# սուրբ գրրգորը ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆԸ



## **۲**ዚՑ ԵԿԵՂԵՑՈՒ **۲**ዚՑՐԵՐ

Ų



# սուրբ գրեգորե ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆԸ

## **۲**ዚՅ ԵԿԵՂԵՑՈՒ **۲**ዚՅՐԵՐ

Ų

#### ՀՐԱՄԱՄԱՐ

### Ն.Ս.Օ.Տ.Տ. ԳԱՐԵԳՆԻ ԵՐԿՐՈՐԴԻ

ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՅՆ ԵԻ ՎԵՀԱՓԱՌ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ



ԱՌԱՋԱԲԱՆ

5

くSハ 25 ႖ƯԴ 86.37 U – 970

#### Թարգմ. գրաբարից, առաջաբանը և ծանոթագրությունները՝ Սեն Արևշատյանի

U – 970 **ՍՈՒՐԲ ԳՐԻԳՈՐԻ ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆԸ**։ - Էջմիածին։ Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2007, 256 էջ։

> Ագաթանգեղոսի «Յայոց պատմության» կազմի մեջ մտնող և նրա ծավալի կեսը կազմող «Սուրբ Գրիգորի Վարդապետությունը» հայ աստվածաբանական եզակի երկերից է, որով սկզբնավորում է հայ աստվածաբանական մտքի ուղղությունը։

> > **ዓ**ሆባ 86.37

Տպագրվում է մեկենասությամբ՝

•••••

ISBN 978-99930-75-48-6 🥒 Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածին, 2007 թ.

-րդ դարի պատմիչ Ագաթանգեղոսի «Հայոց պատմության» մեջ մուծված «Սուրբ Գրիգորի Վարդապետությունը» <sup>1</sup> ուրույն տեղ է գրավում հայ աստվածաբանական-մեկնողական գրականության մեջ։ Այն ստեղծվել է հայ մատենագրության արշալույսին և զգալի ազդեցություն ունեցել իր ժամանակի, ինչպես և հաջորդ դարերի հայ փիլիսոփա աստվածաբանների վրա։

Ագաթանգեղոսի «Հայոց պատմությունը» արդեն միջնադարում, 6-րդ դարից սկսած, ունեցել է մի քանի թարգմանություն (հունարեն, արաբերեն, ասորերեն, վրացերեն, հին սլավոներեն և այլն)², բայց դրանց մեջ բացակայում է «Վարդապետությունը»։ Այլազգի ընթերցողներին հետաքրքրել է Ագաթանգեղոսի «Պատմության» այն մասը, որը լուսաբանում է հայոց եկեղեցու ծագումը՝ նրա հիմնադրի, Գրիգոր Լուսավորչի «Վարքը» և հայոց դարձի, քրիստոնեության ընդունման պատմությունը։

«Վարդապետությունը» ամբողջությամբ պահպանվել է միայն հայերեն բնագրում և, ըստ երևույթին, նույնիսկ փորձ չի արվել այն թարգմանելու, եթե հաշվի չառնենք մի վրացերեն քաղագրված խիստ համառոտ թարգմանություն՝ «Վասն հաւատոյ» վերնագրով։

«Վարդապետության» հեղինակը լայնածավալ քարոզի ձևով ընթերցողներին (ունկնդիրներին) շարադրում-մեկնաբանում է քրիստոնեական հավատի և ուսմունքի հիմնական դրույթները՝ հետևելով շարադրման այն ձևերին, որոնք բնորոշ էին քրիստոնեության վաղ շրջանի քարոզներին և ջատագովներին։ Միաստվածության, սուրբ Երրորդության միասնության հիմնավորմանը զուգընթաց հեղինակը մեծ տեղ է հատկացնում հեթանոսական հավատալիքների հերքմանը և կռապաշտության դատապարտմանը։ Նա պսակագերծում է բազմաստվա-

ծությունը՝ համարելով այն մարդկային տգիտության ծնունդ։

Հին հայ հեղինակը ծավալում է քրիստոնեական կրոնի ջատագովությունը՝ հետևելով քրիստոնեության վաղ շրջանի պաշտպանների ավանդույթներին, որոնք մշակվել էին հեթանոսական կրոնի դեմ մղած համառ պայքարում։ Հայ հեղինակը քաջածանոթ է 3-4-րդ դարերի «եկեղեցու հայրերի» գաղափարներին։ Հետևելով նրանց՝ նա հայ իրականության մեջ հանդես է գալիս որպես հայրաբանության առաջին ներկայացուցիչը։ «Վարդապետության» ողջ ընթացքում դրսևորվում է հեղինակի՝ խորագիտակ աստվածաբանի կրթությունը, ոչ միայն Աստվածաշնչի փայլուն իմացությունը, այլև հռչակավոր քրիստոնյա գրողների և գիտնականների, ինչպիսիք էին Բարսեղ Կեսարացին, Հովհան Ոսկեբերանը, Եփրեմ Ասորին, Կյուրեղ Երուսարեմացին, երկերին քաջածանոթ լինելը։ Շարադրանքը հագեցված է Աստվածաշնչից քաղված ուղղակի մեջբերումներով և բազմաթիվ հղումներով, ընդ որում, այդ մեջբերումները տարբերվում են մեզ հասած Աստվածաշնչի վերջնական, կանոնացված բնագրիզ, մի հանգամանք, որը հուշում է նրա առաջին՝ ասորերենից կատարված թարգմանության օգտագործման մասին։

«Վարդապետություն» բառը, որը դարձել է Ագաթանգեղոսի «Պատմության» այս ընդարձակ հատվածի վերնագիրը, ունի մի քանի իմաստային երանգավորում։ Այն նշանակում է Ուսմունք, Խրատ, Քարոզ։ Մեր աշխարհաբար թարգմանության մեջ պահպանել ենք Վարդապետություն եզրը, որովհետև այն ընդգրկում է տվյալ հասկացության նաև այլ իմաստային երանգները՝ ճիշտ արտահայտելով հեղինակի աստվածաբանական, փիլիսոփայական հայացքների ամբողջությունը, միաժամանակ նաև նրա խրատական, քարոզչական բնույթը։

Քովանդակային, թեմատիկ առումով «Վարդապետության» ողջ բովանդակությունը (ըստ «Ագաթանգեղոսի» քննական հրատարակության, §§ 259-715) կարելի է բաժանել հետևյալ տասը մասերի.

1. Միակ գերագույն Տեր Աստված, Արարիչ ամենայնի,

Երրորդություն, աշխարհի Արարչագործություն, մարդու արարումը (§§ 259-273),

- 2. Ադամից մինչև հին հրեական թագավորության անկումը, Քաբելոնյան գերությունը, ազատագրումը և տաճարի վերականգնումը (§§ 274-342),
- 3. Մարգարեություններ Քրիստոսի գալստյան մասին (§§ 343-376),
- 4. Քրիստոսի մարդեղությունը. երկրային ուղին՝ Ծնունդ, Քարոզչություն, Խաչելություն, Թաղում և Համբարձում (§§ 377-496),
  - 5. Սուրբ Հոգին և առաքյալները (§§ 497-509),
- 6. Հեթանոսությունից հրաժարվելու հայերին ուղղված կոչը, միակ Աստծուն հավատալու և ապաշխարելու հորդորդ (§§ 510-590),
  - 7. Խրատական մեծ քարոզը (§§ 591-640),
- 8. Մեռյալների հարությունը, Քրիստոսի երկրորդ գայուստր և Ահեղ դատաստանը (§§ 641-658),
- 9. Առաքյալները և նրանց գործունեությունը, Ավետարանի քարոզը (§§ 659-706),
- 10. Աստվածային երրորդությունը. Հոր, Որդու և Սուրբ Հոգու առնչակցությունը. Միածին Որդու և Սուրբ Հոգու իջնելը, Աստվածային շնորհը, փրկությունը և հավիտենական կյանքը (§§ 707-715):

«Վարդապետության» այսպիսի գլխակարգումը, ըստ թեմաների, և ծավալով ոչ համաչափ տասը մասերի բաժանումը, անշուշտ, պայմանական է և մոտավոր։ Հին հայերեն բնագիրը չունի ոչ մի բաժանում և հին ձեռագիր մատյաններում շարադրված է հոծ տեքստով՝ առանց ստորաբաժանումների և պարբերությունների։ Քննական բնագրի հրատարակիչների կողմից տրված պարբերությունների համարակալումը մենք պահպանում ենք՝ օգտագործման և համեմատության դյուրացման համար, բայց միաժամանակ տալիս ենք առանձին համարակալում՝ 1-իզ մինչև 457, որը համապատասխանում է «Ագաթանգեղոսի» քննական բնագրի 259-715 պարբերություններին։ Մեր թարգմանության համարակալումը, սկսած 1-ից, փակագծերում պահպանում է նաև քննականի համարակալումը՝ 1 (259), 2 (260)... մինչև վերջ՝ 457 (715)։ Սրանով մենք առաջին քայլն ենք անում «Վարդապետությունը» շրջանառության մեջ դնելու որպես առանձին միավոր՝ դուրս բերելով այն Ագաթանգեղոսի «Պատմության» կառուցվածքից, ուր նա հայտնվել է հին խմբագիրների, ավելի ճիշտ, խմբագրի (Կորյունի) նախաձեռնությամբ։

«Սուրբ Գրիգորի Վարդապետությունը» հայ պատմագրության և ջատագովության արդեն սկզբնական շրջանում գտնվում էր «Ագաթանգեղոսի» ազգային խմբագրության կազմում, ինչի մասին է վկայում 5-րդ դարի երկրորդ կեսի պատմագիր Ղազար Փարպեցին։ Իր նախորդների, այդ թվում և Ագաթանգեղոսի, մասին խոսելով՝ նա հիշատակում է «Վարդապետությունը» որպես «երանելի այր, սուրբ Ագաթանգեղոսի Պատմության» բաղկացուցիչ մաս (Տե՛ս Ղազարայ Փարպեցւոյ «Պատմութիւն Հայոզ», Տփոիս, 1904, էջ 3)։

«Վարդապետության» հետ իր բնույթով և բովանդակությամր սերտորեն առնչվում է հայ հնագույն գրականության մի այլ հուշարձան, հայոց գրերի գյուտից հետո առաջին հայերեն ինքնուրույն երկը՝ «Յաճախապատում ճառք»-ը, որը նույնպես հասել է մեզ Գրիգոր Լուսավորչի անունով։ Սակայն Մաշտոցի աշակերտ և կենսագիր Կորյունը, պատմելով իր ուսուցչի գործունեության վերջին շրջանի մասին, հայտնում է, որ այդ ժամանակ, 420-430 թվականներին, արդեն դժվարանալով տեական շրջագայություններ կատարել երկրով մեկ՝ քրիստոնեություն քարոզելու և հեթանոսության մնացուկների դեմ պայքարելու նպատակով, Մաշտոցը ձեռնամուխ եղավ գրավոր քարոզչության՝ խոսելով ժողովրդի հետ խրատական, բացատրական ճառերի և քարոզների միջոցով։ Այդ գրավոր ճառերի վերաբերյալ Կորյունն ասում է, որ իր ուսուցիչը «սկսեց կազմել և շարադրել հաճախապատում, դյուրըմբռնելի, (աստվածային) շնորհ-

ներով լեցուն, բազմաբովանդակ ճառեր... հագեցված ճշմարիտ ավետարանական հավատի բոլոր բարեմասնություններով»<sup>3</sup>:

Կենսագրի և ժամանակակցի այդ ցուցումն անմիջականորեն առնչվում է մեզ հետաքրքրող հուշարձանի՝ «Հաճախապատում ճառերի» հետ, որոնք վերագրվել են Գրիգոր Լուսավորչին, ամենայն հավանականությամբ, դրանց ազդեցությունն ու հեղինակությունը բարձրացնելու նպատակով։ Այդ ճառերը գրվել են Մեսրոպ Մաշտոցի կողմից և տարածվել Գրիգոր Լուսավորչի անունով։ Այսպիսին է գերմանացի անվանի հայագետ Պ. Ֆետտերի եզրակացությունը<sup>4</sup>, որին հետագայում միացավ հայոց հին գրականության ճանաչված մասնագետ ակադ. Մ. Աբեղյանը<sup>5</sup>։

Պ. Ֆետտերը, սակայն, չի սահմանափակվում միայն Կորյունի ցուցումով։ Նա ապացուցում է, որ «Հաճախապատում ճառերը» չէին կարող գրվել IV դարի առաջին քառորդում, Գրիգոր Լուսավորչի օրոք, նախ և առաջ այն պատճառով, որ նրանցում (2-րդ, 5-րդ, 6-րդ ճառեր) հեղինակը Ս. Հոգու էության մասին խոսում է՝ ամբողջովին հետևելով 381թ. կայացած հոգեմարտների դեմ ուղղված Կոստանդնուպոլսի տիեզերական ժողովի որոշումներին, մի բան, որը, հասկանալի է, չէր կարող պատահել, եթե ճառերի հեղինակ ճանաչեինք Գրիգոր Լուսավորչին։

Մենք լիովին բաժանում ենք Պ. Ֆետտերի և Մ. Աբեղյանի կարծիքը և բերված փաստերի ու փաստարկների հիման վրա գտնում, որ «Հաճախապատում ճառերը» գրված են Մաշտոցի կողմից 420-ական թթ.:

Սակայն Պ. Ֆետտերի աշխատության լույս ընծայումից քիչ անց տպագրվեց հ. Բարսեղ Սարգիսյանի «Ագաթանգեղոս և իւր բազմադարեան գաղտնիքը» գիրքը (Վենետիկ, 1890), որտեղ հեղինակը, չհամաձայնվելով Պ. Ֆետտերի եզրակացությունների հետ, առաջ է քաշում մի այլ տեսակետ, որի համաձայն Կորյունի հաղորդումը վերաբերվում է ոչ թե «Հաճախապատում ճառերին», այլ Ագաթանգեղոսի «Պատմության» մեջ մտնող «Ս.

Գրիգորի Վարդապետությանը»<sup>6</sup>։ Բերելով ծանրակշիռ տվյալներ և փաստարկներ՝ Բ. Սարգիսյանը, իրոք, համոզում է, որ «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը», անտարակույս, գրվել է V դարի առաջին քառորդում և որ նրա հեղինակը Մեսրոպ Մաշտոցն է։ Սակայն Բ. Սարգիսյանի վեճը Պ. Ֆետտերի հետ արդարացի չէ։ Երկու հուշարձանների՝ «Հաճախապատում ճառերի» և «Ս. Գրիգորի Վարդապետության» համեմատությունը ցույց է տալիս, որ Կորյունի ցուցումը չպետք է դիտել որպես այլընտրանք՝ դրանց հեղինակային պատկանելության հարցը լուծելիս, և հակադրելով իրար՝ մեկի փոխարեն առաջադրել մյուսը։

Կորլունը, խոսելով իր ուսուցչի գրական քարոցչական գործունեության մասին, տալիս է երկրորդ կարևոր հաղորդումն այն մասին, որ Մաշտոցը, Կոստանդնուպոլսում գտնված ժամանակ ստանալով բլուզանդական կալսեր համաձալնությունը, հր գլուտը նաև Արևմտյան Հայաստանում տարածելու վերաբերլալ, օգտվեց առիթից, որպեսցի կայսերական գրադարանից ստանա իրեն հետաքրքրող անհրաժեշտ կարևոր գրքեր։ Կայսրր բավարարում է նաև այդ խնդրանքը։ Մաշտոցը, «ստանայով եկեղեցու հայրերի բազմաթիվ՝ աստվածային շնչով հագեցված գրքեր, ծովագնում էր իր վարդապետության խորքերը»<sup>7</sup>, ասում է Կորլունը։ Դրանք այդ ժամանակ Հայաստանում հայտնի դարձած հեղինակավոր եկեղեցական հայրերի՝ Բարսեղ Կեսարացու, Գրիգոր Աստվածաբան Նագիանգացու, Կյուրեղ Ալեբսանդրացու, Կյուրեղ Երուսադեմացու, Հովհան Ոսկեբերանի, Եփրեմ Ասորու աշխատություններն էին, որոնցից և օգտվել է «Ս. Գրիգորի Վարդապետության» հեղինակը։ Այդ սկզբնադբյուրներից է օգտվել նաև «Հաճախապատում ճառերի» հեղինակր։ Աստվածաբանական գաղափարների առումով, եկեղեցական ժողովների կողմից արծարծված ու հաստատված դրույթների ժամանակագրական շրջանակով այդ երկու հուշարձանները չեն անցնում 430-ական թթ. սահմանը, այսինքն՝ այդ ժամանակահատվածը, երբ գրական և քարոզչական գործունեություն էր ծավայել Մեսրոպ Մաշտոցը։

Ակնհայտ է, որ իրենց բովանդակությամբ և ոգով, օգտագործված սկզբնաղբյուրների ընդհանրությամբ, գաղափարական նպատակամղվածությամբ նույնական «Հաճախապատում ճառերը» և «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը» գրված են 420-ական թթ. քրիստոնեության ականավոր հայ քարոզչի կողմից, որը քաջածանոթ է ոչ միայն հայ իրականությանը, այլև Գրիգոր Լուսավորչից հետո, ընդգծում ենք, Լուսավորչից հետո ապրած ու գործած հույն և ասորի հեղինակների գործերին, այն քրիստոնեական գրականությանը, որը այդ ժամանակ էր բերվել Հայաստան և արդեն թարգմանվել կամ թարգմանվում էր հենց Մաշտոցի ու նրա զինակիցների կողմից։

Եթե Քարսեղ Սարգիսյանը, Կորյունի հաղորդման վրա հենվելով, հակադրում է «Հաճախապատում ճառերը» և «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը», և ասում այն մասին, թե Ագաթանգեղոսի ողջ «Պատմության» գաղտնիքը կարելի է լուծել միայն նրա բարդ կառուցվածքի հարցը լուծելուց հետո, որը հետագայում ենթարկվել է խմբագրության (իսկ այդ խմբագրման ժամանակ նրա մեջ մտել են Մաշտոցից հետո գործած հեղինակներից որոշ հատվածներ, մասնավորապես, հենց իր՝ Կորյունի երկից), ապա Ն. Մառր առաջ է քաշում մի համարձակ և ուշագրավ վարկած ոչ միայն «Վարդապետության», այլ Ագաթանգեղոսի ողջ «Պատմության», դրա նախնական խմբագրության Մեսրոպ Մաշտոցի գոչին պատկանելու վերաբերյալ<sup>8</sup>։ Նա ևս հանգում է այն եզրակացության, որ Ագաթանգեղոսի անունով մեզ հասած երկր հետագալում ենթարկվել է խմբագրման, բայց որ նրա հիմքում մնացել է այն սկզբնական բնագիրը, որը շարադրվել է V դարի առաջին երրորդում և վկայում է Մաշտոցի հեղինակության օգտին։ Ն. Մառն իրավացի է։

V դարի 20-30-ական թթ., Երբ Սահակ Պարթևի և Մեսրոպ Մաշտոցի գլխավորած դպրոցն արդեն իրագործել էր մի շարք կարևոր հուշարձանների թարգմանությունը, իր երկունքն ապրող հայ գրականության գործիչների առաջ ողջ սրությամբ դրվեց հայ իրականության հետ անմիջականորեն կապված,

10

նույն բովանդակության ինքնուրույն երկերի ստեղծման խնդիրը։ Սուր անհրաժեշտություն էր զգացվում այնպիսի հուշարձանների, որոնք պիտի արտացոլեին հայոց եկեղեցու պատմությունը, նրա ավանդությունը, սկզբնավորումը և անցած ուղին, ներկայացնեին գրավոր ձևով նրա հայտնի գործիչների և նահատակների պատմությունը, նրա հավատամքը և գաղափարաբանությունը։ Ագաթանգեղոսի «Պատմությունը» հենց այդպիսի երկի ստեղծման առաջին փորձն է։

Փիլիսոփայական առումով «Հաճախապատում ճառերը» և «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը» բացառիկ հետաքրքրություն են ներկայացնում։ Այդ երկու երկերի հիման վրա մենք փորձում ենք լուսաբանել Մեսրոպ Մաշտոցի փիլիսոփայական հայացքները՝ որպես հին Հայաստանի քրիստոնեական փիլիսոփայության ամենավաղ և հիմնական ուղղության՝ հայրաբանության հիմնադրի աշխարհայացքը։ Հենվելով այդ սկզբնաղբյուրների վրա, որոնք մեր և մեր նախորդ համախոհ հետազոտողների համոզմամբ իրոք պատկանում են Մեսրոպ Մաշտոցի գրչին, մենք վստահորեն կարող ենք պատկերացում կազմել հայոց գրերի և գրականության ստեղծողի և նրա մերձավորագույն մարդկանց, նրա շրջապատի գաղափարաբանության մասին, որն արտահայտում է V դարի առաջին կեսի հայ հասարակության գաղափարական միտումները և աշխարհայացքը։

«Հաճախապատում ճառերը», «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը», ինչպես նաև Ագաթանգեղոսի ողջ «Պատմությունը», չնայած այն բանին, որ նրանք հայ գրականության առաջին ինքնուրույն ստեղծագործություններն են, այնուամենայնիվ հետազոտողի առջև բացում են հայ իրականության մեջ քրիստոնեական փիլիսոփայության ձևավորման բավականին բարդ պատկերը։

Փիլիսոփայական-աստվածաբանական գրականությունը հայոց հնագույն դպրության կարևոր բաղկացուցիչ մասը հանդիսացավ։ Ամենևին զարմանալի չէ, որ առաջին ինքնուրույն ստեղծագործությունները արտացոլում են ոչ միայն V դարի կե-

սի հեղինակների կրթության և մտավոր կարողությունների մակարդակը, այլև վաղուց հասունացած հասարակական պահանջը։ Այդ պահանջը պետք էր արագորեն բավարարել, մանավանդ որ դրա համար ստեղծված էին անհրաժեշտ նախադրյալներ, որոնք էին` նախորդ հարյուրամյակի ընթացքում հսկայական մտավոր պաշարը, այլալեզու գրավոր հիմքի վրա ձևավորվող գաղափարաբանությունը և լայն տարածում գտած բանավոր թարգմանության ավանդույթը։

Տվյալ հանգամանքով պետք է բացատրել այն ակնհայտ փաստր, որ Մեսրոպ Մաշտոցի ստեղծագործությունները, որոնք հայ փիլիսոփայական մտքի առաջին հուշարձաններն են, արտացոլում են այն գաղափարական հիմունքները, որոնց վրա հենվելով՝ զարգանում էր IV-V դդ. Հայաստանի հոգևոր կյանքը՝ սկզբից այլայեցու (հունարեն և ասորերեն), իսկ այնուհետև՝ հորդառատ հայալեցու հունով։ Մաշտոցի ժամանակ արդեն սուր կերպով դրված էր թշնամական ուժերին հակադրվելու, հեթանոսության վերապրուկների և երկրի ներսում գյուխ բարձրացնող աղանդների դեմ գաղափարական պայքար ծավալելու խնդիրը։ Այդ իսկ պատճառով Մաշտոցի և նրա գործի անմիջական շարունակող Եզնիկ Կողբացու երկերն ունեին ջատագովական բնույթ, մի հատկություն, որը բնորոշ էր նախորդ դարերի հունական և լատինական գրականություններին, քրիստոնեության վաղ շրջանին, երբ հետապնդվող նոր կրոնական ուսմունքի գաղափարախոսները պաշտպանում էին քրիստոնեությունը թշնամական քաղաքականություն վարող պետական իշխանությունից, գովաբանում-ջատագովում և արդարացնում էին այդ նոր ուսմունքը՝ գերիշխող հեթանոսության հետ անհավասար պայքար մղելով։ Հայրաբանության այդ ներկայացուզիչները, քրիստոնյա գրողներն ու մտածողները, որոնք ստացան ջատագովներ հորջորջումը (Արիստիդես, Իրենեոս, Տերտուլիանոս, Հուստինոս Նահատակ և այլք), հիմնականում ստեղծագործել են մ. թ. II-III դդ.:

Գրերի գյուտից հետո հայոց եկեղեցու հայրերը խտացված

ժամկետում պետք է անցնեին այն ուղին, որն արդեն դանդաղորեն անցել էին հարևան քրիստոնեական գրականությունները երեք հարյուր տարիների ընթացքում։ Հայկական հայրաբանության՝ որպես քրիստոնեական փիլիսոփայության ուղղության հիմնադիր հանդես եկավ Մեսրոպ Մաշտոցը՝ իր «Հաճախապատում ճառերով» և «Վարդապետությամբ»՝ զարկ տալով ոչ միայն ինքնուրույն գրականության, այլև հայ իմաստասիրության զարգացմանը։

Մաշտոցին, որպես հայրաբանական փիլիսոփայության ակնհայտ ներկայացուցչի, բնորոշ է գոյաբանական պրոբլեմի հանդեպ շեշտված ուշադրությունը, որը ելակետային է նրա աշխարհայացքի համար։ Դա Աստծու, որպես գերագույն էակի, աշխարհի սկզբնապատճառի գաղափարն է, որով և սկսվում են ինչպես «Հաճախապատում ճառերը», այնպես էլ՝ «Վարդապետությունը»։

Աստված, ըստ Մաշտոցի, բացարձակ, ոչնչով չսահմանափակված, ոչ մեկի և ոչ մի բանի կողմից չստեղծված գերագույն էություն է, «միակ ինքնակա էություն», որի ինքնությունը պայ-մանավորված է իր սեփական գոյությամբ։ Նա անծին իսկություն է, անսկիզբն էություն, անսահման մշտնջենավորություն, անփոփոխ ճշմարտություն<sup>9</sup>։

Որպես համոզված քրիստոնյա, Մաշտոցը հաստատում է, որ Աստված բոլոր գոյերի արարիչն է, աշխարհի և նրա մեջ գտնվող ամեն ինչի ստեղծողը, կենդանի և անկենդան բնության ծնողը։ Նրա ստեղծագործ ուժը անսկիզբ ու անվերջ է, և նա գտնվում է մշտական գործողության և ստեղծագործման մեջ։ Այդ ստեղծագործ զորությունը հավերժ է և անսպառ, և այդ պատճառով էլ նրա աղբյուրը՝ Աստված, «Ինքը չի նորանում, որովհետև չի հնանում և չի լրացվում, որովհետև չի պակասում, որովհետև Ինքը մնում է նույնը Իր լիության և անվերջության մեջ, և այդ անվերջ ու անսահման, անհասանելի ու կատարյալ բարերարության մեջ չկա դրսից եկած որևէ եկամուտ կամ հավելյալ բան» 10։ Նրա ստեղծագործ և բարեգործ զորության շնորհիվ

կյանք են ստանում բոլոր արարածները, որոնք նախապես գոյություն են առնում Նրա մտքում և այնուհետև մարմին են ստանում Նրա խոսքով և բարի կամքով։

Աստված Իր ստեղծած ոչ մի բանական էակի համար հասանելի չէ, որովհետև «Նա անսահման է և անքննելի, և չի կարող բանականությունը հասու լինել Նրան, և ոչ էլ միտքը քննել և Նրա ճանաչման համար չի կարող բավել ո՛չ հոգևոր զորքի իմաստությունը և ո՛չ էլ մարդկային որդիների գիտությունը»<sup>11</sup>։

Իր գոլության պատճառը Ինքն Իր մեջ պարունակող, բանականության համար անհասանելի այդ գերագույն էակր միասնական է և անբաժանելի, թեև Իրեն դրսևորում է երեք դեմքով։ Մաշտոցը համոցված և հետևողական եռամիական (տրինիտարիստ) է, աստվածային էության միասնականության հռչակողը և պաշտպանողը։ Հայր աստվածը, Որդի-աստվածը և Սուրբ Հոգի-աստվածը տարբեր էություններ չեն, որովհետև միասնական է նրանց գոլությունը, և տարբեր են միայն նրանց դրսևորումներր (Տե՛ս «Վարդապետություն», § 125 (383)։ Այդ դրույթի ապացուցման համար Մաշտոցը բերում է կրակի և ջրի օրինակները և հարցնում. «Երե՞լ է երբևէ արեգակն առանց իր լույսի և ջերմության, կամ եղե՞լ է երբևէ հուրն առանց իր լույսի կամ տապի. կամ եղե՞լ է երբևէ (ջրի) աղբյուրն առանց իր բիսման և խոնավության. կամ եղե՞լ է երբևէ հոգին առանց խոսքի և առանց մտքի։ Այսպես և չի եղել (երբևէ) Հայրն առանց իր Որդու և Սուրբ Հոգու»<sup>12</sup>, «ինչպես մի է արևր և նրա լույսն ու ջերմությունր, և մեկ արև է ասվում և երբեք՝ արևներ. և ինչպես կրակր, (նրա) լույսը և տապր մեկ կրակ են ասվում և երբեք՝ կրակներ. և ինչպես աղբյուրը, գետր մի ջուր են ասվում և երբեք՝ ջրեր. ինչպես հոգին, միտքը և խոսքը մեկ հոգի են ասվում և երբեք՝ հոգիներ, իսկ հոգի է կոչվում կենդանությունը, միտք է կոչվում գիտակցությունը, խոսք է կոչվում բանավորությունը՝ միասնական հոգու, այդպես և Հայրը՝ անծին իսկությամբ, անսկիզբ էությամբ Հայր է մշտական Որդու համար, որը Նրա հետ է, և Հոգու համար, որը (նույնպես) Նրա հետ է»<sup>13</sup>:

14

Քրիստոնեության դավանաբանության և աստվածաբանության այդ հիմնական դրույթը, որը հռչակվել էր Նիկիայի (325 թ.) և Կոստանդնուպոլսի (381 թ.) ժողովների կողմից` ընդդեմ Արիոսի և Մակեդոնի հերետիկոսական հայտարարված ուսմունքների, Մաշտոցը ամենայն կտրականությամբ հակադրում է հեթանոսական բազմաստվածությանը և մազդեական դուալիստական կրոնին ու փիլիսոփայությանը։

Մաշտոցի քրիստոնեական քարոզչությունը, իսկ այնուհետև, ավելի շեշտված, նրա աշակերտ Եզնիկի «Եղծ աղանդոց»-ում արծարծված ջատագովությունը, իր ոգով պաշտպանողական չէր, ինչպես առաջին դարերի քրիստոնեության հալածված ջատագովների մոտ, որոնք ջանում էին արդարացնել նոր կրոնի գոյությունը և փրկել այն անարդարացի մեղադրանքներից ու դաժան հետապնդումներից։ Մաշտոցի ջատագովությունն ուներ հարձակողական, ինքնավստահ բնույթ, որովհետև բացի անձնական խոր համոզվածությունից այն հենվում էր սոցիալական լայն խավերի և ամուր կրոնական կազմակերպության վրա, որն ուներ հատուկ պատրաստված և գաղափարապես արդեն լավ զինված հոգևորականություն։

Իր փիլիսոփայական դատողությունները Մաշտոցը նպատակադիր ձևով է կառուցում, նկատի ունենալով որոշակի թշնամական գաղափարախոսություն, որին հարկավոր է հակադրել քրիստոնեության ելակետային դրույթները։ Պատահական չէ, որ նա բազմիցս հաստատում է մոնիստական փիլիսոփայության դրույթը՝ ընդդեմ դուալիզմի, ընդդեմ հեթանոսության պարսկական տարատեսակի՝ ասելով. «Անսկիզբ էությունից և մշտնջենավորությունից ստեղծվեցին բոլոր արարածները՝ երևելի և աներևույթ։ Երկինքը և երկիրը և ամեն ինչ, ինչ որ նրանց մեջ կա, ամենակարող զորությամբ ստեղծված են մեկ արարչի կողմից»<sup>14</sup>։ Հետևապես, երկրպագել և դավանել պետք է արարչին, ոչ թե նրա արարածներին, իրերին կամ տարրերին, որոնց գոյությունը կախված է նրանց ստեղծողից։ Նա է միակ և հավերժական գերագույն էությունը, «որն իր ամենաիմաստուն,

ամենագետ և ամենատես բարերար կամքով խնամում է Իր արարածներին, որոնց գոյացրել է ոչնչից և չգոյից՝ հոգևորներին և մարմնավորներին, շնչավորներին և անշունչներին»<sup>15</sup>:

Աշխարհի չորս տարրերը՝ հուրը, օդը, ջուրը և հողը ստեղծվել են Աստծու կողմից և սահմանվել որպես ողջ բնության հիմք։ Մարմինները, իրերը օժտված են չորս հիմնական հատկանիշներով (որակներով)՝ խոնավությամբ և չորությամբ, սառնությամբ և տաքությամբ։ Եվ ահա այս չորս տարրերից, նրանց չորս որակական հատկանիշներով հանդերձ, Աստված ստեղծեց մարդուն, Իր նմանությամբ և կերպարանքով, և նրան տվեց բանական հոգի. «Եվ շնչեց նրա մեջ հոգի կենդանի և անմահ, մտավոր և բանական։ Եվ խառնեց հոգևորը մարմնավորի հետ»<sup>16</sup>։

Քնությունը, աշխարհը, ըստ Մաշտոցի, ստեղծված են մարդուն ծառայելու, նրա կարիքները բավարարելու համար. երկինքը, աստղերը, արևը և լուսինը, բույսերն ու կենդանիները, ամեն ինչ Աստծու կամքով ստեղծվել է մարդու համար։ Սակայն մարդիկ, որոնց վրա չի տարածվել իսկական հավատի լույսը, այսինքն՝ հեթանոսները, չգիտեն իրենց արարչին և պաշտում են իրերը։ Նրանք իրենց համար այդ իրերը կուռք են դարձրել և նրանց վերագրել տարբեր հատկություններ, որոնք յուրահատուկ են միայն արարիչ Աստծու հավերժական էությանը<sup>17</sup>։

Մաշտոցը դատապարտում է հեթանոսներին, որոնք «բոլոր տարրերը աստվածներ դարձրին, շնչավորներին և անշունչներին, ջուրը և հուրը»։ Անիմաստ ու վնասակար է պաշտել այն, ինչ արարված է, որովհետև դա շեղում է բուն Արարչից, այն անփոփոխ և հավերժ կենդանի Ստեղծողից, Որի շնորհիվ ապրում է ողջ տիեզերքը և արարչության ծաղկեպսակ մարդը<sup>18</sup>։

Ինչպես տեսնում ենք, գոյաբանական (օնտոլոգիական) հիմնախնդիրը լուծելիս Մաշտոցը նրա մեջ դնում է քրիստոնեական փիլիսոփայական դրույթ։ Այն ծառայում է միաստվածության (մոնոթեիզմի) գաղափարի հիմնավորմանը և միաժամանակ բազմաստվածության (պոլիթեիզմի) և երկվապաշտության

(դուալիզմի), հեթանոսական փիլիսոփայության հիմնադրույթների հերքմանը։ Աստծու, որպես գերագույն գոյի հարցի փիլիսոփայական, գոյաբանական դրվածքը բացահայտում է Մաշտոցի հայացքների նաև մի այլ բնութագրական առանձնահատկություն, այն է՝ հայրաբանության ներկայացուցչին յուրահատուկ գերբնապաշտությունը (սուպրանատուրալիզմը) և ստեղծապաշտությունը (կրեացիոնիզմը)։ Աստծու գերբնականությունը և անդրանցականությունը, ըստ Մաշտոցի, զուգորդվում են Նրա հավերժական, անսպառ ստեղծագործ ուժի հետ, որը և արարել է ողջ տիեզերքը։ Նա ունի բացարձակ ազատություն և միաժամանակ ունի անսահման իշխանություն Իր արարածների՝ աշխանությունը Նա երբեք ի չարը չի գործադրում, որովհետև Նա բացարձակ բարություն է։

Հակադրելով իր տեսակետը մազդեական փիլիսոփայությանը, որն ընդունում էր երկու սկզբնագոյերի՝ բարի և չար աստվածների առկայությունը, Մաշտոցը հռչակում է իր մոնիստական սկզբունքը, համաձայն որի՝ գոյություն ունի միակ, բարի աստվածային էություն։ Աստծո անկապտելի հատկությունը բարությունն է, և Նա միայն բարի էակների արարիչ է, «որովհետև այն ամենը, ինչ Աստված ստեղծել է, բարի է ստեղծել»<sup>19</sup>։

Չարը որպես այդպիսին ի սկզբանե աոկա էություն չէ. այն չունի էութենական (սուբստանցիալ) կեցություն։ Բայց այդ դեպքում ինչո՞վ բացատրել այն, որ մենք տեսնում ենք աշխարհում 
առկա չարիքը։ Որտեղի՞ց է նա առաջանում։ Առաջ քաշելով 
քրիստոնեական փիլիսոփայության համար այս կարևոր խնդիրը՝ Մաշտոցն իր պատասխանները կրկին ուղղում է պարսիկների մազդեական կրոնի դուալիզմի դեմ։ Ինչպես հայտնի է, 
մազդեականությունը (կամ զրադաշտականությունը) ելնում էր 
դուալիստական սկզբունքից, որի համաձայն՝ աշխարհը 
ստեղծված է երկու աստվածների՝ բարի Որմիզդի (Ահուրամագդայի) և չար Ահրիմանի (Անհրամանյու, Արհմնի) կողմից։ Դասելով պարսիկներին «խուժադուժ ազգերի» շարքը, «որոնք (իս-

կական) կրոն չունեն»<sup>20</sup>, Մաշտոցն արծարծում է աշխարհում չարի ծագման վերաբերյալ քրիստոնեական տեսակետը։

Որոնելով աշխարհում գոլություն ունեցող չարի պատճառը և հերքելով չարի՝ ի սկզբանե գոյության հեթանոսական, մասնավորապես մազդեական հայեցակետը, Մաշտոցն առաջ է քաշում կամքի ազատության, անձնիշխանության հիմնախնդիրը։ Աստված, ստեղծելով բանական էակներին, հրեշտակներին և մարդկանց, շնորհել է նրանց ազատ կամք, ընտրություն կատարելու ազատություն, որը կարող է տանել և՛ դեպի բարիք, և՛ դեպի չարիք։ Բայց ինչպե՞ս տարբերել չարիքը բարիքից։ Ո՞րն է բարին ու չարդ, առաքինին և արատավորդ տարբերելու, գնահատելու չափանիշը։ Մաշտոցը տալիս է հետևյալ պատասխանր. այն, ինչ չի հակասում Աստծու կամքին, չի հակադրվում Նրան և ուղղված չէ Նրա դեմ, տանում է դեպի բարին, իսկ այն ամենը, ինչ շեղվում է դրանից, ինչ բխում է հպարտությունից և ամբարտավանությունից և աստվածահաճո չէ, րստ քրիստոնեական տեսակետի, որը և պաշտպանում է Մաշտոցը, տանում է դեպի չարիք։ Հենց այստեղ է, կամքի այդ ազատության մեջ է, որն օգտագործվում է ոչ խելացի ձևով և Աստծու կամքին հակառակ, և ուղղվում է դեպի արատավորը, այստեղ է չարի աղբյուրր:

Կամքի ազատության և աստվածային նախախնամության, դրանց առնչակցության խնդիրը Մաշտոցի օրոք և հետագա դարերում շատ է հուզել քրիստոնյա աստվածաբանների միտքը։ Հակասությունը Աստվածաշնչի ճակատագրապաշտական, ֆատալիստական դրույթների և կամքի ազատության մասին քրիստոնեական ուսմունքի միջև առաջացել էին բուռն բանավե-ճեր, որոնց մասնակցում էին այն ժամանակաշրջանի խոշորագույն մտածողները։

Այդ հարցում Մաշտոցի ժամանակակից, արևմտյան եկեղեցու սյուներից մեկի՝ Օգոստինոսի (354-430 թթ.) տեսակետը ուներ ճակատագրապաշտական բնույթ։ Այն տանում էր դեպի աստվածային բացարձակ նախասահմանության ճանաչում և

18

փաստորեն տեղ չէր թողնում մարդու «անձնիշխանության» համար, որը մարդուն «շնորհել էր» Ինքը Աստվածը։ Օգոստինոսը գիտակցում էր իր հայեցակետի խոցելի լինելը և այդ պատճառով հագեցրել էր այն բազմաթիվ մեղմացուցիչ վերապահումներով։ Այսպես, օրինակ, նա ստիպված էր, հատուկ վերապահում կատարելով, նշել, որ «մենք ամենևին մեզ հարկադրված չենք համարում ո՛չ հերքել կամքի ազատությունը, ընդունելով Աստծու նախագիտությունը, ո՛չ էլ ժխտել (որն անպարկեշտություն է) ապագայի Աստծու կանխատեսությունը՝ թույլ տալով կամքի ազատությունը։ Մենք ընդունում ենք և՛ մեկը, և՛ մյուսը. մեկը լավ հավատալու համար, մյուսը լավ ապրելու համար»<sup>21</sup>։ Չնայած այս շեղմանը և իրարամերժ տեսակետների էկլեկտիկ համատեղմանը, Ավգուստինի ուսմունքը չփոխեց իր ֆատալիստական բնույթը։

Մյուս ծայրահեղ տեսակետի արտահայտությունն էր Օգոստինոսի գլխավոր հակառակորդ, ականավոր աստվածաբան Պելագիոսի (360-418 թթ.) ուսմունքը, որը մարդու անձնիշխանությանը տալիս էր այնքան մեծ ազատություն, որ աստվածային շնորհն ու նախախնամությունը կորցնում էին իրենց նշանակությունը։ Ըստ Պելագիոսի՝ մարդը ծնվում է առանց որևէ մեղքի, նրա վրա ծանրացած չէ սկզբնական (Ադամի) մեղբը, և նա մեղը է գործում ինքն իր կամքով, և ինքն էլ իր վարքով, առանց Աստծու մասնակցության, վաստակում է «փրկություն»։ Պելագիոսի ուսմունքը 418 թ. մերժվեց եկեղեցու կողմից և 431 թ. դատապարտվեց Եփեսոսի տիեզերական ժողովում։ Սակայն այդ դատապարտությունը չէր նշանակում, որ եկեղեցին այս հարցում ընդունեց Ավգուստինի տեսակետը որպես պաշտոնական ուսմունք։ Եկեղեցու կողմից հովանավորվող «ուղղափառ» տեսակետը տվյալ հարցում հեռու է ինչպես օգոստինականության, այնպես էլ պելագիականության ծայրահեղություններից։ Օրթոդոքսալ ուսմունքի համաձայն, չկա ո՛չ բացարձակ նախախնամություն, ո՛չ էլ կամքի բացարձակ ացատություն։ «Փրկությունր», որպես մարդկային կյանքի գերագույն խնդիր, պահանջում է միաժամանակ և՛ Աստծու, և՛ մարդու մասնակցություն։ Դա աստվածամարդկային խնդիր է։ Մինչդեռ Օգոստինոսը չափազանցնում էր աստվածայինի դերը և, ըստ էության, հակվելով դեպի անսահմանափակ նախասահմանվածություն և նախախնամություն, իմաստազրկում էր մարդու մասնակցությունը իր իսկ փրկության հարցում։ Իսկ Պելագիոսը և պելագիականները, առաջին գծի վրա մղելով մարդու «անձնիշխանությունը», նսեմացնում էին աստվածային նախախնամության դերը և Աստծու գործուն մասնակցությունը մարդու «փրկության» և «շնորհներին» արժանանալու հարցում։

Մաշտոցը՝ Օգոստինոսի և Պելագիոսի միջև տեղի ունեցող բուռն բանավեճի ժամանակակիցը, քաջատեղյակ էր նրանց հայացքներին և կարողացավ խուսափել նրանց ծայրահեղություններից և մնալ «ուղղափառ» տեսակետի պաշտպանության դիրքերում։ Ինչպես ցույց է տալիս Մաշտոցի հայացքների վերլուծությունը, նա կանգնած է հակաճակատագրապաշտության դիրքերում և մերժում է ավգուստինյան բացարձակ նախասահմանության գաղափարը։ Նա ընդունում է մարդկային հոգու «անձնիշխանությունը» և գտնում, որ չարիքն առաջանում է ազատ կամքի չարաշահման, ոչ աստվածահաճո գործեր կատարելու հետևանքով։ Բայց այդ ազատությունը մարդուն հնարավորություն է տալիս բարի գործերով, Աստծուն ծառայելով «փրկություն» վաստակել, չարի դեմ անզիջում պայքար մղել։

Քրիստոնեական ուղղափառ այդ տեսակետը հիմնականում ուղղված է պարսից դուալիստական կրոնի դեմ։ Մաշտոցը մերժում է մազդեական կրոնափիլիսոփայական ուսմունքը, որի համաձայն աշխարհը գտնվում է երկու աստվածային ուժերի՝ բարու և չարի, լույսի և խավարի իշխանության տակ։ Կամքի ազատության ճիշտ օգտագործումից է կախված նրա ապագան, որովհետև երկրի վրա գործած գործերով է Աստված որոշում արդար հատուցումը։ «Անձնիշխան կամքով մենք կարող ենք Աստծուն թեքել դեպի բարի կամք՝ մեր բարի գործերով, ինչպես և թեքել դեպի պատուհաս՝ ըստ մեր չար գործերի։ Որովհետև

20 21

մեր կամքից է կախված՝ վայելել Նրա բարիքները կամ մերժել»<sup>22</sup>։ Այսպիսով, բարի գործերի համար Աստված նրան հաղորդակից է դարձնում «շնորհների», տալիս է «փրկություն»։ Ամեն ինչ աշխարհում Աստված բարի է ստեղծել, «իսկ չարիքը, որն առաջ է գալիս կամքի ազատությունից, ամեն մեկին առանձին տանում է դեպի կործանում»<sup>23</sup>։

Ստեղծելով մարդուն իր կերպարանքով ու նմանությամբ՝ Աստված շնորհել է նրան բանականություն և ազատ կամք, «որպեսզի նա իմանա ինչպես խուսափել չարից և ընտրել բարին... իր ազատ կամքով»<sup>24</sup>:

Մերժելով մազդեական ֆատալիզմը, որը չարիքը դուրս էր բերում աստվածային երկրորդ սկզբնապատճառ՝ չար աստված Աիրիմանից, Մաշտոցը չարագործությունների և արհավիրքների համար պատասխանատվությունը դնում էր մարդկանց վրա, որոնց հետ կարելի էր և հարկավոր էր պայքար մղել։ Չարին դիմադրելու գաղափարը, այն կանխելու կամ արմատախիլ անելու նպատակով, օտարերկրյա նվաճողների դեմ հասունացող գոտեմարտի արտահայտությունն էր, մի գաղափար, որն իր հետագա զարգացումը ստացավ Մաշտոցի հավատարիմ հետևորդ և աշակերտ Եզնիկ Կողբացու «Եղծ աղանդոց» («Սուտ ուսմունքների հերքումը») աշխատության մեջ, որն ավարտին էր հասցվել պարսից դեմ բռնկած համաժողովրդական ապստամբության նախօրեին։

Մաշտոցի աշխատություններում, բացի վերը քննարկված խնդիրներից, որոշ տեղ է հատկացված նաև մարդու ճանաչողական ունակությունների հարցին։ Այդ ոչ մեծ ծավալ ունեցող տեղիները հնարավորություն են տալիս պատկերացում կազմելու Մաշտոցի իմացաբանական հայացքների և առհասարակ հայ փիլիսոփայական գրականության զարգացման վաղ շրջանում առկա իմացաբանության սաղմերի մասին։

Մաշտոցը փորձում է պարզել, թե ինչպիսի միջոցներով և ինչ ձևով է մարդը ճանաչում իրեն շրջապատող աշխարհը։ Աստված մարդուն տվել է բանական հոգի և ազատ կամք, և դրանով իսկ նմանեցրել է Իրեն։ Քայց մարդն ինչպե՞ս է իրականացնում իր բանական ունակությունը, և աշխարհաճանաչման համար ի՞նչ հնարավորություններ նա ունի։

Նախ և առաջ, ասում է Մաշտոցը, «Աստված ստեղծել է աշխարհը որպես մի դպրոց»<sup>25</sup>, որպեսզի նրա բանական արարածները ուսանեն Արարչի խնամքը, կարողանան աստիճանաբար ճանաչել Նրա ստեղծած աշխարհը։ Երկրորդ, այդ դպրոցում ուսուցումը դյուրացնելու նպատակով «արարածների կողմից ուսումնասիրվող բաները նա հորինեց որպես դպրության գրեր և նրանց անուններ տվեց, որպեսզի անունները հնարավորություն տան իրարից տարբերելու գրերը, և որպեսզի գրածը արտահայտի անվան էությունը<sup>26</sup>։ Ի դեպ, նշենք, որ գրերի (տառերի) և նրանց անունների հետ կապված այս օրինակը կարող է մի ավելորդ անգամ հանդես գալ որպես ապացույց հօգուտ այն բանի, որ «Հաճախապատում ճառերի» հեղինակն անմիջական առնչություն ունի գրերի ստեղծման գործին։ Գրիգոր Լուսավորչի շուրթերում այս օրինակը ունկնդիրների համար անհասկանալի և անտեղի պիտի լիներ։

Ըստ Մաշտոցի՝ մարդն անմիջապես իր ծնունդից հետո հնարավորություն չունի դրսևորելու իր մտավոր, ճանաչողական կարողությունները։ Դրանք բացահայտվում են աստիճանաբար, մարմնի աճի և ձևավորման համապատասխան։ «Մութ և խավար որովայնից ծնված մարդը ձևավորված է երևում երկրի վրա։ Եվ երբ մարմինը սնվելով աճում է և ստանում կատարյալ հասակ, նա, տարբեր արվեստներ սովորելով, դաստիարակվում է, և խելքով օժտված բանական հոգին՝ մարմնի աճին համապատասխան, ուսուցիչների խրատների շնորհիվ բացահայտում է ճանաչելու և իմանալու ընդունակությունը»<sup>27</sup>։

Իմացությունը, գիտությունը, ըստ Մաշտոցի, օգնում է «ճանաչել Աստծուն»։ Հասու լինել, իմանալ Նրան մարդ անկարող է, բայց նա ի վիճակի է ճանաչել Աստծուն՝ Նրա ստեղծած աշխարհը ուսումնասիրելով, իմանալով, ըմբռնելով։ Մաշտոցը չի դնում Աստծու գոյության ապացուցման հարցը։ Նրա համար

դա աներկբա ճշմարտություն է։ Աստված անիմանալի և անըմբռնելի է բանականության համար, սակայն ճանաչողությունը կարող է մոտեցնել դրան, կարող է նպաստել «արարածների միջոցով իմանալ երկնքի և երկրի և դրանց վրա գտնվող արարածների Արարչին, և լինել Նրա կամքի աշակերտ և արբանյակ»<sup>28</sup>։ Հենց դրա համար անհրաժեշտ է ճանաչել աշխարհը, դաստիարակության միջոցով լայնորեն զարգացնել մարդու մեջ ներդրված բանական ունակությունը։

ճանաչողության գործիքներն են բանականությունը և զգայարանները։ Դրանք, - ասում է Մաշտոցը, - «ստեղծված են Աստծու կողմից որպես կյանքի (համար անհրաժեշտ - Ս. Ա.) գործիքներ»<sup>29</sup>։ Դրանց օգնությամբ մարդ ճանաչում է իրերը, տարբերում է չարն ու բարին, վնասակարն ու օգտակարը, խուսափում է չարից և ընտրելով բարին՝ հաճոյանում Աստծուն։ Նրանց հիմնական նշանակությունը և պաշտոնը կայանում է նրանում, որ ճանաչելով աշխարհը, մարդ պետք է գտնի ճշմարտությունը և հասկանա կյանքի իմաստը, որը, ըստ Մաշտոցի, Աստծուն ծառայելը և առաքինի կյանք վարելն է, որոնք և տանում են դեպի մշտնջենական երանություն անդրշիրիմյան աշխարհում։

ճանաչողությունը հնարավոր է միայն այստեղ՝ երկրային կյանքում։ Դրա համար պետք է զգալի իրերի և զգացողի, ճանաչելիի և ճանաչողի առկայություն, որոնք չեն կարող լինել ո՛չ մարդու ծնունդից առաջ, ո՛չ էլ նրա մահվանից հետո։

Ձգայարաններից եկող տեղեկությունները չափազանց կարևոր են աշխարհի ճանաչման համար, բայց լրիվ վստահել նրանց չի կարելի, որովհետև նրանք կարող են տալ նաև աղավաղված տեղեկություններ, իսկ երբեմն էլ երևութականը իրականի տեղ ընդունել։ Այդ իսկ պատճառով զգայարանների ցուցումները պետք է ստուգվեն մտքի կողմից, որը ճանաչողության վերին աստիճանն է։

Մարդկային միտքը, բանականությունը, ըստ Մաշտոցի, վճռական դեր է խաղում աշխարհի ճանաչման գործում։ Բանականությունը հավաքում է իր մեջ զգայարաններից եկող տեղեկությունները, ստուգում և ուղղում է դրանց ցուցումները։ Միայն բանականությունն է ճանաչում ճշմարտությունը իր ամբողջության մեջ։ «Բանականության իմաստությունը բնակվում է ուղեղում,- ասում է Մաշտոցը,- այն գտնվում է գլխում. նա բոլոր անդամների պսակն է, զգայարանների գործարանը, շարժումների առաջնորդը և բոլոր անդամների հսկիչը, ուսուցիչը և հրամանատարը, որն ուղղում է սխալվող անդամներին, հաստատուն է դարձնում վրիպողներին, իմաստուն է դարձնում անգետներին, լիացնում է կարիք ունեցողներին, բոլոր հնարքներով իր և ուրիշների փրկության ճարն է գտնում և հանդես գալիս հոգու իմաստության գանձարան»<sup>30</sup>։

Մաշտոցը գերադասում է բանական ճանաչումը, համարելով, որ այն տալիս է ճշմարիտ գիտելիք, որն իր հավաստիութլամբ գերացանցում է զգալարաններով ձեռք բերվող առարկալական գիտելիքը։ Չգալարանները բանականության օգնականներն ու սպասավորներն են, բայց նրանց վրա չի կարելի անվարան հույս դնել, որովհետև նրանք հաճախ սխալվում են և կարող են թվացող բանր իրականի տեղ դնել։ Ահա այստեղ է, որ հանդես է գալիս բանականությունը, որն ուղղում է զգալարանների սխալ ցուցումները։ Քանականությունը այն կենտրոնն է, որն ապահովում է զգայարանների աշխատանքը, նա գործողության մեջ է դնում դրանց։ Բանականությունն իմանում է, երբ են նրանք ճիշտ տեղեկություններ տալիս և երբ՝ սխալ, և ուղղում է նրանց։ Եվ պարտադիր չէ, որ բանականությունը ղեկավարվի անմիջական զգալական տվյալներով։ Նա կարող է ճանաչել իրերն ու որակական հատկանիշները նաև դրանց անուններով, որոնք տրված են արարման ժամանակ Աստծու կողմից։ Բացահայտելով դրանց իմաստր՝ «մենք անուններից ճանաչում ենք իրերը»<sup>31</sup>։ Բաղդատելով անուններն իրերի կամ հատկությունների հետ՝ միտքը որոշում է, համընկնո՞ւմ են դրանք, թե՞ ոչ։ Որպես կանոն, բանականությունը հաստատում է իրերի և դրանց անվանումների համապատասխանությունը, օգնում է զգայա-

24

րաններին, ինչպես օրինակ, «քաղցր և դառը, որոնք քիմքով հավասարապես ընկալվում են որպես համեր, և անվանումով է, որ միմյանցից տարբերվում են քաղցր և դառը (համերը)։ Եվ դա հաստատված է արարչի տեսչությամբ»<sup>32</sup>։

Իմացման նպատակը, ըստ Մաշտոցի, Աստծու ճանաչումն է, բայց այն կատարում է խնդրի միայն կեսը, այն մոտենում է Աստծու ճանաչմանը Նրա արարածների իմացման միջոցով<sup>33</sup>։ Աստծուն իմանալ և ճանաչել կարելի է միայն հավատի շնորհիվ, որը և հանդես է գալիս որպես իմացության բարձրագույն ձև։ «Անսխալ իմաստությունը և Աստծու ճանաչումը ձեռք են բերում հավատով»,- հաստատում է Մաշտոցը<sup>34</sup>։ Այսպիսին է հայկական պատրիստիկայի հիմնադրի դատողությունների օրինաչափ արդյունքը։ ճանաչողությունը խաղում է ենթակայական դեր, այն միայն օգնում է մոտենալու գերագույն, աստվածային էության ճանաչմանը՝ նրա կողմից ստեղծված բնության ճանաչման միջոցով։ Աստված գտնվում է բնությունից վեր, Նա բացարձակ, գերբնական էություն է, որը հավերժ անսպառ իր բարությունից ստեղծում է ամեն ինչ, յուրաքանչյուր գոյ, ողջ տիեզերքը։

Իմացությունը, այսպիսով, Մաշտոցի մոտ վեր է ածվում աստվածաճանաչման, իսկ բնության բնական հետազոտությունը դառնում է օժանդակ մի օղակ նրա Ստեղծողին իմանալու, Նրա բարության և արդարության, դրա ստեղծածի գեղեցկության և տիեզերական ներդաշնակության ճանաչման համար։

\* \* \*

Մաշտոցի աշխարհայացքը վառ կերպով արտացոլել է 410-430-ական թթ. գաղափարական հոսանքների միտվածությունը և գերիշխող մտայնությունը, երբ հայ գործիչների ուշադրությունը կենտրոնացած էր ազգային մշակույթի ստեղծման և հարա-ճուն մազդեական վտանգի դեմ պայքարելու վրա։ Այդ ժամա-նակ ծրագրված աշխատանք էր տարվում քրիստոնեության

գաղափարական հիմքերի ամրապնդման ուղղությամբ` Սասանյանների կրոնաքաղաղական ծավալապաշտական նկրտումներին դիմակայելու համար։

Իր երկերում Մաշտոցը երկու կարևոր նպատակ էր հետապնդում։ Առաջինը՝ քրիստոնեության կարևորագույն դրույթների հիմնավորումն է և դրանց մեկնաբանությունը։ Այս հարցում դրսևորվել է Մաշտոցի՝ որպես քրիստոնյա մտածողի ձգտումը՝ փիլիսոփայորեն իմաստավորել կրոնական դրույթները, բանական ապացույցներով ամրապնդել դրանք և բանականության համար ընդունելի դարձնել։ Երկրորդ նպատակը քրիստոնեական ուսմունքի պաշտպանությունն է տարբեր հեթանոսական պատկերացումների դեմ մղած պայքարում, քրիստոնեական միաստվածության դիրքերից պարսկական կրոնի դուալիզմի հերքումը։ Ջատագովությունը Մաշտոցի հայրաբանական փիլիսոփայության բաղկացուցիչ մասն է։ Մաշտոցն է առաջադրել հայ ջատագովության հիմնական ելակետային դրույթները։

Հայրաբանությունը Հայաստանում (ջատագովության հետ միասին) իր ծնունդով պարտական է Մաշտոցին, ինչպես և նրա օրոք ու նրա մասնակցությամբ կատարված մի շարք թարգմանական հուշարձաններին։ Հայոց փիլիսոփայության սկզբնավորման համար Մաշտոցը կատարել է բացառիկ կարևոր դեր։ Իր սկզբնավորման շրջանի համար բավականին բարձր գրական և գիտական մակարդակով այն մեծապես պարտական է Մաշտոցին։

Միայն վերջին 30-35 տարիներին «Սուրբ Գրիգորի Վարդապետությունը» թարգմանվել է նոր լեզուներով՝ անգլերեն (1970, թարգմ. Ռ. Թոմսոն \_ «The Teaching of Saint Gregory». Harvard University Press, Cambridge, Massachusetts. վերահրատարկվել է 2001 թ. St. Nerses Armenian Seminary, New Rochelle, New York), աշխարհաբար (1983, թարգմ. Ա. Տեր-Ղևոնդյան, Ագաթանգեղոսի «Հայոց պատմության» կազմում, էջ 145-405, Երևանի համալսարանի հրատարակչություն) և ռուսերեն (2004, թարգմ. Ս.

# ՍՈՒՐՔ ԳՐԻԳՈՐԻ ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆԸ

Արևշшиյшն, Агатангелос, История Армении գրքում, էջ 88-213, «Նաիրի» հրши., Եր.)։

Մեր աշխարհաբար նոր թարգմանությունը, որ կատարված է քննական բնագրից, պայմանավորված է «Վարդապետությունր», որպես հայ հայրաբանության և ջատագովության հուշարձան, անաղարտ ներկալացնելու ցանկությամբ և հնարավորին չափ խուսափելու այն թերություններից, որ ունեցել է առաջին թարգմանությունը և որը հրատարակվել է առանց ծանոթագրությունների և առաջաբանի։ Երբեք չենք ձգտել այս մեր թարգմանությամբ նսեմացնել մեր երջանկահիշատակ գործընկերոջ, պատմաբան-արևելագետ Արամ Տեր-Ղևոնդյանի կատարած աշխատանքը։ Պատկերացնում եմ, թե ինչ դժվարությունների հետ է նա բախվել և այն տարիներին կարողացել տպագրել ալդպիսի բովանդակություն ունեցող գիրքը։ Մեր թարգմանությունը պարզապես մի փորձ է՝ մոտենալ «Վարդապետությանը» մեկ այլ կողմից և շրջանառության մեջ դնել այն որպես հայ կրոնա-դավանաբանական և փիլիսոփալական հնագույն հուշարձան։ Ծանոթագրություններում մանրամասնել ենք այն հարգերր, որոնք, առաջաբանը չծանրաբեռնելու համար, լուսաբանել ենք այստեղ՝ շոշափելով բնագրից բխող տարբեր՝ կրոնապատմական, աստվածաբանական, բանասիրական և փիլիսոփալական խնդիրներ։ Սուրբգրային բազմաթիվ մեջբերումներն ու հղումները նշել ենք հենգ թարգմանության մեջ, օգտվելով քննական բնագրի հրատարակիչների տքնաջան աշխատանքի արդլունքներից։

ՍԵՆ ԱՐԵՎՇԱՏՅԱՆ

## ՍՈՒՐՔ ԳՐԻԳՈՐԻ ՎԱՐԴԱՊԵՏՈՒԹՅՈՒՆԸ<sup>լ</sup>

1 (259. XXIII). Տեր Աստված, միայն Նա է ինքնակա էու֊ Թյուն, և չկա ոչ ոք Նրանից առաջ։ Ձկա որևէ այլ Արարիչ ամենայն տեսանելի և անտեսանելի գոյերի, բացի Միածին Որդուց, որը ծնված է Հորից, և բացի Նրա Հոգուց, որը Նրա էությունից է<sup>2</sup>: Նրա կողմից սկզբում ստեղծվեց այս աչխարՀը (Ծննդ., 1. 1), որն արարվեց միասնական Երրորդության ամենակարող կամքի միակից գորությամբ, մեկ գաղափարով, միաՀամուռ կամեցողությամբ և միասնական էությամբ<sup>3</sup>: Ամեն ինչ Նրանից գոյություն առավ, երկինքն ու երկիրը: Նա արարեց երկինքը խորանաձև<sup>4</sup>, որպես ամ֊ րաՀարկ (Հաստատություն), և երկիրը` պինդ սեղմված, որպես ամուր Հատակ (ունեցող Հաստատություն). երկինքը՝ ոչ մի բանից չկախված, իսկ երկիրը` ոչ մի բանի վրա չդրված, և նրա մե**ջ (ջրերի) Համատարած անդունդներ<sup>5</sup>՝** խավարով պատած, անտեսանելի, խառնիխուռն, անձև և անկարդ, անդարդ, մխամած (Ծննդ., 1. 1-2):

2 (260). Այնու Հետև Արարիչ Հայրը, (Իր մտադրու Թյունր) Հայտնելով արարչակից Որդուն և Համաստեղծիչ Հոդուն<sup>1</sup>, որը չրջում էր ջրերի վրա (Ծննդ., 1. 2), Հրամայեց,
որ ջրերի մեջ առաջանա ամրակուռ հիմք՝ ստեղծվելիք արարածների Համար: Դրանից Հետո երբ Իր Համախոհ և
խորհրդակատար Համադործողներին Հայրն ասաց՝ «Թող
լույս լինի» (Ծննդ., 1. 3), իսկույնևեթ առաջացավ լույսը՝
խավար կլանող և օր բերող: Այնու Հետև երևաց (մինչ այդ)
ջրով ծածկված, սառը, ծովը ձեղքող, ջրերը բաժանող Հաստատությունը (Ծննդ., 1. 7), որի չնոր հիվ ի Հայտ եկավ ցամաքը՝ ամեն տեսակի ծաղիկների և ծառերի ծնողը<sup>2</sup>: Դրա-

նից Հետո միասնական Համազոր Երրորդությունն ասաց, որ երկնքի վրա՝ խորանանման Ջրեղեն Հաստատության երեսին<sup>3</sup> գոյանան լուսատուները՝ ճառագայթող, աչխարհը լուսավորող գնդերը, (կանխագուչակ) նչանների ցուցիչները, ժամանակի չափիչները (Ծննդ., 1. 14): Դրանից Հետո (ստեղծվեցին) կենդանի չունչ ունեցող թռչունների ցեղը, սողունները և Ջրում ծնվող ձկները (Ծննդ., 1. 20-21):

3 (261). ԱյնուՀետև դողդողացող Հողի միջից (աղմկելով) դուրս Թափվեցին չորքոտանի ցեղի բոլոր կենդանինե֊ րը, ամեն մեկը կազմված իրեն Հատուկ վայելուչ ձևով, ըս֊ տեղծվելով Աստծո նախապես պատրաստ կամեցողությամբ` ի պատիվ մարդու` այն վայելչական արարածի<sup>1</sup>, որին Աստված (չուտով) պետք է ստեղծեր: Եվ Նա, Իր իսկ կամ֊ *թը կատարելով, Իր բարերարությունը ցուցաբերելով,* ստեղծեց (մարդուն) որպես բանական, մտածող, խոսող ա֊ րարած՝ չխոսող, բանականությունից գուրկ, մտածելու անկարող արարածների միջև, որպեսգի մտածող արարածր իմանա Արարչի պատիվը և, ճանաչելով Արարչի աստվածային չնորՀի փառավորությունը, իմանա, որ իր կողմից դրա փոխարեն պետք է փառավորի Նրան և որ իր Հետ և իր միջոցով բոլոր (կենդանի) արարածները (և) երևելի գործերը պետը է մատուցվեն (Արարչին)՝ Նրան փառավորելու Հա-பீயா:

 առաջ է գալիս անձնիչխան կամքից<sup>2</sup>, յուրաքանչյուր էակին առանձին է կործանում, չնայած որ Արարչի կողմից բոլորը բարի են ստեղծվել:

5 (263). Արարելով մարդուն՝ Նա զարմանահրաչ ձևով նրան տիրակալ ստեղծեց, և հենց այդտեղ կարելի է տեսնել այդ (արարածի) հրաչալի, զարմանալի և անհասանելի հրեչտակային կերպարը: «Ստեղծենք մարդուն,— ասում է Նա,— մեր կերպարանքով ու նմանությամբ» (Ծննդ., 1. 26): Բայց այդ ո՞ւմ կերպարանքով կամ ո՞ւմ նմանությամբ², ինչպես ասաց, պետք է ստեղծեր մարդուն: Ձէ՞ որ ճչմարիտ աստվածությունը հայտնի է որպես անմահ, անստեղծ, ոչ նյութական: Այն, ինչ պետք է ստեղծվեր, ինչպե՞ս կարող է նման լինել էականին, կամ էլ սակավ մի հողը (նմանվել)՝ Աստծու ինքնաբուն զորությանը, որն անսահման է և անչափելի՝ տարածության մեջ: Նա սկիզբ չունեցող լիություն է, որը ոչ մեկի համար հասանելի չէ, հավերժ նույնն է, պարց և անփոփոխ միակերպ է:

6 (264). Այդ ինչպե՞ս Նա կարող էր Իրեն օրինակ դարձնել ստեղծականի Համար, կամ էլ կավը ձևել Աստծու կերպարանքով, Համաձայն ասածի, Թե «Աստծու պատկերով
ստեղծեց նրան» (Ծննդ., 1. 27): Այս խոսքերը նախապես
ասելով՝ Նա նախանչեց առաջիկայի պատմուԹյունը, ապա
անցավ ներկային և նչմարեց այն, ինչ ստեղծելու էր: Եվ
այն, ինչ Նա (նախատեսել էր կատարել) մոտալուտ առաջիկայում, Հենց այդ նույն ժամանակ էլ բացաՀայտ ցուցադրեց, որովՀետև Տերը Աստծու պատկերով նրան ստեղծեց, նախ՝ իմաստուԹյան, բանավորուԹյան, խելամտուԹյան, կենդանուԹյան, ոդեչունչ էակ լինելու Համար, որոնք
առատորեն չնորՀվեցին նրան, որպեսզի նա կարողանա դիտենալ, ձանաչել, իմանալ և ըմբռնել աստվածակիր, աստվածատուր իմաստուԹյան, բանավորուԹյան, աստվածածա-

նոթության և դերիչխանության, երկրից բխած բոլոր երկրածին արարածների վրա իչխելու և կանխատեսելով իմանալու բոլոր չնոր հները, և կարդեց նրան տիրակալ բոլորի վրա: Եվ Աստված ասաց, թե «երկրի բոլոր քաղցրա համ սերմերը թող ձեղ Համար սնունդ լինեն» (Ծննդ., 1. 29): Այնու հետև բոլոր դադաններին, անասուններին և թռչուններին մարդու առաջ բերելով՝ Հնադանդեցրեց (նրան): Իսկ հետո աստվածատուր իմաստությամբ (մարդր) յուրաքան չյուրի առանձին տեսքի Համաձայն սովորեց տարբերել նրանց և անվանումներ տալ: Եվ քանի որ Տերը մարդուն չնոր հեր հանաչողություն, որպեսդի նրա դիտությամբ (մարդր) ձանաչի Իր արարածներին, այդ իսկ պատճառով նա կոչվեց նրան «նման»:

7 (265). Եվ Հետո, Նա ասում է «նման» այն պատճառով, որ (մարդն) ունի ազատ կամքի իշխանություն։ ՈրովՀետև Աստծու ամենակարող և ամենաստեղծ գործունեությամբ Բարերարի կողմից երկու պատվական և Հարդարժան արարածներ ստեղծվեցին՝ մարդիկ և Հրեշտակները։ Եվ աՀա, մարդկանց Նա Թողեց ազատ կամքի իշխանությունը, որպեսզի մարդը իր սեփական ազատ կամքով պատրաստ լիշնի բարի դործեր կատարել՝ բարերար Տիրոջից և Արարչից չնորՀների արժանանալու Համար։ Եվ Նա բացեց մարդու առաջ աստվածաՀաձո պատվիրանների դիտելիքը, որպեսարի նա իմանա, որ իր սեփական բարի կամքով պետք է խուսափի չարից և ընտրի բարին, որպեսզի իմանա, որ իր սեփական Համարձակությամբ, իր անձնիչիան կամքով կատարած դործերի փոխարեն է Արարչից ստանալու (արժաշնի) Հատուցումը¹։

8 (266). Իսկ նմանության վերաբերյալ պետք է իմանալ Հետևյալը. բոլոր մնացած արարածների Համար սաՀմանված է մնալ Հնագանդ ծառայության մեջ՝ Հարկադրանջի տակ, որպեսզի նրանք չկարողանան ավելին գործել, քան նրանց Հրամայված է, որ նրանցից յուրաքանչյուրի վրա դրված է Հրամաններ կատարելու Հարկադրանքը։ Բայց Աստված միայն մարդուն բազմապատիկ փառավորեց և, խելք տալով, մեծարեց՝ ստեղծելով որպես Հոդևոր էակ, Հրեչտակներին ստորադաս Հոդևոր ընկեր։

9 (267). Տե՛ս, Թե մարդուց ինչքան ավելի մեծ են արևր, լուսինը և աստղերը, բայց նրան ծառայելու Համար են (ստեղծված), Պատվիրանադրի որոչման Հարկադրանքի Համաձայն: Ո՛չ արևն է դադարում իր ընթացքը կատարել, ո՛չ լուսինը կասեցնում իր մաչվելն ու լիանալը, ո՛չ աստղերն են իրենց դասավորությունը խախտում, ո՛չ սարերն են տե֊ ղերը փոխում, ո՛չ քամիներն են դադարում փչել, ո՛չ էլ ծո֊ վը՝ իր մոլեգնող, սաստիկ խռովաՀույզ ալիքների անդնդա֊ յին մոլեգնությամբ, անդադար Հարվածող փոթորկաբեր ա֊ լեկոծումներով կարող է դրված սաՀմանը անցնել և ավե֊ րել երկիրը, և ո՛չ էլ երկիրն է դադարում այդ ամենը (իր վրա) կրել: Ամեն ինչ ստեղծված է Նրա Հրամանով, և Նրա սուրբ և երկնավոր գվարԹունները չեն դադարում փառաբանել (Աստծուն): Նա սաՀմանեց երկնքի բարձրությունը և աստղերի քանակը, ծովի ջրերը և երկրի ավագը, լեռների ծանրությունը: Նա ամպեր է առաջացնում և քամիները դադարեցնում, նորից երեկո է բերում, դալարեցնում է չո֊ րացած բույսերը և Հավաքում անձրևի չիթերը: Մարդարեության ոգին Նրա մասին է ասում. «Ո՞վ կարողացավ իր ափով չափել ջրերը, Թգով երկիրը եւ քլով՝ Համայն երկի֊ րը: Ո՞վ կարողացավ լեռները կչռել կչեռքով և դաչտերը՝ նժարով» (Եսայի, 40. 12.): Ո՞րն է այն տեղը, ուր Համբարձած գտնվում է Նա, Ում խոսքից են կախված բոլոր արարածները: Նա է իմանում երկնավոր գնդերի չարժման ըն֊ թացքը, որ չրջում են քամիներից վեր և չեն սխալվում, (մեծ) տարածություններ են անցնում, բայց չեն չեղվում (նախանչված) ճանապարհից: Նրանք բարձրանում և իրենց տեղերն են գրավում՝ մեկ տարով վարձվող սպասավորների պես, Հաստատվում և լույս արձակում առավոտից
մինչև երեկո, երեկոյից մինչև առավոտ՝ Հերթով փոխարինում իրար, առանց խանգարելու, անարգել վերադառնում
սաՀմանված ժամանակին՝ ըստ տարվա իրար Հաջորդող
չորս մասերի<sup>1</sup>, ինչպես որ Աստված է կարգել:

10 (268). Ինչպե՞ս են չարժվում երկնքի Հաստատության (վրա գետեղված) աստղերը, իրենց անդադար չարժման մեջ պահպանելով սահմանված կարգը, և (երբեք) չեն խախտում այն: Կամ էլ որտեղի՞ց են ծագում ահավոր քամիների հողմաչունչ հոսանքները և ո՞ւր են (նրանք) գնում և վերջանում: Եվ ինչո՞ւ են նրանք տարբերվում միմյանցից: Մեկը քաղցրաչունչ՝ սնուցում է բույսերը, մյուսն ավելի տաք է՝ բացում է բողբոջները, մեկ ուրիչը (գետնի) զգեստն է գործում, զարդարում է երկիրը տարբեր երանգների գույնզգույն ծաղիկներով, զգեստավորում է մերկ ծառերը, (նրանց) գազաթները զարդարում վարսերով:

11 (269). Որտեղի՞ց են ծնվում ամպեր բերող քամիները, որոնք նրանց իսկ կողմից ցիրուցան են արվում փոթորկի փայլատակումներից (Հետո), և անձրևնե՞րը, որ գալիս են որոտման ձայնից (Հետո): Ուր որ Տերը Հրամայի գնալ, այն-տեղ էլ գնում, Թափվում, ոռոգում են երկիրը, սնուցում են բույսերը, Հասունացնում են լցվող պտուղները: Ո՞ւմ որո-վայնից են դուրս գալիս գետերը՝ աղբյուրներով Հանդերձ, որոնք բխելով չեն սպառվում և Հորդելով չեն լցվում:

12 (270). Երկինքն ու երկիրը, արևն ու լուսինը, աստղերի բազմությունը և ծովերը, դետերը, դազանները և անասունները, սողուններն ու Թռչունները, լողացող ձկները, որ կան և (Հետո) լինելու են, բոլորը՝ ամեն մեկը, ըստ յուրաքանչյուրի Համար սաՀմանված կարդի, կատարում են Հրամաններ։ Եվ միայն մարդուն էր կամքի ազատություն տրված անել այն, ինչ կկամենա։ Նրանից ոչինչ ավելի չպաՀանջվեց, բացի այն բանից, որի մասին (Նա) զդուշացրել էր՝ չճաչակել այն ծառից, որպեսզի դրանով (Աստված) արժանի դարձնի նրան՝ փոքր բանի դիմաց մեծամեծ (պարգևներ) ընդունել։ Եվ քանի որ նրան տրված էր աչխատելու չնորՀք, փոքր (դործերի) դիմաց նա Արարչից ստանալու էր մեծամեծ չնորՀներ։ ԱՀա այդ պատճառով Նա սաՀանանեց նրա Համար ազատ կամքի ինքնիչխանություն!:

13 (271). Սակայն ինչպե՞ս է, որ Հողից ստեղծված մար֊ դր կարող էր Արարչի կերպարանքով աչխարՀ գալ, և ինչպե՞ս է, որ նոր ստեղծվող մատչելի արարածը կարող էր իր գոյությունը ստանալ անմատչելի էության նմանությամբ: Մի՞Թե Իր անսաՀման, անպարագրելի, բացառիկ գորուԹյամբ միայն աստվածային անվանակոչումով մեծարեց նրան՝ ասելով՝ «րստ պատկերի»: Դա ամենևին այդպես չէ: ՈրովՀետև (Սուրբ) Գիրքն ասում է, Թե «րստ Աստծո պատկերի ստեղծեց նրան», և այլ տեղում ասում է, Թե «Աստված մարդուն ստեղծել է անեղծ լինելու Համար և արարել է նրան՝ ըստ իր բարերարության պատկերի» (Իմաստ., 2. 23): Եվս մի այլ աստվածաճանաչ իմաստություն ասում է, թե «մարդը Աստծո պատկերն է» (Ա Կորնթ., 11. 7): Հենց սկզբից Աստված մարդուն սաՀմանեց լինել աստվածային կերպարանքի մերձավոր և ճանաչող, որովՀետև Նա ձգտում էր ոչ միայն Հաստատել նրան, այլև ավելի չատ որպես ճանաչող ստեղծել: ՈրովՀետև Աստված մարդուն երկրի Հողից ստեղծելիս երևաց մարդու նմանությամբ և նրա երեսին կենդանի չունչ փչեց, և մարդը դարձավ կեն֊ դանի Հոդի (Ծննդ., 2. 7): Իր ձեռքերով ստեղծեց մարդուն և նրա մե) ներարկեց կենդանություն՝ իր բերանով փչելով

բանականության, իմաստակիր մտածողության կենդանի չունչը, որպեսզի Հենց աչքերը բացելիս արարածը ճանաչի Արարչին և ապա դառնա Հարազատ և մերձավոր, գիտակ և պատմող Աստծու արարչության բարերարության մասին:

14 (272). Կամ էլ ինչպե՞ս բոլոր արարածները, որոնց Հրամայված էր գոյություն առնել ոչնչից<sup>1</sup>, (կամ) աղջատիկ, անձև նյութից, կարծես (Աստծո) պատկերին և Հրամանների ձայնին արդեն սովոր, ինչպե՞ս պետք է բոլոր արարածները անՀապաղ Հրամանները կատարեին։ Ձէ՞ որ ձշմարիտ աստվածությունը առանց նյութական նմանությունների և ձայնային ազդարարումների ծածուկ է պաՀում իրեն Հատուկ եզակի էությունը։ Բայց իր տեսանելի արարածների Համար, Իրեն խոնարՀեցնելով, Նա նմանություն ստանձնեց, որպեսզի սատարի արարածներին։ ՈրովՀետև եթե այդպես չլիներ, ոչ ոք չէր կարողանալու դիմանալ Նրա բնության տեսիլջներին կամ ձայնի Հնչմանը։ Բայց որպեսզի (արարածները) կարողանան Նրան տեսնել (և լսել), դրա Համար տեսանելի նմանություն առնելով, բարձրաձայն ազդարարեց։

15 (273). Արդ, Աստծու պատկերով ստեղծված մարդը, Արարչի ներգործությանը Համապատասխան, օժտվեց ա- գատությամբ, մտածողությամբ, խոսելու կարողությամբ և իչխելու պատվով, բայց ոչ Աստծուն Հավասար չափով, որն ունի միայն Միածինը՝ ճիչտ Համապատասխան Հոր էու- թյանը: Այնու Հետև Իր ստեղծած բոլոր արարածներին Աստված բերեց Ադամի մոտ, որպեսզի տեսնի, թե ինչ ա- նուններ է տալու նրանց: Սրանով Հայտնի է դառնում այն, որ Ադամը դրանից առաջ դիտեր Արարչի անունը, որով ե- տև նախ ավելի կարևորը դա էր: Որով Հետև Աստծու Միա-ծին Որդին նույնպես այդ էր ասել Հորը՝ «այս է իմ (Հոր)

կամբը, որ ճանաչեն քեզ միակ ճչմարիտ Աստված» (Հն. 6. 40, 17. 3): Եվ այսպես Արամը անհրաժեշտաբար նախ տվեց Արարչի անունը, որովհետև ում չնորհիվ կենդանություն էր ստացել, ամենից առաջ նրան տեսավ, որովհետև արարածները ստեղծվեցին հենց այն բանի համար, որ նա ճաշնաչի Արարչին<sup>1</sup>:

16 (274). Արդ, իր առջև բերված (կենդանիներին) Աստծու ներկայությամբ նա տվեց անուններ և ծանոթացավ սկզբից եկածների և Հետո եկածների Հետ, որոնց վրա իչխեց ոչ միայն անուններ տալու պատճառով, այլև ընդՀանրապես (իր) իմաստության և իչխելու կարողության չնոր-Հիվ: Նա (որպես մարդ) միայնակ էր՝ լինելով միաժամանակ առաջինն ու վերջինը, բոլոր արարածների մեջ ինքն իր Հետ մնում էր մենակ, և չկար որևէ մեկը, որ լիներ օգնական, ընկեր և նրան նման:

17 (275). Արդ, Արարիչ Հայրը, խորՀուրդ անելով արարչակից Որդու և արարչակից Հոգու Հետ, ինչպես մարդուն ստեղծելուց առաջ առաջին խորՀրդի ժամանակ, որովՀետև ինչպես այն դեպքում ասաց՝ «եկեք մարդ ստեղծենը մեր կերպարանքով ու նմանությամբ» (Ծննդ., 1. 26), և այն ժամանակ ստեղծելով Ադամին՝ չգոյութունից կենդանության կոչեց, նույն օրինակով և այժմ Հայրը ասաց Որդուն և Հոգուն՝ «եկեք Ադամի Համար նրա նման մի օգնական ստեղծենք` իր պատկերի և կերպարանքի նմանությամբ» (Ծննդ., 2. 18): Եվ ապա մի գարմանալի քուն բերեց նրա վրա և նրա կողոսկրերից մեկը Հանելով` այն չինեց կնո) պատկե֊ րով և դրեց նրա առաջ։ Եվ այնժամ Ադամը իր աստվածա֊ չնորՀ իմաստությամբ իմացավ, որ «այժմ սա ոսկոր է իմ ոսկորներից և մարմին՝ իմ մարմնից: Թող սա կոչվի կին, ո֊ րովՀետև իր ամուսնուց ստեղծվեց»: «Այդ իսկ պատճառով տղամարդը, Թողնելով իր Հորն ու մորը, պետք է միանա իր կնոջը, և երկուսը պետք է լինեն մի մարմին» (Ծննդ., 2. 23-24):

18 (276). Ձէ՞ որ այս բանը նա ասաց Աստծու առաջ, այնտեղ, ուր Հրեչտակների ամբողջ դորքը Տիրոջ փառաբանությունն էր անում, և մարդը այդ Հանդեսի մասնակիցն էր։ Եվ այդ ամենաՀաս գիտությամբ լեցուն խոսքով նա մարդարեացավ՝ բացաՀայտ դարձնելով մշտարթուն (Տիրոջ) դործը, որը կատարվեց իր քնած ժամանակ։ Այդ խոսջերից պարդ դարձավ նրան, որ կինը ստեղծվել է մարդու (մարմնից), և մարդը՝ Հողից, իսկ Հողը՝ ոչնչից, և միայն Աստված է իսկական էություն։ Եվ այն ասածից, թե (մարդը), «Թողնելով Հորն ու մորը, պետք է միանա իր կնոջը, և երկուսը պետք է լինեն մի մարմին», իմացավ այս աշխարհի բոլոր կարդերը և այդ ամենի կատարումը։

19 (277. XXV) ԱյնուՀետև Աստված վերցրեց և տեղավորեց մարդուն Ադին (կոչված) բերկրալի պարտեցում, որտեղ ցույց տվեց երկու ծառ, մեկը՝ կյանքի, մյուսը՝ բարու և չարի իմացության: Նա պատվիրան տվեց մարդուն չճաչակել այդ ծառից՝ սպառնալով մաՀվամբ, որպեսզի Աստծու պատվիրանը պաՀելով, Աստծու կողմից տրված նախանձելի իմաստությունը պաՀպանելով և պատվիրանին Հետևելով՝ նա կարողանա վայելել Էականի աստվածային իչխանության անՀասանելի փառքը: Եվ, ինչպես վերը ասացինը, Հրեչտակներին և մարդկանց տալով կամքի ագատություն, նա բոլորին Հրամայեց, որ ամեն մեկը իր Հոժար կամքով ենԹարկվի Արարչի Հրամաններին, ինչի Համար էլ ավելի փառքի կարժանանա: Եվ աՀա, մարդուն Նա տվեց ոչ դժվար (կատարվելիք) Հրաման՝ չճաչակել այն ծառից, որպեսգի դրանով ավելի մեծ պատվի արժանանա, ինչպես վերը ասացինը: Իսկ Հրեչտակների բազմության գորքին Նա Հրամայեց անդադար փառաբանել իրենց Արարչին, որը բնակեցրել էր նրանց մեծ պատվի և փառջի վերին, երկ֊ նային, Հավերժական լույսի անտեսանելի մեծության մեջ:

20 (278). Եվ աՀա, Հրեչտակների վերին զորքերի Հոգեղեններից մեկը, տեսնելով մարդուն տրված բարերար Արարչի բարի խոստումը, և որ մարդը Հետևում է իր Արարչի խոսքին՝ զգուչացված լինելով, որ պետք է պաՀպանի պատվիրանը, այդ չարը՝ ինքն իր կամքով չարացածը, չարի անուն ստացավ, ինչի պատճառով էլ «Հետևիր ինձ» ասող Հակառակասերը սատանայի անուն ժառանդեց<sup>1</sup>: Եվ ա-Հա, չարը, նախանձելով մարդուն, պատրանքներով վայր դցեց նրան այն փառքից դեպի մաՀ, ինչպես և ասում է իմաստունը՝ «բանսարկուի նախանձով մաՀը մտավ աչխարՀ» (Իմաստ., 2. 24)՝ այլասերելով խաբեությամբ:

21 (279). Եվ աՀա, մարդու Թչնամին պատրանքների միջոցով, իսաբեբայությամբ անցնում է դործի: Տե՛ս, ինչ է ասում. «Ինչո՞ւ, — ասում է, — Աստված Հրամայեց ձեզ չուտել այդ ծառից» (Ծննդ., 3. 1-2): Հայտնի է, որ Ադամն ուներ Աստծուց տրված աղատություն, անձնիչխան կամք և իմաստություն` իմանալով, որ Աստված պատվիրաններ դնողն է, իսկ ինքը` Ադամը, պատվիրաններ կատարողն է: Գուցե՞ սա տեղի էր ունեցել նենդությամբ մինչև այս պատվիրանը տալը: Բայց Ամենադետից դա չէր կարող ծածուկ մնալ, որովՀետև Նա (մարդու) «սրտի և երիկամների քննիչ է» (Սաղմ. 7. 10: Երեմ., 20. 12):

22 (280). Եվ աՀա, տե՛ս, Թե ի՞նչ էր ասում (օձր). «ԵԹե (դրանից) ուտեք, ասում է, աստվածներ կղառնաք» (Ծննդ., 3. 5): ԳայԹակղուԹյուն գցեց նրանց մեջ, իսկ ներքուստ ձգտում էր իր իչխանուԹյանը ենԹարկել նրանց, որպեսզի նրան (Աղամին) չփոԹեցնելով (ստիպի) խախտել խոստոււմը, դրանով գուցեև կարողանա ժառանդել նրա տեղը: Ինչ-պեսև իմաստուն և աստվածային խորՀուրդը իմացող Աստ-

ծո առաքյալն ասում էր, Թե «անօրեն իշխանը, երբ կամեցավ աստվածանալ, գործի անցավ և բոլոր մարդկանց մեղքով կապեց» (Հմմտ. Բ ԿորնԹ., 11. 3, 14), որպեսզի այն (խոստացված) բարիքներից նրանց Հեռացնելով՝ Հնարավոր դարձնի, որ ինքը ստանա խոստացածը: Իսկ նրանք, խաբվելով նրա Հնարանքներից, կերան (արդելված պտուղը) և, պատվիրանը խախտելով, զրկվեցին աստվածային փառջից:

23 (281). Սակայն և այդ ժամանակ Նա, Հայրաբար դթալով պատժի արժանի գավակներին, բարություն է ցուցաբե֊ րում, ինչի մասին և ասում է (Սբ.) Գիրքը, «երեկոյան նրանը լսեցին Տեր Աստծու՝ դրախտում չրջագայելու ոտնաձայնը» (Ծննդ., 3. 8): Եվ նրանք փախան ու Թաքնվեցին ծառերի մեջ և (իրենց) ծածկեցին (Թգենու) տերևներով, բայց Ամենագետի Հայացքից Թաքնվել Հնարավոր չէ: Դրա մшսին է шипւմ (Uբ. Գիրքր). «Ես մերձшվոր Աստված եմ,ասում է Տերը, – և ոչ թե Հեռավոր Աստված: Եթե մարդը *թաընվի թաըստոցում, մի՞թե ես նրան չեմ տեսնի: Մի՞թե* ես չեմ լցնում երկինըն ու երկիրը» (Երեմ., 23. 23-24): Նրա մեծությունը լավ իմացող սուրբ մարդարեներից մեկ ուրիչը ասում է. «Ո՞ւր գնամ ես քո Հոգուց կամ քո դեմ֊ քից ո՞ւր փախչեմ: ԵԹե երկինք ելնեմ, այնտեղ ես դու, ե֊ թե դժոխը իջնեմ, դրան էլ մոտ ես» (Սաղմ., 138. 7-8): Նրանը, ալս ամենն իմանալով, ալնուամենալնիվ փորձեցին Թաքնվել:

24 (282). Սակայն Բարերարը ձայն տվեց. «Ո՞ւր ես, Ադամ»: Եվ նա պատասխանեց. «Լսեցի քո ձայնը, քանզի քայլում էիր այստեղ՝ դրախտում, և վախեցա, որովՀետև մերկ էի և Թաքնվեցի» (Ծննդ., 3. 9-10): Տեսնո՞ւմ ես, Թե ինչքան նրանք Աստծուն մոտ էին և ծանոԹ, որ նույնիսկ Նրա ոտնաձայնը դիտեին: Դրանով Բարերարը, անդետներին գղջալու առիթ տալով, նախ ոտնաձայն է Հանում, որպեսզի քավություն բերող ոտքերին Հասնելով` մարդն ինքը պատմի իր Հանցանքների մասին և փրկություն գտնի:

25 (283). Սակայն երբ այն չեղավ, Աստված չկամեցավ մեղադրել և խստորեն պատժել, այլ Հաչտվողաբար գիջեց՝ (ասելով) «Ո՞վ ասաց քեզ, Թե մերկ ես» (Ծննդ., 3. 11): ՈրովՀետև կամենում է, որոչ չափով ներելով, մերձեցնել Իրեն, որպեսզի Աստծու մեղմությունը ստիպի նրանց ապաչխարել: Բայց երբ որ սրանից էլ չսթափվեցին, այլ իրար մեղադրելով՝ ստորացան, այդ ժամանակ Նա, դատապարտելով նրանց, Իր վձիռն արձակեց, որ նրանք պետք է Հատուցեն և (նորից) Հող դառնան (Ծննդ., 3. 19), որովՀետև ովքեր չարադործություն են կատարում, նրանց Հասնում է Աստծու արդար դատաստանը:

26 (284). ԱյնուՀետև, նկատի ունենալով (Ադամի) ան-Հնագանդությունը, Նա ասում է. «ԱՀա Ադամը դարձավ Մեզ նման մեկը, նա գիտի բարին և չարը: Հեռացնենք նրան կենաց ծառից, որպեսգի նա, կերակրվելով (այդ ծառից), չապրի Հավիտյան» (Ծննդ., 3.22): Բայց «ինչպես Մեց նման մեկը» (պետք է Հասկանալ) ոչ Թե որ Աստված դարձավ, որովՀետև նա ոչ Թե ինքնագոյ էակ էր, այլ կարծեցյալ, ինչպես մարդկանց մոտ ընդունված են կարծեցյալ սուտ աստվածները, որոնք ստեղծվել են մարդկային անմտությունից, Հիմարությունից և պղծությունից, ինչպես և ձեղ մոտ ես տեսա քարի, փայտի պաչտամունքի մոլորությունները, որ դուք քանդակել էիք տգիտության Հետևանթով¹: Դրանը ո՛չ լսում են, ո՛չ խոսում, ո՛չ Հասկանում են, ո՛չ էլ չարժվում, և չկա չունչ նրանց բերանում: Եվ դուք, Թողնելով կենդանի Աստծուն, երկնքի և երկրի Արարչին, պաչտոն էիք մատուցում անչունչ, անխոս քարերին (որպես աստվածների), որոնք գոյություն անգամ չունեն:

27 (285). Հենց դրա Համար աստվածատես սուրբ մարդարեները, ինչպես իմաստուն բժիչկներ, Հոգ տարան պատրաստելու դարմանող դեղը, Հիվանդի ցավին Համապատասխան, որպեսզի Հանեն, ջնջեն այդ դայԹակղուԹյունը և լիովին վերացնեն այն: Ինչպես և աստվածային Հոգու դորուԹյամբ լցված նրանցից մեկը դոչեց՝ ասելով. «Այն աստվածները, որոնք երկինքն ու երկիրը չեն ստեղծել, կորչելու են երկրից և այս երկնքի տակից. այլ Տերն է, որ իր դորուԹյամբ ստեղծեց երկիրը և իր սքանչելի մտքով տարածեց երկինքը, իր իմաստուԹյամբ Հաստատեց ամբողջ տիեղերքը: Իր ձայնն արձակելիս Նա երկինքը լցնում է ջրերի առատուԹյամբ, երկրի ծայրերից ամպեր է բարձրացնում, և իր փայլատակումներն անձրևների վերածում, և Հողմեր է Հանում իր չտեմարաններից» (Երեմ., 10. 11-13):

28 (286). Բոլոր մարդիկ Հիմարացան գիտությունից՝ իրենց գլխին տառապանք բերելով: Հետո իրենք իրենց երեսները անարդանքով պատեցին (Սաղմ., 82. 17) և իրենք
իրենց իսկ արժանացրին Աստծու մեծ բարկության: Բայց
ձեր մոլորությունը Հանդիմանելու Համար այժմ այսքանը
բավական է, քանի որ դա պատչաձ է անել Համապատասխան տեղում: Իսկ Հիմա ինչ որ սկսեցինք, ըստ կարդի,
պատմել ձեղ, յուրաքանչյուրի մասին կպատմենք ձեղ՝ ըստ
Հերթականության:

29 (287). Դրանից Հետո դուրս Հանելով մարդուն դրախտի Հեչտագին Հանդարտությունից՝ (Աստված) բնակեցրեց
նրան դրախտից դուրս և փակեց նրա առաջ կենաց ծառի
ճանապարՀը, որպեսզի նույնիսկ ականատես չլինի դրախտի վայելչությանը: Ապա և երկիրն անիծվեց, փուչ և տատասկ (նրա վրա), և տանջանքներով (Հայթայթվող) Հաց և
մաՀվան արժանի Ադամին՝ մաՀ (սաՀմանվեց): Եվ սա մարդասիրության նչան է, ինչպես և մարդարեի բերանով ա-

սաց Աստված. «Քո ապստամբությունը քեղ խրատ է լինելու, և քո չարությունները կչտամբելու են քեզ: Խելքի
կգաս (ու կտեսնես), թե քեզ Համար դառնաղետ է ինձ լքելը,— ասում է քո Տեր Աստվածը» (Երեմ., 2. 19): Եվ մի ուրիչ (մարդարե) Աստծո անունից ասում է. «Երբ դարձի
դաս և Հոդոց Հանես, այն ժամանակ կապրես և կիմանաս,
թե որտեղ ես դանվում» (Եսայի., 30. 15): ՈրովՀետև երբ
նա ճաչակի դառնությունը և մոտալուտ մաՀվան կասկածներով պաչարված լինի, աղոտ կերպով, ինչպես երաղում,
հիչելու է կենաց ծառը և Հեծեծելով փնտրելու է վայելչության դրախտի մուտքը: Այն, որ նա բնակեցվել էր
դրախտի դիմաց, Հաստատում է իմ ասածները:

30 (288. XXVI). Իսկ Բարերարը չէր Հեռանում նրանցից ոչ միայն դրախտում, այլև դրանից դուրս, երբ բնակեց-նում էր դրախտի դիմաց: Եվ Իր բարերարությանը Համա-ձայն Նա Հրաման տվեց բազմանալ երկրի վրա, որտեղ և Արարչի արձակած Հրամանի Համաձայն նրանք, երկրի վրա ծնունդ տալով, սկսեցին բազմանալ, ասածի Համաձայն՝ «Աճեցեջ, բազմացեջ և լցրեջ երկիրը» (Ծննդ., 1. 28):

31 (289). Աղամի որդիներից անդրանիկի անունը ԿաՀել էր, իսկ մյուսինը՝ Հաբել<sup>1</sup>, որոնք և, բացաՀայտելով Նվիրողի կողմից (իրենց) տրված իմաստությունը, Նրա իմաստության միջոցով ճանաչեցին Նրան որպես Արարչի: Եվ աՀա, ավագ որդին՝ ԿաՀելը, բերեց ընծա արմատներ, ցորենի Հասկերից կապած խուրձ և այն որպես գոՀաբերություն մատուցեց Նրան: Իսկ Հաբելը, այդ տեսնելով, ընծայեց (Արարչին) իր նորածին գառներից և ոչխարների Հոտից (ամենալավերին): Եվ Աստված, Իր մարդասիրության Համաձայն, խոնարՀվելով Ադամի որդիների ընծաների Հանդեպ, ճանաչեց նրանց մոտիկից: ՈրովՀետև Հենց այդ ժամանակ ընտրություն կատարեց. տեսնելով մեկի միամտությունը՝ դոՀն ընդունեց, իսկ մյուսի մոտ տեսնելով եղբոր նկատմամբ նենդություն՝ դատապարտեց և մերժեց (դոՀր)՝ նրա նենդության պատճառով: Եվ դրա Համար նա մտջում մաՀ նյութեց և սպանեց եղբորը: Եվ նրա պատճառով երկիրը նղովվեց, և նա ինջն էլ իր սերնդի Հետ միասին անիծվեց:

32 (290). Եվ աՀա, սպանված Հաբելի փոխարեն Ադամը Աստծուց ուրիչ որդի ստացավ, որի անունը Սեթ էր: Իսկ այն սպանվածը, իր արդարության Համար, ողջ է Աստծու մոտ, որովհետև Նա, որ ստեղծեց ոչնչից, նույն Ինջը կարող է կենդանացնել նրան, երբ որ կամենա, ինչի մասին չատ դյուրին է պատմել ձեղ: Երբ մենք տեսնենք ձեղ Հավատի մեջ ջերմեռանդ, մենք կպատմենք Նրա մասին, որի արդարությունը առկա է և դործում է Հավիտյանս Հավիտոենից: Եվ աՀա, նենդ մարդասպան ԿաՀելը նղովվելով անիծվեց: Այդ պատճառով Աստծու Հրամանով նա արտաքակեց. որովհետև Աստված օրՀնեց Սեթին և Հրամայեց նրան, որ նրա օրՀնված սերունդը չխառնվի մարդասպան ԿաՀելի անիծված սերնդին: ԱՀա այս երկու տումներից մարդիկ բազմացան երկրի վրա բոլոր կողմերում (Ծննդ., 6. 1):

33 (291). Եվ աՀա, Սեխյան ցեղին տրվեցին նաՀապետներ՝ արդար այրեր, մինչև ուխերորդ սերունդը։ Աստծու բարերարուխյունը նրանցից չէր Հեռանում։ Այն Հաձախում էր բոլոր նրանց, ովքեր չէին մոռանում (Աստծո Հետ) իրենց մերձավորուխյան մասին։ Այդ պատձառով էլ Նա Հայրերին երկարակյաց դարձրեց և չնորՀեց (նաև) երկարակյաց զավակներ, որպեսզի նրանք, Թեկուզև զավակներ ունենալու ցանկուխյան պատձառով չարունակեն Աստծուն Հետամուտ լինել, մանավանդ որ երկրածին արարածների դոյության Համար Հույժ կարևոր է սերունդ ունենալը։

34 (292). ԱՀա` նաՀապետները Հերթականությամբ: Առաջինն Աղամն է՝ Աստծու կողմից ստեղծված (մարդը), այսինքն Ադամը. Հետո Սեթը, և նրանից՝ Ենովսը, և նրանից՝ Կայնանը, և նրանից՝ Մալալիելը, և նրանից՝ Հարեդը, և նրանից՝ Ենովքը։ Եվ ապրեց Ենովքը, Հարյուր վաթսուն-Հինդ տարեկան դարձավ և ծնեց Մաթուսաղային և Ենով-քը սիրելի եղավ Աստծուն (Ծննդ., 5. 21-24):

35 (293). Եվ բոլոր ՆաՀապետները երկարակյաց են եղել, ջանի որ նրանք ծնվում և սերունդ էին տալիս Աստծու բարերարության չնորհիվ, ապա և զավակներ ծնելով՝
նրանց հետո նույնպես երկարակեցություն տվեց, որպեսզի
նրանք՝ Աստծու կողմից չնորհ ստացած հայրերը, պատմեն
որդիներին: Որպեսզի նրանք պատվիրանների պես լինեն
զգուչացնող՝ նրանց (զավակներին)՝ Աստծու մասին հաղորդելու նպատակով, ինչպես և ասել էր (Մովսեսը). «Հարցրու դու քո հայրերին, և նրանք կպատմեն քեղ, և քո ծերերին, և նրանք կասեն քեզ» (Բ Օր., 32. 7.): Սրանից պարզ
է դառնում, որ նրանք երկարակյաց էին դրա համար, և ոչ
Թե (միայն) բազում զավակներ ունենալու համար:

36 (294). ՈրովՀետև Աստված Թեպետև ասաց Ադամին՝ «Աճեցեք և բազմացեք, լցրեք երկիրը» (Ծննդ., 1. 28), նախապես իմանալով այն մարմնական բարիքների մասին, որ լինելու էին, այլ Աստված կամենում էր ոչ միայն, որ նրանք բազմանան, այլև, որ ստանան մշտնջենական կյանք, անմահություն: Ինչպես և տեսնում ենք Ենովքին երկրային կյանքից, ամուսնանալուց և զավակներ ունենալուց, արդար կյանքով ապրելուց Հետո (Աստված) կենդանի տարավ նրան (Իր մոտ) անմահության վիճակի (արժանացնելով) (Ծննդ., 5. 24): Դա այն մեկ մարդու Համար չէր (արվել), այլ որպեսզի նրա ելքը (դեպի երկինք) ճանապարհ բացեր ուրիչների Համար: Եվ ոչ էլ բռնությամբ նա տարվեց դեպի այն (Հավերժական) կյանքը, այլ ի Հատուցումն արժահավայել ապրած (երկրային) կյանքի։ Նույն ձևով Աստված

կամենում էր բոլոր մարդկանց տանել դեպի անմաՀություն այն բանից Հետո, երբ բոլորը կվայելեն այստեղ (իրենց երկրային) կյանքը:

37~(295). Ու $\mu$ երորդ սերնդի $^{1}$  բոլոր մարդիկ մաՀապարտ դարձան. մեղջերին ստրուկ դառնալով (Հռոմ., 6. 17)՝ նրանը մոռացան Արարչին՝ աստվածային կյանքի Հույսը կորցնելով և ավերելով իրենց ուղիղ ճանապարՀը: Աստված նրանց իրենց կամքին Թողեց, Իր մարդասիրության չնորՀի ոգին նրանցից Հեռացրեց՝ ափսոսալով, որ ստեղծել է նրանց (Ծննդ., 6. 6): Աստծու ափսոսալը Նրա մեծ Հոդատարության նչանն է, (այն Հույսը) որ սրանով թերևս Իր ա֊ րարչական գորության մասին Հիչեցնի մոռացող արարածներին, որոնք խառնակվել են Կայենի անիծված սերնդի Հետ՝ տրվելով պոռնկության, այլանդակ կենցադավարության, մեռելոտի ուտելու: Մարդկանց գարչելի վարքի պատճառով ամբողջ երկիրն իսկ գագրելի դարձավ, ինչպես ասում է (Ս. Գիրքը). «Բոլորն ամբողջությամբ ընկել են ամ֊ բարչտության գիրկը, և ամեն մարդ երկրի վրա ապականել է իր ճանապարՀը» (Ծննդ., 6. 12):

38 (296). Եվ այդ ժամանակ մի արդար մարդ դանվեց՝ արդար տումից, որի անունը Նոյ էր: Աստվածաւանո (Հնագանդ) լինելու Համար նա սիրելի եղավ Նրան: Աստծուց
Հրաման ստանալով՝ Նոյը սկսեց, բազմամյա աչխատանջ
կատարելով, պատրաստել փայտից մի տապան՝ արկղի
նման, որովհետև Նա պետք է պատժեր (մարդկային) այլասերված ցեղը: Այնոււհետև Նա խոստացավ տեղավորել տապանի մեջ Նոյին՝ իր ընտանիքով և բոլոր չնչավոր արարածներով, և (տեղավորելով նրանց) Իր ամենապահ ձեռքով փակեց այդ տապանը: Եվ Հետո ավազով եղերված ջրերի անդունդները չրջելով ցամաքի վրա, երկնքից Հորդացող Հոսանքի հետ միասին, պատժիչ ծովով, աւավոր հեղե-

ղով, Իր բարկությամբ Նա ոչնչացրեց այն ամենը, ինչ կար երկնքի տակ, ողողելով սրբեց ամեն ինչ: Իսկ երբ պատիժներն ավարտվեցին, Նա Հավիտենական ուխտով արդար մարդուն աչխարհի Հայր և երկրի տեր կարդեց, որին և երկարակյաց արեց, որպեսզի նա պատմի Հաջորդ սերունդներին Իր տիեղերական բարկության աստիճանի մասին:

39 (297). Բայց այնուՀետև միատոՀմ, միալեզու մարդիկ, բազմանալով, Հավաքվեցին և մտադրվեցին չինել մինչև երկինը Հասնող կլոր աչտարակ, որպեսգի Հավերժ փառաբանեն իրենց անունը՝ Հավիտենական Աստծո փոխարեն, «որի անունը Հավերժ է և Հիչատակը (փոխանցվելու է) սերնդից սերունդ» (Սաղմ., 134. 13): Որը ցույց տայով Իր աստվածային իմացությունը` վերին ներգործությամբ խառնեց, խռովեցրեց միասնական տոՀմի ողջ բազմությու֊ նը, բաժանելով այն այլալեզու, օտար, իրար Համար ան֊ Հասկանալի լեզուների, ցրեց նրանց աչխարՀով մեկ, որպեսզի այսուՀետև նրանք իրենք իրենց Համար չրնդունեն ինընակամ որոչումներ, այլ Հնագանդորեն ապրեն Աստծու կողմից Հավիտենապես որոչված սաՀմաններում: Բաժանե֊ լով ժողովուրդներին, խառնելով լեզուները և ցրելով Ադա֊ մի որդիներին՝ Նա սաՀմաններ դրեց բոլոր ազդերին՝ Աստծու Հրեչտակների թվին Համապատասխան (Հմմտ. Բ Օր., *32. 8):* 

40 (298). Եվ քանի որ սփռված ժողովուրդներն իրենց աստվածամոռաց իմացություններով, ամեն մեկը անջատ, տարվել էին իրենց նյութական ստեղծվածքների պաչտա-մունքով, ընկնելով մոլորության անդունդները, այդ ժամա-նակ Աստծու կողմից ներչնչված մի մարդ երևաց, ամեն ին-չով երանելի, որի անունն ԱբրաՀամ էր: Ճչմարիտ Աստ-ծուն ուղեկից լինելով՝ նա Հնազանդորեն Հետևում էր Նրա Հրամաններին: Նրան էր ուղղել Աստված իր խոսքը, թե

պետք է դուրս դա իր Հայրենի երկրից, որովՀետև Աստված բարեՀաճ է իրեն փնտրողների Հանդեպ:

41 (299). Եվ աՀա, ԱբրաՀամը դուրս եկավ իր Հայրենի երկրից, Աստծու Հրամաններին Հետևելով, առաջ գնաց Հավատով այնպես, որ արժանացավ ընդունելու մեծ ավետիսը, կատարեց իր Արարչի կամքը. նա դուրս դալով գնաց օտար Հեժանոս ցեղերի մոտ որպես պանդուխտ և, աստվածապաչտ մարդկանց սովորուժյան Համաձայն, երկար տարիներ ինքը Համբերուժյամբ կրեց (զրկանքներ):

42 (300). Երբ լրացավ ԱբրաՀամի իննսունինը տարին, Աստված երևաց նրան, ուիտ դնելով՝ խոսեց (նրա Հետ) և Համբարձավ (Ծննդ., 17. 7-10): Եվ նորից, Մամբրեի (պու-րակի) մոտ Հայտնված Հրեչտակների միջոցով Նա խոստա-ցավ (ԱբրաՀամին) որդի պարդևել, և որ Իր Որդին ևս դա-լու է մարմնավորված, մարմին առնելով ԱբրաՀամի սերն-դից և լինելով ԱբրաՀամի որդի, և որ բոլոր Հավատացյալ-ների Համար նա (ԱբրաՀամը) լինելու է արդարության Հայր (Հռոմ., 4. 11), և որ նրան (Աստված) կարդելու է արդարների նաՀապետ:

43 (301). Նա ստացավ նաև մարմնավոր անԹիվ բազմության սերունդ ունենալու խոստումը (Ծննդ., 22. 17): Նույն եղանակով (Հրեչտակների միջոցով) Նա զգուչացրեց սոդոմացիների չարագործ երկրի բնակիչներին՝ կուրացվածների օրինակով (Ծննդ., 19. 4-11): Սակայն երբ նրանջ Հաչվի չառան այդ, Նա իջեցրեց նրանց վրա կրակաբեր անձրևներ և աստվածասաստ իր բարկությամբ պատժեց անՀապաղ:

44 (302). Դրանից Հետո Նա կատարեց սերնդի մասին նրան տրված խոստումը, որովՀետև տվեց նրան ԻսաՀակ որդի: Եվ Աստված նորից երևաց ԱբրաՀամին և նրան փոր~ ձելու Համար ասաց, որ պետք է գոՀաբերի ԻսաՀակին, ին~ չի չնորհիվ ստացավ ապագայի մասին<sup>1</sup> բարի լուրը: Նմանապես և Աբրահամի որդի Իսահակին երևալով՝ Աստված Հուչեց նրան Հայրենի երկրում մնալու մասին (Ծննդ., 26. 2-5):

45 (303). Իսկ ԻսաՀակի որդի Հակոբին Աստված Հայտնի դարձավ և երևաց մի սքանչելի տեսիլքի միջոցով՝ բոլոր Հրեչտակների Հետ միասին դեպի երկինք բարձրացող սանդուղքի ձևով։ Մի անդամ էլ Նա երևաց սովորական մարդու տեսքով և դիչերային մենակովի բռնվեց (Հակոբի Հետ)։ Բայց մարդարեն ասում է, որ դա Հրեչտակ էր, որը և կաղացրեց Հակոբին և, նչելով նրան աստվածատեսի աշնունով, ազատ արձակեց. և սա Տիրոջ երևալու մասին մշտական Հիչեցումն էր, որը փառավորելու էր Հակոբի սերունդը։

46 (304). Եվ Նրա երևալը այնքան սովորական, մտերմիկ և Հաճախակի դարձավ, որ նույնիսկ Հեխանոս խադավորներին Նա Հայտնվում էր տեսիլքի ձևով, Հնազանդեցնելով, որպեսզի ապաՀով պաՀի Իրեն ճանաչողներին: Նրանց մասին է պատմում (Ս. Գիրքը). «Նա կչտամբեց խադավորներին նրանց Համար, (ասելով որ) չմոտենան Տիրոջ օծյալներին» (Սաղմ., 105. 14-15), Հայտարարելով, որ «արդարև Տիրոջ բաժինն եղավ (իր ժողովուրդը)՝ Հակոբը, իսկ Իր ժառանդության վիճակը՝ Իսրայելը» (Բ Օր., 3. 9):

47 (305). Նա միչտ նրանց Հետ էր լինում, օգնություն ցուցաբերելով, օրՀնում էր, որ պանդխտության մեջ նրանց սերունդները աձեն և բազմանան: Այսպես, սովի պատձառով Նա տարավ նրանց եգիպտացիների երկիրը, որ բերանում Հաց ունենան: Նրանք մնացին այնտեղ Հինգ նաՀապետների (Հաջորդաբար) գլխավորությամբ՝ ԱբրաՀամի դարից Հաչված մոտ չորս Հարյուր երեսուն տարի: Այնտեղ՝ եգիպտացիների երկրում, կարելի էր տեսնել մարդասեր

Աստծու բարձրագույն չնոր հների առատությունը, որով հետև մի մարդու, որը բանտում փակված մի կալանավոր էր, Նա դուրս բերելով բարձրացրեց, Հայտնի դարձրեց նրա մարդարեական արվեստի միջոցով և եդիպտացիների վրա տիրակալ կարդեց:

48 (306. XXIX). Դրանից Հետո, եգիպտացիների երկրում բազմացնելով Իր ժողովրդին, Նա տեսավ այն նրանց կող-մից Հալածված: Եվ աՀա, Տերը գալով ի Հայտ բերեց եբրա-յական ժողովրդից մի մարդու, որի անունը Մովսես էր, ո-րին, չատ Հավանելով, աստվածային մտադրություններին (Հաղորդակից լինելու) արժանի էր գտել: Աստված երևաց նրան Քորեբ լեռան վրա մորենու մեջ՝ բորբոքված բոցի պես: Մովսեսին Նա իմաց տվեց իր Հայրենի երկրի մասին և, Հայտնելով Իր անունը՝ Էական<sup>1</sup>, ուղարկեց Եգիպտոս: Նույն ժամանակ Նա, տարբեր տեսակի Հարվածներ Հասց-նելով, տանջում էր եգիպտացիներին՝ խրատելու Համար:

49 (307). Եվ Նա իսրայելացիներին դուրս բերեց (Եգիպ-տոսից)՝ պաչտպանելով նրանց ամպով և սյունաձև լույսով և բոցավառ կրակով: Նա ձեղջեց ծովի խոր անդունդները և, ջրի տակ Թողնելով եգիպտացիներին, անցկացրեց ժողովրդին և դուրս բերեց անապատ, ինչը և վայելուչ ձևով նկարագրված է (Ս. Գրջում): Նա տարավ (ժողովրդին) Քորեբ, բարձրացրեց նրան Սինայի լեռը և այնտեղ, Սինեական լեռան դադաժին աստվածային ամպից խորան խփեց, որի մեջ կար սյունաձև ձառագայժներ արձակող դունդ: Եվ լեռը պատված էր մեդով ու մառախուղով՝ վարադույրի պես: Այնտեղ էր բյուրավոր Հրեչտակների բանակը:

50 (308). Դրանից Հետո Նա կանչեց Մովսեսին, որպեսզի նրա առաջ բացի աստվածային տեսարանը, որը և չատ պարզ տեսավ կապտավուն, Թանկարժեք քարերով զարդարված, մաքուր, երկնագույն մի պատվանդան՝ ոտքերի Համար, որն ուներ աղյուսի ձև, որպեսզի Հիչեցնի կավի և ջրի<sup>1</sup> ազդեցության և սանձարձակ ժողովրդի լրբացած սրտի մասին, իսկ փառքի աթոռից և նրա չուրջն աՀավոր փայլատակություն էր՝ բոցկլտացող կրակի նման:

51 (309). Աստված, որ կատարյալ լույս է, կատարյալ լսողություն, կատարյալ տեսողություն, կատարյալ բանականություն, կատարյալ գորություն, կատարյալ իմաստու֊ թյուն է, կենդանի Հոգի, այրող Հուր, անայլայլ լույս, անասելի փառը, անքննելի տեսարան, անսաՀման մեծություն, երևաց նրանց այնքան, ինչքան նրանք ի վիճակի էին դի֊ մանալու Նրա մեծության տեսարանին։ Դրանից Հետո Նա ինքը բացվեց քաՀանաներին՝ ծերերի Հետ միասին, և երևաց ամբողջ ժողովրդին՝ բոցկլտացող կրակի տեսքով, և չեփորի նման ձայնով տվեց նրանց պատգամների պատվի֊ րանները, որոնք քարե տախտակների վրա գրվեցին Աստծու ձեռքով, որպեսգի նրանք վախենան Նրա դատաստա֊ նից և պաՀեն Նրա պատվիրանները: Եվ Նա ասաց Մովսե֊ սին. «ԱՀա, ես պիտի դամ ամպի (սյան) մեջ՝ իսրայելացիներին դեմ Հանդիման քեզ Հետ խոսելու, որպեսգի Հավատան քեզ» (Ելբ, 19. 9)։ Եվ Նա երևաց կառքի մեջ՝ (նստած, չրջապատված) քերովբեներով` ամպերի սյան մեջ և միգա֊ խառն Հրով:

52 (310). Երբ (Մովսեսը) երկրորդ անդամ բարձրացավ Տիրոջ առաջ կանդնելու Համար, նա ասաց. «ԵԹե ես ջո չնորհին եմ արժանացել, ինձ Հայտնապես երևա, որ ջո անունն իմանամ, որովհետև (ուղում եմ իմանալ, Թե) ինչով եմ արժանացել ջո չնորհին» (Ելջ, 33. 13): Տերն ասում է նրան, Թե «չես կարող իմ երեսը տեսնել, որովհետև մարդ չի կարող ինձ տեսնել, և ապրել, բայց ահա ջեղ կդնեմ ժայռի խոռոչի մեջ և իմ փառջը ջո կողջով կանցկացնեմ» (Ելջ, 33. 20-22): Եվ ցույց տվեց նրան, որ դԹասիրտ է և ո-

ղորմած, և երևաց նրան խոնարՀությամբ, որպեսզի նա չմեռնի, այլ փրկվի և ապրի: Նա եկավ և երևաց ամբողջ ժողովրդին, և բոլորը լսեցին Նրա ձայնը, երբ Նա խոսում էր Մովսեսի Հետ:

53 (311). Եվ այսպես չատ օրերի ընթացքում մնալով լեռան վրա և (բոլորին) պահելով իր հայացքի առջև և լեռը
դարձնելով հոգեչունչ գրքի նման՝ Նա ուսուցանում էր Իսրայելի որդիներին, որոնց և չնորհեց Իր սահմանված պատվիրանները և աչխարհի ստեղծման պատմությունն ավանդողի (իրավունքը) տվեց Մովսեսին: Նա ցույց տվեց նաև
աննյութական խորանի մի նմանակ (հմմտ. Ելք, 26. 9): Այն
տեսնելով՝ Մովսեսը, Իսրայելի որդիների հետ միասին,
պատրաստեց դրա օրինակով մի նյութական խորան, որի
մեջ պետք է Աստված բնակվեր՝ նրանց միջև: Դրա մեջ Նա
միչտ խոսում էր Մովսեսի հետ և պատմում Իր կողմից սահմանվող բազմաթիվ օրենքների մասին: Նա միչտ նրանց
հետ էր անապատի հանդրվաններում և հրաչադործ նչաններով ուղղորդելով՝ հասցրեց խոստացած (ավետյաց) երկիրը:

54 (312). Նա, նրանց Հետ լինելով անապատում, քառասուն տարի նրանց չրջեցնում էր այնտեղ, որպեսզի նրանց
մոռացնել տա քարեղեն կուռքերին պաչտելու Հեժանոսական սովորուժյունը և, ժերևս կարողանան մասամբ ազատվել սնոտի Հեժանոսական ուսմունջներից, որոնց ծառան
էին դարձել իրենց անմտուժյան պատճառով։ ՈրովՀետև
Նա մտածեց, որ եզիպտացիների երկրից նրանց դուրս բերելով՝ իրենց չար սովորուժյուններով Հանդերձ, գուցե
այնտեղ, ուր պետք է տարվեն, նրանք կտեսնեն ավելի մեծ
չարիք և ավելի չատ կբորբոքվեն չարուժյամբ, ինչպես որ
օդը, երբ Հանդիպում է կրակի Հետ, ավելի մեծ ՀրդեՀ է առաջացնում։ Նա ցանկացավ նախևառաջ նրանց վրայից

քերել Հնացած ախտը և տարավ նրանց քանանացիների պիղծ ժողովրդի դեմ, որպեսզի ավերելով՝ երկրի երեսից նրանց սրբի և դրանից Հետո այնտեղ բնակեցնի (իսրայե֊ լացիներին):

55 (313). Այդ պատճառով Նա անապատում Թափառաչըջել տվեց նրանց, Ինքը երևաց լեռան վրա և տարբեր նչաններով ու Հրաչքներով Մովսեսի միջոցով ՀրաՀանդներ տվեց ԱբրաՀամի սերնդին: Նա կերակրեց նրանց երկնային մանանայի Հացով, ժայռից ջուր բխեցնելով՝ վտակներ Հոսեցրեց՝ ծարավը Հադեցնելու Համար և բանակատեղի վրա լորեր իջեցրեց՝ նրանց քաղցը բավարարելու Համար:

56 (314). Բայց և այնտեղ նրանք դառնացրին Արարչին, բարկացրին իրենց Հատուկ չար սովորությամբ՝ բարերար Աստծու փոխարեն Հորթ կանդնեցնելով, որին աստված անվանեցին և փրկիչ Համարեցին: Դրա Համար նրանց վրա իշջավ Աստծու բարկությունը, և Նա այնտեղ կոտորեց մարդկանց անթիվ բազմություն, ինչի պատձառով էլ Հրաման արձակեց՝ չմտնել ավետյաց երկիրը: Եվ այնտեղ, անապատում ընկան, կոտորվեցին բոլորը՝ (Արարչին) դառնացնող Իսրայելի որդիների ամբողջ անօրեն աղդը (Սաղմ., 77. 8, 17, 31, 56-59):

57 (315). Եվ մեծ մարդարե Մովսեսը Աստծու Հրամանով բարձրացավ լեռը և այնտեղ մեռավ, որի դերեզմանատեղը մինչև այսօր ոչ ոք չի կարողացել իմանալ: Իսկ նրանք, որ ծնվեցին ու բազմացան անապատում, բոլորովին անՀա-ղորդ էին չարասնունը մեղջերին:

58 (316. XXX). ԱՀա նրանց վրա Մովսեսի ձեռքով, Աստծու Հրամանով մի ընտիր այր կարդվեց զորավար և առաջնորդ, որի անունը Յեչու<sup>1</sup> էր: Նա ԱբրաՀամի սերնդին, Իսրայելի որդիներին, անապատից Հանելուց Հետո, ուղևորվեց ու Հասավ խոստացված երկիր: Նա (բաժանելով այդ

Հողերը) անջատեց և Հանդիմանեց յոթ անՀոգ (իսրայելական) ցեղերին<sup>2</sup> և առաջնորդելով բերեց բնակեցրեց նրանց (Քանաանում) (Հիս. Նավ. 18)։ Այստեղ Նա ցույց տվեց այն վայրը, ուր նրանք տաճար չինեցին նախևառաջ Հանուն Տիրոջ։ Եվ Հայտնի էր, ըստ Աստծու Հրամանի, որ միայն այնտեղ է Թույլատրվում ողջակեզը գոՀ մատուցել Նրան, այնտեղ, ուր Աստված բնակվում էր մարդկանց մեջ: Եվ Հետո նրանց վրա Նա դատավորներ կարգեց, որոնք Աստծու կամքի Համաձայն էին դատում նրանց և լի էին մարդարեական ոգով (Դատ., 2. 16-18): Բալց դատավորների մաՀվան դեպքում, նրանց (իչխանության) միջև ընկած Հատվածում Աստծու Հանդեպ նորից ամբարիչտ դառնալով, չաստվածներին էին պաչտում և պատկերներին երկրպագում: Այդ պատճառով Նա նորից մատնեց նրանց օտար ազգերի ձեռքը և պատժում էր Հեթանոս թագավորների միջոցով:

59 (317). Դրանից Հետո նրանք իրենք Թագավորներ ինդրեցին Աստծուց, և Նա տվեց, որոնց միջից Նա ընտրեց ԴավԹին (Ա Թագ., 16. 13), որը լցված էր Սուրբ Հոգով և որի մասին ևս վկայեց՝ ասելով, Թե «գտա ԴավԹին՝ Հեսսեի որդուն, իմ սրտով մի մարդու, որը պիտի անի և կատարի իմ ամբողջ կամջը» (Գործք, 13 22): Եվ Նա Հաստատեց նրա գահը և նրա սերնդի գահը:

60 (318. XXXI). Բացի այդ, այնտեղ՝ պարդևված երկրում կարելի էր տեսնել բազմաԹիվ մարդարեների, որոնք նաև տեսանող էին կոչվում՝ նրանց Հետ պատաՀող աստվածային ՀայտնուԹյունների պատճառով: Իսրայելական տումերին, յուրաքանչյուրին՝ ըստ ՀերԹականուԹյան, նրանք պատմում էին, Թե ինչպես ԴավիԹ արքան դովերդեց (Աստծու) ՀամաչխարՀային իչխանուԹյունը: «Տե՛ր, ով Տե՛ր մեր, ինչ Հրաչայի է Քո անունը ողջ աչխարՀում» (Սադմ., 8. 2):

61 (319). ՈրովՀետև մեկին Նա երևաց մարտակառջով, ինչպես փայլատակող զորավար, մեկ ուրիչը տեսավ որպես մի մարդու՝ դատավորի, դատավորական աԹոռին նստած, (մյուսին) ինչպես մարդկային Որդին դնում էր երկնային ամպի Հետ և տեսավ Հինավուրցին (Դան,. 7. 13), մեկ ուրիչը տեսավ ինչպես զոՀասեղանի վրա բազմած մի մարդու, Համաձայն այն խոսջի, Թե «Տեսա Տիրոջը. Նա զոՀասեղանի վրա էր» (Ամոս, 9. 1): Տեսնո՞ւմ ես, որ Թեպետև որպես մարդ երևաց, սակայն ճանաչվեց որպես Տեր:

62 (320). Եվ մեկ ուրիչն էլ տեսավ Նրան ավելի սքանչելի տեսքով՝ ասելով, Թե՝ «Տեսա Տիրոջը, որ նստած էր բարձր աԹոռին, և վեցԹևյան սերովբեները Տիրոջ չուրջը» (Եսայի. 6. 1-2): Ուրեմն, այս ամենը պետք է Հասկանալ որպես աստվածային (երևույԹ), ինչպես և ԱբրաՀամին և նրա բոլոր ժառանդներին Աստված անԹիվ և Հաճախադեպ տեսիլքներ մատուցեց: Հենց դրա մասին է ասում մարդարեն՝ Աստծու անունից. «Ես չատացրի տեսիլքները և մարդարեների միջոցով նմանուԹյուններ բերեցի» (Օսեե, 12. 10):

63 (321). Ժողովուրդներին բաժանելու, լեզուները խառնելու և Ադամի որդիներին ցրելու ժամանակ (նրանց Համար) Նա սաՀմաններ դրեց՝ ըստ Աստծու Հրեչտակների
քանակության (Բ Օր., 38. 8): Ինչպես Հենց իրենք՝ Հրեչտակները, յուրաքանչյուրի սաՀմանների մասին պատմել
էին երանելի (այր) Դանիելին, որոնց և պատժեց բարերար
Աստված, բարկության մեջ Հիչեց ողորմածության մասին,
(Հրամայեց) որ աստվածաստեղծ անուչաՀոտ ոգիները առանց վախենալու պաչտպանեն մարդկային ցեղը չար ոգիների պիղծ գնդից, մարտնչող դևերից՝ Աստծուն մոտեցնող
գիտությունն ընկալելու Համար: Դրա մասին էր չափածո
երդով Հաղորդում երանելի Դավիթը. «Տիրո» Հրեչտակնե-

րի բանակը իր երկյուղածների չուրջն է, և Նա պաՀպանում է նրանց» (Սաղմ., 33. 8): Եվ մեծն Հակոբը (ասում է), Թե «Աստված, որ պաՀպանեց ինձ իմ մանկությունից (մինչև այսօր)» (Ծննդ., 48. 15): Եվ Ամենատերը (ասում է), Թե «Իմ Հրեչտակը (պատգամաբերը) գնալու է առջևից, որ պատրաստի քո ճանապարՀը» (Մաղաք., 3. 1: Մատթ., 11. 10: Մարկ., 1. 2: Ղուկ., 7. 27): Նա (կարգված է մարդկանց) պաշտպանելու Համար, որպեսզի բաժանված, Աստծու երեսից ընկած (նախկինում) միասնական ժողովուրդը տեսանելի արարածների՝ Աստծուն մերձեցնող իմացության միջոցով կարողանա ճանաչել անտեսանելի Աստծուն:

64 (322). ՈրովՀետև «մեկ արյունից Նա ստեղծեց մարդկանց ամբողջ ցեղը, որ բնակվեն երկրի երեսի վրա, և Հաստատեց նախակարգված ժամանակները և դրեց նրանց բնակության սաՀմանները, որ փնտրեն Աստծուն և որոնելով Թերևս գտնեն Նրան» (Գործը, 17. 26-27), «որովՀետև Նրա աներևուլԹները աչխարՀի (արարման) սկզբից տեսանելի են Նրա ճանաչվող ստեղծածների մեջ» (Հռոմ., 1. 20), որովՀետև Տերը իր արժանավորներին մերձավոր է: Նմանապես և բոլոր պաՀպանությունները գալիս են Տիրոջից, որովՀետև ուր Տերն է, այնտեղ են բոլոր Հրեղենների բանակները: Ինչպես և Հակոբ Հայրապետի դեպքում, նրան արված Հայտնությունների ժամանակ, նա գտնվում էր Հրեչտակների ողջ բանակի չրջապատում, որովՀետև Հրեչտակները, իրենց (մարդկային) նմանությունների չնորՀիվ, մարդասեր Աստծու կամքով դրված են մարդկանց լուր բերող լինելու Համար, ինչը կարելի է իմանալ վեցԹևյան սե֊ րովբեների օրինակով:

65 (323). ՈրովՀետև Թեև նրանք ոչ Թե մարմնով են Թևավոր, այլ ըստ նմանության Թևավորներ են, այնուամենայնիվ Հրեչտակները երբեմն երևում են իբրև սոսկ մարդիկ: ՈրովՀետև ԱբրաՀամին և Ղովտին նրանք օգնեցին (Հայտնվելով) մարդկային կերպարանքով, Դանիելին (Հրեչ-տակր) երևաց որպես մի այր, նույնպես և Գեդեոնին Հայտնվեց ավելի Հստակ տեսքով (Դատ., 6. 11-12): Իսկ Ձա-քարիան տեսավ (Հեծյալ Հրեչտակին) լեռներում (Ձաք., 1. 8), իսկ Հեսուն անսպասելի տեսավ իբրև մի իսկական մարդու, որին և առանց վախենալու Հարցրեց. «Դու մերոնցի՞ց ես, Թե՞ մեր Թչնամիներից» (Հեսու, 5. 13), և ապա տեղեկանալով, որ Աստծու գորքի գորավար է, խոնարՀվեց և երկրպագեց։ Նույնը եղավ բոլոր Հրեչտակ տեսնողների Հետ։

66 (324). Այսպիսով, մենք ճչմարիտ պետք է Համարենք, որ ոգեղեն ցեղի մարդակերպ նմանությամբ ամեն մի երևումը Աստծու Հրամաններին մարդկանց Հնազանդ լինելու պատասխան է՝ տարբեր ժամանակներում մարդկանց ըստ իրադրության որևէ ծառայություն մատուցելու Համար, և ոչ միչտ նույն կերպարանքը պաՀպանելով: Նրանց անմարմին բնության մասին է Հայտնում մարդարեն. «Նա Հոդիները (քամիները) Հրեչտակներ դարձրեց իրեն, և կիզիչ Հուրը՝ իրեն սպասավորներ» (Սաղմ., 103. 4), որովՀետև «սպասարկող Հոդիներ են, որոնք ուղարկվում են ի սպասավորություն նրանց, որ ժառանդելու են փրկութեյուն» (Եբր., 1. 14):

67 (325). Սրա վերաբերյալ Մովսեսը որևէ բան չի ասել, որպեսզի այդ մտածող և բանական Հոգիները անզգա արարածներ չՀամարվեն, այլ որպեսզի իրենց ծառայական սպասավորությամբ Հենց իրենք, բերելով (Աստծու) Հրամանները, ընկալվեն որպես Աստծու փառքի մեծությունը կրողներ։ Իսկ ինչ վերաբերում է նրանց՝ ի վերուստ ստեղծված լինելու բնությանը, ապա (դրա մասին) մարդարեները բարձրաձայն ազդարարում էին, թե «Նա Հոգիները Հրեչտակներ դարձրեց իրեն» (Սաղմ., 103. 4), իսկ մյուս (մար-

դարեն) ասում է, թե «ես եմ քո Տեր Աստվածը, որ Հաստատեցի երկինքը և Հաստատեցի երկիրը, ես, որի ձեռքերը Հաստատեցին երկնքի բոլոր դորքերը» (Օսեե, 13. 4): Եթե նրանք (Հրեչտակները) մարմնավոր լինեին, ապա տեսանելի կլինեին և ոչ թե անտեսանելի, և ընդՀանրապես ոչ ոքի չպիտի Հայտնվեին: Եվ եթե այսպես է (նման) ստեղծված էակների Համար, ապա ինչքան ավելի բարձր պետք է Համարել անարար և անմատչելի Աստծու էության անտեսանելի բնությունը:

68 (326). Բոլոր կատարյալ աստվածատես մարդկանց աւ մեն անդամ Նա Հայտնվել է Հավասարապես մարդկային տեսքով և ճանաչվել է ձայնից և Հրամաններից, որովհետև խոսում էր մարդկանց հետ, հրավիրելով տեսնելու խոստացված բարիքները, բայց Նա ոչ միչտ էր երևում նույնանման կերպարանքով: Նրա Համար բավական է ճչմարտությունը ցույց տալ նմանությունների միջոցով, որտեղ ամեն մի դժվար բան դյուրին է դառնում, և անհնարին բաները՝ հնարավոր: Նա ամեն ինչ կարող է անել, և Նրա համար չկա ոչ մի անհնար բան: Նրա մասին տեսնողները բարձրաձայն ասում էին, թե չափավոր Հայտնությունների նրանք իմանում էին անչափելի Աներևույթին, և կարհատև տեսիլքի միջոցով, իրենց հնարավորության սահմանում, ճանաչում էին ամենաղոր Էականին:

69 (327). Նաև ԱբրաՀամ Հայրապետը Նրան կոչում էր Տեր և ամբողջ աչխարհի դատավոր, և մեծն Մովսեսը (կոչեց Նրան) «Աստված, որ է» (Ելք, 3. 14) և ամեն ինչի Արարիչ, և ցանկանում էր տեսնել Նրա փառքը, որովՀետև բոլոր մարդարեները (Աստծուն) տեսնողներ էին: (Մարդարեներից) մեկ ուրիչն ասաց, Թե «Տերը, Տերն ինձ ուղարկեց և Նրա Հոդին» (Եսայի, 48. 16) և Թե «Տիրոջ բերանը խոսեց այս» (Եսայի, 1. 20, 58. 14): Պարդ է, ով որ լսել էր բեր

րանից (ասվածը), ականատես էր լինում նաև կերպարանքին: Մեկ ուրիչը (մարդարեներից) պաղատելով ասում էր. «Տեր, Տեր, աՀավասիկ ես խոսել իսկ չդիտեմ, որովՀետև մանուկ եմ» (Երեմ., 1. 6): Տեսնո՞ւմ ես, որ «աՀավասիկը» ապացուցում է (Նրա) ներկայությունը: Եվ բոլոր Հրամաններ բերողները, որպես Տիրոջ կողմից եկածներ, ի լուր ամենքի բարձրաձայն դոչում էին, մեկը՝ «Ասաց Զորությունների Տերը» (Եսայի, 45. 13), մեկ ուրիչը՝ «Ամենակալ Տերը Հրամայեց» (Ամոս, 3. 13): Իսկ Ամոսի խոսքից դա միանդամայն Հասկանալի է դառնում, որն ասում է, թե «Աստված ոչինչ չի անի՝ չբացելով Իր խորՀուրդը Իր ծառաներին, մարդարեներին» (Ամոս, 3. 7):

70 (328. XXXII). Եվ արդ, սրանից Հետո մեր ասածներից պարզ է, որ նախաստեղծ մարդուն ևս սկզբում Նա երևաց նույն կերպարանքով, ինչպես և Հետո, նույնը պաՀպանելով, բոլոր աստվածատես կատարյալ մարդկանց Համար, որպեսզի որևէ օտար և անծանոթ կերպարանքով չխրտնեցնի տեսնողներին։ Մանավանդ որ, ավելի լավ է, եթե որդին, Աստծուն տեսած Հորից տեղեկանալով, Հեչտությամբ կնախապատրաստվի ինչպես մի սովորական բանի, կյուրացնի նաև այն, ինչ իր ականջով կլսի, և կնկատի այն, ինչ աչքով կտեսնի։ Ինչպես և երանելի Հոբը՝ Աստծու սիրելին, արդարը, ասում էր Աստծուն, թե «Սրանից առաջ ես ականջներովս էի լոկ լսել, բայց Հիմա աչքերս էլ տեսան Հենց Քեզ» (Հոբ, 42. 5)։ Դրան իսկ Աստված ասաց. «Տղամարդու պես պնդացրու մեջքդ և մի մտածիր, թե քեղ ինչ-որ օտարոտի բան երևաց» (Հոբ, 40. 2-3)։

71 (329). ՈրովՀետև սկզբում Աստված երևաց ազդարարության Համաձայն, ինչպես և ասված է (Ս. Գրքում), թե «Աստծու պատկերով ստեղծեց մարդուն» (Ծննդ., 1. 27): Եվ բոլոր դարերում փառջի Աստվածը երևում է նույն կերպարանքով, ինչպես և ասում էր Ստեփանոս Վկան<sup>1</sup>. «Փառքի Աստվածը երևաց մեր Հորը՝ ԱբրաՀամին» (Գործք, 7. 2), և բոլորը Նրան կոչեցին Տեր Սաբաովթ<sup>2</sup> և Աստված Ամենակալ:

72 (330). Եվ արդ, մարդկային կերպարանքով Աստծու երևալը պետք է Հասկանալ որպես տեսնողների տկարուԵյանը Համապատասխան (կերպավորում) և ոչ Եե որպես Աստծու՝ չափեր չունեցող բնուԵյան սաՀմանափակվածուԵյան և չրջագծված լինելը, որը երևում է երբեմն Իրեն Հատուկ սաՀմաններով և երբեմն այլ, Նա, որով լի է ամեն ինչ: Այլ (պետք է իմանալ, որ) Նա գիջում, և ըստ (մարդկանց) կարողուԵյան, ընտելացնում էր նրանց՝ նմանուԵրյունների միջոցով, որպեսզի նրանց, ովքեր մոտեցել, խորամուխ են եղել Աստծուն իմանալու մեջ և տեսել են Նրան դեմ-Հանդիման, նախապատրաստի ճչմարիտ կերպարի ընկալմանը, որովՀետև նմանության միջոցով, իրոք, Հնարակոր է դառնում գտնել ճչմարտությունը:

73 (331). Նրան նաև մեծն Մովսեսը ցանկանում էր տեսնել, որով ետև Թեպետ ձեռքը ձեռքին և երես առ երես
Աստծու առաջ կանգնած Մովսեսը ձանաչեց Նրան և խոսեց
(նրա Հետ), այնուամենայնիվ, Աստծուն ասելով, Թե «Ցույց
տուր ինձ (Հստակ) Քո դեմքը» (Ելք, 33. 13), Նա ձգտում
էր Հասնել ճշմարիտ դեղեցկու Թյանը: Եվ Հիմա լսիր պատասխանը. «(Դու չես կարող տեսնել իմ երեսը, որով հետև)
մարդ չի կարող տեսնել Աստծուն և կենդանի մնալ» (Ելք,
33. 20): Եվ Հետո մի փոքրիկ նշանով բավարարում է Իրեն
փնտրողին, պա Հպանելով (միաժամանակ) Իրեն Հատուկ
անտեսանելի լինելը, քանի որ Նա ան Հասանելի է:

74 (332). Տեսնո՞ւմ ես, որ Նա անտեսանելի է նայողների Համար և անջննելի է ջննողների Համար՝ ըստ Իր առանձին (երևացող) կերպարանջների։ ՈրովՀետև Նրա նմանությունները ոչ թե ինչ-որ նյութական կերպարանքներ են, այլ ժամանակավոր տեսիլք, իսկ ձշմարտությունը նրա Լութենական բնությունն է: Այսպես, նա Մովսեսին ցույց տվեց ըստ նմանության նյութական խորանի մի նմուչ, ուրին Համապատասխան նա պատրաստեց նյութական խորանը (Ելք, 25. 9), իսկ Եղեկիելին՝ տաձարի օրինակը՝ տաձար կառուցելու Համար (Եղեկ., 40): Նույնպես և առաջին մարդու կապակցությամբ Աստված երևաց աննյութական մարդակերպ նմանությամբ, որպեսզի տարրական նյութից արարի մարդուն՝ մերձավոր (Իր) ձշմարիտ կերպարանքին: Որովչետև Աստված Իր անսաՀման բարերարությամբ առաջին մարդուն կարդեց լինել մերձավոր և անմիջական մասնակից աստվածային վայելչությանը:

75 (333). Եվ Աստծու Հոգին առատորեն Հորդում էր առանձին-առանձին իրար Հաջորդող իսրայելական տոհմի բազմաԹիվ սուրբ մարդարեների վրա, որոնք իրենց ցեղին պատվիրան էին տալիս ճչտորեն կատարել Աստծու Հրամանները, (ներչնչելով) որ նրանք ընտիր ազգ են և չխառնվեն ՀեԹանոս տոհմերին, որ չյուրացնեն նաև նրանց մեղջերը:

76 (334). Իսկ նրանք, խնամիական կապերով միաձուլվելով, խառնվեցին նրանց Հետ, վերցրին, ընկալեցին նրանց
չաստվածների պաչտամունքը<sup>1</sup>, խառնվեցին Թագավորներով և իչխաններով: Դրա պատճառով տրտնջալով աղաղակեց մարգարեն, Թե «Խառնվեցին ՀեԹանոսների մեջ, ու սովորեցին գործերը նրանց: Ծառայեցին նրանց կուռքերին,
որոնք իրենց գայԹակղուԹյունը դարձան» (Սաղմ., 105. 3536), և Թե «Իրենց որդիներին ու դուստրերին զոՀեցին դևերին, և անմեղ արյուն Թափեցին՝ արյունն իրենց որդիների
ու դուստրերի, որ զոՀեցին Քանանի կուռքերին» (Սաղմ.,
105. 37-38):

77 (335). Եվ աՀա, այն ժամանակ Տեր Աստված Հարվածեց եդիպտացիների երկիրը, որպեսզի նրանց (իսրայելացիներին) դուրս բերի այնտեղից, կոտորեց եգիպտացիների բոլոր անդրանիկ գավակներին և նրանց այնտեղից փրկեց: Դրա Համար նրանց Հայրերի Հետ Նա ուխտ դրեց՝ իրենց անդրանիկ որդիներին նվիրել իրենց Տեր Աստծուն։ Բայց աՀա, դրա փոխարեն իրենց որդիներին և դուսարերին նրանը գոՀաբերում էին Հեթանոսական չաստվածներին՝ բագիններ չինելով այն երկրում, որը Տեր Աստվածն Իրենն էր անվանել, Իր ժառանդության վիճակ էր կոչել: Իսկ նրանը, պատկերներ կանգնեցնելով, Նրա փոխարեն երկրպագում էին քարերին և փայտերին: Եվ երկիրը ադտոտե֊ լով չաստվածների Համար մատուցվող (գոՀերի) արյունով՝ նրանք ավելի ու ավելի խորացան մարմնավոր կուռքերի երկրպագության մեջ : Այդ է պատճառը, որ նրանը իրենց կյանքն ապրեցին պղծության մեջ:

78 (336). ՈրովՀետև այն երկիրը մտնելու ժամանակ, ուրը Նա տվեց նրանց, Նա Հրամայեց մաքրել այդ երկրում եւ դած օրենք չունեցող ժողովուրդներից, որոնց նրանք չսպանեցին, այլ Համաձայնության դալով` օրինազուրկ ժողուկուրդների Հետ ուխտ Հաստատեցին, որոնց Հետ միաբանելով` ամբարչտություն ժառանդեցին: ՈրովՀետև Աստված այդ երկրի բուն բնակիչներին Հանել էր բնակության տեղից՝ իրենց դործած չարիքների Համար, իսկ նրանք (իսրայելացիները), մտնելով իրենց Թադավորներով, իչխաններով և քահանաներով Հանդերձ, միաբանելով նրանց Հետ սկսեցին նույն դործը կատարել:

79 (337). Այդ պատճառով Տեր Աստված, մարդու Հանդեպ Իր մեծ սիրո և գԹուԹյունից ելնելով, նրանց մոտ ուղարկեց մարդարեներ՝ նախաղդուչացնող պատդամներով, որպեսդի Հետ կանդնեն իրենց անօրեն դործերից և ծառայեն Աստծուն, ամեն ինչի Արարչին, որն Իր մարդասիրությունից գթություն ցուցաբերեց, ներեց նրանց չարագործությունները: Իսկ Իր դժգոՀությունը նրանցից արտաՀայտեց մարդարեի միջոցով. «Նրանք փայտին ասացին, թե՝ «Իմ Հայրն ես դու», և քարին, թե՝ «Մեզ դու ես ծնել», և նրանք ոչ թե իրենց երեսները, այլ թիկունքները դարձրին Ինձ» (Երեմ., 2. 27):

80 (338). Եվ աՀա, չար և խելառ, կուրացած ժողովուրդր բարձրացավ մարդարեների դեմ՝ քարկոծելու և սպանելու Համար, և այնքան կոտորեց նրանց, որ մարդարեներից մեկը (ողբալով) աղաղակեց՝ «Միայն ես եմ մնացել» (Գ Թադ., 19. 10): Եվ նրանք սուտ և անարժան քրմերին տվեցին մարդարեի սուրբ անունը:

81 (339). Նաև ճչմարիտ աստվածատես մարդարեներին, որոնք ճչմարտորեն պատմեցին նրանց Աստծու ճչմարիտ Որդու մարմին առած աչխարՀ դալու մասին<sup>1</sup>, այդ ըմբոստ ազդը լսել չցանկացավ: Այդ պատճառով նրանց սպանում էին ավելի ու ավելի, այնպես որ չմնաց որևէ մեկը (մարդարեներից), որ չսպանեին՝ տարատեսակ տանջանքների մատնելով:

82 (340 XXXIV). Դրա Համար Տեր Աստծու բարկությունն իջավ Իր ժողովուրդի վրա, և Նա, խիստ զգվելով Իր
ժառանդությունից, նրանց մատնեց Հեթանոսների ձեռքը
(Սաղմ., 105. 40-41), որոնց չաստվածներին նրանք պաշտել
սիրեցին և ում Հետ խառնակեցիկ կյանք վարեցին, նրանց
ձեռքը մատնեց, սրանց որպես տանջողների, թշնամիների և
դերողների բարձրացնելով նրանց դեմ, ինչպես և ասված է,
թե` «մատնեցի նրանց իրենց Հոմանի Հեթանոսների ձեռքը, և իրենց ատողները տիրեցին նրանց, և իրենց թշնամիները նեղեցին նրանց, և նրանք խեղձացան նրանց ձեռքի
տակ» (Սաղմ., 105. 41-42): ՈրովՀետև թեև չատ անդամ

Նա փրկեց նրանց նեղիչների ձեռքից, սակայն նեղ վիճակից դուրս գալուց Հետո նրանք չարունակում էին ավելի չատ նույնը կատարել և դառնացնել Աստծուն իրենց (չար) մտադրություններով, և ընկղմվեցին իրենց անօրենության մեծ (Սադմ., 105. 43):

83 (341). Սակայն Տերը, տեսնելով նրանց կրած նեղուԹյունները, լսելով նրանց աղաչանջների ձայնը, Հիչեց նրանց Հայրերի Հետ կնքած ուխտը և, ըստ Իր առատ ողորմածության, խղճաց նրանց, և նրանց Հանդեպ գթություն արթնացրեց իրենց դերեվարողների մոտ (Սաղմ., 105. 4446): Տեր Աստված փրկեց նրանց և Հավաքեց Հեթանոսների միջից, վերադարձնելով յոթանասուն տարվա դերությունից, Բաբելոնի երկրից, Ասորեստանի կողմերից: Նորից չենացրեց ավերակները և նորոդեց Իր անվան տաճարը, տվեց մարդարեության չնորՀը, վերադարձրեց քաՀանայությունը և ամեն ինչ երկրորդ անդամ կրկին նորոդեց: Եվ
այդ ժամանակ Իր խոսքը տվեց, որը դարեր Հետո կատարեց Իր Միածին Որդու միջոցով:

84 (342). ՈրովՀետև Ամենագետը ոչ թե Հետո իմանալով, որ Որդին գալու և երևալու է աչխարհին և բարձրացնելու է մարդկանց ավագության փառքին, այլ Հենց
սկզբից Իր նախասահմանվածը Նա ի կատար ածեց վերջում (Եփես., 3. 11): Գաղտնիքը, որը Աստծու մոտ Հավիտյան ժողովուրդներից ծածուկ էր պահված, այժմ հայտնի
դարձավ Իր սրբերին (Եփես., 3. 3), որովհետև ժամանակ
առ ժամանակ արդար մարդկանց երևացող նմանությունները նախանչաններն էին այն հավիտենական ճչմարտության, որ դայու էր:

85 (343. XXXV). ՈրովՀետև «Աստված բազմապիսի ձևերով և բազմապիսի օրինակներով նախապես խոսեց մեր Հայրերի Հետ մարդարեների միջոցով, այս վերջին օրերին մեզ Հետ խոսեց Իր Որդու միջոցով, որին ժառանգ նչանակեց ամեն ինչի, որի միջոցով և աչխարՀն արարեց, որը լույսն է Նրա փառքի և բուն պատկերը Նրա էության, և ամեն ինչ Հաստատ է պաՀում Իր խոսքի զորությամբ» (Եբր., 1. 1-3):

86 (344). Տեսնո՞ւմ ես, որ նչանները, օրինակները և մարդարեները բազում են, իսկ Աստված, որն Իր Միածին Որդու մասին խոսեց, Մի է: Ասաց մարդարեն Տիրոջ անու-նից, Թե «Ես եմ Աստվածը, և Ինձնից բացի մեկ ուրիչը չկա, որ առաջուց պատմի վերջում կատարվելիք բաների մասին, երբ դեռ չեն եղել, բայց անպայման կատարվելու են» (Եսայի, 46. 9-10), որով հետև Նա դիտեր միակ իմացող Աստծու դաղտնիքը, որը Թաջնված էր ժամանակներից և Հայտնի դարձավ մարդարեների Թողած դրու Թյունների չնոր հիմ:

87 (345). Իսկ երբ Ինքը Փրկիչը՝ Աստծու Որդին, եկավ, Նա աչակերտներին Հայտնեց, Թե «Երանի,— ասում է,— այն աչքերին, որ կտեսնեն այն, ինչ դուք տեսնում եք, և ձեր ականջներին, ինչ դուք լսում եք, որովՀետև բազում մար- դարեներ և արդար մարդիկ և Թադավորներ ցանկացան տեսնել այն, ինչ դուք տեսնում եք, բայց չտեսան, և լսել՝ ինչ դուք լսում եք, բայց չլսեցին» (Ղուկ., 10. 23-24: ՄատԹ., 13. 16-17):

88 (346). Տեսնո՞ւմ ես, որ նմանությունները (մարդարեների) ազդարարություններն էին Քրիստոսի ձչմարիտ կերպարի մասին, և անցողիկ նմանությունների միջոցով նրանք ձգտում էին Հասնել Հավերժական կերպարին: Այսպես է նաև Մովսեսի Օրենքների գիրքը, որը փայլում է նրանով, որ լիակատար նչում է (այն ամենը), ինչ լինելու է ապադայում:

89 (347). ՈրովՀետև երբ Աստված տեսավ, որ մեղքը

տարածվել է աչխարՀով մեկ և դրա Հետևանքով մահն է Թադավորել, որը մոլեդնող Հրդեհի կրակի պես պետք է կլաներ լեռներն ու դաչտերը, ոչնչացնելով ամեն ինչ, սկսած Ադամից մինչև Մովսես (Հմմտ. Հռոմ., 5. 14), մոռացության մատնելով ի սկզբանե դրված կենսաբեր լուրը, այդ ժամանակ Նա, որպեսզի Հանդցնի այն Համատարած (կրակը), սաստիկ Հեղեղի պես (երկիր) արձակեց օրենքը։ Դրա մասին է ասված, Թե «ով կատարի այն, նրանով կապրի» (Գաղատ., 3. 12: Հռ. 10. 5): Այսպես և (Նա) սպառնաց Ադամին մահվամբ, եթե նա ճաչակի այն ծառից, ինչի համար էլ մահը թագավորեց։ Նույն բանը Նա ասաց օրենքների մասին, Թե «ով կատարի այն, նրանով կապրի» (Գաղատ., 3. 12), ինչի չնորհիվ և Հանդավ մահը (Հմմտ. Ակորնթ., 15. 54):

90 (348). ՈրովՀետև և օրենքը, որպես ուրվագիծն այն բանի, որ Քրիստոսը օրենքի վերջն է (Հմմտ. Հռոմ., 10. 4), մահը վերացնող, դրանով իսկ հայտնի դարձրեց, որ մեղքը ծովի պես տարածվել է և, հաչիվ ներկայացնելով, ամեն մեւկին սպառնաց մահով՝ ըստ գործած մեղքերի: Եվ այն բոլուրին տկարացրեց, անեծքի և մեղադրանքի տակ դրեց, որպեսզի երբ դա Ամենափրկիչ Քրիստոսը և տանի անիծաբեր և մահածին մեղքերը, ազատվածները կարողանան ասել՝ «Շնորհակալություն Նրան, որ այնչափ (մոտ) մահվանից մեղ փրկեց» (Բ Կորնթ., 1. 10):

91 (349). ԱյնուՀետև (առաջյալը) Հայտարարում է, որ օրենքը մնաց մինչև Քրիստոս, ասելով, Թե` «Օրենքը տրվեց Հանցանքների պատճառով, մինչև որ գար այն զավակը, որին եղած խոստումը Հրեչտակների կողմից տրվեց միջնորդի միջոցով» (Գաղատ., 3. 19), որովՀետև ասում է, օրենքի տակ փակված էինք մնում՝ սպասելով գալիքին» (Գաղատ., 3. 23), որին սպասում էին ոչ միայն երկրածին

սերունդները, այլև Հրեչտակների անտեսանելի զորքը՝ բոլոր անզգա արարածների Հետ միասին, Համաձայն այն բանի, Թե «ստեղծվածները մեծ ակնկալուԹյամբ սպասում են Աստծու Որդու ՀայտնուԹյանը, քանի որ ստեղծվածները ունայնուԹյանը Հնազանդվեցին ոչ իրենց կամքով, այլ նրա Համար, որ (Աստված) Հնազանդեցրեց նրանց այն Հույսով, որ ստեղծվածներն իրենք էլ ազատվեն ապականուԹյան ծառայուԹյունից՝ Աստծու Որդու փառքի ազատուԹյանը Հասնելու Համար» (Հռոմ., 8. 19-21):

92 (350). ՈրովՀետև երբ Ադամը, որն ըստ Աստծու պատկերի ստեղծվեց, և նրա բոլոր գավակները, որոնք աստվածորդիներ կոչվեցին, իրենց կամքով ապականուԹյուն ժառանգեցին, նրանց Հետ նաև բոլոր արարածները Հնագանդվելով ապականվեցին, (բայց) ոչ իրենց կամքով, այլ որպեսգի Աստծու կամքով առաջնորդվելու Համար նրանք ազատորեն ընթանան դեպի Քրիստոս: ՈրովՀետև նրանը, որ մարդու վայելքի և փառքի Համար ստեղծվեցին, դարձան ապականյալ և անարգված՝ Նրա բարկության պատճառով: Երկիրը ևս անիծվեց և փչերով ծածկվեց, Հեղեղներով Հեծվող և Հրով այրվող, Հիմքերից ցնցվող և տատանվող. և քամիները ժամանակ առ ժամանակ դարձան կործանող, և լուսատուները՝ խավար և արյունով լցված, և երկինքը` գունաԹափ, ինչպես ասված է մարգարեական գրքերում այն մասին, Թե ինչ պետք է պատաՀեր: Նույնը վերաբերում է Հենց իրենց՝ մարդարեներին, որոնք ինչե՜ր պիտի կրեին իրենց ազգակիցներից: Նրանք Թեպետև ուղարկվում էին որպես Աստծու կողմից պատվի արժանացած մարդիկ, սակայն նրանց չընդունող (ազդակիցները) Թշնա֊ մանում էին նրանց Հետ և քարկոծում, ինչպես և ասում է Ամենատերը, Թե «դրա Համար կոտորեցի ձեր մարդարենե֊ րին իմ բերանի խոսքով» (0սեե, 6. 5):

93 (351). Նույն ձևով և մարդկային ցեղին պատգամով ուղարկված Հրեչտակները վերադառնում էին՝ իրենց չրնդունող մարդկանց կողմից արՀամարՀված և վշտացած, ինչպես դա կարելի է Հասկանալ և Ղովտի մոտ եկած Հրեչտակների և այլ դեպքերի օրինակով: ՈրովՀետև եթե մեկ մեղավոր մարդու դարձր ուրախություն է բերում բոլոր Հրեչտակներին (Հմմտ. Ղուկ., 15. 10), ապա ինչպիսի տրտմություն պիտի պատճառի բոլորի Հակառակությունը, ինչի Համար էլ անարգվում է Աստծու անունը և տրտմություն պատճառում Սուրբ Հոգուն։ Բայց Թեպետև դրա պատճառով բոլոր արարածները, տառապանքներ կրելով, ծառայում էին ունայնության, սակայն առաջիկայում ագատարար Հույսին սպասում էին բոլորը՝ Հրեչտակները, մարգարեները և բոլոր արարածները: (Մարգարեներից) մեկը ասում էր. «Իմ պաՀակակետում պիտի կանգնեմ, բարձրանամ ժայռի վրա և սպասեմ (Թե ինչ կասի Նա ինձ)» (Ամբ., 2. 1), և մյուսը, թե՝ «Ես Տիրո» վրա Հույս պիտի դնեմ և սպասեմ Աստծուն՝ իմ Фրկչին» (Միք., 7. 7), և մյուսը, թե՝ «Ո՞վ կտա Սիոնից փրկությունն Իսրայելի» (Սադմ., 13. 7):

94 (352. XXXVI). Իսկ ինչո՞ւ Միածինը երկարացնելով չարունակում է արարածներին նեղություններ պատճառել, եթե ոչ այն բանի Համար, որ սկզբից նախազգուչացնի և ընտելացնի Իրեն, որպեսզի չլինի թե երբ անսպասելի երևա, չլինի անձանոթ և անընկալելի, այլ իմացված լինի՝ երևալով նրանց որպես իրեն արդեն տեսնողների և սպասողաների։ ՈրովՀետև եթե այդջան երկար ժամանակի ընթացարում Նա, Իր ստեղծվածների մոտ գալով, չէր ընդունվում, ապա ի՜նչ կլիներ, եթե դար առանց ազդարարման և Հայտարարման։ Բայց Նա նախորդող իր խորՀուրդների միջոցով ճանաչել տվեց բոլոր ազդերին և Հավիտյան (Հետո) երկորներին (Հմմտ. Եփես., 1. 9)։

95 (353). Ինչպես ասում է Աստծու պատգամաբերներից մեկը, թե «ինձ տրվեց այս չնորՀը՝ ավետարանելու Հեթանոսներին Քրիստոսի անքնին մեծությունը և բոլորին լուսավորելու, որպեսզի գիտենան, թե ի՛նչ է այն խորՀրդի տնտեսությունը, որ ծածկված էր ի Հավիտենից Աստծու մոտ, որ ստեղծեց ամեն ինչ, որպեսզի եկեղեցու միջոցով Հայտնի լինի այժմ երկնային իչխանություններին և պետություններին Աստծու բազմապատիկ իմաստությունը, Նրա Հավիտենական նախասահմանության Համաձայն, որ նա իրագործեց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի միջոցով» (Եփես., 3. 8-11): Նույն բանի մասին է Հենց ինքը (Պողոս առաջյալը) Հայտարարում, թե «երբ ժամանակը իր լրումին Հասավ» (Գաղատ., 4. 4):

96 (354). Բայց մարդկանցից այդ ո՞վ էր, որ պիտի կարողանար ճչգրտելով ավանդել աստվածության մասին այնպիսի մի ուսմունք: (Դա Հնարավոր է) միայն այնչափ, որչափ Ինքը կամեցավ ծանոթ դարձնել Իրեն, որպեսզի ճանաչեն Նրան և փրկվեն: Իսկ մենք՝ արարածներս, բավական (Հնարավորություն) չունենք Աստծու մասին ավանդելու Համար, մենք, որոնց վրա դամված է այդ պատկերի տիպարը՝ ըստ բանի, որ Ստեղծողը ստեղծել է (մեզ Իր պատկերի նմանությամբ): Սակայն որչափ մենք մեր տկարության սաՀմաններում ի վիճակի էինք ընկալելու, Նա Ինքը կամեցավ այդչափ Հայտնել մեզ Իր մասին, որովչետև ոչ ոք կարող է իմանալ Աստծուն, բացի աստվածային Հոդուց և Որդուց, Որը եկավ և պատմեց, և Հայտնի դարձրեց, և ցույց տվեց, թե «ով Ինձ տեսավ, տեսավ Իմ Հորը» (ՀովՀ., 14. 9):

97 (355). Բայց Աստված կենդանի Հոգի է <sup>1</sup>, այրող Հուր է. Նա անչափելի է և անփոփոխ, անպատմելի փառք է, անսպառ զորություն, դեղեցկություն աննման և զարմանալի, (մարդու) բանականության և մտածողության Համար անՀասանելի, լեզվով անձառելի, մտածողության մեջ չտեղավորվող, որևէ խոսքի (Հնարավորությունների) սաՀմաններից դուրս, ո՛չ աչքով տեսանելի, ո՛չ էլ ականջով լսելի և
ո՛չ սրտի մղումով Հնարավոր է ձանաչել Նրան: Երկինքը
ամբողջությամբ, ողջ աչխարհը և ամբողջ տիեղերքը անկարող են դերաղանցել և ընդդրկել Նրան: Նրա խոսքը դերիչխելով կրում է իր մեջ ամեն ինչ, և Նրա Հրամանի զորությամբ (երկիրը) կախված է մնում օդում և կարծես թե
թուում է առանց թևերի թևածողի պես: Իր մեջ Նա ընդդրկում է ամեն ինչ, դտնվում է ամեն ինչի Հիմքում, ամեն
ինչից վեր, ամեն ինչից դուրս, Նրանից է ամեն ինչ, և ամեն ինչ Նրա մեջ է, և ամեն ինչ (դոյություն ունի) Նրան
փառավորելու Համար:

98 (356). Բազմաթիվ նչաններով և բազում ձևերով ժամանակ առ ժամանակ Նա խոսեց մեր Հայրերի Հետ մարդարեների միջոցով (Եբր., 1. 1), աննկարադրելի տեսիլքների,
աննման փոխակերպումների, զարմանալի ձայների, փառավոր դեղեցկության, աստվածային կերպարների միջոցով:
Մեկին Նա Հայտնվում էր լույսի ձևով, մարդու կերպարանքով, մեկ ուրիչին՝ բոցկլտացող կրակի պես, բազմաթիվ
արդար մարդկանց Նա երևացել է մարդու տեսքով և խոսել է նրանց Հետ՝ Համապատասխան նրանց նայելու և
(Աստծու) ձայնը լսելու կարողությանը: ՈրովՀետև մարդն
ի վիճակի չէ տեսնել Աստծուն՝ Նրա իսկական էությամբ
(ՀովՀ., 1. 18: Ա ՀովՀ., 4. 12), ինչպես որ մոմը (չի կարող
դիմանալ) կրակին, և լեռները չեն կարող նայել Նրան, քա-

99 (357). Բայց երբ որ Նա Իր կամքով և Իր բարերարությանը Համաձայն Ինքը ցույց էր տալիս Իրեն, Նա երևում էր մարդու կերպարանքով, մեկ՝ լույսի պես, մեկ՝ կրակի, մեկ՝ Հողմի, (երբեմն) ամպի, մեդի և մրրիկի մեջ: 100 (358). ԵԹե մենք ասենք, Թե Նա Հուր է, ապա մենք այն ենք ասում, ինչ տեսնում ենք: ԵԹե ասում ենք, Թե լույս է, ապա Նրա նմանության պատկերացումը մենք վերցնում ենք մեր բնությունից, մեր անկարողության պատճառով անտեսանելին մատնանչում ենք տեսանելի բանի միջոցով: Սակայն Նա բացաՀայտում է Իրեն, մեր Թուլությանը Համեմատ չափով, որպեսզի մենք՝ մարմնավոր արարածներս, չայրվենք Նրա փառքի աՀավորությունից: Եվ Նրա անունը ոչ ոք չգիտի, որովՀետև այնտեղ և այստեղ Նրան անունով կոչել:

101 (359). Եվ երբ Նա երևում էր արդար մարդկանց, Իր ագավորությունը Նա իր մեջ էր թաջցնում և երևում էր մարդու և գրեչտակի կերպարանքով՝ գասանելի այն չափով, ինչքան կարող էր դիմանալ (մարդկային) տեսողությունը: Արարածներն անկարող են քննել Արարչին, (ինչպես) և խմորը չի իմանում գունցողին:

102 (360). Բայց Արարիչն Իր արարածների Հանդեպ դութ է ցուցաբերում. չէ որ Նա, արարելով բոլոր արարածներին, դարդարեց նրանց դովական դեղեցկությամբ և արժանավայել փառավորությամբ: Նա Հողից ստեղծեց Հողեղեն մարմինները, իսկ լույսից՝ Հրեչտակներին, դարդարելով նրանց վայելչական լույսով, և դարդարեց (Իր) փառջի դահեր, դեպի որն ուղղվում են Հրեչտակների օրՀնությունները (Եսայի, 6. 1-3), սերովբեների ձայները, դվարթունների փառաբանությունները, (բարձրանում են Հրեչտակների բառնակների բաղմությունները և սրբերի դնդերը, դովիչների խմբերը, երկնավոր (բնակիչների) օրՀնությունները, արդար (մարդկանց) աղոթջները և սրբերի դովերդությունը, սերովբեներն ու ջերովբեները, և լույսի միավորված դորջերը:

103 (361. XXXVII). Այս վկայությունը բերելով՝ մենք ձեր ուչադրությանը ներկայացրինք ճչմարիտ սուրբ Հավատը, որը Սուրբ Հոգու ներչնչմամբ՝ Աստվածության Հավերժա-կան թագավորության մասին մեզ ավանդեց Սուրբ Գիրքը մեր արդար Հայրերի առջև բացված խորՀրդավոր կերպով, և ավանդվեց մեզ Որդու և Սուրբ Հոգու միջոցով և ազդա-րարվեց սուրբ մարդարեների և առաքյալների միջոցով, և մեղ տրվեց Հաստատուն Հավատը:

104 (362). Որով մենը Հավատի միջոցով պիտի ընդունենք ճչմարիտ գոյությունը մեկ Հայր Աստծու, որը ամեն ինչի Տերն է և Արարիչը, և Միածին Որդու, որը Հորից է, Հոր մոտ է և Հոր Հետ է, և Սուրբ Հոգու, որը Նույնի էուԹյունից է, և Նրանով ստեղծեց բոլոր արարածներին<sup>լ</sup>: Նա մեկ տերություն է, մեկ գորություն, մեկ իչխանություն, մեկ մեծություն, մեկ իմացություն, մեկ խորՀուրդ, մեկ գե֊ րակայություն, մեկ անսկզբնական Հզորություն, երեք կատարյալ անձ, մեկ կատարյալ կամք, Երրորդություն անպատմելի, անքննելի միություն, մեկ բնություն, մեկ էություն, մեկ Աստվածություն են Հայրը, Որդին և Սուրբ Հոգին, երեք անձ, մեկ Աստվածային գորություն. Հայրն՝ Ինքն Իրենից, Որդին՝ Հորից, Հոդին՝ Նրանցից և Նրանց մեջ<sup>2</sup>։ Բնությամբ, էությամբ, աստվածությամբ Նրանք լրիվ Հավասար են՝ խորությամբ, բարձրությամբ, լայնությամբ, երկարությամբ (Եփես., 3. 18). բնության մեկ էություն, Երրորդության մեկ պսակ. և Նրա փառքով են լի երկինքն ու երկիրը (Եսալի, 6. 3):

105 (363). Ինչպես իր Հոգեկիր աղոԹքներում ասում է Սողոմոն Թագավորը՝ մարգարեի որդին, Թե «երկինքն ու երկիրը քեղ բավական չեն» (Գ Թագ., 8. 27: Բ Մնաց., 6. 18): Եվ (մեկ այլ) մարգարե ասում է Տիրոջ ի դեմս, Թե «եր-կինքն իմ գաՀն է և երկիրը՝ իմ ոտքերի պատվանդանը,

ինչպիսի՞ տուն եջ չինելու Ինձ Համար,— ասում է Տերը,—
կամ ինչ բնակության տեղ եք պատրաստելու Ինձ, չէ՞ որ
Իմ ձեռքն է ստեղծել այս ամենը. Ես ո՞ւմ եմ (նայելու և)
Հանդիստ ու դադար որտե՞ղ եմ առնելու, եթե ոչ Հեղերի
ու խոնարՀների մոտ և նրանց, ովքեր դողում են Իմ խոսքից» (Եսայի, 66. 1-2), և «ես լինելու եմ նրանց Աստվածը,
և նրանք կլինեն Իմ ժողովուրդը» (Երեմ., 24. 7: Եղեկ., 36.
38: Ձաք., 8. 8): Իսկ Նրան, որին երկինքն ու երկիրը բավական չեն, ինչպե՞ս կարող է մարդու սիրտը ընդդրկել
Նրան, մի՞թե մարդն ավելի մեծ է, քան երկինքը և երկիրը:
Բայց Աստվածությունն ինչ որ կամենում է, այն էլ լինում
է, ինչ կամեցավ, այն էլ ստեղծեց, ինչ ցանկացավ, այն էլ
եղավ, այն, ինչ Նա կամենում է, անուչադիր չի թողնում.
և աՀա Նա սեղմվեց, փոքրացավ և եղավ այն, ինչ որ կամեցավ դառնալ (Հմմտ. Փիլիպ., 2. 7):

106 (364. XXXVIII). Եվ աՀա, Աստված աշխարՀ ուղարկեց Իր Որդուն, Որը եկավ և ծնվեց կնոջից և մեր մարդկային մարմնում դետեղվեց, Իր մարմնով կենդանացրեց բոլոր մարմինները: Դրանով աշխարհի Արարիչը ՀաղԹեց, որպեսզի նորոգի արդարներին և փրկի նրանց մեղջից առաջացած ծնունդներից, դարձնի նրանց Հրեչտականման և կոչի աստվածորդիներ (Հմմտ. Ա ՀովՀ., 3. 1), մահկանացուներին անմահացնի անմահ Հոդով և պատվի աստվածային փառջով: Նրանք դարդարվում են վայելուչ լույսով և անցնում են երկրային կյանջից երկնային կյանջի, մահկանացու վիճակից՝ անմահ կյանջի, անանց լույս են ստանձնում և կերպարների անապական դեղեցկուԹյուն:

107 (365). Ինչքա՜ն ուրեմն ավելի աննկարագրելի է Աստվածությունը, որի կամքը բոլոր բարի բաների աղբյուր է, և Նա բոլոր գործերի Տերն է: Նրա բերանի խոսքով Հաս-տատվեցին բոլոր արարածները և Նրանից լույս վերցրին

բոլոր լուսատուները, և Նրա զորությամբ են Հաստատված բոլոր արարածները՝ երկնքի կամարները և ամբողջ երկիրը, և այն, ինչ որ նրանց մեջ կա, «և Նրա բերանի չնչով՝ Նրա բոլոր զորությունները» (Սաղմ., 32. 6): Եվ երկնավոր սպասավորները և սրբերի լուսավոր բանակները Նրա Հույսով են ապրում և կարոտով սպասում են Նրա նվերներին: Նրա մի Հայացքով բավարարվում են բոլոր արարածների կարիքները, և Նրա զորության չնորհիվ ապրում են բոլորը, և «բոլորի աչքերը Հույսով Նրա վրա են Հառած» (Սաղմ., 144. 15):

108. (366). Իր էության բնությամբ Նա Արարիչ է, Հաստատող և Առաջնորդ է ամեն ինչի: Նրանից բխող անսպառ գորությունը, տարածվելով, ընդգրկում է ամեն ինչ: Այնտեղից է ելնում կենարար ուժը, որն անցնում է բոլոր արարածներին՝ երկնային և երկրային, օդին և քամուն, կրակին և ջրին, լույսին և խավարին, անդունդներին և դադաժնե֊ րին: Իր ամենաԹափանց լույսով Նա ձառագում է անտե֊ սանելի գորությունների մեջ, Նրա Հոդևոր Հգորությունն սաՀման չունի, տարածված է ամեն ինչի վրա, ցրված է ամենուր, և Նրա ճառագայԹները չողչողում են Հզորու-Թյամբ և անրմբռնելի բնուԹյամբ: Նա չունի սաՀման վերին բարձունքներին Հասնելու, ոչ էլ ստորին անդունդներն իջնելու Համար, ոչ էլ աջ և ձախ տարածվելու, ոչ էլ առաջ և Հետ չարժվելու: Առկա են վեց գորավոր ճառագայթներ, Հագարամյա վեց դարաչրջաններ, իսկ յոԹերորդ դարաչը*ջանը արդարների Հանգստության Համար է:* 

109 (367). Ինչպե՞ս մենք կարող ենք քարոզել, Թե Աստված մեզ նման է, երբ մենք մեր (բոլոր) մարմնեղեն անդամներովս Հողից ենք կազմված: Յուրաքանչյուր անդամ իր Համար սաՀմանված գործն է կատարում, անկարող լինելով կատարել իր ընկերոջ գործը. ոչ աչքն է կարող լսել, ոչ ականջը` տեսնել, ոչ լեզուն` Հոտոտել, ոչ ձեռքերը` քայլել և ոչ ոտքերը` աղաղակել: Բերանը կերակուրների Համար է, քիթը` Հոտերի, քիմքը` Համերի, յուրաքանչյուրը կապված է իրեն Հատուկ բնության Հետ:

110 (368). Բայց Նա ինքը իր կամքով իրագործեց բոլորին փրկող գալուստը և կատարեց Հոր կամքը: Աստծու կողմից ուղարկվեց Աստված՝ Սուրբ Որդին, մարմին առավ կույսից, կատարյալ մարդ՝ իր կատարյալ Աստվածությամբ!: Նա Հանդես բերեց Աստվածության գորությունը և ցույց տվեց (մարդկային) մարմնին Հատուկ տկարությունը: Իր մարմնով Նա ծառայակից եղավ մեր մարդկային բնությանը և մեղքերից ազատեց մեր մարդկային մարմինը: Նրանով Նա իջավ դժոխք և այնտեղից դուրս բերեց նրանց, որոնք փակված էին դժոխքում (Ա. Պետր., 3. 19):Նա Հալածանքներ կրեց մարմնով, և Հայածեց սատանային, և կապեց մեղջը:

111 (369). Ով որ Հավատաց Նրան այդ մարմնում, նրանց Հայտնի դարձրեց Իր Աստվածությունը, իսկ ով որ սայթա֊ քեց մարմնի պատճառով, նրանք մերժեցին Նրա (աստվածային) բնությունը<sup>լ</sup>: ՈրովՀետև Նա բնությամբ միացավ մարմնին և խառնեց մարմինը Իր Աստվածությանը: Ովքեր Հավատացին Նրան, վայելելու են անասելի բարիքներ, իսկ այս Հավատից չեղվածները գնացին անկոխ և անՀայտ ուղիներով, ճանապարՀից դուրս ընկան, Հայտնվելով անանցանելի արաՀետների չրջապատում, և չատերին ճչմարիտ Հավատից մոլորեցրին: Նրանք կարծում էին, Թե մի բան են գտել, մինչդեռ գտել էին ոչինչը, ինչպես և գրված է, Թե` «Գնացին ոչնչի Հետևից և գտան ոչինչը» (Երեմ., 2. 5): ՈրովՀետև ինչ-որ բան գտնելու Համար պետք է աչխատանք կատարել, իսկ առանց որևէ բան գտնելու աչխատանք կատարելը, սուտ ուսմունքի Հետևելով, Հասցնում է կռապաչ-மாட்சு பயம்:

112 (370). Որովհետև Նա բոլոր մարդարեների միջոցով այնտեղից՝ վերևից, իմաց է տալիս մշտապես իրար հաջորդող սերունդներին առաջիկա իրադարձու Թյունների մասին: Եվ նախորդող բաների օրինակներով Նա չատ անդամ ուսուցանել է հետո եկողներին, մերԹ հնազանդու Թյան կոչելով ահավոր սպառնալիքների միջոցով, հիշեցնելով այն վրեժխնդրու Թյան մասին, որ կատարվեց սկզբից, որպեսզի սաստելով անհնազանդներին հորդորի նրանց ուղղվելու, ինչպես, օրինակ, եդիպտացիներին հասցրած ամենատարբեր հարվածները և նրանցից վրեժ լուծելը ամենադառը հատուցման միջոցով: Կամ էլ բերում է անապատում հաշկատը կորցրած մարդկանց մեռնելու օրինակը և հիշատակում է բոլոր նրանց, ովքեր հանդդնում էին փորձել Աստծու բարկուԹյունը:

113 (371). Այսպես և Քրիստոսի առիթով Նա բերում է սողոմացիների և դոմորացիների երկրի օրինակը, որպեսզի ոմանց կողմից (Քրիստոսին) չընդունելու պատճառով (մյուսները) ավելի դաժան պատիժներ չկրեն: Երբեմն Հիշեցնում է տարբեր զարմանալի Հրաչքների և արդարներին աստվածային պարդևներով Հատուցելու մասին: Միաժաշմանակ Հիչեցնում է արարչության ժամանակ Հաստատված կարդը՝ բազմիցս ասելով, թե` «Տարածեցի երկինքը և Հաստատեցի երկիրը» (Եսայի, 44. 24) և «ծովը փակեցի սահշմաններով (դարպասներով)» (Հոբ, 38. 8), որպեսզի բոլոր այս խոսքերով քաջալերի Հնազանդորեն Իրեն լսողներին՝ Հավատալ (Իր) խոստումներին:

114 (372. XXXIX). Իսկ երբ Նա եկավ, Ամենափրկիչը կատարեց այն, ինչ որ մի ժամանակ խոստացված էր Նրա մասին: Եվ մարդարեների կողմից կանխասացվածների վկայությամբ մենք կարող ենք Հաստատել Որդու դալստ-յան ճչմարտությունը Աստվածորդու մարմնավորված

ծնունդով, նրանց Հոգեչունչ խոսքով` աստվածախառն մարմնի վերաբերյալ, ինչպես և դրանից առաջ Աստված ցույց տվեց Իր Որդու գալուստը՝ Իր արժանավոր մարգա֊ րեների արտաՀայտություններով:

115 (373). Որով հետև «Աստված ուղարկեց Իր Որդուն, որը ծնվեց կնոջից և մտավ օրենքի տակ՝ փրկելու Համար նրանց, որ օրենքի տակ էին, որպեսզի մենք որդեդրություն ընդունենք» (Գաղատ., 4. 4-5): Սրա պես էր ասում նաև Հով Հաննես Կարապետը. «Ապա չխարեցեք, որով հետև երկնքի արքայությունը մոտեցել է» (Մատթ., 3. 2): Դրա մասին և Հավերժության Տերը, պատմելով արքայության մասին առակը, ասաց. «Ժամանակը Հասել է, և մոտեցել է Աստծու արքայությունը» (Մարկ., 1. 15):

116 (374). ԱՀա եկավ Աստծու սջանչելի ՀամախոՀ Որդին, կատարելով Հավիտենից նախասաՀմանված խոսջը, ինչի մասին և մարդարեն է ասում, Թե «Իր ծառաների խոսջերն է Հաստատում և արդարացնում է Իր պատդամաբերների ասածները» (Եսայի. 44. 26): Նաև Հրեչտակն է Նրա Համար ճանապարՀ բացում, որը ողջունում է կույսին՝ ի կատարումն մարդարեական այն խոսջի, Թե՝ «Կույսը պիտի Հղիանա ու որդի ծնի, և նրա անունը պիտի լինի Էմմանուել» (Եսայի, 7. 14: ՄատԹ., 1. 23), և ասում է. «Ուրախացիր, ո՛վ բերկրալի, Տերը ջեղ Հետ է» (Ղուկ., 1. 28):

117 (375). Եվ ապա ցույց տալով, Թե ինչ ձևով է Տերը լինելու նրա Հետ, ասում է. «Սուրբ Հոգին կգա քո վրա, և Բարձրյալի զորությունը Հովանի կլինի քեզ, որովՀետև Նա, որ քեզնից է ծնվելու, սուրբ է և Բարձրյալի Որդի կկոչվի» (Ղուկ., 1. 35): ԱյնուՀետև, նկատի ունենալով մարդարեությունները, ասում է, Թե «Տեր Աստված Նրան կտա Նրա Հոր՝ Դավթի աթուը, և Նա Հավիտյան կթագա-վորի Հակոբի տան վրա, ու Նրա թագավորությունը վախ-

ճան չի ունենա» (Ղուկ., 1. 32-33): Նրա մասին էր ասում նաև Հոգով լեցուն Հակոբ Հայրապետը և, իմանալով Հուդայի (երկրի) փառավորությունը և մարդարեանալով, ասում է. «Հուդայից իչխան չի պակասելու, ոչ էլ առաջնորդ՝ նրա կողերից, մինչև որ դա Նա, Ում պատկանում է թադավորությունը, որովՀետև Նա է Հեթանոսների Հույսը» (Ծննդ., 49. 10):

118 (376). ԱՀա մենք տեսնում ենք բոլոր մարգարեությունները լիովին կատարված, աՀա տեսնում ենք բոլոր
Հեթանոսներին, որոնք ծառայում են Նրան, ոմանք կամավոր, ոմանք էլ՝ ակամա: Ասված է. «Իր ավանակին կկապի
(խաղողի) որթից, իսկ որթի ոստից՝ էչի քուռակին» (Ծննդ.,
49. 11), այսինքն՝ (նկատի ունի) խոնարՀությամբ Նրա դալը այգու մշակների մոտ, որոնք չցանկացան (ճանաչել) այգու տիրոջը, որը Համբերելով չարչարանքներ կրեց իր
կամքով, ինչի մասին մենք կպատմենք իր ժամանակին, որ
դեռ (չատ) բան ունեմ ձեղ պատմելու Նրա ծննդյան, մարգարեների կանխատեսումների, առաջյալների քարողության, մարտիրոսների վկայաբանության մասին<sup>1</sup>:

119 (377. XL). Նա, որպես իսկությամբ (միակ) Է-Ն, դանվում է Ինքն Իր էության մեջ, բայց երբ կամեցավ, ըն-դունեց մարդկային կերպարանք, մարմին առավ և իջավ ընդդրկված մեր նմանության մեջ: Նա, որ իր Աստվածութթյան ողջ լիությամբ անսաՀման և անընդդրկելի է և մեզ Համար իջավ չափերի սաՀմանների մեջ, ամփոփվեց մարմնում: Նա իսկապես մտավ մարմնի մեջ և դարձավ իսկական մարդ<sup>1</sup>, իջավ մինչև անարդանք, որպեսզի մեզ բարձրացնի: Սակայն Իր Աստվածությամբ Նա երկնքում է և երկրի վրա, Հոր մոտ և Հոր Հետ²: Եվ բոլոր արարածները չարժվում են Նրա Հրամանով՝ ըստ ամեն մի կազմված էակի Համար սաՀմանված կարդի:

120 (378). Թեպետև մեղ Համար Նա իջավ մինչև անարդության, սակայն մնում է Իր բնության մեջ, ինչպես և Ինքն է ասում, թե «Ես նույնն եմ և չփոփոխվեցի» (Մաղաը., 3. 6): ՈրովՀետև, չնայած որ Նա մարդկային կերպարանք և մարմին առավ, բայց այդ մարմինը խառնեց, միաց֊ րեց, ընկղմեց Իր Աստվածության մեջ: Եվ նորից ասում է. «Սա է Աստվածը, մեր Աստվածը Հավիտյանս Հավիտենից» (Սաղմ., 47. 15): Եվ դարձյալ (մարդարեն) ասում է. «Դու նույնն ես, և Քո տարիները չեն անցնի» (Սաղմ., 101. 27): Մարդարեների մեծ մեծն Մովսեսին ևս Հասավ այսպիսի ձայն, թե «Ես եմ այն (Աստվածր), որ ի սկզբանե կամ. այս֊ պես կասես (նրանց), Թե ինձ ձեղ մոտ առաջեց Նա՝ Աստվածը, որ ի սկզբանե կա» (Ելբ, 3. 14): Նույն բանն է իր թություն ասում նաև (ավետարանիչ) ՀովՀաննեսը, թե «Խոսում ենք Նրա մասին, որ սկզբից էր, որի մասին լսեցինք, որին ականատես իսկ եղանք, որին նայեցինք, և որին մեր ձեռքերը չոչափեցին, այսինքն՝ կենաց Բանը: Նա նույն ին֊ քր կյանք էր, որ Հայտնվեց, մենք այն տեսանք և վկայում ենը» (Ա ՀովՀ., 1. 1-2), որովՀետև Նա Ինքն է Աստված ճչմարիտ և կյանը Հավիտենական:

121 (379). Անընդերկելին մարմին առավ, չոչափելի դարձավ և ընդերկվեց¹ մարմնով, և իր կամքով ստանձնեց այն ամենը, ինչ Հատուկ է մարմնին, ձանաչված չլինելով՝ խոնարՀությամբ տարավ (տանջանքները): Եվ կրեց դա ոչ Թե որևէ մեկի բռնադատությամբ, այլ Իր իչխանական և ապատ կամքով, ինչպես և Ինքն էր ասում. «Իչխանություն ունեմ իմ կամքով կյանքս² տալու, որպեսզի դարձյալ նորից այն առնեմ» (ՀովՀ., 10. 18):

122 (380). Եվ Նա Ինքը ծնվեց կույսից և Իր կամքով կատարեց Իրեն Ուղարկողի կամքը, (և Ինքն) ասում է. «Ես եկա Իմ Հոր կամքը կատարելու Համար» (ՀովՀ., 6. 38), որպեսզի ցույց տա (Աստծու) էության միակամ, անքակտելի, անբաժանելի միասնությունը: Հոր կամքով Նա մտավ կույսի արդանդը և չնողկաց, որովհետև Նա Ինքն ամեն ինչ մաքրող է: Իր կամքով Նրան խանձարուրներով պատեցին և դրեցին անասունների մսուրի մեջ, Նրան, Որն ամենայն մեծությանց Տերն ու Ստեղծողն է և բոլոր բարիքներն Առաջացնողը:

123 (381). Մեզ Համար Հինավուրցը և մանուկ դարձավ և վերցրեց մեր տկար մարդկային մարմնի կերպարանքը, որ- պեսզի, մեզ փոխելով, տանի դեպի Իր անմահությունը։ Թե- պետև Նա մարմին հագավ և իջավ մինչև մեր նմանությա- նը, բայց և այնպես Նա մնում է Իր Աստվածության նախ- նական բնության փառջի մեջ, ինչպես և էր իսկապես, և կա, և մնում է հավիտյան Իր Հոր հետ՝ Իր բնության բար- ձունքներում, այն մարմնով հանդերձ, որ մեզնից վերցրեց՝ անդադար փառաբանություն ստանալով հոդեղեն և հրե- ղեն զվարթուններից։

124 (382). Նա եկավ և մարդ դարձավ, որպեսզի մենջ՝ մարմնավոր (արարածներս), կարողանանք տեսնել (Նրան): Բայց (իմացեք որ) Աստծուն իր էությամբ ո՛չ ոք չի տեսել, ո՛չ Հրեչտակները, ո՛չ Հրեչտակապետերը, ո՛չ սերովբեները, ո՛չ քերովբեները, ո՛չ քի բյուրավոր երկնային զվարթունների բանակները։ Բայց մարմնով ծածկված Որդին ցույց տվեց և բացահայտեց Իրեն կատարելամիտ իմաստուններին, որպեսզի նրանք հագենան սքանչելի լույսով, (ըստ այն բանի) թե «Ով ինձ տեսավ, տեսավ Իմ Հորը (ՀովՀ., 14. 9): Եվ Նա գալով, Սուրբ Կույսի միջոցով կատարեց խոստացածը։ Եվ առաջին ծնունդը եղել է Հորից՝ անսահման հավիտենականությունից առաջ, մշտնջենական և Հավիտենական ծնունդ, մշտնջենական և Հավիտենական ծնունդ, մշտնջենական և Հավիտենական

125 (383). Մեղ՝ Նրա կողմից ստեղծված տկար արարածներիս, միայն այսքանը պետք է իմանալ, որ Նա և ճշմարիտ Հայրը մի են, ինչի Համար էլ (այդ միությունը) ընդՀանուր Հայրություն է կոչվում՝ երկնային և երկրային արարածների Համար: Միայն մեկ Տեր, երեք անձ ունեցող էություն, երեք անձեր, մի էություն, դիտության միասնություն, դուրություն՝ միասնական փառքով, մի միություն՝ լույս արձակող, միասնական դորություն՝ միասնական փառքի մեջ, միասնականություն՝ լույս արձակելիս, մեկ միասնական էությամբ, որովՀետև ոչ ոք ի վիճակի չէ քննել, թե ինչպես կամ ինչու Նա (այդպիսին) է Հանդես եկել:

126 (384). Հավատացե՛ք Երրորդությանը, անչչունջ լռությամբ, լուռ Հավատով ընդունեցե՛ք (Նրանց) միությունը: Ձէ որ մենք՝ Հողից չաղախված Հողածիններս, ինչպե՞ս կարող ենք քննել և ճանաչել Բարձրյալին, և ինչպե՞ս
մենք՝ սկիզբ ունեցողներս, կարող ենք քննել Անսկիզբն
ԱնՀասանելիին:

127 (385). Ճչմարիտ Հավատը սա է. Նա իջավ և Իր Աստվածությունը խառնեց մեր մարդկային (բնության) Հետ, անմաՀը՝ մաՀկանացուի Հետ, որպեսզի բոլոր մարդկանց Իր Աստվածության անմաՀությունից անքակտելի դարձնի: Երբ Աստծու Միածին Որդին՝ Հզորությամբ Հոր Հավասարը, մարմնով բարձրացավ (և նստեց) Հոր մոտ՝ աջ կողմից, Նա խառնեց մեզ Իր Աստվածությանը: Նրա ձեռ- բով Հայրը «դրեց երկրի ամուր Հիմքերը» (Սաղմ., 8. 29) և «կանդնեցրեց երկինքն ինչպես կամար» (Եսայի, 40. 22): Նրա մասին է մարդարեն ասում. «Տերը բոլոր Հեթանոսներին ցույց տվեց Իր աջը և Իր բազուկը, և երկրի բոլոր ծայրերը տեսան մեր Աստծու (չնորՀած) փրկությունը» (Սաղմ., 97. 1-3):

128 (386). Նա Ինքը՝ Միածին Քրիստոսը, Հոր աջն է և

բազուկը, և Նրանով լուսավորվեցին բոլոր ստեղծվածները, որովհետև «Սկզբից էր Բանը, և Բանը Աստծու մոտ էր, և Բանը Աստված էր: Եվ ամեն ինչ Նրանով եղավ» (Հովհ., 1, 1-3), և Նրանով հաստատվեց ամեն ինչ, ինչ որ կա երկնջում և երկրի վրա: Պետք է, որ նրանք, որոնք ստեղծվել և հաստատվել են, Նրանով մաքրվեն և Նրանով լուսավորվեն, որովհետև Աստված կամեցավ, որ արարածները ողջ մնան և չկործանվեն:

129 (387. XLI). Եվ աՀա, Աստված Իր Սուրբ Հոգին ուղարկեց կույս Մարիամին, և Աստծու Որդին կույսից մարմին առավ, որով կորստի մատնեց չարը, այդ նույն մարմնով՝ աստվածախառն մարմնով, քավեց մեղքերը, Իր բարձրությունը խառնելով խոնարՀության Հետ՝ անտեսանելին
միացրեց տեսանելիի Հետ։ Հովիվներին տված Հրեչտակների ավետումը կանխագուչակում էր աստվածային փառքը.
մսուրը և խանձարուրը ցուցադրում էին մարմնի խոնարՀ
աղջատությունը. առաջնորդող աստղերով, մոդերի երկրպադությամբ ի Հայտ էր բերված Ամենատիրոջ իշխանությունը։ Մենք երկրավոր Հատկությունների միջոցով պիտի
ճանաչենք (Որդու) մարմինը, իսկ երկնային նչանների միջոցով իմանանք Նրա Աստվածությունը։

130 (388). ԱՀա տես, Թե ի՜նչ է ասում մեղ Միքիան՝ մարդարեական չնորհի ոգով. «Եվ դու, ԲեԹղեՀեմ, — ասում է, — որ ոչ ցածր աստիճանի ես Հասել, քեղնից պիտի ծաղի ինձ Համար Իսրայելի տան պետ և իչխան, և Նրա ծաղու- մը աչխարհի սկզբի օրերից է» (Միք., 5. 2: ՄատԹ., 2. 6): «Սկիզբ» (բառը) ցույց է տալիս ԱստվածուԹյունը, «ԲեԹ- դեՀեմը»՝ մարմինն է նչանակում: Հրեչտակապետն ասում է. «(Մի որդի) պիտի ծնի, և Նրան պիտի կոչեն Հիսուս» (ՄատԹ., 1. 21-23: Ղուկ., 1. 31): Եվ սաղմոսերդուն երդեց. «Նրա անունը արևից առաջ է» (Սաղմ., 1. 17). Մեկը մարմ-

նով ծնունդն է Հայտնում, իսկ մյուսը ցույց է տալիս Նրա Աստվածությունը, որը Հորից է ծնված՝ արևից առաջ<sup>1</sup>:

131 (389). Այս ճչմարիտ Հավատը մենք ունենք Սուրբ Գրքից և եկեղեցու կանոններից<sup>1</sup>, որոնք մեղ առաջնորդում են կյանքի ճանապարՀով դեպի Աստված, և Սուրբ Գրքում (բացված) ուսմունքի Հանդեպ Հավատով: Եվ մի չեղվեք ի֊մաստության կարդից, ո՛չ դեպի աջ և ո՛չ դեպի ձախ, որով֊Հետև այն սերմերը, որ մենք ցանում ենք ունկնդիրների սրտերի անդաստանում, ամուլ ու փտած չեն, ոչ էլ չորապած ու սմքած, այլ այնպիսի բույս տվող սերմեր են, որ վերցված են աստվածային դրություններից, (Սուրբ) Հոդու ավանդված գրքերից: Եվ եթե ոմանք սրանից ավել սերմեր դցեն ունկնդիրների լսողության մեջ, (իմացեք) այդպիսի մարդիկ նղովյալներ են. նույնիսկ եթե երկնային Հրեչտակ լինի, նա անիծված է՝ Հող ուտող օձի նման, որը սուտ և կեղծ խոսքերով ուղում էր փոխել Արարչի պատվիրանր<sup>2</sup>:

132 (390). Բայց մենք այդպիսի խաբեություն ձեղ չենք մատուցում, և դա վկայում ենք Աստծու առաջ, որովհետև միայն Նա դիտի սրտի դաղտնիքները (Հմմտ. Սաղմ., 43. 22), և բոլոր ծածուկ բաները Նրան Հայտնի են, որովհետև մշտապես Նրա (աչքի) առջև ենք: Եվ այժմ Նրա առջև ասում ենք Նրա պատգամները, որոնք կենսատու են, Հադեցված (մտքով), պտղաբեր, արդյունավոր և չահեկան, օդտավետ, չտեմարանները լցնող, որոնք կարող են Հարստացնել ձեղ այստեղ մարմնավոր պտղով, և այնտեղ՝ արջայության մեջ տալ ձեղ անանց և երկնային բերկրանքի վայելքը: Փառք Նրան, Ամենատերին, որը մեր ապրելու Համար մարդացավ և չրջեց (երկրի վրա) մարդու կերպարանքով, մեղ նման կերավ և խմեց, տանջվեց, չարչարվեց, խաչվեց, մեխվեց, սպանվեց, թաղվեց, կենդանացավ, Հարություն առավ, Համբարձավ և բարձրանալով նստեց

Աստծու՝ Իր Ծնողի աջ կողմից, և Հայրը կենդանություն տվեց բոլոր նրանց, ովջեր Հավատացին Նրան<sup>1</sup>:

133 (391. XLII). Բայց մեզ դեռ մնում է պատմել ձեզ Աստվածորդու՝ Կույսից ծնվելու մասին: Թե ինչպես դա եղավ, մենք կպատմենք մեկ առ մեկ: ՈրովՀետև ոչ Թե Կույսից ծնվելուց Հետո է սկիզբ առել էական անսկիզբ Բանը, այլ ամեն ինչից առաջ Հավերժության մեջ Նա ծնված է Հորից, իսկ այժմ մեզ Համար իջավ (երկիր) և մարմնով ծնվեց Կույսից, և միայն Նա գիտի, որ ծնունդը Հորից է, որը ծնել է Նրան: Իսկ երկրորդ ծնունդը, որ տեղի ունեցավ մարդկանց մեջ, դա Նրա չնորՀն էր, որպեսզի կյանք տա մարդկանց, փրկի երկիրը առաջին անեծքից և դալով, Իր օրՀնություն չնորՀող դարչապարներով նորացնի այն, որովՀետև Նա, տեսնելով, որ մարդիկ կորստյան են մատնված, Հավաքեց ցրվածներին և դտավ կորածներին:

134 (392). ԱյնուՀետև (աստվածային) չնորՀի արժանացած Կույսի մաքրաբարո անարատ արդանդը Սուրբ Հուդուց Հղացավ Աստծու Որդուն՝ (մեզ Համար) անիմանալի ձևով։ Եվ ինչպես (բոլոր) ծննդկանների կարդն է, ծնեց իր անդրանիկ զավակին՝ ԴավԹի քաղաքում, ԲեԹղեՀեմում, ի կատարումն մարդարեական խոսքի՝ Թե «Դու, ԲեԹղեՀեմ, ԵփրաԹայի սակավամարդ տուն, կլինես Հուդայի երկրի Հաղարավորների մեջ. քեզնից պիտի ելնի ինձ Համար Իսրայելի մի պետ և իչխան, և նրա ծաղումը աշխարՀի սկզբի Հավիտենական օրերից է» (Միք., 5. 2):

135 (393). Տեսնո՞ւմ ես այն իրադարձությունները, որոնք կանխագուչակված էին: Տեսնո՞ւմ ես Հրեչտակների ավետումը Հովիվների օթևաններում, թե «Այսօր Դավթի քաղաքում ձեղ Համար ծնվեց մի Փրկիչ, որը Դավթի քաղաքում Օծյալ Տերն է» (Ղուկ., 2. 11): Տեսնո՞ւմ ես, որ Նա, Ում ծագումը աչխարՀի սկզբից է, Նրա մասին էին ասում՝ «այսօր ծնվեց»: Նրանք ասում էին Օծյալի մասին, որպեսդի նչեն այն մարդարեությունը, թե «Ով է մարդկանց ասում իր Օծյալի մասին» (Սաղմ., 104. 15):Նա (Իր) Օծյալին (բացեց) նչանը տալով, թե` «խանձարուրով փաթաթված և մսուրի մեջ դրված մի մանուկ կդանեք» (Ղուկ., 2. 12): Սա այն Հավիտենական խորՀուրդն էր, որ Աստված դաղտնի էր պաՀել և որը (այժմ) Հայտնեց երկնային իչխանավորներին:

136 (394). Այնտեղ երկնային զորքը, Նրա Աստվածային փառքը երգելով, ուսուցանում էր Հովիվներին, որպեսզի մսուրի և խանձարուրի պատճառով Հովիվները, չլինի Թե, արՀամարՀեն Նրան: Այդժամ Հովիվները չտապելով Հասան Հրեչտակի ցույց տված տեղը և դտան Մանուկին, որը Հայտնի դարձավ ոչ միայն մոտիկ դտնվողներին, այլև աստղի նշանով՝ Հեռու ապրող արևելցիներին: Այդ մասին են ուրեմն ասում մարդարեական քննվող Հոդեպատում դրքերի խոսքերն այն մասին, Թե «Մեզ Համար Մանուկ ծնվեց, մի Որդի տվեց մեզ, որի իչխանությունը Իր ուսերի վրա պիտի լինի. Նա պիտի կոչվի Մեծ խորՀրդի Հրեչտակ, Սքանչելի ԽորՀրդակից, Աստված Հզոր, Իչխան, Հայր Հանդերձյալ աչխարՀի» (Եսայի, 9. 6):

137 (395). Տեսնո՞ւմ ես, որ Որդի, Իչխան, Հրեչտակ, Խորհրդակից, հղոր Աստված և Հանդերձյալ աչխարհի Հայր է կոչվում այսօր ծնված Մանուկը։ Որովհետև Նա իսկապես Որդի է, որովհետև Նա Աստծու զորությունն է, Խորհրդակիցը և հղոր Աստվածն է, որով հաստատվեց հավիտենականությունը։ Եվ Մանուկ է, որովհետև այսօր Սուրբ Կույսից ծնվեց Բեթղեհեմում, որի մասին (մարդարեն) նախապես ասել է. «Տերն ասաց ինձ. «Դու իմ որդին ես, ես այսօր ծնեցի քեղ»» (Սաղմ., 2. 7)։ Եվ հանդերձյալ աչխարհի Հայրն է, որովհետև կույսից ծնված երկրորդ մարդն է (հմմտ. Ա Կորնթ., 15-47), որը, երկնքից դալով,

պետք է նորոգի աշխարհը, որը հնացել և մահակուլ է դարձել հողածին առաջին մարդու (մեղջի) պատճառով: Եվ Իչիսան է, որովհետև «Հեսսեի արմատից,— ասում է Եսայի (մարդարեն),— դավազան պիտի ընձյուղվի և ծաղիկ՝ նրա չառավիղից» (Եսայի, 11. 1), որը ԴավԹի դստեր ծննդաբերածն է: Ապա և նստելու է ԴավԹի դահին և առաջնորդեյու է նրա ԹադավորուԹյունը:

138 (396. XLIII). Եվ այսպես, եկան այն օրերը, որոնք մարդարեն դրանից առաջ նշել էր. «ԱՀա օրեր են դալու,— ասում է Տերը,— և ես Հաստատ կատարելու եմ իմ բարի խոսքերը, որ Հայտնեցի Իսրայելի տան մասին և Հուդայի տան մասին: Այն օրերում և այն ժամանակ Դավթի Համար մի արդար չառավիղ պիտի ծնեմ, որն իրավունք ու արդարություն պիտի պաշտպանի երկրի վրա» (Երեմ., 33. 14-15: Երեմ., 23. 5): Այդ առթիվ Նա նույնպես ասում է. «Դարձիր, Հակո՜բ, և բռնիր նրանից (իմաստությունից)՝ Նրա լույսի ծագման իսկ պաՀին: Քո փառջը ուրիչին մի՛ տուր, և ջո վաստակները՝ օտար աղդին» (Բար., 4. 2-3):

139 (397). Իսկ մի այլ մարդարե ավելի Հստակ սաՀմանում է տալիս. «Այդ օրը պիտի կանդնեցնեմ Դավթի խոըանը, պիտի վերականդնեմ նրա ավերակները, դետնին Հավասարված նրա տեղերը վերստին պիտի կանդնեցնեմ և
պիտի վերաչինեմ այն Հավիտենական օրերի նման, որպեսդի մնացած մարդիկ և բոլոր Հեթանոսները, որոնց վրա կա
Իմ անունը, փնտրեն Ինձ,— ասում է Տերը» (Ամոս., 9. 1112): Ո՛վ է այդ բանն անում, Հայտնի է Հավիտյան ի սկղբանե, որովՀետև Նա, Դավթին խոստանալով, դրանից առաջ
ասել է. «Քո որովայնի պտղից պիտի նստեցնեմ ջո դաՀին
(Սաղմ., 131. 11), և ավելի բարձր՝ ջան երկրի բոլոր թագավորները, Հաստատելու եմ Նրա աթոռը՝ ինչպես օրերը
երկնջի, ինչպես արեդակն Իմ առջև, ինչպես լուսինը, որով-

Հետև այն (աթոռը) Հաստատված է երկնքում» (Սաղմ., 88. 28, 30, 37, 38):

140 (398). Եկավ Նա, «Ում պատկանում է Թագավորությունը, և Նա է Հեթանոսների Հույսը» (Ծննդ., 49. 10), ինչպես և ասել է Մովսեսը։ Եվ բարձրացավ տիեղերական թագավորը՝ բոլոր ժողովուրդներին Հնագանդեցնելով։ Եվ Իր Թագավորությունը Նա մի այլ ժողովուրդի չի փոխան֊ ցի` ըստ Դանիելի ասածի (Հմմտ. Դան., 2. 44): Նաև Դա֊ վիթը, որի որդի կոչվեց Քրիստոսը, մարդարեի սրտից բխած, Հոգով ներչնչված խոսքերով, Թագավորի կերպարը բացաՀալտելով, նախ ասում է, որ «Նա (տեսքով) դեղեցիկ է բոլոր մարդկանց որդիներից և չրԹունքներից չնորՀը է թափվում» (Սաղմ., 44. 3): Իսկ «գեղեցիկ» է ասում ոչ թե (արտաքին) կերպարանքի Համար, այլ (Նրա) անդուդական փառքը նկատի ունենալով: Եվ դարձյալ. «Մեֆքից սուր կապիր, ո՜վ Հգոր, քո վայելչությամբ ու դեղեցկությամբ» (Սաղմ., 44. 4): Եվ դրանից Հետո ամբողջացնելով` ավարտում է. «Քո դաՀր Հավիտյանս Հավիտենից է, Աստված, Քո արքալական գավագանը արդարության գավագան է» (Սաղմ., 44. 7), և չեչտում է, որ Նա Օծյայն է և որ ինքը մարգարեն գովերգել է Օծլալի գալուստը՝ ասելով՝ «դրա Համար Աստված՝ Քո Աստվածն, օծեց Քեղ ուրախության յուղով՝ ավելի, քան Քո ընկերներին» (Սաղմ., 44. 8):

141 (399). Տեսնո՞ւմ ես, որ պայծառատես մարդարեն Սուրբ Հոդու կողմից նախապես տեղեկացված էր, որ Աստ-ծու Միածին Որդին, Հոր սիրելի աԹոռակիցը, եղավ Դավ-Թի որդի (ՄատԹ., 22. 42) և բարձրացրեց Նրա գահը հավիտյան. ինչպես և ասված է, Թե` «Սկզբից ևեԹ Տիրոջը մչտապես տեսնում էի իմ առջև, և Նա իմ աջ կողմում է» (Սաղմ., 15. 8): Դրա մասին ինքն էլ դիտի, որովհետև Աստ-ված երդումով երդվեց նրան, որ Նրա դահին նստեցնելու է

Նրա որովայնի պտղից (Բ Թագ., 7. 12), ինչի մասին վկայում են նաև (Ս. Գրքի) ցուցումները, Թե «Քրիստոսը գալու է ԴավԹի տոՀմից և ԲեԹղեՀեմ գյուղից, (որտեղից ԴավիԹն էր) (ՀովՀ., 7. 42):

142 (400). Եվ այնտեղ Նա ձանաչվեց Թագավոր ոչ միայն ավելի առաջ եղած գուշակուԹյունների պատձառով, այլև նույն ժամին եղած նշանով եկած մոգերի կողմից, ուրոնք (եկան Երուսաղեմ) և ասացին. «Ո՞ւր է Հրեաների արջան, որ ծնվեց» (ՄատԹ., 2. 2): Եվ օրենսգետներից տեղեկանալով՝ Հասան այնտեղ, ուր Մանուկն էր գտնվում, Որին երկրպագեցին և նվերներ մատուցեցին, և իսկույն, Տիրոջը ձանաչելով, Հրեչտակներից տեղեկացված լինելով<sup>1</sup>, (այլ ձանապարՀով) վերադարձան (իրենց երկրները):

143 (401. XLIV). «Եվ երբ ու Թ օրերը լրացան, և Նա Թլփատվեց, Նրա անունը Հիսուս դրվեց, ինչպես Հրեչտակի կողմից կոչվել էր, երբ դեռ չէր Հղացվել (մոր) որովայնում» (Ղուկ., 2. 21): Ինչպեսև ասում է մարդարեն, Թե «Դեռ քեզ որովայնում չստեղծած՝ ես դիտեի քեզ, և դեռ արդանդից դուրս չեկած՝ սրբացրի քեղ» (Երեմ., 1. 5): Եվ սա ասվում է Տիրոջ մասին, որ մեկնաբանվում է, Թե «Ում Հայրը սրբացրեց և աշխարՀ ուղարկեց» (ՀովՀ., 10. 36): Իսկ մի այլ մարդարե (ասում է), Թե «Ինձ կանչեց Տերը, երբ դեռ ես արդանդում էի» (Եսայի, 49. 1.):

144 (402). Եվ աՀա, ուչադրություն դարձրու, որ Նա իսկական (մարդկային) կերպարանք ստացավ Սուրբ կույսից և ոչ Թե երևութական տեսք !: ՈրովՀետև այստեղ (մարմնական) սկիզբ է առնում Այն, Ինչ անսկզբնական է: Եվ Հաչվելով ըստ օրերի, ութերորդ օրը Որդին թլփատվեց մինչև առավոտվա աստղի ծաղելը (Հմմտ. Սաղմ., 109. 3), ավետումով խոստացված ԱբրաՀամի գավակը, որի չնորՀիվ օրՀնություն են ստանում երկրի բոլոր ազդերը (Հմմտ. Ծննդ., 18. 18): Այսպիսով, Հիսուս Քրիստոսի թլփատումը Հայրերին տրված ավետիսի կատարումն էր: «Նա,— ասում է (Պողոս առաջյալը),— մտավ օրենջի տակ՝ փրկելու Համար նրանց, որ օրենջի տակ էին, որպեսզի մենջ էլ որդեդրութ-յուն ընդունենջ» (Գաղատ., 4. 4-5):

145 (403). Այնու Հետև (մարդկանց կողմից) ընդունելուԵյուն չգտնելով՝ ԴավԵի որդին Հալածվեց դեպի Եդիպտոս,
ի կատարումն այն (խոսքի), Եե «Եդիպտոսից պիտի կանչեմ իմ Որդուն» (ՄատԵ., 2. 15): Որով Հետև ամենագետ
Աստծու կողմից՝ Իր Հոդեկիր մարդարեների միջոցով նախապես որոչված էր, որ Միածին Որդին դալով ինչպիսի
տառապանքներ է կրելու Հրեաստանցիներից, ինչպես և
Պետրոսը «Գործք առաքելոց» դրքում ասում է, Եե «Ինչպես որ Աստված նախօրոք Հայտնել էր բոլոր մարդարեների բերանով Իր Քրիստոսի չարչարվելը, այդպես էլ կատարեց» (Գործք, 3. 18): Այդ էր ասում և Ինքը՝ Տերը, Եե «Եկա
կատարելու Օրենքը և մարդարեներին» (Մատ Ե., 5. 17-18):

146 (404. XLV). Ապա Եգիպտոս կանչված լինելով՝ Նա անցնում է Նազարեթ՝ ըստ մարմնի Իր կարծեցյալ Հայրենիքը։ Մարդու որդին աճում ու զարդանում է Հասակով՝ մարդկային բնույթին Համապատասխան (Հմմտ. Ղուկ., 2.52)։ Նա իսրայելական ցեղի Հետ Համերաչխ է ընթանում, որպեսզի նրանք իրենց կամքով դիմեն կյանքի բացված աղբյուրին։ ՈրովՀետև Հենց Նրա մասին է կանխադուչակում սաղմոսերդուն. «(Տե՛ր), քեղնից է կյանքի աղբյուրը» (Սաղմ., 35. 10)։ Դրա մասին էր ասում նաև Փրկիչը՝ սամարացի կնոջը Հայտնելով. «Եթե դու դիտենայի՛ր Աստծու պարդևները, և թե ով է, որ քեղ ասում է՝ «Ինձ խմելու ջուրտուր», դուցե ինքդ արդարև նրանից կուղեիր, և Նա քեղ կենդանի ջուր կտար» (ՀովՀ., 4. 10)։

147 (405). Հետո, երբ լրացավ Նրա տասներկու տարին, Նա գնաց Երուսադեմ և, օրենքի ուսուցիչների Հետ գրուլցի մասնակցելով, գարմացրեց բոլորին՝ ի կատարումն մարգարեական խոսքի, Թե «ԱՀավասիկ խելաՀաս պիտի դառնա իմ մանուկը, պիտի Հառնի, բարձրանա ու մեծապես փառավորվի» (Եսայի, 52. 13): ՈրովՀետև Աստվածությունր Թեպետև երկնքից վայր իջավ, սակայն երկրի վրա՝ ներքևում, ապրողներիս կողմից ճանաչվեց որպես (երկինք) բարձրացված, մեր կողմից, որ Հասկացանը, Թե (Աստված) *թեպետև խոնարՀ կերպով ի*ջա*վ (երկիր), սակայն Իր էութ*֊ յանը Հատուկ փառքի գորությամբ բարձրության վրա է (մնում), ըստ մարգարեի կանխագուչակող տեսիլքի, Թե «Նա կՀասնի, կբարձրանա և (մեծապես) կփառավորվի» (Եսայի, 52. 13)։ ՈրովՀետև Նա, Որը փառքի կարոտ չէ, այն բանից Հետո, երբ (եկավ մարմին առած) Ինքը Իր Համ֊ բերատար իչխանությամբ կատարեց Իր սեփական կամքը, ոչ թե ինչ-որ արտաքին (ուժի) չնորՀիվ, այլև (այնուՀետև) Իր բնական փառքով բարձրացավ (երկինք), երևաց երկնավոր գորություններին (Ա Տիմ., 3. 16), Համաձայն այն խոսքի, թե «Աստված Համբարձավ օրՀնությամբ և մեր Տերը՝ չեփորի ձայնով» (Սաղմ., 46. 6):

148 (406). Իսկ չեփորը այն չի գոչելու (սովորական) եղջյուրի պես, որ Հնչում է փքված չուրթերի, ուռած այտերի օդի ճնչումից, այլ այն (փողն) է, որ Հնչելով լցնում է աստեն ինչ աստվածասքանչ ավետիսներով, (իմաց տալով) թե «ԱՀա (ձեր) Աստվածը, աՀա (ձեր) Տերը» (Եսայի, 40. 10): Որովհետև նրանք (հեթանոսները) պետք է անցնեն Նրա կենսաբեր ուսմունքի քարոզության ճանապարհը և, Նրան լսելով, իմանան, թե` «ԱՀա սա է (մեր) Տերը, որին սպասում էինք. եկեք ցնծանք և ուրախանանը մեր փրկության համար» (Եսայի, 25. 9): Նրա չնորհիվ բացվեցին նրանց

կյանքի լույսի քարոզության ճանապարՀները՝ բարիքների և Հանգստյան Համար, որպեսզի նրանք, լավ խորՀելով, Հասկանան, որ Նրա Հետ բարձրանալով արքայություն՝ նրանք կդառնան (երկնային) Հանգրվանի այն լուսեղեն Հարկերի բնակիչները։ Նրանք Հաճությամբ կլսեն, կըմբռնեն, այսինքն կճանաչեն Նրան որպես տիեզերքի (Տեր), ինչպես և Սաղմոսարանն է ասում, թե «ԱշխարՀի բոլոր ծայրերից (մարդիկ) կվերՀիչեն ու կդառնան Տիրոջը» (Սադմ., 21. 28)։

149 (407). Եվ «Նա կՀառնի և կբարձրանա» (Եսայի, 52.
13), որովՀետև Նա խոնարՀ մարմնով իջավ ի խոնարՀություն, այդ պատճառով մարմնի խոնարՀության կերպարանջով է բարձրանում։ Նա երևաց որպես խոնարՀ մարդ և
բոլոր մարդկանցից ավելի Հեզ ու խանարՀ, և մարմնում
կրած վչտերը տարավ Հանդարտությամբ և Համբերությամբ։ Այդ պատճառով Նա նույն մարմնով էլ բարձրացավ
խոնարՀությունից, Իր մարդկությամբ Հանդերձ Հառնեց,
բարձրացավ և փառավորվեց, որպեսզի բարձրացնի Իր վրա
վերցրած մարդատեսիլ կերպարանջը՝ Ինջն Իր վրա կնջելով խոնարՀ բնավորության տիպարը։

150 (408. XLVI). Արդ, երեսուն տարի Իրեն չբացաՀայտելով, Հասակ առնելով ըստ մարմնի տարիքի, մարմնի աձելու բնությանը Համապատասխան, Նա Համաձայնվեց և
մկրտություն ընդունելու: Եվ դրանից առաջ Նա որպես Իր
առաջից գնացող կարապետ ուղարկեց ՀովՀաննեսին՝
մարդարեներից մեծին, Իր Համար ձանապարՀ պատրաստելու և բացելու Իր Հայտնության չավիղները: Նա (ՀովՀաննեսը) Համաձայնեց տալ ապաչիարության մկրտություն,
ոչ Թե անվախձան կյանքի լուսավորության աստվածադրոչմ մկրտությունը, այլ տալ (միայն) մաքրության
մկրտություն՝ ապաչիարելու Համար, ինչպես դա արվում

էր Մովսեսի ժամանակներում, երբ Աստված, ցանկանալով երևալ նրանց, Հրամայում էր նրանց լվացվել և մաջրվել, որ արժանի լինեն աստվածային փառջի երևմանը:

151 (409). Այդպես և ՀովՀաննեսը եկավ և ապաչխաըությամբ լվաց ժողովրդին, որպեսզի երբ Աստծու Որդին
երևա, նրանք արժանավայել պատրաստությամբ կարողանան ունկնդրել Նրա վարդապետությունը, իրենց սրտեըում ճանապարՀ բացեն, որպեսզի իրենց Հեզ ու խոնարՀ
օթևաններում կարողանան ընդունել Ամենատիրոջը:

152 (410). Եվ աՀա, Նա եկավ և Ինքը մկրտություն ընդունեց ՀովՀաննեսից, սկսեց գրել Հավիտենական կտակը
և կնքել (այն) Իր արյունով, որպեսզի բոլորը ապրեն լույս
բերող և կյանք տվող մկրտության չնորհիվ։ Նա հրամայեց
բոլոր հողածին մարդկանց, բոլոր մարմնավոր (ադամորդիներին) նմանվել փրկության աստվածային պատկերին։ ԱՀա, Նա եկավ կնքատու ՀովՀաննեսի մոտ՝ նրանից մկրտվելու Համար, որը սարսափահար ընդդիմացավ (ասելով),
թե՝ «Ինձ պետք է, որ քեղնից մկրտվեմ» (Մատթ., 3. 14)։
Իսկ Նա, լսելով այդ, պատասխանեց և հրամայեց Համարձակորեն մկրտել Նրան (ասելով). «Թույլ տուր հիմա, որովհետև այսպես վայել է լինել, որպեսզի մենք կատարենք
(Աստծու) ամեն արդարությունը» (Մատթ., 3. 15)։

153 (411). Բայց ի՞նչ է արդարությունը, եթե ոչ այն, ինչ Սուրբ Հոգով գոչեց ՀովՀաննեսի Հայր Զաքարիան, թե՝ «Հիչեց այն երդումը, որ արել էր մեր Հորը՝ ԱբրաՀամին, առանց երկյուղի մեզ փրկություն մեր թշնամիներից և բուրո մեզ ատողների ձեռքից, ծառայել Նրան սրբությամբ և արդարությամբ» (Ղուկ., 72-75): Նույնն է ասում և սաղմոսերդուն. «Իր ուխտը Նա Հիչեց... ուխտ, որ ԱբրաՀամի Հետ կնքեց, և երդումն Իր՝ ԻսաՀակի Հետ: Հակոբի Համար Իր Հրամանն Հաստատեց, և Իսրայելի Համար՝ ուխտն Իր

Հավիտենական» (Սաղմ., 104. 8-10): Հայրերի Հավատով Նա օրՀնեց ողջ երկիրը, օրՀնեց և կատարեց Իր (տված) խոստումները, և դրա Համար էլ Ինքը իջավ ջրերի մեջ, և միաժամանակ ջրերը դարձրեց մաքրող և նորոգող:

154 (412). Եվ ինչպես այն առաջին երկիրը Նա Իր Հրամանով ջրերից ազատեց (Ծննդ., 1. 9), և (Հետո) ջրով սնուցված բխեցին երկրից բոլոր բույսերը, սողունները, դադանները, անասունները և Թռչունները, նույն ձևով էլ
մկրտությամբ Նա դալարեցրեց ջրերի ծննդաբերող արդանդր, ջրով մաջրելով և նորոդելով մաշված Հնությունը Հոդեղեն նյութի, որը մեղջերի պատճառով մաշվել, Հնացել
էր, դրկվելով (Սուրբ) Հոդու շնորՀներից: Եվ աՀա, այս անդամ աներևույթ Հոդին բացեց արդանդը տեսանելի ջրով,
դարդարելով նորածնունդ նորափետուրներին նորից ծնվելու ծննդյան ավազանում (Տիտ., 13. 5), որպեսզի բոլորը
Հադնեն լուսավոր պատմուձաններ՝ երկրորդ անդամ նորից
ծնվելու Համար:

155 (413). ՈրովՀետև ինչպես սկզբում, արարչության ժամանակ Աստծու Հոգին չրջում էր ջրերի վրա և այնտերկց ստեղծում արարածների տեսակները և Հրամայում ստեղծվածներին Հաստատվել լինելության մեջ, ինչպես նաև Հրամայեց Հաստատվել երկնջի Հաստատությանը՝ Հրեղեն Հրեչտակների բնակարանին, որը մեզ երևում է ջրեղեն, նույն ձևով էլ Նա եկավ և կատարեց այն ուխտը, որ կապել էր Հայրերի Հետ։ Նա Ինջը իջավ ջրերի մեջ, մաջրեց ներջևի երկրային ջրերը, որոնջ պղծված էին մարդկային մեդջերով։

156 (414). Եվ աՀա, Իր կրունկներով կոխկրտելով ջրերը, Նա սրբագործեց այն և դարձրեց մաքրող: Եվ ինչպես սկզբում Հոգին շրջում էր ջրերի վրա, նույն ձևով էլ Նա կբնակվի ջրերի մեջ և կընդունի բոլորին, որ ծնվեն Նրա միջոցով: Եվ պնդացած (մաքուր) վերին ջրերը Հրեչտակների բնակարանն են: Եվ աՀա, այս (ներքևի) ջրերը Նա դարձրեց այն ջրերի նման (մաքուր), որովՀետև Ինքն իջավ այս ջրերի մեջ, որպեսզի բոլորը, ջրերի մեջ Հոգով նորա-ցած, դառնան Հրեչտակների պես (մաքուր), և նույն Հոգին բոլորին (մկրտության) ջրերի չնորհիվ առհավետ դարձնի (Աստծու) որդիներ։ Դրա համար Նա բացեց ներքևի ջրերի դարպասները, որպեսզի բացվեն երկնքի վերին ջրերի դռները և Նա բոլորին փառքով տանի դեպի վեր՝ որդեգրե-յու համար:

157 (415). Դրա Համար Աստծու ճչմարիտ Որդին խոնարՀվեց և իջավ մկրտության ջրերը, որպեսգի կատարի Հայրերին տրված խոստումները և ավետիսները։ Դրանից առաջ Նա ընդունեց Թլփատությունը, որպեսգի երկու կողմերին էլ չնորՀ և բարիք պարդևի՝ Իր Թլփատվելով կատարի (Հայրերին տրված) խոստումների (աներեր) Հաստատումը և, խրախուսելով, որդեդրության Հրավիրի նրանց, ովքեր արժանի են (տիրանալու այդ) ժառանդությանը։ Իսկ մկրտելով Նա բոլոր մկրտվածներին ապրեցնում է՝ Ինջը մկրտություն ընդունելու միջոցով. և Նա մկրտությունը պատվավոր դարձրեց՝ Ինջն իսկ մկրտվելու Համար իջնելով։

158 (416). Եվ Նա Հենց այնտեղ Իր Հոր ձայնից և Հոգու՝ Նրա վրա իջնելուց առաջին անգամ ճանաչված, ընկալվեց որպես Աստծու ճշմարիտ Որդի: Որովհետև Նա հենց այնտեղ ընկալվեց և ճանաչվեց՝ ի կատարումն Հոր կանխասացության, թե «ԱՀավասիկ խելահաս պիտի դառնա իմ մանուկը, պիտի հառնի, բարձրանա ու մեծապես փառավորակի» (Եսայի, 52. 13):

159 (417). ՈրովՀետև երեսուն տարի լուռ և աննկատ չրջելով նրանց մեջ, Նա այժմ եկավ և Հասավ մկրտության, և այդ մկրտության ժամանակ բոլորի Համար ճանաչելի

դարձավ: ՀովՀաննեսը վկայում և ասում է. «Սա է, որի մասին ասացի` Նա, որ իմ Հետևից է դալու, ինձնից առաջ կար: ՈրովՀետև Նա նախապես իսկ առաջինն էր, և Նրա լրիվությունից մենք բոլորս ստացանք չնորՀ» (ՀովՀ., 1. 15-16, 30):

160 (418. XLVII). Եվ (Սուրբ) Հոգին Նրա վրա իջավ աղավնու կերպարանքով (ՄատԹ., 3. 16: Մարկ., 1. 10: Ղուկ., 3. 22: ՀովՀ., 1. 32): Իսկ ինչո՞ւ Աստծու Սուրբ Հոգին պիտի երևար աղավնու կերպարանքով: (Դա արվեց) որպեսզի տեսնողներին սովորեցնի, որ Աստվածորդուն նվիրվելու Համար նրանք չունեն որևէ այլ միջոց, քան նմանվեն աղավնու կերպարին՝ անմեղությամբ, արդարությամբ և մաքրությամբ նրա կերպարը կրելով իրենց Հոգում:

161 (419). Որով հետև Նա սրտերի (դաղտնիքը) քննող, ծածուկ բաներն իմացող և բոլոր դաղտնիքները բացողն է, որով հետև Նա դիտի ամեն ինչ և ամեն ինչ՝ ինչ որ ասում է, կարող է կատարել, և Նրա համար ոչ մի անկարելի բան չկա։ Ինչպես Գաբրիելն ասաց Սուրբ Կույսին, Թե՝ «Աստ-ծու համար ոչ մի անկարելի բան չկա» (Ղուկ. 1. 37)։ Նա, ի հայտ բերելով մարդկանց սրտի դաղտնիքները, հանդի-մանում է (համաձայն այն բանի, Թե) «Նա, որ ստեղծել է նրանցից յուրաքանչյուրի սիրտը, դիտի բոլոր նրանց դոր-ծերը» (Սաղմ., 32. 15), ով որ դիմելու էր Նրան։

162 (420). Հոգին իջավ աղավնու կերպարանքով, որպեսզի տեսնողներին սովորեցնի մաքուր մտքերով մոտենալ Աստծու Որդուն, և Հոդու բարերարության չնորՀներն ընդունել, և Հաձո լինել Հորը: Դրա Համար Աստծու Որդին եկավ և կատարեց Հայրերին տված ուխտը՝ նրանց անվանելով որդի: Դրա Համար Աստծու Որդին եկավ և մկրտվեց՝ Հաստատելու Համար մկրտությունը բոլոր նրանց, ով որ մկրտվելու էր, և ավանդելով այդ՝ Հաղորդել փրկության մասին և ուսուցանելով Հասկացնել, որ պատրաստվում է բացել աշխարհին Իր ճշմարտության ամենակեցույց վարդապետությունը: Ինչպես ասում է մարդարեն՝ Տիրոջ Որդու անունից, թե «Մոտեցեք Ինձ և լսեցեք այս. սկզբից իսկ Ես ոչ գաղտնի խոսեցի և ոչ էլ երկրի ինչ-որ խավար տեղում, որովհետև (այն ժամանակներից) երբ դա կատարվում էր, Ես այնտեղ էի: Եվ այժմ Տերը, Տերն Ինձ ուղարկեց և Նրա Հոգին» (Եսայի, 48. 16): Տեսնո՞ւմ ես Էականի միասևնությունը: «Երբ դա կատարվում էր, Ես այնտեղ էի», — ասում է Նա՝ ցույց տալով համադոյ Երրորդության դորութերունը, որը և՛ արարելիս է Համադործող, և՛ նորացնելիս է միասնական:

163 (421). Եվ աՀա, երկինքը բացվում է, և Հայրը բացականչում է. «Դա՛ է Իմ սիրելի Որդին» (Մատթ., 3. 17: Մարկ., 1. 11), և Հոդին իջնում է աղավնու կերպարանքով, որպեսզի Հայտնի դառնա Որդու դալստյան միաբուն դորության խորՀուրդը:

164 (422). Եվ ի՞նչ է նչանակում ասածը, Թե «սկզբից խոսեցի» (Եսայի, 48. 16), եԹե ոչ սուրբ մարդարեների կանխատեսումները, որ Ինքը նրանց մեջ Իր մասին խոսեց, և Հոր ու Հոգու միասնական մտահղացումով եկավ ու հայտնվեց այս ժամանակների վերջում, «Բանը, Որն սկզբից էր, և Բանը Աստծու մոտ էր, և Բանը Աստված էր։ Նա սկզբից Աստծու մոտ էր։ Ամեն ինչ Նրանով եղավ. և առանց Նրա չեղավ ոչինչ, ինչ որ եղավ։ Կյանքը Նրանով էր, և այդ կյանքը մարդկանց համար լույս էր։ Եվ լույսը խավարի մեջ լուսավորում է, և խավարը նրան չհաղժեց։ Կար մի մարդ՝ Աստծուց ուղարկված. նրա անունը՝ Հովհաննես։ Սա եկավ որպես վկա, որպեսզի վկայի լույսի մասին, որ նրա միջոցով բոլորը Հավատան» (ՀովՀ., 1. 1-7)։

165 (423). Եվ աՀա, ամեն ինչ ամբողջացնելով և կատա-

րելով, Աստծու Որդու լույսը մեր մեջ ի Հայտ եկավ, որպեսդի լուսավորվի ամեն մի մարդ, որ աչխարՀ է դալու, (այն լույսը), որի Հետ խավարը չէր կարող մրցել և ՀաղԹել: Այս լույսով արարվեց աչխարՀը, բայց այն չճանաչեց Նրան: Ա-Հա դրա Համար Նա եկավ, որպեսզի նրանք (մարդիկ) ընդունեն Նրա լույսը և դառնան Աստծու որդիներ (ՀովՀ., 1. 12): Նա եկավ օրենքը և մարդարեներին Հաստատելու Համար, (սրբուԹյան) օրինակներ ցույց տվեց և ճչմարտու-Թյունը Հաստատեց:

166 (424). Եվ ի՞նչ է նշանակում «Բանը», մի՞ Թե լոկ ձայն է, օդի Հետ լեզվի բախումից առաջացող, որը չկար մինչև խոսողի ասելը և որը Հետո կորչում է անհետ։ Սակայն Նա «Բան» կոչվեց այն պատճառով, որ ինչպես խոսքը խոսողի բերանում, նույնպես և Հոր կամքի բոլոր հրամանները ելնում են Որդու բերանից։ Որովհետև Նա Հոր իշատյարդն է և Նրա կամքի կատարողը, ինչպես և Ինքն է ասում. «Ոչ ոք չգիտե, Թե ով է Հայրը, եԹե ոչ Որդին, ինչպես և ոչ ոք չգիտե, Թե ով է Ղորդին, եԹե ոչ Հայրը» (Ղուկ., 10. 22)։ Եվ նորից. «Եկել եմ, որ կատարեմ կամքը Նրա՛, Ով Ինձ ուղարկել է» (Հովհ., 4. 34)։ Եվ Հովհաննեսը դարձյալ ասում է. «Աստծուն ոչ ոք երբեք չի տեսել, բացի Միածին Որդուց, որ Հոր ծոցում է. Նա հայտնեց Նրան» (Հովհ., 1. 18)։

167 (425). Եվ Նա Ինքն ասում է Հորը. «Հասել է ժամը, Հայր, փառավորիր Քո Որդուն» (ՀովՀ., 17. 1), և «երկնքից մի ձայն եկավ՝ «Փառավորեցի և դարձյալ պիտի փառավորեցի և դարձյալ պիտի փառավորեմ» (ՀովՀ., 12. 28): Սա ասվեց ոչ Թե ապաստան փնտրեւլու, կամ էլ որ Նա զուրկ էր Հայրական փառքից, այլ այն բանի Համար, որ արարածները լսեն և Հաստատ լինեն ի Որդին: Նույն ձևով և Որդին՝ մեր մեջ եղած ժամանակ աշխարՀին ցույց է տայիս Հորը և Սուրբ Հոդուն, ինչպես և Հայրը

բացականչում է Միածնի մասին`«Դա՛ է իմ Միածին Որդին, որին Հոդիս Հավանեց. Նրա վրա իմ Հոդին պիտի դնեմ» (Մատթ., 12. 18), որը և Հայտնվեց, իջնելով և Հանդիստ առնելով Նրա վրա, ինչպես և Ինչըն էր ասում Սուրբ Հոդու մասին, թե «Նա Ինձ պիտի փառավորի» (ՀովՀ., 16. 14):

168 (426). Նա եկավ և կատարեց Իրեն Ուղարկողի կամքը: Ինքն էլ գոչելով ասում էր, թե՝ «Ով Ինձ է Հավատում, Հավատում է Նրան, Ով ուղարկեց Ինձ, և Ով տեսնում է Ինձ, տեսնում է Նրան, Ով ուղարկեց Ինձ» (ՀովՀ., 12. 44-45): Եվ այսպես պարզաբանող ուսուցմամբ Նա բոլորին ցույց է տալիս Իր մեջ (գտնվող) Հոր փառքը<sup>1</sup>:

169 (427). Եվ Հայրը որպես առաջընթաց սուրՀանդակ ուղարկեց (ՀովՀաննես) կարապետին, որը գալով առջևից՝ աղաղակեց, Թե «Սա է Աստուծո Որդին,սա է Գառն Աստու֊ ծո, սա է, որ գալիս է (Իր վրա) վերցնելու աչխարՀի մեղջը» (ՀովՀ., 1. 29): Եվ բարձրացավ նա բարձր լեռան վրա, դե֊ պի մեծությունը Աստվածային գորության, ինչպես Տիրոջ անունից ասում է կանխատես մարդարեն. «Ել այդ բարձր լեռան վրա, ով ավետաբերդ Սիոնի. ուժ տուր քո ձայնին, ո՛վ ավետաբերդ Երուսաղեմի: Բարձրացե՛ք, ուժ տվեք ձեր *ձայնին, մի վախեցե*ը. և ասա Հուդայի երկրի այդ քաղաքներին. «ԱՀավասիկ մեր Աստվածը, աՀա Տերը, որ գալիս է Իր գորությամբ և Իր Հգոր բազկի իչխանությամբ: ԱՀավասիկ Իր վարձն իր Հետ է, ու գործերն էլ աչքի առաջ են: Հովվի նման Հովվելու է Իր Հոտերը, Իր բազկով Հավաքելու է Իր դառներին, կրելու է Իր ծոցում և մխիԹարիչ է լի֊ նելու ծանրացած Հղիներին: Ո՞վ կարողացավ իր ափով չա֊ փել բոլոր ջրերը, կամ իր Թգով՝ երկինքը և իր քլով՝ Համայն երկիրը չափեց: Ո՞վ կարողացավ լեռները կչռել կչեռքով և դաչտերը՝ նժարով: Ո՞վ իմացավ Տիրոջ մտքերը, կամ ո՞վ խորհրդատու դարձավ Նրան» (Եսայի, 40. 9-13):

170 (428). Եվ ի՞նչ է նչանակում այն, որ ասում է. «Ել այդ բարձր լեռան վրա, ո՛վ ավետաբերդ Սիոնի», եিժե ոչ այն, որ ասում են, Թե` «Տերը Հրամայեց», որովՀետև տերունական Հրամանները ամեն ինչից վեր են, և Բարձրյալի Հրամանները (երկնքի) բարձունքից են դալիս: Եվ ի՞նչ կարող է ավելի բարձր լինել և ամուր, քան Աստվածության Հրամանները: Եվ Հենց իրենք` Աստվածության քարձր լեռը` առանց վախի և երկյուղի անվեՀեր քարողելու բոլորի առաջ:

171 (429. XLVIII). Եվ աՀա, եկավ մեծն ՀովՀաննեսը, քաՀանայապետ Զաքարիայի որդին: Եկավ այստեղ տաճարակիցը, և ոչ Թե ինչ-որ օտար մեկը: Այստեղ եկավ Սիոնի ժառանգորդը և բնակիչը, վակասակիրը նույն քաՀանայու֊ թյան, ի նչան սուրբ պատմուձանների խույր կրողը, պատվիրանների ավանդապաՀը: Նա ոչ Թե ինչ-որ օտարական էր, այլ արժանի գոտի կապող մարդ էր, Մովսեսի չառավիղր և ԱՀարոնի գավակը և Սիոնի ավետաբերը, օծման արժանացածը, որ ստացել էր իր նախնիների քաՀանայության պատիվը: Եվ ի կատարումն մարգարեների մարգարեուԹյան, նա Հեռացավ անապատ, Համաձայն այն աստվածային Հրամանների, որ տվել էին լեռը բարձրացած մարդկանց, բարձրացրեց իր ձայնը, նա՝ Երուսաղեմի ավետաբերը, բարձրանալով ուժ տվեց իր ձայնին, որովՀետև այդ ձայնը անապատում աղաղակողի ձայնն էր, և ասաց. «ԱՀա մեր Աստվածը, աՀա Տերը» (Եսայ,. 40 .3, 40. 9: Մատթ., 3. 3: ՀովՀ., 1. 23), և նույն Ինքը՝ Իսրայելի Թագավորը:

172 (430). ԱՀա իսրայելական ցեղին ավանդած մարդարեության ողջ չնորՀը, որ կրում էր ավետիսների օրՀնության և օծման ավանդապաՀը, ինչպես և քաՀանայությունը՝ թագավորական իչխանության Հետ միասին (նրան) էին փոխանցել Ղևիի տոՀմի միջոցով: 173 (431). Որովհետև այն ժամանակ, երբ Տերը Հրի և ամպի միջից կանչեց Մովսեսին՝ Սինայի լեռան դադախին, և Տիրոջ փառջի տեսիլքը երևում էր որպես վառվող կրակ, և երբ Մովսեսը Աստծու ձեռքից վերցրեց օրենքների պատվիրանները, նա տեսավ, որ Աստված բարեհոժար է՝ նրան պատասխաններ տալու, որովհետև ասում է՝ «ԳԹացող եմ և ողորմած» (Ելք, 34. 6), այդ ժամանակ նա ընդունեց ավանդած իշխանությունը՝ քահանայությունը, թադավորությունը և մարդարեությունը՝ Աստծու ձեռքից։ Այնտեղ նա տվեց նրան (Մովսեսին) Քրիստոսի օծման օրինակը, որպեսզի նախ օրինակներ հրամցվեն, իսկ այնուհետև մատուցվի այն ճշմարտությունը, որ Ինքը Է-ն է։ Այնտեղ նա Հրամայեց նրան պատրաստել օծման եղջյուրը և խնկելու Համար խնկանոցը (Ելք, 31. 11)։

174 (432). ՈրովՀետև եղջյուրը Քրիստոսի օծման օրինակն է, իսկ խնկանոցն ուներ Սուրբ կույս Մարիամի օրինակը: ՈրովՀետև ինչպես այն խնկանոցը լի էր սրբության
Հոտով, նույնպես և կույսը՝ Սուրբ Հոգով և Բարձրյալի գորությամբ: Իսկ ձեթով եղջյուրը ուներ Քրիստոսի օծման օրինակը, որովՀետև նրանք, ովքեր Նրա նման մեկ անգամ
օծվել էին, այնտեղ (Նրա կողմից) էին օծվել: Պարզ է, որ ԱՀարոնն արդեն օծվել էր՝ Տիրոջը քաՀանայություն մատուցելու, և ստացավ քաՀանայության թագը, որպեսզի ինքն էլ
օծի նույն ձևով, մյուսների գլխին արտախուրակ դնի, որպեսզի նրանք ծառայեն Տիրոջ սրբությանը, սեղանին դնեն
Հացն Հանապագորդ, որպես Աստծու Որդու մարմնի օրինակ։

175 (433). Այնտեղ Մովսեսը պատրաստեց իր օծման արծաթե եղջյուրը, որով (այնուՀետև) օծվում էին քաՀանաները, մարդարեները և թագավորները: Այդ ժամանակներից, ըստ իչխանության պատվիրանի, դալիս էր մեկից մյուսին անցնող օծության Հաջորդականությունը՝ Համաձայն ավագության սաՀմանված կարգի: ԱբրաՀամյան սերունդը պաՀպանում էր այդ խորՀուրդը, որովՀետև նրանք, ավանդությունը պաՀելով, իրար էին փոխանցում այն, Հասցնելով մինչև ՀովՀաննեսը՝ քաՀանան, մարդարեն և մկրտիչը: Եվ Հասնելով նրան որպես ժառանգի՝ մնաց նրա մոտ: Նրան, իբրև ավանդապահի, այն Հասել էր առաջին նախնիներից՝ Թադավորներից, մարդարեներից և օծյալ քաՀանաներից: Եվ նա քաՀանայությունը, օծությունը, մարդարեությունը և Թադավորությունը փոխանցեց մեր Տիրոջը՝ Հիսուս Քրիստոսին:

176 (434). Եվ կատարվեց Հակոբի մարզարեությունը, որն ասել էր իր տոհմի զավակներին. «(Հուդայից) չի պա-կասելու առաջնորդության իչխանությունը, մինչև որ գա Նա, Որին պատկանում է թագավորությունը, որովհետև Նա է հեթանոսների Հույսը» (Ծննդ., 49. 10):

177 (435). Եվ աՀա, առաջին Հայրերն ունեին Նրա նմանությունը, որոնց վրա տպավորված էր Աստծու կերպարը,
և բոլոր արարածները Հնազանդվում էին նրանց, որովՀետև նրանց վրա տեսնում էին Արարչի կերպարը: Արդյոջ
անխոս, անմռունչ և անչչունջ արարածները կՀնազանդվեի՞ն մաՀկանացու մարդկանց, եթե նրանց մեջ չտեսնեին
Աստծու կնիջը և Արարչի կերպարը: Եվ այսպես, ավանդությունները, մի սերնդից մյուսին փոխանցվելով, եկան
Հասան մինչև ՀովՀաննեսը, և ՀովՀաննեսը ի պաՀպանություն տրված ավանդը Հանձնեց իր Տիրոջը:

178 (436. XLIX). ԱյնուՀետև եկավ Ինքը Տերը, և Հով-Հաննեսը վկայեց՝ «Ես Քրիստոսը չեմ, այլ ուղարկված եմ Նրա առաջից: Ով Հարս ունի, նա է փեսան, իսկ փեսայի բարեկամը, որ կանգնած լսում է նրան, մեծապես ուրախանում է փեսայի ձայնի Համար. արդ, այս ուրախությունը, որ իմն է, կատարյալ է: Պետք է, որ նա մեծանա, իսկ ես նվազեմ: Նա, որ ի վերուստ է գալիս, վեր է ամենքից. նա, որ այս երկրից է, երկրավոր է և երկրավոր բաների մասին է խոսում: Նա, որ երկնքից է գալիս, վկայում է, ինչ որ տեսել ու լսել է, սակայն Նրա վկայությունը ոչ ոք չի ընդունում: Ով ընդունում է Նրա վկայությունը, Հաստատած կլինի, որ Աստված ճչմարիտ է, քանի որ Նա, ում Աստված ուղարկեց, Աստծու խոսքերն է խոսում, որովհետև Աստված Հոգին տալիս է առանց չափի: Հայրը սիրում է Որդուն և ամեն ինչ տվել է Նրա ձեռքը: Ով Հավատում է Որդուն, ընդունում է Հավիտենական կյանքը, իսկ ով չի Հնազանդվում Որդուն, կյանք չի տեսնի, այլ նրա վրա կմնա Աստծու բարկությունը» (ՀովՀ., 3. 28-36):

179 (437) ԱՀա ՀովՀաննեսը որպես սուրՀանդակ եկավ իր Տիրոջ ճանապարՀը պատրաստելու Համար: ՈրովՀետև ինչպես Նրա ծննդյան նախակարապետ եղավ Գաբրիելը, նույնպես և Հայտնության (կարապետ) եղավ նա և ընդառաջ դալով՝ ասաց. «Ես ուղարկված եմ Նրա առաջից: Ով Հարս ունի, նա է փեսան» (ՀովՀ., 3. 26-29):

180 (438). Իսկ ո՞վ է Հարսը, կամ էլ ո՞վ է փեսան, եթե ոչ նա, որի մասին մարդարեն ասում է. «Այսպես է ասում Տերը՝ քեղ կնչանեմ ինձ Հավիտյան, քեղ կնչանեմ ինձ արդարությամբ և իրավունքով, ողորմությամբ և դթությամբ, և դու կճանաչես, որ ես եմ քո Տեր Աստվածը, և դու կլքես քո փայտեղեն և քարեղեն սիրածներին և կասես՝ «Գնամ, վերադառնամ իմ առաջին ամուսնուն» (Օսեե, 2. 19-20, 7):

181 (439). ՈրովՀետև մարդիկ իրենց Արարչին պաչտոն մատուցելը Թողեցին և ամեն մի փայտի և քարի Հնագանդվեցին: Եվ Թողեցին առաջին Այրին<sup>1</sup>, որն ստեղծել էր նրանց ոչնչից, և չնացան աչքին պատաՀած ամեն մի առարկայի Հետ, և տրվեցին պոռնկության՝ արարածներին սնոտիաբար պաչտոն մատուցելով Հանդերձ: Դրա Համար Աստծու Որդին իջավ՝ երկրի երեսից ջնջելու ունայն անա֊ ռակ կենակցությունը քարեղեն սիրեկանների Հետ, չրջելու դեպի Հոր երկրպագություն և տալու նրանց Հնարավորություն անվանելու իր ամուսնուն՝ այր առաջին (Հմմտ. Օսեե, 2. 7): Եվ առաջին է անվանում նախնական բնության<sup>2</sup> Համար, ինչպես բացատրում է ՀեԹանոսներին Պողոս առաջլալը՝ ասելով. «Հաստատեցի և խոսեցի քո Հարսնության Համար՝ նչանելով որպես մի անբիծ կույս՝ Քրիստոսին ներկայացնելու Համար» (Բ Կորնթ., 11. 2): Մարգա֊ րեն էլ ասում է. «ԹագուՀին կանգնելու է քո աջից» (Սաղմ., 44. 10): Ողջ տիեղերքը որպես մեկ Հարս Նա բերում է մեկ փեսայի մոտ։ Այս իմաստով է Նա նախանչում Աստծու Որդուն՝ այն այրին, որը եկավ երկնքից: Ինչպես ասում է ՀովՀաննեսը. «Ով Հարս ունի, նա՛ է փեսան, և մենը՝ բարեկամներ և ծառաներ, դործում ենը Հրամաննե֊ րով: Նրա մոտ կանգնած ենք և լսում ենք նրան, ուրախ ենք նրա ուրախության Համար, և լսում ենք փեսալի ձայնը»: (ՀովՀ., 3. 29):

182 (440). Դա Նա է, ում մասին ասում է մարդարեն. «Դուստր, լսիր ու տես, մոտեցրու ականջդ, մոռացիր քո ժողովրդին և քո Հոր տունը, քանդի Թադավորը ցանկացավ քո դեղեցկությունը: Նա ինքն է քո Տերը, որին պիտի երկրպադես» (Սաղմ., 44. 11-12): Դա նա է, որն ասում է. «Րվ եղբորորդի իմ, դու վեր կկենաս, կարթննանաս, մերձավորս, սիրելիս, կբացես ինձ տան դռները և կՀամբուրես ինձ քո բերանի Համբույրներով, որովՀետև քո ստինքներն ավելի լավ են դինուց, և քո օծման յուղերի Հոտը՝ բոլոր խնկերից: Քո անունը Թափված յուղ է անուչ. սրա Համան յուղերի Հետևը սիրեցին քեղ: Մենք կդանք քո օծման յուղերի Հետևից: Արքան ինձ իր սենյակը տարավ» (Երդ, 5. 5: 1. 1-3):

183 (441). Եվ ո՞վ կարող է Հարսը լինել, բացի Հեժանոսների եկեղեցուց<sup>1</sup>, կամ ո՞վ կարող է փեսան լինել, բացի Հիսուս Քրիստոսից՝ Աստծու Որդուց, Որն իջավ երկնքից և
Հնազանդեցնելով բերեց բոլորին Հոր երկրպագուժյան: Եվ
ի՞նչ են երկու առատ ստինքները, եժե ոչ Աստվածային
Կտակարանները, որոնք Հագեցնում են բոլոր անգետներին
դիտուժյան Հոդևոր կաժով: Եվ ի՞նչ է նշանակում ասածը,
ժե «Քո օծման յուղերի Հոտը բոլոր անուշ խունկերից լավ
է», և ժե «քո անունը ժափված յուղ է անուշ». դա բացաՀայտումն է Քրիստոսի օծվածուժյան և (Նրա) անվան: Եվ
Համբույրը սիրո նշանն է, որովՀետև եկեղեցին՝ Քրիստոսի
(Հարսն) է, և Քրիստոսր Աստծու Որդին է:

184 (442). Արդ, ասելով, Թե` «պետք է, որ Նա մեծանա, իսկ ես` նվազեմ» (ՀովՀ., 3. 30), նկատի ունի մեղմանալու ժամանակը, որովՀետև այն մկրտությունը, որ Նա տվեց ժողովրդին, ապաչխարության մկրտություն էր: «Նա, որ ի վերուստ է դալիս,— ասում է (ՀովՀաննեսը),— վեր է ամենքից»,— նկատի ունի Հոր ծոցից մեզ մոտ դալը (ՀովՀ., 3. 31): Իսկ ես, ասում է, երկրից խոսեցի, դիտություն վերցնելով երկնքից: Իսկ Նա, որ երկնքից է դալիս, խոսում է Հոր կողմից և կատարում է Հոր դործը: Ինչպես և Տերն Ինչքը ասում էր Հրեաներին. «Ես Հոր մեջ եմ, և Հայրը Իմ մեջ է. ինչ տեսնում եմ, Թե Հայրը կատարում է, նույնը և Ես եմ դործում, որովՀետև Ես Հենց այն բանի Համար եմ եկել, որ կատարեմ Իմ Հոր կամքը, և Ես կատարելու եմ Նրա դործը» (ՀովՀ., 5. 19: 10. 38: 14. 10):

185 (443). Նա ասաց նաև Հրեաների առիթով, թե «Նրա վկայությունը դուք չեք ընդունում: Իսկ ով ընդունում է Նրա վկայությունը, ծրարել և կնքել է, որ արդարությունն անկորուստ լինի, և երդմամբ (Հաստատած) կլինի, որ արդարև Աստված ճշմարիտ է» (ՀովՀ., 3. 32-33), որպեսզի

Հավատի արդարությունը լինի աներկբայելի, անփոփոխ և անկործանելի, իսկ երդումը՝ կնիք, ինչպես ԱբրաՀամի Հետ եղավ (Ծննդ., 22. 16-18: Ղուկ., 1. 73): ՈրովՀետև Նա, որ Հոր ծոցից է դալիս, տեղյակ է Իր ծնողի մտքերին: Որով-Հետև Նա ոչ թե Հոդու չնորՀների ինչ-որ պակաս ունեցող է, այլ Ինքը Հոր և Հոդու Հետ ունի միասնական կամք, միասնական չունչ և միասնական միտք, որովՀետև Ինքն է Սուրբ Հոդու չնորՀների նվիրողը։ ՈրովՀետև Հայրը սիրում է Իր Որդուն, և Հոր կողմից ստեղծված ամեն ինչ կատարված է Որդով Հանդերձ, և ինչ որ Հորն է, նույնը և Որդունն է, և ինչպիսին Հայրն է, նույնպիսին և Որդին է, և Հոդու բոլոր չնորՀները բաչխվում են Որդուց: Եվ «Ով Հավատում է Որդուն, ունի Հավիտենական կյանք. ով չի Հավատում Որդուն, նա Հավիտենական կյանք չի տեսնի» (ՀովՀ., 3. 36):

186 (444). ՀովՀաննեսը վկայում է և ասում. «Նա, Որի մասին ասում էին՝ Սա է Աստծու Միածին Որդին, ես տեսա և վկայում եմ, Թե սա՛ է Նա, որ (Իր վրա) վերցնում է աչխարհի մեղջերը» (ՀովՀ., 1. 29, 34): Սա է այդին ժառանդողը, և Տերը դալիս է դորուԹյամբ, և Նրա բաղուկը Հղոր է Իր իչխանուԹյամբ, որովՀետև Սա է Հոր Հղոր բաղուկը, և Իր իչխանուԹյունը Իր մեջ է կրում, Թեպետև Իր կամջով ի Հայտ եկավ խոնարՀ տեսջով:

187 (445). «ԱՀավասիկ, — ասում է (Եսայի մարդարեն), — Իր Հատուցման վարձը Իր Հետ է» (Եսայի, 40. 10): Նա է բոլորին Հատուցողը, «և ամեն մի դործ Նրա (Հայացքի) առաջ է» (Եսայի, 40. 10), այսինքն, «Նա Հաչվի է առնում նրանց բոլոր դործերը» (Սաղմ., 32. 15): «Հովվի նման Հովվելու է Իր Հոտերը» (Եսայի, 40. 11): Եվ որպես Կենարար մեր մեջ դալով՝ ասում է. «Ես եմ լավ Հովիվը. լավ Հովիվը իր կյանքն է տալիս իր ոչխարների Համար» (ՀովՀ., 10. 11)

և «Իր բազուկների մեջ Հավաքելու է Իր դառներին և Իր ծոցում է կրելու նրանդ» (Եսալի, 40. 11):

188 (446). Եվ Նա՝ Կենարարը, գալով ցույց տվեց այդ՝ Հավաքելով մանուկներին և վերցնելով (նրանց) Իր աստվածային ձեռ քերի վրա (Մարկ., 9. 35-36): Եվ որպես օրինակ բոլորի Համար (ասաց). «ԵԹե չդառնաջ և չլինեջ այս մանուկների պես, չեք կարող մտնել Աստծու արքայությունը (Մատթ., 18. 3): Նա Հրամայում է նորոգվել (Հոգեպես) և ադատվել Հին մարդկային (բնությունից) մկրտության ավազանի միջով: Թեպետև մարդ կարող է չատ Հոգնած և ճնչված լինել, տանելով չափազանց ծանր մեղջերի բեռը, ինչպես ասում է (սաղմոսերդուն). «ԱՀավասիկ, ով որ անօրենություն երկնեց, չարիք Հղացավ և անիրավություն ծնեց» (Սաղմ., 7. 15), բայց Կենարարը, բացելով ապաչխարության դռները, մեր մեջ է Հանգրվանել, Նա բացականչում և ասում է. «Եկեք ինձ մոտ, բոլոր Հոգնածներդ ու բեռնավորվածներդ, և ես կՀանգստացնեմ ձեզ. իմ լուծր ձեզ վրա վերցրեք և սովորեցեք ինձնից, որովՀետև Հեզ եմ, Հանդարտ և սրտով խոնարՀ, և ձեզ Համար Հանգիստ պիտի գտնեք, որովՀետև իմ լուծր քաղցր է և իմ բեռը՝ Թե*թև» (Մատթ., 11. 28-30):* 

189 (447). Բայց եթե որևէ մեկը Հարցնի, թե ո՞վ է լինելու մեղջերի տակ կջած ծանր բեռնավորվածներին մխիթարողը, նրա ով լինելու մասին թող լսի Եսայու մարդարեությունը, որն ասում է. «Ո՞վ կարողացավ իր ափով չափել բոլոր Ջրերը, կամ թգով՝ երկինջը և ջլով՝ Համայն երկիրը. ո՞վ կարողացավ լեռները կչռել կչեռջով և դաչտերը՝
նժարով: Ո՞վ իմացավ Տիրոջ մտջերը, կամ ո՞վ խորՀրդատու դարձավ նրան» (Եսայի, 40. 12-13): Նա, Հորից իմանալով ընդունված վճիռը, եկավ և, մարդ դառնալով,
ջարոցեց աչխարհին՝ Իր սիրով բոլորին խառնելով Աստվա-

ծությանը: ԱյնուՀետև եկավ լույսը, որը եկավ «լուսավորելու ամեն մի մարդու, որ դալու է աչխարՀ» (ՀովՀ., 1. 9), Նա քարողում և ասում էր. «Ապաչխարեցեք, որովՀետև երկնքի արքայությունը մոտեցել է: Ժամանակը Հասել է: Հավատացեք Ավետարանին» (Մատթ., 3. 2: Մարկ., 1. 15):

190 (448. L). Եվ աՀա, երբ Նա անցնում էր ծովեղերջով, տեսավ Պետրոսին, Անդրեասին, Հակոբին և ՀովՀաննեսին և նրանց ետ կանչեց ձկնորսությունից: Նրանք տեղնուտեղը, արագ թողեցին իրենց Հորը՝ նավակի Հետ միասին և դնացին Նրա Հետևից: Եվ չատ ուրիչների՝ տարբեր զբաղմունքների տեր մարդկանց Նա կանչեց և անվանեց Իր տասներկու աչակերտները և առաջյալները, որոնց Հրա-Հանդեց ապատվել ամեն տեսակի զբաղմունքներից: Նրանք դնում էին Նրա Հետևից, արժանի դառնալով (ականատես լինելու) Աստծու կողմից սաՀմանված ավանդության խոր-Հուրդի (իրականացմանը):

191 (449). Դրանից Հետո մարդասեր Քրիստոսը սկսեց գործադրել Իր ամենակարող բժշկական արվեստը, բուժել (մարդկանց) բոլոր ախտերը և ցավերը և կատարեց սուրբ մարդարեների¹ նախկինում արված կանխադուշակումը, Համաձայն այն խոսքի, որն ասում է. «Նա մեր Հիվանդու-Թյունները (Իր վրա) կվերցնի» (Եսայի, 53. 4: ՄատԹ., 8. 17), և արդարացրեց նրանց խոսքերը, Թե` «Նա արդարացնում է Իր ծառաների խոսքերը (և ի կատար է ածում խոր-Հուրդները Իր) մարդարեների» (Եսայի 44. 26):

192 (450). Եվ ապա Նա սկսեց խոսել այլաբանորեն. «Ամեն տեղ կերկրպագեն Հորը (Հոգով և) ճչմարտությամբ, քանի որ Հայրն էլ իրեն այդպիսի երկրպագուներ է ուղում» (ՀովՀ., 4. 23), կամ էլ` «Ողորմություն եմ կամենում և ոչ` զոՀ» (Օսեե, 6. 6: Մատթ., 9. 13: 12. 7): Եվ որ «Ես եմ Հոր Որդին, որովհետև Հայրն Իմ մասին է վկայում ճչմարտության Հոգով», և թե Մովսեսը ժամանակին գրել էր ձեղ Իմ մասին, և Հակոբը Հուդայի երկրին ասել էր Իմ մասին. «Հուդայից իշխան չի պակասելու, ոչ էլ առաջնորդ՝ նրա կողերից, մինչև որ դա Նա, Ում պատկանում է թագավորությունը, որովհետև Նա է հեթանոսների հույսը» (Ծննդ., 49. 10):

193 (451). Նաև, որ «բոլոր մարգարեները Իմ մասին գրեցին, տեղեկություն ստանալով Ինձ Ուղարկողից, և Հայտնեցին, Թե այգին Ինձ է պատկանում, և դուք մչակներն եք: Ես եկա, որովՀետև Ես եմ ժառանգորդը այգու» (Հմմտ. Մատթ., 21. 28: Մարկ., 12. 7: Ղուկ,. 20. 14): «Ես եկել եմ փնտրելու այգու պտուղը, որ վերցնեմ, ինչի Համար էլ Ինձ ուղարկեց Իմ Հայրը, և Ես եկել եմ Իմ Հոր կամքը կատարելու Համար» (Հմմտ. ՀովՀ., 5. 30): Եվ (ասում է), թե` «Ես եկա կատարելու ԱբրաՀամին խոստացված բարեխոսությունը, որովՀետև բարի լուրերով է ապրում Աբրա-Համի տոՀմը, որպեսգի նրանը իմանան, որ ԱբրաՀամի դավակներն են» (Հմմտ. ՀովՀ., 8. 37)։ Եվ Նա անմիջապես ճչմարտությունն արտաբերեց. «Ես եմ, նախքան ԱբրաՀամի լինելը» (ՀովՀ., 8. 58): Եվ ապա դրանից Հետո, ստիպելով նրանց բարձրանալ մտավոր Հայացքով, ինչպես ասված է, Հարցրեց նրանց այն մարդարեության մասին, Թե` «Ինչպե՞ս եք դուք Քրիստոսին ԴավԹի որդի անվանում, որին ինքը` Դավիթը Սուրբ Հոգով կոչում է Տեր և ասում է. «Տերն Իմ Տիրոջն ասաց՝ նստիր Իմ աջ կողմում». (իսկ եթե Դավիթեր նրան Տեր է կոչում), ինչպես Նրա որդին կլինի» (Մատթ., 22. 43-45: Մարկ., 12. 35-37: Ղուկ., 20. 41-44: *Սшղմ., 109. 1):* 

194 (452). Տարբեր Հայտնություններով և առակներով Նա նույնպես Հանդիմանում և մերկացնում էր նրանց կեղ~ ծավորությունը, ամբարչտությունը և անօրենությունը:
Իսկ նրանք, ճչմարտության Հանդեպ խուլ և կույր դարձած, նախանձով լցված, ելան իրենց Հոգիները կործանելու՝
իրենց չարության դառնության մեջ: Իսկ Նա Իր մարդասիրությամբ եկավ՝ բժիչկ լինելու, կույրերին լույս տալու, կադերին (ուղիղ) քայլեցնելու, բորոտներին մաքրելու, բոլոր
նրանց, ովքեր դերված էին սատանայից, փրկելու, անդամալույծներին ոտքի կանդնեցնելու, խուլերի (լսողությունր) բացելու, Համրերին խոսեցնելու, մեռածներին կենդանացնելու: Իրեն Հավատացողներին Նա ուժ տվեց կոխկրտելու սատանային և խոստացավ երկնային արքայությունում նրանց օթեւաններ պատրաստել (ՀովՀ., 14. 2-3): Եվ
Նա Ինքն Իրեն բոլորի Համար օրինակ դարձրեց՝ ինչպես առաքինաբար տանել դրկանքները:

195 (453). Նա, որ ջուրը գինի դարձրեց, որպեսզի Հայտնի դառնա Նրա Աստվածությունը, որ Նա նույնն է, որը, ոչնչից ստեղծելով ջուրը՝ ջրի բնությամբ, այդ նույն ջուրը գինի դարձրեց, ինչպես կամեցավ: Եվ Նա, որ մեր մեղջերի Համար տանջանջներ կրեց, նույն Ինջը եկավ ապաջինում նվիրելու: Եվ չատերը Հավատացին Նրա անվանը, երբ տեսան Նրան և այն Հրաչջները, որ Նա գործում էր: Բայց Նա, ջանի որ սրտագետ էր (Սաղմ., 43. 22), գիտեր մարդ-կանց բոլոր գաղտնիջները, որովՀետև իմացող է (ամեն մի) ծածուկ պաՀված բաների (և մտադրությունների):

196 (454 LI). Ապա դրանից Հետո Նա վճիռ արձակեց. «ԵԹե մեկը Ջրից ու Հոգուց չծնվի, չի կարող Աստծու արջայությունը մտնել» (ՀովՀ., 3. 5), և չի նորոգվի երկրորդ անդամ, «որովհետև,— ասում է,— մարմնից ծնվածը մարջմին է, իսկ Հոգուց ծնվածը՝ Հոգի: Որովհետև Սուրբ Հոգին կբխի՝ որտեղից կամենա, նրա ձայնը կլսես, սակայն չգիտես, որտեղից է դայիս կամ ուր է դնում» (ՀովՀ., 3. 6-8).

«որովՀետև ոչ ոք երկինք չի ելել, եিժե ոչ Նա, որ իջավ երկնքից՝ մարդու Որդին» (ՀովՀ., 3. 13):

197 (455). Եվ Նա ասաց Իր առաջիկա չարչարանըների մասին. «Ինչպես որ Մովսեսը անապատում բարձրացրեց оձր, այնպես էլ մարդու Որդին պետը է բարձրանա, որպեսդի, ով Նրան Հավատում է, Հավիտենական կյանք ընդունի, քանի որ Աստված այնպես սիրեց աշխարՀը, որ մինչև իսկ իր Միածին Որդուն տվեց, որպեսգի, ով Նրան Հավատում է, չկորչի, այլ ընդունի Հավիտենական կյանքը, որովՀետև Աստված իր Որդուն չուղարկեց աչխարՀ, որ դատապարտի աչխարՀը, այլ՝ որպեսգի աչխարՀը Նրանով փրկվի: Ով Նրան Հավատում է, չպիտի դատապարտվի, իսկ ով Նրան չի Հավատում, արդեն իսկ դատապարտված է, քանի որ Աստծու Միածին Որդու անվանը չՀավատաց» (ՀովՀ., 3. 14-18): «Յուրայինների մոտ եկավ, բայց յուրայինները Նրան չընդունեցին» (ՀովՀ., 1. 11): Նրան, որի երախտիքը, խնամակալությունը և պատվիրանները կային ժամանակների սկզբից, մերժեցին, երբ Նա Հայտնվեց մարմնով:

198 (456). «Եվ դատաստանը այսպե՛ս իսկ է, որ լույսը եկավ աշխարՀ, սակայն մարդիկ խավարն ավելի սիրեցին, ջան լույսը, որովՀետև իրենց դործերը չար էին. որովՀետև, ով չարիք է դործում, ատում է լույսը և չի դալիս դեպի լույսը, ոպեսզի նրա դործերը իր երեսովը չտան: Իսկ ով կատարում է այն, ինչ ճշմարիտ է, դալիս է դեպի լույսը, որպեսզի նրա դործերը Հայտնի լինեն, Թե Աստուծով կատարվեցին» (ՀովՀ., 3. 19-21): Եվ Աստծու Որդին բոլորին սովորեցրեց արդարության ճանապարՀները, իսկ անօրեն Հրեաները, խավարին սովոր մարդիկ, սկսեցին կեղծավորել, և այդու մշակները մտածում էին՝ ինչպես սպանեն Նրան, և չէին Համարում, որ իրենք արժանի են Հավիտենական կյանքի:

Իսկ այդպիսի մարդկանց Նա դեՀեն խոստացավ, ասելով՝ «Վա՜յ ձեղ (օձեր, իժերի ծնունդներ)» (Մատթ., 23. 33):

199 (457. LII). Եվ բարերար Տերը Հավաքեց Իր տասներկու աչակերտներին, որոնց նաև առաքյալներ կոչեց, և էլի
յոթանասուներկուսին, խրատեց և սովորեցրեց նրանց Աստվածային պատվիրաններ, և վկա դարձնելով` քարոզեց
նրանց, և անվանեց «Իր սիրելիները և բարեկամները»
(Ղուկ., 12. 4: ՀովՀ., 15. 15), Թե` «Ասում եմ ձեզ` Իմ սիրելիներին, մի զարՀուրեք նրանից, որ մարմինն են սպանում
և Հոգին չեն կարող սպանել» (Ղուկ., 12. 4: Մատթ., 10. 28):
Եվ Թե` «Ես ձեզ գիտեմ որպես Իմ բարեկամներ» (ՀովՀ.,
15. 15), և Թե` «այն, ինչ Հայրը մի անգամ ասաց Ինձ և
ցույց տվեց, Ես ձեղ ցույց տվեցի» (ՀովՀ., 5. 20: 10. 32):
Եվ Հայտնեց նրանց՝ Հորից Իր դուրս դալը և վերադարձը
և Նույնը, ասելով՝ «Ելա Հորից և եկա աչխարՀ, և դարձյալ
Թողնում եմ աչխարՀր և դնում Հոր մոտ» (ՀովՀ., 16. 28):

200 (458). Նա տվեց նրանց նաև ավետիսը՝ Հորից Սուրբ Հոգու ուղարկվելու մասին, Թե «Ես գնում եմ և ուղարկում եմ Միրիժարիչին, որը գալով միրիժարելու է նրանց, ովջեր Ինձ Համար վչտացան» (ՀովՀ., 14. 16: 15. 26: 16. 7): Տե՛ս (Երեջի) ՀավասարուԹյունը, տե՛ս (նրանց) միասնական գորուԹյունը, տե՛ս էականուԹյունը, տե՛ս կամջի լիակատար միասնուԹյունը: «Եվ Նա,— ասում է,— գալով լցնելու է Իմ տեղը՝ ձեղ Համար, և նույն ճչմարտուԹյամբ է առաջնորդերու ձեղ, և Հանդիմանելու է այս աչխարհը, որովհետև Ինձ չՀավատացին, դատապարտելու է նաև այս աշխարհի կարծեցյալ իչխանին: Նա ասելու է ձեղ ամբողջ ճչմարտուԹյունը Իմ մասին, որովհետև Հոր կողմից է ուղարկված: Նրա գալուստը վկայում է Իմ՝ Հոր մոտ գնալու մասին: Երբ որ Նա գա՝ ամենայն ճչմարտուԹյամբ կառաջնորդի ձեղ» (Հմմտ. ՀովՀ., 16. 8-13):

201 (459. LIII). Հիսուսն այնուհետև բացեց Իր՝ նախապես սահմանված չարչարանքների խորհուրդը, որ լինելու էր Երուսաղեմում: Դրա մասին էին չատ անդամ արված կանխադուչակումները, որ Նա մեռնելու է և երրորդ օրը հարություն է առնելու (Մատթ., 16. 21: Մարկ., 8. 31: Ղուկ., 9. 22):

202 (460). Եվ ո՞ւմ Համար արդյոք Նա գնալու էր մահվան, մի՞ Թե Նա պարտավոր էր մեռնել: Բայց մարդարեն ասում է, Թե՝ «Նա որևէ անօրենուԹյուն չդործեց, և նենդուԹյունը տեղ չդտավ նրա բերանում» (Եսայի, 53. 9): Դրա
մասին Ինքն էլ էր ասում. «Ձեղնից ո՞վ կհանդիմանի Ինձ
մեղքի համար» (Հովհ., 8. 46): Եվ արդյո՞ք ըստ օրենքի էր
Նա արժանի մահվան: Բայց Նա ասում է. «Ես եկա օրենքը
կատարելու» (ՄատԹ., 5. 17), ինչի մասին է վկայում նաև
մարդարեն. «Օրենքի կատարումը Քրիստոսն է» (Հռոմ.,
10. 4): Եվ արդյո՞ք անհրաժեշտ էր, Նա մեռներ բռնավորների ձեռքից: Բայց Նա ասում է. «Ես Ինքս եմ Իմ կյանքը
տալիս, այն Ինձնից ոչ ոք չի վերցնի: Ես Ինքս եմ,— ասում
է,— կյանքս տալիս, որպեսզի վերստին այն առնեմ» (Հովհ.,
10. 17-18):

203 (461). Իսկ ինչո՞ւ է Նա կամենում Իր կյանքը տալ՝ արժանի չլինելով մաՀվան: «Ես եմ, — ասում է, — լավ Հովիվը, որ կյանքս եմ տալիս Իմ ոչխարների Համար» (ՀովՀ.,
10. 11): Ինչպիսի՞ ոչխարների՝ անՀնազանդ, փախչող, դագանների կեր դարձողների Համար, որոնց մասին վաղուց
մարդարեն ասել էր, Թե՝ «ամենքն էլ մոլորված ոչխարների
պես են. և ամեն մի մարդ իր ճանապարՀին մոլորվեց, և Տերը նրան մատնեց մեր մեղքերի Համար, և իմ ժողովրդի անօրենուԹյունների պատճառով նա մաՀվան մատնվեց» (Եսայի, 53. 6, 8):

204 (462). Դրա մասին տիրասպան ազգի քաՀանայա-

պետը և ակամա մարդարեացավ. «Ավելի լավ է, որ մեկ մարդ մեռնի ժողովրդի Համար, քան Թե ամբողջ ազդը կորչի» (ՀովՀ., 11. 50): Բայց Նա դա ասում է ոչ միայն մեկ ազդի Համար, այլ Աստծու բոլոր զավակների, որոնք ցրվել են ազդերի բաժանման ժամանակ և որոնց Նա ի մի պիտի Հավաքի: Վկայում է և Պողոսը, Թե` «Աստված իր սերը մեր Հանդեպ Հայտնեց նրանով, որ, մինչդեռ մեղավոր էինք, Քրիստոս մեղ Համար մեռավ» (Հռոմ., 5. 8), և Թե` «(Քրիստոս), ձիչտ ժամանակին, (մեզ)՝ ամբարիչտներիս Համար մեռավ» (Հռոմ. 5. 6):

205 (463). Եվ աՀա, Իր աչակերտների Հետ միասին Նա եկավ Ձիթաստանների լեռը՝ ի կատարումն մարդարեի խոսքի, թե՝ «Իմ Տեր Աստվածը, և բոլոր սրբերը Նրա Հետ, պիտի դա և Հասնի, և այն օրը Նրա ոտքերը կանդնելու են Ձիթենյաց լեռան վրա՝ Երուսաղեմի դիմաց, արևելյան կողմր» (Ձաք., 14. 4-5):

206 (464). Եվ օրենքի (ընկալման) տոնական օրը Նա աշ չակերտների Հետ միասին եկավ կատարելու օրենքը և Հայտնելու տոնի Հոգևոր խորՀուրդը: Եվ Իր չարչարանքներից առաջ Նա աչակերտներին նվիրաբերեց Իր փրկու-Թյուն տվող մարմինն ու արյունը: Տեսնո՞ւմ ես, որ կամավոր և ոչ Թե ստիպողաբար չարչարանքներ է տանում Աստծու Որդին, որը (Իր մարմինը և արյունը) ճաչակել տվեց մինչև չարչարանքներ կրելը:

207 (465). ԱյնուՀետև, լեռան վրա մտքում աղոթելով, Նա դիմեց Հորը, ոչ այն պատճառով, որ ինչ-որ վախ էր զգում, այլ որպեսզի ցույց տա, որ Հոր Հետ միակամ է նախապես որոչված բաները իրագործելու: Դրա մասին Նա չատ անգամ ավելի առաջ ասել էր, թե «Ես Ինքս ինձանից ոչինչ չեմ անում, այլ Հայրն է, որ Իմ մեջ բնակվում է, Նա է գործում» (ՀովՀ., 5.

30: 8. 28: 14. 10): Նա ավելիով կատարում է այն մարդարեական խոսքը, Թե` «Իմ սիրո դիմաց Թչնամանում են ինձ Հետ, իսկ ես աղոթում եմ» (Սաղմ., 108. 4):

208 (466). Եվ Նա, աչակերտներին Հայտնելով Հոր Հետ Իր միակամությունը, իջավ լեռից, չտապելով Իրեն զոՀաբերել անՀավատների Համար. դա ավելի ուժեղացավ, երբ եկած Հեթանոսները խնդրեցին աչակերտներից, որ իրենց Հետ գնան Հիսուսի մոտ։ Սրանով կատարվում է նաև մարդարեական խոսքը, թե` «այսպես է ասում Ամենակալ Տերը՝ «Այն օրերին եթե տասը մարդ բռնեն տարբեր լեզուներով խոսող ազդերից, ապա նրանք էլ պիտի բռնեն մի Հրեա տղամարդու փեչից և ասեն՝ «Մենք դալիս ենք քեզ Հետ, որովՀետև լսել ենք, որ Աստված քեզ Հետ է» (Ձաք., 8. 23)։ Եվ Հիսուսը, լսելով, ասաց. «Հասավ ժամը, որ փառավորվի մարդու Որդին» (ՀովՀ., 12. 23)։ Տեսնո՞ւմ ես, որ Նա չարչարանքները փառք է անվանում։

209 (467. LIV). Եվ աՀա, երբ մի անդամ ճշմարիտ աշակերտները Հավաքվել էին ճշմարիտ Վարդապետ Տեր Հիսուսի, Փրկչի և Բարերարի, Աստծու Որդի և Օծյալի մոտ, Նա Հարցրեց նրանց, Թե` «Ի՞նչ են ասում մարդիկ, Թե ես մարդու Որդի՞ն եմ։ Նրանք պատասխան տվեցին և ասացին. «Ոմանք ասում են ՀովՀաննես Մկրտիչն է, մյուսները՝ Թե Եղիան է, կամ էլ մարդարեներից մեկը»։ Եվ Հիսուսն ասաց. «Իսկ դուք ի՞նչ եք ասում, ես ո՞վ եմ»։ Պետրոսը՝ նրանցից առաջինը, ասաց. «Դու Քրիստոսն ես, կենդանի Աստծու Որդին» (ՄատԹ., 16. 13-16։ Մարկ., 8. 27-29։ Ղուկ., 9. 18-20)։ Այդ պատճառով էլ նա երանություն ստացավ։ (Հիսուսն) ասաց. «Երանի քեղ, Պետրոս, Հովնանի որդի, որովՀետև դու այդ դիտությունը ստացար ոչ Թե քո երկրային տումակիցներից, որոնք քո մարմինն ու արյունն ունեն, (ոչ էլ այլ) մարդկանցից, այլ Հայրը երկնքից

դրեց այդ քո սրտի մեջ և Հայտնեց քեզ» (Մատթ., 16. 17-18): Եվ դարձրեց նրան բոլոր եկեղեցիների Հաստատության վեմ (Հմմտ. Մատթ., 16. 18: ՀովՀ., 1. 42):

210 (468). Եվ առաքյալները դարձան Հիմք (Եփես., 2.
20) և ստացան քաՀանայության, մարդարեության, առաքելության և երկնավոր խորհրդի դիտության չնորհները, որ դալիս էր Աբրահամյան տոհմից, որը ժառանդության աշվանդապահ Հովհաննեսը տվեց Տիրոջը, և Տերը տվեց դա առաքյալներին: Նաև Արքայության բանալիները Նա նրանց ձեռքը հանձնեց, որովհետև Աստծու Որդին Ինքը դարպասն էր մտնողների համար. դրա մասին էր մարդարեն բացականչում՝ «սա Տիրոջ դուռն է, և արդարները այս դռնով պիտի մտնեն» (Սաղմ., 117. 20): Եվ այսպես, Հովհաննեսը տվեց քահանայությունը, դորությունը, մարդարեությունը և թադավորությունը մեր Փրկիչ Քրիստոսին, և Քրիստոսը տվեց առաքյալներին, իսկ առաքյալները՝ եւ կեղեցու մանուկներին!:

211 (469). Նրանք (առաքյալները) Ձիթաստանների լեռան վրա Համարձակեցին Հարցնել Տիրոջը, թե ե՞րբ նա որոչել է քանդել դեղեցիկ տաճարը !. «Ասա՛ մեզ, – Հարցրին, – այդ ե՞րբ կլինի, և կամ Քո դալստյան ու այս աչխարհի վախճանի նչանն ի՞նչ կլինի» (Մատթ., 24. 3): Իսկ
Նա, թեև Հրաժարվում էր (պատասխան տալուց), բայց և
ասաց. «Այդ օրվա մասին ոչ ոք չդիտե, ո՛չ երկնքի հրեչտակները և ո՛չ էլ Որդին, այլ՝ միայն Հայրը» (Մատթ., 24.
36): Եվ Ղուկասը «Գործք առաքելոց» մատյանում առակի
ձևով բացատրում էր. «Ձեղ տրված չէ իմանալ, – ասում է, –
այն ժամանակները և ժամերը, որ Հայրը հաստատեց Իր իչխանության մեջ» (Գործք, 1. 7), – իսկ ուրիչ ո՞վ կարող է
լինել Հոր իչխանությունը, եթե ոչ Ինքը Որդին։ Սակայն
Նա, մանրամասն նկարադրելով (ապադայում երևացող)

նչանները, աչակերտներին ուսուցանում էր Իր աՀեղ և ամ֊ պագնաց գալստյան մասին:

212 (470). Տեսնո՞ւմ ես, Որդին դիտեր ոչ միայն օրը, այլև ժամը և ձևը Իր դալստյան, և ոչ մի բան անհայտ չէր
Նրան, բայց լսողների Թերահավատության պատճառով
խոսում էր՝ հարմարվելով ժամանակին և զգուչորեն։ Թեև
Նա հարց տվողներին մչուչապատ ձևով հաղորդեց Երուսաղեմի ավերման մասին, ինչպես և աչխարհի վախճանի
վերաբերյալ, բայց և այնպես դժվար չէ հասկանալ (Նրա ասածը աչխարհի) վախճանի և Երուսաղեմի ավերման մասին, եթե որևէ մեկը ցանկանա իսկապես ջննել՝ ընտրելով
յուրաջանչյուր մի դրվադ։

213 (471). ԱյնուՀետև Նա ասաց այն մեծ փորձությունների և սուտ քրիստոսների և սուտ մարդարեների և Նեռի մшսին, որ Հրшպшրшկ են գшլпւ (Ա Հովհ., 2. 18)՝ նրшնց մոլորեցուցիչ Հրաչագործությունները նկարագրելով (Մատթ., 24. 24: Մարկ., 13. 22): Դրա մասին առաջյայները ևս ավանդեցին՝ (ասելով) «վերջին ժամանակն է, Հայտնվելու են այսպիսիը» (Հմմտ. Ա ՀովՀ., 2. 18: Բ Թեսադ., 2. 28): Ապա բերելով Նոյի և Ղովտի օրինակները, Նա ասաց Իր Հանկարծակի և արագրնթաց գալստյան մասին, որի վերաբերյալ Պողոսն ասում է` «Մի ակնթարթում» (Ա Կորնթ., 15. 52): «Այդ օրերի նեղությունից անմիջապես Հետո, արեգակը պիտի խավարի, և լուսինը իր լուլսը չպիտի տա, և աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն, և երկնքի գորություննե֊ րը պիտի չարժվեն: Եվ ապա երկնքի վրա մարդու Որդու նչանը պիտի երևա» (Մատթ., 24. 29-30)։ Վերևից խաչը պիտի փայլի, և նրա լույսը պիտի լցնի ողջ երկիրը, երբ ի կատարումն Հատուցման, բոլոր ժողովուրդների նախադգուչացման և բոլոր ադգերին Իր բարկության Հրով և Իր դատաստանով դատելու Համար այստեղ Նա նչանավորելու է Իր երկրորդ դալուստը (Սաղմ., 149. 7: Եսայի, 66. 15): (Դրա մասին) ամբողջ դիտելիքը Նա տվեց և Հայտնի դարձրեց Իր առաջյալներին, Հավատացող աչակերտներին և սիրող բարեկամներին:

214 (472. LV). Եվ աՀա, երբ Նրան (կապված) բերեցին Հավաքված մարդկանց մեջ, Նա, նկատի ունենալով Իր Հանդիմանող և Հրապարակավ ավանդած քարոզը, ասում է. «Ես բացաՀայտ ասացի բոլորին. ես միչտ ուսուցանել եմ ժողովարանում և տաճարի մեջ, ուր Հավաքվում էին բոլոր Հրեաները, և ծածուկ ոչինչ չեմ խոսել» (ՀովՀ., 18. 20): Նա բարձրաձայն ասում էր. «Ով Ինձ է Հավատում, Ինձ չէ, որ Հավատում է, այլ Նրան, ով Ինձ ուղարկեց: Եվ ով Ինձ է տեսնում, տեսնում է Նրան, ով Ինձ ուղարկեց: Եվ ով Ինձ է տեսնում, տեսնում է Նրան, ով Ինձ ուղարկեց» (ՀովՀ., 12. 44-45): Եվ այսպես, վկայելով ճշմարտությունը և ուխտելով, Նա այնուՀետև դնաց, որ ընկնի ընդդիմադիրների ձեռքը, որպեսզի նրանք, ովքեր մոլորվել էին՝ Թիկունք դարձնելով լուսավոր և կյանք տվող ուսմունքից, Թերևս կենարարին ձեռքերով չոչափելով չարչարելու ժամանակ՝ այդ մոլորվածները սթափվեն և դդաստանան:

215 (473). ՈրովՀետև Նա մատնվեց քաՀանաների և օրենուսույց վարդապետների ձեռքը, որպեսզի Իր առաջիկա չարչարանքների վրա ուչադրությունը Հրավիրի՝ նրանց
օրենքի միջոցով: Բայց նրանք բռնելով դատապարտեցին
ամենքի Դատավորին, Համաձայն այն ամենի, ինչ (գրվել և)
դրվելու էր Նրա մասին: Այսպես, Պողոս (առաքյալը) Պիսիդիայի Անտիոքում Նրա մասին վկայում է. «Երուսաղեմում
բնակվողները (և նրանց իչխանավորները) չճանաչեցին
Նրան և դատապարտելով՝ կատարեցին մարդարեների խոսքը, որ ամեն չաբաթ կարդում էին: Եվ մաՀվան արժանի ոչ
մի Հանցանք չդտնելով՝ Պիղատոսին խնդրեցին սպանել
Նրան» (Գործք, 13. 27-28): Եվ որպեսզի Նրան կյանքից

գրկեն, իրենց Հանդիման կախեցին փայտից: Տերը դրա մասին սկզբնապես նչել էր Օրենքների գրքում (Հմմտ. Բ Օր., 28. 66), իսկ Հետո ասել՝ «Մարդու Որդին պետք է բարձրանա» (ՀովՀ., 3. 14): Եվ այնտեղ այնուՀետև, այն ժամին, լրացավ և կատարվեց Հոբի խոսքը. «Նա է, որ Հրամայում է արեդակին, ու սա չի ծագում, փակում է աստղերի աչխարՀատարած ճառագայԹների դեմը և կնիք է դնում յուրաքանչյուր փայլուն աստղի վրա» (Հմմտ. Հոբ, 9. 7, 12):

216 (474). Եվ վեցերորդ ժամից, ասում է ավետարանիչը (Հմմտ. Մատթ., 27. 45), խավարը պատեց երկիրը մինչև օրվա իններորդ ժամը, ի կատարումն Ամոսի մարդարեության. «Այդ օրը,— ասում է Տեր Աստված,— արեդակը մայր պիտի մտնի միջօրեին, և երկրում լույսը պիտի խավարի ցերեկով» (Ամոս, 8. 9): Նրա նման է և Զաքարիայի ասածը, թե «այն օրը լույս չի լինելու, այլ լինելու է մի ցուրտ ու պարզ օր: Դա պիտի լինի (միայն) Տիրոջը Հայտնի օր. ո՛չ ցերեկ պիտի լինի և ո՛չ էլ դիչեր, և լույս կլինի (միայն) երեկոյան» (Զաք., 14. 6-7):

217 (475). Եվ ի՞նչ է նչանակում «Տիրոջը Հայտնի այն օրը», եթե ոչ մարդարեների միջոցով նախապես ասվածը, թե դա Տիրոջ օրն է, որի նչանակված ժամանակը Հասել էր: Այսպես և Դանիելը, Հրեչտակից տեղեկանալով, դրեց. «Վաթսուներկու յոթնյակից Հետո կսպանվի օծյալը» (Դան., 9. 26): Իսկ «Տիրոջը Հայտնի» խոսքն ասում է արեպակի միջոցով ցույց տրվող նչանների Համար, ինչպես (աչխարհի) արարման սկզբում լուսատուներին ստեղծելիս ապաց՝ «Թող (լուսատուները) նչանների Համար լինեն» (Ծննդ., 1. 14): Այդ պատճառով Նա երկարացրեց իր մաՀը, դուդադիպեցնելով այն խավարման ժամի նչանին, որպեսդի «նայեն և տեսնեն Նրան, Ում խոցեցին» (ՀովՀ., 19. 37): Իսկ նրանը, ավելի ու ավելի ընկղմվելով խավարի մեջ և

Հասնելով մինչև մոլորության Հատակը, Համրացած չների պես (Եսայի, 56. 10), չկարողացան (ոչ մի) խոստովանության խոսջ ասել:

218 (476). Եվ Նա կատարեց ամեն ինչ, ինչպես ավետարանիչն է ասում. «ԱյնուՀետև Հիսուս, դիտենալով, թե աՀա ամեն ինչ կատարված է, որպեսզի կատարվի դրվածը,
ասաց՝ «ծարավ եմ» (ՀովՀ., 19. 28). այպանության բաժակով Նրան լեղիով խառնած քացախ մատուցեցին, ինչի առիթով Նա բացականչեց՝ «ամեն ինչ կատարված է» (ՀովՀ.,
19. 30): Այդ ժամանակ կատարվեց նաև մարդարեի խոսքը,
թե «Նա Ինքն է վերջ տալու» (Նավում, 1. 9): Վկայում է
նաև Պողոսը, թե «Եվ երբ կատարեցին այն ամենը, ինչ
Նրա մասին դրված էր, (խաչափայտից) իջեցնելով Նրա
դին՝ դերեզման դրեցին» (Գործք, 13. 29):

219 (477). «Եվ ժամը իննի մոտ,— ասում է,— Հիսուսը բարձր ձայնով գոչեց ու ասաց. «Էլի՜, էլի՜, լա՞մա սաբաջԹանի»», այսինքն` «Աստվա՜ծ իմ, Աստվա՜ծ իմ, ինչո՞ւ Թողեցիր ինձ» (ՄատԹ., 27. 46: Մարկ., 15. 34. Սաղմ., 21. 2):
Տեսնո՞ւմ ես, որ մեռնելիս Նա ուսուցանում է լինել անոխակալ, ինչի միջոցով էլ սովորեցնում էր Իրեն խաչակից ավազակին, Հարյուրապետին և չատ ուրիչների: ՈրովՀետև
Նա կամավոր էր գնացել մաՀվան և ոչ Թե որևէ ամենազոր
մեկից բռնուԹյամբ պարտադրված: Այդ պատճառով էր, որ
բարձր ձայնով գոչեց, որ կատարվեն մարդարեի ասածները,
Թե «Արեգակն ու լուսինը կխավարեն, և աստղերը կԹաջցնեն իրենց լույսը» (Հովել, 2. 10: 3. 15) և «Տերը Սիոնից
կկանչի և Երուսաղենից Իր ձայնը կտա» (Հովել, 3. 16):

220 (478). Արդ, մարդկանցից ո՞վ է, որ աղաղակում կամ գոչում է Հոգու տագնապի ժամանակ, երբ մոտ է մա Հ- վան. նրա բերանը փակ և ինքը անխոս է լինում մեռնելուց անմիջապես առաջ: Իսկ Հոգիների Ստեղծող Քրիստոսը

(մարդկության Հանդեպ) ինքնաբուխ սիրուց գնալով մահվան, ահեղ նչաններին զուգընթաց բարձրաձայն ազդարարեց այն մասին, որ նաև մեռնելիս Նա կամքով և գործով միասնական է Հոր հետ: Եվ Նա աչխարհի (փրկության) համար Իր հավաստի մահը բացահայտ դարձրեց՝ ասելով մարդարեական խոսքը՝ «Աստվա՜ծ իմ, Աստվա՜ծ իմ, ինչո՞ւ Թողեցիր Ինձ» և «Քո ձեռքն եմ ավանդում իմ Հոգին» (Ղուկ., 23. 46: Սաղմ., 30. 6):

221 (479. LVI). Եվ որպեսզի նենդ մարդկանց կողմից Հնարավոր չլինի որևէ կասկած Նրա արադ և լուսավոր Հարության վերաբերյալ, Նրան իջեցրին փայտից և դրին դերեզման, ինչի մասին Ինքն իսկ նախապես ակնարկել էր՝ բերելով մարդարեի օրինակը՝ «Ինչպես Հովնանը երեք օր և երեք դիչեր ձկան փորի մեջ էր, նույնպես և մարդու Որդին լինելու է երկրի սրտում» (Հմմտ. Մատթ., 12. 40): Դրանով Նա ի կատար ածեց Եսայու տեսիլքը, թե «ԱՀավասիկ ես Սիոնի Հիմքում թանկադին քար եմ դնում» (Եսայի, 28. 16). նրա Հետ նաև Հոդեպատում սաղմոսերդուի (խոսքը) այն մասին, թե «Ինձ իջեցրին մաՀվան Հողի մեջ» (Սաղմ., 21. 16). այս մասին վկայում է նաև Պողոսը. թե` «(Քրիստոս) մեռավ՝ ըստ (Սուրբ) Գրքի և թաղվեց» (Ա Կորնթ., 15. 3-4):

222 (480). Հրեաները, որ Հմուտ էին և տեղյակ այս խոսքերին, Հաղորդելով դատավորին Քրիստոսի այն խոսքը, Թե «Երրորդ օրը Հառնելու եմ» (ՄատԹ., 16. 21: Մարկ., 8. 31: Ղուկ., 9. 22), վերցրին զինվորների մի ջոկատ, որպեսգի նրանք, անքուն, աչք չփակելով, գիչերապահ լինեն և ուչադիր Հսկեն (դերեզմանը): Իսկ Տերը, Իր խոսքի Համաձայն, Հառնեց երրորդ օրը, որպեսզի, ինչպես Հոր կամքով եղած մահը, նույնպես և հարուԹյունը փառքով, կատարվեն մարդարեի ասածները, Թե` «երկու օրից Հետո երրորդ օրը ՀարուԹյուն ենք առնելու և կանգնելու ենք նրա առաջ, և Հետամուտ կլինենք ճանաչելու Տիրոջը, և նրան պատրաստ կգտնենք ինչպես առավոտը» (Հմմտ. Օսեե, 6. 3): (Աստված) այդպիսով խափանեց «մաՀվան երկունքը, քանի որ կարելի չէր, որ այն արդելի Նրան» (Գործք,2. 24), քանի որ Նա մեղջերի Համար վաճառված չէր, և Թեպետ վերջեր ստացավ և Համարվեց, որ ննջեցյալների Հետ է դերեզմանում, որպեսզի (Իր վրա) վերցնի մեղջերը և բժչկի Իր արարածներին, Նա Հանդես եկավ «(որպես) անօգնական մի մարդ, լքված՝ մեռյալների մեջ» (Սաղմ., 87. 5-6):

223 (481). ՈրովՀետև Նա՝ միակ ինքնիչխանը և մեղքերից ազատը, սպանեց «գորացած աչխարՀակուլ մաՀր և բոլորի երեսից արցունքն իսպառ կտրեց» (Եսայի, 25. 8): Այդ պատճառով Նա կատարեց (մարդարեի) խոսքն այն մասին, թե «դժոխըում չես թողնի դու իմ Հոգին, և քո սրբին ապականություն տեսնել չես տա: Ինձ ցույց տվիր կյանքի քո ճանապարՀները, Հագեցրիր ինձ երեսիդ ուրախությամբ» (Սաղմ., 15. 10-11): Նա էր, որ ասել էր՝ «Ես եմ լավ Հովիվը, իմ կյանքն եմ տալիս իմ ոչխարների Համար» (ՀովՀ., 10. 11): Եվ ելավ այնուՀետև երկրից բանավոր ոչխարների Հովիվը և ի կատար ածեց մարդարեի խոսքը այն մասին, Թե «(ո՞ւր է) նա, որ երկրից դուրս բերեց Հոտերի Հովվին (Եսայի, 63. 11), որն առաջյալը մեկնաբանում է, Թե «մեռելների միջից Հանեց մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսին, որը Հավիտենական ուխտի արյունով (ոչխարների) մեծ Հո֊ վիվն է» (Եբր., 13. 20):

224 (482). Եվ որով հետև Նա չատ անգամ, փոխաբերական ձևով լսելի դարձնելով, ասել էր Իր չարչարան քների և երրորդ օրը Հարության մասին, (և ասում էր դա) ոչ թե պարծանքով և ոչ էլ սպառնալով, այլ որպեսզի քաղցրուսույց վարդապետությամբ ճչմարիտ Հավատքի բերի մոլորվածներին, (պարզ է, որ) Նա սկզբից էր որոչել Իր Հարության ժամը, որպեսզի նրանք, ովքեր չիմացան, երբ Նա ծնվեց կույսից, Թերևս այն ժամանակ, երբ Նա կգա դերեզ֊ մանից, կչտապեն Հասնել (երկնային) արքայության: Որով֊ Հետև Կենդանարարը եկավ կենդանություն ունեցողներին (Հավերժական) կյանք տալու Համար, իսկ նրանք Հուսա֊ Հատ Հանձնվեցին մաՀվան:

225 (483). Ապա Նա մեռավ մեռածների Համար և Հառնեց, որպեսզի Իր Հարությամբ օրինակ դառնա: Դրա Համար էլ Հենց գիչերը կատարեց Իր լուսավոր Հարությունը,
որպեսզի պաՀակներին և Հսկողներին (այնուՀետև) բացի
ճչմարտությունը այն իրադարձությունների, որոնցով ավարտվելու է Իր դործը: Նրանց պատեց խոր և աՀավոր
սարսափը աղետալի երկրաչարժից և պատուվող քարերից,
բացվող դերեզմաններից և Հառնող մեռյալներից (Մատթ.,
27. 51-52): Սրանով իրականանում էր մարդարեի խոսքը,
Թե «լեռները դողացին Նրանից, և երկիրը սասանվեց Նրա
Հայացքից, և ժայռերը քանդվեցին» (Նավում, 1. 5), ինչից
և «խռովվեցին պաՀապանները և մեռելների պես եղած»
(Մատթ., 28. 4):

226 (484). Իսկ Ողջը կանգնեց և Հրեչտակների վկայության միջոցով իմաց տվեց նրանց, ովքեր եկել և սպասում էին Նրան, ինչպես և նչել է մարգարեն. «ԲարեՀաձ է Տերը նրանց նկատմամբ, ովքեր սպասում (ապավինում) են Նրան նեղ օրերին, և Նա ձանաչում է Իրենից երկյուղ կրողներին» (Նավում, 1. 7): ՈրովՀետև Նա նախապես Հրավիրել էր (նրանց) Իր սպասվող լուսավոր Հարությանը, որով կատարվեց և մարգարեի խոսքը, թե «Դրա Համար սպասիր Ինձ, — ասում է Տերը, — մինչև այն օրը, երբ Ես ոտջի կանգնեմ վկայելու» (Սոփ., 3. 8):

227 (485). ՊաՀապաններն այնուՀետ ուղղվեցին քաղաք և այնպես Հռչակեցին և ազդարարեցին աստվածագործ Հարությունը, մինչև որ նույն գիչերը գերեզմանից եկած կանայք աչակերտներին բերեցին իրենց տեսած Հրաչքի բարի լուրը (Մատթ., 28. 8): Շնչասպառ և վախեցած պա-Հապանները, որ քաղաք էին մտել, քաՀանաներին և աչա-կերտներին նույնպես պատմեցին պատաՀածի մասին, մա-նավանդ Հուղված ամբոխին, որը գրդռված Հավաքվել էր քաղաքի չատ տեղերում:

228 (486). Սրանով իրականացավ նաև մարզարեի կողմից ասված խոստումը, Թե` «Բացելու եմ ձեր դերեզմանները, — ասում է Տերը, — և Հանելու ձեզ՝ ձեր դերեզմաններից»
(Եզեկ., 37. 12): Եսային ևս ասում է. «Պիտի Հառնեն ու
կանդնեն մեռածները, որոնք դերեզմաններում են, որովՀետև այն ցողը, որ Քեզնից է, բժչկություն է նրանց Համար»
(Եսայի, 26. 19): Թերևս, նա նկատի ուներ Քրիստոսի կենդանարար արյունը, որը բոլորի Համար Հեղվեց խաչի վրա:
Եվ որպեսզի պարզ դարձնի, որ այնտեղ նա (կարևոր) մարդարեություն է անում, ուղղակի դիմեց աչակերտներին.
«Գնա, իմ ժողովուրդ, մտիր քո չտեմարանները, փակիր քո

229 (487). Իսկ (Քրիստոսին) խաչ բարձրացնող կամակոր ազգը, որը խուլ ու կույր էր դարձել ճչմարտության հանդեպ, ոչ մի օգուտ չքաղեց ո՛չ կենդանություն ստացածների, ո՛չ մեռելների հառնելու պատմությունից, ո՛չ էլ աստվածային-հաղթական հարության ահեղ նչաններից: Որովհետև հենց նրանց մասին էր Ամենադետը առակի ձևով ասել՝ նկատի ունենալով այն, ինչ պիտի լիներ մեծատունի հետ. «Եթե Մովսեսին և մարդարեներին չեն լսում, ապա մեռելներից մեկն էլ եթե դա նրանց մոտ, չպիտի լսեն» (Ղուկ., 16. 31): Դրանց մասին է նաև մարդարեի խոսքը, թե «այն օրը ձեր մասին առակ կՀորինեն և ողբ կՀնչեցնեն, կողբան և կասեն, թե «Ամբողջությամբ թշվառացանը»

(Միջ., 2. 4): Հենց դա արեց իրենց ազգական Պողոսը՝ «Լալով եմ ասում Քրիստոսի խաչի Թչնամիների մասին, որոնց վախճանը կորուստ է» (Փիլիպ., 3. 18-19):

230 (488. LVII). ԱյնուՀետև, չաբաթվա առաջին օրը Քրիստոսը գնում և, (տան) փակ դռներից անցնելով, երևում է աշակերտներին, ասում է ավետարանիչը (Հմմտ. ՀովՀ., 20. 19): Եվ կենդանարար ողջույն տալով` Նա մեծ ուրախություն պատճառեց աշակերտներին: Հետո կատարեց սաղմոսերգուի երգը` «Մե՛ր Տեր Աստվածը երևաց մեզ, կատարեցե՛ք տոնն ուրախության (մատղաչ ճյուղերով)՝ մուտքից մինչև անկյունները սեղանի» (Սաղմ., 117. 27): Իսկ ի՞նչ են նշանակում սեղանի անկյունները, եթե ոչ իսաչը, որ անկյունները խաչի չորս թևերն են ցույց տայիս:

231 (489). Մեկը (Թևերից) խրված է Հողի մեջ, որպեսզի ցույց տա, որ Տերը դրել է ոտքերը երկրի վրա, որպեսզի աշմուր վեմի վրա չինի և Հաստատի եկեղեցու բարձր Հիմքերը, ինչպես և կանխագուչակել էր մարդարեն, Թե՝ «Տերը ոտքերս ժայռի վրա Հաստատեց, որպեսզի անսասան դարձնի» (Սաղմ., 39. 3): Իսկ Հիմնական Թևը՝ կատարը վեր ուղղված է, որպեսզի այդ ուղղված Թևը լինի ՀաստատուԹյուն տվող Թև, վեր բարձրացնի այն մարդկանց բնությունը, որոնք Հենվեցին Նրա վրա և դրանով իսկ (Հնարավորություն ստանան) տեսնելու Հորը, Քրիստոսի դլուիը, և բացաՀայտեն իրենց բնությունը: Իսկ աջ Թևը ցույց է տալիս աջ ձեռքի ուժը, այսինքն, որ աջ Թևով ցուցվում են արդարների ուրախության ցնծությունը, պատրաստվող պարդևները, (չնորՀվող) պսակների դարդերը: Իսկ ձախ Թևը խորՀրդանչում է մեդավորների տանջանքները:

232 (490). ՈրովՀետև (զոՀա)սեղանն ունի չորս Թև, որն այն խաչն է, և դա Հիրավի զոՀասեղան է, որովՀետև այն եղավ տերունական մարմնի ընդունողը՝ որպես Հորը մա-

տուցած ձչմարիտ զոհաբերություն: Խոսքը հիրավի չորս
թևերի մասին է, որպեսզի նրանք ուղղված լինեն աշխարհի
չորս կողմերը և ուրախություն տան ողջ տիեզերքին այս
սեղանից՝ երկնավոր և երկրավոր արարածներին (Եփես., 2.
10), և սանդարամետի բնակիչներին (Փիլիպ., 2. 10), և հիմքերի հիմնադիրներին, որ առաքյալներն ու մարդարեներն
են: Եվ երկնավորներին, այսինքն՝ հրեշտակներին, հոդեղեն
դորքին, որոնց համար մեծ ուրախություն էր և է կյանքի
անակնկալ ցանկալի վերադարձը: Իսկ երկրավորները մարդիկ են, որ ապրում էին և վերադարձան Տիրոջ մոտ. և այժմ
դուք էլ ցանկանում եք ապրել Քրիստոսի այցելության
շնորհիվ: Սանդարամետականներն էլ ննջեցյալներն են, որոնց Նա փրկեց Իր դալստյամբ: Որովհետև խաչը, այսինքն՝ բարձրացված խաչը, ցույց է տալիս Հաղթանակը:

233 (491). Եվ այս սեղանից վայելեցին նախ առաջյալները, որովՀետև նրանք տեսան Նրա Հարությունը և ուրա֊ խությամբ Համակվեցին: Եվ կատարվեց, իրականացավ այն խոսքը, Թե «Կատարեք տոնն ուրախության (մատղաչ ճյուղերով), մուտքից մինչև անկյունները սեղանի» (Սադմ., 117. 27): Այնտեղ իրականացավ նաև սաղմոսերգուի երգր. «Հանեց քուրձն իմ և ինձ ուրախություն Հագցրեց» (Սաղմ., 29. 12): Այս խոսքերով ցույց են տրվում Հարություն առածի չարչարանքների նչանները, ինչի մասին է վկայում Պողոսը. «ԱյսուՀետև Նա չի մեռնի, և մաՀր Նրան այլևս չի տիրի» (Հռոմ., 6. 9): Եվ որովՀետև Նա սքանչե֊ լագործ է և քննողների Համար անիմանայի և բոլոր ոչ Հնարավոր բաները Հնարավոր դարձնող, այդ պատճառով ինչպես չարչարանքից առաջ Իր կենդանարար մարմինը և արյունը պարգևեց աչակերտներին՝ Հայտնելու Համար, որ Իր կամքով է գնում չարչարանքի, նույնպես և ՀարուԹ- յունից Հետո Իր մարմնի վրա ցույց է տալիս մեխերի տեղերը (ՀովՀ., 20. 25-27)՝ Հայտնելով, Թե վերքերն անկարող էին դերեզմանում արդելված պաՀել վիրավորների Բժչկին:

234 (492). Նմանապես Նա աչակերտների Հետ կերավ նոր արքայության մեջ (ՀովՀ., 21. 12), ցույց տալու Համար, որ Նա՝ պաՀանջ չունեցողը և անոԹին, կարող է ճաչակել արքայության մեջ, ինչպես և չարչարանքներից առաջ Նա (անոթի) չրջում էր երկրի վրա, որը տանջվում էր (Հոգևոր) քաղցից և կերակուրի պակասից՝ Ինքը դրա կարիքը չունե֊ նալով, բայց բոլորին Հագեցնելով: Սակայն, ինչպես այնտեղ՝ բերված օրինակում, Նա ճաչակեց, որպեսգի Հաստատուն պահի աչակերտներին, նույնպես և այստեղ քաղցած մնաց, որպեսզի աչխարհին Համոզի, որ իրոք Աստծու իսկական Որդին ծնվեց ճիչտ ժամանակին որպես մարդու Որդի՝ աչխարՀին կյանք տալու Համար: Այդ նկատի ուներ կանխագուչակող մարգարեն՝ ասելով «Հավիտենական Աստվածը, երկրի սաՀմանները Հաստատող Աստվածը ո՛չ քաղց է գգում և ո՛չ էլ Հոգնում, Նրա իմաստությունն անքննելի է» (Եսայի, 40. 28): Նա երևաց նաև Կղեոպասին (և նրա ուղեկցին) Եմմաուսի ճանապարՀին և նրանց առաջ բացեց Նրա մասին վկալող ավանդված մարդարեական խոսքերը: (Ղուկ., 24. 13-35):

235 (493). LVIII). Այնու Հետև Նա երևաց աչակերտներին Տիբերական ծովի մոտ (ՀովՀ., 21. 1-14), նրանց Հաստատուն պահելու Համար հրաչքներ կատարեց, և Հայտնեց նրանց, որ դերեզմանը փոքր չափով իսկ չի պակասեցրել Նրա աստվածային զորությունը, այլ ինչպես Իր ծննդյան ժամանակ, և չարչարանքներից առաջ, և չարչարանքների ընթացքում, Նա նույն զորությունն ունի և Հարությունից հետո։ Դրա մասին վկայություն տվեց և երանելի Պողոսը՝

«Հիսուս Քրիստոս երեկ և шյսօր և Հավիտյանս Հավիտենից նույնը» (Եբր., 13. 8):

236 (494). Հետո Նա աչակերտներին Հիչեցնում և վկայակոչում է Իր՝ ավելի առաջ ասվածը, Թե՝ «սրանք այն
խոսքերն են, որ խոսեցի ձեղ Հետ, մինչ ձեղ Հետ էի, Թե՝
պետք է կատարվեն այն ամենը, որ գրված են Իմ մասին
Մովսեսի օրենքում, մարդարեների մեջ և սաղմոսներում»
(Ղուկ., 24. 44): Հիսուսը չնչեց նրանց վրա և ասաց. «Առե՛ք Սուրբ Հոդին» (ՀովՀ., 20. 22): «Եվ այն ժամանակ
բացեց նրանց միտքը, որ Հասկանան Գրքերը, և ասաց
նրանց. «Այսպես պետք է չարչարվեր Քրիստոս և ՀարուԹյուն առներ մեռելներից երրորդ օրը» (Ղուկ., 24. 45- 46):

237 (495). Եվ երբ Նա կատարեց Աստծու՝ Հրեա ժողովրդին վերաբերող ուխտը, որին ավելի առաջ նա մեղադրել
էր, ասելով՝ «եԹե Ես չգայի և չխոսեի նրանց Հետ, նրանջ
որևէ մեղջ չէին ունենա, բայց այժմ չկա արդարացում
նրանց մեղջերին, որովՀետև տեսան Իմ գործերը, որ ուրիչ
ոչ ոջ չէր գործել, և ատեցին Ինձ և Իմ Հորը» (ՀովՀ., 15.
24): Նա այնուՀետ ուղղեց Իր լուսավոր վարդապետուԹյունը ՀեԹանոսներին՝ ի կատար բերելով ավելի առաջ ասված Եսայու մարդարեուԹյունը, Թե «Ես իբրև ուխտ տվեցի ջեզ ժողովրդին և իբրև լույս՝ ՀեԹանոսներին, որ
փրկուԹյուն լինես մինչև աչխարհի (չորս) ծաղերը» (Եսայի, 42. 6: 49. 6):

238 (496). Եվ աչակերտներին տանելով ՁիԹենյաց լեռը և ամրապնդելով նրանց միավորող ճչմարտուԹյամբ` Նա ասաց. «Գնացեք այսուՀետև աչակերտ դարձրեք բոլոր Հե-Թանոսներին, և մկրտեցեք նրանց Հանուն Հոր և Որդու և Սուրբ Հոդու» (ՄատԹ., 28. 19): «Եվ բարձրացնելով Իր ձեռքերը՝ օրՀնեց նրանց, և մինչ Նա օրՀնում էր, դեպի եր-կինք վերացավ» (Ղուկ., 50-51),— ասում է ավետարանա-

գիրը, որպեսզի ի կատար ածվի Սաղմոսարանում ասված երդը, Թե «Աստված բարձրացավ օրՀնուԹյամբ» (Սաղմ., 46. 6): Նա Հրամայեց նրանց. «Դուք նստեցեք Երուսաղեմում, և ես կուղարկեմ ձեղ Իմ Հոր ավետիսը» (Ղուկ., 24. 49: Գործք, 1. 4), որով և ի կատար ածվեց Ամոսի ասածը. «Նա, որ պատրաստում է Իր Համբառնալը դեպի երկինք և Իր ավետիսր Հաստատում երկրի վրա» (Ամոս, 9. 6):

239 (497. LIX). Այժմ աչքի առաջ ունենալով այն ամենը, ինչ ասացինք, վերջում մեր խոսքն ասենք Քրիստոսի
կողմից խոստացած ավետիսների մասին՝ մխիթարություն
բերող Սուրբ Հոգու վերաբերյալ: Մանավանդ, որ այստեղ
մենք ունենք, որպես ըմբռնելու Համար դյուրամատչելի,
քաջալերող երանելի Ղուկասին, որը ձանաչված է որպես
Քրիստոսի կատարած գործերի գիտակ և խորապես Հասկացող, ինչի մասին նա ուղղակի Հայտնում է իր՝ աշխարՀին ուղղված Ավետարանի սկզբում, ասելով՝ «Ես էլ, որ
սկզբից ձշգրտությամբ Հետամուտ էի եղել ամեն բանի, կամեցա կարգով գրել քեզ, ով քաջդ Թեոֆիլե, որպեսզի ձանաչես ձշմարտությունն այն խոսքերի, որոնց աշակերտեցիր» (Ղուկ., 1. 3-4):

240 (498). Եվ որովՀետև նա իր Ավետարանի վերջում Համառոտ է խոսել Քրիստոսի երկնագնաց ճանապարհի մասին, իր երկրորդ գրքում, առաքյալների հետ կապված դեպքերի մասին խոսելիս, նա անմիջապես իր՝ ավելի առաջ գրված Ավետարանը հիչատակելով, ձեռնամուխ է լինում «Գործք առաքելոց» գրքին՝ հիչատակելով նույն Թեոֆիլոսին. «Առաջին պատմությունը գրի առա, ով Թեոֆիլե, այն բոլոր բաների մասին, ինչ Հիսուս սկսեց անել և ուսուցանել» (Գործք, 1. 1): Այդ պատճառով էլ կարճառոտ պատմելով (դրա մասին)՝ նա չտապում է անցնել երկինք գնալու (պատմությանը) և ավելի հստակ չարադրել Համբարձման

Հանդամանքները, Քրիստոսի՝ աշակերտներին տված Հրամանները, և Նրա ճանապարՀը ամպերի մեջ և Քրիստոսի Համբարձման Համար Հրեչտակների իջնելու մասին և Նրա երկրորդ դայուստի մասին՝ ինչպիսին է լինելու:

241 (499). Այնու Հետև Նա պատմում է Սուրբ Հոգու պայծառ և Հույժ սքանչելի իջնելը երկնքից. «Երբ Պենտե- կոստեի օրերը լրացան, բոլորը միասիրտ, միատեղ էին: Եվ Հանկարծակի երկնքից Հնչեց մի ձայն՝ սաստիկ Հողմից ե- կած ձայնի նման, և լցրեց ամբողջ այն տունը, ուր նստած էին: Եվ նրանց երևացին բաժանված լեզուները, նման բո-ցեղեն լեզուների, որոնք և նստեցին նրանցից յուրաքանչ-յուրի վրա: Եվ բոլորը լցվեցին Սուրբ Հոգով ու սկսեցին խոսել ուրիչ լեզուներով, ինչպես որ Սուրբ Հոգին նրանց խոսել էր տայիս» (Գործք, 2. 1-4):

242 (500). Տեսնո՞ւմ ես Սուրբ Հոգու վերին նշաններով փառավոր և Հանկարծակի մուտքը¹: «Եվ Հանկարծակի,— ասում է,— երկնքից Հնչեց մի ձայն՝ սաստիկ Հողմից եկած ձայնի նման» (Գործք, 2. 2): Եվ Հայտնի դարձավ, որ երկ~ նավորները և երկրավորներն իմացան Սուրբ Հոգու իջնելը, մանավանդ որ Նա դալիս էր երկնավոր դորքի Հետ. և մար~ դարեն դա տեսնում և կանխադուշակում էր Սաղմոսարա~ նի երդերում, ինչպես ասված է 49-րդ սաղմոսում. «Մեր Աստվածը պիտի դա Հայտնապես, և Նրա առջև Հուր պիտի բորբոքվի, և Նրա չուրջը՝ սաստիկ մրրիկ: Նա վերևից ձայն պիտի տա երկնքին և երկրին՝ իր ժողովրդին դատելու Հա-մար և իր մոտն է Հավաքելու իր սրբերին» (Սաղմ., 49. 3-5):

243 (501). ՈրովՀետև Սուրբ Հոգին ավելի առաջ վկայություն տվեց Իսրայելի տան Համար և Քրիստոսի գալստյան մասին ուխտ կապեց երկնքի և երկրի Հետ, ժամանակին ասելով՝ «Երկինք, ականջ դիր, որ խոսեմ, և երկիրը թող լսի իմ բերանի պատգամները» (Բ Օր., 32. 1), և մի ուրիչ անգամ էլ՝ «Լսիր, երկի՛նք, և ականջ դիր, երկի՛ր, քանդի Տերն է խոսում» (Եսայի, 1. 1):

244 (502). Նա այնուՀետև կգա դատաստան անելու, կանչելու է երկինքն ու երկիրը, դատելու է ժողովուրդներին։ Դրա մասին Ամենափրկիչն ասաց. «(Սուրբ Հոգին) դալով պիտի Հանդիմանի աչխարհը՝ մեղքերի Համար, որո-Հետև չեն Հավատում Ինձ» (ՀովՀ., 16. 6-9)։ ՈրովՀետև Իս-րայելական տունը լավ դիտեր և մոտ էր Հոդուն՝ չնորհիվ ասպարեղ եկող բազմաժիվ մարդարեների և նրանց սքանչելադործություններով։ Եվ աչխարհում Նա ոչ սակավ անդամ էր երևացել, և Հեժանոս ժողովուրդներին ցուցադրել էր աստվածային Հոդու ուժը։ Եվ Նա իմաց տվեց ու ծանուցեց դա ժապավորներին՝ Հովսեփին ասած փարավոնի խոսքերով. «Մենք չենք դանում որևէ մեկին քո նմանը, որ ունի Աստծու Հոգին» (Ծննդ., 41. 38)։ Բաղդասարը նույնպես ասաց Դանիելին¹. «Մենք դիտենք, որ Սուրբ Աստծու Հոգին կա քո մեջ»² (Դան., 4. 6)։

245 (503. LX). Իսրայելի զավակներն (մյուսներից) ավելի Հայանի էին մարգարեների չատությամբ և առատությամբ: Մեծն Մովսեսը՝ յոթանասուներկու ծերերի Հետ անապատում (Եսայի, 24. 9), իսկ ավետյաց երկրում՝ խմբերով
մարդարեներ, որ Հայանվեցին թագավորների ժամանակ,
ինչի մասին չարադրված կա Թադավորների Գրջերում, որոնց բոլորի մեջ պատմածը ցույց է տալիս (Սուրբ) Հոգու
մերձավորությունը: Եսային ասում է. «Տիրոջ Հոգին ինձ
վրա է» (Եսայի, 61. 1), և Միջիան, թե` «Ես լցվեցի¹ Տիրոջ
Հոգու զորությամբ» (Միջ., 3. 8): Իսկ Եղեկիելը լրիվ բացեց Հոգու զորության դործողությունը, Հայանելով մարտակառջերի տեսիլջի պատմությունը (Եղեկիելը) պատմում
էր Հարության մասին սջանչելի տեսիլջը. «Տիրոջ ձեռջը

Հանգչեց ինձ վրա, և Սուրբ Հոգին բարձրացրեց ինձ, և տարավ (դրեց) ինձ մի դաչտի մեջ, որը լի էր բազում զորքերի ոսկորներով, և ասաց ինձ՝ «Մարդո՛ւ որդի, արդյոք կկենդանանա՞ն այդ ոսկորները». ես ասացի՝ «Տեր, Տեր, այդ դու դիտես» (Եղեկ., 37. 1-3):

246 (504). Տեսնո՞ւմ ես, Թե ինչպես մարդարեն, ամենաճչմարիան իմանալով, ցույց է տալիս Սուրբ Հոդու աստվածային պատիվը: ՈւչադրուԹյուն դարձրու նաև աստվածային Հրամանների՝ Հին ոսկորների կուտակումների ունեցած աղդեցուԹյան վրա, Թե ինչպես Նա Հավաքեց, կապեց բոլոր Հոդերը և իրար միացնելով՝ կենդանացրեց և ոտքի կանդնեցրեց (մեռյալներին). որովՀետև ոչ միայն խոսքերից և Հրամաններից, այլ առավել ևս կատարված դործերից դու կարող ես Հասկանալ այդ ճչմարտուԹյան բարձր իմաստը:

247 (505). Եվ աՀա, այդ նույն զորեղ և ամենակարող Սուրբ Հոդին, Աստծու խորության քննողը (Ա Կորնթ., 2. 10), որը նախկինում դրված օրենքների Համաձայն, ըստ մարդարեների ասածների, ավետել էր Աստծու Որդու կենսաբեր դալստյան մասին, ուղարկվեց աստվածային փառջով տասներկու ընտրյալների ժողովին, «Իր մոտ Հավաքելու Իր սրբերին» (Սաղմ., 49. 5) և Հաստատելու իրողութելունն այն դործերի, որ կատարվեցին Քրիստոսի միջոցով:

248 (506). «Եվ նրանց երևացին բաժանված լեզուներ՝ բոցի նման» (Գործք, 2.3), որպեսզի ակնառու ձևով փայլի մեջ փառաբանվի (աստվածային) չնորՀների վեՀությունը: Եվ նրանք, որ լցված էին Սուրբ Հոգով, ստացան մերձավորների Հանդիմանությունը, թե «Հարբած են» (Գործք, 2. 15): Բայց նրանք իսկապես Հարբած էին մարդարեության բաժակից: ՈրովՀետև նրանք Հարբած էին և զվարթացած, և միաժամանակ ողջ աչխարՀին էին բերել դերագույն ուրախություն: Դրա մասին նրանց փոխարեն ասում է մար-

գարեն. «Կուրախանամ և կցնծամ քեղնով» (Սաղմ., 9. 3), և կրկին՝ «ԿՀագենամ՝ տեսնելով փառքը քո» (Սաղմ.,16. 15), և Թե «քո բաժակն ինձ արբեցրեց անխառն գինու պես» (Սաղմ., 22. 6), և կրկին՝ «Քո ողորմությունը, Տեր, առաջ է մղելու ինձ» (Սաղմ., 22. 7): Եվ բացեիբաց ծավալվելով՝ Հոսեցին Սուրբ Հոգու չնորՀները:

249 (507). Եվ Նա Հայտնվեց իբրև Հուր, որպեսզի անպիտանը այրվի, և ընտիրը լցվի Հոգու ուրախության բաժակներով, անսպառ, անանց գանձերի պարգևներով: Եվ նրանք, Հոգու անսպառ Հոսքով լցված, Հենց այդ ժամանակ լուսավառվեցին բոցկլտացող Հոգու զորությամբ: Եվ նրանք, բարին որոնողների Համար պատրաստելով բարությունից բխող ուրախությունը, ողջ աշխարՀի Համար մատռվակներ դարձան և Հագեցրին ծարավներին, իսկ անՀնագանդներին կործանում խմեցրին:

250 (508). ՈրովՀետև գինու բաժանման սկզբում կտրիճ մարդարե, երիտասարդ Երեմիան, առաջ նետվելով, մեղջերի Համար Հատուցման և անդառնալի մաՀվան դառնութեյան բաժակը խմեցրեց բազում ազդերի (Երեմ, 25. 15): Իսկ իրենք (առաջյալները) միասին խմեցին ուրախության Հոդու Հուրը և դարձան մատռվակներ ողջ աշխարհի Համար: Նրանք գնացին ուրախության քաղցը, անուչության բաժակներով ծառայելու թադավորական Հարսանիքի արժանացած բազմականներին: Իսկ թույլերին ու ծույլերին, անմիտներին և անամոթներին Հավաքեցին և խմեցրին դառնության բաժակների մրուրը, որպեսզի Հենց խմելու ժամանակ այրվեն նրանց չրթունքները և նրանց մարմին-ները²:

251 (509). Այս բաժակն ըմպեցին Անանիան և նրա կինը՝ Սափիրան (Գործք, 5. 1-10), և չկարողացան դիմադրել նրա քաղցր դինու ուժին: Նրանք ծարավ զգացին, իսնեցին, Հիացան և խիստ ծարավեցին մաղձից, որ թաջնվել էր նրանց փորում. նրանջ չորացան՝ իրենց երկմտության մեղջից և այրվեցին կրակե բաժակի դինու չափաղանց ուժեղ Համից: Այն բաժակը խմեց և ոմն մի կին՝ Տաբիթան (Գործջ, 9. 36-41). դինու մի բաժակը, որ Հարբեցրեց և ջնեցրեց նրան, վերստին արագ արթնացրեց ու բարձրացրեց նրան՝ արդար առողջությամբ օժտված և Հույսով: Խմեց այն բաժակից և Կուռնելիոսը (Գործջ, 10. 1-33), որն արժանի եղավ Հրավերջի, և չատերին, որ նրա Հետ էին, տվեց (խմելու): Շմավոնի² մատռվակությունը սկիզբ դրեց նրանից եկող ուրախությունների, այն բաժակով, որ նրա ձեռջում էր (Գործջ, 8. 13):

252 (510. LXI). Եվ աՀա (այդ բաժակը) դալիս ու ծառայում է բոլորին, և աՀավասիկ այն Հասավ ձեզ: ԱՀա լի են
այս Թադավորի մառանները և կազմ ու պատրաստ են
իսմեցնող մատովակները՝ բաժակները ձեռներին, և դաՀլիճներում Հրավիրվածների Համար բացված են սեղանները,
քաղցր և բուրումնավետ ուրախության դինին խմելու Համար տրվում է բոլոր նրանց, ովքեր այն ցանկանում են խմել
Հավատով: Պատրաստ է նաև չարության խավարի դառը
մրուրը, չարերի խմիչքը, կործանման (տանող) այրիչը:

253 (511). ԱՀա, ինչ որ ցանկանում եք խմել, երկու տեսակի (բաժակներն էլ) պատրաստ են ձեզ մատուցելու: Դե, խմե՛ք իմաստությունը և ոչ թե անմտությունը, (խմե՛ք) ուղորմությունը և ոչ թե բարկությունը, Հավատի քաղցրութթյունը և ոչ թե անՀավատության երկմտությունը՝ չարի այրող Հուրը, որ կիզում է դեհենում և տանում դեպի խասվար, այլ (խմե՛ք) այն բաժակի Հուրը, որն ըմպելու ժամանակ լուսավորելու է ձեղ և այրելու ձեր տդիտությունից եւկող մեղջերի ժանդը և պաՀպանելու է ձեր Հոդիները ձեր Հավատից ծնված Հույսի չնորհիվ:

254 (512). Երանելի առաջյալները խմեցին և Հարբեցին և ուրախ եղան. և երկու բաժակներից խմել տվեցին ողջ երկրը, (բոլորին) որ խմեցին ինչ որ ցանկացան: ԱՀա դուջ Հարբել էիք տգիտության Հիմարությունից, որը և ձեր բաժակին խառնեց մաՀվան թույնը: Այժմ վերցրեք և Հավատով խմեջ ձեր Հոգիների կյանջի բժշկության բաժակը, որպեսցի ապրեջ և փրկվեջ այն կրակից, որը գալու է:

255 (513). ԱՀա ձեզ է Հասել պատիժների բաժակը, (բայց դուք) վերցրեք և խմեք խաղաղության բաժակը, որը լցված է օգուտով: Ապաշխարելու ծարավի եղեք, որպեսզի ձեզ միանա մխիթարության ուրախությունը: Խմեք որդե~ գրության ոգին և ո՛չ թե պղծության ոգին, որը խմեց Շա-վուղը և արտաքսվեց: Խմեց Դավիթը և իր Տիրոջ ուրա-խության մասնակիցը դարձավ: Դուք նույնպես (մասնա-կից կդառնաք), եթե միայն ցանկանաք: Բարերար է և ու-րախություն բերող Նա, որ ուղարկեց ձեզ այս առաքյալնե-րին², որոնք եկան ձեր ուրախության Համար և բերեցին եր-կու բաժակ՝ մեկը պատուՀասների և մյուսը՝ ուրախութ-յունների:

256 (514). Որովհետև Նա, որ Իր տասներկու (առաջյալներին) ուղարկեց ողջ երկրում մատուվակ լինելու, Նույն
ինքը ձեզ մոտ ուղարկեց և այս Իր վկաներին<sup>1</sup>: Եվ քանի որ
դուք հարբած էիք ձեր մեղջերի մոլորությունից, ձեղ հասած պատուհասի մրուրը հարբեցրեց ձեզ, որպեսզի նրանք
իրենց մահվամբ Աստծու ավետիսների ճչմարտության
մատուվակներ լինեն ձեզ մոտ: Նրանք քարոզեցին իրենց
տանջանքներով և իրենց արյունը լցրին երկու բաժակների
մեջ, որպեսզի հանդիմանեն ձեր սրտերի կուրությունը և
անմտությունը: Եվ նրանք ևս պիտի պատրաստեն այդ բաժակները ձեր ուրախության համար, որպեսզի իրենց մահվան միջոցով ձեղ ուրախացնեն՝ կյանքի այն բաժակներով,

որ ինքները խմեցին:

257 (515). ՈրովՀետև նրանք տեսան Տիրոջը և արարածների Ստեղծողին, որն Ինքր, Իր սեփական կամքով խո֊ նարՀվեց մինչև մաՀվան խոնարՀ և անարգ բաժակը և ինք֊ նաՀոժար խոնարՀությամբ խմեց չարչարանքների Համբերության բաժակը: Այդ պատճառով ճչմարտության բոլոր առաջինի վկաները իրենց Հանձնեցին չարչարանջների՝ Նրա Աստվածության Համար, որպեսգի իրենց կրած չարչարանքներով և վչտերով դառնան վկաները Նրա, որ կրեց դրանք կամավոր, որպեսգի վերացնի մեր անարգությունը, Իր վրա վերցնի մեր չարչարանքները և Իր բարի կամքով Հաղորդակից լինի մեր մաՀվան: ՈրովՀետև ինչպես Նա կամեցավ, ինչ կամեցավ՝ դա կատարվեց, և ինչպես կամե֊ ցավ` այդպես էլ իրագործեց: ՈրովՀետև Նա Հագավ մեր Հողեղեն բնությունը և խառնեց այն Իր անխառն Աստվա֊ ծության Հետ, որպեսզի տա մեզ Իր անմաՀությունը, ան֊ վիչտ և անչարչար էությունը: Մեր ապականացու մարմինր≀ Նա խառնեց Աստվածության անապականության Հետ, որպեսգի անապական դարձնի մեր բնությունը (Հմմտ. Ա Կորն թ., 15. 53-54):

258 (516). Եվ այս արդարները իրենց մաՀվամբ ցանկացան վկաներ լինել Տիրոջ մաՀվան, Նրա, որն արարածների մաՀկանացու բնությանը կյանք տվեց՝ Իր մաՀվամբ։ Որով-Հետև մաՀը ցանկալի դարձավ մեր Աստծու մաՀվամբ, որը մեզ Համար խմեց բաժակը մաՀվան և մեզ խմեցրեց բաժակն անմաՀության։ ՈրովՀետև դա ժամանակավոր մաՀ է, որպեսզի մենք Հաջորդ անդամ նորացած ծնվենք Հարութ-յան փառքի մեջ՝ անփոփոխելի, մշտնջենական կյանքի Հաժմար։ Ինչպես Ինքը Տերն Իր սուրբ Ավետարանում ասում է. «Ճշմարիտ, ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, եթե ցորենի Հատի-կը Հողի մեջ ընկնելով չմեռնի, միայն Հատիկն ինքը կմնա,

իսկ եթե մեռնի, մեծապես կփառավորվի և ազնիվ պտուղներ կտա» (ՀովՀ., 12. 24):

259 (517. LXII). Իսկ երկրային արարածների ողջ կյանջը նման է Հողից ծնվող մշակովի բույսերի կյանքին, որովՀետև սերմը նախ սերմանվում է արդանդի մեջ և այնուհետև աճելով ձեռք բերում մարդկային կերպարանք և ծաղկում որպես Աստծու պատկեր, որովհետև, ինչպես վերը ասացինք, «մարդն ստեղծվեց Աստծու պատկերով» (Ծննդ.,
1. 26, 27), օժտված իմաստությամբ, բանականությամբ,
ինչպես որ մենք պատմեցինք ձեղ այն (առաջին մարդկանց) մասին, որոնք բնարմատից սկսած օրինակ Հանդիսացան (մարդկության Համար):

260 (518). Եվ աՀա, մարդը սկսեց վարել և ցանել Հողը, որովՀետև Հենց այն ժամանակ էլ նրա Համար սաՀմանվեց, Թե «ինչ որ մարդ կցանի, նույնն էլ կՀնձի» (Գաղատ., 6. 7): Եվ այս (խրատր) տվեց մարդկանց՝ Հասկանալու և իմանալու, որ նրանք՝ իրենց երևացող դործերի միջոցով պետք է վարեն ու ցանեն այն ծածուկն ու չերևացողը, որպեսզի Հույս ունենան ստանալու իրենց (ջանքերով) Հասունացրած բերքը, որովՀետև այն, ինչ որ վաստակելու է մարդը (այստեղ) աստվածապաշտության պատվիրանների (կատարման) միջոցով, այնտեղ՝ (իր Համար) ապաՀովված Հանդերձյալ (կյանքում) ընդունելու է պտուղները:

261 (519). Սա նման է երկրագործությանը, որովՀետև (մշակները) նախ Հերկում են խոպանը, փխրեցնում են այն, վարում են սև ու կոչտ Հողը, ակոսներով պատռում և պարարտացնում, քրտնաթոր աչխատանքով սկզբից արմատախնիլ անելով մոլախոտերը, կասեցնում են վայրի խոտերի անօգուտ աճը, և Հետո միայն օգտակար սերմերի ցանքսը անում:

262 (520). Սա նման է նաև Ավետարանի քարոզչությա-

նը, որը (անօգուտ կլինի) եթե մարդ նախ և առաջ չվերաց֊ նի դատապարտման արժանի սեփական պարտքերը, որոնք (կուտակվել) են անվայել, անօգուտ բուսած սովորություններից, սեփական կամքով, կամայականորեն, կամովին գործած մեղբերից, ինչպիսիք մենք այժմ տեսնում ենք ձեղ մոտ: ՈրովՀետև եԹե դուք ձեր մտքից չպոկեք անօգուտ բուսած, վնասակար, կործանարար մեղջերի արմատները, որ արմատավորվելով ոստապատել են ձեր մտածողությու֊ նը, խանգարելով ոչ միայն ծաղիկների բացվելուն և պտուղ տալուն, այլև լիովին չորացնելով՝ նետում են ձեզ անՀա֊ վատության կասկածների մեջ, կամ էլ տանում անջրդի ա֊ պառաժոտ տեղանք, որը եթե որևէ մեկը փորձի վարել, անմասն և գուրկ կմնա բերքից: Նույն ձևով դուք էլ, եթե դեն չնետեք ձեր մե) սնուցված սովորությունները, չեք կարողանալու ընդունել այն սերմը, որը ձեր մե) օգտակար պտուղ է տալու:

263 (521. LXIII). Այժմ, եղբայըներ, իմաստուն մտքով զննեք ձեր Հոգիները և, ինքներդ ձեր մասին մտածելով, խորհրդածեք և դիտեք ձեր Հոգիները, որովհետև Աստված՝ գխոտ և մարդասեր, այցի եկավ ձեզ և տեսավ, և չի կամենում, որ դուք կործանվեք, այլ ավելի առաջ արած սպառնալիքների նախազգուշացումներով նա կանչեց ձեղ՝ ներս մտնելու ապաչխարուխյան դռներով, որպեսզի ողջ մնաք և չմահանաք։ Եվ քանի որ այն մարդիկ, որ արժանի չեղան այն բանի, որ իրենց փնտրեն, որոնք իրենց կյանքն անցկացրին հեխանոսուխյան մեջ և արժանի չեղան դտնելու իրենց Հոգիները, և չուզեցին իմանալ իրենց Արարչին, Աստծու կանխագետ իմաստուխյունը երես Թեքեց նրանցից, (այն մարդկանցից) որոնք Հակված չէին լսելու նրա հրաժանները. և նրանք ձզմվեցին իրենց Համար նախատեսված տանջանքիի տակ։

264 (522). Եվ այսպես, դուք պետք է Հերկեք ձեր մտքի արտերը և արմատախիլ անեք ձեր Հոգիներից գայԹակղե֊ ցուցիչ մեղջերը, որոնջ խափանում են ձեր մե\ արդարության բույսերը, այսինքն` (Հեռացնեք) կուռքեր պաչտե֊ լու սովորությունները, որոնք, (նախնիներից) ստացված լինելով, գցել են ձեզ մոլորության մեջ, որ ձեզ՝ արթուն վիճակում պահել է ինչպես քնի մեջ, ինչպես Հիմարացած անմիտների: Իրենցից ոչինչ չներկայացնող այդ (կուռքերը), որոնք ոչ օգուտ են տալիս, ոչ էլ վնաս, ձեղ որևէ օգտակար բան չտալով, տարան դեպի սնոտի ունայնություն և անիմաստ, որևէ օգուտից զուրկ, փուչ բաների: Նրանը օ֊ գուտ չեն կարող տալ, որովՀետև անչունչ են, իմաստից գուրկ, անփոփոխ և անչարժ: Մի մասր նրանց կոփած, մյուսները՝ կռած, որոչ (կուռքեր էլ) քանդակած են, մյուսները՝ ձուլած, որ Հորինվել են ճարտար վարպետների կողմից` չինված վնաս Հասցնելու Համար: Իզուր է և նրանց պատրաստողների և պաչտողների աչխատանքը: Դրանք չեն կարող վնասը Հեռացնել նրանցից, չեն կարող անդամ մի լու կամ ճանճ, որ անօգուտ բնակվում են մարդկանց վրա, քչել և Հանել (կուռք) պաչտողների տնից: Եվ ոչ էլ սարդերին, որ երԹևեկ են անում նրանց (մետաղյա) արձանների վրա և Հյուսում իրենց սարդոստայնը նրանց գլուխների վրա, որն իրենք անկարող են մաքրել, այլ այս֊ պես՝ ներսից ժանդով Հոչոտված, (դրսից) փոչու մեջ կորած նրանը քայքայվում են՝ առանց որևէ օգուտի:

265 (523). Նաև քարե արձանները՝ քարաքոս ժանդով պատված, կեղառավելով, ծածկված բորբոսով ու դունավոր բծերով, Թողած առանց խնամքի, այլանդակվում են: Իսկ փայտե կուռքերը, որդակեր, չարունակվում են քայքայվել որդերի Հարձակումից: Իսկ նրանց վրա դցված զդեստները, ցեցի կերակուր դառնալով, քայքայվելով, փխրվելով, փչա-

նալով, մաչվելով ոչնչանում ու վերանում են: ՈրովՀետև ե-Թե նույնիսկ որևէ մեկին ստիպում են անմտությունից դրդված նրանց մասին Հոգ տանել, և նա իզուր կոտորում է անասուններին՝ նրանց զոՀ մատուցելու Համար, զազրելի գարչահոտությամբ և պիղծ աղտեղությամբ Հանդերձ, վառված զոհի խանձահոտ մուրը և ծուխը բարձրանալով, Թանձրանալով և պատելով նրանց, ածուխի պես սևացնելով, փոխում է նրանց (սկզբնական) գույնը: Եվ նրանց վրա կատարված ծախսերը լինում են իզուր և Թափված աչխատանքը՝ անօգուտ:

266 (524). Եվ դուք, այս ամենը Հասկանալով, ձեր մոլոըությանը Հետևելով, չտապում եք դործել ի վնաս ձեր օդուտի և Հավիտենական տանջանքներ Հյուսել ձեզ Համար, անչեջ կրակի և անմահ որդերի մատնվել՝ ոչնչի համար: Եվ, թողնելով ձեր Արարչին, համր կուռքերի պատճառով բարկացնում եք ձեր Աստծուն: Ձեր հավաքած սերմերը փուչ են՝ ցորենի փոխարեն, որոմ են՝ Հաճարի փոխարեն, և պարարտ Հողի փոխարեն դուք ընտրեցիք անօգուտ, անպտուղ ապառաժը:

267 (525). ԱՀա, նայեք, դուք կանդնած եք (ինքներդ) ձեր առջև: Ձեզանից ո՞վ, առաջ դալով, կպատասխանի, Թե լսել է ձեր կուռքերի ձայնը կամ էլ նրանցից փոքր-ինչ օ- դուտ է տեսել՝ Թեկուզ մի չնչին չափով զդալի: Միայն ե- րազների և ցնորքների պատիր խաբեուԹյան մեջ, որոնք չեն կարող իրական դառնալ: Միայն դրանով դուք արդեն կործանեցիք ձեր Հոդիները և Հեռացաք Արարչից:

268 (526). Եվ աՀա, քանի որ դրանք այդքան անօգուտ են և (ըստ էության) ոչինչ են, և ոչ ոքի Համար պիտանի, Հատեք, կտրեք, դեն նետեք ձեր Հոգիներից այդ չորացածը և քարացածը, ինչը ձեզ ոչ Թե Հիվանդություն, այլ առողշ չություն և ապաքինում, Հոգիների բուժում կբերի: Դա

նման է (այն մարդու), որը փսխելով (կուտակված) դառը մաղձն ու խորխը, ինքը ԹեԹևացնում է իրեն (բռնած) Հիվանդությունից և առողջանում: Դրա պես և դուք, եթե
Հրաժարվեք անօգուտից, կգտնեք օգուտը ձեղ Համար,
փրկվելով Հավիտենական տանջանքների դատապարտվելուց: ՈրովՀետև կռապաչտության սերմը տանում է ձեղ
դեպի դեՀենի անչեջ Հուրը, որտեղից փրկվելու Հնար չկա.
այս պտուղն է նա տայիս:

269 (527. LXIV). Իսկ ամենայնի Արարիչ Աստծուն ընդունելու բարեպաչտ ճչմարտությունը պտուղ է տալիս Հավիտենական, մչտնջենավոր ուրախությունների արքայություն, և այն տրվում է նրանց, ով ճանաչում է Նրան: Ձեր անօրենության այդ սերմը փոքրիչատե արդեն երևաց ձեղ՝ պատուհասների աճող որոմի ձևով, որպեսզի դուջ ըմբռնեք, թե պետք է դրա հասկը վերացնել, որն արագ է աճում, և որը ձեղ է մատուցվելու, եթե դուք չուտով չմաջրեք ձեր ցորենը՝ անջատելով այն ձեր որոմից:

270 (528). Որով հետև կգա նորից վարելու և Հնձելու մի այլ ժամանակ, վարելը՝ գերեզմանում, իսկ Հնձելը այնու հետև՝ Հարու Թյան ժամանակ ամեն մի կատարած գործի արդ-յունքը (գլուխների վրա դիզած)։ Մի եղեք չորացածների (ծառերի) պես, որոնց գտնում է անչեն Հուրը և ձեզ իր կերակուրն է դարձնում, այլ եղեք դալարող, ծաղկող, մրդա-վետ, բուրավետ պտուղներով (ծառեր), որպեսզի ընտիր պտուղներ մատուցեք ձեր Տիրոջը։ Որպեսզի մյուս անդամ, դերեզմաններից ձեզ բարձրացնելու ժամանակ, դուք լինեք ցորեն, որպեսզի ձեզ օր Հնելով ընդունեն արքայու Թյան չտեմարանները, որպեսզի դուք ձեղ տրված մեկ (Հատիկից) տաք առատ բերք։ Որով Հետև, ինչպես Հնձելիս, որոմը անջատում են ցորենից և գցում կրակի մեն, դրա նման և (բոշլոր) մարդիկ մեկ ակն Թարժում, վայրկենապես (միանդա-

մից) կբարձրանան դերեզմաններից: Նրանք Աստվածությանը՝ Նրա պատվիրանների Հետ միասին ընկալած իրենց Հոդիներում, բարձրանալու են պարարտ, լեցուն ցորենի նման:

271 (529). Եվ ինչպես միակ Հատիկը, Հողի մեջ ընկնելով, աճելով, արմատ գցելով, ցողուն է տալիս, ճյուղավորվում, Հասկ արձակելով, լցվելով, տալիս է պարարտ Հասկեր, մեկ Հատիկի փոխարեն սերմնացանի օգուտի Համար
տալով բազմաԹիվ Հատիկներ, նույնը մենք տեսնելու ենջ
և այնտեղ: Արդարների Հոգիները գերեզմաններից բարձրանալու են` նույն մարմինները նույն Հոգիներով բերելու
են կատարված արդար գործերի վաստակը և այնտեղից,
դերեզմաններից, գնալու են (երկնքի) արքայություն: Ամեն
մի առանձին Հոգի ամեն մի փոքր (արդար) գործի Համար
Հազար ու բյուր, անԹիվ փառահեղ Հատուցումներ կստանա: Հարություն առնելուց իսկույնևեթ նրանք փառքով են
զդեստավորվելու, ինչպես այն Հասկը, որն իր լիությունն է
ցուցաբերում և խնամքով Հավաքվում ու պաՀպանվում է
չտեմարաններում:

272 (530). Նույն ձևով և փչերը, որ ներսից պատել են մեղավորների Հասկերը, դուրս են գալու. Հենց այդտեղ, կարծես մորից (ծնված), կերպարանք առնելով, ի Հայտ են գալու անօրեն գործերի պտուղները: Դրա մասին (սազմոսերդուն) այսպես է երգում Հոգևոր երգարանում. «Հուր Թափվեց, և նրանք արև չտեսան: Դեռ իրենց փչերը չզգագած՝ (Աստված) նրանց դժնիկի պես ողջ-ողջ պիտի այրի բարկությամբ» (Սաղմ., 57. 9-10):

273 (531). Եվ կամ էլ ի՞նչ է նչանակում այն խոսքը, Թե «դեռ իրենց փչերը չզգացած»: Դա նչանակում է, որ նրանք անՀոգ ունայնության մեջ էին մեղքեր գործում. երբ դեռ չէին գիտակցում իրենց Հանցանքները, (դրանց Համար) տանջանքները նախապես սաՀմանված էին: Ինչպես և այլ տեղում ասված է. «Իր օրվանից առաջ նրա վրա ցավեր են Թափվելու՝ ջրերի պես» (Հոբ, 27. 20): Ինչպես սկզբում փչերն աձեցին մեղավորների ՀանցավորուԹյան Հետևան- քով, նույնպես և (Հետո) աձելով ու պատելով Հանցավոր- ներին, լուցկիների պես բռնկվելով տեղնուտեղը այրելու են նրանց՝ Հառնելու ժամանակ: Իսկ ձեզ, աՀա, Նա նախապես զգուչացրեց, որպեսզի դուք փրկվեք այն աՀավոր կրակի Հեղեղից, որպեսզի ձեր մեջ ցանվեն մաքուր սերմեր, և ոչ Թե վառելու արժանի փուչը:

274 (532. LXV). Եվ աՀա, «Մարդկա՜նց որդիներ, մինչև ե՞րբ պիտի խստասիրտ լինեք. ինչո՞ւ եք ունայնություն սիրում և ստություն փնտրում» (Սաղմ., 4. 3): Եկեք ճանաչե՛նք աստվածագործ այն Հրաչալիքը, որ ձեզ մոտ երևաց¹. որպեսզի այսուՀետ մեր երկրի բոլոր բնակիչներին ճչմարտությունը չթողնի և որպեսզի երկրի բոլոր ազգատումերը², որ չեն ճանաչել Նրան, ծառայեն Նրան մեկ լծի տակ:

275 (533). «Խղենը, — ասում է (սաղմոսերդուն), — նրանց կապանքները և ԹոԹափենք մեզանից նրանց լուծը» (Սաղմ., 2. 3): Այժմ խղեցե՛ք ՀեԹանոսուԹյան կապանքները ձեր Հոդիներից և աղատվե՛ք Հանցավոր մեղքերից, ուրախակից դառնալով նրանց, որ ծիծաղում են ամբարիչտների կորստյան վրա, ինչպես առաջիկա (դեպքերի) մասին ասում է «ԻմաստուԹյան դիրքը», Թե «սրանից Հետո ես պիտի ծիծաղեմ ձեր կորոստյան վրա» (Հմմտ. Իմաստ., 4. 18: Առակ., 1. 26), և Թե «երկնքում բնակվողը կծիծաղի նրանց վրա, և Տերն ինքը արՀամարՀելու է նրանց: Այնժամ կխոսի նրանց Հետ Իր բարկուԹյամբ և Իր զայրույԹով կսարսափեցնի նրանց» (Սաղմ., 2. 4-5): Հենց սա կչտամբուԹյան և ՀանդիմանուԹյան ժամանակն է, որովՀետև Աստծու Որդին Իր ծնողից՝ Հորից է վերցրել բոլորին դա-

տելու իչխանությունը. Նա դատում է նրանց, ովքեր չեն պաշտում Հորը, և տանջում է նրանց, ովքեր (չեն պաշտում) Որդուն կամ Սուրբ Հոգուն:

276 (534). Սա է Որդու նախապես ասված խոսքը, որ դուք ճանաչեք Հորը. «Ես Թագավոր կարգվեցի Նրանից իր սուրբ լեռան՝ Սիոնի վրա, որ Հռչակեմ Տիրոջ Հրամանները, Հովվելու ձեզ խստությամբ երկաթյա գավազանով և կավի անոթի պես փչրելու նրանց» (Սաղմ., 2. 6, 9), ովջեր իրենց անՀնագանդությամբ երես են դարձնում փրկությունից, ո֊ րովՀետև մարդիկ իսկապես կավե անոԹներ են: Եվ աՀա, ո֊ րոնք պիտանի են, նրանց նա լցնում է պատվական դանձե֊ րով, իսկ որոնը պիտանի չեն, նրանց լցնելու է տանջանը֊ ներով և կորստյամբ. որովՀետև Տերը իր սուրբ ամպերից արթուն Հսկում է, որպեսգի այցի գա մարդկանց բոլոր անօրենություններին: «Արդ, թագավորնե՛ր, ուչ դարձրեք սրան, խրատվեցեք ամենքդ, որ դատում եք երկիրը: Ծառայեցեք Տիրոջը երկյուղով և ցնծացեք Նրա առաջ դողալով: Ընդունեցեք Նրա խրատր, որ Տերը չբարկանա, և որ դուք չկորչեք արդարության ճանապարհից, որովհետև Նրա բարկությունը բորբոքված է ձեղ վրա» (Սաղմ., 2. 10-*12*):

277 (535). Իսկ ձեղ երանի կլինի, եԹե դուք կարողանաք Աստծու առաջ Հանդես գալ աղաչանքով և Հույսներդ դնեք Նրա մեծ ողորմության վրա՝ փրկվելու Համար: Նա ձեղ Թողություն կտա և կների ձեր մեղքերը: Բայց եԹե Հա-մառելով դիմադրեք, նա ձեր՝ Համառող ամբարիչտների բե-րաններում ատամները կփչրի (Սաղմ., 57. 7) և Հավիտենա-կան տանջանքների մեջ կդցի: Եվ ոչ մի օգուտ այն զղջու-մից, որ այնտեղ ընկնելուց Հետո նրանց մտքում կլինի: Եվ տե՛ս, Թե ինչ է բացականչում մարդարեն. «Չկա դժոխքում որևէ մեկը, որ խոստովանեցնի քեղ, և չկա մեկը, որ այն

մաՀվան մեջ Հիչի քեզ» (Սաղմ., 6. 6), որովՀետև դրանից Հետո ոչ ոք չի կարող անցնել Հաստատված սաՀմանը:

278 (536). Իսկ ապաչխարողների Համար ողորմություն գտնելու ժամանակը Հիմա է, ինչպես ասում է մարգարեն. «Աստված արդար, Հղոր և Համբերատար դատավոր է, որն իր գայրույթը չի թափում Հանապագ» (Սաղմ., 7. 12): Եվ էլ ուրիչ ի՞նչ է ասում. «Բայց եթե չդառնաք դեպի Նա, սուրն իր սրած է և աղեղն իր՝ լարած: Եվ նա պատրաստել է մաՀվան գործիքները, և Հրեղեն նետերը նրանց Համար, ովքեր անօրենություն են երկնում, և նրանց Հղությունը,– ասում է,– ծնում է տանջանը» (Սաղմ., 7. 13-15): Իսկ նրանց մասին, ովքեր լսելով կՀավատան Նրա Հրաչքներին և կդառնան դեպի Աստված Արարիչը և կպաչտեն Նրան, այսպես է ասում. «Քաջալերվիր, երկի՛ր, ցնծա՛ և ուրախացի՛ր, որովՀետև Տերը մեծ գործեր կատարեց քեղ Հետ» (Հովել, 2. 21): Եվ այն մարդկանց, որ չեն ճանաչում իրենց Արարչին, նրանց իբրև անասունների են Համարում. այդ պատճառով էլ նրանց Հետ խոսում է ինչպես վայրի կենդանիների. «Մի վախեցիր,– ասում է,– վայրի կենդանի, որովՀետև քեզ Համար դալարեցին որպես կերակուր դաչտերն ու առապարները» (Հովել, 2. 22): ՈրովՀետև մարդկանց սրտերը անապատներից էլ անպտուղ էին և տափաստաններից էլ անջը֊ դի:

279 (537). Եվ աՀա, Նա ենԹարկվողներին կոչում է (խաղողի) որԹ և պաղաբեր քաղցր Թղենի, աստվածապաշտուԹյանը վերաբերող խոսքին Համապատասխան, ինչպես և
ասում է (մարդարեն). «Որքան քա՛ղցը են քո խոսքերն իմ
քիմքին՝ ավելի քաղցը, քան մեղըն իմ բերանին» (Սաղմ.,
118. 103): Եվ դարձյալ՝ «Քաղցը ես Դու, Տե՛ր, և Քո քաղցրուԹյամբ սովորեցրու ինձ Քո արդարուԹյունը» (Սաղմ.,
118. 68): Եվ դարձյալ, աստվածապաչտներին դիմելով, բա-

ցականչում է (մյուս) մարդարեն. «Կլցվեն ցորենի կալերը, և կՀորդեն դինու և յուղի Հնձանները: Եվ կՀատուցեմ ձեղ այն տարիների դիմաց, ինչ որ մորեխը, ջորյակը, ժանդը և ԹրԹուրը կերան Իմ մեծ ղորքը, որ ուղարկեցի ձեղ վրա: Ա-ռատորեն կուտեք, կՀադենաք և կօրՀնեք ձեր Տեր Աստծու անունը» (Հովել, 2. 24-26): Իսկ անօրենների վերաբերյալ այսպես է ասում. «Գործի դրեք մանդաղները, որովՀետև Հասել է Հունձը, և մտեք, կոխոտեցեք Հնձանները, որովՀետև լցվել են Հնձանները, և նրանց փոսերը Հորդում են, քանի որ չատացան նրանց չար դործերը: Այդ պատճառով ձայներ Հնչեցին Դատաստանի ձորում» (Հովել, 3. 13-14):

280 (538. LXVI). ԱբրաՀամի ժամանակներում Սոդոմն ըմպեց անիրավության դինին: Եվ աՀա, Տերը բարձր դաշ Հից որոնեց և զննեց (որ դանի) Հարյուրից մինչև տասը (արդարների), և նրանց մեջ չդանվեց արդարության (դոնե) տասը բաժակ (ունեցող): ՈրովՀետև նրանց խաղողը դառը խաղող էր, և նրա ողկույզները լեղիի դառնություն ուշնեին. վիչապների բարկությունն էր նրանց դինին, բաժակներն են՝ աՀավոր իժերի չարաթույն ցասումը, որից չկա բժչկություն (Բ Օր., 32. 32-33):

281 (539). Այդ պատճառով Նա խմեցրեց նրանց իրենց Հրե բաժակի այրման դինին, և նրանք վառվեցին՝ իրենց բաժակներով: Նրանց չտեմարանները լի էին անիրավուԹյամբ, դրա Համար էլ Նա Հնչեցրեց նրանց կործանման մասին (վճիռը): Նրանց Հանդերի որոմը Հասել էր, այդ պատճառով էլ Նրա մանդաղը դործի անցավ, Հնձեց և այրեց նրանց Իր (բորբոքած) ՀրդեՀում: «Նրանց պատեց ուռկանը, որից էլ, նույն ուռկանից էլ նրանք զոՀվեցին, և ծխի պես վառվեցին նույն ցանցի մեջ, որովՀետև նրա բաժինը դարձան» (Հմմտ. Ամբ., 1. 15-16): «Նրանց կերավ ԹրԹուրը, նրանց կտրտեց ջորյակը, և նրանց մեղջերի մա-

րախը արածեց նրանց վրա» (Հմմտ. Հովել, 1. 4): Այդ պատճառով էլ նրանք իսկույն չորացան: Եվ նրանց չինությունների վրա կրակն արածեց, նրանց վրա Հուր Թափվեց, և նրանց վրայով Հորդառատ Հոսեցին կրակի վտակները: Եվ խռիվը կուտակելով գցեց նրանց մեջ. կրակի գետեր առաջացան նրանց մեջ, և ողողելով այրեցին նրանց երկիրը: Լցվեցին Հրով նրանց չտեմարանները, և նրանով լցվեցին նրանց Հնձանները: Իրենց գործած մեղքերի մրուրով լցվեցին բաժակները, որ խմեցին և վառվեցին ամբողջովին: ՈրովՀետև Ղովտի բաժակը, որ գտնվում էր նրանց մեջ, այդ բաժակից նրանք ուրախություն չխմեցին: Նրանց Համար այն եղավ ուրիչ բաժակ և խմեցրեց տրտմություն:

282 (540). Կյանբի բաժակը, որից չցանկացան կյանբ րմպել, նրանց խմեցրեց մաՀվան դառնություն: Քաղցրության բաժակից, որը քաղցը չեղավ նրանց բերանում, դառնություն բխեց: Դա այն բաժակն էր, որի կրակը չէր այրում դալարը և պաՀպանում էր կանաչը, և բռնկվում էր (արմատի վրա) չորացած բույսերի մեջ և այրում չորացածներին: Խմեց այս բաժակը Սկարիովտացի Հուդան և այրվեց, որովՀետև չորացած էր նրա ծառր: Այս բաժակը խմե֊ ցին առաջյալները և դալարեցին, և Համեղ պտուղներով լցրին ամբողջ երկիրը: Նրանց ծաղիկների բուրմունքը սփռվեց տիեղերքով մեկ: Նրանց սրբությունը և նրանց Համեղ գինին Հարգված են` ուրախություն պատճառելով վերևի և ներքևի բնակիչներին, Հրեչտակներին և մարդկանց: Եվ տաճարի Տերը ուրախանում է նրանցով, ինչպես այս բաժակներով, որ աՀա Հասան ձեզ՝ Հագեցնելու Համար: Դա ԱբրաՀամյան տոՀմի Ղովտի բաժակը չէ, որը գտնվեց Սոդոմում, որից նրանք ուրախություն չստացան, և դրա նման մեկ ուրիչը չգտնվեց նրանց մեջ:

283 (541. LXVII). ԱՀա երեսունյոԹ քրիստոսական դա-

վախներ, որ եկան ձեզ ծառայելու<sup>1</sup>: Հուր է նրա (նրանց) զորուխյունը, և քաղցր է նրա Համը, ուրախուխյուն է այն ճանաչողների Համար և տրտմուխյուն է (նրանց Համար) ով խաքնվում է նրանից: ՈրովՀետև եխե ըմպեք արժանավայել կերպով, այն կայրի ձեր աղտոտուխյունը, և ձեր Հոգի-ները կմաքրվեն: Այրվեցին ԱՀարոնի որդիների մարմինները, բայց նրանց քաՀանայական պատմուճանները Հուրը չայրեց: Այս գավախին Հատուկ է այրել արատավորներին և պաՀպանել մաքրվածներին: Եվ աՀա, եխե ցանկանաք սիրով ըմպել երանուխյան գավախը, որ ձեր կամքին Հակառակ բխեց ձեր մեջ, այն կայրի ձեր մեղջերը, կմաքրի և կընտրի ձեր Հոգիները՝ արժանացնելով ուրախուխյան:

284 (542). Իսկ եթե ձեր մտքով անցնի այն, թե «մենք սպանեցինք սուրբ վկաներին», ապա նույն բանը կատար- վեց և Պողոսի Հետ, որն իր Հրեության ժամանակ չէր իմա- նում, որ ընտիր անոթ է լինելու, երբ եկավ առաքյալների քարողության ժամանակ և նրանց Հալածելիս սպանեց Ստեփանոսին<sup>1</sup>, որը ականատես եղավ Աստվածության խո-նարՀանալուն և նույն ժամանակ Նրա բարձրանալուն: Ա-Հա և դուք, որ չգիտեիք (թե ինչ եք անում), խմեք այդ՝ ձեր ձեռքերով մղած դավաթը, որովՀետև ինչպես նրանք վկա դարձան և մեռան, նույն մաՀվան չնորՀիվ նրանք կենդա-նացան և Հասան երկնային ժառանդությանը:

285 (543). Եվ Ստեփանոսը իր մաՀվան ժամանակ երկինքը բացված տեսավ և Որդուն՝ Իր Ծնողի աջ կողմից (նստած), և ԹողուԹյուն խնդրեց իրեն սպանողների Համար, իր բարեխոսուԹյան աղոԹքներով արձակեց նրանց ամբարչտուԹյան կապանքները, դադարեցրեց իր արյան Համար (վրեժխնդրուԹյան) կոչերը, լռեցրեց իրեն տանջելու Համար բողոքները և Տիրոջից խնդրեց ներել նրանց: Դրա Համար էր, որ Պողոսը բարձրացրեց նրա դաժան լուծը, որ քաչում էր ամոլի եզան պես, և իր վրա վերցրեց նրա տանջանքները, և խմեց նույն բաժակը նրա մահվան: Նա դարձավ վկա նրա գործերի՝ նրա հետ միասին, և Հավասարը՝ իր Տիրոջ առաջ, տեսավ նույն տեսիլքը և լսեց նույն չարտասանած խոսքերը, որ տեսավ և լսեց Ստեփանոսը:

286 (544). Այժմ դուբ, որ այս սպանվածների սպանողներն եք, ընդունեցեք սրանց Հավատր և քաչեք նրանց լուծր, Թոթափեք ձեղնից մեղքերի լուծր, ճչմարտության քարոզի վկաներ եղեք: Խմեք Հոգևոր ըմպելիքի նույն գավաթեր և դարձեք նրանց գործակիցները: Եվ մարդկանց Հանդեպ սիրո վտակները իջնելու են ձեր սրտերի Հանդերի վրա՝ պարարտացնելու ձեր մտածողության Հողը քարոզությամբ, որը ձեր՝ Նրա Հանդեպ ունեցած գորավոր Հավատի չնորՀիվ դառնալու է ձեր սեփականը, և դուք կխմեք մարդասիրության (անՀավատներից) անջատող, մաքրող կրակի գավաթը: Ինչպես Հրեության քաՀանայության ժամանակներում, քաՀանաները, դերության մեջ վերցնելով գոՀաբերության կենդանի կրակը, այն տարան և դցեցին ջրՀորը, և կրակը ջուր դառավ, իսկ յոԹանասուն տարի Հետո՝ իրենց վերադարձին գնացին և վերցրին ջուրը և բերեցին ու լցրե֊ ցին ողջակեզների չուրջը: Եվ երբ կառուցվեց տաճարը, ջուրը ստացավ կրակի բնություն: ՈրովՀետև եթե պետ<u>ը</u> է, Նա կարող է փոփոխել (նյութի) տեսակները և ըստ Հանգամանքների բացաՀայտել նրա տարբեր Հատկություննե֊ րը, մանավանդ այս Հրաչագան կրակը, որը Հանդես է դայիս որպես Սուրբ Հոգու մասնիկներ:

287 (545). Ինչպես դալար մորենու կանաչ ոստերի մեջ երևացած կրակը, որը պաՀպանեց նրան անԹարչամ, որով-Հետև լույս տվող կրակը պաՀպանեց մորենուն և փրկեց Մովսեսին և նրա Համար դարձավ ուրախության դավաթ: Մովսեսը խմեց այն և Հույսը դրեց Նրա վրա: Այն փրկեց Իսրայելի անասուններին և կարկուտով փչացրեց եգիպտացիների բերքը: Եվ ծովի մեջ Նա Իսրայելին խմեցրեց այդ դավաԹը, և նրանք Հոդի խմեցին և երդում էին ծովի մեջ (Ելք, 15. 1-19), նրանց քնարով մատուվակում էր Մարիամը (Ելք, 15. 20-21), և նրանք անցան ընդարձակ ծովը և օրՀնեցին (Աստծուն): Եդիպտացիները ևս խմեցին այդ դավաԹից, և Հարբեցին (ամպի) սյան դավաԹից, որը կապեց նրանց մարտակառքերի անիվները (Ելք, 14. 25): Նրա մրուրը դլորեց նրանց (դետին) և Հարվածեց նրանց (սյան) Հետևից: Ժողովուրդը խմեց տրտունջի դավաԹը, որը խառնել էր (Նրա) բարկուԹյունը: Նա տվեց նրանց խմելու փորձուԹյան բաժակը, որը նրանք պարտավոր էին (խմել):

288 (546. LXVIII). Սուրբ սյունը, որը օդային ամպով ցերեկը Հովանոցի պես պաչտպանեց նրանց խորչակի տապից, և առաջին գիչերվա ժամերին լուսավորելով տաքացնում էր սառնամանիքի ցրտից, նույն սյունը, ըստ ժամանակի փոփոխվելով, բավարարում էր նրանց կարիքները: Երբեմն ժայռից ջուր էր բխեցնում, քաղցր ջրի վտակներով նրանց ծարավը Հագեցնում: ՈրովՀետև դա Ինքը՝ Քրիստոսն էր, Որն ունի ամեն ինչ լիուժյամբ բոլորի Համար և, Հագեցնելով, բարերարուժյուն էր անում նրանց, որ երբեմն քաղցր Հացով և երբեմն Թռչուններով (կերակրում էր), երբեմն էլ քաղցր աղբյուրներ էր բխեցնում նրանց Համար, և Սուրբ Հոգու բաժակը ուրախուժյուն էր բերում նրանց:

289 (547). Իսկ նրանց անՀնազանդության և ամբարտավանության Համար Նա բարկության բաժակը խառնեց և
տվեց նրանց (խմելու): ՈրովՀետև այս բաժակը, լինի դա
Հրով թե ջրով, կարող է իր ազդեցությունը փոխել ուղած
ձևով, երբեմն ձյուն դառնալ, երբեմն սառույց, երբեմն
անձրև, երբեմն Հուր և կայծակ, և երբեմն բույսերը սնող
ցող՝ կերակրելու Համար դագաններին և թռչուններին, վայ-

րի կենդանիներին և անասուններին, սնունդ պատրաստել մարդկանց Համար և բավարարել (բոլոր) արարածների կարիքները: Նույն (բաժակը) Հոգևոր ցողով կարող է, ըստ Բարձրյալի ցանկության, Հաճելի սերմեր աճեցնել և պատրաստել անապականության կերակուր՝ բանավոր Հոտի Համար:

290 (548). Երբեմն այն դառնում է քաղցը, օգտավետ անձրև, Հողը պարարտացնող և բուսեցնող, փայլատակում֊ ներով ջերմություն բերող, որպեսգի բույսերը ջրելով Հագեցնի, ուրախացնի ճյուղերը ցողով և գվարԹուԹյուն, ուրախություն բերի փթիթներին: Այն կրկնակի գոՀունակության է արժանի՝ ՇնորՀողի պարդևների Համար, երբ խմեցնում է այս բաժակը՝ օգուտը բազմապատկելու նպատակով: ՈրովՀետև ամպերը ևս՝ Նրա Հրամանների սպասավորները, Հանդես են գալիս որպես մատռվակներ: Եվ Թե֊ պետ անձրևով լի և պատրաստ՝ նրանք լցնում և ծածկում են երկնքի երեսը, բայց երբ սկսում են տեղալ և անձրևել (ջուր) տալով ու մատռվակելով երկրին, այդ Նա է, երբ ցանկանում է, օգտավետ անձրևներ է Հրամցնում, իսկ երբ ոչ՝ (ուղարկում է) սաստիկ սառնամանիը, եղյամ, ձյուն և ավերիչ կարկուտ, այրող ճառագայԹներով չորացնում և քայքայիչ տապով վնասում է, օդի չարաԹույն և դառնաչունչ Հորձանքներով խորչակաՀար անելով՝ չորացնում է բույսերի դալարող սաղարԹները և վառում մինչև արմատները:

291 (549. LXIX). Ամպերի միջոցով Նա ի կատար է ածում Իր Հրամանները, որովՀետև բնական է, որ սկզբից ամպերով երևան գա որպես Հրամաններ տվող և մարդկանց (օգուտի Համար) մատովակություն անող ծառայող՝ մերթ բարկացած, մերթ ողորմած: ՈրովՀետև երբ Աստված ցանկացավ երևալ մարդկանց, Նա Իր դորությունն Իր մեջ Հավաքեց, Թաքնվեց, ամպի Հետև պաՀվեց, որովՀետև մարդիկ չէին կարող դիմանալ Աստվածության երևման տեսարանին, և Նա երկինքը փակեց չղարչով, Ինքը Իրեն ծածկեց (ամպերի) վարագույրով, որպեսզի (ի սկզբանե) դիմանալու ուժից զուրկ արարածները չայրվեն:

292 (550). Թեպետ երբեմն կարճ ժամանակով Նա երևում էր առանձին արժանավոր մարդկանց, բայց այդ Նա անում էր նրանց տեսողության՝ Նրան նայելու Հնարավորության, դիմանալու Համապատասխան, որպեսգի նրանք կարողանան տանել (տեսարանը), ինչպես Նա երևաց Մովսեսին և կամ ամբողջ ժողովրդին Սինեական լեռան վրա, երբ իջավ, ամպով պատած, և այնտեղից խոսեց նրանց Հետ: Եվ բոլոր դարերում Նա երևան էր դալիս նույնպիսի ամպով, իսկ Հոգելից մարգարե սուրբ Եղեկիելին Նա ե֊ րևաց Հռչակավոր տեսիլքի ձևով․ սակայն մարդկանցից ոչ ոք առանց ամպի երբեք Նրան չի տեսել: Ինչպես և Հոգե֊ կիր մարդարեն իր տեսիլքում պատմում էր և ասում. «Տեսա, որ Հյուսիսից մի Հողմ! բարձրացած գայիս էր, և մի մեծ ամպ՝ նրա Հետ, չուրջը՝ ուժեղ լույս. նրանից Հուր և կայծակներ էին փայլատակում, և նրա մեջ՝ արևի տեսիլը և Հրո ճառագայԹներ» (Եղեկ., 1. 4):

293 (551). (Աստված երևաց) որպես լույս և Հուր, և ոչ առանց ամպի, որովհետև լույսը արժանավորներին լուսավորելու համար է, և Հուրը՝ անարժաններին բարկությամբ
այրելու: Իսկ ամպը նրանց երկուսի համար է և ծառայում
է երկուսին էլ: Որովհետև (ամպից ելնող) Հուրը այրում է
մեղավորներին, և լույսը խմեցնում է արդարներին Հոդու
որդեդրության չնորհները, իսկ չար մարդկանց խմեցնում է
կայծակներ և տանջալից պատիճների հեղձուցիչ, ծխախառն բույրը: Ամպերը նաև Նրա մեծությանը սպասավորողներն են, ինչպես և պատմում է այն տեսնող (մարդա-

րեն), Թե «ամպերը Նրա ոտքերի փոչին են» (Նավում, 1. 3):

294 (552). Եվ Հորդացող ամբարչտությունների չատացման պատճառով (նույն մարդարեն) ասում է. «Նա սաստում է ծովը և ցամաքեցնում այն, և բոլոր դետերը ավերում» (Նավում, 1. 4): ՈրովՀետև Նա կարող է ցամաքեցնել մեղջերի ծովր, կասեցնել անօրենության դետերը և պարդեցնել նեխած, փչացած, պղտոր և լճացած (բարքերը): Իսկ նրանց, ովքեր ապավինում են Նրան և իրենց Հույսը կապում են Նրա Հետ, Նա կտա ծովի պես անսպառ փրկություն, և նրանց (կյանքը) առանց մեղքերի Հորդառատ գետի պես կՀոսի: Դրա մասին մյուս մարգարեն նույն իմաստով ասում է իր երգում<sup>1</sup>, Թե «Դու գետեր ցամաքեցրիր և դողացրիր երկիրը քո անձրևի սաստկությամբ, որ անցնում են նրա վրայով» (Հմմտ. Սաղմ., 73. 15: 106, 33): ՈրովՀետև Նա վերևից սաստող ջրեր կՀոսեցնի այն ջրերի վրա, վանելով և դուրս մղելով դառը ջրերը, որպեսգի այն մաքուր ջուրը դուրս մղի կեղտոտն ու Հոտածր:

295 (553). Այդ մյուս պայծառատեսը նույն բանը երդեց և նույն ոգով մեկնեց՝ ասելով. «Ցանկալի անձրև պատրաստեցիր, Աստված, քո ժառանդության Համար, որը թեև տկարացավ, բայց դու ոտքի կանդնեցրիր նրան» (Սաղմ., 67. 10): ՈրովՀետև նրանք, մեղջերի ծովի մեջ ընկղմված, նույն ախտով էին Հիվանդ և կապված ամբարչտության չղթաներով: Դրա Համար էլ, քամելով նրանց անամոթութ-յան անՀատակ ծովը և չորացնելով դրա ակնաղբյուրը, Նա մարդկանց վրա է թափելու պատիժների անձրևը: Ինչպես և մարդարեն, այդ նկատի ունենալով, երդեց. «Անդունդները քեղ կանչեցին քո Հորձանքների ձայնով» (Սաղմ., 41. 8): ՈրովՀետև երկնային պատդամները Հոդևոր Հորձանջների նման կուտակված թափելու են արատավոր և այլասերված մարդկանց վրա՝ ոչնչացնելով նրանց:

296 (554). Եվ ապաքինող ցողը եղավ առողջարար, ինչպես և ասված է, Թե` «այն ցողը, որ Քեզանից է ցողում, բժչկություն է նրանց Համար» (Եսայի, 26. 19), որպեսզի նրանք երկյուղով չրջվեն դեպի Նա: ՈրովՀետև նրանք, ովքեր սիրով չչրջվեցին դեպի Նա, սպառնալիքների աՀով Նա նրանց դարձրեց Իր ժառանդությունը, ինչպես և ձեզ: ՈրովՀետև Նա մեղքերի Հեղեղը կՀեռացնի ձեզնից և Հետո կտա ձեզ Իր չնորՀների առատությունը:

297 (555). Որպեսգի ձեզնից բխելով «գետերի պես Հորդանան արդարությունները, և ճչմարտությունը չատանա Հեղեղի ջրերի պես» (Ամոս, 5. 24)։ Եվ ապա ձեր կյանքի մասին Իր իմացությունը Նա ողորմածության ամպերից ձեղ վրա է Հոսեցնելու, ինչպես և ասված է, Թե «ցանկալի անձրև պատրաստեցիր, Աստված, Քո ժառանգության Համար, որը Թեև տկարացավ, բայց Դու ոտքի կանգնեցրիր նրան» (Սաղմ., 67. 10), և «արժանիներին պիտի խմեցնես Քո գրգանքի գետերից» (Սաղմ., 35. 9), Համաձայն երգչի Հոգևոր խոսքի, որն ասում է. «Քեղնից է, Տեր, կյանքի աղբյուրը, և Քո լույսով ենք լույսը տեսնում» (Սաղմ., 35. 10), և թե «ողորմությունդ չնորՀիր Քեղ ճանաչողներին» (Սաղմ., 35. 11): Եվ Իրեն ճանաչողների Համար Նա ծագում է և իմաստության աղբյուրը նույն լույսի աղբյուրից է բխեցնում նրանց վրա, իսկ չճանաչողների վրա՝ այրող, ողողող, ՀրդեՀող և տոչորող վտակներ:

298 (556). Եվ որովՀետև երկրի վրա կրակի պես բոցավառվել էին մեղջերը՝ լույս սփռելու Համար, որպեսզի չխաջնվեն ի վերուստ Հասանելիք վրեժխնդրուխյունից, ինչի մասին կանխատեսող մարդարեուխյունը նախապես աղդարարեց ի Հաստատումն իր ասածների, Թե «տեսա մարդկանց մեջ մեղջերը ծովի պես (տարածված), բազմացած, Հեղեղ դարձած» (Հմմտ. Ծննդ., 6. 5, 11): Ինչպես մի անդամ Նոյյան դարաչրջանի օրերի կապակցությամբ, երբ երկրի վրա մեղջերը տարածվել էին ծովի նման, մեկնաբանվեց առակը, որ դրա օրինակով էլ ծովացան նաև ջրերը, որպեսդի սաստկանալով կործանեն մարդկանց:

299 (557. LXX). Եվ աՀա, սուրբ մարդարեները Հաճախ են մեջբերում առակներ՝ եղած դեպքերի մասին, որ Թերևս անցած դեպքերի օրինակներով կարողանան վախեցնել և փրկել նրանց յուրաքանչյուր դործած ամբարչտուԹյունից։ Դրա Համար նրանք Հաճախ օրինակներ էին բերում՝ մեկ սոդոմացիների Հրկիզումը, մեկ ջրՀեղեղի ժամանակ խեղգ-ված մարդկանց օրինակը, մեկ Եդիպտոսին Հասած Հար-վածները և ուրիչ չատ օրինակներ։ Եվ այդ անօրենուԹյուն-ները նա անվանում է ծովի նման (սփռված), և խոստանում է վերացնել այն երկրի վրայից և խոստանում արդարուԹ-յունը նորից Հաստատել երկրի վրա, նրանով լցնել այն՝ ջրՀեղեղից էլ ավելի Հորդ, և ծաղկեցնել օրենքը։

300 (558). Դրա Համար, մարդկանց ծովային միջանցքից անցնելու մասին խոսելիս, նա բացականչում և ասում է. «Նրանք պիտի անցնեն մեծ ծովը, և ծովի ալիքները պիտի գարկեն (նրանց)», այսինքն՝ ամբարչտությունները, և թե «պիտի ցամաքեն դետերի պտույտները» (Ձաք., 10. 11), այսինքն՝ մեղքերի չատացումը: Դրա վերաբերյալ մյուս մարդարեն ասում է. «Մի՞թե դետերի վրա ես բարկանում, Տեր, կամ Քո բարկությունը ծովերի՞ վրա է ընկնում, և կամ Քո բարկությունը դետերի՞ վրա է ընկնում, և կամ Քո

301 (559). Որով հետև Նա Հորդ անձրևներ է բերելու և մաքուր ջրեր, կյանքի Հոսանքներ, կհեռացվեն ամբարչտության ջրերը, և կծածկվեն երկրի վրա եղած մարդկային չարության, տգիտության և ամբարչտության դառնությունը: Ինչպես ասում է մարդարեն. «Երկիրը լցվելու է Տիրոջ դիտությամբ, նման առատ ջրերի, որպեսդի ծածկեն

ծովերը» (Եսայի, 11. 9: Ամբ., 2. 14): Նա նկատի ունի կորստաբեր ջրերը, կործանող և խեղդող ջրերը, որոնք ծածկելու են այն ջրերը, որ Հագեցրել էին երկիրը պղտոր Հրապույրներով, մանավանդ որ այդ Հրապույրների պատճառով աշխարՀում Հորդելով մոլեգնում էին կռապաշտուԹյան մեջ սուղվածները: ՈրովՀետև Նա դուրս է բերելու Հողմընկալ ամպը, որ երևաց Եղեկիել մարդարեին, որպեսզի նույն ամպը մարդկանց վրա Թափի դիտուԹյան շնորՀը, և նույն ամպը նրանց ՀնարավորուԹյուն տա դալարելու և չորուԹյունը վերածի (կենդանի) բույսի:

302 (560). Իսկ այն չորացածների վրա, որոնք չեն ցանկանա Հնազանդվել, Նա կսփռի փայլատակող Հրեղեն անձրև՝ կիզելու, այրելու և վերջը տալու Համար, և դառնության բաժակը կտա նրանց խմելու: Ինչպես կանխատեսող (մարզարեն) երզում է տասներորդ սաղմոսում. «Մեղավորների վրա որոգայթ, Հուր և ծծումբ կտեղա. այս մրրիկն է (դառնության) բաժակի նրանց բաժինը» (Սաղմ., 10. 7):

303 (561). «ՈրովՀետև արդար է Տերը և արդարություն է սիրում» (Սաղմ., 10. 8) և, ըստ արդարության, կամենում է ձեղ Իր մոտ կոչել որդեդրության, քանի որ Հոգի ընկալած ամպը<sup>1</sup>, որն (իր մեջ) կրում է աստվածային ճչմարտությունը, սովոր է մարդկանց Հոգիների մեջ թափել
(Աստծուն) ճանաչելու ուսմունքը, և տնկել մարդկանց
սրտերում երկյուղ՝ պաչտվող Աստծու Հանդեպ, և Քրիստոս Արարչի սերը լցնել Նրա արարածների վրա, և Նրա
կամքով բարձրացնել (նրանց) Իր Աստվածության բարձրության վրա, ինչը դուք պետք է ընդունեք:

304 (562. LXXI). Որով հետև եթե ամպերը, որ սպասավորներ են, Տիրո չից Հրաման ստանալով, բարձուն քներից իջնում են ծովերի անդնդական խորքերը և եթերի մոտ լցվելով, ուռչելով առատորեն ներառնում են չրերը, տանելով, բարձրացնելով, տարածվելով և ծածկելով երկնքի երե֊ սը որոտալից ամպերով, և առատորեն Թափելով ցողը (երկրի վրա) կատարում են Արարչի Հրամանները, մատռվակ դառնալով ներքևում ապրողների Համար, ապա ինչքան ավելի (սիրելի) պիտի լինեն այս վկաները<sup>1</sup>, որոնք ի սեր Աստվածության Համբարձվեցին (երկինք), որոնց վրա խո֊ նարՀվեց Աստված. նրանք առատորեն ստացան Հոգու չնորՀները և ավելի չատ լցվեցին (աստվածային) պարգև֊ ներով, իրենց մարմինները տվեցին Տիրոջ Համար որպես դանձ², որպեսզի Հաջորդ անդամ այն նորից ստանան՝ Հնա֊ ցածը նորացած: Եվ լցվելով աստվածային պատգամներով՝ նրանը մեծ ջանասիրությամբ և ձգնությամբ քարողեցին, և ձեղ վրա Հորդաց երկնային բարիքների անձրևը, և փայլատակեցին ձեղ վրա լույսն ու կրակը միասին, և ավելի չատ, քան աստվածընկալ ամպը, Թափվեցին ձեզ վրա բարիքնե֊ րը: Անձրևալից ամպի որոտի փոխարեն Աստված որոտաց ձեղ վրա ավելի աՀավոր ձևով և կամեցավ, որ դուք ապրեք և փրկվեք:

305 (563). Եվ նրանք, որ ատեցին այս աչխարհը և երկրային ամեն ինչ, և սիրեցին երկնայինն ու Արարիչ Թագավորի պատվիրանները, բարձրացան Նրա մոտ՝ լուսեղեն հարկերի վրա, որն ընդունեց նրանց և նրանց Հոդիները: Եվ նրանք իսկույն անցան երկնային քաղաքը և երկնային բնակիչներին ուրախակից դարձան: Եվ (նոր) կյանք ստանալով՝ տկարության փոխարեն ձեռք բերեցին դորություն, անցավորի փոխարեն՝ անանցություն, մահվան փոխարեն անմահություն, որովհետև հաղթեցին մարմնական ցանկությունները և հաղորդ եղան աստվածային փառքին: Նրանք նորացան անպատմելի փառքի մեջ և աղատվեցին քայջայումից: Նրանց մասունքները դարձան Աստվածության Հոդու տաճարներ, որովհետև նրանք իրենց Տիրոջ հետ

ողջ են մնում, և նրանց սուրբ, դուրդուրված Հոդիները կենդանի են պաՀպանվում:

306 (564). Իսկ ձեզ մոտ նրանց մարմինները և ոսկորները Աստծու տաճարներ են, որովհետև դուք ոչ մի այլ միջոց չունեք Աստծուն ձեզ հետ հաչտեցնելու և մերձենալու Աստծուն, եթե ոչ նրանց աղոթքների բարեխոսությամբ և նրանց հավատքն ընդունելով, որի չնորհիվ նրանք ապրեցին և արժանի եղան կենդանի ծովը մտնելու և այնտեղից Աստծու պատգամների քարոզության վտակները ձեզ հոսեցնելու, Արարչի սիրո բաժակը ձեզ մատուցելու, եթե (միայն) դուք կարողանաք այն ընդունել: Որովհետև Նա ոչ ոքի չի թողնի իր սեփական կամքով վարվելու<sup>1</sup>, այլ ուղեք թե չուղեք, անելու եք այն, ինչ Աստված է կամենում:

307 (565. LXXII). Որով հետև երբ Աստված մարդկային ցեղը տեսավ մեղջերի հիվանդությամբ տկարացած և այրանդակված, Նա եկավ իբրև բժիչկ՝ նրանց բուժելու, որ չմեռնեն մեղջերի հիվանդությունից, ինչի մասին էլ վկարյում է մարդարեն՝ ասելով. «Թեև հիվանդացավ, բայց Դու ոտջի կանդնեցրիր նրան» (Սաղմ., 67. 10): Եվ ահա, նույն դթացողն ու մարդասերը, էությամբ հավիտենականը, Ստեղծիչն ու ամեն ինչի Արարիչը՝ Ինջն էլ Իր արարածների բժիչկն է, որն Իր լույսը տալիս է վախ ունեցողներին, ինչպես ասում է մարդարեությունը. «Ձեղ՝ Իմ անունից երկյուղ կրողներիդ համար արդարության արեդակը պիտի ծադի, և բժչկություն (պիտի լինի) նրա չողերի մեջ» (Մարաջ., 4. 2):

308 (566). Ո՞վ է արդարության արեդակը, եթե ոչ Նա, որ խոնարՀվեց և Իր ճառագայթները տարածեց բոլոր Հիվանդների և մեղջերով ախտաՀարվածների վրա: Դա նույնն է, որ ծագեց Հորից: ՈրովՀետև միայն Նա է, որ կարող է լուսավորել մարդկանց խավարած ոգիները և ուրախություն տալ ընկած Հոգիներին, որ նստած են խավարի մեջ: Եվ նույն Ինքն է, որ թույլ չտվեց, որ դուք կործանվեք, որի ճառագայթներով ապրում են Իր ստեղծած բոլոր
արարածները: Երկնքի գարդերը, այսինքն՝ լուսատուները
ևս, Նրա ճառագայթներին նայելով, լուսավորում են երկիըը՝ ջահի պես իրենց լույսը տալով արարածներին: Եվ Նրա
լույսով են լեցուն երկինքն ու երկիրը: Եվ Նրա Հոգին, որն
Իր էության լույսի ճառագայթներն են, Իր սեփական դթառատ կամքով խոնարՀվեց և եկավ լուսավորելու արարածներին, որովՀետև նրանք խավարի մեջ էին, իսկ Նա եկավ
Իր լույսը (արարածներին) տալու Համար:

309 (567). Իսկ եթե նրանք չցանկանան բացել իրենց սրտերը Նրա Աստվածության ճառագայթների առաջ, Նա իսպառ կայրի (նրանց), Համաձայն ասվածի, թե «Իմ բարկությունից Հուր բորբոքվեց. այն կայրի և կիջնի մինչև դժոխքի խորքերը, կլափի Հողը և նրանց երկրի բոլոր բույսերը. նրանք կվառվեն Հրով, կբորբոքվեն Հիմքերը նրանց լեռների» (Բ Օր., 32. 22): Ինչո՞ւ, ինչի՞ Համար կամ ինչպե՞ս Նա պիտի այրի՝ Հիմքերին մոտենալով։ Դա այդպես է, քանի որ նրանց մեղքերը արմատավորվել և ուժ էին ստացել երկրի վրա, այդ պատճառով Նա Հիմքերից և արմատաներից այրելու է չարը և ամբողջովին երկրից արմատախիլ է անելու մոլորությունը, ջնջելու և ոչնչացնելու է կռապաչտության Հիմարությունը, ինչպես դա ցույց տրվեց ձեղ, երբ սկսվեցին ձեր տանջանքները!:

310 (568). ՈրովՀետև երբ Նա, ծովի նմանեցնելով, խո֊սում է մեղջերը ջամելու և մաջրվելու մասին, Նա այնտեղ խեղդում է դաժաններին, որոնջ նման էին փարավոնի սան֊ձարձակ, անդութ զորջին՝ իրենց անՀնազանդ, խստասիրտ, Հակառակասեր բարջերով, այն զորջին, որը խմբված գնդե֊րով, բազմաթիվ մարտակառջերով, նիդակներով դինված

Հեծյալներով և անթիվ սպառազեն ձիերով կործանվեց (ծուվի) ջրերի մեջ: ՈրովՀետև (դրա նմանությամբ) ինչպես ժամանակին արված չափավոր ոռոգումները չատ օգտակար է բոլոր սերմաբույսերի Համար, իսկ Հորդն ու անչափը փտեցնում, փչացնում և կորստյան է մատնում, իսկ եթե (ջուրը) չափազանց չատանա, ողողելով անհետ կսրբի-կտանի, նույն ձևով էլ լույսը Հաճելի է մեր աչքերին, բայց երբ չափից ավելի է բորբոքվում, (նայողը) զոհվում է, ինչպես (ժամանակին) եբրայեցիների ամբոխը<sup>1</sup>, որն, ընդդիմանալով Մովսեսին, այրվեց Աստծու բարկությունից (Թվեր, 16. 34-35):

311 (569). Իսկ այս ցամաջ երկիրը մեր բնակության տեղն է, և մեր կյանջի Համար բոլոր օգտակար բաները և ապրուստը նրանից է և նրա վրա է, և մեր խնամջի Համար սնունդը, մորից ստացած կաթի նման, մեզ նրա կողմից է տրվում: Այդ էր պատձառը, որ այդ նույն, մեզ խնամակաշլող երկիրը պայթեց, պատռվեց, բացեց իր ընդերջը և սուգեց, կլանեց, միանդամից կուլ տվեց, ողջ-ողջ դժոխջ ուղարկեց ղևտացիներին, որոնջ Համարձակվեցին բանի տեղ չդնել և արՀամարՀել Մովսեսին՝ Աստծու ընտրյալին և սիշրելիին (Բ Օրենջ 11. 6):

312 (570. LXXIII). Այդպես եղավ այն ժամանակ, իսկ Հիմա Աստված Իր Որդուն ուղարկեց մարդկանց մոտ, որը եկավ և քայլեց երկրի վրա և Իր առաքյալներին ուղարկեց աշխարՀով մեկ, իսկ այս երանելիները, որ (Հեռուներից եկան) Հասան ձեզ, ոչ միայն պարզ խոսքով, այլև Հրաչազան նչաններով ցույց տվեցին (ճչմարտությունը) այն տանջանքների միջոցով, որ դուք նրանց պատճառեցիք:

313 (571). Եվ աՀա, եթե այն մարդիկ, որ արՀամարՀեցին Աստծու ծառա Մովսեսին, արժանացան այնպիսի պատժի, ապա ինչպիսի՞ պատիժների արժանի պիտի լինեն նրանք, ովքեր Համարձակվեցին Աստվածորդու դեմ բարձրանալ: ՈրովՀետև եթե երկրավոր օրենսդրին դիմադրողները այն աստիճանի բարկության Հանդիպեցին, ապա ինչքա՞ն ավելի մեծ տանջանքների Հետ կբախվեն երկնայինին չընդունողները: ՈրովՀետև Տերը՝ Աստծու Որդին, Հորից ուղարկվածը, երբ Իր սիրելի առաջյալներին ուղարկում էր աչխարՀով մեկ, այսպիսի դատավճիռ արձակեց և Հաստատեց. «Ով ձեղ է ընդունում, Ինձ է ընդունում, և ով Ինձ է ընդունում, ընդունում է Իմ Հորը» (Մատթ., 10. 40: ՀովՀ., 13. 20):

314 (572). Թեև դուք երեկ նրանց սպանեցիք, բայց Աստծու Համար նրանք Հիմա էլ ողջ են և Հավիտյան ողջ են լինելու: Եվ նրանց բարեխոսությամբ դուք կՀաչտվեք Աստծու Հետ, նրանց՝ ձեր այս առաքյալներին առաքելակից մեծն Պողոսի խրատի Համաձայն, որն ասում է. «Մեզ Իր Հետ Աստված Հաչտեցնելու է՝ Իր Որդու մաՀվան միջոցով» (Բ Կորնթ., 5. 18), որովՀետև Աստծու Որդին մեռավ և ողջ մնաց. այսպես և Նրա սիրելի վկաները ողջ են և ձեղ Հաշմար բարեխոսող (Աստծու առջև):

315 (573). ՈրովՀետև Ինքը՝ Աստծու Որդին, ձեզ Համար ուրախ լուրի քարոզիչ է և Ինքն էլ՝ ձեզ ուրախություն բերող պատգամների մատովակ: Նա Ինքը ձեզ արքայութեյուն Հրավիրողն է. Նա Ինքը Իր բարիքների կարգադրիչն է: Նա Ինքը, ձեռքերը վեր բարձրացրած և երկրի մեջտեղը դալով, պարդևներ տվող դարձավ՝ Իր արժանիներին: Նա Ինքը ահեղ և պատասխան պահանջող է նրանց Համար, ովքեր Նրան չեն ձանաչում: Նա Ինքը փնտրողն է նրանց, որոնք կորցրել են Նրա բարիքները: Նա Ինքը առաջնորդ է մոլորվածների համար, որոնք չեղվել են Նրա ձանապարհերից: Նա Ինքը նավահանդիստ է նրանց համար, որոնց, ինչպես ձեղ, պաչարել են ամբարչտության մեղքի ալիջներ

րը: Նա Ինքը գերությունից ազատողն է նրանց Համար, ոըոնք, ինչպես դուք, դանվում են մեղքերի գերության մեջ: Նա ինքը բժիչկ է վիրավորների Համար, որոնք ձեզ նման խոցված են ամբարչտությունով: Նա Ինքը օգնականն է նրանց, ովքեր Նրան ձանաչելու Համար չունեն որևէ օգնություն: Նա Ինքը Հույս է նրանց Համար, որոնք Հույսը դրել են Նրա վրա՝ մչտնջենավոր, անվերջ, անսպառ, աննկարագրելի, անվախձան արքայության արժանանալու Համար: Նա մեղմաբար է նայում Իր արարածներին և Իր դթությամբ կերակրում է չարերին և բարիներին, բայց և խորատում է բոլորին, որպեսզի արժանացնի մերձենալու՝ Աստվածության կողմից որդեգրության կանչված լինելու:

316 (574). Եվ Թող ձեզ Հայտնի լինի, որ սա այսպես է, որովհետև մարդասեր Աստված ցանկանում է ձեզ Իր ժառանդները դարձնել: Իսկ առաջ, երբ դեռ չէիք ձանաչում Աստծուն, դուք ծառայում էիք այն բաներին, որոնք իսկապես աստվածներ չէին: Բայց Հիմա դուք ձանաչեցիք Աստծուն, մանավանդ, որ Աստված ձանաչեց ձեզ, դուք, որ խաբված էիք տկար արարածներից սնոտի պաշտամունքով և մեղջերին ծառայելու լծի ներքո Հնազանդ մնալով: Իսկ Հիմա դուք ազատվեցիք այդ անօգուտ կամավոր ծառայուժիյան լծից, այդ ստրկությունից (չրջադարձ կատարելով) դեպի Քրիստոս Հիսուսը՝ մեր Տերը, Աստծու Որդին:

317 (575). «Զգուչացեջ, որ չլինի Թե (Հետո) Հրաժարվեջ այստեղ խոսողից. որովՀետև եԹե չկարողացան կենդանի մնալ նրանջ, որոնջ Համարձակվեցին Հրաժարվել երկրի վրա պատգամներ տվողից<sup>1</sup>, ինչջան ավելի չատ մենջ (չպիտի ազատվենջ), եԹե Թիկունջ դարձնենջ Երկնավուրից, որի ձայնը այն ժամանակ սասանեց երկիրը, և այժմ էլ խոստանում է՝ ասելով. «Դարձյալ մի անգամ էլ պիտի չարժեմ ոչ միայն երկիրը, այլև երկինջը» (Եբր., 12. 25-26):

Իսկ որ ասում է «մի անդամ էլ», ցույց է տալիս, որ չարժման ենժակա իրերը, որպես ստեղծված իրեր, պիտի փոփոխվեն, որպեսզի «անչարժ բաները մնան Հաստատուն» (Եբր., 12. 27):

318 (576). «Դրա Համար դուք ձեր սրտերում Հնադանդվեք անչարժ ԹագավորուԹյանը, և դուք ձեռք կբերեք չնորՀները, որոնց օգնությամբ դուք կծառայեք Աստծուն սիրաՀոժար: ՈրովՀետև Աստվածը ոչնչացնող կրակ է» (Եբր., 12. 28-29), որն այրելու է ձեր մեղջերը և մաջրելու է ձեր Հոդիները, ինչպես ճարտար արվեստի փորձության Հալոցներում արծախագործ վարպետների մուրձերի տակ ժանգն անջատվում է մաքուր մասից: Իսկ այն, ինչ որ դտվում է, մաքրվում և ադնվանում է, իսկ որ չի դտվում, այրվում ու ՀրդեՀվում է, ինչպես ասում է մարդարեն, Թե «Լույսն Իսրայելի կրակ պիտի դառնա և նրան սրբի բորբոքված բոցի մեջ» (Եսայի, 10. 17): Եվ նրանց անօրենուԹյունները նա նմանեցնում է խոտի՝ ասելով այսպես, Թե «կրակ է բռնելու նրա չուրջը և այրելու է խոտի պես: Այն օրը լեռները, բյուրները և անտառները պիտի մոխիր դառնան, և կրակը լափելու է Հոդի ու մարմին, և փրկվողը նման պիտի լինի բորբոքված բոցից ազատվածի, և նրանցից կենդանի մնացածները,– ասում է (մարդարեն),– Թվով այնքան (քիչ) պիտի լինեն, (որ մանուկ երեխան էլ կարողանա Հաչվել նրանց)» (Եսայի, 10. 18-19):

319 (577. LXXIV). Եվ այն սկզբնական ժամանակներում՝ ջրՀեղեղից Հետո, երբ մարդիկ սկսեցին չատանալ երկրի երեսի վրա, նրանք վայելում էին Աստծու առատորեն տրվող Հոդատարությունը, բայց (Հղփանալով)՝ ճարպակալած աչքերով, չեղված մտքերով, նրանք Հիմարացան, մոռանալով իրենց ով լինելը, խռովություն նյութեցին: Նրանք Հավաքվեցին մի տեղում, խորՀուրդ արեցին և ընդունեցին դա-

տարկ որոշում՝ կառուցել ան Հնարին բարձր մի աշտարակ՝ կուռ քերին պաշտելու Համար: Եվ բարձրացրին այն ասորեստանցիների երկրի Սենեար դաշտում: Նրանք չինում ու չինում էին (աշտարակը)՝ դևերին պաշտամունք մատուցելու Համար, իրենք իրենց անվանեցին «տաճար կառուցողներ»՝ իրենց որդիներին Թողնելու Համար: Սնապարծ ինքաագովությամբ այդ անմիտ առաջին ցեղի մարդիկ, դործի անցնելով, ջանասիրաբար աշխատեցին այդ անօրեն կավաշեն աշտարակի վրա, նպատակ ունենալով չարության այդ կուտակումը (ժառանդություն) Թողնել սերունդներին, որ դալու են իրենցից Հետո։

320 (578). Տեսնելով նրանց պակասամաությունը՝ Տեր Աստված խառնեց և տվեց նրանց խմելու բաժանված լեզու- ների խառնուրդի (դառնության) բաժակը։ Այնտեղ, այդ նույն տեղում Նա իրար խառնեց նրանց, ինչից և այդ վայրը ժառանդեց Բաբել՝ «խառնակություն» անունը<sup>1</sup>։ Եվ նրանք ցրվեցին և Հեռացան իրարից, մեկը մյուսի՝ իր ընկերոջ լեզուն չՀասկանալով։ Այսպես պառակտվելով իրարից անջատվեցին, դործը թողեցին, իսկ այն, ինչ սկզբից կառուցել էին, Հենց իրենք էլ ավերում էին։ Հարբածների պես ամեն մեկը իր լեզվով էր խոսում, որ սովորել էին աժանվեցին իրարից։

321 (579). Եվ աՀավոր Հուրը՝ Աստծու Հոգու կիզող Հողմի Հետ, որը դնում է մարդկանց ճիչտ ճանապարհի վրա և
ետ է պաՀում անօգուտ ճանապարՀներից, տանում է դեպի
արդարություն և բոլորին ամրապնդում, այդ Հուրը, վերևից ընկնելով, ճեղջեց աշտարակը վերևից ներջև, փլցրեց,
տապալեց, փչրեց և ցիրուցան արեց դաշտով մեկ: Եվ աՀա,
երբ նրանց այդ նորաՀայտ անօրենությունը ոչնչացվեց,
նրանջ, Աստծու կամջով, սփռվեցին երկրի վրա՝ ամեն մեկր

իրեն բաժին ընկած վայրում: ՅոԹանասուներկու պատրիարջներ (նաՀապետներ) կարգվեցին լեզուների վրա, որոնջ ցրվեցին երկրով մեկ` յուրաջանչյուրը իր սաՀմաններում:

322 (580). Բայց մեկը՝ եբրայական ցեղի նախնիներից<sup>1</sup>, չմիացավ այն արագ փլուզման ենԹակա (աչտարակի) կա֊ ռուցման գաղափարին և չՀարեց արագ ավերվողի (չինարարության) մտադրությանը։ Դրա Համար նա իր լեզուն պաՀպանեց: Իր գավակների Հետ միասին նա առաջինը ճա֊ նաչեց Արարչին, ինչպես մենք սկզբում պատմեցինը, ստանձնեցին աստվածապաչտությունը և կոչվեցին Աստծու սեփական ժողովուրդ<sup>2</sup>: Նրանցից (ծնվեցին) աստվածա֊ խոս մարդարեներ, «նրանցից է նաև Քրիստոս՝ ըստ մարմնի, և Նա է բոլորի վրա Հավիտյանս օրՀնյալ Աստված» (Հռոմ., 9. 5): Նրանից են նաև չնորՀված նորապարգև Կտակարանների աչակերտներ՝ ավետարանիչները, որոնք և վկաներն են նրա գործերի, նչանների, Հրաչքների գորուԹյան, որ կատարվեցին Նրա գալստյան ժամանակ, որոնք և բաժանեցին (մարդկանց Նրա տված) չնորՀները և իրենց բերանն առնելով Հոգու կենդանության Հուրը, ՀրդեՀելով այրեցին արատր աչխարՀի (երեսից)։ Խորխորատներից նրանը բարձրացրին ողջ երկրի ընկածներին: Նրանը աչխարՀում եղած անօրենությունը քանդեցին, այրեցին, մաչեցին՝ այն բարձրաբերձ աչտարակի օրինակով, որի մասին մենք պատմեցինք:

323 (581). Եվ աՀա, բարձրաբերձ և արագաքանդ աչտարակի փոխարեն կանգնեցվեց ճչմարտության խաչը, որի գորությունը մչտնջենական է և Աստծու փառքը՝ նրա մեջ, ինչպես և մարգարեն է ասում. «Քո մեջ է Հայտնվելու Տերը, և Նրա փառքը քո մեջ է երևալու: Թագավորները դալու են դեպի քո լույսը, և Հեթանոսները՝ դեպի քո լույսի փայլը» (Եսայի, 60. 2-3): 324 (582. LXXV). ԱՀա Թագավորողները, որոնք փառավորվեցին խաչ բարձրացած Փրկչի մոտ, և որոնք Նրա
Աստվածության վկաներն են: «Ովքեր Քրիստոսի Հետ են,
Նրա Հետ էլ պիտի թագավորեն» (Բ Տիմ., 2. 11-12), որովՀետև մատնվեցին Աստծու անվան Համար, որպեսզի Հիսուսի կյանքն էլ Հայտնվի Քրիստոսի սիրելիների մաՀկանացու մարմինների մեջ (Բ Կորնթ., 4. 11): Նրանք Հայտնապես մեռած են և ծածկապես ողջ են. նրանք Հայտնապես
քարողում են իրենց կենդանությունը, և ձեղ, որ մեռած եջ
ձեր մեղջերի մեջ, տայիս են կենդանություն ըմպելու:

325 (583). ՈրովՀետև Աստված ձեղ Հայտնվեց նրանց ոսկորների մեջ, որովՀետև նրանք իրենց վրա առան չար-չարանքների խաչի լույսը, և Քրիստոսի նույն չարչա-րանքների օրինակով իրենց մարմինների վրա ցույց տվե-ցին Փրկչի Համբերությունը, որպեսզի լուսավորեն այն խավարը, որ թանձրացած էր ձեր Հոդիներում, ինչպես ասում է մարդարեն. «Խավարը ծածկեց երկիրը, և մառախու-ղը պատեց Հեթանոսներին» (Եսայի, 60. 2): ԱՀա արդարև Հեթանոսությունը, ինչպես խավար և մառախուղ, պատել է ձեր Հոդիները՝ անմիտ սովորություններով, ինչպես այն մուրության աշտարակի (ժամանակ), որ մարդկային ցեղը Հղացավ անօրեն պաշտամունք՝ երկրպադելով անչունչ և չնչավոր արարածներին՝ Արարչի փոխարեն:

326 (584). Չնայած որ կործանարար պաչտամունքի Համար, իրենց մտքում Հղացած անօրենության աչտարակի չինարարության պատճառով, նրանք ցրվեցին աչխարՀով մեկ՝ խառնված լեզուներով, սակայն նույն բանից չՀրաժարվեցին, ինչպես ասում է մարդարեն նույն Սաղմոսարանում. «ԱՀավասիկ, անօրենություն երկնեցին, ցավեր Հղացան և անօրենություն ծնեցին» (Սաղմ., 7. 15): ՈրովՀետև այն բանից Հետո, երբ աչտարակը քանդվեց, և յուրաքանչյուրը թողեց այդ անօրենության դործը, նրանք ստեղծեցին ձեռակերտ (արձաններ), որոնց սկսեցին երկրպադություն անել, ինչպես ասում է մյուս մարդարեն. «Փայտին ասա-ցին՝ «Իմ Հայրն ես դու», և քարին ասացին՝ «Դու ծնեցիր մեզ»: Եվ նրանք ոչ թե իրենց երեսը, այլ թիկունքը դարձ-րին ինձ» (Երեմ., 2. 27):

327 (585). Դրա Համար փայտի փոխարեն, որին նրանք երկրպագում էին, Նա կանգնեցրեց Իր խաչը, որտեղից և լույսի ճառագայժներ է արձակելու բոլոր արարածների վրա, «որոնք նստած էին խավարում և մաՀվան ստվերի մեջ» (Սաղմ., 106. 10: Ղուկ., 1. 79): Իսկ անարգներին Նա այրելու է, ինչպես ասվում է մարգարեական խոսքում. «Լույսն Իսրայելի կրակ պիտի դառնա և նրան² սրբի բորբոջուն Հրով» (Եսայի, 10. 17): Իսկ աչտարակը բարձրացրեց Արարչի գայրույժը և բարկուժյունը, և Նա ցրեց նրանց և խառնեց նրանց լեզուները: Իսկ խաչից գժուժայուն Հորդեց՝ Ադամի որդիների ցրված ցեղերը Հավաքելու Համար: Եվ Հնամաչ, սնոտի քարապաչտուժյան փոխարեն Նա Իր վկաների Հավատը դարձրեց վեմ, որպեսզի նրանք լինեն անՀողդողը և ամրակուռ:

328 (586). Եվ մենք եկեք ձեզ Հետ միասին (մեր) չենքը կառուցենք առաքյալների և մարդարեների Հավատի ամուր Հիմքի վրա։ Ընդունենք Հուրը Հոգու չնորՀների։ Նա, որ այրեց և փլեցրեց մոլորության աչտարակը, Նույն Ինքը կկանդնեցնի մեզ Հավատի Հաստատուն Հիմքերի վրա և Իր խաչով մեղ կբերի միաբանության։ Եվ Նա մեզ կտա Հոգու Հուրը, որով այրվելու են մեղջերը, և լույս է արձակելու արդարությունը՝ խաչի միջոցով, որտեղ Տերը ի Հայտ եշկավ, որից Տերը կախվեց, որտեղից Նրա փառքը բարձրացավ և լցրեց երկիրը, որից (Հաստատություն ընկալեցին) վկաները, թագավորոները և Քրիստոսի Հետ թագավորոնե

րը, որի միջոցով դուք և կՀաչտվեք Աստծու Հետ՝ Նրա Որդու մաՀվան չնորՀիվ:

329 (587). Դրա Համար էր, որ Աստվածորդին իջավ, որպեսզի մարդկային մարմին առնի և իջնի մինչև մաՀվան անարդությունը, մինչև իսկ թաղումը, որպեսզի Իր մարդասիրությամբ արժանիներին նմանակից դարձնի Աստվածությանը: Իր անսաՀման սիրով, որով սիրեց մարդկանց, Նա նրանց անվանեց եղբայրներ, որպեսզի Ինջը լինի անդրանիկը բազում եղբայրների մեջ: Իր մարդասիրությունից ելնելով՝ Նա այսպիսի դատավձիռ արձակեց, ասում է Ինջը՝ Աստվածորդին. «Սրանջ են Իմ ջույրերն ու եղբայրները, որ կատարում են Իմ Հոր կամջը, որ երկնջում է» (Մատթ., 12. 50: Մարկ., 3. 35: Ղուկ., 8. 21), որովՀետև Որդին, դալով, կատարեց Հոր կամջը:

330 (588). Եվ ի՞նչ է Հոր կամքը, եթե ոչ մարդկանց մերժված որդիներին նորից ընդունել արքայություն և կեն-դանություն տալ, ոտքի կանդնեցնել մահվան կողմից տապալվածներին և դարձնել չնորհների արժանի որդիներ, Հոր կամակատարներ, Որի Միածին Որդին է Ինքը բնութ-յամբ: Եվ դրա համար էր, որ Ինքը՝ գորությունների Տերը իջավ մինչև մարդկային տկարության աստիձանը, որպես-դի նույն տկարության միջոցով տանի տկարացածներին դեպի Աստվածության զորության փառքի աստիձանները և հասցնի որդեդրության չնորհին արժանի լինելուն:

331 (589). Նա Ինքը Իր կամքով իջավ, որպեսզի Իր սիրելիներին միախառնի Աստվածությանը: Ով որ իսկական սիրով դարձավ Աստվածային սիրո պատճենը, նրանց Իր եղբայրներն անվանեց և Իր Հոր իմաստության բնական սերը սովորեցրեց նրանց, և Հոր դորովալից խնամատարությունը Հորդեց և ջերմացրեց նրանց, և ովքեր Հավատացին Նրա անվանը, այդ սրբերին իշխանություն տվեց լինելու Աստծու որդիներ (ՀովՀ., 1. 12): Նա ցույց տվեց նրանց չնորՀների Հորը, Իր ծնողին, և սովորեցրեց նրանց Հայր կոչել Նրան, և նրանց ցույց տվեց Իր Հոր բարերարությունը, որպեսզի նրանք այդ Հայրական բարերարության չնոր-Հիվ արժանի դառնան ճշմարիտ Որդու եղբայրներ անվանվելու: Որդին վերցրեց նրանց և մոտեցրեց Հորը՝ ասելով. «ԱՀավասիկ ես և իմ մանուկները, որ Հայրը ինձ տվեց» (Եսայի, 8. 18): Եվ դարձյալ դիմելով Հորը՝ ասաց. «Անունդ Հռչակելու եմ իմ եղբայրներին, և ժողովատեղում պիտի օրՀնեն Քեղ» (Սաղմ., 21.23): Ինչպես և աշակերտներին ասում էր. «ՈրովՀետև այն ամենը, ինչ ասաց Ինձ իմ Հայրը, Ես ցույց տվեցի ձեղ, որովՀետև Ես դիտեմ ձեղ, որ Ինձ բարեկամ եջ» (ՀովՀ., 15. 15):

332 (590). Աստծու ճչմարիտ Որդին Իր ճչմարիտ վկանե֊ րին և ՀամախոՀներին դարձրեց Իր Աստվածության կամ֊ քր կատարողներ, որոնք, դեպի Նա սիրով Համակված, նվիրվեցին Նրա պատվիրանների կատարմանը: Նա այն֊ քան բարձրացրեց նրանց և Հասցրեց Իր Աստվածությանը, որ արդեն Հորը դիմելով՝ բացականչեց. «ԱյսուՀետև նրանք այս աչխարհից չեն, ինչպես Ես էլ աչխարհից չեմ» (ՀովՀ., 17. 16): «Եվ Ես պիտի աղաչեմ Հորը, որ Նա ուղարկի ձեզ Բարեխոս (Մխիթարիչ) Սուրբ Հոգուն, որպես առ-Հավատչյա (ճչմարտության Հոգի), որը ձեզ խառնելու է Աստվածությանը, որպեսզի Հավիտյան ձեզ Հետ բնակվի, (ճչմարտության Հոգին), որին այս աչխարՀը չի տեսնում,– ասում է, – և չի ճանաչում» (ՀովՀ., 14. 16-17): Եվ աՀա, Նա դարձրեց նրանց Աստվածության առաջին տաճարը երկրի վրա և Սուրբ Հոգու օԹևանը. «Ես և Իմ Հայրը,– ասում է (Հիսուսր), – կգանք և ձեղ մոտ կօթեւանենը» (ՀովՀ., 14. 23): Նա Հոր սիրո գորության և խորՀրդի մեծության դանձանակ դարձրեց նրանց և ճանաչվեց նրանց կողմից՝ մինչև աչխարՀը (կճանաչեր Նրան):

333 (591. LXXVI). Եվ քանի որ մարդիկ չէին կարողանում տանել արդարության պատվիրանների լուծը, նրանք րնկան մաՀացու մեղջերի (բեռի) ներջո: Եվ որովՀետև մարդկանցից ոչ ոք չէր կարող փակել (առաջացած) խրամատր, քանի որ ստրկածին սերունդներն ի վիճակի չէին այդ անելու, Ադամի Հանցավորության պատճառով մաՀր Հգորացավ և կուլ տվեց նրանց, ինչպես ասվել էր, Թե «Ադամով բոլորը մեռնում են» (Ա Կորնթ., 15. 22), իսկ Աստծու Որդին Ադամի կերպարանը ընդունեց, ծառայի նմանվեց և դարձավ ինչպես մարդկանցից մեկը (Фիլիպ., 2. 7), և եկավ փակելու այդ խրամատր, որպեսզի վերականգնի ավերվածը, ինչպես ասում է մարգարեն. «Ավերակները կվերաչինվեն առՀավետ» (Եսայի, 58. 12: Եղեկ., 36. 33): ՈրովՀետև Նա (եկավ) առնելու մարմին Իր արդարների կեր֊ պարանքով, և նույն մարմնով ի կատար պիտի ածի ամեն մի արդարություն, ինչպես Նա ասաց ՀովՀաննեսին. «Այժմ այսպես վայել է, որ մենք կատարենը (Աստծու) ամեն արդարություն» (Մատթ., 3. 15):

334 (592). ՈրովՀետև Տերն Ինքը, ծառայի մարմին առած, բոլոր արդարություններն ի կատար ածեց, որպեսզի մարմնին, որը Նա խառնեց և միացրեց Աստվածությանը, այդ նույն մարմնին Հաղթանակ չնորՀի: Եվ ինչպես Ադամի մեկ մարմնի պատճառով (մարդիկ) մեղապարտ դարձան, նույնպես և Տիրոջ մեկ մարմնի միջոցով նրանք աղատվելու են մեղջերի ստրկությունից (Ա Կորնթ., 15. 22), այն աղատությունն են (ստանալու), որը բոլոր աղատություններից վեր է (Հռոմ., 8. 21):

335 (593). Նրանց ազատելու Համար Նա իջավ մինչև ստրկություն, որպեսզի Իր մարմնով ամբողջացնի և անցնի արդարության դործերի բոլոր աստիճանները, որպեսզի միանդամից վերացնի մեղսալից մարմնի տկարության կարիջները, և միանդամից Ինջն Իրեն ջաՀանայի պես Հանձնի Իր Հորը, և միանդամից սիրահոժար Իրեն մատուցի որպես գոհաբերություն՝ ի նչան Իր Հոր հետ (մարդկանց) հաչտության, և նույն գոհաբերությամբ միասին մատուցի մեր՝ Նրա հանդեպ ունեցած հավատի խոստովանությունը։ Որովհետև այդ հենց Ինջն էր, որ հաղթեց և ավարտեց, կոտրեց և վերացրեց մահվան դատակնիջը, որպեսզի կյանջի ավետիսը լինի անկասկած, ճչմարիտ և անվրեպ, որպեսզի մենջ բոլորս Հիսուս Քրիստոսով կենդանանանջ (Ա կորնթ., 15. 22):

336 (594). Եվ ի՞նչ է նչանակում (ավետարանիչի) ասածը, Թե «Նա կատարեց Իր Հոր կամքը» (ՀովՀ., 4. 34), եԹե
ոչ՝ որ Իր մարմնով Նա պիտի բարձրացնի արդարուԹյան
կատարման ՀաղԹական անունը: Նա Հասավ ՀաղԹական
նպատակին՝ բոլոր մարմնավորների Համար, որպեսզի Ադամի որդիների վրայից վերցնի նախատինքը, Հանի մաՀացու Թույնը և լվա դժոխքի խայԹոցները, որպեսզի մենք
Համարձակ կարողանանք ասել. «Ո՞ւր է, մաՀ, քո ՀաղԹուԹյունը», կամ «Ո՞ւր են, դժոխք, քո խայԹոցները» (Ա
ԿորնԹ., 15. 55): ՈրովՀետև «Նա բոլորի երեսից արցունքն
իսպառ պիտի կտրի» (Եսայի, 25. 8) և վերացնելու է
տիրական սուդը և տալու է անտրտում խնդուԹյուն:

337 (595). Եվ ինչպես Նա Ինքն իջավ բարձունքներից, այնպես էլ ում որ արժանի գտավ՝ բարձրացրեց դեպի Իր Աստվածությունը, և դարձրեց նրանց Իր կամքի սիրաՀո֊ժար դանձանակներ և Սուրբ Հոդու բնակության տաձար֊ներ (Հմմտ. Ա Կորնթ., 6. 19), որպեսզի նրանք լինեն Աստ֊վածության մեջ ընկղմվածներ։ ՈրովՀետև Իր ազդակից մարմնով Նա սկզբից դեպի Իրեն դրավեց նրանց, և (Հետո) նրանց միջոցով բոլորին դրավելու է դեպի նրանց ուրա֊

խությունը: Ինչպես նախագետ իմաստուն մարդարեն այս կապակցությամբ Հիացմունքով ասում էր, որ մենք «պիտի ուրախանանք քո ազդի ուրախությամբ, ու պարծենանք քո ժառանդությամբ» (Սազմ., 105. 5): ՈրովՀետև Հոր ժառանդությունը Միածին Որդին է, իսկ ուրախությանը մասնակից ազդերը Տիրոջ մարմնի արդար մարմնակիցներն են: ՈրովՀետև արդարության դովությունը մարդկանց բոլոր մարմինների Հետ բարձրացրեց Ինքը, որը Հոր ժառանդն էր և բոլոր արարածների ժառանդության կարդադրիչը (Եբր., 1. 2): Իսկ նրանց, ովքեր Նրա Համար վկայեցին, Նա Իր ուրախակիցը դարձրեց, որովՀետև նրանք ազդակից էին Նրա մարմնին, իսկ (այդ մարմնին) ազդակից բոլոր մարդիկ ուրախակից են լինելու իրենց ազդակից վկաներին:

338 (596). Եվ Տերը սկզբից զատեց նրանց այս երկրային կարգերից և բարձրացրեց այս երկրից, միախառնելով 
նրանց Հրեչտակների և աստվածամերձ էակների կարգերին, որպեսզի նրանք՝ բարձրանալով դեպի Աստվածությունը, իրենց բոլոր ազգակիցներին բարձրացնեն դեպի 
Աստվածության նույն սերը, որին իրենք Հասան: ՈրովՀետև նրանք նախ արժանացան իմանալու Աստվածության 
նաև դաղտնի մտքերը, և նրանց միջոցով բոլոր արարածները (Հետո) իմացան «այն, – ինչպես ասված է, – ինչ այս աչխարՀը չի տեսնում և չի ճանաչում» (ՀովՀ., 14. 17): ՈրովՀետև նրանք սկրզբից զատվեցին, անջատվեցին այս աչխարՀից և ապա իրենց Տիրոջ Հանդեպ ունեցած սիրո չնորՀիվ Հասան Նրա Հոգու զորությանը: «Դուք, — ասում է, 
ճանաչեցեք (Նրան), որովՀետև Նա ձեր մեջ է բնակվելու 
Հավիտյան» (ՀովՀ., 14. 17):

339 (597. LXXVII). Տեսնո՞ւմ եք Նրա դատավճիռը, որ ասաց. «Հավիտյան ձեր մեջ է բնակվելու», որովՀետև ինչպես սրանց կենդանության օրոք, այնպես և այժմ և Հավիտյան սրանց ոսկորներում բնակվում է բարեխոս Հոգին, նրանք՝ որդեգրության արժանացածները, որոնց չնորհիվ դուք Հաչտվելու եք Աստծու հետ՝ Նրա Որդու մահվան միջոցով։ Որովհետև այս սուրբ վկաները նույն Հոգու չնորհիվ, որին արժանի եղան, ձեզ բարեխոս են լինելու, որպեսգի և ձեզ՝ անգետներիդ և մեղավորներիդ, Թողություն լիջնի։ Որովհետև Աստծու Որդին, որն Իր օրինակով ցույց տվեց, որ Իր սիրելի վկաները կենդանի են, ասում է նրանց. «Ես կենդանի եմ, և դուք կենդանի եք լինելու Իմ մեջ, որովհետև ես Հոր հետ եմ, և դուք Ինձ հետ եք, և ես՝ ձեզ հետ։ Որովհետև ով Իմ պատվիրաններն ընդունում է և դրանք պահում, նա է, որ Ինձ սիրում է, և նա պիտի սիրակի Իմ Հորից, Ես էլ նրան պիտի սիրեմ և Ինձ պիտի հայտոնեմ նրան» (Հովհ., 14. 19-21)։

340 (598). Նրանք իսկապես Տիրոջը սիրեցին ավելի, քան իրենց կարողությունն էր, որովՀետև տեսան Տիրոջը և Արարչին, որն Իրեն գոՀաբերեց նրանց Համար, իսկ սրանք իրենց Հանձնեցին մաՀվան՝ Նրա մաՀվան փոխարեն: Եվ նրանք միացան Նրա Աստվածային սիրուն և դարձան Նրա մեծության օթևաններ: Նրանք տեսան Տիրոջը, որն Իրեն որպես զոՀ մատուցեց Իր Հորը, դրա Համար նրանք էլ դառների պես մաՀն ընդունեցին, որպեսզի լինեն գոՀաբերություն Աստվածորդու Համար: ՈրովՀետև Աստծու Որդին կատարեց Իր Հոր կամքը, իսկ նրանք կատարեցին Աստվածորդու կամքը: Աստվածորդին նրանց մերձեցրեց Իրեն, և նրանց միջոցով՝ ողջ աշխարՀը:

341 (599). Նրանք Տիրոջից ստացան Հրաման՝ արՀամարՀել այս աշխարՀը և ամեն ինչ, որ կա աշխարՀում, որպեսզի արՀամարՀեն այս աշխարՀի կյանքը, որովՀետև այն անցավոր է: ԱրՀամարՀեն նաև նրանում եղած նեղուժյունները՝ Հանուն այն արդարուժյան, որ գալու է, որովՀետև նրանք երանությունն են և սերմերը մշտնջենավոր արքայության: Մերժեն և արՀամարՀեն, լքեն և թողնեն ունայն ապրելակերպի բոլոր իրենց գործերը, որպեսզի փրկված լինեն Հավիտենական տանջանքներից:

342 (600). Նա ասում է. «Մի վախեցեք նրանցից, որ մարմինն են սպանում, բայց Հոգին սպանել չեն կարող. այլ դուք վախեցեք նրանից, ով կարող է Հոգին և մարմինը գե- Հենի կրակի մեջ գցել» (Մատթ., 10. 28), որպեսզի նրանք ժողնեն չարը և ընտրեն բարին, բաղձան և ընթանան դեպի անմեղություն, և ժառանգեն երկնավոր լույսը և Հավիտե- նական փառջը, և ժառանգակից դառնան աստվածային Հավիտենական փառջի անմաՀության:

343 (601). Աստծո Որդին ասաց. «Մտեք նեղ դոնով, որովհետև նեղ է, — ասում է, — այն դուռը, որ տանում է դեպի բարին, և անձուկ է ճանապարհը, որ տանում է դեպի
հավիտենական կյանք» (Մատթ., 7. 13-14): Որովհետև նեղություն կրելով և վչտերով են նրանք հասնելու անվերջանալի արքայությանը, որ նրանց համար է պատրաստ, երբ
Քրիստոս նորից կհայտնվի հավիտենական պարդևներով
(մեռելների) հարության ժամանակ, բերելով անմահություն
և հատուցելով ըստ դործերի, ինչպես և այնտեղ, իր տեղում մենք ևս պիտի պատմենք ձեղ:

344 (602. LXXVIII). «Եղեք, — ասում է, — խորագետ օձերի պես» (Մատթ., 10. 16): Եվ ի՞նչ է օձի խորագիտությունը, եթե ոչ` երբ որ նա ծերանում է և տեսնում, որ իր մարմինը մաչվել է, ի Հայտ է բերում իր թաքնված խորագիտութթյունը. որովհետև գնում է նեղ ձեղքեր ունեցող տեղեր և ծերացած մարմնից մաչված մորթը Հանում է, քերթելով կեղևի պես, ապատվում է նրանից և կրկին երիտասարդանում, մարմինը նորացնելով՝ դարդարում է իր ծերությունը: Այսպես և արդարները իրենց Հոգիների վրայից դեն են

նետում անցավոր մարմնի կեղտերը, որպեսզի կարողանան մտնել նեղ դռնով և ձեռք բերել անմաՀ Թագավորությունը։ Որովհետև ով որ սիրեց Տիրոջը, կենդանի է Հավիտյան, որովհետև Նա այսպես ասաց. «Ով Հավատում է Ինձ, Թեսպետև մեռնի՝ կենդանի է» (Հովհ., 11. 25), քանի որ «Եսիսկ եմ Հարություն և կյանք»,— ասաց Աստծու Որդին, ուրը Հոր կամքով, ինչպես վերևում ասացինք, մեզ Համար ճաչակեց մահը, որպեսզի բոլոր ժողովուրդներին փրկի կործանումից։ Իսկ Հիմա, Հոր աջ կողմից նստած, Նա ամեն ինչ պատրաստում և չնորհում է Իր վրա Հույսը դնողներին։

345 (603). «Եղեք միամիտ,– ասում է Նա,– աղավնիների նման» (Մատթ., 10. 16): Նախ, որովՀետև աղավնին մարդասեր է և մարդամոտ և ձգտում է ապրել իսկ մարդկանց մեջ, որովՀետև և Աստված մարդասեր է և կամենում է միչտ բնակվել Իր սրբերի մեջ: Եվ երկրորդ, եթե որևէ մե֊ կր չատ անգամ աղավնուց վերցնի ձվերը կամ ձագերին, նա կասկածելով երբեք չի Թողնի իր բույնի տեղը: Այս օրինակով, թեև չատ և անվերջ են մարդկանց մչտապես գործվող չարիքները Արարչի դեմ, որը Հոգալով բավարարում է Նրանց կարիքները, իսկ նրանք չեն ճանաչում Նրան, սակայն Նա չի Թողնում և չի Հեռանում Իր արարածներից, այլ միչտ այցի է գալիս, փնտրում է կորածնե֊ րին, որպեսգի գտնի նրանց՝ ասելով. «Այսօր, երբ լսեջ Իմ ձայնը» (Սադմ., 94. 8: ՀովՀ., 10.16), և կամենում է բոլորին Իր չնորՀների ժառանգորդը դարձնել, ինչի Համար և ուղարկեց Իր Որդուն, որպեսգի նրանք կարողանան սովորել օձի խորագիտությունը՝ իրենց Հոգիներից Հանեն Հնացած մարդկային տգիտությունը և ամբարչտությունը, և ստանան աղավնու անմեղ և միամիտ մաքրությունը, որն իր Հետ բերում է աստվածային բարիջներ։ ՈրովՀետև և Աստծու Հոգին, երբ Հայտնվեց աչխարՀին, ինչի մասին մենք վերևում պատմեցինք, այն երևաց աղավնու մարմնավոր կերպարանքով, որպեսզի ցույց տա բարիք գործող մաքուր սիրո գերագանցությունը:

346 (604). Որով հետև ով քեր ցանկանում են օթևան լինել Աստվածության Հոգուն, նրանք այդ պատկերից պետք
է օրինակեն աղավնու անմեղ և դվարթ բնությունը։ Ինչպես և Տերն ասում էր աչակերտներին. «Դուք բարություն
արեք չարերին և թշնամիներին, անդամ եթե բոլորի կողմից
Հալածված լինեք՝ արդարության Համար, որով հետև ձեր
Հայրը բարերար է, Նա Իր արեդակը ծադեցնում է բարիների և չարերի վրա և անձրև է թափում արդարների և մեդավորների վրա. որպեսզի դուք դառնաք ձեր բարերար
Հոր բարերար դավակները» (Մատթ., 5. 44-45 Հմմտ.):

347 (605. LXXIX). Եվ աՀա, ովքեր կպաՀեն անմեղու֊ Թյան և արդարուԹյան այս պատվիրանը, նրանք կստանան արագաԹև աղավնու կերպարանը և Սուրբ Հոգու Թևերի վրա կԹռչեն Հասնելու Համար երկնքի արքայությանը, ո֊ րին տենչում էին սրբերը երկրի վրա եղած ժամանակ: Դրան էր կաԹոգին տենչանքով սպասել նաև մարգարեն՝ ասելով, Թե՝ «Մեկն ինձ աղավնու Թևեր տար, որ Թռչելով բարձրանայի» (Սաղմ., 54. 7): Սա է մեկնաբանել երանելի Պողոսը, ձեր առաջյալների առաջելակիցը, մխիԹարական թերթում, որով սփոփում էր Թեսաղոնիկեցիներին. «Մենք, որ կենդանի մնացած պիտի լինենք, Հանդուցյալների Հետ միասին պիտի Հափչտակվենը-տարվենը ամպերի վրայից Տիրոջ առաջ օդում, և այդպես մշտապես Տիրոջ Հետ պիտի լինենը» (Ա Թեսաղ., 4. 16): Նրանը (ձեր առաջյայները) միախառնվեցին Քրիստոսի գնդին, Թռչելով լուսափետուր աղավնիների սպիտակ երամի սրընԹաց Թռիչքով, որոնք վերցրին և իրենց վրա կերպավորեցին Աստծո Որդու կերպարը, որը երևաց նրանց: Նա պատվիրեց նրանց նույն

կերպարը իրենց վրա Հայտնել, որպեսզի Նա նրանց վրա Հոգևոր Թևեր կարողանա բուսցնել՝ աստվածային գնդին խառնելու Համար:

348 (606). Եվ աՀա, վերին լուսեղեն գորքերը գարմացած կՀարցնեն, երբ տեսնեն մարմնավոր սրբերի ներքևի գնդե֊ րը, որոնք ներքևից դեպի վեր՝ Տիրոջ մոտ են գալիս, Թե «Ովքե՞ր են սրանք, որ Թռել են ինչպես ամպ և ինչպես ձա֊ գերի Հետ խառնված աղավնիներ՝ երամով գալիս են Ինձ մոտ» (Եսшյի, 60. 8): Եվ шյնտեղ նրшնք կլսեն Տիրո) պատասխանը. «Սրանք իրենց Հույսը Ինձ Հետ են կապել. նրանց կտանեմ Իմ սուրբ լեռը և կուրախացնեմ նրանց Իմ տաճարում» (Եսայի, 56. 7), և բոլոր նրանց տեսնողները ճանաչելու են, որ «Սրանք Աստծուց օրՀնված սերունդ են» (Եսայի, 65. 23), և ուրախացած կցնծան ի Տեր: Այնժամ Տերն ասելու է. «Դուք պիտի լինեք Ինձ Համար որդիներ և դուսարեր» (Բ Կորնթ., 6. 18). այնտեղ ապա Արարչական սիրո բարերար խնամքը կբորբոքվի, ըստ մարդարեի խոսքի. «Ինչպես որ մի Հալր գԹում է իր որդիներին, այնպես Տերը պիտի գթա Իրենից երկյուղ կրողներին» (Սաղմ., 102. 13):

349 (607). ՈրովՀետև «Այժմ, Հուսով նայելով, այս ամենը տեսնում ենք ինչպես (պատկերը) Հայելու մեջ, իսկ այն ժամանակ (պիտի լինի) դեմառդեմ» (Ա Կորնթ., 13. 12), և նույն նորացումով մենք նորանում ենք փառքից փառք (Բ Կորնթ., 3. 18), ինչպես Տիրոջ Հոգին, որ փորձում է և ստուգում բոլորին, և նորացնում է նրանց, ում որ կգտնի արժանի: Եվ աՀա, փորձության Հնոցում, ընտրության կրակի քուրայի մեջ Նա դնում է առաքյալների լեզուները, որպեսզի նրանց միջոցով ընտրություն կատարի ամբողջ աչիարՀում, որովՀետև և՛ Աստվածության տաճարը, և՛ երկրի Հնոցները դարձան Արարչի օթևաններ։

350 (608). Սրա վերաբերյալ մարդարեները, առաջնութ-

յան վաստակ ունեցող մչակները, որ բոլոր ժողովուրդներին ազդարարում էին գալիք իրադարձությունների մասին, նախ իրենց Հրեա ժողովրդին տեղեկացրին, և Հետո՝ ողջ աչխարհին ազդարարեցին, որ «ժողովուրդները և Թագավորները Հավաքվեն միասին՝ Տիրոջը ծառայելու Հաժար» (Սաղմ., 101. 22):

351 (609). Եվ նորից իրենց վրա Հայացք նետելով` առաքյալները իրենց ապագա գավակների մեջ տեսան առաքյալներ, և առ Տեր գոչեցին, կարծես անձամբ իրենց և
իրենց գավակների մասին էր ասված, որ պիտի սփռվեին
երկրով մեկ, Թե «քո Հայրերի փոխարեն որդիներ պիտի լինեն քեղ, որոնց իչխան պիտի կարգես ողջ երկրի վրա»
(Սաղմ., 44. 17): Եվ նրանք դարձան երկրի իչխաններ, որպեսզի բոլորին դարձնեն մեկ իչխանության Հնազանդներ,
որոնք սեփական ազատ կամքով ծառայելու են ազատության, որպեսզի բոլորը դառնան արքայության ժառանդներ՝
իրենց բարի դործերի Համար, իչխանների Հետ միասին:

352 (610). Ինչպես և Տերն Ինքը խոսում է ապագայի մասին՝ մարգարեների բերանով, Թե «խաղաղություն եմ տալու քո իչխաններին, և քո այցելուներին՝ արդարություն» (Եսայի, 60. 17): Սրանով առաքյալները խմեցին այցելության բաժակը և աչխարհին խմել տվեցին խաղաղության բաժակը։ Այդ էր դեռևս Հնում կանխատեսում մարդարեն՝ նկատի ունենալով գալիք դեպքերը. «Այսպես է ասում ինձ Տերը. «Դու բովի մեջ դցիր քո արծաթը և քննիր, Թե մաքո՞ւր է, ինչպես և ես քննվեցի նրանց կողանից»: Եվ ես վերցրի երեսուն արծաթը և Տիրոջ Տանը դցեր արվի մեջ» (Ձաք., 11. 13):

353 (611). Բայց ջանի որ Աստվածորդին պիտի գար, իջներ և բոլոր ժողովուրդներին բարձրացներ դեպի Աստվածությունը, այդ պատճառով բոլոր մարդիկ ենթարկվեցին

քննության այն ծառի պտուղը չուտելու (Ծննդ., 2. 17) պատվիրանի (կատարման) ձևով, որպեսգի արժանի լինեն ստանալու անմաՀության չնորՀապարգևը: Նույն եղանակով նաև Տերը, խոնարՀվելով մինչև մարմին առնելը և անարգ երևալը, փորձելով քննելու է ամուր Հավատ ունեցողներին (առաքյալներին), որոնք տեսան նրան անչուք կերպարանքով, բայց լսեցին (և Հասկացան), որ Նա Աստված է, իմացան, Թե ինչպես և ինչու նրանք Հավատալու են Նրա բնության (անՀասանելի) բարձրությանը։ Այդ կապակցությամբ էր, որ Նա ավելացրեց և ասաց. «Ինչպես և ես քննվեցի նրանց կողմից (Զաք., 11. 13): Եվ աՀա, նրանց միասնական միաբանություն դարձնելով, Նա ի Հայտ բերեց նրանց որպես մեկ տուն՝ միախոՀ, մեկ ճչմարիտ Հավատով, միասնական քարոզով, միակցված անդամներով, Աստվածության մեկ տաճար, որի միջոցով Նա քննելու է ողջ աչխարՀը՝ Իր գալստյանը Հավատալու վերաբերյալ:

354 (612. LXXX). Եվ աՀա, քանի որ մեղքերի Հուրը կերավ և կործանեց ամբողջությամբ մարդկանց բնությունը, և վառվող մեղքերը բոցկլտում էին կրակի պես, արթնացավ Աստծու անՀանդուրժող բարկությունը՝ վրեժխնդիր լինելու: Եվ իսկապես, քչերը (ողջ) մնացին, ինչպես ասաց (մարդարեն), թե «կենդանի մնացածները թվով այնքան են լինելու (որ մանուկ երեխան էլ կարողանա Հաչվել նրանց)» (Եսայի, 10. 19): Եվ աՀա, Նա սկզբից Հաչվեց և դտավ (Հավատի մեջ) տասներկու Հաստատուններին, որոնց մշակներ դրեց՝ ըստ Իսրայելի (տասներկու) ցեղերի (Մատթ., 19. 28): Նաև, ըստ բոլոր բաժանված ժողովուրդների առաջին լեղուների, Նա երևակեց յոթանասուներկուսին, ինչպես ասել էինք սրանից առաջ, նպատակ ունենալով նրանց միջոցով Հավաքելով միավորել Հնում իրարից բաժանված ազդերն ու լեղուները:

355 (613). Բայց այդ առաջինները քիչ էին ու սակավաԹիվ: Այդ պատճառով Աստծո Որդին Ինքը եկավ սովորեցնելու (Թե ինչպես) միաբանող Հավատով ընտրել (արժանիներին) այս նույն Հավաքականության մեջ: Այդ իսկ պատճառով Նա եկավ և ասաց. «Հունձը չատ է, իսկ մչակները՝
քիչ: Արդ, աղաչեցեք Հնձի Տիրոջը, որ մչակներ դուրս բերի կատարելու Իր բերքի Հունձը» (Մատթ., 9. 37-38: Ղուկ.,
10. 2): Եվ Ինքն էլ սրանով նրանցից պահանջեց սիրել միմյանց, և միավորելով նրանց՝ երկրի վրա հաստատեց Իր
տաճարը և նրանց միջոցով քննության ենթարկեց ողջ աչխարհը:

356 (614). Եվ սա Հոգու Հուրն էր, որ երևաց Պենտեկոստեի օրերին<sup>1</sup>, որը եկավ և Հանգրվանեց առաջյալների լեգուների վրա, որը եկավ և Հավաքեց ցիրուցան եղածներին,
և նրանք սկսեցին խոսել այդ լեզուներով (Գործք, 2. 4-11)՝
դիմելով նախկին ցրված լեզուներին: ՈրովՀետև անօրենության սերմն ընկավ անխելք առաջին մարդկանց մտքի
արդանդի մեջ, ինչից էլ ամբարչտության սաղմն ընկալած,
ձեռքը (լկտիաբար) կչտին դրած, նրանք կռապաչտությամբ Հղիացան և ծնեցին այն: Իսկ դրա պտուղը եղավ բաժանումը, այլանդակ և այլաձայն, երբ մարդիկ սկսեցին մոլորված իրարից Հեռանալ, ամեն մի մարդ իր եղբորից անջատվեց, (և) նրանք ցրվեցին:

357 (615). Իսկ սրանք (առաքյալները) իրար մեջ փնտրում էին միասիրտ, միասեր Համաձայնություն: Դրա Համար Նա Հրամայեց, որ նրանք նախ իրենց մտքով իրար Հավաքվեն, որպեսզի բոլոր ազգերին սովորեցնեն Հասնել միաբանության: Որպեսզի նախ նրանց դարձնի պատրաստի օթևաններ և ապա նրանց մոտ ուղարկի Աստվածութ-յան Հոգուն, որը՝ Հոր և Որդու սերը իր Հետ վերցրած, չտապով եկավ նրանց մոտ, որպեսզի նախ նրանց մեջ

բնակվի և ապա նրանց միջոցով՝ բոլոր արարածների մեջ: «Ես և Իմ Հայրը, — ասում է, — կգանք և նրա մոտ կօթեևա- նենք» (ՀովՀ., 14. 23): Եվ միմյանց Հանդեպ ունեցած սերը նկատի ունենալով, որը սովորեցրել էր նրանց, Նա ասում է. «Աղաչեցեք Հնձի Տիրոջը, որ մչակներ դուրս բերի՝ կա-տարելու Իր բերքի Հունձր» (Մատթ., 9. 38: Ղուկ., 10. 2):

358 (616). Մի՞ թե Նա Ինքը, առանց նրանց աղաչանքների, չէր կարող անել այդ, Նա, որ մի Հրամայելով արարեց բոլոր արարածներին: Բայց որովՀետև Աստվածության մոտ դթասրտությունը ամեն ինչից առավել է, այդ պատճառով Աստվածությունը ինչքան Ինքը մարդասեր է, նույնքան էլ ցանկանում է, որ մարդիկ իրար սիրելու չնորհիվ արժանի դառնան Աստվածությանը՝ մեկը մյուսին վնաս չպատճառելով:

359 (617). ՈրովՀետև ինչպես Հողը, Հողմը և Հողի բույսը մեկ երկրից են, իրարից տարբերվում են ծնունղով, բայց մեկ Արարչի կողմից են ստեղծված, նույնպես և նրանք (մարդիկ) պետք է նախևառաջ սիրեն Արարչին և սիրվեն նրա կողմից: նրանք պետք է կարողանան ապրել այնպես, որ Հաճո լինեն նրան, որպեսզի վաստակեն երկնային արքայունյունը: ՈրովՀետև անձնասիրությամբ չի լինի սեր ընկերոջ Հանդեպ, այլ (միայն) սեր իր եսի Հանդեպ, որը Հաճո չէ Արարչի կամքին: Դրա պատճառով էլ մեղքը սկզբից աշխարՀ մուտք դործեց: Իսկ քանի որ Աստվածությունը մարդասեր է, այդ պատճառով նրանց (Հնարավորություն ավեց) դառնալու Իր ՀամախոՀները, որպեսզի նրանք սիրեն միմյանց և Հանդես դան որպես տիեղերքին ազդարարողներ, աղաչանքներ Հղեն և մշակներ դուրս բերեն իրենց Տիրոջ բերքի Հունձր կատարելու Համար (Մատթ., 9. 37-38):

360 (618. LXXXI). ՈրովՀետև ինքնակամ մարդկանց առաջին մտաՀղացումը առաջ բերեց բաժանում՝ լեզուների խառնակությունից: Նույն բանն է ի Հայտ գալիս նաև Հրեա ժողովրդի Հետ կապված՝ մարգարեների պատմածի Համաձայն, ուր ասվում է. «Ապա, Հարցրեք և տեսեք, թե երբևէ լսած կա՞, որ արուները Հղիանան և ծնեն՝ ձեռքը փորին դնելով և դարման խնդրելով: Հապա ինչո՞ւ ամեն տղամարդու տեսնում եմ՝ իր ձեռքերը մեջքին դրած: Նա-յում եմ մարդուն, և բոլորը՝ դեմքերը դալկացած և դեղնած, չրջում են» (Երեմ., 30. 6):

361 (619). Իսկապես նրանք Հղիացել էին կռապաչա, ՀեԹանոս բարքերի ամբարչտությամբ և, ձեռքերը փորերին 
դրած, ակնկալում էին իրենց փուչ գործերի դիմաց չաՀավետ պտուղ ստանալ: Դրա Համար էլ նրանք որպես Հատուցում վաստակեցին դժբախտություն, անառողջ ծննդաբերության գույնը, պատժվեցին իրենց չարախոսության Համար՝ ծննդաբերելով (իրենց Համար) գերություն: Նրանք որպես իրենց որովայնի պտուղ ունեցան ցրման ավերիչ քայքայումը, որն, իբրև մանուկ դիրկն առած, տանում էին
(երկրից երկիր), և օտար ազդերի մեջ պանդխտելով, ամուսնական սիրո սենյակների փոխարեն թափառականների
վիճակի արժանացան: Իրենց բռնած ապստամբ դիրքի դիմաց իրենց Արարչից, մերձավոր Տիրոջից ստացան կործանում:

362 (620). Սրա պես և առաջին ժողովուրդները, որոնք Հանդգնեցին Թիկունք դարձնել իրենց բուն Տիրոջից, որն ստեղծել էր նրանց ոչնչից, և ապաստանել էին խեցեկույտին, կավաչեն, կուպրով չաղախված աչտարակին, Հղիացած նույն անօրեն պաչտամունքի ախտով. դրա Համար նրանք ցրվեցին, մասնատվեցին, ավերվեցին, իրարից բաժանվեցին, և սկսեցին յուրաքանչյուրը նրանցից առաձինառանձին ծննդաբերել երկրի երեսի վրա, իրենց մեջ կրելով ստոր կեցության մենությունը, այն իբրև որովայնի (տՀաս)

պտուղ իրենց գրկում բռնած, Հղիացած ծնում և ընդունում էին՝ ըստ նմանության դեռաՀաս մոր:

363 (621). Եվ մտաբերելով այն պատուՀասը, որ Հնում (մարդկանց վրա) եկավ ջրՀեղեղի ձևով, նրանք սկսեցին չինել աշտարակը՝ Հուսալով որ այդ նույն չինվածքի չնոր- Հիվ կփրկվեն, երբ այն դա (նորից): Եվ նրանք չապավինե- ցին Արարչին, որպեսզի վերջ տան իրենց անօրեն դործերին և փրկվեն Նրան Հաձելի դործերի չնորՀիվ: Եվ բոլորովին չհիչեցին Նրան, որն ի սկզբանե Արարիչն էր, ո՛չ Նրա կամ- քը և ո՛չ արարչագործությունը, ո՛չ Հետո և ո՛չ էլ առաջ: Եվ բոլորը ի մի Հավաքվելով, էլի չէին կարողանում Հաս- կանալ մեկը մյուսի մտահղացումը, որով ծանրացած էին:

364 (622). Եվ դրա Համար Ամենատեսը, երբ տեսավ նրանց մեջ այն, ինչ Իր կամբին անՀաձո էր՝ նրանց տգի~տությունը և տՀասությունը, Աստվածությունը որոչեց նրանց մտաՀղությունը ծննդաբերությամբ ավարտել: Եվ Աստված ասաց. «Եկեք իջնենք և խառնենք նրանց լեզու~ները» (Ծննդ., 11. 7), և չասաց, թե՝ «Գնացեք, իջեք և խառնեք նրանց լեզուները», ինչպես և պատչաձում էր Աստվածությանն ըստ կարդի Հրաման արձակելը, բայց Նա ասաց. «Եկեք իջնենք և խառնենք»: Ասելով «խառնենք», Նա Իր (խոսքի և) դործի Հավասարությունը ի Հայտ բերեց, և իսկապես, Նա ցույց տվեց սա և՛ մարդուն ստեղծելիս, և՛ լեզուների բաժանման ժամանակ:

365 (623). ՈրովՀետև մեր փրկության Համար Աստվածությունը մարդկային կերպարանք առավ, առաքյալներին Նա սովորեցրեց Երրորդության անձերի թիվը, որպեսզի նրանք նույն ձևով էլ սովորեցնեն բոլորին, որտեղ որ ողջ աչխարՀում մարդիկ լինեն (Մատթ., 28. 19)՝ Հայտնելով, որ պետք է խոնարՀվելով ծունը դնեն երեքանձնյա, միասնական գորության առջև, միասնական պաշտելի Տերության առջև: Իսկ այն մարդկանց Հղացած մտադրությունից ծնվեց ձայների՝ միմյանց Համար անՀասկանալի (լեզուների) խառնաչփոթր:

366 (624). Իսկ աՀա թե ինչ ասացին այն առաջին ժողովուրդները՝ աշտարակը չինելիս. «Եկեք կառուցենք աշտարակ, որի գագաթը Հասնի մինչև երկինք» (Ծննդ., 11. 4), որը չկարողացան իրենց գոռողությանը և սնապարծությանը Համապատասխան խոստացած բարձրությանը Հասցնել,
այլ ավերեցին, փլցրին, քանդեցին իրենց միասնական մեկ
լեզվի և Համերաշխ մեկ մտածելակերպի չենքը: Նրանք
չբարձրացրին աշտարակը, ըստ իրենց ասածի, մինչև երկինք, որովՀետև նա Հողից էր և այստեղից էր կառուցվում,
բայց այնտեղից իջեցվեցին դեպի բաժանման և ցրման
(պատճառով ծնվող) կործանումը: Նրանք Հղացան անօրենություն, առաջացրին բազմաՀունչ լեզուների այնպիսի մի
բաժանում, որ մարդ իր ընկերոջ ասածը չէր ընկալում. և
իրարից բաժանվելով՝ նրանք գրվեցին:

367 (625). Բայց այն ժամանակ Աստվածությունը երևացել էր ծածուկ կերպով, իսկ Հիմա, այս ժամանակներում
Հայտնվեց բացաՀայտ (Կողոս., 1. 26): Նա իրապես բացաՀայտեց (Իրեն), որպեսզի բոլորը իմանան, տեսնեն և Հավատան (Նրան): Եվ աՀա, Նա մարդարեների Հոդիների մեջ
սերմանեց Սուրբ Հոդու կանիադիտության չնորհը, որպեսզի նրանք բոլոր արարածների մեջ բեղմնավորեն Աստվածության դալստյան ճշմարիտ ավետիսը, և սերմանեն դա
ողջ աշխարհով մեկ, որպեսզի արարածները Հղիանան
կյանքի ակնկալության խորհրդով՝ անմաՀության ծնունդին սատարելով: Որպեսզի նրանք Հղիանան Հույսով և սիրով նախևառաջ դեպի Արարիչ Աստվածությունը և ապա՝
դեպի ընկերը, կարողանան աննենդ և անկեղծ սերը Հավասարապես պաՀել միմյանց Հանդեպ:

368 (626). Նա Ինքը գալով բացատրեց դա՝ ասելով. «Այս երկու պատվիրաններից են կախված ամբողջ Օրենքը և մարգարեները» (Մատթ., 22. 40): Նախ և առա) պետք է ամբողջ սրտով, ամբողջ Հոգով և ամբողջ ուժով սիրել Աստծուն, ինչն առաջինն է։ Եվ երկրորդը՝ սիրել ընկերոջը ինչպես ինքդ քեզ (Մարկ., 12. 30-31): Իսկ երրորդը՝ ընդունել Աստվածության ավետման խոսքը առանց երկմտության և Հավատալ սրան: Նրանք դրանով Հղիացան՝ արադ սլանալու Համար, դրա չնորՀիվ նրանք սկսեցին սավառնել Սուրբ Հոգու Թևերի վրա, որպեսզի միախառնվեն Քրիստոսի գնդին՝ Հղիանալու Համար Հավատից (բխող) Հույսով և ծննդաբերելու Հասցնեն դրանով ամբողջությամբ տոգորվածներին՝ (երկնային) արքայության մեջ։ Ինչպես և մարգարեն, բոլոր արարածների Համար տեսնելով մեզ Համար պատրաստ որդեգրության չնորՀը, կարծես բոլորի բերանով գոչում է՝ դիմելով Հորը. «Ինչպես որ երկունքի մեջ գտնվող կինը, որի ծննդաբերության ժամանակը Հասել է, ճչում է իր ցավից» (Եսայի, 26. 17):

369 (627). Եվ ի՞նչ է արդյոք սկսված երկունքը, որի ցավերը ստիպում են ճչալ, եԹե ոչ դղջում և խոստովանուԹյուն՝ ապաշխարուԹյամբ ծնված, ինչպես և ասում են, Թե
«այնպես եղանք մենք էլ քո սիրելիի Համար» (Եսայի, 26.
17): Եվ արդյոք ո՞ր սիրելիի մասին պիտի խոսեր մարդաըեն, եԹե ոչ Նրա Որդու մասին, որը դալու էր, որի վրա բոլոր արարածների Հույսերն էին դրված, որը եկավ և Իրենով
ամեն ինչ ի կատար ածեց, ինչպեսև ասում է (մարդարեն)՝
Նրան ուղղելով իր Հեծեծանքը. «Տե՜ր, աՀի և երկյուղի մեջ
մենք Հղիացանք, երկունքով բռնվեցինք և ծնեցինք փրկուԹյան Քո ոդին» (Եսայի, 26. 18):

370 (628. LXXXII). Եվ աՀա, Ինքը՝ Տերն այն աչտարակի փոխարեն կանգնեցրեց խաչափայտը, Համաձայն մարդարեի կանխագուչակության, որն ասում է. «ԱՀավասիկ, Հեթանոսների վրա նչան պիտի կանդնեցնեմ» (Եսայի, 11. 12), այսինջն՝ փրկչական խաչը, որի վրա Ինջը Տերն է և որից Նա աչխարՀին կյանջ է տալիս:

371 (629). Բայց «եկեք, — ասացին նրանք, — կառուցենք աշտարակ, որի գագաԹը Հասնի մինչև երկինք» (Ծննդ., 11. 4), ըստ նրանց մտադրուԹյան. իսկ սա այդպես չէր: Խաչը այն աշտարակն է, որի վրա Աստվածորդին բազմեց, խաչը՝ երկրի վրա և մարմինը՝ նրա վրա: Իսկ ԱստվածուԹյունը, ուրը երկնքից էլ վեր է և անվերջուԹյունից էլ վեր, նյուԹական արարածների անսաՀման բնուԹյունից վեր, խաչափայտի վրա սեղմված և մեխված լինելով, լցվում և տարածվում է մարմնավորների և անմարմինների մեջ: Նա այն էր, որ բնակվեց առաջյալների և բոլոր սրբերի սրտերում՝ Իր Հոր և Սուրբ Հոգու Հետ միասին: Նա էր, որ լեզուներ ներչնչեց՝ խափանված լեզուների փոխարեն: ՈրովՀետև այն առաջին աշտարակից եղավ ցրում, իսկ խաչից՝ Հավաջում. այնտեղ՝ դեպի տանջանքներ տանող մերժում, իսկ այստեղ՝ մերձեցում արքայուԹյանը:

372 (630. LXXXIII). Առաջյալները իրենց մարմնակիցների Հանդեպ սեր Հղացան և վերածնեցին բոլոր (մարդ) արարածներին, միախառնելով Աստվածությանը: Նրանք բացաՀայտեցին իրենց, չնայած ընկերների առարկությանը, որովՀետև Աստծու մասին էին խոսում: Սրա Համար իրենց
բարեդործության փոխարեն նրանք՝ թչնամիների պես չար
մաՀվան մատնվեցին. բարության դիմաց նրանք՝ Հրավիրյալները, որ եկել էին բոլորին Հրավիրելու Աստվածային
սիրո Հարսանիքին, ստացան չարություն: Դրվատանքի և
պատվի փոխարեն տանջանքների Հետ միասին նրանցից
ստացան մաՀ, ինչպես և դուք վարվեցիք ձեր իսկ (նաՀատակների) Հետ։ ՈրովՀետև դուք այդ բանն արեցիք տգի-

տությունից, որովհետև չէիք հասկանում ձեր իսկական բարիքը:

373 (631). Եվ այսպես, առաջին աչտարակից եղավ ազդերի ցրումը, իսկ Հիմա Ինքը՝ Տերը, Հավաքեց սփռված ժողովուրդներին և Իր մարմնի Հետ, որը մեզնից էր վերցրել, մեխեց այն փայտին, որից կախվեց, որպեսզի նրանց, մեկ Հավատքին միասնաբար ծառայեցնելով, անբաժան դարձնի: Իսկ նրանք (առաքյալները) Հրաման ստացան (սովորենց տումակիցների, այսինքն՝ բոլոր մարդկանց Հոդիները փրկեն Հավիտենական մահից: ՈրովՀետև Տերն Ինքը եկավ և մեռավ բոլորի Համար, որպեսզի բոլորին տանի դեպի անմահություն: Իսկ սրանք ուղարկվեցին որպես Նրա կամքի մունետիկներ, որպեսզի բոլորի Համար Հասկանալի դարձնեն Աստվածության կողմից տրվող փրկությունը և բարերարությունը, որը Հենց իրենց Համար է:

374 (632). Սրա Համար առաջյալները Սուրբ Հոգուց Հղացան և ծնեցին լեզուներ, որոնց միջոցով բոլորին Հայանում էին անմաՀության մասին: ՈրովՀետև Աստծո Հոգին Ինջը եկամ՝ առաջյալների լեզուների միջոցով փորձելու բոլորին, ինչպես փորձվում է արծաթը Հնոցում: Դրա մասին է ասում մարգարեն, բոլորին դիմելով, կարծես ամբողջ աչխարՀին ասելոմ՝ չեփորի պես ուժեղ ձայնով. «Փորձեցիր մեղ, Աստված, և ջննեցիր, ինչպես և արծաթն է ջննվում» (Սաղմ., 65. 10):

375 (633). Եվ իսկապես, արդարները փորձվեցին Սուրբ Հոգու կողմից, ինչպես (արծաԹր) Հնոցում: ՈրովՀետև նախևառաջ Նա փորձեց նրանց՝ ներչնչելով Հոգու զորուԹյու-նը. «Փչեց նրանց վրա և ասաց. «Առեջ Սուրբ Հոգին» (ՀովՀ., 20. 22), որպեսզի նախ նրանց արծաԹի պես զտի, և կեղտր այրվի: ՈրովՀետև Տիրոջ տունը՝ նույն ինջն աստ-

վածախառն մարմինն էր, որը և աչխարհի Համար մաքրվելու Հնոց էր: Առաքինի առաքյալներն ընկան Հնոցի մեջ սկզբից տասներկու Թվով: Այրվեց, Հալվեց, կորավ նրանցից մեկը՝ Հուդան, կորստյան որդին, որն, ինչպես անագը՝ Հրի մեջ, մաչվեց և չքացավ:

376 (634). Մաբրվեցին տասնմեկը և գտվեցին, ինչպես արծաթը՝ Հնոցի մեջ, և դարձան Արարչին օգտակար, իմաստության ընտիր անոթներ: Որպես փորձություն, տարբեր տեսակի նեղություն ու տանջանը նրանը կրեցին մարդկանցից, այսինըն՝ նրանցից, ում օգուտի Համար էին խո֊ սում: Սիրո մեծ Հաստատուն լինելով՝ նրանք վկայություն էին տալիս իրենց մարմնակից մարդկանց, որոնցից տան֊ ջանքներ էին ընդունում, որպեսգի կատարեն իրենց ուղարկող Տիրո) Հրամանները: Նրանը ասում էին ընկերո) Հանդեպ սիրո օգուտի մասին, դիմանալով նեղություններին, որ արՀամարՀեցին, որպես անցավոր մի բան: Որպեսգի երբ Արարիչը երկրորդ անդամ աչխարՀ դա, նրանք Նրա Հետ Թագավորեն Հավիտենական ԹագավորուԹյան մեջ, ինչպես Հիրավի նրանց մասին ասում է նույն սաղմոսերգուի մարգարեությունը. «Փորձեցիր մեզ, Աստված, և ըննեցիր, ինչպես և արծաժն է ըննվում: Մեզ որոգայժի մե) գցեցիր, նե֊ ղություն դրիր մեր թիկունքին, և մարդկանց անցկացրիր մեր գլուխների վրայով» (Սաղմ., 65. 10-12):

377 (635). ՈրովՀետև Նա քննեց նրանց Հոգու Հրով և մարդկանց միջոցով, որպեսզի փորձության արչավարանում երևա նրանց արիությունը՝ արդարության Համար կրած Հալածանքների միջոցով: Ինչպես և դուք ունեք նրանց օրինակը, որոնք նաև ձեր երկրում, ձեր առաջ Աստվածության Համար նաՀատակներ դարձան, որովՀետև նրանք սիրեցին Հույսը՝ Աստվածորդու խոստացած երկրորդ դայստյան: Նրանք իրենց մեջ վերցրին կենդանի Հու

գու Հուրը և արժանացան ընդունելու անմաՀության բխող վտակները: Այս պատճառով նրանք կարողացան դիմանալ, տանել, արՀամարՀել կրակով տանջվելը և մեղքերի սա-ռույցներով ցրտաՀարվելը: Նրանք իսկապես արՀամարՀե-լով արՀամարՀեցին մեղքերը և միաժամանակ սպասվող տանջանքների Համար գոՀություն Հայտնեցին չնորՀ Տվո-ղին (ասելով), թե «մենք անցանք Հրի և ջրի միջով, և դու մեղ Հանեցիր Հանդստի» (Սաղմ., 65. 12):

378 (636). ՈրովՀետև նրանք նախ անցան մեղջերի կրակի, ջրի և սրի միջով, և արՀամարՀեցին մեղջերի Հուրը, և անօրենության ջուրը, և տանջանքների փորձության սուրը, և (Հետո) ստացան կյանքի լուսավորող Հուրը, նորացնող ջուրը և սուրը, այսինքն «Աստծու խոսքը, որն ավելի սուր է, քան ամեն մի երկսայրի սուր և պողպատ, որը, վրա Հասնելով, կտրում անցնում է մինչև բաժանումը ոգու, մարմնի և չնչի» (Եբր., 4. 12):

379 (637). Այդ պատճառով և մարդարեն, սա նկատի ունենալով, ավելի առաջ ցույց էր տալիս, որ «երկսայրի սրեր
կան նրանց ձեռքում» (Սաղմ., 149. 6), որով և պիտի
կտրեն, ձեղքեն և լիովին վերցնեն երկրի վրայից ամբարչտության անօրենությունները: Իսկ ի՞նչ է լինելու Հնձվածը և կտրվածը: Նա ասում է. «Հողմերը պիտի տանեն
դրանք, և ամպերը բաժանեն, և փոթորիկը խռիվի նման
կուտակելու է դրանք» (Եսայի, 41. 16: 40. 24): Իսկ կուտակվածներին անչեջ Հրի են մատնելու: ՈրովՀետև իսկապես, արդար մշակների դործն այն է, որ օգտակար, չաՀավետ բերքը Հավաքեն չտեմարաններում, իսկ փուչն ու
դժնիկը կրակի ճարակ անեն:

380 (638. LXXXIV). Եվ աՀա, նրանք սկզբից փորձեցին, և Հետո աչխարՀի Հնոցներ դարձան: Նրանք ընկալեցին կյանքի Հուրր, նորից մտան Հնոցի մեջ, արծաԹի պես զտվեցին, մաքրվեցին և ձուլվեցին Արարչի սիրո մեջ՝ դուրս գալով Հնոցի Հալոցից որպես կոփված չեփորներ՝ Տի֊ րոջ Հրամաններին ծառայելու Համար: Նրանք Հնչեցրին չեփորները` լցնելով աչխարՀը: Շեփորները ձայն տվեցին չե֊ փորներին, և ընկերն ասաց ընկերոջը. «Ավետեք օրըստօրե նրա փրկությունը: Նրա փառջը պատմեցեջ Հեթանոսների մեջ՝ բոլոր ժողովուրդների մեջ՝ սքանչելագործությունները նրա, որովՀետև մեծ է Տերը և Հույժ օրՀնյալ, աՀարկու է նա բոլոր կուռքերից ավելի» (Սաղմ., 95. 2-4), և Թե «Հե-*Թա*նոսների բոլոր կուռջերը ոչինչ են, իսկ Տերը երկինջն է արարել» (Սաղմ., 95. 5): Իսկ կռած (կուռքերի) արձաննե֊ րր փոխարինելով՝ առաքյալները անվանվեցին կոփածո չե֊ փորներ, որ (նրանց ձայնով) ամբողջ աչխարՀը լցվի, ինչ֊ պես ասված է, Թե «Ող) երկիրն է բռնել ձայնը նրանց և մինչև աչխարՀի ծայրն են Հասել խոսքերը նրանց» (Սադմ., *18. 5):* 

381 (639). Նրանք աչխարհի Հնոցներն են, և Հոգու կենսական Հուրը նրանց լեզուների վրա է, որպեսզի փորձուԹյան ենԹարկեն ողջ երկիրը, և Տիրոջ անունից ազդարարեն ԱստվածուԹյան ճշմարիտ բնուԹյան ՀայտնուԹյունը,
Թե՝ «Տեսեք, տեսեք, որ ես եմ միայն, և ինձանից բացի ուրիչ Աստված չկա», Թե՝ «Ես եմ սպանում և ես եմ փրկում,
ես եմ Հարվածում և ես եմ բժշկում, և չկա մեկը, որ կարողանա փրկել ձեզ իմ ձեռքից», և Թե՝ «իմ սուսերը սրելու եմ կայծակի նման, և վրեժխնդիր լինելու Համար ազատ եմ արձակելու իմ աջը, Հատուցելու եմ իմ Թշնամիներին» (Բ

382 (640). Առաջյալների լեզուները իրենց Հավատի անսաՀմանությամբ լցվեցին և ծնեցին (նոր) լեզուներ, որ նրանջ չգիտեին: Շեփորի պես նրանջ ազդարարեցին Տիրոջ միաՀեծան իչխանությունը և մարդկանց անթիվ բազմություն վերածնեցին դեպի Հրեչտակների կարդը՝ Աստվածորդուն սպասավորելու Համար, որպեսզի ընկած Հրեչտակների փոխարեն, որոնք դաՀավեժ եղան աստվածակիր լուսեդեն սպասավորությունից, մարդու որդիները կարողանան Հրեչտականալ, կանդնել և դրավել նրանց տեղերը։ (Դա արվում է) որպեսզի սաՀմանված թիվը փառավորողների մնա նույնը, անխախուտ, լրիվ և անպակաս, որպեսզի փառավորողների Հավաքից դովերդությունները չատանալով ուժեղանան, որտեղից իրար ձայնակցելով (Հնչելու է)՝ «Փա՜ռք Աստծուն բարձունքներում, և երկրի վրա խաղաղություն, մարդկանց մեծ Հաճություն» (Ղուկ., 2. 14)։

383 (641. LXXXV). Առաջյալները դարձան աչխարհին ժամանակը հայտնող չեփորներ, որպեսզի ողջ երկրի (մարդկանց) սրտերում դնեն սահմանված ժամի սպասումը, երբ կհնչի Տիրոջ դալուստը աղդարարող չեփորը: Որովհետև նույն հնչյունների տակ, այդ ժամանակ ճանաչելով փողի նույն ձայնը, նրանք մահվան հանդստի քնից արժնանալու են՝ դարնանն ընդառաջ, ինչպես բույսերը, յուրաքանչյուրն իրեն հատուկ տերևներով, նորից կանաչում են: Որովհետև, երբ դա այն դարունը, յուրաքանչյուրը իր սերմի արմատից կվերընձյուղի իր ունեցած կերպարանքի տեսջով:

384 (642). Մեկը (կբարձրանա) իբրև ջաղցրաՀամ և գեղեցկատես արմավենի, ինչպես առաջուց Հայտնած մարդարեությունն է ասում. «Արդարները արմավենու պես կծաղկեն և Լիբանանի մայրիների պես կբաղմանան։ Դրանջ կտնկվեն Տիրոջ տանը, ու կծաղկեն մեր Աստծու դավիթներում» (Սաղմ., 91. 13-14): Եվ նորից, (դրա մասին) բոլորին պարդորոչ իմաց է տալիս Ինջը մեր Տերը՝ Հիսուս Քրիստոսը, Իր բարի լուր բերող և կենդանություն տվող Ավետարանում. «Թղենուց սովորեցեջ առակը. որովՀետև, երբ նրш пиտերը կшկղեն և տերև шրձшկելու լինեն, իմшցեջ,-шипւմ է,- որ մոտ է գшրпւնը» (Մшտթ., 24. 32):

385 (644). ՈրովՀետև ծառերի բոլոր տեսակները լավ նմանություններ և օրինակներ են Հանդիսանում՝ ամեն մե- կը ունենալով իր արտաքին տեսքը և երբեք չփոխելով ծա- դիկների գույնը, Համը, Հոտը և տերևները։ ՈրովՀետև ար- մավենին ունենում է իրեն Հատուկ տեսքը, գույնը, Համը և պտուղները, ինչպես և արմատի և ծառի աձելու իր Հատկությունները։ Նույնպես և թղենին, որն ունի տերևի իրեն Հատուկ ձևը և կեղևի բանվածք, և մրդի Հատուկ նյութ, և մյուս (բույսերից նրան տարբերող) առանձնաՀատկութ- յուններ։ Կարմիր խնձորը ունի իր ձևը, կարմիր տանձը՝ իր, և կարմիր դեղձը՝ իր ձևը։ Իրենց բնությամբ նույնպես (տարբեր) են և այն մրդերը, որ ուրիչ գույներ ունեն, և նույնիսկ նրանց յուրաքանչյուրի արձակած Հոտը լինում է տարբեր։

386 (644). Այսպես են և կիտրոնը, բաղսամոնը, դափնին, դեղեցիկ ձիթենին, սերկևիլը, մուրտը, ընկուղենին, նուչը, քանրուկը, Հաճարուկը, թթենին, նուռը և Հոնի ծառը: Եվ բոլոր մրդատու ծառերը, որ ծաղկում են, տերևներ և պտուղներ են տալիս, բարձր և Հսկա Հասակ ունեցող ծառերը, ինչպես մայրին, նոճին, սոճին, կարմիր կաղնին, սարդենին, կիպարիսը, չինարին, Հակրին, դիՀին, կաղամախին, ուռենին և տոսախը:

387 (645). Այսպես են և գույնզգույն, երփներանգ ծաղիկները, ինչպես մանրագորը, վարդը, չուչանը, ասպազանը, Հասմիկը, լոտոսը, սմնակը, նարկիսը, քարխոտը, մեղրուկը, Հորոտը և մորոտը, մանուչակը և բոլոր ծաղկավետ խոտերը և ծառերը, որոնք բողբոջելով ծլարձակում են դարնանային ժամանակ, ձմեռայինից Հետո:

388 (646). Այսպես է (լինելու) նաև մեռյալների Հարու-

թյունը: ՈրովՀետև այն բանից Հետո, ինչ ստեղծվեց աչխարՀը, դրանցից (բույսերից) և ոչ մեկը աչնանը կամ գարնանը իր ընկերից փոխարինաբար չի վերցրել և չի տվել իր ծննդյան ժամանակ ստացած կերպարը (ուրիչ) բույսին: Բայց արարչության սկզբից, արարման ժամանակներից մինչև վախճանի ժամանակը, Թեպետև աճող բույսերի մի**չուկը աչնանը աստիճանաբար ցամաքում է, չորանալով** նրանը Թափում են տերևները և նրանցով պարարտացած անց են կացնում ձմեռը, սառչելով, ձյուների մեծ Թաղված, եղյամով պատած, սառնամանիքից վնասվում են ծաղիկնե֊ րի արմատները, (Թայկանում) բազմակույտ ծառերի պուրակները և բարձրաբերձ աճած մայրիների անտառները, ստվար և խիտ ճյուղերով Հանդերձ, բայց Հասնելով դարնանային ժամանակներին, ամպերի լույսով ողողված, ցնցվելով (ամպրոպների) որոտից, անձրևներից Հագենա֊ լով, ցողով պատած, նրանք առատորեն աճում են ամռանը և նրանցից յուրաքանչյուրը իրեն բնորոչ տերևներով է ծածկվում: Ըստ իր բնության՝ ամեն մեկը գալիս է իրեն Հատուկ կերպարանքի ձևին և չի փոխում այն ուրիչի ձևի, իսկ այդ ուրիչը՝ նրա ձևի, այլ Համապատասխան այն կերպարանքի, ինչպես որ սաՀմանել էր Կարգավորողը, նույ֊ նությամբ կա իր սեփական բնության մեջ։ Աստծու Հրամանին Համապատասխան ստեղծված լինելով (իրենց բնությամբ) անխախուտ և անփոփոխ, նրանք (այդպես էլ) աճում և փթթեում են:

389 (647). Նույնն է նաև (բնությունը) ամենատարբեր և այլազան մանը խոտաբույսերի, որոնք իրենց ձևերով զա-նազանվում են իրարից, ինչպես, օրինակ, մամուռը, վար-սակը և կնյունը և նրանց Համանմանները: Նաև մարդկանց Համար օգտակար սերմերը, ինչպես ցորենը, Հաձարը, գա-րին, կորեկր, գավարսը, ոսպր, ոլոռը, բրինձր, բակյան, սի-

սեռը և չատ ուրիչ սերմեր, որ ոչ ոք չի կարող Թվարկել: Նրանք, ամեն մեկը իր ժամանակին, գարնանը ցուցադրում են իրենց ՀարուԹյունը՝ բույսով, Համով և Հոտով, բողբոջներով, ծաղիկներով և պտուղներով, և նրանցից յուրաքանչյուրը իր մերկուԹյունը ծածկում է իրեն Հատուկ ձև ունեցող տերևազգեստով:

390 (648). Այսպես և մարդկային Հոդիներն ու մարմինները, աստվածային ցողով Հագեցած պիտի բուսնեն գե֊ րեզմաններից այն մեծ գարնանը: ՈրովՀետև չորացած ոս֊ կորներն իսկույն պատվելու են մկաններով և ջլերով, կրճիկներով և նյարդերով, ծածկվելու են մաչկով և գարդարվելու վարսերով: Եվ նրանց Հոգիները և կերպարանը֊ ները իրենց են վերադառնալու, որպեսգի նրանք իրենց գլուխների վրա տանեն (միայն) իրենց յուրաքանչյուր գործի պատկերները, ինչպես քաղցը մրդեր և անուչաՀոտ պտուղներ, իրենց Հատուկ Համերով և Հյութերով, գույնե֊ րով և Հոտերով, փարԹամորեն առատ, ջրասնունդ տերևնե֊ րով ծածկված ճյուղերի գարդարանքով: Սրա մասին սաղմոսերգուն մարգարեաբար երգեց. «Նա նման է լինելու ծառի, որ տնկված է ջրերի Հոսանքի մեջ, որն իր պտուդր ժամանակին կտա, և նրանց տերևը չի Թափվի, ու ամեն բան, ինչ որ անի, կՀաջողվի նրան» (Սաղմ., 1. 3): Եվ նո֊ րից, թե «ծաղկելու են Տիրո» քաղաքում՝ երկրի խոտի նման» (Սաղմ., 71. 16), և Թե «օրՀնված կլինեն Հավիտյան» (Սաղմ., 71. 17):

391 (649. LXXXVI). Եվ Հիրավի, բուսաբեր գարունը մարդկանց տալիս է ուսանելի օրինակ մեռելների Հարության: ՈրովՀետև ծաղիկներն ու ծառերը զարդարանք են Հագնում, նաև փչերն են Հասակ առնում, ինչպես դժնիկը և տատասկը, եղինջը և բաղեղը, խայթաՀարը, ժանտափուչր, տափափուչը, սրափուչը<sup>1</sup>, որոմը, կայծուկը, վնասակար

գաղձը և այլ` սրանց նմանները. և սրանք բոլորը աձում են՝ ամեն մեկը իր բնության Համապատասխան: Իսկ օգտակար ծաղիկները և կամ անտառներում աձող ծառերի ընձյուղ~ ները գարնանը ձեռք են բերում իրենց բնական տեսքը:

392 (650). Իսկ մարդկանց Հոգիները, որ Աստվածության բուրաստանների տնկած ծառերն են կամ ծաղկոցների ծաղիկները, իրենք իրենց մեծ կարողություն ունեն իրենց կամքով նմանվելու և օրինակ վերցնելու տերևներից, ծաղիկներից, բուրմունքից և պտուղներից: ՈրովՀետև դրանց մի մասը դառնաբեր է, մյուսները՝ քաղցրաբեր, մի մասը՝ մրգաբեր, մյուսը՝ փչաբեր, ոմանք արդարություն բերող, մյուսները՝ մեղը բերող, մի մասը այնպիսի ծաղիկներ են դառնում, որ Թագավորական պատվավոր սկուտեղների մեջ դրվելու արժանի են դառնում և օգտագործվում ուրախության առիթով, որպես գարդ (փառջի) պսակների Համար, ըստ Եսայի մարդարեի բերանով ասված՝ Սուրբ Հոգուց բխող գուչակության, թե՝ «Այն ժամանակ Տիրո» ձեռքին վայելչության պսակ պիտի դառնաս և Աստծու ձեռքին՝ արքայական Թագ: Եվ քեղ պիտի կոչեն՝ Իմ կամքը, և ւթո երկիրը՝ Շեն բնակություն» (Եսայի, 62. 3-4):

393 (651). Շենը լինելու է այնտեղ՝ աստվածային, լուսավոր, փայլող, առատ և անդրդվելի քաղաքում: ՈրովՀետև
այժմ բոլոր բույսերը, նրանցից յուրաքանչյուրը իր բնուԹյան Հետ կապված է ապրում, բայց միայն մարդկային
կոչված տունկերը կարող են՝ յուրաքանչյուրը (իր Համար)
փոփոխել բնական ՀատկուԹյունները տարբեր տեսակների:
Այժմ, որ բույսը նրանք կուղեն, այն էլ կԹաղեն իրենց Հոդիներում, և նրա Հետ էլ կԹաղվեն դերեզմաններում, որը
Հենց մաՀն է ոչ Թե խոտերի, այլ մարդկանց աչունը, որ
Հավաքում է (նրանց) իր չտեմարաններում: Իսկ դարունը,
ոչ Թե խոտերի կամ ծառերի, այլ մարդկանց դարունը

դուրս է արձակում այն կերպարանքը, որը քեզ Հետ Թաղեցիր գերեզմանում: ՈրովՀետև եԹե դու ննջես գերեզմանում քո բուրավետ արդարուԹյան Հետ միասին, բուրումնավետ, անուշաՀոտ ծաղկի նման, ապա քո ՀարուԹյան ժամանակ քեզ Հետ իսկույն կբուսնի քո արդարուԹյունը: Իսկ եԹե մեղքերով ես Թաղվել քո անունով (փորված) գերեզմանում, ապա քո դարնանը, քո ՀարուԹյան ժամանակ քեզ Հետ աձած փչերը քո չուրջը կբուսնեն:

394 (652. LXXXVII). Իսկ Հիմա լսիր մեծ ՀովՀաննեսին<sup>1</sup>, Թե ինչպես է նա Հանդիմանում ԱբրաՀամի Հրեական ազգը. «Այսուհետև ապաչխարության արժանի դործեր կատարեք և մի ծեծեք ձեզ (Հավակնոտ) և ասեք՝ «ԱբրաՀամը մեր Հայրն է»: Ասում եմ ձեզ, որ Աստված կարող է այս քարերից էլ ԱբրաՀամի որդիներ դուրս բերել» (Մատթ., 3. 8-9): Նա ոչ Թե ԱբրաՀամին է նսեմացնում որպես Հայրապետի, այլ (ընդՀակառակը, խրատում է) լինել նրան արժանի զավակներ, և ոչ Թե անարժան: Եվ աՀա, Նա Հոդ է տանում օդտակարների Համար, իսկ անպետք խոտերի և փշերի Հետ արդյոք ինչպե՞ս պիտի կամենա վարվել: Նա կցամաքեցնի և կչորացնի առաջին Հերթին նրանց, ում մեջ պտուղ չի դտնի:

395 (653). ԱՀա, լսիր թզենու մասին առակը և նկատի առ: Գալիս է Տերը թզենու մոտ, որ պտուղ գտնի նրա վրա, և չի դտնում, քանի որ պտղաբերելու ժամանակը չէր, և աշնիծում է նրան, (ասելով) թե «այսուՀետ քեզնից ոչ ոք պտուղ թող չուտի» (Մարկ., 11. 14): Բայց չէ որ բոլոր բույսերը (իրենց սաՀմանված) ժամանակին են տերևակալում, ծաղկում և պտուղներ տալիս. իսկ սա ինչո՞ւ անիծվեց: Ձէ՞ որ (նրա) պտղաբերելու ժամանակը չէր: Եթե պետք էր, արդյո՞ք Նա չէր կարող, Նա, որ մի բառով Հրամայեց երկշրին (առաջ) բերել ծառերը և մայրիների բազմությունը՝

յուրաքանչյուրը իր պաղով, և բոլոր բույսերին Հրամայեց երևալ երկրի վրա՝ ամեն մեկը իր տեսակին Հատուկ սերմով, մի՞ Թե չէր կարող այն ժամանակ էլ, երբ Հանդիպեց, (Թուղի) ծառին Հրամայել ուտելու Համար պիտանի պտուղ տալ:

396 (654). Իմացիր, որ Նա գուր տեղը չէր այդ ծառին անպաղություն տալիս, և Ինքը կանխելով (Հարցը) ասում է. «Թղենուց սովորեցեք шռшկր» (Մшտթ., 24. 32: Մшրկ., 13. 28): Այդ Թղենին անպտուղ մարդկանց օրինակ էր Հանդիսանում, որովՀետև Նա արդարության (գործերի) մեջ անպտուղ մարդկանց չորացնելու է փչերի պես: ԱՀա, լսիր մեծ մարդարեին, (Քրիստոսի) առջևից ընթացող կարապետ ՀովՀաննեսին, Թե ինչպես է ասում. «ԱյսուՀետև կացինը ծառի արմատին է դրված: Ամեն ծառ, որ բարի պտուղ չի տա, կկտրեն և կրակի սնունդ կդարձնեն» (Մատթ., 3. 10): Եվ Եսայի մարդարեն ասում է, Թե «Մեղավորները փչի նման պիտի դառնան՝ այրված և դեն նետված» (Եսայի, 33. 12): Իսկ արքայության մեջ կենդանի ջրով խնամված դալարողներին Նա այն գարնանը պարարտացնելով պիտի նորոգի, որպեսգի նրանք մեկի դիմաց պտուղ տան Հարյուր, մեկի դիմաց՝ երկու Հարյուր, մեկի դիմաց երեք Հարյուր անգամ ավելի, այսինքն՝ ամեն մեկր Իր լուսավոր Հավատի Համար կստանա Հատուցման պարգևները՝ իր վաստակին Համապատասխան:

397 (655. LXXXVIII). Հիմա, դարնանային ժամանակը, ոըր բերում է բույսերի աճ և ծաղկունք, որոնք ձմեռային Հնությունից Հետո բերում են դարնանային դեղեցկության նորոդություն, (չվող) թեղունները նույնպես իմանում են իրենց դալու ժամանակը: Սա նկատի ունենալով Երեմիա մարդարեն իր ժամանակի դեպքերի առիթով որպես Հանդիմանություն և ակնարկելով ապադայում (սպասվող իրադարձությունները)՝ ասում է. «Արդարև, վայրի թռչուննեըր՝ ծիծեռնակն ու տատրակը և արագիլը, գիտեն իրենց վերադարձի ժամանակը» (Երեմ., 8. 7): ՈրովՀետև գարնանային եղանակով և իրենց գալուստով իմաց են տալիս մարդկանց կյանքի ուրախության ժամանակը՝ ձայներ արձակելով, երդելով, ձռվողելով, բներ չինելով:

398 (656). Ծիծեռնակը սիրում է մարդկանց. երբ մարդիկ տեսնում են (նրա գալը), նրանով իմանում են, որ (մոտ
է) կանաչազգեստ Հասկերի գարնանային աճը: Իսկ տատրակը, ցուցադրելով իր ամուսնասեր լինելը, մարդկանց
լսողությունը Հագեցնում է ջերմ ու քաղցը ձայներով: Նա
թեթև չյուղերով Հյուսում է իր փայտակերտ, Համարյա
քաշ չունեցող, Համեստ բույնը՝ պատրաստելով Հուսալի
ապաստան իր (ապագա) ձադերի մի դույգ ձվերի Համար:

399 (657). Կռունկները ևս, չարքեր կազմած, գալիս են գարնանը՝ մեծ երամներով (արտերի վրա) կուտակվելով: Բարձրանալով վեր՝ նրանք Հասնում են բարձր տեղերի, Թևերը բացած, փոփոխական քամիներին ընդառաջ Հաղ-Թահարում են օդային անՀաստատ ձանապարհը՝ Հաստատուն պահելով (Թռիչքի) ուղղությունը: Նրանք չեփորների նման բարձր ու գիլ ձայներ են արձակում, քնից արժնաց-նում են մչակներին՝ մարդկանց Համար օգտակար գործերի անցնելու Համար և կանուխ վեր կացող (Հողագործներին) չտապեցնում են դեպի եղները:

400 (658). Այդ Թռչունները երկրագործներին, Հողի մշակներին առաջինի գործերի Հորդորող չեփորներ են, ինչպես մեղուն և կամ մրջյունը (իրենց օրինակով) ծույլերի Համար ուսուցիչ և նախատող են (Առակ., 6. 6, 8), նույն օրինակի պես այս Թռչունները նման են մեծաձայն, մեծադոչ չեփորի, որն ազդարարելու է բոլորին Տիրոջ (երկրորդ) դայստյան ժամանակ մեռեյների Հարության մասին, ինչ-

պես (դրա մասին) ասում է Սողոմոնը՝ աստվածային իմաստությամբ ներչնչված երգի հետևյալ նվագում. «Պիտի զարթնեն բանտարկյալները թռչունի ձայնից» (Ժող., 12. 4): Եվ ովջե՞ր են բանտարկյալները, եթե ոչ հավաքված Հոգիները (Ա Պետր., 3. 19), հրամանի տակ պահված, որոնջ բոլորն էլ, յուրաքանչյուրն իր մարմնով է զգեստավորվելու, ամեն մեկը ստանալու է իր կատարած գործերի (համարժեջ) հատուցումը, յուրաքանչյուր մարդ ստանալու է պտուղները իր ցանած սերմերից, ինչպես մենջ վերը պատմեցինջ ձեց և դեռ էլի պիտի պատմենջ:

401 (659. LXXXIX). Իսկ երանելի առաջյալները դարձան ազդարարող չեփորներ, որպեսզի բոլոր լսողներին սովորեցնեն պատրաստակամ լինել սպասելու աստվածային չեփորի դալստյան, որ բոլորին առանց արդելջի միախառնեն 
Թռչունների այն երամին, որտեղից և պիտի Հնչի ՀարուԹյուն ազդարարող փողի ձայնը, որպեսզի սրանջ ևս արժանի լինեն Թևեր առնելու և դեպի վեր ձախրելու, և չամաչեն տեսնել բարձունջների Տիրոջը, այն Տիրոջը, որը
Հեռվից է ձանաչում և փրկում նեղուԹյան մեջ ապրածներին, որոնք արդարուԹյան (ՀաղԹանակի) Համար, Աստծու
Հանդեպ ունեցած սիրո պատձառով անձամբ կրեցին ծանր

402 (660). ԱՀա սրանք կատարեցին իրենց Տիրոջ կամքը, որովՀետև սիրեցին միմյանց, որովՀետև Նա էլ այնքան սիրեց նրանց, որ «Իր կյանքը տվեց իր բարեկամների Համար» (ՀովՀ., 3. 16: 15. 13-14): Իսկ նրանք Հրաման ստացան սիրել իրար, որպեսզի դրա չնորՀիվ իրենց Հոգիներում ընկայեն խոստացած չնորՀները:

403 (661). Դրա Համար նրանք իրենց սրտերում ծածուկ պաՀած սերը բացաՀայտ ցույց տվեցին, երբ միաՀամուռ Համաձայնությամբ Հավաքվեցին վերնատան մեջ, որտեղ իջնելով նրանց գտավ Սուրբ Հոգին և, օԹևան առնելով, բնակվեց նրանց մեջ, որպեսզի Հագեցնի այն կարոտը, որ նրանք ունեին Տիրոջ Հանդեպ, և իրագործի այն ամենը, ինչ Նա խոստացել էր։ Որովհետև ասում է. «Ես գնում եմ և ձեզ մոտ կուղարկեմ ՄխիԹարիչին, որը գալով կմխիԹարի ձեր սրտերը. Նա, — ասում է, — Ինձ պիտի փառավորի, ուրովհետև ինչ որ առնում է Ինձնից, պատմելու է ձեզ» (Հովհ., 16. 7, 14): Նա Երրորդության միաբանության սիրով է լցնելու նրանց միաբանությունը, որի մասին Տիրոջից են Հրաման առել, Թե՝ «Գնացեք ամբողջ աշխարհով մեկ, աչակերտ դարձրեք բոլոր լեզուներին և մկրտեցեք նրանց Հոր ու Որդու և Սուրբ Հոգու անունով, և սովորեցրեք պահել այն բոլորը, ինչի մասին խոսեցի ձեզ հետ, և Ես ձեղ հետ եմ ձեր կյանքի բոլոր օրերում՝ մինչև աչխարհի վախճանը» (Մատթ., 28. 19-20):

404 (662). Նա տվեց նրանց Երրորդության Համադոյ իչխանության, երեք Անձերի Համազորության մասին ճչմարիտ գիտությունը, որպեսզի նրանք դրա Համաձայն սովորեցնեն բոլորին և մկրտեն Հանուն Հոր և Որդվո և Հոգվույն Սրբո:

405 (663). Սուրբ Հոգու զորությունն ընկալելով` նրանջ ստացան նաև բոլոր ազգերի բաժանված լեզուների իմա-ցությունը, որպեսզի կարողանան ամբողջ աչխարՀում բուրոր երկրների մարդկանց Հասկացնել Աստվածության Հրա-մանները, Արարչի սերն Իր արարածների Հանդեպ և (բա-ցատրեն, թե ինչպես) մեզ բարձրացնելու Համար Նա խունարՀվեց և (Հաղորդեն) անմաՀ լինելու Հույսը` մեռելների Հարությունից Հետո: Նաև այն մասին, որ Ինքը` Որդին, Իր Հավերժությամբ, զորությամբ և Աստվածությամբ (Հռոմ., 1. 20), մեր փրկության Համար եկավ, մարդու բնություն Հագավ, Հատկապես Իր բոլոր արարածների նորացման Հա-

մար, որպեսզի բոլորին տա իմացությունն այն մասին, որ նրանց Համար են այս մեծամեծ չնորՀները տրվել:

406 (664). Այդ ժամանակ նրանցով ի կատար ածվեցին նախապես մարդարեություններում ասված ընծայաբերում-ները, թե «այն օրերին Հուդայի երկրի Հազարապետները պիտի ասեն իրենց սրտերում՝ «եկեք դտնենք Երուսաղեմի բնակիչներին նրանց Ամենակալ Տեր Աստծու ձեռքում» (Ձաք., 12. 5): ՈրովՀետև նախ այնտեղից իրենց ազդին տվեցին իմացությունը և այնտեղից՝ Երուսաղեմից, աչխար-Հով մեկ նրանք տարածեցին աստվածապաչտությունը:

407 (665). Եվ քանի որ բոլորի Տերը դուրս եկավ Հուդայի ցեղից, այդ պատճառով սրանք կոչվեցին Հուդայի տան Հադարապետներ: Սա պարդաբանեց Պողոս առաջյա֊ յր, բացեց, բացատրեց՝ ասելով. «Մենք Աստծու խորՀուրդների Հազարապետներ ենը» (Ա Կորնթ., 4. 1): Ուրեմն, նույն Հոգին ավելի առաջ իսկապես դա է Հայտնում մարգարեի բերանով. «Այն օրը,– ասում է Տերը,– Հուդայի երկրի Հաղարապետներին իբրև ՋաՀեր պիտի դնեմ փայտե֊ րի մեջ և իբրև վառված դամբարներ (ջաՀեր)՝ եղեգնի մեջ, և նրանք աջից ու ձախից պիտի ուտեն չրջակա բոլոր ժողովուրդներին» (Զաք., 12. 6): Մի քիչ անց նա նորից ասում է. «ՇնորՀի և գԹության Հոգի պիտի Հեղեմ Դավթի տան և Երուսադեմի վրա. և նրանք (իրենց Հայացքները) պիտի դարձնեն դեպի ինձ» (Ձաք., 12. 10): Դա իսկ դալով կատարեց Ինքը՝ Սուրբ Հոգին, որն ուղարկվել էր Հորից և Որդուց: ՈրովՀետև ինչպես Որդին ուղարկվեց և եկավ Հորով և Հոգիով, այդպես և Հոգին ուղարկվեց Հորով և Որդիով, որպեսգի Հայտնի դառնա, որ միասնական և Համագոյ է (նրանց) էությունը:

408 (666. XC). Նա եկավ Երուսաղեմ քաղաքը և, նրանց դանելով ի մի Հավաքված, լցրեց նրանց սրտերը միասնա֊ կան գորությամբ, որպեսզի ի կատար ածվեն այդ նույն Հոդու ավելի առաջ՝ Հովել մարդարեի բերանով ասածները. «Եվ դրանից Հետո վերջին օրերում, — ասում է Աստված, այնպես կլինի, որ Իմ Հոդուց կՀեղեմ բոլոր մարմինների վրա, և կմարդարեանան ձեր որդիները և դուստրերը. ձեր երիտասարդները տեսիլքներ են տեսնելու, և ձեր ծերերին երազներ են դալու, և Իմ Հոդուց սփռելու եմ Իմ ծառաների և Իմ աղախինների վրա, որ մարդարեանան, և նչաններ եմ տալու վերևում՝ երկնքում, և ներքևում՝ երկրի վրա, արյուն, Հուր ու ծխի մրրիկ. արեդակը կխավարի, և լուսինը արյուն կղառնա, քանի դեռ չի եկել Տիրոջ մեծ և երևելի օրը: Եվ կլինի այնպես, որ ամեն ոք, որ կանչի Տիրոջ անունր, նա կապրի» (Հովել, 2. 28-32: Գործք, 2. 17-21):

409 (667). Եվ ի՞նչ է նչանակում «վերջին օրերում» ասածը: Այն, որ երբ Աստված ստեղծեց արարածներին, Նա առաջին օրը սկսեց և վեցերորդում ամեն ինչ ավարտեց՝ (Իր) ամենակարող գորությամբ, առանց ջանքի, աչխատանքի և առանց Հապաղելու, և իր բոլոր գործերից Հանգիստ առավ, և այդ յոթերորդ օրը կոչեց Հանգիստ (Ծննդ., 2. 2-3):

410 (668). Իսկ երբ Աստվածությունը տեսավ մարդուն սայթաջած, ընկած և պատվիրանապահությունից հեռացած, – որովհետև չէր մնացել առաջինության (պատվիրանի չրջանակի) մեջ, ինչպես Նա էր ցանկանում, և (դրա համար մարդը) արդար դատաստանով ստացել էր արժանի պատիժը, ենթակա դարձել մահվան, վերջերով խոցված, ընկղմված հոգսերի, հուզմունջների, աչխատանջի, ջրանաթոր ցավերի, կասկածների և անհանդիստ երերմունջի մեջ, – (Աստված) չվերադարձավ Իր ասած խոսջին, այսինջն (չպնդեց) մահվան վճիռը, որ դրել էր (մարդու համար)։ Բայց արարչության ժամանակին համապատասխան, որը

կատարել էր վեց օրերի ընթացքում՝ Իր մեծությունը բացահայտելու համար, Նա չափեց սրա օրինակով վեց հազար տարի երկրի համար՝ տանջանքների, քրտինքի, հոգսերի և տաժանության (բաժինը): Այն առաջին վեց օրերի դիմաց Նա սահմանեց մի-մի հազարական տարի, որոնց ընթացքում պիտի ծնվեն, ապրեն և բազմանան (մարդկանց) բազմաթիվ սերունդները:

411 (669). Դա լինելու է նաև փորձությունների մի չրջան արդարների Համար, երբ Նա Հատուցման նպատակով ընտրություն է անելու՝ իրականացնելով խոստացած պարդևների Հույսերը՝ արդարների կրած տառապանքները ժուժկալելու Համար, և այս ամենը որպես (փորձության) Հնոց (վեցՀազարամյա) չաբաթվա տարիների ընթացքում, ինչի մասին և բացականչում էր մարդարեն, բոլորին ազդարարելով, որ «Հաղար տարին Տիրոջ աչքում մի օրվա պես է, որ անցավ» (Սադմ., 89. 4):

412 (670). Որով հետև առաջին (Հազարամյակում) սկիզբն էր, իսկ վեցերորդում՝ նորոգումը, որը Նա կատարեց Իր գալստյամբ և պարգևեց Հոգու վայրէջքը: Նույն Հազարամյակում լինելու է վերջը, ինչի Համար էլ այն կոչվում է հետին (ժամանակ), երբ Նա գալու է նորից, երկրորդ անպամ, և Իր հետ բերելու է յոթերորդ օրվա ժամանակի խորհուրը՝ Հանգստություն և պարգևներ առանց Հաշվի և առանց չափի: Իսկ քանի որ Իր արարչության յոթերորդ օրը Ինքը Հանգիստ է անվանում, դրա Համար էլ Հրամայում է յոթերորդ օրը պահպանել սուրբ և անաշխատ, որպեսզի բոլորը, իմանալով Արարչի անաշխատ օրը, Հանգստով պատվեն այն: Որով հետև նույն ձևով յոթերորդ դարում (Հազարամյակում) Նա Հանգիստ է տալիս վաստակյալներին, որոնք դործում էին իրենց Հատկացված վեց Հազարամ-յա ժամանակաշրջանում: Ինչպես որ Նրա Հետ դործեցին

իրենց ժամանակին, այնպես և Նրա Հետ Հանգստանալու են այն անչափ երկար տարում, և Նրա Հետ ուրախանալու են:

413 (671. XCI). Իսկ այս վեցերորդ (Հազարամյակում) Աստվածային Հոգին երևաց, որպեսզի կատարի մարգարեւների բերանով նախապես ասված Իր խոստումները: Եվ այս վերջին ժամանակներում Սուրբ Հոգու չնորՀները Հեղելով Թափվեցին, սփռվեցին մարդկանց կուտակված բազմության վրա, Հոսեցին ինչպես Հորդառատ և ուժգին ընթացող ջրերի Հոսանջներ:

414 (672). Նրանք (առաքյայները) սկսեցին մարդարենե֊ րի պես բացել Թաքուն, խորՀրդավոր իմաստները, Հանկարծ խոսեցին բոլոր լեզուներով, բոլոր ազգերին Հավասարապես (ցույց տվեցին ինչպես) վեր բարձրանալ դեպի արքայություն: Նրանք ընկալեցին տեսիլքների Հայտնությունները, բոլորին պատմեցին անձառելի Բանի մարմնա֊ վորման մասին, Հայտնեցին Աստվածորդու Հավերժական Հարսանյաց խորՀուրդը, այսինքն՝ Համբառնայր՝ որդեդրության Համար, և նույն Որդու և Հոգու միջոցով Հոր Հետ տոնախմբելը: Նրանք (առաքյայները) եղան մունետիկներ՝ բոլորին դեպի մկրտության ավազան կանչելու Համար, որպեսգի նրանց վրայից լվանան սատանայական ծխի աղտր, կարողանան Հագնել լուսավոր Հագուստներ և միանալ Հարսանյաց ուրախությանը, ուր Քրիստոս փեսան ուրախանալու է Հարսի Հետ, այսինքն՝ այն արդար մարմնակիցների Հետ, ովքեր որ Քրիստոսի Համար<sup>լ</sup> չարչարանքներ կրեցին, Նրա Հետ էլ պիտի Թագավորեն (Բ Տիմ., 2. 12):

415 (673). Եվ աՀա Հոգու չնորՀները բացվեցին և Թափվեցին բոլոր մարդկանց վրա, որպեսզի բոլորին արժանացնեն նորապարգև, նորատուր, նորաբեր աստվածային չնոր-Հին: Որդիներին և դուստրերին, ծերերին և երիտասարդներին, ստրուկներին և ստրկուՀիներին<sup>1</sup> (Հովել, 2. 29: Գործջ, 2. 18) Հավասարապես Նա ընծայեց Սուրբ Հոգու չնորՀները, որպեսզի մեջտեղից վերացնի տարբերությունը², որպեսզի «չլինի խտրություն ո՛չ Հրեայի և ո՛չ Հեթանոսի, ոչ ծառայի և ոչ տիրոջ, ո՛չ տղամարդու և ո՛չ կնոջ, որովՀետև դուք ամենքդ միապես արժանի պիտի լինեք Քրիստոսին» (Գաղատ. 3. 28): Եվ այսպես ոչ միայն սա (որոչեց), այլև չարագործների առջև բացեց թողության դռները, որպեսզի և՛ մաքսավորները, և՛ պոռնիկները, և՛ մարդասպան ավաղակները, և՛ անգամ Իրեն իսկ խաչ Հանողները լինեն Նրա ավետարանիչները (տարածելով), որ Նա բերում է փրկություն, տալիս է թողություն և (երկնային) արջայություն է չնորՀում բոլորին։

416 (674). Եվ աՀա, բոլոր (առաջյալները) լցվեցին Սուրբ Հոգու զորության Հորձանքով, անցան աշխարՀով մեկ, որ- պեսզի բազմալեզու ազգերին իմաց տան Աստվածության Հրաչքների մասին, ուշադրություն դարձնեն այն նչանների վրա, որ Նա տալիս է վերևում՝ երկնքի վրա, և ներքևում՝ երկրի վրա, այն խոստմանը Համաձայն, թե «Հրաչքներ ցույց կտամ երկնքում և երկրի վրա՝ ներքևում» (Հովել, 2.30): Երկնաբնակների Համար Հրաչքն այն էր, որ նրանք Աստծու Որդուն մարդացած տեսան վերևում՝ երկնքի վրա և Նրա Հետ միասին՝ Նրա կամքը կատարող (արդար) մարմնակից մարդկանց՝ Նրա Հետ միասին թագավորող և Հրեչտակների դնդին միացած ու միախառնված:

417 (675). Իսկ ներքևում, երկրի վրա Նա այն Հրաչքը կատարեց, որ մարդիկ Աստծո նույն Միածին Որդուն տեսան երկրի վրա՝ խոնարՀ, մարդ դարձած և խաչի վրա, որպեսզի (մեզ Համար) Նա Հեղի Իր արյունը, որտեղից և պիտի վառվեր կրակը՝ առաքյալների Համար և նրանց լեզուների վրա լապտերներ պիտի դային, որպեսզի Հալվեն, այրվեն և վերանան բոլոր մարդկանց մեղջերը: ՈրովՀետև Ին-

քը՝ Աստծո Որդին, եղավ գառ և խաչի վրա մատուցվեց Իր Հորը որպես (մարդկանց Հետ) Հաչտության պատարագ, և Նա ամբողջովին վերացրեց աչխարՀի մեղջերը (Բ Կորնթ., 5. 18):

418 (676). «Հուր, — ասում է, — արյուն և ծխի մրրիկ» (Հովել, 2. 30): Մաքրող Հուրը, Սուրբ Հոգին, որը և մաքրեց և մաքրում է բոլորին, և նրանք մաքրվում են Քրիստոսի արյամբ: Իսկ ով չի ցանկանում մաքրել իր կուտակած մուրը, նրանց Համար Հայտնության օրինակ է Հանդիսանում (կրակից) խանձվածի մերկությունը: Եվ Իր արյունը, որը նա Հեղեց նրանց փրկության Համար, որն արժանիների Համար (ճանապարՀ) է դեպի (երկնային) թագավորություն, նա այդ նույն արյունը (անարժանների Համար) կդարձնի նրանց կործանման ուղի: Արեգակը խավար դարձավ և լուսինը՝ արյուն այն ժամին, երբ Տիրոջը տեսան խաչի վրա տանջվող։ ՈրովՀետև դա այն երևելի օրը չէր, որը դեռ գալու է՝ բոլորին դատելու և դատաստանով արդարացնելու օրը, այլ փրկության օրը, երբ բոլորը նրա չնորՀաներով արդարացվում են (Հռոմ., 3. 24-25):

419 (677). ՈրովՀետև այդ ժամանակ արեգակը և լուսինը մունետիկներ դարձան: ՈրովՀետև արեգակը իր խավարումով բողոքեց, բոլորին ցույց տալով խաչի վրա (գամանծ) Տիրոջը և, չկարողանալով նայել այդ տեսարանի վրա, խավարեց, որովՀետև չէր կարող տեսնել Տիրոջ (պատձառած) անարգանքները: Իսկ լուսինն ավելի մեծ (նչաններ) ցույց տվեց, որովՀետև Հայելու նման բոլոր արարածներին ցույց տվեց վերևից, բարձրությունից իր միջի արյունը՝ բոլոր աշխարՀների փրկությունը, որոնք իրենց մտքով ընկալելու են այդ արյունը, իրենց որպես արքայություն (խոստացող): Իսկ նրանք, ովքեր կարՀամարՀեն այս և չեն գա այսպիսի պարգևների բաշխմանը, լուսինը այդպիսիներին

որպես օրինակ ցուցադրելու է իրենց մարմիններից միչտ բխացող արյունը, որոնցից բխելու են դժոխքի կործանող Հավերժական տանջանքների անմաՀ որդերը:

420 (678). Դրա մասին է ասում (մարդարեն). «Նչաններ եմ տալու վերը՝ երկնքում և ներքևը՝ երկրի վրա» (Հովել, 2. 30), Տերը՝ խոնարՀ երկրի վրա, խաչի վրա, իսկ լուսատուները վերևում, որպես մունետիկներ, որ ազդարարում են ողջ տիեղերքին: «Արյուն և Հուր և ծխի մրրիկ» (Հովել, 2. 30). երկու բան նկատի ունի (մարդարեն), մեկը՝ կյանքի ավետումը, իսկ մյուսը՝ սպառնացող պատիժների արՀավիրքը: «Արեդակը խավար է դառնալու և լուսինը՝ արյուն, մինչև որ դա Տիրոջ մեծ և երևելի օրը» (Հովել, 2. 31), այսինքն, դա նշանակում է Հատուցման օրվա դալը, որովՀետև դա Հենց այն մեծ և երևելի օրն է:

421 (679). Իսկ մինչև այն (օրվա) գալը, «ով որ կկանչի Տիրոջ անունը, կփրկվի (Նրա ողորմածության) չնորՀիվ» (Գործը, 2. 21: Հռոմ., 10. 13): ՈրովՀետև Աստված իջավ երկրի վրա և մարդկանց բարձրացրեց երկինք, և Հողեղեն արարածներին խառնեց Հոգևորների Հետ։ Նա ամբողջովին նորացրեց և երիտասարդացրեց արարածներին: Նա (մկրտելու Համար) բացեց ավագանի արգանդր, որպեսզի նրանը նորոգվեն և վերստին ծնվեն որպես արքայության մանուկներ՝ այն մկրտությունից։ ՈրովՀետև առաջյայները Հանդիսացան (մկրտման) ավազանի արգանդ, վերստին ծնեցին ողջ տիեզերքը և (մարդկանց) ուղղեցին դեպի ման֊ կական անմեղության չխարդախված կաթը, որպեսգի բոլորին դարձնեն Աստծու որդիներ և Քրիստոսի միջոցով՝ փրկության ժառանդավորներ, ինչպես և երանելի Պողոսը ասաց. «Որդյակներս, դուք, որոնց Համար վերստին երկունքի մեջ եմ, մինչև որ Քրիստոս կերպարանվի ձեր մեջ» (Чшпшш., 4. 19):

422 (680. XCII). Եվ այսպես, նրանք երիտասարդացրին ամբողջ աչխարգը՝ այն պատճառով, որ ստացան Նրա՝ Հի-նավուրցի<sup>1</sup> զորությունը, որը երիտասարդացավ, ինչպես դրա մասին ավելի առաջ երգեց (մարդարեն), ասելով իր աստվածախառն իմաստուն խոսքը, «Թադավորը կվերա-դառնա երիտասարդության» (Սաղմ., 102. 5): ՈրովՀետև աշխարգը ևս երիտասարդացավ, քանի որ նրանք տեսան Տիրոջը երիտասարդացած:

423 (681). Առաջյալներ նորից ծնեցին ողջ աչխարՀը՝ ջրի և Հոգու միջոցով. նրանք բոլորին աղեցին Հրով, որովՀետև Հրաման ստացան այն մասին, որ «ամեն ոք Հրով պիտի աղվի» (Մարկ., 9. 48): Նրանք անքակտելիորեն կապվեցին Աստվածությանը և սկսեցին լույս արձակել, զմայլեցրին և լցրին աչխարՀը (Հոգևոր) նվերներով: ՈրովՀետև
«ովքեր որ մի անգամ մկրտվեցին ի Քրիստոս, զգեստավորվեցին Քրիստոսով և Նրա Հոգով» (Գաղատ., 3. 27): Լույսի աղբյուրից նրանք խմեցին չնորՀներ, և նրա աՀեղ
նչաններով, Հրակուտակ զորությամբ, աղով Համեմեցին և
ամրացրին (մարդկանց), պիղծ Հեթանոսությունից նրանց
ստացած գարչաՀոտ մեղջերից (ձերբազատելով) տարան
դեպի (Հոգևոր) ապաջինման առողջությունը:

424 (682). Նրանք առատ ցողով և Հոգևոր անձրևով Հագեցրին մարդկանց սրտերի անապատ դարձած մարմնավոր երկիրը: Նրանք բերեցին խաղաղություն՝ ծովի պես լեցուն, և փրկություն՝ գետի պես ՀորդաՀոս, և ողջություն ու Հավատ՝ մշտաբուխ աղբյուրների նման, Աստվածության սերը՝ ուրախության բաժակի նման, մարդկանց սրտերում տնկեցին աՀ և երկյուղ՝ կրակի նման: ՈրովՀետև, ինչպես ձարտար դարբինը վերցնում է երկաթը և, գցելով այն Հնոցի մեջ, չիկացնելով Հասցնում է նրան կրակի գույնին, դրա նման և արդարները նետվեցին արդարության Հնոցի մեջ և ներկվեցին Սուրբ Հոգու չողերով ու գույներով: Նրանք Քրիստոսին ամբողջությամբ ընկալեցին իրենց մեջ և Աստվածության սերը լույսի պես վառեցին իրենց Հոգիներում: Նրանք ուժ ստացան վերևից և քաջ մչակների պես սկսեցին աստվածապաչտության սերմը բոլոր ազգերին Հասցնելու (աչխատանքը):

425 (683). Նրանք դարձան վառվող ճրադներ՝ աչտանակի վրա, այսինքն՝ խաչի վրա: Եվ նրա ճառադայժների ուժով նրանք լուսավորեցին ողջ աչխարհը, բոլոր մարդկանց միջից հալածեցին մժուժյան խավարը, որպեսզի նրանց ուխակ դարձնեն ընկալելու աստվածային սերը: Նրանք սփռվեցին աչխարհով մեկ՝ ճչմարտուժյան քարոզիչներ լիխներւ համար. «Որովհետև չկա ո՛չ արդելք և ո՛չ խտրուժյուն ո՛չ հրեայի և ո՛չ հեժանոսի, ո՛չ ծառայի և ո՛չ տիրոջ, ո՛չ տղամարդու և ո՛չ կնոջ, որովհետև բոլորը մեկ են ի Քրիստոս» (Գաղատ., 3. 28):

426 (684). Եվ Հրեական ազգից չատերը, իրենք իսկ առաքյալները, իսկական անսասան սյուներ դարձան, և չատերը Հեժանոսներից նրանց օրինակն իրենց վրա բարձած
տանում էին առաջ, չատ ազատներ և չատ ստրուկներ։ Ազատները ազատուժյունից ընժացան դեպի ժագավորուժյուն՝ Նրա միջոցով, որը, ժագավոր լինելով, նրանց Համար
խոնարՀվեց բարձրուժյունից (Փիլիպ., 27). իսկ ստրուկները ստրկուժյունից ընժացան դեպի ազատուժյուն՝ Նրա միջոցով, որը ստրուկի կերպարանք առավ (Փիլիպ., 2.7) և
բոլորին ազատեց խավարի ծառայուժյունից։ Իսկ Հրեաները՝ (նրանց) Հայրերը և մարդարեները, իրենց ազգին ավանդեցին առաջին խորՀուրդը։ Բայց երբ եկավ և Հասավ
ավետված խոստումը (Գործք, 13. 32), այն ժամանակ Հայտնապես նրանց մեջ ծաղեց արդարուժյան Արեդակը (Մադաջ., 4. 2), որը Ինքը՝ Քրիստոսն է։ Իսկ ում Հավիտենա-

կան կյանք էր պատրաստված, որ Հավատացին Նրան, նրանցից եղան քարոզիչներ և աշխարհի առաքյալներ՝ առաջին վկաները<sup>1</sup>: Նաև Հեթանոսներից բարձրացան մարդիկ, Հորդեցին Հավատացողները՝ գնդերով, չատացան վկաները՝ չարքերով, և լցրին ողջ երկիրը: ՈրովՀետև կյանքի Ավետարանը սկսեցին քարողել ողջ տիեղերքով մեկ ոչ միայն տղամարդիկ, այլև սուրբ կանայք, որովՀետև նաև կանայք օրՀնվեցին՝ կուսական որդեծնության Համար, որ եղավ նրանցից<sup>2</sup>:

427 (685). Եվ այսպես, իսկական սյուները՝ առաջյալները, դուդակիցները, որ խոսեցին բոլոր լեզուներով, դուրս եկան աչխարՀ, վիճակ դցելով՝ բաժանեցին բոլոր ազդերին (իրար մեջ): Նա ուղարկեց նրանց և իչխանություն տվեց՝ դործելու նչաններ և Հրաչքներ, կենդանացնելու մեռածներին, բուժելու Հիվանդներին, առողջացնելու Հաչմանդամեներին, քուժելու Հիվանդներին, լուսավորելու կույրերին, վերադարձնելու լսողությունը խուլերին և խոսեցնելու Համրերին, մաքրելու բորոտներին, վերացնելու բոլոր ցավերն ու վչտերը, փախցնելու դևերին՝ մարդկության թշնամիներին, ոտնակոխ անելու սատանային՝ մոլորված մարդկանց մեղջերի պաՀապանին, աստվածապաչտությունը իմացող դարձնել ամեն մեկին և խափանել մոլորությունները, Հաշմողել բոլոր ազդերին Հավատալ Արարչի Հրամաններին:

428 (686. XCIII). Եվ այսպես, Քրիստոսի կողմից Հավաքված և (Նրա) խաչը կրող առաքյալների մեջ գլխավորներն էին Պետրոսն ու Անդրեասը, Հակովբոսն ու ՀովՀաննեսը, Փիլիպպոսն ու Բարդուղիմեոսը, Թովմասն ու Մատ-Թեոսը, Հակովբոսն ու Սիմովնը, Թադեոսն ու Բարսաբասը, ՄատաԹիոսն ու Հակովբոսը, Մարկոսն ու Ղուկասը, Պողոսն ու Բառնաբասը և ուրիչներ ևս, որ նմանվեցին սրանց: Սրանք, որ յոթանասուն էին<sup>1</sup>, Տիրոջից Հրաման ստացան քայլել իժերի ու քարբերի վրայով և կոխոտել Թչնամու գորությունը (Սաղմ., 90. 13: Ղուկ., 10. 19), լինել աչխարՀի լույսը (Մատթ., 5. 14) և Սուրբ Հոգու աստվածային աղով չաղել և կապել մարդկային տգիտութունից եկող չարության ավերիչ ուժը: Քա) մարտիկների պես, որպես ռազմա֊ սեր կտրիճներ<sup>2</sup> նրանք առաջ նետվեցին առաքինության ասպարեց: Նրանք պատրաստ էին կրելու առաջիկա չարչա֊ րանքները և տանջանքները, որպեսգի իրենց ձգնության և վաստակածի դիմաց, ոչ ձրիաբար, այլ որպես պարգև, պատերազմի կռիվներում Համբերությամբ տանելով բռնությունները, իրենց Համար վաստակեն Աստծո արքայությու֊ նը: Որպես քա) մարտիկներ նրանք ամրակուռ գրաՀի պես իրենց պատեցին Հավատով ու սիրով, որի վրա չեն կարող ադդել Թչնամու բանսարկուԹյան նենդ նետերը, և փրկուԹյան Հույսը որպես անխոցելի սաղավարտ դնելով՝ նրանք անցան ողջ աչխարՀը և գերեցին բոլոր ազգերին: Ստանալով Համբերության նաև այլ օրինակներ` նրանք պատմեցին դրանց մասին՝ ուրիչներին ուղղված ԹղԹերի միջոցով: Որպես օրինակ նրանք բերում էին նախորդների կյանքը՝ ասելով, թե «որպես օրինակ վերցրեք, եղբայրներ, մարգարեների երկար Համբերությունը, որոնք խոսեցին Տիրոջ անունով» (Հակ., 5. 10), և Թե «լսել եք Հոբի ՀամբերուԹյան մասին և տեսել, ինչ որ Տերը նրան արեց վեր)ում» (2ш4., 5. 11):

429 (687). ՈրովՀետև Տերը նույն Համբերությունն էր սովորեցնում նրանց. «Երանի է ձեղ, երբ ձեղ նախատեն ու Հալածեն և սպանեն Իմ պատճառով: Ցնծացեք և ուրախացեք, որովՀետև երկնքում ձեր վարձը չատ է» (Մատթ., 5. 11-12), և օրինակ է բերում. «Այսպես Հալածեցին մարդարեներին, որոնք ձեղնից առաջ են եղել» (Մատթ., 5. 12), և թե «Դուք եք երկրի աղր և աշխարՀի լույսը» (Մատթ., 5.

13, 14): Եվ նրանց Համար որպես օրինակ բերեց Իրեն, որ Ինչն էր Իրենով կատարել ամեն ինչ, ինչպես և նրանջ ցույց տվեցին ուրիչներին՝ ասելով, Թե «մենջ տեսանջ Տի-րոջը՝ Հենց Իրեն անձամբ» (Գործջ, 9. 27: Ա ՀովՀ., 1. 2):

430 (688. XCIV). Այնու Հետև նրանք սփռվեցին բոլոր ազգերի մեջ՝ Աստվածու թյան մասին գիտելիք տալու, Աստ-վածու թյանը բոլորին ծանոթ դարձնելու Համար, ինչպես առաջներում երգել էր մարգարեն, նախապես իմանալով նրանց մասին՝ Սուրբ Հոգու ներչնչմամբ, թե ՝ «Լսեցեք այս, Համայն ազգեր, և ականջ դրեք բոլորդ, որ բնակվում եք աչխարհում, երկրածիններ և մարդկանց որդիներ, բոլորը միասին՝ մեծամեծներ և տնանկներ» (Սաղմ., 48. 2-3): Եվ այսպես նրանք սփռվեցին ողջ աչխարհով մեկ, բաժանվերով բոլոր լեզուների միջև, ինչի մասին վկայում էին բոլոր կողմերից եկած Հրեաները, թե «մենք նրանց լսում ենք մեր յուրաքանչյուրի բարբառով» (Գործք, 2. 8), որ առաքյալ-ներին տեսել էին մի տեղում Հավաքված՝ մինչև աչխարհով մեկ սփռվելը։

431 (689). Այսպես, (առաջյալներից) ոմանջ, ուղղվելով իրենց Հրեական երկրամասը, այնտեղ ջարողեցին, իսկ մյուսները սփռվեցին ողջ աշխարՀով մեկ, ոմանջ՝ դեպի Մարերի (երկիրը), ուրիչները՝ Պարժևների, ոմանջ՝ դեպի Խուժաստան, ուրիչները՝ Միջադետջ, մեկը՝ Գամիրջի երկ-րամասը, մյուսը՝ դեպի Պոնտոս, մեկը՝ դեպի Ասիա, մյուսը՝ Փռյուդիա, մեկը՝ Պանփիլիա, մյուսը՝ Եդիպտոս, մեկը՝ Հնդիկների երկիրը, մյուսը՝ Լիբիացիների երկրամասը, մյուսը՝ Իսպանացիների, մեկը՝ Դալմատացիների երկրամասը, մյուսը՝ Իսպանացիների, մեկը՝ Աղովտի երկի-րը, մյուսը՝ Թրակիայի, մեկը՝ դեպի Լակոնիա, մյուսը՝ Կապաղովկիա և մյուսը՝ Բյուժանիա։ Եվ ոչ ոջ չի կարող լրիվ ժվարկել, իմանալ, բայց (Հայտնի է, որ) «Նրանց ձայնը ամ-

բողջ երկիրը բռնեց, և նրանց խոսքը Հասավ աշխարհի ծադերին» (Սաղմ., 18. 5: Հռոմ., 10. 18):

432 (690). Այսպես նրանք քարոզեցին աչխարՀում՝ «լուսավորելու Համար ամեն մարդու, որ դալու է աչխարՀ» (ՀովՀ., 1. 9), փրկության Համար ապաչխարություն տալու բոլորին, լվանալու բոլոր մարդկանց, արձակելու խավարի կապանքներից՝ մկրտության միջոցով, և բոլոր ժողովուրդներին դրոչմելու որպես Քրիստոսի գորագունդ, Աստծու Հոգին բնակեցնելու մարդկանց սրտերում, միացնելով միաձուլելու (բոլորին) Աստվածորդու Հանդեպ ունեցած սիրո մեջ, որպեսգի բոլորի սրտերը միաձայն աղաղակեն (առ Աստված), և ողջ աչխարՀը միաբան ասի՝ «Աբբա՜, Հայր» (Հուոմ., 8. 15: Գաղատ., 4. 6): Որպեսդի Հանվի ստրկության անունը, և դրվի որդեգրության անունը՝ Քրիստոսի ողորմությամբ (Հնարավոր լինի) ուտել Աստվածորդու մարմինը և ըմպել (Նրա) կենդանարար արյունը, որպեսզի դրա չնորՀիվ ամբողջ աչխարՀը մտնի Քրիստոսի ժառանգության մեջ, դառնա Աստծո ժառանգորդը և Քրիստոսի ժառանգակիցը:

433 (691). Այսպես նրանք ամրացրին նրանց իրենց կամքի միտումներում՝ Քրիստոսի Հանդեպ իրենց ունեցած Հույսով: Դուք նույնպես լսեք նրանց և Հավատացեք ձեր փրկության Ավետարանի ճչմարտությանը, Հավատացեք նրանց և մկրտվեցեք ավետյաց Սուրբ Հոգով, որը և գրավականն է մեր ժառանդության՝ Հասնել փրկության ի դովություն Նրա փառքի (Եփես., 1. 13.-14):

434 (692). Նրանք արագ անցան ողջ աչխարՀով մեկ՝ մինչև երկրի ծայրը, որպեսզի լցնեն այն կյանքի խոսքի քարողությամբ: Այնտեղ էին նաև Հրեչտակների գորքերը՝ Հոդեղեն և Հրեղեն, որ դումարվել էին առաջյալներին մխիԹարելու Համար, որովՀետև ընկեր էին դարձել նրանց և՛

գործերում, և՛ ճանապարՀներում, և՛ բանտի կապանքներում եղած ժամանակ, որտեղից Աստծու ողորմությամբ իշմանալով ազատում էին առաքյալներին: Եվ նրանք, առաջնորդված Իր կամքը Հայտնող Սուրբ Հոգով, յուրաքանչյուր քաղաքում և ամեն մի երկրում բոլորին բացատրում և Համոզում) էին Հավատալ Քրիստոսին: Մենք էլ՝ նվաստներս, (ձեզ) պիտի բերենք (բոլորին) գերազանցող (առաջյալների) ճշմարտությունը, որովՀետև այն տրված է նրանց, որ առաջնորդվում էին Սուրբ Հոգու Հրամաններով:

435 (693). ՈրովՀետև Նա այսպիսի Հրաման է տվել՝ սովորեցնել բոլոր ազգերը (Մատթ., 28. 19): Նա ուղարկեց
նրանց աշխարՀով մեկ, որ Հավատի Հնազանդության Հրավիրեն բոլոր Հեթանոսներին, առանց վախենալու քարոզեն
Ավետարանը՝ Սուրբ Հոգու առաջնորդությամբ: Նրանք,
Համարձակությամբ լցված, քարոզում էին Աստծու արքայությունը և ուսուցանում մեր Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի
մասին՝ ամենայն Համարձակությամբ, անարգել և անխափան (Գործը, 4. 31):

436 (694. XCV). Դրանից Հետո առաքյալների Քրիստոսյան դունդը, Սուրբ Հոդու ողորմածությամբ դումարվելով
երկնքի տակ եղած բոլոր կողմերում, ամեն տեսակի նչաններով ու Հրաչքներով և Հրաչադործությունների զորությամբ, յուրաքանչյուր երկրում ազդարարում և Հնչեցնում էին կենաց խոսքը, բոլորին Քրիստոսի (ուսմունքին)
ծանոթ դարձնում և ծաղկեցնում Հարության Հույսով: ՈրովՀետև նրանց չնորՀագարդ խոսքով և դործերով Հայտնի դարձավ Սուրբ Հոդու Հրամանով սաՀմանված յուրաքանչյուր մի որոչում: Դա է մատնացույց անում նաև Պողոսը, ասելով, թե՝ «Երուսաղեմից սկսած և մինչև Լյուրիկիա ես լրիվ տարածեցի Քրիստոսի Ավետարանը» (Հռոմ.,
15. 19), և նորից, թե «Նա, որ Պետրոսին Հաջողեցրեց (ա-

ռաքելությունը) թլփատվածների մեջ, զորացրեց և ինձ (шռաքելություն կատարելու) Հեթանոսների մեջ» (Գաղատ., 2. 8):

437 (695). Այսպես Աստծու կողմից սաՀմանված ժամանակը մոտիկ դարձավ յուրաքանչյուրին՝ քրիստոսատուր փրկության Հասնելու Համար, ինչպես և ասում է Պողոսը՝ աթենացիներին տված պատասխանի մեջ, թե՝ «Աստված, անգիտության ժամանակներն անտես առնելով, այժմ այն է պատվիրում մարդկանց, որ ամեն ոք ապաչխարի» (Գործք, 17. 30): Սրա պես նաև Պետրոսը նչում է իր ԸնդՀանրական թղթում, թե «բավական է մեղ կյանքի անցած ժամանակը, երբ ընթացանք Հեթանոսների կամքի Համաձայն. արդ, այսուՀետև նրանք պետք է ապրեն ըստ Աստծո կամքի» (Ա Պետր., 4. 2-3):

438 (696). Բայց ոչ մի անդամից և ոչ արադրնթաց, ըստ (Սուրբ) Հոգու գորության, նրանք նորադարձներին մղեցին անսովոր մեծամեծ (արարքների), այլ սկզբից ավելի ԹեԹև ձևով, աչխարՀական սովորույԹներին Համաձայն, խոսեցին առակներով և պատկերավոր լեզվով: Դրա պատճառով է, որ Պողոսը պարդաբանում է, Թե «(իբրև մանուկների) ի Քրիստոս ջամբեցի ձեղ կաթով և ոչ պինդ կերակրով, քանի որ դեռ չէիք կարող» (Ա Կորնթ., 3. 2): Ինչպես նախկինում, ամենաիմաստուն Աստծո սաՀմանված Մովսիսական օրենքներով ևս, նախ պետք էր գոՀաբերություններ (կատարել), չաբաթը նչել և Հրամայված տոնը պաՀպանել, և միայն Հետո, Հեռացնելով դրանցից, Նա ցույց տվեց ավելի բարձր բաներ՝ երևան եկող մարդարեների միջոցով, որոնց բերանով ասում էր. «Ես կչտացել եմ ձեր գոՀերից» (Եսայի, 1. 11), և Թե «քո գոՀաբերուԹյունների Համար չէ, որ կչտամբում են քեղ» (Սաղմ., 49. 8), այլ «Աստծուն օրՀնության պատարագ մատուցիր» (Սաղմ., 49. 14), և թե «ո՛վ մարդ, ի՞նչ է ուղում քեղնից Տերը, եԹե ոչ իրավունք և արդարություն Հաստատել և պատրաստ լինել Տիրոջ Հետևից գնայու» (Միջ., 6. 8):

439 (697). Նույն կարգը պահպանվեց նաև առաջյալների կողմից, որովհետև մեկ Աստծու օրենքը և (այդ) օրենքի մեկնաբանները ճանաչված էին որպես առաջինը և երկրորդը¹: Սրա մասին Հայտնեց Ինքը` Տերը` ասելով, Թե «Հենց սրանով է ճշմարիտ այն խոսքը, Թե՝ այլ է սերմանողը և այլ` Հնձողը: Ես ուղարկեցի ձեզ Հնձելու այն, ինչի վրա դուք աշխատանք չէիք Թափել. ուրիշներ աշխատանք Թափեցին, իսկ դուք նրանց վաստակի մեջ մտաք, որովհետև նա, ով ցանում է, և նա, ով Հնձում է՝ միասին պետք է ցնծան» (Հովհ., 4. 37-38, 36):

440 (698). Քարոզության արվեստին վերաբերող գիտեւիքը նրանք ստացել էին Ամենափրկչից՝ Քրիստոսից, որը «Սկսեց անել և ուսուցանել» (Գործք, 1. 1): ՈրովՀետև և Քրիստոս Ինքն ոչ անմիջապես սկզբից աղաղակեց ամենաբարձր և անՀասանելի բաների մասին, այլ նախ ավելի Հասարակ և առակների լեզվով խոսեց և Հիվանդություններից բժշկելով՝ նրանց մոտեցրեց (Իրեն) և ուսուցանեց: Նա ասում էր նրանց. «Եթե երկրավոր բաներ ասացի ձեզ, և չեք Հավատում, ապա ինչպե՞ս պիտի Հավատաք, եթե երկնավոր բաների մասին ասեմ» (ՀովՀ., 3. 12): Ապա դրանից Հետո, երբ նրանք Հասան կատարելության, Նա ավելի Հասանակ և ավելի բարձր ձևով սկսեց սովորեցնել ճշմարտությունը: Նույն կարգով էլ առաջյալներն էին գործում բարբարոսական երկրներում:

441 (699. XCVI). Այդ պատճառով, ինչպես և ասված է ՍինՀոդոսի (ժողովի) Հրամանի մեջ<sup>1</sup>, նորադարձ Հեխանոս- ներին առաջյալները սովորեցնում էին ավելի Հեչտ ձևե-րով, և նախ Հեռացրին նրանց կուռջերի (Համար դոՀված)

կերակուրներից, պոռնկությունից, խեղդամաՀ արված (կենդանիներ) ուտելուց և արյունից (Գործք, 15. 20): Իսկ երբ դա բացատրեցին բոլորին, և Հրեաներին ու Հեթանոսներին, Սուրբ Հոգով վկայեցին (մեր) Տիրոջ՝ Հիսուս Քրիստոսի Հանդեպ՝ Հույս տվող Հավատի մասին,– ինչպես ավեյի առաջ Պետրոսն ասել էր Հրեաստանի բնակիչներին, Թե «Նրա վկաները մենք ենք և Սուրբ Հոգին, որը Աստված տվեց Իրեն Հնագանդվողներին» (Գործը, 5. 32), իսկ Պողոսր Մելիտոսում<sup>2</sup> միաՀամուռ Հավաքվածների առա**ջ** աՀավոր նախազգուչացումով Հիչեցրեց ավանդված Հրամաննե֊ րը և իր տված խոստումը, Թե «ինչպես բնավ չվարանեցի օգտակար բաների մասին Հրապարակավ և տներում վկայություն տալ Հրեաներին և Հեթանոսներին՝ Աստծու առաջ ապաչխարելու և մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի Հանդեպ Հավատի մասին» (Գործը, 20. 20-21), ինչը և Հաստատում է՝ ասելով, Թե «այսօր ձեր առաջ վկայում եմ, որ ես, – ասում է,– մաքուր եմ բոլորիդ արյունից, որովՀետև չքաչվեցի ձեդ Հայտնելու Աստծու կամբր ամբողջությամբ» (Գործք, 20. 26-27), – դրանից Հետո նրանք Հասան երանության, Հասկանալով Սուրբ Հոգու խորՀուրդը, որպեսգի Հաղորդեն Միածնի աստվածախոս, աստվածապատում, աստվածապարգև վարդապետությունը, որպեսզի գրքով<sup>3</sup> ներկայացնեն այդ և Հաստատեն երկնքի տակ եղած բոլոր ազգե֊ րի և Հավիտյան եկողների Համար՝ «լուսավորելու ամեն մի մարդու, որ գալու է աչխարՀ» (ՀովՀ., 1. 9): Առանձնապես Հաջողություն ունեցան նրանք իրենց առաջ դրված այդ խնդիրը կատարելիս, որովՀետև գործում էին՝ առաջնորդվելով Սուրբ Հոգով: Այդ էր պատճառը, որ բոլորի Փրկիչը Իր սուրբ աչակերտներին ուսուցանելիս չեչտեց՝ ասելով, թե «դեռ չատ բաներ ունեմ ձեղ ասելու, բայց այժմ դուք չեք կարող տանել դա: Երբ որ դա Նա՝ ճչմարտության Հոդին, ամենայն ճչմարտությամբ կառաջնորդի ձեզ» (ՀովՀ., 16. 12-13):

442 (700). Նա Հրաման տվեց նաև Իր կենսաբեր Ավետարանի մասին, (ասելով) թե «արքայության այս Ավետարանը պիտի քարոզվի ամբողջ աչխարՀում՝ ի վկայություն բոլոր Հեթանոսների, և ապա պիտի գա վախճանը» (Մատթ., 24. 14): Իսկ առաքյայները, այդ նույն ճչմարտության վկաները, վերցնելով սուրբ Ավետարանից և մարգարեների գրքերից, ձոխացրին իրենց Հոգեչունչ առաքելական նամակները, որպեսգի սովորողները ունենան դրանք որպես Հավերժ սաՀմանված կանոններ, Հատկապես նկատի ունենալով եկեղեցիների Հաստատումը՝ դրան այ֊ նուՀետև բանավոր կերպով չատ բան ավելացնելով: Ինչ֊ պես և Պողոսը պարզաբանելով ասում է. «Իմաստությունը քարոզում ենք կատարյալների մեջ, իմաստություն, որ այս աչխարհինը չէ, ոչ էլ կործանման սահմանված այս աչխար-Հի իչխանների իմաստությունը, այլ քարոզում ենք Աստծու խորՀրդավոր, Թաքուն իմաստությունը, որն Աստված սաՀմանել էր մեր փառքի Համար նախքան Հավիտյաննե֊ րը. և այս աշխարհի իշխաններից ոչ մեկը չճանաչեց այն, որովՀետև եթե ճանաչված լիներ, արդարև փառքի Տիրոջը չէին խաչի» (Ա Կորնթ., 2. 6-8)։ Նրանք իմաստությամբ յուսավորված և գարդարված էին՝ ասելով, Թե «մենք ոչ Թե այս աչխարհի Հոգին առանը, այլ՝ այն Հոգին, որ Աստծուց է, որպեսզի ճանաչենք այն, որ Աստծուց չնորՀվեց մեզ» (Ա Կորնթ., 2. 12):

443 (701). Եվ աՀա նրանք, որ տեսել էին Աստծուն, լցված և Հագեցված էին Հոգով, վերցնելով աստվածատուր ավետիսը, ամրագրեցին այն գրավոր ձևով և չորս Ավետարանները որպես մեկ ավանդություն Հաստատեցին: Նրանք էէին ձգտում տարբերվել մեկը մյուսից պերճաբանութ-

յամբ, այլ ամենագետ աստվածային Հոգով ներչնչված պատմել Քրիստոսի Հրամանների միասնական ճշմարտութ-յունը, որը կարելի է տեսնել ավելի առաջ ասված մարգարեների խոսջերում: ՈրովՀետև այն, ինչ ապագայի մասին Հոգու չնորՀով լցված առակների ձևով մեծն Մովսեսը ասել էր առաջուց, նույնը կրկնեցին (նրանից) Հետո եկած մարգարեները (Աստծուց) ոգեչնչված խոսջերով, որոնց միջոցով երևելի դարձավ ամեն ինչ պարգևող Հոգու զորութելունը:

444 (702 XCVII). Դրանից Հետո քրիստոսասեր ավետարանագիր այրերը Հոգու Թևերով բարձրացան և, անցնելով երկնքի միջով, Համբարձեցին երկնային խորանների վրա: Այնտեղ` բարձունքում, աստվածային գաՀի մոտ, Սուրբ Հոգու օգնությամբ նրանք իմացան Աստծու խորքերը (Ա Կորնթ., 2. 10) և ճանաչեցին Միածին Որդուն Իր Հոր ծոցում (Ա Կորնթ., 2. 10: ՀովՀ., 1. 18): Եվ Նա Հաստատեց Իր մասին նրանց ունեցած գիտելիքը որպես ճչմարտագույնը, ինչպիսին և դիտի Հայրը Իր Միածնին: Նրա կողմից լուսավորված՝ նրանք սկսեցին խոսել այն մասին, ինչ անպատմե֊ յի է, այն, որ «սկզբից էր Բանը, և Բանը Աստծու մոտ էր, և Բանր Աստված էր։ Նա էր սկզբից Աստծու մոտ։ Ամեն ինչ Նրանով եղավ, և առանց Նրա չեղավ ոչինչ, (որ եղել է)» (ՀովՀ., 1. 1-3): Տեսնո՞ւմ ես, Նա ոչինչ չանտեսեց աստվածաճանաչ իմաստությունից, այլ ամեն ինչ բերեց ամբողջապես՝ ասելով, Թե` «Նա էր սկզբից, և Աստծու մոտ էր, և ամեն ինչ Նրանով եղավ»: Եվ սրանով Հայտնի դարձան Որդու էական անձնավորությունը, և Համադոյ աստվածաՀավասար պատիվը և Նրա ամենակարող գորությու֊ նը:

445 (703). Որով Հետև Ամենատեր Քրիստոս սկզբից իսկ իր սիրելի աչակերտներին աստվածանանաչ դարձրեց՝ բլուրապատիկ Հրաչըների միջոցով, որպեսգի նրանը երեջ կատարյալ Անձերի գեղեցկության, կերպարանըների և միասնական էության մերձավորները և իմացողները լինեն: Որպեսգի Աստծու անՀնարին ճանաչմանը նրանք Հասնեն ոչ Թե իրենց սաՀմանափակ իմաստությամբ, այլ որ դա Ինքն իսկ մարդասեր Աստված (նրանց) Հայտարարեց երկնքից, Թե՝ «Դա է իմ սիրելի Որդին, դրան լսեցեը» (ՄшտԹ., 17. 5): Դրա մասին է վկայում և Պետրոսը իր ԸնդՀանրական ԹղԹում, Թե «մենք ոչ Թե Հնարովի առասպելների Հետևից գնալով է, որ ձեզ ճանաչեցրինը մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսի գորությունը և գալուստը, այլ մենը իսկ ականատես եղանը նրա մեծությանը, քանի որ Նա Հայր Աստծուց ստացավ փառք և պատիվ, երբ մեծավայելուչ փառքից եկավ այս ձայնը, Թե՝ «Դա է իմ սիրելի որդին, որին Հաճեցի»: Եվ երկնքից եկող այս ձայնը լսեցինք մենք իսկ, որ Նրա Հետ էինք սուրբ լեռան վրա» (Բ Պետր., 1. 16-18):

446 (704). Որդին նույնպես եկավ ու ցուցադրեց Հոր մեծությունը. «Ես եկա ոչ թե իմ կամքը կատարելու Համար,
այլ՝ կամքը Նրա, ով ինձ ուղարկեց» (ՀովՀ., 6. 38): Իր վարդապետելու ժամանակ Նա բազմաթիվ օրինակներով բարձրացնում է Հոր փառքը, ցուցադրելով կամքի միասնականությունը. «Այն խոսքերը, որ Ես ասում եմ ձեզ, ինքս ինձնից չեմ ասում, այլ Հայրը, որ բնակվում է իմ մեջ, Նա է
անում դործերը» (ՀովՀ., 14. 10): Սուրբ Հոդու մասին
նույնպես ասում է, թե «ճչմարտության Հոգին ամենայն
ճչմարտությամբ կառաջնորդի ձեղ, որովՀետև ոչ թե ինքն
իրենից կխոսի, այլ ինչ լսի, այն կխոսի, և դալիք բաների
մասին կպատմի ձեղ։ Նա ինձ պիտի փառավորի, որովՀետև
ինչ որ առնում է ինձանից, կՀայտնի ձեզ։ Ամեն ինչ, որ
Հայրն ունի, իմն է. դրա Համար ձեղ ասացի, թե ինչ որ առնում է ինձանից, կՀայտնի ձեզ» (ՀովՀ., 16. 13-15):

447 (705). Ճանաչի՛ր (Նրանց) Համախոհությունը, միակամությունը, միասնական ճչմարտությունը և իմացի՛ր ինչպես լուսավորեց, ցույց տվեց երեք Անձերի Հավաստի դոյությունը՝ ասելով. «Սուրբ Հոդին ոչ թե ինջն իրենից կխոսի, որովհետև ինչ որ ինձանից է առնում, ձեզ է Հայտնելու. որովհետև ամեն ինչ, որ Հայրն ունի, Իմն է»: Ճանաչիր Հորը՝ կատարյալ, Որդուն՝ ճչմարիտ և Հոդուն՝ Հավաստի: Նա ցույց տվեց նաև աստվածային զորության անբաժանելի և միասնական բնությունը՝ ասելով, թե «ելա Հորից և եկա աչխարհ» (Հովհ., 16. 28): Նույնպես և ճչմարիտ Հոդու մասին ասաց՝ «ճչմարտության Հոդին, որ ելնում է Հորից» (Հովհ., 15. 26):

448 (706). Նա տալիս է նաև Համագոյ Երրորդության միասնականության մասին սաՀմանումը, ասելով՝ «Աստված Հոգի է» (ՀովՀ., 4. 24), ցույց է տալիս նաև Իր և ճչմարիտ Հոգու անքակտելիությունը Հորից, որովՀետև Թեպետ առաքվածները<sup>1</sup> այդպես անվանվեցին առաքող Հոր կողմից, բայց Նրա Հետ նրանք միասնական են և առանց անջատվելու կատարեցին միասնական գործը, ասելով՝ «ոչ ոք երկինը չի ելել, եԹե ոչ Նա, որ իջավ երկնքից՝ մարդու Որդին, որ երկնքում է» (ՀովՀ., 3. 13): Տեսնո՞ւմ ես, որ և՛ երկիր իջած է, և՛ երկնքում է: Այդ տեսնելով՝ ՀովՀաննես ա֊ վետարանիչը վկայեց, Թե «Աստծուն ոչ ոք երբեք չի տե֊ սել, բացի Միածին Որդուց, որ Հոր ծոցում է. Նա Հայտնեց» (ՀովՀ., 1. 18): Եվ այժմ, ուչադրություն դարձրու, թե ինչ է ասում՝ «որ Հոր ծոցում է. Նա Հայտնեց», որովՀետև Նրան, ում տեսնում էին իրենց կողջին, գիտեին, որ Նույն Ինքը գտնվում է Հոր ծոցում: 0′, սքանչելի պարգև ստացածներ և աստվածագիտության արժանացածնե՜ր. ինչպիսի՜ մեծ երջանկության նրանը իսկույն Հասան:

449 (707. XCVIII). Ճչմարիտ Հոգու մասին նույնպես ի-

մանալ պետք է Հետևյալ խոսքերից. «Ճշմարտության Հոդին, որ ելանում է Հորից» (ՀովՀ., 15. 26): Նա ելնում է, բայց չի բաժանվում, բխում է և չի սպառվում: Եվ միաժամանակ Նա ասում է (Իր) Հավասար ճշմարիա լինելու և միապես Հավասարազորության մասին: «Ես Հոր մեջ եմ, և Հայրը Իմ մեջ է. ով Ինձ տեսավ, նա տեսավ Իմ Հորը» (ՀովՀ., 10. 38: 14. 10): ՈրովՀետև չկա որևէ սաՀման, որն ընդգրկում է Աստվածությունը, և (չմտածեն) թե Հայրը երկնքում է, իսկ Միածին Որդին և ճշմարիտ Հոգին՝ երկրի վրա են, որովՀետև Նրանով է լեցուն ամեն ինչ, Նա ամեն ինչի մեջ է և ամեն ինչից վեր է:

450 (708). Բոլոր այս բաների մասին Նա աստվածաբար ասաց և ուսուցանեց Իր աչակերտներին՝ Հրավիրելով (սպասել) Սուրբ Հոգու առաջնորդությանը։ Նաև ասում էր նրանց, թե «դեռ չատ բաներ ունեմ ձեղ ասելու, բայց այժմ չեք կարող տանել. բայց երբ որ դա ճչմարտության Հոգին, Նա կՀիչեցնի ձեղ և ամենայն ճչմարտությամբ կառաջնոր- դի ձեղ» (ՀովՀ., 16. 12-13): Սրա մասին ասաց նաև Պետ- րոսը, ընկալելով Սուրբ Հոդուն, թե՝ «Հիչեցի Տիրոջ խոսքը, որ ասում էր. «ՀովՀաննեսը մկրտեց ջրով, բայց դուք կմկրտվեք Սուրբ Հոդով» (Գործք, 11. 16): Եվ (սա Նա ա- սաց) ոչ միայն նրանց, այլև (բոլորին), որ նրանց միջոցով կմերձենան Աստծուն:

451 (709). Ինչպես և երանելի Ղուկասն (իր) Ավետարանի սկզբում Հայտնել է, Թե «չատերը ցանկացան վերստին կարգավորել մեզանում կատարված դեպքերի պատմուԹյունը, ինչպես մեզ ավանդեցին նրանք, որ սկզբից Խոսքի ականատեսներն ու սպասավորները եղան» (Ղուկ., 1. 1-2), որոնցից վերցնելով` նա ևս չարակարգեց Տիրոջ Ավետարանը: Իսկ Պողոսին Նա նույնպես երևաց ավելի սքանչելի և աՀավոր ներչնչմամբ, ինչի մասին նա ինքը դարմանքով պատմում է` ասելով. «Թե մարմնով էր կամ առանց մարմնի՝ չգիտեմ, բայց գիտեմ, որ Համբարձելով երկնքի երրորդմասը և մինչև դրախտ, լսեց անպատում խոսքեր» (Բ Կորնթ., 12. 3-4): Դրա մասին նա ասում է, Թե «Ես մարդուց չառա, ոչ էլ որևէ մեկից սովորեցի, այլ՝ Հիսուս Քրիստոսի Հայտնությունից» (Գաղատ., 1. 12), որը և, ականատես լինելով, պարծենում է, Թե «իմ աչքերով տեսա Տեր Հիսուս Քրիստոսին» (Ա Կորնթ., 9. 1):

452 (710). Թեպետև այսպիսի բարձր պատվով և փառավոր նչանով նա ուղարկվեց Քրիստոսի կողմից, Հնագանդություն Հայտնեց տասներկուսին՝ Հետևյալը գրելով Կորնթացիներին (ուղղված թղթում). «ՈրովՀետև ես նախ ձեղ ավանդեցի այն, ինչը ես ինքս ընդունեցի (Տիրոջից)» (Ա Կորնթ., 11. 23)։ Նույն ձևով նաև Եբրայեցիներին (Հղած ԹղԹում ասում է), Թե «մենը ինչպե՞ս պիտի ազատվենը, եթե անՀոգ գտնվենը այնպիսի փրկության Հանդեպ, որ նախ Հռչակվեց Տիրոջ կողմից և ապա Հաստատվեց մեզ Համար նրանց միջոցով, որ լսել էին այն» (Եբր., 2. 3): Սրանից պարզ է դառնում, որ մեկ գորության չնորՀները, լուսավորելով բոլորին, արԹնացրել էին նրանց՝ միակ ճչմար֊ տության մասին վկալելու Համար: ՈրովՀետև Պողոսն ա֊ սում է. «Մենք բոլորս էլ այդ մեկ Հոդին խմեցինք» (Ա Կորնթ., 12. 13): Դրա չնորՀիվ նրանք սկսեցին մինչև երկինքը Հասնող բարձր ձայնով Հռչակել Միածնի աստվածային փառքի պատիվը՝ կանխապես ասված մարդարեական խոսքերի Հետ միասին, որն ասաց աստվածախոսը<sup>1</sup>, Թե` «Սկզբից էր Բանր, և Աստծու մոտ էր, և Աստված էր, և ամեն ինչ Նրանով եղավ» (ՀովՀ., 1. 1-3): Ղուկասը նույնպես ասում է՝ առաքյալների կապակցությամբ, թե «սկզբից Խոսքի ականատեսներն ու սպասավորները եղան» (Ղուկ., 1-2): Դարձյալ նույնն է ասում նաև ՀովՀաննեսը՝ իր ԸնդՀանրական ԹղԹում, Թե` «Նա, որ սկզբից էր, որի մասին լսեցինք, որին տեսանք, և մեր ձեռքերը չոչափեցին՝ Կենաց Խոսքը» (Ա ՀովՀ., 1. 1):

453 (711). «Եվ, ասում է, Աստծու մոտ էր Խոսքը» (ՀովՀ., 1. 1): Սրանով նա վկայեց Տիրոջ ասածը, Թե «Հայր, տուր Ինձ այն փառքը, որ ունեի Քեզ մոտ, նախքան աչխարհի լինելը» (ՀովՀ., 17. 5): Նույնը նկատի ունի նաև Պողոսը՝ ասելով. «Աստծուն Հավասար լինելը Հափչտակություն չՀամարեց» (Փիլիպ., 2. 6): ՀովՀաննեսը նույնպես իր Առաքելական Թղթում (ասում է), Թե «Նա, որ Հորմոտ էր, և Հայտնվեց մեզ» (Ա ՀովՀ., 1. 2): «Եվ,— ասում է,— Բանը Աստված էր» (ՀովՀ., 1. 1), ինչպես և Քրիստոսն ասաց. «Ինչ որ Հայրն ունի, ունեմ և Ես» (ՀովՀ., 16. 15): Նորից իր Թղթում ևս ՀովՀաննեսն ասում է, Թե «Նա է ձչմարիտ Աստվածը» (Ա ՀովՀ., 5. 20): Պողոսը նույնպես ասում է, Թե «(սպասենք) փառքի Հայտնությանը Մեծն Աստծու և մեր Փրկչի՝ Հիսուսի Քրիստոսի, որ Իր անձը տվեց մեց Համար» (Տիտ., 2. 13-14):

454 (712). Եվ այսպես, եկեք Համերաչխ և ինքնաՀոժար մեր կամքով «Հասնենք Հավատի (կատարյալ միությանն) ու Աստծու Որդու ճանաչմանը, կատարյալ մարդու աստի-ճանին՝ ունենալով ճիչտ Քրիստոսի Հասակի չափը» (Ե-փես., 4. 13): ՈրովՀետև Քրիստոս իր ուսմունքը տվեց (ա-ռաքյալներին)՝ ժողովուրդների լսողությանը Հասցնելու Համար և Հետևյալ Հրամանով աչխարհի բոլոր ազդերին նվիրեց Իր անխորտակելի վարդապետությունը՝ ասելով. «Գնացեք բոլոր Հեթանոսների մոտ, սովորեցրեք և մկրտեք նրանց Հոր և Որդու և Սուրբ Հոգու անունով» (Մատթ., 28. 19):

455 (713). Հատուկ Հոգատարություն ցուցաբերելով (մարդկանց ողջ) բազմության Հանդեպ` Նա ցանկացավ Իր



փառավոր գալուստր բացաՀայտ անել, ցույց տալ, Թե ինչպես Նա, գալով, Հայտնվելու է (և վարձատրելու) երկարատև Համբերության Համար Հույսով սպասողներին: Այս իմաստով պետը է Հասկանալ և՛ առաջին գալուստր Քրիստոսի, և՛ աստվածային Հոգու իջնելը Պենտեկոստեի տոնի տասներորդ օրը (Գործք, 2. 1): ՈրովՀետև Աստծու Միածին Որդին երկնքի բարձունքները ելնելու Համար ինչ-որ օ-Թևանների կարիք չուներ, ինչպես և Սուրբ Հոգին, որով լի են երկինքն ու երկիրը, առաքյայների ժողովին իջնելու Համար: Այլ Աստված, որ մարդասեր է, այնպես կամեդավ, որ տասն օր սպասելուց Հետո առաքյալների մոտ վերնատուն կանչի պարգևաբեր Հոգուն՝ բոլորի Մխիթարիչին։ Եվ ամենուրեք Նա Հնարավորություններ էր ստեղծում, որպեսգի մարդիկ դիմեն Իր բարեդործությանը, որ այդտեղ այդ փոքր Հնարավորությունները օգտագործելու և դեպի վեր Հղելու Համար Նա պատրաստ է անչափ բարիքներով Հատուցողը լինելու: Եվ իսկապես, ի՞նչը կարող է չափից դուրս և ըմբռնումից ավելի վեր լինել, քան այն, որ կատարվելու է, երբ Նա, երկնքից ծագելով, Հոր փառքով (չրջապատված) կգա և Հրեչտակների ամբողջ դորքի առաջ Իր սիրելիների ձեռքից բռնած կտանի Իր մոտ, որպեսգի վայելել տա Հավիտենական կյանքը՝ Իր իսկ աստվածային *երակահարար*ս*ւ*դ:

456 (714). Որով հետև առատաբաչիս Աստված Իր սիրելիների համար արքայություն է պատրաստում, Աստծու
մոտ մի սքանչելի բնակարան՝ բոլոր արժանի արարածներին՝ բանական, հոդեղեն և մարմնավոր, Իր մոտ այնտեղ
տեղավորելու՝ համատեղ վայելչության համար։ Դրա մասին Ամենափրկիչը տվեց աչակերտներին ավետիսը և քաջարելեց, (ասելով) թե «ուր Ես եմ, դուք էլ այնտեղ եղեք,
(որպեսզի) ամենայն ժամ Իմ փառքը տեսնեք» (Հովհ., 17.

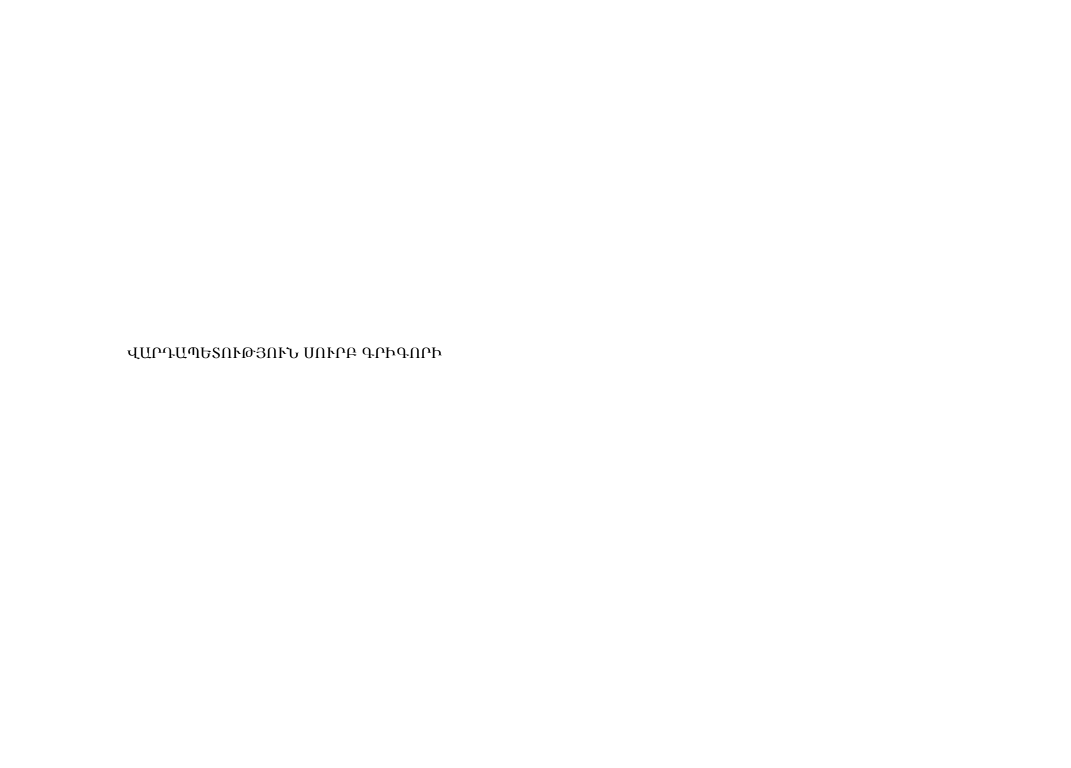
24): Եվ մյուս, ավելի բարձր խոսքը. «Այն օրը դուք պիտի իմանաք, որ Ես Հոր մեջ եմ, և դուք՝ Իմ մեջ, և Ես՝ ձեր մեջ» (ՀովՀ., 14. 20): Այս առիթով ավելի պատչաձ է բերել Հետևյալ խոսքերը. «Ինչ որ աչքը չտեսավ, և ականջը չլսեց, և մարդու սիրտը չընկավ, Աստված պատրաստեց Իրեն սիրողների Համար» (Ա Կորնթ., 2. 9), և երանելի Պողոսի ասածը, թե՝ «ԳոՀություն Քրիստոսին՝ Նրա անպատում պարդևների Համար» (Բ Կորնթ., 9. 15):

457 (715). Ավարտվեց Սուրբ Գրիգորի<sup>1</sup> վարդապետու-Թյունը, որն Աստված չնորհեց նրան՝ մեր Հայաստան աչխարհի (մարդկանց) խավարով պատած սրտերը հավատով և մկրտությամբ լուսավորելու համար: Եվ նա բոլորին քրիստոսապաչտ դարձրեց ու զորացրեց, որպեսզի նրանք փառաբանեն Սուրբ (Երրորդության)՝ Հոր և Որդու և Սուրբ Հոգու անունները:

## 

ՄԻԱՋԱԲԱՆ

- 1 **Ագաթանգեղոս**, Պատմութիւն Յայոց։ Աշխատութեամբ **Գ. Տէր- Մկրտչեան** և **Ս. Կանայեանց**. Տփոիս, 1909, էջ 134-372։
- 2 Տե՛ս **Անասյան Յ.,** Յայկական մատենագիտություն, Երևան, 1959, h. Ա, էջ 151-213։
- 3 Կորիւն, Մամբրէ, Դաւիթ. Մատենագրութիւնք նախնեաց. Վենետիկ, 1833, էջ 21։ Մեջբերումները բոլոր տեղերում տալիս ենք մեր թարգմանությամբ Ս. Ա.:
- 4 Տե՛ս **Պ. Ֆետտեր**, Սուրբ Մեսրոպ-Վայաստանի առաքյալ (1883 թ.), հայերեն թարգմանությունը «Վայկական աշխատութիւնք հայագէտ Պ. Ֆետտերի» գրքում, Վիեննա, 1895, էջ 64-78։
- 5 Տե՛ս **Մ. Աբեղյան.** Յայոց հին գրականության պատմություն. Երևան, 1944, էջ 119-122:
- 6 Տե՛ս **Յ. Բարսեղ Սարգիսեան.** Ագաթանգեղոս եւ իւր բազմադարեան գաղտնիքը, Վենետիկ, 1890, էջ 400-408։
- 7 **Կորիւն, Մամբրէ, Դաւիթ.** Մատենագրութիւնք նախնեաց, էջ 18:
- 8 **H. Марр.** Крещение армян, грузин, абхазов и аланов св. Григорием. Записки Восточн. отд. импер. русск. Археологического общества. Т. XV, Спб, 1905, с. 157, 182.
- 9 Տե՛ս «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը», ներկա հրատ. § 1 (259) (Ագաթանգեղոսի «Յայոց պատմության» մեջ, «Վարդապետություն»), Թիֆլիս, 1914, էջ 133։ Տե՛ս նաև «Յաճախապատում ճառք սրբոյ հօրն մերոյ երանելոյն Գրիգորի Լուսաւորչի. աշխատասիրութեամբ Ա. Տէր-Միքելեան, էջմիածին, 1894, էջ 1 (այնուհետև՝ ճառեր)։
- 10 «ճառեր», էջ 1-2։
- 11 Տե՛ս «Ս. Գրիգորի Վարդապետությունը», § 97 (355)։ Տե՛ս նաև «ճառեր», էջ 3։
- 12 «ճառեր», էջ 4։
- 13 Նույն տեղում, էջ 3։
- 15 Նույն տեղում։
- 16 «Վարդապետություն», § 13 (271), նաև «ճառեր», էջ 28:
- 17 «Վարդապետություն», §§ 8-9 (266-267), նաև «ճառեր», էջ 31:



- 18 Տե՛ս նաև «Վարդապետություն», §§ 263-266 (521-524):
- 19 «ճառեր», էջ 60։
- 20 Նույն տեղում, էջ 88։
- 21 Творения блаженного Августина, ч. 3, Киев, 1906, с. 258.
- 22 «ճառեր», էջ 235։ Տե՛ս նաև «Վարդապետություն», §§ 4 (262), 7 (265)։
- 23 «Վարդապետություն», § 4 (262):
- 25 «ճառեր», էջ 68:
- 26 Նույն տեղում, էջ 69։
- 27 «ճառեր», էջ 150։
- 28 Նույն տեղում։
- 29 «ճառեր», էջ 221:
- 31 Նույն տեղում, էջ 71:
- 32 Սույն տեղում, էջ 69-70:
- 33 Տե՛ս նույն տեղում, էջ 150:

1 (259). 1. «Վարդապետությունը» որպես «Ագաթանգեղոսի» բաղկացուցիչ մաս, հիշատակում է Ղազար Փարպեցին («Պատմութիւն Յայոց» (քննական բնագիր), աշխատութեամբ Գ. Տէր-Մկրտչեան եւ Ստ. Մալխասեանց. Տփղիս, 1904, էջ 3<sub>10-13</sub>)։ Յունարեն, արաբերեն և այլ հին թարգմանություններում այն բացակայում է, թեև դրանց մեջ պահպանվել են նրա բեկորները՝ սկզբի և վերջի նախադասությունների հետքերը «Վարդապետությունը» ոչ զգուշորեն կրճատելու ժամանակ։

«Վարդապետություն» բառը բազմանշանակ է։ Այն առաջին հերթին նշանակում է ուսմունք, այնուհետև քարոզ, քարզություն, քարոզչություն, խրատ, տեսություն և այլն։ Պահպանում ենք բնագրի վարդապետություն եզրը, գտնելով, որ աշխարհաբարում այն լիովին արտահայտում է երկի բուն էությունը որպես հեղինակի դավանած ուսմունքի՝ աստվածաբանական, փիլիսոփայական և դավանաբանական համոզմունքների խրատական-ուսուցողական նպատակներով շարադրված աշխատասիրության վերնագիր։ Միաժամանակ այն մեկնություն է, Յին և Նոր Կտակարանների մեկնաբանություն, քրիստոնեական ուսմունքի քարոզ և ջատագովութ-

յուն, ուղղված հեթանոսական կրոնի և զրադաշտական դուալիզմի (երկարմատականության) դեմ։

- 2. Սուրբ Երրորդության Անձերի՝ Յոր, Որդու և Սուրբ Յոգու մասին հեղինակի հայազքները բխում են տիեզերական առաջին երեք եկեղեզական ժողովների՝ Նիկիայի (325 թ.), Կոստանդնուպոլսի (381 թ.) և Եփեսոսի (431 թ.) որոշումներից, որոնք ուղղված են արիոսականության, հոգեմարտության և նեստորականության դեմ։ Յայր-Աստված, Որդի-Աստված և Սուրբ Յոգի-Աստված ունեն «միասնական էություն», «միակից զորություն», «միահամուռ կամք»։ Դրանք կազմում են Սուրբ Երրորդություն, մեկ և միակ Աստված և ոչ թե երեք աստվածներ։ Որդին հավիտենապես ծնված է Յորից և էութենակից է Նրան, և ոչ թե ժամանակի մեջ է ծնված Յորից և համագոյ չէ Նրան, ինչպես պնդում էին արիոսականները և Մակեդոնի հետնորդները՝ հոգեմարտները։ Վերջիններս առաջ քաշեցին այն թեզը, որ Սուրբ Յոգին բխում է Որդուց և էութենակից չէ Յորը։ Յայոց եկեղեցին, Նիկիայի և Կ. Պոլսի ժողովների համաձայն, ընդունում է, որ Ս. Յոգին բխում է Յորիզ և չի ընդունում «և Որդուգ» հավելումը։ Պարզ է, որ հոգեմարտության դեմ (Կ. Պոլսի ժողովր) և նեստորականության դեմ (Եփեսոսի ժողովր) կարող էր գրել 5-րդ դարի առաջին կեսի հեղինակը, մի հանգամանք, որը բացառում է Գրիգոր Պարթևի (Լուսավորչի) հեղինակությունը և առաջ է քաշում մի այլ ականավոր քարոզչի և աստվածաբանի թեկնածությունը։ Ամենայն հավանականությամբ, այն կարող է լինել Մեսրոպ Մաշտոցր։ Դրա մասին թափանցիկ ակնարկներ և ուղղակի ցուցումներ կան Կորյունի «Վարթ Մաշտոցի» մի քանի տեղերում։
- 3. Յոր, Որդու և Ս. Յոգու էութենակից լինելու դրույթը կարմիր թելի պես անցնում է ողջ «Ուսմունքի» միջով։ Այդ արմատական հարցում հեղինակը համամիտ է եկեղեցու այնպիսի ուղղափառ հայրերի հետ, ինչպիսիք էին Բարսեղ Կեսարացին, Գրիգոր Նազիանզացին, Եփրեմ Ասորին, Կյուրեղ Երուսաղեմացին և 4-րդ, 5-րդ դարերի եկեղեցական այլ հեղինակությունները։
- 4. «Երկինքը խորանաձև» բնագրում «զերկինս խորանարդ» նշանակում է «խորանի ձև ունեցող» և ոչ թե խորանարդի, քառակուսի ձև ունեցող։ Այս դրույթը էական նշանակություն ունի «Աստվածաշնչի» տիեզերաբանությունը լուսաբանելու համար։ Տե՛ս եսայի մարգարե, 40. 22 համապատասխան տեղին՝ σκηνήν և καμάρα եզրերը՝ ըստ Յոթանասնից թարգմ. առաջինը նշանակում է «վրան», երկրորդը՝ «կամար», «գմբեթաձև ծածկ»։

- 5. Աշխարհաստեղծման առաջին օրում, ըստ բիբլիական տիեզերաբանության, երկիրը գտնվում է ջրերի հետ քաոսային խառնիխուռն վիճակում և հակադիր է երկնքին՝ «խորանաձև ամրահարկ» հաստատությանը։ Եբրայական բնագրում «անդունդ» բառն արտահայտված է երկու հոմանիշով tehom և main, որոնք «նշանակում են ջրերի մի զանգված, որը մի ամբողջ անդունդ է կազմում» (տե՛ս Толковая Библия, т. І, СПб, 1904, с. 4)։ Մեր կողմից փակագծերում ավելացված «ջրերի» բառը բացատրում է հաջորդ դրույթի ճշտությունն այն մասին, որ Ս. Յոգին «շրջում էր ջրերի վրա», սավառնում էր երկրի և ջրի քաոսային խառնուրդի վրա, որը և խավարով պատած «անդունդն» է։
- **2 (260).** 1. Արարչագործությանը միաժամանակ մասնակցում են Երրորդության բոլոր Անձերը՝ Յայրը, Որդին և Ս. Յոգին։ Տիեզերքի արարիչ են Յոր հետ միասին «արարչակից Որդին և համաստեղծիչ Յոգին»։ Տե՛ս նաև վերը **1 (259)** ծան. 2 և 3։
- 2. Յեղինակը մեծ տեղ է հատկացնում բուսական աշխարհին հետագայում, շեղվելով Ս. Գրքի նպատակասլաց իր մեկնաբանությունից. տե՛ս 386 (644)-392 (650) պարբերությունները։ Ծաղիկների, ծառերի, խոտերի և թփերի մանրամասն նկարագրությունը հարուստ նյութ է տվել բուսաբաններին Յին Յայաստանի և հարևան երկրների բուսական աշխարհի մասին. Տե՛ս Ա. Տեր-Պողոսյան, «Բիոլոգիական մտքի զարգացումը Յայաստանում», Եր., 1960։
- 3. Յին եբրայեցիների պատկերացումների համաձայն «երկնքի հաստատությունը» նման է ինչ-որ «կափարիչի», որին ամրացված են լուսատուները, և որից արտազեղվում են քամիները, փոթորիկները, անձրևները։ Երբ որ երկնային կափարիչը ժամանակ առ ժամանակ բացվում էր, տարբեր տեսակի տեղումներ (անձրև, կարկուտ, ձյուն և այլն) թափվում են «երկրի հաստատության» վրա (տե՛ս «Толковая Библия» с. 6-7):
- 3 (261). 1. Արարչագործության վերջին, վեցերորդ օրը Աստված ստեղծեց «չորքոտանի ցեղի բոլոր կենդանիներին» և մարդուն։ Յեղինակն այստեղ նկատի ունի մարդուն առհասարակ (հասարակ անուն «ադամին»), տղամարդուն և կնոջը. «Եվ Աստված մարդուն ստեղծեց իր պատկերով, Աստծու պատկերով ստեղծեց նրան, արու և էգ ստեղծեց նրանց» (Ծննդ., 1, 27)։

- 4 (262). 1. «Ուսմունքի» հեղինակը, խոսելով «հրեղեն հրեշտակների զորքի» մասին, նկատի ունի «Ծննդոց գրքի» 2-րդ գլխի առաջին պարբերությունը՝ «Եւ կատարեցան երկինք եւ երկիր եւ ամենայն զարդ նոցա»։ Եբրայական բնագրում «զարդ» բառի տեղը գրված է zeba, որը բառացի նշանակում է «զորք», «զորականություն»։ Յունարեն, լատիներեն և հայերեն թարգմանություններում այն հասկացվել է համանուն իմաստային առումով, որպես κόσμοσ, ornatus, զարդ (Տե՛ս «Толковая Библия» c. 14)։ «Ձվարթունների բազմությունը», այսինքն՝ հոգեղեն մշտարթուն հրեշտակների բազմությունը. այստեղից է և «զվարթնոց» բառը, որը նշանակում է «մշտարթուն հրեշտակների բնակատեղի»։
- 2. Կամքի ազատության, «անձնիշխանության» խնդիրը հեղինակի կողմից արծարծվում է «Ուսմունքի» մի շարք տեղերում։ Այստեղ այն հանդես է գալիս առաջին անգամ՝ բավականին անսպասելի, մինչև մարդու արարման հարցի քննարկումն ավարտելը և նրան կամքի ազատությամբ, ազատ ընտրություն կատարելու հատկությամբ օժտելու մասին խոսելը։
- **5 (263).** 1. Բնագրում իշխան, այսինքն` տիրող, տիրակալ, որն Աստծու կողմից օժտվեց «թագավորական լիազորություններով» իր սեփական կնոջ հանդեպ (Ա Կորնթ., 11. 7-10): Տե՛ս «Толковая Библия» с. 12:
- 2. Մարդը ստեղծվել է «Աստծու կերպարանքով», նրա պատկերով։ Արարիչն է տվել նրան այդ անձեռնմխելի բնածին հատկանիշը։ Ինչ վերաբերում է «նմանությանը», այսինքն՝ աստվածանմանությանը, ապա մարդ կարող է հասնել դրան իր տքնությամբ, ազատ կամքով ձգտելով առ Աստված, որպես կատարելության տիպարի։ Յեղինակն, անշուշտ, ծանոթ է Գրիգոր Նյուսացու մեկնաբանությանը, որը զանազանում է իրարից «կերպարանքը» (εικων պատկեր) և «նմանությունը» (ομοιωσις)։ Տե՛ս նույն տեղում, էջ 12։
- 7 (265). 1. Բնագրում՝ «իւրով անձնիշխան կամօք՝ յԱրարչէ անտի զիւրոց վաստակոց առեալ զփոխարէնս պատուեսցէ»։ «Ուսմունքի» հեղինակը կրկին անդրադառնում է ազատ կամքի, ընտրության ազատության խնդրին, շեշտում է, որ աստվածային շնորհներին և պատվին մարդ կարող է արժանանալ միայն բարի գործերի և աստվածահաճո մղումների համար, և որ դա կախված է հենց մարդու կամքից, չարից խուսափելու և բարի գործերի շնորհիվ։ Դրա մասին իր մեկնաբանություններն է տվել մեր հեղինակի ժամանակակից հռչակավոր եկեղեցական գործիչ և փիլի-

սոփա Ավգուստինը (Օգոստինոսը)։ Այստեղ և նախորդող պարբերություններում իրենց արտացոլումն են գտել 410—420-ական թթ. բուռն վեճերը մարդու «ինքնիշխանության» շուրջ, կամքի ազատության հիմնախնդրի վերաբերյալ մեծ բանավեճը, որն ավարտվեց 431 թ. Եփեսոսի տիեզերական ժողովի որոշումով։ Այն դատապարտեց Պելագիոսի ծայրահեղ տեսակետը, նրա ուսմունքը կամքի բացարձակ ազատության վերաբերյալ։ Առանց աղմուկի, լռելյայն մերժվեց նաև Ավգուստինի ֆատալիզմը, աստվածային նախախնամության բացարձականացումը, որը տեղ չէր թողնում մարդու ազատությանը։ «Ուսմունքի» հեղինակը պաշտպանում է չափավոր ուղղափառ տեսակետը, որը այնուհետև որդեգրեցին և զարգացրին հայ ականավոր աստվածաբաններ և գիտնականներ Եզնիկ Կողբացին, Եղիշեն, Անանիա Շիրակացին։

9 (267). 1. Խոսքը տարվա չորս եղանակների մասին է (գարուն, ամառ, աշուն, ձմեռ)։ Աստղերը, լուսատուները, ըստ հեղինակի, մեկ տարով վարձվող հնազանդ ծառաների պես ճշտորեն անցնում են իրենց ճանապարհը տարվա չորս ժամանակների, եղանակների բաժանված, նախապես նշված, ամեն տարի կրկնվող տեղերով։ Յեղինակը չի օգտագործում եղանակ բառը, ըստ երևույթին, նրա բազմանշանակ լինելու պատճառով։ «Ի չորս որոշմունս տարւոյ» – «տարվա չորս մասերի (կամ հատվածների)»։

**12 (270).** 1. Տե՛ս 4 (262)<sup>2</sup> և 7(265)<sup>1</sup> ծանոթագրությունները։

**14(272).** 1. Խոսքն այստեղ անմարմին («աննիւթ») իրեշտակների և երկրային մարմնավոր արարածների մասին է։ Փակագծերում ավելացնում ենք կամ բառը, անջատելու համար երկնավոր և երկրային արարածներին և խուսափելու համար անհարիր «աննյութական նյութ» արտահայտությունից («immaterial... matter»), ինչպես թարգմանել է **Ռ. Թոմսոնը**. տե՛ս Teaching of Saint Gregory, p. 46)։ «Լինել յաննիւթոյ» արտահայտությունը նպատակահարմար է թարգմանել՝ «լինել, գոյություն առնել ոչնչից», քանի որ «աննիւթ» այստեղ, ըստ իմաստի, ավելի հարմար է «ոչինչ» եզրին, իրեշտակների արարմանը պատշաճ։

**15 (273).** 1. Յեղինակը հայ աստվածաբանական գրականության մեջ առաջինն է, որ շեշտում է երևելի աշխարհի, արարածների ճանաչման մի-

ջոցով Արարչի ճանաչման հնարավորությունը և անհրաժեշտությունը։ Բնության ճանաչումը փաստորեն դառնում է անհրաժեշտություն, որպեսզի մարդ-արարածը իմանա, ճանաչի, մերձենա Աստծուն։ Այդ պահանջը, բնության, ստեղծված աշխարհի ճանաչումը լայն դուռ է բացում գիտության զարգացման համար, բայց, իհարկե, որպես «աստվածաբանության աղախնի» ստորադաս վիճակում։

19 (277). 1. Ադին — Եդեմ, հին եբրայերեն՝ Եդեն, դրախտի անվան տարբերակներ են։ Դրախտից հոսող չորս գետերից երկուսը՝ քաջ հայտնի Տիգրիսն ու Եփրատն են, որոնք սկիզբ են առնում Յայկական բարձրավանդակից։ Յին հրեաների պատկերացումներով, դրախտը գտնվում էր Միջագետքում, այժմյան Իրաքի տարածքում։ Այլազգի բազմաթիվ հետազոտողներ, ինչպես և հայ հեղինակները համարում են, որ դրախտը գտնվում էր Յայաստանում, քանի որ դրախտի գլխավոր գետերը (Տիգրիսն ու Եփրատը) հոսում էին Յայոց լեռներից, որը և պատճառ է դարձել «Յայաստան՝ երկիր դրախտավայր» արտահայտությանը։

20 (278). 1. Բնագրում «զՅետս երթալոյ զհակառակասէրն զսատանայ անուն ժառանգեաց»։ Յեղինակը բերում է սատանայի անվան հին ստուգաբանությունը՝ (Աստծու) հակառակորդի, որը գայթակղում է մարդկանց իրեն հետևելու, հրապուրողի, որն իր հետևից է տանում ստելու, խաբելու միջոցով։ Ս. Գրքում սատանան ունի նաև այլ անվանումներ՝ «մարդասպան» (Յովհ., 8. 44), «չարի առաջնամեղավոր» (Իմաստ., 2. 24), «իին վիշապ» (Յայտն., 12. 9-10)։ Տե՛ս նաև հաջորդ պարբերությունները՝ 21 (279), 22 (280)։

26 (284). 1. Այստեղ հեղինակը սկսում է հին հայերի հեթանոսական հավատալիքների և առհասարակ հեթանոսության քննադատությունը, որը շարունակում է իր քարոզի նաև այլ մասերում (Տե՛ս հատկապես 27 (285) - 28 (286), 265 (522) և 266 (253), 267 (524), 268 (525), 269 (526)։ Կռապաշտության քննադատությունը հեղինակը ծավալում է, հետևելով քրիստոնեության ջատագովության վաղ շրջանի քրիստոնյա հեղինակների ավանդույթներին (ջատագովներ Արիստիդես Աթենացի, Տատիանոս Ասորի, Թեոֆիլոս Անտիոքացի, Տերտուլիանոս և այլք)։ Փաստորեն հեղինակը հանդես է գալիս որպես հայ գրականության մեջ ջատագովության և հայրաբանության հիմնադիրը։ Յայ աստվածաբանական և փիլիսոփայա-

կան մտքի այդ ուղղությունը շարունակել են զարգացնել Եզնիկ Կողբացին և Եղիշեն, որոնց քննադատության սուր ծայրը հիմնականում ուղղված էր պարսից կրոնի, մազդեզականության դեմ՝ ի պաշտպանություն Յայաստանում վտանգված քրիստոնեության:

- **31 (289).** 1. Բնագրում Կայենի և Աբելի անունները պահպանվել են իրենց հին եբրայական ձևերով՝ Կահել և Յաբել, որ նշանակում են ընծա, ժառանգություն (կահել), իսկ երկրորդը՝ շունչ, ունայնություն (Յաբել)։ Տե՛ս «Толковая Библия» с. 31:
- **34 (292).** 1. Ենովքը ապրել է 365 տարի, իսկ Մաթուսաղային ունեցել է, երբ 165 տարեկան էր։ Յամապատասխանաբար, այս իրողությունը նկատի ունենալով, թարգմանում ենք «հարյուր վաթսունհինգ տարեկան դարձավ և ծնեց». ըստ Ս. Գրքի՝ դրանից հետո նա ապրել է ևս 200 տարի։
- **37 (295).** 1. Բնագրում՝ ութերորդ դարուն։ Յեղինակը նկատի ունի պատրիարքների ութերորդ սերունդը՝ Ադամից սկսած մինչև Նոյ, և ոչ թե դարը՝ հարյուրամյակը, իմանալով, որ պատրիարքները ապրել են յուրաքանչյուրը մեկ դարից ավել։
- **42 (300).** 1. Յրեշտակները Աբրահամին հայտնվեցին իր դաշնակից, բարեկամ ամորեացի Մամբրեին (Մամրեին) պատկանող պուրակի (կամ պարտեզի) մոտ (Ծննդ., 18. 1), և ոչ թե «Մամբրեի մոտից եկած հրեշտակների միջոցով»:
- **44 (302).** 1. Ակնարկը վերաբերում է ապագայում Քրիստոսի գալուն, որը մարմին է առնելու նույնպես Աբրահամի սերնդից։ Իսահակի զոհաբերությունը նախատիպն է Քրիստոսի զոհաբերության՝ մարդկանց մեղքերը իր վրա վերգնելու և մարդկությունը փրկելու համար։
- **45 (303).** Խոսքը Իսահակի որդի Յակոբի՝ իրեշտակի հետ ունեցած մենամարտի մասին է, երբ հրեշտակը վնասեց Յակոբի ազդրի ջիլը, ինչից Յակոբը կաղ դարձավ (Ծննդ., 32. 24-26, 31-32):
- **48 (306).** 1. «Էական» բառացի նշանակում է «այն, ինչ իսկապես գոյություն ունի», ի տարբերություն նրա կողմից ստեղծվող և մահացող,

քայքայվող գոյերի, կենդանի կամ անկենդան արարածների։ «էական», «էություն», որպես Աստծո անուն, այսինքն՝ հավերժական բարձրագույն էակ, այստեղ օգտագործվում է առաջին անգամ՝ սկիզբ դնելով հայ աստվածաբանական-փիլիսոփայության տերմինաբանությանը։ Այն մտել է հայ աստվածաբանական գրականության մեջ Ս. Գրքից՝ նրա հայերեն թարգմանությունից։ Նրա ուժեղ ազդեցության տակ գտնվող սույն «Ուսմունքը», որն ամենայն հավանականությամբ գրել է Մեսրոպ Մաշտոցը, Ս. Գրքի թարգմանիչներից մեկը, այստեղ և այլ տեղերում [տե՛ս 69 (326), 163 (420), 444 (702)] կիրառում է այդ տերմինաբանությունը։ Յայ փիլիսոփայական տերմինաբանության ձևավորման նախահունաբան շրջանի մասին ավելի մանրամասն տե՛ս С. С. Аревшатян, Формирование философской науки в древней Армении, Ер. 1973, сс. 55-57, 131-140. Teaching of Saint Gregory. Translation and Commentary by R. W. Thomson, Cambridge-Massachusetts, 1970, pp. 11-12.

- **50 (308)**. 1. Խոսքն այստեղ իրեաների՝ Եգիպտոսում ստրկության մեջ լինելու ժամանակ կավից և ջրից աղյուսներ պատրաստելու պարտավորության մասին է, այսինքն՝ այն տանջանքների, որ եգիպտացիների ծեռ-քով Աստված պատժել էր հրեաներին՝ մեղքերի համար։ Տե՛ս Գիրք Ելից, 1. 14, 5. 14:
- 58 (316). 1. Բնագրում Յեշով, խոսքը Նավեայ որդի Յեշուի (Յեսուի), այսինքն՝ Յիսուս Նավե զորավարի մասին է։ Տե՛ս Երկրորդ Օրենք, 34. 9։ Ուշադրության արժանի է, որ Յեշով ձևը ասորական է, ինչպես և այլ անունների հին հայերենում տառադարձումները (օր. Շմավոն = Սիմավոն, Շմուէլ = Սամուէլ, Բարսեղ = Վասիլ, Սարգիս = Սերգիոս և այլն), որ խոսում են հայ դպրության առաջին շրջանում ասորերենի ուժեղ ազդեցության, ինչպես և կարևորագույն թարգմանությունների՝ Ս. Գրքի (առաջին թարգմ.), Եվսեբիոս Կեսարացու «Եկեղեցական պատմության», Բարսեղ Կեսարացու և այլ հույն հեղինակների մի շարք երկերի ասորերենից թարգմանելու մասին։
- 2. Նկատի ունի «յոթը անհոգ», ամենայն հավականությամբ, դեռևս քոչվոր հրեական ցեղերին, որոնց և ազգապետ Յեշուն բնակեցրեց Յորդանան գետից և Մեռյալ ծովից արևմուտք ընկած Քանաան կոչվող երկրում (Յիս. Նավ. 18 և 19)՝ այժմյան Պաղեստինյան հողերի և Իսրայելի տարածքը, Յորդանան գետից մինչև Միջերկրական ծով։

- 71 (329). 1. Ստեփանոս Վկա Քրիստոսի համար զոհված առաջին նահատակը, որը հրեաների կողմից սպանվեց քարկոծումով՝ անհողդողդ և անզիջում պաշտպանելով քրիստոնեությունը հրեաների հոգևոր ատյանի՝ սինեդրիոնի առաջ։ Որպես առաջին նահատակ հետագայում կոչվեց Ստեփանոս Նախավկա։ «Գործք Առաքելոցի» 7-րդ գլուխը մանրամասն նկարագրում է նրա հետ կապված դեպքերը, նրա երկարաշունչ ճառը հրեաների ատյանում և մահապատիժը։ Այդ ամենին ներկա է եղել Սաւղոս անունով հրեա օրենսգետը, հետագայում Պաւղոս՝ Պողոս առաքյալը, քրիստոնեության ամենաջերմեռանդ քարոզիչն ու տարածողը, ինչի համար ինքն էլ նահատակվեց Յռոմում։
- 2. Սաբաովթ (Սաբաւովթ)— հին եբր. «Ձօրութեանց», այսինքն` «Տէր երկնային զօրաց» (ՆՅԲ, էջ 682), «Ամենազոր», «ամենահզոր», Աստծո անուններից մեկր։
- 76 (334). 1. Բնագրում՝ առին ուսան զանաստուածպաշտութիւն նոցա։ «Անաստվածապաշտություն» բառը կարող է հասկացվել նաև «կռապաշտություն», բայց տվյալ դեպքում ավելի ստույգ ենք համարում «չաստվածների պաշտամունքը», կամ «պաշտոն մատուցելը», որովհետև այդ «պաշտամունքը», ըստ հեղինակի, հոմանիշ է «անաստվածության», չաստվածների, սուտ աստվածների երկրպագության։
- 77 (335). 1. Բնագրում «և շաղախեալ երկիրն յարենէն, որ պոռնկեալ ի դիսն յաճախէին և զպոռնկութիւնս մարմնոց»։ Բառացի թարգմանությունը «երկիրը շաղախեցին աստվածների հետ շնանալու արյունով և նրանք շատացրին մարմնի պոռնկությունը» (Ագաթ. «Յայոց պատմ.», եր., 1983, էջ 189), մեր կարծիքով, շատ հեռու է բուն իմաստից։ «Պոռնկություն» բառը հին հայերենում նշանակում է նաև «կռապաշտություն», իսկ «պոռնկել» «պաշտել, երկրպագել կուռքերին», և ոչ թե «աստվածների հետ շնանալ»։ Ինչ վերաբերում է «պոռնկություն մարմնոց» բառակապակցությանը, ապա դա ոչ թե «մարմնի պոռնկություն է» (այդպես է հասկացել նաև Ո. Թոմսոնը, տե՛ս «Teaching», էջ 66, «the fornications of the flesh»), այլ «կուռքերի մարմիններին» կամ «մարմնավոր կուռքերին երկրպագելու»,

«կռապաշտությամբ զբաղվելու» մասին է խոսում հին հեղինակը՝ դատապարտելով կռապաշտությունը որպես անհեթեթ և պիղծ մոլորություն։

- 81 (339). 1. Յեղինակն այստեղ առաջին անգամ նշում է Յին Կտակարանում արված այն գուշակությունը, իսկ այնուհետև Նոր Կտակարանում իրականացած մարգարեությունները։ Յատկապես հաճախ է նա անդրադառնում Մեսիայի աշխարհ գալու, Աստծո Որդու գալստյան գաղափարին, որն արտահայտել էին Յինկտակարանային մարգարեները։ Տե՛ս նաև 84 (341), 85 (342), 86 (343), 89 (346), 158 (415), 166 (423) և այլ պարբերությունները։
- **82** (**340**). 1. Բնագրում «հոմանեաց իրեանց հեթանոսաց»։ Առաջին բառը («հոմանեաց», այսինքն՝ սիրեկանների) չկա Դավթի 105-րդ սաղմոսում, որը բերվում է այստեղ։ Այն թափանցել է Եզեկիելի գրքի 23. 9 տողից, որը նույնպես դատապարտում է անառակությունը և կռապաշտությունը։
- 97 (355). 1. Այստեղ և հաջորդ պարբերություններում մինչև 112 (370) հեղինակը խտացված շարադրանքով մատուցում է իր աստվածաբանությունը՝ լուսաբանելով Նիկիո Յավատի Յանգանակը և ցուցադրում իր ուղ-ղափառությունը։ Փաստորեն այդ ընդարձակ հատվածը հայ փիլիսոփայության մեջ առաջին դրսևորումն է հայրաբանական այն ուղղության, որի հետևորդները և զարգացնողները հանդիսացան Եզնիկ Կողբացին և Եղի-շեն։
- 104 (362). 1. Յեղինակը շարադրում է Նիկիո և Կոստանդնուպոլսի տիեզերական ժողովներում ընդունված որոշումները Ս. Երրորդության մասին։ Այդ որոշումները հիմք դարձան Յայոց եկեղեցու ուսմունքի համար, որը մյուս ուղղափառ եկեղեցիների հետ միասին վանեց և դատապարտեց Արիոսի և Մակեդոնի հերետիկոսական ուսմունքները, մեկը Որդուն ստորադասելու համար (արիոսականություն), մյուսը՝ Ս. Յոգուն նսեմացնելու պատճառով (մակեդոնականություն հոգեմարտություն)։ Երկու աղանդներն էլ խախտում էին Ս. Երրորդության միասնականությունը, հավասարությունը և համազորության սկզբունքը, ինչի հետևողական և համոզված պաշտպանն է մեր հեղինակը։
  - 2. Ս. Երրորդության երեք Անձերի մասին բանաձևը (Նիկիո հավատամ-

քը՝ 325 թ.), որը քիչ առաջ շարադրեց հեղինակը, հետևյալն է. «Յայր Աստված, որն ամեն ինչի Տերն է և Արարիչը, և Միածին Որդին, Որը Յորից է, Յոր մոտ է և Յոր հետ է, և Ս. Յոգին, որը Նույնի էությունից է, և Նրանով ստեղծեց բոլոր արարածներին»։ Ս. Յոգին և Որդին հավասարապես բխում են Յորից։ Իսկ այս նոր ձևակերպման համաձայն Ս. Յոգին ելնում է Յորից և Որդուց և գտնվում է Նրանց մեջ։ Այստեղ հեղինակը, որն ապրում էր այդ երկու բանաձևերի խմորման և ձևավորման շրջանում, կարծես մեծ նշանակություն չի տալիս այդ տարբերությանը։ Նրա նպատակն է հաստատել երեք Անձերի համազորությունը, հավասարությունը, միակամությունը։ Սակայն հետագայում հեղինակն ի վերջո կանգ է առնում մի բանաձևի վրա («Ս. Յոգին բխում է Յորից»), որը և դառնում է Յայոց եկեղեցու դավանաբանության դրույթը՝ ի տարբերություն արևմտյան եկեղեցու, որը որդեգրեց «Ս. Յոգին բխում է Յորից և Որդուց» բանաձևը («Filio-que»)։

110 (368). 1. «Կատարյալ մարդ՝ իր կատարյալ Աստվածությամբ»։ Այս դրույթը հեղինակն ուղղում է Ապողինար Լաոդիկեցու ուսմունքի դեմ, որը դատապարտվեց Ալեքսանդրիայի (362 թ.) և Կոստանդնուպոլսի (381 թ.) ժողովներում։ Ըստ Ապողինարի ուսմունքի՝ Յիսուս Քրիստոսը որպես Աստված (Միածին Որդի Աստուծոյ) չէր կարող կատարյալ, իսկական մարդ լինել։ Յայոց եկեղեցին «Վարդապետության» այս տողերից սկսած և այնուհետև մերժում է Ապողինարին և պաշտպանում ուղղափառ դավանաբանությունը, համաձայն որի՝ Յայր Աստծուց ուղարկված Որդի Աստվածը «կատարյալ մարդ է»՝ մարդկային իր բոլոր հատկություններով, և «կատարյալ Աստված է»։

111 (369). 1. Բնագրում — «ուրացան զբնութիւն նորա», այսինքն` չճանաչեցին, մերժեցին Յիսուս Քրիստոսի աստվածային բնությունը, որը միացել էր մարմնին և հանդես եկել որպես մարդ։ Այստեղ հեղինակը նկատի ունի Արիոսին (Ալեքսանդրիայի քահանա, մհ. 336 թ.) և նրա հետևորդներին, որոնք Յիսուսին համարում էին Յայր Աստծու ստեղծագործություն։ Ըստ արիոսականների՝ Որդին հավասար չէ Յորը և Ս. Երրորդության մեջ չի կարող հավասարազոր լինել Յայր Աստծուն և Ս. Յոգուն։ Նիկիայի ժողովում (325 թ.) այն դատապարտվեց որպես հերետիկոսություն և մերժվեց եկեղեցու կողմից, բայց, չնայած դրան, ունեցավ իր հետևորդները և համակիրները։ Նույնիսկ մի շարք թագավորներ, խորամուխ չլինելով այդ ուսմունքի էության մեջ, տարբեր քաղաքական հանգամանքներից ել-

նելով, հարում էին արիոսականության և պարտադրում իրենց հպատակներին՝ գոթերին, լանգոբարդներին, վանդալներին և այլ բարբարոս ժողովուրդներին (5-6-րդ դդ.) հետևել այդ հերետիկոսական դավանանքին։ Յայաստանում այն որոշ ժամանակ հետևորդներ ունեցավ Փոքր Յայքում, IV դարում։ Արիոսական այդ շարժման առաջնորդն ու գաղափարախոսը հայ եպիսկոպոս Եվստաթիոս Սեբաստացին էր (IV դարի 2-րդ կես)։

118 (376). 1. Յեղինակը նախապես ասում է իր հետագա շարադրանքի կամ քարոզի (քարոզների) բովանդակության մասին, որն, ըստ երևույթին, սկզբից բանավոր էր, իսկ այնուհետև գրվեց և մշակվեց։ Դրա մասին են վկայում միածև արտահայտությունները, «Վարդապետության» տարբեր տեղերում արված ցուցումները, ինչպես, օրինակ, «կպատմենք իր տեղում», «պատմելու եմ ձեզ», «կասեմ ձեզ իմ շարադրանքիս (կամ ճառիս) վերջում»։ Տե՛ս 28 (286), 134 (391), 240 (497) և այլն։ Յեղինակը քարոզի ժանրը զուգակցում է մեկնության, բացատրության, տեքստի քննության հետ, որը կարող էր իրագործվել բանավոր խրատի և քարոզի հետագա մշակման միջոցով։ Որպես քրիստոնյա քարոզիչ և ջատագով նա, լուսաբանելով Ս. Գրքի բովանդակությունը, ցուցադրում է քրիստոնեության ճշմարտությունը՝ ի հակադրություն հեթանոսության։

- **119 (377).** 1. Բնագրում «բովանդակեցաւ ճշմարտութեամբ ի մարմնին եւ ճշմարիտ մարդ եղեւ»։ Տե՛ս ծան. 110 (368). 1. – «կատարեալ մարդ»։ Այստեղ համապատասխանաբար՝ «ճշմարիտ մարդ»։
- 2. Բնագրում «առ Յաւր եւ ընդ Յաւր», ըստ Նիկիայի ժողովի՝ «(Յաւատամք) ի միածին Որդին, որ ի Յաւրէ եւ առ Յայր եւ ընդ Յաւր»։ Տե՛ս ծան. 104 (362)։
- **121 (379).** 1. Բնագրում «Ըմբռնեցաւ», այսինքն` «ընդգրկեց», և ոչ թե «ճանաչվեց», ինչպես Ռ. Թոմսոնի և Ա. Տեր- Ղևոնդյանի մոտ։
- 2. Բնագրում «դնել զանձն իմ իմովք կամաւք»: Այստեղ «անձ» բառը նշանակում է «կյանք» և ոչ թե «անձ», «անձնավորություն»:
- 123 (381). 1. «Յինավուրցը» Աստծո անուններից մեկը։ «Սաբաովթը», որն այստեղ նույնացվում է Քրիստոսի հետ։ «Յինավուրցը» բառացի նշանակում է «հին օրերից», այսինքն՝ հնուց, մշտապես գոյություն ունեցողը։ Տվյալ դեպքում՝ մարմին առնող մշտապես ապրող, հինավուրց

Աստված, որը, մանուկ դառնալով, մարմնավորվում է։

124 (382). 1. Բնագրում «ծնունդն առաջին՝ ի Յաւրէ յառաջ քան զանկետ յաւիտեանս»։ Յեղինակը կրկին վերադառնում է կարևոր այն դրույթին, որ հավիտենական Յորից հավերժորեն ծնված Որդին, որը նույնպես հավերժ է, երկրորդ անգամ ծնվում է մարմին առնելով՝ մարդկանց փրկելու համար։ Այս դրույթն ուղղված է արիոսական աղանդի դեմ։ Յոր, Որդու և Ս. Յոգու հավերժությունը և միաբուն լինելը, Յոր և Որդու հավասարազոր և հավիտենական լինելը այն կարևորագույն դրույթներից են, երբ շարունակվում էին կատաղի վեճերը Ս. Երրորդության դեմքերի վերաբերյալ, որոնք ուղղված էին Արիոսի և Մակեդոնի հերետիկոսական ուսմունքների դեմ։

**130 (388).** 1. Բնագրում — «յառաջ քան զարուսեակ ի Յօրէ ծնեալ»: Այստեղ «արուսյակը» նշանակում է «արև, արեգակ» և ոչ թե` «առավոտվա աստղ» — «morning star», ինչպես թարգմանում է **Ռ. Թոմսոնը**։

- 2. Այս նզովքները, ինչ-որ այլախոհների հասցեին ուղղված անեծքները, ցույց են տալիս, որ հեղինակի կենդանության օրոք իսկապես հայ իրականության մեջ դեռ առկա էին վտանգավոր աղանդներ, հերետիկոսական շարժումների հետևորդներ, այսինքն՝ Յայաստանում և հարևան երկրներում տարածված Մարկիոնի, Արիոսի, Սաբելիոսի, Նեստորի և այլ աղանդապետերի՝ դեռևս չպառակտված տիեզերական եկեղեցու կողմից մերժված ուսմունքները։
- **132 (390).** 1. Այս նախադասության մեջ խտացված են Յայոց եկեղեցու Յավատի Յանգանակի հիմնական դրույթները, որոնք բխում են Նիկիայի և Կոստանդնուպոլսի հավատի հանգանակից։
- 142 (400). 1. Բնագրում «միանգամայն տիրագէտ եւ հրեշտակածանօթ եղեալ»։ Խոսքն այստեղ Տիրոջը իսկույն, տեղնուտեղը ճանաչելու մասին է և ոչ թե «Տիրոջից տեղեկություններ ստանալու»։ Դրանից հետո հրեշտակները զգուշացրել են մոգերին, որ արագ հեռանան և այլ ճանա-

պարհով, Երուսաղեմ չմտնելով, վերադառնան իրենց երկրները, Յերովդես թագավորի հետ չհանդիպելու համար, որը փնտրում էր Մանուկին սպանելու համար:

144 (402). 1. Բնագրում — «ճշմարիտ կերպարանս... եւ ոչ առ աչօք ինչ տեսիլ»։ Յեղինակն, անշուշտ, այս խոսքն ուղղում է Ապողինարի ուսմունքի դեմ, որը Քրիստոսի նյութական, մարդկային կերպարանքը համարում էր երևութական, ոչ իսկական։ Ապողինարի ուսմունքը դատապարտվել է Աղեքսանդրիայի (362 թ.) և Կոստանդնուպոլսի (381 թ.) ժողովներում։

150 (408). Կարապետ — բառացի նշանակում է սուրհանդակ, ճանապարհ բացող, առջևից ընթացող։ Տվյալ դեպքում՝ Յիսուսի համար ճամփա բացող, առաջուց քարոզող, նախապատրաստող Յովհաննես Մկրտիչն է, որի համար կարապետը դառնում է մակդիր։

168 (426). 1. Այս և նախորդ վեց պարբերություններում՝ 162-167 (420-426) հեղինակը հստակ և հակիրճ ձևակերպումներով լույս է սփռում Բանի (Լոգոսի) և Աստծու, Որդու և Յոր առնչության բարդ հիմնախնդրի վրա։ Իր բացատրություններն ու մեկնաբանությունները շարադրելիս նա հենվում է հեղինակավոր քրիստոնյա մտածողների տեսակետների վրա, ինչպիսիք են Բարսեղ Կեսարացին, Գրիգոր Նյուսացին և Եփրեմ Ասորին։ Մեր հեղինակին, ամենայն հավանականությամբ, քաջ ծանոթ է եղել նաև Կյուրեղ Երուսաղեմացու «Կոչումն ընծայութեան» երկը, որը պատկանում է Մեսրոպ Մաշտոցի և Սահակ Պարթևի օրոք կատարված հին թարգմանությունների թվին։

- **181 (439).** 1. «Առաջին Այրը» առաջին մարդը։ Յեղինակը նկատի ունի Աստծուն, Որն իջավ երկիր մարդու տեսքով։
- 2. Բնագրում «Նախնական ինքնութիւն», նախնական բնություն։ Նկատի ունի «առաջին Այրին», Աստծուն՝ հետևելով Պողոս առաքյալի բացատրությանը (Բ Կորնթ., 11. 2), որը Քրիստոսին ներկայացնում է որպես փեսայի, իսկ տիեզերքը նրա հարսն է։ Ռ. Թոմսոնը այստեղ նշմարում է գնոստիկյան գաղափարի արտացոլք, ըստ որի՝ աստվածային «առաջին մարդը» անվանվում է «նախնական բնություն» (premordial nature). տե՛ս Teaching, p. 98.

- **183. (441).** 1. Բնագրում «եկեղեցի հեթանոսաց», այսինքն ազգերի, ժողովուրդների եկեղեցին, նկատի ունի եկեղեցին որպես այդպիսին, բուլոր հավատացյալների հավաքականությունը, տիեզերական եկեղեցին, որը, ըստ ամենատարածված մեկնաբանության, հեղինակն անվանում է Քրիստոսի հարս:
- **191 (449).** 1. Ս. Գրքի կանոնական բնագրում «մարգարեների» փոխարեն գրված է «հրեշտակների» («հրեշտակաց իւրոց»), որն ունի նաև մարգարեի նշանակություն, միաժամանակ նաև դեսպան, սուրհանդակ, պատգամաբեր նշանակությունները։
- **204 (462).** 1. Բնագրում «Քահանայապետ ազգին տիրասպանուաց»։ Խոսքը հրեաների քահանայապետ Կաիաֆայի մասին է, որի պահանջով ավազակ Բարաբբայի փոխարեն մահվան դատապարտվեց Յիսուս Քրիստոսը (Յովհ., 18. 40)։
- **210 (468).** 1. Եկեղեցու մանուկները («մանկունք եկեղեցւոյ»), այսինքն` եկեղեցու զավակները, Քրիստոսի հետևորդները, բոլոր հավատացյալները:
- 211 (469). 1. Խոսքը Երուսաղեմի այն տաճարի մասին է, որը կառուցել էր Յերովդես Ա թագավորը։ Կառուցումը սկսվել էր մ.թ.ա. 20 թվականին և ավարտի հասցվել մ. թ. 63 թ., բայց արդեն 30-ական թվականներին փայլում էր իր գեղեցկությամբ և հավակնում էր լինել աշխարհի հրաշալիքներից մեկը։ Քրիստոսն ասում էր, որ այն ամայանալու է և ավերվելու (Մատթ., 24. 1-2), իսկ դա երբ կլինի, գիտի միայն Յայրը (24. 3)։ Այստեղ խոսքը ոչ միայն տաճարի, այլև ամբողջ Երուսաղեմի ավերման մասին է, որը կապվում է Քրիստոսի երկրորդ գալստյան և աշխարհի վախճանի հետ։
- **242 (500).** 1. Բնագրում՝ «զբարձրանշան զհռչակաւոր և զանկարծահաս զմուտն Յոգւոյն Սրբոյ»։ Որ Ս. Յոգու մուտքը (կամ գալուստը) իրոք հանկարծակի է (և ոչ թե «անհասկանալի», incomprehensible), հաստատվում է «Գործք առաքելոցի» II գլխի սկզբի խոսքերով։
- **244 (502).** 1. Բնագիրը խաթարված է՝ «նոյնպէս և Բաղտասար ասաց 244

- ցԴանիէլ»։ Իրականում Նաբուգոդոնոսոր արքան է դիմում Դանիել մարգարեին, որի երկրորդ անունը Բաղտասար էր (Վալտազար), որպեսզի նա վերծանի իր` Նաբուգոդոնոսորի տեսած երազը։ Տե՛ս Դանիելի մարգարեություն, գլ. IV, 5-6-րդ տողերը։
- 2. Բնագրում` «Յոգի Սուրբ Աստուծոյ» (Դան., 4. 6), որը գալիս է արամեերեն բնագրից` «Իոգի աստուածոց սրբոց»: Տե՛ս Աստուածաշունչ մատեան, Վիեննա, 1929, էջ 918, ծնթ.:
- **245 (503).** 1. Բնագրում` «Ես լցայց», այսինքն` «Ես կլցվեմ...»: Ուղղում ենք` ըստ Աստվածաշնչի. «Ես լցայ» «ես լցվեցի», կամ` «Ես լցված եմ» (Միք., գլ. III, 8):
- **250 (508).** 1. Բնագրում «բազում լեզուաց», որը նշանակում է «բազում ազգերի» կամ «ժողովուրդների»։
- 2. Բնագրում «անձինք իւրեանց», որը նշանակում է տվյալ դեպքում «մարմինները» և ոչ թե «հոգիները», «souls»:
- **251 (509).** 1. Կուռնելիոս (Կոռնելիոս) իտալական զորքի հարյուրապետը, որը գտնվում էր Պաղեստինյան Կեսարիայում (Գործք, 10. 1-3)։ Յռոմայեցիներից առաջինը, որը դարձավ քրիստոնեության հետևորդ։
- 2. Շմավոն Սիմոնի անունը բերված է ասորական ձևով, որը խոսում է Ս. Գրքի ասորերենից առաջին թարգմանության մասին (Գործք, 8. 13)։ Տե՛ս նաև ծան. 58 (316)։
- 255 (513). 1. Շավուղ Իսրայելի առաջին թագավորը, մ. թ. ա. 1091-ից սկսած, իշխեց 40 տարի։ Վերջում Աստծու հանդեպ անհնազանդ լինեւու պատճառով զրկվեց թագավորությունից և ինքնասպան եղավ։ Ուշագրավ է, որ այս, ինչպես այլ անուններ, հեղինակը բերում է նրա ասորական ձևով։ Ուղիղ եբրայական ձևը Սաուլ է։ Մանրամասն պատմությունը տե՛ս Գիրք Թագաւորութեանց, I, գլ. 1031։
- 2. Նկատի ունի Յռիփսիմյանց կույսերին, որոնց Յայաստան գալն ու նահատակվելը հեղինակն արդարացիորեն հավասարեցնում է առաքյալների գործունեությանը։
- 256 (514). 1. Վկա բառն այստեղ օգտագործվում է իր առաջին և իսկական իմաստով, որը հետո ստանում է նաև այլ երանգ, ձեռք բերելով նա-

հատակի իմաստ` հոմանիշ ունենալով հունարեն մարտիրոս բառը։ Այստեղից և վկայաբանություն — նահատակի, մարտիրոսի գործը և նրա պատմությունը` մարտիրոլոգիա։

257 (515). 1. Բնագրում — «զապականացու մարմինս», այսինքն՝ մեր մարդկային ապականացու, մահվան ենթակա մարմինը խառնեց անմահ աստվածային բնության հետ՝ մարդկանց փրկելու համար։ Այս դրույթի մանրամասն մեկնությունը տալիս է Պողոս առաքյալը իր՝ Կորնթացիներին ուղղված Առաջին թղթում, տե՛ս Ա Կորնթ., 15. 51-54։

263 (521). 1. Բնագրում՝ «վաղագոյն», ավելի վաղ։ Այստեղ հեղինակը, որն իր «Վարդապետությունը» գրել է 5-րդ դարի 20-30-ական թվականներին, նկատի ունի վաղուց, ավելի քան հարյուր տարի առաջ տեղի ունեցած դեպքերը, Յռիփսիմյանց կույսերի նահատակությունը և դրան հաջորդած դրամատիկ իրադարձությունները։ Դրա մասին է խոսում նաև «Ագաթանգեղոսի» ամենախորը հետազոտողներից մեկը՝ հայր Բարսեղ Սարգիսյանը իր ընդարձակ ուսումնասիրության մեջ (Բ. Սարգիսյան, Ագաթանգեղոս..., Վ., 1890, էջ 388-389։ Տե՛ս նաև Teaching, էջ 122)։

**274 (532).** 1. Բնագրում – «զսքանչելիսդ, որ առ ձեզդ երևեցաւ»։ Յեդինակը նկատի ունի Յռիփսիմյանց կույսերին և նրանց հետ կապված հրաշքը։

2. Բնագրում – «ամենայն ազգք երկրի»։ Խոսքն այստեղ ոչ թե ողջ աշխարհի ազգերի մասին է, այլ ինչպես քիչ վեր է ասվում, «մեր երկրի բոլոր բնակիչների», ուրեմն և «բոլոր ազգատոհմերի» մասին է, որ դեռ չեն ճանաչել Աստծուն, բայց այժմ արդեն պետք է ճանաչեն և «ծառայեն Նրան մեկ լծի տակ»։ Յայաստանի բոլոր ազգատոհմերին Ս. Գրիգորը կոչ է անում հրաժարվել կռապաշտությունից և ընդունել նոր, ճշմարիտ հավատը։ 274-279 (532-537) պարբերությունները ուղղակի կոչ են Յայաստանի բնակիչներին թոթափել հեթանոսության բեռը և ընդունել քրիստոնեությունը։

**283 (541).** 1. «Երեսունյոթ... բաժակներ». խոսքն այստեղ կրկին վերաբերում է Յռիփսիմյանց նահատակված կույսերին, որոնց ընդհանուր թիվը 37 էր։ **284 (542).** 1. Խոսքը Ստեփանոս Նախավկայի մասին է: Տե՛ս Գործք, 6. 5-15, 7. 55-60: Տե՛ս նաև ծան. 71 (329):

**292 (550).** 1. Այստեղ հայերեն Ս. Գիրքը ունի «հոգի» բառը, որը նշանակում է «հողմ», և ոչ թե «Յոգի» մեծատառով, այսինքն` Ս. Յոգի։ Եբրայերեն բնագրում – «ռուախ», այսինքն` «հողմ»։ Տվյալ դեպքում – «մոլեգին, բուռն հողմ, քամի»։ Տե՛ս Толковая Библия, т. II, примеч. стр. 199, 212.

**294 (552).** 1. Բնագրում – «Վասն որոյ միւս մարգարէն ասէ ի նոյն պարու երգոյն իւրոյ», այսինքն՝ իր երգի նույն շարքում, նույն իմաստով, և ոչ թե նույն պարի մեջ, «in the same dance» (տե՛ս Teaching, էջ 132):

301 (559). 1. Բնագրում — «հոգիընկալ ամպ», որը նույն նշանակությունն ունի, ինչ ասված է 292 (550)-րդ պարբերությունում, այսինքն՝ «հոգին» որպես «հողմ»։ Տե՛ս նաև 1-ին ծան. 292 (550) պարբ.։ Դա spiritual cloud-ը չէ, ինչպես թարգմանել է **Ռ. Թոմսոնը**։ Տե՛ս Teaching, էջ 133։ Ըստ եզեկիելի տեսիլքի՝ դա հողմ ընկալած, քամու ուժից առաջ սլացող ամպ է, որի մեջ են հրակառքերը և քերովբեները, որոնք և ամպի միջից Աստծու շնորհը պետք է թափեն մարդկանց վրա («գիտության շնորհը») և «նրանց հնարավորություն տան դալարելու»։

**303 (561).** Այստեղ «հոգիընկալ ամպը» բառացի պետք է հասկանալ որպես «հոգի ընկալած ամպ, որն (իր մեջ) կրում է աստվածային ճշմարտությունը», այսինքն՝ ամպի մեջ է հանգրվանել Աստվածային Ոգին։

304 (562). 1. Խոսքն այստեղ կրկին Յռիփսիմյանց կույսերի մասին է։

2. Բնագրում — «զմարմինս իւրեանց ետուն ի գանձն Տէրունի»։ Աստծու վկաների կամ մարտիրոսների մասին որպես Աստվածային գանձերի, Աստծու համար իրենց զոհաբերածների մարմինները գանձ անվանելու մասին խոսում է հայտնի աստվածաբան Որոգինեսը (Օրիգենը)՝ Dominus... habet thesauros suos։ Տե՛ս **Ռ. Թոմսոնի** ծան. 1 (So Origen, In Num. Hom., XI 2), Teaching, p. 134:

306 (564). 1. Այս դրույթը հակասում է կամքի ազատության սկզբուն-

քին, որի ջերմ պաշտպանն է հեղինակը։ Տե՛ս 4 (262), 7 (265) պարբերությունները և մեր ծանոթագրությունները։

309 (567). 1. «Վարդապետության» հեղինակը, որը «Ագաթանգեղոսի» նաև մյուս մասերի հավանական հեղինակն է կամ խմբագիրը, այստեղ ակնարկում է ուղղակիորեն 226-242-րդ պարբերություններում շարադրված հեթանոս հայերի և Տրդատ թագավորի տանջանքները, որոնց արժանացան քրիստոնյաներին հալածելու և քրիստոնեությունը մերժելու համար։

310 (568). 1. Բնագրում — «ըստ եբրայական բանակին»։ **Ռ. Թոմսոնը** բարգմանում է «like army of Egyptians»։ Նրան շփոթության մեջ է գցել «բանակ» բառը, ինչի պատճառով էլ նա կամայականորեն «եբրայականը» փոխել է «եգիպտականի»։ Մինչդեռ հեղինակն այստեղ նկատի ունի եբրայեցիների այն խումբը («բանակը», ամբոխը), որն իսկապես ընդդիմացավ Մովսեսին և այդ պատճառով այրվեց (տե՛ս Գիրք Թուոց, 16. 29, 35)։ Խոսքը այրելով պատժելու մասին է, իսկ հրեաներին հետապնդող «եգիպտացիների բանակը» պատժվեց՝ ջրասույզ լինելով։

**317 (575).** 1. Նկատի ունի Մովսես մարգարեին, որը պատգամներ էր տայիս ժողովրդին Աստծու հրամանով (տե՛ս Եբր., 12. 25):

320 (578). 1. «Բաբել» — «Բաբելոն» անվան բացատրությունը բխում է Ծննդոց գրքի 11. 9 տողից, որն, ըստ եբրայական բնագրի, այն կապում է եբր. «բաբել» (կամ «բալալ») բառի հետ։ Այն նշանակում է «խառնել», որից և «խառնություն, «խառնակություն»։ Կա նաև այլ բացատրություն, ըստ որի, «բաբել» — «բաբ+բել» արմատներից ելնելով, այն բացատրում է որպես «Բելի դարպաս կամ բակ»՝ կապելով այն բաբելացիների գլխավոր աստված Բելի հետ։ Տե՛ս Толковая Библия, т. І, стр. 81-82.

**322 (580).** 1. Նկատի ունի Աբրահամին, եբրայեցիների (հին հրեաների) նահապետ-առաջնորդին, որի անունով էլ եբրայեցիները հաճախ կոչվում են Աբրահամյան ցեղ։

2. Բնագրում — «Ժողովուրդ ձեռական», այսինքն` սեփական, հատուկ իրենը, ձեռքի տակ գտնվող։ Սրանից ելնելով` հրեաները իրենց համարում են «ընտրեալ ազգ», մոռանալով, որ հենց հրեաների պատճառով Աստված զզվեց մարդկանցից և ափսոսաց, որ ստեղծել է մարդուն (Տե՛ս Գիրք Ծննդոց, 6. 5-7), և միայն արդար Նոյը իր ընտանիքով մնաց երկրի երեսից ջնջված մարդկությունից։ Բայց կրկին բազմացած մարդկային ցեղը շարունակեց իր մեղսալից կյանքով ապրել և զայրացնել Արարչին։

## **327 (585).** 1. «Լույսն Իսրայելի», այսինքն` Աստված:

2. «և նրան» — Ս. Գրքի հայերեն թարգմանության մեջ «և նրան»-ից առաջ բաց է թողնված մի քանի բառ — «և նրա Սուրբը՝ հուր, որը կայրի և կլափի նրա փուշը և նրա տատասկը մեկ օրում»։ Այստեղ Ս. Գիրքը խոսում է Ասորեստանի մասին, որը Իսրայելի թշնամին էր («փուշը և տատասկը»)։ Ահա սրան այս ժամանակ պետք է սրբեր Եհովան «բորբոքուն հրով» և ոչ թե Իսրայելին, ինչպես կարելի է հասկանալ հայերեն բնագրից («եւ սրբեսցէ զնա հրով բորբոքելով»)։ Եսայի մարգ., 10. 17-18։

**356 (614).** 1. Պենտեկոստեի օրը — Յիսուս Քրիստոսի հարությունից հետո հիսուներորդ օրը (հուն.  $\Pi \in \nu \tau \eta \kappa \sigma \tau \eta$  — հիսուն օր), երբ հավաքված առաքյալների վրա իջավ Սուրբ Յոգին, Յոգեգալուստ (Յոգեգալստյան տոն)։

391 (649). 1. «Վարդապետության» հեղինակը հատուկ հետաքրքրություն է ցուցաբերում բուսական աշխարհի հանդեպ և իր դրույթների պարզաբանման համար հաճախ է դիմում օրինակների և բույսերի անունների թվարկմանը [տե՛ս 2 (260), 387-398 (644-655-րդ) պարբերությունները։ Նրա թվարկածների մեջ կան այժմ անհայտ կամ դեռևս չնույնականացված բույսերի, ծաղիկների, թփերի և փշերի անուններ, որոնց ճշգրտումը կարող են կատարել հնաբուսաբանները։ Մյուս անվանումները տրված են մոտավոր ճշտությամբ, որը պայմանավորված է առկա բառարանների ճշգրտության աստիճանով։

## 394 (652), 1. Խոսքը Յովհաննես Մկրտչի մասին է։

412 (670). «Վարդապետության» հեղինակը, աշխարհի սկզբի և վերջի մասին խոսելիս, հետևում է Ս. Գրքի հնագույն մեկնություններին, քրիստո-նեական և հուդայական (հին եբրայական), որոնց համաձայն երկիրն ու-նենալու է վեց հազարամյակների կյանք, որոնք համապատասխանում են աշխարհի արարման վեց օրերին։ Վեցերորդ հազարամյակի վերջում կլի-

նի աշխարհի վերջը, և այդ պատճառով այն կոչվում է «վերջին»։ Յոթերորդ հազարամյակը, արարչագործության յոթերորդ օրվա համապատասխան, այսինքն՝ Արարչի հանգստի օրվա նման, երկրի վրայից հեռացած մարդկության հանգստյան և փոխհատուցման ժամանակն է, երբ Բարձրյալը «հանգիստ է տալիս վաստակյալներին, որոնք գործում էին... այն անչափ երկար տարում», այսինքն՝ յոթերորդ հազարամյակում, որն արդեն լինելու է հավերժական, «երկնային արքայություն»։

414 (672). 1. Բնագրում – «որ ընդ Քրիստոսին չարչարեցան՝ ընդ նմին և թագաւորեսցեն»։ **Ռ. Թոմսոնի** և **Ա. Տեր-Ղևոնդյանի** մոտ երկու դեպքում էլ «ընդ» թարգմանվել է «հետ», «with», մինչդեռ առաջին դեպքում՝ «ընդ Քրիստոսին» պետք է հասկանալ «Քրիստոսի համար»։ Պողոս առաքյալի մեջբերած խոսքը (Տիմոթեոսին ուղղված Երկրորդ թուղթ, 2. 12) վերցված է Քրիստոսի համար չարչարանքներ կրող (և մեռնող) մարտիրոսների փառաբանական երգից։

415 (673). 1. Բնագրում — «ծառայից և աղախնաց»։ Անգլերեն թարգմանված է «servants and handmaids», որը ճիշտ չէ։ Ս. Գրքում (Յովել, 2. 29 և Գործք, 2. 18) այն օգտագործված է հին նշանակությամբ՝ «ստրուկ և ստրկուհի» և ոչ թե՝ ժամանակակից իմաստով՝ «ծառա և աղախին»։

2. Բնագրում – «խտրոց»: Բառն օգտագործված է «տարբերության» իմաստով, որը ստեղծվել է հետագայում հունաբան դպրոցի կողմից։ «Վարդապետության» հեղինակը չգիտի այդ բառը, ինչպես և բոլոր այն արհեստական բառերն ու տերմինները, որ ստեղծվեցին 5-6-րդ դարերում, երբ հունարենից թարգմանվեցին քերականական, ճարտասանական և փիլիսոփայական երկերը (Դիոնիսիոս Թրակացի, Փիլոն և Թեոն Ալեքսանդրացիներ, Արիստոտել, Պորփյուր)։ Տե՛ս Գ. Տեր-Մկրտչյան, Տիմոթեոս Կուզ... էջ 169-173, Ә. Մանանդյան, Յունաբան դպրոցը..., էջ 127-134, 184-190, և մեր «Формирование философской науки в древней Армени», с 155-161, 212-215.

Յին հայերենի «խտրոց» եզրը «տարբերության» իմաստով այնուհետև փիլիսոփայական երկերում չգործածվեց, իր տեղը զիջելով հունարենից տառացիորեն կաղապարված Διαφορα — «տարբերություն» եզրին, որն սկզբից օգտագործվում էր զուտ տրամաբանական երկերում (Արիստոտել, Պորփյուր, Անանուն մեկնիչ, Դավիթ Անհաղթ), իսկ այնուհետև տարածվեց արդեն ոչ նեղ տրամաբանական իմաստով` որպես հոմանիշ ու-

նենալով «գանագանություն» բառը։

**422 (680).** 1. «Դինավուրցը», «հին օրերի», նախնիների Աստծուն «Վարդապետության» հեղինակը այստեղ նույնացնում է Տեր Աստված Դիսուս Քրիստոսի հետ։ Տե՛ս նաև 106 (363), 124 (381), 174 (431) և 331 (588) պարբերությունները։

423 (681). 1. Ս. Գրքի կանոնական տեքստում չկա «և նրա Յոգով» հավելումը։ «Ագաթանգեղոսի» մոտ շատ հաճախ մեջբերումները չեն համընկնում կանոնական բնագրի հետ և ունեն որոշակի տարբերություններ, որոնք ըստ երևույթին, գալիս են առաջին՝ «փութանակի», արագ կատարված թարգմանությունից։ Տե՛ս նաև 251 (509) 2-րդ ծան. և 255 (513) 1-ին ծան.:

Այդ տարբերությունները վերացվել են երկրորդ, վերջնական թարգմանության ժամանակ՝ ըստ հունարեն «Յոթանասնից» բնագրի, որը բերվեց Մաշտոցի և Սահակ Պարթևի աշակերտների կողմից Եփեսոսի ժողովից հետո (431 թ.)։ «Ագաթանգեղոսի» մոտ եղած տարբերությունները առանձին ուսումնասիրության արժանի են։

426 (684). 1. «Առաջին վկաներ» — հեղինակը նկատի ունի Քրիստոսին տեսած և աշակերտած առաքյալներին, որոնք «վկա» էին բառի առաջնային իմաստով, որը հետո տարածվեց նաև Քրիստոսի համար զոհված նահատակների, մարտիրոսների վրա, որովհետև հին քրիստոնյաների պատկերացմամբ նահատակը իր տանջանքներով և ինքնազոհաբերությամբ նույնպես վկայում է Աստծո մասին։

2. Բնագրում — «Վասն կուսանին ծննդեան որ ի նոցանէն»։ Յեղինակը նկատի ունի Մարիամ Աստվածածնին, որի շնորհիվ «նաև կանայք օրհնվեցին»։ **Ռ. Թոմսոնը** իր ծանոթագրության մեջ նշում է Օրիգենեսին (In Luc. Hom., VIII), որն օրհնված է համարում «միայն Եղիսաբեթին և Մարիամին որպես Յովհաննես Մկրտչի և Յիսուսի մայրերի» (տե՛ս Teaching, p. 171)։

**428 (686).** 1. Առաքյալների, ինչպես և լեզուների թվի մասին (տասներկու, յոթանասուն, յոթանասուներկու) հեղինակը խոսում է նաև այլուր։ Տե՛ս 200 (457), 246 (503), 322 (579) և 355 (612)-րդ պարբերությունները։ Յիմնական խումբը, անշուշտ, Ավետարանում որպես Քրիստոսի աշա-

կերտներ հանդես եկող տասներկու առաքյալներն են։

- 2. Բնագրում «պատերազմասէր նահատակս», այսինքն՝ ռազմասեր, պատերազմասեր մարտիկներ, կտրիճներ։ «Նահատակ» բառի մյուս նշանակությունը — զոհ, մարտիրոս, վկա, ճգնավոր — այստեղ հարմար չէ, որովհետև առաքյալներն այստեղ հանդես են գալիս որպես խիզախ մարտիկներ, կտրիճներ և ոչ որպես մարտիրոսներ։
- 439 (697). 1. Բնագրում` «Աստուծոյ օրէնք և օրինապատումք` առաջինն և երկրորդն ճանաչէր»։ Օրինապատումք օրենքի մեկնաբանները առաջին հերթին մարգարեներն են, որոնք հին օրենքի ճանաչված մեկնիչներն էին։ Երկրորդ մեկնաբանները առաքյալներն են, որոնք մեկնաբանում են նոր օրենքը` Քրիստոսի ուսմունքը, Նրա սահմանած բարոյական և իրավական նորմերը, որոնք բխում էին նաև հին օրենքից և մեկնաբանվում էին որպես «մեկ Աստծու օրենք»։
- 2. Մելիտոս փոքրասիական Միլետ քաղաքը, որը Պողոս առաքյալը երկու անգամ այցելել է իր քարոզչական շրջագայությունների ժամանակ։ Մելիտոս է կոչվել նաև Մալթա կղզին, ուր դեպի Յռոմ իր վերջին ուղևորության ժամանակ նավաբեկությունից փրկված հայտնվում է Պողոսը։ Տե՛ս «Բառարան Սուրբ Գրոց», Կ. Պոլիս, 1881, էջ 351:
- 3. Նկատի ունի Ավետարանը, որը Քրիստոսի վարդապետությունը լայնորեն տարածելու նպատակով մտադիր էին ստեղծել առաքյալները։
- 448 (706). 1. Բնագրում «առաքեալք», այսինքն` «ուղարկվածները», «առաքվածները»։ Տվյալ դեպքում, կարծում ենք, չի կարելի թարգմանել` «apostles», «առաքյալներ», քանի որ խոսքն այստեղ Յոր կողմից ուղարկված Որդու և Ս. Յոգու մասին է։
- **452 (710).** 1. Բնագրում «ասաց աստուածապատումն»։ Յեղինակը նկատի ունի ավետարանիչ Յովհաննեսին, որին «աստվածախոս», «Աստծո մասին խոսող», կամ «աստվածաբան» անվանեցին, որը և դարձավ նրա մակդիրը՝ Յովհաննես Աստվածաբան։

**457 (715).** 1. Յասկանալի է, որ Լուսավորիչը չէր կարող իր մասին ասել՝ «Սուրբ Գրիգորի»։ Այս գնահատականը Գրիգոր Պարթևի գործունեությանը կարող էր տալ «Վարդապետության» իսկական հեղինակը՝ Մաշտոցը, որն իրոք հանդիսացավ Յայաստանի երկրորդ Լուսավորիչը։

## ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

| Առաջաբան (Ս. Արևշատյան)        |      |
|--------------------------------|------|
| Սուրբ Գրիգորի Վարդապետությունը | 31   |
| Ծանոթագրություններ             | .229 |

Խմբագիր` Ասողիկ եպիսկոպոս Գեղ. խմբագիր` Ղևոնդ քահանա Շարվածքը` Անահիտ Խանզադյանի Շապիկը` Ա. Օհանջանյանի Սրբագրիչ` Ս. Քուլաթյան