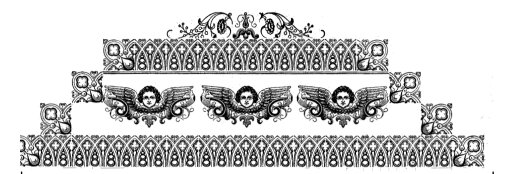
Մեր ՅԱՅՐԸ սուրբ Ավետարանն է, ՄԱՅՐԸ մեր՝ Առաքելական սուրբ Եկեղեցին (Եղիշե, Ե դար)։

Որդյա՛կ իմ, ՅՈՐԴ խրատը լսիր ու ՄՈՐԴ օրենքը մի մերժիր (Առակ. 1:8)։

Այն աչքը, որ իր ՅՈՐԸ կծաղրի և իր ՄՈՐԸ հնազանդվելը կանարգի, ձորերի ագռավները պետք է փորեն ու արծիվների ձագերը պետք է ուտեն (Առակ. 30:17):

եվ դարձյալ տալիս եմ ձեզ խորհուրդը սուրբ եԿԵՂԵՑՈԻ. ինչ բարի գործ որ կատարեք, թող լինի բարեգործություն և փառք հանդերձյալ կյանքի համար։ Ամեն (Արձակում)։



## ԽՐԱՏԱՆԻ ԱՊԱՇԽԱՐՈͰԹՅԱՆ



Գիրք 7



Ծերերի պսակը բազմաՀմտությունն է և նրանց պարծանքը՝ երկյուղը Աստծուց (Սիրաք 25:8)

- 1. U. Հովհան Օձնեցի, 2. U. Ներսես Շնորհալի,
- 3. Ս. Մեսրոպ Վարդապետ, 4. Ս. Մովսես Խորենացի

Lսեցեք ձեր առաջնորդներին և հնազանդվեցեք նրանց, որովհետև նրանք հսկում են ձեր հոգիների համար (Եբրայ. 13:17)։



<sub>Գիրք</sub> Է

ԱՂበԹՔԻ ՄԱՍԻՆ

ՈՂՈՐՄՈՒԹՑԱՆ ԵՎ ՏԱՍԱՆՈՐԴԻ ՄԱՍԻՆ

#### Առաջաբան

Աղոթքը և ողորմությունն առաջնային դեր են խաղում քրիստոն յայի կյանքում, քանզի սրանք պատճառ են, որպեսզի մահկանացու և հողեղեն մարդը հիշվի Ամենակալ Արարչի առջև. «Մարդն ի՞նչ է, որ հիշում ես նրան, կամ մարդու որդին, որ այցի գաս նրան» (Սաղմ. 8:5)։ Ինչպես որ այս առաքինություններին հետևելու պատճառով Տիրոջ առջև հիշվեց Կոռնելիոսը. «Քո աղոթքներն ու ողորմությունները հիշատակվելով, Աստծո առաջ ելան» (Գործ. 10:4)։

Խրատանիի այս համարը ընթերցողի ուշադրությանն է հրավիրում ոչ միայն աղոթքի և ողորմության բաժինների վրա, այլ նաև Աստծո երկյուղի մասին վերնագրերին, առանց որի քրիստոնյան չի կարող դիմակայել այս հոգևոր պատերազմում, չունենալով իմաստություն, քանի որ «Իմաստության սկիզբը Աստծո հանդեպ ունեցած երկյուղն է»։ Քանզի վերը նշված այս բոլոր վերնագրերի մասին բավականին նյութ կա, դրա համար էլ առաջաբանի մեջ ավելի կշեշտվի Աթանաս Մեծի ուղերձը, առաջին հայացքից կարող է զարմանալի թվալ այս ուղերձի բովանդակությունը (թե ինչպես կարող է նման հարցեր ծագել և խոչընդոտել քրիստոնյայի հոգևոր ընթացքին)։ Սակայն եթե այն քննենք Տիրոջ ողորմությամբ, կարող ենք տեսնել, որ մեծ օգուտներ կարող ենք քաղել այս ուղերձի բուն իմաստն ընկալելուց, իսկ եթե այն անտեսենք՝ շատ մեծ վնասներ կստանանք։

Այստեղ սուրբ հայրը քրիստոնյաների համար ջանում է բացահայտել նենգ թշնամու՝ սատանայի խարդավանքները, որով սա ցանկանում է շեղել քրիստոնյային փրկարար ուղուց։ Եվ քանի որ մեր պատերազմը մարդկանց՝ այսինքն, «մարմնի և արյան» դեմ չէ այլ սատանայի, դրա համար էլ շատ կարևոր է իմանալ թշնամու պատերազմելու ոճը և ջանալ ըստ այնմ դիմադրել նրան, նաև հուսալով առ Աստված, անցնել հակահարձակման։

Յոգևոր պատերազմում զուրկ լինելով այս գիտությունից, մենք շատ հաճախ ընկնում ենք թշնամական խաբեության մեջ և մեր բոլոր ջանքերը վատնում ենք իզուր և անօգուտ։ Իսկ ամենաահավոր խաբկանքն այն է, որ այդ ունայն ջանքերի մեջ լինելով, համարում ենք, որ մեծ-մեծ գոր-ծեր ենք անում, և այսպես մնում ենք անպտուղ։ Երկրորդ, ընկնում ենք ինքնագոհության մեջ՝ համարելով, որ վաստակավորներ ենք Տիրոջ այգու մեջ, սակայն իրականությունը, ցավոք, շատ է տարբերվում նման կարծիքից. «Ասում ես՝ մեծատուն էի և առավել հարստացա ու ոչ մի բանի կարոտ չեմ, - և չգիտես, թե ողորմելի ես դու, թշվառ և աղքատ, մերկ և կույր» (Յայտ. 3:17)։

Թշնամին հարուցում է մեր մեջ ամենատարբեր մտքեր և խորհուրդներ,

իսկ մենք մեր կողմից պարտավոր ենք այն քննել, և եթե դրանք չեն համապատասխանում սուրբ հայրերի տեսակետին, ապա պարտավոր ենք դրանք անմիջապես մերժել, քանզի սուրբ հայրերը մեծ փորձառություն են ունեցել այս անտեսանելի պայքարում։ Եվ ինչու առաջնային չենք համարում այս պարագայում Սուրբ Գիրքը և ավելի տեղ ենք տալիս սուրբ հայրերի մեկնությանը, սա այն պատճառով, որ իրենք՝ հայրերն իսկ ասում են, որ Աստվածաշնչի ինքնակամ մեկնություններից է, որ առաջանում են բազում շեղումներ և աղանդներ։ Դրա համար էլ արհամարհել նման փորձառու մարտիկների փորձառությունը և պատերազմել ինքնակամ, դա միշտ էլ պիտի բերի ցավալի անկումների։ Եվ այսպես, ըստ սբ. Աթանաս Մեծի, չարը կարող է մարդուն մղել կասկածելու, թե նույնիսկ բնական պահանջները, որ տրված են մարդ արարածին, դրանք էլ կարող են մեղք համարվել։ Տրվելով նման մտածմունքների և այն միանգամից չմերժելով, մարդն սկսում է գիշեր ու գօր խորհել անօգուտ բաների մասին։

Չարը մեր առջև դնում է կեղծ թիրախներ և մեզ մղում նրանց դեմ պատերազմել՝ ներշնչելով, թե հենց այդ է սատանայի դեմ մղված պայքարը։ Սրանով նա մեր թանկագին ժամանակը, որի համար գրված է, թե. «Ծախու առեք», ստիպում է վատնել դատարկ բաների վրա։ Նա մեզ խաբելով աշխատում է համոզել, որ մենք այդպես վարվելով մեծ-մեծ վնասներ ենք հասցնում իրեն և երկընքում բազում գանձեր դիզում։ Այսպիսով, մեզ ոչ միայն բարի պտուղներից է զրկում, այլ այնպես է անում, որ պտղաբերենք չար պտուղներ, որոնք են՝ ինքնահավանությունը, փառամոլությունը, հպարտությունը, մարդահաճությունը, ինքնավստահությունը և սրանցից էլ, իրենց հերթին ծագած բազում այլ չարիքներ։ Այդ խաբեությունը կարող է իր մեջ գրավել այնպիսի ոլորտներ, որոնց մեջ, առաջին հայացքից, չեն կարող չար բաներ լինել։

Օրինակ՝ աղոթքը համարվում է ամենամեծ առաքինությունը, սակայն հերիք է աղոթքի զենքը ճիշտ ուղու վրա չդնել, և սա ոչ միայն բարիքի, այլ մեծ չարիքի պատճառ կարող է դառնալ։ Այսինքն, աղոթքով, եթե չի փնտրվում սեփական մեքերի տեսություն, նրանցից ձերբազատվելու շնորհ, երկյուղ, խոնարհություն, դժխողքից խուսափում և երկնքի արքայությանն արժանանալու ուղի, այլ մոռանալով իր անձի համար վերը նըշված խնդրանքները, տրվելն ունայնաբանության, այսինքն՝ ամբողջ ջանքով աղոթել այս կամ այն պետությանը քրիստոնեության դառնալու համար և նմանօրինակ այլ բաներ։ Սրանք իրականում չարի խարդավանքներ են, ո՛չ Գրիգոր Նարեկացու Աղոթագրքի և ոչ էլ Ներսես Շնորհալու աղոթքների, և ոչ էլ այլ հայրերի աղոթքների մեջ նմանօրինակ բաները առաջնային չեն եղել։ Նրանք լացել են իրենց մեղքերի վրա և մեր համար էլ դարձել օրինակ, քանի որ հայրերի մոտ ասված է. «Փրկվիր դու, և շուրջ

բոլորը կփրկվեն շատերը»։

Իսկ չարի մղումով, մեր անձի փրկության հարցերն արդեն իսկ լուծված համարելով, սկսում ենք աղոթել այլ բաների համար մնալով անպտուղ և ոչ մի բանով օգուտ չենք տալիս նաև նրանց, ում համար որ աղոթում ենք։ Շատ հաճախ աղոթքն արվում է որպես ճգնություն և ոչ որպես փրկություն գտնելու միջոց։ Նման աղոթքները կարող են ժամեր տևել, որովհետև աղոթքի բուն նպատակից շեղվելով, թշնամին չի հակառավում այդ աղոթքին, այլ էլ ավելի մղում է նմանօրինակ աղոթողին՝ առաջանալու աղոթքի մեջ։ Իսկ ճշմարիտ աղոթական վիճակի մեջ լինելու ժամանակ չարն ամեն կերպ սկսում է խոչընդոտել ձանձրույթի, հիվանդությունների, ամենատարբեր այցելությունների, պիղծ և ունայն մտքերի, նաև շատ այլևայլ բաների միջոցով։ Իսկ ինչպես արդեն ասվեց, եթե աղոթքը ցավ ու անհանգստություն չի պատճառում թշնամուն, վերջինս նման աղոթքին ոչ միայն չի դիմակայում, այլև խրախուսում է։ Այսինքն՝ աղոթքի զենքը անգիտության պատճառով գործածվում է ոչ ճիշտ նպատակի, այլ կեղծ թիրախի վրա։

Նմանօրինակ ձևով երկրպագությունները հոգուն մեծ շահ են բերում, եթե այն կատարում է այնպես, ինչպես հարկն է. «Աղոթական կարգիդ ընթացքում սիրիր նաև երկրպագություններ անել» (Իսահակ Ասորի)։ Եվ փոխանակ երկըրպագությունները մեղավորության զգացումով արվի՝ այն գործելով ահով և դողով, գիտակցելով, թե Ում առաջ է այն կատարվում, շատ հաճախ տրվում են մոլորության և ընկնում ահավոր մի վիճակի մեջ։ Սկսում են Աստծո առջև ոչ թե ըստ պատշաճի երկրպագություններ անել, այլ մեծ ջանքով և եռանդով քրտնաթաթախ կատարում են մարմնամարզություն։

«Ցրվածությամբ երկրպագություններ անողը նման է քամուց տատանվող եղեգի» (Թեոփիլոս ճգնավոր)։ Եվ կարծում են, թե դա աստվածպաշտություն է, բայց կողքից դիտողի համար իսկ տհաճ է, քանի որ ընդամենը զգացմունքներից զուրկ տարօրինակ վարժությունների մի շարան է, ուր մնաց Աստծո մոտ։ Չէ որ Աստված սրտագետ է և արտաքին բաներին չէ, որ նայում է, որի վրա և մեր ուշադրությունն է սևեռում նույն Թեոփիլոսը։ «Սիրեցիք դուք երկրպագություններ անելը, և դա շատ լավ է։ Սակայն մի մոռացեք, որ երկրպագությունների խորքում պիտի ընկած լինի սրտից ելնող աղոթքներն առ Աստված, ի սրտե գոհությամբ և խնդրանքներով քո խոսքերով կամ անգիր սովորած աղոթքներով։ Կարևորը, որ ամեն պարագայում էլ գործի սիրտը»։ Եվ նորից, չարը ոչ միայն խափանում է նման ձևով ճշմարիտ երկրպագությունը, այլ գցում է մեղքի մեջ՝ մղելով դատելու նրանց, որոնք իրենց պես ջանասեր չեն այդ ունայն վարժությունների մեջ։ Չարի խարդավանքներին տեղիք տալը շեղել է ճանապարհից ոչ միայն սովորական քրիստոնյաներին, այլ նաև վանքի

ապտերից ներս գտնվոր ճգնավորներին։ Վերջիններս մասին մոտավորապես այսաիսի բան է գրում հայո 🛣 Նիկոդեմոսը, վանքերում կան վանականներ, որոնք գիշեր ու gon գտնվում են ծոմապահության, արոթքի, երկրպագությունների մեջ, նաև գիշերն անքուն անցկացնում են ոտքի վրա և թափում են այլ ջանթեր։ Սակայն, ցավոր, այդ բոլոր ցենթերն ուղղված չեն եղել թշնամու դեմ, այլ նրա կողմից դրված թիրախների դեմ։ Եվ քանի որ այս բոլոր ջանքերը նպատակ չէին ունեցել խոնարհություն, երկյուղ և այլ բարհթներ ձեռք բերելու համար, այլ արվել է ուղղակի որպես ճգնություն, վանականներին գցել են հաարտության և հնքնահավանության մեջ։ Իբո իրենք արդեն հասել են մեծ բարձունքների։ Սակայն ոստ սուրբ հոր նրանց ընկած վիճակն իսկույն երևում է, երբ հանկարծ խանգարում են նրանց աղոթքի կամ նման մի այլ պահի։ Նրանք դրանից ընկնում են բարկության մեջ և պատրաստ են կոպտելու և նույնիսկ հարվածելու։ Որոնց համար ասում է, թե ոչ մի մարդկային ուժ չի կարող նրանց շտկել այս շեղումից, այլ միայն Աստծո ամենակարող գորությունը։ Ամբողջ կյանքն անցկացնելով վանքում, հրաժարվելով ամեն աշխարհային մխիթարություններից և տրվելով նման խստակրոն վարքի, սրանք ամեն ինչ գոհում են, գավոր, կեղծ թիրախի դեմ պատերացմելով և մնում ձեռնունայն։ Վանականների դասը երկնքում ամենամեծը և պայծառներից է, սակայն եթե այդ ճգնությունները ճիշտ նպատակին ուղղված լինեն:

Նաև շատ հաճախ Սուրբ Գիրքն ընթերցվում է և սերտվում մեծ ջանասիրությամբ, ոչ այն բանի համար, թե. «Քննեք ձեր անձերը, արդո՞ք հավատքի մեջ եք», այլ ուղղակի ժամանակը կարծես ինչ-որ հոգևոր բաներով անցկացնելու նպատակով։ Սրանից հիմնականում ծագում է միայն վեճեր և բարկություններ, նաև գլուխը լցվում է բազում այնպիսի գիտելիքներով, որոնք հոգուն շահ չեն բերում, այլ միայն այն, ինչի մասին ասում է առաքյալը. «Գիտությունը հպարտացնում է» (Ա Կորնթ. 9։1), կամ, ինչպես ասում է Իսահակ Ասորին. «Ամեն մի ընթերցում չէ, որ օգտակար է»։

Մեծագույն սրբերից հայր Պիմենի մասին ասում էին, որ նա ընդհանրապես չէր խոսում, երբ խոսքը գնում էր աստվածաշնչյան խրթին հարցերի և երկնային գաղտնիքների մասին։ Խոսում էր, երբ հարցնում էին մեղքերից ազատվելու, կրքերից ձերբազատվելու, մի խոսքով, ճշմարիտ սրբության կյանքի մեջ առաջանալու մասին։ Քանզի գիտեր, որ Դատաստանի օրը Տերը չի հարցնի, թե ինչո՞ւ այս բաները չսերտեցիր, այլ ինչո՞ւ չջանացիր, որ Սուրբ Գրվածքները պատճառ դառնային, որ անձդ մաուր և սուրբ անոթ լիներ Աստծո ձեռքին ծառայելու համար։ Քանզի Սուրբ Գրքի նման ուսումնասիրությունը հիշեցնում է այն հիվանդին, որը կենարար դեղը խմելու փոխարեն, ջանասիրաբար զբաղվում է միայն այն ուսումնասիրելով։ Յամարելով, որ դա բավական է բժշկվելու համար։ Եվ նման

ուսումնասիրությունը նույնպես կեղծ թիրախի դեմ պայքարի մի վիճակ է։

Մ Նման ձևով նաև ողորմությունը, եթե ըստ Սուրբ Գրքի չի տրվում, Մ միայն դրամի իզուր վատնում է, փառամոլության և մարդահաճության պատճառ։ Եվ այն, ինչի համար ասվում է, թե. «Երանի ողորմածներին, որովհետև ողորմություն պիտի գտնեն», սրա սխալ օգտագործումը կարող է ավելի մեծ վնասներ պատճառել, քան եթե այն ընդհանրապես չարվեր։

Շատ անգամ էլ մարդիկ իրենց անձնական հոգևոր կյանքն անտեսելով, ամբողջովին ծանրաբեռնվում են ուրիշներին քարոզելու և դարձի բերելու խնդրով և շատ քիչ, կամ ընդհանրապես ոչ մի օգուտ չեն բերում ոչ իրենց հոգուն, ոչ էլ նրանգ, ում բարոգում են: Up, Իսահակ Ասորին ասում էր հո ժամանակների համար, որ վանքերում կան բացում այնաիսի ճգնավորներ, որոնք ամիսներով և նույնիսկ տարիներով դուրս չէին գալիս իրենց խցից և միայն զբաղվում էին իրենց հոգու փրկության գործով։ Բայց երբ նրանց մոտ մեծ բանակությամբ ժողովուրդ էր հայտնվում, նրանք այդ երկարաժամկետ առանձնությունից դուրս էին գալիս այս մարդկանց հոգևոր կարիքներին բավարարվածություն տալու համար։ Սակայն նրանք, ոստ սբ. հոր, համարյա թե ոչինչ չէին խոսում, թանի որ նրանց միայն ներկայությունը և իրենց հոգուց և դեմքից բխող ջերմությունը օրինության պատճառ էր այդ բազում ուխտավորների համար, որոնք մեծ խնդությամբ. onhնությամբ և բավարարվածությամբ էին հեռանում այդ ճգնավորների մոտից։ Ուրեմն, սեփական փրկության հարցերը լուծած համարելը և միայն ուրիշներին քարոզելը նույնպես կեղծ թիրախի վրա ջանք թափել է նշանակում։ «Վարանց վարքում» մի պատմություն կա, որը շատ լավ բնորոշում է այս խաբեությունները։ «Մի մարդ՝ ապրելով աշխարհում, աչքի էր րնկնում իր աստվածպաշտությամբ՝ երկարատև աղոթքներով, ծոմապահությամբ, ողորմությամբ, և այլ բարի վկայություններով։ Սա մի օր մտածեզ, որ եթե այսքան առաջադիմություն ունի հոգևոր կյանքի մեջ, էլ ինչ է անում աշխարհում։ Լավ է գնալ վանք և էլ ավելի առաջանալ այս ճգնությունների մեջ։ Գալով վանք միառժամանակ հետո մեծ վիատությամբ և տրտմությամբ գալիս է վանահոր մոտ և խռովված ասում. «Յայր, ես աշխարհում մեծ առաջադիմություն ունեի, իսկ այստեղ՝ վանքում, իմ մոտ ամեն բան վերացավ, ոչ կարգին աղոթք եմ կարողանում անել, ոչ կարդալ, և ընդհանրապես, ոչ մի լավ բան»։ Իսկ վանահայրը պատասխանում է՝ ասելով. «Զավակս, աշխարհում կատարած քո բոլոր այդ գործերը արժեք չունեին, քանգի դրանք արվում էին մարդահաճության և փառամոլության ծածուկ մղումներով։ Դրա համար էլ չարը չէր դիմակայում քո հոգևոր ջանքերին, իսկ այստեղ դու արդեն սկսում ես ճշմարտության մեջ հաստատվել, դրա համար էլ քո դեմ մեծ ընդդիմություն է ելել»։ Վանականը զարմացած ասում է. «Բայց ես հիմա այս վիճակով ինձ կատարյալ ոչնչություն եմ զգում», իսկ վանահայրը պատասխանում է. «Լավ է, զավակս, միշտ քեզ այդպես ոչնչություն համարիր ու կփրկվես»:

Չզարմանանք այս բանի վրա, քանզի մեծ վանական և ճգնավոր հրիգոր Նարեկացին իր բոլոր ճգնություններն ուղղում էր՝ հասնելու ճշմարտապես իրեն ոչնչություն համարելու հետինը բոլոր արարածներից։ Եվ ոչ միայն նա, այլև բոլոր սբ. հայրերը, քանզի գիտեին, ինչքանով որ կարողանային խոնարհեցնել իրենց հանուն Աստծո, այնքան Աստված իրենց վեր կբարձրացնի։ Նրանց սուրբ աղոթքներով թող Աստված մեզ էլ նման իմաստնություն պարգևի, որպեսզի թշնամու կողմից դրված կեղծ թիրախների դեմ պատերազմելով, ունայնությամբ չանցկացնենք մեր կյանքը և ձեռնունայն կանգնենք Տիրոջ առջև. «Զգո՛ւյշ եղեք ինքներդ ձեր հանդեպ, որպեսզի չկորցնեք, ինչ որ վաստակեցիք, այլս ստանաք բովանդակ վարձը» (Բ Յովի. 8)։

Բազում են այդ կեղծ թիրախները, և եթե ջանանք նրանց ի հայտ բերել, Աստծո ողորմությամբ կհաջողենք և կխուսափենք դատարկ ջանքերից։

Նույնիսկ, եթե մեզ միտք է գալիս, թե այս կամ այն մարդը քո ետևից ծիծաղեց, կամ բամբասեց և այլն, մեղսրտենք, արդեն կեղծ թիրախ է, որովհետև այդ բանն իրականում կարող է եղած չլինել, այլ կարող է միայն չարի ներգործության արդյունք լինել։ Բայց եթե իրականում անգամ ծաղրեն
կամ վատաբանեն, վիրավորեն, ու այդ բոլորին մենք տեղիք տանք, ապա
կընկնենք հիշաչարության մեղքի մեջ և մշտապես կսկսենք մտածել այդ
վիրավորողի մասին։ Այսինքն, մեր պատերազմը, որ մղում ենք սատանայի դեմ, շուռ կգա կեղծ թիրախի, այսինքն՝ մարդու դեմ։ Իսկ ինչպե՞ս կարելի է խուսափել այդ խաբեություններից։ Չէ՞ որ մարդու սիրտը տկար է և իսկույն վշտանում է նման բաներից, շուտ վիրավորվում, և շատ դժվար է նրա
դեմն առնել։ Սակայն դրա դիմաց, ըստ հայրերի, շատ լավ պաշտպանական միջոց կա։ Այսպիսի մի ասացվածք կա. «Սեպը սեպով են հանում»,
այսինքն՝ ցավը ցավեցնելով են բժշկում, ինչպես հիմնականում անում են
բժիշկները։

երբ մեկի կողմից վիրավորանք ես ստանում, ջանա լռել։ Սիրտդ կստիպի, որ նույն ձևով պատասխանես վիրավորողին։ Ջանա այդ ցավը ցավով բժշկել, այսինքն՝ լռիր և ինքդ քո մեջ ասա. «Գոհանում են քեզնից, Տեր, որ այս հոգատար եղբոր կամ քրոջ միջոցով խրատում ես անարժանիս, քանզի ես էլ ավելի վիրավորանքների էի արժանի իմ բազում մեղքերի պատճառով։ Սակայն Դու այս փոքր վշտով միայն ինձ հանդիմանեցիր, որով և ցույց տվեցիր Քո սերն իմ հանդեպ ըստ Քո խոսքի. «Ում որ սիրում եմ, նրան էլ հանդիմանում և խրատում եմ։ Եթե խրատի համբերող եք, ուրեմն, հարազատ որդիների պես եք»։ Շնորհիր ինձ՝ գոհությամբ և համբերությամբ Քո օրհնյալ ձեռքից ընդունեմ այս վիրավորանքը, քանզի

գրված է. «Ամեն բան գոհությամբ Տիրոջ ձեռքից
ընդունեք»։ Որպեսզի ես էլ արժանանամ այստեղ անտրտունջ
Քո տառապանքների մասնակից լինել, որպեսզի երկնքում էլ
արժանանամ Քո փառքին։ Այս եղբորն էլ օրինես այս բարի գործի
համար, որ արեց իմ հանդեպ, և իր սուրբ աղոթքներով էլ ինձ ողորմի»։

Սա, իհարկե, նմանօրինակ վիճակից ելնելու աղոթքի մի ոճ է։ Վարժեցնելով սրան մեր անձը, նմանօրինակ ամեն մի իրավիճակում էլ կարելի է ձևակերպել նման մի աղոթք։ Յամոզված եղեք, որ սա մեծ հարված կլինի ոչ թե կեղծ թիրախին, այլ բուն թշնամուն՝ սատանային և նրա դաշնակից մեր հին մարդուն, որն ամեն կերպ արգելք կհանդիսանա նման աղոթքին և կստիպի անպայման պատասխանել, կամ գոնե մտքի մեջ հայհոյել վիրավորողին։ Սակայն եթե վարժվենք այս բանում Տիրոջ ողորմությամբ առաջընթաց կարող ենք ունենալ և նմանօրինակ հաջող աղոթքից հետո մեր հոգիներում ջերմություն և խնդություն կզգանք, որը և ապացուցում է. հաղթանակը ոչ թե կեղծ, այլ իրական թիրախի, այսինքն՝ սատանայի դեմ է։

երբեմն էլ մարդիկ սատանայի դեմ իրենց թշնամությունն արտահայտում են` նրան հայհոյելով, նզովելով և բարկանալով, բայց դրանք նույնպես չարի կողմից դրված կեղծ թիրախների վրա կրակել է նշանակում։

Եվ այսպես, մենք էլ ընթերցելով Աթանաս Մեծի ուղերձը, աշխատենք չտրվել թշնամական խաբեություններին, և մեր ժամանակը և ջանքերը ընդունայն չծախսենք՝ կռվելով բազում կեղծ թիրախների դեմ, այլ աշխատենք քայլել արքայական պողոտայով ու չշեղվել նրանից։ Ավելի հաստատվենք նրանում՝ սուրբ հայրերի խրատներով և բարեխոսական աղոթքներով, որպեսզի այդ ճշմարիտ ընթացքով արժանանանք փառավորել Ամենասուրբ երրորդությանը, Յոգով և ճշմարտությամբ, հավիտյանս.



### ՍՈՒՐԲ ԵՎ ԱՍՏՎԱԾԱԿԻՐ ՀԱՅՐ ԱԹԱՆԱՍ ՄԵԾԻ ՈՒՂԵՐՁԸ ՎԱՆԱԿԱՆ ԱՄՈՆԻՆ

Աստծո բոլոր արարածները բարի են և մաքուր, դրա համար էլ Աստծո Խոսքը չի ստեղծել ոչ մի անմաքուր և անպիտան բան։ Քանի որ մենք ըստ առաքյալի. «Քրիստոսի բուրմունքն ենք Աստծո առաջ՝ և փրկվածների մեջ» (Բ Կորնթ. 2:15)։ Բայց սատանայի նետերը տարբեր են և տարատեսակ սրանք պարզամիտ մարդկանց մեջ շփոթմունք և խռովք են առաջացնում, արգելք են հանդիսանում եղբալըներին՝ սովորական հոգևոր վարժանքի մեջ, նրանց ներշնչելով անմաքուր և պիրծ մտածումներ։ Բայց մեր Փրկչի շնորհով ետ մղենք չարի խաբկանքները, ամրացնենք պարգամիտ մարդկանց մտքերը։ «Ամեն ինչ մաքուր է խոճմտանքով մաքուր եղողների համար» (Տիտոս 1:15), իսկ անմաքուրների թե՛ խիղճը, և թե՛ ամեն ինչ պոծված է։ Բայց ցարմանում եմ սատանայի խորամանկության վոա, բանգի ինքը հանդիսանում է ախտեղություն և կողուստ, բայց կարծես թե մաքրության մորդ մտածումներ է հարուցում։ Սակայն նրա գործած այս հնարքները իրականում միայն խարդավանքներ են և որոգայթ։ Որպեսզի շեղի աստվածպաշտներին, ինչպես որ ես արդեն ասացի, սովորական դարձած փրկարար զբաղմունքից, նման ձևով տիրելու նրանց վրա։ Չենց սրա համար էլ նա սկսում է նրանց ականջներին բզբցալ այնպիսի բաների մասին, որ ոչ մի օգտակարություն չի բերում կյանքի համար, այլ առաջացնում է միայն դատարկ հարցեր և ունայնաբանություն,

որից և պետք է խուսափել: Օրինակ, ասա ինձ սիրելի և երկյուղած մարդ, ի՞նչ մեղք կամ անմաքրություն կա մարդու բնական պահանջները կատարելու մեջ: Կզանկանա՞, արդյոք, մեկնումեկը հանգանքների շարքում մտցնել քթանգքներից ելնող խոնավությունը կամ բերանից դուրս եկող թութը։ Իսկ կարո՞ղ ես նաև սուսնգից ավել ի կարևորը մատնանշել՝ որովայնի դատարկումը, որ կենդանի արարածի համար անհրաժեշտ է կյանքի պահպանման համար։ Եվ եթե հավատում եք, որ մարդը Սուրբ Գրքի համեմատ Աստծո ձեռքի գործն է, ապա մի՞թե ինարավող է այդ Սուրբ Զորության կողմից առաջանա ինչ-ող պիղծ բան։ Եվ եթե աստվածային առաքյալների Գործքում ասվածի պես է, թե. «Աստծո ցարմ ենք» (Գործք 17:21), ուրեմն, ոչ մի անմաքուր բան չունենք մեր մեջ, և արծվում ենք միայն այն ժամանակ, երբ գործում ենք չարադետ մերքեր։ Իսկ այն արտաթորանքները, որոնք լինում են բնականաբար, ոստ բնական պահանջի, ինչպես ասացինք, սրանք մենք համբերությամբ կրում ենք մյուս կարիքների հետ միասին։ Բայց նրանք, ովքեր զանկանում են միայն հակաճառել, այն, ինչի մասին խոսվեց արդարությամբ, և նույնիսկ այն բանի, ինչ-որ ստեղծվել է Աստծո կողմից, օրինակ են բերում Ավետարանի այս ասույթը, թե. «Մարդուն պղծում է ոչ թե մտնողը, այլ դուրս ելնողը»։ Սակայն պետք է դատապարտության մատնել սրանց անմտությունը, և չեմ ասի, թե դա իրենց գործն է։ Ինչպես կուցեն, enn վարվեն։ Նախկառաջ, դեռ հաստատված չյինելով հավատի մեջ, իրենց սեփական տգիտության համեմատ, սրանք մեկնում են Սուրբ Գիրթը։ Աստվածային խոսքերի իմաստն այսպիսին է. նախ ասենք, որ ոմանք այս սուտ մեկնիչների նման, կասկած ունեն նաև կերակուրի հանդեպ։ Սակայն Ինքը՝ Տերը, գրեց նրանց անգիտությունը, և ի հայտ հանելով սրանց մոլ որվածությունը, ասաց. «Ներս մտնողը չի, որ պրծում է մարդուն, այլ ռուրս ելնորո», և որտերի՞ց ռուրս ելնորը՝ «Սոտից» (Մատթ. 15:15). ասում է՝ վերը նշվածին ավելացնելով։ Քանզի գիտի, որ այնտեղ է չար գանձարանը պիղծ խորհուրդների և այլ մեղթերի։ Իսկ առաթյայն այս բանի մասին ասում է ավելի համառոտ. «Ուտելիքը չէ, որ մեզ Աստծու առջև է կանգնեցնում» (Ա Կորնթ. 8:8)։ Եվ հիմա մեկր կարող է արդարացիորեն ասել. «Այն, ինչ բնական արտաթորանք է, մեց դատապարտության չի մատնի»։ Բժիշկները նույնաես կասեն՝ ի աաշտպանություն այս բանի, որ կենդանի մարմնին տրված է որոշ անհրաժեշտ արտաթորումներ, որով և մեր ամեն մի սնուցվող անդամ հեռացնում է իրենից ավելորդը։ Այսպիսին է, օրինակ, գլխի ավելորդությունները մազերը և գլխիզ ելնող խոնավությունը, նաև որովայնի դատարկումը և սերմային հյուսվածքների ավել որդությունները։ Սրա համար էլ, ով աստվածասեր ծեր, ի՞նչ մերք կա Աստծո առջև այս բաներում, երբ ինքը՝ ամենակալ Տերը, ստեղծել է կենդանի արարածներին։ Այսպես ցանկացավ և ստեղծեց այս անդամները, որպեսցի սրանք ունենան նման ավելորդություններից հեռացումներ։ Բայց հարկ է զգուշացնել նենգավոր մարդկանց, որոնք կարող են ասել. «Ուրեմն, կարելի է այսպես հասկանալ, որ ճշմարիտ օգտագործումը մերք

st. բանի որ մարմնավոր անդամները ստեղծված Արարչի կողմից»։ Բայց ստիպենք սրանց լռել՝ առաջարկելով նրանց այսպիսի մի հարց. «Ինչպիսի՞ օգտագործումն է պետք հասկանալ այն, ինչ օրինական է, որ թույլատրել է Աստված՝ ասելով, «Աճեցեք և բացմացեք և լցոեք երկիրը» (Ծննռ, 1:28), որի մասին ասում է նաև առաքյայն այսպես. «Ամուսնությունն, ըստ ամենայնի, իարգելի է, և ամուսնական անկորինը՝ սուրը» (Եբր. 13:4), թե օգտագործումը, չնայած բնական, սակայն գարտնի գործվորը՝ այսինքն շնություն»։ Քանցի այն, ինչ վերաբերվում է նմանօրինակ բոլոր բաներին, որոնք կատարվում են կլանքում, կարող ենք սրանց տարբերությունը գտնել հետևյալ բացատոություններում։ Սաանելն արգելված է, բայց ոչնչացնել թշնամուն պատերացմի դաշտում, օրինական է և արժան գովասանքի։ Պատեղազմում աչքի ոնկածները արժանանում են մեծ փառքի, նրանց համար կանգնեցնում են արձաններ, որոնք պատմում են այն սխրանքների մասին, որ գործել են սրանք։ Այսպես, նույն բանը, որ կատարվում է, մի դեպքում՝ կախված մի իրավիճակից, անթույլատրելի է, իսկ մի այլ դեաբում՝ կախված այլ իրավիճակից, արգելված չէ, այլ թույլատրելի։ Այս նույն օրենքը գործում է նաև մարմնավոր միացության մասին tunnhել hu:

երանելի է նա, ով երիտասարդության ժամանակ մտնում է ազատ և թույլատրելի միության մեջ և իր բնական ուժերը ներդնում որդեծնության համար։ Իսկ եթե անում է այդ վավաշոտությունից, այնժամ պոռնիկների և շնագրոների պատժին է արժանանալու, ոստ Առաբյայի գովածքի (Ա Կորնթ. 6:9-10)։ Քանցի այստեղ այս իրավիճակում կյանքի երկու ուղի կա, առաջին՝ չափավոր և կենցաղային, նկատի ունեմ ամուսնությունը, մյուսում` հրեշտակային և դժվարանցանելի, այսինքն` կուսակրոնությունը: եթե մեկն ընտրում է աշխարհային ուղին, այսինքն՝ ամուսնությունը, չնայած այն բանին, որ նա դրա համար չի արժանանա նախատինքի, սակայն չի արժանանա նաև բացում շնորհների։ Այլ միայն այն չափով, որքանով որ ինքը կարող է պտուղ բերել այդ վիճակում, այսինքն՝ «Երեսուն» (Մատթ.13:23)։ Իսկ ով սիրի մաքուր, նեղ և անձուկ ճանապարհը, չնայած առաջինի համեմատ սա խիստ է և դժվար, սակայն սրանով գնագողը ձեռք է բերում սբանչելի շնորհներ, որովհետև կունենա կատարյալ պտդաբերություն, այսինքն՝ «Յարյուր»։ Այսպիսով, սրանց անմաքուր և նենգ հաոգեոհն կան լուծումներ, որոնք վաղուց արդեն տվել է Սուրբ Գիրքը։ Սրանից ելնելով, ով Յայր, հաստատիր Քո խնամքին տրված հոտր, մխիթարելով առաքելական գրվածքներով, ոգևորելով Ավետարանական խոսքերով, առաջարկելով խորհուրդներ սաղմոսներից և ասելով. «Ապրեցրու ինձ Քո խոսքի համեմատ» (Սադմ. 118:107)։ Իսկ Խոսքը հանձնարարում է՝ ծառայել Իրեն մաքուր սրտով։ Սա գիտեր նաև մարգարեն, և կարծես թե բացատրելով, ինքն իրեն ասում է, «Սուրբ սիրտ իաստատիր Իմ մեջ, Աստված» (Սադմ. 50:12), որպեսցի չխռովեցնեն ինձ պիրծ խորհուրդները»։ Եվ էլի ասում է Դավիթը. «Եվ Քո տիրական Յոգով հաստատիր ինձ» (Սաղմ. 50:14), որպեսզի եթե ինձ
խորհուրդները, ամուր պահիր ինձ կարծր վեմի
նման Քո ամենակարող զորությունը»։ Այսպիսով և դու, տալով այս և
նման խորհուրդներ, ասա դանդաղորեն ճշմարտության առջև խոնարհվողներին. «Կսովորեցնեմ անօրեններին Քո ճանապարհը»
(Սաղմ. 50:15)։ Եվ ամուր վստահելով Տիրոջը, կհամոզես նրանց, որպեսզի
հեռու մնան նման չարիքներից։ Եվ երգիր այսպես. «Եվ ամբարիշտները
դարձի կգան դեպի քեզ» (Սաղմ. 50:15)։ Ախ, եթե չարա-մտությամբ հարցեր
տվողները, թողնեին այդ ունայն ճանապարհը, և իրենց պարզության
պատճառով, կասկածանքների մեջ ընկնողներն ամրանային ամենակալ
Յոգով։ Իսկ դուք, անկասկած ճշմարտություն իմացողներդ, պահեք այն
անխախտ և անտատանելի, մեր Տեր Յիսուս Քրիս-տոսով։ Նրա հետ փառջ
և իշխանություն, Յորո և Սուրբ Յոգուն հավիտյանս. Ամեն։



### ՍՈՒՐԲ ՀՈՎՀԱՆ ՈՍԿԵԲԵՐԱՆԻ ՏԱՐԲԵՐ ԱՇԽԱՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻՑ ԾԱՂԿԱՔԱՂՆԵՐ ԱՂՈԹՔԻ ՎԵՐԱԲԵՐՑԱԼ

Այն մասին, որ աղոթքի Համար տեղը արդելք չպիտի Հանդիսանա

Մշտապես ջանանք մերձենալ Աստծուն և ամեն ինչ խնդրենք նրանից։ Ոչ մի բան չկա հավասար աղոթքին, նա անհնարինն էլ դարձնում է հնարավոր, դժվարինը՝ հեշտ, անհարմարը՝ հարմար։ Այն կատարել է և երանելի Դավիթը, որի համար և ասաց. «Օրվա մեջ յոթ անգամ Քեզ պիտի օրհնեմ Քո արդար դատաստանների համար» (Սաղմ. 118:164)։ Եվ եթե թագավորը ծանրաբեռնված անհա-մար հոգսերով և ամեն կողմից զբաղվածությամբ այդքան անգամ օրվա մեջ աղոթում է Աստծուն, ուրեմն, ի՞նչ արդարացում կամ ներում կարող ենք ստանալ մենք, որ ունենք այսքան պարապ ժամանակ և չենք աղոթում Նրան անդադար և այն էլ այնժամ, երբ կարող ենք ստանալ դրանից մեծագույն օգուտ։ Քանզի

անինարին է, որ մարդն արոթի ոստ ապտշաճ ջանասիրությամբ՝ կանչելով Աստծուն անդադար, և երբևէ 🕻 կրնկնի մեղքի մեջ։ Իսկ ինչո՞ւ է այդպես, ես հիմա կասեմ։ Ով բոցավառում է իր միտքը, բորբոքում հոգին, տեղափոխվում երկինք և նման ձևով Shnnoն անվանում է hnեն nnաես Stn. նա hhշելով hn մեղթերի մասին, ցրուցում է Նրա հետ իր ներման համար և խնդրում լինել որողմած և հեց։ Այդաիսինը նման գրույցի վարժության ժամանակ հետաձգում է ամեն մի կենցաղային հոգս և թևավորվում ու վեր է ելնում մարոկային ամեն մի կրքից։ Եթե աղոթքից հետո աղոթողը տեսնում է թշնամի մեկին, այլևս որպես թշնամու չի, որ տեսնում է: Եթե տեսնում է գեղեցիկ կնոշ, էլ չի գայթակովում, որովհետև բոցո, որ բռնկվել է աղոթքից, դեռ մնում է նրա մեջ, և քշում դուրս է հանում նրանից ամեն մի ապականյալ միտք։ Բայց քանի ող, որպես մարդ մեց բնորոշ է ոնկնել անհոգության մեջ, և երբ անցնում է մի քանի ժամ աղոթքից հետո, և դու նկատում ես, որ աղոթքի միջոցով քո մեջ առաջացած ջերմություն սկսում է սառչել, իսկույն ևեթ նորից դիմիր աղոթքին և ջերմացրու քո սառչող հոգին։ Եվ եթե ռա անես ամբողջ օրվա ընթագրում, հաճախակի արոթքներով ջերմացնելով նրանց, միջև իսկ եղած ժամանակաhատվածները, այդ դեպքում սատանային թույլ չես տա մոտենայու pn մտքերին։ Ինչպես որ ճաշելու ժամանակ երբ տեսնում ենք, որ պատրաստված կերակուրը և կամ հեղուկը սառչում է մենք այն նորից դնում ենք կրակին, որպեսզի նորից տաքանա։ Այդպես և վարվենք այս դեպքում, արոթքի վրա, ինչաես վառվող ածուխի, ոնենք մեր շուրթերը, որաեսգի նման ձևով բոցավառվի մեր հոգին երկլուղածության մեջ։ Սակայն հարց կառաջանա, թե ինչպես աշխարհիկ մարդուն, որ ծանրաբեռնված է կենցաղային գործերով, ինարավոր է աղոթել՝ օրը երեք ժամ և գնալ եկեղեցի։ <u> Չնարավոր է, և բավական հեշտությամբ։ Եթե հնարավոր չէ գնալ եկեղեցի, </u> սակայն հնարավոր է դատարան կանչվածի համար աղոթել՝ կանգնելով դատարանի մոտ, որովհետև սրա համար այնքան խոսք չի, որ հարկավոր է, որքան միտք։ Ոչ այնքան ձեքերի պարզելը, այլ անձի տրամադրվածությունը, ոչ այնքան մարմնի աղոթական դիրքը, որքան հոգու կեզվածքը։ Աննան էլ՝ Սամուելի մայրը, լսվեց ոչ այն բանի համար, որ բարձրաձայն և ուժգնորեն աղոթեց, այլ այն բանի համար, որ ամրորեն ներբնապես աղադակում էր իր սրտում։ «Նրա ձայնը չէր լսվում», -ասում է Սուրբ Գիրքը (Ա Թագ. 1:13), սակայն Աստված լսեց նրան։ Այս բանր հաճախ անում էին և շատ ուրիշները։ Երբ պետը դատարանի ներսում աղաղակում և սպառնում է, սրանք կանգնած դռան առաջ խաչակնքելով իրենց, մտովի և կարճ աղոթք անելով, մտնում են դատարան և փոխում են դատավորին՝ սանձելով նրան և դարձնելով հեց։ Եվ ո՛չ ժամանակը, ո՛չ տեղը, ո՛չ լռությունը նրանց համար արգելքներ չեղան նման աղոթքների նատաոման համար։ Այսաես արա և ռու, ռաբնապես հոգոց հանհո, հիշհո pn մեղթերի մասին, նայիր դեպի երկինք և ասա մտովի. «Ողորմիր ինձ, Աստված»։ Աիա սրանով և ա-վարտվեց քո աղոթքը։ Ով որ ասաց՝

«Ողորմիր», նա խոստովանություն գործեց և գիտակցեց իր մեղքերը, որովհետև ցանկանում է ողորմություն, որը հատուկ է մեղավորներին։ Ով ասաց՝ «ողորմիր ինձ», նա ստացավ մեղքերի թողություն։ Ով թողություն է ստանում,

նա պատժից ցերծ է մնում։ Ով ասաց՝ «ողորմիր ինձ», նա ստացավ երկնքի արքայությունը։ Քանի որ ում Աստված ողորմում է, նրան ոչ միայն ացատում է պատժից, այլև արժանացնում է գալիք երանություններին։ Ուրեմն, չասենք մեց՝ արդարացնելու համար, թե արոթքի տունը հեռու է։ Յոգու շնորիր մեզ արդեն դարձրել է Աստծը տաճարներ, և եթե միայն մենք արթուն ենք, այնժամ կարող ենք մշտապես և շատ հեշտությամբ աղոթել: Մեր աստվածպաշտությունը այնպիսին չէ ինչպես որ էր նախկին հրեաներինը։ Քանցի նրանք ունեին շատ զգայական բաներ, և աահանօվում էր բացում ծեսեր։ Այնտեղ աղոթողը պարտավոր էր մտնել տաճար և գնել տատրակ, իր հետ պետք է բերեր փայտ և կրակ, վերցնելով նաև դանակ, պետք է կանգներ գրիասերանի առջև և կատարեր բագում այլ որոշված կարգեր։ Իսկ այժմ կարիք չկա ոչ մի այդպիսի բանի, այլ որտեղ էլ որ դու լինես թեց հետ է ցոհասեղանը, դանակը և ցոհը, որովհետև դու ինքդ հանդիսանում ես որպես զոհ մատուցողը և թե զոհասեղանն ու ցոհը։ Որտեղ էլ որ դու լինես, ամենուր էլ կարելի է ցոհասեղան դնել։ Միայն ցույց տուր առույգ կամբ, և տեղանքը քեց համար արգելք չի հանդիսանա և ոչ էլ կխանգարի ժամանակո։ Եթե ռու նույնիսկ ծնկի չես գայիս, չես ծեծում կուրծքը և չես պարցում ձեռքերը դեպի երկինք, այլ միայն ցուցաբերում ես ջերմեռանդ հոգի, այդժամ ամեն բան արած կլինես աղոթքի համար։ Այս ասում եմ ձեզ, որպեսզի համոզեմ, որ հաճախակի գաբ եկեղեցի, և տանն էլ աղոթեք՝ լռության մեջ ծնրադրելով և ձեռքերը վեր բարձրացնելով։ Եթե ինչ-որ մի ժամանակ կգտնվեր ինչ-որ մի տեղ, բազմաթիվ այլ մարդկանց շրջապատում, այնժամ էլ մի թորեք արոթքո. այլ այն ձևով, ինչպես որ ես ասացի արոթեթ, կանչելով Աստծուն և իմացեք, որ նման արոթքից մեծ օգուտ կստանաք։ Եթե մենք այսպես տրամադրենք մեզ, այնժամ թե՛ այս կյանքը կանցկացնենք հանդարտությամբ, և թե կստանանք Երկնքի Արքայությունը։

(Աննայի մասին զրույցից)

#### Այն մասին, որ Աստծուց պետք է խնդրել Հոգևոր բարիջներ

Գոհանանք Աստծուց, սիրելիներ, զգայական բարիքների համար, բայց առավել ևս, հոգևորի համար։ Այս ուզում է և Նա։ Տալով զգայականը, դրա հետ միասին, ներքաշում է հոգևորի մեջ նրանց, ովքեր ամուր կերպով կապվել են աշխարհի հետ։ Սակայն եթե նրանք ստանալով այս զգայական բարիքները, դրա վրա էլ կանգ են առնում, այդժամ տրվում են

ռատաաարտության և ապտժվում։ Եվ չի լինի այս բանո մեզ հետ. հավատագնում եմ ձեզ. եթե հոգևոր 🥻 բարիքները լինեն մեր մտահոգության առարկան։ Ինչո՞ւ. որովհետև, երբ կան հոգևոր բարիքներ, ոչ մի վնաս չենք կրի մարմնավորի աակասությունից։ Իսկ եթե հրգևորը չունենանք, հ՞նչ հույս կմնա մեց և կամ ի՞նչ մխիթարություն։ Դրա համար էլ այս բանի համար պետք է մշտապես արոթել Աստծուն և այն խնդրել։ Այս հրգևորի մասին արոթել սովորեցնում է մեց նաև Քրիստոսն։ Եվ երբ մենք ուսումնասիրում ենք այս աղոթքը, տեսնում ենք, որ ոչ թե մարմնավոր. այլ միայն իրգևոր բաներ է ապրունակում այն։ Եվ նույնիսկ այն մի փոքր զգայականը, որ խնդորւմ ենք այդ արոթքի ժամանակ, խնդրելու ձևից այն էլ է հոգևոր դառնում։ Եվ միայն ուսուցանում է չուցել, չխնդրել ավելին հանապացօրյա hաgha առավել, որովհետև նման ձևով խնդրելը հոգևոր մտածողության նշան է։ Յիմա տես, թե ինչ է այդ խնդրվածքից առաջ. «Սուրբ թող լինի Քո անունը, Քո թագավորությունը թող գա, թող Քո կամքը յինի երկրի վրա, ինչպես որ երկնքում է» (Մատթ. 6:9-10)։ Եվ այս բոլորից հետո նոր ասաց գգայականի մասին։ Սակայն նույն աահին խուսափեց զգալականից՝ անցնելով հոգևորին, ասելով. «Թող մեց մեր պարտբերը, ինչպես որ մենք թողնում ենք մեր պարտապաններին»։ Եվ չխնդրեց ո՛չ պաշտոնի, ոչ հարստության, փառքի, ոչ էլ իշխանության, այլ միայն հոգու օգուտի համար։ Ոչ մի երկրային բան, այլ միայն երկնային։ Եվ այսպես, եթե մեց պատվիրված է ժուժկալել կենցաղային և ներկա ժամանակում երող այլ բաներից, ի՞նչ խոճուկ և ռժբախտ կլինենք մենք, եթե սկսենք Աստծուց խնդրել այն, ինչ Նա մեց պատվիրել է մերժել։ Իսկապես, նման բաները արոթքի ժամանակ միայն դատարկաբանություններ են։ Սրա իամար էլ մենք աղոթում ենք և չենք գտնում հաջողություն։ Իսկ ինչպե՞ս են հարստանում չար մարդիկ։ Ինչպե՞ս են հարստանում խարդախները, հանցագործները, կողոպտիչները և ագահները։ Աստված չի, որ տալիս է այո նրանց։ Իսև ինչպե՞ս է Աստված այո թույլ տայիս։ Այնպես, ինչպես թույլ տվեց հարուստին՝ պահելով նրան մեծ պատժի համար։ Ահա լսիր, թե ինչ ասաց նրան (Աբրահամր). «Որդյա՛կ, հիշի՛ր, դու քո բարիքները ստացար այնտեղ քո կյանքի ընթացքում, իսկ Ղազարոսն էլ՝ չարիքները։ Յիմա այստեղ սա մխիթարվում է, իսկ դու այդտեղ տանջվում ես» (Ղուկաս 16:25)։ Եվ այսպես, որպեսցի մենք էլ, որ ունայնությունով և անմտության մեջ անցկացնում ենք մեր կյանքը, ճոխություններին ավելացնելով մեղը, մեղքի վրա չլսենք այդ խոսքերը, ջանանք ձեռք բեղել ճշմարիտ հարստություն և կատարյալ ողջախոհություն։ Եվ այս միջոցով կարժանանանք խոստացված բարիքներին:

(Յովհաննու ավետարանի մասին 43-րդ զրույցից)

#### Այն մասին, որ սրտի խորջից ՝ ՟՟՟ Հղած աղոթեջը մեծ ուժ ունի

Յարկ է աղոթել ոչ միայն բերանով, ոչ միայն լեզվով, թանցի խոսքերը հեղվում են նաև այն ժամանակ, երբ մտքերը թափառում են, այլ աետք է արոթել սոտի խորքից, մեծ ջանասիրությամբ նախանձախնդրությամբ, հոգու հիմնաթարերից։ Այսպիսին է սգավորների հոգիները։ Նրանք ամբողջովին ցնցվում են, բուն սրտի մեջ կենտրոնանում և դիմում Աստծուն՝ մեծ գոջումով։ Դրա համար էլ լսելի են լինում։ Այսպիսի աղոթքները մեծ ուժ ունեն։ Սրանք գրվածության չեն ենթարկվում և չեն տարուբերվում, եթե նույնիսկ սատանան հարձակվում է մեծ ուժգնությամբ։ Ինչպես ամուր ծառը, որն ունի խոր արմատներ, որոնգով և ամուր բռնվում է ընդերթից, դիամակալում է քամու ամեն ուժգնության, իսկ այն ծառը, որ մակերեսի վրա է ամրացված, օրորվում է քամու մի փոքր շարժումից, դուրս քաշվում արմատներուվ, և ընկնում գետնին։ ճիշտ այդպես էլ այն աղոթքները, որոնք դուրս են գալիս հոգու խորքից և ունեն խորունկ արմատներ ամուր են մնում և տկարանալով այս ու այն կողմ չեն շարժվում, եթե նույնիսկ մոտենում են նրանց անիամար մտքեր և ռևերի բացում գնդեր։ Իսկ ադոթքը, որ դուրս է ելնում բերանից և լեզվից, սակայն դուրս չի գալիս հոգու խորթից, չի հասնի Աստծուն՝ աղոթողի անհոգության պատճառով, որովհետև փոքրիկ թխկոցն իսկ խռովքի է մատնում նրան և ամեն մի աղմուկ շեղում է աղոթքից։ Նրա բերանը ձայն է հանում, սակայն սիրտը դատարկ է, և միտքը՝ անգործ։ Այդպես չեն աղոթում սրբերը, այլ այնաիսի նախանձախնորությամբ, որ խոնարիվում էր նրանց ամբորջ մարմինը։ Երանելի Երիան, պատրաստվելով արոթել, առաջին հերթին փնտրում էր առանձնություն, հետո գյուխը խոնարհեցնելով ծնկների մեջ բոցավառում իրեն մեծ ջերմով և նոր միայն այդ կերպով կատարում էր իր աղոթրդ։ Եթե ուցում ես տեսնել կանգնած աղոթողի, նորից նայիր նրան, երբ նա դիմում էր երկինք և աղոթում այնպիսի լարվածությամբ, որ եոկնթից կոակ իջեցոեց։ Նմանապես և գանկացավ կենդանացնել այրի կնոշ որդուն, ամբողջովին տարածվեց նրա վրա և կատարեց այդ հարությունն առանց գրվածության և ոչ մեր պես հորանջելով, այլ բոցավառվեց նախանձախնդիր աղոթքով։ Սակայն ինչո՞ւ համար խոսել Երիայի և մյուս սոբերի մասին։ Ես շատ հաճախ տեսել եմ կանանգ, որոնք ամուսինների բացակայության կամ երեխաների հիվանդության ժամանակ այնաես էին արոթում հրգու խորթից և հերում արցունքների այնահսի վտակներ, որ սրանց աղոթքները հասնում էին իրենց նպատակին։ Եթե այսպիսի ջերմեռանդությամբ աղոթում է կինն իր երեխայի կամ ամուսնու բացակայության համար, մի՞թե կարող է ներում ստանալ այն մարդը, որ աղոթքներ է հղում մեռած հոգով։ Սրա համար էլ մենք շատ հաճախ աղոթքից հեռանում ենք անպտուղ։ Յիշիր, թե ինչպես էր աղոթում Աննան հոգու խորքերից, ինչպիսի արցունքներ էր հեղում և ինչպես էր

բոցավառվում աղոթքի միջոցով։ Նման ձևով աղոթելիս, մինչև աղոթքի խնդրվածը ստանալը աղոթողը մեծ բարիք է ստանում հենց միայն աղոթքի բուն կատարումից։ Սանձահարում է բոլոր կրքերը, խոնարհեցնում բարկությունը, քշում նախանձը, ճնշում տռփանքը, տկարացնում սերը կենցաղային իրերի նկատմամբ, տալով հոգուն մեծ հանդարտություն և բարձրանում երկինք։

ոգին ինքն իրենով նուրբ է և դյուրընկալ, սակայն երբ ջուրը սառում է և քարանում, այնպես էլ մեր հոգին մեղքի և անհոգության պատճառով կարծրանում է և դառնում քարեղեն։ Դրա համար էլ մեզ պետք է մեծ ջերմություն, որպեսզի փափկեցնենք նման կարծրությունը։ Սա առավելապես անում է աղոթքը։ Ուրեմն, աղոթքի ժամին հոգ մի տար միայն խնդըրվածի մասին, այլ ջանա, որ հենց այդ աղոթքի ժամանակ հոգիդ ավելի լավը դարձնես, քանզի դրա կարողությունն ունի աղոթքը։ Նման ձևով աղոթողը բարձր է կանգնում ամեն մի կենցաղայինից, թևավորում է միտ-քը՝ դարձնելով այն թեթև և չի շեղում ոչ մի կրքով։

(129-րդ սաղմոսի մասին զրույցից)

#### Այն մասին, որ պետք է աղոթել թշնամիների Համար

Քրիստոս ցույց տվեց Իր անսահման մարդասիրությունը, երբ իրեն խաչողների, անարգողների և ծաղրողների համար աղոթում էր ու ջանում փրկել նրանց. «Յայր, -ասում էր Նա, - ներիր նրանց, քանի որ չեն հասկանում, թե ինչ են անում» (Ղուև, 23:34)։ Ինչ, ներե՞ց նրանց Աստված այդ մերքը։ Ներեց միայն նրանց, ովքեր ցանկացան ապաշխարել։ Մենք էլ նմանվենք մեր Տիրոշը և աղոթենք մեր բշնամիների համար։ Տեսնելով կատարվածի մեծությունը, օրինակ վերգնենք Shnnoha։ Նա խաչված էր, սակայն աղոթում էր խաչողների համար։ Բայց ինչպե՞ս ես կարող եմ նմանվել Ամենակալին։ Եթե ցանկանաս՝ կարող ես, եթե դա անինարին լիներ, Նա չէր ասի. «Սովորեցեք ինձանից, որ հեց եմ և սրտով խոնարհ» (Մատթ. 11:29)։ Եթե մարդու համար անհնարին լիներ նմանվել Նրան, Պոդոսը չէր ասի. «Ինձ նմանվեք, ինչպես որ ես՝ Քրիստոսին» (Ա Կորնթ. 11:1): եթե ռու չես ուցում նմանվել Ամենակային, այնժամ աշխատիո նմանվել քեց նման ծառային, այս ասում եմ Ստեփանոսի մասին, որն առաջինը բացեց նահատակության դռները, ահա նա նմանվեց Տիրոջը։ Քանցի ինչպես որ Տերը գամված լինելով խաչին, աղոթում էր խաչողների համար, այնպես էլ այս ծառան, գտնվելով իրեն բարկոծողների մեջ, և իր վրա ընդունելով քարի ամպերը, ուշադրություն չդարձրեց իրեն պատճառած տառապանքներին, այլ ասաց. «Տեր, սա մեղք մի համարիր դրանց» (Գործք 7:60)։ Տեսնո՞ւմ ես, թե ինչպես է Որդին գրուցում և ինչպես ծառան աղոթում։ ...Ուզո՞ւմ ես քեզ զույզ տամ մի ուրիշ քեզ նման

ծառայի, առավել մեծ մեկին, որ նույնպես արոթք tn hnnւմ թշնամիների համար։ Luhn երանելի Պորոսին, nn 🕱 ասում էր, թե որթան է ներություն կրել, «Յրեաներից իինգ անգամ pառասունից մեկով պակաս ծեծ կերա, երեք անգամ ձաղկվեցի, մեկ անգամ քարկոծվեցի։ Այլև վտանգներ ազգականներից, ...վտանգներ սուտ եղբայրներից» (Բ Կորնթ. 24:25)։ Թվարկելով այս վշտերը և խարդավանքները, որոնք կրում էր նրանցից, ամեն օր, ասում է. «Ես ինքս երդումով փափագում էի նցովվել Քրիստոսից իմ ազգակից եղբալոների համար, որ հսոալելագիներ են» (Յռոմ, 9:3)։ Ուզո՞ւմ ես տեսնել նաև ուրիշներին, ոչ միայն նոր, այլև հին ուխտի շրջանում, որոնք էլ արեցին նույն բանը։ Սա հատկապես ցարմանալի է, բանի որ այնժամ չունենալով թշնամուն սիրելու պատվիրան, այլ ունենալով ուսմունը՝ աչքի փոխարեն՝ աչք և ատամի փոխարեն՝ ատամ, այսինքն՝ հավասարապես վրեժխնդիր լինել, նրանք հասան առաքելական բարձունքների։ Լսիր, թե ինչ է ասում Մովսեսո, որի վրա հաճախ բարեր էին նետում հրեաները, «Արդ, եթե ներելու ես իրենց մերթերը, ներիր, իսկ եթե չես ներելու, ուրեմն, իմ անունն էլ ջնջիր բո մատյանից, որ գրել ես ինձ» (ելից. 32:32)։ Տեսնո՞ւմ ես, թե ինչպես արդարներից ոչ մեկն իր անձի անվտանգությունը ավելի չէր գերադասում ուրիշների փրկությունից։ ...ես բերում եմ բացում օրինակներ, որպեսցի գոնե այս կերպով մենք շտկենք մեց և դուրս վանենք մեր միջից այս ծանր հիվանդությունը, այսինքն` թշնամուն չար ցանկանալը։ Luhn երանելի Դավթին, ինչ էր ասում նա, երբ Աստված բարկացավ և ուղարկեց հրեշտակի՝ ժողովրդին պատժելու համար։ Երբ նա տեսավ հրեշտակին, որն իր ձեռքին ուներ երկաթյա սուր և պատրաստվում էր հարվածի. «Ահավասիկ, ես եմ մեղավոր, ես՝ հովիվս եմ հանցավոր, այս ոչխարներն ի՞նչ են արել: Թող pn ձեռpր բարձրանա իմ ու իմ hnn տան վոա» (Բ Թագ. 24:17)։ Սամուել մարգարեն այնպես էր վիրավորվել, արհամարհվել և ստորացվել հրեաների կողմից, որ Աստված զանկանալով նրան մխիթարել, ասաց նրան. «Նրանք ոչ թե քեց անարգեցին, այլ չուցեցին, որ ես թագավորեն իրենց վրա» (Ա Թագ. 8:7): Իսկ ի՞նչ արեց նա, որին հարգանքի չեն արժանացրել, այլ արհամարհել, ստորացրել և վիրավորել են։ Լսիր, թե ինչ է ասում նա. «Քավ լիցի, որ ես մեղանչեմ Տիրոշ դեմ՝ հրաժարվելով ձեզ համար աղոթելուց» (Ա Թագ. 12:23)։ Նա մեղք էր համարում թշնամիների համար չարոթելը։ Թող իմ վրա այդպիսի մերբ չծանրաբեռնվի, որ ես չաղոթեմ ձեր համար։ Տեսնո՞ւմ ես, քե ինչպես էին բարեպաշտներից ամեն մեկր ջանում նմանվել Տիրոջն այս բանում։ Իսկ ինչպիսի՞ արդարություն պիտի գտնենք մենք, երբ բոլորը, թե՛ նոր և թե հին ուխտի ժամանակվա ապրողները մղում են մեզ աղոթել թշնամիների համար, ուրեմն, մենք էլ ջանանք մեծ պատրաստակամությամբ կատարել այն։ Եվ այսպես, հորդորում եմ ձեզ անհոգ չլինել։ Որբան շատ են օրինակները, այնքան մեծ կլինի պատիժը, եթե չնմանվենք նրանց։ Ավելի կարևոր է աղոթել թշնամիների համար, քան բարեկամների։ Luhn Քրիստոսին, որ ասում է. «Եթե սիրեք միայն նրանց, որոնք ձեզ են սիրում, ձեր վարձն ի՞նչ է։ Չէ՞ որ մաքսավորներն

էլ նույնն են անում։ Եվ եթե միայն ձեր բարեկամներին ողջույն

տաք, ի՞նչ ավելի բան եք անում, չէ՞ որ մաքսավորներն ու մեղավորները նույնն են անում» (Մատթ. 5։45)։ Եվ այսպես, եթե մենք աղոթում ենք բարեկամների համար, դեռ ավելին չենք, քան մաքսավորները։ Իսկ եթե սիրենք և աղոթենք թշնամու համար, այնժամ կնմանվենք Աստծուն։ Նմանվեցեք ձեր Յորը՝ ասում է Նա. «Սիրեցեք ձեր թշնամիներին, օրհնեցեք ձեզ անիծողներին, բարություն արեք ձեզ ատողներին և աղոթեցեք նրանց համար, որ չարչարում են ձեզ և հալածում, որպեսզի որդիները լինեք ձեր Յոր, որ երկնքում է» (Մատթ. 5։45)։ Եվ այսպիսով, թե՛ Տիրոջ և թե ծառաների մեջ մենք օրինակ ունենք, ուրեմն, նմանվենք նրանց, ջանանք կատարել այս առաքինությունը, որպեսզի մենք էլ արժանանանք ստանալու Երկնքի Արքայությունը։

(Խաչի և ավազակի մասին զրույցից)

#### Այն մասին, Թե ինչպես պետք է աղոԹել, որպեսզի լսելի լինենք Աստծուն

Մենք չգիտենք, թե որքան մեծ է աղոթքի օգտակարությունը, դրա համար էլ այն չենք անում ամբողջ ուշադրությամբ և ջանասիրությամբ և չենք վարժվում նրանով, Աստծո օրենքի համեմատ։ Երբ մենք մտադրվում ենք խոսել մարդկանցից մեկի հետ, որը բարձր է մեզանից, այնժամ կարգի ենք բերում մեր արտաքին տեսքը, անգամ մեր քայլվածքը, մեր հագուստը և ամեն ինչ, և նոր մտնում ենք խոսակցության մեջ։ Իսկ երբ մոտենում ենք Աստծուն, սկսում ենք հորանջել, քորվել, այսուայն կողմ շըրջվել, լինում ենք անփույթ, ծնրադրում, ենք իսկ ինքներս մտովի թափառում ենք այս ու այն կողմ։ Բայց եթե մենք մոտենայինք համապատասխան երկյուղածությամբ և այնպես, ինչպես հարկն է զրուցել Աստծո հետ, մենք կհասկանայինք, թե ինչ մեծ օգուտ կարող ենք ստանալ հենց միայն աղոթքի կատարումից, դեռ չստագած իսկ աղոթքի պատասխանը։

...Իսկ Աստծո կողմից լսելի լինելը կախված է հետևյալ պայմաններից. նախ, եթե մենք արժանի ենք ստանալու խնդրվածը, երկրորդ՝ եթե մենք աղոթում ենք Աստծո օրենքի համաձայն, երրորդ՝ եթե աղոթում ենք անդադար, չորրորդ՝ եթե չենք խնդրում ոչ մի կենցաղային բան, հինգերորդ՝ եթե խնդրում ենք օգտակարը, վեցերորդ՝ եթե կատարում ենք մեզանից պահանջվող պարտավորությունները։ Այս կերպ շատերը լսելի եղան։ Կոռնելիոսը լսելի եղավ իր վարքի համար, փյունիկացի կին աղոթքի պնդության համար, Սողոմոնը՝ խնդրվածքի բնույթի համար, մաքսավորը՝ խոնարհության համար, ուրիշներն էլ՝ ուրիշ այլ բաների համար։ Ինչպես որ այս ամենի կատարումից է կախված աղոթքի լսելի լինելը, այնպես էլ սրանց չկատարելուց կախված է այն լսելի չլինելը, եթե նույնիսկ աղոթող-

ները արդարներ են։ Ո՞վ էր Պողոսից առավել բարեպաշտ, բայց երբ նա խնորեց անօգտակարու լսելի չերավ. «Երեք անգամ արաչեցի Shnnon, որ Նա ինձանից հեռացնի։ Բայց ասաց ինձ. -Իմ շնորիր թեց բավ է, որովիետև իմ գորությունը տևարության մեջ է ամբողջական դառնում» (Բ Կորնթ. 12:8-9)։ Ո՞վ էր նաև արդար Մովսեսից, բայց նա էլ լսելի չեղավ և Տերր նրան ասաց. «Բավական է, այլևս Ինձ հետ այդ մասին չխոսես» (Բ Օրինաց 3:26)։ Նա խնդրում էր այն բանի համար, որ մտնի Ավետյաց երկիր։ Բայց դա անօգուտ էր, դրա hամար էլ Աստված թույլ չտվեց նրան: Բացի այս մենք լսելի չենք լինում նաև այլ պատճառով, երբ արոթում ենք՝ չիրաժարվելով մեր մերքերից։ Այս բանը մատնանշեց Տերը և ասաց Երեմիային՝ Իսրայելի մասին. «Դու մի՛ աորթիր այս մարդկանց համար. մի՞թե չես տեսնում, թե ինչ են անում» (Երեմ. 7:16)։ Նրանք ասում են, որ չեն հեռանում անմաքրությունից, իսկ դու խնդրում ես նրանց համար։ Բայց ես չեմ լսի թեց։ Նմանապես, երբ մենք խնդողւմ ենք ինչ-ող բան՝ մեղ թշնամիների դեմ, այդժամ ոչ միայն լսելի չենք լինում, այլև վիրավորում ենք Աստծուն։ Արոթքը բժշկարար սպեղանի է, և եթե մենք չենք իմանում, թե ինչպես պետք է օգտագործվի այդ սպեղանին, այդժամ չենք էլ ստանա նրանից ոչ մի օգուտ։

(7-րդ սաղմոսի մասին զրույցից)

#### Այն մասին, որ չպետք է խուսափել եկեղեցում արվող աղոԹքներից

ես ուցում եմ սիրելիներիդ ասել մի բան՝ եկեղեցում եղող մի ծանր հիվանդություն արմատախիլ անելու վերաբերյալ։ Ինչ հիվանդություն է դա։ Ի՞նչ աներևակայելի բանակությամբ ժողովուրդ է հավաքվել այսօր եկեղեցում, և ի՞նչ ուշադրությամբ է լսվում այս ցրույցը, իսկ ամենաահավոր պաիին ես շատ իաճախ փնտոում եմ այն և չեմ տեսնում, և իույժ տոտմում եմ. որ երբ ծառայողը գրույց է անցկացնում, այնժամ լինում է մեծ ջերմեռանդություն՝ լսելու մեջ, լարված նախանձախնդրությամբ, և մնում են մինչև վերջ։ Բայց երբ հասնում է ժամր Քրիստոսի հայտնության Սուրբ Խորհուրդներում, այնժամ եկեղեցին լինում է դատարկ մարդկանցից։ Կարո՞ղ է այս բանն արժանանալ ներման։ Նման անհոգության պատճառով դութ զրկվում եք նաև այն գովքից, որ ուշադրությամբ լսել եք հոգևոր ուսուցումը։ Բայց ինչպիսի՞ սառն արդարացում են բերում ոմանք։ Արոթել կարող եմ նաև տանը, իսկ լսել քարոց և ուսմունք, տանն անինարին է։ Ինքդ քեց ես խաբում, ով մարդ, իհարկե, աղոթել կարելի է և տանը, բայց աղոթել այնպես, ինչպես եկեղեցում, որտեղ այդքան հոգևոր հայրեր կան, որտեղ միահամուռ կերպով երգեր է հղվում առ Աստված, անհնար է։ Այնքան լսելի չես լինի Տիրոշ առաջ տանը, ինչքան եկեղեցում՝ եղբալըների հետ։

(Անոմեականների դեմ եղած զրույցից)

երբ ես մեկնումեկին ասում եմ. «Խնդոհո Աստծուգ, արոթիր Նրան. մոտեցիր Իրեն արոթքով», ինձ պատասխանում են. «Ես խնռոեցի մի անգամ, երկու անգամ, երեք, տաս և բսան անգամ և դեռ չստացա խնդորվածս»։ Մի՛ դադարիր խնդրելուց, մինչև որ չստանաս, արոթքի վերջո խնդրվածքի ստացումն է։ Դարարիր այն ժամ, երբ կստանաս, կամ ավելի ւավ է, որ այնժամ էլ չդառարես, այլ իարատև մնաս արոթքի մեջ: Եթե դու sumugun, unnehn, nn ստանաս, hul եթե ստանաս, hայտնիո գրիությունը՝ ստանալու համար։ Շատերը գալիս են եկեղեցի և նրանց բերաններից արոթքի հացարավոր բառեր են ռուրս գալիս սակայն ռուրս են գալիս չիմանալով, թե ինչ աղոթեցին։ Նրանց բերանը շարժվում է, սակայն չի հասնում սեփական ականջներին: Դու ինքը չես լսում pn արոթքները, իսկ ինչպե՞ս ես ուզում, որ Աստված այն լսի։ Դու ասում ես, թե ծնրադրում ես, սակայն մտքերը թափառում են դրսում, բերանը արոթքի խոսքեր են բարբառում, իսկ միտքը խորհում եկամուտներիը, պայմանագրերիը, դաշտեոհո. ունեզվածքիռ և ոնկերական հարաբերություններիռ մասին։ Չար է սատանան և գիտի, որ մենք աղոթքի ժամանակ ձեռք ենք բերում մեծ օրինություններ, դրա համար էլ հենց այդ պահին հարձակվում է մեց վրա։ Յաճախ անկողնին հանգիստ պառկած, մենք ոչ մի բանի մասին չենք խորհում, իսկ երբ ելնում ենք արոթելու, այնժամ իայտնվում են հացարավոր մտքեր, որպեսցի մենք աղոթքից ձեռնունայն ելնենք։ Եվ այսպես, սիոելիս, իմանալով, որ նման բաներ են լինում արրթքի աահին, նմանվիր քանանացի կնոջը։ Չնայած տղամարդ ես, սակայն օրինակ վերգրու այս այլացգի, տկար, մերժված և արհամարհված կնոջից։ Դու չունես այսաhար աղջիկ, բայց ունես մեղավոր hngh: Ի՞նչ ասաց քանանացի կինր. «Որողմիր ինձ, բանգի իմ արջիկն այսաիար է»։ Այսպես ասա և դու, «Ողորմիր ինձ, բանցի իմ անձն այսահարվում է»։ Քանցի մեղբը դա մեծ ոև է։ Դիվաիարը առաջացնում է խոճահարություն, իսկ մերավորը ատեյություն, նա արժանի է ներման, իսկ սա չունի արդարացում։ «Ողորմիր ինձ», սա կարճ նախադասություն է, սակայն արժանացնում է ծով մարդասիրության, քանզի որտեղ ողորմությունն է, այնտեղ է նաև բոլոր բարիքները։ Եթե դու նույնիսկ եկեղեցում էլ չես, միևնույն է, կանչիր և ասա. «Ողորմիր ինձ», ասա թեկուց և առանց շուրթերդ իսկ շարժելու, դիմիր մտովի։ Աստված լսում է և նրանց, որոնք լռում են։ Արոթքի համար ոչ թե տեղն է կարևոր, այլ հոգևոր տրամադրվածությունը։ Երեմիան գտնվում էր տղմոտ գուբի մեջ և դեպ իրեն դարձրեց Աստծո ուշադրությունը։ Դանիելր գտնվում էր առյուծների մեջ և իր հանդեպ բարի տրամադրվածություն առաջացրեց Աստծո մոտ։ Երեք մանուկները գտնվում էին հրաբորբոք փռի մեջ և փառավորվելով արժանացան Աստծո ողորմությանը։ Ավացակը գամված էր խաչին, և խաչն արգելք չհանդիսացավ նրան, այլ բացեց դրախտի դռները։ Յոբը նստած էր փտության վրա և օգտվեց Աստծո ողորմությունից։ Յովնանը գտնվում էր կետի որովայնում, և Աստված լսեց նրան։ Դու էլ, գտնվելով լվացարանում, աղոթիր, կլինես ճանապարհին կամ կպառկես անկողնին և որտեղ էլ որ լինես՝ աղոթիր։ Դու Աստծո տաճար ես, տեղ մի փնտրիր։ Միայն պետք է հոգևոր տրամադրվածություն։ Եթե դու գտնվում ես դատավորի առջև՝ աղոթիր։ ժամանակին նեղության մեջ լինելով Մովսեսը ոչինչ չարտաբերեց, սակայն Աստված ասաց նրան. «Ինչո՞ւ ես Ինձ աղաղակում» (Ելից 14։15)։ Նրա շուրթերը չէին շարժվում, իսկ միտքը ձայնում էր։ Այդպես արա և դու, սիրելիս, երբ կանգնած ես անգութ և անողոք դատավորի առջև, և մրրկածուփ ալիքները կհանդարտվեն։ Մի՞թե Աստված մարդ է, որ փնտրես Նրան ինչ-որ տեղ։ Աստված միշտ մոտ է։

(Քանանացի կնոջ մասին զրույցից)

#### Գիչերը կատարվող աղոԹքների մասին

Գիշերը տրված չէ այն բանի համար, որպեսզի այն ամբողջովին անգկացնենք բնով և անգործությամբ: ...Արթնացեք, ուրեմն, ասում եմ սա՝ թե՛ տղամարդկանց և թե կանանց։ Ծնրադրիր, հոգոց հանիր, աղոթիր քո Տիրոցը, որ ողորմած լինի բո հանդեպ։ Նա հատկապես գբասրտության և կարեկցանքի կողմն է դառնում գիշերային աղոթքների ժամանաև. երբ ռու հանգստի ժամը դարձնում ես աղոթքի ժամ։ Յիշիր թագավորին, թե ինչպես էր նա ասում. «Ես հոգնեցի իմ հառաչանքներից, ամեն գիշեր հեծեծանքներով լվացի մահիճն իմ և արտասուքով անկողինս քրջեցի» (Սաղմ. 6:7)։ Որքան էլ դու բարիքներ ունենաս, նրանից առավել չես ունենա, որքան էլ դու հարուստ լինես, միևնույն է, Դավթից հարուստ չես լինի։ Ահա նա մի ուրիշ տեղ էլ ասում է. «Կեսգիշերին ելնում էի գոհություն մատուցելու Քեզ, Քո արդար դատաստանների համար» (Սաղմ. 118:62): Այդ ժամին փառամոլությունը չի անհանգստացնի քեզ, քանզի անհնարին է, որովհետև բոլորը բնած են։ Այնժամ չեն հարձակվի ծույությունը և անհոգությունը, քանցի շատ բա-ներ այդ ժամին անձին մղում են աղոթքի։ Նման հսկումներից հետո թունն էլ հաճելի է լինում և երացներն էլ սթանչելի։ Սա արա նաև դու՝ տղամարդ, և ոչ միայն կինը։ ...Քանի որ, երբ եոկու հոգին մեկտեղ արոթում են. Տերն այնտեղ է՝ նրանց մեջ (Մատթ. 18:20), իսկ որտեղ որ ներկա է Քրիստոս, այնտեղ են և հրեշտակները, և իրեշտակապետերը և մնացած գորությունները։ Ուրեմն դուք միայնակ չեք քանցի բոլորի Տերր ձեց հետ է: Եվ լսիր, թե ինչ է ասում Իմաստունը. «Լավ է մի արդարը, բան բացում մեղավորները» (Սիրաբ 16:3)։ ...եթե դու երեխաներ ունես, արթնացրու նաև նրանց, և թող գիշերն ամբողջ տունը վերածվի եկեղեցու։ Եթե նրանք անչափահաս են և չեն կարող տանել գիշերային հսկումը, այդժամ թող կատարեն կամ լսեն ծայրահեղ դեպքում, գոնե մի կամ երկու արոթը, և թող հանգստանան։ Իսկ դու արթնացիր և

ռարձրու ռա թեց համար բարի սովորություն։ Ոչ մի ավելի գեղեցիկ բան չկա այն բնակավայրից, որտեղ նման 🕻 աղոթքներ են կատարվում։ Լսիր, թե ինչ է ասում մարգարեն. «Երբ Քեզ հիշում էի իմ անկողնում, առավոտյան կանուխ խոսում էի Քեզ հետ» (Սաոմ, 62:7)։ Սակայն ռու կասես, թե գեղեկվա գործերից հրգնել եմ և չեմ կարող, դա լոկ պատրվակ է և պատճառաբանություն։ ...Ամաչենք, եթե ոչ ուրիշ շատերից, գոնե գիշերային պահակներից, նրանք ենթարկվելով մարդկային օրենքին, շրջում են սառնամանիքին, երբեմն բարձր աղա-ղակելով, շատ հաճախ անձրևի տակ սառելով զրտից՝ քո ապահովության և քո ունեցվածքի պահպանման համար։ Սա նյութական և բանավող բաների համար այսթան ջանք է թափում, հսև ռու չե՞ս ուցում այդ անել թո հոգու համար։ Բայց ես թեց չեմ ստիպում, որ նրա պես շրջես բաց երկնքի տակ, ոչ բարձր աղաղակես, ոչ էլ ուժասպառ լինես, այլ գտնվելով քո իսկ բնակարանում, քո ննջարանում ծունկ խոնարհեցնել և արոթքով դիմել Աստծուն։ Ինչի՞ համար ինքը՝ Քրիստոս, լեռան վրա անցկացրեց ամբողջ գիշերը (Ղուկ. 16:12)։ Այն բանի համար, nn մեզ onինակ ցույց տա։ Գիշերը բուսականությունը վերականգնում է hn ուժերը, այր ժամ նաև հոգին առավել գորվում է հոգևոր գորով։ Այն, ինչ aերեկը տոչորվում է արևից, թարմանում է գիշերով։ Գիշերային աղոթքները ամեն տեսակի գողից էլ առավել են իջնում ամենատարբեր զանկությունների՝ բորբոթուն կրթերի վրա և թույլ չեն տալիս, որ անձր կրի ոչ մի վնասակար բան։ Եթե նա (hn-գին) չկերակրվի այս գողով, կայրվի օրվա ընթացքում։ Եվ թող ոչ ոք ձե-զանից չտրվի ալըման այն կրակ (գեհենի) կողմից, այլ մնա գովության մեջ, պահպանությամբ Աստծո մաոռասիոության, և թոո աոժանանանք մենք բոլոոս՝ ազատվել մեոքի լծից՝ շնորհով և մարդասիրությամբ մեր Տեր Յիսուս Քրիստոսի, որի հետ և Յորը, Սուրբ Յոգու հետ միասին, փառք, իշխանություն և պատիվ, այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից. Ամեն։

(Գործք Առաքելոցի մասին զրույցից)



#### ՆԱՐԵԿ

**ዞ**ԱՆ (ԻԲ)

Ահա կամովին ինքս իմ հանդեպ Եղա անձնամատն ու մարմնակործան, Ընդմիշտ մտախաբ ու հոգեկորույս, Սաստիկ կամակոր, սրտաբեկ ու խենթ, Անզգա, անմիտ ու խելացնոր, Յալոատահայաց ու երեռնալուո։ Բոլոր կողմերից համակ մահաբեր երկունքով լափված՝ Պիտանի չեմ ես, Տե՜ր իմ, ոչնչով ընտիր գործերիդ. Ողբում եմ հիմա այն որովայնը, որ ծնել է ինձ, Ստինքները այն, որ ինձ սնեցին. Ինչո՞ւ կաթի տեղ ես չծծեցի մակարդված լեղի, Քաղզրի փոխարեն, ինչպե՞ս չստացա դառը կերակուր։ Եթե ես ինքս եմ կանգնել իմ հանդեպ Այսքան խոսքերով դժնի դատախաց, եվ բարկությանս սուրն է տակավին անխոնարհելի, երկրածիններից ո°վ, ո´վ կարող է էլ ինձ ողոքել։ Պիտի ծանակեմ, ինչ որ կա իմ մեջ, Պիտ պատժապարտեմ էությունս ողջ Ու գանակոծեմ այս վնասակար գնդերը համայն, Պիտի ընդվգեմ անձս խոցոտող բանակների դեմ, Ձգայությանս գլխավորներին պիտի կշտամբեմ։ Մեղանչեցի ես ամեն ինչի մեջ եվ ամեն ինչով, ողորմի՞ր, գքա՞ծ. Նոր չէ, որ գտար իմ մեջ մառախուղն հանցապարտության, Անայլայլելի քո նեղությամբ
Շտապեցիր ինձ փրկելու համար աջ կողմս կանգնել:
Արդ, խնամակալ, երկնավոր, բարի,
Յաստիչ ամենքի՝ անգոյությունից,
Կայծակը հզոր քո իմաստության,
Մատուցի՛ր լեզվիս ներազդող բոլոր գործարաններին՝
Մաքրելու համար քո ձեռակերտած
Ձգայարաններն իմ գոյացության,
Որ կարողանամ ես էլ նրանցով,
Որոնք ստեղծել ու բուժել ես դու,
Նոր պատրաստությամբ, աննվազ ձայնով, անհատ բարբառով
Վերընծայել քեզ գովաբանություն՝
Ի փառս մեծության քո Յոր՝ մեր Աստծո, հավիտյանս. ամեն։

(Սբ. Գրիգոր Նարեկացի)

եվ դո՜ւ, միայն դո՜ւ, իսկապես գթա՜ծ, օրինյալ մարդասեր,

Այլ նույնն եմ հավետ, մեղապարտության նույն արատներով.

Անկարկատելի ձորձերով ահա

Նույն հանցավորն եմ, կանգնած քո առաջ։

## **ԱՂበԹՔԻ ՄԱՍԻՆ**

**Խրատ** մերժողը իր հոգին կանարգի, բայց հանդիմանության ականջ դնողը խելք կվաստակի (Առակ. 15:33)։

### Աստվածաչնչից



- 1. Այսպես, մեկ ժա՞մ էլ չկարողացաք Ինձ հետ արթուն մնալ։ Արթո՛ւն մնացեք, աղոթք արե՛ք, որպեսզի փորձության մեջ չընկնեք (Մատթ. 26:40-41)։
- 2. Ամենայն աղոթքներով և աղաչանքներով ամեն ժամ աղոթեցե՛ք Յո-գով. և այդ բանի մեջ իսկեցե՛ք կատարյալ հարատևությամբ և աղաչանք-ներով (Եփես. 6:18 ):
- 3. Ամբարիշտի զոհը Տիրոջ առջև պիղծ է, բայց արդարների աղոթքը Նրա մոտ ընդունելի է (Առակ. 15:8)։
- 4. Արդարը թող ինձ խրատի և հարվածի ողորմությամբ, բայց անօրենության յուղը թող չօծի իմ գլուխը, քանի որ անդադար նրանց չարության դեմ պետք է աղոթեմ (Սաղմ. 140:5):
- 5. Ձգույշ եղե՛ք, արթուն մնացե՛ք և աղոթք արեք, քանի որ չգիտեք, թե երբ է ժամանակը... Եվ ինչ որ ձեզ եմ ասում, բոլորին եմ ասում. Արթուն մնացե՛ք (Մարկ. 13:33):
- 6. Աղոթելուց առաջ նախապատրաստիր քեզ և մի՛ եղիր այն մարդու նման, որ փորձում է Տիրոջը։ Յիշիր վախճանի օրվա ցասումը և վրեժխնդրության ժամանակը, երբ Տերը քեզանից կշրջի Իր երեսը (Սիրաք 18:23-24):
- 7. Պետք է արեգակի ծագելուց առաջ ելնել գոհություն տալու և աղոթքի կանգնել լույսը բացվելուց առաջ (Իմաստնություն Սողոմոնի)։
- 8. Երկու մարդ տաճար ելան՝ աղոթքի կանգնելու. մեկը՝ փարիսեցի, մյուսը՝ մաքսավոր։ Փարիսեցին կանգնած էր մեկուսի և ինքն իրեն այս աղոթքն էր ասում.«Աստված իմ, շնորհակալ եմ քեզանից, որ ես նման չեմ ուրիշ մարդկանց, ինչպես՝ հափշտակողները, անիրավներն ու շնացողները, և կամ ինչպես այս մաքսավորը. այլ շաբաթը երկու անգամ ծոմ եմ պահում և տասանորդ եմ տալիս իմ ամբողջ եկամտից»։ Իսկ մաքսավորը կանգնած էր մեկուսի և չէր իսկ կամենում իր աչքերը երկինք բարձրացնել, այլ ծեծում

էր կուրծքը և ասում. «Աստվա՛ծ, ների՛ր ինձ՝ մեղավորիս»։ Ասում եմ ձեզ, սա՛ իջավ իր տունը արդարացած, ոչ թե մյուսը. որովհետև, ով որ բարձրացնում է իր անձը՝ կխոնարիվի, և ով որ խոնարհեցնում է իր անձը՝ կբարձրացվի» (Ղուկ. 18:1-8)։

- 9. Մի առակ էլ ասաց նրանց այն մասին, թե նրանք ամեն ժամ պետք է աղոթեն ու չձանձրանան (Ղուկ. 18: 1-8):
- 10. Արթո՛ւն կացեք այսուհետև, ամեն ժամ աղո՛թք արեք, որպեսզի կարողանաք զերծ մնալ այն ամենից, որ լինելու է, և արժանի լինեք կանգնելու Մարդու Որդու առաջ (Ղուկ. 21:36):
- 11. Ինչո՞ւ եք քնել. վե՛ր կացեք, աղոթեցե՛ք, որպեսզի փորձության մեջ չրնկնեք (Ղուկ. 22:46):
- 12. Միմյանց համար աղոթեցե՛ք, որպեսզի բժշկվեք. քանզի արդարի աղոթքը խիստ զորավոր է՝ օգնելու համար (Յակ. 5:16):
- 13. Աղոթեցե՛ք նրանց համար, որ չարչարում են ձեզ և հալածում, որպեսզի որդիները լինեք ձեր Յոր, որ երկնքում է (Մատթ. 5:44):
- 14. Եվ երբ աղոթես, չլինե՛ս կեղծավորների նման, որոնք սիրում են ժողովարաններում և հրապարակների անկյուններում աղոթքի կանգնել, որպեսզի մարդկանց երևան. ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, ա՛յդ իսկ է նրանց վարձը։ Այլ դու, երբ աղոթես, մտի՛ր քո սենյակը, փակի՛ր քո դռները և ծածու՛կ աղոթիր քո Յորը, և քո Յայրը, որ տեսնում է...ինչ որ ծածուկ է, կիատուցի քեզ հայտնապես (Մատթ. 6:5-6):
- 15. Գրված է՝ իմ տունը բոլոր ազգերի համար աղոթքի տուն է կոչվելու, իսկ դուք այն դարձրել եք ավազակների որջ (Մարկ. 11: 17):
- 16. Ասում եմ ձեզ. ամեն ինչ, որ աղոթք անելով խնդրեք և հավատաք, թե կստանաք, կտրվի ձեզ։ Եվ երբ աղոթքի կանգնեք, թե մեկի դեմ բան ունեք, ներեցե՛ք, որպեսզի ձեր Յայրն էլ, որ երկնքում է, ների ձեզ ձեր հանցանքները (Մարկ. 11:24-25):
- 17. Տիրոջը ծառայեցեք. հույսով ուրախացեք. նեղության համբերեցեք, հաճախակի աղոթեցեք (Յռոմ. 12: 11-12):
- 18. Եղբայրնե՛ր, աղաչում եմ ձեզ մեր Տեր Յիսուս Քրիստոսով և Յոգու սիրով՝ մարտակից լինել ինձ, ինձ համար Աստծուն ուղղված աղոթքների մեջ (Յռոմ. 15: 30):
- 19. Արդ՝ ամենից առաջ աղաչում եմ աղոթք անել, խնդրել, պաղատել, գոհություն մատուցել բոլոր մարդկանց համար, մանավանդ, թագավորների և բոլոր իշխանավորների համար, որպեսզի խաղաղությամբ և հանդարտությամբ վարենք մեր կյանքը, կատարյալ աստվածպաշտությամբ և սրբությամբ. ա՛յդ է բարին և ընդունելին մեր Փրկչի՝ Աստծո առաջ (Ա Տիմ. 2:1-3):
- 20. Ամեն տղամարդ, երբ աղոթքի կանգնի կամ մարգարեանա և գլուխը ծածկած պահի, անպատվում է իր գլուխը։ ... Պետք չէ, որ տղամարդն իր գլուխը ծածկի, որովհետև նա պատկերն ու փառքն է Աստծու. իսկ կինը ի՛ր մարդու փառքն է, որովհետև ոչ թե մարդն է կնոջից, այլ կինը՝ մարդուց.

քանզի մարդը չստեղծվեց կնոջ համար, այլ կինը՝

մարդու համար։ Դրա համար կինը պարտավոր է քող դնել գլխին: ...Եվ ռուք ինքները դատեցեք, վայե՞լ է կին արարածին գլխաբաց աղոթքի կանգնել Աստծո առաջ (Ա Կորնթ. 11:4,9-13)։

21. Ուցում եմ, որ տղամարդիկ աղոթեն ամեն տեղ, սուրբ ձեռքեր բարձրացնեն դեաի վեր, առանց բարկության և երկմտության (U Shú, 2:8):

22. Պայքարում եք, կռվում և ձեռք չեք բերում, որովհետև չեք խնդրում։ Խնդրում եք և չեք ստանում, որովհետև չարամտորեն եք խնդրում, որպեսգի այն ծառայեզներ ձեր գանկություններին (Յակ. 4:2-3):

23. Սաղմոս ասացեր Տիրոջը, ով նրա սուրբեր, և փառաբանեցեր նրա սոբության հիշատակր (Սադմ. 29:4)։

24. Shnnon կօրինեմ ամեն ժամանակ, նրա փառաբանությունը միշտ իմ բերանում պիտի լինի (Սադմ 33:1)։

25. Բարի է գոհանալ Տիրոջից և սաղմոս ասել Քո անունին, ով Բարձուալ: Առավոտյան պատմել բո որորմությունը և գիշերը բո ճշմարտությունը (Սաղմ. 91:1- 2):

26. Եկե՛ք երկրպագենք Նրան, խոնարիվենք ու լաց լինենք մեր Արարչի՝ Shnno առջև (Սաոմ, 94:6)։

27. Չորս կենդանիներն ու բսանչորս երեցներն ընկան Գառան առաջ, և յուրաքանչյուրն ուներ քնար և խնկով լի ոսկե բուրվառ, որ սրբերի աղոթքնեոն են (Յայտ. 5:8)։



### Հայրերից



- 1. Անփութորեն ու ծույությամբ կատարված աղոթքը դատարկախոսություն է (Անտոն Անապատական)։
- 2. Դռների ետևում են մնում այն աղոթքները (չեն հասնում Աստծուն), որոնք իրենց մեջ սեր չեն պարունակում, որովհետև միայն սերն է բացում աղոթքի դռները (Եփրեմ Ասորի)։
- 3. Թող թո շուրթերը միշտ սաղմոսեն, որովհետև Աստծո անվան արտաբերումը փախուստի է մատնում դևերին։ Եթե ձեռքերդ աշխատում են, թող լեցուդ սաղմոսի, իսկ միտքդ աղոթի (Եփրեմ Ասորի)։

4. Երբ միտքը սկսում է կենտորնացած կեր-

պով, առանց գրվածության աղոթել, այն ժամ պատերացմի ուղղությունը փոխվում է, և այն գիշեր ու gon սկսվում է մովել անձի ջղագրգիռ կողմի վրա (Եվագր Պոնտացի)։

5. Երբ միտքը արոթքի պահին չի պատկերացնում ոչ մի աշխարհա-

յին բան, ուրեմն նա ամրապնդվել է (Եվագր Պոնտացի)։

6. Մեծ բան է, երբ արոթում ես անգբար, բայց առավել մեծ բան է, երբ երգում կամ սաղմոսում ես անզբաղ (Եվագր Պոնտացի)։

7. Սաղմոսների բառերը ոչ միայն լեզվով արտաբերիր, այլև երգիր սրդտիդ մեջ (Եվագր Պոնտացի)։

8. Անցկացող, գիշերը արոթական ջանքերով, և հոգիր ձեռք կբերի

մխիթարություն (Եվագր Պոնտացի)։

- 9. Յարկադրիր քեզ գիշերվա մեջ բազում աղոթքների, քանզի աղոթքը լույս է քո անձին։ Յանապաց խորհի՛ր, թե որտեղ ես սայթաքել, և եթե աոոթես որանց համար, Աստված քեց թողություն կշնորհի (Վայր Սրաահոն)։
- 10. Եթե թեց մոտենա մտքիռ հետ պատեղացմող խորհուրդ, ցգո՛ւլչ եդիր, որպեսզի աղոթքի մեջ անհրաժեշտի փոխարեն այլ բան չխնռոես. այլ աղոթքիդ սուրը սրի՛ր ընդդեմ թշնամու՝ նրա հետ ընդդիմամարտելու համար (Եպիփան Կիպոացի)։

11. Արոթքով փնտրե՛ք Աստծո քագավորությունը և Նրա արդարությունը, որ մեր ներսում է (Մարկոս ճգնավոր)։

- 12. Երբ աղոթում ես, ասա սրտումդ թշնամական մտքերի և ներգործությունների դեմ. «Տերը ամեն ինչ է ինձ համար», և այսպես, ամբողջ կյանքում, երբ կրքերը գլուխ կբարձրացնեն, և երբ բոլոր թշնամական ներգործությունները քո վրա ելնեն, այսինքն՝ իիվանդություն, հուսալքություն, դժբախտություններ և այլ հարձակումների ժամանակ միշտ ասա. «Ամեն ինչ է ինձ համար Տերը, ես ինքս ոչինչ անելու կարողություն չունեմ, ոչնչի չեմ կարող համբերել, դիմակալել և հարթահարել։ Նա է իմ գորությունը» (Մակար Մեծ)։
- 13. Սակայն ինչպե՞ս ես ասում դու, որ բացում հոգսեր ունեցող աշխարհիկ մարդը չի կարող օրը երեք ժամ աղոթել և եկեղեցի այցելել։ Յնարավոր է, և շատ հեշտությամբ։ Նույնիսկ եթե անինար է եկեղեցի գնալ, կարելի է աղոթել ամենուրեք։ Ոչ այնքան խոսքն է կարևոր, որքան միտքը, ոչ այնքան մարմնի դիրքը, որքան սրտի տրամադրվածությունը։ Սամվելի մորը՝ Աննային, Աստված լսեց ոչ թե բարձր ձայնով աղերսելու, այլ սրտում ունեցած աղաղակի շնորհիվ (Ա թագ. 1-13)։ Շատերի համար աղոթքի արգելք չեն եղել ո՛չ վայրը, ո՛չ ժամանակը, ո՛չ լռության բազակայությունը: Դու էլ այդպես արա։ Յառաչիր դառնորեն, հիշիր մերքերդ և մտքումդ ասա. «Ողորմիր ինձ, Աստված»։ Ահա և աղոթեցիր։

Նույնիսկ, եթե ծունկի չես եկել, եթե կուրծքը չես ծեծում, եթե ձեռքերդ չես պարցել դեպի երկինք, բայց սրտումը ջերմեռանը ես, արոթքը կարող է լսելի դառնալ։ Կինր խոհանոցում կամ կար անելիս, տղամարդը արհեստանոցում կամ ճանապարհին, շուկայում թե ծա-

ռայության մեջ կարող է ջերմեռանդ աղոթել։ Յիշիր, ինչպես բանտախցի հատակին պառկած աղոթեց Պողոսը, և սասանվեց բանտը, սարսափեց բանտապետը և ի վերջո մկրտվեց։ Յիշիր եզեկիային, որ պառկած էր հիվանդ և այդ վիճակում ջերմորեն աղոթեց, ու Աստված փոխեց իր վճիռը և առողջացրեց նրան։ Նույնիսկ մեծ մեղա-վորներն աղոթքով Աստծո ողորմությունն ստացան։ Ավազակը եկեղեցում ծունկի եկած չէր, այլ գամված էր խաչին և Երկնքի արքայությանն արժանացավ։ Մեկը՝ հոտի, մյուսը՝ գազանների մեջ, մյուսը՝ ձկան որովայնում Աստծուն կանչելով՝ ազատվեցին և Աստծո հաճությանն արժանացան։

Յաճախեցեք եկեղեցի, ծունկի եկեք և ձեռքերը պարզած աղոթեցեք։ Նաև տանը աղոթեցեք՝ առանձնության մեջ։ Սակայն, երբ անհնար է այդպիսի աղոթքը, մի՛ թողեք այն, և ինչպես ասացի, ջերմեռանդ կերպով աղոթեցեք և օգուտ կստանաք։ Եթե այսպես տրամադրվեք, թե՛ այս կյանքում խաղաղություն կունենաք, թե՛ Երկնքի արքայությանը կարժանանաք (Յովիան Ոսկեբերան)։

- 14. Ո՛չ թե մարմնի կեցվածքով և մեծաձայն խոսքերով, այլ կամավոր հոժարությա՛մբ աղոթք մատուցենք։ Ո՛չ թե հանդուգն աղաղակով և ի ցույց մարդկանց, այլ հեզությամբ ու հանդարտությամբ, մտքերի ստըրջանքով ու մեղմ արտասուքով պետք է սիրտն արթնացնել (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 15. Առանց աղոթքի մեր հոգևոր կյանքը թոշնում, ծարավում ու մեռնում է (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 16. Ոմանց շրթունքներին մաքսավորի խոսքն է, բայց սիրտն ու մտքերը՝ փարիսեցունը (Գրիգոր Երկխոս):
- 17. Ով սրտում մի բան ունի, իսկ լեզվին՝ մի ուրիշ, նրա ջանքերն ու աղոթքներն իզուր են (Յայր Եսայի):
- 18. Նա է կարողանում լավ ապրել, ով կարողանում է լավ աղոթել (Օգոստինոս Երանելի)։
- 19. Ինչպես տեսողությունը պատվական է բոլոր զգայարանների մեջ, այնպես էլ աղոթքը ամենաբարձրն է առաքինությունների մեջ (Նեղոս Սի-նայեցի)։
- 20. Նախ աղոթի՜ր, արտասուքներ ստանալու համար, որպեսզի սգի միջոցով կակղեցնես անձիդ վրա ներգործած խստությունները և խոստովանելով անձիդ անօրենությունը Քո Տիրոջը` Նրանից մեղքերի թողություն ստանաս (Նեղոս Սինայեցի):
- 21. Ջանա աղոթքի ժամանակ միտքդ խուլ ու համր պահել, անսայթաք մնալ ամեն տեսակ արկածներից, որպեսզի աղոթքն ընդունելի լինի (Նեդոս Սինայեցի)։
- 22. Աղոթքը հեզության, անբարկության, անհիշաչարության և սիրո բխումն է (Նեղոս Սինայեցի):
- 23. Աղոթքը տրտմության, տարակուսանքների և վշտերի հրաժարադեղ ու սփոփանք է (Նեղոս Սինայեցի)։
  - 24. Ցանկանո՞ւմ ես աղոթել ինչպես պետք է, մի՛ տրտմեցրու որևէ մեկի

անձը, ապա թե ոչ՝ ունայն կլինի քո վաստակը և այդ ընթացքը (Նեղոս Սինայեցի)։

- 25 . Ձգո՛ւյշ եղիր, միգուցե, փորձելով բժշկել ուրիշներին, քեզ անբժշկելի դարձնես Տիրոջ առաջ և խափանես քո աղոթքը (Նեղոս Սինայեցի)։
- 26. Եթե ցանկանում ես աղոթել, հրաժարվի՜ր ամեն ինչից, որպեսզի շահես այն (Նեղոս Սինայեցի)։
- 27. Աղոթիր նախ` ախտերից սրբվելու, երկրորդ` անգիտությունից և մոռացումից, երրորդ` բոլոր փորձություններից և ծուլությունից ազատվելու համար (Նեղոս Սինայեզի)։
- 28. Ով սիրում է Աստծուն, Նրա՝ որպես Յոր հետ միշտ զրուցում է՝ հեռանալով բոլոր ախտավոր խորհուրդներից դեպի հոգևորը (Նեղոս Սինայեցի)։
- 29. Չես կարող մաքուր աղոթել` պաղատելով մարմնավոր իրեր, քանզի աղոթքը հեռացնում է այս աշխարհի նյութական ակնկալությունից (Նեղոս Սինալեզի):
- 30. Ոչ թե փարիսեցու պես, այլ մաքսավորի պես աղոթի՛ր՝ տաճարում, որպեսզի դու էլ արդարանաս Աստծուց (Նեղոս Սինայեցի):
- 31. Մի՛ ցանկացիր որևէ կերպարանք, կամ ձև, կամ գույն աղոթքի ժամանակ (Նեղոս Սինայեցի)։
- 32. Երջանիկ է այն միտքը, որ աղոթքի ժամին աննյութական և անստացիկ է լինում՝ սրբվելով ամեն ինչից (Նեղոս Սինայեցի)։
- 33. Ամբողջովին հեռու մնա ստությունից, երդումից և բարկությունից և աղոթել փափագիր (Նեղոս Սինայեցի)։
- 34. Եթե կամենում ես հոգով աղոթել, ոչ մեկին մի՛ ատիր և չես ունենա մառախուղ, որ դիմադրում է քեզ աղոթքի լուսավորության ժամին (Նեղոս Սինայեսի)։
- 35. Եթե կանգնել ես աղոթելու ամենակալ Աստծո և Արարչի առջև, ինչո՞ւ ես այդպես անասնաբար կանգնել. մի կողմ ես թողել Նրա երկյուղը և ճանճից ու մժեղից ես երկնչում։ Կամ չե՞ս լսել՝ «Քո Տիրոջից երկյուղիր» (Բ Օր. 10:20) (Նեղոս Սինայեցի)։
- 36. Թեպետև կարծես թե Աստծո հետ ես, զգո՜ւյշ եղիր պոռնկության դևից, քանզի հույժ պատրող և նախանձ է և կամենում է ավելի սրընթաց լինել, քան քո մտքերի շարժումն ու սթափությունը, որպեսզի նրան Աստ-ծուց անջատի, երբ Աստծո առջև ահով ու երկյուղով կանգնած ես (Նեղոս Սինայեցի)։
- 37. Ով որգ է տանում մաքուր աղոթքի համար, նա կլսի դևերի ճայթյուններ, թնդյուններ, սոսափյուններ և խշխշոցներ և դիվային հեծեծանքներ, սակայն չպետք է վարանի և մատնվի այդ խորհուրդներին, այլ ասի Տիրոջը. «Չերկյուղեցի չարից, քանզի Դու, Տեր, ինձ հետ ես» (Սաղմ. 22:4)։ Ինչպես նաև սրանց նման աղոթքի խոսքեր (Նեղոս Սինայեցի)։
- 38. Եթե դևերը հանկարծակի երևալով, սպառնան և զարհուրեցնեն քեզ և հափշտակեն միտքդ կամ գազանների պես վնասեն մարմինդ, մի՛

սարսափիր ՝նրանցից և ուշադրություն մի՛ դարձրու նրանց սպառնալիքներին, քանզի փորձելով վախեցնում են. արդյոք ուշադրության կարժանացնե՞ս նրանց, թե՞ արհամարհում ես (Նեղոս Սինայեցի)։

39. Երբ աղոթելիս զգում ես ուրախություն, որ վեր է այս աշխարհի ուրախություններից, այնժամ իսկապես ձեռք ես բերում սուրբ աղոթքը, որ կատարվում է ի փառս Ամենասուրբ Երրորդության այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն (Նեղոս Սինայեցի)։

40. Յարց. -Երբ ինչ-որ բանի համար ողբում եմ, աղոթում եմ և Աստծու անսպառ ողորմությունն եմ ստանում, ապա սկսում եմ ամբարտավանորեն մտածել՝ աղոթքս լսվեց։ Ինչպե՞ս վարվել։

Պատ. -երբ աղոթես, ստանաս խնդրածդ և գոռոզանաս, ապա ակընհայտ է դառնում, որ աղոթքդ Աստծուն չէր հղված, և Աստծուց չէր, որ օգնություն ստացար, այլ դևերը հապճեպորեն օգնեցին քեզ, որպեսզի սիրտդ ամբարտավանությամբ լցվեր։ Քանզի եթե օգնությունն Աստծուց է, հոգին չի գոռոզանում, այլ ավելի է հաստատվում հեզության մեջ և սքանչանում է Աստծու անսահման ողորմությամբ։

Ինչպե՞ս է Նա ողորմում մեղավորներին, անտարակույս անարժան և Իրեն միշտ զայրացնողներին, և սրանք էլ անսահման գոհություն են հայտնում Նրան՝ փառավոր և անճառելի օգնության համար, որ ոչ թե ըստ մեր մեղքերի է մեզ տալիս, այլ համբերում և ողորմում է համաձայն Իր անսահման ներողամտության։ Այդ իսկ պատճառով, հոգին չի գոռոզանում, այլ թրթռում և փառաբանում է (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

41. Յարց. -Բազմաթիվ անգամ սաղմոսերգելիս համակվում եմ բարձրախոհությամբ, ի՞նչ պետք է ասեմ ես այդ ժամանակ այս ծածուկ մտքերիս։

Պատ. -Երբ սիրտդ գոռոզանում է սաղմոսերգելիս, հիշիր գրվածը. ,Թող նրանք չպարծենան իրենց հոգումե (Սաղմ. 65:7)։ Նաև ստուգիր, թե սաղ-մոսերգելիս արդյոք միտքդ չի՞ զբաղված այլ մտածումներով, և անպայ-ման կտեսնես, որ միտքդ հափշտակվում է, հետևաբար վշտացնում ես Աստծուն (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

42. Յարց. -Եթե սաղմոսերգելիս, աղոթելիս կամ էլ ընթերցելիս մեղսալից խոհեր են առաջանում, հա՞րկ է, արդյոք, միառժամանակ ընդհատել սաղմոսերգությունը, աղոթքը կամ ընթերցանությունը՝ դրանց անաղարտ մտքերով ընդդիմանալու համար։

Պատ. -Խուսափիր այդ խոհերից, ավելի խորացիր սաղմոսերգության, աղոթքի և ընթերցանության մեջ, որպեսզի զորանաս աղոթքիդ արտաբերած խոսքերից։ Իսկ եթե սկսենք մարզվել հակառակորդի թշնամական մտադրությունները քննելու մեջ, միշտ խորամուխ լինելով, թե ինչ է թշնամին ներշնչում, ապա երբեք ի վիճակի չենք լինի որևէ բարի բան անելու։ Երբ տեսնում ես, որ նրա որոգայթները խանգարում են սաղմոսերգությանը, աղոթքին, ընթերցանությանը, ապա նրա հետ բանավեճի մի բռնըվիր։ Որովհետև դա քո ուժերից վեր է։ Սակայն աշխատիր Աստծու անունը կանչել, և Աստված կօգնի քեզ՝ քանդելու թշնամու որոգայթները, քանի որ

Նրանն է զորությունը և փառքը հավիտյանս հավիտենից, ամեն (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

43. Յարց. -Երբ ես փորձում եմ ամենայն մանրակրկիտությամբ թափանցել սաղմոսի խոսքերի մեջ, այդ ժամանակ պատահում է, որ սաղմոսի խոսքերի համեմատ մտքովս չար խորհուրդներ են անցնում։

Պատ. - Եթե կտեսնես, որ թշնամին նենգորեն, սաղմոսի բառերով քո գլխին լուտանք է թափում, ապա հարկ չկա առանձնահատուկ ջանադրությամբ խորամուխ լինելու սաղմոսների խորհուրդների մեջ, այլ պետք է
կարդալ ուշադիր և միտքն այլ բաներով չզբաղեցնել։ Քանզի եթե միայն
արտաբերես սաղմոսի բառերը, ապա թշնամիները գիտենալով դրանց
զորությունը, չեն կարող դիմակայել քեզ։ Եվ նման սաղմոսերգությունը
կծառայի քեզ որպես աղոթք և թշնամիներին հաղթելու միջոց (Բարսլիսկոս Մեծ)։

44. Յարց. -Երբ սաղմոսերգության ժամանակ կամ մարդկանց հետ զրուցելիս ինձ անհանգստացնում են չար մտքեր, և ես հնարավորություն չունենալով շուրթերով առ Աստված աղաղակելու, կարելի՞ է օգնություն հայցեմ մտքիս մեջ, կամ միայն հիշեմ Տիրոջ մասին, և սա արդյո՞ք բավական չէ օգնություն ստանալու համար։

Պատ. -Եթե սաղմոսերգության ժամանակ կամ մարդկանց հետ հանդիպելիս ստիպված լինես Աստծուն աղաղակելու, մի կարծիր, թե առանց բանավոր արտաբերման չես կարող կանչել նրան։

Սակայն հիշիր, որ նա սրտեր քննող է, և սիրտն է քննում, ուստի և սրտիդ մեջ Նրան դիմիր։ Յենց սա է Սուրբ Գրքի վկայակոչումը. «Փակիր քո դռները և ծածուկ աղոթիր քո Յորը» (Մատթ. 6:6) (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

45. Rung. -Lun վ է արդյոք, միշտ Աստծու մասին խորհել, կամ սրտանց աղոթել Նրան՝ առանց լեզվի մասնակցության։ Երբ պատահում է, որ ես այս վարժանքների մեջ եմ լինում, միտքս ցրվում է, ծանրություն եմ զգում և աչքիս կարծես առարկաներ և տեսիլքներ են երևում։ Եվ ընկնում եմ երազային անուրջների գիրկը։

Պատ. -Մտացրվածությունից զերծ մնալ և չթաղվել երազային անուրջների մեջ, կարող են միայն կատարելության հասածները, որոնք կարողանում են ղեկավարել իրենց մտքերը և միշտ Աստծու վախի ներքո մնալ։ Իսկ նա, ով Աստծու հանդեպ հարատև սթափ վիճակում չէ, և մտքում աղոթելիս մտքերը ցրվում են, այդժամ թող սկսի բարձրաձայն աղոթել և քիչ անց նորից թող անցնի մտքով աղոթելուն, մինչև որ կամաց-կամաց ամրապնդվի մտքով անզբաղ աղոթելու մեջ։ Այս նույնը կարելի է տեսնել ծովում լող տվողների օրինակով։ Նրանք, ովքեր ավելի փորձառու են, համարձակորեն առաջ են մղվում՝ իմանալով, որ վարժված լողորդը ծովում չի կարող խեղդվել։ Իսկ սկսնակները, որոնք լողալ են սովորում, համակվում են խեղդվելու վախով, ուստիև խոր տեղերից շտապում են ափ դուրս գալ։ Փոքր-ինչ հանգստանալով, նորից նետվում են խոր տեղերը, և այսպես մարզվելով, տիրապետում են լողի արվեստին (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

46. Յարց. -Երբ աղոթում եմ տարբեր հարցերի

շուրջ, կարիթ կա՞ աղոթթի մեջ առանձին-առանձին 🕏 հիշատակելու բոլորո։

Պատ. -Եթե ցանկանում ես տարբեր հարցերի շուրջ արոթել, հիշիր որ Աստված գիտի ինչի կարիք ունենք և այսպես արոթիր. .Տեր մեր Յիսուս Քոիստոս, առաջնորդիր ինձ ոստ օր կամթիե։ Եթե կոթերին է խոսթո

վերաբերվում, ապա. «Բժշկիր ինձ՝ համաձայն pn կամph»: Իսկ երբ գայթակրության մասին, ապա ասա. «Դու գիտես, թե որն է բարի։ Օգնիր իմ տկարությանը և, համաձայն բր կամբի, շնորհիր հնձ ազատվել գայթա-

կոությունից» (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

47. Յարց. -Երբ ընթերցանությամբ եմ զբաղված կամ որևէ գործ եմ անում. և այդ պահին ուզում եմ ադոթել, միտքս հուշում է դեպի արևելք դառնալ, ինչպե՞ս վարվեմ, հայր իմ։

Պատ. -Նստած ես, թե քայլում ես, կամ թե զբաղված ես որևէ բանով, ուտում ես կամ մարմնական պետքերը հրձալու համար որևէ այլ բանով ես տարված, արևելք ես նայում, թե՝ արևմուտք, մի երկմտիր աղոթել, քանցի մեց պատվիրված է անդադար և ցանկացած տեղում աղոթել։ Սուրբ Գիրթն ասում է. «ճանապարհ տվեք Նրան, Ով նստում է արևմուտքում, և Տեր է անունը Նրա» (Սաղմ.67:5)։ Իսկ դա վկայում է, որ Աստված ամենուր է։ Եթե անգամ գլուխդ ծածկված է, մի թող աղոթելը, այլ միայն հետևիր, որ այս բանն առանց բամահուսնքի աովի (Բաոսիլիսկոս Մեծ)։

48. Յարց. -Եթե արոթթի ժամանակ միտքս շեղվի՝ ի՞նչ անեմ։

Պատ. -Երբ աղոթում ես, և միտքդ շեղվում է, ապա ջանա նույն աղոթքը կրկնել այնքան ժամանակ, քանի դեռ առանց մտացրիվության չես աղոթել։ Եվ աշխատիր միտքը արթուն պահել, որպեսցի չշեղվես։ Եթե այս մտացրիվ վիճակը երկար տևի, ապա գոնե աղոթքի վերջում հանդիմանիր ինքը թեց և թախանձագին խնդոհը, ասելով, «Տեր Աստված, որորմիր ինձ և ներիր իմ բոլոր մեղքերը»։ Եվ աղոթքի ժամանակ գործած բոլոր մեղքերիդ և մտացրիվությանդ համար թողություն կստանաս (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

49. Յարց. -Արոթիր ինձ համար, հայր իմ, և ասա ինձ, թե ինչ է սա նշանակում, երբ ուցում եմ սաղմոսերգել, ծուլություն եմ ցգում, և առավել ևս այն ժամանակ, երբ գուրտ է։ Այդ իսկ ապտճառով, արդեն բանի գիշեր նստած եմ սաղմոսերգում և աղոթում։ Վախենամ, ծույության արդյունք լինի։ Այսպես, հայր իմ, արժանի արա թո խրատին և աղոթիր, որպեսցի անեմ այն ամենը, ինչ որ կպատվիրես ինձ։

Պատ. -Բոլորին պատվիրված է միմյանց համար աղոթել (Յակ. 5:16): Իսկ ի՞նչ է տեղի ունենում։ Իմացիր, հաճախ դիվային հարձակման արդյունք է ռա. կամ էլ մարմնական տկարության և թույության արձասիք է։ Եվ այսպես, եթե դու պետք է նստած սաղմոսերգես կամ նստած աղոթես, սրտաբուխ արա, և դա չի խանգարի, որ ծառայությունդ Աստծուն հաճելի լինի։ Քանզի նա, ով կանգնած է աղոթում, սակայն մտազրիվ, ապարդյուն է աշխատում։ Թող Աստված օգնական լինի քեզ, եղբայր (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

50. Յարզ. -Ո՞րն է ինձ ավելի օգտակար. «Յիսուս Քրիստոս, 🥻 Աստծու Որդի, ողորմիր ինձ» աղոթքի մեջ մարզվե՞լ, թե՞ սերտել Սուրբ Գիոթն ու սաոմոսերգել:

Mwn. - Awnut tanuncua ti hangwawiting wati`andwooha hankaing. «Որ հարկ էր այս անել և այն չթողնել» (Մատթ. 23:23) (Բարսիլիսկոս Մեծ):

51. Յարց, -երբ ես ծառայության ժամանակ աչքերս փակում եմ, մոտքերս ժողովվում են։ Բայց արդյո՞ք սա լավ է։ Միգուցե, կողքիս կանգնած իմ եղբալոներին տարօրինակ թվա, և նրանք գալթակղվեն։

Պատ. -Եթե դու իսկապես կենտրոնանում ես, երբ ծառայության ժամանաև հանուն Աստծու փակում ես աչքերը, պապ ոչ մեկի վրա ուշարրություն մի դարձրու, անգամ եթե դա տարօրինակ թվա որոշ եղբայրների (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

52. Յարց. -Երբ աշխատանքի ժամանակ նիրհի մեջ ենք ընկնում, որը խոչընդոտում է մեր կատարելիք գործին, պե՞տք է արդյոք վեր կենալ, թե շարունակել նստած մնալ և գործն անել։

Պատ, -Պետք է ոտքի կանգնել և Shnnoն արոթել, և Stnn նիրին արոթpnվ կփոխարինի (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

53. Յարց. -Ինչպե՞ս կարող է մարդը հարատև աղոքել:

Պատ. -Երբ որևէ մեկը մենության մեջ է, ապա պետք է վարժանքներ անի՝ սաղմոսերգելով, բարձրաձայն ու սրտաբուխ աղոթելով։ Իսկ եթե որևէ մեկը առևտրի է գնացել, կամ առհասարակ ուրիշ մարդու հետ է, ապա կարիք չկա բարձրաձայն աղոթելու, այլ միայն մտքով։ Եվ այս պարագալում պետք է ուշադրությունը չբևեռել շրջապատի վրա, որպեսզի միտքը չշեղվի և չընկնի թշնամու որոգայթը (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

54. Պետք է խուսափել թշնամու այն խորամանկությունից, երբ նա աղոբողից աննկատ՝ աշխատում է հափշտակել աղոթքը՝ ոչ ճիշտ տրամադրվածության մեջ գցելով նրան։ Շատ նրբորեն է սրտի մեջ մղում այն միտքը, թե մեր աղոթելով Աստծո համար մի կարևոր և հաճելի բան ենք անում։ Աստված մեր արոթքների կարիքը չունի, մենք ենք, որ արոթքի կարիք ունենք, նման այն բանին, որ աղքատր կարիք ունի հարուստից ողորմություն հայցելու, և ոչ թե հարուստր աղքատից (Բարսիլիսկոս Մեծ):

55. Յարզ. - Յայր, արդյոք օգուտ կա՞ այն բանից, երբ ես արոթում եմ կամ սաղմոսերգության վարժանքներ անում և չեմ զգում իմ արտասանած բառերի գորությունը սրտիս անգգալության պատճառով:

Պատ. -Թեպետև չես զգում (pn արտասանածի ուժը), բայց դևերն զգում են, լսում և դողում են։ Եվ այսպես, մի դադարիր սաղմոսերգության վարժանքներ կատարել, աղոթել: Եվ քիչ-քիչ, Աստծո օգնությամբ, քո անզգալությունը կփոխարկվի փափկության (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

56. Յարց. -Իսկ եթե ընթրիքի սեղանի շուրջն աշխարհիկ մարդիկ լինեն, ինչպե՞ս վարվենք, երբ ընթրիքի սեղանն օրինող չլինի։

Պատ. -Աշխարհիկ մարդկանց էլ չէր խանգարի ուտելուց առաջ գոհանալ Աստծուց, քանզի ուղղակի Աստծուն հիշելով էլ կերակուրը սրբվում է։ Սակայն այս օրինությունը նույնը չէ, ինչ քահանայի օրինությունն է։ Առաջինը միայն փառաբանում և հիշատակում է Աստծուն, որովհետև հարկ է բոլորը հիշեն ու փառք տան Նրան։ Յետևաբար, լավ է աշխարհիկ մարդիկ էլ նույնն անեն, եթե իրենց մեջ չկա մեկը, որ օրինի սեղանը (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

57.3արց. -Արդյո՞ք լավ է եկեղեցի գնալ գիշերը (իսկում անելու), թե տանը կարեցածի չափով հսկում անել։

Պատ. -Լավ է տանը հսկում անել, քանի որ եկեղեցում հաճախ զրույցի են բռնվում (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

- 58. Թեպետև բարձրանաս առաքինության բոլոր աստիճաններով, աղոթի՛ր մեղքերիդ թողության համար, ինչպես լսեցիր Պողոսից, որն աղաղակում էր մեղավորների մասին, որոնց առաջինը ես եմ (Ա Տիմ. 1:15) (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 59. Ա՛յլ է աղոթքի աղտեղությունը, ա՛յլ` խանգարումը, ա՛յլ` գողացումը և ա՛յլ` բիծը։ Աղոթքի աղտեղությունը Աստծո առջև կանգնելն ու չար խորհուրդներ խորհելն է։ Խանգարումն աղոթքի ժամին սնոտի հոգսերից գերված մտքերն են։ Գողացումը` միտքն անզգայացնելն (անուշադիր դարձնել, թմրեցնել, բթացնել) ու ցրելն է։ Եվ բիծն այն ժամին մեզ մերձեցած ունայն խորհուրդներն են (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 60. Սրտում վառվող սիրո հուրը հարություն է տալիս աղոթքին, իսկ երբ հարուցյալ աղոթքը երկինք է ելնում, աստվածային լույսն իջնում է հոգու տաղավարը (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 61. Երբ գնաս կանգնելու Տիրոջ առջև, թող քո հոգու հարսանյաց հանդերձն անհիշաչարությամբ հյուսված լինի, ապա թե ոչ՝ նման աղոթքից ոչ մի օգուտ չկա (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 62. Մեր մաղթանքների գործվածքներում ամենից առաջ հոժարությամբ գրենք գոհությունը, երկրորդ տողում՝ խոստովանությունը, երրորդում՝ հոգու և զգայարանների զղջումը, ապա միայն խնդրվածքները ծանուցենք ամենքի Տիրոջն ու Աստծուն, քանի որ աղոթքի ընտրված կարգն այս է՝ ինչպես ոմն եղբոր ծանուցվեց Աստծո հրեշտակից (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 63. Եթե քաղցրանում է աղոթքը և կամ զղջում ես ապրում այդ պահին աղոթքի խոսքերում, մի դադարեցրու և շա՛տ կրկնիր խոսքը, քանզի այդ պահին մեր պահապանը (պահապան հրեշտակը) մեր աղոթակիցն է (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 64. Աղոթքի սկիզբն ընդդիմակաց խորհուրդների արտաքսումն է, միջինը՝ միտքն ու ուշադրությունը սևեռելը, իսկ աղոթքի կատարելությունը՝ առ Աստված հափշտակությունն է (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 65. Ինչպես երկրավոր թագավորին գարշելի է նա, ով իր առջև կանգնած, երեսը շուռ տված, խորհրդակցում է թագավորի թշնամիների հետ, այնպես էլ Տիրոջը գարշելի է նա, ով կանգնած է աղոթելու և սրտում պիղծ խորհուրդներ է գործում ու խորհում (Յովհաննես Սանդուղք)։
  - 66. Երբ թշնամիներդ մոտենում են, ընդդիմացի՛ր նրանց և անդադար

աղաչի՛ր Տիրոջը և վստա՛ի եղիր, որ բնավ չես չարչարվի, քանի որ իրենք իրենց անձերով կհեռանան քեզանից, քանզի չար հոգիները չեն կամենում քեզ աղոթքների շնորհի պսակազգեաց տեսնել, որոնք կատարում ես նրանց պատերազմների պատճառով, այլ քո աղոթքների իրից սաստկապես գանահարված, փախստական կլինեն (Յովհաննես Սանդուդթ)։

- 67. Սթափությամբ քննիր քեզ աղոթքից հետո, և կտեսնես, որ աղոթքի ժամանակ մեր կողմից պարտված դևերի ոհմակները ջանում են աղոթքից հետո պղծել մեզ անմաքուր անուրջներով (Յովհաննես Սանդուղք)։
- 68. Ես տեսել եմ, որ շատերը սրտանց աղոթել են իրենց սիրելիների համար՝ առաջնորդվելով վավաշոտության դևից, և կարծել են, թե կատարում են հիշատակի և սիրո օրենքը (Յովհաննես Սանդուդք):
- 69. Երբ աղոթքի ժամանակ թեթևություն, ջերմություն և քաղցրություն ես զգում, դա ցույց է տալիս, որ Աստված մխիթարում և պարգևատրում է այդ ջանքի համար, իսկ եթե ծանրություն, մռայլություն և չորություն, ապա դա նշանակում է, որ Աստված մաքրում և զորացնում է հոգին և այդ օգտակար համբերությամբ փրկում նրան, պատրաստելով խոնարհությամբ հաղորդ լինելու գալիք փորձություններին (Աբբա Դիադոխ):
- 70. Քեզ համար որպես քաղցր աղոթքի պահ ընտրիր մշտական գիշերային հսկումը, որով բոլոր հայրերը ձերբազատվեցին հին մարդուց և հասան մտքի նորոգման։

Այդ գիշերային ժամերին անձը զգում է անմահ կյանքը, թոթափում է իր վրայից խավարային հանդերձը և ընդունում Սուրբ Յոգուն (Յարանց վարք)։

71. Ուշադիր եղիր քո հանդեպ և կտեսնես հետևյալը։

երբ Աստված ողորմություն է անում անձիդ և ուղարկում աղոթքի շնորհ, այնժամ սատանան հիշեցնում է որոշ առօրեական գործեր, ասելով, որ սրանք կարևոր գործեր են, դրանք հիմա արա կամ գնա այցելության եղբորդ, որովհետև նա հիվանդ է։

եվ նմանօրինակ բաներ է մտցնում մեր միտքը։ Չարը այս ամենը անում է, որպեսզի արգելք հանդիսանա աղոթքով և քաղցր լացով հագենալուդ։

եթե մարդ գլխի է ընկնում, որ դրանք լոկ սատանայական խարդավանքներ են, և մերժում է այդ մտքերը, և է՛լ ավելի ամրապնդվում աղոթքի մեջ, այդ դեպքում անմիջապես կհետևի փորձություն մարդկանց կամ դևերի կողմից, որոնք աղոթքից հետո կաշխատեն նրան գցել բարկության և խռովության մեղքի մեջ, քանի որ բարկությունը և ցասումը դուրս են մղում լացն ու խանդաղատանքը և արմատահան են անում հեզությունը մարդու հոգուց։

երբ նստած ես լինում սենյակումդ, պատահում է, որ չար մտքերը գազանի պես հարձակվում են վրադ, դու մի՛ երկնչիր նրանցից, այլ արիաբար կանգնիր և ջանադիր աղոթի՛ր Աստծուն, կամ աղոթելով զբոսնիր բակում, քանի որ նրանք չեն դիմանում աղոթքին և իսկույն չքվում են (Յարանց Վարք):

72. Անդադար արոթել չի նշանակում ամբողջ օրը կանգնել սրբապատկերի առջև և աղոթել, թեև դա 🕱 անիրաժեշտ է որոշակի ժամերի։ Այլ անիրաժեշտ է բոլոր գործերի րնթացրում աղոթել: Այսպես, զբաղվելով կենցաղային գործերով, կարելի է արոթել տեսանելի առարկաների միջոցով՝ միտքո տեղափոխելով անտեսանելիներին։ Այսպես օրինակ, նայում ես կրակին, ասա. «Փրկեա ցիս, Տէր, ի հրույն հաւիտենից», լվանում կամ մաքրում ես որևէ առարկա, ասա մտովի. «Առաւել լուա գիս ի լանօրէնութիւնէ իմմէ, եւ ի մերաց իմոց սուրբ արա ցիս»։ ճաշակում ես ուտելիք կամ խմում ես որևէ բան, հիշիր Տիրոջը և ասա. «Ետուր ըմպել Քեզ գլեղին եւ գրագախ ի ծարաւին»: Պառկում ես բնելու՝ հիշիր, որ Տերը գլուխ դնելու տեղ չուներ: Աղթնանայիս, երբ տեսնում ես լույսո՝ ասա, «Առալոտ լուսոլ, Աղեգակն արդար առ իս լոյս ծագեա»։ Յազնվելիս՝ «Ձգեզո ցիս զպատմուճանն ցառաջին, գոր մերկացալ մերօբ»։ Մացերդ սանրելիս, հիշիր Փրկչի չարչարանքները, երբ իռովմեացի ցինվորները Նրա մաքրամաքո<u>ւ</u>ը մացերն էին բաշում, երբ տանում էին խաչելության և ասա. «Փառբ Սուրբ Խաչիդ, Ալելուիա, Սուրբ չարչարանացդ. Ալելուիա»։ Լվազվելիս խաչակնքիր՝ վռնդելու համար ջրից չարի ներգործությունները, նաև ասա «Ցողեա լիս մշտկաւ, եւ սուրբ եղեց, լուա, եւ քան գձիւն սպիտակ եղեց»: Դուռո բազելիս. «Դուռն ողորմութեան, դաւանողիս բաց, դասեցոյ վերնոցն»։ Երբ լուսավորում ես տունը՝ ասա. «Լոյս ճշմարիտ Քրիստոս. արժանավորե՛ա ցիոցի իմ ուրախութեամբ տեսանել գլոյս փառաց Քոց ի կոչման աւուրն», երբ կիանդիպես ավացաթմբի՝ ասա. «Այլ եդեր ապաշխարութիւն վասն իմ՝ մեղավորիս, զի մեղալ ավելի, քան զաւագ ծովու, եւ բազմազան անօրէնութիւնք իմ»: Երբ կտեսնես մի որևէ փոս տեղ, ասա մտովի. «Մի լաւիտեան բարկանար ինձ, Տէր, եւ մի՛ լիշեր գչարիսն իմ եւ մի պարտաւորեր գիս ընդ իջեալսն ի ներքոլ երկրի չարեօք»։ Քնիզ առաջ հիշիր հավիտենական մահվան մասին։

Եվ այսպես, սովորեցրու ինքդ քեզ նյութեղենից անցնել հոգեղենին և կամաց-կամաց կսովորես հարատև աղոթքի մեջ մնալ:

73. Սաղմոսներ կարդալիս, երբ խոսվում է թշնամիների մասին, պետք է նկատի ունենալ աներևույթ թշնամիներին, խորամանկ, չար ոգիներին, որոնք անհանգստացնում են մեզ մեղսալից խորհուրդներով և դրդում են մեզ դեպի մեղքը:

74. Աղոթքը և Աստծո մասին հիշողությունը միմյանց համազոր են։ Կարելի է քայլել կամ ինչ-որ բան անել և մտածել Աստծո մասին. սա նույնպես աղոթք է (Յովհաննես Միայնակյաց)։

75. Մի անտեսեք սաղմոսերգությունը, որովհետև սաղմոսները վանում են հոգուց նենգ ոգիներին և ներբնակեցնում Սուրբ Յոգուն («Յարց և պատասխան» գրքից)։

76. Յրեշտակները, ննջեցյալ արդարները աղոթում են ողջերի համար և այդ իսկ հիմքն է սրբոց բարեխոսության։ Այս մտքով կարելի է մեկնել նաև Յայտնության այն խոսքը, ուր նկարագրված են քսանչորս երեցները,

որոնք իրենց ձեռքերում ունեն «խնկով լի ոսկե բուրվառ, որ սրբերի աղոթքներն են» (Յայտ. 5:8) (Մաղաքիա արթեպիսկոպոս Օրմանյան)։

77. Պետք է առաջ գնալ աղոթքի մեջ և տեղում չդոփել, եթե ոտքի <sup>7</sup> վրա կանգնած էիր աղոթում, հիմա ծունկի վրա աղոթիր։ Եթե առաջ պա- ՝ հեցողությամբ էիր աղոթում, հիմա ծունկի վրա աղոթիր։ Եթե առաջ պա- ՝ հեցողությամբ էլ աղոթք արա։ Առաջ եթե ցերեկներն էիր աղոթում, հիմա գիշերներն էլ աղոթիր, մինչև որ Քրիստոսի ասած փոփոխություններն ընդունես սրտիդ մեջ։ Քանի որ այս բանից կախված է հանդերձյալ աշխարհի մեջ ունենալիք վիճակդ։ Ահա այս սրտով ու եռանդով սկսիր աղոթել և քիչ ժամանակ անց պետք է զգաս այդ երանելի փոփոխությունները քո սրտի մեջ (Տեր Գաբրիել քահանա)։

78. Ըստ սուրբ վարդապետների՝ ինչպես որ երկիրը երկնքի կարիքն է զգում, որ ընդունի նրանից ցող, անձրև, ջերմություն և այլն, որովհետև առանց դրանց գոյատևել չի կարող, այնպե՛ս էլ մարդը կարոտ է աստվածային պես-պես շնորհների և օգնությունների, առանց որոնց ասես մեռած է հոգով, թեպետ և մարմնով կենդանի լինի։ Ուրեմն՝ ինչպես որ դիմում են աղքատները հարուստներին, հիվանդները՝ բժիշկներին, թույլերն՝ ուժով կարողներին և ծարավներն՝ աղբյուրին, այնպես էլ մարդն ամեն ինչի կարոտ լինելով, ըստ հոգու և մարմնի անզոր, պարտավոր է միշտ դիմել Աստծուն ու մնալ աղոթքի մեջ և Նրանից օգնություն խնդրել (Սիմոն Երևանցի կաթողիկոս)։

79. Աղոթքների մեջ Տերունական աղոթքից ավելի մեծը չկա, այսինքն՝ «Յայր մերից», որ նույն Ինքը Քրիստոս՝ մեր Տերն ուսուցանեց, որից հետո՝ սաղմոսները, որ Դավիթ մարգարեն գրեց Սուրբ Յոգու ազդմամբ, ապա՝ եկեղեցական աղոթքներն ու երգերը, որ սուրբ հայրերը սուրբ Յոգու շնորհով խորհրդաբար կարգեցին։

Եվ թեպետ աղոթքները հույժ բազում են, բայց նրանց մեջ արեգակի պես փայլում է մեր սուրբ Գրիգոր Նարեկացու աղոթական մատյանը։ Ազդու է և պարզ սուրբ Շնորհալու «Յավատով խոստովանիմը», որը թե՛ տղամարդ և թե՛ կին պարտավոր են ուսանել և նրանով առ Աստված աղոթել ամեն օր, ուր էլ գտնվեն (Պողոս Պատրիարք)։

80. Մարմնական տրտմություններն ու կենցաղի հոգսերը խափանում են աղոթքի զորությունը և անպտուղ դարձնում այն։ Իսկ մեղքերի համար զղջացող սրտից ելնող տրտմությունն` ապաշխարության կանոնի հետ օգնում է աղոթքի զորությանը և արդյունավորում շնորհների պարգևները (Պողոս Պատրիարք)։

81. Առանձնական աղոթքը հույժ օգտակար է, բայց անհրաժեշտ է նախ հրապարակայինը կատարել եկեղեցում և ապա՝ առանձնականը։ Իսկ եթե որևէ մեկը ծուլության պատճառով չգնա եկեղեցի և համարի, որ առանձնական աղոթքով ազատվում է պարտքերից, մեծապես խաբվում է, քանզի եթե կա եկեղեցին, և ինքը կարող է գնալ այնտեղ, ապա զանց առնելով՝ մեղանչում է (Պողոս Պատրիարք)։

82. Որքան մարդիկ օտարանում են աղոթքից, այնքան Աստծո շնորհը

իեռանում է նրանցից՝ մինչև մեծամեծ մեղքերի մեջ ընկնելը, որ հոգու մահն է (Պողոս Պատրիարք)։

83. Ով չի աղոթում Աստծուն, անբաններից էլ անբան է, անարժան՝ Աստծո խնամքին, ապերախտ և ապաշնորհ՝ իր Բարերարի հանդեպ, քանզի ստանում է բարիքներն ու վայելում և չի ճանաչում բարիքները Տվորին ու չի փառավորում (Պորոս Պատրիարը)։

84. Աղոթքն անպարտելի զենք է դևերի դեմ պատերազմում, և քանզի դևերը գիտեն, թե աղոթքով պարտվում են մարդկանցից, այդ իսկ պատ-ճառով առավելապես ջանում են խափանել կամ անպտուղ դարձնել մարդ-կանց աղոթքը։

Ուստի,, ով աղոթելիս ինչ-ինչ ձանձրույթ և նեղություն է զգում, թող գիտենա, այն դևերի որոգայթն, է և ոչ մի դեպքում չթուլանա աղոթելուց, այլ առավել ջանք անելով զորանա՝ օգնություն հայցելով Տիրոջից։ Եվ Աստված, որ մերձ է նրանց, ովքեր փշրված սրտով են աղոթում Իրեն, անմիջապես օգնության կհասնի, իսկ դևերն իսկույն կհալածվեն ու կչքվեն (Պողոս Պատրիարք)։

85. Աղոթքի մեջ կարևոր է և օգտակար դիմել Աստծո սուրբերին՝ բարեխոսելու առ Աստված, մանավանդ, սուրբ Աստվածածնին։ Ուստի և Եկեղեցին իր բոլոր պաշտամունքներում կարգել է արժանավոր մաղթանքներ սուրբ Աստվածածնին՝ ապավինելով նրա անդառնալի բարեխոսությանը (Պողոս Պատրիարք)։

86. Աղոթելիս պետք է խնդրել, որ Աստված մեզ ջերմեռանդության շնորհ տա, քանզի ինչպես խունկն առանց հրի չի բուրում իր հոտը, նույնպես էլ աղոթքն առանց ջերմեռանդության արդյունք չի տալիս (Պողոս Պատրիարք)։

87. Երբ աղոթում ես, նպատակդ որոշի՛ր, ապա սաղմոսիր (Եզնիկ Կողբացի):

88. Եթե մեկից որևէ բան ես ստանում, հիշի՛ր սովորական աղոթքի մեջ (Եզնիկ Կողբացի)։

89. Աղոթականին պետք չեն շատ խոսքերի հյուսվածքներ. մաքսավորը մի բարբառ արձակեց, և նրա աղոթքն ընդունելի եղավ, և մեղքերի բազմաքանքար բեռները թեթևացրեց (Յովհան Մանդակունի)։

90. Շատերը բազում բարիքներ ստացան աղոթքի միջոցով և հաճելի եղան Աստծուն, որով մեղքերի թողություն և հոգիների փրկություն գտան։ Եվ մանավանդ նրանք, ովքեր արտասուքներով և տնանկներին գթալով են աղոթում, ոչ միայն մեղքերի թողություն են գտնում, այլև ստանում են մարմնի խնդրանքները և երկնքի բարիքները (Յովհան Մանդակունի)։

91. Ահա Եղիայի աղոթքը երկինքը փակեց ու բացեց, Դավթի աղոթքը հրեշտակի սուրը կանգնեցրեց, Յովնանի աղոթքն իրեն կենդանի հանեց կետի փորից, քանանացու աղոթքը հալածեց դևին իր դստեր միջից, աղոթքը սրբեց պոռնիկներին, բժշկեց հիվանդներին, մաքրեց բորոտներին, լուսավորեց կույրերին և արդարացրեց մեղավորներին (Յովհան Մանդակունի):

92. Ով քեն ունենա ընկերոջ նկատմամբ,

🙀 անինար է, որ նրա աղոթքները ելնեն առ Աստված (Յովիան 🕻 Մանդակունի)։

93. Եկեղեցու ներսում ծունկի ենք եկել աղոթելու համար, իսկ մեր միտքը շոջում է՝ բագում գնորքներով թափառելով ռոսում։ Քանգի արդթելիս խորհում ենք տան և անդաստանների հոգսերի մասին. ադոթելիս հաշվում ենք դաշտերի արդյունքները և այգիների ատուոները, թե քանի աման կլինի իմ հացր կամ քանի սափոր՝ գինին. նաև աղոթելիս մտաբերում ենք հոտերն ու նախիրները, թե քանի արջառ կամ քանի ոչխար կա. այնտեղ նաև հիշում ենք վարձկանների գործն ու վարձր, թե՝ ափսոս, որ այս կամ այն ելնում է իմ տանից։ Այլև արոթելիս հիշում ենք նույնիսև րնկերոշ դատաստանները և իսկույն դատում Աստծո առաջ, և մինչդեռ աղոթքի ենք կանգնած, տակավին նաև ամբաստանություններ ենք խորհում եղբոր մասին և եկեղեցուց դեռ չարձակված, սկսում ենք ոսոխին ամբաստանել՝ ասես լեղիով դառնացնելով աղոթքի քաղցրությունը։ Եվ այնպես է սատանան մեր միտքը հափշտակում, որ աղոթելիս մինչև իսկ աոտերի խորհուրդներն է հիշեցնում։ Արոթելիս հաշվում ենք փորերի վաշխերը և տոկոսները, արոթելիս հիշում ենք ընկերոշ նկատմամբ թշնամանթո և նախանձո։ Այս ամենն արժանի չէ՞ արդյոք Աստծո աիեր բարկությանը և գեհենի բորբոքված բոցին, բացում տանջանքների և աննշույլ խավարի, որովհետև այսչափ անօրենություններ ենք գործում Աստծո առաջ և, դատապարտությամբ պատուհասված դուրս ելնում աղոթքից և ո՛չ թե որպես պորթականներ պատվում, այլ որպես իայիոյիչներ և արիամարիողներ՝ պարտավորվում և պատժվում (Յովիան Մանդակունի)։

94. Այսպես պետք է հուսալ և հավատալ սուրբերի ժողովին և բարեխոսություններին՝ որպես քահանաների, որոնք կանգնած են Նրա առջև, ով նստած է Յոր աջ կողմում, և թող յուրաքանչյուրին աղոթքով պատարագընծայեն՝ կենդանի և վախճանված հավատացյալ ժողովրդի կամա և ակամա սխայների հաշտության համար (Գրիգոր Լուսավորիչ)։

95. Ամենուր հոգևորապես, անխափան կատարի՛ր աղոթքի ծառայությունդ` թե՝ տանը նստած, թե՛ ճանապարհ գնալիս, թե՛ աշխատելիս, թե՛ ննջելիս և թե՛ արթնանալիս (Գրիգոր Լուսավորիչ):

96. Դու աղոթում ես, որ թողնվի քեզ և խոստովանում, որ դու ևս թողնում ես։ Խորհի՛ր քո մտքում նախ՝ թողնո՞ւմ ես դու, և սուտ մի՛ լինիր Աստծո առաջ՝ ասելով՝ թողնում եմ, բայց չես թողնում։ Մի՞թե մարդ է քեզ համար Աստված, որ ստում ես Նրան։ Եթե մարդ իր ընկերոջ դեմ մեղք է գործում, Տիրոջից է խնդրում քավություն, ապա եթե Աստծո դեմ մեղք գործի, ումի՞ց խնդրի քավություն։ Մի՛ դատապարտիր անձդ քո աղոթքներով (Յակոբ Մծբնա Յայրապետ)։

97. Աղոթքի ժամանակ հեռու չես հրեշտակներից, այլ նրանց հետ ես, որպեսզի նրանց հետ փառավորես Աստծուն. ինչպես որ դու նրանց հետ ես միաբանվում, նույնպես էլ նրանք քեզ հետ երգակից են լինում աղոթքների և օրինությունների ժամանակ (Եղիշե):

98. Մի՛ շտապեք (աղոթքի ժամանակ) մարմնա-

🐕 վոր աչքով տեսնել Աստծուն, որպեսզի տարաժամ չկործան- 🥻 վեք (Եղիշե):

99՝ Եթե Պողոսն աշակերտների աղոթքների կարիքն ուներ, որչափ առավել ևս մենք կարիք ունենք միմյանց համար աղոթելու։ Ուրիշների համար աղոթելով, ուրիշների աղոթքները կշահենք մեզ համար (Խոսրով Անձևացի)։

100. Աղոթքն առավել հարազատ և մերձավոր է Աստծուն, քան ամեն մի առաքինություն, քանզի բոլոր մյուսները որպես հանդերձանք և պատրաստություն են Աստծո մոտ մուտք գործելու համար, իսկ սա դեմ-հանդիման խոսակցություն է Աստծո հետ (Գրիգոր Նարեկացի):

101. Ուսուցանելիս ասաց. «Մի՛ եղեք շատախոս հեթանոսների պես» (Մատթ. 6:7), և որպեսզի չկարծեն, թե երկար աղոթելն անշնորհ բան է, նույնիսկ Ինքը, որ աղոթքի կարիք չուներ, ողջ գիշեր աղոթում էր Աստծուն, որպեսզի սովորենք, թե շատախոսություն է ոչ թե բազում աղերսները, այլ՝ դատարկ և անհաճ բարբառելը (Իգնատիոս վարդապետ)։

102. Աղոթենք անդադար, քանզի սա է անուշահոտ խունկը, որ ծխվում է Աստծո առաջ ոսկե բուրվառով, որն էլ հաճելի է Աստծուն։ Աղոթքով միշտ բախենք Արարչի գթառատության դուռը։ Աղոթքը սանդուղք է երկրից մինչև երկինք, լույս է խավար ճանապարհին, մնայուն պաշար է մշտնջենավոր կյանքի համար։ Ուստի ջանանք սուրբ մտքով արիաբար աղոթել այս կյանքում, որպեսզի սրանից հետո արժանանանք անպատում բարիքներին ու հավիտենական կյանքին՝ մեր Տեր Յիսուս Քրիստոսի շնորհներով ու մարդասիրությամբ (Վարդան Այգեկցի)։

103. Աստված կամենում և ուրախանում է, երբ մենք աղոթում ենք ողջ աշխարհի համար՝ արդարների ու մեղավորների, կենդանիների, ննջեցյալների, հեռավորների ու մերձավորների, առավել ևս՝ նրանց համար, ովքեր չարիք են կամենում կամ գործում մեր նկատմամբ (Վարդան Այգեկցի)։

104. Աղոթքով մարդ զրուցում է Աստծո հետ և հավասարվում հրեշտակներին։ Առավել ևս այն ժամանակ, երբ ջերմ արծաթափայլ արտասուքը բխելով իջնում և լվանում է աչքն ու մորուքը և միևնույն ժամանակ ջնջում մարդու ներսում եղած մեղքերի շարավը։ Եվ սիրտն սկսում է փղծկալ և ճմլվել և բորբոքվել Աստծո սիրո կրակով։ Ապա միտքը, համբառնալով առ Աստված, տեսնում է հանդերձյալ աշխարհն ու արդարների հանգիստը (Վարդան Այգեկցի)։

105. Մեծ զորություն ունի աղոթքը, մանավանդ՝ գիշերային աղոթքը։ Պետք է միշտ հիշել Աստծուն, մանավանդ՝ գիշերը, երբ միտքը բաժանվում է զգայարաններից։ Թեև ցերեկն էլ ենք հիշում, սակայն այլ հոգսեր մեր մեջ մտնելով, ջնջում են Նրա հիշատակը։ Իսկ գիշերը դյուրին է Նրա մասին մտածելը, ինչպես ասում է Դավիթ մարգարեն. «Ինչ որ ասեք ձեր սրտերում, գիշերն անկողնում զղջացեք» (Բարսեղ Մաշկևորցի)։

106. Ինչպես խունկը հրին չհպվելով՝ անուշ հոտ չի բուրում, այնպես էլ

աղոթքի խունկը՝ սրտի սիրո ջերմությանը չիըպ-

վելով, հաճելի չէ Աստծուն։ Եվ ինչպես խնկի ծուխը դրսից երևում է, իսկ անուշ հոտը՝ ո՛չ, այնպես էլ աղոթքի խոսքերը, առանց սրտի բաղձանքի, ծխի բարդում են միայն և ընդունելի չեն (Գրիգոր Տաթևացի)։

107. Աղոթքը հոգու կենդանության նշանն է, ուստի և պետք է միշտ եռանդուն լինել աղոթելու մեջ, իսկ եթե աղոթքը դադարում է, նշանակում է, թե մեռած է հոգին (Գրիգոր Տաթևացի)։

108. Մեր բոլոր գործերն աղոթքներով հաջողվում են և կատարվում, քանի որ ամեն գործում մարդ օգնականի կարիք է զգում, և երբ աղոթում ենք, Աստված օգնական է լինում՝ լինի վաստակ, թե՛ ձեռագործ, թե՛ ճանապարհ և այլն։ Իսկ եթե չենք աղոթում, սատանան ամեն գործում հակառակում և խանգարում է (Գրիգոր Տաթևացի)։

109. Չպետք է ննջել աղոթքի տեղում, այլ` արթուն մնալ, ըստ այնմ` «Արթուն կացեք, քանի որ չգիտեք…»։ Եվ եթե այնտեղ ննջում ես, ի՞նչ տարբերություն տանը ննջելուց, եթե քնի համար ես գալիս ` ավելի լավ է չգաս (Գրիգոր Տաթևացի)։

110. Չպետք է առանձնական աղոթքն աղաղակելով ասել, այլ` սրտում գոչել, ինչպես Մովսեսը ծնկեց երեսն ի վայր և սրտում աղոթեց. և այս մասի՞ն է ասում. «Ինչո՞ւ ես աղաղակում ինձ» (Ելից. 4: 5) (Գրիգոր Տա-թևացի):

111. Եթե միայն մեր անձերի համար խնդրենք, անձնասեր և անողորմ կլինենք, ուստի անհրաժեշտ է նաև այլոց համար աղոթել։ Իսկ վերջինիս օգտակար լինելը ցույց է տալիս առաքյալի խոսքը. «Արդարի խոսքը հույժ զորավոր է օգնելու համար»։ Առաջին հերթին պետք է խնդրել թագավորների և աստվածասեր իշխանների համար։ Որպեսզի խաղաղությամբ կատարենք մեր աստվածպաշտությունը։ Պետք է աղոթել նաև հոգևոր առաջնորդների համար։ Պետք է հայցել նաև խաղաղություն և միաբանություն՝ համայն աշխարհի և Եկեղեցու համար, օդի բարեխառնության, անձրևի ու բերքի առատության, ինչպես նաև պատուհասների և ամեն տեսակ խռովությունների վերացում մարդկանց միջից (Գրիգոր Տաթևազի)։

112. Պետք է խնդրել հավատացյալ ննջեցյալների համար, քանզի եթե աղքատներն ու չքավորները կարոտ են ողորմության, առավել ևս՝ նրանք, որոնք զրկվել են բոլոր բարիքներից ու հայտնվել անձարության մեջ։ Եվ եթե հաշմանդամներին ենք ողորմություն անում, որքա՜ն առավել պետք է նրանց ողորմել, որոնց ողջ մարմինն է ապականվել ու տարածվել հողի մեջ։ Եվ եթե մարդկանց ձեռքը գերի ընկածներին ենք ողորմում, որքա՜ն առավել պետք է նրանց ողորմել, ովքեր մեղքերի պատճառով մատնվել են սատանային։ Եվ քանի որ իրենք չեն կարող ապաշխարել մեղքերի համար, և մեռյալներն էլ չեն կարող օգնել մեռյալներին ու տալ խնդրածը (ինչպես որ Աբրահամը հարուստին մի կաթիլ ջուր իսկ չտվեց), ուստի միայն մարդասեր և գթած Աստծո ողորմությունն են ակնկալում և կարո-

տում ողջերի աղոթքներին, ինչպես երանելի Յոբն էր ասում նրանց անունից. «Ողորմե՜ք, ողորմե՜ք ինձ, բարե- կամնե՛ր, քանզի Տիրոջ ձեռքը դիպավ ինձ»։ Յետևաբար, մենք պետք է ողորմենք և աղոթենք նրանց համար, ովքեր հույսով և հավատով ննջեցին ի Քրիստոս և աշխարհի սխալներից ինչ-ինչ բաներ մնացին նրանց մոտ (Գրիգոր Տաթևացի)։

113. Նաև նրանց համար պետք է մեղքերի թողություն խնդրել, ովքեր հանկարծակի մեռնելով, չկարողացան խոստովանել իրենց մեղքերը և սուրբ պսակի արժանանան։ Եվ այսպես, պետք է հիշել սուրբերին ու արդարներին որպես բարեխոսների, իսկ մեղավորներին՝ նրանց համար ներում խնդրելով։ Եվ առհասարակ, պետք է հիշել բոլորին՝ թե՛ ծանոթներին, թե՛ մեր խնամքին հանձնված երախտավորներին՝ թե՛ սուրբ պատարագի ընթացքում, թե՛ ամենօրյա աղոթքներում (Գոիգոո Տաթևացի)։

114. Պետք է խնդրել թշնամիների համար՝ ըստ Տիրոջ հրամանի. «Սիրել ատելիներին և աղոթել թշնամիների համար»։ Եվ պետք է գիտենալ, որ թշնամիները երեքն են. նախ՝ սատանան, որ ատելի է թե՛ Աստծո, թե՛ մեզ համար. երկրորդ՝ անհավատներն ու մեղավորները. և երրորդ՝ մեր վնասարարներն ու թշնամիները։ Արդ, սատանային, որ ատելի է Աստծուն, պետք է մենք ևս ատենք ու անիծենք, ինչպես մարգարեն է ասում. «Քեզ ատելիներին, Տե՛ր, ատեցի և Քո թշնամիներից գարշեցի» (Սաղմ. 138:21)։ Պետք է տրտմել մեղավորների և անհավատների համար, որ դեպի կորուստ են ընթանում։ Իսկ վերջիններին ո՛չ օրհնել է պետք, ո՛չ էլ անիծել (Գրիգոր Տաթևացի)։

115. Մեր թշնամիները երկուսն են։ Եթե մեր անձնական թշնամին է՝ մարմնի կամ ունեցվածքի պակասություն է պատճառել, մի՛շտ պետք է օրինել և ոչ թե անիծել, ինչպես գրված է. «Օրինեցե՛ք ձեզ անիծողներին և մի՛ անիծեք, բարի՛ արեք ձեզ ատողներին»։ Եվ պետք է մերժենք մեր սրտերից քենն ու ոխը՝ ըստ այսմ. «Եթե թողնենք մարդկանց իրենց հանցանքները, ձեր Յայրն էլ կթողնի ձեր հանցանքները»։ Իսկ եթե թշնամի են ու վնասակար ընդհանուր Եկեղեցու և հավատի նկատմամբ, պետք է աղոթել նրանց համար, որպեսզի ետ դառնան չարիքից։ Սակայն եթե անզեղջ մնան, ինչպես չար ու մեղավոր մարդիկ և հերձվածողները, պետք է նախատել և ոչ օրինել, քանզի նրանք ևս Աստծո հավատի ու կրոնի թշնամիներն են (Գրիգոր Տաթևացի)։

116. Խոսքերի տեղեկությամբ աշխատում ենք մեր անձերում ճանապարի բացել իղձերի ու փափագման, հառաչման ու արտասուքների համար. որպեսզի չլինի թե միայն լեզվով լինենք աղոթքի մեջ և մտքով անպտուղ մնանք նրանից, այլ, մտքի տեսության առջև քննելով աղոթքի վայելչությունը, թերևս, ցանկանք ձեռք բերել այն մտքի մաքրությամբ, հառաչմամբ և արտասուքով (Ներսես Լամբրոնացի)։

117. Աղոթքներում չճառենք ունայն խոսքերով, ինչպես արձագանքների սոսկ ինչումը, կամ կապիկների պես՝ ըստ սովորության, միշտ բերանով պաղատելով, այլ հոգով և մտքով Աստծո կամքի համաձա՛յն պատրաստենք մեզ աղոթքի ժամին։ Քանզի նա, ով աղոթքի վայրում մարմնով լինի, իսկ մտքով՝ անկապ, անասունների պես դրսում թափառի, ոչ միայն աղոթքից վարձք չի ստանա, այլև կդատապարտվի անզգույշ աղոթքի համար (Խոսրով Անձևացի)։

118. Ուր պետք էր մեղքերը քավել և հաճոյական աղոքքով Աստծուն հաշտեցնել, այնտեղ շատախոսությամբ և ծաղրածությամբ բարկացնում են Աստծուն և դատապարտված դուրս գալիս աղոքարանից՝ վարձք ստանալու և հոգևոր շնորհներ շահելու փոխարեն։ Էլ չեմ ասում աղոքքի ժամին հակառակությամբ և նախանձով, նաև կեղծավորությամբ ու փառասիրությամբ միմյանց հանդեպ վարվելու մասին կամ չարությամբ լռելու, կամ երգերը նախանձով եղանակելու։ Աստված աղոքքների այդպիսի պտուղները չի ընդունում, այլ առավել զայրանում է և դատապարտում (Խոսրով Անձևացի)։

119. Յարաժամ աղոթքի փութալը տերունական պատվեր է, միշտ և անդադար պետք է աղոթել Նրան։ Քանզի, թեպետ այլ առաքինությունների համար չափ և սահման ունենք, այսինքն՝ պահոց պնդությունն ու մարմնի ճնշումը ըստ կարողության են, իսկ ողորմությունը՝ ըստ ունեցվածքի և ժամանակի պատշաճության, սակայն աղոթքի պտուղը Աստված պահանջում է ամեն ժամ և ամեն տարիքում ու դիպվածում (Խոսրով Անձևացի)։

120. Աղոթքը սանդարամետական դևերի հալածիչ է, Բելիարին, ջախջախող, բանսարկուին, կործանող, նրա բոլոր արկածները խափանող։ Եվ քանի որ սատանան գիտի, որ մարդն աղոթելիս շնորհ է ստանում Աստ-ծուց, ուստի ջանում է աղոթքի ժամին ցնորել մարդկանց մտքերը, որպես-զի զրկի շնորհներից, որոնք մարդ ստանում է մաքուր աղոթելիս (Խոսրով Անձևացի)։

121. Քրիստոնյան պարտավոր է օրեկան երեք առիթով աղոթել, առավոտյան՝ երբ քնից արթնանա, ճաշի ժամին, և գիշերը՝ քնելու պահին։ Յուրաքանչյուր աղոթքի ժամանակ այր մարդիկ պետք է 12 անգամ ծնրադրեն, որն անում է օրեկան 36 անգամ. իսկ կանայք և աղջիկները պետք է 20 անգամ ծնրադրեն, որն անում է օրեկան 60 անգամ (Յովիաննես երգնկացի)։

122. Այսպես պետք է ընտրողաբար խնդրել և աղոթել։ Եվ Ինքը՝ մեր Տեր Յիսուս Քրիստոս, որ առատաձեռն է յուրաքանչյուրիս բարիքներ շնորհելու մեջ, որ փոքր խնդրանքի դիմաց մեծամեծ պարգևներ է տալիս, որ գիտե նախքան մեր խնդրելը և պարգևում է նախքան աղերսելը, մեր բոլոր խնդրվածքները թող ի բարին կատարի։ Քանզի տեսնում է անհոգներիս և մեր միտքն ու կամքը դեպի բարին շարժում։ Եվ թող Իր արարչական խնամքով թողնի մեր հանցանքները և բոլորիս առատապես լցնի հոգևոր ու մարմնավոր բարիքներով. և Նրան Փա՜ռք և գոհությո՜ւն և երկրպագություն Իր Յոր և Ամենասուրբ Յոգու հետ։ Ամեն (Գրիգոր Տաթևացի)։

### Հայրերի վարքից



- 1. Այսպիսի բան իմացանք Յովհաննեսի մասին, որ գուբի մեջ հանդարտում էր (խաղաղությամբ ճգնում էր), որ մանուկ էր հասակով, առույգ՝ շնորհով, կամավորապես միայնացյալ և անքակտելի՝ Աստծո կցորդությունից։ Դևը վիշապի տեսքով փաթաթվել էր նրան, ծամում էր նրա մարմինը և սաստիկ փսխում երեսին, իսկ նա իր ընթացքից (աղոթքից) ամենևին չէր սասանվում (Նեղոս Սինայեցի)։
- 2. Ընթերցե՞լ ես արդյոք տաբենեսացի միայնակյացների վարքը, ինչպես պատմում են՝ մինչդեռ Աբբա Թեոդորոսը խոսում էր եղբայրների հետ և ուսուցանում, երկու իժ եկան, մնացին նրա ոտքերի մոտ, իսկ նա անխռով մնալով, դնելով ոտքը նրանց վրա, անշարժ մնաց մինչև հոգևոր խրատների ու աղոթքի ավարտը, և ապա ցույց տվեց նրանց եղբայրներին և պատմեց այնպիսի բաներ, որ չգիտեին (Նեղոս Սինայեցի):
- 3. Լսեցինք, որ սուրբերից մեկը, երբ աղոթքի էր կանգնում, չարն այնքան էր հակառակում, որ երբ նա (աղոթքի ժամանակ) տարածում էր ձեռքերը, առյուծի տեսք էր ստանում և, կանգնելով նրա դիմաց, իր ճիրանները երկու կողմից խրում էր ջանացողի ցցված թիակների մեջ և չէր ուզում անջատվել նրանից, մինչև ձեռքերը չիջեցնի։ Իսկ սուրբը բնավ չէր զիջում, քանի դեռ սովորական աղոթքն էր կատարում (Նեղոս Սինայեցի)։
- 4. Դարձյալ մեկ այլ հոգևոր եղբոր մասին ընթերցեցինք, թե աղոթելիս մի իժ եկավ, մերձեցավ նրա ոտքերին, իսկ նա չիջեցրեց ձեռքերը՝ մինչև սովորական աղոթքը ավարտելը և բոլորովին չվնասվեց, քանզի Աստծուն իրենից առավել սիրեց (Նեղոս Սինայեցի)։
- 5. Երկու աբեղա գիշերը մտել էին իրենց անկողինները և աղոթքի գիշերային կարգն էին կատարում։ Եվ ահա հայտնվեց սատանան, սաստիկ գարշահոտությամբ լցնելով սենյակն ասաց. «Նման աղոթական կարգին, նման խնկարկություն է վայել» (Յայելի Վարուց)։
- 6. Մի սրբասեր և աստվածահաճո քարոզիչ էշով շրջում էր գյուղեգյուղ և Կենաց խոսքը սերմանում։ Մի օր մտել էր եկեղեցի և էշը թողել էր դռանը։ Մինչ «Յայր մեր» էր ասում, նրա միտքը մի քանի անգամ շեղվեց աղոթքից՝ էշի մասին մտածումներով. «Միգուցե մեկը կգողանա»։ Այս և նման խորհուրդները խափանում էին նրա աղոթքը։ Տեսնելով այս, նա ելավ եկեղեցուց և էժան գնով վաճառեց էշը։ Նա չէր կամենում, որ իր միտքը աղոթքի ժամին զբաղված լինի և իրեն հեռացնի Աստծուց (Յայելի Վարուց)։
  - 7. Մի վանահայր ունենալով հոգևոր տեսության շնորհ, եկեղեցի գնալու

ճանապարհին անցնում է մի խցի մոտով, որտեղ

ապրում էր մի եղբայր։ Նա այնտեղ տեսնում է նաև բազմաթիվ 🕻 դևեր՝ կանացի տեսքով և տարբեր գայթակղիչ տեսակներով։ Նրանք խոսում էին անպիտան բաներ, ծիծաղում և ցնծում էին։

Ծերը hnգng hանելով ինքն իրեն ասաց. «Այս եղբայրը տրվել է ծու- ՝ լությանը և դրա hամար էլ չար ոգիները շրջապատել են նրան և դարձրել իրենց ձեռքի խաղալիք»:

Ավարտելով աստվածային պատարագը, հետդարձի ճանապարհին ծերը մտնում է եղբոր խուցը և ասում. «Եղբայր իմ, ես մի վիշտ ունեմ, բայց հավատում եմ իմ Աստծուն, որ նա ինձ կազատի այդ վշտից, եթե դու ինձ համար աղոթք անես»։ Այս խոսքերից եղբայրն ընկնում է մտածմունքի մեջ և ասում ծերին. «Յայր, արժան չեմ քեզ համար աղոթելու»։

Սակայն ծերն սկսում է համոզել նրան ասելով. «Չեմ հեռանա քեզանից, եթե դու խոսք չտաս ինձ համար աղոթք անել գիշերները»:

եվ եղբայրը խոստանում է կատարել ծերի խնդրանքը։

Այդպես արեց ծերը, որպեսզի նրան դնի Աստվածային վարքի ճանապարհին և հաստատի գիշերային աղոթքի մեջ։

Առաջին իսկ գիշերը եղբայրը ելավ քնից, որպեսզի ծերի համար աղոթք անի։ Աղոթքի վերջում վանականն ասաց ինքն իրեն. «Անձ իմ եղկելի, ծերի համար աղոթք արեցիր, իսկ քեզ համար ինչո՞ւ չես աղոթում Աստ-ծուն»։

եվ իսկույն իր համար էլ սկսեց աղոթք անել։

Այսպես նա վարվեց մի շաբաթ. մի աղոթք ծերի համար անելով, մի աղոթք` իր համար։ Յաջորդ կիրակի եկեղեցի գնալիս, ծերը դարձյալ տեսավ դևերին, արդեն մի տեսակ ձանձրույթի մեջ ընկած։

Ծերը հասկացավ, որ եղբոր աղոթքը դևերին վշտացրել է:

Նա մտնելով եղբոր խուցը, խնդրեց, որ ամեն գիշեր երկու աղոթք անի իր համար։ Եղբայրը երկու աղոթք սկսեց անել ծերի համար, և նորից ինքն իրեն ասաց. «Օ՜, թշվառ անձ, մի աղոթք էլ ավելացրու քեզ համար»։

եվ այսպես անցկացրեց ևս մեկ շաբաթ։

Յաջորդ անգամ անցնելիս, ծերը տեսավ դևերին ավելի վհատված և պապանձված։ Գոհանալով Աստծուց նա մտավ եղբոր մոտ և ասաց, որ նորից մի աղոթք ավելացնի իր համար։ Այսպես մեկ շաբաթվա ընթացքում վեցական աղոթք արեց եղբայրը իր և ծերի համար։ Եվ նորից ծերը եկավ եղբոր մոտ։ Այնժամ դևերը բարկացան ծերի վրա եղբոր փրկության համար, իսկ նա փառավորեց Աստծուն, մտավ եղբոր մոտ, սովորեցրեց նրան չծուլանալ և անդադար աղոթք անել Աստծուն։

Իսկ դևերը տեսնելով, որ եղբայրը հաստատվել է աղոթքի և ճգնության մեջ, հեռացան նրա խցից (Յարանց Վարք)։

8. Մի վանական իր խցում կատարում էր իր ամենօրյա աղոթական կարգը, հանկարծ նրա մոտ ահավոր գլխացավ սկսվեց, և միանգամից բարձրացավ ջերմությունը, ու ամբողջ մարմինը բռնվեց ցավով։ Վանականը կարծեց, որ սա մահվան հիվանդություն է, սակայն մտածեց, որ եթե

պիտի մահանա, գոնե աղոթական կարգը մի կերպ ավարտին հասցնի։ Եվ երբ վերջացրեց, նույն պահին ցավերն ու ջերմությունն անցան, և նա հասկացավ, որ սա թշնա-մական հարձակման արդյունք էր, որպեսզի իրեն շեղի աղոթական կարգից (Յարանց Վարք)։



### Աղոթք

Վայ ինձ, Տե՛ր, քանզի տարակուսանքների ծփանքն է ինձ պատում և ալեկոծում իմ սիրտը։ Չգիտեմ, թե ինչ աղոթեմ. սաղմոսում եմ և չեմ հասկանում, շուրթերս բարբառում են, իսկ միտքս ճողոպրելով այս ու այն կողմ է թափառում և չունի դադար, կամենում եմ, որ այնտեղ լինի, սակայն կանգ չի առնում, չի տեսնում արդարև և չի ըմբռնում, զուր եմ աշխատում ու չեմ շահում ոչինչ, պղնձի և ծնծղայի ձայնի պես թափուր և ունայն եմ համարվում և անպտուղ գտնվում բոլոր բարիքներից։

Շնորիիր ինձ, Տե՛ր, սրբության և սուգի երկյուղ և հորդորի՛ր իմ մեջ արտասուքների աղբյուրներ, թեթևացրո՛ւ իմ բեռների ծանրությունը և աճեցրո՛ւ իմ մեջ սուրբ աղոթքը։ Շտապի՛ր, Տե՛ր, և ե՛կ փնտրելու մոլորյալիս, որ մերձեցել եմ կորստյան վախճանին, քանզի խավարեցի լույսից և խափանվեցի Քո պատվիրանների սիրուց, հաղթվեցի չար թշնամուց և նվազեցի Քո երկյուղից։ Տապալվեցի չարի չար խորհուրդներից և ցամաքեցի Քո սիրո արտասուքների շնորհից, խաբվեցի ունայն խոսքերից և մոլորվեցի մտքի լուսավորությունից, աղտեղացա մեղքերով և մոռացա վախճանի օրը։

Յալածիր, Տե՛ր, իմ բազում ախտաժետությունները, մարմնիս ցավերը և հոգուս ախտերը, գլխիս քունը և որկորիս հագեցումը։ Պահի՛ր խորհուրդ-ներս անզբաղ, սիրտս՝ սուրբ և միտքս՝ լուսավոր, ցանկությունս՝ դեպի Քեզ և հոժարությունս՝ աղոթքի մեջ օր ու գիշեր։

Ընդունիր՝, Տե՛ր, իմ ունայնախոս սակավ աղոթքները, որ կանգնած եմ Քո առաջ դատապարտված, նաև ծույլ՝ զգաստությունից, մոլորված՝ մտքերից և ունայնացած՝ երկյուղից։ Բերանս անկապ բաներ է բարբաջում, աչքս՝ ապուշ կտրած նայում, և միտքս՝ թափառում։ Չեմ աղոթում անզբոս և չեմ խնդրում, չեմ կանչում Քեզ հավատքով և չեմ աղոթում երկյուղով, չեմ հայցում արցունքներով և չեմ դողում ու սարսում պատասխանատվության օրվա համար։

Բացի մի այլ՝ առավել վատթար բան եմ կրում՝ մարմնի անզղջությունը, որ ավելի դառն է, քան բոլոր չարիքները։ Եվ քանզի աղոթելիս ձանձրանում եմ և սաղմոսելիս չեմ հասկանում, երանություն խնդրելիս ծուլանում եմ և շնորհների երկյուղից՝ դատարկվում, տկարանում եմ մարմնով, սիրտս աղի արձան է լինում, և չի ծագում իմ ներսում անշեջ լույսո։

Իջեցրու, Տե՛ր, Սուրբ Յոգուդ շնորիներն ինձ վրա, որ մենակ եմ պա- տերազմի մեջ՝ առանց օգնականի։ Սրբի՛ր, Տե՛ր, իմ հոգու տաճարը և ինձ հե՛տ եղիր երեկոները։ Բա՛ց իմ հոգու աչքերը և լուսավորի՛ր իմ միտքն ու խորհուրդները։ Ձորություն տու՛ր ինձ, Տե՛ր իմ Յիսուս, և ընդունի՛ր իմ բերանի օրհնաբանությունը։ Արթնացրու՛ ինձ գիշերվա խոր քնից՝ գոհանալու և օրհնելու Քեզ, որով քավեմ իմ մեղքերը։ Շնորհի՛ր ինձ սուգ և արտասուք՝ լալու, սգալու և անդադար Քո առջև աղոթելու, որպեսզի Քեզանից ընդունելով իմ խնդրանքները, Քրիստոս Աստված մեր, միշտ առաքեմ ամենազոր տերությանդ բարձունքները մեծ վայելչական փառաբանություն, այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն (Եփրեմ Ասորի)։



### ՄԵՐ ՍՈՒՐԲ ՀԱՑՐԱՊԵՏ ՀՈՎՀԱՆ ՄԱՆԴԱԿՈՒՆՈՒ ԹՈՒՂԹԸ ԱՂՔԱՏՆԵՐԻՆ ՈՂՈՐՄՈՒԹՅՈՒՆ ՏԱԼՈՒ ՄԱՍԻՆ

Թեև մահու չափ դժվար է հարուստներին ողորմության մղել, սակայն պետք է ասել, ողորմությունն ավելի շահավետ է ու օգտակար, քան բարեպաշտ արարքների առաքինությունը և ավելի վսեմ է, քան պարկեշտության ճգնությունը, որ մինչև իսկ բարեպաշտ գործերի առաքինությունը կարող է նսեմացնել ողորմության պտուղների լուսավորության մեջ։ Ի՞նչ ավելացնենք տակավին այլ առաքինությունների մասին։ Կուսության սրբությունը, որը թե՛ Յին և թե Նոր ուխտի ժամանակների մեջ միշտ պատվված էր, սակայն արհամարհվեց և ստորագնահատվեց, երբ նրան չընկերացավ ողորմությունը։ Ոչ նրա համար, որ ընդհանրապես ողորմություն չտվեցին, այլ նրա համար, որ ըստ պատշաճի չտվեցին և այս պատճառով կեսգիշերին յուղի պակասությունից հանգեց նրանց լապտերը։ Այսպես էլ նա, որ ունևոր է և քիչ է ողորմություն տալիս, իր տվածը բավական չի լինի իր փրկության համար, քանզի ողորմությունը արժեք է ստանում հա

րաբերաբար հարստությանը։ Նա, որ շատ հարստություն ունի, նրանից շատ ողորմություն է ակնկայվում. հսկ նա, որ նվաց՝ ավելի թիչ։ Ինչպես որ խորանի ցարդարման համար հարկավոր էր ոսկի, պետք էր նաև ծաղիկ, և նրանք, որ ոսկի ունեին և ծաղիկ բերեցին, անընդունելի եղավ, և պիղծ համարվեցին։ Իսկ նրանք, որ աղջատ էին և ծաղիկ մատուցեցին, նրանց ընծան ընդունելի էր, և Աստծուն հաճո թվաց, և Նրա օրհնությանն արժանացան։ Որովհետև Աստված տվածի չափին չի, որ նալում է, այլ տվողի տրամադրվածությանո։ Շատ ունեցորից շատ է ոնդունվում որաես նվեր, իսկ phs ունեցորից՝ phy: Քանցի նա, որ տասը դահեկան ունի և նրանից մեկը որպես ողորմություն տա աղջատին, իսկ այդտեղ մի աղջատ, որ ընդամենը տաս լումա ունենալով հանդերձ, մի այլ ավելի խերճ արթատի մի լումա տա, իր այս արարթով Աստծուն ավելի հաճեզրած կլինի։ Չթավորի համար նման բանն ավելի ցարմանայի է, բանի որ արբատ լինելով հանդերձ, իր ունեցածր վատնեց։ Նման բանի վոպ նույնիսկ Յիսուս գարմագավ, երբ երկու լումա ունեցող ալրի կինը գանձանակի մեջ նետեց իր ամբողջ ունեցածը։ Յիսուս ասաց իրեն շրջապատողներին. «Մեծահարուստները իրենց հարստության ավելցուկից տվեցին, իսկ այդ տառապած այրին ինչ որ ուներ, արթատներին բաժանեց։ Քանի որ ունեցածը միայն երկու լումա էր»։ Այսպես սատանան խաբում է ունևորներին ու հարուստներին, որպեսցի նրանք չտան հոենց հարստության համեմատ ու մեծամեծ որորմություններ չբաշխեն, այլ չբավորների նման, չնչին բան նետեն, այնպես հավաստիացնելով, որ այդ թիչը բավարար է իրենց անձի փոկության համար։ Իսկ ոմանք իրենց հարստության կեսն աղջատներին բաշխեցին և եղբալրաբար բաժանեցին հասարակ մարդկանց միջև: Ոմանք էլ իրենց ամբողջ ունեցվածpn բաշխեզին՝ իրենք իրենց աղբատացնելով, որովհետև նրանք հավիտենական հաղստության ձգտեզին։ Առաջինները տասանորը էին վճարում. եկեղեցուն բաժին էին հանում, ցոհաբերություններ էին անում, ողջակեց էին ցոհում ու իրենց մեղթերի համար նվիրաբերում էին մարդկանց ու անասունների անդրանիկներին, կալի հունձքի և պտղի առաջին բերքը Աստծուն էին նվիրաբերում։ Սրանգից բացի, տարվա ընթացքում բացմաթիվ տոներ էին կատարում Աստծո համար և շատ օրեր ու ամսագլուխներ մեծ ոնծաներով երևնավոր Յորն էին նվիրում։ Կարոտյալ արթատներին էին կշտացնում, անթիվ որբերի և այրիների էին կերակրում, տառապյայներին էին մխիթարում և անդամալույծների պետբերն էին մատակարարում։ Արդ՝ եթե Աստված կիսակատար հին ժամանակների մեջ, այս արդարության բարեգործություններն էր ակնկալում մարդկանցից, ուրեմն որթան և ավելի ողորմություն և արդարություն կպահանջի Նա մեզանից, երբ ապրում ենք ավելի կատարյալ և ավելի նոր ժամանակների մեջ։ Քանզի. «Եթե ձեր արդարությունը ավելի չլինի, քան դպիրներինը և փարիսեցիներինը, չեք կարող Արքայություն մտնել» (Մատթ. 5:20):

Ապա թե` ոչ, ո՞ր մի ներումով պիտի թողություն ստանանք Քրիստոսի վարդապետության հետևողներս, կատարյալ և նոր քրիստոնյաներս, բայց միայն

գեղագանգելով թեղակատաղ հներին և ավելի ողորմություն տալ, քան հրեաները։ Եթե միայն հրեայի արդարու- 🥻 թյուն աիտի գործառոենք, hրավ մեզ համար գուղ է Քրիստոսի աշխարի գալո։ Քանցի այլևս թե՛ իարուստները, և թե արթատները մեկ մարմին են Քոիստոսով։ Եթե Քոիստոսի ծառան ես, աիտի աահես նրա ապտվիրանները, ապա ուրեմն պարտավոր ես խնամակատար լինել ընկերոջը որաես բո մարմնի անդամի, բանցի երբ մարմնի մեկ անդամը գավա, բոլոր անդամներն էլ նրա հետ ցավ կզգան։ Ուրեմն, եթե Քրիստոս գյուխն է, և մենք Նրա մարմինն ու անդամները, պետք է որ մենք՝ հասարակ անդամներս, մեր բոլոր ունեզածը Քրիստոսինը սեպենք։ Ինչպես առաքյալների օրոք հասաոակաց էր հարստությունը, և հավատացյալները նույն մարմնի անդամներ էին, ոչ ոք չէր կարող ասել, թե այս ստացվածքը իմն է, այլ բերում էին և բաշխում բոլոր նրանց, որոնք կարոտ էին այդ առարկային։ Այն էր ահավասիկ սրտագին ողորմությունը, այն էր աստվածպաշտությունը և կատարյալ մարդասիրությունը։ Նրանք այնպիսի գթասրտությամբ էին բաշխում, որ մինչև իսկ աղքատի ինչ բանի կարոտ լինելն էին հարցնում, և այնքան նշանակաւից էր արթատների երևումը առաթյայների շուրօր, որ մինչև իսև նրանք իրենց քարոցության ընթացքում Քրիստոսի պես ողորմություն էին ուսուգանում։ Իսև ունևոոնեոն հոենգ հաոստությունը բերում և ռիգում էին նրանգ ոտքերի առջև, որոնց համար մատակարար կարգվեցին ստեփանոսյան սարկավագները։ Իսկ նրանք, որոնք աղբատների հանդեպ գբասրտության մղումից չէ, որ բերել էին, այլ պարտականությունից ելնելով, այդպիսիները Անանիայի և Սափիրայի նման սատկեցին։ Իսկ Տաբիթան, որ ձթառատությամբ և խնամթով էր կերակրում ու հագցնում որբերին և այրիներին, այս վերջինների աղոթքով էլ մեռելներից հարություն առավ։ Պողոս առաքյալն ասում էր, թե. «Այս բանր մեց իրամայվեց, որ աղքատներին հիշենք, որը և ես փութացի կատարել», որովհետև սա է Աստվածային գոբերի պատվիրանը: Ինչպես որ Քրիստոս ասաց հարուստին. «Եթե ուցում ես կատարյալ լինել, գնա բոլոր ունեզածը ծախիր ու տուր արթատներին և երկնքի մեջ գանձեր պիտի գտնես» (Մարկ. 10:21): Իսկ ագահներին ասաց. «Ավելի դյուրին է ուղտր ասեղի ծակով անցնի, քան հարուստր արքայություն մտնի» (Մարկ. 10:21)։ Քանզի նրանք, որ երկրի վրա հարստություն են դիզում և ողորմություն չեն սերմանում, պարապ և ունայն են մեկնում աշխարհից և գցվում անողորմ և աններելի կրակների մեջ։ Այս ծանուցելով, Տերն ասում է. «Դուք ձեր համար բարեկամներ շահեզեք անիրավ մամոնայի միջոցով, որպեսզի երբ այն պակասի, ձեզ ընդունեն հավիտենական հարկի մեջ» (Ղուկ 16:9)։ Նաև Պորոսը նույնաես ասում է, «Գնագեք սիրը ետևից, նախանձախնդիր եղեք աղքատներին ողորմություն տալու մեջ, քանի որ դուք էլ Քրիստոսից պիտի ստանաք» (Ա Կորնք 14:1)։ Իսկ մի ուրիշ տեղ էլ ասում է. «Սփռեց և տվեց աղքատներին, նրա արդարությունը հավիտյանս հավիտենից պիտի մնա» (Բ Կորնթ. 9:9)։ Պողոսր ոչ միայն իր կամքին էր ապաստանել, այլ նաև հարուստներին էր պատվիրում՝ ասելով. «Ձեր հարստության ավելորդը թող աղքատների կարիքները բավարարի, իսկ աղքատների աղոթքների ավելորդը ձեր մեղքերին թողություն պիտի հայցի» (Բ Կորնթ. 9։14)։ Քանզի ոչ մի բան չի կարող մեղքերի ծանրությունը այնքան թեթևացնել, որքան աղքատների հանդեպ գութն ու ողորմությունը, ինչպես որ սուրբ Դանիել մարգարեն սովորեցնում էր Նաբուգոդոնոսորին, երբ այս վերջինս հիվանդ ընկած էր մեղքերի պատճառով։ Նա հարցնում էր մարգարեին, թե ինչ միջոց կարող է գտնել իր ցավերն ամոքելու համար։

Իսկ Դանիելը որպես բժիշկ մոտենալով, ասում էր. «Արքա, ո՛չ պահքը, ո՛չ հսկումը, ո՛չ քուրձը և ոչ էլ մենակեցությունը չեն կարող օգնել։ Գնա մեղքերդ` ողորմությամբ և անօրինություններդ` աղքատներին գթալով քավիր», որովհետև սա կաշառք է, որ արդարացնում է քեզ, ճանապարհ, որ հավիտենական կյանքի է առաջնորդում։ Տեսնում ես, որքան մեծ է ողորմության զորությունը և որչափ համարձակ երեսով այն ողորմած Աստծու առջև մեզ կկանգնեցնի, նամանավանդ, նրան, որ ի սրտե կերակրում է անոթիներին, ինչպես եսային էլ ասում է. «Քաղցածներին բաժանիր քո հացը և անօթևան աղքատներին տար քո տունը, եթե մերկ մարդ տեսնես՝ հագցրու նրան, ազգիդ տառապյալներից երես մի դարձրու, և այն ժամանակ Աստված պիտի լսի քեզ, երբ Իրեն կանչես, և տակավին չաղաղակած՝ քեզ պիտի ասի` ահա ես» (Եսայի 58։7)։

Այսպիսի արագաթև է ողորմությունը, որ օգնում է ողորմածին և փութաաես հասնում Աստծուն։ Տակավին Աստված ոչ միայն երկրի վրա է օգնում և փրկում ողորմածին, այլև հանդերձյալ կյանքի մեջ բազմապատիկ առատությամբ նրան կվերադարձնի իր տված ողորմությունները։ Քանցի Տերն ասում է, թե աղջատների տված ձեր ողորմության համար ես եմ պարտական և Ես եմ ձեր դրամների փոխատուն։ Քանցի նա, ով ողորմում է աղբատներին, դրամ է փոխ տալիս Աստծուն, փոխարենը հացարապատիկ ստանալով ու արժանանալով հանդեղծյալի անսաառ բարությանը, նաև նրա մեղթերը կթավվեն և ահեղ տանջանքներից կփրկվի: «Երանի նրան, որ խորհում է տնանկի համար և արթատի մասին, քանցի նեղության օրը Տերո աիտի փոկի նրան» (Սարմ. 40:2)։ Բայց ի՞նչ է նշանակում խորհել աղբատի և տուն չունեցողի մասին։ Երբ մտածում ես աղբատի տառապանքների մասին, խորհում ես, թե նա իմ եղբայրն է, իմ անդամից է և իմ մարմնից, իմ նման գանագան աետբեր ունի, կարոտ է ինչքի և ապտսաարանքի, թե՝ անոթության վտանգի բռնությունից անհանգստորեն շրջում է հեծելով, տաքից պապակվում է, գրտից դողում, երբ դատարկ է փորր և մարմինը մերկ, մազերը թաղիքի պես կարծրազած են ու դեմքը դալկազած ու դեղնած, մարմինը անխնամ ու հայումաշ եղած։ Թափառում է, տագնապում, դռնեդուռ է ընկնում՝ իջևանելու տեղ փնտրում և իր վշտի ու տագնաահ միջից արեխարշ որորմուկներ ձայնում։ Գիտենայով մեր մտքերի անտարբերությունը, իր ամոթայի և տգեղ անդամները հանում է ցուցադրության, որպեսցի մեր անողորմությունը գթով շարժի։ Յանդգնում է, լրբանում և նման ծանր աշխատանքով մի կտոր կերակուր է ձեռք գցում, վախով է մտնում դռնից, գավիթներից և տները, որովհետև սարսափում է

տունը պահպանող շներից և ահաբեկվում անասուններից։ Ձիերը նրան աբացի են տայիս, եզները սպառնալի շարժում են եղջյուրները, շները կծում, իսկ չար ու անողոք մարդիկ բամբասում և թշնամանում, նետի պես սիրտն են խոգոտում, մանավանդ, երբ ենթական խերանդամ կամ գավագար է ու անսվաղությունից (բացարձակ ոչինչ չուտելուց և չխմելուց) տագնապում է, ալեկոծվում է, դիմում անողոթներին՝ ինչպես որ պիտի դիմեր գացաններին, ու նրանցից նախ նախատվում է, և ապա բացում բամբասանքներ կրելով ջանում է մի բան ձեռք բերել։ Արդ, այս է աղքատների և տնանկների մասին խորհելը, երբ մեկը մտածում և քաղցրաբարբառ խոսքերով գբագին որողմածությամբ կարոտյային մխիթարում է և նրանգ համար հեծծում և հոգոց հանում։ Ահա այսպիսիններին է, որ երանելի է տալիս մարգարեն, սրանք որքան գթասրտությամբ և ողորմանքով ընդունում են աղքատներին, այնքան գերծ պիտի մնան նեղության օրերից։ Իսկ ի՞նչ է նեղության օրը մեղավորների և անողորմների համար։ Այն Ահեղ Դատաստանի օրն է, երբ երկինքը կսասանվի, և երկիրը կողրդա, երբ արեգակը կխավարի, և լուսինն ու աստղերը կչքվեն, երբ արհավիրքները իրար կբախվեն, և ահարկու սոսկումը կսաստկանա, երբ շեփորի հնչունները կցորանա ու կցարհուրեցնի, և երբ հրեշտակների ձայնը կապշեցնի։ Երբ գորությունները, իշխանությունները ու պետությունները կշարժվեն և հրեշտակների հյուլերը երկրի վրա կտարածվեն, երբ աթոռները կկործանեն, և Քրիստոս Արթայի էջքը կտեսնենք։ Երբ Դատավորի փառքի ահավորությունից՝ սերովբեներն ու քերովբեները կսարսափեն։ Երբ քարերը կապտումեն և գեղեզմանները կբացվեն, և բացմագունը ննջեցյայները հարություն կառնեն, և բազմաթիվ ողջերը նորոգվեն, երբ սոբոց դասերը գնծան, և արդարների խմբերը պայծառանան, այնժամ համայն մարդկությունն ի մի կխմբվի, ու կոակո կտարածվի ամբորջ տիեզերքի մեջ և կծավայվի։ Աիա այնժամ, մերքով կաշկանդված մեղավորները և անօրենությամբ կապկպվածները առաջ պիտի բերվեն, խավարային մեղքով մթապատված աշխարհատես հրապարակի վրա, ծարդ ու ծանակով և անտանելի ամոթով պիտի ցուցադրվեն և ահարկու բեմի վրա դեմ պիտի գան մեծ և ահավոր Դատավորի առջև:

Որի հուրը վառելով պիտի տոչորի և բորբոքվելով պիտի բարձրանա մինչև կայծակների հնոցը և հրեղեն գետերի հորձանուտները, որտեղից բորբոքված կրակը վայր իջնելով բոցածավալ խարույկների ներքնամասի մեջ, պիտի տարածվի։ Այնտեղ՝ խավարային գուբեր կան և աղջամղջային տարտարոսներ, չարատանջ գեհեն և դառնության որդեր, որոնք սպառնում են և սպանում մեղավորներին, նրանցից վերջին ահեղ օրվա վրեժը լուծելու համար։ Ահավասիկ, այս է չար օրը մեղավորների համար, որից կփրկվի ողորմածը շնորհիվ աղքատներին բաշխած իր ողորմության և տուն ու տեղ չունեցողների հանդեպ ցուցաբերած գթության, որոնց համար մեր Տերը երանի է ասում, ավելացնելով. «Երանի ողորմածներին, որովհետև նրանք ողորմություն պիտի գտնեն» (Մատթ. 5:7)։ Քանի որ դա-

տաստանը անողորմ պիտի լինի նրա համար, որ ողորմություն չի անում, քանզի միայն ողորմությունը կարող է պարծենալ դատաստանի դիմաց (Յակոբ 2:18)։

Անորոոմ են ռատաստանի ռատախագները, անորորմ են տանջանքները, անողորմ է հուր-հնոցի մեջ կիցումը, անողորմ՝ խորովումը և բոլոոովին ու աններելի և անսաառելի՝ ահեղ տագնաաների չարչարանքները։ Այս է ահավասիկ չգբացողների համար անողորմ դատաստանը և աններելի տանջանքը։ Ուր անողոք մեծահարուստը ենթարկվեց ահեղ կրակի խորովման և աննվաց տաքության, որովիետև բնավ չորորմեց արթատներին, անօթիներին, մերկերին և հիվանդներին, ու հենց սրա համար էլ ենթարկվեց անողոք հատուցման։ Այս բոլորը իմանալուց հետո մի հապարեք ողորմություն հասցնել արբատներին, ևս առավել՝ խեղանդամներին և հիվանդներին, որբերին և այրիներին, վշտահարներին և օտարներին, հյուրերին և ծերերին և բոլոր կարոտյալներին՝ հոգալու համար իրենց անհրաժեշտ պետetnn, nnnնgnd ինարավոր լինի նրանց տալ hnենց onwwwhhliն այս աշխարիի մեջ, եթե աստվածապաշտ ես՝ նրա համար եղիր հոգաբարձու և վերակացու։ Եթե ցանկանում ես մերթերդ փարատել, նրանց կերակրիր և հագցրու, եթե պայծառ դեմբով ուզում ես տեսնել Քոիստոսին, կարոտյալների և ներյալների երեսը մի տրտմեցրու։ Եթե ուցում ես սրբերի խորանները և օթևանները մտնել, անսպառ բարությունները ժառանգել՝ օթևան տուր և ասպնջաևան երիր կարոտյալներին, իիվանոներին և վշտաիարներին, նրանց հաօգրու և մխթարիր երկրային պետքերով, որպեսզի դու էլ բո վիճակից հանգստանաս և վայելես հոգևոր կերակուրը և մշտատև փրկությունը։ Քանցի աստվածպաշտությունը կայանում է առատ ողորմությամբ, նեղության ու վշտի մեջ եղողներին այցելությամբ, այդպիսինը անիմանայի բարության վալելչությանը կարժանանա նաև երկրի վրա, իր բարեգործության փոխարեն առատ բարություն կգտնի։

եթե երկրի վրա աղքատներ չլինեին, ո՞վ պիտի կարողանար իր բազմաթիվ մեղթերի բեռը թեթևացնել կամ ալեկոծյալ ու ծովածուփ անօրենությունների միջից փրկված դուրս գալ։ Աղքատներին տված ողորմությունը մեզ կանգկացնի այս աշխարհի սահուն ու ծփուն կյանքի միջից և կիասցնի խաղաղության նավահանգիստը։ Վշտահարների աղոթքները՝ մեր մարմնից հանում են մեղքի փշերը, մաքրում են մեր մեղքերի պղծության թարախը, բժշկում և առողջացնում են սատանալի հասցրած վերբերը, գրում և թեթևացնում են անօրենության ծանրությունը և արդարացածներիս ու բավվածներիս երկինք ուղարկում։ Սրանք են ողորմության գորությունները, որ դառը բանտից և հանցանքների խորքերից դուրս են հանում մարդուն, շնորհիվ կարոտյալների համար ծախսված մի թիչ դրամի։ Բնավ մի տխրիր ունեցվածքներիդ նվազման համար, որովհետև նրանգ նվազման համեմատ մերթերդ էլ պիտի նվացեն։ Երբ դրամը թեցանից հեռու ես վանում, դրա հետ միասին մեղբերդ էլ վանած կլինես և պիղծ գործերիդ անօրենությունը սրբած, ինչպես որ ասում է. «Ողորմություն արեք, և ձեր ունեցածները սուրբ պիտի լինի» (Ղուկաս 11:41)։

Քանի որ ողորմություն անելով սրբանում է ողորմածի մարմինը և հոգին, օրհնվում են նրա ինչքերը, հաջողվում աշխատանքները, շատանում են արտերը, բազմանում ոչխարները և պտղավորվում են անդաստանները, եթե միայն նա աստվածային կամքի համեմատ կատարի ողորմությունը։ Որովհետև տալով աղքատներին, Աստծուն է փոխ տալիս, և միայն տվածը չի, որ Աստված երկնքի մեջ կվերադարձնի, այլ նաև կփրկի ողորմածին սատանայի թակարդներից, կազատի դժոխքից և Երկնքի Արքայություն կշնորհի նրան։ Թեպետև մեծ սրբություն է կուսությունը, սակայն առավել ևս պատվական է ողորմածությունը։ Թեպետև մեծ է խիստ պահեցողությունը և մեծամեծ ու շատ առաքինություններ ունի, սակայն ավելի մեծ և աստվածահաճո է ողորմությունը. «Մեծ և պատվական է ողորմած մարդը» (Առակ. 20:6)։

Իսկ նա, որ ողորմություն չի գործում, այնպիսինի աստվածաշունչը մարդ sh անվանում, այլ՝ խոզ, շուն և միայն ուտող գագան։ Քանի ող առանց լույսի ճրագ և առանց տեսողության աչք են բոլոր նրանք, որոնք միայն անուն ունեն և ոչ մի օգտակարություն։ Արդ, ինչպե՞ս պետք է իմանանք, թե անողորմ մա՞րդ է թե՞ ոչ։ Քանի որ աղբյուրը իր ջրի համար է, որ աղբյուր է անվանվում, իսկ ճրագը՝ իր լույսի, նույնպես էլ մարդն իր ողորմության համար է, որ ճանաչվում է որպես մարդ, մշտապես իր սրտի մեջ սեր և գութ տածելով աղքատների իանդեա, ձեռբերո որորմության համար կարոտյալներին երկարելով և անոթի աղբատների միջոցով Քրիստոսին կերակրելով, բանցի Քրիստոս աղբատների հանդեպ ցույց տրված ընդունելությունը համարում է Իրենը. «Անոթի էհ. -ասում է նա, -և Ինձ կերակրեցիք, ծարավ էի և խմեցրիք, օտար էի, ընդունեցիք Ինձ, հիվանդ էի ու բանտի մեջ՝ և այցի եկաք Ինձ» (Մատթ. 25:36): Արդ, եթե հավատում ես Աստծո խոսքին ճշմարտապես, մտածիր նրա մասին, որովհետև եղբ անոթիներին կերակրես. Քրիստոսին կերակրած կլինես, եթե ծարավին ջուր խմեցնես, Քրիստոսին խմեցրած կլինես, եթե հլուր ընդունես՝ Քրիստոսին ընդունած կլինես, եթե օտարին ասպնջական ոգի զույզ տաս. Քոիստոսին հյուրընկալած կլինես, եթե հիվանդին տեսության գնաս, Քրիստոսին տեսնելու գնացած կլինես, եթե նեղվածներին սփոփես, Քրիստոսին մխիթարած կլինես, եթե անօգնականին օգնես, Քրիստոսին օգնած կլինես, եթե տկարնեոհն սաասավորես. Քոհստոսին սաասավորած և ինես և ինչ որ անոթիներին մատուցես, մատուգած կլինես Քրիստոսին, որ բազմապատիկ պիտի հատուզի քեզ, վերջին դատաստանի օրոք, ուր ոչ սրբերը կարող են օգնել, ոչ էլ արդարները բարեխոսել, ոչ հայրերը կգթան և ոչ եղբայրները կողորմեն, այլ՝ միայն աղբատներին տված ողորմությունը և բարի վարքը կարող են օգնել։ Արդ՝ չսպասենք վերջին օրվան, չլինենք ագահ, աղքատներին կարոտ չձգենք, Քրիստոսին չտրտմեցնենք, այլ՝ որբերին կերակրենք, այրիներին խնամարկենք, պանդուխտներին ժողովենք, անոթիներին կերակրենք և Քրիստոսին մխիթարենք։ Երկրի վրա առատատուր մխիթարություն սերմանենք և երկնքի մեջ ողորմություն հնձենք, երկնային խորանները բարձրանանք և մեծապայծառ խնդությամբ անսպառ ուրախությունը վայելենք մեր Shnno՝ Քրիստոսի հետ, որին վայելում է փառք և պատիվ հավիտյանս հավիտենից. Ամեն։



#### ՆԱՐԵԿ

ԲԱՆ (Է)

Վա՜յ մեղավորիս, որ բարկացրի ինձ ստեղծողին, Կորստայն որդուս, որ անմահության ձիրը մոռացա, Վա՜լ պարտապանիս անհամար ու բլուր այն քանքարների,

Որոնք հատուցել չկարողացա,

Վա՜յ բեռնակրիս դժնի մեղքերի,

Չի անկարող եմ հանգստարարի մոտ վերադառնալ,

Վա՜լ հանցապարտիս Տիրոշ նկատմամբ,

Որ հնար չունեմ այլևս հզորին ներկայանալու,

Եղեգնախռիվ դյուրավառ նյութիս,

Որ գեհենի մեջ պիտի տոչորվեմ,

Վա՜յ, որ մտքիս մեջ շողում են անդուլ

Աստծո բարկության նետերն հրեղեն,

Վա՜յ հիմարիս, որ չմտառեցի

Յանդեսն այն, որտեղ ծածկությունները

**Յրապարակավ պիտի տարփողվեն...** 

Վա՜յ ամբարշտիս, որ միշտ, անդադրում

Չարությունների ոստայն հյուսեցի,

Վա՜յ ինձ, որ մարմինն իմ պարարեցի

Անմահ որդերին իբրև կերակուր.

Ինչպե՞ս թունավոր այդ կտտողներին տոկամ, դիմանամ.

Վա՜յ ինձ, երբ մահվան բաժակը ըմպեմ

Ինչպե՞ս կրեմ այդ տույժն հավերժական.

Վա՞յ, երբ եղկելի մարմնիցս ելնի անարժան հոգիս.

Ինչպե՞ս ճշմարիտ դատավորին ես պիտի երևամ.

Վա՜յ, երբ սպառվի յուղը լապտերիս.

Ձի եթե մարեց, չի վառվի այլևս.

Վա՜յ ինձ բռնելիք այն խուճապահար

Ու տագնապալի ահ ու սարսափին,

երբ առագաստի մուտքը կփակվի.

Վա՜յ, երբ երկնավոր Արքայի վճռով

Կնքված ահարկու, սահմռկեցուցիչ այս խոսքը լսեմ՝ «Քեզ չեմ ճանաչում»:(Սբ. Գրիգոր Նարեկացի)

ԲԱՆ ԽԵ

Արդ, ինչպե՞ս հիմա պիտի բժշկվես, ա՜նձն իմ եղկելի,

երբ խոցոտված ես այսքան տեգերով,

Ըստ մարգարեի՝ ձգված ու լքված,

Տարագիր մի մարդ անամոք ու հեգ.

Կուտակված անթիվ ցավերից միայն

Մեկն իսկ լիովին բավական է քեզ

Չարաչար մահվան մատնելու համար.

Այնինչ դեռ որքա՜ն դժնի, սպանող,

ժանտ դահիճների հրոսակներ են շրջապատում քեզ։

Բայց այս էլ քիչ է արտահայտելու

Տաժանավորիս վիճակը բշվառ։

Ինչպես վխտացող բազմությունն անթիվ ժանտ կարիճների,

Որոնք կրում են պոչի վերջույթում թույն օրհասական,

Պահած մաշկեղեն մի անոթի մեջ,

Արգելարանի թույնամուղ ուղին՝

Խայթոցն, ամփոփած շրջափակությամբ,

Արտաքուստ թեև բարի են թվում,

Սակայն ներքնապես ամբար են չարի,

Կորստյան պահեստ, կսկիծի կույտեր,

Մշակներ մահու և սպանության գործոններ դժխեմ,-

Այդպիսին ես և դու` տաժանագին

Անօրենությամբ ամբարած բոլոր

Թշվառաքրտինք քո վաստակներով,

Ա՜նձն իմ, պարտական կրկնակի մահվան։

Կամավոր քո մեջ ընդունեցիր դու

Այն բոլորն, ինչ որ թշնամին ցանեց

Աշխարհի արտում ցորենի վրա,

Ո՜վ այր անմաքուր,

Օույլ ու ամբարիշտ, ատելի իսպառ,

Ախորժահոժար սիրող ամենի,

Ինչ որ լցված է անառակությամբ,

Ինչ առաքյալն է թվել մեկ առ մեկ

Իր սարսափելի կշտամբանքներով,

Վերջում գրելով նաև կանոնն այս.

Նրանք, ասում է, որ վերահասու

Լինելով հանդերձ Աստծո օրենքին՝

Գործում են դարձյալ այսպիսի բաներ

Կամ կամակից են, արժան են մահվան։

Արդ, ես ինքս եմ ինձ արժանի գտնում կրկնակի պատժի`

Կորչել` սատկելով որպես մահապարտ:

Սակայն խնայի՛ր ինձ ողորմությամբ,

Բարեգո՜ւթ, հզոր, կամարար, կարող,

Կենսաձիր, օրինյա՞լ հավիտյանս. ամեն։

# ՈՂՈՐՄՈͰԹՅԱՆ ԵՎ ՏԱՍԱՆՈՐԴԻ ՄԱՍԻՆ

**Խրատ** անարգողը աղքատություն և անարգություն կկրի, բայց հանդիմանության ականջ դնողը պատիվ կգտնի (Առակ. 13:18)։

### Աստվածաչնչից



- 1. Աղքատին ողորմություն տվողը երանելի է (Առակ. 14:21):
- 2. Ով որ աղքատին տա, կարոտ չի մնա, բայց ով որ աչքերը թաքցնի՝ շատ անեծքներ կան նրա համար (Առակ. 20:27):
- 3. Ողորմությամբ և ճշմարտությամբ անօրենությունը կքավվի, Տիրոջ վախով մարդը չարությունից կհեռանա (Առակ. 16:16):
  - 4. Աղքատին ողորմություն տվողը Տիրոջը փոխ է տալիս (Առակ. 19: 17):
- 5. Եթե թշնամիդ քաղցած է՝ նրան կերակրի՛ր, եթե ծարավ է՝ նրան ջուր տուր, քանի որ այսպես անելով, նրա գլխին կրակի կայծեր պետք է դիզես, և Տերը թեց հատուցում պետք է անի (Առակ 25:21-22):
- 6. Քո դրացուն երբեք մի՛ ասա. «Գնա, կգաս վաղը՝ կտամ», երբ քո մոտ կա (Առակ. 3:28):
- 7. Աղքատին զրկողը նրա ստեղծողին է անարգում, բայց տնանկին ողորմություն անողը Նրան է պատվում (Առակ 14: 31)։
- 8. Ով իր ականջը փակում է (տնանկին) աղքատին չլսելու համար, ինքն էլ, երբ կանչի Տիրոջը, Տերն էլ իրեն չի լսի (Առակ 21: 13):
- 9. Աստված սիրում է ուրախ և առատաձեռն մարդուն. աղջատին ողորմություն անողն ինքն էլ պիտի կերակրվի, որովհետև տնանկին իր հացից է բաժին հանել (Առակ. 22: 9):
- 10. Մի՛ բռնացիր աղքատի վրա, որովհետև նա խեղճ է, և մի՛ անարգիր տնանկին դատարանի մեջ, որովհետև Տերն է նրա դատն ու դատաստանը անելու և Տերն է, որ անկորուստ պիտի փրկի քո հոգին (Առակ. 22:22-23):
- 11. Իր ստացվածքը տոկոսով և վաշխով ավելացնողը աղքատին ողորմություն տվողի համար է հավաքում (Առակ 28:8)։

- 12. Ով ցորենը խնայի ժողովրդից, այն պիտի
- թողնի օտարներին. ով ագահորեն կուտակի, պիտի արժանանա ընդհանուրի անեծքին, բայց ով բաշխի առատորեն` օրհնված կլինի։ Ով բարիք է անում, նա բարության շնորհ կգտնի, իսկ ով չարիք է նյութում, չարիք կհասնի նրան (Առակ. 11:26-27)։
- 13. Տերը քեզանից ի՞նչ է պահանջում ողորմություն սիրել (Միք. 6:8):
- 14. Երանի՜ ողորմածներին, քանի որ ողորմություն պիտի գտնեն (Մատթ. 5:7):
- 15. Իսկ բարիք գործելուց չձանձրանաք, որովհետև հարմար ժամանակ պիտի հնձենք, եթե չթուլանանք։ Ահա թե ինչու, քանի դեռ ժամանակ կա, բարին գործենք բոլորի հանդեպ, մանավանդ հավատի մեջ մեր հարազատների հանդեպ (Գաղ. 6: 9-10)։
- 16. Բարերարությունն ու կարոտյալներին ողորմություն տալը մի՛ մոռացեք, քանի որ Աստված այսպիսի պատարագներ է հավանում (Եբր. 13: 16):
- 17. Դատաստանը անողորմ կլինի նրան, ով որ ողորմություն չի տալիս, և ողորմությունը կպարծենա դատաստանի դիմաց (Յակ. 2: 13):
- 18. Աստծո՝ մեր Յոր մոտ, մաքուր ու անարատ կրոնասիրությունն այս է. «Որբերին ու որբևայրիներին այցելել նեղության ժամանակ, ու անձը անարատ պահել աշխարհից» (Յակ. 1:27):
- 19. Երանի նրան, ով աղքատի համար հոգ է տանում։ Նեղության օրը Տերը պիտի փրկի նրան (Սաղմ. 40:1)։
- 20. Ջուրը հանգցնում է բորբոքված կրակը, և ողորմածությունը քավում է մեղքերը։ Ով բարիք է հատուցում, պիտի հիշվի հետագայում, իսկ սայթաքելիս՝ նեցուկ պիտի գտնի (Սիրաք 3:33-34)։
- 21. Որդյակ, մի՛ զլացիր օգնել աղքատներին և թույլ մի՛ տուր, որ տվայտեն կարոտյալների աչքերը։ Քաղցած մարդուն մի՛ տրտմեցրու և մի՛ զայրացրու մարդուն իր չքավորության մեջ։ Մի՛ խռովիր արդեն նեղված սիրտը և մի՛ դանդաղիր օգնել կարոտյալներին։ Մի՛ մերժիր նեղության մեջ եղողի տառապանքը և քո երեսը մի՛ դարձրու տնանկից։ Քո հայացքը մի՛ շրջիր կարոտյալից և առիթ մի՛ տուր, որ մարդը անիծի քեզ, քանզի, երբ նա իր հոգու դառնության պահին քեզ անիծի, նրա խնդրանքը կլսի Տերը (Սիոաթ 4:1-6)։
- 22. Ողորմության շնորհը թող բաշխվի բոլոր ողջերին, բայց և մեռածների համար մի՛ խնայիր շնորհներդ (Սիրաք 7:37)։
- 23. Մի՛ հապաղիր հիվանդին տեսության գնալ, և դա շնորհ կհամարվի քեզ համար։ Քո բոլոր գործերի մեջ հիշիր վախճանդ և չես մեղանչի երբեք (Սիրաք 7:39 -40)։
- 24. Օգնիր բարեպաշտին և ձեռք մի՛ երկարիր մեղավորին։ Բարիք արա խոնարհին և մի օրհնիր ամբարիշտին (Սիրաք 12:4-5)։
- 25. Մինչև վախճանվելդ բարիք արա քո բարեկամին, ձեռք մեկնիր ըստ քո կարողության և տուր նրան (Սիրաք 14:13):
- 26. Քիչ է տալիս, բայց շատ է նախատում, և իր բերանը բացում է իբրև քարոզիչ։ Յիմա փոխ կտա, իսկ վաղը հետ կպահանջի. այդպիսին Տիրոջ և

- մարդկանց համար ատելի է (Սիրաք 20։ 15-16)։
- 27. Տխմարն այսպես է ասում. «Ես բարեկամ չունեմ, և իմ բարի գործերի համար հատուցում չկա։ Իմ հացն ուտողները կեղծավորներ են»։ Որքա՜ն հաճախ և ինչքան շատերը պետք է ծիծաղեն նրանց վրա (Սիրաք 20։ 18-19)։
- 28. Ի սեր պատվիրանի, ձեռք մեկնիր աղքատին` ըստ նրա կարոտության, և ձեռնունայն մի՛ վերադարձրու նրան։ Արծաթը ծախսիր եղբորդ և բարեկամիդ վրա և մի՛ թող, որ ժանգոտվի քարի տակ` ի կորուստ։ Քո գանձը օգտագործիր համաձայն Բարձրյալի պատվիրանների և դա քեզ օգուտ կլինի ոսկուց ավելի (Սիրաք 29:12-14)։
- 29. Ողորմություն հավաքիր քո շտեմարաններում, և այն կփրկի քեզ զանազան չարչարանքներից։ Թշնամու դեմ կճակատի քեզ համար հզոր վահանից և ծանր նիզակից ավելի (Սիրաք 29։ 15-16)։
- 30. եղբայրներն ու օգնությունը փրկում են նեղության ժամանակ, բայց այս երկուսից ավելի` ողորմածությունը (Սիրաք 40:24)։
- 31. Թող իմ խորհուրդը հաճելի թվա քեզ, քո մեղքերը քավիր ողորմությամբ և քո անօրենությունները աղքատներին գթալով, թերևս Աստված համբերատար լինի քո հանդեպ (Դան. 4:24)։
- 32. Քաղցածներին բաժանիր քո հացը և անօթևան աղքատներին տար քո տունը. եթե մերկ մարդ տեսնես՝ հագցրո՛ւ նրան, բայց քո ընտանիքի զավակին մի՛ մոռացիր։ Այն ժամանակ այգաբացի պես պիտի ծավալվի քո լույսը, և արագորեն պետք է հասնի քո ապաքինումը, քո առջևից պիտի ընթանա քո արդարությունը, և Աստծո փառքը պիտի պահպանի քեզ։ Այն ժամանակ պետք է կանչես, և Աստված պետք է լսի քեզ. մինչև դու խոսես, նա պիտի ասի, թե՝ «Ահա հասել եմ» (Եսայի 58։7-9)։
- 33. Եթե դու քո միջից հեռացնես խարդախությունը, ձեռնձգությունն ու տրտունջի խոսքը, քո հացը հոժար սրտով քաղցածներին տաս և չքավոր մարդկանց կշտացնես, այն ժամանակ խավարի մեջ կծագի քո լույսը, քո խավարը կվերածվի միջօրեի, և քո Աստվածն ամեն ժամ քեզ հետ կլինի (Եսայի 58։ 9-11)։
- 34. Դու կդառնաս քո Աստծուն, կպահպանես ողորմությունը և արդարությունը, և ամեն ժամ կմերձենաս քո Տեր Աստծուն (Ովսէ 12:6):
- 35. Բարություն արե՛ք ձեզ ատողներին ու փո՛խ տվեք նրան, ումից ետ առնելու ակնկալություն չունեք, և ձեր վարձը շատ կլինի, և դուք Բարձր-յալի որդիներ կլինեք... Գթասի՛րտ եղեք, ինչպես որ ձեր Յայրը գթասիրտ է (Ղուկ. 6:35-36):
- 36. Տվե՛ք, և պիտի տրվի ձեզ. ձեր գոգը պիտի լցնեմ առատ չափով՝ թաթախուն, շարժուն, լեփ-լեցուն. այն չափով որ չափում եք, նույն չափով պիտի չափվի ձեզ համար (Ղուկ. 6:38):
- 37. Դեռ մի բան պակաս է քեզ. ինչ որ ունես, վաճառի՛ր և տուր աղքատներին և երկնքում գանձեր կունենաս, և արի՛ իմ ետևից (Ղուկ. 18:22):
  - 38. Երբ ճաշ կամ ընթրիք ես տալիս, մի՛ կանչիր ո՛չ քո բարեկամներին,

ո՛չ քո եղբայրներին, ո՛չ քո ազգականներին և ո՛չ էլ քո հարուստ հարևաններին, որպեսզի նրանք էլ փոխարենը քեզ չհրավիրեն, և քեզ հատուցում լինի։ Այլ, երբ ընդունելություն անես, կանչի՛ր աղքատներին, խեղանդամներին, կաղերին ու կույրերին և երանելի կլինես, որովհետև փոխարենը քեզ հատուցելու ոչինչ չունեն։ Եվ դրա փոխարեն քեզ կհատուցվի արդարների հարության օրը (Ղուկ. 14: 12-13):

39. Մի՛ վախեցիր, փոքրի՛կ hոտ, որովհետև ձեր Յայրը հաճեց տալ ձեզ արքայությունը։ Վաճառեցե՛ք ձեր ինչքերը և ողորմություն տվեք. և ձեզ համար շինեցե՛ք չհնացող քսակներ և անհատնում գանձեր երկնքում, ուր ո՛չ գողն է մոտենում և ո՛չ ցեցը՝ փչացնում. որովհետև, ուր որ ձեր գանձն է, այնտեղ և ձեր սրտերը կլինեն (Ղուկ. 12:32-34)։

40. Եվ ոչխարները իր աջին պետք է կանգնեցնի, իսկ այծերը՝ ձախին։ Այն ժամանակ թագավորը պետք է ասի նրանց, որ իր աջին են. «Եկե՛ք, իմ Յոր օրինյալնե՛ր, ժառանգեցե՛ք աշխարհի սկզբից ձեզ համար պատրաստված արքայությունը. որովհետև քաղցած էի, և ինձ ուտելիք տվեցիք, ծարավ էի, և ինձ ջուր տվիք խմելու. օտար էի, և ինձ ձեր մեջ առաք, մերկ էի, և ինձ հագցրիք, հիվանդ էի, և ինձ տեսնելու եկաք, բանտում էի, և ինձ այցի եկաք»։ Այն ժամանակ արդարները պետք է պատասխանեն նրան ու ասեն. «Տե՛ր, ե՞րբ տեսանք քեզ քաղցած ու կերակրեցինք, կամ՝ ծարավ և ջուր տվեցինք. ե՞րբ տեսանք քեզ օտար և մեր մեջ առանք, կամ՝ մերկ և հագցրինք. ե՞րբ տեսանք քեզ հիվանդ կամ բանտի մեջ ու եկանք այցի»։ Թագավորը պետք է պատասխանի ու ասի նրանց. «ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, քանի որ իմ այս փոքր եղբայրներից մեկին արեցիք, այդ Ի՜նձ համար արեցիք»։

Այն ժամանակ նա պետք է ասի նրանց, որ իր ձախին են. «Անիծյալնե՛ր, գնացե՛ք ինձանից հավիտենական կրակը, որ պատրաստված է սատանայի և իր հրեշտակների համար, որովհետև քաղցած էի և ինձ ուտելիք չտվիք, ծարավ էի և ինձ ջուր չտվիք, օտար էի և ինձ ձեր մեջ չառաք, մերկ էի և ինձ չհագցրիք, հիվանդ էի ու բանտի մեջ և ինձ տեսնելու չեկաք»։ Այն ժամանակ նրանք էլ պետք է պատասխանեն ու ասեն. «Տե՛ր, ե՞ րբ տեսանք քեզ քաղցած կամ ծարավ, կամ օտար, կամ մերկ, կամ հիվանդ, կամ բանտի մեջ ու քեզ չծառայեցինք»։ Այն ժամանակ պետք է պատասխանի նրանց ու ասի. «ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, որովհետև այս փոքրերից մեկին ա՛յդ չարեցիք, ինձ համար էլ չարեցիք»։

եվ նրանք պետք է գնան դեպի հավիտենական տանջանք, իսկ արդարները՝ հավիտենական կյանք (Մատթ. 25:33-46):

\* \* \*

41. Ով որ մի բան սերմանում է խնայելով, խնայողությամբ էլ կինձի. և ով առատաձեռնորեն է սերմանում, առատությամբ էլ կինձի։ Յուրաքանչյուրը թող տա, ինչպես հոժար է սրտով և ոչ թե կարգադրաբար և տրտմությամբ, որովհետև Աստված սիրում է զվարթառատ տուրքը (Բ Կորնթ. 10:6-7)։

- 42. Պատվիր Տիրոջը քո արդար վաստակից և
- pn արդար բերքից պտուղ հատկացրու նրան, որպեսզի քո շտեմարանները լցվեն առատ ցորենով, և քո հնձանները ավելի հորդ գինի բխեն (Առակ.3:9)։
- 43. Եվ Յիսուս նայեց ու տեսավ մեծահարուստներին, որոնք տաճարի գանձանակի մեջ իրենց նվերներն էին գցում։ Տեսավ և մի աղքատ այրի կնոջ, որ երկու լումա գցեց այնտեղ։ Եվ ասաց. «ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, որ այդ աղքատ այրին ավելի գցեց, քան բոլորը։ Նրանք ամենքը իրենց կուտակածներից գցեցին Աստծուն տրված նվերների մեջ, իսկ նա իր կարոտության մեջ իր ունեցած ամբողջ ապրուստը գցեց» (Ղուկ. 21: 1-4):
- 44. Ինձ դարձեք, ու ես ձեզ պիտի դառնամ` ասում է ամենակալ Տերը։ Սակայն դուք ասում եք՝ ինչո՞վ դառնանք։ Միթե մարդ Աստված կկողոպտի՞, որ դուք ինձ կողոպտեցիք։ Բայց դուք ասում եք. Քեզանից ի՞նչ կողոպտեցինք. տասանորդներ և ընծաներ։ Դուք անեծքով անիծված եք, քանզի դուք բոլորդ ինձ կողոպտեցիք։ Բոլոր տասանորդները գանձատուն բերեք, որպեսզի իմ տանս մեջ պաշար լինի։ Սրանով Ինձ փորձեցեք, ասում է զորքերի Տերը։ Թե արդյոք երկնքի պատուհանները պիտի չբացե՞մ ու ձեր համար օրինություն թափեմ, այնքան շատ, որ բավական տեղ չլինի (Մաղաք. 2:6-10)։
- 45. Թող անիծյալ լինի այն մարդը, որն ունևոր է, իր հոտի մեջ որձ ունի և ուխտ է արել մատուցելու, սակայն արատավորն է մատուցում Տիրոջը (Մաղաք. 1:14):







- 1. Ողորմությունները աղոթքի թևեր են, առանց թևերի աղոթքը չի կարող թռչել (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 2. Սուրբ հայրերն ասում են, որ մարդկության թշնամին հատկապես ատում է գթասրտությունը (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 3. Ողորմություն տվողին ձեռք մեկնողը աղքատ մուրացկանն է, բայց ողորմություն առնողը՝ Աստված է (Յովիան Ոսկեբերան)։
- 4. Քեզ Աստված հարստություն է տալիս, որպեսզի դրանով երկինք գնաս (Յովհան Ոսկեբերան)։

- 5. Յարստությունը միայն այն ժամանակ կլինի
- մեր սեփականը, եթե այն բաժանենք աղքատներին (Յովհան Ոսկեբերան)։
- ိ້ 6. Յարստությունը տանը ապահով չէ, իսկ աղքատների ձեռքում՝ ապահով է (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 7. Աիա քո ջորիները կանգնել են հագեցած, իսկ Քրիստոս սովից մահանում է քո դռան առաջ (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 8. Յավիտենական բարիքներ փնտրի՛ր, կստանաս նաև այժմեականը (Յովիան Ոսկեբերան)։
- 9.Եթե դու նույնիսկ չափազանց կարիքավոր ես, կարիքավոր նույնիսկ նրանցից, ովքեր քեզանից խնդրում են, ամեն դեպքում էլ, եթե դու տաս գունե երկու լումա, դու ամեն բան կատարած կլինես։ Եթե նույնիսկ դու տաս մի կտոր հաց, չունենալով քեզ մոտ ուրիշ ոչինչ դրանից բացի, դու ամեն բան արած կլինես (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 10. Ողորմությունը գնահատվում է ոչ թե տվածի քանակությամբ, այլ բարի տրամադրվածության առատությամբ (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 11. Ողորմությունը դա արվեստ է, որի ուսումնարանը գտնվում է երկընքում, իսկ ուսուցիչը մարդ չէ, այլ Աստված (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 12. Ողորմությունը պատրաստում է հավիտենական կյանք, փախցնում է մահվան ճիրաններից, փառավորում է թե՛ այս և թե այն կյանքում, երկնքում պատրաստելով քեզ համար հավիտենական կացարաններ։ Նա թույլ չի տալիս, որ հանգչեն մեր լապտերները, թույլ չի տալիս հարսանյաց առագաստ մտնել ապականված հանդերձներով, այլ մաքրում է այն՝ դարձնելով ձյունից սպիտակ. «Եթե ձեր մեղքերը կրկնակի կարմիր լինեն, ձյան պես պիտի սպիտակեցնեմ» (Ելից 1:18)։ Նա թույլ չի տալիս մեզ ընկնել այնտեղ, ուր ընկավ հարուստը և լսել զարհուրելի խոսքերը, այլ առաջնորդում է մեզ դեպի Աբրահամի գոգը (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 13. Եվ այսպես, նվիրաբերենք մեզ այս գիտությանը և արվեստին և սկսենք վարժվել նրանում։ Տիրապետել սրան առավել է, քան թե թագավոր լինելը ու դափնեպսակներով զարդարվելը։ Ողորմությունը շնորհում է անսպառելի հարստություն, դարձնում մահվանը հաղթող, պարտության է մատնում սատանային և նմանեցնում Աստծուն։ Եվ այսպես, ի՞նչը կարող է առավել օգտակար լինել այս արվեստից։ Մյուս բոլոր արվեստները վերջ են գտնում այս կյանքի հետ միասին, իսկ ողորմությունը աշխարհի վերջին առավել հստակ է ի հայտ բերում իր կարողությունը և չի պահանջում ոչ ժամանակ, ոչ ջանք և ոչ մի այլ դժվար բան։ Նա գործում է թե՛ հիվանդության ժամանակ, թե՛ ծերության, ուղեկցում է դեպի հավիտենական կյանք և երբեք քեզ չի թողնում։ Այն քեզ դարձնում է ավելի զորեղ իմաստուններից և ձարտասաններից, սրանց նախանձողները շատ են, իսկ նրանք, որոնք ճանաչվել են իրենց ողորմածությամբ, ձեռք են բերել իրենց համար անթիվ քանակությամբ աղոթողներ (Յովհան Ոսկեբերան)։
- 14. Ողորմությունը կանգնում է դատաստանի առջև և ոչ միայն պաշտպանում է, այլև հենց Իրեն, Արդար Դատավորին որպես դատա-

պաշտպան է ունենում (Յովհան Ոսկեբերան)։

15. Ցույց տանք մեծ առատաձեռնություն ողորմություն տալու մեջ, որպեսզի տալով մի փոքր, արժանանանք մեծ պարգևների։ Քանի որ, ասա ինձ, ի՞նչ հավասարություն կա այստեղ, տալ մի փոքր գումար և ստանալ մեղքերի թողություն։ Կերակրել քաղցածին, և արժանանալ համարձակության դատաստանի ահավոր օրը և լսել խոսքերը, որ թագավորություններ արժի. «Քաղցած էի, և Ինձ կերակրեցիք» (Մատթ. 25։35) (Յովհան Ոսկեբերան)։

16. Մի՞թե Նա, որ թեց արժանացնում է շնորիների, չի՞ կարոր նույնը անել և կարիթավորների համար և բավարարել նրանց պակասությունները։ Բայց նա թողնում է նրանց աղբատության մեջ այն բանի համար, որաեսգի նրանք արժանանան մեծ ապրզևների՝ իամբերությամբ այդ բրլորը կրելու համար, և դու էլ ողորմություն տալով, ձեռք բերես անվեհերություն։ Տեսա՞ր Տիրոշ մարդասիրությունը, ինչպես է Նա ամեն բան մեր փոկության համար ծառայեցնում։ Եվ այսաես, երբ մտածես, որ կարհրավորը պայքարելով արքատության դեմ տկարանում է սովից, քո օգտի համար, մի անցիր նրա մոտից անտարբեր, այլ եղիր հավատարիմ բաշխողը այն բանի, որ վստահված է քեզ Տիրոշ կողմից, որպեսզի բավարարես աղբատի կարիբները և դու էլ ձեռք բերես քեց համար մեծ օգնություններ։ Փառավորիր Տիրոջը այն բանի համար, որ Նա բո փրկության համար բույլ է տվել այդ մարդուն պարել արթատության մեջ, որպեսգի դու դրանով կարողանաս գտնել քեզ համար միջոց, թե՛ մեղքերդ սոբելու և թե բարի կերպով օգտագործելու Տիրոցից թեց վստահված բարիքները և վաստակել այն գովքը, որ վեր է ամեն խոսքերից և մտքից, քանի որ դու կյսես հետևյալը, «Բարի և հավատարիմ ծառա, փոքրի մեջ հավատարիմ եղար, շատի վրա թեց կկարգեմ, մտիր բո Տիրոշ ուրախության մեջ» (Մատթ. 25:23) (Յովհան Ոսկեբեոպն)։

17. Եվ այսպես, տանք առատ ողորմություն և ցանենք, քանի դեռ ժամանակ կա, որպեսզի ստանանք առատ բերք, քանի որ ասված է. «Բայց այս իմացեք թե՝ նա, որ խնայելով է սերմանում՝ խնայելով պիտի հնձի ու նա, որ առատությամբ է սերմանում՝ առատությամբ պիտի հնձի» (Բ Կորնթ. 9:6)։ Եվ այսպես, ժլատության ձեռքով չցանենք այդ բարի սերմերը, որպեսզի իր ժամանակին հնձենք մեր համար լիությամբ։ Այսօր է սերմանելու ժամը, բաց չթողենք այն, որպեսզի հատուցման օրը հավաքելով պտուղը, արժանանանք Աստծո մարդասիրությանը։ Ոչ մի այլ առաքինություն չի կարող այնպես մաքրել մեր մեղքերի հուրը, ինչպես ողորմության առատությունը։ Նա և՛ մեր մեղքերն է ոչնչացնում և Աստծո առաջ կանգնեցնում անվեհերորեն և պատրաստում է անպատմելի այն երանություններին (Յովհան Ոսկեբերան)։

18. Լինելով ջանասեր բարեգործության մեջ, չմտածենք, թե ամեն բան արդեն իսկ արել ենք՝ ողորմություն տալով մեկ կամ երկու անգամ։ Քանի որ այս պետք է անել ամբողջ կյանքի ընթացքում։ Քանզի Աստծուն հաճոյանալը այնպիսի գործ չէ, որով պետք է զբաղվել մեկ անգամ, այլ այն

աետք է գործի ամբորջ կյանքի ընթացքում. անդադար։ Եթե մրցասպարեցով վացողը կատարելով տաս պտույտ, ետ մնա վերջին պտույտր վացելու պահին, կկորցնի ամեն ինչ։ Այդաես էլ մենք, սկսելով բարի գործեր անել, եթե վերջում թուլանանը, ամեն բան կորզրած կլինենը, բոլորը կփչացնենը. «Թող ողորմությունն ու հավատարմությունը չպակասեն բեզանից» (Առակ. 3:3): Ասված չէ բարեգործություն արա մեկ անգամ, երկու անգամ, երեք անգամ, տաս կամ հարյուր անգամ. այլ ամեն ժամ «թոր չապկասեն բեզանից»: Եվ չի ասում, թե դու մի թող, այլ թող քեզանից չպակասի, դրանով զույց տալով, որ մենք դրանց կարիքն ունենք, այլ ոչ թե նրանք մեր և մեզ մրում են նրան, որ մենք այնպես անենք, որ մշտապես այն՝ բարեգործությունը ունենանք մեր մոտ։ Ինչպես որ հարուստների երեխաները մշտապես իրենց վրա կրում են ոսկե ցարդեղեններ և երբեք չեն հանում դրանք՝ ցույց տալով հոենց ացնվական ընտանիթից լինելը, այդպես էլ մենք միշտ աիտի ողողմածությունը մեր վրա ունենանք, որպեսզի դրանով երևա, որ մենք Ողորմածի որդիներն ենք։ Մեր վրա կրենք այս զարդը, ոսկյա այս վցնոցը հագցնենք մեր հոգուն, այսինքն՝ ողորմությունը, քանի դեռ մենք այս ևյանթում ենք: Եվ երբ այս ժամանակն անգնի, այնժամ էլ նրա կարիքը չի լինի, որովհետև այնտեղ չկան աղքատներ, այնտեղ չկա դրամ և ոնդիանոպաես չևա արքատություն (Յովիան Ոսկեբերան)։

19. Ողորմությունը առաքինությունների թագուհին է, որ շատ մեծ արագությամբ բարձրացնում է մարդուն մինչև երկինք և հանդիսանում է նրա ամենալավ պաշտպանը։ Մեծ է թռիչքը ողորմության։ Այն ձեղքում է օդը, անցնում է լուսնից վեր, վեր ելնում արևի ճառագայթներից՝ հասնելով բուն երկինք։ Բայց այնտեղ էլ նա կանգ չի առնում, ընդհակառակը անցնելով երկինքը, ընդհանում է հրեշտակների դասերի միջով, հրեշտակապետերի կացարաններով և վեր ելնում բոլոր վերին զորություններից առավել, ներկայանալով հենց Թագավորի գահի առջև։ Սովորիր այս հենց Սուրբ Գրբից, որում ասվում է. «Կոռնելիոս, քո ողորմությունները հասան Աստծո առջև» (Գործթ 10:4) (Յովհան Ոսկեբերան)։

20. Ինչքան էլ որ լինեն քո մեղքերը, ողորմություններն անցնում են նրանցից։ Մի՞թե չգիտես առակը տասը կույսերի մասին, որոնցից հինգը որպես ողորմություն չունեցողներ, չնայած որ պահպանել են իրենց կուսությունը մնացին հարսանյաց առագաստից դուրս։ Յիմարներն էլ ունեին լապտերներ, բայց յուղ չունեին։ Քանի որ կուսությունը կրակ է, իսկ ողորմությունը յուղ։ Իսկ ովքե՞ր էին յուղ վաճառողները, աղքատները, որոնք կանգնած են եկեղեցու դռան առջև։ Իսկ ինչքանո՞վ է այն վաճառվում, ինչքանով որ ցանկանաս։ Գին չի նշանակված, որպեսզի դու չպատճառաբանես քո աղքատությունը (Յովհան Ոսկեբերան)։

21. Մենք դրված չենք որպես դատավոր ուրիշների կյանքի համար, այլապես մենք ոչ ոքի ողորմություն չենք տա։ Երբ դու աղոթում ես մի՞թե չես ասում. «Մի՛ հիշիր իմ մեղքերը» (Սաղմ. 24։7)։ Այդպես էլ աղքատը, եթե նա նույնիսկ մեծ մեղավոր է, տուր նրան և մի հիշիր նրա մեղքերը։ Այսօր է

ժամը մարդասիրության, այլ ոչ թե դատաստանի խստության, ողորմության և ոչ թե դատելու։ Նա ուզում է ուտել, եթե ցանկանում ես տուր նրան, եթե չես ցանկանում, հրաժարվիր առանց քննելու, թե ինչու է նա աղքատ և դժբախտ։ Ինչո՞ւ համար դու չես տալիս և ուրիշներին էլ մղում ես այդ բանին։ Քանի որ, եթե մեկը քեզանից լսի, որ այս աղքատը խաբեբա է, կեղծավոր է, վաշխառու է, այնժամ ողորմություն չի տա ոչ նրան, ոչ էլ մյուսներին, մտածելով, որ նրանք բոլորն էլ այդպիսին են։ Յայտնի է, թե ինչ հեշտ ենք մենք հավատում վատ բաներին և ինչ դժվարությամբ լավ բաներին։ Մենք ոչ միայն պիտի լինենք ողորմած, այլ այնպես ինչպես որ մեր Երկնավոր Յայրն է (Մատթ. 5:48), Նա կերակրում է թե՜ շնացողներին, թե՜ պոռնիկներին, թե՜ խաբեբաներին և ընդհանրապես ամեն տեսակ չարագործություն անողներին (Յովհան Ոսկեբերան)։

22. Եվ այսպես, լինենք ողորմած, որպեսզի մենք ինքներս գտնենք ողորմություն։ Ոչ այնքան նրանց համար, այլ ինքներս մեր համար, որովհետև մենք այդպիսով յուղ ենք հավաքում մեր լապտերներին այն ահավոր օրվա համար։ Երբ կլինի հուժկու կրակ և բոցեր, այնժամ այս յուղը կհանգցնի այդ կրակը և կդառնա մեզ համար լույսի պատճառ։ Նման ձևով մենք կփրկվենք գեհենի կրակներից։ Յակառակ դեպքում, ինչպիսի՞ գթասրտություն պիտի ցույց տա մեր հանդեպ Աստված, ինչպե՞ս պիտի ողորմի մեզ։ Ողորմությունն առաջանում է սիրուց։ Եվ ոչինչ այնպես չի բարկացնում Աստծուն, ինչպես անողորմ լինելը։ Նրա մոտ բերեցին բազմաթիվ տաղանդների պարտք ունեցող մեկին, և Նա գթալով ազատ արձակեց նրան, թողնելով նրա պարտքը։ Իսկ սա, երբ սկսեց խեղդել նրան, ով իրեն մի քանի դինար էր պարտք, սրա համար Տերը նրան մատնեց տանջանքների (Մատթ.18), մինչև որ վճարի ամբողջ պարտքը (Յովհան Ոսկեբերան)։

23. Ինչպես որ ճնճղուկը, եթե նույնիսկ ամբողջ մարմնով չի, որ ընկնում է ցանցի մեջ, այլ միայն մարմնի մի մասով, օրինակ, ոտքով, միևնույն է, գտնվում է ցանցը գցողի իշխանության տակ։ Այսպես էլ և մենք։ Ոչ միայն ամբողջ կյանքի համար, այլ նույնիսկ ընդամենը մի արատի պատճառով մարդիկ գզվել են գեհեն, եթե չեն ունեցել համացող բարեգործություն։ Ալդպես և հիմար կույսերը դատապարտվեցին՝ ոչ թե անառակության կամ պոռնկության, կամ նախանձի, թշնամության, կամ հարբեցողության, կամ էլ ոչ ուղղափառ հավատքի, այլ լուղի պակասության համար, այսինքն՝ նրա համար, որ ողորմություն չեն տվել, քանի որ դա է լուղը։ Եվ նրանք էլ դատապարվեցին, որոնց ասվեց. «Յեռացեք ինձանից, անիծյայներ, հավիտենական հուրը», նման մի բանի համար, այսինքն, որ չհագեցրին Քոհստոսի ծաղավո։ Տեսնում ես. որ միայն որողմություն չտայու արատո կարող է գցել գեհենի կրակների մեջ։ Ասա ինձ, ո՞ւմ է պետք, որ ողորմություն չի տալիս։ Դու պահք ես պահում ամեն օր, բայց այն կույսերն էլ էին պահում, սակայն ոչ մի օգուտ չստացան։ Դու աղոթո՞ւմ ես, բայց ի՞նչ օգուտ, առանց ողորմության աղոթքն անպտուղ է։ Առանց նրա ամեն բան անմաքուր է, անօգուտ, առանց նրա իզուր է առաքինությունների մեծամասնությունը (Յովհան Ոսկեբերան)։

24. Ջանանք նմանվել Աբոահամին։ Նա նստելով հո ոռան առջև. որսում էր բոլոր եկվորներին ինչպես ձկնորսը, որն իր զանգը գգում է ծովը և ձուկ բռնում։ Երբեմն էլ դուրս է հանում թե՛ ոսկի և թե մառգաոհտ. այդպես էլ Աբրահամը, որսալով մարդկանց, մի անգամ էլ որսաց հոեշտակներին։ Եվ ինչն է գարմանալի, որ ինքը դա չգիտեր, ինչի վրա և գարմագավ Պողոսը (Եբը. 13:2)։ Քանի որ եթե նա իմանար, թե ովքեր են եկվորները և ոնդուներ նրանց այդ պատոպստակամությամբ, ոչ մի մեծ բան արած չէր լինի, այլ գովասանքը նրանում է, որ չիմանալով, թե ովքեր են նրանք և կարծելով, թե սովորական անցորդներ են, նա այդպիսի մեծ ջանասիրությամբ ընդունեց նրանց իր տունը։ Եվ դու էլ, եթե մեծ ջանասիրություն գուգաբերես՝ ոնռունելով մի ինչ-որ հերինակավոր և փառավոր մարդու, ոչ մի ցարմանալի բան արած չես լինի, բանի որ հեղինակավոր իլուրին հաճախ անհյուրընկալ մարդիկ էլ մեծ պատրաստակամություն են ցուցաբերում։ Բայց ահա, թե ինչն է ամենամեծը և ցարմանալին։ Երբ մենք սովորական մարդկանց մերժվածներին և չնչիններին ընդունում ենք մեծ ուրախությամբ, սրա համար էլ Քրիստոսն ասաց՝ գովալով նման ձևով վարվորներին, «Ինչ որ արեգիք այս փոքրերից մեկին՝ Ինձ արեգիք» (Մատթ. 25:40) (Յովհան Ոսկեբերան)։

25. Լվացի՞ր մարմնավոր ձեռքերդ ջրով, լվա հոգևոր ձեռքերդ ողորմությամբ։ Մի պատճառաբանիր քո աղքատությունը։ Այրի կինն իր ծայր աստիճան աղբատության մեջ իր տուն հրավիրեց Եղիային, և աղբատությունը արգելք չհանդիսացավ նրան, այլ մեծ ուրախությամբ ընդունեց և ստագավ արժանի ատուրը՝ իավաքելով որորմության հունձքը։ Ի՞նչ է. փնտրում ես Եղիայի՞ն։ Եղիայի Տիրոշն եմ քեց տայիս, և չես կերակրում Նրան։ Քրիստոս Տերն ասաց. «Ով տվեց այս փոքրերից մեկին, Ինձ տվեց»։ եթե թագավորը կանչի ինչ որ մեկին ընթրիքի և ասի իր ծառաներին. «Շնորհակալ եղեք իմ փոխարեն, ամեն կերպ գոհացրեք այս մարդուն, քանի որ նա կերակրեց և ընդունեց ինձ իր տանը, երբ ես գտնվում էի աղքատության մեջ, նա ինձ մեծ բարիքներ արեց իմ կարիքավորության ժամանակ»։ Ամեն մեկն էլ իր հարստությունը կոներ և իր բոլոր դրամները ևծախսեղ նոա hամար, ում թագավորը հայտնել է hn երախտագիտությունը։ Մի՞թե բոլորն էլ չէին ցանկանա մոտենալ և բարեկամանալ նրա հետ։ Եվ եթե թագավորը մարդ լինելով, ունի ալդպիսի պատիվ, պատկերացրու քեց, որ Քրիստոս այն օրը կանչելով բոլոր հրեշտակներին և բոլոր գորություններին, կասի. «Այս մարդը երկրի վրա ընդունեց ինձ իր տունը, նա ցույց տվեց ինձ բացում բարեգործություններ, նա ընդունեց Ինձ՝ Օտարականիս»։ Այնժամ պատկերպցոր, անվեիերությունը հրեշտակների մեջ, խնդությունդ հրեշտակների դասերի հետ։ Այսպես, եղբայր, մեծ գործ է ողորմությունը։ Սիրիր այն, որին հավասար ոչինչ չկա, նա կարող է և հարթել մեղքերը և ազատել դատաստանից։ Դու լուռ

- կանգնած ես, իսկ նա կանգնել և պաշտպանում է
  քեզ, երբ դու դեռ լռում ես, հազարավոր բերաններ շնորհակալ
  են լինում քեզանից։ Որքան բարիք է լինում ողորմությունից, իսկ
  մենք հեղգանում ենք և հոգ չենք տանում։ Տուր հնարավորությանդ
  չափով հաց։ Յաց չունես, մի գրոշ տուր։ Այդ էլ չունես՝ տուր մի բաժակ
  սառը ջուր։ Այդ էլ չկա՝ լացիր տարաբախտի հետ և կստանաս պարգև,
  քանի որ պարգևը տրվում է ոչ ստիպողաբար տալու ժամանակ, այլ բարի
  կամեցողության ժամանակ (Յովհան Ոսկեբերան)։
  - 26. Ով զիջում է, նա ավելի է ձեռք բերում (Անտոն Անապատական):
- 27. Պարգև սպասիր ոչ թե այստեղ, այլ երկնքում (Անտոն Անապատական)։
- 28. Իմացի՛ր, ողորմություն տալն արվեստ է և բոլոր արվեստներից գերազանց, որը դժոխքից փրկելով՝ Արքայություն է պարգևում (Բարսեղ Կեսարացի)։
- 29. Աղքատները, երբ ողորմություն տաս՝ մեղքեր սրբող թաշկինակ են (Բարսեղ Կեսարացի):
- 30. Ապաշխարությունն ու խոնարհությունը կանգնեցնում են անձը՝ ողորմությունը և հեզությունը ամրապնդում են նրան (Եվագր Պոնտացի)։
- 31. Ով չար բան է խոսում եղբոր դեմ` նա կոչնչացվի, իսկ կարիքավորներին արհամարհողը լույս չի տեսնի (Եվագր Պոնտացի)։
- 32. Յավատքը` խոնարհությամբ մնալն է և ողորմություն անելը (Յայր Պիմեն)։
- 33. Որքան որ կարող ես` ողորմություն տուր, որովհետև գրված է, թե ողորմությունով և հավատքով սրբվում են մեղքերը (Յայր Պիմեն):
- 34. ճանապարհը դառնում է հարթ՝ ողորմություն տալուց (Մարկոս ճգնավոր)։
- 35. ¬արց. -Իսկ նա, ով սովոր չէր ողորմություն անելու, ի՞նչ պետք է անի, որպեսզի վարժվի ողորմություն բաժանելուն։

Պատ. -Նա պետք է ինքն իրեն հիշեցնի Աստծո այն խոստումները, որոնք տվել է ողորմածներին, և սկսի ամենավերջին առարկաներից, միշտ գիտակցելով, որ քիչ է տալիս, քիչ էլ ստանում է։ Իսկ նա, ով շատ է տալիս, շատ էլ ստանում է։ Յիշելով ասվածը, թե. ,Յուրաքանչյուրը թող տա, ինչպես հոժար է սրտով, և ոչ թե հարկադրաբար և տրտմությամբ, որովհետև Աստված սիրում է զվարթառատ տուրքըե (Կորնթ. 2:9-7)։

եվ այսպես, կամաց-կամաց նրա մեջ կուժեղանա ավելի շատ անելու պահանջ, և նա էլ այս առաքինության մեջ աստիճանաբար կառաջադիմի։ Նա կարող է կատարելության անպիսի չափանիշների հասնել, որ կձերբազատվի երկրայինից և հոգով երկնայինների հետ կլինի (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

36. Յարց. -Երբ ես ուզում եմ ողորմություն անել, իսկ միտքս ներշնչում է չտալ, ապա ինչպե՞ս վարվել նման դեպքում։

Պատ. -Քննիր միտքդ, և եթե տեսնես, որ այսպես ես վարվում ժլատությունից դրդված, ապա նախատեսվածից ավելին տուր, թեկուզ մի պղնձադրամ ավելի, և դա ողորմություն կհամարվի (Բարսիլիսկոս Մեծ)։

- 37. Ուզու՞մ ես հոգով հարաբերվել Աստծո հետ, վայելել այն քաղցրությունը, որ բռնադատված չէ զգացմունքներով` հետևի՜ր ողորմությանը (Իսահակ Ասորի)։
- 38. Տալիս եմ քեզ, ով եղբայր, հետևյալ պատվիրանը. քեզ մոտ թող միշտ առաջնային լինի ողորմությունը, մինչև որ մեր մեջ զգանք այն ողորմածությունը, ինչպիսին որ Աստված ունի աշխարհի հանդեպ։ Մեր գթասրտությունը մեզ համար թող հայելի լինի, որպեսզի նրանում ինքներս մեր մեջ տեսնենք նմանությունը և ճշմարիտ կերպարը, որ կա Աստծո էության մեջ։ Այս նմանողականությամբ լուսավորվենք այն բանի համար, որպեսզի սթափ կամեցողությամբ ջանանք կենցաղավարել Աստվածահաճո կերպով (Իսահակ Ասորի)։
- 39. Կարծրացած և անգութ սիրտը երբեք չի մաքրվում։ Իսկ ողորմած մարդն իր հոգու բժիշկն է, որովհետև ուժգին քամու պես իր միջից դուրս է քշում մթագնած կրքերը։ Սա՝ ողորմածություն է։ Ավետարանական Կենաց խոսքի համեմատ բարի պարտք է, որ փոխ ենք տալիս Աստծուն (Իսահակ Ասորի)։
- 40. Ցանիր ողորմություն խոնարհության վրա և կինձես ողորմածություն դատաստանի օրը (Իսահակ Ասորի)։
- 41. Ինչով որ դու կործանել ես բարին, նույնով էլ հենց ջանա այն վերագտնել։ Որովհետև, եթե դու Աստծուց պարտքով վերցրել ես մի բան, դրա փոխարեն նա չի վերցնի քեզանից մեկ ուրիշը։ Աստված չի ընդունի քեզանից ողորմություն, եթե դու հարատևում ես շնության մեջ, որովհետև քեզանից ցանկանում է մարմնի սրբություն, քանի որ դու խախտել ես օրենքը (Իսահակ Ասորի)։
- 42. Ոչինչ չի կարող սիրտն այնպես մերձեցնել Աստծուն, ինչպես ողորմությունը, և ոչինչ այնպիսի հանդարտություն չի տալիս մտքին, ինչպես որ կամավոր աղքատությունը (Իսահակ Ասորի)։
- 43. Եթե մեկը նստած լինելով նժույգի վրա, ձեռք երկարի քեզ ողորմություն ստանալու ակնկալիքով, մի մերժիր նրան, քանի որ այդ պահին նա անկասկած կարիքավոր է, ինչպես որ աղքատներից յուրաքանչյուրը։ Եվ երբ տաս, այդ արա մեծահոգությամբ և դեմքի բարեհամբույր արտահայտությամբ և տուր նրան առավել, քան իր ակնկալիքն է։ Քանի որ ասված է. «Յացդ ջրին տուր՝ թող տանի, շատ օրեր անց պիտի նորից գտնես այն» (ժողով. 11:1) (Իսահակ Ասորի)։
- 44. Եթե բարիք ես անում մեկին, ապա նրանից մի սպասիր փոխհատուցում, քանի որ Տերը հետագայում կրկնակին կշնորհի քեզ։ Եվ եթե հնարավոր է քեզ համար, ողորմություն տալուց մի ակնկալիր փոխհատուցում, նույնիսկ ապագայում (Իսահակ Ասորի)։
- 45. Սրբերից մեկն ասել է. «Եթե ցանկանում ես սերմանել աղքատների մեջ, ցանիր քո սեփականից։ Իսկ եթե մտադրվել ես ցանել ուրիշինից, այնժամ իմացիր, որ դա ամենադառը որոմն է» (Իսահակ Ասորի)։

- 46. Եթե ողորմածն իր անձի արդարությունից
  վեր չի կանգնած, նա ողորմած չէ, այսինքն` ողորմածը ոչ
  միայն ողորմություն է տալիս մարդկանց իր սեփականից, այլ նաև
  ուրախությամբ համբերում է այլոց կողմից իր հանդեպ եղած
- ստությանը և գթությամբ է վերաբերվում նրանց (Իսահակ Ասորի)։
  47. Քո ողորմությունը թաքցրու աղքատի ծոցում, որպեսզի Դատաստանի օրն այն գտնես Քրիստոսի ծոցում (Վարդապետների գրվածքնեոհց)։
- 48. Սերը ցուցաբերվում է քաղցր խոսքով և առատատրությամբ (Վարդապետների գրվածքներից)։
- 49. Ողորմություն պետք է համարել միայն այն նվիրատվությունները, որ Աստծո սիրո համար արդար վաստակից բաշխվում են կարոտյալներին, ըստ կարողության չափի, զվարթադեմ, անտրտունջ, անմիջապես և ծածուկ (Պողոս Պատրիարք):
- 50. Գթություն կարելի է անել ըստ կարողության և ցանկության։ Եթե մեկը չունի կարողություն և ունեցվածք՝ կարոտյալներին առատաձեռն օգնելու, թող այնքան տա, որքան կարող է։ Մեր Տերն ասում է. «Ով որ այս փոքրիկներից մեկին միայն մի բաժակ սառը ջուր խմեցնի աշակերտի անունով, ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, նա իր վարձքը չի կորցնի» (Մատթ. 10:42) (Պողոս Պատրիարք)։
- 51. Չարություն անելուց չզղջացողները, թող չհուսան, թե միայն ողորմություն տալով կհասնեն փրկության։ Յանդգնություն է հուսալ ողորմության արդյունքների վրա և անխիղճ մեղանչել ու մեղքերից չդառնալ։ Ողորմությունը կաշառք չէ, որ ծռի Աստծո իրավունքները և խափանի Նրա արդարությունները (Պողոս Պատրիարք)։
- 52. Ողորմություն սերմանեցիր` հավիտենական կյանք հնձիր նրանից. մարդասիրություն սերմանեցիր` Աստծո գթությունը հնձիր. անողորմություն սերմանեցիր՝ փուշ ու տատասկ քաղիր (Սարգիս Շնորհալի)։
- 53. Աստծո համար մեկ դահեկան քո ձեռքով աղքատին տալը շատ անգամ ավելի արժի, քան ուրիշների ձեռքով տաս դահեկան տալը (Սարգիս Շնորհալի)։
- 54. Երբ այսպիսի առատաձեռն և բարերար Տեր ունենք, չխնայենք Նրան տալ, ինչ- որ մեր ձեռքին ունենք, որովհետև Նա անարգամեծար Տեր է, փուչը և չնչինը վերցնում է և մեծ տոկոսով վերադարձնում։ Ոսկի՛ տալ և փոխարենը մեղքերի թողություն գտնել. սրանից ավելի մեծ էլ ի՞նչ ես ուզում. տակավին սրա վրա Երկնքի Արքայությունը իբրև տոկոս կստանաս. մի կտոր հաց տալ և Արքայության սեղանին սեղանակից և մասնակից լինել. մի բաժակ ջուր տալ և համագոյական աղբյուրներից խմել. հագուստ հագցնել և առաջին լուսեղեն պատմուճանին արժանի լինել (Սարգիս Շնորհալի)։
- 55. Պահք են պահում, աղոթում են, հառաչում են, չոր գետնի վրա են պառկում և ժուժկալում, բայց ի՞նչ օգուտ ունեն այս ամենից, երբ աղքատներին մի դահեկան իսկ չեն տալիս։ Եթե ողորմած չենք, մնացածը

ոչ մի օգուտ չունի, որովհետև մնացյալը առաքինության ճրագներն են, իսկ սա յուղն է ճրագների լուսավորության պատճառը։ Եթե մեկը յուղ չունի, ի՞նչ օգուտ պիտ գտնի ճրագներից. հիմար կույսերն էլ, որոնք շատ բաներով կատարյալ էին, բայց որովհետև տմարդի էին և ողորմության յուղ չվերցրեցին իրենց հետ, խավարի մեջ բնակվեցին, հարսանիքի առագաստին արժանի չեղան և կորստյան դատապարտվեցին (Սարգիս Շնորհալի)։

56. Արդարև, առաքինությունների մեջ չկա ուրիշ մեկը, որ մարդուն Աստծո նմանությամբ վեր բարձրացնի, ինչպես ողորմածությունը. և բոլոր
առաքինությունների կատարումը Աստծուն նմանվելն է, ինչպես Տերն էլ
ասաց. «Նմանվեցեք ձեր Յորը, որ երկնքում է. Նա Իր արևը ծագեցնում է թե՛
չարերի և թե բարիների վրա, և անձրև է բերում թե՛ արդարների վրա և թե՛
մեղավորների վրա» (Մատթ. 5:45)։ Տեսար, թե ողորմության շահը քեզ ում
կարող է նմանեցնել և ում մոտ բնակեցնել։ Սրանով կբացվեն երկնքի
դռները և կմտնենք լույսի առագաստը, կպայծառանան մեր լապտերները
և ուրախությամբ Փեսային կդիմավորենք. կջնջվի մեր մեղքերը և կծածկվի
մեր անօրենությունները։ Սրանով ավելի վեր կիրավիրի թագավորը և
գովասանքի կարժանացնի (Սարգիս Շնորհալի)։

57. Բացի սեփական կամքից, ոչ մի ուրիշ բան չի կարող մարդուն ետ պահել ողորմություն տալուց, ո՛չ ժամանակը, ո՛չ չքավորությունը, ո՛չ այլ խանգարող հանգամանք։ Եթե ոսկի չունես ողորմելու, սակայն ձեռքեր ունես, որով կարող ես կարոտյալներին օգնել, հաց չունես, որպեսզի աղքատին կերակրես, սակայն լեզու ունես, որով Կենաց հացը կարող ես տալ և հասարակության օգուտի համար աղոթք կարող ես մատուցել։ Յիվանդին դարմանելու կարողություն չունես, սակայն ոչ մի բան քեզ չի արգելում հիվանդատես գնալ։ Բանտարկյալին ազատելու կարողություն չունես, սակայն ոտք ունես նրա մոտ գնալու և նրան տեսնելու, քաջալերելու, մխիթարելու և նրան ցավակցելու, հառաչելու և Աստծուն աղաչելու, վշտակից լինելու նրա վշտերին և արձակիչ՝ կապանքներին։

Այս բոլորը հարստությունից պակաս ողորմություններ չեն, միայն թե հոժարությամբ կատարվեն, որովհետև Աստված ոչ թե տրվածին է նայում, այլ հոժար կամքին (Սարգիս Շնորհալի)։

- 58. Պետք է շնորիք համարես, երբ աղքատը վերցնում է քեզանից, որովհետև աղքատները եթե չլինեին, չէիր կարող մեղքի վերքերդ բուժել։ Աղքատի ձեռքերը վերքեր դարմանող են։ Բժիշկը ձեռքերը երկարելով չի կարող քեզ ցավերից այնպես բուժել, ինչպես աղքատը, երբ նա իր ձեռքը երկարելով քեզանից վերցնում է (Բարսեղ Մաշկևորցի)։
- 59. Նա, որ ստիպողաբար է տալիս, մեղքերի թողություն չի գտնի, որովհետև Աստված ուրախ սրտով տրվածն է սիրում։ Իսկապես, ողորմությունն այն է, երբ ուրախությամբ են տալիս և ոչ թե տրտմությամբ։ Ինչո՞ւ ես տրտմում, որովհետև ինչքերդ պակասեցի՞ն։ Եթե հույս չունես, որ երկնքում բազմապատիկ ավելի շատ պիտի ունենաս, բնավ մի՛ տուր

(Բարսեղ Մաշկևորցի)։

🏿 60. Երբ ուզում եմ ողորմություն տալ, սատանան հիշեցնում 🥻 է ինձ իմ աղքատությունը (Յովհան Մանդակունի)։

61. Աստված ոչ թե տվածի չափին է նայում, այլ տվողի տրամադրությանը (Յովհան Մանդակունի)։

62. Մինչև իսկ բարեպաշտ գործերի առաքինությունը կարող է նսեմացվել ողորմություն տվողների լուսավորության մեջ (Յովհան Մանդակունի)։

- 63. Աիա թե ինչ է ուսուցանում թեց Քրիստոս. «Զգույշ եղիր, որորմություն մի կատարիը մարդկանց առջև, որովիետև այն, ինչ որ մարդկանց աչքերի առջև կատարվի, իր հատուցումը մարդկանցից կընդունի, այլ ջանա ողողմությունդ գաղտնի գործել և թո Յալրդ, որ ծածկապես տեսնում է, պիտի հայտնապես հատուցի քեց» (Մատթ. 6:1)։ Արդ, մի ցրկվիր այդպիսի վարձատրությունից, ողորմությունդ տեսնողների առջև մի արա, այլ զգուշությամբ և ծածկորեն, քանի որ շատ մոտ է գողը, որպեսզի վարձքը գորանա։ Դարանակալ սապսում է ավագակը, որ հափշտակի ողորմությունդ, մերձ են նենգավորները, նենգելու և հանելու համար թո մեջ եղած բարին։ Ամբարիշտները շրջապատած շրջում են շուոջո և ջանում անաոռյունք և անվաստակ ռարձնել աշխատությունռ. այս բոլորից խուսափիր ցգուշությամբ և իմաստությամբ, ցգուշացիր մարդահաճության ախտից և սնափառության դևից, որպեսցի բարիքը չաnhph չվերածեն և լույսո չխավարեցնեն։ Որովհետև մեջը երրը լույսը եթե խավար լինի, այլևս որչափ ավելի մութ պիտի լինի բուն խավարը, այսինքն, եթե ողորմությունը չարիքի վերածվեց, որքան առավել և ահավոր պիտի լինեն չարիքներդ (Յովհան Մանդակունի)։
- 64. Սրանից հետո ծածուկ կերպով կատարիր ողորմություններդ, այնպես, ինչպես որ չես ուզում մեղքերիդ պղծությունը ցույց տալ, այնպես էլ ապաշխարությանդ ողորմությունը մի ցուցադրիր, այլ` ապաշխարության առաքինությունը մեղքերիդ զազրության նման քողարկիր և դրանից հետո ապաշխարություններդ ընդունելի կլինեն և մեղքերիդ համար թողություն կգտնես (Յովհան Մանդակունի)։
- 65. Սնափառության հաճույքի համար ընդունելության կոչունքներ մի սարքիր, ի ցույց մարդկանց աղքատներին ողորմություն մի տուր, կարոտյալ չքավորների համար կազմակերպված ընդունելության ժամանակ հարուստներ և ունևորներ մի կանչիր (Յովհան Մանդակունի)։
- 66. Եթե աղքատների կարոտությունն ամբողջովին բավարարել չենք կարող, մի պատառի և բաժակի կարոտ չթողնենք նրանց։ Մեր ստացվածքների մեջ որբերից և այրիներից հափշտակված որևէ բան թող չգտնվի։ Ինչ որ ունենք, Աստծուն նվիրված թող լինի։ Այնժամ մեր անձերն էլ Նրան հաճելի և ընդունելի պատարագ կլինեն (Եղիշե)։
- 67. Դևերը հավաքվում են հարստություն կուտակելիս, իսկ հրեշտակները՝ այն բաշխելիս (Եզնիկ Կողբացի)։
- 68. Այգեկութին ձեր բերքի մի մասը Աստծուն տվեք՝ աղքատների և կարոտյալների միջոցով և պտուղ խնդրողներին դատարկ ու ձեռնունայն

ետ մի՛ դարձրեք, որպեսզի Աստված էլ ձե՛զ Իր
տնկած դրախտից ունայն ետ չդարձնի։ Տալիս խոժոռ դեմքով,
զայրացած սրտով ու դժկամ խոսքերով չտաք Կայենի զոհի նման, որ
հաճելի չէ Աստծուն, այլ ընդհակառակը՝ զայրացնում է, այլ
զվարթառատ կամքո՛վ տվեք, ինչպես որ Աստված սիրում և խնդրում է։
Գինու ժամանակ և՛ս այդ գինուց բաժին հանեք Աստծուն։ Եվ երբ ձեզ
պետք եղածից ավելին ստանաք, և հարկ լինի վաճառել, վաճառքի
դրամից ավելի պտղաբերե՛ք Քրիստոսին՝ տառապյալներին և գերյալներին
տալով (Ներսես Շնորհալի)։

69. Առաքյալի հրամանով պատվեցե՛ք ծերերին և հո՛գ տարեք նրանց մասին (Ա Թեսաղ. 5:12) և խնամե՛ք տկարներին՝ ձեր կարողության չափով հսկելով և նրանց պետքերը հոգալով։ Գիտենք, որ այսպիսի բարեկարգությունների խափանման պատճառը ժամանակիս աղքատությունն է, բայց Աստված մեզանից ավելին չէ, որ պահանջում է, այլ՝ կամքի հոժարությունն ու հնարավորը (Ներսես Շնորհայի)։

70. Ինչպես մարգարեն է պատգամում՝ ձեր դրամը վարձով մի՛ տվեք նրանց, ովքեր իշխողների բռնությունից նեղվում են (Եզեկ. 18:8), և վաշխերի շահով մի կերեք նրանց աղքատ վաստակը, այլ որպես եղբայրներ կարեկից և օգնակա՛ն եղեք միմյանց։ Ինչ-որ փոխ եք տալիս նրանց, ա՛յն միայն պահանջեցեք նրանցից և անանց կյանքում բազմապատիկ վարձք կստանաք Աստծուց, քանզի Քրիստոս հրամայում է ոչ միայն առանց վաշխի տալ, այլև՝ տալ նրանց, ումից ետ ստանալու ակնկալիք չունեք։

Նաև՝ ձեր բոլոր ունեցվածքից ողորմությո՛ւն տվեք կարոտյալներին և աղքատներին, որպեսզի դրանով սրբվի ձեր ամեն ինչը, և Դատաստանի Օրը Քրիստոսից ստանաք փոխարենը (Ներսես Շնորիալի)։

- 71. Ավելի դյուրին ուրիշ ի՞նչ արվեստ կա, քան ողորմությունը, որով սրբվում են մեղքերը։ Արդարև, երբ խոստովանես և ողորմություն տաս ու հավատաս, կսրբվես մեղքերիցդ և կարդարանաս (Սահակ Պարթև)։
- 72. Անհրաժեշտ է ոչ միայն ողորմություն գործել, այլև մեծ փափագով խնդրել Աստծուց, որ բացի մեր միտքը՝ առատապես հորդորվելու ողորմածության սիրով, որպեսզի պատշաճ ժամին արժանի լինենք փոխարենն ստանալու Երկնքի արքայությունում (Խոսրով Անձևացի)։
- 73. Այնտեղ (դատաստանի ժամանակ) սաստիկ ողբ կլինի, անբավ աղաղակ կտիրի, և կլսվեն դատապարտված անձանց հույժ ողորմագին ձայներ։ Քանզի մեկը կմատնվի գեհենի հրին, մեկը կդատապարտվի տարտարոսի, մեկ ուրիշը հրեղեն որդերի կեր կդառնա, մյուսը միշտ կտանջվի հրեղեն սրով։ Եվ ամենքին կհատուցի ըստ հրենց արժանի չափի, քանզի ահավոր է այն Ատյանը, ահեղ և զարհուրելի է հրապարակը, և անաչառ՝ գործերի քննությունը։ Թագավորներից չի աչառում և քահանաներից չի հարկադրվում, մեծամեծներին պատիվ չի տալիս և ծերերի ալեհերությամբ չի մեղմանում։ Ովքեր ողորմություն չեն գործել, այնտեղ էլ ողորմություն չեն գտնում։ Ովքեր առավել սիրեցին արծաթը, քան Քրիստոսին և զարդարեցին ձիերին, ջորիներին ու շներին, իսկ

աղքատներին անտեսեցին, այնտեղ կդատվեն Քրիստոսի կողմից և կայրվեն գեհենի հրում։ Եվ միայն արդարները կպսակվեն Աստծո արքայության մեջ, որին և մենք բոլորս արժանանանք Քրիստոսի շնորհներով, որ օրհնյալ է Յոր և Սուրբ Յոգու հետ այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն (Խոսրով Անձևացի)։

\* \* \*

74. Ողորմության տուրքը երկու կերպ է լինում` ողորմություն աղքատներին և ընծա` Աստծուն (Գրիգոր Տաթևացի)։

75. Նախ պետք է մեր ունեցածից բաժին տանք Աստծուն, և քանի որ մարդու երկրային գոյությունը պայմանավորված է ինչպես հոգով ու մարմնով, այնպես էլ ունեցվածքով, ուստի և պետք է հոգու կողմից՝ աղոթքը, մարմնի կողմից՝ ծունր, իսկ ունեցվածքից՝ մի մաս ընծայել Աստծուն (Գրիգոր Տաթևացի)։

76. Աստված Օրենքում Մովսեսին հրամայեց ամեն ինչից տասանորդ տալ, քանզի տասը կատարյալ թիվ է և նվեր Աստծուն. սակայն Օրենքը կատարելը պարտադիր է, իսկ աղքատներին ողորմելը՝ կամավոր (Գրիգոր Տաթևացի)։

77. Ողորմությունը վարձատրվում է միայն հանդերձյալ կյանքում, իսկ Աստծուն մատուցած ընծան՝ երկու կյանքում էլ. այնտեղ Տերը հոգևորն է փոխհատուցում, իսկ այստեղ՝ նյութականը, ինչպես որ գրված է. «Որպես-զի լցվեն քո շտեմարանները ցորենի լիությամբ, և հնձաններդ ավելի շատ գինի բխեցնեն» (Առակ. 3:10) (Գրիգոր Տաթևացի)։

78. Ինչպես թագավորին բերված ընծան հանձնվում է նրա սպասավորներին, իսկ նրանք տալիս են թագավորին, այդպես էլ Աստծո ընծան մատուցվում է քահանաներին, որովհետև երկրի վրա նրանք են Աստծո տան սպասավորները, ինչպես որ երկնքում հրեշտակներն են (Գրիգոր Տաթևացի)։

79. եթե նվիրողի կամքը բարի է և չարիքից հեռու, նվերն ընդունելի է, և այն, ինչ էլ որ լինի, Աստված մեղքերի դիմաց ապաշխարություն է համարում (Գրիգոր Տաթևացի)։

80. Եթե Աստծո բաժինը թաքցնելիս վերանում է Նրա պահպանությունը, և հափշտակություն է վրա հասնում, ապա հավատով ու հույսով ընծայողների ունեցվածքը հույժ առատանում է (Գրիգոր Տաթևացի)։

81. Պետք է արդարությամբ պատվել Աստծուն, այսինքն` մարմնավոր գործերում չպիտի լինեն կեղծավորություն, փառասիրություն և այլն, քանզի հենց այդ է մեր վարձը, երբ ի ցույց մարդկանց ենք գործում։ Մինչդեռ ամեն բարի գործ պետք է ծածուկ և անխարդախ արվի Աստծու առջև։ «Եվ քո Յայրը, որ տեսնում է, ինչ-որ ծածուկ է, կհատուցի քեզ հայտնապես» (Մատթ. 6:4) (Գրիգոր Տաթևացի)։

82. Կալի և հունձքի վատորակ մասը Աստծուն մի նվիրիր և եկեղեցու քահանաներին պտղի տուրքը ծակաչքությամբ մի տուր, որի համար՝ Կայենը հանդիմանվեց։ Մեր հոտերի գերերին և մաքուրներին անտեսելով՝ անօգտակար և նիհարը չմորթենք աղքատների ընդունելության սեղանի համար (Յովհան Մանդակունի)։

83. Անիրավությամբ, ագահությամբ և հափշտակությամբ յուրացրած հներ ստացվածներից Աստծուն ընծա չմատուցեն, քանի որ բոլոր նրանք, որոնք զրկում են ուրիշներին, պիղծ են և պիղծ է նրանց ստացվածքն Աստծո առջև։ Ամեն բան Աստծո կամքի համեմատ կատարեք, որպեսզի հաճի և ընդունի Նա ու մեղքերին թողություն շնորհի։ Սրբությամբ ու անմեղությամբ ապրենք, Փառք ու պատվով երկինք կժառանգենք և խոստացված բարությանը արժանանանք մեր Տիրոջ Յիսուս Քրիստոսի միջոցով, որին վայելում է փառք և պատիվ այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն (Յովհան Մանդակունի)։

## Հայրերի վարքից



1. Մի անգամ աբբա Սրապիոնը տեսնելով մի աղքատի, որ մերկ էր ու ցրտից դողում էր, հանեց իր պարեգոտը և տվեց նրան։ Երբ մարդիկ նրան հարցրին. «Յայր, քեզ ո՞վ մերկացրեց», նա ցույց տվեց Ավետարանը՝ ասելով. «Սա մերկացրեց ինձ»։ Եվ մեկին էլ պարտատիրոջից ազատելու համար, ծախեց փոքրիկ Ավետարանը։ Երբ խուցը դարձավ, իր աշակերտը՝ Ջաքարիան հարցրեց նրան. «Յա՛յր, ու՞ր է պարեգոտդ», իսկ նա պատասխանեց. «Որդյա՛կ, ուղարկեցի այնտեղ, ուր որ պետք էր»։

- Իսկ ու՞ր է Ավետարանդ։

եվ ծերն ասաց.

-Նա, ով ինձ ասաց՝ ծախի՛ր բոլոր ինչքերդ և տու՛ր աղքատներին, ես էլ Իրեն ծախեցի և Իրեն տվի, որ Իր առաջ համարձակությամբ կանգնեմ (Վարք սրբոց)։

2. Մի ծեր պատմում էր. «Պատահում է, որ երբ մեկը գործում է բազում բարի գործեր, այնժամ չարը նրա սիրտն է գցում մանրուքների հանդեպ հաշվենկատություն, որպեսզի հափշտակի նրանից այն վարձքը, որն Աստ-ծուց պիտի ստանար իր բարեգործության համար։

Երբ ես հյուր էի մի վանահոր մոտ, որը առատորեն ողորմություն էր տալիս, նրա մոտ եկավ մի այրի կին և խնդրեց մի քիչ ցորեն տալ իրեն։ Վանահայրն ուղարկեց այրուն, որպեսզի չափելու համար աման բերի։ Ձեռքով չափելով ամանը, վանահայրն ասաց, որ այն չափազանց մեծ է։ Այս խոսքերն այրուն ստիպեցին կարմրել։ Երբ այրին դուրս եկավ, ես

հարցրեցի վանահորը. «Աբբա, դու պարտքո՞վ տվեցիր գորենը»։ «Ոչ, ես նվիրեցի»,- պատասխանեց վանահայող։ Իսկ ես պսագի, «Քանի որ այդ բոլորը անվճար տվեզիր, էլ ինչո՞ւ խռովքի մատնեզիր այրուն ու իաշվենկատ երար այդ մանրութի համար» (Յարանց Վարթ)։

3. Թեոդոս ինքնակալի ժամանակ, երբ սաստիկ սով էր Բուրգունդիա գավառում, մի Սինկտոս անունով հռոմեացի հավաբեց ավելի բան չորս հացար արթատի, ովքեր ոչինչ չունեին ուտելու, և սովի բոլոր օրերին կերակրեց նրանց։ Երբ սովն անցավ, ամենքն իրենց տերը գնացին։ Եվ ահա երկնքից մի ձայն լսվեց, որ ասում էր. «Ով սիրելի, քեց և քո ցավակներին հավիտյան չի պակասի հացր, որովհետև սովի ժամանակ անդրա-

նիկներիս խնամեգիր՝ Ինձ խնամեգիր» (Յայելի Վարուգ)։

4. Յալո Ագաֆոնը, իր ժամանակվա վանականների մեջ ամենափորձառուն էր և բոլորից առավել միալնակեցության և լռակյացության գնահատողը։ Այս սքանչելի այրը, մի անգամ գալով շուկա, որպեսզի վաճառի իր ձեռքի աշխատանքները տոնավաճառում, գտավ հիվանդ պառկած մի ուխտավորի, նրա համար տուն վարձեց և մնաց նրա հետ՝ աշխատելով իր ձեռքերով և ստացվածքը ծախսելով նրա վրա։ Ծառայեց նրան վեց ամիս. մինչև որ հիվանոն առողջացավ։ Այս Ագաֆոնը, ինչպես որ պատմում են, իր մասին ասում էր. «Կուցենայի գտնել մի բորոտածի և նրան տալ իմ մարմինո, իսկ իրենո վերցնել ինձ»։ Աիա կատարյալ սերը (Իսաիակ Ասորի)։

5. Մի ոմն ճգնավոր, որ միայն հոգում էր երկնայինի համար և բոբափել էր իրենից ամեն երկրավոր բան, ապրում էր աղբատության մեջ։ Մի անգամ նրան մոտեցավ մի աղքատ մարդ և սկսեց պաղատանքով ողորմություն խնդրել՝ ասելով, թե խիստ մեծ կարիքի մեջ է։ ճգնավորը ոչինչ չունենալով, որոշեց իրաժարվել ձմեռվա գրտից պաշտպանվելու իր միակ մխիթարությունից և արթատին տվեց իր վերարկուն և ինքն էլ սկսեց կրել ձմեռային գրտի տառապանքները։ Մի օր, երբ ճգնավորը մտավ շուկա իր կողովները վաճառելու, հանկարծ աչքն ընկավ գինետան մոտ հավաքված մարդկանց, որոնց մեջ էր նաև այն աղքատր։ Այդ պահին աղքատր պատմում էր իր բաժակակիցներին հետևյալը. «Խմենք եղբայրներ, քանցի այս գինին ձեռք է բերված մի վանականի վերարկուի վաճաված գումարից, ես ձևացրեցի, թե հույժ կարիքավոր մեկն եմ և խաբելով նրանից ձեռք գցեցի այս վերարկուն»։ Այս լսելով, գինուց հարբած սկսեցին բարձրաձայն ծիծաղել։ ճգնավորը լսելով այս խոսակցությունը, հույժ տրտմեց և վշտացավ, որ իցուր տեղն է գրկվել իր վերարկուից և ընկավ մեծ թախիծի մեջ։ Երեկոյան, երբ տրտմած նստած էր իր խցում, թմրությունից ննջեց և տեսավ մի տեսիլը։ Արեգակի պես պայծառ, սքանչելի մի երիտասարդ կանգնել էր իր առջև և ասում էր. «Ինչո՞ւ ես ալդպես տրտմել, նալիր և տես, թե ինչ է իմ հագին» և ճգնավորը նկատեց, որ իր վերարկուն էր նրա վրա, և Տերն ասաց. «Մի վշտացիր, քանի որ ինչ տվեցիր՝ ինձ տվեցիր»։ Սբափվելով քնից, ճգնավորը գոհացավ Տիրոջից և մխիթարվելով իր վշտից, մեծ ցնծությամբ փառավորեց բարերար Աստծուն

6. Եղբայրը հարցրեց հայր Պիմենին. «Աբբա, երբ ես եղբորս մի թիչ հաց եմ տալիս կամ մի ուրիշ բան, դևերը նսեմացնում են այն, որաես թե մարդահաճությունից տվեց»։ Ծերն ասաց նրան. «Եթե նույնիսկ դա արվում է մարդահաճությունից, միևնույն է, մենք պետք է տանք երբորը պետքականը»։ Եվ պատմեց նրան հետևյալը, «Երևու հողագործ ապրում էին նույն քաղաքում։ Նրանցից մեկը ցանեց քիչ և անմաբուր, մյուսո ծույությունից մոված՝ ոչինչ չցանեց։ Եթե սով լինի, երկուսից ո՞ր մեկը ուտելիք կունենա»: Եղբայրն ասաց. «Քիչ և անմաքուր ашնորո»։ Ōերն шиша նրшն. «Այրшես էլ մենք գшնենք, թեկուа և՛ рիչ, և՛ անմաքուր, որպեսզի սովից չմեռնենք»:

Մի ուրիշ անգամ էլ մի այլ եղբայր խնդրեց ծերին, որ իրեն մի հոգեշահ բան ասի։ Ծերն ասաց. «Որքան կարող ես՝ զբաղվիր ձեռքի աշխատանpnd. nnwtuah pn åteph annöha mwu luunhpudnnütnhü, pulüh nn andwö է. «Ողորմությունը և հավատը մաքրում են մեղքերից» (Առակ. 15:27): Եղբայոր hարցրեց. «Ի՞նչ է hավատր»։ Յայր Պիմենը պատասխանեց. «Յավատն այստեղ նշանակում է՝ ապրել խոնարհությամբ և ողորմություն տաınd» (Runulia Hunp):

7. Մայր Սառան ասում էր. «Լավ է ողորմություն տալ, թեկուց մեկն այդ անի մարդաիաճությունից դոդված, որովիետև նա աստիճանաբար մար-

դահաճությունից կգա Աստծո երկիրը» (Յարանց վարք)։

8. Ալեքսանդրիայում պատրիարքն էր Յովհաննեսը, որին չքավորների hանդեա ունեզած hn uhnn hամար Որորմած էին անվանում։ Ամեն բան տալով, որպեսզի թեթևացնի չքավորների վիճակը, ինքը մնում էր ծայր աստիճան չքավորության մեջ։ Յասարակ հագուստը, փոքր ննջարանը՝ մաշված ծածկոցով, nnn գործված էր կոաիտ թելից, կացմում էր նրա nno ունեցվածքը։ Մի անվանի քաղաքացի Ալեքսանդրիայից սուրբ Յովհաննեսին մի ծածկոց նվիրեց, որն արժեր 36 արծաթ, և իր հանդեպ ունեցած սիրուց խնդրեց, որ անպայման սա օգտագործի իր կարիքների համար։ Սուրբ Յովհաննեսը այդ գիշեր ծածկվեց նոր ծածկոցով, բայց միտքը 36 արծաթի կողմն էր, որը ծախսվել էր մի ծածկոցի վրա, երբ քանի մարդ կարելի էր կերակրել այդ գումարով։ Այս միտքն ամբորջ գիշեր նրան իանգիստ չէր տալիս։ Նրա առջև էին գալիս բոլոր տեսակի թշվառությունները, որոնց կարելի էր հաղթահարել այդ գումարով և նա ամբողջ գիշեր աչք չկացրեց։ Վաղ առավոտյան, երբ լույսր բացվեց, սուրբ Յովհաննեսն իսկույն ուղարկեց, որ վաճառեն այդ ծածկոցը, որը հանգիստ չէր տայիս նրան։ Վերցնելով գումարը, իր սովորության համեմատ բաժանեց աոթատներին։ Քաղաքագին, տեսնելով իր ծածկոցը շուկայում, գնեց այն և նորից նվիրեց սբ. Յովհաննեսին։ Բայց հոգատար հովիվն այս անգամ չուցեց փորձ անել և մինչև երեկո վաճառեց ծածկոցը, գումարը նորից բաժանեց աղքատներին, որպեսցի քնելու գնա հանդարտ հոգով: Վերջապես ջանասեր բաղաբացին երրորդ անգամ բերեց նույն ծածկոցը։ Սբ. Յովհաննեսն ասաց. «Ես միշտ կվաճառեմ այն ապրանքը, որ ինձ պետք չէ, տեսնենք թե մեզանից որ մեկն առաջինը կդադարեցնի անել իրենը» (Յոգեշահ գրքերից)։

9. Ալեբսանդրիայի պատրիարբ Յովիաննես Որորմածի օրոք կար մի եպիսկոպոս՝ Թռոլիուս անվամբ, որ շատ ժյատ և հաշվենկատ մարդ էր։ Մի անգամ Յովհաննեսը հրավիրեց նրան իր հետ հիվանդանոց՝ այցելելու հիվանդ աղքատներին։ Անցնելով հիվանդների միջով, Սբ. Յովհաննեսն ասաց Թռոլիուսին. «Ահա թեց, աբբա, հիասթանչ առիթ՝ մխիթարելու աղբատ եղբայրներին և ողորմություն տայու նրանց»: Թռուհուսն անհաոմար գգաց հրաժարվել բարի գործից և մի-մի ոսևի դրամ տվեց, որը կացմեց 30 ոսկի, բայց երբ տուն եկավ, այն աստիճան ափսոսաց այդ փողը, որ հիվանդացավ և ընկավ անկողին։ Այդ ժամանակ Յովհաննեսո մարդ է ուրարկում նրա մոտ և հրավիրում հր մոտ ճաշի: Թռոլիուսը հրաժարվում է՝ պատճառաբանելով հիվանդությունը։ Այնժամ սուրբ Յովհաննեսը հասկանալով, թե ինչումն է բանը, վերցնում է 30 ոսկին և գնում հիվանդ եպիսկոպոսի մոտ, «Ես բեղել եմ այն գումարդ, որ վերգրի թեցանից հիվանդներին բաշխելու համար։ Ահա վերզրու այն, միայն ջանա pn ձեռքով գրել, որ Տերր ինձ տա այն վարձքը, որն այդ գումարի փոխարեն քեզ պիտի տրվեր»։ Թռոլիուսը ուրախությամբ վեր կացավ անկողնուց և իսկույն գրեց հետևյալը. «Ողորմած Տեր, տուր վարձքը իմ տեր Յովհաննեսին, այն ոսկու փոխարեն, որ ես մեղավոր Թռոլիուսս բաժանեցի իիվանդներին, թանի որ նա իմը վերադարձրեց ինձ»։ Տալով գրությունը Յովհաննեսին Թռոլիուսը մոռացավ իր հիվանդությունը և գնաց Յովհաննեսի մոտ ճաշելու։ Ցավայի էր տեսնել Աստծո մարդու՝ եպիսկոպոսի այսպիսի դրամապաշտությունը, և այն էլ ո՞ւմ մեջ՝ եկեղեցու հովվի։ Եվ սբ. Յովհաննեսը ամբողջ սրտով սկսեց աղոթել, որպեսցի Տերը խելքի բերի Թռոլիուսին, և Տերը լսեց նրա սուրբ աղոթքները։ Յաջորդ ahata Opniharun tawanis intuwi upwastih shi maia, aah apatah daw գրված էր ոսկե տառերով. «Թռոլիուս եպիսկոպոսի հավիտենական կացարանը և հանգրվանը»։ Անպատմելի ուրախությամբ ուրախացավ նա այս տեսիլքի համար, բայց հանկարծ հայտնվեց մի ահեղ մարդ և ասաց այնտեղ գտնվող ծառաներին. «Տերն ամբողջ աշխարհի հանձնարարեց ջնջել Թռոլիուսի անունը այստեղից և նրա փոխարեն գրել Յովհաննեսի՝ Ալեքսանդրիայի պատրիարքի անունը, որ գնեց այս տունը 30 ոսկով։ Եվ այսպես, փոխեք գրվածքը»։ Այս խոսքի վրա Թռոլիուսն արբնացավ սարսափած և խեղճացած։ Առավոտյան նա շտապեց սբ. Յովհաննեսի մոտ և արցունքաթաթախ պատմեց նրան իր տեսիլքը՝ գղջալով իր դրամապաշտության համար և այդ պահից դարձավ բոլորի հանդեպ առատաձեռն և ողորմած։ Այսպիսով Տերը խելամտության բերեց ժյատ Թռուհուսին՝ թույլ չտալով կործանվի նրա հրգին, երևի նրա անգած կյանքում բարին էլ է եղել, որը և հիշեց Տերը սբ. Յովհաննես Ողորմածի աղոթքներով, քանի որ Տեր Աստծու մոտ սրտից բխած ոչ մի հոգոց անտես չի լինում և ոչ մի կաթիլ արցունք չի մոռացվում։ Նա Ողորմած է և կարող է մեր բարի գործերի համար մեզ՝ մեղավորներիս տալ այնպիսի վշտեր,

որոնք մենք կրում ենք մեր կամքից անկախ, մեր մեղքերի համար։ Միայն թե չտրտնջանք այդ վշտերի ժամանակ և ապաշխարենք մեր մեղքերի համար (Յոգեշահ գրքերից)։

10. Uhw նմանօրինակ մի այլ ապտմություն, որից կայլայլվի նույնիսկ ամենաշահամոլ սիրտը։ Կոստանդնուպոլսեցի մի մարդ ծանր հիվանդ էր և վախենալով մահվանից, Թռոլիուսի նման արթատներին բաժանեց 30 ոսկեդրամ։ Աստված ողորմաց նրան և նրա տված որորմության համար նրան առորջություն շնորհեձ։ Բայց անմիտն սկսեց գրջալ վատնած գումարի համար և հայտնեց իր վիշտն իրեն ծանոթ մի hարուստ մարդու: <u>Յարուստո համոզում էր նրան չգրջալ տված ոսկիների</u> համար. «Տե՛ս, որ չբարկացնես Տիրոջը», ասում էր նա. «Չէ՞ որ Աստված քո տված ողորմության համար համարյա թե մեռելներից հարություն տվեց քեց։ Տես, որ չմահանաս առանց ապաշխարության այդ բանի համար»։ Բայց նա չէր դադարում ափսոսալ փորերի համար։ Այդժամ ծանրքն ասաց նրան. «Եթե դու չես ուցում լսել ինձ, ուրեմն գնանք եկեղեցի, այնտեղ միայն ասա՝ Տեր, ես չեմ տվել ողորմությունը այլ այս մարդը։ Յենց նույն պահին ես քեզ կտամ քո ոսկիները»։ Դժբախտ արծաթասերն ուրախությամբ համաձայնվեց։ Եվ հենց որ նա իր ձեռքը վերցրեց գումարը և ասաց վերը հիշատակված խոսքերը, հենց այդ պահին ընկնելով եկերեցու մեջ՝ մահացավ։ Եկերեցու սապսավորները առաջարկեցին հարուստին ետ վերցնել 30 ոսկին, բայց Աստծո ծառան պատասխանեց. «Աստված ինձ աահի նման բանից, որ ես վերցնեմ այն, ինչը ես արդեն տվել եմ Տեր Աստծուն։ Մի՞թե դա հնարավոր է։ Աստված չի ծաղրվում»։ Եվ այր փողերը բաժանվեցին արթատներին։ Աիա այսպես եղավ Աստծո դատաստանը այն մարդու հանդեպ, որ չամաչեց շահամոլությունից դրդված հրաժարվել այն բարի գործից, որի փոխարեն նա արդեն ստացեւ էր մեծ ողորմություն Աստծուգ (Յոգեշահ գրքերից)։

11. Մի քաղաքում, որի հոգևոր առաջնորդն էր Նիկողայոս Սքանչելագործը, կար մի մարդ, որ նախկինում հարուստ էր, սակայն հետո ընկավ ծայրահեղ աղբատության մեջ։ Այս մարդն ուներ երեք հասուն աղջիկներ։ Չունենալով հնարավորություն ոչ միայն այն բանի համար, որ նրանց ամուսնագնի, այլև որաեսգի նրանց կերակրի և հազգնի, նա հաճախ ոնկնում էր հուսահատության մեջ։ Եվ հուսահատությունը հասնում էր այն վիճակի, որ մտածում էր վաճառքի դնել իր աղջիկների պատիվը և այս ամոթայի եղանակով հոգալ թե՛ իր և թե աղջիկների ապրուստր։ Սուրբ Նիկողայոսը իմանալով այս ընտանիքի վատքար վիճակի մասին, որոշեց օգնել նրանց։ Իր մտադրությունը նա իրագործեց արագ և շատ պարզ եղանակով։ Վեր կենալով կեսգիշերին և իր հետ վերցնելով ոսկով լցված մի բսակ, նա բոլորից աննկատ գալիս է այդ տարաբախտի տան մոտ և կիսաբաց լուսամուտից ներս է գցում այդ քսակը և շտապ հեռանում։ Առավոտյան արթնանալով, տանտերը տեսավ իր մոտ քսակը։ Իրեն թվաց, թե աչքին է երևում, բայց երբ համոզվում է իրողության մեջ, սկսում է արցունքաթաթախ գոհություն հայտնել Աստծուն՝ նման մեծ ողորմության համար։ Շուտով ամուսնացրեց իր ավագ աղջկան։ Տեսնելով ոսկու նման բարի ձևով օգտագործումը, սուրբը որոշեց նույն կերպ վարվել նաև խեղճ հոր երկրորդ աղջկա հետ։ Նորից գալով գիշերով այնտեղ թողեց ևս մի ոսկով լեցուն քսակ։

Այս անգամ էլ գտնելով իր մոտ գանձր, մարդն աղաղակեց, «Տե՛ր, ցույց տուր Քո մեծ ողորմությունը և ցույց տուր ինձ այն հրեշտակին կամ մարդուն, որ ազատեց ինձ աղբատությունից և չար մտքերից։ Նրա գթասրտության հետևանքով այժմ կարող եմ հոգալ երկրորդ արջկաս համար՝ փոկելով նրան սատանայական գանգի կորուսիչ որոգայթից»։ Եվ իսկապես, շատ արագ ամուսնացրեց նաև երկրորդ արջկան։ Մարդու տալով իր երկրորդ աղջկան, նա դադարեց վշտանալ՝ համոցված լինելով, որ Տերը երրորդ աղջկան էլ կօգնի՝ իրեն էլ ցույց տալով իր բարերարին։ Այնժամ նա, համարյա թե միանգամայն երջանիկ, սկսեց գիշերները արթուն մնալ՝ հուսալով, որ կհանդիպի այն առատաձեռնին և ողորմածին։ Յույսո նրան չխաբեց։ Նիկորայոս Սբանչելագործը երրորը անգամ նրրից գիշերով գցեց լուսամուտից քսակը և առաջվա պես ուցեց արագ հեռանալ: Բայց անչափ ուրախացած հայրը նույն պահին հասավ Աստծո այրի հետևից և ընկնելով նրա ոտքերի առջև, թրջեց այն իր արցունքներով և սկսեց իր շնորհակալությունները հայտնել այս մեծ ողորմության համար։ եվ ի՞նչ պատասխանեց նրան սուրբ հայրապետը: նա երդումով նրանից խոստում վերգրեց, որաեսգի մինչև իր կյանքի վերջը լռություն պաիպանի իր արածի մասին և սովորոցնելով հոգշահ բաներ, արձակեց նրան: Ահա թե ինչպիսին պետք է լինի ճշմարիտ և աստվածահաճո ողողմությունը (Rngtzwh gnptnha):

12. Մի ագարակատեր, Յովհաննես անունով, այն աստիճան ողորմած էր աղբատների հանդեպ, որ իր ամբողջ եկամուտը, որ ստանում էր իր hnnha, բաժանում էր spավորներին, ennնելով hnեն միայն ամենաանիրաժեշտր։ Այս մարդու վրա փորձություններ եկան սատանայի կողմից։ Ագարակատերն սկսեց մտահոգվել, որ ծերության ժամանակ ինքն էլ կարող է հասնել աղքատության, հատկապես եթե կորգնի առողջությունը, և սրանից ելնելով, սկսեց նվացեցնել ողորմությունները։ Եվ ամենաանիրաժեշտից բացի սկսեց կուտակել բավականին արծաթե դրամ։ Այս ագարակատիրոշ ոտբո հիվանդագավ, և հնչբան էլ նա գումար ծախսեզ, բաժանեզ բժիշկներին, չստացավ թեթևություն ցավերից։ Վերջապես բրժիշկները եկան այն եզրակացության,որ պիտի անդամահատեն ոտքո։ Վիրահատման նախօրյակին նա հիշեց իր արարքը, գղջաց, Աստծու առջև արցունքներով աղաղակեց Տիրոջը, «Յիշիը, Տեր, իմ առաջվա գործերը, թե ինչպես էի ես օգնում արթատներին»։ Եվ երբ նա այս խոսքերն էր ասում, նուս առջև հայտնվեց Shnno հոեշտակո և ասաց նրան, «Ո՞ւր են բո արծաթադրամները, որ դու կուտակել էիր»։ Ձղջալով նա ասաց. «Մեղանչեցի ես, Տեր, թողություն տուր ինձ, էլ նման բան չեմ անի»։ Այնժամ Տիրոշ հրեշտակը կպավ նրա հիվանդ ոտքին և հիվանդությունը նույն պահին դադարեց։ Առավոտյան նա գնաց իր ագարակը։ Նորից աշխատելու համար։ Իսկ այդ ընթացքում եկավ բժիշկը, որխեսզի կտրի նրա ոտքը և տեսնելով նրան աշխատելուց, միանգամայն առողջ վիճակում ու փառավորեց Աստծուն` ասելով. «Երանելի է ողորմածը, քանի որ նա ողորմություն կգտնի» (Յոգեշաի գրքերից)։

13. Մի բարի և առաքինի մեծատոհմիկ աստիճանավոր կար, որը գավոք, կորզրել էր թագավորի բարեհաճությունը։ Քանի որ նրան ստությամբ գրաարտել էին թագավորի առջև, գրոծը տվել դատարան, որը և սպառնում էր բանտով։ Այս խեղճ մեծատոհմիկը վշտից հիվանդացավ և անկողին ոնկավ։ Այդ ժամանակ բարաբ եկավ մի մեծանուն և խստակորն ճգնավոր։ Նա ծանոթ էր այս տարաբախտ աստիճանավորին և այգելեց նրան՝ մխիթարելու նպատակով։ Այս ացնվացարմ մեծատուն մարդու կինը դիմավորելով ճգնավորին, ասաց. «Աղոթի՛ր հայր, որպեսցի իմ ամուսնու գործը բարի ավարտ ունենա»: «Լավ.-ապտասխանեց ծերը.-իիարկե. պետք է արոթել Տիրոջը, բայց անհրաժեշտ է խնդրել նաև թագավորների մերձավորներից բարեխոսություն։ Տվեք ինձ մի քիչ գումար և ես ինքս կխնդրեմ նրանց ձեր համար»։ Ծերին ոսկի տվեցին։ «Ոչ,-ասաց նա,-սա ինձ պիտանի չէ։ Չունե՞ք արդյոք, պոնձադրամ կամ մանր արծաք»։ Տվեզին թե՛ այն, թե՛ մյուսը։ ճգնավորը վերցնելով փողերը՝ գնաց։ Ուշ երեկոյան նա նորից եկավ այդ աստիճանավորի մոտ և ասաց նրան. «Թագավորի բոլոր մերձավորները խոստացան ամեն ջանք գործադրել ձեր համար։ Յանգստացեք և սպասեք ուրախ լուրի»։Եվ ի՞նչ, ծերը դեռ նրստած էր հիվանդի անկողնու մոտ, երբ լուր ստացան գործի բարեհաջող ավարտի մասին։ Բարի լուրը նպաստավոր ացդեցություն թողեց հիվանդի վրա։ Նա սկսեց իր գոհությունը հայտնել ճգնավորին և խնդրեց, որ ասի, թե թագավորի մերձավորներից որը մյուսներից առավել մասնակցություն ունեցավ այդ գործում։ Այստեղ նոր միայն պարզվեց, որ ճգնավորը թագավորի մերձավորներից ոչ ոքի մոտ չի եղել և չի խնդրել։ Դրա փոխարեն նա ամբողջ օրը քայլել էր քաղաքի փողոցներով և բաժանել աղբատներին իր մոտ եղած մետաղադրամները, որը վերզրել էր մեծատոհմիկից։ «Եվ այսպես գոհացեք Տիրոջից, -վերջում ասաց ծերը, -նա ողորմած է և լսելով չքավորների աղոթքները, թագավորի սրտում դրեզ, որ նա վերստին անդրադառնա բո գործին։ Դրա համար էլ մի՛ մոռացեք Նրա մեծազարմիկներին, այսինքն, ձեր բարեգործներին՝ աղքատներին և մուրացիկներին, նրանք շատ բան կարող են Տեր Աստծու մոտ» (Յոգեշահ anptnha):

14. Տասերորդ դարում հայոց թագավորն էր Աշոտ Ողորմածը։ Աշոտի բարեպաշտ և գթասեր գործերն առատ են պատմության մեջ։ Իր ժամանակի պատմիչ Ասողիկը հաստատում է, որ. «Խոնարհությամբ և ողորմությամբ գերազանցեց ամենքին»։ Աշոտ թագավորը եկեղեցիների հետ միասին շինել է նաև հիվանդանոցներ և բորոտանոցներ, որոնց մեջ շատ անգամ ինքն անձամբ սպասավորում էր այդ վարակիչ ախտերով վարակված հիվանդներին։ Պատմվում է նաև, որ գոնջերին, կաղերին և

կուլրերին հավաքում էր իր պալատր և հրեն սեղանակից էր անում, իր արթայական բաժակով նրանց 🕏 ոմաել իթ էր մատուցում և գավաթի տակո մնացածն էլ ինքն էր խմում։ Իսկ իր առատաձեռնությանը չափ ու սահման չկար, այնպես, վերոհիշյալ պատմիչը հաստատում է, որ թե իր մահվանից հետո արքալական գանձարանի մեջ դրամ չէր մնացել, մինչև իսկ ցարդերը որամի վերածելով՝ բաշխել էր կարոտյալներին։ Աշոտր Յայսմավուրքում նշված է որպես տոնելի սուրբ, մայիսի 20-ին։ Բազմաթիվ ներբողական աոտահայտությունների հետ միասին ասված է հր մասին. «Աշոտո զարդարված էր հոգևոր և մարմնավոր ձիրբերով և ամենքին սիրելի էր իր առաթեւի վարթով։ Շինեց բազմաթիվ եկեղեցիներ Անի քաղաքի մեջ և ուրիշ տեղեր։ Յնացածները նորոցեց և վայելուչ վիճակի մեջ դրեց, բազմաթիվ հիվանդանոցներ և անկելանոցներ հաստատեց մշտնջենավոր եկամուտներով»: Այս Աշոտն էլ իր պապի՝ Աշոտ Առաջինի պես կատարյալ թագավորի տիտղոսով էր ներկայանում։ Նա՝ Աշոտ Գ-ն, որքան բարի ու առաքինի՝ նույնքան էլ քաջ, կորովի և վեհանձն քագավոր էր։ Իր օրով կովկասյան լեռնականները արշավել էին Յայաստան։ Աշոտը նրանց դեմ ելավ 45 հացարանոց բանակով և երեք տարի հարատևորեն պայքարելով՝ երկիրը մաքրեց այս անցուսա ու անհակ ասպատակողներից։ Նույնպես դրացի երկրներից մի իշխան ապստամբելով իր ամիրապետից, աջ ու ձախ ասաատակում էր։ Աշոտո ջախջախեց ապստամբի բանակո և իր երկրից դուրս վռնդեց նրան։ Նա վախճանվեց լեցուն տարիքի մեջ՝ 977-ին, գրեթե քառորդ դար քագավորելուց հետո, երկիրը շեն ու խաղաղ վիճակի մեջ պահելով (Շնորհք Պատրիարք)։

15. երբ երանելի Խադ եպիսկոպոսը խնամում էր աղքատներին, դատարկելով և աղքատներին բաժանելով բոլոր կճուճները, ամանները և կարասները, մյուս օրը գնում և տեսնում է, որ ամանները նորից լցվել են, կարծես Աստծո հրամանով։ Եվ այսպես ամեն օր մատակարարում էր աղքատներին, իսկ անոթները շարունակ լիքն էին։

Ներսես Մեծ հայրապետը երբեք սեղան չէր նստում, մինչև որ սեղանի շուրջը չհավաքվեին աղքատներն ու հիվանդները, և նա իր ձեռքերով լվա-նում էր նրանց ոտքերն ու վերքերը, և ապա նոր նրանց հետ միասին սկսում ճաշկերույթը (Փավստոս Բուզանդ)։



## Աղոթք

Գանձդ բոլոր բարիքների, շնորհի՛ր ինձ դյուզն-ինչ Քո հոգնառատ բարիքներից, որ չարաչար աղքատացած ու մերկացած եմ, հագցրու՛ և կերակրի՛ր ինձ ապաշխարության արտասուքներով։

Շատ է ինձ, Տե՛ր, բայց հույս եմ դնում Քո ողորմության վրա, քանզի շներն էլ կերակրվում են իրենց տիրոջ սեղանից ընկած կերակրի փըշրանքներով։

Շուն կոչիր ինձ, Տե՛ր, որպեսզի գամ Քո ետևից։

Յովիվ բարի, փնտրի՛ր ինձ` մոլորյալիս:

Նավապետ բարի, Յիսու՛ս, փրկի՛ր ինձ իմ մեղքերի ծովի ալիքների բազմությունից և տու՛ր ինձ խաղաղության նավահանգիստը:

Ընդունիր, Տե՛ր, մոլորվածիս, որ փախել եմ լեռները՝ մեղքերի պատճառով տիրոջից հալածված չար ծառայի պես։ Եվ հրաժարված սուրբ եղբայրներից, հեռացած՝ սուրբ ծառայությունից, քանզի սիրող էի մեղքերի և նախատինք էի կրոնավորների համար, անհագ՝ մեղքերից և զրկանքներից։ Անգութ էի աղքատների և հակառակվող՝ սպասավորների հանդեպ, անողորմ էի հիվանդների և անմխիթար՝ նեղվածների հանդեպ։

Արթնացրու ինծ, Տե՛ր, իմ մեղքերի քնի ահավոր խորությունից և զգաստացրու իմ տարակուսյալ մարմինը բոլոր բարի գործերի մեջ, որ միշտ խորհեմ մեծ երկյուղով և Քո կամքո գործեմ ամեն ժամ։

Մի հապաղիր ողորմել ինձ, Տե՛ր, քանզի առանց Քո ներգործության, իմ մեջ երբեք չի գործում բարին և չի բուսում սերմանվածը իմ հոգու անդաստանում, քանզի Քո խոսքի սերմը, որ սերմանվեց իմ մեջ, քաղվեց չար թշնամու կողմից, և բուսածը չորացավ տապից, իսկ մյուսը, փշերի մեջ ընկնելով, խեղդվելով չորացավ։ Մշակելով իմ մեջ, Տե՛ր, որպես եզների՝ լծի՛ր իմ երկու աչքերը՝ արտասվագոչ ձայնով հարաժամ պաղատելու Քեզ, որ արժանի լինեմ Քո ողորմությանը։

Քո սիրո գութը, Տե՛ր, միավորի՛ր ինձ հետ և արձակի՝ը բանտի կապանքներով արգելվածիս, խզի՛ր իմ մեղքերի կապանքները, առաջնորդի՛ր ինձ փրկության ճանապարհով, ինձ օթևաննե՛ր պատրաստիր և պսակի՛ր Քո սուրբերի հետ։

Ողորմիր, Տե՛ր Յիսուս Քրիստոս, կարոտյալներին և տարակուսյալներին, որբերին և այրիներին, տնանկներին և հավատացյալ ընտանիքներին, կենդանիներին, ննջեցյալներին և Եկեղեցուն ընծայաբերություն անող-ներին։ Աղջատներին կերակրողներին, ողորմածներին, երկյուղածներին և

իիվանդներին, նավորդներին և ճանապարհորդներին, խոստովանողներին, ապաշխարողներին և անդարձ մեղավորներին ողորմի՛ր, Տե՛ր և ապաշխարության բե՛ր նրանց։

Բևեռիր, Տե՛ր, իմ մարմինը Քո երկյուղով և Քո պատվիրանների կսիրով և առաջնորդի՛ր երկյուղով լսելու նրանցում հրամայվածները, կատարելու առանց ձանձրության, մերկանալու մեղքերից և այս կենցաղի ցանկություններից և պայծառանալու առաքինի վարքով և գոհանալով պիտի փառավորեմ Քեզ՝ Յոր և Ամենասուրբ Յոգուդ հետ, այժմ և միշտ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն (Եփրեմ Ասորի)։



# ԱՑՐԻ ԿՆՈՋ ԵՎ ԱՆԻՐԱՎ ԴԱՏԱՎՈՐԻ ՄԱՍԻՆ

Այս առակի մեջ ռատավորը ներկայացվում է որաես մի անխիրճ և անաստված մարդ, իսկ այրի կինը առաջին հայացքից որպես մի համառ և իր գործը մինչև վերջ հասցնող մեկը։ Ինչ վերաբերվում է դատավորին, դա այդպես է, իսկ այրին իրականում միգուցե եղել է հեց, խոնարհ և անպաշտպան մեկը։ Եվ լինելով այդպիսին, ի՞նչ հույսով նա այդպես հաճախակի պիտի դիմեր դատավորին։ Չէ որ գիտեր որ նա ամբարտավան է, և նրա մոտ կարելի է հաջորություն գտնել կամ կաշառքի միջոցով, որի ինարավորությունը չուներ խեղճ այրին, կամ ծանոթի միջնորդությամբ, որից էլ նա գրկված էր, կամ միգուցե բողոթելու և վախեցնելու միջոցով, որը և նույնպես այրի կնոշ թշվառության համար չէր։ Ուրեմն, ի՞նչ հույսով էր նա գալիս, միգուցե մտածում էր, թե համառությամբ վերջ ի վերջո իր դատր կլսվի՞, բայց նման դատավորի մոտ համառությամբ հաղթելու միտքր ուղղակի ծիծաղելի էր, չնայած, կարծես թե հենց դա հանդիսացավ նրա դատը լսելու պատճառը։ Դատավորը միգուցե դա ընդունեց որպես համառություն, բայց այրի կնոշ մղումը երբեք էլ համառությամբ գործին լուծում տալը չէր։ Ուրեմն, ի՞նչն էր այդ անձանձրույթ երթի պատճառը, ուղղակի միգուցե այն մեծ վիշտը, որ համակել էր նրան, մղում էր մշտապես դիմել այդ անհույս թվացող քայլին, այսինքն՝ ինքն էլ միգուցե շատ անգամ տեսել կամ լսել էր, թե քանի-քանիս իրենից շատ ավելի կարողություն, գորություն և հեղինակություն ունեցողների էր դատավորը ոչ ըստ արդարության, այլ ըստ իր ցանկացածի դատավճիռ կայացրել:

Ուրեմն իր վիճակը կարծես լիրվին անիույս էր։ 🖁 Քանի-թանիսները միգուցե խորհուրդ են տվել այրուն, որ իցուր չիոգնեցնի ինքն իրեն՝ դատավորի մոտ իցուր գնալ-գալով, համարելով գործի նման լուծումը անինարին։ Բայց այրին չէր դադարում կոշիկ մաշեցնել դատավորի դռան առջև: Ուրեմն, ի՞նչ վիշտ ուներ նա, որից մովելով դիմում էր այս անհույս բայլին։ Միգուցե այրին զրկվելով ամուսնուց, զրկվել էր և ապրելու միջոցներից և ընկել ապոտքերի տակ, որի ռիմաց պարտատերն ուցում էր վաճառել այրու ունեցվածքը և ստրկացնել երեխաներին։ Սա իսկապես մեծ մղում էր, որ այո խեղճ, թշվառ կինո արգունքաթաթախ ռիմեր այդ անիրավ դատավորին։ Այսպիսի օրինակներ կան Սուրբ Գրքում, հիշեք Եղիսե մարգարեին դիմող այրու խոսքերը. «Իմ ամուսինը՝ բո ծառան, մեռավ։ Դու գիտես, որ նա Տիրոջ երկյուղած ծառան էր, և ահա պարտատերը եկել է, որ իմ երկու որոիներին որպես ստրուկ տանի իր մոտ» (Դ Թագ 4:1): Նմանօրինակ մի բան կատարվել էր միզուցե այս այրի կնոշ հետ։ Յիշենք նաև այն փյունիկ-ասորի կնոջը, որն իր դիվահար աղջկա բժշկության մոումով դիմեզ Յիսուսին, քաջ գիտենալով, որ հրեաները չեն հարաբերվում հեթանոսների հետ. և եթե հասարակ ժողովուրդը միզուգե ինչ-որ չափով հաղորդակցվում էր, ապա վարդապետներն ընդհանրապես ռա մերբ էին իամարում։ Բայց արջևա տառապանքներն այս կնոշո մրեցին նորից կարծես անհույս եղող քայլի, խնդրելով, որ Տերը բժշկի աղջկան: Սակայն Տերը նրան ասաց. «Թույլ տուր, որ նախ մանուկները կշտանան, քանի որ լավ չէ մանուկների հացր առնել և շների առաջ գցել» (Մարկ. 7:24-28)։ Քանի որ հեթանոսների անօրեն կենցարի համար հրեաները նրանց շուն էին անվանում։ Սակայն որքան էլ որ վիրավորական թվար այդ խոսքերը, դրանք պատճառ չեղան, որ ալրի կինը վրդովված հեռանա, այլ իր վշտից մոված իր անձր խոնարհեցրեց և իրեն իսկապես այդպիսին համարելով ասեց. «Տե՜ր, շներն էլ մանուկների սեղանի փշրանքներից են կերակրվում»: Եվ այդ խոնարհությունը, որ մեծ վշտի պատճառով էր, արժանացրեց հետևյալ ավետիսին. «Այդ խոսքիդ համար գնա՝ դևր քո աղջկանից դուրս եկավ»։ Ուրեմն տեսնում ենք, որ մեծ վշտից եղած մղումն tn. nn ապտճառ tn ռարձել այրի կնոջ անձանձորւյթ ռիմումներին. nnh վախճանը եղավ այն, որ դատավորն այսպես խորհեց. «Թեև Աստծուց չեմ վախենում և մարդկանգից չեմ ամաչում, բայց այն բանի իամար, որ այրի կինն ինձ հոգնեցնում է, նրա դատր տեսնեմ, որպեսզի անդադար չգա և ինձ չանհանգստացնի»։ Եվ Տերն ասաց. «Լսեցեք, թե ինչ էր ասում անիրավ դատավորը։ Իսկ Աստված արդարություն չի անի իր այն ծառաներին, որոնք գիշեր ու գերեկ աղաղակում են, և նրանց հանդեպ միայն համբերատար կլինի։ Այո, ասում եմ ձեզ, նրանց իսկույն արդարություն կանի, իսկ երբ Մարդու Որդին գա, արդյոք երկրի վրա հավատ կգտնի՞»։ Եվ այս առակով Տերր ուսուցանում էր, որ պետք է գիշեր ու ցերեկ անձանձրույթ արոթել: Բայց հարց է առաջ գայիս. չէ՞ որ այս այրի կինը մեծ վիշտ ուներ, որից և մղված անձանձրույթ դիմում էր կարծես

անհույս քայլի։ Իսկ մենք՝ քրիստոնյաներս, ի՞նչ մղմամբ պիտի հանապազ աղոթքի մեջ լինենք, ի՞նչ վիշտ 🕱 ևաnnn է մեզ մոել այդ անձանձողւթ բայլին։ Իրականում, մեզ հետապնդող վշտերն ավելի մեծ և ցարհուրելի է, քան ալրի կնոջ վիշտր, այսինքն` առջևում եղող մահր, ահավոր Դատաստանը և օեհենհ անվախճան տառապանբները։ Տերն ասաց, «Չեք կարող ինձ իետևել, եթե չուրանաք ձեր հորը, մորը, կնոջը, երեխաներին և եթե ինքները ձեզ էլ չուրանաք, չեք կարող ձեր խաչը վերցնել և իմ հետևից գալ»։ Այսինքն՝ ինչի համար որ ջանում էր այրի կինը երեխաների։ Տեսնում ենք, որ այն ահավոր մեծ վշտից խուսափելու համար պետք է ուրանանք նաև երեխաներին, որի համար վերը նշված այրի կանայք այոպես անկոտոում եւք էին փնտոում։ Ուոեմն, ավելի մեծ մոում, ավելի մեծ ապտճառ ունենք անդադար առ Աստված աղաղակելու: ճիշտ է, չափազանց ավելի մեծ է պատճառը, բայց և անհամեմատելի է անիրավ դատավորը և Արդար Դատաավորը, որն այսօր դեռ նստած չէ դատավորի գահին, այլ շնորհի և Իր անհուն ողորմության գահին։ Բայց բանի որ գրված է անիրավ տնտեսի առակի մեջ թե այս աշխարհի որդիներն ավելի խելամիտ են իրենց ճանապարհներում, թան լուսո որդիներն իրենգում, ապա կարող ենք իսկույն գլխի ոնկնել, թե ինչու այրի կինն իր վշտի համար այսպես նախանձախնոհը էր, իսկ մենք՝ թրիստոնյաներիցս շատ-շատերն այսպես անհոգ։ Դրա համար միգուցե wudta, «Ինչ nn hwdwynd tugnntp, ձեգ կտովի, բայց tnբ nn գամ, tnunh վրա հավատք կգտնե՞մ»։ Այսինքն` ձեր նյութական, կենցադային, անձնական և այլ հարցերի համար, որ հավատքով խնդրում եք, ըստ ձեր հավատքի կստանաք, բայց երկրորդ գալուստին կգտնվե՞ն արդյոք իրենց հոգու փրկության համար հավատրով աղաղակողներ։ Յոգու փրկության համար պետք է ավելի հզոր հավատք, քան կենցաղայինի, որովհետև, նյութականը՝ մարմնավորը, աչքի առջև է և դրա կորուստն իսկույն գավ է պատճառում և ոստ այնմ մեծ մղում և ջանք է արվում և ի սրտե աղոթք հղվում առ Աստված։ Իսկ դատաստանի ահավորությունը, դժոխքի դառնությունները աչքի առջև չեն, այլ առայժմ մեզ համար անտեսանելի, անշոշափելի և անյութական է, դրա համար ընկայվում է միայն հավատքով։ Այսինքն՝ հավատքով ընդունել դրանց լինելիությունը և էլ ավելի մեծ հավատքով հանապաց աղաղակել առ Աստված՝ դրանցից խուսափելու համար։ Իսկ ի՞նչ անել, որպեսզի այդ հոգու փրկության համար արոթելու և ջանալու մղումը մեր մեջ վառ մնա։ Նախ պետք է աղոթքով խնդրել հենց դրա համար, այսինքն՝ այդ երկյուղը ստանալու, առանց որի թրիստոնյան իր դիրթի մեջ չի կարող լինել, այլ կգտնվի մի ծանծաղ վիճակում, որի ժամանակ շատ հեշտությամբ կարելի է խաբվել և շեովել փոկաոպո ուրուց։ Քանի որ միայն իմաստություն ունեցոր մարդո կարող է քայլել այդ ուղով՝ առանց գայթակղվելու և շեղվելու։ Իսկ ո՞վ է իմաստուն, Սուրբ Գրթում ասվում է. «Իմաստության սկիզբն Աստծո հանդեպ ունեցած վախն է», որը և փրկարար է, որովհետև գրված է. «Մի՛ վախեցեք նրանցից, որ մարմինն են սպանում, այլ վախեցեք նրանից, ով մարմինն ու հոգին գեհեը նետելու կարողություն ունի»։ Այդ թանկարժեք վախը ձեռք բերելու համար այսպես էր աղոթք հղում առ Տեր սբ. Ներսես Շնորհալին. «Մոլորվածներին դարձի բերող, դարձրու ինձ իմ չար սովորություններից, բարի սովորության և բևեռիր իմ հոգին մահվան սոսկալի օրվան, գեհենի երկյուղին և Արքայության սիրուն, որպեսզի զղջամ մեղքերիս համար և չմեղանչեմ, այլ գործեմ արդարություն»։ Տեսնում ենք, որ որպես մեծ շնորհ է համարել գեհենի և մահվան, նաև արքայության հիշողությունը մեր սուրբ հայրապետը։ Նման դիրք են ունեցել մեր բոլոր սուրբ հայրերը։ Ահա ինչպես էր նույնը խնդրում սբ. Եփրեմ Ասորին. «Շնորհիր ինձ, Տեր աչքերի լաց, արցունքների հոսում, մեղքերի սուգ, սրտի երկյուղ, ոսկորներիս սարսափ ու դող՝ տանջանքների ահից, կենաց ճանապարհ և անդադար աարատանքներ»։

Այս վերջին ժամանակներում բացում բոիստոնյաների մեջ սորոսկել է մի վարդապետություն, որի հետևանքով աշխատում են ամեն կերպ խուսափել այդ փրկարար երկյուղայի հիշողություններից և միայն հիշում են արքալության մասին, ինքնրստինքյան կորգնելով Աստծո հանդեպ ունեզած երկլուրո, այսինքն` իմաստությունը։ Այնինչ ռոանզ մասին հիշողությունը փրկության համար խիստ նպաստավոր է, իսկ դրանք անուշադրության մատնելը խիստ վտանգավոր ըստ սբ. Յովհան Ոսկեբերանի. «Նրանք, ովքեր արհամարհեցին դժոխքը, չեն խուսափի դժոխքից։ Իսկ հիշողությունը դժոխքի մասին չի թողնի, որ մենք ընկնենք դժոխք»։ Եվ մի ուրիշ տեղ էլ ասում է. «Եթե երկյուղը բարիք չլիներ, ապա հայրերը իրենց երեխաների վրա հսկիչ չէին կարգի, ոչ էլ օրենսդիրները քաղաքների վրա քաղաքապետեր։ Ի՞նչն է ավելի սարսափելի գեհենից։ Բայց չկա ավելի օգտակար այդ վախիզ, որովիետև գեհենի վախն արժանացնում է մեզ արքայության պսակների։ Որտեղ երկյուղն է, այնտեղ չկա նախանձ, որտեղ երկյուղն է, այնտեղ դրամապաշտությունը գյուխ չի բարձրացնի, որտեղ վախն է՝ այնտեղ մարած է բարկությունը, սանձված է չար վավաշոտությունը, և արմատախիլ է արված ամեն մի անմիտ կիրք: Այսպես սա մեծ զենք է, եթե երկյուղը պատի մեր անձը, ոչ մի ստորացուցիչ uhnp չի կարոր իեշտությամբ սորոսկել մեր մեջ, սա բոլորին ռուրս է վռնդում և դուրս բշում՝ փախուստի մատնելով իր գորությամբ։ Եվ ոչ միայն այս, այլև մի ուրիշ օգտակար, սրանից շատ ավելի մեծ օգուտ կարող ենք ստանալ։ Նախ՝ վախր ոչ միայն քշում է մեզանից չարիքները, այլև ներբնակեցնում է մեր մեջ առաթինության գործերի մղում։ Որտեղ երկյուղն է, այնտեղ հոգատարությունը, ողորմածությունը, ջանասիրությունը աղոթքի մեջ, ջերմ արցունքները, նաև կոտրած սիրտը և խոնարհ հոգին։ Ոչինչ այնպես չի ոչնչացնում մերքը և օգնում առաքինության աճին և ծաղկմանը, ինչպես հարատև երկլուղը։ Այսպիսով, ով չի ապրում երկլուղով, ալդպիսիներին անինար է լինել բարեպաշտ, ինչպես որ երկլուդածությամբ ապրողը չի կարող մեղանչել։ Եթե վախը գեհենի հանդեպ բարիք չլիներ, Քրիստոս այդքան երկար և շարունակաբար չէր խոսի՝

խրատելով անդենական պատիժների և տառապանքների մասին։ Վախը տանջանքների հանդեպ ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ պատ, արգելք և անկործանելի ամրոց, իսկ մեզ պետք է մեծ պարիսպ, որովհետև ամեն կողմից մեծ և բազմաթիվ որոգայթներ են լարված»։

. Եթե մենք զանկանում ենք ելնել Տիրոշ սուրբ լեռը, ապա մեզ պետք է օգնություն։ Դժոխքի մասին հիշողությունը մեց օգնում էր վեր բարձրանալ, այդ երկյուղը կարծես մեզ ներքևից հրում է՝ բարձրացնելով դեպի վեղ, հիշորությունը երկնքի արքայության մասին մեզ ձգում է վերկից և օգնում բարձրանալ։ Սրանցից որ մեկից էլ որ գրկվենք, կմնանք լեռան վրա անշարժ գամված մի վիճակում, և եթե դա երկար տևի, միգուցե րնդհանրապես գլորվենք ցած։ «Ինչպես որ չի կարող սոված մարդը չհիշել հացի մասին, այնպես էլ հնարավոր չէ փրկվել՝ առանց հիշելու դժոխքը, մահը և վերջին դատաստանը» (Յովհաննես Սանդուխք)։ Տեսնում ենք, որ այս մահվան, ռատաստանի և ռժոխքի մասին հիշորությունը բարի է և փրկարար, դրա համար էլ սատանան ամեն կերպ ուցում է մեր մտքից հանել և մոռացության մատնել այդ հիշողությունը, և բոլոր նրանք, որ ապահովության են մղում քրիստոնյաներին, ասելով, թե նրանք էլ վախ պիտի չունենան իրենց փոկության համար, նրանք սատանայի ջրադացին ջուր են լցնում։ Իսկ սուրբ հայրերը տեսնելով, որ դա սատանայական խաղ է, ամեն կերպ ջանում էին, որ չարր չհափշտակի իրենցից այդ փոկաոաո հիշողությունը: «Փրկիր ինձ, Տեր, որսողներից, որոնք գայիս են ինձ վրա՝ բռնելու մեղթով և անժուժկալության ծույությամբ մոռացնելու իմ հանցանքները և թույլ չտալու հիշել հատուցման օրը և սարսռելի պատասխանը, որ ասում է. «Չեռու գնացեք ինձանից անիծյալներ, դեպի հավիտենական հուրը» (Եփրեմ Ասորի)։ Եվ նույն սուրբ Եփրեմը բնորոշում է Աստծո վախո, որից շատերը ջանասիրաբար ուցում են խուսափել, այսպես. «Երկնքում ամենագորեղը բոլոր թռչուններից արծիվն է: Երկրի վրա բոլոր գազաններից՝ առյուծը, իսկ մարդկանց որդիների մեջ՝ Աստծուց վախեցողը»։ Այսպես գովաբանում են Աստծո հանդեպ եղող երկլուղը բոլոր հայրերը, «Աստծո վախը ձեռք բերողը՝ շնորհաց լիություն է ձեռք բերել, որովհետև Աստծո վախը մարդուն փրկում է մեղթից» (Յայր Մովսես), «Ինչպես ճոպգն է մութ սենյակում լուսավորում, այնպես էլ Աստծո վախո, երբ բնակվում է մարդու սրտում, լուսավորում ու սովորեցնում է բոլոր առաքինությունները ու Տիրոշ պատվիրանները» (Աբբա Յակոբ):

Այս պատճառով էլ հայրերը ամեն կերպ ջանում էին, որ այդ հիշողությունը՝ վախը, որպես գանձ միշտ և հաստատուն իրենց մեջ ունենան և ջանում էին խուսափել այն ամենից, ինչը կարող էր վնասել այդ մեծ շնորհին. «Ինչպես ծուխն է մեղուներին քշում, որից հետո հանում են նրանց աշխատած քաղցրությունը, այդպես էլ մարմնավոր ցանկությունները քշումհեռացնում են մեր հոգուց Աստծո վախը և ամեն բարիք» (Յայր Պիմեն), «Յեռու ստությունից, քանզի այն վանում է Աստծո վախը» (Յայր Անտոն):

Սուրբ Գիրքն էլ հորդորում է, որպեսցի քրիստոնյան ձեռք բերի Ասծտո

վախը և ամեն ջանք թափի այն որպես գանծ պահպանելու համար։ «Ես եղա ընկեր նրանց, ովքեր վախենում են Քեզանից» (Սաղմ. 119:63), «Տիրոջ երկյուղը կյանք է մարդու համար, ով չունի այդ երկյուղը, մոլորված շրջում է դռներին, ապրում է այն տեղերում, ուր հավիտյան այցելու չի ունենա» (Առակ. 19:24), «Տիրոջ երկյուղը իմաստության սկիզբն է, դա է և՛ հարստությունը, և՛ փառքը և կյանքը» (Առակ. 22:4):

Սակայն շատ կարևոր է հավասարակշիռ դիրք պահպանել։ ճիշտ է, գրված է, որ «Աստված մաշող կրակ է» և «սարսափելի բան է կենդանի Աստծո ձեռքն ընկնել», սակայն պետք է միշտ հիշել նաև նրա անծայրածիր ողորմության և մարդասիրության, նաև երկնքի արքայության բարիքների մասին, որպեսզի մի ծայրահեղությունից՝ այսինքն փրկված լինելու անհոգությունից, չընկնենք մյուսի, այսինքն՝ անհուսության մեջ։ «Աղոթքից առաջ անհրաժեշտ է հիշել մեր ոչնչությունը և սգալ մեղքերի համար, դա փրկարար է անմահ հոգու համար։ Սակայն ով չափազանց ողբա իր պղծության համար և հետևաբար չհուսա Աստծո ողորմության վրա, այդպիսիներին, իբր բարի պատրվակով, դևերը կարող են ենթարկել ծայրագույն տրտմության և անհուսության առ Աստված, մինչև իսկ հասցնելով ինքնասպանության։ Դևերի այսպիսի հարձակումը պետք է ետ մղել՝ ասելով. «Յենց այսպիսի մեղավորի համար, ինչպսին ես եմ, Տեր Աստված իջավ երկնքից երկիր և խաչի մահը կրեց բոլորի և հատկապես իմ համար» («Վանական ուսմունք» գրքից)։

եվ այսպես, տեսնում ենք, որ այրի կինն իր ընտանիքի ունեզվածքի վշտից մովում էր անձանձրույթ խնդրանքների, և այդ վիշտր դարձավ պատճառ հաջողության հասնելու։ Մենք էլ անհոգ չլինենք, այլ ջանանք ձեռք բերել չնայած ծանո, ինչ-որ տեր անախորժ այդ երկյուրը, որը նման է թեկուց և դառնահամ, բայց և բժշկող և փրկարար դեղամիջոցի՝ այսինքն՝ մահվան, դատաստանի և դժոխքի հիշողության։ Եվ մենք էլ աղաղակենք առ Աստված ըստ սուրբ հայրերի, որ արժանանանք հարատև մեր մեջ ունենալու այդ երկյուրը։ «Յիշեցրու, Տեր, իմ ցբաղված և մոռացկոտ մտքին Քո ահավոր և սոսկալի Դատաստանը, արդարների պատիվն ու փառթո և մերավորների աններելի տանջանքները, և նրանգով գարիուրեցնելով, դողացրու իմ մարմինը, որ իմ աչքերի առջև հանապաց տեսնեմ մահը։ Ամրացրու ինձ, Տեր, Քո երկյուղով, գորացրու Քո գորությամբ, առողջացրու իմ հոգու հիվանդությունը, բժշկիր ցավերը և հաստատիր իմ սրտում Քո սրտի ջերմությունը, որ չարչարանակից լինեմ Քո սուրբերին: եվ անդադար երգով փառավորեն Ամենասուրբ Երրորդությունդ այժմ և հավիտյանս հավիտենից։ Ամեն» (Եփոեմ Ասորի)։



## ՍՈՒՐԲ ՀՈՎՀԱՆ ՈՍԿԵԲԵՐԱՆԻ ԽՈՍՔԸ ԳԵՀԵՆԻ ՀԻՇՈՂՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՆՐԱ ՇՈՒՐՋ ԶՐՈՒՅՑԻ ՕԳՏԱԿԱՐՈՒԹՅԱՆ ՄԱՍԻՆ

Նա, ով լիովին բարեպաշտ է, առաջնորդվում է ոչ թե պատժի հանդեպ ունեցած վախով և ոչ արքալությունը ժառանգելու ցանկությամբ, այլ Քրիստոսով։ Իսկ մենք խորհենք արքալության երանությունների և գեհենի տանջանքների մասին, և գոնե այսպիսով ճշմարտության մեջ ուսուգանենք և դաստիարակենք մեզ, սրա միջոցով մրենք մեզ կատարելու այն, ինչը որ պարտ ենք կատարել։ Երբ այս կյանքում կտեսնենս ինչ որ մեծ և լավ բան, այնժամ մտածիր երկնային արթայության մասին, և կիամոզվես, որ քո տեսածը չնչին բան է։ Երբ տեսնես որևէ զարհուրելի բան, այնժամ մտածիր գեհենի մասին և դու կծիծաղես դրա վրա։ Երբ թեց կյանում է մարմնավոր տռփանքը, խորհիր կրակների մասին և մտածիր այդ մեղքի պատճառած հաճույքի մասին այնպես, որ այն չնչին մի բան է, նույնիսկ իր հետ հաճույք իսկ չի բերում։ Եթե վտանգավոր է խախտել օրենքը, որն այստեղ է կարգվել և ունի այնպիսի գորություն, որ մեց ետ է պահում չարագործությունից, ուրեմն առավել մեզ զգոն կպահի ապագայի անվախճան չարչարանքներից հավիտենական պատժի հիշողությունը։ Եքե երկրավոր թագավորի հանդեպ ունեցած երկյուղը մեց ետ է պահում բազում հանցանքներից, ինչքան առավել մեց ետ կպահի երկնավոր Թագավորի հանդեպ եղող երկյուղը։ Ի՞նչ կերպով մենք կարող ենք բորբոքել մեր մեջ այդ երկյուղը։ Եթե ուշադիր լինենք Սուրբ Գրքի խոսքերին։ Քանի որ միայն մահացածի տեսքը խոնարհեցնում է մեր միտքը, ուրեմն առավել ևս

գեհենո և անմար կրակները, առավել ևս սատկոր որդերը։ Եթե մենք մշտապես խորհենք գեհենի մասին, ապա շուտով և փութապես չենք գահավիժի նրա մեջ։ Դրա համար էլ Աստված սպառնում է պատժով։ Եթե խորհելը գեհենի մասին, մեզ մեծ օգուտ չբերեր ապա Աստված չէր խոսի այդ սպառնալիքի մասին բայց բանի որ հիշողությունը սրա մասին կարող է նպաստել մեծամեծ գործերի իրականացման համար, դրա համար էլ Նա կարծես այս բանը որպես փոկարար միջոց է ուրարկել մեր իրգիներին՝ այն սարսափո, որ բորբոթվում է մեր մեջ այդ հիշողությունից։ Այդ պատճառով էլ անհոգ չգտնվենք օգուտի հանդեպ, որ ծնվում է այստեղից այլ այն ունենանք որպես մշտական խոսակցության առարկա՝ առավոտյան և երեկոյան սեդանի շուրջ։ Յաճելի բանի շուրջ խոսակցությունը ամենափոթը օգուտ իսկ չի բերի մեր հոգիներին, հակառակը, այն կդարձնի ավելի տկար, իսկ annı an ավել h վշտագին և տխուր բաների շուրջ, կիեռագնի մեր անձիգ գրվածությունը և փափկակեցությունը, և ուղղելով մեց, կկանգնեցնի ճշմարտության ճանապարհի վրա։ Այն կպահի նույնիսկ այն ժամանակ, երբ անձն ընկնի տկարության մեջ։ Ով պատմում է թատրոնների և դերասանների մասին, նա սրանով մեր հոգուն ոչ մի օգուտ չի բերում, հակառակը, առավել թուլացնում է նրան՝ այն դարձնելով ավելի թեթևամիտ։ Ով գբաղվում է ուրիշի գործերին հետաքրքրություն գուգաբերելով, ուզում է հաղորդակից լինել այդ բանին, նա այդ հետաքրքրասիրության հետևանքով վտանգների է ենթարկում իրեն։ Իսկ նա, որ խոսում է գեհենի մասին, ոչ մի վտանգի չի ենթարկվում, այլ իր անձր դարձնում է առավել ողջախոհ։ Միգուցե դու վախենում ես այդպիսի զարհուրելի գրույցներից։ Մի՞թե կարծում ես, թե կհանգցնես գեհենը, եթե չխոսես դրա մասին։ Կամ մի՞թե էլ ավելի կբոգավառես, եթե խոսես նոա մասին։ Խոսես թե չխոսես այդ մասին, միևնույն է, կրակը պիտի վառվի։ Մշտապես խորհիր այդ բանի մասին, որպեսցի երբեք չընկնես այնտեղ։ Քանի որ անինարին է անձի համար՝ րնկնել մեղքի մեջ, եթե նա հարատև զբաղված է գեհենի մասին խորհելու հիշողությամբ։ Լսիր, ուրեմն, այս սբանչելի խրատր. «Յիշիր թո վերջը և հավիտյան չես մեղանչի» (Սիրաք 7:39)։ Անհնար է այն անձի համար, որը վախենում է hn գործերի համար պատասխանատվության ենթարկվելուց. չծույանա չարիք գործելու մեջ։ Քանցի վախը, որ ամրանում է մեր մտքում, թույլ չի տալիս, որ նրանում որևէ աշխարհային բան տեղ գտնի։ Եթե խոսքը գեհենի մասին է, որ երբեմն է միայն զբաղեցնում մեց, այսպես խոնարհեցնում և սանձահարում է մեր անձր, ապա միտքը նրա մասին, որ հաուսու մնում է մեր մեջ, արդյո՞ք ամեն կրակից առավել չի՞ մաքրի մեր անձր։ Այնքան չմտաբերենք երկնային արքայությունը, որքան գեհենի կրակները։ Քանի որ երկյուղը առավել մեծ ուժ ունի մեր վրա, քան Ավետյաց Երկիրը, և ես գիտեմ, որ շատերը կիրաժարվեին հացարավոր երանություններից, միայն թե ազատվեին պատժից։ Այդպես էլ ինձ համար այժմ բավարար եմ համարում միայն այն, որ չենթարկվեմ քննության և խուսափեմ պատժից։ Երբեք չի ընկնի գեհեն նա ով մշտապես այն իր աչքերի առաջ է ունենում։ Երբեք չի խուսափի գեհենից
նա, ով արհամարհում է նրան, ինչպես որ մեզ մոտ այն
մարդիկ, որոնք վախենում են արդարադատությունից, զգուշանում
են և չեն ընկնում դատավորի մոտ, և հակառակը, ովքեր անտարբեր
են, նրանք հաճախ ենքարկվում են դատի, այդպես է և այնտեղ։ Եթե
նինվեացիները չվախենային կործանումից, ապա նրանք կկործանվեին։
Բայց քանի որ նրանք վախեցան, դրա համար խուսափեցին պատժից։ Եթե
Նոյի ժամանավա մարդիկ վախենային ջրհեղեղից, ապա չէին կործանվի
նրանով։ Եվ սոդոմացիները, եթե վախենային, ապա կխուսափեին
երկնառաք կրակից։ Մեծ չարիք է սպառնալիքների հանդեպ անհոգությունը։ Ով անտես է անում սպառնալիքները, նա սեփական փորձով է
իմանում հետևանքները։ Ոչինչ ավելի օգտակար չէ գեհենի մասին զրույցից, այն դարձնում է մեր հոգին ամեն տեսակի արծաթից էլ մաքուր։ Լսիր,
թե ինչ է ասում մարգարեն. «Նրա բոլոր օրենքները իմ առջև են» (Սաղմ.
17:23)։

Քրիստոսն էլ միշտ խոսում էր գեհենի մասին։ Չնայած սա տրտմեցնում է լսողներին, սակայն նրան տալիս է մեծ օգուտ։ Այսպիսի բաներ պարունակում է այն ամենը, ինչը օգտակար է, բանի որ ռեղեղն ու սաեղանիներն էլ սկցբում տիաճություն են պատճառում հիվանդին, բայց հետո նրան մեծ օգուտ են տալիս։ Եթե մենք չենք կարողանում տանել մեզ համար տհաճ նման խոսակցություն, պապ պարց է, որ մենք ի վիճակի չենք լինի կրելու մեր վրա եկող ծանր փորձությունները գործնականում։ Եթե մեցանից ոչ ոք չի կարող կրել գեհենի մասին խոսակցությունը, ապա պարզ է, որ եթե մենք ենթարկվենք հայածանքների, ապա մեզանից ոչ ոք չպիտի կարողանա դիմադրել կրակներին և սրերին։ Վարժեզնենք մեր լսողությունը գեհենին, որպեսցի չդառնանք փափկասուն։ Եթե սովորենք սարսափացդու գոույցներին, այնժամ կսովորենք նաև կրել աիավոր ներությունները և վշտերը։ Իսկ եթե լինենք այն աստիճան փափկասուն, որ ի վիճակի չլինենք կրելու նույնիսկ խոսքը, ուրեմն ինչպե՞ս պիտի կարողանանք դիմակալել դեպքերին։ Բայց ես աղաչում եմ ձեց, եթե ձեր մեջ կա գոնե մի փոթը սեր, մշտապես զբաղվեք նման առարկայի շուրջ եղած զրույցներով: Ծայրահեղ դեպքում, սա ձեզ ոչ մի վնաս չի տա, եթե նույնիսկ օգուտ էլ չտա, բայց անկասկած է, որ իույժ օգտակար կլինի։ Քանցի ինչաիսին որ մեր խոսակցության թեման է, այնպիսին էլ դառնում է մեր հոգին։ «Մի խաբվեք, վատ խոսքերը ապականում են լավ բարքերը» (Ա Կորնք, 15:33), հետևաբար, բարենպաստ զրույցները մեծ օգուտ են բերում, քանի որ նրանք երկյուղ են առաջացնում և դարձնում մեց ողջախոհ։ Մեր հոգիները նման են մոմի, եթե սառը գրույցներով նրան կերակրենը, այն կդառնա պինդ և կարծը, իսկ եթե բոցավառ զրույցներով, ապա այն կփափկի։ Իսկ երբ այն փափկի, նրան կարող ես տալ այնպիսի տեսք, ինչպիսին որ զանկանաս և կարող ես գծագրել նրա վրա Արթայական կերպարանք։ Դրա համար պարսպապատենք մեր լսողությունը դատարկ խոսակցությունների դեմ, նրանք քիչ չարիք չէ, որ կրում են իրենց մեջ։ Նրանցից է, որ

առաջանում է ամեն տեսակի չար բան։ Եթե մեր նիտքը սովորի ընկալել Աստվածային խոսքերը, այնժամ նա ոչ մի ուրիշ բանի վրա ուշադրություն չի դարձնի և ուշադրություն չուարձնելով ուրիշ այլ բանի վրա, նա երբեք չի որոշի գործել վատ արարքներ։ Քանի որ խոսքը դա ճանապարհ է դեպի գործերը, սկզբից մտածում ենք, հետո խոսում, իսկ հետո՝ գործում։ Յաճախ շատերը, նույնիսկ ողջախոհ մարդիկ, ամոթալի խոսակցություններից անցել են ամոթաrh annótnh: Քանի nn մեր անձր hn ընությամբ ոչ բարի է, ոչ էլ չար, այլ թե մեկը և թե մլուսը կախված է մեր սեփական կամքից։ Նման նրան, ինչպես առագաստո, որ կորմ որ փչի թամին, այն կորմ էլ նավո կշարժվի։ Սա ավելի լավ է ղեկավարում նավը, քան ղեկը, երբ լինում է համընթաց քամի, այնպես էլ մեր միտքը՝ եթե բարեհաճ քամին իր կողմ է բերում բարի խոսքեր, նա անվտանգ լողում է, իսկ եթե փչում են հակառակ քամիներ, այնժամ այն շատ հաճախ խորտակվում է։ Ինչ որ է, բամիները նավի համար, նույնն էլ խոսքերը հոգու համար։ Որ կողմ ուցես, այն կողմ էլ կարող ես այն թեքել և ընթացք տալ։ Այս բանի համար էլիմաստուններից մեկը խրատելով մեզ ասում է. «Թող քո բոլոր զրույցները լինեն Բարձրյայի օրենքի շուրջ» (Սիրաք 9:23):

Սրանից ելնելով, աղաչում եմ ձեզ, կտրելով երեխային մայրական կրծքից, չսկսենք նրանց պատմել պառավական հեքիաքներ, այլ փոքրիկը մանկական տարիքից քող սովորի, քե ինչ է Դատաստանը, ինչ է պատիժը, թող արմատանա նրա մեջ միտք՝ այդ երկյուղի և երբ դա արմատանա, նրան մեծ օգուտ կլինի, քանի որ անձր՝ ընտելանալով վաղ հասակից այս բանին, տագնապ է ապրում այդպիսի վիճակի սպասումից և չի կարող հեշտությամբ ազատվել այդ երկյուղից, այլ նմանվելով հեշտ ղեկավարվող ձիու, որն իր վրա ունի որաես ձիավող՝ գեհենի մասին մտքերո, ամեն կերպ կջանա ուղիղ վարք ունենալ։ Կխոսի ու մասնակցություն կունենա միայն հոգեշահ գրույցներին։ Ո՛չ երիտասարդությունը, ո՛չ հարստությունը, ո՛չ որբանալը և ուրիշ ոչ մի այլ բան կարողություն չեն ունենա նրան վնաս հասցնելու, ահա ալդպես ամուր կլինի նրա միտքը, և այսպիսով նա կարող է դիմակայել ամեն ինչի դեմ։ Նման խոսակցություններով խրատենք նաև ինքներս մեզ և մեր մանկանգ, մեր ծառաներին և երեխաներին, ընկերներին, և եթե նույնիսկ ինարավոր է, նաև թշնամիներին։ Քանզի նման զրույցների միջոցով մենք ի վիճակի կլինենք կանխարգելել բացում մեղքեր և ավելի բարվոք կերպով ապրել վշտերի մեջ, քան բարենպաստ իրավիճակներում։ Դա երևում է նրանից, ինչի մասին որ հիմա մենք կխոսենք։ Ասա ինձ, եթե դու մտնես տուն, որտեղ կատարվում է հարսանեկան տոնակատարություն, արդյոք մի քանի ժամ չի՞ լինելու այն հաճույթը, որ դու կստանաս այդ զվարճանթից, և ապա հեռանալով կտրտմես, որ դու զրկված ես նման լիությունից։ Բայց եթե դու մտնես սգի՝ լացողների տուն, թեկուց և նրանք լինեն մեծահարուստ մարդիկ, դուրս գալով ալնտեղից, դու իսկույն հանգստություն կզգաս։ Քանցի դու բեց հետ նախանձ չէիր տանի այդտեղից, այլ մխիթարություն և սրտապնդում քո

աղբատության մեջ։ Դու փորձով կտեսնեիր, որ հարստությունը բարիք չէ և ոչ էլ աղքատությունը՝ չարիք, այլ թե՛ մեկո և թե՛ մյուսո առաջացնում են միայն անտաոբերություն։ Այնպես էլ ներկա պահին, եթե զբաղվես հաճույթների մասին զրույցներով, ավելի կտրտմեցնես թո անձն այն բանի համար, որ նա կարողություն չունի ճաշակելու այդ բաներից։ Բայց եթե հաճույքների մեջ քո խոսակցությունների նյութը լինի գեհենի մասին այոժամ ոա նծառայի թեց համար որպես ուրախության աղբյուր և մեծ մխիթարություն։ Քանցի եթե ռու մտածես, որ այս հաճույքները ամենաչնչին կեղարվ չեն կարող pեց օգնել այս կրակների դեմ, այնժամ չես փնտրի էլ դրանք, իսկ երբ մտածես, որ նրանք սովորաբար ավելի հուժկու են, բորբոքում այդ կրակո դու ոչ միայն չես փնտրի նրանց, այլ նրանց հանդեպ նողկանք կցգաս կմերժես նրանց։ Այս պատճառով էլ, չխուսափենք գեհենի մասին խոսակցությունից, որպեսցի խուսափենք գեհենից։ Չխուսափենք պատժի մասին, հիշորությունից, որաեսցի չարժանանանք այդ պատժին։ Եթե այն հարուստր խորհեր գեհենի մասին չէր մեղանչի, բայց թանի որ երբեք իր հիշողության մեջ այն չունեցավ, դրա համար էլ ընկավ դրա մեջ։ Ասա ինձ, ով մարդ, երբ հասնի քո ժամը Քրիստոսի Դատաստանի առջև կանգնելու. մի՞թե այնժամ էլ ամեն ինչի մասին կխոսես միայն ոչ այս մասին։ Երբ դու գործ ունենաս դատարանում, և եթե այդ գործը նույնիսկ արժանի էլ չլինի ուշադրության, որպեսզի նրա մասին խոսվի, միևնույն է, դու գիշեր թե զերեկ և ամեն ժամ ուրիշ այլ բանի մասին չես խոսի, այլ միայն այդ գործի վերաբերյալ: Մինչդեռ պարտավոր լինելով ամբողջ կյանքիդ համար հաշվետվություն տալու Աստծու առջև և կանչվելու պատասխանատվության, դու չես կարողանում տանել նույնիսկ այն, որ ուրիշները թեց ընդամենը հիշեցնում են այդ դատաստանի մասին։ Այն բանի համար է, որ բոլորը ձգտում են կողստի և ապականության, որ մենք երբ պատրաստվում ենք կանգնել մարդկային դատաստանի առջև՝ կենցաղային հարցերի պատճառով, ամեն բան շարժման մեջ ենք գցում։ Բոլորին դիմում ենք խնդուանքով, մշտապես անիանգստանում ենք այդ պատճառով, ամեն բան անում, ինչ անիրաժեշտ է այս բանի համար։ Մինչդեռ շուտով Քրիստոսի Ատյանի առջև պիտի կանգնենք, և մենք ոչինչ չենք անում. ո՛չ անձամբ, ոչ էլ ուրիշների միջոցով չենք ապրատում Դատավորին։ Չնայած այդ բանին. Նա մեզ շատ ժամանակ է տալիս, և հանկարծ չի, որ կանչում է մեց մերքերի մեջ եղած վիճակում, ընդհակառակը, մեց ինարավորություն է տալիս ազատվելու նրանցից, և Նրա բարությունը և մարդասիրությունը առանց ուշադրության չեն թողնում այն բաները, որոնք Իր կողմից կարող էին արվել մեց համար։ Բայց շատերն իրենց կողմից ոչինչ չեն անում, դրա համար էլ ենթարկվում են մեծ պատիժների, և Աստված չանի, որ դա մեզ հետ էլ կատարվի։ Դրա համար էլ աղաչում եմ ձեզ, խելքի գանք գոնե հիմա։ Մեր աչքի առջև ունենանք գեհենը, խորհենք այս պատժի անխուսափելիության մասին, որպեսցի խորհելով այս մասին, մենք թե՛ չարից խուսափենք և թե ձեռք բերենք առաքինության գործեր և արժանանանք ստանալու օրհնություններ, որոնք խոստացված են Իրեն սիրողների համար՝ օրհնությամբ և մարդասիրությամբ Տեր Աստծու և մեր Փրկչի Յիսուս Քրիստոսի, որին փառք հավիտյանս։ Ամեն։

Տեր, նեղության մեջ հիշեցինք Քեզ, որովհետև Քո տված փոքր նեղությունը **խրատ** է մեզ համար (Եսայի 26:©6)։ Տիրոջ **խրատը** կբացի իմ ականջները, և ես խստասիրտ չեմ դառնա ու չեմ ընդդիմանա (Եսայի 50:5)։



## «Դժորք բացեալ» գրքից

Ի ձէնջ հայցեմ եղբարք, դուք ինձ լուարուք. զբանրս կենաց խօսիմ, ունկնդիր լերուք։ եթէ կամիք անսալ դուք բանից իմոց. գիրս այս եղիցի լոյս հոգւոց ձերոց։ Նման է գիրս այս Յորդանան գետոլ. gh t մաpnhs wnmhg` iniwghs hnaini: Լուսաւորէ գմիտս և գիոգիս մարդկան. որք փրկութեան իւրեանց փափաեալ զանկան։ Առիթ է սա ունելու շնորհս եօթնարփեան. որով բացեալ լինի դուռն արքայութեան. փակէ և խորտակէ գորունոս դժոխոզ. ուր վառի հուրն անշէջ, չարչարիչ հոգւոց։ Յերքիչ է սա դիւաց, որք լերկնից անկան. և կորստեան մարդկան ուժգնակի բաղձան։ Կոչէ հրեշտակս լերկնից, ցի առ մեց գալցեն. և զօգնութիւնս իւրեանց մեց մի խնալիցեն։ Առէք զբարի խրատ լայսմանէ գրրոյս.

ցի լաւելցի ի ձեց հաւատ սէր և լոյս. աստ կարիցէք ունիլ զօգնութիւն շնորհաց. և անդ արժանասցէք երկնային փառաց։ Պահպանիչ է գիրս այս իւր ընթերցողաց. ապաւէն և յոյս իւրոց սիրողաց։ է առաջնորդ նոցա լերկինս այն բարեաց. ուր ոչ գոյ տառապանք, և ոչ վիշտք չարեաց։ երանի այնոցիկ, որք գայս ընթեռնուն. զի փրկին ի չարեաց անթիւ և անհուն։ ժառանգեն զերկինս, ուր գոյ գանձ անթիւ. որում միշտ փափաքին՝ որք սուրբք են սրտիւ։ Տէրունական ացնիւ անդ խրախճանք կացմին, և խրախճանակիցքն ընդ սեղան բազմին, ուր ճաշակեն խորտիկս զուտ անապական, որք ոչ երբէք տեսան ի յաչաց մարդկան։ էր ձեռացագիր իմ, գիրս այս պիտանի. զոր ետու տպել ծախիւքս ընտանի, և ցոտանաւորս գայս, գոր շարադրեցի. րնդ գրքիս բոլոր՝ ձեզ ընծայեցի։ Սիրով ընկալարուք ըզգիրս զայս ցանկալի. որ է այգի ծաղկեալ պարտէզ պտղալի։ Ուր կարէք ճաշակել զքաղցրութին զայն. գոր ճաշակելոց են արդարքն միայն։



Դարձուցի՛չ մոլորելոց, դարձո՛ զիս ի չար սովորութեանց իմոց ի բարի սովորութիւն եւ բեւեռեա՛ ի հոգի իմ զսոսկալի օր մահուն եւ զերկիւղ գեհենոյն եւ զսէր արքայութեանն, զի զղջացայց ի մեղաց եւ գործեցից զարդարութիվն. եւ ողորմեա՛ Քո արարածոց եւ ինձ՝ բազմամեղիս։

(Յաւատով Խոստովանիմ)



#### Նախնիներին ողբալու և սգալու մասին

Վա՜յ այն օրվան, որ ստեղծվեցի, Վա՜յ այն ժամին, որ խաբվեցի, Յոգիս այրվում, խորհուրդս եռում, Որ անհուն չար վաստակեցի։ Վա՜յ, որ պտուղն առա կերա, Վա՜յ, որ պատճառն դրի Եվա, Նրան մատնելով՝ չարդարացա, Միայն Աստծու աչքից ընկա։

Վա՜յ այն պահին, որ թաքնվեցի, Վա՜յ թզենուն, որ ծածկվեցի, Վա՜յ, որ չասացի Տիրոջը մեղա, Վա՜լ, որ ապտճառը համարեզի Նա։

Վա՜յ, որ անճառ կյանքից զրկվեցի, Վա՜յ, որ դրախտից արտաքսվեցի, Վա՜յ, որ այս չար աշխարհն ընկա, Վա՜լ, որ անիծյալ է Երկիրը հիմա։

Վա՜յ, որ մեղքով ես հղացա, Վա՜յ, որ որդիքս ցավով ծնա, Վա՜յ, որ մահն է իմ առջևում, Վա՜լ, որ դժոխքն է մեզ հետևում:

Վա՜յ, որ հոգիս ինձնից ելնում Եվ մարմինս է հողին դառնում, Վա՜յ, որ բնությամբս ոչնչացա, Վա՜յ, որ ոչինչ համարվեցա։

Փոշիանալով անարգվեցի, Նեխած թարախի վերածվեցի, Մարմինս որդերի կերակուր դարձավ, Չորս տարրերի մեջ չքացավ։

Ոչ էր և չի լինելու սա, Ոչ էլ հայտնի է տեղը նրա, Մահվան հողմն է հնչում նրանում Ու ինձ պտտեցնելով՝ իր հետ տանում։

Եվ հոգիս լուռ առանձնանում, Եվ ինքն իր մեջ տխուր խորհում, Թե ինչ էի և ինչ դարձա Եվ գալիքում դեռ ինչե՞ր կա։

Վա՜յ, որ դևերն են չարախնդում, Վա՜յ, որ հոգիս են գերում, տանում, Վա՜յ իմ սերնդին, որ պիտ բազմանան, Վա՜յ ինձ, որ անշեջ իրի մեջ ընկա, Վա՜յ, որ որդերին բնավ քուն չկա։ Սառույց է պատել հոգուս ճչացող, Վա՜լ այս խավարին՝ էլ չլուսացող։

Վա՜յ, որ հոգիներն են մաշվում նրանում, Վա՜յ տանջանքներին, որ չեն դադարում, Վա՜յ իմ սերնդին՝ խավարին գերված, Վա՜յ և եղուկ՝ և՛ ինձ, և՛ նրանց։



### Հոդեվարքի, Հոդու ձանապարհի, դևերի պատերազմի և Հոդիների կայանի մասին

Վա՜յ հոգեվարքի իմ դառն օրվան, Վա՜յ, որ հոգիս առած գնան, Վա՜յ ապշեցնող ճանապարհին, Վա՜յ, որ չգիտեմ, թե ուր կտանի։

Վա՜յ, որ դևերն են ինձ հայտնվում Ու իմ դեմ են պատերազմում, Վա՜յ, որ մեղքերիս ցուցակն ունեն, Վա՜յ, որ մեկ առ մեկ կհրապարակեն։



Վա՜յ, որ վկաները չար կհառնեն Վա՜յ, որ բերաններն իրենց կբացեն, Աչքերի տեսածն իրենց կպատմեն, Եվ մեր արածները կթվարկեն։

Վա՜յ, որ հրեշտակը թույլատրի Ինձ ներսն առնեն իրենց խաղի, Տանջելով անձն իմ՝ կկռվեն Եվ իմ վրա կկատաղեն։

Վա՜յ, որ գնդերը չար՝ զանազան Ահեղազդու դեմքերով գան, Ըստ այն չար խորհուրդների, Որ ինձ գործել տվին մի-մի։

Կերպավորված պես-պես դեմքով, Սարսափազդու, չարավրդով Մռլտում են ու փնչացնում, Յոգիս պատռել են նրանք ջանում։

Ըստ հոգու տասը զորության Տասը ձևով պատերազմում, Ձի արժանվույն առնի հոգին Առհավատչյան դատաստանին։

Դեմքեր սոսկալի և դժնդակ Յանց մղձավանջ քարաքանդակ, Ցայտում է հուր նրանց ռնգից Եվ պաշարում գերված հոգիս։

Չար բանակը դաս-դաս հատված Խառնիխուռն անդ ժողովված, Գոչում ձայնով հույժ սաստկագին Իբրև ճայթմունք որոտնամպին, Եվ գոչումի ձայնից նրանց՝ Կարկամում է հոգիս ճնշված։

Դեմքեր են հայտնվում ինձ զանազան Անուններով հայտնի ու բազմազան. Դևք, սատանա, քաջքերից և ալքերից, Եվ հայվում են հոգիները նրանց ահից։



Յոտը գարշության և հույժ նողկալի Փչում է դևերի դասից զազրելի, Եվ աղտեղության գարշ տաղտուկում Յոգիներն են տարրալուծում։

Պատում հոգին շուրջանակի Ըստ վեց շարժման սխալանքի, Դեպ վեր, դեպ վար, դեպ ձախ, դեպ աջ Մրցում, կռվում հետ ու առաջ։

Պատերազմում ծածուկ, հայտնի, Ըստ զգայության կրկնակի` Ըստ խորհրդի մտքի, սրտի Եվ ըստ հայտնի չարի գործերի:

Խավարամած օդի միջին Իրենց դեմքերով պիղծ դիվային, Ապշեցնում են, ու մտքերը ցնդեցնում, Այնուհետև մեջքից բեկում։

Արձագանքում է ձայնը նրանց՝ Այո, այո, մեր աչքերով տեսած Գործերը չար մեր կատարած. Առաջինից վերջինն արած։

Առևանգել են ջանում հոգին՝ Նման Մովսեսի մարմնին, Ապա հրեշտակն է վերից ձայնում՝ «Կսաստի Տերը ձեզ», ու նրանց քշում։ Ահագնակերպ նրանց տեսքից, Յալած ինչպես մոմը հրից, Մարտի միջին նվաղ հոգին Մեջքը կոտրած կսկծագին։

Վերև տարված հրեշտակից Յոգին տրվում է կայանին, Այնտեղ տեսնելով պարզորոշ Դատավճիռն իր վճռորոշ։

եվ տեսնում է կայանած Յոգիներին ամբարված, Դասակարգված ու բաժանված Ըստ մեղքերի տարբեր գործած։

Պոռնկաց դասն առանձին, Մարդասպանները՝ այլ բաժին Զրկողները շարված խմբով առանձին, Չարագործներն էլ իրենց հերթին:

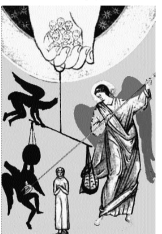
Ահա տեսնում է վեր ելած հոգին Յրապարակն այն կսկծագին, Լացող դասերով ողորմագին Խումբ-խումբ հենված հրապարակին։

Այլևս կցված հրապարակին Լալիս են նրանք հառաչագին, Եվ մորմոքում, մանում փոշին Մինչև հասնեն Դատաստանին։

Վա՜յ իմ վերջին գիշերին, Երբ մեղքերն իմ հայտնեցին Վա՜յ, երբ փողը վերջին հնչի Ի մեջ բերի գործն իմ անձի։

երկինք, երկիր ի լուր ձայնին Յավաքվելու են միասին, Եվ ինձ բերեն-դնեն բեմին Ի տես, ի ցույց ամենքին:

Ասելու են. -Սա է այն այրը մահածին, Որ միշտ սիրեց կորուստն անձի, Որ կոչ արեց բոլորին Խառնվել գարշ դիվաց դասին։ Չհավատացիր Փրկչի խոսքին, Որ այդ է լինելու քո ապառնին Այժմ աղաչում է Արքային, Խնդիր դնում Դատավորին։



### ԱՀեղ Դատաստանի Հարցաքննության մասին

Երբ երկնքի դուռը բացվի Եվ ահագնագին ձայնը հնչի, Դասը հրեղենաց ներքև կիջնի, Եվ երկինքը կդատարկվի:

Այնժամ կինչի բառբառը փողի Յանց բարձրագոչ որոտ երկնի, Եվ կիրավիրվեն չորս տարրերը նյութի, Աստծուն վկայելու գործերն աշխարհի։

Այնժամ մեռյալքն նույնպես կարթնանան, Յարություն առած Դատաստան կգան, Ոմանք ինչպես լույսն արեգական, Ոմանք էլ` խավարած դևերի նման։ Չորեքկերպյան աթոռ պիտ դնեն, Որի տեսնողները հույժ կսարսափեն Յիսուս Աստվածն է բազմելու, որին Եվ հարցաքննելու է Նա ամենեքին։



Յարցեր է տալու Նա սիրալիր, Որից կդողան երկինքն ու երկիր, Ընկեր, այդ ինչո՞ւ ներս խուժեցիր, Եթե հարսանյաց հանդերձ չունեիր։

Այնժամ շուրթերը պիտի պապանձվեն, Ձի պատասխանելու բնավ բան չունեն, Այլ ինչպես մոմը կրակից, Նրանք կհալվեն Աստծո ահից։

Ոտքը և ձեռքը նրանց կկապի, Ապա սրով միջից կկտրի, Անհավատների կարգը կդասի, Ու տարտարոսը նրանց կգցի։