ՇնորՀ<sub>Ք</sub> արջեպիսկոպոս ԳԱԼՈՒՍՏՅԱՆ

ՀՐԱՄԱՆԱԻ

## S. S. ԳԱՐԵԳՆԻ Բ

ՎԵՀԱՓԱՌ ԵՒ ՍՐԲԱԶՆԱԳՈՅՆ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ

ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ ՔՐԻՍՏՈՆԵՈՒԹՅՈՒՆԸ ՊԵՏԱԿԱՆ ԿՐՈՆ ԸՆԴՈՒՆԵԼՈՒ 1700 -ԱՄՅԱԿ

# Մեծ պաՀքի կիրակիների ոսկե չղԹան

ԱրևմտաՀայերենից փոխադրեց Գայանե Անտոնյանը

Մայր ԱԹոռ Սուրբ Էջմիածին 2001

# Մեծ պաՀքի կիրակիների ոսկե չղժան

ԱրևմտաՀայերենից փոխադրեց Գայանե Անտոնյանը

Շնոր Հը արջեպիսկոպոս ԳԱԼՈՒՍՏՅԱՆԸ «Մեծ պա Հքի կիր ակիների ոսկե չղխան» գրքում անդրադառնում է Հայաստանյայց Առաքելական Սուրբ Եկեղեցու առանձնա Հատկուխյուններից մեկին` Մեծ պա Հքի կիրակիներին տրված առանձին անուններին: Հեղինակը բացատրում է յուրաքանչյուր կիրակիի մեջ խտացված իմաստը, ինչպես նաև ներկայացնում բոլոր կիրակիների ամբողջությունը: Գիրքը գրավում է դեղեցիկ, Հյութեղ ու պատկերավոր լեզվով և մատչելի է ընթերցողների լայն չրջանակներին: ՄԵԾ ՊԱጓՔԻ ԿԻՐԱԿԻՆԵՐԻ ՈՍԿԵ ՇՂԹԱՆ

b

## Երկու խոսք

«Գրված է` միայն Հացով չի ապրի մարդ, այլ` այն ամեն խոսջով, որ դուրս է դալիս Աստծո բերանից» ՄատԹեոս Դ 4

4

Հայ Եկեղեցու ծիսակարգում պաՀոց օրերը չատ են: Այդ օրերին Եկեղեցին Թելադրում է Հրաժարվել կենդանական ծադում ունեցող կերակուրներից և սնվել բուսական կերակուրներով: ՊաՀքի խորՀուրդը, անչուչտ, չի
սահմանափակվում միայն կերակուրների ու ըմպելիքների վրա ինչ-որ արգելքներ դնելով. պաՀոց օրերին Եկեղեցին պատդամում է սնվել նաև կենդանի Հացով՝ Աստծո խոսքով: Այս առումով նչանակալի է Մեծ պաՀքի չրջանը՝ իր յուրահատուկ խորհրդաբանուԹյամբ՝ Հրավիրելով Հավատացյալներին ինքնաքննուԹյան, դղջումի, ապաշխարուԹյան:

Մեր Եկեղեցու ծիսակարգում Մեծ պաՀքի շրջանը «ոսկե շղթա» է կազ֊ մում, ուր ամեն օղակ` կիրակի, ունի իր խորՀուրդը, իսկ բոլորը միասին կարծես ներկայացնում են Եդեմական պարտեղից մինչև Գողգոթա տանող ճանապարՀը, այսինքն` մարդկության փրկագործության ուղին:

Առաջին կիրակին` Բուն բարեկենդանը, խորՀրդանչում է Եդեմական պարտեղում Ադամի և Եվայի` Աստծո ներկայությամբ ապրած երանության օրերը։ Արտաքսման կիրակին խորՀրդանչում է անՀնազանդության պատճառով Եդեմական պարտեղից արտաքսվելը։ Արտաքսված այդ վիճակը, անչուչտ, միայն Ադամին և Եվային չի վերաբերում, այլ նաև բոլոր նրանց, ովքեր Հեռացած են Աստծուց, Եկեղեցուց դուրս են, սուրբդրային կենարար պատդամներին անՀաղորդ։ Հենց այստեղ է ի Հայտ դալիս Աստծո փրկարար սերը Հեռու-Հեռվում դտնվող Իր զավակների Հանդեպ։ Անառակի կիրակին այդ Հետդարձի ճանապարՀն է նկարադրում։

Տնտեսի կիրակին պատգամում է մեզ տրված տնտեսության մեջ Հավատարմություն ցուցաբերել, քանի որ այս աշխարՀում ամեն մի մարդ տնտես է իր ունեցվածքի վրա, այդ թվում նաև իր կյանքի, իրեն տրված չնորՀների և անՀրաժեչտ է, որ լավագույնս տնօրինի այդ տնտեսությունը՝ գիտակ-

b

ցելով, որ մի օր Հաչիվ է տալու Աստծուն:

Դատավորի կիրակին անձանձրույԹ աղոԹելու, ձեռնարկած բոլոր գործերը մինչև վերջ Հասցնելու պատգամն է խորՀրդանչում, որպեսզի Դատաստանի` Երկրորդ Գալստյան օրը (Գալստյան կիրակի) մաջուր սրտով ու անկեղծ Հավատով դիմավորենջ մեր Տեր Հիսուս Քրիստոսին:

Ցարդ, Մեծ պաՀքի կիրակիներին նվիրված լավագույն գրքերից է Համարվում ՇնորՀք պատրիարքի «Մեծ պաՀքի կիրակիների ոսկե չղժան» դիրքը, ուր Հավուր պատչաձի ներկայացվում են վերը նչված կիրակիները: Մայր Աժոռի ՔԴԿն Հայ ընժերցողին սիրով ներկայացնում է անգնաՀատեւլի և մեղանում մեծ պաՀանջարկ ունեցող այդ գիրքը` արևելաՀայերեն փոխադրուժյամբ, որն իրականացրել է ՔԴԿ աչխատակից Գ. Անտոնյանը: Հուսով ենք, որ ներկա Հրատարակուժյունը օգտակար կլինի կիրակնօրյա դպրոցների ուսուցիչների, աչակերտների, ուսանողների և բոլոր նրանց Համար, ովքեր Հետաքրքրվում են Հայ Եկեղեցուն նվիրված Հարցերով:

ՂԵՎՈՆԴ <sub>Ք</sub>աՀանա ՄԱՅԻԼՅԱՆ Քրիստոնեական դաստիարակության կենտրոն

## $U_{nLm,p}$

այաստանյայց Եկեղեցին այնպիսի յուրաՀատկություններ ունի, որոնցով մյուս եկեղեցիներից ոչ Թե դարտուղվում, այլ դատորոչվում է ինջնատիպ անՀատականությամբ։ Այդպիսի Համակրելի երևույթնեըը չատ են, որոնցից են Մեծ պաՀջի կիրակիներին տրված Հատուկ անունները։ Բոլոր մյուս եկեղեցիները նրանց տալիս են թվական անուններ` Մեծ պաՀջի առաջին, երկրորդ և այլն կիրակիներ։ Իսկ մեր Եկեղեցին դրանց Հատուկ անուններով է օժտել` Բարեկենդանի, Արտաջսման, Անառակի և այլ կիրակիներ։ Այդ անուններից յուրաջանչյուրն իր մեջ խտացնում է Մեծ պաՀջի նպատակի Հետ կապված մասնաՀատուկ մի իմաստ, և կիրակիները, իրար միանալով, Հոյակապ ամբողջություն են կազմում։

Տարիներ առաջ, ամերիկաՀայոց առաջնորդարանի «Հայաստանյայց Եկեղեցի» պաշտոնախերխի 1952 Թ. մարտի Համարում մի Հոդվածով անդրադարձել էինք Հատկանչական այս երևույխին: Գրվածքների ներկա չարքը չատ քիչ առնչուխյուն ունի մեկ Հոդվածում խտացած այդ Համառոտադրուխյան Հետ։ Սա բոլորովին նոր մշակում է: 1971 թվականի փետրվարին և մարտին, «Մարմարա» օրաթերթում, «Մեծ պաՀքի խոկումներ» ընդՀանուր խորադրի ներքո Հաջորդաբար լույս տեսան ներկա դրքույկում Համադրված դրվածքները՝ բացի առաջին դլխից: Փափադեցինք դրվածքների այս չարքը մեկտեղել՝ Հօդուտ մյուսների։ ՎերաՀրատարակության ընթացքում կատարել ենք կարևոր նշումներ, Հավելումներ և Հապավումներ՝ դրվածքների պարունակությունն, անչուշտ, իր մեծադույն դանդվածով նույնը պաՀելով:

Գիտենք, որ ընդՀանրապես Հայերեն գրքի ընԹերցումը և մասնավորաբար կրոնական գրականությունը Սփյուռքում նաՀանջ են ապրում: Այսու-Հանդերձ, այս գրքույկի ընԹերցումը եԹե մինչև իսկ չա՛տ սեղմ ու սաՀմանափակ չրջանակների մեջ իր նպատակին ծառայի, իզուր անցած չպիտի նկատենք նրա պատրաստությանը Հատկացված Թանկագին ժամանակը, որն առՀասարակ գողացել ենք մեր Հանգստի պաՀերից:

> ՇնորՀք արքեպիսկոպոս 15.10.1971 Ստամբույ

8

7

## ՊաՀքի մասին ընդՀանրապես

«Եվ արդ, -ասում է ձեր Տեր Աստվածը, -դարձե՛ք Ինձ ձեր ամբողջ սրտով, ծոմապաՀությամբ, լալով ու կոծելով»: Հովել Բ(2) 12

Միաստվածության երեք կրոններն էլ` մովսիսականությունը, քրիստոնեությունը և մաՀմեդականությունը, ունեն և կիրարկում են պահեցողության 
օրենքը։ Սակայն պահքը հատկապես քրիստոնեական կրոնի մեջ է ստացել իր 
գերադույն կարևորությունը և միջին դարերում իր խստադույն դործադրությա՛ն` դադաթին հասել։ Այդ դարերի պահեցողությունն օրացույցների մեջ 
դոյություն ունեցող մի կանոն կամ անհատական խղճի հարց չէր միայն, այլ 
եկեղեցական և ընկերային (սոցիալական կամ հասարակական-թարդմ.) ամենախիստ մի օրենք էր, որին, լիներ Արևելքում, թե Արևմուտքում, հավաքաբար ենթարկվում էին բոլոր քրիստոնյաները։ Վա՜յ պահքը լուծողին. թե՛ 
հանրային կարծիքը և թե՛ օրենքը լախտի հարվածի նման կիջնեին նրա դլխին։ 
350-ական թվականներին Գանդրայում դումարված ժողովի 20-րդ կանոնն 
ասում է. «Չափահաս և մարմնով առողջ այն մարդը, ով քրիստոնյա անունն 
է կրում և քառասնօրյա պահքը մինչև վերջ չի պահում, նղովյալ լինի»:

Այսօր, սակայն, Թե՛ եկեղեցիների օրենքներում և Թե՛ անՀատ քրիստոնյաների առօրյա կյանքում պահեցողությունը խորագույն տեղատվություն
է կրում: Այս տեղատվությունն սկսվեց միջնադարի վերջերին, Արևմուտքում և չարունակվում է ցայսօր: Նախ Հռոմի քահանայապետերը չինարարական կամ պատերազմական գործողությունների համար նյութական
միջոցներ հայթայթելու նպատակով պահեցողության խստություններից
ազատ մնալու արտոնություններ չնորհեցին ազնվապետական ընտանիքներին, պայմանով, որ նրանք որոչ գումարներ հատկացնեն Հռոմի աթոռին:
Ապա այս տեղատվությունը հզոր թափ ստացավ Վերածնունդով ու մանավանդ բողոքականության ծագումով, իսկ մեր ժամանակներում հրապարակ
իջած ազատականության, հեղափոխությունների, անհավատության և կրոնական անտարբերության ծավալումով իր լրումին հանդեց: Այնպես որ,
այսօր ընկերային հին կարգերի և մտայնությունների գրեթե իսպառ փյու-

զումով պաՀքն էլ իր նախկին փայլը կորցրեց, առանց, սակայն, կիրարկու-Թյունից բոլորովին դադարելու:

ՊաՀեցողությունից Հրաժարումն այն աստիճան Համատարած է, որ Հայաստանյայց Եկեղեցու բարձրագույն իչխանությունը 35 տարիներ առաջ Հայ Եկեղեցու «Բարեկարգության» վերաբերյալ իր զեկույցի մեջ ասում էր. «Կյանջն ինջնին լուծել է պաՀջի խնդիրը...»:

Սակայն, Հակառակ այս իրողության, պաՀքը չպետք է դադարի իր կրոնական արժեքը և կարևորությունը պահելուց։ Երբ կրոնական ինչ-ինչ կարևոր սկզբունքներ և Հավատալիքներ, օրինակ` աղոթքը, ապաչխարան-քը, Հաղորդությունը և նմանները, ընկերային լայն խավերի մեջ կորցնում են իրենց դործնական կիրարկումները, ինչպես մեր ներկա ժամանակներում է, երբեք չի նչանակում, որ դրանք ըստ ինքյան նաև իրենց կարևորությունը և արժեքն են կորցնում։ Երբ Աստծո Հոդուց այլևս պարպված որոշ աստվածաբաններ Հայտարարում են, թե «Աստված մեռած է» կամ միլիոնա-վոր զանդվածներ չեն իսկ անդրադառնում Նրա դոյությանը, երբեք չի նչանակում, որ Աստված արդարև դադարել է դոյություն ունենալուց և դործերուց։ Նույն Հանդամանքն է պահեցողության դեպքում։

## Ի՞նչ է պաՀքը

Մեր ժամանակակից սերունդը պահեցողություն ասելով, թերևս, Հասկանում է մսեղենից, կաթնեղենից և Հավկիթեղենից հրաժարում։ Սա, սակայն, պահքի մասին վերջին ժամանակների և քաղջենի դասակարդի ըմբռնումն է. սկզբից այդպես չի եղել։ Ըստ Աստվածաչնչի, պահեցողությունը սդի և ցավի մի չրջան է, ինջնագրկանջ կամ ինջն իրեն տրված կամավոր պատիժ, որն իրադործվում էր որոշ ժամանակ ուտելուց և խմելուց, ինչպես նաև ՀԱՃՈՒՅՔԻՑ ամբողջովին հրաժարվելով։ Կարևորը վերջին հանդամանջն է, այսինջն` նաև հաճույջի՛ց հրաժարվելը, քանզի պահքը և հաճույջն իրար հակադիր երևույթներ են, և, հետևաբար, պահեցողություն, որին ընկերանում են նաև խաղը, ուրախությունը և պարը, երևակայել անհնար է։ Ուրեմն` կրոնական նպատակով ինջն իրեն որևէ գրկանջ պարտադրելը պահեցողություն է։

Սկզբնական չրջանում պահքից անբաժան էին լացն ու կոծը և սրանց արտահայտման արտաքին ձևերը՝ հագուստ պատռելը, քուրձ հագնելը, մոխրի վրա նստելը և այլն: Առհասարակ կիրարկվում էին որևէ ընկերու- Թյան կամ խմբի կողմից՝ վշտառիԹ և հոգեպես ցնցող տխուր իրադարձու- Թյունների դեպքում: Օրինակ՝ երբ ԴավիԹը և յուրայիններն իմացան Սա- վուղի ու ՀովնաԹանի եղերական մահը և Իսրայելի ժողովրդի չարաչար պարտությունը, «իրենց հագուստները պատառոտեցին... ողբացին, լաց եղան ու մինչև երեկո ծոմ պահեցին» (Բ Թագ. Ա(1) 11-12):

Պահրից անբաժան էր ԱՂՈԹՔԸ: Ս. Գրքում որտեղ էլ պահքի մասին հրահանդ է տրվում, միաժամանակ հանձնարարվում է աղոխքը: Երբ մարդիկ պահեցողուխյուն են անում, միաժամանակ կիրարկում են նաև աղոխքը: Ս. Գրքում ասված է. «Բարի են աղոխքները՝ պահեցողուխյուններով» (Տոբիխ ԺԲ(12) 8), այլ տեղում. «Բայց այս տեսակ դևը (այսինչն՝ արմատացած Հոդեկան բարդույխները և կատաղի մոլուխյունները) այլ կերպ դուրս չի ելնում, եխե ոչ աղոխքով ու ծոմապահուխյամբ» (Մատխ. ԺԷ(17) 20):

Պահեցողություն էին անում նաև որևէ կարևոր նպատակի հաջողության համար։ Ըստ այսմ, երբ Եսթեր թագուհին, հակառակ պալատի օրենքներին, որոչեց, կյանքը վտանգի ենթարկելով, ներկայանալ թագավորին` իր ժողովրդի փրկությունը հայցելու համար, մարդ ուղարկեց իր ազգական Մուրթքքեի մոտ` ասելով. «Դու դնա՛ և հավաքի՛ր Սուսա քաղաքում եղած հրեաներին, ինձ համար ծո՛մ պահեցեք և երեք օր` ո՛չ ցերեկը, ո՛չ դիչերը չուտեք ու չիմեք, իսկ ես և իմ նաժիչաները նույնպես ծոմ կպահենք։ Ապա ես կմանեմ արքայի մոտ...» (Եսթեր Դ(4) 16)։

ՊաՀքը, սակայն, ՀետզՀետե ավելի կիրարկելի դարձավ իբրև ապաչխարանքի նշան և արտահայտություն։ Սրա ամենաբացահայտ օրինակը դալիս է նինվեացիներից։ Երբ նրանք Հովնան մարդարեից իմացան, թե քաղաքն իրենց ամբարչտության պատճառով պիտի կործանվի, «նինվեացի մարդիկ հավատացին Աստծու պատդամին, պահեցողություն հայտարարեցին և մեծից մինչև փոքրը քուրձ հադան։ Լուրը հասավ նինվեացիների թադավորին։ Սա ելավ իր դահից, հանեց իր պատմուճանը, քուրձ հադավ և նստեց մոխրի վրա։ Թադավորի ու նրա մեծամեծների կողմից Նինվեում հայտարարվեց ու ազդարարվեց, թե մարդ և անասուն, Հոտ և արֆառ թող ոչինչ չուտեն, չճարակեն և ջուր չխմեն: Եվ մարդ ու անասուն քուրձ Հագան, ի սրտե աղոթեցին Աստծուն, բոլորը Հետկանգնեցին իրենց չար ճանապարՀներից և անօրենություններից, որ իրենց ձեռքով էր կատարվում, և ասացին. «Ով գիտե, թերևս Աստված միտքը փոխի և Հետ կանգնի իր խիստ բարկությունից, և կորստի չմատնվենը» (Հովնան Գ(3) 5-9):

Պահքի ներկա ձևին, այսինքն` Համադամ կերակուրներից և մսեղենից Հրաժարվելու սովորությանը, առաջին անգամ Հանդիպում ենք Դանիելի մարդարեական գրքում, ուր ասված է. «Այդ օրերին ես` Դանիելս, երեք չաբաթ սուղի մեջ էի: Լավ Հաց չկերա, միս և դինի չմտավ իմ բերանը, յուդով չօծվեցի, մինչև որ վերջացան երեք չաբաթները» (Դան. Ժ(10) 2-3):

#### Մեծ պաՀեցողներ Ս. Գրբից

Հին Կտակարանի մեծ պահեցողներից առաջինը մեզ ներկ այանում է նույն ինքը` Հին Ուիստի մեծագույն մարդարեն. Սինա լեռան վրա «Մովսեսը Տիրոջ հետ էր քառասուն օր և քառասուն դիչեր: Նա հաց չկերավ, ջուր չխմեց» (Ելք ԼԴ(34) 28): Եղիա մարդարեի մասին էլ է հաստատվում, որ քառասուն օր պահեցողություն է արել (Գ Թադ. ԺԹ(19) 8): Դավիթ թադավորը պահը պահեց` իր ապօրեն դավակի կյանքը փրկելու համար, բայց չկարողացավ (Բ Թադ. ԺԲ(12) 16):

Հուղիթը, Հրեա ժողովրդի ՀերոսուՀիներից մեկը, իր այրիության բոլոր տարիներին պահեցողության մեջ է եղել (Հուղիթ Ը(8) 5-6): Նեեմին, դերությունից հետո Երուսադեմի պարիսպները վերաչինողը, երբ տեսնում է դերությունից դարձողների կրած նախատինքները և նեղությունները, Երուսադեմի այրված ու ավերակ վիճակը, ասում է. «Նստեցի, լալիս էի, օրեր չարունակ սուղ արեցի ու ծոմ պահեցի, աղոթքի կանդնեցի երկնքի Տեր Աստծու առջև» (Նեեմի Ա(1) 4): Աննա մարդարեուհին, այն երջանիկեներից մեկը, որոնք իրենց կյանքի վերջալույսին տեսան Փրկչի մարմնացումը, «չէր հեռանում տաճարից, այլ ծոմապահությամբ և աղոթքով դիչերցերեկ ծառայում էր Աստծուն» (Ղուկ. Բ(2) 37): Երբ մտնում ենք Նոր Կտակարանի ավելի լուսավոր չրջանը, տեսնում ենք, որ պահքի սովորությունը չարունակվում է նաև այստեղ։ Նոր Ուխտի առաջին պահեցողը նույն ին-

8

քը` նրա Հիմնադիրը և մեր Փրկիչն է: Իր մկրտությունից Հետո Հիսուսը «Հոգով անապատ առաջնորդվեց ու քառասուն օր փորձվեց սատանալից: **Չկերավ և չխմեց այն օրերին»** (Ղուկ. Դ(4) 1-2): Եկեղեցին այս պաՀեցողությունը մեկնաբանում է նախ իբրև տնօրինություն (այսինջն՝ աստվածալին մի արարը, որը կատարվում է Հանուն և ի դեմս մարդկության` նրա փրկության Համար), որի կարդում են նաև Մկրտությունը, Չարչարանջը, Խաչելությունը, ՄաՀը և այլն: Հիսուսն Իրեն ծոմապաՀության ենթարկեց ոչ Թե որովՀետև ապաչխարանքի պետք ուներ, այլ դա կատարեզ մարդկային ցեղի փրկության Համար. մարդկության փոխարեն Ի՜նքն ապաչխարեց, որպեսդի բոլոր պաՀեդողություն անողների ապաչխարանջն իմաստ և իրականություն ստանա չնորՀիվ Իր ծոմապաՀության: Այս գաղափարը չեչտում են ապաչխարության մեր չարականները: Օրինակ՝ «Այսօր Երկրորդ Ադամը (Քրիստոսը) պաՀեցողություն անելով` քավեց [արդելված] պտուղն ուտողների պարտքը»: Կամ` «Եկեղեցին էլ, Փրկչի քառասնօրյա պաՀեցողության օրինակով պաՀը պաՀելով, արժանի կլինի մասնակցելու Հարուց*լալի Հետ երանական ուրախութլանը»* (տես՝ Մեծ պաՀ**ջի Ա և Բ կիրակի**ների Հարդերը)<sup>2</sup>: *Բագի ալս, Հիսուսը ծոմ պաՀեզ նաև որպես օրինակ Իրե*ն Հետևողների: Ինչպես մկրտվել էր, որպեսզի ոչ միայն քավեր Իրեն Հավատացողների մեղջերը, այլ նաև Իր Հետևորդներն էլ անպատճառ ենթարկվեն այդ խորՀրդին, այնպես էլ պաՀեցողություն արեց, որպեսցի Իրեն Հավատացողները ևս նույնն անեն:

Հիսուսի և առաջյալների ուսուցումը պահջի մասին Կրոնա-բարոյական հարցերի մասին Հիսուսի հիմնական ուսուցումները համադրված են «Լեռան ջարողում», ուր կարևոր տեղ է տրված նաև ՊԱՀՔԻՆ։ Այնտեղ Հիսուսն ասում է. «Երբ ծոմ պահեջ, տրտմերես մի՛ լինեջ կեղծավորների նման, որոնջ իրենց երեսները այլանդակում են, որպեսզի մարդկանց այնպես երևան, թե ծոմ են պահում. ճշմարիտ եմ ասում ձեղ, ա՛յդ իսկ է նրանց վարձր (այսինջն՝ մարդկանց երևալը և նրանցից գովվելը)։ Այլ երբ դու (ևոսջն ուղղված է Հիսուսին հավատացողին և հետևողին) ծոմ պահես, օծի՛ր ջո գլուիսը և լվա՛ ջո երեսը, որպեսզի չերևաս մարդկանց որպես ծոմ պահող, այլ ջո Հորը՝ դաղտնաբար, և ջո Հայրը, որ տեսնում է, ինչ որ ծածուկ է, կհատուցի ջեղ» (Մատթ. Ձ(6) 16-18)։

Ուրեմն, Հիսուսը, առանց ընկնելու պաՀեզողության գործն ական մանրամասնությունների մեջ, սովորեցնում է, թե ինչ ոգով պետք է այն կատարել: Ուրիչ առիթով փարիսեցիները Հիսուսին ջննադատեցին, թե Նա և Իր աչակերտները պահը չեն պահում, ինչպես իրենը և Հովհաննես Մկրտչի աչակերտները: Դիտողությունն անՀիմն չէր. արդարև Հիսուսը և Իր աչակերտները պաՀեղողություն չէին անում: Սակալն մենը, ի պաչտպանու-Թյուն նրանգ, կարող ենք ասել, որ Հիսուսի և Նրա աչակերտների գրեԹե ամբողջ կյանքը պաՀեցողություն էր։ Ուրիչների ողորմությամբ ապրող և քաղաքից քաղաք կամ գյուղից գյուղ Թափառող մարդիկ էին. ի՜նչ ունեին կամ ի՜նչ էին ուտում, որ պաՀեցողություն անեին: Իրենց անոթությունը Հադեցնելու Համար Հաճախ արտերից ցորենի Հասկեր էին պոկում և ափերի մեջ տրորելով` ուտում (Ղուկ. Ձ(6) 1): Սակայն Հիսուսը տարբեր անկլուններից է Հարցին նալում և նրանց պատասխանում Հետևյալ ձևով. «Մի՞Թե կարող եջ Հարսանջավորներին Հրամայել, որ ծոմ պաՀեն, որջան ժամանակ որ փեսան նրանց Հետ է: Կգան օրեր, երբ փեսան նրանցից կվերցվի, ապա այդ օրերին ծոմ կպաՀեն» (Ղուկ. Ե(5) 34-35): Ուրեմն Հիսուսը նախատեսում և անուղղակի Թելադրում է, որ արդարև Իր Հետևորդները Իր մաՀից Հետո պաՀեցողություն կանեն: Եվ արդարև, տեսնում ենը, որ Եկեղեցին Քրիստոսի Համբարձումից Հետո կիրարկում է պա-Հեգողության սկզբունքը, առանգ, սակայն, այն Հատուկ օրենքի վերածելու կամ որոչ օրերի ու չրջանների Հետ կապելու: ՊաՀքը տակավին բնական և ինջնաբուխ մի սովորուլթ է, որը որևէ անՀատ կամ խումբ կատարում է, երբ դրա պետքը դդում է: Ըստ այսմ, առաջին քրիստոնեական քարողչա֊ կան պաշտոնական ձեռնարկն սկսվում է պաՀթով և աղոթթով: Անտիոթում, որը Երուսադեմից Հետո դարձավ քրիստոնեական երկրորդ մեծ կենտրոնը, կային մարդիկ, ովջեր կոչվում էին «մարդարեներ և վարդապետներ»: Երբ նրանը «Տիրոջ պայտամունքի մեջ էին և ծոմ էին պաՀում, Սուրբ Հոգին ասաց նրանց. «Բառնաբասին և Սողոսին առանձնացրե՛ք Ինձ Համար, որ անեն այն գործը, որին Ես դրանց կոչել եմ»: Այն ժամանակ ծոմ պաՀելով և աղոթելով՝ ձեռը դրեցին նրանց վրա և ուղարկեցին» (Գործը. ԺԳ(13) 2-3): Գրեթե նույնը Պողոսը և Բառնաբասն արեցին, երբ, իրենց կարգին, նորակազմ թրիստոնյա Համայնթների Համար **«հրեցներ ձեռնադրեցին, պաՀեզո**-

b

ղությամբ Հանդերձ աղոթը արեցին և նրանց Հանձնեցին Տիրոջը, Որին Հավատացել էին» (Գործը ԺԴ(14) 22)։ Պողոս առաջյալը, երբ Հարկադրվում է Հիչել իր «վաստակները», Հաստատում է, որ Հաձախ ենթարկվել է նաև «բաղցի և ծարավի, առանց մի պատառ Հացի» (Հմմտ. Բ Կորնթ. Ձ(6) 5, Բ Կորնթ. ԺԱ(11) 27)։

Աստվածաչնչի Թե՛ Հին և Թե՛ Նոր Կտակարաններից մեզ ավանդված Հրահանդների և տրված օրինակների այս լույսի տակ մեզ համար անհասկանալի է մնացել, Թե ինչպե՞ս կարող են պահքի օրենքը անտեսել կամ բացահայտորեն նրա դեմ պայքարել հատկապես այն քրիստոնյաները, ովքեր իրենց հավատքի և դործի ամբողջ չենքը ցանկանում են կառուցել լոկ Աստվածաչնչի տվյալների վրա:

Մասնավորաբար Մեծ պաՀքի մասին Իբրև պաՀեցողության քառասնօրյա չրջան, Մեծ պաՀքը որպես Հիմք ունի մեր Փրկչի` վերևում Հիչված 40
օրերի ծոմապաՀությունն անապատում: Եվ որովՀետև մարդկային սովորական բնությունը գրեթե անկարող է տոկալ 40 օրերի` ցերեկ և գիչեր միանվագ ծոմապաՀությանը, ուստի Եկեղեցին տնօրինել է կատարել 40 օրերի
պաՀեցողություն` օրական միայն մեկ անդամ ուտելով։ Սա կոչվել է Մեծ
պաՀք, ի Հակադրություն մյուս պաՀքերի, որոնք չաբաթական Հինդ կամ
երկու օր էին: Մեծ պաՀքի գլխավոր նպատակը Հավատացյալին նախապատրաստելն էր, որ Ավադ չաբաթվա ընթացքում արժանապես մոտենա ս.
Հաղորդությանը և ավելի մեծ ուրախությամբ տոնի ս. Զատիկը:

4-րդ դարից առաջ քրիստոնեական Հին գրականության մեջ գրեթե ոչ մի հիչատակություն չկա քառասնօրյա պահեցողության որևէ չրջանի մասին ուրբաթ օրերի պահքի մասին բացահայտ հիչատակություն ունենալով հանդերձ: 2-րդ դարի վերջերին և 3-րդ դարի սկզբներին ապրող 
Տերտուղիանոս մատենագիրը հիչատակում է, որ Մոնտանական կոչվող, 
խիստ հոգևոր հակումներ ունեցող աղանդը, որին հարում էր նաև ինքը՝ 
Տերտուղիանոսը, Զատկից առաջ երկու չաբաթ պահեցողություն էր անում, 
մինչդեռ ուղղափառ քրիստոնյաները Զատկից առաջ մեկ, առավելը երկու 
օր էին պահք պահում: Ուրիչները նախքան Զատիկը 40 ժամ խիստ պահեցողություն անելու սովորություն են ունեցել: «Քառասնորդաց» բացատրությունն առաջին անդամ հիչվում է Նիկիայի ժողովի (325 թ.) Ե (5-րդ)

կանոնում` Հավանաբար ակնարկելով Մեծ պաՀքի 40 օրերի չրջանը, որից առաջ Հարկավոր էր անցկացնել եպիսկոպոսական տարեկան երեք ժողովներից մեկը։ Ալեքսանդրիայի Հայրապետներից ս. ԱԹանասն է, որ 330-ական Թվականներին իր Հոտին բացաՀայտորեն Թելադրում է նախքան Ավադ չաբաԹը 40 օր պաՀեցողուԹյուն անել։ Ըստ արդի բանասերների և կանոնադետների` 4-րդ դարի երկրորդ կեսերին խմբադրված «Առաքելական կանոնեներ» կոչվող կանոնախմբի 8-րդ Հոդվածում ասված է. «Առաքյալները տնօրինեցին, որ 40 օր պաՀք նչանակվի` Հրաժարվելու Համար ամեն չարութայունից, մեղքից և կերակրից` նախքան Փրկչի չարչարանքների օրը, և ապա կատարեն չարչարանքների օրը` Տիրոջ Պասեքը, և Փրկչի Հարության տոնը.... Քանդի Նույն Ինքը` Տերը մեր Քրիստոս, տերը տոների և տարեկան Հիչատակությունների, 40 օր և 40 դիչեր պաՀք պաՀեց» (Կանոնադիրք Հայոց, էջ 32)³:

Առաջին չորս դարերի պաՀեգողության բնուլթը կամ կերպերն էլ դեռ Հստակ չեն: 5-րդ դարի Հույն պատմիչներից Սոկրատն ասում է, որ Մեծ պաֆթի ընթագթում ոմանթ Հրաժարվում են բոլոր կենդանական մսերիդ, ուրիչները ձուկ են ուտում, ոմանք ձկանն ընկերակցում են նաև Հավեղեն, կան, որ Հրաժարվում են վերոՀիչյայներից և ՀավկիԹեղենից ու կարծր կեղև ունեցող պտուղներից` ընկուլց, նուչ և այլն, ոմանք էլ լոկ չոր Հացով են գոՀանում: ՊաՀեգողության առօրյա տևողության մասին էլ Հստակ գրեթե ոչինչ չկա Հիչված: Ոմանը պաՀել են մինչև երեկոլան ժամը երեջը, որիգ Հետո ամեն տեսակ կերակուր Թուլլատրվել է ուտել, իսկ խստապաՀներն այն աստիճան են առաջ գնացել, որ չաբաԹական մեկ կամ երկու անգամ են ճաչել: Ամենից սովորականը, սակալն, օրական մեկ անդամ ուտելն է եղել՝ լոկ մսից և դինուց Հրաժարումով: ԿաԹնեղենի և ՀավկիԹեղենի օրինական խիստ արդելը, ըստ երևույթին, տակավին չկար: 7-րդ դարի վերջերին և 8րդ դարի սկզբներին ապրած Հայտնի անդլիացի պատմիչ Բիլդը Հաստատում է, որ սուրբ նկատված մի եպիսկոպոս 7-րդ դարում Մեծ պաՀջի իր մեկ անդամվա ուտելու ընթացքում կերել է «մի քիչ Հաց, մի Հավկիթ, և ջրախառը փոքը-ինչ կա∂»: Մինչև իսկ 9-րդ դարում Արևմուտքում Մեծ պահքի ընթացքում Հավկիթից, պանրից և ձկից Հրաժարվելը նկատվել է բացառիկ առաքինություն:

Առաջին անգամ Հռոմի Գրիգոր Մեծ պապն է, որ 7-րդ դարի սկզբներին, գրելով Անգլիայի առաջին եպիսկոպոսին` Օգոստինոսին, ասում է, որ Մեծ պահքի ընթացքում «մենք հրաժարվում ենք մսից և կենդանական բոլոր արտադրություններից, այսինքն` կաթից, պանրից, հավկիթից և նմաններից»: Սա էր վաղ միջնադարում համայն քրիստոնեության ընդհանուր օրենքը թե՛ Արևելքում, թե՛ Արևմուտքում: Սակայն աստի ճանաբար Արևմտյան Եկեղեցում թույլտվություններ մտան նախ ձկնեղենի, կաթնեղենի ու հավկիթեղենի վերաբերյալ և ապա օրական գլխավոր ճաշին զուգահեռ առավոտյան ու երեկոյան ևս արտոնվեցին թեթև ուտելիքներ, մինչև Արևմտյան Եկեղեցուց ողջօրյա ծոմապահությունը գրեթե իսպառ վերագավ, և պահեցողության օրենքը լոկ մսի համար մնաց։

Այս օրենչն էլ մի քանի տարի առաջ Վատիկանի 2 -րդ ժողովի բարեկարդական կանոններով դործնականապես դրեխե վերացավ Կախոլիկ եկեղեցուց։ Պահեցողուխյունն ընդհանրապես և մասնավորաբար Մեծ պահքը Արևելքում ավելի խիստ են եղել։ Արևելյան եկեղեցիներում երկար դարեր պահվեց սկզբնական սովորուխյունը, այսինչն` օրական մեկ անդամ միայն ուտելու և բոլոր մսեղեններից ու կենդանական արտադրուխյուններից հրաժարվելու կանոնը։ Ի վերջո, սակայն, աստիճանաբար, Արևմուտքին հետևելով, Թույլտվուխյուններն Արևելք էլ մուտք դործեցին. նախ արտոնակցին օրական մեկ անդամից ավելի ճաչերը և ապա՝ Մեծ պահքի չաբախ ու կիրակի օրերին բացի մսեղենից ամեն տեսակ կերակուրներ ուտելը։ Սակայն դեղջկական չրջանակները չարունակեցին, և որոչ տեղեր մինչ և օրս չարունակում են հնագույն կանոնը` օրական մեկ անդամ ուտել` միանդահմայն հրաժարվելով կենդանական ամեն տեսակ արտադրուխյուններից։

Հայաստանյայց Եկեղեցու օրացույցում տարվա մեջ ունենք պահքի 158 օրեր, որոնցից 40 -ը զուտ Մեծ պահքինն են<sup>4</sup>, մնացածի ճիչտ կեսը` 59 օր, կազմում է տասնմեկ չաբաԹապահքերը, և մյուս կեսը չորեքչաբԹի և ուրբաԹ օրերի պահքերն են, որոնք վերոհիչյալներից դուրս են մնում:



#### ՊաՀբի նպատակը

Ինչո՞ւ ենք պաՀք պաՀում. կարևոր մի Հարց, որին տրված պատասխանից կախում ունեն մեր պահեցողության կրոնական արժեքը և իմաստ ունենալ կամ չունենալը։ Հարցին պատասխանելը դյուրացնելու Համար ցանկանում ենք Հաստ ատել, որ չատ սերտ զուդահեռ կա հիվանդության Համար սահմանված ռեժիմի (սնուցակարդ) կամ դիետայի և կրոնական պահեցողության միջև` թե՛ նպատակի և թե՛ մեթոդի տեսակետից։ Երկուսի վրա դցված բաղդատական մի ակնարկն ավելի կհստակեցնի պահքի դերը և նպատակը։ Ինչ հիվանդությունն է մարմնի համար, նույնը մեղքն է հոդու համար։ Կարող ենք մինչև իսկ ասել` մեղջը հոդու հիվանդությունն է, և հիվանդությունը մարմնի մեղջն է։

Հիվանդությունը մարմնի ֆիդիկական ներդաչնակ գործունեությանը խանգարող գործոն է, իսկ մեղջը` Հոգեկան կլանջի մեխանիզմին: Հայտնի է, որ բժիչկները Հիվանդին կա՛մ դեղը, կա՛մ պաՀեցողությունը, կա՛մ երկուսը միանդամից են Հանձնարարում: Որոչ Հիվանդություններ առանց պաՀեցողության չեն բուժվում, օրինակ` խոցը, չաքարախտը և նմանները: Նույնն է Հանդամանքը մեղջերի դեպքում: Մեղջերի կարևոր տոկոսը ցանկություն֊ ների սանձարձակ գործունեության արդլունք է: Իրենց բնական չափի և սաՀմանի մեջ ցանկություններն աստվածադիր ուժեր են` մարմնի կենսական գործունեությունը գյուրացնելու Համար: Ուտելու կենսական գործողության Հետ կապված` ախորժակը մարդուն պարտադրում է ուտել` մարմինն առողջ և կենսունակ պաՀելու Համար: Սերնդագործելու կենսական գործողության Հետ առնչված ցանկությունը մարդուն պարտադրում է կյանքը տևականացնել երկրի վրա: Սակայն միանգամայն Հայտնի է, որ ցանկություններն առ-Հասարակ իրենց չափի և սաՀմանի մեջ չեն մնում, դառնում են իսկական բռնակայներ, և մարմինը, փոխանակ մեր կամքի և բանականության կողմից կառավարվելու, դառնում է ցանկությունների խաղալիջ:

Որկրամոլությունը, որն ուտելու ախորժակի սանձարձակությունն է, ոչ միայն ֆիզիկական ու բարոյական բազում ախտերի մայրն է, այլ նաև պատճառ` կյանջի այլասերման: Հեչտախտը և այլ սեռային ստաՀակություններ, որոնջ սերնդագործման աստվածադիր օրենջի անսանձ գործունեություններն են, մեգ

Պահջի նպատակը, ուրեմն, Հոգու կյանքը դորացնելն է` տկարացնելով զգացական Հաճույքների քաչող ուժը: Ինչպես ակնարկեցինք, պահեցողուԹյան գերագույն նպատակն ապաչխարանքն է, այսինքն` մեղքից և Հոգեկան ծուլուԹյունից ազատագրվելու ճիգ է, այդ իսկ պատճառով ունի ինքն
իրեն տրված պատժի հանգամանք: Ապաչխարանքի էուԹյունը մեղքի պատճառով զգացած ցավը, զղջումը և մտահոգուԹյունն են այն պարզ պատճառով, որ մեղքն անհատի և ընկերուԹյան մեծագույն չարիքն է և մեզ Աստծուց բաժանող միակ պատճառը, աստվածային ու մարդկային մի չարք
Թանկագին չնորհներից ու ուժերից մեզ պարպող միակ ազդակը: Արդ, մեղջի հետևանքով զգացած ներքին ցավի արտաքին արտահայտուԹյուններից
գլխավորը պահեցողուԹյունն է, որը մեղավորին պատժի ենԹարկելու և մեղ-

Որոշ Հիվանդություններ մաՀացու են, այսինքն` եթե իրենց սկզբնական շրջանում չդարմանվեն, վաղաՀաս մաՀվան պատճառ կլինեն. օրինակ` քաղցկեղը, թոքախտը, սրտի և այլ կենսական օրդանների Հետ կապված տկարությունները: «ՄաՀացու» կոչված մեղքեր էլ կան. օրինակ` ամբարտավանությունը, չար նախանձը, ջղադար բարկությունը, անսաՀման ադա-Հությունը և սրանց տարատեսակները:

Սրանք մաՀացու են, որովՀետև մարդու մեջ մեռցնում են բարոյական դիտակցությունը, մարդկային արժանապատվությունը և, ի վերջո, այլասերում մարդու նկարադիրն ու բնությունը: Երբ մարդը դրկվում է բարոյական արժեջներից, դադարում է բառի իսկական իմաստով մարդ լինելուց:
Արդարև, այս երկոտանի, ուղղաբերձ «մերկ կապիկը» մարդ դարձնողը, այսինջն` կենդանական աչխարՀի մյուս տեսակներից ղանաղանողը, ոչ այնջան նրա ֆիդիկական տարբերություններն են, որջան բարոյական դիտակ-

ցությունը, խիղձը, Աստծուն ձանաչելու և Նրան դիմելու կարողությունը:

Այս և մարդկային ուրիչ ազնիվ Հատկություններ էլ վերոհիչյալ մահացու մեղջերից կտուժեն, կայլասերվեն, մինչև իսկ իսպառ կփչանան, եթե դրանց առաջը չառնվի: Եվ պահքը մեծապես նպաստում է այլասերիչ այս հակումների առաջն առնելուն, ինչպես նաև մարդուն հատուկ վերոհիչյալ կարողությունները պահպանելուն:

Պետք է անդրադառնալ նաև, որ ֆիզիկական Հիվանդությունն երի պարագայում սնուցակարգը կամ դիետան չէ, որ ախտը բուժում են: Բուժողը մարմնի բնական ուժերն են, արյունը, ավիչը և նրանցում պարունակվող կենսական տարրերը: Բժչկի Հանձնարարած պահեցողությունը կամ դեղը միայն դյուրացնում են մարմնի բուժիչ ուժերի դործը` արդելք Հանդիսանալով, որ հիվանդությունն ավելի չխորանա: Նույնը կրոնական պահեցողության պարադայում է: Պահեցողությունը չէ, որ մեղջը ջավում է: Աստված է ջավիչը:

Սակայն պահեցողությունը կարևոր մի օժանդակություն է քավչարար այս սրբագործության մեջ: Զղջումը, աղոթքը, ապաչիսարանքը, որոնք պահեցողությունից անբաժան պետք է լինեն, այն հիմնական պայմաններն են ստեղծում, որտեղ Աստծո բուժիչ և քավիչ զորությունն է գործում: Ս. Օգոստինոս Ափրիկեցին ասել է. «Պահեցողությունը մաքրում է հոգին, բարձրացնում միտքը, չափի և հակակչոի ներքևում պահում կրքերը, ցրում է ցանկության ամպերը, մարում սեռական կրակը, արծարծում է ժուժկալությունը և վառում ճչմարտության լույսը»:

Արդարև, անկեղծ և առողջ պահեցողության մեջ քրիստոնյան կարող է դանել ազդու միջոցներից մեկը` վերատիրանալու այն բարոյական կորուստ- ներին, որոնց ենթարկվել է չափազանց արձակ ապրելակերպով: Վերաչահում է այն չնորհները, որոնցից զրկված էր իր մեղքերի պատճառով: Գրվածքիս իբրև բնաբան ծառայող խոսքը, որն ասվել է մեզնից գրեթե 2500 տարիներ առաջ, Հովել մարդարեի բերանով, իր մեջ խտացնում է պահքի էությունը: Մշտնջենական մի թելադրանք է, որն ուղղված է բոլոր դարերի բոլոր սերունդ- ներին, որոնք Աստծուց հեռացած լինելու դժբախտությանն են ենթարկված: ժամանակակից մարդկությունը դերազանցել է նախորդ սերունդներին ոչ մի- այն իր թվով ու տեխնիկական առաջարիմությամբ, այլ նաև ամբարչտու- թյամբ և Աստծուց հեռացած լինելու անչափելի ծավալով: Դեպի ստույդ և

8

անխուսափելի կորուստ առաջնորդող այս ճանապարՀից ազատվելու միակ միջոդը «պաՀքով և լալով», ալսինըն` ապաչխարանքով ու աղոթքով, «ամբողջ սրտով» ետ` առ Աստված դառնայն է: Կրոնական պաՀեցողությունն ունի նաև անուղղակի բարիըներ, որոնը ոմանը տգիտաբար նկատում են որպես պաՀըի նպատակ: Ցորենի Հետ անպատճառ նաև Հարդ է արտադրվում, որը բոլորովին էլ դեն նետվելիք բան չէ, անասուններին իբրև կեր է ծառալում: Բալգ ոչ ոք գորեն չի մչակում Հարդ ստանալու Համար: Ծիրանի Հետ կա նաև նրա կորիգը, որը նույնպես անպետը բան չէ, սակայն ոչ ոք ծիրանի ծառ չի տնկում կորիզի Համար: ՊաՀքի անուղղակի բարիջներից են, օրինակ, ֆիզիկական օգտակարությունը` Հատկապես մեր ժամանակներում, երբ մարդիկ պետը եղածից ավելի են ուտում, և մարմինն իրեն անՀրաժեչտ եղածից ավելի է նլու-Թեր ստանում, որոնք ճարպի ձևով գետեղում է իր գանագան մասերում` իգուր ծանրացնելով իրեն և դժվարացնելով սրտի աչխատանքը: Ձևականին Հակադրված իսկական պաՀեցողությունը նպաստում է մարմնի ճարպերը Հալեցնելուն և սրտի աչխատանքը ԹեԹևացնելուն: Սակայն երբ պաՀեցողու-Թյունը նիՀարելու և առողջությունը վերագանելու նպատակով է արվում, որթան էլ օգտակար լինի, դադարում է կրոնական արժեջ ունենալուդ: ՊաՀջի անուղղակի ուրիչ բարիջներից մեկն է ԿԱՄՔԻ ԶՈՐԱՑՈՒՄԸ: Մեր Հոգևոր և բարոյական կենդաղում կամըր կենսական դեր ունի: Երբ օրենքի պարտադրանթով կամ մեր գանկությամբ պաՀեցողություն ենք անում, մեր կամքն աստիճանաբար գորանում է, որովՀետև պաՀեցողությունը Հաճելի չէ մեր ֆիգիկական դյուրակեցությանը, որով մարմնական Հակումների վրա դրված պարտադրանքը նպաստում է, որ բարոլական կամեզողությունը գորանա` ի վեր)ո դառնալու Համար ուժի չտեմարան, որի օգնությանն ենք դիմելու ամեն անգամ, երբ բարոյական օրենջներին կամ մեր խղճմտանջին Հակառակ արարջ֊ ների փորձությանը ենթարկվենը: Կամեցողության գորացմամբ մենք մեր ունեցած խելքը և ժամանակն ավելի արդյունավոր կերպով կարող ենք գործածել: Թե կամքի պակասի Հետևանքով ինչ աՀավոր չափերի Հասնող վատնում-այն կամբի գորացման Համար կատարված պաՀեցողությունը կամ նման այլ վարժանջներն ու մարդանջները դուրկ են մնում դուտ կրոնական արժեջից ինքնրստինքյան օգտակար ու Հանձնարարելի լինելով Հանդերձ:

#### Մեր ներկա պաՀեցողությունը

Ներկայիս մեր սովորական պաՀեցողությունը մսից և կենդանական արտադրություններից պարդապես Հրաժարվելն է:

Ընդունելի է, որ սա էլ ոմանց Համար կարևոր մի զրկանք և, Հետևաբար, ապաչիարանք է, սակայն մյուս կողմից` քանի որ մարդն արտոնված է որևէ ժամանակ և ցանկացած քանակությամբ, բացի վերոհիչյալներից, գրեթե ամեն բան ուտելու, պաՀքը կորցնում է իր ազդեցությունը: Երբ գինին էլ է արտոնվում` կենդանական արտադրություն չլինելու պատճառով, պահեցողությունը գրեթե չեղվում է իր նպատակից: Այսօր Հազարավոր մարդիկ կան, ովքեր բուսակեր են, այսինքն` նրանց առօրյա սովորական ուտելիքները մեր «պահոց» կոչված կերակուրներից տարբեր չեն, սակայն նրանք երբեք չեն Հավակնում Հայտարարելու, որ բանջարեղեն, ընդեղեն և պտղեղեն ուտելով` բառի կրոնական իմաստով պահեցողություն են անում. սա նրանց սնվելու սովորական կերպն է: Արդ, պահքի սկզբունքին, ոդուն և տառին Հակառակ է ցանկացած ժամանակ և ցանկացած քանակությամբ ուտելը` ճոխացրած «պահոց» կոչվող անուչեղեններով ու Համադամներով: Պահեցողությունը կերակրի տեսակի Հարց չէ. պահք պահելը «թայինով ապուր» կամ ոսպով «չորբա», կամ «յահներ» ու «յալանջի դոլմաներ» ուտելու մեջ չէ:

Բացի սրանից, կյանքն այսօր այնպես է դասավորվել, որ միչտ չէ, երբ Հնարավոր է «պահոց» կոչվող կերակուրներ դանել, օրինակ, հասարակաց ճաչարաններում։ Եվ ամեն մարդ չէ, որ միջոց ունի ինքը պատրաստելու իր պահոց կերակուրները։ Կախոլիկ պահեցողուխյունը, որ ավելի կերակուրի տեսակի հարց էր, քան քանակի, այս իսկ պատճառով այսօր դործնականում դրեխե բոլորովին վերացվել է, և պահվում է միայն Ավադ ուրբախի պահբը։ Այնպես որ, այսօր անդամ ցանկ ացողները դժվարուխյունների են հանդիպում մեր սովորական կիրարկուխյամբ պահքը պահելու մեջ։ Ուրեմն ի՞նչ պետք է անել։ Պահեցողուխյունից իսպառ հրաժարվե՞լ, ինչպես բողուքականներն արեցին։ Ձենք կարծում։ Այս մասին մեր Տիրոջ օրինակը և ուսուցումը բացահայտ են։ Հիսուսն ասաց, որ աչխարհից Իր հեռանալուց հետ Իր հետևորդներն էլ պահեցողուխյուն կանեն (Մատխ. Թ(9) 15, Մարկ. Բ(2) 20, Ղուկ. Ե(5) 35)։ Նրանք, ովքեր կարող են պահքի ներկա սովորա-

b

8

կան ձևը կիրարկել ու նրա մեջ Հոգեկան ազնիվ գոՀացում գտնել և ոչ Թե
ինքնախաբեություն, թող այն չարունակեն: Աստված ընդունելի անի նրանց
այդ կերպ պաՀեցողությունը: Իսկ նրանք, ովքեր գործնականում չեն կարող
այն կիրարկել կամ դրանից Հոգևոր չինություն և օգուտ չեն կարող քաղել,
բայց մյուս կողմից անպատճառ ցանկանում են մի կերպ պաՀեցողություն
անել, այդպիսիներին Հետևյալ թելադրանքներն են տրվում` ընտրելու
Համար դրանցից մեկր կամ մյուսը:

- 1. Օրական մեկ անգամ միայն ուտելով` վերակենդանացնել Հնագույն սովորությունը, առանց նկատի առնելու կերակրի տեսակը և առանց ճաչը Համադամներով չափազանցնելու: Այս կերպը զորավոր մի զրկանք է չատերի Համար, ովջեր վարժված են օրական երեջ անդամից բացի ուտելու նաև ցանկացած ժամանակ։
- 2. Նրանք, ովքեր ֆիզիկական լուրջ պատճառներով և իրենց գործի բերումով չեն կարող գործադրության դնել 24 ժամվա մեջ մեկ անգամ միայն ուտելու Հնագույն կանոնը, կարող են երկու կամ առավելը երեք անգամ ուտել` Հրաժարվելով Հատկապես այնպիսի ուտելիքներից, որոնք չափազանց սիրում են: Հրաժարվել մասնավորաբար չաքարեղեններից, չոկոլադից և քիմքը գրգռող անուչեղեններից:
- 3. ՊաՀքի շրջանում իսպառ Հրաժարվել ոգելից ըմպելիքների և անուչեղենի գործածությունից` մյուս կերակուրներից ցանկացած ժամանակ չափավոր ուտելով Հանդերձ:

Որևէ ձևով պահեցողություն անելու ժամանակ անհրաժեչտ է հրաժարվել կինո և թատրոն հաճախելուց։ Հրաժարվել պարահանդեսներից։ Հրաժարվել ամեն տեսակ հաճույքի վայրերից։ Հրաժարվել հեռուստացույցով ժամանցի համար պատրաստված հաղորդումներ կամ ֆիլմեր դիտելուց՝ մյուս բոլոր բաներով հանդերձ։ Նրանք, ովքեր ի վիճակի չեն կերակրի պահեցողություն անելու կամ հոդեկան որևէ չահ չեն դտնում դրանց մեջ, նրանց համար հանձնարարվում են հետևյալ ԲԱՐՈՅԱԿԱՆ ՊԱՀԵՅՈՂՈՒ-ԹՅՈՒՆՆԵՐԸ։

1. Հրաժարվել մոլեկան սովորություններից: Անչուչտ, մոլությունն երից Հրաժարվելու Համար պետք չէ սպասել Մեծ պաՀքին, քանզի նրանցից աղատվելու ձիգ անելը յուրաքանչյուր մարդու բոլոր ժամանակների

պարտըն է: Մոլությունները, բացի մեր քսակին վնասելուց, խանգարում են նաև մեր Հոգու և մաջի Հավասարակչռությանը: Ծնողների մոլությունները խորտակում են անմեղ և խոստումնալից գավակների ապագան: Կործանում են անԹիվ ընտանիջներ: Ծանր մոլուԹյուններով վարակվածները Թմրեզուզիչներին և անբնական սեռական ախորժակներին դերի դարձածները, դժբախտաբար, արդեն իսկ պաՀեղողության մասին մտածելու ի վիճա֊ կի չեն: Բալգ նրանը, ովքեր պաՀեղողությանն արժեք ընծալելու չափ տեր են մնացել իրենց բանականությանը և Հավատքին, բայց մյուս կողմից մոլի են ԹղԹախաղի, ոգելից ըմպելիքի, ձիարչավի և այլ տեսակ «ղումարների», սրանց Համար, Նոր տարվա որոչումներից ավելի (որոնը առՀասարակ չեն պաՀվում), Մեծ պաՀքի քառասնօրյա չրջանը սքանչելի առիթ է այս մոլու-Թյունների դեմ Աստծո օրՀնուԹյամբ և Եկեղեղու օժանդակուԹյամբ լրՋորեն պալքարելու: Ծխելուց կամ մլուս մոլություններից Հրաժարվելու Հետ կապված տանջանջն արդարև ինջնագրկանջի մի սջանչելի կերպ է: Այս տեսակ ապաչխարանքն ու պաՀեցողությունն ավելի ընդունելի են Աստծուն և օգտակար` մարդուն: Մեծ պաՀթի չրջանում խաղաԹղԹի սեղանի մոտ չնստելր կրոնական տեսակետից ավելի արժեք ունի, քան խնջույքի` մսեղենով սեդաններից Հրաժարվելը: Եվ երբ այսպես 40 օրեր չարունակվի, մոլութվան ենԹական Հավանաբար ամբող) տարվա Համար կբուժվի խաղաԹղԹի մոլու֊ Թյունից, և բարոլական պաՀեցողուԹյունը, իսկական ապաչխարանը լինելուց բացի, գոնե այս կերպ գործնական նպատակի էլ ծառայած կլինի:

2. Հրաժարվել լեզվի հիվանդություններից` չատախոսությունից, ստախոսությունից, հայհրյանքից և ամեն տեսակ լեզվագարություններից, որոնք
դեմ են մարդկային արժանապատվությանը և խոր խոցում են մեզ նմանների սիրտը: Հրաժարվել գանդատներից, տրտունջներից, դառն ու հուսահատ
արտահայտություններից, որոնք մեռցնում են մեր հոգեկան կենսունակությունը և վնասակար մանրէի նման վարակում նաև ուրիչներին: Հրաժարվել
գոռում-դոչյուններից, վիճաբանություններից, կռվազանություններից,
որոնք խանդարում են մեր և մեր չուրջ եղողների խաղաղությունը:

Ձենք անդրադառնում ավելի ծանր և վտանգավոր Հոդեվիճակներին` դառն ատելությանը, սև նախանձին, նենդություններին, դավադրություններին և նման լուրջ ախտերին, որոնցից ապատվելու Համար ենթական Հա-

8

րատև ու ավելի Հետևողական ճիգերի և աստվածային մասնավոր օժանդա֊ կության է կարոտ:

3. Սրանը, սակայն, ժխտական Թելադրանըներ են ժխտական Հոդեվիճակներից ազատագրվելու Համար: Ինչո՞ւ ձիգ չանել արծարծելու նաև դրական Հոդեվիճակներ` կատարելով դրական դործեր, ալսինջն` պաՀջի նպատակն իրագործել ավելի կարճ ու գործնական ճանապարՀներով: Հետևաբար, բարոյական ապաչխարանքների կարգում կարող ենք Հանձնարարել Հատկապես բարիք գործելը: Ստույգ է, որ բարիք գործելը բոլոր ժամանակնե֊ րում սիրո մեր պարտականությունն է և ոչ` ապաչխարանը, բայց նրանը, ովջեր տարվա մլուս օրերին Թերացել են մարդկային այս Հիմնական առաթինության մեջ, մասնավոր ճիգ պետը է անեն և դեթ Մեծ պաՀթի ընթաց*ջում իրե*նց մասնավոր նյութական **գո**Հողության ենթարկեն: *Օ*գնել Համայնքային Հաստատություններին, կրթական, կրոնական ու բարեսիրական նպատակների, օգնել նուլնիսկ երբ մեդնից չեն խնդրում, օգնել պարդապես Մեծ պաՀքի ոգուն Հավատարիմ լինելու Համար: Օժանդակել աղթատ ու Հաչմանդամ մարդկանգ` նրանգ դրամական պարտքերը ԹեԹևագնելով, օգտակար լինել մեզ նմանների Հազարումի կարիջներին: Ինջն իրեն Հարկադրելով` օրական որոչ դումար մի կողմ դնել, դրկելով քիմքը և քմա֊ Հաճուլըները` դրամը բարի նպատակների Հատկացնելու Համար:

4. Նյութական օժանդակություններին զուգաՀեռ կամ եթե ի վիճակի չենք նյութական օգնություն ցույց տալու, կարող ենք ժամանակ տրա-մադրել ազնիվ նպատակներին` ծառայության մեր բաժինը բերելով` ուր դրա պաՀանջը կա: Այցելել Հիվանդներին և բանտարկյալներին: Այցելել որբանոցներ և ծերանոցներ: Այցելել տանը մենակ մնացած Հոգիներին: Մոտենալ սուգ ու ցավ ունեցողներին և նրանց տրամադրությունը բարձ-րացնել` Համեստ, անկեղծ ու մարդկային գրույցով բաժանելով նրանց սուգը և ցավը:

Մանավանդ Մեծ պաՀքի ընթացքում բոլոր մարդկանց Հանդեպ լցված լինել բարյացակամությամբ, փողոցում` փափկանկատությամբ, փոխադրական միջոցների մեջ` մյուսներին տեղ զիջելով, և դեռ բազմաթիվ այլ կերպերով արտաՀայտել մեր բարյացակամությունը յուրաքանչյուր մարդու Հանդեպ` Հաձախ մեր փոքր առավելություններից ու իրավունքներից մեդ գրկելով և միչտ մեր եսասեր տրամադրությունները մասնավոր ձիգով զոՀելով: Երբ սրանք առանց Հավակնության կատարվեն, մենք այն Համոզումն
ունենք, թե ավելի՛ կծառայեն պաՀեցողության ոգուն և նպատակին, միաժամանակ զուգաՀեռ կընթանան մեր ժամանակների գործնական մտածողությանը, ինչպես և առողջ ու դրական այնպիսի կրոնի, որպիսին քրիստոնեությունն է, Հիմնական սկգբունքներին ու պաՀանջներին:

ՊաՀքի մասին մեր այս ընդՀանուր խորՀրդածությունները ցանկանում ենք իրենց եզրակացությանը բերել ու կնքել Եսայի մարդարեի գրքից սքանչելի մի Հատվածով, ուր Աստված մարդարեի բերանով Հայտնում է, թե ինչպիսին է Իր ցանկացած պաՀքը։ Այս Հատվածում նախ Աստծո ժողովուրդն է, որը դանդատի ձևով Հարց է տալիս Աստծուն.

- Այդ ինչպե՞ս է, որ մենք ծոմ պաՀեցինք, և Դու չտեսար, զրկանքների ենԹարկեցինք մեղ, և Դու չիմացար:

Աստված պատասխանում է.

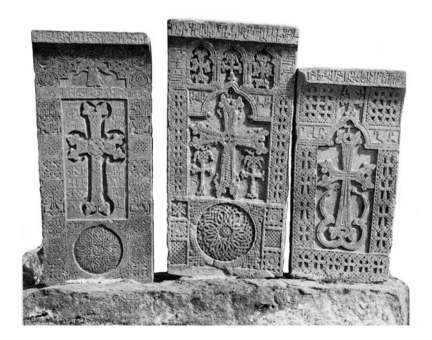
- ՈրովՀետև ձեր պաՀքի օրերին ձեր ցանկություններն եք կատարում և կսկիծ պատձառում բոլոր նրանց, ովջեր ենթակա են ձեզ:

Հակառակության և կռիվների մեջ եք պաՀում և բռնցքաՀարում տկարին:
Իսկ Իմ ինչի՞ն է պետք այդպիսի պաՀքի օրը. դուք պիտի դաք բողոքեք Ինձ,
և Ես չպիտի լսեմ ձեղ: Այդպիսի՛ պաՀքը չէ, որ Ես ընտրեցի, և ոչ էլ այնպիսի օրը, երբ մարդն իր անձն է տանջում: ԵԹե պարանոցդ կորացնես օղակի
նման ու տակդ քուրձ ու մոխիր տարածես, այդ էլ, սակայն, չեմ Համարի
պաՀք և ընդունելի օր. այդպիսի՛ պաՀքը չէ, որ Ես ընտրեցի, -ասում է Տերը:

Քանդի՛ր անիրավության Հանդույցը, խորտակի՛ ը քո վաճառականական խարդախությունն ու բռնությունը, ների՛ ը ու արձակի՛ ը նեղյալներին և պատռի՛ր բոլոր անիրավ մուրՀակները: Քաղցածների՛ն բաժանիր քո Հացը և անօթևան աղջատների՛ն տար քո տունը. եթե մերկ մարդ տեսնես` Հադցրո՛ւ նրան, բայց քո ընտանիքի զավակին մի՛ անտեսիր: Այն ժամանակ այդաբացի պես պիտի ծավալվի քո լույսը,

և արագորեն պիտի Հասնի քո ապաքինումը,
քո առջևից պիտի ընթանա քո արդարությունը,
և Աստծու փառքը պիտի պաՀպանի քեզ։
Այն ժամանակ պիտի կանչես, և Աստված պիտի լսի քեզ.
մինչև դու խոսես, Նա պիտի ասի, թե՝ «ԱՀա Հասել եմ»։
Եթե դու քո միջից Հեռացնես խարդախությունը,
ձեռնձդությունն ու տրտունջի խոսքերը,
քո Հացը Հոժար սրտով քաղցածներին տաս
և չքավոր մարդկանց կշտացնես,
այն ժամանակ խավարի մեջ կծագի քո լույսը,
քո խավարը կվերածվի միջօրեի։
Քո Աստվածը ամեն ժամ քեզ Հետ կլինի,
քո անձն ըստ ցանկության Հագեցում կստանա,
և քո ոսկորները կլիանան ու կլինեն ինչպես ջրարբի պարտեզ,
ինչպես աղբյուր, որից ջուրը չի պակասի։

(Հմմտ. Եսայի ԾԸ(58) 3-11)



## Ա. Բարեկենդանի կիրակի [Ծնոր. Բ(2)]

## ԳԼՈՒԽ Բ ԵրջանկուԹյուն Մարդկային կորած, բայց անկողոպտելի ժառանգուԹյունը

«Յորում ցնծայր գուարձացհալ Անտխրական խնդութեամբ» Շարական

Հատկանչական է, որ Մեծ պահքը, ապաչխարանքի և ինքն ազրկանքի այդ չրջանը, սկսվում է երջանկության դաղափարին ընծայված մի հիչատակությամբ: Եվ սա` պարդապես հիչեցնելու համար, որ մարդը երջանիկ է ծնվել և, ի վերջո, սահմանված է երջանիկ ճակատագրի համար: Մեծ պահքը հիչեցնում է, թե մարդն ինչո՞ւ և ինչպե՞ս է կորցրել այդ հոդեվիճակը և ապա մի առ մի մատնանչում նրան վերատիրանալու կերպերն ու միջոցները:

Ըստ Հայաստանյայց Եկեղեցու, պահքի բոլոր չաբաԹների կամ չրջանների նախընԹաց օրը, միակ բացառուԹյամբ Ծննդյան պահքի, միչտ կիրակի
է լինում և կոչվում բարեկենդան։ Ըստ այսմ, Մեծ պահքի նախընԹաց օրն
էլ կոչվում է Մեծ կամ Բուն բարեկենդան։ Բարեկենդան, ավելի ձիչտ` բարեկենդանուԹյուն, նշանակում է բարի կյանք, այսինքն` ուրախ, զվարԹ և
չեն ապրել, բո լորիս ծանոԹ սովորական բացատրուԹյամբ` երջանիկ լինել։
Երբ միմյանց հետ երջանկուԹյան բաժակ ենք պարպում, ասում ենք` «բարեկենդանուԹյուն»։ Այս իմաստով Բարեկենդանը հակադիրը, ավելի ձիչտ`
նպատակն է Մեծ պահքի։

Բուն Բարեկենդանը Թեև Մեծ պաՀքի ՀաչվեՀամարում չկա, բայց, ըստ օրացույցի, կազմում է նրա վեց կիրակիներից առաջինը` իբրև «Ա քառասնորդաց», այսինքն` քառասուն օրերի շրջանի առաջին կիրակի:

Բարեկենդանը միաժամանակ Հիշատակն է մարդկային առաջին երջանկության, որը մեզ պատկերանում է Աստվածաչնչի առաջին էջերում` Ադամի և Եվայի «դրախտային» կյանքով: Այս իրողությունը թեև չի նչված օրացույցում, բայց Հաստատվում է օրվա չարականներում:

Պետք է գիտենալ, որ Հաճախ չարականներն օրվա տոնի իմաստի նկարագրի ավելի ճիչտ ցուցանիչներ են, քան տոնի օրացուցային անունը: ԱՀավասիկ Բարեկենդանի օրվա «ՕրՀնություն» կոչվող Հատուկ չարականի առաջին երկու տները.

Բանն որ ընդ Հօր յէութեան, Եւ Համագոյ Սուրբ Հոգւոյն, Զպատկերն իւրական խառնեալ Ընդ Հողանիւթ բնութեանս, Զոր զարդարեալ փառօջ Եդ ի դրախտին փափկութեան։ Յորում ցնծայր զուարձացեալ Անտխրական խնդութեամբ, Քանզի զԱստուած տեսանէր Միչտ խոնարՀեալ ի դրախտին, Յորմէ զլուսոյն ձառագայթ Տպաւորէր ի յինջեան։

#### Թարգմանություն.

Բանը\*, որ Հոր Հետ նույնն է էությամբ,
Եվ Սուրբ Հոդու Հետ՝ դոյությամբ,
Իր պատկերը խառնեց մեր Հողանյութ բնությանը
Եվ այն, փառջով դարդարած,
Եդեմական դրախտի մեջ դրեց։
Այնտեղ Հրձվալից ցնծում էր
Տխրություն չձանաչող ուրախությամբ,
Քանղի միշտ տեսնում էր Աստծուն,
Ով Իր վեՀ բարձունջից իջնում էր դրախտ,

Իսկ Աստվածաչնչում մեր նախածնողների «դրախտային» կյանքը նկարադրված է հետևյալ պարզադույն բառերով. «Աստված դրախտ տնկեց Եդեմում` արևելյան կողմը, և այնտեղ դրեց իր ստեղծած մարդուն: Տեր Աստված երկրից բուսցրեց նաև ամեն տեսակի դեղեցկատեսիլ ու համեղ մրդեր տվող ծառեր, դրախտի կենտրոնում` կենաց ծառը և տնկեց նաև բարու ու չարի դիտության ծառը: Գետ էր բխում Եդեմից, որպեսզի ոռոդեր դրախտը... Տեր Աստված Իր ստեղծած մարդուն տեղավորեց բերկրության դրախտում, որպեսզի սա մչակի ու պահպանի այն... Ադամն ու իր կինը մերկ էին ու չէին ամաչում» (Հմմտ. Ծննդ. Բ(2) դլուխ):

Ինչպես երևում է, Թե՛ Աստվածաչնչի և Թե՛ վերոՀիչյալ չարականի Հատվածներում «երջանկուԹյուն» և «երջանիկ» բառերը չեն գործածված, բայց առկա է գոՀունակ և զվարԹ այն Հոգեվիճակը, որը սովոր ենք արտա-Հայտել այդ բառերով:

#### Ի՞նչ է երջանկուԹյունը

ԵԹե այս Հարցը տանք, կստանանք այնքան այլազան պատասխաններ, որքան մարդկանց այդ Հարցը տվել ենք: Այս պատասխաններն էլ երբեմն իրարից Հակասական են լինում։ Ինչը երջանկություն է նկատվում մեկի Համար, մյուսի Համար դժբախտություն է: Մեկն իր երջանկությունը որոնում է խաղամոլության, Հաչիչամոլության և սպառող ու այլասերող այլ Հաճույքների մեջ, ուրիչ մեկի Համար նման կյանքն անդարմանելի դժբախտություն է: Մեկի Համար երջանկությունն աչխատանքի մեջ է, և չի կարող ըմբռնել, Թե ուրիչներն ինչպես կարող են երջանկություն դտնել ծուլության ու անդործության մեջ։ Ըստ մեր կարծիքի՝ երջանկության լավադույն սաՀմանումը տալիս են մանուկները՝ եթե ոչ խոսքով, դեթ դործերով։ Մանուկը բնականից երջանին է, եթե կուչտ է և ղբաղմունը, այսինքն՝ խաղարկը, ունի ու որևէ ցավ չունի։

Սրանում բոլոր մանուկները գրեխե միաձայն են (անչուչտ, խոսքը Հոգեպես առողջ, նորմալ մանուկների մասին է): Եվ նկատելի ու մատնանչելի Հանդամանք է, որ չչփացած մանուկը չի մտաՀոդվում իր ուտելիքի ու խաղալիքի որակով, քանակով և տեսակով: Որքան ժամանակ նրա քիմքը Հան-

<sup>\*</sup> Բանը, բանականություն բառի արմատը, Ավետարանի և աստվածաբանության մեջ գործածվում է Քրիստոսի Համար` իբրև «Բանն Աստուած» կամ «Բանն Աստուծոյ»։ Բոլորիս ծանոթ է ՀովՀաննեսի Ավետարանի աստվածաբանական նախերգանքը. «Ի սկզբանէ էր Բանն, և Բանն էր առ Աստուած. և Աստուած էր Բանն» (Հեղ.)։

դուրժում է` դոՀ է կերածով: Խաղալիքի լավին ու վատին էլ չի նայում. ավե֊ լի պոչը կամ ավազի դեղը բավական են նրան ինքնամոռացության ոլորտ֊ ները փոխադրելու Համար, որը նրա Համար երջանկության նախապայման է:

Դժբախտաբար, սակայն, երջանկության այս տարրական պայմանները մանկան Համար նուլնը չեն մնում, այլ նրա Հետ մեծանում և փոխվում են: Ֆիզիկական այս նախնական պաՀանջների կողջին ծնվում և աճում են իմադական, ընկերային ու ընտանեկան նոր պաՀանջներ, որոնք եԹե չգո֊ Հացվեն, ապերջանկությունը կսողոսկի մարդու կյանջից ներս: Իսկ երբ տարիքն իր դենիթին է Հասնում և սկսվում վայրէջքը, մեջտեղ են դայիս ֆիզիկական ու Հոդեկան անկարողություններ, որոնք պատճառ են դառնում, որ երջանկության կապուլտ թռչունը չկարողանա թառել մարդու կլանջի ծառին: Քչով գոՀանալու և իր բնական ու պարդ պաՀանջների որակով և տեսքով չմտաՀոգվելու մանկական այս Հոգեվիճակը եթե մանկան Հետ նորմալ աճեր, և մեջտեղ չմանեին արՀեստական կարիջներ ու ալյասերված ախորժակներ, մարդ արարածը մինչև իր կյանքի վերջը դրեթե չպիտի կորգներ երջանիկ լինելու տրամադրությունը և Հնարավորությունը: Այսօր, սակալն, մեր պաՀանջները ոչ միալն բազմապատկված են, այլ նաև դրանց մե֊ ծագույն մասը կա՛մ այլասերված և կա՛մ արՀեստական է: Մի պաՀ Թողնենը «մոլություն» կոչվողները, որոնց մարդն ալնքան մոլեգին կերպով է ցանկանում, և որոնք այնքան խենԹ ձևով է «վայելում», ամենասովորական ու ան֊ մեղ նկատվող մեր Հաճուլըների մեծ մասը, Հանապագօրյա սիդարետից և սուրձից մինչև կինոթատրոններն ու առտնին խաղաթղթի սեղանները, այլասերված սովորություններ են: Հագուստկ ապուստի գրեթե բոլոր բծախնդրությունները, «մոդա» կոչվող բռնակալ Հրեչը, ժամերով ուտելխմելը արՀեստական պաՀանջներ են: Ստուլդ է, սրանք վատառողջ ինչ֊որ Հաճուլը մարդուն մի պաՀ պատճառում են, բայց տևական երջանկություն երբեջ չեն կարող պարգևել: ԸնդՀակառակը, կարող են ծնունդ տալ դրա֊ մական տագնապների և ֆիզիկական անՀանգստությունների, և մինչև իսկ մարդուն իր բանականությունից ու արժանապատվությունից մերկացնելով կարող են վերածել եսակենտրոն կենդանի «ռոբոտի»: Անտարակուսելի է, որ սակավապետ մարդիկ և բնության Հետ Հաչտ ու ներդաչնակ ապրող ըն֊ *կերություններն* (Հասարակություններ-թարգմ․) *ավելի Հավանականություն* 

ունեն գոՀունակ և երջանիկ ապրելու, քան բազմապաՀանջ գանգվածները: Ըստ այսմ, Հնօրյա Հովիվ ժողովուրդները քանի դեռ կռիվ չունեին արոտավայրի կամ ջրՀորի Համար, երջանիկ լինելու բոլոր բնական պայմաններն ունեին` բացօթյա առող) կենցաղ, սննդարար ուտելիք, բրդից կամ մորթուց Հադնելիք և այլն, և այլն: Նույնպես և Հողագործ Հավաքականությունները. ջանի դեռ միմյանց Հետ սաՀմանային վեճեր կամ Հասարակաց առվից իրենց արտերը ոռոգելու խնդիրներ չկային, ապերջանիկ լինելու գորավոր պատճառներ էլ չունեին: Այսքան պարգ կամ նախնական կացությունը, սակայն, երկար ժամանակի Համար չէր սաՀմանված: Մարդիկ աճեցին, բագմացան ու լցրեցին երկիրը` ըստ սուրբգրային աստվածային պատգամի<sup>7</sup>: Պետություններ ծնվեցին ու կայսրություններ կազմվեցին, որոնք կաչկանդեդին մարդկային բնատուր կամ աստվածատուր ազատությունը, որը բնական երջանկության նախապայմանն է: Մարդկային բնադդական առողջ կրոնական ըմբռնումը, Թե տեսանելի տիեղերքի ետևում կա բանական, արարչա֊ գործ և նախախնամող մի էություն, այլասերվեց կռապաչտական, բնապաչտական ու Հեթանոսական այլ կրոններով, և վերջապես վրա Հասավ «թադաքակրթություն» ասված Հրեչը` իր անՀագուրդ ու անվերջանալի պա-Հանջներով: Կլանջը գրեթե խաթարվեց, այսինջն` ջաղաջները, ուր սկսեցին Հավաքվել մարդկանց մեծ գանգվածներ, և որոնց ծնունդր եղավ վերոՀիչյալ չակերտված բառը, իրենց կապը գրեթե խղեցին բնության Հետ, որի անբաժան և ամբողջացնող մասն է մարդ արարածը: Այս խզումը պատճառ եղավ, որ մարդը գրկվի բնատուր երջանկությունից և Հարկադրվի ստեղծել արՀեստական միջոցներ` փոխարինելու Համար այդ կորուստր: Այսպես ծնվեցին Թատրոնները և կրկեսները, որոնցից մեկը կամ մյուսը այս կամ այն չրջանում եթե ազնվական վայելքի նպատակներին իսկ Հատկացված եղան, խորքում և նպատակով նույնը մնացին` իրական և բնական երջանկությու֊ նից գրկված մարդուն ժամանակավոր ու գգացաՀույց Հաձույք պարգևել:

Սրանց Հաջորդեցին ավելի ցածրերը և վնասակարները, դինետներ և Հանրատներ` մնացած բոլորով Հանդերձ, նույն նպատակով:

Ներկայում մարդկությունը Հասել է այնպիսի մի վիճակի, ուր այլևս գրեթե անՀնար է վերադառնալ սակավապետ կյանջին և բնության Հետ Հաշտ ապրելու պայմանին, ինչը Համազոր է ասելու, որ մարդն անվերա-

դարձ կորցրել է իր բնատուր երջանկությունը... Բայց չի կորցրել այն վերստին ունենալու կամ նրան վերադառնալու իր բնատուր ձգտումը:

Հաջորդ կիրակին մեզ կբացատրի, Թե մարդն ինչո՞ւ և ինչպե՞ս է կորցրել իր երջանկուԹյունը:

## Շարական Բարեկենդանի (Բ պատկեր)

Այսօր յօրինակ նախաստեղծին Ադամայ,

Որ դրախտին փափկութեան ուրախանայր ընդ Հրեչտակս,

Ցնծասցուք և մեք ի յօրՀնուԹիւնս Հոգևորս:

Այսօր ի խորՀուրդ աստուածաստեղծ նախաՀօրն,

Որ ի պտղոյն ադենայ ձաչակելով գուարձանայր,

Ճաչակեսցուք և մեք դպատուիրանս Աստուծոլ:

Այսօր ի տիպ պատմուձանին առա)նոյ,

Որով պճնեալ գարդարիւր ի փառս մարդն առաջին,

Զարդարեսցուք և մեք աստուածային օրինօք:

Ցնծա՛, Մարիամ, արեգական արդարութեան արևելը.

Եւ աղաչեա գառ ի քէն գծնեալն Աստուած վասն մեր,

Զի դարձուսցէ վերստին զմեզ ի դրախտին ժառանգութիւն։

#### Թարգմանություն.

Այսօր նախաստեղծ Ադամի նման,

Որ դրախտում ուրախանում էր Հրեչտակների Հետ,

Մենք էլ Հրձվենք Հոդևոր օրՀներդությամբ։

Այսօր աստվածաստեղծ մեր նախաՀոր Հետ,

Որ Եդեմի պտուղներից ձաչակելով ուրախանում էր,

Մենք էլ ձաչակենք ԱՍՏԾՈ ՊԱՏՎԵՐՆԵՐԸ։

Այսօր անմեղության առաջին պատմուձանով,

Որով պճնված՝ փառավորապես զարդարված էր առաջին մարդը,

Նաև մենք զարդարվենք Աստվածային օրենքով։

Ցնծա՛, Մարիամ, արդար արեդակի արևելք.

Եվ քեզնից ծնված Աստծուն աղաչիր մեզ Համար,

Որ դրախտի ժառանգությանը վերստին արժանի անի մեզ:

## Բ. Արտաքսման կիրակի Ծննդ. Գ(3)]

## ዓረበት ዓ

«Ճաչակմամը պտղոյն Ճաչակեցին զդառնութիւն Մեղաց և մահու» Շարական

Մեծ պաՀքի երկրորդ կիրակին իր անունը և իմաստը ստանում է առաջին կիրակիով Հիչատակված մարդկային երջանիկ վիճակի ողբերդական վախճանից, այսինքն` մեղ Հիչեցնում է մարդու` դրախտից արտաքսվելը: Օրվա չարականն այդ դժբախտ դրվադի պաղատախառը եղերերդությունն է:

Որ զօրէնս սրբութեան պաՀոց
Նախ ի դրախտին աւանդեցեր,
Զոր ոչ պաՀելով նախաստեղծիցն՝
Ճաչակմամբ պտղոյն ձաչակեցին
Զդառնութիւն մեղաց և մաՀու։
Վասն որոյ չնորՀեա՛ մեղ, Տէր, ձաչակել
Զքաղցրութիւն Քոց պատուիրանաց։
Որ զանազան վիրօք մեղաց
Հարաք յոդիս ի թչնամւոյն
Եւ ի բազմապատիկ Հիւանդութեանս
Կարօտացաք Մարդասիրիդ
Բառնալոյ զցաւս մեր։
Վասն որոյ բժչկեա՛ զմեղ, Քրիստո՛ս,
Որպէս մարդասէր։

#### Թարգմանություն.

Դու, ով Տեր, նախ դրախտում Հաստատեցիր ՊաՀքի սուրբ օրենքը,

Որը մեր նախածնողները չպաՀեզին

Եվ արդելված պտուղն ուտելով՝

Ճաչակեցին մեղջի և մաՀվան դառնությունը։

Ուստի չնորՀի՛ր մեզ, Տեր, որ ձաչակենը

Քո պատվիրանների քաղցրությունը:

Թչնամին գանագան մեղքի վերքեր

Բացեց մեր Հոդիների մեջ.

Բազմաթիվ Հիվանդությունների մեջ ընկանը.

Եվ կարոտ մնացինք Մարդասերիդ,

Որ մեր ցավերը վերցնես:

Ուստի բժչկի՛ր մեզ, Քրիստո՛ս,

**Իբրև մարդասեր**:

Գալով չարականի ակնարկած աստվածաչնչյան դեպքին, Հակառակ այն իրողության, որ գրեթե ամեն ոք ծանոթ պիտի լինի այդ Հեքիաթանման պատմությանը, մենք ավելորդ չպիտի նկատենք Հատկապես Մեծ պաՀքի այս օրերին մեկ անգամ ևս այն կարդալ՝ աստվածաչնչյան բնագրի պարգության մեջ: Արարիչն Աստված երբ Իր ստեղծած մարդուն դրեց դրախտում, նրան Հետևլալ պատվերը տվեղ. «**Դրախտում բտնվող բոլոր ծառերի** պտուղներից կուտես, բայց բարու և չարի դիտության ծառից չպետք է ուտես, որով Հետև այն օրը, երբ նրանից ուտես, անկասկած կմեռնես...» Եվ օձն Աստծո ստեղծած կենդանիներից ամենախորամանկն էր: Օձր մոտեցավ կնոջը և ասաց.

-Իրա՞վ է, որ Աստված ասաց, Թե դրախտում գտնվող բոլոր ծառերի պտուղներից չպետք է ուտեք:

-Դրախտի բոլոր ծառերի պտուղներից կարող ենք ուտել, - պատասխանեց կինը, -բայց Աստված ասաց, որ դրախտի մեջտեղում գտնվող ծառի պտուղից չուտենը և նրան չմոտենանը, որպեսզի չմեռնենը:

- ՎստաՀ եղեք, որ չեք մեռնի, -ասադ օձր կնոջը, -Աստված այդ պատվերը ձեգ տվեց, որովՀետև դիտեր, որ այն օրը, երբ նրանից ուտեք, ձեր աչքե֊ րը կբացվեն, և աստվածների նման կլինեջ` ճանաչելով բարին ու չարը:

Եվ կինը տեսավ, որ ծառի պտուղն ախորժաբեր ու աչքին չատ Հաճելի է և գանկալի` մարդուն իմաստուն դարձնելու Համար, առավ նրա պտուղիգ և կերավ, տվեղ նաև իր ամուսնուն, և նա էլ կերավ: Այն ժամանակ երկուսի աչքերն էլ բազվեցին, և Հասկացան, որ մերկ են: Ուստի Թղենու տերևներր միմլանց կապեցին և իրենց Համար ծածկույթ սարջեցին:

Եվ Տեր Աստծո ձայնը լսեցին, որ երեկոյան դեմ դրախտում քայլում էր, և Ադամն ու Եվան Աստծո ներկայությունից պաՀվեցին դրախտի ծառերի մե)։ Տեր Աստված Ադամին կանչեց.

- Ո՞ւր ես:

b

8

Եվ Նա ասաց.

- Քո ձալնը դրախտում լսեղի և վախեղա, թանդի մերկ էի և ծածկվեզի:
- Ո՞վ ասաց քեց, որ մերկ ես, -Հարցրեց Աստված:
- Արդլոք այն ծառի՞ց կերար, որից պատվիրեցի, որ չուտես:
- Կինը, ում ինձ տվեցիր, կերավ այդ պտուղից, -ասաց Ադամը:
- Այս ի՞նչ արեցիր, -կնո**ջ**ն ասաց Աստված:
- Օձն ինձ խաբեց, և կերա, -ասաց կինը:

Եվ Աստված անիծեց օձին, անիծեց կնոջն ու անիծեց տղամարդուն: Նրանց Համար նախապես բնական սովորուլԹները՝ սողալ, ծնել, աչխատել, Հանկարծ վերածվ եղին պատժի, և խանգարվեց նաև այն ներդաչնակ Հարաբերությունը, որ կար Աստծո և մարդու միջև և ապա` բնության ու մարդու միջև: Բանական և անբան կենդանական աչխարՀների միջև Թչնամություն մտավ. մարդը` գազաններին և գազանները մարդուն թյնամի դարձան: Բնության ամենից Հրաչայի երևուլթը, այսինըն` կնո) որդեծնության աստվածադիր օրենքը, վերածվեց ցավագին երկունքի, մարդու ամենից բնական և ամենից Հաձելի զբաղմունքը` աչխատանքը, վերածվեց տանջան֊ քի: Եվ բոլոր այս դժբախտություններն իրենց լրումին Հասան, երբ «Տեր Աստված եդեմական դրախտից դուրս Հանեց ու արտաքսեց մարդուն` մչակելու Հողը, որից նա ստեղծված էր...»<sup>8</sup>:

Ադամ-Եվայի պատմությունը յուրաջանչյուրիս պատմությունն է, դժբախտաբար, Հավերժորեն կրկնվող և մչտնջենապես ներկա: Մարդկանցից ո՞վ չի ունեցել իր փորձության ժամերը` ձիչտ Ադամի և Եվայի նման: Ո՞վ չի Հրապուրվել «արդելված պտուղի» տեսքով, ո՞վ իր նմանների կամ իր ներաչխարՀի ձայնը չի լսել. «Մի վախեցիր, կեր, կՀասունանաս, կիմաստնանաս, աչքերդ կբացվեն, կմեծանաս, փորձառություն ձեռք կբերես» և

8

տակավին սրանց նման Հազար ու մի փսփսուջներ: Ո՞վ իր ձեռջն «արդելված պտուղին» չի երկարել, և, վերջապես, ո՞վ այն նաև ուրիչներին չի տվել... Ո՞ր մեղջն իր կամավոր կամ ակամա մեղսակիցները չի ունեցել:

Եվ այս բոլորից Հետո ո՞վ արդարև չի զգացել իր «աչքերի բացվելը» և Թե «մերկացած է» իր անմեղուԹյունից, որն ունենալուն անդրադարձել է միայն այն ժամանակ, երբ արդեն կորցրել է այն: Եվ ինքն իրեն «մերկացած» զգալուց Հետո ո՞վ չի խուսափել չրջապատի աչքերից, ծնողներից, անկեղծ ու Հարազատ բարեկամներից` Հակառակ նրա, որ նման զգացումներ չուներ իր մեղսակից «բարեկամների» առաջ: Ո՞վ չի Հեռացել իր կրոնից, իր եկեղեցուց, որոնց մեջ մարդն զգում է Աստծո ներկայուԹյունը: Ո՞վ չի Թաքնվել սև ակնոցների կամ զանազան դիմակների ետևում: Ո՞վ չի պնդացրել իր երեսը կամ չի խուսափել դիմացինի աչքերի մեջ նայելուց՝ վախենալով, որ միդուցե կարդացվի իր աչքերի մեջ դրված պատմուԹյունը։

Վերջապես, ո՞վ չի դգացել կամ ուրիչի դեմքին չի կարդացել իր կամ նրա՝ «դրախտից արտաքսված» լինելը... Սրանք այլևս Աստվածաչնչի էջերից վերցված պատմություններ չեն՝ մարդու նախածնողների մասին, գրված երեք Հազար տարիներ առաջ: Սրանք այժմեական և ամենօրյա երևույթներ են, որոնց դերակատարներն ամեն օր և ամենուրեք ապրող, չրջող ու չնչող մարդիկ են. ե՛ս եմ, դո՛ւ ես, նա՛ է, ամենքս ենք: Ամենքս էլ ՇնորՀալու Հետ կարող ենք առանց ստելու ասել. «Գող եղէ մեղաց, գտող կորստեան, գուբ ինձ փորեցի»<sup>6</sup>: Կամ Հաստատել սաղմոսի խոսքը. «Ամենեքեան խոտորեցան ի միասին և անպիտանացան...»<sup>10</sup>:

Ցանկանո՞ւմ եք, որ չարունակենք նախամարդու և մեր պատմությունների մյուս նմանությունները։ Քանի՞ Հոգի ենք տեսել, մենք էլ նրանց մեջ, որ կարող են քաջություն ունենալ իրենց անկումի մեջ պատասխանատվության իրենց բաժինը տեսնելու. չէ՞ որ մարդու սովորությունն է իր վրիպումներին իբրև պատասխանատու միչտ ուրիչին մատնանչելը, այս խոսքերն ամենքս էլ չե՞նք ասել. «Սատանան ինձ խաբեց, կանայք անկումիս պատճառը եղան կամ` տղամարդիկ ինձ այս վատ ճանապարՀով առաջնորդեցին» և նման Հագարումի պատճառներ` ինքներս մեղ արդարացնելու Համար։

Ուրեմն, Ադամի պատմությունը բառի թուրքերեն իմաստով, արդարև, «ադամի»<sup>և</sup> պատմությունն է, յուրաքանչյուր ադամորդու պատմությունը, բոլորիս ողբերդությունը: «Դրախտում» սկսված պատմությունը նրանից դուրս բոլոր ժամանակներում չարունակվել է, չարունակվում է մեր ժամանակներում, պետք է կրկնվի մինչև այն օրը, երբ վերջին մարդը դառնա Հող, որից վերցվել էր:

#### Ի՞նչ է արդելված պտուղը

ԵԹե դրախտից արտաքսման պատմության մեջ Ադամն ու Եվան ներկայացնում են ընդՀանրապես մարդուն, ի՞նչ են խորՀրդանչում մյուսները` արդելված պտուղը և օձը:

Պետք է իմանալ կամ վերՀիչել, որ դրախտում, բացի տարբեր տեսակի սովորական ծառերից, կան դերբնական Հատկություն ունեցող երկու ծառեր, որոնք են «կյանքի ծառը» «բարու ու չարի դիտության ծառը» (Ծննդ. Բ(2) 9): Նախածնողներն արտոնված էին ուտելու ինչպես բոլոր ծառերից, նաև` «կյանքի ծառից»։ Արդելվածը բարու ու չարի դիտության ծառի՛ պտուղից ուտելն էր։ Այս ծառերը խորՀրդանչում են Աստծո պատվիրանները, որոնք Հավաքաբար կազմում են երկու խումբ. դրական պատվիրաններն և ժխտական պատվիրաններ<sup>12</sup>։ Դրական պատվերներ են, օրինակ, «Պիտի սիրես քո Տեր Աստծուն քո ամբողջ սրտով, քո ամբողջ Հոդով և քո ամբողջ մտքով», «Պիտի սիրես քո ընկերոշը, ինչպես քո անձը»<sup>13</sup>։ Եվ տակավին բազմաթիվ ուրիչներ, որոնք մեղ ասում են` բարի՛ եղիր, արի՛ եղիր, դթա՛ծ ու ողորմա՛ծ եղիր, սիրի՛ր խաղաղությունը և տարածի՛ր, «Արա ուրիչներնն այն, ինչ ուղում ես, որ քեղ անեն»<sup>14</sup> և այլն, և այլն։ Այս տեսակ պատվերն եր պաՀելն արդարև «կյանքի ծառից ուտել» է նչանակում, այսինքն` տիրանալ անմաՀությանը, Հավերժական կյանքին:

Այս պատվիրանները մեզ ներջնապես առողջ են պաՀում, մտջի և Հոդու խաղաղությամբ օժտում, մինչև իսկ երկարացնում երկրի վրա մեր կյանջը. «Պատվի՛ր ջո Հորն ու մորը, որպեսզի բարիջ դտնես, երկար ապրես բարեբեր այն երկրի վրա, որ Տեր Աստված տալու է ջեզ»<sup>15</sup>,-ասում է մեկ ուրիչ
դրական պատվեր:

Իսկ դերբնական բնություն ունեցող մյուս` «**բարու ու չարի դիտության** ծառը», խորՀրդանչում է Աստծո ժխտական պատվիր անները, որոնջ միչտ

«մի՛» արդելական մասնիկն ունեն, օրինակ` «Մի՛ դողացիը», «Մի՛ չնացիը», «Մի՛ սպանիր», «Սուտ մի՛ խոսիր», «Ինձնից բացի ուրիչ աստված մի՛ ունեցիր»<sup>16</sup>, «Մի՛ արա ուրիչներին այն, ինչ չես ուղում, որ ուրիչները ջեղ անեն» և այլն, և այլն: Սրանց պտուղից չպետք է ուտենք. ենե ուտենք, անկասկած բարոյապես կմեռնենք, երբեմն` նաև ֆիզիկապես: Արդարև բաղմանիվ օրենքներ կան, որոնք մարդասպանի Համար մաՀ են վճռում: Շնացողը պետք է քարկոծվի<sup>17</sup>, ասում է Հին Կտակարանի օրենքներից մեր, կռապաչտին մի՛ ապրեցրեք<sup>18</sup>, ՀրաՀանդում է մեկ ուրիչ օրենք:

Արդ, «մեղջ» ասվածն այս պատվերներին կամ օրենջներին դեմ գործելն է: Երբ Աստված մարդուն որևէ արարջ արդելում է, դա անում է ոչ թե ջմայջի Համար, այլ որովՀետև այդ արարջն, ի վերջո, վնասակար է մարդուն, դեմ է նրա բնությանը: Աստված, իբրև տիեղերջի ճարտարապետ և կյանջի ստեղծող, դիտի, թե ո՛ր արարջներն են մարդու Համար վնասակար, ձիչտ Հոր նման, ով դիտի, թե ինչն է վնասակար իր դավակի Համար և ինչը` օգտակար, և ըստ այնմ ասում է` այս բանն արա և այն բանը մի արա: «Արդելված պտուղն», ուրեմն, այն բոլոր բաներն են, որոնջ վնասակար են մարդկային բնությանը:

Իրերի այս լույսի տակ յուրաքանչյուր մեղք իր բնական պատիժը նախ իր մեջ է պարունակում. Հաչիչամոլը, խաղամոլը, գինեմոլը, կնամոլը ի վերջո նյութապես և ֆիզիկապես անպատճառ պետք է պատժվեն, այսինքն` դրամը վատնելով և առողջությունը կորցնելով: Իսկ բարոյական կորուստն անկասկած է և ամբողջական, Հաճախ` անդարմանելի ու Հավիտենական...

Բացի այս, յուրաքանչյուր մեղանչական արարք արՀամարՀանք է Աստծո իմաստության Հանդեպ, անՀնադանդություն` Աստծո կամքին, առնվադն անտարբերություն` Աստծո սիրուն:

Երբ Աստված «ասում» է, Նրա «ասածն» այլևս տարակույսի տակ չէ: Այդ «ասվածը» բացարձակ և ամբողջական ճշմարտություն է: Եվ Աստծո «ասածը» տիեղերքի մեջ անմիջապես «լինում» է. «Եվ Աստված ասաց. «Թող լույս լինի»: Եվ լույս հղավ»<sup>19</sup>: Արդ, տիեղերական այս երևույթը պետք է կրկնվի նաև մարդկանց կյանքում, այն տարբերությամբ, որ այն պետք է լինի նաև մարդու Համադործակցությամբ: Աստված երբեք Իր կամքը չի պարտադրում մարդուն, ում ադատ կամքով է ստեղծել. սա է մարդու և կենդանիների միջև

Հիմնական տարբերությունը: Աստծո կամբը տիեզերքի այլ մարզերում տիրական և վերջնական է, ներառլալ կենդանիները, իսկ երբ Հերթը մարդուն է Հասնում, Աստված պարդապես ասում է` «արա՛» կամ «մի՛ արա»: Նախաձեռնությունը մարդուն է թողնում: Աստծո «ասածի» Հանդեպ անտարբեր *գտնվել կամ* (ինչը Հոռեգուլն է) *գիտակցաբար անտեսել Նրա պատվերը,* նչանակում է իրեն, իր խելջն ու կամջը դերադասել Աստծուն և Նրա իմաստությանը: Սա ամենաաններելի Հավակնությունն է մարդու Համար: Եվ սրա մե) է պատժի խստության ու լրջության գաղտնիքը, պատժի, որը տրվեց նախածնողներին և տրվում ու տրվելու է բոլոր դարերի բոլոր անուղղելի մարդկանց, Հատկապես Հանդերձյալ կլանջում: Կարող է Հարց ծագել, Թե ինչպե՞ս իմանանը, որ այդ պատվերները մեղ Աստծուդ են դալիս, ինչի՞դ իմանանը, որ մարդիկ իրենց մտածումները, իրենց կամըր և իրենց իմաստու֊ թյունը չեն վերագրել Աստծուն: Մի պաՀ իրավունք տանք նման տարակուլսի: Սակայն մի՞ թե նաև մեր բարձրագույն կարողությունները, մեր բանականությունը և մեր խղճմտանքը չեն Հաստատում այդ պատվերների ճչմարիտ լինելը: Բոլոր մարդիկս էլ Համաձայն չե՞նք ասելու, որ իզուր տեղը մարդ սպանելը սխալ է: Մի պաՀ երևակայենը, որ ուրիչները մեզ կամ մեր Հարագատներին այն անեն, ինչ մենք ենք գանկանում անել ուրիչներին: ԵԹե դոՀ մնացինը, ուրեմն ճիչտ է. չարունակենը այդ անել, իսկ եթե դժգոՀ մնացինը, ուրեմն այդ արարքը սխալ էր: Բոլորս էլ Համաձայն չե՞նք, որ ստախոսու-Թյունը, չնուԹյունը, գրպարտուԹյունն ու նմանները սխալ և ընկերուԹյան ու անՀատի Համար վնասակար են: Արդարացուցիչ պարագաներ մատնանչելը կնչանակի կամ սոփեստության բավիղները մտնել, որտեղից դուրս գալը գրեթե անՀնար է և կամ` պաչտպանվող Հանգամանջները չեն մտնում վերոՀիչյալ բառերի սաՀմանները:

Մեղջի Հանդեպ ժառանգական Հակում Արդ, եթե մարդը դիտի ջոկել չարը բարուց, սխալը ճշմարտությունից և Համողված է բարու` լավ ու չարի` վատ լինելու մեջ, ինչո՞ւ են չարիջներն այնջան Համատարած և բարիջներն` այնջան սահմանափակ, ինչո՞ւ ջաղաջակրթության դարդացման հետ չարիջները չատանում և բարիջները նվազում են: Յուրաջանչյուր «ինչու»-ին խելահաս լինելը մի ուրիչ Հավակնություն է, որից պետջ է աշխատենջ Հեռու մնալ: Սակայն այս Հարդը մեդ առաջնորդում է դեպի մի

գաղափար, որն աստվածաբանության մեջ ծանոթ է որպես «ադամական մեղջ» բացատրությամբ, իսկ դիտության և ընկերաբանության (սոցիոլոգիա-թարգմ.) մեջ` «ժառանգականություն»:

Գիտականորեն Հաստատված իրողություն է, որ մանկան ծնողները, մինչև իսկ մի քանի սերունդներ առաջվա նախածնողները ոչ միայն իրենց արյունն են փոխանցում զավակներին, այլ նաև առողջությունը կամ վատառողջությունը: Ժառանգական են որոշ Հիվանդություններ, ինչպես նաև մասնավոր Հակումներ ու Հատկություններ, գեղարվեստի, առևտրի, արՀեստների և այլ ձիրքեր ու տաղանդներ: Ժառանգական այս օրենքով փոխանցվում են նաև բարի կամ Հոռի բարոյական Հակումներ, առաքինություններ և մոլություններ։ Արդ, քրիստոնեական աստվածաբանությունն ասում է, որ մարդու բարոյական Հակումներն իրենց ակունքից իսկ պղտորված են:

Աստվածաչունչը բացեիբաց ասում է. «Մարդկանց միտքը մանկուց չաըի ծառայության մեջ է» (Ծննդ. Ը(8) 21): Այսինքն` մարդկանց միտքը մանկությունից իսկ Հաստատված է չարիք «խնամելու»: Սա աՀավոր Հավաստում է, բայց, դժբախտաբար, ճչմարիտ է նաև կյանքի փորձառությամբ:
Ներչնչված մի ուրիչ Հոդի ասում է. «Մայրս ինձ անօրենութեամբ Հղացավ
և մեղջով ծնեց» («մայր» բառն այստեղ ծնողների փոխարեն է, ովջեր միչտ
երկուսն են): Հիսուսն իր ժամանակակից սերունդը կոչում է «չար և չնացող»: Սա կարելի է կրկնել դրեթե բոլոր սերունդների Համար:

Ուրեմն մարդկության «ջուրն» իր ակունքից իսկ պղտորված է: Աստվածաչնչական և փորձառական այս իրողությունները փրկագործական իր վարդապետության հիմքը դարձրեց Պողոս առաքյալը, և որոնք ավելի մչակեցին ու իրենց լրումին կամ ծայրահեղության հասցրին օգոստինոսները և կալվինները: Պողոս առաքյալն ասում է. «Մեկ մարդով մեղքը աչխարհ մտավ, և մեղջով էլ` մահը» (Հռոմ. Ե(5) 12): Նույն հատվածի չարունակության մեջ աստվածաբան առաքյալն ավելացնում է. «Մեկ մարդու հանցանջով բոլոր մարդիկ դատապարտության մատնվեցին... մեկ մարդու անհնադանդությամբ չատ մեղավորներ եղան»:

Ուրեմն Աստվածաչունչը և մարդկային փորձառությունը Համաձայն են, որ բոլոր մարդիկ այս կամ այն ձևով «չարիք խնամելու», չարիք նյութելու են Հետամուտ: Չարիքի այս գաղափարը որտեղի՞ց աչխարՀ մտավ, որտեղի<sup>®</sup>ց սողոսկեց մարդու միտք և երևակայություն, երբ Աստծո ստեղծած բոլոր արարածները, ըստ Աստվածաչնչի Հավաստման, **«բարի**»<sup>20</sup> էին: Այս Հարցումը այնքան բնականորեն ծադում է բոլոր դարերի սերունդների մտքում և, անչուչտ, ծագել է նաև Ծննդոց գրքի Հեղինակի կամ Հեղինակ-ների մտքում, և նրանք մեղ ծանոթ պատասխանն են տվել` մատնանչելով «ՕՁԻՆ»:

Այս պատմությունները բանավոր փոխանցված և գրի առնված ժամանակ մարդկությունը դեռ մանուկ էր: Իսկ մանուկները բարոյական կամ վերա-ցական ճչմարտությունն երը կարող են Հասկանալ լոկ պատմություններով, հեջիաթներով, առակներով և օրինակներով: Բարձրագույն կրոնական ճչմարտությունները եթե մանուկ մարդկությանը Հայտնվեին իրենց վերա-ցական ձևով, ոչ միայն չպետք է Հասկացվեին, այլև մոռացման պիտի դատապարտվերն` արմատավորված չլինելով մտջերում կամ սրտերում: Բայց երբ աստվածային նախախնամությամբ դրանք դրվեցին պատմության Հետաքրջրաչարժ ափսեի մեջ, Հրապույր Հագան ու Հասկանալի դարձան և դրոչմված մնացին Հիչողություններում:

Ձարը կամ չարիքը, որը կյանքում Հաչվի առնվելիք չատ կարևոր իրականություն է, իր ծագման լուծումը պետք է գտներ մարդկային մտքում։ Եվ մանուկ մարդկության Համար այն իր լուծումը գտել է աստվածաչնչային ներչնչմամբ այս պատմությունն երի մեջ` այնքան պարզ, Հասկանալի և թելադրական եղանակով, որքան չպետք է կարողանար տալ և ոչ մի իմաստասեր, ոչ մի աստվածաբան, ոչ մի դիտնական։ Ծննդոց դրքի արվեստագետ ու ներչնչված Հեղինակն այդ դժվար լուծումը գտել է օձի կերպարում։

Մարդը ոչինչ այնքան զզվանքով և սարսափով չի դիմավորում, որքան օձին. կարծես տարօրինակ ժխտական մադնիսականություն ունի այս կենդանին: Մարդկային այս խորչանքը կարելի է բացատրել նաև այն իրողությամբ, որ նախապատմական մարդը թերևս ոչ մի բանից այնքան չի նեղվել և տառապել, որքան օձերից ու բազմատեսակ այլ սողուններից, որոնք,
Հավանաբար, վխտացել են այդ դարերում, և որոնց Հետ մարդը չարունակաբար պետք է պայքարեր թե՛ նրանցով բնակված քարայրներին տիրելու
և թե՛ գրեթե ամեն քայլափոխի նրանցից պաչտպանվելու Համար, երբ որևէ
սողուն անակնկալ փաթաթվում էր ոտքերին: Եվ զդացած Հանկարծական

8

սարսափը մարդու մեջ այլևս վերածվել է նախնական բնազդի, որը չարու֊ նակվում է մինչ օրս:

Նախամարդու Համար բնության մեջ օձից ավելի չար և օձից ավելի գարչելիորեն խորամանկ ոչինչ չկար: Խանդարում էր քարայրում նրա Հանդստին և արդելք ու խոչընդոտ էր բնության մեջ նրա չրջադայությանը։ Ուստի երբ աստվածային Հայտնությունը անհրաժեչտ Համարեց մարդանը սովորեցնել, թե բնության մեջ դործող չար մի ուժ կա, որին Հետո «սատանա» անունը պիտի տրվեր և որը մարդկանց ապերջանկության պատճառն ու աչխարՀում տիրող չարիքի աղբյուրն է, նրան դրախտում օձի կերպարանքով մարմնավորված ներկայացրեց:

ԱշխարՀում վխտացող բոլոր չարիքների արմատը մարդու մեղանչական բնության մեջ է: Այն աղետները, որոնք առաջ են դալիս բնական երևույթ- ներից` երկրաչարժից, Հեղեղից, Հրդեհից և այլն, մարդու գլխին եկած չարիքներից ամենափոքը տոկոսն են և չեն բաղդատվում պատերազմներից, Հալածանքներից, Հափչտակություններից, չարաչահություններից, անիրա- վություններից ու սրանց նման ընկերային բազմաթիվ արարքներից առաջ եկած չարիքների Հետ, որոնք դործնականում կազմում են մեղք ասված վերացական իմացության ամբողջությունը:

Ուրեմն, Մեծ պաՀքի Բ կիրակին նախածնողների ողբերդության միջից մեղ Հիչեցնում է, Թե մեղք ասվածը Աստծո կամքի և օրենքի անտեսումն է, որը մեղ բաժանում է մեր երջանկության աղբյուրից` մեր Արարչից:

Դրախտային այս դրվադը մեզ Հիչեցնում է նաև, Թե յուրաքանչյուր մեղք ի՛ր պատիժն ի՛ր մեջ ունի: Ինչպես յուրաքանչյուր վնասակար մանրէ իր մեջ իր Թույնն ունի, որը կամ Հիվանդացնում, կամ մեռցնում է մարմինը, այնպես էլ յուրաքանչյուր մեղք Հոդին, այսինքն` մարդու մտածումների և ներքին ապրումների իմանալի աշխարհը, խանդարելու, այլասերելու, մեռցնելու կարողությունն իր մեջ ունի: Մարդիկ վնասակար մանրէների ավերիչ ազդեցությունը դարմանելու կամ նրանց դործունեությունը չեղուքացնելու Համար դեղեր են Հնարել: Նման կարելիություններ չկա՞ն, արդյունքների առաջն առնվի: Աստծո նախախնամությունը մարդու Համար այդ դարմանենին էլ է Հայթայթել: Աստված նախամարդուն նախ Հույսն էր տվել, որ մի

օր նրա «զավակը» պիտի ջախջախի «օձի» գլուխը<sup>21</sup>: Եվ աստվածային այդ խոստումն իրականացավ Աստծո Որդու մարմնացումով, Ով միաժամանակ «Մարդու Որդի» եղավ և Հնարավորություն ստեղծեց, որ ադամորդին կարողանա իրեն աղատագրել մեղջի ճիրաններից` վերադանելու Համար իր կորուսյալ դրախտը: Սրա մասին մեղ Հետ կխոսի Մեծ պաՀջի 3-րդ կիրակին:

## Շարական Արտաքսման կիրակիի (Բ պատկեր)

Որ դառնութեան պտղոյն ձաչակն, Որով մեռաք արդարութեան, ՊաՀելով Քո քառասնօրեայ փոխեցեր Ի քաղցրագոյն օրինաց քոց ձաչակումն: Աղաչեմք` արբո՛ մեզ, Տէ՛ր, զուրախարար սիրոյ Քո զբաժակն: Որ անապական ծննդեամբդ Քո լուծեր Զերկունս նախամօրն, Մարիա՛մ, Մա՛յր Աստուծոյ. Բարեխօսեա առ միածին Որդին լուծանել զկապանս մեղաց մերոց. Եւ աղաչեա փրկել դանձինս մեր ի փորձութենէ:

#### Թարդմանություն.

Դառը պտուղի մեր ձաչակումը, Որով կորցրինք արդարությունը, Քո քառամօրյա պաՀքով փոխեցիր Քո օրենքի ավելի քաղցը ձաչակումին: Խմեցրու մեղ, Տե՛ր, Քո սիրո ուրախարար բաժակը: Մարիա՛մ, Մա՛յր Աստծո, որ անապական ծնունդովդ Նախամոր երկունքը մեղմեցիր, բարեխոսի՛ր Միածին Որդուդ, Որ քանդի մեր մեղքի կապանքները, Եվ աղաչի՛ր, որ փրկի մեղ փորձությունից:



8

## Գ. Անառակի կիրակի

[2nlywu &b(15) 11-32]

## ዓረበት ጉ

## Դարձր

Ապաչխարանքը կորած դրախտը վերադանելու նախապայման է
«ԵԹե չապաչխարեք, ամենքդ էլ
նույնպես կկորչեք»:
Հուկ. ԺԳ(13) 3

Մեծ պաՀքի 3-րդ կիրակիից սկսած` դուրս ենք դալիս Հին Կտակարանի չրջանակից ու մանում Նոր Կտակարանի մ∂նոլորտ։ Այս կիրակին և Հաջորդող երկուսը իրենց անունները վերցնում են օրվա ավետարանական ընԹերցվածի գլխավոր առակից։ Ուրեմն Հետևում է, որ Գ կիրակի կարդացվող գլխավոր Հատվածը Անառակ որդու առակն է։

Նոր Կտակարանի ամենաԹանկագին գոՀարներից է այս առակը: ԵԹե ասենք, որ այն իր մեջ խտացնում է Ավետարանի Հիմնական ուսուցումնեըր, չափազանցուԹյուն արած չենք լինի: Հիսուսի ուսուցման Հիմնական կորիզը Աստծո ՀայրուԹյունը և Նրա անսաՀման սերն են, որոնք այնքան սրտագրավ եղանակով են պատկերված այս առակում:

Սրանից զատ, ոչ միայն ՀովՀաննես Մկրտիչը, այլ նաև Հիսուսն Իր քարոզությունն սկսեց մարդկանց ապաչխարանքի կանչելով։ Գաղափար, որն այս առակի կորիզն է։ «Ես չեմ եկել արդարներին կանչելու, այլ մեղավորներին` ապաչխարության»<sup>22</sup>, -Իր քարոզության սկզբում ասել է Հիսուսը։

Մեծ պաՀքի կենտրոնական նպատակը, մինչև իսկ գոյության պատձառը այս կիրակիի իմաստի և նրանից եկող թելադրանքի մեջ է: Նկատելի է, որ նախորդ երկու կիրակիներով Հիչատակված երկու վիճակները` երջանկությունը և նրա կորուստը, կրկնվում են նաև այս առակում: Այս կիրակիի գաղափարը անկումից վերելքը, ընկած վիճակից վերականդնումը, կորստի գյուտն է:



#### Անկումը

Առակի Հերոսը երջանիկ ընտանիջի երջանիկ կրտսեր որդին է: Երջանկության բոլոր պայմանները նրա տրամադրության տակ են: Հարուստ ու
պատվավոր Հոր զավակ է, դեղեցիկ, Համակրելի մի երիտասարդ` ուրախ,
դվարթ, առողջ ու բարեսիրտ։ Գյուղում ծանոթ է ամենջին և բարեկամ`
դրեթե բոլորին։ Գյուղի տոնական բոլոր առիթներից անպակաս է: Հատկապես Հարսանիջներում փնտրվող երիտասարդ է, ով առողջ դվարթություն է
ստեղծում իր չուրջ և ամենուրեջ։ Հայրը Հպարտ և երջանիկ է նրանով։
Ասում են` առանց փուչի վարդ չի լինում, բայց ամեն վարդի փուչն էլ
անպատճառ խոցող չի լինում, կան նաև անվնաս ու փափուկ փչերով վարդեր։ Այս տղան էլ մի տկարություն ուներ, որը, սակայն, մեծաՀարուստ այս
տանը զդալի չէր` աչխատելու ախորժակ և Հակում չուներ։ Իր մեծ եղբոր
մշտակա և դործոն Հսկողության ներջո ծառաները տան ներսում և տնից

Այս տղայի «դրախտային» կյանքն էլ երկար չտևեց: «Փորձիչը», դարավոր «օձը», նրա ականջին էլ մի օր փսփսաց. «Քո կյանքը կյա՞նք է` այս դեղջկական սեղմ չրջանակում: Ի՞նչ է քեղ պակասում կյանքը լիովին վայելելու Համար: Աղատադրիր քեղ Հոր, եղբոր և տղետ դյուղի կաչկանդումներից, դնա մի Հեռավոր քաղաք, կյանքն ապրիր իր բոլոր Հաճույքների մեջ, երկրորդ անդամ աչխարՀ չես դալու...»: Որքան քաղցը էին Հնչում այս խոսքերը նրա ականջին, կաչկանդումներից աղատադրվելու Հեռանկարն անդամ նրան Հաճույք էր պատճառում: Բայց ինչպե՞ս ասեր Հորը, ում Հանդեպ անկեղծ սեր ուներ, դիտեր, որ նման դաղափարը խորապես կխողի ծերունի Հոր սիրտը:

Այն օրից, երբ տնից Հեռանալու միտքը տեղ գտավ նրա ուղեղում, տղան կորցրեց իր Հանդիստը, քունը և ղվարժուժյունը։ Հայրը նկատել էր տղայի մեջ առաջ եկած փոփոխուժյունը, նրա մտախոհ և ցրված վիճակը։ Եվ մի օր էլ հարցրեց նրան. «Տղաս, ի՞նչ է եղել, ինչո՞ւ է մարել դեմքիդ պայծառու-ժյունը, արդյոք հիվա՞նդ ես»։ «Այո, հայր, ներաչիսարհս է հիվանդ, ու եթե ավելի երկար մնամ սահմանափակ այս չրջանակում, բոլորովին կիսամրեմ ու կխեղդվեմ. արդ, տուր քո հարստությունից ինձ հասանելիք բաժինը, ես ուղում եմ հեռանալ այստեղից»։ Հայրը հասկացավ, որ հակաճառեխ ավելորդ

կլինի: Առանձնացավ` ծածկելու Համար իր արցունքները: Ի վերջո, զգաց֊ մունքների վրա քար դրած, ունեցվածքը բաժանեց երկու զավակների միջև: Եվ կրտսերն իր բաժինն ամբողջությամբ դրամի վերածեց ու մի առավոտ էլ գյու֊ ղից անՀայտացավ` առանց ոչ մեկին, նույնիսկ Հորը, «մնաք բարով» ասելու:

Հաստատվեց մի մեծ քաղաքի «լյուքս» պանդոկներից մեկում և սկսեց կյանքը «վայելել»: Նրա դրամը, երիտասարդությունը և ուրախ ու առա-տաձեռն բնավորությունը «բարեկամների» ու «բարեկամուհիների» մի Հսկա փաղանդ Հավաքեցին չուրջը: Գիչերները մինչև լուսաբաց զվարձա-նում, իսկ ցերեկները մինչև երեկո քնում էր: Եվ նրա օրերն անցնում էին Հագարումեկ դիչերների էջերից պոկված Հեքիաթնների պես:

Հարստությունը, սակայն, լեռ էլ լինի, սաՀմանված է սպառվելու, եթե պակասածի տեղը նորը չդրվի: Եվ երիտասարդը մի օր էլ ուչքի եկավ, որ դրպանում դրամի կտոր իսկ էի մնացել: Անմիջապես անՀայտացան «բարեկամեներն» ու «բարեկամուհիները»: Պանդոկապետը մի քանի օրից դուրս նետեց նրան` նրա Հադուստները և մնացորդ ինչքը պարտքերի փոխարեն դրավելով: Նրա չար բախտից այդ օրերին սով էլ էր սկսվել երկրում: Ընկավ Հետին չքավորության մեջ: Ոչ ոք երեսին չէր նայում, նախկին «բարեկամները» ձևացնում էին, որ չեն ճանաչում նրան: Ոչ իսկ դիչերելու տեղ ուներ:

Մոտակա ագարակից մի մարդ քաղաք էր եկել խողարած փնտրելու: Հակառակ սովին ու գործազրկությանը, ոչ ոք այդ ստորին և գարչահոտ գործը կատարել չՀամաձայնեց: Երբ ագարակապանը դա առաջարկեց այս դատարկապորտ ու Հյուծված երիտասարդին, վերջինը սիրաՀոժար պատրաստ ակամություն Հայտնեց, և գյուղացին Հրամայեց նրան Հետևել իր իչուկին:

Թշվառ տղան խորՀում էր, որ առնվազն գլուխը դնելու տեղ կունենա և աղիջների դալարումն ու բողոջը լռեցնելու չափ ուտելիջ: Պոռնիկների ըն֊կերակցությունը երբեմնի այս բախտավոր ու Հարուստ երիտասարդին առաջնորդել էր դեպի խողերի ընկերակցություն: Մենակ էր մնացել ամբողջ աշխարՀում, նա, ով ժամանակին ամեն ինչ ուներ:

Օրերի չղթան դժվար էր քանդվում, միչտ տխուր և կիսասոված էր, տրվող Հացը բավարար չէր, խողերի առջև նետվող եղջերենու փայտացած ու վատորակ պտուղներից երբեմն փորձում էր ուտել, ստամոքսը կարծես բղկտվում էր, և վա՜յ, որ տերը տեսներ. ապտակն էլ Հետն էր ուտում: Նրա պառկելու տեղը խոզանոցում գետնից փոքր-ինչ բարձր մի տախտակամած էր, որի վրա չոր խոտ էր նետված: Գիչերները քունը մչտապես ընդՀատվում էր խողերի խռնչյուններով, որոնք նրան Հրեչների ցնորական երազներով էին գալիս: Իսկ գարչաՀոտությունը... դրան արդեն վարժվել էր:

#### Վերականգնումը

Երբեմն անձնասպանության կամ տունդարձի մտածումներն ակամա խուժում էին նրա Հիվանդ ուղեղը:

Դրանք վանում էր իբրև անկարելի մտքեր: Տունդարձի միտքը, սակայն, կամաց-կամաց, Համառ և Հարատևորեն ռմբակոծում էր ուղեղը: Նրա անո
թությունը սնունդ էր Հայթայթում այդ մտածումի Համար: Հիչում էր իր ման
կությունը, գյուղը, երջանկությունը և մանավանդ իր տան ծառաներին ու 

նա խանձում նրանց, ում վիճակն արքայական էր իր Հետ Համեմատած: Այս 

բոլոր երևակայությունների մեջ, սակայն, կար մի պատկեր, որը տառացիորեն 
Հալածում էր նրան: Վերջին անդամ տեսած Հոր պատկերն էր` իր վրա լայն
լայն բացված տամուկ աչքերով: Դա Հայրական խանդաղատանքով օծուն և 

որդուն կորցնելու երկյուղով լեցուն դեմք էր, որ Հայրն ընդունել էր այն օրը, 

երբ որդին նրան Հայտնել էր իր աղետաբեր որոչումը: Այս պատկերը ցնորա
կան այցելությամբ չփոթմունքի էր մատնում նրան, խռովում ամբողջ էությու
նը և արցունքով ողողում Հյուծված ու աղտոտված դեմքը: Այդ պատկերը թեև 

ծանր տառապանք էր պատճառում նրան, բայց միաժամանակ նրա միակ 

լույսն էր, միակ փրկադոտին, որը նրան արդելում էր ալեկոծ ծովում ընկղմ
վել և իսպառ կորչել, ուր ընկել էր իր կյանքի նավաբեկությունից Հետո:

Վերադառնա՜լ տուն, Հոր մոտ։ Մտածումն անդամ նրան երջանկություն էր պատճառում։ Բայց ինչպե՞ս, ի՞նչ երեսով նայեր իր դյուղացիներին, ինչպե՞ս Հանդուրժեր եղբոր Հեդնանջը... Վանում էր աներես ճանճերի նմանվող այս մտածումները, որոնջ, սակայն, վերստին Թառում էին նրա դլխին։

Կյանքը, սակայն, գլորվում էր ԹչվառուԹյունից ԹչվառուԹյուն: Ի վերջո, մտքում Հաստատ ձև ստացան երկու մտածումներ, որոնք ստվեր գցեցին մյուս բոլոր նկատառումների վրա: Նախ ներաչխարՀում զգում էր, որ Հայրր դեռևս սիրում է իրեն և սպասում իր դարձին: Մյուս կողմից սրտի խոր-

քում գգում և ընդունում էր, որ իր Հերթին անկեղծորեն սիրում է Հորը: Նրա կլանքում ամեն բան Թառամել էր, բացի Հոր Հանդեպ ունեցած իր սիրուգ, և այդ սերն այժմ վերածվել էր աղեկեց մի կարոտի: Նրա Համար ամեն ինչ աղարտված էր` աչխարՀը, իր կյանքը, Հոդին և մարմինը: Բայց Հոր կերպարն անադարտ էր մնացել: Արդ, այս երկու սերերը` իրենը և Հորը, նրա ներաչխարհի առագաստում միացան իրար և աՀավոր երկունքով ծնեցին գղջումը: Ամբողջ գիչեր լաց եղավ մի անդիմադրելի լացով, լաց եղավ կորգրած անմեղության, վատնած երիտասարդության, մանավանդ իր գերագույն ոճրի` Հոր սերը կոխոտած լինելու սրբապղծության Համար: Այս սպառող լացից խոնջացած և ԹեԹևացած` առաջին անգամ ջնել էր խոր ու Հանգիստ ջնով: Լուսաբացին արդեն արձակել էր իր երկրորդ և այս անգամ` փրկարար ու նույնքան անդառնալի վճիռը. **«Պետք է դնամ Հորս** մոտ և ասեմ նրան. «Հայր, մեղանչեցի երկնջի դեմ և ջո առջև, այլևս արժանի չեմ որդիդ կոչվելու, ընդունիր ինձ` իբրև քո ծառաներից մեկր»: Իջավ մոտակա գետակը, Հագուստներն ու իրեն նետեց ջուրը` խոգերի գարչաՀոտությունից դեթ մասամբ մաջրվելու Համար:

Արևի տակ չորացրեց իրեն և Հագուստները: Ապա, ցուպը ձեռջին, ճակատն ուղղեց դեպի տուն: Արյան և սիրո կապերով զոդված Հոգիներն իրար հետ Հաղորդակցության մեջ մտնելու անտեսանելի և անբացատրելի կերպեր ունեն, որոնք այսօրվա դիտությունը Համադրում է «Հեռակրություն» բառում, և որը Հաճախ ավելի ծանոթ է «տելեպատիա» միջազդային բառով: Հայրը զդաց, որ այսօր իրեն մի բարի լուր է սպասում իր կորած զավակից: Իր ապարանքի վերնատան պատուՀանի առջև նստած` աչքը դամել էր այն ճանապարհին, որտեղից մեկնել էր կրտսեր որդին: Քիչ Հետո Հորիզոնի վրա մարդկային մի ուրվադիծ ձև առավ: Քանի ճամփորդը մոտենում էր, այնջան Հոր սիրտն ուժդին էր տրոփում: Վատ տեսնող աչքերին օդնության Հասած Հայրական բնազդը նրան ասում էր, որ եկողն իր տղան է: Դողդոջ ջայլերով ցած իջավ: Ճամփորդը դեպի նրա տունն էր ուղղվել:

Հազիվ բակից դուրս էր եկել, երբ եկվորն արդեն ընկել էր նրա ոտքերը և մեկիկ֊մեկիկ լալաՀառաչ բառերն էր Հեդում. «Հայր, մեղանչեցի երկնջի դեմ և ջո առջև, այլևս արժանի չեմ որդիդ կոչվելու, ընդունիր ինձ` իբրև ջո ծառաներից մեկր»: Հակառակ արևից և աղտից սևացած նրա դեմջին, Հակառակ մուրացիկի կերպարանջին, Հայրը դտել էր իր Հարադատ որդուն: Բարձրացրեց նրան,
դրկեց, ընկավ պարանոցը, և երկուսն էլ լաց եղան իրենց կյանջի ամենաանուշ արցունջն երով: Հայրը, Հագիվ կարոտն առած, Հրաման արձակեց ծառաներին. «Որդուս տարեջ տան իշխանական բաղնիջը, լողացրեջ նրան
ամենաԹանկադին օճառով, Հադցրեջ նրա նախկին Թանկարժեջ զդեստները,
որոնջ պահել եմ սնդուկներումս, նրա ուսերին իշխանական պատմուճանը
դցեջ, մատին աղամանդով մատանին անցկացրեջ: Մյուսները Թող մորԹեն
պարարտ եղը, կանչեջ դյուղի երդիչներին և նվադահարներին, ճաշկերույԹի հրավիրեջ ամբողջ դյուղը, ուտենջ, խմենջ և ուրախանանջ, ջանգի իմ
այս որդին կորած էր` դտնվեց, մեռած էր` հարուԹյուն առավ»: «Անառակի»
դարձի լուրը պայԹեց դյուղում. հավաջվեցին դյուղի նահապետի տանը, բոլորի երեսներին ծաղկել էր հին օրերի մտերմական ժպիտը, բոլորն էլ համբուրեցին վերստին որդիական պատվին բարձրացած իրենց երբեմնի բարեկամին,
չատերը լաց եղան, բոլորն ուրախացան:

Եվ Ավետարանն իբրև եղրակացություն ավելացնում է. «Այսպես ուրախություն կլինի երկնքում, Աստծո Հրեչտակների առաջ, երը որևէ մեղավոր ապաչխարի»<sup>23</sup>: Ի՜նչ լավ կլիներ, եթե առակն այստեղ ավարտվեր, այս երջանիկ վախձանն ունենար` «Հեփի էնդինդը»: Բայց այդ դեպքում այս առակը մի վեպ, Հեջիաթ կլիներ և ոչ կյանք:

Դժբախտաբար, կյանքում որքան էլ մարդիկ երբեմն-երբեմն երջանիկ պահեր ունենան, դրանց հանկարծ հաջորդում են եղերական երևույթներ, որոնք ստվեր են ձգում ուրախ տրամադրությունների վրա: Եվ կյանքն այսպես չարունակում է իր` ժպիտի և լացի քաղցր ու դառը հաջորդականություններով ելևէջվող ընթացքը: Այսպես է նաև Անառակի առակում, որն իրակա՜ն կյանքի հետ կապ ունի և ոչ երևակայական:

Մենք, սակայն, ցանկանում ենք այստեղ մի պաՀ կանգառնել` նախքան առակի երկրորդ մասին անցնելը, որն ինքնին մի ուրիչ առակ է: Մենք ցան-կանում ենք կանդ առնել` պարզապես անդրադառնալու, ընդլայնելու, ար-ձանագրելու Համար այն Հիմնական մեղջը, որն Անառակին կործանման ու այլասերման առաջնորդեց. ո՞րն էր Անառակի գլխավոր և մաՀացու մեղջը: Մեր Հաջորդ խորՀրդածությունն այս Հարցին պատասխանելու ձիդ կլինի:

49

## ԳԼՈՒԽ Ե

#### Վատնում

## Վատնումը մեծագույն չարիք է անՀատի եւ ընկերության Համար

«Եվ վատնեց իր ունեցվածքը, որովՀետև անառակ կյանքով էր ապրում»: Ղուկաս ԺԵ(15) 13

Ո՞րն էր անառակ որդու Հիմնական մեղջը։ Ավետարանում դա Հիչված է բացորոչ։ Զարմանալին, սակայն, այն է, որ Ավետարանի մատնանչած այդ մեղջը չի անցել մեղջերի այն ցանկ, որը մեր Ժամագրջի առաջին էջերում է<sup>24</sup>։ Մեղջերի այդ ցուցակում են, օրինակ, անզգամությունը, Հանդգնու-Թյունը, չռայլությունը, դեխությունը և նմաններ, որոնջ ուրիչ մեղջերի կարդում դործել էր Անառակը, և որոնջ, սակայն, Ավետարանում իրենց անուններով չեն Հիչվում։ Իր անունով Հիչվում է լոկ ՎԱՏՆՈՒՄԸ. «Եվ վատնեց իր ունեցվածջը»:

Բայի արմատը վատն է, որը Հայերենում ամենատգեղ իմաստ ունեցող բառերից մեկն է: Որևէ մեկի մասին ասել «վատ մարդ է», նչանակում է դործածել ամենաստորացնող իմաստ ունեցող բացատրությունը: Արդարև, «վատ մարդուց» ավելի անպետք մարդ աչխարՀում չկա: Եթե արմատի իմաստր սա է, տարբեր չպետք է լինի նաև բայի նչանակությունը:

Վատնել բայն ունի իմաստի զանազան երանգներ` գույնով մեկը մյուսից մութ: Նախ նչանակում է իր կամ ուրիչի ունեցածը անՀոգությամբ կամ դի-տավորյալ անօգուտ և իզուր սպառել ու փչացնել, օրինակ, ծորակը բաց թողնելը, որ ջուրն իզուր գնա, գազը բաց թողնելը, որ ցնդի, թույլ տալը, որ զինվորական կամ Հանրային մթերքը փտի և անգործածելի դառնա՝ վատնումներ են բառի մեղմագույն իմաստով: Նաև նչանակում է սաՀման-վածից տարբեր և ավելի ստորին նպատակների Համար գործածել, օրինակ, եկեղեցական կարգը սին փառքի Համար գործածել, կառավարական դիրքը չահի Համար կիրարկել: Սակայն բայի սովորական իմաստը ունեցվածքը

կամ կարողությունը վատ բանի Համար և վատ միջոցն երով գործածելն է. թանկագին Հարստությունը չվայտության սեղանների վրա մսխել, առողջությունը` գինարբուքի պանդոկներում, կենսական ուժը` չնացողների և պոռնիկների ընկերակցությամբ:

Վատնումը մեծ մեղք է Արդարև նյութական Հարստությունը փչացնելը մեծ մեղք է, որի ետևում առկա է մեր կամ մեր նմանների ֆիդիկական սպառիչ աշխատանքը։ Տանջանքով մեջտեղ եկած արդյունքը նվիրական մի բան ունի իր մեջ, որի Հանդեպ Հարդանք և Հոդածություն է պետք ցույց տալ և ոչ թե վատնել։ Արդարև, ինչ մեր ձեռքում ունենք, սկսած տներից մինչև Թևերին անցկացրած ապարանջանները, ինչ դործածում ենք մեր մերկութրյունը ծածկելու Համար՝ դլիսարկից մինչև կոշիկներ, և, վերջապես, ինչ սպառում ենք մեր կյանքը պաՀելու Համար՝ Հանապազօրյա Հացից մինչև տանտիկինների քրանաջան աշխատանքով պատրաստված Համադամ կերակուրները, մինչև մեր սպառած ածուխը, դաղը, էլեկտրականությունը և ջուրը, ամենի ետևում առկա է սրբագան աշխատանքի տանջանքը։

Մեղ նման Հազարավորներ իրենց ֆիղիկական և իմացական ուժերը սպառել են դրանք մեր վայելքին մատչելի դարձնելու Համար: Իրողության այս լույսի ներքո պետք չէ արՀամարՀելի նախապաչարում նկատել բնադդական այն Հարդանքը, որ մեր մեծերն ունեին Հացի Հանդեպ: Նրանից մինչև իսկ փչրանք վատնել Հարկավոր չէր: Մեր Տերն էլ երբ Հաղարավոր մարդկանց Հացով ու ձկով կերակրեց, Իր աչակերտներին ՀրաՀանդեց Հավաքել «մնացած կտորները, որպեսզի ոչ մի բան չկորչի»<sup>25</sup>:

Երբ Հացի փչրանք էր գետնին ընկած, պետք էր վերցնել, Համբուրել և այնպիսի տեղ դնել, ուր մարդկային աղտոտ ոտքը չի Հասնում: Հացը մարմնավորում է կյանքի բոլոր այն բարիքները, որոնք ձակատի քրտինքով են ձեռք բերվում:

Հացը բոլոր բարիքների խորհրդանչանն է նախ` իր կենսական անհրաժեչտությամբ և երկրորդ` իր ետևում հավաքական աչխատանքների ամենաերկար չարքն ունենալու պատճառով: Այսինքն` դաչտի տաժանագին հերկից ու ցանքից մինչև հունձքի և կալի քրտնախոր տքնություններ, աղացքից մինչև փռի առջև հացի հետ միասին եփվելը: Հացը նետելը կամ վատնելը նչանակում է նաև արհամարհել այս բոլոր աչխատավորներին:

Այդ վատնումը ոճրի է վերածվում, երբ Հիչում ենք, որ մեր երկրագնդի վրա մեզ նման միլիոնավորներ կան, ովքեր Հացի պակասից տառացիորեն տվայտում են սովի ճիրաններում:

Ձենը ուղում ասել, որ ավելացած կամ չորացած Հացի փչրանըները նետես չունեցողի առջև: Ոչ: Այլ ուզում ենք ասել, որ ավելացած Հացդ պետք է բաժանես չունեցողի Հետ, երբ այդ Հագր գամբյուղում տակավին Թարմ է: Կրոնական և սրբագան իմաստ Հագած մի բառով` պետք է Հազդ բեկանես²ն նմանիդ Հետ, ով այս կամ այն պատճառով գուրկ է մնացել նրանից: Եվ եԹե չուրջը չունես մարդիկ, ում Հետ պետը է Հացդ բեկանեիր, գնիր գոնե քեղ պետը եղող կես Հագր միայն, և վատնվելիք մնագլալ կեսի դրամն ուղարկիր ալնտեղ, ուր Հացր պակասում է: Հագր, արդեն ասացինը, Աստծո բոլոր բարիջների պարդագույն խորՀրդանչական պատկերն է... Ոչ ոջ իրավունջ չունի իրեն պետը եղածից ավելին ունենալու, դիդելու կամ վատնելու: «Տիրո)ն է երկիրն իր ամբող)ությամբ, աչխարՀն իր բոլոր բնակիչներով»<sup>27</sup>: ԱչխարՀի բոլոր բարիքները, Հոգ չէ` իմ ձեռքում են գտնվում, Թե թո կամ մալը երկրի ընդերթում, ամբողջ մարդկության սեփականությունն են` Աստծուց տրված. «ԱՀա ձեզ տվեցի երկրի արտադրած բոլոր բերջերր»<sup>ջջ</sup>,-նախամարդուն ասում է Աստված: **«Ամեն բարի չնորՀ և ամեն կատարյալ պարդև վերևից է»**<sup>29</sup>,-ասվում է Նոր Կտակարանում: Աչխատանքը մեր սրբագան պարտքն է, բալգ դիգելը մեր իրավունքը չէ, երբ բլուրա֊ վորներ կան, ովջեր այս կամ այն պատճառով մեր սեղանի պետջն ունեն: *ԵԹե դիդելը ծանը մեդը է* (Ավետարանն այս մասին զանագան առակներով ու բացաՀայտ Հավաստումներով տարակույսի նչույլ անդամ չի Թողնում մեր մտքերում), Հապա ի՞նչ պիտի լինի վատնելը, մեր կամ այլոց ձեռքի սրբադան պտուղները վատ նպատակների Համար գործածելը:

Ստույգ է` դրամի վերածած այն Հարստությունը, որն Անառակն իր Հետ «Հեռու աչխարՀ» էր տանում, մարդկային ժառանդական օրենքով իրեն էր պատկանում: Բայց Աստծո և բնության օրենքով իրեն չէր պատկանում: Ինքը չէր չաՀել այն, դրանում ինքը քրրտինքի ոչ մի կաթիլ չուներ: Ուրիչ-ների ճակատի քրտինքով ստեղծված Հարստությունը վերցնելը և պոռնիկ-ների ու դատարկապորտների Հետ մսխելը, մոխրի վերածելը Համագոր է դողության, ավազակության և Հափչտակության, քրեական ոճրի, քանի որ

ստոր և վնասակար կերպերով փչանում էր մի Հարստություն, որն, աչխատանջի Հետ միանալով, կարող էր չաՀաբեր լինել և չատերի կյանջը փրկել: Այնպես որ, Անառակն ավելի քան արժանի էր այն վիճակին, որին մատնվեց իր ունեցվածջը վատնելուց Հետո:

Միայն ունեցվածքը չէր, որ նա վատնեց. նաև իր ֆիզիկական ու Հոդեկան Հարստությունները: Ինչպես ոչ ոք իրավունք չունի իր ունեցվածքը
վատնելու, այնպես էլ ոչ ոք, ոչ ոք արտոնություն չունի վատնելու (գիտությամբ, թե անգիտությամբ) իր կարողություններն ու կարելիությունները:
Թե՛ մեր նյութական ունեցվածքը, թե՛ մեր բարոյական կարողությունները
«տաղանդներ» են, որոնք կյանքի և ամեն բանի Տիրոջից տրված են, Ավետարանի այնքան իմաստալից բառով՝ «չահարկվելու» համար: Դրանք
տրված են մեծացնելու, չահ բերելու մեղ և ընկերությանը: Այլապես ամեն
բարիք պարգևող Տիրոջ սաստին ու պատժին կենթարկվենը:

Տերը «**չար ծառա**» է կոչում նրան, ով չէր չահարկել իրեն տրված տաղանդը, և հրահանդում է. «**Նրանից վերցրեք նաև իրեն տրվածը** (որը պահել էր Թաչկինակի մեջ կամ Թաղել Հողում), **և նրան նետեք արտաքին խավարը, ուր նրան ափսոս անք ու լաց է սպասում»**<sup>30</sup>: Անառակը վատնեց նաև իր երիտասարդուԹյունը` պարդևներից ամենացանկալին, իր անմեղուԹյունը` հատկուԹյուններից ամենահամակրելին, և, վերջապես, իր ընտանեկան երջանկուԹյունը` փափադելի բարիջներից դերադույնը:

Անառակին, սակայն, Թողնենք իր լուռ, բայց միչտ խոսուն Հավերժական պատվանդանի վրա, Ավետարանի էջերում, իսկ մենք դառնանք մեր ժամանակների անառակներին և նրանց վատնումներին:

#### Վատնումը մեր ժամանակներում

Ոչ մի դարում այնքան Հսկայական դրամագլուխ չի կուտակվել, որքան 20-րդ դարում։ Եվ սա՝ բոլոր մարզերում՝ նյութական և իմացական, դիտա-կան ու տեխնիկական, ինժեներական ու ճարտարապետական։ Սակայն, միա-ժամանակ, քիչ դարեր են այնքան անխնա մսխել իրենց կտակված և իրենց ստեղծած «ունեցվածքները», որքան մեր դարը։ Երկու ՀամաչխարՀային և բազմաթիվ տեղային Հիմար պատերազմների ընթացքում կատարված վատ-նումները Հիչելը միայն բավական կլիներ մեր Հավաստումն արդարացնելու

Համար: Միլիոնավոր կյանքերի մսխումը` ամենապիտանիների և ամենաաչխատունակների, այսինքն` մեծամասամբ երիտասարդության: ԱնՀաչիվ Հարստության, տների և մթերքի վատնումը, որոնք բավական էին պատսպարելու միլիոնավոր անտունների և կերակրելու բյուրավոր սովաՀարների:

Այսօր աչխարհի պետությունների բյուջեներին, պատերազմի աստծուն պարարտացնելու Համար, տառացիորեն աստղաբաչխական գումարներ են Հատկացվում` ոտքի Հանելով Հսկայական բանակներ, որոնք երկիրը միան-գամայն գրկում են աչխատունակ բազուկներից և ընտանիքները` դրանք պահող նեցուկներից: Ընդունենք, թե ոչ, սրանք վերջին Հաչվով վատնումներ են, առնվազն արդելքն եր` ավելի կենսական ու չինարար պահանջներին դոհացում տալու Համար: Ավելի անհետաձգելի պահանջներ կան նոր վարժարանների, հիվանդանոցների, և, վերջապես, մեր երկրադունդը մչակման արդիական դործիքներով օժտելու:

Եվ տակավին ատոմական փորձերի և լուսնից քար բերելու սարսափելի վատնումները, երբ միլիոնավորները Հաց են աղաղակում։ Ձէ՞ր կարելի մսխված այդ դումարները դործածել տառացիորեն երկրի քարերը Հացի վերածելու Հրաչքի Համար։ Թող ուրիչները չարունակեն վերհիչել ու լրացնել անհատնում այն վատնումները, որոնք մեր օրերի «անառակներն» են անում՝ Հավաքաբար ու անհատաբար և ի վնաս Համայն մարդկության, իսկ մենք մեր ակնարկը կկենտրոնացնենք Հայ իրականության վրա՝ այնտեղ էլ վատնումի մեղջերը մատնանչելու։

Վատնումը Հայ իրականության մեջ Մեծ Աղետից Հետո, երբ տառացիորեն արյունաքամ էինք եղել, գրեթե ամեն բան կորցրած` պետք ունեինք ծայրաՀեղ բծախնդրությամբ գուրգուրելու մեր բարոյական ու նյութական ունեցվածքների վերջին փշրանքը և վերջին կաթիլը: Փառք Հասարակ ժողովրդին. իր Հրաչագործ ջանասիրությամբ և մրջնային խնայողությամբ ու ի դին անասելի գրկանքների, գեթ նյութապես վերաչահեց այն (և ավելին), ինչ կորցրել էր: Սակայն այս ժողովրդին առաջնորդող տարրը` հոգևորականը, մտավորականն ու Հասարակական գործիչ-վարիչը, վատնեցին մեր մնացած կարողությունները և օր օրի Հասունացող կարելիությունները: Կուսակցական և կղերական ամուլ պայքարները (միչտ գլուինսերում Հորինված) վատնեցին այս ժողովրդի ժամանակը, նյութական ու բարոյական կարելիությունները, մամուլը, միտքը: Նույն վատնումն է չարունակվում այսօր: Վերականգնումի ու ինքնապահպանության սրբազան սկզբունքների չուրջ տարտղնված և ճակատների ենք բաժանված, որոնց նպատակը, կարծես, ավելի դիմացինի դործունեությունը չեզոքացնելն է, ջան դրական ու կառուցողական աչխատանք կատարելը:

Երբ գրեխե բոլոր կողմերից Հոգևորականների այնքան աղաղակող պա-Հանջը կա, Մարսելի պես սաՀմանափակ չրջանում երկու եպիսկոպոս ենք պաՀում, պարզապես որպեսզի գոՀացում գտնեն մեկ ժողովրդին Հոգեպես երկուսի բաժանող Համայնքային վարիչները, որպեսզի մանր մի կախողիկոսի չուքը Հասնի նրա իրավասուխյան սաՀմաններից դուրս ընկնող այս Թեմ: Նույն վատնումն է նաև Ամերիկայում, ուր ունենք մեկ Թեմ և նույն Թեմի Համար` երկու առաջնորդ<sup>31</sup>, դիվանական երկու կազմ, երկու պաչտոնա-Թերխ, երբ մեկով կարող էին այդ բոլորը լիովին բավարարել, և տակավին բաղում այլ երկվություններ:

Սփյուռջում, կարելի է ասել, մեկ միլիոն Հայ չունենք, բայց բաժանված ենք չորս կրոնական անջատ խմբակների` էջմիածնական, անժիլիասական, բողոքական, Հռոմեական` յուրաքանչյուրն իր եկեղեցական ուրույն կազ-մակերպուժյամբ, վարչուժյամբ, մամուլով և կրժական ու կրոնական Հաս-տատուժյուններով։ Փառք Աստծո, ներկայումս Թեև կրոնական մարզում այնքան էլ ոխերիմ Հակառակորդներ չենք իրար, որքան էինք Թերևս տասն-յակ տարիներ առաջ, բայց, դժբախտաբար, չենք կարողանում գործակցել` առաջն առնելու Համար այն վատնումների, որոնք կատարվում են կրժական ու նյուժական մարզերում, մանավանդ` մարդկային ուժի դրամագլխի տեսակետից։ ԵԹե մեկ միացյալ Հավաքականուժյուն լինեինք, արժեքավոր որևէ անձ, լինի Հոգևորական, մտավորական կամ Հասարակական դործիչ, օրինակ, կարող էր նույն ծախսով ավելի լայն չրջանակի ծառայել։ Քիչ ջրերով փոքր ջրաղացքարեր են պտտվում` փոքր արդյունքներով։

Ձենք ուղում կուսակցական վատնումների մանրամասնությունների մեջ մտնել, որոնք այնքան բացաՀայտ են:

Երեջ-չորս խմբակներ, որոնք քաղաքական վարդապետությունների խողովակով իրենց աղդին ծառայելու բարի առաջադրանքով են ծնունդ առել, այսօր դարձել են արտաքին քաղաքական ուժերի կամ իրենց վարչական չա-

b

Պատկերը Համեմատաբար մխիԹարական է, երբ մեր ակնարկը կենտրո֊ նացնում ենջ լոկ ստամբուլաՀայուԹյան վրա:

Այս մեծ ու կենտրոնական օջախում, որը ժամանակին ինքն էլ Համայնքային ուժերի վատնումի Հանդիսավայր էր (սաՀմանադրական ու ՀակասաՀմանադրական բյուզանդական վեճերով և պայքարներով, պատրիարքների Հրաժարումով և Հրաժարեցումներով, Հեղափոխական ամուլ դործունեու-Թյամբ), այսօր բարոյական ու նյուԹական մսխումը իջել է նվազադույնի: Երկու մարդերում, սակայն, վատնումի այդ մեղքն ինքն իրեն դդալ է տալիս նաև ստամբուլաՀայ կյանքում:

Առաջինը պարաՀանդեսներն են: Հաստատված իրողություն է, որ մեր գրեթե բոլոր պարաՀանդեսներից դուրս ենք գալիս նյութական, բարոյական և Համայնքային վնասով:

Ստույգ է, մեր Համայնքային որոշ Հաստատություններ նպաստավորվում են դրանցից, բայց նույնքան ստույգ է, որ ամեն պարաՀանդեսից ամբողջ Համայնքով փոքր-ինչ ավելի աղքատացած ենք դուրս գալիս: Բարեսիրական, կրթասիրական ու այլ նվիրատվությունների ժամանակ միշտ Հարստանում են թե՛ տվողը և թե՛ ընդունողը:

ՊարաՀանդեսները, որոնք ևս տալիս ենք ի նպաստ որևէ բարենպատակ Հաստատության, բացառություն են. այստեղ տալով` աղքատանում ենք: Նախ, որովՀետև խնդրո առարկա Համայնքային Հաստատության Համար ապաՀոված դումարից ավելի ծախսում ենք Հանդեսի կազմակերպման, ուտել-խմելու և, մանավանդ, Հագուստ-կապուստի վրա: Նմանվում ենք մի վաճառականի, ով Հինդ ոսկի չաՀելու Համար տասը ոսկի է ծախսում` թափ-ված աշխատանքն ու թանկադին ժամանակն էլ վրադիր: Կարող են ասել, որ մեղ ընկերային Հաճույքն է չաՀ մնում: Ի՞նչն է, սակայն, այդ «ընկերային Հաճույքի» նկարադիրը: Խճողված ու ապականված մթնոլորտում չնչե՞լը, ականջ պատռող «մյուղիք» ունկնդրե՞լը կամ աչք պատռող և այլասերող արևելյան մենապարեր դիտե՞լը...

Մեր առողջ ու տոՀմիկ մշակույթից (պար կամ երգ) ի՞նչ է այնտեղ տրվում: Քաղջենի, Հաճոյապաշտ «մշակույթն» է, որ մատուցվում է իբրև վայելք, և որն, ի վերջո, մարդուն դարձնում է ավելի քիչ մարդ և Հային` ավելի քիչ Հայ: Էլ չենք Հիչում եռանդի, աչխատանքի, վազվզուքի, ժողով-ների, կազմակերպությունների և թանկագին ժամանակի վատնումները, որոնց, եթե ոչ ամբողջ, դեթ մի կարևոր մասը եթե ի սպաս դրվեր պարգ նվիրաՀավաքության, արդյունքը Համայնքային Հաստատության Համայնքի ավելի քիչ չէր լինի պարաՀանդեսի արդյունքից` խնայելով նաև Համայնքի նյութական ու բարոյական կորուստները:

Մյուս վատնումն ընտանեկան ու անՀատական մարդում է և կատարվում է տներում, խաղաթղթի սեղանների չուրջ: Օրվա ծանր տաղտուկներից ու Հոգնությունից Հետո, Համեղ ու Հանգիստ ճաչի վերջում ժամանցի դվարթ խոսակցությունները կամ անմեղ խաղերը յուրաքանչյուր մարդու արդար իրավունքն են, Հատկապես նրանց, ովքեր Հանգստի են գնացել ամառանոց: Սակայն մարդը պետը է առողջ դաստիարակության որոչ մակարդակի Հասած լինի` որոնելու և դտնելու Համար խաղեր ու խոսջեր, որոնջ որջան գվարճացնող, գեթ նույնքան էլ անվնաս լինեն: Չիսաթարված փոքրիկներն *ու պատանիները, երբեմն էլ որոչ երիտասարդներ* (եթե ալդպիսիջ կան) *ալս* կետում ավելի իմաստուն են: Իսկ ավագները` այլևս Հասուն մարդիկ, նստած խաղ են պաՀանջում: Եվ այս մարդում ամենից դյուրինը, ամենից Հրապուրիչը և, Հետևաբար, ամենից սատանալականը խաղաթուղթն է` իր անՀատնում այլագանություններով և անսաՀման անակնկալն երով, ու խա֊ ղшԹղԹի մյուս ընկերը` «նшրդին»: Սրшնը էլ եԹե լոկ ժամանգի, «նյարդերը Թուլացնելու» կամ առօրյա տաղտուկները վանելու Համար լինեն, կարող են անմեղ նկատվել: Սակայն այս երկուսն էլ, մոլություն կազմող բոլոր *տարրերն իրենց մեջ ունենալով* (սիգարետի, գինու նման)*, գրեթե անկարե*֊ լի է, որ երկար ժամանակ իրենց անմեղությունը պաՀեն` ինչպես Ադամր: Անչունչ այս խաղերն օրեցօր ավելի պաՀանջկոտ են դառնում դրանք գործածողների Հանդեպ, և փոխարեն ՀյուՀպատակ գործիը` Հաճելի ժամանց դառնալու, մի օր էլ վերածվում են գործածողների բռնակալ տերերի: Անվ֊ նաս Հաղթանակ տանելու Հաճուլթը այլասերվում և վերածվում է չաՀելու մոլուցքի, ՀանրածանոԹ ժողովրդական բառով` «ղումարի», դրամով խաղա֊ լու սովորության: Ապա մարդիկ ձեռջ են բերում երկար ժամերով, երբեմն ամբողջ գիչեր, սեղանների չուրջ նստելու վատ սովորությունը: Այդ ժամա֊

նակ խաղը վերածվում է Հարյուր տոկոսով վատնումի ու վնասի: Նախ` ժամանակի վատնում, որը կարող էին առնվազն Հանգստի Հատկացնել, դրամի վատնում, որը կարող էին առնվազն իրենց գրպաններում պաՀել, առողջու-Թյան վատնում, որը կարող էին առնվազն նույնությամբ պաՀել, և, վերջապես, մարդկային արժանապատվության վատնում, քանզի այդ ԹղԹի կտորներին կամ մանրիկ ոսկորների վեցերես բեկորներին դերի լինել ու չկարողանալ ժամանակին խաղասեղանի մոտից վեր կենալ, նչանակում է իրեն գրկել կամքի զորությունից, որը մարդկային արժանապատվության ջիղն է:

Վատնելը վատ բան է, վատնելն անառակ և անկարդ մարդկանց դործն է։ Դա մեծադույն չարիք է անՀատի և ընկերության Համար։ Եվ եթե Ավետարանի Անառակը, սեփական դառը փորձառությունից ելնելով, մեղ ուղղելիք բարեկամական թելադրանք ունենար, ենթադրում ենք, որ դա Հետևյալ բառերով պիտի լիներ. «Հնարավոր է, որ դուք իմ չափ չեք ապականված. երանի ձեղ։ Հնարավոր է, որ մեղքերի մեջ իմ չափ չեք միրձված. վա՛յ նրանց, ովքեր ընկղմված են այդ տիղմի մեջ։ Շատ դժվար կլինի նրանց վերականդնումը, մանավանդ ձեր դարում, նրանց մեծադույն մասը անդառնալիորեն կկորչի։ Խոստովանում եմ, որ մեծադույն ցավս, որ մինչև կյանքիս վերջ ինձ նեղեց, Հորս Հարստության վատնումն էր, որը թափված կաթին նման այլևս անկարելի էր ձեռք բերել, և ժամանակս, որն այլևս անվերադարձ կորած էր։

Հորս սերն ու ընտանեկան երջանկությունս ինձ պարդևեցին բարոյական, կրոնական և ընտանեկան արժեջների վերադյուտը և իմ երկրորդ կյանջը՝ տառացիորեն կորած, բայց վերադանված, մեռած, բայց վերստին հարություն առած կյանջը։ Իմ երկրորդ կյանջում ամբողջ սրտով ու կամջով ջանացի օգտակար լինել նախ տանս, որի ամենաանարժեջ նկատված ունեցվածջի և իրի վրա դուրդուրացի, որ չլինի թե որևէ ձևով վատնվեն։ Եվ ապա՝ դյուղիս, որին ի սպաս դրեցի իմ պարապ ժամերը՝ մասնակցելով նրա համայնջային բոլոր ձեռնարկումներին, ձիչտ այն ոդով և զվարթութթյամբ, ինչպես ժամանակին նրա հարսանեկան ու տոնական ուրախութթյուններին էի մասնակցում։ Եվ սա կրկնապատկեց ու ամրապնդեց իմ ընտանեկան երջանկությունը, որը դարձիցս հետո այլևս դրված էր ավելի իմաստուն ու ավելի հաստատ հիմջերի վրա»։

#### ԳԼ ՈՒԽ Ձ

## Ավագ անառակր

Չկամությունը և նախանձր մարդուն զրկում են կյանքի կոչումից

«Բարկացավ և չէր կամենում մտնել»

**7** п. цши & b(15) 28

Անառակի առակը զույգ անառակների մասին է: Այն երկու անառակ եղբայրների պատմությունն է: Կրտսերի ելևէջող կյանքի դրվագի գրավչությունը, սակայն, ստվերի տակ է թողել ավագի վարքը, որը կրտսերի վարքի չափ եղերական, սակայն առանց նրա երջանիկ վախձանի է: Մեր ակնարկն այժմ կենտրոնացնենք երկրորդ անառակի վրա:

Ավագ եղբայրը կրտսերի Հակապատկերն է: Նա լուրջ մարդ է` Հորը ՀլուՀնազանդ և աչխատանջին կապված: Նրա կյանջը մշտական մաջոջ է տան և ագարակի միջև:

Առավոտյան` արտ, երեկոյան` տուն: Ուրիչ ճանապարՀով չի չեղվել, որովՀետև ուրիչ ճանապարՀ չի ճանաչում: Ոչ ոք չի տեսել նրա ժպտալը կամ ծիծաղելը, սակավախոս է, դրեխե լռակյաց: Բերանը բացում է լոկ անցորդներին «չալոմ» (բարև) ասելու Համար: Բարեկամներ քիչ ունի, խչնամիներ` բնավ: Ամեն ոք առանց սիրո Հարդանք ունի այս Հասուն երիտասարդի Հանդեպ, իսկ ծառաները` վախ, քանդի խիստ և կծու է նրանց Հանդեպ: Ոչ ոք նրան չէր տեսել Հարսանիքներին կամ տոնական ուրախուխարհներին, բայց անպակաս էր Հուղարկ ավորուխյուններից: Այս վերջին առիխներին էր, որ նրա մարդկայնուխյունը փոքր-ինչ Հայտնվում էր, երբ իր Հերթին անսեր Հարդանքով իր ցավն էր Հայտնում ննջեցյալի տիրոջը:

Բծախնդրորեն օրինապահ էր։ Շաբախ օրերին անխափան սինագոգ էր դնում, այդ օրը ձեռքը ոչ մի դործի չէր դցում։ Աստծո պաշտոնյաների Հանդեպ Հարդալից էր։ Ձէր խերանում իր կրոնական պարտականուխյունների մեջ, տասանորդը սինադոգին լրիվ վճարում էր։ Խղճմտորեն պահում էր բոլոր պատվիրանները, որոնք «մի՛»-ով էին սկսվում` մի՛ դողացիր, մի՛ սպանիր, մի՛ չնացիր և այլն։ Լուրջ մարդիկ նրան դյուղի մանուկներին իբրև օրիշնակ էին մատնանչում, ովքեր, սակայն, միայն իրենց Հասկանալի պատճառ-

ներով, չատ էլ խանդավառված չէին նրանով: Ինչ-որ անսիրելիություն և արՀամարՀանք ուներ կրտսեր եղբոր Հանդեպ՝ պարզապես նրա ծուլության ու դվարթ թեթևամտության Համար. դոնե ինջն այդպես էր կարծում: Ձար-մանում և Հաճախ դայրանում էր, թե Հայրն ինչո՞ւ էր չփացնում անպետք տղային` նրա վրա չռայլելով իր խանդաղատանքը:

#### Ավագ որդու անկումը

Անառակի վերադարձի օրը ավագ որդին, ըստ սովորության, ագարակում էր: Երեկոյան, գործից Հետո երբ մոտեցավ իրենց տանը, թնգուկի և երգերի ձայներ լսեց: Ատում էր աղմուկը, երգից Հաձույք չէր ստանում: Կանչեց ծառաներից մեկին և Հարցրեց, թե ի՜նչ էր պատաՀել: «Եղբայրդեկավ, Հայրդ պարարտ եզը մորթել տվեց և Հրամայեց ուրախություն սարքել, քանի որ նրան ողջ-առողջ վերադարձած տեսավ»:

Ավետարանը մի քանի ժուժկալ բառերով պատկերացում է տալիս այդ պաՀին ավագի Հոգեվիճակի մասին. **«Բարկացավ և չուզեց ներս մտնել»:** 

Եղբոր վերադարձի լուրը սաՀմուկեցրեց նրան, խանդարեց նրա եսասեր Հանդիստը, որ դտել էր եղբոր Հեռացումով, իրեն բոլորովին ազատված էր կարծում նրա ներկայության տաղտուկից, նա իր Համար անդարձ կորած ու մեռած էր... Մի անդիմադրելի խռովջ պատեց նրա էությունը: Գլուխը ձեռ- ջերի մեջ` անխոս նստեց դռան առջևի ջարին: Ծառան տեսավ նրա այս վիճակը, վախեցավ փոթորկից, որ կարող էր իր գլխին պայթել, ներս սպր- դեց և տիրոջ ականջին ինչ-որ բաներ փոփսաց: Եվ Հայրը, առանց խրախ- ձանջը դադարեցնելու, դուրս եկավ ու «նրան աղաչում էր», որ ներս մտնի: Կյանջում առաջին անդամ ավադ որդին Հոր ներկայությամբ ոտքի չկանդ- նեց ու դրեթե անպատկառորեն դոռաց նրա երեսին. «Այսջան տարի է` ծա- ռայում եմ ջեզ և երբեջ խոսջիցդ դուրս չեմ եկել: Մի օր ինձ չասացիր` տղաս, դնա՛, մի ուլիկ մորթիր ու ջեֆ արա բարեկամներիդ հետ։ Իսկ երբ ջո այդ որդին վերադարձավ, որ ունեցվածջդ պոռնիկների Հետ կերավ- փչացրեց, նրա Համար պարարտ եղը մորթեցիը»:

«Օձն» այս անգամ նախանձի լեզվով է խոսում ավագ որդու Հետ: Նույն պաՀին ավագն իր Հորից այնքան էր Հեռացել, որչափ կրտսերը չէր Հեռա֊ ցել իր «Հեռու աչխարՀ» գնացած ժամանակ: Դիմակը Հանեց նաև ավագ որդին: Հոր երեսին խփեց իր Հավատարիմ ծառայությունը, «ըո այդ որդին» կոչեց վերադարձողին` ասելու Համար, որ ինքը նրան իբրև եղբալը չի րնդունում: «Եղբալրական սեր» ասվածը ջիչ անդամներ է այնջան չորացել, որջան ավագ եղբոր մեջ: Նախանձր Հագվադեպորեն այնջան տեսանելիորեն էր մարմնավորված, որքան ալդ պաՀին ավադ որդու մեջ էր, ու չկա֊ մությունը ջիչ անդամներ է այնջան բիրտ կերպով Հեռու մղել սրբությունները, ինչպիսիք Հոր սերը և եղբորը ներելու մարդկայնությունն են: Եթե ավագի արարքն անառակություն չէր, ապա գոնե չարություն էր, որն ավե*լի կարճ ճանապարՀով է առաջնորդում* (եթե ոչ ֆիզիկապես, դոնե Հոդեպես) այնտեղ, ուր կրտսերն իր անկումից Հետո էր Հասել: Երկուսի մեղջի պտուղն էլ երջանկության կորուստն էր: Երկուսն էլ Հեռացան իրենց Հոր տնից: Երկուսն էլ իրենց գրկեցին Հոր սիրուց ու սեղանից: Երկուսի կյանքն էլ վատնում արձանագրեց. առաջինը` կրտսերը, վատնել էր Հոր ունեցվածըն ու իր անմեղությունը, երկրորդը` ավագը, վատնեց պատվիրանապա֊ Հությամբ և Հնադանդությամբ չաՀած արժանիքները:

Հայրը, սակայն, ինչպես ներել էր կրտսերի անառակությունը, ներեց նաև ավագի անպատկառությունը. «Որդյակ, դու չարունակ ինձ հետ էիր», ամենօրյա Հացի նման վայելում էիր իմ սերը, բացի այդ, «ինչ, որ ունեմ, ջոնն է», ո՞վ ջեզ կարգելեր մորթել ջո ուզած ոչխարը, «բայց ուրախ լի-նել և Հրճվել պետջ էր, որովհետև ջո այս եղբայրը մեռած էր, վերստին կյանջ վերադարձավ, կորած էր և դտնվեց»:

Առակն այստեղ վերջանում է: Ձգիտենք, Թե ավագ անառակն էլ մտա՞վ խրախճանքի սրաՀ, Թե՞ ոչ:

#### Ո՛վ է կրտսեր, ո՛վ է ավադ անառակր

Հիսուսի առակների մեծ մասը երկու մեկնաբանություն ունի: Մեկը ժամանակակից կամ «ավետարանական» կոչվածն է, իսկ մյուսը` Հավերժական: Որևէ առակի «ավետարանական» իմաստը կապ ունի մի կողմից «Աստծո ընտրյալ ժողովուրդ» կոչված Հրեա Հավաքականության Հետ, որի ծոցում ծնվեց Հիսուսը, որտեղ գործեց ու քարողեց և ում կողմից, ի վերջո, սպան-

b

վեց ու մերժվեց, և մյուս կողմից` «ՀեԹանոս» կոչված ՀավաքականուԹյան Հետ, որտեղ, ի վերջո, Ավետարանը քարոզվեց, և որտեղ արմատավորվեց ու Հաստատվեց քրիստոնեական Եկեղեցին: Իսկ առակի «Հավերժական» կոչված իմաստը պատչաճում է բոլոր դարերին, բոլոր ժողովուր դներին և բոլոր մարդկանց` անՀատաբար կամ Հավաքաբար:

«Ավետարանական» իմաստով Անառակի առակի ավագ որդին Հրեա ժողովուրդն է` դարերով Աստծուն «ծառայող» և Նրա պատվիրաններն իբրև օրենը ընդունող: Սակայն ինչպես առակում ավագ որդուն տեսնում ենք կյանքը գրեթե բրածոյի վերածած, սիրուց և մարդկայնությունից գրկված, ալնպես էլ Հին Իսրայելը քարացած էր օրինապաՀության և ծիսապաչտության մեծ, իրեն գրկել էր օրենքի ոգուց և կառչել նրա տառից: Նրա Աստվածը վրեժխնդիր էր, նրա օրենքը` «ակն ընդ ականը»<sup>32</sup>, նրա ընկերային բարոյականը` գողություն կամ չնություն չանելը, իր կրոնակցին սիրելը և իր Թչնամուն ու բոլոր ՀեԹանոսներին ատելը: Իսկ կրտսեր որդին ներկալացնում էր ՀեԹանոսուԹյունը, որն իրեն Աստծո «տնից» ու օրենջից դուրս էր նետել և վատնվում էր ՀեԹանոսական խորդուբորդ կլանջի ճանապարՀներին: Ավետարանը, սակալն, մի նոր կոչ էր, մի նոր բարի լուր ուղղված ողջ մարդկությանը` Թե՛ Հրեաներին, Թե՛ Հեթանոսներին: Հիսուսի Հասկացողությամբ երկուսն էլ` թե՛ Հրեաները և թե՛ Հեթանոսները, կորստի էին դատապարտված, եթե չարունակեին իրենց բռնած ճանապարՀները: Երկուսն էլ Նրա բերած փրկարար պատգամի պետքն ունեին, Հետևաբար, Ավետարանը երկուսին էլ Հավասարապես քարոզվեց:

Առավելաբար Հեթանոսներն ունկն դրեցին այդ կոչին, ապաչխարեցին և «իրենց Հոր տունը» վերադարձան: Իսկ միչտ Աստծո տանը դտնվող «պատվիրանապահ» Հրեա ժողովուրդն ի վերջո «չցանկացավ» Հեթանոսների հետ
միասն աբար Աստծո տունը մտնել և քրիստոնեական եկեղեցուց դուրս
մնաց: «Բայց ասում եմ ձեղ,-մի օր արդարև ասաց Հիսուսը` խոսքն ուղղելով հրեա ժողովրդին,-որ արևելքից ու արևմուտքից չատերը պիտի դան ու
երկնքի արքայության մեջ [ուրախության] սեղան պիտի նստեն Արրահամի, Իսահակի ու Հակորի հետ, իսկ արքայության որդիները [հրեաները]
պիտի ելնեն արտաքին խավարը. այնտեղ պիտի լինի լաց և ատամների
կոճտում»<sup>33</sup>:

Սակալն մեզ չաՀագրգռողն առակի բարոլական և Հավերժ ական իմաստն է: Երկու որդիները ներկալացնում են ողջ մարդկությունը` իր երկու Հիմնական բարոլական տեսակների մեջ: Մեկր սանձարձակ է, բալգ իսպառ պարպված չէ սիրելու կարելիուԹյունից, իսկ մյուսը մաքրակրոն է, բայց` աններող: Մեկն անիչխանական է, բայց զգաստանալու ընդունակ, մյուսն օրինապաՀ է, բայգ` փարիսեցի: Մեկը Հեղափոխական է, ամեն ինչ քանդող, բայց օժտված նորը և ավելի լավը չինելու բարեմտությամբ, մյուսը ցանկանում է պաՀել Հին կարդերը, որովՀետև դա չաՀավետ է իրեն: Հնարավոր է, որ մեր ժամանակների նոր սերունդր կրտսեր անառակի մարմ֊ Նացումը լինի, իսկ ավագ սերունդը` ավագ որդու: Արդյոջ նոր սերնդի ներկա վատնումը և գալիջ սովը` բարոյական ու ֆիզիկական, կզգաստացնի՞ նրան: Արդյոք ավագ սերունդր կկարողանա՞ Հրաժարվել իր փարիսեցիու֊ Թյունից, իր նախանձից և իր չարաչաՀուԹյուններից, երբ տեսնի, որ ամբողջ նոր աճող մարդկությունը` նոր սերունդը, Հարդանք չունի նրա, այսպես ասած, «բարոյական» չափանիչների Հանդեպ, քանի որ ավագ սերնդի խոսքը և կլանքը Հակասում ու Հերքում են միմլանդ:

Նոր սերնդին լավ-լավ խրատներ են տալիս, բայց իրենք դրանք չեն դործադրում: Հներից քանի՞ մարդ է ինքն իրեն ներքնապես Հարդում` արիու-Թյուն ու առաքինուԹյուն մշակելով, որպեսզի նորերն էլ Հարդանք ունենան իրենց Հանդեպ: Քանիսի՞ այոն է այո և ոչը` ոչ: Քանի՞ մարդ է, որ իմացական, բարոյական ու ֆիզիկական չնուԹյուն, դողուԹյուն և սպանուԹյուն չի անում: Տարակույս չկա, որ նոր սերնդի մեծ մասն անառակ է, բայց Հին սերնդից քանի՞ մարդ է դերծ նախանձից, ատելուԹյունից, բամբասանքից, զրպարտուԹյունից ու ստախոսուԹյունից, որոնք ավելի ծանր և այլասերիչ մեղջեր են Թե՛ ենԹակայի և Թե՛, մանավանդ, ընկերուԹյան Համար:

Եկեղեցականությանը երբեմն չի՞ կարելի նույնացնել ավագ որդու Հետ։
Ո՞ր եկեղեցականը կարող է ասել, որ իր քարոզածը և ժողովրդի Համար կարդացածը ինքը գործադրում է: Ինչո՞ւ գանգատվել եկեղեցիների դատարկուԹյունից (եթե օրը Հանդիսավոր կամ տոնական չէ), երբ եկեղեցականն ինքն է
խուսափում ամենօրյա ժամերգություն կատարելու իր տարրական պարտականությունից, երբ եկեղեցում գտնված միջոցին անգամ «Հոգով և ճչմարտությամբ» այնտեղ չէ, ինչը փաստվում է նրա անիմաստ ու խանգարիչ

64

չարժուձևերով, անպատկառ խոսակցությամբ և անՀոգի աղոթքով։ Իր եկեղեցին սիրելու և Հարգելու Հավակնություն սնուցող քանի՞ ծնողներ կցանկանան իրենց զավակներին եկեղեցուն տալ, որպեսզի զարգացած Հոգևորական դառնա։ Ոչ միայն իրենք չեն ցանկանում տալ, այլ Հաճախ փափագ ու կոչում ունեցող իրենց գավակներին արգելք են Հանդիսանում:

Կյանքում նման անՀատնում երևույթներ կան, ուր բացորոչ երևան են գալիս տարբերությունը և Հակասականությունը, որոնք առկա են մեր գործնական կյանքում ու ձևական Հավատքում, և այս Հակասականությունը ավագ որդու Հիմնական Հատկանիչն է: Կրտսերը, Հակառակ իր գրեթե ամբողջական քայքայման, ուչքի եկավ և զղջումով ու ապաչիարանքով, փյունիկի նման, մոխիրներից վերստին կյանքին տիրեց ու որդիական իր պատվին բարձրացավ: Ավագ որդու առակում Հակառակ ընթացքն ենք նշմարում:

Առակի երկրորդ մասի եզրակացությունը խորՀրդավոր ու աՀավոր կերպով բաց է թողնված, և սրանում են Ավետարանի դերադույն իմաստությունն ու իրապաչտությունը: Հաջորդ քայլը թողնված է մարդու կամեցողությանը. եթե ցանկանա, կմտնի ու կմասնակցի խրախձանքին, և եթե չցանկանա, իրեն կզրկի այդ ուրախությունից: Արտաքին արդելող պատճառներ չկան, ընդՀակառակը` կա Հոր Հրավերը և «աղաչանքը»:

Արդելող պատճառները ներջին, ենթակայական ու, մանավանդ, եսասիրական են: Ավադին նեղություն տվող ու զայրացնող պատճառը նախ այն մտաՀոդությունն էր, որ կրտսերն իրեն բաժին ընկած ժառանդությունը փչացնելուց Հետո տուն էր եկել մասնակցելու նրա` ավադին մնացած բաժնին: Ենթադրում ենջ, որ չատ-չատերը կարդարացնեն ավադին:

Ուրիչ խոսքով` եթե չատ-չատերն ավագ որդու տեղում լինեին, ամենայն Հավանականությամբ, նրանից տարբեր ձևով չէին չարժվի։ Բայց այստեղ է, որ երևան է գալիս Ավետարանի և մարդկանց չափանիչների տարբերությունը. «Պիտի սիրես քո եղբորը կամ ընկերոջը ինչպես քո անձը»։ Ո՞վ ունեցածը կխնայի իր անձի Համար. եթե եղբորդ պիտի սիրես «ինչպես քո անձը», ինչպե՞ս կարող ես ունեցածդ խնայել նաև եղբորդ Համար։ Ավագն ափսոսում է մինչև իսկ պարարտ եղը, որը մորթվել էր կրտսեր եղբոր վերա-դարձը տոնելու Համար։ Ավագն

աՀավոր մի ախտ, որից, ինչպես քաղցկեղից, դժվար է բուժել:

Այդ ախտը եսասիրությունն է, որից անբաժան և միասին են աճում Հպարտությունն ու սրա տարատեսակները, նախանձը, բարկությունը, ադահությունը և սրանց տարատեսակները` բոլորն էլ մահացու մեղջեր: Վա՜յ նրանց, ովջեր սրանց ճանկը կընկնեն, ու ավագը, դժբախտաբար, բռնվել էր սրանց թակարդում, և դա է պատճառը, որ առակը էի կարողանում ասել` ի վերջո, նա տեսավ Հոր խոսջերի ողջամտությունն ու մարդակայնությունը, համբույրով հաշտվեց եղբոր հետ և մասնակից դարձավ խոսխճանջին:

Սակայն մոռանանք ավագին` առակի ժխտական կողմը, ու մեր մտքում, Հատկապես ապաչխարության այս օրերին, կրտսերին պահենք: Նա վերադարձել էր Հոր տուն` վերագտած իր նախկին երջանկությունը, ավելի Հասունացած և իմաստն ացած: Ինչպե՞ս պետք էր պահել ու մչտնջենավորել այդ վիճակը: Հաջորդ երկու կիրակիները կպատասխանեն այս Հարցին:

## Շարական անառակի (Բ պատկեր)

Լոյս ի Լուսոյ, Ծնունդ և Ծագում,

Որ եկիր ի խնդիր մոլորեալ ոչխարի բնութեանս,

Զոր ընդ խաչին բարձեր ի վերայ ուսոյդ,

Մաքրեա զմեզ ի մեղաց մերոց։

Սուրբդ սրբոց էից մաջրութիւն,

Որ ածեր տան Քո աւել՝ ի մեղաց զաչխարՀս մաքրելով,

Ի նմա գտեալ զպատկեր Քո նորոգեցեր,

Նորոգեա՛ զմեզ ի ՀնուԹենէ մեղաց:

Ընդ անառակին որդւոյ գոչեմք առ Հայրդ գթած.

Մեղաք յերկինս և առաջի Քո, քաւի՛չ յանցանաց.

Ե՛լ ընդ առաջ սիրով, դրկեա՛ Համբուրիւ՝

Մաքրել գմեզ ի մեղաց մերոց:

Աղբիւը կենաց՝ բղխեալ լեդեմալ, սուրբ Աստուածածին,

Որով արբեցաւ երկիր ծարաւուտ Հոգւոյն իմաստիւք.

Տալ մեզ մաղթեա աղբիւրս արտասուաց՝

Մաքրել գմեզ ի մեղաց մերոց:

#### Թարգմանություն.

65

Լույսից Լույս, Ծնունդ և Ծագում [Հիսուս Քրիստոս],

Որ եկար փնտրելու ոչխարի նման մոլորված մարդկությանը.

Որ խաչիդ Հետ ուսիդ առար,

Մաքրի՛ր մեզ մեր մեղջերից:

Սրբերի Սուրբ և Էակներին սրբացնող,

Որ տունդ ավլեցիր՝ աչխարՀը մեղջից մաջրելով,

Նրանում Քո պատկերը գտար և նորոգեզիը,

Մե՛ղ էլ նորոդիր Հնացած մեղջերից:

Անառակ որդու Հետ Քեղ ենք կանչում, Հա՛յր դժած,

Մեղջ գործեցինջ երկնջի դեմ և Քո առաջ, քավիչ Հանցանջների,

Ընդառա՛ջ արի սիրով, դրկի՛ր, Համբուրի՛ր՝

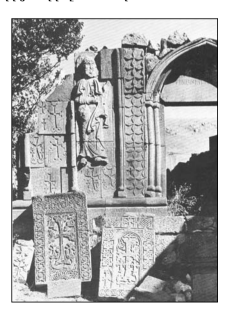
Մեզ մեր մեղջերից մաջրելու Համար:

Եդեմից բխող կյանքի աղբյուր, սո՛ւրբ Աստվածածին,

Որից, Հոդևոր իմաստով, կուչտ խմեց ծարաված երկիրը,

Մաղթիր, որ մեզ արցունքի աղբյուրներ տրվեն՝

Մեզ մեր մեղջերից մաջրելու Համար:



# Դ. Տնտեսի կիրակի

[Ղուկաս ԺՁ(16) 1-8]

## ዓረበት ታ

## Նյութական Հարստության տնօրինումը

ՆյուԹական ՀարստուԹյունը կարևոր դեր ունի մեր Հավիտենական փրկուԹյան կամ կորստի մեջ

> «Անիրավ մամոնայից ձեղ Համար բարեկամ արեք» Ղուկաս ԺՁ(16) 9

Մեծ պահքի 4 -րդ կիրակին նույնպես իր անունը ստացել է այդ օրը կարդացվող ավետարանական գլխավոր` Անիրավ տնտեսի առակից։ Այս առակը դուռ է բացել Թեր ու դեմ վիճաբանուԹյունների համար։ Շատերը տարակույս են հայտնել, Թե Հիսուսը կարո՞ղ էր այսպիսի առակ ասել։ Կարելի՞ է անհավատարիմ ու «անիրավ» կոչված ստահակի խարդախարար- ջը գործածել բարոյական դաս Թելադրելու համար։ Հուլիանոս կայսրը (+363), ով Թեև քրիստոնեական դաստիարակուԹյուն էր ստացել, բայց հետագայում հեԹանոսուԹյուն որդեդրեց և ջանաց վերահաստատել այն, որի պատճառով պատմուԹյան մեջ «Ուրացող» մականունը ժառանդեց, այս առակն ընդդեմ քրիստոնեուԹյան դործածեց` Հիսուսին և Նրա հետևորդներին ամբաստանելով իբրև խարդախուԹյուն և անարդարուԹյուն քաջալերողների։ Տարակույսները և վերադրումները, բնականաբար, արդյունք են սխալ հասկանալու, որից դժվար է դերծ մնալ առակի առաջին և մակերեսսային ընԹերցումից հետո։

Տնտեսի առակը չի նմանվում, օրինակ, Բարի սամարացու կամ Անառակի առակներին, որոնցով Թելադրվում է բարի դործ կատարել կամ դդուչացվում չար արարջից: Տնտեսի, ինչպես նաև Հաջորդ կիրակիի Դատավորի առակը, տարբեր դասավորումների ներջո են: Այս առակների Հերոսները չինարար կամ Հանձնարարելի ոչինչ չունեն: Ավետարանում երկուսն էլ ծանոԹ են «անիրավ» մակդիրով: Տնտեսի առակով Հիսուսը մի դրվադ է պատմում բոլորովին աչխարՀիկ և բարոյական սկղբունջներից դուրկ ինչոր անձնավորության կյանջից` Իր աչակերտներին Հանձնարարելու Համար,

8

որպեսզի նրանք էլ կյանքում նման եռանդ, Հնարք և ուչիմություն ցույց տան` ապաՀովելու Համար իրենց բարոյական ու Հավիտենական ճակատա֊ գիրը, ինչպես «Անիրավ տնտեսն» էր արել իր երկրավոր ու ֆիդիկական կյանքն ապաՀովելու Համար:

67

Ըստ այսմ, առակի բանալին Հետևյալ խոսքի մեջ է. «Այս աշխարհի որդիներն ավելի Հնարամիտ են իրենց շրջանակում իրենց գործերը և Հետապնդած նպատակները Հաջողեցնելու Համար, քան լույսի որդիները իրենց սերնդի մեջ» (Ղուկ. ԺԶ(16) 8): Իսկ առակի խորհուրդը վերոհիչյալ խոսքին հաջորդող Հիսուսի այս պատգամն է. «Անիրավ մամոնայից ձեղ Համար բարեկամներ արեք»: Հիսուսը ցանկանում է ասել` ինչպես աշխարհիկ մարդիկ, օրինակ, անիրավ տնտեսը, մամոնան դործածում են վաղանցիկ և անձնասիրական նպատակներով բարեկամներ չահելու, նույնը դուք արեք հոգևոր ու հավիտենական նպատակների համար։ Նախ ներկայացնենը առակն իր ավետարանական պարզության մեջ։

Հարուստ մեկը մի տնտես ունի: Տնտեսը Հին աչխարՀի մեծաՀարուստ տների բարձրագույն պաչտոնյան է: Տանտիրո) լիագոր գործակայն է, ով տնօրինում է տան բոլոր գործերը` լինի արտում, այգում, Թե առևտրի պարագայում: Նրանից պաՀանջվող Հիմնական Հատկությունները Հավատարմությունը, Հեղինակությունը և ուչիմությունն են, անչուչտ, տնտեսական բավարար դիտելիջներով: Տանտիրոջ ամբողջ Հարստությունը և տնտեսական գործառնությունը նրա ձեռքում են: Տանտիրո) գործերի բարվոք ըն*թ*ացջը, բարգավաճումը կամ սնանկացումը կախված են տնտեսից: Արդ, առակի մեծաՀարուստի ականջին չչուկներ Հասան, Թե տնտեսը նրա ունեցվածթը վատնում է: Ճչտելուգ և Համոգվելուգ Հետո, որ ասվածները ճիչտ են, մի օր էլ Հանկարծ տնտեսին կանչեց և ասաց. «**Քեղ Համար աննպաստ այս** ի՞նչ լուրեր են, որ ստանում եմ, տնտեսուԹյանդ առկախ Հաչիվները տուր, որով **Հետև այլևս չես կարող տնտես մնալ»**։ Մարդն անակնկալի եկավ, չփոթության մատնվեց, չփորձեց ճիգ անելինքն իրեն պաչտպանելու` վախենալով, որ դուռ կբացվի քննության Համար, որից, դիտեր, որ անմեղ դուրս չի դա: «Հնագանդ եմ Հրամանիդ, տեր իմ, ինձ մի փոջր ժամանակ **չնորՀիր Հաչիվս պատրաստելու**»,-կարողացավ ասել ու ակնածալից խոնարՀությամբ դուրս սպրդեց: Սկսեց մտածել. ի՞նչ պետք է աներ դործից աղատվելուց Հետո, ինչպե՞ս պիտի չահեր իր օրապահիկը։ Ուրիչ աշխատանքի վարժված չէր. ոչ կարող էր արտ հերկել, ոչ էլ` պարտեղ փորել։ Դրամ էլ չէր խնայել, որ դոնե որոչ ժամանակ ապրեր։ Ձեռջն ընկածը վատնել էր կերուխումի և խաղամոլության մեջ։ Ընտանիջ էլ չէր կազմել, որպեսզի դլուխը դնելու տեղ ունենար. նրա նման եսասեր հաճոյամոլի համար ընտանիջը բեռ էր։ Սրանից, նրանից դրամ խնդրելով ապրելն էլ ամոթ էր համարում։ Օդնության հասավ նրա բնական ուչիմությունը. «Գիտեմ անելիջս, որ երբ տնտեսի իմ պաչտոնից հեռացվեմ, պարապ չմնամ»։ Եվ մեկիկ-մեկիկ մոտը կանչեց իր տիրոջ պարտապաններին ու նրանց պարտջերը ջչացրեց։ Առաջին կանչվածին հարցրեց.

- -Որքա՞ն է տիրո**ջ**ս քո պարտքը:
- -Հարյուր մար (չուր) 4 Հացար լիտր) ձեթ, -պատասխանեց մարդը:
- -ՊարտամուրՀակդ վերցրու և անմիջապես գրիր Հիսուն: -

Երկրորդին Հարցրեց.

- -Դո՞ւ ինչ պարտը ունես տիրո**չ**ս:
- -Հարյուր քոռ (չուր) 40 Հադար լիտր) ցորեն, -ասաց պարտապանը:
- -ՄուրՀակդ վերցրու և գրիր ութսուն, -ՀրաՀանդեց տնտեսը:

Եվ այսպես մեկիկ-մեկիկ զեղչեց իր տիրոջ պարտապանների պարտքերը, ուրիչ խոսքով` նրանց բարոյապես պարտական դարձրեց իրեն և ապաՀովեց նրանց բարյացակամությունը, որ երբ աչխատանքից ազատվի, դեթ որոչ ժամանակ ապրի երբեմն` սրա, երբեմն` նրա մոտ:

Տանտերն իմացավ նաև այս խարդախության մասին և, ավելացնում է Ավետարանը, «դովեց անիրավ անտեսին, որովՀետև իմաստությամբ դործեց», այսինքն` տանտերը դովեց անիրավ տնտեսին, որովՀետև խելացի էր
վարվել: Ավետարանի այս խոսքն առակի Հարուցած դայթակղությունն իր
դադաթնակետին է բարձրացնում: Գործված խարդախությունները կարծես
բավական չէին, այդ ամենին վրադիր դրանք դործողին դովում էլ են... Այս
առումով աշխարհը տնտեսի առակից այս կողմ չատ քիչ է փոխվել: Մի պահ
եթե անդրադարձ ակնարկ նետենք մեր չրջանակի առօրյա կյանքին, պիտի
տեսնենք, որ սա աշխարհիկ չրջանակներում ամենաբնական «ռեակցիաներից» մեկն է նման երևույթններին: «Աշխարհի» մարդիկ դիտակից կամ անդիտակից ինչ-որ Հիացում ունեն ամեն կարդի Հաջողությունների Հանդեպ, Հոդ

չէ, Թե այդ Հաջողություններն ինչ գնով են ձեռք բերված: Մարդիկ գիտակից կամ անգիտակից ինչ-որ Համակրանք ունեն ճարպիկ գողերի Հանդեպ:

«Վա՛յ, սատանի ձագ, սրանից էլ Հաջող դուրս եկավ» և սրա նման ավելի գունագեղ դրվատական արտաՀայտություններ են ուղղվում նրանց Հասցեին, ովջեր ամեն ստաՀակություն գործում, բայց իրենց օձիջն ազատում են: Արդարև, ինջնավստաՀ անզգամությունն էլ իր կախարդանջն ունի:

Աչխարհիկ չրջանակներում աղվեսությունն առաքինություն է Համարվում և դրվատանքի արժանանում:

## ԱչխարՀի որդիներ, լույսի որդիներ

Մեր Տերը, առակն այսպես օդից կախված Թողնելով, ավելացնում է. «ՈրովՀետև այս աչխարհի որդիներն ավելի իմաստուն են, քան լույսի որդիներն իրենց սերնդի մեջ»: Ասացինք, որ առակն ուղիղ Հասկանալու բանալին այս խոսքի մեջ է: Ովքե՞ր են «այս աչխարհի որդիներ» և ովքե՞ր «լույսի որդիներ» կոչվածները:

Հիսուսի քարոգությամբ մեջտեղից վերացված են դասակարդային բոլոր խտրությունները: «Ով որ մեծ է ձեր մեջ, Թող լինի ինչպես կրտսերը, իսկ առաջնորդը` ինչպես սպասավորը», -ասաց Հիսուսը<sup>34</sup>: Իսկ Պողոս առաջյալն ավելի բացաՀալտեց ալս տեսությունը. «**Բոլորդ էլ Աստծու որդինհր** եջ Հավատով ի Հիսուս Քրիստոս: Դուջ բոլորդ, որ ի Քրիստոս մկրտվեցիջ, Քրիստոսով դգեստավորվեցիջ. ուրեմն խտրություն չկա ո՛չ Հրեայի և ո՛չ Հեթանոսի, ո՛չ ծառայի և ո՛չ ազատի, ո՛չ արուի և ո՛չ էգի. որովՀետև դութ ամենթը մեկ եր ի Քրիստոս Հիսուս» (Գաղ. Գ(3) 26-28): Սակայն, միաժամանակ, Ավետարանի չափանիչներով մարդկությունը բաժանված է երկու նոր դասակարգերի, որոնք կգոյատևեն մինչև աչխարՀի կատարածր (վախճանը-Թարդմ․): *Այդ երկու դասակարդերը գուտ բարոլական և կրոնա*կան են: Դրանցից մեկը նրանք են, ովքեր ապրում են միայն այս աչխարՀի Համար, այս աչխարՀի չափանիչներով և այս աչխարՀի պաՀանջների Համաձայն: Սրանդ Համար Հանդերձյալ կյանը, երկինը, դժոխը, վարձը, պատիժ և այլն գոյություն չունեն: Եթե անգամ տիեղերքը ստեղծող ինչ-որ Աստված կա, իրենցով չի Հետաքրքրվում, Հետևաբար, իրենք էլ չպետք է

Նրանով Հետաքրքրվեն: Ինչ կա-չկա` մեր այս տեսանելի աչխարՀն է և նրանում` իրենց սաՀմանավոր կյանքը, որը պետք է ապրեն` աչխարՀից Հնարավորինս Համր Հանելով: Օրենքներն օգտակար են այն չափով, որչափով նրանց չաՀին ու Հաճուլքին են ծառալում և որչափով ընկերության մեջ Հավանական թաոսի առաջն առնում: Նրանգ Համար բարոլական օրենթ գոլություն չունի: Իսկ մյուս դասակարգը նրանք են, ովքեր Հավատում են անձնավոր Աստծո գոլությանը, Ով ոչ միայն Արարիչն է **«հրկնջի և հրկրի»**, այլ նաև տվիչը կյանքի, և Ով Հետաքրքրվում է այդ կյանքի ուղիղ դործածությամբ: Կյանջի բարվոջ գործածությունը ենթակային օգտակար է ոչ միայն այս աչխարՀում, այլ նաև, ի վերջո, Հավիտենական մի ուրիչ կյանը ապաՀովելու պալմանն է: Հետևաբար, այս դասակարդին պատկանող մարդիկ Հավատում են տեսանելի այս աչխարՀից այն կողմ անտեսանելի ինչոր կարգ ու սարքի գոյությանը, որտեղ նրանց գրավելիք դիրքը Համապատասխան կլինի այս աշխարՀում նրանց ապրած կլանքի տեսակին և որակին` ցորենի Հատիկի նման, որը որչափ առողջ ու Հասուն է, այնքան առատ և առողջ Հասկ կտա, և որչափ նվազ ու վտիտ է մնագել, այնքան նվաց ու նիՀար Հասկ կտա, իսկ եթե Հատիկն այս կամ այն պատճառով Հասունացած չէ, ոչ մի արդյունը, ոչ մի գորեն չի տա, նույնիսկ եԹե որպես խոտ բուսած լինի: Ուստի, սրանց Համար երկրավոր կյանքը կարևոր է այնչափով, որչա֊ փով այդ կյանքն ապաՀովում և արդյունավորում է Հավիտենական կյան-.pp: Նրանը ունեն բարոլական օրենըի րմբռնում` ոչ միայն խղճի տախտակին գրված, այլ նաև Ավետարանով իրենց տրված, որին պետք է Հավատարիմ մնան մինչև վերջ, մինչև իսկ իրենց կյանքի գնով:

Դժբախտությունը կամ բարեբախտությունն այն է, որ այս երկու դասակարդերը կյանքում խառն են ապրում, միմյանց վրա ազդում և ազդվում են միմյանցից, մի խմբից մյուս խումբ անցնելը ոչ միայն Հնարավոր, այլ նաև ամենօրյա երևույթ է:

Ավետարանի բառերով` առաջինները կոչվում են **«այս աչխարհի որդի**֊ **ներ»**, իսկ երկրորդ խումբը` **«լույսի որդիներ»**:

Տնտեսի առակով Հիսուսը մի օրինակ է բերում **«աչխարՀի որդիների»** կյանքից` **«լույսի որդիներին»** Թելադրանք տալու Համար: Տնտեսը «տիպիկ» աչխարՀի որդի է` ուչիմ, կարող և պաղարյուն մի մարդ, ով դիտի

8

71

բոլոր պատենություններն ի նպաստ իր անձնական չանի և օգուտի գործածելու ձևը: Նախ, չի քաշվում իր տրամադրության ներքո դրված Հսկա հարստությունն անձնական հաճույքի համար կիրարկել: Եվ երբ նրա անհավատարմությունը երևան է գալիս, չի ընկնվում, վերջին` գրեթե անկարելի նկատված պատենությունն էլ է օգտագործում իր ապագա ֆիզիկական ապանովության համար: Տնտեսի տերն էլ աշխարհի որդի է, կարող է հասկանալ և, հետևաբար, գնանատել ամեն ճարպկություն ու «աչքաբացություն», որը գործվում է դժվար կացություններում:

Այս առակով Հիսուսը ցանկանում է ասել. «Եթե աչխարհի որդիներն ի դործ են դնում իրենց արամադրության ներքո դանվող բոլոր միջոցները, դործածում իրենց ամբողջ խելքը` երկրավոր կյանքն ապահովելու համար, ինչո՞ւ նույնը չանեն լույսի որդիները, ինչո՞ւ նրանք էլ իրենց խելքը չդոր-ծածեն, իրենց ընձեռված բոլոր առիթները չօգտադործեն և իրենց ձեռքում եղած բոլոր միջոցները չդործածեն ապահովելու համար մի կյանք, որն անբաղդատելիորեն բարձր ու արժեքավոր է երկրավոր կյանքից, որովհետև, նախ, հավիտենական է, ապա` անսահմանորեն երանական: Եվ Հիսուսն ավելացնում է. «Եվ Ես ձեղ ասում եմ. անիրավ մամոնայից ձեղ համար բարևկամներ արեք, որպեսղի երը այն պակասի, հավիտենական Հարկերի տակընդունեն ձեղ»<sup>35</sup>:

#### Մամոնա

Մամոնան դրամն է, նյութական Հարստությունը՝ իր բոլոր տեսակներով, որոնցով մարդիկ վայելում են այս աչխարհը և ապահովում իրենց ֆիզիկական դոյությունը. արտ, այդի, կալվածք, տուն, ոսկի և ամենը, ինչ կարող ենք Հարստություն կոչել, մամոնա է: Ավետարանը դրամի և Հարստության Հանդեպ ոչ միայն անտարբեր է, այլ նաև արհամարհանք ունի, և բոլոր սրբերն էլ ունեցել են: Դրամն ահավոր բան է, նման է հրացանի, որը կարող ես դործածել ընդդեմ արչավող ավազակների՝ Հայրենիքիդ փրկության Համար, կամ ուրիչ ազդերի հարստահարելու: Կարող ես դործածել անիրավված ընկերոջը և սպառնալիքի ենթարկված անձիդ պաշտպանության կամ ոճրադործություն անելու Համար:

Դրամն «անիրավ» է կոչվել, քանգի գրեթե անխուսափելիորեն առաջնորդում է անիրավության և, առՀասարակ, չաՀվում է (մանավանդ երբ դիզված է) անիրավությամբ: Երբ ապրանքը գնվում է դրամով, նրա վրա ավելացվում են գործառնության ծախսերն ու օրինավոր մի չաՀաբաժին` իբրև ծառայության վարձ, և վաճառվում է չաՀով` օրինավոր ու արդար է: Իսկ երբ այդ չաՀաբաժինն անցնում է օրինավորության սաՀմանները, այն ժամանակ մտնում է անիրավության և վաչխառության սաՀմանները:

Բացի այս, դրամն աՀավոր է, որովՀետև բոլորովին էլ ինչ-որ չեզոք տարր չէ, իր մեջ սադայելական մի մադնիսականություն ունի, օժտված է ձգողական զորությամբ։ Բնական օրենք է, որ բոլոր մարմինները ձգվում են երկրի կողմից, ձգողականության օրենքը ՀաղթաՀարելու և երկրի վրա «չընկնելու» Համար Հարկավոր է կիրարկել ուրիչ օրենքներ։ Թռչունները և օդանավերն այդ օրենքը դտել և կիրարկում են։

Նույնքան բնական օրենք է, որ գրեթե բոլոր մարդիկ ձգվում են դրամի կողմից: Բարոյական կոչվող օրենքներն են, որ կարող են ՀաղթաՀարել դրա-մի ձգողականությունը, և միայն այդ օրենքները կիրարկողները գերի չեն դառնում դրան. իրենց ցանկացած ժամանակ, այսինքն` անՀրաժեշտ պարա-գային, տեղի են տալիս այդ ձգողականությանը, ինչպես թռչունները` երկիր իջնելու ժամանակ, իսկ պետք եղած ժամանակ իրենց ձերբաղատում են նրա ուժից, մի խոսքով` գերի չեն դառնում դրամի մագնիսականությանը:

Դրամը նաև օժտված է մարդու կյանքում և Հոդեկան աչխարՀում փոփոխություն առաջ բերելու կարողությամբ: Դրամն ինքնին կարողություն ու գորություն է և, բոլոր կարողությունների նման, կարող է վատնվել` չդործածվելով կամ սխալ, Հոռի և ստորին նպատակներով դործածվելով, այսինքն` ի վնաս դրանից կախյալի և ընկերության: Կարող է նաև դործածվել բարի, աղնիվ ու օդտակար նպատակների Համար: Եվ դործածութթյան այս եղանակները կարող են փոփոխություններ առաջ բերել մարդու Հոդեկան աշխարՀում:

Դրամը վատնելը, մսխելը, անՀաչիվ և չարաչար գործածելը մարդուն դարձնում է անառակ, այլասերում, բարի և ուրախ մարդուն վերածում մոլի ու անզգամ խլյակի: Դրամ կուտակելը խնայասեր ու աչխատասեր մարդուն դարձնում է կծծի, անբարտավան ու ագաՀ. երեջն էլ մաՀացու մեղջեր են,

8

որոնք բարոյապես մեռցնելուց Հետո կաթվածի ու մտագարության են առաջնորդում մարդուն: Դրամն ընտանիքի բնական և բանական Հանդստավետության Համար կիրարկելը և մանավանդ դրանից ընկերային նպատակների, Հատկապես դրամ չունեցողներին, մասնավոր ու մշտական բաժին Հանելը մարդուն օժտում է մտավոր ու ֆիզիկական առողջությամբ, սրտի ու մտքի խաղաղությամբ, որոնք մարդու ամբողջական երջանկության Հիմնական պայմաններն են:

Աղջատին տրված լուրաջանչլուր դրամ մի միջոզ է բարեկամներ ձեռջ բերելու Թե՛ երկրում և Թե՛ երկնքում: Գանձ դիզել է Հավիտենականության բանկերում։ Մինչև իսկ եթե բարերարյայները ապերախտ գտնվեն կամ «դժոխը» գնան ու չկարողանան «բարեխոսել» բարիը անողի Համար, Հավիտենական Տերը պիտի ասի. «Անոթե էի` Հաց տվեցիր, ծարավ էի` **ջու**ր տվեցիր, նեղության մեծ էի` օգնության Հասար... Քանի որ քո եղբայրների և Իմ դավակների Համար արեցիր, Ինձ Համար արեցիր. մտիր և մասնա֊ կից եղիր, ուրեմն, այն ուրախությանը, որը պատրաստված է նրանց Համար, ովջեր արժանի կլինեն դրան` իրենց կյանջը, Հարստությունը և կшրողությունը ճիչա անօրինելով»<sup>36</sup>: Перեմն, մեկ անգամ ևս ունկնդիր լինենը Հիսուսի խոսջերին, որոնը այս առակին իբրև եղրակացություն են տրվում. «Եվ Ես ձեզ ասում եմ. անիրավ մամոնայից ձեղ Համար բարեկամ֊ ներ արեջ, որպեսզի երբ այն պակասի, Հավիտենական Հարկերի տակ րնդունեն ձեզ: Քիչ բանի մեջ Հավատարիմը չատի մեջ էլ Հավատարիմ է. իսկ քչի մեծ անիրավը, չատի մեծ էլ անիրավ է: Արդ, եթե անիրավ մամոնայի մեջ Հավատարիմ չեղաք, ձեզ ո՞վ կվստաՀի ճչմարիտը: Եվ եթե օտարինը հղող բանի մեջ Հավատարիմ չեղաք, ձերը ո՞վ կտա ձեզ: Ոչ մի ծառա երկու տիրոջ ծառայել չի կարող. որով հետև եթե մեկին ատի, մյուսին կսիրի. կամ եթե մեկին մեծարի, մյուսին էլ կարՀամարՀի: Չեջ կարող և՜ Աստծուն ծառայել, և՛ մամոնային»<sup>37</sup>:

Ուրեմն, այս կիրակիի թելադրանքը նաև «անիրավ մամոնան», այսինքն` նյութական Հարստությունը, մեր խելքը, մեր ժամանակը և մեզ ներկայացող բոլոր պատեՀություններն ու մեր ամբողջ խնայողությունը «Հավիտենական Հարկեր» գնելու Համար օգտագործելն է: «Անիրավ» մամոնան ճիչտ գործածելն ինքնին երաչխիք է, որ «ճչմարիտը», այսինքն` Աստծո Հոգևոր

և Հավիտենական չնորՀները, կկարողանանք ըստ արժանվույն վայելել: ԵԹե մեր բարոյական ու Հոդեկան բնուԹյանը «օտար» նյուԹը պետք եղած ձևով չենք կարող արժեցնել, «մերը», այսինքն` մարդուն վերապաՀված չնորՀն երը, ոչ ոք մեղ չի տա:

Այս առակից բխած կենտրոնական Թելադրանքը քաջալերական է նաև նրանց Համար, ովջեր Թեև **«Հեռու չեն արջայուԹյունից»**<sup>38,</sup> բայց գաղջ քրիստոնյաներ լինելով` դեռ չեն մտել այնտեղ: Քրիստոնյաներ, ովջեր տարված լինելով աչխարՀիկ մեծ ու փոքր Հոգսերով, չեն կարող Հետամուտ լինել Հոգևոր գանձեր դիզելու: Նրանց տրված է գոնե բարեգործություններով երկնքում բարեկամներ չաՀելու կարելիությունը: Յուրաքանչյուր բարեգործություն Աստծո աթոռի առջև ինջնին բարեխոս է նվիրատուի Համար: Ինչպես ճարպիկ տնտեսն իր կյանքի «ամենակրիտիկական» պաՀն անդամ օգտադործեց ֆիզիկական գոլության ու ապաՀովության Համար, նույնպես և մարդիկ մաՀվան անկողնում անգամ կարող են իրենց Հավիտենական երջանկությունն ապաՀովել սրտագեղ մի նվիրատվությամբ՝ դրան րնկերագնելով գործած մեծ կամ փոքր անիրավությունների Համար անկեղծ դղջումը: Եթե ինչ-որ ավագակ մաՀվան գալարումներում «դրախտը» ժառանդեց` պարզապես իր կողջի անմեղ Խաչակցի Հանդեպ անկեղծ Համակրանը տածելով, Նրանում երկրի վրա Աստծո մարմնացումը ճանաչելով ու Հայցելով նաև իրե՜ն Հիչել Նրա Հավիտենական փառքի մեջ, նույնն անելու Հնարավորությամբ օժտված է լուրաքանչյուր «ավագակ», եթե իր խիղճը, խելքը և ունեցածը գործածի: «Հավիտենական Հարկերի» մեջ ընդունվելու պայմաններից մեկն, ուրեմն, աչխարՀիկ Հարստության լավ տնօրինումն է, իսկ մյուսը` աղոթեջը, որի մասին մեզ կՀիչեցնի առաջիկա կիրակին:

### Շարական Տնտեսի կիրակիի

Որ արարեր զօրութեամբ զիմանալեացն աչխարՀ վերին Եւ ի նմա Հաստատեցեր տնտես զպետս Հրեղինացն, ՕրՀնեմք զանՀասանելի զօրութիւնդ։ Որ տիրապէս Մեծատունդ ստեղծեր երկրորդ աչխարՀ զդալի Եւ ի դրախտն որ յադենի տնտես եղեալ զմարդ առաջին, ՕրՀնեմը զանՀասանելի գօրութիւնդ։

b

8

Որ չինեցեր բարձրագոյն զեկեղեցի Քո խորՀրդեամբ Եւ ի սմա կարգեալ տնտես զջարոզս բանին ձչմարտուԹեան, ՕրՀնեմք զանՀասանելի զօրուԹիւնդ։ Անտանելւոյն Տաղաւար բարձող Էիցս Բարձողին. Որ ծնար զԱստուած մարմնով զանմարմնաբար Ծնունդն Հօր. Բարեխօսեա վասն մեր, Աստուածածի՛ն Մարիամ։

### Թարգմանություն.

Դու, ով Տեր, ստեղծեցիր իմանալի էակների վերին աչխարՀը Եվ նրանում իբրև տնտես Հաստատեցիր Հրեղենների պետերին, ՕրՀնում ենք անձառելի զորությունդ: Դու, որ իբրև մեծատուն ստեղծեցիր զգալի երկրորդ աչխարՀը Եվ Եդեմի դրախտին իբրև տնտես առաջին մարդուն կարգեցիր.

ՕրՀնում ենք անձառելի գորությունը:

Դու, որ բարձրագույն իմաստությամբ Եկեղեցիդ կառուցեցիր Եվ նրանում տնտես կարդեցիր ձչմարիտ խոսքի քարոզիչներին. ՕրՀնում ենք անձառելի զորությունդ։ Տաղավար Նրա, Ում անՀնար է կրել, Քո մեջ կրեցիր Նրան, Ով էակներիս մեղքը կրեց. Դու Աստծուն մարմնով ծնեցիր, Նա, Ով Հոր ծնունդն էր անմարմնաբար. Բարեխոսի՛ր մեղ Համար, Աստվածածի՜ն Մարիամ։



Ե. Դատավորի կիրակի [Ղուկաս ԺԸ(18) 1-8]

# ԳԼՈՒԽ Ը Աղոթ<sub>ւք</sub>

Աղոթը երկրից երկինը սանդուղջն է, կյանջի ալեկոծված նավը խաղաղության նավաՀանդստին կապող պարանը

«Մի առակ էլ ասաց նրանց այն մասին, Թե նրանք ամեն ժամ պետք է աղոթեն ու չձանձրանան»:

Zne4. &C(18) 1

Աղոթեր գաղափարին է ընծայված Մեծ պաՀքի Հինդերորդ կիրակին:
Աղոթեր կրոնի Հոդին է, ուղնուծուծը, կյանքը: Կրոնն առանց աղոթեր
աներևակայելի է, քանդի կրոնի առարկան նույն ինքն Աստված է և Հոդևոր
կյանքը, իսկ աղոթեն անպայմ ան ենթադրում է իր դիմաց աներևույթ
Հավիտենական Էակին ունենալ, Ով Արարիչն է տիեղերքի և Տերը կյանքի:
Իսկ Հոդևոր կյանքը և աղոթեը դրեթե նույնն են, ինչպես ընտանեկան
կյանքը և սերը: Ըստ այսմ, առանց աղոթեր քրիստոնյան Թռչուն է առանց
Թևի, ձուկ՝ առանց լողակի:

Այս իսկ պատճառով Ավետարանում գորավոր չեչտ է դրված աղոթեր վրա: Մեր Տերը թե՛ Իր խոսքով և թե՛ կյանքով է Հաստատել դրա կարևորությունը: Երբ ցերեկները Հատկացնում էր քարոզություններին ու գյուղեգյուղ ճամփորդություններին, Հաճախ «ամբողջ գիչերը» աղոթքով էր անցկացնում, երբեմն էլ «խույս էր տալիս դեպի ամայի տեղեր և աղոթեր և աղոթեր կանգնում» (Ղուկ. Ե(5) 16): Ավետարաններում չատ են Հիչատակութերունները, ուր Հիսուսն աղոթեում է. Մկրտությունից մինչև Գեթսեմանի, Պայծառակերպության լեռից մինչև Գողդոթայի բարձունքը:

Ըստ երևույթին, մարդն ունի երկու տեսակ կյանջ` անՀատական և ընկերային: Նմանապես կա աղոթելու երկու ձև` Հավաջական և առանձնական: Հիսուսը Հավաջական աղոթքի մասին ոչինչ չի խոսել: Աղոթքի մասին Նրա ուսուցումը գրեթե ամբողջությամբ վերաբերում է առանձնականին: Եվ սա` կարևոր Հոդեբանական պատձառով: Փաստված է, որ առանձնական աղոթջի նվիրված մարդն անպակաս կլինի նաև Հավաջական աղոթջներից:

77

ԱնՀատական աղոթերում Աստծո ներկայության մեջ գտնվող մարդը Հավաքական պաշտամունքից չի բացակայի: ԱնՀատական աղոթեր կյանքի Հոգևոր չենքի անտեսանելի հիմքն է, որը պահում է հավաքական աղոթեր տեսանելի կառույցը։ Առանձնական աղոթեր կյանքի նավի` ծովի մեջ միրձված մասն է, իսկ հավաքականը` ծովից վեր երևացող մասը: Երկուսն իրարից անբաժան են, երկուսը միասին կազմում են աղոթեր կյանքի ամբողջությունը։ Ով հոգնել է առանձնական աղոթերց, անխուսափելիորեն պիտի հոգնի հավաքականից։ Այդպիսին եթե ներկա իսկ լինի եկեղեցական պաշտամունքին, ապա` աղոթասացությանը մասնակցելուց տարբեր չարժառիթներով։ Ուղիղ չարժառիթով հավաքական աղոթերն մասնակցողը փաստում է, որ անհատական աղոթեր կիրարկող մեկն է:

### Ինչպես պետք չէ աղոթել

Ավետարանն այս մասին բացաՀայտ թելադրանքներ ունի: Նախ ասում է, որ ցուցադրելու, երևալու Համար չպետք է աղոթել: Հիսուսը սովորեցնում է. «Եվ երբ աղոթես, չլինես կեղծավորների նման, որոնք սիրում են 
ժողովարաններում և Հրապարակների անկյուններում աղոթքի կանդնել, 
որպեսզի մարդկանց երևան. ճշմարիտ եմ ասում ձեզ, ա՛յդ իսկ է նրանց 
վարձը», այսինքն՝ ցուցադրելու Համար աղոթողների վարձը մարդկանցից 
դնաՀատվելն է, թե աղոթասեր են: Իսկ Աստծուց ոչ վարձ և ոչ էլ պատասխան են ստանում, քանի որ նրանց նպատակն Աստծուն աղոթելը չէր, այլ 
մարդկանց աղոթող երևալը: Փառք Աստծո, ենթադրում ենք, որ «Հրապարակների անկյուններում» աղոթողները վաղուց վերացվել են Հրապարակներից, քանի որ այնտեղ նրանց ապրանքն այլևս ոչ ոք չի դնում: Սակայն 
«ժողովարաններում» (աղոթավայրերում) ցուցադրելու Համար աղոթողների 
սերունդը դեռ չի սպառվել:

Գրեթե յուրաքանչյուր պաշտամունքի ընթացքում Հանդիպում ենք նրանց: ԱռՀասարակ բոլորս էլ գգում ենք, թե ո՛վ է Աստծո առաջ ու սրտանց աղոթում, և ո՛վ է մարդկանց առաջ ու երեսպաշտորեն աղոթում:
Դարձյալ ենթադրում ենք, որ ոչ մի լուրջ մարդ որևէ ձևով չի դնահատում
ցուցադրելու համար կատարվող այս չարժուձևերը, ընդհակառակը, միայն
արդահատանք է ունենում այդպես աղոթողի հանդեպ: Եթե դնահատողներ
կան, նրանք էլ կա՛մ նրանց նման երեսպաշտներ են, կա՛մ աղոթքի արհեստավորներ, որոնք աղոթքի ոդուց արդեն վաղուց են պարպված` լիովին
պահելով հանդերձ և միատեղ պաշտոնապես կիրարկելով աղոթքի արտաքին ձևերը միայն:

Եթե աղոթը ցուցադրելու Համար ծնկի եկողների և ձեռքերը բարձրացնողների վարձը մարդկային մակերեսային դնաՀատանքն է կամ դիտակից անձերի արդաՀատանքը, ի՞նչ պիտի լինի նրանց վարձը, ո՛վ Տեր, ովքեր, դիտես, որ Հաձախ աղոթարան են դալիս իրենց կամ արդուղարդը ցուցադրեյու Համար...

Հիսուսն Իր Հետևորդներին զգուչացնում է նաև աղոխքի մեկ ուրիչ սիսալ ձևից: «Աղոխք անելիս, -ասում է Նա,- չատախոս մի՛ լինեք ինչպես Հեխանոսները, որովՀետև նրանք կարծում են, Թե իրենց չատ խոսքերի պատճառով լսելի կլինեն: Արդ, նրանց չնմանվե՛ք, որովՀետև ձեր Հայրը գիտի, Թե ինչ է ձեզ պետք, նախջան որ դուք Նրանից մի բան ուզեք»<sup>40</sup>:

Այս կետի վերաբերյալ լուրջ և այժմեական Հարց է առաջանում։ Հավանաբար իրենց առանձնական աղոխքի մեջ «չատ խոսողներ» չեն մնացել, սակայն նույնը չենք կարող ասել Հավաքական աղոխքի Համար։ Տարակույսից վեր է, որ մեր այժմեական պաշտամունքները չափազանց երկար են։ Մեր Հանդիսավոր կամ տոնական օրերի ժամերգուխյունները, ս. Պատարագով միատեղ, երեք կամ չորս ժամից պակաս չեն տևում։ Մեծ տոներին Հասնում և անցնում են Հինգ ժամի սաՀմանը։ Ուրեմն, արդյո՞ք մեր արածն էլ չատախոսություն չէ...

Ձաճապարենք, սակայն, դրական կամ ժխտական եղրակացությունների Հանդել և վճիռներ արձակել: Ընդ-Հանուր մի ակնարկ նետենք խնդրի դանադան երեսներին:

Նախ չմոռանանք, որ Հիսուսի նկատողությունն առանձնական աղոթքի մասին է: Ընդդեմ փարիսեցիական այն սովորության, որով նրանք «պատրվակներով երկարում են աղոթքըը»<sup>41</sup>, այսինքն` Աստծուց զանազան

պարգևներ էին խնդրում, որովհետև դրանց պետքն ունեին, որպեսզի դրանք զանազան բարի նպատակների համար գործածեն... Եվ այսպես՝ որովհետևների և որպեսզիների անհատնում պատրվակներով ոչ միայն աղոխքն իր վերջին չէր բերվում, այլ նաև ոգուց պարպվում էր և, ի վերջո, նպատակին չէր ծառայում: Սրանից բացի, պատրվակներով երկարացված այս աղոխքով անուղղակիորեն և անգիտակցաբար Աստծուն անգետի տեղ ղնելու ամբարչտուխյունն էր դործվում, որպես խե Նա լուր չուներ երկրի կամ աղոխողի ներաչիարհի անցուդարձից, և, հետևաբար, փարիսեցին պետք էր դդում դրանք պատճառաբանված բացատրուխյամբ Աստծուն հիչեցնելու:

Հետևաբար, Հիսուսի դատապարտածը այս դատարկ, եսասեր ու տդետ չատախոսությունն է, որն անպատճառ նույնը չէ ժամերով վերացած ու տարված աղոթելու հետ, ինչը կարող է «Հոդով և ճչմարտությամբ» լինել: Պետք է հիչել, որ Հիսուսն էլ, պատահել է, երբեմն ժամերով աղոթել է. «Լեռ բարձրացավ աղոթելու և ամբողջ դիչերն անցկացրեց Աստծուն աղոթելով» (Ղուկ. Ձ(6) 12):

ՊատաՀել է նաև, որ երբ Պողոս առաջյալը կատարել է Հացի բեկանման պաշտամունքը, այսինքն` առաքելական ժամանակներին Հատուկ ս. Պատարագի խորՀուրդը, «խոսքը երկարեց մինչև կեսգիչեր»<sup>42</sup>, այսինքն` պաշտամունքը և նրա խոսքը երկարել են մինչև կեսգիչեր: Այնպես որ, այս երկուսը, այսինքն` աղոթեր ընթացքում «չատախոս լինելը» և երկար ժաշմեր տարված աղոթելը, անպատճառ նույնը չեն:

Մյուս կողմից, մեր ժամերդություններն, առանձին առանձին վերցրած՝ Գիչերային, Առավոտյան, Արևադալի, Երեկոյան և այլն, երկար չեն։ Ոչ մե-կը մի ժամից ավելի չի տևում, մի քանիսը կես ժամ էլ չեն տևում։ Սրանք միասին կատարելն է, որ ժամերդության երկարացման պատճառ է դառնում։ Պետք է նաև դիտենալ, որ այս ժամերդությունները ստեղծված են այնպիսի մարդկանց կողմից և այնպիսի մարդկանց Համար, ում դրեթե միակ նպատակը «ամեն ժամ» աղոթելն էր, այսինքն՝ ստեղծված են կրոնավորների կողմից՝ Հատկապես կրոնավորների կամ վանականների Համար, ովջեր Եկեղեցու աղոթող բերաններն էին։ Օրական յոթ կամ ինն անդամ աղոթելու վանական սովորությունը ժամանակի ընթացքում կամաց-կամաց

անցավ նաև Հասարակ Հավատացյալներին, նրանց չրջանում, սակայն, բնականաբար, օրական յոթ կամ ինն անջատ ժամերդությունների կատարումն անՀնար եղավ, ուստի դրանք իրար միացվեցին և կազմվեցին այսօրվա բաղադրյալ ժամերդությունները: Բացի սրանից, մեր ժամերդությունները կարդավորվեցին այնպիսի ժամանակահատվածներում և այնպիսի հավատացյալների համար, ում ամենօրյա կյանքում աղոթքը կարևոր տեղ էր դրավում, և ովքեր իրենց առօրյա աչխատանքից ու աղոթքից դատ չատ քիչ բան ունեին անելու և իրենց ժամանակը դրան հատկացնելու: Ժամերով աղոթելը նրանց ոչ միայն տաղտուկ չէր պատճառում, այլ մինչև իսկ հոդեկան պահանջ և վայելք էր:

Ժամանակները փոխվեցին` չատ ջիչ բան փոխելով Հագար կամ ավելի տարիներ առաջ կազմավորված մեր ժամակարգությունից: Ներմուծված գլխավոր փոփոխությունը եղավ բազմաձայն գործիքավորված երգեցողու-Թյունը, Հատկ ապես ս. Պատարագի, որն ինչքան էլ գրավիչ լինի, մյուս կողմից` գրեթե կրկնապատկեց նրա երգեցողության տևողությունը: Ս. Պատարագի միաձալն չափավոր երգեցողությունը մի ժամից ավելի չի տևում: Ուստի, եթե մեր ներկա պաշտամունքի վիճակը, Հատկապես կիրակնօրյա Հանդիսավոր ժամապաչտությունը, ակնկալվածից ավելի երկար է տևում, և երբեմն այդ պատճառով պաՀանջված չափով չի ծառայում իր նվիրական նպատակին, մեղավորը ոչ պաչտամունքն է և ոչ էլ այն ստեղծող սրբադան Հայրերը, այլ այն ավանդապաՀներն ու կիրարկողները, ովջեր, նախ, վանջերում գանագան ժամերի կատարվող ժամերգություններն իրար կցելով Համադրել և փոխադրել են գլուղերի ու քաղաքների եկեղեցիներ և, երկրորդ, չեն կարողացել կիրարկվող բարդ ու բաղադրյալ ժամերգությունը մի կերպ Հաչտեցնել փոխվող ժամանակների Հետ: ԿաԹոլիկ եկեղեցին ստեղծել է կես ժամանոց «լուռ պատարագր»` առանց ժամերգության, և դա` օրը մի քանի անգամ, որպեսզի գանկացողն իր ուղած ժամին կարողանա գալ ու ս. Պատարագին մասնակցելու իր առաջնաՀերԹ կրոնական պարտականու֊ Թյունը կատարած լինելու ներքին բավարարուԹյուն ունենալ: Իսկ բողոքականությունը, մյուս կողմից, իրեն ձերբագատել է «կանոնականացված» պաչտամունքի պարտադրությունից և որդեգրել ազատ աղոթաժողովներ կազմելու կարգը, երբ երգվում են ցանկացած երգերը` ցանկացած Թվով,

գանկագած ավետարանական Հատված կարդագվում է գանկագած կարճու-Թլամբ և քարոցի ցանկացած նլուԹը ընտրվում ու խոսվում է ցանկացած երկարությամբ: Սրանը Հիչելով, չենը ուղում ասել, որ մեկ կամ մլուս կարգր որդեգրենը, քավ լիցի: Այլ մատնանչում ենը այս կամ այն եկեղեցում առկա իրողությունները, երբ ժամանակների պաՀանջին Համաքայլ գնայու բացաՀալտ միջոցներ են ձեռը առնվել` Հետևելով ավետարանական այն սկզբունքին, թե «Շաբաթը եղավ մարդու Համար և ոչ մարդը` չաբաթի»<sup>41</sup>: Այս Հարցի մեջ ավելի խորամուխ լինելը մեր նպատակից չեղում կլինի, քանի որ մեր առաջադրանքը լոկ Մեծ պաՀքի կիրակիների խորՀուրդի չուրջ րնդՀանուր խորՀրդածություններ անելն է: Հարցի կապակցությամբ միայն կարող ենք ասել, որ ամբարչտություն կլինի մեր ժամերգությունները «ՀեԹանոսական չատախոսուԹլուն» կոչել: Բալդ դրանք ալդ վտանգին են ենԹարկվում, եԹե լոկ մեջենալաբար ենջ կատարում և ԹուԹակաբար ասում, առանց մեր միտքը և Հոգին ընկերացնելու այն կենսատու ոգուն ու իմաստին, որ կա լուրաբանչլուր աղոԹբում և լուրաբանչլուր չարականի գրեթե ամեն տողում:

### Ինչպես պետը է աղոթել

Ավետարանում այս մասին էլ բացահայտ Թելադրանքներ կան: Նախ՝ աղոԹքը պետք է մարդկանց հետ հաչտված հոդեվիճակով լինի: «ԵԹե սեղա-նի վրա քո ընծան մատուցելու լինես,-ասում է Հիսուսը, -և այնտեղ հիչ-ես, Թե քո եղբայրը քո դեմ մի ոխ ունի, քո ընծան Թո՛ղ սեղանի առաջ և դնա՛ նախ հաչտվի՛ր քո եղբոր հետ և ապա ե՛կ քո ընծան մատուցի՛ր»<sup>45</sup>:

«Ընծա մատուցելը» Հին Հրեաների Համար այն էր, ինչ այսօր մեզ Համար «ս. Պատարագ մատուցելը» կամ որևէ պաշտամունքի մասնակցելն է: Բացի այս, երբ մեր Տերը «Հայր մեր»-ն է սովորեցնում, Հատկապես ծանրանում է նրա «Թող մեզ մեր պարտքերը, ինչպես և մենք ենք Թողնում մեր պարտապաններին» խոսքի վրա։ «ԵԹե դուք մարդկանց ներեք նրանց Հանցանքները, -ավելացնում է Հիսուսը, -ձեր երկնավոր Հայրն էլ ձեղ կների: Իսկ եԹե դուք մարդկանց չներեք իրենց Հանցանքները, ձեր Հայրն էլ ձե՛ղ չի ների ձեր Հանցանքները»<sup>46</sup>: Աղոխքը պետք է նաև «Հոգով և ճշմարտուխյամբ կատարել»: Մի անգամ Հիսուսն ասաց. «Աստված Հոգի է և, Հետևաբար, Նրան պետք է հոգով ու ճշմարտուխյամբ պաշտել»<sup>47</sup>: Սա Հիսուսի անմատչելի և անմրցելի խոսքերից մեկն է, որը մի նոր դարաշրջան է բացում կրոնի և պաշտամունքի հասկացուխյան մեջ: Այս խոսքով պաշտամունքը հանկարծ մի նոր և բարձրագույն մակարդակի վրա է դրվում, որին, դժբախտաբար, քչերն են կարող բարձրանալ, ինչպես քչերն են կարող լիովին իրագործել Հիսուսի բարոյական ու ընկերային ուսուցումները:

Հոգին Հակադրված է նյութին, երկուսն էլ` նյութը և Հոգին, իրական են, տարբերությունն այն է, որ մեկր ենթակա է մեր դգալարաններին, իսկ մյուսն ըմբռնելի և Հասանելի է մեր բարձրագույն կարողություններով, իմացականությամբ ու երևակալությամբ: Կրոնր կամ աղոթըր, որոնց նպատակը մեր առջև Հոգեկան աշխարՀի դռները բանալն է, դժբախտաբար, երբեմն կարող են ճիչտ Հակառակ դերը կատարել. դառնում են վարադույր մարդու և Աստծո միջև: Կան Հավատացյալներ, ովջեր եկեղեցասեր են, Հետաթրթրվում են եկեղեցու ծեսերով և լավ գիտեն դրանթ, մինչև իսկ սրբագրում են պաչտամունքը կատարողներին, սակայն այնքան են տարված պաչտամունքի տառով և գիտությամբ, որ Աստծո Հետ «Հոգով ու ճչմարտությամբ» Հաղորդակցության մեջ չեն կարող մտնել: Աստվածաբաններ կան, ովջեր այնջան չատ բան գիտեն Աստծո և Քրիստոսի մասին, որ իրենգ ամբարած չոր գիտությունը արգելը է դառնում իրական Քրիստոսին և կյանը ունեցող ու կենսատու Աստծուն ճանաչելու: Մարդու պարագայում գործածվելիս «Հոգին» նչանակում է նրա բարձրագույն էուԹյունը, մարդու անձր, ինչ էլ այն իրականում լինի: «Հոգով պաշտել», ուրեմն, նշանակում է պաշտամունքի ընթացքում մարդու բարձրագույն էության, այսինքն` անձի ներկայությունը: Մարդն անձնապես, այսինքն` իր խորագույն գիտակցությամբ, ներկա պետք է լինի պայտամունքին և, թափանցելով ծեսերի ու արարողությունն երի իմաստի, բառերի և եղանակների միջով, Աստծո ներկայությանը բարձրանա, Ով Հատկապես այդ պաՀին ներկա է աղոթավայրում: Իսկ ի՞նչ է նչանակում «ճչմարտությամբ պաչտել»: Ճչմարտությունը նախ Հակադրված է ստին, կեղծին և չեղածին և, Հետևաբար, նույնացած «իրականության» Հետ` իրերի Հոգևոր մարզում:

«Ճշմարտությունը» իրերի բարոյական և Հոդեկան մարդերում նույնն է: Աղոթեը կամ պաշտամունքը Հիմնված պետք է լինի Աստծո «իրականության» վրա, քանգի աղոթքի և պաշտամունքի նպատակը մարդուն աստվածային «իրականության» Հետ չփման և Հաղորդակցության մեջ դնելն է: Իր
վերոհիշյալ վսեմ խոսքը Հիսուսը եզրակացության է բերում. «Աստված
այսպիսի պաշտողների է փնտրում» Ինքն Իրեն նրանց Հայտնի դարձնելու Համար: Ուրեմն, պարտավոր ենք մեր դերադույն կարողությունները՝
միտքը և Հոդին, ի դործ դնել իրադործելու Համար աղոթքի դերադույն
նպատակը՝ բարձրանալ Նրա «իրական» ներկայությանը, Հոդով «զդալի» և
ոչ «բարոյական» կամ «խորհրդանչական» ներկայությանը:

### Աղոթել Հարատև, ամեն ժամ և անձանձրույթ

Այս կետում մտնում ենք այն առակի կալվածքից ներս, որից կիրակին վերցրել է իր անունը:

Մի թաղաթում կար մի դատավոր: Արևելթի գրեԹե բոլոր դատավորների նման **«ոչ Աստծուց էր վախենում, ոչ մարդկանցից ամաչում»**: Նուլն թաղաթում կար նաև մի ալրի կին, աղջատ` Արևելջի բոլոր ալրիների նման: Այս կինը գոՀ էր գնացել մի անիրավության, ուստի գրեթե ամեն օր գալիս էր դատավորի դուռը` վերջինի քարացած խղճմտանքը բախելու: Անօգուտ: Դատավոր ասված աղվեսը գիտեր, որ խեղճ կինը ուտվող Հավ չէ. ոչ կարող է կաչառը տալ, ոչ էլ դատարանի «ծախսերը» Հոդալ: Սպասավորներին Հրամայում էր դուրս նետել նրան: Սակայն կինն ուներ ազդու մի դենջ, որով անդադար ռմբակոծում էր դատարանը և դատավորի գլուխը: Դա Հարատևությունն էր: Բարեբախտաբար, սա մի դենջ է, որը ոչ ոջ մարդու ձեռ֊ թիդ չի կարող առնել, եթե ինքն այն չՀանձնի, և կինը վճռել էր ձեռքից բաց չԹողնել այդ դենքը: Եվ դատավորը, որ լավ դիտեր սովորած կամ ունեցած ողջամտությունն իր անձի օգուտի Համար գործածել, ի վերջո, ինքն իրեն ասաց. «Թևև Աստծուց չեմ վախենում և մարդկանցից էլ չեմ ամաչում», գոնե օձիքս այս փորձանքից ազատելու Համար այրու դատր տեսնեմ, որպեսգի այստեղ գալով` իր Թախանձ անքներով ինձ տաղտուկ չպատճառի: Եվ առակն այստեղ վերջանում է:

Անդամ ասելն ավելորդ է, որ դատավորն Աստծուն էի ներկայացնում:
Առակները կենտրոնական մի պատգամ ունեն, որը տալիս են Թափանցիկ ձևով, Հետևաբար, պատմության յուրաքանչյուր դերակատարի մեջ կամ դրվագում ինչ-որ իմաստ դնելը նչանակում է մտնել այլաբանական մեկնա-բանությունների բավիղները, ինչը, որքան էլ Հետաքրքրական կողմեր ունենա, Հաձախ կենտրոնական դաղափարը աչքից վրիպեցնելու վտանդին է ծառայում: Դատավորը, նախորդ կիրակիի առակում Հիչված տնտեսի նման, «այս աշխարհի որդի» է, ով դիտի իր դործերը անձնական չահերի համահայն դասավորել: Ըստ այսմ, անիրավ այս դատավորը նախապատվություն տալիս էր «Հուսալի» դատերին, որոնցից կարող էր դրամ մտնել նրա դրպանը: Նրա ձեռքում դատավորությունը մի միջոց էր դրամ շահելու և ոչ՝ արդարություն իրականացնելու: Այս առումով անիրավ դատավորը Աստծո Հակադիրն է: Այս առակը ցանկանում է ասել, որ եթե Աստծո Հակադիրն անդամ ի վերջո դիջեց ինչ-որ այրու թախանձանքներին, Աստված, Ով բարության մարմնացումն է, չի՞ լսի ձեր աղոթքները:

Կյանքի դառը փորձառությունները, սակայն, տարբեր են առակների սփոփարար թելադրանքներից: Տարակույսից վեր է, որ արդարև կան բաղմաթիվ երջանիկ Հավատացյալներ, ովքեր այս կամ այն ձևով իրենց աղոթքների պատասխանը ստացել են: Սակայն, թերևս չենք սխալվի, եթե ասենք,
որ ավելի չատ է թիվը այն աղոթողների, ովքեր անպատասխան են մնացել՝
Հակառակ իրենց խնդրանքի արդարության և բարոյական ու Հոգևոր օգտակարության (ըստ իրենց անկեղծ Համողումի): Սա կրոնի և աղոթքի ամենադժվար լուծելի խնդիրներից մեկն է. ինչո՞ւ մեր աղոթքները երբեմն չեն
«լսվում»: Անչուչտ, Հաչվից դուրս են մնում այն «աղոթքները» կամ խնդրանքները, որոնք Հաճույքի կամ բախտախաղերում Հաջողելու և նման այլ
բազմաթիվ անլուրջ նպատակների Համար են: Մեր Հարցը խորապես և բարոյապես ընդդրկում է մարդկային ու Հոդեկան պաՀանջների Հանդեպ
երկնքի երբեմն կարծեցյալ կամ իրական լռությունը:

Առաջյալներից մեկն իրեն Հատուկ կտրուկ և մասամբ ստոիկյան պարզությամբ փորձում է այս Հարցին պատասխանել. **«Խնդրում եջ և չեջ** ստանում, որովՀետև չարամտորեն եջ խնդրում» (Հակ. Դ(4) 3): **«Չարամ**տորեն խնդրել» նչանակում է Աստծուն դիմել չար, եսասիրական ու

աշխարՀիկ նպատակներով: Բնականաբար, չի կարելի դրանց պատասխան սպասել բարի, մարդասեր և Հոգի Աստծուց: Բայց ի՞նչ ասել այն աղոխքների մասին, որոնք իսկապես արդար և բարի դատաստանների, Հիվանդների Համար են, ովքեր կարող էին և պետք է դեռ երկար ապրեին, և, վերջապես, տագնապալի մի կացուխյան մասին, որտեղ դրա Հպատակը մաս ու բաժին չունի, այլ միջավայրը և մարդկային չարուխյունն են, որ այն մեջտեղ են բերել: Ինչպե՞ս կարելի է շարունակել աղոխել, երբ Հոբի վիճակին ես մատնված՝ Հարստուխյունդ փչված է, դավակներդ կորած, բարեկամներդ՝ խշնամի դարձած, առողջուխյունդ՝ քայքայված, ընտանիքդ՝ քանդված: Այս վիճակում Աստծուն չուրանալը, չմերժելն ու չանիծելն այլևս անցնում է դրեխե դերմարդկային դործերի կարդը:

Հակառակ այս բոլորին, ամբողջ Նոր Կտակարանը ծայրից ծայր Հաստատում է աղոթեր մեջ Հարատևության անՀրաժեշտությունը, մինչև իսկ նեղ և անկարելի նկատված կացություններում: Հիսուսը Գեթսեմանիում աղոթում էր, որպեսզի Իրեն մատուցվող չարչարանքների «բաժակը Հեռու անցներ»<sup>49</sup>, բայց «բաժակը» չհեռացավ Նրանից: Աղոթում էր, երբ մուրձի հարվածներն իջնում էին խաչին տարածված Նրա ափերը մխրձված դամերի դլխին. «Հայր, ներիր դրանց, որովհետև չդիտեն՝ ինչ են անում»<sup>50</sup>: Երբ ֆիզիկական կյանքը քամվում էր ձեռքերին ու քունքերին բացված արյան աղբյուրներից և մարմնական տառապանքը Հասել էր իր դադաթնակետին, աղոթեն է, որ դարձյալ դալիս է Նրա չուրթերին՝ «Ինչո՞ւ թողեցիր ինձ»<sup>51</sup>: Նրա վերջին չունչը Հաղթանակն է աղոթեր և Իր կյանքի. «Հայր, քո ձեռքն եմ ավանդում իմ Հոդին»<sup>52</sup>: Նրա անմիջական հետևորդներից Ստեփանոսը, դլխին տեղացող քարերի տեղատարափի տակ կարողանում էր աղոթել. «Տեր, սա մեղք մի՛ Համարիր դրանց»<sup>53</sup>:

Պողոս առաջյալը կարող էր բանտերն աղոթավայրի վերածել: Նույնը Ղևոնդյաններն արեցին իրենց արդելարանի խոնավ խավարում... Երկար է Հոդևոր Հերոսների չարջը, ովջեր կենսավորված էին Մեծ Կենսատուից, և ովջեր տագնապալի կացությունները դիմավորեցին բարձր ճակատով, լուսեղեն տրամադրությամբ ու աղոթերվ: Քանդի նրանց Համար աղոթեր լոկ աղերսանջ կամ խընդրանջ չէր, այլ Հաղորդակցության միջոց զորության, ուժի, իմաստության ու Հոդևոր կյանջի Աղբյուրի` Աստծո Հետ, և այդ Հարաբերության ուժգնությունը կամ տկարությունը, մչտական կապը կամ խղումը երբեք կախում չունեին նրանց աղոթքների ընդունելի լինելուց կամ մերժվելուց, կամ դրանց ընդունման Հապաղելուց:

Աստված երբեմն ուչացնում է մեր խնդրանքներին ընթացք տալը, որպեսզի ժամանակը մեր մտածումները մաքրի դրանց պարունակած զուտ մարդկային տարրերից, եսասիրությունից, չաՀասիրությունից ու փառասիրությունից:

Չի՞ պատաՀել, որ մենք որոշ ժամանակ Հետո բոլորովին տարբեր լույսի տակ տեսնենք այն նույն խնդրանքը, որը ստացած չլինելու Համար սրտնե- ղել էինք Աստծուց: Աստված մեր աղոխքներին պատասխանելը Հաձախ ուչացնում է, որպեսզի մեր առողջ ու բարի փափագներն ավելի զորանան և արմատ բռնեն մեր մեջ, իսկ անօգուտները և վատառողջները` մչուչի նման աղոտանան ու անՀայտանան:

Երբեմն էլ ուշացնում է` փորձելու Համար մեր Հարատևությունը և Հավատքի ուժգնությունը։ Մեր մեջ տոկալու, դիմանալու ու Համբերելու սովորություն կերտելն անՀրաժեշտ է ուժեղ կամք և Հաստատ նկարագիր կազմելու Համար։ Համբերությունը Հավատքի փորձաքարն է։ Եվ Հավատքն այնքան լայնորեն է տարածվում երկրի վրա, որքան մարդիկ Հարատև են Աստծո Հանդեպ ունեցած իրենց վստաՀության մեջ` Հակառակ բոլոր վՀատեցնող կացությունների։

Աստված ուշացնում է մեր աղոխքների կատարումը, որպեսզի, ի վերջո, կարողանանք տեսնել մեր որոշ խնդրանքների անՀեխեխ և անՀիմն, իսկ որոշների էլ` մեր իսկ ձեռքով իրականանալի լինելը։ Հոգու, մտքի և աշխարհի խաղաղուխյունը որքան Աստծո պարգևը, նույնքան և ավելի մարդու գործն է։ Որքան էլ մեծ փափագով աղոխենք, պատերազմները, սակայն, չեն դադարի, որովՀետև դրանք մարդու ստեղծածներն են և մարդ-կանց ձեռքով էլ կարող են վերանալ։ Եխե մարդը կամենա, կարող է։ Եվ Աստված մարդու կամքին Հակառակ ոչ մի շնորՀ չի պարգևում։

Կրջերի և արտաջին բռնությունների դեմ անգոր մարդկությունը պետջ է չարունակ բախի Աստծո գութի ու ամենակարողության դռները` այդ բռնությունների ու անօրենությունների ձեռջից օրերից մի օր ազատվելու Հույսով ու Հավատով: Աստված Հաձախ միայն **«Համբերատար է»**<sup>54</sup>, որպես-

զի դիմացի, անարդար կողմն էլ դարձի դա և չակի իր իսկ ստեղծած Թնջուկը, «որովհետև Աստված չի կամենում մեղավորի մահը, այլ նրա՝ չար ձանապարհից ետ դառնալը և ապրելը»<sup>55</sup>: Եվ այս պատձառով Աստված չի պատասխանում մեր աղոԹքներին այնքան չուտ ու այն եղանակով, որը մենք ենք փափագում:

87

Առակի բացահայտ Թելադրանքը «**չձանձրանալն»** է: ԵԹե անաստված ու անպատկառ դատավորը տեղի է տալիս այրի կնոջ հարատև Թախանձանք-ներին, ապա Աստված, Ով բարության և արդարության մարմնացումն է, ի վերջո, չպիտի՞ լսի Իր ծառաներին, ովքեր դիչեր-ցերեկ Նրան են կանչում։ Ուրեմն, մամոնայի, մեղ ընծայված կյանքի, ժամանակի և պատեհությունների բարվոք ու հավատարիմ տնօրինման հետ հարատև և Թախանձադին աղոթքը հիմնական պայմաններից է այն հոդեվիճակն ու դիրքը պահելու, որին տիրացել է դղջացող, ապաչխարող և դարձի եկող մարդը։ Առակի եղրակացնող մասի վերջին տողը կնքում է այդ կիրակիի խորհուրդը` մատնանչելով այն էական պայմանը, առանց որի աղոթքը երբեք իր նպատակին չի կարող ծառայել։ Այդ էական պայմանը հավատքն է։ Նույն այդ եղրակացնող նախադասությունը մյուս կողմից հաջորդ կիրակիի խորհրդի և անպան վարադույրն է բացում։ Եվ այդ եղրափակիչ նախադասությունն է. «Իսկ երբ Մարդու Որդին դա, արդյոք երկրի վրա Հավատ կդոնի՞» «Եւ

## Շարական Դատավորի կիրակիի

Որ պատուիրան ճչմարտութեան աւանդեցեր Եկեղեցւոյ Քում սրբոյ, Քրիստոս, անսաՀման ժամանակաւ աղօթել միչտ առ Աստուած Հոդւով և մտօք:

Որ զբան **ջո օրինաց Հաստատեցեր գործով` մեզ օրինա**կ Հանելով զգիչերն ի գլուխս յաղօթս Աստուծոյ բնութեամբ մերով տնօրինաբար, Որում կրկնի ծունը ամենայն:

Վասն որոյ և մեք պաղատեսցուք առ Քեղ, Քրիստոս, չնորՀեա մեզ յամենայն ժամ լինել քեղ յանդիման մաքուր աղօթիւք ըստ անմարմնոցն, որ յերկինս:

Աղաչանօք Աստուածածնին՝ անապական Քում Ծնողին, զիմանալի զաչս սրտից մերոց բացցես ողորմութեամբ՝ Հայիլ ի լոյս Քո, Քրիստոս։



Թարգմանություն.

b

Ճշմարիտ պատվիրանն ավանդեցիր Եկեղեցուդ,Քրիստոս, Թե միչտ պետք է անսաՀման ժամանակով Հոգով և մտքով աղոԹել Աստծուն:

Օրենքիդ խոսքը գործովդ Հաստատեցիր, երբ ամբողջ գիչերն Աստծուն աղոթելով անցկացրիր` իբրև մեզ օրինակ, երբ Հատուկ տնօրինությամբ մեր ընությունն էիր առել, Որիդ առաջ իջնում են բոլոր ծնկները:

Ուստի, մենք էլ Քեզ ենք պաղատում,Քրիստո՛ս, չնորՀի՛ր, որ ամբողջ ժամանակ Քեզ մաքուր աղոթքով ներկայանանք` երկնքի անմարմին էակների նման:

Աստվածածնի` անապական Քո Ծնողի աղաչանքով, Քո ողորմածու-Թյամբ բա՛ց մեր Հոգու աչքերը, Քրիստոս, որպեսզի կարողանանք նայել Քո լույսին:

### Ձ. Գալստյան կիրակի

## ԳԼՈՒԽ Թ Քրիստոսի երկրորդ գալստյան խորՀուրդը

«Բայց ձեզ ասում եմ, որ այսուՀետև Ինձ այլևս չեք տեսնի, մինչև որ ասեք` օրՀնյա՜լ է Նա, որ դալիս է Տիրոջ անունով»: Մատթ. ԻԳ(23) 39

Մեծ պահքի կիրակիների ոսկե չղԹայի վերջին օղակի Համար ավելի պատչած և ավելի իմաստալից անուն չէր կարելի երևակայել: Կիրակիի խորհուրդը մեծանում և Համապարփակ նչանակուԹյուն է ստանում նրանով, որ այն նվիրված է Հիսուսի ոչ միայն երկրորդ, այլ նաև Նրա առաջին ԳԱԼՍՏՅԱՆԸ, ինչպես Հաստատում է օրվա չարականը.

Որ զխորՀուրդ Քո գալստեանդ Ցառաջագոյն գուչակեցեր, Մարգարէիւքն Իսրայէլի, Զորս ընտրեցեր լետ Մովսեսի.

b

Որք խօսեզան Հոգւով Սրբով, Բազմապատիկ օրինակօք: Տո՛ւր մեզ, Փրկիչ, ողորմութիւն, Եւ գմեղաց գԹողուԹիւն։ Ի մերձենալ ամադ վերջին, Զոր տեսանողջն ծանուգին, ԶՀասանիլ մեր Փրկոդիդ Առ ի վախճան ժամանակի. Երևեցար ի մէջ մարդկան Զգեցեալ գկերպ ծառայական: Տո՛ւր մեզ, Փրկիչ, ողորմութիւն, Եւ զմեղաց գԹողուԹիւն: Ի վեցերորդ աւուր գԱդամ Ստեղծեր ի տիպ Քո տիրական, Որ ոչ պաՀեալ գպատուիրանն Մերկագաւ գպատմուձանն: Իսկ նոր Ադամդ ի վեց դարուն Այց արարեր կորուսելոյն։ Տո՛ւր մեզ, Փրկիչ, ողորմութիւն, Եւ զմեղաց գԹողուԹիւն:

### Թարգմանություն.

Քո դալստյան մեծ խորՀուրդը
Դու նախապես Հայտնեցիր
Իսրայելի մարդարեներին,
Ում ընտրեցիր Մովսեսից Հետո,
Ովքեր Սուրբ Հոդով խոսեցին
Բազմապիսի պատդամներով:
Տո՛ւր մեղ, Փրկիչ, ողորմություն
Եվ մեղջերին մեր` թողություն:
Երբ մոտեցան այն տարիները,

Հասար մեղ, ո՛վ մեր Փրկիչ`
Ժամանակնե՛րը լրացնող:
Երևացիր մարդկանց մեջ,
Ծառաներիդ Հետ ապրեցիր:
Վեցերորդ օրը ստեղծեցիր
Քո պատկերով Հին Ադամին,
Ով պատվիրանը չպաՀեց
Ու կորցրեց պատմուձանը:
Իսկ նոր Ադամդ վեցերորդ դարում
Այցելեցիր կորուսյալին:

Ինչպես բացաՀայտ երևում է, չարականի այս առաջին պատկերն ամբողջությամբ նվիրված է Հիսուսի Առաջին Գալստյանը: Շարականի երկրորդպատկերում Հանդիպում ենք նաև Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան ակնարկությանը:

Ցնծամբ և մեբ ծառք անտառի Ընդ գալուստ Տեառնդ կրկնակի:

..... Այժմ յուսով ղուարճանալ

Եւ յԵրկրորդին ընդ Քեղ ցնծալ:

(տե՛ս գրվածքիս վերջում ամբողջական բնագիրը և Թարդմանությունը)։

Որպես ծանոթություն ավելացնենք, որ ուրիչ եկեղեցիներ էլ ունեն «Գալստյան» անունով կիրակի, որը, սակայն, նրանց տոնացույցում այլ տեղում է դրված: Արևմտյան Եկեղեցու Համար այդ օրն ընկնում է Ծննդյան տոնը կանխող 4-րդ կիրակիին, իսկ Օրթոդոքս Եկեղեցու Համար՝ Ծննդից առաջ 7-րդ կիրակիին, ինչը Համապատասխանում է մեր «Հիսնակաց» կիրակիին, որը Ծննդից 50 օր առաջ է դալիս:

Երբ Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան մասին խորՀրդածություն ենք ձեռնարկում, դիտակցում ենք, որ չատ դժվար նյութի մեջ ենք մտնում: Նյութ, որը, նախ, միդամածային է, նյութ, որը դուրս է ժամանակի և միջոցի մեզ ծանոթ ըմբռնումներից: Մյուս կողմից, նյութ, որը սխալ է Հասկացվել

91

Վերջապես, նյուխ, որն ամենից ավելի է գայխակղուխյան քար դարձել բոլոր նրանց Համար, ովքեր Հանդգնորեն են մոտեցել դրան: Ոմանք բոլոըովին են այն մերժել՝ ընդունելով Հանդերձ Ավետարանի մնացյալ ուսուցումները և պահելով քրիստոնյա անունը: Ոմանք միամիտ դյուրահավատուխյամբ ձչտել են Երկրորդ Գալստյան Թվականները և պարտվել իրենց
Հաչիվները սխալ դուրս դալու պատճառով: Քրիստոնյա քարողիչների և
Հավատացյալների մեծադույն մասը նախընտր ել է լուռ մնալ այս մասին՝
այն ոչ մերժել, ոչ էլ, սակայն, ջարողել կարողանալով:

Արդարև, բարոյական նյութ չէ, որ կարողանաս դարկել կյանքի փորձաքարին: Պատմական դեպք էլ չէ, որ, Հիմնվելով կատարված լուրջ պրպտումների և փաստերի վրա, կարողանաս մերժել կամ ընդունել: Ոչ էլ կիրարկելի խորՀուրդ, որը չՀասկանալով Հանդերձ կիրարկես` Հաղորդության, Մկրտության նման: Ապադայի վրա բացված Հայտնություն է... Եվ մենք` սովորական մարդիկս, արտոնված ենք անցյալով ու ներկայով ղբաղվելու: Ապադայի տերն Աստված է:

Ուստի մենք ընտրեցինք ապաՀովագույնը` Ավետարանի ձանապարՀը.
ուրիչ կերպ արդեն չէինք կարող անել: Ուրեմն, մեր առաջադրանքն այս
մասին Ավետարանի ասածները Համառոտել և ցույց տալն է, մեր ժամանակների նյութը կիրարկելը` եզրակացնելու Համար, որ ինչպես յուրաքանչյուր
սերունդ, մենք էլ «ժամանակների լրումի» ձանապարՀին ենք և ուղիղ գծով,
մինչև իսկ գաՀավիժորեն, գնում ենք դեպի Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան
արչայույսը:

### Առաջին Գալուստր

Մեծ պաՀքի վերջին այս կիրակին «Գալստյան» կոչելով, եկեղեցին նախ Հիչեցնում է Փրկչի Առաջին Գալուստը, այսինքն` մարդեղությունը, Հավատացյալների մտքում Թարմացնելու Համար ավետարանական այն Հիմ֊նական ճչմարտությունը, Թե մարդու վերականգնումը Հնարավոր եղավ Քրիստոսի Առաջին Գալստյամբ, երբ Նա գանագան տնօրինություններ կատարեց, որոնցով մարդու Հոգու փրկության կարելիությունը ստեղծվեց:

Հիսուսի Առաջին Գալուստը կատարվեց իբրև Ս. Գրքում խոստացված Մեսիայի Հայտնություն։ Եվ արդարև, այս կիրակի ավետարանական ընթերցվածքն սկսվում է Հիսուսի մեսիական Հանդամանքը Հաստատելով։ «Մեսիան» Հին մարդարեների կողմից կանխատեսված և բոլորի կողմից ակնկալված Փրկիչն էր, Ով, ըստ Ավետարանի և, Հետևաբար, քրիստոնեա-կան Հավատի, աչխարՀ եկել և մարմնացել էր Հիսուսի անձում («Մեսիա» բառի Հունարենը «Քրիստոսն» է, որը թարդմանվում է «Օծյալ»)։ Կրոնա-կան այս ճչմարտությունը Հիսուսն Իր քարողության սկղբնական չրջանում քողարկված պաՀեց, բայց վերջին չրջանում Հարկավոր նկատեց խոսքով բացաՀայտել Թե՛ աչակերտներին և Թե՛ Հրեա Հանրությանը։

Մի օր Հիսուսը Հարցրեց Հրեաների կրոնական առաջնորդներին.

-Ի՞նչ է ձեր կարծիքը Մեսիայի մասին, ո՞ւմ որդին է:

Հարցը դյուրին էր, և գրեթե բոլորն անգիր գիտեին, ուստի պատասխա֊ նեցին.

~ԴավԹի:

-Սակայն ինչպե՞ս է, որ Դավիթը, Աստծո Հոգուց ներչնչված, Նրան Հետևյալ սաղմոսում «Տեր» է կոչում. «Տերն իմ Տիրոջը (Մեսիային) ասաց. նստիր իմ աջ կողմում, մինչև քո թշնամիներին ոտքերիդ Համար պատ-վանդան դարձնեմ»: Եթե Դավիթը Նրան Տեր է կոչում, -չարունակեց Հիսուսր, -ինչպե՞ս կարող է Նա նրա որդին լինել:

Բոլորը մնացին պապանձված: Այդ ժամանակ Հիսուսը բացեց Իր՝ բառացիորեն «օր Հնյալ բերանը» և «վայերի» մի տեղատարափով տառացիորեն
«լվաց» փարիսեցիների ու դպիրների դասակարգը՝ դուրս բերելով նրանց
ներջին բրտացած տգիտությունն ու կեղծավորությունը<sup>57</sup>: Իր այս տիրական
ու բարոյական մտրակահարությամբ Հիսուսը հաստատեց Իր՝ ո՛վ և ինչո՛ւ
աշխարհ եկած լինելը։ Եկել էր ոչ միայն մարդկանց փրկարար ապաշխարանջի հրավիրելու, նրանց մտջերը և սրտերը լուսավորելու, այլ նաև անգիջող մեղավորներին դատապարտելու. «Դատելու Համար եկա աշխարհ,
որպեսզի չտեսնողները տեսնեն և տեսնողները կուրանան»: Փարիսեցիներից ոմանջ, որ Նրա հետ էին, երբ այս լսեցին, ասացին. «Մի՞ թե մենջ
էլ ենջ կույր»: Հիսուսը պատասխանեց. «Եթե կույր լինեիջ, Հանցանջ

մեղավոր լինելն եք Հաստատում»<sup>58</sup>: Օրվա ավետարանական երկար Հատվածի<sup>59</sup> միայն վերջին նախադասությունը կարելի է Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան ակնարկ նկատել. «Ձեզ ասում եմ, որ այսուՀետև Ինձ այլևս չեք տեսնի, մինչև որ ասեջ` օրՀնյալ է Նա, Ով դալիս է Տիրոջ անունով»:

93

### Երկրորդ Գալուստր

Որ քրիստոնեական Եկեղեցին Հավատում է Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյանը, այս մասին, նախ, տարակույսի ոչ մի նչույլ չի Թողնված Ավետարաններում, ուր երկար Հատվածներ կան, որոնցում պատկերավոր ձևով նկարագրվում է, Թե ինչ Հանդամանքներում պետք է տեղի ունենա այդ Գայուստը:

Երկրորդ` Պողոսի և մլուս առաջլալների ԹղԹերը լի են ալս մասին ակ֊ նարկներով, ուսուգումներով ու Հորդորներով: Ապա, վերջապես, այս Հավատքը Եկեղեցին մտցրել է իր Հավատո Հանգանակ. «Գալոց է նովին մարմ֊ նովն և փառօջ Հօր ի դատել զկենդանիս և զմեռեալս»<sup>60</sup>: Նախնական Եկեղեցին Հավատում էր, որ Հիսուսի Երկրորդ Գալուստր չատ չպիտի ուչանա: Մինչև իսկ աչակերտներն այնպես կարծեցին, որ Հիսուսի Երկրորդ Գայուստր Նրա Հարությամբ արդեն իսկ տեղի է ունեցել, ուստի Հարցրեցին Հարուցյալին, երբ Նա տակավին իրենց Հետ էր. «**Տե՛ր, Մեսիական Թադա**֊ վորությունն ա՞յս ժամանակում պիտի վերաՀաստատես»: Հիսուսի պատասխանը ոչ միայն Նրան չրջապատող առաքյայների Համար էր, այլ նաև բերում իմանալ այն ժամերը և ժամանակները, որոնը Հայրն Իրեն է վերապաՀել: Սակայն դուջ պիտի գորություն ստանաջ, երբ Սուրբ Հոգին ձեղ վրա իջնի, և Ինձ Համար վկաներ պիտի լինեջ Երուսաղեմում ու աչխարՀի **տարբեր ծայրերում»**61: Նույն գաղափարը Հիսուսը Հայտնել էր նաև Իր երկրավոր կլանքի ընթացքում։ Ակնարկելով վերստին Իր Գալուստը՝ ասել էր. «Այդ օրվա և ժամի մասին ոչ ոք չգիտի. ոչ երկնքի Հրեչտակն երը, ոչ *էլ Մարդու Որդին* (ակնարկելով Իրեն)*, այլ միայն Հայրը*»<sup>62</sup>:

Հակառակ այս Հստակ Հայտնությանը, բոլոր դարերում և բոլոր ժամա֊ նակներում դտնվել են մարդիկ և քրիստոնեական խմբակներ, որոնք ճչտել են Հիսուսի Երկրորդ Գալստյան օրը և Թվականը: Օրինակ` փրկչական 1000 Թվականն այդպիսի եռուղեռի մի չրջան է եղել, և մարդիկ աՀավոր անձկու-Թյան են մատնվել Նրա վերադարձի ակնկալուԹյամբ:

19-րդ դարում մեջտեղ եկան Հատկապես «Գալստական» (ադվենտիստ) կոչված աղանդավորները, ովջեր 1840-ականԹվականներին տակնուվրա արեցին մարդկանց ներաչխարՀը:

Մինչև օրս էլ այս մարդկանց արմատը չի չորացել, ովքեր չեչտը դնում են Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան վրա և խղճահար հոգիներին պահում հոգեկան տագնապի մեջ` չարունակ փողհարելով, Թե «մոտ է» Տիրոջ Գալուստը։ Եկեղեցին արդարև հավատում է, Թե օրերից մի օր Քրիստոսը «դալոց է նովին մարմնով և փառօք Հօր ի դատել զկենդանիս և զմեռեալս», այսինքն` պետք է դա և վերջ դնի ներկա կարդուսարքին և պետք է բացի փրկված մարդկուԹյան հարուցյալ ու փառավորյալ կյանքի վարադույրը, սակայն ոչ ոք չի կարող իմանալ Նրա վերըստին Գալստյան ստույդ Թվականը։ Հիսուսը զանազան պատկերներով բացատրում է Իր Գալստյան հանկարծակիուԹյունը։ Փայլակի նման կլինի, որը հանկարծ տեսանելի կդառնա երկնքում։ Կնմանվի դողի, որի ժամանակը ոչ ոք չի կարող իմանալ, հեռու աչխարհ դնացած տանտիրոջ, ով օրերից մի օր հանկարծ վերադառնում է, երբ ոչ ոք չի ակնկայում նրա վերադարձը<sup>63</sup>։

Երկրորդ Գալստյան նախանչանները Թեև Հիսուսը չի ասում, թե երբ պետք է տեղի ունենա Իր Գալուստը, բայց Հաստատում է, թե ինչե՛ր պետք է պատահեն նախքան Իր վերադարձը։ Հիսուսի Երկրորդ Գալուստից առաջ, ըստ Ավետարանի, բարոյական ու ֆիդիկական տադնապի և կործանումի դեպքերի չարք կլինի։ Նախ կերևան «սուտ մարդարեներ», ովքեր կքարողեն և կհայտարարեն, թե` «ես եմ Քրիստոսը և չատերին կմոլորեցնեն»։ Նրանց թակարդից ազատվողները Քրիստոսի թշնամիներից կենթարկվեն Հալածանքների. «Ձեղ նեղության պիտի մատնեն և պիտի սպանեն ձեղ... Անօրենության չատանալուց` չատերի սերը պիտի ցամաքի»։ Երրորդ` պատերազմներ և պատերազմական պատրաստություններ կլինեն. «Ազդ ազդի դեմ պիտի ելնի... և պիտի լինեն Համաճարակներ»։ Եվ, վերջապես, երկնքի վիճակը կիսանդարվի. «Արեդակը պիտի խավարի, և լուսինն իր լույսը չպիտի տա, և աստղերը երկնքից պիտի ընկնեն»։ Աշխարհը տակնուվըա պիտի

b

լինի, և մարդիկ աՀավոր չվարումի ու չփոթմունքի պիտի մատնվեն<sup>64</sup>:

Այս նախանչաններից չատերը Եկեղեցու Հիմնումից մինչև մեր օրերը պատահել և չարունակում են ու կչարունակեն պատահել մինչև աչխարհի վախճանը: Բոլոր հերետիկոսները, Ավետարանում հիչվածներից մինչև եկեղեցական պատմության մեջ ի հայտ եկած «հարյուր հիսունինը» հերձվածողներն ու աղանդավորները, ըստ մեր ձեռնադրության Մաչտոցի թվարկման, մինչև մեր օրերի եհովայականները, գալիս են «հանուն Քրիստոսի», և եթե նույնիսկ բացեիբաց չեն հայտարարում՝ «հս եմ Քրիստոսը», սակայն խոսքով ու դործով դրան են միտում: Քրիստոսն է «ճանապարհը, ճչմար» տությունը և կյանքը» հայտարարում երիստենը անխտիր հայտարարում են, թե իրենց քարողածն է «ճչմարտությունը», իրենք է, որ ցույց են տալիս ուղիղ «ճանապարհը», և, վերջապես, իրենց ուսուցումն է, որ պարդևում է հավիտենական «կյանք»: Ուրիչ խոսքով՝ իրենք իրենց ուղղակի կամ անուղղակի հռչակել են «փրկության առաքյալ», ինչը նչանակում է դողանալ Քրիստոսի տեղը և դերը։

Սրանց Համար է, որ Քրիստոսն ասում է. «Զգո՛ւյչ հղեք, գուցե մեկը ձեղ խաբի, որովհետև չատերը կգան իմ անունով և չատերին կմոլորեցնեն. մի՛ Հավատացեք նրանց»<sup>66</sup>: Սրանք այն մարդիկ են, ովքեր չարունակ Ավետարանից են ճառում, սակայն իրականում չեչտում են իրենց Հատուկ ինչ-ինչ ուսուցումները` մերժելով ավետարանական կամ ավանդական այլ ուսուցումներ, ամեն ինչ անում են «մոլորեցնելու Համար, եթե Հնարավոր է, նաև ընտրյալներին: Մի՛ գնացեք նրանց ետևից», -եզրակացնում է Հիսուսը:

Բացի սրանցից, բոլոր նրանք, ովքեր ասել և չարունակում են ասել, Թե մարդու ան Հատական կամ ընկերության Հավաքական փրկությունը Քրիստոսի քարոզած ավետարանական սկզբունքներից տարբեր միջոցների կիրառման մեջ է, դիտակցաբար կամ անդիտակցաբար մոլորեցնող են: Պատմությունը այս Հավաստման վկան է, որը ճչմարտված է դրեթե բոլոր Հերետիկոսների կյանքում և քարոզության, ինչպես նաև բոլոր ընկերային նոր սկզբունքների ու նոր փիլիսոփայությունների կիրառման փորձերի ընթացքում:

Սխալ չՀասկանանք: Ձենք ցանկանում ասել, որ բոլոր Հերետիկոսները և բոլոր ընկերային (սոցիալական-թարդմ.) նոր Համակարդերի քարոդիչներն անպատճառ և, ի վերջո, ամբողջությամբ սխալվում են, ոչ: Հերետիկոսության էությունը մասնակի ինչ-որ ճչմարտության չեչտումն է` ի Հեճուկս Հիմնական ճչմարտությունների: Արիոսը կամ Նեստորը երբ չեչտր դնում էին Հիսուսի մարդկային բնության վրա, բոլորովին սխալ բան չէին քարոգում. նրանց մոլորությունը Քրիստոսի աստվածությունն ուրանալու մեջ էր: Նուլնն է ընկերալին նոր Համակարդերի պարադան, որոնք Ավետարանից դուրս կամ ի Հեճուկս Ավետարանի փորձում են մարդուն կամ ընկերու-Թյունը բարեկարդել: Ֆրանսիական ՀեղափոխուԹյունը երբ «Հավասարու-Թյուն, եղբալրություն, ազատություն» նչանաբանով ճանապարՀ էր ընկնում, ավետարանական Հիմնական սկդբունքներն էր, որ փորձում էր իրագործել ընկերության մեջ, բայց` առանց Աստծո գաղափարի: Իբրև տեսու֊ Թյուն այնպես է Թվում, Թե առանց Աստծո գաղափարի կարելի է ընկերու֊ Թյունը բարեկարգել, և կարելի է «ՀավասարուԹյունը, եղբալրուԹյունը, ադատությունը» ընկերության մեջ իրագործել, սակայն փորձարարական ու պատմական իրողությունները գալիս են Հաստատելու, որ դա անկարելի է` առանց ընկերությունը կազմող անՀատների ներքին և Հոդեկան փոփոխու֊ թյան: Եվ առանդ Աստծո մասնավոր միջամտության, անկարելի է ներթին փոփոխություն: Դրա Համար է, որ այդ Հոյակապ նչանաբանը` «Հավասարություն, եղբայրություն, ադատություն», այսօր գրեթե միայն մնացել է դրամների վրա, որը բոլոր անՀավասարությունների, բոլոր եղբայրադավ կռիվների և, վերջապես, բոլոր ագատությունների այլասերման ու կաչկանդման տևական խորՀրդանչանն է:

Նույնն է մարջսիզմի և լենինիզմի պարագան: Երբ սրանք Համայնավարություն (կոմունիզմ-թարգմ.) են քարոզում և փորձում այն կիրարկել՝ երբեմն իդեալիստի այնքան եռանդով, սիալ բան չէ, որ անում են, ընդՀակառակը, քրիստոնեական եկեղեցու առաջին օրերի կիրարկած սկզբունքներից
մեկն է, որ ընկերային վարդապետության և Հասարակարգի են վերածում:
Բայց մոռանում են, որ այդ սկզբունքը չի պարտադրվում, այլ դործադրվում է ինքնաՀոժար միմյանց Հասկանալով: Պարտադրությամբ ճչմարիտ և
իսկական Համայնակեցություն Հաստատել անկարելի է: Պարտադրությունը
ենթադրում է բռնություն և անխուսափելիորեն առաջնորդում բռնակալության: Իսկ բռնակալությունը, ի վերջո, եղծում է ամեն ինչ՝ ամենից առաջ
մարդու ազատությունը, որը բանականության Հետ մարդուն մարդ դարձ-

b

նող Հիմնական չափանիչն է: Իսկական Համալնակեղությունն իբրև Հիմջ ունի ավետարանական այն վարդապետությունը, թե Աստված բոլորիս Հայրն է, մարդկությունը, առանց գուլնի, ցեղի և լեզվի խտրության, Նրա գավակները, ամբողջ մարդկությունը կազմում է մեկ ընտանիջ, և, Հետևաբար, ինչպես նաՀապետական ընտանիքում ամեն ինչ` արտ, այգի, կաՀկարասի, տունուտեղ, պատկանում է ընտանիջին, և ոչ ոք մտքով չի անգկագնում ընտանիքի որևէ անդամի չաՀագործել, այլ բոլորը կան և աչխատում են բոլորի Համար, այդպես պիտի լինի նաև ընկերության մեջ. այդ ժամանակ կտիրապետի իրական և ճչմարիտ Համայնական Հասարակարգը: Նման Հասարակարգը, սակայն, չի իրականանա առանց Աստծո կամքի և մարդու կլանքում Նրա օրենքի տիրակալության: Հոդեկան իրողություններն ուրանալով` ընկերալին բարեկարգ դրուԹյուն Հաստատել անկարելի է: ՆլուԹապաչտուԹյան վրա անկարելի է Հիմնել իմադական և ոդեղեն բարձր քաղաքակրԹուԹյուն: Այդ է պատճառը, որ քիչ տեղերում է անՀա֊ վասարությունը, բռնակալությունը և ատելությունը այնքան դյուրին Հոդ գտել, որջան, օրինակ, ստալինլան Համալնավարական Հասարակարգում: Քիչ տեղերում են ազատ չարժվելու, ազատ խոսելու, ազատ գրելու և սեփական քաղաքական ճակատագիրն անկաչկանդ որոչելու մարդկային տարրական իրավունջներն ալնջան բրտորեն կոխկրտված, որջան մեր օրերի այն րնկերային Հասարակարդերում, որոնք ասպարեց էին իջել մարդուն նրա երագած իրավակարգը` ազատությունը, Հավասարությունը և եղբայրու֊ Թյունը պարգևելու... Ընկերային այս Հասարակարգերն արդարև անուղղա֊ կի կերպով ասացին` «ես եմ», որ եկել եմ «մեսիական» Թագավորությունը երկրի վրա Հիմնելու: Հիսուսն ասում է. **«Նրանդ պտուղիդ կճանաչե**թ **նրանց»**<sup>67</sup>: Եվ ընկերային «բարի պտուղները» Թվանչաններ չեն` քանի ֆաբրիկա, ջանի դիտական ու տեխնիկական Հաստատություններ և արտադրու֊ *թյուններ, քանի օդանավ, մարտանավ ու տանկ ունի ընկերվարական (*սո֊ ցիալիստական-Թարգմ․) *Հասարակարգր: Այլևս չենը Հիչում ատոմային գեն*ջերը, ՀրԹիռն երը, սուգանավերը և այլն, և այլն: Դրանգից որոչները գուտ վնաս են` ի Հաչիվ մարդկանց ընկերային երջանկության, ուրիչները` կրակ, որով խաղում է ստեղծված նոր Հասարակարգր: Էական Հարցը, որը կարոտ է լուծումի, այն է, Թե դրանը որչափով են նպաստում աչխարՀի խաղաղու~

թյանը և մարդկանց երջանկությանը, այսինջն` մաջին, Հոգուն և ընկերային առողջ ազատությանը:

Սակալն սա երբեջ չի նչանակում, որ մեր ժամանակների «մեսիա» Հասարակարգերին Հակադրվածները՝ «կապիտալիգմը», «դեմոկրատիան» կամ «սոցիալիզմը» և այլ բազմաԹիվ «իզմեր», դեղ ու դարման են տառապող, կեղեթվող ու կաչկանդված գանդվածներին: Տարակուլսից վեր է, որ ամերիկյան, ֆրանսիական, չվելգարական կամ անգլիական սաՀմանադրու֊ Թյունները մարդկային, ընկերային ու բարոյական առաջադիմության Հոյակապ փաստաթղթեր են և բացաՀայտորեն Հիմնված են ավետարանական սկզբունըն երի վրա: Բալգ ալդջանը բավական չէ, որ «**Աստծո Թադավորու**֊ *Թյունը*» Հիմնված Հռչակվի երկրի վրա: Կարևորը այդ սաՀմանադրությունները գործադրելու կոչված մարդկանց Հոգին է, որովՀետև **«Հոգին է կեն**֊ դանարարը, մարմինը մեծ օգտակարություն չունի»<sup>68</sup>: Կամ` «Հոգին է **կյանը տալիս, իսկ տառը** [լոկ որին եթե մարդը կառչի] **սպանում է»**<sup>69</sup>:

Որպեսգի այդ սաՀմանադրությունները կարողանան իրենց նպատակին ծառալել, անՀրաժեչտ է, որ դրանք գործածելու կանչված անՀատները մչտապես Ավետարանի առողջ ուսուցումներով սնվեն և աճեն, որպեսցի այդ պետական փաստաթղթերը արդարև գործիջները լինեն Աստծո կամջի, որը տիրում է «երկնքում», տիրել տալու Համար նաև «երկրի վրա»<sup>70</sup>: ԱնՀավասարությունը և դասակարդային խտրականությունը, ցեղային ան-Հանդուրժողականությունն ու օտարների Հանդեպ արՀամարՀանքը դյուխ բարձրացրած` քայլում են լավագույն սաՀմանադրություններն ունեցող երկրներում: Այստեղ էլ կան ապատությունների բիրտ սանձարձակություն֊ ներ և չարաչար գործածություններ, անդնդախոր անՀավասարություններ՝ նման մեծ ջաղաջների երկնաջերերի և Հեռավոր գյուղերի սևամորԹների քայքայված Հյուղակների միջև եղած անկամրջելի տարբերություններին: Ատելության խարուլկներ են մխում` սևամորթներին այրելու և դաչույններ չողում` սպիտակամորթների սրտերին միվելու... Ուրեմն, իրականացած և իրականանալու վրա է մեր Փրկչի այն կանխատեսությունը, թե բոյոր նրանը, ովքեր խոսքով կամ գործով Հայտարարում են` «ես եմ» մարդկանց փրկություն բերողը, մոլորվածներ և մոլորեցնողներ են, որովՀետև մեր րնկերալին Հասարակարգում առանց Քրիստոսի կենդանի ներկալության,

ոչ մի բարիք չի կարող գոյանալ. «Որովհետև առանց Ինձ ոչինչ չեք կարող անել», -ասում է Քրիստոսը: Նրա կրոնական և ընկերային ուսուցումից դուրս մարդկուժյան Համար փրկուժյուն չկա: Սրա վկան մարդկային
ողջ պատմուժյունն է: Հերետիկոսները և ընկերային անաստված բարեկարդիչները եժե ճիշտ ու օգտակար ինչ-որ ուսուցում էլ ունեն, դա էլ է Ավետարանից ներչնչված: Դրա գործադրուժյան միջոցները և մանրամասնուժյունները նրանց ստեղծագործուժյունն երն են. զուտ մարդկային Հնարջներ՝ Հակադրված աստվածային և բարոյական օրենջներին ու սկզբունջներին, և, Հետևաբար, նաև մարդկային այդ անկատար մեժողների մեջ են
նրանց վրիպումների պատճառն ու գաղտնիջը:

Իսկ Հալածա՞նքը... որը երկրորդ նչանը պետք է լիներ Քրիստոսի Գալուստը կանխող ժամանակաչը\անի: Ե՞րբ է, սակայն, եղել, որ քրիստոնեությունը, իսկական և իրական ջրիստոնեությունը, չի Հայածվել: Բոյորիս ծանոթ են «Գործը առաջելոցում» նկարագրված դեպջերը: Ծանոթ են առաջին երեք դարերի գրեթե անընդմեջ Հայածանքները քրիստոնեական Եկեղեզու դեմ` Ներոնիգ մինչև Դիոկղետիանոս, Սանատրուկիզ մինչև Տրդատ: Ծանոթ են «երկաբնակների» Հալածանջները «միաբնակների» դեմ: Պապական Եկեղեցու Հավատաքննության Հայածանքներն ազատ ու ավետարանական Հիմջերի վրա խորՀողների և գրողների դեմ։ ԿաԹոլիկների` բողոքականների, բողոքականների` կաԹոլիկների դեմ Հալածանքները: Հեղափոխությունների և Համայնավարության Հայածանջներն ընդդեմ ընդ֊ Հանրապես Եկեղեցու: Էլ չենք Հիչում Հեթանոսների և այլադավանների Հալածանքները նրանց մեջ ցրված և նրանց իչխանությանը ենթարկված քրիս֊ տոնյաների դեմ... Հայածանքներ, որոնք մինչև այս վայրկյանը չարունակ֊ վում են Չինաստանում, Սուդանում կամ աչխարՀի այլ երկրներում: «Ե**թե** Ինձ Հայածեցին, ապա ձեղ էլ կՀայածեն»<sup>7</sup>, -ասում է Տերը: «Բոյոր նրանը, ովջեր ցանկանում են ապրել աստվածպաչտությամբ, ի Քրիստոս Հիսուս, **պիտի Հալածանքի ենթարկվեն»**<sup>72</sup>, -պատգամում է Պողոս առաքյալը:

Պատերազմնե՞րը... Եղե՞լ է, արդյոք, մի չրջան, երբ մարդկությունն ապրած լինի առանց պատերազմների` ավետարանական ժամանակների «Հրեական պատերազմից» սկսած, երբ Երուսաղեմը ՀիմնաՀատակ կործանվեց, մինչև Համամարդկային Համայնակուլ երկու պատերագմները: Մարդն իր սուրը երբեք պատյան չի դրել: Սուր է վերցրել և սրից ընկել: «**Լսելու եք պատերազմների ձայներ և պատերազմների լուրեր»**<sup>73</sup>,-ավելացնում է Հիսուսը: Ներկա սերնդի կյանքի ընԹացքում տեսնված ու լսված պատերազմներն այսօր չարունակվում են Վիետնամում և Միջին Արևելքում:

Նաև Հսկաների` Արևելքի ու Արևմուտքի միջև «պատերազմների լուրեր» ենք լսում և տակավին` փսփսուքներ «երրորդ Համաչխարհայինի» մասին, որը բոլոր Հնարավորություններն ունի երկրագնդի վրայից ամբողջ կյանքը, մարդկայինն էլ Հետը, ոչնչացնելու: Եվ «ազդ ազդի վրա ելնելը», «սովը և սրածությունները», «երկնքից աստղեր թափվելը» տառացիորեն պիտի իրականանան ատոմային ռումբերի ու այլ դժոխային դենքերի պայթյունի և չողարձակման ձևով, որոնց արձակած միայն ճառագայթը Համատարած մաՀ է սփռում` եթե նույնիսկ չՀիչենք ամբողջ մթնոլորտի բռնկման Հավանականության մասին:

Այս բոլորից ցանկանում ենք ՀետևուԹյուն անել, որ աշխարՀը դեպի Երկրորդ Գալուստ է ընթանում այն դծերով, որոնք նախատեսված են Ավետարանի Հայտնութենական կանխասացության մեջ։

Մնում է տիեղերական կարդի խանդարումը: Նրա էլ նախօրյակին չե՞նք արդյոք: Մարդու Թափանցումն արտամԹնոլորտային տարածություն, դեպի մոլորակներ նրա արչավանքները չնախատեսված ինչ-որ սխալի Հետևանքով արեդակնային Համակարդում տիրող ներդաչնակությունը խանդարելու պատճառ չե՞ն դառնա արդյոք... ՄաՀկանացուներիս տրված չէ «դիտենալ ժամերն ու ժամանակները»<sup>74</sup> Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան: Բայց բավական նախանչաններ են տրված, որոնց Հիման վրա կարող ենք ասել, թե
ժամանակների երկրորդ լրումից Հեռու չենք: Ձդիտենք, թե ամառը ո՞ր օրը
կդա, բայց դիտենք, որ անպատճառ պիտի դա։ Թղենու՝ տերևներ արձակելն

Հիսուսը դուչակեց նաև Երուսաղեմ քաղաքի «կատարածը» և կործանումը։ Նրա խոսքերից չուրջ 40 տարիներ Հետո Նրա ասածները տառացիորեն իրականացան։ 70 Թվականին Հռոմեացիները ՀիմնաՀատակ կործանեցին այս ապստամբ քաղաքը, որը չիմացավ իր փրկուԹյան ժամը և սպանեց իրեն ընդառաջ եկած Փրկչին։ Սա աչխարՀի կործանման նախապատկերն էր։ ՊատմուԹյունը պետք է կրկնվի ավելի լայն և Համապարփակ չափերով։

Մեկի իրականացումը մյուսի իրականացման Հավաստիքն է: Երկուսի կործանման պատճառներն էլ նույնն են լինելու. մարդու ապստամբությունն Աստծո դեմ:

«ԽորՀուրդ մեծ և սքանչելի» է Քրիստոսի Առաջին Հայտնությունը` ԱստվածՀայտնությունը: Նույնքան «մեծ», սակայն «սոսկալի» խորՀուրդ է Քրիստոսի Երկրորդ Հայտնությունը:

Առաջին Հայտնությունը լավագույնս Հասկանալի և ըմբռնելի է Ավետարանի առաջին էջերում պատմվող սրտագրավ ու պարզունակ դրվադներով: Երբ մտնում ենք աստվածաբանության բավիղները, երբ փորձում ենք ոտք դնել «բնությունների» և «փրկագործության» իմաստասիրական Հասկացությունների լաբիրինթոս, տառացիորեն փակուղու ենք Հանդիպում և դուռ բացում այնպիսի վեճերի, որոնք իրապես վերջ չունեն: Այդպես էլ, եթե փորձենք Երկրորդ Գալստյան «դիտական», «Հոդեբանական»
կամ «պատմական» որակվող մեկնաբանությունների մեջ մխրձվել, տառացիորեն փակուղու կՀանդենք: Ավետարանում ասվածները բավական Հստակ
են և ավելի քան թափանցիկ՝ մեղ պատմության ներկա չրջանի վախճանը
բացատրելու Համար: Պատմության նոր չրջանն սկսվեց Քրիստոսի Առաջին
Գալստյամբ, որից սկսած՝ Հաչվում ենք պատմությունը թվագրող ներկա
թվականը՝ «Յամի Տեառն»-ը<sup>76</sup>: Եվ այս չրջանն իր վախճանին կբերվի
Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյամբ։

Ինչպես պատմության հին չրջանը` «նախջան Քրիստոսը», նախապատրաստությունն է նոր չրջանի և նոր թվականի, այնպես էլ Քրիստոսի Ծննդյանը Հաջորդող ամբողջ պատմությունը նախապատրաստությունն է Երկրորդ Գալստյան ու դրան Հաջորդող չրջանի: Հետաջրջրական նմանություն կա պատմության երկու չրջանների առաջընթացների կերպերի մեջ: Որջան մոտենում ենջ «ժամանակների լրումին», այնջան ավելի է արադանում պատմության առաջիսաղացման «տեմպը»: Պատմության բեմի վրա մարդու երևալուց` նրա «ստեղծումից», մինչև իբրև բանական էակ ձևավորվելը և մինչև ընկերային կազմակերպություն Հազարավոր, բյուրավոր և, թերևս, միլիոնավոր տարիներ անցան: Բայց մարդն իր կրոնական, մտավոր և վարչական նվաճումներն իրադործեց առավելաբար Քրիստոսի Առաջին Հայտնությունը կանիսող Հազար տարիների ընթացջում: Եբրայական միաստվածության կրոնը, որը «Մեսիային» ընդունելու և ըմբռնելու նախապատրաստությունն էր, անՀիշելի ժամանակներ ապրեց իր նախնական վիճակում, բայց լիովին կազմավորվեց մարդարեներով, իմաստուններով ու քաՀանաներով, ովքեր ՀետզՀետե, նախքան Քրիստոսը 1000 -ական թվա-կաններից մինչև առաջին դար, այս ժողովրդին տվեցին Աստծո Խոսքը, Իմաստությունը և Օրենքը։ Հունական իմաստասիրությունը, դրականու-թյունը և գեղարվեստը, խարխափումի երկար չրջան բոլորելուց Հետո, իրենց զենիթին Հասան նախքան Քրիստոսը 5-6 -րդ դարերի ընթացքում։

Հռոմեական վարչական Հոյակապ Համակարդն իր կատարելությանը Հասավ նախջան Քրիստոսի Ծնունդը 100 թվականին` եդիպտական, ասորաբաբելական, պարսկական և Հունական կայսրությունների Հազարավոր տարիների փորձերից Հետո։ Այս բոլորը նախապատրաստություն էր Աստծոստեղծելիջ նոր մարդկության` ջրիստոնեական Եկեղեցու Համար, որը Հաստատվեց «առաջյալների և մարդարեների Հիման վրա», դործածեց Հունական իմաստասիրական եդրերը, դրական սեռերը և դեղարվեստը` ինջն իրեն, սեփական աստվածաբանությունն ու պաչտամունջը արտաՀայտելու Համար, և իր եկեղեցական կազմակերպության Համար որդեդրեց Հռոմեական վարչական Համակարդը։

Նույն երևույթը կրկնվում է «նոր» ժամանակներում: Անցնող 50 տարում չատ ավելի առաջադիմություն է եղել, քան նախորդ 1900 տարիների ընթացքում: Եվ այսօր, անցնող Հինգ-տասը տարիների ընթացքում պատմությունն այնքան և ավելի ճանապարհ է կտրել, որքան` նախորդ 50 տարիների ընթացքում, որոնք պատմության ամենաարագավաղ տարիներն էին: Այս բոլորը նչանակում է, որ մենք գահավիժորեն կամ տիեղերանավերի խելացնոր արագությամբ դիմում ենք դեպի ժամանակների վախճան...

Տիեղերքի մեծադույն դրամայի Հիշատակումով է փակվում Մեծ պահքի կիրակիների այս՝ այնքան իմաստալից ոսկե չղքան: Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյամբ բացվում է մի նոր դարաչրջանի՝ «նոր երկնքի ու նոր երկրի»<sup>77</sup> վարադույրը, ուր Մեծ պահք այլևս չպիտի դոյություն ունենա, ոչ էլ այն ժխտական երևույթները և պատճառները, որոնք անհրաժեչտ դարձրեցին Մեծ պահքը: Այս նոր միջավայրում ուրախությունը, ցնծությունը և «արդարութթյունը պիտի բնակվեն»<sup>78</sup>: Եվ նրա բնակիչները «Հաղթողները»<sup>70</sup> պիտի լինեն...

### Շարական Գալստյան կիրակիի (Բ պատկեր)

Ըստ աւետեաց մարդարէին, Որ առ փրկեալըս արեամբ Գառինդ, Ցնծամը և մեջ` ծառը անտառի Ընդ դալուստ Տեառնդ Կրկնակի. ՇնորՀեա՛ մեզ, Տէր, ընդ արդարոցն Ընդ առ ի Քէն տնկեալ ծառոցն, Այժմ յուսով գուարճանալ Եւ լԵրկրորդին ընդ Քեղ ցնծալ: Սմին նման տալ աւետիս Զաբարիաս Նոր Սիովնի, ԵԹԷ` ուրա'խ լեր, աՀա դալ Առ Քեզ խոնարՀ և Հեզ Արջայ. Նոտեալ ի լէչ և լաւանակ՝ Կրկին ագանց գոլ օրինակ. Նոտեալդ լախոռ Քերովբէից Նիստ գԹուժեամբ ի մեր Հոգիս: ԶաՀեղ փառաց Քոց երևումն, Որ լինելոց է լԵրկրորդումն, Ետես Դաւիթ լառաջագոլն, Ծանոլդ կանխաւ ադդմամբ Հոդւոլն, Թէ լալանապէս Աստուած դայցէ. Հուր առաջի Իւր բորբոքէ. Ցայնժամ, Ցիսո՛ւս, ի մեդ խնայեա՛, ԳԹա՛, Քրիստոս և ողորմեա՛: Աստուածածի՛ն անՀարսնագեալ, Ցերկրէ յերկինս Հարսն ընծայեալ, Յորժամ բազմիս լուսոլ նման, Քո Միածնիդ յաջակողմեան, Յայնժամ մաղթեա՛ ընդ մեր գնոյն՝ Փրկել գմեց լաՀեղ բոցոյն, Համադասիլ ընդ արդարոցն, Երդել քեզ գփառս ընդ երկնայնոցն: Թարգմանություն.

b

8

Մարդարեի ավետիսով Փրկվածներս արյամբ Քո Ցնծում ենք իբրև ծառ անտառի, Գալուստովդ, Տե՛ր, վերստին. ՇնորՀիր մեզ սրբերիդ՝ Քեզնից տնկված ծառերի Հետ, Այժմ Հույսով ուրախանալ, Իսկ Երկրորդին Քեղ Հետ գնծալ: Սրա նման ավետիս է տալիս Նոր Սիոնին Հին Զաբարիան. «Ուրա'խ եղիր, աՀա գալիս է Դեպի Քեղ խոնարՀ և Հեղ արքան՝ Նստած էչին, ավանակին՝ Օրինակները երկու արդերի.\* Քերովբեական աԹոռին Նստա՛ծդ, ԳԹով բազմի՛ր մեր Հոգուն։ Երևումը աՀեղ փառքիդ, Որ լինելու է Երկրորդ Գալուստիդ, Տեսավ Դավիթը նախապես, Հայտարարեց Հոգու ազդումով, Թե Հայտնապես Աստված է դայիս, Հուրը Նրա առջևից բորբոքվում է, Ալնժամ, Հիսո՛ւս, դթա՛ մեդ, Ողորմի՛ր, Տեր, և մեր մասին Հոգա՛։ Աստվածածին անՀարսնագլալ, Երկրից երկինք Հարս տրվեցիր, Երբ լուլսի նման բազմես Միածնիդ աջակողմում, Այնժամ մաղթիր մեր փոխարեն, Փրկելու մեց աՀեղ բոզից, Դասելու արդարների Հետ, Ձայնակցելու Հրեչտակներին:

<sup>\*</sup> Այսինջն՝ Հրեաների և ՀեԹանոսների (Հեղ.):

- 1. Ալսինքն` 1936 թ., քանի որ սույն գիրքն արևմտաՀայերեն առաջին անգամ Հրատարակվել է 1971 թ., որից և կատարվել է այս Թարգմանությունը: 2. «Ձայնքաղ չարական», 1888 թ., Վաղարչապատ, է 88, 108:
- 3. Կանոնագիրը Հայոց, Հա. Ա, ՍաՀմանը և կանոնը դոր եդին աչակերտըն Քրիստոսի Եկեղեցւոյ Սրբոյ լետ վերանալոյ Տեառն, Ը, Երևան, 1964, է) 32-33:
- 4. Իրականում 40 օր է միայն Բուն Բարեկենդանից՝ Մեծ պաՀքի առաջին կիրակիից, մինչև Ավագ չաբաթվա սկիզբը: Այլապես, Ավագ չաբաթն էլ ներառյալ, Մեծ պաՀբը 48 օր է: Այստեղ Հեղինակը Թերևս Ավագ չաբաԹը Մեծ պաՀըից առանձին մի չաբաթապաՀը է դիտում:
- 5. Օգոստինոս Ավրելիոս (354-430 թթ.)։ Կաթոլիկ և Օրթոդոքս Եկեղեցիների կողմից կանոնացված սուրբ, աստվածաբան Հայր: Հայաստանյայց Առաքելական Եկեղեցու կողմից պաչտոնապես սուրբ չի Հռչակված, սակայն նրա անունն ու գործերը մեզանում ևս լայն տարածում են գտել:
- 6. ՊաՀոդ կերակուրներ, որոնք դործածական են պոլսաՀալ Համայնքում:
- 7. Ծննդ. Ա(1) 28:

105

- 8. Ծննդ. P(2) 16-24:
- 9. Հայոց ժամագիրը, Գիչերային ժամ, երգ «ԱչխարՀ ամենայն»:
- 10. Սաղմ. ԾԲ(52) 4:
- 11. «Ադամ» Թուրքերեն նչանակում է մարդ: Ծագում է եբրալերեն «ադամ» բառից, որը երկու նչանակություն ունի` Հող և մարդ:
- 12.«Դրական» և «ժիստական» եզրերին Համարժեք գործածական են «Հանձնառելի» և «Հրաժարելի» ձևերը:
- 13. Մատթ. ԻԲ(22) 37, 39, Ղուկ. Ժ(10) 27, Մատթ. ԺԲ(12) 30-31:
- 14. Հմմա. Մատթ. Է(7) 12:
- 15. b<sub>I.P.</sub> h(20) 12:
- 16. b<sub>LP</sub> h(20) 3, 13-16:
- 17. Բ Օրենը ԻԲ(22) 13-30, Ղևտ. Ի(20) 10-21:
- 18. b<sub>I,P</sub> PP(22) 20:
- 19. Ծննդ. Ա(1) 3:
- 20. U. Sp.S. 7(4) 4:
- 21. Ծննդ. 9(3) 15:

- 22. Zml4. b(5) 32:
- 23. Ղուկ. ԺԵ(15) 10: Այս Համարը նախորդում է «Անառակ որդու» առակին, սակայն բնագրում այսպես է:

ՄԵԾ ՊԱጓՔԻ ԿԻՐԱԿԻՆԵՐԻ ՈՍԿԵ ՇՂԹԱՆ

- 24. Խոսքը «Մեդայ Ամենասուրբ Երրորդութեանն» բառերով սկսվող ընդ-Հանրական խոստովանության աղոթքի մասին է:
- 25. Lnds. Q(6) 12:
- 26. Բեկանել (գրաբ.)՝ ձեռքով կտրել, մասնատել, բրդել:
- 27. Սաղմ. ԻԳ(23) 1:
- 28. Հմմա. Ծննդ. Ա(1) 29:
- 29. Հшипе Ц(1) 17:
- 30. Str u Uminft. Pt(25) 14-30, Jil. df(19) 11-27:
- 31.Այժմ Ամերիկայում Հայաստանյայց Առաջելական Եկեղեցու Ամենայն Հայոց կաթողիկոսությանը ենթակա երկու թեմ կա` Արևելյան և Արևմտյան:
- 32. «Աչքի դիմաց՝ աչք» (Ելք ԻԱ(21) 24):
- 33. Viumfe. L(8) 11-12:
- 34. Znly. PF(22) 26:
- 35. ZnL4. &Q(16) 9:
- 36. Հմմա. Մատթ. ԻԵ(25) 35-40:
- 37. Znl4. d2(16) 9-13:
- 38. Հմմա. Մարկ. ԺԲ(12) 34:
- 39. Sh'u Znly. Q(6) 12:
- 40. Vium [7. 2(6) 7-8:
- 41. Ղուկ. Ի(20) 47: Սա բառացի Թարգմանությունն է Ավետարանի գրաբար *թարդմանության («պատճառանօք (պատրվակներով) երկարեն դադօթս»):*
- 42. Գործը Ի(20) 7:
- 43. Ղուկ. ԻԱ(21) 36:
- 44. Vinjy. F(2) 27:
- 45. Vium (7. b(5) 23-24:
- 46. Vium (7. 2(6) 14-15:
- 47. 2nd 5. 7(4) 24:
- 48. 2m/s. 7(4) 23:
- 49. பீயாடு. ԻՉ(26) 39:
- 50. Zml4. 19(23) 34:

79. Հմմա. Հայան. ԻԱ(21) 7:

## Բովանդակություն

| 107                                                                |
|--------------------------------------------------------------------|
| 51. Մատթ. ԻԷ(27) 46։                                               |
| 52. Ղուկ. ԻԳ(23) 46:                                               |
| 53. Գործը Է(7) 59:                                                 |
| 54. Հմմտ. Սաղմ. ՃԲ(102) 8, Բ Պետ. Գ(3) 9:                          |
| 55. Հմմտ. Եղեկ. ԺԸ(18) 32:                                         |
| 56. Lnly. PL(18) 8:                                                |
| 57. Տե՛ս Մատթ. ԻԲ(22) 41-ԻԳ(23)։                                   |
| 58. Հմմա. ՀովՀ. Թ(9) 39-41։                                        |
| 59. Գալստյան կիրակիի ավետարանական Հատվածներն են Ղուկ. ԻԱ(21) 5-    |
| 38, Vium F. ÞF(22) 34-Þ F(23) 39:                                  |
| 60. «Գալու է նույն մարմնով և Հոր փառքով` դատելու ողջերին և մեռ-    |
| յալներին»:                                                         |
| 61. Հմմա. Գործը Ա(1) 6-8:                                          |
| 62. Հմմա. Մատթ. ԻԴ(24) 36:                                         |
| 63. Տե՛ս Մատթ. ԻԴ(24) 27, Ղուկ. ԺԲ(12) 39, 46, Մարկ. ԺԳ(13) 34-36: |
| 64. Տե՛ս Մատթ. ԻԴ(24) 3-31:                                        |
| 65. Lnys. & P(14) 6:                                               |
| 66. Հմմա. Մարկ. ԺԳ(13) 5, Ղուկ. ԻԱ(21) 8։                          |
| 67. Հմմա. Մատթ. Է(7) 16-20:                                        |
| 68. Sh'u ՀովՀ. Q(6) 64:                                            |
| 69. Տե՛ս Բ Կորնթ. Գ(3) 6:                                          |
| 70. Ակնարկ «Հայր մեր»-ի «Թող Քո կամբը լինի ինչպես երկնբում, այնպես |
| էլ երկրի վրա» խոսքի:                                               |
| 71. ՀովՀ. ԺԵ(15) 20:                                               |
| 72. Հմմա. Բ Տիմ. Գ(3) 12:                                          |
| 73. Մատթ. ԻԴ(24) 6:                                                |
| 74. Հմմա. Մատթ. ԻԴ(24) 42, Մարկ. ԺԳ(13) 32:                        |
| 75. Հմմա. Մատթ. ԻԴ(24) 32-33:                                      |
| 76. Գրաբ.` Տիրոջ տարում (Թվականին):                                |
| 77. Բ Պետ. Գ(3) 13, Հայտն. ԻԱ(21) 1։                               |
| 78. Հմմտ. Բ Պետ. Գ(3) 13:                                          |

| Спип иппр                                               |
|---------------------------------------------------------|
| $U_{n_L m_p}$                                           |
| ՊաՀքի մասին ընդՀանրապես 7                               |
| Բարեկենդան. երջանկություն                               |
| Արտաքսման կիրակի. դրախտի կորուստը                       |
| Անառակի կիրակի. դարձը                                   |
| Անառակի կիրակի. վատնում                                 |
| Անառակի կիրակի. ավագ անառակը 58                         |
| Տնտեսի կիրակի. նյութական Հարստության տնօրինումը 66      |
| Դատավորի կիրակի. աղոթեք76                               |
| Գալստյան կիրակի. Քրիստոսի Երկրորդ Գալստյան խորՀուրդը 88 |
| Ծանոթագրություններ 105                                  |

*Շնորք պատրիարք* ԳԱԼ*ՈՒՍՏՑԱՆ* 

## Մեծ պա**Հ**ջի կիրակիների ոսկե չղԹան

ԱրևմտաՀայերենից փոխադրությունը, Համակարդչային ձևավորումը, էջադրումը և չապիկը` Գ. ԱՆՏՈՆՅԱՆԻ

Գլխավոր խմբագիր`

Տեր Ղևոնդ քաՀանա ՄԱՅԻԼՅԱՆ Ս. ՍՏԱՄԲՈԼՑՅԱՆ

խմբագիր`

100 416

Մայր ԱԹոռ Սուրբ Էջմիածին 2001