## ԷՄԱՆՈՒԷԼ ՔԱՀ. ՆԱՋԱՐԵԱՆՑ

# **ረ**ቦሀሀሀሀታሀኮ

# NUPQ QUPNQUEP

(ԺՈՂՈՎՐԴԱԿԱՆ ԸՆԹԵՐՑԱՆՈՒԹԵԱՆ ՀԱՄԱՐ) - ԵՐԿՐՈՐԴ ԳՐՔՈՅԿ - S. S. ՄԿՐՏՉԻ Ա.

UPPUQUUANESU YUDNAHYNUH

### ԷՄԱՆՈՒԷԼ ՔԱՀ. ՆԱՋԱՐԵԱՆՑ

# AULS BULUSPP

(ԺՈՂՈՎՐԴԱԿԱՆ ԸՆԹԵՐՑԱՆՈՒԹԵԱՆ ՀԱՄԱՐ)



- ԵՐԿՐՈՐԴ ԳՐՔՈՅԿ -



Տպարան Մայր Աթոռոյ ս. Էջմիածնի 1898

#### ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹԻՒՆ

- Ա. Զամենայն ինչ, գոր եւ խնդրիցէք յաղօթես Հաւատովը՝ առնուցուք:
- Բ. Եւ պաՀեալ զքառասուն տիւ եւ զքառասուն գիչեր՝ ապա քաղ֊ ցեաւ:
- Գ. Ապաչխարեցէք եւ Հաւատացէք յԱւետարանն։
- Դ. ԵԹէ խոստովան լինիցիմք զմեղս մեր, Հաւատարիմ է Նա եւ արդար առ ի Թողուլ մեդ գմեղս մեր:
- Ե. Որ ուտէ զմարմին Իմ եւ ըմպէ զարիւն Իմ, յԻս բնակեսցի, եւ Ես ի նմա:

Եւ դու քարոզեա՛ զբանն, Հա՛ս ի վերայ ժամու եւ տարաժամու. յանդիմանեա՛, սաստեա՛, մխիթարեա՛ ամենայն երկայնմտութեամբ եւ վարդապետութեամբ:

Բ Տիմոթ. Դ. 2

#### ԱՌ ԸՆԹԵՐՑՈՂՍ

Սիրելի՛ ընԹերցող

Երբ և իցէ մաքովը ա՞նց ես կացրել, Թէ մեր պապերը, մեր նախնիքր քրիստոնեաներ են եղել, և մենք, որ նրանց մրուրն ենք, ինչպիսին
ենք: ՆմանուԹիւն կա՞յ մեր ու նրանց մէջ: Նրանք Հաւատի պաչտպանուԹեան Համար իրանց անձն են զոՀ բերել, եկեղեցու ամէն մի քարը
իրանց արիւնով չաղախել, մէնք Հաւատի մասին չենք էլ մտածում:
Նրանք ոչ մի օր առանց եկեղեցու չեն դիմացել, մենք ամիսներով էլ
եկեղեցու երես չենք տեսնում: Նրանք, ինչ որ եկեղեցում կարդացւում ու երգւում է, նրա մեծ մասը անգիր են դիտեցել, մենք «Հայր
մերն» էլ Հազիւ դիտենք: Նրանք ինչ արել են, Հոդով, սրտով ու մտքով են արել. մենք ինչ անում ենք, ձևի Համար, ուրիչներին երևալու
և փառաւորուելու Համար ենք անում: Մի խսսքով, նրանք դործքով
են եղել քրիստոնեայ, մենք՝ լոկ անունով:

Մեղանում Հաղարից մէկը չգիտէ, Թէ ինչ է աղօԹք, ինչ է պաՀք, ապաշխարուԹիւն, խոստովանուԹիւն, ՀաղորդուԹիւն, և ի՞նչպէս պետք է կատարենք: Հազարից մէկը չգիտէ, Թէ ինչպես պէտք է ապրենք՝ լա՛ւ մեռնելու Համար. ինչպէս պէտք է մեռնենք՝ յաւիտեա'ն ապրելու Համար: Այս պատճառով այս անգամ ես խօսելու եմ ջեզ Հետ աՀա ա՛յդ բաների մասին՝ յուսալով որ քեղ Համար սխալը ուղղուի, մուԹր պարդուի:

Է. ՔաՀ. Նագարեանց

ՊԱՐՁ ՔԱՐՈԶՆԵՐ

# ԲԱՆ Ա

Զամենայն ինչ, զոր եւ խնդրիցէք յաղօԹս Հաւատովք՝ առնուցուք: ՄատԹ. ԻԱ 22

Ի՞նչ է նչանակում ԱՂՕԹՔ անել

Երբ ստեղծուածը Հոգով, սրտով ու մտքով կապւում է իր Ստեղծողի Հետ, ժամանակաւորը՝ յաւիտենականի Հետ, մաՀկանացուն՝ անմա-Հի Հետ, դրան ասում ենք աղօթե անել:

Բայց միայն մարդս չէ, որ աղօխում է. բոլոր արարածները՝ խէ՛ բանական, խէ՛ անբան, խէ՛ չնչաւոր, խէ՛ անչունչ, աղօխում են Աստծուն: Երբ առաւօտեան արչալուսին ծտերը ճռուողում են, կովերը բառաչում, ոչխարները մայում, ծառն իր սօսաւիւնով, ծաղիկը գլուխը
վեր տնկելով, ծովն իր ծփալով, Հողմն իր չնչով՝ ամէնքը միասին մի
ընդՀանուր աղօխք է, որ վեր են բարձրացնում դէպի Ամենակալի դաՀը: Երկինք, դետինք, ծով ու ցամաք, դդացմունք ու լեղու դարձած,
իր Ստեղծողին է ուղղում իր առաջին Հայեացքը, իր առաջին խօսքը:
Իսկ բանական մարդը, այդ բոլորի մէջ իր Արարչի մատը տեսնելով, իր
մէջ Նրա չունչը դդալով, նորոդում է Նրա Հետ իր մչտական կապը՝
բաց անելով Նրա առաջ իր սիրտը: ԱՀա այն ժամանակ, սուրբ Ոսկեբերան Հայրապետի ասածի պէս, բարձրանում է աղօխքը, և իջնում է
Աստուծոյ ողորմութիւնը:

Վչտերի ու Հոդսերի մէջ աչք բաց արած մարդուն այնքան այլոց միսիթարանքը չէ օգնում, ինչքան այն, որ նա իր սիրտը բաց է անում ուրիչի մօտ, իր վչտերն ու ցաւերն է պատմում: Միթէ միևնոյնը չէ՞ պատտահում մարդուս, երբ աղօթե է անում, երբ իր անդօրութիւնն ու ոչնչութիւնը դնում է իր Ստեղծողի առաջը: Երբ դու աղօթում ես, այն սուրբ րոպէներին, երբ քեղ չրջապատող աչխարՀր մոռացած՝ ծխում ես

քո սրտի բուրվառը դէպի Նրան, Որի առա) դու Հող ես և մոխիր, մի ներքին փոփոխութիւն չե՞ս դգում մէջը, սիրտը չէ՞ թեթևանում, անձը չէ՞ Հանգստանում, վչտերիդ դառնութիւնը չէ՞ մեղմանում: Երբ անասունը ցաւագարում է, երբ քաղցում է, չէ՞ մռնչում. նրա մռունչն իր աղօթթն է առ Աստուած: Երբեմն անդաստանների կողմը արտերը փչագնող ջամիներ են փչում, որից նրանջ իսկոյն Թառամում, դետին են խոնարՀում, բայց լետոլ մի ամպի կտոր է գալիս, կաԹիլներ է ցօղում վրաները և նրանց Թմբրած գլխները կրկին վեր է բարձրացնում: Մեր Հոգին էլ ունի իրան Թառամեգնող, չորացնող քամիները, որոնք ամէն կողմից ամէն ուղղութեամբ փչում են վրան: Աստուծուց Հեռադած լինելու մեղթերն են, որ չորագնում են նրան. անձրեւ է Հարկաւոր նրան՝ կրկին գուարթանալու Համար, և Հոգու տապր գովագնող այդ անձրևը՝ աղօթքըն է: Ամէն ստեղծուած կախումն ունի, կեանը ունի, լոլս ունի ստեղծողից: Այս պատճառով աղօթքը բուն ունի դրած ամէն մարդու Հոդու խորքում, ամէն տեղ և ամէն ժամանակ: Վալրենի մարդուն անդամ, որ իր սրտի ուգածը խոսքով լալտնելու Համար լեզու չունի, աղօթեքը՝ վչտերի միջոցին ստիպում է իր անմիտ երեսը դէպի երկինք ուղղել և անՀաւատ Հօրը ստիպում է ծունը խոնարՀիլ իր որդու մաՀուան անկողնի մօտ:

Աղօթեը Աստուծոյ բարկութիւնը իջեցնում է, մեղաւորին Հետը Հաչտեցնում, սրտի ախտերն ու կեղտերը լուանում է, վտանգներից աղատում: Աղօթեը մի ոսկէ չղթայ է, որով Աստուած մօտենում է մարդուս նեղութեան ժամանակ: Ի՞նչպէս ազատուեց Յօնան մարդարկն կիտի փորից. ձեռքը ձգելով աղօթեի չղթան: Ի՞նչպէս ազատուեցին երեք մանկունքը Բաբիլոնի Հնոցից. բռնելով աղօթեր չղթան: Ի՞նչպէս աւազակը խաչի վրայից դրախտը մտաւ. ձեռք ձգելով աղօթեր չղթան: Ի՞նչպէս աւազակը ապորեցին բանտում Պօղոս առաքեալի երկաթի չղթաները. ապաւինելով աղօթեր ոսկէ չղթային:

Բայց պէտը է մեր ս. Հայրապետներին ականջ դնել, Թէ ինչպէս են դովում աղօԹըր, ի՜նչ ոյժ ու դօրուԹիւն են տեսնում նրա մէջ: Մէկն ասում է. «Աղօխըն է Հաւատի Հիմբը, աստուածուխեան սանդուղը, Հրեչտակաց բարեկամ»: Միւսը ձայն է տալիս. «Աղօխըն է խշնամու խարազան, մեղաւորի ապաստարան, Աստուծոյ պատարագ»: Երրորդը Թէ՝ «Աղօխըն է ուղևորի վաՀան, աշխատեալի Հանդիստ, անբոյխ նաւաՀանդիստ»:



Աղօքելուց առաջ պէտք է Հարկաւոր պատրաստունիւնը տեսնել:
«Երբ աղօքելիս լինես,- ասում է Յիսուս,- մտի՛ր սենեակդ, փակի՛ր
դռներդ և խնդրուածքդ փռի՛ր Հօրդ առաջը»: Ձպէտք է կարծել, նէ
դրանով ուղում է ասել, որ իբր ամէն մարդ աղօնելիս պէտք է
անպատճառ մտնի իր տունը: Այլ ուղում է ասել՝ կտրի՛ր քո յարաբերունիւնը քեզ չրջապատող ամէն բանի Հետ, ամփոփուի՛ր ինքդ քո
մէջ, ուշք ու միտքդ լաւ ժողովի՛ր, որ խնդրելիքդ ուղղակի առ Աստուած ուղղես, բոլոր զդայարանքներիդ դռները փակի՛ր աշխարհային
ունայն մտքերի, ձայների ու տեսարանների դէմ և ապա սկսի՛ր քո
խսսքի նելը: Իսկ ենէ ինքդ չոդած ես եկեղեցում, բայց Հոդիդ դուրսն
է, ենէ չրնունքդ աղօնքի խսսքերն է մրմնջում, իսկ միտքդ ուրիչ
բաների վրայ է, դու ճշմարիտ աղօնող չես: Ենէ Հոդիդ չէ աղօնում,
ենէ սիրտդ չէ արտասւում, ինչքան էլ ծունր դնես, երկրպադես,
արցունք նափես՝ անօգուտ է:

Աղօթելու պատրաստութիւնը Հասկացնելուց յետոյ՝ Յիսուս ուղղակի աղօթելու կերպի մասին է խօսում: «Երբ աղօթելիս լինես,ասում է,- չատախօս մի՛ լինիր»: Շատախօսութիւնը մարդու Հետ ըստ ինջեան ձանձրալի է, մա՛նաւանդ՝ Աստուծոյ Հետ, իսկ աղօթողի Համար՝ մինչ անդամ վնասակար. որովՀետև նա, չատ խօսջեր ասելիս չկարողանալով բոլոր ուչքը մի բանի վրայ պաՀել, դառնում է մի խօսուն մեջենայ: Եթէ չատախօսութեան միտջն այն է, որ խնդիրը լաւ Հասկացուի, չատ աւելորդ է, որովՀետև Աստուծուն լաւ են յայտնի

մեր պէտքերը, «Առաւե՛լ քան գոր խնդրեմք և իմանամք»: Թո՛ղ, ասում է Յիսուս, Հեթանոսները, կռապաչտներն այդպէս աղօթեն իրանց աստուածներին: Նրանը կարծում են Թէ չատ խօսքեր ասելով, չատախօսելով միայն կարող են մի բան Հասկացնել իրանց քարի, երկաԹի, ոսկու և արծաԹի աստուածներին, որոնք աչք ունեն՝ չեն տեսնում, ականջ ունեն՝ չեն լսում, և ոչինչ չէ մտնում նրանց գլուխը: Իսկ դու գործ ունես աստուածների Աստուծոլ Հետ, որ թո խնդրելուպ էլ առաջ գիտէ ինչ է Հարկաւոր քեզ:

Շատախօսութիւնն էլ երկու տեսակ է: Առաջինն՝ երբ մարդս Աստուծուն աղօթելիս սովորեցնում է Նրան, թէ ինչ է Հարկաւոր իրան, ինչ չէ Հարկաւոր: «Տէ՛ր Աստուած,- ասում է,- չեմ ուցում Քեցնից Հարստութիւն, դանձ ու մեծութիւն, տո՛ւր ինձ առողջութիւն, և բաւական է»: Մի և նոլն է, թէ կաւր ասէր բրուտին. «Ինձնից կարա՛ս չինիր, ո՛չ Թէ կճուճ»:

Եւ այսպէս, ինչ որ իր կարծիքով իրան Հարկաւոր է ու օգտակար, միայն այն է խնդրում` չմտածելով, Թէ ինչքան անմիտ է իր խնդիրը և ինչքան անսաՀման Աստուծոյ իմաստութիւնը, որ իրանից լաւ դիտէ իր օգուտն ու վնասը: Քիչ չէ պատաՀել, որ երբ մէկից մի բան ենք խնդրել ու մերժուել է, մեր ուգածը չենք ստացել, փոխանակ տրտմելու ուրախացել ենք, որովՀետև գործքով Համոգուել ենք, որ եԹէ կատարուէր մեր խնդիրը, այս կամ այն կողմով պէտք է վնասուէինք: Եւ եթէ նա, որից կախուած էինք Համարում մեր վիճակի բարելաւու-Թիւնը, մեզ չկարեկցելով մերժեց, բայց գոՀ մնացինք, ի՜նչքան աւելի գոՀ պէտը է լինենը մեր ստեղծողից, որ մերժում է՝ մեր բարին ցանկանալով: Ալո՛, Աստուծոլ մի առանձին բարերարութիւն է, որ չատ չատ անգամ մեր խնդրածը չէ տալիս մեզ:

Երկրորդ՝ երբ աղօթողը վճռել է ունենալ մի բան և անպատճառ ուզում է ստանալ, այդ ժամանակ նա, ինչպէս մի փաստաբան, աչխա֊ տում է Համոդել Աստուծուն, որ անպատճառ տայ իրան` էլ չմտածելով

թե՝ Աստուած էլ կամենո՞ւմ է տալ, թէ ոչ: «Տէ՛ր Աստուած, - ասում է,օրը երկու անգամ ժամ գալով` լոգնեցի, չատ ծունը դնելով` ծնկներս մաչուեզ, չատ արտասուելով՝ աչքս կուրազաւ, ե՞րբ պէտք է Հասզնես ինձ Քո օգնութիւնը. ես արդէն Հողի Հետ Հաւասարուեցի»: Ալսպիսի խնդրուածքով Աստուծուն դիմելը անմտութիւնից էլ աւելի է, որովՀետեւ դրանով խնդրողը մտնում է Աստուծոյ իրաւունըների մէ》:

Մեր խնդրելիըը պէտը է լինի Աստուծոլ կամըի Համաձայն: Մենը ոչ թե պետը է ասենը՝ Աստուած, ինձ ա՛յս տուր, ա՛յն տուր, այլ՝ «Դու լաւ գիտես` ինչ է Հարկաւոր ինձ, ինչն օգտակար. տուր ինձ ա՛յն, ինչ որ Հաճելի է Քե՛զ. այնքա՛ն տուր, ինչքան կամենում ես. ա՛յն ժամանակ տուր, երբ կամենաս»: ԵԹէ Յիսուս չարչարանքի բաժակն Իրանից Հեռազնելու Համար աւելագնում էր. «Բայց ոչ ինչպէս Ես եմ կամենում, այլ՝ ինչպէս Դու», մենք՝ տարակուսած մարդիկս, մեր ուդա՞ծը պէտք է խնդրենը: Իսկ սուրբերից մէկն ասում էր. «Ես աւելի կր ցանկանամ մի չնչին որդ լինել Աստուծոյ կամքով, քան Թէ մի սերովբէ՝ ի՛մ կամքով»:



Մենք Աստուծուն պէտք է խնդրենք ո՛չ Թէ չատախօսուԹեամբ, այլ՝ պնդերեսութեամբ, ինչպէս մի մուրացիկ, որ, թէպէտ վրան ուչք դարձնող չկայ, սակայն երեսը պնդացնում է և ձանձրացնելու չափ խնդրում: Մենը, երբ մեզ նեղագնում են խնդրելով, գալրանում ենը, բալց Աստուած ա՜լն ժամանակն է գալրանում, երբ Նրան չատ չենը խնդրում: Յիսուս դրա Համար մի դեղեցիկ օրինակ է բերում:

«Կարո՞ղ է լինել,-ասում է,-ձեր մէ) մէկ այնպիսի մարդ, որի դրացին կէս գիչերին գնալ մօտր և ասի. «Սիրելի՛ս, բարեկամս Հեռաւոր տեղից եկել է, ոչինչ չունիմ ուտելու, երեք Հա՛ց տուր խնդրեմ, դնեմ առաջը», և նա պատասխան տալ. «Այս կէս գիչերիս ի՞նչ Հաց ուցելու ժամանակ է, դուռս փակ, երեխաներս էլ անկողնումս ընոտած,

խնդրեմ Հանդիստ Թողնես ինձ, չեմ կարող վեր կենալ և ուղածդ տալ»: Ճշմարիտ եմ ասում,- աւելացնում է Յիսուս,- եԹէ դրացիուԹեան պատձառով չտայ, դոնէ այնպէս երեսը պնդացնելու Համար՝ վեր կը կենայ և կը տայ նրան իւր ուղածը»:

Եւ ի՞նչ է այդ Քո բերած նմանութիւնը, Տէ՛ր Յիսուս: Դու բնութեամբ անքո՜ւն, իսկ Քո առակի դրացին՝ անկողնում ձգուած. Դու Իսրայէլի անքուն պաՀապանը, Դու Յակոբի տան ոչխարների արթուն Հովիւը, իսկ սա՝ քնի տարած. միթէ Դու է՞լ ես քնում, անքո՜ւն Բնութիւն:

ԵԹԷ քնկոտը խնդրողի պնդերեսուԹիւնից ուղածը տուեց, միԹէ ար-Թունը չի՞ տայ: Եւ որպէսզի մեզ Հաստատի այդ մտքի մէջ և ձգտել տայ այդ միջոցով մեր խնդրածը ձեռք բերելու, Յիսուս մի երկրորդ օրինակ էլ է բերում: Այդ օրինակի մէջ Աստուծոյ անՀուն բարերարուԹեան մի փոքրիկ նմանուԹիւնը Նա ցոյց է տալիս ոչ Թէ անկողնում ձգուած դրացու, այլ դատաւորական աԹոռի վրայ բազմած դատաւորի մէջ:

«Մի դատաւոր կար,-ասում է,-մի քաղաքում. ոչ Աստուծուց էր վախենում, ոչ մարդուց ամաչում: Նոյն քաղաքում մի խեղճ այրի կին էլ կար, որ ամէն օր գնում էր դատարան և դատաստան էր խնդրում իր Թչնամու դէմ: Բայց դատաւորը երկար ժամանակ ականջ չէր դնում նրան: Նրա Հոգը չէր Թէ՝ Թչուառ այրիի Հարուստ դրացին նրա բոլոր կայքը՝ չնչին պարտքի Հաչւումը դրաւել էր, որբերի ձեռքից Հացը խլել, միակ ապաւէն խրճիԹն էլ ձեռք դցելու վրայ էր: Անտէր, անօգնական այրին, որի կուրծքը տնքում էր անվերջ Հառաչանքներից, որ չատ անդամ էր ընկել պարտատիրոջ ոտքերը և դԹուԹիւն խնդրել, այժմ էլ լուսանալուն պէս վազում էր դատարան, դատաւորի խիղճն էր Թակում: Բայց նրա խիղճր Թմրած էր, և նա մնում էր քարացած և խուլ:

«Դատ արա Թչնամուս դէմ» խօսքերը վերջապէս յոգնեցրին նրա լսելիքը, խայԹեցին նրա խիղձը: Եւ մեր «անիրաւ դատաւորը» սկսեց խելքը գլուխը Հաւաքել և այսպէս մտածել. «Թէև ես Աստուծուց չեմ վախենում և մարդուց չեմ ամաչում, գոնէ այս պնդերես այրիից օձիքս թափ տալու Համար՝ անեմ իր դատաստանը և ականջս Հանդիստ պա-Հեմ»: «Մտածի՛ր Հիմա,- ասում է Յիսուս,- եթե անիրաւ դատաւորը խնդրողի պնդերեսութիւնից յօժարում է վերջապէս կատարել նրա խնդիրը, Հապա Աստուած չի՞ անցնի Իր ծառաների, Իր որդոց կողմը, որոնք «աղաղակում են առ Նա ի տուէ և ի դիչերի»:

Մի խօսքով` Աստուած կամենում է, որ աղօթելով ձանձրացնենք Իրան, խնդրենք մուրացկանների պէս, որոնք չեն դադարում ուզելուց, կրկնելուց, դուռը բաղխելուց, մինչև չեն ստանում:



Աղօքելիս չպէտք է չարաչար խնդրել. ինչպէս Յակոբոս առաքեալն ասում է, «Խնդրում էք, բայց չէք ստանում, որովՀետև չարաչար էք խնդրում», դէպի ուրիչները աններող գտնուելով էք խնդրում։ Չարաչար խնդրողները կեղծաւոր, Հպարտ, անողորմ մարդիկն են, որոնք իրանց աղօքքով աւելի բարկացնում են Աստուծուն, քան քէ քաղցրացնում։ Չարաչար խնդրողները նրանք են, որոնք խցում են իրանց ականջները ուրիչների խնդիրը չլսելու Համար. և այդպիսիների մասին Աստուծոյ օրէնքների մէջ կարդում ենք պարզապէս. «Ով որ խցում է իր ականջը, որ չլսի տնանկին, նա ինքն էլ կաղաղակի առ Աստուած, և չի լսի նրան»:

Երբ չարաչար աղօխողը իր Համար է աղօխում, այնպէս աղաչանքով ու պաղատանքով է խօսում, այնպիսի Համոզիչ լեզու է բանեցնում, որ կարողանայ Հաւանելի անել Աստուծուն. «Աղաչում եմ,ասում է,- Տէ՛ր, ողորմի՛ր անարժանիս, քա՛ղցը դատաւոր, բարերա՛ր և մարդասէր, մի՛ յիչիր իմ մեղջերը, անտե՛ս արա իմ յանցանքները. եխէ արդարն ու մեղաւորը փնտռես, ո՛վ կարող է փրկուել»: Իսկ երբ նա, իր խշնամուց վիրաւորուած, դնում աղօխքի է կանգնում, իր խնդրուածքը ուրիչ կողմն է չուռ տալիս. «Տէ՛ր Աստուած,-ասում է,- անա-

14

չառ դատաւոր ես, անիրաւութիւնը ատում ես, մի՛ ներիր իմ թշնամուս, թափիր նրա գլխին Քո բարկութեան կրակն ու կայծակը, արդար Հատուդո՛ւմ արա»:

Իսկ Աստուած ի՞նչ է պատասխանում. «Երբ քեզ լինեմ դատելիս, ուղում ես որ քաղցը ու բարերար լինեմ, չյիչեմ քո մեղքերը, իսկ երբ քո Թչնամուն լինեմ դատելիս, ուղում ես արդար ու անաչառ լինեմ: Ձէ՞ որ առաջ իբրև քաղցը դատաւորի էիր աղաղակում, իբրև մարդասիրի էիր Համողում, իբրև անյիչաչարի աղաչում, այս ի՞նչպէս փոխուեցիր: Բայց լա՛ւ իմացիր, անկարելի է, որ դու Ինձնից բարիք ստանաս, իսկ Թչնամիդ՝ արդար Հատուցում, որովՀետև բարերարը դէպի ամէնքն էլ բարերար է, և արդար դատաւորը դէպի ամէնքն էլ անաչառ: Դեռ կարելի է, որ Թչնամուդ Հակառակ աղօԹելիս՝ դատաւորիդ զայրացնես քո դէմ: Արդար դատաւորի աչքում երկուսդ էլ մէկ էք, Նա երկուսիդ ինդիրն էլ Հաւասարապէս է քննում»:

Աղօքերը պէտք է լինի Հաւատով: Մենք պէտք է խնդրենք Հաւատով, Հետևենք յուսալով, բաղխենք սիրով: Հաւատով, յուսով և սիրով աղօքեն երկնքի բանալին է, որ բաց է անում Աստուծոյ ողորմունեան դուռը, ինչպէս յուսադրելով ասում է Յիսուս. «Ամէն բան, ինչ որ աղօքեի մէջ խնդրէք Հաւատով, կը ստանաք »: Աղօքեր Թոյլ է, ենէ յենուած չէ Հաւատի վրայ, անՀաւատ, անյոյս, անսիրտ աղօքեր նման է անծուխ խնկան, չի կարող բարձրանալ առ Աստուած: Ինչպէս ծերունիր ուժասպառ եղած մարդը չուտ չուտ դայնում ընկնում է, ենէ դաւազանի վրայ չէ Հաստատուած, այնպէս էլ աղօքեր չի կարող Աստուծուն մօտենալ և մնալ, ենէ Հաւատով չէ ամրացած: Այն ամէն մարդ, որ Յիսուսից օգնունիւն էր խնդրում՝ Հաւատ ցոյց տալով, Հաւտտ, որ նրա զգացմանց, նրա խօսքի, նրա աղաչելու կերպի մէջ էր երևում, ստանում էր իր խնդրածը: Ամէն այդպէս խնդրողի Յիսուս Հասցնում էր Իր օգնունիւնը՝ ասելով «Ըստ Հաւատոց քոց եղիցի քեղ», այսինքն՝ ըո Հաւատոր աւելի է չարժում Իմ սիրտը, քան նել քո

խօսքը: ԱՀա՛ դրա մի լաւ օրինակը:

Քանանացի Հեթանոս կնոջ մէկը, դուրս դալով իրանց սաՀմաններից, պատաՀում է այնտեղ Յիսուսին և աղաղակում. «Տէ՛ր, օգնի՛ր ինձ, աղջիկս Հիւանդ է, դևոտւում է չարաչար, չկայ մէկը, որ բժշկի նրան, իմ ճարր Դու ես, օգնի՛ր»:

Բայց Յիսուս պատասխան չէ տալիս, Նա լուռ ու մունջ չարունակում է ճանապարգը: Կինն այժմ չտապով առաջ է ընթանում և փակում է Նրա ճանապարգը, այնպէս որ Նա էլ չէ կարողանում առաջ գնալ: Նա տարածում է բազուկները դէպի Տէրը, ցոյց է տալիս Նրան իր արտասուալից աչքերը, իր վշտալի դէմքը, իր մայրական պատառոտած սիրտը, աշխատում է շարժել Նրա սիրտը իր կտրուած, խզուած, երկչոտ ձայնով: Խեղճ կինը մի բան է միայն աղաղակում՝ «Տէ՛ր, օգնի՛ր ինձ»: Ուզում է ասել. «Ես դիտեմ, որ իբրև Հեթանոս կին իրաւունք չունեմ յոյս դնելու Քո օգնութեան վրայ, դիտեմ, որ Դու եկել ես միայն Քո աչքի լսի պէս սիրած Իսրայէլի ժողովրդիդ Համար, բայց, ինչ ուզում է լինի, ում Համար ուզում է եկած լինես, ես չեմ Թողնի Քեղ»:

Տէրն աւելի խիստ ու կծու կերպով է պատասխանում.

- Լաւ չէ, որ երեխաների ձեռքից Հացն առնենք, չներին տանք: Ես Իմ ժողովրդի Հացը օտարին չեմ կարող տալ, Թող դեռ իմ ժողովուրդը կչտանայ, տեսնենք յետոյ ձեզ Համար է՞լ մի բան կը մնայ:

Յիսուսի սիրտը՝ մարդացած Աստուծոյ սիրտը, անկասկած, աւելի է արիւնոտւում, քան՝ այն Թչուառ կնոջ սիրտը, որ լսում է, ինչպէս իր իննդիրը մերժւում է, ինչպէս իրան Համեմատում են չների Հետ. բայց և այնպէս «Հովուասէր չունը» ձեռք չէ վեր առնում Հովուից և ձայն է տալիս.

- Տէր, չէ՞ որ չներն էլ իրանց տիրոջ սեղանից ընկած փչրանքներով են կերակրւում: ԱչխարՀս օգնութիւն է ստանում Քեզնից: Միթե միայն ե՞ս պէտք է սխալուեմ յոյսերիս մեջ. միթե միայն ի՞նձ պէտք է արձակես դատարկաձեռն. միթե Դու ինձ Համար ուրիչ բարիք չունե՞ս. Քո ամէն բարութիւնով լի սեղանից միթե կտորներ, փչրանքներ

չե՞ն մնացել. ինչո՞ւ զուր կորչեն այն փչրանքները, որոնց կարօտ չեն Քո «երեխաները»:

Յիսուս յաղթեռում է, ոչ մի բառով չէ յանդիմանում նրա թախանձանքը, ոչինչ խօսք չէ ասում նրա յամառութեան մասին, ընդՀակառակը դովում է նրան և ակամայ ձայն տալիս.

~ Ա՛յ կին, մեծ է քո Հաւատր, Թող լինի ինչպէս ուղում ես:

Կինը գնում է տուն և որդուն գտնում է բժչկուած:

Աղօթեր պատահական չպէտք է լինի, նա մի ներքին, հոգեկան պահանջ պէտք է լինի: Աղօթերն և չուտ չուտ աղօթելուն պէտք է վարժեցնենք մեր սիրտն ու հոգին. աղօթեր մեր սովորական պարապմանց կարգը պէտք է անցնի, եթե ոչ՝ ամէն անգամ հոգեպէս նորոգուելու կարիք պէտք է զգանք և ամէն անգամ նորից պէտք է սկսենք արդեն մի անգամ բռնած ճանապարհը: Կարելի է դու մտածես թե՝ ինչպէ՞ս ժամանակ գտնեմ չուտ չուտ աղօթելու, եկեղեցին էլ հեռու է, օրը երկու անգամ ինչպէ՞ս գնամ:

«Օրը եօժն անգամ պէտք է օրՀնեմ Քո անունը, Տէ՛ր,-ասում է Դաւիթը.-սուրբ պարտքս պէտք է Համարեմ օրը եօժն անգամ Քեզանով զբաղուել, Քեզ յիչել, ամէն տեղ Քեզ եմ տեսնում, Քեզ եմ գտնում. Թէ՛ երկնից բարձունքն եմ Թևակոխում, Քեզ այնտեղ եմ տեսնում, Թէ՛ երկրի անդունդն եմ խորասուզւում, Քեզ այնտեղ եմ գտնում»։ Իսկ եԹէ անԹիւ Հոգսերով ծանրաբեռնուած Թագաւորը ժամանակ էր գտնում միչտ Աստուծուն յիչելու, օրը եօժն անգամ Նրա Հետ խօսելու, Նրան աղօժելու, դու, որ նրանից անՀամեմատ չատ ժամանակ ունես, ինչո՞վ կարող ես արդարանալ։

Բացի սրանից, Հրէայ աղօթեողը չատ ծէսեր ունէր կատարելու: Նա պէտք է մտնէր տաճարը, առնէր կրակարանը, փայտ ու կրակ տանէր, առնէր դաչոյնը, կանգնէր զոՀաբերութեան սեղանի առաջ և կատարէր ուրիչ չատ պարտականութիւններ: Իսկ քեղ դրանցից ոչ մէկն էլ Հարկաւոր չէ, ուր էլ որ լինիս, երբ էլ ուղենաս՝ ամէն տեղ ու ամէն ժամանակ Հետդ է զոհն էլ, զոհարանն էլ, փայտ ու կրակն էլ, դաչոյնն էլ, և այդ բոլորը դու ինքդ ես: Դռնապա՞ն ես, կարող ես դռանդ մօտ կանդնած աղօխել. անդամալո՞յծ ես, կարող ես նստած տեղդ աղօխել. ուղևո՞ր ես, կարող ես ճանապարհիդ աղօխել: Հարկաւոր է միայն, որ կամքի յօժարուխիւն, Հոդու տրամադրուխիւն ունենաս, այն ժամանակ ո՛չ տեղը, ո՛չ ժամանակը և ո՛չ այլ ինչ չի կարող քեղ արդելք լինել: Կարող ես ծունկ էլ չչոդել, կուրծքդ էլ չկոծել, բաղուկներդ էլ չտարածել, որովհետև Աստուած տեղը, ժամանակն ու ձևը չէ հարցնում, նա միայն պահանջում է վառվռուն սիրտ և ողջախոհ Հոդի:

Մովսէս մարդարէն ձայնով չէր աղօխում, բայց Աստուած ասեց նրան. «Ի՞նչ ես աղաղակում»: Սամուէլի մայր Աննան չրխունջները չէր չարժում, բայց Աստուած լսեց նրա աղօխքը։ Եղեկիա խադաւորը, մաՀուան անկողնում պառկած, երեսը դէպի պատը դարձրած, ջերմ Հոդով «Աստուած» աղաղակեց, Աստուած փոխեց նրա մաՀուան վճիռը, և նա առողջացաւ: Յօնան մարդարէն կիտի փորից աղօխեց, ողջ առողջ ցամաք դուրս եկաւ, Աստուծոյ դեսպանուխիւնը կատարեց: Դանիէլ մարդարէն առիւծների դբից աղօխեց և անվնաս դուրս եկաւ այնտեղից: Լուսաւորիչը խոր վիրապի օձերի մէջ աղօխեց, առողջ դուրս եկաւ, աղդը լուսաւորեց:

Ով յուզում է իր ուղեղը, ով արժնացնում է իր Հոդին, ով տեղափոխւում է երկինք և այսպիսով Աստուած իրանն է Համարում, նա այդպիսի սուրբ խօսակցուժեան մէջ վարժուելով՝ երեսը չուռ է տալիս կենսական բոլոր Հոդսերից, երկրաւոր բոլոր Հրապոյրներից և Թևաւորւում, մարդկային կրքերից բարձր է կանդնում։ Նրա աչքում՝ ցածում եղած մարդիկ իրանց մանր կրքերով ու չնչին Հաչիւներով չատ փոքր են երևում, ուստի և չէ ուղում Հաւասարուել նրանց։ ԵԹէ այդպիսի մէկը աղօԹելուց յետոյ իր Թչնամուն տեսնի, էլ չի կարող նայել վրան իբրև Թչնամու վրայ, որովՀետև աղօԹքի վառած բոցը դեռ նրա սրտումն է, որտեղից Հալածել, այրել, ոչնչացրել է ամէն չար

ցանկութիւն: Բայց որովհետև մենք, իբրև թոյլ արարած, կարող ենք անհոգութեան մատնուել, ուստի, զգալով, որ ժամանակ անցնելուց յետոյ մեզանում վառուող բոցը հետզհետէ սառչում է, չուտով պէտք է աղօթքի դիմենք և տաքացնենք մեր սառած հոգին: Ինչպէս, երբ ճաչի նստած միջոցին նկատում ենք, որ կերակուրը սառել է, նորից դնում ենք կրակի վրայ, որ տաքանայ, այնպէս էլ աղօթքի վրայ, ինչ-

~\<del>``````````</del>\~

պէս վառուած ածուխների վրալ, պէտը է դնենը մեր չրթունքը և կր-

կին վառենք մեր սիրտն ու Հոգին բարեպաչտ մտքերով:

Մենը՝ մարմնաւոր կեանքով ապրող մարդիկս, որ Հոգևորի մասին ոչինչ չենք մտածում, ուղում ենք, որ աղօխքը դգալի, տեսանելի, չօչ-ափելի՛ կերպով մեր ցանկացածը բերի մեր ձեռքը, մեր գրպանը դնի, մեր տունը, մեր այդին լցնի: Բայց այն ժամանակ էլ ի՞նչ դին պէտք է ունենար աղօխքը: Դու էլ կաղօխես, ես էլ կաղօխեմ, մեղ պէս Հաղարաւորն էլ կաղօխեն, ամէն օր կաղօխենք, ամէն ժամ կաղօխենք, և չատ էլ միմեանց Հակառակ, մինչ անդամ անմիտ բաներ կը խնդրենք. ի՞նչ կը լինի, խէ ամենիս խնդրածն էլ մեր ուղածի պէս կատարուի. բրուտր արև կուղի, երկրադործը՝ անձրև, Աստուած որի՞ն պէտք է լսի: Եխէ ինչ որ մտքովդ անց կացնես, իսկոյն կատարուի, այդպիսի աղօխքը ոչ խէ Աստուծուն որդիաբար սիրելուց կը լինի առաջ եկած, այլ չահասիրուխիւնից, և ո՞ր անխելքը չի աղօխի այնպիսի Աստուծուն, որ իսկոյն լսում ու անՀաչիւ կատարում է ամէնքի ուղածը:

Մեր աղօխքի պատասխանը մենք կը ստանանք միայն այն ժամանակ, երբ ունենանք կենդանի Հաւատ: Իսկ եխէ Հաստատ Հաւատ ունենալով էլ մենք անպատասխան մնանք, որ անկարելի է, ապա այդ կը նչանակի՝ այն Աստուածը, որ մեր սրտում դրել է աղօխելու կարիքր, մի այնպիսի Աստուած է, որ մեր մէջ սաՀմանել է քաղց՝ առանց կերակրի, ծարաւ` առանց զովացման, մի Աստուած, որ Իր ստեղծածին ասում է. «Այսպիսի Աստուած եմ Ես. դու միչտ պէտք է Հարցնես, իսկ Ես երբէք չպէտք է պատասխանեմ քեզ. դու միչտ պէտք է դուռս բաղխես, բայց երբէք չպէտք է բացուի քեզ»:

Բայց այդպէս չէ՛. առ Հասարակ մարդս ինչ խնդրում է, ստանում է: ԵԹէ դու ընկերոջդ Համար մի վնասակար բան ես խնդրում, ստա֊ նում ես, միայն ոչ Թէ ընկերոջը, այլ \_ քե՛գ Համար: ԵԹէ խնդրածը Աստուած էլ քեղ օգտակար է Համարում, տալիս է, իսկ եթէ միայն դու ես օգտակար Համարում, այն ժամանակ Աստուած չտալով բարիք է Հասցնում ջեզ: Տկար ես, առողջութիւն ես խնդրում, Աստուած ջեզ չէ տալիս, ընդՀակառակը՝ ցաւդ ու վիչտդ աւելացնում է. չպէտը է կարծես, Թէ դու լաւ բան խնդրեցիր, Աստուած քեց վատր տուեց. որովՀետև ցաւիդ սաստկանալը Աստուծոյ Հաչուով աւելի էր օգտակար քեզ, քան Թէ առողջանալդ: Այսպէս, Աստուած քո կամքդ ուղղում է դէպի բարին, երբ անօգուտ առող)ուԹեան փոխանակ տալիս է քեց օգտակար ցաւ: Մեր սուրբ Հայրապետներից մէկը ասում է. «Թէ ստանանը մեր խնդրածը, Թէ չստանանը, միչտ պէտը է աղօԹենը և չնորՀակալ լինենք ոչ միայն ստանալու, այլ և չստանալու Համար՝ մտածելով, որ երբ Աստուած չէ տալիս մեր ուգածը, դա քիչ բարերա֊ րութիւն չէ, քան եթէ տար, որովՀետև մենք այնպէս լաւ չգիտենք, թէ ինչն է մեզ օգտակար, ինչպէս Նա գիտէ»:



Տեսնենը վերջապէս՝ թէ ի՜նչ պէտք է խնդրենք Աստուծուց։ Մենք սովորաբար Աստծուց խնդրում ենք երկրաւոր, ժամանակաւոր բարիք, երկնաւոր ու յաւիտենական բարիքները մոռանում ենք։ Մոռանում ենք, որ մենք այս «տրտմութեան Հովտում «մի պանդուխտ ենք, մի ուղևոր», որ վաղ թէ ուչ Հասնելու է իր բնիկ երկիրը, իր Հայրենիքը՝

20

երկինք: Մեր Աստուծուց, որ այսօր մեր Հայրն է և վաղը մեր դատաւորն է լինելու, մենք խնդրում ենք չատ մանր մունր բաներ, մեծերը
Թողնում ենք: Մենք պէտք է մեծերը խնդրենք, որովհետև մեծի մէջ
փոքրն էլ կայ, բայց փոքրի մէջ մեծը չկայ: Այո՛, երկրաւոր, ժամանակաւոր բարիքները կարող ենք խնդրել՝ միայն միչտ աւելացնելով՝ եԹէ
հոդուս էլ օդտակար է, իսկ հոդևոր բարիքը պէտք է խնդրենք անպայման և համարձակ: Յիսուս Ինքն է սովորեցնում. «Ամենից առաջ,ասում է,- խնդրեցէ՛ք Աստուծոյ արքայուԹիւնը, իսկ մնացած բարիքներն ըստ ինքեան կը տրուին ձեղ»: Այս կողմից չատ լաւ օրինակ է
հանդիսանում մեղ Սողոմոնը:

Մի անգամ Աստուած երևեցաւ նրան երազում և ասեց.

- ~ Խնդրի՛ր Ինձնից, ինչ որ ուցում ես:
- Տէ՛ր,-պատասխանեց Սողոմոնը,-Դու ինձ Թագաւոր դրիր մի մեծ ազգի վրայ, իսկ ես մի անփորձ երիտասարդ եմ: Խնդրում եմ Քեզնից՝ տո՛ւր ինձ սուրբ սիրտ և իմաստուն միտք, որ կարողանամ բարին չարից զանազանել և այս աՀագին բազմուԹեան դատաստանը անել արդարուԹեամբ:

Աստուած ասեց.

-ՈրովՀետև դու Ինձնից ոյժ ու զօրութիւն, Հարստութիւն, փառք ու երկար կեանք չխնդրեցիր, այլ երկնային արքայութիւնը ժառանդելու Համար սրբութիւն և իմաստութիւն խնդրեցիր, այս պատճառով Ես քեզ տալիս եմ ոչ միայն այն, ինչ որ խնդրեցիր, այլ և այն ամէնը, ինչ որ չխնդրեցիր: Ես քեզ տալիս եմ երկնաւոր ու երկրաւոր բարիքները միանդամայն: Ես կը տամ քեզ այնպիսի Հոդի և իմաստութիւն, որ ոչ քեզ նմանը եղած լինի քեզնից առաջ, ոչ էլ լինի մէկը քեզնից յետոյ:

Եւ Աստուած կատարեց Իր խոստումը. Սողոմոնը եղաւ իմաստուն ոչ միայն Թագաւորների, այլ և բոլոր Իսրայէլի մէջ: Նրա իմաստութեան Համբաւը Հասաւ աչխարհի ամէն կողմերը, և «ղչխոյն Հարաւոյ»՝ Սաբայի ԹագուՀին, աչխարհի մի Հեռաւոր ծայրից եկաւ Սողոմոնի իմաստութիւնը լսելու: Եւ նրա իմաստուն խօսքերը այսօր էլ կարդաց֊ ւում են մեր եկեղեցում:

Մեր եկեղեցական սուրբ Հայրերն էլ, որոնք սքանչելի աղօխքներով զարդարել են մեր ամէնօրեայ ժամերգուխիւնը, միչտ միայն երկնաւոր բարիքն են խնդրում, իսկ երկրաւորներից միայն այն բաներն են խնդրում, որոնցով կարող ենք ձեռք բերել երկնաւորը, այն է՝ Հաւատ, յոյս, սէր և պատուիրանապաՀուխիւն:

ԱՀա այդ խնդրուածներից մի քանիսը.

- Աստուա՛ծ, որ Լոյս ես և Արարիչ լուսոյ, բնակող անմատոյց լուսոյ մէջ, այս առաւշտեան լուսոյ ծագման րոպէներին ծագի՛ր մեր Հոգու մէջ աստուածգիտուժեան լոյսդ:
- Տէ՛ր, ծածկի՛ր մեզ Քո ամենազօր Աջիդ Հովանու տակ, զօրացրո՛ւ մեղ Սուրբ Հոգովդ, պաՀի՛ր մեզ աչքի լսի պէս:
- Տո՛ւր մեզ չնորՀը, որ կարողանանը սիրել Քեզ մեր բոլոր սրտով ու մտջով և մեր բոլոր գօրութեամբ կատարել Քո պատուիրանները:
- Տէ՛ր, որ «երից մանկանց» աղօԹքի զօրուԹեամբ Բաբելոնի Հնոցի Հուրը Հանգցրիր երկնային ջրերիդ Հեղեղներով, Թափի՛ր մեզ վերայ էլ Քո բարերար ողորմուԹեան ցօղը և Հանգցրո՛ւ մեր լանցանաց Հնոցի բոցը:
- Տո՛ւր մեղ կարողութիւն, որ ուղիղ Հաւատով և առաջինասէր վարջով ապրենջ այս աչխարՀում և ապա արժանանանջ երկնից արջայութեանդ:

Աղօթենք մենք էլ մեր ՇնորՀալի ս. Ներսէս Հայրապետի Հետ.

«Աստուա՛ծ իմ, որ բանաս զձեռն Քո և լնուս զամենայն զարարածս ողորմութեամբ Քով. Քե՛զ յանձն առնեմ զանձն իմ. Դու Հոգա և պատրաստեա զպէտս Հոգւոյ և մարմնոյ իմոյ յայսմՀետէ մինչև յաւիտեան»:



#### **ዞ**ሀՆ ዞ

Եւ պաՀեալ զքառասուն տիւ եւ զքառասուն դիչեր՝ ապա քաղցեաւ: Մատթ.Դ 2

Այնպիսի ժամանակներում ենք ապրում, երբ փողի ու փորի ժապաւորուժիւնը խլել է մարդուս գլխից բանականուժեան ժագը և նրան իր բարձրուժիւնից իջեցրել, անբան անասունին է Հաւասարացրել: Ինչքան մարդս մօտեցել է փողին, այնքան Հեռացել է Աստուծուց. ինչքան տաքացել է փողի վրայ, այնքան սառել է Աստուծուց. իր Աստուածը նա փողի մէջ է փնտռում, և երբ մէկն ասում է. «Փողը երկրորդ աստուածն է», «առաջին աստուածն է»՝ վրայ է բերում միւսը: Ինչո՞ւ: ՈրովՀետև, Հէնց որ լուսանում է, փողի մասին ենք խօսում, փորի մասին մտածում:

Իսկ եթե դեռ կան մարդիկ, որոնք լուսաբացին երեսները դէպի արևելք, դէպի «չաղաթախախ աղօթարան» ուղղած՝ աղօթում են, անկասկած, նրանք էլ փողի ու փորի Համար են աղօթում:

Բայց մարդս ստեղծուած է աւելի բարձր, աւելի Հոգևոր կեանքով ապրելու, քան թե ցած, մարմնաւոր կեանքով։ Երբ մենք վերինը, Հոգևորը թողած՝ անսանձ, անդուսպ կեանք ենք անցկացնում, դրանով ցոյց ենք տալիս, որ մեր կեանքի անասնական մասովն ենք ապրում. ո՞ւր է Հապա մարդկայինը։ Երբ մենք Հոգին ու Հաւատը թողել՝ մարմինն ու փողն ենք պինդ բռնել, երբ Հաւատի պատուէրները թողել՝ փողին ենք ծառայում, երբ Հոգու պաՀանջները մոռացած՝ մարմնի պաՀանջներն ենք կատարում, էլ ո՞րտեղ մնաց Աստուծոյ պատկերը, Աստուծոյ նմանութիւնը։ Մեր բանական պատկերն անբան անասունի պատկերի Հետ չե՞նք փոխել արդեօք։ ԱՀա մի այսպիսի ապականուած ժամանակ՝ այս փողապաչտութեան, այս փորապաչտութեան ժամանակ, որ մեզ ջրՀեղերի ժամանակներն է լիչեցնում՝ «Ուտէին, ըմպէին, կանայս առնէին և

արանց լինէին», երբ փողատէրը պարարած, ճարպակալած՝ ամենակեր խոզի կերպարանք է ստացել, երբ մարմնապաչտը որովայնի ԹաղանԹները, ստամոքսի պատերն է լայնացնում, երբ Հէնց մեծ պասի առաջին օրից վաճառանոցները լի են ամէն տեսակ մսեղէնով ու ձկնեղէնով, երբ որովայնամոլի կարմրատակած Թչերից արիւն է կաԹկաԹում, երբ չորեք- չաբԹին ու ուրբաԹը ուրիչ օրերից ոչնչով չեն զանազանւում, և պասը միայն օրացոյցներումն է դրուած, մի այսպիսի մարմնապաչտ ժամանակ, աՀա, ես ուղում եմ խօսել «պասուայ» մասին։

Բայց ի՞նչ է խսսում նրա մասին ինքը ժողովուրդը: Ժողովուրդը, ենկ նա չքաւոր է, աղքատ կամ նահապետական ընտանիք, այնքան է սիրում ու դովում պասը, որ հաւատի չէնքի հիմնաքարերից մէկն է համարում, պահում է նրան սրբունեամբ և խստունեամբ, դիտէ անդիր նե՝ որ ամսին ինչ պաս է դալիս, որ տօնից յետոյ որ պասի բարեկենդանն է: Նա «բերան փակէք» ու «բերան բացէք» էլ ունի, որի մասին ուրիչը հասկացողունիւն անդամ չունի: Նա, մանաւանդ մեծ պասի առաջին առաւստը, եկեղեցում «Լուացարուը, սրբեցարուք»-ը լսելուց յետոյ դնում տուն, մոխրաջրով այնպէս է լուանում, մաքրում ու պասահան անում ամանները, որ խեղձ պղնձեղէնի Հոդին էլ հետն է դուրս դալիս: Նա պաս ուտելն ու նուրքանալը մէկ է Համարում, պաս ուտողը նրա աչքի դրողն է, էլ լափ ու լուտանք չէ մնում, որ նրա դլխին չնափի: Գիւղացի ժողովուրդը մեծ պասի առաջի օրը այնպիսի մի սրբազան ուրախունիւն է դդում, ինչպիսին Զատիկ օրը: Նրանք այդ օրը տնէ տուն ման դալով և ջերմ Համբոլըներ տալով միմեանց՝ չնորՀաւորում են պասը:

ի՞նչ է ասում իր վիճակից գոհ փարթամը. «Պասը յիմար բան է, մարդկանց Հնարած բան է. պասն էն է, ինչին որ ձեռքդ չէ Հասնում։ Ի՞նչ է՝ լոբի ուտեմ՝ դրախտ կը գնամ, միս ուտեմ՝ դժո՞իս կը գնամ։ Լոբին էլ, միսն էլ Աստուծոյ ստեղծած է, ուրբաթն էլ, չաբաթն էլ Աստուծոյ օրն է։ Կե՛ր, եղբա՛յը. ո՞վ է Հարցնում, կեանքն առանց էն էլ չատ կարձ է»:

Ի՞նչ է նչանակում պաս: Պաս կամ պաՀս բառը դուրս է եկած

Շատերը պաՀքն արՀամարՀում են՝ ասելով, որ Հայրապետների սաՀ֊ մանած բան է և Քրիստոս Աւետարանի ոչ մի տեղում չէ Հրամայում

պաս պաՀել: Առաջին՝ Հայրապետները ուղղակի իրանցից ոչինչ չեն

սաՀմանել, եԹէ առաջուց սաՀմանուած չեն տեսել առաջեալներից, Յի-

սուսից կամ եթէ Հիմը չեն ունեցել Սուրբ Գրքից: Եւ եթէ Հայրապետ-

ներն էլ սաՀմանած լինին, նրանց էլ պէտք է Հնադանդուենք, որով-

Հետև քրիստոնեան պարտաւոր է Հնագանդուել ո՛չ միայն Յիսուսին,

այլ և Նրա Հիմնած եկեղեցուն, ո՛չ միայն առաջեալներին, այլ և

նրանց օրինաւոր յաջորդներին, պէտը է պաՀպանի ո՛չ միայն Յիսուսի

պատուիրանները, այլ և Եկեղեցու պատուիրանները: Երկրորդ՝

Յիսուս, այո՛, չէ Հրամալում պաս պաՀել, բայց լայտնի է՝ չատ վաղ էր

սաՀմանուած Հրէից մէջ, որոնք ՀինգչաբԹին պաՀում էին ի լիչատակ

այն բանի, որ Մովսէսը բարձրագաւ Սինա սարը, և երկուչաբԹին՝ ի

յիչատակ այն բանի, որ նա այնտեղից բերեց Իսրայէլի ժողովրդի

Համար քարեղէն տախտակները: Նոյն բանն է Հաստատում Յիսուսի

առակի փարիսեցին, որ գոռողաբար պարծենում էր Աստուծոյ առաջ.

24

25

պահը բառից, որ նչանակում է պահեցողութիւն, պահել: Բայց ի՞նչը պահել: Պէտք է պահենք, այսինքն զսպենք մեր անձը, որպէս զի չթնրի, չքներ ներ մեր հոգին: Ինչքան մարմինը գերանում, զուար- թանում է, այնքան հոգին նրա մէջ ճնչւում, խեղգւում է: Եւ որով- հետև մեր բոլոր զգացմունքները բթանում, քարանում են պարար- տացնող կերակուրներից և գրգռիչ խմիչքներից, այս պատճառով սահմանուած է նաև կերակրեղէնի պահեղողութիւն:

ՊաՀեցողութեան նպատակն է մարմինն ու գգալութիւնները մա֊ Հացնել՝ Հոգին ապրեցնելու Համար: ՊաՀեցողութեան նպատակն է մտքի մաքրութիւն և սրտի սրբութիւն: Եւ որովՀետև դրանց երկուսին էլ կարող են արատաւորել ու վնասել աչքի տեսողուԹիւնը, ականջի լսողութիւնը, լեզուի ասողութիւնը և այլն, ուստի պէտք է դրանց վրայ էլ սաՀմանենը պաՀեցողութեան կանոններ: Եթէ ոչ` անօգուտ բան է բերանով պաՀել, իսկ միւս զգալարանքներով չզգուչանալ մեղջի առիԹներից: Պէտջ է պաՀենջ մեզ ոչ միայն կերակրեղէնից, այլ և այն ամէն բանից, ինչ որ կարող է մեղջի պատճառ դառնալ: Իսկ նա, ով միայն կերակրեղէնի պաՀքն է բռնում՝ առանց իր զգայարանքների վրալ պաՀապաններ դնելու, նման է այն մարդուն, որ մի կողմից պարիսպ է կանգնեցնում Թյնամու առաջը, միւս կողմից տասը տեղ դուռն է բաց Թողնում նրա Համար: Մի բան էլ կալ. Քրիստոս գլուխն է, մենը՝ Նրա մարմնի անդամները: Ինչպէս Քրիստոս առա) խաչուեց ու լետոլ փառաւորուեց, այնպէս էլ մենք առաջ պէտք է մեր մարմինը պաՀըով ու ձնչելով խաչ Հանենը, որ լետոլ արքայութեան մէջ Քրիստոսի Հետ փառաւորուենը, ինչպէս առաջեայն է ասում․ «Որպէս կցորդը եմը չարչարանացն, նոյնպէս և մխիթարութեան»: Առանց չարչարանքի փառաւորուել չկալ. փչով պսակուած գլխի անդամնե֊ րին վարդի պսակ չի վայելի:

«Շաբաթը երկու անդամ պաս եմ պահում»: Երրորդ՝ թէպէտ Յիսուս ուղղակի չէ հրամայում պաս պահել, բայց Նա ոչ միայն ընդդէմ չէ պահեցողութեանը, այլև չատ տեղ դովում է պասը և նրա փրկարար ներդործութիւնը: Օրինակ՝ երբ Յիսուսի մօտ բերին բժչկելու մի դիւ-ահար, որին աշակերտները չէին կարողացել բժշկել, Նա ասեց. «Այս տեսակ հիւանդութիւնը ուրիչ բանով չէ բժշկւում, այլ միայն աղօթերվ ու պահքով»:

Շատերն էլ չեն պահում՝ պատճառ բերելով, թէ Քրիստոս ասել է. «Ինչ որ մտնում է բերանը, այն չէ պղծում մարդուն»: Եթէ այդպէս է, ուրեմն Քրիստոս Ինջն է մեղջի ճանապարհները սովորեցնում և խրատում է, որ մենջ աւելի անհաչիւ ուտող-խմող լինինջ, աւելի որովայնամոլ լինինջ, ջան թէ հրեայք և հեթանոսները. որովհետև առաջին մեղջը և մեր մահուան դլիաւոր պատճառը եղաւ որկրամոլութիւ-

նը: Սրա Հակառակ՝ ընդունելով, որ պաՀքը չատ օգտակար բան է՝

26

Քրիստոս աղօթթի մասին խօսելուգ լետոլ խօսում է պաՀեզողութեան կերպի մասին` ասելով. «Բալց երբ դու պաՀելիս լինես, մի′ պաՀիր կեղծաւորների նման, որոնք աղտոտում են իրանգ երեսը և տրտում կերպարանը են ստանում, որ մարդկանդ երևան, Թէ պաՀում են: Այլ դու օծի՛ր գյուխդ անուչաՀոտ իւղով, մաքուր լուա՛ երեսդ, որ արածդ դրսից երևալու նպատակով չլինի»:

Մենթ ամէն տեղ Յիսուսի ասածի ոգի՛ն պէտք է Հասկանանը, ո՛չ Թէ միայն խօսջերը: Երբ Նա ասում է, որ բերանը մտած կերակուրը չէ պղծում մարդուս, այդ այն մտքով է ասում, որ աւելի պարգ ցոյց տայ, *թէ չարութեանց բոյնը մարդուս սիրան է: Եւ Հէնց միևնոյն տեղում Նա* աւելագնում է Թէ՝ «Անլուայ ձեռքով Հաց ուտելը չէ պղծում մարդուս»: Միթէ դրանով Յիսուս Հրամալում կամ Հաւանում է, որ մենը աղտոտ, անլուալ ու անմաթրասէ՞ր լինենը: Ինթը չէ՞ր, որ վերնատանը լուաց Իր աչակերտների ոտքերը: ԵԹէ մաքրուԹիւնը Հարկաւոր էր ոտքերին, միթէ աւելի Հարկաւոր չէ՞ր ձեռքերին, որոնցով պէտք է ուտէին դատկական դառը: Պարդ է, որ Յիսուս միչտ այն մտքով է խօսում, որ արտաքին սրբութիւնը մի առանձին նչանակութիւն չունի, ներջին սրբութիւն է Հարկաւոր, սրտի սրբութիւն է Հարկաւոր: Իսկ սրտի սրբութիւնը, մտքի մաքրութիւնը, Հոգու կենդանութիւնը պաՀպանւում են ոչ Թէ անՀաչիւ ուտել խմելով, այլ՝ պաՀեցողուԹեամբ:

ՊաՀեցողութիւնը կարևոր պարտը է Համարուած ոչ միայն Քրիստոսից սկսած, այլ և Նրանից Հարիւրաւոր տարիներ առաջ պաՀում էին սրբութեամբ Սուրբ Հոգով լցուած մարդիկ, աստուածատես, աստուածախօս մարդարէը: Աւելի լետ գնալով` տեսնում ենը, որ պաՀըր ամենից առաջ սաՀմանել է Ինքն Աստուած։ Հէնց որ ստեղծուեց առաջին մարդը՝ բանական արարածը, իսկոյն Հետր սկսուեց և պաՀքը, այնքան պաՀեցողութիւնը Հարկաւոր էր նրան: «Այս բոլոր ծառերի պտուդը կարող ես ուտել, բայց այս մէկ ծառի պտուղը չուտե՛ս». աՀա՛ ինչ ասեց Աստուած Ադամին, որ և գեղեցկապէս երգում է մեր ՇնորՀայի

Հայրապետ սուրբ Ներսէսը. «Որ գօրէնս սրբութեան պաՀոց՝ նախ ի դրախտին աւանդեցեր»: Տէ՛ր Աստուած, ասում է, պաՀքը սրբութեամբ պաՀելու օրէնքը ամենից առաջ Դու դրախտումը տուիր:

Մէկ մտածի՛ր Հիմա. եթե պաՀըր Հարկաւորուեց փափկութեան դրախտի մէջ, ինչքա՜ն աւելի Հարկաւոր է մեզ այս փչոտ աչխարՀում, այս Հրապոյրների, այս մեղջերի աչխարՀում: ԵԹէ պաՀջր Հարկաւորուեց առաջին անմեղ մարդկանց, փորձութեան Հանդիպելուց առաջ, ի՜նչքան աւելի Հարկաւոր է մեզ՝ մեղաւորներիս, այս փորձուԹեանց աչխարՀում. եթէ վերք ստանալուց առա) Հարկաւորուեց սպեղանին (դեղը), ի՜նչքան աւելի Հարկաւոր է վէրք ստանալուց յետոյ: ԵԹէ մեղքը մեր դէմ դինուելուց առա) դէնք Հարկաւորուեց, ի՜նչքան աւելի այդ դէնքը Հարկաւոր կր լինի մեպ մեղջի դէմ դուրս դայու ժամանակ:

ՊաՀեզողութեան գօրութի՞ւնն ես ուզում իմանալ: Ասա՛ տեսնեմ, ի՞նչպէս պատաՀեց, որ ԴաւիԹը մարդարէական չնորՀը ստացաւ. պաՀեցողութեա՛մբ: Ինչո՞վ Աննան կարողացաւ մարդարէանալ Յիսուսի մասին. նրանով, որ գիչեր-ցերեկ ծառայում էր տաճարում աղօթելով ու պաՀըով: Ինչի՞ Համար ՅովՀաննէս Մկրտիչը «մեծ ի ծնունդս կանանց» կոչուեց Յիսուսից. իր պաՀեցողութեա՛ն Համար:  $h^{\circ}$ նչն էր պատճառը, որ անառակ որդին դարձաւ իր Հօր տունը. պա-Հեդողութեան գօրութի՛ւնը: «Ես,-ասում է,-այստեղ սովից մեռնում եմ»: ԵԹէ ստիպողական քաղդը, եԹէ ակամալ պաՀքը ալդքան փրկարար եղաւ, ինչե՛ր չի անի կամաւոր պաՀքը:

Քրիստոսից յետոյ պաՀեցողութեան օրէնքը սրբացրին Նրա սուրբ առաջեալները՝ պաՀելով ու պաՀել տալով ամէն չաբաթ երկու օր, Զատկից առաջ էլ՝ քառասուն օր: Առաքեայներն ասում են քեզ. ո՛վ անարգ կաւ, ադատն Աստուած քեղ Համար, քո փոխարէն բռնուեց և Իր Հրաչագործ ձեռքերը քո պատճառով կապուած՝ մատնուեց Հրէից ձեռքը. երկինք ու երկիր ստեղծողը, քեղ մեղքի գերութիւնից ագատելու Համար, կախուեց ԳողգոԹալի անարգ փալտից և խաչուեց, ջո

28

Հոգին կենդանի պաՀելու Համար Իր Հոգին աւանդեց. այս պատճառով քեզ վրայ սուրբ պարտք ենք դնում չորեքչաբթին պաՀել Յիսուսի մատնութեան յիչատակի և ուրբաթը Նրա խաչելութեան ու մաՀուան յիչատակի Համար, այլև քառասնօրեայ պաՀք ենք սաՀմանում և եկեղեցու սուրբ սեղանը ծածկում քո աչքից, ինչպէս Աստուած Ադամին դրախտից դուրս գցելուց յետոյ փակեց նրա առաջ փափկութեան դրախտի դոները, որպէս գի սուրբ պաՀեցողութեամբ պատրաստես քեց Քրիստոսի սուրբ Յարութեանն արժանանայու Համար:

Քառասնօրեայ պաՀըր չատ խորՀրդաւոր է: Քառասուն տարի տևեց իսրայէլացոց պանդիստութիւնը անապատում, մենք էլ քառասուն օր պաՀելով՝ երկնալին դատիկը պէտը է տօնենը. չէ՞ որ մենը էլ պանդուխտ ենջ այս երկրում և մեր աւետեաց երկիրը երկինջ է: Քառասուն տարի մեղանչեց Մանասէ Թագաւորը, Աստուած նրան միայն ջառասուն օր տուեց ապաչխարելու: «Օր ընդ տարւոլ եդի քեց»,-ասում է. մի տարուայ մեղջիդ դէմը մէկ օր պաՀը դրի: Քառասուն օր պաՀեցին նինուէացիջ` երեջ օր ծոմ կենալով. Թագաւորն իջաւ գաՀից, քուրձ Հագաւ, մոխրի վրայ նստեց, մարդ ու անասուն ոչինչ չկերան, ոչինչ չխմեցին, առ Աստուած աղաղակեցին։ Ողորմելի՜ էր այն Հարուստ ու բազմամարդ քաղաքի տեսքը: Եգների բառաչը, ոչխարների մայոցը, անասնոց կաղ֊ կանձր, մանկանց ու կանանց ողբ ու լացի Հետ խառնուած, աչխարՀը էր դղրդում, քարեր սասանեցնում: Եւ պաՀքը փրկարար եղաւ. Աստուած Հաչտուեց մարդու Հետ, Նինուէն չկործանուեց: Մովսէսն ու Եղիան էլ քառասուն օր պաՀեցին, մէկը՝ սարի վրայ, միւսը՝ ճանապարՀին: Ինքը աչխարհի Փրկիչն էլ, քառասնօրեալ պահքով պնդուելով, պատրաստւում էր թշնամու դէմ: «Եւ պաՀեալ դջառասուն տիւ և դջառասուն դիչեր՝ ապա քաղցեաւ»: Ի՜նչ եմ լսում: Տէ՛ր, միթէ Քեզ է՞լ է Հարկաւորել պաՀըր, միթէ Դու է՞լ ես պաՀեցողութեան կարիը զգացել: Դու, որ առատ ձեռքդ բաց ես անում և լցնում, լրացնում բոլոր արարածների պէտքերը, Դու է՞լ ես քաղդել: Ալո՜, գիտեմ միտքդ. Դու պարտք ունէիր վճարելու, չես ուղեցել պարտական մնալ: Առաջին Ադամը չկարողացաւ պահել իրան, չկարողացաւ պահել Աստուծոյ հրամանը, կերաւ արդելուած պտուղը, իսկ Դու՝ երկրորդ Ադամդ, պահում ես՝ նրա պարտքը վճարելու համար: Նա կերաւ, մահ մտցրեց աչխարհ, Դու պահում ես, որ կեանք տաս քաղցած աչխարհին: Նա փորձուեց սատանայից և չպահելով՝ յաղթուեց, Դու եկար փորձուեցիր նրանից և խաղք ու խայտառակ անելով՝ յաղթեցիր: Ի՜նչ դեղեցիկ խրատ մեղ համար՝ պահքով գինուել թշնամու դէմ և միչտ նոյն թշնամու դէմ: Ինչպէս երդում է շարականը. «Այսօր պահօք ճշմարտութեան ելցուք ի լեառն սրբութեան ընդ Քրիստոսի՝ պատերազմել ընդ թշնամուոյն»:

Իրանը առաջեալները ի՞նչպէս պաՀեցին: Պօղոսը պաՀեց չատ չատ անգամ, Պետրոսը գրեթէ ոչինչ չէր ուտում. միայն օրը մի դանկի լուբի֊ ա: ՄատԹէոսը բանջարով ու ընդեղէնով էր կերակրւում: Յակոբոսը մսից ու գինուց իսպառ Հրաժարուեց: Նախնի քրիստոնեայք մեզ պէս տեսակ տեսակ պասուալ կերակուրներ ու խորտիկներ չէին ուտում, այլ բաւականանում էին միայն Հացով ու աղով, որից և մեծ պաՀքը կոչուեց աղուՀաց: ՊաՀքը մի սանձ է, որով Հոգին կառավարում է մարմինը, ինչպէս կառապանը ձիերին, և չէ Թողնում, որ մարդս ընկնի: ՊաՀքով Հանգչում է սրտի բոցը, պաՀքով Հալածւում են ՀեչտուԹիւնները և Թօչ֊ նում ցանկութիւնները: «ՊաՀբր,-ձայն է տալիս մեր առաջին Հայրապետ սուրբ Լուսաւորիչը,֊գօրացնում է մեր Հոգևոր կեանքը և խափանում է մարմնաւոր անկարողութիւնները, որովՀետև մէկի գօրանալու միջոցին միւսը տկարանում է: Ինչպէս որ լեչակեր Թռչունները անխնայ ուտելուց դժուարութեամբ են թեչում և Հեչտութեամբ որսացւում իսկ սակաւակերները արագաԹռիչ են և դժուարբռնելի, այնպէս էլ որկրամոլ ու չափաւոր մարդն է: ՊաՀըր Հգօր պարիսպ է և ամուր դուռ, որ խափա֊ նում է խորամանկ Թչնամու մուտքը: ՊաՀքը Հանդցնում է ցանկուԹե֊ անց բորբոքուած Հուրը. որովՀետև ինչպէս որ կրակը փալտի պակասելուց Հանգչում է, այնպէս էլ որկրամոլուԹիւնն ու արբեցուԹիւնը պա֊

կասելով՝ ցանկութեանց բոցը Հանգչում է, և նրա տեղը բորբոքւում են սրբութիւնն ու արդարութիւնը՝ պնդեալ պաՀքով: ՊաՀքը ախտերի ծովածուփ ալիքների դէմ մի խաղաղ նաւաՀանգիստ է և ամէն վտան֊ գից ազատ պաՀելով՝ Հասցնում է կեանքի նաւաՀանգիստը»:

Բայց՝ ով պաՀեցողութեան իսկական նպատակը Հասկանում է, չպէտք է տանջի մարմինը, այլ պէտք է գրկի նրան այն ամէն վայելքնե֊ րից, որոնք անվայել են մեր քրիստոնէական կեանքին: Մարմինը մի բեռն է, որ պէտք է ԹեԹևացնել՝ նաւր ազատելու Համար: Մարմինը մի դերի է, որ միչտ կամենում է տէր լինել: Քրիստոնեան պէտք է խիստ վարուի իր մարմնի Հետ: Եւ սրա Համար ոչ Թէ պէտք է մի օր պաՀել, Հինդ օր չպաՀել, այլ պէտը է չարունակ պաՀել, Հարկաւոր է պաՀել ամէն օր, ամբողջ կեանքում: Մի ժամանակ Եփեսոս անունով մի քաղաքում, անկարգ կերուխումի ետևից ընկած բազմութեան մէջ մեծ աղմուկ բարձրագաւ: Աղմուկը դադարեցնելու Համար խնդրեցին Հերակլիտոս անունով փիլիսոփալին, որ մի բան խօսի ժողովրդին: Կռապաչտ փիլիսոփան բեմ բարձրացաւ, վեր առաւ մի բաժակ, սառը ջուր լցրեց, գցեց մէջը մի *ջանի Հատ ոսպ ու սիսեռ և խմելով այդ խառնուրդը՝ Հեռացաւ Հրապա*֊ րակից, առանց մի խօսջ ասելու: Սրանով ուցում էր ասել Թէ՝ ադմուկ֊ ների առաջն առնելու Համար պէտը է Հեռու պաՀել ժողովրդին անՀաչ֊ իւ կերուխումից և չափաւորութեան մէջ կրթել նրան:

Երբ մարդուս բնութիւնը իրան Հարկաւոր եղած ուտելիքն ու խմելիքն ուդում է, դա քաղց է ու ծարաւ. բայց Հարկաւոր եղածր ստանալուց յետոյ՝ էլի է ուղում ուտել խմել, դա որկրամոլուԹիւն է: Առանց ուտել խմե֊ լու, ի Հարկէ, չենք կարող ապրել, նչանակում է՝ պէտք է ուտենք խմենք՝ ապրելու Համար, ոչ Թէ ապրենը՝ ուտել խմելու Համար: Անչափ ուտել խմելուց չատերն են մեռնում, բայց ջիչ ուտելուց ոչ ոք չէ մեռնում: Պէտք եղածից աւելի ուտելը ոչ Թէ սնունդ է, ալլ՝ Թոյն և ամէն ՀիւանդուԹեան պատճառ: Ի՞նչ էր պատճառը, որ Հին ժամանակ մարդիկ ապրում էին ուԹ Հարիւր, ինն Հարիւր տարի: Սուրբ Գիրքը պատասխանում է. «Մարդուս

կեանքը պաՀւում է Հացով ու ջրով», այսինքն՝ պարզ ու Հասարակ սնուն֊ դով: Այն ժամանակուալ մարդիկ միս չէին ուտում, տեսակ տեսակ կերակուրներ չէին ուտում, կերածները Հաց էր ու պտուղ, խմածները՝ ջուր: Մարդիկ լետոլ Հնարեցին Համով կերակուրները և ընտիր, Թանկագին խմիչըները, որոնը պատճառ դարձան կեանքի ՀետգՀետէ կարճանալուն: «Որկրամոլութիւնից չատերը մեռան,- ասում է Սուրբ Գիրքը,-իսկ չափաւոր ուտող խմողն իր կեանքն է երկարացնում»: Վենետիկցի մի Հարուստ ագնուական չափաւոր կեանք անցկացնելու մասին մի գիրք ունի գրած, որի մէջ իր մասին պատմում է, Թէ մինչև երեսունՀինգ տարեկան դառնալը, անչափ ուտել խմելու պատճառով, միչտ Հիւանդոտ կեանը է անգկացրել, միչտ դեղերի կարօտ, բայց երբ սկսել է ուտել խմելուն չափ դնել, էլ ամենևին Հիւանդութիւն չէ ունեցել և ապրել է իննսունՀինդ տարի: Իսկ մի բժիչկ, որ Հարիւր քառասուն տարի ապրեց, երբ Հարցնում էին այդքան երկար ապրելու պատճառը, պատասխանում էր, «սեղանից այնպէս եմ վեր կենում, որ դեռ ախորժակ եմ ունենում ուտելու»:

Բայց վատն այն է, որ որկրամոլուԹիւնը ոչ միայն մարդուս առող֊ ջութեանն է վնասում, կեանքը կարճացնում, այլ և դանադան մեղքեր<u>ի</u> պատճառ դառնալով` Հոգին էլ է սպանում: «Գիրացա՜ւ, ստուարացաւ և լայնացաւ,-ասում է Սուրբ Գիրթր,- և եԹող գՏէր Աստուած՝ գԱրարիչ իւր»: Ուտել խմելով փորն ու գլուխը Հաստացրեց, ասում է, և իր Ստեղծողից Հեռացաւ: Իսկ կերուխումի տնից մինչև անառականոցը մի թայլ է: Այս պատճառով, երբ սուրբերը մարմնական փորձութիւն էին գգում, իսկոյն ծոմ էին կենում, սովորական կերակուրներից էլ Հեռու էին կենում և այդպիսով իրանց ներսի կրակը մարում: Անչափ կերուխումի Հետևանքը այնքան վնասակար է մեր Հոդևոր կեանքին, որ դրա դէմ Ինթը Յիսուս էլ է ձայն բարձրացնում. «Զգո՜լչ լերութ անձանց, գուցէ ծանրանալգեն սիրտը ձեր չուալտութեամբ և արբեզութեամբ»: Զգուչացէ՛ք, ասում է, չլինի թէ ուտել խմելուց միտջներդ պղտորուի, սիրտներդ ծանրանալ, Հոդիներդ Թմրի, որովՀետև կարող է պատաՀել, որ յանկարծ վրայ Հասնի ձեզ մաՀը, այն էլ ոչ միայն ժամանակաւոր, այլև յաւիտենական մաՀը: Ցիսուս ոչ միայն զգուչացնում է չափազանց ուտել խմելուց, այլև վայ է տալիս. «Վա՜յ ձեզ, որ յազեալք էք»: Վա՜յ ձեզ, ասում է, որ կերել կչտացել էք, վա՜յ ձեզ, որ կեանքի խաչերը Թողած՝ նորանոր փափուկ կեանք էք ստեղծում ձեզ Համար: Ցիսուս վայ է տալիս, Պօղոս առաքեալը՝ բացատրում. «Զի այդպիսիք Տեառն մերոյ Քրիստոսի ոչ ծառայեն, այլ իւրեանց որովայնին»:

Որկրամոլի միւս տեսակն արբեցողն է, որի Համար ոչ այնքան ուտելը, որքան խմելը մի պաՀանջ է դարձել։ Արբեցողը անասունից էլ վատթար է, որովհետև եթե փորձես նրան չափից աւելի խմեցնել, սպանես էլ՝ չի խմի, միայն մարդն է, որ բաւական խմելուց յետոյ պատրաստ է նորից խմելու։ Պէտք է տեսնել, թէ մեր եկեղեցական Հայրերն ի՜նչ փառաւոր անուններ են տալիս արբեցողութեանը։ Մէկն ասում է՝ արբեցողութիւնը կամաւոր դիւաՀարութիւն է, անօրէնութեան մայր և ամէն առաքինութեան թչնամի։ Միւսը թէ՝ դինովութիւնը մի ախորժելի դիւաՀարութիւն է, մի անուչ թոյն և ծանր մեղք, որով-Հետև դինովացածը ոչ միայն մեղք է դործում, այլև ինքը Հէնց ոտքով դլխով մեղք է։

Այո՛, արբեցողը մարդկութեան նախատինք է: Մարդուս կատարելութեանց մէջ ամենից մեծն ու ազնիւը իր խելքն ու բանականութիւնն է: Խենթը խելք ունեցողի ամէն արածն անում է, բայց որովհետև բանականութիւնը կորցրել է, վրան խղճում ենք: Ո՛րքան աւելի թուք ու մուրի է արժանի այն թշուառականը, որ իր կամքով զրկում է իրան այդ մեծ կատարելութիւնից՝ բանականութեան կորուստից աւելի բարոյական անկումն է մեծ կորուստ: Արբեցողը ամենից առաջ կորցնում է կանոնաւոր աշխատելու սովորութիւնը: Տեսնում ես՝ մարդը առաջ գործունեայ, աշխատող, իր ոտքին գլխին նայող մի մարդ էր, բայց գինու սիրուց դարձաւ անՀոգ, ծոյլ, սրիկայ: Սիրտը աշխատանքից կտրած, որդոց, ընտանիջի Հոգսը մտջից Հանած, ինչ ասում են, ինչ ուղում են, ամէն բանի էլ «բան չունե՛ս» ասելով՝ Թրև է գալիս մի գինետնից միւս գինե-տուն և իր կրջին բաւականուԹիւն տալու Համար ոչ մի բանից չէ ջաչւ-ում, ոչնչից չէ Հրաժարւում: ԱՀա՛ Թէ ինչ տեղից է առաջ գալիս ընտա-նիջի կործանումը, աղջատուԹիւնը և յանցանջներ գործելու եռանդը:

ԵԹէ գերեզմանները բացուեն, Հազարաւոր մարդիկ կը յայտնեն մեց, որ իրանց կրած վչտերի ու ԹչուառուԹեանց մեծ մասը առաջ է եկել անչափ գինի և օղի գործածելուց: Հաչուել են, որ անձնասպանութեան չորս դէպքից մէկը կատարւում է դինի ու օղի դործածելուց, աղջատանալու երեջ դէպջից երկուսը առա) է դալիս արբեցուԹիւնից, բանտերում եղող երեք կալանաւորից երկուսին, գինին ու օղին է ներս խոկել այնտեղ: Խելագարութիւնը, լանցանջները առաջ են գալիս արբեցութիւնից: Գողութեանց, սպանութեանց և դատարաններ թաչթչուելու գլխաւոր պատճառը արբեցուԹիւնն է: Սուրբ Գիրթը Եսայի մարդարէի բերանով վայ է տալիս արբեցողներին. «Վա՜յ նրանց,֊ասում է,֊որոնք լուսանալուն պէս գինետներն են չտապում»: Իսկ Պօղոս առաջեալը աւելի կարճ ու խիստ է խօսում. «Արբեցողջ գարջալուԹիւնն Աստուծոլ ոչ ժառանդեն», որովՀետև արբեզուԹիւնն ամէն չարութիւն, ամէն անառակութիւն անել է տալիս մարդուս: Եւ այդ բոլորը առաջ է դայիս ինչի՞ց. նրանից, որ մարդիկ մոռացել են, *թե ինչ է նչանակում պաչը:* 

Ծիսուս աղօխքի մասին խրատելուց յետոյ չատ յարմարապէս իսկոյն պահքի մասին է խօսում՝ ցոյց տալու համար, որ դրանք իրարից անբաժան պէտք է լինին: Սուրբ Ոսկեբերանն էլ է ասում. «Տկար է աղօխելն առանց պահոց»: Թոյլ է աղօխքն, ասում է, եխէ պահքը նրան չէ ամրապնդում: Ինչո՞ւ: Որովհետև աղօխելիս մենք հոգևորապէս ենք նուիրւում Աստուծուն, իսկ պահելիս նուիրւում ենք խէ՛ հոդով ու խէ՛ մարմնով, որով լինում ենք Աստուծուն մատուցած մի անուչահոտ ողջակէց, և մեր գոհը լինում է կատարեալ:

34

Ապաշխարեցէ՛ք եւ Հաւատացէ՛ք յաւետարանն: Մարկ. Ա 15

Մինչև կոկորդը մեղջի մէջ խրուած մարդկութեանը Յիսուս երկու Հրաման է արձակում՝ ապաչխարել և Հաւատալ Աւետարանին։ Բայց Աւետարանի չատ խրատներ, Յիսուսի չատ պատուիրանջներ, եկեղեցու չատ պաՀանջներ մեր ժամանակում միալն գրքերում ենք տեսնում, եկեղեցում լսում․ իրօք ոչ մի տեղ չեն պաՀպանւում: ԱղօԹքից սառած ժողովրդից, պաՀեցողութիւնը մոռացած քրիստոնէից, մեղքը արՀամարՀող մարդուց ի՞նչ ունինք գարմանալու, որ ապաչխարուԹեան չէ դիմում, մեղջերը չէ գղջում: Այս աչխարՀասէր ժողովրդի մէջ աւելի Հեչտ կարելի է դտնել իրանց Հոդու վրայ Հսկող, իրանց անմեղութիւնը պաՀպանող մարդիկ, քան Թէ ապաչխարող մեղաւորներ: Այն մարդր, որ չէ զգում, թէ վէրք է ստացել, ի՞նչ կր մտածի սպեղանիքի մա֊ սին. նա, որ չէ խոստովանում, որ ինքը Հիւանդ է, ի՞նչ կարիք ունի բժիչկի դիմելու: Մեղըն ու մեղանչելն էլ Հոդի կորցնող բան չէ Թւում մեզ, ուստի սովորական երևոյԹների կարգն է անցել: Կա՞յ այնպիսի մարդ, որ կա՛մ մտածութեամբ, կա՛մ խօսթով, կա՛մ գործով մեղանչե֊ լիս չլինի. աւելի ճիչան ասենը. կա՞լ ալնպիսի մի քրիստոնեալ, որ Հէնց այդ երեք կերպովն էլ մեղանչելիս չլինի: Կարո՞ղ ենք մէկ օր մԹնեց֊ նել, կարո՞ղ ենը մի քայլ փոխել, որ կամ աչըներովս չտեսնենը մեղըը կամ ականջներովս չլսենջ: Ո՜չ և ո՛չ: Անդել են այն ժամանակները, երբ մեղքը ծանր էր գործողի Համար, զգուելի՝ լսողի Համար, սոսկալի՝ տեսնողի Համար: Իսկ այժմ մեղջը իր բոլոր կեղտոտ, ապականիչ կողմե֊ րով գործւում է մեր աչքի առաջը, Հրապարակի վրալ, բարի լուսի Հետ, և սակայն տեսնում ենք անտարբեր, անցնում ենք անուչադիր: Իայց սուրբերից մէկն ասում է. «ԵԹէ ես գիտենալի, Թէ իմ մտջի մի խոր-Հուրդը, իմ սրտի մի ցանկութիւնը, իմ ձեռքի մի գործքը ուղղակի առ Աստուած չպէտք է նայի, Աստուծոյ ուղածի պէս չպէտք է չարժուի, կը ցանկանայի, որ ոչ միտք ունենայի, ոչ սիրտ, և ոչ ձեռը»:

Դանակի, որի Հարուածը մարմինն է վիրաւորում, լեզուի, խօսջի պատճառած վիչտը սիրտն է վիրաւորում, բայց մեղջի Հարուածը Հոգին է վիրաւորում ու աղտոտում: ԵԹէ Հոգին կարելի լինէր տեսնել, ամօԹից պէտջ է կարմրէինջ՝ տեսնելով նրան սևացած, բծերով լի, ուռոյցջներով պատած և գազրատեսիլ: ԵԹէ մարմնի ԹանձրուԹեան և ոսկրների կարծրուԹեան միջովը երևում է նրա տգեղուԹիւնը, ի՞նչ կը լինէր, եԹէ մերկ լինէր:

Մեղքի տուած վնասները չատ չատ են: ԵԹէ մի քաղաքում մաՀը կոտորած է անում, Թէպէտ չատերն են մեռնում, բայց չատերն էլ ազատւում են: ԵԹէ մրրիկը կարկտաՀար է անում մի այգի և վնասում չատ պտուղների, չատերն էլ մնում են անվնաս: ԵԹէ ծովը ալէկոծւում է և մի քանի նաւ խորտակում, մի քանիսն էլ աղատւում են: Բայց երբ մեղթը մտնում է մեր Հոգին, ամէն լաւ բան աւերում, ամէն բան ոչնչագնում է: Մեղջը ոչ միայն մեր մարմինն է ջայջալում, մեր Հոդին ապականում, այլ և Աստուծուն է վիրաւորում։ ԵԹէ մէկը փչացնում է Թագաւորի պատկերը կամ նչանաւոր նկարիչի մի նկարը, նա գրանով վիրաւորում է Թագաւորին, նկարչին: Իսկ Աստուած երկնային Թագաւորն է և ամենքի նկարիչն ու արուեստաւորը. ուրեմն մեղքը, որ մեդանում Աստուծոյ պատկերն է փչացնում, Աստուծուն է վիրաւորում: ԵԹէ մէկր քաղաքում, օրէնքի Հակառակ, աղմուկ է բարձրագնում, անկարգութիւն անում, նա դրանով բարկացնում է ոստիկանու֊ Թեանը․ իսկ մեդրը Աստուծոլ օրէնքներին Հակառակ դնայն է, ուրեմն մեղքը բարկացնում է Աստուծուն:

Մեղջը այրում չորացնում է մեր Հոգու ջլերը, փչրում խորտակում է մեր խորՀուրդների ոսկրները և փչում մարում է մեր մտջի լոյսը: ԵԹէ մեղջը մեր ամենասիրելի Բարեկամին «սպանեց», մենջ էլ նրան մեր ամենագլխաւոր Թչնամին պէտջ է Համարենջ: Մեր «Տիրոջն ու

37

Աստուած չուտ չէ աչքից գցում մեղաւորին. Նա ամէն Հնար ու միջոց տալիս է նրան դարձի գալու Համար և չուտ չէ ձեռք վեր առնում նրանից: Մանասէ Թագաւորին քառասուն տարի ժամանակ տուեց, ջրՀեղեղի դարու մեղաւորներին՝ Հարիւր տարի, Իսրայէլացւոց
աղգին՝ Հաղար հինգ Հարիւր տարի: Բայց սոսկալի պատիժ է, եԹէ Աստուած Թողնում է մեղաւորին իր մեղքի մէջ, եԹէ ձեռք է վեր առնում
նրանից՝ Թողնելով որ իր սրտի ուղածն անի: Եւ վա՜յ այն մեղաւորին,
որի բանը յաջող է գնում աշխարՀումս. նշան է Թէ՝ դոՀ պէտք է գնայ
Աստուծոյ բարկուԹեանը: «Այս ի՜նչ բան է,-աղաղակում է Երեմիա
մարդարէն,-որ չարերի ձանապարՀները յաջողուած են»: Բայց չուտով
էլի ինքն է պատասխանում. «Գիտեմ, դիտեմ, ո՜վ Աստուած, Դու
նրանց ժողովում ես կոտորելու Համար»:

Մեղջերի բեռից ԹեԹևանալու միակ միջոցը ապաշխարու Թիւնն է, եԹէ միայն մարդս, զգալով իր մեղաւորու Թիւնը, ուղղուել, Աստուծուն մօտենալ է կամենում։ Ապաշխարու Թիւնը զղջացողի Համար երկրորդ աւազան է։ Ինչքան որ քրիստոնեայ չեղող մարդու Հարկաւոր է մկրտու Թիւնը, այնքան էլ մեղաւոր քրիստոնեին Հարկաւոր է ապաշխարու Թիւնը, որով հետև Թէ մէկով և Թէ միւսով մեղջերը լուացւում են։ Ջուրն ու անձրևը տեսանելի կրակն են Հանդցնում, իսկ ջերմ արցունքը մեղջի կրակն է Հանդցնում։ Ապաշխարու Թիւնը զղջացող մարդու վրէժիննդրութերնն է, որով նա պատժում է իր անձը։ Իսկ նա, որ ապաշխարու Թեան չէ դիմում, մեղջի վրայ մեղջ է դիղում, մինչև որ կր պատժուի ան Հանդջեր կրակով։ Մարդս գտնւում է Աստուծոյ և արարածների մէջտեղը, իր ձեռջին է՝ Աստուծոյ կողմը լինել կամ արարածների կողմը։ Եւ նա անպատճառ կա՛մ Աստուծոյ կողմն է, կա՛մ արարածների։ Երբ մէկը ծանր կերպով մեղանչում է, այն ժամանակ նա մէջըր դարձնում է Աստուծոյ

կողմը, երեսը արարածների կողմը՝ աւելի արարածներին սիրելով, քան նրանց Արարչին: Իսկ երբ մէկը դղջում է իր մեղքը, այն ժամանակ դառնում է առ Աստուած՝ դարձնելով մէջքը արարածների կողմը:

Ծանր բան է մեղջի մէջ ընկնելը, բայց աւելի ծանր է մեղջի մէջ մնալը, վատ բան է վէրքերով խոցոտուիլը, բայց աւելի վատ է վիրաւորուած մնալը, բժչկի ցոյց չտալը: Մարմնաւոր ցաւերի ու վէրքերի Համար բժիչկը դառը դեղեր է տալիս, ալրում է մեր վէրջերը, բալգ Հոգևոր բժիչկը` սուրբ Եկեղեցին, մեր Հոգևոր վէրքերի վրալ այնպիսի գովացուցիչ բալասան է դնում, որ առանց երկար տանջելու մի րոպէում վէրքերը բժչկում է: Մարմնաւոր Հիւանդութեանց Համար դեղերի ու բժչկի փող պէտը է տալ, եթե մի բժիչկը չէ օգնում, միւսին պէտը է դիմենը, չատ անգամ մեր տեղում բժիչկ չկալ, սարեր պէտը է կտրենք, ծովեր պէտք է անցնենք, ուրիչ երկրներում բժիչկ ու դեղ փնտռենը. չատ անգամ էլ այնպէս է պատաՀում, որ ողջ աչխարՀր պտտում ենը, բայց բժիչկ ու դեղ չենը գտնում: Իսկ մեր Հոգևոր Հիւանդութիւնները բժչկելու Համար այդ նեղութիւններից ոչ մէկը չէ Հարկաւոր. բժիչկն էլ է մեր կողջին, դեղն էլ. և ո՛չ թե մեր կողջին, այլ Հէնց մեր մէջն է: Հոգևոր վէրքերի դեղը սրտի խորքից դուրս եկած Հառաչանքն է, արտասուքի երկու կաԹիլն է, Հոգևոր դեղը երկու խօսը է՝ «Մեղաւոր եմ, Տէ՛ր Աստուած, քաւի՛ր ինճ՝ մեղաւորիս»:



Շատ մարդ, զդալով որ ինքը խրուած է անժիւ մեղջերի մէջ, ամենևին չէ էլ մտածում նրանց միջից դուրս դալու մասին. և զդալով, որ ինքն արդէն կորած է՝ մտքովն էլ չէ անց կացնում ապաչխարելը՝ Թողուժեան ոչինչ յոյս չունենալով: Բայց չատ կը սխալուենք, եԹէ այդպէս դատենք: Երկնաւոր Դատաւորը երկրաւոր դատաւորի պէս չէ դատում: Երկրաւոր դատաւորի Հոդր չէ, Թէ մէկր, օրէնքի դէմ

«Մեղաւորի մաՀր չեմ ուղում Ես»,-ասում է:

Ուրեմն, Թող ոչ ոք չասի Թէ՝ սխալուեցի, խաբուեցի, ոտքով գլխով կորայ, էլ փրկութեան յոյս չկայ. ընկայ, կործանուեցի, էլ կանդնելու յոյս չկայ․ խաւարեցի, կուրացայ, էլ աչը բաց անելու Հնար չկայ․ վիրաւորուեցի, մեռալ, էլ յարութեան լոյս չկալ: Նա, որ չորս օրուալ *Թաղուած Ղազարոսին յարութիւն տուեց, մի՞թէ քեց, որ կենդանի ես,* չի՞ կարող ոտքի կանգնեցնել. Նա, որ Իր սուրբ արիւնը խաչի վրալ *Թափելով` փրկեզ թեզ թո առա*ջին ծնողների մեղթիգ, աւելի Հեչտ չի՞ փրկի քեց քո սեպՀական մեղքերից: Ո՛չ, չպէտք է կտրես փրկուելուդ յոյսը. յուսաՀատութիւնը վտանգաւոր է: Այն Հիւանդը, որ բժչկուելու յոյս չունի, արդէն ինքն է Հեչտացնում իր քայքայուելը, ինքն է մօտեցնում իր մաՀր, իսկ այն Հիւանդր, որ յոյս ունի բժչկուելու, խնալում է իր անձր և դեղ ու դարման է փնտռում: Այն աւագակը, որ ԹողուԹիւն ստանալու յոյս չունի, աւելի յանդուգն է դառնում և ուղ֊ ղակի դէպի կորուստն է դիմում, իսկ նա, որ ԹողուԹեան լոլս ունի, դսպում է իրան, ուղղում է իրան: Քո մեղջերի չատութիւնը չի կարող յաղժել Աստուծոյ ողորմուժեանը, քո վէրքը, քո Հիւանդուժիւնը չի կարող այնպիսի վէրք, այնպիսի Հիւանդութիւն լինել, որ «իմաստուն և ճարտարապետ Բժիչկր» չկարողանալ բժչկել: Ուրեմն, մեղանչեցի՞ր, մի՛ կտրիր յոյսդ, Աստուած մարդասէր է: Ադամը բանի տեղ չդրեց Աստուծոյ պատուիրանքը, իր կամքը առաջ տարաւ. Աստուած չէ՞ր կարող իսկոյն և եթ փոչի դարձնել նրան: Բայց բաւականագաւ նրան դուրս գցելով դրախտից և նրա դիմացը բնակեցնելով, որ լաւ տեսնի ու իմանալ, Թէ ինչ տեղից, ինչպիսի փառջից ու պատուից ընկաւ, որ տեսնի ամէն օր և ապաչխարութեան կարօտանայ, կրկին իր տեղը դառնալուն արժանանայ: Կայէնը սպանեց իր եղբօրը, բայց Աստուած չսպանեց Կայէնին, այլ թեթև պատիժ տուեց նրան. «Երերուիս ու տատանուիս,- ասեց,-աչխարհիս վրայ, Հանդստանալու տեղ չդանես»: Ի՜նչքան մեծ էր յանցանքը, բայց ինչքան փոքր՝ պատիժը:

Փրկուելու, Թողութիւն ստանալու ճանապարհը Քրիստոս Ինքն է ցոյց տալիս: Ապաշխարելու համար Նա մի ճանապարհ չէ տալիս, որ չլինի թէ՝ հեռու է, քարոտ է, փչոտ է ասելով՝ դժուարացնես ապաչխարութիւնը: Նա մի քանի ճանապարհ է տալիս քեղ. մէկը չես հաւանո՞ւմ, միւսո՛վը դնա, ամէնքն էլ մի տեղ են տանում:

Ապաչխարելու առաջին, կարճ, ուղիղ ու Հանգիստ ճանապարհը դղջումն է, մեղջի խոստովանուելն է: Խոստովանուի՛ր մեղաւորութիւնդայստեղ և եթ քո ներքին դատաւորի՝ քո խղճի առաջը, քո մէջդ, որպէս դի յետոյ ստիպուած չլինիս տիեղերքի մեծ Հրապարակի վրայ երկնաւոր Դատաւորի առաջը մերկացնելու քո ծածուկ պաՀած մեղջերը:

Դրա Համար քեղ դղջմամբ ապաչխարելու մի օրինակ տամ: Եւ որ տեսնես, Թէ ամէն կարգի ու աստիճանի մարդ էլ մեղանչում ու ապաչխարում է, և մանաւանդ, Թէ չատ մարդ իր մեղքից անՀամեմատ մեծ ապաչխարանքի տակ է դցում իրան, ես պէտք է դնեմ քո առաջը ոչ Թէ մի սովորական ապաչխարողի, մի Հասարակ մահկանացուի, այլ տէրուԹեան դահի վրայ բազմած, Թագով պսակուած, միլիոնաւոր ժողովրդի հրամայող մի Թադաւորի ապաչխարուԹիւնը: Եւ եԹէ իմանաս, որ այդ Թադաւորը միևնոյն ժամանակ Աստուծոյ Սուրբ Հոդով լցուած մի Հոյակապ մարդարէ է՝ այն մեծ մարդարէն, որի խօսքերի վրայ՝ իբրև անդին մարդարտի, իբրև մեղրի խորիսխի վրայ, հաւաքուեցին աշխարհիս բոլոր Հայրապետները և, ադահաբար յափչտակելով, եկեղեցու Թանկադին սեպՀականութիւնը չինեցին, առաւօտ, ճաչ ու

երեկոյ նրա խօսքերը Հնչեցրին քրիստոնէից ականջին,- այն ժամանակ դու աւելի կարիք կը զգաս նրա օրինակից ամաչելու, նրա փորձից ոգևորուելու, այն ժամանակ դու տեսած կը լինես ճշմարիտ ապաչխարողի մի ամենայաւ օրինակը:

Այդ մեծ ապաչխարողը Դաւիթ թագաւորն է՝ Իսրայէլի մարդարէն, Հոդևոր բանաստեղծը, իր ոսկեթել քնարի լարերի վրայ Աստուծոյ դործքն ու անունը փառաւորող երկնային աչուղը: Ի՞նչ էր դրա մեղքը. չնութիւն և սպանութիւն: Մարդարէն ոտքի տակ տուեց Աստուծոյ երկու պատուիրանքը՝ մի՛ չնար, մի՛ սպանաներ. խլեց օտարի կինը և մարդուն սպանել տուեց պատերազմի դաչտում: Այդ ժամանակ Դաւիթը քառասունինն տարեկան էր և տասնհինդ տարուայ թագաւոր:

Ողջ Երուսաղէմը դղրդուեց՝ այդ անսպասելի լուրը լսելով. բարի մարդիկ տրտմեցին, չարերը խնդացին: Իսկ Դաւիթը մօտ մի տարի մնաց իր մեղջի մէջ և ունեցաւ մի որդի: Եւ ջանի որ նա խնդում ու ցնծում էր նորածին մանկան վրայ, ջանի որ նա արբած էր մեղջից և ինջն իրան կորցրել, աՀա Աստուած ուղարկեց նրա մօտ Նաթան մարդարէին: Եկաւ Հասաւ վէրջի բժիչկը. մարդարէն՝ մարդարէի մօտ, Հպատակը՝ թադաւորի մօտ:

Նախանը նրան ասեց.

- Մի քաղաքում բնակում էին երկու մարդ, մէկը այնքան Հարուստ էր, որ իր անասունների ու նրանց տեսակների Թիւն անդամ չդիտէր, իսկ միւսը՝ այնքան աղքատ, որ մի դառն ունէր միայն: Նա այդ դառը աչքի լսի պէս էր սիրում, ուստի և իր աղքատիկ կերակրից էր մասը Հանում նրան, իսնեցնում էր իր միակ ամանից և անկողին մտնելիս նրան իր ծոցումն էր քնեցնում: Մէկ օր մի ճանապարՀորդ Հիւր եկաւ Հարստի տունը: Հարուստը քար կտրուեց, սիրտ չարեց իր Հիւրի Համար մի ոչխար մորԹել, իսլեց աղքատից նրա Հոդու Հատոր դառնուկը, մորԹեց և նրա մսից կերակուր պատրաստեց իր Հիւրի Համար:

Դաւիթը, որ դեռ չէր Հասկացել այդ առակի միտքը, բարկացաւ ու

գոռաց.

41

- Աստուած գիտէ, որ այդ անխիղճ Հարուստը չարագործ է և մաՀուան արժանի, իսկ մորժած գառան փոխանակ կը վճարի եօժնպատիկը:
- Այն Հարուստ մարդը դո՛ւ ես, Թագաւո՛ր, ասեց ՆաԹանը,- ինքդ վճռեցիր քո պատիժը:

Մարդարէի այս խօսքերը սուր նչտարի պէս ծակեցին Թադաւորի սիրտը. երկիւղից լեզուն կապուեց, և միայն այսքանը ասեց. «Մեղա՜յ, Տէ՜ր»: ՆաԹանը չարունակեց.

- Այսպէս է ասում Աստուած. «Ես քեզ օծեցի Իսրայէլի Թագաւոր, Ես ազատեցի քեզ Սաւուղի ձեռքից, Ես Հպատակեցրի քեզ Իսրայէլա-ցոց բոլոր տասներկու տումը: ԵԹէ այս քիչ է, դրանից աւելին կանեմ: Իսկ դու ինչո՞ւ անարգեցիր Իմ պատուիրանքները: Դու կինը խլեցիր և մարդուն անողորմաբար սպանել տուիր: Այս պատճառով սուրը չի Հեռանայ քո տնից, ազգուտակով կր ջնջեմ քեղ»:

Սարսափած Դաւիթը ասեց դողալով.

- ֊ Ես մեղանչեցի Աստուծոյ առաջը:
- Իսկ Աստուած ներում է քեզ,- վրայ բերեց Նախանը,- դու չես մեռնի:
  Բայց Դաւիթը չբաւականացաւ դրանով: Նա Հանեց Թադաւորական ծիրանին և քուրձ Հադաւ, իջաւ ոսկի աթոռից և նստեց չոր դետնին՝ մոխրի վրայ: ՆիՀարեցրեց իր անձր պաՀքով. ուտում էր մոխրախառն կերակուր, խմում էր արտասուախառն դինի, դիչեր-ցերեկ լաց
  ու կոծով ու յորդաՀոս արցունքով կուրացրեց իր աչքերը, որոնք
  մեղանչելու առաջին պատձառն էին դարձել, և Թէպէտ միայն մի դիչերուայ մեղքով աղտոտեց իր ամուսնական անկողինը, բայց այն աղտը
  լուանալու Համար՝ քանի կենդանի մնաց՝ ամէն դիչեր արցունքով
  Թրջեց իր անկողինը: Եւ այդ անում էր այն մտքով, որ ինչպէս իր
  արարքից իր ողջ տէրութիւնը դայթակղուեց, այնպէս էլ ուղում էր, որ
  ամէնքն իմանան իր բոլոր սրտով առ Աստուած դառնալը:
  - Տէ՛ր, իմ մեղքը ամէն ըոպէ աչքիս առաջն է, ասում էր: Ուզում

42

է ասել՝ Թէպէտ Դու Քո անչափ ողորմուԹեամբ Թողիր իմ մեղջը, բայց ես չեմ մոռանալ երբէջ: Յիչում եմ այն կինը, որին խաբեցի, լիչում եմ նրա ամուսինը, որին սպանել տուի, յիչում եմ ժողովուրդը, որին գայ֊ Թակղեգրի, լիչում եմ այս բոլորը և ողբում:

Դաւիթը Աստուծոլ ողորմութեանն արժանանալու Համար չատ բան կարող էր յիչեցնել Նրան: Շատ անգամ էր պատերագմել նա Հեթեանոսների դէմ, չատ անգամ ի սէր Աստուծոլ ներել էր իր Թչնամիներին, գարմանալի բարեպաչտութեամբ պատուել էր ուխտի տապանակը և այլն: Բայց նա դրանցից ոչ մէկը չյիչեց՝ գիտենալով, որ երբ մարդ մի անգամ մեղանչում է, արած բոլոր առաքինուԹիւնները ոչնչանում են:

Դաւիթը աւելի այն պատճառով էր իրան մեղաւոր ճանաչում, որ ուրիչ չատ բարիջների Հետ Աստուած տուել էր նրան մարդարէական ոգի և տուել էր այնպէս առատ-առատ, որ նա ոչ միայն Իսրայէլի, այլ և «մարդարէից Թադաւոր» է կոչւում:

- Աչքդ Հեռացրո՛ւ իմ մեղքերից, Տէ՛ր, -ասում է նա, որով կարծես Աստուծուց խնդրում է, որ պարտապանի ձեռագրի պէս ոչ Թէ իր մօտ պաՀի, որ ամէն կարդալիս ստիպի նրան պարտքը վճարել, այլ բոլորովին ջնջի, պատուտի, որ էլ իրաւունը չունենալ պաՀանջելու:



Շնացող Թագաւորից լետոլ աՀա և մի չնացող կին՝ Մարիամ Մագդաղենացի: Դա իր երկրում ամենքին յայտնի մի Հրէայ կին էր՝ չատ մեղջերի տէր: Տեսաւ իր մեղջերը, սոսկաց, Հառաչեց և վճռեց դառնալ առ Աստուած և էլ չբաժանուել Նրանից: Հէնց որ նա լսեց, Թէ Յիսուս ճաչի է Հրաւիրուած փարիսեցի Սիմոնի տանը, իսկոյն գնաց, ոտքն ընկաւ. ոչինչ դժուարութիւն, ոչինչ արդելը չկարողացաւ նրա ճանապարՀը փակել: Փոքը բան չէր նրա պէս մի ազնուական կնոջ Համար ապաչխարողի գգեստով երևալ այն քաղաքում, որտեղ ամեն֊ ջին լալանի էր իր վարթը. Հեչա չէր առանց կանչուելու երեւալ սեղա֊

նի վրալ, բոլոր Հիւրերի առաջ, մի Հպարտ փարիսեցու դիմացը, որ նրան պէտը է անարդէր դրա Համար: Բալդ նա, մեղջերի սաստիկ խայթից, դրանցից ոչ մէկր բանի տեղ չդրեց և իր մէ) ասեց. «Մեղաւոր երեւալուց չամաչեցի, ապաչխարող երևալու Համա՞ր պէտք է ամաչեմ. Աստուծուց չվախենալով՝ ինձ աչխարՀին յանձեցի, ինձ Աստուծուն յանձնելու Համար աչխարՀի՞ց պէտը է վախենամ»:

Այս պատճառով իր աչքերը, որ անպարկեչտ բաների նայելու վրայ էր բանեցրել, իր մեղջերը լայու վրայ բանեցրեց. իր արցունքով Թրջելով Յիսուսի ոտքերը՝ մագերը, որ իբրև գլխի գարդ էր բանեցրել, Յիսուսի ոտքերը սրբելու վրայ բանեցրեց. անուչաՀոտ իւղը, որով իր մագերն էր օծում, Թափեց Յիսուսի գլխին. ոտքերը, որոնցով գէչ ճանապարՀներն էր գնում, Յիսուսի արքալուԹեան նեղ ճանապարՀր գնալու վրալ բանեգրեց: Մի խօսթով` Մարիամը որոչեց վարթը ուղղել, սուրբ կեանք անց կացնել և արեց: Թողեց իր ծանօԹները, որոնց էլ չերևեցաւ երբէը, ապաչխարողի զգեստ Հագած՝ Յիսուսի ետևից գնաց և ամենևին չՀեռացաւ Նրանից մինչև ԳողգոԹայի անգութ տեսարա֊ նը, մինչև խաչի վրայ Հոգին աւանդելը, մինչև գերեզման իջնելը:

Եւ Յիսուս, Հաւանելով ու դովելով դարձի եկող այդ կնո) արարքը, ասեց այս նչանաւոր խօսքը. «Ամէն աչխարՀում, ուր էլ որ քարոգուի Իմ Աւետարանը, ուր էլ կարդացուի Իմ Հրաւէրը դէպի երկնային արքայութիւնը, թող լիչուի և այն, ինչ որ արեց դա՝ մաՀիցս առաջ օծելով Իմ մարմինը»: Եւ այն օրից քարոգւում է Մարիամի արածը ու կր քարոզուի միչտ:

Արժէ լսել, թէ մեր սուրբ Հայրերն ու Հայրապետներն ինչպէս են ուզում, որ ցոյց տանք մեր մեղջերի ծանրութիւնը: ԱՀա ի՛նչ գգացմունը֊ ներ են ծնեդնում նրանք մեր սրտում, ի՛նչ խօսքեր են դնում մեր բերանը:

«Արարա՛ծ աչխարՀ, վրա՛ս նայեցէք, ախտակի՛ց եղէք. երկի՛նք ու դետինը, եկէը ողբացէ՛ք եղկելի անձս. չարեաց ցանկութիւնը ցաւալի տեսըով գաւեցրեց աչքերս, լանցանքիս վէրքերով վչտանում է Հոգիս,

վարանեալ չրջում եմ. ցեխի մէջ խրուած՝ Թաւալւում եմ մեդջի մէջ, Թօ-Թափել չեմ կարում. Հոգով մեռած եմ, մտքով մոլորուած, մարմնով կամ միայն: Թչնամին Հանապագ ինձ կամենում է կորցնել, իսկ Դո՛ւ, Տէր իմ, ա՛լց արա մոլորեալ ոչխարիս: Իմ անօրէնուԹիւնքը գլխիցս էլ վեր են բարձրացել ու ծանր բեռան պէս դրուած են սրտիս վրայ, իսկ Դո՛ւ, Տէր, յիչի՛ր, որ բարերութեանդ պատկերն եմ: Կեանքի ծովը Հանապադ ինձ այէկոծում է, նաւս ընկդմելու վրալ է, Նաւապե՛տ բարի, Հասցրու՛ ինձ աջդ: Մեղջերիս չատութիւնից արժանի չեմ վերև նայելու, երկնից բաձ֊ րութիւնը տեսնելու, ամենակա՛լ Տէր, թո՛ղ ինձ իմ մեղջերը»:

Ապաչխարութեան երկրորդ ձանապարՀը ուրիչի յանցանքը ներելն է: Քրիստոս պարզապէս պայման է դնում մեղ Հետ. «ԵԹէ,- ասում է,դութ կը ներէջ ուրիչներին իրանց լանցանջը, ձեր երկնաւոր Հայրն էլ կր ների ձեր յանցանքը. իսկ եթէ դուք չէք ների նրանց, ձեր երկնաւոր Հայրն էլ ձեզ չի ների»: Այս է այն պայմանը, որով կարող ենք Թողու-Թիւն ստանալ Աստուծուց, ոչ Թէ մարդու կողմից առաջարկուած պալման, այլ ուղղակի երկնքից, ուղղակի այն սրտից, որ ներելը սովորեցրեց մեզ աչխարՀի միակ ամբիոնից՝ խաչի վրայից: ՔաՀանայք ծաղրում էին, ժողովուրդը` ՀայՀոյում, աւազակը` անարգում, և այդ բոլորի դէմ` ԳողգոԹայի վրայ ոչինչ արտուն) չէր լսւում, ոչ մի գանգատ, ոչ մի յանդիմանութիւն. լսւում էր միայն մի աղօթը՝ նրանց մեղքը ներելու մասին:

Բայց մեղ վչտացնողներին, մեր սիրտր խոցողներին ներելու Համար Հինգ գլխաւոր բան չպէտը է մոռանանը:

1. Ներել՝ առանց բացատրուԹեան, այսինքն՝ առանց յիչելու այն պատճառները, որոնցից առաջ է եկել ջո խէթն ու ատելութիւնը դէպի ջեղ վիրաւորողը: Սրա պատճառն այն է, որ ջանի դու յիչում ես ատելութեանդ պատճառները, այնքան նորոգում ես ատելութիւնդ և փոխանակ ստացած վէրքդ ներողամտութեան ձիթով բժչկելու՝ դու *թե՛ թո և թե՛ ուրիչի սրտում նոր նոր վէրքեր ես բաց անում:* 

- 2. Ներել ամէն անգամ: Հրէաները երկու անգամ էին ներում, երրորդ անդամ Հարուածի տեղ Հարուած էին տալիս, վէրքի տեղ՝ վէրք: Իսկ Պետրոս առաջեալը, իր Համբերութեան չափը ցոյց տալու Համար, դարձաւ Յիսուսին ասեց. «Տէ՛ր, ինձ վիրաւորողին քանի՞ անդամ ներեմ, եօ՞ թն անգամ»: «Ո՛չ թէ եօթն անգամ,-պատասխանեց Ցիսուս,այլ եօժանասուն Հատ եօժ անգամ»: Օ՜Հ, կր մտածես դու, մօտ Հինգ Հարիւր անդա՜մ: Բայց այդպէս չպէտը է Հասկանալ, սիրելի՛ս, որով-Հետև սիրտը Թուերի Հետ գործ չունի: Այլ Յիսուս, այդքան Հեռացնելով ներելու սաՀմանները, ուղում է մեզ Հասկացնել, որ ներելը չի կարելի չափի ու սաՀմանի տակ դնել․ ուզում է ասել՝ միչտ պէտը է նե֊ րես, որովՀետև քանի Համարես, ոչ Թէ ներած, այլ նորոգած կր լինես:
- 3. Ներել առանց տեղի, ժամանակի ու անձի պայմանի: Ինչ որ կարելի է ներել ալստեղ, այն չպէտք է տեղափոխես մի ուրիչ տեղ. ինչ որ կարելի է ներել ալսօր, պէտք է ներես ալսօր և եթ. ինչ որ կարելի է ներել առանց վկայի, պէտը է ներես առանձին, սրտագէտ Աստուծոլ առաջը: ԵԹէ ներում ես մի յանցանքը, պէտք է ներես բոլոր յանցանք֊ ները. եթէ ներում ես մի Հակառակորդի, պէտք է ներես Հէնց ամենջին: Այսպիսի ներումը կր լինի կատարեալ ներում: Բայց երբ վիրաւորանքի ներելը ուղում ես որ անպատճառ պատաՀի այս կամ այն յարմար տեղում, եթէ լետաձգում ես մի այլ լարմար ժամանակի, եթէ ներում ես ուրիչների առաջը, եթէ ներում ես մէկին, չես ներում ամենքին, եթէ ներում ես չնչին յանցանքը, լռում ես մեծերի մասին, դու այդպիսով ճիւղերը կտրատում ես, իսկ արմատին ձեռք չես տայիս, վէրքը միչա վէրք է մնում:
- 4. Ներել մչտապէս: Երբ դու ներում ես միայն սրբուԹիւն ընդունե֊ լու ժամանակ, իսկ լետոլ նորից սրում ես նետերդ Հակառակորդիդ սիրտը կրկին խոցոտելու Համար, դու այդպիսով ներած չես լինում: Այդպէս էր անում աններող Սաւուղ Թադաւորը: Հեղ Դաւիթը, Գոդի-

աթի դէմ կռուի դուրս գալով, իր կեանքը վտանգի ենթարկեց, որ ազատի իր թագաւորի կեանքը, սրբի նախատինքը Իսրայէլի ճակատից, բայց Սաւուղը գեղարդը ձեռքից բաց չէր թողնում, միչտ լարուած էր մնում Դաւթի դէմ: Իսկ դու պէտք է ներես մի անգամ ընդ միչտ:

5. Ներել՝ առանց դիրքը ջննելու: Ձպէտք է ասես՝ մեծը, Հարուստը, դիտունը ես եմ, նա՛ պէտք է ինձնից ներում խնդրի. չպէտք է ասես՝ այսինչ դործում յանցաւորը ես չէի, նա էր, ուրեմն նա՛ պէտք է ներում խնդրի: Ինչպէս Հարիւր ռուբլու դողը չի կարող արդարանալ նրանով, որ Հարիւր է դողացել, ոչ Թէ Հաղար, այնպէս էլ նա, որ ինքը չունի խէԹ իր ընկերոջ դէմ, այլ ընկերն ունի իր դէմ, չի կարող ասել՝ ես չպէտք է դնամ նրա դուռը, նա՛ պէտք է դայ իմ դուռը ինձնից ներում խնդրելու: Ինչպէս որ որդին չէ պատւում իր հօրը, երբ անարդում է իր եղբօրը, ինչպէս ծառան չէ պատւում իր տիրոջը, երբ չէ կատարում նրա կամքը, այնպէս էլ ոչ ոք չի կարող ասել, Թէ փառաւորում է Աստուծոյ անունը, երբ արՀամարՀում է իր եղբօրը:

Ապաչխարութեան բոլոր տեսակներն էլ լուանում են մեր մեղջերը և դառնում երկրորդ աւազան: Դեռ չէ եղել մի ապաչխարող, որ իր սիրտը կոտրի Յիսուսի առաջը և չփրկուի: Մատթէոսը երէկ մաջսաւոր, անողորմ կողոպտիչ էր, այսօր բազմած է երկնջում: Պետրոսը՝ իր Աստուծուն և ուսուցչին ուրացողը, այսօր փառջով է պսակուած: Պօղոսը՝ երէկ ՀայՀոյիչ և եկեղեցի Հալածող, այսօր «ընտրութեան անօթ», Աստուծոյ մօտ է Հանդստանում: Աւազակը՝ երէկ իբրև մարդասպան խաչուած, այսօր արջայութեան մէջ է նստած:

- July there

Էլ ինչո՞ւ ենք ծուլանում, չտապենք մի այսպիսի ողորմած Տիրոջ մօտ, որ բազուկները տարածած՝ մեզ է սպասում: Բայց Աստուած, տեսնելով մեր դանդաղութիւնը, դուրս է դալիս, կանդնում արքայու֊ թեան դռների մօտ և ձայն տալիս. «Եկէ՛ջ Ինձ մօտ, ամէն վաստակած֊ նե՛ր ու բեռնաւորներ, եկէ՛ք Հանգստացնեմ ձեզ»:

Հոգևոր բժիչկը մեծ գին չէ պահանջում, ձրիաբար է առաջարկում ամէն ցաւի դեղը: Հիւա՞նդ ես, ասում է, Ես ձրի եմ բժչկում. մտի՛ր սենեակդ, բե՛ր Ինձ արտասուք ինչքան կարողանաս, մի կաժիլ էլ որ լինի, բաւական է քեղ երկրորդ անդամ մկրտելու և առաջին փառքիդ հասցնելու համար: Մեղաւո՞ր ես. Ես ողորմած եմ, չեմ եկել կանչելու արդարներին, այլ քեղ պէս մեղաւորներին՝ արդարուժեան ճանապարհով: Ծարա՛ւ ես. մի՛ դանդաղիր, Ես կենաց աղբիւրն եմ. ով ծարաւ է, ժող Ինձ մօտ դայ և յաւիտեան չի ծարաւի: Քաղցա՛ծ ես. մի՛ լքանիր, «Ես եմ հացն կենաց՝ երկնքից իջած». ով այս հացից ուտի, յաւիտեան կապրի: Մե՛րկ ես. Ես քեղ պատմուճան եմ և վերարկու, միայն չարութժիւններիցդ մերկացի՛ր, և Ես կրհագցնեմ քեղ առաջին հանդերձդ:

Տե՛ս ինչքան սիրեցի քեզ: Երկիրը քեզ Համար ստեղծեցի, երկինքը քեզ Համար յօրինեցի, արքայուժիւնը քեզ Համար պատրաստեցի, անկեալ Հրեչտակների տեղը քեզ Համար ժողի: Քեզ Համար Աստուածս մարդացայ, ամէն անարդանք կրեցի, անձս զոհեցի, արիւնովս մեղջերդ լուացի, քեզ Հօրս հետ հաչտեցրի: Էլի ի՞նչ ես կամենում, որ անեմ քեզ, ասա՛, Ես սովոր եմ ամէն տեսակ ծառայուժեան: Եխէ մատնիչիս ոտքերը լուացի, քեզ՝ ևս առաւել. դու մի կաժիլ արցունք ժատի՛ր Իմ կոնքը, Ես Յորդանանի առատուժեամբ չնորհքներ ժափեմ վրադ։ Ինչո՞ւ ես փախչում Ինձնից, արի մօ՛տ, Ես չեմ բարկանում, չեմ մեղադրում, չեմ յայտնում մեղքը, չեմ յանդիմանում, որովհետև ողորմած եմ, որովհետև Իմ ստեղծածն ես, Իմ պատկերն ես, Իմ նմանուժիւնն ես։ Դժուար բան չեմ պահանջում քեզնից, միայն դարձի՛ր Իմ կողմը, և Ես կը դառնամ քո կողմը։ Դէ՛հ, մի՛ ամաչիր, արի՛ մօտս։

Այո՛, սիրելիս, գնանք Յիսուսի մօտ, քանի որ լսում ենք Նրա ողորմած ձայնը. «Եկէ՛ք Ինձ մօտ»: Քանի որ Նա մեզ սիրելով է Իր մօտ կանչում, գնա՛նք մօտը: ԵԹէ ոչ՝ կը գայ ժամանակ, երբ Նա մեզ կասի՝ Կորէ՛ք աչքիցս, բայց այն ժամանակ ո՜ւչ կր լինի:

#### **ዞ**ԱՆ Դ

ԵԹԷ խոստովան լինիցիմը գմեղս մեր, Հաւատարիմ է Նա եւ արդար՝ առ ի Թողուլ մեզ գմեղս մեր: U. 3nd 4. U. 9

Ապաչխարութիւնը կատարեալ անելու Համար՝ բացի գղջումից կարևոր է և խոստովանութիւն: Խոստովանութեան Հրաւէրի ձայնը առաջին անգամ դրախտումն ենը լսում: Հէնց որ Ադամը մեղանչեց Աստուծոյ Հրամանի դէմ, իսկոյն Աստուած՝ ամենատես բնութիւնը, չտեսնող ձևանալով, թաղդրութեամբ դէպի խոստովանութիւն է Հրաւիրում առաջին մեղաւորին՝ ձայն տալով նրան. «Ադա՛մ, ո՞ւր ես»: Ուգում է ասել` Ադա՜մ, Ես արդէն տեսալ, որ դու մեղանչեցիր, բայց չե՞ս խոս֊ տովանուի, որ արածդ մեղջ է, Թողութիւն ստանալ չե՞ս կամենայ: Արի դու Ինձ լսի՛ր, խոստովանուի՛ր և կարդարանաս: Մի և նոյնն է կրկնում և Եսայի մարդարէն. «Ասա՛ անօրէնութիւններդ և կարդարանաս»: Իսկ Սողոմոնը պարգաբանում է. «Ով ծածկի,- ասում է,- իր մեղջերը, չի արդարանալ, իսկ ով պատմի ու լանդիմանի, կր սիրուի»: Եւ երբ առաքեայն ասում է. «Լուացարուք, սրբեցարուք», ոչ Թէ մեր կերակրոտ ամանեղէնի մասին է ասում, այլ մեր սիրտն ու խիղճը լուանալու և սրբելու մասին է ասում, որովՀետև իսկոյն վրայ է բերում. «և ընկեցէ՛ք գչարիս յանձանց ձերոց», այսինքն` խոստովանուեցէ՛ք ձեր մեղքերը:

Իր մեղջերը քաՀանայի մօտ խոստովանուողը ինքն իր դէմ է դուրս գալիս, ասես Թէ ամբաստանում է իրան, իր արարջներն է լանդիմա֊ նում, որովՀետև խոստովանուել նչանակում է իր արածր յայտարարել, իրան մեղադրել: Դրա Համար է որ մեծ ապաչխարող Դաւիթը ձայն է տալիս գովելով․ «Ի՜նչ սիրուն բան է խոստովանուել Աստուծոլ և Նրա քաՀանայից առջև»:

Խոստովանութիւնը թեթևացնում է մեղջի ծանրութիւնը: Խոստովանութիւնը որտեղից դուրս է գալիս, իր ժանգոտ ամանը ոսկու պէս

փայլեցնում է: Խոստովանութիւնը ապաչխարողի պարիսպ է, գլորեալի կանգումն, երկնքի բացող, երկնաքաղաքն առաջնորդող: Մեղաւո՞ր ես. Հազար բարեգործութիւն էլ որ անես, բայց արած մեղջերդ չխոստովանուես, սուտ է, գուր է, Թէ աղօԹես, Թէ պաՀես, Թէ ողորմես, Թէ ճգնես, առանց խոստովանութեան անկարելի է, որ Թողութիւն գտնես:

ՊԱՐՉ ՔԱՐՈՉՆԵՐ

Բայց քանի որ խոստովանութիւնը այսչափ Հարկաւոր պաՀան) է ամէն մեղաւորի Համար, մարդ դարմանում է և ապչում, Թէ ինչպէս կան դեռ ևս մեղաւորներ, որոնք այնպէս ուչ ուչ են խոստովանւում և աւելի քաղցը ու ախորժ են Համարում Հանդիստ մնալ իրանց մեղջերի մէջ՝ նման անբան անասունների, որոնք սիրով ընկդմւում են տղմի մէջ և լամառութեամբ մնում ալնտեղ: Ալս է պատճառը, որ Աստուած մարդարէի բերանով աղաղակում է. «Ես վրէժ կր պաՀանջեմ նրանցից, որոնը խրուած են իրանց տղմի մէջ»:

Պարտքդ ուչացնելով՝ պարտքից չես ագատւում. լաւ կանես, որ քանի քիչ է, վճարես, որպէս գի ՀետգՀետէ չատանալով՝ չծանրանայ ուսիդ: Մի տարի ձեռքդ մի՛ լուանա, կր տեսնես՝ ինչպէս է մրոտւում. նորից մաքրելու Համար ինչքան սապոն, լիմոն բանեցնես, ինչքան լուանաս, սրբես, սևութիւնը միչտ կր մնալ, բծերը չեն անցնի: Ալդպէս էլ՝ ինչքան քննես սիրտդ, խիղձդ, միչտ մի նոր կեղտ կր դտնես լուա֊ նալու Համար: Ալդ պատճառով, քանի մեղջերդ գլխիցդ չեն բարձրացել, մտի՛ր սրտիդ խորքը, լաւ քննի՛ր, ամէն կողմ մա՛ն արի, ամէն անկիւնը քրքրի՛ր և կարծածիցդ աւելի այլանդակ գարչուԹիւններ կր գտնես: Ի՜նչ ես ուչացնում. Աստուծոլ դէմ յայտնի մեղանչելուց չես քաչուել, քաՀանային ծածուկ խոստովանուելո՞ւց ես քաչւում:

Յիսուս, Իր տեղը քաՀանայ դնելով երկրիս վրայ, դրել է նրա ձեռքր և քո մեղջերիդ ԹողուԹիւն տալու և չտալու իչխանուԹիւնը՝ ասելով. «Ում որ դու արձակես երկրիս վրալ, նա արձակուած կր լինի երկնքումը, և ում կապէս երկրիս վրայ, կապուած կր լինի երկնքումը»: Ասա՛ տեսնեմ, քաՀանան ի՞նչպէս պէտք է գործածի իր այդ աստուա֊

ծատուր իչխանութիւնը, եթէ դու, չարունակ ուչագնելով, դանդառու*թեա*ն տաս և չխոստովանուես նրա մօտ քո մեղջերը: Կուդե՞ս միթէ, որ ինչպէս պատաՀի, այնպէս անի. մէկին արձակի, միւսին կապի: Ուրեմն, եթէ նա լաւ պէտը է դործածի իր իչխանութիւնը՝ արժանաւորին արձակում տալով, անարժանին չտալով, պէտը է դիտենալ մեղջերիդ Թիւն ու ծանրուԹիւնը: Իսկ եԹէ դու չյայտնես մեղջերդ, ջաՀա֊ նան ի՞նչպէս ԹողուԹիւն տալ կամ չտալ: Դատաւորը ի՞նչպէս կարող է ագատել կամ պատժել յանցաւորին, եթէ լաւ չգիտենայ նրա բոլոր արածները: Եւ աՀա քաՀանան Քրիստոսի պէս, որ դատաստանի օրը գալու է դատելու ամենիս, նստում է դատողական աԹոռի վրալ, իսկ խոստովանուողը, ինչպէս մեղադրեալ, ձախակողմեան դասի մեղաւորների նման՝ չոքում է նրա ձախակողմը՝ գլխակոր և ամօԹալից:

Տե՛ս, Աստուած չէ ուղարկում քեղ Հրեչտակի մօտ խոստովանուելու, որ չլինի Թէ նրա սրբուԹիւնը աչքիդ առա) ունենալով՝ երկիւդ կրես մեղջերիդ արժանաւոր պատիժ ստանալուդ մասին: Ալլ ուղարկում է քեղ նման մարդու մօտ, որ գիտէ իր տկարութեամբ քո տկարութիւնը չափել և մարդասիրութեամբ օգնել, որովՀետև ինքն էլ Աստուծոլ մարդասիրութեանն է կարօտ, ուստի և ներողամիտ կը լինի դէպի քո մեղջերը: Դու պէտք է չնորՀակալ լինես, որ Աստուած մեղջերիդ ԹողուԹեան իրաւունքը քաՀանալին է տուել և քո դղջման ու նորոգման գործը ԹեԹևացրել: Այսպէ՛ս մտածիր: ԵԹէ Թագաւորը ասէր մի մաՀապարտի. «Քեց կր ներեմ ու մաՀից կազատեմ, եԹէ գնաս արած յանցանքդ պատմես իմ փոխանորդին», իսկոյն ուրախ ուրախ չէ՞ր վագի դէպի փոխանորդը իր յանցանքը խոստովանուելու: Ուրեմն, պէտը է չտապել քաՀանայի մօտ, որ Աստուծոլ միջնորդն է և մարդու բարեխօսը:

Մեղջերդ ջաՀանալի մօտ խոստովանուելուց առաջ Հարկաւոր պատրաստութիւնը պէտք է տեսնես: Պէտք է մաջրես սիրտդ, Հանես նրա միջից ամէն խէթ, նախանձ, ատելութիւն, իսկ դրա Համար պէտը

է Հաչտուես այն ամէն մարդու Հետ, ում որ և է կերպով վիրաւորել ես կամ ումից վիրաւորուել ես: Քրիստոնէից այնքան է Հարկաւոր ընկերոջ սիրտ չաՀելը, Հոգին գրաւելը, որ եԹէ մարդ առաջ Հաչտ չլինի իր րնկերո) Հետ, Աստուծոյ Հետ ոչ մի կերպով չի կարող Հաչտուել:

Դու պէտը է մէ)դ մի սրտաըննուԹիւն անես, պէտը է միտըդ բերես, *թէ ինչ տեղեր ես եղել,* ում Հետ ես ապրել, ինչ գործով ես պարապել վերջին խոստովանութիւնիդդ առաջ: Պէտթ է մտածես մեղանչելուդ բոլոր Հանգամանքների մասին, պէտք է աչքի առա) ունենաս քո կացութիւնը, աստիճանը, Հասակը, ժամանակը, երբ սկսել ես մեղան֊ չել, որքան ես մնացել մեղջի մէջ, այն անձր, ում Հետ մեղանչել ես, այն անձինը, որոնց գալժակղեցրել ես, և Թէ ինչպէս ես մեղանչել: Այս բոլորի վրալ պէտը է օրինաւոր ուչը դարձնես, որպէս գի խոստովանութիւնդ անՀայիւ և անգգոլչ չլինի, ինչպէս առաջեայն էլ ասում է. «ԵԹԷ մեր անձր ըննէինը, չէինը դատապարտուի»:



ԱՀա մէկը մօտենում է քաՀանային՝ խոստովանուելու։ Բայց ինչի՞ց դրդուած. մի՞թել յիրաւի մի ներքին պաՀանջ է դդում: Ո՛չ, մօտենում է, որովՀետև ուրիչներն էլ են մօտենում. մօտենում է, որով֊ Հետև խոստովանուելը «ադաԹ է», և մօտենում է չատ անդամ ոչ Թէ դրա Համար նախապատրաստուած, այլ Հէնց կանգնած տեղը մտջովը անց է կացրել, որ դա էլ մի պարտք է, մի սովորութիւն է, պէտք է կատարել: Նա մօտենում է` լոլսը քաՀանալի վրալ դրած, դիտենալով, որ ինչ որ նա ասի, ինքն էլ եթէ կարողանալ՝ կր կրկնի, եթէ ոչ՝ «մեդա՛յ Աստուծոյ» Հօ՛ կասի:

խան ունենալ: Երբ քաՀանան Հարցնում է. «Ի՞նչ ես արել, որդի՛, ի՞նչ ունես ասելու», եթէ կին է, «Է՜Հ, տէրտէ՛ր,-ասում է,-ըեց խօմ լաւ

52

յայտնի է, երեխանց տէր ենք, չարացնում են, բարկանում ենք, սիրտ֊ ներս վիրաւորում ենը, ուրիչ ի՞նչ պէտը է ունենամ»: ԵԹէ տղամարդ է՝ «Դու խօմ լաւ դիտես, տէ՛ր Հայր, փեչաքար մարդ ենք, սուտ էլ ենք խօսում, խաբում էլ ենք, ձեռնաքաչութիւն ենք անում. էսպէս էլ որ չանենը, մի տուն քուլփաԹը ինչո՞վ պաՀենը»:

Շատն էլ քաՀանայի Հարցմունքին ուղղակի պատասխանում է. «Ոչինչ»: Է՜Հ, սիրելիս, երբ ոչինչ ասելիը չունես, ինչո՞ւ ես եկել: ԵԹԷ Հիւանդ չես, ինչո՞ւ ես գնում բժչկի մօտ: ԵԹԷ կարիք չունես, ինչո՞ւ ես դուռը բաղխում: ԵԹէ յանցանը չունես, եԹէ ոչինչ ասելիը չունես, նչանակում է դու Հողեղէն չես, Հրեղէն ես, մարդ չես, Հրեչտակ ես: Նչանակում է՝ քո սիրտը մարդկալին սրտերից չէ, քո միտքը, քո գգա֊ յարանըները մարդկային չեն: Նչանակում է՝ աչխարՀը իր բոլոր պատրանքներով, կեանքը իր բոլոր Հրապոյրներով, դեղեցկուԹիւնը իր բոլոր կախարդանքով, ոսկին իր բոլոր փայլով, իր բոլոր ոյժով՝ սրան֊ ցից ոչ մէկր քեց վրալ, քո սուրբ սրտի, քո մաքուր խղճի, քո անարատ բարոյականի, քո անախտ Հոգու վրայ ոչինչ ազդեցուԹիւն չէ՞ ունեցել: Նչանակում է՝ դու մի այնպիսի աչը ունես, որին գեղեցկու֊ Թիւնը չէ գրաւել, որին ոսկին չէ չլացրել. դու մի այնպիսի ականջ ունես, որ երբէք չէ ախորժել գէչ գրոյց լսել, չար խորՀուրդներ ընդու֊ նել. դու մի այնպիսի լեզու ունես, որ երբէջ սուտ չէ խօսել, ոչ ոջի չէ վիրաւորել, ոչ ոքի անուն չէ արատաւորել. դու մի այնպիսի ձեռք ունես, որ ոչինչ չէ լափչտակել, ոչ ոքի վրալ չէ բարձրացել, ոչինչ չէ խարդախել, չէ կեղծել. դու մի այնպիսի ոտք ունես, որ մրջիւն անդամ չէ կոխ տուել, չարութեան ճանապարՀ չէ անցել. դու մի այնպիսի սիրտ ունես, որի դռները միչտ փակ են եղել անիրաւութեանց դէմ, որին օտար են գէչ ցանկութիւնները, որին խորթ է մեղջ ասուած բանը: Վերջապէս նչանակում է՝ դու ունես մի այնպիսի Հոգի, որ իչխում է մտքիդ, սրտիդ և բոլոր դգայարանքներիդ վրայ. մի այնպիսի Հոգի, որ ոսկու պէս մաքուր է, բիւրեղի պէս փայլուն:

ԵԹէ այդպէս է, եԹէ դու մի այդպիսի անբիծ, անարատ արարած ես, ուրեմն օրՀնուի՜ այն արգանդր, որ քեղ ծնեց, օրՀնուի՜ այն տունը, որ ջեց սնեց, օրՀնուի՜ և այն աչխարՀր, որ ջեց պաՀեց: Ե՛րԹ ի խաղա֊ ղութիւն, քաՀանայի մօտ քեղ Համար տեղ չկայ, եկեղեցին քեղպէսնե֊ րի Համար չէ, երկիրը քեզ չի կարող կրել իր վրալ, քո տեղը լուսեղէն երկինքն է:

Օ՜րՀնած, մէկ աչըդ բա՛ց արա, տե՛ս, Թէ այս ապաչխարուԹեան օրերում եկեղեցին ի՜նչ է ձայն տալիս, ի՜նչ է յիչեցնում, ի՜նչ սովորեցնում: Եկեղեցին այս օրերս իրան մեղջերի ցեխի մէջ չաղախուած, աներևոյթ թչնամուց ծանրապէս վիրաւորուած տեսնելով՝ իր թչուառ վիճակից է դանդատում, օգնուԹիւն խնդրում.

«Հա՛յը բացումողորմ, խոստովանում եմ Քո առաջև, ինչպէս անա֊ ռակ որդին, իմ յանցանըներից մաջրի՛ր ինձ, Տէ՛ր, ինչպէս երբեմն մաջսաւորին, և ողորմի՛ր։ Մեղա՛լ, Տէր, խոստովանւում եմ իմ լանցանքնե֊ րը, մեղա՜լ, ողորմի՛ր։ Իմ մեղջերը ցոյց կը տամ Քեգ, Քրիստո՛ս, որ Հոգիների բժիչկն ես և կեանքի տէրը, բժչկի՛ր իմ ՀիւանդուԹիւնները: Ամէն ժամանակ իմ աղաչանքն այս է. սրբի՛ր ինձ իմ մեղքերից»:

Եւ ի՜նչ սրտից է բղխում այս խոստովանութիւնը, ի՜նչ կրծջից են Թռչում այս Հառաչները, ո՜վ է, որ իր յարկը վայոց տուն է չինել, ո՜վ է, որ իր տունը մեղջերի ծով է չինել: Եկեղեցու սիւն, Հայրենեաց փառը, ազգի պարծանը, առաքելապատիւ սուրբ Ներսէս ՇնորՀալին է այդ մեղջերի մէջ կորած, արցունջների մէջ խեղդուած մեղաւորը։ Իսկ դու ասում ես՝ անմեղ եմ: Ի՜նչ ենք արդեօք նրա առաջը ես, դու, այս ապականուած աչխարՀը: Չէ՛, սիրելիս, արի՛, դու դա՛ս առ այդ սուրբ ուսուցչից, դաս ոչ Թէ սովորական իմաստուԹեան, այլ՝ դաս Աստուծոյ երկիւղի իմաստութեան, անձի խոնարՀեցման իմաստութեան: «Ո՞վ իցէ, որ կեցցէ և ոչ մեղիցէ»: Մարդ կը լինի՞, որ ապրի ու չմեղանչի: Ուրեմն, երբ քաՀանան քեղ Հարցնում է՝ ի՞նչ ես արել, որդի՛ս, ասա՛ ի՞նչ չեմ արել, տէ՛ր Հայր, ոտքից գլուխ մեղաւոր եմ, մեղքի գերի եմ, մի<sup>®</sup> թե լեզուն կարող է պատմել, մի<sup>®</sup> թե խօսքը կարող է նկարագրել այն ամէն չարութիւնները, ամէն անօրէնութիւնները, որ ես արել եմ, իմ մեղքը չատ է քան երկնքի աստղը. քան ծովի աւազը, մեղաւո՜ր եմ, օգնի՛ր անարժանիս:

Մեղաւորը պէտը է խոստովանուի անկեղծութեամբ, առանց ստելու և ամբողջութեամբ յայտնելով իր մեղջերը: Սուտ խօսել այնտեղ, ուր եկել ես ստախօսութիւնդ խոստովանուելու, գողունի կերպով ծանր մեղջերդ Թաջցնել նրա մօտ, ում մօտ եկել ես գողուԹիւնդ խոստովա֊ նուելու, դա կրկնակի մեղջ է, ի Հարկէ. և չատ էլ որ քաՀանային խա֊ բես, Աստուծուն չես կարող խաբել: ԵԹէ ճչմարտուԹեամբ, անկեղծօրէն չես խոստովանւում, ալդպիսով ոչ Թէ չես ԹեԹևանում մեղջերիցդ, այլ նոր նոր մեղջեր ես աւելացնում: ԸնդՀակառակը՝ ամէն անգամ խոստովանուելիս` այնպէս պէտը է մտածես, Թէ քո վերջին խոստովանութիւնն է, Հոգեվարթի խոստովանութիւնն է: Ով անկեղծ է խոստովանւում, նա մօտ է ուղղուելու: Առաջին քրիստոնեայք այս լաւ էին Հասկանում, ուստի, ինչպէս սովորութիւն էր, իրանց ծանր մեղջերն էլ խոստովան֊ ւում էին եկեղեցում, ժողովրդի բազմութեան առաջը, բարեկամների ու *թչ*նամիների, ծանօթի ու անծանօթի առա**ջը**։ Բալգ մալրախնամ եկեղեցին, գիտենալով իր որդոց ԹուլուԹիւնը, գիջող եղաւ և սաՀմանեց խոստովանուել միայն մի քաՀանայի առաջ: Սովորութիւնը վերացաւ, բայց Հետքը մնաց, այն էլ՝ միայն պատարագիչ քաՀանայի վրայ, որ դառնալով դէպի ժողովուրդը՝ «Եւ առաջի ձեր, Հարք և եղբարք,-ասում է,գամենայն մեղս, գորս գործեալ եմ». Հայրե՛ր ու եղբայրներ, մեծե՛ր ու փոքրեր, ձեր առաջն էլ եմ խոստովանւում իմ բոլոր մեղքերը:

Անկեղծութեամբ խոստովանուելու Համար ոչինչ չպէտք է ծածկես քաՀանայից, որովՀետև ինչ որ այստեղ ծածկելու լինես մի քաՀանա֊ յի առաջ, այն դատաստանի օրը ստիպուած կը լինես մերկացնելու ողջ աչխարՀի առաջը: Այն ժամանակ ամօթից կասես սարերին՝ ընկէ՛ք ինձ վրալ, և բլուրներին թէ՝ ծածկեցէ՛ք ինձ: Ալստեղ եթէ անկեղծ խոստո֊ վանուես, թողութիւն կը ստանաս, իսկ այնտեղ ոչ խոստովանուելու ժամանակ է, ոչ էլ՝ թողութեան: Մարդասպանն էլ, կախաղան բարձրանալիս, խոստովանւում է իր յանցանքը, բայց չէ փրկւում: Այս պատ-ճառով առաջեալը, մեզ դէպի ճչմարիտ խոստովանութիւն յորդորելով, ասում է. «Եթէ ասենք թէ՝ ոչինչ մեղջ չունենք, մեզ ենք խաբում, որովհետև ասածներիս մէջ ճչմարտութիւն չկայ, իսկ եթէ չծածկենք, խոստովանուենք, պէտք է հաստատ դիտենանք, որ արդարադատ Ցիսուս իսկոյն թողութիւն կը տայ մեղ»:

Խոստովանուելիս քաՀանան քեզնից մի բան է ուզում միայն՝ քո սիրտն է ուզում: Երբ նա քեզ Հարցնում է՝ որդի՛, ի՞նչ ես արել, դրանով ուզում է ասել՝ ամբողջ կեանքը դու անց ես կացնում սիրտը մարդկանցից ծածկած, ամբողջ տարին դու այն չես երեւում, ինչ որ կաս, միթէ այս կարձ րոպէներին է՞լ չես բաց անի իմ առաջ քո սիրտը:



Մարդս պէտք է խոստովանուի Համեստ կերպով, ամէն բանի մէջ իրան մեղադրելով, ուրիչի արածը չյիչելով, իր արածը խիստ մերկացնելով: Խոստովանուողը, որ գնում է դատուելու, ինքն իր գործի դատաւորը չպէտք է Հանդիսանայ, չպէտք է սկսի պաշտպանել իր դատը այլոց դէմ. միակ դատաւորը քաշանան է լինելու: Քաշանայի մօտ այնպէս պէտք է խսսես, ինչպէս յանցաւորը խսսում է դատաւորի Հետ, որ իրան պէտք է ազատի կամ պատժի, ո՛չ թէ ինքնաշաւանութեամբ ու պարծենալով: Դու ոչ միայն պէտք է խսսես խոնարՀութեամբ, այլ և պէտք է լսես խոնարՀութեամբ, երբ խոստովանաշայրը քեղ խրատում ու յանդիմանում է: Միթե դու խելագար չէի՞ր Համարի այն Հիւանդին, որ կծում է իր վէրքը բժշկող վիրաբոյժի ձեռքը: Եթե խոստովանուողը գնացել է իրան յանդիմանելու, ուրեմն քաշանայի մօտ իրան արդարացնելու տեղը չէ, պատհառներ մէջ բերելու ժամանակ չէ: Շատը՝ Հէնց որ իր մեղքը խոստովանում է, իսկոյն պատճառն էլ Հետն է բերում: Որը իր մարդու վրայ է

57

գցում յանցանքը, որը՝ իր կնոջ վրայ, որը՝ որդոց. յանցանքն ուզում է ասել, բալց լանդաւոր չէ ուցում երևալ: «ԵԹէ այս կինս չստեղծէիր, ես արդելուած պտուղը չէի ուտի»: Այսպէս են խօսում չատերը: ԵԹէ եկել ես քեզ արդարացնելու, այսինքն՝ մեղքդ ծածկելու, մի և նոյն է Թէ չես խոստովանւում: Ի՞նչ օգուտ ունին այդ պատճառանըները, այդ մաՀանէթը: Մեղթը արուել է. Աստուծոլ դէմ, Աստուծոլ Հակառակ դնալու ոչինչ պատճառ չէիր կարող ունենալ. ուրեմն արածդ մեղը է: Խոստովանուիր մեղքդ ոչ թե պատճառները փնտռելով, այլ դեղը փնտռելով, այն ժամանակ կասեմ, որ դու, այո, խոստովանւում ես: Դաւիթն աղօթում էր. «Տէ՛ր, մի՛ Թողներ, որ մեղջերս արդարացնելու Համար պատճառներ փնտռեմ». նոյնը պէտք է դո՛ւ խնդրես խոստովանանքի գնալիս:



Խոստովանուելու նպատակն է մեղջերից ԹեԹևանալ, արդարանալ: Բայց չպէտը է կարծես, Թէ խոստովանուԹիւնը ըեզ նորից մեղանչելու իրաւունը է տալիս: Ով որ ԹողուԹիւն ստանալու յուսով է մեղան֊ չում, նա խաբեբայ է, ոչ թէ խոստովանուող: Եւ անմիտ է այն մարդր, որ ասում է՝ այս մեղջն անեմ, յետոյ խոստովանուեմ, միևնոյն է Թէ ասէր՝ այս մեղջն անեմ, յետոյ գղջամ: ԱշխարՀումս անուանի վիրաբոյժներ չատ կան, բայց ոչ ոք իրան բարձրից ցած չէ դցում, որ յետոյ վիրաբոյժին դուրս ընկած ոսկորը ուղղել տայ: Կրկնուած գղջումը Հոգին մաչում է, որովՀետև մեղանչելն ու գղջումը սովորական բան է դառնում, արուեստ է դառնում: ԵԹէ արած մեղջիդ վրայ գղջալուց յե֊ տոլ բոլորովին չես նորոգւում, գղջումդ գղջում չէ: ԵԹէ այն նպատա֊ կով չես գղջում ու խոստովանւում, որ միւս անդամ չմեղանչես, եԹէ չես որոչում բոլոր ուժովդ մեղջի դէմ դուրս գալ, ապա գղջումդ ու խոստովանանքդ ոչինչ միտը, ոչինչ նչանակութիւն չունի: Այդ է պատճառը, որ Յիսուս ումը բժչկում էր, դգուչացնելով ասում էր՝ «Տե՛ս, դու բժչկուեցիր, էլ չմեղանչես, որ չլինի Թէ յետինը աւելի վատ լինի, քան առաջինը, չլինի Թէ աւելի ծանր պատասխանատւուԹեան տակ ընկնես. որովՀետև այն ժամանակ քեղնից կը պաՀանջուի Թէ՛ Հին և Թէ՛ նոր մեղջերիդ Հաչիւր»:

Ի՜նքդ դատիր. միթէ աւելի մեծ պատժի չէ<sup>°</sup> արժանի այն յանցաւորը, որ դատաւորից ներումն է ստացել, բայց նորից ոտնատակ է տա֊ լիս օրէնքը: Արժանի՞ է Հայրական սիրուն այն որդին, որի յանցանքը ներել է Հայրը, և կրկին վչտացնում է նրան առաջուալ լանգանջներով: Աւելի ցաւ չէ՞ պատճառում ծնողական սրտին, երբ Հայրը ձեռք է բերում իր որդուն նորից կորցնելու Համար: Ձեռք բերած բարիքն ուրախութիւն է, իսկ ձեռը բերած և կրկին կորգրած բարիքը՝ կրկին ցաւ: Այսպէս էլ՝ ով իր մեղջերի ԹողուԹիւնը ստանալուց յետոյ էլի առաջուայ անկարգ կեանքն է անց կացնում, նա կրկին պատիժ է պատրաստում իր Համար:

Շատ մարդ դժուարանում է խոստովանուել՝ ամաչելով իր մեղջերը թաՀանայի մօտ Թուելուց: Բայց ամաչելու ոչինչ չկայ, որովՀետև մարդ ոչ Թէ իսկապէս քաՀանայի առաջն է խոստովանւում, այլ Աստուծոյ առաջը, Յիսուսի առաջը, որ աներևոյԹ կերպով ներկայ է խոստովանու֊ *թեան ժամանակ: Քա*Հանան կարգուած է միջնորդ լինելու Աստուծոյ և մարդու մէ) և երբ նա ԹողուԹիւն է տալիս, ինքը չէ՛, այլ Աստուա՛ծ է, որ Թողնում է մեղջերը: Ինջը քաՀանան էլ, չնայելով իր կարգի ու կոչման սրբութեանը, նոյնպէս մի մեղանչական մարդ է և, լինելով սրտե֊ րի բարեկամ, ներողամիտ է իր Տիրո) պէս: Եւ քաՀանալի առաջը ծունկ չոքելով` սրտով պէտք է դնանք Ցիսուսի մօտ, պէտք է դնանք Հաւատով ու մանկական Համարձակութեամբ: Պէտը է գնանը ոչ թէ ինչպէս Պետրոս առաջեալը, որ գնում էր Գեննեսարէթի ջրերի վրալ, ո՛չ թէ նրա պէս պէտք է նայենք մեր մարմնի ծանրութեանը, ջրերի խորութեանը և Հողմի ոյժին, այլ միայն պէտը է նայենը Յիսուսին, որ տարածում է դէպի մեց Իր աջը՝ մեց մեր մեղջերի ծովից Հանելու Համար, որ չասի ամէն մէկիս. «ԹերաՀաւա՛տ, ինչո՞ւ երկմտեցիր»:

#### ԲԱՆ Ե

Որ ուտէ զմարմին Իմ եւ ըմպէ զարիւն Իմ, յԻս բնակեսցի եւ Ես ի նմա: ՅովՀ. Զ 57

ԱՀա՛, սիրելիս, ապաչխարեցիր, Հիմա եկել ես վերջին մեծ գործի Համար. եկել ես ճաչակուելու: Միտքդ ի՞նչ է, քաղցա՞ծ ես, կը կչտանա՞ս միթէ նչխարի այն փոքր մասնիկով, ճա՞չ կը դառնայ քեզ Համար գինու մէջ թաթախած Հացի այն փշրանքը: Ո՛չ, միտքդ ուրիչ է, դու եկել ես Հաղորդուելու: Բայց գիտե՞ս Հաղորդուելն ինչ է:

Հաղորդուել նչանակում է մասնակից լինել. մասնակից լինել ո՛չ թէ հասարակ հացի, սովորական ճաչի, այլ հոգևոր հացի, մի այնպիսի փառաւոր ճաչի, որ Ինքը Յիսուսն է պատրաստել քեղ համար, մի այնպիսի չտեսնուած, չլսուած ճաչի, որտեղ կոչնատէրն իր հիւրերին հացի փոխանակ տալիս է իր Մարմինը և դինու փոխանակ՝ իր Արիւնը: Եւ այդ սեղանը, որ բացւում է քեղ համար, սովորական, հասարակ մարդու սեղան չէ, Թադաւորական ճոխ սեղան է՝ լի Աստուծոյ ամէն բարութիւնով, մի աստուածային սուրբ սեղան, որի վրայ ճաչ պատրաստողը և Հէնց ինքը ճաչը Աստուած է:

Ի՛նչ երևելի բան պէտք է լինէր, եթէ մի թագաւոր, սեղան նստած, իր ամանից բաժին ուղարկէր մի աղջատի. ի՛նչքան աւելի, եթէ իր թևից մի կտոր կտրէր և տար նրան ուտելու: Իսկ Յիսուս Հաղորդութեան սուրբ խորհրդի մէջ մեզ կերակրում է ոչ թէ Իր սեղանից բաժին ուղարկելով կամ Իր մսից մի կտոր, այլ՝ Իր ամբողջ մարմինը, արիւնը, Հոդին և աստուածութիւնը։ Մեր Փրկիչը բաւական չՀամարեց մէկ լինել մեզ Հետ միայն մարդանալով, այլ ուղեց, որ ս. Հաղորդութեամբ ամէն մէկիս Հետ առանձին միանայ. դրա Համար իր անձը խառնեց, չաղուեց մեզ Հետ, որ մէկ բան դառնանք, որովՀետև «իսպառ սիրեց մեդ»:

ԵԹԷ Յիսուս Հրամայէր մեզ, որ ինչ բարիք կը ցանկանանք մեր Հոգուն, խնդրենք Իրանից, ո՜ւմ մտքովը կանցնէր խնդրել Նրանից, որ Իր մարմինն ու արիւնը տայ մեզ: Բայց Ինջը լաւ գիտէր, որ մեր Հոգին կենդանի պահելու Համար ամենալաւ ու օգտակար կերակուրը Ինջն է. ուստի 33 տարի մեզ հետ ու մեր մէջ ապրելուց յետոյ ուզեց մչտապէս անբաժան լինել մեզնից և երկինջ գնալուց առաջ չկամենա-լով, որ Իր և մեր մէջ Իրանից զատ մի ուրիչ յիչատակ մնայ՝ Հաղորդութեան սուրբ խորՀուրդը Հաստատեց: Նա Իր բոլոր ամենակարող զօրութեամբ, ասում է սուրբերից մէկը, դրանից աւելի բան չէր կարող տալ մեզ: Նա դրանով բաց արեց մեզ Համար Իր սիրոյ գանձարանը և ոչ միայն բաց արեց, այլ և դատարկեց բոլորովին:

Բայց քանի՞ անդամ պէտք է Հաղորդուել:

Առաջին քրիստոնեայք ամէն օր միասին Հաւաքւում էին ու Հաղորդւում, որովհետև գիտէին, որ Հաղորդունիւնը այն Հացն է, որ ժիսուս սովորեցրեց մեզ խնդրել՝ «ԶՀաց մեր Հանապագորդ տո՛ւր մեզ այսօր»: Գիտէին, որ սովորական Հացը մարմնի կենդանունիւնն է պահպանում, իսկ Հաղորդունեան Հացը՝ Հոդու կենդանունիւնը. դիտէին, որ այն դերազանց Հացը ուտելով՝ յաւիտեան կարող էին ապրել: Բայց Հաղորդունեան տուած օգուտները մի անդամից չէ զգում մարդ, այլ չուտ չուտ Հաղորդուելով՝ վերջն է նկատում։ Շուտ չուտ և արժանապես Հաղորդուողին նոյնն է պատաՀում, ինչ որ երեխային։ Երեխան իր մեծանալը չէ նկատում, բայց երբ մի տարի առաջ Հագած չորը նորից է Հագնում, տեսնում է, որ կարձ է դալիս իրան, ապա ներայի կերպով իմանում է, որ ինքը մեծացել է։

Այո՛, առաջին քրիստոնեայք ամէն օր էին Հաղորդւում, բայց Հիմա՞: «Ի՜նչ խելադարութիւն է,-ասում է ս. Ոսկեբերանը,-Քրիստոս այս սուրբ Հացը Հանապազօրեայ Հաց սաՀմանեց մեզ Համար, բայց չատերը չինել են տարեկան Հաց»: Այդ իր ժամանակուայ մարդիկ. իսկ մեր ժամանակ կան չատ մարդիկ, որոնք ոչ թէ տարին մի անդամ, այլ

60

Հինգ տարին մի անգամ են Հաղորդւում, իսկ չատերը չեն էլ Հաղորդւում: ԵԹէ այն խելագարուԹիւն է, Հապա ա՞յս ինչ է: Կարելի է դու ասես՝ ես այն պատճառով եմ ուչ ուչ Հաղորդւում, որ ինձ սառած եմ դդում Աստուծոյ սիրուց: Միևնոյն չէ՞, եԹէ ասես՝ ես կրակին չեմ մօտենում, որովՀետև ինձ մրսած եմ տեսնում: Կարելի է քեղ անմեղադիր անելու Համար պատճառ բերես քո անարժանութիւնը, բայց այդպէս մտածելով՝ դու Հրաժարւում ես բժչկից, որովՀետև Հիւանդ ես: Այն ինչ՝ «բժիչկը ոչ թե առողջներին է Հարկաւոր, այլ Հիւանդներին»: Եւ եթէ չուտ չուտ Հաղորդուելուն արժանի չես, ուչ ուչ Հաղորդուելուն ի՞նչպէս արժանի կը լինես. եԹէ մի տարուայ մեղջերիդ Թիւր չատ ես Համարում Հաղորդուելուդ Համար, երկու տարուալ մեղջերիդ *թիւր աւելի չի՞ լինի: Չէ՞ որ միչտ ալդպէս ուչացնելով՝ պէտը է այն*քան ուչանալ, որ ամենևին էլ արժանի չես լինի Հաղորդուելու: Дարմանալի՜ է: Ինչ որ Աստուած մեզ վնասակար Համարելով` արդելում է, այն անում ենը, իսկ ինչ որ օգտակար է Համարում, նրանից փախչում ենք: Ադամին ու Եւային ասեց՝ այս պտղից չուտէ՛ք՝ կերան, մեց ասում է՝ առէ՛ք, կերէ՛ք՝ չենք ուտում:

Առաջին քրիստոնեայք ամէն կողմից գնում էին ՁիԹենեաց լեռը՝ Համբուրելու այն սուրբ տեղը, ուր Քրիստոսի Համբարձուելուց յետոյ մնացել էր Նրա ոտքերի Հետքը։ Իսկ Հիմա ամբողջ Քրիստոս բազմած է ս. սեղանի վրայ, և ոչ ոք չէ ուղում մօտենալ Նրան։ Այս պատճառով Նա գանգատում է. «Զի՞նչ օգուտ է քեզ յարենէ Իմմէ». ի՞նչ օգուտ ունիս դու,ասում է, իմ արիւնից. ի՞նչ օգուտ ունեմ Ես՝ պատրաստելով քեզ Համար այս երկնային կերակուրը, երբ դու, սովալլուկ լինելով, Հեռու ես փախչում Իմ Հացը չուտելու Համար։ Ո՜Հ, ի՜նչ զուր է կորչում Իմ աշխատանքը, ի՜նչ զուր պատրաստեցի քեզ Համար այս կենսատու դեղը, երբ Հիւանդ լինելով՝ Հրաժարւում ես ընդունելուց։

Այն ինչ՝ սուրբերից մէկը Հաղորդուելու ցանկութեամբ այնպէս էր

վառւում, որ Հաղորդութեան օրը սաստիկ դանդատում էր ժամերի ուջ անցնելուց, և երբ միայն մի՛ ժամ էր մնում, «Մի ժամ միայն մնաց, ասում էր,-աՀա չուտով դալու է ինձ մօտ Յիսուս»: Իսկ մաքրասուն կոյսերից մէկը ասում էր. «ԵԹէ Հաղորդուելուս օրը Հարկաւոր լինէր անցնել Թչնամեաց սրերի միջից կամ երկնքի մրրկալի կայծակների միջից, ոչինչ երկիւղ չէր կարող արդելել ինձ ս. սեղանին մօտենա-լուց»: Ինչո՞ւ էին դրանք այդպէս բորբոքուած Հաղորդուելու սիրով. որովհետև լաւ դիտէին, որ Հոդին աւելի է չահւում մէկ անդամ Հաղորդուելով, քան Թէ ամբողջ չաբաԹ լոկ Հաց ու ջրով պահք պահելով։ Այս պատճառով երկու տեսակ մարդիկ պէտք է որ անպակաս Հաղորդուեն՝ կատարեալները և անկատարները։ Կատարեալները՝ որ միչտ կատարելութեան մէջ մնան, և անկատարները՝ որ կատարելու-Թեան Հասներ, ալէտք է Հաղորդուեն ուժեղները՝ չակարանալու Հաստար, տկարները՝ ուժովանալու Համար, հիւանդները՝ Հոգևոր Հիւանդութինից բժչկուելու Համար, առողջները՝ չհիվանդանալու Համար:



Հաղորդուելու օրն իսկ, ով դրա Համար Հարկաւոր պատրաստուԹիւնը չէ տեսել, դեռ ևս ժամանակ ունի պատրաստուելու: Եսայի
մարդարէն մարդարէանալուց առաջ տեսիլք է տեսնում, որ սերովբէներից մէկը վկայուԹեան խորանի «ՍրբուԹիւն սրբոց» կոչուած տեղում, ուր միչտ վառ պաՀւում էր երկնքից իջած կրակը, ունելիքով մի
փոքրիկ կտոր է վեր առնում այն կրակից ու դնում նրա բերանը՝ մեղքերն այրելու և սիրտը մաքրելու Համար։ Դրանից յետոյ Եսային
ստանում է մարդարէական չնորՀը։ Այս բանը մեր Հայրապետ ՇնորՀալին չարականի մէջ այսպէս է երդում. «Յաստուածային կայծակունսն՝ ի սրովբէից անՀպելին, անմաքրապէս մերձեցաք՝ դոլ պարտապան Քում խորՀրդոյ»։ Տէ՛ր Յիսուս, ասում է, Քո աստուածային կայ-

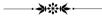
ունելիքի էր կարօտ՝ աստուածային կայծը վեր առնելու Համար, Հապա մենք ի՜նչ պատրաստութեամբ պէտք է մօտենանք՝ Նրան մեր մէջ ընդունելու: Եւ եթէ դատկական դառն ուտելու Համար Յիսուս «մի փառաւոր դարդարուած վերնատուն էր փնտռում», Իրան մեր ներսը ընդունելու Համար ի՜նչպիսի փառաց տաճար կը ցանկանար ունենալ: Եթէ Մովսէս մարդարէն օրէնքի տախտակները պահելու Համար տապանակ չինելիս ազնիւ անփուտ փայտ էր ընտրում ու մաքուր ոսկով պատում, դու ի՜նչպէս պէտք է պատրաստես քեղ օրէնքներ Տուողին ընդունելու: Եթէ Հարիւրապետը վայել չէր Համարում Յիսուսին իր տանը ընդունել, եթէ ՅովՀաննէս Մկրտիչը իրան արժանի չէր Համարում Նրա կօչկի կապերը յետ անելու, Հապա դու՝ թչուառութեամբ, անդիտութեամբ և չարութեամբ լի մի չնչին արարած, ի՜նչ պատրաստութիւն պէտք է տեսնես: Եւ Յիսուս ինչ փառքով որ փառաւորուեց

Մովսէս մարդարէն Քորեբ անունով մի սարի վրայ տեսաւ մի խուփ, որ վառւում էր, բայց չէր այրւում: Նա ուղեց մօտենալ` այդ Հրաչալի երևոյխը լաւ տեսնելու, յանկարծ Թփի միջից լսեց մի ձայն, որ ասում էր. «Մովսէ՛ս, Մովսէ՛ս, կօշիկներդ Հանի՛ր, կանգնած տեղդ սուրբ է»: ՄիԹէ նոյնքան Հրաչալի չէ՞ այն սկիՀը, որին դու մօտենում ես: Թուփը վառող կրակը Ինքը Աստուած, Ինքը Յիսուսն էր, և այդ սկիՀի մէջ Հացի ու դինու տեսակով դանւում է նոյն աստուածային կրակը, որ արժանաւոր ճաչակուողին մաքրում, դտում, կենդանացնում է, իսկ անարժան ճաչակուողին այրում, կիղում, ոչնչացնում է: Հանի՛ր, ուրեմն, կօշիկներդ, յե՛տ արա Հոդիդ կաչկանդող բոլոր մեղսական կապերը և այնպէս մօտեցիր սրբուժիւն տանելու:

նոյն փառքով դանւում է և Հաղորդութեան նչխարի մէջ:

Մոռացիր քեղ չրջապատող ամեն երկրաւոր բան. այժմ քեղ նայում

է քո պաՀապան Հրեչտակը, քեղ նայում են բոլոր երկնային գօրու-Թիւնըը∶ Դու ալժմ ասես Թէ վերջին դատաստանի առաջն ես կանգ֊ նած, այժմ վճռուելու է քո վիճակը, և դու Հաղորդուելու ես՝ կա՛մ յաւ֊ իտեան ապրելու, կա՛մ լաւիտեան մեռնելու: Ուրեմն, ասա՛ թեզ ու թեզ՝ Տէ՛ր Յիսուս, լոյսս դնելով Քո անսպառ բարութեան վրայ և անսաՀման ողորմութեան վրայ՝ ես գալիս եմ, ինչպէս Հիւանդր իր Փրկչի մоտ, ինչպէս քաղգածն ու ծարшւր՝ կեшնքի Աղբիւրին, ինչպէս шղքատր՝ երկնային Թագաւորին, ինչպէս արարածր՝ իր Արարչին։ Ի՜նչ եմ ես, որ մօտենում եմ Քեզ, և ի՜նչ ես Դու, որ Հաճում ես խոնարՀել դէպի ինճ՝ ինճ Համար կենաց Հաց և Հոդևոր փրկութիւն դառնալու: Հոգիս բորբոջւում է մարմինդ ընդունելու դանկութեամբ, սիրտս ծա֊ րաւ է սրտիդ Հետ միանալուն։ Ի՜նչպէս կարելի է ճանաչել Քեզ ու չսիրել, Տէր. ի՜նչպէս կարելի է սիրել ու չմիանալ Քեղ Հետ: ԶարԹեցրո՛ւ սիրտս ԹմրուԹիւնից, որ Հոգով ճաչակեմ քաղգրուԹիւնդ. լուսաւորի՛ր աչքս, որ լաւ տեսնեմ ալս մեծ խորՀուրդը. ամրագրո՛ւ ինձ, որ չտատանուեմ Հաւատիս մէջ։ Մեղաւոր եմ, Տէր, առաջին մե֊ դաւորն աչխարՀիս վրայ, բայց է՛լ չեմ ուղում մեդաւոր մնալ: Հաւատում եմ Քեղ, Տէ՛ր, օգնի՛ր անՀաւատութեանս։ Չեմ Համբուրում Քեղ Յուդայի Համբոյրով, չեմ փոխի Քեղ ողջ աչխարՀի Հետ, չեմ ծախի Քեղ ոչ մի գնով, միայն օգնի՛ր ինձ, որ անդատապարտ Հաղորդուեմ Քո սուրբ խորՀրդին։ Լուսաւորի՛ր միտքս, փոխի՛ր սիրտս, ուղղի՛ր կեանքս, սանձի՛ր կրքերս և իբրև Աստուած Թադաւորի՛ր վրաս:



Հաղորդուելուց յետոյ եկեղեցին ձայն է տալիս. «Դուք, որ Հաւատով ընդունեցիք աստուածային, սուրբ, երկնային, անմաՀ, անարատ և անապական խորՀուրդը, չնորՀակա՛լ եղէք Տիրոջը»: Սա մի գոՀանալու Հրաւէր է, երախտագէտ լինելու յորդոր է: Յիրաւի, ով որ չէ յիչում իր ստացած բարիքը, նա ոչ միայն արժանի չէ աւելի մեծ բա-

րիք ստանալուն, այլ և արժանի չէ Հէնց նրան, ինչ որ արդէն ստացել է։ Օրինակներ են եղել, որ մարդ իր անձը զոհել է բարեկամի համար. բայց լսե՞լ ես երբ և իցէ, որ մէկը մեռած լինի իր Թչնամեաց համար, իր Թչնամեաց փոխարէն։ Ամէն մեղաւոր Աստուծոյ Թչնամին է, բայց Աստուած մեռաւ մեզ համար, մեր փոխարէն։ Եւ ի՛նչպէս մեռաւ. ինչպէս մեռնում այժմ նոյն իսկ աւազակները։ Յիսուս մեռաւ խաչի մահով՝ անարդ ու խայտառակ մահով։ Լսե՞լ ես, որ մարդ մեռնելիս կտակի, որ իր մարմինը կտոր կտոր անեն, բաժանեն քաղցածներին, որ նրանք չունչ առնեն, կենդանանան։ Իսկ Յիսուս, ինչպէս Սիոնի վերնատան մէջ կտակեց Իր աչակերտներին, ամէն օր նորից զենւում է եկեղեցու ս. սեղանի վրայ՝ մաս մաս կտրատուելով, և մենք ձաչակում ենք, որ մեր հոդին յաւիտեան չմեռնի։ ԱՀա՛ Թէ որքան մեծ է մեր ստացած բարիքը, բայց ի՞նչպէս պէտք է չնորՀակալ լինենը։

ՇնորՀակալութիւնը պէտք է Հաւասարուի ստացած բարիքին, զոհաբերութեանը պէտք է պատասխանել զոհաբերութեամբ: «Մենք էլ Յիսուսի վէրջերի փոխանակ պետք է վերջե՞ր կրենջ.Նրա արեան փոխանակ մեր արի՞ւնը թափե՛նջ», կը հարցնես դու: Ո՛չ, չսարսե՛ս դրանից. արեան հոտն իսկ սոսկում է պատճառում մեզ: Մեր ժամանակում հաւատացեալին էլ խաչը չեն բարձրացնում, այլ խաչով են պսակում: Մենք ունենք ուրիչ վէրջեր, ուրիչ չարչարանք, ուրիչ մահ: Կայ մի ուրիչ Գողգոթայ, կայ մի ուրիչ խաչ, որի վրայ կարող ենք բարձրանալ ու խաչուիլ: Մեր սրտերում բուն դրած չարութիւնները մեռցնելն է այն մահը, որ պահանջում է մեզնից Յիսուս: Մաջուր, անբիծ կեանջն է այն խաչը, որի վրայ իբր չարչարուելով՝ խաչւում է մեր սիրտը: Միմեանց օգնելը, իրար սիրելը, սիրով խնդալն է այն սուրբ կեանջը, որ պահանջում է մեզնից անարիւն գոհը: «Մենջ չատ ենջ, ասում է առաջեալը,-բայց միասին կազմում ենջ մի մարմին, որով-հետև մի հացից ենք Հաղորդւում»: Մի Հաց ենք ուտում. ուրեմն

ամէնքս էլ մի և նոյն զգացմունքը պէտք է ունենանք, մի և նոյնը մտածենք: Մի բաժակից ենք խմում. ուրեմն մէկ սիրտ պէտք է ունեւնանք, իրար Համար միատեսակ պէտք է բաբախեն մեր սրտերը, մի Հոգի պէտք է լինենք չատ մարմինների մէջ. ինչպէս Յիսուս բնակում է մեր մեջ մենք էլ՝ Նրա մէջ: Ինքն էլ այդ Հրաւէրն է կարդում, այդ խոստումն է անում մեզ. «Ով ուտում է Իմ մարմինը և խմում է Իմ արիւնը, նա Իմ մէջ կր բնակուի, Ես էլ՝ նրա մէջ»:

