

# آئین بھائی

### پیام آسمانی برای صلح و سعادت جهانی



دكتر هوشيدر مطلق

#### از انتشارات

Global Perspective 1106 Greenbanks Dr Mt. Pleasant, MI 48858 USA

حق چاپ محفوظ ۱۵۷ تاریخ بهائی، مطابق با ۱۳۷۹ شمسی، ۲۰۰۰ میلادی

For a list of our publications in English and possible change of address, visit our website at:

#### www.globalperspective.org

این کتاب با صدای خانم شکوه رضائی کویندهٔ سابق رادیو و تلویزیون ملّی ایران در ۱۲ سی دی ضبط شده. برای کسب اطّلاعات و سفارش این سری سی دی، به وِبسایتِ (website) فوق مراجعه کنید.



#### تقديم به:

فداکاران پاکباز این دوران که در راه عشق بهیزدان و استقرار عدالت در این جهان، از جان گذشتند و به جانان پیوستند. و تقدیر از دوستان و ادیبان سخن سنج که این نوشته را به مطالعه و اظهار نظر خود مفتخر نمودند. بخصوص محمّد موحّد، بدیع الله فرید، و منوهر قائم مقامی که سرانجام تاج گران گوهر زندگانی را نثار یار آسمانی نمودند.

#### \*\*\*\* \*\*\*\* \*\*\*\*

لازم است از بعضی از دوستان، دانشمندان، و صاحب نظرانی دیگر که در تصحیح و تکمیل این کتاب سهم به سزائی داشته اند تقدیر کنم، از جمله: مهندس حسن افنان، دکتر طلعت بصّاری، دکتر علی توانگر، مهندس بهروز جبّاری، دکتر شاپور راسخ، خانم شکوه رضائی، دکتر پرویز روحانی، هدایت صمیمی، محمود، احمد، و پرویز مطلق، دکتر هوشنگ مهرآسا، و دکتر فرهنگ هلاکوئی.

# چند نمونه از آثار آسمانی بهائی



#### بنام خداوند جهان

ای دوستان! یزدان می فرماید: امروز روز گفتار نیست. بشنوید ندای دوست یکتا را و به پذیرید آنچه را که بندگان را آگاه سازد و آزادی بخشد...کیش الهی پدیدار و کردارش هویدا. بگو ای بندگان، راه نما آمد بشتابید. بینندهٔ یکتا آمده و راه راست نموده. سزاوار آنکه هرکه این ندا را شنید بهزبان جان بگوید: ای پروردگار ندایت جهان را تازه نمود و زندگی بخشید. رویم بسوی توست و جانم در آرزوی دیدار تو...دارای جهان آمد، راهش دونِ راه ها و گفتارش دونِ گفتارها. بشنوید و بیائید. این روز پیروز را مانند نبوده و نیست. اینست گفتار پروردگار.



زبان خرد می گوید: هرکه دارای من نباشد دارای هیچ نه. از هرچه هست بگذرید و مرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم

و مردگان را زنده کنم. منم آن روشنائی که راه دیده بنمایم و منم شاهبازِ دستِ بینیاز. پر بستگان را بگشایم و پرواز بیاموزم...

#### · L' · L'S · L'S

پرتو خورشیدِ جهانگیر گیتی را روشن نموده و روزگارِ افسرده را تازگی بخشیده. نیکوست چشمی که دید و شناخت. از بی نیاز بخواه تا راز روزش را بنماید و ترا بهزندگی تازه تازه نماید. اوست توانا و اوست دانا.



## فهرست مندرجات

| ١۵ | پیشگفتار                               |
|----|----------------------------------------|
| ۲۳ | گزیدهای از آثار آسمانی بهائی           |
|    | نمونهای از آثار حضرت بهاءالله بهفارسی  |
|    | نمونهای از آثار حضرت باب به عربی       |
|    | نمونهای از آثار حضرت بهاءالله بهعربی۲۲ |
|    | مضمون آیات عربی                        |
|    |                                        |

### بخش اوّل

# تعالیم و تاریخ آئین بهائی

| ئى | هدف و مقصد ائین بها      | فصل ١: |
|----|--------------------------|--------|
| ت۲ | دین تنها پرتو یگانگی اسد |        |



|        | نقش آئین بهائی در تأسیس صلح و یگانگی ۲۶                        |
|--------|----------------------------------------------------------------|
|        | نقش آئین بهائی در تربیت و سعادت بشر ٤٤                         |
|        | تاریکی عصر ما و نیاز بشر بهآئینی جدید ۲۶                       |
|        | نظم نوین و آیندهٔ جهان                                         |
|        | نمونههائی از آثار حضرت بهاءالله                                |
|        | نمونههائی از آثار حضرت عبدالبهاء                               |
|        | نامهای از ابوالفضائل به پارسیاننامهای از ابوالفضائل به پارسیان |
| فصل ۲: | حقیقت آئینهای الهی یکی است                                     |
|        | رمز پیدایش آئینهای گوناگون                                     |
|        | انكار پيامبران يزدان                                           |
|        | نمونههائی از آثار حضرت بهاءالله                                |
|        | نمونههائی از آثار حضرت عبدالبهاء ٦٧                            |
| فصل ۳: | تَحَرّى حقيقت                                                  |
|        | آزادی عقیده و وجدان                                            |
|        | تبعیت و تقلید از نیاکان                                        |
|        | نقش پیشوایان                                                   |
|        | پردههای وهم وگمان                                              |
|        | مجادله                                                         |
| فصل ٤: | شرائط شناختن حقيقت٩/                                           |
| _      | وادي طلب                                                       |
|        | صفای نیت                                                       |
|        |                                                                |



| وارستگی از تصوّرات و توهّما     | ۸۲      |
|---------------------------------|---------|
| وارستگی از تقلید و تعصّب        | ۸۳      |
| وارستگی از پرستش دنیا           | ۸٤      |
| كوشش و مجاهدت                   | ۸۵      |
| صبر و شکیبائی                   | ۸٦      |
| توكّل و توسّل بهخدا             | ۸٧      |
| نمونههائی از آثار بهائی         | ۸۸      |
| فصل ۵: مقصد از ایمان و آئین یکر | کی است۹ |
| جدائی بین پیروان ادیان          | ٩٠      |
| نقش بهائیان در اشاعهٔ یگانگ     | ٩٢      |
| نمونههائي از خطابات حضر         | ٩٣      |
| فصل ٦: بين دانش و دين جدائي نب  | ۹۵      |
| آلودگی دین بهتعصّبات و توهّ     | ٩٧      |
| نقش پیشوایان نادان              | ٩٨      |
| دانشمندان كوتاهنظر              | 99      |
| مقام عقل و علم در آئين بهائو    | 1 • 1   |
| مقام علمای با تقویٰ و حقیقت     | 1.7     |
| نمونههائي از خطابات حضرى        | ١٠٣     |
| فصل ۷: تعلیم و تربیت عمومی و اج | ١٠٥     |
| تعليم آداب و اخلاق              | ١٠٧     |
| تعلیم و تربیت در خدمت صل        | ١ • ٩   |



|         | نمونههائی از آثار حضرت عبدالبهاء         |
|---------|------------------------------------------|
| فصل ۸:  | ایجاد صلح جهانی و پایدار۱۱               |
|         | تربيت وجدانها                            |
|         | تأسيس نظام جهاني                         |
|         | دين نيرومندترين عامل صلح است             |
|         | نمونه هائي از آثار حضرت عبدالبهاء        |
| فصل ٩:  | توزيع عادلانة ثروت                       |
|         | توزیع عادلانهٔ ثروت طبق قانون و ایمان۱۱۸ |
|         | نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله          |
|         | نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء         |
| فصل ۱۰: | تساوی حقوق زن و مرد                      |
|         | نتایج تساوی حقوق زنان و مردان            |
|         | رشد و تكامل قوانين الهي                  |
| فصل ۱۱: | برگزیدن خطّ و زبانی جهانی۲۷              |
| فصل ۱۲: | بشر را بهایمان و آئین نیاز است۳۱         |
|         | اشاعهٔ بیدینی در عصر ما                  |
|         | هدف و حقیقت دین                          |
|         | دين و ايمان پايهٔ سعادت بشر است          |
| فصل ۱۳: | عقيدة بهائيان بهآفرينندة جهان            |
|         | جهان نشانهٔ قدرت و عظمت خداست            |



| ١   | درك هويت خدا مافوق فهم بشر است٣٤           |         |
|-----|--------------------------------------------|---------|
| ١   | پیامبران رابط بین خالق و بندهاند           |         |
| ١٤٧ | ايمان و عشق بهخدا                          | فصل ۱٤: |
| ١   | دوری مردم عصر ما از خدا                    |         |
| ١   | دنیا پرستی                                 |         |
| ١   | نشانهٔ ایمان بهخدا                         |         |
| ١   | عشق به خدا سرچشمهٔ شادی هاست۵۲             |         |
| ١   | نمونه هائي از آثار حضرت بهاءالله           |         |
| ١   | نمونه هائی از آثار حضرت عبدالبهاء 36       |         |
| 184 | پرستش پروردگار                             | فصل ۱۵: |
| ١   | ذکر خدا نوشداروی رنجهاست                   |         |
| ١   | تأثیر دعا منوط بهصفای باطن است             |         |
| ١   | مقصد از پرستش پروردگار                     |         |
| ١   | يك مناجات از حضرت امير مؤمنان              |         |
| ١   | نمونه هائی از مناجات های حضرت عبدالبهاء ٦٢ |         |
| 177 | گفتاری در تاریخ آئین بهائی                 | فصل ۱۶: |
| ١   | رسالت حضرت باب                             |         |
| ١   | نمونه هائی از آثار عربی حضرت باب۸۱         |         |
| ١٨٥ | گفتاری در تاریخ آئین بهائی                 | فصل ۱۷: |
|     | رسالت حضرت بهاءالله                        | _       |
|     | چند نمونه از آثار عربی حضرت بهاءالله       |         |



| ۲۰۳         | اصول اخلاقی بهائی                        | فصل ۱۸:    |
|-------------|------------------------------------------|------------|
|             | مقايسة تعاليم اخلاقي اديان               |            |
|             | میزان بهائی بودن                         |            |
|             | هرکه بیشترکوشد، پیشتر رود                |            |
|             | تنفّر از بدی ها و تمایل به نیکی ها       |            |
|             | به حساب خود رسیدن                        |            |
| ۲۱۵         | تعاليم اخلاقي بهائي                      | فصل ۱۹:    |
|             | نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله          |            |
|             | نمونه هائی از آثار حضرت عبدالبهاء        |            |
| YY <b>3</b> | نظام اداری آئین بهائی                    | فصل ۲۰:    |
|             | مؤسّسات اداری بهائی                      |            |
|             | ضيافات نوزده روزه                        |            |
|             | خدمات اجتماعي                            |            |
|             | هدف اجتماعی دین در عصر ما                |            |
| <b>۲</b> ۳۳ | نظر بهائیان بهوضع کنونی جهان و آیندهٔ آن | فصل ۲۱:    |
|             | نمونه هائی از آثار حضرت بهاءالله         |            |
| ۲٤٣         | زندگی پس از مرگ                          | فصل ۲۲:    |
| ۲۵۷         | بهشت و دوزخ                              | فصل ۲۳:    |
|             | نمونههائی از آثار حضرت بهاءالله۲۲۱       | -          |
| ۲٦۵         | جهان پسين                                | فصار ۲۶:   |
|             | O" " - 0.                                | <b>U</b> . |



| YV1 | امتیازات و نتائج ایمان بهآئین پروردگار | فصل ۲۵: |
|-----|----------------------------------------|---------|
| ۲۸۱ | نمونههائی از آثار حضرت بهاءالله        |         |

### بخش دوّم

# گزیدهای از آثار آسمانی بهائی

| نمونههائی از آثار قلمی حضرت بهاءالله (فارسی سره)۲۸۷ | فصل ۲۶: |
|-----------------------------------------------------|---------|
| نمونههائی ازگفتار و آثار حضرت عبدالبهاء             | فصل ۲۷: |
| نمونهای از آثار عربی حضرت بهاءالله                  | فصل ۲۸: |
| اصل آیات عربی که در این کتاب بکار رفته              | ضمیمه:  |
| <b>۳</b> ۳۷                                         | مآخذ:   |



### پیشگفتار

با آنکه بیش از یك قرن از پیدایش آئین بهائی در سرزمین باستانی ما میگذرد، مردم میهن ما هنوز از پیام جهانی و داستان حیرت زای این نهضت آسمانی، آگاهی درست ندارند. و آنچه دانند متکی به آن است که از یاران یا منتقدان و بی خبران آموخته اند. باین گمان که اندیشهٔ همکیشان، یا پندار و گفتار نکته گیران، آئینهٔ تمام نمای راستی است، و دانش و داوری را نیازی به کاوش و جستجو نیست.

پس مژده به بندگانی ده که گفته ها را می شنوند، و نیکوترین آنرا پیروی می کنند. پروردگار چنین افراد را راهنماست، و ایشان از خردمندانند. ا

ماکه همواره بهمآثر و مفاخر روزگارکهن، و تمدّن پرشکوه ایران زمین، متباهی و مفتخریم، و پیوسته از دانایان و بزرگان پیشین یاد میکنیم، شایسته است نظری



به حال افکنیم و ببینیم که کشور پرفروغ و دانش خیز ما، زادگاه آزادگان و پارسایان پارسی، چه ارمغان بزرگی در این روزگار به ما و به مردم جهان عرضه داشته. چگونه قرنها پس از پیدایش زرتشت، بزرگ برگزیدهٔ یزدان، بار دگر پیمبری بلندپایه و پاك گهر از زادگان ساسانیان، از مرز و بوم ایران عزیز ما برخاسته، رستخیزی شورانگیز بیا کرده، و پرچم شکوه و بزرگواری در سراسر جهان برافراشته. چگونه پس از غروب آفتاب عظمت و ابهت ایران و غلبهٔ روح سستی و سردی بر مردمان، بار دگر بهاری تازه رسیده، و بامدادی دلکش و روح افزا دمیده، و مهری پرتابش و جهان آرا، از کشور بلند اختر کیانیان، بر پیکر آفرینش تابیده، و جنبشی جدید از خاور به باختر در سراسرگیتی برانگیخته.

ای اهل ایران...منشأ معارف و مبدأ تمدن جهانیان بودید اکنون چگونه افسرده و مخمود و پژمرده گشته اید؟ ۲

فضل پروردگار بمردمان بسیار است. ولکن بیشترشان قدر نشناسند و شکر بجای نیاورند."

خدا چه نعمتی بهایران عنایت فرمود. ولکن قدر ندانستند. عصرت عبدالبهاء

ما که زادگان پارسیان ایران باستانیم، ما که از دیرباز، پرچمدار راه آزادی و آزادگی و بنیانگذار فرهنگ و تمدنی عظیم در روزگاران دراز بوده ایم، نیکوست از خویشتن بپرسیم: آیا رواست که هدف های آئینی که هزارها از ساکنان عالم به نام آن می بالند، و به خاطر آن ایران و ایرانیان را بس عزیز می شمرند، بر ما که در زادگاه این رستخیز آرمیده ایم، روشن و آشکار نگردد؟ آیا بجاست که داستان حیرت افزای دیانتی جهان آرا که از سرزمین ما برخاسته و پرچم صلح و یگانگی در صدها کشور برافراشته، بر ما پوشیده و پنهان ماند؟ آیا رواست که از پیام پیامبری ایرانی که ملهم به الهام آسمانی گشته، و به بیانی شیوا



و روح افزا از جمیع آرمان ها و هدفهای انسانی سخن گفته، و آثاری بی شمار از خود بیادگار نهاده، ناآگاه بمانیم، و به گفتار این و آن که دانش خود را در مکتب تعصّب و توهّم و تقلید آموخته اند، اکتفاکنیم؟

"اکثری الی حین ندانسته اند که ارادهٔ این مظلوم [بهاءالله] چیست." "ای عجب که یار چون شمس آشکار و اغیار در طلب زخارف و دینار. بلی از شدّت ظهور پنهان مانده و از کثرت بروز مخفی گشته." حضرت بهاءالله

ایران وقتی بهشت برین بود و آئینی نازنین داشت. اهالی ایران سر دفتر علم و عرفان بودند و دانایان ایران مربّی و معلّم نوع انسان. عزّتش پایدار بود و صیت عظمتش جهانگیر...ولی افسوس که روشنائی رو بهتاریکی نهاد...خاك ایران جولانگاه بیگانگان شد...آن بهشت برین گلخن غمگین گشت و آن افق روشن بهابرهای تیره متواری شد...

حال حضرت پروردگار...پرتو عنایت بر آن کشور انداخت...امید چنان است که پرتو این آفتاب خطّهٔ ایران را فضای آسمان نماید یعنی نفوسی تربیت شوند که مانند ستارههای روشن در اوج آن کشور بدرخشند... ۲ حضرت عبدالبهاء

لابد تا کنون شایعات بسیار راجع به بهائیان و آئین آنان از همکیشان و همگنان شنیده اید. حال ما شما را دعوت می کنیم که حقیقت دیانت جدید را از معتقدانش جویا شوید. گفته ها و شنیده ها و دانسته ها را از خاطر بزدائید، و با دیدی تازه و باطن بین، پیروان این آئین را بنگرید، و به بینید که به چه ارزش هائی معتقدند؟ چرا به این کیش پیوسته اند؟ افکار و اندیشه های آنان چیست؟ و به چه آرمان ها و آرزوهائی خرسند و پای بندند؟



در عالم وجود به هیچ چیز تعلّق نشاید و دلبستگی نباید مگر حقیقت که آن دلبریست در نهایت جمال و کمال. باید در طلبش جانفشانی نمود و فانی شد.^

باید انسان طالب حقیقت باشد...مانند پروانه عاشق نور باشد...و بهمثابه بلبل مفتون گل باشد در هر گلشنی بروید.<sup>۹</sup>

بنا بر حکم خرد و اقتضای انصاف و عدالت، اگر خواستار شناسائی عقائدی باشیم، باید نخست از معتقدان مدد خواهیم، نه آنکه دیگران را داور شمریم، و از بی خبران جویای خبر گردیم. آیا بجاست که برای درك افکار و عقاید مسلمانان، از عیسویان مدد جوئیم، یا اسرار و رموز قرآن را از موسویان پرسیم؟ آیا رواست که حقیقت سخنان زرتشت را از هندوان خواهیم؟ ویا آداب و اخلاق و رسوم ایرانیان را از ترکان و تازیان خواستار شویم؟ اگر مسیحیان را هدف آگاهی از مبانی آئین اسلام است، گفتار چه کسانی را باید معیارحقیقت شمرند؟ آیا شایسته است که بقول پیشوایان و هم کیشان خویش اکتفا کنند؟ پس آگر نیت درك حقیقت این آئین و نهضت جهانی است، باید نخست از معتقدان و پیروان جویا شویم، نه از آنان که دانششان بر تصوّر و پندار و عقیدتشان بر تعصّب و تخیل پایدار و استوار گشته.

ای مؤمنین، حتی اگر گناهکاری خبری آورد تحقیق کنید. مبادا قومی را نادان شمرید و بعداً سخت پشیمان گردید. ۱۰

در بارهٔ او [موعود] از کسی بپرس که با خبر است. ۱۱

ظنّ وگمان انسان را از حقیقت بی نیاز نکند.۱۲

به نظر اغیار بر منظر نگار ناظر مباشید. مرا به من بشناسید نه به مقر و دیار.<sup>۱۳</sup> حضرت بهاءالله



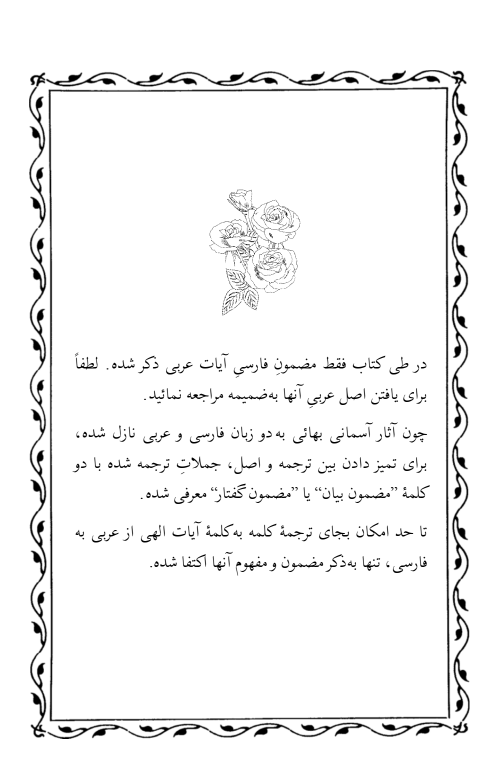
#### مضمون گفتار:

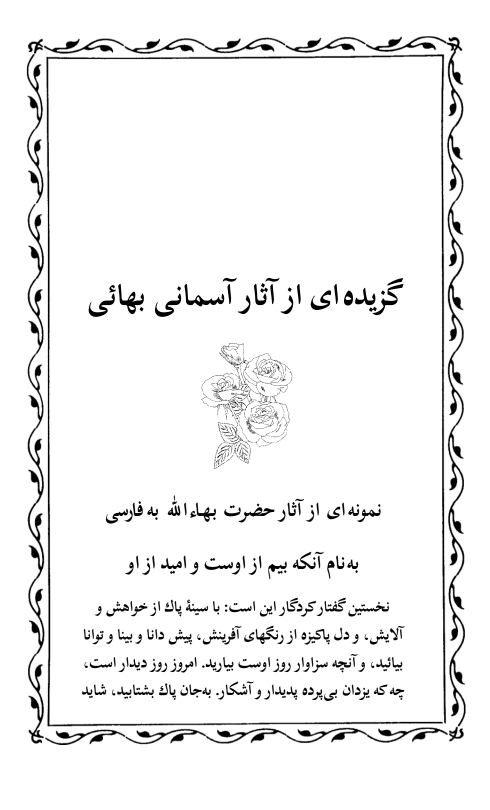
"از خدا بترسید و از اوهامی که نزد خود دارید پیروی نکنید. به آنچه پروردگار قادر و حکیم شما حکم می کند عامل شوید."" "بگو اوهام را بگذارید. قسم به خدا آفتاب یقین و اطمینان طالع شده."

جویندهٔ راه راستی را شایسته و سزاوار چنان است که نه میل به انکار در خاطر بپرورد، و نه به اقبال تمایل جوید. بلکه آرزویش کشف حقیقت باشد، و آرمانش درك اسرار و مبانی حکمت و معرفت. و نیت از نگاشتن این کتاب هم آگاهی دادن و بیدار کردن است، شاید برخی افکار و اندیشه های بی پایه که در خاطر بسیاری از ایرانیان نسبت به آئین بهائی ریشه گرفته، کم کم از بن برافتد، فروغ دانش ابرهای اوهام را در هم شکند، و پیام پیامبر پارسی آنطور که هست بر جویندگان راه راستی جلوه کند.

آیا آنانکه می دانند و آنانکه نمی دانند یکسانند؟ تنها صاحبان خرد پند گیرند.۱۹

"هر آنچه از نادانی بکاهد و بر دانائی بیفزاید، او پسندیدهٔ آفریننده بوده و هست." ۱۷ "باید هر نفسی امروز در آنچه ظاهر شده تفکّر کند و بعقل و درایت خود تفحّص نماید." ۱۸ "بگو ای دوستان امروز را مثل و نظیری نبوده و نیست." ۱۹ "دست بخشش یزدانی آب زندگانی میدهد بشتابید و بنوشید. هر که امروز زنده شد هرگز نمیرد و هر که امروز مرد هرگز زندگی نیابد." ای دوستان، دوست حقیقی ظاهر... چرا غافل شده اید؟... مطلع عدل آمده... و کل را به ملکوت قرب و لقا دعوت می فرماید... چرا متوقفید؟ ... آن دوست یکتا آمده... بیائید، کنز مکنون ظاهر و گنج مستور باهر... خود را محروم منمائید و بی نصیب مگردانید." مصتور باهر... خورت بها الله





برسید، و به آنچه سزاوار است پی برید. از آب پرهیزکاری، خود را از آز و کردارهای ناشایسته پاك نمائید، تا رازِ روزِ بی نیاز را بیابید. روشنی نخستین، در روز پسین، پدیدار. به سه چیز دیدار دست دهد، و رستگاری پدیدار شود: پاکی دل و دیده، و پاکی گوش از آنچه شنیده.

بگو ای دوستان! راه نما آمد، گفتارش از گفتارها پدیدار، و راهش میان راهها نمودار. راه، راه اوست بیابید، و گفتار، گفتار اوست، بشنوید. امروز ابر بخشش یزدان می بارد، و خورشید دانائی روشنی می بخشد، و به خود راه می نماید. جوانمرد آن که راههای گمان را گذاشت، و راه خدا گرفت.

ای دوستان! دست توانای یزدان، پرده های گمان را درید، تا چشم ببیند و گوش از شنیدن باز نماند. امروز روز شنیدن است، بشنوید گفتار دوست یکتا را، و به آنچه سزاوار است رفتار نمائید.

خردمندان گیتی را چون کالبد مردمان دانسته اند. چنانکه او را پوشش باید، کالبد گیتی را هم پوشش داد و دانش شاید. پس کیش یزدان جامهٔ اوست. هرگاه کهنه شود به جامهٔ تازه او را بیاراید. هرگاهی را روش جداگانه سزاوار. همیشه کیش یزدانی به آنچه شایستهٔ آن روز است هویدا و آشکار.

از خواب برخیزید و از بیهوشی بههوش گرائید. آواز بی نیاز را به گوش جان بشنوید و به آنچه سزاوار روز خداوند است رفتار نمائید. امروز مهتر کسی است که دید و آگاه شد، و کهتر کسی که گفتار دانا را نیافت و دوست تازه را در جامهٔ تازه نشناخت.

اوست صاحب گفتار. ای دوستان، دریای دانائی پیدا و آفتاب بینائی هویدا. نیکوست حال نفسی که سراب او را از آب منع ننماید. عجب است از نفوسی که گوش را از گفتاری که از نسیم سحری رقیق تر و از روح لطیف تر است منع نموده اند...بگو ای دارای بصر نادیده مگو و نارسیده گواهی مده. راه پیدا و روشن است ببین و برو.

امروز روز ستایش است نه زمان آلایش. بگو ای دوستان روان را از آلایش دنیا پاك سازید و بهستایش دوست یکتا بپردازید. روزِ زبان امروز است، چه که مخصوص ثنا خلق شده. روزِ دیدار امروز است، چه که محبوب پدیدار گشته...ای دوستان از هجران محزون مباشید، روز شادی است وقت اندوه نه.

بی نیاز به آواز بلند می فرماید، جهان خوشی آمده غمگین مباشید. راز نهان پدیدار شده اندوهگین مشوید. اگر به پیروزی این روز پی بری از جهان و آنچه در اوست بگذری و به کوی یزدان شتابی. <sup>۶</sup>

"امروز را مانندی نبوده و نیست." "آفتاب و ماه شبه این یوم را ندیده." ۸

#### نمونهای از آثار حضرت باب بهعربی

انًا كنّا يومئذ في ايام الله ظاهرون تلك ايام ما اشرقت الشّمس عليها بمثلها من قبل و تلك ايام تنتظرها الامم من قبل يومئذ فكيف انتم راقدون فتلك ايام اظهرالله شمس الحقيقه فيها فكيف انتم صامتون فتلك ايام انتظر تموها من قبل و تلك ايام العدل ان اشكرواالله يا ايها المؤمنون.

يا معشرالعلماء...واعرضوا عمّا تأخذون من غير كتاب الله الحقّ فانّ لكم فى القيمة على الصّراط موقفاً على الحقّ قدكان مسئولا. ' و لاتكونوا من الّذين اوتواالعلم من قبل و استكبروا به على الله المهيمن القيوم. ' ا

فلا يحجّبكم عمل الّذين كفروا انّهم وكلّوا على اجسادكم و ما جعل الله عليهم من سلطان على انفسكم و ارواحكم و افئدتكم و اتّقواالله لعّلكم تفلحون.١٢

#### نمونهای از آثار حضرت بهاءالله بهعربی

يا قوم ما انطق عن الهوى بل بما يعلّمنى شديدالقوى من جبروت الله العلى الاعلى...أتعجبون بان جائكم غلام الله على هيكل بشر مثلكم و يلقيكم من آيات ربّكم و يعلّمكم سبل العلم والعرفان ليقرّبكم الى جمال الله المشعشع المقدّس المنير كذلك فاذكر للعباد لعلّ تحدث في قلوبهم نارالله و حبّه...

قل یا قوم تعالوا الی کلمة عدلً بیننا و بینکم انکم ان لن تنصروا ربّکم الرّحمن لن تؤذوه و ان لن تعززوه لن تخذلوه و کونوا منصفاً فی امر ربّکم و لاتکونن من المعرضین قل انّه یعلم غیب السّموات والارض و یعلم مایحرّك به ایادیکم و یخطر فی قلوبکم و یتکلّم به السنکم و انّ هذالحقّ یقین و یجزی کلّ نفس بما کسبت فما جزاءالظّالمین الا فی اصل الجحیم. ۱۳

قل يا قوم تالله ما انطق عن الهوى بل الرّوح ينطق فى صدرى و تلك برهاني ان انتم تنصفون. و يا قوم ان كان هذا جرمى فلست انا اوّل من اجرم بين يدى الله ... خافوا عن الله و لا تدحضواالحقّ بافواهكم ثمّ انظروا بطرف الانصاف فيما نزل بالحقّ من جبروت الله المقتدرالمهيمن القيوم وان تجادلوا بتلك الكلمات تالله لن يصدق عليكم حكم الايمان...

و يا قوم فارحموا على انفسكم و لاتقاسوا هذاالامر بما عندكم و كونوا من الذين اذا تتلى عليهم من آيات ربّهم يهتّز انفسهم شوقاً للقائه ثمّ على وجوههم يخرّون...١٤

قد جئت عن منبع العظمة والجلال و مخزن الرّفعة والاجلال بآيات الّتي ما ظهرت حرف منها في الملك و هذااللّوح برهاني بينكم و لكم و عليكم ان انتم تعقلون.

و يا قوم تالله كنت ساكناً فى البيت و صامتاً عن كلّ الالحان و لكنّ الرّوح اهتزنى و انطقنى بالحقّ و ظهرت آثاره فى وجهى ان انتم فى جمالى تتفرّسون...١٥

انّا ما اردنا من الدّنيا الا اهلها و انها من حيث هي هي موطئي قدمي...و منظر اوليائي و مطلع ظهورات قدرتي و مظهر اسمائي الحسني و صفاتي العليا انّ ربّك هوالمبين العليم.

قل يا قوم تالله يفنى ما عندكم و يمحواالقضاء آثاركم ان ادخلوا ملكوت البقا كذلك يعظكم ربّكم العلى الاعلى الابهى. ١٧

على باب هذاالرضوان ملئكة الامر لموقوفون على اسمى الحافظ السّميع العليم و ان يجدن من احد روائح الدّنيا و عمّا ظهر بين السّموات والارض يمنعنه عن الدّخول في هذاالرّضوان و عن الوقوف بين يدى ربّك المنّان القديم. ١٨

اعلموا بان الذين كانت قلوبهم متعلّقة بشيئى عمّا فى السّموات والارض لن يقدرن ان يدخلن ملكوتى لان الله قدّس هذاالمقام عن دونه و جعله موطن الابرار. ١٩

ثمّ اصلحوا ذات بينكم بحيث لن يهبّ منكم الا روائح الله و لن يشهد في وجوهكم الا نضرة الفردوس و تكونّن من الدينهم في كلّ امر يفرحون و اذا يمسّهم الذلة والبأساء والضّراء في كلّ ما كان من البلايا و يكون هم يصبرون في سبيل بارئهم و يتوكلون على الله ثمّ الى مرضاته هم متوجهون. ٢٠

قل لن يغنيكم اليوم شيئى الا بان تنقطعوا عن كل من فى السّموات والارض و تسرعن بانفسكم و ارواحكم الى كنزالله المهيمن العزيز المشهود...قل قوالّذى نفسى بيده من يكون متمسّكاً بشيئى عمّا خلق بين السّموات والارض لن يقدر ان يتمسّك بحبل حبّى وانّ هذالحقّ معلوم و من شرب قطرة عمّا جرت بين السّموات والارض لن يقدر ان يتقرّب الى بحرى المقدّس المتموّج العزيزالمحبوب و من توجّه الى وجه لن يستطيع ان ينظر الى جمال الله العزيزالمقتدر.

قل قد انعدم رضوان لن يهبّ فيه نسائم حبّى و خربت بيوت لن يرتفع فيها بدايع ذكرى و كسرت اقلام لن يحرّك علىٰ اسمى المهيمن العزيز القيوم. قل يا قوم انّى غلامالله بينكم و آيةالكبرى فيكم و آمنت بما عندكم من شرايع الله و دينه فبأى حجّة انتم تكفوون.

و يا قوم تلك آيات الله نزلت على بالحقّ...تالله ان هي من تلقاء نفسي بل من لدن عزيز محبوب و انَّى لعبد آمنت بالله و آياته و لا املك لنفسى حركة و لاسكوناً...و كلَّما اسكن في البيت و اصمت عن الذَّكر روح القدس يقومني على الامر و ينطقني بين السموات والارض و هذا لم يكن من عندى بل من عنده ان انتم تعرفون.۲۲ قل تالله قد فزتم بكأس ما لا فاز بها احد من قبل فسوف تعرفون ان تكونن من الصّابرين...قل تالله من شرب من هذاالكأس لن يظمأ ابداً.٢٣ قل يا قوم قوموا على امرالله و دينه ثمّ انصروه و كونوا من النّاصرين ثمّ اعلموا بانّه لغنّي عمّا سويه و ما يأمر بهالنّاس هذا من فضله عليهم لانَّ بذلك يصعدنَّ الى مقرَّالقرب في فردوس الاعلى... اذاً سكن قلم الامر عن حركته لحكمة الّتي ما اطّلع بها احد الآالله العزيز الجميل و الحمد له في كلّ الاحوال انّه ما من الهِ الا هو له الخلق والامر وكلّ اليه لرّاجعين. ٢٠



## مضمون آيات عربي

#### حضرت باب

یقیناً ما اکنون در روز خدا زندگی میکنیم. این روز پرشکوهی است که آفتاب بر مثل آن هرگز نتابیده. این روزی است که پیشینیان به کمال شوق انتظار طلوع و ظهورش را کشیدهاند. چه شده که سخت در خوابید؟ این روزی است که در اعصار پیشین با عشقی سرشار منتظر ورودش بوده اید. این روز ظهور عدل الهی است. شکر خدا را بجای آورید.

ای گروه علما...از آنچه در دست دارید—و کتاب الهی به آن حکم ننموده— روی بتابید. زیرا در روز رستاخیز در "صراط" (که محل قضاوت است) به خاطر مقامی که دارید مسئولید.

مواظب باشید مثل پیشینیان عمل نکنید: کسانی که به زیور علم آراسته بودند، و بههمان سبب در برابر خدای بزرگ فخر و تکبّر نمودند.



مگذارید اعمال کسانی که منکر حقیقتاند، پردهای بر بینائی شما گردد. این مردمان فقط بر جسم شما مسلّط ند. خداوند قدرت تسلّط بر ارواح و نفوس و قلوب شما را به آنها نداده. از خدا بترسید تا نیك فرجام گردید.

## مضمون آيات عربي

#### حضرت بهاءالله

ای مردمان از هوی سخن نگویم. به آنچه از ملکوت خدا آمده ناطقم...از اینکه بندهٔ یزدان به هیکل انسان بین شما آمده متعجّب اید؟ کسی که آیات الهی را بر شما می خواند و راهِ علم و عرفان به شما می آموزد تا به خالق بی مثال تقرّب جوئید؟ این چنین با مردمان سخن گوی شاید در دلشان آتش عشق برافروزد و پرده های غفلت بسوزد.

ای مردمان به این سخن عدل گوش فرا دارید. اگر به یاری پروردگارتان بر نمی خیزید، به آزارش نپردازید. و اگر او را عزیز نمی دارید، به خواریش تن در ندهید. در امر آفریدگارتان به انصاف بنگرید و رو برمتابید. بگو او از اسرار زمین و آسمان و آنچه شما می کنید و در دلتان می گذرد یا بر زبانتان می آید آگاه است. این حقیقتی است هویدا. هر کس را بنا به کردارش پاداش و جزا دهد. ظالمان را جزائی جز پیوستن به اصل دوزخ نیست.

بگو ای مردمان به خدا سوگند از میل و هوی سخن نگویم. روح الهی در قلبم گویاست. این برهان من است اگر به انصاف بنگرید.

ای قوم اگر این گناه است، من نخستین گنه کار در درگاه آفریدگار نیستم...از خدا بترسید و حقیقت را به گفتار خود باطل مسازید. به دیدهٔ انصاف به آنچه از



ملکوت یزدانِ مقتدر و مهیمن و قیوم آمده نظر افکنید. اگر با این آیات به مجادله پردازید، به خدا سوگند حکم ایمان هرگز بر شما صادق نیاید...

ای مردم بر خود رحم آرید و این آئین را با میزان خویش مسنجید. از آنان باشید که چون آیات پروردگارشان را بشنوند، روحشان از شوق دیدارش به پرواز و اهتزاز آید و رویشان از بندگی به خاك رسد...

من از منبع عظمت و جلال و مخزن رفعت و اجلال آمده ام، با آیاتی که چشم عالم شبهش را ندیده. این لوح برهان من است، اگر تعقل کنید.

ای مردمان به خدا سوگند در خانهٔ خود ساکن و ساکت بودم. "روح" مرا به اهتزاز آورد و به حقیقت ناطق ساخت، و آثارش را در چهرهام نمودار نمود...

ما از دنیا جز دل ها چیزی نخواهیم. دنیا براستی قدمگاهِ من است...و منظرِ دوستان من. طلوعگاه قدرت من است و مظهر اسم ها و صفات نیك و بلندپایهٔ من. پروردگارت مبین و آگاه است.

بگو ای مردمان به خدا سوگند آنچه نزد شماست به فنا گراید و قضا اثری از شما نگذارد. پس به ملکوت بقا درآئید. این چنین پروردگارِ بزرگ و پرجلالِ شما، شما را اندرز می دهد.

بردرِ این بهشت، فرشته های امر ایستاده اند، و اگر از کسی بوی حبّ دنیا را بیابند...او را از ورود به جنان و دیدارِ پروردگارِ قدیم و پراحسان باز دارند.

آنان که قلبشان متعلّق به دنیاست، هرگز ورود به ملکوتم نتوانند. زیرا پروردگار اغیار را از این مقام باز داشته و آنوا تنها مسکن و دیار نیکان ساخته.



به اصلاح نفس خود پردازید تا از گلزار روحتان جز نسیم خوش جانان نوزد و سیمایتان جز رونق نعیم ننماید. از آنان باشید که همواره به زیور شادی آراسته اند و اگر هر بلائی به بینند، صابر و شاکرند. رضای او طلبند و توکّل به او کنند.

بگو چیزی شما را خرسند و بی نیاز نکند مگر از هستی بگسلید و به سوی پروردگارِ مهیمن و عزیز و مشهود بشتابید...بگو قسم به خالقی که روحم در قبضهٔ قدرت اوست، اگر نفسی به چیزی در عالم هستی دل بندد، هرگز به گلزار حبّم راه نیابد و شمیم عشقم نبوید. این حقیقتی است هویدا. و اگر قطره ای از این جهان بنوشد، به دریای پاكِ موّاج و محبوبم تقرّب نجوید. و اگر به چهره ای بنگرد، هرگز به دیدارِ جمالِ آفریدگارِ عزیز و مقتدر چشم نگشاید.

بگو نابود باد گلشنی که نسیم عشقم بر آن نوزد، و خراب باد خانه ای که اذکار تازه ام در آن به ترنّم نیاید، و شکسته باد قلمی که به اسم مهیمن و عزیز و قیومم رقم نزند. بگو ای مردمان، من بندهٔ خدایم. مصدّقِ آئین های اویم و نشانهٔ بزرگی او بین شما. پس به چه برهانی تکفیر می کنید؟

بگو ای مردمان این آیات الهی است که به حقیقت بر من نازل شده...به خدا سوگند از من نیست. از دانای عزیز و محبوب است. من بندهای هستم که به خدا و آیاتش مؤمنم...نه حرکتی از خود دارم و نه سکونی. و هرگاه در خانه ساکت نشینم، روح القدس مرا به اهتزاز آرد و بین آسمان و زمین گویا کند. این از من نیست، از اوست، اگر بشناسید.

بگو به خدا سوگند به جامی دست یافته اید که احدی از پیشینیان به آن فائز نگشته. زود است بدانید، اگر به صبر بگروید...بگو سوگند به خدا، هر که از این جام بنوشد، هرگز تشنگی نداند.



بگو ای مردمان به یاری امرِ پروردگار برخیزید و از یاورانش شوید. بدانید که یزدان از غیرش بی نیاز است و آنچه از بندگانش خواهد از فضل اوست. زیرا به آن به عرصهٔ جنان، مقر پاکان و مقربان راه یابند...

در این هنگام قلم امر به حکمتی که احدی جز خدا آگاه نیست از حرکت باز ماند. در هر حال سپاس او راست. خدائی جز او نیست. امر و خلق از اوست و همه راجع بهاو.

# بخش اوّل



# تعالیم و تاریخ آئین بهائی

"باید هر نفسی امروز در آنچه ظاهر شده تفکّر کند و بعقل و درایت خود تفحّص نماید." "چشم خود در امرالله نظر کن و بگوش خود نغماتش را ادراك نما و حق را به حق بشناس." "چشم بگشائید و به دیدهٔ بصیرت نظر نمائید و تفکّر کنید شاید از انوار آفتاب بیان محروم نمانید." حضرت بهاءالله



## هدف و مقصد آئین بهائی

نخستین و برترین هدف و مقصد آئین بهائی ایجاد دنیائی است یکرنگ و هم آهنگ که بر پایهٔ دوستی و آشنائی استوار باشد، نه پیکار و جدائی. دنیائی که ساکنانش یکدیگر را آشنای یگانه شمارند، نه بداندیش بیگانه، همدم و همنشین پندارند، نه دشمن پرکین، یار وفادار انگارند، نه رقیب بی مقدار. دنیائی که نادانی و تقلید و تعصّب از دلها بزداید، و جانها بهفروغ دانش و داد بیاراید. جهانی که بر اهریمن آشوب و فقر چیرگی جوید، و ساکنانش در سایهٔ یک آئین، و ایمان بهیك آفریدگار، در کمال آرامش و صلح و صفا، بیاسایند و بیامیزند، و بجای جنگ و جفا و برانداختن بنیان بشر، نیروهای خویش را صرف آسایش و رستگاری یکدیگر کنند.



ای پسران خاك، از تاریكی بیگانگی، به روشنی خورشید یگانگی روی نمائید. اینست آن چیز كه مردمان جهان را بیشتر از همهٔ چیزها بكار آید. ای دوست، درخت گفتار را خوشتراز این برگی نه، و دریای آگاهی را دلكش تر از این گوهر نبوده و نخواهد بود. ۲

آئین بهائی از مردم جهان میخواهد که وحدت عالم انسانی، یعنی ترویج و تأسیس یگانگی و هم آهنگی بین نوع بشر را بعنوان نخستین و برترین هدف بپذیرند، و در راه رسیدن به آن با بهائیان همگام شوند:

"دوست یکتا می فرماید، راه آزادی باز شده، بشتابید، و چشمهٔ دانائی جوشیده، از او بیاشامید. بگو ای دوستان، سراپردهٔ یگانگی بلند شد، بهچشم بیگانگان یکدیگر را نبینید. همه بار یك دارید و برگ یك شاخسار ...بگو ای مردمان، در سایهٔ داد و راستی راه روید، و در سراپردهٔ یکتائی در آئید."" حضرت بهاءالله مین باشید نه خودبین."

"ای اهل عالم، به حرکت و اهتزاز آئید، و شادمانی نمائید، و در سایهٔ خیمهٔ وحدت عالم انسانی درآئید." "جمیع دست بهم داده در خیر عالم انسانی بکوشید." "شرف و منقبتی و میمنت و سعادتی اعظم از خدمت بندگان الهی نه." "

پذیرش این مقصد بزرگ، و اقرار به لزوم اشاعه و گسترش این نهضت وجدانی، و نیل باین سرنوشت آسمانی، نخستین شرط کامیابی در راه صلح و آزادی، و تأسیس وحدت و مدنیتی جهانی است.

احداث چنین دنیائی هماهنگ و یگانه، در روزگاران پیشین، به جهاتی چند امکان نداشت. از جمله، هنوز تحولات علمی، وسائل ارتباط و نزدیکی بین گروه های مختلف گیتی را فراهم نکرده بود. مردم عالم از یکدیگر چندان



آگاهی نداشتند، و ملل دنیا چنین بهم متّکی نبودند. گذشته از این، شعلهٔ جنگ جهانگیر، هستی بشر را تهدید به نیستی و فنا نمی کرد.

جهان بینی و جهان دوستی، روح عصر ما و روشنی آن است. بدون این روح و این روشنی، پیکر بشر را یارای قرار و دوام نیست.

هر امری را منع و مقاومت می توان نمود مگر اقتضای زمان را.<sup>۹</sup> حضرت عبدالبهاء

شایسته است که مردمان، از این تابش و بخشش بزرگ الهی آگاهی یابند، و بکوشند تا گیتی را به فروغش بیارایند، و زمین را جلوه گاه بهشت برین سازند. اهمال و قصور در پذیرش و گسترش این منشور جهانی و این دستور آسمانی، منجر به جنگ و جدال و اضمحلال تمدّن پرشکوه و جلال انسانی شود.

آسایش هنگامی دست دهد که هر کس خود را نیك خواه همهٔ روی زمین نماید. ۱۰

سعادت عالم انسانی در وحدت و یگانگی نوع بشر است. و ترقیات جسمانی و روحانی هر دو مشروط و منوط بالفت و محبّت عمومی بین افراد انسانی.۱۱

## دین تنها پرتو یگانگی است

بهائیان برآنند که تنها عامل و انگیزه ای که گروه های گوناگون و پراکندهٔ گیتی را در سایهٔ یکرنگی در آورد، ایمان عالمیان به دین و آئینی است جهان بین که نوع بشر را برادر و برابر شمرد، گیتی را یك کشور داند و زمین را یك وطن خواند.



آئینی که از آلایش نابخردان پاك و پیراسته باشد، و به فروغ فرمان و حکمت یزدان روشن و آراسته.

خواست ایزد دانا چنان است که مردم عالم به یك کیش بگروند، در سایهٔ یك آئین گرد آیند، و از گفتار و پیام یك پیامبر پیروی کنند، و به این راستی گواهی دهند که جز به حمایت و عنایت پروردگار، ایجاد هم آهنگی و دوستی پاینده و پایدار، بین بشر امکان پذیر نیست.

"دین بزرگترین قوّه ایست که قادر است افکار و قلوب را بهم نزدیك کند و ملل و اقوام و نژادها و مذاهب مختلف دنیا را در پرتو اتّحادی ابدی تلفیق و ترکیب نماید...٬۱۲۰ "وحدت عالم انسانی و صلح عمومی بواسطهٔ قواء مادیه ترویج نشود، بواسطهٔ قواء سیاسی تأسیس نگردد. چه که فوائد سیاسیهٔ ملل مختلف است.٬۳۰۰

اگر آنچه در زمین است صرف کنی دلهایشان را الفت نتوانی داد. امّا پروردگار آنها را الفت بخشید. او قادر و حکیم است. ۱۴

## نقش آئین بهائی در تأسیس صلح و یگانگی

برای رسیدن باین مقصد بزرگ، یعنی ساختن بنای صلح و آزادی و برافراختن پرچم آرامش و آسایش جهانی، بهائیان از چند راه کوشا و ساعی اند. از جمله باین راستی گواهی دهند و مردمان را از این حقیقت آگاهی بخشند که ما همه بندگان یك آفریدگاریم و بار و برگ یك شاخسار. اختلاف و جدائی و تعصب و خودخواهی، بنیان انسانی را از بن براندازد و ما را از رسیدن به مقصود باز دارد. پس باید بهارادهٔ داور مهرپرور و بهیاری یکدیگر، جهان بهتری بنا کنیم، و



به نیروی عشق به یك یزدان و به یك آئین، پرده های جدائی و خودخواهی بسوزیم، و در راه رفاه و اصلاح عالم همگام شویم.

"عمر گرانمایه را بقول این و آن تمام مکنید. کمر همّت محکم نمائید و در تربیت اهل عالم توجّه کنید...بکمال روح و ریحان [شادی و فرح] با اهل عالم معاشرت نمائید...کلّ به داد و اتّحاد مأمورند." "امروز انسان کسی است که بخدمت جمیع من علی الارض قیام نماید." "صلاح عالم را ملاحظه نمائید نه هوای نفس را." "

وحدت عالم انسانی یعنی جمیع بشر...بندگان یك خداوند...و تاج انسانی زینت هر سری. لهذا باید جمیع طوائف و ملل، خود را برادر یكدیگر دانند، و شاخ و برگ و شكوفه و ثمر شجرهٔ واحده شمرند...نهایت اینست که محتاج تربیتند، نادانانند، جاهلانند، باید هدایت نمود. مریضانند، باید معالجه کرد. طفلانند، باید در آغوش مهربانی پرورش داد، تا بهبلوغ و رشد رسند، و جلا لازم، تا درخشنده و روشن گردند.^

با اهل جهان، خواه دوستان خواه دشمنان، مهربان باشید و خیرخواه گردید. دوستی نمائید و حق پرستی کنید. راستی جوئید و آشتی طلبید...نظر به خدا نمائید نه به خلق و توجّه به جهان آفرین نمائید نه جهان...اگر زهر دهند شهد بخشید. اگر تلخ گردند شکر شوید...آئین دوستی و راستی با جمیع اقوام عالم تأسیس نمائید...

بهائیان هم چنین می کوشند که مردم جهان را از نظم نوین و تمدّن جدیدی که حضرت بهاءالله از یك قرن پیش برای آنان به ارمغان آورده آگاه کنند. زیرا احداث بنای آزادگی و یگانگی، بدون موجبات و وسائل ظاهری و بدون همکاری مردم عالم، ممکن نیست.



دنیای صلح و سلام و بنیان رستگاری بشر، بر دو ستون پایدار و استوار است: عشق و ایمان به حقیقت، و بیم از فرمان محکم عدالت. عدالت، عاری از فرمان فروغ محبّت، منجر به تیرگی و کدورت وجدان گردد، و محبّت عاری از فرمان عدالت، منتهی به چیرگی و تسلّط خودخواهان و مغروران جاه طلب.

حضرت بهاءالله در آثار آسمانی خویش گفتار بسیار راجع به رابطهٔ کشورها و لزوم و چگونگی اجرای داد و عدالت در بین آنها عرضه داشته، که به شهادت بسیاری از بزرگان نامدار جهان، جز به اتّکاء به این آثار و فرمانها، بشر را راهی برستگاری و کامکاری و برقراری صلح پاینده و پایدار نبوده و نیست.

## نقش آئین بهائی در تربیت و سعادت بشر

علاوه برگسترش یگانگی و محبّت و اشاعهٔ آزادی و عدالت، بهائیان می کوشند که مردمان را از سرشت و سرنوشت آسمانی خویش آگاهی بخشند. رویدادهای پیشین روزگار شاهدی است گویا برآنکه پیروان، پس از پیدایش آئین یزدان، اندك اندك گفتار پاك پیام آوران را فراموش کنند و به تیرگی ها و آلودگی های جهان خاك خو گیرند. آرمان های آسمانی را از یاد ببرند و به امور ناپایدار دلخوش و امیدوار شوند. کامکاری و رستگاری را از آفریده های خود جویند، و بجای پرستش پروردگار، به پدیده های ناپایدار سجده کنند، و بجای جهان جاودان، به دنیای دون دل بندند. خویش را شهریار و زمامدار روزگار شمرند، و بخشش ها و هدایای آفریدگار را افسانه انگارند.

هرگاه چنین بی خبری ها و اندیشه های ناروا در دلها استوار شود، مردمان را آرامش جان و روان و کامرانی و شادمانی آسمانی نماند. در چنین شبانگاه تیره



و جانکاه، دشواری ها و ناکامی ها، آلودگی به خواست ها و هوس های بی ارزش دنیا، و اتّکاء به اندیشه ها و عقائد ناروا، چون اهریمنان بر آدمیان چیره شوند. و اگر این آشوب و تلاطم وجدانی و انحطاط و تنزّل انسانی چندی بپاید، نظم عالم در هم ریزد و مردمان از درندگان پیشی جسته، آثار تمدّن و رفاه و امنیت و آزادی را از صفحهٔ گیتی براندازند.

امّا هنگامیکه تاریکی نادانی دنیا را فراگیرد، و غرائز حیوانی بر عواطف انسانی غالب آید، دست بخشایندهٔ پروردگار، برگزیدگان خویش را چون خورشید بامدادی بر فراز وجدانها طالع کند، تا اندك اندك تاریکیها بزدایند و بشر را از سرشت و سرنوشت آسمانی خویش آگاه نموده به آسایش و آرامش و شادمانی و کامرانی پاینده رسانند:

"چون جهان را تاریکی فرا گرفت، دریای بخشش بجوش آمد و روشنائی هویدا گشت...و این همان روشنی است که در نامههای آسمانی بآن مژده داده اند." ۲۰ "ای دوستان یزدان، آواز یکتا خداوند بی نیاز را بگوش جان بشنوید تا شما را از بند گرفتاریها و تیرگی تاریکی ها آزاد فرماید و بروشنائی پاینده رساند." "دوست یکتا پدیدار، میگوید آنچه را که رستگاری در آنست." "این کیش زندگی پاینده بخشد، و این آئین مردمانرا بهجهان بی نیازی رساند."

و به خاطر ایمان به آئین یزدان، و به سبب عشق به راستی و امیدواری به لطف و بخشش باری، مردمان از غم و اندوه برهند، و به شادمانی جاودانی رسند. روحشان سرمست از ایمان و آسایش و وفا شود، و جانشان سرشار از عشق و آرامش و صفا گردد.



"بی نیاز به آواز بلند میفرماید، جهان خوشی آمده غمگین مباشید، راز نهان پدیدار شده، اندوهگین مشوید. اگر به پیروزی این روز پی بری، از جهان و آنچه در اوست بگذری و بکوی یزدان شتابی."۲۰" آی بندگان، تنهای شما مانند نهالهای باغستان است و از بی آبی نزدیك بخشکی است. پس بآب آسمانی که از ابر بخشش یزدانی روان است تازه نمائید"۲۰" حضرت بهاءالله

انسان تا مقام بلند انسانی را نشناسد، و به سرنوشت آسمانی و جاودانی خود پی نبرد، و از طلوع و تابش آفتاب بخشش یزدانی برخوردار نشود، چگونه در برابر ناروائی ها و ناکامی ها قد برافرازد، و از گنجینهٔ نهاد خود به بندگان ببخشاید؟ آنکه با خود در جنگ و ستیز است، چگونه با دگران از در صلح و صفا و هم سخنی در آید؟

شمع خاموش، شمع های دیگر روشن نکند.۲۹ حضرت عبدالبهاء

کی تواند که شود هستی بخش ناید از وی صفت آب دهی

ذات نایافته از هستی بخش خشك ابری كه بود زآب تهی

## تاریکی عصر ما و نیاز بشر بهآئینی جدید

تاریخ تمدّن دنیا گواه است که بشر بارها با این دو پدیدهٔ متغایر مقابل گشته. یعنی هر چندگاه یکبار، از خدادوستی و دانائی دوری جسته، و هدف اصلی از زیستن را از یاد برده است. در کشاکش چنین آشوب وجدانی و چیرگی اهریمن نادانی بر مردم روزگار، ناگهان رستاخیزی آسمانی برخاسته، و پیامبری جدید، چون خورشید بامدادی، پرده از رخ برافکنده، و نوع انسان را از تاریکی خودپرستی و تشویش و ناکامی، به روشنائی آزادی و ایمان و آرامش و امید و رستگاری رهنمون گشته.



آفریدگار بی همتا و مهربان زمانی پیامبر اسلام را به رسالت برانگیخت که آدمیان...جملگی در آغوش خواهش های گناه آلود و آرزوهای دور و دراز و ناهنجار، گرفتار بودند و پنجهٔ غرور و نخوت و چنگ کینه و نفرت، دل و گریبانشان را سخت میفشرد...پریشانحالی و افسردگی، کار را بر آنان زار کرده و جهل و بلاهت، آنان را سبکسر و تهی مغز بار آورده بود. ۲۷ امیر مؤمنان

بهائیان معتقدند که سیر تاریخ بار دیگر در عصر ما با دورانی مبهم و تاریك تلاقی نموده، و مردمان مقصود از زیستن و سرانجام و سرنوشت جاودانی خویش را از یاد برده اند. و در تلاش نیل به آرزوها و هدفهای ناپایدار و ناروا، روشهائی پیش گرفته و راه هائی برگزیده اند که آنان را از آرامش جان و شادی وجدان، بی نصیب ساخته است.

"مردمان را بیماری فرا گرفته. بکوشید تا آنها را بهآن درمان که ساختهٔ دست توانای پزشك یزدان است، رهائی دهید." "مرض عالم بمقامی رسیده که نزدیك به یأس است. چه که طبیب ممنوع و مطبّب [طبیب نما] مقبول و مشغول." " "عالم مستعد مشاهده می شود در حینی که یأس کلّی حاصل است." " دو نفس دیده نمی شود که در ظاهر و باطن متّحد باشند. آثار در آفاق موجود و مشهود، مع آنکه کلّ از برای اتّحاد و اتّفاق خلق شدهاند." " چهرهٔ آفتابِ انصاف از ابرهای اوهام بی دانشان مستور و پنهان مانده. در این صورت آگر حرکات شبه جوه نماید بعید نیست." " حضرت بهاءالله این صورت آگر حرکات شبهره جلوه نماید بعید نیست." "

زمین و زمان بزیر بار خون و خونریزی و فریاد جنگ، سخت بلرزه درآید...بددلانِ زشترو فراوان و نیك اندیشانِ خوشرو اندك گردند. مردمان این روزگار، همچون گرگان، و شاهان این ایام بسان درندگان شوند. مردمان بی آزار، طعمهٔ دندان حریص ستمگران گردند، و بینوایان از فرط نیاز، بههیئت مردگان درآیند. چشمهٔ پاك راستی، بخشكی نشیند و رودخانهٔ دروغ و پستی



طغیان کند. مردم بزبان، تظاهر کنند و بدل، یکدیگر را دشمن دارند. همگان به زناکاری افتخار نمایند و از پاکدامنی و پرهیزکاری، نفرتی عجیب بدل گیرند و سرانجام بر تن پاك و آراستهٔ "اسلام" پوستین واژگون ناموزون بیوشانند."

پیروان آئین بهائی در سراسر گیتی می کوشند که به یاری باری، بار دگر نور ایمان را در دلها برافروزند و تاریکی بی دانشی و بی خبری را از جانها بزدایند. تا کم کم مردمان آگه شوند که بشر جان است نه جسم، و از آنِ دولت جاودان است نه خطّهٔ خاکدان، و کامیابی و شادمانی و رستگاری پایدار، از ایمان و عشق و امید به یزدان حاصل شود، نه از زراندوختن و بدنیا دل باختن و گرد نام و مقام گشتن. و تا بشر به این حقیقت آشکار اقرار نکند، هرگز از تار و پود تیره بختی و ناکامی نیفروزد.

درطی قرن پیشین، ندای این آئین در سراسر گیتی طنین انداز گشته، و در ده ها هزار شهر و روستا و بیش از دویست کشور مستقل و غیر مستقل، بهائیان برای رسیدن به این آرمان های جهان آرا کوشا بوده و هستند. و در نتیجهٔ این تلاش ها، در دنیای بزرگ امروز، دنیای کوچك نمونه ای ساخته اند. این دنیای نمونه، نشانه ای است گویا بر اینکه هدف های بهائیان مبنی بر وهم و گمان نیست. چنانکه به نیروی ایمان به آفریدگار و گفتار برگزیدگانش، پیروان این آئین توانسته اند، به این اهداف بزرگ، در مدّتی کوتاه، جامهٔ هستی بپوشانند.

## نظم نوین و آیندهٔ جهان

زود است بساط عالم جمع شود و بساط دیگر گسترده گردد.۳۴ حضرت بهاءالله



کتابهای آسمانی پیش مژده داده اند که زمانی رسد که نظم عالم درهم ریزد و نظمی آسمانی و نوین جایگزین آن گردد. از جمله در اوستا، کتاب آسمانی زردشتیان، پیش بینی شده که در روزگار پسین "فِرِ اهورامزدا" یعنی "فِرِ ایزدی" که در معنی عیناً مطابق است با "بهاءالله" مردمانی را بعرصهٔ هستی در آورد:

تا آنان گیتی را [دگرگون کنند و] از نو بسازند، [گیتی]...جاودان بالنده و کامروا. بدان هنگام که...["سوشیانت"] ۳۰ بدر آید و جهان را بهآرزوی خویش دیگرگون سازد.۳۰

این شعر معروف از فردوسی شاهد بر آگاهی او از مژده های حضرت زردشت به ظهور موعودی است که فِرِ او و بهاء او ''چهار سوی'' جهان را بگیرد:

ز دشت سواران نیزه گذار بدو دین یزدان رود چارسوی بتابد از او فرّهٔ ایندی بیاید از این پس یکی نامدار یکی مرد پاکیزهٔ نیک خوی کزو گردد ایمن جهان از بدی

کیتی را دگرگون کردن و از نو ساختن، مستلزم کوشش و صبر و فداکاری بسیار است. در آثار بهائی، آیندهٔ عالم انسان و زمان عالمگیر شدن و رشد و گسترش بی سابقهٔ آئین یزدان، اینطور پیش بینی شده:

- سیاستمداران در ازدیاد وسائل جنگ می کوشند، و ملل جهان دچار جنگ
   ها و کشتارهای بسیار می شوند. (ما هنوز در گیر و دار این مرحله ایم.)
- عقلای عالم گرد هم می آیند تا علّت خونریزی ها و انقلابات را بفهمند. پس از جستجومی یابند که سبب اصلی جنگ و جدال، تعصّب است، خاصّه تعصّب مذهبی. پس می کوشند دین را از میان بردارند، تا تعصّب را نیز محو کنند.



- پس از چندی می یابند که بشر نیازمند به دین و آئین است و صلح و صلاح بدون ایمان امکان پذیر نیست.
- عقلای عالم به مطالعهٔ ادیان جهان می پردازند تا به بینند کدامیك با نیازمندی های زمان هم آهنگ است. آنگاه در می یابند که آئین بهائی روح عالم انسان است و روشنی آن. در آن زمان مردمان گروه گروه باین آئین روی آرند و حکومت یزدان را در جهان برپا کنند. ۳۷

هنگامی که یاری و غلبهٔ ارادهٔ الهی فرا می رسد و می بینی مردمان گروه گروه و ارد دین خدا می شوند، شکر و ستایش پروردگارت را بجای آر. ۳۸ قرآن مجید عنقریب ملاحظه خواهید نمود که فوج فوج مانند موج به ساحل نجات توجّه نمایند. ۳۹

آن روزی است که مردم جهان گرد هم جمع شوند و شاهد آن شوند. در زمان معین بدون تأخیر فرا خواهد رسید. ''

"وجه عالم به لامذهبی متوجه...از ایمان...بعید و به ظنون و اوهام نزدیك. تا مدّتی به این نحو خواهد بود. چنانچه میقات آن در کتاب الهی نازل و ثبت شده...بعد از انقضاء مدّت مذکوره در کتاب، بغتهٔ امرالله مرتفع و جمیع نفوس به او متوجه. ان ربّك لهوالصادق المتكلّم الناطق الامین." "هر امری از امور اعتدالش محبوب. چون تجاوز نماید، سبب ضرّ گردد. در تمدّن اهل غرب ملاحظه نمائید که سبب اضطراب و وحشت اهل عالم شده...اسباب عجیبه غریبه در ارض موجود و لکن از...عقول مستور. و آن اسبابی است که قادر است بر تبدیل هواء ارض کلّها و سمّیت آن سبب هلاکت." "ظهور این کنزِ مستور [نیروی اتمی]...علامت بلوغ دنیاست و بعد از بلوغ، خطر عظیم و بلای عقیم عالم و اهل آن را از عقب. مگر آنکه در رضوان الهی



وارد شوند. "" "نظر بعصیان اهل عالم و خطاهای واقعه در آن...جمیع مستحق هلاکت بوده و هستند و لکن الطاف مکنونهٔ الهیه به سببی از اسباب ظاهره و باطنه حفظ فرموده و می فرماید." " \*\* حضرت بهاءالله

ید غیبی در کار است و انقلابات ارضی مقدمهٔ اعلان شریعت پروردگار.<sup>6</sup> عبدالبهاء حضرت عبدالبهاء

مضمون گفتار:

بگو هنگامی که روز یاری و پیروزی فرا رسد، همهٔ مردمان ادّعای ایمان کنند و وارد آئین یزدان شوند. ۲۹

## نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

ای اهل عالم، همه بار یك دارید و برگ یك شاخسار. بكمال محبّت و اتّحاد و مودّت و اتّفاق سلوك نمائید. قسم بآفتاب حقیقت، نور اتّفاق، آفاق را روشن و منوّر سازد. ۲۰

''باید کلّ در اصلاح عالم بکوشند. عالم یك وطن است...باید کلّ بکمال اتّحاد و اتّفاق بتعمیر آن همّت گمارند. '' '' 'ای اهل عالم شما قطرههای یك بحر و اوراق یك شجرید. اختلاف و نفاق را بگذارید و به اتّحاد و اتّفاق تمسّك نمائید. '' '' '' دوستان...با جمیع اهل عالم بکمال محبّت رفتار کنید. '' '' '' به چشم بیگانگان یکدیگر را مبینید. '''

"عالم منقلب است و افكار عباد مختلف." " انقلاب و اختلافات عالم يوماً فيوماً در تزايد." هر يوم شدّت بلا زياد مي شود تا آنكه بالاخره آنچه از لسان عظمت [بهاءالله] در مراتب صلح نازل شده بآن متمسّك شوند و بآن عمل نمايند." "كمر همّت را محكم نمائيد، شايد بندگان از اسيري فارغ



شوند و به آزادی رسند. امروز نالهٔ عدل بلند و حنین انصاف مرتفع. دود تیرهٔ ستم عالم و امم را احاطه نموده. "ه ه

باسبابی که سبب راحت و آسایش عموم اهل عالم است تمسّك جوئید. این یك شِبر عالم یك وطن...است. از افتخار که سبب اختلاف است بگذرید و بآنچه علّت اتّفاق است توجّه نمائید. نزد اهل بها افتخار بعلم و عمل و اخلاق و دانش است، نه بوطن و مقام. ای اهل زمین قدر این کلمهٔ آسمانی را بدانید، چه که...آفتاب است از برای جهان بینائی.

در جمیع احوال بآنچه سبب آسایش خلق است مشغول باشید. همّت را در تربیت اهل عالم مصروف دارید که شاید نفاق و اختلاف از مابین امم باسم اعظم محو شود...کلّ اهل یك عالمید و از یك کلمه خلق شده اید. نیکوست حالِ نفسی که به محبّت تمام با عموم انام [مردم] معاشرت نماید. ۲۵

"جمیع از برای اصلاح عالم خلق شده اند...شأن انسان رحمت و محبّت و شفقت و بردباری با جمیع اهل عالم بوده و خواهد بود." "جمیع باید در صدد اصلاح عالم باشند. این است حکم محکم که در این ظهور اعظم...نازل گشته." "بخود مشغول نباشید، در فکر اصلاح عالم و تهذیب امم باشید." "

"دانای توانا گیتی را بهمثابه دفتری قرار فرموده تا گفتار و کردار پسران آدم در آن ثبت شود و چون چنین است، گفتار پاکیزه باید و کردار پسندیده شاید. جهد نمائید تا مانند ستارهٔ صبحگاهی از افق سماء دانائی ظاهر و مشرق باشید. انسان بی اثر مانند درخت بی ثمر مشاهده می شود." " " امروز روزی است بزرگ و مبارك. آنچه در انسان مستور بوده امروز ظاهر شده و می شود. مقام انسان بزرگ است اگر به حقّ و راستی تمسّك نماید." " انسان عزیز است چه که در کلّ آیت حقّ موجود." " " عنقریب است که اعلام قدرت



الهی را در همهٔ بلاد مرتفع بینی و آثار غلبه و سلطنت او را در جمیع دیار ظاهر مشاهده فرمائی. ٔ ۱۴۰۰

### نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

بعالم انسانی مهربانی کنید و بنوع بشر مهرپرور گردید. بیگانگان را مانند آشنا معامله نمائید و اغیار را بمثابه یار نوازش فرمائید. دشمن را دوست بینید و اهرمن را ملائکه شمارید...خائفان را ملجأ و پناه گردید و مضطربان را سبب راحت دل و جان. بی نوایان را نوا بخشید و فقیران را کنز غنا شوید. دردمندان را درمان گردید و مریضان را طبیب و پرستار. بصلح و سلام خدمت نمائید و دوستی و راستی و حق پرستی و آشتی در جهان نیستی تأسیس نمائید.

تا توانید در هر محفلی شمع محبّت برافروزید و هر دلی را بنهایت رأفت ممنون و مسرور نمائید. بیگانگان را مانند خویش بنوازید و اغیار را بمثابه یار وفادار مهربان گردید. اگر نفسی جنگ جوید شما آشتی طلبید. و اگر ضربتی بر جگرگاه زند شما مرهم بر زخم او بنهید. شماتت کند محبّت نمائید. ملامت کند ستایش فرمائید. سمّ قاتل دهد شهد فائق بخشید. بهلاکت اندازد شفای ابدی دهید. درد گردد درمان بشوید. خار شود گل و ریحان گردید. شاید بسبب این رفتار و گفتار این جهان ظلمانی نورانی گردد و این عالم خاکی آسمانی شود و این زندان شیطانی ایوان رحمانی گردد. جنگ و جدال برافتد و محبّت و وفا در قطب عالم خیمه افرازد. اینست نتائج وصایا و نصائح الهی و خلاصهٔ تعالیم دور بهائی.

"شب و روز بکوشید تا امر خیری از شما سر زند." "خز خیر عموم بشر نیندیشید و بغیر از صلاح عالم انسان میسندید." "وقت اتّحاد و اتّفاق است و زمان یگانگی و آزادی. بیکدیگر مهربان باشید و بخدمت همدیگر



پردازید. اوّل خادم شما منم... " " اختلاف بدو قسم است. یك اختلاف سبب انعدام است...و اختلاف دیگر که عبارت از تنوّع است، آن عین کمال...اختلاف آداب و رسوم و عادات و افکار و آراء و طبایع سبب زینت عالم انسانی گردد. " "

"وقت را غنیمت شمرید. بجان بکوشید و بخروشید تا این جهان ظلمانی نورانی گردد و این عالم تنگ و تاریك گشایش یابد...بنیاد عناد برافتد و اساس بیگانگی ویران گردد و بنیان یگانگی مرتفع شود...تا عَلَم محبّت و الفت در جمیع آفاق موج زند...این است وصایای عبدالبهاء."" "ای یاران بهجان و دل بکوشید که این جهان آئینهٔ جهان ملکوت شود."" "پر برگ و شکوفه شوید. مانند درخت خشك نباشید که هر قدر باران بهاری بارد، نسیم جان پرور وزد، ابداً در آن اثری ظاهر نشود."" "جمیع دست بهم داده در خیر عالم انسانی بکوشید." "هر یك عالم انسانی را شمعی نورانی گردید و در خدمت عموم بشر جانفشانی نمائید. از راحت و آسایش خویش بگذرید تا سبب آسایش عالم آفرینش گردید." "

در تألیف قلوب سایر ادیان بیکدیگر جانفشانی کنید. نفسی را بیگانه نخوانید و شخصی را بدخواه مشمرید. چنان سلوك نمائید که این جهان فانی نورانی گردد و این گلخن ظلمانی گلشن رحمانی شود. این است وصیت عبدالبهاء، این است نصیحت این عبد بی نوا. ۲۰

'ای اهل عالم بیدار شوید بیدار. ای احزاب و امم هشیار گردید هشیار. بنیان نزاع و جدال را براندازید. از تقلید و تعصّب که سبب درندگیست بگذرید، تا به حقیقت پی برید و انوار وحدت عالم انسانی مانند آفتاب ظاهر و عیان گردد. علم صلح عمومی بلند شود. الفت و اتّحاد کامل بین اجناس و ادیان و اوطان حاصل گردد. عالم انسانی آسایش جوید و صورت و مثال الهی یابد. اوطان حاصل گردد تالم انسان عزیز و شریف است اگر به آنچه شاید و باید قیام نماید.



#### نامهای از ابوالفضائل بهپارسیان

نمونهٔ زیر گزیده ای از نامه های ابوالفضائل به پارسیان است. ابوالفضائل از علمای بزرگ اسلام و صاحب آثار مهم علمی و ادبی به عربی و فارسی است. این دانشمند بلند پایه پس از کاوش و کوشش بسیار به آئین بهائی گروید و کتاب هائی پرارزش در اثبات این آئین از خود به یادگار نهاد. نمونهٔ زیر که به پارسی سره نگاشته شده شاهدی است گویا بر مهارت و ملاحت گفتارش:

بهنام یزدان مهربان. ستایش یالئیزدان را سزاوار که بهخودی خود زنده و یاینده بوده. هر نابودی از بود او یدیدار شده و هر نیستی از هستی او نمودار گشته. ای پارسیان...دادرسْ آشکار...زبان آسمانی ترانهٔ پارسی گوید و آئینْ بخش دیرین، سرود نوآئین خواند. جشن بهروزی است و هنگام فیروزی. پیراهن کهنه را برکنید و جامهٔ نو در برکنید. از دست یزدانی بادهٔ آسمانی گیرید و زندگانی جاودانی یابید...روز نو، روان نو خواهد و جشن نو را آرایش نو شاید. بنگرید که جهان تازگی یافته است و گیتی آئین نو گرفته. زبان روزگار، ترانهٔ نو سراید و دست پروردگار، اندام هستی را بهزیور نو آراید. کیخسرو دادگر، درفش کیانی افراخته و باربد یزدانی، زمزمهٔ آسمانی نواخته...بامداد یزدان از كرانهٔ ايران دميده. نياكانِ رفته بهاميد اين روز پيروز خوارىها بردند و اندوهها خوردند. و ستمها کشیدند...باشد که چون مژده خدائی فرا رسد بهروز شوند و چون روز جهانسوز درآید بر جهانیان پیروز گردند، داور دادگر...مژدهٔ دیرین را در روزگار شما آشکار ساخت...به هوش آئید...روی نیاز به خدای بی انباز نمائید و او را همی ستائید و بسرائید: یاك پروردگارا مهربانا دادرسا پزدانا... دل ها به یاد تو خورسند است و جان ها به مهر تو دربند. دل ها را از تاریکی نادانی پیراسته فرما و جانها را بهزیور دانش آراسته دار و روانها را از بند



گمراهی رهائی بخش. توئی فروغ بخشِ اختران و فرماندهٔ زمین و آسمان. زبان به یاد تو گویاست و دل از خواست تو جویا. بجز تو پناه از که جوئیم و رستگاری از که خواهیم. در این بامداد روشن...ما را بی بهره مساز، رو بسوی تو داریم، افزایش از بخشش تو خواهیم...توئی جهاندار دانا و توئی دستگیر توانا.

ای یاران پارسی مژدهٔ پیغمبران یکسره هویدا گشته، خود را بی بهره مسازید و ابر بخشش یزدانی در این نوبهار سایه گسترده، خود را در تاب آتش نادانی مگدازید. بار دیگر این بخشش به دست نیاید...پیوسته ابر مهر نبارد و همواره شاخهٔ امید میوهٔ زندگی جاوید نیارد. همهٔ نشان ها که در نامه های آسمانی نگاشته بودند آشکار شد...روزِ تازه است و جهان از فر یزدانی پرآوازه. گیتی جوانی گرفته و جهان آراسته گشته...رامشگر بهشتی ترانهگوی و دست یزدانی باده بخش...به هوش آئید، مبادا روز...به پایان آید و در بسته گردد و رشتهٔ امید گسسته شود.

ای یاران پارسی، این گفتار آسمانی به یاد آرید که...آئین تازی فزون از هزار سال چیرگی نیابد و خورشید یزدانی بیش از هزار و دویست و اند سال پنهان نماند. چون...این هزاره به انجام رسد اختر ایرانیان بدر خشد و ابر بخشش بر خاورسو ببارد...اکنون این مژده ها فرا رسید و بامداد ایزدی بدمید و آن خورشید روشن آشکار گردید. در پیشگاه یزدانی سپس برای شما بهانه نماند. داور دادگر پس از گذشتن روز، پوزش نپذیرد. تا این خورشید روشن تابنده است برخیزید...تا بهار ایزدی به انجام نرفته تازگی یابید. چون گلبن بشکفید و چون هزار بر شاخسار پیمان پروردگار بسرائید.

در روز هیجده بهمن ماه سنه ۱۲۶۶ پارسی، ۲۸ محرّم سنه ۱۳۱۵ تازی. بندهٔ یزدانی ابوالفضل گلیایگانی.





## حقیقت آئین های الهی یکی است

آئین های آسمانی، اگر چه به ظاهر متفاوت اند و به نام ها و گفتار گوناگون عرصهٔ گیتی به فروغ ایزدی آراسته اند، امّا حقیقت کلام و پیام آرام بخش آنان یکی است. پیمبران، مهرهای فروزان آسمان آئین پروردگارند. اگر چه این نور بخشندگان الهی را هر بامدادی طلوع گاهی و هر بهاری افق و نظرگاهی نوین است، ولکن پرتو همان پرتو پیشین است و نوربخشنده همان آفتاب دیرین.

میان پیمبران جدائی ننهیم، چون خواست همه یکی است و راز همگی یکسان. جدائی و برتری میان ایشان روا نه.\

امر و آئین ما یکی است.۲

قرآن مجيد

[خداوند] همان دینی را بهشما داده که بهنوح داد."

قرآن مجيد



این یك امّت است و یك آئین، و من خالق و مربّی شما هستم. پس بر حذر باشید. امّا مردمان امر و آئینشان را تقسیم کردند و هر گروهی به آنچه نزد اوست راضی و شادمان است. و شادمان

اختلافشان بر سر اسم است. اگر اسم را از میان برداری جمیع می بینند که مقصدشان مقصد واحد بوده. مقصدشان مقصد واحد بوده. و

در روزگاران پیشینیان، برگزیدگان بسیار از آسمان ارادهٔ آفریدگار تابان و فروزان گشتند. از جملهٔ این برگزیدگان، ابراهیم، نوح، موسی، زرتشت، بودا، مسیح، و محمد بودند. این فرستادگان پاكیزدان را رسم و مرام یکی بود و آئین و پیام یکی. همه از یك بخشاینده مدد می جستند و از یك آفریننده سخن می گفتند.

در آثار آئین بهائی، تشبیهاتی چند در بارهٔ ظهور مکرر راهنمایان الهی بکار رفته. گاهی تکرار حقیقت این برگزیدگان، در عرصهٔ جهان، به برگشت شکوفه های گلزار آفرینش تشبیه شده. گلهای زیبا را در دامان بوستان، جلوه ها، شکل ها، رنگ ها، و طرح های گوناگون است. امّا در هر دیار که برویند، و در هر گلشن که چهره گشایند، و به هر نام که شهره شوند، آنها را سرشت یکسان است، و حقیقت و هویت، نمودارِ احسان و حکمت یزدان. همه از یك آفتاب بهره ورند و از بخشش یك آفریدگار برخوردار.

گاهی دیگر، تکرار حقیقت پیمبران یزدان در این جهان، به تجلّیات نور در آئینه تشبیه گشته. اگر چند آینه را به طرح ها و شکل های گوناگون در برابر خورشید نهیم، هر یك را از پرتو فروزان آن، سهمی و نصیبی معین است. و اگر چه این آئینه ها بدیدهٔ ما متفاوتند، امّا همه از یك نور بهره ورند و از یك فروغ برخوردار.



فرستادگان الهی نیز اگر چه بدیدهٔ ما متفاوتند، ولی آنها را پیام و مرام و مقصد و آرمان یکی است. همه کیش ها بشر را بخداپرستی و راستی و دانائی دعوت نموده اند. همه آئین ها گواه اند که آدمی را حقیقتِ هستی روح است نه پیکر، و هدف از زیستن پاکی و آزادگی است نه آز و آلودگی. آراستگی به سیرت انسانی است و بهره بردن از احسان و بخشش یزدانی، نه مقام جستن و خود آراستن و بهدامگاه هستی دل بستن.

پیام آوران را غایت تمنّا و آرمان، رستگاری بشر است. و تا بشر از گفتار و آثار این گنجینه های حکمت و معرفتِ الهی آگاهی نیابد، و زندگانی آسمانی آنها را پیام و الهام یزدانی نداند، هرگز از نیك بختی پایدار و سرچشمهٔ حقیقی شادی ها برخوردار نشود.

## رمز پیدایش آئینهای گوناگون

"اگرگیتی را یزدان یکیست و کیش یکی، پس رمز پیدایش آئین ها و کیش ها چه بوده؟" وقتی عرصهٔ آفرینش را به دیدهٔ بینا می نگریم، می بینیم "که جهان و آنچه در اوست هردم دگرگون گردد و در هر نَفَس تغییر و تبدیل جوید." چرخ روزگار پیوسته در سیر و گردش است و قافلهٔ انسانی در تکاپو و جنبش. هر بهاری را خزانی است و هر آغازی را پایانی. هر گفتاری را زمانی است و هر دردی را درمانی:

پیمبران چون پزشکانند که بپرورش گیتی و کسان آن پرداخته اند تا بدرمان یکانگی بیماری بیگانگی را چاره نمایند. در کردار و رفتار پزشك جای گفتار نه زیرا که او بر چگونگی کالبد و بیماریهای آن آگاه است و هرگز مرغ بینش مردمان زمین بفراز آسمان دانش او نرسد. پس اگر رفتار امروز پزشك را با گذشته یکسان نبینید جای گفتار نه چه که هر روز بیمار را روش جداگانه



سزاوار و همچنین پیمبران یزدان هرگاه که جهان را به خورشید تابان دانش درخشان نمودند به هر چه سزاوار آن روز بود مردم را بسوی خداوند یکتا خواندند و آنها را از تیرگی نادانی بروشنائی دانائی راه نمودند. پس باید دیدهٔ مردم دانا بر راز درون ایشان نگران باشد چه که همگی را خواست یکی بوده و آن راهنمائی گمگشتگان و آسودگی درماندگان است.

البته پیامبرانی پیش از تو فرستادیم...برای هر عصر و زمانی کتابی است. خداوند هر چه را [هر حکمی یا قانونی را] بخواهد تغییر دهد یا تأیید کند. سرچشمهٔ کتابها نزد اوست.^

ای مردم، بزودی زمانی خواهد رسید که ساغر آب حیات جاودانی، یعنی اسلام، واژگون شود و دیگر چیزی از آن باقی نماند.

رگ جهان در دست پزشك دانا است. درد را می بیند و به دانائی درمان می كند. امروز را درمانی و فردا را درمان دیگر. امروز را نگران باشید و سخن از امروز را نید...۱۰

هر روزی را وضع خاصّی است.۱۱

این است که یزدان مهربان، در هر عصر و زمانی، معلّمی آسمانی به تربیت مردمان می گمارد تا کودکان دبستان عرفان و ایمان را بنا به نیاز و میزان فهم و آگاهی آنها، در دامان دانش و بخشش الهی، پرورش بخشد. کودك خردسال، فهم مبانی حکمت نتواند، و طفل دبستان، درك حقائق کیهان ننماید:

بگو ای مردمان، سخن باندازه گفته میشود تا نورسیدگان بمانند و نورستگان برسند. شیر باندازه باید داد تا کودکان جهان بجهان بزرگی درآیند و در بارگاه یگانگی جای گزینند. ۱۲



گنجینهٔ هر چیزی نزد ماست و از آن جز سهم معینی نازل نمی کنیم. آقرآن مجید من سخنان بسیار دارم که بشما بگویم. سخنانی که حال تحمّل شنیدن آنها را ندارید. امّا روزیکه او یعنی ''روح راستی'' می آید، شما را به جمیع حقائق هدایت خواهد نمود. ۱۲

تحوّل و تكامل زندگی بشر، مستلزم تغییر برخی از احكام و دستورها است. و به این جهت پیمبران یزدان، فرمان پیشینیان را گاه بگاه دگرگون ساخته اند. والا حقیقت و منشأ پیام و مرام آنها یكی است. همه از یك آفریننده پدید آیند و از یك بخشاینده مدد جویند.

نظر به مقتضیات عصر، اوامر و احکام مختلف شده و لکن کلّ...از نزد او نازل شده. ۱۰ حضرت بهاءالله

### انكار پيامبران يزدان

افسوس که مردمان یگانگی و هم آهنگی کیش های یزدان را نشناخته، به نشانه ها و نمودارهای ناپایدار دل بندند، و از تخیلات خام خویش، خدایانی فریبنده و دلپذیر آفریده، به پرستش و نیایش آنان پردازند. پردهٔ انکار بر دیده نهند و پرچم نفاق برافرازند. چنانکه منتظران طلوع پرتو آزادی و آگاهی، هیچ یك از فرستادگان الهی را به آسانی نشناختند، و سالها و گاهی قرنها بسر آمد، تا براه راستی راه یافتند و روح و روان بنور دانائی و رستگاری آراستند.

هیچگاه امری و تذکری تازه از جانب پروردگار به آنها نرسد مگر آنکه به تمسخرش پردازند.<sup>۱۹</sup>



هیچگاه آیهای [دلیلی] از آیات پروردگار آشکار نشد، مگر اینکه از آن روی گردان شدند.۱۷

ای وای بر مردمان! آنان را پیامبری نیاید مگر آنکه بهتمسخرش پردازند.^^

"حضرت روح [مسیح] را سرگشتهٔ دشت و صحرا کردند...سرور کل خاتم رسل را لب و دندان شکستند و شاه شهیدان [امام حسین] را به نهایت مظلومیت خون مطهر ریختند و بر اهل بیت رسالت خاك مذمّت بیختند. حضرت امیر را زخم شمشیر روا داشتند و هفتاد سال در مجالس...و منابر لعن...نمودند."۱۹ "جهانیان را آئین دیرین چنین است که دشمن راستی اند و بدخواه حق پرستی."

شگفت اینجاست که مردمان تا هنگام پیدایش پیمبرپسین، دستهای دعا و تمنّا بلند می داشتند که ای خدای پرعطا موعود و راهنمای آسمانی ما را نمودارکن، تا از نورش دیده و دل برافروزیم و از گفتارش رسم رستگاری آموزیم. امّا همین که فرستادهٔ خدا نقاب از چهره بر می داشت و زبان به سخن می آراست، منتظرانِ ناآگاه، ناگهان به آتش دشمنی و خشم می گداختند و به انکاربرمی خاستند که ترا با برگزیدگان یزدان قرابت و شباهتی نیست. گر چه گفتارت شیرین است و سحرِ مبین، امّا ترا به بارگاه الهی راهی نیست. پیامبر خدا در ناصره یا مکّه پرورده نمی شود. زادگاه چنین برگزیده ای، در عالم آلودهٔ ما نیست، در افلاك است نه تودهٔ خاك.

موعود ما بر فراز ابرها نشیند، و از دامان سپهر چون فرشتگان آسمانی، با فرّ یزدانی، و با صیحه و نوائی بلند و پیکری زیبنده و برومند، و در غایت شکوه و



حشمت، پای به مأوای خاکیان نهد. مهدی ما را سیمائی پرتابش و درخشش است، و دیدگان کسی را یارای نگریستن به جمال پرفروغش نیست. خونریز است و فتنه انگیز، شررخیز است و شورانگیز. شهریاران قلمرو قدرت و شوکت، در بارگاهش آرزوی بندگی و سرافکندگی کنند، و سرکشان و جبّاران جاه طلب، در برابر شکوه و سطوت و صولتش، جز تسلیم و تکریم چاره ای نجویند. مردمان:

مهدئی خواهند که با سهم و سنان و شمشیری بران سیلی از خون بیچارگان جاری و ساری سازد...آفت جانها گردد. بنیان انسان براندازد...منتظر چنین موعودند.<sup>۲۱</sup>

مردم روزگار چنین پیمبری خواهند و چنین نجات دهنده ای آرزو کنند. و سرانجام، این نکته گیران و بی خبران، ارمغانی را که پس از روزگاری دراز، به دعا و تمنّا و راز و نیاز و استغاثه و زاری، از بارگاه الهی می ستانند، با افتخار و سربلندی بسیار، بدست طوفان بلا می سپارند. آری این اختران آسمان حکمت و دانائی را هرگز جز اذیت و آزار پاداشی نبود و جز رنج و بلا نصیبی نه. همواره هدف نکوهش ناسپاسان بودند و مورد تعدّی و تمسخر متعصّبان. گاهی بفراز دار رفتند، و وقتی زینت صلیب شدند. زمانی در زندان ظلم گذراندند، و روزگاری اسیر زنجیر گشتند. و پس از سیر سالها و گذشت زمانها، منکرین راه راستی کم کم از پرتو الهی آگاهی یافتند و به ندامت برخاستند که این چه غفلت رود و این چه نادانی که نور خدا را خاموشی خواستیم و بامداد روشنش را تاریکی آرزو کردیم. پس از این، برگزیدهٔ آسمانی را پذیرفتند و پرستیدند. بناها



به یادش ساختند و معبدها به نامش آراستند. در نعتش ترانه ها سرودند و در وصفش سخنها پرداختند، تا زمان ظهور پیمبر بزرگِ دیگر فرا رسید.

آنچه از سرگذشت پیمبران برای تو نقل کنیم از این روست که...مؤمنان را پند و تذکری باشد.<sup>۲۲</sup>

بگو ای دارای چشم، گذشته آینهٔ آینده است، ببینید و آگاه شوید، شاید پس از آگاهی، دوست را بشناسید و نرنجانید.۲۳

داستان آنها برای خردمندان مایهٔ عبوت است.۲۰

دریغا که سرنوشت پیمبران پیشین، در عصر ما هم آئینه عبرت نشد، چنانکه فرستادهٔ جدید خدا را نیز نپذیرفتند. بر گفته های شیرین و دل نشینش خرده ها گرفتند و از دریای دانش و حکمت بیکرانش روگردان شدند. و سرانجام او را آویخته، هدف صدها تیر نمودند. این است روش و منش مردمان و این است داستان غمافزای پیامآوران الهی و ستارگان تابان راه راستی و آگاهی.

## نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

همیشه فرمانهای یزدانی مردم را براه دوستی و مهربانی خوانده، ولی مردمان برخی از آن را پیروی نموده و برخی را بکنار نهادهاند و بهپندار خود پرداخته از گفتار پروردگار بی بهره ماندهاند. از اینروست که راز گفتارهای یزدانی پنهان مانده و از گوش هوش مردم دور شده. اگر دانایان زمین به دیدهٔ بیننده در گفتارهای جهان آفرین بنگرند و بهوش و دانش اندیشه نمایند، ناچار بنهان آن پی برده، از گفتههای پریشان دیگران بگذرند.

"هر زمان و عصر را رزقی معلوم و نعمتی مقدّر است و بقدر و اندازه افاضه می شود. و ان من شیئ الا عندنا خزائنه و ما ننزله الا بقدر معلوم." ۲۹ آکنجینهٔ



هر چیزی نزد ماست و آشکار نمی کنیم از آن مگر بقدر معین.] "معنی همان است که بود، لفظ تغییر نموده. رسم همان است، ولکن اسم تبدیل شده. و این تغییر و تبدیل از تغییر عالم و اقتضای وقت ظاهر."" "نظر به مقتضیات عصر، اوامر و احکام مختلف شده ولکن کل...از نزد او نازل شده...اصنام اوهام و اختلاف را بشکنید و به اتّحاد و اتّفاق تمسّك نمائید."

## نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

"اساس ادیان الهی یکی است و آن فضائل انسانی است." "آگر سوء تفاهم بین ادیان از میان برود ملاحظه می نمائید که جمیع حامی صلحاند و مروّج وحدت عالم انسانی. زیرا اساس کلّ یکی است و آن حقیقت است." "باید ادیان یك دین گردند. مذاهب متّحد شوند." "دین باید متحرّك باشد و روز بروز نشو و نما نماید. اگر غیر متحرّك ماند، افسرده گردد و پژمرده شود." "اگر بموجب تقالید حاضرهٔ ادیان بخواهیم عالم انسان را نظم و ترتیب دهیم و سعادت عالم انسانی را تأسیس نمائیم ممکن نه." "

جمیع موجودات در تحت تغییر و تبدیل اند. هر جوانی پیر و هر نهالی درخت کهن می شود و هر کهنه ای متلاشی می گردد. ادیان عالم نیز هر یك در هر عصری سبب ترقی بود. ولی حال مانند درختهای کهن گشته و بی ثمر مانده اند. ملل موجوده متوقعند که این درختها باز شکوفه و خرّمی حاصل نمایند و این محالست...

هر دینی به دو قسم منقسم است قسمی اصل است و تعلق به اخلاق دارد...و آن یکی است. ابداً تغییر ندارد حقیقت است. حقیقت تغییر و تبدیل ندارد. و قسمی دیگرفرع است و تعلق به معاملات دارد. این در هر زمانی به اقتضای آن



زمان تغییر یابد. مثلاً در زمان حضرت موسی اساس و اصل دین الهی که تعلق به اخلاق داشت، در زمان مسیح تغییر نیافت ولی در قسم ثانی اختلاف حاصل شد. زیرا در زمان موسی برای مبلغ جزئی سرقت دست بریده می شد. به حکم تورات هر کس چشمی را کور می کرد چشمش را کور می کردند. دندانی می شکست دندانش را می شکستند. این به اقتضای زمان موسی بود. امّا در زمان مسیح مقتضی نبود، مسیح نسخ فرمود. هم چنین طلاق از کثرت وقوع به درجه ای رسید که حضرت مسیح منع فرمود... اختلاف در این قسم فرع است، اهمیتی ندارد و متعلّق به معاملات است. امّا اساس دین الهی یکی است. لهذا حضرت بهاءالله همان اساس را تجدید فرمود... ا





## تحرى حقيقت

تَحَرّی یعنی جستن، درست جستن، و طلب نمودن. تَحَرّی حقیقت یعنی جویا و خواستار راه راستی شدن و در پی آن گام برداشتن. از هر بندی آزاد بودن و بحریت تمام در هر چیز نگریستن. از میل به انکار و اقرار، هردو برکنار بودن و گفتار و رفتار متعصّبان را معیار راستی نشمردن. ا

هر انسانی مدیر و مدبر زندگانی خویش است و باید حقیقت را خود جوید، نه آنکه ناآگاهانه نام و مرام نیاکان برگزیند و از روش و مسلك همگنان و هم کیشان پیروی کند. اگر از تعالیم پیامبر جدید، مردم روزگار، همین یك پیام را می پذیرفتند، روی زمین، جلوهٔ بهشت برین می گرفت. زیرا اجرای این منشور و دستور آسمانی، موجب حل و رفع همهٔ مشكلات انسانی است.



"باید هر نفسی امروز در آنچه ظاهر شده تفکّر کند و بعقل و درایت خود تفحّص نماید." "بچشم خود در امرالله نظر کن و بگوش خود نغماتش را ادراك نما و حق را به حق بشناس." "چشم بگشائید و به دیدهٔ بصیرت نظر نمائید و تفکّر کنید شاید از انوار آفتاب بیان محروم نمانید." حضرت بهاءالله "اوّل چیزی که از برای انسان لازم است تحرّی حقیقت است." در هر

"اول چیزی که از برای انسان لازم است تحری حقیقت است." "در هر مسئله تحرّی حقیقت کنید نه اصرار در رأی، زیرا...منجر بهمنازعه و مخاصمه گردد و حقیقت مستور ماند." "همیشه در امور منصف باشید. تحرّی حقیقت نمائید."

اگر انسان با ذهنی باز و روحی آزاد و خاطری پاك و پیراسته از گفته ها و شنیده ها، و وجدانی آراسته به عدل و انصاف، به هر چیز بنگرد و به کمال همّت و مجاهدت در پی حقیقت پوید، و در وادی تقلید و توهّم قدم ننهد، هر مشکلی در نظرش سهل آید و هر ناملائمی در دیدگانش چون درسی از حکمت و معرفت جلوه کند.

پس مژده ده به بندگانی که گفته ها را شنیده، نیکوترین آن را پیروی کنند. پروردگار چنین کسان را راهنماست، و ایشان از خردمندانند.^

## آزادی عقیده و وجدان

پروردگار مهربان همواره مردمان را دعوت فرموده تا از روی میل و رغبت و بکمال آزادی راه حقیقت جویند. اجبار و تحمیل ایمان و افکار، هرگز با حکمت یزدان سازگار نبوده و نیست. در قرآن مجید آیات بسیار در این باره نازل شده:



در دین اجباری نیست.<sup>۹</sup> قرآن مجید

آیا پیامبران وظیفهای جز ابلاغ پیام پروردگار دارند؟ ۱۰

بگو ای منکرین راستی، آنچه شما می پرستید من نمی پرستم. آنچه هم من می پرستم شما نمی پرستید...شما دین خود را داشته باشید، من هم دین خود را ۱۱.۱۰

اگر ارادهٔ یزدان بود، همهٔ مردمان مؤمن می شدند. ۱۲

پس پند و تذکّر ده. وظیفهٔ تو تنها تذکّر دادن است. تو مدیر و فرمانروای آنها نیستی. ۱۳

آزادی عقیده و وجدان در آثار آسمانی بهائی نیز تأیید و تأکید شده:

يا اهل بها...آنچه را دارائيد بنمائيد، اگر مقبول افتاد، مطلوب حاصل، والا تعرّض باطل. ۱۴

نباید نفوس را توهین نمود و به جهالت نسبت داد که تو ندانی و من دانم. بلکه باید به جمیع نفوس بنظر احترام نظر کرد. ۱۵

#### تبعیت و تقلید از نیاکان

ایمان عامّهٔ مردم جهان به دین و آئین جهان آفرین، بر تقلید و تصادف استوار گشته. اگر فرزندان، نیای مسلمان دارند، به اسلام گروند. اگر به کلام کلیم خو گیرند، به آئین کلیم پیوندند. اگر به گفتار بودا یا زردشت پرورش یابند، همدین بودائیان یا زردشتیان شوند. اگر به مسلك و مرام مسیحیان بار آیند، هم کیش و هم آئین مسیحیان گردند. و آنچنان که نام نیاکان نیك نهاد را بارث برند، کیش و آئین پدران خویش را بدون کمترین کاوش و کوشش، بر دیده نهند و راه



راستی و رستگاری انگارند. به این گمان که اندیشه و ایمان موروثی است و گوهر یکتای حقیقت، تنها از آنِ نیاکان نامدار آنهاست. و هر کس به دین دیگران پیوندد، و مسلکی جز مسلك نیاکان و آئینی جز آئین مبین آنان خواهد، گمراه است و بی مقدار.

وقتی به آنها گفته می شود، آنچه خداوند نازل فرموده اطاعت کنید، می گویند ما روش پدرانمان را دنبال خواهیم کرد. ۱۹

می گویند ما دیدیم پدران ما از دینی پیروی می کنند و ما هم از آنها پیروی کردیم. بگو: چه! حتّی اگر من آئینی بیاورم که از آنچه دارید راهنمای بهتری باشد؟ ۱۷

حضرت بهاءالله

دانا و بینا چون کیمیا نایابست.۱۸

رد و انکارِ پیام آوران پروردگار، و جدائی و نفاق بین دین های پاك جهاندار، پیوسته از این تصوّر خام و بی مایه ناشی شده. پیروان کیش پیشین، در دوران پیدایش کیش پسین، یقین کنند که آئین و اندیشهٔ آنان جاودان است، تا پایان زمان پایدار ماند و تا فرجام روزگار رستگار کند، و هربرگزیده ای برآن نقطه ای بیفزاید یا از آن نکته ای بکاهد، او را از احسان آفریننده و بخشش بخشاینده، بهره ای نیست.

ملّت نصاری چون از مظهر امر الهی روی برتافتند و پیشوایان و رُهبان خود را مطیع شدند لذا در زمرهٔ مشرکین داخل گشتند. ۱۹

"تا این تقالید زائل نشود، اتّحاد و اتّفاق حاصل نگردد...آسایش و راحت عالم انسانی جلوه ننماید. پس حقیقت ادیان الهی دوباره باید تجدید



گردد. "۲۰" (اختلاف در تقالید است و چون تقالید مختلف است، لهذا سبب اختلاف و جدال گردد. "۲۱"

### نقش پيشوايان

داستان آئین های الهی، و سرنوشت غم افزای پیام آوران آسمانی، گواه بر آن است که پیشوایان، پیوسته پیشرو انکار، و منشأ رد و اذیت و آزار، نسبت به برگزیدگان پروردگار بوده اند. جمال پرجلال عیسی را، علما و رؤسای یهود باز نشناختند، و بجای ایمان و اذعان به ظلم و زجر و شکنجه پرداختند. اما ماهی گیران و رنگرزانی چند، که از دانش ظاهربینان و ریاکاران بی بهره و بری بودند، وازمتاع روزگار جز نیت پاك سهمی نداشتند، پرتوراستی را در آن مظهر خدا چنان تابناك و فروزان یافتند، که پروانه وارگرد شعلهٔ جمالش بسوختند.

خورشید پرتابش و درخشش محمّدی را، علمای نامدار عرب چون عبدالله أبی و ابوعامر راهب و کعب بن اشرف، نادیده انگاشتند، و به مخالفت و دشمنی برخاستند. اما بلال و ابوذر که از دانش ریاکاران و متظاهران وارسته و آزاد بودند، و به زیور عدالت و پاکی نیت، مزین و آراسته، در سپهر ایمان، اخترانی تابنده و نورافشان گشتند.

پیوسته چنین بوده. اول منکر برگزیدکان الهی، و اول سد راه راستی و آگاهی، پیشوایان دینی بوده اند، و در پس آنها انبوه مردم مقلّد، که بهسبب عدم اطمینان به خود، عنان آزادی و زمام سرنوشت سرمدی و آسمانی خویش را به کف پیشوایان دنیا پرست و خودستا می سپرند.



## پردههای وهم و گمان

ریشهٔ شکست و ناکامی در هر امری غفلت و ناآگاهی است، از جستجو دست کشیدن است و از پرتو دانائی و بینائی روی برتافتن. هرگاه نیروهای کاوش و جستجو دست از کار برکشند، لشگریان توهم و تصوّر و ظنّ و گمان عرصهٔ وجدان را خالی و عریان یافته، دست به تطاول و طغیان زنند. و به تمام آزادی و قدرت هر چه هست از عقل و حکمت و حقیقت به غنیمت برند. بنای انصاف و عدالت درهم کوبند و کلبه های ظلم و اعتساف بسازند. راست را کج انگارند و ظلم را عدالت شمرند. چنین مردمانی:

از چیزی جزگمان پیروی نکنند. تنها بهدروغ متّکیاند.۲۲ قرآن مجید

بیشترشان از چیزی جز گمان پیروی نکنند. امّا گمان بهچ وجه جای حقّ را نگیرد.۲۳

لشگریان نفس و هوی و پرستندگان وهم و کمان را چنان قدرت و سلطهای است که حتّی قتل بیگناهان را در نظر معقول و مقبول جلوه دهند.

### مضمون گفتار:

فرزندان رسول خدا را می کشند، به مسجد می روند و خویش را هم از نیکوکاران می شمرند. ۲۴

پرخطرترین بت پرستی، پرستش خیالی است که کسوت حقیقت پوشد و نقاب عدالت بر چهره افکند. برخی بر هوای نفسانی و خیال شیطانی خویش نام علم و دانش نهند و بهستایش و پرستش آن پردازند:



آیا دیدی کسی را که میل وهوای نفس خویش را خدای خود نمود؟ خدا هم علم او را باعث گمراهی او کرد و برگوش و قلبش مُهر نهاد. ۲۵ قرآن مجید

مردم عَبَدهٔ [بندگان] اوهامند. نبینند و ندانند و در عالم عقل و فکر خویش تصوّری نمایند و آن تصوّر را بپرستند.۲۹

آثار آسمانی، ما را از پرستش توهمات وتمایلات نفسانی همواره برحذر داشتهاند:

"ای دوستان قدر و مقام خود را بدانید. زحمات خود را بهتوهمات این و آن ضایع منمائید."<sup>۲۷</sup> "بگو ای عباد آنچه از قبل اصغا نموده اید اکثری از آن مجعول و موهوم بوده."<sup>۲۸</sup>

### مضمون بيان:

بگو بتهای اوهام را رها کنید. این طلوعگاه آیات پروردگار قادر و محبوب شماست. ۲۹

پردهٔ تقلید و تصوّر و گمان مردمان را پیوسته از آئین یزدان باز داشته. پردهٔ نازکی چشم را از دیدن جهان باز دارد. پس چشم معنوی چگونه از پس پرده های وهم و تقلید ونفس و هوی راهی به پرتو الهی یابد؟"

### مجادله

نهادی که به آز و رشك و ریا و خودپرستی و بداندیشی آلوده است، چگونه از پرتو پروردگار روشنی یابد، و از باران بخشش بخشاینده تازگی جوید؟ روحی که از غرور و جاه طلبی و تملّق و تظاهر و نیاز به مجادله در گفتار و پیروزی در مقال سرشته است، چگونه تواند که گوهر گرانبها و درّ بی همتای دانندهٔ یکتا را از گلپاره ها تمیز دهد؟



قرآن مجيد

انسان در اکثر امور اهل جدل است.۳۱

قرآن مجيد

چون پیش تو آیند مجادله کنند.<sup>۳۲</sup>

بروز رستاخیز گناه آن کس از همهٔ مردم بیشتر است که بیشتر از همه گفتگوی بیهوده کرده باشد. ۳۳

حضرت عبدالبهاء

نفسی با نفسی مجادله ننماید.۳۲

ای پسر خاك! براستی می گویم. غافلترین عباد کسی است که در قول مجادله نماید و بر برادر خود تفوّق جوید. بگو ای برادران به اعمال خود را بیارائید نه به اقوال. ۳۰

### مضمون بيان:

"تبلیغ به گفتار است نه به عنف و اجبار. پروردگار بزرگ و حکیم چنین امر فرموده. مبادا با کسی به جنگ و جدال پردازید. او را به بیان نیك و اندرز حکیمانه متذکّر دارید. اگر آگاه شد مقصود حاصل والا از او رو بگردانید و به سوی قدس، مقر پاکان و مقربان بنگرید. در امور دنیا با احدی مجادله مکنید. دنیا را ایزد دانا به اهلش داده و از آن جز دلهای بندگان چیزی نخواسته. به لشگرهای وحی و بیان دلها را مسخّر کنید. چنین از نزد حکیم دانا به دست بها بر لوح قضا رقم رفت. "۳ "مبادا با کسی مجادله کنید."

وجدانی که به اهریمن بیدادگری و بی انصافی و نیرنگ و تزویرو دوروئی خوکرده، چگونه در هنگام تمیزِ درستی از نادرستی، روش و منش دیرین رها کند، و هم نشین فرشتهٔ داد و عدالت گردد؟

اوّلِ انسانیت انصاف است و جمیع امور منوط به آن. ۳۸



چون غرض آمد هنر پوشیده شد صد حجاب از دل بسوی دیده شد

"بصرِ اهل غرض جز بدی نبیند و گوش اهل هوی بغیر از ذمائم نشنود." متابعت هوی صد هزار حجاب از دل بر دیده افکند و بصر و بصیرت هر دو نابینا گردد." میدانبها عبدالبها میدانبها میدان

پس دل راکه خانهٔ خدا و آئینهٔ تجلّی پرتو یزدان است، باید از پلیدی ها پاك و مبرّا نمود تا سزاوار روشنی آفریننده شود. زیرا نور الهی و گوهر یکتای آگاهی، در دلهای ناپاك و آلوده هرگز مقرّ و مستقرّ نجوید.



## شرائط شناختن حقيقت

یافتن و شناختن آئین پاك پروردگار چون یافتن و شناختن گوهر یکتاست در بین سنگ پاره های فریبندهٔ خوشرنگ و بی بها. طالب در و گهر باید در ابتدا با كوشش و صبر هر چه فزونتر، هنر گوهرشناسی را بیاموزد. والا طلا را از مطلا و صدف را از خزف و گوهر پربها را از سنگ پاره ها تمیز نتواند، و به پایان، جز ضرر و زیان حاصلی نبرد. در کشف حقیقت، تفكر و تأمّل باید و سعی و کوشش شاید.

شرائط شناختن گوهر گرانقدر هدایت چیست؟ بهبینیم "سیر سالکان از مسکن خاکی بهوطن الهی" برچه منوال است.



### وادى طلب

نخستين شرط كشف حقيقت تشنه و طالب بودن است.

"اوّلْ وادی طلب است." "همّتی باید تا در طلبش کوشیم و جهدی باید تا از شهد وصلش نوشیم. اگر از این جام نوش کنیم عالمی فراموش کنیم." "سالك در این سفر... از هر وجهی طلبِ جمال دوست کند و در هر دیار طلب یار نماید. با هر جمعی مجتمع شود و با هر سری همسری نماید که شاید در سری سرّ محبوب بیند و یا از صورتی جمال محبوب مشاهده کند." "هیچ بندی ایشان [سالکان] را منع ننماید و هیچ پندی سدّ نکند." "تا چون یعقوب از چشم ظاهری نگذری چشم باطن نگشائی. و تا بنار عشق نیفروزی بیار شوق نیامیزی." "مرکب این وادی [عشق] درد است و اگر درد نباشد هرگز این سفر تمام نشود. و عاشق در این رتبه جز معشوق خیالی ندارد و جز محبوب پناهی نجوید. و در هر آن صد جان رایگان در ره جانان دهد. و در هر قدمی هزار سر در پای دوست اندازد."

اید کوشید و جوشید و خروشید تا صبح امید بتابد و نور توحید بدرخشد. کوشید و خضرت عبدالبهاء

### صفای نبت

تنها خویش را به لباس علم و دانش آراستن، و به مقام و نام شهره گشتن، منجر به پرستش راستی و آگاهی از پرتو الهی نگردد. توشهٔ راه طلب، عشق به آداب و مناقب آسمانی و آراستگی به سرشت و سیرت انسانی است. و براستی، در شناسائی حقیقت، قطره ای صفا و پاکی نیت، بر دریائی از دانش برتری دارد.



زیرا نور الهی را جز در دل های پاکان و نیك سرشتان منزل و جایگاهی نیست. خودپرست، اگر چه دانای دهر باشد و در علم و هنر شهیر و نامور، درك راستی نتواند، و به خداپرستی نگراید.

نخستین گفتار کردگار اینست: با سینهٔ پاك از خواهش و آلایش و دل پاکیزه از رنگهای آفرینش پیش دانا و بینا و توانا بیائید و آنچه سزاوار روز اوست بیارید. امروز روز دیدار است چه که یزدان بی پرده پدیدار و آشکار. بجان پاك بشتابید شاید برسید و به آنچه سزاوار است پی برید. از آب پرهیزکاری خود را از آز و کردارهای ناشایسته پاك نمائید تا راز روز بی نیاز را بیابید. مضرت بهاالله هر کس انتظار دیدار پروردگارش را دارد، به رفتار نیك عامل شود. و جز خدای واحد نپرستد.

سرزمین پاك گیاهش را بهاراده و حكمت پروردگارش پرورش بخشد. امّا خاك ناپاك جز خاشاك حاصلی نپرورد. ۱۰

مردم مؤمن و خوش رفتار را خداوند بخاطر ایمان پاکشان راهنماست. ا قرآن مجید

پروردگار متجاوزین و دروغگویان را رهبری نکند.۱۲

"باید به نار عشق حجابهای نفس شیطانی سوخته شود تا روخ...لطیف و پاکیزه گردد."" "ای دوست از نفس بیگانه شو تا به یگانه پی بری و از خاکدان فانی بگذر تا در آشیان الهی جای گیری. نیستی باید تا...مقبول راه عشق شوی."<sup>۱۵</sup> "نفس را فقیر نما تا در عرصهٔ بلند غنا وارد شوی."<sup>۱۵</sup> حضرت بهاءالله

آنچه فانی تر گردید باقی تر شوید و آنچه فقیرتر گردید غنی تر شوید. ارجمندی بقدر مستمندی است و بزرگواری باندازهٔ خاکساری.۱۲ حضرت عبدالبهاء



### مضمون گفتار:

پس پیام پروردگار را بهمردمی که بهزیور نیکیها آراستهاند اظهار کن و بهآنها راه راست خدای یگانه را بیاموز، شاید بفهمند و بهحقیقت رسند.۱۷ حضرت باب

## وارستگی از تصوّرات و توهّمات

ساجد خیالید و اسم آنرا حقی گذاشته اید. و ناظر خارید و نام آنرا گل گذارده اید. ۱۸

طالب راه راستی را اگر آرزو کشف حقیقت است، و آرمان آگاهی از اسرار علم و حکمت، باید گفتار و پندار دوستان و دشمنان و منتقدان و مقلدان را هر چه هست از لوح دل بزداید، و سینه را چون آئینه مصفّا سازد، تا نه نقشی از حمایت و دوستی بجای ماند و نه نشانه و نموداری از خصومت و دشمنی. نه تمایل به قبول و اقرار در خاطر خطور کند و نه تمنّای رد و انکار در وجدان استوار شود. نه نیت تسلّط در گفتار باشد و نه مقصد پذیرش هر پدیدهٔ فریبندهٔ ناپایدار. و تا این تلطیف روانی و تزکیه و تصفیهٔ وجدانی حاصل نشود، شاهد راستی نقاب از رخ نیفکند و دلبر مقصود بی حجاب چهره ننماید.

"به سه چیز دیدار دست دهد و رستگاری پدیدار شود: پاکی دل و دیده و پاکی گوش از آنچه شنیده." طالب صادق جز وصال مطلوب چیزی نجوید و حبیب را جز وصال محبوب مقصودی نباشد. و این طلب طالب را حاصل نشود مگر به نثار آنچه هست یعنی آنچه دیده و شنیده و فهمیده..."" هر نفسی طالب عرفان حقّ بوده و خواهد بود. و سببِ اعراض و اعتراض و غفلت و جهالت، اوهامی بوده که از قبل بآن تربیت یافته اند و خرق این اوهام بسیار مشکل است."



اوّل چیزی که از برای انسان لازم، تحرّی حقیقت است. در تحرّی حقیقت باید انسان آنچه را شنیده...فراموش کند، و جمیع ادیان روی زمین را باید یکسان بداند. نه به یکی تعلّق و نه از دیگری تنفّر داشته باشد، تا تواند تمیز دهد که کدام دین به حقیقت مقرون...۲۲

## وارستگی از تقلید و تعصّب

به چشم دیگران نگریستن، به گوش دیگران شنیدن، و به فکر دیگران فهمیدن، جوینده را به حقیقت نرساند:

"چشم بگشائید و بدیدهٔ بصیرت نظر نمائید و تفکّر کنید شاید از انوار آفتاب بیان محروم نمانید." "بگو ای دوستان حقّ را بچشم او ملاحظه کنید. چه که بغیر چشمِ او او را نخواهید دید و نخواهید شناخت." "به نظر اغیار بر منظر نگار ناظر مباشید. مرا به من بشناسید نه به مقرّ و دیار." " آگر مردمان بچشم خود بنگرند، امروز جهان را بروشنائی تازه روشن بینند." " ای برادر من، در این مراتب از روی تحقیق سیر نما، نه از روی تقلید." " [طالبان حقیقت] دل را که منبع خزینهٔ الهیه است از هر نقشی پاك کنند و از تقلید که از اثر آباء و اجداد است اعراض نمایند." "

مقلّد گوید فلان شخصی دیده است و فلان گوشی شنیده است و فلان و جدان کشف کرده است. یعنی اعتماد بچشم و گوش و وجدان دیگران کند. از خود اراده ای ندارد.۲۹

تعصّب یعنی قضاوت قبلی نمودن، پیش از تحقیق دقیق حکمی کردن، و یا گفتار دیگران را، بدون تتبّع و جستجو، میزان راستی انگاشتن. آنانکه از قید تعصّب آزادند، گفتار احدی را معیار حقیقت نشمارند. از عداوت و حسادت



دشمنان بیزارند، و از حمایت و رعایت دوستان برکنار. به عقل و عدالت خویش متّکی اند، نه به رأی مدّعیان و قضاوت قاضیان. ندای وجدان را بر هر میزانی رجحان دهند، و حکم خرد را از هر حکمی برتر شمرند.

### وارستگی از پرستش دنیا

پس از پیراستن خاطر از شایعات و شنیده ها، و ستردن دل از زنگ تعصّبات و توهمات، طالب راه آگاهی و آزادی، باید همّت بر آن گمارد تا روح و روان را از دنیا و پدیده های بی مقدار و بی ارزش روزگار رهائی بخشد. و چنان این بند را بگسلد، که از گیتی و آنچه در اوست به نیت دیدار دوست بگذرد و راحت و لذّت جهان را فدای روی جانان کند. چنین جوینده ای از ملامت پیوستگان و دوستان و مذّمت همکیشان نهراسد، و دولت و رفاه و عزّت دنیا را با عشق به خدا مبادله نکند.

### از آلایش امکان [جهان] خود را طاهر نمائید تا بآسایش جاودان فائز گردید. "حضرت بهاءالله

چه کسانی شایستهٔ گوهر حقیقت اند؟ سوداگرانی که به خاطر ذهب از مذهب بگذرند، یا فداکارانی که تاج پربهای زندگانی را نثار یار آسمانی کنند؟ خودپرستانی که دین به دیناری فروشند، یا جان بازانی که با طرب و شادمانی قصد عوالم جاودانی کنند؟

عاشق را از هیچ چیز پروا نیست.۳۱

"تا جان ندهی به جانان نرسی. تا منقطع نگردی متمتّع نشوی. تا نسوزی نیفروزی."۳۲ "عاشق مفتون همواره آغشته به خون است و مشتاق دیدار همیشه آوارهٔ دیار."۳۲" "در عالم وجود بهیچ چیز تعلّق نشاید و دلبستگی نباید



مگر حقیقت که آن دلبریست در نهایت جمال و کمال. باید در طلبش جانفشانی نمود و فانی شد. "۴۰۰"

### كوشش و مجاهدت

پس از وارستگی از دنیا، سالك راه آگاهی باید كوشش و مجاهدت را كه از بخشش ها و هدایای بزرگ الهی است، به یاری خود گیرد. زیرا كامكاری و رستگاری، بدون شكیبائی میسر نیست. بنا به پیمان یزدان با بندگان، كسانی كه در وادی كوشش و كاوش قدم نهند سرانجام به عرصهٔ دانش و بینش رهنمون گردند.

مردمانی را که در یافتن ما کوشش و مجاهدت کنند، البتّه براه خود هدایت کنیم. ۳۵

کسانی که گفتند پروردگار ما خداست و پس از آن استقامت ورزیدند، فرشته های آسمانی بهمدد آنها آیند.<sup>۳۹</sup>

تقاضا کنید که بشما داده خواهد شد. جستجو کنید که خواهید یافت. در بزنید که باز خواهد شد. که باز خواهد شد.

"بدون استقامت موفقیت ممتنع و محال. خدا چنین قرار داده و چنین امر فرموده."" "چون انسان به صمیم دل و جان توجّه به امری نماید، سدّ سکندر حائل نگردد." " مطرت عبدالبهاء

استقامت شرط راه است و دلیل ورود بارگاه. ۳۹



حضرت عبدالبهاء

هر چه همّت بیشتر مبذول شود فیض بیشتر رسد. '

## صبرو شكيبائي

جویندهٔ راه راستی باید همواره به صبر و شکیبائی روان بیاراید. آنکه با یك پرسش پای از میدان کوشش برون نهد، و با یك مشکل دل از دلدار برکند و روی از یار و دیار بتابد، چگونه به دیدار مقصود کامکار شود؟ گاهی سالها باید بسر آید تا بندهای بندها بگسلد، و رهروی در خور ارمغان آزادی و آگاهی گردد. و براستی شایستهٔ مقام آدمی آن است که هر دم و هر آن از زندگانی را در راه کسب دانائی و بینائی و کشف اسرار عرصهٔ ابدی سپری کند:

"مسافر در این سفر بی صبر بجائی نرسد و بمقصود واصل نشود." " "طلب را باید از مجنون عشق اندازه گرفت. حکایت کنند که روزی مجنون را دیدند خاك می بیخت و اشك می ریخت. گفتند چه میکنی؟ گفت لیلی را می جویم. گفتند وای بر تو، لیلی از روح پاك و تو از خاك طلب می کنی؟ گفت همه جا در طلبش می کوشم، شاید در جائی بجویم." "

پروردگار اجر مردم شکیبا را بیحساب به آنها اعطا کند. ۴۳ قرآن مجید

## توكّل و توسّل به حدا

جویندهٔ گوهرِ هدایت باید همواره توکل به خدا کند و سرنوشت خود به داور دانا سپرد و با صدق مبین از جهان آفرین مدد جوید. زیرا بدون اعانت و حمایت پروردگار، هیچ رمزی نمودار نگردد، و هیچ سرّی آشکار نشود.



به هر کس خدا از نور خود عطا نکند، از نور بی بهره است. " قرآن مجید هر که طالب عزّت است بداند که هر عزّتی دست خداست. قرآن مجید

هیچ کس نمی تواند نزد من بیاید مگر اینکه پدری که مرا فرستاده او را به طرف من جذب نماید و من او را در روز بازپسین زنده خواهم ساخت. <sup>13</sup> من جذب نماید و من او را در روز بازپسین انجیل یوحنا، فصل ۶۰ آیه ۶۶

"سعی و کوشش، جهد و ورزش لازم و واجب...بلکه شب و روز آنی مهمل نباید بود و دقیقه ای نباید از دست داد...ولی باید...اتکاء و اتکال بر فیوضات کرد. زیرا اگر فیض حقّ نرسد...زحمت ثمر نبخشد، کوشش فایده ندهد."<sup>۷۲</sup> «مرچه همّت بیشتر مبذول شود فیض بیشتر رسد."

در هر قدمی اعانت غیبی او [سالك] را شامل شود و جوش طلبش زیاده گردد.<sup>49</sup>

اگر طالب، پس از طی وادی ها و مراحل پیشین، شایستهٔ شناسائی گوهر یکتا و بی همتای هدایت گشت، البته دارای جهان و دانای مهربان، از روی فضل و عنایت بیکران، راه راست باو بنماید. وگر نه شاهد حقیقت روی از نامحرمان بپوشاند، و خورشید دانش و بینش، در پس ابرهای نفس و هوی ناپیدا شود.

عاشق صادق...چون بلقای محبوب و معشوق رسید...ناری مشتعل شود و جمیع ...حجباترا بسوزاند. بلکه آنچه با اوست حتّی مغز و پوست، محترق گردد و جز دوست چیزی نماند.۰۰



## نمونههائی از آثار بهائی

"اسّ اساس دیانت خلوص است."<sup>۱۱</sup> "نیت خیر و حسن تدبیر جاذب تأیید است."<sup>۲۱</sup>

باید بهر نحوی که ممکن است قبل از همه چیز قلب را صاف و نیت را خالص نمود والا اقدام بههیچ امری نتیجه و ثمری نبخشد. مضمون گفتار:

"امروز نشناسند ما [موعود] را مگر آنان که آئینهٔ دلشان و دیدشان از توجه به غیر خدا صفا یافته." "بگو اوهام را رها کنید. دانندهٔ آگاه برسایههای ابر آمده." مبادا امور مردمان تو را از یزدان باز دارد." م





# مقصد از ایمان و آئین یکرنگی و یگانگی است

از جمله تعالیم بهائی آنکه، آئین الهی را هدف ایجاد یکرنگی و محبّ و یگانگی است، نه نفرت و نفاق و بیگانگی. و اکر دین موجب جدائی و اختلاف و تعصّب و خودخواهی شود، البتّه بی دینی برتر است.

ای پسران انسان! دین الله و مذهب الله از برای حفظ و اتّحاد و اتّفاق و محبّت و الفت عالم است. او را سبب و علّت نفاق و اختلاف و ضغینه و بغضاء منمائید. اینست راه مستقیم و اسّ محکم متین. آنچه بر این اساس گذاشته



شود حوادث دنیا او را حرکت ندهد و طول زمان او را از هم نریزاند.' حضرت بهاءالله

"دین باید سبب الفت و اتّحاد گردد. سبب ارتباط بین قلوب بشر شود. اگر دین سبب نزاع و جدال گردد، البتّه بی دینی بهتر است. زیرا عدم شیئی مضر بهتر از وجود آنست. دین علاج الهی است، درمان هر درد نوع انسانی است، مرهم هر زخمی است. ولی اگر سوء استعمال شود...البتّه بی دینی به از دین است. " "حقیقت ادیان الهی یکیست. در حقیقت اختلاف نیست. امّا تقالید چون مختلف است، سبب اختلاف و جدال گشته." حضرت عبدالبهاء

شایسته است که پیروان ادیان و مرامهای مختلف جهان، اعتقاد بهبرتری کیش یا مسلك و مذهب خویش را از خاطر بشویند، و با هم در سایهٔ یك نظام و مرام جهانی و یك الهام و پیام آسمانی، در نهایت الفت و مهربانی، بیامیزند. عرصهٔ آفرینش را از تابش انس و محبّت، جامهٔ زرّین یکرنگی بپوشانند، و به فروغ مهر و ملاطفت آسایش و آرایش بخشند.

### جدائی بین پیروان ادیان

برگزیدگان یزدان را همواره نیت و هدف، اشاعهٔ دوستی و محبّت بین بشر بوده. و برای تحقّق این مقصد بزرگ، از گیتی گذشته، هستی خویش را نثار نموده اند. امّا پس از چندی، پیروان به جدائی و بیگانگی پرداخته پرچم پیکار برافراشته اند. چنین منش و مرامی را با پیام و فرمان الهی سازگاری نیست. اگر دین پاك پروردگار که مایهٔ صفای جهان و نوشداروی امراض عالم انسان است، به آلودگی گراید و بر بیماری بیفزاید، عقل و خرد قبول آن نتواند.



عجب است که پس از سیر قرن های دراز و تحمّل رنج های بسیار، بشر هنوز به هویت آئین های پاك پروردگار و هدف از پیدایش پیمبران پی نبرده. هر روز طغیان و طوفانی برپا کند و هر دم به بهانه ای آتش نفرت و نفاق برافروزد. هنوز ریشه های کینهٔ دیرینه و تعصّبات خانمانسوز در دل های برخی از بی خبران در حال رشد و گسترش است.

دو نفس دیده نمی شود که فی الحقیقه در ظاهر و باطن متّحد باشند. آثار نفاق در آفاق موجود و مشهود، مع آنکه کلّ از برای اتّحاد و اتّفاق خلق شده اند. <sup>1</sup>

"شما درست ملاحظه نمائید که خدا دین را تأسیس فرمود تا محبّت بین بشر زیاد شود، سبب الفت و مؤانست گردد. ما چنین موهبت الهی را سبب جنگ و جدال نموده ایم. دین که باید سبب ارتباط باشد، سبب خونریزی شد. دین که باید سبب عدل و انصاف باشد، سبب ظلم بیپایان گردید. پس آگر دین سبب جنگ و جدال شود البتّه بی دینی بهتر است، زیرا مقصد از دین محبّت است تا قلوب را به یکدیگر ارتباط دهد. ولی آگر دین سبب شود که قلوب را از یکدیگر متنفّر نماید و سبب این ظلم و عدوان گردد البتّه این دین نیست بل عین ضلالت و گمراهی است و بی دینی خوشتر." "شش دین نیست بل عین ضلالت و گمراهی است و بی دینی خوشتر." حضرت عبدالبهاء تعصّبات است."

هنوز در این عصر جهان افروز، گروهی سرگرم اشاعه و گسترش تعصّبات و توهمات اند. این کوته نظران به بهانهٔ حمایت از آئین جهان آفرین، جامهٔ دین بر تن کنند و آتش نفاق و کین برافروزند تا آزادگان را از ایمان به موعودشان برحذر دارند. چه خونها که به خاطر این بی خبری ها بر خاك ریخته، و چه جان های پاك که به خاطر این رفتار نابخردانه، نثار گشته.



وه که چه شگفت آمیز است این حقایق! امّا چرا در حیرت نباشم از کجروی ها و دوگونگی هائی که این مردم در دین با یکدیگر دارند! نه پا در راه آئین رسول خدا مینهند، و نه پس از او، دل به سفارش خلیفه اش می بندند. نه به عالم نهان اعتقاد دارند و نه از زشتی چشم می پوشند. دل به امور مشکوك و نامعلوم می سپارند و سر و جان در راه خواهش های نفس می بازند. هرچه را که دوست دارند، خوب است و از هرچه خوششان نیاید، آن را بد و نامیمون میدانند.

## نقش بهائیان در اشاعهٔ یگانگی بین ادیان

بهائیان در سراسر عالم می کوشند تا اندیشه های بی پایهٔ دیرین و کینه های روزگار پیشین را از خاطرها بزدایند، تا مردمان به هویت پیام آوران یزدان پی برند و با پیروان عامّهٔ ادیان به محبّت و مرافقت پردازند.

## با همهٔ آئین داران به یکانگی و خوشدلی رفتار کنید.^

آئین جهانی بهائی نشانهٔ بارز و نمایانی است از قدرت و ارادهٔ الهی دراشاعه و تأسیس وحدت عالم انسانی. مردمانی که پیش از پذیرفتن این آئین، با هم کینهٔ دیرینه داشتند و به دیدهٔ حقد و حقارت به یکدیگر می نگریستند، حال به کمال یکرنگی و هم آهنگی و انس و صفا گرد هم آمده، به ذکر و ثنای آفریدگار زبان می گشایند که ای پاك پروردگار، ستایش و نیایش تو را که نور راستی را یافتیم و از تاریکی بیگانگی جدائی خواستیم.

این وحدت و محبّت، نموداری است از قدرت و حکمت یزدان، و نشانه ای است نمایان از الطاف و مراحم خالق مهربان.



"مذاهب مختلفه و سبل متعدّده را سبب و علّت بغضا ننمایند. این اصول و قوانین و راههای محکم متین، از مطلع واحد ظاهر و از مشرق واحد مشرق. و این اختلافات نظر بهمصالح وقت و زمان و قرون و اعصار بوده. ای اهل بها، کمر همّت را محکم نمائید که شاید جدال و نزاع مذهبی از بین اهل عالم مرتفع شود و محو گردد...ضغینه و بغضای مذهبی ناریست عالم سوز و اطفاء آن بسیار صعب، مگر ید قدرت الهی ناس را از این بلای عقیم نجات بخشد." "ای اهل عالم مذهب الهی از برای محبّت و اتّحاد است او را سبب عداوت و اختلاف منمائید...بگو ای عباد اسباب نظم را سبب پریشانی منمائید و علّت اتّحاد را علّت اختلاف مسازید."

### نمونههائي از خطابات حضرت عبدالبهاء

همین قسم که انبیا محب یکدیگرند، ما نیز باید محب یکدیگر باشیم. زیرا بندگان یك خدائیم. و الطاف الهی شامل عموم است. خدا با جمیع صلح است. ما چرا با یکدیگر جنگ کنیم؟ خدا با همه مهربانست. ما چرا با یکدیگر ظلم کنیم؟ اساس ادیان الهی محبّت است و الفت و یگانگی. الحمدالله این عصر عصر نورانی است، عقول ترقی نموده و ادراکات شدید شده. اسباب الفت و اتّحاد مهیا گشته، روابط محبّت بین بشر محکم گردیده. وقت آن آمده که جمیع با همدیگر صلح نمائیم و بدوستی و راستی پردازیم. تعصّب مذهبی نماند. تعصّب وطنی نماند. با یکدیگر در نهایت الفت محبّت کنیم. بندهٔ یك درگاهیم و مستفیض از انوار یك آفتاب. به جمیع انبیاء باید مؤمن باشیم و به جمیع کتب آسمانی موقن شویم. از جمیع تعصّبات بیزار شویم و خدمت به خدا کنیم. وحدت عالم شویم. از جمیع تموین مانند حیوانات انسانی ترویج نمائیم. فضائل عالم انسانی را آشکار کنیم. مانند حیوانات



درنده نباشیم. بهخونریزی راضی نگردیم. خون بشر را مقدّس دانیم. این چنین خون مقدّس را از برای خاك نریزیم. جمیع در یك نقطه اجتماع كنیم. و آن نقطه وحدت عالم انسانیست. ۱۱

خدا مهربان است، جمیع را تربیت می کند، به جمیع فیض می بخشد...او مربّی ما است، او رازق ما است، او بههمه مهربان است. پس چرا ما نامهربان باشیم؟ چرا بگوئیم: این موسوی است، او عیسوی است، این محمّدی است، او بودائی است؟ اینها دخلی بما ندارد. خداوند همهٔ ما را خلق کرده و تکلیف ما است که به کلّ مهربان باشیم. امّا مسائل عقائد راجع به خدا است. او در روز قیامت مکافات و مجازات دهد. خداوند ما را محتسب آنها قرار نداده. ۱۲





## بین دانش و دین جدائی نیست

بنا بر تعالیم آئین بهائی، بین دانش و دین نفاق و جدائی نیست. این دو اختر آسمانِ حکمت و حقیقت، دو پدیدهٔ پیوسته و یار یگانهاند که بهاشکال و اطوار گوناگون بر عرصهٔ گیتی طالعند. هدف دانش، کشف حقائق مادّی است، هدف دین، درك حقائق معنوی. دانشوران اسرار طبیعت جویند، پیغمبران اطوار محبّت گویند. دانشوران از آثار جاذبه گفتگو کنند، پیغمبران از تجلّیات جذب و عشق دم زنند.

عقل و دین دو پرتو درخشان از جهان آفرین اند و دو نمودار از عرصهٔ برین. نور را از نور جدائی نیست، مگر آنکه ابرهای وهم و گمان در میان آید و فروغ یکتائی را بپوشاند.



"هر چیزی را بمیزان علم و عقل باید موازنه کرد. زیرا دین و عقل یکی است." "امّا مقصد از دین دین تحقیقی است، نه تقلیدی. اساس ادیان الهی است، نه تقالید بشری." "هر مسئلهٔ دینی که مخالف علم صحیح و عقل کامل باشد شایان اعتماد نه. پس تقالید و رسوماتی که منافی علم و ترقی است باید زائل نمود."" "تا توانید از عقل و حکمت تجاوز ننمائید. زیرا حکمت میزان امرالله است."

بهائیان معتقدند که دیانت راستی و حقیقت است، زیرا بر الهام پروردگار استوار گشته. دانش نیز جویای حقیقت است و در پی کشف رموز و تجلّیات طبیعت. این دو پدیده، دو یار همرازند و دو نمودار از اسرار آفریدگار. و اگر چه هر یك را تمایلات و تجلّیاتی است، ولی هدف و هویتشان یکی است و منشأ و مقصدشان یکی. و آنها را در صورتی امکانِ ظهور و بروزِ استعدادات و نیروهای نهانی است که به یاری یکدگر پردازند، نه آنکه هر یك خود را برتر شمرد و راه نفاق و جدائی و کبر و خودنمائی سپرد.

اگر این دو شاهد آسمانی، یار و همراز نشوند، بزم انسانی به پرتو صفا و شادمانی چهره نیفروزد و از فروغ آزادی و رستگاری برخوردار نگردد. زیرا سستی دین سبب شود که مردمان راه و رسم آدمی از یاد ببرند و به خودخواهی گرایند و تمدّن پر فرّ و شکوه بشر را به دست فنا سپرند.

بهائیان می کوشند تا راز یگانگی و هم آهنگی بین دین و دانش را به مردمان بیاموزند، و با اثبات این راستی، سد نفاق و جدائی بین این دو نیروی بزرگ را از بن برانداخته، آنها را در راه ترقی و تکامل عالم انسانی و خدمت به تمدّن جدید جهانی بکارگیرند.



## آلودگی دین بهتعصّبات و توهّمات

گفتار پاك پیمبران را پیروان به افكار و پندار خود بیالایند، و آئین یكتای الهی را كه به جهت دانش و آگاهی و مهر و محبّت آشكار شده، بتدریج دگرگون سازند، و در پی آرایش و پیرایش پیام پیام آوران برآیند. از تخیلات خام خویش، كیش ها و مكتبها و مرام های گوناگون بیافرینند، و افسانه های بی پایهٔ پیشین را گفتار جهان آفرین پندارند.

در عصر ما پرتو پرشکوه کیش های پیشین در پس ابرهای وهم و کمان سخت پنهان گشته. در آثار و گفتار آسمانی انحطاط دین و ایمان و وضع اسفبار پیروان ادیان در این زمان بروشنی پیش بینی شده. از جمله امیرمؤمنان چنین فرموده اند:

"ای مردم، بزودی زمانی خواهد رسید که ساغر آب حیات جاودانی، یعنی اسلام، واژگون شود و دیگر چیزی از آن باقی نماند." "زمین و زمان بزیر بار خون و خونریزی و فریاد جنگ سخت بلرزه درآید...چشمهٔ پاك راستی، بخشكی نشیند و رودخانهٔ دروغ و پستی طغیان کند...و سرانجام بر تن پاك و آراسته [اسلام] پوستین واژگون ناموزون بپوشانند."

پیش بینی امیر مؤمنان در آثار آسمانی زردشتیان نیز تأیید شده:

چون هزار و دویست و اند سال تازی آئین [اسلام] را گذرد، چنان شود آن آئین از جدائیها که اگر به آئینگر نمایند نداندش. ۷

دین یزدان نه آن است که مردمان به افتخارش پرچم پیکار برافرازند و جان بی گناهان گیرند.



مقصد از دین نه این تقالیدی است که در دست ناس است. اینها سبب عداوت است، سبب خونریزی عداوت است، سبب نفرت است، سبب جنگ و جدالست، سبب خونریزی است.^

"دیده می شود گیتی را دردهای بیکران فرا گرفته و او را بر بستر ناکامی انداخته. مردمانی که از بادهٔ خودبینی سرمست شده اند، پزشك دانا را از او باز داشته اند. اینست که خود و همهٔ مردمان را گرفتار نموده اند. نه درد میدانند، نه درمان می شناسند. راست را کژ انگاشته اند، و دوست را دشمن شمرده اند." "بگو ای مردمان...اهریمنان در کمین گاهان ایستاده اند، آگاه باشید، و بروشنی نام خداوند یکتا، خود را از تیره گیها آزاد نمائید." اسیدان در بهاءالله

### نقش ييشوايان نادان

اوّل مروّج تعصّبات و توهّمات، گروهی از پیشوایان خودنما و جاه طلب اند که دین را دام کنند و تخیلات خام خویش را کلام و الهام آسمانی انگارند.

ای بندگان...گفتار هر راهنما را نپذیرید. بسیاری از راهنمایان گمراهانند، و راه راست را نیافتهاند. راهنما کسی است که از بند روزگار آزاد است و هیچ چیز او را از گفتار راست باز ندارد.۱۱

پیشوایان دین همواره در رد و انکار پیامبران پیشقدم بودهاند:

به علماء از قول بها بگو، ما بزعم شما مقصریم...از خاتم النبیین، روح العالمین له الفدا، چه تقصیری باهر، که بر قتلش مجلس شوری ترتیب دادید. خاتم النبیین مقصر، از حضرت مسیح چه تقصیر و افترا هویدا که صلیبش زدید. حضرت مسیح بزعم باطل شما کاذب، از حضرت کلیم چه کذبی و افترائی



آشکار که بر کذبش گواهی دادید. حضرت کلیم بزعم باطل شما کاذب و مقصّر، از حضرت خلیل چه تقصیری هویدا که در آتش انداختید. اگر بگوئید ما آن نفوس نیستیم میگوئیم اقوال شما همان اقوال و افعال شما همان افعال. ۱۲

### دانشمندان كوتاهنظر

دانشمندان نیز از خطا و خودبینی در امان نیستند، و همیشه با فکرباز به حقیقت هر چیز نمی نگرند.

مرد دانش کسی است که آفرینش او را از بینش باز نداشت.۱۳ حضرت بهاءالله

چه بسا از متظاهرانی که به جامهٔ علم و آگاهی نمودارند، امّا از دانش و دانائی درون تهی دارند، و جهد و همّتشان همواره بر آن است که گیتی را از دیدگاه ناآگاه خویش بنگرند. یك نمونه از این کوته نظری ها، در دوران پیدایش اسلام روی نمود. در آن زمان، دانشوران بگردش آفتاب و ثبوت زمین یقین داشتند. ولکن فرستادهٔ خدا در قرآن بخلاف رأی آنان زبان گشود.

خورشید در جای خود در حرکت و جریان است. این حکم و تقدیرِ پروردگارِ توانا و آگاه است. ۱۹

حرکت موجودات از آفتاب تا کوچکترین ذرّاتِ اتمی در آثار بهائی پیش بینی شده است:

جمیع کائنات متحرّك است. ساکن در میان نه، زیرا حرکت از لوازم وجود است و سکون از خصائص عدم. یعنی وجودی نیست که حرکت نداشته باشد...حتّی ذرّات کائنات متحرّك است.۱۰



از جمله نشانه هائی که گذشتگان بررد و انکار پیامبر اسلام اظهار می داشتند این بود: کسی که از درك پدیده ای آشکار چون سیر خورشید از خاور به باختر ناتوان است، درخور کرنش و پذیرش نیست. حتّی جمعی از مسلمین وفادار، از الهام پیامبر اسلام چنان بدام حیرت و ابهام درافتادند که به نیت رد اتّهام، به تعبیر و تغییر کلام یزدان بپرداختند. "لمستقر لها" را "لا مستقر لها" انگاشتند. آری قرنها سپری گشت تا دست روزگار پردهٔ اسرار از چهره برافکند. و صحّت گفتار پیامبر یزدان را آشکار و عیان نمود.

بنابراین، جدائی بین دین و دانش نیست، بین دین داران و دانشوران است. هرگاه در علم نقصی می یابیم، علم را مقصر نشماریم. خطا را به کسانی نسبت دهیم که اگرچه پیکر به جامهٔ دانش و هنر پوشانده اند، امّا از بر و ثمر بی بهرهاند. و اگر چه برون چون سرو سهی آراسته اند، امّا درون از خرد و آگاهی تهی دارند. تنها با دانش ظاهری، بشر را به عالم بینش راهی نیست.

"از مجلس علم و دانش به خلوتخانهٔ غیب راه نبوده و نیست. "۱" "بعضی تمسّك بعقل جسته و آنچه بعقل نیاید انكار نمایند. و حال آنكه هرگز عقول ضعیفه...مراتب مذكوره را ادراك نكند. "۱" "از برای خلق تجاوز از حد خود ممكن نه. "۱۸"

اکنون آغاز تکامل دانش است و موسم رشد و پرورش. دانشوران هنوز از بسیاری از رموز و اسرار کیهان بی خبرند. دانش بشر تا کنون به عالم مادّی پرداخته و چندان پژوهشی در پدیده های معنوی ننموده.



## مقام عقل و علم در آئین بهائی

درآئین بهائی علم و عقل را بغایت مرتبتی بلند است.

''اوّل نعمتی که بههیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست و مقصود از او عرفان حقّ جلّ جلاله بوده.''۱۹ "دانائی از نعمتهای بزرگ الهی است.''۲ "خرد پیك رحمن است و مظهر اسم علاّم. باو مقام انسان ظاهر و مشهود...از یمن تربیت او عنصر خاك دارای گوهر پاك شد و از افلاك گذشت.''۲ "علم بمنزلهٔ جناح است از برای وجود...تحصیلش بر کلّ لازم. ولکن علومی که اهل ارض از آن منتفع شوند نه علومی که به حرف ابتدا شود و بحرف منتهی گردد. صاحبان علوم و صنایع را حقّ عظیم است بر اهل عالم.''۲۲ "حکیم دانا و عالم بینا دو بصرند از برای هیکل عالم.''۲۲ "حضرت بهاءالله دانا و عالم بینا دو بصرند از برای هیکل عالم.''۲۲

"اکتساب علوم و فنون بعد از ایمان و ایقان از اعظم فضائل عالم انسان. "کا عظم منقبت عالم انسانی علم است...علم سبب عزّت عالم انسانی است...ملوك ممالك را بهخونریزی تسخیر کنند، لکن شخص عالم بهعلم فتح کند...از این جهت سلطنتش ابدی است. "۲۵۰ "در عالم انسانی موهبتی اعظم از عقل نیست...عقل میزان ادراك است. لهذا هر مسئله ای را به میزان عقل موازنه نمائید. "۲۵۰ "عقل اشرف کائنات است...قوّه ایست از تجلّیات الهی. "۲۵۰ "عقل انسان...اعظم جلوهٔ الهی است. "۲۸۰ "افتخار بهعلم و عمل و اخلاق و دانش است نه بهوطن و مقام."۲۹

"زبان خرد می گوید، هر که دارای من نباشد، دارای هیچ نه. از هرچه هست بگذرید، ومرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم و مردگان را زنده کنم...امروز بهترین میوهٔ درخت دانائی چیزی است که مردمان را بکار آید و نگاهداری نماید."" "کنز حقیقی از برای انسان علم



اوست. "۱۱ "اهل بها باید اجر احدی را انکار ننمایند و ارباب هنر را محترم دارند. "۳۲ "مخرت بهاءالله

گنج بادآورِ خسروان به قطره ای از زلال معارف و بیان برابری نکند. ۳۳ حضرت عبدالبهاء

### مقام علمای با تقویٰ و حقیقت جو

پیشوایانی را که تابع حکم خدایند نه پیرو نفس و هوی، در درگاه الهی مرتبتی بس بلند و ارجمند است.

"علمائی که فی الحقیقه بطراز علم و اخلاق مزینند ایشان بمثابه...بصرند از برای امم." "علمای راشدین که بهدایت عباد مشغولند و از وساوس نفس امّاره مصون و محفوظ، ایشان از انجم سماء عرفان نزد مقصود عالمیان محسوب. احترام ایشان لازم." "اصل عالم و جوهر آن عرفانِ معلوم [مظهر الهی] بوده."

دانایان پاك دل...هر یك رحمت یزدانند و موهبت رحمن. شمع هدایتند...و حافظ شریعت. میزان عدالتند و سلطان امانت...از هستی خاكدان فانی بیزارند و از هوی و هوس عالم انسانی دركنار...بنیان الهی را ركن ركینند و دین مبین را حصن حصین. تشنگان را عذب فراتند و گمگشتگان را سبیل نجات.۳۷

رؤسای دین باید بهتربیت و تعلیم نفوس پردازند و ترویج حسن اخلاق نمایند. ولی در امور سیاسی مداخله ننمایند. ۳۸



### مضمون گفتار:

"خوشا بحال عالمی که مردمان را به پروردگارِ بزرگ بخواند. قسم بخدا زمین باو متباهی است و آسمان بوجودش مفتخر. و جمیع اشیاء در جمیع اوقات به تکبیرش پردازند." " "اوّلِ علم شناسائی اوست و هر کس به او رسید به جمیع علوم نائل شده. خوشا بحال عالمی که به معلوم رسیده ترك موهوم کند." "

در نظر پروردگار دانش علما و فقها را در صورتی ارج و ارزشی است که منجر به راحت و آسایش بشر شود، نه منشأ غرور و غفلت:

"مقصود از علم علمی است که منفعت آن عاید خلق شود، نه علمی که سبب کبر و غرور و نهب و ظلم و ستم و غارت گردد."<sup>11</sup> "چه مقدار از علماء و حکما که بعد از طلب و انتظار بمقصود فائز نشدند."<sup>11</sup> حضرت بهاءالله

### نمونههائي از خطابات حضرت عبدالبهاء

پس انسان باید از جمیع تصوّرات و تقالید آباء و اجداد عاری و بری باشد. هر چیزی را بمیزان علم و عقل باید موازنه کرد. زیرا دین و عقل یکی است، ابداً از هم جدا نمی شود. لکن شاید عقل ضعیف ادراك نتواند، آنوقت قصور از دین نیست، از نقصان عقل است...خدا علم و عقل را خلق کرده تا میزان فهم باشد. نباید این چنین قوّهای را که موهبت الهی است، معطّل و معوّق کنیم. جمیع امور را باید بآن موازنه نمائیم. زیرا دین را عقل ادراك میکند. اگر



انسان عقل نداشته باشد، دین را چگونه می فهمد؟ این مشهود و واضحست که عقل و علم لازمست. ۲۳

"اگر مسئله ای مخالف عقل باشد، ممکن نیست از برای انسان اطمینان حاصل گردد. همیشه متزلزل است."<sup>3</sup> "اگر مسئله ای از مسائل دین بحقیقت مطابق عقل و علم نباشد، آن وهم است. زیرا ضدّ علم جهل است. اگر دین ضدّ علم باشد، جهل است."<sup>6</sup>

**V** 



# تعلیم و تربیت عمومی و اجباری

جوهر انسانیت در شخص انسان مستور. باید به صیقل تربیت ظاهر شود. ا حضرت بهاءالله

در انسان دو مقام موجود...زیرا خط فاصل بین نور و ظلمت است...تا کدام غلبه نماید.۲

از جمله تعالیم بهائی، تعلیم و تربیت عمومی و اجباری است. اطفال را باید از آغاز زندگانی آداب و رفتار انسانی آموخت، و در دبستان ادب و هنر تعلیم دانش و دانائی داد، تا نیروهای نهفته بپرورند و استعدادات خفته برانگیزانند. والا خطهٔ خاك، پرتو جهان افلاك نگیرد، و باغستان الهی جز خس و خار و نهال های بی بر و بار نرویاند.



"در تحصیل کمالات ظاهره و باطنه جهد بلیغ نمائید...انسان بی علم و هنر محبوب نه. مثل اشجار بی ثمر بوده و خواهد بود." "امروز تربیت اطفال و حفظ ایشان از سید اعمال نزد غنی متعال مذکور. اگر چه در ظاهر زحمت است، ولکن سبب ظهور راحت ابدی بوده و هست." "باید اوّل هر امری آخر آن ملاحظه شود و از علوم و فنون آنچه سبب منفعت و ترقّی و ارتفاع مقام انسان است اطفال بآن مشغول..." "دانائی از نعمتهای بزرگ الهی است. تحصیل آن برکل لازم است."

"در نزد یزدان اعظم پرستش و عبادت، تربیت کودکان است." "اگر انسان تربیت نیابد از حیوان بدتر است." "عبدالبهاء را آرزو چنان که هر یك از شما در مدارس علوم، معلّم اوّل شمرده شوید و در دبستان حقائق و معانی سردفتر دانائی گردید." مدارس علوم به عبدالبهاء

مسئولیت تربیت نوباوگان بر دوش مادران و پدران نهاده شده. امّا اکر آنها به موجبی از اجرای این مهم معذور باشند یا امتناع کنند، اجتماع عهده دار تربیت آنان است.

از جمله تعالیم بهاءالله تعمیم معارف است. باید هر طفلی را بقدر لزوم تعلیم علوم نمود. اگر ابوین مقتدر بر مصارف این تعلیم فبها، والا باید هیئت اجتماعیه آن طفل را وسائط تعلیم مهیا نماید. "

حضرت عبدالبهاء

بهائیان معتقدند که در تعلیم و تربیت دختران و پسران، تبعیض و تمایز ابداً جائز نیست. نونهالان بوستان انسانی در نظر یزدان یکسانند. هر دو باید به آداب و رفتار راستان و آزادگان و سیرت و طینت پاكسرشتان پرورده شوند، و از درخت دانش و هنر خوشه چین گردند. و به راستی دختران را، در سرنوشت عالم بشر، سهم افزونتری است. زیرا دختران امروز، مادران و مربیان فردایند که بنا بر تربیت



و آگاهی و بصیرت خویش، نسل جدید را در دامان دانش و معرفت پرورش بخشند.

## تعلیم آداب و اخلاق

کودکان باید نخست به آداب و اخلاق آسمانی تربیت شوند و رفتار انسانی بیاموزند، سپس به آموختن و اندوختن دانش و هنر پردازند. زیرا طفل خوش اخلاق و خوش سیرت که خواندن و نوشتن نتواند، برتر از طفل بداخلاق و بدسیرتی است که دامن از خرمن دانش و هنر انباشته دارد.

[طفل] پردانش بدخو و بداخلاق و آلوده به...شهوات را جز مضرّت ثمری نه. ولی بیسواد خوش اخلاق خوش اطوار را باز ثمر و اثری موجود.۱۰ حضرت عبدالبهاء

باید در ابتدا اولاد را به شرائط دین تعلیم دهند...ولکن بقدری که به تعصّب و حمیهٔ جاهلیه منجر و منتهی نگردد. ۱۲

"تربیت اعظم از تعلیم است." "اطفال...را رسم و آئین محبّت الله تعلیم نما...تا توانی بکوش که...در نهایت طراوت و لطافت...جلوه نمایند." "باید بیشتر از تعلیم به تربیت پردازید." در تحصیل علوم و عرفان بکوشید و در اکتساب کمالات صوری و معنوی جهد بلیغ نمائید. اطفال را از صغر سنّ به تحصیل هر علمی تشویق کنید و باکتساب هر صنعتی تحریص نمائید تا قلب هر یك به عون و عنایت حق مانند آئینه کاشف اسرار کائنات گردد و به حقیقت هر شیئی پی برد و در علوم و معارف و صنایع مشهور آفاق شود. البته صد البته در تربیت اطفال قصور و فتور مفرمائید." "



مقصد از عقل و خرد شناسائی یزدان است و مقصد از تعلیم و تربیت ظهور و بروز صفات و فضائل انسان:

"اوّل نعمتی که بههیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست و مقصود از او عرفان حقّ جلّ جلاله بوده." "جوهر انسانیت در شخص انسان مستور. بهاءالله بهصیقل تربیت ظاهر شود." ۱۸۰۰

بدون تربیت روحانی جوهر انسانی هرگز نمودار نشود:

انسان تا حقّ را نشناسد از شناسائی خود نیز محرومست زیرا باید اوّل انسان نور آفتاب را ادراك نماید...بی نور هیچ چیز مشاهده نشود.<sup>۱۹</sup> حضرت بهاءالله

مقصد از کسب علم ظهور کمالات مادّی و معنوی است. علم بی اثر چون درخت بی ثمر است:

انسان باید در هر فنّی قبل از تحصیل ملاحظه نماید که فوائد این فنّ چه چیز است و چه ثمره و نتائجی از او حاصل. ۲۰

اکثری از حکمای ایران عمرها به درس حکمت مشغولند و عاقبت حاصل آن جز الفاظی نبوده و نیست.<sup>۲۱</sup>

تعلیم و تربیت را دو جنبه است: کسب دانائی و پرورش بینائی. دانائی دانستن پدیده هاست به نیروی فکر. بینائی دیدن و شناختن آنهاست به چشم درون. روح کسی که از بینش برخوردار است، مقصد از دانش را درك كند. شخص محروم از بینش، تنها حامل علم است نه عامل آن. بجای اینکه علم او را به معلوم یا مقصود رساند، چون پردهای او را از دیدار باز دارد.

عموم ناس بهتربیت محتاجند، باید صاحبان بینش باین امر خطیر توجّه نمایند. گلهای گلستان جهان از دو نهر آب می آشامند و تربیت می شوند، دانائی و



بینائی. اگر نفسی باین دو فائز نشود صاحب وجود نبوده و نیست.<sup>۲۲</sup> حضرت بهاءالله

از جمله عوامل بينش، خودشناختن است (مضمون گفتار):

مردمان را گوناگون آفریدیم. خجسته نفسی که حال خود بشناسد. ۳۳ مردمان را گوناگون آفریدیم. خصرت بهاءالله

# تعلیم و تربیت در خدمت صلح و آزادی

از جمله اهداف تعلیم و تربیت در آئین بهائی، اشاعهٔ بشردوستی و جهان بینی است، تا اطفال از همان آغاز از این حقیقت آگاهی یابند و به این راستی گواهی دهند که "اهل عالم همه باریك دارند و برگ یك شاخسار، جهان یك کشور است و گیتی یك وطن." برتری انسان به بشر دوستی و خدمت است، نه به نژاد و ملیت، به رفتار و پندار نیك است، نه به مقام و قدرت، به علم و هنر است، نه به شهرت و مكنت. تعصبات و توهمات، چون ابرهای طوفان زا، حقیقت سرشت انسانی را بپوشانند، و خورشید یكرنگی را از تابش و درخشش باز دارند.

تعلیم و تربیت در جمیع مدارس عالم باید یکسان باشد. اصول و آداب، یك اصول و آداب، یك اصول و آداب گردد تا...وحدت عالم بشر از صغر سن در قلوب جای گیرد. ۲۰ حضرت عبدالبهاء

تنها راه احداث دنیای صلح و صفا، ترفیع مردمان است به مقام انسانی. بدون تربیت فردفرد مردم جهان، ظلم و فساد و تعصّب و عناد از بن برنیفتد.

از علوم و فنون آنچه سبب منفعت و ترقّی و ارتفاع مقام انسان است اطفال بآن مشغول گردند تا رائحهٔ فساد از عالم قطع شود. ۲۰ حضرت بهاءالله



بنابراین، در آئین بهائی، تعلیم و تربیت نیز نیروئی است در خدمت بشر، برای اشاعهٔ صلح و آزادی و احداث دنیائی یگانه و هماهنگ.

## نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

"اوّل مربّی اطفال مادرانند زیرا طفل...چون شاخ ترو تازهای باشد. بهر قسم بخواهی تربیت توانی...این واضح است مادر اوّل مربّی است و مؤسس اخلاق و آداب فرزند. پس ای مادران مهربان این را بدانید که در نزد یزدان اعظم پرستش و عبادت تربیت کودکان است بآداب...انسانیت و ثوابی اعظم از این تصوّر نتوان نمود." " "اطفال را در سن شیرخواری...در مهد فضائل بپرورید...از هر علم مفیدی بهره مند نمائید...پرهمّت نمائید و متحمّل مشقّت کنید. اقدام در امور مهمّه بیاموزید و تشویق بر تحصیل امور مفیده بنمائید." "هرقدر اطفال از بدایت عمر بهزحمت و تعب پرورش یابند...بهتر است." در بلندی همّت اطفال بسیار کوشش نمائید که چون به بلوغ رسند مانند شمع برافروزند و بهوی و هوس که شیوهٔ حیوان نادان است آلوده نگردند، بلکه در فکر...تحصیل فضائل عالم انسانی باشند." " "اشرف ترین حِرف و منایع و اشغال، معلّمی اطفال است." "





# ایجاد صلح جهانی و پایدار

از جمله هدفهای آئین بهائی ایجاد صلح جهانی است، صلحی پاینده و پایدار که از گزندِ کردش روزگار وهوسهای مغروران وماجراجویان درامان باشد، صلحی که مبنی بر حکمت و هدایت یزدان است نه تصوّرات و تعصّبات کوته نظران.

جمیع را بصلح اکبر که سبب اعظم است از برای حفظ بشر امر نمودیم. ا حضرت بهاءالله

اليوم در عالم انساني امري اعظم از صلح عمومي نيست. ٢ حضرت عبدالبهاء

از آغاز تاریخ تا کنون، بشر پیوسته گرفتار جنگ و پیکار بوده، و نیروهای سرشار خویش را در راه براندازی هم نوعان بکار بسته. و حال آنکه اگر این قوی را صرف رفاه و اصلاح عالمیان می کرد، روی زمین بهشت برین می شد.



انسان بنیان الهی است، بنیان بشر نیست. اگر بنیان بشری را خراب کنی لابد صاحب بنا مکدر می شود. پس چگونه انسان را که بنیان الهی است خراب کند؟ شبههای نیست که سبب غضب الهی است." حضرت عبدالبهاء

بهائیان از هر نژاد و ملّتی که باشند پیوسته می کوشند که افکار مردم جهان را هرچه بیشتر به لزوم تأسیس صلح منعطف سازند.

چون به حقیقت نظر کنیم کرهٔ ارض...قبور ماست...آیا جائز است انسان قبرستان را بپرستد، برای قبر نزاع و جدال کند؟ مصرت عبدالبهاء

بهائیان برآنند که جنگ جوئی و رزم خواهی را با خوی و سرشت اصلی انسان، سازگاری نیست. جنگ جوئی زائیدهٔ اندیشهٔ ناصواب و افکار نارواست که در طی روزگاران پیشین، اندك اندك گسترش یافته. اگر مردمان به راستی و دانائی تربیت شوند و از سرشت آسمانی خویش آگاهی یابند، هرگز روشنائی دوستی و صفا را به تاریکی نفاق و دشمنی، مبادله نکنند.

نزاع و جدال شأن درنده های ارض بوده و هست. اعمال پسندیده شأن انسان. مضرت بهاءالله

"اگر حیوانی درندگی نماید بجهت طعمه است...لکن انسان چون درندگی نماید بجهت طعمه است." "گرگ روزی یك گوسفند میدرد. امّا انسان بی انصاف در یك روز صدهزار نفر را آغشتهٔ خاك وخون نماید و فخر کند که من بهادری کردم...و مملکتی را بباد فنا دادم. ملاحظه کنید که جهالت و غفلت انسان بدرجهای است که اگر شخص یك نفر را بکشد او را قاتل گویند و قصاص نمایند یا بکشند یا حبس ابدی نمایند. امّا اگر انسانی صدهزار نفر را در روزی هلاك کند او را جنرال اوّل گویند و اوّل



شجاع دهر نامند. اگر شخصی از مال دیگری یك ریال بدزدد او را خائن و ظالم گویند. امّا اگر مملكتی را غارت كند او را جهانگیر نام نهند. این چهقدر جهالت است چهقدر غفلت است. ۷۰۰

### تربيت وجدانها

برای استقرار صلح پاینده و پایدار، باید نخست به بیداری و آگاهی وجدان ها پرداخت. باید در ابتدا نور امید و ایمان به آفرینندهٔ جهان را در دلها برافروخت، تا مردمان به سرشت پاك و گرانمایهٔ خویش پی برند، و به نیروی وجدان و ایمان، و عشق به اطاعت از فرمان و حكمت یزدان، دست از تعصّبات و توهّمات بردارند و به یگانگی و محبّت پردازند.

"اوّل باید صلح و سلام بین افراد انسانی تأسیس شود تا منتهی بصلح عمومی گردد." "تا عقول بشری اتّحاد حاصل نکند هیچ امر عظیمی تحقّق نیابد. حال صلح عمومی امریست عظیم ولی وحدت وجدان لازم است که اساس این امرِ عظیم گردد" "بجهت اتّحاد عالم انسانی لازم است که جمیع بشر یك تربیت شوند... چون تربیت در جمیع مدارس یك نوع گردد... بنیان جنگ و جدال برافتد... زیرا اختلاف در تربیت مورث جنگ و جدال است]." "

# تأسيس نظام جهاني

همراه و همگام با تربیت وجدانها، باید نیروی قانون و عدالت را نیز به اصلاح عالم، و حمایت و خدمت بنی آدم، برگماشت. و نظامی آسمانی و نقشه ای جهانی، پاك و پیراسته از تمایلات و تعصّبات انسانی، بكار بست. تا زمامداران



حدود خود بشناسند و به حقوق دیگران تجاوز نتوانند، و اگر مشکلی پیش آمد، برای رفع آن از راه صلح و آشتی بکوشند، نه آنکه پرچم پیکار برافرازند، و با خون بیگناهان و بی نوایان، نام و مقام جویند.

باید از جمیع دول و ملل بانتخاب عمومی محکمه ای کبری تأسیس شود و اختلاف و نزاع دول و ملل در آن محکمهٔ کبری فیصل یابد تا منتهی بجنگ نگردد. ۱۱

بهائیان معتقدند که به سبب بیم از عواقب جنگ و کشتار، سرانجام زمامداران عالم گرد هم آمده، پایهٔ صلح را بنا نهند. بهائیان این صلح را "صلح اصغر" نامند. ما اکنون در آستانهٔ این رستاخیز بزرگ ایستاده ایم. در عصر ما، نظم جهان چنان پریشان گشته، و وسائل جنگ چنان توسعه یافته که اگر در رسیدن به صلح وقفه ای حاصل شود، نوع انسان دچار فنا گردد، و از بنیان تمدّن پرفروغ بشر چندان آثاری نماند. پس از "صلح اصغر" مرحلهٔ دیگرِ این رستاخیز جهانی، یعنی زمان "صلح اعظم" فرا رسد، و کم کم طلیعهٔ صبحی روشن، و صلحی جدید و جهانآرا از افق گیتی نمودار شود.

### دین نیرومندترین عامل صلح است

دوام و پایداری صلح جهانی وابسته به آگاهی و تربیت و ایمان مردم جهان است، و تربیت و تقویت وجدان و ایمان جز به امداد و الهام الهی میسر نیست. گذشته گواه بر آن است که هرگاه رستاخیزی وجدانی بپا گشته، منشأ و مایهٔ آن پیامبران پروردگار بوده اند.



دین بزرگترین قوّهایست که قادر است افکار و قلوب را بهم نزدیك کند و ملل و اقوام و نژادها و مذاهب مختلف دنیا را در پرتو اتّحادی ابدی تلفیق و ترکیب نماید.۱۲

اگر ثروت جهان را صرف می کردی، دلهایشان را الفت نمی توانستی داد. امّا خداوند آنها را الفت و محبّت بخشید. ۱۳

موجب اصلی جنگ تعصّب است. موجب اصلی تعصّب، ضعف وجدان، و موجب اصلی ضعف وجدان، دوری از خالق مهربان. عشق به خدا منشأ نیکی ها و شادی هاست، و عشق به خود و دنیا سرچشمهٔ بلاها و ناکامی ها. بهائیان با سپاه آسمانی و نیروی وجدانی یعنی عشق به خدا و بندگانش در میدان صلح و صفا به تسخیر و تغییر دلها مشغولند، تا تاریکی تعصّبات و توهّمات و خودبینی ها به پرتو آگاهی و دانائی و جهان بینی از عرصهٔ گیتی رخت بربندد.

# نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

و از جمله تعالیم بهاءالله: تعصّب دینی و تعصّب جنسی و تعصّب سیاسی و تعصّب اقتصادی و تعصّب وطنی، هادم بنیان انسانی است. تا این تعصّبها موجود، عالم انسانی راحت ننماید...اگر این تعصّب و عداوت از جهت دین است، دین باید سبب الفت گردد، والا ثمری ندارد. و اگر این تعصّب تعصّب ملّی است، جمیع نوع بشر ملّت واحده است، جمیع از شجرهٔ آدمی روئیده...دیگر ملل متعدّده تشکیل کردن، و بدین سبب خونریزی نمودن، و بنیان انسانی برانداختن، این از جهل انسانیست، و غرض نفسانی. و امّا تعصّب وطنی، این نیز جهل محض است، زیرا روی زمین وطن واحد است. هر انسان در هر نقطهای از کرهٔ ارض زندگی می تواند. پس جمیع کرهٔ ارض،



وطن انسان است. این حدود و ثغور را انسان ایجاد کرده. در خلقت، حدود و ثغوری تعیین نشده.<sup>۱۲</sup>

آتش جنگ بنشانید و علم صلح بلند نمائید. وحدت عالم انسانی ترویج دهید و دین را وسیلهٔ محبّت و مودّت بجمیع بشر شمرید...بجان بکوشید و بخروشید تا این جهان ظلمانی نورانی گردد و این عالم تنگ و تاریك گشایش یابد و این گلخن فانی آئینهٔ گلشن باقی شود...بنیاد عناد برافتد و اساس بیگانگی ویران گردد و بنیان یگانگی مرتفع شود.

9



# توزيع عادلانة ثروت

از جمله مشکلات بزرگ بشر فقر و نیازمندی است. در عصر ما هر روز هزارها نفر از مردم جهان از گرسنگی و فقر تسلیم مرگ می شوند. علل فقر متعدد است، از جمله: حرص به جمع ثروت و مکنت و عشق به حکومت و قدرت. در عصر ما هر دقیقه نزدیك به دو میلیون دلار از ثروت جهان صرف جنگ یا آمادگی برای جنگ می شود. نظام نوین آئین بهائی موجبات فقر را که بر کالبد جهان مستولی است، از بن برکند. تا مسئلهٔ تعدیل معیشت یعنی توزیع عادلانهٔ ثروت حل نشود، جهان آرامش نیابد:

امر تعدیل معیشت بسیار مهم است و تا این مسئله تحقق نیابد سعادت برای عالم بشر ممکن نیست. ۲



## توزيع عادلانهٔ ثروت طبق قانون و ايمان

بنا بر نقشه و نظامی که آئین بهائی عرضه می دارد، ثروت عالم به طرز عادلانه ای بین مردم جهان توزیع می شود. اصول زیر در اقتصاد بهائی تأکید شده:

- حمایت از زارع و توسعهٔ زراعت
- اجرای اصل "مالیات تصاعدی"
- شرکت کارگران در منافع کارخانه
  - تقسیم خاص ارث

هر یك از اصول فوق نقش مهمی در تقسیم عادلانهٔ ثروت عالم خواهد داشت. تحقیق در جزئیات و طرز تحقیق آنها محتاج به مراجع دیگر است. علاوه بر اصول فوق دو عامل دیگر نیز در اقتصاد بهائی تأکید شده:

- بالا بردن ارزش كار بهمقام پرستش پروردكار.
- پائین آوردن بیکاری و تنبلی به پست ترین مقام.

هر نفسی به صنعتی یا به کسبی مشغول شود و عمل نماید آن عمل نفس عبادت عندالله محسوب."

اى بندهٔ من. پستترین ناس نفوسی هستند که بی ثمر در ارض ظاهرند و فی الحقیقه از اموات محسوبند، بلکه اموات از آن نفوس معطلهٔ مهمله ارجح عندالله مذکور. و مفرت بهاءالله

برای توزیع عادلانهٔ ثروت جهان، علاوه بر توسّل به قانون و فرمان، آثار بهائی توجّه بسیار به تربیت و تقویت وجدان ها نیز می کند. زیرا قانون و فرمان به تنهائی



ضامن و نگاهدار راحت و رستگاری بشر نیست. طبق گفتار و اخطار الهی، صاحبان ثروت باید از روی میل و رغبت نیازمندان را از بخششها و نعمتهای روزگار که دست بخشندهٔ ایزدی به آنها ارزانی داشته برخوردار کنند، و از فرجام غفلت و غرور بهراسند. زیرا دست یابی به دولت و مکنت بسیار، در پیشگاه عدل آفریدگار، با مسئولیتی بزرگ همراه است.

ای مغروران باموال فانیه! بدانید که غنا سدّیست محکم میان طالب و مطلوب و عاشق و معشوق. هرگز غنی بر مقرّ قرب وارد نشود، و بمدینهٔ رضا و تسلیم در نیاید مگر قلیلی. پس نیکوست حال آن غنی که غنا از ملکوت جاودانی منعش ننماید، و از دولت ابدی محرومش نگرداند. قسم باسم اعظم، که نور آن غنی اهل آسمان را روشنی بخشد، چنانچه شمس اهل زمین را.° حضرت بهاءالله

دستورات و اندرزهای الهی توانگران را از وادی غفلت و خودخواهی به شاهراه آگاهی و دانائی می رساند، تا پیش از مقابله با روز حساب، به حساب خود برسند، و از خویشتن بپرسند: آیا رواست که دولت بی مقدار و ناپایدار را در راه رفاه و اصلاح عالم انسان و اجرای ارادهٔ یزدان نثار نکنیم، و از مواهب و بخشش های بیکران الهی بی نصیب مانیم؟ آیا شایستهٔ مقام بلند و ارجمند ماست که ثروتی را که به امانت، چند روزی به ودیعه داریم، برای احتیاج و آسایش نیازمندان بذل نکنیم؟

"ای اغنیای ارض! فقرا امانت منند در میان شما. پس امانت مرا درست حفظ نمائید و براحت نفس خود تمام نپردازید." "اغنیا را از نالهٔ سحرگاهی فقرا اخبار کنید که مبادا از غفلت به هلاکت افتند." مصرت بهاءالله



رهرو راه دانائی و بینائی همواره نظر بهمواهب آسمانی دارد، نه مقاصد و منافع فانی. نظرگاهش ابدیت است، و رهنمایش نور حقیقت. دیده به انجام و فرجام دارد، نه هوسهای ناپایدار این جهان. کدام خردمندی، توشه ها و نعمت های جاودان عالم بالا را به خوشی ها و لذّت های دو روزهٔ دنیا مبادله نماید؟ اگر فروغ ایمان در دلها بتابد، انجام هر مشکلی آسان شود، و البتّه آنانکه در راه عشق به حقیقت و آگاهی، و اظهار بندگی در درگاه الهی، دست از جان می شویند، دست شستن از مال و منال را آسانتر شمرند.

نیروئی که مردمان را در دامان محبّت و فداکاری بپرورد و عشق به هم نوع آموزد، ایمان به خداست. ایمان انسان را به جائی رساند که دیگران را بر خود ترجیح دهد:

باید جمیع با کمال وداد باشند و در اعانت همدیگر کوتاهی ننمایند. و معنی مواسات که در کتاب الهی نازل شده این است که هر یك از مؤمنین سایرین را مثل خود مشاهده نمایند. معنی خود را اعلی نشناسند.^

مضمون بيان:

خوشا بحال کسی که برادر خود را بر خود ترجیح دهد. ۹

# نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

شكر سبب ازدياد نعمت است. ولى كمال شكر بهانفاق است، و مقام انفاق اعظم مقامات. ١٠



ای بندگان من! شما اشجار رضوان منید. باید باثمار بدیعهٔ منیعه ظاهر شوید، تا خود و دیگران از شما منتفع شوند. لذا برکل لازم که به صنایع و اکتساب مشغول گردند. ۱۱

باید در مواقع بخشش و عطا ابر بارنده باشند. ۲

ثروت عالم را وفائی نه. آنچه را فنا اخذ نماید و تغییر پذیرد، لایق اعتنا نبوده و نیست مگر علی قدر معلوم. ۱۳

#### مضمون بيان:

برای رسیدن به هر هدفی به وسیله ای توسّل جوئید و به خدا که فراهم کنندهٔ وسائل است توکّل کنید. ۱۴

### نمونههائی از آثار حضرت عبدالبهاء

از جمله تعالیم بهاءالله مواسات ۱۰ بین بشر است، و این مواسات اعظم از مساواتست. و آن اینست که انسان خود را بر دیگری ترجیح ندهد. بلکه جان و مال فدای دیگران کند، امّا نه بعنف و جبر...بلکه باید بصرافت طبع و طیب خاطر...بر فقرا انفاق نماید.

من جمیع را دوست می دارم و به شما نصیحت می نمایم که به فقرا مهربان باشید، محبّت نمائید، آنها را دستگیری کنید. زیرا فقرا دل شکسته اند. ۱۷

فقرا و ضعفا را امانتِ حق دانند...نه آنکه به آرایش مزیدِ حسرت و ملال آنان گردند. وقتی عالم انسانی رو به ترقی شایسته نهد که رؤسای دنیا در نهایت سادگی زندگی نمایند...۱۸



سعی و کوشش...لازم...دقیقه ای نباید از دست داد...ولی باید اعتماد...بر فیوضات کرد. زیرا اگر فیض حق نرسد...زحمت ثمر نبخشد و کوشش فایده ندهد و همچنین تا بهاسباب تمسّك نشود...ثمری حاصل نشود...





# تساوی حقوق زن و مرد

زنان و مردان باید دارای حقوق و مزایای متساوی باشند. زیرا هر دو بندهٔ یك آفریننده اند و برخوردار از یك آفریدگار. در خلقتِ مدبرِ کیهان تبعیض و امتیازی نیست. زنان و مردان، دو بال عالم انسانند، "نقص یك بال، سبب وبالِ بال دیگر است." مزیت و برتری بشر به جنس و نژاد و ملیت نیست. هر کس نهادش پاکتر و کردارش خوشتر و عشقش به پروردگار بیشتر، مرتبتش برتر و در نزد ایزد مهربان عزیزتر.

خدا جمیع را یکسان خلق کرده...مرد و زن هر دو بندگان خدا هستند و کلْ بشر و در حقوق متساوی. نزد خدا مردی و زنی نیست. هرکس اعمالش بهتر و ایمانش بهتر در درگاه الهی مقرّب تر است. ا



"باید زنها هم مثل مردها تربیت شوند. البتّه به درجهٔ مردها می رسند...خدا راضی نیست که این عضو مهم در نهایت کمال نباشد و عدل نیز چنین اقتضا می نماید که زنان و مردان مساوی باشند...نزد خدا زنی و مردی نیست."۲ "تا حال زنان مثل مردان تربیت نشده اند. اگر آن قسم تربیت شوند مثل مردان می شوند."۳

عالم انسانی را دو بال است، یك بال رجال و یك بال نساء. تا دو بال متساوی نگردند، مرغ پرواز ننماید. اگر یك بال ضعیف باشد، پرواز ممكن نیست. تا عالم نساء متساوی با عالم رجال در تحصیل فضائل و کمالات نشود، فلاح و نجاح چنانکه باید و شاید ممتنع و محال. محضرت عبدالبهاء

### مضمون گفتار:

محبوب ترین مردمان نزد یزدان آنانند که در عشق به خدا محکمتر و پیشترند.<sup>٥</sup>

البته منظور از تساوی حقوق، تساوی وظائف نیست. دانای آسمانی، بهریك از دو نمونه گل گلزار انسانی، استعدادات خاصّی بخشیده تا گلستان جهان را بهطرحها و رنگهای گوناگون بیارایند.

### نتائج تساوی حقوق زنان و مردان

تربیت و دانائی زنان، منجر به ترقی و تکامل عالم انسان شود. زیرا اطفال را مادران نخستین آموزگارند. مربّی آگاه و دانا، کودك کامکار ببار آرد و بوستان آفرینش را بهاثمار دانش و بینش آرایش بخشد. والا کوشش و جویش حاصلی نبخشد، و غنچهٔ امید و انتظار جز بار تلخ ثمری نیارد. اگر نهاد مربّی از نادانی



آکنده باشد و به تعصّبات و توهّمات آلوده، چگونه آکاهی و بینائی بیاموزد، استعدادات خفته برانگیزد، و نیروهای نهفته بیرورد؟

این دختران روزی مادران شوند و اطفال را مادر تربیت می کند. اوّل معلّم اطفال مادرانند. لهذا باید در نهایت کمال و علم و فضل باشند...<sup>۲</sup> حضرت عبدالبهاء

#### مضمون گفتار:

در اکثر موارد اگر مادران مؤمن باشند اطفال نیز مؤمن شوند، ولو پدران بی دین باشند. همچنین اگر مادران بی دین باشند، اطفال نیز بی دین شوند، ولو پدران در نهایت ایمان و اطمینان باشند.

تکامل و ترقی زنان و همکاری آنان با مردان، سرانجام رسم جنگ جوئی را از میان براندازد. زیرا مادرانی که به عمری امید و انتظار، نورسیدگانی آزاده و برومند پرورده اند، هرگز به نیستی آنان تن درندهند، و فرزندان عزیزتر از جان را در پهنهٔ پیکار آغشته به خون نخواهند، و نگذارند تا به خاطر تفاوت نژاد و مذهب، یا چیرگی بر مشتی خاك بی مقدار، آئین انسانیت برکنار نهند، و زمین به خون جوانان بی گناه رنگین کنند.

# رشد و تكامل قوانين الهي

از جمله نشانه های زیبائی و جلوهٔ عالم وجود آن است که شاهد کمال هرگز ناکهان نقاب از چهره نیفکند و دلبر مقصود بی حجاب رخ ننماید. رشد و تکامل لازمهٔ عالم انسان است و از اسرار و حکمت های مدبّر جهان. پیامبران الهی همواره بنا بر استعداد مردمان و نیاز زمان و مکان سخن گفته اند. برابری



بین زنان و مردان در روزگار پیشین امکان نداشت. ولی عصر ما عصر برابری و هم آهنگی بین جمیع نوع انسان است. خواست یزدان این است که در این روزگار، نژادها و اقوام و ملل گوناگون جهان چون گلهای رنگارنگ در بوستان انس و یگانگی برویند و چون بلبلان گلشن عشق و وفا جز به لطف و صفا سخن نگویند.

از آغاز پیدایش آئین بهائی و گسترش پیام آن، آثار و علائم ظهور عصری جدید در تکامل بشر به تدریج در جهان نمودار گشته. در بامداد طلوع این آئین از ایران، حتّی در متمدّن ترین کشورها، زنان از حقوق انسانی خود چندان آگاهی نداشتند. ولی همراه و همزمان با انتشار تعالیم بهائی، ندای برابری در اقطار جهان طنین انداز گشت.

اجرای تساوی حقوق زنان و مردان، و تأکید بر تربیت دختران، خود گامی است بلند در راه آزادی بشراز بندهای پیشین و طلوع و ظهور دنیائی روشن و هماهنگ.





# برگزیدن خطّ و زبانی جهانی

یك سد بزرگ در راه یگانگی و مؤانست بین مردم جهان تعدّد زبان هاست. آیا ایجاد الفت و محبّت بین افراد خانواده ای که با هم سخن نتوانند گفت، امکان پذیر است؟ بدیهی است که زبان کلید تفاهم و آگاهی است. بدون کمك آن، ایجاد بنیان دوستی و آشتی بین گروه های گوناگون و متباین گیتی ممکن نیست.

بنا بر تعالیم حضرت بهاءالله یك پایهٔ بنیان وحدت جهانی انتخاب زبانی است مشترك كه همهٔ مردم عالم به آن سخن كويند.

"اکثری از امم از تشتّت لغات اهل عالم از...معاشرت و کسب معارف و حکمت یکدیکر محرومند. لذا محض فضل و جود کلّ مأمور شده اند باینکه لغتی از لغات را اختیار نمایند، چه جدیداً اختراع و چه از لغات موجودهٔ ارض، و کلّ بآن متکلّم شوند. در این صورت جمیع ارض مدینهٔ واحده



ملاحظه می شود زیرا که کلّ از لسان یکدیگر مطّلع می شوند و مقصود یکدیگر را ادراك می نمایند. اینست سبب ارتقای عالم و ارتفاع آن. و اگر نفسی از وطن خود هجرت نماید و بهر یك از مدن وارد شود مثل آنست که در محلّ خود وارد شده." "محبوب آنکه جمیع عالم را یك وطن مشاهده نمایند و در ترویج یك لسان یا دو...همّت گمارند تا جمیع آفاق بنور اتفاق فائز شود." "مقصود آنکه کلّ تمسّك نمایند باموری که از زحمت و مشقّت بکاهد و ایام در آنچه سزاوار است صرف شود و بانتها رسد." حضرت بهاءالله

برای حصول این هدف بزرگ باید نمایندگانی از همهٔ کشورها گرد هم آیند و یك زبان برگزینند تا در عموم مدارس عالم تدریس شود.

باید جمیع ملل نفوسی معین نمایند از اهل ادراك و كمال تا مجتمع شوند و به مهمشاورت یكدیگر یك لسان اختیار كنند. چه از السن مختلفهٔ موجوده و چه لسان جدید تازه اختراع نمایند و در جمیع مدارس عالم اطفال را بآن تعلیم حضرت بهاءالله دهند.

نوآموزان از همان آغاز، زبان جهانی را همراه با زبان مادری فرا گیرند و عمر گرانمایه را به جای آموزش زبان های گوناگون، صرف دانش و ادب کنند. برگزیدن زبان عمومی، منجر به نتایج و فوائد مهم دیگر چون ترویج علم و هنر و توسعهٔ تجارت و صنعت نیز خواهد گشت.

سخن گفتن و منویات درونی را بیان کردن، از پرارج ترین مزایا و خصائص انسانی است. جانوران، هنگام قهر و کین، به جنگ و ستیز برخیزند و به صولت و قدرت توسّل جویند، و از اصل تنازع بقا پیروی کنند. امّا شایستهٔ انسان که به زیور خرد و زبان از دیگر موجودات ممتازگشته، چنان است که مشکلات و سوء تفاهمات را از راه بیان و دلیل و برهان رفع و فصل کند، نه آنکه آمادهٔ پیکار



شود و به جنگ و ستیز برخیزد. حال اگر مردمان زبان یکدیگر را نشناسند و روان بزیور بیان نیارایند، چگونه بهانس و دوستی گرایند؟

# هیچ چیز بهتر از تفهیم و تفهّم نیست و هیچ چیز از عدم تفهیم و تفهّم بدتر نهاءالله خضرت بهاءالله

آورده اند که سه همسفر و همراه که زبان یکدیگر به خوبی نمی دانستند، سکّه پولی یافته و مصلحت چنان دانستند که آن را صرف طعامی کنند، و به کنار جویباری نشسته، به کمال لطف و صفا، به تناول طعام و تبادل کلام دمی چند بگذرانند. امّا پس از گفت و گوی مختصر دریافتند که هریك به خوراکی راغب و به طعامی متمایل است. کم کم اختلاف در انتخاب غذا، دل های مصفای آن ها را تیره و تار نمود، و اصرار در گفتار، آتش نفاق را بیش از پیش بگسترد. هر یك را بظاهر هوسی بود و آوائی و در میدان مجادله و گفتگو تمایلی و تمنّائی. همسفر ترك، خواستار ازوم بود، یار تازی، عنب طلب می کرد، و همراه پارسی، تمنّای انگور داشت. در این گیرودار که طوفان نفاق بین این سه همسفر اندك تمنّای انگور داشت. در این گیرودار که طوفان نفاق بین این سه همسفر اندك اندك گسترش می جست، رهگذری بایستاد و از ماجرا جویا شد. و همینکه از سرّ داستان و احوال آنان آگاه گشت، بسیار به حیرت افتاد و بیدرنگ فریاد برکشید که ای بی خبران شما را تمنّا و آرمان یکی است، زیرا همه طالب یك بر و بارید، و خواستاریك میوهٔ شیرین و خوشگوار.

این داستان پرمایه، وصف حال و احوال مردم روزگار ماست. زیرا ایزد دانا، سرشت آدمیان و نیازهای اصلی آنان را یکسان آفریده، و مردم گیتی را آرزوها و آرمان های مشترك و هم آهنگ عطا فرموده. همه دوستدار صلح و صفا و خواستار عدالت و محبّت و مرحمت اند. همه را میل و تمنّا آن است که همسایگان را هم سخن و همنشین شوند، و آشنایان را یار وفادار دیرین گردند. همه آرزوی آن دارند که از احسان و نعمت یزدان قسمت برند، و در پناه امن و



امان و آزادی و آسودگی و عدل و داد بیاسایند. آنچه لازم است، نیروی جامع و متفق کننده و پزشك شفا دهنده و حاذقی است که از درد دل مردمان و نیاز و راز درونشان آگاه باشد و به زبان همهٔ بندگان یزدان سخن گوید، تا گفتار نیکویش بشنوند و پیام و الهام آسمانیش به پذیرند.

آنچه دورنگی ها را از میان براندازد، و مردمان را بهم به پیوندد و به شاهراه آگاهی و دانائی رساند، انقلابی روحانی و رستاخیزی وجدانی است که جز به ایمان به کیش یکتای یزدان حاصل نشود، و جز به کمك و امداد زبانی جهانی و مشترك، به مرحلهٔ نهائی و کمال خود نرسد. آئین بهائی، در جهان امروز، به زبان درونی همهٔ مردم گیتی سخن می گوید و از راز و نیاز همهٔ آدمیان آگاه است. و در یك قرن گذشته، صدها هزار از مردم عالم را از نژادها و ملّتها و کیشها و قبیله های گوناگون، به پرتو آفتاب انس و آزادگی، از تاریکی جدائی رهائی بخشیده و بر سفرهٔ هم سخنی و آشتی گرد آورده. برگزیدن زبان عمومی و بخشیده و بر سفرهٔ هم سخنی و آشتی گرد آورده. برگزیدن زبان عمومی و مشترك، خود گامی دیگر در راه توسعهٔ تفاهم و هماهنگی بین گروه های مختلف و متباین گیتی است.

چقدر پایدار و استوار است بنیان یکرنگی و یگانگی میان مردمانی که به یك کیش معترفاند، به یك زبان سخن می گویند، و از یك فرمان پیروی می کنند. مردمانی که از صلح و آشتی دم می زنند، نه از جنگ و جدائی، ترانه های الهی می سرایند، نه افسانه های خودخواهی، فضائل انسانی می آموزند، نه رذائل شیطانی، به دوستی و راستی می بالند، نه به نفاق و نفرت و نادانی. همگان دل و جان از پرتو دانش و دانائی روشن دارند و از تعصبات و اندیشه های بی پایه و ناصواب در امانند. این چنین است دنیای یگانه و بهشت آسائی که بهائیان در بنای آن می کوشند و در راه رسیدن به آن جان ها نثار نموده اند.

# 17



# بشررا به ایمان و آئین نیاز است

"خردمندان گیتی را چون کالبدِ مردمان دانسته اند. چنانکه او را پوشش باید، کالبدِ گیتی را هم پوشش داد و دانش شاید. پس کیش یزدان جامهٔ اوست، هرگاه کهنه شود به جامهٔ تازه او را بیاراید. هرگاهی را روش جداگانه سزاوار. همیشه کیش یزدانی به آنچه شایستهٔ آن روز است هویدا و آشکار." "آن است سبب بزرگ از برای نظم جهان." "مقصود از کتابهای آسمانی و آیات الهی آنکه مردمان براستی و دانائی تربیت شوند." "ظهور حق و احکام الهی، جمیع از برای تربیت انسان و ترقی او و حفظ اهل عالم...بوده و خواهد بود."



"ایمان حلاّل هر مشکلی است...بهقوّه دین الله هر امر مشکلی آسان گردد." دانمان حلاّل هر مشکلی است...بکلّی انتظام امور مختل شود." معالم انسانی اگر متمسّك به دین نباشد...بکلّی انتظام امور مختل شود." حضرت عبدالبهاء

ایمان و عشق به یزدان چون کیمیا انسان را دگرگون سازد. خوددوست را جهان دوست کند و خودنما را فارغ از علائق دنیا.

در طینتِ انسانیه، محبّتِ ذاتیهٔ خود مخمّر، و ممکن نیست بدون امیدواری اجرِ جزیل و ثوابِ جمیل، از فوائدِ موقّتهٔ جسمانیهٔ خود بگذرد. کمرت عبدالبهاء دوستانِ ظاهر، نظر به مصلحت خود یکدیگر را دوست داشته و دارند. مضرت بهاءالله

"در انسان دو مقام موجود...زیرا خط فاصل بین نور و ظلمت است...تا کدام غلبه نماید." " مدنیت با توحّش توأم و همعنان است. مگر آنکه مدنیت جسمانیه مؤید به هدایت ربانیه و...اخلاق الهیه گردد." " حضرت عبدالبهاء

پس جهدی باید که رتبهٔ حیوانی معدوم کنیم تا معنی انسانی ظاهر شود. ۱۱ حضرت بهاءالله

### اشاعهٔ بی دینی در عصر ما

به سبب تکامل دانش و تنزّل مقام دین، بسیاری از مردم روزگار ما چنین انگارند که علم تنها تاجدار دانا و توانای عالم انسان است و آن را نیازی به آئین و ایمان نیست. این منکران مدّعی اند که اقرار و اعتقاد به نامعلوم، مرام مردم کوته بین است نه شیوهٔ عالمان روشن بین. به گمان ایشان، دین مأوی و تکیه گاه کسانی است که به اوهام و آمال خیال انگیز دل بسته اند تا غم و ملال این عالم را به امید بهشت برین و نوید عصر واپسین از خاطر بشویند.



این اندیشهٔ فریبنده و این تصوّر پررنگ و نگار، در انظار ظاهربینان، بسیار پرارج و اعتبار آید. زیرا آنچه مردم روزگار ما از دین دیدهاند، کین توزی و نفاق بوده، نه سازگاری و بردباری، دشمنی با دانش و هنر بوده، نه یاری به آگاهی بشر، مجادله و مباحثه در مسائل بی ارزش و پندارهای بی اعتبار برخی از زاهدان ریاکار و رندان خودستا و متظاهران بی ایمان بوده، نه بهره بردن از گفتار برگزیدگان یزدان. آخر مردم چه خوشی و چه اثر و ثمری از دین دیدهاند، و چه بار و بری از نهال ایمان چیدهاند که به یزدان پرستی گرایند. جز جدال در مباحث بی مایه، چون آداب کفن و دفن مردگان، جائز بودن یا نبودنِ اداء سلام به دشمنان و منافقان، یا پاکی و طهارت آبهای ساکن و روان، از دین و دینداران چه دیدهاند؟

همیشه فرمانهای یزدانی مردم را براه دوستی و مهربانی خوانده، ولی مردمان برخی از آن را پیروی نموده و برخی را به کنار نهادهاند. و به پندار خود پرداخته از گفتار پروردگار بی بهره ماندهاند. از اینروست که راز گفتارهای یزدانی پنهان مانده و از گوشِ هوشِ مردم دور شده. اگر دانایان زمین بدیدهٔ بیننده در گفتارهای جهان آفرین بنگرند و بهوش و دانش اندیشه نمایند، ناچار به نهانِ آن پی برده، از گفتههای پریشان دیگران بگذرند.

اختلاف و نزاع اهل ادیان سبب شده است که احساسات مادیه غالب بر قلوب بشر گشته و احساسات الهیه از میان رفته. اکثر بشر در عالم طبیعت غرق شده اند...ابداً از خدا، از عالم الهی، خبر ندارند...و حقّ دارند. زیرا آنچه در دست است تقالید است و مخالف قوانین عقل....۱۳ حضرت عبدالبهاء



مردمان امر و آئینشان را تقسیم کردند و هر فرقهای به آنچه نزد اوست راضی و شادمان است! ۱۶ مجید

### هدف و حقیقت دین

هدف و حقیقت دین نه چنان است که مردمان پنداشته اند. مقصود از دین تقلید و تبعیت ناآگاهانه از افسانه ها و اندیشه های فریبندهٔ متظاهران به ایمان و خودخواهان نیست.

مضمون بيان:

چه بسا مردمانی که خود را به لباس ابریشم آراسته اند و حال آنکه وجودشان در آتش نهفته است. زیرا از تقوی و هدایت خدا بی بهره اند. ۱۵ حضرت باب

هدف و حقیقت دین همرنگی و همآهنگی است و سازگاری و وفاداری. صبر و ثبات است و امانت و عفّت. پاکی و آزادگی است و خضوع و افتادگی. راستی و درستی است و دانائی و حقّ پرستی. از خود گذشتن است و به دوست پیوستن. به خدا دل باختن است و از عشق به دنیا روی برتافتن. دشمن را دوست داشتن است و حقیر را عزیز شمردن. روان از رشك و ریا پیراستن است و جان به روش و منش نیكان و پاکان آراستن. بخشش به تهیدستان است و ترحّم به تبه کاران. از ظلم دوری جستن است و به عدل گرویدن. از بند تقلید و تعصّب رستن است و به لطف یزدان دل بستن. پرچم صلح و یگانگی افراشتن است و زنجیر استبداد و دوگانگی گستن. دامنهٔ دانش گستردن است و به هنر عشق ورزیدن. ملّت را



آزاد خواستن است و مملکت را آباد نمودن. از هر بدی گریختن است و بهر نیکی خوی گرفتن.

این هاست مبانی دین و آئین. این هاست پایهٔ ایمان راستان و پاکبازان. این هاست هدف و مقصد برگزیدگان یزدان.

"خواست یزدان از پدیداری فرستادگان دو چیز بود. نخستین رهانیدن مردمان از تیرگی نادانی و رهنمائی بروشنائی دانائی. دوّم آسایش ایشان و شناختن و دانستن راههای آن."۱۰ "دین نوری است مبین و حصنی است متین از برای حفظ و آسایش اهل عالم."۱۰ "آنست سبب بزرگ از برای نظم جهان و اطمینان من فی الامکان."

مقصود از جلوهٔ الهی و طلوع انوار غیب غیر متناهی تربیت نفوس است و تهذیب اخلاق.۱۹

افسوس که آئین پروردگار در انظار بسیاری از مردم عصر ما بیقدر و اعتبار شده. افسوس که نور یزدان که مایهٔ زندگانی پاینده و شادمانی جاودانی است، در پس ابرهای اوهام و نادانی و ریا چنان پنهان گشته که حتّی نشانه ای از آن نمودار نیست.

### دین و ایمان پایهٔ سعادت بشر است

آنچه مایهٔ سرور دائمی است روحانیت است.۲۰

آیا هویت انسان جسم است یا جان؟ آیا هدف از زیستن آسایش و آرایش تن است یا پرورش روح و وجدان؟ اگر هویت انسان جسم است و هدفش راحت و لذّت تن، پس بلبلان شیدا و خوش نوا و مرغان صحرا و ساکنان بیشه ها را



شادمانی و کامرانی بیش از انسان هاست. زیرا این یکّه تازان عرصهٔ طبیعت و خسروان کشور راحت و نعمت، در پرورش پیکر بر آدمیان سرند. از جنبهٔ جسم از بشر پیش ترند، و از بسیاری از ناکامی ها و نگرانی های انسان ها آسوده و آزاد.

آدمی هرچند در تنگنای طبیعت راه کمال و اعتلا سپرد و در راحت و آسایش تن کوشد، با دام و دد برابری نتواند. آیا رواست که انسان که روح و جان جهان است و آئینهٔ صفات یزدان، عمر گرانمایه را بهرقابت با جانوران سپری کند، و از دام و دد سرمشق زندگی جوید؟ آیا برتری انسان در زراندوختن است و بهمال و منال بالمدن؟

## مضمون گفتار:

آیا افتخار شما به خوردن و نوشیدن و مال اندوختن و خود آراستن به سنگهای قرمز و زرد و در سفید گرانبهاست؟ اگر افتخار در این چیزهای ناپایدار است، رواست که خاك بر شما فخر فروشد. زیرا همهٔ اینها را از جانب پروردگار مقدر توانا به شما می بخشد. ۲۱

برترین هدف و آرزوی هر انسانی کسب سعادت و راحت است. این سعادت و راحت در چیست؟ در جمع مال و مکنت است و جلب عیش و عشرت؟ انگار ما روزگاری دراز زیستیم، کاخها و ایوانها ساختیم، درّها و گوهرها اندوختیم، پیکر را به برترین زیورها آراستیم، و در بستر پرند و پرنیان آرمیدیم. پایان این خوشی های فریبنده و ناپایدار به کجا می رسد؟ چه میوهٔ دلنشینی از این لذّت ها عاید ما می گردد؟ آنانکه به این آرمان ها رسیدند چه کردند؟ کجایند؟ کشور گشایانی که دنیا را در قلمرو خود داشتند، از رنجها و گنجها و خانههای آراسته و خوانهای گستردهٔ خود، چه طرفی بربستند؟ آیا سرانجام آرامگاه دائمی آنها



روشن تر از اعماق تاریك و ترسناك زمین بود؟ توانگرانی که پیکر بهزر و زیور می آراستند و شکم به لذیذترین طعامها می انباشتند، آیا از ثروتها و سرمستی ها و خوشی ها و بی خبری ها، بقدر آهی و نگاهی با خود بردند؟

# از جان بگذر و به جانان فائز شو...جان بی جانان به درهمی نیرزد...سرِ بی سَرور در خاك به و دلِ بی درد سوخته به. ۲۲

عمر آدمی چون باد درگذر است، و هر روزی، با شتاب بیشتر ما را به پیش مرگ

مي كشاند، و به يايان در اعماق خاك تيره و سرد مي سيرد. جسمي را كه به خاطرش جان فدا می کنیم و دست از دین و ایمان و وجدان می کشیم، سرانجام به دست یغماگر زمین می سپریم. "آیا کسی قادر است بین جمجمهٔ شاهان و گدایان تمیزگذارد؟ ۲۳۰۰ آیا استخوانهای پوسیدهٔ پادشاهان پرقدرت و شوکتی که عالم را زیر قلمرو خود داشتند از استخوانهای پوسیدهٔ بردگانشان زیباتر است؟ این فرجام جسم ماست که تمام عمر به آسایش و پرستش آن پردازیم. امّا سرنوشت روح ما نه چنین است. روح ما ابدی است، دائمی است، سرمدی است. فرشته ای است سبك بال، آسمانی و جاودانی. هدفش بلند است و عشقش بهداور بیمانند. تن او را قفس است و جهان جایگاهی تاریك و تنگ. شهباز بلندپرواز گلشن بقاست نه پشهٔ بی نوا. کبوتر قصرنشین است نه غراب قبرنشين. يرتو الهي است نه يديدهٔ خاكي. درّ و كوهر است نه خاك بي قدر. آفتاب است نه شمع بى تاب. همانند روح الهى است نه عنصر فساد و تباهى. از آنِ داور داناست نه بندهٔ نفس و هویٰ. شاهکار دست پروردگار است نه ساختهٔ این دیار. گوهر شاهوار است نه ذرّهٔ بی مقدار. جلوهٔ جهان آفرین است نه پروردهٔ این زمین. مخزن غناست نه فقیر بی نوا. شهد بقاست نه زهر بلا. لؤلؤ لالاست نه سنگ يارهٔ بي بها. خزينهٔ صفات خداست نه خرابهٔ اين دنيا. ساكن



ملکوت بقاست نه سایهٔ نیستی و فنا. بلبل بهشت برین است نه جغد خرابه نشین. شمیم گلشن جانان است نه نسیم این خاکدان. گلشن الهی است نه نشین. شمیم. مظهر اسرار آفریدگار است نه لاشهٔ بی مقدار. ساختهٔ خالق بیناست نه آفریدهٔ حوادث دنیا. سریر ایزد بی همتاست نه اسیر نفس و ریا. اهل عرصهٔ جنان است نه سرگشتهٔ بی سامان. گلزار ملك جاودان است نه شوره زار این جهان. پروانهٔ محبت است نه پدیدهٔ نفرت. دریای گوهرافشان معرفت است نه میکدهٔ عیش و عشرت. پرندهٔ زیبندهٔ پروردگار است نه خزندهٔ این دیار. بزم پرجلای شادمانی است نه قبر غم افزای ظلمانی. عقاب اوج اثیر است نه ذباب حقیر. طاوس باغ برین است نه زاغ خانه نشین.

آیا رواست که چنین فرشتهٔ پاکسرشت و مرغ بلندپروازی را در قفس هوی و هوس به بند کشیم؟ آیا سزاست که این بخشش و ارمغان پرارزش خدا را فدای تنگنای فناپذیر خاك کنیم؟ آیا رواست که عمر گرانبها را بهمتاع بی ارزش دنیا بفروشیم و از دهش و بخشش خالق مهربان دیده بربندیم؟

"مالِ فانی عباد را از مآلِ باقی منع نموده. باشیای فانیه بشأنی تمسّك نموده اند که از نعمت های باقیهٔ الهی ممنوع شدند."۲۰" "ای عجب که یار چون شمس آشکار و اغیار در طلب زخارف و دینار."۲۰" حضرت بهاءالله

بهائیان برآنند که سرمنشأ شادی ها عشق الهی و امیدواری به لطف و مرحمت باری است. این عشق، چون مهر جهان افروز، نیروهای نهانی را به ظهور و بروز آرد.

حرارت در جمیع اشیاء موجود است. امّا قوّه ای لازم که آنرا ظاهر کند...در عالم دیانت قوّه حضرت بهاءالله است که حرارت محبّت الله یعنی قوّهٔ مستوره در قلوب را ظاهر می کند. ۲۲



این عشق آسمانی، نور شادمانی در دل های افسرده و آزردهٔ انسانی بتابد. عواطف روحانی را برانگیزاند و بزم زندگانی را صفای جاودانی بخشد.

محبت الله حقیقتِ فضائل عالم انسانی است. به آن طینت بشر پاك می شود. به محبت الله از نقائص عالم انسانی نجات می یابد. به محبت الله ترقی در عالم فضائل می كند. محبّت الله سبب نورانیت عالم می شود. محبت الله از برای جمیع بشر سبب وحدت می شود. محبت الله درمان هر دردی است و محبت الله مرهم هر زخمی. محبت الله سبب سعادت عالم بشر می شود. به محبت الله انسان حیات ابدی می یابد. به محبت الله سعادت سرمدیه می یابد. پس باید ما جمیع كوشش و جهدمان این باشد كه مظاهر محبت الله باشیم. پس باید ما جمیع كوشش و جهدمان این باشد كه مظاهر محبت الله باشیم. زیرا محبت الله حقیقتِ جمیع ادیانست. محبت الله اساس تعالیم عالم انسانی است.

پیامبران یزدان را همواره هدف و آرمان راحت و آسایش مردمان بوده، شاید ناآگاهان از تنگنای نفس و هوی و تاریکی آز و ریا برهند و شایستگان خوی فرشتگان گیرند. کسب این مناقب و مواهب آسمانی بدون مدد و یاری برگزیدگان یزدان، امکان پذیر نیست. زیرا آنها رابط بین آفریننده و بنده اند و برخوردار از حکمت و دانش پروردگار. مربی آسمانی اند و آگاه از طبیعت انسانی.

عشق به خدا روح جهان است و روشنی آن. بدون پرتو یزدان کوشش و جویش ثمری ندارد. دانش عاری از ایمان و آئین، سرمایهٔ رستگاری نشود، و تمدّن ظاهری، آداب و اخلاق انسانی نیاموزد. زندگانی، عاری از هدف های جاودانی و پایدار، چون دریائی است متلاطم و موج بار که هر دم با حرکت طوفان ها به جنبش و غرّش آید، و به این سو و آن سو گراید. آنکه از بادهٔ عشق و



عنایت آفریدگار سرمست و سرشار است و به نوید مهر و مرحمتش امیدوار، هرگز نگرانِ پدیده های بی اعتبار روزگار نیست. زیرا نظر به یزدان مهربان دارد، نه عوارض ناپایدار این جهان. دیدگاهش ابدیت است، و منظرش نور حقیقت.

از برای عالم انسانی سعادت بدون حصول احساسات روحانی ممکن نه... سرور حقیقی و فرح روحانی جز به احساسات ملکوتی ممکن نیست. $^{\text{YA}}$ 

باری هدف و آرمان ما در این دنیا، پروراندن و پیر کردن جسم نیست. جای اسف است که به جای پرورش روان، به پرستش تن پردازیم، عمر گرانبها را نثار هدفهای بی ارزش روزگار کنیم، و پس از تلاش و کوشش بسیار و تحمّل رنجها و ناکامی های بی شمار، به ناگاه دریابیم که به خطا زیسته ایم و راه فنا پیموده ایم. هم تن بی جان است، و هم جان افسرده و آلوده و ناتوان. آیا زیانی از این بیشتر برای بشر متصوّر است؟

# 14



# عقيدهٔ بهائيان به آفرينندهٔ جهان

بهائیان معتقدند به آفریدگاری دانا و توانا که گیتی را از نیستی به هستی آورده، نابود را جامهٔ بقا پوشانده، و تاریك را جلوهٔ صفا بخشیده.

ستایش پالئیزدان را سزاست که بخودی خود زنده و پاینده بوده. هر نابودی از بود او پدیدار شده. و هر هستی از هستی او نمودار گشته. ا

اگر در یك آن عنایت و فیض او از عالم منقطع شود، البتّه معدوم گردد. ۲ حضرت باب

### مضمون گفتار:

''بگو قدرت الهی در قلب کسانی است که به یکتائی پروردگار معتقدند و گواهی می دهند که خدائی جز او نیست."" ''پروردگار پرتو زمین و آسمان



است. تابشِ پرتوش قلبهای شما را روشن و قدمهایتان را محکم می کند. " " خدای را بپرستید و تمجید کنید، به یکتائی و پاکیش گواهی دهید، و قدرت و عظمتش را با بیانی زیبا بستائید." محضرت باب

### جهان نشانهٔ قدرت و عظمت حداست

جهان آئینهٔ وجود یزدان است و کیهان پرتو تابان کردگار. ذرّات آفرینش، از تودهٔ خاك تا افلاك، همه با نظم بی مانند و سحرآسا در سیر و جنبش اند، و هر آن بر آگاهی و دانائی جهاندار داد سخن داده، بزبان حال کمال و جمالش را می ستایند، و گیتی را به تابش حکمت و معرفتش می آرایند.

ای بندگان...آسمانها نشانهای بزرگی من است، بهدیدهٔ پاکیزه در او بنگرید و ستارهها گواه راستی من اند، باین راستی گواهی دهید.

آیات و نشانه های قدرت و توانائی شگفت انگیزش را در عین سکوت و خاموشی، عیان و گویا بهما نشان داد. و یك صدا، آفریدگان به زبان حال می گویند: اوست که به قدرت بی مانندش بساط این جهان گسترده را با همهٔ شگفتی هایش استوار و بپا نگاه می دارد تا ما را به رحمت و معرفتِ وجودش راهنمائی کند. تنها اوست که نقش دلپذیر و خدائیش در صورت و سیرتِ هر نقش دل انگیزی از آفرینش، هویدا و پیداست.

بشر را بهبارگاه الهی راهی نیست. امّا آثار زیبا و سحرآسای آفرینش که تابشی از آفریننده اند، ارباب آگاهی را به اعجاب و حیرت آورند. هر صاحب نظری می تواند از پرتو پروردگار که در سراسرگیتی آشکار و هویداست، به بزرگی و دانائی و یکتائیش پی برد. مگر آنکه ابرهای اوهام و خودستائی در میان آید و زیبائی و شکوه هستی را بپوشاند.



"در هر ذره آثار تجلّی آن شمس حقیقی ظاهر و هویداست." "اگر بگویم ببصر درآئی، بصر خود را نبیند چگونه تو را ببیند...و اگر بگویم غیرمعروفی، تو مشهودتر از آنی که مستور و غیرمعروف مانی." مشهودتر از آنی که مستور و غیرمعروف مانی." و

در تجلّی است یا اولیالابصار ۱۰ هاتف اصفهانی یار بی پرده از در و دیوار

### درك هويت خدا مافوق فهم بشر است

هر روشن دل آگاه و هر بندهٔ بینائی را توانائی است که به وجود جهان آفرین یقین کند و فروغ و شکوه ایزدی را از هر افقی رخشنده و تابان بیند، ولی نفسی را یارای درك هویت و حقیقت یزدان و باریافتن به بارگاه بلند و ارجمندش نیست:

اوست داننده و بخشنده و اوست پاك و پاكيزه از هر گفته و شنيده. بينائى و دانائى...را دست از دامن شناسائى او كوتاه. هستى و آنچه از او هويدا اين گفتار را گواه. ۱۱

حضرت یزدانی کسی است که آگاهی او را ادراك نكند و عموم عالم او را محدود نسازد...هست از هستی او ظاهر و هویدا. و اگر یزدان نباشد هیچیك از آفرینش را هستی نه.<sup>۱۲</sup>

ادراك آدمى، از شناخت ذاتِ پاك و صفات عالیش متحیر و ناتوان است و دلهای آگاه، او را به کیفیت و کمیتی هرگز قیاس نکنند...در حد چشم و وسعت هیچ عقلی نگنجد، چونکه بر همه چیز احاطه دارد. ۱۳ میر مؤمنان

نشناخته است خداوند را غير از ذات مقدّس او.۱۴

"اعتراف بر عجز...منتهی مقام عرفان عبد است."۱۰ "بگو ای قوم...خلق با حق چه مشابهت."۱۰ "چهقدر محیط است بدایع فضل بی منتهایش که جمیع



آفرینش را احاطه نموده، بر مقامی که ذرّه ای در ملك مشهود نه مگر آنکه حاکی است از ظهورات عزّ احدیت او و ناطق است به ثنای نفس او و مدّل است بر انوار شمس وحدت او. و به شأنی صنع خود را جامع و کامل خلق فرموده که اگر جمیع صاحبان عقول و افئده، ارادهٔ معرفت پست ترین خلق او را علی ما هو علیه نمایند، جمیع خود را قاصر و عاجز مشاهده نمایند تا چه رسد بهمعرفت آن آفتاب عزّ حقیقت و آن ذات غیب لایدرك. ۱۷۰۰ حضرت بهاءالله

## مضمون گفتار:

به شهادت خدا، خدائی جز او نیست. مالك ملكوت زمین و آسمان است. هرگز چیزی او را درك نتواند و به درگاه یگانگی و هستی و شناسائیش راه نیابد. او را شبه و مثلی نبوده و نیست. پس خدا را درود فرستید و بزرگ دارید. به پاکی و وحدت و عزّت و عظمتش با کمال عجز و فنا و با زبانی گویا، شهادت دهید. این اقرار و ایمان، شما را به عرصهٔ جنان رساند. ای کاش به آیات یزدان اطمینان داشتید. ۱۸

## مضمون گفتار:

اگر پروردگار آنطور که هست خود را بهبندگانش بشناساند، از هر چیز جدا شده به او روی آرند. پس چون خود را از آنان مخفی داشت، به غیرش رو نمودند.۱۹

### پیامبران رابط بین خالق و بندهاند

پیامبران رابط بین آفریننده و بنده اند و ارادهٔ یزدان را به میزان دانش و بینش مردمان نمودار می کنند. این رهسپران راه راستی و منادیان آزادی و رستگاری



بشر، چون آئینه ای پاك و نورافشان بر پیكر جهان می تابند، و پرتو یزدان می گسترانند، تا گیتی به فروغش برافروزد و هستی تابش جهان بالا گیرد. آفرینش آرایش یابد و تودهٔ خاك جلوهٔ افلاك جوید. ما را هیچگاه، بی نقاب، یارای نگریستن به آفتاب نیست. باید جمال و جلوهٔ بی مثال و پرتو پاك و دل افروزش را از رخ آئینه بجوئیم.

#### مضمون گفتار:

صفاتش واحد است و به ساحت قدسش هیچ صفتی راه نیابد...و تمام آن اسمها و صفتها، انبیاء و رسولانش را وصف کنند. ۲۰ حضرت بهاءالله

مقصود از وجود و هستى ما شناسائى خدا و ظهور كمالات اوست:

"جمیع اهل عالم از برای معرفت حقّ شأنه و سلطانه خلق شدهاند." " اوّل نعمتی که به هیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست. و مقصود از او عرفان حقّ جلّ جلاله بوده." ۲۲

"مقصود از حیات انسانی عرفان الهی و با جمیع خلق محبّت و مهربانی است." " آگر انسان نباشد عالم وجود نتیجه ندارد. چه که مقصد از وجود، ظهور کمالات الهیه است." "

# 12



## ایمان و عشق به خدا

### دوری مردم عصر ما از خدا

توجّه به خدا کم شده است...هر کس آرزو می نماید که حیات جسمانیش ترقی کند و ثروت دنیوی بیابد.\

در آثار بهائی چنان آمده که در عصر ما بشر به جانب بی دینی رهسپر است و با سرعت روزافزون، بدان سو می شتابد. و سرانجام کاروان سرگشتهٔ انسانی، چنان از پرتو ایزدی روی برتافته به تاریکی گراید که عقل ما تصوّر آن نتواند. در آن حال، مگر چشمهٔ رحمت و بخشش خداوندی به جوش آید و لطف آفریدگار یار و مددکار شود. از آغاز پیدایش آئین بهائی، حقیقت این گفتار کم کم آشکار



شده، چنانکه هم اکنون می بینیم که تا چه حد ایمان مردم روزگار ما به یزدان سست و بی مقدار گشته.

ای خاك متحرّك. من بتو مأنوسم و تو از من مأیوس. سیف عصیان شجرهٔ امید ترا بریده و در جمیع حال بتو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور و من عزّت بیزوال برای تو اختیار نمودم و تو ذلّت بی منتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار. ۲ حضرت بهاءالله

اگرچه بسیاری، به گفتار آفریدگار را بستایند و از داد و دهش و دریای بخشش بی کرانش، تمتّع خواهند، ولکن به کردار و رفتار چنین نمایند که اقرارشان را اعتباری و عقیدتشان را دوام و قراری نیست. زیرا معیار افتخار، ومیزان فضل و فضیلت، کردار است نه گفتار، جانباختن است نه به خود پرداختن، از راحت و مکنت درگذشتن است نه تار تصوّر و تخیل بافتن. آنکه جز زر و دینار خداوندگاری نشناسد، چگونه دم از ایمان و وفا زند و مدّعی عشق خدا شود؟ آنکه پیوسته در دام پرستش دنیا و تعصّب و ریا مبتلاست، چگونه به یزدان پرستی گراید و حامی صفا و راستی شود؟ خود پرست هرگز خدا پرستی نتواند.

"کواه راستی گفتار، کردار است."" "اعمال به مثابه مرآت [آئینه] است و آنچه در انسان مستور در او ظاهر و هویدا."

منشأ و مایهٔ سستی ایمان مردمان به یزدان، دوری از هویت و حقیقت دین است. هرگاه گفتار پاك جهان آفرین به پندار مردمان ناآگاه و خودبین آلوده شود، آن را ارج و منزلتی و قدر و قیمتی نماند. آئین که به آلودگی گراید، عقل قبول آن ننماید و سیر به معارج یقین نتواند. از آن پس، اهریمن تردید در دلها راه جوید، و هرچه هست از امید و عشق و عرفان همه را به یغما برد.



#### دنیا پرستی

"قدری تأمّل اختیار کن. هرگز شنیده ای که یار و اغیار در قلبی بگنجد؟ پس اغیار را بران تا جانان به منزل خود درآید. " آگر مرا خواهی جز مرا مخواه و آگر ارادهٔ جمالم داری چشم از عالمیان بردار زیرا که ارادهٔ من و غیر من چون آب و آتش در یك دل و قلب نگنجد."

بسیاری از مردم روزگار ما چنان پندارند که کار خدا تأمین آمال و امیال آرزومندان است و رعایت و حمایت از راحت طلبان. ایزد دانا را پاسدار خویش انگارند و حامی رفاه خود پرستان خوانند. خدا را خالقی شمرند قادر و بخشنده و آگاه که در موارد ابتلای بندگان به رحمت و رقّت آید، و هرگاه بنده ای خود خواه و سرکش به بندی درافتد، پرتو لطفش بدر خشد و به سطوت بی منتهایش و صولت و قدرت سحرآسایش، بندها بگشاید و بلاها بزداید، و الا آفریدگاری که به درد مردمان نرسد، و دل ها را از قید غم نرهاند، شایستهٔ کرنش و پرستش نیست.

وقتی ضرر و زیانی بهانسان میرسد، به دعا مشغول می شود...امّا وقتی مشکل او را رفع کردیم، انگار برای رفع بلا بما دعا نکرده بود. $^{\vee}$  قرآن مجید

این خودبینان، یزدان را مکلّف به پاسداری و اطاعت از خویش انگارند، ولی خویش را موظّف به پیروی از او نشمارند. و با ابراز چنین پندار بی مایه و کودکانه ای، خود را بهخدائی رسانند و داور دانا را بهبندگی گیرند. حال، چگونه چنین ایمانی سست و بی مقدار، پسند خاطر پروردگار افتد؟ آیا هرگز چنین رفتار و رویهٔ ناروا را از دوستان خود روا دانیم؟



"سپاس و ستایش خداوندی را سزاوار که آفرینش را بهتوانائی خود از برهنگی نابودی رهائی داد و بهپوشش زندگی سرافرازی بخشید. پس گوهر پاك مردم را از میان آفریدگان برگزید و او را بهپوشش دانش و بزرگی آرایش فرمود. هر که زنگ خواهشها را از آبگینهٔ دل زدود سزاوار این پوشش یزدانی شد و خود را از برهنگی نادانی رهائی داد." "پروردگار جهان می فرماید، ای بندگان از خواهش های خود بگذرید و آنچه من خواسته ام آن را بخواهید." "ای مردمان به رضای دوست راضی شوید چه که آنچه را او برگزید، اوست پسندیده." "با دل های مرده که به آمال و آرزو آلوده شده، نزد من حضرت بهاالله میائید..."

#### نشانهٔ ایمان به خدا

ایمان پاك و بی ریا پذیرش فرمان و ارادهٔ آفریننده است و اتکاء مطلق به خواستهای دانندهٔ بخشنده، به حدّی که اگر ستارهٔ بخت را ابرهای تیره بپوشاند و از سپهر سرنوشت باران بلا ریزد، و طوفان غم کشتی آرام زندگی را در هم شکند، مؤمن دلباخته هرگز لب به شکوه و شکایت نگشاید. بلکه بلا را مایهٔ اعتلاء شمرد و خواری را سرمایهٔ عزّت و کامکاری انگارد.

"آنچه خدا خواهد بآن مسرور و راضی باش تا راحت دل و جان یابی و مسرّت قلب و وجدان جوئی. عنقریب این زحمت و مشقّت بگذرد و راحت جان و مسرّت وجدان حاصل شود." "در این جهان فانی کسی را بقائی نه...نه مستمند ماند نه ارجمند. نه امیر ماند نه فقیر...خوشا بحال کسی که رضای الهی جوید و راه هدایت پوید..." "از خدا بخواه که در کلّ احوال موفّق بهرضا باشی و راضی به قضا." "رضای بهقضا عبارت از اینست که



در راه خدا هر بلائی را به جان و دل بجوئی و هر مصیبتی را بکمال سرور تحمّل نمائی. ۱۵۰۰

بنا بهبیانات حضرت بهاءالله، ریشهٔ نیکی ها اعتماد به خدا، پذیرش حکم او، و راضی بودن بهرضای اوست. هرکس به این مقام فائز شود "از هیچ امری و هیچ کلمه ای نلغزد و مضطرب نشود. "۱۶۰

انسان خود بر خیر و نفع خود آگاه نه...بسا می شود انسان امری را که به نظرش پسندیده است از حق جل جلاله مسئلت می نماید و بعد کمال ضر از او حاصل...و اگر کسی تفویض نماید و توکّل کند آنچه مصلحت اوست ظاهر شود. باید به اسباب تمسّك نمود. ۱۷

ای بندهٔ حق، راضی بهقضا باش و بآنچه او مقدّر فرموده خشنود گرد. همچون گمان مدار آنچه آرزوی انسان است خیر انسان است. چه بسیار آرزو که عدو جان است. پس امور را به ید قدرت حقّ تسلیم نما و ازخود خواهش مدار. البته فضل حقّ شامل گردد و آنچه خیر و صلاح است حاصل شود. ۱۸ حضرت عبدالبهاء

#### مضمون بيان:

بهاصلاح نفس خود پردازید تا از گلزار روحتان جز نسیم خوش جانان نوزد و سیمایتان جز رونق نعیم ننماید. از آنان باشید که همواره بهزیور شادی آراسته اند و اگر هر بلائی به بینند، صابر و شاکرند. رضای او طلبند و توکّل به او کنند. ۱۹

چنین ایمانی آسمانی و وجدانی پاك و مصفّا، هر نوهوسی را به آسانی میسّر نشود. و چه كمیاب اند آنان كه به این حدّ به آفریدگار اطمینان كنند و عنایت و عدالتش را در منتهای رنج و بلا بستایند. و اگر نهال ایمان، به این حدّ از كمال



و صفا نرسد، هرگز پرورش قوی و نیروهای نهفته نتواند، و بار و بر شیرین و دلنشین نپرورد. درختی که دست های اتکاء و توکّل در زمین ننشاند، چگونه از نعمت های نهفته در دل خاك و تجلّیات تابناك آفتاب تمتّع جوید؟ پس توکّل کامل به آفریدگار نمودن و اتّکاء مطلق به دانای توانا داشتن، نخستین نشانهٔ خداشناسی است. تا این اطمینان و توکّل حاصل نشود، نهال ایمان باروبری نیارد.

"نفوس بسیارند ولی نفس مطمئنه قلیل و کمیاب...تا نفس به مقام اطمینان نوسد سزاوار درگه کبریا نگردد."۲۰ "قلب انسان تا اعتماد بر حضرت یزدان ننماید راحت و آسایش نیابد."۲۱

نشانهٔ دیگر بر شناسائی جهان آفرین اجرای احکام و فرامین اوست:

"سبب اعظم آفرینش عرفان الله بوده...معرفت حق تمام و کامل نمی شود مگر به به متابعت آنچه امر فرموده. "۲۲ "رضای او و ایمان باو محقق نمی شود مگر به اطاعت امر او در کل شئون. "۲۳ "اعمال فرع عرفان بوده و خواهد بود و عرفان الله هم منوط بهعرفان مظهر نفس اوست. "۲۲ "حضرت بهاءالله

#### عشق بهخدا سرچشمهٔ شادیهاست

پایه و مایهٔ همهٔ شادی ها و نعمت های پایدار، ایمان و عشق بهیزدان است:

طبیب جمله علّتها حبّم بوده...علّت را بهصحّت...تبدیل نماید.<sup>۲۵</sup> حضرت بهاءالله

آنان که عاری از عشق به خالق مهربان در پی رستگاری گام می نهند، کسی را مانند که در تیرکمی شبانگاه در جست و جوی درّی گرانقدر و یکتا پویا شود، به این گمان که به فرجام بختش یار گردد و به ناگاه درّ گرانبها پدیدار. و حال آنکه



نه راه داند و نه در شناسد. پروردگار پرتو لطف و محبّت است و منشأ عشق و رأفت. جانهای تیره را روشنی بخشد و روانهای افسرده را تازگی دهد. دل های آزرده را بنوازد، و وجدان های آلوده را صفا بخشد. افکار خفته را برانگیزاند، و نیروهای نهفته را به ظهور آرد. آنان که از عشق پاك پروردگار برخوردار نشدهاند، از درك چنین عواطف وجدانی و شادمانی آسمانی عاجزند. شایسته است که به جای انکار، با ذهنی باز و روانی بیدار و وجدانی وارسته و آزاد، به عرصهٔ گیتی نظر افکنند تا تابش و درخشش آفرینش را به دیدهٔ جان بیابند و به فرجام دریابند که از چه دهش و بخششی بی نصیب زیسته اند و از چه نعمت و احسانی روی برتافته اند.

هرچند اقوام مادّیه می کوشند زحمت می کشند باز در تعب و مشقّتند و دائماً در غموم و هموم، زیرا سرور قلب انسان به محبت الله است. بشارت روح انسان به معرفت الله است. اگر قلب انسان به خدا تعلّق نیابد به چه چیز خوش گردد؟ اگر امید به خدا نداشته باشد به چه چیز این حیات دو روزهٔ دنیا دل بندد؟ و حال آنکه میداند چند روز است، محدود است و منتهی می شود. پس باید امید انسان به خدا باشد. زیرا فضل او بی منتهاست. الطاف او قدیم است. مواهب او عظیم است. خورشید او همیشه می در خشد. ابر رحمت او همیشه می بارد. نسیم عنایت او همیشه میوزد. آیا سزاوار است از چنین خدائی غافل باشیم و اسیر طبیعت شویم؟ بندهٔ طبیعت شویم؟



## نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

"بعد از آنکه قلبی بانوار معرفت منوّر شد و از ذکر و ثنا و محبّت و مودّت حقّ جل جلاله پرگشت، دیگر محلّ باقی نه تا احزان عالم و کدورات نازله در آن وارد شود."۲۷ "حبّ مرا سرمایهٔ خود کن و چون بصر و جان عزیزش دار."۲۸

''از مصائب وارده مكدّر نباشید...چه که وارد نمی شود بر نفسی من عندالله الا آنچه از برای آن نفس بهتر است...''۲۹ ''آنچه وارد می شود من عندالله است..."

"ای دوستان، رضای خود را بر رضای من اختیار مکنید و آنچه برای شما نخواهم هرگز مخواهید و با دلهای مرده که بآمال و آرزو آلوده شده نزد من میائید."" "ارادهٔ خود را در...ارادهٔ او فانی نما یعنی نخواه مگر آنچه را او خواسته."" "شأن عباد تسلیم بوده و هست. اگر انسان به بصر حقیقت ملاحظه نماید شهادت می دهد که آنچه وارد شود خیر محض است.""

#### مضمون بيان:

سزاوار است که هر نفسی برای خود چیزی برگزیند که دیگران در آن تصرّف نتوانند کرد، چیزی که در جمیع احوال با اوست. قسم بهپروردگار که آن عشق بهخداست، اگر بشناسید. ۳۴

### نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

"اعظم موهبت در عالم انسانی قربیت الهیه است. هر عزّتی، هر شرفی، هر فضیلتی، هر موهبتی که از برای انسان میسّر میگردد بهقربیت الهی میسّر می گردد...قربیت الهیه بهصفای قلب است...ملاحظه نمائید که آئینه چون صاف



و از زنگ آلایش آزاد است بآفتاب نزدیك است...همین طور قلوب چون صاف و لطیف شود به خدا نزدیك گردد. "ه" "انسان دانا و توانا حشمت آسمانی طلبد...و حیات جاودانی خواهد و قربیت درگاه یزدانی طلبد...دمی نیاساید و خود را به تعلّق دنیا نیالاید. "" "عشق الهی و محبّت روحانی انسان را طیب و طاهر نماید. "" "هرچند انسان را خداوند پاك، از مشتی خاك خلق فرمود ولی در این صدف درّی در نهایت درخشندگی و روشنی آفرید که پرتوش خاور و باختر را نورانی نماید. و آن گوهر مهر حضرت یزدانی است. ""

خلق را از برای خدا دوست دارید نه برای خود. چون برای خدا دوست می دارید، هیچوقت مکدر نمی شوید. زیرا انسان کامل نیست. لابد هر انسانی نقصی دارد. اگر نظر به نفوس نمائید همیشه مکدر می شوید. امّا اگر نظر به خدا نمائید چون عالم حقّ عالم کمال است...لذا برای او همه را دوست می دارید، به همه مهربانی می کنید.

عاشقان آرزوی جفای دلبر مهربان نمایند. یعنی بهقسمی راضی بهقضایند که جام بلا را عسل مصفّیٰ شمرند و زهر ابتلا را شهد بقا دانند.' <sup>1</sup>

توكّل به خدا كن، هرچه پیش آید همان خوش است. اضطراب جائز نه. دنیا تماشاگاه انقلاب است. انسان نباید از چیزی متأثّر شود، بلكه در نهایت گشایش و سرور وجدان و اطمینان خاطر و متانت و استقرار رفتار كند. <sup>1</sup>

در ذکر الهی هاتف و سروش باشید و در حب الهی دریای پرجوش و خروش و در بزم عرفان، ساقی سرمست و مدهوش. ۲<sup>2</sup>

# 10



## پرستش پرور**د**گار

"آغاز گفتار، پرستش پروردگار است، و این پس از شناسائی است." "بگو ای مردمان...روز ستایش است، بآسایش تن و آلایش جان مپردازید." حضرت بهاءالله

پیام آوران همه از خدای یگانه سخن گفته و مردمان را به ایمان به یکتائی و دانائی و پرستش او دعوت نموده اند. امّا مقصد از پرستش و نیایش، نه آن است که آفریننده نیازمند بهستایش و کرنش بنده است. چنین تصوّر و پنداری را با خرد سازگاری نیست. هدف از پرستش پروردگار پرورش جان و آرامش وجدان است، نه تأمین خواستهای یزدان.

عبادت مغناطیس موهبت است.۳

حضرت عبدالبهاء



خدا به تمام کسانی که او را بخوانند —به راستی او را بخوانند—نزدیك است.<sup>4</sup>

پرستش یعنی به منشأ هستی پیوستن و از تنگنای نفس و هوی رستن. پرستش یعنی با محبوب مهربان نجوا نمودن و الهام آسمانیش را بگوش هوش شنیدن. پرستش یعنی به منشأ شادی ها دل بستن و از آشفتگی و رنج های جهان دون رستن.

نماز عبارت از ارتباط بین عبد و حقّ است. زیرا انسان در آن ساعت بهدل و جان توجّه به حضرت یزدان کند...و محبّت و الفت نماید. عاشق را لذّتی اعظم از مکالمه با معشوق نیست. محضرت عبدالبهاء

#### مضمون بيان:

بگو ای مردمان گفتار پروردگار را با خوشترین صدا ترنّم کنید تا ساکنان زمین و آسمان از آن به جذب و طرب آیند...به خدا سوگند اگر کسی آنچه را که از عرصهٔ بقا آمده ترنّم کند...یزدان مهربان آن را در عرصهٔ جنان به چنان زیبائی و جمال بیاراید که اهل ملکوت از پرتوش بهره برند، و ساکنان سراپردهٔ قدس و خفا که چشم کافران آنان را ندیده، به زیارتش پردازند... این چنین پروردگار پاداش آنان را که به ذکرش پردازند به به ترین وجه ادا فرماید." حضرت بهاالله

### ذكر خدا نوشداروى رنجهاست

"لذّت بیان رحمن و حلاوتهای آن تلخیهای دنیای فانیه را مبدّل فرماید و زائل نماید." " دکرش...غم را به سرور تبدیل نماید و زنگ غفلت بزداید." و زائل نماید." نکرش...غم را به سرور تبدیل نماید و زنگ غفلت بزداید.

بدانید که بهیاد یزدان دلها آرامش و اطمینان یابد.<sup>ه</sup>

قرآن مجيد



طبیب جمیع علتهای [بیماری ها، رنج ها] تو ذکر من است، فراموشش منما. ۱۰

حضرت بهاءالله

"ممکن نیست انسان بغیر از ذکر الهی در حالتی از حالات راضی شود. تذکّر است که سبب اطمینان قلوب است." ۱۱ "ذکر الهی چون باران و شبنم است که گل و ریاحین را…لطافت دهد و سبز و خرّم کند…پس شب و روز به ذکر الهی مشغول گرد تا…لطافت بی پایان حاصل کنی." ۱۲ "نفوسی که غافل از ذکر حقّ هستند، غبار غفلت و هوی از وجوه آنان ظاهر و آشکار." ۱۳

حضرت عبدالبهاء

انسان هرگاه به ایزد مهربان یقین کند و جبین به عشق جهان آفرین بیاراید، از نهادش چنان آتشی برافروزد که خورشید تابان در برابر آن جلوه ننماید، و از دیدگان دلفریبش چنان پرتوی بدرخشد که فروغ ماه وستارگان با آن مقابلی نتواند.

ای بندگان، تن بی روان مرده است، و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید.۱۴

کسی که توکّل به داور مهربان کند و به یاد دوست بیامیزد و به فروغش برافروزد، هرگز از مردمان خودآرا و خیره سر نیندیشد و خویش را بر هرکاری غالب و مقتدر یابد. چنانچه عیسی پیروان را چنین اندرز می فرمود و راه راستی می نمود که با ایمان پاك و بی ریا و توکّل و اتّکاء به داور دانا، کوه ها را به حرکت و جنبش آورید.

عاشق دلباختهٔ خدا، از سختی ها پروا ننماید، و از رویدادهای روزگار ناپایدار نهراسد. زیرا دیدگانش به حال بسته نیست. نظرگاهش ابدیت است، و همدم و همراهش پرتو حقیقت، مونسش ذکر یزدان است، و پناهش ایزد مهربان،



سرمایه اش عشق خداوند است، و اتکائش به داور بی مانند. چون کوهی است پرشکوه که از طوفان بلا بر خود نلرزد، و آرامش و سکون از دست ندهد. آن که به جان جهان پیوسته و از تنگنای عالم دون رسته، چگونه از گزند گیتی بیفسرد و به آشفتگی گراید؟

دعا واسطهٔ ارتباط میانهٔ حقّ و خلق است و سبب توجّه و تعلّق قلب. هرگز فیض از اعلیٰ به ادنیٰ بدون واسطه...حاصل نگردد. این است که بنده باید بدرگاه احدیت تضرّع و ابتهال نماید و نماز و نیاز آرد. ۲۰ حضرت عبدالبهاء

مضمون گفتار:

حضرت بهاءالله

بهذکر من هر چیزی پاك و پاکیزه شود.۱٦

## تأثير دعا منوط بهصفاى باطن است

چشم پاك بايد تا بشناسد و زبان پاك بايد تا بستايد.٧٠

جهان آفرینش، چه مادّی چه معنوی، تابع قوانینی است ثابت و پایدار. از جمله آنکه هر سکونی را سببی است، و هر جنبشی را انگیزه ای. ناپاك بی سبب صفا نیابد، و آلوده بی علت تابناك نشود. آئینه تا جلا نیابد، چهره نیفروزد، و شیشه تا صیقل نشود، پرتو خورشید در دل نپذیرد. در عرصهٔ وجدان و ایمان نیز چنین روابط و قوانینی برپا و حکمفرماست. تا جان پاکیزه نشود، جانان در آن یای ننهد و تا دل صفا نبابد، کوشش و جویش حاصلی نبخشد.

خداوند—هدیهٔ دعا و قربانی را—از پرهیزکاران می پذیرد. ۱۸ قرآن مجید جان برای است، آن را پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آن را بیاد گمراهان میالائید. ۱۹



تا قلب صافی نگردد پرتو شمس حقیقت در آن نتابد.۲۰ حضرت عبدالبهاء

### مقصد از پرستش پروردگار

#### از خدا جز خدا مطلب و از حقّ بغيراز رضايش مجو. ٢١

بسیاری از مردم روزگار چنان انگارند که هدف از پرستش و نیایش، دست یافتن به آرزوها و هوسهای فریبای دنیوی است. این دنیاپرستانِ به ظاهر خداپرست، دعا را تنها برای دور کردن بلا و کسب عزّت و راحت دنیا بر زبان آرند. هدف اصلی از دعا و نماز و راز و نیاز به درگاه بی نیاز کمك خواستن برای حصول آرمانهای معنوی است، نه وصول به هوسهای دنیوی. زدودن دل است از آز و ریا و رهائی روح از مظاهر زیبا و پدیده های فریبندهٔ این دنیا. ابراز محبّت و مرحمت به نوع انسان است، و اظهار عشق و بندگی به خالق مهربان.

پیش از آنکه آرزومندی به آرمان های ناپایدار دل بندد و به هوس های روزگار خاطر بیالاید، شایسته چنان است که رهسپر راه خدا گردد، و دلدادهٔ دارندهٔ دانا شود، تا به دیدهٔ بینا به بیند که او را دیگر نیازی به خواست های دنیا نیست. زیرا جویندهٔ راه راستی، پس از وصول به وادی توکّل و تسلیم، تدبیر خویش را با تقدیر پروردگار سازگار بیند، و جز ارادهٔ آفریننده هرگز اندیشه و پنداری در سر نپرورد. هوس های دل را بی اعتبار و بی مقدار یابد، و رویدادهای روزگار را آئینهٔ ارادهٔ آفریدگار انگارد. از ناروائی ها دلگیر نشود، و از رنج ها شکوه ننماید. زیرا فرمان یزدان را از عقل ناتوان برتر شمرد و خواست الهی را بر ناآگاهی خود رجحان دهد.

بهائیان باید هر بامداد و شبانگاه در خلوتگاهی یاد خدا کنند، و بهبارگاه الهی دست راز و نیاز برافرازند، ترانههای ملکوتی بسرایند، ومجامع خویش را پیوسته



به یاد دانای یکانه بیارایند. همچنین باید در هر شهر و روستائی، پرستشگاهی ۲۲ بنام خدا بنا کنند، و در اطراف آن مؤسساتی به جهت راحت و رفاه ساکنان برپا سازند، تا مردمان دریابند که زندگانی مادّی و معنوی با هم توأم اند. باید ابتدا به دعا پرداخت و از درگاه باری یاری جست، و سپس استعداد و نیروهای خداداد را صرف بهبود عالم و خدمت به بنی آدم نمود.

قرآن مجيد

مرا بهیاد آورید تا شما را بهیاد آورم. ۲۳

مضمون بيان:

حضرت بهاءالله

مرا در زمینم بهیاد آر تا تو را در آسمانم بهیاد آورم. ۲۶

#### يك مناجات از حضرت امير مؤمنان

خداوندا، تنها توئی که سزاوار نیکوترین اوصافی و تنها توئی که صاحب این همه نعمات بی پایانی. اگر عبدی عاشق وصل تو شود، تو بهترین معبود و معشوق آرزومندانی، و اگر نیازمند شوریده ای چشم امید به درگاه کبریائی تو داشته باشد، تو برترین پذیرای امیدمندانی. تو برتری، تو امیدی، تو کریمی، تو خدائی.

آفریدگارا، تو برای من خوان نعمتی فزون از شمار گستردی تا جز تو را ستایش نکنم، و جز تو کسی را مدح و ثنا نگویم. توئی آن دریای کرانه ناپیدای رحمت، که بغیر تو نبینم و بجز تو سپاسگوی کسی نشوم. توئی که لبانم را از ستودن آدمیان بهم بربستی، زیراکه تنها تومرا یار معبود یکتائی.

پروردگارا، هر درودگوی ستایشگر را امید پاداشی است، امّا من تنها چشم امید به تو دارم و جز ترا نستایم. روی نیازم بدرگاه تست تا مرا به گنجهای پر



بهای رحمت و حکمتت رهنمون سازی. خداوندا، این امیدِ بسیار و ستایش بی مقدار من نشان آنست که یکتائی و بی همتائی را تنها از آنِ تو دانسته ام، و جز تو غیری را سزاوار این مدح و ثنا ندیده ام.

بی نیازا، به عجز و زاری، نیازمند تو هستم، زیرا که جز تو مرا به کسی نیازی نیست. به احسانت فقیرانه محتاجم زیرا که این فقیر را جز جود و بخشش تو غنی نکند. آفریدگارا، پس دل این بندهٔ بی نوا را به لطف و کرمت بنواز، و از دریای رضایت و رحمت سیراب کن. ۲۵

## نمونههائی از مناجاتهای حضرت عبدالبهاء

## هوالله

ای خداوند مهربان، ما اسیر دام هوائیم و حقیر در دست تصوّر و اوهام، عجز صرفیم و فقر بحت، ناتوانیم و نادان، پریشانیم و بی سامان، مستمندیم و بی پیوند، افتاده ایم، بیچاره ایم، توئی یزدان مهربان. رحمی کن، فضلی بنما، جودی کن، عفوی بفرما، تأییدی مبذول دار، و توفیقی احسان کن، تا بقوّت تو به خدمت پردازیم، مطیع امرت شویم، و منقاد حکمت گردیم، دل به نار محبّت افروزیم، و چون پروانه حول شمع موهبت بال و پر سوزیم، دیده از غیر تو دوزیم، و توجّه بآستان مقدّست اندازیم، تا آنکه در انجمن ملأ اعلایت با رخی تابان و جبینی مبین و قلبی تابناك و روحی مستبشر مبعوث گردیم. توئی قادر و توانا و توئی عالم و دانا.۲۹



### هوالله

ای پروردگار عالمیان، در این جهان به آتش عشقت بسوز، و در آن جهان به مشاهدهٔ روی مهرویت کامران فرما. در این عالم چون شمع بگداز، و در آن عالم چون پروانه گرد شعلهٔ جمالت پرواز ده. توئی خجسته دلبر من و توئی فرخنده یار جان پرور من. ۲۷

#### هوالابهي

ای یزدان مهربان، سراپا گنهیم و خاك رهیم و متضرّع در هر صبحگهیم. ای بزرگوار، خطا بپوش، عطا ببخش، وفا بفرما، صفا عنایت كن، تا نور هدایت تابد و پرتو موهبت بیفزاید، شمع غفران برافروزد و پردهٔ عصیان بسوزد، صبح امید دمد و ظلمت نومید زائل گردد، نسیم الطاف بوزد و شمیم احسان مرور نماید، مشامها معطّر گردد و رویها منوّر شود. توئی بخشنده و مهربان و درخشنده و تابان.

## هوالله

خدایا ما ضعیفیم تو قوی کن، ما نادانیم تو دانا فرما، خدایا فقیریم غنای ملکوتی ده، خدایا مرده ایم حیات سرمدی بخش، خدایا ذلّت محضیم در ملکوت عزیز فرما. اگر تأییدات آسمانی شامل گردد، هر یك از ما ستارهٔ درخشنده گردد، والا از خاك پست تر شود. خدایا تأیید کن، نصرت فرما، ما را غالب بر نفس و هوی کن، و از عالم طبیعت نجات ده. خدایا به نفثات ۲۰ روح القدس زنده فرما تا به خدمت تو قیام نمائیم، و به عبادت تو مشغول گردیم، و با نهایت صدق و صفا به انتشار آثار ملکوتت پردازیم. توئی مقتدر و توانا و توئی بخشنده و مهربان. ۳۰



خدایا پاك یزدانا...دردمندم درمانم توئی. مستمندم گنج روانم توئی. در ظلمات گرفتاری مبتلایم، خورشید تابانم توئی. در انجمن توحید حاضرم، شمع درخشانم توئی. اسیر زندان خاكدانم، ایوان بلندكیوانم توئی...ای پروردگار این دل را از قید آب و گل برهان...تا گرفتار تو گردم و گفتار تو خوانم و رفتار تو جویم و خیال تو در آغوش گیرم و از هر قیدی آزاد شوم."

# 17



# گفتاری در تاریخ آئین بهائی

#### رسالت حضرت باب

آئین بهائی هنگامی پای به عرصهٔ هستی نهاد که ایران در زیر پنجهٔ ظلم و استبداد سلسلهٔ قاجار گرفتار بود. در طی روزگاران پیشین، کمتر ملّتی به حدّ انحطاط و تنزّل اخلاقی ایرانیان در عصر قاجار رسیده است. فساد و استبداد، نادانی و بی خبری، تعصّب و ریا، راه و رسم مردمان، بخصوص حاکمان زمان شده بود. در تاریخ آمده که سرسلسلهٔ قاجار به سبب مقاومت مردم کرمان در برابر او، پس از گشودن شهر فرمان داد تا هزارها چشم از مردم بی گناه آن دیار برکنند، شاید از خون دیدگان مظلومان، شعلهٔ انتقام در دل کینه جو و جبّارش فرو



نشیند، و آتش غضب در سینهٔ ظالم روزگار بیفسرد. آئین بهائی، در دیاری چنین درهم و پریشان، و دورانی چنین آشفته و آلوده و بی سامان، پای به عرصهٔ جهان نهاد.

بامداد پرماجرا و سحرآسای این آئین آسمانی، با ظهور جوانی نورانی از افق شیراز آغاز می گردد. باب چون ستارهٔ تابان صبحگاهی بود که پیش از طلوع و تابش آفتاب نقاب از رخ برافکنده، مردمان را مژده و نوید بخشید که ای خفتگان خوابگاه غفلت، شامگاه تیرهٔ فراق سپری گشته، و بامداد دیدار از آسمان ارادهٔ آفریدگار طالع شده. شاهد جهانتاب گیتی را عزم طلوع و تابش است و پروردگار هستی را قصد دهش و بخشش. ای بی خبران، از بستر غفلت و بی دانشی برخیزید که رستخیزی شورانگیز بیا گشته، و ای گمگشتگان، دیدگاه به پرتو نور مبین بیارائید که دلبر روز واپسین پردهٔ اسرار از جبین برگرفته.

اگر چه باب خود پیامبری مستقل بود، اما او را هدف غائی، آماده نمودن منتظران برای ظهور و پیدایش پیمبر بلنداختر و برگزیده ای بود که پیشینیان همه به طلوعش نوید داده، و در وصف روز بزرگ و پیروزش، دُرّها سفته و سخن ها گفته بودند.

این جوان نورانی، در خاندان یکی از تاجرانِ بنامِ شیراز تولّد یافت و دوران کودکی را بهراحت در مهد محبّت و امن و امان سپری نمود. اما در این زمان، پدر والاکهرش چشم از جهان فرو بست، و سرپرستی این طفل، به دست دائی بزرگوارش سید علی افتاد. داستانهای دوران کودکی باب، مقام و منزلت بلند و ارجمندش را گواهی گویا و صادق است. از جمله حوادث این دوران، داستان مکتب رفتن ایشان است که در تاریخ نبیل نگاشته شده. بنا به رسم آن



روزگار، سید علی خواهرزاده را برای تحصیل خواندن و نوشتن به مکتب فرستاد. ولی شیخ عابد، معلّم مکتب، که مردی آزاده و روشندل بود، به فراست دریافت که این کودك دانا و زیرك را نیازی به درس مکتب و استاد نیست. زیرا خود دانشوری است بلندپایه و گنجینه ای است پرمایه. دریائی است موّاج و گهربار، و آفتابی جان بخش و پر انوار. شیخ را یارای اوستادی در محضر چنین نکته سنجی دانا و سخنوری توانا نیست. نبیل، مورّخ نامی بهائی، داستان شیرینی راجع به دوران مکتب رفتن باب از قول شیخ عابد، نقل می کند:

يك روز از باب تقاضا كردم كلمات اوّل قرآن (بسم الله الرحمن الرحيم) را بخواند. او مكث كرد، و بعد اظهار داشت كه اكر معنى اين كلمات بهاو گفته نشود، بهیچ وجه آنها را نخواهد خواند. من اینطور وانمود کردم که معنی آنها را نمیدانم. باب گفت: "من معنی این کلمات را میدانم، باجازهٔ شما آنها را بیان خواهم کرد." سپس با چنان علم و بیانی فصیح به سخن پرداخت که باعث اعجاب من كشت. معانى كلمات "الله" "رحمن" و "رحيم" را با چنان لغاتی تفسیر کرد که من هرگز نخوانده و نشنیده بودم. شیرینی گفتارش هنوز در خاطرم باقی است. من مجبور شدم او را پیش دائیش برگردانم، و امانتی را که نزد من گذارده بود به او بسپارم. تصمیم گرفتم به او بگویم که چقدر من خود را ناقابل می بینم که معلّمی چنین کودك فوق العاده ای را به عهده بگیرم. دائی باب را در اطاق کارش تنها یافتم. بهایشان گفتم: "من این طفل را برای شما پس آوردهام و بهحفاظت شما می سیارم. نباید مثل یك بچه با او رفتار کرد. زیرا من در او آثار آن نیروی غیبی را می بینم که تنها شریعت صاحب الزّمان قادر به اظهار آن است. بر شما واجب است که او را غرق محبت و مرحمت کنید و در منزل خود نگاهدارید، زیرا او را به راستی به معلّميني چون من نياز نيست."



حاجی سید علی، شدیداً باب را ملامت کرد و بهایشان گفت: "آیا دستورات مرا فراموش کردهای؟ آیا من بشما نصیحت نکردم که مثل سایر همکلاسانت رفتار کنی، که سکوت کنی، که بهر کلمه ای که معلّم می گوید بکمال دقّت گوش کنی؟" بعد از اینکه سید علی از باب قول گرفت که دستوراتش را با وفاداری دنبال کند، باو گفت که بهمدرسه برگردد. امّا روح نبّاض آن طفل، با نصیحتهای شدید دائیش، آرام نمی گرفت. هیچ نیروئی مانع ظهور و بروز علم جبلّی او نمی شد. روز بروز چنان علائمی از حکمت مافوق بشری نشان می داد که من از ذکرش عاجزم. سید علی سرانجام وادار شد که باب را از مدرسهٔ شیخ عابد خارج کند و در شغل خود به همکاری برگزیند. آنجا نیز چنان علائم قدرت و عظمتی نشان داد که کمتر کسانی می توانستند به رتبهٔ او پنودیك شوند، و هیچکس را یارای همسری با او نبود."

حضرت باب عنفوان جوانی را به تجارت و عبادت سپری نمود، و در راستی و درستی و تقوی، شهرتی بسزا یافت. تا آنکه در سال ۱۲۶۰ هجری قمری، مطابق ۱۸٤٤ میلادی، در سن بیست و پنج سالگی، پیام آسمانی خویش را برای نخستین بار به ملا حسین بشروئی، ملقب به باب الباب، که در جستجوی قائم موعود به شیراز آمده بود، ابراز داشت. پس از این، هفده نفر دیگر از جویندگان حقیقت، بدون آنکه دعوی پیامبر جوان را از کسی بشنوند، یك یك به مقام آسمانیش پی برده به آئینش گرویدند. طاهره، قرّة العین، شاعرهٔ سحرآفرین، از همین گروه مؤمنین اوّلیه بود. پس از مدّتی، این اصحاب و حامیان را حضرت باب برای ابلاغ و اعلان ندای آسمانی خویش به اطراف و اکناف عالم اعزام داشت.

ندای آئین جدید، به سرعت روزافزون و شگفت آوری، در سراسر ایران طنین انداز شده، ملت را متحیر نمود، و دولت و رؤسای مذهب را به بیم و هراس آورد. در



گیرودار گسترش و انتشار این ندای سحرآسا، شهریار زمان، محمّد شاه، برآن شد که محقّقی آگاه و دانا که در دانش و درایت سرآمد همگان باشد و در پاکی نهاد و سیرت یکتا و یگانهٔ زمان، برگزیده به نیت کشف حقیقت و کاوش در این رستاخیز شورانگیز، به پیشگاه حضرت باب اعزام دارد. بعد از جستجو و مشورت، قرعهٔ فال به نام سید یحیی دارابی ملقّب به وحید افتاد. ۲

وحید رادمردی بود آزاده و به سرشت و سیرت آسمانی آراسته. از دنیا وارسته بود، و به دین دلبسته. به نام و مقام نظری نمی نمود، و از ابراز حقیقت و راستی بیم و باکی نداشت. در قلمرو حکمت و معرفت، یکتا و یگانهٔ زمان بود، و در عرصهٔ ادب و سخن، سرآمد همگنان. قرآن، کلام پیمبریزدان را سراسر از بر می خواند، و سی هزار حدیث از گفتار گهربار امامان در گنجینهٔ خاطر داشت. هرگاه به محفلی قدم می نهاد، حاضران را پروانه وار محو جمالش می ساخت. دریائی بود موّاج از دانش، و اختری پرتابش و درخشش. سخنش سحر مبین بود، و گفتار شیوایش جان بخش و دلنشین.

برگزیدن چنین دانشوری گرانقدر، از جانب شهریار زمان، محمّد شاه، برای انجام چنین مسئولیتی خطیر، به سبب جمع این همه مناقب بی نظیر و بی مانند بود که یکجا در این رادمرد بلندهمّت گرد آمده، او را محبوب همگنان، سرحلقهٔ عارفان، و سرآمد همگان می نمود.

باری گفتگوی این سخنور نامدار و یگانه و این دانشور بلندپایه، با جوانی بیست و پنج ساله که سراسر روزگار را به تجارت و عبادت گذرانده و از خرمن دانش عالمان خوشهای نچیده، در انظار بسیار شگرف و شگفت آسا می نمود.

سید یحیی پس از فراهم کردن وسائل سفر، از طهران عزم شیراز کرد، و به یاری یکی از دوستان، سهبار به حضور حضرت باب بار یافته، به گفت و گو پرداخت.



در نخستین ملاقاتش، سؤالاتی چند به حضور تاجر جوان عرضه داشت و در هر مورد پاسخ های مقنع و مختصر شنید، به حدّی که موجب شگفتی بسیارش گشت. در ملاقات دوّم، او را چنان اضطراب و هیجانی غالب گشته بود که پرسش ها یك یك از خاطرش محو و ناپیدا شد، و به ناچار سؤالاتی دیگر عرضه داشت. سپس در غایت تحیر و اعجاب دریافت که حضرت باب پرسش های فراموش شدهٔ او را یك یك پاسخ می گوید. تجربیات و مشاهداتِ این بار، هیجان قلبی او را بیش از پیش زیادت بخشید. در ملاقات سوّم، سید یحیی بر آن شد که کار را یکسره کند، به این صورت که قلباً و باطناً از حضرت باب بخواهد که تفسیری بر سورهٔ کوثر بنگارد. اگر حضرت باب از نیتش آگاه شود، و بدون تقاضا یا پرسش و اشارتی از جانب او، تفسیری بی نظیر به سبکی شیوا و و بدون تقاضا یا پرسش و اشارتی از جانب او، تفسیری بی نظیر به سبکی شیوا و مقامش را اذعان کند، والا پی کار خود گیرد، و دست از دامن این جوان سحرآفرین بردارد. بجاست داستان پرماجرای ملاقات سوّم را، از قول خود وحید، آنچنان که در تاریخ نبیل آمده بشنویم:

به محض اینکه به حضور حضرت باب رسیدم، احساس ترسی که علّت آنرا نمی دانستم، ناگهان بر من غالب شد. همین که چشمانم بر صورت او افتاد، اعضاء بدنم لرزیدن گرفت. من که بارها بدون کمترین اثری از ترس به حضور شاه رسیده بودم، دراین زمان چنان به حیرت و لرزش افتادم که بر پاهایم یارای ایستادن نداشتم. وقتی که حضرت باب وضع مرا مشاهده کرد، از جایش بلند شده به جانب من آمد، و دستم را گرفته پهلوی خود نشانید. بعد خطاب به من چنین فرمود: "هرچه آرزوی قلبت هست از من بخواه. من آنرا به تو نشان خواهم داد." من از حیرت، قدرت تکلّم نداشتم. مانند کودکی



بودم که نه می تواند درك کند و نه سخن گوید. احساس کردم، توانائی جواب دادن ندارم. او همان طوری که به من نگاه می کرد، لبخندی زد و گفت "اگر من تفسیر سورهٔ کوثر را برای تو نازل کنم، اقرار می کنی که کلماتم از روح الهی سرچشمه گرفته؟ آیا خواهی فهمید که بیانم به هیچ وجه سحر و جادو نیست؟" در حالی که این کلمات او را می شنیدم، اشك هایم جاری شد. تنها چیزی که قادر بودم بیان کنم این آیهٔ قرآن بود: "ربّنا ظلمنا انفسنا وان لم تغفر لنا و ترحمنا لنکونن من الخاسرین" (سوره اعراف، آیه ۲۳). "ای پروردگار، ما به خود ظلم کرده ایم. اگر تو ما را نبخشائی و بما رحم نکنی، به فنا مبتلا خواهیم شد."

ساعات اوّلِ بعد از ظهر بود که حضرت باب از حاجی میرزا سید علی خواستند که قلمدان ایشان را با مقداری کاغذ بیاورد. و بعد شروع به تفسیر سورهٔ کوثر نمودند. من چگونه قادرم که این منظره و این ابهّت و جلالِ وصف نشدنی را بیان کنم؟ آیات و کلمات از قلمشان با سرعت اعجاب آمیزی در جریان بود. سرعت غیرقابل تصور نگارش او، زمزمهٔ ملایم و لطیف او، و قدرت فوق العادهٔ بیان او، مرا به حیرت و اعجاب آورد. او همینطور ادامه داد تا نزدیك غروب آفتاب. تا تمام تفسیر سوره انجام نشده بود توقفی نكرد."

پس از پایان این حوادث اعجاب آمیز، وحید به یاری یکی از اصحاب حضرت باب، مدّت سه شبانه روز به نوشتن و نگاشتن پرداخته، از روی تفسیر جدید بر سورهٔ کوثر، برای خویش نسخه ای آماده نمود. و آنگاه داستان بدیع و بی سابقهٔ تشرّف خود را به حضور تاجر جوان، بدون خوف و بیم، به پیشگاه محمّدشاه عرضه داشت، و برای اشاعه و ابلاغ کلام و پیام برگزیدهٔ یزدان، روی از نام و مقام و منزلت برتافته، با شهامت و جانفشانی تمام، کمر همّت در راه نشر آئین آسمانی بربست.



دست از آلایش جسم برکشیده، به آسایش جان پرداخت. چشم از دنیای ناپایدار بربسته، بروی یار برگشاد. آرام و متین بود، پروانهٔ بی پروا شد، آرزوی سوختن کرد و دل را بهشعلهٔ جمال بی مثال دوست بیفروخت. هوس نام و مقام از جان بزدود، و خاطر بیاد دل آرای معبود بیاراست.

رویدادهای زندگی این رادمرد نامدار بسیار و از حدّ این گفتار بیرون است. همین قدر کافی است بدانیم که سرانجام، با شهامت و خرسندی تمام گوهر گرانقدر زندگانی را نثار یار آسمانی نمود.

داستان وحید، در دوران شش سالهٔ آئین حضرت باب، یکتا و بی همتا نیست. صدها نفر از دانشوران و دانایان و بزرگانی که جان شیرین را چون هدیه ای بی قدر و ناقابل در راه ندای جدید، با شوقی وافر و عشقی سرشار و شرربار، نثار نمودند، هریك حکایتی بس شگرف و شورانگیز دارند که اگر به وصف یك یك آنها پردازیم، سخن بطول انجامد، و این رسالهٔ مختصر به دفتری مفصّل مبدّل گردد.

باری اگر چه عامّهٔ مردم، به جای تحقیق در گفتار حضرت باب، یا به اذیت و تحقیر پرداختند و یا پیامش را ناشنیده انگاشتند، امّا جمعی از جویندگان حقیقت که دیده و دل بنور عدل و انصاف روشن داشتند، کمر جهد و همّت بربستند و از نعمتها و بخششهای بیکران خداداد، روی برنتافتند.

نکتهٔ شایان توجه اینجاست که در روزگاران پیشین، نخستین کسانی که به راستی گواهی می دادند و پیروی از پیمبران می کردند، مردمی بودند عامی و عاری از حکمت و دانش زمان. امّا در عصر تابش و پیدایش آئین باب و بهاءالله از افق ایران، علاوه بر ایمان مردم عادی، چهارصد تن از زبده ترین علما و محقّقین



زمان، به زمرهٔ مؤمنین این آئین پیوستند. و چه بسا بزرگانی که پیش از اقرار به این دو برگزیدهٔ پروردگار، حتّیٰ از دیناری نمی گذشتند و به کمتر فداکاری تن در نمی دادند، و در نهایت رفاه و راحت و جاه و شوکت و امن و امان می زیستند. امّا پس از عرفان و ایمان، این مؤمنان، به بلاهای گوناگون مبتلا گشتند، و به فرجام جان در ره دوست یگانه فدا نمودند. چنین گذشت و فداکاری، و چنین حمایت و جان نثاری، از جانب بزرگان و ناموران و دانشوران و دانایان زمان، در هیچ دوری و روزگاری سابقه و نظیر نداشته است.

باری رسالت پرشوکت و صولت حضرت باب، شش سال و چندی دوام یافت، و سرانجام این دوران کوتاه پرماجرا به شهادت این پیامبر جوان منتهی گشت. به باید متذکّر شد که جان باختن و هستی نثار نمودن، یکتا تمنّای حضرت باب بود، چنانچه از آغازِ دعوت خود می فرمود که آرزوئی جز فدا شدن در راه پیمبر پسین (حضرت بهاءالله) ندارم.

حضرت باب در آثار خود اشاره به ظهور پیمبری فرمودند به نام "من یظهره الله"— کسی که خدا او را ظاهر کند. این پیامبر بزرگ، حضرت بهاءالله بود که وصفش در آثار حضرت باب بارها تکرار شده.

#### مضمون گفتار:

بگو از ابتدائی که آنرا ابتدائی تا انتهائی که آنرا انتهائی نیست، جمیع عالمیان من یظهرهالله را ساجد و عابدند.

ای پروردگار، این درخت را به او اهدا کن تا میوه هائی که در آن به ودیعه گذارده ای به اراده اش به ظهور آید. به عزّت تو سوگند، آرزومندم که این شجر را شاخه و برگ و ثمری نباشد، مگر در روز ظهورش او را ساجد شود...اگر در وجودم جز این یافتی، جدایش کن، زیرا از من نیست.



بگو مَثَل او—بزرگ باد ذکرش—مَثَل آفتاب است. اگر آئینههای بیشمار در برابرش گذارند، هریك بنا به استعداد، جلالش را بنماید. و اگر هم آئینه ای نگذارند، در ظهور و بروزش وقفه ای نیفتد. تنها آئینه ها از پرتو جمالش باز مانند.

من از نصیحت به مردمان و هدایت آنان به یزدان، پروردگار و خالقشان، قصور نورزیدم. اگر روز ظهورش جمیع ساکنان زمین به او روی آرند، روحم به شادی و طرب آید. زیرا در آن حال همه به کمال خود فائزند و به جمال معبود واصل. والا غم بر وجودم غالب شود. هر چیزی را بخاطر این مقصد بزرگ پروردم. پس چگونه نفسی از ادراك ظهورش باز ماند؟

جلوهٔ من یظهرهالله ما فوق هر جلوهای است. جلالش برتر از هر جلالی است و جمالش برتر از هر جمالی. عظمتش فوق هر عظمتی است و نورش فوق هر نوری. رحمتش فوق هر رحمتی است و کمالش فوق هر کمالی. عزّتش فوق هر عزّتی است و نامش فوق هر نامی. رضایش فوق هر رضائی است و علوّ مقامش فوق هر علوّی. ظهورش فوق هر ظهوری است و پنهانش فوق هر پنهانی بنهانی. بلندیش فوق هر بلندی است و فضلش فوق هر فضلی. نیرویش فوق هر نیروئی است و سلطنتش فوق هر سلطنتی. حکومتش فوق هر حکومتی است و علمش نافذ در جمیع اشیاء و قدرتش غالب بر آنها.

### مضمون گفتار:

بگو! من یظهرهالله، نخستین پردهٔ خداست. فوق این پرده جز خدا نیابید، زیر این پرده جز آفریده های خدا. پروردگار، پنهان، ممتنع، متعالی، و محبوب است.



داستان پرماجرا و شگفت آسای قیام و دعوی حضرت باب را اوراق این کتاب کفایت نکند، و به راستی در هیچ دوری از ادوار روزگار، حدوث رستاخیزی چنین شگرف و شورانگیز، و جنبش و نهضتی چنین پرشکوه و شوکت، سابقه و نظیر نداشته.

در پایان این فصل، مضمون برخی از سخنان حضرت باب، خطاب به هیجده نفر از اصحاب و حامیان اولیهاش که حروف حی خوانده شدهاند، برای نمونه ذکر می شود:

ای یاران عزیز من. شما در این زمان، منادی نام خدا هستید، و گنجینهٔ اسرار او. شایستهٔ شما چنان است که خود را بهصفات پروردگار بیارائید، و در رفتار و گفتار، نشانهٔ تقوی و قدرت و جلال او باشید. اجزاء جسم شما باید به بلندی مقصد و پاکی اعمال و صدق ایمان و برتری خلوص شما شهادت دهند. زیرا امروز روزی است که خداوند، در کتاب خود قرآن، به آن اشاره فرموده: "الیوم نختم علی افواههم و تکلمنا ایدیهم و تشهد ارجلهم بما کانوا یعملون." "در آن روز بر دهان آنها مهر خواهیم گذاشت، با این حال دستهای آنها با ما گفتکو خواهند کرد و پاهای آنها به اعمال آنها شهادت خواهند داد."

در بارهٔ کلمات مسیح به پیروانش، هنگام اعزام آنها به جهت گسترش آئین الهی، تفکّر کنید. با چنین کلماتی آنها را بهقیام و انجام وظیفه تشویق فرمود: "شما مانند آتشی هستید که در تاریکی شب بر قلهٔ کوهی افروخته شده. بگذارید نور شما در برابر دیدگان مردمان تابان و درخشان باشد. پاکی سیرت و صفای اعمال و وارستگی شما باید به حدّی باشد که مردم جهان بوسیلهٔ شما پدر آسمانی را، که گنجینهٔ پاکی و لطف و صفاست، بشناسند و به او تقرّب جویند. هیچکس پدر آسمانی را ندیده. شما که اطفال روحانی او هستید، باید با اعمال خود فضائل او را بنمائید، و به شکوه و جلالش شهادت دهید. شما نمك زمین هستید. اگر نمك فاسد شود و طعم خود را از شهادت دهید. شما نمك زمین هستید. اگر نمك فاسد شود و طعم خود را از



دست بدهد، با چه چیز قابل اصلاح است؟ وارستگی شما باید به حدّی باشد که بهر شهری که برای اشاعه و گسترش امر الهی وارد می شوید، بهیچ وجه توقّع خوراك یا پاداشی از مردم آن نداشته باشید. وقتی از آن شهر خارج می شوید، حتّی گردهای پایتان را باید بتکانید و از خود جدا کنید. همانطور که پاك و طاهر وارد آن شهر شدید، همانطور باید از آن خارج شوید. براستی می گویم: پدر آسمانی، همیشه با شماست، و مراقب شما. اگر به او وفادار باشید، او یقیناً همهٔ گنجهای زمین را به دست شما خواهد سپرد. شما را به مقامی بلندتر از آنچه فرمانراوایان و پادشاهان دارند خواهد رسانید."

ای حروف من! براستی می گویم، این روز بر جمیع زمانهای گذشته برتری دارد، بلکه تفاوت بی حساب در میان است. شما شاهدان طلوع سحرگاه روز موعود خدا هستید. شما از جام اسرار آئین او سرشارید. کمر همّت بربندید، و به گفتار پروردگار که در کتاب اوست [قرآن] توجه کنید: "و جاء ربك والملك صفاً صفاً." "بنگر که پروردگار خدای تو آمده، همراه با گروهی فرشتگان که در برابر او صف کشیده اند." دل هایتان را از آرزوهای دنیوی پاك کنید، و ارواحتان را به مناقب فرشتگان بیارائید. بکوشید تا با اعمالِ خود به حقیقت این کلمات الهی شهادت دهید، و آگاه باشید که مبادا بخاطر "رو گرداندن از حقیقت " (فان تولوا) "خداوند شما را با مردمی دیگر معاوضه کند" (یستبدل قوماً غیرکم)، "مردمی که مثل شما نخواهند بود" (ثم لایکونوا رستبدل قوماً غیرکم)، "مردمی که مثل شما خواهند گرفت.

روزگاری که مردمان، تنها به عبادت بیهوده اکتفا می کردند، پایان یافته. زمانی رسیده که هیچچیز بجز پاكترین اعمال، متکی به پاكترین نیت، به بارگاه الهی برنخواهد خاست، و در درگاه او پذیرفته نخواهد شد. "الیه یصعدالکلم الطیب والعمل الصالح یرفعه." "کلمهٔ نیك بسوی [خدا] بلند می شود، و رفتار شایسته به آن ارج می بخشد." شما همان کسانی هستید که خداوند، در کتاب خود قرآن، آنها را "مستضعفین" خوانده: "و نرید ان نمن علی الّذین استضعفوا فی الارض و نجعلهم ائمة و نجعلهم الوارثین." "ما میل داریم به



مردمانی که از ضعفا هستند لطف و مرحمتی کنیم، آنها را به پیشوائی برگزینیم، و وارث خود نمائیم."

شما به این مقام دعوت شده اید، و در صورتی به آن خواهید رسید که تمام آرزوهای دنیوی خود را در زیر پای بر خاك ریزید و بكوشید که از این گروه شوید: "عباد مكرمون لایسبقونه بالقول و هم بامره یعلمون" "بندگان محترم او که پیش او سخن نمی گویند و حکم او را تابع اند." شما اوّلین حروفی هستید که از نقطهٔ اولی  $^{\Lambda}$  بوجود آمده اید، اوّلین چشمه هائی که از منبع آئین او منشعب شده اید. از پروردگار خود بخواهید که هیچ یك از قیود و علائق دنیا، هیچ یك از امور ناپایدار، شیرینی شما را به تلخی نیالاید، و پاکی شما را از جلوه و جلا باز ندارد. من شما را برای آن روز بزرگ آماده می کنم. نهایت کوشش خود را ابراز دارید، تا من که هم اکنون به شما تعلیم می دهم، در عالم بعد، در برابر کرسی فضل الهی، از اعمال شما شادمانی کنم، و بر پروزی های شما ببالم.

رمزِ روزِ موعود، هنوز پنهان است. نه امکان فاش کردن آن است، و نه امکان حدس زدن آن. کودکان نوزاد آنروز، از عاقل ترین و محترم ترین مردم امروز، پیش تراند، و حقیرترین و امّی ترین افراد آن زمان، از نظر فهم، بر زبده ترین پیشوایان این عصر برتری دارند.

در سراسر این خطّه و دیار منتشر شوید، و با قدمی پایدار و قلبی پاك، راه را برای ظهور موعود خدا آماده كنید. به ضعف و عجز خود ننگرید، به قدرت شكست ناپذیر خدای خود، قادر آسمانی، ناظر باشید. آیا او باعث نشد كه ابراهیم، با وجود ضعف ظاهری، بر نیروهای نمرود غالب شود؟ آیا موسی را كه تنها یار و همراهش عصایش بود، بر فرعون و لشگریانش پیروز نساخت؟ آیا او قدرت و برتری مسیح را، كه در نظر مردم فقیر و حقیر می نمود، در برابر نیروهای متّحد قوم كلیم، به اثبات نرسانید؟ آیا او قبیله های وحشی و جنگ نیروهای متّحد قوم كلیم، به اثبات نرسانید؟ آیا او قبیله های وحشی و جنگ



جوی عربستان را مغلوب نیروهای پاك و خلاق محمّد پیامبر خود ننمود؟ بنام او برخیزید، به او توكّل كنید، و از پیروزی نهائی مطمئن باشید. ۹

این بود مختصری از داستان پیامبر جوانی که در اشاعهٔ پیام الهی آنی راحت نجست و جز جانباختن در راه معبود آرزوئی در دل نپرورد.

## نمونههائی از آثار عربی حضرت باب

اننى اناالله لا اله الآ انا و ان مادونى خلقى قل ان يا خلقى اياى فاعبدون قد خلقتك و رزقتك و امنتك و احببتك و بعثتك و جعلتك مظهر نفسى لتتلون من عندى آياتى و لتدعون كل من خلقته الى دينى هذا صراط عز منيع و خلقت كل شيئى لك و جعلتك من لدنا سلطاناً على العالمين...

قد خلقتك بك ثمّ كلّ شيئى بقولك امراً من لدنّا انّا كنّا قادرين و جعلتك الاوّل والآخر والظّاهر والباطن انّا كنّا عالمين.

و ما بعث على دين الا اياك و مانزّل من كتاب الا عليك...ذلك تقدير المهيمن المحبوب. ١٠

#### مضمون گفتار:

من خدایم. خدائی جز من نیست. غیر من همه آفریدهٔ منند. بگو ای بندگانم مرا پرستش کنید. من تو [حضرت باب] را آفریده ام و تو را حاکم بر جمیع مردمان نمودم...

تو را به تو آفریدم. سپس همه چیز را به کلمهٔ خلاّقیت تو به عرصهٔ وجود آوردم. این چنین امر مقدّر شد. ما به همه چیز توانائیم. تو اوّل و آخر و ظاهر و باطنی. ما از همه چیز آگاهیم.

جز تو کسی رسالت نیافته و نیابد و جز به تو کتابی نیامده و نیاید. این تقدیرِ خالق مهیمن و محبوب است.



لمّا اتى الله بمحمّد نبيه قد قضى فى علمه بان يختم النّبوّة يومئذ بلى انّه جاء بالحقّ و اقضى الله امره كيف شاء.

و انّا كنّا يومئذ في ايام الله ظاهرون تلك ايام ما اشرقت الشّمس عليها بمثلها من قبل و تلك ايام تنتظرها الامم من قبل يومئذ فكيف انتم راقدون فتلك ايام اظهرالله شمس الحقيقه فيها فكيف انتم صامتون فتلك ايام انتظر تموها من قبل و تلك ايام العدل ان اشكرواالله يا ايهاالمؤمنون.

فلا يحجبكم عمل الّذين كفروا انّهم وكلّوا على اجسادكم و ما جعل الله عليهم من سلطان على انفسكم و ارواحكم و افئدتكم و اتّقواالله لعلّكم تفلحون.

انّما خلق الله لكم كلّ شيئى فانّكم انتم ما خلقتم لشيئى اتّقوالله و لا تحجبكم الصّور والالباس و اشكرواالله لعلّكم ترحمون تلك حيوة فانيه و يقضى عنكم لذائذها و ستر جعنّ الى الله و انتم عمّا قليل تندمون و انتم عمّا قليل تستنبهون و لسوف انتم بين يدى الله تحضرون و ستسئلون عمّا كنتم تعملون.

قل كيف تكفرون بآيات العدل جهرةً و انتم كتاب الله من قبل تقرئون و كيف تحمدون بلقاء ربّكم تومئذٍ و انتم واعدتم به من قبل و انّكم انتم يومئذٍ لا تتذكرون فقد حجبتكم الصّور عن رضاء ربّكم و اتّبعتم اهواء انفسكم...

كذلك نباءالّذين ترى فيهم خيراً يومئذ و كذلك علّمهم سبل الحقّ لعلّهم يفقهون...فتلك آيات بينات رحمةً من ربّك و هدى للعالمين من آمن بها فله نور و من اعرض و كفر فله نار من رجز اليم. ١١

#### مضمون بيان:

زمانی که پروردگار، رسولش محمّد را فرستاد، همان روز در علم الهی، عصر نبوّت پایان یافت. بلی، آن وعده اکنون مجری شده و علم و امر خدا بنا به تقدیراتش تحقّق یافته.



به یقین این روزِ خداست. این ایامی است که آفتاب شبهش را ندیده و برمثلش نتابیده. این روزهائی است که امّتهای پیشین در انتظار دیدارش بوده اند. چگونه در خوابید؟ این ایامی است که آفتابِ حقیقت در آن طالع شده. چرا ساکت و صامت اید؟ این روزهائی است که با کمال اشتیاق طالب طلوعش بوده اید. این ایام ظهورِ عدلِ الهی است. ای مؤمنین به خدا سپاس آورید.

ای مؤمنین نگذارید رفتار کفّار شما را از حقیقت باز دارد. این مردمان تنها بر جسم شما دست دارند. خداوند اجازهٔ دست یابی به روح شما و قلب شما را به آنها نداده. از خدا بترسید تا رستگار شوید.

پروردگار هر چیزی را به خاطر شما آفریده، و تنها شما را به خاطر خود—نه به خاطر چیز دیگر—هستی بخشیده. پس از خدا بترسید تا آداب و رسوم ظاهری شما را از شناسائیش باز ندارد و به او سپاس آورید تا مورد رحمتش باشید. این زندگی ناپایدار و لذائذ بی اعتبارش به اتمام آید. دیری نپاید که با پشیمانی به خالفتان روی آرید و از خواب برخاسته خود را در محضر الهی یابید تا اعمالتان را توجیه کنید.

بگو چگونه آثار پیمبران پیشین را میخوانید و این آیات را که از آسمان عدل پروردگار آمده انکار می کنید؟ چگونه مژدهٔ دیدن خدا را که وعدهٔ کتاب آسمانی است ندیده می گیرید، و متذکّر نمی شوید؟ توجّه به امور ظاهر و پیروی از نفس و هوی شما را از رضای خدا باز داشته...

پس ندای یزدان را به نیکان برسان و راه راست را به آنان بنما. شاید بفهمند و بیابند...این آیاتِ روشن و متقن، نشانهٔ رحمت پروردگار توست و راه هدایت عالمیان. هرکه به آنها ایمان آرد در نور است و هرکه منکر شود در نار و حسرت آتشبار.



قل انّ قوّة الله في قلوب الّذين وحدالله و قالوا انّه لا اله الاّ هو و من يشرك بالله فانّه هو ميت في في على الأرض فانّهم اموات.

و سينصرالله جنودالحقّ و يطهّرالله الارض كلّها الاّ يكن في علمالله من احد الاّ و انّه ليؤمن بالله و لا يدعو آلهاً من دونه...

قل انّ الله لحقّ ظاهر فوق عباده و هوالمهيمن القيوم...١٢

#### مضمون كفتار:

قدرت الهی در قلب موحدین است: آنان که خدائی جز خدا نشناسند. هر که شرك ورزد، دل مرده است و از حیات بی بهره.

روزی فرا رسد که پروردگار لشگریان راستی را چنان چیره کند و زمین را چنان از ناپاکان بپیراید که احدی از مشرکین نماند...

بگو حقیقت از آفریدگار است که بر عبادش ظاهر و غالب است. اوست مهیمن و قیوم...

# 1



# گفتاری در تاریخ آئین بهائی

# رسالت حضرت بهاءالله

حضرت بهاءالله در خاندان یکی از اشراف و اعیان بزرگ عهد قاجار، میرزا عبّاس نوری، مشهور به میرزا بزرگ، از زادگان و نوادگان سلسلهٔ ساسانیان، تولّد یافت، و روزگار کودکی و جوانی را به کمال راحت و نعمت و رفاه سپری نمود. میرزا بزرگ مردی بود بلند همّت و آزاده و از تملّقات و تظاهرات همگنان پاك و پیراسته. اگر چه به ظاهر اهل ثروت و جاه و مقام بود، ولی مال و مکنت را بندگی نمی نمود، و از دام شهرت و نام وارسته و آزاد می زیست. از افکار و رفتار چاپلوسان دربار، بیزار و برکنار بود، و در عدالت و امانت، مشهور هر



دیار. ا حضرت بهاءالله، سال های کودکی و جوانی را، در سایهٔ سرپرستی پدری چنین بلندقدر و آزاده، بهکمال نشاط و شادمانی سپری نمود.

در بارهٔ دوران کودکی و عنفوان زندگانی حضرت بهاءالله، داستانهای زیاد در دست نیست. همین قدر پیداست که رفتار و کردار و حالات و تمایلاتش، از همان آغاز، در انظار بسیار شگفت انگیز جلوه می نمود، بحدی که پدر و مادر این طفل پاك گهر، بکلی شیفته و فریفتهٔ اخلاق و رفتار آسمانی و آگاهی و فطانت فطری فرزند ارجمند خویش شده، از امتیاز او بر دیگر کودکان و نورسیدگان، در حیرت و شگفتی بسیار بودهاند. پدر بزرگزاده و آزاده، از همان آغاز پی به مقام بلند و ارجمند فرزند یکتا و یگانه اش برده، و در وصفش داد سخن داده. حضرت بهاءالله، مقدمات خواندن و نوشتن را نزد نزدیکان فرا گرفت، و هرگز در راه کسب دانش و هنرگامی فراتر ننهاد.

زندگی حضرت بهاءالله از همان آغاز از دیگران ممتاز بود. افکار و رفتار و حرکات او، دانش و درایت او، آرمانها و عقائد او، همه را متحیر میساخت، و در انظار آگاهان و روشن نظران، بسیار شگرف و شگفت انگیز می نمود. هرگاه بزرگان زمان مشکلی داشتند، به بارگاهش می شتافتند، و رأی و اندرز حکیمانه اش را به جان می پذیرفتند. هر هنگام دانشوران و دانایان از درك نکته ای در می ماندند، از او یاری و یاوری می جستند، و گفتار ارزنده و کلام روح بخشنده اش را چون زر و گهر به غنیمت می بردند. هرگاه بین دوستان یا بستگان کدورتی رخ می داد، به آستانش بار می خواستند، تا بلطف سخن و ملاحت گفتارش، غبار کدورت و بیگانگی از خاطر بزدایند.



نظر به این صفات و سجایای ملکوتی، یاران و یاوران، آیندهٔ حضرت بهاءالله را بس تابان و درخشان می دیدند، و یقین داشتند که آنکس که چنین دانش و درایت و عدالتی را داراست، در عرصهٔ امارت و سیاست شایستهٔ مقام و منزلتی شایان و ارجمند است. و چه بسا از اشراف و وزرا که او را به پذیرفتن مراتب مهم حکومتی می خواندند، که شاید راه و رسم آنان پیش گیرد و نام و مقامی جوید، ولی او را نظرگاه جای دیگر بود. آرمان های او آسمانی بود، افکار او از آنِ عرصهٔ پاك بود، نه عالم خاك، در آسمان تابان عشق و عرفان وطن داشت، نه در زوایای تاریك این جهان، با تهی دستان ویی نوایان همسری می جست، نه با اشراف و زمامداران. عاقبت یاران از اصرار و ابرام روی برتافتند، زیرا به فراست دریافتند که او را هدف ها و آرمان های دیگر در سراست.

هنگامی که ندای حضرت باب از افق شیراز برخاست، حضرت بهاءالله بی پروا پیامش را بپذیرفت، و در گسترش و اشاعهٔ آئینش، زبانزد بیگانه و آشنا گردید. خانه اش پناهگاه بابیان شد، و حلقهٔ نفوذ و مرتبتش، مأوای ستمدیدگان و تهیدستان گشت. و با وجود خطر، بی اندیشه و بیم، به اثبات و اعلان ندای یزدان بپرداخت، تا آنکه پس از اندك مدتی به پنجهٔ ستم گرفتار آمد، و به حبس و شکنجه و آزار مبتلاگشت.

داستان حیرت زای صدمات و بلیات این بزرگ برگزیدهٔ یزدان، از خطّهٔ مازندران، و چندی بعد از زندان سیاه چال، آغاز شده، و پس از گذشت چهل سال، در دیار دورافتادهٔ عکّا واقع در فلسطین، به انجام آمد. سیاه چال، گودالی بود که زندان دزدان و قاتلان و راهزنان شده بود. آین منجلاب مهیب و خوفناك، واین دخمهٔ جانکاه و جانفرسا را، جز محل ورود روزنه ای به خارج



نبود، و جز تاریکی محض منظر و نظرگاهی نداشت. رطوبت شدید، بوی تعفّن هوا و تراکم کثافات گوناگون و حشرات گزنده، زندانیان گستاخ و خطرناك، و فراهم نبودن عادی ترین و لازم ترین وسائل راحت و نظافت، بنا بر شهادت مورّخان زمان، عرصهٔ این زندان بی روزنه و وحشت زا را چنان سهمناك ساخته بود که کسی را از آن دخمهٔ تنگ و تاریك، و ورطهٔ آلوده و پلید، امید نجات و حیات نبود.

در ظلمتکدهای چنان مخوف و جانفرسا که شاید چشم روزگار شبهش را ندیده، علاوه بر آنهمه بار ظلم و ستم، بر پاهای این زندانی آسمانی کُند، و بر گردن مبارکش زنجیری بستند بس وزین و سهمگین، که حتی نیرومندان را با چنین حلقهای آهنین یارای ایستادن نمی بود. اثر زخم این زنجیر وزین، بر گردن آن حضرت چنان عمیق بود که تا پایان عمر باقی بماند. گذشته از اینها، سه روز و سهشب اوّل، ابداً طعامی به این زندانی فداکار و حامیان جان نثارش نرسید. تا آنکه دوستان و خویشان تدبیری زدند، و لقمه ای چند به یاری زندانبان به داخل زندان رساندند، ولکن حضرت بها الله از قبول طعام امتناع ورزیدند، زیرا یاران نیز گرسنه بودند.

دکتر شلیمر اطریشی، طبیب مخصوص ناصرالدین شاه، مدّت نه سال (۱۸۵۲۱۸۹۱) در ایران ساکن بود. در کتابی به نام "مشاهدات من در ایران" چنین می نویسد:

یك شب هنگامی که ناصرالدین شاه تب کرده و در تختخواب خوابیده بود من در بالینش بودم. ناکهان صدای فریاد و نالهٔ دسته جمعی عدّه ای به گوش رسید. ناصرالدین شاه فوراً مضطرب شده رئیس تشریفات را فرا خواند و شدیداً بازخواست نمود. رئیس تشریفات گفت که این صدا از زندانیان بابی



است که مشغول ادای نماز دسته جمعی می باشند. من با نهایت تعجب سؤال کردم که اعلیحضرتا اگر این اشخاص نماز می گذارند پس قطعاً خداپرست می باشند و مسلمان هم هستند. در این صورت چرا ایشان را زندان کرده اند. شاه گفت اینها پیروان باب هستند. باب ادّعا کرده بود که پیغمبر تازه است که مأمور تجدید دین و تازه کردن اوضاع جهان می باشد. من او را توقیف و در حضور علماء محاکمه نمودم و علماء او را محکوم به اعدام نموده کشته شد و پیروانش از دشمنان سرسخت من می باشند.

سپس مدّتی مکث نمود. بعداً گفت: "می خواهی آنها را در زندان ببینی؟" گفتم مایلم. در این هنگام ملکه، مادر شاه برای احوال پرسی پسرش وارد شد و چون از موضوع گفتگو اطّلاع یافت خود را وارد صحبت نموده گفت مسئول این جریانات...بهاءالله است که پیوسته دیگران را تحریك می نماید و بی اختیار گریه را سر داد و گفت که اوست که دشمن ما می باشد و تا او از بین نرود اطمینان باوضاع کشور نیست. شاه با دست اشاره به خروج نمود. ملکه مادر و من که کارم تمام شده بود خارج شدیم و بهرئیس تشریفات گفتم که شاه امر کرده زندانیان را ملاقات نمایم. فوراً شخصی را طلبیده مرا بهانبار که گویا مخفّف آب انبار باشد راهنمائی نمود. یك مترجم داشتم که از شاگردان دارالفنون بود.

ما از یك دالان سراشیب عبور كردیم كه شاید چهل متر در زیر زمین بود سپس زندانبان در آهنی مقفّلی را باز كرد و چراغ خود را بالا گرفت. من عدّهٔ زیادی زندانی را دیدم كه همه نشسته بودند. از زندانبان سؤال كردم كه بهاءالله كه رئیس اینهاست كدام است؟ فوراً شخصی را كه طرف راست نشسته بود نشان داد. من خواستم او را از نزدیك ببینم. نزدیك شدم، مردی را با ریش بزرگی دیدم كه علاوه بر زنجیر پا، گردنش هم بوسیلهٔ زنجیر بسیار ضخیمی



بسته بود. این شخص دستهای خود را بهزمین تکیه داده بود و مانند این بود که میخواست وزن زنجیر را کمتر سازد.

من بهوسیلهٔ مترجم بهاو گفتم که طبیب شاه هستم و آمدهام تا از سلامتی شما خبر ببرم. فوراً یکی از دستهای خود را که تا مچ در لجن فرو رفته بود بیرون آورده با اشاره گفت خود شما وضع عموم را ببینید و بهاو بگوئید. وضعیت ما بهترین زبان گویاست. من سؤال کردم شما چه تقصیری کرده اید که به چنین عقوبتی گرفتار شده اید. او سر خود را بلند کرد و نفس عمیقی کشیده گفت: تقصیر ما اعتقاد به خدای یگانه و فرستادهٔ او و محبّت و خدمت به عالم انسانی است. این چنین است وضع خدا پرستان در کشوری که یك روز شهرت تمدّنش گوش جهانیان را کر کرده بود. "نقل از عقائد دانشمندان نسبت بامر بهائی."

در چنین جایگاهی جانکاه و در چنین تنگنائی آلوده و رنج افزا، آن بزرگ برگزیدهٔ یزدان، مقام و پیام آسمانی خود را ابراز داشت، و این ندای جانفزای سروش ایزدی را در "عالم رؤیا از جمیع جهات اصغاء نمود."

### مضمون كفتار:

"ترا بهتو و قلم تو یاری خواهیم نمود. از آنچه بر تو حادث شده محزون مباش و مترس، زیرا تو در امن و امانی. زود است که پروردگار خزائن زمین را برانگیزاند: مردانی که بهیاری تو و اسم تو، که مایهٔ زندگانی دلهای عارفان است، بیا خیزند." "قسم به پروردگارم، حرفی نمیدانم جز آنچه خداوند از روی فضل و مرحمت به من آموخته."

باری زندگانی این برگزیدهٔ پاکباز یزدان، پس از این حادثهٔ اندوهبار، تا پایان عمر پیوسته با تبعید و زندان و زجر و آزار همراه و همعنان بود. در تاریخ زندگانی



بشر، کمترکسی چنان راحت و نعمت و عزّتی را، بهطیب خاطر، با چنان بلا و زحمت و عقوبتی معاوضه نموده.

### "از ظلم این ظالمان قامتم حم شده و مویم سفید گشته." حضرت بهاءالله

هم چنان که حضرت باب جز جان باختن و از هستی در راه دوست درگذشتن، آرزو و آرمانی در سر نمی پرورد، حضرت بهاءالله نیز رنج و بلا را در راه خدا نعمت و عطائی بس بزرگ می شمرد، و در این دوران رنج افزا آرزوئی جز ارادهٔ یزدان در دل نداشت. مضمون بیان:

ای خدای پر جلال من. اگر تحمّل بلایا در راه تو نبود، عاشقانِ حقیقی تو چطور شناخته می شدند؟ ... چه شیرین است تلخی مرگ اگر در راه تو باشد، و چه پرارزش است تیرهای دشمنان که به خاطر اعلان ندای تو به من اصابت کرده. ای پروردگار من، بگذار تا بنوشم در راه امر تو آنچه ارادهٔ توست، و در راه محبت تو آنچه تقدیر توست. قسم به جلال تو، آنچه خواست توست، خواهانم، و به آنچه میل توست، مایلم. اعتماد و اتکائم تماماً و همیشه به توست.

اگر مخالف حکم کتاب نمی بود البته قاتل خود را از مال خود قسمت می دادم و ارث می بخشیدم و منتش می بردم و دستش بر چشم می مالیدم. ولیکن چه کنم، نه مال دارم، نه سلطان قضا چنین امضا فرموده.^

داستان رنجها و محرومیتها و بلاهای هر روزی از این چهل سال پرماجرا را اوراق این کتاب، کفایت ننماید. نتیجهٔ نهائی این گفتار آن است که آن برگزیدهٔ فداکار را هرگز هدف کسب مال و مقام و منزلت نبود. زیرا به سبب اطاعت از فرمان الهی و دعوت مردمان براستی و آگاهی، دولت و مکنت را نثار حقیقت نمود، و عزّت و راحت این جهان را وقف خدمت به عالم انسان کرد.



#### مضمون بيان:

تو ای هدهد سبا با کتاب من به شهرهای خدا رو و اگر پرندگان از "پرندهٔ پاك" پرسند بگو: من او را در حالی که در چنگال انکار و منقار اشرار گرفتار بود ترك گفتم. او یاری جز خدای خود نداشت. آفریدگاری که پرتو جمالش در سراسر گیتی تابنده است.

اگریکی از دوستانِ مرا یافتی و از حال من پرسید بگو: به خدا سوگند از "شهر زندان" آمده ام. حسین را بر خاك یافتم. زانوی شمر بر سیناش بود، به قصد بریدن سرش، و سنان با نیزه اش در انتظار افراختنش...

در این حال لبهای او را در حرکت یافتم که به سوی آسمان می نگرد، به نگاهی که دلها را می شکند، حتی دلِ خداوندِ مهیمن و قیوم را. و من سرم را به لبهای او نزدیك نمودم و این ندا را در زیر شمشیر از او شنیدم که ای مردمان به خدا سوگند از میل و هوی سخن نگویم. ناطق به زبان طورم که از قلبِ پاكِ مصفّایم سخن می گوید. قسم به خدا آیات پروردگار هرگز به چیزی دیگر در دنیا و عقبی مشتبه نشود.

ای مردم مشرك، این آیات را که از ملکوتِ مالكِ اسمها و صفات فرود آمده ببوئید. اگر بوی خوشِ پیرهن یوسفِ عزیز را از آن یافتید، بر او ترحّم کنید و او را به شمشیر بغض مکشید...

من از منبع عظمت و جلال و مخزن رفعت و اجلال آمده ام، با آیاتی که چشم عالم شبهش را ندیده. این لوح برهان من است، اگر تعقّل کنید.

ای مردمان، به خدا سوگند در خانهٔ خود ساکن و ساکت بودم. "روح" مرا به اهتزاز آورد و به حقیقت ناطق ساخت، و آثارش را در چهرهام نمودار نمود...



آیا کسی را می کشید که به امرش آسمان ها بلند شد، دریاها به موج آمد، درختها به ثمر رسید، و اسرار کردگار از پس پرده آشکار شد؟...و اگر مرا با تمام شمشیرها بکشید و با تمام تیرها در هر دم هدف سازید، در ملکوت زمین و آسمان به ذکر خدا گویا شوم و از احدی بیم ندارم. این مذهب من است، اگر بفهمید. به خدا سوگند این مذهب همهٔ رسولان است...امّا من ندانم که مذهب شما چیست و به چه آئینی متدین اید.

و چون نغمه های پاك الهی به این جا رسید، ضعف او را غالب گشت، به سكوت گرائید و مدتی در آن حال بماند. و چون به حالت اوّل باز آمد، چشم هایش را گشود و به سوی قدس، به چشم انس، نظر افكند و گفت: ای پروردگار، سپاس تو را از قضایای تازه و بلاهای جامع تو. یكبار مرا در دست نمرود گذاشتی و بار دیگر در پنجهٔ فرعون اسیر ساختی...یكبار مرا در زندان مشركین انداختی...و بار دیگر سرم را به دست كافران جدا كردی. یكبار بر صلیبم برافراختی...و بار دیگر در سرزمین كربلا مبتلا ساختی. در آن دیار تنها ماندم. سرم را بریدند و بر سرنیزه نهاده در هر دیار گرداندند و در مجلس مشركین و منكرین حاضر كردند. یكبار مرا در هوا آویختند و هرچه گلولهٔ كینه داشتند بر سینهام انداختند و اركان وجودم را از هم جدا ساختند. تا این روزها فرا رسید، روزهائی كه كینه توزان بر ضد من متفق و همرازند و در هر دمی دل مردمان را به غل و بغضا می آلایند و در انجام هر مكری كه به قلبشان خطور کند قصور نورزند...

با اینحال قسم بهعزّت تو ای محبوب من که از آنچه در راه رضای تو کشیدهام به آستانت سپاس آرم. از تو و بلایای تازهٔ تو راضیم. تو را سوگند می دهم به اسم های پنهانت و جمالِ ظاهرِ مستورت...که دلهای بندگانت را به محبّت خود بیارائی و آنان را بر بساط رحمتت مستقر سازی و در سایهٔ درخت توحید مسکن دهی و از نسائم قدس که از فردوس جمالت می وزد محروم مداری. تو قادری بر آنچه اراده کنی و تو مهیمن و قیومی.



### مضمون گفتار:

"از آنچه از بندگانِ سرپیچم بر من وارد شده محزون مباش. به خدا سوگند بلا مرا از نشاط باز ندارد و قضا از شوق و اشتیاق منع نکند. هرچه بلایم بیشتر، شوقم بیشتر." "مشرکان گمان کردند بلا بهاء را از ارادهٔ خدا باز دارد. بگو نه. قسم به شکافندهٔ آسمان، چیزی او را از ذکر ایزدِ حمید و عزیزش منع ننماید."

باری، پس از چهار ماه عقوبت و اسارت در زندان سیاه چال، حضرت بهاءالله را مجبور به ترك وطن نمودند، به این نیت که در غربت ندایش فراموش شود، و آتش عشق پیروانش به خاموشی گراید. بنا به فرمان پادشاه وقت، ناصرالدین شاه، و موافقت سلطان عثمانی، حضرت بهاءالله همراه با گروهی از یاران راستان، عزم عراق فرمود، و بدین ترتیب ندایش به دیاری تازه رسید و شعلهٔ شوق و اشتیاق پیروانش بیش از پیش گسترده گشت.

دشمنان و بداندیشان، بار دگر از نفوذ ندای نوآئینان بیمناك و هراسان گشتند، و به وسوسهٔ آنان، و به فرمان و همكاری دو دولت ایران وعثمان، حضرت بهاءالله و جمعی از ملتزمین را از بغداد به اسلامبول روانه نمودند، به این امید و انتظار که به سبب ناآشنائی زندانیان به زبان، و هم چنین به علّت بی اعتنائی ساکنان آن خطّه به دین و ایمان، بنیان کیش نوآئینان بناچار از بن برافتد و آنرا در عرصهٔ روزگار نامی و نشانی نماند. غافل از آنکه نوگل گلزار الهی، هرگز از تندبادهای تعصّب و خودخواهی، پژمرده نگردد، و نونهال دانای آسمانی، به آتش حقد و حسد نسوزد.

بار دگر دشمنان و بدخواهان در صدد برآمدند که آن حضرت و حامیانش را به دیار دیگر فرستند، و پس از رای زدن بر آن شدند که آنان را به خاك دور افتاده و



خاموش ادرنه رهسپار کنند. اما با این رأی و تدبیر، دائرهٔ نفوذ آئین تازه را وسیع تر نمودند و گروه گروندگان را بیشتر یافتند.

پس از چندی، دو دولت ایران و عثمان، باز از نفوذ ندای جدید به بیم و هراس افتادند، و در صدد کشف علاجی عاجل به جهت قلع و قمع بهائیان برآمدند. و سرانجام، پس از گفتگو و مشورت، مصلحت چنان دیدند که آن فداکار آسمانی را بار دیگر به دیار دیگر فرستند. پس عکّا۱۲ را از میان شهرها برگزیدند. به این نیت و انتظار که نفی و حبس در شهری چنان جانکاه و پرخطر، بی شک منجر به زوال و اضمحلال زندانیان شود. زیرا عکّا از نظر کراهت هوا و تراکم حشرات و کثرت بیماری ها، مثل و مانندی نداشت، و کمتر کسی را در برابر این همه ناسازگاری و ناملایمی، توانائی زیستن بود.

مصائب و رنج هائی که حضرت بهاءالله و یاران در این شهر و محبس پربلا بر دوش کشیدند، خود داستانی است اندوهبار و غمافزاکه هرگز بهبیان نگنجد.

نکتهٔ آموزندهٔ این ماجرا آن است که کوشش چهل سالهٔ سه پادشاه خودسر و بیدادگر (ناصرالدین شاه، سلطان عبدالعزیز، و سلطان عبدالحمید)، و هزاران حسود و سخن چین و دشمن دیگر، برای خاموش ساختن ندای یك زندانی مظلوم و بهظاهر بی پناه و پشتیبان، حاصلی نبخشید. بلکه بلا موجب بقا گردید و بی سامانی و پریشانی سرمایهٔ عزّت جاودانی شد. در حالی که استبداد و قدرت و قساوت هریك از این سه سلطان به حدّی بود که اگر صدها هزار از گروه بی گناهان را به حکمشان بدم تیغ می سپردند، نفسی را جرأت و قدرت دم گشودن و شکوه نمودن نبود.



جای بهت و شگفتی بسیار است که دشمنان آئین جدید، بی آنکه از نتائج تدابیر خویش آگاه باشند، موجب شدند که مژده های پیمبران پیشین یك یك جامهٔ عمل پوشد. زیرا انبیاء بارها به گفتاری روشن و رسا، از روز ما سخن گفته و نوید داده اند که ندای جهان آفرین در روز واپسین از سرزمین مقدّس فلسطین برخیزد. و بنا به قول برخی از محققان، در آثار آسمانی مسیحیان و موسویان، جمعاً ۱۸٤٥ بار ذکر طلوع روز خدا و رجوع مسیح موعود به عالم ما شده است. بسیاری از این مژده ها به صراحت حاکی است که سرانجام رستاخیزی شورانگیز در تاکستان یزدان (کرمل)، که پیوسته به قدوم پیمبران پیشین متبرك گشته، بپا خواهد گشت. البته اگر اجباری در کار نبود، عزیمت آن موعود الهی به دیار عکا و کرمل، بس بعید و عجیب می نمود.

باری، چندی پس از ورود آن موعود الهی به شهر عکّا، اندك اندك از شدّت سختی ها کاسته شد، و تبعید شدگان کمی آزادی و آرامش یافتند، چندان که بهائیان، دسته دسته به زیارت پیمبر خود شتافته، از احوال زندانیان عکّا آگاه می شدند، و گفتار و آثار برگزیدهٔ یزدان را به اکناف و اقطار جهان به ارمغان می بردند.

حضرت بهاءالله، در برابر اینهمه رنج و بلا و محنت و ابتلا، چون کوهی پرشکوه و پرتمکین استوار و پایدار بماند، و آگرچه قلبش آکنده از غم بود، ولی امید به آرمانهای آسمانی، و اتکاء به احسان و عنایت یزدانی، غمها را می زدود، و از شعلهٔ بلاخیز رنج و ستم، پرتو شادی به پیروان می بخشید.

از زندان ظلم و بلا، ستمدیدگان و مظلومان روزگار را دلگرمی می داد و نوید می فرستاد که از غم نهراسید و از ماتم رو مگردانید. از دگرگونی های عالم دو روزه



میفسرید، و از رنجهای تن فرسای، اندیشه مکنید. نظر به من افکنید، که اگرچه در دریای غم غوطه ورم، امّا سختی ها را سرمایهٔ هستی شمرم، و ناروائی ها را باران بهاری دانم. زود است که این روزگار بسر آید، و ما همه در پیشگاه آفریدگار گرد هم آئیم، و از نعمت های بیکران یزدانی و بخشش های دولت جاودانی، مرزوق شویم. مبادا سرنوشت آسمانی خویش را فراموش کنید، و بال های پاك و مصفّای روح را به پلیدی های تنگنای خاك بیالائید. مبادا از انصاف و عدالت، به نیت خودخواهی بگذرید، و به عشق درهم و دینار، خویش را از نعمتها و عزّتهای پایدار بی بهره کنید.

شما مأمورید که ملکوت یزدان را که پیمبران پیشین به آن مژده داده اند، در این جهان بنا کنید، تا فرشتهٔ عشق و آگاهی بر اهریمن جهل و خودخواهی غالب گردد، شبانگاه بیگانگی پایان یابد، و سپیدهٔ یگانگی و صلح و صفا، عالم را در پردهٔ زرّین خود بپوشاند. این جهان درخشش جهان بالا گیرد، و این گیتی تابش ملکوت ابهی یابد.

این بود داستان پیامبری که از آغاز روزگار تا کنون، مردمان ظهورش را به جان مشتاق بودند، و هرگاه و بیگاه، دست های تمنّا به بارگاهش برافراشته، به راز و نیاز می پرداختند که ای برگزیدهٔ بی انباز، دنیا را ابرهای تیرهٔ نادانی و ناکامی و خود پرستی فرا گرفته، و هستی را تاریکی غم به نیستی کشانده. چهرهٔ پرفروغ از پس پردهٔ اسرار برآر، قدمی به خانهٔ خاکیان نه، و ساکنان وادی انتظار و حرمان را به ظهور جهان افروزت شادمان و کامران فرما. این بود داستان رسولی که جز عشق به خدا توشه ای نداشت، و جز به لطف و صفا سخنی نمی گفت، رسولی که از آغاز جوانی تا انجام زندگانی، آنی از دست دشمنان و بی و فادار و و تا دم و پسین، بندگان یزدان را ناصحی امین بود و دوستداری و فادار و دلنشن.



# چند نمونه از آثار عربی حضرت بهاءالله

قل يا قوم دعوا الرَّذائل و خذواالفضائل. كونوا قدوةً حسنة بين الناس و صحيفةً يتذكر بها الأناس. من قام لخدمة الامر له ان يصدع بالحكمة و يسعى في ازالة الجهل عن بين البرية. قل ان اتّحدوا في كلمتكم و اتّفقوا في رأيكم و اجعلوا اشراقكم افضل من عشيكم و غدكم احسن من امسكم. فضل الانسان في الخدمة والكمال لا في الزّينة والثّروة والمال. اجعلوا اقوالكم مقدّسةً عن الزّيغ والهوى و اعمالكم منزّهةً عن الرّيب والّريا. قل التصرفوا نقود اعماركم النّفيسة في المشتهيات النّفسية و لا تقتصروا الامور على منافعكم الشّخصية. انفقوا اذا وجدتم واصبروا اذا فقدتم انّ بعد كلّ شدّة رخاء و مع كلّ كدر صفاء. اجتنبوا التّكاهل والتّكاسل و تمسّكوا بما ينتفع بهالعالم من الصّغير والكبير والشّيوخ والارامل. قل اياكم ان تزرعوا زؤان الخصومة بين البرية و شوك الشَّكوك في القلوب الصَّافية المنيرة. قل يا احباءالله لا تعملوا ما يتكدّر به صافى سلسبيل المحبّة و ينقطع به عرف المودة. لعمرى قد خلقتم للوداد لا للضغّينة والعناد. ليس الفخر لحبّكم انفسكم بل لحبّ ابناء جنسكم. و ليس الفضل لمن يحبّ الوطن بل لمن يحبّ العالم. كونوا في الطُّرف عفيفاً و في اليد اميناً. و في اللَّسان صادقاً. و في القلب متذَّكراً. لا تسقطوا منزلة العلماء في البهاء و لا تصغروا قدر من يعدل بينكم من الامراء. اجعلوا جندكم العدل و سلاحكم العقل و شيمكم العفو...٣٠

#### مضمون بيان:

بگو: ای مردمان بدی ها را بگذارید و به فضائل بگروید. سعی کنید نمونهٔ نیکی ها باشید و آئینهٔ صفات خدا، تا دیگران از شما پند گیرند و به شما تأسّی کنند. به نیروی حکمت و دانائی ریشه های غفلت و نادانی را از بن براندازید، و در رأی



و فکر متّحد باشید. بکوشید تا بامدادتان بهتر از شبانگاه و امروزتان بهتر از دیروز باشد. برتری انسان در خدمت و کسب کمال است نه در زینت و ثروت و مال. گفتارتان را از توهّمات و امیال دنیوی و رفتارتان را از بدگمانی و ریا یاك و پاکیزه کنید. بگو: عمر گرانمایه را صرف شهوات نفسانی نکنید، و تنها بهمنافع خود نیردازید. اگر از ثروت دنیا برخوردارید ایثار کنید، و اگر بی بهرهاید، بهصبر بگروید. زیرا بعد از هر سختی، راحتی مقدّر شده، و با هر آلودگی صفائی آمیخته. از سستی بیرهیزید، و به آنچه مایهٔ انتفاع مردمان و ترقی آنان است توسّل جوئید. بگو: مبادا گیاه های هرزهٔ جدائی یا خارهای تردید در دل های یاك بكارید. بگو: ای دوستان حقّ، مبادا چشمهٔ یاك محبّت را مكدّر كنید، و نسیم خوشبوی صلح و صفا را از وزش باز دارید. به خدا سوگند به خاطر محبّت خلق شدهاید، نه خصومت. افتخار بهبشر دوستی است، نه به خود دوستی. به این فخر مكنيد كه تنها دوستدار هم وطنان خود هستيد، به اين افتخار كنيد كه دوستدار جميع مردم عالميد. چشم هايتان را به عفّت، دستهايتان را به امانت، زبانتان را بهصداقت، و قلبهایتان را بهیاد خدا، زینت بخشید. مقام دانشوران با ایمان و حاکمان عادل را کوچك نشمرید. عدل را لشگر خود، عقل را سلاح خود، و عفو را سیرت خود نمائید...

وكن متخلّقاً باخلاقى بحيث لو يبسط عليك احد ايادى الظّلم انت لا تلتفت الله و لا تتعرّض به دع حكمه الى ربّك القادر العزيز القيوم كن فى كلّ الاحوال مظلوماً تالله هذا من سجيتى و لايعرفها الا المخلصون ثمّ اعلم بانّ تأوّه المظلوم حين اصطباره لاعزّ عندالله عن كلّ عمل لو انتم تعلمون. 14

### مضمون گفتار:

به خُلق من خو گیر تا به آنجا که اگر نفسی دست ظلم به جانبت کشید، توجّه و اعتراضی نکنی. حکمش را به پروردگارت که قادر عزیز و قیوم است واگذار. در



جمیع احوال مظلوم باش. به خدا سوگند این از مناقب من است و جز مخلصان، مرتبتِ آنرا نیابند و نشناسند. آهِ مظلومِ شکیبا نزد خدا از هر چیزی عزیزتر است، اگر بدانید.

ایاك ان تحزنك الدّنیا و ما یحدث فیها لعمری انّها ستفنی و تبقی العزّة والاقتدار لربّك مالك الاسماء والصّفات. ان اجعل رضوانك ذكری و جنانك حبّی و سراجك اسمی. ۱۵

### مضمون گفتار:

مبادا حوادث روزگار غمناکت کند. به خدا سوگند دنیا به فنا انجامد. و تنها عزّت و اقتدار که در دست پروردگار است پایدار ماند...یادم را و عشقم را بهشت خود نما و نامم را چراغ خود کن.

قل لن يغنيكم اليوم شيئى الآبان تنقطعوا عن كلّ من فى السّموات والارض و تسرعن بانفسكم و ارواحكم الى كنزالله المهيمن العزيز المشهود...قل فوالّذى نفسى بيده من يكون متمسّكاً بشيئى عمّا خلق بين السّموات والارض لن يقدر ان يتمسّك بحبل حبّى و انّ هذالحقّ معلوم و من شرب قطرة عمّا جرت بين السّموات والارض لن يقدر ان يتقرّب الى بحرى المقدّس المتموّج العزيز المحبوب و من توجّه الى وجه لن يستطيع ان ينظر الى جمال الله العزيز المقتدر...

قل يا قوم لا تقطعوا آلاءالله عن انفسكم و لا نعمة الباقية عن ارواحكم و لا تكونن من الذينهم كانوا ان يقطعون ان اصلحوا امركم ثمّ اتّحدوا في حبّى و انّ هذا خير لكم عمّا بينكم و عمّا تقولون و تفعلون ثمّ تعلمون.



كذلك علّمكم قلم البقاء حين الّذى اهتزّه نسائم البهاء عن هذاالشّطرالمقدّس العزيز المحبوب اذاً ينادى منادى القدم عن ذروة الاعلى بان يا قلم البقاء لا توقّف على شيئى و لا تمنع الممكنات عمّا علّمك ربّك ثمّ رشّح على الموجودات من طمطام يمّالّذى قدرالله في سرّك...

قل قد انعدم رضوان لن یهب فیه نسائم حبی و خربت بیوت لن یرتفع فیها بدایع ذکری و کسرت اقلام لن یحرّك علی اسمی المهیمن العزیز القیوم قل یا قوم انّی غلامالله بینكم و آیته الكبری فیكم و آمنت بما عندكم من شرایع الله و دینه فبأی حجّة انتم تكفرون.

و يا قوم تلك آيات الله نزلت على بالحق...تالله ان هى من تلقاء نفسى بل من لدن عزيز محبوب و انّى لعبد آمنت بالله و آياته و لا املك لنفسى حركة و لا سكوناً...و كلّما اسكن فى البيت و اصمت عن الذّكر روح القدس يقومنى على الامر و ينطقنى بين السّموات والارض و هذا لم يكن من عندى بل من عنده ان انتم تعرفون.١٦

#### مضمون بيان:

بگو چیزی شما را خشنود و بی نیاز نکند مگر از هستی بگسلید و به سوی پروردگارِ مهیمن و عزیز و مشهود بشتابید...بگو قسم به خالقی که روحم در قبضهٔ قدرت اوست، اگر نفسی به چیزی در عالم هستی دل بندد، هرگز به گلزار حبّم راه نیابد و شمیم عشقم نبوید. این حقیقتی است هویدا. و اگر قطره ای از این جهان بنوشد، به دریای پاکِ موّاج و محبوبم تقرّب نجوید. و اگر به چهره ای بنگرد، هرگز به دیدار جمال آفریدگار عزیز و مقتدر چشم نگشاید.



بگو ای مردمان خود را از بخششهای الهی و نعمتهای باقی محروم مدارید. بهاصلاح امور خود پردازید و در عشقِ بهمن همداستان شوید. این از آنچه دارید و میگوئید و میکنید برتر است.

این چنین خامهٔ بقا که از نسائم بها به اهتزاز آمده شما را پند می دهد. در این هنگام منادی قِدَم از ملکوتِ اعلی ندا کرد که ای قلمِ بقا بر اظهار هیچ رمزی توقّف منما. موجودات را از آنچه آفریدگارت به تو آموخته سهمی بخش و از دریائی که یزدان در دلت نهاده بر جهانیان نثارکن.

بگو نابود باد گلشنی که نسیم عشقم بر آن نوزد، و خراب باد خانهای که اذکار تازهام در آن به ترنّم نیاید، و شکسته باد قلمی که به اسم مهیمن و عزیز و قیومم رقم نزند. بگو ای مردمان، من بندهٔ خدایم. مصدّقِ آئین های اویم و نشانهٔ بزرگی او بین شما. پس به چه برهانی تکفیر می کنید؟

بگو ای مردمان این آیات الهی است که به حقیقت بر من نازل شده...به خدا و سوگند از من نیست. از دانای عزیز و محبوب است. من بنده ای هستم که به خدا و آیاتش مؤمنم...نه حرکتی از خود دارم و نه سکونی. و هرگاه در خانه ساکت نشینم، روح القدس مرا به اهتزاز آرد و بین آسمان و زمین گویا کند. این از نزد من نیست، از نزد اوست، اگر بشناسید.

# 11



# اصول اخلاقي بهائي

چند نمونه از آثار حضرت بهاءالله در بارهٔ اخلاق و اعمال:

"اگر انسان به انسانیت ظاهر شود از مَلَك افضل است و دون آن از حیوان پست تر." "مقام انسان بلند است، اگر به انسانیت مزین، والا پست تر از جمیع مخلوق مشاهده می شود." "اگر انسان به قدر و مقام خود عارف شود، جز اخلاق حسنه و اعمال طیبه... از او ظاهر نشود."

هر امری که قلب را راحت نماید و بر بزرگی انسان بیفزاید و ناس را راضی دارد، مقبول خواهد بود. <sup>4</sup>



دنیا را وفائی نبوده و نیست. جهد نمائید تا در این ایام فانیه کسب لئالی باقیه نمائید. عمل پاك و مقدّس البتّه در كتاب حفظ الهی محفوظ خواهد ماند. طوبئ از برای نفسی که بهاین مقام فائز شد. ه

جهد کنید تا اعمال از غبار ریا و کدورت نفس و هوی پاك شود و بهساحت عز قبول درآید. <sup>۲</sup>

### مضمون گفتار:

"افتخار جز در اجرای تعالیم پروردگار نیست." "خداوند چیزی از زمین و آنچه بر اوست نخواهد مگر دلهای بندگانش را که جایگاه تجلّی اوست. پس دل را از غیر خدا پاك کنید تا آنچه را که بهخاطر آن خلق شده بر آن نقش بندد." "آنچه را خود تحمّل نمی کنید بر دیگران تحمیل نکنید و آنچه را برای خود نمی خواهید برای دیگران نخواهید. این بهترین اندرز است."

### مضمون گفتار:

بهائیان بندگانی هستند که اگر به وادی طلا رسند، چون ابرِ متحرّك از آن بگذرند و ابداً به آن نظر نیافکنند. این چنین مؤمنینی متعلّق به منند...و اگر بر آنان، زیبارویان، با برترین زیور وارد شوند، دیدگانشان به هوی و هوس به سوی آنها نگردد. آنها از تقوی آفریده شده اند. ۱۰

## مقايسة تعاليم اخلاقي اديان

پیامبران اوّل مربّی اخلاق بشرند و اوّل منادی حقیقت و راستی. همواره مردمان را به نیکی ها رهنمون شوند، و از بدی ها برحذر دارند، تا دل ها پاك و مصفّا شود و جان ها شایستهٔ تجلّی پرتو آفریدگارگردد.



گفتار آسمانی و سرشت انسانی هرگز دگرگون نشود. آئین راستی و دوستی و حق پرستی، از آغاز زمان، شیوهٔ پاکان و نیك نهادان بوده و تا انجام روزگار به همین منوال باقی و برقرار خواهد ماند. زیرا آزادگی را با سرشت آدمی هم آهنگی است، و کیش های یزدان، هرگز مردمان را به راهی جز رستگاری و آگاهی نخوانده اند. پس پیام اخلاقی همهٔ ادیان یکی است و روش و منش و مرام آزادگان و نیك سرشتان، از هر مسلك و مذهبی که باشند، یکسان است. تفاوت آئین های یزدان در بعضی از احکام و فرمان هاست که بنا بر اقتضای زمان و مکان و تحوّل نیازهای مردمان، دگرگون گردد:

آئین یزدانی بر دو قسم است: قسمی تعلّق به عالم آب و گل دارد، و قسم دیگر تعلّق به جهان جان و دل. اساس آئین روحانی...از آغازِ ایجاد...و تا ابدالآباد بر یك منوال بوده و هست، و آن فضائل عالم انسانیست...و روش و فرمایشِ ابدی خداوند آفرینش است. و قسمی از آئین، تعلّق به جسم دارد. آن به مقتضای هر زمانی و هر موسمی... تبدیل و تغییریابد. در موسمی عبدالبهاء

از جمله احکام متغیر عبارتند از روش عبادت، قوانین مربوط بهازدواج و طلاق، اغذیهٔ مجاز و غیر مجاز، دفن اموات، مجازات مجرمین، روزهای تعطیل، اجرای حجّ و ادای زکاة.

علاوه بر این، هر آئینی اصلی از اصول و مبانی انسانی را پایهٔ پیام آسمانی خویش ساخته است. جوهر و محور گفتار پیامبر اسلام، ایمان به خدای یکتا و تسلیم و رضا به ارادهٔ خالق تواناست، و پایه و مایهٔ تعالیم عیسیٰ، مدارا و ملایمت و مهر و محبّت با مردمان، و عدم انتقام از دشمنان. حکم محکم موسیٰ، اطاعت از احکام یزدان است، و هدف بهاءالله، پرورش قوای معنوی مردمان و ایجاد وحدت و یگانگی بین نوع انسان.



از جمله مراحل رشد و تکامل انسانها این بوده که تنها به احتراز از مناهی اکتفا نکنند بلکه به اجرای مناقب معنوی متباهی و مفتخر باشند. همچنین انگیزهٔ آنها در اجرای احکام الهی عشق به پروردگار باشد نه ترس و بیم از دوزخ آتشبار.

شاهد این مقال آنکه احکام محکم موسی بر نهی از منکرات و ترس از مجازات استوارگشته. و همچنین دیگر کیشها کم و بیش همین راه را پیموده و همین روش را آموخته اند. این سیر تکاملی، در عصر ما به حد نهائی خود رسیده، چنانچه آئین بهائی را هدف و مقصد نهائی، تنها باز داشتن انسانها از لغزشها و خطایا و رفتار ناروا نیست، بلکه رشد و پرورش قوا و نیروهای نهانی انسانی و ارتقاء مردمان به عالی ترین مدارج معنوی است.

"این ظهور از برای اجرای حدودات ظاهره نیامده... '۱۲۰ "حقّ جلّ جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده. '۱۳۰ حضرت بهاءالله

طبق تعالیم بهائی برترین انگیزه ای که ما را به سوی ترقی و تکامل سوق دهد، مهر و محبّت به پروردگار، عشق به فضیلت و آگاهی، و امید به احسان و عطوفت الهی است. چنین تکامل اخلاقی و معنوی، یعنی از ترس رستن و به عشق پیوستن، لازمهٔ رشد اجتماعی انسان است. زندگانی افراد نیز از دوران خردسالی تا کمال تابع همین روش و آئین است.

## میزان بهائی بودن

در آثار بهائی، لزوم رفتار نیك، مورد تحسین بسیار قرار گرفته است. هر برگی از نامه های این آئین گواهی است گویا بر آن که بهائی بودن به کردار است، نه گفتار و پندار، به دادپروری و حقیقت پرستی است، نه خودخواهی و خودنمائی. و هر که را قول بر عمل غالب آید، بستگی به کیش یزدان را نشاید. شایستهٔ



چنین بندهٔ خودنمائی آن است که بهجهان نیستی پیوندد، و در عرصهٔ فنا مسکن و مأوی جوید. زیرا دوروئی و مکر و ریا از چنین مدّعیانی، نام پاك آئین خدا را تیره کند و بهمردمان چنین آموزد که بهائی بودن به نام است، نه بهآداب و سیرت انسانی، بهقول است نه به اخلاق و سرشت آسمانی.

ای بندگان، از کردار بد پاك باشید، و به گفتار پروردگار رفتار کنید. این است سخن خداوند یکتا. ۲۰ مصرت بهاءالله

چون این ظهور ظهور فضل است، لهذا اشخاص نیکوکار خوش رفتاری که مؤمن نیستند از فیض و فضل الهی بی نصیب نخواهند بود. یقین است شخص غیرمؤمن که دارای عمل صالح است بهتر از آنکسی است که مدّعی محبّت و ایمان است و اعمالش حاکی از وساوس شیطان. ولی کمال وقتی حاصل شود که عمل و ایمان توأم باشد.

ذرهای از عصمت اعظم از صدهزار سال عبادت و دریای معرفت است.۱۹ حضرت عبدالبهاء

پس شماها باید شب و روز...از خدا بخواهید که موفّق به اعمال شوید، نه اقوال. توجّه به خدا کنید، مناجات کنید، نماز کنید، بکوشید بلکه عمل خیری از شما ظاهر شود. هر فقیری را سبب غنا شوید، هر افتاده ای را دستگیر گردید، هر محزونی را سبب سرور شوید، هر بیماری را سبب صحّت شوید، هر خائفی را سبب امنیت گردید، هر بیچاره را سبب چاره شوید، هر غریبی را ملجأ و پناه باشید، هر بی سر و سامانی را منزل و مأوی شوید. این است صفت بهائی. اگر بآن موفّق شویم بهائی هستیم، اگر موفّق نشویم، خدا نکرده، بهائی نیستیم. ۱۷

زینهار زینهار از اینکه قلبی را برنجانید، زینهار زینهار که نفسی را بیازارید، زنهار زنهار از اینکه با نفسی به خلاف محبّت حرکت و سلوك کنید، زنهار



زنهار از اینکه انسانی را مأیوس کنید. هر نفسی که سبب حزن جانی و نومیدی دلی گردد، اگر در طبقات زمین مأوی جوید، بهتر از آن است که بر روی زمین سیر و حرکت نماید. و هر انسانی که راضی به ذلّت نوع خویش شود، البتّه نابود شود بهتر است. زیرا عدم او بهتر از وجود است، و موت بهتر از حیات. پس من شما را نصیحت می نمایم، تا توانید در خیر عموم کوشید و محبّت و الفت در کمال خلوص به جمیع افراد بشر نمائید. در خوشتر. چشم به جهت پس انسانی که از فضائل عالم انسانی بی بهره، بمیرد خوشتر. چشم به جهت دیدن است اگر نبیند چه ثمر. گوش به جهت شنیدن است اگر نشنود چه فائده. این خلق شده که به عرفان و ایمان و موهبت رحمن و حسن اعمال و اخلاق و این خلق شده که به عرفان و ایمان و موهبت رحمن و حسن اعمال و اخلاق و نورانیتِ افکار، این جهان را روشن کند. اگر از این موهبت محروم بماند، البته از حیوان پست تر است. زیرا حیوان از عقل محروم است. است محروم بماند، البته

از جمله خصائص اخلاقی آئین بهائی، تأکید بر لزوم هماهنگی بین گفتار و رفتار است. اگر اقرار به کیش پروردگار با عواطف وجدانی و رفتار نیکوی انسانی همراه نشود، آنرا در درگاه الهی ارج و اعتباری و قدر و منزلتی نیست. معیار ایمان به یزدان و برگزیدگانش، رفتار پاك و بی ریا است، نه اقرار و ادّعا. آنان که با وجدانی آلوده و آکنده از عصیان، مدّعی عرفان و ایمان گردند، مورد قبول پروردگار نیفتند. کدام خودخواهی را که همواره خلاف رضا و ارادهٔ یاران رای زند، مردمان به دوستی پذیرند؟ و کدام یارانی، به وفاداری چنین مدّعی مکّاری یقین کنند؟ گفتار و اقرار، اگر جامهٔ عمل نپوشد، مبنی بر مکر و ریا است، و خود خطائی مزید بر دیگر خطاها.

''ای مردمان گفتار را کردار باید چه که گواه راستی گفتار کردار است و آن بی این تشنگان را سیراب ننماید و کوران را درهای بینائی نگشاید.'''' ''ای



بندگان...گفتار را کردار باید. هرکه گفتار را پذیرفت مرد کردار اوست، وگر نه مُردار به از اوست. ۲۱۰۰

گفتار ثمری ندارد و نهال آمال بری نیارد. رفتار و کردار لازم. ۲۲ حضرت عبدالبهاء بنابر تعالیم بهائی کافِر برتر از ماکِر است و کفرگو بهتر از دروغگو.

کافر باش و ماکر مباش. در میخانه ساکن شو و در کوچهٔ تزویر مرو.<sup>۲۳</sup> حضرت بهاءالله

راست گو و کفر بگو، بهتر از آن است که کلمهٔ ایمان بر زبان رانی و دروغ گوئی. ۲۰ حضرت عبدالبهاء

### هرکه بیشتر کوشد، پیشتر رود

مقصد و هدف نهائی از زندگانی پرورش ذخائر بی کرانی است که پروردگار در گنجینهٔ نهاد هر انسانی بهودیعه نهاده. و این جز به کوشش و جویش میسر نشود. هر چه کوشش بیشتر، فضل و بخشش یزدان بیشتر. جز این، یعنی با شوق و عشق در طلب کمال کوشیدن، داور مهربان را از بندگان انتظاری نیست.

آفرینندهٔ یکتا مردم را یکسان آفریده...پس بلندی و پستی و بیشی و کمی بسته به کوشش است. هر که بیشتر کوشد، پیشتر رود.۲۰ حضرت بهاءالله

زندگی انسان در این جهان، میدان مسابقه را ماند، با این تفاوت که ورزشگاه، پایگاه پرورش جسم است، و جهان جایگاه پرورش جان. چطور ورزشکاران فداکار، با شوقی سرشار و عزمی راسخ و پایدار، بکوشند و بجوشند؟ دمی نیاسایند و نفسی به راحت نکشند؟ چطور قوای خویش را هر چه هست در راه رسیدن به هدف وقف کنند؟ چطور به امید کسب نشان افتخار، از هر آسایشی در گذرند و به هر سختی خو پذیرند تا در روز آزمایش پیشتر باشند؟ آنان که خویش



را به دل و جان وابسته به کیش یزدان دانند، چون قهرمانان قلمرو عشق و ایمان، از آغاز زندگی تا انجام آن با شوقی سرشار و عشقی شرربار، در هر آن بکوشند و بجوشند، تا نیروهای خداداد را به حد کمال بپرورند. در مسابقهٔ فداکاری و همت و وصول به درگاه داور مهربان از دیگران سبقت گیرند و به نشان عزّت ابدی متباهی و مفتخر گردند.

در اعمال نیك از یكدیگر پیشی گیرید. ۲۰ مجید در این کار [نیکی] از یكدیگر پیشی گیرید. ۲۰ میرمؤمنان

"در کمال الفت و محبّت و دوستی با یکدیگر رفتار نمائید...و سبقت بگیرید از یکدیگر در امور حسنه و اظهار رضا. " نفخر انسان در حکمت و عقل و اخلاق حسنه بوده، نه در جمع زخارف و کبر و غرور" ۲۹ حضرت بهاءالله

هر روزی که سپری می کنیم و هر دمی که بر می کشیم، هدیه ای است بزرگ و ارمغانی پر بها از پیشگاه پروردگار ما. باید قدر آن بشناسیم و دقائق گرانقدر را بیهوده هدر ندهیم، زیرا این فرصت را دیگر نیابیم.

"فرصت را از دست مدهید و وقت را ضایع مگذارید."" "آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار.""" "وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی."" حضرت بهاءالله

# تنفّر از بدیها و تمایل بهنیکیها

بسیاری از مردمان چنان پندارند که انسان بودن تنها گرد گناه نگشتن است و بدی ها را از خاطر زدودن. این تصوّری است بی پایه و گمانی است بی مقدار. انسان بودن، هم پیراستن جان است از پلیدی ها، و هم آراستن آن به نیکی ها.



هم پرهیزکاری و دوری گزیدن از کردار نارواست، هم گام برداشتن در راه رستگاری خود و دیگران. وجدان شخص پارسا و پرهیزکار که به جامهٔ نکوکاری آراسته نیست، چون آئینه ای است پاك و پاکیزه که پرتو آفتاب ندیده. زندگانی، عاری از فروغ عشق، انسان را نشاید، و شاهد شادمانی بی پرتو خدا هرگز رخ ننماید و حیات و هستی جاودانی نبخشد.

رهرو راه کمال، علاوه بر آراستن جان به نیکی ها، باید روان را در چشمهٔ پرهیزکاری بشوید تا از پلیدی ها و لغزش ها نیز مبرّا شود. از غیبت و بداندیشی و رشك و آز بپرهیزد، و از دروغ و بهتان بگریزد. از راه داد و انصاف دور نگردد، و به زیور امانت و عفّت و عصمت دیده و دل بیاراید. پندار ناستوده به خاطر نسپارد، و چشم و گوش را از آنچه نارواست برحذر دارد. بهسستی و تن آسائی تن در ندهد، و از ناشكیبائی روگردان شود.

هركس كه جان و وجدان را چنين به پرورد و بيارايد و اينسان پاك و مصفًا سازد، شايستهٔ بارگاه يزدان شود، والا به گفتار و ادّعا همه منبع كمال اند. ميزان ايمان و فضيلت عمل است. هر چه عمل نيكوتر و نيت پاكتر، مرتبت ايمان بلندتر، و تقرّب به يزدان بيشتر.

حضرت عبدالبهاء

هركس قلبش پاكتر بهتر.٣٣

#### به حساب خود رسیدن

مضمون گفتار:

ای پسرِ هستی! پیش از آنکه به حسابت برسند، هر روز به حساب خود برس. زیرا ناگهان مرگ بر تو وارد شود، و تو با توجیه اعمال خود روبرو شوی تهاءالله حضرت بهاءالله



## مضمون گفتار:

بگو زندگی این دنیای خاکی خاتمه می یابد و همهٔ مردمان جان تسلیم کرده به سوی پروردگار، خدای من، رجوع خواهند نمود. او با برترین هدیههای خود پاداش اعمال افراد صابر و شکیبا را ادا خواهد فرمود. خداوند بهاراده و حکم خود، قدر هر چیزی را معین می کند. آنان که رضای الهی را کسب می کنند، نیك فرجام اند.

بندهٔ آگاه و بیدار باید هر صبحگاه یا شبانگاه به تفکّر و تأمّل پردازد و از وجدان خویش جویا شود که آیا در طی این روز پر ارزش و گذشت اوقات و دقائق گرانقدر، سهمی سرشار از ذخائر بی شمار آفریدگار اندوختم؟ صفحه ای درخشان به سرنوشت خود افزودم؟ خاطری به پرتو شادی افروختم؟ قلبی از درد غم و رنج رهانیدم؟ با مردمان به دوستی و صفا سخن گفتم؟ در داوری به انصاف و داد گرائیدم؟ به بی نوایان لطف و احسان روا داشتم؟ از دل و جان، خیرخواه دوستان و بستگان و خواستار ترقی آنان بودم؟ دانش یا هنری اندوختم؟ در گفتگو با زیردستان، زبان به فروتنی آراستم؟ به مناجات و راز و نیاز با خدای خود پرداختم، و از درگاهش یاری و یاوری خواستم؟ گامی در راه خیر بنی آدم و اصلاح عالم برداشتم؟ در بحبوحهٔ سختی ها زبان به ستایش یزدان گشودم، و وجدان به شکیبائی آراستم؟

انسان...باید هر روز فکر کند که امروز چه کرده، چه گفته، چه نتیجهای از حیات حاصل نموده؟<sup>۳۱</sup>

اینهاست نشانه ها و نمودارهائی از انسان بودن، اینهاست آثاری از رفتار نکوکاران، اینهاست علائمی از وجود مؤمنان پاكگهر، این چنین است میزان بهائی بودن. دوری از این فضائل انسانی و قصور در ابراز و اظهار این مناقب آسمانی،



موجب فرسودگی و سکون جان و وجدان گردد و چون ابرهای طوفان زا سیمای تابناك دل را بپوشاند.

آیا در دفتر زندگی رفتگانتان، حرف و کلامی نیست تا شما را از بدی ها پرهیز دهد، آیا در چنان مرگ بی دریغی که نصیب پدرانتان شده، حکایت و قصهٔ عبرت آموزی وجود ندارد؟ البته که هست، امّا اگر خردمند و بینا باشید.

آیا نمی بینید که مردگانتان باز نمی گردند؟ آیا حسّ نمی کنید که بازماندگانتان هم که زنده هستند، جاوید نمی مانند؟ آیا نمی نگرید که چگونه گیتی نشینان، با چه بیم و امیدی و حالات عجیبی، شبشان را به صبح و بامدادشان را به شامگاه می رسانند؟ یکی می میرد و جملگی در غمش سوز ناله های گریه آلود سر می دهند، و گروهی بازماندگانش را تسلیت و دلداری داده و به شکیبائی می خوانند. یکی در بستر درد آلود بیماری بر خود می پیچد و دیگری به دیدارش می رود. آن دیگری، مرگ پیکرش را در آغوش می کشد و رفته رفته دیده از دنیا بر می گیرد، و یکی دیگر همانگونه که سخت عروس خوش خطّ و حال دنیا را در آغوش می فشارد، مرگ در کمینش نشسته، و آن کس دیگر، از یاد روز رستاخیز غافل مانده، امّا خدا در اندیشهٔ اوست. بنگرید که دیگران چگونه دنیا را گذاشتند و رفتند، شما هم، چون آنان دیریا زود خواهید رفت.

پس هنگامی که شتابزده و چابك به کارهای ناپسند می پردازید، به یاد آورید که مرگ، ویرانگر خوشی ها و عیش و عشرت هاست، و رشتهٔ آرزوها و خواب و خیال ها را از هم می گسلد. به خدا روی آورید و از او یاری طلبید. تا شما را در ادای وظائف پاك و پسندیده و شکر نعمت و کرمش — که به دلیل احسانش از شماره و حساب بیرون است — یاری کند. $^{77}$ 



در این خانهای که شما درآنید، دفتر کردارها باز است و قلمها برای نگارش نیکیها و بدیها در کار. بدنها سالم و زبانها آزاد و گویا، و درهای توبه و مغفرت گشوده است. ۳۸

# 19



# تعاليم اخلاقي بهائي

هر کس خواستار عزّت است باید آنوا از خدا خواهد. زیرا هر عزّتی دست اوست. گفتار پاك بهجانب پروردگار صعود كند و كردار نیك انسان را بهرفعت و بلندی رساند. ا

حضرت بهاءالله

هر عمل پاکی بهمثابه نور بهتو راجع.۲

ای پسران آدم! کلمهٔ طیبه و اعمال طاهرهٔ مقدّسه به سماء عزّ احدیه صعود نماید. جهد کنید تا اعمال از غبار ریا و کدورت نفس و هوی پاك شود و به ساحت عزّ قبول در آید چه که عنقریب صرّافان وجود در پیشگاه حضور معبود جز تقوای خالص نیذیرند و غیر عمل پاك قبول ننمایند."



بهترین راه شناختن هر دینی بررسی تعالیم اخلاقی آن است. پس شایسته است دسته گلی دیگر از این بوستان تقدیم خوانندگان شود.

# نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

"عالم بهیك عمل پاك معادله نمی نماید. زود است که آنچه را لسان حکایت می کند، چشم ادراك نماید." "دنیا قابل آن نه که انسان مرتکب امورات قبیحه شود و از مالك احدیه بعید ماند." "اگر نفسی به تأثیرات اعمال و اقوال طیبه و خبیثه مطّلع شود ابداً به هیچ مکروهی التفات ننماید و جز خیر محض...از او ظاهر نشود."

" ثمر سدرهٔ انسانی عدل و انصاف بوده. اگر دارای این ثمر نباشد لایق نار است." "با دشمن و دوست هر دو نکوئی کن...بهدل خیرخواه عموم باش.. و افکار سابقه بگذر و کلّ را دعا نما. با جمیع در صلح و صلاح باش...و همه را ستایش نما." "نزد اهل بها افتخار به علم و عمل و اخلاق و دانش است نه به وطن و مقام." "رضایت حقّ جلّ جلاله فی الحقیقه در رضایت خلقش مستور." "

"عندالله امری اعظم از عصمت و عفّت نیست." ۱۱ "بیت محبّتِ باقی را به ظلم شهوت، فانی و خراب مکن." شاهنشهی فردوس را بهشهوتی از دست مده." ۱۳ "جمیع را در لیالی و ایام به امانت و عفّت و صفا و وفا امر نمودیم." ۱۹

یك حرف بر تو القا می نمایم محض رحمت و شفقت که از جواهر کتب...اخذ شده...تا به حیات ابدی و زندگانی سرمدی فائز گردی و آن این است: فاملکوا قلبا جیدا حسنا منیرا لتملکوا ملکا باقیا دائما ابدا قدیما. این است کنزی که



متعلّق به شماست و اگر زنده و قائم شود هرگز نمی میرد و فانی نمی شود...و محکمتر از این کلمه چیزی نیافتم و الا القا می نمودم. نصیحتی اعظم تر از این کلمهٔ مذکوره نه. فاحفظوا ان تریدون ان تجدون الی ذی العرش سبیلا. ۱۵

#### مضمون كفتار:

خوشا به حال کسی که برادرش را بر خود ترجیح دهد. او از پیروان بهاء است. ۱۲

#### مضمون بيان:

ای مردمان مبادا از گروه دورویان باشید که دیگران را بهنیکی خوانند امّا خود را از خاطر ببرند. آنچه از دهانشان بتراود، سپس حقیقتِ همهٔ موجودات، و از پس آنها فرشتگان مقرّب خدا، به تکذیبشان پردازند. و اگر سخن آنان در نفسی اثر گذاشت، این اثر از آنها نیست، از قدرت گفتار مقتدر و حکیم است. مَثَل آنها مَثَل چراغی است که به دیگران روشنی بخشد امّا خود را بسوزاند و تباه کند.

بگو ای مردمان از آنچه حرمت شما و رونق امر خدا را بکاهد به پرهیزید و از فساد بگریزید. از هرچه عقل شما ناروا داند، دوری گزینید و از عصیان کناره گیرید. خود و دیگران را با میزان عدل بسنجید تا آثار عدالت از رفتار شما بین بندگان مخلص ما هویدا گردد. مبادا در اموال مردمان خیانت ورزید. از آنچه از فضل خدا مالك اید به فقرا انفاق كنید...

#### مضمون بيان:

بر خود و خویشان و بندگان مخلص خدا ترحم آورید. اگر بندهٔ خواری یافتید بر او غرور و استکبار مورزید، زیرا سلطان عزیز و دانا همواره چون نسیم مشکبار بر او می وزد. نفسی از این سرِّ الهی آگاهی نیابد مگر ارادهاش ارادهٔ پروردگار عزیز و حکیم باشد.



ای صاحبان غنا اگر فقیر ذلیلی یافتید از او مگریزید. با او همنشین شوید و از آن حال، آنچه دریای قضا بر او ریخته جویا گردید. به خدا سوگند که در آن حال، ساکنان عالم بقا شما را بهبینند، درود بر شما فرستند، عفو گناه طلبند، و به زبانی پاك و گویا بهذكر شما و تمجید شما پردازند. ۸۸

## مضمون گفتار:

چه نیکوست حال دانشوری که به علمش فخر نفروشد و چه خوش مآل است نیکوکاری که به استهزاء گنه کاران نیردازد. دیده را ندیده گیرد تا خدا هم گناهش را ستر کند. او برترین پنهان کننده است.

ای مردمان، پردهپوش و بخشنده باشید تا از دهش و بخشش الهی بهره برید. گذشت کنید تا خدا نیز از شما بگذرد و شما را به کسوت زیبا بیاراید. اگر مؤمنی به شما پناه آورد، و در استطاعت شما بود، پناهش دهید و از آنچه خواست محرومش مدارید. پروردگار اجر شما را در سایهٔ رحمتش مبذول دارد...

بگو ای مردمان بهراستی خود را بیارائید. صداقت روح شما را زینت بخشد، نام شما را برافرازد، و بر مرتبت شما بیفزاید. از این خصلت و فضیلت، شما را در آخرت اجری عظیم مقدّر است...

اگر لذّت خضوع را بیابید، هرگز آنرا بهچیزی در زمین و آسمان مبادله نکنید. به آن سیمایتان جلا یابد، دل هایتان صفا گیرد، و آثارتان بر عالمیان هویدا شود. نزد خدا عزیزترین شما پرهیزکارترین و خاضع ترین شماست. ۱۹

## مضمون گفتار:

جانت را بهعشقم، دلت را بهیادم، و زبانت را بهتبلیغ امرم زینت بخش...بین مردمان، با وقار و سکونِ پروردگارگام بردار تا آثارش را بر آنان هویدا کنی. از



آتشی که یزدان در قطب جنان برافروخته شعله ور شو تا از گرمی امرِ جهان آفرین دلهای مؤمنین به اهتزاز آید. رهرو راه من شو و جز به راستی سخن مگو و نزد بندگانِ موحّدِ خدا سر فرود آر. زبانِ امر چنین تو را پند می دهد. امر الهی را بشنو و عامل شو تا از فائزین شوی.

آنان که آثار پروردگار از صورت و سیرتشان آشکار نیست، مؤمن به شمار نروند. غالب بندگان از امر یزدان روگردان و از زیانکارانند...دلهایتان را از تعلق به دنیا، زبانتان را از ذکرِ غیرِ خدا، و ارکان وجودتان را از زنگ نفس و هوی بزدائید. ای مردمان از خدا بترسید و از زمرهٔ پرهیزکاران باشید. بگو ای قوم اگر بگوئید و عمل نکنید، پس فرق شما با آنان که زبان بهاقرار بهپروردگار گشودند، امّا وقتی در سایه های قدس ظاهر شد، کفران ورزیدند و منکر شدند، چیست؟۲۰

## نمونههائي از آثار حضرت عبدالبهاء

"وقت آن است که شکوفه نمائید و میوه دهید و در این گلشن جلوه نمائید...و سایه گسترید." "روز بروز در مراتب کمال ترقی نمائید. هر دم بهتر شوید و هر نفس شیرین ترگردید." "گفتار ثمری ندارد و نهال آمال بری نیارد. رفتار و کردار لازم.""

"شجاعت غلبهٔ بر نفس و هوی است نه بر مردمان دشت و صحرا." الشجاعت غلبه بر نفس پر وحشت است. زیرا ممکن است که انسان بر شرق و غرب به آسانی غالب آید ولی غلبه بر هوی و هوس و نفس خودیرست بسیار مشکل است." ا



'اعظم فیض الهی محبّت است...تا محبّت حاصل نشود هیچ فیضی حصول نیابد.'' 'شماها به یکدیگر خیلی محبّت داشته باشید. دیدن همدیگر نمائید.. غم خوار کلّ باشید...فقط به قول قناعت ننمائید...اینست صفت بهائیان. والاّ بهائی بودن به لفظ چه فائده دارد.'' ''ای یاران...نظر را از مشاهدهٔ غیر پاك نمائید. بیگانه نبینید، بلکه جمیع را آشنا دانید. زیرا با وجود ملاحظهٔ بیگانگی، محبّت و یگانگی مشکل است...پس یاران باید در نهایت مهربانی و محبّت با دوست و بیگانه هر دو الفت و محبّت نمایند. و ابداً نظر بهاستحقاق و استعداد نکنند. در هر صورت نهایت مهربانی فرمایند. از شدّت عناد و جدال و بغضا و عدوان خلق شکست نخورند. اگر آنان تیر زنند اینان شهد و شیر بخشند. اگر زهر دهند قند بخشند. اگر درد دهند درمان بیاموزند.

تا توانید خاطر موری نیازارید چه جای انسان و تا ممکن سر ماری مکوبید تا چه رسد بهمردمان. همّت بر آن بگمارید که سبب حیات و بقا و سرور و فرح و راحت و آسایش جهانیان گردید. خواه آشنا و خواه بیگانه. خواه مخالف و خواه موافق. نظر بهپاکی گهر و یا ناپاکی بشر ننمائید. بلکه نظر بهرحمت عامّه خداوند اکبر فرمائید که پرتو عنایتش جهان و جهانیان را احاطه نموده و فیض نعمتش عارفان و جاهلان را مستغرق فرموده. بیگانه مانند آشنای یگانه بر خوان انعامش حاضر و منکر و مدبر مانند مقبل از دریای الطافش مغترف. ۲۹

با هر فردی از افراد انسانی نهایت مهربانی کنید. نفسی را بیگانه نخوانید و شخصی را بدخواه مشمرید. چنان رفتار نمائید که جمیع خلق خویش و پیوندند و آشنا و ارجمند. چنان سلوك نمائید که این جهان فانی نورانی گردد و



این گلخن ظلمانی گلشن رحمانی شود. این است وصیت عبدالبهاء. این است نصیحت این عبد بینوا.۳۰

بهترین انسان کسی است که قلوب را بهدست آرد و خاطری نیازارد و بدترین نفوس نفسی است که قلوب را مکدر نماید و سبب حزن مردمان شود. همیشه بکوشید که نفوس را مسرور نمائید و قلوب را شادمان کنید.۳۱

اگر نفسی تقصیری نسبت به دیگری نماید، باید دیده خطاپوش باشد و قصور مقصر را در حق خویش به دامن عفو ستر نماید و در مقابل آن قصور نهایت محبّت و مهربانی مجری دارد تا مقصّر خجل و شرمسار نشود. ۳۲

"شعاع چون به آفتاب رسد محو و فنا گردد و قطره چون به دریا رسد ناپدید شود. عاشق صادق چون به معشوق رسد معدوم شود. انسان تا به مقام فدا قدم ننهد از هر موهبتی محروم گردد و مقام فدا مقام فنا و نیستی است."" "در این کشور خاك دل به عالم پاك بربند و در این عرصهٔ تنگ آهنگ جهان پر گشایش نما...جان در این خرابه زار آمال هدر مده. فدای جمال جانان كن."" "در میدان عبودیت سبقت و پیشی گیرند...در قرآن می فرماید و منهم سابق الی الخیرات."

به عالم انسانی مهربانی کنید و به نوع بشر مهرپرور گردید. بیگانگان را مانند آشنا معامله نمائید و اغیار را بهمثابهٔ یار نوازش فرمائید. دشمن را دوست بینید و اهرمن را ملائکه شمارید. جفاکار را مانند وفادار به نهایت محبّت رفتار کنید و گرگان خونخوار را مانند غزالان ختن و ختا مسك معطّر به مشام رسانید. خائفان را ملجأ و پناه گردید و مضطربان را سبب راحت دل و جان. بی نوایان را نوا بخشید و فقیران را کنز غنا شوید. در دمندان را درمان گردید و مریضان را طبیب و پرستار. به صلح و سلام خدمت نمائید و دوستی و راستی و حقّ پرستی و آشتی در جهان نیستی تأسیس نمائید...



ظلمت احاطه نموده است و خلق و خوی وحشیانه مستولی گردیده. عالم بشر جولانگاه وحشیان درنده گردیده و میدان جاهلان نادان. نفوس یا گرگ خونخوار و یا حیوان بی ادراك. یا سمّ قاتلند و یا گیاه عاطل و باطل مگر اندکی از نفوس که...مقاصد خیریه دارند و در فكر راحت و آسایش عالم انسانی هستند...

مبادا خاطری بیازارید و نفسی را محزون کنید و در حق شخصی چه یار و چه اغیار، چه دوست و چه دشمن زبان بهطعنه گشائید. در حق کل دعا کنید و از برای کل موهبت و غفران طلبید. زنهار زنهار از اینکه نفسی از دیگری انتقام کشد ولو دشمن خونخوار باشد. زنهار زنهار از اینکه نفسی خاطری بیازارد ولو بدخواه و بدکردار باشد. نظر به خلق ننمائید. توجّه به خالق کنید. قوم عنود را مینید، ربّالجنود را ملاحظه کنید. خاك را نبینید، پرتو آفتاب تابناك بینید که هر خاك سیاه را روشن و پدیدار کرده.

خدا جمیع قلوب را مسرور می خواهد تا هر فردی از افراد در نهایت سعادت زندگی نماید و از اختلافات و تعصّبات دینی و مذهبی و تعصّبات جنسی و سیاسی و وطنی بیزار و در کنار گردد. شما که الحمدالله چشمتان بینا شد و گوشتان شنوا گشت و قلبتان آگاه. دیگر نباید نظر به این تعصّبات و اختلافات نمائید بلکه باید نظر به الطاف الهی کنید که او شبان حقیقی است و به جمیع اغنام خود مهربان. با آنکه خدا به جمیع مهربان است آیا جائز است ما که بندگان او هستیم با یکدیگر جنگ و جدال نمائیم لاوالله. بلکه باید به شکرانه قیام کنیم. و شکرانهٔ الطاف الهیه الفت و التیام با یکدیگر است و محبّت و مهربانی به عموم. خلاصه مبادا قلبی آزرده نمائید یا دربارهٔ یکدیگر غیبت مهربانی به عموم. خلاصه مبادا قلبی آزرده نمائید یا دربارهٔ یکدیگر غیبت کنید. با جمیع خلق یگانه باشید. جمیع را خویشان خود شمرید. همیشه مقصدتان این باشد که دلی را مسرور کنید، گرسنه ای را اطعام نمائید، برهنه ای را به پوشانید، ذلیلی را عزیز کنید، بیچاره ای را چاره ساز گردید و



پریشانی را سر و سامان بخشید. این است رضای الهی، این است سعادت ابدی...

پس شما باید همّت را بلند نمائید. به دل و جان بکوشید بلکه نورانیتِ صلح عمومی بدرخشد. این ظلمت بیگانگی زائل گردد. جمیع بشر یك خاندان شوند و هر فردی خیر عموم خواهد. شرق به غرب معاونت کند. غرب به شرق اعانت نماید. زیرا کرهٔ ارض یك وطن است و نوع انسان در تحت فیض و حمایت یك شبان. ملاحظه نمائید که انبیای الهی چه صدمات و بلایائی دیدند به جهت این که نوع بشر محبّ یکدیگر گردند و به حبل الفت و اتفاق تشبّث نمایند و آن نفوس مقدسه حتّی جان خود را فدا کردند. به بینید چه قدر خلق غافلند که با وجود این زحمات هنوز در جنگ و جدال اند و با وجود این نصایح باز خون یکدیگر ریزند. چه قدر نادانند و چه قدر در غفلت و ظلمتند. خدای به این مهربانی دارند که با جمیع یکسان معامله می فرماید. با وجود این مخالف رضای او حرکت نمایند او به جمیع رئوف و مهربان است، اینها در نهایت عداوت و ظغیان.۳۷

انسان چهقدر بزرگوار است اگر در ره پروردگار بپوید. و چهقدر جمیل است اگر نور الهی در جبین بتابد. و چهقدر داناست اگر از عالم ملکوت خبرگیرد. و چه قدر تواناست اگر در سبیل الهی استقامت نماید. و چهقدر بیناست اگر مشاهدهٔ انوار جمال فرماید. و چه قدر شنواست اگر ندای حق بشنود. پس شکر کن خدا را که ندای الهی بهگوش هوش رسید و جان و دل بهجوش و خروش آمد. پس قدم استقامت ثابت و راسخ دار تا روز بهروز این موهبت بیفزاید و عالم وجود بیاراید.





# نظام اداری آئین بهائی

آئین بهائی، برای نخستین بار در تاریخ عالم انسانی، طرح تازه ای به جهت ایجاد کاخ تمدّن جهانی برای بشر به ارمغان آورده. طرحی که به خامهٔ مؤسّس و بانی این آئین ترسیم گشته، و بنا به پیمان پروردگار، تا هزار سال یا بیشتر، زوال نپذیرد.

بسیاری از اجزاء و ارکان این نظم نوین، در طی سدهٔ پیشین، از عالم پنهان به تدریج پای به عرصهٔ عیان نهاده، و هم اکنون به سرعت در حال رشد و گسترش است. به حدّی که دامنه اش در عصر ما به بیش از دویست کشور توسعه یافته، و مردم دنیا را در هزارها شهر و روستا، چون ارکان یك پیکر متّحد و مرتبط ساخته است. سرانجام، دامنهٔ این نظام جهان آرا چنان گسترش یابد که سراسر گیتی را به پرتو خود بیاراید. و آنچنان که در نامه های آسمانی پیشین نوید داده اند، نوع



انسان را در پناه یك حکم و فرمان، یعنی حکومت یزدان، متّحد و هم آهنگ سازد.

این بنیان نوین آسمانی را با بنیانهای دیگر شباهتی نیست، زیرا طرح آن به دست توانای پروردگار ترسیم یافته، و حال آنکه طرحهای دیگر، زائیدهٔ فکر بشر است. نظام بهائی را منشاء، الهام حضرت یزدان است، نظامهای دیگر جهان را مبدأ، اندیشهٔ مردمان. البته آن را بر این رجحان است، بلکه تفوّق و تمایز بی کران. آیا بین آنکه از آیندهٔ گیتی آگاه است، و آنکه حتّی از دقیقهٔ پسین خود ناآگاه، فرقی نیست؟

در ادیان دیگر، شبیه چنین بنیانی هرگز برپا نگشته. زیرا پیامبران پیشین، نظر به عدم اقتضای زمان، طرحی برای ادارهٔ جهان و وحدت عالم انسان ترسیم ننمودند، و آثاری از خود بهیادگار نگذاشتند.

بهائیان بر آنند که چون نقش تمدّنِ جهانِ جدید به دست توانای پروردگار بر صفحهٔ تقدیر ترسیم یافته، شکّی نیست که در موعد مقدّر تحقّق یافته، سرانجام آثارش بر پهنهٔ گیتی نمودار گردد، و چون بناهای ناپایدار دیگر، بر اثر تندبادهای تحوّلات و انقلابات متلاشی نشود. نظامی که بر پایهٔ الهام الهی استوار گشته، چگونه در هم ریزد و بهنیستی و سستی گراید؟

## مؤسّسات ادارى بهائى

مؤسّسات آئین بهائی، بر محافل محلّی استوار کشته. در هر شهر و روستا که جمعیت بهائی به نه نفر یا بیشتر بالغ شود، انجمنی به نام "محفل روحانی" برای ادارهٔ امور محلّی بهائیان آن دیار برقرار می شود. این محافل، زیر نظر "محفل ملّی" که مرجع نهائی اداری در هر کشور است، ایفای وظیفه می کنند.



علاوه بر اینها، جمعی به جهت عضویت در انجمنی به نام "بیت العدل اعظم" به نمایندگی از طرف عموم بهائیان عالم برگزیده می شوند. این انجمن بدیع و بی سابقه، مدیر و مدبّر جامعهٔ جهانی بهائی است.

"چونکه هر روز را امری و هر حین را حکمتی مقتضی، لذا امور به بیت عدل راجع تا آنچه را مصلحت وقت دانند معمول دارند." "آنچه از حدودات در کتاب بر حسب ظاهر نازل نشده، باید امنای بیت عدل مشورت نمایند، آنچه را پسندیدند مجری دارند."

اعضاء [بیت العدل] باید مظاهر تقوای الهی و مطالع علم و دانائی و ثابت بر دین الهی و خیرخواه جمیع نوع انسان باشند...این مجمع مرجع کلّ امور است.۳

بهائیان معتقدند که در عصر ما بشر را دیگر نیازی به پیشوای مذهبی نیست. بلوغ عالم انسان به حدّی رسیده که باید همهٔ پیروان در ادارهٔ امور روحانی و اجتماعی خویش شرکت کنند، وسرنوشت خود را به دست گروهی معدود نسپارند.

مدیران و مدبّران جامعهٔ بهائی حائز حقوق و امتیازات خاصّی نیستند. آنها مأمورند که در نهایت لطف و صفا با دیگر بهائیان بیامیزند، و از کبر و غرور به پرهیزند، و یقین کنند که در آستان الهی، سروری و برتری بندگان به آگاهی و صفای خاطر و بشردوستی و خدمت و محبّت است، نه به نام و مقام و مرتبت. این نمایندگان، باید نمونهٔ پاکی و صفا و خلوص و بندگی و وفا باشند، و هرگز جاه و منصب را وسیلهٔ وصول به آرمانها و هدفهای شخصی نشمارند.

باید شخصی رئیس باشد که خود اصرار در ریاست نداشته باشد. فی الحقیقه در خیال شهرت و برتری نباشد. بلکه بگوید من خود را سزاوار و لایق این



مقام نمی دانم و طاقت تحمّل این ثقل عظیم ندارم. این گونه نفوس مستحقّ ریاستند. زیرا اگر خیر و فائدهٔ عموم مراد است که رئیس باید خیرخواه باشد نه خودخواه و اگر غرض شخصی منظور باشد که این مضرّ به عالم انسانی و منفعت عمومی است.

مدیران و مدبران عالم بهائی به رأی بهائیان برای مدّتی معین برگزیده می شوند. بنا بر دستورهای روشنی که به قلم مؤسّس این آئین نگاشته شده، این نمایندگان موظّف اند که برای حلّ هر مشکلی در نهایت مهر و ملاطفت و رعایت عدالت به شور و مشورت پردازند، و آنچه با رأی اکثریت اعضاء موافق افتد، لازم الاجراء شمرند.

"آسمان حکمت الهی به دو نیر روشن و منیر: مشورت و شفقت. در جمیع امور به مشورت متمسّك شوید...راه نماید و آگاهی عطا كند." "مشورت بر آگاهی بیفزاید و ظنّ وگمان را به یقین تبدیل نماید...از برای هر امری مقام كمال و بلوغ بوده و خواهد بود. و بلوغ و ظهور خرد به مشورت ظاهر و حضرت بهاءالله

"امور را جزئی و کلّی به مشورت قرار دهید. برای خویش بدون مشاورت، در امر مهمی مباشرت ننمائید." "قضیهٔ مشورت در امور بسیار مهم و از اعظم وسائط راحت و سعادت نفوس...مشورت از اوامر قطعیهٔ ربّ بریه است. "در هر مسئله تحرّی حقیقت کنید نه اصرار در رأی زیرا...منجر به منازعه و مخاصمه گردد و حقیقت مستور ماند." در جمیع امورِ جزئی و کلّی خویش شور نمائید...چه شور از اوامر الهیه...است و جاذب عون و عنایت حقّ." حضرت عبدالبهاء

مشاورین باید رأی خود را به کمال آزادی بیان دارند تا از تصادم افکار آنان نور حقیقت آشکار شود. مجادله و اصرار در رأی ابداً جائز نیست.



حین عقد مجلس هر یك به کمال حریت رأی خویش را بیان و کشف برهان نماید. اگر دیگری مقاومت می کند ابداً او مکدر نشود. زیرا تا بحث در مسائل نگردد رأی موافق معلوم نشود و بارقهٔ حقیقت شعاع ساطع از تصادم افکار است. ۱۱

پذیرفتن رأی اکثریت از وظائف روحانی بهائیان است:

باید رأی خود را در هر امری و در هر جلسهای در نهایت صداقت و روشنی و خیرخواهی و خضوع و خلوص ابداء و اظهار دارند و آنچه را بعد از مشورت کامل و مذاکره تام رأی اکثریت بر آن قرار گرفت به دل و جان بدون ادنی کدورت و رنجش اجرا نمایند ولو آنکه رأی اکثریت مخالف واقع و عاری از صواب باشد.

همواره باید در نظر داشت که تشکیلات اداری بهائی وسیلهاند نه هدف:

مبادا اسباب از مسبّب و فرع از اصل پیشی گیرد. یعنی ادارات و تشکیلات امر شعلهٔ ایمان و آتش خلوص را خللی وارد آرد. ۲۰۰۰ حضرت شوقی ربّانی

مؤسّسات بهائی بر رأی یکایك بهائیان استوار است، و آنها را هدف نهائی ترویج هماهنگی و یگانگی بین پیروان این آئین جهانی، و گسترش و توسعهٔ این نیروی آسمانی به جمیع عالم انسانی است.

انتخابات بهائی را با انتخابات متداول جهان شباهت و قرابتی نیست. بنا بر دستورهای این آئین، رأی دهندگان هرگز در رأی یکدیگر مداخله نکنند. آنها مأمورند که به کمال آزادی و بی نظری و توجّه به درگاه الهی کسانی را برگزینند که از نام و مقام بیزار، در خدمت به مردمان فداکار، از ناپاکی ها برکنار، و از



تجربه و خرد و عقل کافی برخوردار باشند. کاندید کردن یا توصیه و تبلیغ، در انتخابات بهائی ابداً راه ندارد.

## ضيافات نوزده روزه

از جمله مؤسّسات بی سابقه و نوین در آئین بهائی، ضیافاتی است که هر نوزده روز یکبار برگذار می شود. در این محافل انس، بهائیان ابتدا توجّه به خدا کرده، به دعا و مناجات پردازند، و از گفتار برگزیدگان یزدان برخوردار شوند، سپس مدّتی وقف آگاهی از اوضاع و اخبار آئین خود کنند، و در مهام امور جامعه به تبادل نظر و مشاوره پردازند، و در پایان با دوستان و آشنایان به گفتگو پرداخته از حال هم جویا شوند.

بهراستی زندگی بشر امروز بسی شگفت آور است. زیرا همسایگان، حتّی پس از سال ها همسایگی، یکدیگر را نشناسند و به دوستی و مرافقت نگرایند. آئین حضرت بهاءالله به نیروی معجز آسای نظم نوینش، سدّ آهنین بیگانگی و بی اعتمادی را از میان مردمان براندازد، به حدّی که همسایگان هرگز با هم ناآشنا نمانند، و در بین جمعیت، قرین غربت نگردند.

#### خدمات اجتماعي

علاوه بر مؤسّسات فوق، بهائیان انجمن های دیگری نیز برای ترقّی و رفاه عالم انسان دایر نموده اند. هدف این انجمن ها توسعهٔ بهداشت، زراعت، تعلیم و تربیت، و بهبود امور اجتماعی کشورها و اجتماعات فقیر است. چنانچه پیروان این آئین به ایجاد هزارها برنامهٔ بهداشتی و کشاورزی و تربیتی در سراسر جهان پرداخته اند.



## هدف اجتماعی دین در عصر ما

دیانت در نظر بهائیان، تنها عبارت از افکار پاك و عقائد و عواطف روحانی نیست. پیروان این آئین را محور زندگانی، پیام و نظام یزدانی است که همواره از آن الهام گرفته و می کوشند تا گفتار و رفتار و پندارشان، پیوسته در حول این محور اصلی در دوران و جولان باشد.

دایرهٔ دوستی و آشنائی بین بهائیان، تنها محدود به پیوستگان و هم کیشان و نزدیکان نیست. آئین جدید، موانع نژاد و میهن و ملّیت و مقام و مرتبت، همه را از میان براندازد، به طوری که هر فرد بهائی با صدها و هزارها نمونه از نهالان باغستان پربار و بریزدان آشنا شده، آنها را به دایرهٔ دوستی و هم سخنی بیفزاید.

"با جمیع اهل عالم به روح و ریحان [لطف و صفا، فرح و نشاط] معاشرت نمایند. چه که معاشرت سبب اتّحاد و اتّفاق بوده و هست. و اتّحاد و اتّفاق سبب نظام عالم و حیات امم است."'' "اهل بها...بهکمال روح و ریحان با اهل عالم معاشرت نمایند و ایشان را متذکّر دارند به آنچه که نفع آن بهکلّ راجع است...عالم بهمحبّت خلق شده، وکلّ به وداد و اتّحاد مأمورند."<sup>۱۵</sup> مضرت بهاءالله

از بخشش های بزرگ یزدان به بندگان، یاران وفادار است که خاطر از رشك و ریا مبرّا دارند. بهائیان به هر دیار که سفر کنند، از این خوان گستردهٔ پروردگار برخوردارند. زیرا به این حلقهٔ پهناور دوستی که به دورترین اقطار و اقالیم عالم رسیده، به پیوندند و از صفا و وفای یاران، و دانش و معرفت حقیقت جویان تمتّع جویند.

حلاوت صحبت دوستان حقیقی چون انگبین کام دل و جان را شکرین و شیرین مینماید.<sup>۱۹</sup>



دیانت، در نظر بهائیان، عبارت از رعایت رسوم و آداب ظاهری نیست. دیانت یعنی به شادی زیستن، با مردمان در آمیختن، و به نوع انسان مهر ورزیدن. دیانت یعنی بند بیگانگی گسستن، به غریبان پیوستن، به محبّت مردمان دل بستن، و از تاریکی آز و ریا رستن. دیانت یعنی با همهٔ بندگان خدا دوست شدن، بنی آدم را اعضاء یکدیگر و اجزای یك پیكر شمردن، بیگانه را آشنا انگاشتن، و دشمنان و بداندیشان را یار مهربان بودن. دیانت یعنی با ذهن باز به هر چیز نگریستن، در برابر حقیقت سر تسلیم فرود آوردن، حکمت و معرفت اندوختن، و از تقلید و توهم و تعصّب گریختن.

اگر کیش یزدان، به شادی مردمان نیفزاید، روانهای آشفته نیارامد، و خاطرهای خسته ننوازد، پس به چه کار آید؟ ایمان به کیش یزدان، باید آذرسان و شررانگیز باشد. دلهای سرد و افسرده را به آتش مهر و محبّت بسوزاند، و روانهای خسته را به تابش عشق الهی و رستاخیز دانش و آگاهی برانگیزاند. این چنین است نیازهای مردمان، و مقصود از ظهور و پیدایش پیام آوران یزدان.

بهائیان برآنند که آئین حضرت بهاءالله، هر جوینده و پژوهنده ای را، به این هدف ها رهنمون گردد. زیرا نظام اداری آن به همین سبب بنیان شده، و به تدریج این آرمان های بلند آسمانی را در سراسر گیتی، جامهٔ عمل پوشانده، و از عرصهٔ گفتار و پندار، اندك اندك، به عالم تحقّق و یقین در آورده.

# 71



# نظر بهائیان بهوضع کنونی جهان و آیندهٔ آن

## زود است بساط عالم جمع شود و بساط دیگر گسترده گردد. حضرت بهاءالله

زندگی ما با شتاب روزافزون و شگفت آوری در مسیر تغییر و تحوّل به پیش می رود. از جهتی، تمدّن جدید، نوید دنیای بهتری به بشر می دهد، و از جانبی، مشکلات تازه ای برای او به ارمغان می آورد. در طی روزگاران گذشته، هیچگاه عالم انسان با اینهمه انقلاب و دگرگونی روبرو نگشته. تغییرات و تحوّلات بقدری پی در پی و متواتر است که کسی را فرصت تأمّل و تفکّر نیست که فرجام این حکایت پرماجرا و تمدّن سحرآسا به کجا خواهد کشید.



"انقلاب عالم هر يوم در ازدياد است و لكن اهل آن سبب و علّت را ادراك ننموده. ننمودهاند." "عالم منقلب است و نفسى سبب و علّت آن را ادراك ننموده. طبيب حقيقى را از معالجهٔ امراض منع نمودهاند، وخود نه درد مى دانند و نه دوا."

تمدّن این عصر، کشتی گمشده ای را ماند که در تلاطم و کشاکش طوفانی سرکش و پرخوف و خطر گرفتار گشته. طوفانی که با شتاب روزافزون و شگفت آسائی، بارِ سنگین و سهمگین خویش را به پیش راند، و هر دم در امواج هولناك و پر هراس دریا در هم کوبد. مردم عصر ما که ساکنان این کشتی گمگشته اند، چنان پندارند که آنان را اختیاری در برگزیدن و شناختن هدف و سرنوشت خویش نیست. این ناظران ناآگاه، به کمال ترس و بیم، حرکات هولناك کشتی و امواج مهیب و وحشت زای دریا را می نگرند، بدون آنکه به سرنوشت تاریك و سرانجام پرماجرای خویش پی برند. مشکل مهم اینجاست که طوفان ابدا تمایلی به آرامش و سکون ندارد، و پیش بینی ها همه حاکی از آن است که وسعت و شدّت آشوب و انقلاب دریای پر بلا دمبدم در افزایش است.

"دو نفس دیده نمی شود که فی الحقیقه در ظاهر و باطن متّحد باشند. آثار نفاق در آفاق موجود و مشهود مع آنکه کلّ از برای اتّحاد و اتّفاق خلق شده اند. "کمر همّت را محکم نمائید شاید بندگان از اسیری فارغ شوند و به آزادی رسند. امروز نالهٔ عدل بلند و حنین انصاف مرتفع. دود تیرهٔ ستم عالم و امم را احاطه نموده." "عالم منقلب است و انقلاب او یوماً فیوماً در تزاید. و وجه آن بر غفلت و لامذهبی متوجّه. و این فقره شدّت خواهد نمود و زیاد خواهد شد. بشأنی که ذکر آن حال مقتضی نه و مدّتی بر این نهج ایام می رود." بشأنی که ذکر آن حال مقتضی نه و مدّتی بر این نهج ایام می رود." حضرت بهاءالله حضرت بهاءالله



از ابتدای تاریخ تا حدود قرن هجدهم، تمدّن مادّی بشر را چندان تغییر و تحوّلی نبود. هنوز بعد از هزارها سال رشد و تکامل، مردم به کمك حیوانات و کشتی های بادی سفر می کردند. ولی از آن پس، تمدّن مادّی بکلّی دگرگون گشت، به حدّی که بسیاری از علما و محقّقین یقین کردند که پس از هزارها سال رنج و کوشش و تحمّلِ عجز و بندگی در آستانهٔ آفرینش، بشر برای نخستین بار قدرت یافته که به نیروی خرد و دانش، بدی ها و دشواری ها را از عرصهٔ گیتی براندازد، و جهان را مسخّر ارادهٔ خود سازد.

این وهم و گمان بیهوده و این رؤیای پررنگ و نگار، در انظار مردم آن روزگار بسیار دل انگیز و پر ارج و اعتبار جلوه می نمود. زیرا دانستنی های تازه و بدیع، منظری بس سحرآمیز آفریده بود. جمعی از طلیعه داران عصر علم، در آغاز قرن نوزدهم به کمال امید و اطمینان بیان می داشتند که دور ایمان و آئین به انجام آمد و موسم دانش و هنر فرا رسید. بشر را دیگر نیازی به دینداری و خداشناسی نیست. علم داوری است یکتا و خداوندگاری غالب و توانا. ایمان ما دانش است، و آئین و مرام ما تتبع و کوشش. پس از گذشت یك قرن، ما به آشکار می بینیم که این نوید و امید و آمال خیال انگیز و سحرآسا، و این تصوّر طلائی، رؤیائی بیش نبود. بعد از اینهمه حوادث هولناك و پیکارها و بیدادگری های عصر جدید، می بینیم که نه فقط مشکلات بشر حلّ نشده بلکه پیچیده تر و مبهم تر گشته، و به راستی فرشتهٔ پرفروغ و فریبای دانش و تمدّن، و اهریمن رنج افزای ناکامی ها و ناهمواری ها، همواره با هم همراه و همگام بوده اند.

بهراستی می گویم هر امری از امور اعتدالش محبوب، چون تجاوز نماید سبب ضرّ گردد. در تمدّن اهل غرب ملاحظه نمائید که سبب اضطراب و وحشت



اهل عالم شده. آلت جهنمیه بهمیان آمده و در قتل وجود شقاوتی ظاهر شده که شبه آن را چشم عالم و آذان امم ندیده و نشنیده. اصلاح این مفاسد قویهٔ قاهره ممکن نه مگر بهاتّحاد احزاب عالم در امور و یا در مذهبی از مذاهب. بشنوید ندای مظلوم را و بهصلح اکبر تمسّك نمائید.^

مدنیت با توحّش توأم و همعنان است، مگر آنکه مدنیت جسمانیه مؤید...به اخلاق الهیه گردد. ۹

بسیاری از دانایان و دانشوران عصر ما کم کم به این حقیقت رسیده اند که تنها راه رهائی بشر از جنگ و جدائی، پذیرفتن و برگزیدن آرمان ها و ارزش هائی روحانی و آئین و مرامی است جهانی.

از جمله قوانین جهانِ آفرینش آن است که برای حلّ هر مشکل یا دفع هر ناملائمی، باید علّت اصلی را کشف کرده، برفع آن پرداخت. والا مداوا دفع مرض نکند، و علاج شفای دائم نبخشد. بهائیان برآنند که ریشه و سبب اصلی همهٔ نابسامانی ها و ناکامی های بشر بی دینی است. اگر پایهٔ دین پاك پروردگار و عشق و ایمان به یزدان در دل ها محکم و استوار شود، همهٔ ناروائی ها و رنج ها خودبخود از عرصهٔ گیتی رخت بربندد. امّا تا هنگامی که جان ها به نیروی ایمان از پلیدی ها پاك و مصفّا نگشته، و مردمان پای بند دام ریا و خودپرستی و خودخواهی و رشك و آزند، مشكلات موجود دمبدم پیچیده تر و مبهم تر و سرنوشت دنیا تاریك تر و اسفناك تر خواهد گشت.

به خود مشغول نباشید، در فکر اصلاح عالم و تهذیب امم باشید. اصلاح عالم از اعمال طیبهٔ طاهره و اخلاق راضیهٔ مرضیه بوده... ' حضرت بهاءالله



کوششها و تلاشهای خیرخواهان دیگر جهان، برای اصلاح عالم انسان، اگر چه ستوده و سزاوار تحسین است، ولی به سرچشمه و سرمنشأ نابسامانی ها و ناکامی های بشر راهی ندارد. زیرا همّت و نیت آنان بر این گمان متّکی است که جوهر و سرشت اصلی انسان جسم است نه جان، و آدمی عنصر خاکی است، نه پدیدهٔ آسمانی، پیکر است، نه روح مصوّر. و حال آنکه، این پنداری است بی مقدار و گمانی بی اعتبار، و ما خود به عیان می بینیم که متمدّنین عصر ما، خاطر از پرتو شادی ها روشن ندارند. شمارهٔ خودکشی ها و جنایات و اختلالات روانی و در هم گسیختن روابط انسانی در این کشورها، خود شاهدی است تکویا بر این مدّعا.

شادمانی و کامرانی و تکاملِ تمدن انسانی، بر پایهٔ وجدان های فرد فرد مردم جهان جای دارد، و هر قدر این پایه پایدارتر گردد، رفاه و رستگاری عالمیان افزونتر شود. امّا اگر بنیان وجدان و ایمان مردمان بهسستی گراید، هرچه بنا شود، بر پای نایستد و قرار و دوام نیابد. ثروت ملال آرد و دانش موجب وبال گردد. آزادی به آشوب و اضطراب انجامد و پیروی از هوس های روزگار، جز نومیدی و یأس ثمری نبخشد.



تکامل و ترقی حقیقی و پایدار، در صورتی میسر است که افراد اجتماع هریك گامی بلند در راه اصلاح و تکامل خویش بردارند و پیوسته بکوشند تا با رفتار پاك و بی ریا و با راستی و درستی و مهر و صفا، رسم بدی از جهان براندازند و تیرگی ها را روشنی بخشند. از این گذشته، نخستین لازمهٔ رشد و ترقی هر ملتی، نظم و امنیت استوار نباشد، اصلاح امور ابدأ ممكن نشود.

امّا عدم دخالت بهائیان در سیاست کنونی جهان، بر این عقیده استوارگشته که تغییر و بهبود حقیقی و پایدار، از روح و وجدان مردم فداکار آغاز می شود، نه از سیاست و صولت حاکمان. متصدّیان قانون و فرمان بسیارند، ولی ساکنان قلمرو عشق و عرفان و حامیان کشور مهر و ایمان، انگشت شمار. بنابراین بهائیان، قوای خویش را صرف اصلاح و اعتلاء یك یك افراد اجتماع کرده، بنائی آسمانی و تمدّنی جدید و پایدار، بر وجدان مردم فداکار پایه می نهند. بنائی که بر نظم و سیاست الهی مستقر و استوار است، نه تدبیر خلل پذیر بشری. وانگاه که بنای اخلاق و آگاهی و تربیت و عدالت انسان ها اتمام یافت، نظام و نقشهٔ جهانی که آئین بهائی برای عالمیان به ارمغان آورده، خودبخود برقرار خواهد گشت.

ابداً در امور دنیا و مایتعلق بها و رؤسای ظاهرهٔ آن تکلّم جائز نه.۱۱ حضرت بهاءالله

"در امور سیاسی قطعیاً مکالمه ننمائید و بهصداقت به حکومت معامله نمائید. کاری به کاری نداشته باشید و با هیچ حزبی همداستان نگردید."۱۲ "انسان باید در امور وقتی اوقات عزیز را صرف نماید که منتج نتیجه ای گردد و خدمتی به عالم انسانی نماید و سبب ترقی و اتّحاد ملّت شود نه باعث



اختلال امور و ترویج اغراض نفوس. "۱" "بهائیان به امور سیاسیه تعلّقی ندارند …کسی که صلح عمومی جوید و خدمت به عالم انسانی کند در جدال و نزاع اقلیمی مداخله ننماید و آنکه در احیاء کشوری کوشد در شئون مزرعه ای با دهقان و روستا نستیزد." "باید متابعت سیاست الهیه نمود. زیرا بشر هر قدر کوشش نماید نمی تواند سیاستی بهتر از سیاست الهیه تأسیس نماید." ما باید از سیاست الهیه اقتباس کنیم. هر نوعی که خدا با بندگان خود معامله می کند همان نوع رفتار نمائیم. اقتدا به خدا کنیم." "۱" حضرت عبدالبهاء

دنیای منقلب و متلاطم امروز، چون شهری آسیبپذیر است که در آستانهٔ سیل ها و تندبادها و طوفانهای پیاپی بنا شده. مردم گیتی را روش چنان است که به انتظار هجوم طوفان و طغیان نشینند، و هرگاه جمعی بی گناه را در پرتگاه مهیب و غرقاب پرهراس و هیبتش محکوم به فنا یابند، با قدرت هرچه فزونتر بشتابند و بکوشند تا آنان را از چنگال طبیعت و دست یغماگر قضا و قدر باز ستانند. البته این کاری است بس نیکو و کرداری است شایستهٔ تحسین و ستایش، امّا موجب اصلی را مانع نشود. مردمانِ چنین شهری باید پیوسته در غرقاب اضطراب و غم غوطه خورند و حتی از نم نم هر بارانی در بیم و هراس افتند.

بر خلاف دیگران، بهائیان را نیت و آرمان چنان است که نیروهای خویش را صرف رفع علّت اصلی کنند، و اندك اندك در برابر این سیل های بلاخیز سدّی بنا نهند که از گزند روزگار در امان ماند و طوفان های حوادث و تندبادهای تحوّلات و تغییرات آنرا در هم نکوبد. اگر چه احداث چنین سدّی مستلزم گذشت و فداکاری بسیار است، امّا درد مردم عالم را علاجی است کامل. سدّی است که به سیر زمان، از بن نیفتد، و سیل تهاجم ناملایمات و دشواری های روزگار آنرا از پای در نیاورد.



امروز جهانِ وجود مانند شخص علیل است...این مرض به داروی سیاسی و درمان آزادی مداوا نگردد و علاج نپذیرد. زیرا مرض تعلّق به اخلاق و وجدان دارد...علاجی خواهیم که جان را زنده نماید و وجدان بهپرورد.<sup>۱۷</sup> حضرت عبدالبهاء

عالم را به مثابه هیکل انسانی ملاحظه کن و این هیکل بنفسه صحیح و کامل خلق شده ولکن باسباب متغایره مریض گشته و لازال مرض او رفع نشده چه که به دست اطبّای غیرحاذقه افتاده و اگر در عصری از اعصار عضوی از اعضای او بواسطهٔ طبیبی حاذق صحّت یافت عضوهای دیگرش به امراض مختلفه مبتلا بوده و حال در دست نفوسی افتاده که از خمر غرور تربیت یافته اند. ۱۸

حال به بینیم پایان عصر ما به چه انجامد؟ بهائیان برآنند که بشر چندی در مسیر تکامل تمدن ظاهری و انحطاطِ تمدن معنوی به پیش رود تا به جائی که از دینداری و خداپرستی چندان آثاری در دفتر روزگار نماند. و سرانجام رسم بی دینی چنان بر جهانیان چیره شود و تاریکی غفلت چنان غالب آید که مردمان اهریمنان شوند و خوی درندگان گیرند. در گیرودار چنین بحران و تدنی وجدانی و انحطاط فضائل انسانی، ناکهان روزنهٔ آگاهی روی بنماید، نسیم سحرگاهی بوزد، و آفتاب بامداد الهی بر دل های خفته بتابد. در آن زمان مردمان دریابند که جز به اتکاء به تعالیم آسمانی و پذیرش پیامبر الهی، راهی به صلح و صفا و آرامش و آسایش نیست. وجدان پاك و عشق و ایمان بی ریا به بارگاه دانای تواناست که شادمانی جاودانی بخشد و سرمایهٔ سعادت سرمدی شود.

در روزگاری چنین در هم و آشفته، مردم گیتی به پایگاه بلند و ارجمند آئین جهان آفرین پی برده، دسته دسته به آن بگروند و تعالیم حضرت بهاءالله را به دل و



جان خواهان شوند. و آن چنان که پیمبران پیشین نوید داده اند، برای نخستین بار، فرمان یزدان بر عالم و عالمیان چیره شود و حکم و حکومت الهی بر اریکهٔ هستی استقرار یابد. از آن پس، مردمان در نهایت آسایش و آرامش، در سایهٔ یك منشور و یك دستور و آئین، بیاسایند و بیامیزند و بهستایش و نیایش جهان آفرین پردازند.

بهائیان در هر خطّه و دیار که ساکنند، وظیفهٔ خود دانند که به اطراف و اکناف گیتی منتشر شوند و مردمان را آگاهی بخشند. تاریخ شاهدی است گویا بر آنکه، ترقیات عالم، همواره مرهون همم و مساعی گروهی معدود از مردم فداکار بوده که به آرمانهای آسمانی خویش دل محکم بسته و به نور امید جان و روان روشن داشته اند.

## نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

"عالم را غبار تیرهٔ ظلمانی اخذ نموده و احاطه کرده. بساط معنی و عمل پیچیده شده و بساط قول و لفظ گسترده گشته." " عالم منقلب است و افکار عباد مختلف." " دیده می شود گیتی را دردهای بیکران فرا گرفته و او را بربستر ناکامی انداخته. مردمانی که از بادهٔ خودبینی سرمست شدهاند پزشك دانا را از او باز داشتهاند. اینست که خود و همهٔ مردمان را گرفتار نمودهاند. نه درد می دانند نه درمان می شناسند."

اگر علمای عصر بگذارند و من علی الارض رائحهٔ محبّت و اتّحاد را بیابند در آن حین نفوس عارفه بر حرّیت حقیقی آگاه شوند و راحت اندر راحت مشاهده نمایند و آسایش اندر آسایش.۲۲



در جمیع امور باید رؤساء به اعتدال ناظر باشند، چه هر امری که از اعتدال تجاوز نماید از طراز اثر محروم مشاهده شود. مثلاً حرّیت و تمدّن و امثال آن مع آنکه به قبول اهل معرفت فائز است اگر از حدّ اعتدال تجاوز نماید سبب و علّت ضرّ کردد. ۲۳

ای دانایان امم از بیگانگی چشم بردارید و بهیگانگی ناظر باشید و بهاسبابی که سبب راحت و آسایش عموم اهل عالم است تمسّك جوئید. این یك شبر عالم یك وطن و یك مقام است. از افتخار که سبب اختلاف است بگذرید و به آنچه علّت اتّفاق است توجّه نمائید. ۲۹

"مربّی عالم عدل است چه که دارای دو رکن است: مجازات و مکافات. و این دو رکن دو چشمه اند از برای حیات اهل عالم." "عالم به دو چیز محتاج: نظم و عدل." " "خیمهٔ نظم عالم به دو ستون قائم و بریا: مکافات و مجازات." "

## 27



## زندگی پس از مرگ

فرستادگان الهی، در نامههای آسمانی خود، همه از روز واپسین و عذاب و ثواب و معاد و میزان سخن گفته، پیروان را آگاه نموده اند که پاکان و نیکان را مسکن و مأوی بهشت برین است، و تبه کاران و بدسرشتان را جایگاه دوزخ آتشین.

از آغاز تاریخ تا عصر ما، آگاهی بشر از جهان دیگر بسیار محدود بود، تا آنکه بامداد روز واپسین بدمید، و پیك پروردگار، اسرار نهفته و نکته های ناگفته هویدا فرمود.

از جمله آنکه، تن به ترکیب عناصر به هستی پیوندد، و به تحلیل عناصر به نیستی گراید. از این نظر، بشر را با جانوران، سرشت و سرنوشت یکسان است. امّا روح را حقیقتی است یکتا و هویتی است یگانه. از ترکیب عناصر هستی نیافته،



و از آنِ عالم خاك نيست. روان چون پرتو آفتاب است، و تن چون آئينهٔ مصفّا و تابناك. هرگاه آئينه در هم شكند، پرتو آفتاب بهنيستى نگرايد، بلكه ديدگان را توانائى ديدن نماند.

## انسانی که بصیرت دارد...مییابد که روح انسان فنائی نداشته و ندارد.<sup>۱</sup> حضرت عبدالبهاء

ما را در این گیتی و در این عرصهٔ متناهی، آگاهی به حقیقت و سرشت روح و روان، ممکن نیست. گاه بگاه فروغ یا تابشی، از تجلّیات این خورشید پر بخشش و درخشش، در عالم رؤیا بر ما بدرخشد، و ما را از این رمز سحرانگیز و حیرت افزا آگهی بخشد.

## درك عالم ارواح در اين عالم اجساد ممكن نشود.٢

این چه چیز است که بی چشم بنگرد، بی گوش بشنود، بی بال به پرواز آید، و بی زبان سخن گوید؟ این چه پدیده ای است سحرآسا که گاه بگاه از پس پردهٔ روزگار بدر آید، در عرصهٔ برین بخرامد، و نادیده ها به مردمان بنماید؟ چه رؤیاها که پس از سال ها تحقّق یابد، و از تنگنای ناپیدای ابهام و تصوّر، پای به عرصهٔ هستی نهد. حقیقتی که در نهاد چنین پدیده ای پنهان شده، از پیکر برتر است و از تن لطیف تر. زیرا تن ناتوان را، بر قلمرو زمان و مکان، چیرگی نیست.

#### مضمون كفتار:

### خدا خواب را آفرید تا مردمان به جهان برین و زندگی باقی یقین کنند. ۳ حضرت باب

آثار این پدیدهٔ آسمانی و رمز نهانی گاه بگاه در افکار انسانی هویدا شده، پردهٔ اسرار از چهره بر افکند. چه بسیار از مردمان که بی گفتار از پندار همفکران و



همگنان آگه شده، با آنان به زبان پنهان دل سخن گویند. اینها نشانه ای است روشن بر هستی یك پدیدهٔ آسمانی و جاودانی که هرگز در پیکر نحیف و ناتوان نگنجد، و حدود عنصر جسمانی نپذیرد.

بهائیان بر آنند که روان آدمی، پس از آزادی از قید تن و رهائی از بند روزگار، فردیت و شخصیت و آگاهی خویش را از دست ندهد، و نیکی ها و خطاهای پیشین را از خاطر نبرد. چون نهالی که به دست باغبانی آگاه از گلزاری به گلزاری منتقل گشته، بعد از رهائی از تنگنای تن، همچنان به رشد و پرورش پردازد، و نیروهای نهفته اندك اندك بنماید، و از اندوخته ها و کوشش ها و رنج های روزگار پیشین، ثمراتی شیرین و دلنشین ببار آرد. میوه های بهشتی برویاند، و در دامان بوستان بخشش ها و عطایای حضرت یزدان، بیارامد و بخرامد.

زندگی در این جهان، بالنسبه به ملك برین، چون حیات جنین است. نیروهائی که در عالم جنین به ما اعطا می شود، ما را در آن تنگنا به کار نیاید، بلکه آنها را رشد و پرورش، به نیت آسایش در این جهان است. و تا به این مأوای خاکی پای ننهیم، درك مقام و ارزش بخششها و نعمتهای پروردگار نتوانیم. بنا به روش و آئین آفرینش، نقص در جهان پیشین، منجر به محرومیت در جهان پسین شود. و آنانکه با روحی آلوده و شرمسار به جهان جاودان روی آرند، بناچار از بسیاری بخششها و نعمتهای الهی بهره مندی نتوانند. بدیهی است که محدودیت ها همواره به یك حدّ نیست. هر چه محدودیت شدیدتر، محرومیت بیشتر.

#### هرکه در این عالم کوردل باشد در جهان دیگر کوردل تر و گمراه تر است. ٔ قرآن مجید

درك رموز ملك واپسين، از حدّ توانائي ما بيرون است، و تا به آن آستان بلند و بي كران رهسپر نگرديم، از اسرار آن عرصهٔ اسرار آميز، هرگز آگه و با خبر نشويم.



کودك نازاده که دیده به جهان زیبا و روح افزا نگشوده، و ترانه های دلربا نشنوده، چگونه درك بینائی و زیبائی تواند؟ تا پیکر نپرورد، و قدم به عالم ما ننهد، هرگز فهم پدیده های هستی نتواند.

مشعر ادراك آن عالم در اين عالم گذارده نشده تا ادراك نمايد و بر حقيقت عارف شود.<sup>٥</sup>

روح انسانی چون از این خاکدان فانی به جهان رحمانی پرواز نماید پرده برافتد و حقایق آشکار گردد. جمیع امور مجهوله معلوم شود و حقایق مستوره محسوس گردد. ملاحظه نما که انسان در عالم رحم از گوش کر بود و از چشم نابینا و از زبان لال و از جمیع احساسات محروم و چون از آن جهان ظلمانی به این عالم روشن و نورانی انتقال نمود دیده بینا شد و گوش شنوا گشت و زبان گویا گردید.

حیات ظاهره در یك مقام، حکم حجاب بر آن صادق. چون از میان برخاست، ید عنایت، رایت قرب و لقا برافراشت. ۲ مضرت بهاءالله

آن عالم عالم کشف و شهود است. زیرا حجاب از میان برخیزد.^ حضرت عبدالبهاء

باید در عرصهٔ خاك، روان را آمادهٔ عالم پاك كنیم. از ایمان و عشق به یزدان، سرمایهٔ جاودانی اندوزیم، و از رفتار و گفتار و پندار بی ریا، توشهٔ آسمانی مهیا كنیم. جان را صیقل دهیم، تا لایق بخشش های خالق مهرپرور شود، و دل را صفا بخشیم، تا منزل الطاف داور دادگستر گردد.

آنچه از پیش برای خویش فرستید، نزد خدا خواهید یافت. پروردگار به کارهای شما بیناست. ۹ شما بیناست. ۹



چه بسیارند مردمانی که در این سرای سپنج، عمر گرانمایه را صرف خوشی های بی مایه و نیازها و هوس های بی مقدار و ناپایدار تن کنند. به آسایش و آلایش و آرایش پیکر پردازند، و به پرورش جان و روان، تن در ندهند. روح را به پلیدی های گوناگون، چون رشك و آز و خود پرستی و بداندیشی و ریا بیالایند، و با روانی فرسوده و شرمسار، و وجدانی آزرده و آلوده و گرفتار، عزم عالم اسرار کنند. این بی خبران، چنان انگارند که زندگی را انجام این جاست، و روان را مأوای آخرین، این سرزمین. این پندار و تصوّر بی مقدار، به فرجام جز نومیدی و ندامت حاصلی نبخشد و جزیأس و حسرت، بر و باری نیارد.

پیش از آنکه مرکِ بی شکیب، بر شما پنجه افکند، توشهٔ نیکی از این گیتی برای آخرت بیندوزید، و در این کار از یکدیگر پیشی گیرید. ۱۰ میر مؤمنان

این زمینِ زیبا و جهانِ پرآلایش، "سنگ آزمایش" است، نه سرای آسایش، حصیر فناست نه سریر بقا. مکتب کشف حقیقت است نه میکدهٔ عیش و عشرت. معبد بندگی و ستایش است نه بزم راحت و آلایش. مدرسهٔ معارف الهی است نه ظلمتکدهٔ جهل و تباهی.

ما آنچه را در روی زمین است زیبا و درخشان جلوه دادیم تا مردمان را آزمایش کنیم و بهبینیم رفتار کدام یك از آنها نیك تر است. ۱۱ مجید

جهان شیرین و سبز است و خدا شما را در آن جای داده تا بهبیند چه می کنید.<sup>۱۲</sup>

دنیا در ظاهر به صورتی مزین و مطرّز و زیبا مشهود که هر که دید پایش لغزید و سر بنهاد. ۱۳ حضرت بهاءالله



شما ای بندگان خدا، پیش از آنکه در ترازوی کردار نیك و بد ارزیابی شوید، در این گیتی خود را بیازمائید. ۱۴

دنیا هم آموزشگاه است و هم آزمایشگاه:

او پروردگاری است که بر کردار و رفتار شما آگاه است و نیکی را از چشم دور نمیکند و بدی را با خشم پاسخ نمیگوید. خوان پر نعمت و اجر بی منت برای شما مقرر کرده و با دلایل روشن شما را از کارهای بد بیم داده و بهراه راست کشانده، و برای هر یك از شما زمانی مقرر و وقتی معین کرده، تا در حیات خود در بوتهٔ آزمایش این دنیا پرورش یابید و در آن دنیا سرافراز آئید. این سرا، جای امتحان است، و آن جاودانه مکان، جای حساب و کتاب و امیر مؤمنان

شما را برای آزمایش به خیر و شر دچار می کنیم و شما را به خود باز می گردانیم.<sup>۱۲</sup>

شما را آزمایش میکنیم بهبینیم عمل کدامیك از شما بهتر است. ۱۰ قرآن مجید بدانید که مال هایتان و فرزندانتان فقط آزمایش است و نزد خدا پاداشی بزرگ هست. ۱۸

گروهی از شما را وسیلهٔ امتحان گروهی دیگر قرار دادهایم.<sup>۱۹</sup>

"در ایام خوشی و آسایش هر نفسی خود را مظهر بخشش خداوند آفرینش بیند. ولی روز آزمایش معلوم و واضح گردد." "امتحان...حصاد [درو کردن] اشرار و سبب ظهور کمالات ابرار است...اگر امتحانات الهیه نبود ابداً نفوس تربیت نمی شدند."" "در موسم زمستان آنچه طغیان طوفان شدیدتر و باران بوران عظیم تر، در فصل نوبهار گلشن و گلزار طراوت و لطافتش بیشتر گردد و حلاوت و زینت چمن و لالهزار زیادتر شود. گریهٔ ابر سبب خندهٔ گل گردد و



دمدمهٔ رعد نتیجه اش زمزمهٔ بلبل شود... سفیدی برف سبزی چمن شود و افسردگی خاك شکفتگی نسرین و نسترن گردد...سرو ببالد، فاخته بنالد، بلبل بخواند، گل چهره برافروزد، لاله ساغر گیرد، نرگس مخمور گردد، بنفشه مدهوش شود...جمیع این فیوضات و تجلّیات بهار اثر مصیبات زمستان است. ۲۲۰۰

"الوان مختلفهٔ دنیا اهل ملکوت اسماء را مشغول نموده." "زخارف دنیا...چشمها را از دیدن منع نموده. اینهمه غفلت در صورتی است که در هر حین خود دنیا ناس را از فنای خود اخبار می دهد. به افصح بیان می گوید: عنقریب آنچه در من مشاهده می شود تغییر یابد و به فنا راجع شود." کفرت بهاءالله

بنا بر حكمت الهي، اسرار عرصهٔ برين از مردم زمين پنهان است زيرا:

اگر از عوالم الهیه و جهان معنوی الهی که بعد از عروج این ارواح...مقدر شده بوئی به مشام جهانیان رسد البته هریك در قربانگاه در سبیل محبّت الله به کمال شوق و اشتیاق بشتابد. ۲۰

جلا و جلوهٔ روح ما در این عالم آشکار نیست. زیرا این عرصهٔ جسم است نه جان. مرغ روح را پس از رهائی از قفسِ تن آواز و پرواز دیگر است.

كمالات مكتسبه در عالم مادون ظهورش در عالم فوق است. زيرا آن عالم مادون استعداد...ظهور آن مواهب را ندارد. ٢٦

این عالم عالم آزادی و خدمت است، و این زمان زمان کوشش و همّت. ما دهقانیم و این جهان کشتزار. تا شادمانی بهار نگذشته، و اندوه خزان نرسیده، تا گلزار زندگانی خارزار نشده، و روزگار فانی بسر نیامده، باید دانه های ایمان پاك و رفتار نیك را هر چه بیشتر در این کشتزار بكاریم، تا ما را در عالم پسین،



خرمنی انبوه فراهم گردد. آنان که عرصهٔ خاك ترك گفته، در مدارج افلاك مسکن گزیده اند، آرزوی رجوع در جان می پرورند، تا اگر شود چند صباحی به عرصهٔ ما روی آرند، شاید موفّق به خدمتی گردند، و شایستهٔ مرحمتی شوند، سرمایهٔ آسمانی اندوزند، و با توشهٔ برتر به عوالم برین روی آرند.

و چون یکی از آنها تسلیم مرگ شود، می گوید پروردگارا مرا به عالم پیشین باز گردان تا به جبران گذشته به رفتار نیکی عامل شوم. هرگز چنین چیزی ممکن نیست. ۲۷

وقتی خود را در آتش می یابند، می گویند ایکاش به دنیا بر می گشتیم تا آیات الهی را تکذیب نکنیم و جزو مؤمنین به شمار آئیم. ۲۸

روز عذاب ستم کاران خواهند گفت: ای پروردگار ما را فرصت دیگری بهمدّت کوتاه عطا کن. [این بار] دعوت تو را می پذیریم و از فرستادگانت پیروی می کنیم. ۲۹

جمیع ارواح پاکان و مقربان از بارگاه الهی طالبند که جامهٔ جسم بپوشند، از عرصهٔ افلاك عزم عالم خاك کنند، تا به خدمتی پردازند و شایستهٔ مرحمتی شوند: و نفسی الحق جمیع حقایق عالین و ارواح مقربین که طائف حولند مسئلت نموده که به قمیص ظاهرِ هیکلیهٔ انسانیه ظاهر شوند و در ظاهر ظاهر به نصرت امرالله قیام نمایند. از برای احدی سزاوار نیست که طلب خروج از این عالم...نماید بلکه باید...از خدا بخواهد که خدمتی از او...ظاهر شود ولو بذکر کلمه ای از کلمات او باشد..."

پس شایستهٔ بندگان راستان، و جویندگان شادمانی و کامرانی و طالبان ملکوت جاودانی آن است که ارمغانی که دست بخشایندهٔ یزدانی به آنان ارزانی فرموده،



قدر شناسند و غنیمت شمرند. هدیهٔ بزرگ آفریدگار به بندگان، در این عرصهٔ هستی، تمایل به تکامل و ترقی است، پروردن روان و آماده شدن برای جهان جاودان، و حضور در بارگاه خالق مهربان است. دل بستن به سرای سپنج، شرط خرد و حکمت نیست. باید دیریا زود، بار سفر بربست و از این دیار بی اعتبار به عرصهٔ اسرار پرواز نمود. دنیا دار غرور است و جای عبور و قبور.

زندگی این دنیا بجز بازیچه و سرگرمی نیست. خانهٔ آخرت بهتر است. آیا خردمندانه نمی اندیشید؟<sup>۳۱</sup>

آنچه نزد شماست فانی شود. و آنچه نزد خداست باقی ماند. ۳۲

دنیا را شأنی نبوده و نیست عنقریب من علی الارض به قبور راجع شوند...این دنیا و آنچه در او مشهود است، نزد صاحب بصر به یك كلمه ای از كلمات الهی معادله نمی نماید. چه كه او زائل و فانی بوده و خواهد بود، و این...دائم و باقی خواهد ماند. هیچ عاقلی به ملاحظهٔ یوم او یومین، نعمت باقیهٔ الهیه را از دست نمی دهد. براستی می گویم، جان لم یزل و لایزال، آهنگ گلشن مكاشفه و لقا داشته و دارد، ولكن اوهام و آمال لا تغنی او را از ملكوت قرب منع نموده."

روزگار را به اهلش واگذار. هیچ اعتنا به ایام دو روزهٔ دنیا مکن تا این پیراهن کهنهٔ دنیا از بدن فرو افتد و بر سریر باقی جاوید مسکن گیری. " حضرت بهاءالله درست تفکّر کنید، شاید به نار امل و هوی نسوزید، و به اشیاء...دنیای دنیه، از حق ممنوع نگردید. عزّت و ذلّت، فقر و غنا، زحمت و راحت، کلّ در مرور است، و عنقریب جمیع من علی الارض به قبور راجع ... اگر چه دنیا محلّ فریب و خدعه است، ولکن جمیع ناس را در کلّ حین به فنا اخبار می نماید. تو



"پس اینك، از خواب بی خبری بیدار شوید، و این چند روزه باقی عمر را دریابید. و آنرا با پرهیزکاری سپری کنید و در رفتار و اعمال خوب بر یکدیگر پیشی گیرید. زیرا که این چند روزهٔ باقی عمر...بس کوتاه و اندك است. "تاین ویرانه، سرائی است که هیچکس از آن جان به سلامت بدر نبرد، مگر اینکه راه رستگاری بیاموزد و فرامین خداوندی را از جان و دل بپذیرد. با این دستاویزهای فانی و دلخواستنی های خاکی، در این گیتی، رستگاری نصیبشان نشود. در این عالم باید آموخته شد! باید آزموده شد! باید تربیت شد! تا در آزمونگاه ازلی و ابدی سرفراز بدر آمد. ""

#### مضمون كفتار:

نفوسِ خود را از زنگارِ زخارفِ دیارِ فنا بسترید. مبادا بهدنیا تقرّب جوئید. زیرا حاکم به ظلم و فحشاست و مانع وصول بهراهِ راست. دنیا غفلت شماست از آفرینندهٔ شما و توجّه شما به غیرش. و آخرت تقرّب شماست به آفریدگار مقتدر و جمیل شما. هر چه شما را از عشق خدا باز دارد، دنیا است. از آن بپرهیزید تا رستگار شوید.

مؤمن متوسّل به پروردگار اگر خود را به زیورهای روزگار بیاراید بر او بأسی نیست. زیرا جهان آفرین هرچه در آسمان ها و زمین است برای موحّدین آفریده. ۳۸

## مضمون گفتار:

دنیا تار و غبارانگیز است. زحمتش از راحتش پیشتر و بلایش از شادیش بیشتر. "اوست محبوب غافلین و مبغوض عارفین. راحت و وفا در او چون کیمیا و بلای او خارج از حد احصا." چیزهائی در او باید دید و با کسانی معاشر شد که دیدنشان مکروه است و مصاحبتشان نامطلوب.



اگر دنیا را مقامی بود، مرا بر بساطش مستقر می دیدی و اگر قدر و منزلتی داشت سازنده و سلطانش از آن رو بر نمی تافت. دنیا را به اهلش واگذار. مبادا غمش غمگینت کند، یا زخارفش دلخوش و شاد. عزّتش ذلّت است، ثروتش فقر، و بقایش فنا. کجاست شوکت پرویز و زر ابریزش؟ چه شد جلال فرعون ها و قصرهای پر جلایشان؟ کجا رفت ثروت جابران و صف های لشگرهایشان؟ اگر به دیدار قصر کسری روی، آن را مسکن عنکبوتان و جغدان یابی. پس پندگیرید ای صاحبان عقل.

از آنچه بر تو وارد شده غم مخور. ما تو را تسلیت می بخشیم و توصیه می کنیم به صبر و شکیبائی. پروردگارت حاکم و مختار است.

ما از دنیا جز مردمش چیزی نخواهیم. دنیا براستی قدمگاهِ من است...و منظرِ دوستان من. طلوعگاه قدرت من است و مظهر اسم ها و صفات نیك و بلندپایهٔ من. پروردگارت مبین و آگاه است.

### مضمون بيان:

بگو ای مردمان به خدا سوگند آنچه نزد شماست به فنا گراید و قضا اثری از شما نگذارد. پس به ملکوت بقا درآئید. این چنین پروردگارِ بزرگ و پر جلالِ شما، شما را اندرز می دهد. ''

پشیمانی و پریشانی و رنج جاودانی آنان راست که در بزم زندگانی خاموش نشینند، ترانه های آسمانی نسرایند و ساغر معانی ننوشند، محفل شادمانی نیارایند، ونغمهٔ ملکوتی نشنوند، شمع شب افروز نشوند، و پروانهٔ جانسوز نگردند، شاهد عشق نبینند و شیفتهٔ یار نشوند. این ساکتان، سرانجام چون پرندگانی بال و پر شکسته، و به کِلِ دنیا آغشته، با خاطری افسرده و آشفته، و روانی پژمرده و پریشان، نظر به کرانه های بی کران ابدیت افکنده، عزم پرواز کنند:



"مَثَل شما مَثَل طیری است که به اجنحهٔ منیعه در کمال روح و ریحان در هواهای خوش سبحان با نهایت اطمینان طیران نماید، و بعد به گمان دانه به آب و گِل ارض میل نماید، و به حرص تمام خود را به آب و تراب بیالاید، و بعد که ارادهٔ صعود نماید، خود را عاجز و مقهور مشاهده نماید، چه که اجنحهٔ آلوده به آب و گِل قادر بر طیران نبوده و نخواهد بود." "ای پسر روح، هر طیری را نظر بر آشیان است و هر بلبلی را مقصود جمال گُل، مگر طیور افئدهٔ [قلوب] عباد که به تراب فانی قانع شده، از آشیان باقی دور مانده اند." "

پس تا زمان باقی است و فرصت مهیا، همّتی باید نمود و روان را آمادهٔ عوالم روح افزا کرد، والا نهال بی همال انسانی جز یأس و تأثّر باری نیارد، و گلزار پرطراوت و لطافت زندگانی، جز حسرت و اسف حاصلی نرویاند.

بهرهٔ هریك از شما، از این گیتی، قطعه خاکی بقدر درازا و پهنای قامت شماست. پس...مهلت را غنیمت شمرید. اینك که پنجهٔ مرگ گریبانتان را نگرفته و مرغ روح از قفس تنتان پر نکشیده، زمان برای رستگاری و پیروزی مهیا است. تن ها سالم و فرصت مغتنم است. مهلت باقی و اراده و اختیار برقرار. زمان برای توبه بی شمارست و لحظهٔ جلب رضای خدا و حاجت نجات جان بسیار. پیش از آنکه فرصت از دست برود و در تنگنای گور، کار از کار بگذرد و بیم نابودی در دلتان راه یابد، و مرگ بر سر شما سایه گسترد و پنجهٔ عدالت گریبانتان را بگیرد آماده شوید، و پیش از اینکه رخت از سرای گیتی بربندید، کار نیکی توشهٔ راه کنید، زیرا که چون فرصت گذشت و هنگام مغتنم از دست رفت، دیگر دریغ و افسوس سودی ندارد. "



"آنچه در دنیا موجود عنقریب مفقود خواهد شد." "دنیا را وفائی نبوده و نیست. جهد نمائید تا در این ایام فانیه کسب لئالی باقیه نمائید. عمل پاك و مقدّس البتّه در کتاب حفظ الهی محفوظ خواهد ماند." و حضرت بهاءالله

"این چند روز ایام حیات دنیویه که چون ظلْ زائل است عنقریب بسر آید. جهد نمائید تا مشمول الطاف و عنایت ربّ احدیت گردید."<sup>13</sup> "ایام بسر آید و جز پشیمانی از برای اهل دنیا نماند."<sup>10</sup> "بساط این خاکدان فانی عنقریب برچیده گردد. پس باید در فکر عزّت و حشمت جاودانی بود."<sup>10</sup>

در این جهانِ آب و گل شادمانی محال و ممتنع ، مگر آنکه انسان دل بهجهان دیگر بندد و سیر در عالم دیگر کند و مقصدش بلند و مرادش ارجمند باشد. چون خود را موفّق بیند درهای شادمانی گشوده شود و دلبر آمال و آرزو جلوه نماید. این سرور ابدیست و فرح سرمدی والا هر شادمانی را ناکامی در پی و هر کامرانی را پشیمانی در عقب. اینست که لذائذ این عالم ظلمانی را به سراب فانی تشبیه فرمودهاند. \*\*

#### مضمون كفتار:

"بر درِ این بهشت، فرشته های امر ایستاده اند، و اگر از کسی بوی حبّ دنیا را بیابند...او را از ورود به جنان و دیدارِ پروردگارِ قدیم و پر احسان باز دارند.""

آنان که قلبشان متعلّق به دنیاست، هرگز ورود به ملکوتم نتوانند. زیرا پروردگار، اغیار را از این مقام باز داشته و آنرا تنها مسکن و دیار نیکان ساخته."۱۰

## 24



## بهشت و دوزخ

نامه های آسمانی پیشین، مؤمنین و نکوسرشتان را با بهشت برین و حوریان و فرشتگان یار و قرین دانسته اند، و منکرین و بدکاران را با عتاب و عذاب و دوزخ آتشین. بنابر این گفتارهای آسمانی، بسیاری از مردمان چنان انگاشته اند که آنان و هم کیشان آنان را جای در بهشت است، و خوشی و شادی دائم در سرنوشت. دیگران چون از پیروی از آئین راستی سر باز زدند، در دوزخ آتشبار تا انجام روزگار در تب و تاب افتند، و به عذاب و عقاب گرفتار شوند.

از جمله، عامهٔ مسیحیان با ایمان بر آنند که تنها منجی جهان هستی و تنها فروغ و تابش راستی، یگانه فرزند خدا، مسیح بی همتاست، و آنکه به غیر او گرود و سروری جز او جوید، هرگز به سرچشمهٔ نجات و حیات راه نیابد، و از آب



زندگانی جاودانی سیراب نشود. چنین گمگشتهٔ تبه کاری، تا انجام روزگار پای بند عذاب آفریننده شود، و مخاطب و معذّب به عتاب و خطاب جان گیرنده.

بهائیان برآنند که اگر چه در این پندارها پرتوی از نور حقیقت و راستی تابان است، ولی آنچه مقصد و نیت پیمبران یزدان بوده، نه چنان است که مردمان پنداشته اند. بنابر نامه های آسمانی آئین بهائی، بهشت، نزدیك شدن به آستان حضرت یزدان است، و دوزخ، دوری جستن و کناره گرفتن از آن آستان بی کران.

"درحیات اولیٰ مقصود از جنّت رضای او و دخول در امر او بوده."' "هر نفسی که به کلمهٔ بلی موفّق شد از صراط گذشت و به جنّت رضا فائز...شد." حضرت بهاءالله

مضمون گفتار:

بهشت رسیدن به رضای الهی است، و آتشِ ابدی دوزخ، داوری عادلانهٔ پروردگار." حضرت باب

نزدیکی و دوری امری است نسبی، نه مطلق. هر چه عمل برتر و ایمان پاكتر، تقرّب و تمتّع بیشتر. سیرت و طینتِ پاكِ حقیقت پرستان، و صفا و وفای راستان و آزادگان، بالنسبه به سعی و کوشش آنان، منجر به بهره جستن از مینوی جاودان، و نزدیکی آنان به بارگاه حضرت یزدان شود. و نیت و رفتار نکوهیدهٔ ناپاکان و بدسرشتان، موجب محرومیت آنان از آنهمه نعمتها و بخششها و شادیهای بیکران گردد.

مردمان را به دو گروه نیکوکار و تبه کار تقسیم نتوان نمود، زیرا هرکس را در سیر تکامل روحانی، مقامی است مختص و مرتبتی است معین. چنین رویه ای، با عدل داور دادگستر و خالق مهرپرور، هرگز سازگار نیفتد.



تکامل وجدانی، و رشد و پرورش حقیقت انسانی را شباهت بسیار به کسب هنر و دانش است. در هر مدرسه، جویندگان دانش را روش و کوشش گوناگون است. گروهی، از آغاز کمر همّت به کسب علم و حکمت بربندند، و از دانائی و آگاهی استاد بهرهٔ وافر جویند. برخی دیگر، به کوشش تن در ندهند، و از آزمایش نهراسند، تا روز موعود فرا رسد. وانگاه به بیم و هراس افتند، و با شتاب و اضطراب هرچه فزونتر، نکته ای چند به خاطر سپرده، با دلی پر تشویش و انقلاب نزد استاد روند. گروهی دیگر، دانش آموختن را شایستهٔ مقام بلند و ارجمند خود نشناسند، و عمر گرانقدر را صرف هوس های آنی و هدف های زندگانی جسمانی کنند، به این امید که روز آزمایش هرگز فرا نرسد، و چرخ روزگار هرچه زودتر از سیر و سفر سیر شود.

باری هر دانشجوئی را نسبت به همّت و کوشش، از درخت دانش خوشه ای است، و از نهال آگاهی و دانائی توشه ای. آنانکه در دبستان این جهان، روح و روان به پرورند، و گفتار برگزیدگان یزدان بپذیرند، چون نوآموزان گلستان دانش و هنر، به فرجام از خرمن کوشش و کاوش خویش خوشه های پر ثمر چینند، و توشه های پر بار و بر انبازند.

در عالم هستی، چیزی پر اجرتر و برتر از این نیست که انسان با دلی پاك و پرفروغ، و روانی روشن و تابناك، و روحی مفتخر به عشق و ایمان، و خاطری وارسته از این جهان، و امیدی پیوسته به یزدان، و عمری آراسته به مهر و وفا و لطف و صفا، عزم عوالم بالا کند. و بهم چنین در عرصهٔ هستی، ندامت و پشیمانی و حسرت و زیانی، برای بشر افزونتر از این نه، که در دم واپسین، با وجدانی تیره و آلوده و شرمسار و خاطری فرسوده و آزرده و اسفبار، و گذشته ای آکنده از خودخواهی و خودپرستی و رشك و ریا و هوس ها و سرمستی های ناپایدار این دنیا، بار سفر بربندد، و از این آشیان خاکی قصد جهان پنهان کند. براستی



این است نخستین تابش آگاهی از دوزخ آتشین. آگاه شدن از تعصّبات و تقصیرها و خودخواهی ها و حسادت ها و تکبّرها و تزویرها و نادرستی ها و ظلم ها و بداندیشی های پیشین، سوزنده ترین آتشی است که بر روح و نفس آدمی چیره شود. چنین آگاهی جانکاهی را اثر کمتر از شعلهٔ شررانگیز و جانسوز نیست.

در عالم ما نیز بهشت و دوزخی هست. مؤمنین نکوکار و ستوده سرشت و پارسا، نه تنها پاداش رفتار خویش را در دیار پسین بیابند، در این روزگار نیز از نتائج کردار و نیت و سیرت پاك و بی ریای خود برخوردار شوند. زیرا سعادت هنگامی دست دهد، و شاهد شادمانی و کامرانی و عزّت جاودانی هنگامی رخ بنماید که آدمی به استعدادات خداداد خویش پی برده، نیروهای خفته و نهفته را به پرورد و برویاند. آنانکه به خوشی های عالم بالا دل خوش کنند، و به عشق راستی و حقیقت پرستی و تسلیم و توکّل به آفرینندهٔ هستی، از بدی ها بپرهیزند و به نیرکی هاگرایند، درهای شادی را در هر دو عالم گشاده یابند.

بهشت و جهنّم هم در این عالم هست و هم در آن عالم. نفوسی که در این عالم به هر پیش آمدی تسلیم و لازال در حال رضا و بر مقدّرات خود خشنود و قانع باشند و ابداً چون و چرا نکنند و صابر باشند، این نفوس در جنّت نعیماند.

سرنوشت ما در این دنیا انعکاسی از درون ماست. هر پندار و گفتار و کرداری که از ما می تراود، در آئینهٔ زندگی نقش بسته، تصویری از دنیا بهما جلوه می دهد. ممکن نیست گلی نثار کنیم و خود از بوی مشکبارش به اهتزاز نیائیم.

هر مرغ خوش آواز چون نغمهٔ خوشی بسراید، خود بیشتر از سایر مرغان به هیجان و حرکت آید.<sup>٥</sup>



بنا بر تعالیم آئین بهائی، بهر میزان که انسان در این جهان برای رسیدن به هدف های آسمانی، از روی صفای خاطر ونیت و سیرت پاك و بی ریا گام برداشته، خویش را از تنگنای ناپیدای غفلت، به مراتب بلند و بی منتهای انسانیت برساند، به همان اندازه جان و وجدانش، و حقیقت و هویت جاودانش، از پرتو خدا و شادی ها روشنی یافته، از بهشت بخشش ها و نعمت های جهاندار برخوردار شود. این چنین است معنای راستین بهشت برین، چه در این روزگار و چه در روزگار واپسین.

بهراحت یومی قانع مشو، و از راحت بی زوال باقیه مگذر، و گلشن باقی عیش جان جاودان را به گلخن فانی ترابی تبدیل منما. از زندان به صحراهای خوش جان عروج کن و از قفس امکان به رضوان دلکش لامکان بخرام. حضرت بهاءالله آیا پنداشتید که شما را بیهوده آفریدیم ؟ 

قرآن مجید

### نمونههائي از آثار حضرت بهاءالله

"ای عباد، پرهای خود را بطین غفلت و ظنون و تراب غلّ و بغضا میالائید، تا از طیران در آسمانهای قدس عرفان محروم و ممنوع نمانید." "دنیا نمایشی است بی حقیقت، و نیستی است به صورت هستی آراسته. دل باو مبندید، و از پروردگار خود مگسلید، و مباشید از غفلت کنندگان. براستی می گویم که مثل دنیا مَثل سرابی است که به صورت آب نماید، و صاحبان عطش در طلبش جهد بلیغ نمایند، و چون باو رسند بی بهره و بی نصیب مانند."

مالِ فانی عباد را از مآلِ باقی منع نموده. به اشیای فانیه بشأنی تمسّك نموده اند كه از نعمتهای باقیهٔ الهی ممنوع شدند. بگو ای عباد ایام در مرور و اشیاء



فانى. جهد نمائيد شايد فائز شويد...مقرّ رجوع بر حسب ظاهر تاريك و ظلمانى مشاهده مى شود. سراج لازم و تنهائى را رفيق واجب. سبحانالله باز هم سبحانالله انسان از براى تكسّب در دنيا به چندين اسباب خود را محتاج مشاهده مى نمايد و جميع همّش به تحصيل آن متوجّه و حال آنكه به تغيير و فنايش موقن است و حال از براى عالمى كه به دوام ملك و ملكوت بايد در آن ساكن شود تداركى ننموده. بگو يا قوم خذالعمل قبل ان يأتى الاجل اغتنمواالفرصة قبل ان تفوت والمهلة قبل ان تموت. انّ الوقت يأتى بغتة لعمرالله اذاً لا تحفظكم الحصون و لاتحرسكم الجنود اسمعوا نداءالمظلوم انه يذكركم لوجهالله و ينصيحكم فضلاً من عنده. "

هیچ عاقلی به جهت فانی باقی را از دست نمیگذارد. کلّ گواهی می دهند بر فنای عالم، مع ذلك باو متمسّك اند و مشاهده می نمایند به تراب راجعند مع ذلك از او غافل. ۱۱

نعمتهای باقیه را نگذارید، و به اشیای فانیه قانع نشوید...چه شبها که رفت، و چه روزها که درگذشت، و چه وقتها که به آخر رسید، و چه ساعت ها که به انتها آمده، و جز به اشتغال دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده، باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد، و فرقها بر بستر تراب مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود، و امور از شست. ۱۲

پس با دل پاك و قلب طاهر و خاطر منزّه، در ایام عمر خود که اقلّ از آنی محسوبست فارغ باش، تا بهفراغت از این جسد فانی بهفردوس معانی راجع شوی و در ملكوت باقی مقرّ یابی. ۱۳



انبیاء و مرسلین محض هدایت خلق به صراط مستقیم حق آمده اند، و مقصود آنکه عباد تربیت شوند، تا در حین صعود [رحلت] با کمال تقدیس و تنزیه و انقطاع قصد رفیق اعلیٰ [بهشت برین] نمایند. ۱۴

از زحمت ایام معدوده دل تنگ مباشید و از خرابی تن ظاهر در سبیل محبوب محزون مشوید، چه که بعد هر خرابی عمارتی منظور گشته و در هر زحمتی نعیم راحت مستور. ۱۵

ای عباد اگر در این ایام مشهود و عالم موجود فی الجمله امور بر خلاف رضاء از جبروت قضاء واقع شود، دلتنگ مشوید که ایام خوش رحمانی آید، و عالم های قدس روحانی جلوه نماید، و شما را در جمیع این ایام و عوالم قسمتی مقدر و عیشی معین و رزقی مقرر است. البته به جمیع آنها رسیده فائز گردید.

ای برادر هر بحری لؤلؤ ندارد و هر شاخی گل نیارد و بلبل بر آن نسراید. پس تا بلبل بوستان معنوی بهگلستان الهی باز نگشته...سعی کنید که شاید در این گلخن فانی بوئی ازگلشن باقی بشنوید...

"قدر وقت را بدانید و به آنچه سزاوار است تمسّك نمائید."۱۸ "اجر هیچ عملی ضایع نخواهد شد."۱۹

### مضمون كفتار:

دنیا به طالبان خود می خندد و به صدای بلند خطاب به آنها می گوید: آیا هیچیك از شما خیر و وفائی از من دیده اید؟ بزودی شما را به خاك بر می گردانم، نا امید و زیان کار. همان طور که پیشینیان را برگرداندم. ۲۰

## 72



### جهان پسين

این فصل چند نمونهٔ دیگر از آثار بهائی را در بارهٔ جهان پسین عرضه می دارد.

از برای خدا عوالم مالانهایه...بوده و هست. ولی کلّ در حول این عالم طائف است. اگر در این عالم مؤمن شود در کلّ عوالم در جنّت است والاّ در دون آن. ا

كلّ عوالم الهي طائف حول اين عالم بوده و خواهد بود.٢

"آن جهان در این جهان است ولی اهل این جهان از آن بی خبر. مانند جماد و نبات که از جهان حیوانی و جهان انسانی بی خبرند."" "چون روح انسانی به جهان الهی شتابد...پرده برافتد و حقیقت جلوه نماید." "حجاب از میان برخیزد و روح انسانی مشاهدهٔ نفوس مافوق و مادون و هم رتبه را می نماید." حضرت عبدالبهاء



قربیت ناسوت را بساب عدیت ملکوت از پی و وصلت جسمانی را فرقت روحانی از عقب. حضرت عبدالبهاء

"کلّ بعد از موت مطّلع بهاعمال و افعال خود خواهند شد...اهل حقّ را در آن حین فرحی دست دهد که ذکر آن ممکن نه و هم چنین اصحاب ضلال را خوف و اضطراب و وحشتی رو نماید که فوق آن متصوّر نه. " [اسرار موت] اگر ظاهر شود بعضی از خوف و حزن هلاك شوند و بعضی به شأنی مسرور گردند که در هر آنی از حقّ جلّ جلاله موت را طلب نمایند. " " ارواح لطیفهٔ طیبهٔ مقدّسه به کمال قدرت و انبساط بوده و خواهند بود. " مضرت بهاءالله حضرت بهاءالله

"اگر اليوم مقامات نفوس موقنه [مؤمنين] ذكر شود بيم آن است كه از فرط سرور بعضى هلاك شوند."۱۱ "از براى مؤمن مقاماتى خلق شده فوق آنچه استماع شده."۱۲

روان از کردار پسندیده خوشنود می شود و داد و دهش در راه خدا به او می رسد. ۱۳ حضرت بهاءالله

ای مادر از فراق پسر منال بلکه ببال...قسم به آفتاب صبح حقیقت در مقامی ساکن است که وصف آن به قلم نیاید و ذکر آن به بیان اتمام نپذیرد...این جای شکر است نه شکایت. اگر فرح از تو مشاهده کند بر سرورش بیفزاید. و اگر حزن بیند محزون شود. به ذکرالله مشغول باش و به فرح تمام به ثنایش ناطق شود.<sup>۱۲</sup>



"اگر فی الحقیقه به آنچه از قلم اعلیٰ [حضرت بهاءالله] جاری شده عامل شوند جمیع در جمیع عوالم به آسایش و راحت تمام فائز گردند."۱۹ "امروز روز زرع و اخذ ثمر است."۱۹

هر کتاب را جز اهلش قادر بر قرائت آن نه چه که خطوط آن مختلف است. مثلاً خطّ عبرانی را جز اهل آن قرائت نتواند نمود و هم چنین سریانی و سایر خطوط ولکن کتاب عالم را هر نفسی بر قرائت آن قادر چه که بر هر لوحی از الواح عالم کلمهٔ تغییر و فنا مرقوم و مسطور. جمیع آنرا مشاهده می نمایند و تغییرات و تبدیلات و اختلافات را در هر حین می بینند و جمیع این امور به قلم جلی در کتاب عالم نوشته شده و مع ذلك کلّ غافل و مدهوشند. سبحان الله این چه سکر است که عالم را از انتباه منع نموده و این چه نوم است که جمیع را احاطه کرده. قسم بهاشراقات انوار شمس معانی...که اگر نفسی اقلّ از شعر بهشعور آید خود را به این ایام فانیه مشغول ننماید و از مقام محمود محروم نکند. در پستی نفوس مشاهده کنید که جمیع مقر و معترفند به فنا و نیستی آنچه باو مشغولند. مع ذلك هر یك به شیئی اسیر و به شیئی مبتلی مشاهده می شوند... ۱۷

"هر مرغی چون پر برویاند در زمین استقرار نیابد...مگر مرغانی پا بسته و یا بال و پر شکسته." ۱۸ "در این جهان فانی کسی را بقائی نه...نه مستمند ماند نه ارجمند، نه امیر ماند نه فقیر، نه وزیر ماند و نه اسیر. بینایان کور گردند و زندگان اسیر گور گردند. خوشا به حال کسی که رضای الهی جوید و راه هدایت پوید و اسرار حقیقت گوید." ۱۹ محضرت عبدالبهاء

"بر هر ورقی از اوراق دنیا...اسرار فنا مرقوم و مسطور...مع ذلك باو دل بستهاند و باو مشغولند و باو مسرورند." " آگر دنیا قابل بود انبیاء...خود را بهدست مشرکین نمی دادند." " ای دوست، دل که محل اسرار باقیه است محل



افکار فانیه مکن، و سرمایهٔ عمر گرانمایه را به اشتغال دنیای فانیه از دست مده. از عالم قدسی، به تراب دل مبند، و اهل بساط انسی، وطن خاکی میسند. ۲۲٬۰۰

"پیرهن چاك كن و چون گل صد برگ خندان در این گلستان جلوهای نما. تا نفس باقی است وقت را غنیمت شمر و جان در راه جانان بسپر. عمرها بسر آید و جانها بهلب آید. جز زیان و خسران چیزی نماند."" "این ایام بسیار عزیز است. فرصت را غنیمت دان. شمعی روشن كن كه خاموش نشود و الی الابد روشنائی به عالم انسانی دهد."" "تا زمان از دست نرفته است این فرصت را غنیمت شمرید...عنقریب این چند روزه عمر فانی به سر آید و با دست تهی به حفرهٔ خاموشی درآئیم."

ای ابناء غفلت! به پادشاهی فانی دل مبندید و مسرور مشوید. مَثَل شما مَثَل طیر غافلی است که بر شاخهٔ باغی در کمال اطمینان بسراید و بغتهٔ صیاد اجل او را به خاك اندازد. دیگر از نغمه و هیكل و رنگ او اثری باقی نماند. پس پندگیرید ای بندگان هویٔ.۲۲

"عالم کتابی است مبین. در هر حین بر زوال خود گواهی داده و می دهد...و به افصح بیان می گوید: ای عباد در تغییرات من نظر نمائید. گاهی به ظلمت شب ظاهر می شوم و هنگامی به نور فجر. اشجارم وقتی به کمال سبزی و طراوت مشهود و گاهی زرد و سبك و خشك منظور...پیری و جوانی و موت و حیات منادی اند از جانب او و آگاه می نمایند بر خاتمهٔ امور. نیکوست حال نفسی که از او بگسست و به حق پیوست." "بگو ای دوستان امروز را مثل و نظیر نبوده و نیست. در این روز مبارك هر عمل خالصی که ظاهر شود او از سلطان اعمال محسوب است...بزرگی این ایام محدود نشده و نخواهد شد. جهد نمائید تا صاحب مقامی شوید که باقی باشد و هیچ صاحب قدرتی قادر بر اخذ آن نباشد."



ایام گذشته را بهخاطر آر چه بود و چه شد و چه نتیجه حاصل گشت. آینده مثل سابق است و ماضی آئینهٔ مستقبل. هرچه در او بینی در این خواهی دید. هرچه در آن یافتی در این خواهی یافت. بهیك نسق و یك وتیره است. ولی جمیع خلق از ماضی شاكی و بهمستقبل امیدوار. گمان كنند كه زمان كلال و ملال بگذرد و ایامی در نهایت خوشی و حلاوت رخ نماید. هیهات هیهات این جهان عالم خاك است و این نفس منهمك و ناپاك. چگونه مسرت و فرح و شادمانی و كامرانی حاصل آید؟ هیهات هیهات، مگر آنكه انسان غیر خدا را نسیان كند. نظر از این جهان پستی بردارد و آنچه در جهان بالاست مشاهده نماید...آنوقت مسرور دو جهان گردد و درخشندهٔ جاودان شود. ۲۹

### مضمون گفتار:

"پروردگار را عالم ها و خلق های بسیار است. مخلوقات او در هر عالمی به حدّی است که احدی قادر به شمارش آنها نیست مگر نفس او که حسابگر و دانا است."" "مرگ دری است از درهای رحمت پروردگار تو. به آن آنچه از چشم ها پنهان است آشکار شود. مردن چیزی نیست جز ارتقاء روح از مقامی پائین به مقامی بلند. به آن بساط شادی و نشاط گسترده شود."" "پروردگار اسرار عالم پسین را همواره در گنجینه های قدرت پنهان کرده...تا بندگان به خاطر این مقام بزرگ که هدیهٔ عرصهٔ ابدی است جان را فدا نکنند و آنان که در تاریکی محض گام می نهند به آن واصل نشوند."" "بعد از رفع حجاب از روح، باقی نماند از آن مگر آیت یا حقیقتی که پروردگار در آن به ودیعه روح، باقی نماند از آن مگر آیت یا حقیقتی که پروردگار در آن به ودیعه رخست بهاه الله

### مضمون گفتار:

"این زندگی ناپایدار و لذائذِ بی اعتبارش به اتمام آید. دیری نپاید که با پشیمانی به خالفتان روی آرید و از خواب برخاسته خود را در محضر الهی



یابید تا اعمالتان را توجیه کنید. "" «همه مصنوع پروردگارند و به او رجوع می کنند. همه در برابر داوری او خواهند ایستاد. او پروردگار روز رستاخیز و روز حساب است. "" " مصرت باب

#### مضمون بيان:

به حوریهٔ فردوس بگو، از غرفههای قدس بیرون آی، حریر بقا و ابریشم مصفّا بهاسم ابهای من بپوش، و نغمههای تازه و شیرین را که از سوی عرشِ برین در زمزمه است بشنو. سپس از افقِ نقاب با زیبائی حوراء بتاب و مردمان را از پرتو روی پر انوارت محروم مدار...سپس بهنیکوترین نواها در ذکرِ اسمِ صاحب اسمها به تغنّی پرداز...

مبادا هیکل اطهرت را از پیرهن انور باز داری. هر دم از زیورهای بقا از ملکوت انشاء بر آن بیفزا تا زیبائی الهی را بنمائی و فضل پروردگارت را بر عالمیان به اتمام آری. اگر در نفسی رائحهٔ محبّتِ یزدانت را یافتی، جان فدایش کن. زیرا ما تو را برای او آفریدیم و در عرصهٔ بقا نزد مقرّبین از تو عهد گرفتیم.

از تیرهای تابعانِ توهم و گمان ناله سر مده. آنان را به خود واگذار...بین زمین و آسمان ندا کن که به حقیقتِ خدا سوگند، من فرشتهٔ آفریدهٔ بهاءام. از قصرِ اسمِ ابهایش آمده ام. او مرا به زیور اسم ها آراسته است. در پس پرده های عصمت، پنهان از انظار مردمان بودم. تازه ترین الحان را از ساحت رحمان شنیدم. دیدم بهشت از شوق شنیدنش و شعف دیدنش به اهتزاز آمد...بگو او حاکم مختار و قادرِ حکیم است.

آنان که آیات الهی و سلطنتش را منکرند، مغلوبان نفس و هوایند و ساکنان دیار نار. پس چه بد است مأوای منکرین.۳۹

## 70



# امتیازات و نتائج ایمان بهآئین پروردگار

آفریدگار جهان که انسان را از روی محبّت و عطوفت آفریده، هرگز به ناکامی بندگان خود راضی نیست. و به راستی جای شگفتی و حیرت بسیار است که داور مهرپرور و دانای دادگستر، بندگان را به مهربانی خواند، امّا آنان را مشمول محبّت و مرحمت خود ننماید.

فضل پروردگار به مردمان بسیار است. ولی اکثرشان قدر نشناسند و شکر بجای نیاورند.\



# خدا چه نعمتی به ایرانیان عنایت فرمود، ولکن قدر ندانستند. اگر کفران ننموده بودند، دولت ایران اوّل دولت می شد. ۲

بهائیان بر آنند که ناکامی های بشر، نتیجهٔ نافرمانی از حکم و ارادهٔ یزدانی است، والا سازندهٔ گیتی هرگز نسبت بهبندگان بی مهر و عطوفت نیست. بلکه از روی فضل و احسان، استعدادات بی کران در گنجینهٔ نهاد مردمان نهاده، و در موعد مقرّر، چراغ های حکمت و معرفت در پیکر پیمبران برافروخته، شاید تشنگان بیابان نادانی به آب زندگانی رسند، و گمگشتگان وادی وهم و گمان به شاهراه آگاهی و کامرانی راه یابند، به نعمت های جاودانی امیدوار گردند، و از سرشت انسانی برخوردار شوند.

### مضمون گفتار

ای پسر وجود! بهشت تو دوستی من است، و خانهٔ آسمانی تو، وصال من. پس در آن وارد شو و صبر مکن. این است آنچه در ملکوت پرشکوه ما برای تو مقدر شده."

حال اگر مردمان به حقیقت نگرایند، و ندای روح افزای راستی نشنوند و نشناسند، البتّه نباید از مقابله با اندوه و ناکامی دچار حیرت گردند، زیرا فرمان عدالت را اقتضا چنان است که تا کوشش یار نشود و تا همّت بدرقهٔ راه نگردد، نهال آمال حاصلی نپرورد، و گلشن امید و آرزو بار و بری نیارد. و اگر بنای عالم بر بنیانی جز این جای گیرد، انقلاب و اضطراب رخ بگشاید و آشوب و اغتشاش بر جهان چیره شود.

تا پیامبری را نفرستادهایم، مردمان را مجازات نکنیم.



غفلت عباد و اعمال باطلهٔ ایشان بصور بلایای مختلفه ظاهر شده و ارض را احاطه کرده...آن شعله [جنگ] در بلاد ایران مستور است و البتّه این ستر را ظهور و بروزی از پی. مصرت بهاءالله

بلایا به دو قسم است. قسمی به جهت امتحان است و دیگری سزای اعمال. آنچه به جهت امتحان است تربیت و تأدیب است و آنچه سزای اعمال است انتقام شدید است.

خداوند فضل و نعمت خود را بهقومی عوض نکند مگر آنکه آنها نفوس خود را عوض کنند. ۲

خداوند در هیچ مورد بهمردمان ظلم نکند. مردمان به خود ظلم کنند.^ قرآن مجید سبب چیست که محروم و ممنوعند؟...سبب اعمال و افعال بوده و هست. مضرت بهاءالله

خیمهٔ نظم عالم بهدو ستون قائم و برپا: مجازات و مکافات. ' حضرت بهاءالله آیا در زمین سیر نمی کنند که به بینند سرنوشت مردم پیشین چه شد؟... آنان را پیمبرانی با دلیل و برهان آمد [ولی به انکار برخاستند] پس خداوند به آنها ظلم نکرد. آنها به خود ظلم کردند. بدی است فرجام کسانی که بدی کنند، مردمانی که آیات و کلمات الهی را دروغ پندارند و به تمسخر پردازند! '' قرآن مجید

پس شادمانی و کامرانی و سعادت جاودانی بندگان، تا حد استعداد و نیروهای خداداد، بسته به سعی و کوشش و خواست خود آنهاست. مردمان را آزادی است که برگزیدهٔ یزدان را به پذیرند، و از گفتارش اسرار آسمانی آموزند، و به رستگاری پاینده رسند، و یا آنکه راه تعصّب پویند، و در بیابان پندار و گمان رهسپرشوند.



# اگر مردمان از حقیقت روی بتابند بر تو بحثی نیست. وظیفهٔ تو ابلاغ کلام یزدان است. ۱۲

شگفتا که جویندگان راه راستی، در هنگام تابش و پیدایش برگزیدگان الهی و مهرهای تابان آسمان آگاهی، به جای آنکه جام سعادت جویند و به راستی پیوندند، به ناسپاسی گرایند، و خویش را از آئین آسمانی و نعمتهای جاودانی، بی بهره و نصیب کنند. حتّیٰ گروهی از این حدّ هم قدم فراتر نهاده، به آزار و اذیت حقیقت پرستان پردازند، که شما هم همره و همرای ما شوید، و از پندار نیاکان دور مگردید.

### مضمون گفتار:

"ای پسر بلندپایه! من تو را به بقا می خوانم، و تو فنا می جوئی. چرا از آنچه ما دوست داریم روگردانی، و به آنچه خود دوست داری مایلی؟"" "ای پسر انسان! برای تو از درخت پر فر و پر فروغ، میوه های مصفّا مقدّر داشته ام. چطور از آنها روگردانده، به آنچه کم ارزش است راضی شده ای؟ پس به آنچه در عالم بالا برای تو برتر است رجوع کن." "بگو به خدا سوگند به جامی دست یافته اید که احدی از پیشینیان به آن فائز نگشته. زود است بدانید، اگر به صبر بگروید... بگو سوگند به خدا، هرکه از این جام بنوشد، هرگز تشنه به صبر بگروید... بگو سوگند به خدا، هرکه از این جام بنوشد، هرگز تشنه خضرت بهاءالله

باری، برومندترین نهال زندگانی آدمی، ایمان به پاك یزدان و برگزیدگان پاكباز اوست و برترین و گواراترین میوهٔ این نهال بی همال، آگاهی از اسرار رستگاری و بهره وری از بخشش های الهی است كه در هر عصری و روزگاری بواسطهٔ فرستنده ای به بندگان اعطاء شود.



# بی نیاز به آواز بلند می فرماید، جهان خوشی آمده، غمگین مباشید، راز نهان پدیدار شده، اندوهگین مشوید. ۱۳ حضرت بهاءالله

امّا گمان نرود که ایمان به کیش یزدان تنها بر اندیشه و پندار استوار است، و آنکه به گفتار آئین جهان آفرین را بستاید، به ناگاه پرتو بختش بدرخشد، و شادمانی جاودانی و بخشش یزدانی، از آنِ وی گردد. هر کس بنا بر استعداد و سعی خویش تواند که از خوان گستردهٔ پروردگار برخوردار شود. نعمتهائی یابد و خوشی هائی جوید که هرگز به وصف در نیاید، و در دل بی خبران خطور نکند. ولی نخستین شرط بهره گرفتن، اقرار و اعتراف به مهر فروزان راستی است. تا کسی پیمبر زمان را نپذیرد و با جویندگان حقیقت که رموز رستگاری یافته اند، هم صحبت و همنشین نشود، چگونه به خواست یزدان پی برد و به ترقی و تکامل جان پردازد؟

گیاه را نخستین شرطِ رشد و پرورش آن است که از پرتو آفتاب تمتّع جوید، و به کمال شوق و شور، ظهور و طلوعش را انتظار کشد. اقرار به گفتار آفریدگار نمودن، چون دیده گشودن و رخ افروختن به تابش و درخشش مهر جهان افروز است. هرگاه روان آدمی به فروغ ایمان و عرفان بیفروزد، کوشش و کاوش مثمر به ثمر گردد، و به فرجام جوینده را به سرمنزل آرزو رساند، والا در تاریکی جستن، از مقصود باز ماندن است.

وانگاه که دیدگان به فروغ مهر فروزان راستی روشن گشت، هنگام اهتمام و کوشش فرا رسد، زیرا رشد و کمال را نور به تنهائی کفایت ننماید. تا دریا نجوشد و امواج بر نخیزد، در شاهوار برساحل نریزد.



آفرینندهٔ یکتا مردم را یکسان آفریده...پس بلندی و پستی و بیشی و کمی بسته به کوشش است. هر که بیشتر کوشد، پیشتر رود.۱۷

"هر نفسی قدم پیش نهد نصیب بیش برد. "۱۸۰۰ "حصول هر شیئی مشروط به سه چیز است: اوّل دانستن، دوّم اراده، سوّم عمل. "۱۹۰۰ حضرت عبدالبهاء

گیاهان در آغاز، از پرتو خورشید رخ برافروزند، و به لطف و احسانش یقین کنند، وانگاه دست های نیاز و تمنّا را، با شکیبائی و همّت و بردباری بسیار، به سینهٔ سخت و تاریك خاك فرو برند، تا از گنجینه های بکر زمین سهمی برند، و از ذخائر بی کران خداداد قسمتی جویند. زان پس از فرط شادمانی بر خود ببالند، و پیکر به بار و بر بیارایند و سر به فراز آسمان برافرازند، و زبان به شکر و نیایش گشایند که خداوند آفرینش چنان بخشش و درخششی نمود، و چنان احسان و عنایتی فرمود.

ریشهٔ گیاه پاك و برومند، هرگز از موانع سنگین و سخت اندیشه نكند، و از تنگنای تاریك و تنگ دلتنگ نشود، از دشواری ها نهراسد، و از سختی ها روی برنتابد، با سنگ ها بیامیزد، و با صخره ها مدارا كند، تا به فرجام در قلب زمین جاگیرد. وانگاه از نعمت های نهفته در دل خاك، و نیروهای تابناك آفتاب، بار و بر شیرین و خوشگوار ببار آرد.

کوشش، موجب تکامل و پرورش است، و تکامل و پرورش، سرچشمهٔ شادی ها و کامرانی ها. دانهٔ ناچیزی که در زیر خاك تیره پنهان بود، ناگهان سر بر فراز آسمان کشد، خودآرائی کند، و زیبائی بنماید، و با فخر و مباهات، در دامان بوستان ببالد و بخرامد. چنین نهالی برومند را، در برابر تندبادها و طوفان ها یارای پایداری بسیار است. زیرا او را با زمین و آسمان پیوند است. دست های



نیاز و تمنّا را به خاك پیوسته، و سر سپاس و ستایش و شكر و نیایش، بر فراز آسمان برافراشته.

"قدر وقت را بدانید...این وقت...عالم را جان بخشد." "فرصت را از دست مدهید، و وقت را ضایع مگذارید. قسم به دریای علم لدنّی که آنی از این ایام افضل است از قرون و اعصار. یشهد بذلك ربّکم المختار." حضرت بهاالله "تا توانی جهان سوز گرد و شمع شب افروز شو تا ایام را همه نوروز یابی. آرام مجو، سکون و قرار مطلب. سر به بالین راحت منه و در بستر پرند و پرنیان مخسب. روز و شب شور و وله طلب و ذوق و طرب نما و شوق و جذب خواه. چون دریا به جوش آ و مانند نهنگ الهی خروش نما."" "قدر این ایام را بدانید و مگذارید که بیهوده بگذرد. تا توانید بکوشید و بخروشید تا جامی لبریز از بادهٔ شورانگیز از دست یار عزیز بنوشید."" "والا ایام معدود مفقود گردد و حیات موقّت بهوفات ابدی انجامد."

پس پیام آور جدید یزدان را پذیرفتن، و مهرش را به دل سپردن، نخستین گام در راه کامیابی و کامکاری است. امّا پذیرش باید پیوسته با تتبّع و کوشش توأم شود، والا اقرار مبنی بر تقلید، پایدار نماند، و ایمان متّکی بر بی دانشی، با تحوّلات جانکاه روزگار، مقابله نتواند، و در بوتهٔ آزمایش مداومت و مقاومت ننماید.

آنچه شایستهٔ حقیقت جویان است، و نخستین شرط کامیابی در راه راستی و آزادی، انصاف و عدالت است. اگر این فضیلت آسمانی، آئین دیرین مردمان شود، شاهد حقیقت، چون آفتاب جهانتاب در غایت روشنی، نقاب از چهره برافکند، و در کمال جمال و جلوه رخ بنماید. زیرا ممکن نیست که کسی را نظرگاه انصاف و عدالت باشد، و دست سرنوشت، او را به سرچشمهٔ راستی نرساند.



اوّلِ انسانیت انصاف است، و جمیع امور منوط بهآن.۲۰ حضرت بهاءالله

### مضمون گفتار:

ای پسر روح! محبوب ترین چیزها نزد من انصاف است. اگر مرا خواهی، از آن روی بر متاب، و در اجرای آن غفلت مورز، تا مورد اعتماد من باشی. و تو در صورتی به آن موفّق شوی که هر چیزی را به چشم خود بینی، نه به چشم دیگران، و خود آنرا بشناسی، نه به تقلید از مردمان. در این باره فکر کن که چه شایستهٔ توست. براستی، انصاف هدیهٔ من، و لطف من است به تو. آنرا در مدن ظرنگاهدار.

فرستادگان یزدان را، نیت و هدف از تحمّل رنجها و دشواری ها، نیك بختی مردمان است، والا آنها را از دست روزگار، جز آزار پاداشی، و جز بلا نصیبی نیست. كامیابی و كامرانی آنان راست كه به باغستان ایمان روی آرند، و از حاصل كوشش ها و رنجها و بخشش های نامتناهی باغبان الهی، برخوردار شوند، روان به پرورند، و جان نثار جانان كنند، از خویشتن نیست گشته، به دوست آمیزند، و از بند روزگار رها شده، به یار پیوندند.

### مضمون كفتار:

ای پسر انسان! اگر مرا دوست داری، از نفس خود روی برتاب، و اگر رضای مرا جوئی از رضای خود چشم بربند. تا تو در من فانی شوی، و من در تو باقی گردم. ۲۷

ایمان به آئین یزدان، مردمان را از حدود و قیود این جهان برهاند. درهای آزادی به روی طالبان بگشاید، و شادمانی جاودانی به جویندگان راستان بنماید. رهرو راه راستی، پس از آگاهی از کیش الهی، و ایمان به فرستادهٔ یزدانی، دیدگاهش دگرگون گردد، و نظرگاهش آسمانی شود. اگرچه به گیتی پیوسته است، ولی نظر به



جهان بالا دارد، و اگر چه در دریای هستی غوطه ورست، ولی اسیر دام دنیا نیست. چون عاشقی دلداده و شاهدی شیدا و آزاده، هرآن زبان به شکر و ستایش خداوند آفرینش گشاید، و هر دم دریای دانش و معرفتش بستاید، پرتو عنایت و احسانش را در هر چیز بجوید، و تابش بخشش بی کرانش را از هر افقی بیابد، چون شمع شب افروز، هستی ها و بستگی ها بسوزد، و اشك شوق و شعف از چهره فرو ریزد، از آتش عشق بگدازد، و علم تسلیم برافرازد، "به قضا رضا دهد و از بلا پروا نكند،" از تنگدستی نهراسد، و از تباهی تن نیاندیشد، رنج را در راه دوست نعمت شمرد "و درد را درمان دل و جان یابد،" از رشك و آز بپرهیزد، و از بخل و ریا بگریزد، از حوادث ناگوار دنیای ناپایدار نیفسرد، و از ملامت کوته نظران و بداندیشان آزرده و پریشان نگردد، چون سرو روان در بوستان هستی ببالد و بخرامد، و چون مرغان چمنستان شوق و شور، از فرط شادی و شعف به نغمه و پرواز آید.

چنین آزادی و آزادگی، و چنین اعتقاد و ایمانی آسمانی، مؤمن حقیقی را از ناکامی ها برهاند، و از آسیب و گزند روزگار در امان دارد. زیرا نیك بختی را در گنجینهٔ نهاد خود یابد، نه درگفتار و پندار متملّقان و منتقدان. نظر به احسان و عنایت یزدان دارد، نه به مساعدت و حمایت این و آن. از مهر و مرحمت الهی سرمست و سرشار است و به الطاف نامتناهیش امیدوار. شادی ها را از منبع محبّت پروردگار جوید، نه از پدیده های ناپایدار روزگار. نظرگاهش ابدیت است، و همدم و همراهش نور حقیقت.

### مضمون گفتار:

"ای پسر بیان! به من ناظر باش و از غیرم روی برتاب. زیرا سلطنتم باقی است، هرگز تغییر نیابد. و اگر جز مرا طلب کنی، هرگز نیابی. حتّی اگر سراسر عالم را تا ابد جستجو کنی. "۲۸۰ "ای پسر



روح! ترا غنی آفریدم، چرا به فقر میگرائی؟ و عزیز ساختم، چرا دم از خواری می زنی؟ و از جوهر دانش ظاهر نمودم، چرا از غیر من طلب علم می کنی؟ و از گِل محبّت سرشتم، چرا به غیر من مشغولی؟ به خود نظر انداز تا مرا در وجودت قائم و قادر و مقتدر یابی.

باری، ایمان حقیقی آدمی را به جائی رساند که خرد هرگز تصوّر پایگاه بلند و ارجمند آن نتواند. آنان که به چنین مدارج آسمانی نائل شده اند، هرگز آنی از شادی ها و خوشی های جاودان آنرا به خرمن های زر و گهر و خواسته های دلاویز و پر رنگ و نگار روزگار، مبادله نکنند. به راستی دانای نخستین چه لطف و مرحمتی نموده، و چه مقام و منزلتی به بندگان بخشیده، و مردمان چگونه از آنهمه فضل و فضیلت روی برتافته اند.

آیا ارزنده تر از مهر و محبّت پروردگار، ارمغانی برای بشر متصوّر است؟ آیا آرمانی برتر از کامرانی و شادمانی جاودانی برای آدمیان میسّر است؟ آیا دولت و مرتبتی و شکوه و حشمتی پایدارتر از سروری و سلطنت در عالم اسرار، در ظلّ آفریدگار، به جهت مردمان مقدّر و مقرّر است؟ و آیا بجز پیام آوران یزدان کسی تواناست که به چنین آرمانهای بلند آسمانی جامهٔ عمل یوشاند؟

یزدان پاك راه را به ما نموده، خوان بخشش و دهش گسترده، و طعام های آسمانی از هر گونه فراهم آورده. بر ماست که به دیدهٔ بینا بنگریم و بیابیم، و به ستایش و نیایش خداوند آفرینش زبان گشائیم، و یا آنکه چشم بینش بربندیم، و در راه تعصّبات نیاکان و پیشینیان رهسپر شویم. بر ماست که گوش هوش فرا داریم و گفتار سروش ایزدی بشنویم، و یا آنکه به کم و بیش روزگار دل بندیم، و به جای پرورش روان، به پرستش تن پردازیم. بر ماست که در انجمن انس گرد



آئیم، و ترانه های آشتی و دوستی بسرائیم، و یا آنکه به خاك و گل تمایل جوئیم، و جان و دل وقف شادی های بی حاصل كنیم.

آزادی عقیده و وجدان، و مسئولیت شناسائی و پذیرش آئین یزدان، از بخششهای بزرگ پروردگار است به بندگان. ما را جزگفتن وظیفه ای، و جز نمودن راه مقصودی و آرمانی نیست.

"یا اهل بها...آنچه را دارید بنمائید، اگر مقبول افتاد مطلوب حاصل، والا تعرّض باطل."" "قسم به آفتاب افق ابهیٰ که آنچه ذکر شده لله بوده و خواهد بود، و به آن مأمورم. والا از ایمان اهل اکوان، نفعی به سلطان امکان راجع نه...انّه لهوالغنی عما سویه.""

وظيفهٔ تو تبليغ و تعليم است و وظيفهٔ ما بهحساب رسيدن.٣٢

### نمونههائی از آثار حضرت بهاءالله

ای بندگان، سزاوار اینکه در این بهار جانفزا از باران نیسان یزدانی تازه و خرّم شوید. خورشید بزرگی پرتو افکنده، و ابر بخشش سایه گسترده. با بهره کسی که خود را بی بهره نساخت، و دوست را در این جامه بشناخت. بگو ای مردمان، چراغ یزدان روشن است، آن را بهبادهای نافرمانی خاموش منمائید. روز ستایش است، به آسایش تن و آلایش جان مپردازید. اهریمنان در کمین گاهان ایستادهاند، آگاه باشید، و بهروشنی نام خداوند یکتا، خود را از تیرهگی ها آزاد نمائید.



بگو ای دوستان، خود را از دریای بخشش یزدانی دور منمائید، چه که او بسیار نزدیك آمده. آنکه پنهان بود، آمده و خوب آمده. بر یك دستش آب زندگانی، و بر دست دیگر فرمان آزادی. بگذارید و بگیرید: بگذارید آنچه در جهان دیده می شود، و بگیرید آنچه را که دست بخشش می بخشد. آمده آنچه چشم روزگار مانند آن ندیده.

ای بندهٔ من. از بند ملك خود را رهائی بخش و از حبس نفس خود را آزاد كن. وقت را غنیمت شمر زیرا كه این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی.۳۰

''امروز روز ظهور مقامات انسانی است. جهد نمائید تا از شما ظاهر شود آنچه لایق هست.''" ''این ایام را غنیمت شمرید و به ذکر دوست مشغول گردید...از خلق بگذرید و به حقّ توجّه نمائید. از دنیای فانیه فارغ شوید و به مدینهٔ باقیهٔ الهیه توجّه کنید. این است وصیت دوست یکتا. هر که توجّه نمود قسمت برد و نصیب برداشت و هر که غافل شد محروم و بعید ماند.''" قسمت برد و نصیب برداشت و هر که غافل شد محروم و بعید ماند.''" آلیوم یومی است که اگر از نفسی امری فوت شود، به قرن های لایحصی تدارك آن ممکن نه.''"

### مضمون گفتار:

کوهها از آیات یزدان در پروازند و درختها از نسیم خوش جانان در اهتزاز. امّا مردمان در پس پردهٔ غفلت در خواب. ارکان جهان از واهمهٔ یزدان در لرزش است. امّا بندگان در بند وهم و گمان. جمیع موجودات از نفخ صور در جذب و شورند.



چه نیکوست حال کسی که شنید و رو آورد و چه تلخ است مآل کسی که رو برتافت. چه خوش فرجام است کسی که در این روز فیروز به پرتو اسم قیوم و بی نیازِ ما روشنی یافت و از نسیم خوش وحی به اهتزاز آمد و بین مردگان به پا خاست... چه نیکوست حال کسی که از آیات پروردگارش—مالك مردمان— تولّد دیگریافت و در این فضای جانفزا به پرواز آمد.

### مضمون گفتار:

کسانی که به ارادهٔ قلبم هستی یافتند به کفران برخاستند و در ردّم لوحه ها آراستند تا اعمالشان عاطل گشت...بدین سبب فضل خدا به انتها رسید، چشمهٔ رحمت خشك شد، ابر کرم از ریزش باز ماند، و رائحهٔ قدس ساکت گشت...

آنان که روح خود را در راه پروردگار ایثار نمودند، با امن و امان در عرصهٔ جنان آسودند و در بهشت برین بهشعف و شادی مشغولند. خدمتکارانِ بها با جام های بقا دورشان طواف کنند و حوریه های عزّت شب و روز به خدمتشان پردازند. این چنین پروردگار، شهیدان راهش و بلادیدگان امرش را اجر دهد و عزیز کند. پس چه نیك فرجام اند مجاهدان یزدان.

بگو ای مردمان به یاری امر پروردگار برخیزید و از یاورانش شوید. بدانید که یزدان از غیرش بی نیاز است و آنچه از بندگانش خواهد از فضل اوست. زیرا به آن به عرصهٔ جنان، مقر پاکان و مقربان، راه یابند...

در این هنگام قلم امر به حکمتی که احدی جز خدا آگاه نیست از حرکت باز ماند. در هر حال سپاس او راست. خدائی جز او نیست. امر و خلق از اوست و همه راجع بهاو. ''



### مضمون گفتار:

"ای مردمان از آنچه امروز دارید سودی نیارید. دنیا و زخارفش را بگذارید و آنچه از سوی پروردگار—خالق عالمیان—آمده برگیرید. مبادا زخارفِ زمین شما را از طوافگاه مقربین باز دارد. به رضای الهی بشتابید و به نظر عدل و انصاف مظهری را که از افق قدرت پروردگار تابیده بنگرید."<sup>11</sup> "بگوای بنده، بر نفس خود ترحم نما و با آیات الهی مجادله مکن و از مشرکین مباش. بگو سوگند به خدا اگر پردهٔ اسرار را از این امر بردارم، از وحشت و اضطراب و ترس عذاب خود را پاره پاره کنید. از این رو، امر خدا را آن طور که در لوحهها از قلم مقدر و آگاه رقم رفته بود پنهان کردیم."<sup>1</sup>

#### مضمون بيان:

"بگو او نیازمند به کسی نیست. نصرت تماماً در پنجهٔ قدرت اوست. هر که را بخواهد به حکم خود یاری کند. او عزیز و مقتدر و حکیم است. و هرگاه مردمان را به یاری خواند، این از فضل اوست بر آنها تا به خواست الهی رسند."" "ای اهل جهان، آیا گمان دارید که بی محبّتِ این جوان الهی... به جنان راه توانید یافت؟...پس چه خطاست گمان نفس شما."

# بخش دوم



## گزیدهای از آثار آسمانی بهائی

بگو اکر راست می گوئید، از نزد پروردگار کتابی بیاورید که راهنمای بهتری از اینهاست تا از آن پیروی کنم. اگر نپذیرفتند، پس بدان که امیال و هوسهای خود را دنبال می کنند. ا

ای اهل انصاف اگر این امر انکار شود کدام امر در ارض قابل اثبات است و یا لایق اقرار.۲

## 77



# نمونههائی از آثار قلمی حضرت بهاءالله

### فارسى سره

به نام خداوند یکتا. ستایش بینندهٔ پایندهای را سزاست که به شبنمی از دریای بخشش خود آسمان هستی را بلند نمود، و به ستاره های دانائی بیاراست. و مردمان را به بارگاه بلند بینش و دانش راه داد. و این شبنم که نخستین گفتار کردگار است، گاهی به آب زندگانی نامیده می شود، چه که مردگان بیابان نادانی را زنده نماید، و هنگامی به روشنائی نخستین. و این روشنی که از



آفتاب دانش هویداگشت، چون بتابید، جنبش نخستین نمودار و آشکار شد. و این نمودارها از بخشش دانای یکتا بوده. اوست داننده و بخشنده، و اوست پاك و پاكیزه از هرگفته و شنیده...

پس دانسته شد، نخستین بخشش کردگار، گفتار است، و پاینده و پذیرندهٔ او خرد. اوست دانای نخستین در دبستان جهان، و اوست نمودار یزدان. آنچه هویدا، از پرتو بینائی اوست، و هرچه آشکار، نمودار دانائی او. همهٔ نامها نام او، و آغاز و انجام کارها باو...

رگ جهان در دست پزشك داناست. درد را می بیند، و به دانائی درمان می كند. هر روز را رازی است، و هر سر را آوازی. درد امروز را درمانی، و فردا را درمان دیگر. امروز را نگران باشید، و سخن از امروز رانید.

دیده می شود، گیتی را دردهای بیکران فرا گرفته، و او را بر بستر ناکامی انداخته. مردمانی که از بادهٔ خودبینی سرمست شدهاند، پزشك دانا را از او باز داشتهاند. اینست که خود و همهٔ مردمان را گرفتار نمودهاند. نه درد می دانند، نه درمان می شناسند. راست را کژ انگاشته اند، و دوست را دشمن شمرده اند...بگو ای مردگان، دست بخشش یزدانی آب زندگانی می دهد، بشتابید و بنوشید. هر که امروز زنده شد، هرگز نمیرد، و هر که امروز مرد هرگز زندگی، نیابد."

### # # #

بگوای پسران خاك، یزدان پاك می فرماید، آنچه در این روزِ پیروز شما را از آلایش پاك نماید و به آسایش رساند، همان راه راه من است. پاکی از آلایش، پاکی از چیزهائی است که زیان آرد، و از بزرگی مردمان بکاهد. و آن پسندیدن گفتار و کردار خود است، اگر چه نیك باشد. و آسایش هنگامی دست دهد، که هر کس خود را نیك خواه همهٔ روی زمین نماید...



نخستین گفتار دانا آنکه، ای پسران خاك، از تاریکی بیگانگی، به روشنی خورشید یگانگی روی نمائید. اینست آن چیز که مردمان جهان را بیشتر از همهٔ چیزها بکار آید. ای دوست، درخت گفتار را خوشتر از این برگی نه، و دریای آگاهی را دلکش تر از این گوهر نبوده و نخواهد بود.

ای پسران دانش، چشم سر را، پلك به آن نازکی، از جهان و آنچه در اوست بی بهره نماید، دیگر پردهٔ آز اگر بر چشم دل فرود آید، چه خواهد نمود. بگو ای مردمان، تاریکی آز و رشك، روشنائی جان را به پوشاند، چنانکه ابر روشنائی آفتاب را. اگر کسی به گوش هوش این گفتار را بشنود، پر آزادی برآرد، و به آسانی در آسمان دانائی پرواز نماید.

چون جهان را تاریکی فرا گرفت، دریای بخشش به جوش آمد، و روشنائی هویدا گشت، تا کردارها دیده شود. و این همان روشنی است که در نامههای آسمانی به آن مژده داده شد...

ای مردمان، گفتار را کردار باید، چه که گواه راستی گفتار، کردار است، و آن بی این تشنگان را سیراب ننماید، و کوران را درهای بینائی نگشاید. دانای آسمانی می فرماید، گفتار درشت بجای شمشیر دیده می شود، و نرم آن بجای شیر. کودکان جهان، از این بهدانائی رسند و برتری جویند.

زبان خرد می گوید، هر که دارای من نباشد دارای هیچ نه، از هر چه هست بگذرید و مرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم، و مردگان را زنده کنم. منم آن روشنائی که راه دیده بنمایم، و منم شاهبازِ دست بی نیاز، که پربستگان را بگشایم، و پرواز بیاموزم.

دوست یکتا می فرماید، راه آزادی باز شده، بشتابید، و چشمهٔ دانائی جوشیده، از او بیاشامید. بگو ای دوستان، سراپردهٔ یگانگی بلند شد، به چشم بیگانگان یکدیگر را نبینید. همه باریك دارید، و برگ یك شاخسار. بهراستی می گویم،



هر آنچه از نادانی بکاهد و بر دانائی بیفزاید، او پسندیدهٔ آفریننده بوده و هست. بگو ای مردمان، در سایهٔ داد و راستی راه روید، و در سراپردهٔ یکتائی درآئید.

بگو ای دارای چشم، گذشته آینهٔ آینده است، ببینید و آگاه شوید، شاید پس از آگاهی دوست را بشناسید و نرنجانید. امروز بهترین میوهٔ درخت دانائی چیزی است که مردمان را بکار آید و نگاهداری نماید.

بگو زبان گواه راستی من است، او را بهدروغ میالائید، و جان گنجینهٔ راز من است او را بهدست آز مسپارید. امید چنان است که در این بامداد، که جهان از روشنی های خورشید دانش روشن است، به خواست دوست پی بریم، و از دریای شناسائی بیاشامیم.

ای دوست، چون گوش کمیاب است، چندی است که خامه در کاشانهٔ خود خاموش مانده. کار به جائی رسیده که خاموشی از گفتار پیشی گرفته، و پسندیده تر آمده.

بگو ای مردمان، سخن به اندازه گفته می شود، تا نورسیدگان بمانند، و نورستگان برسند. شیر به اندازه باید داد، تا کودکان جهان به جهان بزرگی درآیند، و در بارگاه یگانگی جای گزینند. ای دوست، زمین پاك دیدیم، تخم دانش کشتیم، دیگر تا پرتو آفتاب چه نماید، بسوزاند یا برویاند. بگو، امروز به پیروزی دانای یکتا، آفتاب دانائی از پس پردهٔ جان برآمد...نیکوست کسی که بیاید و بیابد.





آغاز گفتار، ستایش پروردگار است. ای بندگان، چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید، تا بهیاری دوست یکتا از خاك تیره پاك شوید و به کوی دوست یگانه درآئید، از جهان بگذرید، و آهنگ شهر جانان نمائید.

ای بندگان، آتش پرده سوز، برافروختهٔ دست من است، او را به آب نادانی میفسرید. آسمانها نشانهای بزرگی من است، به دیدهٔ پاکیزه در او بنگرید. و ستارهها، گواه راستی منند، به این راستی گواهی دهید.

ای بندگان، دیدن به دیده بوده، و شنیدن به گوش. هر که در این روز فیروز، آواز سروش را نشنید، دارای گوش نبوده و نیست. گوش نه گوشی است که به دیده از آن نگرانی. چشم نهان بازکن تا آتش یزدان بینی، و گوش هوش فرا دار، تا گفتار خوش جانان بشنوی.

ای بندگان، اگر درد دوست دارید، درمان پدیدار. اگر دارای دیدهٔ بیننده اید، گُلِ روی یار در بازار نمودار. آتش دانائی برافروزید، و از نادان بگریزید. اینست گفتار یروردگار جهان.

ای بندگان، تن بی روان مرده است، و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید، و از دشمن به پرهیزید. دشمن شما چیزهای شماست که به خواهش خود آن را یافته اید، و نگاه داشته اید، و جان را به آن آلوده اید. جان برای یاد جانان است، آن را پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آن را به یاد گمراهان میالائید.

ای بندگان، بهراستی می گویم، راستگو کسی است که راه راست را دیده. و آن راه یکی است، و خداوند آن را پسندیده، و آماده نموده. و این راه در میان راهها، مانند آفتاب جهان تاب است در میان ستارگان. هر کس به این راه نرسیده، آگاه نه، و بی راه بوده. اینست سخن یکتا خداوند بی مانند.



ای بندگان، روزگار بنگاه دیوان است. خود را از نزدیکی او نگاه دارید. دیوان، گمراهانند که در خوابگاه فراموشی، با کردار تباه آرمیده اند. خواب آنها خوشتر از بیداری است، و مردن آنها دلکشتر از زندگی.

ای بندگان، نه هر تن دارای روان است و نه هر کالبد دارای جان. امروز، دارای روان تنی است که به جان آهنگ کوی جانان نموده. انجام هر آغاز امروز است، خود را کور مکنید. دوست یکتا نزدیك است، خود را دور منمائید.

ای بندگان، تنهای شما مانند نهالهای باغستان است، و از بی آبی نزدیك به خشکی است. پس به آب آسمانی که از ابر بخشش یزدانی روان است، تازه نمائید. گفتار را کردار باید. هر که گفتار را پذیرفت، مرد کردار اوست، وگر نه مردار به از اوست.

ای بندگان، سخن دوست شیرین است کو کسی که بیابد، کجاست گوشی که بشنود. نیکوست کسی که امروز با دوست پیوندد، و از هر چه جز اوست در رهش بگذرد و چشم پوشد، تا جهان تازه بیند، و بهمینوی پاینده راه یابد.

پروردگار جهان می فرماید، ای بندگان، از خواهشهای خود بگذرید، و آنچه من خواسته ام آن را بخواهید. راه بی راهنما نروید، و گفتار هر راه نما را نپذیرید. بسیاری از راهنمایان، گمراهانند، و راه راست را نیافته اند. راهنما کسی است که از بند روزگار آزاد است، و هیچ چیز او را از گفتار راست باز ندارد.

ای بندگان، راستی پیشه کنید، و از بیچارگان رو بر مگردانید، و نزد بزرگان مرا یاد نمائید و مترسید.

ای بندگان، از کردار بد پاك باشید، و به گفتار پروردگار رفتار کنید. این است سخن خداوند یکتا.<sup>ه</sup>

# 27



# نمونههائی از گفتار و آثار حضرت عبدالبهاء

قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۲۱ نوامبر، ۱۹۱۱ میلادی

حال جمیع بشر معرض غم و غصّه و ملال هستند. انسانی نیست که از برای او حزن و الم و مشقّت و زحمت و تعب و خسارت حاصل نشود. چون این احزان از مادیات حاصل می شود، چاره نیست جز اینکه رجوع به روحانیات بکنیم. وقتیکه از مادیات نهایت تنگدلی حاصل گردد، انسان توجّه



به روحانیات می کند، زائل می شود. انسان وقتی در نهایت مشقّت، نهایت یأس می افتد، چون به خاطر آید خدای مهربان دارد، مسرور می شود. اگر به شدّت فقر مادّی افتد، بهاحساسات روحانی آید، خود را از کنز ملکوت غنی بیند....وقتی که در حبس عالم طبیعت دلتنگ شود، به فکر پرواز به عالم روح می افتد، مسرور می شود. وقتی که حیات جسمانی مختل باشد، به فکر حیات ابدیه افتد، ممنون می شود.

امّا این نفوسی که توجّهشان صِرف به عالم مادیات است...در وقت بلا و محن چه تسلّی خاطر دارند؟ نفسی که معتقد به این باشد که حیات انسان محصور در حیات مادّی است، چون ناتوان گردد و در بلا و مصیبتی گرفتار شود...به چه چیز امید دارد؟ و به چه چیز تسلّی یابد؟ کسی که معتقد به حی قدیر مهربان نیست، چگونه روح و ریحان [شادی و نشاط] یابد؟ یقین است که در عذاب ابدی و نومیدی سرمدی است.

پس شماها خدا را شکرکنید که احساسات روحانی دارید، و انجذابات قلبی. دیدهٔ بینا دارید، و گوش شنوا. جانی زنده دارید، و دلی مملوّ از محبتالله. در هر مصیبتی گرفتار شوید، تسلّی خاطر دارید. اگر زندگانی دنیوی مختل شود، به حیات آسمانی مستبشر هستید. اگر در ظلمت طبیعت گرفتار شوید، به نورانیت ملکوت مسرورید. هر انسانی که احساس روحانی دارد، تسلّی خاطر دارد.

من چهل سال در حبس بودم، با آنکه تحمّل یکسال ممکن نبود. هر نفسی را به آن حبس می آوردند یکسال بیشتر زندگانی نمی کرد. از غم و غصّه هلاك می شد. لکن من الحمدالله در این چهل سال در نهایت سرور بودم. هر صبح بر می خواستم، مثل اینکه یك بشارتی جدید به من می رسید. هر شب تاریك می شد، نور سرور در قلب می افزود...اگر توجّه به خدا نبود، احساسات روحانی نبود، چهل سال در حبس چه می کردم؟



پس معلوم شد، اعظم موهبت عالم انسانی، احساسات روحانی است، و حیاتِ ابدی انسان توجّه به خدا. امیدوارم روز بهروز توجّهتان به خدا زیاد شود، و تسلّی خاطر بیشتر گردد...و قوای ملکوتی بیشتر ظاهر شود. اینست منتهی آمال و آرزوی ما، از خدا چنین می خواهم.

# قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۲۷ نوامبر، ۱۹۱۱ میلادی

رؤسای ادیان امروزگمان می کنند که دین عبارت از تقلید آباء و اجداد است. لهذا هر قومی تشبّث به تقالید نموده، آن را حقّ می دانند. و این تقالید چون حقیقت نیست، لهذا مخالف با یکدیگر است. و از این سبب اختلاف و عداوت بین بشر حاصل شده. زیرا همچنین گمان می کنند که دین مخالف علم است، و عقائد دینیه را تفکّر و تعمّقی لازم نیست، و تطبیق به عقل و علم جائز نه...و حال آنکه علم و عقل نور است، دین باید مطابق علم و عقل باشد. دین که مطابق عقل کلّی نباشد جهل است...

اعظم موهبت الهی برای انسان علم است. و امتیاز انسان از حیوان به عقل و علم کند. علم است...انسان آنچه می شنود باید آن را تطبیق به عقل الهی و علم کند. اگر علم و عقل قبول کند، آن حقّ است.

## قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۲۷ اکتوبر، ۱۹۱۱ میلادی

از جملهٔ برهان حضرت محمّد قرآن است که بهشخص امّی وحی شده. و یك معجزه از معجزات قرآن اینست که قرآن حکمت بالغه است...و از این گذشته



مسائل تاریخیه و مسائل ریاضیه بیان می نماید که مخالف قواعد فلکیهٔ آن زمان بود، بعد ثابت شد که منطوق قرآن حقّ بود.

مثلاً یك مسأله از مسائل ریاضیهٔ قرآن این است که تصریح به حرکت ارض نموده ولی در قواعد بطلمیوس ارض ساکن است. ریاضیون قدیم آفتاب را حرکت فلکیه قائل، ولی قرآن حرکت شمس را محوریه بیان فرموده، و جمیع اجسام فلکیه و ارضیه را متحرّك دانسته. لهذا چون ریاضیون اخیر نهایت تحقیق و تدقیق در مسائل فلکیه نمودند، و آلات و ادوات اختراع کردند، و کشف اسرار نمودند، ثابت و محقّق شد که منطوق صریح قرآن صحیح است، و جمیع فلاسفه و ریاضیون سلف بر خطا رفته بودند.

حال باید انصاف داد که هزاران حکما و فلاسفه و ریاضیون از امم متمدّنه با وجود تدرّس و تدریس در مسائل فلکیه، خطا نمایند و شخص امّی، از قبائل جاهلهٔ بادیةالعرب که اسم فنّ ریاضی نشنیده بود، با وجود آنکه در صحرا در وادی غیر ذی زرع نشو و نما نموده، به حقیقت مسائل غامضهٔ فلکیه پی برد، و چنین مشاکل ریاضیه را حلّ فرمود. پس هیچ شبهه نیست که این قضیه خارق العادّه بوده و به قوّت وحی حاصل گشته. برهانی از این شافی تر و کافی تر ممکن نیست. و این قابل انکار نه."

### قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۱۰ نوامبر، ۱۹۱۱ میلادی

اوّل اساس بهاءالله تحرّی حقیقت است. یعنی باید نفوس از تقالیدی که از آباء و اجداد موروث مانده، منزّه و مقدّس گردند. زیرا موسویان تقالیدی دارند، زردشتیان تقالیدی دارند، بودائیها تقالیدی



دارند، هر ملّتی تقالیدی دارد. گمان می کند که تقالید خودش حقّ است، و تقالید دیگران باطل...چگونه می شود حقّ ظاهر شود؟ پس باید موسوی ترك تعصّب بکند...تا این قسم نشود، ممکن نیست حقیقت ظاهر شود...

نتیجهٔ این بحث چه می شود؟ نتیجه اینست که جمیع ملل عالم باید آنچه شنیده اند بگذارند. نه به هیچ ملّتی متمسّك باشند، و نه از هیچ ملّتی متنفّر...اختلاف در تقالید است. تحرّی حقیقت سبب می شود که جمیع بشر متّفق می شوند. این یك اساس از اساس بهاءالله است. ٤

### قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۲۵ نوامبر، ۱۹۱۱ میلادی

جميع مظاهر مقدّسه خدمت به حقيقت فرمودند. حضرت موسى ترويج حقيقت فرمود. حضرت مسيح تصريح حقيقت كرد...حضرت رسول تبشير به حقيقت داد...حضرت بهاءالله تأسيس حقيقت فرمود...

خداوند با کلّ در نهایت صلح است، ما چرا با یکدیگر جنگ نمائیم؟ خداوند با کلّ مهربانست، ما چرا نامهربان باشیم؟ خداوند خالق کلّ و رازق کلّ و مربّی کلّ و حافظ کلّ است، ما چرا از یکدیگر جدا هستیم؟

سبب اینست که اساس ادیان الهی از میان رفته و فراموش شده، و تشبّت به تقالید موهومه گشته. و چون تقالید مختلف است، سبب بغض و عداوت بین بشر گردیده. امّا اگر به اساس ادیان الهی نظر کنیم، کلّ یکی است. و اگر رجوع به آن نمائیم، کلّ متّحد و متّفق می شویم. و عَلَم وحدت عالم انسانی در جمیع آفاق موج زند. نهایت این است که بعضی جاهلند باید تعلیم



نمائیم، اطفالند باید تربیت شوند، تا به بلوغ رسند، مریضند باید به نهایت مهربانی معالجه گردند...

اختلاف و نزاع اهل ادیان سبب شده است که احساسات مادیه غالب بر قلوب بشرگشته و احساسات الهیه از میان رفته...

پس ای اهل ادیان، بیائید تا از تقالید اوهام منزّه شوید، و به اساس ادیان الهی تشبّث نمائید، تا متّفق و متّحد شوید، و پرستش حقیقت کنید، و در نهایت الفت و یگانگی در ظلّ خیمهٔ توحید راحت و آسایش نمائید. م

## قسمتی از خطابهٔ حضرت عبدالبهاء در پاریس ۲۲ نوامبر، ۱۹۱۱ میلادی

هر پیغمبری مژده به خَلف خویش داد. هر خَلفی تصدیق سَلَف نمود. موسیٰ خبر از مسیح داد. مسیح تصدیق موسیٰ کرد. حضرت مسیح خبر از محمّد داد. حضرت محمّد تصدیق مسیح و موسیٰ نمود. جمیع با یکدیگر متّحد بودند. ما چرا اختلاف کنیم؟ ما امّت آن نفوس مقدّسه هستیم. همین قسم که انبیا محبّ یکدیگر باشیم. زیرا بندگان یك خدائیم. و الطاف الهی شامل عموم است. خدا با جمیع صلح است. ما چرا با یکدیگر خلام کنیم؟ با یکدیگر جنگ کنیم؟ خدا با همه مهربانست. ما چرا با یکدیگر ظلم کنیم؟ اساس ادیان الهی محبّت است و الفت و یگانگی...

وقت آن آمده که جمیع با همدیگر صلح نمائیم و بهدوستی و راستی پردازیم. تعصّب مذهبی نماند. با یکدیگر در نهایت الفت محبّت کنیم. بندهٔ یك درگاهیم و مستفیض از انوار یك آفتاب. به جمیع انبیاء باید مؤمن باشیم و به جمیع کتب آسمانی موقن شویم.



از جمیع تعصبات بیزار شویم و حدمت به خدا کنیم. وحدت عالم انسانی ترویج نمائیم. فضائل عالم انسانی را آشکار کنیم. مانند حیوانات درنده نباشیم. به خونریزی راضی نگردیم. خون بشر را مقدّس دانیم. این چنین خون مقدّس را از برای خاك نریزیم...

ملاحظه کنید الآن در طرابلس غرب چه می شود. چه بسیار پدرانی بی پسر می شوند. چه بسیار اطفال صغیر بی پدر می گردند. چه قدر مادران مهربان در مصیبت فرزندان خود می گریند. چه قدر زنان در مصیبت شوهران فغان و ناله می کنند. این خون انسانی از برای خاك ریخته می شود. حیوانات درنده از برای خاك جنگ نمی کنند. هر یك به محل خود قناعت می نماید. گرگ به لانه خود قناعت می نماید. شیر به بیشهٔ خود قناعت می کند. پلنگ به مغارهٔ خود اکتفا می نماید. شیر به بیشهٔ خود قناعت کند. هیچیك به فکر تعدی در حق دیگری نیفتد. ولی افسوس که انسان بی رحم اگر همهٔ آشیانه ها را به تصرف آرد باز در فکر آشیانهٔ دیگر است. و حیوانات درنده بدتر شده. حیوانات درنده ابناء جنس خویش را نمی درند. گرگ هرقدر درنده باشد در حیوانات درنده ابناء جنس خویش را نمی درند. گرگ هرقدر درنده باشد در یك شب نهایت ده گوسفند می درد. ولکن یك انسان...صدهزار بشر را در یك روز قتل می نماید. حال انصاف دهید این به چه قانون درست می آید؟

اگریك نفس انسانی را بكشد، او را قاتل گویند. امّا اگر خون صدهزار نفس را بریزد، او را سرور دلیران گویند. اگر نفسی ده درم از کسی بدزدد، او را سارق مجرم گویند. امّا اگریك مملکت را غارت کند، او را فاتح نامند. اگریك خانه را آتش زند، او را مجرم شمرند. لکن اگر مملکتی را به آتش توپ و تفنگ بسوزاند، او را جهانگیر گویند.



اینها جمیعاً...از عدم ایمان است. زیرا اگر انسان معتقد به عدالت الهی باشد، راضی نمی شود خاطری بیازارد. و به ریختن قطره ای از خون راضی نگردد. بلکه شب و روز می کوشد تا خاطری را مسرور کند...

امید ما چنانست که وحدت عالم انسانی انتشار یابد. بغض و عداوت بین بشر برافتد. صلح اکبر آشکار گردد. و جمیع ملل با یکدیگر الفت کنند و محفل صلح تشکیل نمایند و...این مشروط و موکول بر این است که صلح پرور در دنیا بسیار گردند. محب عالم انسانی تزاید یابد. افکار عمومی منعطف به صلح شود. تا از کثرت محبین صلح و صلاح، ملل و دول مجبور بر اتحاد شوند.

محبّت نورانیت است، بغض و عداوت ظلمت است. محبّت سبب حیات است، عداوت سبب ممات. البتّه عقلا حیات را بر ممات ترجیح دهند. اتّحاد را بر اختلاف مرجّح شمرند. و به جان و دل بکوشند که این ابرهای ظلمانی زائل شود. شمس حقیقت اشراق کند. عالم عالم دیگر شود. کرهٔ ارض جنّتی در نهایت طراوت و لطافت گردد. شرق و غرب دست در آغوش یکدیگر کنند. جنوب و شمال دست به دست یکدیگر دهند. تا محبّت حقیقی الهی در عالم انسانی جلوه نماید. زیرا محبّت به خلق محبّت به خداست. مهربانی به خلق خدمتی به خدا.

دعا کنید، به جان و دل بکوشید تاسبب محبّت بین بشر شوید. تا سبب عدالت شوید. تا سبب اتّحاد شرق و غرب گردید. بلکه انشاءالله تعصّب مذهبی، تعصّب جنسی، تعصّب سیاسی، تعصّب وطنی نماند. عالم آسایش و راحت یابد. جمیع شماها اولاد دارید. می دانید چه قدر عزیزند. این بیچارگان که الآن اولادشان شرحه شرحه می شوند آنها هم مثل شما هستند.



ملاحظه کنید اگر پدر و مادری طفل عزیز خود را به خون آغشته بیند چه حالت پیدا می کند...

خدا ما را خلق کرده که با یکدیگر محبّت کنیم، الفت کنیم، نه به یکدیگر شمشیر کشیم. بل محفل الفت و محبّت ترتیب دهیم. انجمن عدل تأسیس کنیم نه صف حرب بیارائیم. چشم بهما داده که یکدیگر را بهمحبّت الله نظر کنیم. دل داده که تعلّق به یکدیگر داشته باشیم، نه اینکه با یکدیگر بغض و عداوت داشته باشیم...

از خدا بخواهید که شما را مؤید کند و به فضائل عالم انسانی موفّق نماید. چراغی را که ایزد برافروخت خاموش نکنیم. باران رحمت پروردگار را قطع ننمائیم. برکت آسمانی را مانع نشویم. موفّق به آن شویم که عالم انسانی را تزیین دهیم. شرق و غرب را روشن کنیم. جمیع امم را با هم ارتباط دهیم. بنیان جنگ را براندازیم و سبب الفت قلوب شویم. اینست منتها آمال ما. اینست رجای ما. از خدا امیدواریم که به آن موفّق گردیم."



خداوندا بندگان را در ظلّ عنایت پناه ده. نادانان را بر اسرار حقیقت آگاه کن. بیچارگان را ملجئی بخش، و آوارگان را سر و سامانی ده. دل های شکسته را مسرور کن، و مرغان بال شکسته را پرواز ده. تشنگان را از سلسبیل عنایت بنوشان، و فقیران را از گنج ملکوت مستغنی فرما. طفلان را در مهد عنایت پرورش ده تا بهبلوغ رسند. مریضان را بهدرمان آسمانی درمان فرما تا صحّت و عافیت یابند. خداوندا کوران را بینا کن وکران را شنوا نما. مردگان را زنده کن و پژمردگان را تر و تازه فرما. نومیدان را امیدوار کن و محرومان را بهرهای عطا فرما. توئی بخشنده، توئی دهنده، و توئی مهربان.



ای پروردگار، هرچند ضعیفیم ولی تو قوی هستی، و هرچند فقیریم تو غنی هستی، و هرچند فلیلیم تو عزیز هستی. پس نظر به فقر و ضعف مفرما. بلکه آنچه مقتضای غنای مطلق و قوّت و قدرت توست ارزانی کن. توئی رحیم، توئی رحمن، توئی بخشنده، توئی مهربان. ۲

# نمونههائی از نامههای حضرت عبدالبهاء هوالله

ای سرور هوشمندان، آنچه بهقلم مشکین نگاشتی خواندیم و بهآستان یزدان زبان ستایش گشادیم، که پرتو خورشید آسمانی چنان درخشید، که در دلهای یاران سپیدهٔ امید دمید، و مژده رسید، که ای یاران دیرین، بجوشید و بخروشید و بگوئید و بشنوید که یزدان سراپردهٔ پیشینیان را برافراخت، و پرچم فارسیان را بلند نمود، و اختر ایرانیان را روشن کرد. خزان گذشت و دی بسر آمد. باد بهار رسید، و گلشن مشکبار دمید. تا اسیران سرور گردند و بی نوایان رهبر. هر بی سر و سامان سر و سامان جوید، و لانهٔ ویران ایوان کیوان گردد. کلبه و دودمان دیرین بهشت برین گردد، و آشیان مرغان اندوهگین گلگشت دلنشین. پس باید به پاداش این بخشش خداوند آفرینش، کوشش نمود تا همهٔ یاران در سایهٔ سراپردهٔ یزدان در آیند، و بزرگواری جهان آسمان رخ بگشاید.

ای یزدان پاك، این بندهٔ دیرین را اندوهگین مخواه. شادمانی آسمانی بخش و فرّ یزدانی بده. ستارهٔ روشن نما و گل گلشن كن. سرور راستان نما و افسر جهان بالا بر سر نه. رویش را بدرخشان و گوهرش را بیفشان. جانش را مشكبار كن و دلش را گلزار نما. تا بوی خوی خوشش جان پرور گردد و پرتو رویش افزون از ماه و اختر. توئی مهربان و توئی بخشنده و توانا.



ای یار دیرین، پرسش چند نموده بودی. پرسش نخست این بود که چرا آئین پیغمبران دیگرگون گردد...زیرا باید فرمایش یزدان بر یك روش باشد تا بخشش آسمان رخ بگشاید، انتهی.

بدان که جهان و آنچه در اوست هر دم دگرگون گردد، و در هر نفس تغییر و تبدیل جوید...مثل عالم امکان مثل هیکل انسان است که در طبیعت واحده مداوم نه. بلکه از طبیعتی به طبیعتی دیگر و از مزاجی به مزاجی دیگر انتقال نماید و عوارض مختلف گردد و امراض متنوّع شود. لهذا پزشك دانا و حکیم حاذق درمان را تغییر دهد و علاج را تبدیل نماید. به دیدهٔ بینا ملاحظه کنید که انسان در رحم مادر خونخوار است و در مهد و گهواره شیرخوار و چون نشو و نما نماید بر خوان نعمت پروردگار نشیند و از هر گونه طعام تناول نماید. زمان طفولیت را حکمی، و دم شیرخواری را رزقی، و سنّ بلوغ را اقتضائی، و جوانی را قوّت و قدرتی، و ضعف و پیری را فتور و رخاوتی. و در هر درجه انسان را اقتضائی، و دردش را درمانی. هم چنین موسم صیف را اقتضائی، و فصل خزان را خصوصیتی، و موسم دی را برودتی، و وقت بهار را نسیم معظری و شمیم معنبری.

حکمت کلیه اقتضای این می نماید که به تغییر احوال تغییر احکام حاصل گردد. و به تبدیل امراض، تغییر علاج شود. پزشك دانا هیکل انسان را در هر مرضی دوائی و در هر دردی درمانی نماید. و این تغییر و تبدیل عین حکمت است. زیرا مقصد اصلی صحّت و عافیت است. و چون علاج را تغییر دهد نادان گوید این دلیل بر نادانی حکیم است. اگر داروی اوّل موافق بود، چرا تغییر داد و اگر ناموافق بود چرا در آغاز تجویز کرد. ولی رنجور دانا اذعان نماید، و بر وجدان بیفزاید.



و این را بدان که آئین یزدانی بر دو قسم است: قسمی تعلّق به عالم آب و گل دارد و قسم دیگر تعلّق به جهان جان و دل. اساس آئین روحانی لم یتغیر و لم یتبدّل است. از آغاز ایجاد تا یوم میعاد، و تا ابدالاباد، بر یك منوال بوده و هست. و آن فضائل عالم انسانی است، و آئین حقیقی دائمی سرمدی یزدانی، و روش و فرمایش ابدی خداوند آفرینش است. و قسمی از آئین تعلّق به جسم دارد. آن به مقتضای هر زمانی و هر موسمی و هر درجه ای از سنّ تبدیل و تغییریابد...

امّا اسّ اساس آئین یزدان را تغییر و تبدیلی نبوده و نیست. مثلاً حصائل حمیده و فضائل پسندیده و روش پاکان و کردار بزرگواران و رفتار نیکوکاران، از لوازم آئین یزدان است، و این ابداً تغییر ننموده و نخواهد نمود. امّا احکام جسمانی البتّه بهاقتضای زمان در هر کوری و دوری تغییر نماید. شما بهبصر انصاف ملاحظه نمائید. در این عهد و عصر که جهان جهانی تازه گشته و جسم امکان لطافت و ملاحتی بیاندازه یافته، آیا ممکن است که احکام و آئین پیشینیان به تمامه مجری گردد؟ لاوالله. و از این گذشته، اگر در ظهور مظاهر مقدّسه آئین تازه تأسیس نگردد، جهان تجدید نشود، و هیکل عالم در قمیص تازه جلوه ننماید.^

#### # # #

وقت بیداری است و هنگام هوشیاری و دم بی قراری. ایام این عالم درگذر است و فنای ابدی از برای نفوس غافله مقرّر. تا وقت هست فرصت غنیمت دانید شمعی برافروزید عَلَم تقدیس برافرازید...اینست نصیحت عبدالبهاء. به جان بکوشید و محبّ عالم باشید. خادم صلح و صلاح شوید و کافل فوز و فلاح گردید. خیرخواه عموم عالم باشید و خدمت به هیئت عالم انسانی کنید. ه





پس احبّای الهی باید...نظر را پاك نمایند و نوع بشر را برگ و شكوفه و ثمر شجر ایجاد مشاهده کنند. همیشه بهاین فکر باشند که خیری بهنفسی رسانند و محبّت و رعایتی و مودّت و اعانتی به نفسی نمایند. دشمنی نبینند، و بدخواهی نشمرند. جمیع من علی الارض را دوست انگارند، و اغیار را یار دانند، و بیگانه را آشنا شمرند، و بهقیدی مقید نباشند، بلکه از هر بندی آزاد گردند. الیوم مقرّب درگاه کبریا نفسی است که جام وفا بخشد، و اعدا را در عطا مبذول دارد، حتّی ستمگر بیچاره را دستگیر شود، و هر خصم لدود را یار ودود...

ای یاران عزیز، جهان در جنگ و جدال است، و نوع انسان در نهایت خصومت و وبال. ظلمت جفا احاطه نموده، و نورانیت وفا پنهان گشته. جمیع ملل و اقوام عالم چنگ تیز نموده، و با یکدیگر جنگ و ستیز می نمایند. بنیان بشر است که زیر و زبر است. هزاران خانمان است که بی سر و سامانست. در هر سالی هزاران هزار نفوس در میدان حرب و جدال آغشته به خاك و خونست و حیمهٔ سعادت و حیات منکوس و سرنگون.

سروران سرداری نمایند و به خونریزی افتخار کنند و به فتنه انگیزی مباهات نمایند. یکی گوید که من شمشیر بر رقاب امّتی آختم. و دیگری گوید مملکتی با خاك یکسان ساختم. و یکی گوید من بنیاد دولتی برانداختم. اینست مدار فخر و مباهات بین نوع بشر. در جمیع جهات دوستی و راستی مذموم، و آشتی و حقّپرستی مقدوح...

این زندگانی عالم فانی در اندك زمانی منتهی گردد و این عزّت و ثروت و راحت و خوشی خاكدانی عنقریب زائل و فانی شود...



یتیمان را پدر مهربان گردید، و بیچارگان را ملجاً و پناه شوید. فقیران را کنز غنا گردید، و مریضان را درمان و شفا. معین هر مظلومی باشید، و مجیر هر محروم. در فکر آن باشید که خدمت به هر نفسی از نوع بشر نمائید، و به اعراض و انکار و استکبار و ظلم و عدوان اهمیت ندهید، و اعتنا نکنید. بالعکس معامله نمائید. و بهحقیقت مهربان باشید، نه بهظاهر و صورت.

هر نفسی...باید فکر را در این حصر نماید که رحمت پروردگار باشد، و موهبت آمرزگار. بهر نفسی برسد خیری بنماید و نفعی برساند، و سبب تحسین اخلاق گردد و تعدیل افکار...محبّت نور است در هر خانه بتابد، و عداوت ظلمت است در هر کاشانه لانه نماید. ای احبّای الهی همّتی بنمائید که این ظلمت بکلّی زائل گردد، تا سرّ پنهان آشکار شود، و حقائق اشیاء مشهود و عیان گردد. ۱۰

آنی سکون نیابید و دقیقهای قرار مجوئید و دمی نیاسائید. مانند دریا پر جوش گردید و به مثابهٔ نهنگ بحر بقا به خروش آئید. صمت و سکون و قرار و سکوت شأن اموات است نه احیاء و از خصائص جماد است نه طیور گلشن ملاء اعلیٰ. عنقریب این بساط حیات منطوی شود و این لذائذ و نعماء منتهی گردد. از برای نفوس یأس حاصل شود و هر مقصد و آرزوئی باطل گردد. پس تا جان در جسد است باید حرکتی نمود و همّتی کرد و بنیانی بنیاد نهاد که قرون و اعصار فتور به ارکان نرساند و احقاب و ادهار سبب انهدام نشود، ابدی باشد، و سرمدی تا سلطنت جان و وجدان در دو جهان ثابت و برقرار گردد. این است وصیت عبدالبهاء. ۱۱

#### 

ای بندگان...چراغ یزدان روشن است و پرتو مهر آسمان، روشنی بخش گلزار و گلشن. بانك سروش است که بلند است و مژدهٔ پرجوش و خروش است که



جان بخش هر ارجمند و مستمند. بخشش یار مهربانست که نمودار است و ریزش ابر بهار است که گوهربار است. دریای دانش و هوش است که گوهرفشان است و آتش جهان دل و جان است که زبانهاش تا دامنهٔ آسمان است.

پس ای یاران یزدانی و دوستان جانی، ستایش پاكیزدان را که از کشور ایران چنین آفتابی آشکار نمود و از خاك پاك پارسیان چنین دار پرباری نمودار فرمود. دست نیاز به درگاه خداوند بی انباز دراز کنید که ای پروردگار آمرزگار نیکوکار، ستایش و نیایش تو را سزاوار که این کشور خاموش را پر آتش نمودی و این افسردگان بی هوش را به جوش و خروش آوردی. ناامیدان را نوید امید دادی و مستمندان را به گنج روان راه نمودی... و بیچارگان را سر و سامان بخشیدی.

ای پروردگار، آنچه در نامههای آسمانی نوید فرمودی آشکار کن و آنچه به زبان پیغمبران گفتی نمودار فرما. نیروی یزدانیت بنما و بخشش آسمانیت آشکار کن. این کشور را بهشت برین ساز و این خاور و باختر را پرتوبخش روی زمین. این پارسیان را آسمانیان کن و این بی نام و بی نشانها را چون اختران پرتوافشان. توئی توانا، توئی بینا، توئی شنوا، توئی پشتیبان. ۱۲

#### 

روز آخر است. من فردا عازم رفتن هستم و شماها را نصیحت می کنم. همّتتان را بلند کنید و مقصدتان را عالی فرمائید. این عالم جسمانی حیات موقّت است لابد منتهی می شود. حیات و لذائذ این عالم فانی است، راحتش منتهی به زحمت، عزّتش منتهی به ذلّت، حیاتش منتهی به ممات، بقایش منتهی به فنا می شود. هرچیزی که بقا ندارد در نزد عاقل جلوه ندارد. زیرا انسان عاقل توجّه به عالم فانی نمی کند، به



حیات موقّت قناعت نمی کند، حیات ابدی می طلبد. در ظلمت طبیعت نمی ماند، آرزوی ملکوت انوار می کند. لهذا قناعت به این حیات فانیه نکنید. یك حیاتی طلبید که نهایت ندارد. عزّتی طلبید که ابدی و سرمدی است، یك راحتی طلبید که آسمانی است، روحانیتی طلبید که ربّانی است...

ملاحظه کنید عقلائی که از پیش گذشته اند، دانایانی که از پیش گذشته اند، انبیائی که از پیش گذشته اند. آنها خود را از ظلمات عالم طبیعت نجات دادند و از انوار عالم ملکوت بهره و نصیب گرفتند. اعتنائی به حیات موقتی این دنیا ننمودند. حیات ابدی می طلبیدند. هرچند در زمین بودند لکن در ملکوت ابهی سیر می نمودند. هرچند ارواحشان اسیر این جسد بود لکن آزادی عالم بقا می جستند. تا آنکه ارواح مقدسهٔ آنها به ملکوت ابهی صعود نمود و حیات ابدی یافتند.

ملاحظه کنید که جمیع اعاظم دنیا کلّ معدوم شدند. اثری از آنها باقی نیست. ولکن آن نفوس مقدّسه الی الابد آثارشان باقی است. شمع جمیع ملوك خاموش شد ولکن شمع آنان روزبروز روشن تر گشت. چه قدر در این عالم ملکهها آمدند که در نهایت اقتدار بودند. جمیع آنها معدوم شدند، اثری از آنها نمانده است، مگر آنکه در بعضی کتب تاریخ اسمی از آنان مذکور. ولکن مریم مجدلیه یك زن دهاتی بود، چون به انوار ملکوت روشن شد نجم ساطع گشت و الی الابد از افق عزّت ابدیه می درخشد. از اینجا قیاس کنید که نفوسی که در ملکوت ابهی داخل می شوند چه عزّت ابدی می یابند. صیت آنان الی الابد باقی است و از افق ملکوت مانند ستاره می درخشند.

حیات آنها ابدی است، نام آنها ابدی است، ذکر آنها ابدی است، آثار آنها ابدی است، آثار آنها ابدی است. پس بکوشید تا انوار ملکوت ابهی بیابید، تا به فضل الهی زنده شوید...این است وصیت من. در حق شما دعا می کنم که خدا الطاف بی پایان خود را بر شما نازل کند.<sup>۱۳</sup>

# 41



# نمونهای از آثار عربی حضرت بهاءالله

گزیدهای از لوح سلطان خطاب بهناصرالدین شاه

تالله انّى ما اردت الفساد بل تطهيرالعباد عن كلّ ما منعهم عن التّقرب الى الله مالك يوم التّناد كنت نائماً على مضجعى مرّت على نفحات ربّى الرّحمن و ايقظتنى من النّوم و امرنى بالنداء بين الارض والسّماء ما كان هذا من عندى بل من عنده و يشهد بذلك سكّان جبروته و ملكوته و اهل مدائن عزّه.



فو نفسه الحق لا اجزع من البلايا في سبيله و لا عن الرّزايا في حبّه و رضائه قد جعل الله البلاء غادية لهذه الدسكرة الخضراء و ذبالة لمصباحه الّذي به اشرقت الارض والسّماء.

هل يبقى لاحدِ ما عنده من ثروته او يغنيه غداً عن مالك ناصيته لو ينظر احد في الَّذين ناموا تحت الرَّضام و جاورواالرِّغام هل يقدر ان يميز رمم جماجم المالك عن براجم المملوك لا فو مالك الملوك و هل يعرف الولاة من الرّعاة و هل يميز اولي الثَّروة والغنا من الَّذي كان بلا حذاء و وطاء تالله قد رفع الفرق الأَّ لمن قضى الحقّ و قضى بالحقّ اين العلماء والفضلاء والامراء اين دقَّة انظارهم و حدّة ابصارهم و رقّة افكارهم و سلامة اذكارهم و اين خزائنهم المستورة و زخارفهم المشهودة و سررهم الموضونة و فرشهم الموضوعة هيهات قد صارالكلّ بوراً و جعلهم قضاءالله هباءً منشوراً قد نثل ما كنزوا و تشتّت ما جمعوا و تبدّد ما كتموا اصبحوا لا يرى الاّ اماكنهم الخالية و سقوفهم الخاوية و جذوعهم المنقعرة و قشيبهم البالية انّالبصير لا يشغله المال عن النظر الى المآل والخبير لا تمسكه الاموال عن التّوجه الى الغنّي المتعال اين من حكم على ما طلعت الشّمس عليها و اسرف و استطرف في الدّنيا و ما خلق فيها اين صاحب الكتيبة السّمراء والراية الصفراء اين من حكم في الزّوراء و اين من ظلم في الفيحاء و اين الَّذين ارتعد الكنوز من كرمهم و قبض البحر عند بسط اكفهم و هممهم و این من طال ذراعه فی العصیان و مال ذرعه عن الرّحمن این الّذی كان ان يجتبي اللّذات و يجتني اثمارالشّهوات اين ربّات الكمال و ذوات الجمال اين اغصانهم المتمايلة و افنانهم المتطاولة و قصورهم العالية و بساتينهمالمعروشة واين دقّة اديمها و رقّة نسيمها و خرير مائها و هزيز ارياحها و هدير ورقائها و حفيف اشجارها و اين سحورهم المفترة و تغورهم المبتسمة فواهاً لهم قد هبطواالحضيض و جاورواالقضيض لايسمع اليوم منهم ذكر و لاركز و لايعرف منهم امر و لارمز ايمارونالقوم و هم يشهدون اينكرون و هم



يعلمون لم ادر باى وادٍ يهيمون اما يرون يذهبون و لايرجعون الى متى يغيرون و ينجذون يهبطون و يصعدون.

الم يان للّذين آمنوا ان تخشع قلوبهم لذكرالله طوبئ لمن قال او يقول بلى يا ربّ آن و حان و ينقطع عمّا كان الى مالك الاكوان و مليك الامكان هيهات لا يحصد الا ما زرع و لا يؤخذ الا ما وضع الا بفضل الله و كرمه هل حملت الارض بالّذى لا تمنعه سبحات الجلال عن الصعود الى ملكوت ربّه العزيز المتعال و هل لنا من العمل ما يزول به العلل و يقرّبنا الى مالك العلل نسئل الله بان يعاملنا بفضله لا بعدله و يجعلنا ممّن توجّه اليه و انقطع عما سوئه.

یا ملك قد رایت فی سبیل الله مالارئت عین و لاسمعت اذن قد انكرنی المعارف و ضاق علی المخارف قد نصّب ضحضاح السّلامة و اصفّر ضحضاح الرّاحة كم من البلایا نزلت و كم منها سوف تنزل امشی مقبلاً الی العزیزالوهاب و عن ورائی تنساب الحباب قد استهل مدمعی الی ان بلّ مضجعی و لیس حزنی لنفسی تالله رأسی یشتاق الرّماح فی حبّ مولیه و ما مررت علی شجر الا وقد خاطبه فؤادی یا لیت قطعت لاسمی و صلب علیك مررت علی سبیل ربّی بل بما اری النّاس فی سكرتهم یعمهون و لایعرفون رفعوا اهوائهم و وضعوا الههم كانّهم اتخذوا امرالله هزواً و لهواً و لعباً و یحسبون انّهم محسنون و فی حصن الامان هم محصّنون لیس الامر كما یظنّون غداً یرون ما ینكرون.

فسوف يخرجوننا اولوالحكم والغناء من هذه الارض الّتى سميت بادرنه الى مدينة عكّا و ممّا يحكون انّها اخرب مدن الدّنيا و اقبحها صورةً و اردئها هواً و انتنها ماءً كانّها دار حكومة الصدى لا يسمع من ارجائها الاّ صوت ترجيعه و ارادوا ان يحبسوا الغلام فيها و يسدّوا على وجوهنا ابواب الرّخاء و يصدّوا عنّا عرض الحيوة الدّنيا فيما غبر من ايامنا تالله لو ينهكني اللّغب و يهلكني السّغب



و يجعل فراشى من الصّخرة الصّماء و مؤانسى وحوش العراء لا اجزع واصبر كما صبر اولوالحزم و اصحاب العزم بحول الله مالك القدم و خالق الامم و اشكرالله على كلّ الاحوال و نرجو من كرمه تعالى بهذا الحبس يعتق الرّقاب من السّلاسل والاطناب و يجعل الوجوه خالصة لوجهه العزيز الوهاب انّه مجيب لمن دعاه و قريب لمن ناجاه و نسئله بان يجعل هذا البلاء الادهم درعا لهيكل امره و به يحفظه من سيوف شاحذة و قضب نافذة لم يزل بالبلاء علا امره و سنا ذكره هذا من سنّته قد خلت في القرون الخالية والاعصار الماضية فسوف يعلمون القوم ما لايفقهونه اليوم اذا عثر جوادهم و طوى مهادهم و كلّت اسيافهم و زلّت اقدامهم.

لم ادرالی متی یرکبون مطیةالهوی و یهیمون فی هیماءالغفلة والغوی ایبقی عزة من عز و ذلّة من ذل ام یبقی من اتّکا علی الوسادة العلیا و بلغ فی العزق الی الغایةالقصوی لا و ربّی الرّحمن کلّ من علیها فان و یبقی وجه ربّی العزیز المنّان ای درع ما اصابها سهم الرّدی و ای فود ما عرّته یدالقضا و ای حصن منع عنه رسول الموت اذا اتی و ای سریر ما کسر و ای سدیر ما قفر لو علم النّاس ماوراءالختام من رحیق رحمة ربّهم العزیز العلاّم لنبذواالملام و استرضوا عن الغلام و امّا الان حجبونی بحجاب الظّلام الّذی نسجوه بایدی الظّنون والاوهام.

سوف تشقّ يدالبيضاء جيباً لهذه الليلةالدلماء و يفتحالله لمدينة باباً رتاجاً يومئذ يدخلون فيهاالنّاس افواجا و يقولون ما قالتهاللائمات من قبل ليظهر في الغايات ما بدافي البدايات ايريدون الاقامة و رجلهم في الرّكاب و هل يرون لذهابهم من اياب لاوربّ الارباب الا في المآب يومئذ يقوم النّاس من الاجداث و يسئلون عن التراث طوبي لمن لاتسومه الاثقال في ذلك اليوم الّذي فيه تمرالجبال و يحضر الكل للسّوال في محضرالله المتعال انّه شديدالنّكال.



نسئل الله بان يقدس قلوب بعض العلماء من الضغينة والبغضاء لينظرواالاشياء بعين لا يغلبهاالاغضاء و يصعدهم الى مقام لاتقلّبهم الدّنيا و رياستها عن النظر الى الافق الاعلى و لايشغلهم المعاش و اسباب الفراش عن اليوم الّذى فيه يجعل الجبال كالفراش و لو انّهم يفرحون بما ورد علينا من البلاء فسوف يأتى يوم فيه ينوحون و يبكون.

فو ربّى لو خيرت فيما هم عليه من العزّة والغناء والثّروة والعلاء والرّاحة والرّخاء و ما انافيه من الشّدة والبلاء لاخترت ما انافيه اليوم والان لا ابّدل ذرة من هذه البلايا بما خلق في ملكوت الانشاء لولاالبلاء في سبيل الله ما لذلي بقائي و مانفعني حيوتي و لايخفي على اهل البصر والنّاظرين الى المنظر الاكبر باني في اكثر ايامي كنت كعبد يكون جالساً تحت سيف علّق بشعرة واحدة و لم يدرمتي ينزل عليه اينزل في الحين او بعد حين و في كلّ ذلك نشكرالله ربّ العالمين و نحمده في كلّ الاحوال انّه على كلّ شيئي شهيد.

نسئل الله بان يبسط ظلّه ليسرعن اليه الموحدون و يأدين فيه المخلصون و يرزق العباد من روض عناية زهراً و من افق الطافه زهراً ويويده فيما يحبّ و يرضى و يوفقه على ما يقربه الى مطلع اسمائه الحسنى ليغضّ الطّرف ممّا يرى من الاحجاف و ينظر الى الرّعية بعين الالطاف و يحفظهم من الاعتساف و نسئله تعالى بان يجمع الكلّ على خليج البحرالاعظم الّذى كلّ قطرة منه تنادى انّه مبشرالعالمين و محيى العالمين و الحمدالله مالك يوم الّدين و نسئله تعالى بان يجعلك ناصراً لامره و ناظراً الى عدله لتحكم على العباد كما تحكم على ذوى قرابتك و تختارلهم ما تختاره لنفسك انّه لهوالمقتدرالمتعالى المهين القيوم.

### ضميمه



# اصل آیات عربی که در این کتاب بکار رفته

### پیشگفتار

ا. فبشر عبادالّذین یستمعون القول فیتبعون احسنه اولئك الّذین هدیهم الله و اولئك هم اولواالالباب.

٣. وان ربّك لذو فضل على النّاس ولكن اكثرهم لايشكرون.

١٠. يا ايهاالّذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنباء فتبينوا. ان تصيبوا قوماً بجهلة فتصبحوا على ما فعلتم نادمين.

۱۱. فسئل به خبيراً.

١٢. انّ الظّن لا يغنى من الحقّ شيئاً.

18. خافواالله و لا تتبعوا ما عندكم من الاوهام اتبعوا ما يأمركم به ربّكم العزيز الحكيم. حضرت بهاءالله



قل ضعواالاوهام تالله قد اشرق نيرالايقان.

١٦. هل يستوى الّذين يعلمون والّذين لا يعلمون انّما يتذكّر اولوالالباب.

#### فصل ١

11. ولو انفقت ما في الارض جميعاً ماالّفت بين قلوبهم و لكن الله الّف بينهم انّه عزيز حكيم.

. ۳۸. اذا جاء نصرالله والفتح و رایت النّاس یدخلون فی دین الله افواجاً فسبح بحمد ربّك. سوره نصر، آیه های ۲-۳

٤٠. ذلك يوم مجموع له النّاس و ذلك يوم مشهود و مانؤخره الا لاجل معدود.

سوره هود، آیه های ۱۰۳-۱۰۴

£3. قل اذا جاء النصركل يدعون الايمان و يدخلون في امرالله. حضرت بهاءالله

#### فصل ۲

٢. و ما امرنا الا واحد.

۳. شرع لکم من الدین ماوصی به نوحا.
 ۳. شرع لکم من الدین ماوصی به نوحا.

و ان هذه امتكم امة واحدة و انا ربكم فاتقون. فتقطّعوا امرهم بينهم زبراً كلّ حزب بمالديهم فرحون.

٨. و لقد ارسلنا رسلاً من قبلك...لكل اجل كتاب يمحواالله ما يشاء و يثبت و عنده ام
 ١لكتب.

۱۱. كلّ يوم هو في شأن. سوره رحمن، آيه ۲۹

وان شيئي الآ عندنا خزاينه و ما ننزّله الآ بقدر معلوم.

١٦. ما يأتيهم من ذكر من ربهم محدثِ الأ استمعوه و هم يلعبون.

و ما تأتيهم من آية من آيات ربّهم الآكانوا عنها معرضين.

1٨. يا حسرةً على العباد ما يأتيهم من رسول الآكانوا به يستهزؤن. سوره يس، آيه ٣٠



٢٢. وكلاً نقص عليك من ابناءالرسل...موعظة و ذكرى للمؤمنين. سوره هود، آيه ١٢٠

٢٤. لقد كان في قصصهم عبرة لاولى الالباب. سوره يوسف، آيه ١١١

#### فصل ۳

٨. فبشر عبادالّذين يستمعون القول فيتبعون احسنه اولئك الذين هديهم الله و اولئك هم
 ١٥-١٧ اواالالباب.

٩. لا اكراه في الدّين.
 ٩. لا اكراه في الدّين.

١٠. فهل على الرّسل الأالبلاغ المبين؟ سوره نحل، آيه ٣٥

۱۱. قل یا ایهاالکافرون ل ۱۱عبد ما تعبدون و ل ۱۱نتم عابدون ما اعبد...لکم دینکم ولی دین. سوره کافرون، آیههای ۱ و۲

ولو شاء ربّك لا من في الارض كلّهم جميعاً... سوره يونس، آيه ٩٩

18. فذكّر انّما انت مذكّر. لست عليهم بمصيطر. سوره غاشيه، آيههاى ٢١-٢٢

واذا قيل لهم اتبعوا ما انزل الله قالوا بل نتبع ماالفينا عليه آبائنا.

.١٧ انّا وجدنا آبائنا على امّةٍ و انّا على آثارهم مقتدون. قل اولوجئتكم باهدى ممّا وجدتم. ٢٤- ٢٤

اتخذوا احبارهم و رهبانهم ارباباً من دون الله والمسيح... سوره توبه، آيه ٣١

٢٢. ان يتبعون الأ ت الظّن و ان هم الا يخرصون.

٣٦. و مايتبع اكثرهم الآ ظناً ان الظّن لا يغنى من الحق شيئاً. سوره يونس، آيه ٣٦.

٢٤. يقتلون ابناءالرّسول و يدخلون المساجد و يحسبون انّهم من المحسنين. حضرت بهاءالله

... افرایت من اتّخذ الهه هویه و اضلّه الله علی علم و ختم علی سمعه و قلبه... سوره جاثیه، آیه ۲۳

٧٧. قل ضعوا اصنام الاوهام ان هذا مطلع آيات ربّكم العزيزالمحبوب. حضرت بهاءالله

٣١. وكانالانسان اكثر شيئي جدلاً. وكانالانسان اكثر شيئي جدلاً.

٣٢. اذا جاؤك يجادلونك. سوره انعام، آيه ٢٥



٣٣. ان اعظم النّاس خطايا يوم القيامة اكثرهم خوضاً في الباطل. حضرت محمد (نهج الفصاحه)

٣٦. قدرالتبليغ بالبيان لا بدونه كذلك نزل الامر من جبروت الله العلى الحكيم اياكم ان لا تحاربوا مع نفس بل ذكروها بالبيان الحسنة والموعظة البالغة ان كانت متذكرة فلها والا فاعرضوا عنها ثمّ اقبلوا الى شطرالقدس مقرّ مقدّس منير و لا تجادلواللدّنيا و ما قدّر فيها باحد لانّ الله تركها لاهلها و ما اراد منها الا قلوب العباد و انّها يسخّر بجنودالوحى والبيان كذلك قدّرالامر من انامل البهاء على لوح القضاء من لدن مقضى عليم. حضرت بهاءالله

حضرت بهاءالله

٣٧. اياكم ان تجادلوا مع احدِ.

#### فصل ٤

٩. فمن كان يرجوالقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً. و لا يشرك بعبادة ربّه احداً.
 ١١٠ آيه ١١٠

١٠. والبلدالطيب يخرج نباته باذن ربه والَّذي خبث لا يخرج الاَّ نكداً. سوره اعراف، آيه ٥٨

11. انَّالَّذين آمنوا و عملواالصَّالحات يهديهم ربَّهم بايمانهم. سوره يونس، آيه ٩

١٢. انَّالله لايهدى من هو مسرف كذَّاب.

.١٧. كذلك نبأالّذين ترى فيهم خيراً يومئذٍ و كذلك علّمهم سبل الحقّ لعلّهم يفقهون. حضرت باب

٣٥. والَّذين جاهدوافينا لنهدينُّهم سبلنا. هوره عنكبوت، آيه ٦٩

٣٦. انَّالَّذين قالوا ربَّناالله ثمّ استقاموا تتنزَّل عليهم الملائكه. سوره فصلّت، آيه ٣٠

انّما يوفّى الصّابرين اجرهم بغير حساب.

٤٤. من لم يجعل الله له نوراً فماله من نور.

۵٤. من كان يريدالعزّة فللله العزّة جميعاً.

۵٤. لن يعرفنا اليوم الآالدين صفت مرآت قلوبهم و طهرت انظارهم عن النظر الى غيرالله.
 حضرت بهاءالله

۵۵. قل ضعواالاوهام قد اتى العلام على ظلل الغمام.

۵٦. اياك ان تمنعك شئونات الخلق عن الحقّ.



14. والشّمس تجرى لمستقرّ لها ذلك تقديرالعزيزالعليم. سوره يس، آيه ٣٧

٣٩. طوبئ لعالم...يدعوالنّاس الى الله الملك العزيز العظيم. تالله ان الارض تباهى به والسّماء تفتخر بوجوده و يكبرن عليه كل الاشياء في كلّ حين. حضرت بهاءالله

• ٤٠. ان اوّل العلم هو عرفانه والّذى فاز به فاز بكل العلوم... طوبى لعالم فاز بالمعلوم و ترك حضرت بهاءالله

#### فصل ٧

۲۳. خلقناالنفوس اطواراً فطوبى لمن يعرف اطوارها.

#### فصل ۸

١٣. لو انفقت ما في الارض جميعاً ما الف بين قلوبهم و لكن الله الف بينهم.
 ٣٠٠ سوره انفال، آيه ٣٣

#### فصل ۹

٩. طوبي لمن اختار اخاه على نفسه.

14. تمسّكوا بحبل الاسباب متوكلين على الله مسبب الاسباب. حضرت بهاءالله

#### فصل ۱۰

٥. احب الخلق عندالحق ارسخهم و اسبقهم في حب الله...



14. فتقطّعوا امرهم بينهم زبراً كلّ حزب بمالديهم فرحون. سوره مؤمنون، آيههاى ٥٣-٥٢

10. وكم من عباد يلبسون الحرير في كل عمرهم و هم لباس النّار يلبسون بما لايلبسون لباس الهدئ والتّقي.

7۱. ایکون افتخارکم بان تأکلوا و تشربوا و تجتمعواالزخارف فی خزائنکم اوالتزین باحجار الحمر و الصّفرا و لؤلؤ بیض ثمین. ولوکان الافتخار بهذه الاشیاءالفانیه فینبغی للتراب بان یفتخر علیکم لانّه یبذل و ینفق علیکم کلّ ذلك من مقدّر قدیر. حضرت بهاءالله

#### فصل ۱۳

٣. قل ان قوة الله في قلوب الذين وحدالله و قالوا انه لااله الآهو.

- انّه هوالنّور فى ملكوت السّموات والارض و ما بينهما ينوّرالله قلوبكم و يثبت اقدامكم بنوره.
- ۵. فلتكبرواالله و لتعظموه و لتقدّسوه و لتوحدوه و لتعزّزوه و لتعظّموه تعظیماً عظیماً.
   حضرت باب
- 1۸. شهدالله انه لااله الا هو له ملك السموات والارض و ما بينهما لن يدركه من شيئى و لايعرفه و لايوحده من شيئى فلا يوجده لم يكن له من مثل و لاشبه و لامن كفو و لاعدل فلتكبّرواالله و لتعظّموه و لتقدّسوه و لتوحدوه و لتعزّزوه و لتعظّموه تعظيماً عظيماً خلك ما يدخلنكم في الجنة ان انتم بآيات الله توقنون.
- 19. لو يعرف نفسه عباده على ما هو عليه لينقطعن به كل عن كلّ شيئى و يسكنن فى جواره...فلمّا ستر منهم لذاالتفتوا بدونه.
- ٢٠. انّه كان واحداً في صفاته و انقطعت كل الصفات عن ساحة قدسه...و يرجع كل ذلك الاسماء والصّفات الى انبيائه و رسله...



- ٧. و اذامس الانسان الضّر دعانا...فلمّا كشفنا عنه ضرّه مرّكان لم يدعنا الى ضرّ مسّه.
   ١٢ موره يونس، آيه ١٢
- 19. ثمّ اصلحوا ذات بينكم بحيث لن يهبّ منكم الا روائحالله و لن يشهد في وجوهكم الا نضرة الفردوس و تكونّن من الدينهم في كلّ امر يفرحون و اذا يمسّهم الدلة والبأساء والضّراء في كلّ ما كان من البلايا و يكون هم يصبرون في سبيل بارئهم و يتوكّلون على الله ثمّ الى مرضاته هم متوجهون.
- ٣٤. لكل نفس ينبغى ان يختار لنفسه مالايتصرف فيه غيره و يكون معه في كل الاحوال تالله انه لحب الله لو انتم من العارفين.

#### فصل ۱۵

7. قل يا قوم فاقرئوا كلمات الله على احسن النغمات ليستجذب منها اهل الارضين والسّموات تالله الحقّ لواحد يتلو ما نزّل من جبروت البقاء فقد يبعثه الله في جنّة الخلد على جمال الّذي يستضيئي من انوار وجهه اهل ملاً الاعلى و يزورنه اهل سرادق القدس واهل خباء الخفا الّذين ما وقعت على وجوهم اعين الّذينهم كفروا بآيات الرّحمن ... كذلك يجزى الله عباده الّذين يذكرونه احسن الجزاء من عنده. حضرت بهاء الله

الا بذكرالله تطمئن القلوب.
 الله بذكرالله تطمئن القلوب.

١٦. بذكرى يطهّركلّ شئي.

١٨. انّما يتقبّل الله من المتّقين. موره مائده، آيه ٢٧

۲۳. فاذكروني اذكركم. سوره بقره، آيه ١٥٢

اذكرني في ارضى الاذكرك في سمائي.



۵. قل كل من اول الذى لااول له الى آخرالدى لا آخر له بمن يظهره الله يسجدون...

واجعل اللهم تلك الشّجرة كلّها له ليظهرنّ منها ثمرات ما قد خلق الله فيها لمن قد ارادالله ان يظهر به ما اراد فاننى انا و عزّتك ما اردت ان يكون على تلك الشّجرة من غصن و لا ورق و لا ثمر لن يسجد له يوم ظهوره...و ان شهدت يا الهى على من غصن او ورق او ثمر لم يسجد له يوم ظهوره فاقطعه...

فانّ مثله جلّ ذكره كمثل الشّمس لو يقابلنه الى ما لانهاية مرايا كلهن ليستعكسنّ من تجلّى الشّمس فى حدّهم و ان لم يقابلها من احدٍ فيطلع الشمس و يغرب والحجاب للمرايا.

وانّى ماقصّرت عن نصحى ذلك الخلق و تدبيرى لاقبالهم الى الله ربّهم و ايمانهم بالله بالله بالله بالله بالله على الأرض فاذاً يسركينونتى حيث كلّ قد بلغوا الى ذروة وجودهم و وصلوا الى طلعة محبوبهم...و الاّ يحزن فؤادى و انّى قدربيت كلّ شيئى لذلك فكيف يحتجب احد...

و ان بهاء من يظهره الله فوق كل بهاء و ان جلاله فوق كل جلال و ان جماله فوق كل رحمة و جمال و ان عظمته فوق كل عظمة و ان نوره فوق كل نور و ان رحمته فوق كل رحمة و ان كماله فوق كل كمال و ان عزته فوق كل عزة و ان اسمائه فوق كل اسماء و ان رضائه فوق كل رضاء و ان علوه فوق كل علو و ان ظهوره فوق كل ظهور و ان بطونه فوق كل بطون و ان علائه فوق كل علاء و ان منه فوق كل من و ان قوته فوق كل قوة و ان سلطنته فوق كل سلطنة و ان ملكه فوق كل ملك و ان علمه نافذ في كل شيئي و ان قدرته مستطيلة على كل شيئي.

قل ان من يظهره الله حجاب الله الاول انتم من وراء ذلك الحجاب غيرالله لاتدركون و من دون ذلك الحجاب كل ما يظهر من عندالله تدركون والله غيب ممتنع متعالى محبوب.



- انّا ننصرك بك و بقلمك. لا تحزن عمّا ورد عليك و لا تخف انّك من الآمنين. سوف يبعث الله كنوزالارض و هم رجال ينصرونك بك و باسمك الّذى به احياءالله افئدة العارفين.
- ۵. قل ای و ربّی لا اعلم حرفاً الا ما علمنی الله بجوده.
- ١٠. و انّك انت يا هدهدالسبا اذهب بكتابى الى مداين الله و ان يسئلك الطّيور عن طيرالقدس قل انّى تركتها حين الّتى كانت تحت مخاليب الانكار و منسرالاشرار و ما كان عنده من ناصرِ الا الله الّذى خلقه و سوّاه و جعله سراج جماله بين السّموات والارض....

و ان وجدت احداً من احبّائى و يسئل منّى قل تالله انّى خرجت عن مدينة السّجن حين الذى كان الحسين مطروحاً على الارض و كان ركبة الشّين على صدره و يريدان يقطع رأسه و كان السّنان واقفاً تلقاءالرّأس و ينتظر بان يرفعه على السّنان...فى تلك الحالة رايت شفتاه يتحرّك و ينظر بطرفه الى السّماء بلحاظٍ تقطع عنه القلوب و عن ورائها قلب الله المهيمن العزيز القيوم.

و انّى تقرّبت رأسى الى شفتاه سمعت بانّه تحت السّيف يقول يا قوم تالله مانطقت بينكم عن الهوى بل بما نطق منطق الطّور فى صدرى المقدّس الاصفىٰ تالله لن تشتبه آيات الله بشيئى عمّا قدّر فى جبروت القضاء و عمّا كان فى الآخرة و الاولى.

و انتم يا ملاً الشّرك فاستنشقوا هذه الآيات الّتى نزلت من جبروت الذّات من مالك الاسماء والصّفات ان وجدتم منها رائحة القميص عن يوسف العزيز اذاً فارحموا عليه و لا تقتلوه باسياف العلّ...

قد جئت عن منبع العظمة والجلال و مخزن الرّفعة والاجلال بآیات الّتی ما ظهرت حرف منها فی الملك و هذااللّوح برهانی بینكم و لكم و علیكم ان انتم تعقلون.

و یا قوم تالله کنت ساکناً فی البیت و صامتاً عن کلّ الالحان و لکنّ الرّوح اهتزنی و انطقنی بالحقّ و ظهرت آثاره فی وجهی ان انتم فی جمالی تتفرّسون...



اتقتلون الّذى بامره رفعت السّموات و موجت البحار و اثمرت الاشجار و كشفت الاسرار و ظهر جمال المختار عن خلف الاستار...ولو انتم تقتلوننى بكلّ الاسياف او بكلّ السّهام فى كلّ حين تضربون و انطق فى ملكوت السّموات والارض و لن اخاف من احد و هذا مذهبى ان انتم تشعرون تالله هذا مذهب كلّ الرّسل...و لم ادرانتم باى مذهب تذهبون.

و اذا بلغت نغمات القدس الى ذلك المقام سكت لضعف الذى اخذه و كان فى تلك الحالة فى مدّة فلمّا افاق فتح عينتاه ثمّ التفت الى شطرالقدس بلحاظ الانس و قال اى ربّ لك الحمد على بدايع قضاياك و جوامع رزاياك مرّةً اودعتنى بيد النّمرود ثمّ بيدالفرعون...و مرّةً اودعتنى فى سجن المشركين ...و مرّةً قطعت رأسى بايدى الكافرين و مرّةً ارفعتنى الى الصّليب...و مرّةً ابتليتنى فى ارض الطّف بحيث كنت وحيداً بين عبادك و فريدا فى مملكتك الى ان قطعوا رأسى ثمّ ارفعوه على السّنان و داروه فى كلّ الدّيار و حضروه على مقاعدالمشركين و مواضع المنكرين و مرّةً علّقونى فى الهواء ثمّ ضربونى بما عندهم من رصاص الغلّ والبغضاء الى ان قطعوا اركانى و فصلوا جوارحى الى ان بلغ الزّمان الى هذه الايام الّتى اجتمعواالمغلّون على نفسى و يتدبرون فى كلّ حين بان يدخلوا فى قلوب العباد ضغنى و بغضى و يمكرون فى ذلك يتدبرون فى كلّ حين بان يدخلوا فى قلوب العباد ضغنى و بغضى و يمكرون فى ذلك

فو عزّتك يا محبوبي اشكرك حينئذٍ في تلك الحالة و على كلّ ما ورد على في سبيل رضائك و اكون راضياً منك و من بدايع بلاياك و لكن يا الهي اقسمك باسمائك المكنونة و جمالك الظّاهر المستور...بان تدخل في قلوب عبادك حبّك ثمّ استقرهم يا الهي على بساط رحمانيتك ثمّ استظلهم في ظلّ شجرة فردانيتك و لاتحرّمهم عن نسمات قدسك التي تهبّ عن رضوان جمالك و تفوح عن شطر افضالك و انك انت المهيمن القيوم.

11. لا تحزنی عمّا ورد علی جمالی من طغاة خلقی و عصاة بریتی تالله لا یمنعنی البلا عن سروری و لا القضا عن بهجتی و جذبی و اشتیاقی و کلّما ازداد بلائی ازداد شوقی. حضرت بهاءالله



17. قد ظنّ المشركون بانّ البلاء يمنع البهاء عمّا ارادالله...قل لا و فاطرالسّماء انّه لايمنعه شيئي عن ذكر ربّه العزيزالحميد. حضرت بهاءالله

# فصل ۱۸

٧. لم يكن الفخو لكم الا بان تتبعوا سنن الله في انفسكم.

- ٨. ما ارادالله من الارض و ما عليها الا قلوب عباده و جعلها عرشاً لظهور تجلياته. اذاً قدّسوها عن دونها ليرتسم عليها ما خلقت لها.
- ٩. لا تحملوا على النّاس ما لاتحملوه على انفسكم و لن ترضوالاحد ما لاترضونه لكم و هذا خيرالنّصح.
- 1. اهل البهاء هم عباد لو يردون وادياً من الذّهب يمرّون عنه كمرّالسّحاب و لايلتفتون اليه ابداً الا انّهم منّى و لو يردن عليهم ذوات الجمال باحسن الطّراز لاترتّد اليهن ابصارهم بالهوئ. اولئك خلقوا من التّقوئ.

۲۲. فاستبقوا الخيرات.

- ٣٤. يا ابن الوجود حاسب نفسك في كلّ يوم من قبل ان تحاسب لان الموت يأتيك بغتة و تقوم على الحساب في نفسك.
- . قل تلك حيوة تفنى وكلّ نفس تنصرم الى الله ربّى و انّه ليوفى اجورالّذين صبروا احسن الّذى كانوا يصنعون و انّ الله ربّك يجرى مقادير كلّ شيئى كيف يشاء بامره و انّ الّذين يعملون فى مرضات ربّك اولئك هم الفائزون.

# فصل ۱۹

١. من كان يريدالعزّة فللله جميعاً اليه يصعدالكلم الطيب والعمل الصّالح يرفعه.
 ١٠ من كان يريدالعزّة فللله جميعاً اليه يصعدالكلم الطيب والعمل الصّالح يرفعه.

١٦. طوبي لمن اختار اخاه على نفسه. انّه من اهل البهاء.

ایاکم یا قوم لاتکونن من الّذین یأمرون النّاس بالبّر و ینسون انفسهم اولئك یكّذبهم
 کلّما یخرج من افواههم ثمّ حقایق الاشیاء ثمّ ملئكة المقرّبین. و ان یؤثّر قول هؤلاء فی



احدٍ هذا لم يكن منهم بل بما قدر في الكلمات من لدن مقتدر حكيم و مثلهم عندالله كمثل السّراج يستضى منه العباد و هو يحترق في نفسه و يكون من المحترقين.

قل يا قوم لاترتكبوا ما يضيع به حرمتكم و حرمة الامربين العباد و تكونن من المفسدين و لا تقربوا ما ينكره عقولكم ان اجتنبواالاثم...ان اعدلوا على انفسكم ثمّ على النّاس ليظهر آثارالعدل من افعالكم بين عبادناالمخلصين اياكم ان لاتخانوا في اموال النّاس كونوا امناء بينهم و لاتحرمواالفقراء عمّا اتاكم الله من فضله...

۱۸. ان ارحموا على انفسكم ثمّ على ذوى القربى ثمّ عبادالله المخلصين و ان وجدتم من ذليلٍ لاتستكبروا عليه لانّ سلطان العزّيمر عليه فى مدالايام و لايعلم كيف ذلك احد الا من كان مشيته مشية ربّكم العزيزالحكيم.

ان يا ملأ الاغنياء ان رأيتم من فقير ذى متربة لاتفروا عنه ثمّ اقعدوا معه و استفسروا منه عمّا رشح عليه من رشحات ابحرالقضاء تالله فى تلك الحالة يشهدنكم اهل ملأ الاعلى و يصلين عليكم و يستغفرن لكم و يذكرنكم و يمجّدنكم بالسن مقدّس طاهر فصيح. حضرت بهاءالله

۱۹. فیا طوبی لعالم لن یفتخر علی دونه بعلمه و یا حبّدالمحسن لن یستهزء بمن عصی و یستر ما شهد منه لیسترالله علیه جریراته و انّه هو خیرالسّاترین.

كونوا يا قوم ستّاراً فى الارض و غفّاراً فى البلاد ليغفركم الله بفضله ثمّ اصفحوا ليصفح الله عنكم و يلبسكم بردالجميل. و ان استجاركم احد من المؤمنين و كنتم مستطيعاً فآجروه و لاتحرموه عمّا اراد ليجركم الله فى ظلّ رحمته...

قل يا قوم عليكم بالصّدق الخالص لانّ به يزين انفسكم و يرفع اسمائكم و يعلو مقداركم و يزداد مراتبكم بين ملأ الارض و في الآخرة لكم اجركان على الحقّ عظيم.

من وجد لذّة العبودية و حلاوتها يبدّلها بشيئى عمّا خلق بين السّموات والارضين و بها تستضيئى وجوهكم و تطهّر صدوركم و تقدّس انفسكم و تعلوا آثاركم بين العالمين. ثمّ اعلموا بانّ اكرمكم عندالله اخضعكم و اتقاكم...



٧٠. و انّك زين نفسك بحبّى ثمّ قلبك بذكرى ثمّ لسانك بتبليغ امرى...ثمّ امش بين النّاس بوقارالله و سكينته ليظهر منك آثاره بين العالمين ان اشتعل فى نفسك من هذه النّار التى اوقدهاالله فى قطب الجنان ليحدث منك حرارة الامر فى افئدة الّذينهم آمنوا بالله و كانوا من المؤمنين. ان امش على اثرى و لا تكلّم الا على الصّدق الخالص ثمّ اخضع لعبادالله الموّحدين. كذلك يعظك لسان الامر ان استمع بما امرت ثمّ اعمل به لتكون من الفائزين.

انّ الّذين لن يظهر منهم اثارالله في اوامره اولئك لن يصدق عليهم حكم الايقان و لكنّ النّاس اكثرهم احتجبوا عن امرالله و كانوا من قوم سوءٍ اخسرين... قدّسوا قلوبكم عن حبّ الدّنيا ثمّ السنكم عن ذكر ما سويه ثمّ اركانكم عن كلّ ما يمنعكم عن اللّقا و يقرّبكم الى ما يأمركم به الهوى اتقواالله يا قوم و كونوا من المتقين قل يا قوم انتم ان تقولوا ما لاتفعلوا فما الفرق بينكم و بين الّذينهم قالواالله ربّنا فلّما جائهم على ظلل القدس اذاً كفروا به وكانوا من المنكرين.

# فصل ۲۲

٣. و انَّ الله قد خلق النوم في العباد ليوقنون بعوالم الاخرة والنشأة الباقيه. حضرت باب

و من كان في هذه اعمى فهو في الاخرة اعمى و اضل سبيلاً. سوره بني اسرائيل، آيه ٧٧

٩. ما تقدموا الانفسكم من خير تجدوه عندالله. ان الله بما تعلمون بصير. سوره بقره، آيه ١١٥

11. أنّا جعلنا ما على الارض زينةً لها لنبلوهم أيهم أحسن عملاً. سوره كهف، آيه ٧

17. انّ الدّنيا حلوة خضرة و انّالله مستخلفكم فيها لينظركيف تعلمون. حضرت محمّد

١٦. و نبلوكم بالشّر والخير فتنةً والينا ترجعون.

١٧. ليبلوكم ايكم احسن عملاً.

و اعلموا انّما اموالكم و اولادكم فتنة و انّ الله عنده اجرعظيم.

و جعلنا بعضكم لبعض فتنةً.

۲۷. حتّی اذا جاء احدهم الموت قال ربّ ارجعون لعلّی اعمل صالحاً فیما ترکت کلاّ.
 ۱۰-۹۹ مؤمنون، آیههای ۹۹-۱۹۰



- ۲۸. و لو تری اذ وقفوا علی النّار فقالوا یا لیتنا نرد و لا نکذّب بآیات ربّنا و نکون من المؤمنون.
   ۲۷ سوره انعام، آیه ۲۷
- ۲۹. يوم يأتيهم العذاب فيقول الله فلموا ربّنا اخرنا الى اجل قريب نجب دعوتك و نتبع الرّسل.
- ٣١. و ماالحيوة الدّنيا الا لعب و لهو و للدّارالاخرة خير للّذين يتقون افلاتعقلون.
   ٣٢. و ماالحيوة الدّنيا الا لعب و لهو و للدّارالاخرة خير للّذين يتقون افلاتعقلون.

۳۲. ما عندكم ينفد و ما عندالله باق. ما عندكم ينفد و ما عندالله باق.

٣٨. خلّصوا انفسكم عن الدّنيا و زخرفها اياكم ان لاتقربوا بها لانّها يأمركم بالبغى والفحشاء و يمنعكم عن صراط عزّ مستقيم ثمّ اعلموا بانّ الدّنيا هي غفلتكم عن موجدكم و اشتغالكم بما سويه والاخرة ما يقرّبكم الى الله العزيزالجميل وكلّما يمنعكم اليوم عن حبّ الله انّها لهي الدّنيا ان اجتنبوا منها لتكوننّ من المفلحين.

انّ الّذى لن يمنعه شيئي عن الله لا بأس عليه لو يزّين نفسه بحلل الارض و زينتها و ما خلق فيها لانّ الله خلق كلّ ما في السّموات والارض لعباده الموحّدين. حضرت بهاءالله

- ٣٩. انّ الدّنيا مكدّرة مغبّرة قدم محنتها راحتها و سبق نقمتها نعمتها و زاد تعبها طربها. اوست محبوب غافلين و مبغوض عارفين. راحت و وفا در او چون كيميا و بلاى او خارج از حدّ احصا. يرى فيها الانسان ما لايحبّ ان يراه و يعاشر مع من لا يريد لقائه لوكان لها مقام لترانى مستوياً على عروشها و لوكان لها قدر ما اعرض عنها موجدها و سلطانها دعها لاهلها اياك ان يحزنك حزنها او يسرك زخرفها عزها ذلّ و ثروتها فقر و بقائها فناء اين شوكة پرويز و ذهبه الابريز و اين شوكة الفراعنه و قصورهم العاليه و اين ثروة الجبابره و جنودهم المصفوفه لو تنظر اليوم فى قصر كسرى لتراه محلاً للعنكبوت والصّدى ان اعتبروا يا اولى النّهى لا تحزن بما ورد عليك اذاً نعزيك و نسليك و نوصيك بالصّبر والاصطبار انّ ربّك هوالامر المختار انّا ما اردنا من الدنيا الاّ اهلها و انها من حيث هى هى موطئى قدمى و منظر اوليائى و مطلع ظهورات قدرتى و مظهر اسمائى الحسنى و صفاتى العليا انّ ربّك هوالمبين العليم.
- 2. قل يا قوم تالله يفنى ما عندكم و يمحواالقضاء آثاركم ان ادخلوا ملكوت البقا كذلك يعظلكم ربّكم العلى الاعلى الابهى. حضرت بهاءالله



۵۰. على باب هذاالرّضوان ملئكة الامر لموقوفون على اسمى الحافظ السّميع العليم و ان يجدن من احد روائح الدّنيا و عمّا ظهر بين السّموات والارض يمنعنه عن الدّخول في هذاالرّضوان و عن الوقوف بين يدى ربّك المنّان القديم.

۵۱. اعلموا بان الذين كانت قلوبهم متعلقة بشيئى عما فى السموات والارض لن يقدرن ان يدخلن ملكوتى لان الله قدس هذاالمقام عن دونه و جعله موطن الابرار. حضرت بهاءالله

# فصل ۲۳

حضرت باب

٣. والجنّة رضاه والنّار ايام السّقر عدله.

سوره مؤمنون، آیه ۱۱۵

٧. افحسبتم انّما خلقناكم عبثاً.

۲۰. ان الدنیا تضحك على مریدیها و تقول باعلى النداء مخاطبا ایاهم هل راى احد مثلكم منى خیراً او وفاء سوف نرجعكم الى التواب خائبین خاسرین كما رجعنا الاولین.
 حضرت بهاءالله

- . ٣٠. و ان لله عالم بعد عالم و خلق بعد خلق و قدر في كلّ عالم مالايحصيه احد الا نفسه حضرت بهاءالله
- ٣٦. انّ الموت باب من ابواب رحمة ربّك به يظهر ما هوالمستور عن الابصار و ما الموت الا صعود الرّوح من مقامه الادنى الى المقام الاعلى و به يبسط بساط النّشاط. حضرت بهاءالله
- ٣٢. لم يزل كان هذاالسر محزوناً في كنوزالقدرة...لئل يهلكون العباد انفسهم رجاء لهذا المقام الاعظم في ممالك القدم و لن يصله الّذين يمشون في ظلمات الصيلم المظلم. حضرت بهاءالله
- ٣٣. بعد از كشف حجبات عن وجهها لن يبقى منها الا آية الله الّتى اودعهاالله فيها. حضرت بهاءالله



- ٣٤. تلك حيوة فانيه و يقضى عنكم لذائذها و ستر جعن الى الله و انتم عمّا قليل تندمون و انتم عمّا قليل تندمون و انتم عمّا كنتم انتم عمّا قليل تستنبهون و لسوف انتم بين يدى الله تحضرون و ستسئلون عمّا كنتم تعملون.
- ٣٥. انّما البدء من الله انّماالرّجع اليه انّماالعرض عليه انّماالنّشر اليه والبعث اليه والحساب بيده.
- . قل للحورية الفردوس ان اخرجى من غرف القدس ثمّ البسى من حررالبقاء كيف تشاء من سندس السّناء باسمى الأبهى ثمّ اسمعى نغمات الأبدع الأحلى عمّا ارتفع عن جهة عرش ربّك العلى الأعلى ثمّ اطلعى عن افق النّقاب بطرازالحوراء و لاتحرمى العباد من انوار وجهك البيضاء...ثمّ غنّى على احسن النّغمات بين الأرضين والسّموات فى ذكر اسم مليك الأسماء والصّفات و كذلك قدّرنا لك الأمر و انّا كنّا قادرين.

اياك ان لا تخلعى عن هيكلك الاطهر قميص الانور ثمّ زدى عليه في كلّ حين من حلل البقاء في جبروت الانشاء ليظهر منك طرازالله في كلّ ما سواه و يتمّ فضل ربّك على العالمين و ان وجدت من احدٍ رائحة حبّ ربّك ان افدى نفسك في سبيله لانّا خلقناك له و لذا اخذنا عنك العهد في ذرّالبقاء و عند معشرالمقرّبين.

و لاتجزعى عن رمى الظّنونات من اهل الاشارات دعيهم بانفسهم...ثمّ صحى بين الارض و السّماء تالله الحقّ انّى لحورية خلقنى البهاء فى قصر اسمه الابهى و زين

نفسى بطرازالاسماء فى الملائ الاعلى و انّى لقد كنت محفوظة خلف حجبات العصمة و مستورةً عن انظرالبرية اذا سمعت ابدع الالحان عن شطر ايمن الرّحمن شهدت بانّ الجنان تحرّكت فى نفسها شوقاً لاستماعها و طلباً للقائها...قل انّه لهوالحاكم فيما يشاء...

انّ الذينهم كفروا بالله و سلطانه اولئك غلبت عليهم النّفس والهوى و رجعوا الى مقرّهم في النّار فبئس مقرّالمنكرين.



وان ربّك لذو فضل على النّاس ولكن اكثرهم لايشكرون.

٣. يا ابن الوجود رضوانك حبّى و جنتك وصلى فادخل فيها و لاتصبر هذا ماقدر لك فى ملكوتناالاعلى و جبروتناالاسنى.

و ما كنّا معذّبين حتّى نبعث رسولاً.

٧. انالله لم يك مغيراً نعمة انعمها على قول حتى يغيروا ما بانفسهم. سوره انفال، آيه ٥٤

٨. انّ الله لا يظلم النّاس شيئاً و لكنّ النّاس انفسهم يظلمون.

11. اولم يسيروا في الارض فينظروا كيف كان عاقبة الّذين من قبلهم...و جائتهم رسلهم بالبينات فما كان الله ليظلمهم ولكن كانوا انفسهم يظلمون ثمّ كان عاقبة الّذين الله السّوىٰ ان كذّبوا بايات الله وكانوا بها يستهزؤن.

سوره روم، آيههاي ١٠-٩

فان تولوا فانما عليك البلاغ المبين. سوره نحل، آيه ٨٢.

1۳. يا ابن العماء ادعوك الى البقاء و انت تبتغى الفناء بم اعرضت عمّا نحبّ و اقبلت الى ما تحبّ.

11. يا ابن البشر قدّرت لك من الشّجرالابهي الفواكه الاصفي كيف اعرضت عنه و رضيت بهاءالله بالّذي هو ادنى فارجع الى ما هو خير لك في الافق الاعلى. حضرت بهاءالله

10. قل تالله قد فزتم بكأس ما لا فاز بها احد من قبل فسوف تعرفون ان تكونن من الصّابرين...قل تالله من شرب من هذاالكأس لن يظمأ ابداً.

77. يا ابن الروح احبّ الاشياء عندى الانصاف لاترغب عنه ان تكن الى راغباً و لاتغفل منه لتكون لى اميناً و انت توفّق بذلك ان تشاهدالاشياء بعينك لا بعين العباد و تعرفها بمعرفتك لا بمعرفة احدٍ فى البلاد فكّر فى ذلك كيف ينبغى ان يكون ذلك من عطيتى عليك و عنايتى لك فاجعله امام عينيك.

۲۷. یا ابن البشر ان تحب نفسی فاعرض عن نفسك و ان ترد رضائی فاغمض عن رضائك لتكون فی فانیاً و اكون فیك باقیاً.



- ۲۸. یا ابن البیان وجّه بوجهی و اعرض عن غیری لان سلطانی باق لایزول ابداً و ملکی دائم لایحول ابداً و ان تطلب سوائی لن تجدلو تفحص فی الوجود سرمداً ازلا.
   حضرت بهاءالله
- ۲۹. یا ابن الروح خلقتك غنیاً کیف تفتقر و صنعتك عزیزاً بم تستذل و من جوهرالعلم اظهر تك لم تستعلم عن دونى و من طین الحبّ عجنتك کیف تشتغل بغیرى فارجع البصر الیك لتجدنى فیك قائماً قادراً مقتدراً قیوماً.

٣٢. فانما عليك البلاغ و عليناالحساب. وعد، آيه ٤٠

٣٩. الجبال تطير من آيات ربّهاالمتعال والاشجار تتحرك من نفحات الله و لكنّ القوم في غفلة و حجاب قد ارتعدت اركان العالم من خشية الله مولى الامم و لكنّ القوم اكثرهم في مرية و شقاق قد انجذب كلّ الاشياء من نداء مالك الاسماء.

طوبى لمن سمع و اقبل و ويل لكلّ منكر كفّار...طوبى لمن فاز اليوم بانوار اسمناالقيوم و اهتزّ من نفحات الوحى و قام عن بين الاموات و طوبى لمن ولد مرّة اخرى من آيات ربّه مالك الورى و طار فى هذاالهواء.

• ك. انّ الّذينهم خلقوا بارادة قلبى قد كفروا بنفسى و كتبوا فى ردّى الواحاً بها بطل اعمالهم...و بذلك محت آثارالفضل و انقطعت مياه الرّحمة و منعت سحاب الجود و انقطعت هبوب ارياح القدس عن العالمين...

الذينهم انفقوا ارواحهم في سبيل الله بارئهم...دخلوا جنّة الرّحمن و كانوا فيها لمن الامنين اذاً يحبرن في جنّة الاعلى و يطوفن عليهم غلمان الابهى بكاوس البقاء و يخد منّهم حوريات العرّ في كلّ بكور و اصيل كذلك يجزى الله الّذينهم استشهدوا في سبيله و يوفي اجورالّذين اصابتهم الشّدائد في امره فنعم اجر المجاهدين...

قول يا قوم قوموا على امرالله و دينه ثمّ انصروه و كونوا من النّاصرين ثمّ اعلموا بانّه لغنى عمّا سويه و ما يأمر به النّاس هذا من فضله عليهم لانّ بذلك يصعدن الى مقرّالقرب فى فردوس الاعلى...

اذاً سكن قلم الامر عن حركته لحكمة الّتى ما اطّلع بها احد الآالله العزيزالجميل والحمد له في كلّ الاحوال انّه ما من اله الاّ هو له الخلق والامر و كلّ اليه لرّاجعين. حضرت بهاءالله



- 21. يا قوم لاينفعكم اليوم ما عندكم ضعواالدّنيا و زخارفها خذوا ما امرتم به من لدى الله ربّ العالمين اياكم ان تمنعكم زخارف الارض عن مطاف المقرّبين سارعوا الى مرضاة الله ثمّ انظروا بطرف العدل والانصاف الى من اتى من افق الاقتدار. حضرت بهاءالله
- 22. قل يا عبد فارحم على نفسك و لاتجادل بآيات الله و لا تكن من المشركين قل تالله لو نكشف القناع عن وجه الامر لتقطعوا ابدانكم و لكن سترناالأمر بما قدر في الالواح من قلم الله المقدّر العليم.
- 28. قل انه لن يحتاج باحده و ان النّصر كلّه في قبضته ينصر من يشاء بامر من عنده و انه لهوالعزيزالمقتدرالحكيم و انه لو يأمرالنّاس بالنّصر هذا من فضله عليهم ليبلّغهم الى ما اراد.
- 22. ان يا اهل الارض أحسبتم ان تدخلواالجنّة ... من غير حبّ هذاالغلام ... الالهى فبئس ما ظننتم في انفسكم.

1. قل فاتوا بكتاب من عندالله هو اهدى منهما اتبعه ان كنتم صادقين فان لم يستجيبوا لك فاعلم انّما يتبعون اهوائهم.

# مآخذ

## پیشگفتار

- ۱. سوره زمر، آیه ۱۷-۱۸.
- ۲. رسالهٔ مدنیه، صفحه ۷۶.
  - ٣. سوره نحل، آیه ۷۳.
- ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٤٦.
  - ٥. لوح ابن ذئب، صفحه ٢٨.
- ٦. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ١٣٢.
  - ۷. پیام آسمانی، صفحه ۸۲-۸۳.
- ٨. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٨.
  - ٩. پيام ملكوت، صفحه ٢٣.
    - ۱۰. سوره حجرات، آیه ۲.
      - ۱۱. سوره فرقان، آیه ۵۹.
    - ۱۲. سوره یونس، آیه ۳۸.
  - ١٣. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٣٣٧-٣٣٨.
  - ١٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٢٢.
    - ١٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ٦٦-٦٥.
      - ١٦. سوره زمر، آيه ٩.
      - ١٧. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٥.
        - ۱۸. اصول عقائد بهائیان، صفحه ۲.



- ١٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۸.
- ٢٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣٩.
  - ۲۱. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۷۵-۷۰.

- ١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢.
- ٢. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣١.
- ٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٧٠.
- ۱. "بهاء" یعنی نور یا فر (جلال). این کلمه از لقب مؤسّس و بنیان گذار آئین بهائی " بهاءالله" گرفته شده. بنابراین، بهائی، یعنی پیرو بهاءالله و بهاءالله، یعنی نور یا فر یزدان (فرّ ایزدی). بنا بر مندرجات اوستا، "فرّ" چنین تعریف شده: "فرّ فروغی است ایزدی، بدل هر که بتابد از همگنان برتری یابد...و نیز از نیروی این نور است که کسی در کمالات نفسانی و روحانی کامل گردد و از سوی خداوند به پیامبری برگزیده شود" (فرهنگ معین). معانی دیگر "فر" عبارتند از: شوکت، حسن، زیبائی. معانی دیگر " بهاء" عبارتند از: رونق، زیبائی، نیکوئی، عظمت، کمال (فرهنگ معین).
  - ٢. مجموعهٔ الواح مباركه، صفحه ٢٦٣.
  - ٣. مجموعهٔ الواح مباركه، صفحه ٢٦٥.
  - ٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٨٩.
- ه. خطابات مبارکهٔ حضرت عبدالبهاء، چاپ مصر، سال ۱۹۲۱ میلادی، صفحه ۲۱۳ (از نطقهای حضرت عبدالبهاء دریاریس، سال ۱۹۱۱ میلادی).
- ۲. خطابات مبارکهٔ حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۶۵ (از نطقهای حضرت عبدالبهاء در آمریکا، سال ۱۹۱۲ میلادی).
  - ٧. مكاتيب حضرت عبدالبهاء ، جلد ٥، صفحه ١١١.
  - ٨. حضرت عبدالبهاء فرزند ارشد حضرت بهاءالله و بيان كننده تعاليم اوست.
    - ٩. پيام ملكوت، صفحه ١٣٩.



- ١٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٣.
- ۱۱. مكاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۱، صفحه ۳۱۱. "مقصود [بهاء] اصلاح عالم و راحت امم بوده. این اصلاح و راحت ظاهر نشود مگر باتّحاد و اتّفاق." (حضرت بهاءالله) -اشراقات، صفحه ۲۷۹.
  - ۱۲. دیانت بهائی باختصار، صفحه ۱۰.
  - ١٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٨-١٨.
    - ١٤. سوره انفال، آيه ٦٢.
    - ١٥. اقتدارات، صفحه ٢٧٣.
    - ١٦. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٣.
    - ١٧. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٦.
    - ١٨. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣١.
      - ١٩. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٨٤.
      - ٢٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٤.
      - ٢١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٤٧.
      - ٢٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٤١.
      - ٢٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٠.
      - ٢٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٠.
      - ٢٥. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٤.
    - ٢٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء ، جلد ٥، صفحه ٢٠٧.
  - ٢٧. نهجالبلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٥٤.
    - ۲۸. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۵۹.
    - ۲۹. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۳۳.
      - ٣٠. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٢١.



- ٣١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤٢.
- ٣٢. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ١٤٥.
- ۳۳. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داریوش شاهین، صفحه ۲۷۹-۲۸۰. برای مطالعهٔ احادیثی که وضع تاریك زمان ما را پیش بینی می کنند، به "مقدمه ای بر شیعه اسلام" (انگلیسی) تألیف موژان مؤمن، صفحات ۱۹۸-۱۹۸ مراجعه کنید.
  - ٣٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣.
- ۳۵. "سوشیانت " نجات دهنده. در اوستا مکرّر از سوشیانتهائی نام برده شده که در آخرالزّمان ظهور کنند و غالباً از آخرین سوشیانت که پس از ظهور او قیامت خواهد بود (فرهنگ معین). "هوشیدر" از اسامی دیگر این موعودان است.
- ۳۹. اوستا، نامه مینوی آئین زردشت، چاپ دوم، باهتمام جلیل دوستخواه، صفحه ۲۹۰- ۲۹۱.
  - ۳۷. مصابیح هدایت، جلد ۱، صفحه ۲۲۳.
    - ۳۸. سوره نصر، آیه ۲.
  - ٣٩. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٦٧.
    - ٤٠ سوره هود، آیه ۱۰۳-۱۰۶.
    - ٤١. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٩.
  - ٤٢. مجموعهاى از الواح جمال اقدس ابهى، صفحه ٣٨.
    - ٤٣. قاموس ايقان، صفحه ١٣٠٦.
    - ٤٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۱، صفحه ۷۸.
    - ٥٤. مائدهٔ آسماني، جلد ٦، صفحه ٦٠.
    - ٤٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٥.
      - ٤٧. اشراقات، صفحه ١٣٤.
      - ٨٤. اصول عقائد بهائبان، صفحه ٢٩.
      - ٤٩. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٠.



- ٠٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٧.
- ٥١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤٢.
  - ۲٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۰.
- ٥٣. منتخباتى از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤١.
  - ٥٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٢٥.
  - ٥٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٦٧.
- ٥٦. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ٣٧.
  - ٥٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٤.
  - ٥٨. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤٠.
    - ٥٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ٢٧٧.
    - .٦٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٦٧.
      - ٦١. پيام بديع، سال ٩، شماره ١٠٠، صفحه ١.
- ٦٢. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ١٣٥.
  - ٦٣. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٩٥.
  - ٦٤. كتاب مستطاب ايقان، صفحه ٦٠.
  - ٥٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٦٩.
  - ٦٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣٢.
- ٦٧. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٥١.
  - ٦٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء ، جلد ٨، صفحه ١٨٩.
    - ٦٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ١٥١-١٥٢.
- ٧٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٧٩-٢٨٠.
  - ٧١. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣٤-٣٥.
    - ۷۲. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، صفحه ۲۱۵.



- ٧٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢.
- ٧٤. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ٢، صفحه ٥٤.
  - ٧٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٣٨.
    - ٧٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٣٠.
      - ٧٧. پيام ملكوت، صفحه ١٨٣.
        - ۷۸. رسالهٔ مدنیه، صفحه ٤.
- ۷۹. خوشه هائی از خرمن ادب و هنر، نشریهٔ انجمن ادب و هنر، آکادمی لندگ، سویس، جلد ۱، سال ۱۳۲۹ شمسی، صفحه ۱۳۱-۱۲۳.

- ١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٨.
  - ۲. سوره قمر، آیه ۵۰.
  - ۳. سوره شوری، آیه ۱۳.
  - ٤. سوره مؤمنون، آيه ٥٢-٥٤.
- ٥. پيام ملكوت، صفحه ١٦٦-١٦٧.
- ٦. مكاتيب حضرت عبداليهاء ، جلد ٢ ، صفحه ٦٦.
  - ٧. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٩.
    - ۸. سوره رعد، آیه ۳۸-۳۹.
- ٩. نهجالبلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٦٧.
  - ١٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦١.
    - ۱۱. سوره رحمن، آیه ۲۹.
  - ١٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٦.
    - ۱۳. سوره حجر، آیه ۲۱.
  - ١٤. انجيل يوحنّا، فصل ١٦، آيه ١٢-١٣ (ترجمه از انگليسي).



- ١٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٥-٣٦.
  - ١٦. سوره انبياء، آيه ٢.
  - ١٧. سوره انعام، آيه ٤.
  - ۱۸. سوره یس، آیه ۳۰.
- ١٩. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٢٣.
  - ٢٠. بشارة النّور، صفحه ١٦١.
  - ۲۱. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۳۸.
    - ۲۲. سوره هود، آیه ۱۲۰.
  - ٢٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٥.
    - ۲٤. سوره يوسف، آيه ۱۱۱.
- ۲۰. روزنه های امید، چاپ آلمان، سال ۱۹۸۳، صفحه ۲۰۱-۲۰۱.
  - ٢٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٣١.
  - ۲۷. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۷۷.
  - ۲۸. ادعیهٔ حضرت محبوب، صفحه ۲۸.
- ٢٩. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢ (سفر آمريكا)، صفحه ٢١٩.
  - ٣٠. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢ (سفر آمريكا)، صفحه ٧٠.
  - ٣١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢ (سفر آمريكا)، صفحه ٩٠.
  - ٣٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢ (سفر آمريكا)، صفحه ٧٢.
    - ٣٣. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٩٥.
      - ٣٤. پيام ملكوت، صفحه ١٨٤-١٨٦.



- ۱. تحری: جستن، درست جستن. تحری حقیقت: حقیقت جوئی (فرهنگ معین)، در طلب امر بهتر و سزاوارتر بودن (فرهنگ عمید)، رأی صواب و درست را جستجو کردن، طلب نمودن و خواستن (فرهنگ قدیمی).
  - ٢. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢.
  - ٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣١.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۰.
  - ٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، چاپ مصر، صفحه ١٥٢-١٥١.
    - ٦. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٠٩.
    - ٧. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٧.
      - ۸. سوره زمر، آیه ۱۷-۱۸.
      - ۹. سوره بقره، آیه ۲۵۲.
        - ۱۰. سوره نحل، آیه ۳۵.
      - ۱۱. سوره کافرون، آیه ۱-۲.
      - ۱۲. سوره يونس، آيه ۹۹.
      - ۱۳. سوره غاشیه، آیه ۲۱-۲۲.
    - ١٤. اصول عقائد بهائبان، صفحه ٥٧.
    - ١٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢٨.
      - ۱٦. سوره بقره، آیه ۱۷۰.
      - ۱۷. سوره زخرف، آیه ۲۳-۲۶.
      - ۱۸. پیام بدیع ، سال ۹ ، شماره ۱۰۱ ، صفحه ۱.
        - ۱۹. سوره توبه، آیه ۳۱.
      - ٠٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٧٤.



٢١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٦٢.

۲۲. سوره یونس، آیه ۲٦.

۲۳. سوره یونس، آیه ۳٦.

٢٤. آثار قلم اعلى ، جلد ٧، صفحه ٢١٣.

۲۰. سوره جاثیه، آیه ۲۳.

٢٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٠٣.

۲۷. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۲۹.

۲۸. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ١٩١-١٩٢.

٢٩. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٣٠٤.

۳۰. اقتباس از آثار آسمانی بهائی.

٣١. سوره كهف، آيه ٥٤.

۳۲. سوره انعام، آیه ۲۵.

۳۳. نهج الفصاحة (مجموعهٔ كلمات قصار حضرت رسول اكرم)، مترجم و فراهم آورنده ابوالقاسم پاينده، صفحه ۱۲۰.

٣٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٢٣٧.

٣٥. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٢٢٤.

٣٦. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ١١٤.

٣٧. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٦٨.

۳۸. اقتدارات، صفحه ۲۹۳.

٣٩. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٢١.

## فصل ٤

١. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ٩٦.



- ٢. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ٩٨.
- ٣. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ٩٨-٩٩.
  - ٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ٩٦.
  - آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٠٠٠.
- ٦. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ٩٩-١٠٠٠
  - ٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٧٥.
    - ٨. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١.
      - ۹. سوره کهف، آیه ۱۱۰.
        - ۱۰. سوره اعراف، آیه ۵۸.
          - ۱۱. سوره يونس، آيه ٩.
          - ۱۲. سوره مؤمن، آیه ۲۸.
  - ١٣. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ١٠٢.
  - ١٤. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ١٠١.
  - 10. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ١٢١.
    - ١٦. بشارة النّور، صفحه ٢٤٠.
- ١٧. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١٤.
  - ۱۸. ادعیهٔ حضرت محبوب، صفحه ۲۵۰.
    - ١٩. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢.
    - ۲۰. آثار قلم اعلیٰ، جلد ۳، صفحه ۹۸.
  - ۲۱. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۲۳-۱۲۲.
- ٢٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٥٢-١٥١.
  - ۲۳. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۰.
    - ٢٤. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣١.



۲٥. پيام بديع، شماره ١٠٠، صفحه ٣.

٢٦. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٤.

۲۷. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١١٦.

۲۸. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ٩٦.

٢٩. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٧.

٣٠. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٩٠.

٣١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٠٠.

٣٢. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٢٥.

٣٣. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٢٨.

٣٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٨.

٣٥. سوره عنكبوت، آيه ٦٩.

٣٦. سوره فصلّت، آیه ٣٠.

۳۷. مائدهٔ آسمانی، جلده، صفحه ۲۱.

٣٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ٨٧.

٣٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٤١.

٤٠. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٩.

٤١. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ٩٦.

٤٢. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ٩٧-٩٨.

٤٣. سوره زمر، آيه ١٣.

٤٤. سوره نور، آيه ٤٠.

٥٤. سوره فاطر، آيه ١٠.

٤٦. انجيل شريف از انتشارات انجمن كتاب مقدّس، ١٩٧٦.

٤٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ۱۰۲.



- ٤٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٩.
  - ٤٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ٩٧.
  - ٥٠. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٢٩.
    - ١٥. رسالة مدنيه، صفحه ٧٨.
  - ٥٢. مائدهٔ آسمانی، جلد ٢، صفحه ٣٣.
  - ۰۵. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۰.
  - ٥٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٤٤.
    - ٥٥. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٨.
  - ٥٦. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ١٦٧.

- ١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٤.
- ٧. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ٧، صفحه ٢٧٦.
  - ٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٥٥.
    - ٤. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٦.
- ٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٦٢-٢٦٣.
  - ٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٧.
  - ٧. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٢٨.
    - ۸. روزنه های امید، چاپ آلمان، سال ۱۹۸۳، صفحه ۲۵۰.
      - ٩. اشراقات، صفحه ١٣٣-١٣٤.
  - ۱۰. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ۱۳۵-۱۳۳.
- ١١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢١٥-٢١٥.
- ١٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٨٤-٢٨٥.



- ١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٢٧.
- ٢. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٩٢.
- ٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٥٦.
  - ٤. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٦٧.
- ٥. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٦٨.
- ٦. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٧٩-٢٨٠.
- ٧. بشارات كتب آسماني، تأليف حسام نقبائي، نشر دوّم، صفحه ٦١.
  - ٨. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٦٦.
    - ٩. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦١.
    - ١٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٦-٢٥٦.
    - ١١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٤-٢٥٥.
      - ١٢. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥١-٥٢.
        - ١٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٦.
          - ۱٤. سوره يس، آيه ٣٧.
      - ١٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٢، صفحه ٩-١٠.
      - ١٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٧٢.
      - ١٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٢٦.
  - ١٨. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٤.
  - ۱۹. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۲۸-۱۲۸.
  - ۲۰. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ۲۲.
  - ۲۱. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ۳٦.
    - ۲۲. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٠.



- ٢٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥١.
- ۲٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٩٠.
- ٢٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٦٨-٢٦٨.
  - ٢٦. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ٢، صفحه ٢٤٥.
  - ٢٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧١.
  - ٢٨. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧٢.
    - ۲۹. پيام ملكوت، صفحه ۹۸.
    - ٣٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٤-٢٦٥.
      - ۳۱. اشراقات، صفحه ۲۰۳.
    - ۳۲. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ۲۰.
      - ٣٣. رسالهٔ مدنیه، صفحه ۲۸.
      - ٣٤. لوح ابن ذئب، صفحه ١٣.
      - ٣٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥١.
      - ٣٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٧١.
        - ٣٧. رسالة سياسيه، صفحه ٣٤-٥٥.
        - ۳۸. پیام ملکوت، صفحه ۳۰-۳۱.
        - ٣٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٢٦.
        - ٠٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٢٦.
          - ١٤. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٣.
          - ٤٢. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٢.
      - ٤٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٢٧.
  - ٤٤. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٧.
    - ٥٤. خطابات مباركة حضرت عبدالهاء، صفحه ١٥٥.



- آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٢٩.
- ۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۸۳.
  - ٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٠.
- ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۷۷.
- ه. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۱۰.
- ٦. منتخباتي از آثار مباركه در بارهٔ تعليم و تربيت، صفحه ١٧.
  - ٧. مكاتيب حضرت عبدالبهاء ، جلد ١ ، صفحه ٤٧٠.
- ٨. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢١٣.
- ۹. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۷۶.
- ١٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٩٣-٢٩٤.
  - ۱۱. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۷۹.
    - ١٢. اصول عقائد بهائبان، صفحه ٣٩.
- ۱۳. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۱۳۴.
  - ۱٤. منتخباتي از آثار مباركه در بارهٔ تعليم و تربيت، صفحه ٧٨.
    - ١٥. مكاتب حضرت عبداليهاء، جلد ٤، صفحه ٢٥.
    - ١٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ٢٢٨.
      - ١٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٥١.
      - ١٨. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٢٩.
      - ۱۹. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۵۷.
        - ۲۰. اسرار مدنیه، صفحه ۸٦.
  - ۲۱. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۱٤.
    - ۲۲. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٩.



- ٢٣. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ١٤.
- ۲٤. منتخباتي از آثار مباركه دربارهٔ تعليم و تربيت، صفحه ۸۳.
  - ٢٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٠.
  - ٢٦. مائدهٔ آسمانی، جلده، صفحه ۸۸-۸۸
- ۲۷. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۷۲.
- ۲۸. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۱۰۰.
- ۲۹. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۸۱-۸۰.
  - ٣٠. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٣٦٣.

- ١. اصول عقائد بهائبان، صفحه ٣٧.
- ٢. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٨٦.
- ٣. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧٣.
- ٤. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٥٢.
  - ٥. اشراقات، صفحه ١٤١.
- ٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧٣.
- ٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٦٥-٦٦.
  - ٨. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٣٨.
  - ٩. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٨٦.
- .۱. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۸۳-۸۶.
  - ١١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٣٣.
  - ١٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٣٣.
    - ۱۳. سوره انفال، آیه ۹۳.
  - ١٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٨٨-٢٨٩.



١٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣٤.

- ١. تعديل: برابر و ميزان كردن، معتدل كردن.
- معیشت: مایهٔ زندگی جسمانی، رزق لازم برای زندگی (فرهنگ قدیمی).
  - ٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٨.
    - ٣. نبذه ئى از تعاليم حضرت بهاءالله، صفحه ٣٢.
      - ٤. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٧٤.
    - ٥. كلمات مكنونه، مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٩.
    - ٦. كلمات مكنونه، مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٩.
      - ٧. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٥٣.
        - ٨. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٨.
        - ٩. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٩٤.
      - ١٠. مائدهٔ آسماني، جلد ٥، صفحه ٢٢٧.
    - ١١. كلمات مكنونه، مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٩٧.
      - ١٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٩٨.
    - ١٣. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ١٣٤.
      - ١٤. نبذه ئي از تعاليم حضرت بهاءالله، صفحه ٣٢.
- ۱۵. مواسات: دیگری را شریك معاش خود نمودن، از مال خویش به دیگری دادن، عدل و همطرازی برقرار كردن (فرهنگ قدیمی).
  - ١٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٩١-٢٩٢.
    - ١٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٢٦٦.
      - ۱۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۱۳.
        - ١٩. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٠٣.



- ١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢١٠-٢٢٠.
  - ۲. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۸۹.
    - ٣. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ۲٤٨.
- ٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، چاپ آمريكا، ١٩٧٩ ميلادي، صفحه ٢٩١.
  - ٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٨.
  - ٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٣٥.
  - ۷. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۸۷.

#### فصل ۱۱

- ١. اصول عقائد بهائبان، صفحه ١٤.
- ۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۱۷.
  - ٣. لوح ابن ذئب، صفحه ١٠٢.
  - ٤. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤١.
    - ٥. پيام ملكوت، صفحه ٤١.

- ١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٠-١٩.
  - ۲. پيام ملكوت، صفحه ١٥٩.
  - ٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٣.
    - ٤. اقتدارات، صفحه ۲۸۰.
- ٥. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٥٤.
  - ٦. پيام ملكوت، صفحه ١٥٤.
    - ۷. اسرار مدنیه، صفحه ۷۸.

404



- ٨. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٥٥.
  - ۹. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۸۳.
- ١٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٧٣.
  - ١١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٢٧.
- ۱۲. روزنه های امید، چاپ آلمان، سال ۱۹۸۳ میلادی، صفحه ۲۵۰-۲۵۱.
  - ١٣. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ١، صفحه ٢١١-٢١١.
    - ۱٤. سوره مؤمنون، آیه ۵۲-۵۳.
    - 10. منتخبات آیات از آثار حضرت نقطهٔ اولی، صفحه ١٠٦.
      - ١٦. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٩.
      - ١٧. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٤.
      - ۱۸. اصول عقائد بهائيان، صفحه ۵۳.
      - ١٩. مكاتيب حضرت عبداليهاء، جلد ٦، صفحه ٨٩.
        - ۲۰. امر و خلق، جلد ۳، صفحه ۱۳٦.
        - ٢١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٢.
          - ٢٢. لئالى الحكمة، جلد ٢، صفحه ٢٩٩.
    - ٢٣. ترجمه و اقتباس از لوح حضرت بهاءالله بهناصرالدّينشاه.
      - ٢٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ٣٦٤.
      - ٢٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٣٢.
        - ٢٦. سفرنامه، جلد ٢، صفحه ٤١.
    - ٢٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٢٦.
  - ٢٨. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٩٢-١٩١.

## فصل ۱۳

١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٧.



- ۲. امر و خلق، صفحه ۳۱۹.
- ٣. منتخبات آیات از آثار حضرت نقطهٔ اولی، صفحه ۱۰۸.
- ٤. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١٠٩.
- ٥. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١٠٩.
  - ٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٢.
- ٧. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٣٦.
  - ٨. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٧.
    - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٤٩.
      - ١٠. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٣٢.
      - ١١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٠.
        - ۱۲. امروخلق، صفحه ۳۶۵-۳۶۵.
- ١٣. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢١٩.
  - ١٤. امروخلق، صفحه ٢٣.
  - 10. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٠.
  - ١٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٢٤.
    - ١٧. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٠٨-٣٠٩.
  - ١٨. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١٠٩.
    - ١٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٦١-١٦٢.
      - ۲۰. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ۳۲۱.
        - ٢١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٤.
        - ۲۲. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٣.
    - ۲۳. مكاتيب حضرت عبدالبهاء ، جلد ٥، صفحه ٦٠.
      - ۲٤. امروخلق، صفحه ۱۹۱.



- ١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٩١-١٩٠.
  - ٢. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٤٣٤.
  - ٣. مجموعه الواح مباركه، صفحه ٢٦٤.
  - ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٣٢-٣٣.
    - ٥. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٤٣٨.
    - ٦. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٤٤٢.
      - ٧. سوره يونس، آيه ١٢.
      - ٨. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٠.
      - ٩. مجموعه الواح مباركه، صفحه ٢٥٤.
      - ١٠. مجموعه الواح مباركه، صفحه ٢٥٩.
      - ١١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٧٨.
- ۱۲. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۱۲۳-۱۲۴.
  - ١٣. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٧.
    - ١٤. مكاتب حضرت عبداليهاء، جلد ٨، صفحه ١٥٤.
      - ١٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٥، صفحه ٢٦٢.
        - ١٦. اشراقات، صفحه ١٨٥.
        - ١٧. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٤٠٥.
    - ۱۸. پیام بدیع، شماره ۱۶۶-۱۲۵، ۱۹۹۵، صفحه ۳۱.
      - ١٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٣٣.
  - ٢٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٦.
    - ۲۱. امروخلق، جلد ۳، صفحه ۴۰۳.
    - ۲۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۸۸.



٢٣. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٤٧.

۲٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۳٤.

٢٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٤، صفحه ١٠٥.

٢٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٩٥.

۲۷. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٦، صفحه ١٩٥.

۲۸. مجموعهٔ الواح مبارکه، صفحه ۳۸۳.

۲۹. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۰۹.

۳۰. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۱۱.

٣١. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٤٣٢.

٣٢. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٥٨.

٣٣. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢١٤-٢١٣.

٣٤. آثار قلم اعلى، جلد ١، صفحه ٣٨٧.

٣٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٩٣-٩١.

٣٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢١٥.

۳۷. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالیهاء، صفحه ۱۹۷.

۳۸. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۹۸.

٣٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٢٦٨.

٤٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٦.

٤١. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٤١٧.

٤٢. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١١٩-١٢٠.

## فصل ۱۵

١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٤١.

۲. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٨.

401



- ٣. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٠٢.
  - ٤. ترجمه از انگلیسي.
- ٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٩٩-٠٠٠.
  - ٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٥٦-٥٧.
    - ٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٩٦.
    - ٨. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٠٤.
      - ٩. سوره رعد، آیه ۲۸.
    - ١٠. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٤٣.
  - ١١. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٩٨.
- ۱۲. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۱۰۱-۱۰۰.
  - ١٣. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٦٠.
    - ١٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٢.
    - ١٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٩، صفحه ٢٧.
    - ١٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٨٩.
      - ١٧. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٤١.
        - ۱۸. سوره مائده، آیه ۲۷.
        - ١٩. الواح جناب زين، صفحه ٢٧٨.
  - ۲۰. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۸۳.
  - ٢١. منتخباتي از مكاتب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٨.
- ۲۲. این پرستشگاه را بهائیان مشرقالاذکار میخوانند. از جمله مؤسّسات تابعهٔ آن عبارتند از دانشگاه، بیمارستان، محل پرستاری پیران، پرورشگاه یتیمان، و مؤسّسات مشابه دیگر.
  - ۲۳. سوره بقره، آیه ۱۵۲.
  - ٢٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦.



- ٢٥. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٤٧-٢٤٨.
  - ٢٦. اذكارالمقربين، جلد ٢، صفحه ٥٦-٥٧.
    - ۲۷. اذكارالمقربين، جلد ۲، صفحه ۱۳۱.
  - ۲۸. اذكارالمقربين، جلد ۲، صفحه ٥٥-٥٦.
    - ٢٩. نفثات: القاآت و الهامات الهي.
  - ٣٠. اذكارالمقربين، جلد ٢، صفحه ٥٠-٥١.
  - ٣١. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٣.

- ۱. تاریخ نبیل، صفحه ۷۵-۷۹، ترجمه و اقتباس از انگلیسی.
- ۲. لقب وحید (تنها و یکتا) از جانب حضرت باب به سید یحیی بخشیده شد، و به راستی او را نامی با مسمّئ بود، زیرا در عصر خود دُرّی بود فرید و بی همتا و گوهری در حد کمال و صفا.
  - ٣. تاريخ نبيل، صفحه ١٧٤-١٧٥، ترجمه و اقتباس از انگليسي.
- خصرت باب در دوران سلطنت ناصرالدین شاه، به حکم امیرکبیر، و به تشویق و تحریك و تأیید پیشوایان معروف زمان، انجام شد.
  - ٥. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١١١-١٠٩.
    - ٦. منتخبات آیات از آثار حضرت نقطهٔ اولی، صفحه ٩٣.
- ۷. كلمهٔ طيبه و اعمال طاهرهٔ مقدسه بهسماء عزّ احديه صعود نمايد. جهد كنيد تا اعمال از غبار ريا وكدورت نفس و هوى پاك شود.
  - ٨. "نقطهٔ اولى" (نقطهٔ اوليه) از القاب حضرت باب است.
  - ٩. تاريخ نبيل، صفحه ٩٤-٩٢، ترجمه و اقتباس از انگليسي.
  - ١٠. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١٢-١١١.
  - ١١. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١٣-١١٤.



١٢. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١٠٨-١٠٩.

## فصل ۱۷

- میرزا بزرگ از خطاطان بنام زمان خود بود و با قائم مقام فراهانی وزیر دادگستر و نویسندهٔ دانشور همعصر صمیمیتی خاص داشت.
  - ۲. سیاه چال در ابتدا محل ذخیرهٔ آب برای یکی از حمّامهای طهران بود.
    - ۳. پیام بدیع، شماره ۱۰۱، سال ۹، صفحه ۱۹-۱۸.
    - ٤. لوح ابن ذئب، چاپ مصر، سال ۱۹۲۰ میلادی، صفحه ۱۲-۱۷.
      - ه. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۸٦.
        - ٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۳۷.
      - ۷. از مناجاتهای حضرت بهاءالله، ترجمه و اقتباس از

Prayers and Meditations by Bahá'u'lláh. مفحه ۲۰۵۰، صفحه

- ٨. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٥١-١٥١.
  - ٩. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ٦٢-٦٥.
  - ١٠. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢٧-٢٨.
    - ١١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٥٤.
- ۱۲. عکّا شهری است در جمهوری اسرائیل، در ساحل فلسطین غربی و ساحل شرقی بحرالرّوم (فرهنگ معین).
  - ١٣. لوح حكمت، مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٧-٣٩.
    - ١٤. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ٦١.
      - ١٥. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٥.
    - ١٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٧٨-٨٠.

## فصل ۱۸

١. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٢٢٨.



- ٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٠٤.
  - ٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١٠.
- ٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٠٠٤.
- آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ١٠٠.
- ٦. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٦٤-٤٦٥.
- ٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٢.
- ٨. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٩٠.
  - ٩. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٨٩.
  - ١٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٨٣.
- ١١. مكاتيب حضرت عبداليهاء، جلد ٢، صفحه ٦٨.
  - ۱۲. اقتدارات، صفحه ۱۶۷.
  - ۱۳. اشراقات، صفحه ۱۳۳.
  - ١٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٥.
  - ١٥. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٣٩١-٣٩٢.
  - ١٦. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٢٨-٤٢٩.
- ١٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٢٩-١٣٠.
  - ١٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٧، صفحه ٢٤٨-٢٤٩.
  - ١٩. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٠٢-٢٠٣.
    - ٢٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٤.
    - ٢١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٤.
    - ٢٢. رسالهٔ سياسيه، چاپ هندوستان، صفحه ٥٤.
      - ۲۳. ادعیهٔ حضرت محبوب، صفحه ۳۷٦.
    - ٢٤. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٨١.



۲۰. روزنه های امید، چاپ آلمان، سال ۱۹۸۳، صفحه ۲۰۱.

۲٦. سوره بقره، آیه ۱٤۸.

۲۷. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين.

۲۸. اقتدارات، صفحه ۲۱۸.

٢٩. اصول عقائد بهائيان، صفحه ١١.

۳۰. اقتدارات، صفحه ۲۷۱.

٣١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٧٩.

٣٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٥.

٣٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٤٠.

٣٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٤.

٣٥. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١١٣.

٣٦. سفرنامهٔ حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٨٥-٢٨٦.

٣٧. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٦٢-٢٦١.

٣٨. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٥٤.

### فصل ۱۹

١. سوره فاطر، آيه ١٠.

٢. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٣٥٥.

٣. مجموعة الواح مباركه، جلد ٢، صفحه ٣٩٣.

٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ٦٦.

٥. اقتدارات، صفحه ٣٠١.

٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٤٩.

٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٢١٢.

۸. مائدهٔ آسمانی، جلده، صفحه ۲۲۷



- ٩. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ٣٧.
  - ١٠. پيام آسماني، صفحه ٥٢.
  - ١١. ازدواج بهائي، صفحه ١١.
  - ١٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣١٦.
  - ١٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٤.
    - ۱٤. اشراقات، صفحه ۱٤٠.
  - ١٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٤، صفحه ١٤٨-١٤٩.
- ١٦. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی، صفحه ٣٩.
  - ١٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ١١٣-١١٤.
  - ١٨. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ١١٤-١١٥.
  - ١٩. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ١١٥-١١٨.
  - ٢٠. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ١١١-١١٢.
- ۲۱. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۱۱۸.
- ۲۲. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۱۱۱.
  - ٢٣. رسالهٔ سياسيه، صفحه ٥٤.
- ٢٤. منتخباتي از مكاتب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٢.
  - ٢٥. مائدهٔ آسماني، جلده، صفحه ١٥٦.
  - ٢٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٢.
    - ٧٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٢٦٦.
    - ۲۸. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، صفحه ۲۲.
    - ٢٩. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٤٨.
    - ٣٠. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٦٩.
      - ٣١. امروخلق، جلد ٣، صفحه ١٣٦-١٣٧.



- ٣٢. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۹۸.
- ٣٣. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٧٤.
- ٣٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٨٥-٨٠.
  - ٣٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١١٦.
    - ٣٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٩-٦٩.
  - ٣٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٣٤٥-٣٤٥.
    - ۳۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۱۳۷.
    - ٣٩. منتخباتي از مكاتب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٨٩.

- ١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٢.
- ٢. اصول عقائد بهائبان، صفحه ٤٢.
  - ٣. پيام ملكوت، صفحه ١٣٢.
- ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ١٢٥.
- ٥. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٣٤٩.
  - ٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٦٠.
- ۷. منتخباتی از آثار مبارکه در بارهٔ تعلیم و تربیت، صفحه ۷۳-۷۳.
  - ۸. امروخلق، جلد ۳، صفحه ۲۱۲-۲۱۱.
    - ٩. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٤٠٩.
    - ١٠. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٤١٣.
  - ١١. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ١٥٣-١٥٣.
    - ۱۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۲، صفحه ۷۰.
    - ١٣. مائدهٔ آسمانی، جلد ٦، صفحه ٤٣.
    - 12. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ، صفحه ۱۸.



- 10. اقتدارات، صفحه ۲۷۳.
- ١٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٤٣-١٤٤.

- ١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣.
  - ٢. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٧٧.
    - ٣. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٦.
- ٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤٢.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٦٧.
  - ٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٨٣.
- ٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤١.
  - ٨. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٦-٣٧.
- ٩. منتخباتي از مكاتب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٧٣.
  - ١٠. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٨٨-٢٨٩.
  - ١١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٥.
- ۱۲. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۲۰۶.
  - ۱۳. سفرنامهٔ مبارکه، جلد ۲، صفحه ۳۷۰.
    - ١٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٥، صفحه ٦٥.
  - ١٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٤.
  - ١٦. خطابات مباركة حضرت عبداليهاء، جلد ٢، صفحه ٩٠.
  - ١٧. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٧٨.
    - ١٨. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ١٢٦.
      - ١٩. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٧.
    - ٠٢. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٧٠.



- ٢١. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٢٧.
- ٢٢. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٢.
- ۲۳. اصول عقائد بهائیان، صفحه ۵۰.
- ٢٤. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٠-٥١.
  - ٢٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٤٢.
- ٢٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٢١٢.
- ۲۷. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ۱۰۹.

- ١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢١١.
  - ۲. امروخلق، صفحه ۲۵۶-۲۵۵.
    - ٣. امر و خلق، صفحه ٢٦٧.
    - سوره بنی اسرائیل، آیه ۷۲.
  - ٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٤، صفحه ٢٠.
  - ٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٧٣.
    - ٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ١٤٢.
      - ۸. امروخلق، صفحه ۲٤٠.
        - ۹. سوره بقره، آیه ۱۱۵.
    - ١٠. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين.
      - ۱۱. سوره کهف، آیه ۷.
- ۱۲. نهج الفصاحه، مجموعهٔ کلمات قصار حضرت رسول اکرم، مترجم و فراهم آورنده ابوالقاسم پاینده، صفحه ۱۲۳.
  - ١٣. مائدة آسماني، جلد ٨، صفحه ٣٥.
  - ١٤. نهج البلاغه، ترجمه و نكارش داريوش شاهين، صفحه ٢٣١.



١٥. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٠٦-٢٠٥.

١٦. سوره انبياء، آيه ٣٦.

۱۷. سوره هود، آیه ۷.

۱۸. سوره انفال، آیه ۲۸.

۱۹. سوره فرقان، آیه ۲۰.

۲۰. مكاتيب حضرت عبداليهاء، جلد ۸، صفحه ۲۳۸.

۲۱. پیام آسمانی، صفحه ۶۸.

۲۲. پیام آسمانی، صفحه ۶۹.

٢٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٢٨.

۲٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۵٦.

٢٥. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٥٧.

٢٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٥٨.

۲۷. سوره مؤمنون، آیه ۹۹-۱۰۰.

۲۸. سوره انعام، آیه ۲۷.

۲۹. سوره ابراهیم، آیه ٤٤.

٣٠. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٢١٣.

٣١. سوره انعام، آيه ٣٢.

٣٢. سوره نحل، آيه ٩٦.

۳۳. اقتدارات، صفحه ۲۷۵-۲۷۲.

٣٤. پيام بديع ، شماره ٨٠ ، صفحه ٣.

٣٥. اقتدارات، صفحه ٣١٣.

٣٦. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٢١.

٣٧. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ١٧٦.

377



٣٨. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ١١٢-١١٣.

٣٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ١٣٩-١٤٠.

٤٠. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٣١.

٤١. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٢٥-٣٢٦.

٤٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٧٣.

٤٣. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢١٦-٢١٥.

٤٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢٢٤.

٥٤. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ١٠٠.

٤٦. اسرار مدنيه، صفحه ٩٤.

٤٧. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٢٠.

٤٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٥٣.

٤٩. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ٢٠٨-٢٠٨.

٠٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٥٥.

٥١. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ٤٦.

#### فصل ۲۳

١. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ١٤.

۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۳.

٣. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١١١.

٤. پيام آسماني، صفحه ٥١.

٥. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٥، صفحه ١٠٣.

٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٤.

۷. سوره مؤمنون، آیه ۱۱۵.

٨. مجموعهٔ الواح مباركه، صفحه ٣٢٦.



- ٩. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٢٨-٣٢٩.
- ١٠. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٣٦٤-٣٦٥.
  - ١١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٦، صفحه ٦٧.
- ١٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٣٥-٣٣٦.
  - ١٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٦.
    - ١٤. اشراقات، صفحه ٢١٦.
  - ١٥. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٢٩.
  - ١٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٢٩.
- ١٧. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ١٣١-١٣٢.
- ١٨. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٧٨.
  - ١٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٧١.
    - ۲۰. اقتدارات، صفحه ۳۰۱.

- ۱. امروخلق، صفحه ۹۳.
- ۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ۲۰.
- ٣. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٨٩.
  - ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ۸۹.
- ٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٦٧.
  - ٦. مكاتب حضرت عبداليهاء، جلد ٥، صفحه ٢٢.
  - ٧. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ٥٣.
    - ۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۱، صفحه ۷۲-۷۳.
    - ٩. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٢٢.
    - ١٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٠٤.



١١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤.

۱۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۰.

١٣. امروخلق، صفحه ٢٤٧.

١٤. امر و خلق، صفحه ٢٣٥-٢٣٦.

١٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٢١.

١٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ٢٠٢.

١٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٦١.

۱۸. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۱، صفحه ۵۰.

١٩. پيام آسماني، صفحه ٥٣.

۲۰. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۶۲-۱۶۳.

۲۱. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۳۲.

۲۲. آثار قلم اعلیٰ، جلد ۳، صفحه ۱۲۸.

۲۳. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۲، صفحه ۱۹۳-۱۹۳.

٢٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٩٣.

٢٥. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٥٧.

٢٦. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٦٩.

٧٧. لئالي الحكمة، جلد ٣، صفحه ٢٥١.

۲۸. عندلیب، شماره ۱۹، صفحه ٤.

۲۹. بشارة النّور، صفحه ۱۲۵-۱۲۹.

٣٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٠٣.

٣١. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ٩٥.

٣٢. آثار قلم اعلى، جلد ٣، صفحه ٥٥-٥٨.

٣٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٩٦.



٣٤. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١٣-١١٤.

٣٥. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١١٠.

٣٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ١١١-١١١.

## فصل ۲٥

۱. سوره نمل، آیه ۷۳.

۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۲۶.

٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ١٩-١٨.

سوره بنی اسرائیل، آیه ۱۰.

٥. مائدهٔ آسماني، جلد ٨، صفحه ١١٨.

٦. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٤٨.

٧. سوره انفال، آیه ٤٥.

٨. سوره يونس، آيه ٤٤.

٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢٣١-٢٣١.

١٠. اشراقات، صفحه ٢٢.

۱۱. سوره روم، آیه ۹-۱۰.

۱۲. سوره نحل، آیه ۸۲.

١٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٢.

١٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٢.

١٥. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ٢٧.

١٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٠.

۱۷. روزنه های امید، چاپ آلمان، سال ۱۹۸۳ میلادی، صفحه ۲۵۱.

۱۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ۷.

١٩. پيام ملكوت، صفحه ٥٤.



- ٢٠. مائدة آسماني، جلد ٤، صفحه ١٦٦.
  - ۲۱. اقتدارات، صفحه ۲۷۲-۲۷۱.
- ٢٢. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ٢٤٤.
- ٢٣. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ١٩٤.
- ۲٤. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ١٩٨-١٩٨.
  - ۲٥. اقتدارات، صفحه ۲۹۳-۲۹۶.
  - ٢٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ١٨-١٨.
    - ٢٧. مجموعة الواح مباركه، صفحه ١٩.
    - ٢٨. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢١.
    - ٢٩. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٠.
    - ٣٠. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٥٧.
      - ۳۱. اقتدارات، صفحه ۵۷.
        - ۳۲. سوره رعد، آیه ۶۰.
  - ٣٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥٥-٢٥٦.
  - ۳٤. دریای دانش، چاپ هندوستان، صفحه ۱۷۳.
    - ٣٥. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٤٧.
      - ٣٦. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٣٧.
    - ٣٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٧، صفحه ١٩١.
      - ٣٨. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢.
    - ٣٩. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ٢٢٦.
    - ٤٠. آثار قلم اعلى، جلد ٤، صفحه ١٢٠-١٢٣.
      - ٤١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٥، صفحه ١٤٦.
        - ٤٢. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٩.



- ٤٣. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٤٨.
- ٤٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٣٦.

- ۱. سوره قصص، آیه ۶۹-۰۰.
  - ۲. اشراقات، صفحه ۸۲.
- ٣. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٢-٢٥٩.
- ٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٢-٢٦٦.
- ٥. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٥١-٢٥٥.

- ١. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٩٨٠-٢٠١.
- ٢. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢٢٥-٢٢٦.
  - ٣. خطابات مباركة حضرت عبدالنهاء، جلد ١، صفحه ٨٥-٨٨.
- ٤. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٣٩-١٤٢.
- ٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢١٠-٢١٢.
- ٦. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢١٠-٢٢٠.
  - ٧. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٢٢٤.
    - ٨. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٤-٦٩.
      - ٩. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٨، صفحه ٢٤٣.
    - ١٠. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٣، صفحه ١٢١-١٢٩.
      - ١١. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ١٣٤.
    - ١٢. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٤٤١-٤٤.
- ١٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٠٦-٢٠٦.