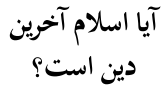
# آیا اسلام آخرین دین است؟



هوشيدر مطلق



www.GlobalPerspective.org www.TheKnowledgeOfGod.com www.Baha9.com

## از انتشارات

#### Global Perspective 1106 Greenbanks Dr Mt. Pleasant, MI 48858 USA

حق چاپ محفوظ

۱۷۱ تاریخ بهائی، مطابق با ۱۳۹۳ شمسی، ۲۰۱۶ میلادی

www.GlobalPerspective.org



# کتابهای دیگر مؤلف بهفارسی

چرا بهاین جهان آمده ایم؟ خودشناسی و خداشناسی

زندگی با خدا و بی خدا تفاوت آنها چیست؟

بهاءالله در قرآن

خبر قرآن بهظهور دو پیامبر از ایران

آئین بھائی

پیام آسمانی برای صلح و سعادت جهانی

کتابهای پیش را می توانید از این وبسایت دانلود کنید: www.Baha9.com



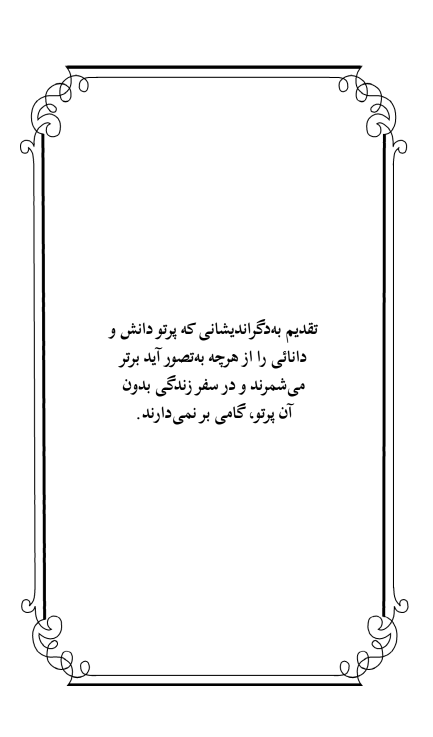
برای آشنائی بیشتر با کتابهای دیگر این مؤلف بهاین دو وبسایت مراجعه کنید:

www.GlobalPerspective.org



www. The Knowledge Of God. com

Email: info@GlobalPerspective.org



## فهرست مندرجات



١

نوروزی نو و بهاری زیبا و شکوفا ۵

-::=+DOQ+=::-

۲

نقش دین در رابطه

انسان با یزدان ۱۵

• ::==>D@@•;=:: •

٢

"اسلام" يعنى چه؟ ٤١

• ::=**•**>>>(•**>=:: •** 

Z

خاتَم انبياء يعنى چه؟ ٥٧



۵

آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم بخش اوّل ۷۵

٦

آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم بخش دوّم ۹۳

٧

بهاءالله در قرآن

بزرگترین معمّا پنهان در سراسر قرآن ۱۱۷

• ::===>>>(•==::-

٨

فرستادگان یزدان را چگونه می توان شناخت؟ ۱۲۷

• ::=+>>::-+

4

بهیاد یک دانشمند ۱٤۵

• ::**=**◆D⊙**C**◆<del>;::</del> •



## خبر خوش

دعوتنامهای بهیاد و بهنام محمّد موحّد خطاب بهشیعیان ۱٤۷

ضميمه

آثار دیگر مؤلف درباره آئین بهائی ۱۵۱



# نوروزی نو و بهاری زیبا و شکوفا

لاله و یاس و سوسن و سنبل خطبه خوان شد بهتهنیت بلبل نعیم اصفهانی باز آمد بهار و آمد گل تکیه زد بر سریر سال بهار

این کتاب ارمغانی است به عاشقان بهار، به کسانی که از سرمای زمستان غمافزا و طوفانهای جانفرسا به ستوه آمده اند و در دل آرزوی نوروز دارند.

آئین تازه پروردگار، چون فصل بهار چهره از رخ میافکند و روحی تازه به جهان دل و جان می بخشد. شکوفه های خوشبو و رنگارنگ از روح و روان مردمان می رویند، به دل ها شادی می بخشند و جهان را جامه تازه رنگین می پوشانند. پس از گذشت بهار، موسم تابستان فرا می رسد و میوه های



خوشگوار بهبار می آورد. در آن فصل مردمان خشنود و شادمان و جهان بس زیبا و دلگشاست.

امّا طرّاح روزگار نقشه دیگر در پیش دارد و طرح دیگر در نظر. یغماگر دهر، پای بر عرصه ظهور می نهد. پائیز بلاانگیز و زمستان غمافزا اثری از آن شکوفه های زیبا و میوه های خوشگوار بر فراز شاخسارها نمی گذارند. گلهای رنگارنگ، برگهای تازه و تر، و شاخه های پر ثمر، پژمرده و عریان می شوند. طوفان زمستان، زیبائی ها را می رباید و به دست فنا می سپرد.

امّا طرّاح روزگار، جهان را در زمستان نمیگذارد. پس از آن موسم سرد، بار دیگر بهاری تازه با کمال آرامش و وقار پای به عرصه ظهور می نهد، و بار دیگر شکوفه های زیبا و دلربا به بار می آورد.

رسم طبیعت و تغییر بهار به تابستان و پائیز و زمستان، تصویری است از تغییر جهانِ دل و جان. بنابر اراده پروردگار، هرچندگاه یکبار، باغبانی آسمانی قدم به عرصه روح و روان مردمان می نهد و بذر عشق و ایمان در دلها می کارد، و بار دیگر میوه هائی تازه و تر به بار می آورد. چه بخواهیم، چه نخواهیم، چه از این گلهای خوشبو و زیبا و میوه های خوشگوار برخوردار شویم، چه آنها را نادیده انگاریم، نقشه طرّاح روزگار به پیش می رود و فصل ها بنابر نظم جاودان و پایدار تکرار می شوند. چه بهارها و زمستان ها که آمده و می آیند. چه شکوفه ها که شکفته و رفته و چه شاخه ها و برگ ها که بر خاک ریخته اند.

عصر ما عصر بهار است و زمان ما زمان شکوفه و بار. چه از این بهار بهره بریم، چه نبریم، چه زیبائی هایش را به بینیم چه نبینیم، موسم بهار میگذرد و بار دیگر زمستان غمافزا فرا می رسد. زمان در انتظار کسی نیست. چرخ



روزگار پیوسته در سیر و گردش است و آفتاب حکمت و بخشش یزدان در تابش و درخشش.

چه بسا مردمان که پیش از ما آمدند و رفتند. ما هم از پس آنها خواهیم رفت. گروهی از آنها، بهار را نشناختند، در زمستان تصورات و خیالات خود زیستند، از نهال زندگی میوهای نچیدند، و تهی دست، رخت از جهان بربستند. گروهی دیگر به پیش باز بهار شتافتند و مقدمش را گرامی داشتند. از بستر بی خبری برخاستند، شکوفه ها چیدند و زیبائی ها دیدند. در بهار زیستند، و در بهار رخت ار روزگار بربستند. حال نوبت ماست. آنها رفتند، ما هم از پس آنها خواهیم رفت.

اقامت ما در این دنیا بس کوتاه و زودگذر است. بیشتر مردمان سرگرم این جهاناند و آنرا سخت در آغوش می فشرند، زیرا دنیا به ظاهر بس عشوه گر و زیباست. چون کهربا، ما را مانند پر کاهی می رباید، و به سوی آرزوهای فریبا و ناپایدار سوق می دهد. شعرای ما از دیرباز بما آموخته اند که در دلِ این عشوه گر زیبا، نشانه ای از دوستی و وفا نیست. ما را به سوی خود می رباید، وانگاه در پرتگاه فراموشی، تنها و غمگین رها می کند:

بس بگردید و بگردد روزگار ای که دست میرسد کاری بکن اینهمه رفتند و ما ای شوخ چشم ای که وقتی نطفه بودی در شکم مدتی بالا گرفتی تا بلوغ همچنین تا مرد نامآور شدی آنچه دیدی برقرار خود نماند دیر و زود این شکل و شخص نازنین اینهمه هیچست چون می بگذرد

دل بهدنیا درنبندد هوشیار پیش از آن کز تو نیاید هیچ کار هیچ نگرفتیم از ایشان اعتبار وقت دیگر طفل بودی شیرخوار سرو بالایی شدی سیمین عذار فارسِ میدان و مسردِ کارزار آنچه بینی هم نماند بر قرار خاک خواهد گشتن و خاکش غبار تخت و بخت و امر و نهی و گیر و دار تخت



# نام نیکی گر بماند ز آدمی به کزو ماند سرای زرنگار سعدی

## تاکی در انتظار قیامت توان نشست؟ برخیز تا هزار قیامت بهپاکنیم

بسیاری از خدا دوستان متحیرند که چرا صاحب این جهان، بندگانش را در زمستانی سرد و بی پایان به دست طوفانها سپرده و راه نجات را به آنها ننموده. این سلسله کتابها که در پنج جلد نگاشته شده، پاسخی است به این خدا دوستان و خبری است خوش به همه مردم جهان. این کتابها که نگاشتن آنها نزدیک به نیم قرن ادامه یافته، در کمال روشنی، با ذکر دلائل و شواهد بسیار به اثبات می رسانند که یزدان مهربان بندگانش را هرگز بی راهنما و پشتیبان نگذارد. آن خالق دانا، در هنگام شروع این طوفانها، کشتی نجات را حاضر و مهیا ساخت، به دعوت خواستاران و عاشقانش پرداخت و از آنها خواست که به آن پناه امن و امان روی آورند تا به چشم خود شکوه و شگفتی های آنرا به بینند. امّا بیشتر دعوت شدگان چنان سرگرم نیازها و آرمانهای خود بودند که به دعوتش پاسخ ندادند و هنوز هم پس از گذشت نزدیک به دو قرن، از خوش ترین و بزرگ ترین خبر در تاریخ بشر، بی خبرند.

این سلسله کتابها، این خدا دوستان را دعوت میکند که بهاین سرای امن و امان روی آورند، و بهچشم خود بهبینند که یزدان مهربان چه راه نجاتی در اختیار آنان و عامه مردم جهان گذاشته است.

جویندگانِ ارمغانِ دانائی و آگاهی، باید بهمیل خود، با شوق و اشتیاق این دعوت را بپذیرند، و در کمال بیطرفی، بدون کمترین توجهی بهگفتار دیگران، بهقضاوت پردازند. زیرا دشمنان این آئین، در دورانی نزدیک بهدو قرن، در انتشار و تکرار دروغ و تهمت چنان پشتکار و مهارتی ابراز داشتهاند



که موجب تحیر است. این دروغ پردازانِ ماهر و پرکار، آئین یزدان را که چون خورشید تابان و درخشان است، در نظر بی خبران چون شمعی لرزان جلوه داده اند که تنها از آن دود بر می خیزد و چشمان مردمان را می آزارد. موفقیت آنها در انحراف افکار به حدّی بوده که حتی گروهی از اندیشمندان را از راه عدالت دور و از داوری درست منحرف ساخته اند.

زدودن دروغهای ماهرانه و مکرر از ذهن مردمان بیخبر آسان نیست. تنها با گذشت زمان می توان اثر آنها را از میان برداشت. عصر ما فصل تازهای از تاریخ بشر است. به خاطر توسعه رسانه ها، پنهان داشتن حقیقت در زیر پرده های مکر و تزویر، روز بروز مشکل تر شده و می شود.

آئین بهائی بهمردم جهان خبر می دهد که زمان امید و انتظار بسر آمده، و هنگام کوشش و قیام فرا رسیده. راه نجات روشن است. جویندگان راه راستی باید به این دعوت پاسخ دهند و برای رهائی خود و دیگران برخیزند و رستاخیزی نو بپاکنند:

#### تاکی در انتظار قیامت توان نشست برخیز تا هزار قیامت به پاکنیم

سرنوشت جاودانی ما تنها در دست ماست. در رسیدن به مقصود، آزادیِ ما بزرگ ترین بخشش و ارمغان یزدان به ماست. باید قدر این ارمغان آسمانی را بدانیم و آنرا با سرگرمی ها و خواسته های این جهان، به بهائی ارزان نفروشیم. صبر و درنگ در رسیدن به این مقصود جاودانی جایز نیست. هر روز که از عمر ما می گذرد، مشکلات و موانع تازه ما را از کوشش باز می دارد. زیرا سرمایِ زمستانِ جانفرسا و طوفان های این جهان، نیروهای ما را به یغما می برند و سرانجام اثری از ما نمی گذارند. خالق ما بما اندرز می دهد و آگاهی می بخشد که باید فنای این دنیا را پیوسته در نظر آوریم و فرصت را غنیمت شمریم:



قل يا قوم تالله يفنى ما عندكم و يمحو القضاء آثاركم ان ادخلوا ملكوت البقا كذلك يعظكم ربّكم العلى الاعلى الابهى.\

بگو! ای مردمان: به خدا سوگند آنچه نزد شماست به فنا گراید و قضا اثری از شما را نگذارد. پس به ملکوت بقا درآئید. این چنین پروردگارِ بزرگ و پرجلال، شما را اندرز می دهد.

ايّاك ان تحزنك الدّنيا و ما يحدث فيها لعمرى انّها ستفنى و تبقى العزّة والاقتدار لربّك مالك الاسماء والصّفات. ان اجعل رضوانك ذكرى و جنانك حبّى و سراجك اسمى. ٢

مبادا حوادث روزگار غمناکت کند. به خدا سوگند دنیا به فنا انجامد. و تنها عزّت و اقتدار که در دست پروردگار است پایدار ماند...یادم را و عشقم را بهشت خود نما و نامم را چراغ خود کن.

دنیا نمایشی است بی حقیقت و نیستی است به صورت هستی آراسته. دل باو مبندید و از پروردگار خود مگسلید...مَثَل دنیا مَثَل سرابی است که به صورت آب نماید...

در عصر ما روح بدبینی و ناامیدی بر مردم جهان تسلط یافته و پیوسته در اشاعه و گسترش است. این سلسله کتابها بهشما و همه خدا دوستان مژده می دهد که زمستان بدبینی و ناامیدی بسر آمده و موسم بهاری نو فرا رسیده. خالق ما از ما می خواهد که گامی در راه سعادت خود و رفاه نوع انسان برداریم. آرزوی بیشتر داشتن و بیشتر اندوختن، سرابی است که روح و روان را هرگز سیراب ننماید و آرامش و آسایش نبخشد. آفریننده ما نخستین و برترین عاشق ماست. او راه رهائی را بما نموده. بر ماست که تا فرصت داریم بهسوی کشتی نجاتش روی آوریم و به چشم خود به بینیم که چه غوغائی در آن برپاست. این دعوتنامه ها، نشانه هائی آشکار از عشق خالق ما به ماست:



بگو! ای دوستان: خود را از دریای بخشش یزدانی دور منمائید، چه که او بسیار نزدیک آمده. آنکه پنهان بود آمده و خوب آمده. بر یک دستش آب زندگانی و بر دست دیگر فرمان آزادی. بگذارید و بگیرید: بگذارید آنچه در جهان دیده می شود و بگیرید آنچه را که دست بخشش می بخشد. آمده آنچه چشم روزگار مانند آن ندیده. ای دوستان! بشتابید بشتابید! بشنوید بشنوید!

## پروردگار را ازگفتارش می توان شناخت

آغاز گفتار، ستایش پروردگار است. ای بندگان! چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید تا بهیاری دوست یکتا از خاک تیره پاک شوید و بهکوی دوست یگانه در آئید. از جهان بگذرید و آهنگِ شهرِ جانان نمائید. مضرت بهاءالله

جهد نمائید تا صاحب مقامی شوید که باقی باشد و هیچ صاحب قدرتی قادر بر اخذ آن نباشد. <sup>۲</sup>

ای دوستان! یزدان می فرماید: امروز روز گفتار نیست. بشنوید ندای دوست یکتا را و بپذیرید آنچه را که بندگان را آگاه سازد و آزادی بخشد. ۷ حضرت بهاءالله

بگو! امروز که آسمان به آفتاب عنایت یزدان مزین است، به قلوب بشتابید، شاید به سبب و علت ظهورِ وجود پی برید و آگاه شوید. امروز کنوز عالم به یک قطره از دریای آگاهی معادله ننماید. ^

ای بلبلان فانی! در گلزار باقی گُلی شگفته که همه گُلها نزدش چون خار و جوهرِ جمال نزدش بیمقدار. پس از جان بخروشید و از دل بسروشید و از روان بنوشید

<sup>\*</sup> واژه "بگو!" در آیات حضرت بهاءالله و حضرت باب صدها بار بکار رفته. این واژه برابر است با واژه "بگو!" در قرآن مجید. پروردگار به پیامبرش حکم می کند که چنین با مردمان سخن گوید. این اصطلاح در عهد عتیق به این صورت بکار رفته: "خداوند چنین گوید." (Thus says the Lord).



و از تن بکوشید که شاید بهبوستان وصال درآئید و ازگُل بی مثال ببوئید و از لقای بی زوال حصّه [بهره] برید. و از این نسیم خوشِ صبایِ معنوی غافل نشوید. محضه [بهره] برید. و از این نسیم خوشِ صبایِ معنوی غافل نشوید. و خصرت بهاهالله

قل يا قوم لا تمنعوا انفسكم عن فضل الله و رحمته و مَن يمنع انّه على حسران عظيم. ١٠ حضرت بهاءالله

بگو! ای مردمان، روح خود را از فضل و رحمت یزدان محروم مدارید. هر کس خود را محروم دارد، بهزیان بزرگی دچار شده.

ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید و از دشمن بپرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آنرا یافته اید و نگاه داشته اید و جان را به آن آلوده اید. جان برای یاد جانان است، آنرا پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آنرا به یاد گمراهان میالائید. ۱۱ حضرت به اعالهٔ

ای بندگان! براستی میگویم. راستگوکسی است که راه راست را دیده...و این راه در میان راهها مانند آفتاب جهانتاب است در میان ستارگان. هرکس بهاین راه نرسیده، آگاه نه و بیراه بوده. اینست سخن یکتا خداوند بیمانند.<sup>۱۲</sup> حضرت بهاءالله

ینبغی للأنسان ان یظهر منه ما یکون ذکره باقیا ببقآء الملک و الملکوت و یستضی به الوجوه فی کلّ عالم من عوالم ربّها المقتدر القدیر." حضرت بهاءالله شایسته انسان چنان است که از او رفتاری به ظهور رسد که تا مُلک و ملکوت بر جای خود باقی است، آثارش پایدار ماند، و از او چنان نوری بتابد که سیمای دیگران، در جمیع عوالم یزدان، از او روشنی یابند.

انّا امرناكم...بما يرفعكم و ينفعكم في كلّ عالم من عوالم ربّكم...ما خلقتم لانفسكم بل لخدمة امر الله ربّ العالمين. ١٤

ما شما را امر می کنیم . . . به آنچه موجب ترقی و تعالی شماست، تا در جمیع عوالم پروردگارتان، از کوشش خود بهره برید . . . شما برای خدمت به خود خلق نشده اید، برای خدمت به آئین خداوند — پروردگار جهانیان —قدم بر عرصه هستی نهاده اید .



من بهتو مأنوسم و تو از من مأيوس...و در جميع حال بهتو نزديكم و تو در جميع احوال از من دور. و من عزت بى زوال براى تو اختيار نمودم و تو ذلّت بى منتها براى خود پسنديدى. آخر تا وقت باقى مانده، رجوع كن و فرصت را مگذار. ١٥ حضرت بهاءالله

محبوبِ عالمیان در زندان شما را به یزدان می خواند، از او به پذیرید. و بلاهای بی پایان را از برای خلاصی شما قبول نموده، از او مگریزید. از دشمن دوست نما بگریزید و به دوستِ یکتا دل بندید. ۷۰

امروز یزدان ندا می نماید و کلّ را بهمینوی [بهشت] اعظم بشارت می دهد. گیتی به انوار ظهورش منور و لکن چشم کمیاب. از یکتا خداوند بی مانند بخواه بندگان خود را بینائی بخشد. بینائی سبب دانائی و علت نجات بوده و هست. دانائی خرد از بینائی بصر است. اگر مردمان به چشم خود بنگرند، امروز جهان را بهروشنائی تازه روشن بینند. بگو! خورشید دانائی هویدا و آفتاب بینش پدیدار. بختیار آنکه رسید و دید و شناخت.^۱

بنام خداوند دانا! بگو ای عباد: به آنچه حق جل جلاله وصیت فرموده عامل شوید. امروز روز قرب و لقاست و روز رحمت و عنایت است... بگو ای عباد! مقام خود را از دست مدهید و قدر خود و این ایّام را بدانید. ۱۹

ای دوستان! بشنوید ندای دوست حقیقی خود را و بهاسباب دنیا و آنچه در او هست مشغول نشوید. ۲۰ مضرت بهاءالله

امروز روز ذکر و بیان است، نه روز خاموشی . . . بهگفتار آئید و از اشرار مترسید . <sup>۲۱</sup> حضرت بهاءالله

قل تالله يا قوم اذكركم لوجه الله و ما اريد منكم جزاءً إن اجرى الا على الّذى فطرني و بعثني بالحقّ و جعلني ذكراً للخلائق اجمعين. ٢٢

مضرت بهاءالله حدود ٤٠ سال در زندان و تبعيد بسر بردند.



بگو! ای مردمان، بهخدا سوگند، بهخاطر خدا شما را یادآور می شوم و از شما پاداشی نمیخواهم. اجر من از سوی خداوندی است که مرا آفرید، به حقیقت برانگیخت و "ذکری" برای جمیع مردم جهان نمود.

چه شبها که رفت و چه روزها که در گذشت و چه وقتها که به آخر رسید و چه ساعتها که به انجر رسید و چه ساعتها که به انتها آمده و جز به اشتغالِ دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد و فرق ها بر بستر تراب مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست...ای پروانگان! بی پروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقانِ بی دل و جان، بر معشوق بیائید...۳۲





## نقش دین در رابطه انسان با یزدان

روند و شیوه یزان در ارسال پیامبران

آیا یک دین قدیم تا ابد برای دنیا کافی است؟ چرخ روزگار در سیر و گردش است، و وضع جهان پیوسته در تغییر و تحوّل:

سوره رحمن، آیه ۲۹

كُلَّ يُوْمٍ هُوَ فِي شَأْنٍ. هر روزي وضعي دارد.

دنیای ما به بیماری های تازه مبتلاست. داروی قدیم که قرن ها پیش تجویز شده، بر این بیمار بی اثر است، و چه بسا به بیماری او می افزاید:



رگ جهان در دست پزشك دانا است. درد را می بیند و بهدانایی درمان می كند. هر روز را رازی است، و هر سر را آوازی. درد امروز را درمانی و فردا را درمان دیگر. امروز را نگران باشید و سخن از امروز رانید. دیده می شود گیتی را دردهای بی كران فرا گرفته و او را بر بستر ناكامی انداخته. مردمانی كه از بادهٔ خودبینی سرمست شدهاند پزشك دانا را از او باز داشتهاند. اینست كه خود و همهٔ مردمان را گرفتار نمودهاند. نه درد می دانند نه درمان می شناسند. راست را كژ انگاشتهاند و دوست را دشمن شمردهاند. ۲۰

مقصود از این گونه آیات در قرآن چیست:

سوره فاطر، آیه ۲۳

وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا.

در "سنّت يزدان" هركز تغييري نخواهي يافت.

مقصود از "سنّت یزدان" چیست؟ و چرا سنّت یزدان تغییرپذیر نیست؟ درك این گفتار و کشف این رمز، گره از بسیاری اسرار می گشاید و معمّای بزرگ قرآن را از عرصه پنهان و شك و گمان به عرصه آگاهی و یقین و اطمینان می آورد.

منظور از "سنّت یزدان" چیست؟ منظور طرح یا نقشه ایست که پروردگار بنابر آن، جهان و مردمان را آفریده و طبق آن، آنها را اداره می کند. در این نقشه هرگز تغییری نبوده و نخواهد بود.

نخستین پرسش این است: از چه راههایی می توانیم سنّت یا نقشهٔ یزدان را برای انسان و جهان بیابیم؟

• نخستین راهنمای ما تاریخ آئینهای الهی است. "سنّت یزدان" را از رابطه یزدان با مردمان در اعصار پیشین می توانیم بیابیم. درسهای حکمت و عبرت بارها در صفحات تاریخ روزگار به روشنی نگاشته شده.



- هریك از كتابهای آسمانی بخشی است از "نقشه آفرینش" كه به دست خالق ما رقم یافته. بررسی این آثار بما آگاهی می بخشد، و بسیاری از حكمتها و سنّتهای الهی را بما می آموزد.
- در جمیع امور، از جمله یافتنِ سنّت و نقشه یزدان، باید از میزان عقل مدد جوییم. این حکم مؤکّدِ خالق ما بماست که در سراسر قرآن بارها تأکید و تکرار شده. اهمیت این حکم به حدّی است که پروردگار متخلّفین را برابر با جانوران حتّی پست تر می شمرد. کسانی که مقام بلند انسانیت را که از روی فضل و مرحمت به آنها اعطا شده نادیده می گیرند، و نور دانایی و آگاهی را که تنها مایه امتیاز آنها بر سایر موجودات است در پس پردهٔ تقلید و جهالت می پوشانند، و بدون تعقّل و تفحّص در راه پیشینیان گام می نهند، هرگز مقبولِ آستان یزدان نبوده و نیستند.

"سنّة الله" یا نقشه ای که یزدان بنابر آن جهان و مردمان را آفریده است از همان آغاز در حدّکمال بوده، امّا آثارش به تدریج در طی قرون و اعصار نمودار گشته و می شود. پیش از رشد و پرورش، آثارِ کمال و زیبایی سیب در دانهٔ آن نمایان نیست. امّا پس از رشد و پرورش، آنچه پنهان بود به تدریج به عرصه عیان می آید. نقشهٔ یزدان نیز چنین است. از همان آغاز در حدّ کمال هستی یافته، امّا نیروهای درونی آن در هر عصری و هر آئینی بنابر استعداد مردمان، به مقداری معین و صورتی تازه به ظهور می رسد و زیبایی خود را می نماید.

وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائَنُهُ وَمَا نُنزَّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُومٍ. سوره حجر، آیه ۲۱ سرچشمه آنچه هست در دست ماست. امّا از آن منبع سرشار، تنها مقدار معینی آشکار می کنیم.



هر آئینی در زمان خود کامل و جامع است. به این سبب هیچ آئینی برتر و کامل تر از آئین دیگر نیست. تفاوت میان آئین ها در ظهور و بروزِ ذخائر و منابع درونی آنهاست. همهٔ دین ها شکوفه های زیبای یك گلستان اند و به اراده یك باغبان دانا هستی و پرورش یافته اند. همه از یك آفتاب و یك باران و یك نسیم برخوردارند.

تفاوت دینها در رنگ آنهاست، نه در روح آنها، در نام آنهاست، نه در سرشت آنها. اگر به درون آنها بنگریم، تنها نشانه های یکانگی می یابیم، والآ اختلاف و جدایی. به گفته مولوی:

## ما برون را ننگریم و قال را

### ما درون را بنگریم و حال را

اختلاف بین پیروان ادیان از این منبع سرچشمه می گیرد: به جای اینکه به درون بنگرند و آثار و نشانه های یگانگی و کمال بیابند، به برون می نگرند و می کوشند تا آثار برتری به بینند، آنها را وسیلهٔ افتخار و امتیاز خود شمرند، و خانهٔ ابدی خود را که از هر چیز دیگر عزیرتر است با تارهای تخیل و تصوّر بسازند:

- یهودیان میگویند: پروردگار ما را "ملّت ممتاز" نامیده. ما از همه برتریم. پس چرا راه دیگر رویم؟
- مسیحیان میگویند: تنها "پسر خدا" و تنها "راه راست خدا" از آنِ
   ماست. تنها ما در راهیم و دیگران همه محکوم و گمراه.
- مسلمین میگویند: دین ما در حد کمال است و آخرین و برترین راه به خدا. از این پس جهان را نیازی به راه دیگر نیست.

اگر این جدایی طلبان به تفکّر و تأمّل پردازند و به چشم یگانگی بنگرند می بینند که طرح جهان و نقشه آفرینش انسان به دست یك طرّاح دانا و آگاه



رقم یافته. قرآن مجید این طرح و نقشه را "سنّةالله" روند و شیوه یزدان می نامد.

به بینیم "سنّت" یعنی چه؟ سنّت یعنی رسوم و آدابی که در طی قرون و اعصار پایدار ماند و تکرار شود. جشن نوروز را در نظر گیرید. ایرانیان نخستین روز بهار را جشن گرفته و می گیرند. این سنّت در ایران هزارها سال دوام یافته و شاید همیشه باقی و برقرار ماند. سال نو را با جشنِ نوروز آغاز نمودن در ایران سنّت است، امّا نوع جشن و مراسم آن میان گروه ها و خانواده های مختلف، متفاوت است. بعضی از ایرانیان سنّت "هفت سین" را دنبال می کنند، بعضی دیگر آنرا نادیده می گیرند. نمونه ای چند از سنّت ها که میان بسیاری از ملّت ها در طی قرون و اعصار دوام یافته:

- جشن عروسی داشتن سنت است، امّا نوع جشن سنّت نیست.
  - مدرسه رفتن سنّت است، امّا نوع مدرسه سنّت نيست.
  - لباس پوشیدن سنّت است، امّا نوع لباس سنّت نیست.
- "سلام گفتن" سنّت است. امّا استعمال واژه "سلام" میان همهٔ ملّتها سنّت نست.

پس "سنّت" رسمی است که در طی قرون و اعصار دوام یابد، زیرا مرتبط به نیازها و سرشت اصلی انسانهاست.

آیا یزدان نیز در رابطه با انسان، سنّت یا روش و نقشه ای دارد؟ آیا رویدادهایی هست که در گذشته از جانب پروردگار تکرار شده، و معقول است در آینده نیز رخ دهد؟ به این چند نمونه توجّه کنید:

• پروردگار مستقیماً با بندگانش سخن نمی گوید. برای تربیت و هدایت آنها در هر عصری پیامبری را از میان مردمان برمی گزیند و پیام خود را به وسیلهٔ او به بندگانش می رساند.



- فرستاده خدا مردمان را بهایمان میخواند و تعالیم یزدان را به آنها می آموزد.
- آن فرستاده بهمردمان بارها اخطار می دهد که انکار او نه تنها موجب ذکّت و بدبختی ملّت آنها است، بلکه باعث سرافکندگی و پشیمانی یک یک آنها در جهان جاودان است. زیرا آنان که دعوت یزدان را نپذیرند، در برابر ترازوی عدل الهی قرار گرفته، بهمجازات دوری از پروردگار تا ابد ذلیل و گرفتار خواهند شد.

لازمه تغییر در سنّت یزدان، تغییرِ سرشت و سیرت مردمان است. چون در سرشت انسان تغییری نیست، در سنّت یزدان نیز تغییری نبوده و نخواهد بود:

فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ. سوره روم، آيه ٣٠ فطرت و سيرت مردمان همان است كه با آن هستى يافتهاند. در آفريده هاى خدا تغيرى نبست.

همانطور که یزدان در رابطه با ما سنّت یا روشی داشته و دارد، مردمان نیز در رابطه با فرستاده های او سنّت یا روشی داشته و دارند. سنّت مردمان از سرشت تغییرناپذیر آنان سرچشمه می گیرد. به این چند نمونه توجّه کنید:

- مردمان تمایل دارند که دعوت پیامبران تازهٔ یزدان را نادیده انگارند. گروهی از این هم قدم فراتر نهاده، آن منابع علم و آگاهی و مظاهر الهی را مورد ظلم و تعدی قرار داده، حتّی به کشتن آنها دست می زنند. وَإِن یُکَذِّبُوكَ فَقَدْ کُذِّبَتْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ وَإِلَی اللَّهِ تُرْجَعُ الأُمُورُ...یَا أَیُّهَا النَّاسُ اللَّهِ تُوْجَعُ الأُمُورُ...یَا أَیُّهَا النَّاسُ اللَّهِ مَقْد اللَّهِ حَقْ. سوره فاطر، آیات ٥-٤ اکر تو را انکار می کنند (چیز تازهای نیست) پیامبران پیش از تو را نیز انکار کردند...ای مردمان! وعده خداوند درست است (شک نکنید).
  - در رد و انکار پیامبران یزدان، پیشوایان پیوسته پیش قدمند.



- بسیاری از مردمان از فرستادهٔ یزدان میخواهند که برای اثبات ادّعایش معجزهای بیاورد، امّا به آرزوی خود نمی رسند. زیرا از آن فرستاده می شنوند که کسب هدیهٔ ایمان تنها از راه تفکّر و تتبّع و عشق به راستی و توکّل به یزدان، همراه با قلب پاك و کردار نیك امکان یذیر است.
- مردمان مهم ترین وظیفه خود را که برگزیدن خانهٔ جاودانی آنهاست حتّی از خریدن کفش و کلاه کوچك تر می شمرند. بدون کمترین تفكّر و تفحّص، انتخاب آن خانه را به دست دیگران، خاصه پیشوایان زمان می سپرند.

در تعالیم اخلاقی و دستورات معنوی پیامبران نیز سنّت و نقشه ای هست که پیوسته تکرار شده و می شود. بررسی آثار آسمانی نشان می دهد که تعالیم آنها دو گونه است:

- تعاليم تغيير ناپذير
  - تعاليم تغيير پذير

تعالیم تغییر ناپذیر مرتبط به رابطهٔ روح ما با آفریننده ما و آفریده های اوست. تا جهان و انسان بوده و خواهد بود، این تعالیم از جانب همهٔ پیامبران به مردمان آموخته شده و خواهند شد. این "نان آسمانی" اگر چه به ظاهر به شکل های گوناگون از آسمان فضل و رحمت یزدان بر بندگان فرو می ریزد، امّا در باطن هرگز در آن تفاوتی نبوده و نیست. این "نان آسمانی" از این تعالیم ساخته شده:

- جهان را یك آفریدگار است.
- آن یکتا آفریدگار عاشق ماست و به خاطر عشق، ما را هستی بخشیده، و برترین هدیه ها را در اختیار ما نهاده.



- ما هم باید به خالق خود عشق ورزیم، و این هدیه را از جان عزیزتر شمریم.
- برترین مایهٔ افتخار و سعادت ما این است که بهیاد خالق خود باشیم،
   نعمتها و بخششهای او را بهخاطر آوریم، به دعا اظهار بندگی نمائیم،
   و پیوسته خواستار رضای او باشیم.
- نخستین هدف و مهم ترین وظیفهٔ ما در این دنیا شناختن برگزیدگان یزدان و پیروی از اراده آنهاست. این تنها راه کسب رضایت یزدان است. قرآن مجید این پیروزی بزرگ را "فوز عظیم" می نامد.
- خواست این فرستادگان، خواست خداست. علم آنها، علم خداست. گفتار آنها، گفتار خداست. حکم آنها، حکم خداست. نادیده گرفتن اراده و حکم آنها، سرپیچی از اراده و حکم آفرینندهٔ ماست.
- اقرار به دین و اظهارِ ایمان، بدون پندار و کردار نیک، باطل و بیهوده است و نشانهٔ دو رویی و ریا.
- هدیهٔ عقل و خرد مایهٔ امتیاز انسان بر جانواران است. هر کس این هدیه
   را بکار نبرد از حیوان کمتر است.
- آغاز انسان بودن انصاف است، و غایت آن لطف و محبّت به مردمان و فداکاری برای جمیع هم نوعان. انصاف یعنی دیگران را با خود یکسان شمردن. محبّت یعنی دیگران را مثل خود دوست داشتن.

اوّل انسانیت انصاف است و جمیع امور منوط بهآن. ۲۰ حضرت بهاءالله بنی آدم کلّ برادرند و شروط برادری بسیار. از جمله آنکه هر نفسی آنچه از برای خود می خواهد. ۲۹ حضرت بهاءالله



- در این دنیا به خدا و فرستادگان او عشق ورزیدن، و مردمان را از دل و جان دوست داشتن، هدف غائی و سبب سعادت و کامرانی هر انسانی در دو جهان است.
- هر فردی باید سرنوشت آسمانی خود را در کمال آزادی برگزیند. در امور
   دین و ایمان، تقلید و اجبار محکوم و مطرود است.
- زندگانی انسان با مردن پایان نمی یابد. پس از مرگ، هر نفسی به نتیجهٔ ایمان و اعمال خود را می رسد.
- این جهان جای رشد و پرورش و آزمایش است، نه خانهٔ خوشی و آسایش. راحت و آسایش میوه و نتیجه رشد و پروردش است.

این نوع تعالیم را پیامبران یزدان پیوسته بهمردمان آموخته اند. به این سبب آنها را می توان جزو "سنّت یزدان" به شمار آورد. این دستورات و اندرزها به عرصهٔ روح و دل و جان متعلّق اند، نه به جسم انسان و تغییرات و تحوّلات جهان. چون روح ما و طبیعت و سرشت اصلی ما ثابت است، این تعالیم نیز ثابت بوده و خواهند بود.

همهٔ آئینها علاوه بر تعالیم بنیادین و تغییرناپذیر، تعالیمی دارند تغییر پذیر که مرتبط بهجسم انسان و شرایط خاصِ اجتماعی مردمانند. داشتن چنین تعالیمی سنّت است، امّا نوع آنها سنّت نیست. این تعالیم را به پوست سیب می توان تشبیه نمود که به رنگها و طرحهای گوناگون جلوه می کند. به این چند نمونه تعالیم تغییر پذیر توجّه کنید:

• در قرآن خوردن گوشت خوك حرام شده. شايسته است بپرسيم: آيا اين قانون مرتبط بهرابطهٔ اصلى روح ما با خالق ما و مخلوقات اوست؟ اگر اين قانون ابدى نيست، چه كسى جز پيامبر يزدان اجازه و صلاحيت تغيير آن را دارد؟



- بنابر حکم قرآن، دست دزد را باید برید. آیا این قانون نیز جزو سنّت ابدی الهی است؟ آیا لازم و معقول است که این حکم هرگز تغییر نیابد؟
- در کتاب آسمانی یهودیان و مسیحیان ذکری از تعدد زوجه نشده. بنابر قرآن، به شرط رعایت عدالت، برای هر مردی تا چهار زن مجاز است. آیا این نیز سنّت ابدی یروردگار است؟
- بنابر دستور قرآن، بهره گرفتن حرام است. آیا لازم و معقول است که همیشه چنین باشد؟
- "غسل تعمید" در میان مسیحیان رسم و سنّت است. آیا این رسم، عصاره سیب است یا رنگ سیب؟
- بنابر دستور حضرت مسیح، طلاق تنها در صورت ارتکاب زنا مجاز است. آیا این قانون نمونهای از سنّت ابدی است؟
- مابین یهودیان "شنبه" روز تعطیل است. آیا این رسم مرتبط بهروح انسان و جزو سنّت ابدی یزدان است؟ آیا تغییر "شنبه" به"جمعه" در عصر ما مشکلی ایجاد می کند؟ آیا پرستش خدا بسته بهروز هفته است؟

تنها به دلیل عقل می توان فهمید که این نوع تعالیم جزو "سنّةالله" به شمار نمی روند و بسیاری از آنها در زمان ما غیر قابل اجرا بوده و هستند. قانون بریدن دست دزد را در نظر گیرید. اگر دست هر دزدی را ببریم، چند دست در دنیا باقی می ماند؟ نتایج بریدن دست های بی شمار در سراسر جهان، چه نتایج اقتصادی، اجتماعی، خانوادگی، و روانی خواهد داشت؟ آیا می توان "بهره گرفتن" را در زمان ما محکوم کرد؟ اگر بانك ها بسته شوند،



چه می شود؟ از این گذشته، اگر بهره گرفتن عادلانه باشد، چه زیانی از آن به مردمان می رسد؟

بنابر حکمت و قضاوت یزدان، قوانین اجتماعی قرآن مجید در عصر اسلام، همه لازم و کامل بودند، امّا دیگر با شرایط زندگانی مردمان عصر ما سازگار نیستند، و به حکم الهی به وسیله موعود زمان تغییر یافته اند. شاید یك معنای "ثُمَّ یَعْرُجُ إِلَیْهِ فِی یَوْمِ" (امر خدا در طی یك روز به سوی او برمی گردد) همین باشد. قوانین قرآن در زمان خود در زندگانی مردمان اثر مثبت داشتند، و منجر به تأسیس یکی از بزرگ ترین تمدّنهای جهان گشتند. امّا پس از یك "روز هزار ساله" از عرصهٔ گیتی رخت بستند و لزوم و اثر خود را از دست دادند.

به بینید زندگانی اجتماعی عصر ما با زندگانی مردمی که هزار سال پیش می زیستند، چقدر متفاوت است. دانشمندان برآنند که آفتاب تا هزارها ملیون سال دیگر دوام دارد. فکر کنید در طی این اعصار طولانی چه تغییراتی در عالم رخ خواهد داد؟ آیا ممکن است یك قانون اجتماعی که حتّی در زمان ما قابل اجرا نیست، تا ابد با نیازهای مردم جهان سازگار باشد؟

پس می بینیم که "تعالیم اجتماعی و جسمانی" آئین ها سازگار با نیازهای خاص مردمان، امکانات زمان و مکان، و بلوغ اجتماعی کسانی است که برای آنها پیامبری می آید. هرگاه اوضاع اجتماعی تغییر یابند، این تعالیم نیز باید تغییر کنند. بررسی کتابهای آسمانی، این تغییر را به اثبات می رساند. امّا تعالیم معنوی و اخلاقی پیامبران مربوط به سرشت اصلی و روابط روح ما با خالق ما و آفریده های اوست. بررسی کتابهای آسمانی، این حقیقت را

<sup>\*</sup> سوره سجده، آیه ۵.



نیز به اثبات می رساند. زیرا این اصول در همهٔ دین ها یکی است. پس اطلاق واژه "سنّت" بر این گونه تعالیم صادق است، زیرا دوام داشته و تکرار شده اند. امّا واژه "سنّت" را بر "تعالیم خاصّ جسمانی و اجتماعی" نمی توان اطلاق نمود، زیرا ثبات نداشته و ندارند.

شایسته است بپرسیم: فرستادن پیامبر تازه در هر عصری، از کدام دسته از این تعالیم است؟ از تعالیم تغییر ناپذیر است، یا تغییر پذیر؟ آیا این بخشش بزرگ و رخداد بی نظیر، جزو "نقشهٔ اصلی" یزدان برای بندگان است؟ جواب این پرسش را از چند راه می توان یافت:

- شهادت تاریخ: در گذشته، پروردگار در هر عصر و زمانی پیامبری برای بندگانش فرستاده است.
- وعدهٔ کتابهای آسمانی: همهٔ پیامبران وعدهٔ آمدن پیامبرانی را پس از خود داده اند. این عهدی است که یزدان پیوسته با بندگانش بسته است. این مطلب به تفصیل در "بها الله در قرآن" بحث شده.
- لزوم تغییر یافتن تعالیم فرعی و اجتماعی بنابر نیازهای هر عصری:
  همانطور که دیدیم بعضی از تعالیم ادیان پیشین در عصر ما قابل
  اجرا نیستند. از عدالت الهی دور است که انتظار پیروی از احکام و
  تعالیمی را از ما داشته باشد که اجرای آنها نامعقول و با نیازهای ما
  در این عصر ناسازگار باشد. بدیهی است هیچکس جز فرستادهٔ
  یزدان اجازه و صلاحیت تغییر این تعالیم را نداشته و ندارد.
- **لزوم توسعه و تكامل تعاليم معنوی و اخلاقی**: همانطور كه بحث شد، تعاليم اخلاقی و معنوی غير قابل تغيیرند. امّا بنابر رشد و تكامل



انسان، هر پیامبر تازه با آثار تازهٔ خود، درك ما و آگاهی ما را نسبت به آنها افزایش می دهد.

- لزوم تقویت و تأیید رابطهٔ قلبی و عاطفی بین یزدان و بندگانش: خداوند عاشق ماست و به خاطر عشق ما را آفریده. آیا ممکن است که عاشق ناگهان به سکوت گراید و دیگر با معشوقش سخن نگوید؟ اگر این سکوت در بین بندگان خدا معقول و عادلانه نیست، چطور در رابطه خدا با بندگانش معقول و عادلانه است؟
- لزوم اخطاردهنده: خداوند در قرآن مجید بارها بهیاد ما می آورد که منظور از فرستادن پیامبران رهانیدن مردمان از گرداب غفلت، خودپرستی، و دوری از خداست. اگر تکرار و تذکر لازم نبود، تنها یک آئین برای مردمان کافی بود. آیا مردم عصر ما دیگر نیازی به تذکر و یادآوری و اخطار ندارند؟ اگر نیازی ندارند، به چه دلیل این تغییر حاصل شد؟

سوره شعرا، آیه ۱۱۵

إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ.

من جز هشدار دهندهای آشکار نیستم.

إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلَا فِيهَا نَذِيرٌ وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلَا فِيهَا نَذِيرٌ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ.

تنها وظیفه تو اخطار دادن است. ما تو را فرستاده ایم که خبر خوش و اخطار بدهی. امّتی نبوده مگر در آن امّت اخطار کننده ای نیامده. اگر تو را دروغ می شمرند، همان کار را نیز به پیامبران پیشین کردند.

اگر مردمان در امور دین، تنها یك حکم خدا را بکار برند، بدون شك، دنیا دنیای بهتری خواهد شد. آن حکم، حکم به تفکّر و تأمّل و تعقّل در جمیع امور است. اگر در عالم علم، عقل و دانایی را کنار گذاریم، چه خواهیم



داشت؟ آیا عالم دین مستثنا از این قانون است و نیازی به عقل و دانایی ندارد؟

قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ. سوره زمر، آيه ٩

بگو! آیا کسانی که دانا و آگاهند با کسانی که نادان و جاهلند یکسانند؟ تنها صاحبان عقل پند میگیرند.

خدا علم و عقل را خلق کرده تا میزان فهم باشد. نباید این چنین قوهای را که موهبت الهی است معطل و معوق کنیم. جمیع امور را باید بهآن موازنه نمائیم، زیرا دین را عقل ادراک می کند. اگر انسان عقل نداشته باشد، دین را چگونه می فهمد؟ این مشهود و واضحست که عقل و علم لازم است. ۲۷ حضرت عدالهاء

انکار این حقیقت که در هر عصری نیاز به پیامبری تازه داریم، مثل این است که بگوییم: آفتاب ملیونها سال، هر روز بر جهان تابیده، امّا از فردا دیگر بر ما نخواهد تابید، زیرا ما هر چه نور لازم داشته ایم گرفته ایم! این سؤال جواب می طلبد: چرا پروردگار در طی قرون و اعصار بی شمار پیامبرانی بفرستد و ناگهان این سنّت و رویهٔ دیرین را پایان دهد؟ این باور که خداوند از این پس در رابطه با بندگانش به سکوت گراید و هرگز پیامبری برای آنها نفرستد، غم انگیزترین خبر برای بشر است. تماس ما با خالق ما برترین و دل انگیزترین مایهٔ امید و شادی ماست. اگر پدر و مادری با فرزندان خود سخن نگویند، ما آنها را بی انصاف و بی وجدان می شمریم. چطور ممکن است آفریندهٔ ما که ما را در حد کمال به تصویر خود آفریده، و ما را حبیب و محبوب خود دانسته، ناگهان ما را بی سرپرست گذارد و تا ابد ساکت ماند؟ چقدر این کار از انصاف و لطف و عنایت و فضل و رحمت پروردگار دور و برکنار است.



در قرآن مجید، خالق ما بارها از ما می پرسد که چرا هدیه هایی را که بما عطا فرموده و مایه امتیاز ما بر سایر موجودات نموده، بکار نمی بریم:

أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ. سوره انعام، آيه ٥٠

آیا فکر نمیکنید؟

سوره اعراف، آیه ۱۹۹

أَفَلاَ تَعْقِلُونَ.

آیا عقل خود را بکار نمیبرید؟

آمدن پیامبر تازه در هر عصری از هر سنّت دیگر مهمّ تر است. این محورِ همهٔ سنّت هاست. اگر این محور را برداریم همه چیز در هم می ریزد. هستی و دوام عرصه ایمان و وجدان متّکی به رابطهٔ دائم بندگان با خداست.

أَوَلَمْ يَرَوْاْ أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَن يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلاً لاَّ رَيْبَ فِيهِ...قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزْآئَنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لَّأَمْسَكُتُمْ خَشْيَةَ الْإِنهَاقِ وَكَانَ الإِنسَانُ قَتُورًا.

الإِنهَاقِ وَكَانَ الإِنسَانُ قَتُورًا.

آیا این حقیقت را به چشم دل نمی بینند: پروردگاری که آسمانها و زمین را آفرید، قادر است که قومی مانند آنها [از نو] بیافریند؟ برای آنها [مسلمین] زمان محدودی مقدّر فرموده. در این حقیقت شکّی نیست. ظالمان جز از راه ناسپاسی این خبر را انکار نمی کنند. بگو: اگر گنجینه های لطف و رحمت پروردگار در دست شما بود، از بیم تنگدستی، از صرف آن امساک می ورزیدید. انسان چه موجود خسیسی است!

این آیه خطاب به کسانی است که خالق خود را مانند خود خسیس می شمرند:

وَلَوْ شِئْنَا لَبَعْثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا. ووَلَوْ شِئْنَا لَبَعْثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا.

و اگر بخواهیم در هر قریهای اخطار کنندهای مبعوث میکنیم.

ما تمایل داریم خالق خود را مانند خود دانیم. ما از آنچه داریم آنطور که باید بهنیازمندان نمی بخشیم. آیا اشاعه فقر در جهان موجبی جز خساست



انسانها دارد؟ بخشندگی و سخاوت خدا بیش از حد تصور ماست. ارسال پیامبران از آغاز تا پایان روزگارکه آنرا پایانی نیست—آشکارترین نشانهٔ فضل و رحمت اوست. چگونه ممکن است این فضل و رحمت ناگهان یایان یابد؟

یک سبب بی دینی در عصر ما، بی خبری مردمان از سنّت و نقشهٔ کلّی الهی است. بدون آگاهی از این نقشه، دستیابی به هدیهٔ ایمان کاری است بس دشوار. در این مثال بیاندیشید. آگر شما درس کودکستان را به پایان رسانید، امّا شما را به دبستان و دبیرستان نفرستند و سال های سال به شما بگویند که همین درس ها برای شما کافی است و تا پایان عمر باید در همان کلاس بمانید، چه احساسی به مدرسه خواهید داشت؟ آیا نمی خواهید از هر مدرسهای فرار کنید؟ آئین یزدان نیز چنین است. در هر عصری باید به کلاس تازه رفت، درس نو آموخت و به این راستی گواهی داد که برخی از دستورات آئین های پیشین با نیازهای مردم پسین سازگار نیست.

خوبست حال نظری بهقرآن اندازیم و بهبینیم، آن کتاب آسمانی چه سنّتی را بیش از هر سنّت دیگر تأکید نموده. بررسی آن کتاب آسمانی نشان می دهد که دو سنّتِ بعد، از مهمّ ترین سنّت های یزدان بوده و هستند:

- ارسال پیامبران تازه در هر عصری.
- مجازات کسانی که آن پیامبران را انکار میکنند.

قرآن مجید سنّت یزدان را در ارسال پیامبران درگذشتهٔ زمان، بارها بهروشنی تأیید نموده:

سوره فاطر، آیه ۲۶

إِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلَا فِيهَا نَذِيرٌ.

امّتی نیست که برای آن تحذیر کننده ای نیامده باشد.

لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ.

سوره رعد، آیه ۳۸



برای هر عصر و زمانی کتابی است.

در مورد عصر ما نیز خداوند مژدهٔ ظهور "ذکر" و "خبر بزرگ" را گوشزد ما فرموده. بعضی از دانشمندان برآنند که حدود یك چهارم از آیات قرآن و کتاب آسمانی مسیحیان و یهودیان مربوط بهظهور دو موعود عصر ماست. یکی از علمای مسیحی تعداد این مراجع را در انجیل و تورات بالغ بر ۱۸٤۵ می داند.

علاوه بر این وعده ها، قرآن مجید گواهی می دهد که تا زمان باقی است "سنّت یزدان در مورد فرستادن پیامبران" ثابت و غیر قابل تغییر است. آیه "إِمَّا یَأْتِینَّکُمْ رُسُلُ" (سوره اعراف، آیه ۳۵) "اگر بیایند برای شما پیامبرانی، که البتّه خواهند آمد" از جمله این آیات است. در آیه بعد تفکّر کنید. این آیه کلمهٔ "سنّت" را با "فرستادن پیامبران در گذشته و آینده" همراه می کند:

سُنَّةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً. سوره بنى اسرائيل، آيه ٧٧ ترجمه ١: در مورد پيامبرانى كه پيش از تو فرستاديم، "ستتى" در كار است. در "سنّت" ما (در آينده نيز) تغيير و تبديلى نخواهى يافت.

ترجمه ۲: در امور مربوط به پیامبران پیش از تو "سنّتی" بر قرار است. در این روش و سنّت تغییری نبوده و نیست.

چه اموری با ظهور پیامبران پیشین یزدان تکرار شده، و جنبهٔ "سنّت" پیدا کرده؟

سنّت یا نقش یزدان:
ارسال پیامبران و حمایت از آنان.
سنّت یا نقش مردمان:
انکار آن پیامبران و ظلم به آنان.



#### سنّت یا نقش یزدان: مجازات ظالمان و منکران.

واژه " أُرْسَلْنَا" فعل ماضى است و واژه " تَجِدُ" فعل مضارع. شايد اين تنها موردى است كه در ضمن يك آيه مربوط بهسنّت، هم صحبت از گذشته شده و هم صحبت از آينده:



ثبات در روندِ رفتارِ مردمان و روند یزدان در رابطه با بندگان حائز اهمیت بسیار است. هیچ مطلبی و هیچ آیهای بهاین صورت و بهاین تأکید در قرآن یافت نمی شود:

فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنَّتَ الْأُوّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَعْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَعْدِيلًا صوره فاطر، آيه ٤٣ تَحْوِيلًا

آیا انتظار "سنّتی" غیر از "سنّت" مردم پیشین دارند؟ هرگز در سنّت و نقشهٔ اصلی خدا تغییری نخواهی یافت! هرگز در سنّت و نقشهٔ اصلی خدا تغییری نخواهی یافت!

آیه پیش دو مطلب را بما می آموزد:

سنّت یا رویه مردمان



#### • سنّت يا رويه يزدان

قسمت اوّل آیه: "آیا انتظاری غیر از سنّت مردم پیشین دارند؟" اشاره به سنّت یا طرز رفتار مردمان با پیامبران در عصرهای پیشین می کند.

قسمت دوّم آیه: "هرگز در سنّت یا نقشهٔ اصلی خدا تغییری نخواهی دید" اشاره بهسنّت یزدان در گذشته و آینده، بهخصوص در آینده میکند.

داستان ظهور و انکار پیامبران، رویداد تازهای نیست. پیوسته تکرار شده و خواهد شد.

# تکرار تاریخ و سنّت الهی

أَفَلَمْ يَدَّبُّرُوا الْقُوْلَ أَمْ جَاءهُم مَّا لَمْ يَأْتِ آبَاءهُمُ الْأَوَّلِينَ. سوره مؤمنون، آيه ٦٨ آيا در گفتار پروردگار نمى انديشند؟ آيا براى آنها چيزى پيش مى آيد كه براى اجداد آنها پيش نيامد؟

فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ. سوره يونس، آيه ١٠٧ الْمُنتَظِرِينَ.

آیا جز این انتظار دارند که روزهای پیش از آنها تکرار شود؟ بگو! پس در انتظار بمانید. من هم با شما در انتظار هستم.

ثبات سنّت الهی در رفتار با مردمان، و ثبات سنّت مردمان در رفتار با پیامبران یزدان در آیات حضرت باب نیز تأیید شده:

سنة الله التى قد خلت من قبلكم فو ربكم لم يجدالناس لسنة الله العزيز تحويلاً. ^٢^ - من عنه الله العزيز تحويلاً من



روند خداوند پیش از شما هستی یافته. سوگند به پروردگار شما! مردمان در روند خداوند عزیز تغییری نخواهند یافت.

ای مردم جهان! سوگند به خدا، رفتار شما نیز مانند رفتار نسلهای گذشته خواهد بود. ۲۹

در پایان این فصل مناسب است به یك نمونه از تعالیم اجتماعی قابل تغییر نظر اندازیم و به بینیم چطور آن تعلیم به خاطر تغییرات جهان و نیازهای آن، در عصر ما به وسیلهٔ موعود زمان به مرحله تازه ای از تكامل رسیده است، هما نطور كه ذكر شد، داشتن تعالیم اجتماعی در همهٔ آئین ها سنّت است، امّا نوع آن تعالیم، سنّت نیست. همهٔ آئین ها از لزوم وحدت و یگانگی سخن گفته اند، امّا از حدود و ثغور ملّت و ملیت تجاوز ننموده اند. مثلاً حضرت محمّد فرمودند:

حب الوطن من الايمان. " وطن دوستى نشانه ايمان است.

امّا بهخاطر تکامل اجتماعی عالم، حضرت بهاءالله، تعلیم یکّانگی و همکاری را از وطن بهجهان گسترش داده و فرمودهاند:

ليس الفخر لمن يحب الوطن بل لمن يحب العالم. الله افتخار به وطن دوستى نيست. افتخار به عالم دوستى است.

بدیهی است، هر کس عالم را دوست بدارد، البته وطن خود را هم دوست دارد. به قول مولوی: چون که صد آمد نود هم پیش ماست. فکر کنید که اگر جمیع مردم عالم این یك تعلیم را بپذیرند، چه خواهد شد؟ این تعلیم روح عصر ماست و روشنی آن. اگر همه مردم جهان به دل و جان، فرمان یزدان را به "جهان بینی" و "جهان دوستی" بپذیرند، همانطور که بهائیان پذیرفته اند، روی زمین بهشت برین شود.



اجرای جهانبینی و جهاندوستی در اعصار پیشین امکان نداشت. امّا در عصر ما، نه تنها اجرای آن ممکن است، بلکه برای بقای عالم لازم و واجب. بسیاری از ملّتها به نیروهای مخرّب مجهّزند نیروهایی که سابقه نداشته. بنابر تعالیم این آئین، علم و دین دو بال عالمند و باید در کمال اعتدال برای رفاه و سعادت نوع بشر با یکدیگر همکاری نمایند.

در گفتار بعد حضرت بهاءالله، عالم را با شخصی مقایسه می کنند که بیمار است و نیازمند بهداروی شفا دهنده. همانطور که پزشك حاذق دارو را بنابر نوع بیماری تغییر می دهد، خداوند نیز در هر عصری داروی تازه برای بشر تجویز می کند. بنابر قضاوت یزدان، بیماری عصر ما "جدایی و بیگانگی" است، و داروی شفا دهندهٔ آن "دوستی و یگانگی" بین مردم جهان:

رگ جهان در دست پزشك دانا است. درد را می بیند و بهدانایی درمان می كند. هر روز را رازی است، و هر سر را آوازی. درد امروز را درمانی و فردا را درمان دیگر. امروز را نگران باشید و سخن از امروز رانید. دیده می شود گیتی را دردهای بی كران فرا گرفته و او را بر بستر ناكامی انداخته. مردمانی كه از بادهٔ خود بینی سرمست شدهاند پزشك دانا را از او باز داشتهاند. اینست كه خود و همهٔ مردمان را گرفتار نمودهاند. نه درد می دانند نه درمان می شناسند. راست را كژ انگاشتهاند و دوست را دشمن شمردهاند. ۳۲

حضرت بهاءالله هنگامی ظاهر شدند که افکار ملّتها حتّی متمدّن ترین آنها متمرکز و متوجّه به خودشان بود. استثمار و بهره بری از ملّتهای فقیر بازار گرمی داشت. در چنین زمانی آن موعود، مردم عالم را به جهان دوستی دعوت فرمودند:

ای پسران خاك! از تاریكی بیگانگی، بهروشنی خورشید یگانگی روی نمائید. اینست آن چیز که مردمان جهان را بیشتر از همهٔ چیزها بكار آید. ای دوست،



درخت گفتار را خوشتراز این برگی نه، و دریای آگاهی را دلکش تر از این گوهر نبوده و نخواهد بود.۳۳

دوست یکتا می فرماید: راه آزادی باز شده، بشتابید، و چشمهٔ دانائی جوشیده، از او بیاشامید. بگو! ای دوستان: سراپردهٔ یگانگی بلند شد، به چشم بیگانگان یکدیگر را نبینید. همه بار یك دارید و برگ یك شاخسار ...بگو! ای مردمان! در سایهٔ داد و راستی راه روید، و در سراپردهٔ یکتائی در آئید. ۳۴ عالم بین باشید نه خودبین. ۳۵

انسان از برای اصلاح عالم آمده و باید...به خدمت برادران خود قیام نماید. ۳۹

حال که بیش از یك قرن و نیم از ظهور آئین بهائی میگذرد، هنوز هم ملل عالم قدر و منزلت جهان دوستی را نشناختهاند. به بینید تعالیم آئین بهائی چقدر مترقی و سازگار با نیازهای مردم عصر ماست. در این گفتار از یك دانشمند بزرگ غربی بیاندیشید:

هستی ما در این عصر و ترقی تمدّن ما در صورتی امکانپذیر است که آنچه معمول است کنار نهیم و بهبصیرت و بینشی که آثین بهائی بما میآموزد و آخرین کشفیات علمی آنرا تأیید میکند، برسیم. ۳۷ دانشمند معروف و متخصّص دانشمند معروف و متخصّص در تأسیس نظم جهانی\*

حضرت بهاءالله بهبهائیان می آموزند که نظرگاهشان "زمینی" نباشد، بلکه "فوق اهل عالم" پرواز نمایند. تنها از این نظرگاه می توانیم کمال و زیبایی آفرینش را بهبینیم. تنها از این راه می توانیم دریابیم که مردمان از هر نژاد و آئین و ملّتی باشند، گلهای زیبا و پررنگ و نگار یك گلزارند. آنچه خار و راه پیچیده و ناهموار در این گلزار می بینیم، کاشته و ساختهٔ مردم نادان و بی خبر است. بهائیان از مردم جهان دعوت می کنند که با آنها هم سفر شوند

<sup>\*</sup> Dr. Ervin Laszlo, editor of *The World Encyclopedia of Peace*, renowned authority on Systems Sciences and World Order.



و لحظه ای چند در آسمان یکرنگی و یگانگی به تفرّج پردازند، و تا وقت باقی است از طرح زیبای آفرینش که پروردگار برای جهان و یك یك مردم آن ترسیم نموده آگاهی یابند و نقش خود را در این ماجرا و این فرصت زودگذر به انجام رسانند.

چند نمونه از خطابه های حضرت عبدالبهاء در اروپا، در اوائل قرن نوزدهم:

موجودات در تحت تغییر و تبدیل اند. هر جوانی پیر و هر نهالی درخت کهن می شود و هر کهنهای متلاشی می گردد. ادیان عالم نیز هریک در هر عصری سبب ترقی بود. ولی حال مانند درختهای کهن گشته و بی ثمر مانده اند. ملل موجوده متوقعند که این درختها باز شکوفه و خرمی حاصل نمایند و این محالست. ۳۸



هر دینی به دو قسم منقسم است. قسمی اصل است و تعلق به اخلاق دارد... وآن یکی است. ابداً تغییر ندارد. زیرا حقیقت است. حقیقت تغییر و تبدیل ندارد. و قسمی دیگر فرع است و تعلق به معاملات دارد. این در هر زمانی به اقتضای آن زمان تغییریابد.



انسان به حیات روحانی انسان است و سبب این حیات، کمالات معنوی...و خدمت به عالم انسانی...والا اگر مراد حیات جسمانی باشد، این خلقت نتیجه ای ندارد و انسان شرافت و برتری از سایر مخلوقات نیابد. زیرا اعظم لذائذ جسمانی...عالم حیوانی را حاصل است. و بهتر از همه، طیوری لذّت جسمانی دارند که بر بلندترین شاخه های درختها لانه و آشیانه می کنند. بهترین هوا را استنشاق می نمایند. جمیع لانه ها و خرمن ها ثروت آنهاست و آبهای خوشگوار و سیر صحرا و چمن و کوه و دمن و تماشای باغ و گلها سبب نشاط و سرور آنها. نه غمی دارند نه اِلمی [دردی]، نه آمال و آرزوئی، نه جنگ و جدالی، و نه حرف و قتالی. اگر مقصد لذّت و حیات جسمانی باشد، حیوان و



انسان یکساناند. بلکه مرغان گلشن، راحت و لذّت دارند، نه نفوس پر آلام و محن. ''



اعظم روابط و وسیله بهجهت اتحاد بین بشر قوه روحانیه است، چونکه محدود به حدودی نیست. دین است که سبب اتحاد من علی الارض می شود. توجه به خداست که سبب اتحاد عالم می شود. دخول در ملکوت است که سبب اتحاد اهل ارض می شود...و چون اتحاد حاصل شد، محبت و الفت حاصل می شود.

لکن مقصد از دین، نه این تقالیدی است که در دست ناس است. اینها سبب عداوت است، سبب نفرت است، سبب جنگ و جدال است، سبب خونریزی است...اساس ادیان الهی یکیست، یک حقیقت است، یک روح است، یک نور است، تعدّد ندارد. از جمله اساس دین الهی تحرّی [جستجو] حقیقت است که جمیع بشر تحرّی حقیقت کنند. چون حقیقت واحد است، جمیع فِرَق عالم را جمع میکند. حقیقت علم است، اساس ادیان الهی علم است. علم سبب اتحاد قلوب می شود. حقیقت، الفت بین بشر است. حقیقت، ترک تعصب است. حقیقت این است که جمیع بشر را بندگان الهی بهبینید. حقیقت این است که جمیع اشیاء را جمیع ملل عالم را بنده یک خداوند بدانید. حقیقت این است که جمیع اشیاء را زنده از یک فیض بهبینید.

نهایت اینست: در عالم وجود مراتب است، مرتبهٔ نقص است و مرتبهٔ کمال. ما باید شب و روز بکوشیم تا نقص مبدل به کمال شود. مثلاً اطفال در عالم طفولیت نمی دانند، ولی مستحق نکوهش نیستند. باید این اطفال را تربیت کرد تا به رتبه بلوغ برسند. این نهال ها را باید نشو و نما داد تا ثمر بدهند. این زمین را باید پاک کرد تا تخم برکت به بار آرد. این مریض را باید معالجه کرد تا شفا یابد. هیچ نفسی را نباید مبغوض داشت، جمیع بشر را باید محبت کرد. اگر این اساس متین شود محبت حاصل می شود.



و همچنین باید همیشه مناجات کنیم که خداوند در قلوب محبت ایجاد نماید. تضرع و زاری کنیم تا شمس حقیقت بر کل بتابد، تا جمیع در بحر رحمت پروردگار غرق شویم. تضرع و زاری کنیم تا جمیع ناقصها کامل شود. تضرع و زاری کنیم تا جمیع ناقصها کامل شود. تضرع و زاری کنیم تا جمیع اطفال بهبلوغ برسد، آفتاب محبت بر شرق و غرب بتابد و از نور محبت الله جمیع قلوب روشن شود...<sup>13</sup>





### "اسلام" يعني چه؟

پروردگار، مؤمنان راستین را در جمیع اعصار مسلمان نامیده، حتّی مردمانی که قرنها قبل از ظهور اسلام زیستهاند. این هدف بزرگ—تسلیم شدن به اراده یزدان—مقصد هر یک از پیامبران بوده و خواهد بود. از این نظر، "اسلام" دین ابدیِ مردم جهان است، آئینی است بی آغاز و بی پایان. واضح است که مردم همزمان رسول اکرم در گذشته زنده نبودند، با این حال خطاب به خود چنین شنبدند:

هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ. او [خداوند] شما را از پیش [قبل از ظهور اسلام] و همچنین در این عصر [پس از

او المحداوند] سمه را ار پیس اقبل ار طهور المارم] و همچنین در این طصر اپس ار ظهور اسلام] مسلمان نامید، تا رسول اکرم شاهد [اعمال] شما باشند، و شما شاهد [اعمال] هم نوعان.



مردم همزمان رسول اکرم در زمان حضرت مسیح هنوز تولّد نیافته بودند. آئین اسلام نیز هنوز نیامده بود. پس چگونه آن مردمان قرنها پیش از اینکه تولّد یابند، مسلمان بودند؟

اين آيه بهسؤال پيش پاسخ مي دهد:

سوره نساء، آیه ۱۲۵

وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ.

چه دینی بهتر از تسلیم شدن بهاراده پروردگار است؟

این آیات بما می آموزند که دین تنها یکی است که در هر عصری تجدید می شود. هرگاه یهودیان آئین مسیح را می پذیرند، آئین خود را تغییر نمی دهند، تنها آنرا وسعت می بخشند. مسلمانان هرگاه آئین بهائی را می پذیرند، دین اجدادی خود را تغییر نمی دهند، تنها آنرا وسعت می بخشند. آئین بهائی همان آئین اسلام است، با اسم تازه. جدائی بین آئینها و پیروانشان، تنها تصوّری است در ذهن مردمان، دیواری است خیالی که پیروان ادیان پیشین بدست خود ساخته و به پرستش آن مشغول اند.

سوره آل عمران، آیه ۱۹

إِنَّ الدِّينَ عِندَ الله الإسْلامُ.

به يقين دين نزد خدا "اسلام" است.

تسلیم شدن به خدا، یعنی خواست او را پذیرفتن و به رضای او راضی بودن. هر فضیلت و نعمتی که به تصوّر انسان آید، نتیجه و ثمری است از پذیرفتن و عشق ورزیدن به نقشه آفرینش—نقشه ای که در حد کمال است. آیا جز خواست خدا را خواستن و به اجرا رساندن، چیزی برتر می توان تصوّر نمود؟

اساس ادیان الهیه یکی است...اختلافشان بر سر اسم است. اگر اسم را از میان برداری جمیع می بینند که مقصدشان مقصد واحد بوده و هر شریعتی در هر عصر و زمانِ خود کامل...۲۶



## پایان عصر نبوّت

آشنائي با معناي اين واژهها لازم است:

- نبأ: خبر
- نبی: خبرآور
- نبوّت: خبر دادن

بنابر نقشه الهي، تكامل عالم انسان در دو مرحله بهانجام مي رسد:

- پیش بینی و خبر
- تحقّقِ پیش بینی و خبر

همهٔ انبیا نبوّت نمودهاند و خبر آوردهاند که در زمان مقرّر مردم جهان پیرو یک آئین شوند و حکومت الهی را در زمین آنطور که در "آسمان" است تأسیس نمایند. آن انبیا همه در "عصر نبوّت" یعنی دوران "خبر آوردن" زیستند. با ظهور حضرت باب، آن عصر پایان یافت و عصر "تحقّقِ خبر" آغاز شد. رسول اکرم، آخرین پیامبری بودند که در عصر نبوّت زیستند. بنابر این، خاتِم یا پایاندهندهٔ آن عصر بودند. از این جهت لقب "خاتم النبییّن" بهمعنای "پایان دهندهٔ خبرآوران" در مورد ایشان کاملاً صادق است.

پس می بینیم که در این ظهور حتّی معنیِ ثانوی و دور از ذهن خاتَم \* نیز تحقّق یافته. آغاز "روز خدا" و ظهور دو پیامبر به اسم خدا، عصر تازه ای در تکامل بشر افتتاح نموده که حتّی اگر رسول اکرم را خاتِم رسولان نیز بدانیم، باز هم به خطا نرفته ایم. زیرا زمان "فرستادن" یا "رسالت" نیز با زمان "آمدن" به پایان رسیده است!

خاتم و خاتم دو واژه متفاوت با معنایِ متفاوتند. خاتم یعنی مُهر، خاتِم یعنی پایاندهنده. قرآن مجید، رسول اکرم را خاتم انبیا می نامد، نه خاتِم انبیا. چون معمولاً محل مُهریا امضاء، پایان نامه است، علمای مسلمان، بر اساس این رسم، نتیجه گرفته اند که اسلام آخرین دین است. این مطلب در بهاء الله در قرآن به تفصیل بحث شده.



شاید بهاین سبب، حضرت بهاءالله در اشاره بهخودشان، بهجای واژه پیامبر، "مظهرِ امر" (مطلعِ ظهورِ آئین پروردگار) را بکار میبرند. این واژهها اشارهای است بهظهور پروردگار در نهایت درخشش در آئینه موعودش.

باید بدانیم که در گفتار پروردگار، معانی و اسرار بسیار نهفته است. بنابر حدیثی، در سخن یزدان هفتاد و یک معنا پنهان است. عالم اسم، عالم تمایز و تکثّر و جدائی است. عالم معنا، عالم وحدت و یکتائی. در عالم معنا، یک خالق در همهٔ عصرها، تنها یک پیامبر و یک آئین بهاسمهای گوناگون فرستاده است. بنابر آیات قرآن، نام آن آئین اسلام، و بنابر آثار آسمانی بهائی، نام آن پیامبر "روح اعظم الهی" یا "مشیّت اوّلیه" است. در عالم وحدت، تفاوتی بین پیامبران و آئین آنان نبوده ونیست:

سوره بقره، آیه ۲۸۵

لاَ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُّسُلِهِ. \*

تفاوتی بین هیچیک از پیامبرانش نیست.

سوره قمر، آیه ۰ ٥

وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً.

آئین ما یکی است.

تفاوت پیامبران و تمایز آنها تنها در شدّت درخشش آنهاست. و آنهم مرتبط به استعداد مردم زمان است:

وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائَنُهُ وَمَا نُنزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَعْلُومٍ. سوره حجر، آیه ۲۱ گنجینه همه چیز نزد ماست، ولی [در هر عصر] ما بهاندازه معیّن از آن نازل می کنیم.

<sup>\*</sup> مخالفین اسلام از این آیه ایراد گرفته و گفته اند که چطور می شود "بین یکی" (بین احد) یا "بین یک نفر" تفاوت گذاشت؟ این مخالفین ظاهربین (قشری) باید بدانند که اگر چه پیامبران از نظر ما متعددند، امّا از نظر خدا یکی هستند. واژهٔ "احد" اشاره به وحدت روح آنهاست، واژهٔ "رسله" (رسول های او) اشاره به ظهور آن روح در عالم کثرت و تعدّد. پس آیه را می توان اینطور بیان نمود:

تفاوتی بین پیامبرانی که با آن یک روح\_روح اعظم الهی\_ظاهر میشوند، نیست.



#### مسلمان يعني چه؟

در هیچ زمانی چون عصر ما، دین یزدان چنین بدنام نشده. بسیاری از علما و فقها و مجتهدین، آئین پاک جهان آفرین را با تمایلات و تعصبات خود می آلایند و در بازار دین بهره می برند.

الهی بجز هوی اخذ نکردهاند و بغیر ذهب مذهبی نیافتهاند و بهحجبات علم محتجب گشتهاند..."

سستی دین و ایمان و آلودگی آئین پاک یزدان نشانه ای است گویا از نیاز مردم جهان به آئینی تازه که از تعصّبات و خرافات پاک و مبرا باشد.

معنای مسلمان را تنها از قرآن می توان دریافت نه از رفتار دورویان و متظاهران به ایمان. این چند آیه را که خلاصه و چکیده قرآنند با کمال توجه بخوانید و در معنای آنها تفکر و تأمل کنید:

إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الأَلْبَابِ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلاَ يِنقُضُونَ الْمِيثَاقَ وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَن يُوصَلَ وَيَخْشُونَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ سُوءَ الحِسَابِ وَالَّذِينَ صَبَرُواْ ابْتِغَاء وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَنِيَةً وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ أُولَئكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ وَالمَلائكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابِ. سوره رعد، آيات ٢٣-١٩

#### مسلمان كيست؟

| تنها صاحبان عقل وحكمت پند ميگيرند.      | • إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ.            |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| [صاحبان عقل و حکمت] کسانی هستند که      | <ul> <li>الَّذِينَ يُوفُونَ بعَهْدِ الله وَلاَ</li></ul> |
| بهعهد خدا وفا میکنند و آن را نمی شکنند. | ينقُضُونَ الْمِيثَاقَ.                                   |



| و آنچه را بنا بهحکم یزدان باید با هم نگاه<br>دارند نگاه می دارند.             | <ul> <li>وَالَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ</li> <li>بِهِ أَن يُوصَلَ.</li> </ul>          |
|-------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| و از خدا و روز حساب می ترسند.                                                 | <ul> <li>وَيَخْشُوْنَ رَبَّهُمْ وَيَخَافُونَ</li> <li>سُوءَ الحِسَابِ.</li> </ul>              |
| و بهخاطرِ [دیدنِ] رویِ پروردگارشان صبر<br>میکنند.                             | • وَالَّذِينَ صَبَرُواْ ابْتِغَاء وَجْهِ<br>رَبِّهِمْ.                                         |
| و نماز را بپا میدارند.                                                        | • وَأَقَامُواْ الصَّلاَةَ.                                                                     |
| و از رزقی که پروردگارشان به آنها بخشیده،<br>پنهان و آشکار انفاق میکنند.       | <ul> <li>وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا</li> <li>وَعَلاَنِيَةً.</li> </ul>           |
| و بدی را با نیکی پاداش میدهند.                                                | • وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسَنَةِ السَّيِّئَةَ.                                                    |
| برای آنها در جهان جاودان خانهای است با<br>باغهای بهشتی که در آن وارد می شوند. | <ul> <li>أُوْلَئْكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّار</li> <li>جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا.</li> </ul> |
| و در آنجا خویشانِ نیک مثل اجداد و<br>همسران و فرزندان خود را نیز می یابند.    | • وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَائُهِمْ<br>وَأَزْوَاجِهِمْ وَذُرِّيَّاتِهِمْ.                          |
| و از هر دری فرشتهها بهدیدار آنها می روند                                      | • وَالمَلاَئِكَةُ يَدْخُلُونَ عَلَيْهِم مِّن كُلِّ بَابٍ.                                      |



# شایسته است نکات مهم آیات پیش را که چکیده و خلاصه قرآنند بررسی کنیم:

#### تنها صاحبان عقل و حكمت پند مي كيرند

مسلمان کسی است که از روی عقل و خرد زندگی کند. بنابر آیات قرآن، نشانه وجود عقل و حکمت، جستجو در افکار و عقائد گوناگون است و پس از تحقیق، برگزیدنِ بهترینِ آن (سوره زمر، آیههای ۱۸-۱۷). این از بدیهی ترین نشانه های حکومتِ عقل و حکمت است بر انسان. ما این قانون را در غالب امور زندگی اجرا می کنیم. مثلاً برای خریدن خانه، چند خانه می بینیم و بهترینِ آن را برمی گزینیم. چرا در مورد دین از این قانونِ بدیهی سر باز می زنیم و به تقلید می گرائیم؟

# [صاحبان عقل و حکمت] کسانی هستند که بهعهد خدا وفا میکنند و آن را نمی شکنند

عهد و میثاق پروردگار چیست؟ هر پیامبری با پیروان خود عهدی در باره پیامبر پس از خود می بندد و از آنها می خواهد که هرگاه خبر ظهورش را شنیدند بنابر حکم عقل و خرد به پژوهش و جستجو پردازند و آن خبر را نادیده نگیرند. مؤمنی که ادعای ایمان کند، این عهد را پذیرفته است، زیرا حکم خداست. انکار پیامبر تازه، نقض و انکار این عهد و میثاق است.

#### و آنچه را بنا بهحکم یزدان باید با هم نگاه دارند نگاه می دارند

با هم نگاهداشتن چه چیزی؟ با هم نگاهداشتن ایمان و عمل. تنها ادعای مسلمان بودن کافی نیست. برهان و میزانِ راستی، رفتار است نه گفتار. بسیاری از مردمان تنها بهقول مؤمن اند. این دورویان، آئین یزدان را بدنام می کنند.



#### و از خدا و روز حساب می ترسند

آثار آسمانی، نشانهٔ دیگرِ عقل و حکمت را ترس از خدا دانسته اند. هرکه از عقل و خرد برخوردار است، از جدائی از پروردگار سخت نگران است. زیرا می داند که نزدیکی به خدا، رمز رستگاری و چکیدهٔ شادی هاست، و دوری و جدائی از خدا سر منشأ غم ها و بلاها.

#### و بهخاطرِ [ديدنِ] روي پروردگارشان صبر ميكنند

منظور از صبر کردن برای دیدن روی خدا چیست؟ همانطور که در بهاءالله در قرآن بحث شده، این اشاره بهموعود زمان ماست. دیدن روی پیامبران چون دیدن روی یزدان است. زیرا روح آن برگزیدگان آئینهٔ زیبائی و عظمت آفریدگار است.

صبر و شکیبائی از صفاتِ مردم مؤمن است. چنین مؤمنانی می دانند که پروردگار هرگز وعده اش را نمی شکند و موعود را در ساعت معین می فرستد.

#### و نماز را بپا می دارند

برپا داشتن نماز از اصول دین و نشانهٔ عشق بهخداست. کسی که نماز را از روی عشق و با شادی و نشاط نخواند، خدا را که از هر بزرگی بزرگتر و از هر زیبائی زیباتر است نشناخته. آیا عاشق، طالبِ گفتگو با معشوق نیست؟

#### و از رزقی که پروردگارشان به آنها بخشیده، پنهان و آشکار انفاق میکنند

انفاق بهفقرا نشانه ای دیگر از ایمان بی ریا و عشق به خداست. مال دوستی از خود دوستی است و سخاوت از خدا دوستی.



#### و بدی را با نیکی پاداش می دهند

بدی را با نیکی پاداش دادن آشکارترین و برترین نشانه انسان بودن است. کسانی که بهاین رتبه از انسانیت رسند بسیار کمیابند.

#### برای آنها در جهان جاودان خانهای است با باغهای بهشتی که در آن وارد می شوند

برای تشویق مردمان به پذیرش و اجرای این فضائل آسمانی، یزدان دانا و مهربان، وعدهٔ برترین شادی ها را در بهشت برین به بندگان با ایمان و خوش طینت خویش می دهد.

در این چند آیه از سوره رعد، رابطه یزدان با انسان و معنی مسلمان بودن در حد کمال بیان شده. اگر مردم جهان این رابطه را دریابند و این معنا را از دل بپذیرند و به اجرا گذارند، عالم بهشت برین شود. آمدن هر آئین تازهای برای توضیح و تشریح این رابطه، و تکرار و تأیید این معناست. و الا پس از نخستین دین، آئین دیگری به جهان نمی آمد.

وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ. سوره انعام، آيه ٤٨ ما پيامبران را تنها براي اين ميفرستيم كه بهمردمان خبر خوش و احذار دهند.

#### برترين نشانه ايمان

این آیات، مؤمن راستین را از هر دین و مذهبی باشد، بما معرفی میکنند:

وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ.

کیست خوش گفتارتر از کسی که مردمان را بهخدا بخواند و بهرفتار نیک پردازد و بگوید: "من در برابر یزدان از تسلیم شدگانم"؟ رفتار نیک با رفتار زشت و ناروا



یکسان نیست. (هرگاه با مشکلی روبرو شدی) آنرا با رفتاری نیک (بهتر از آنچه به نظرت آید) مقابله نما (به رفع آن مشکل به پرداز). آنگاه خواهی دید که دشمن تو، انگار دوست یکدل تو بوده.

از مردمانی که راه حل مشکلات خود را جنگ و جدال می دانستند، خواسته شده که با کیمیای محبّت و مهربانی قلب دشمنان خود را شفا بخشند. آیا فضیلتی از این برتر می توان تصوّر نمود؟ توسّل به این فضیلت، بیش از پیش، در آئین بهائی توصیه و تأکید شده:

ای یاران...نظر را از مشاهدهٔ غیر پاك نمائید. بیگانه نبینید، بلکه جمیع را آشنا دانید. زیرا با وجود ملاحظهٔ بیگانگی، محبّت و یگانگی مشکل است...پس یاران باید در نهایت مهربانی و محبّت با دوست و بیگانه هر دو الفت و محبّت نمایند. و ابداً نظر بهاستحقاق و استعداد نکنند. در هر صورت نهایت مهربانی فرمایند. از شدّت عناد و جدال و بغضا و عدوانِ خلق شکست نخورند. اگر آنان تیر زنند، اینان شهد و شیر بخشند. اگر زهر دهند، قند بخشند. اگر درد دهند، درمان بیاموزند. اگر زخم زنند، مرهم بنهند. اگر نیش زنند، نوش روا دارند. " حضرت عدالهاء حضرت عدالهاء

# آزادی و اختیار در عقیده و ایمان بنابر احکام قرآن

آزادی عقیده و فکر از نخستین لوازم انسان بودن است. جنگهای رسول اکرم برای تحمیل ایمان به کفّار نبود، برای ایجاد محیطی بود که در آن مسلمین بتوانند در کمال آزادی به یکتاپرستی پردازند و آئین اسلام را بهمردم بت پرست بیاموزند. در آن زمان مسلمین اجازه داشتند که در برابر بت پرستان از خود دفاع کنند.



در این عصر، حکم دفاع از کتاب خدا برداشته شده، شمشیرها در غلاف اسیر و پنهان گشته، و گفتار نرم و شیرین چون شیر و شکر، جای نیزه و شمشیر را گرفته است.

گفتار درشت به جای شمشیر دیده میشود و نرم آن به جای شیر.<sup>63</sup> حضرت بهاءالله

آیات قرآن شهادت می دهند که آزادی عقیده و ایمان، حکم محکم یزدان است. در این سنّت و روند هرگز تغییری نبوده و نخواهد بود.

سوره احزاب، آیه ۲۲

لَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا.

در سنّت یزدان هرگز تغییری نخواهی دید.

می گویند تاریخ تکرار می شود، به این سبب که مردمان از درسهای تاریخ عبرت نمی گیرند. بهائیان امروز با همان مشکل عدم آزادی برای اجرا و اشاعه آئینشان روبرو هستند. آنها طالب محیطی آزادند که به پرستش پروردگار پردازند و عقاید شان را به دیگران بیاموزند. امّا هنوز در این قرن، در بسیاری از ممالک اسلامی، از این حق محرومند.

بنابر شهادت تاریخ، پس از رسول اکرم، مسلمین از حد قرآن پای برون نهادند و جنگها و کشتارها نمودند. در طی اعصار، همهٔ آئینها مورد سوء استفاده پیروان قرار گرفته اند. هیچ دینی از این قانون مستثنا نیست.

در زمان رسول اکرم، مشرکین اگر می توانستند، احدی از مسلمین را زنده نمی گذاشتند. پس گناه از رسول اکرم نبود، گناه از مشرکین بود که حق آزادی عقیده را تنها از آنِ خود می دانستند. اگر آن مشرکین در برابر اشاعه اسلام نمی ایستادند، احدی کشته نمی شد. هرکس به قتل رسید، یا برای کسب آزادی یا منع آزادی بود.



وقتی مشرکین قدرت یزدان را در برابر خود دیدند، "طوعاً و کرهاً" "خواه ناخواه" اسلام را پذیرفتند. از آن پس، قدرِ ارمغان ایمان بهخدای یکتا را شناختند و با عشق و شوق تمام بهاسلام گرویدند.

مسیحیانی که بر ضد اسلام کتابها نوشتند، از حقیقتِ امر آگاهی نداشتند. تنها به آیه های تشویق به جنگ نظر نمودند، بدون آنکه به سبب اصلی آن جنگها پی برند.

گذشته از این، پرده تعصّب آنها را از دیدن حقیقت باز داشت. روند و سنّت بسیاری از مسلمین نیز نسبت بهآئین جدید یزدان چنین است. یا از روی نادانی و یا از روی تعصّب، به حقیقت آئین بهائی نمی نگرند و آنرا آن طور که می خواهند می بینند و می شناسند، نه آن طور که هست.

سوره کافرون که شامل شش آیه است، تماماً مرتبط به آزادی و اختیار است:

قُلْ يَا أَيُّهَا الْكَافِرُونَ لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ...وَلَا أَنتُمْ عَابِدُونَ مَا أَعْبُدُ لَكُمْ دِينُكُمْ وَلِيَ وَلِيَ اللَّهُ الْكَافِرُونَ آلاتَ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ الْكُورَةِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللللِّلْمُ اللَّالِمُ الللللِّلْمُلْمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ الْمُلْمُولُولُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ الللْمُولِ الللَّا

بگو! ای کافران! آنچه می پرستید، من نمی پرستم. و آنچه من می پرستم، شما نمی پرستید...دین شما برای خودتان، دین من هم برای خودم.

این آیه از حضرت بهاءالله، روش یزدان را بما می آموزد:

فلما ظهر للعباد سبل الحق عن الباطل و مناهج الهداية عن الضلالة يسعدهم فى ما يريدون و يجرى عليهم القضا بعد ارادتهم ... و انّه تعالى لو يمسك عباده من فعل و يجبرهم على فعل آخر ليكون ظلما من عنده فسبحانه و تعالى من ان يظلم نفس ... <sup>12</sup>

پس از این که راه های حق از باطل، و ضلالت از هدایت، واضح و آشکار شد، خداوند بندگانش را به آنچه اراده دارند یاری می دهد و حکم قضا بنابر خواست آنها، به اجرا می رسد... اگر خداوند بزرگ، بندگانش را از کاری باز دارد و بکار



دیگر مجبور سازد، این ظلمی است از جانب او. پاک و مقدّس است خداوند از این که بهنفسی ظلم نماید...

آیاتی که در قرآن، اختیار و آزادی را روشِ اشاعهٔ آئینِ پروردگار می شمرند، بسیارند. "لاَ إِکْرَاهَ فِي الدِّینَ" "در دین اجباری نیست" (سوره بقره، آیه ۲۵٦) تنها یکی از آنهاست.

إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنَ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلٍ.

ما این کتاب را برای (راهنمائی) مردم بر تو نازل نمودیم. هر کس هدایت شود، به سود اوست و هرکس گمراهی گزیند، تنها بهزیان خودش گمراه شده. تو وکیل (مدافع) آنها نیستی.

سوره زمر، آیه ۱۵

فَاعْبُدُوا مَا شِئْتُم مِّن دُونِهِ.

هر چه مي خواهيد جز او به پرستيد.

#### نقش قوّه قهريّه

قوّه قهریّه خود به خود، ایمان در مردمان نمی آفریند، بلکه راه را برای انتشار و کسب ارمغان ایمان هموار می کند. جنگهای رسول اکرم چنین نقشی را داشتند. همانطوری که ذکر شد، رسول اکرم در زمان خود، به همان مانعی برخوردند که بهائیان در این زمان در ایران با آن روبرو هستند. مسلمین متعصب با تمام نیروهای خود می کوشند که بهائیان را از انتشار عقایدشان باز دارند. این گونه مردمان، از دگراندیشان بیم دارند و اگر بتوانند، نشانهای از آنها بر عرصه زمین نمی گذارند. نامه ناصرالدین شاه به عمویش و سردار لشگریانش، شاهد این گفتار است:



ای عموی نامدار من! میخواهم چنان این طایفه ضالّه مضلّه را از بین برداری و محو و نابود کنی که کوچکترین اثری از آنها باقی نماند، و بکلی از صفحه روزگار نیست و نابود شوند. ۷۶

موجب هجرت رسول اکرم از مکّه بهمدینه چه بود؟ آیا کفّار قصد جان ایشان را نداشتند؟ علّت دشمنی آنها چه بود؟ جز این بود که با پیامبری تازه و بهاصطلاح امروز، یک "دگر اندیش" روبرو بودند که عقاید اجدادی آنها را مورد سؤال قرار می داد؟ چه نیروئی جز قدرت قهریّه، می توانست حق آزادیِ اندیشه و عقیده را به آن مردم متعصب و کستاخ و نادان بیاموزد؟

زور و فشار، مردمان را تنها به تظاهر وادار می کند، امّا قادر به پرورش بذر عشق و ایمان در برابر جبر و فشار، از ایمان متنفّر می شوند. قوّه قهریّه از این راه ها به انتشار آئین اسلام یاری داد:

- موانعِ انتشارِ افکار و عقاید تازه را از میان برداشت. راه را برای انتشار اسلام هموار نمود.
- چون مردمان دوست دارند جزو اکثریّت باشند، ایمانِ مردمانِ
   دگراندیش به اسلام، زمینه را برای ایمان دیگران مستعد ساخت.
- محیط تازهای بوجود آورد که مردم سختباور و ترسو، امتیازات
   ایمان بهخدای یگانه را با چشم خود بهبینند.

در سراسر قرآن، حتّى يك دستور شبيه اين نيست:

ای مسلمین: مردمان را بهاجبار وادار بهایمان کنید!

بعکس، از آغاز قرآن تا پایان آن، ده ها آیه به آزادی انسان در انتخاب دین و ایمان تخصیص یافته. بارها به رسول اکرم خطاب شده که تو مسئول یا وکیل مدافع مردمان نیستی. تنها وظیفه تو ابلاغ خبر است. مخالفان اسلام این آیات را ندیده می گیرند. آنها می گویند، به آزادی اندیشه، عقیده دارند و



دگراندیشان را محترم می شمرند، امّا این سؤال را نمی پرسند: "آیا در زمان رسول اکرم، ساکنان عربستان از حق آزادیِ اندیشه برخوردار بودند؟" اگر مسلمین آزاد بودند که عقایدشان را انتشار دهند، آیا نیازی به جنگ داشتند؟ آیا ملیونها نفر مسلمان در اندونزی، پاکستان، بنگلادش، هندوستان، چین، اروپای شرقی، و حتّی آمریکا به نیروی جنگ مسلمان شدند؟

عشایر عرب در نهایت عداوت و جدال بودند. خون یکدیگر می ریختند و اموال را تاراج می نمودند و اهل و اطفال را اسیر می کردند، و در جزیرةالعرب مقاتله دائمی داشتند. نفسی راحت نبود، هیج قبیلهای آرام نداشت. در چنان وقتی حضرت محمّد ظاهر شد و آنها را جمع کرد و قبائل متفرقه را الفت داد و با یکدیگر متحد و متّفق نمود. ابداً قتال و جدال نماند. ۴۸



# خاتَم انبياء يعني چه؟\*

# سبب جدائی بین آئینهای الهی

وَإِنَّ رَبَّكَ لَذُو فَصْلِ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُرُونَ. سوره نمل، آيه ٣٧ فضل پروردگار تو شامل حال مردمان است، اما اكثر آنان قدر نشناسند و زبان بهشكر نگشايند.

مطلبی که در قرآن مجید مورد تأکید بسیار قرار گرفته این است که به مرنوشت پیامبران و آئین های پیشین نظر اندازید و عبرت گیرید:

وَكُلًّا تَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنبَاء الرُّسُلِ...مَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ. سوره هود، آيه ١٢٠

<sup>\*</sup> نقل از کتاب: بهاءالله در قرآن. در قرآن مجید آیات بسیار درباره ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم نازل شده.



آنچه از سرگذشت پیامبران برای تو نقل میکنیم...از این جهت است که مؤمنان را پند و تذکری باشد.

لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُولِي الأَلْبَابِ. سوره يوسف، آيه ١١١ داستان هاي آنها براي خردمندان مايه عبرت است.

در آثار آسمانی بهائی نیز این مطلب تأیید و تأکید شده:

بگو! ای دارای چشم: گذشته آینه آینده است، بهبینید و آگاه شوید.<sup>49</sup> حضرت بهاءالله

فرض کنید شما ناگهان تجربیات و خاطرات گذشته خود را از یاد برده اید. زندگی بر شما چقدر مشکل خواهد شد؟ زندگی هر ملتی نیز می بایست متکی به درسهایی باشد که پیشینیان در طی قرنهای متمادی آموخته اند. بنابر شهادت مورّخین، هر ملتی که از اشتباهات گذشتهٔ خود عبرت نگیرد، محکوم به تکرار آنهاست. شاید مهم ترین درسی که تاریخ بما می آموزد این است که مردمان درس تاریخ را نمی آموزند و از سرنوشت نسلهای پیشین عبرت نمی گیرند. از جمله درسهای دیگر تاریخ این است که آئینهای پروردگار همواره مورد سوء استفاده مردمان، خاصه پیشوایان دین، قرار گرفته اند. جنگهای مذهبی شاهد این مدّعاست.

شایسته است به بینیم چطور پیشوایان ادیان، آئین های پاك یزدان را که برای اشاعهٔ دوستی و یگانگی بین مردمان می آیند، وسیلهٔ دشمنی و جدائی می کنند. تاریخ شاهد است که منشأ و منبع دشمنی ها و جدائی ها همواره سوء تفسیر و تعبیر گفتار پیامبران الهی بوده. سوء تفسیرها گوناگون و متعدّدند. نکته مورد توجّه ما در این فصل سوء تفسیری است که مردمان را از پذیرش آئین های جدید پروردگار باز داشته.



بنابر شهادت تاریخ، چندی پس از پیدایش هر یك از آئینهای یزدان، بسیاری از پیشوایان، برای تحکیم مقام و منصب خود کوشیده اند که آیه ای، نکته ای، و حتّی واژه ای در کتاب آسمانی خود بیابند که امتیاز خاصّی به دین آنها بخشد و به نحوی برتری افکار و عقائد آنها را بر آئینهای دیگر تضمین کند. این احساس برتری همواره منشأ تعصّب، و تعصّب پیوسته سبب دشمنی و جنگ شده است.

پس از یافتن آیه یا واژه مورد نظر، پیشوایانِ هر آئینی آن آیه یا واژه را اهمیت خاص بخشیده، پایهٔ عقائد خویش ساختهاند. و در طی قرون و اعصار، با تارهای خیال و آمال خود، به کمك آن آیه یا واژه قصر وسیع و پرشکوهی ساخته، به پیروان خود آموختهاند که هرگز از آن پناهگاهِ امن و امان قدم برون نگذارند. زیرا گمراه کنندگان مکّار در سر هر راهی در انتظار آنان ایستادهاند. و پیروان نیز به خاطر اطمینانی که به پیشوایان داشتهاند، حکم آنان را حکم خدا شمرده، و آرامش و سکون در قصر اجدادی را بر "خطر" سیر و سفر و "دربدری" در کشور نامحرمان ترجیح دادهاند.

علما و پیشوایانِ آئین حضرت موسی را در نظر آورید. آن پیشوایان به پیروان می آموختند که شما امّت برگزیدهٔ پروردگارید. باید قدر این هدیهٔ بزرگ را بشناسید و در حفظ آن بکوشید. پذیرش دین دیگر، این هدیهٔ پر بها را از دست شما برباید. پس اگر خواستار راه راستی و سعادتید، تنها به آئین کلیم دل بندید و با پیروان دین های دیگر نیامیزید. این پیشوایان برای منع پیروان از پذیرش موعودشان حضرت مسیح، از آیه های کتاب آسمانی خود "سد بزرگی" ساختند. از جمله به پیروان خود آموختند که پیامبر ما با قدرت و غلبهٔ پادشاهان پای به عرصهٔ جهان گذارد. برای اثبات ادّعای خود، آیاتی از این قبیل شاهد آوردند:



ای شهرِ بیت اللحم، از تو موعودی پدید آید که حاکم و فرمانروای اسرائیل شود. \*\*

شاهزادهای را از بین شما بر تخت پادشاهی نشانم. مزامیر داود، فصل ۱۳۲، آیه ۱۱

اکنون که دوهزار سال از ظهور موعودشان حضرت مسیح می گذرد، هنوز علما و پیشوایان قوم کلیم، پیروان خویش را در انتظار آمدن موعودی با قدرت و سلطنت نگاه داشته، آنان را از پذیرش آئینهای دیگر از جمله مسیحیت و اسلام باز داشته اند.

پیشوایان مسیحی نیز درسهای تاریخ را نادیده انگاشتند. از سرنوشت پیشینیان عبرت نگرفتند و از پذیرش آئین اسلام سر باز زدند. آیهای که آن منکرانِ حقیقت در کتاب آسمانی خود یافتند و با آن قصر بلند و پرشکوه ساختند و مسیحیان را از پذیرش اسلام و هر آئین دیگر برحذر داشتند، این گفتار مشهور حضرت مسیح است:

منم راه راستی و زندگانی (جاودانی). هیچکس جز بهمن، بهپدر آسمانی راه نیابد. انجیل یوحنّا، فصل ۱۶، آیه ۲

سوء تعبیر و سوء استفاده از آیهٔ پیش، به مسیحیان آموخت که پای بیرون نهادن از قصر نیاکان، حتّی برای دیداری کوتاه، کاری است بیمناك و پر خطر. اکنون که از پیدایش آئین اسلام حدود چهارده قرن می گذرد، هنوز عامهٔ مسیحیان جهان، بر طبق آیهٔ پیش، خود را از پذیرش آئین های دیگر بی نیاز شمرند و از تحقیق و تتبّع در پیام آسمانی قرآن رو گردانند.

مًّا الْمَسِيحُ...إلاَّ رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ. سوره مائده، آیه ۷۵ مسیح...فقط پیامبری بود مانند پیامبرانی که پیش از او آمدند.

آیاتی که از "عهد قدیم" و "عهد جدید" در این کتاب بکار رفته، از نسخه های جدید انگلیسی آن
 دوکتاب ترجمه شده اند.



سوره نساء، آیه ۱۷۱

يًا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ... اى اهل كتاب! در دين خود اغراق نكنيد...

پیشوایان و علماء اسلام نیز از درس تاریخ عبرت نگرفتند و از همان راه و روش علما و پیشوایان آئینهای پیشین پیروی کردند. این صاحبان مقام و منصب نیز از پیروان خود خواستند که هرگز از قصر بلند و پرشکوه اسلام پای برون ننهند و آئین جدید یزدان را نادیده انگارند. با کمال یقین و اطمینان به پیروان آموختند که پس از پیدایش آئین آنان هرگز آئینی برای مردم جهان نیاید. آنچه را یزدان مهربان می خواست به نوع انسان بیاموزد، در قرآن نازل فرمود. تا جهان پایدار است، خالق گیتی دیگر سخن نگوید و کتابی چون قرآن نفرستد. قرآن آخرین فصل وحی خداست.

علما و پیشوایان مسلمان هم نیاز به آیه ای داشتند که به پیروان اطمینان خاطر بخشد و جای شك و شبهه در این ادّعا برای احدی نگذارد. آن آیه را در سوره احزاب یافتند:

سوره احزاب، آیه ۲۰

مُحَمَّدُ...رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ.

محمد...رسول خدا و خاتَم انبياء است.

علما و پیشوایان اسلام برای اثبات برتریِ دین خود بر سایر ادیان و منع مسلمانان از پذیرش آئینی دیگر، به تعبیر و تفسیر واژه "خاتَم" پرداختند و از آن قصری پر شکوه و پایدار ساختند. این پیشوایانِ با نفوذ و قدرت، با تفاسیر یك جانبه و مؤکّد خود، جای شك و تردید برای احدی نگذاشتند. و آنچنان که پیشوایان آئین های پیشین با سوء تفسیرِ گفتار یزدان، مردمان را از حقیقت باز داشتند، پیشوایان مسلمان نیز واژه "خاتَم" را که ربطی به "آخر بودن" ندارد، از مقصود اصلی آن منحرف ساخته، معانی تازه به آن دادند، و آن را پایهٔ اصلی اسلام و مایهٔ امتیاز آن بر سایر آئین ها شمردند.



پیش از آنکه به حلّ "معمّای بزرگ قرآن" پردازیم، لازم است پردهٔ بزرگی را که پیشوایان اسلام از واژه "خاتَم" بافته اند از روی چشمها برداریم. زیرا تا زمانی که این معمّا در پس پردهٔ "خاتم" پنهان است، مسلمین با ایمان از قصر قدیم نیاکان پای برون ننهند و عظمت و ابهّت آئین نوین یزدان را نبینند.

ادراك معنى واقعى واژه "خاتَم" چون كليدى است كه درِ بسته را بهروي جويندگان راستى باز كند و زيبائى و عظمت قصر نوين الهى را بهآنها بنمايد. تا اين در باز نشود و تا جويندگان از محدودهٔ افكار نياكان قدم برون نگذارند، هيچ دليلى آنان را كنجكاو نكند و هيچ پرتوى جلوه و شكوه قصر تازه و زيباى خدا و "كلستان نوين آئين بها" را به آنها ننمايد.

هدف این فصل و دو فصل بعد برداشتن این "مانع بزرگ" از راه مسلمین است. نکته اصلی این فصل، شرح و بسط معنی لغوی واژه "خاتَم" و طرز سوء تعبیر و سوء استفاده از آن است. نکته اصلی دو فصل بعد ارائهٔ آیاتی از قرآن است که معنای واقعی واژه "خاتم" را آشکار می کنند. پس از برداشتن این پردهٔ بزرگ از دیدگانِ جویندگان، معرفی و حلّ "معمّای بزرگ قرآن" آغاز می شود. همانطور که ذکر شد، اگر عقیده "خاتم النّبیّین" سدّی در راه شما نیست، مطالعات خود را از فصل 7 آغاز کنید.

# معنای واژه "خاتَم"

لقب خَاتَمَ النَّبِيِّينَ به فتح تاء در تمام قرآن، تنها در یك مورد، در ضمن این یک آیه به پیامبر اسلام اعطاء شده:

مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا.



محمّد پدر ٔ هیچ یك از مردان شما نیست. او رسول خدا و "مُهرِ" پیامبران است. پروردگار از همه چیز آگاه است.

در ابتدا لازم است آگاه باشیم که واژه خاتم بهدو صورت در عربی بکار می رود، به فتح تا و به کسر تا. این دو واژه چند معنای مشترك دارند، امّا هر یك از آنها در عربی استعمال خاصی دارد. واژه ای که در قرآن بکار رفته "خاتم" به فتح تاست، نه "خاتم" به کسر تاء. این نکته حائز اهمیت بسیار است. دیگر اینکه بسیاری از لغات عربی معانی مختلف و متعدّد دارند. خاتم از این نوع لغات است. فرهنگهای زبان معانی مختلف هر واژه ای را به ترتیب اهمیت و استعمال آنها ذکر می کنند. معانی خاتم به فتح تاء طبق فرهنگ معین:

- انگشتری، انگشتر
  - مُهر، نگين
  - دهان معشوق
  - بازپسین، آخرین
- اسبابي كه از عاج فيل ساخته شده مانند قلمدان خاتم.

معانى واژه خاتم بهكسر تاء طبق همان فرهنگ:

- ختم کننده
- پايان، عاقبت

<sup>\*</sup> واژه "پدر" در این آیه ، معنای تشبیهی دارد. پدر مسئول حفاظت و دفاع از فرزند است. پیامبران چنین مسئولیتی ندارند. تنها مسئولیت آنها آگاه نمودن و دعوت کردن است:

مًّا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَغُ. سوره مائده، آيه ٩٩ تنها وظيفه فرستاده خدا رساندن كفتار خداست.



شايسته است به يك فرهنگ ديگر نيز مراجعه كنيم. معانى واژه خاتم به فتح تاء طبق رياض اللغات:

- انگشتر
- انگشتری که مُهر هم باشد یعنی بر نگینش اسم و امضای شخص باشد
  - مُهر، آنچه بدان مُهركنند
  - ختام هر چيز، عاقبت و آخر هر چيز
    - فرو رفتگی پشت گردن

معاني واژه خاتِم به کسر تاء:

- تمام كننده
- بهآخر رساننده
- مُهركننده، شخص مُهرزننده

در زبان فارسی واژه خاتِم در اصطلاحِ "خاتِمهٔ خدمت" و واژه خاتَم در اصطلاح "خاتَم کاری" مستعمل است.

برای ادامهٔ تحقیق در معنای واژه "خاتَم" شایسته است به چند ترجمه معروف و معتبر قرآن نظر کنیم و به بینیم استادان زبان عرب واژه "خاتم" را چطور ترجمه کرده اند. شاید معروف ترین و متداول ترین ترجمهٔ قرآن به انگلیسی که مورد اعتماد و توجّه مسلمین جهان واقع شده، ترجمهٔ یوسفعلی است. این محقق سال های متمادی به مطالعهٔ تفاسیر قرآن پرداخت و ترجمه ای جامع از این کتاب آسمانی به عالم غرب تقدیم نمود. این ترجمه با پشتیبانی از پادشاه عربستان، چندین بار مورد تصحیح و تصویب و تأیید علمای بزرگ



آن کشور قرار گرفته و اکنون مسلمانان ممالک عربی آنرا در آمریکا طبع و نشر میکنند.

یوسفعلی در ترجمهٔ "خاتم" واژه "seal" را انتخاب کرده که همان "مُهر" است. علاوه بر ترجمهٔ او، ترجمههای بعد نیز همه در برابر "خاتم" واژه "seal" یا "مُهر" بکار برده اند:

- The Koran (interpreted)
   (مترجم) A. J. Arberry
- Al-Qur'an
   (مترجم) Ahmed Ali
- The Koran
   (مترجم) Rodwell
- The Meaning of the Glorious Koran (مترجم) Mohammed Pickthall
- The Message of the Qur'an (مترجم) Muhammad Asad
- 6. The Koran (مترجم) N. J. Dawood

- 7. An Interpretation of the Qur'án (مترجم) Majid Fakhry
- 8. The Qur'an (مترجم) Muhammad Zafar'u'llah Khan
- 9. The Noble Qur'án
  (مترجم) Dr. Muhammad Taqiud-Din Al-Hilali, and Dr. Muhammad Muhsin Khán
- 10. The Holy Qur'án (مترجم) Maulana Muhammad Ali
- 11. The Holy Qur'án (مترجم) Amatul Rahman 'Omar, and 'Abdul Mannan 'Omar

یکی از مترجمین قرآن به انگلیسی، مجید فخری است که ترجمه ای ممتاز از قرآن به یادگار گذاشته. این مترجم نیز مانند سایر مترجمین که زبان مادری آنها عربی است، در برابر خاتم واژه "مُهر" بکار برده. کمیته ای از دانشگاه الازهر که مسئول تألیف و ترجمه کتابهای اسلامی، از جمله قرآن مجید است، مهر تصدیق خود را بر ترجمه او نهاده است:

ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الاسلاميه. ٥

<sup>•</sup> الازهر الشريف، مجمع البحوث الاسلاميه. الادارة العلميه للبحوث والتأليف والترجمه.



چیزی که با عقیده اسلامی تعارض و اختلافی داشته باشد، در آن ترجمه نیست.

نتیجهای که از مطالعهٔ لغوی دو واژه خاتَم و خاتِم میگیریم این است که معنای اصلی و مصطلح خاتَم "مُهر" و معنای اصلی و مصطلح خاتِم "پایان دهنده" است . اگر واژه انتخاب شده در قرآن خاتم بود، بهاین فصل نیازی نبود. زیرا خاتِم اسم فاعل است و معنی آن مشخّص و معین. در آنصورت حضرت محمّد پایان دهندهٔ سلسلهٔ پیامبران بودند. امّا مشکل ما این است كه واژه قرآن خاتم است، نه خاتم. اين واژه قابل تفسير است، زيرا "مُهر" معانى "تشبيهى" دارد، نه يك معناى دقيقِ تحت اللفظى. فرض كنيم شما در برابر گروهی نطق می کنید و در ابتدا به شنوندگان می گوئید: "من یك ساعت فرصتِ صحبت دارم و ساعت ۹ نطقم را خاتمه می دهم. " گفتار شما قابل تفسیر و تعبیر نیست و جای ابهام برای شنوندگان نمی گذارد. حال فرض كنيد بجاي مطلب پيش، بهشنوندگان چنين گفتيد: "من افتخار دارم كه ناطق شما باشم و در واقع، من مُهور شما هستم. " شنوندگان شما چه فکری خواهند کرد؟ هر یك از آنها بنا بهنیروی تخیل خویش می تواند از واژه "مُهر" معنای خاصّی در ذهن خود بپرورد. استعمال واژه "خاتَم" در سورهٔ احزاب، چنین حالتی را داراست. اگر بخواهیم، می توانیم معانی گوناگون بهميل خود از آن استنباط كنيم.

حال به بینیم علما و پیشوایان اسلام، چطور به نیروی تخیل و تصوّر خویش، از واژه "خاتَم" معنای "آخرین" بدست آورده اند. یوسفعلی، مترجم شهیر و مورد اعتماد مسلمانان و متبحّر در تفاسیر قرآن، این طور از واژه "خاتَم" معنای "آخرین" استنباط کرده:

گ گاهی تغییرکمی در تلفظ واژه، معنای آنرا بکلی تغییر می دهد، مثل کِشتن (کاشتن) و کُشتن در فارسی.



وقتی مدرکی مُهر می شود کامل است، و چیزی به آن نمی توان افزود. پیامبر مقدس اسلام، سلسلهٔ طولانی پیامبران را به انتها رسانید. تعلیمات خداوند همیشه ادامه خواهد یافت، امّا پیامبری بعد از محمّد نبوده و نخواهد بود. قرنهای آینده نیاز به متفکّرین و مصلحین خواهند داشت، اما نه به پیامبر. این امری دلخواه نیست. در این حکم، علم و حکمت بسیار هست، زیرا "خداوند از هر چیزی آگاه است."

بعضی از مترجمین ایرانی حتّی از تفسیر یوسفعلی قدم پیشتر نهاده، به نیروی تخیل خود، معنای تازه از واژه "خاتَم" در آورده اند. یکی ترجمهٔ محمّد کاظم معزّی (از انتشارات علمیه اسلامیه) و دیگری ترجمهٔ ابوالقاسم پاینده را می توان نام برد. این دو مترجم در برابر "خاتَم" بجای "مُهرِ" واژه "سرآمد" گزیده اند:

ترجمهٔ نیست محمّد پدر یکی از مردان شما ولیکن پیامبر محمّد کاظم معزّی: خدا و سرآمد پیامبران (است).

ترجمهٔ محمّد پدر هیچ یك از مردان شما نیست بلكه پیغمبر ابوالقاسم پاینده: خدا و سرآمد پیغمبران است.

معلوم نیست این دو مترجم چطور و از کجا معنی "سرآمد" را از واژه "خاتم" بدست آورده اند. چون در هیچیك از فرهنگهای لغت "سرآمد" برای معنای واژه "خاتَم" ذکر نشده. آیا این دو مترجم محترم از نتیجهٔ ترجمهٔ خود آگاهی داشته اند؟ زیرا اگر واژه "سرآمد" را بجای "مُهر" بگذاریم، معنای

<sup>\*</sup> اصل نوشته يوسفعلى:

When a document is sealed, it is complete, and there can be no further addition. The holy Prophet Muhammad closed the long line of Apostles. God's teaching is and will always be continuous, but there has been and will be no Prophet after Muhammad. The later ages will want thinkers and reformers, not Prophets. This is not an arbitrary matter. It is a decree full of knowledge and wisdom: "for God has full knowledge of all things."

Yúsuf 'Alí, The Meaning of the Holy Qur'an, sixth edition, page 1069



"آخرین" را از دست می دهیم. "سرآمد بودن" رابطه "خاتَم" را با "آینده" قطع می کند. در این صورت، دیگر مسئلهٔ زمان مطرح نیست. تنها موضوع، مقام حضرت محمّد است. مسئلهٔ "آخر بودن یا نبودن" بکلّی منتفی می شود.

مجتهد معروف، مكارم شيرازي، "خَاتَمَ النَّبِيِّينَ" را اينطور ترجمه كرده: ختم كننده و آخرين پيامبران.

اکثر مترجمین قرآن بهفارسی،کار را بر خود آسان میکنند. آنها از ذکر معنای واژه خاتم امتناع میورزند. بجای ترجمه، اصل آن را مینویسند. چند نمونه از ترجمه های قرآن:

| خاتم پيامبران |
|---------------|
| خاتم پيامبران |
| خاتم پيامبران |
| خاتم انبياء   |
| خاتم پيامبران |
| خاتم پيامبران |
| خاتم پيامبران |
| ختم پيامبران  |
|               |

لقب "خَاتَمَ النَّبِيِّينَ" پایه و اساس یکی از مهم ترین عقاید مسلمین است. سرنوشت آنها متکی به درک معنای این لقب است. چرا اکثر مترجمین قرآن به فارسی از ذکر معنای "خاتَم" امتناع می ورزند؟



برگردیم بهتفسیر یوسفعلی. این دانشمند و مفسّر معروف، در تفسیر خود دو نکته ذکرمیکند:

- بكار بردن مُهر، دليل بركامل بودن مطلب يا مدرك است.
  - كامل بودن نشانهٔ آخر بودن است.

آیا تفسیر پیش معقول و مجاز است؟ آنطور که در دو فصل بعد خواهیم دید، آیات بسیار در قرآن به آمدن پیامبرانی پس از رسول اکرم اشاره می کنند. پیش از اینکه آن آیات را بررسی کنیم، شایسته است در این فصل به بررسی معنای واژه "خاتَم" بپردازیم و از یوسفعلی و سایر پیشوایان و علمای اسلام این سؤالات را بپرسیم:

- ۱. اگر منظور قرآن از واژه "خاتم" "آخرین" است، چرا خاتم (به کسرِ تا) در آیهٔ مبارکه نازل نشده؟ این تفاوت جزئی در تلفظ این یك واژه، مشکل را کاملاً حلّ می کرد. آیهٔ مبارکه جای شك و شبهه برای احدی باقی نمی گذاشت، زیرا خاتم یک معنای مشخص دارد. پس سبب انتخاب خاتم با معانی مختلفِ تشبیهی، بجای خاتم با معنای معین و مشخص چیست؟ این نکته شایان اهمیت بسیار است.
- ۲. مُهر بجای امضاء بکار می رود و منظور اصلی از امضاء در هر مدرکی تصدیق و تأیید مطالب آن است. از کجا معلوم است که منظور از واژه خاتَم، خاتمه دادن به پیامبران پیشین است، نه تصدیق و تأیید آنها؟ آیا جائز است که هدف اصلی مُهر را که تصدیق و تأیید است نادیده گیریم و هدف دیگری بجای آن گذاریم؟ وقتی به کسی می گوئیم "نامه را امضا کن" مقصود اصلی ما چیست؟ آیا مقصود اصلی ما تأیید نامه است یا اتمام آن؟ آیا مقصود اصلی ما این نیست که بگوئیم با مُهر خود است یا اتمام آن؟ آیا مقصود اصلی ما این نیست که بگوئیم با مُهر خود



ثابت کن که مطالب نامه از شماست؟ معنای آخر بودن یا کامل بودن از معانی ثانوی و تشبیهی " مُهر" است، نه معنی اصلی و تحت اللفظی آن.

- ۳. فرض کنیم پیامبر اسلام "مُهری" بودند در آخر یك مدرك که حاوی اسامی یك سلسله از پیامبران است. اگر پروردگار مدرك تازهای با اسامی تازه ارائه فرماید، با فرض قبلی تضادی خواهد داشت؟
- ٤. آیا محل مُهر همیشه در آخر نامه است؟ مُهر زدن در آخر نامه امری است متداول نه قطعی.
  - ۵. بکار بردن مهر در بالای نامه یا اطراف آن، در گذشته معمول بوده.
    - 7. آیا افزودن مطلبی پس از امضاء ممکن و مجاز نیست؟
- ۷. عربی زبانی است بسیار غنی. آیا واژهای در عربی برای اداء معنی آخر
   بودن، بهتر از خاتَم بهفتح تاء یافت نمی شود؟
  - ۸. قرآن مجید، تفسیر هر مسئلهٔ مهمی را شامل است:

وَتَفْصِيلَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ. سوره يوسف، آيه ١١١ تفسير هر چيزى در اين كتاب هست. براى كسانى كه ايمان مى آورند وسيلهٔ هدايت و رحمت است.

مًّا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِن شَيْءٍ. اين كتاب (قرآن) كمبودى ندارد. (چيز لازمي نيست كه در آن روشن نشده.)

مسئلهٔ "آخر بودن" از مهم ترین مسائل آئین اسلام است. آیا معقول است که کتابی جامع چون قرآن، مسئله ای را که سرنوشت عالم تا ابد به آن متّکی است مبهم گذارد؟ آیا عادلانه است که مطلبی به این اهمیت، با تکرار و گفتاری قاطع و مؤکّد در سراسر قرآن روشن نشود؟



زیرا هیچ آیهای در قرآن مجید مؤید این نکته نیست. به عکس آیات متعدّد آنرا نقض می کنند.

۹. آیا لازم نبود که مسئلهای به این اهمیت لااقل در خود آیه ذکر شود؟
 آیه ای که در آن واژه "خاتم" بکار رفته رابطه ای با موضوع "آخر بودن یا نبودن" ندارد.

# تأیید و تصدیق پیامبران یزدان و کتابهای آسمانی آنان

حق جل جلاله در هر ظهور تصديق كتب خود راكه از قبل نازل شده نموده. ٥٠ حضرت بهاءالله

حال به بینیم لقب "مُهر پیامبران" یعنی چه؟ بکار بردن مُهر برای چیست؟ همانطور که ذکر شد، مقصود اصلی از بکار بردن مُهر تصدیق و تأیید است. مُهر اعتبار هر مدرکی را تضمین می کند و در قدیم غالباً بجای امضا بکار می رفته. اگر لقب "مُهر پیامبران" را طبق این مفهوم تفسیر کنیم، به این نتیجه می رسیم که یکی از هدفهای مهم رسول اکرم تصدیق پیامبران یزدان و تأیید کتابهای آسمانی از جمله قرآن بوده است:

هَذَا الْقُرْآنُ...تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ. سوره يونس، آيه ٣٧

این قرآن...آنچه را نزد اوست تصدیق و کتابها را تفسیر میکند. شکّی نیست که از جانب پروردگار است.

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ. سوره فاطر، آيه ٣٦ آنچه در اين كتاب به تو وحى كرديم، حقيقت است. آنچه را هم كه از پيش نازل شده تصديق و تأييد مى كند.



#### وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَابُ مُصَدِّقٌ. سوره احقاف، آيه ١٢

پیش از این، کتاب موسی راهنمای مردم و نشانهٔ فضل و رحمت پروردگار در بین آنها بود. این کتاب (قرآن) آنرا تصدیق و تأیید میکند.

نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ. سوره آل عمران، آيه ٣ (خداوند) كتاب (قرآن) را بهراستى بر تو نازل كرد. آنچه را هم نزد اوست تصديق مى كند.

آیات پیش نمونه هایی است از آیات قرآن در تصدیق حقانیت پیامبر اسلام و پذیرش پیامبران پیشین و آثار آسمانی آنها. در آن کتاب الهی آیات بسیار از این نوع نازل شده که همهٔ آنها لقب "خاتم النبیین" را به معنای "مُهرِ تصدیق" تأیید می کنند. در آیهٔ مبارکهٔ احزاب سه نکتهٔ مهم ذکر شده:

- محمّد "پدر" شما نیست (او نقش پدر شما را ندارد. پیامبر خدا
   مسئول ایمان و انکار شما نیست): ماکان مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِکُمْ.
- وظیفهٔ او پیام آوردن است. خداوند به وظیفهٔ او و حقانیت او شهادت می دهد: وَلَکِن رَّسُولَ اللَّهِ.
- او نیز به وظیفهٔ پیامبران پیشین و حقانیت آنها شهادت می دهد. مُهر تصدیق بر آنها می نهد: وَخَاتَمَ النَّبیِّينَ.

اصطلاح "تصدیقِ امضاء" یا "تصدیقِ گواهی نامه" در زبان فارسی مصطلح است. مقصود از مُهر زدن برگواهی نامه، تصدیق یعنی صادق شمردن آن است. پیامبران نیز پیوسته مُهر تصدیق و تأیید خود را بر حقّانیت پیامبران پیش از خود گذاشته اند.

بررسی قرآن مجید نشان می دهد که آن کتاب آسمانی مطالب زیر را تأکید نموده:



- وصف پروردگار واحد و توانا
- وصف پیامبران پیشین و تصدیق و تکریم آنها
  - تصدیق حضرت محمّد و قرآن مجید
- تصدیق پیامبران بعد از حضرت محمّد و راههای شناختن آنها
  - اعمال نيك وبد
  - پند و اندرز، تشویق و ترغیب.
  - رفتار منکرین و بدکاران و مجازات آنها
    - رفتار مؤمنين راستين و پاداش آنها
      - قوانين اجتماعي اسلام
    - عالم جاودان، وصف بهشت و دوزخ

## موضوع "تصديق" را در آثار آسماني مسيحيان نيز مي توان يافت:

دوستان عزیز: هر روحی را نپذیرید. بلکه ارواح را آزمایش کنید، تا بهبینید از خدا هستند یا نه. زیرا پیامبران دروغ بسیارند. "روح خدا" را این طور بشناسید: هر روحی که "تصدیق" نماید عیسی مسیح جسماً آمده، او از جانب خداست. رساله اوّل یوحنا، فصل ٤، آیات ۱-۳

همین لقب "روح خدا" را حضرت محمّد به حضرت مسیح اعطا فرموده، او را "روح الله" نامیدند. تصدیق حضرت مسیح در قرآن، نشانه ای است آشکار بر حقانیت رسول اکرم. قرآن مجید این نشانه را به کامل ترین صورت تحقق بخشیده. اقرار به مقام حضرت مسیح از جانب یك فرد متولّد در میان اعراب وحشی آن زمان، نشانه ای است آشکار بر اینکه گوینده ملهم به وحی پروردگار است و از خود سخن نمی گوید. اگر مسیحیان به دیدهٔ انصاف بنگرند، باید بهمین دلیل پیامبر اسلام را بپذیرند.



بنابر شهادت تاریخ، بیشتر مردمان متمایلند که خانهٔ جاودانی خود را با تار و پود تصوّر و خیال بسازند و تا پایان زندگی در آن به کمال راحت و آرامش بیارامند. در عصر ما صدها ملیون نفر از مسیحیان، بدون کمترین تتبّع و تحقیق، مسلمانان را گمراه شمرده، قرآن را افسانه انگارند. این غافلان، هیچ خانه ای را جز خانهٔ نیاکان شایستهٔ دیدن و داشتن نمی دانند.

اکثر مسلمانان عصر ما نیز چون مسیحیان از هر گونه تحقیق و تتبّع در بارهٔ آئین بهائی خودداری میکنند. این مؤمنان بهقرآن، بزرگترین هدیهٔ یزدان، یعنی آزادی و اختیار را که سرنوشت ابدی آنان متّکی بهآن است، بهدست دیگران سپردهاند—بهدست پیشوایانی که از سوء تفسیر یك واژه، قصری به ظاهر پرشکوه و پایدار برای حفظ مقام و منصب خود ساختهاند. آیا سرنوشت پایان ناپذیر خویش را بر چنین تفسیری بی اعتبار گذاشتن با فرمان عقل و حکمت سازگار است؟ دو فصل بعد به تفصیل جواب این سؤال را از آیات قرآن تقدیم می دارند.





# آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم

## بخش اوّل

هدف این کتاب اظهار دلیل و برهان نیست. هدف آن، برداشتن مهم ترین مانع از سر راه مسلمین است. آن مانع، تفسیر غیر معقول و غیر مجاز از لقب "خاتم النّبیّین" است.

## تفکر و تعمق در آیات الهی

قرآن مجید را آخرین کتاب یزدان دانستن و اسلام را آخرین آئین شمردن، در اذهان غالب مسلمین از بدیهیّات به حساب می رود. این پندار به مرور زمان چنان در افکار مردمان ریشه گرفته که کمتر کسی دربارهٔ آن شك به دل راه



می دهد، و یا در اثباتش دلیل می طلبد. شنیدن نظریه ای مخالف این پندار پابرجا برای شما و هر مسلمان دیگر کار آسانی نیست. تنها راه حل این معمّا، پژوهش و دقّت در آیات قرآن است. برای توفیق در این مقصود، آنچه را که دراین فصل آمده با کمال دقّت و توجّه بخوانید و با میزان عقل بسنجید. سپس آنها را با آنچه شنیده اید قیاس کنید و به بینید کدام یك معقول تر و با حکمت یزدان موافق ترند.

بنابرگفتار پروردگار در قرآن، شخص خردمند کسی است که سخنان گوناگون را میشنود و پس از تعمّق در معانی آنها، بهترین آنرا برمیگزیند:

فَبَشِّرْ عِبَادِالَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئُكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئُكَ هُمُ أُولُوا الْأَلْبَابِ. هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ.

پس خبر خوش بهبندگانی ده که گفتهها را میشنوند و نیکوترین آنرا پیروی میکنند. یزدان رهنمای چنین مردمانی است. زیرا صاحب عقل و خردند.

این کتاب برای شما و مسلمانان دیگر حاوی مطالب تازهٔ بسیار است. حتّی علمای اسلام که خود را مرجع تقلید و منبع علم می شمرند، از آنها بی خبرند. لازمهٔ درك این همه مطالب تازه، تفكّر و تعمّق بسیار است. بنابر شهادت کتابهای آسمانی، بهترین دقایق زندگانی ما آنهاست که صرف حلّ معمّای جاودانی ما شوند. زیرا برای این مقصود به این جهان آمده ایم. این نوشته گامی در راه حلّ این معمّای بزرگ است. برای توفیق در این کار لازم است که آیات الهی را که در این کتاب ذکر شده چندین بار بخوانید. هر بار که می خوانید، معنا و مقصود گفتار پروردگار برای شما آشکارتر می شود.

اسرار قرآن را چون تکههای یك چراغ هزارشمع زیبا و پرفروغ در نظر آورید که در سراسر قرآن منتشرند. هدف این کتاب گردآوردن و نمودن این شمع های پر بهاست. هر فصلی را که میخوانید، زیبایی و تابش نور یزدان



را بیشتر می بینید. اکر با عشق به حقیقت و بی طرفی در حلّ این معمّای بزرگ بکوشید، سرانجام پرتو این چراغ هزارشمع سراسر وجود شما را خواهد گرفت.

#### سنّت تغيير ناپذير يزدان

این فصل و فصل بعد نشان می دهند که قرآن مجید به کمالِ روشنی و با تأکید بسیار مژده به ظهور پیامبران دیگر می دهد. اگر معنای "خاتم النبیین" آخرین فرستاده بود، خداوند دانا آیات دیگری در تفسیر و تأیید این معنا نازل می فرمود تا مقصود از واژه "خاتم" روشن شود. و حال آنکه به عکس این است. قرآن مجید در آیات بسیار شهادت بر آمدن پیامبران دیگر می دهد. شایسته است با آیاتی که رسم و شیوهٔ کلّی پروردگار را نشان می دهند، بحث را آغاز کنیم:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ...لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ يَمْحُو اللهُ مَا يَشَاء وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكتَاب.

البتّه پیامبرانی پیش از تو فرستادیم ... برای هر عصر و زمانی کتابی است. پروردگار هرچه را (هر حکمی یا قانونی را) بخواهد تغییر می دهد یا ثابت نگاه می دارد. سرچشمهٔ کتابها نزد اوست.

لَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً. تو ٣٦

البتّه دربین هر امّتی پیامبری مبعوث نمودیم.

لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ. هر ملّتي راهنمايي دارد.

لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ. سوره حج، آیه ۳۴ برای هر امّتی آداب و رسومی مقرر داشتیم که (بهآن وسیله) پروردگار را بهیاد آورند.



إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ. سوره فاطر، آيه ٢٤ به حقيقت ترا براى نويد دادن و اخطار دادن فرستاديم. پروردگار هرگز امّتى را بدون تحذير كننده نگذاشت.

لَنِ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا.

هرگز در روش و شیوهٔ پروردگار تغییری نخواهی یافت.

آیات پیش به کمال روشنی نشان می دهند که یزدان مهربان هیچ امّتی را بدون رسول و راهنما نگذاشته و نمی گذارد. و به همین سبب در هر عصر و زمانی، کتابی تازه برای آنها نازل فرموده. آیهٔ "لِکُلِّ أَجَلٍ کِتَابٌ: برای هر عصری کتابی است" نشان می دهد که گفتگوی پروردگار با بندگانش هرگز به اتمام نمی رسد. شیوهٔ یزدان ابراز لطف و محبّت است، و وظیفهٔ بندگان اظهار بندگی و عشق به خالق مهربان. ما آئینهٔ احسان و مرحمت و محبّت است. آیا ممکن است یزدانیم. بدون تابش جمالش، روح ما در تاریکی است. آیا ممکن است که آفتاب عشق و حکمت خالق دانا ناکهان روی از ما بپوشاند و ما را در تاریکی رها کند؟ آیا ممکن است پدر و مادر خردمند و مهربانی ناکهان تاریکی رها کند؟ آیا ممکن است پدر و مادر خردمند و مهربانی ناکهان به سکوت گرایند و از سخن گفتن با فرزندان عزیزشان سر باز زنند؟

آیاتی که ذکر شد معنای واژه "امّت" را نیز روشن میکنند. بنابر آن آیات، "امّت" عبارت است از "گروهی از مردمان که پروردگار برای آنها برگزیدهای فرستاده یا می فرستد. " نمونه چنین امّتها یهودیان، مسیحیان، و مسلمانانند.

#### مردن و زندگی یافتن امّتها

قرآن مجید هم چنین توضیح می دهد که به چه سبب پروردگار برای هر امّتی، پیامبری تازه و کتابی تازه می فرستد. بنابر شهادت آن کتاب، همانطور که هر انسانی عمر معینی دارد و پس از اتمام آن، اجلِ او فرا می رسد، پروردگار نیز



بهر امّتی عمر و زمان معینی می بخشد. پس از اتمام آن زمان، اجلِ آن امّت فرا می رسد.

مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ. سوره حجر، آيه ٥، و سوره مؤمنون، آيه ٤٣ ا اجل امّتي پيش يا پس نمي افتد.

اجل یعنی مرگ یا زمان معینی که به پایان می رسد. به چه سبب زمان یا عمر امّتی به پایان می رسد؟ به سبب از دست دادن "روح ایمان و عشق به یزدان." در چه زمانی اجل امّت فرا می رسد؟ زمانی که مردمان به معبد نزدیکند، امّا از معبود دور. هنگامی که کلیساها، کنیساها، و مسجدها در نهایت شکوه و زیبایی است، امّا دنیا پر از ستم و دل ها پر از غصّه و غم است. زمانی که پیشوایان، دین و ایمان را وسیلهٔ کسب دینار و دولت ناپایدار می کنند. این موسم زمستانِ ایمان و وجدان است. امّا پایان هر زمستانی را نوروزی است و نو بهاری. پیامبران همواره به یاری پروردگار بهاری تازه برای نوع انسان به ارمغان می آورند. این برگزیدگان، در موعد مقرّر و معین ظاهر شده، زندگی نوین به مردمان می بخشند:

بگو! ای مردگان: دست بخشش یزدانی آب زندگانی می دهد، بشتابید و بنوشید. هر که امروز زنده شد، هرگز نمیرد و هر که امروز مرد، هرگز زندگی نیابد. ۱۵

انسانِ بي دين در نظر يزدان "مرده" است:

وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ...أَمْواتُ غَيْرُ أَحْيَاء. مودمانى كه جز خدا معبودى مى پذيرند...مردهاند و از روح زندگى محروم اند.

در زمان حضرت مسیح نیز، زندگی یافتن مرتبط به ایمان بود:

منم "قیامت" و منم زندگی. هرکس (بهمن) ایمان آورد...هرگز نمیرد. انجیل یوحنا، فصل ۱۱، آیات ۲۹-۲۵



"مردن روح" بهمعنایِ دوری از خدا و "زندگی یافتن" بهمعنایِ نزدیکی بهخدا، بارها در کتابهای آسمانی بکار رفته:

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ. سوره بقره، آيه ٢٨

چگونه به خدا کفر می ورزید؟ مرده بودید، شما را زنده نمود. سپس زندگی را از شما می گیرد و بار دیگر زندگی به شما می بخشد. بازگشت شما به سوی اوست.

امروز مرد دانش کسی است که آفرینش او را از بینش باز نداشت و گفتار او را از کردار دور ننمود. مُرده کسی که از این باد جانبخش در این بامداد دلکش بیدار نشد، و بسته مردی که گشاینده را نشناخت و در زندانِ آز سرگردان بماند. ۲۰ حضرت بهاءالله

إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاء إِذَا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ وَمَا أَنتَ بِهَادِي الْعُمْي عَن ضَلاَلتِهِمْ إِن تُسْمِعُ إِلَّا مَن يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُم مُسْلِمُونَ.

سوره نمل، آیات ۸۱-۸۱

به یقین تو نمی توانی مردگان و کران را که از تو روی برمی تابند، شنوا کنی و کوران را از گمراهی نجات بخشی. تنها کسانی را می توانی شنوا کنی که به آیات ما ایمان آورند و در برابر پروردگار تسلیم شوند.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اسْتَجِيبُواْ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَوْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ. سوره انفال، آيه ٢٤

ای مؤمنان! هنگامی که پروردگار و فرستادهاش شما را بهآنچه مایه زندگانی است می خواند، اجابت کنید. به یقین خداوند میان انسان و قلبش قرار دارد. [سرانجام] در پیشگاه او جمع می شوید.

آیات بعد نیز نشان می دهند که مرگ امّتها و ارسال پیامبرانِ تازه برای زندگی بخشیدن بهآنها، امری است همیشگی و غیر قابل تغییر:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاء رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ. وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قُل...لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُّ إِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ.



برای هر امّتی پیامبری است. وقتی پیامبر آنها ظاهر می شود، بین آنها به عدالت حکم می کند و به آنها ظلمی نمی رسد. مردم می گویند: اگر راست می گویی، این "وعده ای" که بما میدهی کی ظاهر می شود؟ بگو...برای هر امّتی زمان خاصی معین شده. وقتی اَجَل آنها فرا رسد (عمر آنها پایان یابد)، نمی توانند حتّی ساعتی آنرا جلو یا عقب ببرند.

#### در آیات پیش چند مطلب مهم ذکر شده:

- رسم و شیوه پروردگار این است که برای هر امّتی پیامبری بفرستد.
- برای هر امّتی اجل و زمان خاصّی معین شده. واضح است دو نکته پیش بهم مرتبط اند. پایان یافتن دوره هر امّتی، نشانه ای است بر آغاز امّت تازه و ظهور پیامبر جدید، نشانه ای است بر اتمام دورهٔ امّت و آئین پیشین.
- بنابر آیات پیش، مردم از هنگام انجام "وعده" یزدان پرسیدند. در آیه ذکر نشده که "وعده" یزدان چه بوده که مردم نسبت به زمانِ ظهور آن کنجکاو بوده اند. ولی از جواب می توان به سؤال پی برد. جوابی که در آیه به مردم داده شده، پایان یافتنِ دوره هرامّتی است که ساعتی عقب یا جلو نمی افتد. پس معقول است فرض کنیم که سؤال مردم مربوط به زمانِ پایانِ عمر اسلام و وعده ظهورِ امّت و آئین جدیدی است از جانب پروردگار.

ندای مقصود عالم [پیامبریزدان] را به گوش جان بشنو، چه که حیات می بخشد و زندگی دائمی عطا می فرماید. هم

ای بندگان! هر که از این چشمه چشید بهزندگی پاینده رسید و هر که ننوشید از مردگان شمرده شد. مردگان شمرده شد.

مردنِ" پیروان امّتها در زمان معیّن، و زندگی یافتن آنها در هنگام ظهور پیامبران، به تفصیل در طی دو فصل ("**زندگانی معنوی**" فصل ۱۸ و "خلق **جدید**" فصل ۲۶) مورد بحث قرار گرفته.



#### امّت وسط

آیات بعد محل یا موقعیتِ زمانیِ مسلمین را نسبت بهامّتهای دیگر روشن میکنند:

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا.

این چنین امّت شما را (ای مسلمین) در وسط قرار دادیم، تا شما شاهد (اعمال) مردمان (امّتهای پیشین) باشید، و فرستادهٔ خدا (رسول اکرم) نیز شاهد (اعمال) شما باشد.

وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا الْقُرُونَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ وَمَاكَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ كَذَلِكَ نَجْزِي الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلاَئْفَ فِي الْأَرْضِ مِن بَعْدِهِم لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ.

هم چنین سوره فاطر، آیه ۳۹

اقوامی بودند قرنها پیش از شما (مسلمین) که آنها را نابود نمودیم. پیامبرانشان با دلیل و برهان آمدند، امّا آنها ایمان نیاوردند. این طور گناهکاران را مجازات می کنیم. سپس شما (مسلمین) را جانشین آنها قرار دادیم تا (شما را بیازمائیم) و بهبینیم شما چکار می کنید.

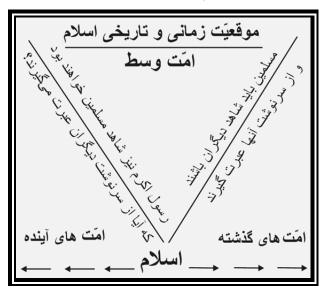
واضح است آیات پیش خطاب به مسلمین است. در سوره بقره، مسلمین امت "وسط" نامیده شده اند و مقصود از "وسط بودن" این است که مسلمین می توانند شاهد امّتهای پیشین باشند (لِتّکُونُواْ شُهَدَاء عَلَی النَّاسِ) و به بینند آنها چه کردند؟ به چه رفتاری متمایل بودند؟ چه اشتباهاتی مرتکب شدند؟ چرا پیوسته پیامبرانشان را انکار کردند و سرنوشت آنها چه بود؟ بعد می فرمایند که رسول خدا هم همین طور شاهد رفتار شما خواهد بود (وَیکُونَ الرَّسُولُ عَلَیْکُمْ شَهِیدًا). مطلب اوّل این آیه در آیات دیگر بارها تکرار شده. از مسلمین خواسته شده که به سرنوشت گذشتگان نظر اندازند و از آنها درس عبرت گیرند.



در سوره یونس، پروردگار مسلمین را بار دیگر یادآور می شود که مردمان پیوسته پیامبرشان را انکار کرده اند (وَجَاءتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَیّنَاتِ وَمَا کَانُواْ لِیُؤْمِنُواْ). بعد از ذکر این مطلب تاریخی، خداوند می فرماید که من شما را جای آنها می گذارم (ثُمَّ جَعَلْنَاکُمْ خَلاَئفَ فِي الأَرْضِ) تا به بینم شما چه می کنید (لِنَنظُر کَیْفَ تَعْمَلُونَ)، تا شما را نیز آزمایش کنم و به بینم شما هم پیامبری را که پس از رسول اکرم ظاهر می شود انکار می کنید؟

هریك از دو مرجع فوق از سوره بقره و سوره یونس به مسلمین اخطار می دهد که ای مسلمین: شما به خود مغرور و از خود راضی نشوید. آزمایش یزدان پایان نیافته. شما هم روزی در موقعیت امّتهای پیشین قرار خواهید گرفت. پس بکوشید تا از رفتار و سرنوشت آنها پند گیرید و پیامبر تازه را انکار نکنید و بدانید که یروردگار شاهد رفتار شماست.

إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ. سوره مزمل، آيه ١٥ ما براى شما رسولى فرستاده ايم كه شاهد اعمال شماست.



جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطًا شما را در وسط قرار دادیم (جای شما در وسط است)



#### جَعَلْنَاكُمْ خَلاَئْفَ فِي الأَرْضِ شما را جانشين پيشينيان قرار داديم

همان طور که برای درك معنای "خاتَم" به کتاب لغت مراجعه کردیم، مناسب است برای معنای "وسط" نیز به کتاب لغت مراجعه کنیم. معانی کلمه "وسط" بنابر فرهنگ معین:

- ۱. چیزی که در میان واقع شده (خواه اطراف آن مساوی باشد و خواه نباشد)
  - ۲. میان، میانه، مرکز
  - ۳. چیزی که نه خوب باشد و نه بد
  - چیزی که نه زیاد باشد و نه کم
  - ۵. چیزی که نه کوتاه باشد و نه دراز
    - ٦. آنچه نه لاغر باشد و نه فربه

#### بنابر **فرهنگ بزرگ سخن**:

- ۱. جایی که فاصلهٔ آن از اطراف یا از جاهایِ مورد نظر، بطور تقریبی مساوی باشد
- ۲. زمانی که فاصلهٔ آن از دو زمان مورد نظر یا مشخص بطور تقریبی
   مساوی باشد.
  - ۳. جنس نامرغوب و درجه دو، متوسط
    - ٤. نه خوب نه بد

بسیاری از علمای اسلام بجای پذیرش معانی اصلی و مشخص "وسط" معنای مجازی و غیر مستعمل از آن استنباط نموده، از تصورات و تمایلات خویش بنائی به ظاهر محکم و به باطن سست و بی اعتبار ساخته اند. آن علما گفته اند مقصود از "وسط" "میانه رو بودن" است. و منظور از گفتار یزدان این است که مسلمین ملّتی "متعادل" بوده و خواهند بود. نه به راست تمایل



جسته اند نه به چپ، نه به افراط پرداخته اند نه به تفریط. بعضی دیگر پنداشته اند که مقصود از "وسط" موقعیت جغرافیایی مسلمانان است که در دنیای قدیم در وسط ملّتهای دیگر ساکن بوده اند. \* گروهی دیگر گفته اند که در "وسط بودن" یعنی عادل بودن، چون فرد عادل نه طرف ظالم را می گیرد نه طرف مظلوم را. چنین تفاسیری با مشکلات گوناگون مواجه اند، از جمله:

- نه با موضوع مورد بحث در آیه مبارکهٔ قرآن موافقند
  - نه با بعضی از احکام اسلام
  - نه با رفتار و اخلاق بسیاری از مسلمین زمان ما
  - نه با رفتار و اخلاق مسلمین در زمانهای پیشین
    - و نه با معنای اصلی و متداول واژه "وسط"

همان طور که در مورد واژه "خاتم" چند نمونه از ترجمه های قرآن را مقایسه کردیم، مناسب است در این مورد نیز چند ترجمه را مقایسه کنیم.

#### این گروه از مترجمین، معنای اصلی و تحتاللفظی واژه "وسط" راگزیدهاند:

| رادوِل         | Thus we have made you a central people     |
|----------------|--------------------------------------------|
| آربری          | Thus we appointed you a midmost nation     |
| محمد پيك ثال   | Thus We have appointed you a middle nation |
| محمد کاظم معزی | (ترجمه فارسی) امّتی میانه                  |

<sup>\*</sup> Geographically, Arabia is in an intermediate position in the Old World, as was proved in history by the rapid expansion of Islâm, north, south, west, and east.

Yúsuf 'Alí, 'Abdullah, The Meaning of the Holy Qur'án, p. 58.



# این دسته از مترجمین، بهمعنای مجازی واژه "وسط" متوسل شدهاند:

| احمد على  | a temperate people متعادل                 |  |  |  |  |
|-----------|-------------------------------------------|--|--|--|--|
| شكير      | a medium nation میانه رو                  |  |  |  |  |
| محمد اسد  | a community of the middle way میانه رو    |  |  |  |  |
| يوسفعلى   | justly balanced متعادل وعادل              |  |  |  |  |
| رشاد خلیف | impartial بی طرف                          |  |  |  |  |
| داود      | a just community عادل                     |  |  |  |  |
| قمشهای    | (ترجمه فارسی) آراسته بهاخلاق معتدل و نیکو |  |  |  |  |

بعضی دیگر از مترجمین، برای واژه "وسط" معنی تازه ساختهاند، از جمله این مترجم:

| محمد ظفرالله خان | an exalted people  بلند پایه |
|------------------|------------------------------|
|------------------|------------------------------|

آیه "جَعَلْنَاکُمْ أُمَّةً وَسَطًا" هنگامی نازل شد که رسول اکرم قبله را تغییر دادند. این تغییر قبله برای گروهی از پیروان آن حضرت سخت ناگوار آمد، و سبب شد که از اسلام روی برتابند. تغییر قبله آزمایشی بود برای مسلمینِ سست ایمانِ آن زمان، برای کسانی که میل خود را بر اراده پروردگار ترجیح می دادند. این مردمان چون رفتار پیامبر خویش را با پندار و انتظار خود سازگار نیافتند، بهشك و شبهه افتادند و سرانجام گوهر گرانبهای ایمان را از دست دادند. "امّتِ وسط" بودن نیز چنین آزمایشی است، امّا برای مسلمانان زمان ما. بیشتر مسلمین "وسط بودن" را دوست ندارند. افتخار آنها مسلمانان زمان ما. بیشتر مسلمین "وسط بودن" را دوست ندارند. افتخار آنها



به "آخر بودن است!" آیا مسلمانان عصر ما نیز چون پیشینیان، پندار و انتظار خویش را به حکم و حکمت پروردگار ترجیح می دهند؟ آیا این مسلمانان می کوشند که بجای پذیرش ارادهٔ یزدان، کلمات قرآن را از مقصود خود خارج سازند تا مطلب مطابق میل آنها در آید؟

حال به بینیم هدف از آزمایش چیست؟ آزمایش برای جدا ساختن مردم متفکّر و دور اندیش از مردم مقلّد و کوته بین است. در هر عصر و زمانی، پندار و تصوّر پیشوایان گوناگون است. هر پیشوایی را حکمی است و هر فقیهی را مقصود و مدعایی. تکلیف دیگران در این گیر و دار چیست؟ همان طور که از پیش گذشت، مسلمان خردمند و روشن بین کسی است که گفته های گوناگون را می شنود و بهترین آن را بر می گزیند. این کتاب برای چنین مسلمانانی نگاشته شده. هدف آن اظهار و اثبات پیامی است که غالب علما و پیشوایان اسلام ابداً راضی به آگاهی شما از آن نبوده و نیستند. مخالفت جمعی از این پیشوایان با اشاعهٔ این پیام به حدّی است که بسیاری از طرفداران آن را به زندان انداخته اند و حتّی از کشتن آنها دریغ نداشته اند. آیا آگاهی شما از افکار گوناگون سبب گمراهی شماست؟ آیا از شناختن آئین بهائی زیانی به شما یا هر مسلمان دیگر می رسد؟

کسانی که معنای "وسط" را "عدالت و میانهروی" میدانند، باید بهاین پرسشها پاسخ دهند:

- در سال های اخیر، تنها در کشور عراق، بیش از پنجاه هزار نفر از مسلمین بیگناه\_زن و مرد و کودک\_به دست مسلمین کشته شدند. آیا این نشانه ای از میانه روی یا عدالت است؟
- ده ها هزار نفر دیگر از مسلمین بی گناه، در افغانستان، پاکستان، لیبی، مصر، ایران، لبنان و سوریه بهدست مسلمین کشته شده و



- می شوند. آیا از یک "امّت معتدل و میانهرو" چنین انتظاری می توان داشت؟
- آیا اشاعه فقر در بعضی از کشورهای اسلامی، و تمرکز ثروت در کشورهای اسلامی دیگر، نشانه اعتدال و عدالت است؟
- آیا ظلم به دختران و زنان در بسیاری از کشورهای مسلمان بخصوص در افغانستان، در سالهای اخیر، نشانه اعتدال و عدالت است؟
- در جنگ میان ایران و عراق، صدها هزار نفر کشته و تعدادی بی شمار زخمی و بیخانمان شدند. آیا این نشانه میانهروی و دادپروری است؟
- آیا جنگ و دشمنی میان سنّیان و شیعیان در طی قرنهای متمادی، نشانه اعتدال و عدالت است؟
- آیا پیروان آئینی که همهٔ امامهای آئینشان را میکشند، امتی عادل و متعادلند؟
- آیا دشمنی با حق آزادیِ اندیشه و بیان در بسیاری از ممالک اسلامی، نشانه اعتدال و عدالت است؟
- آیا اعدام دهها هزار نفر از دگراندیشان و حبس و شکنجه بسیاری دیگر از مردم آزادی خواه در ایران نشانه امّتی میانه رو و دادگستر است؟
- آیا کشتن بیش از ۲۰,۰۰۰ از مؤمنین بهاین آئین در ایران، و قلع و قمع نمودن صدها هزار نفر دیگر در آن کشور، نشانه امّتی میانهرو و دادیرور است؟
- آیا کشتن مسیحیان در سودان و قتل بیش از یک ملیون از ارامنه در دوره پادشاهان عثمانی (ترکیه) که مدّعی مقام خلافت بودند، نشانه داد و عدالت است؟



• آیا اختلاف و دشمنی میان مسلمین در برگزیدن جانشین رسول اکرم، نشانه عدالت و میانهروی است؟

#### تحريف گفتار پروردگار

پنهان نمودن یا تحریفِ معانی گفتار پروردگار که مخالف میل مردمان است، تازگی ندارد.

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَلْبِسُونَ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ. سوره آل عمران، آیه ۷۱

ای اهل کتاب! چرا بر حقیقت لباس باطل می پوشانید؟ شما دانسته حقیقت را پنهان می کنید.

إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَئَكَ يَلَعَنُهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ. 

سوره بقره، آيات ١٦٠-١٥٩ أُولَئَكَ يَلَعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ عَنُونَ.

کسانی که دلایل و هدایتی را که نازل کردیم و در کتاب بر مردم عرضه داشتیم کتمان کنند، مورد لعن خدا و لعنکنندگان واقع میشوند.

علما و فقهائی که واژه "خاتَم" را بهمعنای "آخرین" و واژه "وسط" را بهمعنای "عادل و میانهرو" تغییر می دهند، بجای اینکه فکر خود را با قرآن تطبیق دهند، می کوشند قرآن را با فکر خود تطبیق دهند. خطاب به چنین مفسّرینی است که یزدان مهربان می فرماید:

يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّواضِعِهِ. سوره نساء، آيه ٤٦

ترجمه ۱: معنا و مقصود گفتار یزدان را دگرگون میکنند.

ترجمه ۲: گفتار پروردگار را از جای خود خارج میکنند.

چطور ممکن است گفتار پروردگار را از جای خود خارج کرد؟ فرض کنید بر دیواری پنجرهای است که بدون آن، تاریکیِ محض اطاق را فرا میگیرد. تصوّر کنید که شخصی این پنجره را با پردهای میپوشاند. این محیط



تاریك به او آزادی می دهد که هرچه به میل اوست مرتکب شود. در تمام زمان ها بیشتر علما و پیشوایان ادیان کوشیده اند که نور یزدان را از مردمان باز دارند و از نادانی مردمان بهرهٔ وافر گیرند. پیشوایان آئین مسیح را در نظر آورید. همانطور که ذکر شد، آن کوته نظران هنوز با توسل به این یک آیه "جز به وسیله من [مسیح] هیچ کس به پدر راه نیابد" (انجیل یوحنا، فصل ۱۳، آیه ۲)، مسیحیان را از ایمان به اسلام باز داشته و می دارند. رمز موفقیت آنها در طی اینهمه قرن ها چه بوده ؟ تحریف یا سوء تفسیر تنها یک آیه از سخنان حضرت مسیح!

معنای "جز به وسیلهٔ من" مطابق است با "جز به نور خدا." مردمان هرگز جز به آن نور، به یزدان راه نیابند. حضرت مسیح در عصر خویش آئینهٔ این نور بودند. سپس این پرتو درخشان از "آئینهٔ محمدی" تابان شد و در عصر ما از "آئینهٔ بهاء". گوینده، آئینه نیست. گوینده، نور خداست که در هر عصری در آئینه ای تازه نمودار می شود.

آمد آن کسی که باقی بود تا حیات باقیه بخشد...و مایه زندگی عنایت فرماید.°° حضرت بهاءالله

ای اهل ارض! ندای رحمن مابین زمین و آسمان مرتفع شد و لکن افسردگان در قبور غفلت و نسیان ماندهاند. ۲۵ مفلت و نسید و نسیان ماندهاند. ۲۵ مفلت و نسید و نسیان ماندهاند. ۲۵ مفلت و نسیان ماندهاند. ۲۵ مفلت و ن

نیکوست حال نفوسی که اصنام وهمیّه را بهقدرت الهیّه شکستند و ندای رحمن را شنیده از مابین اموات برخاستهاند. ۷۰ میرت بهاءالله

ای دوستان یزدان! آواز یکتا خداوند بی نیاز را به گوش جان بشنوید، تا شما را از بند گرفتاری ها و تیرکی تاریکی ها آزاد فرماید و به روشنائی پاینده رساند. مضرت بهاءالله حضرت بهاءالله



وعدهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم، در سراسر قرآن پنهان و آشکار است. فصل بعد و فصل ۲۵ – رسولانی دیگر – در پایان این کتاب، بسیاری از این آیات را عرضه می دارند.



# آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم

## بخش دوّم

بررسی آیات قرآن درباره ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم، حائز اهمیت بسیار است:

- اعتقاد بهپایان یافتن عصر وحی با ظهور رسول اکرم، تنها مرتبط بهرد یا قبول موعود زمان ما نیست. این اعتقاد سدی است خیالی که پیشوایان مسلمان ساخته و بر سر راه همه پیامبران آینده گذاشتهاند.
- با گذشت زمان، این عقیده در روح و قلب مؤمنان ریشه های عمیق یافته، به حدی که آنرا از بدیهیات می شمرند، و از پیروی از آئینی که



آخرین و برگزیده ترین پیام خداست، بر خود می بالند. از دست دادن چنین اعتقادی عمیق و چنین افتخاری بزرگ، آسان نیست.

• اعتقاد بهپایان یافتن دوران وحی از سوی پروردگار، زندانی است گسترده و استوار که بر روح عامه مسلمانان تسلط یافته و عشق به تفکر و حس کنجکاوی را در آنها بکلی از میان برده است. اگر پیامبری صد برابر قرآن آیاتی در نهایت فصاحت و بلاغت ارائه دهد، معتقدان به اتمام دوران وحی، چاره ای جز رد و انکار و حتی اذیت و آزار او را ندارند.

هدف این بخش فاش نمودن اسرار و نشان دادن مصالح و ابزاری است که مهندسان و طراحان ماهر در طی قرون و اعصار در ساختن این زندانِ گسترده و پایدار بکار برده اند.

# "إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ" يعنى چه؟ سوره اعراف، آيه ٣٨؛ سوره اعراف، آيه ٣٨

این بحث مرتبط به ترجمه یکی از مهم ترین آیات قرآن است. ترجمه آن آیه از جانب مسلمانان دانشمند نشان می دهد که چطور عقاید و افکارِ اجدادیِ مؤمنان سبب می شود که معنا و مقصود آیات الهی را با انتظارات و تصوّرات خود تطبیق دهند. این کار تازگی ندارد. آیات بسیار در قرآن خطاب به پیروان ادیان پیش از اسلام در این باره می توان یافت.

آیاتی که به ظهور پیامبرانی پس از ظهور رسول اکرم خبر می دهند بسیارند. بعضی از آنها در طی چند فصل در این کتاب ارائه شدند. در یکی از آن



آیات، خداوند به صورت خاصی، آن وعده را با ترکیب این دو واژه بیان می دارد:

- إِمَّا: أكَّر، چون، هركاه
- يَأْتِينَكُمْ: البته (بهيقين، بدون شكّ) براى شما خواهند آمد

ترکیب "إِمَّا یَأْتِینَّکُمْ" دو بار در قرآن مجید بکار رفته. یکبار به زبان حضرت آدم، بار دیگر به زبان حضرت محمّد. در هر دو مورد، خداوند به بندگانش تعهد می دهد که ظهور پیامبران از جانب یزدان ادامه خواهد داشت. مقایسه ترجمه این دو واژه از جانب مترجمین قرآن، آموزنده است. پیش از مقایسه ترجمه ها، لازم است آن آیات را با ترجمه آنها به بینیم.

#### وعده خداوند از زبان حضرت آدم

فَإِمَّا يَأْتِينَّكُم مِّنِّى هُدًى فَمَنَ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى. سوره طه، آیه ۱۲۳ پس بهیقین هدایت من برای شما خواهد آمد. هر کس از هدایت من پیروی نماید، نه گمراه است و نه تیره بخت.

#### وعده خداوند از زبان حضرت محمّد

يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي... سوره اعراف، آيه ٣٥ اى بسران آدم: به يقين پيامبراني از ميان شما خواهند آمد كه آيات مرا براى شما بخوانند...

به بینیم مترجمین قرآن، ترکیب "إِمَّا یَأْتِیَنَّکُمْ" را در رابطه با این دو وعده چطور ترجمه می کنند:



# ترجمهٔ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ از زبان حضرت آدم

#### ترجمه محمّد اسد:

There shall most certainly come unto you... بهیقین هدایت من برای شما خواهد آمد...

م هدایت من برای شما خواهد امد ترجمهٔ إِمَّا یَأْتِینَّکُمْ

از زبان رسول اکرم

ترجمه محمّد اسد:

Whenever there comes unto you...

هرگاه برای شما بیاید...

# ترجمهٔ إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ

از زبان حضرت آدم

ترجمه مولانا محمّدعلى:

There will surely come to you... بهیقین برای شما خواهد آمد...

ترجمهٔ إمَّا يَأْتِينَّكُمْ

از زبان رسول اکرم

ترجمه مولانا محمّدعلى:

If Messengers come to you... اگو برای شما پیامبرانی بیایند...



## نفوذ انتظارات مترجمین و مفسرین مسلمان بهمعانی آیات قرآن

نمونه های پیش نشان می دهند که مترجمین قرآن "إِمَّا یَأْتِینَّکُمْ" را یکسان ترجمه نمی کنند. در اشاره به وعده خداوند از زبان حضرت آدم، واژه "یقین" بکار می برند؛ در اشاره به همان وعده از زبان رسول اکرم، واژه "اگر" یا "هرگاه" بجای "یقین" می گذارند.

بدیهی است وعدهای که از زبان حضرت آدم بیان شده، برای مسلمین قابل قبول است. ظهور پیامبر اسلام خود نشانه ای از تحقّق آن وعده است. امّا وقتى مسلمين بهوعده خداوند بهرسول اكرم ميرسند، با مشكل بزركي مواجه می شوند: ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم، مخالف عقاید اجدادی آنهاست. مترجمین قرآن در ترجمه وعده خداوند بهرسول اکرم وظیفه خود می دانند که صحت عقاید اجدادی خود را محترم شمرند. آنها چطور معنای آن وعده را با عقيده خود موافق مي كنند؟ آنها بجاي واژه "يقيناً" يا "البتّه" واژه "اكر" "چون" يا "هرگاه" بكار مي برند. تفاوت بين "بهيقين فرستادگاني خواهند آمد" و "چون فرستادگانی بیایند" بسیار است. واژه "ا**کر**" توجّه خوانندگان را چندان به خود جلب نمی کند. کمتر کسانی به واژه "چون" اهمیّت می دهند. با بکار بردن این گونه واژه های مشروط (مانند "اکر" "چون" "هرگاه") مترجمین، معنای حتمیّت را از آیه مبارکه حذف می کنند. چطور ممکن است، رسول اکرم آخرین پیامبر باشند، در حالی که خداوند با تأکید بهمردم جهان وعده می دهد که ظهور پیامبرانی دیگر، پس از آن پیامبر، حتمی است؟

دو ترجمه ای که ذکر شد، استثنا نیستند. مناسب است سه نمونه دیگر از این ترجمه ها را مورد نظر قرار دهیم:



ترجمه اسدالرحمن وعبدالمنّان:

#### وعده از زبان حضرت آدم:

There will surely come to you. بهیقین برای شما خواهد آمد.

#### وعده از زبان حضرت محمّد:

Whenever there comes to you... هرگاه برای شما بیاید...



ترجمه يوسفعلي:

#### وعده از زبان حضرت آدم:

If, as is sure, there comes to you Guidance from Me.

اگر هدایت من بیاید، که بهیقین می آید.

#### وعده از زبان رسول اكرم:

Whenever there comes to you Messengers...

هرگاه پیامبرانی برای شما بیایند...

همانطور که می بینیم، در ترجمهٔ وعدهٔ خداوند به حضرت آدم، یوسفعلی، دو واژهٔ "ا**گر**" و "یقین" هر دو را بکار می برد. می نویسد:

اگر هدایت من بیاید، که بهیقین می آید.

ترجمه یوسفعلی (یعنی همراه نمودن "اگر" با "بهیقین" دقیق تر است. به بینیم چرا؟ در وعدهٔ خداوند به حضرت آدم و رسول اکرم، یک نکتهٔ دقیق ادبی گنجانده شده که نیاز به توضیح دارد. آن نکته مربوط به ترکیب غیر متداولِ دو واژهٔ "إِمَّا" و "یَأْتِینَّکُمْ" است:

• "إمَّا" هركاه، چون، أكر



## • "يَأْتِينَّكُمْ" البتّه براى شما خواهند آمد (فعل مضارع مؤكّد)

واضح است که ترکیب دو کلمهٔ پیش متداول نیست، زیرا یکدیگر را خنثی میکنند. کلمهٔ "اِمَّا" اشاره بهممکن بودن امری میکند، کلمهٔ "اِمَّا" اشاره بهممکن بودن امری میکند، کلمهٔ "اِمَّا" امد." به حتمیت آن. متداول نیست بگوئیم: "اکر حتماً به منزل شما خواهم آمد." "اِمَّا" را در صورتی بکار می بریم که مقصود ما امید دادن است: ممکن است به منزل شما بیایم. "یأتینگمْ" را در صورتی بکار می بریم که مقصود ما تعمّد است: "حتماً به منزل شما خواهم آمد." معقول نیست که واقعه ای در عین حال، هم مشروط باشد و هم قطعی.

یوسفعلی وعده خداوند را به حضرت آدم درست ترجمه کرده. در این ترکیب خاص، "بهیقین می آید" پاسخی است به واژه "اکر". در آیه مبارکه، واژه "یأْتِینَّکُمْ" (فعل مضارع با نون تأکید ثقیله) در نهایت تأکید، پاسخ "واژه" "اکر" را بما می دهد. حذفِ "بهیقین می آید" واژهٔ "اکر" را بی جواب می گذارد.

از این گذشته، تأمّل در استعمال واژه "إمّا" به تنهایی معمّا را حل می کند. ما می دانیم در کار بشر شك و تردید هست که با کلمهٔ "اگر" اظهار می شود. آیا در کار خدا هم "اگر" هست؟ استعمال "اگر" فقط در موردی معقول است که دست بشر در کار است. مثلاً می توان گفت: اگر مردمان موعود یزدان را نیذیرند، سرنوشت آنها در خطر است. امّا استعمال "اگر" در موردی چون ارسال پیامبران برای هدایت مردمان، که تنها دست خداست، معقول نیست. ارسال پیامبران تنها متّکی به حکم و حکمت یزدان است، نه مربوط به میل و ارادهٔ بندگان. واژه "اگر" را به عالم الهی راهی نیست. به همین سبب، بعضی از مترجمین بی طرف، واژه "اگر" را در ترجمه نیاورده اند. از حمله رادول (Rodwell):



O children of Adam! There shall come to you Apostles (Messengers) from among yourselves...

ای پسران آدم! پیامبرانی برای شما از میان شما خواهند آمد...

پروردگار با دو واژه خاص، میثاق و تعهد خود را بهامّتهائی که پس از حضرت آدم زندگی می کردند با ارسال پیامبرانی مانند رسول اکرم تحقّق بخشید. آیا معقول است تصوّر کنیم که معنای همان دو واژه یعنی "إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ" در اشاره به همان تعهد، پس از ظهور رسول اکرم، ناکهان تغییر یافت؟

#### لزوم تجدید دین

در هر عصر و زمانی، پیامبران یزدان بنابر استعداد و نیاز ما سخن میگویند.

بگو! ای مردمان! سخن بهاندازه گفته می شود تا نو رسیدگان بمانند و نو رستگان برسند. شیر باندازه باید داد تا کودکان جهان به جهان بزرگی در آیند و در بارگاه یگانگی جای گزینند. ۹۵

آیات قرآن مقصود و معنای یکدیگر را روشن میکنند. هرچه آن کتاب آسمانی را بیشتر بررسی کنیم، نقشهٔ کلّی پروردگار برای ما آشکارتر می شود. آیهٔ مبارکهٔ بعد نشان می دهد که چرا نیاز به ظهور پیامبران تازه هست:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ...لِكُلِّ أَجَلٍ كِتَابٌ يمْحُو اللهُ مَا يشَاء وَيشْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ الْكِتَابِ. سوره رعد، آيات ٣٩-٣٨

البتّه پیامبرانی پیش از تو فرستادیم...برای هر عصر و زمانی کتابی است. خداوند هر چه را (هر حکم یا قانونی را) بخواهد تغییر می دهد یا ثابت نگاه می دارد. سرچشمهٔ کتابها نزد اوست.

آیات پیش نیز آیات دیگر را تأیید میکنند. اگر برای هر امّتی پیامبری و عصر خاصّی معین شده، لازم است که وقتی این عصر بهانتها میرسد و



عصر جدید فرا می رسد، کتاب جدیدی نیز از جانب پروردگار فرستاده شود. قسمت دوّم آیهٔ پیش، توضیح قسمت اوّل است. نزول کتاب جدید، دلیلی است بر لزوم تغییر قوانین و احکام قدیم. والاّ چه نیازی به کتاب جدید و رسول جدید است؟ معلّم آسمانی که سرچشمهٔ کتاب ها نزد اوست، هرچه را لازم داند ثابت نگاه دارد، و هرچه را غیر لازم داند، تغییر دهد. این امر کاملاً موافق با عقل و حکمت است.

اگر هیچ مرجع دیگر در قرآن دربارهٔ مطلب مورد بحث یافت نمی شد، آیات پیش به تنهایی برای کشف حقیقت کافی بود، زیرا در این آیات:

١

در آغاز، ذكر پيامبران پيشين شده كه رسم و شيوهٔ گذشته معلوم شود: "لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ." "البتّه پيامبراني پيش ازتو فرستاديم."

۲

بعد با کلماتی روشن، رسم و شیوهٔ کلّی الهی بیان شده. زیرا کلمات "کلّ" "اجل" و "کتاب" همه معانی مشخّص دارند. واژه "کلّ" دلیل بر این است که استثنائی در کار نیست. واژه "اجل" یعنی زمان محدود، نه غیر محدود. "کتاب" هم کتاب آسمانی است: "لِکُلِّ أَجَل کِتَابُ" "برای هر عصر و زمانی کتابی است."



٣

سپس، قدرت الهی مطرح شده. یعنی خداوند تعالیم و احکام هر کتاب آسمانی را بنابر اراده خود تغییر می دهد یا ثابت نگاه می دارد. زیرا او منشأ همهٔ کتاب های آسمانی است و همه از او سرچشمه گرفته اند: "یمْحُو الله ما یشاء وَیشْتُ." "خداوند هرچه را بخواهد تغییر می دهد یا ثابت نگاه می دارد." آیا ممکن است مطلب را از این روشن تربیان نمود؟

علاوه بر آیات الهی، دلائل تجربی و تاریخی نیز لزوم اتمام عصر هر آئین و ظهور آئینهای تازه را تأیید میکنند. پیامبر اسلام برخی از احکام قرآن را در مدّت ۲۳ سال رسالت خود تغییر دادند:

پس چگونه ممکن است که قوانین قرآن در طی صدها و هزارها ملیون سالِ دیگر جهان را کفایت کنند و نیازمند به نسخ نباشند؟ کشورهای اسلامی حتّی در عصر ما قادر به اجرای همهٔ قوانین قرآن نیستند. رسم و روش همیشگیِ پروردگار فرستادن پیامبران برای گروه ها و امّت های گوناگون جهان بوده. چرا این روش ناکهان در زمان خاصّی و به پیامبر خاصّی خاتمه پذیرد؟

لَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا. همچنين سوره احزاب، آيه ٢٣

هرگز در روند و شیوهٔ پروردگار تغییری نخواهی یافت.

حضرت عبدالبهاء بارها این مطلب را توضیح دادهاند:

<sup>\*</sup> تغییر قبله در دوران حیات پیامبر اسلام از این نوع تغییرات است.



ادیان الهیه از یوم آدم الی الآن پیاپی ظاهر شده و هر یک آنچه باید و شاید مجری داشته، خلق را زنده نموده و نورانیت بخشیده و تربیت کرده تا از ظلمات عالم طبیعت نجات یافتند، بهنورانیت ملکوت رسیدند. ولی هر دینی و هر شریعتی که ظاهر شد، مدّتی از قرون کافل سعادت عالم انسانی بود و شجر پر ثمر بود. ولی بعد از مرور قرون و اعصار چون قدیم شد بی اثر و ثمر ماند. لهذا دوباره تجدید شد. دین الهی یکی است ولی تجدّد لازم...

نظر به عالم جسمانی نمائید که حال جهان تجدّد یافته، افکار تجدّد یافته، عادات تجدّد یافته، مشروعات و اکتشافات تجدّد یافته، مشروعات و اکتشافات تجدّد یافته، ادرکات تجدّد یافته. پس چگونه می شود که امر عظیم دینی که کافل ترقیّات فوق العاده عالم انسانی است و سبب حیات ابدی و مروّج فضائل نامتناهی و نورانیت دو جهانی، بی تجدّد ماند؟ این مخالف فضل و موهبت حضرت یزدانی است.



ای یار دیرین! پرسشی چند نموده بودی. پرسش نخست این بود که چرا آئین پیغمبران دیگرگون گردد...مثل عالم امکان [وجود] مثل هیکل انسان است که در طبیعت واحده مداوم نه. بلکه از طبیعتی بهطبیعتی دیگر و از مزاجی بهمزاجی دیگر انتقال نماید و عوارض مختلف گردد و امراض متنوع شود. لهذا پزشک دانا و حکیم حاذق درمان را تغییر دهد و علاج را تبدیل نماید...و این تغییر و تبدیل عین حکمت است، زیرا مقصد اصلی صحّت و عافیت است...امّا اساس آئین یزدان را تغییر و تبدیلی نبوده و نیست. مثلاً حصائل حمیده و فضایل بسندیده و روش پاکان و کردار بزرگواران و رفتار نیکوکاران از لوازم آئین یزدان است و این ابداً تغییر ننموده و نخواهد نمود. ۱۱

#### وحدت پيامبران يزدان

جدائی و برتری و تمایز را بهجهان الهی راهی نیست. در آیات یزدان، طلوع و غروب پیامبران بهطلوع و غروب آفتاب تشبیه شده:



اگر صدهزار مرتبه شمس طالع شود، یک شمس بوده و خواهد بود. ۲۲ حضرت باب

آكر بگوييم رسول آكرم "اوّل النّبيّين" است حقيقت گفته ايم. آكر بگوييم "آخرالنّبيّين" است حقيقت گفته ايم. آكر بگوييم "وسط النّبيّين" است حقيقت گفته ايم. آكر بگوييم "كلّ النّبيّين" است، باز هم حقيقت گفته ايم.

حضرت محمّد

اما النبيون فانا.٦٣

من همهٔ پیامبران هستم.

خطاب به حضرت باب:

و جعلتك الاوّل والاخر والظاهر والباطن اناكنا عالمين. <sup>14</sup> تو را اوّل و آخر و ظاهر و باطن قرار داديم. ما از همه چيز آگاهيم.

تالله هذا لهو الّذى قد ظهر مرّة باسم الرّوح ثمّ باسم الحبيب ثمّ باسم على ثم بهذا الاسم. من مصرت بهاءالله

سوگند به خدا! این همان کسی است که یکبار به اسم روح (مسیح) ظاهر شد، بعد به اسم حبیب (محمد)، بعد به اسم علی (علی محمد باب)، و سپس به این اسم (بهاءالله)...

والحقّ يقول فاعلم بانّ هذا لهو الّذى ظهر من قبل و يظهر من بعد و من فرق بينه و بين من ظهر او يظهر انه كفر بالله و اياته. ٢٦

خداوند چنین میگوید: بهیقین بدانید که این پیامبر همان کسی است که از قبل ظاهر شد و از ظاهر شد و از ایس ظاهر میشود. هر کس بین او و کسی که از قبل ظاهر شد و از این پس ظاهر میشود، فرقی گذارد، به خداوند و آیاتش کفر ورزیده.

حضرت باب درباره وحدت خود با حضرت بهاءالله چنين مي فرمايند:

انّه هو ایای واننّی انا ایاه. ۲۳

به يقين او منم و من او هستم.

پیامبران الهی اکر چه بهاسمهای گوناکون ظاهر شدهاند، امّا همه یک دین داشته و ما را به یک آئین دعوت نمودهاند. قرآن آن دین ابدی را "اسلام" خوانده است:



الَّذِينَ آتَينَاهُمُ الْكِتَابَ مِن قَبْلِهِ هُم بِهِ يؤْمِنُونَ وَإِذَا يتْلَى عَلَيهِمْ قَالُوا آمَنَّا بِهِ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ. سوره قصص، آيات ٥٣-٥٣ الْحَقُّ مِن رَّبِّنَا إِنَّا كُنَّا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ.

کسانی که پیش از این به آنها کتاب داده بودیم [یهودیان و مسیحیان] به قرآن معتقدند و چون کلمات قرآن را بشنوند می گویند: "ما به آن کتاب ایمان داریم. به یقین آن کتاب حق است و از جانب پروردگار. پیش از آنکه قرآن نازل شود، ما مسلمان بودیم."

مَثَل امرالله [آئين الهي] مَثَل شمس است. اكر مالانهايه طالع شود، يك شمس زياده نيست. ٦٠

وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لله وَهُوَ مُحْسِنٌ واتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا.\*\* سوره نساء، آیه ۱۲۵

چه کسی می تواند دین بهتری داشته باشد از کسی که در برابر خداوند سر تسلیم فرود آورد (مسلمان باشد)، به اعمال نیک پردازد، و از آئین پاک ابراهیم پیروی کند؟

اساس ادیان الهیّه یکی است...اختلافشان بر سر اسم است. اگر اسم را از میان برداری، جمیع می بینند که مقصدشان مقصد واحد بوده و هر شریعتی در...زمان خود کامل...

بنابر گفتار یزدان، رسول اکرم تنها "آخر" نبودند. هم "اوّل" بودند و هم "آخر." "اوّل بودن" و "آخر بودن" مرتبه بلندتری است از مرتبه "آخر بودن." جمیع پیامبران این دو مقام را داشته و دارند. هم اوّلند و هم آخر. شریك داشتن، مقام مقام را پائین نمی برد. پس آئین بهائی رتبهٔ پیامبر اسلام را بالاتر از آنچه مسلمین معتقدند می برد. رسول اکرم نه تنها "آغاز" پیامبران بودند بلکه "پایان" آنها. هر پیامبر دیگر نیز که در آینده ظاهر شود حائز این دو مقام خواهد بود. زیرا این برگزیدگان همه پرتو یك پروردگارند.

من بزودی می آیم و هر کس را بنابر رفتارش پاداش می دهم. من آلفا و أُمِگا هستم. ابتدا و انتها هستم. اوّل و آخر هستم.

حضرت مسيح (مكاشفات يوحنا، فصل ٢٢، آيات ١٣-١٣)

<sup>\*</sup> مراجع دیگر: ۳:۲۷ (۲۰۱۹-۲۰ (۲۰۱۹-۳:۸۵ ۳:۸۵)



اگر جمیع (پیامبران) ندای "انا خاتم النبیین" بر آرند، آن هم حق است...زیرا که حکم یك ذات و یك نفس و یك روح و یك جسد و یك امر دارند. ۷۰ حضرت بهاءالله

در حینی که اسم اولیت صادق است، همان حین اسم آخریت صادق. <sup>۷۱</sup> حضرت بهاءالله

اوست که در کلّ کتب ناطق بوده. اوّلی از برای او نبوده، زیرا که اوّل بهاو اوّل میگردد و آخری از برای او نبوده، زیرا که آخر بهاو آخر میگردد.<sup>۷۲</sup> حضرت باب

اوست ختمى كه بَدء [آغاز] از او ظاهر، و اوست آخرى كه اوّل از او باهر، و اوست ... مظهركلمهٔ هو الاوّل والآخر والظّاهر والباطن.... ٣٣ حضرت بهاءالله

هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ. سوره حديد، آيه ٣ او اوّل و آخر و ظاهر و باطن است.

این گفتار از حضرت باب، هم درباره خدا صادق است و هم درباره فرستادگان خدا:

اذ هوالاوّل فی حین الذی هوالآخر و هوالباطن فی حین الذی هوالظاهر و هوالذی یذکر باسم کل اسم فی حین الذی لم یذکر باسم. \*\*
اوست اوّل در حالی که آخر است، و اوست باطن در حالی که ظاهر است. او کسی است که به همه اسم ها ذکر می شود، در حالی که به هیچ اسمی ذکر نمی شود.

مولوی نیز بهاین حقیقت گواهی داده:

نام احمد نام جمله انبیاست چونکه صد آمد نود هم پیش ماست

#### مهم ترین درس تاریخ

علمای اسلام از یك واژه مبهم یعنی "خاتَم" پایهٔ بزرگی ساخته و بر آن قصر مجلّلی بنا كرده اند. ملیون ها نفر از مؤمنین در طی قرن ها از این قصر زیبا تمتّع وافر برده و "به آخر بودن" افتخار نموده اند. امّا آیات متعدد و روشنِ



دیگر را که مغایر این تصوّر است، نادیده گرفتهاند. در حالیکه می بایست بنای محکم و قصر مجلّل را از آنهمه آیاتِ روشن بسازند.

علمای مسیحی نیز با تحریف معنای یک آیه صدها ملیون مسیحی را در طی قرنها از قبول اسلام باز داشته و می دارند. که اگر آن آیه در کتاب آسمانی آنها نبود، برای ردِ اسلام و تأمین آرزوی خود، آیهٔ دیگر می یافتند. پیروان همه ادیان، آئین خود را آخرین می دانند و از این راه مورد آزمایش قرار گرفته اند:

به این مطلب، جمیع اهل ارض در این ظهور مُمتَحَن [امتحان] شده اند. ٧٥ حضرت بهاءالله

شایسته است در باره این سؤال تفکّرکنیم: آیا جایز است که سرنوشت ابدی خود را بر معنای تشبیهی یک واژه یعنی "مُهر" بگذاریم، امّا آنهمه آیات محکم را که مژده به ظهور پیامبران دیگر می دهند نادیده بگیریم؟ آیا به تفسیر و تعبیر علما و فقها می توان اطمینان نمود؟ آنها در امور جزئی شرعی با هم اختلاف نظر دارند، تا چه رسد به درک اسرار نوشته های آسمانی. تنها پروردگار بر اسرار گفتار خود با خبر است و در هر عصری مشکلات نوشته های پیشین را روشن می کند:

هَذَا الْقُرْآنُ...تَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَيبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ. سوره يونس، آيه ٣٧ اين قرآن...تفسير و تفصيل كتاب هاست از جانب پروردگار. در آن شكّى نيست.

لَقَدْ جَاءكَ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ. سوره يونس، آيه ٩٤ حقيقت از جانب پروردكار آمده. ابدأ شك و شبهه نكنيد.

إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَى. سوره يونس، آيه ١٥ تنها از آنچه بهمن وحي مي شود پيروي مي كنم.



يا قوم تلك آيات الله نزلت على بالحقّ...تالله ان هي من تلقاء نفسي بل من لدن عزيز محبوب.٧٦

ای مردمان! این آیات الهی است که به حقیقت بر من نازل شده...به خدا سوگند از من نیست. از دانای عزیز و محبوب است.

همواره مردمان معنی گفتار یزدان را بنابر هوسهای خود تغییر داده و میدهند:

فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ قَوْلاً غَيرَ الَّذِى قِيلَ لَهُمْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيهِمْ رِجْزًا مِّنَ السَّمَاء بِمَا كَانُواْ يظْلِمُونَ. سوره اعراف، آیه ۱۹۲

پس ستمکاران مقصود گفتار (یزدان) را تغییر دادند. بهخاطر این ستم، بلائی از آسمان برای آنها فرستادیم.

بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَانظُرْ كَيفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ. سوره يونس، آيه ٣٩

آنچه راکه از حیطه علم آنها خارج بود دروغ پنداشتند. پیش از اینکه تفسیر آن بر آنها نازل شود (بهقضاوت پرداختند). گذشتگان هم حقیقت را چنین تکذیب نمودند. پس ببین ستمکاران چه سرنوشتی داشتند.

امّتهای پیشین، مانند یهودیان و مسیحیان، اسرار کتاب آئین خود را نمی دانستند، و به همین سبب از قبول اسلام امتناع ورزیدند. آیا مسلمین عصر ما با آنها متفاوت اند؟ آیا از اسرار گفتار پروردگار آگاه ترند؟ آیا علما و فقهای مسلمان از علما و فقهای آئین های پیشین متّقی ترند؟

فَهَلْ ينتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيامِ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّى مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ. سوره يونس، آيه ١٠٢ الْمُنتَظِرِينَ.

آیا غیر از رویدادهای روزگارگذشته را انتظار دارند؟ (آیا انتظار دارند غیر از آنچه در گذشته روی داد، روی دهد؟) بگو! "در انتظار باشید، من هم با شما در انتظارم."

لتسلكن من قبلكم شبراً فشبراً و ذراعاً فذراعاً.٧٧

حضرت محمّد



البتّه شما هم (اى مسلمين) همان راه و روش پيشينيان را قدم بهقدم دنبال خواهيد کرد.

آمدن پسر انسان، رویدادهای زمان نوح را تکرار خواهد نمود.

حضرت مسيح (انجيل متى، فصل ٢٤، آيه ٣٧)

در آن زمان مردم دنیا سرگرم عیش و نوش...خواهند بود، درست همانطور که در زمان نوح پیش از آمدن طوفان بود.^^ انجیل متی: فصل ۲۶، آیات ۳۸-۳۷

در زمانهای آخر...(مردمان) بهظاهر افرادی مؤمن، امّا در باطن بی ایمان نامهٔ دوّم پولس به تيموتائوس، فصل ٣، آيات ١-٥ خواهند بود.

شگفتا تعلّق و بستگی شدید به پیکر پیر و فرسودهٔ امّتی که عمر آن پایان یافته، مردمان را از شناختن نقشهٔ نوین الهی در زمان مقرر باز میدارد. بجای اینکه بهجان ارادهٔ یزدان را بیذیرند و بهییش روند، تا حد امکان بهمقاومت می پردازند. انکار "اجل امّت" و مقاومت شدید در پذیرش این حقیقت ابدی و تغییر ناپذیر، در تمام زمانها موجب انکار پیامبران یزدان شده

هرگز حق در هیچ ظهوری بهخیال ناس ظاهر نشده و برخلاف آنچه در دست جميع ناس بوده ظاهر شده. ٧٩ حضرت بهاءالله

خداوند، قرآن مجید را کتابی "مبین" یعنی "روشن" میخواند. اگر مي خواست بما تعليم دهد كه اسلام "آخرين آئين" است، درباره اين مطلب که پایه و اساس هر مطلب دیگر است، چرا واژه "خا**تم**" را که معنایی قطعی و روشن دارد (پایان دهنده)، بکار نبرده است؟

چرا اکثر مترجمین قرآن به زبان فارسی، می کوشند که معنای خاتم را از ایرانیان پنهان دارند؟ چرا در ترجمهٔ واژهای که سرنوشت مسلمین بهآن



وابسته است، قصور می ورزند؟ چرا معنی فارسی واژه ای که پایه اسلام را بر آن گذارده اند به خوانندگان قرآن نمی گویند؟ چرا تنها به ذکر اصل آن به عربی اکتفا می کنند؟ چرا بجای اینکه بنویسند محمّد "مُهرِ انبیاست" می نویسند محمّد "خاتم انبیاست"؟ آنها نیک می دانند که خوانندگان قرآن به صورت ناآگاه واژه "خاتم" را با "خاتمه" رابطه می دهند. در معنا، بین خاتم و خاتِم فاصله از زمین تا آسمان است. "مُهر" کجا؟ "پایان دهنده" کجا؟

مقصود یزدان را نه تنها از آنچه در قرآن هست می توان یافت، بلکه از آنچه در قرآن نیست. چرا در این کتاب "روشن" خداوند به صراحت در هیچ جای قرآن این تصور نادرست را تأیید نفرموده؟ چه بسا مطالبی که در آن کتاب مجید بارها تکرار شده. چرا تنها با نزول یک آیه خداوند بما نیاموخته که: "ای مؤمنان! دیگر منتظر رسولی پس از رسول اکرم نباشید"؟ چرا مؤمنان این سؤالات را نمی پرسند؟

مسئله "خاتم النبیین" را نباید کوچک گرفت. زیرا اگر مقصود قرآن را درست درک نکنیم، با خیال راحت، بدون بحث و گفتگو، پیامبران آینده را یک یک دروغ خواهیم شمرد و آنها را مورد توهین و رد و اذیّت و آزار قرار خواهیم داد، همانطور که اجداد ما چنین کردند. پس ای مؤمنان، این مسئله را کوچک نشمرید و آیات متعدد قرآن را که خبر به ظهور پیامبران دیگر می دهند نادیده نگیرید:

عقل سلیم هر گز راضی نشود که نظر بهبعضی کلمات که معانی آنرا ادراک ننموده، این باب هدایت [ظهور پیامبران] را مسدود انگارد. و از برای این شموس و انوار، ابتدا و انتهائی تعقّل نماید. زیرا فیضی اعظم از این فیض کلیه نبوده. ۸۰



جمیع ناس که از شاطیِ بحرِ معرفت رحمانی محروم شدهاند، سبب آن بوده که عرفان خود را میزان عرفان حق قرار داده بودند، لذا از کوثر معانی محروم و ممنوع گشتهاند. چنانچه هر ملتی الیوم بهادلّه و براهین خود منتظرند...و این حالِ نفوسی است که فی الجمله اراده عرفان داشتهاند. ۸۱ حضرت بهاءالله

نتیجهای که از مباحث این فصل و دو فصل پیش می گیریم این است که اوّلاً معنی اصلی "خَاتَمَ النّبِیینَ" آخر بودن نیست، و ثانیاً قرآن مجید پایان یافتن زمان و عصر هر امّتی و آمدن رسولانی را پس از پیامبر اسلام بهمردم جهان، با تأکید و تکرار وعده فرموده. علاوه بر این، تجدید دین، هم با حکمت یزدان هم آهنگ است و هم با عقل و قضاوت انسان. جای شگفتی بسیار است که یك واژه "خاتم" با معانی متعدد و مختلف، در جملهای که مربوط به آخر بودن نیست، پایهٔ عقائد اکثر مسلمین گشته. امّا اینهمه آیات که با کمال روشنی سخن از پایان یافتن عصر و عمر اسلام و ظهور پیامبران جدید می کنند، فراموش شده اند.

أَفَتُوْمنُونَ بِبَعْضِ الْكِتَابِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاء مَن يفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلاَّ خِزْى فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ. فِي الْحَيَاةِ اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ. في الْحَياةِ اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ. هـ ٨٥

آیا سهمی ازکتاب خدا را می پذیرید و سهمی را منکرید؟ پس جزاء کسی که چنین کند، در این دنیا جز ذلّت چیست؟ در روز رستاخیز نیز چنین مردمانی با شدیدترین عذاب روبرو خواهند شد. پروردگار از رفتار آنها غافل نیست.

قل ان كان اصولكم على العدل فيكف تأخذون منها ما تهوى به هويكم و تدعون ما كان مخالفاً لانفسكم. ^^

بگو! اگر قضاوت شما بر پایهٔ عدل استوار است، پس چطور از کتاب پروردگار آنچه را نفس و هوای را نفس و هوای شما طالب است بر می گزینید و آنچه را مخالف نفس و هوای خود می بابید کنار می گذارید؟



# نفوذ و نیروی یک واژه در سرنوشت اسلام و مسلمین

پیش از اتمام این فصل، شایسته است آن یك واژه یعنی "خاتَم" را که فقها پایهٔ اسلام نموده و بر آن بنای بزرگی ساختهاند، با آنهمه آیات قرآنی که نشانه ظهور پیامبران دیگر است، مقایسه کنیم:

| دلیلهای آخر نبودن                                                                                                                                        | دليل آخر بودن                                                                                                                   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>برای هر امّتی پروردگار اخطارکننده یا پیامبری فرستاده. سوره فاطر، آیه ۲۶</li> <li>برای هر عصر و زمانی کتابی است. سوره رعد، آیات ۲۹-۲۹</li> </ul> | <ul> <li>محمد پدر هیچ یك از مردان شما</li> <li>نیست. او رسول خدا و "مُهرِ"</li> <li>پیامبران است. سوره احزاب، آیه ٤٠</li> </ul> |
| <ul> <li>برای هر امّتی رسولی است.</li> <li>سوره یونس، آیات ۶۹-۶۹</li> </ul>                                                                              |                                                                                                                                 |
| <ul> <li>برای هر امّتی زمان خاصّی معین شده.</li> <li>سوره اعراف، آیات ۳۵-۳۴</li> <li>شما مسلمین، امّتِ وسط هستید.</li> <li>سوره بقره، آیه ۱۶۳</li> </ul> |                                                                                                                                 |
| <ul> <li>شما را پیامبرانی خواهند آمد.</li> <li>سوره اعراف، آیات ۳۵-۳۶</li> </ul>                                                                         |                                                                                                                                 |
| <ul> <li>روش و شیوهٔ پروردگار هرگز تغییر نیابد.</li> <li>سوره فتح، آیه ۲۲</li> <li>سوره احزاب، آیه ۲۲</li> </ul>                                         |                                                                                                                                 |



# آیات قرآن را می توان به صورت زیر نیز بیان نمود:

درسم خدا این است که برای هر عصری
 کتابی بفرستد.

 ۵. رسم یا سنّت خدا هرگز تغییر نخواهد کرد.

 ۲. خداوند با تأکید وعده می دهد که البته پیامبرانی در آینده خواهد فرستاد. این بوده که در گذشته پیامبرانی بفرستد.

 ۲. رسم خدا این بوده که هرگز امّتی را بدون تحذیر کننده نگذارد.

 رسم خدا این است که برای هر امّتی پیامبری بفرستد.

چرا رسم فرستادن پیامبران باید ادامه یابد؟ برای اینکه "مرگ معنوی" هر امّتی حتمی است.

این مطلب که دیانت اسلام آخرین دین و رسول اکرم آخرین پیامبر نیستند از بدیهی ترین حقایق قرآن مجید است. شایسته است برای اتمام بحث، استدلال معمول در منطق را بکار بریم:

- طبق آیات قرآن: امّت عبارت از گروهی از مردمانند که خداوند به آنها راهنما می فرستد.
  - ٢. طبق آيات قرآن: عمر هر امّتي بهپايان ميرسد.
    - ٣. طبق آيات قرآن: مسلمين يك امّتاند.
  - ٤. پس طبق آيات قرآن: عمر امّت اسلام به پايان مي رسد.



أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونَ. سوره بقره، آیه ۸۷



آیا جز این است که هرگاه پیامبری مخالف هوای نفس شما آمد، خود را در برابر او بزرگ شمردید و بعضی را هم بهقتل رساندید؟

يا اهل الارض فو ربكم انكم ستفعلون ما فعل القرون فانذرو انفسكم...^^ حف تساد

ای مردم جهان! به خدا سوگند شما هم مثل پیشینیان عمل خواهید نمود. پس برحذر باشید...

قل انتم تقولون بمثل ماقالوا امم القبل فی زمن رسول الله. <sup>۸۱</sup> حضرت بهاءالله بگو! شما نیز شبیه آنچه را امّت های پیش در هنگام ظهور رسول خدا می گفتند، می گوئید.

كُلَّ مَا جَاء أُمَّةً رَّسُولُهَا كَذَّبُوهُ. ويُعالَى مَا جَاء أُمَّةً رَّسُولُهَا كَذَّبُوهُ.

هرکاه برای امّتی فرستادهای آمد، او را دروغگو شمردند.

وَالَّذِى أُنزِلَ إِلَيكَ مِن رَّبِّكَ الْحَقُّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يؤْمِنُونَ. سوره رعد، آیه ۱ آنچه از نزد پروردگار بر تو نازل شده حقیقت است، ولی بیشتر مردمان منکرند.

عالم را غفلت فرو گرفته. ^^

قل تالله انّه ما اراد لنفسه من شیئی قد اختار البلاء لتقرّبکم الی الافق الاعلی یشهد بذلک کلّ الاشیاء و لکنّ النّاس اکثرهم من الغافلین. <sup>۸۹</sup> حضرت بهاءالله بگو! سوگند به خدا، او چیزی برای خود نخواسته و سختی و بلا را به خاطر تقرب شما به خدا پذیرفته. هرچه در عالم هست بر این حقیقت گواه است، امّا اکثر مردمان غافلند.

ارسال پیامبران بزرگ ترین بخشش و نعمت یزدان بهبندگان است. چرا مردمان از پذیرش این بخشش بزرگ اکراه دارند؟ بجای اینکه با شوق و اشتیاق بهسویش بشتابند، چرا از آن گریزانند؟

لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُّبِينً. سوره آلعموان آیه ۱٦٤



خداوند بهیقین بر مؤمنین این چنین منّت نهاد: از میان آنها پیامبری برانگیخت که آیاتش را بر آنها بیان نماید، آنها را پاک و مبرّا سازد، و حکمت الهی را بهآنها بیاموزد، در حالی که پیش از این درگمراهی آشکار بودند.

آئین یزدان برای محبت و یگانگی است، نه دشمنی و جدائی:

بگو! ای عباد: اسباب نظم را سبب پریشانی منمائید، و علّت اتّحاد را علّت اختلاف مسازید. ۸۰ حضرت بهاءالله

V



# بهاءالله در قرآن بزرگترین معمّا پنهان در سراسر قرآن

بزرگ ترین معمّا در قرآن و کتابهای آسمانیِ دیگر، معمّایِ ظهورِ موعودِ عصر ماست. این معمّا به دست توانای پروردگار ترسیم یافته، و به خواست او اسرارش با ظهور موعود عصر ما آشکار شده. راههای پنهان داشتن این معمّا از حیرت انگیزترین اسرار کتابهای آسمانی است. حلّ این معمّا و یافتن و شناختن موعود عصر ما که به اصطلاح انجیل، ظهورش به آمدن "دزد در شب» تشبیه شده مهیّج ترین رویداد زندگانی شما خواهد بود.

این کتاب تکّهای از این معمّا را بهشما ارائه می دهد و شما را برای سفری پرثمر و اسرارآمیز آماده میسازد—سفری که همهٔ ما بخاطر آن بهاین جهان



آمده ایم. امتناع از پذیرشِ دعوت به شرکت در این سفر پر شکوه و عبرت انگیز، در حقیقت امتناع از پذیرشِ پر ارزش ترین بخشش ها و هدیه های پروردگار رحیم و رحمان به هریک از بندگان اوست.

امروز روز دانائی است و روز آگاهی . . . خود را محروم منمائید . ۸۸ حضرت بهاءالله

ثروت و عزّت و راحت این جهان در برابر این بخشش بزرگ و جاودان، چون قطرهای از دریا یا ساعتی از ابدیّت است. زیرا اقامت ما در این دنیای زودگذر بس کوتاه است. آیا جائز است چنین زیانی را بهپذیریم: "دریا" را فدای "قطره" نمائیم و "ابدیّت" را به "ساعتی" بفروشیم؟ بهیقین بدانید که در این مقایسه، اغراق نیست. زیرا کتابهای آسمانی همه شهادت دادهاند که اینجا خانه موقّت ماست. هدف از آمدنِ ما به این دنیا، ساختن خانه ابدیِ ماست که پس از جدائی از این عالم به آن خواهیم رسید. امّا باید آن خانه را از اینجا بسازیم. لازمه ساختن آن بنا، شناسائی یزدان و اجرای فرامین اوست. بدون این راهنما، هرگز به مقصود و شهر موعود نرسیم.

در آغاز، بهجستجوی "ملکوت خدا"...پردازید. پس از آن هر چیز دیگر بهشما داده خواهد شد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۲، آیه ۳۳)

چه فایدهای! اگر کسی عالم را به دست آورد، امّا روح خود را از دست بدهد؟ حضرت مسیح (انجیل مرقس، فصل ۸، آیه ۲۹)

برای رسیدن به مقصود، باید آنچه از پیش شنیده ایم از صفحه خاطر بشوئیم و با کمال بی طرفی بدون تمایل به اقرار یا انکار به این آئین نظر اندازیم:

زیرا اگر عبد بخواهد اقوال و اعمال و افعال عباد را از عالِم و جاهل، میزان معرفت حقّ...قرار دهد هرگز...به سر منزل بقا نرسد و از جام قُرب و رضا مرزوق نگردد. ^^



قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَنَ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا.

بگو ای مردمان! حق از جانب پروردگار شما ظاهر گشته. هرکه هدایت پذیرد رستگار است و هرکه ضلالت گزیند زیانکار.

سرنوشت ابدی ما در این دنیا در دست ماست. آیا جائز است که تا فرصت داریم، دعوت یزدان را نپذیریم، مقصود از هستی خود را نادیده گیریم، در این سفر حیرت انگیز شرکت ننمائیم، و در این راه گامی برنداریم؟ برداشتن قدم اوّل در این سفر، مشکل ترین قدم هاست. تنها هدف این کتاب یاری به شما در برداشتن نخستین قدم است.

فاصلهٔ بينِ عالمٍ فنا و عالمٍ بقا يا قِدَم، تنها قَدَمي است. مي فرمايند:

قَدَم اوّل بردار و قَدَم ديگر بر عالم قِدَم گذار. ٩٠

در عصر ما مردمان سخت گرفتار تأمین نیازهای روزمرهاند. کسانی که فرصت مطالعه داشته باشند بسیار کمیابند. بیشتر مردمان با دیدن کتابی بزرگ مانند بهاءالله در قرآن که شامل ۹۳۰ صفحه است، به خود می گویند: "با اینهمه گرفتاری چطور ممکن است چنین کتابی را بخوانم؟" تنها با اداء یک جمله، خود را از جستجو و تحقیق درباره "بزرگترین خبر" در تاریخ بشر معذور می دارند. این نوشتهٔ مختصر، این بهانه را از مردمانِ کم فرصت و گرفتار می گیرد! زیرا پس از کمی توجّه به محتویات آن درمی یابند که مسئله مهمتر از آن است که می پنداشتند. آگاهی از نقشهٔ آفرینشِ انسان و خبر یافتن از روابطی آشکار و غیر قابل انکار بین پیش بینی های قرآن و ظهور آئین مناظری بس زیبا و روح افزا می گشاید. این دیدار و این آگاهی به آنها نیرو می دهد که به تفحّص پردازند و بکوشند تا تمامیِ "معمّای بزرگ قرآن" را می دهد که به تفحّص پردازند و بکوشند تا تمامیِ "معمّای بزرگ قرآن" را که به دست توانای پروردگار ترسیم یافته به بینند و به اسرار آن دست یابند. آن



"معمّای بزرگ" آنقدر زیبا و شگفت آساست که هرکس تصویر کوچکی از آنه به زیبائی و علم و آگاهی آنرا به بیند، ثروت و عزّت دنیا را با ذرّه ای از آنهمه زیبائی و علم و آگاهی معاوضه ننماید. زیرا هر نعمت و عزّتی در این دنیا محکوم به نیستی و فنا است، مگر نعمتِ نزدیکی و عشق به خدا. چه نیکوست سرنوشت کسانی که در این دنیای زودگذر به مقصود از آفرینش خود پی می برند و به آن می رسند سرنوشتی چنان پر شکوه و روح افزا که هرگز به زبان نیاید و ذهن انسان تصوّر آن نتواند.

## بزرگترین خبر در تاریخ بشر

آئین بهائی نقشه یزدان برای سعادت مردمان و صلح و آرامش جهان است. این آئین از ایران برخاسته و در بیش از ۲۰۰ کشور در سراسر جهان گسترش یافته. ملیونها نفر از مردم عادی گرفته تا بزرگ ترین متفکّرین و دانشمندان جهان آنرا پذیرفته اند و به این سبب ایران را که زادگاه آئین برگزیده آنهاست بس عزیز می شمرند. حتّی برخی از حکومتهای جهان، تعالیمی چند از این آئین را برای ترقّی و تکامل ملّت خود پذیرفته و به اجرا گذاشته اند. با اینحال بسیاری از ایرانیان به جای اینکه در شناسائی آئین بهائی بکوشند و اینحال بسیاری از ایرانیان به جای اینکه در شناسائی آئین بهائی بکوشند و به عظمت و نفوذ معجز آسای آن در سراسر جهان افتخار نمایند، آنرا نادیده و ناشنیده می گیرند. حتی گروهی از متعصبان بدون هیچ دلیل و برهان، بخاطر ایجاد تفرقه و دشمنی میان مردمانِ ناآگاه، بهائیان را "فرقه ضاله مضله" می نامند!

بهائیان از همان آغاز، مشعلدار آزادی بیان و ترقی ایران بودهاند و بیش از ۲۰,۰۰۰ قربانی در این راه دادهاند. با این وصف غالب ایرانیان هنوز پس



ازگذشت بیش از یک قرن و نیم—از اهداف آنان آگاهی ندارند و آنچه از پیشوایان خود آموخته اند جز شایعه و دروغ چیزی نیست. آیا زمان آن نرسیده که دوستداران راه راستی، به جای اینکه گفتار دشمنان این آئین را معیار حقیقت شمرند، خود به کاوش پردازند و این آئین را به چشم خود بینند و سناسند؟

بهاءالله در قرآن درباره عقائد بهائیان نیست. آن کتاب تنها رابطه قرآن را با دو موعود عصر ما حضرت باب و حضرت بهاءالله نشان می دهد و با ذکر آیات قرآن بهاثبات می رساند که ظهور آئین بهائی صدها بار در صدها آیه در آن کتاب آسمانی پیش بینی شده است.

این کتاب تنها دسته گلی است از بوستانی بس زیبا و شگفت آسا که به دست خالق ما هستی یافته. امید است که این چند گل شما را به شوق آورد و بر آن دارد که به این کتاب کوچک اکتفا نکنید، بلکه عزم دیدار آن بوستان نمائید، و به چشم خود بزرگ ترین معمّا و معجزه قرآن را به بینید و از بزرگ ترین خبر در تاریخ بشر آگاه شوید.

دوست یکتا میفرماید: راه آزادی باز شده بشتابید و چشمه دانائی جوشیده از او بیاشامید.<sup>۹۱</sup>

حضرت بهاءالله

نیکوست کسی که بیاید و بیابد.<sup>۹۲</sup>

#### نقش پيشوايان

نخستین وظیفه علما و پیشوایان، هدایتِ مردمان به راه خداست. اما آنها به جای تشویق به تحقیق، مؤمنان را حتّی از معاشرت با بهائیان برحذر داشته اند. این آیه خطاب به اینگونه پیشوایان است:



فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالْمِينَ. سوره هود، آیه ۱۶۶

چه ظلمی بزرگتر از این که کسی به خالق خود تهمت زند، گفتارش را دروغ شمرد، و بدون علم و آگاهی، مردمان را به گمراهی کشاند؟ پروردگار هرگز مردم ستمکار را بهراه راست نیاورد.

جز پیشوایان چه کسانی مردمان را بهراه راست یا به گمراهی می برند؟ آیا علما و پیشوایانی که این آئین را دروغ شمرده اند، "بغیر علم" بوده، یا از روی علم و دانش؟ بنابر گفتار پروردگار، داوری، بدون علم و آگاهی، گناهی است بس بزرگ گناهی که بزرگتر از آن تصور نتوان نمود. آیه پیش هشداری است به آنان که سرنوشتِ جاودانی و آسمانی خود را بدون تحقیق و جستجو، به دست پیشوایان سپرده و می سپرند. تاریخ ادیان نشان می دهد که در جمیع اعصار پیشوایان مردمان را از شناسائی پیمبران باز داشته اند. در این عصر نیز نقش آنها تغییر نیافته:

در هر عهد و زمان که نور حقیقت طلوع نمود پیشوایان بر انکار برخاستند و مقاومت نور حقیقت خواستند. بلکه خون بیگناهان ریختند و عاقبت با یکدیگر درآویختند...مگر کسانی که بهنور حقیقت چون شمع برافروختند و در سایهٔ درخت امید درآمدند.

در آن روز...ای مردم من، پیشوایان شما، شما را گمراه خواهند نمود... اشعیا، فصل ۳، آیات ۷, ۱۲

مردمان را بهسه گروه می توان تقسیم نمود:

- آنهائی که نمی دانند و می دانند که نمی دانند.
- آنهائی که نمی دانند و نمی دانند که نمی دانند.
- آنهائی که نمی دانند، امّا یقین دارند که می دانند.



منشأ بیشتر مشکلات عالم گروه سوّماند. اکثر پیشوایان مذهبی از این گروهند.

به زعم خود لله می کنند و حال آنکه بر خدا می کنند آنچه می کنند. <sup>۹۴</sup> حضرت باب امروز روزی است که آفتاب از نور او روشن و منیر است... ولکن... علمای عصر حائل شدند و ابصار را از مشاهده انوار منع نمودند. <sup>۹۵</sup> حضرت بهاءالله

در نزد هر ظهوری، اهل آن ظهور به علماء آن ظهور محتجب [در پرده] حضرت باب می شوند. ۹۲

ای جهلای معروف به علم!...مَثَل شما مَثَل ستاره قبل از صبح است که در ظاهر درّی و روشن است و در باطن سبب اضلال و هلاکت کاروانهای مدینه و دیار من است.

سپس حضرت مسیح فرمودند: "از این روحانیانِ متظاهر دوری کنید! ایشان در قباهای بلند خود احساس بزرگی میکنند و وقتی در بازار قدم میزنند، دوست دارند همه در مقابلشان سر تعظیم فرود آورند. دوست دارند در عبادتگاه در بهترین جایها بنشینند، و در ضیافتها در صدر مجلس باشند. ولی در همان حال، اموال بیوه زنان را تصاحب میکنند و بعد برای اینکه کسی متوجه کارهای کثیفشان نشود، در برابر چشم مردم نمازشان را طول میدهند. بههمین خاطر، خداوند آنها را بهشدیدترین وضع مجازات خواهد کرد."

انجيل مرقس، فصل ١٢، آيات ٤٠ ٣٨-٢

### آگاهی و دانائی

#### برترين هديه الهي

آیا زمان آن نرسیده که ایرانیان آئینی را که از میهنشان برخاسته و بر سراسر جهان سایه انداخته، بشناسند و از اهداف و آموزهها و دلائل حقانیت آن آگاه شوند؟ آگاهی و دانائی چراغ راه ماست. بدون این چراغ، شناختن



موعود و رسیدن بهمقصود ممکن نیست. تنها هدف این کتاب، اشاعهٔ پرتو دانش و دانائی و انتشار بزرگترین خبر در تاریخ بشر است.

سوره طه، آیه ۱۱۶

رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا.

پروردگارا بر علم من بیفزا.

دارای جهان آمد! راهش دون راهها و گفتارش دون گفتارها. بشنوید و بیائید. این روز پیروز را مانند نبوده و نیست. این است گفتار پروردگار. ۹۸ حضرت بهاءالله

هدف از آمدن ما به این جهان شناسائی یزدان و آمادگی برای ورود به بهشت جاودان است. لازمه این آمادگی، شناسائی نقشه پروردگار برای رشد و تکامل روح ماست. این رشد و تکامل به ما نیرو می دهد تا با عشق و ایمان در تحقق نقشه یزدان بکوشیم و با سایر خیرخواهان و صلح دوستان همگام شویم. جای تأسف است که تا فرصت داریم از این بخشش بی پایان بهره ای نبریم، زندگانی جاودانی را فدای نعمتها و لذتهای فانی نمائیم و با دست تهی از این سرا رخت سفر بربندیم.



نیکوست حال نفسی که آنچه شنید در آن تفکّر نمود و به حقیقت آن آگاه گشت.۹۹

پرتو خورشیدِ جهانگیرگیتی را روشن نموده و روزگارِ افسرده را تازگی بخشیده. نیکوست چشمی که دید و شناخت. از بی نیاز بخواه تا راز روزش را بنماید و تو را بهزندگی تازه، تازه نماید. اوست توانا و اوست دانا. " حضرت بهاءالله دعوا القصص عن ورائکم ان انظروا امری بعینی هذا ما امرتم به فی الکتب و الزّبر و الصّحف و الالواح. " حضرت بهاءالله حضرت بهاءالله

قصهها را به پشت سرگذارید و امر و آئین مرا به چشم من بنگرید. خداوند شما را درکتابها و الواح و نوشتههای آسمانی، چنین امر فرموده.



وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ. سوره عنكبوت، آيه ٦٩ كسانى كه به خاطر ما بكوشند، البته أنها را بهراه هاى خود هدايت خواهيم نمود. يقيناً پروردگار پشتيبان مردم نيك است.

إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ. سوره غافر، آيه ٦٦ فضل و رحمت يزدان شامل حالِ بندكان است، امّا بيشتر مردمان قدر ناشناسند.

بگو ای عباد! مقام خود را از دست مدهید و قدر خود و این ایّام را بدانید. ۱۰۲ حضرت بهاءالله

ای بنده من! از بند مُلک خود را رهائی بخش و از حبس نفس خود را آزادکن. وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی.







# فرستادگان یزدان را چگونه می توان شناخت؟

حضرت بهاءالله در آغاز کتاب ایقان می فرمایند، به گذشته نظر اندازید و به دعا و به بینید با چه عشق و امیدی، مردمان منتظر موعودشان بودند، و به دعا و تضرع ظهورش را از خدا آرزو می کردند، امّا به محض اینکه موعودشان قدم به عرصه جهان می نهاد، از او احتراز می جستند و به اعراض و اعتراض برمی خاستند. سپس می فرمایند:

حال قدری تأمّل نمائید که سبب اعتراض ناس بعد از طلب و آمال ایشان چه بود؟ ۱۰۰

حضرت بهاءالله ما را اندرز می دهند و آگاهی می بخشند که در علّتِ بی اعتنائی مردمان به پیامبران پیشین تأمّل نمائیم تا بسیاری از امور بر ما روشن و آشکار شود. زیرا:



هر چه که در آن ازمنه سبب اعراض و اغماض آن عباد بود، حال هم سبب اغفال این عباد شده. ۱۰۰

بدیهی است که توفیق در هرکاری مستلزم تحقق شرایطی است. آیا می توان بدون کوشش، در تحصیل توفیق یافت؟ آیا کسب "زندگانی جاودانی" که نتیجهٔ خداشناسی است، از این قانون مستثناست؟ آیا کسب این ارمغان یکتا و بی همتا بدون کاوش و کوشش ممکن است؟ آیهای از قرآن مجید به این پرسش پاسخ می دهد. در آن آیه، خداوند وعده هدایت و شناسائی حقیقت را تنها به "مجاهدین" یعنی مردم کوشا عطا می فرماید:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ. سوره عنكبوت، آيه ٦٩ كسانى كه دريافتن ما بكوشند، البته آنها را بهراه هاى خود هدايت خواهيم نمود. لطف و مرحمت يزدان با نيكوكاران است..

در آیه پیش واژه "جَاهَدُوا" (مشتق از جهد) اهمیت بسیار دارد. زیرا هر فرد نالایقی می تواند خود را حائزالشرایط شمرد و "مجاهدِ" راستین داند. حضرت بهاءالله در کتاب ایقان آیه پیش را تفسیر فرموده، لوازم و شرایط تحقیق آنرا بیان داشته اند. در آن تفسیر، نه تنها معنای "مجاهد" یعنی "کوشا" را بما می آموزند، تصویری از انسان حقیقی را نیز بما نشان می دهند. زیرا هر کسی لایقِ مقام و نام "انسان" نیست:

مقام انسان بلند است اگر بهانسانیت مزین، والا پست تر از جمیع مخلوق مشاهده می شود. بگو! ای دوستان: امروز را غنیمت شمرید و خود را از فیوضات بحرِ تعالی محروم ننمائید. از حق می طلبم جمیع را به طراز عمل پاک و خالص در این یوم مبارک مزین فرماید. ۲۰۳

<sup>\*</sup> فيوضات بحر تعالى: اشاره بهبخششهاي الهي.



در کتاب ایقان، حضرت بهاءالله لوازم انسان بودن یا مجاهد راستین بودن را در طی ۲۶ خصوصیت بیان می فرمایند. هر کس به کسب آن فضائل و تحقق آن شرایط توفیق یابد، به نخستین مرحله ایمان، یعنی "علم الیقین" رسده است.\*

بنابرگفتار حضرت بهاءالله در آن کتاب، مجاهد راستین کسی است که:

- ۱. خاطرش را از "غباراتِ تیرهٔ علوم اکتسابی" (یعنی انتظارات نادرستی که مردمان حقیقت می شمرند) پاک و مصفا سازد.
- ۲. قلبش را از هر آلودگی (تعصب، ترس، خودخواهی، بدبینی...)
   پاک و مطهر سازد.
  - ٣. به خدا توكّل كند، و به او نظر نمايد، نه به مردمان.
    - ٤. بهانصاف وكمال بي طرفي داوري نمايد.
      - از امور دنیا و منافع شخصی فارغ شود.
        - ٦. "خود را بر احدى ترجيح ندهد."
    - ۷. "افتخار و استكبار را از لوح قلب بشويد."
      - ۸. به صبر و شکیبائی دل بندد.
  - ٩. "صمت را شعار خود سازد و از تكلم بى فايده احتراز كند."
  - ١٠. "غيبت را ضلالت شمرد و به آن عرصه هركز قدم نگذارد."
    - ١١. "بەقلىل قانع باشد و از طلبِ كثير فارغ."

درجات یا مراحل دیگرِ ایمان عبارتند از: عینالیقین، حقالیقین، و نورالیقین. در آئین بهائی، استعمال واژهٔ مجاهد مرسوم نیست. واژهٔ مصطلح تَحَرِّي حقیقت، یعنی به آزادی حقیقت را جستجو نمودن است.



- ۱۲. مصاحبت با مردم وارسته را غنیمت شمرد، و دوری از مردم دنیاپرست و متکبّر را نعمت شمرد.
  - ۱۳. در سحرگاهان بهذکر یزدان پردازد.
  - 14. به کمال همّت و کوشش در طلب مقصود و موعود بکوشد.
    - 10. "غفلت" را به آتش عشق و ذكر معشوق بسوزاند.
      - ١٦. از آنچه غير خداست "چون برق درگذرد."
- ۱۷. "بر بی نصیبان نصیب بخشد و از محرومان، عطا و احسان دریغ ندارد."
  - ۱۸. "رعایت حیوان را منظور دارد تا چه رسد بهانسان."
    - ۱۹. از محبوب، جان دریغ ندارد.
    - ٠٢٠ "از شماتتِ خلق، از حقّ احتراز نجوید. "
    - ۲۱. آنچه برای خود نمی پسندد، برای غیر نپسندد."
      - ۲۲. نگوید آنچه را که به آن وفا نکند.
- ۲۳. "از خاطئان [خطاكاران] دركمال استيلاء درگذرد و طلب مغفرت نمايد."
- 7٤. "بر عاصیان قلم عفو در کشد و به حقارت ننگرد. زیرا "حُسنِ خاتمه" مجهول است. ای بسا عاصی که در حین موت به جوهر ایمان موفّق شود و خمر بقا چشد و به "ملأ اعلیٰ " شتابد و بسا مطیع و مؤمن که در وقت ارتقای روح، تقلیب شود و به اسفل درکاتِ نیران \* مقرّ باید. "۱۰۷

م حسن خاتمه: عاقبتِ خير، سرنوشت نيك.

<sup>🗘</sup> ملأ اعلىٰ: ساكنان عالم بالا، اشاره بهبهشت برين.

<sup>\*\*</sup> اسفل درکاتِ نیران: پائین ترین درجات دوزخ.



سپس مقصود از ذکر این همه صفات و خصایا را در یک جمله خلاصه می فرمایند:

سالک و طالب باید جز خدا را فنا داند، و غیر معبود را معدوم شمرد.^^

می فرمایند، پس از تحقّق این شرایط و کسب این فضائل، واژه "مجاهد" یا "کوشا" درباره رهرو راه راستی، صادق می آید. ۱۰۹

هرگاه روح جویندهٔ کوشا متّصف به چنین صفاتی شود، نور راستی را چون آئینهٔ مصفّا بنماید و الطاف و عنایات الهی را چون مغناطیس به خود جذب نماید.

هر ذره و هر شیئ، او را دلالت بر محبوب و مطلوب نماید، و چنان ممیّز شود که حقّ را از باطل، چون شمس از ظلّ، فرق گذارد. ۱۱۰

در طی ۲۶ صفات و مناقبی که ذکر شد، آیا کوچک ترین اشاره ای به علم و مقام و منصب می توان یافت؟ اکثر پیروان آئین ها، به ظاهر و القابِ پیشوایان خود ناظرند، نه به قلب و طینت درونی شان. گفتار حضرت بهاءالله کاملاً با آیات قرآن سازگار است. در آن کتاب آسمانی نیز لازمه شناسائی، قلب پاک و صفات معنوی شناخته شده، نه درس مدرسه و تبحّر در زبان و بیان. چه کمیابند پیشوایانی که به این صفات آسمانی متصف باشند. صدها نفر از این گونه پاک دلان به آئین بهائی ایمان آوردند و سرانجام جان خود را در راه اشاعه آن فدا نمودند.

شناسائی پرتو یزدان در پیامبران، همانند شناسائی خورشید درخشان است. آیا برای شناسائی خورشید، نیازی به تحصیل و مدرسه هست؟ آیا ممکن است که از میان آنهمه مردمان، تنها رؤسای مذاهب و ادیان و "عمّامه به سران" بارِ مسئولیّتِ شناسائیِ پیامبران را بر دوش داشته باشند، و دیگران



معاف باشند؟ چنین تبعیض و استثنائی را هرگز بهدرگاه الهی راهی نبوده و نیست.

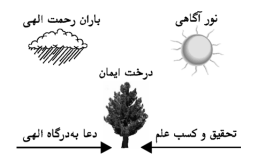
اکثر پیشوایان—از هر دین و مذهبی باشند—حقِ آزادیِ وجدان را از پیروانشان گرفته اند و به آنها آموخته اند که: "بما اعتماد کنید. ما شما را سرانجام به بهشت موعود می رسانیم." چقدر جای تأسف است که در جمیع اعصار مردمانِ زود باور این وعده را به آسانی پذیرفته اند و سرنوشتِ جاودانی خود را به دست پیشوایان نادان سپرده اند. اگر خلبانی مست یا بی تجربه باشد، سوار هواپیمای او نمی شوند، امّا روح خود را به مدّعیانی می سپرند که نشانه ای از "مجاهد راستین" در آنها نمی توان یافت، مردمان متکبری که درسی از انصاف و انسانیّت نیاموخته اند!

همانطور که رشد و پرورش "بذر" متّکی به آفتاب، باران، و زمین مساعد است، پرورش "بذر ایمان" نیز نیازمند به این سه عامل است:

- عشق به حقیقت و دانش و دانایی، و تأمّل و تفکّر و تحقیق عادلانه (بهره بردن از نور آفتاب)
- دعا از روی عشق که منجر به فضل و رحمت یزدان است (بهره بردن از باران)
- رفتار نیك که "نشانهٔ" راستگویی و پاکی قلب و "پشتوانهٔ" کوشش و دعاهای ماست (زمین مساعد)

ایمان هر انسانی نتیجهٔ این سه عامل است. هرگاه نیروی دانایی و دعا و رفتار نیك و بیریا با فضل و بخشش یزدان همراه شود، "زمین قلب" را شایستهٔ دانه یا درخت ایمان نماید، و به عنایت و مرحمتِ "یهدی من یشاء" متباهی و مفتخر سازد. والا پروردگار، آن قلب غافل و جاهل را در بیابانِ "یضل من یشاء" سرگردان گذارد.





وَاعْبُدْ رَبَّكَ حَتَّى يَأْتِيكَ الْيَقِينُ. (سوره حجر، آيه ۹۹) بەپرستش يزدان پرداز تا بەسرمنزل يقين و اطمينان رسى.

آیاتی که از ظهور دو پیامبر عصر ما سخن گفته اند، غالباً "شرایط شناختن" آنها را نیز در پایان هریك از آن آیات بما آموخته اند. برای آگاهی بیشتر از این "شرایط" خوبست سه نمونه از آن آیات را بطور مختصر از نظر بگذرانیم:

| شرايط شناختن                                                                                                                                                                      | وعدهٔ آمدنِ پیامبرانی                                                                                                                                                                                                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| آن پیامبران                                                                                                                                                                       | در آینده                                                                                                                                                                                                                                         |
| فَمَنَ اتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ. سوره اعراف، آیه ۳۵ هر یك از شما كه پرهیزكار و نیكوكار باشد، نه ترسی دارد نه غمی. (چنین شخصی كام رواست.) | لِکُلِّ أُمَّةٍ أَجَلُ إِمَّا يَأْتِينَّكُمْ رُسُلُّ مِّنْكُمْ رُسُلُّ مِّنْكُمْ آيَاتِي * سوره اعراف آيات ٣٤-٣٤ براى هر امّتى مدّت معينى مقرر شده هرگاه پيامبرانى از بين شما مبعوث شوند، که البتّه مبعوث خواهند شد، و آيات مرا براى شما بخوانند |

این آیه و آیات شبیه آن به تفصیل در بهاءالله در قرآن مورد بحث قرار گرفته اند.



| شرايط شناختن اين "امر"                                              | وعدهٔ آمدنِ "امر" يا آئين الهي                                       |
|---------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ.<br>سوره توبه، آیه ۲٤ | فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ<br>سوره توبه، آیه ۲۶ |
| پروردگار، مردم بدکار را هدایت نکند.                                 | صبر کنید تا پروردگار "امرش" را<br>بیاورد                             |

| شرايط "ملاقات با خدا"                                                                                                                                                             | وعدة "ملاقات با خدا"                                                                    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| فَلْیَعْمَلْ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا یُشْرِكْ بِعِبَادَةِ<br>رَبِّهِ أَحَدًا. سوره تهف، آیه ۱۱۰<br>باید صالح باشد و در پرستش پروردگار<br>شریکی برای او نپذیرد (یکتا پرست<br>باشد). | فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّه<br>سوره كهف، آيه ١١٠<br>هركس اميد به "ديدار خدا" دارد |

مقصود از یکتا پرستی در آیهٔ قبل چیست؟ مقصود، توجّه کامل به خداست. مقصود، جدا شدن از غیر اوست:

لن يعرفنا اليوم الا الله الله الله مرآت قلوبهم و طهرت انظارهم عن النظر الى غيرالله. ١١١

امروز نشناسند ما را مگر آنان که آئینهٔ دلشان و دیدشان از توجّه بهغیر خدا صفا یافته.

## نیروی جاذبه میان یزدان و انسان

یکی از مهم ترین اسرار آفرینش انسان، نیروی جاذبهای است که بنده را به آفریننده می پیوندد. همانطور که اجزاء کیهان، به نیروی جاذبه، در کمال



نظم بهم مرتبطاند، روح ما نیز بهخالق ما مرتبط است و سر موئی از این قانون و نظم آفرینش تجاوز نتواند. این رابطه یا قانون را این طور می توان بیان نمود: نزدیکی هر بندهای به آفرینندهاش مرتبط به پاکی و کمال روح اوست. هرچه پاکی و کمال بیشتر، نزدیکی بیشتر. تنها خدا از این رابطه و رمز آگاه است. چه بسا مردمانی که خود را بزرگ می شمرند و چون عقاب در عرصه این جهان در پروازند، امّا در نظر یزدان از پشه کمترند. و چه بسا مردمان فروتنی که در نظر مردمان خوار و بی مقدارند، امّا در اوج عزّت ابدی در سیر و سفرند.

این ارمغان بی نظیر و یکتا، یعنی نزدیکی به خدا، ارثی نیست. چه بسا کسانی که از زندگانی جاودانی بی بهرهاند، امّا فرزندانی "زنده" بهبار می آورند. و چه بسا کسانی که تنها به عشق خدا و ابراز آن عشق به مردمان زنده اند، امّا فرزندانی بی ایمان و بی وجدان دارند. این از عجایب روزگار است. آیا هرگز دیده اید از مادرانی مرده و در خاک خفته، فرزندانی "زنده" تولّد یابند؟ یا پدرانی سالم و توانا، فرزندانی "مرده" بهبار آورند؟ بنابر قانون طبیعت، این کار ممکن نیست، امّا در عرصه روح و روان این رویداد بسیار رایج و آسان است:

يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَمُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ. سوره انعام، آيه هه از مرده زنده، و از زنده مرده به ظهور مي آورد.

آزادی مردمان در گزینش سرنوشت خود چنان ثابت و پابرجاست که حتی فرزندان پیامبران از این قانون مستثنا نیستند. چه بسا پیامبرانی که فرزندان و خویشانی نا اهل و نافرمان داشته اند. چقدر جای شگفتی است! از پیامبری که جز عشق خدا و روح خدا در او چیزی نیست، فرزندی به جهان می آید که از فضائل و مفاخر عالم انسان بکلّی بی بهره است! اگر شما در قانون جاذبه استثنائی دیدید، در نقشه آفرینش انسان یعنی رابطه یزدان با بندگانش نیز خواهید دید.



به یقین بدانید که بنابر اراده و حکمت یزدان: سرنوشت شما در دست شماست. اگر خواست شما نزدیکی به خداست، دز این سفر از نفس به خدا سبه احدی اتکا نکنید. زیرا در این ماجرا، شما و خدا تنهائید. کسی جز شما، مسئولِ سرنوشت شما نیست. حال به بینیم این سفر چگونه آغاز می شود و به پایان می رسد. این سفر را می توان به چهار وادی یا چهار قدم تقسیم نمود:

- قدم اوّل از خداست. او هر یک از ما را به زبان فرستاده اش دعوت می کند که با شتاب به سویش بشتابیم، زیرا فرصت ما در این دنیا بس کوتاه و زودگذر است.
- قدم دوّم از ماست. در سفر به سوی خدا باید در آغاز با میزانی که خداوند مقرر فرموده، یعنی در پرتو عقل و خرد، فرستاده اش را بسنجیم و بشناسیم. در عالم دین و ایمان، همانند عالم علم و دانش، پرتو عقل و بینش تنها یار و یاور ماست. بنابر گفتار پروردگار، هر انسانی تواناست که پرتو جمالش را در فرستاده اش به بیند و بشناسد، به همان آسانی که فرزندانش را می شناسد، یا پرتو آفتاب درخشان را از شعله لرزان شمع تمیز می دهد. آیا بین ساخته خالق جهان و یک انسان مکار که به دروغ خود را فرستاده یزدان می خواند، شباهتی هست؟ در این باره هرچه بیشتر بیندیشید.
- قدم سوّم نیز از ماست. خالق ما، خواستِ ما و آرزوی ما را محترم میشمرد. آنچه میخواهیم، باید از او بخواهیم.

آنچه خواهی از او خواه، و آنچه طلبی از او طلب ۱۱۲ حضرت عبدالبهاء

اگر خواست ما نزدیکی به خداست، باید به دعا متوسل شویم و از او مدد جوئیم. زیرا قلب ما در دست خالق ماست. چه بسا کسانی که فرستاده یزدان را به دلیل و برهان می شناسند، و به زبان اظهار ایمان می کنند، امّا



در دل و جان احساسی بهخالق خود ندارند. پرورش بذر عشق و احساس نزدیکی بهخدا مستلزم صبر و کوشش است.

مسافر در این سفر بی صبر به جائی نرسد. ۱۱۳

مهم ترین راه کسب این ارمغان یکتا و بی همتا، دعا و التماس به درگاه خداست. این دعا و التماس باید از دل و جان برآید، نه از زبان. این اظهار عشق به معبود باید چون شعلهٔ سوزان سر به آسمان زند، و چون طلوع و تابش آفتاب هرگز خاموش نشود. این داستان زیبا از حضرت عیسی، اسرار دعا را بما می آموزد:

روزی عیسی برای شاگردانش مَثَلی آورد تا نشان دهد که لازم است همیشه دعاکنند و تا جواب دعای خود را نگرفتهاند، از دعاکردن باز نایستند.

پس چنین فرمود: "در شهری، یک قاضی بود که نه از خدا می ترسید و نه توجهی به مردم داشت. بیوه زنی از اهالی آن شهر، دائماً نزد او می آمد و از او می خواست به شکایتش علیه کسی که به او ضرر رسانده بود رسیدگی کند. قاضی تا مدتی به شکایت او توجهی نمی کرد. امّا سرانجام از دست او به ستوه آمد و با خود گفت: با اینکه من نه از خدا می ترسم و نه از مردم، امّا چون این زن مایه دردسر من شده، بهتر است به شکایتش رسیدگی کنم تا اینقدر مزاحم من نشود."

آنگاه حضرت مسیح فرمود: "بهبینید این قاضی بیانصاف چکار کرد! اگر چنین شخص بیانصافی، راضی شود بهداد مردم برسد، آیا خدا بهداد قوم خود که شبانهروز بهدرگاه او دعا و التماس میکنند، نخواهد رسید؟ بهیقین بدانید که خیلی زود دعای ایشان اجابت شود. امّا سؤال اینجاست: هنگامی که پسر انسان [حضرت مسیح] بهاین جهان باز میگردد، نشانهای از ایمان در جهان خواهد یافت؟"

اشاره به شناسائی حضرت مسیح در هنگام رجوع آن موعود: آیا مردم جهان، خاصه مسیحیان، آنقدر ایمان دارند که با دعا و التماس به خدا، مانند آن بیوه زن از خالق خود بخواهند که به یاری او موعود خود را بشناسند؟



سپس برای کسانی که به پاکی و پرهیزگاری خود می بالیدند و سایر مردم را حقیر می شمردند، این داستان را تعریف کرد:

دو نفر به خانهٔ خدا رفتند تا دعا کنند، یکی فریسی مغرور و خودپسند بود و دیگری، مأمور باج و خراج. فریسی خودپسند، کناری ایستاد و چنین دعا کرد: "ای خدا تو را شکر می کنم که من مانند سایر مردم، خصوصاً این باجگیر، گناهکار نیستم. نه بر سر کسی کلاه می گذارم، نه به کسی ظلم می کنم و نه مرتکب زنا می شوم. بلکه در هفته دو بار روزه می گیرم و از هرچه که به دست می آورم، یک دهم را در راه تو می دهم."

امّا آن باجگیرگناهکار در فاصلهای دور ایستاد و بههنگام دعا، حتّی جرأت نکرد از خجالت سر خود را بلند کند، بلکه با اندوه بهسینه خود زده، گفت: "خدایا، بر من گناهکار رحم فرما!"

من به شما می گویم که این مرد گناهکار، بخشیده شد، امّا آن فریسی خودپسند، از بخشش و رحمت خدا محروم ماند. زیرا هرکه خود را بزرگ داند، کوچک شود و هرکه خود را فروتن سازد، سربلند شود."

انجيل لوقا: فصل ١٨، آيات ١-١٤

پس از برداشتن دو گام پیش در این سفر جانبخش و پر ماجرا، یعنی در سیر از نفس بهسوی خدا، بار دیگر نوبت به خدا می رسد. آنگاه که جوینده، نقشه آفرینش انسان و قوانین جاذبه عالم روح و روان را پذیرفت و آنها را مدار زندگانی خود نمود، روح پروردگار، چون عاشقی دلداده، او را در آغوش می گیرد، و همانند نیروی جاذبه، به "مدار و منظومهٔ" خود می برد:

و چون سراج [چراغ] طلب و مجاهده و ذوق و شوق و عشق و وله و جذب و حبّ در قلب روشن شد، و نسیم محبّت از شطر احدیّه و وزید، ظلمتِ ضلالت شکّ و ریب زائل شود و انوار علم و یقین همه ارکان وجود را

<sup>•</sup> شطر احديّه: از جانب خداوند يكتا.



احاطه نماید. در آن حین بشیر معنوی، بهبشارت روحانی از مدینه الهی چون صبح صادق طالع شود و قلب و نفس و روح را بهصور [شیبور] معرفت از نوم [خواب] غفلت بیدار نماید. و عنایات و تأییدات روحالقدس...حیات تازه جدید مبذول دارد، بهقسمی که خود را صاحب چشم جدید و گوش بدیع و قلب و فؤاد تازه می بیند.

# نقش تصورات و توهمات در منع انسان از شناختن پیامبران

این آیه قرآن در وصفِ حالِ مردم روزگار ماست:

فَوَيْلٌ يَوْمَئَذِ لِلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعَبُونَ. سوره طور، آيات ١٢-١١ وای برکسانی که در آن روز به دروغ پرداخته، سرکرم توهمّات خود شوند.

تا قلب از نارِ وهم فارغ نشود، البتّه بهنور يقين فائز نگردد. ١١٥

توهّم تصوّرات گوناگون است. این تصوّرات همواره آنان را از دیدن و شناختن در تصوّرات گوناگون است. این تصوّرات همواره آنان را از دیدن و شناختن پیامبران یزدان باز داشته است. از جمله توهمات و تصورات رایج بین یهودیان این است که موعود آنها به محض ظهور، سلطنت و حکومتی با عظمت بنا خواهد نمود. به سببِ این توهّم، موعود خود حضرت مسیح را منکر شدند. از جمله توهّمات رایج بین اعراب جاهلیه این بود که تنها دلیل میامبر خدا معجزه است. پاسخ پروردگار به آنها این بود که دلیل فرستاده اش قرآن مجید است. زیرا هیچ کس گفتار پروردگار را تقلید نتواند.



آیا رسول خدا قادر به اجرای معجزه نبودند؟ این قدرت به همهٔ پیامبران اعطا شده. علّت عدم میل پیامبران به اجرای معجزه همان است که ذکر شد: معجزه رابطه بین خدا و بشر را بر هم زند. زیرا بنابر نقشه آفرینش انسان، مردمان باید از روی میل و صفای نیت به حقیقت بگروند نه بخاطر وقایع معجزه آمیز.

اگر این امورات [معجزه آسا] ظاهر شود کلّ طوعا و کرها تصدیق نمایند و مذعن شوند، ولکن چنین تصدیق را اعتباری نه.۱۱۲

علاوه بر این، تقاضای معجزه توهینی است بزرگ به خالق مهربان. مثل این است که به کسی بگوییم: دوستی من متّکی به امتیازات مادّی تو است، نه به اخلاق و فضایل معنوی تو. تا قدرت و ثروت خود را به من ننمایی، تو را به دوستی نگزینم. گفتار و کردار نیك و افکار پر مایه و معجزه آسای تو را چندان ارزش و اعتباری نیست و فضیلت تو را اثبات نکند.

در این عصر هم توهمات و تصوّرات بسیار میان پیروان همهٔ آئینها رایج است.

حضرت بهاءالله

قلوب عباد بهاوهام مایل.۱۱۷

عجب است از نفوسی که گوش را از گفتاری که از نسیم سحری رقیق تر و از روح لطیف تر است، منع نموده اند...دانا و بینا چون کیمیا نایاب است. ۱۱۸ حضرت بهاءالله

نمونهای چند از توهمات و تصوّرات مسیحیان عصر ما:

- حضرت مسیح یگانه نجات دهنده دنیا بوده و خواهد بود. جز اسم او اسمی انسان را ازگناه و تباه نرهاند.
  - حضرت مسيح خداست.
  - آن موعود از آسمان خواهد آمد و هر چشمي او را خواهد ديد.



- در هنگام رجعت او، پیروانش از زمین بلند شده، در آسمان بهاو خواهند پیوست.
- غیر مؤمنین، روی زمین مانده همه نابود می شوند. (اکثر مردم جهان از این دسته به حساب می روند.)
  - شهر تازهای بهنام اورشلیم برای مؤمنین از آسمان فرود می آید.

نمونهای چند از توهمات و تصورات مسلمین عصر ما:

- حضرت محمّد آخرین پیامبر خداست. یزدان مهربان هرگز پیامبر دیگر برای بشر نفرستد.
- قائم موعود در چاهی پنهان شده و در زمان معین از آن چاه بیرون می آید.
- قائم موعود پس از ظهور، به کشتن مردمان پردازد به حدی که خون
   کشتگان تا رکاب اسبش جریان یابد.
  - مردگان همه از قبر برخیزند.
  - خرى عجيب بهنام "خردجّال" آشكار شود.

یزدان مهربان بارها بما یادآور شده که از سرنوشت امّتها و پیامبران پیشین پند گیریم. "گذشته آئینهٔ آینده است. کسانی که از خطاها و لغزشهای گذشته عبرت نگیرند، بهتکرار آنها محکوماند."

بگو ای دارای چشم! گذشته آینه آینده است، ببینید وآگاه شوید.۱۱۹ حضرت بهاءالله

أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالُوا أَبشَرُ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ. كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَقَالُوا أَبشَرُ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوا وَاسْتَغْنَى اللَّهُ. سوره تعابن، آیات ٦- ۵



آیا داستان کسانی که در روزگار پیشین (فرستادگان پروردگار را) انکار کردند نشنیده اید؟ آنها نتیجه رفتار زشت خود را چشیدند، و به عذاب دردناکی رسیدند. به این سبب که برای آنها فرستادگانی آمدند با نشانه هایی روشن، امّا آنها گفتند: "تنها بشری (مانند ما) راهنمای ما است؟" پس کفر ورزیدند و از پیام یزدان روی برتافتند. پروردگار از آنها بی نیاز است.

ای بندگان خدا! آگاهتان میکنم که بترسید از عذاب خدا، خدایی که برای راهنمایی و آشنا نمودن شما با نیك و بد، حکایات و مثالها شاهد آورد. ۱۲۰ امیر مؤمنان

اکثر بریّه شخط به عادات بشریّه که از هیکل امریّه مشاهده می نمایند، محتجب مانده اند. ۱۲۱

تا آئینه دل از تصوّرات و توهمات پاك نشود، نور آگاهي هرگز در آن نتابد:

هر طالب و هر قاصد و هر عامل در اوّل امر باید قلب را از ظنونات و اوهامات ناس مقدّس و منزّه نماید و در صدد عرفان حقّ جل جلاله متوکلاً علیه بر آید... ۱۲۲

همانطور که کتابهای آسمانی بما می آموزند، این سرا جای آزمایش است. برای کسب رضای یزدان در این جهان باید همواره بکوشیم تا در آزمایشی که پروردگار برای ما مقدّر داشته توفیق یابیم. آزمایشی که توفیق در آن بیش از هر آزمایش دیگر در این عصر در سرنوشت ما و دیگران مؤثّر است، شناختن دو موعود عصر ما: "ذکر بزرگ یزدان" (حضرت باب) و "خبر بزرگ" (حضرت بهاءالله) است. نخستین گام در راه شناختن آن دو برگزیده یزدان رهایی از توهمات و تصوّرات پیشین است. باید در ابتدا صفحه روح را از تصورات و انتظارات دروغ بشوییم، به کمك دعا آن را صیقل دهیم، و

**بریّه**: مردمان.

<sup>🗘</sup> هیکل امریّه: اشاره بهپیامبران



به نیروی توکّل و اطمینان به یزدان، نقشه ای راکه از روز ازل خالق ما برای ما مقدّر فرموده، بر آن صفحه رسم کنیم.

قل يا قوم دعوا الموهوم قد اتى القيّوم على ظلل البرهان انّه لربّكم الرّحمن. ١٢٣ حضرت بهاءالله

بگو! ای مردمان موهوم را رها کنید. موعود قیوم به شما در سایه های دلیل و برهان آمده. به یقین، او پروردگار بخشندهٔ شماست.

<sup>\*</sup> قيّوم: بي آغاز، قائم بهذات.

9



# بەياد

# یك دانشمند بزرگ

محمّد موحّد از علمای بزرگ اسلام بنمونهٔ خضوع و تقوی و شهامت پس از تحقیق در بارهٔ آئین بهائی، مقام و منصب را رها نموده، به این آئین پیوست. امّا دوران زندگانی او در این جهان کوتاه و پررنج بود. قبل از انقلاب گرفتار زجر و زندان شد. بعد از انقلاب هم مخالفان او را آزاد نگذاشتند و به زجر و زندان روح و روانش بیازردند. نگارنده افتخار دوستی و مرافقت با موحّد داشت و از علم و حکمت او بهره می گرفت. متأسفانه این کتاب پس از ناپدید شدن او پایان یافت، و به این سبب از نظریات این محقّق بزرگ بی بهره است، ولی به یاد و الهام او نگاشته شده.

موحد کتابی در اثبات آئین بهائی نوشته بود که مخالفان از دست او ربودند. تا حد اطّلاع، اثری از آن نوشته پرارزش باقی نیست. امید است با



این دعوت نامه، خاطرهای از آن جوان دانشمند و فداکار و کتاب گمشده او در دفتر روزگار بهیادگار ماند.

# خبر خوش

# دعوتنامهای بهیاد و بهنام محمّد موحّد خطاب بهشیعیان

ای شیعیان با تقوی و با ایمان! شما که سالها در انتظار ظهور قائم موعود بوده و هستید، به یقین بدانید که زمان انتظار به سر رسیده، قائم قیام نموده، و خبر ظهورش جهانگیر گشته. شما که گرفتار شک و شبهه اید، به جستجو پردازید تا به بینید که با چه روشنی و صراحت، خداوند خبر ظهور قائم را در سراسر قرآن—آن کتاب زیبا و بی همتا—از سوره الفاتحه گرفته تا سوره الناس—به تفصیل بیان داشته. به یقین بدانید که هیچ موعودی تا کنون با اینهمه دلیل و برهان در جهان ظاهر نگشته.

ای شیعیان با ایمان! چرا هنوز از این خبر بزرگ — "نبأ عظیم" — بی خبرید؟ شما که پیوسته دست دعا بلند نموده از خدا خواسته اید که "صاحب زمان" را هرچه زودتر بفرستد، چرا ساکت نشسته اید؟ چرا به سرچشمه این آب گوارا و جان بخش سری نمی زنید؟ چرا برای شناختن این منبع پاک و مصفّا سراغ نهرهائی می روید که به صد گونه دروغ و بهتان آغشته اند؟ چرا نشانه های حقانیت قائم موعودتان را که در سراسر قرآن بیان شده از کسانی که او را شناخته اند نمی پرسید؟ آیا هرگز برای شناسائی شخصی "ناآشنا"



سراغ کسی میروید که او را نمی شناسد؟ آیا هرگز "ناآشنا" از "آشنا" خبر دارد؟

ای شیعیان با ایمان! به کدامیک اجر می نهید و اعتماد می کنید: به شهادت صدها آیهٔ قرآن، یا به قول یک کنیز و گروهی از سودجویان که بدون دلیل و برهان شهرت دادند که کودکی دور از چشم دیگران در چاهی نامعلوم پنهان گشته؟ آیات قرآن را درباره ظهور امام زمان بخوانید و با آن شایعه بسنجید و به بینید کدام یک شایسته اعتمادند.

ای شیعیان با ایمان! قرنهاست آرزو داشته و دارید که مهدی موعود هرچه زودتر پای در رکاب نهد و عالم از دسترفته را از بلا برهاند. آن موعود بنابر وعده قرآن در زمان مقرّر ندای یزدان را برافراشت و به دعوت مؤمنان پرداخت. اجداد ما و شما، همان کسانی که آرزوی دیدارش را داشتند، به جای ایمان و اقرار، به آزارش پرداختند و سرانجام او را هدف صدها گلوله ساختند. پس آنچه بلاست، "از ماست که بر ماست." حال بر ما و شماست که به جبران گذشته پردازیم و به اراده یزدان، و به یاری یکدیگر، جهانی تازه بر پایه داد و دوستی، از نو بسازیم.

ای شیعیان با تقوی و با ایمان! نگذارید ابرهای شک و شبهه شادی دلهای شما را از تابش باز دارد. قرآن مجید بارها شما را مخاطب ساخته که مبادا به نومیدی گرائید و دست از ایمان به یزدان بردارید. به یقین بدانید که خالق مهربان هرگز بندگانش را به حال خود رها ننماید. به عشق دیدارش گام بردارید تا راه راست را بیابید و به شادی پاینده رسید. جز به کوشش و کاوش راهی به شناسائی آن موعود ندارید:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلَنَا.



ما كساني را بهراه خود هدايت ميكنيم كه بهخاطر ما بكوشند.

ای شیعیان با تقوی و با ایمان! این خبر خوش را که قرآن "نبأ عظیم" - خبر بزرگ - خوانده، کوچک نشمرید. سرنوشت جاودانی شما متّکی به اقرار و ایمان به آن است. خداوند صدها بار در قرآن مجید به منکرین این "خبر بزرگ" اخطار و به مؤمنین به آن، خبر خوش داده است. به یقین بدانید که در زندگی شما هیچ افتخاری و هیچ ثروت و عرّتی قابل قیاس با شناسائی موعود یزدان نیست. تنها چیزی که همیشه مال شماست، روح شماست. آیا هرگز دیده اید کسی - چه فقیر، چه غنی - چیزی جز روحش با خود ببرد؟

ای شیعیان با ایمان! ملیونها نفر از مردم جهان، از هر دین و مرامی که به تصوّر شما رسد، قائم شما را شناخته اند و در اشاعه مژده ظهورش در سراسر جهان در سیر و سَفَرند. چرا شما که در زادگاه آن موعود بسر می برید، از حقیقت این "خبر بزرگ" بی خبرید؟

ای شیعیان با ایمان! شما که در انتظار قائم موعود نشسته اید! به یقین بدانید که وعده یزدان تحقق یافته. قائم موعود با هزار دلیل و برهان ظاهر گشته. تا چند به گفتار این و آن و دشمنان آن موعود، خود را از فضل و رحمت یزدان باز می دارید؟ با عشق و اشتیاق و اطمینان دست دعا و نیاز به درگاه خداوند مهربان برافرازید و با کمال خلوص و بندگی از او بخواهید که پرتو ایمان به موعودش را در قلب شما برافروزد.

اننی انا القائم الّذی انتم بظهوره توعدون.۱۲۶ من همان قائمی هستم که ظهورش بهشما وعده داده شده است.

فو رب السماء والارض انه لهوالحق من لدنا. ۱۲۰ سوگند به پروردگار آسمان و زمین که او حق است و از جانب ماست.



زمان شک و شبهه و انکار سپری گشته، هنگام انتظار بهسر آمده. موسم جشن و شادمانی است، نه زمان غم و سوگواری.

بی نیاز بآواز بلند می فرماید: جهان خوشی آمده غمگین مباشید. راز نهان پدیدار شده اندوهگین مشوید. اگر به پیروزی این روز پی بری از جهان و آنچه در اوست بگذری و به کوی یزدان شتابی. ۱۲۶

# ضميمه



# آثار دیگر مؤلف درباره آئین بهائی

# به فارسی

آئین بھائی:

پیام آسمانی برای صلح و سعادت جهانی

·::=+>DO(+=::-

بهاءالله در قرآن

٠, ٠,٠٠٠ <del>٩</del>,

چرا بهاین جهان آمدهایم؟

زندگی با خدا و بی خدا تفاوت آنها چیست؟

-::=+0000+=::-

تقلید: بیماری و بلای بزرگ

• ::=+>>0(+;=:-



دروغ: پایه و ریشه

بدیها و بلاها

شنده و بلاها
گفتاری در تاریخ آئین بهائی

گفتاری در تاریخ آئین بهائی

چگونه می توان

فرستادگان یزدان را شناخت؟

# بهانگلیسی

١. خداشناسي، اثبات وجود خدا و جهان جاودان

The Spiritual Design of Creation
The Knowledge of God
Death: The Door to Heaven
God's 19 Great Little Tranquilizers

 ۲. اثبات ظهور موعود یهودیان و مسیحیان بنابر بشارات کتاب مقدس

I Shall Come Again Lord of Lords King of Kings The Evidence for Bahá'u'lláh

Come Now, Let Us Reason Together The Greatest News

Christ Has Come

Bahá'u'lláh: The One Promised in All Scriptures



Bahá'í Faith: God's Greatest Gift to Humankind On Wings of Destiny One God, Many Faiths; One Garden, Many Flowers Choosing Your Destiny

·::::•DO(•;:::•

2. اثبات حقانیت حضرت مسیح بنابر گفتار آن پیامبر The Evidence for Jesus

۵. اثبات حقانیت رسول اکرم
 و پاسخ به ایرادات مسیحیان

Muhammad: The Spirit Who Glorified Jesus

٦. اثبات حقانیت آئین بهائی
 بنابر دلائل عقلی
 Bahá'í Proofs

• ::==+D@Q+<del>;=:: •</del>

۷. وصف بهشت برین\_بهشعر
 A Messenger of Joy

•==•D@(•<del>===</del>•

٨. شيوه انتشار آئين يزدان بنابر گفتار پيامبران Teaching: the Crown of Immortal Glory

٩. مجموعههائي از آيات آسماني

The Glorious Journey to God Unto God Shall We Return Bahá'í Prayers Prayers from the Báb



### The Magnet of Divine Blessings

بعضی از آثار چاپ نشده مؤلف، از جمله کتابهای زیر را می توانید مجاناً از این وبسایت دانلود کنید:

## www.TheKnowledgeOfGod.com

The Spiritual Design of Creation
The Knowledge of God
The Evidence for Jesus
Bahá'í Proofs
Seize Thy Chance!
Will Jesus Come from the Sky or as a Thief?
Christ Has Come!

One Way!

Do You Really Know Who You Are?
Knowing God by His Word
Spiritual Solution to Adversity
Thy Kingdom Come!
Heaven's Most Glorious Gift
In the Clouds of Glory
By My Fruits Ye Shall Know Me
Does Your Fish Bowl Need Fresh Water?
If This is a New Day, Why are People Sleeping?
Mysteries of the Bible
The Tragic State of the World
The Standards of Being a Bahá'í
Who Needs Religion?
The Greatest Lesson in History

# مراجع

### فصل ١

- ١. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٣١.
  - ٢. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٥.
- ٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١١.
  - ٤. دریای دانش، صفحه ۱۷۳.
    - ٥. ياران يارسي، صفحه ٢.
    - ٦. حديقه عرفان، صفحه ٥١.
    - ٧. ياران يارسي، صفحه ١٥.
      - ۸. ياران يارسي، صفحه ۲.
- ٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٦-٣٣٥.
  - ١٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٧٥.
- ١١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٢-٢٥٣.
  - ١٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٣.
    - ١٣. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحه ١٧٥.
  - ١٤. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحات ٢٠٨-٢٠٨.
    - ١٥. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢١.
    - ١٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٧.
      - ۱۷. دریای دانش، صفحه ۸۲.
- ١٨. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٤٣-٢٤٢.
  - ١٩. محاضرات، جلد اوّل و دوّم، صفحه ١٥٥.
    - ۲۰. حدیقه عرفان، صفحه ۱۲۰.



- ۲۱. حديقه عرفان، صفحه ۵٦.
- ۲۲. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٢٩٩.
- ۲۳. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ۲۰۷-۲۰۶.

## فصل ۲

- ٢٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦١.
- ٠٠٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣٣.
  - ٢٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱٦٤.
    - ۲۷. پیام ملکوت، صفحات ۹۰-۸۹.
  - ٢٨. قيوم الاسماء، جلد خطى، صفحه ٤٦.
- ۲۹. منتخباتی از آثار حضرت باب، صفحه ۷۲، ترجمه از انگلیسی.
  - ۳۰. آیات الهی، جلد ۱، صفحه ۲۲.
  - ۳۱. آیات الهی، جلد ۱، صفحه ۲۲.
  - ٣٢. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦١.
  - ٣٣. مجموعهٔ الواح مباركه، صفحه ٢٦٣.
    - ٣٤. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٢٦٥.
    - ٣٥. مجموعه الواح مباركه، صفحه ٢٨٩.
    - ٣٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ١٦٦.

Motlagh, Hushidar. *Choosing Your Destiny*, Mt. Pleasant, MI: .٣V Global Perspective, 2000, p. 6.

- ۳۸. پیام ملکوت، صفحات ۱۸۵-۱۸۶.
  - ٣٩. ييام ملكوت، صفحه ١٨٥.
  - ٠٤. پيام ملكوت، صفحه ١٩٩.
- ٤١. خطابات حضرت عبدالبهاء، صفحات ٦٨-٦٦.

## فصل ۳

- ٤٢. پيام ملكوت، صفحات ٦٧-٦٦.
  - ٤٣. كتاب ايقان، صفحه ١٤١.
- ٤٤. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٢.
  - ٥٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٤.
    - ٤٦. مائده آسمانی، جلد ٤، صفحه ٣٢٤.
      - ٤٧. اقداح الفلاح، صفحه ١٤٨.
        - ٤٨. پيام ملكوت، صفحه ١٦٩.

### فصل ٤

- ٤٩. مجموعة الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
  - ٠٥. مائده آسماني، جلد ٨، صفحه ١٥١.

### فصل ۵

- ۱٥. دریای دانش، صفحه ٤.
- ٥٢. ياران يارسي، صفحه ١٣.
- ٥٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٢٨.
- ٥٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٢.
- ٥٥. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحات ٩٥-٩٦.
  - ٥٦. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحه ۹۹.
  - ٥٧. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحه ٩٩.
    - ۵۸. دریای دانش، صفحه ۵۸.
- ٥٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٦.
- ٠٦٠. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٣، صفحات ٣٧٦-٣٧٥.
  - ۲۱. ياران پارسى، صفحات ۲۲۳-۲۲۱.
    - ٦٢. كتاب بديع، صفحه ١٥٤.



- ٦٣. كتاب ايقان، صفحه ١٢٦.
- ٦٤. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ١١٢.
  - ٦٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ١٩٦.
    - ٦٦. كتاب بديع ، صفحه ٢٧٢.
- ٦٧. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطه اوليٰ، صفحه ١١٨.
  - ٦٨. بيان فارسى، نسخه خطى، صفحه ١٣٦.
    - ٦٩. پيام ملكوت، صفحات ١٥٥,١٦٦.
      - ٧٠. كتاب ايقان، صفحه ١٣٩.
      - ٧١. كتاب ايقان، صفحه ١٢٧.
  - ٧٢. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ٩٠.
    - ۷۳. آیات بیّنات، صفحه ۳۰۶.
    - ٧٤. بيان فارسى ، نسخه خطى ، صفحه ١٠.
      - ٧٥. كتاب ايقان، صفحه ١٠٨.
    - ٧٦. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحات ٨٠-٧٩.
- $\frac{\text{http://www.al-yemen.org/vb/archive/index.php/t-353419.html}}{\text{ettp://www.rekaaz.com/vb/archive/index.php/t-42.html}} \ \text{etas.org.}$ 
  - ۷۸. عهد جدید و مزامیر، انجمن بین المللی کتاب مقدّس.
    - ٧٩. كتاب بديع، صفحه ١٠٩.
    - ٨٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٤٢.
      - ٨١. كتاب بديع، صفحه ٢٨٩.
      - ٨٢. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٨٧.
  - ٨٣. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ٤٨.
    - ٨٤. مائده آسماني، جلد ٤، صفحه ٢٩٤.
      - ۸٥. آيات بتنات، صفحه ۲٦۵.



٨٦. آيات بيّنات، صفحه ١٨٣.

۸۷. دریای دانش، صفحه ۱۸۰.

### فصل ٧

٨٨. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٣٤.

۸۹. كتاب ايقان، صفحه ۲.

٩٠. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٧.

٩١. مجموعه الواح مباركه (چاپ مصر)، صفحه ٢٦٥.

۹۲. یاران پارسی، صفحه ۲۳.

۹۳. یاران پارسی، صفحه ۲۲۹.

۹۶. بیان فارسی، صفحه ۱۳۶.

90. پیام بهائی، شماره ۳۸۲-۳۸۱، سپتامبر ۲۰۱۱، صفحه ۳.

٩٦. بيان فارسي، صفحه ٢٥٢.

۹۷. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲٤.

۹۸. یاران پارسی، صفحه ۱٦.

٩٩. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٧٠.

۱۰۰. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۲۸۷.

١٠١. مجموعة الواح بعد ازكتاب اقدس، صفحه ١٤٩.

۱۰۲. محاضرات، جلد اوّل و دوّم، صفحه ۱۵۵.

۱۰۳. مجموعه الواح مبارکه (چاپ مصر)، صفحه ۳۸۵.

## فصل ۸

۱۰٤. كتاب ايقان، صفحه ٢.

٠١٠٥. كتاب ايقان، صفحه ٨.

١٠٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٠٤.

۱۰۷. کتاب ایقان، صفحات ۱۲۸-۱۲۸.



- ۱۰۸. کتاب ایقان، صفحه ۱۲۸.
- ۱۰۹. كتاب ايقان، صفحه ۱۲۸.
- ١١٠. كتاب ايقان، صفحه ١٢٩.
- ١١١. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٤٤.
- ١١٢. مجموعه مناجاتهای حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٣٤.
  - ۱۱۳. هفت وادی، صفحه ۵.
  - ١١٤. كتاب ايقان، صفحه ١٢٩.
    - ١١٥. اشراقات، صفحه ٥.
  - ١١٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٥٥.
    - ۱۱۷. حدیقه عرفان، صفحه ۳۷.
    - ۱۱۸. حديقه عرفان، صفحه ١٤٠.
  - ١١٩. مجموعة الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
- ١٢٠. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحه ٢٠٥.
  - ١٢١. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ٢١٤.
  - ۱۲۲. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٢٢٩.
    - ۱۲۳. كتاب مبين، صفحه ۳٤٨.

## خبر خوش

- ۱۲٤. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۲٤۵.
- ١٢٥. قيّوم الاسماء، نسخه خطى، صفحات ٢٨-٢٧.
- ١٢٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٠