# دروغ:

پایه و ریشه بدیها و بلاها

دروغ: پایه و ریشه بدیها و بلاها

هوشيدر مطلق



www.GlobalPerspective.org

www.TheKnowledgeOfGod.com

www.Baha9.com

دروغ: پایه و ریشه بدیها و بلاها

Copyright © 2014 by Hushidar Hugh Motlagh All rights reserved

## دروغ پایه و ریشه بدیها و بلاها



## داوری خدا درباره دروغگویان و ردیهنویسان

اگر صادقید، معشوق چون صبح صادق ظاهر و لائح و هویداست. حضرت بهاءالله جز با پرده دروغ، چگونه می توان روی تابانِ آفتاب را پنهان نمود؟ این آیه خطاب به دروغ کویان عصر ما، در یک سوره کوتاه، ده بار تکرار شده:

سوره مرسلات، آیه ۱۵

وَيْلُ يَوْمَئَذٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ.

در آنروز، وای بر دروغ گویان.

در عصر ما منکران آئین یزدان، زبان و قلم را که باید بهراستی موعود شهادت دهند، برای رد و انکار آن موعود بکار برده و می برند:

زبان گواه راستی من است، او را بدروغ میالائید.۲

وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئكَ هُمُ الصِّدِّيقُونَ... سوره حديد، آيه ١٩ آنان كه به يزدان و فرستادگانش ايمان مي آورند، از گروه راستگويانند...

اليوم صادق كسى است كه مَطلَعِ صدق [موعود] را بشناسد...اكر نفسى بهجميع كتب الهيه تكلّم نمايد و بهجميع نصايح مُنزله ناس را متذكّر كند و تصديق حقّ ننمايد او صادق نبوده و نيست ."

لاَ يُؤْمِنُونَ بِآيَاتِ اللهِ وَأُوْلئكَ هُمُ الْكَاذِبُونَ. دروغ كويان مردماني هستند كه به آيات و نشانه هاى پروردگار ايمان نمي آورند.

حضرت باب در کتاب بیان می فرمایند کسانی که پیامبر تازه یزدان را نمی پذیرند، در ایمان خود صادق نیستند. <sup>4</sup>

بسیاری از مردمان از کودکی با دروغ شنیدن و دروغ گفتن خو می گیرند، آنرا خطای کوچکی در نظر جلوه می دهند، و برای رسیدن به هدفهای خود لازم می شمرند. این تصوّر بی پایه با چند مشکل بزرگ روبروست، از جمله اینکه:

- آگر چه دروغ به ظاهر معصوم به نظر می رسد، امّا سررشته همه گناهان است.
- گاهی دروغ نتایج وخیم از پی دارد و چه بسا موجب ذلّت و نکبت ابدی انسان می گردد.

در آغاز گفتار بهبینیم آثار آسمانی در باره این صفت مذموم و بهظاهر معصوم چه میگویند: وَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِ اللهِ فَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرِينَ. سوره يونس، آيه ۵۵ از زمره كسانى مباش كه آيات الهى را دروغ شمردند. در آنصورت از گروه زيانكاران خواهى بود.

بدترین اخلاق و مبغوض ترین صفات که اساس جمیع شرور است دروغ است. از این بدتر و مذمومتر صفتی در وجود تصوّر نگردد.<sup>٥</sup>

جمیع معاصی به یک طرف و کذب به یک طرف بلکه سیئات [بدیهای] کذب افزون تر است و ضرّش بیشتر. راست گو و کفر بگو بهتر از آنست که کلمه ایمان بر زبان رانی و دروغ گوئی. آ

چرا دروغ سرمنشأ همه گناهان است؟ دروغگو دنیائی مطابق میل خود می سازد و در آن دنیا هر چه میخواهد می کند، زیرا هر چه مطابق میلش باشد، آنرا درست می بیند و اجرایش را لازم و معقول می داند.

در جهان الهی نوری روشن تر از صدق و راستی نه. حقیقت انسانیه را این موهبت چنان تزیین نماید که جمیع خطایای انسانی را مستور نماید. احضرت عبدالیهاء

صدق و راستی اساس جمیع فضائل انسانی است. اگر نفسی از آن محروم ماند از ترقی و تعالی در کلیه عوالم الهی ممنوع گردد.^

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنَ افْتَرَى عَلَى الله كَذِبًا. چه ظلمي بزرگتر از اين است كه كسي بر خدا دروغ بندد.

این آیه خطاب به مردم عصر ماست:

فَوْيْلٌ يَوْمَئَذِ لِلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ هُمْ فِي خَوْضٍ يَلْعُبُونَ. سوره هود، آيه ١٢ واى بركسانى كه در آنروز به دروغ كرايند و سركرم توهمات و تصورات خود شوند. اكثر اهل عالم به ظنون تربيت شدهاند و به اوهام انس گرفته اند. محضرت بهاءالله

معمولاً کلمات "راستگویی" و "دروغگویی" را در مورد گول زدن دیگران و به کار می بریم. امّا اگر دقّت کنیم می بینیم که سرمنشأ گول زدنِ دیگران و دروغ گفتن به دیگران، "خود گول زدن" و به "خود دروغ گفتن" است. برای اینکه بتوانیم به دیگران دروغ بگوییم، باید اوّل خودمان از دروغ کمك گیریم، باید خودمان بر آن مهر قبول بگذاریم تا در نظر ما زیبا نماید:

كذلك زين للمسرفين ما كانوا يعملون. موره يونس، آيه ١٢

این چنین رفتار خطاکاران در نظرشان زیبا جلوه می کند.

دروغ رنگی است تیره که حقیقت را می پوشاند و به رنگ خود جلوه و جلا می بخشد.

برای شناسائی دروغ و تأثیر آن بر سرنوشت ابدی انسان، شایسته است در آغاز نظری به رابطه آن با رد و انکارِ آئینهای الهی نمائیم و به بینیم "دروغ" به چه شکلهائی در می آید و به چه آسانی خود را "صادق" جلوه می دهد.

به این چند "دلیل" "بهانه" یا "دروغ" که در نظر غالب مردمان بسیار معقول و مقبول جلوه می کنند توجّه کنید. این دروغ هایی است که در جمیع اعصار موجب انکار پیامبران شده، بهانه هایی که بسیاری از مردمان، بهیاری آنها خود را از مسئولیت تحقیق در آئین های تازه معاف شمرده و می شمرند:

- "من فرصت مطالعه ندارم. وقت پیدا نمی کنم." در عصر ما این بهانه بسیار متداول است. آشکار است که اگر کاری برای کسی مهم باشد، به طریقی فرصت نداشته یا وقت "گم شده" را پیدا می کند!
- "من قدرت قضاوت ندارم. این کار از من ساخته نیست." این هم بهانه و دروغی بسیار متداول است. بنا بهشهادت پروردگار، هر فردی قادر به شناسایی حقیقت است و در برابر خداوند مسئول. اتکاء بهدیگران به شدّت در قرآن و کتابهای آسمانی دیگر محکوم شده است.

- "من مى ترسم گمراه شوم." علّت اصلى ترس، عدم اطمينان به خداست.
   پس "ترس" هم بهانهاى است متّكى به دروغ.
- "قبول دین تازه زندگی مرا بر هم میزند." این بهانهای است بهظاهر درست و بهباطن دروغ. زیرا پذیرفتن دین تازه، بهزندگی معنی تازه میدهد، و بهجای "بر هم زدن" زندگی را آسایش و آرامش می بخشد.
- "چطور ممکن است علما و پیشوایان که در کتاب آسمانی ما متخصّصاند نفهمند، امّا من بفهمم؟" این بهانه نیز مانند بهانههای دیگر بر دروغ متّکی است. زیرا همانطور که دیدیم، بنا بهشهادت قرآن و کتابهای آسمانی دیگر، شناختن راه راستی نیازمند بهقلب پاك و نیت با صفا است، نه تخصّص در علوم دینی و کسب مدارك تحصیلی.
- "در بیابان زندگی، هیچکس قادر بهیافتن راه راست نیست." این ادّعا نیز مخالف وعدهٔ خداست. زیرا کتابهای آسمانی بما اطمینان دادهاند که هر کس بکوشد، راه راست را خواهد یافت. این هم دروغ دیگری است معمول، و بهظاهر معقول. سبب اصلی این بهانه، ناامیدی و عدم اطمینان بهوعدهٔ یزدان است.
- "هر دینی جز دین من باطل است." این دروغ را پیشوایان مذهبی برای حفظ مقام خود به مردمان آموخته اند. تحقیق عادلانه در تاریخ و تعالیم ادیان جهان نشان می دهد که هیچ دینی بدون اجازهٔ پروردگار گسترش نیافته. این حقیقت، هم در قرآن، و هم در کتاب های آسمانی دیگر تأیید شده. این دروغ موجب تعصّب مذهبی، و تعصّب موجب جنگهای بسیار شده است.

حضرت عبدالبهاء می فرمایند: "بسا کلمهٔ صدقی که سبب نجات ملّتی شد." بیان پیش را می توان به این صورت نیز تکرار کرد: "بسا کلمهٔ دروغی

که سبب سقوط ملّتی شد." برای اینکه بهقدرت دروغ و دامنهٔ نفوذ آن پی بریم، خوبست به چند دروغ از سه دیکتاتور قرن نوزدهم توجّه کنیم و به بینیم چه جنگها و فجایعی بخاطر آنها در جهان رخ داد:

#### ■ استالين:

- كمونيستي ماركس بهترين روش حكومت است.
  - بهترین مجری این روش منم.

#### مائو:

- کمونیستی ساختِ من بهترین روش حکومت است.
  - بهترین مجری این روش منم.

#### هیتلر:

- فاشیزم بهترین روش حکومت است.
  - بهترین مجری این روش منم.

بیش از صد ملیون مردم بی گناه بخاطر این شش دروغ کشته شدند. ظلمهای دیگری که بخاطر این دروغها بر مردم جهان تحمیل شد مافوق تصوّر است.

همانطور که دیدیم، بنا بهگفتار حضرت عبدالبهاء، منشأ همهٔ بدیها دروغ است. هر خطا و گناهی دیگر از این ریشه می روید. دروغ را می توان به چند گروه تقسیم نمود:

- دروغ های شخصی: این دروغ ها مخلوق و مختصّ شخص دروغ کوست.
- دروغهای خانوادگی: این دروغها از پدر و مادر سرچشمه میگیرند و
   بههمه یا بعضی از اعضاء خانواده سرایت میکنند.

- دروغهای اجتماعی: این دروغها از افراد با نفوذ سرچشمه می گیرند و به بسیاری از مردمان، حتّی به ملّتی سرایت می کنند.
- دروغهای مذهبی: این دروغهایی است که پیروان هر دینی، حقیقت می شمرند. عمر این دروغها بسیار طولانی است. گاهی هزارها سال دوام می کنند. فرق این دروغها با دروغهای شخصی این است که بخاطر عمومیت و محبوبیت آنها، مؤمنان از دروغ بودن آنها آگاهی ندارند. از این جهت این دروغها غالباً در قرآن "ظنّ و گمان" و در آثار بهائی "وهم" "توهّم" "موهوم" "تصوّر" "خیال" و "ظنّ و گمان" نامیده شدهاند. مثلاً برای بعضی از بچّهها غول وجود خارجی دارد. اگر بچّه در وجود غول اصرار کند، شایسته نیست او را دروغگو خطاب کنیم. تنها کافی است بدانیم که به دروغی معتقد است که در نظرش حقیقت جلوه می کند. این دروغهاست که در این نوشته مورد نظر ماست. این نوع دروغهاست که پیوسته مانع ایمان مردمان به موعود زمان شده است:

ان يتّبعون الا الظّن و ان هم الا يخرصون. سوره يونس، آيه ٦٦

(این مردمان) از چیزی جز گمان پیروی نکنند. تنها به دروغ متّکی اند.

و ما يتبع اكثرهم الأظنا ان الظن لا يغنى من الحق شيئاً. سوره يونس، آيه ٣٥ بيشترشان از چيزى جز گمان پيروى نكنند. امّا گمان به هيچ وجه جاى حقيقت را نكيرد.

يا ملأ الارض ان افتحوا ابصاركم تالله قد ظهر الوعد و اتى الموعود بسلطان لا يقوم معه من فى السموات والارضين. دعوا كتب الظنون والاوهام قد نزل كتاب الله انه يهديكم الى صراطه المستقيم. ١١

ای مردم جهان! دیده هایتان را بگشایید. به خدا سوگند "وعده" پروردگار آشکار شده و موعود به قدرتی آمده که ساکنان زمین و آسمان یارای مقاومت در برابر او ندارند. کتاب های گمان و توهم و خیال را کنار گذارید. کتاب پروردگار ظاهر گشته. او شما را به راه راست رهبری می کند.

قل ضعوا اصنام الاوهام ان هذا مطلع آیات ربّکم العزیزالمحبوب. ۲۰ حضرت بهاءالله بگو! بتهای اوهام را رها کنید. این طلوع گاه آیات پروردگار قادر و محبوب شماست.

ای دوستان قدر و مقام خود را بدانید. زحمات خود را بهتوهّمات این و آن ضایع منمائید.۱۳ حضرت بهاءالله

بگو! ای عباد آنچه از قبل اصغا نموده اید اکثری از آن مجعول و موهوم بوده. ۱۲ میرت بهاءالله

مردم عَبَدهٔ [بندگان] اوهامند. نبینند و ندانند و در عالم عقل و فکر خویش تصوّری نمایند و آن تصوّر را بهپرستند.۱۰

سبب اصلی جنگهای مذهبی چه بوده؟ اکر ملیونها نفر از مؤمنان دروغی را راست شمرند، چه میکنند؟ در حفظ آن میکوشند، و دفاع از آن را وظیفهٔ وجدانی و ایمانی خود میشمرند. حتّی جان دادن را در این کار جائز بلکه واجب میدانند، زیرا هر چه میکنند بخاطر خداست!

مجادلات مذهبی از نتایج دیگر این توهمات است. اگر مؤمنی دروغی را حقیقت شمرد، و از کشتن مخالفین خود عاجز باشد، لااقل به زور مجادله می تواند در حفظ و بقای دروغ خود بکوشد. حربهٔ مجادله زبان است و هدفش غلبه بر دیگران. در مجادله، عشق به فتح و فیروزی، جای عشق به حقیقت را می گیرد. به همین سبب مجادله در همهٔ آئین ها محکوم شده است.

من به شما می گویم که در "روز داوری" مردمان برای هر کلمه بیهودهای که بر زبان آورده اند مورد مؤاخذه قرار خواهند گرفت. زیرا به گفتار خود تبرئه می شوید و به گفتار خود محکوم. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۱۲، آیات ۳۷-۳۳)

مجادله جز سخن بيهوده گفتن چيست؟

قَدْ أَفْلَحَ الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَنَ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ.
سوره مؤمنون، آیات ۲-۱

به حقیقت مؤمنان رستگارند، کسانی که نماز را با خضوع می خوانند و از سخن بیهوده روگردانند.

#### ان اعظم النّاس خطايا يوم القيامة اكثرهم خوضاً في الباطل. ١٦

حضرت محمد (نهج الفصاحه)

در روز رستاخیزگناه آن کس از همهٔ مردم بیشتر است که بیشتر از همه گفتگوی بیهوده کرده باشد.

چرا در نظریزدان "گفتگوی بیهوده" چنان گناه بزرگی است؟ میزان انسان بودن ما، فکر ماست. گفتگوی بیهوده نشانهٔ بیفکری است، و بیفکری نشانهٔ عدم میل بهعدالت و عدم عشق بهراستی و حقیقت. کسی که بهچنین گفتگویی مبادرت می ورزد، نه تنها خود را در گمراهی می گذارد، بلکه می کوشد دیگران را نیز به قدرت دروغ و بی فکری گمراه کند. همانطور که دیدیم، بنا به شهادت حضرت مسیح، برای هر "کلمهای" که از روی بی فکری به دیگران می گوییم در برابر پروردگار مسئولیم.

مجادله یعنی از روی بی فکری و تعصّب و عدم تعمّق و تفکّر سخن گفتن و بر دیگران برتری جستن. هرکس که بهچنین کاری مبادرت ورزد، بنا به گفتار حضرت بهاءالله، در "غفلت" از همه پیشتر است:

غافل ترین عباد کسی است که در قول مجادله نماید و بر برادر خود تفوّق جوید.<sup>۱۷</sup>

ایاکم ان تجادلوا مع احدٍ. ۱۸

مبادا باكسى مجادله كنيد.

خدا انسان را برای صلح و دوستی آفریده نه جنگ و جدایی. نتیجهٔ پیروزی در مجادله چیست؟ مجادله یعنی به اجبار کسی را مجبور به اقرار نمودن. این اجبار، مغایر یکی از بزرگ ترین اصول انسان بودن یعنی آزادی فکر و وجدان است. به اجبار کسی را وادار به کاری کردن حتّی شایستهٔ حیوان نیست، تا چه رسد به انسان.

برگردیم به اصل مسئله یعنی آگاهی از قدرت بی نظیر دروغ در سرنوشت انسان. دروغ دو یار و همکار هم دارد که کارش را آسان تر می کنند. خوبست آن دو عضو دیگر این خانواده را هم بشناسیم. این دو یار و همکار، لایقِ دو اسم جداگانه اند، امّا در فارسی هر دو یك اسم دارند. آن اسم "مبالغه" است. کار این دو یار و همکار، از دروغ آسان تر است. دروغ سیاه را سفید، و سفید را سیاه می نامد. این دو یار و همکار، سفید و سیاه را هر دو خاکستری می خوانند. هدف اصلی آنها در ظاهر متضاد و در باطن سازگار است. یکی از آنها "کوچك" را "بزرگ" می کند، دیگری "بزرگ" را "کوچك" می شمارد.

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ. سوره مائده، آيه ٧٧ بگو: اي اهل كتاب در دين خود به ناحق غلق نكنيد.

علاوه بر مبالغه، دروغ یك یار دیگر نیز دارد که نام دروغ بر آن نمی توان گذاشت، امّا همان كار دروغ را می كند. و آن نگفتن، یا نادیده گرفتن مطالبِ واجب و مربوط بهموضوع است. بی اعتنائی به حقیقت، خود یک نوع دروغ است. این دروغ بسیار متداول است، زیرا در سكوت خطری نیست. چه بسا مردمان فرهیخته که در برابر بی عدالتی سکوت را بر صحبت ترجیح می دهند. این روش در میان سیاست مداران بسیار متداول و معمول است. آنچه به ضررشان هست نمی گویند، و اگر هم کسی بیرسد، جواب غیر مربوط می دهند.

نقش راستگویی، دروغگویی، و سه یار و همکار آنها در سرنوشت ما، چون نقش آجر در ساختمان است. مهندس ساختمان با داشتن آجر و بعضی مصالح دیگر می تواند صدها و هزارها نوع بنا طرح کند. اگر بهاندازهٔ کافی مصالح داشته باشد، ساختن هر بنایی از دست او ساخته است. ما نیز در زندگی چنین نقشی داریم. اصل آزادیِ اندیشه بما اجازه می دهد که هر نوع

آجری میخواهیم برگزینیم و هر بنایی میخواهیم برای خود بسازیم. بعضی از مردمان سرنوشت خود را از "آجر دروغ" میسازند، بعضی دیگر از "آجر راستی." گروهی از مردمان از مصالحی که در اختیار دارند برای روحشان قفسی میسازند تاریك و تنگ که روزنهای بهبیرون ندارد. دستهای دیگر قصری زیبا و دلگشا که جز زیبایی و نور و صفا در آن چیزی نمی توان یافت. به این گفتار از حضرت بهاءالله در بارهٔ مقام و منقبت راستی توجه کنید:

يا معشرالبشر انّى جئتكم من لدى الصدق الاكبر لاعرّفكم علوّه...و عزّه و بهائه لعل تجدون سبيلا الى الصّراط المستقيم تالله انّ الّذى تزين بهذاالطّراز الاوّل انّه من اهل هذا المقام المنير اياكم يا قوم ان تدعوه تحت مخالب الكذب خافوالله و لا تكونوا من الطّالمين مثله مثل الشّمس اذا اشرقت من افقها اضائت بها الافاق...٩١

ای مردمان! من از جانب "راستی بزرگ" پیش شما آمدهام تا مقام بلند...و عزّت و شکوه آن را بهشما بیاموزم، شاید راه راست را بهیاری آن بیابید. به خدا سوگند! هر کس به این "زیور نخستین" آراسته شد، به مقام بلند آن راه یافت. ای مردمان! مبادا راستی را در زیر چنگهای دروغ بگذارید. از خدا بترسید و از ستم کاران مباشید. مَثَل راستی مَثَل آفتاب است که هرگاه از افقش بتابد، عالم را روشنی بخشد...

راستی نور است، دروغ تاریکی. در روشنایی، هر چیزی را آنطور که هست می بینیم. در تاریکی، هر چیزی را آنطور که میخواهیم یا تصوّر می کنیم می بینیم. اگر قلب، دروغ گویی را راهنمای خود سازد، هر مشکلی را مشکل تر کند. زیرا هرچیز را آنطور که نیست می بیند. خود گول زدن و به خود دروغ گفتن، چون پردهای، آفتاب حقیقت و عدالت را از تابش باز می دارد. برداشتنِ این پرده مانند بیرون آمدن از اطاقی تنگ و تاریك به فضایی وسیع و روشن است. از تاریکی تصوّر و دروغ رستن و به نور دانایی

و درستی رسیدن، نخستین وظیفهٔ ماست. زیرا کسب هر سعادتی، چه معنوی، چه مادّی، چه اجتماعی، متّکی به این فتح و ظفر است.

قد اشرقت شمس الظهور...و لكن القوم في حجاب غليظ. '` حضرت بهاءالله آفتاب حقيقت ظاهر شده ... امّا بيشتر مردمان در پس پردهاند.

يا معشرالبشر ان اخرقوا الحجاب الاكبر. <sup>۲۱</sup> اى مردمان پردهٔ بزرگ را بدرید.

دروغ کویی منشأ و منبع همهٔ آلودگی هاست، و تا قلب از این آلودگی نرهد، نور حقیقت و هدایت را نیابد و نبیند:

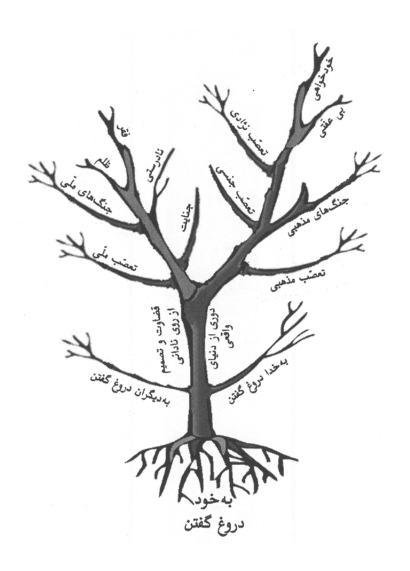
إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ. سوره غافر، آیه ۲۸ به یقین، پروردگار، متجاوزین و دروغ گویان را هدایت نکند.

منشأ ومنبع راستگویی و دروغگویی چیست؟ این چند عامل به نظر می رسند:

- تربیت خانوادگی و نفوذ اجتماعی
- اتّفاقات، تصادفات، و وقايع روزگار
  - اراده و میل شخصی

در برابر یزدان، مسئولیت ما در هر کاری که میکنیم تنها مرتبط به عامل سوّم، یعنی میل و ارادهٔ شخصی ماست. هر پاداش یا مجازاتی که میگیریم، بر این قانون ابدی متّکی است: از مصالحی که در اختیار داریم چه بنائی میسازیم. پروردگار هرگز مافوق استطاعت ما از ما انتظاری ندارد. به این بیان حضرت مسیح توجّه کنید:

از آنهایی که بیشتر دارند، درجهٔ انتظار (پروردگار) نیز بیشتر خواهد بود. لوقا، فصل ۱۲، آیه ۴۸



### ریشهٔ بدی ها و شاخه های آن

راستگویی از دست هر فردی ساخته است، و مافوق قدرت و استطاعت کسی نیست. و بهراستی، دروغ گفتن بهمراتب از راست گفتن مشکل تر

است. زیرا دروغهای قدیم پیوسته نیازمند بهدروغهای تازهاند. امّا گفتار راست چنین نیازی ندارد.

لازم است بدانیم که قلب ما از آنِ ماست و جنسِ آن در دست ما. با تغییر و ترکیب سه عامل پیش—تربیت، تصادف، و اراده—می توانیم هر چه می خواهیم بسازیم. امکانات بی حد و شمار است. طبیعت ما طوری است که اگر اراده کنیم، قادریم که بر موانع خانوادگی و اجتماعی غالب شویم، و عامل "تصادف" را نیز تا حد زیادی به اختیار خود در آوریم. نمونه های قهرمانانی که بر همهٔ این موانع غالب شده اند بسیار است. گویند دو برادر بودند به ظاهر برابر. از برادر اوّل پرسیدند: "چرا تحصیل نکردی؟" گفت: "فقیر بودم. خرج مدرسه نداشتم." از برادر دوّم پرسیدند "چرا تحصیل کردی؟" گفت: کردی؟" گفت "فقیر بودم. از فقر خسته شدم." بعضی از مردمان، از سنگهای سر راه، زمین می خورند. بعضی از آن سنگها، راه می سازند.

در درجهٔ اوّل، هر تصمیمی که می گیریم، هر کاری که می کنیم، مرتبط به جنس" قلب و روح ماست که سازندهٔ آن خود ما هستیم. و "جنس" قلب و روح ما مرتبط به درجهٔ راست گویی و دروغ گویی ماست. هرچه راست گوتر باشیم، جنس قلب ما بهتر و پاک تر است. هرچه دروغ گوتر باشیم، جنس قلب ما بدتر و ناپاک تر است. این حقیقتی است واضح و آشکار. هر مشکلی به تصوّر شما می رسد، چه شخصی، چه اجتماعی، تجزیه و تحلیل کنید. پس از توجه و دقّت خواهید یافت که در ابتدا در منجلاب دروغ گویی ریشه گرفته است. جای تعجّب نیست که کلمات "راست گو" و دروغ گو رصادق و کاذب) و مشتقات آنها در قرآن بیش از ۲۰۰ بار به کار رفته اند.

پس هرچه هست و هرچه اتّفاق میافتد از "جنس" قلب ماست. این "جنس" سرنوشت ما را نه تنها در این عالم بلکه در جمیع عوالم پروردگار

در اختیار دارد. اوّلین وظیفهٔ ما شناختن این "جنس" است. و نخستین گام در بهبود این جنس، برداشتن لکّههای دروغگریی و توهّم از صفحه دل ماست. هرچه این صفحه را از دروغ بیشتر بشوییم، خاصّه خود را از دامِ "دروغ بهخود گفتن" بیشتر برهانیم، بهماهیت جنس خود زودتر پی می بریم. اقرار به این ضعف و مقابله با این مشکل، بزرگ ترین و سخت ترین جنگ درونی ماست. زیرا دروغ جنگندهای است توانا که حربههای گوناگون و ناپیدا بسیار در اختیار دارد. اگر در این جنگ فاتح شویم، پیروزی ابدی از آن ماست.

بعضی از مردمان از آنچه دارند، چنان "شورهزاری" می آفرینند که بذر راستی و درستی در آن نمی روید. آنها تمام روزنه های دانایی و بینایی را با پردهٔ دروغ بر دریچه روح خود می بندند. این کوته نظران از پرتو راستی واهمه دارند و تنها در تاریکی نادانی و تعصّب و تقلید، احساس امنیت و آزادی می کنند، به غفلت و بی خبری دل خوشند، نه به پرتو آگاهی و باران فضل و رحمت الهی. در نظر یزدان این گونه مردمان در ردیف پست ترین جانوران به شمار می روند:

إِنَّ شَرَّ الدَّوَابَّ عِندَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكُمُ الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا لاَّ مَعْقِلُونَ وَلَوْ عَلِمَ اللهُ فِيهِمْ خَيْرًا لاَّ مَعْقُمْ... للهِ اللهِ الصَّمَّةُ اللهِ المِلم

پست ترین جانوران نزد یزدان، مردمان کر و لال اند، یعنی کسانی که در امور تعقّل و تفکّر نکنند. اگر پروردگار در روح آنها (نیت) خوبی بیابد، آنها را شنوا میکند.

لَهُمْ قُلُوبٌ لاَّ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنُ لاَّ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَّ يَسْمَعُونَ بِهَا أُولَئكَ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولئكَ هُمُ الْغَافِلُونَ. سوره اعراف، آیه ۱۷۹ این مردمان قلب دارند، امّا نمی فهمند. چشم دارند، امّا نمی بینند. گوش دارند، امّا نمی شنوند. مثل جانوراناند، بلکه گمراه تر. آنها مردمی غافل اند.

نابینایی و ناشنوایی درونی، تازگی ندارد. این بیماری پیوسته مردمان را از یافتن راه راستی باز داشته:

(این مردمان) نگاه میکنند، امّا نمی بینند. می شنوند، امّا نمی فهمند.

انجیل متی، فصل ۱۳، آیه ۱۳ همچنین اشعیا، فصل ۹، آیههای ۹-۱۰

در ضلالت مستغرقند و اسم آنرا هدایت گذاشتهاند. ۲۲

در قرآن تشبیه و مَثَل بسیار بکار رفته. همان طور که دیدیم آن کتاب آسمانی مردم بی فکر را به سگی تشبیه می کند که هرچه بگوییم، برای آن حیوان یکسان است، و در پاسخ بما تنها زبانش را بیرون می آورد. بعد می فرمایند این مَثَل و مقایسه، کسانی را توصیف می کند که آیات و نشانه های الهی را دروغ می شمرند:

ذَّلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ. سوره اعراف، آيه ١٧٦

این مَثَل در باره کسانی است که "آیات" ما را دروغ دانستند. این نمونه ها را ذکر کن شاید مردمان بهتأمّل و تفکّر پردازند.

همان طور که ما خانهٔ آلوده و کثیف دوست نداریم، خدا هم از قلب دروغ کو و کثیف بیزار است و از آن دوری می جوید. هرگاه میهمانی به منزل خود دعوت می کنیم، آیا نمی کوشیم که خانهٔ ما نمونهٔ نظافت و لطافت باشد؟ آیا خدا کمتر از میهمانِ گرامی ماست؟ چشم ناپاك لایق دیدن زیبایی و بزرگی خدا، و زبان ناپاك شایستهٔ ستایش یزدان نیست:

چشم پاک باید تا بشناسد و زبان پاک باید تا بستاید."" حضرت بهاءالله "دانهٔ ایمان" در نظر یزدان بس گران بهاست، و هرگز مایل نیست که دوستانش آن دانه را در شوره زار دنیا پرستی و دروغ و تزویر و ریا به هدر دهند:

(ای پسر تراب) حکمای عباد آنانند که تا سمع نیابند لب نگشایند، چنانچه ساقی تا طلب نبیند ساغر نبخشد و عاشق تا بجمال معشوق فائز نشود از جان نخروشد. پس باید حبّههای حکمت و علم را در ارض طیّبه قلب مبذول دارید و مستور نمائید تا سنبلات حکمت الهی از دِل برآید نه از گِل.۲۰ حضرت بهاءالله

#### ضمیمه ۳

- ١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٠٩.
- ٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
  - ٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٥٥.
  - ٤. كتاب بيان، نسخه خطى، صفحه ٢٠٤.
    - ٥. مفاوضات، صفحه ١٥٣.
- ٦. مكاتب حضرت عبداليهاء، جلد ٤، صفحه ٨١.
  - ۷. امر و خلق، جلد ۳، صفحه ۱۵۰.
- ٨. قديمي، رياض. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٢٠٧.
  - ٩. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٤٩.
  - ١٠. گنجينهٔ حدود و احكام، صفحه ٣٣١.
- ١١. لئالي الحكمة، جلد ١، چاپ برزيل، سال ١٩٨٦ ميلادي، صفحه ١٠٧.
  - ١٢. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٣٠٤.
  - ١٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٢٩.
    - 1٤. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ١٩٢-١٩١.
  - ١٥. مكاتب حضرت عبداليهاء، جلد ٦، صفحه ١٠٣.
- 17. نهج الفصاحة (مجموعة كلمات قصار حضرت رسول اكرم)، مترجم و فراهم آورنده ابوالقاسم ياينده، صفحه ١٢٠.
  - ١٧. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٢٤.
    - ١٨. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ٤٦٨.
  - ١٩. گنجينهٔ حدود و احكام، صفحه ٣٣١.
  - ۲۰. لئالى الحكمة، جلد ١، چاپ برزيل، سال ١٩٨٦ ميلادى، صفحه ٨٠.
    - ٢١. لئالي الحكمة، جلد ١، صفحه ٨٢.
      - ۲۲. حديقه عرفان، صفحه ١١٩.

۲۳. یاران پارسی، صفحه ۸.

۲۶. کلمات مکنونه فارسی، شماره ۳٦.