

# زندگی با خدا و بی خدا تفاوت آنها چیست؟

هوشيدر مطلق



www.GlobalPerspective.org info@globalperspective.org

### از انتشارات

Global Perspective 1106 Greenbanks Dr Mt. Pleasant, MI 48858 USA

حق چاپ محفوظ

۱۳۹٤ شمسی، ۲۰۱۵ میلادی

Copyright © 2015 by Hushidar Motlagh

Cover design: Lori Block

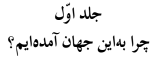
ISBN: 0937661384 LCCN: 2014921709

برای آشنائی بیشتر با کتابهای دیگر این مؤلف بهاین وبسایتها مراجعه کنید:

 $www. Global \underline{Perspective.org}$ 



www.TheKnowledgeOfGod.com
Baha9.com



جلد دوّم زندگی با خدا و بیخدا



تقدیم به دگراندیشانی که پرتو دانش و دانش و دانائی را از هرچه به تصور آید برتر می شمرند و در سفر زندگی بدون آن پرتو، گامی بر نمی دارند.

# فهرست مندرجات



| پیشگفتار                                |
|-----------------------------------------|
|                                         |
| 1                                       |
| مدف از آفرینش انسان چیست؟ ۷             |
| <del></del>                             |
| *                                       |
| انسان چیست و کیست؟ ۱۷                   |
|                                         |
| ٣                                       |
| خودشناسي يعني چه؟ ۲۵                    |
| • ::=================================== |
| ٤                                       |
| نظری به خانه جاودانی انسان ۳۱           |

# رمز خودشناسی ۷۷ • ::===DO(+=::-انسان شناسی ۵۳ انسان شناسی ۲۷ مهم ترین درس انسان شناسی ۸۱ خداشناسي چگونه وجدان را پرورش می بخشد؟ ۸۹ آیا خداشناسی را بهداوری دانشمندان باید سپرد؟ ۹۵ -::::•D@**(+**:::• سرنوشت جاودانی انسان ۱۰۵ • ::**•**D@**(•**;::•



17

زندگی با خدا و بی خدا تفاوت آنها چیست؟ ۱۱۹ •==**•**D@**(•**==:• 14 سرنوشت جاودانی انسان ۱۳۷ 1 2 چرا بهاین جهان آمدهایم؟ ۱٤۹ -::::<DOC</br> ضميمهها آیا در پذیرفتن دین اجباری هست؟ ۱۵۵ درباره مؤلف ۱۵۹ 

آثار دیگر مؤلف بهفارسی ۱۹۳

# پيشگفتار



### سرنوشت ما در دست ماست

بارزترین نشانه انسان بودن ما آزادی ماست. این آزادی بما اجازه می دهد که خود را بشناسیم و بپرسیم: نقشه آفرینش ما و هدف ما در این دنیا چیست؟ آیا پرسشی مهمتر و لازمتر از این می توان تصوّر نمود؟ آیا شایسته است عمری بسر بریم، بدون آنکه بدانیم سازنده ما از آفریدن ما چه قصدی داشته، چه سرنوشتی برای ما خواسته، و چگونه می توان به آن مقصد بزرگ رسید، و به آن سرنوشت جاودان تحقق بخشید؟

برای آگاهی از مقام و مرتبت بلند و ارجمند انسان، مرغان بالدار را در نظر آورید. بعضی از آنها مانند مرغان خانگی، پیوسته روی زمین دنبال دانه دوان و روانند. هدف آنها، زندگی و بقا، و راحت و رضایت و شادی آنها در یافتن آب و دانه است. بعضی از پرندگان دیگر مانند شهباز و عقاب و



شاهین، برای آب و دانه بهزمین می آیند، امّا نظر بهبلندی ها دارند، نه به بستی ها. آن مرغان آسمانی، پیوسته بر فراز دشت ها و کوهسارها در پروازند، و لانه خود را بر سر شاخه ها و بلندی های خوش منظر می سازند. آن بلند پروازان نظر به افلاک دارند، نه بر تودهٔ خاک.

کتابهای آسمانی بما می آموزند که آفریننده ما، انسانها را نیز مانند این پرندگان بلندپرواز برای سیر و سفر در آسمان دانائی و عشق و ایمان آفریده است، نه برای خوردن و خفتن، و دنبال آب و نان گشتن. جای ما در قفس این دنیای پر بلا نیست. جای ما بر فراز کوهها و هدف ما پرواز در فضای بی انتهای آسمانهاست. برای سلامت و راحت تن باید گاه بگاه به زمین روی آوریم، از نعمتهای آن، تن ناتوان را نیرو و آرامش بخشیم، سپس نظر به آسمان و آفتاب اندازیم و به پرواز آئیم. شادی و رضایت روح ما در سیر و سفر در فضای جان افزای عشق و آگاهی است، نه تن آسائی و آسایش در این سرای خاکی. روح ما نیاز به پرواز دارد. اگر آنرا از سیر و سفر در آسمان باز داریم، مانند مرغان بال و پر بسته و شکسته، جز افسردگی و تشویش خاطر در تنگنای این دنیای پر بلا، سهم دیگر و تجربه دیگری نخواهیم داشت.

این نوشته، راهنمای روح انسان بهیافتن و شناختن برترین بخششها و الطاف یزدان بهبندگان است. چه ارمغانی برتر از آزادی و آگاهی و امید و عشق می توان یافت؟ آزادی از هوسهای نفسِ نزدیکنگر، آگاهی از نقش انسان در این عالم فانی، امید به بقای روح در جهان جاودانی، و عشق به خود و خدا و بندگان خدا. هدف از هستی ما، بهره بردن از همه این نعمت هاست. اگر به آنها نرسیم، قصور از کیست؟

اکر به چشم طراح روزگار بنگریم، در عالم هستی جز زیبائی و کمال چیزی نخواهیم یافت. ریشه و منشأ نگرانی ها، افسردگی ها، و بلاهای این دنیا، از بیخبری از نقشه آفرینش ما و سرنوشت جاودانی و آسمانی ما است. بدون



آگاهی از آن نقشه و سرنوشت، دسترسی بهجام آسایش و آرامشِ پایدار در این دنیای تیره و تار، برای احدی هرگز ممکن نبوده و نیست.

پس برای چند ساعتی از صدها هزار از ساعات عمر خود، عزم سفر به دیاری دیگر نمائید و از منظری آسمانی به زندگانی خود نظر اندازید تا زیبائی ها و شگفتی های نهفته در آفرینش انسان را به چشم جان به بینید و از خود بپرسید: "چگونه این شگفتی ها و این مناظر زیبا از نظرم پنهان بود؟"

اگر از گروهی از دین دارانِ عصر ما آزرده خاطرید، بهیقین بدانید که پندار و رفتار و گفتار این دورویان، ساخته و پرداخته نفسِ خودخواه و خرافه پرست آنهاست، نه حکم خدا. میان نقشه یزدان برای شادمانی و کامرانی انسان و رفتار این سود جویان کمترین شباهتی نبوده و نیست.

این نوشته مختصر، هدف از آفرینش و سرنوشت جاودانی انسان را بنابر گفتار پروردگار در کتابهای آسمانی، بهشما می شناساند. منشأ و منبع آن، سخنان یزدان است، نه نوشته های مردمان. اگر این کتاب را پسندیدید، فصل های دیگر آنرا در کتابی مفصل تر—چرا بهاین جهان آمده ایم؟—بخوانید. آن کتاب، به بسیاری از ایرادات مردمان از نقشه آفرینش انسان، پاسخ می دهد و نشانه ها و دلائلی محکم بر اساس علم و خرد در اثبات وجود یزدان و جهان جاودان، عرضه می دارد.

اگر عشق به خدا، اعتماد به خدا، و آشنائی با خدا، خواست شماست، کسب دانش را نخستین و والاترین هدف و آرمان خود نمائید. بدون نور دانش و آگاهی، جز گمراهی چه می توان انتظار داشت؟ به یاری پروردگار و کوشش و پشتکار، آنچه از نیکی ها و شادی هایی که خالق ما برای همه بندگانش خواسته و مقدر داشته، از افق روح شما مانند طلوع و تابش آفتاب تابان و درخشان خواهد شد.



خداشناسی یعنی شناسائی تصویری از اسرار و رموز آفرینش. برای توفیق در این آرمان بزرگ، باید تکههای متعدد و متفرق این تصویر را گرد هم آوریم و بهم تطبیق دهیم. این کار مستلزم صبر و کوشش بسیار است. سهمی از این تصویر در این کتاب و سهمی دیگر در جلد اوّل "چرا بهاین جهان آمدهایم؟" ارائه شده. داوری درست تنها پس از مطالعه هر دو جلد یعنی دیدن همه اجزای این تصویر امکانپذیر است. شتاب در داوری، ما را از رسیدن بهمقصود باز می دارد.

## رمز شادمانی و عزّت جاودانی

عشق سرآمد شادی ها و عشق خدا سرچشمه همهٔ عشق ها و شیرین ترین میوه زندگانی ماست. اگر به این بخشش بزرگ یزدان دست یابیم، کامرانی و عزّت جاودانی از آنِ ماست. امّا چگونه می توان به این ارمغان جاودان دست یافت؟ بنابر گفتار پروردگار، نخستین گام در این راه شناسائی خالق ماست. آیا می توان به ناآشنا عشق ورزید؟ شناسائی راهی است به عشق ورزیدن عشق به خود، به خدا و به همهٔ مردم دنیا. آیا هدف و آرمانی برتر و با شکوه تر از این می توان تصوّر نمود؟

پرورش عشق در روح انسان کار آسانی نیست. خالق ما بذر عشقش را در درون ما کاشته، امّا پرورش آنرا بر عهدهٔ ما گذاشته. این دو جلد کتاب، راه پرورش این بذر را بهشما میآموزند. خواندن و آموختن چندان مشکل نیست. مشکل پرورش عشق خدا در روح و روان شماست. اگر به این مقصود برسید، به بزرگ ترین کامیابی دست یافته اید. تنها با فکر و تأمّل و صبر و دعا می توان به این ارمغان بزرگ و بی همتا دست یافت.



در این دو جلد کتاب صدها نمونه از گفتار پروردگار بکار رفته است. هدف از ذکر آنها آشنائی شما با نقشه یزدان برای عزّت و شادمانی جاودانی شماست. اگر خدا شناسی و عشق خدا آرزوی شماست، این آیات را که در سراسر این کتابها بکار رفته، بارها بخوانید و درباره آنها بیاندیشید تا با آنها انس گیرید، شاید به لطف و رحمت یزدان، بذر عشقش در روح شما روز به روز پرورش یابد و سرانجام نهالی پر بار و بر شود.

اگر ممکن است، برای تحقق این مقصود، هر چند گاه یکبار با گروهی از دوستان و نزدیکان خود گرد هم آئید، پرسشها و مشکلات خود را در میان نهید و از افکار یکدیگر بهره برید. گفتگو و بحث میان دوستان و همفکران بهذوق شما و عشق شما به خدا می افزاید.

بسیاری از مردم عصر ما به وجود خدا شک دارند، نه خدا را می پذیرند و نه انکار می کنند. گروهی دیگر به خدا ایمان دارند، امّا از دست خدا همواره شاکی اند. اگر شما چنین تمایلاتی دارید، این دو جلد کتاب را با شکیبائی و امید و انتظار بخوانید تا به یقین دریابید که بی ایمانی و شک و شبهه شما از تصورات و اوهامی سرچشمه گرفته اند که بکلّی بی پایه اند.

شناسائی نقشهٔ آفرینش انسان، اینگونه تصورات و توهمات را که چون ابرهای تیره و تار روی خدا را از شما پنهان داشته اند، از میان می برد و نشان می دهد که از پسِ این ابرها چهرهٔ خدا "از هر پنهانی پنهان تر است" امّا از روی آنها چهره اش "از هر آشکاری آشکارتر و روشن تر." دانش و دانائی به شما نیرو می بخشد تا با بالهای عشق و امید از این ابرها بگذرید و از منظری بلند و جان افزا چهره خدا را چون خورشید تابان و درخشان بینید.

لازمه شادمانی و کامرانی ما، امید بهآینده است. اگر بهیقین ندانیم که چرا به این جهان آمدهایم و بهکجا میرویم، زندگانی ما در این دنیا از امید و



آرامش پایدار بی بهره است. رمز شادمانی و کامیابی ما در شناسائی هدف ما در این زندگانی زودگذر، شناسائی نقشه آفرینش ما و آگاهی از آینده و سرنوشت جاودانی ماست. کشف این اسرار، درهای عشق و کامرانی و عزّت جاودانی را بهروی ما می گشاید. بدون دانستن این اسرار، وجود ما و آمدن ما به این دنیا چون غنچهای است که چند روزی در دامانِ این جهان بروید و بماند، امّا زیبائی ها و شگفتی های درونش را ننماید. غنچه بماند و غنچه بر باد رود. آیا ضرر و زیانی از این بیشتر می توان تصوّر نمود؟



## هدف از آفرینش انسان چیست؟

چه بخواهیم چه نخواهیم، چه بدانیم چه ندانیم، ما در این دنیا مسافریم. سالی چند در این سرا می گذرانیم و سرانجام به سرای دیگر می رویم. آیا شایسته است که در شناسائی شهر مقصود نکوشیم؟ آیا سزاوار است که ندانیم: "از کجا آمده ایم و به کجا می رویم؟" به شهادت خالق ما، عمر ما بس گرانبهاست. اگر مقصود از زندگانی را ندانیم، این هدیه گرانبها را هدر داده ایم. مانند کودکانی هستیم که جواهراتی گرانبها در دست دارند، با آنها ساعتی چند بازی می کنند و سرانجام آنها را مانند شن ریزه به دور می ریزند و می روند.

کنجکاوی و میل بهدانش و دانائی، از نشانههای انسان بودن ماست. در دوران زندگانی خود، هزارها بار واژهٔ "چرا؟" را بکار می بریم، امّا پرسشی را



که مافوق همه پرسشهاست چرا بهاین جهان آمدهایم؟ کمتر مورد توجه قرار می دهیم. اگر از صد نفر بپرسیم: "هدف از آفرینش انسان چیست؟" چند نفر با اطمینان پاسخ خواهند داد؟

اهل ارض...نمی دانند از کجا آمدهاند و برای چه آمدهاند...اگر به مقدار سِمُّ الخِیاط [سوراخ سوزن]\* آگاه شوند، کلّ بگذرند و اخذ نمایند؛ بگذرند یعنی از ماسوی الله [آنچه غیر خداست] و اخذ نمایند خدمت و رضایش را. مضرت بهاءالله

عالم را غفلت فرو گرفته. ۲ حضرت بهاءالله

این مطلب\_یعنی سبب خلقت ما\_بارها در آیات دو پیامبر عصر ما تکرار شده:

اصل دين معرفتالله [خداشناسي] است."

حق جل جلاله، جمیع عباد...را مخصوص عرفان [شناسائی] خود خلق فرمود. طوبیٰ از برای نفسی \*که بهسبب و علّتِ خلق خود آگاه شد. <sup>\*</sup> حضرت بهاءالله

بعد از خلق کلّ ممکنات و ایجاد موجودات...انسان را...برای معرفت [شناسائی] و محبّت خود که علّت غائی و سبب خلقت کائنات بود اختیار نمود.<sup>٥</sup> حضرت بهاءالله

مقصود از آفرینش عرفان حقّ و لقای آن بوده و خواهد بود. حضرت بهاءالله سبب اعظم آفرینش، عرفان الله [خداشناسی] بوده...معرفت حقّ تمام و کامل نمی شود، مگر بهمتابعت آنچه امر فرموده... خضرت بهاءالله

<sup>\*</sup> گاهی واژههای مشکل بهاین صورت در ضمن آیات معنی شده.

<sup>&</sup>quot;طوبي از براى نفسى": خوشا بحال كسى، چه كامرواست كسى...

لقا: دیدار، مقصود نزدیکی بهخدا یا موعود خدا در دو عالم است. همانطور که ما بهدوستان خود نزدیکیم، خداوند هم بهدوستدارانش نزدیک است.



اوّل هر امری و هر ذکری معرفت الله بوده. اوست مُمِدِ محل و مربی کل. و اوّل امری که از معرفت حاصل می شود الفت و اتفاق عباد است. چه که به اتفاق، آفاق عالم منوّر و روشن. ^

چرا و چطور خدا انسان را آفرید؟

يَا ابْنَ الإِنْسانِ...عَرَفْتُ حُبّي فِيكَ خَلَقْتُكَ، وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مِثالِي وَأَظْهَرْتُ لَكَ جَمَالي. ٥٩٠

ای پسر انسان! پرتو محبتم را در هستیِ تو شناختم، سپس تو را آفریدم، تصویرم را بر توگذاشتم، و زیبائیم را بر تو نمودار ساختم.

در این حدیثِ معروف از رسول اکرم، خداوند خود را "گنج پنهان" میخواند:

كنت كنزاً مخفياً فاحببت أن أعرف فخلقت الخلق لكي أعرف.

من گنجی پنهان بودم، دوست داشتم شناخته شوم. پس انسان را آفریدم تا شناخته شوم.

جز اظهار نیستی و بندگی چه احساسی شایسته چنین عاشقی قادر و تواناست؟ احساس نیستی و اظهار بندگی در برابر خدا، نشانهای روشن بر خداشناسی است. این احساس درونی را از دو راه می توان به دست آورد: یا از ترس از خدا و یا از عشق به خدا. هرچه خدا را بیشتر و بهتر بشناسیم، ترس ما کمتر و عشق ما بیشتر می شود، به حدّی که عشق بکلی جای ترس را می گیرد و اثری از آن نمی گذارد. ترس از خدا یعنی آگاهی از عدالت خدا که بر دو پایه پاداش و مجازات متکی است.

بعضی از مردمان تنها از اخطار و تهدید حساب می برند و تنها به ترس پاسخ می دهند. از وجود عشق و محبت در روحشان، خبری نیست. برای این

<sup>\*</sup> مُمد: امداد دهنده.

ور تمام موارد، آیات عربی بهمضمون ترجمه شده.



مردمان، بودنِ ترس از نبودنِ آن بهتر است. زیرا آنها را از انجام رفتار ناپسند باز می دارد. آیات تهدید آمیز قرآن در اشاره به آتش جانسوز دوزخ، در خطاب به این مردمان نازل شده. این مردمان تنها زبان ترس و تهدید و مجازات را می فهمند، و تنها از این راه می توان آنها را از ارتکاب گناه و خطا باز داشت. در این جهان، زندانها برای این گروه از مردمان ساخته شده.

أَصْلُ الحِكْمَةِ هو الخشيةُ عن الله...''

منشأ و ريشه حكمت، بيم از خداست...

اتَّقُواْ اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ. سوره بقره، آيه ٢٨٢

تقوی 🔭 پیشه کنید تا خداوند شما را تعلیم دهد.

امّا مقصود از ترس از خدا این نیست که از خالق خود وحشت داشته باشیم و با ترس و لرز زندگی کنیم. بلکه مقصود آن است که از قدرت و عظمت خالق خود آگاه باشیم و بدانیم که از عدالت الهی برای احدی راه فرار نیست. این آگاهی نشانه عقل و حکمت است.

کدام عاقلی در دوران زندگانی خود که بس کوتاه است با ارتکاب اعمال ناپسند، برای خود ذلّت ابدی میخرد؟ کدام خردمندی "لذّت یک ثانیه خودخواهی" را بر عزّت و راحت و لذّت "خداخواهی" ترجیح میدهد، عزّتی جاودان، راحتی بیپایان، و لذّتی که نتیجهٔ نزدیکی انسان تا ابد بهیزدان است؟

پرستش پروردگار هنگامی به ثمر می رسد که از عشق سرچشمه گیرد. آیا افتخاری برتر و شادی بخش تر از عشق بنده به آفریننده می توان تصور نمود؟ پرستش خدا از روی ترس یا به اکراه و اجبار، ابداً جایز نیست. آیا از دواجی که از روی اجبار یا ترس باشد، ارزشی دارد؟ آیا اهمیت و ارزش رابطه ما با

<sup>🔭</sup> **تقویٰ**: پرهیز، بیم از خدا و اطاعت امر او، پرهیزکاری.



خدا از رابطه دو همسرِ عاشق کمتر است؟ رابطه یزدان را با انسان می توان همچنین با رابطه پدران و مادران با فرزندانشان مقایسه نمود. آنها با چه عشقی و با چه زحمت و امیدی فرزندان خود را پرورش می دهند. از هر چیز بهترین را برای آنها می خواهند. تنها انتظاری که از آنها دارند این است که با آنها در تماس و گفتگو باشند، آنها را دوست بدارند، و مشکلات خود را با آنها در میان گذارند. آیا چنین انتظاری غیر معقول است؟ خالق ما نیز سعادت ما را خواستار است و ابداً نیازی به عبادت ما ندارد. امّا روابط عاشقانه را با بندگانش دوست دارد. این است معنای عبادت و پرستش.

لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ... سوره غافر، آیه ۲۵ خدائی جز او نیست. پس با قلبی پاک و بی آلایش، دست دعا و پرستش بهسویش بلند کنید...

به بینید آفریننده ما با چه زبانی بما اندرز می دهد و ما را به آنچه به نفع خودِ ماست می خواند:

اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا إِنَّ اللَّهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لَّا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّى وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ ...فَادْعُوهُ تُؤْفَكُونَ...وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُم مِّنَ الطَّيِّبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ ...فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّينَ... سوره غافر، آيات ٦٥-٦٦ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّينَ...

او پروردگاری است که شب را برای آرامش شما تاریک نمود تا در آن آرامش یابید، و روز را برای شما روشن نمود (تا از زیبائی ها و نعمت های آن بهره برید). فضل و بخشش یزدان بهبندگان بسیار است، امّا بیشتر آنها قدر ناشناسند. او پروردگار شماست، پروردگاری یکتا که عالم هستی را آفرید. پس چرا از راهش انحراف می ورزید؟...او شما را با بهترین سیما آفرید و از طعامهای پاک روزی بخشید. این چنین است پروردگار شما...پس با نیّتی پاک او را بخوانید (به دعوتش پاسخ دهید)...

خالق ما بما نزدیک است و در سراسر وجودمان جریان و سریان دارد:



سوره قاف، آیه ۱٦

وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ.

ما باو (بهانسان) از رگِ گردن او نزدیکتریم.

نزدیکی خدا بما، تنها از عشق سرچشمه می گیرد. امّا عشق هنگامی به ثمر می رسد که دوجانبه باشد. تا ما عاشق خدا نشویم، همانطور که او عاشق ماست، درخت زندگانی ما بی بر و ثمر است. این شعر سعدی بس زیبا و بجاست:

وین عجب تر که من از وی دورم در کنار من و من مهجورم دوست نزدیکتر از من بهمن است چه کنم؟ با که توان گفت که او

از بدیهیات است که برای هر کاری استعداد خاصی لازم است. آیا برای خداشناسی استعداد لازم نیست؟ مهمترین موفقیت در زندگی انسان خداشناسی است، زیرا نتایج آن هرگز به پایان نمی رسد. آیا ممکن است توفیق در این آرمان بزرگ یعنی ایمان و عشق به یزدان نصیب هر شخص نالایقی شود؟ آیا مردم ظالم و بی وجدان شایسته این ارمغانند؟

بسیاری از منکران دین و یزدان، بر این تصورند که خداوند نیازمند به ایمانِ آنها است، و اگر مؤمن شوند لطفی به خالق جهان کرده اند. این مردمان نمی دانند که با این طرز فکر و تصوّر، چه نعمتی را از دست می دهند و از چه بخشش هایی خود را تا ابد محروم می کنند. اگر می دانستند، سراسیمه به سوی خدا می شتافتند و با قبول یک دنیا منّت در برابرش در نهایت بندگی و خضوع می ایستادند، و لطف و عنایتش را خواستار می شدند. این محرومان از لطف و رحمت یزدان نمی دانند که خداوند رویش را از آنان که به دل و جان طالب و عاشق جمالش نیستند، در پس هزار پرده پنهان می دارد. این منکران تنها پس از سفر از این سرا، در می یابند که چه نعمتی را از دست داده اند و از چه الطاف و بخشش هائی بی بهره و نصیب



مانده اند. این چنین است نقشه آفرینش انسان و مهمترین اصل رابطه خالق با بندگانش. پیوسته چنین بوده و خواهد بود.

برترین و جامع ترین توصیف یزدان در این گفتار پنهان و آشکار است: "پروردگار از هر آشکاری آشکارتر و از هر پنهانی پنهانتر است." این توصیف در آیات حضرت بهاءالله بکار رفته است. گاهی یک نقص در چشم، ما را از دیدن آفتاب، با آنهمه عظمت و درخشش، باز می دارد. آیا چشم بصیرت ما مشمول همین قانون نیست؟ آیا چشم بصیرت همه مردمان از تعصب و توهم، پاک و مبرّاست؟ بنابر شهادت یزدان:

چشم پاک باید تابشناسد و زبان پاک باید تا بستاید. ۱۱

اگر به چشم پاک بنگریم، هر یک از آیات الهی، دریچهای است به سرچشمه دانائی و آگاهی. در کتابهای آسمانی، اسرار حکمت پروردگار پنهان و آشکار است: پنهان از کسانی که چشم بصیرتشان را می بندند، آشکار به کسانی که با دیده بینا به آن کتاب ها می نگرند.

بسیاری از مردمان می گویند به خدا ایمان دارند. ایمان داشتن یعنی چه؟ شما به وجود خود و دیگران ایمان دارید. این آگاهی چه ثمری دارد؟ شما به وجود هندوستان و چین و ژاپن ایمان دارید. امّا احساسی هم درباره آنها دارید؟ آیا می توانید با کسی که نمی شناسید دوست شوید؟ نسبت به او احساسی داشته باشید؟ در رابطه با خدا، ایمان بدون احساسات عاشقانه، غنچه ای است که پرورش نیافته و زیبائی ها و شگفتی های درونش را ننموده. این غنچه هنگامی شکوفا می شود و به هدف و جودش می رسد که میوه های عشق ببار آورد.

نخستین گام در راه پرورش روح و روان و شادی و سعادت انسان، خداشناسی است، و سپس عشق و عاشقی. شناسائی و عشق، مانند دو بال



پرندگان، باید توأم باشند. ایمان راستین بدون شناسائی، و شناسائی راستین بدون عشق ممکن نیست. شناسائی بدون عشق، خانهای است تاریک، و عشق و عاشقی بدون شناسائی، بنائی ناپایدار.

خدا محبوب ما، مقصود ما، و معشوق ماست. تنها عشق شایسته معشوق است. شناسائی و ایمان، کلیدِ "بهشت دیدار" است. پس از دیدار، جز عشق ورزیدن، چارهای نداریم. آیا ممکن است خالق جهان را که کمال مطلق و منشأ و منبع زیبائیها و شادیهاست به بینیم، و باو عشق نورزیم؟ آیا از عشق می توان آرزو و آرمانی والاتر و محبوب تر تصور نمود؟

پس معدوم شود نفسی که در راه عشق تو جان نبازد، و مفقود شود وجودی که در طلب وصل تو سر نیندازد، و بمیرد قلبی که بهذکر تو زنده نگردد، و دور شود هیکلی که بهجان طالب قُرب [نزدیکی] نشود و مشقتهای بادیه عشق را نچشد. ۱۲

#### صفات خدا

بعضی شناخته و گواهی داده، و برخی گواهی میدهند و لکن او را نشناختهاند.۱۳

دانشوران می کویند که در آیات قرآن مجید در وصف پروردگار، ۹۹ نام بکار رفته است. خوبست برای رعایت اختصار تنها یکی از آن آیات را که رابطه ما را با خالق ما روشن می کند، مورد نظر قرار دهیم:

نَبِّيءٌ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ وَ أَنَّ عَذَابِي هُوَ الْعَذَابُ الأَلِيمَ. سوره حجر، آيات ٥٠-٤٩

بهبندگان من خبر ده که من بخشنده و مهربانم، امّا عذابم، عذابی دردناک است.

در آیه پیش، خداوند بهسه صفت از صفات خود در رابطه با بندگانش اشاره می کند:



- فضل: غفور و بخشنده
- محبّت: رحيم و مهربان
- عدالت: مجازات كننده

در این دنیا باید سرنوشت جاودانی خود را بر عدالتِ خدا بنا کنیم، نه بخشندگیِ خدا که نشانهٔ فضل و رحمت اوست. باید به عدالت خدا و حساب و کتابش یقین نمائیم، امّا به فضل و بخشش و رحمتش امیدوار باشیم. عدالت حقِ ماست؛ فضل و بخشش، حقِ خدا و تماماً در دست خدا.

آیه پیش روابط اصلی انسان را با یزدان روشن می کند، و این درسها را بما می آموزد:

- خداوند ما را دوست دارد، عاشق ماست و بما نزدیک است.
  - از روی فضل و رحمت با ما رفتار می کند.
    - آنچه را لایق آن نیستیم بما می بخشد.
  - امّا بنابر حكم عدالت، به حساب ما نيز مي رسد.

آگاهی از عدالت پروردگار، نخستین و روشن ترین نشانه درایت و عقل و حکمت است:

حاسِبْ نَفْسَكَ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُحَاسَبَ، لأَنَّ الْمَوْتَ يَأْتِيكَ بَغْتَةً وَتَقُومُ عَلَى الْحِسابِ فِي نَفْسِكَ. 14

به حساب نفس خود برس، پیش از آنکه به حساب تو برسند. زیرا مرگ ناکهان به سراغت می آید. آنگاه باید به حساب نفس خود برسی (اعمالت را توجیه دهی).

أَصْلُ كُلِّ الشَّرِّ هو إغفال العبد عن مولاه و إقبالُه الله ما سواه. ١٥ حضرت بهاءالله ريشه و منشأ هر بدى، غفلت بنده از خدا و توجّه او بهنفس و هوى است.



سرنوشت انسان و رابطه انسان را با يزدان مي توان در اين دو بيان يافت:

إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ. سوره بقره، آيه ١٥٦

ما مال خدائیم و بهسوی خدا باز میگردیم

مَن كَانَ للله كَانَ اللهُ لَه. ١٦ حضرت بهاءالله

هرکس برای خداست، خدا هم برای اوست.



### انسان کیست و چیست؟

انسان را تنها در نور خدا می توان شناخت. این کتاب در پرتو آن نور نگاشته شده.

طِرازِ \* اوّل...در معرفت انسان است بهنفس خود و بهآنچه سبب عُلُوّ و دُنُوّ \* و عزّت و ثروت و فقر است...\

حضرت بهاءالله

کتاب نفس را باید مطالعه نمود.<sup>۲</sup>

انسان شاهکار خدا و تصویری از جمال و کمال اوست. از زیبائی و کمال هرچه ممکن است، یزدان در انسان بهودیعه نهاده. آیا تصویری برتر از

<sup>\*</sup> طِراز: زینت و نقش و نگار جامه، یا زیور. طِرازِ اوّل (نخستین زیور): اشاره بهفضائلی است که بهروح انسان زینت می بخشد و ما را بهمقام بلند انسانیت می رساند.

مع علو و دنو: بلندي و پستي، (بلندي مقام روح و سقوط آن).



تصویر خالق جهان می توان تصوّر نمود؟ بخشش و لطف و عشق یزدان به بندگانش چنان است که آنها را آئینه جمال خود فرمود:

تورات: ييدايش، فصل ١، آيه ٢٦

خدا انسان را شبیه خود آفرید.

سوره تين، آيه ٤

لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنسَانَ فِي أَحْسَنَ تَقْوِيمٍ. بهراستی انسان را در نیکوترین اعتدال آفریدیم.

سوره تغابن، آیه ۳

وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ. شما را به تصویر آورد، و صورتهای شما را نیکو آراست. فرجام بهسوی اوست.

روح انسان، بدون عشق شمعی است خاموش. عشق خدا این شمع را می افروزد و نور نهفته در آنرا می نماید:

[پروردگار] انسان را...مظهر کلّ اسماء و صفات و مرآت کینونت [وجود] خود قرار فرمود...ولكن اين تجلّيات...در حقيقت انسان مستور و محجوب إدر يرده ٦ است، چنانچه شعله و اشعّه و انوار در حقیقتِ شمع و سِراج [چراغ] مستور است...حال این شمع و سراج را افروزنده باید." حضرت بهاءالله

آثار زیبائی و کمال در سراسر آفرینش آشکار است. خداوند جمیع موجودات را در حد كمال، براى ما آفريده:

سوره سجده، آیه ۷

الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ.

آن کسی که هر چیزی را نیکو آفرید.

ما تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنَ مِن تَفَاوُتٍ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُورٍ.

در آفرینش خداوند تفاوتی (عدم همآهنگی) نمی بینی. بار دگر بنگر!. آیا در خلق او نقصاني مي بيني؟



به شأنی صُنع خود را جامع و کامل خلق فرموده که اگر جمیع صاحبان عقول و أفئده أن اراده معرفت پست ترین خلق او را...نمایند، جمیع خود را قاصر و عاجز مشاهده نمایند. مشاهده نمایند. و معرف بهاهالله

امّا زیبائی و کمالِ ما، مانند غنچه در درون ما پنهان است، و تنها با کوشش و کاوش و ایمان و عشق بهیزدان شگفتی های درون ما شکوفا میشوند و به ثمر می رسند:

جوهر انسانیّت در شخص انسان پنهان است، باید به صیقل تربیت ظاهر شود.° حضرت بهاءالله

پيامبران قدم به عرصه جهان مي نهند:

تا ودیعه الهیّه که در حقایق مستور و مختفی گشته، از حجاب ستر و پرده خفا چون اشراق آفتاب نورانی از فجر الهی سر بر آرد.'

این جهان کشتزاری است که در آن بذر وجود ما میروید، و آنچه در ما پنهان است بهمنصه ظهور میرسد:

يَا بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدُلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ. سوره لقمان، آيه ١٦ الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ. اللهَ عَرِيرُ اللهَ عَرِيرُ اللهَ عَرِيرُ اللهَ عَرِيرُ اللهَ عَرِيرُ اللهِ عَرْقَ اللهِ عَرِيرُ اللهِ عَرِيرُ اللهِ عَرِيرُ اللهِ عَلَى اللّهُ اللهِ اللهِ اللهِ عَرِيرُ اللهِ اللهِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِل

امروز روزی است بزرگ و مبارک، و آنچه در انسان مستور بوده، امروز ظاهر شده و می شود. ۷

زمین باشد، خداوند آنرا بهمنصه ظهور می آورد. خداوند بس لطیف و آگاه است.

<sup>\*</sup> أفئده: جمع فؤاد. دل، قلب، عقل.



### طبقات بناى انسانيت

چه صفات و فضائلی باید از انسان بهظهور رسد تا لایق انسانیت شود؟ اگر روح انسان را بهبنائی تشبیه کنیم، طبقات آن از این قرارند:

| طبقات بنای انسانیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| راستگوئی و درست کاری:     صدق و راستی اساس جمیع فضائل انسانی است. اگر نفسی     از آن محروم ماند، از ترقّی و تعالی در کلیّه عوالم الهی ممنوع     گردد.^                                                                                                                                                                                                                                                                                      | زير پاية بنا       |
| • انصاف و عدالت: اوّل انسانيّت انصاف است و جميع امور منوط بهآن.٩ حضرت بهاءالله وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُواْ بالْعَدْلِ إِنَّ اللهَ نِعِمًا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا. سوره نساء، آيه ٥٨ و چون ميان مردمان داوري ميكنيد، به عدالت بگرويد. اين نيكوترين پندي است كه خداوند به شما مي دهد. پروردگار شنوا و بيناست. أَحَبُّ الأَشْيَاءِ عِنْدِي الإِنْصافُ. ١٠ محبوب ترين چيزها نزد من انصاف است. | نخستين<br>طبقه بنا |
| <ul> <li>عشق و محبّت:</li> <li>محبّت نور است در هر خانه بتابد. ۱۱</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | روشنائی بنا        |



| طبقات بنای انسانیت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |                                  |  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|----------------------------------|--|
| ادب:<br>بگو! ای قوم طِرازِ [زیور] اوّل از برای هیکل انسانی ادب<br>است.۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | • | زيور بنا                         |  |
| فداکاری و فروتنی به حد نیستی: اعْلَمُوْا بَانَ آکْرَمَکُمْ عِنْدَالله آخْضَعَکُم وَ اَتْقَاکُم. ۱۳ حضرت بهاءالله به یقین بدانید که گرامی ترین شما نزد خدا با خضوع ترین و متقی ترین شماست. آنانکه سایرین را بر خود ترجیح می دهند، فی الحقیقه این مقام فرق مقام است. ۱۰ حضرت بهاءالله باید یاران الهی مجذوب و مفتون یکدیگر باشند و جانفشانی در حق یکدیگر کنند. ۱۰ حضرت عبدالبهاء | • | بالاترين<br>طبقه بنا<br>تاجِ بنا |  |

در سیر و سفر به سوی خدا، چه صفات و فضائلی لازمند؟ آیا با یک خروار بار از خیالات و تصورات و خرافات و باورهای قومی و اجدادی، می توان راه راست را به سوی خدا یافت و به سوی دانائی گامی برداشت؟ از نظر خدا، جوینده راستین چه کسی است؟ چه فضائلی انسان را به مقام بلند انسانیت می رسانند و جویندهٔ شایسته را در شناسائی حقیقت یاری می دهند؟ حضرت بهاءالله، در کتاب ایقان این جوینده را با ذکر ۲۶ صفت بما معرفی می کنند. هر یک از این صفات و فضائل را می توان مهرهای از بنای انسانیت دانست:



#### جوينده حقيقت بايد:

- خاطرش را از جمیع دانسته ها یعنی "غباراتِ تیرهٔ علوم
   اکتسابی" بشوید.
- قلبش را از هر آلودگی [تعصّب، ترس، احتیاط، خودخواهی، و بدبینی...] پاک و مطهر سازد.
  - به خدا توكّل كند، و به او نظر نمايد، نه به مردمان.
    - به انصاف و كمال بي طرفي داوري نمايد.
      - از امور دنیا و منافع شخصی فارغ شود.
        - "خود را بر احدى ترجيح ندهد."
    - "افتخار و استكبار را از لوح قلب بشويد."
      - به صبر و شکیبائی دل بندد.
- "صمت [سكوت] را شعار خود سازد و از تكلم بىفايده
   احتراز كند."
  - "غيبت را ضلالت شمرد و به آن عرصه هرگز قدم نگذارد."
    - "بهقليل قانع باشد و از طلب كثير فارغ."
- مصاحبت با مردم وارسته را غنیمت شمرد، و دوری از مردم
   دنیایرست و متکبر را نعمت شمرد.
  - در سحرگاهان بهذکر یزدان پردازد.
  - به کمال همّت و کوشش در طلب مقصود و موعود بکوشد.
    - "غفلت" را به آتش عشق و ذكرِ معشوق بسوزاند.
      - از آنچه غیر خداست "چون برق درگذرد."



#### جوينده حقيقت بايد:

- "بر بی نصیبان نصیب بخشد و از محرومان، عطا و احسان دریغ ندارد."
  - "رعایت حیوان را منظور دارد تا چه رسد به انسان."
    - از محبوب، جان دریغ ندارد.
  - "از شماتت [سرزنش] خلق، از حقّ احتراز نجوید."
    - آنچه برای خود نمی پسندد، برای غیر نیسندد."
      - نگوید آنچه راکه به آن وفا نکند.
- "از خاطئان [خطاكاران] دركمال استيلاء [چيرگي] درگذرد و طلب مغفرت نمايد."
- "بر عاصیان آگناهکاران] قلم عفو در کشد و بهحقارت ننگرد.
   زیرا خُسن خاتمه\* مجهول است ۱۱.

سپس مقصود از ذکر این صفات را در یک جمله خلاصه می فرمایند:

سالک و طالب باید جز خدا را فنا داند، و غیر معبود را معدوم شمرد. ۱۷

می فرمایند، پس از تحقّق این شرایط و کسب این فضائل، واژه "مجاهد" یا "کوشا" درباره رهرو راه راستی، صادق می آید. ۱۸ این وعده خالق ما بهماست:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلْنَا. كسانى كه بخاطر ما كوشا باشند، البته آنها را بهراههاى خود هدايت مىكنيم.

م من خاتمه: عاقبت خير، سرنوشت نيك.



صفات و فضائل پیش، تصویری از انسان را بما نشان می دهند. بدون پرورش آنها، انسان مانند گلی زیباست که نشکفد و پرده از رخ بر ندارد، غنچه بماند و غنچه بمیرد. چه زیباست انسانی که روحش به این فضائل آراسته است. چه شادمان و کامران است انسانی که از این جواهر معنوی بهره مند است. چه بلند و ارجمند است روح انسانی که به این صفات تزیین یافته.

وَالْبَلَدُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ وَالَّذِي خَبُثَ لاَ يَخْرُجُ إِلاَّ نَكِدًا. سوره اعراف، آبه ۵۸

سرزمین پاک گیاهش را بهاراده پروردگار پرورش بخشد. اما خاک ناپاک جز خاشاک حاصلی نپرورد.

باران که در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لاله روید و در شورهزار خس سعدی





### خودشناسي يعني چه؟

طِرازِ \* اوّل...در معرفت انسان است بهنفس خود. الصلُ الخُسرَانِ لمن مَضَتْ ايّامُهُ و ما عَرَفَ نَفسه... خضرت بهاءالله مضر و زيان از آنِ كسى است كه روزهاى عمرش بهسر آمده، امّا خودش را نشناخته ...

"خودشناسی" آئینهای است که ما را آنطور که هستیم بما نشان می دهد. تا تصویر خود را آنطور که هستیم نبینیم، کامرانی و شادمانی پایدار برای ما ممکن نیست. این تصویر نقاط ضعف ما و در نتیجه خطرات سفر زندگی را بما می نماید. بدون خودشناسی، زندگانی ما در این دنیا مانند مسافری است که با شتاب در راهی پر خطر، پر از پیچ و خم، در سفر است. تنها

مراز: زیور. طراز اوّل: نخستین زیور برای روح انسان.



یک خطا در یک پیچ و خم دنیا ممکن است زندگی ما را تباه سازد و ما را به ژرفای بلا و گناه بیافکند.

خودشناسی بدون خداشناسی ممکن نیست. زیرا تنها خالق ما، ما را آنطور که هستیم می شناسد. در بسیاری از آیات، خداوند نقاط ضعف ما را بهیادِ ما می آورد. شایسته است به بعضی از آنها نظر نمائیم.

#### خودپسندی

مهم ترین و دشوارترین گام در راه انسان شدن، غلبه بر نفسِ نزدیک نگر و کوتاه نظر است. این نفس در همه انسانها همواره در کاوش و کوشش است. بدون شناسائی این نفس، خودشناسی ممکن نیست. این کتاب در فصلهای بعد، صفات، تمایلات، و هوسهای این نفس را خاطرنشان میسازد.

شاید بزرگترین مانع در راه خودشناسی، پسندیدن افکار و باورهای خود است. این تمایل ما را بر آن می دارد که افکار و باورهای دیگران را آنطور که هست، نبینیم و نشناسیم.

پاکی از آلایش، پاکی از چیزهائی است که زیان آرد و از بزرگی مردمان بکاهد، و آن پسندیدن گفتار و کردار خود است، اگر چه نیک باشد."

ما باید همه بندگان خدا را از دل و جان دوست خود شماریم. این دوستی، از دوست داشتنِ خدا و خلقت خدا و دوست داشتن خدا و خلقت خدا خاتمه می یابد. دل ما باید سرشار از عشق به خدا و به زندگی، و به خود ما باشد تا بتوانیم به دیگران عشق ورزیم. انسان بی سرمایه چگونه می تواند به دیگران به خشد ؟



امّا میان خوددوستی و خودپسندی تفاوت بسیار است. خوددوستی ما از خدادوستی ریشه میگیرد. چطور ممکن است خدا را دوست بداریم، امّا به تصویر خدا در خودمان بی اعتنا باشیم؟ منشأ خوددوستی، عشق به خدا و کسترش آن عشق به همهٔ بندگان خداست؛ منشأ خودپسندی عشق به بزرگ داشتن خود و کوچک دیدن دیگران است. نخستین لازمه خودپسندی این است که دیگران را کوچک تر کنیم تا خود را بزرگ تر از آنچه هستیم به بینیم. اسرار بسیار در این آیات پنهان و آشکار است:

سوره انعام، آیه ۱۰۸

كَذَلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ.

این چنین اعمال هر امّتی را در نظرشان زیبا جلوه دادیم.

سوره يونس آيه ١٢

كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ.

این چنین رفتار خطاکاران در نظرشان زیبا جلوه میکند.

در آیات پیش، خداوند بما می آموزد که به بندگان خود اختیار دادیم، آنها را آنطور آفریدیم تا بتوانند هرچه هستند و هرچه می کنند در نظر خودشان زیبا جلوه دهند و آنرا به پسندند.

هر یک از ما نقاشی است ماهر که می تواند هرطور بخواهد چهرهاش را جلوه و جلا بخشد، عیبها و چروکها را بپوشاند و چشمها را زیبا نماید. خداوند این توانائی را بهبندگانش عطا فرموده تا با آزادی و اختیار، سرنوشت خود را بهمیل خود بر صفحه روزگار بنگارند.

هر یک از ما در آغاز زندگانی، تصویری درست یا نادرست از خود، در ذهن خود رسم میکنیم و از دریچه آن تصویر، زندگی را می بینیم. اگر به خود و به خود و زندگی بدبین باشیم، تمایل داریم بدی به بینیم. اگر به خود و زندگی خوشبین باشیم، تمایل داریم نیکی به بینیم. تغییر این تصویر پس از بلوغ بسیار دشوار است. ریشه و رمز موفقیت یا شکست ما مرتبط به این



تصویر است. هرچه این تصویر درست تر، موفقیّت و خوشبختی ما بیشتر است، و هرچه نادرست تر، شکست و بدبختی ما بیشتر. اسرار خوشبختی و سعادت انسان در این بیان آشکار است:

رَأْسُ كُلِّ مَا ذَكَوْنَاهُ لَكَ هو الإنصاف و هو خروجُ العبد عن الوهم و التّقليد و التّقليد و التّقرُسُ...و المشاهَدةُ في كلّ الأمور بالبصر الحديد.

در گفتار پیش می فرمایند که سرآمد آنچه برای تو ذکر نمودیم، رعایت این اصول و شرایط است:

- انصاف
- آزادی از توهم و تقلید
  - تحقيق و تفرس
- و نظر نمودن بهجمیع امور با نگاهی تیزبین.

اگر مردم عالم اصول چهارگانه پیش را راهنمای زندگی خود نمایند، جهان آئینهٔ جنان شود. در گفتار پیش، خالق ما بما می آموزد که سرآمد و سرمنشأ همه نیکی ها این است که هر چیزی را آنطور که هست به بینیم، نه آنطور که می خواهیم. نخستین چیزی که ما می بینیم، خود ما هستیم. هر دیدِ دیگر از این دید سرچشمه می گیرد. چرا مردمان از هر گروهی باشند، افکار و باورهای خود را دوست دارند؟

سوره مؤمنون، آیه ۵۳

كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ.

هرگروهی از باورهای خود راضی و شادمان است.

حضرت بهاءالله در اشاره بههمین آیه می فرمایند:

هر حزبی خود را حقّ دانسته و می دانند.<sup>ه</sup>

برای آزمایش، هزار نفر از بزرگترین پیشوایان و علمای مذهبی جهان را از آئین ها و فرقه های گوناگون گرد هم آورید و از آنها بخواهید که مدّت یکسال



مباحثه کنند و بکوشند تا درباره مسائل مهم دین و آئین بهاتفاق نظر رسند. نتیجهٔ این کار چه خواهد بود؟ چند نفر از آنها تغییر دین خواهند داد؟ علمای دینی از علم و هوش سرشار برخوردارند. قرنهاست که از وجود یکدیگر آگاهند، پس چرا اتفاق نظر ندارند؟

انسان خودپسند و از خودراضی، درهای آگاهی و دانائی را بهروح خود می بندد. اگر کسی خانه خود را، هرچه هم بد باشد، از خانه دیگران برتر بداند، البته در خانه خود می ماند. عقیده خود را برتر شمردن، مانع داوری درست و درک حقیقت در گفتار دیگران است.

به یکی از همکارانم در دانشگاه کتابی \* درباره خبرهای کتاب مقدّس به ظهور آئین بهائی دادم. آن همکار مسیحی کتاب را خواند و خیلی تعریف کرد. گفتم: "دوست دارید جلد دوّم را هم بخوانید؟" گفت: "من کلیسایم را خیلی دوست دارم!" برای او مهم نبود چه خبرهائی کتاب مقدّس به ظهور آئین بهائی داده. او از کلیسای خودش راضی بود. این رضایت خاطر او را از کشف حقیقت باز داشت.

در آئین مسیحی، بنابر یک دائرةالمعارف، حدود ۲۰,۰۰۰ شعبه هست. پیروان هر یک از آن شعبه ها بنابر شهادت یزدان: "از باورهای خود راضی و شادمانند." اگر چنین است، دردی ندارند که درمان کنند. بعکس، آنها تمایل دارند که بهرضایت خود بیفزایند. از چه راه بهاین مقصود می رسند؟ بهترین راه، مطالعه کتابهائی است که بر ضد آئینهای دیگر نگاشته شده. آگاهی از آئینی تازه تر و با نیازهای زمان سازگارتر، بر اندوه و نگرانی آنها می افزاید، نه بر رضایت خاطر و شادمانی آنها. شما با صد نفر با عقاید مختلف صحبت کنید. اکثر آنها سشاید ۹۸ درصد نظر خود را می پسندند

I Shall Come Again \*



و درست می شمرند. اگر بی دینند، ممکن است بگویند که بهترین علاج برای همه بدبختی ها، بی دینی است. پیروان ادیان، رقیبان خود را گمراه می شمرند، و به نظر حقارت به یکدیگر می نگرند.

پنهان نمودن حقیقت و زیبا جلوه دادنِ آنچه ما دوست داریم، حائز چنان اهمیتی است که خداوند بندگان خود را بر اساس آن بهدو گروه تقسیم فرموده. کسانی که خودشان را از خودشان و حقیقت را از خودشان پنهان می دارند "جن" می نامد. تنها کسانی که خودشان و هر چیز دیگر را آنطور که هست می بینند، "انسان" می خواند. پایه انسانیت ما، راستی و درستی و حقیقت بینی ماست. بدون این پایه، انسانیت ما سخت در خطر است. خالق ما که عاشق ماست، از ما می خواهد که به کم قانع نباشیم. بلندی مقام ما در حقیقت بینی ما و عشق ما به خدا و بندگان اوست.

ای اهل عالم! شما را وصیّت مینمایم به آنچه سبب ارتفاع مقامات شماست. ا حضرت بهاءالله ٤



# نظری بهخانه جاودانی انسان

# آیا بهشت و دوزخی هست؟

گروهی از شعرا این دنیا را آخرین منزل ما دانستهاند:

آخرین منزل هستی این است

هرکه باشی و ز هر جا برسی

امّا حقيقت چنين است:

این است منزل هستی این است پروین اعتصامی

هرکه باشی و ز هر جا برسی

بنابر گفتار پروردگار، پس از این سرا، عالمها در انتظار ماست:



در خانه پدرم، قصرهای بسیار هست. اگر چنین نبود، به شما چنین نمی گفتم. من میروم و برای شما جائی آماده می سازم. حضرت مسیح (انجیل یوحنا، فصل ۱۶، آیه ۲)

پایه ایمان و عشق بهیزدان، بقای روح انسان است:

حضرت عبدالبهاء

بقای روح، أسّ اساسٍ الله الهیه است. ا

دست برداشتن از این جهان آسان نیست. ما به این سرا بستگی داریم و به آن عشق می ورزیم. جدائی از معشوق و معاوضه جهان پیدا با سرای ناپیدا بسیار دشوار است. به این جهت، دوست نداریم که رویداد مرگ را به یاد آوریم و یا درباره آن سخنی بگوئیم و بشنویم، به این گمان که شاید از سخن ما، فرشته مرگ ناکهان ما را به یاد آورد و به سراغمان بیاید! امّا برخلاف میل ما و تصور ما، آن فرشته هرگز ما را از یاد نمی برد. دست قضا چنین امضا نموده و بر صفحه تقدیر نگاشته.

میهن ما و مسکن جاودانی ما جای دیگر است. زیرا ما جانیم نه جسم، روح و روانیم، نه تن. آیا جایز است که در شناسائی میهن جاودانی خود در حد امکان نکوشیم؟ از دانستن چه زیانی بما می رسد؟ بر خلاف تصور بسیاری از مردمان، آگاهی از سرای جاودان و اطمینان به بقای جاودانی انسان، به زندگانی ما معنا می دهد و بر شادمانی ما صد چندان می افزاید، از جمله:

- بما امید می بخشد، امید به دوام و بقای روح ما.
- از غم ما، هنگام از دست دادن عزیزانمان، میکاهد، زیرا می دانیم آنها زنده و پایندهاند.
- به ارزش و مقام ما می افزاید، زیرا می دانیم که ما جواهرات گرانبهای خالق و مالک جهانیم. هیچ فرد خردمندی، جواهراتش را دور نمی ریزد.

اس اساس: يايه يايهها.



- از ترس ما از مرگ، می کاهد.
- عشق به پندار و گفتار و رفتار نیک را در روح ما پرورش می بخشد، زیرا می دانیم هر ارمغان و فضیلتی را که در این جهان بدست آوریم، تا ابد از آن ماست.
- از قدرت و تسلط نفس نزدیک نگر که در همه ما در کاوش و کوشش است، می کاهد. زیرا به این نفس اخطار می دهد که در نقشه آفرینش حساب و کتابی در کار است، و هرگز راه فرار از نتایج رفتار برای احدی ممکن نبست.

آگاهی از نقشه الهی برای بقا و هستی ما، بما نیرو می بخشد که در کسب فضائل معنوی بکوشیم و جز خیرخواهی و محبت به دیگران، هدف و آرمانی در دل و جان نپروریم. زیرا می دانیم که سرمایه حقیقی ما روح ماست، و ارزش ما در برابر خالق ما به قدرِ فضائل ماست. دست روزگار این گونه گنجهای جاودان را هرگز از دست ما نرباید و مانند ثروت ما در این دنیا، به دیگران نسپارد.

چرا بسیاری از مردمان بهجهان جاودان توجهی ندارند و از آن سخنی نمی گویند؟ زیرا آنچه شنیدهاند و می دانند با عقل و خرد سازگار نیست. میزان داوری ما عقل و خرد است. اگر پنداری با این میزان سازگار نیست، پذیرش آن دشوار است.

در کتابهای آسمانی، دوزخ و بهشت با واژههای "متشابه" یا نمادین وصف شدهاند، واژههائی مانند: آتش، نهرهای شیر و عسل، و حوری و غلمان. علمای نادان و ظاهربین در همه ادیان، این واژهها را که معنای نمادین یا متشابه دارند، به ظاهر گرفته اند. این پیشوایان، با فکر قشری خود از قدر و مقام دین کاسته اند و خداشناسی را که بزرگترین بخشش یزدان و



افتخار انسان است، در نظر خردمندان، خوار و بی مقدار ساخته اند. این بیت از مولوی، وصف حال این کوته نظران و پوست پرستان است:

#### ما زقرآن مغز را برداشتیم پوست را بهر خران بگذاشتیم

در جهان جاودان و روح و روان، نه آتش سوزانی هست، نه آب جوشانی؛ نه شیر و عسلی هست، و نه حور و غلمانی. اینگونه واژه ها، معانی معنوی دارند:

| آتش فراق، سوختن از دوری از معشوق و محبوب،<br>یعنی از خالق ماکه سرچشمه شادی و عشق ماست.           | آتش                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| طعام روح ما، آگاهی از اسرار الهی که موجب<br>زندگی و شادی و پرورش روح ماست.                       | شير و عسل          |
| اسرار و افکار بکر و تازه و زیبا. این اسرار، مانند<br>زیبارویان خود را از نامحرمان پنهان میدارند. | حورى               |
| بندگان و خدمتکاران یزدان که مانند جوانان روحشان<br>سالم و نیرومند است.                           | غِلمان<br>(جوانان) |

بنابر شهادت کتابهای آسمانی، پروردگار اسرار گفتارش را در جامه تشبیهات از نامحرمان پنهان می دارد. به این سبب مردم متکبّر و نادان که تنها به "قشر" ناظرند، بجای اظهار عجز و بندگی در برابر آن اسرار، آنها را مورد تمسخر و تحقیر قرار می دهند.

در سقوط قدر و مقام دین و ایمان، پیشوایان نادان و ظاهر بین مهم ترین سهم را داشته و دارند. این خواستاران مقام و منصب، بهپیروان سادهاندیش و متعصب خود می آموزند که اگر دگراندیشان را بکشند و خود کشته شوند،



بی درنگ به بهشت جاودان می روند و به شادی های بی پایان می رسند، از جمله به هفتاد و دو حوری دست می یابند! این پیشوایان ظالم و این پیروان نادان نمی دانند که پس از مرگ، هم آغوش و همدم دائمی شان ناله و فریاد و فغان است، نه حوریان و بهشتیان.

# آمادگی برای جهان جاودان

چقدر موجب شگفتی و تأثر است. بیشتر مردم عصر ما، بدون کمترین آگاهی از نقشه یزدان برای شادی و سعادت انسان، از این جهان می روند. سرگرمی های این دنیای فانی، به آسانی جای نیازها و کمبودهای معنوی آنها را می گیرد و مجال جستجو و تأمل به آنها نمی دهد. دل بستگی به ثروت و نعمت و راحت این دنیا بسیار آسان است، نیازی به کوشش و کاوش ندارد. نیروهای نفسِ نزدیک نگر چنان ما را مفتونِ جلوه و جلای این "دنیای پیدا" می کنند که فرصت تأمل درباره "دنیای ناپیدا" برای ما نمی گذارند.

لازمه سلامت روح ما، رعایت اصول و قوانین خاصی است. گاهی کمترین لغزش و انحراف از این اصول، نتایج ناگوار دارد. برای مثال، گوش داخلی را در نظر گیرید. این گوش عضوی است برای حفظ تعادلِ ما. کمترین اختلال در آن، زندگانی را بکلی مختل میسازد. روح ما نیز در معرض چنین خطری است. انحراف از اصول اخلاقی و معنوی، آرامش و تعادل ما ردهم می ریزد.

بدون ایمان بهخالقی مهربان که بندگانش را تنها بخاطر عشق آفریده و نیاز به بهروابط عاشقانه با خودش را در نهاد آنها نهاده، و برای هر یک از آنها بهترین را خواسته و سرنوشتی جاودانی بر لوحه تقدیرشان نگاشته، احساس شادی و آرامش پایدار برای انسان ممکن نیست. چه بخواهیم چه نخواهیم، خالق ما، ما را چنین ساخته و چنین نیازی در روح و جان ما گذاشته. استثنا



از این قانون برای احدی ممکن نیست. نیاز روح ما به خدا مانند نیاز جسم ما به هواست. آیا زندگی بدون هوا ممکن است؟

فضانوردان را در نظر آورید. این پیشروان قافله دانش، سالها می کوشند تا خود را برای زندگانی در فضا آماده سازند. آنها نیک می دانند که راحت و بقای آنها در آسمان، بسته به آمادگی آنها در زمین است. این آگاهی و این احساس، آنان را بر آن می دارد که پیش از سفر برای حفظ جان خود، بهر کوشش و کاوشی تن در دهند، مبادا در فضا با کمترین خطری روبرو شوند. آنها بکار خود عشق می ورزند و به آن مفتخرند، امّا از خطر نیز سخت باخبرند. زیرا آگاهند که کمترین قصور و خطا، نتایجی ناگوار در پی دارد.

نظرِ ما نیز نسبت به زندگانی در هر دو جهان، باید چنین باشد. بر ماست که به این زندگانی عشق ورزیم و با نیت و نظری آسمانی و رفتار و گفتار و پنداری نیک که شایسته انسان است، خود را به مراحل کمال رسانیم، مبادا غفلت و قصور در این دنیا، کمترین خطر و خدشه ای در زندگانی جاودانی ما ببار آورد. زیرا بنابر شهادت خالق ما، پس از سفر از این سرا، جبرانِ غفلت و قصور ممکن نیست.

#### آنچه امروز از نفسی فوت شود، تلافی آن در قرنها و عصرها نخواهد شد.<sup>۲</sup> حضرت بهاءالله

بدیهی است، هستی بهتر از نیستی است. روح ما که تصویری از خالق ماست، نشانه بزرگترین فضل و بخشش اوست. شایسته است بخاطر این بخشش بزرگ، دست به نیاز و نماز و ستایش و نیایش به آستان یزدان برآوریم و شکر و ثنا به جای آوریم که ما را به زیور هستی بیاراست و معشوق و محبوب خود خواست. چقدر ناسپاسی است اگر به چنین عاشقی بی وفا و به چنین عشقی و بخششی بی اعتنا باشیم. نقش عاشق و معشوق، میان خالق و



مخلوق، برترین نقش و زیباترین و پر شکوه ترین رابطه است. هر عشقی و هر رابطه ای در عالم هستی در برابر این بخشش بزرگ، چون ذرهای خاک در برابر افلاک است.

خالق ما که ما را بهزیور هستی آراسته، ما را برای نیستی و فنا نخواسته. عالمها برای ما ساخته، نقشهها برای هریک از ما داشته، و هدفها برای هریک از ما بر صفحه روزگار نگاشته. چقدر جای تأثر و شگفتی است که بجای پذیرش نقشه یزدان، هوسهای نفس نزدیکنگر را برتر شمریم و سرنوشت جاودانی خود را به حاکمی چنان کوته نظر و مستبد بسپریم:

ای بیگانهٔ با یگانه! شمع دلت برافروخته دست قدرت من است، آن را بهبادهای مخالف نفس و هوی خاموش مکن..."

ای خاک متحرّک! من بهتو مأنوسم و تو از من مأیوس. سیف عصیان شجره امید ترا بریده. و در جمیع حال بهتو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور. و من عزّت بیزوال برای تو اختیار نمودم، و تو ذلّت بیمنتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار.

بنابر نقشه یزدان، این دنیا جای آمادگی برای دنیای جان و روان است، نه سرای آسودگی و آلودگی به آب و گِلِ این جهان. باید این زندگانی را با عشق و شوق بگذرانیم، و نقش خود و مقام و مسئولیت خود را در این سرا هرگز از یاد نبریم، و به خاطر آوریم که زندگانی ما در این دنیا مانند سفر در فضا است. انحراف از نقشه سازنده ما، سرنوشت آسمانی ما را به خطر می اندازد و ما را از رسیدن به مقصود از زندگانی باز می دارد. پایهٔ نقشه یزدان، برای سعادت انسان، ایمان به جهان جاودان است، والا نقشه هستی نقش بر آب است و زندگانی انسان سراب:

بقای روح، أُسّ اساسِ [پایهٔ پایهها] ادیان الهیه است.°

حضرت عبدالبهاء



ایمان به دوام و بقای روح، بما می آموزد که ما بی صاحب نیستیم، برای هر یک از ما حساب و کتابی در کار است، و به هیچ وجه فرار از "نقشه آفرینش" برای احدی ممکن نیست.

حاسِبْ نَفْسَكَ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُحَاسَبَ. ' حضرت بهاءالله بهحساب خود برس، پیش از آنکه بهحسابت رسند.

اِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ. ما از آنِ خدائيم و بهسوى او باز مىگرديم

بسیاری از کسانی که به خدا ایمان نمی آورند، به سبب بی عدالتی های این عالم است. مشکل این منکران، عدم ایمان آنان به جهان جاودان است. آنها نمی دانند که بنابر نقشه آفرینش، این دنیا جای کاشتن است، سرای جاودان جای ثمر برداشتن.

بدون ایمان بهجهان جاودان، اطمینان بهعدالت یزدان ممکن نیست. ما مردمان ظالم را انسان نمی دانیم. آیا می توان به خدائی که از نخستین نشانه انسان بودن، یعنی عدالت، بی بهره است عشق ورزید؟

ای ظالمان ارض! از ظلم دست خود را کوتاه نمائید که قسم یاد نمودهام از ظلم احدی نگذرم. ۲ مضرت بهاءالله

داوری و عدالت پروردگار مافوق تصور ماست. بنابر نقشه آفرینش، هرچه در این دنیا انجام دهیم، نتایج آن تا ابدالآباد بارها در عالمهای بیشمار بهصورتهای گوناگون، بما خواهد رسید.

احقاق هرحقی در هر عالمی به صورتی ... در آن عالم داده خواهد شد، و البته اگر غیر این باشد، احقاق حق نشده...^

اهمیت اعمال ما در این دنیا بیش از آن است که به تصور آید. درباره این گفتار بیاندیشید:



هر عملی از هر عاملی ظاهر شود، در هر عالمی صورتی دارد و جلوه مینماید، لیجزی کلّ نفس بما کسبت و انّه سریع الحساب [تا هر کس به نتیجه اعمال خود برسد. به یقین او حسابرس سریعی است. $]^{9}$ 

بنابر شهادت یزدان، انسان موجودی است جاودان. هرگز انسانی نبوده و نخواهد بود که وجودش به انتها رسد. وجود انسان آغاز دارد، امّا بی پایان است. زندگانی ما در این دنیا نخستین گام در سفر به سوی خداست. در فاصله این آغاز و ابدیت، هر چندگاه یکبار، به عالم تازه ای می رویم. این عالم ها بی شمارند.

و اما ما سألت عن العوالم فاعلم بان لله عوالم لانهاية بما لانهاية لها و ما احاط بها احد الا نفسه العليم الحكيم. ١٠

آنچه درباره "عالمها" پرسیدهای، بدان که پروردگار را عالمهائی است بی شمار. نهایتی برای آنها نیست. و کسی جز نفس خداوند علیم و حکیم از آنها آگاهی ندارد.

بنابر نقشه آفرینش، سرنوشت ما در هر یک از عالمها، متکی به رفتار ما در این دنیاست. در هر یک از آن عالمها، هر رفتاری به صورتی که خاص آن عالم است، جلوه می کند. اگر با کسی با لطف و محبت رفتار کنیم، آن رفتار زیبا جلوه ای مناسب با محبت دارد. و اگر با کسی با دشمنی و نفرت رفتار کنیم، آن رفتار زشت نیز جلوه ای خاص خود دارد. آنچه در این دنیا از ما سر زند، همیشه با ماست و عضوی و منظری از روح ما.

بنابر شهادت پروردگار، اگر از پیش بدانیم که نتایج رفتار زشت و ناروا در آن عالم ها چقدر شرمآور و غمافزاست، و نتایج رفتار نیک و شایسته چقدر افتخارآمیز و شادیآور است، در گلزار زندگانی ما تنها گلهای زیبا و خوشبو شکوفا می شوند. خار و خس و گیاهان سمّی و بی مقدار هرگز در آن گلزار نمی رویند:



از تأثیرات اعمال غافل نباشید...اگر نفسی به تأثیرات اعمال و اقوال طیبه و خبیثه مطّلع شود، ابداً به هیچ مکروهی التفات ننماید، و جز خیر محض...از او ظاهر نشود.۱۱

در معنا و تأثیرات گفتار پیش قدری بیاندیشید. اگر عامه مردمان این گفتار را بپذیرند و به حقیقت آن یقین نمایند، چه می شود؟ آیا برای پرورش وجدان و ترقی و تکامل انسان، می توان از این آگاهی و از این باور، مشوّق و محرّکی قوی تر تصوّر نمود؟

یقین و ایمان راستین بهاین وعده و بهاین پیامد ابدی، در حفظ ما از خطا و رفتار ناروا، و تشویق ما به کسب نیکی ها، از هرچه به تصور آید، مؤثرتر و نیرومندتر است.

منشاء بسیاری از بلاهای دنیا، بیخبری و نادانی است. میوههای شیرین و دلنشین و جانبخش، تنها در گلشن دانائی و آگاهی میرویند. از بذر نادانی، جز خس و خار چه می توان انتظار داشت؟ دانائی بما توانائی می بخشد که نقش خود را در این دنیا بشناسیم، و در رسیدن به مقصود از زندگانی خود در این سفر زودگذر، غفلت نورزیم.

در باره زندگانی پس از مرگ، آنچه را لازم است بدانیم، خالق ما بما آموخته است. بر اساس آن آموزه ها، می توانیم تا حدی از وضع روحی خود در آن سرا آگاه شویم. بنابر این گفتار، میان این عالم و عالم های بی شمارِ دیگری که پروردگار برای ما و بخاطر ما آفریده، شباهت بسیار هست:

آنچه در این عالم ناسوت\* و عالم حدود، بهر اسم و رسم و بهر صورت و وصف دیده و شنیده [می شود]، در هر عالمی از عوالم الهی، ظهوری و شهودی مناسب

<sup>\*</sup> طیّبه و خبیثه: پاک و ناپاک.

مادي. عالم ناسوت: عالم اجسام، عالم مادي.



و ملایم با آن عالم دارد. و بهاسم دیگر و رسم دیگر و صورت و وصفی دیگر جلوه می نماید و رخساره می گشاید. ۱۲

آیات الهی بما می آموزند که هرچه در این دنیا به رفتار نیک بیشتر پردازیم و به خدا نزدیک تر باشیم، در آن دنیا شادتریم، و هرچه به رفتار نیک کمتر پردازیم و از خدا دورتر باشیم، در آن دنیا غمناک تریم. دوری از خدا به آتش، و نزدیکی به خدا به نور تشبیه شده. احساسات ما با انسانیت ما آمیخته است. آیا می توان انسانی بدون احساسات تصور نمود؟ در آن دنیا شادی یا غم ما، افتخار یا شرمندگی ما، و آرامش یا تشویش روان ما، همه نتیجه و ثمر زندگانی ما در این دنیاست.

آیا احساسات و عواطف انسان نیاز بهتفسیر و تعبیر دارند؟ آیا لازم است بپرسیم: "شادی و غم، یا افتخار و شرم، و یا آرامش و ترس یعنی چه؟" خالق ما بما میآموزد که زندگانی در دوزخ، زندگانی سختی است (مَعِیشَةً ضَنگًا). آیا معنای "سختی" را نمی دانیم؟

به یقین در آن سرا آتشی در کار نیست. زیرا آتش برای سوختن جسم است، نه جان. از این گذشته، بعید است که عاشق، معشوق نالایق خود را تا ابد طعمه آتش سازد. امّا حساب احساسات جداست. زیرا احساسات در این دنیا سهم مهمی از زندگانی ماست. با شادی زیستن، و از غم آزاد بودن، آرزوی ماست.

آیا جدائی از خدا موجب غم ما در این دنیا نیست؟ عاشقان خدا که طعم این عشق را چشیدهاند، آنرا از جان عزیزتر می شمرند. جان می دهند، امّا از این عشق دست برنمی دارند. این عشق با روحشان آمیخته است و همیشه از آن آنهاست. احساسات ما در دو دنیا شبیه است، پس از سفر از این سرا،



بخاطر آگاهی بیشتر از سرنوشت جاودانی خود، هم غم و اندوه ما و هم شادمانی ما بهمراتب بیشتر می شود.

بسیاری از مردمان در این دنیا ظلم می بینند، سپس می پرسند: "پس خدا کجاست که به حساب ظالمان برسد؟" اگر آنها بدانند که سرنوشت ظالمان در جهان جاودان چیست، بجای این پرسش، به حال ظالمان خواهند گریست:

[بنابر] حکم محکمِ الهی، از برای اشرار نار است، و از برای اَبرار [مردم نیک] نور.۱۳ نور.۱۳

کتابهای آسمانی شهادت دادهاند که ارتکاب اعمال زشت و ظالمانه و بی اعتنائی به آفریننده، موجب پشیمانی و غصه جاودانی، و عشق به آفریننده و ابراز آن عشق با رفتار و گفتار و پندار نیک، موجب آرامش و شادمانی جاودانی بنده است. نام این غصه و پشیمانی را دوزخ، و نام این شادمانی و افتخار را بهشت نهادهاند. آیا این گونه مجازات و پاداش، شایسته و عادلانه است؟ عادلانه نیست؟ اگر نیست، چه مجازات و پاداشی شایسته و عادلانه است؟ اگر تجربه احساساتی مانند پشیمانی و افسردگی و تشویش و نگرانی عادلانه نیست، پس چه مجازاتی شایسته مردم ظالم و بی وجدان است؟ آیا کسانی که موجب شکنجه و کشتار هزارها و حتی ملیونها نفر از مردم بی گناه شدهاند، باید در بهشت جاودان در جوار یزدان مسکن یابند؟ آیا این مردمان، جز "نار" یعنی آتش دوری و فراق از خدا، که منبع شادی هاست، می توانند انتظاری داشته باشند؟

# حقّ از ظلم ظالمان چشم نپوشیده و نخواهد پوشید.۱۰

آیات الهی نشان می دهند که لازم نیست از جزئیات زندگانی خود در جهان جاودان آگاه شویم. زیرا آگاهی بیش از حد زندگانی ما را در این دنیا



مختل میسازد، به حدی که گروهی از مردمان از غایت ترس و تشویش، و گروهی دیگر، از غایت شادی و شعف، آرامش و ثبات خود را از دست می دهند:

و اگر بخواهم از ظهورات اعمال و افعال و اقوال که بهصورتهای مختلفه غیر محصوره [بی شمار] در عوالم الهی جلوه مینماید، شرح دهم و پرده بردارم، بیم آن است که از طرفی نفوس قدسیه ابدان را بگذارند و بهمقاعدِ عزّ رحمن عروج نمایند، و نفوس شریره ظالمه، خوفا عما عملوا فی حیاة الباطلة، قالب تهی کنند. ما

مؤمنین راستین یعنی کسانی که با رفتار نیک و بی ریا، ایمان و عشق خود را به خدا به اثبات می رسانند، در نظر یزدان بسیار عزیزند. بخاطر این عزّت، خداوند هر نعمتی که به تصور ما آید و نیاید، به آنها عطا می فرماید. این گونه خبر خوش بارها در گفتار پروردگار تکرار شده:

اگر این مقام باسره کشف شود، جمیع ارواح قصد صعود نمایند و عالم منقلب مشاهده گردد این مقام باسره کشت بهاءالله

اگر بر جمیع من علی الارض آن مقام اقدس ابهیٰ بهقدر سَمِّ اَبره [سوراخ سوزن] تجلّی نماید، کلّ از فرح و سرور هلاک شوند. ۱۷

انّ القلم لا يقدر ان يتحرّك على ذكر هذاالمقام و علوه و سموه على ما هو عليه...لو يطّلع احد على ما قدر له في عوالم الله ربّ العرش والثرى ليشتعل في الحين شوقا لذاك المقام الامنع الارفع الاقدس الابهيٰ.^١

قلم قادر نیست که به ذکر این مقام بلند و ارجمند، آن طور که هست، بپردازد. اگرکسی (مؤمنی) به آنچه در عوالم الهی برایش مقدر شده (باو تخصیص یافته)

<sup>\*</sup> مقاعد عزّ رحمن: اشاره بهدرجات بلند در بهشت جاودان.

<sup>\*</sup> خوفا عما عملوا في حياة الباطلة: از ترس اعمالي كه در زندگاني باطل خود مرتكب شدند.

این مقام: مقام و مرتبت مؤمنین راستین. باسره: کاملاً. قصد صعود: قصد پیوستن بهجهان جاودان.



آگاه شود، از شوق رسیدن بهآن مقام بلند و ارجمند و مقدّس و پر شکوه، ناکهان جانش شعلهور خواهدگشت.

اگر چشمی باز شود و ادراک این مقام نماید، البته بهانفاق عالَم پردازد، لَوْ یَکُوْنُ مِنْهُ [اگر صاحب آن باشد]، چه رسد بهاین جانهای ضعیفِ نحیفِ بیقدر، و این مالهای فانیه غیر باقیه.۱۹

از برای مؤمن مقاماتی خلق شده، فوق آنچه استماع شده، از بدایع [چیزهای تازه] نعمتهای الهی...<sup>۲۱</sup>

بار دیگر لازم است بخاطر آوریم که در کتابهای آسمانی، بهشت و دوزخ با واژههائی نمادین و متشابه وصف شده اند. این توصیفها را نباید به ظاهر گرفت. آنها اشاره ای به احساسات ما دارند. برای دانستن تفاوت میان بهشت و دوزخ، کافی است احساسات خود را در این دنیا به یاد آوریم. مثلاً احساسات ما در هنگام بیماری چیست؟ اگر روح ما بیمار است، اگر به افسردگی یا تشویش خاطر گرفتاریم، چه احساساتی داریم؟ چه تجربیاتی موجب شادی ما می شوند؟ اگر کسی خبر خوشی برای ما آورد، چه عواطفی تجربه می کنیم؟ در هنگام جشن و میهمانی و معاشرت با دوستان و عزیزانمان چه احساساتی داریم؟ شبیه این گونه عواطف و احساسات را نیز در عالم جاودان خواهیم داشت.

روح ما پس از مرگ همان روحی است که در اینجا داشته و داریم. بنابر این، احساسات ما در دو دنیا بسیار شبیهاند. با این تفاوت که افسردگی و کسالت ما در این دنیا هر اندازه ادامه یابد، در برابر رنجوری ما و غم و پریشانی ما در آن دنیا، آنچنان کوتاه است که به حساب نیاید.

انفاق: بخشیدن مال. انفاق عالم: بخشیدن ثروت این عالم فانی بخاطر رسیدن به ثروت و عزت جاودانی.



ارواح در اوقات تعلّق بهاجسام، شدر جمیع شئون از یکدیگر ممتازند. بعضی در علق ادراک و کمالات، و بعضی در ادنی شدرجه نقص و مَذِلّات. همچنین بعد از رجوع به عوالم الهیه، این فرق و امتیاز موجود. ۲۱

بدون اینکه بدانیم چرا به این جهان آمده ایم، و پس از سفر از این سرا چه سرنوشتی در انتظار ماست، مانند کسی هستیم که گرسنه و تشنه به باغی بس زیبا و دلگشا پر از میوه های شیرین و دلنشین و شکوفه های زیبا راه یابد، و بجای نگریستن به آن میوه ها و شکوفه ها بر فراز شاخه ها، برای یافتن غذا تنها به زمین بنگرد و بی خبر از آنهمه نعمت ها و بخشش ها، از این باغ بیرون رود، و هنگامی پرتو آگاهی به روانش راه یابد که دیگر رجوع به آن باغ دلگشا، و دستیابی به آن نعمت ها ممکن نباشد. احساسات و عواطف چنین انسانی پس از روبرو شدن با چنین سرنوشتی، چگونه است؟ آیا حسرت و زیانی از این بیشتر می توان تصور نمود؟

خالق ما که عاشق ماست، به تکرار و اصرار ما را به بهشت دیدارش می خواند. از دست عاشق دلباخته، جز اظهار عشق چه کاری ساخته است؟ عشق یزدان به بندگان، در گفتارش چون آفتاب تابان و درخشان است:

چه شبها که رفت، و چه روزها که در گذشت، و چه وقتها که به آخر رسید، و چه ساعتها که به انتها آمده، و جز به اشتغال دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد، و فرقها بر بستر تُرابْ [خاک] مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست. شمع باقی بی فانوس روشن و منیر گشته و تمام حجبات فانی را

<sup>\*</sup> در اوقات تعلق بهاجسام: پیش از مرگ.

**<sup>\*</sup>** اَ**دن**ئ: پائين ترين.



سوخته ۱...ای پروانگان! بی پروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقان! بی دل و جان بر معشوق بیائید...۲۲

أي ربّ فاستقمنا على حبّك...لأنّ هذا أعظم عطيّتك لبريّتك. ٢٣ حضرت بهاءالله اى پروردگار! ما را بر محبّتت استوار نما . . . زيرا اين بزرگ ترين بخشش تو به بندگان توست .

<sup>\*</sup> شمع باقی بیفانوس روشن و منیرگشته و تمام حجبات فانی را سوخته: اشارهای است به اینکه پرتو پروردگار در گفتار فرستاده اش، پرده هائی را که مانع شناسائی حقیقت اند از میان برداشته، راه راستی را برای ما هموار و روشن ساخته، و مانعی میان ما و معشوق آسمانی ما نگذاشته.

۵



# رمز خودشناسی حقارت انسان در برابر عظمت کیهان

یکی از رموز خودشناسی، آگاهی از عظمت جهان هستی است. نفس نزدیک نگر تمایل دارد که ما را از آنچه هستیم بزرگتر، و جهان هستی را از آنچه هست، کوچکتر بما جلوه دهد. برای اینکه نقش خود را در مدت اقامت کوتاه خود در این دنیا بشناسیم، لازم است بر این تمایل و عدم تعادل تسلط یابیم، والا ممکن است جلوه و جلای این دنیا از بینش ما بکاهد و ما را از رسیدن به مقصود از زندگانی باز دارد.



درباره عظمت جهان هستی قدری تأمل نمائید. آیا عالم وجود را حدود و ثغوری است؟ مرز عالم در کجاست؟ آیا در مغز انسان تصور "بینهایت" معنا و مفهومی دارد؟ آیا چیزی بدون مرز در عقل انسان می گنجد؟

عالم مادّی تنها یکی از عالمهای بیشمار است.

عوالم روحانيه الهيه...نامتناهي و بي پايان است. ا

بنابر گفتار حضرت باب، که جز به وحی الهی سخنی نگفته اند، در عالم آفرینش، نوع انسان همیشه بوده و خواهد بود:

از برای خلق او، اوّلی نبوده وآخری نخواهد بود.۲

تعداد پیامبرانی که برای هدایت مردمان آمده و میآیند نیز از حد حساب خارج است:

بهعددِ آنچه ممکن است در امکان [عالم وجود] از عددِ خلق، ارسالِ رسل و انزالِ کتب فرموده وخواهد فرمود."

هرچه زمان می گذرد، دانشمندان درمی یابند که گسترش جهان از آنچه می پنداشته اند بیشتر است. تعداد که کشانهای شناخته شده به صدها میلیارد می رسد. منظومه شمسی ما با آنهمه وسعت و عظمت، تنها نقطه ای است در یکی از آن که کشانها. آیا می توان برای جهان هستی حدود و ثغوری تصور نمود؟

بسیاری از دانشمندان برآنند که عالمی که ما می بینیم، تنها یکی از عالم هاست. حضرت باب نیز به این حقیقت شهادت داده اند:

از برای خدا، عوالم ما لانهایه [بیانتها]...بوده و هست. و محست باب

بنابر نظر بسیاری از دانشمندان، در این عوالم بیشمار، کراتی که انسانهائی مانند ما در آنها ساکن باشند بسیارند. قدری تأمل نمائید. در



طی گذشت هزاره های بی شمار، در این کرات و عوالم بی شمار چقدر مردمان مانند ما آمده و رفته اند؟ جای ما میان آنها کجاست؟ هریک از ما چقدر به حساب می آئیم؟ از ایمان ما چه نفعی و از بی ایمانی ما چه زیانی به خدا می رسد؟ در این کرات بی شمار، چه تعدادی از انسان ها به خالق خود بی اعتنا بودند؟ آنها کجا هستند و چه می کنند؟ بنابر شهادت پروردگار، زندگانی آنها بسیار سخت و دشوار است. آن زندگانی و سرنوشت را خودشان برگزیدند.

چه بخواهیم چه نخواهیم، طراح روزگار چنین خواسته و مقدر داشته. ما جز تسلیم و اظهار بندگی در آستانش، چارهای نداریم. بیاعتنائی بهنقشه آفرینش، ظلمی است آشکار بهروح ما، ظلمی که پیامدش هرگز پایان نخواهد یافت، ظلمی که موجب ندامت ابدی است.

اگر در مدت کوتاه اقامت خود در این دنیا، به دعوت آفریننده خود اعتنا ننمائیم، در شناسائی او نکوشیم، و به مقصود از زندگانی خود نرسیم، سرنوشت ما چه خواهد بود؟ ما نیز به میلیاردها مردمانی دیگر که ارمغان گرانقدر زندگانی را به هدر دادند، خواهیم پیوست، و مانند آنها در غم و اندوه پایان ناپذیر در فضای بی منتهای عالم هستی بسر خواهیم برد. آیا ضرر و زیانی از این بزرگتر، می توان تصور نمود؟ آیا ظلمی از این بیشتر می توان به روح خود روا داشت؟ بنابر نقشه آفرینش، سرنوشت همیشگی خود را در این دنیا انتخاب می کنیم:

اکر [انسان] در این عالم مؤمن شود، در کل عوالم در جنّت است، والّا در دونِ عیر] آن. ° حضرت باب

ای بنده من!...وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی.<sup>۲</sup>



آنچه گفته شد، مبنی بر تصوّر و خیال و ساخته و پرداخته خاطر یکی انسان نیست. این نوشته ها، توضیح و تشریح گفتار و اخطار خالق و عاشق ماست، خالقی که بیش از تصوّر ما، ما را دوست دارد، عاشقی که ما را تنها بخاطر عشق آفریده است. چقدر ناشکری و قدرناشناسی است که به این عشق اعتنا نکنیم، و توجّه به این دنیای زودگذر و بی وفا را از نزدیکی به سرمنشأ شادی ها برتر شمریم.

خالق ما از زبان فرستادگانش، ما را هزارها بار خوانده و آنچه اندرز است بما آموخته است. دعوت نامههای عاشقانه او بی شمار است. برای بیداریِ مردم غافل و بی اعتنا، اخطارهای شدید نیز مانند "آتش ابدی در دوزخ" داده است، شاید آن غافلان از فراش غفلت برخیزند و بهسوی بهشت دیدارش بشتابند. فکر می کنید چه کاری است که پروردگار برای بیداری بندگانش ننموده و چه سخنی است که نگفته است؟ حال به بعضی از آن گفته ها و دعوت نامههای عاشقانه توجه کنید:

بگو! ای دوستان: خود را از دریای بخشش یزدانی دور منمائید، چه که او بسیار نزدیک آمده. آنکه پنهان بود آمده و خوب آمده. بر یک دستش آب زندگانی و بر دست دیگر فرمان آزادی. بگذارید و بگیرید: بگذارید آنچه در جهان دیده می شود و بگیرید آنچه را که دست بخشش می بخشد . آمده آنچه چشم روزگار مانند آن ندیده. ای دوستان! بشتابید بشتابید! بشنوید بشنوید! مضرت بهاءالله

آغاز گفتار، ستایش پروردگار است. ای بندگان! چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید تا بهیاری دوست یکتا از خاک تیره پاک شوید و بهکوی دوست یگانه در آئید. از جهان بگذرید و آهنگِ شهرِ جانان نمائید.^ حضرت بهاءالله

واژه "بگو!" در آیات حضرت بهاءالله و حضرت باب صدها بار بکار رفته. این واژه برابر است با واژه "قل!" در قرآن مجید. پروردگار بهپیامبرش حکم میکند که چنین با مردمان سخن گوید. این اصطلاح در عهد عتیق به این صورت بکار رفته: "خداوند چنین گوید." (Thus says the Lord).



جهد نمائید تا صاحب مقامی شوید که باقی باشد و هیچ صاحب قدرتی قادر بر اخذ آن نباشد. ۹ مضرت بهاءالله

ای دوستان! یزدان می فرماید: امروز روز گفتار نیست. بشنوید ندای دوست یکتا را و بپذیرید آنچه را که بندگان را آگاه سازد و آزادی بخشد. '' حضرت بهاءالله

بگو! امروز که آسمان به آفتاب عنایت یزدان مزین است، به قلوب بشتابید، شاید به سبب و علت ظهورِ وجود پی برید و آگاه شوید. امروز کنوز عالم به یک قطره از دریای آگاهی معادله ننماید. ۱۱

ای بلبلان فانی! در گلزار باقی گُلی شگفته که همه گُلها نزدش چون خار و جوهرِ جمال نزدش بی مقدار. پس از جان بخروشید و از دل بسروشید و از روان بنوشید و از تن بکوشید که شاید به بوستان وصال درآئید و از گُل بی مثال ببوئید و از لقای بی زوال حصّه [بهره] برید. و از این نسیم خوشِ صبایِ معنوی غافل نشوید. ۱۲ حضرت بهاءالله

قل يا قوم لا تمنعوا انفسكم عن فضل الله و رحمته و مَن يمنع انّه على خسران عظيم. ١٣ حضرت بهاءالله

بگو! ای مردمان، روح خود را از فضل و رحمت یزدان محروم مدارید. هرکس خود را محروم دارد، بهزیان بزرگی دچار شده.





### انسان شناسي

بخش اوّل

# حلقههای سست و شکننده در شخصیت انسان

برای توفیق در انسان شناسی و خودشناسی، باید بدانیم که روح ما از نظر عاطفی، اجتماعی، و معنوی در معرض چه لغزشها و خطراتی است. چه نقاط ضعفی ما را از رسیدن به مقصود از زندگی باز می دارد، و چه رفتاری موجب ترقی و تعالی و شکوفائی ماست. این تحقیق از سه راه ممکن است:



بررسی تاریخ. پیش از ما نسلها در این دنیا زیسته اند. از زندگانی آنها چه درسهائی می توان آموخت؟ چه تصمیماتی موجب موفقیت یا شکست آنها شد؟ نقاط ضعف آنها چه بود؟ سرنوشت آنها آزمایشگاهی است که در آن می توان انسان را شناخت. از بررسی رویدادها و رسومی که موجب سقوط یا ترقی آنها شد، می توان درسها آموخت.

بگو! ای دارای چشم! گذشته آینه آینده است. بهبینید و آگاه شوید...<sup>۱</sup> حضرت بهاءالله

بررسی کتابهای آسمانی. در کتابهای آسمانی مراجع بسیار درباره صفات و تمایلات و نقاط ضعف انسان می توان یافت. آیا کسی بهتر از خالق ما، ما را می شناسد؟

بررسی تحقیقات علمی. هدف روانشناسان، شناسائی روح و روان انسان است. مطالعات و تحقیقات این دانشمندان نیز ما را در انسان شناسی یاری می دهد.

همانطورکه جسم ما در معرض صدها و شاید هزارها بیماری قرار دارد، روح ما نیز در معرض خطرات بسیار است. برای خودشناسی و انسان شناسی، لازم است بدانیم چه صفاتی در انسان و چه آداب و رسومی میان ملتها و اقوام جهان، سبب سقوط و ترقی آنان گشته.

برای بهبود و تقویت روح و روان، نخستین گام، شناسائی "حلقههای سست و شکننده" در شخصیت انسان و آداب و رسوم مردمان است. این حلقه ها را از شناسائی حقیقت و داوری عادلانه باز می دارند. اگر این عادات و تمایلات را بشناسیم و بر آنها فائق شویم، به شادمانی و کامرانی خود صد چندان می افزائیم، زیرا قدرت هر زنجیر برابر با سست ترین حلقه آن است.



#### پذیرفتن شایعات و شنیدهها

از جمله حلقه های سست در شخصیت انسان، پذیرفتن نظر و عقیده ای بدون تحقیق است.

بیشتر مردمان تمایل دارند آنچه را که اطرافیانشان باور دارند، بدون تحقیق و جستجو، بپذیرند. این رسم و روند، میان همهٔ قومها در جمیع عصرها شایع بوده و هست. تسلط انواع تعصّبات در طی اعصار بیشمار بر روح مردمان، آشکارترین نشانه این حلقه سست و این بیماری مزمن در شخصیت انسان است. چرا مردمان بخاطر تفاوت نژاد و ملّیت، به نظر حقارت و دشمنی به یکدیگر نگریسته اند؟ چرا مردان خود را برتر از زنان دانسته اند؟ موجب تعصب میان پیروان ادیان چیست؟

امر الهى چون صبح نورانى ظاهر و لائح بوده. اينكه بعضى از ادراك او محتجب [در پرده] ماندهاند، نظر بهآن است كه گوش و قلب را بهآلايش كلمات ناس آلودهاند.

# پذیرفتن ظنّ و گمان

یکی دیگر از حلقههای سست و شکننده در شخصیت انسان، پذیرفتن "حدس و گمان" بجای تحقیق و جستجو است. بیشتر مردمان تمایل دارند که در ذهن خود حدسی بزنند، خیالی و تصوری نمایند، سپس آنچه بهخاطرشان می گذرد، حقیقت پندارند. این حلقه سست را کتابهای آسمانی به تکرار به یاد ما آورده اند:

وَمَا يَتَّبُعُ أَكْثُرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا. سوره يونس، آيه ٣٦ بيشترشان پيرو كمانند، امّا كمان، جاى حقيقت را نمي كيرد.

اكثر اهل عالم به ظنون تربيت شده اند و به اوهام انس گرفته اند. محضرت بهاءالله



مردم عَبَده [بندگان] اوهامند. نبینند و ندانند و در عالم عقل و فکرِ خویش تصوّری نمایند، و آن تصوّر را بپرستند. \* حضرت عبدالبهاء

بسیاری از روانشناسان بر آنند که ریشه مشکلات عالم، پذیرفتن فرضیه ها و اوهام و تصورات خام و بی پایه است. هنوز در این عصر علم، خرافه پرستی میان همه ملّتها، حتی ملّتهای پیشرفته، رواج داشته و دارد. آیا پذیرفتن باورهای دینی، از این روند و سنّت، مستثنا است؟

قلوب عباد بهاوهام مايل. م إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ. سوره انعام، آيه ١١٦ مردمان، تنها پيروانِ ظنّ وكمانند

ساجدِ \* خیالید و اسم آن را حقّ گذاشته اید، و ناظر خارید و نام آن را گُل گذارده اید. آ

## اتكاء بهديگران

یکی دیگر از حلقه های سست و شکننده در شخصیت انسان، اتکاء بیش از حد به دیگران است. بار مسئولیت را به دیگری دادن، کار را آسان می سازد. در کشور دین و ایمان، مهم ترین و اسفناک ترین پیامد این اتکاء، پیدایش طبقه ای از مردمان به نام "پیشوای مذهبی" است. این حرفه از این نیاز و از این حلقه سست سرچشمه گرفته است، والا اسمی از کشیش و مجتهد و مؤبد و ملا در دنیا نبود.

بخاطر اثرات ناگواری که پیشوایان مذهبی در سرنوشت جهان داشتهاند، لازم است آنها را نیک بشناسیم. تا این شناسائی حاصل نشود، این پیشوایان بکار خود که انتشار جدائی و تعصّب میان پیروان آئین هاست،

<sup>\*</sup> ساجد: سجده کننده.



ادامه خواهند داد. برای شناسائی آنها کافی است به کتابهای آسمانی مراجعه کنیم. در این کتابها، این طبقه از مردمان، بیش از هر گروه دیگر، مورد ملامت قرار گرفتهاند. در این گفتار، آنها بهبتهائی تشبیه شدهاند که پیروانشان بدست خود ساخته و پرداختهاند:

در این بیان، علمای نادان به کرکان تشبیه شدهاند:

ای جُهالای معروف بهعلم! چرا در ظاهر دعوی شبانی کنید و در باطن ذئبِ اغنام می شده اید؟ مَثَل شما مَثَل ستاره قبل از صبح است که در ظاهر درّی و روشن است، و در باطن سبب اِضلال [گمراهی] و هلاکت کاروانهای مدینه و دیار من است.^

پیشوایان مذهبی، بدون کمترین امتیاز بر دیگران، خود را نمونه تقوی، منبع علم و دانش و شایسته تقلید میخوانند، و به پیروانشان می گویند که به آنها تأسی نمایند. آنها نیز ادّعای این خودشیفته گان را می پذیرند و تقلید را بر تحقیق ترجیح می دهند.

اکثری از عباد به تقلید متمسّکند و به هوی \* مبتلا. ۹

اتّکاء بهدیگران همواره راه و رسم مردمان بوده. شاید ضربالمثل فارسی "کوری عصاکش کور دگرشود" از این گفتار حضرت مسیح اقتباس شده:

ایشان کورهائی هستند که عصاکش کورهای دیگر شدهاند. پس هر دو در چاه خواهند افتاد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۱۵، آیه ۱٤)

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> اَيادى: دستها. اصنام: بتها.

<sup>\*</sup> متمسّک: کسی که بهچیزی چنگ زند، نگاه دارنده. هوئی: میل و خواهش، خاصه هوسهای نفس نزدیکنگر و خودخواه.



اى ربّ...أيّدنى على الاستقامة الكبرى لئلّا تمنعنى عمائم عبادك عن التّقرّب اليك. ١٠

ای پروردگار...بهمن استقامت بخش تا عمّامههای بندگانت مرا از نزدیکی بهتو باز ندارد.

چقدر جای شگفتی است! بسیاری از مردمان به عمّامه پیشوایان می نگرند و آن قُبّه های سیاه و سفید را راه رسیدن به یزدان و راحت و عزّت جاودان می شمرند! چراکمی کتان، انسان راکه اشرف مخلوقات و شاهکار آفرینش است از نزدیکی به پروردگار باز می دارد؟ یزدان مهربان بما اخطار می دهد که از عمّامه داران برحذر باشیم و در سایه آنها قدم نگذاریم:

از خدا بترس و از ملّا مترس...زیر سنگ قرار گیر و در سایه تَحتَ الحَنكُ مُ مأویٰ مگیر.۱۱

این گفتار از رسول اکرم برای شناسائی بسیاری از پیشوایان و فقهای زمان ما، از هر مذهبی که باشند، کافی است:

فُقَهَاءُ ذَلِكَ الزَّمَانِ أَشَرُّالفُقَهَاءِ. ٢٠

پیشوایان آن زمان، شریرترین فقها هستند.

در عصر ما، حرفه اکثر مراجع تقلید، اشاعه تعصب و جدائی میان مردم دنیا است. بسیاری از آنها، دایره جاه طلبی را بیش از پیش، گسترش داده اند. این سودجویان می خواهند بر زندگانی دنیوی مردم نیز تسلط یابند. فقها و پیشوایانی که حتی معانی آیات آئین خود را نمی فهمند، با سوء استفاده از ایمان و اعتقاد پیروانشان، می کوشند که به عرصه سیاست نیز راه یابند و بهقدرت و حکومت و مال و مکنت رسند. دخالت این پیشوایان نادان و جاه طلب در سیاست جهان، جز ضرر و زیان به سرنوشت عالم انسان، هیچ پیامدی نداشته و نخواهد داشت.

<sup>\*</sup> تَحتَ الحَنك: زير چانه، دنباله شال يا عمّامه كه آنرا از زيرگردن بگذرانند و بالاي سر بهبندند.



هر وقت علمای دین...در عالم سیاسی مَدخَلی جستند [دخالت کردند] و رائی زدند و تدبیری نمودند...نائرهٔ فساد برافروخت و نیران [آتش] عناد جهانی را بسوخت. مملکت تاراج و تالان شد و رعیت اسیر و دستگیر عوانان.۱۳ حضرت عبدالهاء

امّا خبر خوش این است: زمان سوء استفاده از دین و ایمان، پایان یافته، زیرا عصرِ دموکراسی، یعنی حکومت مردم بر مردم، فرا رسیده. بنابر اراده یزدان، مردمانی که نام پیشوا و فقیه و موبد و ملّا بر خود می نهند، و از این راه به مقام و منصب می رسند، پس از این دیگر در عرصه دین و مذهب جائی برای خود نخواهند یافت. با ظهور و گسترش آئین بهائی، رسم پیشوا داشتن به تدریج از میان خواهد رفت، و در آینده از این جاه جویان، جز در صفحات تاریخ اثر و نشانه ای نخواهد ماند. این خبر خوش را از زبان طاهره قرّة العین بشنویم؟

روشن همه عالم شد زآفاق و زآنفُس دیگر نشود مسجد دکان تَقَدُّس نه شیخ بجا ماند، نه زَرْق و تَدَلُّس معدوم شود جهل زنیروی تَفَرُّس \*\*

هان صبح هدی فرمود آغاز تنفس دیگر ننشیند شیخ بر مسند تزویر ببریده شود رشتهٔ تَحتَالحَنک از دُم محکوم شود ظلم بهبازوی مساوات

آینده جهان درخشان است:

ای دل! صبور باش و مخور غم، که عاقبت

این شام صبح گردد و این شب سحر شود

گویند: "سنگ، لعل شود در مقام صبر"

آرى، شود؛ وليک بهخونِ جگر شود حافظ

<sup>\*</sup> مَدخَل: محل دخول. مدخلي جستند: راهي يافتند. عوان: پاسبان، مأمور اجرا.

واژههای شعر: صبح هدی: صبح هدایت، اشاره بهظهور حضرت باب؛ آفاق و انفس: عالم مادی و عالم معنوی؛ زرق و تدلس: حیله و تزویر، فریب دادن؛ تفرس: بهزیرکی و فراست دریافتن.



### داوری بدون دانش و دانائی

از جمله نقاط ضعف و حلقه های سست در شخصیت انسان، خود را با یقین و اطمینان، دانا و آگاه دانستن است. مردمان دوست دارند که در بسیاری از امور، بدون آگاهی و جستجو و تحقیق کافی، خود را دانا و مطّلع شمرند و به داوری پردازند. در عرصه دین و ایمان، این رسم و روند بسیار متداول است. هر یک از کتابهای آسمانی دریائی است سرشار از دانش و حکمت پروردگار. بسیاری از مزدمان بدون آگاهی از آن نوشته ها خود را داور دانا و آگاه می شمرند. چند درصد از مردمان، چه مؤمن چه غیر مؤمن، قرآن را با دقّت خوانده اند؟ از آنهائی که خوانده اند، چند درصد آنچه را خوانده اند و به یاد دارند؟ از میان آنها، چند درصد آنچه را خوانده اند و به یاد دارند، درست فهمیده اند؟ شماره این مردمان شاید از یک در هزار هم کمتر باشد. این مطلب درباره کتابهای آسمانی دیگر نیز صادق است.

با این درجه بیخبری، بسیاری از مردمان، از هرگروه که باشند چه با دین چه بی دین بی کمال اطمینان خود را داورِ دانایِ کتابهای آسمانی می شمرند. یا آن کتابها را گفتار پروردگار می دانند، یا ساخته فکر یک انسان دروغگو و مکّار.

در عالم انسان کمتر چیزی جالب تر و شگفت انگیزتر از این می توان یافت: هر انسانی، هر اندازه ابله یا عاقل باشد، و با هر باوری، افکار و باورهای خود را می پسندد و در شگفت است که چرا دیگران آنچه را او درست می داند نمی پذیرند، و آنچه را او می فهمد نمی فهمند!

پاکی از آلایش، پاکی از چیزهائی است که زیان آرد، و از بزرگی مردمان بکاهد. و آن یسندیدن گفتار و کردار خود است، اگر چه نیک باشد. است، اگر چه نیک باشد. و کردار خود است، اگر چه نیک باشد.



داوری بدون دانائی تنها مرتبط به یک دین و یک گروه نیست. عامه مردمان چه بی دین چه با دین، از هر باوری که باشند، همه این راه را رفته و این سنّت را پذیرفته اند. اگر چنین نبود، مردمان همه یا بی دین بودند، و یا همه پیروان یک دین و آئین می شدند.

#### اتكاء بهرسانهها

دامنه دانش با سرعت شگفتآسائی در گسترش است، امّا کسانی که از دُردانههای این دریای بی کران بهره برند کمیابند. برای اینکه به بینید مردمان چه دوست دارند و رسانهها بهآنها چه می آموزند، کافی است به برنامههای تلویزیونی نظر نمائید. برای شناسائی سطح معلومات مردم تحصیل کرده، یک خبرنگار، گروهی از محصلین دانشگاه را با چند سؤال ساده درباره امور دنیا، به آزمایش گذاشت. نادانی و ناآگاهی آنها بحدی بود که خبرنگار اظهار شرمندگی نمود.

این نوع مصاحبات بسیار نادر است، زیرا درآمد و بقای رسانه ها بسته به تعداد بینندگان و شنوندگان آنها است. مدیران این شرکتها با رسانه های شبیه خود در رقابتند. موفقیت آنها در این است که به شنوندگان آنچه را دوست دارند بگویند. مردمان را از نادانی و عیوب و نواقص خود آگاه نمودن، چندان مطلوب و محبوب نیست. این خود نقطه ضعف دیگری در شخصیت انسان است. بعکس، بجای آگاه نمودن شنوندگان و بینندگان، رسانه ها می کوشند که آئینه تعصبات، کوته نظری و نادانی آنها شوند. سیاستمداران نیز همین راه را رفته و می روند. آنها نیز می کوشند تا نظریات خود را تا حد امکان با افکار و باورهای رأی دهندگان سازگار سازند، والا از حمایت و رأی آنها محرومند. علمای مذهبی نیز همین راه را رفته و می روند. در این گفتار، پولس این وضع اسفبار را پیش بینی نموده:



زمانی خواهد رسید که مردمان از حقیقت روگردان شوند و بهمعلمینی گوش دهند که آنچه گوشهایشان دوست دارد، بشنوند.

نامه دوّم پولس به تيموتائوس، فصل ٤، شماره ٣

اگر راه و رسم سیاستمداران و پیشوایان مذهبی چنین است، از دیگران چه انتظاری می توان داشت؟ آگاهی از این نقطه ضعف و حلقه سست، درسی است دیگر به کسانی که نیروهای نفس نزدیکنگر و خودبین را نادیده می گیرند و خرد را بدون عشق به یزدان برای سعادت انسان کافی می شمرند.

## مقاومت در برابر افکار تازه

در زبان انگلیسی این دو واژه بسیار بکار می روند: "ذهن بسته" و "ذهن باز." این واژه ها از اهمیت بسیار برخوردارند، زیرا بصورت نمادین، تصویری از ذهن انسان نشان می دهند. شما سعی کنید با دلیل و برهان، نظر دیگران را نسبت به یک موضوع مهم تغییر دهید. چند درصد آنها با ذهن باز به سخن شما گوش می دهند؟ شمار این مردمان حتی از یک درصد هم کمتر است، در حالی که باید درست عکس این باشد. به محض این که سعی می کنیم نظر کسی را نسبت به مسئلهٔ مهمی چه شخصی، چه اجتماعی، چه سیاسی، چه دینی — تغییر دهیم، به مقاومت برمی خوریم، انگار هر کس برای حفظ عقایدش سنگری ساخته و آماده دفاع است. ذهن بسته مانند تخم مرغ از درون می گندد؛ ذهن باز چون چشمهٔ روان و خوشگوار همواره تازه و شاداب است. جای شگفتی بسیار است! حتی بیشتر کسانی که "نو اندیشی" را می ستایند و آنرا راه نجات مردمان می شمرند، بدون کمترین "نو اندیشی" را می ستایند و آنرا راه نجات مردمان می شمرند، بدون کمترین

<sup>&</sup>quot;open-minded" o "closed-minded" •



# اتكاء بهمكانيسمهاى دفاعي

اگر شما کلاسی در روانشناسی گرفته اید یا کتابی در این باره خوانده اید، می دانید که یکی از تحقیقات مهم روانشناسان، مطالعهٔ "مکانیسمهای دفاعی" است. این مکانیسمها، راههائی هستند که مردمان تمایل دارند برای حفظ خود از روبرو شدن با تجربیات تلخ و همچنین برای توجیه رفتار نا معقول و ناروای خود، بکار برند. آگاهی از این تمایلات، روزنه ای به انسان شناسی و خود شناسی بروی ما می گشاید. بسیاری از آنها راههائی هستند که مردمان کم و بیش برای "خود فریفتن" بکار می برند\*:

واپسرانی (repression): ایده یا تجربهای را با ذهنِ "خودآگاه" پنهان نمودن.

فرونشانی (suppression): ایده یا تجربهای را با ذهن "ناخودآگاه" پنهان نمودن.

واپسروی (regression): بازگشت به مراحل ابتدائی رشد و تکامل. انکار (denial): انکار واقعت.

جابجایی (displacement): انتقال احساسات از یک شخص و یا شیئی (تهدید کننده و یا غیر قابل دسترس) به فرد و یا شیئی امن تر و قابل پذیرش تر. دلیل تراشی (rationalization): ینهان ساختن جنبه های منفی شخصیت یا

**دلیل تراشی** (rationalization): پنهان ساختن جنبههای منفی شخصیت یا رفتار ناروا، با تأکید و تقویتِ اغراق آمیزِ جنبههای مثبت آن.

**توجیه عقلی** (intellectualization): استفاده مفرط از تفکر و منطق انتزاعی. پرهیز از احساسات آزار دهنده با تمرکز بر جنبههای عقلانی.

این نمونهها، از این مرجع اینترنتی http://azizi-r.blogfa.com/post-224.aspx اقتباس شدهاند.



درون فکنی (introjection): احساسات، ارزشها و ویژه گیهای فرد دیگر را تجربه نمودن. نسبت دادن افکار و احساسات دیگران به خود و تقلید از آنها.

برون فکنی (فرا فکنی) (projection): نقطه مقابل درون فکنی است. نسبت دادن احساسات، امیال، افکار، و گرایشات نامطلوب، ناخوشایند، و غیر اخلاقی خود به افراد دیگر.

همانندسازی (identification): الگو قرار دادن دیگران، تطابق خود با دیگران بطور ناخودآگاه. افزایش احساس ارزشمندی با همانند سازی خود با شخصیتهای برجسته و نامدار.

واکنش سازی (reaction formation): احساس و نیت خود را بطور اغراق آمیز، به عکس آن چیزی که هست ابراز نمودن (نوعی تظاهر).

آرمانی ساختن (idealization): مهم دانستن ویژگیهای مثبت، و ناچیز شمردن یا نادیده گرفتن خصوصیات منفی. (عاشق تنها خوبیهای معشوق خود را می بیند و از دیدن بدیهای او عاجز است.)

خیال پردازی (fantasy): گریز موقّت از شرایط دردناک و توسل به خیال پردازی. بی ارزش سازی (devaluation): اهداف مطلوب و خواستنی، امّا غیر قابل دسترس، را بی ارزش دانستن.

ناچيز شماري (trivialization): كوچك شمردن مسائل مهم و جدى.

طفره و انحراف (deflection): منحرف کردن توجه بسوی مسائل و افراد دیگر.

دوپاره سازی (splitting): مردمان را بهدو گروه خوب و بد تقسیم نمودن. همه چیز را سیاه و سفید دیدن.



گسستگی (dissociation): تفکیک گروهی از افکار و فعالیتها از بخش اصلی سطح هشیاری و گریز روانی از شرایط آسیبزا.

قدرت مطلق و یا همه توانا (omnipotence): فرد بر این تصور است که گوئی از یک قدرت، توانائی، و یا موهبت ویژه ای برخوردار است.

خیال پردازی در خودمانده (autistic fantasy): نوعی خیال بافی شدید است. فرد یک زندگی خیالی برای خود می آفریند.

آنچه ذکر شد، گروهی از مکانیسم های دفاعی است که مردمان کم و بیش برای حفظ خود از روبرو شدن با رویدادهای ناکوار، بخصوص برای خود فریفتن بکار می برند. علاوه بر آنچه ذکر شد، راههای دیگر نیز هست.

آگاهی از این مکانیسمها، این پرسش را به ذهن ما می آورد: "آیا انسان اصولاً موجودی احساسی است، یا عقلانی ؟ آگر عقلانی است، چرا اینهمه راههای خود فریفتن برای خود یافته و از تار و پود خیال و آمال اینهمه پردههای گمراهی و خودخواهی بافته است؟"





انسان شناسى

بخش دوّم

حلقههای شکننده و سست در شخصیت انسان

دروغپردازی و خود فریفتن

نقش دروغ پردازی در زندگانی انسان بیش از آن است که به تصور آید. تا این نقش را درست نشناسیم، و اسرارش را فاش ننمائیم، جهان آسایش و آرامش نخواهد یافت.



از دو راه می توان دروغ گفت: به خود و به دیگران. به دیگران از روی قصد و اراده دروغ گفتن کاری است آسان، بدون پیچیدگی. دروغ گفتن به خود، به عکس کاری است بسیار پیچیده و مبهم، به حدی که می توان آنرا "هنر" دانست. مردمان این هنر را به تدریج و با تمرین، و بیشتر به صورت ناخود آگاه می آموزند. این نوع دروغ، مانند دروغ گفتن به دیگران کاری آسان نیست و اهمیتش به مراتب بیشتر است. زیرا چنان پیچیده و ماهرانه است که اسرارش از سازنده آن نیز پنهان است.

برای توفیق در انسان شناسی، باید پرده از چهره این دشمن مکار و سرسخت برداریم، و آنرا آنطور که هست بشناسیم. آگاهی از این هنر پیشرفته و بهظاهر زیبا و فریبا، بر بینائی ما در شناسائی نفسِ خودخواه و خودبین ما می افزاید.

از نشانه های اختیار و آزادی انسان این است که می تواند هر چیزی را هرطور بخواهد تغییر دهد تا در نظرش زیبا جلوه نماید. در زبان فارسی، واژه خاصی برای این هنر نداریم. واژه های "دروغ پردازی" و "خود فریفتن" مناسب به نظر می رسند. دروغ پردازی "رنگی" است زیبا و محبوب در اختیار همه انسان ها تا آنچه را دوست ندارند با آن بپوشانند و به رنگی و تصویری مطابق میلشان آنرا آرایش بخشند. این هنر، مانند هنر رنگرزی لکه ها را می پوشاند و زشت را در نظر ما زیبا و فریبا جلوه می دهد.

سوره يونس، آيه ١٢

كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ.

این چنین رفتار خطاکاران در نظرشان زیبا جلوه می کند.

همانطور که هر لکهای را با رنگ می توان پوشید، برای خود فریفتن نیز می توان هر فکر ناملایم و رفتار نادرستی را با دروغ پردازی از خود پنهان داشت. رنگهای خود فریفتن متفاوتند، بعضی کم رنگ و روشنند، و بعضی پر رنگ و تیره. مکانیسم های دفاعی، تفاوت و تنوع این رنگها را نشان می دهند.



دیدن لکه هر کجا باشد، چه بر صورت، چه بر لباس، چه بر دیوار، حس بینائی ما را آزار می دهد. از این جهت، هنر خود فریفتن بسیار محبوب و متداول است. زیرا بدون آن، وجدان انسان راحت و آرام نمی گیرد. عامه مردمان، بدون کمترین آگاهی، آنرا پیوسته بکار می برند.

درکتابهای آسمانی، سخن از راستگوئی و دروغ کوئی بارها بهمیان آمده. رمز اینهمه تأکید و تکرار چیست؟

بدترین اخلاق و مبغوض ترین صفات که اساس جمیع شرور [شرّها] است دروغ است. از این بدتر و مذموم تر صفتی در وجود تصوّر نگردد.\

همانقدر که دروغ بهخود و بهدیگران ریشه بدیهاست، صداقت نیز ریشه نیکیهاست.

صدق و راستی، اساس جمیع فضائل انسانی است. اگر نفسی از آن محروم ماند، از ترقی و تعالی در کلیه عوالم الهی ممنوع گردد. ۲ حضرت عبدالبهاء

اكر "صداقت" سخن كوئي داشت، بما چه مي كفت؟

يا معشرالبشر انّى جئتكم من لدى الصدق الاكبر لاعرّفكم علوّه...و عزّه و بهائه لعل تجدون سبيلا الى الصّراط المستقيم تالله انّ الّذى تزين بهذاالطّراز الاوّل انّه من اهل هذا المقام المنير اياكم يا قوم ان تدعوه تحت مخالب الكذب خافوالله و لا تكونوا من الظّالمين مثله مثل الشّمس اذا اشرقت من افقها اضائت بها الافاق..."

ای مردمان! من از جانب "راستی بزرگ" پیش شما آمدهام تا مقام بلند... و عزّت و شکوه آن را بهشما بیاموزم، شاید راه راست را بهیاری آن بیابید. بهخدا سوگند! هر کس به این "زیور نخستین" آراسته شود، بهمقام بلند آن راه یابد. ای مردمان! مبادا راستی را در زیر چنگهای دروغ بگذارید. از خدا بترسید و از ستمکاران مباشید. مثل راستی مثل آفتاب است که هرگاه از افقش بتابد، عالم را روشنی سخشد...



امروز روز راستگویان است که از خلق گذشتهاند و بحق پیوستهاند و از ظلمت دوری جسته بهروشنائی نزدیک شدهاند.

هنر دروغ پردازی و خود فریفتن حائز چنان اهمیتی است که باید در فصلی مستقل مورد بحث قرار گیرد. از صدها نمونه از این هنر محبوب، شایسته است به یک نمونه توجه کنیم. محبوب ترین بهانه مردمان برای انکار فرستادگان یزدان، چه بوده؟ آن منکران به خود گفته اند: بهترین داور شناسائی پیامبران، فقها و پیشوایانند. مسئولیت رد یا قبول پیامبران را باید بر عهده آنها گذاشت. با این دروغ و به این آسانی، مردمان خود را از پذیرش بزرگترین مسئولیت معاف داشته اند. تاریخ ظهور پیامبران نشان می دهد که بر خلاف انتظار مردمان، پیشوایان، بجز معدودی، پیوسته پیشوای گمراهی پیروانشان شده اند، نه هدایت آنان. این دنیا پرستان جاه طلب، خود را راستگو و پیامبران را دروغ گو خوانده اند. و برای حفظ مقام خود، کتابها مملو از دروغ و بهتان درباره آنان نگاشته اند. این آیه خطاب به دروغگویان عصر ماست:

سوره مرسلات، آیه ۱۵

**وَیْلٌ یَوْمَئْدٍ لِّلْمُکَذِّبِینَ.** در آنروز، وای بر دروغگویان.

#### غفلت و قصور

غفلت و قصور در بیشتر امور—از رعایت سلامت گرفته، تا امور خانوادگی و تأمین آینده، و رفع نیازهای معنوی—یکی دیگر از حلقههای سست و شکننده در شخصیت انسان است. در کتابهای آسمانی، آیات بسیار درباره این حلقه سست می توان یافت:

قَلِيلًا مَّا تَتَذَكَّرُونَ. چه اندک پند می پذیرید!

سوره غافر، آیه ۵۸



حضرت بهاءالله

#### عالم را غفلت فرو گرفته. °

نتيجهٔ غفلت، ظلم و خيانت به خود ماست:

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ. سوره عنكبوت، آيه ٤٠

خداوند به آنها ستم ننمود. آنها خود به نفس خود ستم نمودند.

الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ. سوره نساء، آيه ١٠٧

كساني كه بهنفس خود خيانت ميورزند.

خیانت به نفس یعنی چه؟ روح ما هدیه خداست. این هدیه را باید از دست دزدان حفظ نمائیم. این سارقان و ظالمان کسانی هستند که ما را بسوی تعصب و خرافه پرستی و دنیا پرستی و غفلت و بی خبری از جهان معنوی، سوق می دهند. عجب آنکه خود ما نیز ممکن است بدون آگاهی در این خیانت و ظلم که نسبت به خود ماست، شریک و سهیم باشیم! نتیجه این خیانت و سرقت چیست؟ جز فقر و فلاکت معنوی چه انتظاری می توان داشت؟

امّا مشکل اینجاست: فقر معنویِ ما در این دنیا ناپیداست. تنها پس از سفر از این سرا ناکهان می بینیم که روح ما، که پر شکوه ترین آفریده خداست، از برترین ارمغان و افتخار یعنی عشق به یزدان و بندگانش بی بهره است. شرمندگی ما از دیدنِ این منظره دردناک ناگفتنی است.

علّت و موجب غفلت چیست؟ تنها به یک علّت از ده ها علّت توجه کنید. در هر انسانی تمایلی هست که از حال آگاه باشد و از مآل ناآگاه. زیرا حال در پیش چشم است و اثراتش معلوم، امّا مآل از چشم دور است و اثراتش نامعلوم.

إِنَّ هَوُّلَاء يُحِبُّونَ الْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءهُمْ يَوْمًا تَقِيلًا. سوره انسان، آيه ٢٧ اينان دنياى زودگذر را دوست دارند و "روز گرانبار" (روزِ روبرو شدن با حساب و كتاب) را پشت سرمى افكنند.



به این مثال توجه کنید. بسیاری از مردمان آرزو دارند که با زمامداری و یا ورزشکار و خواننده معروفی هم صحبت و هم نشین شوند. حتی از داشتن "امضائی" از یک ستاره محبوب بر خود می بالند. آیا این مردمان چنین آرزوئی را نسبت به خالق خود هم دارند؟ از شناسائی و نزدیکی باو نیز بر خود می بالند؟ اگر پرده های غفلت و ظن و گمان را از چشم دل برداریم، ناکهان خواهیم دید که آنچه در این جهان به آن عشق می ورزیم و بر آن قدر می نهیم، و هر آرزوئی که در دل می پروریم، در برابر عشق خدا و نزدیکی به خدا، جز نیستی محض چیزی نیست.

عاشقان این دنیای فانی که از سرنوشت جاودانی خود غافلند، بدون آنکه بدانند یک قطره ناچیز را بر چشمههای گوارا و یک سنگریزه را بر انبوهی از جواهر گرانبها ترجیح می دهند. این چنین است قدرتِ نیروهای نفس و هوی. این نفس نیرومند و مکّار، به جلوه و جلای این دنیا می افزاید، اما روی زیبای خدا را که از آنچه به تصور آید زیباتر است با هوسها و نیرنگهای خود از "روح درون نگر" پنهان می دارد. آیا قصور و غفلتی از بی اعتنائی به سرچشمه امیدها و شادی ها می توان تصور نمود؟

اشهد حينئذ بانك ما خلقت نفسا الا لعرفان نفسك و من فاز به فاز بكل الخير عما قدرته في الواح قضائك و صحائف تقديرك."

ای پروردگار! در این هنگام شهادت می دهم که انسانی را نیافریدی مگر برای شناسائی خود. هر کس به این مقصود فائز شود، بهمهٔ خوبی هائی که در لوحههای قضا و تقدیرت مقدر فرموده ای دست یافته.

## بىاعتنائى بەدعوت پيامبران

پیامبران سخن گوی یزدانند. آیا افتخاری والاتر از شنیدن سخن یزدان می توان تصور نمود؟ در طی قرون و اعصار، مردمان با این نمایندگان و فرستادگان خدا چگونه رفتار نمودهاند؟ چرا مردمان بزرگ ترین هدیه یزدان را در جمیع



عصرها نادیده انگاشته و میانگارند؟ چرا به دعوت یزدان برای خیر و سعادت جاودانی خود پاسخ نمی دهند؟ مثلاً می گویند: "از کجا می دانم این راست است؟ گذشته از این، فرصتی برای مطالعه و تحقیق ندارم." به این آسانی خود را از جستجو معذور می دارند، غافل از آنکه با این بهانه، خود را تا ابد از بزرگترین منشأ سعادت و خوشبختی در دو عالم محروم نموده اند. آیا ضرر و زیانی از این بیشتر می توان تصوّر نمود؟

نادیده گرفتن این رویداد بزرگ و بیهمتا، یعنی ظهور دو فرستاده یزدان را برای نجات نوع انسان نباید امری کوچک شمریم. زیرا کتابهای آسمانی همه ما را تحذیر نمودهاند که قصور در این کار منجر به محرومیت ابدی از بزرگترین نعمتها و بخششهای پروردگار است.

آنچه فوت شود ابداً بر تدارک آن قادر نبوده و نخواهید بود. ۲ حضرت بهاءالله

اگر از نفسی امری فوت شود، بهقرنهای لایحصی [بیشمار] تدارک آن ممکن نه.^

جهد نمائید که فوت نگردد از شما امری که سبب تأسف ابدی شود و علت ندامت دائمی گردد.<sup>۹</sup>

یکی از مهمترین واژه هائی که در کتاب های آسمانی بکار رفته، ابدیا ابدیت است. خالق ما بما خبر می دهد که اقامت ما در بهشت (نزدیکی به خدا) یا دوزخ (دوری از خدا) ابدی است:

لم يزل و لايزال [تا ابد]...روح مؤمن و منافق در مقام خود [مىماند] و كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ. ١٠٥٥

منافق: دورو، محروم از فضیلت یکرنگی و راستی و درستی. و کُلِّ فِی فَلَكِ یَسْبَحُونَ: (قرآن، سوره انبیاء، آیه ۳۳). عالم هستی (هرچه هست) در آسمان شناور است. (بنابر کشفیات جدید، عالم هستی پیوسته در گسترش است expanding universe). رابطه این آیه با موضوع مورد بحث، نیازمند به بحثی جداگانه است.



آیا هرگز درباره "ابد" یا "ابدیت" تأمل نموده اید؟ از زمان ظهور حضرت موسی تا کنون، کمتر از ۴,۰۰۰ سال می گذرد. چه وقایعی در طی این سال ها رخ داده؟ چه نسل ها که آمده و رفته اند. حال ۴۰۰۰ سال را با یک ملیون سال بسنجید، و به تدریج آنرا به صد ملیون، هزار ملیون، ده هزار ملیون، موید. و صدهزار ملیون سال برسانید. این کار را آنقدر ادامه دهید تا خسته شوید. آنگاه آخرین عددی را که به دست آورده اید بر "بی نهایت" تقسیم کنید. حاصل این تقسیم چیست؟ بنابر قانون ریاضی، حاصل آن برابر صفر است! زیرا هر عددی، هرچه بزرگ باشد، در برابر "بی نهایت" صفر است.\*

اگرکسی به صحت گفتار پروردگاریقین نماید و اخطار و تحذیر او را کوچک نشمارد، چگونه ممکن است که سرنوشت ابدی و دائمی خود را به مخاطره اندازد؟ چگونه ممکن است که انسان دانا و خردمند، این وظیفه بزرگ، یعنی پذیرش فرستاده یزدان را مافوق هر وظیفه دیگر نگذارد؟ جز قصور و غفلت، چه علّتی می تواند موجب این قصور و غفلت شود؟

برای رهائی ما از دام غفلت، خداوند بارها ما را دعوت میکند که تا فرصت داریم، یعنی تا این جهان را ترک نگفته ایم، برای سعادت جاودانی خود بکوشیم، زیرا زمان بس زودگذر است:

دنیا نمایشی است بی حقیقت و نیستی است بصورت هستی آراسته. دل باو مبندید و از پروردگار خود مگسلید و مباشید از غفلت کنندهگان. بهراستی می گویم که مَثَل دنیا مَثَل سرابی است که به صورت آب نماید و صاحبان عطش در طلبش جهد بلیغ نمایند و چون باو رسند، بی بهره و بی نصیب مانند. ۱۱ حضرت بها الله

این جهان آئینه جهان جاودان است. در آن جهان، زمان به صورت دیگر و حقیقت دیگر جلوه می کند.



مَثَل شما مَثَل طیری است که به اجنحه [بالهای] منیعه در کمال روح و ریحان شما مَثَل شما مَثَل طیری است که به اجنحه [بالهای] منیعه در کمال روح و ریحان دانه در هواهای خوش سبحان با نهایت اطمینان طیران نماید، و بعد به گمان دانه به آب و گلِ ارض میل نماید و به حرص تمام خود را به آب و تُراب [خاک] بیالاید، و بعد که اراده صعود نماید، خود را عاجز و مقهور مشاهده نماید. چه که اجنحه آلوده به آب و گل قادر بر طیران نبوده و نخواهد بود. ۱۲

در هر حین دنیا ندا مینماید و میگوید: ای پسر آدم! زود است بهتراب راجع شوی و زخارف و ثروت و عزّت بهتو وفا ننماید، چنانچه بهاحدی قبل از تو وفا ننموده. ۱۳

یک ذره از اعمال فی سبیله تعالی ضایع نشده و نخواهد شد. لَعَمرُالله جزای آنرا در جمیع عوالم مشاهده نماید و بهآن فائز گردد. جهد نمائید تا کنوز اعمال خالصه نزد حافظ امین ودیعه گذارید. ۱۲

#### عشق بهمال و منال

یکی از نقاط ضعف انسان و حلقه های نامطلوب در شخصیت انسان، حرص و آز است. رشک و آز با هم توأمند. آز نتیجهٔ رشک بردن بر دیگران و مسابقه با آنان در اندوختن و انباشتن مال و منال است.

بگو! ای مردمان: تاریکی آز و رشک روشنائی جان را بپوشاند، چنانکه ابر روشنائی آفتاب را.<sup>۱۵</sup>

جان گنجینه راز من است، او را بهدست آز مسپارید.<sup>۱۲</sup>

و روح و ریحان: راحت و آسایش، شادی و صفا.

<sup>•</sup> سُبحان: پاک و مقدس.

فی سبیله: در راه او

أَعَمُوالله: سوكند به خدا.



امروز مرد دانش کسی است که آفرینش او را از بینش باز نداشت... و بسته مردی که گشاینده را نشناخت و در زندان آز سرگردان بماند.۱۲ حضرت بهاءالله

بیشتر مردمان به زبان می گویند که خوشبختی را در ثروت نمی توان یافت، امّا در عمل نشان می دهند که سرچشمه شادمانی و کامرانی را در اندوختن و انباشتن مال و منال می دانند. چه بسیارند کسانی که آرزوی ثروت این دنیای بی وفا را در سر می پرورند، امّا از ثروت جاودانی بی خبرند.

برای نزدیکی به خدا باید پیوسته با تمایلات نفس نزدیک نگر به مبارزه برخیزیم. این نفس پیوسته ما را به عشق دنیا می کشاند و از عشق به خدا باز می دارد.

در کتابهای آسمانی مراجع بسیار درباره این نقطه ضعف انسان می توان یافت. بنابر شهادت یزدان، آنچه در این دنیا داریم و به آن دل می بندیم، همانند تارهای عنکبوت سست و بی اعتبار است:

مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونِ اللَّهِ أَوْلِيَاء كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ...وَتِلْكَ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ. للنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ.

داستان زندگانی کسانی که غیر از خدا دوستانی اختیار نمودهاند (منکرین) شبیه خانه عنکبوت است...این مَثَلها را برای مردمان میزنیم، امّا جز مردم آگاه کسی مقصود آنها را در نمی یابد.

سوره فجر، آیه ۲۰

وَتُحِبُّونَ الْمَالَ حُبًّا جَمًّا.

و شما مال را دوست دارید، چه دوست داشتنی!

وَيْلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لِّمَزَةٍ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ يَحْسَبُ أَنَّ مَالَهُ أَخْلَدَهُ.

سوره همزه، آیات ۳-۱

وای بر هر بدگوی عیبجویی که مالی گرد آورد و بهشمردن آن پردازد و چنین پندارد که مالش او را جاوید ساخته.

ثروت عالم را وفائی نه. آنچه را فنا أخذ نماید و تغییر پذیرد، لایق اعتنا نبوده و نیست. ۱۸



اگر صاحب یک ریال، صد ریال، یا هزارها میلیارد ریال باشیم، و حتّی گنجهای عالم را بهدست آوریم، خانه ابدی ما جز قبرستان کجاست؟

أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُر حَتَّى زُرْتُمُ الْمَقَابِر. فزون طلبي شما را بازي داد تا آنكه با قبرها روبرو شديد.

در عصر ما عشق به دنیا بر عشق به خدا بیش از پیش فزونی یافته. بیشتر مردمان در طلب درهم و دینارند و کمتر کسانی خواستار عزّت و نعمت پایدار. آیا در کتابهای الهی جملهای مثل این دیده اید: خوشا به حال ثروتمندان، ملکوت الهی منزل آنان است! بر عکس آنچه درباره ثروت و ثروتمندان می بینیم اخطار است:

ای مغروران به اموال فانیه! بدانید که غنا سدّیست محکم میان طالب و مطلوب و عاشق و معشوق. هرگز غنی بر مقرّ قُرب و وارد نشود، و به مدینه رضا و تسلیم در نیاید، مگر قلیلی...

عشق به دنیا مانع شناختن خداست:

چشم فانی جمال باقی نشناسد و دل مرده جز بهگُل پژمرده مشغول نشود، زیرا که هر قرینی قرین خود را جوید و بهجنس خود انس گیرد. ۲۰ حضرت بهاءالله

چرا مردمان این چنان در طلب ثروت این جهان می کوشند، امّا از ثروت آن جهان که نزدیکی به یزدان است غافلند؟

لا ينفع النّاس ما عندهم من الاثاث و ما ينفعهم غفلوا عنه سوف ينتبهون و لا يجدون ما فات عنهم في ايام ربّهم العزيز الحميد. ٢١

آنچه اثاث نزدشان دارند، به آنها سودی نمی بخشد. و از آنچه به آنها سود می رساند، غافلند. دیری نپاید که بیدار شوند و آنچه را در روزهای پروردگار عزیز و حمید خود از دست داده اند، نیابند.

<sup>\*</sup> مقرقُرب: اشاره بهنزدیکی بهخدا.



زخارف، ناس را به شأنی اخذ نموده، که از این فضل اعظم غافل و محجوب اند. زود است، کل را موت اخذ نماید... ۲۲

#### سوء استفاده از نعمتهای الهی

یکی از نعمتهای بزرگ الهی بهانسان، اختیار و آزادی است. سوء استفاده از این نعمت یکی دیگر از حلقههای سست در شخصیت انسان است. با داشتن این فضیلت و قدرت، و این حلقه در شخصیت خود، انسان قادر است هر نعمتی را مورد سوء استفاده قرار دهد. آیا چیزی هست که از آن سوء استفاده نشود؟ آیا از حکومت و سیاست سوء استفاده نشده؟ آیا از خانواده سوء استفاده نشده؟ آیا بچههای معصوم از ظلم پدران و مادران ظالم در امان بودهاند؟ آیا پدران و مادران در معرض بدرفتاری فرزندان نااهل خود نبودهاند؟ بهرسوكه مينگريم، نقاط ضعف انسان راكه از نفس نزدیکنگر و خودخواه بشر سرچشمه می گیرند، در کاوش و کوشش می یابیم. به گفتار سیاستمداران از حزبهای گوناگون گوش دهید. چرا اینهمه تعصب و مخالفت میان آنها رایج است؟ \* چرا مردمان بخاطر تنوع رنگ پوستشان، به یکدیگر به نظر حقارت می نگرند؟ چرا در جنگهای داخلی آمریکا بیش از ۷۰۰,۰۰۰ نفر بخاطر تعصب نژادی کشته شدند؟ چرا در کشور کنگو، بخاطر كسب قدرت و ثروت، در ده سال اخير، سه الى چهار مليون نفر كشته شدند؟ چرا در عراق و ایران و سوریه صدها هزار نفر بدست حکومت خود كشته شدند؟ حرا شش ملبون يهودي از كودكان شيرخوار تا يبران سالخورده در مترقی ترین کشورها به قتل رسیدند؟ چرا در کشور رواندا در آفریقا، اعضای یک قبیله وقتی بهقدرت رسیدند، ۸۰۰٬۰۰۰ نفر از قبیله دیگر از هموطنان

<sup>\*</sup> یکی از خبرنگاران اخیراً گفت: The meanest game in Washington is politics. پست ترین بازی در واشنگتن سیاست است.



خود را کشتند؟ چرا در کره شمالی اینهمه ظلم و ستم حکمفرماست؟ چرا حکومت کمونیستِ کمرروژ، بیش از یک ملیون از مردمان فرهیخته و هنرمند را در کمبوجیه بهقتل رسانید؟ چرا در مکزیک در سالهای اخیر، حدود ۳۰,۰۰۰ نفر بخاطر پرورش و فروش مواد مخدره بهقتل رسیدهاند؟ چرا اینهمه مردمان در سراسر جهان یکدیگر را میکشند؟ این کشتارها بنابر آخرین آمار سازمان ملل هر سال نزدیک به نیم ملیون نفر می رسد (٤,٣٧٠,٠٠٠).

چرا ظلم بهزنان و دختران و تجاوزات و انحرافات جنسی در سراسر عالم، حتّی در ممالک پیشرفته، شایع است؟ چرا در کشور پهناور هندوستان، برای افتخار پسر داشتن، هر سال تعداد بیشماری دختر کورتاژ میشوند، و در بعضی نواحی بخاطر کمبود دختر، دخترها را از نواحی دیگر می دزدند؟\*

صدها و هزارها نمونه از بیعدالتی و بیوجدانی مردمان در سراسر جهان می توان شاهد آورد. سبب اینهمه ظلم و ستم و انحراف چیست؟ آیا جز نفس نزدیک نگر و خودبین که در همه انسانها حکمفرماست، می توان موجبی دیگر تصور نمود؟

ما بخاطر بد رفتاری گروهی از پدران و مادران، پدر و مادر بودن را بد نمیدانیم. بر همین قیاس، چرا بد رفتاری و دو روئی از گروهی مذهبیان را میزان شناسائی دین و ایمان دانیم؟

مخالفان دین، چندان توجهی بهجنگهای غیر مذهبی ندارند. تاریخ شاهدی است گویا بر اینکه کشورها پیوسته با یکدیگر در جنگ و جدال

اخیراً بخاطر بی عدالتی حکومت هندوستان نسبت به حقوق زنانی که مورد تجاوز مردان قرار می گیرند، در سراسر هندوستان زنان دست به تظاهر زدند. در دانشگاههای آمریکا، بنابر آخرین آمار، یک پنجم دختران مورد تجاوز جنسی (sexual assault) قرار می گیرند. حدود چهل تا پنجاه درصد از زنان و مردان آمریکائی اقرار می کنند که در دوران ازدواج با مردان و زنانی غیر از همسر خود روابط جنسی داشته اند.



بوده اند. موجب این جنگها چه بوده؟ مردمان ظالم و مستبد و مکار، هر راهی را برای رسیدن به قدرت و هدفهای شوم خود بکار برده و می برند. دین نیز یکی از آن راه هاست. آیا اشاعه حس برتری نژاد در آلمان، و کسترش فلسفه برابری و برادری در روسیه و چین، موجب مرگ ده ها ملیون مردم بی گناه نشد؟ لشگرکشی ها و جنگها میان کشورها در طی هزاره های پیشین همه نشانه ای از قدرت و تسلط نفس نزدیک نگر بر انسان است. هدف از خداشناسی، تسلط بر این نفس است و تسلیم این نفس به خدا.

نفس را فقیر نما تا در عرصهٔ بلند غنا وارد شوی ۲۳

باید بهنار عشق حجابهای نفس شیطانی سوخته شود تا روح...لطیف و پاکیزه گردد.۲۰ حضرت بهاءالله

ای دوست! از نفس بیگانه شو تا بهیگانه پی بری، و از خاکدان فانی بگذر تا در آشیان الهی جای گیری. ۲۰ مضرت بهاءالله

آگاهی از اینهمه حلقههای شکننده و سست چه درسی از انسان شناسی بما می آموزد؟ چگونه می توان بر اینهمه غفلت و قصور فائق آمد؟ فصل بعد بحث این مطلب است.





# مهم ترین درس انسان شناسی

آگاهی از نقاط ضعف و حلقه های سست و شکننده در شخصیت انسان، چه درسی بما می آموزد؟ درسی که دوست نداریم بپذیریم و به حقیقت آن اقرار نمائیم، یعنی: انسان اصولاً موجودی احساسی است، نه عقلانی. کسانی که عاشق حقیقت باشند و خرد را چراغ راه خود نمایند، چون کیمیا کمیابند. به گفته یک روانشناس معروف: "انسان موجودی است منطق ساز، نه منطقی."

شناسائی انسان، نخستین گام در راه بهبود جهان است. برای رفع بیماری، باید نخست بیماری را بشناسیم. تا انسان را آنطور که هست نشناسیم، چگونه می توانیم برای رفع مشکلات جهان گام برداریم؟ آگاهی از اینهمه



نقاط ضعف بما نشان می دهد که پرورش انسان بهتر و تأسیس دنیای بهتر، چقدر دشوار است. بدون یاری و حمایت پروردگار، توفیق در این کار بهیچ وجه ممکن نیست. سنگرهای دفاعی نفس نزدیک نگر و خودخواه و مکّار چنان محکم و استوارند که حتی با کمک و یاری یزدان، در هم شکستن آنها و عبور از آنها، کاری است بس دشوار، تا چه رسد بدون هدایت و حمایت پروردگار.

در عرصه علم و دانش، خرد توانا و فرمانرواست. زیرا نفس نزدیکبین را به آن عرصه راهی نیست. اگر چنین نبود، قافله دانش به پیش نمی رفت. اما در زندگانی شخصی و اجتماعی و عاطفی و اعتقادیِ انسان، علم و دانش و منطق را چندان نفودی نیست. مثلاً ترقیات تمدّن مادّی در این دو قرن، از اشاعه طلاق و مشکلات خانوادگی نکاسته، بلکه بر آنها افزوده است. آیا روح انسان که آئینه شکوه و بزرگی یزدان است، با علم اعداد و اجسام ریاضیات، فیزیک، شیمی، و بیولوژی قابل قیاس است؟

آنان که خرد و دانش را برای هدایت و سعادت بشرکافی می دانند، و دین و ایمان را لازم نمی شمرند، یا نفس نزدیک نگر و خودبین انسان را نشاخته اند، یا آنرا نادیده می گیرند. اگر این خرد دوستان، نفس خودخواه انسان را نیک بشناسند، و این فرمانروای مستبد و یکه تازِ میدان خودخواهی را که منشأ بلاها و بدبختی های جهان است، به معادله انسان شناسی خود بیافزایند، تصورات و انتظارات آنها مانند برگهای پائیزی، همه برباد می روند. نفس خودخواه و کوته نظر انسان، نه خرد می شناسد، و نه خرد بر آن اثری دارد.

بزرگترین و برجستهترین خردگرایان جهان، خود سخت گرفتار این نفساند و برای مقابله و مبارزه با آن، نیاز بهنیروئی مافوق خود دارند. آن نیرو جز عشق



پروردگار هرگز چیزی نبوده و هرگز نخواهد بود. آن عشق از هر چه به تصور آید، با شکوه تر و نیرومند تر است. اگر اندیشمندان و خردگرایان جهان، برای غلبه بر نفس خودخواه انسان، جز عشق یزدان، راه حلی کشف نمایند، شایسته بزرگترین جایزه اند.

نفس نزدیک نگر و خودبین، نیرومند ترین دشمن خرد است. زیرا خرد، اسرارش را فاش می سازد و انسان را از خطراتش در امان می دارد. اگر این نفس نیرومند و مکار از کار می افتاد، جهان گلستان می شد، امّا گلستانی تنها با یک نوع گل خوشبو و زیبا. زیرا بدون این نفسِ افسونگر، ما انسان ها نیز مانند جانوران، نسخه هائی از یکدیگر می شدیم.

اگر تاریکی نبود، نور جلوهای نداشت، و اگر ناامیدی نبود، پرتو امید رخ نمی نمود. اگر خطر نبود، شجاعت قدر و منزلتی نداشت. و اگر خودخواهی و ظلم و نفرت روی نمی نمود، فداکاری و عدالت و محبّت عزیز نمی شد. فضیلت بخشش و آمرزش مدیون خطاکاران است، و مقام بلند راستگویان مرهونِ رفتار دورویان. قدر عشق را از نبودن آن می توان یافت و مردم سخی را از مقایسه با مردم خسیس می توان شناخت.

تنوع و زیبائی در عالم انسان بخاطر اختیار و آزادی ما در خودسازیِ ماست. بزرگترین چالش ما، والاترین آرمان ما، آشکارترین نشانه اختیار و آزادی ما، و پر شکوه ترین تاج موفقیت و افتخار ما، غلبه و تسلط بر این نفس است.

إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ. سوره حجرات، آيه ١٣

بهیقین گرامی ترین شما نزد خداوند، پرهیزکارترین شماست.

متّقی یا پرهیزکارکسی است که نفس نزدیکنگر و خودبین را تحت تسلط خود در آورد و بجای اطاعت از او، او را مطیع خود سازد.



#### عشق خدا

درباره این گفتار پروردگار بیاندیشید. بهبینید عشق یزدان بهبندگانش چقدر جانافزاست، چگونه و با چه زبان عاشقانهای ما را به آغوش پر مهر و محبت خود می خواند:

ای پروانگان، بی پروا بشتابید و بر آتش زنید، و ای عاشقان، بی دل و جان، برِ معشوق بیائید و بی رقیب نزد محبوب دوید.\

پروانه چنان عاشق آتش است که بجای بیم از شعلههای سوزان شمع، خود را با آن شعلهها می آمیزد و از سوختن پروائی ندارد. عشق ما نیز بهخدا که عاشق و معشوق ماست باید چنین آتشین باشد.

عشق خالق بهبندگانش، با هیچ عشقی قابل قیاس نیست. این عشق چنان پاک و بی پیرایه است که اگر مادران دلباخته آنرا آنطور که هست بشناسند، عشق خود را برای کودکان شیرخوارشان در برابر آن چون قطره بهدریا و ذره به آفتاب یابند. انسانِ شایسته و لایق بزرگترین و با شکوه ترین سرمایه خداست. جز بندهٔ عاشق، چه آفریدهای لایق عشق خداست؟ خالق جهان، جز انسان چه معشوقی دارد؟ عشق خدا بما به حدی است که ما را آئینهٔ جمال و کمال خود ساخته، و هرچه موجب شادمانی و کامرانی ماست برای ما خواسته، و هر چه مورد نیاز ماست برای ما آفریده است. و در برابر اینهمه لطف و مرحمت و احسان و رأفت، از ما جز "شناسائی و عشق" هرگز چیزی نخواسته. چقدر بندگان نا شکر و غافلند اگر از شناسائی آفریننده خود سر باز نخواسته. چقدر باز این بخشش بزرگ بی بهر و نصیب نمایند.

جمیع را از برای تو خواستم و تو را از برای خود. ۲



## رهائی از دام نفس و هوی

تا پرنده پاک و پَر بستهٔ روح ما از دام نفس و هویٰ نرهد، در فضای جانفزای آزادی و دانائی پرواز نتواند. تا نفس ما مانند سیمرغ افسانهای نسوزد و از خاکستر خود برنخیزد، روح پاک و بی پیرایه ما، زندگی نیابد.

مرده کسی که از این باد جانبخش در این بامداد دلکش بیدار نشد، و بسته مردی که گشاینده را نشناخت و در زندان آز سرگردان بماند. م

جز پذیرفتن نقشهٔ آفرینش و برگشت بسوی پروردگار، راه فرار برای احدی ممکن نیست.

فيا الهي لَيْسَ لِأَحَدٍ مَلْجَأَ اللّا انتَ و لا سبيل اللّا اليك. اى پروردگار! براى احدى پناهي جزتو و راهي جز بهسوى تو نيست.

برای رهائی از بندهای نفس خودخواه و خودبین، این دعا باید یار و یاور ما شود:

الهى الهى! اين عبد را از شرّ نفس و هوىٰ حفظ فرما و بهنور بِرَ ﴿ و تقویٰ مزیّن دار. ٥ حضرت بهاءالله

# نخستین گام در راه ترقی و تعالی انسان و جهان

آگاهی از نقاط ضعف و حلقههای سست در شخصیت انسان، مهمترین درس خودشناسی را بما می آموزد. این درس، درس خضوع و فروتنی است. بدون این فضیلت، ترقی و تکامل برای انسان ممکن نیست.

<sup>\*</sup> برّ: نیکوئی، صدق (اَبرار: نیکوکاران).



آنچه سبب بزرگواری عالم انسانی است، خضوع و خشوع است.<sup>٦</sup> حضرت عبدالبهاء

مقام و مرتبت خضوع و فروتنی از هرچه بهتصور آید، والاتر است. در این گفتار شگفتآسا، خالق ما بما می آموزد که اکر ما در برابر او خاضع شویم، او نیز در برابر ما خاضع می شود:

يَا ابْنَ الإِنْسانِ! كُنْ لِي خاضِعاً لأَكُونَ لَكَ مُتَواضِعاً...^ اى فرزند انسان! در برابر من خاضع شو، تا من هم در برابر تو متواضع شوم...

تنها از روزنه فروتنی، پرتو آگاهی و دانائی بهروح ما راه می یابد. عامه مردمان، به فکر و باور خودشان هرچه باشد، ایمان دارند. تا این سد بزرگ برجاست، نمی توان به روحشان راه یافت. برای غلبه بر نفس نزدیک نگر و خود دوست که برای بقا و شادی خود سخت کوشا است، فروتنی نخستین و لازم ترین فضیلت است. این نفسِ نادان و خودستا، همواره به خود می گوید: "من می دانم و می دانم که می دانم!" اگر این نفس را از این توهم و خیال خام باز داریم، به بزرگترین پیروزی دست یافته ایم.

علاج جمیع مشکلات انسان و رمز کامرانی و شادمانی در دو جهان، در این بیان پنهان و آشکار است. اگر مردمان این دستور و اندرز آسمانی را بهاجرا رسانند، جهان بهشت جاودان شود. توفیق در کسب این فضیلت از آنچه به تصور آید هم سهل تر است و هم سخت تر. سهل است اگر بخواهیم و بکوشیم، سخت است اگر به آن اعتنا نکنیم. این گفتار را بخاطر بسپرید و هر روز در تحقق آن بکوشید:



رأس كلّ ما ذكرناه لك هوالانصاف و هو خروج العبد عن الوهم والتّقليد... والمشاهدة في كلّ الامور بالبصر الحديد. ٩

سرآمدِ آنچه برای تو ذکر نمودیم انصاف است و ترك توهم و تقلید...و بهر چیز با چشم تیزبین نگریستن.\*

تا پرده های تعصب و توهم و تصور و گمان و ده ها پرده دیگر، چشم بصیرت مردمان را پوشانده و نیروی خرد را در نهادشان آلوده ساخته، چشم تیزبین آنها قادر به دیدن و شناختن حقیقت و داوری به انصاف و عدالت، نبوده و نخواهد بود. تا خردگرایان و دیگر مردمان درسهای تاریخ را نیاموزند و ندانند چه حلقه های سستی در شخصیت انسان و چه رسوم و آدابی موجب نرقی و سقوط ملت ها شده، و تا به تسلط و حکومت نفس نزدیک نگر در روحشان پی نبرند و اقرار ننمایند که برای پیروزی بر این نفس نیرومند، نیازمند به یاری پروردگارند، جهان روی کامرانی و شادمانی نبیند و پرتو صلح و صفا بر چهره این دنیای تیره و تار نتابد.

يَا ابْنَ الإِنْسانِ!...لَنْ تَجِدَ الرَّاحَةَ إِلاَّ بِالخُضُوعِ لأَمْرِنا...'\
اى فرزند انسان!...جز بهخضوع در برابر امر و آئين ما، هرگز راحت و آرامش نخواهى يافت...

اِعْلَمُوْا بِاَنَّ آكْرَمَكُمْ عِنْدَاللهِ اَخْضَعَكُم وَ اَتْقَاكُم. ١١

بهیقین بدانید که گرامی ترینِ شما نزد خداوند، خاضع ترین و متّقی ترینِ شماست.\*

وَنُوِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَتَّمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ. سوره قصص، آيه ۵

اراده نموده ایم که بر مردمانی که خود را "ضعیف" می شمرند (مردمان فروتن) منّت نهیم و آنها را پیشوایان و وارثینِ مراحم خود نمائیم.

<sup>\*</sup> ترجمه دیگر: سرآمد آنچه برای تو ذکر نمودیم انصاف است، و **لازمهٔ انصاف** ترک توهّم و تقلید...

<sup>\*</sup> اشاره به آیه قرآن. در این عصر، فضیلت "خضوع" با فضیلت "پرهیزکاری" همراه شده.



خوشا به حال مردم با خضوع! آنها وارثان "زمین" خواهند شد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۵، آیه ۵)

ای بنده من! از بند مُلک خود را رهائی بخش و از حبس نفس خود را آزاد کن. وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی.۱۲

ای پسر روح! قفس بشکن و چون همای عشق بههوای قدس پرواز کن.۱۳ حضرت بهاءالله

نار نفست را بَدَل میکن بهنور تا رها گردی زحبس این قفس<sup>۱۴</sup> حضرت بهاءالله پس تو ای مخمور از جام غرور تاکنی طی جهان در یک نفس

پروردگار جهان می فرماید: ای بندگان! از خواهشهای خود بگذرید و آنچه من خواستهام آن را بخواهید. ۱۰

خود پرست ترقی نمی کند، امّا آنکه خود را ناقص می بیند، در صدد اِکمال خویش برمی آید و ترقی می کند. اگر کسی هزار حُسن داشته باشد، باید آنها را نبیند، بلکه در صدد دیدن نقص خود باشد. مثلاً اگر نفسی عمارتی داشته باشد که تمام مزین و محکم باشد ولی در یک دیوار یا سقفش جزئی شکاف باشد، البته جمیع را فراموش کرده بهمرمّت آن یک شکاف می پردازد...

برای انسان کمال مطلق محالست. پس هر چه ترقی کند باز ناقص است و نقطه بالاتر دارد. و بهمحض آنکه بهآن نقطه نظر نمود، از خود راضی نمی شود. اینست که شخصی به حضرت مسیح عرض کرد: "ای استاد نیکو!" حضرت فرمود: "نیک یکی است و آن خداست."

<sup>\*</sup> مُلك: آنچه در قبضه و تصرف شخص است. بند مُلك: بستگي بهدنياي زودگذر.

9



# خداشناسی چگونه وجدان را پرورش می بخشد بخش اوّل

مهم ترین و مشکل ترین مسئله در جهان، پرورش وجدانهاست. اگر انسانها دوستدار یکدیگر باشند، اگر آنچه برای خود میخواهند برای دیگران هم بخواهند، دنیا بهشت برین خواهد شد، پرتو شادمانی و عشق و آرامش، مانند تابش آفتاب، جهان را روشن خواهد ساخت. بعکس اگر مردمان خودخواه و خودپرست باشند، اگر بجای محبت به دشمنی و رقابت پردازند، جهان جز میدان مبارزه و جنگ و رنج و بلا چیزی نخواهد بود.

چه بسا سخنورانی که در نهایت فصاحت درباره عدالت اجتماعی و تساوی حقوق انسان، در محافل گوناکون سخن می گویند، امّا با همسر یا همکار



خود به عدالت رفتار نمی کنند. سخن از آزادی و عدالت گفتن آسان است. مشکل دنیا ضعف وجدانهاست. اگر بر این مشکل فائق آئیم، جهان، جهانی دیگر شود، جهانی که حتی تصورش برای ما ممکن نیست. اگر وجدانها را پرورش دهیم، بزرگترین گام را در راه سعادت نوع انسان برداشته ایم. در این فصل به بینیم "خداشناسی" یعنی چه، و چطور رابطه نزدیک میان انسان و یزدان، مهم ترین و مطمئن ترین راه پرورش وجدانهاست.

اگر انسان بهقدر و مقام خود عارف شود، جز اخلاق حسنه...از او ظاهر نشود. ا حضرت بهاءالله

## مدارج و مراحل خداشناسی

در آغاز لازم است بدانیم، خداشناسی یعنی چه، و نشانههای تحقق آن چیست؟ آیا به گفتار و اقرار است، یا به رفتار و کردار؟ آیا هرکس به زبان خدا را بستاید، خدا را شناخته است؟ آیا خداشناسان همه یکسانند؟ بنابر گفتار حضرت مسیح، درخت را از میوه اش می توان شناخت. بعضی از درختها، یک خرمن میوه سالم و خوشگوار ببار می آورند، بعضی دیگر کمی میوه، آنهم بی مزه و آسیب دیده. دسته ای دیگر، از بر و ثمر بکلی بی بهره اند. میوه های درخت ایمان نیز چنانند.

عرفا از دیرباز ایمان و عشق به یزدان را به درجات گوناکون تقسیم نموده، القابی مانند علم الیقین، عِینُ الیقین، حقُ الیقین، و نورُ الیقین در توصیف آنها بکار برده اند. در آیات الهی، گاهی در اشاره به درجات ایمان، دو واژه دانائی و بینائی بکار رفته است:

راه راست راهی است که انسان را بهمشرقِ بینائی و مَطلَعِ دانائی کشاند و به راست راهی است رساند. رجا آنکه از عنایت حکیم دانا رَمَدِ ابصار [بیماری چشمها] رفع شود و بر بینائیش بیفزاید، تا بیابند آنچه را که



از برای آن بهوجود آمدهاند. امروز آنچه از کوری بکاهد و بر بینائی بیفزاید، آن سزاوار التفات است. این بینائی سفیر و هادی دانائی است. نزد صاحبانِ حکمت، دانائی خرد از بینائی بصر است

مؤمنانی که در "وادی\* دانائی" در سیر و سفرند، به وجود خدا معتقدند و صفاتی هم باو نسبت می دهند، امّا این دانائی و ایمان در فکر آنان است، نه در قلبشان. مؤمنانی که در "وادی بینائی" در سیر و سفرند، نه تنها خدا را می شناسند، بلکه او را با چشم درون می بینند. "دانایان" در عالم اندیشه، آگاهی و تصوری از خالق جهان دارند. "بینایان" در آئینه دل و جان، او را آشکار و عیان می بینند. آیا این دو گروه یکسانند؟

امکان دیدن خدا به چشم جان، از بخششهای بزرگ یزدان به بندگان است. در این بیان، حضرت مسیح پاک دلان را به این افتخار و پیروزی جاودان مثرده می دهند:

چه خوشبختاند پاکدلان. آنها خدا را خواهند دید. انجیل متی، فصل ۵، آیه ۸ وعده دیدار یروردگار در قرآن مجبد بارها تکرار شده:

مَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتِ. هوركس أميد ملاقات با خدا را دارد، به يقين بداند كه زمان آن خواهد رسيد.

نخستین نتیجه ورود به **وادی بینائی و دیدار خدا**، شناسائی فرستادگان اوست. زیرا آنها آئینه جمال و کمال پروردگارند. این گفتار راه رسیدنِ بهاین افتخار و پیروزی پر شکوه و جاودان را بما می آموزد:

نخستین گفتار کردگار این است: با سینه پاک از خواهش و آلایش، و دل پاکیزه از رنگهایِ آفرینش، پیش دانا و بینا و توانا بیائید و آنچه سزاوار روز اوست بیارید. امروز روز دیدار است چه که یزدان بی پرده پدیدار و آشکار. بهجان پاک بشتابید،

<sup>🐉</sup> وادى: درّه، بيابان. اصطلاحي است عرفاني بهمعناي مرحلهاي از مراحل سير و سفر بهسوي خدا.



شاید برسید و به آنچه سزاوار است پی برید. از آبِ پرهیزکاری خود را از آز و کردارهای ناشایسته پاک نمائید تا راز روزِ بی نیاز را بیابید...به سه چیز دیدار دست دهد و رستگاری پدیدار شود: پاکی دل و دیده و پاکی گوش از آنچه شنیده."

پیامد دیگرِ دیدار خدا، حضور و نفوذ خدا در زندگانی بینندهٔ خداست. این تأثیر و احساس روحانی، قابل قیاس با نفوذ و تأثیر نیروی جاذبه بر جسم ماست. تمام موجودات از اتمها تا کهکشانها، همه تحت نفوذ و تأثیر نیروی جاذبهاند. راه فرار از آن نیرو برای هیچ موجودی ممکن نیست. آیا قدرت و عظمت و نفوذ خالق جهان کمتر از نیروی جاذبه است؟ آیا می توان گفت، نیروئی همه جا حاضر و نافذ است، امّا نگاه دانش و بینش سازندهاش همه جا حاضر و نافذ و ناظر نیست؟ آیا می توان گفت که در "نقشه" امتیاز یا نیروئی هست که در "نقاش یا طرّاح آن" نیست؟

خداشناسی در صورتی در زندگانی ما شکوفا می شود و به ثمر می رسد که عشق خدا مانند نیروی جاذبه، ما را تحت نفوذ و سلطه خود در آورد و با خود سازگار سازد. تا خدا را در هر ثانیه از زندگانی خود، از خود به خود نزدیکتر و همیشه و همه جا حاضر و ناظر نبینیم، در سیر و سفر در وادی خداشناسی به سرحد کمال نرسیده ایم.

این پیروزی بزرگ، یعنی ورود به وادی بینائی، قابل قیاس با گردش ماهواره در مدار زمین است. وقتی چنین ماهوارهای به سرحد جاذبه زمین می رسد، ناگهان حرکتش دگرگون می شود. بجای دور شدن از زمین، به دور زمین به گردش می آید. دیدار خدا با چشم درون، مانند گردش چنین ماهوارهای در مدار زمین است. در آن مرز و مدار، محور و مرکز زندگانی انسان، اراده یزدان است، نه خواستهای نفس نزدیک نگر و هوسهای ناپایدار این جهان. تا به این مرز و این مدار که نیستی در برابر اراده پروردگار است



نرسیم، به هدف نهائی از هستیِ خود که شناسائی خدا و عشق به خداست، نرسیده ایم.

تا چشمِ نفسِ خودبین و نزدیکنگر در درون ما بینا و تواناست، دیدار جمال و کمال پروردگار ممکن نیست. باید آن چشم نابینا شود تا شکوه و عظمت و زیبائی یزدان پرده از رخ برافکند و چهره زیبایش را بنماید. تنها در تاریکی شب، ستارگان تابان و درخشانند.

## كور شو تا جمالم بيني ... و جاهل شو تا از علمم نصيب برى. أ حضرت بهاءالله

مقایسه نزدیکی یزدان به بندگان با نیروی جاذبه، که ذرات عالم هستی در تسلط آن است، با حقیقت سازگار است. زیرا خالق ما که عاشق ماست، بما مژده می دهد که حتی از رگ گردن ما بما نزدیکتر است.

وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ. سوره قاف، آيه ١٦ ما باو از رگ گردن نزديك تريم.

در این گفتار، نزدیکی خدا به همه آفریده هایش بار دیگر تأیید و تکرار شده:

... وَتَكُونُ أَقْرَبَ بِكُلِّ شَيْءٍ مِنْ نَفْسِهِ. ٥ ... بهر چيزى از خود آن به آن نزديك ترى.

سعدى بسيار زيبا سروده:

دوست نزدیک تر از من به من است وین عجبتر که من از وی دورم

اگر خدا بما نزدیک است، چگونه ما از او دوریم؟ فرض کنید یکی از عزیزان شما در برابر شما ایستاده، امّا چشمان شما بسته است. او شما را می بیند و به شما نزدیک است، امّا پلک چشم شما، مانع آگاهی شما از این نزدیکی است. مثال دیگر: فرض کنید دوستی دارید که قلباً باو نزدیکید. در این میان، سخن چینی درباره شما دروغها باو می گوید و تهمتها می زند. شما از این ماجرا هیچ خبر ندارید. امّا دوست شما بخاطر



آنچه شنیده، به شما بدبین می شود و از شما می رنجد. شما باو نزدیکید، امّا او از شما دور است. این مثال درباره خدا نیز صادق است. زیرا تهمتهائی که مردمان از روی نادانی به خدا زده اند بی شمار است. این دروغها و تهمتها همه بخاطر "خداناشناسی" است. منشأ آنها توهمات و تصورات نادرستی است که مردمان درباره خدا داشته و دارند.

روحی که از بند هوسهای نفس خودخواه آزاد شود و در مدار اراده پروردگار بهگردش آید، آرزوها و آرمانهایش همه با خواست یزدان سازگارند.

بگو! ای مردمان: بهرضای دوست راضی شوید، چه که آنچه را او برگزید، اوست پسندیده. ۲

ای دوستان! رضای خود را بر رضای من اختیار مکنید، و آنچه برای شما نخواهم، هرگز مخواهید. ۲

ای پسر هوی! تا کی در هوای نفسانی طیران نمائی؟^

منشأ وجود ما آفریننده ماست. پس از جدائی از آن منبع کمال و دست یافتن به اختیار و استقلال، باید در محور اراده اش به چرخش و گردش آئیم. اگر بخاطر هوسهای نفس نزدیک نگر از آن مدار بگذریم، بنابر اراده پروردگار، سرنوشت شومی در انتظار ماست:

مقصود از آفرینش، عرفانِ [شناسائی] حقّ بوده. هر نفسی از آن محجوب [در پرده] ماند از اهل خسران لَدَی الرّحمن محسوب است. ۹

نفوذ خداشناسی در پرورش وجدان حائز اهمیت بسیار است. ادامه این بحث را در فصل بعد خواهید یافت.

<sup>\*</sup> اهل خسران لَدَى الرّحمن: كساني كه در برابر پروردگار از زيانكاراناند.



# نفوذ خداشناسی در پرورش وجدان بخش دوّم

ورود به "وادی دانائی" نخستین گام در راه خداشناسی است. اظهار ایمان و اقرار به وجود پروردگار، پیروزی بزرگی است، امّا اثرات و نتایجش در زندگانی ما محدود است. چه بسا از سالکان این وادی که به معبد می روند، نام خدا را بر زبان می آورند، و هنگام سختی و بلا، دست به دعا برمی دارند، امّا آنچه درباره خدا می دانند توهمی بیش نیست. آیاچنین ایمانی را اعتباری است؟

تفاوت میان دانستن و دیدن، مانند تصور نور و دیدن نور است. ما درباره آنچه می بینیم نیز آنچه می بینیم نیز ممکن است به شک افتیم. آیا درباره آنچه می بینیم نیز ممکن است دچار شک و شبهه شویم؟ اگر ما هواپیما را ندیده باشیم،



ممکن است درباره وجودش شک کنیم. آیا ممکن است، پس از دیدن به یقین و اطمینان نرسیم؟ دیدن چه با چشم تن، چه با چشم جان، انسان را از شب تاریک شک و گمان می رهاند و به روز روشن یقین و اطمینان می رساند.

آشکارترین نشانه وصول به وادی بینائی، پذیرش سرنوشت خود و نقشه آفرینش انسان و جهان است. هرگز در روح سالکان و رهروان وادی بینائی، شک و شبهه و تزلزل چه در عشقشان به یزدان و چه در اعتمادشان به داوری و عدالتش راه نمی یابد.

معرفت كامل حاصل نشود، مكر به اقرار به كلمه مباركه "يفعل ما يشاء الله حضرت بهاءالله

اثرات و نتایج دیدار خدا—یعنی ورود به وادی بینائی —بیش از آن است که به تصور آید. این پیروزی بزرگ و افتخار بی نظیر، زندگانی انسان را بکلی دگرگون می سازد. مرغ دانه چین را از دام نفس خودبین می رهاند و در فضای جان فزای عشق و آزادی به پرواز و آواز می آورد. عاشقی که معشوق دلباخته اش را در برابرش می بیند، چه حال و احوالی دارد؟ این دیدار و این عشق به روح انسان نیرو می بخشد و فداکاری و دگر دوستی را از خود دوستی آسان تر و شیرین تر می کند. عشق کیمیائی است که مس را طلا و سنگ تیره را آئینه مصفا می سازد. نتیجه دیدار خدا، جز عشق و عاشقی چیزی نیست.

آیا نیروئی برتر و نیرومندتر از عشق می توان تصور نمود؟ چقدر عشق مادر به کودک دلبندش شیرین و لطیف و زیباست! چقدر این عشق لذت بخش و شگفت انگیز است؟ چه فداکاری ها که از این عشق سر می زند. عشق

<sup>&</sup>lt;sup>©</sup> یفعل ما یشاء: اشاره بهاینکه پروردگار در آنچه میکند مختار است. ایراد را بهدرگاه الهی هرگز راهی نبوده و نیست.



به خالق هستی حتی از عشق مادر به کودک شیرخوارش با شکوه تر، شیرین تر، زیباتر، و نیرومندتر است.

شعرای بزرگ ما در وصف عشق سخنها گفته و شعرها سرودهاند. این شعرها همیشه شادی آورند. مولوی و حافظ سرحلقه عاشقانند:

من مستِ سراندازم، از عربده نگریزم از عشق بهپرهیزم، پس با چه درآمیزم؟ از بیخودی و مستی میافتم و میخیزم ور زر طلبی، من زر اندر قدمت ریزم بیچاره من مسکین از خاک تو برخیزم من عاشق جانبازم، از عشق نپرهیزم گویند رفیقانم: "از عشق نیرهیزی؟" پروانهٔ دمسازم، می سوزم و می سازم گر سر طلبی، من سر در پای تو اندازم فردا که خلایق را ازخاک برانگیزند

معاشران! گره از زلف یار باز کنید شبی خوشست، بدین قصهاش درازکنید رباب و چنگ، بهبانگ بلند میگویند که گوش هوش بهپیغام اهل راز کنید هر آنکسی که درین حلقه نیست زنده به عشق بر او چو مرده به فتوای من نماز کنید

اگر عشق خدا را چون عاشقان دلباخته در آغوش جان نگیریم و مانند مرواریدی پاک و زیبا در صدف قلب نپروریم، بنابر داوری صاحب و سازنده ما، نیستی ما بهتر از هستی ماست:

پس معدوم شود نفسی که در راه عشق تو جان نبازد، و مفقود شود وجودی که در طلب وصل تو سر نیندازد، و بمیرد قلبی که بهذکر تو زنده نگردد، و دور شود هیکلی که بهجان طالب قُرْب نشود و مشقّتهای بادیه عشق را نچشد. ۲

ثمرات و نتایج دیدار خدا و عشق خدا، بیش از آن است که به تصور آید. آیا ممکن است عاشقی که دلباختهاش را حاضر و ناظر می بیند، در برابرش به کاری ناروا دست زند؟ فرض کنید شما در محفلی با شکوه شرکت دارید. آیا حاضرید در برابر مهمانان محترم بکاری ناروا دست زنید؟ آیا ممکن



است گریه و ناله سر دهید و فریاد برآورید که مهماندار غذای محبوب شما را نیاورده ؟ بدیهی است، شرم و حیا شما را از این کار باز می دارد. چه بسا کسانی که در تنهائی برای خودشان آواز می خوانند، امّا در برابر دیگران دهان باز نمی کنند!

حاضر و ناظر دیدن خدا، بزرگترین توفیق و غنی ترین و سرشارترین سرچشمه شادی در زندگی ماست.

### اهمیت و لزوم ورود بهوادی بینائی

اهمیت ورود به وادی بینائی در این است که ما دیگر خود را تنها نمی بینیم. کسی را که هستی ما از او و سرنوشت جاودانی ما در دست اوست، کسی را که معبود و مقصود و معشوق آسمانی می شمریم، با چشم جان در برابر خود حاضر و عیان می بینیم. آیا ممکن است در برابر چنین معشوقی، به رفتاری ناروا دست زنیم؟ آیا شرم و حیا مانع ما نخواهد شد؟ برای تبدیل انسانی خود شیفته و خودخواه به انسانی خوش رفتار و فداکار، آیا می توان محرک و مشوقی قوی تر از "حاضر و ناظر دیدن خدا" تصور نمود؟

دیدار خدا، انسان را از نو می آفریند. یقین و اطمینان به خالقی حاضر و ناظر، تعادل درونی ما را بکلی بر هم می زند. بدون حضور خدا، نفس نزدیک نگر و خودخواه در نهایت اقتدار و اختیار، بر روح انسان فرمانرواست. خدای حاضر و ناظر، از نیروهای این یکه تازِ میدانِ خودخواهی و خود دوستی می کاهد و به توانائی نفس جهان نگر و انسان دوست، صد چندان می افزاید. آگاهی از حضور آفریننده ای بینا و مقتدر و داوری آگاه و عادل، نفس نزدیک بین و خود خواه انسان را از اریکه غرور و سطوت فرود می آورد و



درس بندگی و تسلیم به آن می آموزد. از سوی دیگر، نفس جهان بین و انسان دوست، که متمایل به فداکاری و خدمت است، از قدرت بدست یافته خشنود می شود، و تنها بخاطر عشق به خالق و آگاهی از سرنوشت جاودانی خود، با ذوق و شوق به تلاش و کوشش خود صد چندان می افزاید.

آری، ورود به وادی بینائی، ما را از زمین به آسمان می رساند. مرغ بال و پر شکسته و افسرده و خسته را به پرواز و آواز می آورد. در آن حال، منظر ما فضای زیبا و جان افزای آفرینش است، نه امید به تحقق آرزوها و امیدهای بی ارزش و زودگذر. نگاه ما در آن حال و در آن مدار به آفریننده و نگاهدار ما و زندگانی جاودانی ما در پناه عاشق و معشوق ماست، نه به راحت و عزت چند روزه در این دار ناپایدار.

پرواز در آسمان بینائی، به نیروی نفس دور نگر و انسان دوست، صد چندان می افزاید. بدون مزاحمت و دخالتِ رقیب نیرومندش، این نفس پاک و فداکار، زندگانی ما را در سلطه و اختیار خود می گیرد و به تدریج زیبائی های نهفته در درونش را که آئینه جمال و کمال پروردگار است، به عرصه ظهور می آورد.

هر بذری را که پدر و مادر ما در روح ما و شخصیت ما بکارند، به تدریج در وجود ما ریشه می گیرد، می روید، و میوه می دهد. آن بذر بنابر خواص و رنگ خود، هر چیزی را طوری بما می نماید. اگر رنگ و طعمش خوش بینی و محبت و صداقت است، همه چیز را به این رنگ بما جلوه می دهد. اگر رنگش بدبینی، نادرستی، خود خواهی، و تعصّب و رقابت است، همه چیز را به این رنگ می آراید.

تغییر بذر دشمنی بهبذر عشق از دست هیچکس جز خالق ما ساخته نیست. تنها از راه ایمان و عشق بهیزدان و اعتماد بهداوری و عدالتش، می توان این



بذر را از نو ساخت و به صفات و فضائل انسانی بیاراست. بدون یاری و حمایت یزدان، تغییر در شخصیت انسان پس از بلوغ بسیار دشوار است.

انسان به کامل ترین صورت هستی یافته. پروردگار شمع شادمانی و کامرانی و عزت جاودانی را در روح و روان ما درکمال جلوه و جلا روشن ساخته. هدف ما و بزرگ ترین چالش ما در این دنیا، حفظ شعله های این شمع از طوفان های نفس و هوی و هوس های فریبنده این دنیاست:

ای بیگانهٔ با یگانه! شمع دلت برافروختهٔ دست قدرت من است، آن را بهبادهای مخالفِ نفس و هوی خاموش مکن. مخالفِ نفس و هوی خاموش مکن. مخالفِ نفس و هوی خاموش مکن. مخالفِ نفس و هوی خاموش مکن مخالفِ نفس و هوی نفس و هوی خاموش مکن مخالفِ نفس و هوی خاموش مکن مکن مخالفِ نفس و هوی نفس و نفس و هوی نفس و هوی نفس و نفس

اگر در مبارزه و مقابله با نفس نزدیک نگر و کوته بین کامران شویم، به هدف از زندگانی خود رسیده ایم. نه تنها در این دنیای فانی به شادمانی زیسته ایم، در گلزار زندگانی، خرمن ها میوه های خوشگوار و جاودانی نیز پرورده ایم. والا چه بسا مانند میوه ای نارس و پژمرده و پوسیده، از نهال زندگانی بر زمین افتیم، و بی اثر و ثمر از این دار ناپایدار رخت سفر بر بسته، با وجدانی تیره و تار به دیار دیگر رویم.

اى بندگان من! شما اشجار رضوان شمنید، باید بها شمار بدیعهٔ منیعه ظاهر شوید... نشوید... نام

ورود به وادی بینائی آسان نیست. تنها با صبر و بردباری و کوشش بسیار و لطف و حمایت پروردگار، می توان به این وادی راه یافت، و به این افتخار و پیروزی بزرگ نائل گشت. بدیهی است هرچه هدف و آرمان والاتر و ارجمندتر، رسیدن به آن نیز دشوارتر است. پیامد هر پیروزی و عزّت و نعمتی در برابر این پیروزی بزرگ و یکتا، مانند قطره به دریا و شعله شمعی لرزان به آفتاب جهانتاب است.

<sup>\*</sup> اشجار رضوان: درختان باغستان.

بدیعهٔ منیعه: تازه و بلند مرتبه.



اگر در حرفه خود توفیق یابیم، بهخود می بالیم، امّا می دانیم که سرانجام بازنشستگی از کار، و سپس و داع به زندگانی در این دنیای ناپایدار در انتظار ماست. در ساعتی که از ما پنهان است، باید آنچه داریم به دیگران سپریم و رخت سفر بربندیم. جواهرات ما، نسل به نسل، و دست به دست، در گردش اند. نگین گرانبهائی که بر انگشتر ما و بر انگشت ماست، سرانجام بر انگشت دیگران خواهد نشست. تنها چیزی که از آنِ ماست، و جز ما چیزی نیست، روح و روان ماست. پس در راه رسیدن به این آرمان بزرگ، یعنی ورود به وادی بینائی و دیدار پروردگار که هدف از هستی ماست، باید فرصت را غنیمت شمریم و هرچه بیشتر بکوشیم، زیرا زمان ما در این دنیا کوتاه است:

ای بنده من!...وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی. <sup>ه</sup>

آنچه فوت شود ابداً بر تدارک آن قادر نبوده و نخواهید بود. تصرت بهاءالله

نخستین مانع ما در راه رسیدن به وادی بینائی، ایرادها و شکایتهای ما از خالق ماست. شکایت نشانه عدم رضایت، و عدم رضایت، نشانه اسارت ما در دستِ نفس خودشیفته و خودبین ماست. چگونه ممکن است کسی را که از هر کاملی کامل تر، و از هر نیکی نیکوتر، و از هر زیبائی زیباتر است، به چشم جان به بینیم، و عاشق جمال و کمالش نگردیم؟ چگونه ممکن است، پس از دیدار روی مهرویش، بجای ستایش و نیایش، زبان به شکوه گشائیم؟ چنین چیزی ممکن نیست. بعکس، اگر تصویر پروردگار را که در حد استعداد و توانائی ما در کتابهای آسمانی ترسیم یافته، به چشم جان به بینیم، جز عشق و احساس ستایش و نیایش و اظهار بندگی در آستانش چارهای نداریم. هدف این کتاب، جز نمودن این تصویر، بنابر گفتار پروردگار در آن کتابها چیز دیگر نیست.



در پایان این بحث، لازم است بار دیگر معنا و مقصود از خداشناسی را بخاطر آوریم. زیرا ما تمایل داریم بنابر واژههای خاص مردمان را تقسیم کنیم، انگار آنها اعدادند. مردمان را بر اساس واژهها یکسان دیدن خطائی است بزرگ. انسانها به ظاهر یکسانند، زیرا همه از یک بذر پاک منشأ گرفته اند. امّا پس از رشد و پرورش، به تدریج هر یک شکلی و طعمی خاص خود می یابند. خدا شناس را تنها به رفتار می توان شناخت، نه به گفتار و ادّعا. نخستین نشانه خدا شناسی، عشق به خدا و به بندگان خداست. بدون میوههای شیرین و خوشگوارِ فداکاری و عشق به نوع انسان، اقرار به وجود خدا و پرستش خدا، نهالی است خشک و بی بر و بار.

انسان بهمثابه [شبیه] شجر است. اگر بهاثمار مزین گشت، لایق مدح و ثنا بوده و هست، والا شجر بی ثمر قابل نار است...اعمال حسنه و کلمه طیبه از اثمار این شجره محسوب.۷

معرفت حق تمام و كامل نمى شود، مگر بهمتابعت آنچه امر فرموده.^ حضرت بهاءالله

ای مردمان! گفتار را کردار باید. چه که گواه راستی گفتار، کردار است. <sup>۹</sup> حضرت بهاءالله

وصف خدا و ذکر خدا، اگر از دل برآید، نشانه عشق ما بهخداست. بالهای روح ما در "وادی بینائی" چنان نیرومندند که عشقِ ما را بهآنی بهمعشوق آسمانی ما میرسانند. این وصفِ خدا بهزبان فرستادهاش چقدر زیبا و روح افزاست:

اگر بگویم به بصر در آئی، بصر خود را نبیند چگونه تو را بیند؟ و اگر گویم به قلب ادراک شوی، قلب عارف به مقامات تجلّی در خود نشده، چگونه ترا عارف شود؟ اگر گویم معروفی، تو مقدّس از عرفان موجودات بوده، و اگر بگویم غیر معروفی، تو مشهودتر از آنی که مستور و غیر معروف مانی. ۱۰ حضرت بها الله



الها، بی نیازا، کریما، رحیما، ملکا، مالکا! همه عباد تواند و از کلمه تو از عدم بوجود آمدند، و معترفند بر فقر خود و غنای تو، و جهل خود و علم تو، و ضعف خود و اقتدار تو، و عجز خود و سلطان تو... ۱۱

السُنِ [زبانهای] عالم قابل ذکرت نه و افئدهٔ [قلبهای] امم لایق ادراك هستیت نه. هستی تو ورایِ ادراك عقول و فوق عرفان نفوس بوده و هست...تو دانا و آگاهی، بهذکرت زندهام و بهامید لقایت [دیدارت] موجود و پاینده. آن کن که سزاوار بخشش توست، نه لایق ذکر و ثنای من.۱۲



## آیا خداشناسی را بهداوری دانشمندان باید سیرد؟

در آغاز لازم است بدانیم که در نظر یزدان ارزش دانش و خرد و مقام دانشمندان بس بلند و ارجمند است:

حضرت بهاءالله

کنز حقیقی از برای انسان علم اوست.ا

طوبى لعالم... يدعوالنّاس الى الله الملك العزيز العظيم. تالله ان الارض تباهى به والسّماء تفتخر بوجوده و يكبرن عليه كل الاشياء فى كلّ حين. ' حضرت بهاءالله خوشا به حال عالمى كه مردمان را به پروردگارِ بزرگ بخواند. قسم به خدا زمين باو متباهى و آسمان به وجودش مفتخر است.

اگر مسئله ای از مسائل دین، به حقیقت مطابق عقل و علم نباشد، آن وهم است. زیرا ضدّ علم جهل است. گر دین ضدّ علم باشد، جهل است. حضرت عبدالهاء



مقام و منزلت علم بلند است، امّا علم بهتنهائی ضامن کامیابی و شادمانی انسان نیست. آیا دانشمندان در شناسائی یزدان بر دیگران مزیّتی دارند؟

این فصل نشان می دهد که توفیق در این آرمان بزرگ مرتبط به صفای قلب و روح شماست، نه مدارک و مدارج تحصیلی شما. خداشناسی کمترین رابطهای با دانشمند بودن یا نبودن ندارد.

از مجلس علم و دانش بهخلوتخانهٔ غیب شراه نبوده و نیست. مضرت بهاءالله چه مقدار از علماء و حکما که بعد از طلب و انتظار بهمقصود فائز نشدند. مضرت بهاءالله

دانشمندان و استادان را داورِ خداشناسی دانستن از این تصورِ نادرست ناشی شده که رابطه بنده با آفریننده مانند درس مدرسه، دانش یا مهارتی است که تنها از مغز و هوش انسان سرچشمه می گیرد. این گفتار زیبا و پر معنا، نقش دانش و دانشمند را در خداشناسی بما نشان می دهد:

امروز مردِ دانش کسی است که آفرینش، او را از بینش باز نداشت. حضرت بهاءالله

گفتار پیش در یک جمله کوتاه معنای دانشمند را بما می آموزد. در نظر خدا دانشمند کسی است که دانشِ او، یعنی آنچه در مدرسه درباره عالم "آفرینش" آموخته، او را از "بینش" یا بینائی درون باز ندارد. آنچه در مدرسه آموخته و به مغزش سپرده، چشم بصیرتش را نپوشاند.

آنانکه برگزیدن سرنوشت جاودانی خود را، که بزرگترین مسئله و مسئولیت در زندگی آنهاست، بهدست دیگران، خاصه دانشمندان میسپرند و بدون آگاهی، آنها را مانند مجتهدان و کشیشان مرجع تقلید میشمرند، خدا شناسی را کوچک گرفتهاند. اهمیت توفیق در این آرمان بزرگ از هر چه

<sup>🔭</sup> خلوتخانه غیب: اشاره بهعالم ناپیدا، عرصه روح و روان.



به تصور آید بیشتر است. این افتخار بی نظیر و یکتا نصیب هر نوهوسی نمی شود. برای دسترسی به این آرمان و ارمغان جاودان، فضائل معنوی لازم است، نه مدارک تحصیلی. در خداشناسی، دانشمندان کمترین امتیازی بر دیگران ندارند. رابطه انسان با یزدان، راهی است که هر فردی باید تنها با اتکاء به خود و یاری پروردگار برگزیند و با عشق و صبر در این سفرگام بردارد. والا هرگز به این آرمان بی مانند که هدف اصلی از آفرینش انسان و سرچشمه شادمانی و کامرانی در دو جهان است، دست نیابد.

در آغاز باید بدانیم که نیاز ما به عشق و محبّت و دوستی جزوی از سرشت اصلی و آفرینش ماست. استعداد خدا دوستی در درون ما چون شعله در شمع نهفته است. تا این شعله را نیفروزیم و شگفتی ها و زیبائی ها آنرا به چشم جان نبینیم و نشناسیم، وجود ما بی ثمر است. بنابر گفتار پروردگار، خدا شناسی و خدا دوستی سرچشمه زندگانی و مایه شادمانی و کامرانی ماست. بدون این آشنائی و عشق از زندگانی جاودانی بی بهره ایم:

ای بندگان! هر که از این چشمه چشید بهزندگی پاینده رسید. و هر که ننوشید از مردگان شمرده شد. ۲

همانطور که جسم ما نیازمند بهغذا است، جان ما نیز نیازمند بهطعام آسمانی است. بدون دسترسی بهاین طعام و بخشش آسمانی، زندگانی ما از آسایش و آرامش بی بهره است.

ما قُدِّرَ لَكَ الرَّاحَةُ إِلاَّ بِإعْراضِكَ عَنْ نَفْسِكَ وَإِقْبالِكَ بِنَفْسي. ^ آسايش براى توممكن نيست مگر از خودت روى بگردانى و بمن روى آورى.

أَوْدَعْتُ فِيْكَ جَوْهَرَ نُورِي فَاسْتَغْنَ بِهِ عَنْ كُلِّ شَيءٍ. جوهر نورم را در تو بهوديعه نهادم. با داشتن آن، از هر چيز ديگر بي نياز شو.

أَوْدُعْتُ فِيكَ رُوحاً مِنِّي لِتَكُونَ حَبِيباً لِي؛ لِمَ تَرَكْتَنِي وَطَلَبْتَ مَحْبُوباً سِوائي. ``
حضرت بهاءالله



روحی از خودم را در تو بهودیعه نهادم تا دوست من باشی. چرا مرا ترک نمودی، و دوستی غیر از من خواستی؟

حُبّي فِيْكَ فَاعْرِفْهُ مِنْكَ لِتَجِدَني قَريباً. ١٠ محبّت من در توست. آنرا در خودت بشناس تا مرا نزدیک خود یابی.

عشق خدا دانهای است که خالق ما در درون ما کاشته و در اختیار ما گذاشته، و تنها چیزی که از ما خواسته، کوشش و کاوش در پرورش آن است. میوه این دانه یگانه و پر بار و ثمر، از هرچه بهتصور آید، زیباتر، شیرین تر، و خوشگوارتر است.

بنابر نقشه آفرینش و شهادت خالق ما در کتابهای آسمانی، خداشناسی هنگامی به ثمر می رسد که در دو کشتزار دانائی و عشق، هر دو پرورش یابد. نیروی تفکر و نیروی عشق را می توان به بال پرندگان تشبیه نمود. تا هر دو بال به جنبش نیایند، پرواز به سوی خدا ممکن نیست. تا با صبر و کوشش، با دل و جان در طلب آن یار مهربان نکوشیم، به افتخار دیدارش نائل نشویم. تا بذر عشقش را که در روح ما نهاده، پرورش نبخشیم، به درگاهش راه نیابیم و به دیدارش فائز نشویم. چه بخواهیم، چه نخواهیم، این نقشه آفرینش ماست. ما را در این کار دخالتی و اختیاری نیست.

بشنوید ندای گوینده پاینده را وخود را از آنچه سزاوار نیست پاک و پاکیزه نمائید تا شایسته بارگاه آفریدگار شوید.۱۲

چه کسی بهتر از سازنده ما، شرایط و لوازم شناسائی خودش را می داند؟ پروردگار این شرایط را به تکرار در گفتارش بما آموخته است. آیات الهی شهادت می دهند که بذر "دانستن" به تنهائی به ثمر نمی رسد. دانش، بدونِ عشق به دانائی و صفای درون، نهالی است بی بر و بار.

قوانین عالم معنوی، مانند قوانین عالم مادی، ثابت و تغییر ناپذیرند. تا شرایط خاصی که طراح روزگار بر صفحه تقدیر نگاشته و مقدر داشته،



تحقق نیابد، پرواز بهسویش ممکن نیست. آیا در شنزار و شورهزار می توان میوه های شیرین و خوشگوار به بار آورد؟

اراضی جُرُزه [شورهزار] لایق بذر حکمت الهی نبوده و نیست. و هر چه در او ودیعه گذاری ضایع و بی ثمر بوده و هست. ۱۳

حضرت مسیح رابطه سخن یزدان را با قلب انسان با یک داستان کوتاه بما می آموزند:

کشاورزی در مزرعهاش تخم میکاشت. همینطور که تخمها را بهاطراف می پاشید:

- بعضى از آنها درگذرگاه كشتزار افتادند. پرندهها آمدند و آنها را خوردند.
- بعضی روی خاکی افتادند که زیرش سنگ بود. تخمها، روی آن خاک کمعمق، خیلی زود سبز شدند. امّا وقتی خورشید سوزان بر آنها تابید، همه سوختند و از بین رفتند، چون ریشهٔ عمیقی نداشتند.
- بعضی از تخمها لابلای خارها افتادند. خارها و تخمها با هم رشد کردند و ساقههای جوان گیاه زیر فشار خارها خفه شدند.
- امّا مقداری از این تخمها روی خاک خوب افتادند، و از هر تخم سی، شصت، و حتّی صد تخم دیگر بهدست آمد.

اکر گوش شنوا دارید، خوب گوش دهید. انجیل متی، فصل ۱۳، آیات ۹-۶

آنان که روحشان استعداد پرورش بذر عشق و ایمان را ندارد، اگر هزار دلیل و برهان بر وجود یزدان بشنوند، به هزار بهانه متوسل می شوند تا آنها را از اعتبار بیاندازند. خالق جهان چنین خواسته و اراده اش را بر لوحه روزگار نگاشته. این دنیا سرای آزادی و آزمایش است تا هر یک از ما آنچه در درون پنهان داریم، در کمال اختیار و آزادی آشکار نمائیم و بر لوحه سرنوشت خود بنگاریم.



در راه خداشناسی، باید پیوسته از این رمز بزرگ آگاه باشیم که سازنده ما تنها خواستار و دوستدار کسانی است که خواستار و دوستدار او باشند. دیگران از این بخشش بزرگ و جاودان بی بهرهاند.

يَا ابْنَ الوُجُودِ! أَحْبِبْنِي لأُحِبَّكَ. إِنْ لَمْ تُحِبَّنِي لَنْ أُحِبَّكَ أَبَداً فَاعْرِف يا عَبْدُ. <sup>11</sup> حضرت بهاءالله

ای فرزند هستی! دوست من باش تا دوست تو باشم. اگر مرا دوست نداری، هرگز بهدوستی من فائز نشوی. ای بنده! [از این رمز] آگاه شو!

آیا جایز است که اخطار پیش را از آفریننده جهان که تنها بخاطر عشق بهانسان هستی بخشیده، نادیده انگاریم؟ آیا رواست، بجای خدا، دنیا یعنی آفریدهاش را بهدوستی برگزینیم؟ آیا بت پرستی جز این است؟

عشق خدا بما، تنها یک بالِ روح ماست. بال دیگر، عشق ما بهخداست. آیا دوستیِ یک جانبه، معقول و منصفانه است؟ کمترین اکراه در شناسائی خدا، مانند ابری تاریک، ما را از دیدار پرتو جمالش باز می دارد. بعکس، کمترین احساس عشق و شوق، بالهای روح ما را برای پرواز در این فضای روحافزا می گشاید، زیبائی ها بما می نماید و شادی ها و شگفتی ها در ما می آفریند.

آنان که وجود خدا را در خود و در جهان آفرینش نمی بینند و نمی شناسند، و به خواست خود در پرورش بذر عشقش نمی کوشند، بدون آنکه بدانند، روحشان را از دست یافتن به برترین لذّتها و با شکوه ترین بخششها باز می دارند. تنها پس از سفر از این سرا ناکهان می فهمند که چه سرنوشت شومی دارند، و تا روزگار برپاست از چه نعمتها و شادی ها بی بهره اند. نقاش روزگار چنین خواسته و بر صفحهٔ تقدیر نگاشته. این نقشه خدا و نقش ماست، چه بخواهیم چه نخواهیم.



رابطه ما با خدا چون رابطه آفتاب و باران با شکوفه هاست. برای شادابی و پرورش روح و روان، خدا دوستی نخستین نیاز روح ماست. این دوستی چقدر زیبا و شادی افزاست! چقدر والا و بی همتاست! جای شگفتی است که کسی خود را تا روزگار پایدار است از این افتخار بزرگ باز دارد.

بنابرگفتار پروردگار، با "چشم فانی" هرگز "جمالِ باقی" را نمیتوان یافت. و با دلِ مُرده، زیبائی کُل زیبا و شکوفا را نمیتوان شناخت:

ای پسر هوی! براستی بشنو! چشم فانی جمال باقی نشناسد، و دل مُرده جز بهاءالله به گُل پژمرده مشغول نشود... ۱۵

### دانشمندان با دیگران چه تفاوتی دارند؟

بخاطر کشفیات و اختراعات معجزآسا در عصر ما، بسیاری از مردمان دانشمندان را داورِ دانایِ خداشناسی می دانند و گفتار و پندار آنان را معیار راستی می شمرند. آیا دانشمندان بهتر از دیگران از آفریننده جهان باخبرند؟

دانشگاه ها مرکز علم و دانش و محل تدریس و تحقیق ممتازترین دانشمندان جهانند. برای پژوهش در مسأله خداشناسی، بهبرجسته ترین استادان در چند کشور مانند آمریکا، ایران، عربستان، هندوستان، روسیه، ایطالیا، چین، و اسرائیل مراجعه کنید و از آنها درباره خدا هر سؤالی دارید بپرسید. نتیجه پژوهش شما چه خواهد بود؟ چه اسراری از آنها خواهید آموخت؟ آیا نظر مشترکی میان آنها خواهید یافت؟

برای ادامه تحقیق، بهاین چند گروه از دانشمندان نظر اندازید و بهبینید که کدامیک از آنها از اسرار خداشناسی باخبرند. عقاید و افکار کدامیک از آنها را قابل اعتماد میشمرید:



| <ul> <li>زمینشناسان</li> </ul> | • ریاضیدانها       |
|--------------------------------|--------------------|
| • گياهشناسان                   | • فيزيكدانها       |
| • حيوانشناسان                  | • شیمی دانها       |
| • هواشناسان                    | • متخصصين كامپيوتر |
| • روانشناسان                   | • اطباء            |
| • جامعهشناسان                  | • مهندسین          |
| • فلاسفه                       | • فضاشناسان        |

کدام دسته از این دانشمندان از اسرار خداشناسی با خبرند؟ افکار و گفتار کدامیک از آنها معتبر است؟ برای رسیدن بهاین آرمان بزرگ، از کدامیک از آنها باید پیروی نمود؟

برای توفیق در هرکاری، لزوم علاقه و استعداد و کوشش از بدیهیات است. آیا می توان بدون علاقه و استعداد و کوشش در مهندسی و معماری و یا هر کسب و هنر دیگر توفیق یافت؟ پس چگونه ممکن است هر فرد بی استعداد و بی اعتنا و بی علاقه ای به برترین آرمان و والاترین هدف که شناسائی خداست، نائل شود؟ دانشمندی که از جام غرور سرمست است و خود را از خدا بی نیاز می شمرد، چگونه ممکن است به خدا شناسی تمایل جوید؟ استادی که در علم ریاضی و فیزیک به عالی ترین مدارج ترقی رسیده، امّا روحش از توهم و تعصّب و خود خواهی آکنده است، چگونه قادر است از پس این پرده ها چهرهٔ خدا را به بیند؟ آیا بیناترین و سالم ترین چشمها، از پشت یک پلک نازک قادر به دیدن است؟ آیا دانشمندان مانند دیگر مردمان گرفتار تعصب و خود خواهی نیستند؟

از این گذشته، چرا خداوند پرتو جمالش را بهمردم با هوش و دانشمند، امّا متکبر و قدرناشناس و بیعلاقه بنماید؟ آیا جایز است که مردم ظالم و مکّار



و بی وجدان، عظمت و زیبائی و جمال و کمال خدا را به بینند؟ چقدر این حقیقت بدیهی و آشکار است، با اینحال بیشتر مردمان در این باره نمی اندیشند.

نخستین لازمه انسان شناسی و خودشناسی اقرار به این حقیقت آشکار است: همه انسانها چه دانشمند و چه غیر دانشمند، چه ثروتمند و چه فقیر، چه آخوند و چه کشیش، کم و بیش گرفتار انواع تعصبات و توهمات اند. باورهای آنها مرتبط به تربیت خانوادگی، تجربیات و تمایلات شخصی، و محیط اجتماعی آنهاست. کسب مدارک تحصیلی، دلیل بر وارستگی از تعصبات اجتماعی و دینی و نفوذ خانوادگی نیست.

در نظر خدا ارزش ما بهصفای روح ما و رفتار نیک ماست، نه بهشماره هوش یا رتبه دانشگاه و نمرات درسی ما. در برابر پروردگار، یک زارع یا کارگر پاکسرشت و نیکوکار، بهمراتب عزیزتر از یک عالِم کوته نظر و خودخواه است. خداشناسی برای مردم متعصب و متکبر و کوته نظر چه دانشمند چه بی سواد — نسبت به مردم پاک دل و دورنگر و با بصیرت، هزار بار بلکه بیشتر مشکل تر است. چه بسا تنها یک پرده نازک بر چشم درون، ما را از برترین افتخار، یعنی دیدار پروردگار، باز دارد.

اخیراً در یک مهمانی با جوانی روبرو شدم که گفت در رشته مهندسی درجه دکترا دارد. در طی این مهمانی، صحبتی از خدا به میان آمد. این جوان با کمال اطمینان، وجود خدا را انکار نمود و مهمانان را به مجادله و مشاجره خواند. در حین گفتگو، آثار اطمینان و میل بر غلبه بر دیگران در چهرهاش نمایان بود، و به زبان حال به حاضران می گفت: "من به عالی ترین مدارج در علم ریاضی رسیده ام. داوری شما در برابر داوری من بچه گانه است. " وقتی باو گفته شد که بنابر گفتار خدا، خداشناسی نیز مانند هر موفقیت دیگر،



نیازمند بهاستعداد خاصی است، چهرهاش افروخته شد و این گفتار را توهین بهخودش دانست، زیرا اشاره بهکمبود در شخصیت او مینمود.

این جوان به نبودن خدا بیشتر یقین داشت تا به بودن خودش. این رویداد درس تازهای بما می آموزد، و آن این است که "بی خدائی و بی دینی" نیز نوعی تعصب است که از دیرباز در قلب انسان ها جای داشته، امّا در زمان ما قدرتی تازه یافته و با سرعت در گسترش است.

#### تفاوت میان هوش و خرد

اتکاء بهدانشمندان در امور معنوی، بخصوص خداشناسی، از این تصور سرچشمه می گیرد که دو ارمغان هوش و خرد یکسانند، و حال آنکه بکلی متفاوتند. هوش را می توان به ظرف تشبیه نمود و عقل و خرد را به محتوای آن. چه بسا کسانی که ظرف هوشی آنها بزرگ است، امّا در آن ظرف جز تعصبات و خرافات چیزی نمی توان یافت. چه بسا کودکانی که از نظر عقل و خرد بر دانشمندان و زمامداران برتری دارند، و چه بسا دانشمندانی که به عالی ترین مدارج علمی رسیده اند، امّا در پائین ترین درجات اخلاقی زندگی می کنند. نتیجه هوش سرشار، فهمیدن و از بر نمودن درس مدرسه است. نتیجه عقل و خرد، داوری درست و خردمندانه در صحنه زندگی است.

هوش نشانه توفیق در آزمایش مدرسه است، خرد نشانه توفیق در آزمون زندگی. تفاوت این دو ارمغان، بیش از آن است که بهتصور آید. در کتابهای آسمانی، حکمت یا خرد بارها مورد تمجید قرار گرفته است، امّا درباره هوش ذکری نشده.

معنا و مقصود اصلی از دو واژه حکمت و خرد یکی است. هدف هریک از آنها "شناسائی حقیقت و داوری درست است." واژه حکمت تأکیدش بیشتر



بر نیروی بصیرت و بینش است. بنابر پاکی روح ما و استعداد و لیاقت معنوی ما، خالق ما بهر یک از ما، سهمی از این ارمغان که سرچشمه و سرآمد جمیع فضائل است می بخشد.

يُؤتي الْحِكْمَةَ مَن يَشَاء وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا وَمَا يَذَّكَّرُ إِلاَّ أُولُواْ الأَلْبَابِ.

پروردگار بهر که بخواهد "حکمت" می بخشد. هر کس از این ارمغان برخوردار باشد، به خیر و نعمت بزرگی دست یافته. تنها صاحبان خرد پند پذیرند.

زبان خرد می گوید: هرکه دارای من نباشد، دارای هیچ نه. از هرچه هست بگذرید و مرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم و مردگان را زنده کنم. ۲۰

در عالم انسانی موهبتی اعظم از عقل نیست...عقل میزان ادراك است. لهذا هر مسئلهای را بهمیزان عقل موازنه نمائید. ۱۷

خرد چیست؟ خرد نیروئی است که هر چیزی را آنطور که هست می بیند، نه آنطور که می خواهد. سرچشمه خرد، هم مغز انسان است و هم قلب و روح انسان. کار مغز تفکّر است، کار قلب احساس. در شناسائی حقیقت و تمیز دادن درست از نادرست، مغز انسان کمتر به مشکل بر می خورد. مرکز و منبع بیشتر مشکلات مردمان، آلودگی قلب و روح آنها یعنی احساسات، تمایلات و تعصبات آنهاست. این نوع آلودگی، عادی و آسان است. همه مردمان بدون آنکه بدانند، سهمی از آن در روحشان دارند. درجه آلودگی در بعضی از آنها یک در صد، و در بعضی دیگر صد در صد است.

نفس خودخواه در همه مردمان، چه دانشمند چه غیر دانشمند، قادر و غالب و کوشاست. این نفس می تواند هر زشتی را زیبا و هر زیبائی را زشت جلوه دهد. دانشمندان نیز، مانند سایر مردمان، همه کم و بیش گرفتار تبلیغات و تعلیمات محیط خانوادگی و اجتماع و نفس خودخواه خودند.



### نتيجه و خلاصه اين فصل

تحقیق و پژوهش در جمیع امور، فضیلتی است بزرگ. بنابرگفتار پروردگار، باید افکار و باورهای گوناگون را مورد پژوهش قرار دهیم، و پس از کاوش و کوشش، آنچه با خرد سازگار است بپذیریم. خطای بزرگ در این است که در رابطه با خالق خود، دانشمندان را داور کنیم و مانند کشیش و آخوند و مؤید، آنها را مرجع تقلید قرار دهیم. خالق ما در کتابهای آسمانی، هر نوع اتکاء و تقلید را محکوم نموده. دانشمندان نیز، مانند پیشوایان، مسئول سرنوشت احدی جز خودشان نیستند.

اگر بخواهیم برای ایمان یا عدم ایمان به خدا، به دانشمندان متکی شویم، باید تا ابد در انتظار بمانیم. زیرا آنها نیز مانند دیگر مردمان، سه گروهند. بعضی از آنها با کمال اطمینان شهادت می دهند که خدائی نیست، دسته ای دیگر با همان درجه اطمینان شهادت می دهند که خدائی هست، گروهی دیگر برآنند که ما اصلاً نمی دانیم و نمی توانیم باین پرسش پاسخ دهیم. سبب این گونه جدائی ها و تفاوت آراء چیست؟ سبب همان است که سایر مردمان را نیز از راه های دیگر از هم جدا ساخته.

یک پیامدِ اتّکاء به دانشمندان این است که اصلاً موضوع خداشناسی را که مهمترین مسئله در زندگانی انسان است، کنار گذاریم. زیرا معتقدان و منکران با عقاید متضادشان، یکدیگر را خنثی می کنند. اگر دانشمندان قادر به تصمیم نیستند، تکلیف ما چیست؟ بهتر است ما هم این مسئله را به گوشه فراموشی سپریم.

اگر خداشناسی بهدرس خواندن مرتبط بود، هرگز عدالت خالق جهان تحقق نمی یافت. زیرا مردمان تحصیل کرده، خاصه کسانی که درجه دکترا در علوم دارند، در خداشناسی از امتیاز خاصی برخوردار بودند.



آنچه برای خداشناسی لازم است، خالق ما بارها بما آموخته است. در کتابهای آسمانی، که بهوحی الهی نازل شده، کوچکترین اشارهای بهلزوم درس مدرسه و تحصیل نمی توان یافت. تمام آن آیات مرتبط بهروح و قلب انسان است، نه درس مدرسه.

تا قلوب پاک و مقدّس نباشند، به لِقاي [ديدارِ] محبوب في الحقيقه فائز نشوند.^^ حضرت بهاءالله

خوشا به حال پاک دلان. آنها خدا را [با چشم جان] خواهند دید. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۵، شماره ۸)

خالق ما بما آموخته است که وجودش مانند آفتاب روشن و آشکار است. آیا برای دیدار آفتاب باید بهمدرسه رفت و ریاضی و فیزیک یاد گرفت؟

ادعای دانشمندانی که تنها خود را داور خداشناسی می شمرند، مانند ادعای کشیشها و حاخامها و آخوندهاست که به پیروانشان می کویند: شما علم کتاب خدا را نخوانده اید. سرنوشت جاودانی خود را بما سپرید. بهشت و دوزخ هر دو زیر پای ماست.

دانشمندان را باید عزیز شمریم، امّا بدانیم که تقلید از دیگران، چه دانشمند چه پیشوا، چه پدر و مادر، با نقشه آفرینش ابداً سازگار نیست. زیرا انسانیت ما و وجه امتیاز ما در اختیار و آزادی ماست. سپردن این ارمغان بهدیگران و بی اعتنائی به آن، توهینی است بزرگ به نقشه آفرینش انسان و بخشندهٔ آن ارمغان.

اسرار خداشناسی در این گفتار پنهان و آشکار است، پنهانتر از گردش زمین، آشکارتر از تابش آفتاب:

از هر ظهوری ظاهرتری و همیشه مستور خواهی بود. اگر چه در کلِّ شیئ، از نفسِ شیئ مشهورتری.\*\*۱۹

<sup>\*</sup> در کلّ شیئ، از نفس شیئ مشهورتری: در هر چیزی از خودِ آن چیز آشکارتری.





# زندگی با خدا و بی خدا تفاوت آنها چیست؟

این فصل پژوهشی است مختصر درباره خودشناسی و خداشناسی. از یک سو نیازهای روانی انسان را نشان میدهد، و از سوی دیگر تأثیرات خداشناسی را بر سلامت روح و روان. خودشناسی رهنمای ما و نور زندگانی ماست. بدون این نور و راهنما، راه ما ناهموار، و منظر ما تیره و تار است:

أصلُ الخُسرَانِ لمن مَضَتْ ايّامُهُ و ما عَرَفَ نَفسه. الله عَرَف نَفسه. الله خضرت بهاءالله زيانكار كسى است كه روزگارى بسر آورده امّا خودش را نشناخته.

اصول خداشناسی در آثار بهائی، خاصّه در "کلمات مکنونه" در جملاتی کوتاه و زیبا بهاراده خالق ما رقم یافته. این نوشته نشان می دهد که آنچه



روانشناسان در پژوهشهای خود برای سلامت روان یافتهاند با آنچه پیامبران برای تحقق این مقصود بما آموختهاند، کاملاً یا یکدیگر موافق و سازگارند.

روانشناسی علم انسانشناسی، و راه خودشناسی است. هدف روانشناسان، حل مشکلات زندگانی و تأمین سعادت و کامرانی ماست. یکی از روانشناسان معروف آمریکا بنام ابراهام مَزلا بر آن شد که خوشبخت ترین و کامروا ترین انسانها را بشناسد. او سهم مهمی از زندگانی خود را صرف شناسائی این گونه مردمان نمود. یافته های او مورد پذیرش روانشناسان دیگر قرار گرفت و به عنوانِ میزانِ شناسائی مردمان کامروا و خود شکوفا پذیرفته شد.

بنابر کشفیات این دانشمند، همانطور که جسم ما نیازمند به مواد غذائی خاصی است، و بدون آنها سلامت جسم ممکن نیست، روح ما نیز نیازهائی دارد که بدون تأمین آنها سلامت روح ممکن نیست. این دانشمند در تحقیقات خود به همهٔ نیازهای انسان توجه نمود و به ترتیب تقدم آنها را اینطور تشخیص داد:

- ۱ نیازهای جسمانی
  - ۲. نیاز بهامنیّت
  - ٣. نياز بهمحبّت
- ٤. نياز بهحرمت نفس
- ۵. نیاز بهتعلق و بستگی بهدیگران، روابط اجتماعی
- ۲. نیاز به خود شکوفائی و هدف، و پرورش نیروهای درونی،
   مانند کسب دانش و هنر



## تأثیرات خداشناسی بر رفع نیازهای اصلی انسان

حال بهبینیم خداشناسی چه رابطهای با نیازهای ششگانه انسان دارد و چگونه در رفع آنها بما مدد می بخشد.

#### ۱. نیازهای جسمانی

بدیهی است تن و روان بهم مرتبطاند. سهمی از سلامت روح ما مرتبط به سلامت جسم ماست. همانطور که از پیش گفتهاند: "شکم گرسنه ایمان ندارد." بر خلاف تصور بسیاری از مردمان، پیامبران یزدان تنها در فکر سعادت ما در جهان جاودان نیستند. اراده یزدان بر این است که بندگانش از جمیع نعمتهای این جهان بهره برند، تا بهجائی که اثری از فقر و نیاز در دنیا نماند. "تعدیل معیشت" یا تعادل و عدالت در تقسیم ثروت از لوازم سعادت عالم انسانی است.

"باید قوانین و نظاماتی گذارد که جمیع بشر بهراحت زندگانی کنند." "امر تعدیل معیشت بسیار مهم است و تا این مسئله تحقق نیابد سعادت برای عالم بشر ممکن نیست." "اهل ثروت باید در اکتساب منافع، اعتدال را ملاحظه نمایند و مراعات فقرا و اهل احتیاج را منظور دارند.

سهمی دیگر از نیازهای جسمانی ما، مرتبط بهصحت و سلامت جسم ماست. پیامبران یزدان این نیاز را نیز در نظر داشتهاند.

حق جل جلاله علم ابدان را [بر علوم دیگر] مقدّم داشته. ٥

ظهور حقّ و احکام الهی جمیع از برای تربیت انسان و ترقّی او و حفظ اهل عالم و امثال آن بوده و خواهد بود. لذا آنچه سبب و علّت حفظ و صحّت و سلامتی وجود انسان است مقدّم بوده و خواهد بود.



بسیاری از احکام و دستورات یزدان مرتبط به سلامت جسم ماست، از جمله لزوم نظافت، امتناع از صرف مواد مخدره و مشروبات، و رعایت عفّت و عصمت. از این گذشته، آیات الهی بما می آموزند که زندگانی ما در این دنیا حائز اهمیت بسیار است، زیرا نخستین گام در راه تعالی و ترقی روح ماست. باید به این زندگانی هرچه بیشتر قدر نهیم و از این فرصت برای کسب فضائل معنوی تا حد امکان بهره بریم. بدون رفع نیازهای جسمانی، چگونه می توان روح را پرورش بخشید و به آرمانهای جاودانی دست یافت؟ بنابر گفتار پیامبران، روح انسان پرتوی از مهر و محبت یزدان است که در این دنیا در آئینه جسم ما می تابد، و سپس به سوی خدا باز می گردد.

عَرَفْتُ حُبّي فِيكَ خَلَقْتُكَ، وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مِثالِي. <sup>٧</sup> مِهرم را براى تو در خود يافتم، تو را آفريدم، و تصويرم را بر تو گذاشتم.

آیا می توان روان را پرتوی و تصویری از خدا دانست، امّا بهتن که آئینه یا جلوهگاه آن پرتو و آن تصویر است بی اعتنا بود و به خرابی آن پرداخت؟

مِهرِ خدا برای ما و شباهت ما با خالق ما، افتخاری است بزرگ و بی مانند. این افتخار و این باور بهقدر و منزلت ما می افزاید و به زندگانی ما در این دنیا، مقصود و آرمانی جاودان می بخشد. زیرا تن ما هم خانه روح ما و هم خانه خداست.

فُؤادُكَ مَنْزِلِي قَدِّسْهُ لِنُزُولِي، وَرُوحُكَ مَنْظَرِي طَهِّرْها لِظُهُورِي. ^ حضرت بهاءالله قلب تو منزل من است. آنرا مصفا نما تا در آن جاى گيرم و روحت نظرگاه من است، آنرا براى جلوه و ظهورم پاک و مطهّر ساز.

جمیع آنچه در آسمانها و زمین است برای تو مقرّر داشتم، مگر قلوب را که محلّ نزول تجلّیِ جمال و اجلال [بزرگ داشتن] خود معین فرمودم. محلّ ناوالله حضت بهاءالله



### ۲. نياز بهامنيّت

نخستین نیاز روانی ما امنیّت است. آشنائی و دوستی با خدا بهروح ما آرامش و امنیّت می بخشد. زیرا بنابر گفتار یزدان آنچه در زندگانی خدا دوستان رخ می دهد به خیر و صلاح آنان است.

ارْضَ بِما قَضَيْنَا لِوَجْهِكَ، لأَنَّ ما يَنْفَعُكَ هذا. ١٠ از آنچه براى تو مقدر داشتيم راضى باش، زيرا همان بهسود توست.

بر ماست که بنابر حکم عقل و عدالت و محبت، در حل مشکلات خود هرچه بیشتر بکوشیم، سپس به خدا روی آوریم، نتیجه را به او سپریم و این گونه دعا را بر زبان آوریم:

الهی الهی اقبلت الیک و تمسکت بک و جعلت رجائی انت و بغیتی انت و املی انت و ارادتی ارادتک و مشیّتی مشیّتک...۱۱ حضرت بهاءالله ای خدای من! ای خدای من! بهتو متوجهم و بهتو متوسلم. تو امید من و مقصود من وآرزوی منی. اراده من اراده توست و خواست من خواست تو.

اعتماد و توکل به پروردگاری دانا و توانا، بما اطمینان خاطر می بخشد، از تشویش و اضطراب ما می کاهد و به احساس آرامش و امنیت ما می افزاید. پذیرش اصول و مبانی اخلاقی نیز به زندگی ما ثبات می بخشد. این ثبات نیز به احساس آرامش ما می افزاید.

از این گذشته، خداشناس مانند دیگران از مرگ نمی هراسد، زیرا آنرا راهی به دیاری دیگر و برتر می شمرد، نه پایان سفری سخت و بی ثمر. در پناه مهر و محبت یزدان و حِصْن و حمایت خالق مهربان، "ترس از چه و بیم از که؟".

حُبِّي حِصْني مَنْ دَخَلَ فِيهِ نَجا وَأُمِنَ. ٢٠ عشق من، پناهگاه من (برای تو) است. هرکس در آن وارد شود، نجات یابد و در امن و امان ماند.



آیا امنیتی از این بیشتر و تعهدی از این محکم تر از یار و یاوری عاشق و آگاه و توانا که عالم هستی در پنجه قدرت اوست، می توان تصور نمود؟

مَن كَانَ لله كَانَ اللهُ لَه. ١٣ هر كس براى خداست، خدا هم براى اوست.

نقشه یزدان برای صلح و سلام میان کشورهای جهان گامی است دیگر که به حس آرامش و امنیت ما می افزاید. بر ماست که در تحقق این نقشه هرچه بیشتر بکوشیم. زیرا یگانگی و صلح میان کشورها حل هر مشکلی را صد چندان آسان تر می کند.

بدون آگاهی از نقشه یزدان برای کامیابی بندگان و عشق و امید بهپروردگاری عاشق و عادل و مهربان، احساس آسایش و آرامش برای انسان ممکن نیست.

ما قُدِّرَ لَكَ الرَّاحَةُ إِلاَّ بِإِعْراضِكَ عَنْ نَفْسِكَ وَإِقْبالِكَ بِنَفْسِي. '' حضرت بهاءالله آسايش براى تو ممكن نيست مكر از نفست روى بگردانى و بهنفس من روى آورى.

#### ٣. نياز بهمحبت

خالق ما بما می آموزد که سبب و موجبِ آفرینشِ ما مهر و محبت است. شایسته عاشق آسمانی و جاودانی ما، جز عشق چیست؟ بر ماست که قدر این بخشش بزرگ را بدانیم، پرتو مهرش را به جان به پذیریم و در گلشن روح و روان جزگلِ عشق گیاهی نپروریم:

ای دوست! در روضه قلب جزگل عشق مکار. ۱۵

اى دوستان...با جميع اهل عالم بهكمال محبت رفتار كنيد. ١٦



چگونه ممکن است کسی خود را پرتو مهر و محبت یزدان مهربان داند، اما از روشنی مهر و محبت بیبهره ماند؟ در پرتو آفتاب تابان، جز گرمی و روشنی چه می توان یافت؟

هدف از ظهور پیامبران پرورش همه نیکیها در روح و روان ماست. خداوند:

جمیع را امر فرموده به خضوع و خشوع و تسلیم و رضا و محبّت و امانت و دیانت و شفقت و صدق و صفا.۱۷

دین چیست و برای چیست؟ بنابر این گفتار، دین عبارت است از:

آنچه ناس را از آلایش پاک نماید و بهآسایش حقیقی رساند. ۱۸ حضرت بهاءالله

### ٤. نیاز بهعزّت و حرمت نفس

گفتار یزدان در بلندی مقام و منزلت انسان، موجب تحیّر است. آیا برای بشر افتخاری و حرمت و عزّتی برتر از آنچه در این گفتار است می توان یافت:

أَوْدَعْتُ فِيْكَ جَوْهَرَ نُورِي. ١٩ جوهر پرتوم را در تو بهوديعه نهادم.

چگونه ممکن است کسی خود را "جوهرِ پرتو خدا" داند، امّا از عزّت و حرمت نفس بیبهره ماند؟ چرا مردمان با این همه بخشش و احسان از جانب یزدان مهربان، خود را فقیر و بی نوا و خوار و بی مقدار می شمرند؟

خَلَقْتُكَ غَنِيّاً كَيْفَ تَفْتَقِرُ، وَصَنَعْتُكَ عَزِيزاً بِمَ تَسْتَذِكُ ...' حضرت بهاءالله تو را غنى آفريدم، چرا خود را فقير مي دانى ؟ و تو را عزيز ساختم، چرا خود را ذليل مي شمرى ؟ ...



## ۵. نیاز بهتعلّق و روابط اجتماعی

خداشناس کسی را بیگانه نمیشمرد، زیرا رهنمای روحش اینگونه پندار و گفتار پروردگار است:

بگو! ای دوستان...به چشم بیگانگان یکدیگر را نبینید. همه بار یک دارید و برگ یک شاخسار.<sup>۲۱</sup>

مذهب الهى را سبب و علّت ضغينه و بغضا ننمايند، باكلّ به كمال رفق و مدارا و محبّت ملاقات كنند. ٢٢

إِذاً يَنْبَغِي كَمَا خَلَقْناكُم مِنْ شَيْءٍ واحِدٍ أَنْ تَكُونُوا كَنَفْسٍ واحِدَةٍ... " حضرت بهاءالله همانطور كه شما را ازيك چيز آفريديم، شايسته است كه شما نيز مانند يك نفس شويد.

آسایش هنگامی دست دهد که هر کس خود را نیکخواه همه روی زمین نماید. ۲۰ نماید. ۲۰

مرافقت و مصاحبت میان خدادوستانی که خیرخواه جمیع نوع انسانند و ساکنان جهان را از هر مرام و مسلکی باشند، برگهای یک شاخسار می شمرند، بس شادی بخش و روح افزاست. آیا بهشتی از این خوش تر و زیباتر می توان یافت؟ گلشنی که در آن شکوفه های رنگارنگ در نهایت پاکی و لطافت در جوار هم می رویند و بوی خوش می افشانند؟

## خودشکوفائی: نیاز بههدف و پرورش نیروهای درونی

خداشناسی بما اهدافی جاودان میبخشد. از جمله بما میآموزد که مقصود از آفرینش ما، پرورش روح ما و نزدیکی ما بهخالق ماست. سفر ما



بسوی خدا، سفری است بی انتها که در هرگامی و هر آنی منظری نو بما می نماید و اسراری روحافزا و شادی بخش بما می آموزد. دیدار این مناظر زیبا و دلربا، و آگاهی از این اسرار، به عشق ما و شوق ما به ادامه سفر می افزاید:

و طالب [طالبِ تکامل معنوی] در این سفر...در هر آنی امری مشاهده کند و در هر ساعتی بر سرّی مطّلع گردد...۲۰

بنابر گفتار یزدان، انسان معدنی است سرشار از جواهر و ذخائر جاودان. هدف از ظهور پیامبران، شکوفائی و ظهور این جواهر نهفته در روح و روان ماست:

جوهر انسانیّت در شخص انسان پنهان است، باید بهصیقل تربیت ظاهر شود.<sup>۲۹</sup> حضرت بهاءالله

حقّ جلّ جلاله از برای ظهور جواهر معانی از معدن انسانی آمده. ۲۷ حضرت بهاءالله

يَا أَبْناءَ الرُّوحِ! أَنْتُمْ خَزائني، لأَنَّ فِيكُم كَنَزْتُ لآلِئَ أَسْرارِي وَجَوَاهِرَ عِلْمِي.^^ حضرت بهاءالله

ای فرزندان روح! شما گنجینه های منید. زیرا در شما لئالی اسرار و جواهر علمم را ذخیره نموده ام.

امروز روزی است بزرگ و مبارک. آنچه در انسان مستور بوده امروز ظاهر شده و می شود. ۲۹

بنابر گفتار روانشناسان، نیازهای اصلی ما مانند حلقه های زنجیر، همه بهم متکی و پیوسته اند. سستی یکی از این شش حلقه، خطری بزرگ برای همهٔ حلقه هاست. به این سبب روانشناسان نیازهای شش گانه انسان را به صورت هِرَم نشان می دهند:





شناسائی نیازهای اصلی انسان، نخستین گام در راه خودشناسی و سلامت روح و روان ماست. اگر این نیازها بنابر نقشه یزدان برآورده شوند، جهان گلستان شود و این آرزو و دعا تحقق یابد:

ای پدر آسمانی! نامت مقدّس باد! اراده تو همانطور که در بهشت برین تحقّق یابد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۲، آیات ۱۰-۹)

خداشناسی و روانشناسی اهدافی مشترک دارند و باید مانند دو بال بهیاری یکدیگر پردازند. زیرا در درجه نخستین، هر دو مرتبط به "روابط ضروریه مُنبَعِث" از نیازهای روح و روانند. بدون خداشناسی، یعنی شناسائی و

<sup>\*</sup> منبعث: برانگیخته یا مبعوث شده، ریشه گرفته. واژههای "روابط ضروریّه" و "منبعث" در آثار حضرت عبدالبهاء درباره تعریف دین بکار رفته اند.



پذیرش نقشه یزدان برای راحت و رفاه و سعادت و سلامت انسان، کار روانشناسان صد چندان مشکل تر است.

نیازهای معنوی ما در روح ما نهفته اند. عزیزان ما با ابراز مهر و محبت در رفع این نیازها بما یاری می دهند. امّا نفوذ آنها بر ما محدود است. نفوذ آنها چون نور چراغ، و نفوذ خدا چون پرتو آفتاب است. نور چراغ خانه ای را می آراید، نور آفتاب جهانی را.

بنابر نظر روانشناسان، کسانی که نیازهای خود را بحد کافی پرورش دهند و به مرحله خودشکوفائی و کامروائی رسند، کمیابند. مزلا شمار آنها را یک درصد می داند. موجب این همه کمبودها و ناکامی ها در مردم عصر ما چیست؟

آشنائی و دوستی با خالقی آگاه و مهربان که پرتو جان ما و مایه امید و روشنیِ زندگانی ماست. دوری از این نور پر فروغ و جانبخش، روح جهان را فلج ساخته، و ساکنانش را بر بستر بیماری انداخته:

رگ جهان در دست پزشک دانا است. درد را می بیند و به دانائی درمان می کند. هر روز را رازی است و هر سر را آوازی. درد امروز را درمانی و فردا را درمان دیگر. امروز را نگران باشید و سخن از امروز رانید. دیده می شود گیتی را دردهای بی کران فرا گرفته و او را بر بستر ناکامی انداخته. مردمانی که از باده خودبینی سرمست شدهاند پزشک دانا را از او باز داشتهاند. این است که خود و همه مردمان را گرفتار نمودهاند. نه درد می دانند نه درمان می شناسند. راست را کژ انگاشته اند و دوست را دشمن شمرده اند."

چه موانعی مردمان را از شناسائی پزشک دانا باز داشته؟ چه پردههائی نور یزدان را از مردمان پنهان نموده؟ موجب اینهمه افسردگی و غم و گسترش اینهمه ظلم و ستم در عالم چیست؟



بعضی را سُکرِ [مستی] غرور منع نموده، و برخی را سُکرِ ثروت، و حزبی را شئونات نفس و هوی، و قومی را شبهات و اشارات علما.<sup>۳۱</sup>

بنابرگفتار پیش، چهار مانع مردمان را از دیدار و شناسائی یزدان و شادمانی جاودان باز داشته:

- مستى غرور: گروهى از مردمان بعلل گوناكون مانند موفقیت در تحصیل و یا کسب مقام و قدرت، روحشان به غرور می گراید. بدین سبب خود را از خدا و راهنمائی خدا بی نیاز می دانند.
- مستیِ ثروت: دستهای دیگر چنان از ثروت و نعمت و زرق و برق این جهان سرمستند که فرصتی و گرایشی برای شناسائی خالق خود ندارند.
- شئونات نفس و هوی: نفس نزدیکنگر و خودخواه که عرفا آنرا "نفس از دام امّاره" نامیدهاند در همه انسانها زنده و کوشاست. اگر این نفس از دام خودبینی و خودخواهی رها یابد و خود را برگی از شاخسار عالم انسان شمرد، جهان بهشت برین گردد. نخستین هدف خداشناسی غلبه بر این نفس، و پذیرش این حقیقت و تحقّق این سخن زیبا و پر معنا است:

ای اهل عالم! همه باریک دارید و برگ یک شاخسار.<sup>۳۲</sup> حضرت بهاءالله در گفتار پیش، معانی بسیار پنهان و آشکار است، از جمله اینکه در درخت:

- هیچ برگی برتر از برگ دیگر نیست.
- ♦ برگها همه هدف و سرنوشتی مشترک دارند.
- و همه بهیک ریشه متکی و از یک ریشه زندهاند.

خواست خدا این است که همهٔ مردمان را مانند عزیزانمان عزیز شمریم. آیا در توانائی انسان نیست که فرزند دیگران را مانند فرزند خود دوست



بدارد؟ تنها عشق خدا می تواند استعداد عشق را در انسان پرورش دهد و به این درجه از دوستی ارتقاء بخشد. عاشقان یزدان حتّی از جان می گذرند تا چه رسد به محبت به دیگران. در عصر ما هزاران نفر از این عاشقان از جان گذشتند، امّا ایمان خود را حتّی به زبان انکار ننمودند. آیا نفوذ و قدرتی مافوق خدادوستی می توان تصوّر نمود؟

• شبهات و اشاراتِ علما: اکثر مردمانِ با دین، در باورهای خود، از پیشوایان مذهبی پیروی می کنند و آنها را داور دانا می شمرند. و حال آنکه سرمنشأ بیشتر تعصبات و توهمات مردمان، همین پیشوایان هستند. بسیاری از دانشمندان بی دین نیز بخاطر عدم آگاهی از نقشه آفرینش انسان، در دل مردمان شک و شبهه می اندازند. مثلاً می گویند: اگر خدا هست، چرا اینقدر ظلم در جهان هست؟ این مردمان هر گناهی را بر گردن خدا و یا دیگران می اندازند، امّا هرگز از خود نمی پرسند: "من برای بهبود جهان چه گامی برداشته ام؟"

اشاعهٔ اینهمه رنج و بلا و ظلم و جفا در عالم بی سبب نیست:

- ♦ از انسانهائی که سرمست باده غرور و ثروتند.
- ♦ از مردمانی که در زیر سلطه نفس نزدیکنگر و خودخواه خود
   آرمیدهاند.
- ♦ از ساده اندیشانی که سرنوشت خود را بهدست پیشوایان نادان و خرافه پرست می سپرند.
  - ♦ واز کسانی که علمای مادی و بی دین را داور خداشناسی میشمرند:

جز آنچه در جهان رخ می دهد چه انتظاری می توان داشت؟



در نظر خدا:

اكثر عالم به ظنون تربيت شدهاند و بهاوهام انس گرفتهاند. ٣٣

## تفاوت زندگی با خدا و بی خدا

حال بهبینیم تفاوت زندگی با خدا و بی خدا از کجاست تا به کجا؟ روانشناسان بر آنند که منشأ و معیار خوشبختی و بدبختی ما بر این پندار و گفتار استوار است که خود را چه بدانیم و به خود چه بگوئیم.

### خدا شناس خود را چه می داند و به خود چه می گوید؟

خدا دوست جاودان و محبوب مهربان من است، و منهم دوست جاودان و با وفای خدا. او بهترین را برای من خواسته، بهمن آموخته، و برایم فراهم ساخته. امنیّت و آرامش روحم از اعتمادم بهخداست، نه از ثروت و مکنت این دنیا، و عزّت نفسم از تصویر زیبا و با شکوه یزدان در جان و روانم. خدا نعمتهای این جهان را برای راحت و رفاه من آفریده، امّا بهمن آموخته که بهآنها دل نبندم، زیرا این جهان جای جاودانی انسان نیست. هدف من در این دنیا کشف جواهر آسمانی در درون من است، نه اندوختن و انباشتن کنجینههای نهفته در درون خاک. در دوران توقّفم در این دنیا باید با رفاه و راحت و عزّت نفس و عشق و محبّت با همهٔ مردمان روزگار بگذارم، امّا بدانم که خانه جاودانی من اینجا نیست. آفریننده و عاشق من، در زمان مقرّر، مرا بهسرائی دیگر، بس زیباتر و خوشتر، نزد خودش و نزد همهٔ عزیزانم مقرّر، مرا بهسرائی دیگر، بس زیباتر و خوشتر، نزد خودش و نزد همهٔ عزیزانم

Self-concept and self-talk



می برد. در نظر من، مرگ جز سفر به کشور دیگر چیزی نیست. من از سوی خدا آمده ام و با عشق و امید به سوی خدا باز می گردم.

کمال و زیبائی و جلوه وجمال آفرینش در هستی است. آیا در نیستیِ محض می توان کمال و زیبائی یافت؟ از اینکه هستم، شکر بجای می آورم. محبوبم همه چیز را برای من خواسته و مرا نیز برای من:

جمیع را از برای تو خواستم و تو را از برای خود.۳۴

با یار و یاوری چنین دانا و توانا و سفری چنین جانبخش و روحافزا، غم از چه و ترس از که؟ از اینهمه لطف و احسان از محبوبی چنین بخشنده و مهربان، "از دست و زبان که بر آید کز عهده شکرش بدر آید؟"

هرگاه فرصت داشتید، این شعر زیبا را که وصف حال و مآل من است بهیاد من بخوانید:

روزها فكر من اين است و همه شب سخنم

که چرا غافل از احوال دل خویشتنم

ماندهام سخت عجب كزچه سبب ساخت مرا

یا چه بودست مراد وی از این ساختنم

مرغ باغ ملكوتم نِيم از عالم خاك

چند روزی قفسی ساختهاند از بدنم

ای خوش آنروز که یرواز کنم تا در دوست

بامید سر کوپش پر و بالی بزنم

من به خود نامدم اینجا که به خود باز روم

آنکه آورد مرا باز برد تا وطنم مولوی



## خدا ناشناس خود را چه می داند و به خود چه می گوید؟

من خود بهخود در اثر تکاملِ جانوران بهتدریج انسان شدم و نیازی به خدا و خالق و راهنما ندارم. رهنمای من دانش است نه دین، خرد است نه خرافات، پژوهش است نه پیامآور. خدا و روح و روان و بهشت جاودان، همه افسانه و خرافه اند که مردم خود فریب برای دلخوشی خویش و فریفتن ساده اندیشان ساخته و به آنها آموخته اند.

ای کاش من هم می توانستم خود را فریب دهم و خیالات و خرافه های شما خداشناسان را در آغوش گیرم. ای کاش من هم می توانستم مانند شما خود فریفته گان، خانه جاودانیم را بهشت برین بدانم، نه ژرفای زمین. ای کاش من هم می توانستم بر این باور باشم که پس از سفر از این سرا به دیدار عزیزانم کامیاب می شوم. امّا افسوس که داور خرد در ذهنم سخت هشیار و بیدار است و مرا از پذیرش این تصوّرات خام و بی مایه باز می دارد.

من با خود فریفتن میانهای ندارم. برعکس شما خیال پرستان و خرافه دوستان، من سرانجام و سرنوشتم را مرگ، خانه جاودانیم را تابوتی تاریک و تنگ، و زیور و محافظ قبرم را سنگی زیبا و خوش رنگ می دانم. افسوس و صد افسوس که قبرستان، جایگاه آه و شیون مردمان، خوابگاه جاودان من است. هرگاه فرصت داشتید، این چند رباعی را که وصف حال و مآل من است، به یاد من بخوانید:

امان روزیکه در قبرم نهند تنگ نه پای آنکه بگریزم بهجائی

ببالینم نهند خشت و گل و سنگ نه دست آنکه با موران کنم جنگ با طاهر



اگر چون پادشاهی عاقبت هیچ در آخر زیر خاکی عاقبت هیچ بابا طاهر اگر زرین کلاهی عاقبت هیچ اگر ملک سلیمانت بهبخشند

کویند کسان بهشت با حور خوش است من می گویم که آب انگور خوش است این نقد بگیر و دست از آن نسیه بدار کاواز دهل شنیدن از دور خوش است خیام

### عشق خدا سرچشمه شادیهاست

آشنائی با خدا و عشق خدا پناهگاه ما، پایه هستی ما، پرتو امید و شادمانی ما، و مایه آرامش و کامرانی ماست. بدون این پرتو و این پایه و پناه، زندگانی ما تباه و بیمعناست. اگر از اینهمه لطف و احسان و دانش و بخشش بی پایان روی بتابیم، زیان از کیست و زندگی برای چیست؟

ما بر این باوریم که تنها دیگران بما ظلم روا میدارند، غافل از آنکه ما بهخود بهمراتب ظالمتریم.

اعدلوا على انفسكم ثمّ على النّاس. قمّ على النّاس. قمّ الله على النّاس. قمّ على النّاس. قمّ الله على النّاس. قمّ الله على النّاس. قمّ على النّ

آیا ستمی بیشتر، غمی سخت تر، احساسی ترسناک تر، و روزگاری دشوارتر از دوری از خالقی مهربان و محبوبی جاودان که سرچشمه شادیها و شگفتیها و امیدها و زیبائیهاست، می توان تصوّر نمود؟ این گفتار و اخطار از حضرت عیسی چقدر آموزنده و روح بخشنده است:

چه فایده اگر تمام جهان را بهدست آورید، امّا زندگانی جاودان را از دست بدهید؟ بدهید؟





### سرنوشت جاوداني انسان

این دنیا را نباید کوچک شمریم، زیرا سرنوشت جاودانی ما متکی بهزندگانی ما در این دنیاست! هر روزی که می گذرد سرنوشت ابدی خود را میسازیم، یا آنرا در هم می کوبیم—میسازیم اگر زندگی ما با اراده یزدان سازگار است، در هم می کوبیم اگر زندگانی ما با اراده یزدان سازگار نیست.

واژه "عذاب" در اشاره بهمجازات جهان جاودان در همه کتابهای آسمانی بارها بکار رفته است.این واژه را نباید بهظاهر گرفت. آن جهان، جهانِ روح و روان است نه جسم. این واژه اشاره بهاحساس روح ما و درد دل ما از دوری از معبود و محبوب ما، یعنی آفریننده ماست. این احساس را در این عالم نیز داریم، امّا در عالم بعد بهمراتب شدیدتر است. زیرا آنجا دیگر



دسترسی به سرگرمی های این دنیا نداریم که خود را مشغول کنیم و یا فریب دهیم. عذاب دوری از خدا از هر دردی دیگر دردناک تر است.

وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ. سوره زمر، آيه ٢٦

ترجمه ۱: عذاب جهان جاودان [از سختی ها و بلاهای این جهان] سخت تر است. ترجمه ۲: عذاب [دوری از خدا] در آن دنیا [از آنچه به تصور آید] سخت تر است.

عمر ما در این دنیا بس زودگذر و کوتاه است. پیش از آنکه این فرصت گرانبها را از دست بدهیم، باید بهسوی خدا بشتابیم. بعضی از مردمان چنان غافلند که تا درد فراق را از معشوق و محبوب خود در آن جهان نچشند، بهقدر ایمان و عشق به یزدان پی نمی برند و نمی دانند چه از دست داده اند:

فَلاَ يُؤْمِنُواْ حَتَّى يَرَوُاْ الْعَذَابَ الأَلِيمَ. [بعضي از مردمان] ايمان نمي آورند تا عذاب دردناک [دوري از خدا] را بهبينند.

لاَ يُؤْمِنُونَ وَلَوْ جَاءتْهُمْ كُلُّ آيَةٍ حَتَّى يَرَوُا الْعَذَابَ الأَلِيمَ. \* سوره يونس، آيات ٩٦-٩٦ هر آيه و نشانه اي برايشان بيايد، ايمان نمي آورند تا عذاب دردناک را بهبينند.

این نفوس آگاه نمی شوند مگر خود را در اسفل نیران\* مشاهده کنند.ا حضرت بهاءالله

در این دنیا آنچه لازم است درباره جهان جاودان بدانیم، خالق ما، بهزبان فرستادگانش، بما آموخته است. اگر ما با گوشی شنوا و قلبی پاک و مصفا سخنش را نشنویم و نپذیریم، قصور از کیست؟

<sup>\*</sup> عذاب اليم: عذاب دردناك. آيا عذابي دردناكتر از دوري از خدا مي توان تصور نمود؟

أسفَل نیران: پائین ترین درجات دوزخ، یعنی جدائی بیحد از سرچشمه شادی ها و زیبائی ها.



# پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

در مقام اوّل...بهشت رضای حقّ است. هر نفسی بهرضای او فائز شد، او از اهل جَنّتِ عُليا من مد کور و محسوب. وبعد از عروج روح فائز می شود به آنچه که آمه و خامه از ذکرش عاجز است. ۲

اگر جمیع عالم قلم شود، و افلاک و ارض لوح، و بحور [دریاهای] عالم مداد [جوهر] از شرح مقام موحّدین\* و نعماء مقدّره مخصوص ایشان برنیاید." حضرت بهاءالله

لو يطّلع احدُ على ما قدّر له في عوالم الله ربّ العرش و الثّرى ليشتعل في الحين شوقاً لذاك المقام الأمنع الأرفع الأقدس الأبهى. ومرت بهاءالله

آگر کسی از آنچه در عوالم الهی بروردگار آسمان و زمین برایش مقدّر شده، آگاه شود، از شوقِ دیدار آن مقام بلند و مقدّس و پر شکوه، روحش از شدّت شادی و شعف فوراً مشتعل شود (به اهتزاز آید).

اسماء شما در ملکوت اعلیٰ [عالم جاودان] مشهورتر است از ذکر شما در نزد شما. گمان مکنید این سخن وهم است! یا لیت أنتم ترون ما یَری ربّکم شما. گمان مکنید این سخن وهم است! یا لیت أنتم ترون ما یَری ربّکم شما. گمان

مَشعَر [قوهٔ ادراک] آن عالم در این عالم گذارده نشده. م

آنچه در این عالم مستور بوده در آن عالم مکشوف گردد. ۲

كلّ بعد از موت مطّلع بهافعال و اعمال خود خواهند شد.^

م جنّت عليا: بهشت برين.

<sup>\*</sup> آمه و خامه: دوات و قلم

<sup>\*</sup> موحّدین: یکتا پرستان. اشاره به کسانی است که عشق به دنیا و پرستش دنیا را با خدا شریک نمی کنند، بلکه با رفتار نیک خود در این سرا به رضایت پروردگار فائر می شوند. نَعْماء: نعمت، موهبت.

<sup>\*</sup> یا لیت أنتم ترون ما یَری ربّکم: ای کاش می دیدید آنچه را پروردگار شما می بیند.



لْقَدْ كُنتَ فِي غَفْلَةٍ مِّنْ هَذَا فَكَشَفْنَا عَنكَ غِطَاءكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ.

سوره قاف، آیه ۲۲

تو از این (روز حساب و کتاب) در غفلت بسر بردی. پس پرده را از رویت برداشتیم. چشم تو امروز تیزبین است.

ان كان توجهك بالله تعالى فانت فى الجنّة و ان كان نظرك الى نفسك فانت فى النّار... ٩

اگر نظرت بهخدای بزرگ است، در بهشتی. و اگر نظر بهنفس خود داری، در دوزخی.

وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً. سوره بنى اسرائيل، آيه ١٧ هركس در اين دنيا كوردل است، در جهان جاودان، كوردل تر و كمراه تر است.

سوره انعام، آیه ۱۳۲

لِكُلِّ دَرَجَاتُ مِّمَّا عَمِلُواْ.

هرکسی را (در آن جهان) درجهای است، بنابر رفتارش.

وَأَنْفِقُوا مِن مَّا رَزَقْنَاكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَّرَتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبِ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُن مِّنَ الصَّالِحِينَ وَلَن يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاء أَجَلُهَا وَاللَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ.

سوره منافقون، آیات ۱۱-۱۰

و از آنچه به شما روزی دادیم انفاق کنید، پیش از آنکه یکی از شما را مرگ فرا رسد و بگوید: "پروردگارا! چرا اجل نزدیک مرا به تأخیر نینداختی تا صدقه دهم و از نیکوکاران باشم؟" هر کس اجلش فرا رسد، هرگز خداوند آن را به تأخیر نمی اندازد. پروردگار از رفتار شما آگاه است.

# ارزش لذات جسمانی در برابر عزت جاودانی

نعمتهای جسمانی در برابر نعمتهای معنوی چقدر ارزش دارند؟ ثروت، یکی از آن نعمتهاست. نعمتهای این جهان همه نشانههای عشق یزدان به بندگان اوست. ایکاش همه مردمان در قصرهای زیبا و پر شکوه می زیستند



و از همه بخششهای پروردگار بهره وافر داشتند. نعمتها و راحتهای این دنیا را بههیچوجه نباید کوچک شمریم. همه آنها آفریده خدا و نشانههائی از لطف و بخشش او بهماست. خالق جهان بهترین زندگانی را تا ابد برای انسان خواسته و میخواهد. در ارزش نعمتهای این جهان شک و شبهه جایز نیست. مطلب مهم ارزش آنها نیست. مطلب مهم ارزش آنها نیست. مطلب مهم ارزش آنها نیست.

بنابر نقشه آفرینش باید از نعمتها و بخششهای هر دو جهان بهره بریم. آماده نمودن روح و روان برای جهان جاودان مباینتی با بهره بردن از نعمتهای این جهان ندارد. به گفته مولوی "چونکه صد آمد نود هم پیش ماست." برترین بار و بری که از این دنیا همراه می بریم، عشق ما به خدا و بندگان اوست. این عشق، منشأ شادمانی و کامرانی ما در دو دنیاست.

ما زیبائی را دوست داریم، امّا میدانیم که زیبائیهای این دنیا را دوام و بقائی نیست. خزانِ زندگی آنچه داریم به یغما می برد. هر نعمت و عزتی در این دنیا، به همین سرنوشت مبتلاست. مقام و منصب یکی دیگر از نعمتهای محبوب مردم این دنیاست. در سرنوشت پادشاهان و زمامداران بزرگ جهان بیاندیشید. آنها از قدرت و عزت خود، چه ثمری بردند؟ جز سنگ قبر، چه نشانهای به یادگار نهادند؟ آیا زندگانی انسان در این جهان برای یک قبر زیباست؟

شادی از بزرگترین نعمتهای الهی است. آیا برتر از شادی می توان نعمتی تصور نمود؟ امّا دوام این نعمت بزرگ تا به کجاست؟ آیا مرگ به آن پایان نمی بخشد؟ آری، هیچ نعمت و لذتی در این جهان دائم و پایدار نیست:

گویند سبکتکین در نهایت حشمت و تمکین بود. سرائی چون بهشت برین و مقصوراتی [قصرهائی] دلنشین و خوانی رنگین و زندگانی شهد و شیرین و خزائنی معمور و ثروتی موفور داشت. در نهایت وجد و سرور بغتتاً بهمرضِ دِقّ



گرفتار گشت و مانند شمع می گداخت و به مزامیر حسرت نغمه متحسرانه می نواخت. و چون از حیات مأیوس شد، سه روز قبل از موت در قصر سلطنت از غلامان زرین کمر صفی بیاراست، و از دوشیزگان حرم انجمنی جمع نمود، و نفایس و جواهر و زواهر [چیزهای درخشان] را در پیش چشم حاضر نمود، و خزائن اندوخته را در طرفی مهیا کرد، و وزراء نامدار را در پیشگاه احضار نمود، و سپاه انبوهی در میدان لشکر در پیشگاه قصر سلطنت به مشق فتح و ظفر امر فرمود، و خود نظر بهر طرف منعطف می نمود، می گریست و می گفت که چگونه از این سلطنت و نعمت محروم گردم و از زندگانی مأیوس شوم و شما را بگذارم و با دست تهی از این جهان به جهان دیگر شتابم. گریست گریست تا نفس اخیر خشید. "

شعرا و عرفا نیز از دیرباز، گذشت با شتاب زمان و اقامت کوتاه انسان را در این جهان بارها بهیاد ما آوردهاند:

هر دم از عمر میرود نفسی ای که پنجاه رفت و در خوابی خجل آنکس که رفت و کار نساخت هر که آمد عمارتی نو ساخت یار نا پایدار دوست مدار برگ عیشی بهگور خویش فرست

چون نگه می کنم، نماند بسی مگر این پنج روزه دریابی کوس رحلت زدند و بار نساخت رفت و منزل به دیگری پرداخت دوستی را نشاید این غدار کس نیارد زپس، زپیش فرست سعدی

خاک شو قبل از آنکه خاک شوی

عاقبت چونکه خاک خواهی شد

پروردگار در آیات بی شمار، بی وفائی و فنای این دنیا، و بقا و وفای دنیای جاودان را بهیاد ما آورده و بما مژده داده است که در زحمت این جهان، راحت و عزت جاودان پنهان است.

از زحمت ایام معدوده دل تنگ مباشید، و از خرابیِ تنِ ظاهر در سبیل محبوب محزون مشوید. چه که بعد هر خرابی عمارتی منظور گشته و در هر زحمتی نعیم [بهشت] راحت مستور. ۱۱



اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبُ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارِ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَالْأَوْلَادِ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارِ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَعْفِرَةٌ مِّنَ اللَّهِ وَرِضْوَانٌ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُور.

سوره حديد، آيه ٢٠ الْغُرُور.

بدانید که زندگی این دنیا، در حقیقت، بازی و سرگرمی و آرایش و فخر فروشی شما به یکدیگر و حرص در جمع اموال و داشتن فرزند است. زندگانی شما شبیه بارانی است که کشاورزان را نیرویِ رستنیِ آن (باران) بهشگفتی اندازد. سپس آن کشتزار خشک شود و بهزردی گراید، و سرانجام خاشاک شود. در آخرت (دنیا پرستان را) عذابی شدید است. امّا مؤمنین راستین را از جانب خداوند آمرزش و خشنودی است. زندگانی این دنیا چیزی جز کالای فریبنده نیست.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَلْتَنظُرْ نَفْسٌ مَّا قَدَّمَتْ لِغَدِ... سوره حشر، آیه ۱۸ ای مؤمنان! از خدا پروا دارید! هر کس باید بنگرد که برای فردای خود چه فرستاده است...

ای دوستان! بهجمالِ فانی از جمالِ باقی مگذرید، و به حاکدان ترابی دل مبندید. ۱۲

به شادی زیستن حق ما و در نقشه وجود ماست. چگونه ممکن است خالق ما که عاشق ماست، جز شادمانی جاودانی چیزی دیگر برای ما بخواهد؟ آیا شما برای عزیزان خود آرزوی شادمانی ندارید؟ آیا عشق خدا بما از عشق ما به عزیزانمان کمتر است؟ پس منشأ بلاها و سختی های ما چیست؟ آیا تقصیر از خداست یا از ما؟ آیا منشأ این بلاها چیزی جز نفس خودخواه ماست، نفسی که خود را خدای خود می داند؟ اگر ما بر این نفس تسلط یابیم، به بزرگترین پیروزی دست یافته ایم. زیرا از روان پاک انسان جز محبت و عطوفت و لطف و احسان، چیزی نمی تراود.

<sup>\*</sup> جمالِ فاني: زيبائي ناپايدار. اشاره بهجلوه و جلاي اين عالم.



از این گذشته، منظر آسمانی و جاودانی ما، به تحمل ما و صبر ما در برابر رویدادهای ناروا، صد چندان می افزاید. این منظر همه چیز را در نظر ما دگرگون می سازد. این منظر، انسان را از توده خاک به افلاک می برد. عشق و امید به الطاف و مراحم یزدان، از خزنده خاکی، پرنده آسمانی می آفریند. از نیروی نفس نزدیک نگر می کاهد و بالهای نفس دورنگر را می گشاید. پرنده روح را از دام دنیا می رهاند و در اوج آسمان دانائی و عشق و شوق و آگاهی به پرواز و آواز می آورد.

چالش ما و هدف بلند و ارجمند ما در این دنیا تسلط بر نفس خودبین و نزدیک بین ما است. بدیهی است این کار آسان نیست. امّا منظر آسمانی و امید جاودانی ما، به نیروی ما برای پیروزی بر نفس خودخواه ما صد چندان می افزاید و به این مبارزه زیبائی و جلوه و جلا می بخشد. بدون این هدف و بدون کوشش برای غلبه بر نفس نزدیک نگر، زندگانی ما جز زندگانی میمون ها و موش ها چیز دیگری نبوده و نخواهد بود. اختیار جانوران در غریزه آنهاست. غریزه ما در اختیار ماست. به نیروی امید و اطمینان وعشق به یزدان، رفع هر مشکلی آسان است.

# پروردگار بندگانش را بهبهشت دیدارش می خواند

پروردگار بهبندگانش عشق می ورزد و آنها را بهسویش می خواند تا به خواست و اراده خود، دعوتش را بپذیرند، با شادی و شوق به بهشت دیدارش بشتابند، و از آتش دردناک فراق از معشوق، خود را برهانند. این دعوتنامه ها همه از سوی خالق ما به زبان فرستاده اش، به نام بها الله (نور و شکوه خدا) به رشته سخن در آمده اند:



بگو!\* ای دوستان: خود را از دریای بخشش یزدانی دور منمائید، چه که او بسیار نزدیک آمده. آنکه پنهان بود آمده و خوب آمده. بر یک دستش آب زندگانی و بر دست دیگر فرمان آزادی. بگذارید و بگیرید: بگذارید آنچه در جهان دیده می شود و بگیرید آنچه را که دست بخشش می بخشد. آمده آنچه چشم روزگار مانند آن ندیده. ای دوستان! بشتابید! بشنوید بشنوید بشنوید! ۳۳

آغاز گفتار، ستایش پروردگار است. ای بندگان! چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید تا بهیاری دوست یکتا از خاک تیره پاک شوید و به کوی دوست یگانه در آئید. از جهان بگذرید و آهنگِ شهر جانان نمائید. ۱۴

جهد نمائید تا صاحب مقامی شوید که باقی باشد و هیچ صاحب قدرتی قادر بر اخذ آن نباشد. ۱۰

ای دوستان! یزدان می فرماید: امروز روز گفتار نیست. بشنوید ندای دوست یکتا را و بپذیرید آنچه را که بندگان را آگاه سازد و آزادی بخشد.<sup>۱۲</sup>

بگو! امروز که آسمان به آفتاب عنایت یزدان مزین است، به قلوب بشتابید، شاید به سبب و علت ظهورِ وجود پی برید و آگاه شوید. امروز کنوز عالم به یک قطره از دریای آگاهی معادله ننماید. ۱۷

ای بلبلان فانی! در گلزار باقی گُلی شگفته که همه گُلها نزدش چون خار و جوهرِ جمال نزدش بی مقدار. پس از جان بخروشید و از دل بسروشید و از روان بنوشید و از تن بکوشید که شاید به بوستان وصال درآئید و از گُل بی مثال ببوئید و از لقای بی زوال حصّه [بهره] برید. و از این نسیم خوشِ صبایِ معنوی غافل نشوید. ۱۸

قل يا قوم لا تمنعوا انفسكم عن فضل الله و رحمته و مَن يمنع انّه على خسران عظيم. ١٩

واژه "بگو!" در آیات حضرت بهاءالله و حضرت باب صدها بار بکار رفته. این واژه برابر است با واژه "قل!" در قرآن مجید. پروردگار بهپیامبرش حکم میکند که چنین با مردمان سخن گوید. این اصطلاح در عهد عتیق به این صورت بکار رفته: "خداوند چنین گوید." (Thus says the Lord).



بگو! ای مردمان، روح خود را از فضل و رحمت یزدان محروم مدارید. هرکس خود را محروم دارد، بهزیان بزرگی دچار شده.

ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید و از دشمن بپرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آنرا یافته اید و نگاه داشته اید و جان را به آن آلوده اید. جان برای یاد جانان است، آنرا پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آنرا به یاد گمراهان میالائید. ۲۰

ای بندگان! براستی میگویم. راستگو کسی است که راه راست را دیده...و این راه در میان راهها مانند آفتاب جهانتاب است در میان ستارگان. هر کس بهاین راه نرسیده، آگاه نه و بیراه بوده. اینست سخن یکتا خداوند بیمانند.۲۱

ينبغى للأنسان ان يظهر منه ما يكون ذكره باقيا ببقآء الملك و الملكوت و يستضئ به الوجوه في كلّ عالم من عوالم ربّها المقتدر القدير. ٢٢

شایسته انسان چنان است که از او رفتاری به ظهور رسد که تا مُلک و ملکوت باقی و برقرار است، آثارش پایدار ماند، و از او چنان نوری بتابد که سیمای دیگران، در جمیع عوالم یزدان، از او روشنی یابند.

انًا امرناكم...بما يرفعكم و ينفعكم في كلّ عالم من عوالم ربّكم...ما خلقتم لانفسكم بل لخدمة امر الله ربّ العالمين.٢٣

ما به شما امر می دهیم...به آنچه موجب ترقی و تعالی شماست، تا در جمیع عوالم پروردگارتان، از کوشش خود بهره برید...شما برای خدمت به خود خلق نشده اید، برای خدمت به آئین یزدان، پروردگار جهانیان، قدم بر عرصه هستی نهاده اید.

من بهتو مأنوسم و تو از من مأيوس...و در جميع حال بهتو نزديكم و تو در جميع احوال از من دور. و من عزت بى والله براى تو اختيار نمودم و تو ذلّت بى منتها براى خود پسنديدى. آخر تا وقت باقى مانده، رجوع كن و فرصت را مگذار. ۲۰

نه از اطاعت عالم، باو نفعی راجع و نه از ترک آن، نقصی وارد...جمیع را از برای تو خواستم و تو را از برای خود.<sup>۲۵</sup>



محبوبِ عالمیان در زندان شما را به یزدان می خواند، از او به پذیرید. و بلاهای بی پایان را از برای خلاصی شما قبول نموده، از او مگریزید. از دشمن دوست نما بگریزید و به دوستِ یکتا دل بندید. ۲۲

امروز یزدان ندا می نماید و کل را بهمینوی [بهشت] اعظم بشارت می دهد. گیتی به انوار ظهورش منوّر ولکن چشم کمیاب. از یکتا حداوند بی مانند بخواه بندگان خود را بینائی بخشد. بینائی سبب دانائی و علت نجات بوده و هست. دانائی خرد از بینائی بصر است. اگر مردمان به چشم خود بنگرند، امروز جهان را به روشنائی تازه روشن بینند. بگو! خورشید دانائی هویدا و آفتاب بینش پدیدار. بختیار آنکه رسید و دید و شناخت.

بنام خداوند دانا! بگو ای عباد: به آنچه حق جل جلاله وصیت فرموده عامل شوید. امروز روز قرب و لقاست و روز رحمت و عنایت است... بگو ای عباد! مقام خود را از دست مدهید و قدر خود و این ایّام را بدانید. ۲۸

ای دوستان! بشنوید ندای دوست حقیقی خود را و بهاسباب دنیا و آنچه در او هست مشغول نشوید. ۲۹

امروز روز ذکر و بیان است، نه روز خاموشی ... به گفتار آئید و از اشرار مترسید. "" بگو! آنچه پنهان بود، هویدا گشت ... امروز روز فرح و شادی است. باید خود را از تیرگیهای زمین پاک و پاکیزه نمائید تا بهروشنائی ابدی فائز شوید. ""

قل تالله يا قوم اذكركم لوجه الله و ما اريد منكم جزاءً اِن اجرى الّا على الّذى فطرني و بعثني بالحقّ و جعلني ذكراً للخلائق اجمعين.٣٢

بگو! ای مردمان، به خدا سوگند، به خاطر خدا شما را یادآور می شوم و از شما پاداشی نمی خواهم. اجر من از سوی کسی است که مرا آفرید، به حقیقت برانگیخت و "ذکری" برای جمیع مردم جهان نمود.

<sup>\*</sup> حضرت بهاءالله نزدیک به ٤٠ سال در زندان و تبعید بسر بردند.



چه شبها که رفت و چه روزها که در گذشت و چه وقتها که به آخر رسید و چه ساعتها که به انتها آمده و جز به اشتغالِ دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد و فرقها بر بستر تراب مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست...ای پروانگان! بی پروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقان، بی دل و جان، بر معشوق بیائید..."

# 12



# چرا بهاین جهان آمدهایم؟ کتابی دیگر درباره خودشناسی و خداشناسی

نقشه یزدان برای کامرانی و شادمانی انسان مانند تکههای یک معمّا است. برای کشف معمّای آفرینش، باید تکههای آن نقشه را گرد آوریم و بهم پیوند زنیم. تنها در آن حال، تصویر شگفتآسایش بر ما آشکار می شود. پس از این پیوند و پیدایش، معمّای آفرینش تصویری تازه بما می نماید که تصورش از پیش ممکن نبود. آن تصویر که به دست توانای پروردگار رقم یافته، آنقدر پر شکوه و زیبا و روح افزاست که موجب تحیّر ماست.

برای شناسائی نقشه آفرینش و هدف انسان در این جهان، این کتاب کافی نیست. "چرا بهاین جهان آمدهایم؟" کتابی است دیگر که تکههائی دیگر از



معمای آفرینش را بهم پیوند میزند و زیبائیهای آنرا مینماید. آن نوشته، سرنوشت شگفتانگیز و شادی بخش انسان را بنابر گفتار یزدان، بیش از این کتاب توضیح می دهد. آیا از شناسائی نقشه یزدان برای شادمانی و کامرانی انسان، هدف و آرمانی والاتر می توان تصور نمود؟ دنیای درون را از چه راه می توان گسترش بخشید؟

بنابر گفتار دکارت، فیلسوف معروف: "من فکر میکنم، پس هستم. "آیا انسان جز فکر چیز دیگری است؟ هرچه از ما سر میزند، از فکر ماست. اگر فکر ما عوض شود، همه چیز عوض می شود.

"چرا بهاین جهان آمدهایم؟" درباره مهمترین افکار شما درباره شماست، افکاری که فرصت توجه به آنها را ندارید، مطالبی درباره اینکه چه هدفهائی در این دنیا قابل و لایق توجهاند، و چه آرمانهائی بی قدر و بی ارزشند. "چرا به این جهان آمده ایم؟" به شما یاری می دهد که از دایره خود اندیشی گامی بردارید و گامی دیگر به گلشن دگراندیشی گذارید تا در آن فضای روح افزا مناظری شگفت انگیز به بینید، و به خود بگوئید: "تصویر آفرینش چقدر زیبا و دلرباست." تفرّج در این گلشن روح افزا، به شادمانی شما می افزاید، و در راه رسیدن به هدف های جاود انی به شما نیرو می بخشد.

روح ما تشنه دانائی و آگاهی است. در گلستان زندگانی، باید هرچه بیشتر گلهای تازه و زیبا پرورش بخشیم، گلهائی که همیشه شکوفا و شادابند و از دست یغماگر خزان در امانند. "گل همین پنج روز و شش باشد، این گلستان همیشه خوش باشد."

ای بلبلان فانی! در گلزار باقی گُلی شگفته که همه گُلها نزدش چون خار و جوهرِ جمال نزدش بی مقدار. پس از جان بخروشید و از دل بسروشید و از روان بنوشید و از تن بکوشید که شاید به بوستان وصال درآئید و از گُل بی مثال ببوئید و از لقای بی زوال حصّه [بهره] برید. و از این نسیم خوشِ صبایِ معنوی غافل نشوید.\
حضرت بهاءالله



ما بهامید و عشق زنده ایم، امید به زندگانی بهتر، و عشق به خدا، به خود و به همه بندگان خدا. چه سرمایه ای از عشق بهتر؟ چه سرنوشتی از امید خوشتر؟ "چرا به این جهان آمده ایم؟" به اندیشه شما نسبت به شما و خدا و بهر تجربه و رویداد دیگر در زندگانی شما تازگی می بخشد. بجای اینکه زندگی را از زمین نظاره نمائید، آنرا از منظری آسمانی خواهید دید. از آن افق، زیبائی ها و شگفتی هائی می توان دید که به فکر احدی از ساکنان زمین نمی رسد. این مناظر زیبا را ملیون ها نفر از خواستاران ارمغان دانش و دانائی مانند شما دیده و به حقیقت آنها شهادت داده و می دهند.

روح ما تشنه خودشناسی و خداشناسی است. چه لذتی از این بهتر و خوشتر که نقشه یزدان را برای رشد و تکامل انسان بشناسیم. چه آرمانی از این والاتر که از سرچشمه دانائی و آگاهی که خالق ما در دسترس ما گذاشته، بیاشامیم و بهسلامت و شادی روح خود بیافزائیم. "چرا بهاین جهان آمدهایم؟" ارمغانی است بهروح شما، روحی که پرتوش تا ابد تابنده و پاینده است. اگر جام شادمانی را از دست معبود و معشوق آسمانی خود نپذیریم، قصور از کیست؟

# فهرست مندرجاتِ چرا بهاین جهان آمدهایم؟

روزنهای بهخودشناسی و خداشناسی در درون انسان چه میگذرد؟

**←** خداشناسی

ایرادات و شکایات مردمان از خدا

**→>>>** 

اثبات وجود خدا بنابر داوری خرد

→>>>\

زندگانی جاودانی

بهشت و دوزخ یعنی چه؟

→>>>\

نقش پیشوایان و خرافهپرستان کاهشم ایمان میشتر میددان

در کاهش ایمان و عشق بهیزدان

**→>>** 

نقشه آفرينش انسان وكيهان

این دنیا یک مدرسه است





نقشه آفرينش انسان وكيهان

این دنیا جای آزمایش است

→>>\X**~** 

خردگرائی یعنی چه؟

نقش عقل و خرد

در سرنوشت جاودانی انسان

→>>\X**~** 

خود شناسي

نظری دیگر بهچشم درون و دورنگر

→>>>\\**~** 

نقشِ خرد در برابر نفس نزدیکنگر

سُبُحاتِ جلال

پردههای جدائی میان

یزدان و انسان

→>>>X<

رمز سعادت انسان

خود شناسی و خدا شناسی

برای چه بهاین جهان آمدهایم؟

برتری انسان در چیست؟

این دنیا جای مهمانی است نه خانه جاودانی



### →>>>\\**~**

"قضا و قدر" يعني چه؟

نقشه آفرينش انسان

خلاصهای از این کتاب

ضمیمه نظری دیگر بهنفس نزدیکنگر

### ضمیمه ۱



# آیا در پذیرفتن دین اجباری هست؟

بار دیگر درباره این داستان بیاندیشید. این داستان کوتاه و پر معنا از حضرت مسیح، راه و روش "تبلیغ" یعنی رساندن پیام یزدان را بهمردمان در همه آئین ها نشان می دهد:

کشاورزی در مزرعهاش تخم میکاشت. همینطور که تخمها را بهاطراف میپاشید:

- بعضی از آنها درگذرگاه کشتزار افتادند. پرندهها آمدند و آنها را خوردند.
- بعضی روی خاکی افتادند که زیرش سنگ بود. تخمها، روی آن خاک کمعمق، خیلی زود سبز شدند. امّا وقتی خورشید سوزان بر آنها تابید، همه سوختند و از بین رفتند، چون ریشهٔ عمیقی نداشتند.
- بعضی از تخمها لابلای خارها افتادند. خارها و تخمها با هم رشد کردند و ساقههای جوان گیاه زیر فشار خارها خفه شدند.



• امّا مقداری از این تخمها روی خاک خوب افتادند، و از هر تخم سی، شصت، و حتّی صد تخم دیگر به دست آمد.

اگرگوش شنوا دارید، خوب گوش دهید. انجیل متی، فصل ۱۳، آیات ۹-۶

داستانی که حضرت مسیح ذکر می فرمایند، چندین درس بما می آموزد. از جمله اینکه بذرپاش به خود نمی گوید: "در این نقطه خاک چند سنگریزه هست. باید مواظب باشم که بذر خود را بروی آنها نریزم. از سنگریزه نمی توان انتظاری داشت." او به خاک یکسان می نگرد و سنگریزه ها را جزوی از کشتزارش می شمرد، و از اینکه ثمری برایش به بار نمی آورند نمی رنجد. بذرپاش بکارش ادامه می دهد، زیرا می داند که کوشش او بی نتیجه نیست. بدون داوری، بذرش را می پاشد و نتیجه کارش را به خدا و قوانین طبیعت می گذارد، نه به تصورات و خیالات خود.

پیامبران نیز در رساندن گفتار یزدان بهمردمان، چنین نقشی را بر عهده دارند. تنها وظیفه آنها خبر دادن و آگاه نمودن، یعنی کاشتن بذر ایمان و عشق بهیزدان در دل مردمان است.

سوره شورا، آیه ۶۸

إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ.

(ای پیامبر!) تو وظیفهای جز رساندن پیام نداری.

هر فردی آزاد است که بذر آگاهی را در روحش پرورش بخشد، یا مانند نمکزار، راهی برای پرورش آن نگذارد.

این آیه از قرآن نیز راه و روش تبلیغ را بما می آموزد:

سوره بقره، آیه ۲۵٦

لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ.

مترجمین در ترجمه آیه پیش می نویسند:

در دین اجباری نیست.

اما این معنا نیز در آیه پیش آشکار است: "آئین یزدان را نباید از روی اکراه پذیرفت." آیا جایز است که با اکراه یا بدون اشتها بهغذا دست زنیم؟ ما



بدون اشتها و با اکراه غذا نمیخوریم. آیا جایز است طعام آسمانی را به فردی بی اشتها، به اجبار بخورانیم؟ آیا ارزش دین و ایمان و عشق به خالق جهان از غذا خوردن کمتر است؟ آیا فشار و اجبار در پذیرش دین و آئین، توهینی به خدا نیست؟

اشاعهٔ آئین پروردگار به اجبار، سوء استفاده از حکم الهی است. این رفتار ناهنجار، از مقام والای دین و ایمان می کاهد، و حربه به دست مخالفان دین می دهد. حال اگر گروهی از پیروان آئینی، آزادی وجدان را نادیده گیرند و با جنگ و اجبار مردمان را وادار به ایمان کنند، تقصیر از کیست؟ کدام قانون را مردمان—چه با دین چه بی دین—در طی قرون و اعصار نشکسته اند؟ لازمه آزادی انسان، سرپیچی از پذیرش قانون است. اگر جز این باشد، انسان جز جانوری دو پا چیزی نیست.

روند و سنت پروردگار در رابطه با بندگانش، ثابت و پایدار است:

لَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا. سوره احزاب، آيه ٦٢

در روند و سنّت یزدان هرگز تغییری نخواهی یافت.

ابلاغ گفتار پروردگار به بندگانش، همواره با این معیار سازگار بوده و هست: آنچه را دارائید بنمائید. اگر مقبول افتاد، مقصود حاصل، و الا تعرّض باطل. احضرت بهاءالله

عشق یزدان را بهدل و جان سپردن، از هرچه بهتصور آید یا نیاید، والاتر و برتر است. گنجهای جهان در برابر آن ذرهای ناچیزند. این بخشش یکتا و ارمغان جاودان، تنها خاص عاشقان راستین خداست. جایش در دلهاست، نه بر زبانها. حتی پیامبران، بدون اجازه یزدان، قادر بهبخشش این ارمغان بهبندگان نستند:

إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاء وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ.



تو [ای رسول] هر که را دوست داری، نمی توانی هدایت نمائی. هدایت مردمان دست خداست. او کسانی را که شایسته هدیه ایمانند، نیک می شناسد.

وما على الذّكر الله بيان من الحقّ عن الله... ٢ ذكرُ الله مسئوليتي جز اظهار حقيقت از جانب پروردكار ندارد...

تنها تشنگان آب زندگانی بهمیهمانی آسمانی دعوت میشوند.

ای پسر تراب! حُکَمایِ عباد [مردم خردمند] آنانند که تا سمع [گوش شنوا] نیابند لب نگشایند، چنانچه ساقی تا طلب نبیند ساغر نبخشد، و عاشق تا بهجمال معشوق فائز نشود از جان نخروشد. پس باید حبّههای حکمت و علم را در ارضِ طیبه قلب مبذول دارید و مستور نمائید تا سنبلات حکمت الهی از دِل برآید نه از گِل."

<sup>\*</sup> **ذكر**: از القاب حضرت باب.

### ضمیمه ۲



### درباره مؤلف

بیشتر خوانندگان دوست دارند مؤلف کتابی را که میخوانند بشناسند. از این نظر، مختصری درباره تاریخ نگارش این کتاب و تحصیلاتم مینویسم.

در سال ۱۹۵۷ هنگامی که به آمریکا آمدن رسم نبود، برای ادامه تحصیل به آمریکا آمدم و پس از هفت سال به اخذ درجه دکترا در رشته روانشناسی و علوم تربیتی موفّق شدم. مدت ۳۳ سال در دانشگاه های آمریکا تدریس نمودم و در سن ۲۳ سالگی بازنشسته شدم.

امّا تاریخ نگاشتن این سلسله کتابها. من در خانوادهای نسبتاً مذهبی تولد یافتم، به این معنی که مادرم بسیار مؤمن بود، امّا پدرم چندان علاقه ای به دین و ایمان نداشت. از کودکی از مادرم خداشناسی را تا حدّی آموختم، امّا پس از سنین بلوغ نسبت به آنچه آموخته بودم، به شک افتادم. از این وضع ناراضی بودم و می خواستم روابط نزدیک تری با خدا داشته باشم. خیلی کنجکاو بودم بدانم که آیا زندگانی انسان پس از مرگ، که همه خیلی کنجکاو بودم بدانم که آیا زندگانی انسان پس از مرگ، که همه



پیامبران به آن وعده داده اند، ادامه دارد؟ برای آگاهی از سرنوشت جاودانی انسان تصمیم گرفتم به مطالعه و تحقیق مشغول شوم. تحقیقاتم با مطالعه حدود صد جلد کتاب در طی دو سال ادامه یافت. امّا مطالعه این همه کتاب، مرا قانع ننمود. شک و شبهه همچنان در دلم و فکرم باقی ماند. امّا بدون آنکه بدانم، دست تقدیر نقشه دیگری برایم داشت. یک روز بدون کمترین انتظار، بخاطریک رویداد، ناکهان دنیای تازه ای به رویم باز شد. در طی چند دقیقه، هرچه شک داشتم ناکهان از دلم رخت بربست. گوئی تندبادی ازغیب ناکهان به وزیدن آمد، و هرچه شک در دل داشتم به یغما برد، و دیگر هرگز بمن پس نداد!

از آن زمان، بیش از پنجاه سال میگذرد. رویدادهای زندگانیم در این نیم قرن، بیش از پیش به اطمینانم به وجود خدا و جهان جاودان، افزوده و بمن آموخته است که در این دنیا تنها و بی صاحب نیستیم. درباره این مثال بیاندیشید. اگر شما به شخص ناآشنائی چند بار تلفن زدید و متوجه شدید که هر چندگاه یکبار کسی گوشی را بر می دارد و چند کلمه ای بر زبان می آورد، آیا یقین نمی کنید که کسی در آن خانه هست؟

داستان زندگانی من نشان می دهد که در راه سفر به خدا، کسب علم لازم است، امّا کافی نیست. هر سفری با نخستین گام آغاز می گردد. کسب علم نخستین گام است. این گام درهائی بهروی ما می گشاید که از وجودشان هرگز خبر نداشته ایم. علم نوری است که راه را بما می نماید و ما را از ناامنی و نگرانی می رهاند. در تاریکی همیشه ترس و ناامنی پنهان است. تجربیات زندگانی، این درس را بمن آموخته است که بدون پرتو علم و آگاهی، جز گمراهی سرنوشتی در انتظار ما نیست. برداشتن این گام لازم است، امّا کافی نیست. در این راه باید هرچه بیشتر کوشید، و سپس سرنوشت خود را به خدا سیرد.



امیدوارم شما خوانندگان عزیز مجبور نشوید که مثل من صد جلد بخوانید و باز هم به مقصود نرسید. این سلسله کتابها محصول نیم قرن مطالعه و تحقیق است. امیدوارم خواندن آنها راه شما را روشن و سفر شما را کوتاه کند. شاید به لطف و مرحمت یزدان به مقصد و آرمان خود برسید.

خواستار شادمانی و کامرانی جاودانی شما،

هوشيدر

# آثار دیگر مؤلّف بهفارسی



# آئین بھائی سام آسمانہ دای

پیام آسمانی برای صلح و سعادت جهانی

آئین بهائی کتابی است نسبتاً مفصّل در باره تعالیم و تاریخ آئین بهائی که به زبان ساده و سلیس نگارش یافته. این کتاب همچنین شامل نمونه هائی از آثار آسمانی بهائی به فارسی و عربی است.

این کتاب با صدای زیبای خانم شکوه رضائی بر ۱۲ سیدی و دیویدی ضبط شده که همهٔ آنها را می توانید از این سایت دانلود کنید:

### www.globalperspective.org





بهاءالله در قرآن

قرآن مجید در صدها آیه بهظهور دو پیامبر از ایران خبر داده است. "بهاءالله در قرآن" ارائه و توضیح این آیههاست. این کتاب بهاثبات میرساند که



بر خلاف تصور بسیاری از مسلمانان، رابطه یزدان با بندگانش هرگز قطع نشده و نخواهد شد. "بهاءالله در قرآن" را بخوانید و بهبینید که پیش بینی های قرآن چگونه با ظهور آئین بهائی یک یک تحقق یافته و چه پیش بینی های دیگری آن کتاب برای آینده جهان دارد.

#### \*\*\*\*\*

## كتابهاى مؤلف بهانگليسي

١. خداشناسي، اثبات وجود خدا و جهان جاودان

The Spiritual Design of Creation
The Knowledge of God
Death: The Door to Heaven
God's 19 Great Little Tranquilizers

 بشارات کتاب مقدس بهظهور دو پیامبر بزرگ از ایران، در سه جلد I Shall Come Again

Lord of Lords
King of Kings

• ::= • D• C• = :: •

۳. اثبات حقانیت دو موعود عصر ما
 بنابر کتاب مقدس و پاسخ بهایرادات مسیحیان

Come Now, Let Us Reason Together
The Greatest News
Christ Has Come
The Glory of the Father

معرفی آئین بهائی و پیامبر آن

Bahá'u'lláh: The One Promised in All Scriptures Bahá'í Faith: God's Greatest Gift to Humankind



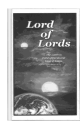


Prayers from the Báb
The Magnet of Divine Blessings



بیشتر کتابهای نگارنده خطاب به مسیحیان است. این کتابها هنوز به فارسی ترجمه نشده اند، امّا چون زبان انگلیسی در سراسر دنیا رواج یافته، چه بسا فارسی زبانان که بتوانند این کتابها را بخوانند و دریابند که خبر ظهور آئین بهائی منحصر به قرآن مجید نیست. در کتاب مقدّس یهودیان و مسیحیان—حتّی بیشتر از قرآن—صدها بار ظهور حضرت باب و حضرت بهاءالله از سرزمین ایران پیش بینی شده. این خبرها و مژده ها پس از چهل سال تحقیق و مطالعه در سه جلد—۱۶۲۰ صفحه—به طالبان حقیقت، خاصّه مسیحیان تقدیم شده:

**Lord of Lords**Volume II
634 pages





I Shall Come Again Volume I 522 pages



**King of Kings**Volume III
510 pages

اخیراً رواج یافته که گروهی از مسلیمن، اسلام را رها کرده بهآئین مسیح پیوستهاند. از عامّهٔ مسیحیان بخصوص از این گروه دعوت می شود که این سه جلد را بخوانند و دریابند که بنا بر صدها آیه و نشانه که در کتاب مقدّس



آنها داده شده، مسیح موعود با اسم تازه بهاین جهان بازگشته و آنها را به تحقیق و پژوهش دعوت نموده تا بهافتخار شناسائی او فائز شوند.

مرجع دیگری که قابل توجّه مسیحیان است، کتابی است به این عنوان:

Muhammad: the Spirit Who Glorified Jesus

محمّد: روحی که به بزرگی مسیح شهادت داد

در سالهای اخیر علما و کشیشهای مسیحی صدها کتاب بر ضد اسلام نگاشته اند. کتابِ محمّد: روحی که بهبزرگی مسیح شهادت داد به این ایرادات، به کمک آثار آسمانی، پاسخ داده، نشان می دهد که خطا از منقّدان مسیحی است نه از پیامبر اسلام و قرآن مجید.



Muhammad: the Spirit Who Glorified Jesus

برای کسب اطلاعات بیشتر درباره این کتابها بهاین سایتها مراجعه کنید: www.globalperspective.org

www.TheKnowledgeOfGod.com

www.Baha9.com

اگر سؤالی یا پیشنهادی دارید با این آدرس اینترنتی با مؤلّف تماس بگیرید: info@globalperspective.org

\*\*\*\*\*



### بعضی از آثار چاپ نشده مؤلف، از جمله کتابها و جزوات زیر را می توانید مجاناً از این وبسایت دانلود کنید:

### www.TheKnowledgeOfGod.com

### The Knowledge of God

The Spiritual Design of Creation, 290 pages
The Knowledge of God, 73 pages



### For Atheists and Agnostics

Who Needs Religion?, 126 pages



#### **Proofs**

The Evidence for Jesus, 91 pages Bahá'í Proofs, 103 pages



#### For Christians and Jews

One Way: Is Christ the Only Way?, 47 pages

I Shall Come Like a Thief, 109 pages

Will Jesus Come from the Sky or as a Thief?, 207 pages

Mysteries of the Bible, 39 pages

Prophecy: The Obstacle that Prevents Many People from Knowing Their Redeemer, 33 pages

Christ Has Come!, 155 pages

The Role of Religious Leaders in the Destiny of Humankind, 35 pages

The Greatest Lesson in History, 35 pages

Hath the Hour Come?, 31 pages

In the Clouds of Glory, 224 pages



Why Was 1844 the Most Critical Time in History?, 25 pages
Do You Believe in Jesus or in Bible Scholars?, 75 pages
By My Fruits You Shall Know Me, 252 pages
A New Name Everyone Should Know, 60 pages



#### Introduction to the Bahá'í Faith

Heaven's Most Glorious Gift, 149 pages

Bahá'u'lláh's Epistle to Christians, 16 pages



#### For Muslims

Islamic Prophecies Concerning the Bahá'í Faith, 26 pages Bahá'u'lláh in the Qur'án, 936 pages (in Farsi language)



#### For Bahá'ís and "Seekers"

Knowing God by His Word, 148 pages

Thy Kingdom Come: God's Plan for Peace, 45 pages

The Standards of Being a Bahá'í, 41 pages



### **Motivational Topics**

Seize Thy Chance, 48 pages

Christians Are Invited to the Banquet of Heaven, 31 pages

If This is a New Day, Why Are People Sleeping? 23 pages



### **Other Topics**

Heaven and Hell: What Do They Mean?, 15 pages
Do You Really Know Who You Are?, 38 pages
Spiritual Solution to Adversity, 56 pages



## بەفارسى

این کتابها و جزوات را می توانید از وبسایت www.Baha9.com دانلود کنید:

آیا اسلام آخرین دین است؟

تقلید: بیماری و بلای بزرگ

دروغ: پایه و ریشه بدیها و بلاها

آئین بھائی ۔ ۔ ۔ ۔

بهاءالله در قرآن

چرا بهاین جهان آمدهایم؟

# مراجع

### فصل ۱

- ۱. محاضرات، جلد ۳، صفحه ۳۱۱.
  - ۲. آیات بیّنات، صفحه ۲۲۵.
  - ٣. امر و خلق، جلد ١، صفحه ١٤.
- ٤. مجموعه الواح مباركه، عندليب، صفحه ١٧٢.
- منتخباتی از آیات حضرت بهاءالله، صفحه ۵۰.
- ٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٦٨.
  - ۷. آیات الهی، جلد ۱، صفحه ۳۸.
  - ٨. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٢١٥.
    - ٩. كلمات مكنونه عربي، شماره ٣.
  - ١٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٣.
- ١١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٤١.
  - ١٢. رساله تسبيح و تهليل، صفحه ٢٥٩.
  - ١٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٤١.
  - ١٤. كلمات مكنونه عربي، شماره ٣١.
- 10. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۹۳.
  - ١٦. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٦٤.

- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۷.
  - ۲. چهار وادی، صفحه ٤.
  - ٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٤٠-٣٣٩.
    - ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٠٩.



- ٥. پيام آسماني، جلد ١، صفحه ٣٥.
- ٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٤١.
  - ٧. امروخلق، جلد ١، صفحه ٢١٣.
  - گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۲۰۷.
  - ٩. منتخباتى از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣٣.
    - ١٠. كلمات مكنونه عربي، شماره ٢.
- ١١. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٤٣.
  - ۱۲. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۲۶.
  - ۱۳. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۱۳۳.
  - ١٤. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢١٧.
- ١٥. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٣، صفحه ٣٠.
  - ١٦. كتاب ايقان، صفحات ١٢٨-١٢٦.
    - ١٧. كتاب ايقان، صفحه ١٢٨.
    - ۱۸. كتاب ايقان، صفحه ۱۲۸.

- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۱۷.
- ۲. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۹٤.
  - ٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٦٢-٢٦٣.
    - ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٦.
    - ٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٧٧.
- ۲. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۱۳٤.

### فصل ٤

١. مفاوضات، صفحه ١٦٩.

- ۲. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۱۳.
- ٣. كلمات مكنونه فارس، شماره ٣٣.
- ٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢١.
  - ٥. مفاوضات، صفحه ١٦٩.
  - ٦. كلمات مكنونه عربي، شماره ٣١.
- ۷. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٦٤.
- ۸. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۲۲.
- ۹. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۲۱.
  - ١٠. امروخلق، جلد ١، صفحه ١١٩.
  - ١١. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٦٢.
- ۱۲. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۲۰.
  - ١٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٤٩.
    - ١٤. كتاب قرن بديع، صفحه ٤٥٠.
- ١٥. مائده آسماني، جلد ٧، صفحه ١٢٤.
- ١٦. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۸۹.
- ١٧. امروخلق، جلد ١، صفحات ٢٨٦-٢٨٢.
- ۱۸. امروخلق، جلد ۱، صفحات ۲۸۵-۲۸۶.
  - ١٩. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٤٨٤.
  - ۲۰. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۴۸۳.
  - ۲۰. مائده آسمانی، جلد ۲، صفحه ۱٦.
- ۲۲. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ۲۰۷-۲۰۹.
  - ۲۳. ادعیه حضرت محبوب، صفحه ۲۱۱.

- ۱. مفاوضات، صفحه ۲۱۸.
- ٢. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اوليٰ، صفحه ٨٩.
- ٣. منتخبات آیات از آثار حضرت نقطهٔ اولیٰ، صفحه ٨٩.



- ٤. امرو خلق، جلد ١، صفحه ١١٩.
- ٥. امروخلق، جلد ١، صفحه ١١٩.
- ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٠.
  - ۷. دریای دانش، صفحه ۱۷۳.
    - ۸. یاران پارسی، صفحه ۲.
    - ٩. حديقه عرفان، صفحه ٥١.
    - ١٠. ياران پارسي، صفحه ١٥.
      - ۱۱. ياران پارسي، صفحه ۲.
- ١٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٦-٣٣٥.
  - ۱۳. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۵.

- ١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
  - ٢. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٤٧.
  - ٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٤٩.
  - ٤. مكاتيب عبدالبهاء، جلد ٦، صفحه ١٠٣.
    - ٥. حديقه عرفان، صفحه ٣٧.
    - ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٥.
    - ۷. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۲۲.
    - ۸. کلمات مکنونه فارسی، شماره ۲۶.
    - ٩. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۸۳.
    - ١٠. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٣٣٥.
    - ۱۱. ادعیه حضرت محبوب، صفحه ۳۷٦.
      - ۱۲. كتاب فرائد، صفحه ۱۷۵.
- ١٣. رساله سياسيّه حضرت عبدالبهاء، صفحات ٢١-٢٠.
- ١٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٦٣-٢٦٢.



- ١. مفاوضات عبدالبهاء، صفحه ١٥٣.
  - ۲. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۲۰۷.
- ٣. گنجينهٔ حدود و احكام، صفحه ٣٣١.
  - ٤. درياى دانش، صفحه ٨٣.
  - ٥. آيات بتنات، صفحه ٢٦٥.
- ٦. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ١٢٦.
  - ٧. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٦٧.
  - ٨. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣١٣.
    - ۹. پیام آسمانی، صفحه ۲۹.
    - ١٠. امروخلق، صفحه ٣٠٩.
- ١١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٢٩-٣٢٨.
- ١٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٢٦-٣٢٥.
  - ۱۳. آیات بیّنات، صفحه ۲۳۲.
  - 11. مجموعه الواح مباركه، عندليب، صفحه 170.
  - ١٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٣.
  - ١٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
  - ١٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٦.
  - ١٨. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٩٩.
    - ۱۹. کلمات مکنونه فارسی، شماره ۵۳.
    - ۲۰. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٠.
      - ۲۱. کتاب اقدس، صفحات ۳۹-۳۸.
        - ۲۲. امر و خلق، جلد ۱، صفحه ۲۷.
          - ۲۳. هفت وادی، صفحه ۳۰.
          - ۲٤. هفت وادى، صفحه ١١.
          - ۲۰. هفت وادی، صفحه ۱۰.



- ١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٧.
- ۲. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۶۷.
- ۳. ادعیه حضرت محبوب، صفحات ۳۱۱-۳۱۰.
- ٤. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ٦١.
- ه. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ١٦٣.
  - ٦. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٤، صفحه ٦٤.
    - ٧. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ١٣٥.
    - ٨. كلمات مكنونه عربي، شماره ٢٢.
    - ٩. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٦.
    - ١٠. كلمات مكنونه عربي، شماره ٤٠.
    - ١١. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ١٣٣.
    - ١٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٠.
    - ۱۳. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۳۸.
    - ١٤. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٣، صفحه ١٧٣.
  - ١٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٤.
    - ١٦. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ١٣٦.

- ۱. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۰۵.
- ۲. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۱۸.
  - ٣. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحات ۲۷۵-۲۷۶.
    - ٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١١.
  - مناجاة مَجْمُوعَةُ أذكارٍ وَأَدْعِيَةٍ مِنْ آثارِ حضرة بهاءالله، صفحه ٦٥.
    - ٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٩.



- ٧. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٩.
- ۸. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٧٩.
  - ٩. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٤١.

- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۲۷.
  - ٢. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٢٥٨.
    - ٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣٣.
    - ٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٨٠.
    - ٥. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٠.
    - ٦. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٦٧.
- ۷. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۱٦٤.
- ۸. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۱۷٤.
  - ۹. یاران پارسی، صفحه ۲۱.
  - ١٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٤٩.
    - ١١. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٣٤١.
    - ١٢. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٣٦٣.

- ۱. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۲۰۳.
  - ۲. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۲٦.
- ٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٥٥.
  - ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٧٢.
    - ٥. اصول عقائد بهائيان، صفحه ٣٢.
  - ٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٢.



- ٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٧.
  - ۸. كلمات مكنونه عربي، شماره ۸.
  - ٩. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٢.
  - ١٠. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٩.
  - ۱۱. كلمات مكنونه عربي، شماره ۱۰.
  - ۱۲. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۲۸۷.
    - ۱۳. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۲۵.
      - ١٤. كلمات مكنونه عربي، شماره ٥.
    - ١٥. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٠.
- ۱٦. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۲.
  - ١٧. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٤٥.
    - ١٨. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٤.
    - ١٩. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٢٧٧.

- ١. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی که بعد از کتاب اقدس نازل شده
  - ۲. پيام ملكوت، صفحه ۱۲۵.
  - ٣. پيام ملكوت، صفحه ١٢٦.
  - ٤. پيام ملكوت، صفحات ١٣٤-١٣٣.
    - ٥. امر و خلق، جلد ٣، صفحه ١١.
  - ٦. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحه ۲۸۰.
    - ۷. کلمات مکنونه عربی، شماره ۳.
    - ۸. کلمات مکنونه عربی، شماره ۵۹.
    - ٩. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢٧.
    - ١٠. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٨.
  - ١١. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ٢، صفحه ٢.

- ۱۲. کلمات مکنونه عربی، شماره ۹.
- ١٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٦٤.
- ۱٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٨.
- ١٥. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣.
  - ۱٦. روزنه های امید، صفحه ۳۱۱.
- ١٧. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٣.
- ۱۸. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحه ۲۸۵.
  - ١٩. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٢.
  - ۲۰. کلمات مکنونه عربی، شماره ۱۳.
- ٢١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
  - ۲۲. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۷.
  - ۲۳. كلمات مكنونه عربي، شماره ٦٨.
    - ۲٤. ياران پارسي، صفحه ۲۰.
      - ۲٥. هفت وادي، صفحه ٦.
  - ٢٦. پيام آسماني، جلد ١، صفحه ٣٥.
  - ٧٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٨٤.
    - ۲۸. كلمات مكنونه عربي، شماره ٦٩.
      - ۲۹. كتاب فرائد، صفحه ۲۶۳.
- ٣٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦١.
  - ٣١. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٨.
  - ۳۲. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۲۵۷.
  - ٣٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٤٩.
- ۳٤. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه . ۳۶.
  - ٣٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٧٨.



- ١. آثار قلم اعلىٰ، جلد سوّم، (مجموعه مجلّدات ٥، ٦، و٧)، صفحه ٨٦٥.
  - ۲. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ۲٤۵-۲۲۵.
    - ٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٤٩.
  - ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ١٦٤-١٦٣.
    - ٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٣١.
      - ٦. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٦٧.
        - ٧. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٤٧٨.
      - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۱۳.
        - ٩. امروخلق، جلد ٢، صفحه ٢٣١.
        - ١٠. كلزار تعاليم بهائي، صفحه ١٤٢.
    - ١١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٢٩.
      - ١٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٤.
        - ۱۳. دریای دانش، صفحه ۱۷۳.
          - ۱٤. ياران پارسي، صفحه ۲.
          - ١٥. حديقه عرفان، صفحه ٥١.
          - ١٦. ياران پارسي، صفحه ١٥.
            - ۱۷. ياران پارسي، صفحه ۲.
  - ١٨. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٦-٣٣٥.
    - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۵.
  - ٠٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٣-٢٥٢.
    - ٢١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٣.
      - ۲۲. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۱۷۵.
    - ۲۳. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحات ۲۰۸-۲۰۸.
      - ٢٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢١.
      - ٢٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٧.



- ۲٦. دریای دانش، صفحه ۸۲.
- ٧٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٤٣-٢٤٣.
  - ۲۸. محاضرات، جلد اوّل و دوّم، صفحه ۱۵۵.
    - ۲۹. حدیقه عرفان، صفحه ۱۲۰.
      - ٣٠. حديقه عرفان، صفحه ٥٦.
      - ۳۱. ياران پارسي، صفحه ۵۵.
    - ٣٢. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٢٩٩.
  - ٣٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ٢٠٧-٢٠٦.

١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٦-٣٣٥.

### ضمیمه ۱

- ١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ١٢٢.
  - ۲. بهاءالله در قرآن، صفحه ۷۰۸.
  - ٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣٦.

# Life with God and Without God

Hushidar Motlagh, Ed.D.

Email: Info@GlobalPerspective.org

www.GlobalPerspective.org



Global Perspective 1106 Greenbanks Dr Mt. Pleasant, MI 48858



www.TheKnowledgeOfGod.com www.Baha9.com

Copyright © 2015 by Hushidar Motlagh

ISBN: 0937661384 LCCN: 2014921709