

## چرا به این جهان آمده ایم؟

نقشهٔ آفرینش انسان

هوشيدر مطلق



www.GlobalPerspective.org

www.TheKnowledgeOfGod.com

#### از انتشارات

#### Global Perspective 1106 Greenbanks Dr Mt. Pleasant, MI 48858 USA

حق چاپ محفوظ

۱۷۰ تاریخ بهائی، مطابق با ۱۳۹۲ شمسی، ۲۰۱۳ میلادی

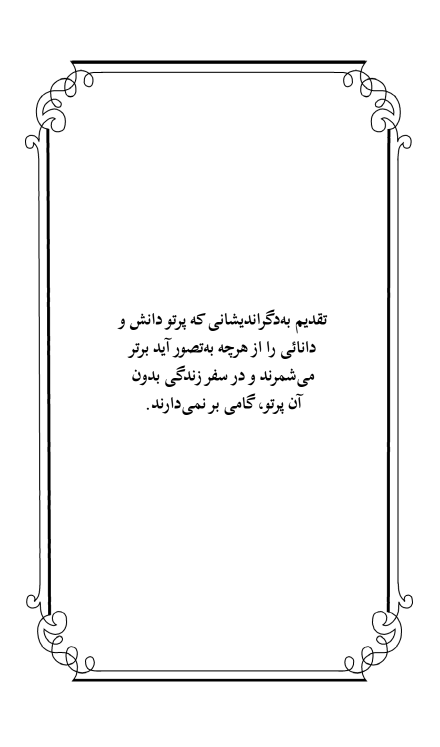
برای آشنائی بیشتر با کتابهای دیگر این مؤلف بهاین دو وبسایت مراجعه کنید:

www.GlobalPerspective.org



www. The Knowledge Of God. com

Email: info@GlobalPerspective.org



### فهرست مندرجات



١

چرا بهاین جهان آمدهایم؟

• ::=**;•**D@**(•**;=::•

۲

روزنهای بهخودشناسی و خداشناسی در درون انسان چه میگذرد؟

·::=•D0(•<del>;::</del>•

٣

نخستین گام در راه ترقی انسان و اصلاح جهان

٤

خداشناسي

ایرادات و شکایات مردمان از خدا



۵

اثبات وجود خدا بنابر داوری خرد

• ::**=;•**>>©**(•;**::•

٦

زندگانی جاودانی بهشت و دوزخ یعنی چد؟

٧

نقش پیشوایان و خرافهپرستان در کاهش ایمان و عشق بهیزدان

• ::=**•**D@**(•**<del>:::</del> •

٨

نقشه آفرينش انسان وكيهان

این دنیا یک مدرسه است

·::=+D@(+;::-

٩

نقشه آفرینش انسان و کیهان این دنیا جای آزمایش است



١.

خردگرائي يعني چه؟

نقش عقل و خرد در سرنوشت جاودانی انسان

·:=+000(+=:: +

11

خود شناسي

نظری دیگر بهچشم درون و دورنگر

• ::=**•**D@**(•**=::•

17

نقشِ خرد در برابر نفسِ نزدیکنگر

14

سُبُحاتِ جلال

پردههای جدائی میان یزدان و انسان

١٤

رمز سعادت انسان خود شناسی و خدا شناسی



#### 10

انسان کست و زندگی برای چیست؟ برتری انسان در چیست؟ -::=+DO(+=::-17

این دنیا جای مهمانی است نه خانه جاوداني

• ::==>>>(•}=::•

11

"قضا و قدر" يعنى چه؟ • ::===DO(+=:: •

نظری دیگر بەنفس نزدىكنگر 

19

نقشه آفرينش انسان خلاصهای از این کتاب

·:=+>DOG+=:: •

ضمیمه ۱: چند کتاب دیگر از این مؤلف بهفارسی و انگلیسی

ضميمه ۲: درباره مؤلف

## پیشگفتار



# سفری شادی بخش و شگفت آسا به کشور روح و روان

هدف این کتاب شناسائی یزدان و آگاهی از نقشه آفرینش انسان است. این نقشه را خداوند از دیر باز در کتابهای آسمانی بهروشنی بما آموخته است. با اینحال بسیاری از مردمان از گفتار یزدان آگاهی درست ندارند.

در راه سیر و سفر از خود به خدا، از خودشناسی به خداشناسی، نخستین گام این است که پرده از این اسرار برداریم:

- چرا بهاین جهان آمدهایم؟
- رمز آفرینش این جهان و جهان جاودان چیست؟
- خداشناسي يعني چه؟ چگونه مي توان خالق گيتي را شناخت؟
  - خودشناسي يعني چه؟ چگونه ميتوان خود را شناخت؟
    - ارمغان خرد چیست و چگونه می توان آنرا بکار برد؟



- عشق يزدان چگونه بهانسان اميد و شادى مى بخشد؟
- چرا بسیاری از مردمان از این سرچشمه عشق و امید روگردانند؟

بزرگ ترین بلا در نظر خدا چیست؟ بنابر گفتار حضرت مسیح، بزرگ ترین بلا سرگردانی طالبان و تشنگان سرچشمه راستی است. چه بسا مردمان که تشنه حقیقت اند، امّا ندانند به چه سو روی آورند و از کدام جام بنوشند. زیرا مدعیان "آب زندگانی" همه جا حاضرند، و هر یک از آنها، جام خود را از هر جام دیگر زیباتر و برتر می شمرد. در این غوغا و ماجرا، تشنگان در "وادی طلب" حیران و سرگردانند.

این کتاب هدیهای است به کسانی که به زندگانی معنوی خود قدر می نهند و برآنند که انسان تنها برای "آب و نان" به این جهان نیامده است. این طالبان و جویندگانِ اسرار آفرینش، اطمینان دارند که داور دادگستر به بندگانش عشق می ورزد، و سرانجام تشنگانِ "وادی طلب" را به سرچشمه آگاهی و دانائی می رساند و از آب "زندگانی جاودانی" سیراب می کند.

این کتاب جامی و ارمغانی است تقدیم بهاین تشنگانِ "وادی طلب" دگراندیشانی که مایلند از مرز باورها و تصوّرات خود بگذرند، با میزان خرد اندیشه های دیگران را بسنجند، و با خاطری پاک از گفته ها و شنیده ها به باورهای آنها نظر نمایند.

هر کس تشنه است، بیاید! و هر کس میخواهد، جام زندگانی جاودانی را بهرایگان بگیرد و بنوشد. حضرت مسیح (مکاشفات یوحنا، فصل ۲۲، آیه ۱۷)

ای بندگان! چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید، تا بهیاری دوست یکتا از خاک تیره پاک شوید و بکوی دوست یکانه در آئید، از جهان بگذرید و آهنگ شهر جانان نمائید.\

ای بندگان! هر که از این چشمه چشید بهزندگی پاینده رسید، و هر که ننوشید از مردگان شمرده شد.۲



دست بخشش یزدانی آب زندگانی میدهد. بشتابید و بنوشید. هر که امروز زنده شد هرگز نمیرد، و هر که امروز مرد هرگز زندگی نیابد." حضرت بهاءالله

دوست یکتا می فرماید: راه آزادی باز شده بشتابید، و چشمه دانائی جوشیده از او بیاشامید. <sup>4</sup>

## بدبینی گسترده بهدین و خدا و ایمان

بسیاری از مردم عصر ما بهخاطر آنچه از دین دارانِ نادان و خرافهپرست دیده و شنیده اند، دست و دل از ایمان بهیزدان برداشته اند. آیا این دگراندیشان آگاهند که با رفتار خود تسلیم آن خرافهپرستان شده اند؟ زیرا به آن کوته نظران اجازه داده اند که گرانمایه ترین سرمایه شان را به یغما برند. آیا این رفتار، تسلیم شدن به آن خرافهپرستان نیست؟ عشق به خدا و ایمان بی ریا، با خرافهپرستی و دوروئی چون آب و آتش هرگز با یکدیگر نیامیزند و در یک دل جای نگیرند. این کتاب شاهد این گفتار است.

دامن دوست به دست آر و ز دشمن بگسل مردِ یزدان شو و فارغ گذر از اهرمنان کمتر از ذرّه نهای، پست مشو، عشق بورز تا به خلوتگه خورشید رسی چرخ زنان حافظ

#### خود شناسی و خدا شناسی

ما تصویری و نموداری از پروردگاریم. اگر میان ما و خالق ما شباهتی نبود، چگونه می توانستیم او را بشناسیم؟ اگر در روح ما احساس عشق و عاشقی نبود، چگونه ممکن بود بدانیم که خالق ما عاشق ماست؟ اگر از علم و



دانش و آگاهی بیبهره بودیم، چگونه میتوانستیم بدانیم که خدا عالم و دانا و آگاه است؟

خدا شناسی، نخستین گام در راه خود شناسی است. هر کس خدا را بشناسد، خود را شناخته، و هر کس خود را بشناسد، خدا را شناخته. مایه زندگانی و روشنائی جهانِ ما پرتو آفتاب است. مایه زندگانی و روشنائی جان و روان ما نور خداست. بدون آن نور، خود شناسی ممکن نیست:

انسان تا حق را نشناسد، از شناسائی خود محروم است. زیرا باید اوّل انسان نور آفتاب را ادراک نماید و نور خویش را نیز مشاهده کند. زیرا بی نور هیچ چیز مشاهده نشود.<sup>۵</sup>

پروردگار در هر عصر و زمانی، بنابر استعداد ما، آنچه لازم است، بما می آموزد. راهنمای این کتاب نیز نور خدا و گفتار خداست. بدون اتکاء به آیات الهی، نگاشتن حتّی صفحه ای از این کتاب ممکن نبود.

تا بهمقام بلند انسان پی نبریم و بهچشم جان نبینیم که روح ما تصویری از آفریننده ماست، و تا نپذیریم که هدف ما و نقش ما و برترین افتخار ما در این دنیا، پرده برداشتن از روی این تصویر زیبا و عشق ورزیدن بهطرّاح آن است، زندگانی ما تهی و بیمعناست. این چند بیت از سعدی چه زیبا و مناسب حال است:

تن آدمی شریفست بجان آدمیت
نه همین لباس زیباست نشان آدمیت
اگر آدمی بهچشم است و دهان و گوش و بینی
چه میان نقش دیوار و میان آدمیت
رسد آدمی بجایی که بجز خدا نبیند
بنگر که تا چه حدست مکان آدمیت

## فکر انسان کلید رهائی جهان

هرچه از انسان می تراود و در جهان رخ می دهد، سرچشمه آن فکر است. منشأ جمیع اختراعات و اکتشافات و علوم و فنون، فکر است. منشأ جمیع بدی ها و نیکی ها و بلاها و خوشبختی ها و غمها و شادی ها فکر است. برای اینکه به جهان صلح و صفا آوریم و به زندگانی مردمان شادی و آرامش بخشیم، باید نخست فکر انسان را از "من" به "ما" و از "اکنون" به "ابدیت" گسترش دهیم. اگر به این آرمان بزرگ دست یابیم، جهان جلوهٔ بهشت برین گیرد. تا هنگامی که نگاه انسان از دایره "من" به مرزهای "ما" گسترش نیابد، و از حدود "اکنون" به فضای جان فزای "ابدیت" نرسد، جهان روی صلح و صفا نبیند و نوع انسان به شادمانی جاودان دست نیابد. چرا به این جهان صفا نبیند و نوع انسان به شادمانی جاودان دست نیابد. چرا به این جهان آمده ایم؟ برای تحقق این دو هدف و آرمان بزرگ نگاشته شده.

#### آينده ايران

ما به گذشته ایران می بالیم و آرزو داریم که بار دیگر غنچه شکوه و عظمت کشور ما شکوفا گردد. آیا ممکن است به این آرمان برسیم؟ تحقق این آرمان ممکن است، اما به دو شرط:

- پذیرش نظامی نوین بر اساس آزادی و عدالت.
- پرورش و تربیت شهروندانی خردمند و با وجدان که قدر آزادی را بدانند و در حفظ آن بکوشند.



تحولات عصر حدید، مردم جهان را بهتدریح بهسوی دموکراسی سوق داده و می دهد. در این بهار آگاهی، بذر آزادی در سراسر جهان روزبروز در نمو و پرورش است.

آیا استقرار دموکراسی به تنهائی ضامن ترقی و تعالی کشور ماست؟ آیا می تواند گذشته با شکوه ایران را باز آورد؟ دموکراسی نقشهای است اداری و سیاسی برای عدالت اجتماعی و جلوگیری از ظلم و استبداد. آیا این نقشه در اصلاح و اعتلای روح مردمان نیز اثری دارد؟ آیا با دادگاه و قانون و پلیس می توان به مردمان راستی و درستی و محبت آموخت؟

ارزش هر نقشه ای برابر با ارزش های مردمانی است که به آن باور دارند و آنرا بریا می دارند. آیا از مردمی نادان، خرافه پرست، نادرست، و رشوه خوار، می توان اجتماعی آزاد و آباد ساخت؟ اگر هم چنین اجتماعی بنا شود، آیا آنرا در برابر طوفان های روزگار قرار و دوامی است؟ آیا با خشت و گل می توان قصری محکم و پایدار بریا نمود؟

در سالهای اخیر، مردم مصر با رأی اکثریت، دموکراسی را برگزیدند. ولی پس از کوتاه مدتی، آنرا از دست دادند و بهاستبداد باز گشتند. آیا جز این بود که عامه مردمان، بلوغ فکری و استعداد اجتماعی و اخلاقی برای آزادی و دموکراسی نداشتند؟

بازگشت شکوه و عظمت ایران، بیش از هر چیز، بسته به پرورش ذخائر معنوی آن است. ذخائر معنوی هر کشور، انسانهائی هستند آگاه و با وجدان که منافع میهنشان را بر منافع شخصی خود ترجیح دهند. بدون پرورش این ذخائر معنوی، دموکراسی و هر نظام دیگر، تنها نقشی است بر آب—نقشی که دائماً دستخوش امواج و تلاطم دریاست.

ه ۱

تا ذخائر و منابع معنویِ ملت ما پرورش نیابند، ایران آرامش نبیند و شکوه و عظمت گذشته آن باز نگردد. فراهم ساختن و بکار انداختن این ذخائر و منابع هزار بار و بیشتر، مهمتر و مشکل تر از داشتن نقشه و برپا داشتن اصول آزادی و عدالت اجتماعی است.

این کتاب راهنمائی است برای پرورش ذخائرِ معنویِ میهن ما. در سیر و سفر بهسوی این آرمان بزرگ، صبر بهترین یار ما، عشق تواناترین مشوق ما، و امید زیباترین منظر ماست—عشق بهزندگانی شادتر، و امید بهمیهنی آزاد و آباد با مردمی مهربان و ایران دوست.

ای دل صبور باش و مخور غم، که عاقبت این شام صبح گردد و این شب سحر شود گویند: "سنگ، لعل شود در مقام صبر" آری، شود! و لیک بهخونِ جگر شود. از کیمیای مِهر تو زرگشت روی من آری، بهیمن لطف شما خاک زر شود از هر کنار تیر دعا کردهام رها باشد کزین میانه یکی کارگر شود.

مژده ای دل که مسیحا نفسی می آید که ز انفاس خوشش بوی کسی می آید از غم هجر مکن ناله و فریاد، که من زده ام فالی و فریادرسی می آید.



## چرا بهاین جهان آمدهایم؟

## نظری مختصر بهزندگانی بشر در این عصر شلوغ و پر ماجرا

اگر فرصت داشتید که از خدا یک سؤال بپرسید، آن سؤال چه بود؟ آیا این نبود که: "خدایا! چرا مرا آفریدی؟ چرا بهاین جهان آوردی؟ و به کجا می بری؟" آیا هرگز درباره این پرسشها تأمل نموده اید و پاسخی برای آنها یافته اید:

- آیا وجود انسان نتیجه تصادف است، یا نقشه و نظامی در پس پرده پنهان است؟
- آیا ممکن است که طرّاح هستی انسان را برای سفری زودگذر، بی هدف و مقصود، به این جهان بیاورد؟



- آیا دسترسی به نعمتهای این دنیا، به تنهائی روح انسان را آرامش و صفا می بخشد؟
- آیا ما تنها برای زیستن و مردن به این جهان آمده ایم؟ اگر چنین است، پس تفاوت ما با جانوران چیست؟
- چه هدف و مقصودی شایسته انسان است؟ آیا داشتن و انباشتن مال و منال، موجب غنا و اعتلای روح ماست؟
  - آیا مرک پایان زندگی است، یا سفر بهسرائی دیگر؟
- علت مشكلات بى شمار جهان، جنگها، ظلمها، خودخواهىها، و تعصبات چيست؟ چرا مردم خردگرا راهى براى رهائى عالم نيافتهاند؟
- چگونه می توان به روح انسان اعتلا بخشید و به مقام بلند انسانیت رسانید؟

جز به یاری پروردگار، آیا می توان برای این پرسشها پاسخ یافت، و به این هدفها تحقق بخشید؟ جز طراح عالم هستی، چه کسی از نقشه آفرینش انسان و راه رهائی جهان آگاه است؟ این کتاب چکیده ای از آن گفتار و آن راهنماست. بدون پرتو دانش و دانائی از منبع علم و آگاهی، راهی به کامرانی و شادمانی انسان و رهائی جهان نمی توان یافت.

زندگانی ما در این دنیا شبیه سفری است پر ماجرا، در راهی پر از نشیب و فراز. هر روزی که میگذرد، منظرهای است که در طی را ه می بینیم و از آن میگذریم تا به آخرین روز و آخرین منظره می رسیم. آنگاه رخت سفر می بندیم و به دیار دیگر می رویم. در این گیر و دار چنان سرگرم سیر و سفر و دیدار مناظریم که نمی پرسیم: "از کجا آمده ام و به کجا می روم؟"



این کتاب درباره "شهر مقصود" است، شهری چنان با شکوه و زیبا که قلم از وصف آن عاجز است. تا این شهر جاودانی را بهچشم جان نبینیم و نشناسیم، زندگانی ما در این دنیا بیرونق و بیصفاست. اراده خالق ما بر این است که در سفر زندگی نه تنها از دیدن مناظر راه لذت بریم، بلکه هدف و مقصود از سفر را نیز بدانیم و به عشق وصال به "شهر مقصود" و دیدار معشوق و معبود همواره امیدوار و شادمان باشیم. رهائی از مشکلات دیدار معشوق و معبود همواره امیدوار و شادمان باشیم. رهائی از مشکلات و بلاهای انسان و جهان، بسته به شناسائی و آگاهی از این شهر زیبای آسمانی است. آیا نمی توان هر دو را با هم داشت؟ هم از دیدار مناظر راه لذت برد و هم از امید به دیدار "شهر مقصود" و وصال به محبوب و معبود دلخوش و شادمان بود؟

رؤیای یوحنا، زیبائی و شکوه این شهر را بما مینماید:

شهر غرق در شکوه و جلال خدا بود و مانند جواهر گرانبها...می درخشید...این شهر نیازی بهنور خورشید و ماه نداشت، زیرا شکوه و بهاء خدا...آنرا روشن می ساخت...این شهر فقط جای کسانی است که نامشان در "کتاب زندگانی"...ثبت شده.

برای اینکه بدانیم زندگی بدون هدف و مقصودی جاودان تا چه حد مشکل و رنج افزاست، فرض کنیم برای دیدار عزیزانمان به سفر می رویم، و پس از گذشت از شهرها و دیدار مناظر با شکوه و زیبا، سرانجام به شهر مقصود و منزلِ عزیزانمان می رسیم، اما در نهایت تعجب می بینیم که آنها نیز به سفر رفته اند و از آنها خبری نیست. احساس ما پس از طی این همه راه و این همه امید و انتظار چیست؟ آیا بجای لذت و شادمانی از دیدار عزیزانمان، احساس افسردگی و خستگی و ناکامی، نمی کنیم؟ آیا حسرت نمی خوریم و به خود نمی گوئیم: "ای کاش به این سفر نمی آمدم و این همه وقت به هدر نمی دادم."



چه بخواهیم چه نخواهیم، چه بدانیم چه ندانیم، زندگی در این جهان، بدون هدف و مقصودی جاودان، مانند چنین سفری است سفری زودگذر که تنها در راه میگذرد، ما را به سوئی نمی برد، و به جائی نمی رساند. سفری پر ماجرا، پر از پستی ها و بلندی ها که نظرگاهش ناکامی و سرانجامش مردن و در زیر خاک خفتن است. آیا انسان که تصویر بی نظیر خداست، شایستهٔ چنین سرنوشت و پایانی است؟

برترین آرزوی انسان در این جهان چیست؟ آیا از خوشبختی آرزوئی و احساسی برتر و خوشتر می توان تصور نمود؟ ما همه در انتظار دیدار این دلبر یکتا روزگار سپری می کنیم. اما می دانیم این گمشده در کجاست؟ اگر از مردمان بپرسیم: "خوشبختی در چیست؟" چه خواهند گفت؟ آیا افکار بیشتر آنها منحصر به این گونه نیازها و آرزوها نیست:

- خانواده خوب سلامت جسم
  - درآمد کافی دوستان باوفا
    - خانه بزرگ و زیبا

جز اینها، شما چه هدف و آرزوئی در دل دارید؟ آیا هیچیک از خواستها، نیازها، و آرمانهای پیش، هدفی جاودان بهانسان می دهد؟ آیا هیچکدام از آنها بما می آموزد که مقصود از سفر ما در این دنیا چیست؟ چرا آمده ایم به کجا می رویم؟

خواستها، نیازها، و آرمانهای پیش همه نمونههائی از دیدنیها و مناظرِ سفرند. این مناظر مانند برگهای لرزان در برابر بادها و بلاهای این جهان همواره در لرزش و جنبشاند، و جز زردی و سستی سرانجامی، و جز ریزش و نیستی پایانی ندارند.



این گونه هدفها در زندگی ما، مانند مناظری زیبنده و فریبا، گاه بگاه در راه ما و در نظر ما جلوه می کنند، چندی به شادی ما می افزایند، اما جاودان نیستند و ما را به جائی نمی رسانند.

چرا مسافرانِ این دنیا عمری در سفر بسر می برند، اما نمی پرسند: "من از کدام شهر می آیم و به کدام شهر می روم؟" موجب و پیامد این غفلت چیست؟ باید این معما را بشناسیم و در حل آن بکوشیم، زیرا شناسائی و حل آن، موجب آگاهی از سرمنشأ بلاهای انسان و جهان است. این کتاب به همین سبب نگاشته شده. هدف این فصل شناسائی و حل این معما و آمادگی شما برای سفر است. فصل های بعد، شما را شهر به شهر تا به "شهر مقصود" می برند. در این سفر، برترین یار شما صبر، و زیباترین منظر شما امید است. بدون یاریِ این یار و بدون نظر به این منظر، راه ناهموار و سفر دشوار است.

حال به بینیم سبب قصور و غفلت مردمان در یافتن هدف و مقصود از زندگی چیست؟ چرا این همه مسافران، نمی پرسند: "شهر مقصود" کجاست؟ چرا تنها به سفر قانع اند و عمرشان را در راه بسر می برند؟ ریشه این قصور را هم در نظریه مردمان به نیازهای ضروریشان می توان یافت، و هم در نظرگاه آنها، یعنی روبرو شدن با دنیائی پیچیده، شلوغ، و پرشتاب.

شایسته است بهریک از اینها نظر اندازیم و بهبینیم زندگانی ما و سرنوشت ما را چگونه شکل می دهند. تمایلات طبیعی انسان چگونه اند؟ از نظر تقدم، نیازهای انسان را چگونه می توان تقسیم و تنظیم نمود؟ روانشناسان نیازها و تمایلات طبیعی انسان را به این ترتیب تنظیم نموده اند:

- ۱. تأمین نیازهای جسمانی، مانند خواب و خوراک
- ۲. احساس امنیت از خطر، از جمله خطر فقر و بیکاری



- ٣. نيار بەمحبت
- ٤. نیاز به محبوبیت در نظر دیگران
- ۵. نیازهای معنوی، مانند معنا و مقصود از زندگی و پرورش استعدادات درونی

بنابر گفتار روانشناسان، احساس کمبود در هریک از نیازهای فوق، نیروهای درونی ما را بهرفع آن نیاز متوجه میسازد و از توجه به نیازهای دیگر باز می دارد. ضرب المثل فارسی: "شکم گرسنه ایمان ندارد" همین مقصود را ادا می کند.

در عصر ما كداميك از تمايلات و نيازهاي پيشين توجه ما را بهخود جلب

می کنند؟ در مسابقات پر ماجرای زندگی، کدامیک از آنها برندهاند؟ زندگانی مردم عصر ما چگونه است، آیا فرصت کافی حتی برای رسیدگی به امور ضروری خود دارند؟ آیا مردمان در هیچ عصری چنین گرفتار و پر مشغله بودهاند؟ گوئی این دوندگان همه در یک مسابقهاند، و از سوئی به سوئی می دوند. بنابر یک مطالعه علمی، در آمریکا زنان و شوهران در روز فقط حدود ۳ الی ۶ دقیقه با هم صحبت می کنند. یکی از رستورانهای شهر نیویورک، امتیازش را در این می داند که با چنان سرعتی به مشتریانش غذا می دهد که به فاصله چهار الی پنج دقیقه، نهارشان را خورده و رفته اند! پیامد آن کسادی بازار کتاب و کسب علم و دانش است. ارمغان علم و پیامد آن کسادی بازار کتاب و کسب علم و دانش است. ارمغان علم و زندگانی جاودانی ماست، در عصر ما جایش را به سرگرمی های بی نتیجه و زودگذر داده است. مردمان از فشار زندگی می نالند و نیاز به آرامش دارند. زودگذر داده است. مردمان از فشار زندگی می نالند و نیاز به آرامش دارند. در این گیرودار، اگر فرصتی یابند بجای کسب دانش به رفع نیازهای روزانه در این گیرودار، اگر فرصتی یابند بجای کسب دانش به رفع نیازهای روزانه در این گیرودار، اگر فرصتی یابند بجای کسب دانش به رفع نیازهای روزانه در این گیرودار، اگر فرصتی یابند بجای کسب دانش به رفع نیازهای روزانه در این گیرودار، اگر فرصتی یابند بجای کسب دانش به رفع نیازهای روزانه



خود روی می آورند. کسانی که اینهمه گرفتارند، از خستگی و کم خوابی می نالند، و حتی فرصت کافی برای رسیدگی به امور ضروری خود ندارند، چگونه ممکن است که به فکر نیازهای معنوی و سرنوشت جاودانی خود افتند؟

اختراعات و سرگرمی های این عصر نیز بر سرعت شتاب و شلوغی زندگانی ما افزوده است. این اختراعات، همه چیز و همه جا را بهخانه ما و پیش چشمان ما آورده است. هر کودک با فراست و ماهری، می تواند با جنبش انگشتانش بر لوحهای، شگفتی ها و رویدادهای جهان را در هر لحظه و هر جا نظاره نماید، از شنیدن شادترین آهنگها لذت برد و با شرکت در مهیج ترین بازی ها روز را به شب رساند.

در این عصر، راه ترقیات مادی بروی بسیاری از مردمان باز شده. مردمان سخت می کوشند که هرچه بیشتر از این امکانات بهره برند و به نعمتهای تازه دست یابند. این امکانات مردمان را بر آن داشته که امتیاز و موفقیت خویش را بیش از پیش با میزان درآمد و دارائی خود بسنجند، نه با کسب دانش و فضائل معنوی.

رقابت در داشتن و انباشتن مال و منال روزبروز در افزایش است. رقیبان عصر ما بر این باورند که ذخائر این دنیا کلیدی است مشکلگشا که درهای کامرانی و عزت جاودانی را بهرویشان میگشاید و آنها را بهآرمانها و آرزوهای دیرینهشان میرساند. آیا تاریخ زندگانی بشر این درس عبرت را بما نیاموخته که امکان دسترسی بهارمغان سعادت، بهنسبت مال و ثروت انسان نیست؟ چه بسیار از مردمان که عمرشان را در این راه بهدر دادهاند، اما اثری از آن کلید گمشده نیافتهاند. حتی برندگان بختآزمائی، که بختشان را می آزمایند و ناگهان به آرزوی دیرینهشان می رسند، می گویند که در آغاز



تصویری از این کلید ناپیدا در ذهنشان داشتند، اما پس از صبر و انتظار بسیار، جزسایه و سراب، نشانهای از آن تصویر زیبا نیافتند.

انسان تشنه، پس از رفع تشنگی، میلی بهنوشیدن ندارد. اما اثر مال و منال بر روح انسان بکلی متفاوت است: اندوختن، نیاز بهاندوختن و انباشتن را شدت می بخشد.

نفوذ نفس نزدیک نگر و خودبین، بر روح انسان شگفت آساست. این نفس می تواند هرچه را بخواهد و بهر شکلی، همانطور و بههمان شکل در نظرش جلوه دهد. زشت را زیبا نماید و بر چهره آز، نقاب نیاز گذارد. چه بسا آرزومندان که عمری در دام آز به انتظار وصال به دلبری افسانه ای در عالم خیال، بسر می برند. این جویندگانِ کامرانی، و عزت و آرامش جاودانی، همه جا در پی گمشده شان دربدر می گردند، جز در ژرفای جان و روانشان. اگر لحظه ای چند به درونشان بنگرند، جواهر و ذخائری یابند چنان زیبا و درخشان و چنان یکتا و روح افزا که بر خود ببالند و از شادی به پرواز آیند. این دوندگان باور ندارند که گمشده شان در جانشان پنهان است، و تنها در پرتو دانش و دانائی و علم و آگاهی، نقاب از چهره می افکند و جلوه و جلایش را می نماید.

گذشته از سد نیاز و آز، سد دیگری نیز مردمان را از توجه به "شهر مقصود" باز می دارد، و آن اجتماع درهم و پیچیده عصر ماست. در زمان ما شمار مدعیان راههای راست و هموار به خدا و رهائی دنیا از غم و بلا، روز بروز در افزایش است. از هر سو این ادعا و ندا به گوشها می رسد: "راه ما تنها راه به به به به به به به برای رهائی از عذاب جاودان و آتش سوزان، از پیروان مذهب ما شوید." پیدایش هزارها فرقه و مذهب در سراسر جهان، به یاری



رسانه ها، صدا و ندای این مدعیان را دم بدم به گوش ها می رساند. مردمان از شنیدن این همه ادعا و صدا و غوغا به ستوه آمده اند.

در دنیائی چنین شلوغ و آشفته، در جنگلی چنین انبوه و درهم، از مردمانی گرفتار که حتی فرصت کافی برای رسیدگی به امور ضروری خود ندارند، چه انتظاری می توان داشت؟ بازتاب مردمان به اینهمه جنجال و غوغا و صدا و پیدایشِ اینهمه راهها به سوی خدا چه بوده؟ جز سلب اعتماد از همه مدعیان و بدبینی و بی تفاوتی نسبت به همه دعوت ها و راه ها و صداها، چه انتظاری می توان داشت؟

بر اثر تسلط این دو تحول بزرگ و بی سابقه بر روح و روان مردمان، یعنی زندگانی شلوغ و پر شتاب از جانبی، و اجتماع پیچیده از جانب دیگر، چند بیماری مسری و مزمن و رنجافزا، بر عامه مردم جهان تسلط یافته و آنها را سخت منتلا ساخته:

- بدبینی
- بىاعتمادى
  - بىتفاوتى
- بیعلاقگی بهکسب علم و دانش

اثرات و نتایج تسلط این بیماریهای مهلک بر روح مردم جهان بیش از آن است که به تصور آید. روح انسان به نور امید روشن است، و به شعله عشق به دانش و دانائی زنده و پاینده. دنیا بدون این نور و این شعله، چقدر بی رونق و بی صفا، و زندگی چقدر دشوار و رنج افزاست. در زندگانی بشر، آیا رویدادی غم انگیزتر از تسلط دو اهریمن ناامیدی و نادانی بر روح مردم جهان می توان تصور نمود؟



اگر بدون نظر به شهر مقصود، سفر بی معنا و رنجافزاست، مسافران زندگی چگونه این شهر را از یاد می برند؟ چگونه است که بی هدف و مقصود عمری در راه بسر می برند، اما از خود نمی پرسند: "از کجا آمده ام و به کجا می روم؟" برای حل هر مشکلی و رفع هر کمبودی، باید راهی یافت. مسافران جهان برای حل این مشکل و رفع این نقصان، چند راه یافته و در پیش گرفته اند. از جمله اینکه پیوسته به خود دلخوشی و امید دهند که با اندکی صبر، سرانجام صبح وصال خواهد دمید، و روز جشن و شادی خواهد رسید. آن دلبر گمشده و گریزان لابد در پس منظره ای دیگر پنهان و ناپیداست. "اگر فلان چیز را بدست آورم، یا به فلان آرمان برسم، ناکهان نقاب از چهره بردارد و روی مهرویش را بنماید." و هرگاه به آرمان خود می رسند، پس از مدتی برایشان عادی می شود، و نظرشان به دلبری و گمشده ای دیگر می افتد.

این مسافرانِ وادیِ امید و آرزو، بجای تفکر درباره "شهر مقصود" خود را به به وعده های شادی بخش و تماشای مناظر تازه و دل پذیر در طی راه، دلخوش و شادمان می دارند. چه بسا عاشقانی افسرده و آزرده که در انتظار دیدار دلبری ناپیدا و گریزان، در عالم تصور و گمان عمری بسر می برند. چه سال ها که به امید وصال به معشوقی که در عالم خیال ساخته اند، در سیر و سفر به هدر می دهند. چه گلهای جان بخش و زیبا در گلشن روح و روانِ انسان ها که هرگزشکوفا نمی شوند.

#### نقش ما در سفری زودگذر

توقف ما در این دنیا بس کوتاه است، و زمان چون باد درگذر. سالها، روزها، و دقایق زندگی، تنها سرمایه و اندوخته ماست. سرگرمیها و



گرفتاری های این دنیای پر شتاب، این سرمایه آسمانی را آن بهآن به یغما می برند، و سرانجام جز حسرت و پشیمانی، یادی و نشانی از خود در روح ما نمی گذارند.

یزدان مهربان، انسان را تنها بخاطر عشق آفریده. عاشقِ صادق، معشوقش را عزیز و گرامی می شمرد و او را هرگز از یاد نمی برد. از شادمانی او شادمان، و از غمش افسرده و غمناک می شود. ما انسان ها برگزیده ترین آفریده یزدانیم، و به لقب "اشرف مخلوقات" مفتخر شده ایم. آیا ممکن است که عاشق ما و طراح تصویر بی نظیر و زیبای ما، شاهکار عزیزش را به دست فنا سپرد و نشانی از او نگذارد؟ آیا ممکن است که از دیدار برترین آفریده اش شادمان و از جدائی از او آزرده نگردد؟

یزدان مهربان برای هریک از بندگانش مقصود خاصی مقدر داشته و بر صفحه تقدیر نگاشته. بر ماست که آن مقصود را از عالم اندیشه به عرصه عمل آوریم و با روحی سرشار از عشق و امید به سوی معبود خود بشتابیم. عاشق آسمانی از معشوقش جز این هرگز انتظاری نداشته و ندارد.

اگر دین فروشان به مردمان زود باور و ساده اندیش می آموزند که تنها در فکر آخرت باشند و نعمتهای این جهان را بی ارزش شمرند، این ادعا و گفتار بی پایه و ناروا، جز دامی برای استثمار ساده اندیشان از سوی راهزنان دین و ایمان، و راهی برای گمراهی ساده دلان و زودباوران چیزی نیست. در هیچ آئینی چنین دستوری نمی توان یافت. مقصود از کتابهای آسمانی این است که دنیا را بجای خدا نیرستیم، و "سفر" را بجای "شهر مقصود" نگذاریم. زیرا دنیا بندهٔ ماست، و راهی به معبود و مقصود ما، نه مسکن جاودانی ما.

بنابر نقشه آفرینش، جسم ما جامهای است بر روح ما. باید در حفاظت و نظافت این جامه بکوشیم، اما بهپرستش و نیایش آن نپردازیم. زیرا ما روانیم



نه تن، روح و جانیم نه جسم. باید دیریا زود این خانه و جامه را بگذاریم و رخت سفر بربندیم. اگر مردمان بجای جامهپرستی و خانهپرستی، بهخدا پرستی بگروند، جهان گلستان شود. غنچههای پژمرده و افسرده شکوفا شوند و عالم را از رائحهٔ شادی و عشق معطر سازند. تا هنگامی که "عشق دنیا" بجای "عشق خدا" بر مردم دنیا حکمفرماست، جهان آسایش و آرامش نیابد و نوع انسان بهشادمانی جاودان دست نیابد. طراح جهان چنین خواسته، و بر صفحه تقدیر نگاشته.

یزدان مهربان، نعمتهای هر دو جهان را برای ما آفریده و رمز کامرانی و شادمانی را در گفتار فرستادگانش بما آموخته. بنابر اراده او، باید بهزندگانی خود در این جهان قدر نهیم و از جمیع نعمتهای آن بهره بریم، اما نقش خود را از یاد نبریم. بنابر خواست و اراده یزدان، باید هم از دیدار مناظر راه برخوردار شویم، و هم از امید بهدیدار شگفتی های "شهر مقصود" خوشدل و شادمان باشیم.

آیا آگاهی ما از این شهر با شکوه و زیبا که مأوای جاودانی ماست، از عشق ما به سفر و لذت دیدار مناظر راه می کاهد؟ بعکس، این آگاهی، به صفا و زیبائی مناظر راه می افزاید و سفر را بس خوشتر و شیرین تر می کند. آیا نمی توان هر دو را با هم داشت؟ هم از سیر و سفر لذت برد و هم از انتظار و دیدار شهر مقصود دلخوش و شادمان بود؟ آیا هدف و آرمانی والاتر و خبری خوشتر و تصویری زیباتر از زندگانی جاودان در پناه یزدان مهربان می توان تصور نمود؟ آیا این امید و نوید و انتظار، و این تصویر بی نظیر، از راحت و لذت سفر می کاهد؟

روانشناسان برآنند که از هر چیز بیشتر، تصویر ما و نقش ما از خودِ ما، زندگانی ما را شکل می دهد. رمز موفقیت یا شکست، شادی یا افسردگی،



و درجه انعطاف پذیری ما، همه مرتبط به این نقش و این تصویر است: انسان کیست و به کجا می رود؟ دو پاسخ زیر، هر کدام نقشی و تصویری از انسان و سرنوشت انسان بما می دهد. کدامیک را شما ترجیح می دهید:

۱ من از نسل و نواده میمونها هستم.
 از خاک آمدهام و بهخاک می روم.

۲. من از سوی خدا و روح خدا، از عالم افلاک آمدهام،
 و بهسوی خدا و روح خدا و بهعالم افلاک می روم.

هریک از دو تصویر پیش، چه تأثیری بر زندگانی ما دارند؟ کدامیک زیباتر و با شکوه تر است؟ کدامیک بما امید می بخشد؟ کدامیک عشق به زندگی را در روح ما می پرورد؟ کدامیک بما انگیزه و مقصود و هدف می بخشد؟ کدامیک نقش ما را به افلاک می برد؟ تفاوت این دو نقش از کجاست تا به کجا؟

خالق ما، نعمتهای بی شمار برای ما آفریده و در دسترس ما نهاده. اراده اش بر این است که آن نعمتها را در پرتو شناسائی و عشق او به بینیم و قدر شناسیم. این شناسائی و عشق، چون تابش نور بر "دریای نور" ذخائر نهفته در روح ما را بما می نماید، به زندگانی ما صفا می بخشد و شعله عشق را نسبت به جمیع انسانها، چه بیگانه چه آشنا، در ژرفای وجود ما می افروزد. بدون این دانش و دانائی، و بدون این عشق و آگاهی، زندگانی انسان در این جهان، بی هدف و بی معنا و بی رونق و بی صفاست.

بدیهی است، نخستین لازمه تحقق هر آرزو و آرمانی، اراده و صبر و کوشش و کاوش است. آیا بنای روابط عاشقانه میان بنده و آفریننده، از این قانون مستثناست؟ آیا می توان تنها در عالم خیال و امید، به وصالِ معشوق آسمانی خود رسید و باو عشق ورزید؟



#### مسافر در این سفر بی صبر به جائی نرسد و به مقصود واصل نشود. ا حضرت بهاءالله

برای تحقق این افتخار و عزت پایدار، پروردگار شرایطی مقرر داشته، نقشهای بر صفحه تقدیر نگاشته، و از دیرباز اسرار آنرا در نوشته های آسمانی آشکار ساخته. این کتاب چکیدهای است از آن اسرار و گفتار. زیرا حل معمای آفرینش را جز در گفتار طراح جهان و خالق انسان نمی توان یافت. بدون آن گفتار و آن راهنما، حتی تصور نگاشتن این کتاب ممکن نبود، تا چه رسد به تحقق آن. در فصل های بعد مراجع و شواهد بسیار از کتاب های آسمانی خواهید یافت.

آگاهی ما از نقشه یزدان برای شادمانی و کامرانی انسان در این جهان، و پرورش و آمادگی روان برای سیر و سفر در سرای جاودان و عوالم بی کران، منظر ما را از زمین به آسمان می رساند. از آن منظر بلند، همه چیز زیبا و دلگشاست. از آن افق همه چیز در حد کمال و جمال جلوه گر است. زیرا تنها از آن افق و از آن منظر، شگفتی های "شهر مقصود" را می توان به روشنی نظاره نمود. بدون آگاهی از اسرار آفرینش، آرامش و شادمانی جاودان برای انسان هرگز ممکن نبوده و نیست. پروردگار چنین خواسته و مقدر داشته، و چنین بر لوحه تقدیر نگاشته.

داروی شفابخشِ بیماریهای جهان در روح انسان است. تا وجدان انسانها اعتلا و صفا نیابد، سختی و بلا دست از جهان بر ندارد. آیا ممکن است از مردمانی نادرست و نادان و خودپرست، عالمی پر از عدل و داد آفرید؟ آیا ممکن است از انسانهائی خرافهپرست و جسور و خودبین، جهانی آزاد و آباد ساخت؟ آیا ممکن است از درختانی پوسیده و آسیب دیده، میوههائی شیرین و خوشگوار بهبار آورد؟



شایسته است در آغاز سفر زندگی، به پایان سفر نظر نمائیم. و پیش از آنکه به آخرین منظر راه برسیم، ساعتی چند صرف سرنوشت جاودانی خود و کشف اسرارِ آفرینش انسان نمائیم تا به روشنی دریابیم که عشق خدا تا چه حد به زندگانی ما رونق و صفا می بخشد و بر شادمانی ما می افزاید. این عشق سرچشمه زندگانی جاودانی ماست. ثروت و عزت جهان با ذره ای از آن قابل قیاس نیست. زندگی بدون پرتو آگاهی و عشق الهی، شبی است تیره و جان فرسا که جز افسوس پایانی و جز افسردگی و ناکامی، ثمری و سرانجامی ندارد.

اگر آرزوی شما پیراستن جهان از تعصب و جدائی و خودخواهی و بنای دنیائی آراسته به عدالت و آزادی و صلح و صفاست، به یقین بدانید که بدون ترقی و تعالی روح انسان، تحقق این آرمان، هرگز امکان پذیر نیست. عشق خدا تنها راه رهائی بشر از دام خودخواهی و هوسهای نفسانی است. این عشق، ما را از تنگ نظری و خودبینی می رهاند و به یک یک مردم جهان پیوند می زند. زیرا بما می آموزد که ما همه خواهران و برادران همیم. حتی دگراندیشان را در نظر ما محترم و عزیز می دارد. آنها نیز در صحنه جهان نقشی دارند، و سهمی از تصویر زیبا و رنگارنگ آفرینش اند.

خواست طراح جهان چنان است که گلشنِ هستی به گلهای رنگارنگ زیور یابد، نه بهبرگهای همشکل و همرنگ. هر یک از ما باید راه خود و سرنوشت خود را در کمال آزادی برگزینیم، و هرگز دیگران را، از هر مسلک و مرامی باشند، حقیر نشمریم. زیرا تحقیر دیگران، تحقیر تصویرِ آفرینش و نقشهٔ جهان آفرین است.

بر ماست که نقش خود را در این دنیای آشفته و پریشان بشناسیم و در تحقق این آرمان بزرگ یعنی خدادوستی و انسان دوستی بکوشیم. با همت و صبر



و کوشش ما، سرانجام دامنه دانش و دوستی گسترش یابد، مرزها و سایههای جدائی و دشمنی کمکم ناپیدا شود، و دنیا بهسوی صلح و صفا روی آورد.

عمر ما و روح ما، سرمایهٔ زندگانی جاودانی ماست. شایسته نیست، این سرمایه را تنها صرف نیازهای جسمانی نمائیم، و آرمانهای آسمانی را نادیده انگاریم. رسیدگی به امور ضروری مانند کسب و کار از لوازم زندگی است، اما هدف جاودانی ما نیست.

تا به چشم جان نبینیم که خدا هم عاشق و معشوق و هم سازنده و صاحب ماست، زندگانی ما در این دنیا مانند غنچهای است سرشار از شگفتی ها و شکوفه ها. غنچهای که هرگز نشکفد، رویش را ننماید، و پرههای خوشبو و روح افزایش را نگسترد—غنچه بماند و غنچه برباد رود. روح ما و درون هر یک از ما گنجینه ای از دیدنی ها و شگفتی هاست. شناسائی خدا، عشق خدا، و سفر به سوی خدا، غنچه روح ما را می گشاید و هر روز و هر ساعت و آن، بر شکوفائی و زیبائی آن می افزاید.

در این عصر پر تشویش و پر ماجرا، نور خدا در دلها در کاهش، و عشق به دنیا روز به روز در افزایش است. مردمان شادمانی و کامرانی را از ساخته های خود می جویند، نه از سازنده آسمانی خود. و برای یافتن و انباشتن ساخته های خود، با یکدیگر پیوسته در رقابت و مسابقه اند. اما در میانِ این دوندگان، کسانی هستند که نفس فریبا و آزمند انسان را که نقاب نیاز بر چهره دارد شناخته اند، و از شرکت در مسابقهٔ "دویدن و به جائی نرسیدن" خسته و افسرده اند. این دگراندیشان، بر اثر تجربه و تفکر دریافته اند که رمز موفقیت در زندگی، کشف جواهر نهفته در درون انسان است، نه کسب موفقیت در زندگی، کشف جواهر نهفته در درون انسان است، نه کسب جواهر نایاب این جهان. این وارستگان به زندگانی خود قدر می نهند و حتی



بیش از دیگران از سیر و سفر در این جهان لذت می برند، اما نظرشان به"شهر مقصود" است و هدفشان دیدار معبود و معشوق. از بندگی بهدنیا رستهاند، و بهعشق خدا پیوسته.

چرا بهاین جهان آمدهایم؟ نماد و نقشهای است که این وارستگان برای یافتن و شناختن "شهر مقصود" راهنمای خود نمودهاند. آنها آرزو دارند که شما نیز با آنها همسفر و همراه شوید و نظری به "شهر مقصود" اندازید تا بهروشنی دریابید که شگفتی های این شهر زیبا و پرشکوه تا چه حد بهزندگانی شما هدف و مقصودی جاودان می بخشد و به عشق شما به خدا و بندگان خدا و کسترش دوستی و یگانگی میان مردم دنیا می افزاید.

روزها فكر من اين است و همه شب سخنم

که چرا غافل از احوال دل خویشتنم

ماندهام سخت عجب كزچه سبب ساخت مرا

یا چه بودست مراد وی از این ساختنم

مرغ باغ ملكوتم نِيم از عالم خاك

چند روزی قفسی ساختهاند از بدنم

ای خوش آنروز که پرواز کنم تا در دوست

بامید سر کویش پر و بالی بزنم

کیست در دیده که از دیده برون مینگرد؟

یا چه جان است نگویی که منش پیرهنم؟

تا به تحقیق مرا منزل و ره ننمایی

یکدم آرام نگیرم نفسی دم نزنم

می وصلم بچشان تا درِ زندان ابد

بهیکی عربده مستانه بهم درشکنم

من به خود نامدم اینجا که به خود باز روم

آنکه آورد مرا باز برد تا وطنم مولوی





# روزنهای بهخود شناسی و خدا شناسی

## در درون انسان چه میگذرد؟

#### دیداری از چشم درون

نخستین گام در راه ترقی و تعالی انسان و جهان و دستیابی به جام شادمانی و کامرانی جاودان، خودشناسی است. لازم است نخست نظری به درون انسان نمائیم و آنرا در پرتو دانش و بینش یزدان به بینیم و بشناسیم. تا خود را در آن پرتو نبینیم، از خودشناسی و خداشناسی هر دو عاجزیم.

ما با دو چشم به این جهان می آئیم. بدون آنها، زندگی سخت دشوار است. خالق ما چشم دیگری نیز در درون ما نهاده. بر ماست که آنرا بیابیم، بگشائیم و در پرورش و تکامل آن پیوسته بکوشیم. آیا چیزی از چشم عزیزتر



می توان تصوّر نمود؟ این چشم سوّم، دنیائی تازه بروی ما می گشاید، دنیائی بس زیبا و دلگشا که از آنچه به تصوّر آید برتر و باشکوه تر است. تا این چشم را نگشائیم، از دیدن بُعدِ چهارم—یعنی جهان جانافزای روح و روان—بی بهره ایم.

جمیع صاحب بصر و سمع اند، ولکن از دیدن و شنیدن محروم مشاهده می شوند. ۱ می شوند. ۱

کشف و پرورش و تکامل چشم درون سرچشمه شادمانی و کامرانی در زندگانی ماست. زیرا پنجرههای بینائی و دانائی را برای همیشه بهروی ما میگشاید. بدون این چشم، زندگانی در این دنیا زندانی است تاریک و تنگ.

بُرقَع [نقاب] از چشم قلب بردارید و پرده از بَصَرِ دل بر درید تا جمال دوست بی حجاب بینید و ندیده به بینید و نشنیده بشنوید. ۲

نیکو است کسی که امروز با دوست پیوندد و از هر چه جز اوست، در رهش بگذرد و چشم پوشد، تا جهان تازه بیند و بهمینوی [بهشت] پاینده راه یابد. مخضرت بهاءالله

آنچه نادیدنی است آن بینی همه آفاق گُلستان بینی آنچه نادیده چشم آن بینی هاتف

چشم دل بازکن که جان بینی گر به اقلیم عشق روی آری آنچه نشنیده گوش آن شنوی

شگفتی ها و شادی ها و دیدنی های "اقلیم عشق" مافوق تصور ماست: در هر آنی امری مشاهده کند و در هر ساعتی بر سرّی مطّلع گردد. مضرت بهاءالله در هر آن عالم بدیعی و خلق جدیدی مشاهده کند و حیرت بر حیرت افزاید. مضرت بهاءالله



#### نخستين لازمه خود شناسي

حضرت بهاءالله

کتاب نفس را باید مطالعه نمود. ٦

أصلُ الخُسرَانِ لمن مَضَتْ ايّامُهُ و ما عَرَفَ نَفسه ٧.

ریشه و منشأ زیان در این است که انسان عمری بگذراند، امّا خودش را نشناسد.

نخستین لازمه خودشناسی گشودن چشم درون است. این چشم را چگونه می توان یافت؟ تنها شرط یافتن آن، عشق بهدانائی و دگراندیشی و میل به تکامل معنوی و ایمان و یقین به این حقیقت است: گشودن این چشم سرچشمه برترین شادی ها و شگفتی هاست.

برای توفیق در خود شناسی، باید به کمال خضوع از خود بپرسیم: "باورها و نظریات خود را چگونه آموختم و پذیرفتم؟" این آموزش و پذیرش از دو راه ممکن است:

- اعتقادات و محيط و تربيت خانوادگي
  - تجربیات شخصی

رسم و شیوه مردمان بر این بوده و هست که باورهای نیاکان خود را بپذیرند، مگر آنکه تجربیات منفی، آنها را از دین و ایمان باز دارد و حتی بیزار نماید. بدیهی است برای توفیق در گسترش دانائی و دگراندیشی باید از حدود این دو مرز، یعنی باورهای نیاکان و تحربیات منفی که از آن باورها داشته ایم پای بیرون نهیم و با کمال آزادی بهاندیشه ها و عقاید دیگران نظر اندازیم، و به این حقیقت آشکار اقرار نمائیم که اگر خانواده دیگر و تجربیات دیگر داشتیم، بناچار باورهای ما نیز متفاوت می شدند. اقرار به این حقیقت روزنه آگاهی را بروی ما می گشاید و خود نشانه ای است از بینائی و روشن نگری ما.



آیا جایز است عمری در این دایره کوچک بسر بریم و سرنوشت جاودانی خود را به آن سپاریم؟ آگاهی از این رمز بزرگ، یعنی سلطه و حکومت یک "دایرهٔ کوچک" بر اندیشه و باورهای ما، درس فروتنی بما می آموزد و ما را بر آن می دارد که دانستنی ها و باورهای خود را حقیقت مطلق نشماریم، بلکه با عشق و شوق وافر از آن دایره پای بیرون نهیم و بهبینیم در کشور اندیشه و اذهان دیگران، خاصه دگراندیشان چه می گذرد.

اقرار به این "رمز آشکار" نخستین گام در راه رشد و پرورش روح ماست. زیرا راه را برای جستجو هموار می سازد و روزنه ای از خودشناسی به روی ما می گشاید. تا این حقیقت را به خاطر نیاوریم و از آن درس فروتنی نیاموزیم، در دنیای کوچک دانستنی ها و باورهای خود اسیریم و فقیر، و از نظاره جهان زیبا و دلگشای درون و آگاهی از افکار دگراندیشان، بی بهره و نصیب. اگر دگراندیشی را بستائیم، امّا خود را بی نیاز از اندیشه دیگران بدانیم، آیا در گفتار خود صادقیم؟

# شناسائي دو نفس مبارز در روح انسان

#### نفس نزدیک نگر

انسان که اشرف مخلوقات و شاهکار خداست، از ارمغان اختیار و آزادی برخوردار است. اگر بهصداقت و شفافیت روی آورد، روحش را "نفس مطمئنه" میخوانند، اگر بهمکر و ریا و خودخواهی تمایل جوید، روحش را "نفس اَمّاره" می نامند. این نفس خودخواه و خودبین مانند پلکی متحرک بر چشم پاک و مصفای روح انسان پیوسته در کوشش و کاوش است. نقش این پلک باز داشتن چشم درون از دیدن دنیای راستی و حقیقت است.



در عالم آفرینش هرچه هست از کوچکترین ذرات گرفته تا کهکشانها همه با اراده پروردگار همراه و سازگارند، مگر گرایش روح مصفا و پاک انسان بهسوی "نفس و هویٰ."

لازم است این نفس پنهان در انسان را که جلوه ای از روح ما و نشانه آزادی ماست خوب بشناسیم، زیرا قادرترین عضو خانواده خود شناسی است. بدون این آگاهی، انسان شناسی ممکن نیست. "نفس امّاره" دوست دارد از این منظرها و دیدها بهر چیز بنگرد و با این صفات بر خود ببالد:

| خودخواه    | اكنونبين  | نزديكبين    |
|------------|-----------|-------------|
| خودپرست    | كوتهنظر   | خودنگر      |
| پنهانکار   | لذت پرست  | دنيادوست    |
| خودنما     | خود دوست  | ظاهربين     |
| خود فريفته | خود شيفته | خود بزرگبین |
| شرور       | مکّار     | خودبين      |
| مستبد      | مُصِرّ    | غافل و جاهل |

خودبینی، مستی و خود شیفتگی می آورد و ما را از شناسائی بیماریهای روان و راه علاج آن، باز می دارد:

مردمانی که از باده خودبینی سرمست شدهاند، پزشک دانا را از او باز داشتهاند.^

حضرت بهاءالله

دوست بین باشید نه خود بین . ۹

نخستین و مهم ترین لازمهٔ خودشناسی، آگاهی از نفس خودبین است نفسی توانا که در همه ما پیوسته در کوشش و جنبش است، امّا اختیارش در



دست ماست. بیشتر مردمان اکراه دارند که به تسلط نفسی خودخواه و خودبین در درونشان اقرار نمایند. بدین سبب بندرت از آن سخنی به میان می آورند و گاهی رفتار ناروای خود را به موجوداتی خیالی مانند شیطان نسبت می دهند. این اکراه و انکار موجب مشکلات بسیار شده و می شود. تا این نفس نیرومند و کوشا را نشناسیم، خود را نشناخته ایم، و تا خود را نشناسیم، از شناسائی معنا و مقصود زندگانی عاجزیم.

ارزش راستین یک انسان در درجه اوّل در این است که تا چه حد از نفسش آزادی یافته.

نفس نزدیکنگر، از امتیاز خاصی برخوردار است. آن حاکم توانا و شیرین سخن، پیوسته بما اخطار می دهد که "مبادا لذّت امروز را با عزّت فردا معاوضه کنی، زیرا عمر انسان بس زودگذر است و زندگی بس کوتاه. تا توانی امروز را خوش باش و غنیمت شمر، زیرا به فردا امیدی نیست." بدیهی است پذیرفتن این اخطار آسان است. زیرا صبر و انتظار تلخ است و لذّت حال شیرین و خوشگوار. خوشی و راحت الآن کجا، شادی و سعادت آینده نامعلوم کجا؟ بهترین سخنگو و مدافع نفس نزدیک نگر و لذّت جو عمر خیّام است:

دوران جهان بی می و ساقی هیچ است بی زمزمهٔ نای عراقی هیچ است هر چند در احوال جهان مینگرم حاصل همه عشرتست و باقی هیچ است

• \*\***\*\*\*\***•D@**(•\*\*\*\***•

گویند کسان بهشت با حور خوش است من می گویم که آب انگور خوش است این نقد بگیر و دست از آن نسیه بدار کاواز دهل شنیدن از دور خوش است

• ::==•D0C•<del>:-::</del> •

در موسم گل بادهٔ گلرنگ بخور با نالهٔ نای و نغمهٔ چنگ بخور من میخورم و عیش کنم با دل شاد گر تو نخوری، من چکنم سنگ بخور



شعرائی دیگر، بر خلاف خیّام، خوشیهای این عالم را بیاثر و ثمر دانسته، نظر ما را بهجائی دیگر و منظری دیگر منعطف داشتهاند. حافظ از این گونه شعراست:

بیاکه قصر اَمَل سخت سست بنیادست غلام همت آنم که زیر چرخ کبود ترا ز کنگرهٔ عرش میزنند صَفیر نصیحتی کنمت، یاد گیر و در عمل آر رضا بهداده بده وز جبین گره بگشای مجو درستی عهد از جهان سست نهاد نشان عهد و وفا نیست در تبسم گل

بیار باده که بنیاد عمر بر بادست ز هرچه رنگ تعلّق پذیرد آزادست ندانمت که درین دامگه چه افتادست که این حدیث ز پیر طریقتم یادست که بر من و تو در اختیار نگشادست که این عجوزه عروس هزار دامادست بنال بلبل بی دل که جای فریاد است

طایر گلشن قدسم، چه دهم شرح فراق که درین دامگه حادثه چون افتادم؟ من ملک بودم و فردوس برین جایم بود آدم آورد در این دیرِ خراب آبادم

راحت و لذّت حال را بهراحت و عزّت مآل ترجیح دادن، بلندترین و سختترین سد در راه ترقی و کمال انسان است، وعبور از آن آشکارترین نشانه بلوغ روح و روان.

ممکن است که انسان بر شرق و غرب به آسانی غالب آید، ولی غلبه بر هوی و هوس و نفس خودپرست بسیار مشکل است. ۱۰

شجاعت، غلبه بر نفس و هوی است، نه بر مردمان دشت و صحرا. ۱۰ حضرت عبدالبهاء

سیر انسان را از "اکنون و حال" به "آینده و مآل" در رشد و پرورش کودکان، می توان به عیان دید. در آغاز، کودکان امتیاز غذا را در مزه آن می دانند. تنها پس از گذشت زمان و بلوغ فکری و معنوی، به سلامت خود ارج می نهند و از خوردن خوراکهای خوش طعم و بیماری آور امتناع می ورزند. بلوغ معنوی انسان را با این میزان می توان سنجید: هر چه نفس دورنگر از



نفوذ و غلبه نفس نزدیکنگر آزادتر، و هر چه چشم دورنگر تیزتر، کمال معنوی انسان نیز بیشتر است.

بعضی از مردمان، دایره کوچک کودکی را هرگز پشت سر نمی گذارند. آن نزدیک نگران، از مرز "اکنون" و "الآن" گامی بیرون نمی نهند تا به زیبائی ها و شگفتی های دنیای درون و جاودان نظر اندازند و به بینند در آنجا چه می گذرد. به عشق راحت زودگذر عمری به هدر می دهند، و شکوفه های جاودانی را در بوستان زندگانی ندیده و نچیده، با دست تهی از این جهان می روند.

ترسم که از نغمه ورقاﷺ فیض نبرده، بهدیار فنا راجع شوید، و جمال گُل ندیده، بهآب و گِل بازگردید. ۱۲

## نفس دورنگر

در برابر نفس خودخواه و نزدیک نگر، یعنی تمایلات روح انسان به خودبینی، خالق ما نفس دیگری در درون ما بودیعه نهاده. این نفس می کوشد از این منظرها و دیدها بهر چیز بنگرد، و با این صفات خود را بیاراید:

| جهانبين   | انساندوست | دور نگر  |
|-----------|-----------|----------|
| خوشبين    | فداكار    | دورانديش |
| حقيقتدوست | حقيقتبين  | عاشق     |
| دانشدوست  | فروتن     | شفّاف    |
| اميدوار   | مطمئن     | صادق     |
| دگراندیش  | كنجكاو    | شجاع     |

<sup>\*</sup> نغمه ورقا: اشاره بهنغمههای آسمانی که روح را بهاهتزاز آورد، گفتار پروردگار.



در روح هر یک از ما این دو نفس پیوسته در گفتگو و مشاجره و رقابت و مبارزهاند. نخستین نقش ما در این ماجرا، بنابر خواست خدا، یاری به نفس دورنگر و جهانبین، و مقاومت در برابر فشارها و اصرارهای نفس امّاره و نزدیک بین و خودنگر است.

بدیهی است تسلیم شدن به لذت حال، بسی آسان است. آنرا نیازی به کاوش و کوشش نیست. در مذاق یک کودک، لذت چشیدن یک شیرینی خوشمزه برای چند ثانیه، از تصاحب گنجهای طلا و جواهر زیبا و گرانبها، و امید به عزّت دنیا و اخری، خوشتر و محبوب تر است. تنها راه رهائی پرنده روح از قفس "نفس و هوی" دوراندیشی است:

باید اولِ هر امری، آخرِ آن ملاحظه شود… ۱۳

بهراحت یومی ٔ قانع مشو و از راحت بیزوال باقیه مگذر و گلشن باقی عیش جاودان را به گلخن فانی ترابی تبدیل منما. ۱۴

نفس نزدیکنگر بهخودی خود بد نیست، بلکه نشانهٔ بزرگی مقام انسان است. بدون آن، حتی تصور مفهوم آزادی و اختیار امکان نداشت، تا چه رسد به تحقق آن.

تصویر آفرینش در حد کمال و زیبائی است. نفس نزدیک نگر به این تصویر غنا و جلوه و جلا می بخشد. زیبائی گلزار آفرینش، در تنوع گل هاست، نه از یکسان بودن آنها. اگر مردمان همه یا خوب بودند یا بد، دنیا چقدر بی رنگ و آب می شد!

از این گذشته، وجود نفس نزدیکنگر بهزندگانی انسان هیجان می بخشد. چرا مردمان مسابقات ورزشی را دوست دارند؟ برای اینکه دو گروه مخالف

<sup>\*</sup> راحت يومي: راحت روزمره. گلخن: آتشخانه، آتشخانه حمام.



با هم در رقابتند. اکر چنین نبود، تماشای مسابقه لذتی نداشت. دو نیروی مثبت و منفی در انسان—مبارزه میان نور و تاریکی—به غنا و کمال و زیبائی جهان می افزایند.

به حجاب نفس، خود را محتجب [در پرده] مسازید. چه که هر نفسی را کامل خلق نمودم. ۱۰ حضرت بهاءالله

اگر جمیع کائنات عقلِ صِرف شوند و تا ابدالآباد فکر کنند، ممکن نیست که بتوانند بهتر از آنچه [خلق] شده است، تصوّر نمایند. ۱۹ حضرت عبدالبهاء (گفتار شفاهی)





# نخستین گام در راه ترقی انسان و اصلاح جهان

آزادی و اراده و اختیار، آشکارترین نشانه انسانیت ما و تفاوت ما با جانوران است. ما آزادیم که عمر گرانمایه را بهدست نفس خودبین سپاریم، یا آنرا وقف رضایت جهان آفرین نمائیم. سرنوشت جاودانی ما متکی به این اختیار و این تصمیم است.

گویند جواهرسازی میخواست طرز تصفیه نقره را بهشاگردش بیاموزد. برای این کار، قطعهای سنگ نقره را میان آتش گذاشت. شاگرد پرسید: نشانه



تصفیه و پاکی نقره چیست؟ استاد پاسخ داد: هنگامی که تصویر خود را در آن بهبینی.

کار اصلی ما در این دنیا، تصفیه روح ما از خودخواهی و تعصب و ریاست. اگر خود را از آلودگیهای این دنیا و هوسهای نفس نزدیک نگر پاک و مصفا کنیم، جمالِ خدا که در آینه روح ما پنهان است در کمال زیبائی و جلال جلوه نماید. درد و بلای انسان و جهان از ناپاکی هاست، نه از جوهر مصفا.

انسان به مثابه [مانند] پولادی است که جوهرش مستور است. بهذکر و بیان و نصیحت و تربیت، جوهر آن ظاهر و هویدا گردد. و اگر به حال خود بماند، زنگ مُشتهیّات [هوسهای] نفس و هوی او را معدوم سازد. ۲ مضرت بهاءالله

ای بنده من! مَثَل تو مَثَل سیف پر جوهری است که در غلاف تیره پنهان باشد و باین سبب قدر آن بر جوهریان مستور ماند. پس از غلاف نفس و هوی بیرون آی تا جوهر تو بر عالمیان هویدا و روشن آید."

آفریننده ما بما می آموزد که نقش ما در این دنیا و قدر و ارزش ما بسته به کوشش و مقاومتِ نفسِ دورنگر و جهان بینِ ما در برابر خواسته های نفس خودخواه و نزدیک نگرِ ماست.

بانّ للنفس جناحين ان طارت في هواء الحبّ و الرّضا تنسب الى الرّحمن و ان طارت في هواء الهوى تنسب الى الشّيطان. أ

نفس را دو بال است. اگر در آسمان محبت و رضای الهی بهپرواز آید، منسوب بهیزدان است، و اگر در آسمان خودخواهی و خودپرستی بهحرکت آید، منسوب بهشیطان.

خَلَقْتُكَ عَالِياً، جَعَلْتَ نَفْسَكَ دانِيَةً؛ فَاصْعَدْ إلى ما خُلِقْتَ لَهُ. صحرت بهاءالله تو را عالى و بلندمرتبه آفريدم. امّا تو خود را بست نمودى. پس خود را بهمرتبه بلندى كه شايسته توست برسان.



پروردگار از آغاز روزگار، بما اخطار داده که این دنیا دامی است برای شناسائی مردم خودخواه و نزدیکنگر. مبادا در این دام افتید، زیرا ظاهرش بس زیبا و دلرباست. مردم نزدیکنگر این اخطارها را نادیده میگیرند، و چون از چشم درون بی بهرهاند، بی خبر در آن دام می افتند و عمری در قفس نفس و هوی بسر می برند، بدون آنکه هرگز آن را به بینند. هنگامی از این ماجرا با خبر می شوند که بال های خود را شکسته و آغشته می بینند و توانائی پرواز در آسمان های شگفت آسا و جاودان، دیگر برایشان میسر نیست.

يَا ابْنَ الرُّوحِ مَا قُدِّرَ لَكَ الرَّاحَةُ إِلاَّ بِإِعْراضِكَ عَنْ نَفْسِكَ وَإِقْبالِكَ بِنَفْسي. \* حضرت بهاءالله

ای فرزند روح! راحت و رفاه برای تو ممکن نیست، مگر از نفس خود روی بگردانی و به نفس من روی آوری.

پروردگار یار و یاور ماست و هیچگاه نمیخواهد که بندهای در دام این جهان افتد. او نفس خودبین را بنابر نقشه آفرینش و علّتها و حکمتهای اسرارآمیز خود، در درون ما بهودیعه نهاده، اما راه آزادی از آن دام را نیز بما آموخته. او بارها بما اخطار داده که مبادا بهجلوه و جلای این دنیاکه دام مردم نزدیک نگر و خودخواه است شما را از دیدن جهان درون و جاودان باز دارد:

ای بندهٔ من! از "بند مُلک" خود را رهائی بخش و از "حبس نَفْس" خود را آزاد کن. وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی. ۲

ای پسر روح! قفس بشکن و چون همایِ عشق بههوای قدس پروازکن و از نَفْس بگذر...^

ای بنده یزدان!...چشم از دنیا بربند و بهروی دوست یکتا بگشا و بهاو پیوند. ۹ حضرت بهاءالله



ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید و از دشمن بیرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آن را یافته اید و نگاه داشته اید و جان را بآن آلوده اید. جان برای یاد جانان است آن را پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است آن را به یاد گمراهان میالائید. ۱۰

گوش از برای شنیدن راز بینیاز آمده، و چشم از برای دیدار. چرا گریزانید؟ دوست یکتا پدیدار، میگوید آنچه را که رستگاری در آنست. ۱۱ حضرت بهاءالله

بسیاری از مردمان، این اخطارها را کوچک میگیرند، زیرا شدتِ جلوه و جلای این دنیا چنان برق آساست که آنها را از دیدار جهان جاودان و دنیای درون باز می دارد.

چه بخواهیم چه نخواهیم، چارهای جز تسلیم بهطرحِ طرّاحِ آفرینش نداریم. رهائی روح از زندان نفس و هوی و بندهای پر جلوه و جلا و ناپیدایِ دامِ دنیا، نخستین و لازمترین گام در راه آزادی و شادمانی جاودانی ماست.

آفریننده ما، ما راکامل آفریده. تنها یک وظیفه را بما سپرده، و آن غلبه بر نفس خودخواه و نزدیکنگرِ ماست. این نفس، پردهای است بهظاهر ناپیدا که ما را از تماشا و دیدار دنیای درون باز می دارد:

به حجاب نفس، خود را محتجب مسازید، چه که هر نفسی را کامل خلق نمودم تا کمالِ صُنعم مشهود آید. ۱۲۵

شعرا نیز از این حجاب سخن گفتهاند:

تو خود حجاب خودی حافظ از میان برخیز! خوشا کسی که درین راه بی حجاب رود.

<sup>🖰</sup> محتجب: در پرده. صُنع: مصنوع، مخلوق، هستی یافته.



در دل هریک از ما، خداوند شمعی افروخته. آن شمع زنده و تابنده و روشن است. امّا بدون حفاظت و یاری ما، آن شمع روشن را در برابر طوفانهای مخالف نفس و هوی، جز خاموشی چارهای نیست.

ای بیگانهٔ با یگانه! شمع دلت برافروخته دست قدرت من است، آن را بهبادهای مخالف نفس و هوی خاموش مکن. ۱۳

تا پرده نفس خودخواه را که مانع دیدار جهان درون و جاودان است از پیش چشم بر نداریم، از ارمغان بینائی درون بی بهره ایم. بزرگ ترین مشکل و مانع مردم جهان در راه دانائی و آزادی، این پلک بسته و گسترده و به خواب رفته است:

حجاب اكبر بشر را از مشاهده منع نمود. ۱۴

محتجب ممان تا آنکه فائز گردی به ثمره وجود خود و لمیزل [همیشه] باقی باشی در جنّتِ جود او. ۱۰

این گونه دعا و تقاضا باید پیوسته از دل ما و دهان ما برآید:

أَيْ رَبِّ تَرَى عِبادَكَ أُسَرَآءَ بِأَيادِي أَنفُسِهِمْ وَأَهْوائهِمْ خَلِّصْهُمْ يا إِلهِي بِسُلْطانِكَ وَقُدْرَتِكَ .١٦

ای پروردگار! می بینی که بندگانت در دست هوسهایِ نفسانی خود اسیرند. به نیرو و قدرت خود آنها را رهائی بخش.

لا تَدَعنی بنفسی لأنّها اَمّارة بالسّوء. ۱۷ (ای پروردگار) مرا با نفسم تنها مگذار. زیرا بهآنچه نارواست مرا امر میکند.

ای پروردگار!...ای محبوب مهربان! از نفس و هوی بیزارکن و گرفتار محبّت خویش فرما تا از خود بگذرم، روی تو جویم، خوی تو خواهم، راه تو پویم، از هر قیدی آزاد شوم...<sup>۱۸</sup>



در تاریکی تسلطِ نفس نزدیک نگر و خودخواه بر روح انسان، ارتکاب هر گناه و خطائی آسان و حتی واجب و لازم جلوه می کند. در آن تاریکی، این نفس هر رفتار زشتی را بخود زیبا جلوه می دهد و حتی به آن می بالد. اگر نفس از این تاریکی برهد، و به نور آگاهی روی آورد، هرگز قادر به ارتکاب رفتار مکروه و ناروا نخواهد بود.

ممکن است ما از داشتن پرده یا پلک نفس نزدیک بین و خودنگر ناراضی باشیم، و بهخود بگوئیم: "ایکاش آنرا نداشتم!" همانطور که ذکر شد، نبودن این پلک موجب چندین نقص در عالم آفرینش می شد:

- فتح و ظفر به خاطر کوشش و کاوش و فداکاری میسر است. بدون مقاومت در برابر نیروهای نفس و هوی، زندگی لطف و صفائی نداشت.
- رمز زیبائی و جلوه و جلای عالم آفرینش از تنوع است. بدون نفس نزدیک بین و خودنگر، مردمان همه مانند هم می شدند. به جای باغی پر از گلهای خوشبو و زیبا و رنگارنگ، جهان چمن زاری یکسان، یک بو و یک رنگ می شد.

مقام و منزلت نفس دورنگر بس بلند است و رسیدن به آن بس لذت بخش و شادی آور. از خصوصیات این نفس، وسعت و گسترش آن است. این نفس خود را جزئی از دیگران و دیگران را جزئی از خود می شمارد. سعادت خود را سعادت دیگران، و غم دیگران را غم خود می داند. این نفس چنان والا و تواناست که می تواند دیگران را بر خود ترجیح دهد، و از خودبینی به دگربینی رسد:

از خود بگذرید و در سایرین نگرید. ۱۹

حضرت بهاءالله

ليس الفضل لحبّكم انفسكم بل لحبّ ابناء جنسكم. ٢٠ افتخار به خود دوستى نيست، بلكه به هم نوع دوستى است.



روح ما هنگامی بهجام آزادی و شادی دست مییابد که، بهیاری نفس دورنگر، آسایش خود را در آسایش جمیع ساکنان این جهان دانیم و پیوسته در راه تحقق این آرمان بکوشیم:

آسایش هنگامی دست دهد که هر کس خود را نیکخواه همه روی زمین نماید. ۲۱

نفس دروننگر و پایان بین پیوسته نظر بهمآل دارد، نه بهحال:

باید اوّل هر امری، آخر آن ملاحظه شود. ۲۲

نظر بهنتایج کن، نه مبادی ﷺ دقّت در آخر نما، نه در اوّل ۳۳۰ حضرت عبدالبهاء

سپاهیان نفس و هوی، لذت و راحت حال را از عزت مآل برتر می شمرند. چشم نزدیکنگر و خودبین و خودشیفته چنان تواناست که چشم پایانبین و جهاننگر را بکلی از دیدن باز می دارد.

بگو! ای کوران، جهان پناه آمده. روز بینائی است. بینای آگاه آمده، هنگام جانبازی است. در این روزِ بخشش، کوشش نمائید تا در دفتر نیکوکاران مذکور آئید. \*\*
حضرت بهاءالله

منظور از شناسائی نفس نزدیکنگر این نیست که خود را خوار و بیمقدار شمریم.

خُلَقْتُكَ غَنِيًا كَيْفَ تَفْتَقِرُ، وَصَنَعْتُكَ عَزِيزاً بِمَ تَسْتَذِكُ ... ٢٥ حضرت بهاءالله تو را غنى آفريدم، چرا خود را فقير مي داني ؟ و تو را عزيز ساختم، چرا خود را ذليل مي شمري ؟ ...

خود را دوست داشتن و عزیز و با ارزش دانستن، فضیلت است. عزت نفس، بما نیرو می دهد و اعتماد به نفس می بخشد. بدون این فضیلت،

<sup>\*</sup> مبادى: جمع مبدأ.



زندگی دشوار است. خود دوستی وظیفه ماست، مشروط بر آنکه از مرز "من و خود" بگذریم و به کشور "ما و شما" قدم گذاریم. چطور ممکن است کسی که خود را دوست ندارد، دیگران را دوست بدارد؟ حضرت مسیح می فرمایند "همسایه ات را مانند خودت دوست دار."

بنابر نقشه آفرینش، باید دایره "خود دوستی" را به "عالم دوستی" گسترش دهیم. افتخار ما و نشانه انسانیت ما و امتیاز ما بر جانوران بسته به گسترش مرزهای خود دوستی بهبشر دوستی است. مردم عالم در این عصر، مانند برگها و میوه های یک نهال، سرنوشتی مشترک دارند:

## اى اهل عالم! همه باريك داريد و برگ يك شاخسار. ٢٦

بنابر گفتار پیامبران، باید مانند خورشید تابان بر جمیع آفریده های یزدان، از انسان گرفته تا جانوران و گیاهان و حتی خرابه های این جهان، نورپاشی کنیم. تفاوتی میان مردمان نگذاریم، و هیچ چیز را از پرتو عشق خود باز نداریم. همه چیز آفریده خدا و بنابر نقشه خداست. چطور می توان نقّاش را دوست داشت و به تصویرش بی تفاوت بود؟

#### دو بال شناسائی و عشق

سعادت و خوشبختی جاودان ما بسته بهغلبه ما بر نفس نزدیکنگر و خودخواه ماست. چطور می توان در این آرمان بزرگ توفیق یافت: تنها دو نیرو قادرند که از قدرت و تسلط نفس نزدیکنگر و خودخواه بکاهند و به توانائی و تسلط نفس دورنگر بیافزایند. اگر تا ابد جستجو کنیم، برای رسیدن به این هدف ارجمند، یعنی غلبهٔ نفس دورنگر بر سپاهیان نفس نزدیکنگر، و اشاعه مرزهای خود دوستی به جهان دوستی، جز به توسل به دو



بال **دانائی و عشق**، راه دیگر نخواهیم یافت. طرّاح گیتی چنین خواسته و بر صفحه روزگار نگاشته:

- دانائی: باید نخست از راه تفکّر و خرد، نقشه آفرینش و نقش انسان را در این جهان بشناسیم (خدا شناسی و خود شناسی).
- عشق: سپس بکوشیم تا با قلبی پاک، در کمال فروتنی و بندگی به خالق خود عشق ورزیم و بهیقین بدانیم که اظهار این عشق برترین افتخار ماست.

تنها خالق ما تواناست که ما را بهسوی دو مقصد بزرگ یعنی "دانائی و عشق"که هدف و مقصد از آفرینش ماست، ما را سوق دهد. تنها اوست که عشقش انسان را بر هرکاری توانا و بر هر مشکلی فائق میسازد.

برای اینکه خالق خود را بشناسیم، باید بکوشیم تا هر چیزی را از نظر او بهبینیم. اگر بهاین کار موفق شویم، در آفرینش انسان و جهان، جز زیبائی و کمال چیزی نخواهیم یافت. پس از دیدن آنهمه جمال و کمال، جز شگفتی و عاشقی راهی نخواهیم یافت. دانائی و عشق، مانند دو بال ما را به اوج کمال و شادمانی و عزت جاودانی می رسانند. هر دو بال باید در روح ما پیوسته در جنبش و پرواز و رشد و پرورش باشند تا روح ما را سرانجام به افق کمال رسانند. راه رفتن با یک بال ممکن است، اما پرواز با یک بال ممکن نیست. هیچ نیروئی در جهان با این دو راهنما و پشتیبانِ روح و روان، برابری نتواند و انسان را به اوج بینائی و دانائی و عشق و انسانیت نرساند.

يَا ابْنَ الإِنْسانِ! اكْفِ بِنَفْسِي عَنْ دُونِي وَلا تَطْلُبْ مُعِيناً سِوائِي، لأَنَّ ما دُونِي لَنْ كَفِيكَ أَبَداً. ٧٧ حضرت بهاءالله اى فرزند انسان! بهنفس من اكتفا نما و غير از مرا مطلب. زيرا (چيزى) جز من هرگز تو را كافي نخواهد بود.



آیا از پرتو عشق چیزی زیباتر و با شکوه تر می توان یافت؟ عشق، به روح ما تازگی و زیبائی و روشنی می بخشد. مردمان دوست دارند عاشق شوند. چه عشقی به تر از عشق به خدا، عشقی که جاودان است و هرگز بی وفائی و جدائی را به آن راهی نیست. این عشق شادی می آورد و امید می بخشد، این عشق غنچه های درون را شکوفا می سازد و زندگانی را به زیور انسانیت می آراید. این عشق هر روز را نوروز می کند و هر ساعت و هر آن به تابش و درخشش نور امید در دل انسان می افزاید. عشق خدا با اشاره ای سپاهیان نفس و هوی را از مبارزه و مقابله در برابر نفس عاشق و دورنگر باز می دارد و در زیر سلطه و فرمان خود می آورد. عشق به خدا در برابر طوفان های سختی و بلا، برترین حافظ و حامی ماست. بما صبر می بخشد و از درد و رنج ما می کاهد.

بدون آگاهی از نقشه یزدان و نقش خود در این جهان، زندگانی زندانی است بدون روزنه عشق و آرامش و امید—امید بهجهانی جاودان، دنیائی که دست یغماگر زمان هرگز بهآن دست نیابد. جلوه و جلای این زندگانی زودگذر در برابر شگفتی ها و شکوه و عظمت آن، مانند قفسی است در برابر گلستانی زیبا و دلگشا.

يَا ابْنَ البَيان! وَجِّهْ بِوَجْهِي وَأَعْرِضْ عَنْ غَيْرِي، لأَنَّ سُلْطانِي باقِ لا يَزُولُ أَبَداً وَمُلكِي دائمٌ لا يَحُولُ أَبَداً. وَإِنَّ تَطْلُبْ سِوائي لَنْ تَجِدَ لَوْ تَفْحَصُ فِي الوُجُودِ سَرْمَداً أَزَلاً. ^^

ای فرزند بیان! بهچهره من بنگر و از غیر من روی بگردان. زیرا سلطنت من باقی است، هرگز تغییر ننماید. اگر غیر مرا بجوئی، هرگز تغییر ننماید. اگر غیر مرا بجوئی، هرگز نخواهی یافت، حتّی اگر جهان را جستجوکنی.

در سراسر هستی، چیزی جز خدا پایدار و وفادار و شایسته اعتماد نمی توان یافت. جز چهره پروردگار، همه چیز رو به فنا است "کُلُّ مَنْ عَلَیْهَا فَانِ وَیَبْقَی وَجُهُ رَبِّكَ..." (سوره رحمن، آیات ۲۷-۲۲).



يَا ابْنَ الرُّوحِ! مَا قُدِّرَ لَكَ الرَّاحَةُ إِلاَّ بِإِعْراضِكَ عَنْ نَفْسِكَ وَإِقْبالِكَ بِنَفْسي... ٢٩ حضرت بهاءالله

ای فرزند روح! راحت برای تو ممکن نیست، مگر از نفست رو بگردانی و بهنفس من روی آوری...

مُرده کسی که از این باد جانبخش در این بامداد دلکش بیدار نشد، و بسته مردی که گشاینده را نشناخت و در زندان آز سرگردان بماند. ۳۰ حضرت بهاءالله

چه دوستی و محبوبی بهتر از صاحب ما؟ چه پشتیبانی تواناتر از دانایِ توانائی که عالم را با آنهمه شگفتیها و شکوه و عظمت برای ما آفریده؟ چه عاشقی و چه معشوقی بهتر از خدا که ما را بخاطر ما دوست دارد، نه بخاطر نیاز بما؟

دوستان ظاهر نظر بهمصلحتِ خود یکدیگر را دوست داشته و دارند، ولکن دوست معنوی شما را لِأَجْل [بهخاطرِ] شما دوست داشته و دارد...<sup>۳۱</sup> حضرت بهاءالله

جمیع را از برای تو خواستم، و تو را از برای خود. ۳۲

شناسائی خدا و عشق به خدا روح ما را از نو می سازد، از ناپاکی ها می شوید، و بما اطمینان و آرامش می بخشد. در پرتو دو شعاع عشق و دانائی، تشویش خاطر و ترس و افسردگی چون تاریکی شبانگاه، در برابر طلیعه بامداد، محو و ناپیدا می شوند. چه بخشش و ارمغانی بهتر از این؟ چه آغاز و پایانی خوشتر از این؟ چه شادی و افتخاری از این برتر که به وصال معشوق و عاشق آسمانی و جاودانی خود نائل شویم و در آغوش او بیارامیم؟

کدام عاشق که جز در وطن معشوق محل گیرد و کدام طالب که بی مطلوب راحت جوید؟ عاشق صادق را حیات در وصال است و موت در فراق... ۳۳ حضرت بهاءالله

آیا چیزی بهتر از عشق می توان تصور نمود؟



عشقت نه سریست که از سر بدر شود مهرت نه عارضیست که جای دگر شود عشق تو در وجودم و مهر تو در دلم با شیر اندرون شد و با جان بدر شود دردیست درد عشق که اندر علاج آن هر چند بیش سعی کنی، بیشتر شود گر زانکه من سرشک فشانم به زنده رود کیشتِ عراق جمله به یکبار تر شود

چرا مردمان از این آشنائی و از این دوستی و عشق واهمه دارند؟ آنها بدون آنکه بدانند، از شادی و امید می گریزند و بهسوی آیندهای تاریک و ترسناک با شتاب می دوند.

أَوْدَعْتُ فِيكَ رُوحًا مِنِّي لِتَكُونَ حَبِيبًا لِي؛ لِمَ تَرَكْتَنِي وَطَلَبْتَ مَحْبُوبًا سِوائي. "" حضرت بهاءالله

من روحم را در تو بودیعه نهادم تا دوست من باشی. چرا مرا ترک نمودی و دوستی جز من خواستی؟

يَا ابْنَ الإِنْسَانِ لَا تَحْزَنْ إِلاَّ فِي بُعْدِكَ عَنَّا، وَلَا تَفْرَحْ إِلاَّ فِي قُرْبِكَ بِنَا وَالرُّجُوعِ إِلَيْنَا. ٣٥ اى فرزند انسان! غمگين مباش مگر بخاطر دورى از ما، و شادى مكن مگر در

ای بندگان! اگر دردِ دوست دارید، درمان پدیدار. اگر دارای دیده بینندهاید، گُلِ رویِ یار در بازار نمودار...این است گفتار پروردگار جهان. ۳۹ حضرت بهاءالله

نزدیکی بما و بازگشت بما.

خدا مقصود و محبوب و معبود ماست، و خرد نور ما و رهنمای ما بهسوی خدا.

اوّل نعمتی که بههیکل انسانی عنایت شد خرد بوده و هست، و مقصود از او عرفان [شناسائی] حق جلّ جلاله بوده. اوست مُدرِک [درک کننده] و اوست هادی و اوست مبیّن. ۳۷



خداوند سرچشمه شادی ها و نیکی ها و زیبائی هاست. دیدار او و شناسائی او و عشق ورزیدن به او، مقصود ماست و هدف از آفرینش ما. علم وسیله شناختن و رسیدن به "معلوم" و شهر مقصود است، امّا خودش، شهر مقصود نیست.

یا قوم انّا قدّرنا العلوم لعرفان المعلوم. ۳۸ ای مودمان! علم و دانش را برای شناسائی "معلوم" مقدّر داشتیم.

میوه را باید در لابلای شاخهها جستجو نمائیم و بیابیم. علم شاخههای نهال زندگی است، خداشناسی میوهٔ جاودانِ آن نهال. چه بسا مردمان که به عشق کسب مال و منال از بامداد تا شبانگاه می کوشند و می جوشند. در آن راه بلاها می بینند و غصّهها می خورند. آن عاشقان دنیا، غافل از گنجینههای درون خود، در نهایت فقر و گرسنگی و تشنگی، عمری در لابلای شاخهها بسر می برند، بدون آنکه میوه زندگانی خود را به بینند و به چشند. آن دردمندان و بلا کشان، گرسنه و تشنه و خسته و دل شکسته از این جهان رخت سفر می بندند، بدون آنکه بدانند برای چه آمدند و به کجا خواهند رفت.

اهل ارض...نمی دانند از کجا آمدهاند و برای چه آمدهاند. ۳۹ حضرت بهاءالله غافلند از نفس خود و آنچه از برای او خلق شدهاند. ۴۰ حضرت باب

ارزش و شکوه و زیبائی عشق در آزادی و اختیار است. خدا عاشق ماست، ما را بهروابط عاشقانه میخواند، امّا ما را بهاجبار عاشق نمیکند. افتخار پذیرفتن و پاسخ دادن بهعشقش را تماماً بما می دهد. این اختیار آشکارترین نشانهٔ بزرگی مقام ما و انسان بودن ماست.

ای خاک متحرّک! من به تو مأنوسم و تو از من مأیوس... و در جمیع حال به تو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور. و من عزّت بی زوال برای تو اختیار نمودم و تو ذلّت بی منتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار. <sup>13</sup>



ای دوستان! بهجمال فانی از جمالِ باقی مگذرید، و بهخاکدان ترابی دل مبندید. ۲۶

در این عالم نیستی که هستی نماست..یک شمع نورانی برافروز...تا چند اسیر این آب و گِلی، و ذلیل این جهانِ چون ظِلّ [سایه]؟ قدری تأمل نما...چون این جام حیات سرشار شد، و این تن فربه مریض و بیمار، و این بامداد زندگانی شامِ تاریک و تار، چه ثمره از شاخسار حیات چیدی؟ و به چه نتیجه رسیدی؟ و از چه شهدی چشیدی؟ و از چه شامی زوشیدی؟ و از چه شامی نوشیدی؟ میمارنجها و از چه شامی خشیدی و از چه خامی نوشیدی؟ میمارنجها و از چه شامی میمارندی میم



# خداشناسي

# ایرادات و شکایات مردمان از خدا

مقصود از آفرینش ما خداشناسی است:

مقصود از آفرینش موجودات معرفت حق بوده و خواهد بود. است مفصود از آفرینش موجودات معرفت حق بوده و خواهد بود. است که اصل دین معرفت الله است و کمال معرفت، توحید است کل العُلُومِ هو عرفانُ الله ... مخرت بهاءالله ریشه و منشأ همه علوم، خداشناسی است.



بنابر اراده یزدان، برای خداشناسان مقام و مرتبتی مقدر شده که مافوق تصور ماست. اگر بهاین احسان و مرحمت یزدان و بهاین رتبه و مقام ارجمند فائز شویم، آنچه خوب است از آنِ ماست.

من فاز بهذا المقام قد فاز بكل الخير. على الخير. على من فاز بهذا المقام قد فاز بكل الخير. على المناه الله على المناطقة ا

اين مقام بسيار عظيم است. م حضرت بهاءالله

بدیهی است اگر از کسی ناراضی باشیم، نمی توانیم آنطور که باید او را دوست بداریم. بسیاری از مردمان از خود راضی و از خدا ناراضی و شاکی اند، زیرا در آفرینش انسان معایب بسیار می بینند. تصوّر این معایب، آنها را از ایمان و عشق به یزدان باز می دارد.

معمول ترین و مهم ترین ایراد مردم از خدا این است: "اگر خدائی هست، چرا اجازه می دهد اینقدر ظلم در جهان باشد؟ عدالت خدا کجاست که از ظالمان انتقام گیرد و به داد مظلومان رسد؟" جواب این پرسش را تنها با نگاهی به نقشه آفرینش انسان می توان یافت. فرض کنید شما با کامپیوتر خود مشکلی دارید. برای رفع مشکل چکار می کنید؟ از کسی کمک می طلبید که از نقشه کامپیوتر اطلاع دارد. آشکار است، هر پرسشی که درباره زندگانی انسان داریم، باید پاسخش را از خالق خود که طراح نقشه آفرینش است، جویا شویم. پس نخستین گام در این راه مراجعه به نوشته های آسمانی است. نقشه آفرینش انسان را تنها در آنها می توان یافت. کتابهای آسمانی شهادت می دهند که خداوند دو عالم آفریده است:

- عالم مادّی، که زندگانی ما در آن کوتاه و موقت است.
  - عالم معنوی، که زندگانی ما در آن بی پایان است.



بنابر نقشه آفرینش انسان، این جهان مدرسهای است که باید در آن بهمیل و اختیار خود، هنر انسان شدن را بیاموزیم و سرانجام همتای فرشتگان گردیم. اگر در این کار قصور ورزیم، نه تنها در این جهان رنج می بریم، در جهان دیگر نیز از بسیاری از مواهب و بخشش های داور دادگستر بی بهره و نصیب خواهیم بود.

همانطور که راحت و رفاه مادی ما در این دنیا مرتبط به تحصیل و یادگیری در آغاز زندگی است، راحت و شادیِ ما در آن دنیا نیز متّکی به تکاملِ معنوی ما در مدرسه این دنیاست. بنابر اراده یزدان، هدف اصلیِ ما در این جهان رشد و پرورش است، نه راحت و آسایش. آسایش ابدی و پایدار را تنها در جهان جاودان می توان یافت.

با این حال نباید تصور کنیم که آگاهی ما از نقشه یزدان باید ما را بر آن دارد که زندگی خود را در این جهان فدای جهان دیگر کنیم. شادی ما در هر دو دنیا مرتبط به روح ماست. جسم ما تنها جامه ای است که در این دنیا ما را از ما پنهان می دارد! لوازم خوشبختی و سعادت ما همیشه یکسانند. پس اگر به تکامل معنوی پردازیم، از میوه درخت زندگانی دوبار برخورداریم. والا در هر دو سرا محروم و بی بهره ایم.

خداوند عاشق ماست و شادی ما را در هر دو جهان خواستار است. امّا برای رسیدن به آن شادی ها، تحقق شروطی را لازم شمرده. باید آنها را بپذیریم و به اجرا در آوریم.

چه بخواهیم، چه نخواهیم، اراده طراح عالم هستی چنین بوده. ما اختیار داریم که نقشهاش را بپذیریم یا نپذیریم. بنابر اراده یزدان، در دین و ایمان، اجباری در کار نیست. خداوند هدیه اختیار را بما بخشیده و هرگز آنرا پس نخواهد گرفت. تنها نقش خدا در زندگی ما تشویق به اعمال نیک و ایمان،



و اخطار از نتایج ناگوارِ عدم ایمان و کمبود رفتار و گفتار و پندار نیک است.

پذیرش نقشه یزدان برای تکامل و آزمایش بندگان در این جهان و تأخیر پاداش و مجازات به جهان بعد، برای بسیاری از مردمان مشکل است، زیرا آنها راحت و لذّت آنی و فانی را بر راحت و لذّت جاودانی ترجیح می دهند. همانطور که خداوند چالشهای بسیار در راه مانهاده، علاج این مشکل را نیز فراهم فرموده. برای غلبه بر تمایلات آنی و فانی که از نفس نزدیک نگر و خودخواه سرچشمه می گیرند، نخستین داروئی را که خالق ما تجویز نموده صبر است، و برای کمک بما، پاداش صبر را مافوق هر فضیلت دیگر قرار داده. زیرا او نیک می داند که کسب این صفت از هر فضیلت دیگر مشکل تر است:

مقام صابرين و شاكرين عظيم است. ٦

در هیچ وقت و احیان از نزُول بلایا و محن محزون نباید بود...بلکه به...صبر باید تمسّک جست...زیرا اجر و ثواب هر حسنه [رفتار نیک] را پروردگار باندازه و حساب قرار فرموده، مگر صبر را.

إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ حِسَابٍ. به يقين پاداش مردم شكيبا را بيحد وحساب به آنها اعطا مي كند.

برای کمک بما، برای غلبه بر نفس نزدیک نگر و خودخواه، خالق ما همچنین بما یادآور می شود که به این دنیای زودگذر دل نبندیم، و آنرا یار خود نشماریم، زیرا به هیچکس وفادار نیست. دیر یا زود جای ما را به دیگران می دهد و ما را از یاد می برد. خالق ما بما می آموزد که اینجا جای مهمانی است، نه سرای جاودانی. خانه ما کشوری دیگر است و گلشنی دیگر، چنان زیبا و خوش منظر که هرگز به تصوّر ما نیاید. در کتابهای



آسمانی گفته های بسیار در این مورد می توان یافت. از جمله اینکه دنیا از غفلت ما در شگفتی است. انگار ما را می بیند و خطاب بما در هر آن به صدای بلند می گوید:

"من و آنچه از من بهظهور میرسد، ناپایدار است. از تغییراتی که در من می بینید، پند گیرید و متنبه شوید." با این حال چشمی نیست تا به بیند و گوشی نیست تا بشنود.^\*\*

درگفتار یزدان مراجع بسیار در باره فنای این جهان می توان یافت:

بگو! ای اهل عالم: انصاف دهید و بهعدل عمل نمائید. دنیا فانی است و هم چنین آنچه نزد شما موجود و مشهود است. جهد نمائید که شاید بهکلمهای از نزد حق فائز گردید. ۹

اكر دنيا قابل بود، البته خود را از بلايا حفظ مي نمودم. ١٠

ای بنده من! از بندِ مُلک خود را رهائی بخش و از حبس نفس خود را آزاد کن. وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی الا حضرت بهاءالله

مَثَل شما مَثَل طیر غافلی است که بر شاخه باغی در کمال اطمینان بسراید و بغتهٔ صیّاد اجل او را به خاک اندازد. دیگر از نغمه و هیکل و رنگ او اثری باقی نماند. پس پندگیرید ای بندگان هویٰ. ۱۲

این بیت از حافظ مناسب حال است:

دیدی آن قهقههٔ کبک حرامان حافظ که ز سرپنجهٔ شاهین قضا غافل بود

نفس خودخواه و خود دوست و خودپسند، جزوی از سرشت ماست. به کاری بدون پاداش دست زدن، آسان نیست. از اینرو خالق ما بما اطمینان می دهد که روزی به نتیجه اعمالمان خواهیم رسید. برای تشویق ما به صبر و تسلیم و

<sup>\*</sup> مضموني ازبيان حضرت بهاءالله.



توكّل، بما اطمینان می دهد كه رفتار و گفتار ما همه دقیقاً در دفتر زندگانی ما ثبت می شوند. پس از سفر از این سرا به سرای دیگر، درجه تكامل معنوی خود را در آن دفتر می یابیم و خود را آنطور كه هستیم می شناسیم. آنگاه به عیان می بینیم كه ظالمان و مظلومان بنابر میزان عدل یزدان به نتیجه اعمال خود رسیده و می رسند.

خالق ما، ما را آگاه میسازد که محرومیتِ جهان جاودان چنان است که اگر کسی آنرا از پیش بداند، هرگز، حتیٰ بهقیمت جان خود، بهاعمال ظالمانه دست نزند. او هم چنین بما می آموزد که لطف و رحمتش بهمظلومان در آن جهان چنان است که اگر مظلومی از پیش آنهمه لطف و رأفت را بهبیند، مظلومیت را با میل و رغبت می پذیرد و حتی بلا را بخششی بزرگ از جانب یزدان می شمرد.

بَلاَئي عِنايَتي، ظاهِرُهُ نارٌ وَنِقْمَةٌ وَباطِنُهُ نُورٌ وَرَحْمَةٌ. "ا حضرت بهاءالله بلاى من عنايتى است از جانب من. ظاهرش آتش و عذاب است، ولى در باطن نور و رحمت است.

بنابر نقشه یزدان، مردم شکیبا تنها در آن سرا تحقق وعده های خدا را خواهند دید. مظلومان در آن هنگام در دریای شادی و شُکر غوطه ور شوند، زیرا می بینند که سختی ها و بلاها پایان یافته، اما لطف و عنایت یزدان در حق آنها بی پایان است. سال های سختی به سر رسیده، و ساعت شادمانی و عزّت جاودانی آغاز گشته. آنگاه به یقین می بینند که تا عالم هستی بر پاست، راحت و عزّت آنها نیز بر پاست. اگر از مظلومی در عالم جاودان بپرسند: "اگر بتوانی به عالم پیشین باز گردی، آیا می خواستی که بار دیگر مظلوم باشی؟" به یقین در پاسخ خواهد گفت: "جز این سرنوشت آرزوئی نمی کردم."



حال اگرکسی در این دنیای زودگذر از دست خدا ناراضی باشد و زبان به شکوه گشاید، مشکل از کی است؟ از اوست یا از خالق او؟ مشکل از عدم ایمان او به وعده خداست، یا مشکل در نقشهٔ خدا؟

اگر سلطنت باقی ٔ بینی، البته به کمال جِد از مُلک فانی درگذری. و لکن ستر آن [جهان جاودان] را رمزها. جز افئدهٔ [جهان جاودان] باک ادراک ننماید. ۱۴

اگر بهقدر خردلی این مقام مشطاه شود، کلّ به جان بشتابند و طائف گردند. ۱۵ حضرت بهاءالله

اگر "حکمتهای بالغه "" الهی ظاهر شود، کل عدلِ محض را مشاهده می نمایند و بهیقین مبین به اوامرش تمسک می جویند. حضرت بهاءالله

چشم پاک باید تا بشناسد و زبان پاک باید تا بستاید. ۱۱ حضرت بهاءالله

خالق ما تعهد می دهد و برای اطمینانِ خاطر ما حتّی سوکند می خورد که ثبت و ضبط اعمال ما حتمی و در حد کمال است. از ما می خواهد که در وعده او به هیچ وجه شک و شبهه به دل راه ندهیم:

یک ذره از اعمال فی سبیله [در راه او] تعالی ضایع نشده و نخواهد شد. لعمرالله [سوگند به خدا] جزای آنرا در جمیع عوالم مشاهده نماید و به آن فائز گردد. جهد نمائید تا کنوز اعمال خالصه نزد حافظ امین و دیعه گذارید.  $^{1}$  حضرت بهاءالله حضرت بهاءالله

اگر کسی به یکی از پیروان من . . . یک لیوان آب دهد، پاداش آنرا خواهد دید. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۱۰، آیه ۲۲)

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> سلطنت باقی: اشاره بهمقام مؤمنین راستین در جهان جاودان.

این مقام: مقام مؤمنِ شکیبا و راستین.

<sup>🗣</sup> حکمتهای بالغه: آنچه خیر و صلاح است. اشاره بهاسرار نقشه آفرینش

<sup>\*</sup> جميع عوالم: سفر ما بهسوى خدا ابدى است. بعد از اين عالم، عالمها در انتظار ماست.



و هر نفسی از دوستان که خسارت ظاهره بر او واقع شده، آنْ ربحِ کامل بوده و هست. ۱۸

اگر نفسی، نَفَسی در راه دوست کشیده، ضایع نخواهد شد. ۱۹ حضرت بهاءالله

وَإِذَا حُبِّيْتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا. سوره نساء، آيه ٨٦

هرگاه بهشما درود گویند، همانطور یا بهصورتی بهتر بهآن درود پاسخ دهید. پروردگار هر رفتاری را بهحساب میآورد.

كساني كه از عدالت خدا شكايت دارند، چند گروهند، از جمله:

- آنهائی که به وجود خالق اصلاً ایمان ندارند.
- آنهائی که به زبان اظهار ایمان می کنند، امّا به دل اعتمادی به خدا ندارند.
- آنهائی که نقشه آفرینش انسان را نمی دانند و به جای آن، در ذهن خود نقشه ای به میل و خواست خود طرح می کنند.

اگر این شاکیان هر چیزی را از چشم خدا به بینند، یعنی از نقشه خالق آگاه شوند، دست از شکایت بردارند و به شکر و ستایش از آنهمه کمال و زیبائی در عالم آفرینش پردازند.

قل یا قوم لا تنظروا اِلیّ الّا بعینی ان تریدنّ ان تعرفنّ الله و قدرته و من دون ذلک لن تعرفونی و لو تفکّروا فی امری بدوام الملک. ۲۰

بگو! ای مردمان: بهمن نظر منمائید، مگر با چشم من. اگر خواستارید که پروردگار و قدرتش را بشناسید، جز از این راه، هرگز مرا نخواهید شناخت، حتی اگر درباره امر من تا جهان پایدار است بهتفکر پردازید.

برای شناسائی نقشه خالق، این مثال بما یاری می دهد. فرض کنید دوست شما در یک شرکت شغل گرفته. در آغاز به او می گویند که هرکس از ساعت مقرر زودتر اداره را ترک کند، کار او در این شرکت به اتمام می رسد. دوست



شما این اخطار را نادیده می گیرد و با خیال راحت بارها زودتر از ساعت مقرر به منزل می رود، غافل از اینکه در راه او دستگاهی هست که ساعت خروج او را ضبط می کند. به نظر شما صاحب شرکت باید چکار کند؟ دوست شما را نگه دارد یا عذر او را بخواهد؟

حال فرض کنید در همان شرکت، شما نیز بکار مشغولید و هر روز یک ساعت دیرتر به منزل می روید. تنها نیّت شما از این کار، خدمت به شرکت است. پس از شش ماه رئیس شرکت به حساب ها می رسد. به شما رتبه می دهد، و به خدمتِ دوست شما پایان می بخشد. آیا در این ماجرا به دوست شما ظلمی شده، و او حق شکایت دارد؟

نقش این دنیا شبیه نقش چنین شرکتی است. با این تفاوت که خداوند از پیش بارها بما اخطار می دهد که "دستگاه دقیقی" در کار است که همه اعمال ما را از کوچک تا بزرگ ضبط می کند. امّا بنابر نقشه آفرینش، این "دستگاه" ناپیداست. او که صاحب ما و این دنیاست، بما تعهد می دهد و از ما می خواهد که به وعده او در اجرای قانون عدالت شکی به دل راه ندهیم، یعنی قولش را معتبر شمریم. حال اگر کسی از خدا شکایت دارد، مشکل از کیست؟ مشکل از شاکی است یا از خدا؟

نقشه آفرینش از خداست، نه از شاکی. بنده باید نقشه آفریننده را بپذیرد. اگر نمی پذیرد، مشکل از کیست، از اوست یا از آفریننده؟ بهجای شکایت، شاکی باید خود را مقصر و مسؤل داند. چقدر شگفت آور است! او وعده بعضی از دوستانش را بهجان می پذیرد، امّا به وعده یزدان که خالق اوست اطمینان ندارد!

أصلُ كلّ الخير هو الاعتمادُ على الله و الانقيادُ لأمره و الرّضاءُ بمرضاته. <sup>٢١</sup> حضرت بهاءالله



ریشه و منشأ همه نیکیها، اعتماد بهخدا، پیروی از حکم خدا، و راضی بودن بهخواست خداست.

امّا در میان مردمان کسانی هستند که نقشه آفرینش را نیک می دانند و به به تحقق وعده آفریننده یقین دارند. آنها به خالق خود عشق می ورزند و تنها به خاطر عشق بکار خیر دست می زنند، و به پاداش و مجازات چندان نظری ندارند. آنها از وجود "دستگاه ضبط" آگاهند و هرگز در دقت و صحت آن شک و شبهه به خاطر راه نمی دهند. این مؤمنان، از انجام کار زشت در برابر آفریننده خود که او را پیوسته حاضر و ناظر می شمرند شرم دارند. زیرا می دانند که آگاهی و بینش او به حدّی است که گذشته و حال و آینده برایش یکسانند. او همه چیز را در همه حال می داند و می بیند. فکری نیست که به خاطری خطور کند و او از پیش نداند.

امری از حق پوشیده نبوده و نیست. ۲۲

اى غافلان! گمان مبريد كه اسرار قلوب مستور است. ٢٣

جميع رموز نز**د** حق چون روزِ روشن، واضح است. <sup>۲۲</sup> حضرت بهاءالله

ای دوستان! بهراستی میگویم که جمیع آنچه در قلوب مستور نموده اید، نزد ما چون روز واضح و ظاهر و هویداست. و لکن ستر آن را سبب جود و فضل ماست، نه استحقاق شما. ۲۰

الها، مقصودا، محبوبا، کریما، رحیما! توئی آن علیمی که هیچ امری از تو مستور نبوده و نخواهد بود، و توئی آن خبیری که از اسرار قلوب و نفوس و صدور آگاه بوده و خواهی بود. ۲۹

برگردیم بهمثال شرکت و کارمند. اگر کارمندان، دستگاه ضبط را می دیدند و یقین داشتند که صاحب شرکت به حساب آنها خواهد رسید، چه می شد؟ چه اتّفاقی می افتاد؟ چه روحیه ای بر کارمندان غلبه می کرد؟ روحیهٔ ترس از



صاحب شرکت، و عشق به پاداش و رتبه گرفتن. کارمندان تنها بخاطر حفظ منافع شخصی کار می کردند، نه بخاطر خدمت. آنها شبیه بردگان می شدند. صاحب شرکت نمی توانست بفهمد کدام کارمند لایق است، کدام کارمند نالایق. آشکار بودن دستگاه ضبط، مانع ظهور طینت و ذات درونی کارمندان می شد. آنها دانه ای بودند که باغبان هستی با کمال عشق و امید کاشته، امّا به ثمر نرسیده. آنها در آغاز دانه بودند، دانه می ماندند، و دانه می مردند. در آن صورت، آفرینش معنا و مقصودی نداشت.

آنچه در آن شرکت اتفاق می افتاد، شباهت بسیار با دیدن عالم بعد داشت. اگر مردمان نتایج اعمال خود را در جهان بعد به چشم می دیدند، چه می شد؟

- از ترسِ "دستگاه ضبط" ارمغان اختیار و آزادی را از دست می دادند.
- همیشه تحت فشار بودند. انگار کسی همیشه بالای سر آنها ایستاده و مواظب آنهاست.
- مردمان بنابر نیازهای شخصی و غرائز حیوانی و غلبه و تسلط بر دیگران زندگی می کردند. عواطف انسانی در انسانها دیده نمی شد.
  - فداکاری و شجاعت در زندگی معنا و مفهومی نداشت.
    - خوبی بخاطر خوبی ارزش خود را از دست می داد.
      - تفاوت میان مردمان به منصه ظهور نمی رسید.

[پروردگار] قادر است بر آنکه جمیع ارض...را بهکلمهای مسخّر فرماید. ولکن اگر این امورات ظاهر شود کل طوعاً و کرهاً تصدیق نمایند و مذعن شوند. ولکن چنین تصدیقی را اعتبار نه. ۲۷



رمز زیبائی عالم آفرینش در تنوع است. با دیدن دستگاه ضبط، پرده ای بی رنگ و یکسان، زیبائی عالم انسان راپنهان می کرد. چندان تفاوتی میان مردمان دیده نمی شد. انسانها همه مانند هم می شدند و به تصویر خود در دیگران می نگریستند. جهان شبیه باغی می شد که تنها یک گل با یک شکل و رنگ و بو در آن میتوان یافت. پنهان داشتن "دستگاه ضبط" مهم ترین خصوصیت نقشه آفرینش انسان است. اگر آنرا از نقشه برداریم، ساختمانِ هستیِ انسان فرو می ریزد. عالم آفرینش بکلی معنا و مقصود خود را از دست می دهد. این رمز، بزرگ ترین رمز هستی انسان است. آزمایش بندگان یکی از "پنج حلقهٔ پیوستهٔ آفرینش" شینها با وجود این ویژه گی اندگان یکی از "پنج حلقهٔ پیوستهٔ آفرینش" شینها با وجود این ویژه گی

دنیا پر از مصیبت و بلاست، با این حال بس زیبا و پر معناست. اگر تفاوت ها از میان برود، صحنه گیتی زیبائی و معنای خود را از دست می دهد. دنیا شبیه تئاتری می شود که در آن تنها یک نقش می توان یافت. مردمان به جای دیدن تصاویر نو، تصویر خود را در دیگران می دیدند. دیدن مکرر آن تصویر ما را از زندگی خسته می کرد. آب و رنگ دنیا تنها از پنهان بودن و پنهان ماندن آن "دستگاه" است.

بسیاری از مردمان می پرسند: اصلاً چرا خدا این دنیا را درست کرد؟ چرا از آغاز ما را در بهشت برین نگذاشت؟ تنها به این سبب: این دنیا برای آزمایش ماست. در این مدرسه باید به اراده و اختیار خود، مراحل کمال را به پیمائیم و لیاقت و شایستگی خود را بنمائیم.

روح ما تصویری است از کمال و زیبائی یزدان که تا ابد باقی و جاودان است. وجود ما در اینجا نخستین گام ما در سفری است که هرگز پایان نیابد. این دنیا مادر وجود ماست:

<sup>📽</sup> توضیح این مطلب را در فصل ۱۹ خواهید یافت.



حضرت باب

#### این عالم که مبدء کل عوالم...است. ۲۸

زندگانی این جهان فانی را نباید کوچک شمرد، زیرا سرنوشت جاودانی هر انسانی در آن شکل می گیرد. همانطور که منشأ سلامت جسمانی ما عالم رحم است، منشأ سلامت و سعادت روحانی و جاودانی ما، این جهانِ خاکی است.

کلّ عوالم الهی، طائفِ حولِ این عالَم بوده و خواهد بود. ولکن در هر عالَمی از برای هرنفسی امری مقدّر و مقرّر. ۲۹

بنابر نقشه آفرینش، در رحم این دنیا باید پرورش یابیم تا بحد کمال رسیم. پس از این عالم، عالمها در انتظار ماست:

و انّ الله عالم بعد عالم و خلق بعد خلق و قدّر في كلّ عالم ما لا يحصيه احد الّا نفسه المحصى العليم. ""

پروردگار عالمها بعد از عالمها، و آفریدهها بعد از آفریدهها خلق فرموده، و در هر یک از آن عالمها، مقدّر داشته آنچه راکه احدی بهشمردن آنها قادر نیست، مگر نفس مُحصی (حسابگر) و علیم او.

عوالم روحانيّه الهيّه...نامتناهي و بي پايان است. ٣١

این دنیا جای راحت و استراحت نیست، جای کوشش و کاوش است. شادی و آرامش روح ما، نتیجه و ثمرِ تکاملِ معنوی ما و عشقِ ما بهخداست. هر چه عشق و تکامل ما بیشتر، شادی و آرامش ما نیز بیشتر است.

میوه های جاودانی را بدون کوشش و صبر و پشتکار نمی توان بدست آورد. اگر انسان بدون کوشش و کاوش به هدف می رسید، چه لطفی داشت؟ اگر بدون زحمت بهر کس درجه دکترا می دادند چه می شد؟ آری، این دنیا مدرسه ماست. درس اصلی ما و هدف ما، شناسائی خداست. آیا بدون



کوشش می توان درس آموخت؟ تنها به یاری خالق خود می توانیم استعدادات معنوی خود را به ظهور آوریم. بدون نور خدا، در تاریکی زیستن است.

دست از طلب ندارم تا کام من برآید یا تن رسد بهجانان، یا جان ز تن برآید حافظ

این دنیا پردهای است بین ما و خالق ما، و بین ما وخانه جاودانی ما. آفرینندهٔ ما در اینجا بما فرصتی می دهد که ذات خود را، بدون ترس از آنچه پشت پرده است، به خواست خود بنمائیم. ترسیم نقشه از خداست، انتخاب نقش با ماست و از آنِ ما. یک نفر در این صحنه جانِ بی گناهی را می گیرد، دیگری برای دفاع از بی گناهی، جان می دهد. به بینید تفاوت از کجاست تا به کجا ؟ جلوه و جلای این دنیا در تنوع آن است.

پس از سفر از این سرا، ظالم به مجازات ظلم و مظلوم به پاداش مظلومیت خود می رسد. ظالم سخت پشیمان، و مظلوم سخت راضی و شادمان از سرنوشت خود است. چه بخواهیم، چه نخواهیم نقشه آفرینش چنین است. اگر کسی این نقشه را دوست ندارد، اختیار با اوست. شاید او نقشه بهتری سراغ دارد. چه بهتر که آن نقشه را به خدا نشان دهد، شاید دنیا را از نو بسازد! یا اینکه آفرینندهٔ دیگری برای خود برگزیند. اختیار با اوست.

من لم يرض بقضائي فليطلب ربّاً سوائي. ٣٢ هركس از حكم من راضي نيست، پروردگاري جز من بجويد!

شاید به همین سبب بعضی از مردمان خورشید را خدای خود می گیرند و بعضی بت را می پرستند. شما در نقشه خدا سخت بیاندیشید. به بینید چه نقصی در آن هست. اگر توانستید نقشه بهتری بیابید، به خود تبریک بگوئید. شما شایسته بهترین جایزه هستید، به مراتب بهتر از جایزه نوبل!



حضرت باب

برگردیم بهموضوع عدالت و شکایت. ما رفتارِ صاحب شرکت را نسبت به دو کارمند بی علاقه و باعلاقه معقول می شمریم. تفاوتِ نقشهٔ آفرینشِ انسان با مثال شرکت و کارمند در این است: لطف خداوند بما بسیار است. ما را غافل گیر نمی کند. از پیش وجودِ دستگاهِ ضبط را اعلان می کند، امّا آنرا بما نشان نمی دهد. او از ما می خواهد که به قولش اعتماد کنیم. اگر اعتماد نکنیم، مشکل از کیست؟ از ماست یا از خدا؟ از خود بپرسید: به چه مردمانی اعتماد دارید؟ به کسانی که قول آنها درست است. آنچه به زبان می آورند انجام می دهند. عدم اعتماد ما به قول خدا یعنی چه؟ یعنی ما خالق خود را حتی از بعضی از بندگانش کمتر می شمریم؟ آیا عدم اعتماد به قول خدا، توهین به خدا نیست؟ حال اگر کسی به عدالت خدا و وعده خدا ایمان ندارد، مشکل از کیست؟ از اوست یا از خدا؟ خود را باید خدا ایمان ندارد، مشکل از کیست؟ از اوست یا از خدا؟ خود را باید

هرکس به زبان اظهار ایمان می کند، اما از خدا راضی نیست، یا از نقشه آفرینش بی خبر است، یا اینکه آن نقشه را نمی پسندد. بنابراین، بدون اینکه بر فکرش خطور کند، نقشه خود را بر نقشه خالقش ترجیح داده. به عبارت دیگر خود را از خدایش داناتر دانسته. او خدائی را می خواهد که خودش آفریده. خدای محبوب او، ساخته خیال اوست، نه خالق راستین او.

هرگاه لشگرهای شک و شبهه نسبت به عدل خدا به قلب شما راه می یابند، این آیات را به یاد آورید:

لا يكلف الله نفساً الاّ بعد ان يقدر .٣٣

خداوند نفسی را مکلّف نمی نماید، مگر به انجامش قادر باشد.

لاَ نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا. ويه ٤٢ يَا لَكُلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا.

ما بيش از توانائي كسي به او وظيفه يا تكليفي نمي دهيم.



آن خدمتکاری که وظیفه خود را بداند و بهآن عمل نکند، به سختی مجازات خواهد شد. امّا اگر کسی ندانسته عمل خلافی انجام دهد، کمتر مجازات خواهد شد. بهرکه مسئولیّت بزرگتری سپرده شود، بازخواست بیشتری نیز از او به عمل خواهد آمد، و نزد هر که امانت بیشتری گذاشته شود، مطالبه بیشتری نیز از او خواهد شد. حضرت مسیح (انجیل لوقا، فصل ۱۲، آیات ۲۵-۷۵)

معنای عدالت در آیات پیش پنهان و عیان است. درباره آن قدری بیاندیشید تا پرتوی از عدالت داور دادگستر بر شما بتابد و شما را از شک برهاند.

اگر به علت بی خبری از نقشه آفرینش، به خدا ایمان نیاوریم، شاید مورد بخشش قرار گیریم. اما اگر در شناسائی آن نقشه کوتاهی کنیم، گناه بزرگی مرتکب شده ایم. زیرا مسئولیت بر پایه دانستن متکی است. وظیفه ما یادگیری و آموختن است. اگر از کسب دانش و دانائی قصور ورزیم، عذری نداریم. هدف از خلقت ما خداشناسی است. این خصوصیتِ آفرینش، یعنی پنهان ماندن "دستگاه ضبط" از پایه های اصلی خداشناسی است. بدون آگاهی از آن، ایمان و اعتماد به خدا ابداً معنا و مفهومی ندارد.

از اینها گذشته، ظلم در دنیا تقصیر انسانهاست، نه تقصیر خدا. تنها چند نفر از ثروتمندان جهان می توانند ریشه فقر را بکلی براندازند. خدا بما هدیهها و نعمتهای فراوان بخشیده. خساست از ماست، نه از خدا. بنابر تعالیم آئین بهائی، ریشه مشکلات جهان، تعصب و جدائی است. نخستین و مهم ترین هدف این آئین برانداختن این دو دشمن انسان و ساختن بنای یکرنگی و یکانگی است. اگر اتحاد و یکرنگی بر جهان سایه گسترد و عشق به یزدان به دل ها روشنی بخشد، زمین بهشت برین گردد. این وعده خالق ما به ماست. ما به تحقق آن یقین داریم. نقشه از خداست، اجرا و انجام آن با ما.



بنابر گفتار انیشتن، مهم ترین سؤال برای انسان این است: آیا عالم هستی محیطی دوستانه است؟ جواب این پرسش را به آسانی در جهان می بینیم. اینهمه نعمتهائی که در این عالم است، آیا بر حسب تصادف هستی یافته؟ اگر ما انسانها دست از خودخواهی و خساست برداریم و با عشق و محبت با همنوعان خود بیامیزیم، چه دنیائی خواهیم داشت؟ عالم آفرینش از دوست هم برای ما بهتر است. خالق ما عاشق ماست و همه چیز را برای ما و ما را بخاطر خودمان آفریده است. ریشه تمام بلاها اندیشه ماست. اگر ما فرمان یزدان را بپذیریم، و نیروها و استعدادات خود را بجای دشمنی و تعصب و جنگ و جدال، صرف رفاه و سعادت یکدیگر نمائیم، چه دنیائی خواهیم داشت؟

پروردگار از روی فضل و مرحمت و بخاطر عشق بهبندگانش، در هر عصری پیامبری برای آگاهی و هدایت آنها فرستاده است. پاسخ ما بندگان به این پیامبران چگونه بوده ؟ ما آنها را بهر بلائی مبتلا ساخته ایم. آنها را به تمسخر گرفته ایم، به جنون متهم نموده ایم، به زندان انداخته ایم، و گاهی آنها را به قتل رسانده ایم. در نابودی آئینشان کوشیده ایم، هر ظلمی را به پیروان پاک دل و فداکار آنها روا داشته ایم. در این عصر بیش از ۲۰٬۰۰۰ نفر از پیروان دو موعود عصر ما در ایران با زجر و شکنجه به قتل رسیده اند. تنها گناه شان ایمان به آئین جدید یزدان بوده. اموالشان به تاراج رفته و جوانانشان از تحصیل در دانشگاه محروم شده اند.

حضرت باب می فرمایند، مردمان هنگام شنیدن اسم قائم بر پای می ایستادند، و اگر او را در خواب می دیدند، افتخارها می نمودند و برای ظهورش شب و روز التماس می کردند، ولی حال که با بزرگ ترین دلیل یعنی همان دلیلی که آئینِ آنها به آن برپاست ظاهر شده، در خانه های خود به راحت نشسته و او را بر فراز کوه ماکو، تنها در حبس گذاشته اند! ۳۲



در مدّت بیست سنه شربت آبی به راحت ننوشیدم و شبی نیاسودم. گاهی در غُلّ و زنجیر و گاهی گرفتار و اسیر. و اگر ناظر به دنیا... بودیم، هرگز به این بلایا گرفتار نمی شدیم. ۳۵ حضرت بهاءالله

کلِ ملل از عرب و عجم و ترک و فارس و نصاری و یهود بهمعارضه [مقابله] با این عبد قیام نمودند... ۳۹

اگر مردمان دعوت یزدان را نپذیرند، و به جای بنای خانه دوستی و یکرنگی، به ظلم و دشمنی پردازند، تقصیر از کیست؟ گناه را گردن خدا نهادن کار آسانی است. زیرا او وکیل مدافعی ندارد که در دادگاه عدالت از او دفاع کند.

بی اعتنائی به فرستاده خدا بزرگ ترین توهین به خداست. برای درک این مسئله در این مثال بیندیشید. فرض کنید عزیز ترین فرد در زندگانی شما برای شما پیغامی می فرستد. پیام آور به منزل شما می آید که پیام را به شما برساند، امّا شما به جای شادی و قدرشناسی از پیام آور، او را به منزل خود راه نمی دهید و از شنیدن پیام عزیز خود امتناع می ورزید. آیا چنین رفتاری بزرگ ترین توهین به عزیز شما نیست؟

حال فکر کنید این رفتار را نسبت به کسی انجام دهید که آفریننده شما و جهان هستی است. او به شما عشق می ورزد و شما را بس عزیز می شمرد. آیا افتخاری بزرگ تر از عزیز شمردن فرستاده او، و خطائی بزرگ تر از انکار یا بی اعتنائی به او می توان تصور نمود؟

بی اعتنائی به پیامبران یزدان را نباید امری کوچک شمرد. زیرا آنها از خود اراده ای ندارند. آنچه می گویند از خداست، نه از خود آنها. پس هرگاه با پیامبری روبرو می شویم، در حقیقت با خالق خود روبرو شده ایم. هرطور با او رفتار کنیم، با خدا رفتار کرده ایم.



### من یحکم علی فانما یحکم علی الله ربکم. ۳۷ هرکس بر من حکمی کند، به یقین بر خداوند، پروردگارش حکم نموده.

### ترس از حدا یعنی چه؟

ایراد دیگری که مردمان از خدا می گیرند این است: چرا باید از خالق خود بترسیم؟ معنای ترس در رابطه با خدا، نه آنست که مردمان می پندارند. در این مورد، ترس یعنی آگاهی از داوری و عدالت پروردگار. و آگاهی از عدالت پروردگار یعنی بیم از نتایج ناگوار رفتار خود—رفتاری که با حکم و اراده آفریننده ما سازگار نیست. این ترس رابطه غیرمستقیم با عشق دارد: هرچه عشق بیشتر و سازگاری با اراده پروردگار بیشتر، ترس کمتر.

چطور ممکن است عاشقی از معشوق خود بترسد؟ هدف ما عاشقی است. اگر استعداد عشق نداریم، باید دست کم از نتایج ناکوار رفتار خود آگاه باشیم و بدانیم که روزی در برابر ترازوی عدل الهی قرار خواهیم گرفت. آیا می توان به خدائی ایمان داشت که از عدالت بی بهره است؟ لازمه عدالت، روبرو شدن با نتیجه اعمال خود است. آگاهی از این حقیقت، نشانه عقل و خرد است.

در جای خود و به اعتدال، ترس بما نیرو می بخشد که در انجام وظایف خود بکوشیم. دانش آموزانی را در نظر گیرید که تنها بخاطر ترس از مردود شدن، درس می خوانند. ما این گونه ترس را می پذیریم، لازم می شمریم و در جای خود بکار می بریم.

کسانی که میگویند: "چرا باید از خدا بترسیم؟" از درون مردمان جاهل و غافل و خودخواه و ستمگر آگاهی ندارند. این مردمان دلسخت را تنها ترس از "آتش دوزخ" از رفتار زشت و ظالمانه باز میدارد. شما بهجادهها



نگاه کنید. بعضی از رانندگان قوانین رانندگی را محترم می شمرند و از سرعت مجاز، تندتر نمی روند. گروهی دیگر، کمترین توجهی به قانون و خطرات تصادف ندارند. تنها ترس از جریمه سنگین و زندان، آنها را به رعایت قانون وادار می کند.

تنها داروی مردمان خودخواه و سرکش، بیم از آتش دوزخ، یعنی روبرو شدن با داوری و عدالت پروردگار است. اگر شما این دارو را لازم ندارید، اصلاً آنرا بکار نبرید. در دل عاشقان خدا، نشانهای از ترس نیست. اگر شما قصد خیانت بهمعشوق خود ندارید، چرا از او بترسید؟ اگر شما بهصاحبکار خود وفا دارید، چرا نگران باشید؟

بیم از خدا نه آن است که مردمان می پندارند. چطور ممکن است از خالقی که از هرچه به تصور آید زیباتر و با شکوه تر است، بیم به دل راه داد؟ چطور ممکن است از آفریننده ای که از هر عاشقی عاشق تر است، واهمه داشت؟ با اینحال، آیا می توان به خدائی ایمان داشت که از عدالت بی بهره است؟ پس "ترس و بیم" مرتبط به عدالت خداست، نه خود خدا.

هرچیز بجای خویش نیکوست. ترس هم در زندگانی انسان جائی دارد، و در جای خود از لوازم دوام و بقای ماست. زیرا ما را از خطر برحذر می دارد. عاشقِ خدا را بیم از چیست و ترس از چه؟ به گفته سعدی "آن را که حساب پاک است؟"

## بچهها چه گناهی دارند که بمیرند؟

ما مردن را بد می دانیم، زیرا عشق به زندگی در نهاد ماست. البتّه باید از مردن بپرهیزیم، و در حفظ جان خود بکوشیم. با این حال نباید مردن را بد



بدانیم. در نظر خالق ما، مردن سفری است از کشوری به کشور دیگر. ما از آن کشور چندان خبر نداریم، و از این سفر نگرانیم. امّا بنابر داوریِ خالق ما که حاکم بر عالم هستی است، و از همه چیز آگاه است، این سفر "خبری خوش" است:

جَعَلْتُ لَكَ الْمَوْتَ بِشَارَةً، كَيْفَ تَحْزَنُ مِنْهُ؟٣٨ مرگ براى تو خبرى خوش است، چرا از آن غمگين مىشوى؟

نظم عالم هستی در حد کمال است. این نظم بر همه ما، هر که باشیم و در هر سنّی، حاکم است. استثناء را بهاین کمال راهی نیست، والّا نظام و ثبات عالم درهم ریزد. به جای ایراد از نقشه خدا، باید در کمال خضوع و بندگی، نقشهاش را بپذیریم. والّا خود را از خالق خود داناتر و آگاه تر دانسته ایم. ایراد از نقشه خدا، جز ایرادِ نقشه از نقّاش چیست؟

حضرت عبدالبهاء بهمادری که فرزندش را از دست داده بود، فرمودند که باغبان آسمانی، نهالی را از باغی برداشت و در باغ دیگر کاشت. بنابر این "بچهها چه گناهی دارند که بمیرند؟" پرسشی است نادرست. زیرا مردن را با گناه و مجازات کوچک ترین رابطهای نیست. ایراد ما بخاطر بی خبری ما از نقشه آفرینش است. خداوند بچهها را از مادرشان عزیزتر می شمرد. روحشان را در سایه عشق و رحمت و محبت خود در جهان جاودان می پرورد و به ثمر می رساند.

اگر ما نقشه یا وعده خدا را نپذیریم، قصور از کیست؟ از نقشه خداست یا از بی اعتمادی ما به وعده خدا؟ بار دیگر می بینیم که مشکل بسیاری از مردمان با خالقشان از بی خبری آنها از نقشه آفرینش یا بی اعتمادی آنها به وعده های خداست. اگر آن منتقدان نقشه آفرینش را از نظر سازنده جهان آنطور که هست به بینند، آنرا در حد کمال خواهند یافت:



أَوْدَعْتُ فِيْكَ جَوْهَرَ نُورِي فَاسْتَغْنَ بِهِ عَنْ كُلِّ شَيءٍ، لأَنَّ صُنْعي كامِلٌ وَحُكْمي نافِذٌ لا تَشُكَّ فِيهِ وَلا تَكُنْ فِيهِ مُرِيباً. ٣٩ نافِذٌ لا تَشُكَّ فِيهِ وَلا تَكُنْ فِيهِ مُرِيباً. ٣٩

جوهر نورم را در تو بهودیعه نهادم. بخاطر این ارمغان، از هر چیز دیگر خود را بی نیاز بدان. زیرا آفریدهام کامل است و حکمم نافذ. در این باره ابداً شک و تردید بهخود راه مده.





# اثبات وجود خدا بنابر داوری خرد

زهجرو وصل تودر حیرتم، چه چاره کنم؟ نه در برابر چشمی، نه غایب از نظری حافظ

اگر نیروهای شک و شبهه در ذهن شما نسبت به خدا راه یابند، این داستان را به خاطر آورید. دلیلی از این محکم تر بر وجود خدا نمی توان تصوّر نمود.

بِرَکَشُن در سال ۱۸۵۹ میلادی در پاریس به دنیا آمد و چون مادرش انگلیسی بود، به دو زبان فرانسه و انگلیسی تسلط کامل داشت. او در سن ۴ سالگی، استاد فلسفه معروف ترین دانشگاه پاریس شد و به عضویت آکادمی فرهنگستان فرانسه درآمد. آثار و نوشته های فلسفی او، اشتهار



یافت، بحدی که در سال ۱۹۲۷ میلادی موفق به اخذ جایزه نوبل از آکادمی سوئد گردید.

هنگامی که حضرت عبدالبهاء در پاریس بودند، پرفسور برگسن روزی در مطبوعات پاریس ورود "پیامبر صلح" را در روزنامه معروف "فیگارو" خواند و شخصاً تقاضای ملاقات با ایشان را نمود.

در آن زمان بسیاری از بزرگان ایران در پاریس حضور داشتند و از این دعوت بسیار متعجب شدند. از جمله شاهزاده نصرت الدوله که در پاریس مشغول تحصیل حقوق بود.

نصرت الدوله در مطبوعات خواند که استاد او، پرفسور برگسن، که در آن زمان مقام و منزلتی بزرگ داشت، از حضرت عبدالبهاء اجازه ملاقات خواسته. شاهزاده به حضور ایشان رفته، اظهار داشت که "من در مطبوعات خوانده ام که پرفسور برگسن از شما اجازه ملاقات خواسته." حضرت عبدالبهاء فرمودند همین طور است. او در چنین روزی نزد من خواهد آمد. شاهزاده استدعا نمود که او هم حضور داشته باشد. موافقت فرمودند.

پرفسور برگسن در ساعت مقرر با عده ای از فلاسفه معروف دیگر، همراه با عده ای از شاکردانش که پیرو مکتب او بودند، در اقامتگاه حضرت عبدالبهاء وارد شدند. فردی فرهیخته به نام ولی الله ورقا نیز حضور داشت. او داستان این ملاقات را در دفتر خاطراتش چنین نگاشته:

در روز موعود پرفسور برگسن با فلاسفه دیگر و گروهی از شاگردانش به حضور حضرت عبدالبهاء رسیدند، و سپس همگی دست داده، روی صندلی های خود نشستند.

پس از تعارفات و صرف چای، حضرت عبدالبهاء سکوت را شکسته و با صدائی رسا فرمودند: بین طبیعیون و یا مادیون با الهیون در یک مورد وحدت نظر وجود دارد. و آن این است که خلقت جمیع موجودات معلول یک قوه بسیار



عظیمی است که خارج از حدود وصف و بیان است. و اختلاف نظر بین این دو دسته در این است که طبیعیون آن قدرت عظیم را طبیعت می گویند، در حالی که الهیون آن قدرت خلاقه و عظیم را خدا، الله، عقل کل، یا عقل مطلق می نامند.

در این موقع پرفسور برگسن گفت: بسیار خوب، شما اگر بهاین ترتیب بین طبیعیون و الهیّون آشتی و تفاهم برقرار میسازید، ما خیلی ممنونیم.

حضرت عبدالبهاء در جواب فرمودند: بله، این اختلاف نظر، بهسادگی رفع شدنی است، به شرط آنکه حضرات فلاسفه در این مسئله منصفانه قضاوت نمایند.

برگسن گفت: صحبت این مجلس با شماست و ما برای شنیدن سخنان شما و عقاید شما به اینجا آمده ایم. سپس دستش را به پشت گوش برده، گفت: گوش انصاف ما برای شنیدن و قضاوت هر مطلبی باز است!

حضرت عبدالبهاء ادامه دادند: برای روشن شدن موضوع، مثالی بسیار ساده میزنیم. اگر شخصی که کنار دریا نشسته، مشتی از آب دریا را بچشد، آیا می تواند ادعا کند که در دریا نمک موجود نیست؟

پرفسور برگسن لحظهای فکر کرده، گفت: بله، البته که نمک در دریا وجود دارد.

حضرت عبدالبهاء فرمودند: در میان این همه مخلوقات متعدد و کُرات عظیم که در عالم خلقت یا عالم طبیعت وجود دارد، یکی هم انسان است.

برگسن گفت: صحیح است. حضرت عبدالبهاء فرمودند: ولی در انسان قوهای وجود دارد که ما آن را قوه ادراک و شعور و عقل می نامیم. در اثر وجود همین قوه عاقلانه و شعور است که انسان موفق بهاین همه اختراعات و اکتشافات عظیم و شگفتانگیز گشته. حال می توان ادعا کرد و قبول نمود که آن ذات هستی و آن قوه خلاقه عظیم جهان که آفریننده انسان است، فاقد شعور باشد؟

پرفسور برگسن در این هنگام به فکر عمیقی فرو رفت و ناگهان سکوت را شکسته، بی اختیار با مشت خود چنان روی میز کوبید که فنجانهای چای



به حرکت آمدند. سپس گفت: متشکرم! ولی بهراستی که تا حال احدی نتوانسته بود مشکلی به این پیچیدگی را به این سادگی حل کند!

سپس پرفسور برگسن از جا برخاسته و با حالتی احترام آمیز از حضور حضرت عبدالبهاء مرخص شد و همراهان او همگی برخلاف هنگام ورود که بی تفاوت بودند، در کمال خضوع و احترام جلسه را ترک نمودند.

نویسنده این داستان می نویسد که "بعداً در خاطرات برگسن خواندم که او با اظهار تنها یک پرسش بسیار ساده از جانب حضرت عبدالبهاء مدتها فکر کرده، زیرا اگر جواب می داد که خدا فاقد شعور و ادراک است، این جواب برخلاف موازین علمی و عقلی است. چگونه ممکن است که خالق (که کل است) فاقد ادراک و شعور باشد، ولی مخلوق، یعنی انسان (که جزء است) دارای ادراک و شعور باشد؟

پرفسور برگسن مقامش بالاتر از این بود که برخلاف موازین علمی و عقلی ادعا کند که طبیعت دارای شعور و عقل و ادراک است و مانند انسان می تواند اسرار نهفته در خود را کشف نماید، یا چیزی را اختراع کند. ضمناً هیچ مصنوعی قادر به پی بردن بهذات آفریننده خود نیست. برگسن مجبور بود بپذیرد که خالق موجودات فاقد عقل و شعور نیست، بلکه قدرتی است مافوق قدرت و ادراک انسان.

بعد از این ملاقات تاریخی، پرفسور برگسن که از طبیعیون بود، بتدریج به مکتب عرفانی روی آورد و بهروحانیت متمایل شد، ولی هرگز به عقاید مذهبی علاقه ای نشان نداد، زیرا پیشوایان و رؤسای دین را فاقد حق و حقیقت می دانست."۱

پس از گذشت یک قرن، بعضی از دانشمندان بزرگ جهان، همین دلیل، یعنی فقدان قوای عقلی (کشفیات و اختراعات) و معنوی (عشق بهخدا) و اخلاقی (صداقت) را در طبیعت، دلیلی محکم و غیرقابل انکار بر وجود خدا می شمرند. یکی از آن دانشمندان، دکتر فرانسیس کالینز است. این



محقق مشهور، در کشف نقشه سه میلیارد اجزاء ژنهای تن انسان، نقش مهمی بر عهده داشت. از جمله بریک گروه متشکل از ۲٤۰۰ دانشمند در سراسر جهان، در پروژهای برای کشف و طرح کامل نقشه ژنها، ریاست داشت، و سرانجام این تحقیق مهم علمی را با موفقیت به پایان رسانید. این دانشمند همان دلیلی را که حضرت عبدالبهاء حدود صد سال پیش با آن مثال ساده به آن فیلسوف بزرگ آموختند، در کتاب خود در اثبات وجود خدا بیان می دارد و به همان دلیل به وجود خالق جهان اقرار می کند.\*

نشانههای خدا در روح ما از هر آشکاری آشکارتر است.

سالها دل طلب جام جم از ما می کرد آنچه خود داشت، زبیگانه تمنا می کرد گوهری کز صدف کون و مکان بیرون بود طلب از گمشدگان لب دریا می کرد بی دلی در همه احوال خدا با او بود او نمی دیدش و از دور "خدایا!" می کرد

اگر طبیعت انسان را آفریده، باید لااقل در سطح انسان باشد، نه کمتر از آفریده اش. طبیعتی که بی ادراک و بی شعور است، چگونه می تواند موجودی بیافریند که بر خودش محیط و مسلط است؟ همه موجودات در دست

Dr. Francis Collins—an evolutionist who "headed a multinational 2,400-scientist team that co-mapped the 3 billion biochemical letters of our genetic blueprint"—considers the moral-spiritual nature of human beings the most convincing evidence for the existence of God:

The comparison of chimp and human sequences, interesting as it is, does not tell us what it means to be human. In my view, DNA sequence alone even if accompanied by a vast trove of data on biological function [data that prove evolution], will never explain certain special human attributes, such as the knowledge of the Moral Law and the universal search for God. Freeing God from the burden of special acts of creation does not remove Him as the source of the things that make humanity special, and of the universe itself. It merely shows us something of how He operates.

Francis Collins, *The Language of God*, page 140



طبیعت مغلوب و اسیرند، مگر انسان که غالب بر طبیعت است. اختراعات و اکتشافات آشکارترین نشانه این غلبهاند. مثلاً بنابر قوانین طبیعت، صدا به فاصله محدودی شنیده می شود. انسان این فاصله را به قطر زمین و حتی بیشتر می رساند.

تفاوت میان انسان و آفریده های دیگر جهان بی حد و حساب است. جانوران به عالی ترین مدارج تکامل در "عالم طبیعت" رسیده اند. آیا در هیچیک از آنان، از مورچه گرفته تا میمون، از گوسفند گرفته تا گرگ، نشانه ای از این "هفت وادی" که حضرت بهاءالله در کتابی بهمین عنوان بیان فرموده اند، می توان یافت؟

- ١. طلب (احساس نياز بهمعنا و هدف)
  - ٢ . عشق به خالق
  - ۳. عرفان و معرفت (شناسائی)
    - ٤. توحيد
    - ۵. استغنای معنوی
    - ٦. حيرت از عجايب خلقت
      - ٧. نيستي و فناي محض

آیا نشانهای از این "پنج حلقه پیوسته آفرینش" در هیچیک از جانوران می توان یافت؟

- ۱ . علم و آگاهي
- ۲ . آزادی و اختیار
- ۳. مسئولیت در برابر پروردگار
  - ٤. آزمایش



#### ۵. روبرو شدن با نتیجه اعمال خود (داوری و عدالت)

جانوران تکامل یافته را در نظرگیرید. بسیاری از دانشمندان، این جانوران را بسیار با هوش می دانند: میمون، سک، فیل، و خوک.

- آیا میمونی دیده اید که طالب حقیقت و عدالت باشد؟
- آیا شمپانزهای یافته اید که بخواهد بداند خالقش کیست، چرا به این جهان آمده، و بکجا می رود؟
- پایه و اساس انسانیت، صداقت و یکرنگی است. آیا سگی درستکار و پرهیزکار یا متقلّب و ریاکار دیده اید؟
  - آیا نشانه ای از علم و دانش یا میل به دانائی در فیل ها یافته اید؟
- آیا نشانهای از بخشش و گذشت و فداکاری و ادب در خوکها دیدهاید؟
- آیا گربهای یافتهاید که بنابر اصل انصاف و برابری با همنوعانش رفتار کند؟
- آیا کبوتر سفیدی دیدهاید که نسبت به کبوترهای سیاه تعصّب نشان دهد و با آنها پرواز نکند؟
- آیا گوسفندی یافته اید که بداند مرگ چیست، یا درباره زندگی پس از مرگ بیاندیشد؟
- آیا جانوری دیده اید که کسب علم و دانش کند یا به رمزی از عالم آفرینش دست یابد؟
- آیا پرندهای دیدهاید که بوجود آنچه را نمیبیند—مانند نیروی جاذبه—یقین کند؟
- آیا خزندهای یافتهاید که برای آینده خود هدفی داشته باشد، یا اجدادش را بیاد آورد؟



• آیا نشانهای از ادب و فروتنی یا حجب و حیا در حیوانی دیدهاید؟

مقصود از این پرسشها این است که به مقام بلند انسان پی بریم، و از نشانه های روح و روان که چون آفتاب در درون ما تابانند، آگاه شویم. اگر وجود روح خود را که تصویر روح خدا و "جوهر نور خداست" انکار نمائیم، چه تفاوتی با جانوران داریم؟

أَوْدَعْتُ فِيْكَ جَوْهَرَ نُورِي. ٢ جوهر نوره را در تو بهوديعه نهادم.

اسرار و آثار عظمت و شکوه پروردگار در برابر چشم ما و در روح ما (آفاق و انفُس) از آفتاب آشکارتر و از تاریکی پنهانتر است. آشکار است اگر بهدیده دورنگر بنگریم، پنهان است اگر نفس نزدیک نگر ما را از دیدن باز دارد. "در هیچ سری نیست که سرّی ز خدا نیست." این گفتار اگر صدبار تکرار شود، باز هم کم است. زیرا رمز خداشناسی در آن پنهان و آشکار است:

از هر ظهوری ظاهرتری و همیشه مستور خواهی بود، اگر چه در کلّ شیء [هر چیزی] از نفسِ شیء مشهورتری. "

علاوه بر روح ما، نشانه های شکوه و بزرگی پروردگار در عالم طبیعت نیز آشکار است. آیا ما قادریم کمترین آگاهی از عظمت گیتی بدست آوریم؟ در عالم هستی، صدها میلیارد کهکشان به فاصله میلیاردها سال نوری وجود دارند. قطر کهکشان ما به تنهائی ۱۰۰٬۰۰۰ سال نوری است. نور در هر ثانیه، بیش از هفت بار دور زمین می چرخد. بنابر آخرین تئوری، عالم هستی در مدتی کمتر از یک ثانیه از هیچ بوجود آمد (Big Bang). آیا دانشمندان می توانند از هیچ، حتی یک اتم بدست آورند؟ پس چطور و از کجا عالم هستی به این عظمت و با این درجه نظم ریشه گرفت؟



همه هیاکل موجودات را محضِ جود و کرم، از نیستیِ محض به مُلک هستی آوردم. <sup>4</sup>

كلّ شيء من الأشياء باب لمعرفته و آية لسلطانه و ظهور من اسمائه و دليل لعظمته و اقتداره و سبيل الى صراطه المستقيم. م

هر چیزی در عالم وجود، دریچهای است به شناسائی او، نشانهای است از او، پرتوی است از اسم های او، دلیلی است بر بزرگی و قدرت او، و راهی است بهراه راست او.

دركلّ شئ آیه عرفان خود را ودیعه گذارده تا هیچ شیئ از عرفان حضرتش، علیٰ مقداره و مراتبه، محروم نماند. و آن آیه، مرآتِ جمالِ اوست در آفرینش. تحضرت بهاءالله

چنین انتظامی و چنین ترتیبی و چنین قواعدی که در وجود مشاهده میکنی، میشود گفت که این از تأثیرات طبیعت است با وجود این که شعور ندارد...؟ پس معلوم شد که این طبیعتی که ادراک و شعور ندارد...در قبضهٔ حقّ قدیر است...۷

### دو وادي الله دانائي و بينائي

خداشناسی مراحل مختلف دارد، به حدی که دو نفر مانند یکدیگر نیستند. با اینحال می توان خداشناسان را به دو گروه تقسیم نمود: آنان که درباره خدا می دانند، و آنان که خدا را به چشم جان می بینند.

ایمان در وادی دانائی را بهپرواز در جو زمین، و ایمان در وادی بینائی را بهسیر و سفر در مدار زمین می توان تشبیه نمود. برای مقاومت در برابر نیروی جاذبه و حرکت در فضا، نیاز به نیروئی داریم که مانند هواپیما ما را بر جلو ببرد. هرگونه شک و شبهه در ایمان در هنگام سفر در وادی دانائی، مانند از دست دادن نیروی حرکت و جنبش در فضاست. در چنین شرایطی، امکان

وادى: درّه. به اصطلاح عرفا: مراحل سير و سفر به سوى خدا.



سقوط از آسمان ایمان برای هر مؤمنی هست. در سالهای اخیر، ملیونها نفر از این گونه مؤمنان، از آسمان ایمان سقوط نموده اند.

ایمان در وادی بینائی، جائی و مقامی دیگر دارد. سقوط از آن مقام برای روح ممکن نیست. بینائی و آگاهی در آن فضا را میتوان بهگردش در مدار زمین تشبیه نمود. سیر و حرکت در آن مدار با حرکت در جو زمین بسیار متفاوت است. در آن مدار:

- نه نیازی به نیروی سوخت هست
  - نه خطر سقوط از آسمان

مدار زمین، مرز تعادلی است میان جاذبه آفتاب و جاذبه زمین. ما نیز هنگامی که به "مدار ایمان" یعنی وادی بینائی میرسیم، میان اراده ما و اراده خالق ما، تعادل کامل برقرار می شود. در آن نقطه، خواست ما کاملاً سازگار با خواست خداست. ایمان در وادی بینائی ما را به جائی میرساند که از آنچه در این جهان هست—از زرق و برق آن، از سختی ها و بلاهای آن، و از داوریِ مردمان—آزاد و فارغ می شویم. هیچ رویدادی ما را از حرکت در مدار ایمان و عشق به یزدان باز نمی دارد. هدف نهائی ما در خداشناسی، رسیدن به این مدار است. در آن مدار حافظ و حامیِ ایمان ما خالق ماست.

## عشق خدا را چگونه می توان بدست آورد؟

رباب و چنگ، به بانگ بلند میگویند که گوش هوش بهپیغام اهل رازکنید هر آنکسی که درین حلقه نیست زنده بهعشق بر او چو مرده بهفتوای من نمازکنید حافظ



بعضی از مردمان می گویند، من دوست دارم روابط عاشقانه با خدا داشته باشم، امّا بر این کار قادر نیستم. اگر چنین مشکلی دارید، در باره این مثال بیندیشید. فرض کنید شما برای خواندن کتاب، نیاز به عینک دارید. چکار می کنید؟

- بهطبیب مراجعه می کنید.
- عینک تجویز شده را می خرید.
  - آنرا بهچشم میگذارید.

تحقق هر کاری مشروط به تحقق شرایطی است. آیا در این قانون استثنائی هست؟ پس اگر از دل و جان آرزوی خداشناسی دارید، باید در این راهها گام بردارید:

- در کسب علم و دانش بکوشید. دانش و دانائی نور راه ماست، بدون آن، در تاریکی جستن است.
- آیات الهی را هرچه بیشتر بخوانید تا با گفتار پروردگار آشنا شوید و از نیروی نهفته در آن الهام گیرید. در این کتاب و جلدهای بعد، نمونههای بسیار از آیات الهی تقدیم شده.
- با مردم متفکر و خدا دوست بیامیزید تا از آگاهی و عشق آنها الهام گیرید.
- هرچه بیشتر به اعمال نیک بپردازید. رفتار پاک و بی ریا و خدمت به بندگان خدا، آشکار ترین نشانه شایستگی و انسانیت ماست. بنابر نقشه آفرینش، مردم خودخواه و خودپرست، به خدا راهی نداشته و ندارند، حتی اگر هر روز به مسجد و کلیسا روند و هر ثانیه نام خدا را بر زبان آورند.
- با نیت پاک و عشق سرشار با پروردگار به راز و نیاز پردازید و به تکرار و اصرار از او طلب کمک و یاری کنید.



از آرزوی خود هرگز دست بر ندارید تا بهمقصود برسید.

بدون استعداد و لیاقت و بدون کوشش، موفقیّت در هیچکاری ممکن نیست. آیا خداشناسی و خدا دوستی از این قانون مستثناست؟ از حافظ شیرین سخن بشنویم:

> اسم اعظم بکند کار خود، ای دل! خوش باش که بهتلبیس و حیل، دیو، سلیمان نشود گوهر پاک بباید که شود قابل فیض ورنه هر سنگ و گِلی لؤلؤ و مرجان نشود

آیا ممکن است براستی خواستار خدا باشید، امّا او رویش را بهشما ننماید؟ در باره مثال عینک بار دیگر بیندیشید. اگر شما یکی از شرایط لازم را رعایت ننمائید، می توانید به مقصود برسید؟

اگر با ایمان دعا کنید، جواب خواهید گرفت.

حضرت مسيح (انجيل متى، فصل ٢١، آيه ٢٢)

حضرت بهاءالله

مَنَ الَّذِيْ ناداكَ وَما أَجَبْتَهُ ٩٠

چه کسی است که تو را بخواند، و تو اجابت نکنی؟

شما که اینقدر سنگدل و گناهکار هستید، بهفرزندانتان چیزهای خوب می دهید، چقدر بیشتر پدر آسمانی تان، برکات خود را بهشما خواهد بخشید، اگر از او بخواهید. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۷، آیه ۱۱)

گروهی از مردمان بر این باورند که با ایمان خود، بخدا لطفی کردهاند، انگار آفریننده را نیازی بهبنده است. هرگز کسی با این طرز فکر بههدف اصلی از آفرینش انسان که خدا شناسی است، نمی رسد، زیرا:

اوّلاً نقشه آفرینش از آفریننده است، نه از بنده. با تصور و حدس و خیال، هرگز بجائی نمی رسیم. آگاهی از اسرار نقشه آفرینش، تنها با



کوشش و اظهار عشق و علاقه و خضوع و بندگی امکانپذیر است. بنابر شهادت نوشتههای آسمانی، خداوند رویش را از مردم بیعلاقه و بیاعتنا میپوشاند.

• ثانیاً خداوند به احدی نیاز نداشته و ندارد. هیچ بنده ای با ایمانش، به آفریننده لطفی نمی کند. نیاز از انسان است، نیازی جاودان که با گذشت زمان به پایان نمی رسد.

تا عاشق نباشیم و خدا را با کمال شوق و اشتیاق به خانه دل دعوت نکنیم، هرگز به دیدارش فائز نخواهیم شد.

خداوند بهتمام کسانی که براستی او را بخواهند نزدیک است.

مزامير داود، فصل ١٤٥، آيه ١٨

تو خدا را خواهی یافت، اگر با تمام قلبت و روحت، در یافتن او بکوشی.

تثنيه، فصل ٤، آيه ٢٩

چشمان خدا ناظر بهمردمان صالح است. مزامير داود، فصل ٣٤، آيه ١٥

تنها با عشق و پشتکار و صبر و دعا و مناجات می توان به منبع عشق رسید و به سرچشمه شادی ها دست یافت.

به جهان خرم از آنم که جهان خرم ازاوست

عاشقم بر همه عالم که همه عالم از اوست سعدی

دست از طلب ندارم تا کام من برآید یا تن رسد بهجانان، یا جان زتن برآید حافظ

ای دل! صبور باش و مخور غم، که عاقبت این شام صبح گردد و این شب سحر شود گویند: سنگ، لعل شود در مقام صبر آری، شود؛ ولیک بهخونِ جگر شود



از کیمیایِ مهر تو زرگشت روی من آری! بهیمن لطف شما، خاک زر شود از هرکنار تیر دعا کردهام رها باشد کزین میانه یکی کارگر شود حافظ

آنچه خواندید، کوشش یک بنده است در دفاع از خالق خود در برابر شاکیان بی شمار این عصر. این شاکیان صبرشان به انتها رسیده و دیگر تحمل سختی ندارند. و چه بسا بدون محاکمه و مراجعه به وکیل، هرگناهی را گردن خالق خود می گذارند و او را در دادگاه روح خود محکوم می کنند. تعداد این شاکیان در عصر ما بی حد و حساب است، و تعداد مدافعان بس کمیاب. نیاز به وکلای "خداشناسی" روز به روز در از دیاد است. تحصیل و تخصص در این رشته، آینده در خشانی دارد.

نخستین و شیرین ترین میوه خداشناسی، اعتماد و توکل بهخداست. بدون شناختن نقشه آفرینش، خداشناسی ممکن نیست. تنها به وجود یزدان ایمان داشتن کافی نیست. هدف ما در این دنیا شناختن خداست، ایمان تنها گامی است در این راه. چه بسا مردمانی که به خدا "ایمان" دارند، امّا بندگان خدا را بخاطر خدمت به خدا می کشند!

میان "اعتقاد" و "شناسائی" تفاوت از زمین تا آسمان است. بسیاری از مؤمنان به خدا اعتقاد دارند، امّا به خدائی که خود ساخته اند حاکمی که چنین فرمان می دهد: "دگراندیشان دشمن تواند. نخستین وظیفه تو، کشتن آنهاست!" "بن لادن" و یاورانش به خیال خود به خدا ایمان داشتند و به اسم خدا هزاران مردم بی گناه را کشتند و هنوز هم می کشند خدائی که ساخته مغز منحرف و مکّار آنهاست. بسیاری از مؤمنان، خدا ناشناسند، حتّی اگر هر روز به کلیسا یا مسجد روند.



اگر کسی خدا را بشناسد، بهمه آفریده های خدا مهربان است، چه انسان، چه حیوان:

احساس واحد است، خواه اذیّت بهانسان کنی و خواه اذیّت به حیوان، ابداً فرقی ندارد. بلکه اذیّت به حیوان ضررش بیشتر است. زیرا انسان زبان دارد، شکوه نماید. ۹

خدا شناس، خدا را صاحب هستی می داند. چطور ممکن است کسی صاحبخانه را محترم شمرد، امّا خانهاش را خراب کند؟ کسانی که خود را مؤمن می نامند، و به آزار دگراندیشان می پردازند، بت پرستند بتی که به میل خود ساخته و پرداخته اند. آنها نخستین و نیرومند ترین دشمنان خالق خودند، زیرا به اسم خدا می کنند، آنچه نفس فاسد و فاسق آنها می پسندد.

به اسم اسلام می کنند آنچه می کنند ... به کمانِ خود در اعلیٰ درجه احتیاط و اجتهاد سالکند. ۱۰ حضرت باب

این خداناشناسان، دین و ایمان را در نظر بسیاری از مردمان خوار و بی مقدار ساخته اند. آنها دشمنانی هستند که به اسم دوست از درون دین، مانند موریانه مشغول فتنه و فسق و فجورند. بسیاری از آنها علما و پیشوایان دین اند که مردمان نادان و ساده دل را به جدائی و دشمنی با دگراندیشان تشویق و تحریک می کنند.

پایه ایمان به خدا، خداشناسی است. بدون خداشناسی، ایمان راستین ممکن نیست. ایمان بدون بینش و بصیرت، خانهای است بر شنزار— بنائی که نپاید و آنرا اعتبار نشاید.



### خدا شناسي يعني چه؟

کزین برتر اندیشه برنگذرد فردوسی

بهنام خداوند جان و خرد

اگر فرصت دارید، در یک "دانشگاه خداشناسی" هرچه زودتر نام نویسی کنید. برای اطلاعات بیشتر، نظری به این "وب سایت" بیاندازید. بسیاری از کتابهای این نویسنده به زبان انگلیسی در آن گذاشته شده:

#### www.TheKnowledgeOfGod.com

و اگر درباره وجود خدا و جهان جاودان حتی یک در صد شک دارید و می خواهید بر ایمان خود بیفزائید، این کتاب را در "وبسایت" پیش،که به انگلیسی نگاشته ام، چندین بار بخوانید تا کاملاً به نقشه آفرینش انسان پی برید:

#### The Spiritual Design of Creation

خالق ما عاشق ماست و شادترین زندگانی را برای ما میخواهد. او پیوسته بما اندرز می دهد که سر از خواب غفلت برداریم و بهسویش بشتابیم، زیرا سرچشمه شادی ها را تنها در او می توان یافت. سخنانی از این قبیل صدها بار در گفته هایش تکرار شده:

يَا ابْنَ الإِنْسانِ قَدْ مَضى عَلَيْكَ أَيَّامٌ، وَاشْتَغَلْتَ فِيها بِمَا تَهْوى بِهِ نَفْسُكَ مِنَ الطُّنُونِ وَالأَوْهَامِ. إِلَى مَتى تَكُونُ راقِداً عَلَى بِساطِكَ. ارْفَعْ رَأْسُكَ عَنَ النَّوْمِ؛ إِنَّ الشَّمْسَ ارْتَفَعَتُ فِي وَسَطِ الزَّوالِ، لَعَلَّ تُشْرِقُ عَلَيْكَ بِأَنْوارِ الْجَمالِ. \\

حضرت بهاءالله

ای پسر انسان! روزگاری بر توگذشت و تو خود را با ظنّ و گمان و اوهامی که نفسِ تو به آنها متمایل است، مشغول نمودهای. تا کی در خواب غفلت بسر می بری؟ سرت را بلند کن تا خورشید—که در نهایت شکوه و جلال در هنگام ظهر می درخشد—بر تو بتابد.



ای خاک متحرّک! من به تو مأنوسم و تو از من مأیوس. سیف عِصیان شجره امید ترا بریده. و در جمیع حال به تو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور. و من عزّت بی زوال برای تو اختیار نمودم و تو ذلّت بی منتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار. ۱۲

## آفتابی تابان از خاک یاک یارسیان

ستایش پاک یزدان را که از کشور ایران چنین آفتابی آشکار نمود. و از خاک پارسیان چنین دارِ پُر باری نمودار فرمود. دست نیاز بهدرگاه خداوند بی انباز دراز کنید که ای پروردگار...ستایش و نیایش تو را سزاوار که این کشور خاموش را پر آتش نمودی و این افسردگان بی هوش را بهجوش و خروش آوردی. ناامیدان را نوید امید دادی و مستمندان را بهگنج روان راه نمودی. بی نوایان را پُرنوایان نمودی و بیچارگان را سر و سامان بخشیدی. ای پروردگار! آنچه در نامههای آسمانی نوید فرمودی آشکار کن. و آنچه بهزبان پیغمبران گفتی نمودار فرما. نیروی یزدانیت بنما و بخشش آسمانیت آشکار کن. این کشور را بهشت برین ساز... توئی توانا، توئی بینا، توئی شنوا، توئی پشتیبان. استمانی نوید





# زندگانی جاودانی

### بهشت و دوزخ یعنی چه؟

#### نشانههای جهان جاودان

بهشت یا دوزخ خانه جاودانی ماست. آیا جایز است که تا فرصت داریم آن خانه را نشناسیم؟ آیا از شناسائی آن سرا ضرری بما میرسد؟ بخاطر سوء استفاده از واژههای "بهشت و دوزخ" بسیاری از مردمان دوست ندارند در این باره مطلبی بشنوند. این فصل این مشکل را برطرف میسازد.

خداوند انسان را برای مدتی کوتاه نیافریده. روح ما محکوم بهقوانین عالم مادی نیست، جسم نیست تا تجزیه شود. تا خدا باقی است، روح ما هم باقی است. آگاهی از این حقیقت و اطمنیان بهاین سرنوشت، زندگانی ما



را بکلی دگرگون میسازد، و این درس را بما میآموزد: در پسپرده، حساب و کتابی در کار است. هر یک از ما سرانجام بهنتایج رفتار خود خواهیم رسید. اگر چنین نباشد، ایمان به وجود خدا ممکن نیست. آیا می توان به وجود خالقی که از عدالت بی بهره است، یقین نمود؟

تجربیات ما در این دنیا محدود به سه بُعد است. اگر زندگانی ما مانند یک صفحه کاغذ منحصر به دو بُعد بود، تصوّرِ بُعدِ سوّم برای ما ممکن نبود. دانشمندان برآنند که در عالم آفرینش ابعاد بسیار، خارج از حدود ادراک و تجربیات ما وجود دارند. جهان جاودان در یکی از این ابعاد است. ما به صورت خاصی در عالم خواب در محیطی کاملاً متفاوت با این عالم، بُعد چهارم را تجربه می کنیم. در آن بُعد، گذشته و حال و آینده یکسانند. زمان و مکان به صورتی دیگر، مافوق تصوّر ما، جلوه می کنند.

آشکارترین نشانه وجود بُعد چهارم، خوابهائی است که از آیندهٔ ما خبر می دهند. چگونه ممکن است کسی رویدادی را که اتفاق نیفتاده، از پیش به بیند؟ دیدار وقایع آینده، پیش از وقوع آنها، ابداً با عقل انسان سازگار نیست. با اینحال تعداد کسانی که در عالم خواب در باره وقایع آینده اطلاع یافته اند بی شمار است.

وان الله قد خلق النوم فى العباد ليوقنون بعوالم الاخرة والنشاة الباقيه... حضرت باب پروردگار خواب را آفريد تا مردمان به عالم هاى جاودان و زندگانى باقى يقين نمايند...

این مرغ [روح] را بدون این قفس [جسم] در عالم خواب پرواز است. پس اکر قفس شکسته شود، مرغ باقی و برقرار است. ۲

نشانه دیگر بر وجود بعد چهارم، تجربیات کسانی است که بهسرحد مرگ میرسند و در حال بیهوشی و با چشمان بسته، مشاهداتی دارند که کاملاً با

<sup>\*</sup> بعضى از دانشمندان اين ابعاد را تا يازده بُعد دانستهاند.



حقیقت موافق است. این به ظاهر مردگان، پس از هشیاری، گفتار و افکار اطرافیانشان را دقیقاً بازگو میکنند، عمل جراحی را بر قلب یا مغز خودشان شرح می دهند و طبیب جراح را که هرگز ندیده اند، تشخیص می دهند.

ما در این دنیا و در این بُعد، صورت یکدیگر را می بینیم، آیا از افکار یکدیگر نیز باخبریم؟ این مردمان به ظاهر مرده، از افکار اطرافیانشان نیز آگاه می شوند. دانشمندان متعدد، با تخصصهای گوناگون طبیب، روانشناس، استادان دانشگاه در رشته های مختلف ده ها کتاب در این باره در آمریکا نگاشته اند.

علاوه بر این، کسانی که تمام عمریا مدّتی از عمر کور بودهاند، در مرز میان زندگی و مرگ، در حالی که نشانهای از حیات در آنها دیده نمی شود\*، ناگهان بینا می شوند. اخیراً کتابی به انگلیسی درباره این نابینایان نگاشته شده. چگونه ممکن است کسی که از حس بینائی محروم بوده، ناگهان بینا شود؟ بنابر قوانین طبیعت، این امر ممکن نیست. امّا در بُعد چهارم این رویدادها کاملاً طبیعی است، زیرا قوانین حاکم بر عالم روح با قوانین این دنبای مادّی متفاوتند.

شماره این مردمان، یعنی کسانی که مرده به نظر می رسند، امّا در بُعد چهارم آگاه و هشیارند، و از پرتگاه مرگ نجات می یابند، روز بروز در ازدیاد است.

Clinically Dead \*

برای اطلاعات بیشتر به این وبسایت مراجعه کنید: www.nderf.org. تجربیات بچه ها در مرز زندگی و مرگ در این کتاب به وسیله طبیب متخصص اطفال به تفصیل نگاشته شده:

\*\*Closer to the Light, by Dr. Melvin Morse and Paul Perry.\*\*

این مطلب را در کتابی دیگر به انگلیسی به تفصیل شرح داده ام. به این وبسایت: TheKnowledgeOfGod.com و به این کتاب: The Spiritual Design of Creation مراجعه کنید.



سبب این ازدیاد، رشد علم پزشکی است. شماره این "زندهشدگان" در زمان حال در آمریکا به ۱۵ ملیون می رسد.

این مطالعات و مشاهدات نشان می دهند که روح ما بدون یاری و همکاری جسم، قادر به ادامه حیات است. روح را به نور و جسم را به آئینه می توان تشبیه نمود. شکستن آئینه، موجب نابودی نور نمی شود. بهمین قیاس، پرتو روح ما پس از آزادی از قفس تن، به نوعی دیگر در بعدی دیگر به تابش خود ادامه می دهد.

بر خلاف تصور بسیاری از مردمان، هر چه علم پیشتر رود، نشانههای وجود خدا و جهان جاودان بیشتر می شود. آخرین مطالعات علمی نشان می دهد که در انسان ژنِ مخصوصی برای احساسات روحانی و رابطه با عالم اسرار (ماوراء طبیعت) وجود دارد. از جمله در هنگام دعا تغییراتی قابل مشاهده در مغز انسان دیده می شود. این تغییرات در مغز بعضی از مردمان بیشتر، و در بعضی کمتر است. اخیراً برنامهای از فرستنده ABC در آمریکا این مسأله را بازگو کرد و نشان داد که چگونه اعصاب و رشتههای مغز در نقاطی معین، در هنگام احساسات روحانی، روشن می شوند.\*

## بهشت و دوزخ یعنی چه؟

در این فصل لازم است بهایراد دیگری که گروهی از مردمان از جهان جاودان دارند، پاسخ دهیم. بدون دانستنِ معنای بهشت و دوزخ، ایمان به وجود یزدان و عالم جاودان مشکل است. زیرا لازمه ایمان به خدا، آگاهی از عدل اوست. چطور می توان به وعده و وعید پروردگاری که از عدل بی بهره است، یقین نمود؟ سوء تفسیر بهشت و دوزخ، بخصوص از جانب پیشوایان

<sup>📽</sup> هفتم ژوئیه، ۲۰۱۲



مسیحی و مسلمان، موجب سستی ایمان بسیاری از مردمان شده است. آنچه می آموزند، بهیچوجه با عدالت الهی سازگار نیست.

ما در این دنیا مهمانیم، با اینحال برای داشتن خانه بزرگ و راحت و زیبا سخت می کوشیم. چرا به خانه ابدی خود بی اعتنا باشیم؟ اگر خانه خود را در این دنیا نیسندیم، به خانه دیگر می رویم. در عالم جاودان چنین اختیاری نداریم. هر خانه ای را که از اینجا بسازیم، مسکن دائمی ماست. آیا جایز است از آن مسکن بی خبر مانیم؟ اگر دوزخی در کار است، باید آرام نگیریم، مبادا به بلائی مبتلا شویم که رهائی از آن هرگز ممکن نیست.

آیا وعده کتابهای آسمانی درست است، یا پیامبران تنها برای دلخوشی ما و ترساندن ما سخن گفتهاند؟ آیا بهشت و جهنم واقعاً وجود دارند؟ آیا شایسته است به مسئلهای به این درجه اهمیّت، بی اعتنا باشیم؟ آیا مهمتر از سرنوشت ابدی خود، می توانیم موضوعی تصور کنیم؟ چرا مردمان از مردن جسمشان می ترسند، امّا از مردن روحشان باک ندارند؟

ای بندگان! هر که از این چشمه چشید بهزندگی پاینده رسید، و هر که ننوشید از مردگان شمرده شد. " حضرت بهاءالله

ما از حبس ابد در این دنیا وحشت داریم، در حالیکه هیچ چیز در این دنیا ابدی نیست. حبس ابد، دوری از خداست که آغازش اینجاست. بنابر نقشه آفرینش، آزادی و شادی ما در عشق و نزدیکی ما بهخداست. عشق به خدا ما را از هر بندی می رهاند، و به سرچشمه شادی ها می رساند.

در کتابهای آسمانی صدها بار سخن از بهشت و دوزخ بهمیان آمده. با اینحال کمتر درباره آن می شنویم، انگار موضوعی تحریم شده است، یا پس از مرگ خبری نیست.



سوء تفاهمات درباره جهان جاودان، بخصوص بهشت و دوزخ بسیار است. گروهی از مردمان اصلاً از وجود دوزخ ناراضیند. آنها ترجیح می دهند که انسانها یا همه محو و نابود شوند، یا همه به بهشت روند. شنیدن واژههای "جهنم و دوزخ" بگوش آنها خوشایند نیست. این مردمان دوست دارند خدائی به میل خودشان بیافرینند و بپرستند. نقشه آفرینش با سلیقه آنها جور نیست.

شاید بزرگ ترین لطمه ای که پیشوایان مسیحی به دین زده اند، ارزان کردن مقام بهشت است. بنابر تصوّر آنها، هر کس که به زبان بگوید "نجات دهنده و مولای من عیسی مسیح است!" ناگهان خود را از دوزخ آتشین به بهشت برین رسانده است! این تغییر مکان—از دوزخ به بهشت جاودان—با جنبش زبان تحقّق می یابد، نه با تغییر و تحوّل قلب و روان. این تصوّر نادرست، دین را از هر چیز دیگر ارزان تر کرده است. آیا دیده اید کسی به درب منزل شما بیاید که بهشما سنگ ریزه به بخشد یا بفروشد؟ بعضی از فرقه های مسیحی، دائماً درِ خانه ها را می کوبند که بهشت را رایگان به مردمان بفروشند. بنابر آمار، این پدیده ناروا، در سراسر عالم بجز کشورهای مسلمان و کمونیستی، سخت رواج دارد.

چه بخواهیم، چه نخواهیم، بنابر شهادت پیامبران، در وجود بهشت و دوزخ کوچک ترین شکّی نتوان نمود. اگر مردمان به نتیجه اعمال خود نرسند، عدالت الهی هرگز تحقق نمی یابد. چگونه می توان به خدائی که از عدالت عاری و بی بهره است، ایمان داشت؟ بدون ایمان به جهان جاودان، ایمان به خدا ابداً با عقل و خرد سازگار نیست، و بدون ایمان به خدا، زندگانی بی معناست.



منکران دوزخ، باورمندان را با این پرسش مورد چالش قرار می دهند: "این چه خدائی است که مردم بیچاره و ناتوان را تا ابد در آتش جهنم می سوزاند؟" این تصور نادرست، موجب سستی ایمان بسیاری از مردمان شده است. زیرا از خدای مهربان نمی توان چنین انتظاری داشت. سرچشمه این مشکل، سوء تفسیرِ گفتارِ پروردگار است. آیات الهی دو گونه است: گفتاری که معنای آنرا باید بهظاهر گرفت، و گفتاری که باید بهمعنای باطنی آن پی برد. مثلاً حضرت مسیح فرمودند که "من آمدهام که عالم را بهآتش زنم" را نجیل لوقا: فصل ۱۲، آیه ۶۹). بدیهی است این بیان معنائی غیر از ظاهر آن دارد. آتش دوزخ نیز چنین است. در زبان فارسی، گاهی می گوئیم "از دوری او می سوزم و می سازم!" دوزخ در گفتار الهی اشاره به "آتش فرقت" است از منبع شادی ها و نیکی ها، فرقت و جدائی از آنچه آرزوی ماست. چه شادی، از شادی نزدیکی به خدا جان بخش تر؛ و چه غمی، از غم دوری از خدا سخت تر، می توان تصور نمود؟ سرای آخرت، سرای جان است نه جسم. "سوختن" مرتبط به رنج روح ماست، نه عذاب و درد جسم ما.

در آیات الهی بارها وصف بهشت و دوزخ شده است. دقّت در آن آیات نشان می دهد که ساکنان دوزخ زندگانی سختی مُعِیشَةً ضَنکًا (سوره طه، آیه ۱۲۶)—دارند و پیوسته با اینگونه احساسات ناکوار در مبارزهاند:

- غم و اندوه
- پشیمانی و شرم
- ترس و تشویش
- آرزوی برگشت به این جهان برای
   یک موقعیت دیگر و زندگانی بهتر



این احساسات نتیجه دوری دوزخیان از منشأ شادی هاست. ما همه غم دوری از عزیزانمان را در این دنیا تجربه می کنیم. "عذاب دوزخ" جز دوری از خدا چیزی نیست. بنابر این توضیح، خدا ما را مجازات نمی کند، ما خود را مجازات می کنیم. اگر کسی تاریکی را بر روشنائی ترجیح می دهد، تقصیر از کیست؟ چه در این سرا، چه در سرای بعد، نزدیکی و عشق به خدا موجب شادی ما، و دوری از خدا، موجب اندوه و افسردگی ماست.

بدیهی است، مردمان یکسان نیستند. هر کس در این دنیا بنابر خواست خود، به درجهای از لیاقت و انسانیت می رسد. همانگونه که مردمان در این جهان متفاوتند، در آن جهان نیز متفاوتند، با یک فرق بزرگ: بر خلاف رسم این دنیا که مردم نیک و بد با همند، دنیای بعد دنیای جدائی است. هر یک از ما پس از سفر از این سرا، بنابر دو میزان "ایمان و عمل" به درجهای از بهشت، یعنی سرچشمه شادی ها، یا دوزخ یعنی منبع نگرانی ها و غمها می رسیم. عادلانه ترین مجازات مردم بد طینت و ظالم، و عادلانه ترین پاداش مردم با انصاف و خوش طینت این است که با مردمانی مانند خودشان مونس و همدم شوند. این یک معنا و یک راه تحققی بهشت و دوزخ است.

ما هرگز نمی توانیم زندگانی خود را در جهان جاودان، آنطور که هست به تصور آوریم. با اینحال، به یاری تمثیل و تشابه ممکن است تا حدی از آن زندگانی آگاه شویم. در آیات الهی، دوزخ به سرائی تاریک و دلگیر، و بهشت به سرائی روشن و دلگشا تشبیه شده. برای مثال، ساختمانی را در نظر گیرید که شامل ده طبقه زیر زمین، و ده طبقه بالای زمین باشد. آنان که زیر زمینند، زنده اند، امّا منظری تاریک دارند و با مردمانی مونس و همدمند که مانند خودشان بی وجدان و بی محبت اند. آنان که مافوق زمینند، از زیبائی ها و نعمت هائی برخوردارند که از حد تصور ما در این جهان بیرون



است. و از این گذشته، با مردمانی سر و کار دارند که مانند خودشان خوش طینت و با محبتاند. این مثال تا حدی تفاوت میان دوزخ و بهشت را روشن می کند.

توصیف بهشت و دوزخ در آیات الهی نشان می دهد که تفاوت میان آن دو سرا بیش از آن است که به تصوّر آید. بنابر این، در مثال پیش اغراقی نیست. با آگاهی از این تفاوتِ فاحش، شایسته است، در این باره بیندیشیم: چرا بسیاری از مردمان از عشق به یزدان و اطاعت از فرمانش روگردانند؟ چرا سرنوشت جاودانی خود را کوچک می گیرند؟ در این دنیا می کوشند که بهترین خانه را داشته باشند، امّا درباره خانهای که تا ابد در آن ساکنند، بهترین خانه را داشته باشند، امّا درباره خانهای که تا ابد در آن ساکنند، خمی اندیشند؟ چرا مرتکب چنین ظلمی نسبت به روح خود می شوند؟ بهشت کما؟ دوزخ کجا؟ با در نظر گرفتن نتایج جاودانی رفتار و باورهای ما، آیا جایز است که در کسب رضای یزدان غفلت ورزیم؟

عشق به یزدان و ایمان به بقایِ روح و زندگانی جاودان، در این دنیا نیز به شادی ما می افزاید. آیا کسانی که از خدا روگردانند، نسبت به شادی خود در این دنیا نیز بی تفاوتند؟ از ایمان راستین به پروردگار و پیامبرانش و خدمت به نوع انسان بنابر نقشه یزدان، چه زیانی به آنها می رسد؟

### نقش خداشناسی در رفتار و سرنوشت انسان

این پرسشها را بسیاری از مردمان بر زبان می آورند:

- اگر انسان بنابر انصاف و عدالت و محبت زندگی نماید، چه نیازی به ایمان دارد؟
  - سرنوشت مردم نیکصفت و بی ایمان در آن جهان چگونه است؟



ما باید آگاه باشیم که تنها خدا از سرنوشت هر یک از ما آگاه است. چه بسا کسانی که به نظر ما مؤمن می آیند، امّا بنابر داوری یزدان، به ذره ای از ارمغان ایمان دست نیافته اند. با اینحال، خداوند اصولی را بما آموخته است تا بر اساس آنها خود را بشناسیم و سرنوشت خود را بسنجیم. بنابر تعالیم الهی، بی اعتنائی به خدا نتایج بسیار ناگوار در پی دارد. در این اصل و این قانون، کوچکترین شکی نیست. با اینحال ما نباید درباره احدی داوری نمائیم و به آنان که از ارمغان ایمان بی بهره اند، به نظر حقارت بنگریم. زیرا ما از سرانجام خود نیز بی خبریم، تا چه رسد به دیگران.

کسانی که "خوب بودن" را کافی می دانند و برآنند که به ایمان نیازی ندارند، از یک رمز بزرگ بی خبرند. ایمانِ راستین به یزدان و پیامبرانش، به شادی آنها، به عشق آنها به زندگی، و به اعمال نیک آنها در این دنیا، صد چندان می افزاید. اگر آنها از یک بذر، تنها یک خوشه می پرورند، در پرتو ایمان و عشق به یزدان، صد خوشه ببار می آورند. ایمان و عشق به یزدان، هر فداکاری را در راه خیر و خدمت به عالم انسان صد چندان آسان تر می کند. این مردم نیک صفت، اگر چه بخاطر رفتارشان شایسته ستایش اند، امّا بدون آنکه بدانند، سهم مهمی از نیروهای معنوی خود را هدر می دهند. بدون آنکه بدانند، سهم مهمی از نیروهای معنوی خود را هدر می دهند. انها مانند غنچه ای هستند که بگوید: "مرا به نور آفتاب نیازی نیست. من در زیر سایه راضی و راحتم. مرا بحال خود واگذارید!"

حضرت باب با یک مثال مقام بلند انسان را نشان می دهند. انسان اشرف مخلوقات است، با اینحال انگشتر طلا را که از عالم جماد است، بر روی انگشت خود می گذارد. ما هم در رابطه با خدا مانند طلا هستیم. اگر چه در مقایسه با خالق جهان چندان ارزشی نداریم، با اینحال او ما را دوست دارد و مانند حلقه طلا بر انگشتان محبتش می گذارد. از این مثال می توان قدر انسان را فهمید. خالق ما عاشق ماست و دوست دارد ما هم او را



دوست بداریم. چقدر جای تأثر است که انسان از این افتخار بزرگ و بی مانند روگردان شود. آیا غفلت و قصوری و زیان و خسارتی از این بیشتر می توان تصوّر نمود؟

عشق بما نیرو می بخشد. بخاطر عشق، مردمان برای عزیزانشان از هیچ نوع فداکاری دریغ نمی دارند. عشق خدا، دایره عشق ما را گسترش می بخشد و بما می آموزد که همه مردمان را مانند عزیزانمان دوست داریم. زیرا ما همه بندگان و فرزندان یک آفریننده ایم و باید همه را عزیز و محترم شمریم. اشاعه عشق خدا، مرزهای جدائی و بی مهری را از میان بر می دارد، و سرانجام به این آرمان ها و هدف های بزرگ تحقق می بخشد:

ای اهل عالم! همه باریک دارید و برگ یک شاخسار. مخبرت بهاءالله ای دوستان!...با جمیع اهل عالَم به کمال محبّت رفتار کنید. کلل محبّت عالمید و از یک کلمه خلق شده اید. نیکوست حال نفسی که به به محبّت تمام با عموم آنام [مردمان] معاشرت نماید. معاشرت نماید. معاشرت نماید.

جمیع عالم را یک وطن مشاهده نمایند...تا جمیع آفاق بهنور اتّفاق فائز شود و اهل ارض از آفتاب دانائی و دریای بینائی قسمت برند. ۲

ساختن بنای صلح و آزادی، مستلزم همکاری است. کسانی که به صفات نیک خود مفتخرند، امّا از ایمان خود را بی نیاز می دانند، در نظر یزدان بخاطر نیت پاک و رفتارشان عزیزند. امّا استعدادات و نیروهای درونی آنها در صورتی در حد کمال پرورش می یابد و ثمر می بخشد که با مردمانی مانند خود همکاری نمایند:

- آئین بھائی عاشقان حقیقت را گرد ھم می آورد.
- نقشه یزدان را برای سعادت انسان و باز سازی جهان به آنها می آموزد.



• و آنها را یاری می دهد تا در این هدف بزرگ موفق شوند.

آیا بدون کمک و همکاری می توان بنائی ساخت؟

خالق ما بارها از ما میخواهد که بخود ظلم روا نداریم. انحراف از حکمش، ظلم بهخود ما و بهمه مردم جهان است. زیرا ما تنها مسئول سعادت خود نیستیم. بنابر داوری یزدان، در صورتی ما بهخود و دیگران عادلیم که فرمانش را از دل و جان بپذیریم و در راه تحقق آن بکوشیم.

هرگز نباید بهامید بهشت و بیم از دوزخ، بهخدمت پردازیم.

المنقطعين لن يشهدن العمل الا نفس الجزاء.^ مردم وارسته، پاداش رفتار نيک را هرگز جز در همان رفتار نمي بينند.

همه چیز باید از عشق سرچشمه گیرد. امّا آنانکه از عشق بهرهای ندارند، باید از نتیجه اعمال خود در جهان جاودان آگاه باشند و بهعدالت پروردگار یقین نمایند. کسب رضای یزدان چندان مشکل نیست. خداوند راه بدست آوردن این ارمغان یکتا و بیهمتا را بارها در گفتار خود بما آموخته است. برای رسیدن به این منبع شادی ها، تنها تحقق دو شرط لازم است:

- عشق و ایمان راستین به خدا و پیامبرانش
- اثبات ایمان و عشق بهیزدان از راه پندار و گفتار و رفتار نیک

ایمان بدون اعمال نیک، هرگز مقبول پروردگار نبوده و نخواهد بود. برای وجود هر چیزی، دلیل یا نشانی لازم است. آیا می توان بدون تحصیل طبیب شد؟ بر همین قیاس، نشان ایمان و عشق به یزدان و پیامبرانش رفتار است، نه گفتار.

بهاعمال خود را بيارائيد نه بهاقوال. ٩



صدقِ اقوال به اعمال منوط و مشروط. از عمل، انسان رتبه و مقامش معلوم می شود. ۱۰

ای مردمان! گفتار را کردار باید، چه که گواه راستیِ گفتار، کردار است. ۱۱ حضرت بهاءاللهٔ

نفوسی که خود را بهرحمٰن [خداوند] نسبت دهند و بهاعمال شیطان عاملند، البتّه حقّ از چنین نفوس، منزّه و مقدّس بوده و خواهد بود. ۱۲ حضرت بهاءالله

دوزخ و بهشت ثمر زندگانی ما در این دنیاست. اینجا جای کاشتن است، آنجا جای ثمر برداشتن.

> مزرع سبز فلک دیدم و داس مه نو یادم از کشتهٔ خویش آمد و هنگام درو گفتم: "ای بخت بخسبیدی و خورشید دمید" گفت: "با اینهمه از سابقه نومید مشو کانکه در مزرع دل تخم وفا سبز نکرد زرد روئی کشد از حاصل خود وقت درو"

اگر بهشت و دوزخ نبود، عدالت الهی هرگز تحقق نمی یافت. مردم مظلوم و ظالم به نتیجه اعمال خود نمی رسیدند. آیا ممکن است خداوند از ما بخواهد که با یکدیگر به عدالت رفتار کنیم، امّا خود از این فضیلت بی بهره باشد؟

کسانی که خدا را نادیده می گیرند و عشقش را نمی پذیرند، درهای شادی را برای ابد بروی خود می بندند. آیا مجازاتی شدیدتر از دوری از خالق ما که عاشق ما و معشوق ماست، می توان تصوّر نمود؟ این مجازات چنان جانفرساست که با سوختن در آتش که از هر دردی و بلائی عذابش بیشتر و تحمّلش سخت تر است، مقایسه شده. این مجازات سنگین و بی پایان را ما بر



ای دوستان! بشنوید ندای دوست حقیقی خود را و بهاسباب دنیا و آنچه در او هست مشغول نشوید. ۱۳ مضرت بهاءالله

چه شبها که رفت و چه روزها که درگذشت و چه وقتها که به آخر رسید و چه ساعتها که به انتها آمده و جز به اشتغالِ دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد و فرقها بر بستر تراب [خاک] مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست...ای پروانگان! بی پروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقانِ بی دل و جان، بر معشوق بیائید... نا

ای دوست! دل که محل اسرار باقیه است، محل افکار فانیه مکن. و سرمایهٔ عمر گرانمایه را بهاشتغال دنیای فانیه از دست مده. ۱۵

انّا امرناكم...بما يرفعكم و ينفعكم في كلّ عالم من عوالم ربّكم...ما خلقتم لانفسكم بل لخدمة امر الله ربّ العالمين. ١٦

ما شما را امر می کنیم...به آنچه موجب ترقی و تعالی شماست، تا در جمیع عوالم پروردگارتان، از کوشش خود بهره برید...شما برای خدمت به خود خلق نشده اید، برای خدمت به آئین خداوند—پروردگار جهانیان—قدم بر عرصه هستی نهاده اید.





## نقش پیشوایان و خرافهپرستان در کاهش ایمان و عشق بهیزدان

بخاطر نقش مهمی که پیشوایان دارند، در کتابهای آسمانی مراجع بسیار درباره آنها هست. بیشتر این مراجع شکایت از آنهاست. شمار پیشوایانی که عادل و با تقوی باشند بسیار کم است.

حضرت مسیح رفتار فتنه انگیز پیشوایان مذهبی را در عصر ما به تفصیل پیش بینی فرموده اند. در معرفی آنها، همین یک آیه کافی است:

آیا ممکن است انگور و انجیر از خوشههای خار بدست آورد؟ انجیل متی، فصل ۷، آیه ۱۹

گفتار پروردگار باران رحمت است. هر یک از ما بنابر استعداد و طینت خود، یا خار و خس می پروریم یا گلشن و گلزار.



باران که در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لاله روید و در شورهزار خس سعدی

حاج سیّاح که در عصر قاجار می زیست، در بسیاری از کشورهای جهان سیر و سیاحت کرد. این سیّاح درباره وضع ایران در آن زمان، چنین نوشته:

در تمام نقاط که من دیدهام بدتر [از همه جا] ایران است...در تمام زمین، به این شدّت ظلم از امرا و نفوذ جهل از ملّاها نیست. این دو سنگ آسیاب، در ایران در نهایت قوت و شدت عموم را خرد میکنند. ا

در این عصر، بخاطر سلطه و نفوذ خرافهپرستان و حکومت آنها بر مردمان، قدر و مقام ایمان و عشق به یزدان در بسیاری از مردم جهان، بخصوص ایرانیان بیش از پیش کاهش یافته. شاید در تاریخ بشر چنین کاهشی در مدتی چنین کوتاه، سابقه و نظیر نداشته. شمار "اسلام زدگان" و "اسلام گریزان" روز بروز در ازدیاد است.

در این زمان، بخاطر گسترش رسانه ها، پرده ای که متظاهرانِ به دین و ایمان، در پس آن خود را پنهان می داشتند، ناگهان از میان رفته است. چهره دورویان، بیش از پیش، آشکار و عیان گشته. برای نخستین بار، ملیونها نفر، روش و روندِ این متظاهران و دورویان را می بینند و گفتارشان را می شنوند. آری، زمان پنهان کاری به سر آمده، عصر شفافیت فرا رسیده. باید شادی کنیم و شکر خدای را بجای آوریم که در چنین زمانی زنده ایم و به چشم خود سقوط سدهای تعصب و جهالت و دوروئی را می بینیم.

شیوه و سنت آفرینش بر این بوده و هست که مردمان سرنوشت خود را به خواست خود برگزینند. این آزادی موجب تنوع و تفاوت است. هرکس و هر گروهی، از این آزادی، سرنوشت خود را می آفریند. گروهی از مردمان، دین را بهترین ابزار برای رسیدن به خواست های نفس خودخواه خود



می یابند. تظاهر به ایمان، حربه آنان برای فتح دل های مردم نادان و سادهاندیش و کوتهنظر است. آنها نام خدا را برای جلب تودهها بر زبان می آورند، امّا در دلشان جز عشق به دنیا چیزی نیست. این دورویان، جامه ایمان برتن ، عمامه تکبر و خودنمائی برسر، و نشانهٔ مُهر تقویٰ بریشانی دارند. آنها خود را نماینده و سخنگوی یزدان می دانند، اما نماینده و سخن گوی شیطانند.

#### بجویند و دین اندر آرند پیش زیان کسان از پی سود خویش

مردم زود باور و ساده اندیش، بخاطر آنچه آن دورویان بر تن دارند و بر زبان می آورند، آنها را راهنمای خود بهبهشت جاودان می دانند، بدون آنکه به درونشان نظری نمایند و بهبینند در دل های نایاک و تاریک و تنگ آنها چه میگذرد. اگر بهجستجو پردازند، در درونشان جز سیاهیان "نفس و هویٰ" و عشق به دنیا چیزی نخواهند یافت. در دست این دورویان، دین تنها پوششی است بر نفس ناپاک و خودخواهشان، و نام خدا و مذهب دامی برای جلب زود باوران و راهی برای تسلط بر روحشان.

بگو! ای مردمان: چراغ یزدان روشن است آنرا بهبادهای نافرمانی خاموش منمائید. روز ستایش است، بهآسایش تن و آلایش جان میردازید. اهریمنان در کمینگاهان ایستادهاند آگاه باشید، و بهروشنی نام خداوند یکتا خود را از تیرگیها آزاد نمائید. دوست بین باشید نه خود بین.۲ حضرت بهاءالله

در جميع ظهورات، اوّل مُعرض مماء عصر بودهاند. ٣ حضرت بهاءالله

هر وقت نداى الهي بلند شد، نداى شيطان هم بلند شد. زيرا هميشه ظلمت مى خواهد مقاومت نوركند. ظلم مى خواهد مقاومت عدل نمايد. جهل مى خواهد مقاومت علم نمايد. ' حضرت عبدالبهاء

<sup>🧚</sup> اِعراض: روی برگرداندن، رخ برتافتن. مُعرض: کسی که فرستاده یزدان را انکار میکند.



پیشوایان پیوسته مانع ایمان مردمان شدهاند. آیا گناهی بزرگ تر از این می توان تصوّر نمود؟ داوری پروردگار نسبت به این گمراه کنندگان چیست؟

اگرکسی باعث شود یکی از این کودکان [پیروان با خضوع] ایمانش را از دست بدهد، برای او بهتر است که یک سنگ بزرگ دور گردنش آویخته و بهدریا انداخته شود.

هر که یکنفر را به ضلالت بیندازد، مثل آن است که جمیع عالم را به ضلالت انداخته و قتل نموده. معرت باب

همانطور که میکربها آفت گیاهانند، پیشوایان مذهبی نیز آفت آئین یزدانند:

آفة الدين ثلاثه: فقيه فاجر و امام جائر و مجتهد جاهل. مسلم المرب ا

ابغض العباد الى الله من كان ... ثيابه ثياب الانبياء و عمله عمل الجبّارين . ٧ رسول اكرم رسول اكرم منفورترين بندگان نزد يزدان آنانند كه ... جامه شان ، جامهٔ پيامبران و كارشان كار

شعرا و بزرگان ما، این دو رویان را از دیر باز شناخته و درباره آنها سخنها گفتهاند

حقا که نه از بهر نماز آمده ام آن کهنه شده است باز، باز آمده ام عمر حیام

که درِ خانهٔ تزویر و ریا بگشایند حافظ در مسجد اگر چه با نیاز آمدهام اینجا روزی سجادهای دزدیدم

ستمگران است.

در میخانه ببستند-خدایا میسند

واعظان کاین جلوه در محراب و منبر میکنند چون بهخلوت میروند آن کار دیگر میکنند



گوئیا باور نمی دارند روزِ داوری کاین همه قلب و دغل در کار داور می کنند مشکلی دارم، ز دانشمند مجلس باز پرس توبه فرمایان چرا خود توبه کمتر می کنند

مرو بهصومعه كانجا سياهكارانند كه مستحق كرامت گناهكارانند حافظ بیا بهمیکده و چهره ارغوانی کن نصیب ماست بهشت ای خداشناس برو

آگر جامه جاهجویان و متظاهران بهدین و ایمان را از آنها بگیریم، جامه دیگر و اسم دیگر و راه دیگر برای رسیدن به هدفهای شوم خود می یابند. مگر کمونیستها بهاسم مساوات و کمک بهتودههای بی نوا و تنگدست، و فاشیستها بهنام برتری نژاد آریا و پاک سازی آن از نژادهای دیگر، این کار را نکردند؟ آیا آنها موجب مرگ دهها ملیون مردم بی گناه نشدند؟ جز غلبه نفس خودخواه و نزديكبين، چه چيزى آنها را بهانجام آن جنايتها برگماشت؟ آیا مردم کشور رُواندا در آفریقا، ۸۰۰٬۰۰۰ نفر از هموطنان خود را تنها بخاطر "تعصّب قومي" در اواخر قرن بيستم نكشتند؟ جسد كشته شده کان مانند ماهیان در روی رودخانه عظیمی در موج و حرکت بود. جز غلبه نفس نزدیک نگر و خودخواه بر مردم نادان و خرافه پرست، چه عاملی موجب این قتلها شد؟ اینگونه مردمان هر نامی که بر خود گذارند، و بهر بهانهای بهمقام و قدرت رسند، درونشان مانند سنگریزه های بیابان یکسان است. اینگونه ظالمان از آغاز روزگار بوده و هستند. گاهبگاه جامهای تازه برتن و کلاهی نو بر سر می نهند. در نظر یزدان، آنها به صورت انسانند، و بهسرت گرگانی که بهجان گوسفندان می افتند:



ای جهلای معروف به علم! چرا در ظاهر دعوی شبانی کنید و در باطن ذئب اغنام من شده اید؟ مَثَل شما مَثَلِ ستاره قبل از صبح است که در ظاهر درّی و روشن است، و در باطن سبب اضلال و هلاکت کاروانهای مدینه و دیار من است. مضرت بهاءالله

پروردگار پیوسته ما را از گمراه کنندگان برحذر داشته و می دارد:

پروردگار جهان می فرماید: ای بندگان! از خواهشهای خود بگذرید و آنچه من خواستهام آن را بخواهید. راه بی راهنما نروید و گفتار هر راهنما را نپذیرید. بسیاری از راهنمایان گمراهانند و راه راست را نیافتهاند. راهنما کسی است که از بند روزگار آزاد است و هیچچیز او را از گفتار راست باز ندارد. محضرت بهاءالله

ای بندگان! روزگار بنگاه دیوان آست، خود را از نزدیکی او نگاه دارید. دیوان گمراهانند که در خوابگاه فراموشی با کردار تباه آرمیدهاند. خواب آنها خوشتر از بیداری است، و مردن آنها دلکش تر از زندگی. ۱۰

نخستین نشانه خودشناسی عدل و انصاف است، فضیلتی که بر پایه راستی و صداقت مستقر است. انسان بیانصاف، انسان نیست و از خداشناسی کمترین بهرهای ندارد:

اوّل انسانيّت انصاف است و جميع امور منوط به آن. ١١

مردمان متظاهر که "بهاسم خدا میکنند، آنچه میکنند" پر خطرترین موجوداتِ عالمند. زیرا نور امید و عشق به یزدان را از تابش در دل دیگران باز می دارند. آنها ادعای خداپرستی دارند، امّا معبود و مقصودشان نفس و هوی و لذائذ این دنیا است.

<sup>\*</sup> ديوان: اشاره بهمردمان شيطان صفت است. در قديم شيطان را ديو مي گفتند (فرهنگ عميد).



بیشتر کسانی که از ایمان بهیزدان روی برتافتهاند، دچار یک تصوّر نادرستاند: آنها مدعیان متظاهر و مکّار را با مؤمنان راستین پروردگار یکسان میشمرند، و بههمه آنها بهیک چشم مینگرند. این مردمان خود را "خردگرا" میپندارند، امّا بهخود زحمت نمیدهند تا نور را از تاریکی و دانش و دانائی را از تعصب و خرافهگری تمیز دهند. بنابر تصور خود، هر کس نام خدا را بر زبان آورد، شاخهٔ نهالی است که در خاک نایاک تعصب و خرافه گری و کوته نظری پرورش یافته. این متفکران و منتقدان باید ارمغان خرد را که مدعی آنند، در داوری خود درست بکار برند تا بهیقین دریابند که فاصله میان مؤمنان راستین پروردگار و دو رویان مکّار را تنها با مقیاس سالهای نوری می توان سنجید. خورشید را با تاریکی چه شباهتی است، و راستي را با دروغ چه قرابتي؟

خداشناسی و دوروئی چون آب و آتش هرگز با یکدیگر نیامیزند. خداشناس از تصوّر گناه شرم دارد تا چه رسد بهارتکاب آن، زیرا پیوسته خالقش را با چشم جان و روان حاضر و ناظر می بیند. مردمانی که ادعای ایمان دارند، و بهرفتار نایسند روحشان را می آلایند، تنها بت خودساختهٔ نفسشان را می پرستندـــبتی که در ذهن "خودفریفتهشان" ریشه گرفته و پرورش یافته. ایمان به چنین خدائی نشانهای است نمایان از تسلط سپاهیان "نفس و هویٰ" بر نفس دورنگر و باطن بین انسان. پروین اعتصامی چه زیبا سروده:

> کارها کردند، اما پست و زشت تا که خود بشناختند از راه چاه روشنی ها خواستند، اما زدود قصهها گفتند بی اصل و اساس جامها لبريز كردند از فساد درسها خواندند، اما درس عار

ساختند آئينهها اما زخشت چاهها کندند مردم را براه قصرها افراشتند اما برود دزدها بگماشتند از بهریاس رشتهها رشتند در دوک عناد اسبها راندند اما بی فسار



درچه محضر، محضرحی جلیل درچه معبد، معبد یزدان پاک

دیوها کردند دربان و وکیل سجدههاکردند بر هر سنگ و خاک

در جمیع نوشته های آسمانی، خداوند ما را از اعتماد و نزدیکی به این دورویان برحذر داشته. اگر مردمان سخن یزدان را می پذیرفتند، هرگز این گمراهان را راهنمای خود نمی نمودند و دنیا را به اینهمه بلا مبتلا نمی ساختند:

امروز روزی است که آفتاب از نورِ او روشن و منیر است...ولکن...علمای عصر حائل شدند و ابصار را از مشاهده انوار منع نمودند.<sup>۱۲</sup>

بهگفتار اغیار از یار دور ممان، و از سخن دشمن از دوست مگذر.<sup>۱۳</sup> حضرت بهاءالله

اهل عالم به ایادی [دستهای] خود...اصنام [بتهائی] تراشیده اند و علما نام نهاده اند. ۱۴

ارباب عمائم...از آنچه لازم است غافلند و بهآنچه سبب ظهورِ فتنه و فساد است متمسّک. ۱۰ حضرت بهاءالله

"برای ذهب از مذهب گذشتهاند"۱۰ "الهی بجز هوی اخذ نکردهاند، و بهغیر دهب مذهبی نیافتهاند. "۱۷ حضرت بهاءالله

يا معشرالعلماء لاترون بعد اليوم لانفسكم من عزّ لانّا اخذناه منكم و قدّرنا للّذين منوا بالله الواحد المقتدر العزيز المختار. ١٨

ای گروه علما! پس از این زمان، عزّتی برای خود نخواهید دید. زیرا ما عزّت را از شما گرفتیم و به کسانی دادیم که به پروردگارِ یکتا، مقتدر، عزیز، و مختار ایمان آوردند.

يا معشرالعلماء انتم قطاع طرق الله و سُبله. ١٩ اى گروه پيشوايان! شما راهزنان راههاى خدا هستيد.



"بهظاهر بهحلیه [زیور] علم آراسته، و تقوی...از قلوبشان کاسته. بهصورت دانا و بهحقیقت نادان..."<sup>۲۱</sup> "بهلباس علم ظاهر و در فنون جهل ماهر."<sup>۲۱</sup> "علمای بی فکر، ایران را ویران نمودند..."<sup>۲۲</sup>

عاقبت این قبّههای گِرد سفید و سبز و نیلگون سرنگون گردد. ۲۳ حضرت عبدالبهاء

هر وقت علمای دین...در عالم سیاسی مدخلی جستند و رائی زدند و تدبیری نمودند...نائرهٔ فساد برافروخت و نیران [آتش] عناد جهانی را بسوخت. مملکت تاراج و تالان شد و رعیّت اسیر و دستگیر عوانان... ۲۰ حضرت عبدالهاء

یکی از اسباب بیزاری نفوس از عالم دیانت همین تقالید و اوهام رؤسای مذاهب است که اشخاص عالم و دانا چون آن تقالید و رسومات را مخالف علم و عقل دیدند، دین الهی را ترک نمودند. دیگر ملتفت نشدند که اینها اوهام رؤسای ادیان است، هیچ دخلی بهآئین الهی ندارد...و اعظم از کل دفع و رفع تقالید و اوهام مذهبی است و تطبیق مسائل دینیه با دلائل عقلیه و علمیه... ۲۵

در این گفته مشهور و آشنا یک دنیا معنا پنهان و آشکار است: "چو دزدی با چراغ آید، گزیده تر برد کالا." اگر کسی با چراغ مکر و ریا سراغ مردم ناآگاه آید، قادر است هرچه از ذخائر فهم و فکر و عقل و خرد در روحشان اندوخته اند، به یغما برد و آنها را برده خود سازد. قدرت و تسلط نیروهای فریب و ریا بر مردم ساده اندیش و ناآگاه بیش از آن است که به تصور آید. تنها دشمن این دزدان نقاب پوش بیداری و آگاهی است. اگر مردمان با پرتو عقل و خرد با این راهزنان روبرو شوند، به روشنی دریابند که از چراغ درونشان جز دود چیزی نمی تراود.



در هیچ گروهی، مردمان یکسان نیستند. در میان پیشوایان دین، مردم با تقوی و با ایمان نیز می توان یافت. باید قدر آنان را بدانیم و از پیش داوری احتراز جوئیم:

علمای راشدین گه که به هدایت عباد مشغولند و از وساوسِ نفس امّاره مصون و محفوظ ... احترام ایشان لازم . ۲۶ محفوظ ... احترام ایشان لازم . ۲۶

<sup>\*</sup> راشد: راه راست رونده، هدایت شده و متدیّن (فرهنگ لغات منتخبه).

نگارنده کتابی بهانگلیسی درباره فتنه و فساد پیشوایان مذهبی نگاشتهام. بهاین وب سایت و کتاب مراجعه کنید:





## نقشه آفرینش انسان و کیهان این دنیا یک مدرسه است

وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاء وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا. سوره صاد، آيه ٢٧ ما آسمان و زمين و آنچه بين آنهاست بيهوده [بيمقصود] نيافريديم

نخستین وظیفه ما در این دنیا شناختنِ "نقشه آفرینش" است. این "نقشهٔ" پر شکوه و زیبا، هدف از زندگی ما را در این دنیا و رابطه ما را با خدا و بندگانش روشن می کند. بدون آگاهی از این "نقشه" خداشناسی و خودشناسی ممکن نیست. برای روشن شدن مطلب در این مثال بیاندیشید. فرض کنید شما هرگز خانهای را ندیده بودید و نمی دانستید باید از راه در وارد آن شد. اگر می خواستید به آن خانهٔ قفل شده وارد شوید، چه می کردید؟ آیا سعی نمی کردید با خراب نمودن قسمتی از خانه راهی برای خود باز کنید؟ فرض کنید پس از مدّتی آن خانه در هنگام باران چکّه می کرد، و شما به جای تعمیر سقف، به گریه و ناله می پرداختید و به سازنده می کرد، و شما به جای تعمیر سقف، به گریه و ناله می پرداختید و به سازنده



سقف نفرین می کردید. آیا می توانستید در این خانه به راحت زندگی کنید؟ "خانهٔ آفرینش" نیز چنین است. بدون شناختن آن، زندگی در آن کاری است بس دشوار. برای راحت زیستن در خانهٔ این دنیا باید نقشه آفرینش انسان را خوب بشناسیم. غالب مردمان به جای شناختن این نقشه، عمرشان را صرف گریه زاری و نفرین می کنند و غمگین و ناکام و خانه خراب از این دنیا می روند. بسیاری از شکایتهای مردم از دست روزگار مرتبط به ناآگاهی آنها از نقشِ انسان در خانه آفرینش است. این کتاب، سهم مهمی از این نقش را نشان می دهد، از جمله، به این چند پرسش پاسخ می دهد:

- مقصود از آمدن ما به این دنیا چیست؟
- "آزادی اراده" چه مسؤلیتی بما می دهد؟
  - چرا در این دنیا آزمایش می شویم؟
- چطور با آزموده شدن، طینت درونی خود را مینماییم؟
  - چرا به عالم دیگر می رویم؟

نخستین لازمه شناسائی نقشهٔ آفرینش، آگاهی از این پنج "حلقه پیوسته" است:

بر هر انسانی واجب است که این پنج "حلقه پیوسته" را خوب بشناسد، زیرا سرنوشت دائمی او متّکی به این آگاهی است. هدف این فصل در درجه اوّل آشنا شدن با حلقهٔ اوّل یعنی "علم و آگاهی" است. این حلقه ای است که بیشتر مردمان از آن آگاهی درست ندارند.



بنابر آثار آسمانی، این جهان جای جهد و کوشش است، نه خانهٔ خوشی و آسایش، محل رشد و پرورش است، نه میکده عیش و عشرت. اینجا مدرسهای است که باید در آن درس انسانیت آموزیم، سرمایه آسمانی اندوزیم، و سرانجام با سربلندی و افتخار به کشور اسرار سفر کنیم. خوشی و شادمانی، هدف زندگانی نیست. خوشی و شادمانی ثمر و نتیجهٔ کسبِ فضائلِ انسانی است.

### هدف زندگانی \_\_\_\_هرشد و پرورش معنوی نتیجهٔ رشد و پرورش \_\_\_هشادمانی و کامرانی

همانطور که آموزگار شاگردانش را آزمایش میکند، آفرینندهٔ ما نیز ما را در این دنیا می آزماید، و پس از فراغت از این مدرسهٔ موقّت، ما را به دیار دیگر می برد، و پس از ارزشیابیِ ما، بنابر کوشش و میزان تکامل و پرورشِ ما در این دنیا، در آنجا بما نمره می دهد، و زندگانی تازه از سر بما می بخشد. میزان شادی و کامیابی ما در آنجا مرتبط به درسهایی است که اینجا آموخته ایم.

وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى . سوره نجم، آيه ٣٩

برای انسان ثمری جز حاصل تلاش او نیست.

هو نفسى قدم پيش نهد، نصيب بيش برد. ١

### کشف جواهرات نهفته در روح ما

طراح آفرینش، در روح هریک از ما "سهمی" یا "قدری" از ذخائز گرانبهای خود را بهودیعه نهاده. کار هر یک از ما در این دنیا، نقد نمودن سهم



ماست\_"قدری"که خالق ما برای ما مقدّر داشته. کلید این گنجها، غلبه بر نفس خودخواه است:

نسأل الله بأن لا تمنعكم أنفسكم و أهواؤكم عمّا قُدِر لكم. از پروردگار خواستاريم كه نفسِ شما و هوسهاى شما، شما را از آنچه برايتان مقدّر داشته، باز ندارد.

"قدری" که برای هر یک از ما مقدّر شده، سهم ماست و حق ما. اگر آنرا نقد نکنیم، به خود زیانی بس بزرگ و جبران ناپذیر رسانده ایم. هدف از آمدن پیامبران یزدان نیز همین است. آنها بما می آموزند که سهم ما چیست و چطور می توان آنرا به دست آورد:

حق از برای ظهورِ کنوزِ مودعه ته در نفوس آمده. \* حضرت بهاءالله حق از برای ظهورِ کنوزِ مودعه ته در نفوس آمده. \*

بهتربیت، جواهر آن به عرصه شهود آید. °

امروز روزی است بزرگ و مبارک. آنچه در انسان مستور بوده، امروز ظاهر شده و می شود. <sup>۲</sup>

اگر انسان نباشد، عالم وجود نتیجه ندارد. چه که مقصد از وجود، ظهور کمالات الهیّه است. ۷

بزرگ ترین زیان در جهان، بی خبری مردمان از جواهر گرانبهائی است که در درون آنها پنهان است. چه بسا مردمانی که با ثروت بی پایان به این جهان می آیند، اما بی خبر از بخشش ها و هدیه های الهی که در روحشان نهفته است، عمری به سر می برند و در فقر محض از این جهان در می گذرند.

<sup>\*</sup> حق: از نامهای خدا.

<sup>🦈</sup> كنوز مودعه: كنج هائي كه بهوديعه نهاده شده.



قصور و غفلت در کشف و پرورش این جواهرات یکتا و بیهمتا، ظلمی است به خود ما. ظلم به خود، به مراتب متداول تر از ظلم به دیگران است.

ان اعدلوا على انفسكم ثمّ على النّاس. ^ با خود و با ديكران با عدالت رفتار نمائيد.

کلید گنجینه های درونِ ما در دست خداست. بدون یاری و حمایت پروردگار، احدی قادر به کشف آنها نیست. اگر حقی را که پروردگار برای ما مقدر داشته، در این روزگار زودگذر و ناپایدار به دست نیاوریم و در گنجینه روح خود نسپاریم، دیگر هرگز به آن دست نیابیم. جبران این زیان، امکان پذیر نیست. طرّاح جهانِ هستی چنین مقدر داشته. آیا ضرری از این بزرگتر می توان تصور نمود؟

این روز مبارک را شبه و نظیر نبوده و نخواهد بود. آنچه فوت شود، تدارک آن محال [است]. ۹

#### این دنیا یک مدرسه است

این جهان نقش مدرسه را دارد. در این مدرسه، مدیر، معلّم، و دانش آموز هر یك اسم و وظیفهٔ خاصّی دارد. مؤسس و مدیر این مدرسه خداست، و پیامبران معلّمینِ آن. نقش مدیر، انتخاب و ارسال معلّمین؛ نقش معلّمین، تعلیم دادن؛ و نقش ما، درس آموختن و فارغ التّحصیل شدن است.

از خصوصیات مهم مدرسهٔ زندگی این است که "مدیر" پیوسته خود را از دیگران پنهان می دارد، و تنها به زبان معلّمینِ برگزیده اش با شاگردانش سخن می گوید. در این کار حکمتها و رمزها نهفته است. از جمله اینکه پنهان بودنِ مدیر، به شاگردان جرأت می دهد که احساس آزادی نمایند و میل و سرشت درونی خود را بی پروا بنمایند.



اگر این مدیر و مدبر بی نظیر، پرده از رخ بردارد و روی بنماید، اوضاع مدرسه بکلّی در هم ریزد. زیبایی و شکوه و قدرت و عظمتش به حدّی است که اگر آنی جمالش را بنماید، بینندگانِ رویش، چون پروانه خود را بی پروا به آتش عشقش زنند و بسوزند.

اگر عالم آفرینش آفتاب گردد و نور آن آفتاب در کوچك ترین ذرّهای بگنجد، آن ذرّهٔ نورانی از نمایاندنِ ذرّهای از شكوه و عظمت و ابهّت و قدرت مدیر و مدبّرِ این مدرسه عاجز است. آیا هیچ انسانی، می تواند به چنین پرتوی زیبا و پر شكوه نظر اندازد؟ حتّی پیامبران از این كار عاجزند. خداوند به حضرت موسی چنین خطاب فرمود:

لَن تَوَانِي. سوره اعراف، آیه ۱۶۳ هرگز مرا نبینی!

حضرت یزدان کسی است که [نیرویِ] آگاهی او را ادراك نکند و علوم عالم او را محدود نسازد، و چگونگیِ او را کسی ندانسته و نمی داند و نخواهد دانست. ۱۰ حضرت زردشت

مدیر و مدبر مدرسهٔ آفرینش، شاکردانش را دوست دارد و به آنها عشق می ورزد، و برای آسایش و شادی آنها هر چه لازم دارند به آنها داده و می دهد. از جمله هر چند گاه یك بار به یكی از بندگانش مأموریت می دهد که به تعلیم و تربیت آنها پردازد. این آموزگار فداكار هرگونه سختی و بلایی را می پذیرد تا به شاگردان این مدرسه که بیشترشان قدرناشناسند، رسم انسانیت و رمز سعادت آموزد، و از مواهب و نعمت های وافرِ پروردگار، آنها را بهره و نصیب بخشد.

انبیاء و مرسلین وسایط فیض الهی بودهاند و آنچه از حقّ به خلق رسیده، به واسطه آن... مظاهر امر [پیامبران] بوده. ۱۱



الذين جعلهم الله مخازن علمه و مهابط وحيه و مطالع امره و مشارق حكمته هم الذين جعلهم الله مقام نفسه في الارض بهم يظهر ما اراده الله من اقبل اليهم فقد اقبل الى الله و من اعرض ليس له ذكر عند الله العليم الحكيم. ١٢\* حضرت بهاءالله پروردگار پيامبران را گنجينه علم خود و محل نزول وحي خود و طلوعگاه "امر" خود و مشرق حكمت خود قرار داده. در اين دنيا مقام نفس خود را به آنها اعطا فرموده. اراده يزدان بهوسيله آنها آشكار مي شود. هر كس آنها را بپذيرد، پروردگار را پذيرفته است. و هر كس از آنها روى برگرداند، نزد خداوند عليم و حكيم لايق ذكر نيست.

در این مدرسه، هر نوع دانش آموزی هست، به حدّی که دو نفر از آنها مثل هم نیستند. برای رعایت اختصار، خوبست آنها را به سه دسته تقسیم نموده، مورد بررسی قرار دهیم:

#### گروه اوّل

این شاگردان چندان علاقه ای به درس ندارند. رابطه آنها با دیگران متّکی بر نیازهای شخصی آنهاست. بنای زندگی آنها بر این پایه استوار است که:

انسان هر چه می خواهد می کند، به شرطی که به دیگری ضرر نرساند. -

این شاگردان، از هر موقع دیگر، زنگ تفریح و ساعت غذا را بیشتر دوست دارند، و همیشه دنبال گمشدهٔ ابدی خود-خوشی و شادی-در بدر می گردند. به راحت روزانه دل خوش و قانع اند، و از "شراب غفلت" شاد و سرمست:

<sup>\*</sup> به جاي ترجمه "كلمه به كلمه" مضمون آيات الهي به زبان ساده و سليس تقديم شده.

په حضرت عبدالبهاء در رد فلسفه فوق می فرمایند: "مقصود از قانون الهی تربیت غیر و خود است. چه عند الله ضرر خود و غیر یکسان. هر دو مذموم است." ( مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۱۸.)



سُكرِ [مستى] غفلت جميعِ اهلِ...ارض را احاطه نموده. ١٠

پروردگار به طالبان راحت و لذّت اندرز می دهد که این دنیا خانه ای موقّت و بی وفاست و آنها را دعوت می کند که نیروهای خود را صرف مسکن جاودانی و نعمتها و عزّتهای آسمانی نمایند. امّا جاذبه دنیا آنها را از توجّه به آنهمه نعمتها و بخششها باز می دارد.

ای خاك متحرّك! من بهتو مأنوسم و تو از من مأيوس...و در جميع حال بهتو نزديكم و تو در جميع احوال از من دور، و من عزّت بیزوال برای تو اختيار نمودم و تو ذلّت بیمنتهی برای خود پسنديدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار.

پروردگار بهطالبان این دنیا گوشزد میدهد که به"راحت روزانه" راضی و قانع نباشند، امّاگوش شنواکمیاب است.

بهراحت یومی ٔ قانع مشو و از راحت بی زوالِ باقیه مگذر. و گلشن باقیِ عیشِ جاودان را به گلخن فانیِ ترابی ٔ تبدیل منما. از زندان به صحراهای خوش جان عروج کن. و از قفس امکان ٔ بهرضوان دلکش لامکان ٔ بخرام. ۲۱ حضرت بهاءالله

بیشتر مردم عصر ما از این گروهند: به راحت روزانه قانع اند. کار می کنند، پول می گیرند، خرج می کنند، می خوابند، و می میرند. قبرستان ها از استخوان هایشان پر است. بنابر آیات قرآن، مایهٔ اصلی این نوع شاگردان "گِل" است، زیرا نه خوبند و نه بد.

<sup>\*</sup> **يومى**: روزانه.

<sup>\*</sup> توابى: خاكى.

<sup>\*</sup> امكان: عالم مادى.

<sup>\*</sup> لامكان: بىمكان، عالم معنوى.



### گروه دوّم

این شاکردان بر خلاف گروه اوّل، نسبت به دیگران بی تفاوت نیستند. آنها از دیدن هر فردی لذّت می برند، و برای او ارزش بسیار قائلند. در نظر آنها، هر یك از انسانها درختی است پر برگ و بار و معدنی سرشار برای استفاده و استثمار. افتخار این شاکردان به تقلّب است و اسباب بازی محبوب آنها "کلاه." در مدرسهٔ دنیا، بر اثر تجربه و کوششِ مداوم، در رشتهٔ "کلاه برداری" و هنر "کلاه گذاری" به مدارج عالی می رسند. رفتار این مردمان، دیگران را سخت به آزمایش می اندازد.

كَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ . تو انعام، آيه ٥٣ كَذَلِكَ فَتَنَّا بَعْضَهُم بِبَعْضٍ .

به این ترتیب مردمان را وسیلهٔ آزمایش یك دیگر قرار دادیم.

وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَاتٍ لِّيَبْلُوكُمْ فِي مَا آتَاكُمْ. سوره انعام، آيه ١٦٥ [خداوند] بعضى از شما را نسبت به ديگران درجات بالاترى عطا فرمود تا شما را به وسيله آنچه به شما داده بيازمايد.

بنابر آیات قرآن، جنس این مردمان آتش است و اسمشان "جنّ."\* زیرا نشانه ای از انسانیت در درونشان نمی توان یافت. جنس آنها نیز در ابتدا "گِل" بود، امّا به خواست خود از "گِل" آتش ساختند و به خرابی عالم پرداختند.

#### گروه سوّم

این دسته از شاکردان با دیگران بکلی متفاوت اند. آنها عاشق دانایی و دانش اند، و پیوسته در صدد رشد و پرورش. از هرکس بیشتر، معلّمشان را و از هرکجا بیشتر، کتابخانه را دوست دارند. آنها نیك می دانند که "زمان" عزیزترین متاع دنیا و با ارج ترین بخشش خدا به آنهاست. این ارمغان گرانبها

<sup>\* &</sup>quot;جنّ" معانی دیگر نیز دارد.



را هرگز هدر نمی دهند. با گوش هوش این اندرز آسمانی را پیوسته می شنوند:

یاران باید وقت را غنیمت دانند. دقیقهای آرام نگیرند. زیرا این فرصت نخواهد ماند.<sup>۱۷</sup>

سعی و کوشش... لازم و واجب... شب و روز آنی مهمل نباید بود و دقیقهای نباید از دست داد... ولی باید اعتماد بر تأییدات نبید نمود... زیرا اگر فیض حقیقت نرسد... زحمت ثمر نبخشد، کوشش فایده ندهد. ۱۸ حضرت عبدالبهاء

شخص معقول...ابداً وقت را از دست نمىدهد.١٩

این دانش آموزان تنها به فکر خود و نزدیکان خود نیستند. مردمان را از هر نژاد و ملیت و آئین و مذهبی باشند از دل و جان دوست دارند. از رنج دیگران رنج می برند و در شادی آنها شریکند. زیرا همهٔ مردم جهان را در آئینهٔ روح خود می بینند. سرمشق زندگی آنها این گفتار زیباست:

بگو! شای دوستان...به چشم بیگانگان یك دیگر را مبینید. همه بارِ یك دارید و برگ یك شاخسار. ۲۰ مضرت بهاءالله

این دانش آموزان نیك می دانند که دیریا زود باید این مدرسه موقّت را رها نموده، زندگانی تازه در دیار دیگر از سر گیرند. به این سبب پیوسته می کوشند که هرگل خوش بویی را به بویند و از هرگلزاری دسته گلی بچینند. زیرا آگاهند که بهار پایدار نیست و زندگانی را وفا و قراری نه. این شاگردان سعی دارند که دوران زود گذر زندگانی را صرف نعمت های جاودانی نمایند

تأییدات: یاری پروردگار.

<sup>\* &</sup>quot;بگو!" برابر با واژه "قُل!" در قرآن است. خداوند به پیامبرانش حکم میکند که بهبندگانش چنین گویند. هرچه گویند. حضرت بهاءالله بارها شهادت دادهاند که کلمهای از سوی خود نمی گویند. هرچه می گویند متکی به وحی الهی است.



و با سربلندی و افتخار از مدرسهٔ روزگار فارغ شده به عالم اسرار روند. این اندرزها سرمشق زندگانی آنهاست:

کدام صبح را شام از عقب نه و کدام عمر را از پی اجل نه؟ عنقریب آنچه مشاهده می شود سطوت فنا آن را اخذ کند و به عدم راجع نماید... جهد نمائید شاید به عملی فائز شوید که به تاج قبول مزیّن گردد و به دوام ملک و ملکوت بهاءالله باقی و پاینده ماند. ۲۱

بگو! ای عباد: تا وقت باقی جهد نمائید شاید فائز شوید به آنچه که از برای آن از عدم بوجود آمده اید. ۲۲

جنس این شاکردان نیز مانند دیگران در ابتدا "کِل" است، امّا با جهد و کوشش از کِل، کُل پرورش می دهند. و به این سبب، هر کجا دور هم جمع می شوند، از زیبایی روحشان و بوی خوشِ خویشان، گلستان می آفرینند، و در هنگام سفر به عالم دیگر، این گلستان زیبا و خوشبو را همراه خود به باغستان برین می برند.

ثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُّقْتَصِدُ ثُمَّ أَوْرَثُنَا الْكَبِيرُ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا... وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ جَنَّاتُ عَدْنِ يَدْخُلُونَهَا... سوره فاطر، آيات ٣٣-٣٣

سپس کتاب آسمانی را بهبندگانِ برگزیده خود بهمیراث دادیم. برخی از آنها نسبت بهخود ظالمند، برخی دیگر بی تفاوتند، و برخی دیگر، بهاجازه پروردگار، در اختیار و انجام کار خیر بر دیگران سبقت می جویند. این فضل و بخشش بزرگی از جانب یزدان بهآنان است. این گونه مؤمنان، ساکنان بهشت اند...

بنابر نقشه آفرینش، هرکس بنابر استعداد معنوی خود، از پرتو بخششها و مواهب الهی، سهمی می برد و بهرهای می اندوزد. در برابر درخشش آفتاب دانش و بینش، بعضی از مردمان چون آئینه و الماس حساس اند. هرچه بیشتر روحشان را در پرتو آن آفتاب پرورش می دهند و به دیگران نیز روشنی



می بخشند. بعضی دیگر از مردمان، چون ذغال و سُفال با نور چندان میانه ای ندارند! برخی دیگر چون جغدان شبزنده دار، از آفتاب بیزارند و در تاریکی شب شاد و بیدار!

هر چند آفتاب بر جمیع اشیاء یکسان می تابد، ولی در آئینه صاف جلوه شدید نماید. ۲۳

### پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

چه خوشبختاند کسانی که گفتار پروردگار را می شنوند.

حضرت مسيح (انجيل لوقا، فصل ١١، آيه ٢٨)

هریک از نمونههایی که از آیات الهی در این کتاب تقدیم می شود، مرتبط به نام یکی از پیامبران است. برای دانستن مرجع آن آیات، ذکر نام پیامبران لازم است. امّا باید بدانیم که این فرستادگان تنها واسطه بین یزدان و انسان اند. آنها از خود سخنی نداشته و ندارند. آنچه می گویند از فرستنده و آفریننده آنهاست.

شناختن پروردگار از گفتارش، کاری است سهل و آسان. خالق ما، غریزه تمیز دادن سخنش را از سخن دیگران، در روح هر یک از ما بهودیعه نهاده. آگر چنین نبود، ما در برابر او مسئولیتی نداشتیم.

اودع فى كلّ نفس ما يعرف به آثار الله و من دون ذلك لم يتّم حجّته على عباده ان انتم فى امره من المتفكّرين انه لا يظلم نفساً و لا يأمر العباد فوق طاقتهم و انه لهوالرّحمن الرّحيم. ٢٠

در هر نفسی میزان شناسایی کلام یزدان و تمیز دادن آن را از غیر آن بهودیعه گذاشت. والا دلیل و برهانِ یزدان بر بندگانش کامل نمی شد. اگر صاحب فکر باشید (درك می کنید که) پروردگار به کسی ظلم نکند و به بندگانش حکمی مافوق طاقتشان ندهد. او بخشنده و مهربان است.



وَيُحِقُّ اللَّهُ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَلُو كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ. سوره يونس، آيه ٨٢

پروردگار حقیقت را با گفتارش بهاثبات میرساند، اگر چه مردمان گنهکار از روبرو شدن با این حقیقت اکراه دارند.

اگر قوّه ادراک آن [گفتار پروردگار] در مردم نبود، چگونه حجّت برکلّ واقع میشد؟ ۲۰

أَولَمْ يَكُفِهِمْ أَنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ؟ آيا كتابي كه برتو نازل نموديم، آنان راكافي نيست؟

فهم کلمات الهیّه...هیچ دخلی به علم ظاهری ندارد. این منوط به صفای قلب و تزکیه نفوس و فراغت روح است. ۲۶

پروردگار بارها شهادت داده و ما را متذکّر داشته که آنچه فرستادگانش می گویند تنها از اوست، نه از آن فرستادگان.

این کتاب وحی پروردگار است...این دریایی است موّاج، گفتاری است که پنهان بود، نوری است برتر از هر نوری. \*۲۷

با اینحال بسیاری از مردمان، هنگام روبرو شدن با سخن یزدان، بر این تصوّرند که سخن یک انسان را می شنوند. آگاهی از این حقیقت، بما می آموزد که آیات الهی را کوچک نشمریم. این خدای ما و خالق ماست که از روی عشق و محبّت با ما سخن می گوید. این خدای ماست که هر نعمت و خیری را برای ما مقدر داشته. و تنها انتظاری که از ما دارد این است که قدر آن نعمتها و هدیهها را بشناسیم و به میل خود و خواست خود در کسب آنها بکوشیم.

قدر و منزلت هر موفقیتی را چگونه می توان شناخت؟ آیا آنچه بدون کوشش بدست آید، آنرا قدر و منزلتی است؟ بزرگ ترین توفیق برای هر انسانی،

<sup>\*</sup> ترجمه به مضمون از انگلیسی.



شناختن خالق اوست. آیا توفیق در این آرمان بزرگ، شایسته هر گونه کوشش و هر فداکاری نیست؟ اگر بهاین وعده پروردگار اعتماد نکنیم، تقصیر از کیست؟ از ماست یا از خالق ما:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِينَّهُمْ سُبُلَنَا. ووره عنكبوت، آيه ٦٩

كساني كه در يافتن ما كوشا باشند، البته بهراههاي ما هدايت شوند.

در این کتاب صدها آیه از آیات الهی تقدیم شده. این آیات را بارها بخوانید، درباره آنها بیندیشید، و از خود بپرسید: آیا تابحال هیچ انسانی، بر این سبک و سنّت سخن گفته است؟

قَدْ جَاءَكُم بَصَآئُرُ مِن رَّبُّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِيَ فَعَلَيْهَا... سوره انعام، آیه ۱۰۶ دلائل روشن از جانب پروردگار برای شما آمده. هرکه چشمِ بینش بگشاید رستگار است و هرکه به کوری گراید، زیانکار...

قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرِحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ. سوره يونس، آيه ۵۸ بگو! به فضل و رحمت يزدان اميدوار باشند و به آن شادى كنند. آن ارمغان از هرچه مى اندوزند برتر است.

بی نیاز به آواز بلند می فرماید: جهان خوشی آمده، غمگین مباشید. راز نهان پدیدار شده، اندوهگین مباشید. ۲۸

این کیش زندگی پاینده بخشد و این آئین مردمان را بهجهان بینیازی رساند. ۲۹ حضرت بهاءالله

ای دوستان یزدان! آواز یکتا خداوند بی نیاز را به گوش جان بشنوید تا شما را از بند گرفتاری ها و تیره گی تاریکی ها آزاد فرماید و به روشنائی پاینده رساند. ۳۰ حضرت بهاءالله

9



# نقشه آفرینش انسان این دنیا جای آزمایش است

این سرا جای آزمایش است. <sup>۱</sup>

امير مؤمنان

أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ. سوره عنكبوت، آيه ٢ آيا مردمان فكر مىكنندكه هرگاه گفتند "ايمان آورديم" آنها را رها مىكنيم و در بوته آزمايش نمى سنجيم؟

امتحانات الهیه همیشه در مابین عباد او بوده و خواهد بود تا...صدق از کذب...و خار ازگل ممتاز و معلوم شود. ۲

آزمایش برای چیست؟ منظور از آزمایش شناسایی شرکت کنندگان در مدرسه زندگی است. برای شناخته شدن، شرکت کنندگان باید با مشکلات



و رویدادهای گوناگون روبرو شوند. این رویدادها و مشکلات، تمایلات درونی آنها را می نمایند و بر صفحه روزگار می نگارند.

پیش از آزمایش، دانش آموزان همه یکسانند. پس از آزمایش، هر یك از آنها لیاقت خود را می نماید و به آنچه شایسته اوست می رسد. بدیهی است نخستین شرط موفقیت کوشش است. امّا معلّم عادل در ارزش یابی و قضاوت، عوامل دیگر را نیز در نظر می گیرد. پس هدف خدا از گذاشتن ما در این دنیا، شناختن ماست. زمین، سنگِ محكِ جهان آفرین است.

خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا. سوره ملك، آيه ٢ پروردگار مرگ و زندگی را برای آزمایش شما آفرید تا مردم نیك كردار شناخته شوند.

امتحان از برای کلّ بوده و خواهد بود، و احدی از کمندش خارج نه، الاّ من شاء ربّك. "\*\*

لازمه آزمایش شدن، روبرو شدن با رویدادهای تازه و غیرمنتظره است. برای پرورش روح ما و برای آزمایش ما، پروردگار گاهی بما صفا و نعمت می بخشد و گاهی بلا و مشقّت می دهد. آنچه را ما دوست داریم "خوب" می نامیم، و آنچه را دوست نداریم "بد" می نامیم، خدا ما را گاهی با "بد" و گاهی با "خوب" می آزماید، و سپس به سوی خود می برد.

وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ. سوره انبيا، آيه ٣٥

شما را با "بد" و "خوب" مي آزماييم و سپس بهسوي خود مي بريم.

وَبَلَّوْنَاهُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ. موره اعراف، آيه ١٦٨

آنها را با نیکی ها و بدی ها آزمایش نمودیم، شاید بهراه راست بازگردند.

لُتُبْلُونٌ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ. سوره آل عمران، آيه ١٨٦

به يقين شما را از راه ثروت شما و خود شما (طينت نفس شما) مي آزمائيم.

<sup>\*</sup> الا من شاء ربّك: مكركسي كه پروردگار بخواهد (كه او را در اين كمند نگذارد).



سوره انفال، آیه ۳۷

لِيَمِيزَ اللهُ الْخَبيثَ مِنَ الطَّيِّب.

تا خداوند مردم بد ذات را از مردم پاک سرشت جدا سازد.

سوره طارق، آیه ۹

يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ.

روزی که آنچه در دل هاست آشکار شود.

بهاین چند نمونه از "بدیها" و "خوبیها"که وسیله آزمایش ما هستند توجّه کنید:

- اگر فقر یا ثروت ندیده ایم، از این جهت آزمایش نشده ایم. تجربه فقر یا ثروت، تمایلات ما و نیت ما را از عرصه پنهان به عرصه عیان می آورد.
- اگر مقام نداشته ایم و یا آنرا از دست نداده ایم، از این جهت آزمایش نشده ایم. کسب مقام یا از دست دادن آن "ذات" ما را می آزماید و می نماید.
- اگر در منزلمان مهمانِ خودخواهی نداشته ایم، گذشت و صبر و فداکاری خود را ندیده ایم. مهمان خودخواه نیروهای درونی ما را بما نشان می دهد.
- اگر خبر ظهور موعود را نشنیده ایم، از این نظر آزمایش نشده ایم. دعوت به جستجو و پژوهش، روح ما را به آزمایش می اندازد، و عشق ما را به خدا و ترقی و پرورش معنوی می آزماید.

رویدادهایی که راحت و امنیت انسان را بهخطر می اندازند، بهترین وسیله آزمایش اند. زیرا در گلزار راحت و نعمت زیستن، کاری است بس آسان. تندباد حوادث ناگوار روزگار با در هم کوفتن آن گلزار، پرارزش ترین و لازم ترین نیروهای نهفتهٔ آنرا می آزماید و می نماید.



مردمان، پیش از آزمایش یکسانند. رخدادهای روزگار اسرار درونی آنها را آشکار می کند. گروهی ابداً از ایمان بهرهای ندارند، امّا بهظاهر خود را از مؤمنین بشمار آرند. جمعی دیگر ایمانشان چون شعلهٔ لرزان شمع با کمترین وزشی، دود آسا ناپدید و ناپیدا می شود. دسته ای دیگر ایمانشان چون شعلهٔ فانوس در برابر باد همچنان می درخشد و روشنی می بخشد. گروهی دیگر ایمانشان به خدا چنان پابرجا و چنان شعله ور است که تندباد بلا آن را به عنان آسمان می رساند. پس مدّعیان به ایمان تا با تندباد بلا و حوادث ناملایم دنیا روبرو نشده اند، نمی توانند به ایمان خود یقین نمایند.

از امتحانات وارده، نور مبین در جبین [پیشانی] مخلصین برافروزد و ضعفا چون در دام بلاگرفتارگردند ناله و حنین بلندکنند... ئ

مؤمن بودن کار آسانی نیست. ریشه و جوهر "اسلام" که پایه و مایهٔ همه آئین هاست، به اراده یزدان تسلیم شدن است، حکم و تقدیرش را به جان پذیرفتن، و از طوفان بلا پاکی و تازگی یافتن.

رضای بهقضا عبارت از این است که در راه خدا هر بلائی را بهجان و دل بجویی و هر مصیبتی را بهکمال سرور تحمّل نمایی. °

بنا بهحدیثی معروف:

من لم يرض بقضائي فليطلب ربا سوائي. ٦ هركس از حكم من راضي نيست، پروردگاري جز من بخواهد.

از ارتباط میان دو حلقهٔ "آزادی" و "آزمایش" در صحنه گیتی نقشههای گوناگون پدیدار می گردد. این نقشها دنیا را بس رنگارنگ و زیبا می کنند. اگر این رنگهای گوناگون نبودند، زندگی جلوه و جلایی نداشت. در این صحنهٔ زیبا و دلربا، یکی از درونش عشق و محبّت می تراود، دیگری ظلم و



شقاوت. یکی بهراستی و امانت می گراید، دیگری به دروغ و خیانت. یکی به آبادی جهان می پردازد، دیگری به خرابی آن. یکی در راه خدا جان می دهد، دیگری به نام خدا به جان مردمان می افتد و جان می گیرد! یکی در هنگام کشته شدن، در کمال شهامت و خوشرویی با قاتلانش سخن می گوید، حتی دست آنها را می بوسد و به آنها شیرینی می دهد، و دیگری چنان بر خود می لرزد که از ترسِ مردن می میرد. یکی به زیبایی های سرای فانی دل می بندد، دیگری به جلوه های جهان جاودانی عشق می ورزد.

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَّهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا. \* سوره تعهن، آیه ۷ آنچه در عالم است زیبا آفریدیم، تا مردمان را بیازماییم و نیکوکاران را بشناسیم.

دنیا در ظاهر بصورتی مزیّن و مُطَرَّز و زیبا مشهود که هرکه دید پایش لغزید و سر بنهاد. ۲

هر کس بنابر خواست خود، در این صحنه نقشی می پذیرد و در این دیار راهی در پیش می گیرد، و همان راه او را به مقصودش می رساند. آزادی اراده از هدیه های بزرگ پروردگار به ماست. یا باید "راه یار" را گیریم، یا "راه اغیار" را. این دو راه، در دو جهت مغایرند:

ای دوستِ لسانی من! قدری تأمّل اختیار کن. هرگز شنیدهای که یار و اغیار در قلبی بگنجد؟ پس اغیار را بران تا جانان بهمنزل خود در آید.^

اگر مرا خواهی جز مرا مخواه و اگر ارادهٔ جمالم داری چشم از عالمیان بردار، زیرا که ارادهٔ من و غیر من چون آب و آتش در یك دل و قلب نگنجد. ۹ حضرت بهاءالله

<sup>\*</sup> بعضی از بهائیان در هنگام فدا شدن چنین کردند.

موضوع آزمایش بارها در قرآن مطرح شده، از جمله در این سورهها و آیهها: \*\* موضوع آزمایش بارها در قرآن مطرح شده، از جمله در این سورهها و آیهها: ۲:۱۵۵; ۳:۱۷۹; ۳:۱۸۸; ۸:۱۷۲



هدف ما در این دنیا رشدِ نیروهای معنوی ماست، و آمادگی برای زندگی در جهانِ جاودان. آیا هدفی از این برتر می توان تصوّر نمود؟ هر چه نیروهای معنوی خود را بیشتر پرورش دهیم، به خدا که هدف غائی ماست، نزدیك تر شویم. امّا این دنیا سرِ راهِ ماست. باید این فاصله را با صبر و کوشش به پیماییم تا به مقصود رسیم.

بنابر گفتار پروردگار، پیامبران محضِ هدایتِ مردمان بهراه یزدان آمدهاند، تا در حین سفر از این سرا بهسرای دیگر با کمال پاکی و صفا و فراغت از امور این دنیا بهجهان بقا بشتابند. ۱۰

بنابر نقشه آفرینش، آنچه را در این دنیا لازم داریم، باید پیش از تولد به دست آوریم. مثلاً چشم را باید در عالم رحم پرورش دهیم. اینجا جای دیدن است، نه جای پرورش چشم. امّا نتایج نابینا بودن را تنها در این جهان می فهمیم. در عالم رحم، قدر بینائی را نمی توانیم درک کنیم.

به همین قیاس، این دنیا رحم جهان جاودان است. مردن جز تولد یافتن به دنیای تازه، چیز دیگر نیست. همانطور که در عالم رحم خود را آماده این عالم نمودیم، باید در این عالم خود را آماده زندگانی در جهان جاودان نمائیم. آنچه را نیاز داریم، باید در اینجا پرورش بخشیم، والا زندگانی ما بسی سخت و دشوار خواهد بود:

مَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا . سوره طه، آيه ١٧٤

هرکس از "ذکر من" رو بگرداند، زندگانی او دشوار خواهد بود.

آنچه ما را بهغفلت و بی خبری سوق می دهد این است: در دوران اقامت خود در این دنیای فانی، از اهمیت نیروهائی که برای جهان جاودان لازم داریم، آنطور که باید، نمی توانیم آگاه شویم. زندگانی زمینی ما، استعداد آشکار نمودن نیازهای زندگانی آسمانی ما را ندارد:



ثمرات این اعمال نظر به عدم استعداد ارض مستور است، ولکن در خزائن حق کل محفوظ . ۱۱

اگر مردمان ثمرات یا نتایج اعمال خود را در عالم بعد آنطور که هست می دیدند، حتی از تفکر درباره ظلم و نادرستی و بی مهری شرم داشتند، و از بیم بر خود می لرزیدند تا چه رسد به ارتکاب چنین رفتاری. کردار، گفتار، و افکار ناشایسته در نظرشان چون کثافات متعفن جلوه می کرد. همانطور که جسم خود را از آن کثافات دور می دارند، روح خود را نیز از افکار و گفتار و کردار ناپاک و ناشایسته برحذر می داشتند.

چه بسا مردمانی که در کثافات تعصب و نادانی غرقاند، اما ابداً از حالت روحانی خود خبر ندارند. وضع آنها مانند کسی است که در خانه خود در کمال اطمینان نشسته، بی خبر از آنکه اطراف خانهاش را آتش فرا گرفته، و راه فرار برای او نگذاشته. در دوزخِ غفلت و بی خبری زیستن و خود را از ساکنان بهشتِ آگاهی و دانائی دانستن، بزرگترین خطر برای بشر است.

بنابر گفتار حضرت باب، مردمانی که بهخاطرشان جز کسب رضای الهی چیزی خطور نمی کرد، فتوی دادند به آنچه قلم از ذکرش شرم دارد. ۱۲

چه بسا مردمانی کوردل که در "جهل مرکّب" غوطه ورند، اما خود را سرآمدِ بینایان و خردمندان می شمرند. آیا خطری از این بزرگتر برای بشر متصوّر است؟ آری، تنها پس از سفر از این سرا به سرای دیگر، خود را آنطور که هستیم خواهیم دید و با سرشت خود و نتیجه اعمال خود که در خزانه غیب الهی محفوظ است، روبرو خواهیم شد. آیا برای بهشت و دوزخ می توان معنائی جز این تصوّر نمود؟



### راههای آزمایش مردمان

در این دنیا از سه راه مورد آزمایش قرار گرفته، ارزش یابی می شویم:

- رابطه ما با خدا و فرستادگانش
  - رابطه ما با بندگان خدا
    - صفا و تكامل روح ما

آثار آسمانی بما می آموزند که نخستین و برترین میوهٔ زندگانیِ انسان کسب رضایت یزدان است:

وَرِضْوَانٌ مِّنَ اللهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ. ورِضْوَانٌ مِّنَ اللهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ. بزرگترین نعمت، رضایت پروردگار است. این رستگاری بزرگی است.

طوبی لمن فاز بالرّضاء و ویل للغافلین. ۱۳ چه خوشبخت اند کسانی که بهرضای یزدان فائز شوند، و وای بر غافلان.

هر نفسی الیوم بهرضای حق جل فائز شد، او از اهل فردوس اعلیٰ [بهشت برین]...مذکور و محسوب است و در جمیع عوالم الهی ثمرات او را بیابد... قلماز ذکر این مقام عاجز است و از وصف این بیان قاصر. ۱۴ حضرت بهاءالله

ای دوستان! رضای خود را بر رضای من اختیار مکنید و آنچه برای شما نخواهم، هرگز مخواهید. ۱۰ حضرت بهاءالله

مقام و منزلتِ ایمان و رضایت یزدان چنان زیبا و چنان با شکوه و ارجمند است که اگر لحظه ای آنرا به بینیم، صدهزار جان به منّت در راهش انفاق می کنیم. ۱۹

نخستین شرطِ کسبِ رضای یزدان، پذیرفتن آخرین فرستادهٔ اوست. بدون این پذیرش، نزدیکی به درگاه الهی ممکن نیست. بنابر شهادت کتابهای



آسمانی، بی اعتنائی به دعوت فرستادگان یزدان خطایی است بزرگ و جبران ناپذیر. پروردگار پیوسته به منکران اخطار شدید داده و می دهد. در این بیان بیاندیشید:

و انّك انت ایقن فی ذاتك بانّ الّذی اعرض عن هذاالجمال فقد اعرض عن الرّسل من قبل ثمّ استكبر علی الله فی ازل الآزال الی ابد الآبدین. ۱۷ حضرت بهاءالله به به بقین بدان که هر کس از این مظهر زیبایی یزدان روی گرداند، از همه پیامبران پیشین روگردان شده، و به پروردگار از آغاز روزگار که بی ابتداست، تا پایان روزگار که بی انتهاست، تکبّر ورزیده.

میل خود را بر اراده یزدان ترجیح دادن، موجب خطرات بسیار است. زیرا تنها بنای ثابت و پا برجا، ساختهٔ دست پروردگار است. هر بنای دیگر، سرانجام در هم ریزد و خاك ذلّت بر سر ساكنانش بیزد. مثلاً بسیاری از مردمان، بر خلاف اراده یزدان، انتظار دارند پیامبرشان مافوق انسان باشد، بر قوانین طبیعت غالب آید، و هر دم معجزهای به آنها بنماید. امّا اگر چنین شود، نقشه و نظام آفرینش بكلّی در هم ریزد، و تفاوت مردمان که رمز زیبایی جهان در آن پنهان و عیان است، ناکهان ناپیدا شود. در چنان دنیایی، همهٔ شاکردان، حتّی غافل ترین و ظالم ترین آنان، از روی ترس و طمع بهستایش و پرستش پروردگار پردازند.

حضرت بهاءالله می فرمایند که خداوند قادر است زمین و آنچه در آن است به کلمه ای مسخّر فرماید. امّا اگر امور خارق العاده از این قبیل ظاهر شود، همهٔ ساکنانِ زمین، خواه ناخواه، به ایمان بگروند. ولی چنین ایمانی را اعتباری نیست. ۱۸

در آغاز ظهور پیامبران، مردمان از پذیرفتن انسانی مثل خودشان اِبا داشته و دارند. آنها متحیرند که چرا ایزد دانا و توانا فرستادهای مانند خودشان و از بین خودشان برمیگزیند.



أَوَعَجِبْتُمْ أَن جَاءَكُمْ فِكُرٌمِّن رَّبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنكُمْ لِيُنذِركُمْ؟ سوره اعراف،آیه ٦٩ آیا تعجّب می کنید که "ذکرِ پروردگار" به وسیله انسانی از میان شما آمده که به شما تذکر و اخطار دهد؟

این کوته نظران می گویند "این شخص تا دیروز از گروه ما بود. از کجا ناکهان پیامبر شد؟"

أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنْ أَوْحَيْنَا إِلَى رَجُلٍ مِّنْهُمْ أَنْ أَنْذِرِ النَّاسَ وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُواْ...؟ سوره يونس، آيه ٢

آیا مردم متحیرند که ما شخصی را از بین آنها بهوحی خود ملهم نمودیم که بهمردمان اخطار دهد و برای مؤمنین خبر خوش آورد...؟

دست یافتن به ایمان از راه معجزه مخالف رضای یزدان و نقشه آفرینش انسان است. رویدادهای شگفت انگیز پرده از روی خدا بر داشته، سبب می شود که بسیاری از مردمان، به زبان، اظهارِ عشق و ایمان نمایند و به اجبار، به مردم وفادار پیوندند.

يَقُولُواْ لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْهِ كَنزُ أَوْ جَاء مَعَهُ مَلَكُ إِنَّمَا أَنتَ نَذِيرٌ. سوره هود، آيه ١٢ مى كويند: چرا كنجى بر او نازل نمى شود؟ يا چرا فرشته اى با او نمى آيد؟ تنها وظيفه تو اخطار دادن است.

راه دیگری که خداوند ما را مورد آزمایش قرار می دهد از راه امثال و سخنان رمزدار، نمادین، یا متشابه است: کلمات یا جملاتی که معانی گوناگون می توان از آنها استنباط نمود، مانند واژهٔ "خاتم" چنین سخنانی در جمیع کتابهای آسمانی دیده می شوند.

و از جمیع این کلمات مرموزه [رمز دار]...مقصود امتحان عباد است...و همیشه این از سنّت الهی در میان عباد بوده. ۱۹

جای شگفتی بسیار است که در غالب آئینها تنها یک کلمه مؤمنان را مورد آزمایش قرار داده و می دهد. غالب مسلمین، "به یک اسم" یعنی لقب



"خاتَم" هورد آزمایش قرار گرفتند، و از تسلیم شدن بهاراده یزدان روی برتافتند:

به یک اسم و یک لفظ دین اسلام ضعیف شد و از دست رفت. ۲۰ حضرت بهاءالله در آئین حضرت باب آن کلمه "مستغاث" بود:

[حضرت باب] بهذکر یک کلمه "مستغاث" کل را امتحان فرمود...بهاین امتحان جزئی، کل را متوقف مشاهده فرمود. ۲۱

در آئين يهود آن يک کلمه "پادشاه" و در آئين مسيح "آسمان" بود.

و از جمیع این کلمات...مقصود امتحان عباد است...و همیشه این از سنّت الهی در میان عباد بوده. ۲۲

این مطلب در قرآن مجید نیز تأیید شده است. بعد از ذکر مثالی، می فرمایند:

يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِي بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلاَّ الْفَاسِقِينَ. سوره بقره، آيه ٢٦

خداوند بهاین سخنان [متشابه] بسیاری را گمراه میکند و بسیاری را بهراه راست می آورد. امّا تنها مردم فاسق گمراه می شوند.

مولوی همین مطلب را تأیید می کند:

هادی بعضی و بعضی را مُضل

مثنوي ما، چو قرآن مُدِل

<sup>\*</sup> اکر چه در نظر ما واژهٔ "خاتم" از "متشابهات" بنظر می رسد، امّا از نظر خداوند، بنابر بیانی از حضرت بهاءالله، آن واژه از "محکمات" است. همانطور که در "بهاءالله در قرآن" آمده، خبر به ظهور پیامبرانی بعد از رسول اکرم، از روشن ترین، محکم ترین، و مؤکّد ترین مطالب قرآن است. آیا کلمه ای روشن تر و محکم تر از "یأتینکم" (البتّه برای شما خواهند آمد) می توان یافت؟ مسئله "خاتم النبین" به تفصیل در طی سه فصل در "بهاءالله در قرآن" مورد بحث قرار گرفته.

مدل: دلالت كننده، راهنما. مُضِل: كمراه كننده.



چقدر جای شگفتی است! مسلمین نیز با یک واژه یعنی "خاتَم" به معنایِ "مُهر" آزمایش شدند و بسیاری از آنها در دامِ معنایِ متشابه آن واژه گرفتار گشته، از شناسائی موعود یزدان محروم شدند.

گروهی دیگر از مردمان، از قوانین یزدان خرده می گیرند و از این راه آزمایش می شوند، غافل از آنکه پروردگار هرگز چنین حقّی را به آنها نداده است. هیچ قانونی مطابق میل همهٔ مردمان نیست، زیرا سلیقه ها پیوسته متفاوت بوده و هستند. از این گذشته، شناختن قانونِ مساعد و لازم، از حدود فکر بزرگترین دانشمندان و متفکرین جهان خارج است. و ما به عیان می بینیم که قاضیان برجسته جهان در مورد قوانین پیوسته اختلاف نظر داشته و دارند. بلندپایه ترین دادگاه آمریکا که تعداد قاضیان آن نه نفرند، به ندرت در رأی هم نظرند. چطور عقل جزئی ما یارای برابری با علم و حکمت یزدان دارد؟ تا تسلیم اراده پروردگار نشویم و حکم او را به دل و جان نپذیریم و به او اعتماد ننمائیم، از عزّت و راحتِ دو جهان بی بهره ایم.

قلب انسان تا اعتماد بر حضرت یزدان ننماید، راحت و آسایش نیابد.<sup>۳۳</sup> حضرت عبدالبهاء

پس برای کسب رضای یزدان، که بزرگترین بخشش الهی است، باید تسلیم اراده او شویم و نقشی که برای هر یك از ما و برای "مدرسه جهان" طرح نموده از روی دل و جان بپذیریم، و به کمال عشق و شوق آنرا از عرصه ایمان و امید به عالم عمل و اجرا در آوریم.

در تأیید آیات قرآن، حضرت امیر نیز آثاری در مورد هدف انسان در این جهان، و لزوم آزموده شدن بندگان، در آثار خود بهیادگارگذاشتهاند:

او پروردگاری است که از رفتار شما آگاه است...و برای هر یك از شما زمانی مقرّر داشته، تا در دوران زندگانی، خود را در بوتهٔ آزمایشِ این دنیا رشد و



پرورش دهید و در آن دنیا سرافراز گردید. این سرا، جای امتحان است، و آن جاودانه مکان، جای حساب و کتاب، و خانهٔ ابدی شما. ۲۴

"امتحانات" فرشتگانی هستند که به حکم یزدان، شاکردان پرکار و علاقمند و فداکار را از بین شاکردان راحت طلب و خودخواه و قدرناشناس جدا نموده با هم جمع میکنند و بهمدرسه دیگر و کلاس دیگر می برند.

امتحانات...ملائكِ مميّزاتِ® حقّاندكه بهتفريق و تجميع مشغولند. °۲ حضرت بهاءالله

زندگانی ما در این دنیا از ابتدا تا انتها آزمایش است. امّا آزمایشها از نظر سختی یکسان نیستند. دشوارترین آزمایشها با ظهور پیامبران تازه بهظهور می رسند. زیرا بیشتر مردمان ترجیح می دهند جزو اکثریت باشند، نه اقلیت. از این گذشته، بنابر تربیت خانوادگی و نفوذ اجتماعی، آنها سخت به گذشته پیوسته اند و از افکار و عقاید تازه در شك و شبهه.

ظهور پیامبران یزدان بهاری است معنوی که در طیِ آن طینت درونی مردمان بیش از هر زمان دیگر از عالم نهان به عرصه عیان می آید:

مقام و رتبه و شأن هر انسانی باید در این یوم موعود ظاهر شود. ۲۹ حضرت بهاءالله ساعتی که در آن جمیع مردم عالم آزمایش شوند. مکاشفات یوحنا، فصل ۳، آیه ۱۰

مقام و رتبهٔ معنوی هر انسانی در این روز موعود، چطور ظاهر می شود؟ دو نفر خبرِ ظهورِ آئین نوین پروردگار را می شنوند. یکی از آنها بدون تفکّر و جستجو، آنرا دروغ می انگارد، و حتّی به دشمنی و مخالفت می پردازد. دیگری با کمال انصاف و عدالت به جستجو می پردازد. اگر آنرا دروغ یافت انکار می کند، و آکر راست یافت می پذیرد. شنیدن این "خبر بزرگ" روح آن

<sup>\*</sup> مميز: جداكننده، تميز دهنده.



دو نفر را مورد آزمایش قرار داده و نیروهای معنوی آنها را به عرصهٔ ظهور آورده.

آفرینندهٔ یکتا مردم را یکسان آفریده...پس بلندی و پستی و بیشی و کمی بسته به کوشش است. هرکه بیشتر کوشد، پیشتر رود. ۲۷

در حین ظهور، کلِّ خلق در صُقعِ <sup>۴</sup> واحدند و بعد بهقبول و عدم قبول…مختلف می شوند. <sup>۲۸</sup>

توفیق در این آزمایش، یعنی شناختن آئین تازه، مرتبط بهدست یافتن بهاین سرمایه پر بهاست:

- ايمان پاك و پايدار بهدين خود.
- شناختن آن دین بنابر میزانی که پروردگار معین فرموده.

اگر کسی دین خود را آنطور که باید نشناخته، چطور می تواند دین تازه را بشناسد؟ اگر کسی فرزند خود را نشناسد، می تواند فرزند دیگری را بشناسد؟ در گفتار بعد تأمّل کنید. در این گفتار، روح خدا از زبانِ حضرت بهاءالله سخن می گوید و سببِ انکار پیامبران را در همهٔ عصرها بما می آموزد. آن روح بزرگ، در هر عصری به اسم تازه ای ظاهر می شود و هر بار با مردمی روبرو می شود که به ظاهر به دین معتقدند، امّا آن دین را آنطور که باید نشناخته و به آن ایمان ندارند:

اذا ينطق لسان القدم عن افق الأبهى و يقول...بانكم ما آمنتم بنفسى كما ثبت فى حين ظهورى بان ملاء الفرقان ما آمنوا بمحمّد مظهر نفسى كما ظهر فى ظهور محمّد بان ملاءالانجيل ما آمنوا بابنى كما ظهر حين الذى جاء الروح بان امّة التورية ما آمنوا بالكليم... ٢٩

<sup>🗘</sup> صُقع: ناحيه.



در این هنگام، روح خدا از افق درخشان و پر شکوه خود، شما را مخاطب ساخته می گوید...شما بهیقین مرا نشناخته اید. چنانکه در هنگام ظهورم [به اسم بهاء] در این عصر، ثابت شد که مسلمانان به محمّد که مظهر و طلوع گاه من بود، مؤمن نبودند. همانطور هنگامی که به اسم محمّد ظاهر شدم، مسیحیان به پسرم (مسیح) مؤمن نبودند، و هنگامی که به اسم مسیح آمدم، یهودیان به موسی مؤمن نبودند.



# خردگرائي يعني چه؟

### نقش عقل و خرد در سرنوشت جاودانی انسان

نقش عقل و خرد در زندگانی انسان شایان چنان اهمیّتی است که باید آنرا از راههای مختلف مورد مطالعه قرار داد. قرآن که مخزن جمیع اسرار پروردگار است (۳٤:۳)، راه روشن نمودن چراغ عقل و خرد را در طی دو آیه کوتاه بما می آموزد:

فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ. هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ.

پس خبر خوش را بهبندگانی ده که گفته ها را می شنوند و نیکوترین آنرا پیروی میکنند. پروردگار چنین مردمانی را راهنماست و آنان از خردمندانند.



آیات پیش کلیدی است برای گشودن گنجینه عقل و خرد. راه و رمز کامیابی در دو جهان در آن پنهان و عیان است. پنهان است، زیرا مردمان آن طور که باید از اهمیّت آن آگاهی ندارند، عیان است، زیرا درک و اجرای آن بسی آسان است.

عقل چیست و چگونه می توان این ارمغان یزدان را بر عرصه روح و روان حاکم ساخت؟ اگر رمز این کار را بیاموزیم، برترین درس را آموخته ایم، زیرا در هر کاری، عقل راه نمای ماست و کلید مشکل گشا. بدون آن، در تاریکی و گمراهی زیستن است و از بزرگ ترین نشانه انسانیت بی بهره ماندن.

در آیات الهی درباره عقل و خرد مراجع بسیار می توان یافت. این گفتار به پارسی سره از حضرت بهاءالله بس زیباست.

زبان خرد می گوید: هرکه دارای من نباشد، دارای هیچ نه. از هرچه هست بگذرید و مرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم و مردگان را زنده کنم. ا

عقل ما راهنمای ماست. برای شناختن خوب از بد و راست از نادرست، جز عقل چه داوری داریم؟

حضرت بهاءالله

لا تقربوا ما ينكره عقولكم. ٢

به آنچه عقل شما مكروه و ناروا مي شمرد، نزديك نشويد.

بیائید با یکدیگر بهیاری خرد گفتگو نمائیم، پروردگار چنین گوید. اشعیا، فصل ۱، آیه ۱۸

انسانیت ما متکی بر عقل و سیرت ماست، نه بر شکل و صورت ما.

"عقل انسان...اعظم جلوهٔ الهی است." "عقل اشرف کائنات است." "خدا علم و عقل را خلق کرده تا میزان فهم باشد. نباید این چنین قوّهای را که موهبت الهی است، معطّل و معوّق کنیم. جمیع امور را باید بهآن موازنه نمائیم.



زیرا دین را عقل ادراك میكند. اگر انسان عقل نداشته باشد، دین را چگونه می فهمد؟" همی فهمد؟" همی فهمد

قل انّ الحكمة رأس الاعمال و مالكها. أ بكو! حكمت، سرآمد اعمال و مالكِ آن است.

میان علم و عقل و دین کمترین ناسازگاری نیست. خرافاتی که بهاسم خدا رواج یافته، ساخته فکر پیشوایان نادان، بی دین، و بی وجدان است. این پیشوایان حتی از درک اصول ابتدائی آئین خود عاجزند تا چه رسد به اصول علم و حکمت. آلودن و آمیختنِ آئین پاک پروردگار به افکار و هوسهای خام خود و تجزیه دین یکتای الهی به مذاهب و فرقه های متضاد و گوناگون، آشکار ترین نشانهٔ تعصب و نادانی و خود خواهی آنهاست.

اعظم فضائل عالم انسانی حکمت الهی است. و حکمت عبارت از اطلاع به حقایق اشیاء ممکن نیست جز به حکمت الهیه. ۲ حضرت عبدالبهاء

آیه قرآن از سوره زُمُر در وصف عقل و خرد، پرتوی درخشان از علم و حکمت یزدان است. اگر مردمان در تحقق آن بکوشند و آنرا در جمیع امور راهنمایِ خود سازند، شادمانی و کامرانی را در هرکاری یار و همیار خود یابند.

بنابر نقشه و اراده یزدان، خرد، حاکم و سلطانِ جهان دل و جان است. برای اینکه ارزش و مقام خرد را بدانیم لازم است بپرسیم: اگر این حاکم را از کار برکنار نهیم، جای آن چه داریم؟ در غیبت آن، چه نیروئی بر مسند حکومت می نشیند؟ جز "حماقت و جنون" چه حاکم دیگری می توان تصوّر نمود؟ اگر عقل را از کسی بگیریم جز "احمق" چه داریم؟ در این باره اندکی بیندیشید تا به مقام بلند و پر شکوه عقل و خرد پی برید.



حال به بینیم بنابر راهنمائی قرآن، عاقل کیست و چطور بر روح خود حکومت می کند. بنابر آیه مبارکه، عاقل کسی است که می تواند در موارد تصمیم "بهترین" را برگزیند. امّا چطور می توان "بهترین" را یافت و برگزید؟ برای توفیق در این کار، تحقق سه شرط لازم است:

- ١. شناختن دايرهٔ امكانات.
- ۲. تحقیق درباره هریک از آن امکانات.
  - ٣. برگزیدن بهترینِ آنها.

فرض کنید شما میخواهید خانه بخرید. اگر عاقلید، چطور می توانید بهترین خانه را بیابید؟

- ۱. خانه های حائز شرایط را می بینید.
- ۲. درباره هریک از آنها تحقیق میکنید.
- ۳. سپس بهترین خانه را انتخاب می کنید.

اگر شما اولین خانه را خریدید، انسان عاقلی هستید؟ اگر شما اولین مرد یا زنی راکه دیدید بههمسری پذیرفتید، انسان عاقلی هستید؟

دانشمندان غربی همین روش را، با جزئیاتی بیشتر، برای موفقیت در تحقیقات علمی و امور دنیوی توصیه می کنند:

- ۱. آگاهی از نیاز (Need Recognition)
- ۲. جستجو و تحقیق، کسب معلومات (Information Search)
- ۳. مقایسه آنچه معلوم شده (Comparison of Alternatives)
- ٤. تحقيق دقيق وگسترده درباره بهترين نمونه (In-Depth Research)
  - ۵. تصمیم و انتخاب (Decision)
  - ٦. ارزش یابی پس از تصمیم و انتخاب (Post-Evaluation)



حال بهبینیم چطور می توان آیه قرآن را در مورد برگزیدن دین و ایمان بکار برد:

- ۱. در آغاز باید به اختصار نظری به همهٔ ادیان نمود.
- ۲. سپس آن دینی را که به قضاوتِ عقل مقبول تر و معقول تر است، مورد مطالعه دقیق قرار داد.
- ۳. سرانجام اگر بر میزان الهی و داوری عقل و خرد، آن دین از جانب خداست، باید آنرا با کمال شوق و اشتیاق پذیرفت.

آیا فرد عاقل برای خریدن خانه، همین روش را بکار نمی برد؟ پس چرا در مورد دین و ایمان بیشتر مردمان این قانون ساده و بدیهی را نادیده می گیرند؟ آیا خانه جاودانی ما در دنیای دیگر کمتر و بی ارزش تر از خانه موقت ما در این دنیاست؟ خالق ما از کوتاه فکری بندگانش سخت در شگفتی است:

سبحانالله، باز هم سبحانالله! انسان از برای تکسّب در دنیا به چندین اسباب خود را محتاج مشاهده می نماید و جمیع همّش به تحصیل آن متوجّه، و حال آنکه به تغییر و فنایش موقن [مطمئن] است. و حال از برای عالمی که به دوام ملک و ملکوت باید در آن ساکن شود تدارکی ننموده.^

بیان پیش بما می آموزد که تا چه حد خالق از کمبودِ عقل بندگانش در شگفتی است! این شگفتی به حدی است که دو بار می گوید: سبحان الله! باز هم سبحان الله! اگر این اصطلاح را به فارسی می گفتیم چنین بود: "چقدر جای شگفتی است!"

بهبینید حضرت مسیح چه وعدهای بما دادهاند:

نخست در پیِ "ملکوت خدا" گام بردارید، پس از آن، هر چیز دیگر بهشما داده خواهد شد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۲، آیه ۳۳)



بنابر گفتار آن پیامبر، پیش از هر چیز باید در جستجوی حقیقت بود. اگر این رابطه ما با خدا درست باشد، هر چیز دیگر نیز درست خواهد شد. اگر این رابطه درست نباشد، هیچ چیزی درست نخواهد شد. بیشتر مردمان در عصر ما درست از عکس این دستور پیروی می کنند. در زندگی آنها، اوّل دنیاست، و اگر فرصتی باشد، آخر خدا! این بیان از حضرت مسیح باید هر انسان خردمندی را به تفکر و تأمل اندازد:

چه فایده اگر تمام دنیا را صاحب شوید، اما زندگانی جاوید را از دست بدهید؟ انجیل متی، فصل ۱۲، آیه ۲۲

بنابر حکم عقل و خرد، کدام انسانی زندگانی جاودان را فدای این جهان بی وفا و زودگذر میکند؟ توفیق در هر کاری مستلزم تحققِ شرایطی است. برای روشن شدن موضوع، فرض کنید درِ منزل شما قفل است و شما می خواهید وارد منزلتان شوید. چکار میکنید؟

- ۱. کلید را بر می دارید.
- ۲. آنرا در محل خود میگذارید.
  - ٣. سپس مي چرخانيد.
  - و بعد در را باز می کنید.

حال اگر شما کلید را نچرخانید، چه می شود؟ می توانید وارد منزلتان شوید؟ مطلب اینجاست: تحقق هر کاری مستلزم وسیله ای است. آیا در عالم دین و ایمان "وسیله" لازم نیست؟ آیا بدون چرخاندن "کلید" در بهشت خودبه خود به روی همهٔ مردمان باز می شود؟ آیا رابطه ما با پروردگار و شناسائی پیامبرانش بر هرج و مرج استوار است؟ آیا در این مورد قانونی در کار نیست؟

راه یافتن حقیقت و رمز کامیابی چیست؟ حضرت بهاءالله، در این گفتار، این راه را بما می نمایند و پرده از این رمز برمی دارند:



رَأْسُ كُلِّ مَا ذَكَوْنَاهُ لَكَ هو الإِنصاف و هو خروجُ العبد عن الوهم و التَّقليد و التَّقليد و التَّقليد و التَّقرُّسُ...و المشاهَدةُ في كلّ الأمور بالبصر الحديد. ٩

سرآمد آنچه برای تو ذکر نمودیم، انصاف است. و آن (شرط تحقق آن) تفرس و جستجو و ترک توهم و تقلید...و نظر نمودن بهجمیع امور با چشمی تیزبین است.

انسان با انصاف از اقرار به حقیقت بیم ندارد، بلکه با شوق و شعف آنرا می پذیرد. بنابر گفتار پیش برای تحقق انصاف، این دو مانع را باید از سر راه برداریم:

**توهمات:** خاطر را از تصورات نادرست، باید پاک نمود. این تصورات بی شمارند و همه مردمان آنها را کم و بیش در خاطر می پرورند.

تقلید: از بند تقلید باید رهائی جست. آیا تولد ما در کشور خاص و پرورش ما در خانواده خاص، نشانه درستی باورهای ماست؟

پس از پیراستن روح و روان از توهم و تقلید، باید بهاین دو شرط تحقق بخشیم:

- به تفرس و جستجو تحرّی حقیقت پردازیم.
- بهنشانهها و دلائل با نظر تیزبین یعنی فکری نقّاد بنگریم—همان نظر و فکری که دانشمندان در کشف اسرار جهان بکار می برند.

خداوند بارها بهزبان پیامبرانش از ما بندگانش می پرسد که چرا آن هدیه گرانبها—یعنی عقل و شعور—را در مورد دین و ایمان و شناختن برگزیدگانش بکار نمی بریم:

سوره یونس، آیه ۱۹؛ سوره اعراف، آیه ۱۹۹

أَفَلاَ تَعْقلُونَ؟

آیا تعقل نمی کنید؟

أَ**فَلاَ تَتَفَكَّرُونَ؟** آيا تفكّر نمي كنيد؟

سوره انعام، آیه ۵۰



تفكر يعنى چه؟ آيا جز بكار بردن نيروى عقل چيز ديگرى است؟

كَذَلِكَ نُفُصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ.

این چنین آیات را توضیح می دهیم برای کسانی که اهل تفکرند.

إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِّقَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ. سوره نحل، آيه ١٦

در آن نشانهای است برای کسانی که اهل تفکرند.

أَفَلا تَذَكَّرُونَ. سوره نحل، آيه ١٧

آیا پند نمی گیرید؟

إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِّأُولِي النُّهَى. سوره طه، آيه ٥٤

به یقین در آن نشانه هائی است برای صاحبان عقل.

اگر در شناختن نقشه آفرینشِ انسان، کلید عقل وخرد را بکار نبریم، چه می شود؟ آیا جز این است که سرنوشت جاودانی خود را بهباد می دهیم؟ آیا جز این است که لشگرهای جهل و خرافه پرستی را بر روح خود تسلط می بخشیم؟

باید در کل حین به حق پناه برد که مباد عساکر [لشگرهای] جهل بر علم و عقل غلبه نمایند و جنود [لشگرهای] ظن و ریب [گمان] بریقین غالب شوند. ۱۰ حضرت بهاءالله

اگر عقل و خرد را کنار نهیم، آیا جز این است که در تاریکی بیخبری روزگار میگذرانیم، و بنابر شهادت یزدان در دو دنیا نابینا بسر می بریم؟ چه محرومیت و مجازاتی سخت تر از این؟

وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي الآخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُّ سَبِيلاً. سوره بنى اسرائيل، آيه ٧٧ هركه در اين دنيا كوردل است، در دنياى پسين نيز نابيناست. چقدر چنين شخصى كمراه [و بدبخت] است!

روز بزرگ خدا نزدیک است...آنها مثلِ مردم کور راه می روند. صفنیا، فصل ۱، آیات ۱۴ و ۱۷



بگو! ای کوران: جهان پناه آمده. روز بینائی است. بینای آگاه آمده، هنگام جان بازی است. در این روزِ بخشش، کوشش نمائید تا در دفتر نیکوکاران مذکور آئید. ۱۱

برگردیم به آیه قرآن و بار دیگر آن را مورد تفکر و تفحص قرار دهیم و به بینیم چطور می توان عقل را در عرصه دین و ایمان، حاکم مطلق ساخت. آیه قرآن شامل چهار حلقه پیوسته است:

١

### فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ ١٢

پس خبر خوش بهبندگانی ده که گفته ها را می شنوند

نخستین نشانه عقل تفحّص و جستجو است. در این وادی باید افکار گوناگون را مورد مطالعه و تحقیق قرار دهیم.

۲

# فَیَتَّبعُونَ أَحْسَنَهُ ۱۳ و بهترین آنرا پیروی میکنند

وادی دوّم، مرحلهٔ انتخاب و تصمیم است. پس از تحقیق و تفحص، باید از بین آنچه آموخته ایم، "بهترین" را به دل و جان به پذیریم و آنرا راهنما و سرمشق زندگانی خود سازیم.



۲

أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ خداوند چنین بندگانی را بهراه راست می برد

وادی سوّم در دست خداست. هرکس دستور پروردگار را بکار برد، از یاری او نیز برخوردار میشود.

٤

أُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ ١٠ كساني كه اين روش را بكار برند صاحب عقل و خردند

به داوری خداوند، مردم خردگراکسانی هستند که این روش را بکار برند. اگر این روش را بکار نبرند، از ارمغان عقل و خرد محرومند.

"خداوند چنین بندگانی را بهراه راست می برد" وعده یا تعهدی است از جانب آفریننده به بندگانش. خالق ما بما می آموزد که در این ماجرا، او هم سهمی دارد. هرکس حکمش را بکار برد، یعنی گامهای پیشین را بردارد، لایق لطف و یاری پروردگار شود. به عبارت دیگر، هرگاه انسان چراغ عقلش را برافروزد، یزدان نیز چراغ فضلش را در راه او می نهد. بنابراین، انسان عاقل از دو منبع نور برخوردار است. هم چراغ عقل در دست اوست، و هم نور یزدان رهنمای او. زندگانی او و سرنوشت جاودانی او "نور علیٰ نور" است. در یک طرف چراغ آگاهی، در طرف دیگر پرتو فضل و رحمت الهی این بهتر چه می خواهی ؟



برای شناسائی آئین الهی، لازم است این پرسش را در دادگاه عقل و خرد عرضه داریم: آیا میان آئینی که پروردگار، آفریننده کیهان، برای بندگانش می آفریند، و آئینی که ساخته تصوراتِ یک انسان دروغگوست، شباهتی هست؟ آیا میان آئینی که بر علم و حکمت پروردگار قرار یافته، با تراوشات مغز یک انسانِ بی وجدان قابل قیاس است؟ آیا بین افکار و گفتار پروردگار و افکار و گفتار پروردگار و افکار و گفتار پروردگار و افکار و گفتار پروردگار شباهتی هست؟

نه افكارِ شما، افكارِ من است، و نه راههاي من راههاي شما. آنچنان كه آسمانها از زمين بالاترند، آنطور نيز راههای من از راههای شما و افكار من از افكار شما بالاترند.

اگر در دادگاه عقل و خرد، هر انسانی این سؤال را بپرسد و درباره آن اندکی به تفکر پردازد، و به انصاف به آن پاسخ گوید، عقل او در نهایت اطمینان پاسخ می دهد که تفاوت بین راه و رسم یزدان با راه و رسم مردمان مانند نور و تاریکی است. چطور ممکن است کسی با چشم باز، این تفاوت را نبیند؟ پروردگار هرگز انتظاری مافوق توانائی ما ندارد.

امر ظاهر و بهمثابه آفتاب لائح. ولكن قوم خود حجاب خود شدهاند. از حق مى طلبيم ايشان را مؤيّد فرمايد بر رجوع. ١٦

ظاهر شد آنچه که چشم عالم شبه آن را ندیده . ۱۷

در یک آن تفکّر نمی نمایند که شاید آنچه ظاهر شده حق باشد و این اعراض و اعتراضات از غفلت و جهل واقع شده باشد. ۱۸

غفلت ناس نظر به آن است که مُذَکِر [تذکّر دهنده] نداشته اند... اگر نفسی یک ساعت به اصغای بیان رحمان [یزدان] فائز شود، البتّه اصنام ظنون و اوهام را بهعضد [بازوی] یقین بشکند و به افق ظهور اقبال نماید. ۱۹

خداوند ما را برای مقصود خاصی، یعنی شناسائی خود آفریده و از ما انتظار دارد که نیروهای خویش را برای نِیل به آن مقصود بکار بریم. برترین هدیهاش



بما عقل و خرد است. کلید عقل در دست ماست و از آنِ ما. برای تحقق مقصودی که برای آن به این جهان آمده ایم، باید تنها یک گام برداریم: با کمال انصاف و بی طرفی جستجو نمائیم. برداشتن این گام بسی آسان است.

قدم اوّل بردار و قدم ديگر بر عالم قِدَم [ابدى] گذار. `` حضرت بهاءالله قَدَ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ .

سوره بقره، آیه ۲۵٦ تفاوت میان راه درست و گمراهی بسی آشکار است .

#### دانائی و بینائی

امروز روز دانائی است و روز آگاهی...خود را محروم منمائید. ۲۰ حضرت بهاءالله حکیم دانا و عالم بینا دو بصرند از برای هیکل عالم. ۲۰ حضرت بهاءالله ای خردمند! اگر پند خداوند بشنوی، از بند بندگان آزاد شوی... ۳۳ حضرت بهاءالله از راه علم و دانائی، مردمان عادل نجات می یابند. سلیمان نبی، فصل ۱۱، آیه ۹ در عالم انسانی موهبتی اعظم از عقل نیست...عقل میزان ادراک است. لهذا هر مسئلهای را بهمیزان عقل موازنه نمائید. ۲۰ حضرت عدالبهاء معبودا! عبادت را از ثمره وجود محروم منما. ۲۰ حضرت بهاءالله

#### خطاب بهايرانيان

آفاقِ وجود به نور خرد و دانش شما منوّر و مزیّن بوده. آیا چه شد که به دست خود بر هلاکت خود و دوستان خود قیام کردید؟...کمر همّت را محکم نمائید، شاید بندگان از اسیری فارغ شوند و به آزادی رسند. امروز ناله عدل بلند و حنین انصاف مرتفع. دود تیره ستم، عالم و امم را احاطه نموده. ۲۰ حضرت بهاءالله



# خود شناسی نظری دیگر بهچشم درون و دورنگر

گشودن چشم درون و دورنگر نخستین گام در راه تکامل معنوی ماست. شایسته است بار دیگر بهاین چشم نظر اندازیم و شگفتیهای آنرا بهبینیم.

انسانیت ما در آزادی اندیشه و بیان و برگزیدنِ باورهای ماست. انسان بدون اختیار، تنها برگی است در برابر طوفانها و رویدادهای روزگار. چه بسا مردمان که بنده و برده تقلیدند، و چنان بهآن قلاده خو گرفتهاند که از وجودش بی خبرند. آزادی وجدان، نخستین نشانه و افتخار انسان بودن ماست. اگر قدر این ارمغان یکتا و بی همتا را نشناسیم، چه تفاوتی با جانوران داریم؟

بنگرید! من در برابر شما دری گشودهام که احدی قادر بر بستن آن نیست. حضرت مسیح (مکاشفات یوحنا، فصل ۳، آیه ۸)



آفریننده یکتا مردم را یکسان آفریده...پس بلندی و پستی و بیشی و کمی بسته به کوشش اوست. هر که بیشتر کوشد پیشتر رود. ا

چشم بگشائید و بهدیده بصیرت نظر نمائید و تفکّر کنید شاید از انوار آفتاب بیان محروم نمانید. ۲ محرت بهاءالله

ای صاحب دو چشم! چشمی بربند و چشمی برگشا. بربند یعنی از عالم و عالمیان. برگشا یعنی بهجمال قدس جانان. " حضرت بهاءالله

قَدْ جَاءَكُم بَصَآئُرُ مِن رَّبُّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَا... سوره انعام، آیه ۱۰۶ دلائل روشن از جانب پروردگار برای شما آمده. هرکه چشم بصیرت گشاید رستگار است و هرکه به کوری گراید، زیانکار...

نگشودن چشم درون و بی اعتنائی به آن بخشش بزرگ یزدان، نشانه قدرناشناسی و موجب بیشترین ستم به نفس دورنگر و جهان بین ماست. مانند آن است که دوستی عزیز ارمغانی زیبا و گرانبها بما اهدا نماید، و ما به جای شادی و قدرشناسی، بدون توجه و اعتنا، آنرا به گوشه ای اندازیم و از یاد ببریم.

سوره سبا، آیه ۱۳

قَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ.

بندگان قدرشناس من كميابند.

چشم جان از هرچه به تصور آید برتر است، زیرا سرنوشت جاودانی انسان بسته به پرورش آن است. کسب بینائی درون، تنها راه ما به آزادی از دست حاکم نیرومند و نابینای نفس و هوی است.

ای بنده من! مَثَلِ تو مَثَلِ سیف پر جوهری است که در غلاف تیره پنهان باشد و بهاین سبب قدر آن بر جوهریان مستور ماند. پس از غلاف نفس و هوی بیرون آی تا جوهر تو بر عالمیان هویدا و روشن آید.

ای دوست لسانی من! قدری تأمّل اختیار کن. هرگز شنیدهای که یار و اغیار در قلبی بگنجد؟ پس اغیار را بران تا جانان بهمنزل خود در آید. مصرت بهاءالله



ای پسر ارض! اگر مرا خواهی جز مرا مخواه، و اگر اراده جمالم داری چشم از عالمیان بردار، زیرا که اراده من و غیر من چون آب و آتش در یک دل و قلب نگنجد.

قاآني شاعر سخن سنج چه نيک سروده:

يا اسير حكم جانان باش يا در بندِ جان

زشت باشد نو عروسی را دو شوهر داشتن

گشودن چشم درون دو جانبه است: هم در دست ماست، و هم در دست خدا. در این ماجرا، نخستین گام بر عهده ماست. برداشتن این گام برای بعضی از مردمان چون چشم برهم زدن سهل و آسان و برای بعضی دیگر بسیار دشوار است. سهولت یا سختی گشودنِ این ارمغانِ جاودان بسته به پلک "نفس و هویٰ" یعنی نفسِ نزدیک نگر و خودخواه ماست. هرچه این پلک نازکتر، لطیفتر، و سبکتر باشد، گشودنش آسان تر است.

ای پسران دانش! چشم سر را پلک بهآن نازکی از جهان و آنچه در اوست بی بهره نماید. دیگر پرده آز اگر بر چشم دل فرود آید، چه خواهد نمود؟  $^{\vee}$  حضرت بهاءالله حضرت بهاءالله

چشم جان در درون انسان مکان دارد و مانند نیروی جاذبه، تنها از آثارش می توان به وجودش پی برد. آنان که در کشف این چشم کوشیده، آن را یافته و بُعدِ چهارم آفرینش را به آن دیده اند، شهادت می دهند که ناگهان دنیای تازه ای به رویشان بازگشته دنیائی بس زیبا و دلگشا که از وجودش بکلی بی خبر بوده اند. بار دیگر این شعر زیبا را که وصف حال آنهاست، از نظر بگذرانیم:

آنچه نادیدنی است آن بینی همه آفاق گُلسِتان بینی آنچه نادیده چشم آن بینی هاتف

چشم دل بازکن که جان بینی گر به اقلیم عشق روی آری آنچه نشنیده گوش آن شنوی



این گونه اشعار در آثار شعرای بزرگ ما بسیار است:

کی بودهای نهفته که پیدا کنم ترا پنهان نگشتهای که هویدا کنم ترا فروغی کی رفته ای ز دل که تمنا کنم ترا غیبت نکرده ای که شوم طالب حضور

یعنی همه جا غیر خدا هیچ ندیدند یک قوم دویدند و به مقصد نرسیدند فروغی

مردان خدا پردهٔ پندار دریدند یک جمع نکوشیده رسیدند بهمقصد

## روشن تر از هر روشنی و پنهان تر از هر پنهانی

انسانیت ما در اراده و آزادی و اختیار ماست. باید بهخواست خود، پردههای پندار را بِدریم، و با عشق و شوق بسیار از پروردگار بخواهیم که به یاری او به این مقصد بزرگ و بی مانند دست یابیم، والا از بینائی درون تا پایان روزگار که بی پایان است، بی بهره ایم. افتخار خواستن و یافتن این ارمغان جاودان را آفریننده ما بما بخشیده. توفیق در تحقق این آرمان، نخستین هدف ما در این دنیا و کلید کامرانی و عزت جاودانی ما در دو جهان است. دیگر اختیار با ماست که از این دو راه، کدام را برگزینیم: دعوت آفریننده و عاشق خود را به پذیریم، و یا آنرا نادیده گیریم.

در نظر گروهی از مردمان، چشم درون تنها در تصور ساده دلان جای دارد. گروهی دیگر، حتی از گفتگو درباره این چشم آزرده و پریشان می شوند، و هرگاه سخنی درباره آن بشنوند، احساس نا امنی و غریبی می کنند، انگار خود را ناکهان در کشور دیگر، دور از وطن، غریب و بی یار یافته اند. این



مردمانِ بدبین و بیاعتنا را باید بهحال خود گذاشت تا نخست بر ترس و تشویش خاطرشان چیره شوند، آنگاه در این راه گامی بردارند.

اقرار به وجود این چشم نه کاری به هوش دارد، نه رابطه ای با درس مدرسه. در میان بزرگ ترین دانشمندان جهان، گروهی با کمال اطمینان می گویند این چشم تنها در عالم خیال پرستان جای دارد، نه در جهان اندیشمندان و خردمندان. این مردم نزدیک نگر تا چیزی را زیر ذره بین نبینند، به وجودش یقین ننمایند.

گروهی دیگر در میان همان دانشمندان بما اطمینان می دهند که این چشم را به روشنی دیده و می بینند، و پیوسته از آن بهره می برند. در پرتو آن، رمزها یافته اند و شگفتی ها و نادیده ها دیده اند. این گونه تفاوت و تضاد در داوری، حقیقت این گفتار پروردگار را تحقق می بخشد: "پروردگار از هر آشکاری آشکاری آشکارتر، و از هر پنهانی پنهان تر است. "

از هر ظهوری ظاهرتری و همیشه مستور خواهی بود، اگر چه در کلِ شیئی (هر چیزی) از نفسِ شیئی مشهورتری.^

در وصف خدا، هیچ گفتاری جامع تر از وصف پیش نتوان یافت. آشکار بودن و پنهان بودن پروردگار از بزرگ ترین اسرار آفرینش است. معجزهای از این بزرگ تر ممکن نیست. امکان چنین پدیدهای، از آفرینش کهکشانها شگفت انگیزتر است.

بدون گشودن چشم درون، تصوّر امکان وجودش ممکن نیست. کسی که از آغاز زندگانی در کشور نابینایان زیسته و تنها با آنان انس داشته، آیا قادر است که شگفتی های بینائی را در جانش بهبیند؟ آنان که چشم درون را نگشودهاند و شگفتی های جهان پنهان را ندیدهاند، مانند آن نابینایان از تصوّر آن عاجزند، و از اینرو میلی بهمعاشرت با دگراندیشان ندارند. آنها از



گفتگو با مردمانی مانند خودشان شاد میشوند. رسم روزگار چنین بوده و خواهد بود. انسان تمایل دارد با همباوران انس گیرد و با دگراندیشان مؤانست نجوید:

ای پسر هوی! بهراستی بشنو: چشم فانی جمال باقی نشناسد و دل مرده جز بهگُل پژمرده مشغول نشود. زیرا که هر قرینی قرین خود را جوید و بهجنس خود انس گیرد. ۹

راه هرکسی بهنظرش درست می آید. امثال، فصل ۲۱، آیه ۲؛ همچنین فصل ۱۲، آیه ۲

آگاهی از چشم درون تازگی ندارد. بسیاری از عرفا، این چشم را دیده، آنرا چراغ راه خود نموده، و در وصفش سخنها گفته و شعرها سرودهاند:

چشم بگشا که جلوه دلدار در و دیوار پشم بگشا که جلوه دلدار در و دیوار پشم بگنی است از در و دیوار

موسىاى نيست كه آواز "اناالحق" شنود

ورنه این زمزمه در هر شجری نیست که نیست

حضرت بهاءالله می فرمایند، خداوند در تمام موجودات نشانه شناسائی خود را بهودیعه نهاده، تا هیچچیز بنابر استعدادش از شناسائی او محروم نماند. و آن نشانه، آئینهٔ "جمال اوست در آفرینش." ۱۰

نتایج محرومیت از دو چشم تن محدود است، زیرا اینجا خانه موقت ماست. ما در این دنیا مهمانیم و باید دیریا زود رخت سفر بربندیم و به کشور دیگر رویم. امّا نتایج نگشودن چشم درون، بی حدّ و بی پایان است. زیرا ما جانیم نه جسم، از عالم پاکیم، نه از عنصر خاک. جای ما و وطن ما جهان دیگر و عرصه دیگر است. پرندهٔ روحِ ما را پروازها در سر است و دیدنی ها و شگفتی ها در سرنوشت. چشم تن سرانجام به خاک می پیوندد، امّا دیدِ



درون جاودان است. بنابر داوریِ یزدان، هر که روانش نابیناست، همیشه نابیناست، و هر که روانش بینا، همیشه بینا:

وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الآخِرَةِ أَعْمَى. سوره بنى اسرائيل، آيه ٧٧ هركس در اين عالم نابينا است، در عالم ديگر نيز نابينا است.

عاشقان يزدان در دو جهان زندهاند و در سايهٔ حمايتش جاويد و پاينده:

المؤمن حى فى الدارين. ١١ مؤمن در دو جهان زنده است.

چقدر جای تأسف و تحسر است! چه بسا مردمان که از چشم جان و دیدن جهانِ پنهان بی بهرهاند، زیبائی ها و شگفتی های دنیای درون را ندیده و دسته گلی از هدیه های آن عرصه زیبا و بی همتا نچیده، پس از تحمل بیماری ها و رنج ها، ناکهان از این جهان به سرای دیگر می روند. آیا زیانی از این بیشتر برای بشر میسر است؟

ای پسران من! ترسم که از نغمه ورقا فیض نبرده بهدیار فنا راجع شوید و جمال گُل ندیده به آب و گِل بازگردید. ۱۲

بدون بینائی، زندگانی زندانی است تاریک و تنگ. چشمان ما پنجرهای است که از آن زیبائیها و شگفتیهای جهان را می بینیم. چشم درون نیز چنین است. تا پنجرهاش را نگشائیم، در حبس ابد گرفتار و سرگردانیم. چقدر جای شگفتی است! چقدر غمافزاست! مردمان چشمهایشان را از هر چیز عزیزتر می شمرند و آنرا به هیچ بهائی نمی فروشند، امّا چشم جانشان را که هزارها بار از چشم تنشان ارزشمند تر و پایدارتر است، به هیچ می گیرند، و به هیچ می فروشند!



## آزادی از تسلط نفس نزدیکنگر و خودخواه

تنها به یاری پروردگار می توان روح و روان را از زندان "نفس و هویٰ" رها نمود. هرگز هیچ راهی جز این نبوده و نخواهد بود. هیچ نیروئی با نیروی ایمان و عشق به یزدان، در تحقق این آرمان بزرگ و جاودان، قابل قیاس نبوده و نیست. گشودن چشم دوربین و جهانبین بدون صبر و کوشش و پشتکار ممکن نیست.

طالبان کعبه وصال تا از حدود جلال نگذرند به ظهور جمال مسرور نگردند، و تا از کأس فنا ننوشند به شریعه بقا وارد نگردند، و تا قمیص فقر در سبیل رضای تو نپوشند بهردای بلند غنا مفتخر نشوند، و تا از درد عشق مریض نشوند به سر منزل شفا پی نبرند، و تا از وطن ترابی نگذرند بوطن قدس الهی عروج ننمایند، و تا در بیدای طلب سرمدی نمیرند به حیات باقی ازلی فائز نشوند، و تا در ارض ذلّت مئوی نیابند بر سماء عزّت راه نجویند، و تا سم فراق نچشند به شهد بقا مرزوق نگردند... ۱۳

برای بکار انداختن چشم درون، باید نخست چشم نزدیک نگر را از دیدن باز داشت، زیرا به غایت قادر و تواناست و بر انسان حکم فرما. خالق ما بما چنین اندرز می دهد:

چشمی بربند و چشمی برگشا. بربند یعنی از عالم و عالمیان، برگشا یعنی بهجمال قدس جانان. ۱۴

ه حدود جلال: اشاره بهجلوه و جلایِ این دنیا. ظهور جمال: ظهور زیبائی پروردگار. شریعه: جای آب خوردن یا آب برداشتن. قمیص: پیراهن. رداه: لباس، روپوش. بَیدا: بیابان. سرمدی: دائمی، بدون آغاز و انجام.



کور شو تا جمالم بینی و کر شو تا لحن و صوت ملیحم را شنوی و جاهل شو تا از علمم نصیب بری...کور شو یعنی از مشاهده غیر جمال من و کر شو یعنی از استماع کلام غیر من و جاهل شو یعنی از سوای علم من. ۱۵ حضرت بهاءالله

چشم ودیعه من است، او را به غبار نفس و هوی تیره مکن...۱۰ حضرت بهاءالله

آزادی از نیروهای "نفس و هوی" هم در دست ماست و هم در دست خدا. بدون کسب دو ارمغان شناسائی و عشق بهیزدان، تسلط بر آن سپاهیان ممکن نیست. توکّل و اعتماد بهیاری و حمایت یزدان و کسب رضایش، تنها راه رهائی از این دام گسترده و پنهان و پر بلاست.

ان اعملوا حدودى حبّاً لجمالى . ١٧ احكام مرا بخاطر عشق بهجمال من انجام دهيد.

ای دوستان! رضای خود را بر رضای من اختیار مکنید و آنچه برای شما نخواهم هرگز مخواهید. ۱۸

## فرمان آزادی از نیروهای نفس و هوی

فرمان یزدان بهلزوم آزادی از نفوذ نیروهای نفس و هوی در آیات الهی بسیار تکرار شده:

انّا امرناکم بکسر حدودات النّفس و الهوی . ۱۹ ما به شما امر می کنیم که احکام و دستورات "نفس و هوی" را درهم شکنید.

لا تتبعوا انفسكم و هويكم. ٢٠ از نفس خود و هوى و هوس خود، پيروى ننمائيد.

خود را از آلایش نفس و هوی مقدّس دارید. ۲۱



ای پسر هوی! تا کی در هوای نفسانی طیران نمائی؟۲۲ حضرت بهاءالله

نسأل الله بان لا تمنعكم انفسكم و اهواؤكم عمّا قدّر لكم. "" حضرت بهاءالله از خدا مى خواهيم كه نفس و هواي شما، شما را از آنچه برايتان مقدّر شده، باز ندارد.

ای پسران آدم!...جهد کنید تا اعمال از غبار ریا و کدورت نفس و هوی پاک شود...<sup>۲۴</sup>

چون نار مشتعل شوید تا حجبات غلیظه را محترق نمائید. ۲۵ حضرت بهاءالله

باید در مواقع بخشش و عطا، ابر بارنده باشند و در اخذ "نفس امّاره" شعله فروزنده. ۲۹

وای وای!  $^{\odot}$  ای عاشقان هوای نفسانی! از معشوق روحانی چون برق گذشته اید و به خیال شیطانی دل محکم بسته اید. $^{77}$ 

تقاضای آزادی از شرّ نفس و هویٰ در مناجات ها بارها تکرار شده:

الهى الهى! اين عبد را از شرّ نفس و هوى حفظ فرما و بهنور برّ [نيكى] و تقوى مزيّن دار....^٢

أَسْتَلُكَ يا إِلهِي...بِأَنْ لا تَدَعَنِي بِنَفْسِيْ لأَنَّها أَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ... ٢٩ حضرت بهاءالله اى خداى من! از تو خواهانم...كه مرا با نفسم تنها نكذارى، زيرا بهكارِ ناشايسته حكم مىكند.

أَيْ رَبِّ تَرَى عِبادَكَ أُسَرآءَ بِأَيادِي أَنْفُسِهِمْ وَأَهْوائهِمْ خَلِّصْهُمْ يا إِلهِي بِسُلْطانِكَ وَقُدْرَتكَ. "٣ حضرت بهاءالله

ای پروردگار! بندگانت را می بینی که در دست هوی و هوس اسیرند. ای خدا! آنها را بهقدرت و سلطه خود نجات بخش.

<sup>•</sup> واي برشما! واي برشما!



نفس نزدیکبین شایسته اعتماد نیست. اگر آنرا به حال خود گذاریم، گوهرهای درونی ما را یکیک به یغما می برد و ما را در تنگدستی و سختی رها می کند:

قلب خزينه من است. لئالي مكنونه آنوا بهنفس سارقه...مسپار. ٣١ حضرت بهاءالله

يا أَبْناءَ الرُّوحِ أَنْتُمْ خَزائني، لأَنَّ فِيكُم كَنَرْتُ لآلِئَ أَسْرارِي وَجَوَاهِرَ عِلْمِي، فَاحْفَظُوها لِثَلاَّ يَطَّلِعَ عَلَيْهَا أَغْيارُ عِبادِي وَأَشْرارُ خَلْقِي. ٣٦ حضرت بهاءالله اى فرزندان روح! شما كنجينههاى منيد، زيرا كوهرهاى اسرارم و جواهر علم و دانشم را در شما بهوديعه نهادم. پس از آنها حفاظت نمائيد تا بيكانگان و بندگان شرور من از آنها آكاهى نيابند.

### زندگانی جاودانی

انسان، میوه آفرینش است. عالم وجود با آنهمه عظمت، با کهکشانهای بی شمار، تنها بخاطر ما هستی یافته. بی اعتنائی ما به نقشه آفرینش، همانند میوه نارسی است که بر اثر طوفان، ناکهان بر زمین افتد. این میوه به ظاهر زنده است، امّا به حقیقت از منشأ زندگانی جداست، و سرانجام جز پوسیدن و به خاک پیوستن، سرنوشت دیگر در انتظارش نیست.

هر یک از مردمان جهان که بویِ خوشِ جانان را در این بامداد نیافت، از مردگان محسوب ۳۳ محسوب ۳۳

ای بندگان! تنهای شما مانند نهالهای باغستان است، و از بی آبی نزدیک بهخشکی است. پس به آب آسمانی که از ابر بخشش یزدانی روان است تازه نمائید. گفتار را کردار باید. هر که گفتار را پذیرفت، مَردِ کردار اوست، و گرنه مُردار به از اوست. ۳۲



ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید و از دشمن به پرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آن را یافته اید و نگاه داشته اید و جان را به آن آلوده اید. جان برای یاد جانان است، آن را پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است آن را به یاد گمراهان میالائید.

بگو! ای کوران: جهانپناه آمده، روز بینائی است. بینای آگاه آمده، هنگام جانبازی است. در این روز بخشش کوشش نمائید تا در دفتر نیکوکاران مذکور آئید. ۳۲

روحی که بهخدا عشق می ورزد، پیوسته زنده و شاداب و پاینده است. چنین روحی، از منشأ خود بهرهبر است و پر ثمر:

منم رستاخیز و زندگی! هر کس بهمن ایمان آورد، زندگی یابد…و هر کس زندگی یابد و بهمن معتقد باشد، هرگز نمیرد.

حضرت مسيح (انجيل يوحنا، فصل ١١، آيات ٢٦-٢٥)

ان الذى آمن بالله فى هذا الظهور الاعظم لايفقده الموت لعمر الله انه حى باق فى ملكوت الله العزيز المنيع. ٣٧

هرکس بهخدا در این ظهور بزرگ ایمان آورد، مرگ بر او حاکم نیست. بهخدا سوگند! او در ملکوتِ پروردگار عزیز و منیع زنده و باقی است.

بنابر شهادت پیامبران یزدان، نتایج جدائی از منشأ و آفریننده ما، از نیروی تصور انسان بیرون است. تنها پس از سفر از این سرا، نتایج شوم این جدائی و تهی دستی بر ما آشکار می شود.

بگو! ای مردگان: دست بخشش یزدانی آب زندگانی می دهد، بشتابید و بنوشید. هر که امروز زنده شد، هر گز نمیرد، و هر که امروز مرد هرگز زندگی نیابد.^^

ثُمَّ لَا يَمُوتُ فِيهَا وَلَا يَحْيَى.

سوره اعلى، آيه ١٣



پس در آنجا (دوزخ) نه بمیرد (تا راحت شود) و نه زنده ماند (تا از زندگانی جاودانی بهره برد).

هر انسانی که از ارمغان خرد بهرهمند است، شایسته است درباره این پرسش تأمّل نماید و به آن پاسخ گوید:

چه فایده اگر تمامی جهان را صاحب شوید، امّا زندگانی جاودان را از دست بدهید؟ حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۱۹، آیه ۲۲)

این دعوت نامه ها از آفریننده ما، به زبان فرستادگانش، زندگی بخش و زیبا و عاشقانه است. احساس هستی در برابر معشوق آسمانی، نشانهٔ نفس و هوی است. هیچ متاعی در برابر خدا جز نیستی و فنا مقبول نیست. عاشق باید چون پروانه خود را به آتش عشق زند و بسوزاند:

ای پروانگان! بیپروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقان! بیدل و جان بَرِ معشوق بیائید، و بیرقیب نزد محبوب دوید. گُلِ مستور بهبازار آمد، بیستر و حجاب آمد...چه نیکو است اقبالِ مقبلین. ۳۹ حضرت بهاءالله

چه شبها که رفت، و چه روزها که در گذشت، و چه وقتها که به آخر رسید، و چه ساعتها که به انتها آمده و جز به اشتغال دنیای فانی نَفَسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفَسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد و فرقها بر بستر تراب مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست. \*\*

يَا ابْنَ الْإِنْسانِ قَدْ مَضى عَلَيْكَ أَيَّامٌ، وَاشْتَغَلْتَ فِيها بِمَا تَهْوى بِهِ نَفْسُكَ مِنَ الظُّنُونِ وَالأَّوْهَامِ. إِلَى مَتى تَكُونُ راقِداً عَلَى بِساطِكَ. ارْفَعْ رَأْسَكَ عَنَ النَّوْمِ، إِنَّ الشَّمْسَ ارْتَفَعَتْ فِي وَسَطِ الزَّوالِ، لَعَلَّ تُشْرِقُ عَلَيْكَ بِأَنُوارِ الْجَمالِ. ' '

حضرت بهاءالله

ای پسر انسان! روزهائی بر تو گذشت، و تو به آنچه نفست متمایل است به خیالات و توهمات خود سرگرم شدی. تا کی در خوابی؟ سرت را از خواب غفلت بردار. آفتاب ظهر در درخشش است. شاید پرتو زیبائیش بر تو بتابد.

حضرت بهاءالله



ای بندگان! اگر دردِ دوست دارید، درمان پدیدار. اگر دارای دیده بینندهاید، گُلِ روی یار در بازار نمودار...این است گفتار پروردگار جهان. ۲۲ حضرت بهاءالله

نیکوست کسی که امروز با دوست پیوندد و از هر چه جز اوست در رهش بگذرد و چشم پوشد، تا جهان تازه بیند و بهمینوی پاینده راه یابد. ۴۳ حضرت بهاءالله

ای بندگان! اگر از بدایع جود و فضلم که در نفس شما ودیعه گذاردهام مطّلع شوید، البتّه از جمیع جهات منقطع شده، بهمعرفت نفس خود که نفس معرفت من است پی برید، و از دون من خود را مستغنی بینید. \*\*\*

نیکو است کسی که بیاید و بیابد.<sup>۴۵</sup>

# 17



## نقشِ خرد در برابر نفسِ نزدیکنگر

گروهی از مردمان برآنند که "خردگرائی" راه حل جمیع مشکلات انسان و جهان است. آنها می گویند: "برای دانستن نیک از بد، خرد چراغ راه ماست. تا خرد داریم، ما را چه نیازی به خدا و آئین و ایمان است؟" این تصور در آغاز بسیار خردمندانه به نظر می آید و حل هر مشکلی را آسان جلوه می دهد. اما دقت در آن، دو مشکل بزرگ بما عرضه می دارد:

- چراغ خرد را چگونه می توان یافت و شناخت؟
- چه نیروئی انسان را بر آن می دارد که چراغ خرد را برافروزد و راهنمای خود سازد؟



اگر خرد به تنهائی حلال مشکلات انسان بود، جهان بهشت برین می شد. خردگرایان و بزرگان جهان، گرد هم می آمدند و با یافتن راه هائی خردمندانه، حل مشکلات را بما می آموختند. چرا این اندیشمندان، هرگز جهان را به این آرمان بزرگ نرسانده اند؟ چرا آنها نیز مانند سایر مردمان پیوسته با هم در اختلافند و گاهی در جنگ و جدال؟

دو نفس دیده نمی شود که فی الحقیقه در ظاهر و باطن متّحد باشند. ا حضرت بهاءالله

سبب این همه کشتار و جنگ و جدائی چیست؟ خردگرایان چه چیزی کم دارند؟ توفیق در هر کاری، منوط به تحقق شرایطی است. نخستین شرط توفیق در خردگرائی، خودشناسی است:

تجلّی اوّل شمی در معرفت انسان است بهنفس خود و به آنچه سبب علوّ و دُنُوّ [بلندی و پستی] و ذلّت و عزّت و ثروت و فقر است. ۲ حضرت بهاءالله

خودشناسی، نور زندگانی ماست. بدون آن، غنچه روح ما زیبائیها و شگفتیهای خود را نمی نماید. در نظر یزدان، بسیاری از مردمان، غنچه می میرند.

غافلند از نفس خود و آنچه از برای او خلق شدهاند.<sup>۳</sup>

اهمیت خودشناسی چنان است که ما را به خداشناسی می رساند:

من عرف نفسه فقد عرف ربه. <sup>4</sup> هر کس خود را شناخت، یروردگارش را شناخته.

نخستین لازمه خودشناسی و خردگرائی، آگاهی از نقشِ نفسِ امّاره و نزدیکنگر و خودخواه انسان است. کسی که خود را نشناخته، چگونه

<sup>\*</sup> تجلّی: روشنی و تابش، در اصطلاح عارفان، نور مکاشفه که از خداوند بر دل عارفان می تابد. اشاره ای است به نخستین لازمه رسیدن به مقصود از هدف و خلق انسان.



می تواند دعوت خرد را بشنود، بشناسد، و به آن پاسخ گوید؟ اگر ما پدر یا مادرمان را ندیده باشیم و نشناسیم، چگونه می توانیم صدای آنها را از صدای دیگران تمیز دهیم؟ نخستین لازمه خودشناسی، شناسائی سپاهیانِ نیرومند نفس خودخواه و نزدیک نگر و تسلط آنها بر نیروهای داد و عدالت و خردنگر است.

خرد چراغ راه ماست. امّا چگونه می توان آنرا یافت و شناخت؟ زیرا هر کس هر اندازه نادان و ابله باشد، می تواند خود را خردگرا خواند. سعدی چه نیک سروده:

#### گراز بسیط زمین عقل منعدم گردد بخود گمان نبرد هیچکس که نادانم

آیا هرگز کسی را دیده اید که خود را نادان یا ابله داند؟ اگر چنین کسی را یافتید، او را بستائید و اقرارش را بهبلاهت و نادانی، بزرگ ترین خبرِ سال شمرید. گذشته از این، چه نیروئی ما را بر آن می دارد که خردگرائی را راهنمای خود سازیم؟

آنان که خردگرائی را کلید مشکلات عالم می شمرند، آیا خود را شناختهاند؟ آیا آگاهند که فرمانروای دیگری نیز در درون آنها حکم فرماست؟ آیا می دانند که آن فرمانروا، چون پادشاهی مستبد پیوسته به آنها امر می دهد و آنها را وادار به انجام خواسته های لذت بخشِ خود می سازد؟ آیا آگاهند که عرفا و خردمندان بزرگ از دیر باز این حاکم مستبد را شناخته و در وصفش سخن ها گفته اند؟

اندر کف دل اسیر باشد ادیب بیضائی هرچند خرد دلير باشد

قیاس کردم تدبیرِ عقل در ره عشق چو شبنمی است که بر بحر می کشد رقمی حافظ



صد حجاب از دل بهسوی دیده شد مولوی

**→>>>** 

از "غم بی آلتی" افسرده است مولوی

نفس اژدرهاست او کی مرده است

چون غرض آمد هنر پوشیده شد

"غم بی آلتی" اشاره به نداشتن فرصت و موقعیت است. چه بسا مردمانی که نشانه ای از نادرستی در رفتارشان نمی توان دید، اما به محض اینکه به قدرت می رسند و سوء استفاده برایشان میسر است، روانِ افسرده شان بس شاد و دستشان به ظلم و دزدی بس دراز می شود.

در بزرگی مقام خرد نمی توان اغراق نمود. اگر این هدیه و آفریده بزرگ یزدان زبان داشت، بما چه میگفت؟

زبان خرد می گوید: هرکه دارای من نباشد دارای هیچ نه. از هر چه هست بگذرید و مرا بیابید. منم آفتاب بینش و دریای دانش. پژمردگان را تازه نمایم و مردگان را زنده کنم. منم آن روشنائی که راه دیده بنمایم، و منم شاهباز دست بی نیاز. پر بستگان را بگشایم و پرواز بیاموزم. مینیاز. پر بستگان را بگشایم و پرواز بیاموزم. مینیاز.

مقام و منزلت خرد بلند است. با این حال باید حدود توانائیش را نیز بشناسیم، و در نفوذ و قدرتش مبالغه ننمائیم. در کشور روح و روان، خرد را نقش و سهمی معین است، امّا در این میان، حاکم قادر و توانا بر ما نفس نزدیک بین و خودخواه ماست. هر قدر به زیور خرد آراسته باشیم، امّا سلطه و قدرتِ نفس نزدیک بین را ندانیم، خود را نشناخته ایم. تا ندانیم که در سرشت و طینت هر انسانی، چشمی نزدیک بین پیوسته به جهان می نگرد و با آن داوری می کند، و تا نپذیریم که این چشمِ تیزبین و توانا، لذت حال را از عزت مآل برتر می شمرد، انسان را نشناخته ایم.



همانطور که ذکر شد، لازمه خداشناسی نیز، خودشناسی است. تا کسی چشم درون را نگشاید، و شگفتی های آفرینش را نبیند، و بهعظمت هستی و عجز و نیاز خود اقرار ننماید، چگونه در فکر خدا افتد؟ در رابطه با پروردگار، تکبر و خودبینی و غرور سدّی است غیر قابل عبور.

### قلمرو گسترده سپاهیان نفس و هوی

برای اینکه بهقدرت و غلبه سپاهیان نفس نزدیکنگر و خودخواه انسان پی بریم، شایسته است پرده از رویش برداریم، بهقلمرو گستردهاش نظر اندازیم، و بهبینیم سپاهیان نیرومند و گستاخ آن بر زندگانی روزمره مردمان چه تسلطی دارند.

#### سلامت و تناسب جسم

• چه بسا مردمان که آرزو دارند سالم و خوشاندام شوند. آنها نیک می دانند که راه حل این مشکل خودداری از پر خوری و صرف غذاهای شیرین و چرب و مضر است. آنها هر روز یا هر هفته به ترازوی راستگو و رگ کو می نگرند و می بینند وزنشان در افزایش است. پس چرا این تن دوستان، تناسبِ اندام و تندرستی و طول عمرشان را فدای مزه طعام برای چند دقیقه در دهانشان می کنند؟ چنانکه گفته اند: "چند ثانیه درون دَهان، چند ساعت درونِ شکم، عمری روی شکم!" جز نفس نزدیک نگر، چه نیروئی بر این غذا دوستان حاکم است؟ در آمریکا نزدیک به چهل در صد مردم گرفتار پرخوری و چاقی اند. در این زمان، مخارج این بیماری در سال به صدها میلیارد دلار می رسد.



• چرا روابط جنسی خارج از محیط ازدواج متداول است؟ تربیت و پرورش کودکان، بزرگ ترین مسئولیت پدران و مادران است. چرا اینهمه کودکان بی گناه، در میان همه طبقات اجتماع، از مادرانی بدون شوهر متولد می شوند؟ چرا رئیس جمهور قدرتمندترین کشور جهان، خود را در برابر دوشیزهای زیبا عاجزیافت و آبروی خود و کشورش را بهباد داد؟

#### صداقت و درستکاری

- تقلب و نادرستی میان همه طبقات رواج دارد. چرا بسیاری از مردم "خردگرا" از فضیلت درستکاری و صداقت بی بهرهاند؟ از میان نمونههای بی شمار از تقلب و نادرستی میان مردمان، تنها به این یک نمونه نظر کنید: بنابر آمار، ساکنان آمریکا هر سال صدها میلیارد دلار در پرداخت مالیات تقلب می کنند.
- چرا در انتخاب نمایندگان سیاسی، رأی دهندگان، به جای اینکه بفکر منافع عموم ساکنان کشورشان باشند، در درجه اوّل فکر منافع خودند؟ آنها بیش از هر چیز می خواهند بدانند که نماینده انتخاب شده، نظرش به منافع شخصی آنها چیست؟ آیا در آینده به نفع آنها رأی خواهد داد یا به ضرر آنها؟

#### مشكلات خانوادكي

• مشکلات خانوادگی میان همه طبقات اجتماع رواج دارد. چرا اینهمه "خردگرایان" که کلید نجات و رهائی جهان را خرد می دانند، نمی توانند حتی مشکلات خانوادگی خود را حل نمایند؟ اینهمه طلاق نشانه چیست؟



خانواده ها نمونه کوچکی از اجتماعند. آنچه در خانواده هست، شبیه آن در اجتماع هست. در خانواه ها چه می گذرد؟ پنجاه درصد زن و شوهرها بخاطر ناسازگاری از هم جدا می شوند. پنجاه درصد دیگر چه وضعی دارند؟ چند درصد آنها از روی عدالت با یکدیگر می سازند و در شادی و سعادت یکدیگر می کوشند؟ احساس قدرت طلبی و تسلط و استبداد میان بسیاری از همسرانی که در آغاز عاشق هم بوده اند، رایج است. از مطالعه محیط خانواده ها می توانیم به محیط اجتماع پی ببریم، با این تفاوت که اغلب سیاستمداران مردمانی قدرت طلبند، والا دنبال مقام و منصب نمی روند. از چنین مردمی چه می توان انتظار داشت؟ آیا دلیلی از این محکم تر در اثبات قدرت و غلبه نیروهای نفس نزدیک نگر در همه مردمان، از جمله خرد کرایان، می توان تصور نمود؟

بسیاری از خردگرایان برآنند که مشکل اصلی جهان فقر است. اگر مردمان همه به ثروت رسند، جهان بهشت برین شود. البته مردمان باید در راحت و رفاه زندگی کنند. خدا ما را برای فقر نیافریده. فقر در عالم تنها نشانهای است از ضعف وجدان مردمان. ریشه این فقر در روح مردمان است. تا این ریشه بیمار است، نهال زندگانی میوههای شیرین و دلنشین بهبار نیاورد. راه اصلاح جهان و اشاعه صلح و صفا میان مردمان، کاشتن بذر آگاهی و عشق، و گسترشِ پرتو محبت و یگانگی میان نوع بشر است. برای اصلاح جهان، باید نخست نهال دانائی و بینائی را در دل مردمان پرورش بخشید.

هرگاه سخن از نقایص دموکراسی بهمیان می آید، طرفداران آن در پاسخ می گویند: "دموکراسی آلوده است، امّا بهترین است که داریم.\* منشأ این آلودگی چیست؟ ضعف وجدان و اخلاق مردمان. بدون وجدان، دموکراسی

Democracy is messy, but that is the best we have.



بنائی است بی پایه و بی دوام در اختیار مردم جاه طلب و نزدیک نگر که جز کسب منافع شخصی آرزوئی ندارند. از این گونه مردمان چه انتظاری می توان داشت؟ بدون وجدان و اخلاق، دموکراسی ساختمانی است بلند و زیبا، امّا تاریک و غم افزا—عاری از پرتو عشق.

نمونه های بی شمار از خودبینی و خودخواهی و سقوط اخلاقی مردمان در سراسر جهان در همه کشورها می توان شاهد آورد. همین چند نمونه کافی است که حکومت نفس نزدیک نگر و خودخواه را بر همه انسانها، چه خردگرا چه غیر خردگرا، نشان دهد و این حقیقت آشکار را به یاد ما آورد که داورِ بینایِ خرد در برابر سپاهیان نابینا و نیرومندِ نفس و هوی، عاجز و ناتوان است. "خردگرائی" که در نظر بسیاری از مردمانِ فرهیخته، جلوه و جلائی و اسم بلندبالائی دارد، در برابر نیروهای "نفس و هویٰ" چون کودکی است معصوم و ناتوان در دست حاکمی بی رحم و مستبد و توانا.

سوء استفاده از خرد چنان رایج است که نویسندگان به این نوع "خردگرائی" نام ویژه ای داده اند. آنرا "خردگریزی عقلانی" می خوانند! خود را خردمند دانستن و دیگران را نادان شمردن، بسیار متداول است. این بیماری شایع را بزرگان از دیرباز شناخته و آنرا "انانیّت" یعنی "منیّت" خوانده اند:

این انانیّت و خود پسندی سبب جمیع اختلافات است. هیچ آفتی در عالم وجود مثل خود پسندی نیست، و آن این است که انسان دیگران را نیسندد و خود را بهپسندد...این از نفس امّاره است که هر چیزی را بهنظر انسان بد مینمایاند، به غیر از نفس خود انسان.

نیروهای عقل و خرد و دلیل و برهان حتی در برابر خطر بیماری و مرگ زودرس عاجز و ناتوانند. ترس از سرطان، مردمان را از عشق بهسیگار باز نمی دارد. ملیونها نفر در سراسر جهان، جان خود و سرنوشت خود را در



اختیار این گیاه کشنده می گذارند. اگر مردمان در حفظ سلامت جسمشان چنان قاصرند، آیا می توان انتظار داشت که در حفظ سلامت و صفا و پاکی روحشان که پایهاش پندار نیک، گفتار نیک، و کردار نیک است، توانا باشند؟

افشا نمودن تمایلات خودخواهانهٔ نفس نزدیکنگر و آگاهی از مکر و مهارت آن در پنهان داشتن آنچه درست و عادلانه است، از غرور و خودخواهی و قدرت و تسلط آن نفس بر روح انسان می کاهد و به عجز و خضوع و فروتنیش می افزاید. این خضوع و این ضعف، به نفس دورنگر نیرو می بخشد تا در برابر رقیب سرسخت خود به مقابله پردازد و شاید بر او غالب شود. عرفا و اندیشمندان گفته اند که غلبه بر این نفس از هر کار دیگر، حتی فتح یک کشور مشکل تر است.

دشمنان بسیار با من ستیز کردهاند، امّا هیچیک را دشمن از نفس خود نیافتم. ۷ نیافتم .۷

برای اینکه به دشواریِ این مقابله و مبارزه پی برید، به این دو مثال توجه کنید:

- شما سخت نیاز به پول دارید و از خدا می خواهید که دری بروی شما بگشاید. ناکهان کیسه پولی که ملیونها دلار در آن پنهان است با نام و نشانی صاحبش پیدا می کنید. در این هنگام در ذهن شما چه می گذرد؟ حتّی اگر فکر کردید که مقداری از این پول را بردارید، این فکر نشانه وجود نفس نزدیک نگر در درون شماست. و اگر این فکر را به اجرا رسانید، نشانه غلبه آن نفس بر نفس دورنگر شماست.
- شما از همسر خود دورید. اگر فکر روابط جنسی با غریبهای در ذهن شما گذشت، این فکر نشانه وجود نفس نزدیک نگر است. اگر این



فکر را بهاجرا رساندید، نشانه تسلط آن نفس بر نفس دورنگر شماست.

این گفتار از پروردگار که به حضرت بهاءالله وحی شده، بسیار آموزنده است، زیرا بلندی مقام و میزان انسان بودن را بما می آموزد:

اگر ربّات حجال شه به ابدع جمال بر ایشان بگذرند، ابداً نظرشان به آن سمت نیفتد.^

اگر جمیع عالَم از ذهب و فضّه [طلا و نقره] شود، نفسی که فی الحقیقه به ملکوت ایمان ارتقاء جسته، ابداً به آن توجّه ننماید، تا چه رسد بهاخذ آن. و مضرت بهاءالله

### آیا عشق خدا مانع عشق بهزندگی است؟

برخلاف تصور بسیاری از "خردگرایان" و مخالفان دین و ایمان، خداشناسی و عشق به خدا، از توجه ما به راحت و رفاه جسم ما و شادی ما در این دنیا نمی کاهد. از خداشناس، تنها عشق می تراود: عشق به خود و خدا، عشق به زندگانی در این دنیا، و عشق به زندگانی جاودانی. خداشناسی هیچ چیز جز نادانی و غفلت و خود خواهی از ما نمی کاهد. بعکس، خداشناسی، به عشق ما به زندگانی در این دنیا صد چندان می افزاید، زیرا بما هدف جاودانی می بخشد. چطور ممکن است کسی که به نابودی خود ایمان دارد، به زندگانی عشق ورزد؟ چگونه ممکن است کسی که به خود قدر نمی نهد، به زندگانی قدر نهد؟ خداشناسی، قدر و مقام انسان را به عرش می رساند. چقدر متفاوت است شادمانی و زندگانی ناباورانی که نگاهشان و سفر

پر ربّات حجال: عروسان حجله. بهابدع جمال: در نهایت درجه زیبائی.



آخرشان بهگورستان است، و خدادوستانی که امیدشان و نظرشان و آخرین سفرشان بهبهشت جاودان در پناه لطف و رحمت یزدان است!

کدامیک را دور می ریزیم؟ پوست پسته را، یا مغز پسته را؟ روح ما عزیزترین آفریده خداست. تن ما پوست این آفریده است و روح ما مغز آن. ما تصویر زیبائی و شکوه خدا و "جوهر نور" خدائیم. آیا ممکن است آفریننده دانا، برترین آفریده خود را بهدور اندازد؟ تصویری زیباتر از خدا و نوری روشن تر از خدا می توان تصور نمود؟ پروردگار خود را "أَرْحَمُ الرَّاحِمِینَ" می خواند، یعنی کسی که از هر مهربانی، مهربان تر است. آیا چنین سرچشمه مهر و محبّتی، تصویر شکوهمندش را مانند برگهای زرد، بهباد فنا می سپرد؟ آیا چنین رفتاری را از یک انسان با وجدان می توان انتظار داشت؟ آیا عشق یزدان کمتر از عشق بندگان با وجدانش به یکدیگر است؟

بدیهی است، کسی که سرشار از عشق است، بهمه چیز عشق می ورزد. عشق خدا را با ثروت و سرمایه این دنیا بسنجید. عشق خدا، سرمایه ما و سرچشمه امید و شادی ماست. بدون پرتو جمالش، زندگانی ما تیره و تار و روح ما تنگدست و بی نواست.

عاشقان خدا، پر ارزش ترین سرمایه جهانند. عشقشان چون نور آفتاب، سرحدی نمی بیند و نمی شناسد. آن عاشقان، نور را از خدا می گیرند و مانند آئینه به دیگران می بخشند. خداشناس راستین، بجای ترک دنیا، بخاطر اتکائش به منبع بی کران هستی ها، به عالی ترین مدارج عشق به زندگی می رسد. اگر ما تمام عشق ها و هوس ها و آرزوها و میل ها را بهم بیافزائیم، در برابر این عشق، مانند ذره به آفتاب و قطره به دریاست.



### مردمان نیکصفت و بی ایمان

این پرسش پیوسته مطرح می شود: "آیا ممکن است بدون ایمان و عشق به پیزدان، انسان به مقام انسانیّت برسد؟" پاسخ این پرسش چنین است: هر چیز به جای خود سهمی دارد. مردمان نیک صفت که به خدا ایمان ندارند بسیارند. این حقیقتی است آشکار. امّا همانطور که از پیش بحث شد، نیک بودن را درجاتی است. هر چه ما خوب باشیم، می توانیم باز هم خوبتر شویم. این نیز حقیقتی است آشکار. مردمان نیک صفت هرقدر در نیکی به مراحل بلند رسیده باشند، اگر دو بال خداشناسی و عشق به خدا را به روحشان بیافزایند، پروازشان در فضای جان افزای مهر و محبت و عشق و خدمت به عالم انسان، سر بر فراز آسمان می زند.

هریک از ما بنابر تجربیات خانوادگی و شخصی به مرتبه خاصی از انسانیت می رسیم. مردمان خوش رفتار که از عشق به خدا نصیبی ندارند، تنها سهمی از استعدادات خود را پرورش داده اند. اگر از باران لطف و رحمت یزدان و آفتاب دانائی و عشق به طراح جهان بهره برند، آنچه دارند صد چندان می شود. هیچ نیروئی با قدرت عشق به پروردگار برابری نتواند. چنین نیروئی هرگز نبوده و نخواهد بود.

تو کز "سرای طبیعت" نمی روی بیرون جمال یار ندارد نقاب و پرده، ولی گُل مراد تو آنگه نقاب بگشاید دلا! زنور حقیقت گر آگهی یابی گراین نصیحت شاهانه بشنوی، حافظ

کجا به "کوی حقیقت" گذر توانی کرد؟ غبار ره بنشان تا نظر توانی کرد که حدمتش چو نسیم سحر توانی کرد چو شمع، خنده زنان ترک سر توانی کرد بهشاهراه طریقت گذر توانی کرد



برای رهائی از نیروهای نفس نزدیک نگر، باید از "سرای طبیعت" برهیم تا به "کوی حقیقت" رسیم. ایمان و عشق به یزدان بما نیرو می بخشد و گذشت و فداکاری را که والاترین نشانه انسانیت ماست، آسان می کند.

انسان جز از راه دانائی و عشق به اوج کمال و آدمیّت نرسد. بدون دست یافتن به این دو ارمغان، روح انسان مانند گلی است که از آفتاب و باران بهره نگیرد، و تنها در سایه و از رطوبت هوا رشد و پرورش یابد. روابط عاشقانه با خدا، نیروهای درونی انسان را شکوفا می سازد و به شادی و امید و آرامش انسان می افزاید. عشق به یزدان، نیروی گذشت و بخشش و فداکاری را در انسان صد چندان می کند. زیرا آرزو و آرمان عاشق، رضایت معشوق است معشوقی که او را آئینهٔ تصویر خود ساخته و از هر عزیزی عزیزتر می شمرد.

عاشق برای معشوق بهر فداکاری تن می دهد و در را ه رسیدن به او از خطر نمی هراسد. عشق خدا نیز بما نیرو می بخشد که از روبرو شدن با مشکلات بر خود نلرزیم، زیرا نظرمان به معشوق آسمانی است، نه دنیای متغیر و فانی. بدون عشق خدا، زندگی بی رونق و بی صفاست.

### دموکراسی و آزادی

گروهی دیگر از مردمان، حل مشکلات جهان را در دموکراسی و آزادی میدانند. شکی نیست که دموکراسی بهترین روش حکومت، و آزادی بیان، به شرط رعایت ادب و انصاف، حق همه انسانهاست. آزادی و دموکراسی بنائی است زیبا و با شکوه، امّا پایه و پشتیبان این بنا، وجدان مردمان است. اگر وجدانها سست باشد، آن بنای زیبا سرانجام فرو ریزد و جز ناامیدی و یأس، بر و باری نیاورد. بزرگ ترین دموکراسی در دنیا کشور هندوستان یأس، بر و باری نیاورد. بزرگ ترین دموکراسی در دنیا کشور هندوستان



است. بنابر اخبار روز، رشوه گری در آن کشور چنان رواج یافته که مردمان بهستوه آمده، و به تظاهرات بر ضد این نادرستی و فساد پرداخته اند. آنها می گویند: "هیچ کاری را در این کشور بدون رشوه نمی توان انجام داد."

دومین دموکراسی بزرگ در دنیا آمریکاست. در این کشور آزاد، تا اواسط قرن بیستم بنابر قانون، سیاه پوستان اجازه ورود به رستورانهای سفید پوستان را نداشتند. در سال ۱۹۵۷ نگارنده شاهد این تبعیض در ایالت آلاباما بودم و به چشم خود دیدم که از جوان سیاه پوستی که در صف برای خرید ناهار ایستاده بود، خواسته شد که صف را ترک کند و او اطاعت نمود. این قانون از کجا آمد؟ از بالاترین دادگاه آمریکا، از نه نفر از زبده ترین و خردگراترین داوران این کشور پهناور.

در آن زمان سفیدپوستان در قسمت جلو اتوبوس، و سیاهپوستان در قسمت عقب می نشستند. روزی در شهر بیرمینگهام در ایالت آلاباما سوار اتوبوس شدم، با تعجب دیدم صندلی های عقب خالی است، ولی چند نفر سفید پوست در جلو اتوبوس ایستادهاند. آنها نمی خواستند پهلوی سیاهپوستان بنشینند. دیدن این منظره به نظرم عجیب آمد. فوراً به عقب اتوبوس رفته، پهلوی یک مرد سیاهپوست نشستم. آن شخص با یک لبخند محبت آمیز بمن خوشامد گفت. چند سال بعد شکستن این رسم از جانب یک خانم سیاهپوستان شد.

همین داوران عالی رتبه آمریکا که مهر تصدیق خود را بر تبعیض نژادی نهادند، در اوایل قرن بیست و یکم به ثروتمندان آزادی دادند که برای موفقیت کاندیدای خود، هر اندازه می خواهند به آنها کمک مالی دهند، بدون آنکه حتی نام خود را افشا نمایند. با چنین آزادی، ثروتمندان می توانند رأی مردمان را بخرند. زیرا رأی آنها مرتبط به تبلیغاتی است که می بینند و می شنوند.



از این گذشته، احزاب گوناگون جهان در کشور خود پیوسته در جنگ و جدالند. این نمایندگان "خردگرا" چرا اینقدر با هم اختلاف نظر دارند و برای شکست یکدیگر می کوشند؟ بنابر نظریابی از مردمان، سیاستمداران آمریکا، از نظر عدم صداقت دوّمین گروه بهشمار می روند. مقام اوّل را فروشندگان ماشین دست دوّم دارند!

پایه و اساس همه بلاها و بدبختی ها دروغ است. نخستین لازمه کسب مقام در سیاست، نادرستی است. هر یک از سیاستمداران، بهمردمان وعده می دهد که اگر بهمن رأی دهید، چنین و چنان می کنم، بهترین راه، راه من است. همانطور که رؤسا و پیشوایان مذهبی می گویند: "دین ما تنها راه به خداست." تبلیغات کاندیداهای مقام سیاسی پر از دروغ و اغراق است. اگر این مردمان خردمند نیستند، پس خردمند کیست؟ طالبان قدرت نیک می دانند که برای کسب مقام، باید خردگرائی را با دروغ گرائی بیامیزند. والا با یک بال، قدرت پرواز بهمقام های بلند را ندارند.

نمونههای پیش از میان صدها نمونه دیگر بما می آموزند که نفس نزدیک نگر و خودخواه در کمال استیلا بر انسان ها حکم فرماست.

رَبَّنَا نحن خَطَأَة و انت العفو الغفور بَدِّل سيَّئاتنا بالحسنات وَ قِنا من شرَّ انفسنا الانها امّارة بالسّوءِ. ١٠

ای پرودگار! ما گنهکاریم و تو بخشنده و آمرزگار. بدیهای ما را بهنیکی مبدّل فرما، و ما را از شرّ نفسمان مصون دار، زیرا همواره بهارتکاب رفتار ناروا امر میدهد.

نظر به توانائی نفسِ نزدیک نگر است که خالق ما، ما را چنین اندرز می دهد و آگاهی می بخشد:



يَا ابْنَ الرُّوحِ! خَلَقْتُكَ عَالِياً، جَعَلْتَ نَفْسَكَ دانِيَةً؛ فَاصْعَدْ إِلَى مَا خُلِقْتَ لَهُ. ١١ حضرت بهاءالله

ای پسر روح! تو را بلند مرتبه آفریدم، امّا تو برای خود پستی خواستی. پس به آنچه شایسته آفرینش توست، روی آور.

أَدْعُوكَ إِلَى الْبَقَاءِ وَأَنْتَ تَبْتَغِي الْفَنَاءَ، بِمَ أَعْرَضْتَ عَمَّا نُحِبُّ وَأَفْبَلْتَ إِلَى ما تُحِبُّ . ١٢

من تو را بهبقا و هستی میخوانم، و تو نیستی و فنا میخواهی. چرا از آنچه ما دوست داریم روگردانی، و بهآنچه خود دوست داری، روی میآوری؟

اقرار به تسلط نیروهای نفس و هوی بر انسان نخستین لازمه ایمان به یزدان است. والا انسانی که خود را مسلط بر خود می داند و به قدرت نیروهای نفس و هوی اقرار نمی کند، چه نیازی به یزدان و ایمان دارد؟ او از وجدانش راضی است و بر این تصور است که نیازی به نیروئی جز اراده خود ندارد. اخیراً یک سخنگو در تلویزیون آمریکا گفت: استاندار سابق ایالت کالیفرنیا در سیاست غالب بود، در ساختن اندام بدنش غالب بود، در نقش داشتن در چند فیلم غالب بود، امّا بر خودش غالب نشد، زیرا به همسرش که بسیار ممتاز بود خیانت کرد. چه نیروئی می تواند نیروهای نفس و هوی را در شخصی چنین ممتاز و موفق در تحت تسلط آورد؟

تا مردمانِ خرد دوست و خردنگر، به وجود نفس نزدیک نگر و خودخواه که در درون خودشان و در درون همهٔ انسانها پیوسته در کوشش و جنبش است، اقرار ننمایند، و به حکم و فرمان یزدان تسلیم نشوند، جهان آرامش و قرار نیابد.

لَنْ تَجِدَ الرَّاحَةَ إِلاَّ بِالخُضُوعِ لأَمْرِنا وَالتَّواضُعِ لِوَجْهِنا. ١٣ حضرت بهاءالله هرگز راحت نخواهي يافت، مگر اينكه در برابر امر ما خاضع شوى، و در برابر چهره ما متواضع گردى.



قلب انسان تا اعتماد بر حضرت یزدان ننماید، راحت و آسایش نیابد. ۱۴ حضرت عبدالبهاء

### پرورش وجدان مردمان کلید مشکلات جهان

دموکراسی بدون مبانی اخلاقی، بنائی است محکم و استوار، امّا تیره و تار. پرتو بنای سیاست، وجدان مردمان پاکسیرت است مردمانی که خواستار سعادت عالم انسانند، نه طالب مقام و شهرت خویش. بدون وجدان و عشق به یزدان، دموکراسی قصری است با شکوه و زیبا، امّا تاریک و غمافزا.

وجدانِ ما راهنمای ما و نشانه انسانیت ماست. این راهنما بما می آموزد چه رفتاری درست، و چه رفتاری نادرست است. در غیاب این داور، نفس خودخواه بر انسان غالب است. در غیاب این راهنما، آنچه بهنفع ماست محبوب ماست، اگر چه موجب زیانِ دیگران باشد. این رفتار شایسته جانوران است، نه انسان. دو سک گرسنه اگر به تکهای گوشت برسند، چه می کنند؟ وجدان ما بما می آموزد که به انصاف داوری نمائیم.

آیا شباهتی بین یک انسان با انصاف و یک انسان بی انصاف می توان یافت؟ انسان بی انصاف از یک جانور پست تر است. زیرا راهنمای هر جانوری غریزه اوست. راهنمای انسان بی انصاف، نفس خودخواه اوست نفسی که بر خلاف جانوران صاحب اراده و اختیار است. از نظر پروردگار، انسان بی انصاف موجودی است پست تر از حیوان که به صورت انسان در آمده. آیا ممکن است چنین موجودی به بهشت برین راه یابد؟

اوّل انسانيّت انصاف است و جميع امور منوط بهآن. ١٥



اگر کسی خدا را بشناسد، از داوری و عدالتش بیم دارد. از لوازم خدا شناسی، آگاهی از آفرینندهای است که هر برگی را بر درختها و هر ریزه سنگی را در شنزارها می شناسد. آگاهی انسان از وجود چنین داوری توانا و عادل و آگاه، از هر چه به تصور آید، در بنای وجدان نیرومندتر است.

هر مشکلی که در عالم هست، سرمنشا آن انسان است—انسان بی وجدان. بنابر گفتار یزدان، در عصر ما چهره جهان به جانب بی دینی متوجه است. تا وجدان مردمان پرورش نیابد، بلاهای جهان روزبروز بیشتر شود، تا بجائی که توانائی تحمل در مردمان نماند. هر چه انسان از خدا دورتر شود، احساس عشق و محبت و فداکاری در او ضعیفتر، و به رقابت نزدیکتر می شود. تنها نیروئی که می تواند بر نفس خودخواه انسان غلبه یابد و دنیا را از یک شکارگاه برهاند، خداشناسی و خودشناسی است. جز این هرگز راهی نبوده و نخواهد بود. هر یک از ما در این ماجرا سهمی داریم. ما را بر دیگران تسلطی نیست، امّا نفس ما در اختیار ماست. بخاطر این اختیار در برابر پروردگار مسئولیم.

اگر من بهدنیا نمی آمدم و با مردمان سخن نمیگفتم، آنها تقصیری نداشتند. حال که آمدهام، دیگر برای گناهانشان عذری ندارند.

حضرت مسيح (انجيل يوحنا، فصل ١٥، آيه ٢٢)





سبكات جلال

### پردههای جدائی میان یزدان و انسان

اشعيا، فصل ٢٥، آيه ٧

پردهای که جمیع مردم عالم را در خود می گیرد.

در کتابهای آسمانی در اشاره بهرویدادهای عصر ما، واژه "پرده" بارها بکار رفته. مقصود از پرده در این پیش بینی ها، مانعی است که مردمان را از مشاهده حقیقت باز می دارد. در بعضی از آیات، حضرت بهاءالله بعضی از این پرده ها را "سُبُحاتِ جلال" یعنی "پرده های جلال" می خوانند. این گونه پرده ها ما را از دیدار عظمت و شکوه و جلالِ پروردگار باز می دارد. یک نمونه بارز این پرده ها، علما و پیشوایانند:



### حال كدام سُبُحاتِ جلال، اعظم از اين هياكل ضَلال الله است؟ المصرت بهاءالله

بجز تعداد قلیلی از علما و پیشوایان که چون ستارگان در آسمان آئین یزدان می درخشند، این "هیاکل ضلال و پردههای جلال" بجای اینکه شکوه و جلال و عظمت یزدان را بما بنمایند، خود را بزرگ می شمرند و جلال و شوکت خود را عرضه می دارند. از جمله به پیروانشان می آموزند که برای کشف حقیقت و نجات از بلای دوزخ، باید از آنها پیروی نمایند، و سرنوشت جاودانی خود را به آنها سپرند. زیرا آنان واسطه میان یزدان و انسانند، و وسیله بخشش گناهان.

این غاصبان، شکوه و جلال یزدان را از آن خود میدانند، و از داشتن القابی چون کشیش و اسقف یا حاخام و مجتهد و مؤبد، بر خود میبالند، پیروانشان را عوام وخود را فقیه و عالم و امام و ثقةالاسلام و حجّةالاسلام و آیةاللهالعظمیٰ میخوانند. آیا نقشی و مقام و منصبی از اینها والاتر میتوان بخود تخصیص داد؟

این "هیاکل ضلال" و عاشقان مقام و منصب و مال، به صورت ظاهر هم خود را به شکوه و جلال می آرایند و میان خدا و بندگانش پرده می شوند. آیا شوکت و ابهت پاپها و اسقفها را در جشنها و مراسم کلیسا دیده اید؟ چطور با طمأنینه و وقار راه می روند\_یک گام به پیش یک گام به پس! این پرده ها و مظاهر گمراهی، با جامه ای فاخر، کلاهی مجلل، و عصائی مرصع، پیشاپیش دسته ای از کشیش های زیردست، به آرامی و شکوه گام برمی دارند، انگار پادشاهی بسوی تخت سلطنت روان است.

پیشوایان مذهبی هیکل: انسان درشت و تنومند، هیاکل ضلال: اشاره به علما و پیشوایان مذهبی است.



آیا پردهای بزرگتر و گستردهتر از این مظاهر غفلت و گمراهی میتوان یافت؟

حال كدام سبحاتِ جلال اعظم از اين هياكل ضلال است؟ ٢ حضرت بهاءالله

#### شكوه و جلال اين دنيا

علم بر دو نوع است. یکی زندگی می بخشد، دیگری هلاک می کند. در کتاب ایقان، حضرت بهاءالله نخست یک آیه از قرآن و سپس یک حدیث را در این مورد ذکر می فرمایند:

سوره بقره، آیه ۲۸۲

اتَّقُواْ اللهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللهُ.

از خدا بترسید، تا بهشما علم بیاموزد.

ٱلْعِلمُ حِجابُ الأَكبَر. "

علم پردهای است بسیار بزرگ .\*

سپس مى فرمايند، ميوه هاى درختِ "اتَّقُواْ اللهَ وَيُعلِّمُكُمُ اللهُ" صبر و شوق و عرفان و محبت است. امّا ميوه هاى درختِ "اللعِلمُ حِجابُ الأَكبَر" كبر و غرور و نخوت:

...این شجر جز بغی و فحشاء ثمری نیاورد، و جز غِلّ و بغضاء حاصلی نبخشد. ثمرش سمّ قاتل است و ظِلّش نارِ مُهلک. ' حضرت بهاءالله

پردههای جلال، در این دنیا بهشکلهای گوناگون خود را جلوه می دهند، امّا نتیجه کارشان یکسان است: مانند ابرهای تیره و تار، ما را از دیدار شکوه و جلال پروردگار باز می دارند. زندگانی صاحبان ثروت را در نظر آورید. اگر ما قصر زیبائی را به بینیم، چه تصوری و چه احساسی می کنیم؟

<sup>\*</sup> بزرگ تر از آنکه به تصور آید.



آنچه احساسات ما را به اهتزاز می آورد، پرده ای است بر بینائی درون ما پرده ای که برتری و بقای جهان جاودان را می پوشاند. ما چنان شیفته و مفتون زیبائی آن قصر می شویم که شکوه جهان جاودان را از یاد می بریم. و شاید هم ناخود آگاه به خود می گوئیم: "ای کاش من صاحب این قصر بودم! اگر چنین می شد، چقدر خوشبخت بودم!" آیا این احساس جز "پرده جلال" چه چیز دیگری است؟ آیا صاحبان قصر از دیگران خوشبخت ترند؟ اگر هم چنین باشد، آیا این نوع خوشبختی را دوام و بقائی است؟

دنیا نمایشی است بی حقیقت و نیستی است به صورت هستی آراسته. دل باو مبندید و از پروردگار خود مگسلید، و مباشید از غفلت کنندگان. به راستی می گویم که مَثَل دنیا مَثَل سرابیست که به صورت آب نماید. محضرت بهاءالله

الدنيا دار ممر لا دار مقر. <sup>۷</sup> دنيا جاى عبور است، نه جاى قرار.

### دو پرده پیوسته میان یزدان و انسان

چرا بسیاری از مردمان خالق خود را آشکار و عیان می بینند، امّا دیگران از این کار عاجزند؟ بهاین توضیح توجه کنید. در عالم هستی "دو پرده پیوسته"



هست: پردهٔ جلال و زیبائی یزدان، و پردهٔ تصورات و توهمات نفس انسان. "پرده یزدان" پردهای است که خداوند میان خود و بندگانش می نهد. این پرده کاملاً در دست خداست. حتی پیامبران بدون اجازه یزدان، از تسلط بر آن عاجزند:

هیچکس نمی تواند نزد من بیاید، مگر اینکه پدری که مرا فرستاده، او را بهطرف من جذب نماید... حضرت مسیح (انجیل یوحنا، فصل ۲، آیه ٤٤)

برای دیدار جمال محبوب و معبود، به حکم و اراده یزدان، این پرده را باید از میان برداشت.

و انالله قد قدر بینک و بین المشرکین...حجاباً. <sup>^</sup> پروردگار میان تو و مشرکین...پردهای نهاده.

إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ فِي كِتَابٍ مَّكْنُونٍ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ. سوره واقعه، آيات ٨٠-٧٧

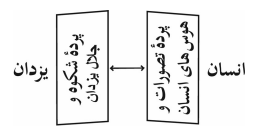
قرآن کریم نوشتهای است پنهان از جانب پروردگار جهانیان که کسی جز پاکدلان آنرا لمس نتواند و بهآن دست نیابد.

"پرده نفسِ انسان" پردهای است که ما انسانها بهاراده و حکم نفس نزدیک نگر با تار و پود تصوّر و تخیّل میبافیم و میان خود و خالق خود می نهیم. این پرده از ماست و اختیارش در دست ما.

گناهان شما، صورت او [خدا] را از شما پنهان داشته. اشعیا، فصل ۳۵، آیه ع

هر چه پرده نفس انسان نازکتر، لطیفتر، و شفّافتر شود، پرده یزدان نیز نازکتر و شفّافتر می شود. اگر این پرده بکلی برکنار رود، پرده یزدان نیز بکلی برکنار می رود. "پرده یزدان" را به ابر و "پرده نفس انسان" را به پلک چشم می توان تشبیه نمود. برای دیدار پرتو آفتاب، هر دو مانع باید برکنار روند.





### شكوه و جلال يزدان

چرا خداوند شکوه و جلالش را در پسپرده پنهان می دارد؟ اراده یزدان بر این است که تنها "شایستگان" زیبائی جلالش را به بینند. بنابر حکم عدالت و نقشه آفرینش، دیگران باید از این بخشش بزرگ بی بهره مانند. فرض کنید شما جشنی در نهایت شکوه و ابهت آراسته اید. آیا اجازه می دهید که مردم مست و گستاخ و بی ادب به جشن شما بیایند؟ اگر شما اجازه نمی دهید، چرا خدا اجازه دهد؟ آیا شرکت مردم نامساعد، از جلوه و جلای جشن شما و شادی میهمانان شما نمی کاهد؟ آیا شرکت آنها، جشن شما را برهم نمی زند؟

پردهای که ما بر روح خود می نهیم، از چه درست شده و بافندهٔ آن کیست؟ تار و پود این پرده نیروی تصور و تخیل ماست و بافنده آن نفسِ نزدیک نگر و خودخواه ما. این نفس نیازی به دلیل و برهان ندارد. نیروی محرکش احساسات ماست.

تنها هدف احساسات آرامش و راحت حال است، نه سعادت و خوشبختی مآل. مثلاً ما میدانیم، حرص و آز احساسی است غیر معقول، با این حال در دامش اسیریم. منشأ آن، ترس از تنگدستی است. این ترس، غریزه آز را در ما برمی انگیزد. بخاطر این احساس و این آز، پر ارزش ترین ساعات زندگانی خود را صرف اندوختن و انباشتن مال می کنیم. هرچه بدست می آوریم، قانع نمی شویم. آنقدر می کوشیم و می دویم تا پیر و فرسوده شویم. تنها پیری و تسلط امراض، ما را از تقلا و کوشش باز می دارد.



تاریکیِ آز و رشک، روشنائی جان را بپوشاند، چنانکه ابر روشنائی آفتاب را. ۹ حضرت بهاءالله

در جهان دین و ایمان نیز این گونه احساسات و ترسها پیوسته در جهد و کوشش اند. مثلاً بخود می گوئیم: "آنچه از پدر و مادر و تجربیات شخصی آموخته ام، مرا کافی است. نیازی به دگراندیشی ندارم. چرا امنیت زندگانی خود را در خطر اندازم، آنهم بخاطر ظهور آئینی تازه؟" این تصور ما را از تشویش و احساس مسئولیت می رهاند و بما آرامش می بخشد. این گونه اندیشه و رفتار طبیعی است، زیرا کارِ احساسات، تأمین راحت و آرامش ماست. امّا بنابر قضاوت خرد، این راحت و آرامش زودگذر، و این خود فریفتن، پیامدی بس وخیم از پی دارد، زیرا ما را از رشد و تکامل معنوی و رسیدن به مقصود و تحقق نقش خود در این جهان، باز می دارد. عقل ما که ناظر به عزّت جاودانی ماست، از ما می خواهد که هرگز سعادت مآل را فدای راحت حال ننمائیم. امّا تحقق این آرزو برای خرد کاری بس دشوار است.

هرچیز بجای خویش نیکوست. ترس و احتیاط برای حفظ و دوام و بقای ما لازمند. امّا سوء استفاده از این احساس، خطائی است بس بزرگ. این ترس از چیست و آفریننده آن کیست؟ این ترس نیز مانند مشکلات دیگر، از نفس نزدیک نگر سرچشمه می گیرد. این نفس تنها در صدد راحت آنی و فانی ماست، نه سعادت جاودانی ما. این فرمانروای توانا بما می گوید: "همرنگ جماعت شو. کاری غیر عادی مکن. راه معلوم و آشنا برگزین و راحت و امنیت خود را به مخاطره میانداز. به دروازه تنگ و کوچک نزدیک مشو." حضرت مسیح اشاعهٔ این نوع طرز تفکر و نظریه را در عصر ما پیش ببنی فرموده اند.

دری که بهزندگی جاودان باز می شود کوچک است، و راهش نیز باریک، و تنها عده کمی می توانند به آن راه یابند. انجیل متی، فصل ۷، آیه ۱۴



#### مراحل غلبه بر ترس



احتیاط امروز از اعظم سیّئات [گناهان] محسوب. ۱۰ حضرت بهاءالله



هرکس [بر نفس خود] غالب شود همه اینها [نعمتها] را بهارث خواهد برد. امّا مردم ترسو...جای آنها در دریاچه آتشین است...

حضرت مسيح (مكاشفات يوحنا: فصل ٢١، آيات ٨-٧)

امّا مردمان یکسان نیستند. گروهی دیگر، بر غریزه ترس غالبند و از فضیلت شهامت برخوردار. از دروازه کوچک و تنگ واهمهای ندارند و چه بسا آنرا ترجیح می دهند. راهنمای این مردمان، نفس دورنگر آنهاست. آن راهنمای با وفا و روشن بین، به آنها می گوید: "ترس از چه و بیم از که؟ هرگز از کاوش و جستجو دست بر مدار، امّا بدون چراغ خرد جائی مرو. ارمغان خرد برای بکار بردن است، نه عاطل و باطل ماندن. با داشتن این چراغ از هیچ چیز بیم مدار. آن چراغ چشم روح توست. با چشم بسته، یا فضای تاریک، چگونه می توان راه را از بیراه تمیز داد؟"

هرچه ترس ما کمتر و شهامت ما بیشتر، دید ما روشن تر و آگاهی ما از حقیقت بیشتر است. ترس از گمراهی، خطائی کوچک به نظر می رسد، امّا در نظر یزدان گناهی است بزرگ، و گاهی نتایجی وخیم در پی دارد. حضرت مسیح در مکاشفات یوحنا گناهانی که مردمان را به دوزخ یعنی دوری از خدا محکوم می کند، نام می برند. یکی از آن گناهان، ترس است، یعنی ترس از حقیقت. در این عصر، حتی احتیاط گناهی بزرگ بشمار آمده.

چقدر موجب شگفتی ماست اگر به بینیم کسی از ترس تصادف، خودش را در خانه حبس نموده. امّا در جهان روح و روان این کار بسیار متداول است. چه بسا مردمانی که روح خود را عمری در قفس افکار و عقاید هزارساله حبس می کنند و پنجره دانائی و آگاهی را بروی خود تا ابد می بندند. تنها مرگ، آنها را از این قفس می رهاند، و به قفسی دیگر می رساند!



ترس و احتیاط تنها یک پرده از دهها پردهای است که گوهر یکتای راستی را می پوشاند و ما را از دیدن زیبائی و شکوه جهان درون باز می دارد. کار مهم ما در این دنیا، برداشتن این پرده است. اگر این پرده را برداریم، به حقیقت این بیت پی می بریم:

### يار بي پرده از در و ديوار در تجلّي است يا اولي الابصار

پرده هائی که چهره خدا را از ما پنهان می دارند بسیارند. پرده احتیاط و ترس تنها یکی از آن پرده هاست.

چه بسا مردمانی که در پس هزار پرده از تصورات و تعصبات، روی خود را از خدا می پوشانند، غافل از آنکه خدا هم رویش را در پس هزار پرده از آنها پوشانده است. تنها کسانی که با قلبی پاک و عشقی سرشار خواستار دیدار پروردگارند، افتخار و اجازه دیدارش را دارند. دیگران از این احسان و بخشش یزدان بی بهره اند.

چه کامرانند مردمان پاکدل. آنها خدا را خواهند دید. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۵، آیه ۸)

يَا ابْنَ الرُّوحِ فِي أَوَّلِ القَوْلِ امْلِكْ قَلْباً جَيِّداً حَسَناً مُنيراً لِتَمْلِكَ مُلْكاً دائماً باقِياً أَزَلاً قَدِيماً. ١١

ای فرزند روح! نخستین گفتار این است: صاحبِ دلی پاک و منیر شو تا صاحب مُلکی \* باقی، بی آغاز و قدیم شوی.

<sup>🕏</sup> مُلک: آنچه در قبضه و تصرف شخص باشد، عظمت و سلطه و پادشاهی.

# 12



### رمز سعادت انسان

### خود شناسی و خدا شناسی

برای اینکه بدانیم "چرا بهاین جهان آمدهایم" برای اینکه مقصد از زندگانی را در این دنیا بیابیم، باید نخست خود را بیابیم. چطور ممکن است هدف از زندگانی را بشناسیم، بدون اینکه خود را شناخته باشیم؟ داستان ما در این دنیا داستان کسی است که در شهری گم شده و راه رسیدن بهخانهاش را نمی داند. خودشناسی نخستین گام در راه رسیدن بهمقصود ما از آمدن به این دنیاست.

بنابر نقشه یزدان، مقام انسان بلندتر از آن است که بهتصور آید. ما خود را موجودی کمارزش می دانیم، خدا ما را شاهکار خود می شمرد. امّا انسان بودن و انسان شدن، شرایطی دارد. آن شرایط تماماً در دست ماست:



حضرت بهاءالله

مقام انسان بلند است اگر بهانسانیت مزین. ۱

مقام انسان بزرگ است، اگر بهحق و راستی تمسّک نماید... ۲ حضرت بهاءالله

هر هنرمندی هنر خود را دوست دارد و بهآن می بالد. در نظر خدا ما بزرگ تر از آنیم که به تصور آید. خداوند ما را عزیزترین و شریف ترین آفریده خود می شمرد. مقام ما آنقدر بلند است که در هنرِ انسان سازی، خالق ما، ما را شریک خود ساخته. شروع کار از او است، پایان کار از ما. تا سهم خود را در اتمام این هنر انجام ندهیم، نقشه خدا به اجرا نمی رسد. ما جز اتمام نقشهٔ طراح روزگار، در این دنیا کار دیگر نداریم.

برای اینکه انسان و مقام بلند انسانیت را بشناسیم، شایسته است نظری به جانوران اندازیم و به بینیم با آنها چه تفاوتی و چه شباهتی داریم. برای انسان، سعادت و کامرانی بدون خودشناسی ممکن نیست. مقایسه انسان با جانوران ما را به رسیدن این مقصود یاری می دهد.

حضرت عبدالبهاء در بعضی از خطابات خود، انسان را با دو نوع از جانوران پرندگان و چرندگان مقایسه فرمودهاند. با این مقایسهها، ما را از این حقیقت آگاهی می بخشند: موجوداتی که از نظر جسم با ما شریک و شبیهاند، تنها با تأمین نیازهای جسمانی خود، به نهایت درجه کامرانی و شادمانی می رسند. بر این قیاس، آنان که انسان را تنها جسم می دانند و خوشبختی را در لذات جسمانی می جویند، باید از مشاهده این حقیقت، درس عبرت گیرند. زیرا انسانها آنچه را با زحمت و کوشش بسیار بدست می آورند، جانوران بدون کوشش در اختیار دارند. بنابر این، از انسانها اشرف مخلوقات موفق تر و خوشبخت ترند.

این قسمتی از خطابه ای است که ایشان در سال ۱۹۱۲ در نیویورک در این مورد ببان فرمودند:



خوش آمدید! خوش آمدید! انسان دو حیات دارد: یک حیات جسمانی، یک حیات روحانی. حیات جسمانی انسان حیات حیوانی است. ملاحظه می کنید که حیات جسمانی انسان عبارت از خوردن و خوابیدن و پوشیدن و راحت کردن و گردیدن و اشیاء محسوسه، نظیر کائنات سائره از ستاره و آفتاب و ماه و جبال و درهها و چشمهها و جنگلها را دیدن است. این حیات حیوانی است. مشهود و واضح است که حیوان با انسان در معیشت جسمانی مشترک است.

یک چیز دیگر هست و آن این است که حیوان در معیشت جسمانی خود راحت است، ولی انسان در معیشت جسمانی خود در تعب. ملاحظه کنید که جمیع حیوانات که در این صحرا هستند، در کوهها هستند، در دریاها هستند، اینها به سهولت معیشت جسمانی خود را بدون مشقّت و تعب به دست می آورند. این مرغها در این صحرا نه کسبی نه صنعتی نه تجارتی نه فلاحتی، بهیچ وجه من الوجوه زحمتی ندارند. هوای بسیار لطیف استنشاق می کنند و بر اعلیٰ شاخههای درختهای سبز و خرم لانه و آشیانه می نمایند، و از این دانههای موجود در این صحرا تناول می کنند. جمیع این خرمنها ثروت آنها است. به مجرد اینکه گرسنه می شوند، دانه حاضر. بعد از خوردن دانهها بر اعلیٰ شاخههای درخت در نهایت راحت و آسایش می نمایند، و همچنین سایر حیوانات.

لکن انسان بهجهت معیشت جسمانی خود باید تحمّل مشقّات عظیمه کند. شب و روز آرام نگیرد، یا فلاحت کند یا صناعت نماید یا بهتجارت مشغول گردد یا در این معادن شب و روز کار کند، یا در نهایت زحمت و مشقّت بهاین طرف و آن طرف سفر کند و زیر زمین و روی زمین کار نماید تا آنکه معیشت جسمانی او میسّر گردد. ولی حیوان این زحمات را ندارد.

فکر کنید بهبینید، آیا هیچ نتیجهای در حیات جسمانی هست؟ این همه ملیونها نفوس که از این عالم رفتند، آیا هیچ دیدید که از حیات جسمانی خود نتیجهای



گیرند؟ جمیع حیاتشان هدر رفت، زحماتشان هدر رفت، مشقّاتشان هدر رفت، صناعتشان هدر رفت، تجارتشان هدر رفت، و وقت رفتن از این عالم در کفْ چیزی نداشتند، نتیجهای نگرفتند. امّا حیات روحانی حیات است. حیاتی است که عالم انسانی بهآن روشن، حیاتی است که انسان از حیوان ممتاز، حیاتی است که ابدی است، سرمدی است، پرتو فیض الهی است. حیات روحانی انسان سبب تقرّب انسان سبب حصول عزّت ابدی است. حیات روحانی انسان سبب تقرّب الی الله است. حیات روحانی انسان سبب حیات روحانی انسان سبب تقرّب روحانی انسان سبب حصول فضائل کلّیه است. حیات روحانی انسان سبب حصول فضائل کلّیه است. حیات روحانی انسان سبب روحانی انسان سبب

اگر سعادت ما در راحت و لذّات جسمانی است، ما باید بر جانوران، بخصوص پرندگان غبطه خوریم، و هر پرندهای را دوست داریم و شاد و کامروا می دانیم، خطاب به او بگوئیم: "ایکاش من جای تو بودم! ایکاش پرستو یا پروانه می شدم! ایکاش کلاغ یا کبوتر بودم!"

مقایسه انسان با جانوران، بهترین راه خودشناسی است، زیرا امتیاز و نیازهای خاص ما را بهبهترین صورت بما می نماید. برای ادامه این موضوع، به جای پرندگان و چرندگان که کشترازها و چمنزارها را در اختیار دارند، می توان انسان را با دو حیوانِ اهلی و آشنا مقایسه نمود. در عصر ما، بیش ار هر چهارپای دیگر، این افتخار نصیب سکها و گربهها شده است. این دو حیوان مهربان و آشنا در بسیاری از خانهها راه یافته، به عزّت و نعمت رسیده اند. مقایسه انسان با آنها بسیار آموزنده است. زیرا اوّلاً آنها را بیشتر می سناسیم، و ثانیاً از نظر اجتماعی، از هر چهارپای دیگر، حتی از میمونها بما شبیه تر، نزدیک تر، و مأنوس ترند.



شاید بخاطر این شباهت و قرابت است که بسیاری از مردمان، این دو حیوانِ اهلی و آشنا را بهخانههای خود راه داده و مانند اعضای خانواده خویش عزیز می شمرند و در خدمت به آنها و راحت و سلامت آنها می کوشند.

رمز کامرانی و شادمانی این دو حیوان مهربان در چیست؟ برای آنها، تأمین این سه نیاز از هر چیز دیگر مهمتر است:

- ۱. دسترسی به آب و نان
- ۲. دسترسی به جای امن و امان
- ۳. داشتن یک صاحب مهربان

تفاوت انسان با این جانوران در چیست؟ بیشتر مردمان، تأمین دو نیازِ اوّلِ آن دو جانور، یعنی "دسترسی به آب و نان و جای امن و امان" را از هر چیز دیگر مهمتر می شمرند. همانطور که اکثر مردمان از دو جهت با آن دو حیوان شبیه اند، از دو جهت نیز با آنها متفاوتند:

- ۱. برای تأمین نیازهای جسمانی خود سرحدی نمی پذیرند. هرچه به دست می آورند، باز بیشتر می خواهند. و چه بسا دست آورده هایشان، مانند آب شور، بر حرص و میلشان به بیشتر داشتن و بیشتر اندوختن می افزاید.
- ۲. بر خلاف آن دو حیوان اهلی و مهربان، بسیاری از آنها نیازشان را به "صاحب داشتن" از یاد بردهاند. اقرار واعتقاد به این نیاز، با میل و سلیقه آنها چندان سازگار نیست.

مشاهدهٔ بی اعتنائی این مردمان به لزوم صاحبی مهربان، این پرسش را به خاطر می آورد: اگر فرض آنها بر این است که انسان ها هم روزگاری سگ و گربه بودند، و به تدریج تکامل یافتند تا انسان شدند، آنها باید این مشکل



بزرگ را برای ما حل کنند و بما پاسخ دهند که اگر چنین است: پس چرا این نیاز دیرینشان، یعنی لزوم و امتیاز صاحب داشتن را از یاد بردهاند؟ چرا به خاطر نمی آورند که دسترسی به آب و نان و جای امن و امان، تنها بخشی از نیازهای انسان است؟ چرا نیازشان را به صاحبی آگاه و مهربان فراموش نموده اند؟ این مشکل، راه حل می طلبد.

بعضی از سکها و گربهها هرگز مزه صاحب داشتن را نچشیدهاند، و نمی دانند چه از دست می دهند. امّا آنهائی که از این نعمت بی نظیر برخوردار بودهاند، آگاهند که صاحبی مهربان داشتن و هر روز دیده به دیدارش روشن نمودن، چقدر لذّت بخش است و تا چه حد به آنها آسایش و امنیّت می بخشد.

هرگزسگ گمشدهای را دیدهاید؟ من چند بار ناظر این ماجرا بودهام، و سه بار توانسته م آن صاحبان غمدیده و پریشان را بهسگهای نگران و دوان دوانشان برسانم. نمی دانید هر بار از این کار چه لذتی بردم و چه احساس شادی و موفقیتی نمودم! اجازه بدهید یکی از این سه تجربه موفقیت آمیز را برای شما بازگو کنم. یکروز در پارک بزرگی راه می رفتم. به یک زن و شوهر جوان برخوردم که با نگرانی دنبال سگشان می گشتند. یکی از آن دو همسر، تقصیر را بر گردن دیگری می گذاشت و می گفت: "من به تو گفتم نباید او را در این جا آزاد گذاریم!"

امکان یافتن این حیوان در آن منطقه پهناور ممکن به نظر نمی رسید. امّا سرنوشت، در پس پرده نقشه دیگر داشت—نقشه ای بس شگفت انگیز. وقتی از پارک خارج شدم، دیدم سگی در خیابان دوان دوان و سرگردان است. حدس زدم این همان سگ گمشده است. امّا چطور می توانستم او را بگیرم یا صاحبانش را باو برسانم؟ صاحبان نگرانش در پارک مشغول



گشتن اند، و این سک در خیابان مشغول دویدن. همانطور که نگاه می کردم و در فکر بودم، دیدم ماشینی نزدیک پارک، پارک کرده. به خاطرم رسید که شاید این ماشینِ صاحبانِ سگِ گمشده باشد. امّا مردمان معمولاً ماشین شان را قفل می کنند. با خود گفتم، هرچه باداباد! شاید حدسم درست است و شاید درِ ماشین هم باز است. اگر این ماشین متعلق به آن دو جوان است، این سک فوراً وارد آن خواهد شد. دل به دریا زدم، در ماشین را کشیدم، با تعجب بسیار دیدم باز شد. همین که در باز شد، آن سک باوفا درِ باز شده را دید و مثل باد به طرف ماشین دوید، و داخل آن پرید. انگار دنیائی را باو و به من داده اند! من چقدر از این رویداد احساس شادی و موفقیت نمودم. گمشده ای را به این آسانی به محبوبش رسانده بودم. دیگر صاحبان سک را ندیدم و نمی دانم وقتی آنها گمشده خود را در ماشینشان دیدند، چه تصوری نمودند!

نه تنها این سگ، بلکه هر سگ دیگر اگر با چنین فاجعهای روبرو شود، هر چه بیشتر در بدر در پی صاحب گمشدهاش می گردد. گاهی این چارپای وفادار با تشویش خاطر و ترس بسیار، گرسنه و تشنه و خسته، فرسنگها سراسیمه در جستجوی صاحبش می پیماید تا از او نشانی یابد. غم جدائی از صاحب برای سکه ها جان فرساست. آیا فاجعهای غم انگیزتر از این، برای آن حیوان وفادار و مهربان، می توان تصور نمود؟

آن چارپای خانگی و آشنا، غریزتاً آگاه است که صاحب داشتن، نعمتی است بزرگ. او نیک می داند که دیدار صاحبش باعث امنیت و آرامش و شادمانی است، و دوری از او، موجب پریشانی، ناامنی، و تنهائی. بسیاری از سکه ها در اثر جدائی از صاحبشان چنان دچار افسردگی می شوند که حتی از غذا خوردن امتناع می ورزند.



اگر صاحب داشتن اینقدر لذت بخش، و بی صاحبی اینقدر سخت و طاقت فرساست، پس چرا بسیاری از انسانها از این رمز بزرگ بی خبرند؟ چرا به دعوت صاحب خود که خالق آنهاست، با بی اعتنائی پاسخ می دهند؟ چرا بجای دویدن به سویش و لذت دیدار روی دلجویش، دربدر از او می گریزند؟ آیا غریزهٔ "صاحب داشتن" از صفحه روحشان پاک شده؟ چرا نمی دانند که تصور بی صاحبی رنج افزاست، و ایمان به صاحبی توانا و مهربان، جان بخش و روح افزا؟ چرا نمی کوشند که برای لحظه ای چند، مهربان، جان بخش و روح افزا؟ چرا نمی کوشند که برای لحظه ای چند، به به روحشان آرامش می بخشد، و ذوق زندگی را در آنها صد چندان می کند؟ چرا نمی پذیرند که اطمینان به وجود آفریننده ای عاشق و عادل و مهربان، در حلشان نور امید می تابد، به روحشان امنیت می دهد، و به زندگیشان معنا و هدف می بخشد؟

چرا اقرار نمی کنند که قدر و ارزش انسان در صاحب داشتن است؟ کنجهای عالم، بدون صاحب، چه فایدهای و چه قدر و منزلتی دارند؟ آری، جواهرات زیبا و درخشان که از پیش در تاریکیهای زمین پنهان بودند، پس از کشف ناکهان عزیز می شوند، بر انگشتر عاشقان جای می گیرند، و نشانه و نمادینی از دوستی و عشق بین دو همسر می شوند. آیا تکه الماسی که بی صاحب در بیابان افتاده، و تکه الماسی که بر تاج شاهان جای گرفته، یکسانند؟

کر انگشت سلیمانی نباشد چه خاصیت دهد نقشِ نگینی حافظ حافظ

آیا افتخاری برای انسان برتر از این می توان تصور نمود که صاحبش و عاشقش سازنده اوست؟ آفرینندهای که جهان را بخاطر او، و او را تنها



بخاطر عشق آفریده و شاهکار خود ساخته؟ آیا هنرمندی خردمند، برترین و زیباترین آفریده خود را بهباد فنا میسپرد؟

عزّت هر چیزی از این است که صاحبش خداست:

عزِكل شيئى اين است كه اوست مالكِ كلِ شيئى. أ

آیا نیاز انسان به صاحبی وفادار و مهربان، از نیاز سگها و گربه ها به داشتن چنین صاحبی کمتر است؟ آیا افتخاری از زیستن در پناه دارنده و داننده ای چنان عاشق و مهربان، و چنان قادر و توانا که کیهان را با آنهمه نظم و شکوه و عظمت، تنها بخاطر انسان، در غایت زیبائی و کمال ساخته، و هر چیزی را برای او خواسته، می توان تصور نمود؟

پیش از آنکه این بحث را پایان بخشیم، شایسته است بهمهمان دیگر خانههایمان، یعنی گربهها نیز نظر اندازیم، مبادا خاطر حساس گربهدوستان از بیاعتنائی به این مهمان عزیز و مهربان آزرده شود. میان بیشتر مردمان شایع است که گربهها قدری مغرورند، زیرا جلو صاحبشان آنطور که باید، اظهار عشق و بندگی نمی کنند، و دور و بَرِشان نمی چرخند. اگر چنین است، این گربهها نیز همانند خود را میان انسانها دارند: مردمانی که نام صاحبشان را بر زبان می آورند، اما در دلشان چندان احساسی باو ندارند. ارمغان ایمان در درونشان چون پر کاهی در برابر طوفانهای ناپایدار و بی قرار در جنبش و گردش است. در عصر ما شمار این گونه مردمان، روز بهروز در افزایش است. بسیاری از آنها بنابر انتظار دیگران و وفاداری به نیاکان، بهمعبد می روند، به زبان یزدان را می ستایند، امّا دلشان جای دیگر است. آیا از ایمانی که بر زبان جای دارد، نه در دل و جان، می توان انتظار بار و بری داشت؟ به قول شاعری "تیشه از جنس درخت است، ولی ریشه ندارد."



گروهی از این گونه مردمان، خدا را تنها برای رسیدن به هدفهای ظالمانه خود بکار می برند. آنها شکارچیان و راهزنانی ماهر و مکّارند که از دین دام می سازند و از مذهب جز ذهب چیزی نمی خواهند. این کار تازگی ندارد:

### حافظا می خور و رندی کن و خوش باش ولی دام تزویر مکن چون دگران قرآن را

آن سارقان در لباس پاسبان، خود را پنهان می سازند، و در روپوش پاسدارانِ دین و ایمان، به جان و مال مردمان می افتند. این دورویانِ بی ایمان، چنان به اندیشه های ظالمانه خود اطمینان دارند که به بهانه های دروغ و ناروا، مردمان فداکار و دگراندیش را دار می زنند و این جنایت را وسیله ورود به به به به به بیشوایانِ این دینداران ظاهرنما، خود را نماینده و نشانه خدا در زمین می خوانند و به نام ها و لقب های گوناگون در سراسر جهان به اشاعه تعصب، خرافه پرستی، جدائی، و جنگ و فتنه گری مشغول اند. مذهب این "نشانه ها و نمایندگان خدا" کسب ثروت و قدرت، و دینشان دزدی و سرقت است. اگر دین نبود، این دزدانِ پنهان در مقنعهٔ روحانیت" برای رسیدن به آرمانشان راهی دیگر می یافتند و به نامی دیگر، چون سیاست یا نژاد و ملیّت، معبدی دیگر می ساختند.

این متظاهران به ایمان، به زبان خدا را تصاحب نموده، از آنِ خود می شمرند، امّا از هر گروه دیگر از خالق خود دورترند. خدای آنها نفس خودخواه آنها و خواسته های آنهاست. این دیندارانِ دورو به پیروانشان می آموزند که هر کس راه آنها را برگزیند، راه بهشت را یافته و در آنجا قصری بزرگ برای خود ساخته. آن پیروانِ نادانِ زود باور و بی خبر، نمی دانند که حتی فرشته های دوزخ از بردن آن دورویان به جای همیشگی شان اکراه دارند، و تنها به اجبار و به حکم پروردگار، این کار دشوار را می پذیرند.



از این بی دینانِ "بهظاهر آراسته و بهباطن کاسته" که بسیاری از مردمان را از دین و ایمان بیزار نمودهاند، بگذریم و این بحث را با ذکر چند نکته پایان بخشیم.

ما در زمانی زندگی میکنیم که همه چیز با شتاب در تغییر و تحول است. ارزشهای اخلاقی رو به زوال است و آینده نزدیک جهان تار و غبارانگیز. چه بسا مردمانی که زندگی برایشان بی معناست. هدفی جز گذراندنِ امروز، آینده ای جز فردا، و پایانی جز خفتن در قبرستان برای خود نمی بینند. آیا نقشه خدا برای انسان چنین بوده؟ آیا سازنده ما، ما را برای غم و ماتم ساخته؟ ریشه اینهمه افسردگی و تشویش خاطر و بی تفاوتی و کمبود عشق چیست؟ نخستین گام در راه رفع این بلاها خودشناسی است. باید بدانیم انسان کیست و شادی و سعادت او در چیست؟ اگر انسان جسم است، پس رمز سعادت او را باید در تأمین نیازهای جسمش بیابیم. اگر انسان جان است، این رمز را در جانش باید بجوئیم.

جاذبه این جهان و نیازهای جسم ما چنان ما را بهخود مشغول ساخته که فرصت تأمل و تفکر نداریم. برای نجات انسان و جهان، باید پیوسته درباره این پرسشها بیاندیشیم و از خود بپرسیم که آیا رمز رستگاری ما در راحت و رضایت جسم ماست؟ آیا کلید سعادت و موفقیت و افتخار انسان را در خانه بزرگ و زیبا داشتن، جامههای فاخر پوشیدن، خود را بهجواهرات گرانبها آراستن، و غذاهای لذیذ و خوش مزه چند لحظه در دهان داشتن، می توان یافت؟

بنابر نقشه یزدان، جسم ما بنده و خدمتکار جان ماست. اگر نقشه آفرینش را نادیده بگیریم، چه خواهد شد؟ بدیهی است خود را خالق شمرده ایم و به اراده خود زیسته ایم، نه به خواست سازنده خود. بنابر نقشه آفرینش، ما



جانیم نه جسم. جسم ما جامه ای است که سرانجام می پوسد و خاک می شود. بنابر گفتار دانشمندان، سلولهای جسم ما پیوسته می میرند و از نو ساخته می شوند. آیا شایسته است رمز سعادت و شادمانی پایدار را در راحت و رضایت این سلولها بجوئیم؟

آیا ممکن است که ریشه اینهمه بلا که عالم را فرا گرفته در این است که ما خانه را بهجای صاحب خانه گرفته ایم، یعنی دنیا را جای خدا گذاشته ایم؟ آیا ممکن است که سبب افسردگی و تشویش خاطر مردمان که در عصر ما اشاعه یافته، از عدم روابط گرم و عاشقانه آنها با آفریننده آنهاست—آفریننده ای بخشنده و پاینده و مهربان که بر روح انسان نور امید می تابد و بهزندگانی ناپایدار و پر رنج این روزگار ناپایدار معنا و هدف می بخشد؟ چه مژده ای از این خوشتر، و چه خبری و وعده ای از این بهتر می توان تصور نمود؟

#### من كان لله كان الله له و من يتوكّل عليه انّه هو يحرسه عن كلّ ما يضرّه. ° حضرت بهاءالله

هرکس برای خدا باشد، خدا هم برای اوست. و هرکس باو توکّل نماید، او را از آنچه زیان آور است، حفظ می کند.

عاشقان دلباخته خدا که طعم صاحبداشتن را چشیدهاند، بهدیگر مردمان که از این تجربه بهرهای نداشتهاند، بهزبان حال می گویند: "بیائید و برای چند روزی لذت صاحب داشتن را بیازمائید. اگر نیسندیدید، بهحالت پیشین خود باز گردید. بیائید و با ما مدتی همسفر و همگام شوید، تا بهبینید که جز دلسردی و بدبینی و بی تفاوتی، چه از دست می دهید."

آن عاشقان و دوستدارانِ دلباخته خدا بهزبان حال بهدیگران میگویند: "ما بهشما اطمینان می دهیم که اگر این طعام آسمانی را لحظهای در دل و جانتان بیازمائید، و آنرا آنطور که هست بچشید و بشناسید، دست از همه چیز



برمی دارید تا این بخشش بزرگ و جاودان را از آن خود نمائید. چنان مفتون آن شوید که با هیچ چیز آنرا معاوضه نکنید، و بهیچ بهائی آنرا از دست ندهید. عشق و امید و اطمینان به صاحبی توانا و مهربان، چنان بر شادی شما بیفزاید و بهزندگانی شما معنا و نوید بخشد که ذرّهای از آن شادی ها را با ثروت جهان مبادله ننمائید."

"بیائید و دعوت ما را برای چند روزی بیازمائید. کسی که آفتاب را ندیده و در پرتوش زیبائی های جهان هستی را ندیده، چگونه می تواند شکوه و عظمت و نیروی جانبخش آن منبع نور را به تصور آورد؟ معشوق شما در جان شما به خواب رفته. اگر او را بیدار کنید و چشمان زیبایش را لحظه ای به بینید، چنان مفتون عشقش شوید که چشم از همه چیز بردارید."

اثرات و نتایج عدم خودشناسی و خداشناسی در سرنوشت انسان و جهان و بیش از آن است که به تصور آید. این کمبود سرچشمه بلاهای جهان و ناامیدی ها و غمهای انسان است. پیامبران یزدان بما آموخته اند که هدف اصلی از ظهور آنان، خودشناسی و خداشناسی است. آنها بما می آموزند که ما جانیم نه جسم، از آنِ خدائیم، و به سوی خدا باز می گردیم.

چه بخواهیم، چه نخواهیم، چارهای جز پذیرش نقشه خالق خود نداریم. شادی و خوشبختی ما در این است که با دل و جان دعوتش را پاسخ دهیم، او را عزیزترین عاشق و معشوق خود شماریم، و ارزش خود را تنها در بندگی باو و عشق باو بدانیم. نقشه صاحب و سازنده ما چنین بوده، و دست قضا چنین امضا نموده. در این ماجرا، ما هیچ اختیاری و چارهای جز شناختن و پذیرفتن نقشه طراح آفرینش نداریم.

خالق ما بما می آموزد که در جستجوی آب و نان دویدن، و جای امن و امان جستن، تنها جزئی از کار ما در این دنیاست. این کار و کوشش برای بقای



جسم ما لازم است، امّا هدف از آفرینش ما نیست. رمز رستگاری و شادی ما تنها در شناختن و روابط عاشقانه داشتن با خداست، و هر تصور و آرزوئی جز این، جستنِ آب از سراب است. سازنده ما بما می آموزد که ارزش خود را در ثروت نبینیم، و آرزوی بیشتر داشتن را در سر نیروریم. قدر و مقام انسان را در شوان یزدان بسنجیم، نه با داوریِ مردم نادان این جهان.

بنابر گفتار پروردگار، ارزش و مقام یک فقیر خدادوست، از یک ثروتمند دنیاپرست و از خدا بی خبر به مراتب بیشتر است. فقیر عاشق و دلباخته، گوهری گرانبها در دست خداست، و ثروتمند بی تفاوت و بی اعتنا به خدا، کاهی سرگردان در فضای بی منتهای این جهان. میزان داوری پروردگار با میزان ما بسیار متفاوت است:

ای مغروران به اموال فانیه! بدانید که غنا سدیست محکم میان طالب و مطلوب و عاشق و معشوق. <sup>7</sup>

چه بسا مردمانی که عشق بهدنیا، آنها را بر آن میدارد که زندگانی را صرف سد سازی نمایند. به جای شتافتن به سوی خدا، از او پیوسته در گریزند و برای بیشتر داشتن سرگرم تدبیر و تزویر.

انًا نريكم تفرحون بما جمعتموه لغيركم و تمنعون انفسكم عن العوالم الّتى لم يحصها الله لوحى المحفوظ قد شغلتكم الاموال عن المآل هذا لا ينبغى لكم لو انتم تعلمون. \

ما می بینیم که شما از اندوختن مالی که برای دیگران می گذارید شادمانید، و خود را از عالمهائی که جز "لوح محفوظِ" من نمی تواند آنها را به شمار آورد، محروم می سازید. سرگرمی به اندوختن مال، شما را از توجه به مآل باز داشته. شایسته شما چنین نیست، اگر بدانید.

تا انسان صاحبش را نشناسد، و در پرتو عشقش، جانش را پرورش نبخشد، هرگز به آسایش و آرامش و کامرانی جاودانی نرسد و از درد دوری از محبوب و معشوق نرهد. هیچ چیز جای عشق را جز عشق نگیرد، و هیچ نعمت و



لذتی با اطمینان و امید به لطف و بخشش یزدان، برابری نتواند. تشنه را تنها آب سیراب نماید، و خسته را تنها خواب راحت و آرامش بخشد. ثروت و عزّت عالم، عطش تشنهای را ننشاند و خستهای را راحت و آرامش نبخشد. ثروت جهان، جای یک جرعه آب را برای تشنهای، یا یک لقمه نان را برای گرسنهای نگیرد. هر چیز به جای خویش نیکو و لازم است. رفع نیازهای تن به جای خود، رفع نیازهای جان به جای خود.

پس وای برکسی که از تو بُرید و بهغیر تو پیوست و در وادیِ حیرتِ نفس سرگردان بماند و بمُرد.^

تا هویت خود را نشناسیم و به این حقیقت گواهی ندهیم که ما جانیم نه جسم، تا ندانیم که جسم ما جامه ای است بر روح ما، عمر عزیز را بخاطر یک جامه به باد داده ایم. آیا زندگانی متکی بر این تصور خام جز بردگی به دنیا چیز دیگری است؟ زیرا تن ما از خاک است و سرانجام به خاک باز می گردد. چه بسا اعضاء جسم ما که به مردمانی پیش از ما تعلق داشته اند. پس از ما نیز دیگران جای ما را در این صحنه سحرآسا می گیرند و آنچه را داریم و به آن دل بسته ایم، صاحب می شوند.

تا ندانیم که ما روحیم و روان، نه گوشت و استخوان، تا ندانیم که ما از آنِ خدائیم، نه از جهان مردگان و در خاک خفته گان، شاهد شادمانی و کامرانی، هرگز روی زیبایش را بر ما نگشاید، و چهره شادی بخش و روح افزایش را بما ننماید. چه بخواهیم، چه نخواهیم، سازنده و صاحب ما چنین خواسته و ما را چنین ساخته! تا صاحب خود را نشناسیم و باو عشق نورزیم، عمر گرانمایه را تنها برای یک پوشش کم ارزش و ناپایدار که سرانجام می پوسد و گرد و خاک می شود، به باد داده ایم.

چون قلم بر شرح این حالت رسید هم قلم بشکست و هم کاغذ درید

# 10



# انسان کیست و زندگی برای چیست؟

#### برتری انسان در چیست؟

فضل الانسان فى الخدمة و الكمال لا فى الزّينة و الثّروة و المال. المضرت بهاءالله برتري انسان در خدمت و كسب كمالات و فضائل معنوى است، نه به خود آراستن و به كسب ثروت و مال پرداختن.

از افتخار که سبب اختلاف است بگذرید و به آنچه علّت اتفاق است توجّه نمائید. نزد اهل بها [بهائیان] افتخار به علم و عمل و اخلاق و دانش است، نه به وطن و مقام. ای اهل زمین! قدر این کلمهٔ آسمانی را بدانید، چه که به منزلهٔ کشتی است از برای دریای دانائی و به منزلهٔ آفتاب است از برای جهان بینائی. ۲ حضرت بهاهالله



حضرت بهاءالله در گفتاری می فرمایند که آیا افتخار شما به خوردن و آشامیدن و جمع زخارف و آراستن خودتان به جواهرات قرمز و زرد و لؤلؤ سفید و گرانقیمت است؟ اگر افتخار به این چیزهای ناپایدار است، پس شایسته است که خاک زمین بر شما افتخار نماید، زیرا همه آنها را خاک به به شما می بخشد... پس خود را بشناسید و به بینید به چه چیزهائی بر خود می بالید... افتخار شما به یچ چیز جز به پیروی از دستورات پروردگار نیست."

### زندگی چیست؟

زندگی در شادمانی زیستن و هر ساعت از بوستان بخشش یزدان گلهای خوشبوی و جاودان چیدن و در بهشت برین انباشتن است.

یک ذرّه از اعمال فی سبیله تعالیٰ ضایع نشده و نخواهد شد. لعمرالله [سوگند بهخدا] جزای آنرا در جمیع عوالم مشاهده نماید و بهآن فائز گردد. جهد نمائید تا کنوز اعمال خالصه نزد حافظ امین ودیعه گذارید.

اگر نفسی، نَفَسی در راه دوست کشیده، ضایع نخواهد شد. ° حضرت بهاءالله

#### هدف ما در این دنیا چیست؟

هدف ما در این دنیا کسب رضای خداست. این رضایت از هرچه به تصور آید برتر است. اگر بر تابش و درخشش آفتاب صد بار بیافزائیم، با درخشش این لطف و بخشش الهی برابری نتواند.

آنچه مال ماست، سرانجام به دیگران رسد. امّا رضایت یزدان، آن توشه آسمانی و جاودان، تا ابد از آنِ ماست و در جان ما. هرگز کسی به آن دست نیابد و در آن تصرّف نتواند.



ای دوستان من! در سبیل رضای دوست مشی نمائید، و رضای او در خلق او بوده و خواهد بود. <sup>7</sup> مضرت بهاءالله

بگو ای مردمان! بهرضای دوست راضی شوید، چه که آنچه را او برگزید اوست پسندیده. ۲

اگر نفسی الیوم بهجمیع اعمال خیریه و افعال حسنه عامل شود و بهرضای حقّ فائز نشود، البتّه ثمر نخواهد داشت. این است که میفرماید جهد نمائید تا به کلمه رضا فائز شوید.^

اگرکسی بداند که بخاطر عدم کسبِ رضای خدا چه از دست می دهد:

راضی می شود که کاش خلق نشده بود که از ثمره وجود خود بی نصیب گردد. <sup>۹</sup> حضرت باب

#### انسان کیست و چیست؟

خدا سخت تنها بود. هم صحبت و هم فکری نداشت. برای رفع تنهائی، موجوداتی مانند خود ساخت و نامشان را انسان گذاشت. تا آنجائی که می دانیم، انسان تنها مصاحب خداست، زیرا برترین آفریده اوست. چه بخششی از این بیشتر، چه افتخاری از این برتر و باشکوه تر که آفریده هم صحبت با آفریننده خود باشد؟ هرگز شنیده اید که نقاش نقشه اش را به دوستی و هم صحبتی برگزیند و باو عشق ورزد؟

#### خوشبختی در چیست؟

خوشبختی را در خود شناختن و خود شناختن را در خدا شناختن و به خدا عشق ورزیدن می توان یافت، نه به دنیا دل باختن و اسیرِ جلوه و جلای آن گشتن.



عشق به خدا از شناسائی خدا سرچشمه می گیرد. چطور می توان به ناآشنا دل داد و با غریبه عشق ورزید؟ هرچه شناسائی بنده از آفریننده بیشتر، عشقش به او بیشتر و برتر. پس خداشناسی نخستین پرتو دانائی و شاهراه شادی و کامرانی است. بدون این پرتو، در تاریکی خفتن و مردن است، و بدون این راه در بیابان گمراهی و ناکامی و نومیدی زیستن.

حق جل جلاله جميع عباد...را مخصوص عرفان خود خلق فرمود. ' ا حضرت بهاءالله

اوّل دین معرفت الله هست و معرفت الله متصوّر نیست الّا بهمعرفت او [موعود خدا]. ۱۱

ای بندگان! اگر از بدایع جود و فضلم که در نفس شما ودیعه گذاردهام مطّلع شوید، البته از جمیع جهات منقطع شده بهمعرفت نفس خود که نفس معرفت من است پی برید و از دون من خود را مستغنی بینید. ۱۲

#### دنیا چیست؟

دنیا بوته آزمایش است و کار ما در این بوته تنگ و تاریک، سوختن و ساختن و در شعلههای سوزان آن خود را از نو ساختن است.

خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَياةَ لِيبْلُوكُمْ أَيكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا. سوره ملک، آیه ۲ پروردگار مرگ و زندگی را برای آزمایش شما آفرید تا مردم نیک کردار شناخته شوند.

امتحان برای کلّ بوده و خواهد بود، و احدی از کمندش خارج نه، الّا مَن شاءَ ربُّک. ۱۳

امتحانات الهیه همیشه در مابین عباد او بوده و خواهد بود تا نور از ظلمت و صدق از کذب و حقّ از باطل و هدایت از ضلالت...ممتاز و معلوم شود. ۱۴ مضرت بهاءالله



#### غنا در چیست؟

بسیاری از مردمان عمر گرانمایه را به اندوختن و انباشتن ذخائر این دنیای زود گذر به هدر می دهند. غافل از آنکه جز روح خود چیزی ندارند و از این دنیا جز خود با خود چیزی نمی برند. رمز غنا عشق ورزیدن به خدا و بندگان خدا است. به این سبب به عالم هستی قدم نهاده ایم و باید با دامن پر با این هدیه گرانبها رخت سفر بربندیم و به جهان دیگر رویم. این هدیه از هرچه به خاطر آید و مرغ تصور به آن دست یابد، برتر است. زیرا آنچه داریم، سرانجام غارتگر روزگار از دست ما برباید و به دیگران سپارد، مگر عشق خدا و یاد خدا که در روح ماست و تا ابد از آنِ ما.

غنائی نیست الّا بهفقر بهسوی او و استغنای از مادون او. ۱۰ حضرت باب

قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَ. سوره يونس، آيه ۵۸ بگو! به فضل و رحمت پروردگار اميدوار باشند و به آن شادى كنند. آن ارمغان از هرچه مى اندوزند برتر است.

يا قَوْمِ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَياةُ الدُّنْيا مَتَاعٌ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِي دَارُ الْقَرَارِ. سوره غافر، آيه ٣٩ اى مردمان! زندگاني اين دنيا جز لذتي فاني چيزي نيست. امّا دنياي ديگر، سراي جاوداني است.

آنچه مشاهده می شود کل فانی و معدوم خواهد شد...یک کلمهٔ او بهتر است از ثروت عالم...نیکوست حال نفسی که به آن فائز گشت. ۱۲ حضرت بهاءالله

در فقر اضطراب نشاید و در غنا اطمینان نباید. هر فقری را غنا در پی و هر غنا را فنا از عقب. ۱۲ مضرت بهاءالله

دنیا نمایشی است بی حقیقت، و نیستی است به صورت هستی آراسته. دل به او مبندید و از پروردگار خود مگسلید و مباشید از غفلت کنندگان. به راستی می گویم که مَثَل دنیا مَثَل سرابی است که به صورت آب نماید و صاحبان عطش در طلبش جهد بلیغ نمایند و چون باو رسند بی بهره و بی نصیب مانند. ۱۸ حضرت به اهالله



همهٔ سرور و لذائذ دنیوی از دور جلوهای دارد، لکن چون نزدیک شود سراب است و نمایشی بی حقیقت...اگر انسان سرورش به صحت باشد، صحت وقتی زائل می شود. پس یقین است که صحت هم سبب سرور نیست. اگر سرور انسان به ثروت باشد، وقتی ثروت زائل میشود. اگر سرورش به منصب باشد، وقتی منصب از دستش می رود. مادام که سبب، قابل زوال است، مسبب هم زائل می شود. ولی هرگاه سبب سرور، فیض الهی باشد، آن سرور ابدی است...اگر انسان دل به فیض الهی بندد، محبت الهی در قلبش باشد، سرورش ابدی است. بهر چه دل بندد فانی است و عاقبت مأیوس میشود، مگر محبت الله و محبت به عالم انسانی. ۱۹

در هر حین دنیا ندا مینماید و میگوید: ای پسر آدم، زود است بهتراب راجع شوی و زخارف و ثروت و عزّت بهتو وفا ننماید. ۲۰

بگو! ای زشتکاران! آز شما را از شنیدن آواز بی نیاز دور نمود. او را بگذارید تا راز کردگار بیابید. و او مانند آفتاب جهانتاب روشن و پدیدار است. ۲۱ حضرت بهاءالله

بگو! ای اهل بهاء! عالم را مانند کتابی مشاهده نمائید که به خطّ جلی [روشن] تغییر و فنا و اختلاف و انقلاب در او نوشته شده. فی الحقیقه هر ورقی از اوراق او، و هر بقعه [محل] از بقاع او، و هر شجری از اشجار او، ندا می کند و می گوید: در تغییرات من ملاحظه کنید و پند گیرید، و در فنای ظهورات من تفکّر کنید و آگاه شوید، که شاید نعم باقیهٔ الهیه را به این اشیای فانیه تبدیل ننمائید. ۲۲ حضرت بهاهالهٔ

چه مقدار از بساطهای مبسوطه را که ید قضا پیچید و برداشت و ملوک و مملوک هر دو را به خاک فرستاد. کدام صبح را شام از عقب نه و کدام عمر را از پی اجل نه؟ عنقریب آنچه مشاهده می شود سطوت فنا آن را اخذ کند و به عدم راجع نماید... جهد نمائید شاید به عملی فائز شوید که به تاج قبول مزین گردد و به دوام ملک و ملکوت باقی و پاینده ماند. ۳۳



#### وفا در چیست؟

عشق خدا را در دل اندوختن، یادش را در خاطر داشتن، ذکرش را بر زبان آوردن، شکرش را بجای آوردن، جز خواستش آرزوئی نداشتن، در بحبوحه بلا دست ستایش به آستانش برافراشتن، و به سرعت به سویش شتافتن اینها نشانه های وفا است.

وفا شجر مبارکی است. اثمارش محبوب و آثارش باقی و دائم. ۲۰ حضرت عبدالبهاء در عالم وجود صفتی بهتر و خوشتر و شیرین تر از وفا نیست. ۲۰ حضرت عبدالبهاء ینْبَغِی لِکُلُّ وَاحِدٍ مِنْکُمْ اَنْ یکُوْنَ شَمْساً لِسَمَاءِالْوَفَاءِ. ۲۰ حضرت بهاءالله شایسته است که هر یک از شما چون خورشید در آسمان وفا بدرخشید.

#### خداشناسي يعني چه؟

بسیاری از مردمان بر این تصورند که خدا را شناختهاند، بدون آنکه میزان سنجش خداشناسی را بدانند. در این گفتار مختصر، حضرت بهاءالله، چهار میزان ذکر می فرمایند:

روح قلب معرفتالله است، و زینت او اقرار "بانّه یفعل ما یشاء و یحکم ما یرید،" و ثوب [جامه] آن تقویالله، وکمال آن استقامت. ۲۷

#### بنابر گفتار پیش:

• **زندگانیِ قلب انسان** از خداشناسی سرچشمه می گیرد. بدون آگاهی از خالقی عاشق و عالم و عادل و توانا، انسان از بینائی درون و زندگانی معنوی بی بهره است. خداشناس به زندگی و بهمه بندگان خدا عشق می ورزد، و خط فاصلی میان خود و دیگران نمی گذارد.



ذکر خدا باو آرامش می بخشد و یاد خدا باو امید و شادی می دهد. این انقلاب معنوی، نخستین و مهمترین نشانه خداشناسی است.

- زیور و زینتِ قلب انسان، ایمان و اقرار به این حقیقت است: پروردگار در اراده اش مختار است. بنده ناتوان از حکمتها و اسرار آفرینش آگاه نیست. خداشناس خود را کوچکتر از آن می شمارد که از خدای خود شکایت نماید، یا نقصی در نقشه آفرینش بیابد. بعکس، در هر چیز و در هر رویداد، تنها زیبائی و کمال می بیند.
- جامه و حافظ روح مؤمن راستین، اطاعت از فرمان یزدان و آگاهی و بیم از عدالت و داوری اوست. این آگاهی، نفس نزدیکنگر و خودخواه را از آنچه شایسته نیست، باز می دارد.
- کمال خداشناسی در استقامت است. هیچ رویدادی، هر اندازه ناکوار باشد، موجب تزلزل و سستی ایمان و عشق مؤمن راستین نمی شود. کمترین تزلزل در ایمان و عشق و اعتماد به یزدان، نشانه عدم کمال است.

#### کار ما در این دنیا چیست؟

دنیا راه عبور و مرور است و جای دائمی قبور. کار ما در این سفر کوتاه و پر ماجرا، با امید و عشق زیستن و در بهبود جهان و خدمت بهنوع انسان کوشیدن است، تا سرانجام، زمین جلوهٔ بهشت برین یابد و این دعا و آرزوی دیرین که بر زبان پیامبران پیشین آمده، تحقّق پذیرد:

ملکوت تو...آنچنان که در آسمان است در زمین مستقر گردد. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۲، آیه ۱۰)



ما چون تکه سنگی به این جهان می آئیم. شغل ما مجسمه سازی و طراحی است. باید با صبر و کوشش این تکه سنگ را ذره ذره بتراشیم و بیارائیم تا تصویرِ سازندهٔ ما که در روح ماست در نهایت زیبائی و جمال جلوه نماید. آن تصویرِ پنهان در روح ما، هدیه سازندهٔ ما به ماست. روح پرداخته و آراسته ما، هدیهٔ ما به سازنده ما.

چه هدیهای شایستهٔ شاهان است؟ بر این قیاس از خود بپرسیم: چه هدیهای شایسته یزدان است؟ پس باید و شاید که آن تصویر زیبا و پر شکوه یزدان را که در جان ماست چنان جلا دهیم و بیارائیم که هنگام سفر از این سرا بهسرای دیگر، با افتخار و شوق و شادی بسیار آنرا به آستان خالق و معشوق خود عرضه داریم. آیا افتخاری از این برتر برای بشر متصور است؟

جهد نمائید...تا در حین صعود، به وجه منیر، طلعت مقصود را ملاقات مضرت بهاءالله نمائید. \*۲۸

#### دعوتنامه بهجشن ملكوت

ما در این دنیا مختاریم که هر طور میخواهیم به دعوت خالق خود پاسخ دهیم. او خطاب بما می گوید: "ای بنده عزیز! من تنها بخاطر عشق، تو را آفریدم و از تو دعوت می کنم که تو هم مرا با آغوش باز بپذیری، در قلبت مرا جای دهی، در جوار من مسکن گزینی، و از دیدار من تا روزگار بریاست لذّت بری و شادمانی کنی."

آیا برای انسان افتخاری والاتر از این میتوان تصور نمود که در پاسخ بهدعوت خالق خود بگوید: "ای پروردگار مهربان! دعوت تو را به کمال

تصعود: رحلت از این عالم، صعود بهجهان جاودان. طلعت مقصود: اشاره بهخداوند یا فرستادگانش.



عشق می پذیرم! من لذت و نعمت دو دنیا را هرگز با عشق تو و دیدار تو معاوضه نمی کنم. بخاطر این لطف و مرحمت بزرگ، شکر و ستایش بی پایان به آستانت تقدیم می دارم، و از اینهمه بخشش و احسان به این بنده ناتوان شرمنده ام."

پروردگار به آزادیِ ما قدر می نهد و ما را مختار می دارد که بهر گونه می خواهیم به دعوتش پاسخ دهیم. بسیاری از مردمان دعوت خالقشان را نادیده می گیرند. آیا ضرر و زیانی از این بیشتر می توان تصور نمود که بجای اظهار افتخار از پذیرش دعوت آفریننده خود، باو بگوئیم: "مرا نیازی به تو نیست. آنقدر گرفتارم که فرصت توجه به دعوت تو را ندارم. از این گذشته، اصلاً شک دارم که تو وجود داشته باشی! من بر این باورم که طبیعت خاک و گل و سنگ مرا ساخته و سرانجام بهمان طبیعت باز می گردم تا بار دیگر خاک و گل و سنگ شوم!"

اگر کسی به دعوت خالق خود اینطور بی تفاوت باشد، با او چه باید کرد؟ شایسته چه پاداشی است؟ چه رفتاری نسبت باو عادلانه است؟ آیا خداوند باید او را به بهشت برین در جوار خود جای دهد، یا او را بسوی آنچه منشأ و آفریننده وجود خودش می داند—خاک و گل و سنگ—بفرستد؟ اگر شما این اختیار و توانائی را داشتید چه می کردید؟ میان او و کسانی که دعوتنامه خالق خود را از روی دل و جان می پذیرند، چه تفاوتی می گذاشتید؟ آیا با هر دو گروه یکسان رفتار می کردید؟ آیا چنین رفتاری عادلانه بود؟

بار دیگر باید بهیاد آوریم که خالق ما هرگز ما را از سرچشمه شادی ها، یعنی بهشت دیدارش، باز نمی دارد. ما به اختیار خود، دعوت و دستوراتش را نادیده می گیریم و راه خود را بر راه او ترجیح می دهیم. اگر کسی خودش را از ساختمانی بلند به زمین بیاندازد، تقصیر از اوست، یا از ساختمان؟



خداوند استعداد شناسائی خود را در همه ما بهودیعه نهاده، والا ما مسئول نبودیم. همین که ما فکر خدا را بخاطر می آوریم، نشانه این است که متفکّری هست که نیروی تفکر را بما بخشیده و نشانه هستی خود را در ذهن ما بهودیعه نهاده. آیا وجود نور در آئینه، نشانه وجود نور در منبع آن، خورشید نیست؟ آیا پنهان بودن خورشید باید ما را بر آن دارد که وجودش را انکار کنیم؟

زندگانی ما در این دنیا بی شباهت بهبازی شطرنج نیست. نفس نزدیک نگر و نفس دورنگر، پیوسته با هم در رقابت اند. هر روزی که می گذرانیم، گامی است که ما را یا بهموفقیت و یا به شکست نزدیک تر می کند. در این مسابقه، یک خطا ممکن است ما را از راه منحرف سازد و از رسیدن به هدف باز دارد. در این مسابقه، سرگرمی های این دنیا به آسانی نیروهای ما را می ربایند و فرصتی برای توجه به سرنوشت جاودانی ما نمی گذارند. رقیب ما در رسیدن به مقصود آسمانی ما، نفس نزدیک نگر و کوته بین ماست که نظر به حال دارد، نه مآل. تنها راه رقابت با این دشمن سرسخت، مبارزه است. هیچ کار مهمی آسان نیست. باید پیوسته به خاطر آوریم که روزهای عمر ما چون برق درگذرند و ما نیز مانند نسل های بی شماری که پیش از ما آمده و رفته اند رخت سفر بربندیم و به این دنیا و داع گوئیم، و این حقیقت را در مد نظر داریم که تلافی آنچه از دست دهیم، هرگز ممکن نیست:

از خلق بگذرید و به حق توجه نمائید. از دنیای فانیه فارغ شوید و به مدینه باقیه الهیه توجه کنید. این است وصیت دوست یکتا. هرکه توجه نمود، قسمت برداشت. و هرکه غافل شد، محروم و بعید ماند. ۲۹

ایام مثل برق در مرور است. بر هر نفسی لازم در این ایام معدوده کسب مقامات عالیهٔ باقیه نماید. ۳۰ حضرت بهاءالله

آنچه فوت شود ابداً بر تدارک آن قادر نبوده و نخواهید بود. ۳۱ حضرت بهاءالله

# 17



## این دنیا جای مهمانی است نه خانه جاودانی

دنیا را وفائی نبوده و نیست. جهد نمائید تا در این ایام فانیه کسب لئالی باقیه نمائید. ا

غنیمتی شمر ای شمع، وصلِ پروانه که این معامله تا صبحدم نخواهد ماند حافظ

این فصل مرتبط به سرنوشت جاودانی انسان هاست. فرار از دست یغماگر روزگار برای احدی ممکن نیست. اگر ما سرنوشت خود را در دست نگیریم، رویدادها و حوادث دنیای بی وفا و زودگذر، چون باد با سرعت و شتاب، ما را بهر سو بخواهد می برد، و بهر جا بخواهد می سپرد.



در عصر ما عشق بهخدا و بیم از خدا، هر دو از دل ها رخت بربسته اند. اکثر مردمان، از نقشه یزدان برای رشد و تکامل انسان در این جهان بی خبرند، و به بی دینی متوجه:

حضرت بهاءالله

وجهِ عالم به لامذهبي متوجّه. . . `

قدر و مقام دین در نظر مردمان، روز به روز در کاهش است:

از برای مذهبالله و دینالله ما بین ناس قدری نمانده." حضرت بهاءالله

همانطور که دیدیم قرآن مجید نیز از بی دینی مردمان و دوری مسلمین از دین و ایمان خبر می دهد:

يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا. سوره فرقان، آيه ٣٠ اي پروردگار! اين قوم من از قرآن دوري جسته اند.

تنها هدف فرستادگان یزدان، تذکّر و یادآوری است. هدف این کتاب نیز همین است: تشریح و اشاعهٔ گفتار و اندرز آن "یادآوران" و "پیامآوران".

فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبِلاَغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ. سوره رعد، آیه ٤٠

(ای پیامبر!)کار تو پیامرسانی است، وکار ما حسابرسانی.

زرق و برق و جلوه و جلای این دنیا چون آهنربا ما را بهسوی خود می کشاند. ایستادگی در برابر این جاذبه نیرومند آسان نیست. برای پیروزی در این ماجرا و در این مبارزه، باید پیوسته درباره سرنوشت جاودانی خود بیندیشیم و از خود بیرسیم: در سیر و سفر بهسوی خدا، چه باید کرد؟ برای رسیدن بهمقصود، باید نظر بهمآل نمائیم، نه به حال. باید پیوسته به یاد خدا باشیم و بدانیم که او عاشق ماست و بههمین سبب آنچه از شادی ها و نعمتها و نیکی هاست، چون گوهرهائی گرانبها در درون ما نهفته، و ما را بنابر تصویر زیبای خود ساخته است. کار ما در این دنیا کشف آن گوهرهای



بی همتاست. باید با صبر و کوشش، یکیک آنها را از گنجینه های خفا به ظهور آوریم، صفا و جلا بخشیم، و با دامن پر و افتخار به دیار دیگر رویم. هر چه دامن ما پرتر و گوهرهای اندوخته ما پاکتر، شادی ما، ارزش ما، و سربلندی ما نزد خدا بیشتر.

مردمان متفاوتند. جمعی این گوهرهای پنهان را چون ستارگان درخشان در دامان شبهای تیره و تار، به چشم جان درخشنده و تابان می بینند. آن بینندگان، از ارزش و بقای آن جواهر جاودان و پایان این زندگانی زودگذر، چنان آگاهند که در سیر و سفر به سوی خدا، آنی هدر نمی دهند.

این جویندگان و جواهر شناسان نیز مانند دیگران، این جهان را دوست دارند و از نعمتهای آن برخوردارند، امّا نظرگاهشان جای دیگر است. برخلاف بیشتر مردمان که چشمشان بر جلوه و جلای این جهان است، آنها بهفنای آن نظر دارند و سخت آگاهند که این دنیا خانه جاودانی آنها نیست. اینجا بهمهمانی آمدهاند و باید دیر یا زود رخت سفر بربندند و در ساعت مقرر بهسرای دیگر روند. این عاشقان، رضای یزدان را از هرچه به تصوّر آید، برتر می شمرند و به و عده هایش اطمینان دارند:

زود است که ثمرات اقبال و اعمال را اهل حقّ در ملکوت مشاهده نمایند. <sup>4</sup> حضرت بهاءالله

شما لئالی بحر احدیتید. در لؤلؤ ملاحظه کنید که صفا و عزّت او بهنفس او بوده. اگر او را در حریرهای بسیار لطیف بگذارند، آن حریر مانع ظهور طراوت و لطافت او خواهد شد. زینت او نفس اوست. کسب این زینت نمائید و از عدم اسباب ظاهره محزون نباشید. محضرت بهاءالله

قَدَّرْتُ لَكَ مِنَ الشَّجَرِ الأَبْهِي الْفُواكِهَ الأَصْفي، كَيْفَ أَعْرَضْتَ عَنْهُ وَرَضِيتَ بِالَّذي هُوَ أَدْني، فارْجعْ إلى ما هُوَ خَيْرٌ لَكَ فِي الأَفْقِ الأَعْلَى. ' حضرت بهاءالله



از درخت "ابهیٰ" میوه های مصفّا برای تو مقرّر داشتم. چگونه از آن روی برتافتی و به آنچه "ادنیٰ " است راضی و خشنود شدی؟ پس به آنچه در عالم ملکوت است و برای تو برتر است، رجوع نما.

آنچه گفته شد، تصویری مختصر از نقش آفرینش است. سرنوشت ما به دست طراح روزگار چنین ترسیم یافته. چه بخواهیم چه نخواهیم، چه بدانیم چه ندانیم، خالق ما چنین خواسته و چنین تقدیر نموده. در این ماجرا جز تسلیم و توکّل چارهای نداریم:

ليس لاحد ان يتمسّك اليوم الله بما ظهر في هذا الظّهور هذا حكم الله من قبل و من بعد و به زيّن صحف الاوّلين. هذا ذكر الله من قبل و من بعد . . . ليس لاحد مهرب الله الله العليم الحكيم . . . هذا بيان الرّحمن ان انتم من السّامعين . ^ حضرت بهاءالله

احدی چارهای ندارد، مگر امروز به آنچه در این ظهور ظاهر گشته متوسّل شود. این حکم حداست، چه از پیش چه از بعد. کتابهای آسمانی پیشین نیز به این حکم زینت یافته اند. این ذکر خداست، چه از پیش چه از بعد...برای احدی راه فرار میسّر نیست، مگر به سوی خداوند علیم و حکیم...این گفتار پروردگار است، اگر بشنوید...

بنابر شهادت یزدان، اگر مقصود از آمدنِ به این جهان را بدانیم و نقش طراح آفرینش را بپذیریم، در دو جهان رستگاریم، والّا در بند غم و ماتم پیوسته آزرده و گرفتار. بنابر حدیثی:

المؤمن حي في الدارين.^

مؤمن در هر دو دنیا زنده است.

وَمَن كَانَ فِي هَذِهِ أَعْمَى فَهُو فِي الآخِرَةِ أَعْمَى. سوره بنى اسرائيل، آيه ٧٧ هركس در اين دنيا نابينا است. در دنياى ديگر نيز نابينا است.

<sup>\*</sup> ابهين: با شكوه تر و زيباتر.

**پ** ا**دنی**: پست تر و زبون تر.



از اسرار عالم هستی و سرنوشت انسان جز آفریننده جهان کسی آگاه نیست. اگر بزرگان و فلاسفه جهان همه گرد هم آیند، و سال ها به تفکّر و گفتگو پردازند و بکوشند که به نیروی عقل و خرد به اسرار عالم آفرینش پی برند، بدون حمایت یزدان، حتّی به جزئی از آن گنجینه اسرار دست نیابند. دانش آنها در برابر دانش یزدان چون قطره ای به دریاست. آنها نیز مانند سایر مردمان در برابر عظمت و علم و حکمت یزدان عاجز و نادانند.

## آیا میان دانش یزدان و دانش انسان شباهتی هست؟

تنها پیامبران که واسطه بین آفریننده و بندهاند، از اسرار آفرینش آگاهند. زیرا آنچه میگویند از خالق کیهان است، نه از پندار و تصوّر انسان.

این دنیا بی صاحب نیست و بیهوده هستی نیافته. آیا خالق ما نسبت بما بی تفاوت است؟ آیا عشق پروردگار بما از عشق بندگان مهربانش به یکدیگر، کمتر است؟ آیا پدر و مادری مهربان، فرزندان سرگردان خود را به حال خود رها می کنند؟

آیا این همه پیامبران که سرنوشت جهان را در ظل نفوذ خود داشته اند، به دروغ سخن خود را سخن یزدان شمرده اند؟ آیا می توان چنان تهمتی به آنان زد؟

آیا نشانه عقل و خرد است که از این سخن گویان یزدان برای کشف و درک اسرار کیهان، بی بهره و نصیب مانیم؟ گفتار پروردگار، چراغ راه ماست. بدون این چراغ، گمراهیم و بی راه.

آنچه بلا در دنیاست، از قصور و غفلت ما انسانهاست، نه از آفریننده ما. تقصیر را بهخدا نسبت دادن آسان است. از آغاز روزگار رسم بسیاری از



مردمان چنین بوده که خود را معصوم و مظلوم و خالق گیتی را ظالم و بی تفاوت انگارند، و به این بهانه حتّی وجود خدا را انکارکنند. سبب تصوّر این منتقدان، بی خبری از نقشه یزدان است. اگرکسی در سفر به کشور دیگر بدون راهنما و نقشه، تنها به تصوّر خود راهی برگزیند، به مقصود می رسد؟ خداوند پیوسته پیامبرانش را بخاطر ما فرستاده و راه راست را بما آموخته. اگر ما راه او را نپذیریم، و راه خود را پیش گیریم، تقصیر از کیست؟

بنابر شهادت یزدان، برای رهائی جهان از چنگال ظلم و بلا، ما همه مسئولیم. هریک از ما عضوی از عالم بَشَریم، و باید برای رهائی هم نوعان از سختی و بلا، پیوسته بکوشیم و بدانیم که تنها به یاری پروردگار قادر بر این کاریم.

لُوْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَّرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ.

اکر آنچه در زمین است صرف کنی، دلهایشان را الفت نتوانی داد. ولکن پروردگار آنها را الفت بخشید. او قادر و حکیم است.

از صدها بدبختی و بلای عصر ما که جهان را مبتلا ساخته، تنها به یک نمونه نظر کنید. چه بسیارند پدران و مادرانی که فرزندان خود را بخاطر فقر از دست می دهند. در عصر ما، تعداد این قربانیان در روز به ۲٤٬۰۰۰ نفر می رسد. مسئول این همه مرگهای نابهنگام کیست؟ آیا کسی می تواند خود را معذور دارد؟ بنابر شهادت پروردگار، هر بندهای که نظام یزدان را برای رهائی عالم انسان از بند بلا نپذیرد و در تحقق آن نکوشد، در برابر خداوند مسئول است. پس اقرار به آئین پروردگار یا بی اعتنائی به آن آئین را نباید امری کوچک شمرد. نه تنها سرنوشت هر یک از ما، بلکه سرنوشت جهان وابسته به این تصمیم است.



ما ساکنان زمین، خواهران و برادران همیم و چون یک پیکر مرتبط بهیکدیگر. سعادت و سرنوشت هریک از ما در این دنیا، بسته بهسعادت و سرنوشت هریک از اعضاء این پیکر است. غفلت و تأخیر در پذیرش نقشی که یزدان برای هریک از ما مقدر داشته، موجب پیامدهای ناگوار نه تنها برای خود ما، بلکه برای نوع بشر است. طراح روزگار در تحقق هدفهای خود، بار مسئولیت را بر دوش هریک از بندگانش نهاده، و بارها ما را از قصور و غفلت برحذر داشته. امّا گوش شنوا و چشم بینا، چون کیمیا کمیاب است.

فَلَنَسْأَلَنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ.

مردمانی راکه برای آنها پیامبرانی فرستاده شد، البتّه مورد سؤال قرار خواهیم داد.

سَوْفَ تُسْأَلُونَ. سوره اعراف، آيه ٤٤

بهزودی مورد مؤاخذه قرار خواهید گرفت.

حاسِبْ نَفْسَكَ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُحَاسَبَ، لأَنَّ الْمَوْتَ يَأْتِيكَ بَغْتَةً وَتَقُومُ عَلَى الْحِسابِ فِي نَفْسِكَ. أُ

پیش از آنکه به حساب تو برسند، به حساب خودت برس. زیرا مرگ ناکهان به سوی تو می آید. آنگاه باید به حساب خود برسی (در برابر میزان عدل الهی بایستی).

اخطار پروردگار به کسانی که خود را از شرکت در نقشه آفرینش، برای بازسازی جهان، معذور می دارند، شدید است:

إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبُوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ. سوره اعراف، آيه ٤٠

درهای آسمان به روی مردمانی که آیات ما را دروغ می شمرند و نسبت به آنها تکبّر می ورزند، باز نمی گردد. آن منکران و متکبران در صورتی وارد بهشت می شوند که شتری بتواند از سوراخ سوزن بگذرد.



بنابر نقشه آفرینش و حکم عدالت، جهان جاودان تنها برای کسانی جای شادمانی و کامرانی است که در این جهان نقش یزدان را بهدل و جان به پذیرند و در تحقّق آن بکوشند:

وَالدَّارُ الآخِرَةُ خَيْرٌ لَّلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ. سوره اعراف، آيه ١٦٩ همچنين سوره نحل، آيه ٣٠ همچنين سوره نحل، آيه ٣٠

جهان جاودان براي پرهيزكاران بهتر است. آيا تعقّل نميكنيد؟

اتحبون الحيوة الباطلة عن لقاءالله و نعيم الاخرة فما لكم كيف لاتشعرون. قل يا ايهاالملاء ان اتقواالله و ارغبوا الى وجه ربّكم و ما خلق الله فى الجنّة لانفسكم فانّ ذلك لهوالفوز العظيم. ١٠

آیا این زندگانی باطل را از دیدار پروردگار و زندگانی در بهشت جاودان بیشتر دوست دارید؟ شما را چه شده؟ چرا تعقّل نمی کنید؟ بگو! ای مردمان! از خدا بترسید و بهسیمایِ پروردگارتان و آنچه در بهشت جاودان برای شما آفریده روی آورید. رستگاری بزرگ در این است.

زهی حسرت از برای نفوسی که در چنین ایام به حبل [ریسمان] اوهام متمسّک شدند و از مالکِ اَنام [مردمان] محروم ماندهاند. ۱۱

بنابر نقشه آفرینش، برای هر کاری موسم و زمانی است. زمان کاشتن بذر بهار است، نه زمستان سرد و طوفانزا. هنگام درس آموختن، در کودکی و جوانی است، نه در پیری و فرسودگی. بنابر نقشه آفرینش، این جهان زودگذر، جای کاشتن است و جهان جاودان جای خرمن برداشتن. پس از سفر از این سرا، این کشتزار دیگر دیده نشود و این بهار هرگز تکرار نگردد:

اگر الیوم از نفسی امری فوت شود، هرگز بر تدارک آن مؤید نشود. ۱۲ حضرت بهاءالله وقت را غنیمت شمر، زیرا که این وقت را دیگر نبینی و این زمان را هرگز نیابی. ۱۳

بگو! ای دوستان: امروز را مثل و نظیری نبوده و نیست. ۱۴ حضرت بهاءالله



خالق ما به زبان پیامبرش، حضرت بهاءالله، با گفتاری به این مضمون، چنین بما اخطار می دهد و در ببداری ما می کوشد: خواندن هر کتابی تنها برای کسانی میسر است که خط آن کتاب را بدانند. امّا "کتاب عالم" را هر کس مي تواند بخواند. زيرا بر هر صفحه اي از "اين كتاب" واژه "تغيير و فنا" رقم یافته. همه مردمان این "واژه" را مشاهده می کنند و تغییرات و تحولاتی که بهروشنی بر صفحه روزگار ترسیم یافته می بینند، با این حال غافل و مدهوشند. سیس خالق ما با اظهار شگفتی بسیار، می پرسد: این چه مستی است که عالم را از بیداری باز داشته؟ و این چه خوابی است که مردمان را فرا گرفته؟ سیس آفریننده ما و عاشق ما برای بیداری ما سوگند می خورد که اکر نَفْسی کمتر از سر موئی بهشعور آید، خود را بهاین روزگار ناپایدار سرگرم ننماید و از کسب مقام و منزلت بزرگی که برای او مقدر است، غفلت نورزد. در پایان این گفتار، آفریننده و عاشق ما، بار دیگر ما را متذکّر مى دارد كه غفلت ما به حدّى است كه به فنا و نيستى آنچه به آن مشغوليم، معترفیم، با این حال هر یک از ما به طوری در دام این دنیا اسیر و گرفتاريم . ۱۵

در آیات الهی اینگونه گفتار و اخطار بارها تکرار شده:

در هر حین دنیا ندا مینماید و میگوید: ای پسر آدم! زود است بهتراب [خاک] راجع شوی و زخارف و ثروت و عزّت بهتو وفا ننماید، چنانچه بهاحدی قبل از تو وفا ننموده. ۱۲

هم بینائی ما و هم نابینائی ما در جهان جاودان، مرتبط بهبینائی و نابینائی ما در این جهان است. بنابر شهادت قرآن، کسانی که در این دنیا چشم بصیرت نمی گشایند، در دو دنیا سرنوشت یکسان دارند. در هر دو سرا کورند و از منبع شادی ها، دور و مهجور:



لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا. وي ١٢٥

ترجمه ۱: (خدایا) چرا مرا نابینا برانگیختی و حال آنکه من بینا بودم؟ ترجمه ۲: (خدایا) چرا مرا نابینا بهاین دنیا آوردی، و حال آنکه من بینا بودم؟

آری ما را در آمدن به این دنیا اختیاری نبوده و نیست. تنها اختیار ما در این ما جرا این است که از خود چه بسازیم و با چه صورت و سیرتی از این جهان به جهان دیگر روی آوریم. به اراده خالق و صاحب خانه خود، به این سرای زودگذر آمده ایم، و بنابر نقشه او و خواست او باید خانه را خالی کنیم.

روح ما آن گوهر گرانبها هدیه خدا به ماست. عشق به زیبائی و هنرنمائی در پرورش آن گوهر یکتا، هدیه ما به خداست. حقیقت و هویت بهشت برین، و دوزخ "حُزن آفرین" چیست؟ آیا جز به نیکی ها و زیبائی ها گرویدن، یا به بدی ها و زشتی ها خو گرفتن، چیز دیگری است؟

#### در این دنیا، اختیارِ ما در دست ماست:

- یا عمر گرانبها را به هدر می دهیم و چون سنگ پارهای ناصاف و ناموزون می مانیم و همانطور به جهان دیگر می رویم، و با حسرت و ندامت بسیار به خود می نگریم و از دیدن روح آلوده خود رنج می بریم.
- ویا آنکه آن سنگ ارزنده را چنان صفا و جلا می بخشیم که شایسته تاج و تخت بهشتیان شویم.

خداوند عاشق ماست و بخاطر عشق، ما را از نیستی محض به هستی آورده. آثار آسمانی، پر از اندرزهای آفریننده به بنده است:

ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس بیاد دوست بیامیزید و از دشمن به پرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آن را یافته اید و نگاه داشته اید و جان را بآن آلوده اید. جان برای یاد جانان



است، آن را پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آن را بیاد گمراهان میالائید.

ای بندگان! بهراستی میگویم! راستگوکسی است که راه راست را دیده، و آن راه یکی است، و خداوند آن را پسندیده و آماده نموده. و این راه در میان راهها مانند آفتاب جهان تاب است در میان ستارگان. هرکس به این راه نرسیده آگاه نه و بی راه بوده. این است سخن یکتا خداوند بی مانند. ۱۷

ای عباد! اگر در این ایام مشهود و عالم موجود فی الجمله امور بر خلاف رضا از جبروت قضاء واقع شود دلتنگ مشوید که ایام خوش رحمانی آید و عالمهای قدس روحانی جلوه نماید و شما را در جمیع این ایام و عوالم، قسمتی مقدر و عیشی معین و رزقی مقرر است. البته بهجمیع آنها رسیده، فایز گردید. ۱۸ حضرت بهاءالله

آیا عشق را جز با عشق می توان پاسخ داد؟ از هدیه های بزرگ یزدان به بندگان، اختیار و آزادی است. عشق و دوستی بدون میل و اختیار، بی معنا است. عشق ورزیدن به اجبار، شایسته بردگان است، نه انسان ممتاز.

### نقش این جهان در سرنوشت جاودانی انسان

در دوران زندگی خود در این جهان، هر یك از ما آزادیم که بهخواست خویش به درجه ای از کمال و شایستگی برسیم. این رستاخیزِ نخستینِ ماست. پیش از آنکه هر یك از ما با رستاخیزِ جهان جاودان روبرو شویم، با رستاخیزِ این جهان مواجهیم. در این رستاخیز، انتخاب در دست ماست؛ در آن رستاخیز، انتخاب در دست ماست؛ در قرآن مجید و آثار آسمانی دیگر چنین آمده که منکرین و ظالمین پس از سفر از این سرا، آرزو می کنند که به این دنیا باز گردند تا با ایمان به پیامبر یزدان به عالم دیگر رهسپر شوند. البته این امری است محال:



وَلُوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَا لَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذِّبَ بِآيَاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ بَلْ بَدَا لَهُم مَّا كَانُواْ يُخْفُونَ مِن قَبْلُ!

همچنین سوره بقره، آیات ۲۸-۲۲ همچنین سوره بقره، آیات ۱۹۲-۱۹۳

اگر می دیدی چطور با "آتش" (دردِ دوری از خدا) روبرو می شوند! می گویند: ای کاش به جهان پیشین باز می گشتیم تا آیات پروردگار را دروغ نشماریم و از گروه مؤمنین به شمار آییم. (آنگاه) آنچه از آنها پنهان بود، بر آنها آشکار می شود.

إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا.

هرگاه یکی از آنها را فرشته مرگ میبرد، میگوید: پروردگارا مرا باز گردان تا گذشته را جبران نمایم و بهرفتار نیک پردازم. چه محال است رسیدن بهاین آرزو! (این امید جزخواب و خیال چیز دیگر نیست.)

قُلْ يَتَوَفَّاكُم مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُؤُوسِهِمْ عِندَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ.

بگو! فرشته مرگ که مسئول شماست، روح شما را می گیرد. سپس به سوی پروردگارشان باز می گردید. اگر به بینی گناهکاران چقدر نزد پروردگارشان سرافکنده اند، در حالی که می گویند: پروردگارا ما اکنون چشم بینا و گوش شنوا یافتیم. ما را به عالم پیشین باز گردان تا رفتار نیکی از ما سر زند. (ما به درستی آنچه به آن شک داشتیم) حال یقین داریم.

آرزوی رجوع به این جهان، بارها در قرآن تکرار شده، از جمله در این آیات: ۱۲:۸۵; ۲۲:۱۰۲; ۲:۱٦٧; ۲۳:۱۰۰,۱۰۷,۱۱۵; ۱۵:۲; ۲۵:۲٤; ۵۷:۱۳; ۳۲:۱۲; ٤٠:۸٤-۸۵; ۲۳:۱۰۱-۱۰۲

این عالم پردهای است بر چشم روح ما. پس از سفر از این عالم، ناکهان پرده کنار می رود:

فسوف يكشف الله الغطاء عن بصائركم في الوقت المعلوم هنالك انتم لتنظرنّ الى ذكرالله العلى شديداً. ١٩



زود است که در زمان مقرّر پرده از چشم شما برافتد. آنگاه "ذکرِ پروردگار" بزرگ را روشن و درخشان خواهید دید.

اگر بهقدر خردلی این مقام [مقام مؤمن] ظاهر شود، کل بهجان بشتابند و طائف گردند. ۲۰

چون روح انسانی بهجهان الهی شتابد...پرده برافتد و حقیقت جلوه نماید. \*۲۱ حضرت عبدالبهاء

اکر ساکنان جهان جاودانی را بهبینیم، زندگانی ما در اینجا معنای خود را بکلّی از دست می دهد و نقشه و نظام آفرینش بکلّی در هم می ریزد. در آنصورت، دو اصل "آزادی" و "آزمایش" که دوحلقه از نقشهٔ آفرینش اند بی نتیجه و اثر می شوند.

بنابر شهادت پیامبران، ارمغان ایمان و رضایت یزدان را باید در این جهان در کمال آزادی و بدون کمترین اجبار بدست آوریم. زیرا پس از دیدن "عذابِ دوری از خدا" برای گروهی، و "شادیِ نزدیکی بهخدا" برای گروهی دیگر، هر انسانی، هر اندازه از عقل و خرد محروم باشد، به ارزش آن ارمغان پی برده، به دل و جان آن را خواهان شود.

لاَ يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ آمَنَتْ مِن قَبْلُ. سوره انعام، آيه ١٥٨

ایمان اگرپیش از سفر از این جهان بدست نیاید، فایدهای ندارد.

بنابر حکم و اراده الهی، آن ارمغان بزرگ یزدان تنها از آنِ کسانی است که آنرا در این دنیا کسب نموده اند: بندگانی که پردهٔ زیبایی و درخششِ جهان ناپایدار آنها را از دیدن و شناختن جمال موعود باز ندارد.

قل سوف يطوى الله الارض و من عليها و يحشركم بالحق فى مكمن قدس مكين اذا تشهدون اسرارالامر و تطلعون بما قدر من لدى الله العلى الحكيم و تقولون فى انفسكم يا حسرة علينا فيما غفلنا عن ذكرالله وكنا فى ضلال مبين.
خضرت بهاءالله (مائدة آسمانى، جلد ٤، صفحه ٣١٧)



در این آیات، رموز و اسرار بسیار از آفرینش جهان و طینت و طبیعت انسان پنهان و آشکار است:

إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا. سوره كهف، آيه ٧ آنچه در عالم است زيبا آفريديم، تا مردمان را بيازماييم و نيكوكاران را بشناسيم.

كَذَلِكَ زَيَّنًا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ.

بدینسان اعمال هر امّتی را در نظرشان زیبا جلوه دادیم.

كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْكَافِرِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ. وي ١٢٢

بدينسان اعمال مردم بي ايمان به نظرشان زيبا جلوه مي كند.

كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ. سوره يونس، آيه ١٢

این طور رفتار مردم متجاوز و خطاکار در چشم آنها زیبا جلوه میکند.

كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَكَيْهِمْ فَرِحُونَ. سوره مؤمنون، آيه ٥٣

هرگروهی از آنچه دارد راضی و خوشحال است.

همانطور که بحث شد، زندگی در این دنیا یک مبارزه است مبارزه میان این "دو نفس":

- نفس نابینا، کوته نظر، خود خواه، و خودبین.
- نفس بينا، بلندنظر، خداخواه، و جهانبين.

تفاوت این "دو نفس" در چیست؟

- نفس خودخواه، نظر به حال دارد، نفس خداخواه نظر به مآل.
- نفس خودخواه، نظر بهراحت و عزّت خود دارد، نفس خداخواه نظر بهراحت و سعادت عامهٔ مردمان.
- نفس خودخواه، هر کاری را که دوست دارد، به نظر خود زیبا جلوه
   می دهد و هر کاری را که دوست ندارد، بی ارزش یا کم ارزش جلوه



می دهد. نفس خداخواه، هر چیزی را از نظر خدا، بنابر گفتار خدا می بیند.

لذّت زندگی و زیبائی آن در مبارزه بین این "دو نفس" است. اگر این مبارزه نبود، زندگانی انسان چندان جلوه و جلائی نداشت. در آنحال، مردمان مانند جانوران، مانند هم می شدند. بخاطر کشمکش میان این "دو نفس مبارز" گلزارِ رنگارنگ آفرینش، همواره باردار و شکوفاست، و هر ساعت و هر دم میوههای تازه و شگفتآور بهبار می آورد. رویدادهای روزگارِ متغیّر و ناهموار، هر روز بیشتر از پیشتر بر شگفتی هایِ ما می افزاید. حتّی پیامبران از دیدار پدیدههای نوین و بی سابقه روزگار در حیرت اند، و از این گونه رویدادها بیشتر می طلبند و چنین می گویند: "پروردگارا! بر حیرت من سفزا!"\*

این دنیا دامی است پنهان و عیان، پنهان از نفس نابینا و خودبین، عیان بر نفس بینا و خدابین. پیامبران این دام را بما می نمایند و ما را از نزدیکی به آن برحذر می دارند. در این ماجرا، ما آزادیم که اختیار را به نفس نابینا و آخوربین بسپاریم، و یا آنرا مهار کنیم و نفس بینا و آخربین را فرمانروا سازیم. گفتار بعد از امیر مؤمنان، سرانجام روحی را شرح می دهد که در هنگام زندگانی در این عالم به جای کسب سرمایه جاودانی، به اندوختن مال و شروت پرداخته، و با فقر معنوی به جهان جاودان شتافته. در آن زمان، این روح ناتوان، از قصور و غفلت پیشین خود سخت رنجور است. "امّا افسوس که دیگر دیر است: "

چنین کسی خویشانش را بهروشنی می بیند و می شنود که چگونه مویه سر می دهند، و موی پریشان می کنند. در این حال ، با شعور و عاقل است. با خود

<sup>\*</sup> ربّ زدنی فیک تحیّرا.



می اندیشد که چگونه عمری را بسر برده و روزگاری را گذرانده. آنگاه بیاد می آورد که چه مال و ثروتی اندوخته و در گردآوری آنها چگونه از حلال و حرام، روا و ناروا، چشم پوشیده...حس می کند که در اندوختن آنها، چه رنجها و حرمانها بهجان خریده و اینک در این هنگام، باید از آنها چشم پوشیده و از خود جدایشان کند. بعد از او، این ثروت، بی زحمت، و این گنج، بی رنج، نصیب بازماندگانش خواهد شد، تا با آن به خوش گذرانی و عیش و عشرت پردازند... پس...از فرط ندامت، انگشت تأسف به دندان می گزد و از آنچه در دوران زندگی بر آنها دل بسته بود، اینک به شدت نفرت دارد. آرزو می کند، کاش کسی که مقام و منزلت او را آرزو می کرده، و بر ثروتش به حسد، چشم داشته، صاحب آن اموال می بود. امّا هزاران افسوس که دیگر دیر است! ۲۲

پس بنابر گفتار امیر مؤمنان، آنان که از این جهان می روند، آگاهی و شخصیت خود را از دست نمی دهند. روحشان همچنان زنده و بیدار است. اگر چه ما آنها را مرده می نامیم، امّا آنها از ما آگاه تر و زنده ترند.

پس شما همچون بیدار دلانی باشید که میدانند این بساط ناپایدار است، و این خانه، خانه جاودانشان نیست. منزل باقی، بهشت موعود شماست. خداوند منّان و سبحان شما را بهمنظور بازیچه و از روی هوس نیافریده...میان هر یك از شما با بهشت و دوزخ، فاصلهای جز مرگ نیست که بی امان در یك زمان بر شما ظفر می یابد.

پروردگار ما را پیوسته بهبهشت برین میخواند، و بما می آموزد و اخطار می دهد که ورود به آن جشن آسمانی و بهره بردن از نعمت های جاودانی در آن جهان، مشروط به پذیرش دعوت یزدان در این جهان است.

وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيُسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ.

وقتی بندگان من درباره من از تو می پرسند، بگو: من بهشما نزدیکم و دعای شما را پاسخ می دهم. پس (آنها نیز) باید بهدعوت من پاسخ دهند تا رستگار شوند.



ادْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً. . . إِنَّ رَحْمَتَ الله قَرِيبٌ مِّنَ الْمُحْسِنِينَ.

سوره اعراف، آیات ۵۵-۵۵

با گریه و زاری، پنهان از دیگران، پروردگارتان را بخوانید...رحمت و لطف یزدان بهنیکان بس نزدیک است.

من بهتو مأنوسم و تو از من مأيوس...و در جميع حال بهتو نزديكم و تو در جميع احوال از من دور. و من عزّت بي زوال براى تو اختيار نمودم و تو ذلّت بي منتهي براى خود پسنديدى. آخر تا وقت باقى مانده رجوع كن و فرصت را مگذار. ٢٠ حضرت بهاءالله

شهادت می دهم ای دوستان که نعمت تمام و حجّت کامل و برهان ظاهر و دلیل ثابت آمد، دیگر تا همّت شما از مراتب انقطاع [وارستگی از دنیا] چه ظاهر نماید. ۲۵

قل ان حجة الله بالغة في ذلك الكتاب. ٢٦ بگو! دليل و حجّت يزدان در آن كتاب مردمان را كافي است.

### شرایط و لوازم توفیق در خداشناسی

نیروها و استعداداتِ لازم برای توفیق در سیر و سفر بهسوی خدا بسیارند. شایسته است بعضی از آنها را بطور مختصر از نظر بگذرانیم:

- طالب راه راستی بودن و عشق وافر به شناسایی خدا داشتن. در عصر ما، مردمان سخت گرفتار این جهانند، و تنها به ظاهر دین پردازند. طالبانِ راه راستی در این زمان چون در و گهر کمیاب اند.
- جرأت و شهامت داشتن. تحقیق و تتبّع در خداشناسی مستلزم شهامت بسیار است. مردمان امنیت را در اکثریت می جویند. این فضیلت نیز در عصر ما کمیاب است.



- بهخود متکی بودن. تقلید از پیشوایان یا از اکثریت، همواره مردمان را از جستجو و تفکر و تعقل باز داشته و می دارد.
- از صبر و کوشش هرگز دست نکشیدن. بدون این دو خصلت، توفیق در هیچ کاری امکان پذیر نیست. شگفتا، مردمان برای امتحانات مدرسه، سال ها صبر و کوشش کنند، امّا برای توفیق در امتحانات معنوی و برگزیدن سرنوشت جاودانی خویش، از کوشش و تتبّع و پشتکار سر باز زنند.
- قلب صاف و نیت پاك داشتن. آثار آسمانی بما اخطار می دهند که تا قلب پاك نشود و نیت خالص و مصفّا نگردد، نور یزدان در روح انسان نتابد.
- به خدا متکی بودن و از او، با کمال بندگی و صمیم قلب و اظهارِ عجز و نیاز، یاری و یاوری خواستن. بدون مساعدت و مرحمت یزدان، دست یافتن به هدیهٔ ایمان به هیچ وجه امکان پذیر نیست.
  - با انصاف و عدالت راه راستی را جستن:

#### مردم روزگار بهاعتساف انس گرفتهاند و از انصاف در گریز. ۲۰ حضرت بهاءالله

گذشتن از وادی شك و شبهه، رستن از بیابان حیرت، و رسیدن به گلستان ایمان و اطمینان برای بسیاری از مردمان از دشوارترین كارهاست. به همین سبب، پروردگار بزرگترین پاداشها را برای چنین قهرمانانی مقدّر فرموده. خواستاران هدیهٔ راستی كه بر نفس خودخواه و نابینا غلبه یابند و از وادیها و مراحل جستجو با صبر و كوشش بگذرند، و با عشقی سرشار در یافتنِ موعود و مقصود بكوشند، و خواست خدا را از خواست خود برتر شمرند، از گنجینه های بخشش و عنایت یزدان چنان بهره برند و به نعمت هائی دست یاند كه بیان از ذكر آنها عاجز است:



فوالله لو يظهر مقام احد منكم على من على الارض ليفدون انفسهم ابتغاء لهذا المقام الذى كان بيدالله محفوظا ولكن احتجب من عيون الناس ليميز الخبيث من الطيب وكذلك يبلوهم الله فى الملك ليظهر ما فى قلوبهم. ٢٠ حضرت بهاءالله به خدا سوكند! اكر مقام و مرتبت يكى از شما (مؤمنين فداكار) بر مردم جهان آشكار شود، آنها خود را فدا خواهند ساخت تا بهاين مقام و مرتبتى كه بهاراده يزدان از نامحرمان محفوظ است، برسند. امّا اين بخشش بزرگ از ديده ها پنهان كشته تا مردم خبيث و ناپاك از مردم خوش طينت و پاكسرشت جدا شوند. اين طور يزدان آنها را در اين دنيا مى آزمايد تا آنچه در دل هايشان پنهان است، آشكار و عيان شود.

پس می بینیم که خداشناسی چندان کار آسانی نیست. هدفی است بس بزرگ که نیازمند به ظهور و بروزِ همهٔ نیروهای معنوی انسان در حد کمال است. بدون غلبه بر موانع عاطفی، اجتماعی، اخلاقی، و فکری، و بدون دست یافتن به صفات و فضائل معنوی و کسب لطف و عنایت الهی، راهی به ارمغان ایمان نتوان یافت. صفات و شرایط لازم برای کسب ایمان، همه چون شیر و شکر در هم آمیخته و چون زنجیر بهم پیوسته اند. چه بسا فقدان یکی از آنها، جوینده را از رسیدن به مقصود باز دارد.

### كفتكو ميان عقاب وكلاغ

شاعر و نویسنده اندیشمند، دکتر پرویز خانلری، تمایلات جسمانی و معنوی انسان را به صورت گفتگو میان یک عقاب و کلاغ بیان می دارد. کلاغ نمادینی از تمایلات جسمانی و فانی انسان (نفس نزدیک نگر) و عقاب نمادینی از تمایلات آسمانی و جاودانی انسان (نفس پایان بین) است. در این داستان، عقاب عمری کوتاه و کلاغ عمری دراز دارد.



#### سخن عقاب

زار و افسرده چنین گفت عقاب راست است این که مرا تیز پر است من گذشتم به شتاب از در و دشت گرچه از عمر، دل سیری نیست من و این شه پر و این شوکت و جاه تو بدین قامت و بال ناساز

#### پاسخ كلاغ

هر چه از خاك شوى بالاتر تا بدانجا که بر اوج افلاک ما از آن، سال بسى يافتهايم زاغ را میل کند دل به نشیب دیگر این خاصیت مردار است گند و مردار بهین درمانست خیز و زین بیش، ره چرخ میوی من كه صد نكتهٔ نيكو دانم خانهای در پس باغی دارم خوان گسترده الوانی هست

باد را بیش گزندست و ضرر آیت مرگ بود پیك هلاک كز بلندى، رخ برتافتهايم عمر بسیارش ارگشته نصیب عمر مردار خوران بسيار است چارهٔ رنج تو زان آسانست طعمهٔ خویش بر افلاک مجوی راه هر برزن و هر کو دانم وندر آن گوشه سراغی دارم خوردنیهای فراوانی هست

که موا عمر، حبابی است بر آب

لیک پرواز زمان تیزتر است

به شتاب ایام از من بگذشت

مرگ میآید و تدبیری نیست

عمرم از چیست بدین حد کوتاه؟

بهچه فن یافتهای عمر دراز؟

کدام یک برتر است؟ عمری دراز در مردابها زیستن، یا عمری کوتاه بر فراز گلزارها و دشتها پرواز نمودن و زیبائیهای جهان را دیدن؟ عقاب زندگانی دراز در مرداب را نیسندید و بیش از پیش بهسرنوشت با شکوه خود پی برد. سپس با شوق بسیار بهسوی آسمانها بنای پرواز گذاشت:

هست پیروزی و زیبایی و مهر نَفس خرّم باد سحرست

یادش آمد که بر آن اوج سپهر فر و آزادی و فتح و ظفرست



دیدگردش اثری زینها نیست و خشت و نفرت و بیزاری بود گفت: ای یار ببخشای مرا تو و ممر دراز گند و مردار تو را ارزانی عمر در گند بسر نتوان برد زاغ را دیده بر او مانده شگفت راست با مهر فلک، همسر شد نقطهای بود و سپس هیچ نبود

دیده بگشود، بهر سو نگریست آن چه بود از همه سو خواری بود بال بر هم زد و برجست از جا سال ها باش و بدین عیش بناز من نیم در خور این مهمانی گر در اوج فلکم باید مُرد شهر شاه هوا، اوج گرفت سوی بالا شد و بالاتر شد لحظه ای چند بر این لوح کبود



دل اندر جهانآفرین بند و بس که بسیار کس چون تو پرورد و کشت چه بر تخت مردن، چه بر روی خاک سعدی جهان ای برادر نماند بهکس مکن تکیه بر ملک دنیا و پشت چو آهنگ رفتن کند جان پاک

# پروردگار را ازگفتارش میتوان شناخت

ای خاک متحرّک! من به تو مأنوسم و تو از من مأیوس... و در جمیع حال به تو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور. و من عزّت بی زوال برای تو اختیار نمودم و تو ذلّت بی منتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار. ۲۹

ای پسران غفلت و هوی! دشمن مرا در خانه من راه داده اید و دوست مرا از خود رانده اید. چنانچه حبّ غیر مرا در دل منزل داده اید. ۳۰ حضرت بهاءالله

ای دوست لسانی من! قدری تأمّل اختیار کن. هرگز شنیدهای که یار و اغیار در قلبی بگنجد؟ پس اغیار را بران تا جانان بهمنزل خود در آید. ۳۱ حضرت بهاءالله



ای پسر ارض! اگر مرا خواهی، جز مرا مخواه. و اگر اراده جمالم داری، چشم از عالمیان بردار. زیرا که اراده من و غیر من چون آب و آتش در یک دل و قلب نگنجد. ۳۲

نیکوست کسی که امروز با دوست پیوندد، و از هر چه جز اوست در رهش بگذرد و چشم پوشد تا جهان تازه بیند و بهمینوی پاینده راه یابد. تصرت بهاءالله ای بندگان! اگر دردِ دوست دارید، درمان پدیدار. اگر دارای دیده بیننده اید، گُلِ روی یار در بازار نمودار...این است گفتار پروردگار جهان. " حضرت بهاءالله

# 1



# "قضا و قدر" يعنى چه؟

جام می و خون دل هریک به کسی دادند در دایره قسمت اوضاع چنین باشد حافظ

#### مقدمه

در آثار آئین بهائی، طبیعت، علم، دین، و قضا و قدر، همه یک نوع تعریف شده اند، به این عبارت:

روابط ضروریّه که منبعث (سرچشمه گرفته) از حقایق اشیاء است. ا حضرت عبدالبهاء

- روابط ضروریه: میان همه آفریده ها روابطی انفکاک ناپذیر برقرار است.
- منبعث از حقایق اشیاء: این روابط از نهاد یا حقیقت اصلی آفریده ها سرچشمه می گیرند.



بهبینیم این چهار پدیده—طبیعت، دین، علم، قضا و قدر—چه وجه مشترکی دارند، و چگونه با هم متفاوتند:

- طبیعت: روابط انفکاک ناپذیر میان موجودات مادّی، مانند رابطه زمین و خورشید، یا رابطه آب و آتش.
- علم: روابط انفكاك ناپذير در عالم آفرينش، مانند رابطه غذا، دوا، و ورزش با سلامت انسان (هدف دانشمندان، كشف اين روابط است.)
- دین: روابط انفکاک ناپذیر میان نهاد یا حقیقت اصلی انسانها و میان نهاد انسان و خدا.
- قضا و قدر: روابط انسان، بخصوص سرنوشت انسان، با نقشه آفرینش. (نقشه تکامل و سرنوشت انسان در لوحه یا آئینهٔ علم یزدان.)

روابط ضروری میان همه آفریده ها (حقایق اشیاء) از آغاز آفرینش بوده و خواهد بود. آن روابط را بهیچوجه نمی توان از نهاد آنها جدا نمود. جاذبه نیروئی است ضروری که بنابر آن، اجزاء عالم هستی بهم مرتبطند. معادلِ آن نیرو در عالم انسان، محبّت است. استعداد محبّت و نیاز بهمحبّت در همه انسان ها نهاده شده و از سرشت و طبیعت انسان قابل انفکاک نیست. بنابر نقشه آفرینش، راستی و درستی بهانسان آرامش می بخشد، دروغ و نادرستی، ناامنی و تشویش خاطر می آورد. این استعداد در نهاد هر انسانی بوده و هست. بخشش بهفقرا و فداکاری موجب عزّت نفس می شود، خساست و خودخواهی از عزّت نفس می کاهد. عشق به خدا و ایمان خساست و خودخواهی از عزّت نفس می بخشد، عدم ایمان به خدا انسان را به جهان جاودان بهانسان هدف و امید می بخشد، عدم ایمان به خدا انسان را زاین امتیاز باز می دارد. خداشناسی، مانند پرتو آفتاب، راه زندگانی و



هدف و سرنوشت ما را بما می نماید. این آگاهی و دانائی، موجب آرامش و شادی ما می شود. هرچه در راه خداشناسی و عشق به خدا پیشتر رویم، شادتر می شویم. این استعدادها و تمایلات و نیازها و روابط در نهاد هر روحی از آغاز روزگار بوده و خواهد بود.

این خصوصیات نشان می دهند که در طبیعت یا ذات و سرشت انسان، که تصویری از پروردگار است، جز تمایلات مثبت چیزی نمی توان یافت. زیرا آنچه نیک است به روح انسان شادی و سربلندی و آرامش می بخشد، و آنچه بد است، احساس ناامنی و تشویش خاطر می آورد. رفتار و گفتار و پندار ناپسند از نیروی اختیار و آزادی انسان سرچشمه می گیرد. بدیهی است بدون اختیار، انسانیت ما هرگز تحقق نمی یافت.

آنچه نیک است جانبخش و روح افزاست، و آنچه بد و نارواست، جانکاه و غم افزا. خالق روزگار چنین مقدر داشته، و اسرار آفرینش را بر صفحه گیتی چنین نگاشته. هرگاه به خواست خدا تسلیم شویم، نهاد یا حقیقت اصلی ما که روح ماست، به عالی ترین مدارج کمال می رسد، زیرا بنابر نقشه آفرینش و نیازهای نهفته در آن، پرورش می یابد.

دانشمندان روابط هر بذری را با آب و خاک و آفتاب مطالعه می کنند تا بهترین شرایط را برای رشد آن بیابند. این وظیفه دانشمندان است. هدف و مقصود پیامبران، پرورش بذرِ روح ماست. در هر عصر و زمانی حدود هر هزار سال یکبار پروردگار به زبان یک انسان، راه پرورش روحمان را بما می آموزد. قوانین و روابطی که بر روح ما حاکمند، مانند قوانین و روابطی که بر طبیعت حاکمند، دقیق و ثابت اند. تا گیتی بوده و هست، هیچگونه تغییری در اصلیّت و صحّت و ابدیّت این قوانین و روابط وجود نداشته و نخواهد داشت. سنّت خدا همان است که در آغاز روزگار هستی یافته.



#### اَبِيَ الله ان يجرى الأمور الا باسبابها و جعلنا لكلّشيء سببا. ٢

حضرت عبدالبهاء (نقل از حدیث نبوی)

بنابر اراده پروردگار، تحقق هر کاری مشروط بهعلّت یا سببی است. برای هر کاری، سببی مقرّر داشتیم.

گفتار پیش بما می آموزد که باید در هرکاری، به اسباب متوسل شویم، یعنی در مورد هر تصمیمی تحقیق کامل به عمل آوریم، سپس پیامد تصمیم را به خدا سپاریم:

اکر کسی تفویض نماید و توکّل کند، آنچه مصلحت اوست ظاهر شود. باید بهاساله تمسّک نمود. ۳

بنابر این توضیحات، میان علم و دین کمترین تناقضی نیست. هدف آنها کشف یا اظهار روابطی است که خالق گیتی میان "حقایق اشیاء" یعنی در نهاد آفریده ها گذاشته است.

حقیقت اصلی یا نهاد همه آفریدهها مرتبطند، و گاهی هدف مشترک پیدا میکنند. مثلاً علم روانشناسی و تعالیم الهی هر دو بما می آموزند که چگونه کودکانی شاد و کامروا به بار آوریم.

بنابر تعریفهای مشترک میان چهار پدیده آفرینش، یعنی طبیعت، علم، دین، قضا و قدر، می توانیم نتیجه بگیریم که در عالم هستی، یک حقیقت به صورتهای گوناگون جلوه گر شده. روابط ضروریه میان "حقایق اشیاء" یعنی آنچه در نهاد پدیده ها یا آفریده ها نهاده شده چه مادی چه معنوی همه مظهر و آئینه تمام نمای یک حقیقت اند. مانند شیشه های رنگارنگ که نور را به رنگ های گوناگون جلوه می دهند، آن یک حقیقت، در عالم هستی به شکل ها و مظاهر گوناگون پدیدار گشته. سرچشمهٔ آن حقیقت مطلق، عشق و حکمت یوردگار است.



#### اسرار نهفته در قضا و قدر

"قضا و قدر" و "جبر و اختیار" بذری است که اسرار آفرینش انسان در آن پنهان است. جز پروردگار احدی از اسرار نهفته در این بذر آگاه نیست. در این بحث تنها به یک توضیح و تفسیر مختصر اکتفا می شود:

- قضا یعنی حکم: ما به حکم خدا هستی یافته ایم و از نقشه آفرینش ذرهای انحراف نتوانیم.
- قَدَر، همریشه با واژه قَدْر: بهر یک از ما نقش خاص و قدر یا اندازه ای از مواهب الهی عطا شده.

در عالم "قضا" همه انسانها یکسانند، زیرا همه بنابر حکم خدا و تصویر و نقشه خدا هستی یافتهاند. بعکس در عالم "قَدَر" همه انسانها متفاوتند. این یکی از معانی "وحدت درکثرت" است.

یک غنچه، بنابر حکم خدا هستی یافته. این "قضا" است. بوی خوش و زیبائی نهفته در آن "قَدُر" است. غنچه هنگامی به کمال می رسد که بوی خوش و زیبائی درونش را بنماید.

در گلستان "قضا" همه مردمان یکسانند. روح هر کودک شیرخواری، آئینهای از بزرگی و صفا و شکوه و شگفتی های خداست. در این گلستان، کوچک ترین تفاوتی میان انسان ها نیست. در گلستان "قَدَر" غنچه ها متفاوتند. هر یک از آنها باید زیبائی خاص خود را بنماید. رمز زیبائی جهان در تنوع گل هاست.

هر یک از ما باید آنچه برایمان "مقدّر" شده، یعنی نقشی و قدر یا سهمی که خداوند بما بخشیده، بهمیل و اختیار خود، بهعرصه ظهور آوریم. اگر چنین کنیم، بهسرحد کمال رسیده ایم. در نظر خدا، ارزش ما در این نیست



که چه داریم، بلکه با آنچه داریم چه میکنیم. بعضی از مردمان از یک بذر، خرمنی بهبار می آورند. گروهی دیگر، از یک خرمن بذر، یک دنیا خار می پرورند.

باران که در لطافت طبعش خلاف نیست در باغ لاله روید و در شورهزار خس سعدی

همه چیز در عالم تحت اصول و روابط خاصی هستی یافته. آفرینش انسان نیز از این قانون مستثنا نیست.

كلّ النّاس قد خلقوا على فطرة الله...قدّر لكلّ نفس مقادير...ولكن يظهرُ كلّ ذلك بارادات انفسكم... أ

همه مردمان بر "فطرت الهی" خلق شده اند...و برای هر کسی مقادیری مقدّر شده...ولکن ظهور آنها بسته به اراده خود شماست.

نسأل الله بأن لا تمنعكم أنفسكم و أهواؤكم عمّا قُدِر لكم. محضرت بهاءالله از پروردگار خواستاريم كه نفسِ شما و هوس هاى شما، شما را از آنچه برايتان مقدّر داشته، باز ندارد.

سعى نمائيد كه بلكه بهاعانت الهيه آنچه در ملكوت تقدير مقدّر شده، بهاعمال شنيعه تغيير نيابد و تبديل نشود. تقيير نيابد و تبديل نشود. تعليم نيابد و تبديل نشود تعليم نيابد و تبديل نيابد

بسیاری از مردمان از سرنوشت خود و سهم خود ناراضیند. عدم رضایت برابر است با ناشکری و قدر ناشناسی. ما باید از نقش خود و سرنوشت خود راضی باشیم، زیرا خیر و صلاح خود را نمی دانیم:

عَسَى أَن تَكْرَهُواْ شَيئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ. سوره بقره، آیه ۲۱۲

چه بسا چیزهائی که دوست ندارید، امّا برای شما خوبند. و چه بسا چیزهائی که دوست دارید، امّا برای شما بدند.

<sup>\*</sup> فطرت الهی: اشاره بهسرشت و طینت و نقشه آفرینش انسان است. روح انسان تصویری است از یزدان. از این نظر، کوچکترین تفاوتی میان انسانها نیست.



بنابر نظام و نقشه آفرینش، کار ما در این دنیا ظهور استعدادات درونی ماست. در نظر خدا، ارزش ما و اجر ما برابر با اراده و کوشش ما برای ظهور "قدرِ" نهفته در درون ماست. در این دنیا جز نقد نمودن این "قدر" یعنی سهم یا "مقداری" که برای ما "مقدر" شده، کاری نداریم. آنچه از گنجینه درون به عرصه ظهور نیاوریم، آنرا از دست داده ایم. بنابر نقشه آفرینش، جبران این زیان هرگز ممکن نیست.

آنچه امروز فوت شود تدارک آن محال [است]. <sup>۷</sup>

برای شکوفا نمودن غنچه روحمان، دو راه در اختیار داریم:

- سعى وكوشش
- طلب یاری از خدا

مقصود از دعا، یاری خواستن از خداست، تا آنچه در درون داریم، بهلطف و مرحمتش بهعرصه ظهور آوریم. در گلستان روح ما، چهار غنچه نهفته است. باید با کوشش و دعا این چهار غنچه را شکوفا سازیم:

- سلامت و شادابی جسم (جسمانی)
  - شادی و عشق بهزندگی (عاطفی)
    - انسان دوستی (اجتماعی)
- خداشناسی و عشق بهخدا (معنوی)

همه این غنچهها باید بشکفند تا گلستانی زیبا و خوشبو بیافرینند. خداشناسی و عشق بهخدا سرچشمه پرورش همه این غنچههاست، زیرا بدون نور خدا، روح ما در تاریکی است:



انسان تا حق را نشناسد، از شناسائی خود محروم است. زیرا باید اوّل انسان نور آفتاب را ادراک نماید و نور خویش را نیز مشاهده کند. زیرا بی نور هیچ چیز مشاهده نشود.^

خداشناسی به انسان هدفی جاودان می بخشد. عاشق خدا، تنش را دوست دارد و در حفظ آن می کوشد، زیرا تن او خانه روح اوست. عاشق خدا به زندگی عشق می ورزد. چطور ممکن است، کسی عاشق نقاش باشد، امّا نسبت به نقشه اش بی تفاوت باشد؟ عاشق خدا، عاشق مردمان است، زیرا تصویر خدا را در همه آنها، حتّی پست ترین آنها می بیند. علاج همه مشکلات انسان و جهان، خداشناسی و عشق به خداست. جز این هرگز راهی نبوده و نخواهد بود. اگر شما راهی جز این یافتید، بزرگ ترین جایزه در دنیا حق مسلم شماست.

وَجِّهْ بِوَجْهِي وَأَعْرِضْ عَنْ غَيْرِي، لأَنَّ سُلْطانِي باقٍ لا يَزُولُ أَبَداً وَمُلكِي دائِمٌ لا يَحُولُ أَبَداً. وَإِنْ تَطْلُبْ سِوائي لَنْ تَجِدَ لَوْ تَفْحَصُ فِي الوُجُودِ سَرْمَداً أَزَلاً. أَ

حضرت بهاءالله

بهمن روی آور، و از غیر من روگردان شو. زیرا سلطنت من باقی است، هرگز زوال نپذیرد، و حکومت من دائمی است، هرگز تغییر نیابد. و اگر جز من را بخواهی، هرگز نیابی، اگر در جهان هستی از آغاز روزگار تا پایان آن بهجستجو پردازی.

برای شناسائی نقشه یزدان در آفرینش انسان، دانستن معنای "قضا و قدر" واجب است. همانطور که جهان مادی بنابر نقشه خاصی هستی یافته، انسان هم بنابر نقشه خاصی آفریده شده. قضا و قدر اشارهای است بهقوانینی که بر این نقشه حاکمند. بدون شناسائی این قوانین، خودشناسی و خداشناسی ممکن نیست.

بی سبب و اثر هیچ امری ظاهر نشده و نمی شود. ۱۰



در عالم قضا، سرنوشت ما در دست خداست. در عالم قدر، سرنوشت ما در دست ماست. مسئولیّت ما تنها بخاطر "قدر" است. در گلستان قدر، ما بهیچوجه محکوم به پذیرش اندیشه ها و باورهای نیاکان خود نیستیم. آزادی ما در انتخاب سرنوشت جاودانی ما، بزرگ ترین ارمغان خالق ما بما و مهم ترین حق ماست. این ارمغان را بهباد دادن و این حق را نادیده گرفتن، ستمی است جبران ناپذیر بهروح ما. نتایج این ستم، از هر ستمی که دیگران بر ما تحمیل نمایند، بهمراتب بیشتر و پایدارتر است. آگاهی از این زیانِ جبران ناپذیر و نتایج وخیم آن، باید هر انسانی را از قصور و غفلت در گزیدن سرنوشت جاودانی خود برحذر دارد.

ای بندهٔ یزدان! آفتاب جهان جاودانی از مشرق اراده رحمانی در اشراق و دریای بخشش یزدانی در امواج. بی بهره کسی که ندید و مُرده مَردی که نیافت. ۱۱ حضرت بهاءالله

در آیات الهی، واژه "تقدیر" و گاهی واژه های "قضا و قدر" به معنای "نقشه آفرینش" یا "نقشه تکامل انسان در علم الهی" بکار رفته اند:

هر جمعی را تفریقی و هر وصلی را فصلی و هر قربی را بُعدی در عقب و از پی است. ذلک تقدیر من لدن حکیم علیم .۱۲

راضی به قضا باش و هر نوع که تقدیر مجری می نماید خوشنود گرد. همچو گمان منما که آنچه آرزوی انسان است، خیر انسان است. . البته فضل شامل گردد و آنچه سبب خیر توست، حاصل شود. ۱۳

در بسیاری از مناجاتها، از خدا میخواهیم که ما را به کسب آنچه برایمان "قضا فرموده" یا "مقدر داشته" موفّق فرماید:

فیا الهی فانزل علیه من سماء رحمتک ما قدّرته فی لوح قضائک. ۱۰ حضرت بهاءالله ای پروردگار! از آسمان رحمت خود، آنچه را در "لوح قضایِ خود" مقدّر فرمودی، بر او نازل فرما.



يا إِلهِي ما أُرِيْدُ إِلاَّ ما أَنْتَ قَضَيْتَهُ بِقُدْرَتِكَ، وَهذا مَا اخْتَرْتُهُ لِنَفْسِي...<sup>١٥</sup> حضرت بهاءالله

ای پروردگار! جز آنچه تو بهقدرت خود قضا فرمودی، نمیخواهم. این همان سرنوشتی است که برای خود اختیار نمودم...

مقصود از این آیات چیست؟ اگر "قدرِ ما" یا "سهمِ ما" در "لوح قضا" ثبت شده، چگونه ممکن است سرنوشت خود را بهاراده خود تغییر دهیم؟

علم خدا از آینده ما، مانع آزادی ما نیست، همانطور که علم ما از آغاز و پایان موسم بهار، علّت آغاز و پایان بهار نیست. از این گذشته، آنچه در "لوح قضا" یعنی در علم الهی رقم یافته، نقشه تکامل ماست، نه نقصِ ما. اگر اجباری در کار بود، ما همه بنابر آن نقشه بحد کمال می رسیدیم. باید به جهد و کوشش و یاری و حمایت پروردگار، این نقشه را از عالم غیب به منصه ظهور آوریم.

همه مامشمول عدل الهی هستیم. بنابر نقشه آفرینش، عدل حق ماست. امّا حساب فضل جداست. فضل بخششی است از پروردگار بهبندگان، بدون لیاقت آنان. راه بدست آوردن فضل، دعا و مناجات و استغاثه به درگاه الهی است. تقاضای فضل و رحمت پروردگار، صدها بار در مناجاتهای دو پیامبر عصر ما دیده می شود:

أَشْهَدُ يَا إِلهِي بِأَنَّكَ أَعْلَمُ بِي مِنِّي. قَدِّرْ لِي مَا يُقَرِّبُنِي إِلَيكَ وَيَنْفَعُنِي في الآخِرَةِ والأُولى. " حضرت بهاءالله

شهادت می دهم ای پروردگار که مرا از من بهتر می شناسی. آنچه موجب نزدیکی من بهتو و در دو دنیا بهسود من است، برای من مقدّر فرما.

قَدَّرْ لِيْ يَا إِلِهِي خَيْرَ الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا يَنْفَعُنِيْ فِي كُلِّ عَالَمٍ مِنْ عَوالِمِكَ لأَنِّي لا أَعْلَمُ نَفْعِيْ وَضُرِّيْ وَإِنَّكَ أَنْتَ العَلِيْمُ الخَبيرُ. ١٧



خیر دنیا و آخرت و آنچه در جمیع عالمهای تو بهمن سود میرساند، برای من مقدّر فرما. زیرا من سود و زیان خود را نمی دانم. تنها تو دانا و آگاهی.

قدِّر لي بجودك وفضلك ما ينفعني في كلِّ عالمٍ من عوالمك إنَّك أنتَ الَّذي تفعل ما تشآء. ١٨

از روی فضل و مرحمت برای من آنچه در جمیع عالمهای تو بهسود من است، برای من مقدّر فرما. تو آنچه اراده کنی مختاری.

#### آزادی اراده

بسیاری از شعرا و اندیشمندان، واژههای "قضا و قدر" را بهمعنای "اجبار در اختیار" بکار بردهاند:

گر رنج پیشت آید و گر راحت ای حکیم نسبت مده به غیر، که اینها خدا کند حافظ

گفتم که: "خطا کردی و تدبیر نه این بود"
گفتا: "چه توان کرد؟ که تقدیر چنین بود"
گفتم که: "قرین بدت افکند بدین روز"
گفتا که: "مرا بختِ بدِ خویش قرین بود"
گفتم که: "تو ای عمر چرا زود برفتی؟"
گفتا که: "فلانی! چه کنم عمر همین بود!"
حافظ

اعتقاد به انسانِ مجبور، از سوء تفسیر آیات الهی ریشه گرفته. آیاتی از این قبیل در همه کتابهای آسمانی دیده می شود:

آنچه در ارض ملاحظه می نمائی ... کلّ به اراده الهیه بوده و خواهد بود... ذرّه ای از ذرّات حرکت نمی کند مگر به اراده حق . ۱۹

کلّ عباد له وکلّ بامره قائمون. ۲۰ همه بندگان او هستیم و همه به امرش بریا.



آنچه کند او کند، ما چه توانیم کرد؟ یفعل ما یشآء و یحکم ما یرید است. ۱۲ حضرت عبدالبهاء

این گونه آیات مرتبط بهنقشه کلّی الهی است، نه رفتار انسان. هرچه روی می دهد، محدود به حدود آن نقشه است، و ذرّهای قادر بهانحراف از آن نیست.

#### مسئولیت ما در این دنیا

بخاطر اهمیت این موضوع، بار دیگر لازم است به یاد آوریم که پروردگار بهر یک از ما سرنوشتی خاص و سهمی معین از نعمتهای خود عطا فرموده. سهم ما و سرنوشت ما در "بذر قدر" پنهان است. کار ما و وظیفه و مسئولیت ما پرورش این بذر است. باید بکوشیم تا در گلستان این جهان، هرچه بیشتر میوههای شیرین و دلنشین به بار آوریم. مسئولیت ما بخاطر اختیار و آزادی ماست. این مسئولیت را نباید کوچک شمریم، زیرا سرنوشت جاودانی ما مرتبط به پرورش "بذر قدر" یعنی استعدادات درونی ماست.

هر نقشی و هر سهمی که داریم باید از آن راضی باشیم و شکر خدای را بجای آوریم و بدانیم که در برابر خالق خود ارزش ما در کوشش و کاوش ماست. چه بسا کسانی که از قطرهای "قَدُر" دریا می آفرینند و چه بسا کسانی که از دریائی "قَدُر" قطرهای نصیب نمی برند. چه بسا کسانی که آنی از زندگانی خود را هدر نمی دهند، و چه بسا کسانی که حاصل عمر آنها تنها حسرت و پشیمانی است، نه نعمتها و بخشش های جاودانی.

عاشقان یزدان و خواستاران زندگانی جاودان، از هرگلستانی شکوفهای و از هر بوستانی میوهای میچینند. آنها آرام نمیگیرند تا خرمنی از این شکوفهها و میوهها گرد آورند و هنگام سفر از این سرا با دامنی پر و روحی شاد و دلی فارغ و آزاد بهسرای جاودان قدم گذارند.



# پروردگار را از گفتارش میتوان شناخت

بگو! ای مردمان: بهرضای دوست راضی شوید، چه که آنچه را او برگزید، اوست پسندیده. ۲۲

لا تخيبنى عما عندك ثم ارزقنى ما كتبته لاوليائك و قدّرت لهم من قلم تقديرك. ٢٣

(ای پروردگار) از آنچه نزد توست مرا نا امید مدار. و از آنچه برای دوستانت در لوحه تقدیر نگاشتی و مقدّر داشتی، برایم ارزانی فرما.

به نام یکتا خداوند دانا!...انسان خود بر خیر و نفع خود آگاه نه. علْمِ غیب مخصوص است بذاتِهِ تعالی. بسا می شود انسان امری را که به نظرش پسندیده است از حقّ جلّ جلاله مسألت می نماید و بعد کمال ضرّ از او حاصل. لذا قلم اعلیٰ مقام توکّل و تفویض را القاء فرمود. بر هر صاحب بصر و ادراکی معلوم و واضح است که از حقّ جَلّ جَلاله آنچه ظاهر می شود از مقتضیات حکمت بالغه بوده و هست، و اگر کسی تفویض نماید و توکّل کند، آنچه مصلحت اوست ظاهر شود. باید به اسباب تمسّک نمود، متوکلاً علی الله مشغول گشت. کا خضرت به اهاله مشعول گشت. کا حضرت به اهاله

از ارادهٔ خود بگذرید و بهارادهٔ او ناظر باشید. چه که نفسی بهضر و نفع خود آگاه نبوده و نیست... آنچه مصلحت است البته جاری خواهد فرمود. ۲۵ حضرت بهاءالله

لأَنَّا عَرَفْنا وَأَيْقَنَّا بِأَنَّكَ مَا قَدَّرْتَ لَنَا إِلاَّ مَا هُو خَيْرٌ لَنَا. ٢٦ حضرت بهاءالله ما مى دانيم و يقين داريم كه براى ما مقدر نمى دارى مگر آنچه به خير و صلاح ماست.

قلم اعلىٰ: اشاره بهروح اعظم الهي. تفويض: سپردن، واَكَذَار كردن. حكمتِ بالغه: آنچه صلاح است



اگر در این ایّام...امور بر خلاف رضاء از جبروت قضاء واقع شود دلتنگ مشوید، که ایّام خوش رحمانی آید و عالمهای قدس روحانی جلوه نماید و شما را در جمیع این ایّام و عوالم قسمتی مقدّر و عیشی معیّن و رزقی مقرّر است. البتّه بهجمیع آنها رسیده فائزگردید. ۲۷

قَالَ اللهُ هَذَا يَوْمُ يَنفَعُ الصَّادِقِينَ صِدْقُهُمْ لَهُمْ جَنَّاتُ...خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَّضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ. سوره مائده، آیه ۱۱۹

پروردگار چنین گفت: امروز روزی است که راستگویان به ثمر و نتیجه راستگوئیشان می رسند. برایشان باغهائی مقدر است...که تا ابد در آنها ساکنند. پروردگار از آنها راضی است، آنها هم از پروردگار راضیند. آن چه کامرانی بزرگی است!

ای خاک متحرّک! من بتو مأنوسم و تو از من مأیوس. سیف عصیان شجره امید تو را بریده. و در جمیع حال بتو نزدیکم و تو در جمیع احوال از من دور. و من عزّت بیزوال برای تو اختیار نمودم و تو ذلّت بیمنتهی برای خود پسندیدی. آخر تا وقت باقی مانده رجوع کن و فرصت را مگذار.^^

# 11



# نظری دیگر بهنفسِ نزدیکنگر

باید در مواقع بخشش و عطا ابر بارنده باشند و در أخذ نفس أمّاره شعله فروزنده. ۱ مضرت بهاءالله

یکی از مهم ترین رموز موفقیت ما در سفر از "خود به خدا" شناسائی نفسی است کوشا که در درون ما حاکم و بر ما غالب است. هر ظلمی که در دنیا هست از این نفس سرچشمه می گیرد. شناسائی این نفس نخستین گام در راه سعادت و کامرانی هر انسانی است.

مطالعه ما در این فصل درباره راه و روشی است که نفس نزدیکنگر برای موفقیت خود بکار میبرد. این نفس در کار خود بسیار ماهر و موفق است، زیرا اکثر مردمان را در زیر سلطه خود دارد. رمز موفقیت این نفس در این



است که می تواند هر چیزی را آنطور که می خواهد به خودش جلوه دهد. عجیب تر آنکه، این هنر را در همه مردمان، جز خودش می بیند.

بعضی از آیات الهی به این هنر اشاره میکنند. این نوع آیات هم در قرآن و هم در آثار حضرت بهاءالله دیده میشوند:

كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ.

همچنین سوره انعام، آیه ۱۲۲

سوره يونس، آيه ۱۲

این طور رفتار مردم متجاوز و خطاکار در نظر آنها زیبا جلوه میکند.

زيّن الشّيطان لكم اعمالكم ... ٢

"شیطان" (نفس خودخواه) اعمال شما را بهشما زیبا جلوه داد...

كَذَلِكَ زَيَّنَ الشَّيْطَانُ لَهُمْ بِأَعْمَالِهِمْ وَ أَقُوالِهِمْ. " حضرت بهاءالله

این چنین "شیطان" رفتار و گفتار آنها را به آنها زیبا جلوه داده.

كَذلِكَ زَيَّنَ الشَّيْطانُ لَهُمْ أَعْمالُهُمْ وَقَسَتْ قُلُوْبُهُمْ...بَعْدَ الَّذِيْ أَمَرَهُمُ اللهُ فِيْ كُلِّ الأَنْواح بأَنْ لا يَتَبعُوا هَواهُمْ. ' حضرت بهاءالله

این چنین "شیطان" اعمالشان را به نظرشان زیبا جلوه داد و دل هایشان را سخت نمود...و حال آنکه خداوند در جمیع آیاتش به آنها حکم نموده که از هوس های نفسانی خود پیروی نکنند.

"شیطان" نمادینی است از نفس نزدیک نگر و خودخواه ما. این نفس چگونه رفتار ما را بما زیبا جلوه می دهد؟ شایسته است در این باره تأمل نمائیم، والا از خودشناسی که لازمه آزادی و شادی جاودانی ماست، بی بهره ایم. هنر شگفت آسای نفس نزدیک نگر را دائماً در روابط خود با همه مردمان می بینیم. مثلاً می خواهیم شخصی را قانع کنیم که فکر تازه ای را بپذیرد، بدون اینکه گفتار ما کوچکترین اثری در او بگذارد. ما این شکایت را از همه مردمان بجز خودمان داریم.



مقاومت در برابر افکار و عقاید تازه در همه ماکم و بیش هست. گوش باز و شنوا، بسیار کمیاب است. میهمان یا خبرآور، درِ خانه را میزند، امّا صاحبخانه غایب است. اگر این مشکل در عالم نبود، دنیا بهشت برین می شد. زیرا حقیقت یکی است، تعدد ندارد. اگر چیزی درست است، ما همه باید به درستی آن پی بریم، و آنرا به دل و جان بپذیریم.

چرا نمی توانیم انسان هائی را که به زیور خرد آراسته اند، گرد هم آوریم و در اندیشه و عقیده سازگار کنیم؟ آیا جز این است که هر یک از آنها اندیشه خود را بهتر و زیباتر از اندیشه دیگران می بیند؟ آیا جز این است که در هنگام داوری، بیشتر مردمان، خرد را که راهنمایِ عادل و راستین انسان است در اختیار تقلید و تصورات خام وخواسته ها و هوس های نفس نزدیک نگر می گذارند؟

چرا سیاستمداران کشورهای پیشرفته که خود را وطنپرست می شمرند، پیوسته با طرفداران حزب مخالفشان در جنگ و جدالند؟ چرا پیشوایان مذهبی، حقیقت آئینهای تازه را هرگز نپذیرفته و هنوز هم نمی پذیرند؟ از ظهور این آئینها قرنها و هزارها سال گذشته است، امّا پایههای انکار و جدائی، و حتی دشمنی میان پیشوایان مذهبی هنوز استوار و پابرجاست. چه کمیابند آنان که دگراندیشان را در آئینه فکرشان آنطور که هستند، نه آنطور که می خواهند، به بینند و درباره عقایدشان با میزان عدالت به قضاوت پردازند.

تمایل انسان بهزیبا دیدنِ افکار و اندیشه های خود، آشکارترین نشانه تسلط نیروهای "نفس و هویٰ" بر روح انسان است. هدف ما و چالش اصلی ما در این دنیا، غلبه بر این نفس است. برای توفیق در این هدف، باید هرچه بیشتر خود را بشناسیم و بدانیم چرا و چگونه خود را از پذیرفتن اندیشه های تازه باز می داریم. هرچه در این باره بیاندیشیم، باز هم کم است. زیرا افکار



خود را زیبا دیدن، نخستین سد در راه ترقی ماست و برداشتن آن کاری است بس دشوار.

برای توفیق در تبادل افکار، باید نظر دیگران را آنطورکه در نظر آنها جلوه دارد به بینیم. تنها از این راه می توان به درون دگراندیشان راه یافت. والا جز مجادله در گفتار، نمی توان چیزی انتظار داشت. خود را جای دیگران گذاشتن و به چشم آنها نگریستن آسان نیست.

راه آگاهی مردمان از سرنوشت جاودانشان و رمز شناسائی پیامبران یزدان در این است که جلوه و جلای این دنیا را که سرچشمه و سیرابکننده آن نفس و هوی است، از لوحه دل بشویند تا بهسرنوشت آسمانی و جاودانی خود پی برند، والا نفس نزدیک نگر، آنها را از این کار باز می دارد. در راه غلبه بر نفس نزدیک نگر و خود خواه، دو مانع یا پرده هست:

- پردهای که افکار و عقاید ما را بما زیبا جلوه می دهد.
- پردهای که افکار و عقاید متفاوت و تازه را بما ناموزون و نادرست جلوه می دهد.

برای اینکه بیش از پیش به معنا و مقصود گفتار الهی پی برید، به این طرح جامه عمل بپوشانید. از پنج نماینده از آئینهای گوناگون بخواهید که گرد هم آیند و بکوشند تا حقیقت آئین خود را به یکدیگر به اثبات رسانند، شاید سرانجام هم عقیده شوند. فکر می کنید چه خواهد شد؟ مدّتهاست چنین آزمایشی در برابر صدها هزار نفر از ایرانیان انجام یافته. در یکی از برنامههای تلویزیونی، مدتهاست که نمایندگانی از پنج باور پهودی، زردشتی، مسیحی، مسلمان، و بهائی پهلوی هم نشسته، از عقاید خود سخن گفته، و به سؤالات بینندگان پاسخ داده اند. این نمایندگان به تدریج بهم انس گرفته اند، امّا تاکنون در آنها کوچکترین نشانه ای از تمایل به باورهای یکدیگر



دیده نشده. این سخن گویان همه مردمانی ممتاز و متفکرند، و عالی ترین مدارج تحصیلی را پیموده اند. چرا پس از اینهمه گفتگو، هر کدام از آنها عقاید خود را بهترین شمرده و می شمرد؟ پاسخ این پرسش همان است که خداوند از پیش بما داده است: هر یک از آنها عقایدش را در نظر خودش زیبا جلوه داده و می دهد. این تصور و این باور بهر یک از آن مؤمنان امنیت و آسایش می بخشد و باو اطمینان می دهد که: "تو گمراه نبوده و نیستی. پس شاد باش که چنین نعمتی نصیب تو گشته، خوشا بحال تو و هم دینان و هم اندیشان تو. جای مؤمنی با وفا مانند تو، بهشت جاودان است."

از خود راضی بودن، همواره روند مردمان بوده و هست:

فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبُرًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَكَيْهِمْ فَرِحُونَ. سوره مؤمنون، آيه ٥٣ مردمان دينشان را مابين خودشان تقسيم نمودند. هر گروهي از آنچه دارد—بهآن باور دارد—خوشحال و راضي است.

بزرگ ترین مانع و چالش ما در راه تکامل معنوی، جز در هم کوبیدن این سد بزرگ، یعنی "نفس و هوئ" چیست؟

اگر این نفس احساس ناامنی نکند، اگر برای خود خطری و ضرری از پیش نبیند، شناختن زیبائی و برتری گفتار پروردگار مانند دیدن آفتاب برایش آسان است. امّا اگر احساس خطر نماید و بهخود اجازه آزادی ندهد، بهمان آسانی که پلک چشم آفتاب را می پوشاند، نفس نزدیک نگر، انسان را از دیدار زیبائی گفتار پروردگار باز می دارد.

مطالعات نشان می دهد که سرنوشت دو برادر یا خواهر دوقلو گاهی کاملاً متفاوت و حتی متضاد است. چرا؟ هر یک از آنها آزاد است که تجربیات خود را آنطور که می خواهد به نظر خودش جلوه دهد. آن خواهران و برادران



خانواده شان را انتخاب ننمودند، امّا آزاد بودند که هرچه می آموزند، به نظر خودشان آنطور که می خواهند به بینند. این است معنای جبر و اختیار و قضا و قدر:

- ما را بر "قضا" اختیاری نیست.
- امّا قَدَر كاملاً در اختيار ماست.

بنابر قضاوت یزدان، در زندگانی ما پر ارزش ترین نعمتها، نعمتهای معنوی است. بنابر یک مطالعه علمی، از نظر معنوی و اخلاق انسانی، زنهای سیاه پوست که در جنوب آمریکا زندگی میکنند، مقام اوّل را حائزند. بسیاری از مردمان به این زنان به نظر حقارت می نگرند. آنها چقدر در اشتباهند! چه بسا که این زنان به ظاهر محروم، در نظر یزدان از پادشاهان و بزرگان و رؤسای عالم عزیز ترند. این چنین است قضاوت یزدان، اگر چه بیشتر مردمان به دشواری این داوری را می پذیرند. اغلب مردمان تنها به ظاهر فریبنده این جهان فانی ناظرند، نه نعمتهای جاودانی.

نفس نزدیک نگر به راه های گوناگون به عشق ما و بستگی ما به این دنیا می افزاید و از عشق ما به خدا و شادی های معنوی ما می کاهد. از جمله:

- ثروت دنیا را در نظر ما زیبا جلوه می دهد.
- ما را بیش از نیاز، به گرد آوردن مال و منال می گمارد.
- این دنیای فانی و زودگذر را در نظر ما باقی و پایدار جلوه می دهد.
- ارزش و مقام لذّات جسمانی را از آنچه هست زیباتر و برتر بما مینماید.
  - رویداد مرگ را از خاطر ما می برد.



• آینده را زیباتر از آنچه هست بما جلوه می دهد. از جمله بما می گوید: "زندگانی گذشته تو سخت بود. امّا آینده با گذشته متفاوت است. هر وقت چنین و چنان شد، از آن به بعد زندگانی خوشی خواهی داشت. "

آیا غم و غصّه ما در سن جوانی کمتر از سن کودکی است؟ آیا ناراحتی های ما در میانسالی یا پیری کمتر از جوانی است؟ آیا غم و غصّه ها کمتر می شوند، یکسان می مانند، و یا حتی بیشتر می شوند؟

ایّام گذشته را بخاطر آر، چه بود و چه شد؟ و چه نتیجه حاصل گشت؟ آینده مثل سابق است، و ماضی آینهٔ مستقبل. هر چه در او بینی در این خواهی دید. هر چه در آن یافتی در این خواهی یافت... ولی جمیع خلق از ماضی شاکی و به مستقبل امیدوار. گمان کنند که زمان کلال و ملال بگذرد و ایّامی در نهایت خوشی و حلاوت رخ نماید. هِیهات! هیهات! این جهان عالم خاک است و این نفس مُنهَمِک و ناپاک. چگونه مسرّت و فرح و شادمانی و کامرانی حاصل آید؟ هیهات! مگر آنکه انسان...نظر از این جهان پستی بردارد، و آنچه در جهان بالاست مشاهده نماید...آن وقت سَروَر دو جهان گردد و درخشندهٔ جاودان شود. صحرت عدالبهاء

حضرت مسیح فرمودند، ورود مردم ثروتمند بهبهشت بسیار دشوار است. در نظر پروردگار، ثروت سدّی است میان بنده و آفریننده. با اینحال بسیاری از مردمان، عمرشان را بهعشق ساختن و داشتن و سپردن این سدّ بهدیگران، صرف می کنند:

هیهات هیهات: این تصور چقدر دور از حقیقت است!

<sup>\*</sup> مُنهَمِك: سخت مشغول و سركرم (نفس امّاره سخت سركرم و آلوده به اين دنياست.)



ای مغروران باموال فانیه! بدانید که غنا سدّی است محکم میان طالب و مطلوب و عاشق و معشوق. هرگز غنی بر مقرّ قرب وارد نشود و بهمدینه رضا و تسلیم در نیاید مگر قلیلی. پس نیکوست حال آن غنی که غنا از ملکوت جاودانی منعش ننماید و از دولت ابدی محرومش نگرداند. قسم بهاسم اعظم که نور آن غنی اهل آسمان را روشنی بخشد چنانچه شمس اهل زمین را.  $^{\circ}$ 

در قرآن مجید، خداوند به کسانی که مال دنیا را دوست دارند، اخطار شدید می دهد:

وَیْلٌ لِّکُلِّ هُمَزَةٍ لِّمَزَةِ الَّذِي جَمَعَ مَالًا وَعَدَّدَهُ...كَلَّ... سوره همزه، آیات ۱-۱ وای بر کسی که به غیبت و تهمت به مردمان مشغول می شود، ثروت می اندوزد، و با ذوق به حساب مالی خود می رسد، به این خیال که ثروت این جهان او را جاودان می سازد...نه! هرگز چنین نبوده و نیست...

با همهٔ این اخطارها، بیشتر مردمان امتیاز و برتری خویش را در ثروت این جهان می دانند و در کسب آن و اندوختن و انباشتن آن سخت می کوشند، امّا به ثروت و سرمایه جاودان که ارزش حقیقی آنها تنها در آن است، چندان قدر نمی نهند. در نظر یزدان چه گونه مردمانی فقیرند؟ آنان که از نعمتهای این جهان چندان بهرهای ندارند، یا آنان که از ثروت معنوی بی بهرهاند؟ از هر دو نعمت بهره داشتن، البته بهتر و خوشتر و محبوب تر است. امّا مشکل در اینجاست: این دو نعمت پیوسته در رقابت اند.

فقر این دنیا بسیار زودگذر است. آیا صد سال عمر انسان در این جهان، در برابر عمر جاودان، بیش از یک آن است؟ فقیر و تنگدست کسانی هستند که از ثروت معنوی که جوهر آن دانائی و عشق به یزدان است بی بهره اند. نیازمندی این مردمان جاودانی است.

<sup>🖰</sup> مقر قُرب: اشاره بهنزدیکی بهخدا.

<sup>\*</sup> اهل آسمان: اشاره بهعالم روح و روان.



فضل الانسان فى الخدمة والكمال لا فى الزّينة والثّروة والمال. \* حضرت بهاءالله برتري انسان در خدمت وكسب كمالات و فضائل معنوى است، نه بهخود آراستن و بهكسب ثروت و مال پرداختن.

قل انّ الانسان يرتفع بامانته و عفّته و عقله و اخلاقه و يهبط بخيانته و كذبه و جهله و نفاقه لعمرى لا يسمو الانسان بالزّينة و الثّروة بل بالآداب و المعرفة.^ حضرت بهاءالله

بگو! مقام انسان بهامانت و عفّت و عقل و اخلاقش بلند می شود، و به خیانت و دروغ و نادانی و نفاقش پائین می رود. به خدا سوگند! برتری انسان به زینت و ثروت نیست، به آداب و معرفت است.

از افتخار که سبب اختلاف است بگذرید و به آنچه علّت اتفاق است توجّه نمائید. نزد اهل بها [بهائیان] افتخار به علم و عمل و اخلاق و دانش است، نه به وطن و مقام. ای اهل زمین! قدر این کلمهٔ آسمانی را بدانید، چه که به منزلهٔ کشتی است از برای دریای دانائی، و به منزلهٔ آفتاب است از برای جهان بینائی. ۹



# نقشه آفرینش انسان

خلاصهای از این کتاب

# نقشه آفرينش انسان

رابطه انسان با یزدان در این جهان و جهان جاودان بر این "پنج حلقهٔ پیوسته" متّکی است:

١. علم و آگاهي

۲. آزادی و اختیار

۳. مسئولیت در برابر پروردگار

٤. آزمایش

۵. داوری و عدالت: روبرو شدن با نتیجه

اعمال خود در جهان جاودان



# پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

گفتار پروردگار آشکارترین نشانه عظمت و بزرگی او، مطمئن ترین میزان شناسائی او، و نزدیک ترین راه بهسوی اوست.

آفتاب آمد دلیل آفتاب گر دلیلت باید، از وِی رو متاب مولوی

در این فصل نمونه هائی از کتاب های آسمانی درباره هریک از "پنج حلقهٔ پیوسته آفرینش" تقدیم میشوند. سخن یزدان چون خورشید تابان، ما را به منشأ و مبدأ آفرینش متّصل میسازد و به روح ما روشنی می بخشد.

سخنِ سخن سرا فکر اوست. آیا می توان بدون دانستن فکر خدا، خدا را شناخت، به آستانش راه یافت، و به جمالش عشق ورزید؟ آیا می توان راهی از این مطمئن تر و نزدیک تر به سویش تصور نمود؟

بنابر شهادت کتابهای آسمانی، پروردگار استعداد شناسائی خود را، از راه گفتارش، در بندگانش بهودیعه نهاده. آیا آفریننده مانند بنده سخن می گوید؟ بدیهی است، برای مکالمه با بندگان، باید به زبانشان سخن گوید، امّا "لحن گفتارش" چنان ممتاز و متفاوت است که هر انسانی می تواند آنرا بشناسد و از سخن بندگانش تمیز دهد.

اودع فى كلّ نفس ما يعرف به آثار الله و من دون ذلك لم يتّم حجّته على عباده ان انتم فى امره من المتفكّرين انّه لا يظلم نفساً و لا يأمر العباد فوق طاقتهم و انّه لهوالرّحمن الرّحيم. \

در هر نَفْسی میزان شناسایی کلام یزدان و تمیز دادن آن را از غیر آن، بهودیعه گذاشت. والا دلیل و برهانِ یزدان بر بندگانش کامل نمی شد، اگر در امر و آئینش تفکر کنید. پروردگار به کسی ظلم نکند و به بندگانش حکمی مافوق طاقتشان ندهد. او بخشنده و مهربان است.



خداوند شهادت می دهد که او را از سخنش می توان شناخت. اگر به شهادت خالق خود اعتماد نکنیم، تقصیر از کیست؟ از بنده یا آفریننده؟ نمونه هائی از گفتار پروردگار که درباره این "پنج حلقه پیوسته" آفرینش تقدیم شده، به دقت بخوانید و از خود بپرسید: "آیا انسانی هرگز اینگونه سخن گفته است؟"

# ۱ حلقه علم و آگاهی

علم و آگاهی نخستین حلقه از "پنج حلقه پیوسته" آفرینش است. در آغاز، خداوند بما آگاهی می بخشد و بما می آموزد که منظور از خلقت ما چیست، از کجا آمده ایم و به کجا می رویم. این آگاهی و دانش را در هر عصری حدود هر هزار سال یکبار توسط برگزیده ای بما می آموزد.

برگزیدگان یزدان از خود ارادهای ندارند، تنها به حکم سازنده جهان سخن می گویند. هرطور ما با آنها رفتار کنیم، انگار با خدا رفتار کرده ایم. زیرا آنها نماینده خالق ما در بین ما هستند. ایمان به آنان ایمان به خداست، بی اعتنائی به آنان بی اعتنائی به خداست. آن فرستادگان، سخن گوی خدا هستند. از جانب او ما را دعوت می کنند که آئین یزدان را که راهنمای زندگانی ماست بپذیریم و در راه اشاعه آن بکوشیم.

دعوت این پیامبران را نباید کوچک شمریم، زیرا سرنوشت ما در دو دنیا تا روزگار برپاست مرتبط به پاسخ ماست. پذیرش این دعوت، بزرگ ترین افتخار، و غفلت در پذیرش آن، مایهٔ بزرگ ترین پشیمانی و زیان در زندگانی جاودانی ماست. خالق ما، هم دوست ماست، هم عاشق ما، و هم معشوق آسمانی ما. آیا افتخاری از این برتر می توان تصوّر نمود که هم دوست خدا و هم معشوق خدا شویم؟



يا ابْنَ الإِنْسانِ...عَرَفْتُ حُبّى فِيكَ خَلَقْتُكَ، وَأَلْقَيتُ عَلَيكَ مِثالِي وَأَظْهَرْتُ لَكَ جَمَاليي. ٢ حضرت بهاءالله

ای فرزند انسان...عشقم را در تو شناختم، پس تو را آفریدم، تصویرم را بر تو گذاشتم، و زیبائیم را بر تو نمودم.

### كنت كنزاً مخفياً فاحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكي اعرف. "

حضرت محمد (حديث)

من گنجی پنهان بودم، دوست داشتم شناخته شوم. پس انسان را آفریدم تا شناخته شوم.

قل قد جعلالله مفتاح الكنز حبّى المكنون لو انتم تعرفون. لولا المفتاح لكان مكنوناً في ازل الازال لو انتم توقنون. <sup>4</sup> حضرت بهاءالله

بگو! کلید این گنج، "محبت پنهان" من است، اگر بشناسید. بدون کلید، این گنج همیشه پنهان میماند، اگریقین کنید.

بعد از خلق کل ممکنات...انسان را...برای معرفت و محبّت خود که علّت غائی و سبب خلقت کائنات بود اختیار نمود. معرفت و سبب خلقت کائنات بود اختیار نمود. معرفت بهاءالله

خداوند در هر حال غنی بوده از خلق خود، و دوست داشته و می دارد که کل با منتهای حُب در جنّات او متصاعد گردند. <sup>۲</sup>

خداوند دوست می دارد که کل را هدایت کند...ولی نفوس متکبره خود مهتدی [هدایت یافته] نمی شوند. ۲

^ . امروز را مثل نبوده و نیست، چه که کنز مخزون ظاهر و بهاسم اعظم معروف. حضرت بهاءالله

رَيَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى.

در آیه پیش، واژه "سُدًی" معانی متعدد دارد، از جمله: ترک نمودن، نادیده گرفتن، هدر دادن، بی هدف بودن، سرگردان ماندن، بی ارزش بودن. بنابر این، از آیه مبارکه این معانی استنباط می شود: آیا انسان می پندارد که:



- رها میشود؟
- مخلوقي بيهوده است؟
- بى صاحب و راهنماست؟
  - بی ارزش و هدف است؟

با این پرسشها خالق ما، ما را بهتفکر و تأمل می خواند، زیرا بیشتر مردمان چنان سرگرم این جهانند، که فرصت تأمل و تفکر در سرنوشت جاودانی خود ندارند.

#### دعوت نامههاى عاشقانه

در این آیات، یزدانِ مهربان، به زبان برگزیده اش، حضرت بهاءالله، خبرِ ظهورِ پیامبری تازه را بما می دهد و در نهایتِ لطف و احسان به زبان آن موعود، ما را دعوت می کند که گفتارش را به جان بشنویم، به سویش بشتابیم، و باو عشق ورزیم. این آیات را بارها بخوانید تا به عشق خدا به بندگانش پی برید:

بگو!\* ای دوستان: خود را از دریای بخشش یزدانی دور منمائید، چه که او بسیار نزدیک آمده. آنکه پنهان بود آمده و خوب آمده. بر یک دستش آب زندگانی و بر دست دیگر فرمان آزادی. بگذارید و بگیرید: بگذارید آنچه در جهان دیده می شود و بگیرید آنچه را که دست بخشش می بخشد. آمده آنچه چشم روزگار مانند آن ندیده. ای دوستان! بشتابید! بشنوید! بشنوید! بشنوید! بشنوید! بشنوید! بشنوید! بشنوید! بشنوید!

آغاز گفتار، ستایش پروردگار است. ای بندگان! چشمههای بخشش یزدانی در جوش است، از آن بنوشید تا بهیاری دوست یکتا از خاک تیره پاک شوید و بهکوی دوست یگانه در آئید. از جهان بگذرید و آهنگِ شهر جانان نمائید. ''

<sup>\*</sup> واژه "بگو!" در آیات حضرت بهاءالله و حضرت باب صدها بار بکار رفته. این واژه برابر است با واژه "بگو!" در قرآن مجید. پروردگار بهپیامبرش حکم میکند که چنین با مردمان سخن گوید. این اصطلاح در عهد عتیق به این صورت بکار رفته: "خداوند چنین گوید." (Thus says the Lord).



جهد نمائید تا صاحب مقامی شوید که باقی باشد و هیچ صاحب قدرتی قادر بر اخذ آن نباشد. ۱۱

ای دوستان! یزدان می فرماید: امروز روز گفتار نیست. بشنوید ندای دوست یکتا را و بیذیرید آنچه را که بندگان را آگاه سازد و آزادی بخشد. ۱۲

بگو! امروز که آسمان به آفتاب عنایت یزدان مزین است، به قلوب بشتابید، شاید به سبب و علت ظهور وجود پی برید و آگاه شوید. امروز کنوز عالم به یک قطره از دریای آگاهی معادله ننماید. ۱۳

ای بلبلان فانی! در گلزار باقی گُلی شگفته که همه گُلها نزدش چون خار، و جوهرِ جمالْ نزدش بی مقدار. پس از جان بخروشید و از دل بسروشید و از روان بنوشید و از تن بکوشید که شاید به بوستان وصال درآئید و از گُل بی مثال ببوئید و از لقای بی زوال حصّه [بهره] برید. و از این نسیم خوش صبایِ معنوی غافل نشوید. ۱۴

قل يا قوم لا تمنعوا انفسكم عن فضل الله و رحمته و مَن يمنع انّه على خسران عظيم. ١٥

بگو! ای مردمان، روح خود را از فضل و رحمت یزدان محروم مدارید. هر کس خود را محروم دارد، بهزیان بزرگی دچار شده.

ای بندگان! تن بی روان مرده است و دل بی یاد یزدان پژمرده. پس به یاد دوست بیامیزید و از دشمن بپرهیزید. دشمن شما چیزهای شما است که به خواهش خود آنرا یافته اید و نگاه داشته اید و جان را به آن آلوده اید. جان برای یاد جانان است، آنرا پاکیزه دارید. زبان برای گواهی یزدان است، آنرا به یاد گمراهان میالائید. ۱۳

ای بندگان! بهراستی میگویم. راستگو کسی است که راه راست را دیده...و این راه در میان راهها مانند آفتاب جهانتاب است در میان ستارگان. هر کس به این راه نرسیده، آگاه نه و بی راه بوده. اینست سخن یکتا خداوند بی مانند. ۱۷

ينبغى للأنسان ان يظهر منه ما يكون ذكره باقيا ببقآء الملك و الملكوت و يستضئ به الوجوه في كلّ عالم من عوالم ربّها المقتدر القدير. ١٨



شایسته انسان چنان است که از او رفتاری بهظهور رسد که تا مُلک و ملکوت بر جای خود باقی است، آثارش پایدار ماند، و از او چنان نوری بتابد که سیمای دیگران، در جمیع عوالم یزدان، از او روشنی یابند.

انّا امرناكم...بما يرفعكم و ينفعكم في كلّ عالم من عوالم ربّكم...ما خلقتم لانفسكم بل لخدمة امر الله ربّ العالمين. ١٩

ما شما را امر میکنیم...به آنچه موجب ترقی و تعالی شماست، تا در جمیع عوالم پروردگارتان، از کوشش خود بهره برید...شما برای خدمت به خود خلق نشده اید، برای خدمت به آئین خداوند—پروردگار جهانیان—قدم بر عرصه هستی نهاده اید.

من به تو مأنوسم و تو از من مأيوس... و در جميع حال به تو نزديكم و تو در جميع احوال از من دور. و من عزت بى زوال براى تو اختيار نمودم و تو ذلّت بى منتها براى خود پسنديدى. آخر تا وقت باقى مانده، رجوع كن و فرصت را مگذار.  $^{2}$ 

نه از اطاعت عالم، باو نفعی راجع و نه از ترک آن، نقصی وارد…جمیع را از برای تو خواستم و تو را از برای خود.<sup>۲۱</sup>

محبوبِ عالمیان در زندان شما را بهیزدان می خواند، از او بهپذیرید. و بلاهای بی پایان را از برای خلاصی شما قبول نموده، از او مگریزید. از دشمن دوست نما بگریزید و بهدوستِ یکتا دل بندید. ۲۲

امروز یزدان ندا می نماید و کل را بهمینوی [بهشت] اعظم بشارت می دهد. گیتی به انوار ظهورش منوّر و لکن چشم کمیاب. از یکتا خداوند بی مانند بخواه بندگان خود را بینائی بخشد. بینائی سبب دانائی و علت نجات بوده و هست. دانائی خرد از بینائی بصر است. اگر مردمان به چشم خود بنگرند، امروز جهان را به روشنائی تازه روشن بینند. بگو! خورشید دانائی هویدا و آفتاب بینش پدیدار. بختیار آنکه رسید و دید و شناخت.

بنام خداوند دانا! بگو ای عباد! به آنچه حق جل جلاله وصیت فرموده عامل شوید. امروز روز قرب و لقاست و روز رحمت و عنایت است... بگو ای عباد! مقام خود را از دست مدهید و قدر خود و این ایّام را بدانید. ۲۰

<sup>\*</sup> حضرت بهاءالله حدود ٤٠ سال در زندان و تبعید بسر بردند.



ای دوستان! بشنوید ندای دوست حقیقی خود را و بهاسباب دنیا و آنچه در او هست مشغول نشوید. ۲۰

امروز روز ذکر و بیان است، نه روز خاموشی . . . بهگفتار آئید و از اشرار مترسید . ۲۰

قل تالله يا قوم اذكركم لوجه الله و ما اريد منكم جزاءً اِن اجرى الّا على الّذى فطرني و بعثني بالحقّ و جعلني ذكراً للخلائق اجمعين. ٢٧

بگو! ای مردمان، بهخدا سوگند، بخاطر خدا شما را یادآور می شوم و از شما پاداشی نمیخواهم. اجر من از سوی خداوندی است که مرا آفرید، بهحقیقت برانگیخت و "ذکری" برای جمیع مردم جهان نمود.

چه شبها که رفت و چه روزها که در گذشت و چه وقتها که به آخر رسید و چه ساعتها که به آنر رسید و چه ساعتها که به انتها آمده و جز به اشتغالِ دنیای فانی نَفسی بر نیامد. سعی نمائید تا این چند نَفسی که باقی مانده باطل نشود. عمرها چون برق می گذرد و فرقها بر بستر تراب مقر و منزل گیرد. دیگر چاره از دست رود و امور از شست...ای پروانگان! بی پروا بشتابید و بر آتش زنید. و ای عاشقانِ بی دل و جان، برِ معشوق بیائید...^۲

۲

### حلقه آزادی و اختیار

خالق ما به زبان همه فرستادگانش بما می آموزد که در دین و ایمان اجباری در کار نیست. آزادی وجدان از هدیه های بزرگ یزدان به بندگان است. عشق راستین را تنها در آزادی وجدان و اختیار می توان یافت، نه در اکراه و اجبار.

بنگرید! من در برابر شما دری گشوده ام که احدی قادر بر بستن آن نیست. حضرت مسیح (مکاشفات یوحنا، فصل ۳، آیه ۸)

فَذَكَّرْ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِّرٌ لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ. پس تذكر ده، زيرا كار تو تنها يادآورى است. بر آنها تسلطى ندارى.



به ناخواست کسی را در کیش [یزدان] در آوردن روا نه. راستی از کژی جدا شده. پس هرکه به یزدان گروید و از دیگران چشم پوشید...از گرداب تیرگی رهائی یافت. ۲۹

من شآء فلیقبل و من شآء فلیعرض انّه کان غنیّاً عمّا کان و ما یکون. "م حضرت بهاءالله هر کس میخواهد روی آورد و هر کس میخواهد روی بگرداند. پرورگار از آنچه بوده و هست بی نیاز است.

سبیل هدایت از روی حبّ و رأفت بوده، نه شدّت و سطوت. هذا سنّة الله من قبل و من بعد. \*۳۱\*

وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ. سوره تغابن، آيه ١٢

از خدا و پیامبرش فرمان برید. اگر روی بگردانید [خود مسئولید]. وظیفه پیامبر ما، تنها پیامرسانی است.

وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِجَبَّارٍ... تو مأمور نيستي آنها را به اجبار وادار [به ايمان] كني...

آنچه را دارائيد بنمائيد. اگر مقبول افتاد، مقصود حاصل واِلّا تعرّض باطل. ذَرُوْهُ بِنَفْسِهِ مُقْبِلِيْنَ اِلَى اللهِ الْمُهَيْمِنَ الْقَيُّوْم. ٣٢٠:

ان احسنتم احسنتم لانفسكم...و ان اسأتم قد اسأتم لانفسكم. هم حضرت باب اكر خوبي كنيد، به خود خوبي كرده ايد...و اگر بدى كنيد به خود بدى كرده ايد.

قل جاءالحق من عندالله بالحق الخالص فمن شاءالله قد شاءك و من ادبر عن الحق والكتاب فان الله قد كان عن العالمين غنياً. "" حضرت باب

بگو! حقیقت از جانب پروردگار آشکار شده. هرکس خواستار خداست، خواستار توست. و هرکس از حق و کتاب خدا رو می گرداند، بهیقین بداند که یزدان از مردمان بی نیاز است.

<sup>&</sup>lt;sup>ه</sup> این است سنّت و روش خداوند، از قبل و از بعد.

نه او را به حال خود واگذارید و به پروردگار مهیمن و قیوم روی آورید.

<sup>°</sup> شبیه این بیان در قرآن نیز هست: سوره بنی اسرائیل، آیه ۷.



هذا دين الله من قبل و من بعد من اراد فليقبل و من لم يرد فان الله لغنيّ عن العالمين. "" حضرت بهاءالله

این آئین خداست، چه از پیش و چه از بعد. هر کس میخواهد بهپذیرد یا رد نماید. یزدان از مردم جهان بینیاز است.

وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيُّ عَنَ الْعَالَمِينَ. سوره عنكبوت، آيه ٦ هركه بكوشد، براى خود مى كوشد. به يقين يزدان از مردم جهان بى نياز است.

#### ٣

#### حلقه مسئوليّت

ما بهاراده یزدان بهاین جهان آمده ایم، نه به خواست خود. نقشه آفرینشِ ما تنها از اوست و در دست او. شایسته است اراده یزدان را بر خواست خود رجحان دهیم و در تحقق آن بکوشیم، والّا از زندگانی خود در این دنیای فانی، از سهمی که در سرای جاودانی برای ما مقدر شده، بهره ای نبریم. در آن صورت، زندگانی ما مانند زندگانی کارمندی است که عمری بکوشد، اما مزدی نگیرد و ثمری نبرد.

بنابر نقشه یزدان، این جهان جای کاشتن است، جهان جاودان جای بهره برداشتن. برترین بهره ما، نزدیکی به خداست. آیا افتخاری از این برتر برای بشر میسر است؟ این ارمغان بزرگ را تنها با کوشش می توان بدست آورد. نوشته های آسمانی، راه بدست آوردن آنرا بما نشان می دهند.

مسئولیت ما دوگانه است: به خود و به دیگران. آئین یزدان تنها برای خوشبختی و شادی ما و نزدیکی ما به خدا نیامده. علاوه بر آن، نقشه بنای صلح و سعادت برای عامه ساکنان این دنیاست. هر کس از شرکت در تحقق نقشه یزدان سر باز زند، با دو پیامد روبروست:

- محرومیت از بزرگترین فضل و بخشش پروردگار بهبندگان.
  - بى اعتنائى بەسختى ھا و بلاھاى بى شمار مردم اين جھان.



تأسیس بنای صلح و سعادت، نیازمند به همکاری و همیاری عامه مردم جهان است. آگاه نمودن مردمان از نقشه یزدان برای رهائی جهان از جنگ و جدال و تأسیس بنیان یکرنگی و یگانگی، نخستین هدف و مقصد بهائیان است:

#### ای اهل عالم! همه باریک دارید و برگ یک شاخسار. ۳۹ حضرت بهاءالله

خالق ما بما می آموزد که پس از آگاهی از ظهور پیامبری که برای عصر ما آمده، باید به دعوتش پاسخ دهیم، گفتارش را که گفتار خداست بپذیریم، و در اشاعه آئینش بکوشیم. والا در برابر آفریننده خود مسئولیم.

## پروردگار را ازگفتارش می توان شناخت

اگر من بهدنیا نمی آمدم و با مردمان سخن نمیگفتم، آنها تقصیری نداشتند. حال که آمدهام، دیگر برای گناهانشان عذری ندارند.

حضرت مسيح (انجيل يوحنّا، فصل ١٥، آيه ٢٢)

یوم قیامت، خداوند سؤال می فرماید از هر نفسی به آنچه فهم اوست، نه به اتّباع او نفسی را . . . کلّ بنفسه مکلّفند . ۳۷ محضرت باب

اگر [خبر ظهور را] نشنیده بودند مکلّف نبودند. ۳۸

بهمحلّی که صیْتِ [ندای] نبوّت نرسد، آن نفوس معذورند. ۳۹ حضرت عبدالبهاء

آن خدمتکاری که وظیفه خود را بداند و بهآن عمل نکند، به سختی مجازات خواهد شد. امّا اگر کسی ندانسته عمل خلافی انجام دهد، کمتر مجازات خواهد شد. بهرکس مسئولیّت بزرگ تری سپرده شود، بازخواست بیشتری نیز از او خواهد شد، و نزد هرکس امانت بیشتری گذاشته شود، مطالبه بیشتری نیز از او خواهد شد. حضرت مسیح (انجیل لوقا، فصل ۱۲، آیات ۲۵-۲۵)



حاسِبْ نَفْسَكَ فِي كُلِّ يَوْمٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُحَاسَبَ. '' پيش از آنكه به حساب روح تو برسند، به حساب خودت برس...

به حساب مالی خود خوب می رسند، ولی از حساب ابدی غافلند. ان حضرت باب

هر یک از ما باید بهتنهائی در برابر تخت داوریِ خداوند بایستیم تا ما را داوری کند.

## نتیجه انکار پیامبران در این جهان

خالق ما از مشکلات ما بهتر از ما آگاه است. او از پیش، راه حل آنها را به به به به به به به واسطه فرستادگانش برای ما می فرستد. اگر ما راه او را نپذیریم، چه انتظاری داریم؟ در آن صورت مشکل از کیست؟ از ماست یا از خدا؟

مَا أَصَابَكُم مِّن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ.

هر مصیبتی بهشما برسد، بهدست خود بر سر خود می آورید.

ذَلِكَ بِأَنَّ اللهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِّعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ. سورة انفال، آيه ۵۳

ترجمه ۱: خداوند نعمتی را که برای قومی مقدر داشته در صورتی نصیب آنها می سازد که نفوس خود را تغییر دهند.

ترجمه ۲: نمی توانید نعمتی را که خداوند برای شما مقدر فرموده بهدست آورید مگر آنکه نفس خود را شایسته آن سازید.

وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً. سوره بنى اسرائيل، آيه ١٥ كسى كه بار دارد، بار ديگرى را بر نمى دارد. و ما تا پيامبرى نفرستاده ايم، مردمان را به رنج و عذاب مبتلا نمى سازيم.

إِنَّ اللهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ. سوره رعد، آیه ۱۱ پروردگار سرنوشت قومی را تغییر نمی دهد، مگر آنچه را در روح خود دارند تغییر دهند.



٤

### حلقه آزمايش

دو ارمغان علم و آزادی بما فرصت می دهند که طینت خود را از عرصه پنهان به منصه ظهور آوریم. هر روزی از عمر ما یک صفحه بر نامه اعمال ما می افزاید. خوشا به حال کسانی که کتاب زندگانی آنها به مُهرِ رضایت یزدان مزیّن است.

وَلَنْبُلُونَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنكُمْ وَالصَّابِرِينَ. سوره محمد، آيه ٣٦ و البته شما را مي آزمائيم تا مجاهدان و شكيبايان را بشناسيم.

مَّا كَانَ اللهُ لِيَذَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَآ أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىَ يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ. سوره آل عمران، آيه ١٧٩

خداوند مؤمنین را به حال خود نمی گذارد تا ناپاک را از پاک جدا سازد.

و شبهه ای نیست که... خداوند امتحان می فرماید خلق خود را ۲۰ حضرت باب در هر ظهوری خداوند عالم امتحان می فرماید عباد خود را که بشناساند خود ایشان را به خود ایشان .<sup>۳۵</sup>

مَثَل "مَن يُظهِره الله" مَثَل محک است که فصل [جدا] میکند مابین طلای خالص از غیر آن. " حضرت باب

بسیاری از قوم اسرائیل او [مسیح] را نخواهند پذیرفت و بهاین وسیله...افکار پنهان عده زیادی فاش خواهد شد. انجیل لوقا، فصل ۲، آیات ۳۵-۳۵

می توان ملکوت خدا را این چنین توصیف کرد. ماهی گیران تور ماهی گیری را داخل آب می اندازند و انواع ماهی در تورشان می افتد. سپس آنرا به ساحل می کشند و ماهی های خوب را از بد جدا می کنند. خوب ها را نگاه می دارند و

الله. كسى كه خدا او را ظاهر مى كند. اشاره به حضرت بهاءالله.



بدها را دور می اندازند. در آخر دنیا نیز همین طور خواهد شد. فرشته ها آمده، انسانهای خوب را از بد جدا می کنند.

حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۱۳، آیات ۶۹-۴۷)

"ساعت آزمایش" که جمیع مردم جهان را فرا می گیرد تا آنها آزمایش شوند. مکاشفات یوحنا، فصل ۳، آیه ۱۰

امروز روزیست که آنچه در قلوب و نفوس مستور است ظاهر و آشکار شود. <sup>62</sup> حضرت بهاءالله

ياً بُنَيَّ إِنَّهَا إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدُلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَاوَاتِ أَوْ فِي الْأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ. سوره لقمان، آيه ١٦ الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ. اى پسر من! أكر از تو هموزنِ دانهٔ خردلی در تخته سنگی یا در آسمانها و زمین پنهان باشد، خداوند آنرا به منصه ظهور می آورد. خداوند بس آگاه و لطیف است. \*\*

امروز روزی است که مقام انسان و جوهر او ظاهر شود. روز "تُبْلَى السَّرَائُرُ" اللَّهُ السَّرَائُرُ" است، ولکن اکثری از آن غافل. ٢٠ حضرت بهاءالله

۵

#### حلقه داوری و عدالت

#### اخطار و امید

حلقه داوری و عدالت بر دو ستون استوار است: اخطار و امید. شبیه این آیه بارها در قرآن تکرار شده:

إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلا فِيهَا نَذِيرٌ. سوره فاطر، آيه ٢٤ ما به حقيقت تو را براى اين فرستاده ايم كه به مردمان خبر خوش و اخطار دهي. هيچ امّتي نيست كه در آن اخطار دهنده اى نيامده باشد.

حضرت بهاءالله مي فرمايند، اين آيه مرتبط به عصر ماست.

تُبْلَى السَّرائرُ: روزي كه رازها فاش مي شوند. (قرآن، سوره طارق، آيه ٩.)



مردمان یکسان نیستند. هر انسانی طینت و سرشتی خاصِ خود دارد. با این حال، برای رعایت اختصار، آنها را می توان به دو گروه تقسیم نمود:

- آنان که نظر بهپاداش و مجازات ندارند، خوبی را بخاطر خوبی دوست دارند، و از بدی بخاطر بدی منزجرند. بنابر گفتاری از حضرت باب، انسان باید بهمقامی رسد که حتّی اگر عبادت خدا او را بهدوزخ فرستد، باز هم از اظهار بندگی در برابر خالق خود سر باز نزند. بدیهی است این گونه مردمان کمیابند. ۷۶
- آنان که در انجام کار خیر نظر به پاداش دارند و از بدی ها تنها بخاطرِ ترس از مجازات دوری می گیرند. آیاتِ مجازات و مکافات و امید و اخطار، خطاب به این گروه است. بیشتر مردمان به این گروه متعلق اند.

خشیّة الله [بیم از خدا] انسان را منع می نماید از آنچه سبب ذلّت و پستی مقام انسانست، و تأیید می نماید او را بر آنچه سبب علوّ و سموّ است. انسان عاقل از اعمال شنیعه اجتناب می نماید، چه که مجازات را از پی مشاهده می کند. خیمه نظم عالم به دو ستون قائم و بر پا: مکافات و مجازات. ^ئ

آیات "اخطار و امید" بما می آموزند که اگر سهم خود را از بخششها و الطافِ یزدان در این جهان از دست بدهیم، جبران این زیان هرگز امکانپذیر نیست:

آنچه امروز فوت شود تدارک آن محال [است]. ٤٩

قسم بهدریای علم الهی! اگر الیوم از نفسی امری فوت شود، تدارک آن محال است. ۰۰

انسان به امید زنده است. امید، به زندگانی معنا و مقصود می بخشد. برترین امید این است که به یقین بدانیم که ارمغان زندگانی، جاودانی است.



قبرستان خانه ابدی ما نیست؛ تنها خانه جسم ماست، نه روح ما. برترین پاداش ما، نزدیکی بدون پیروی از حکم پروردگارکه بهوسیله فرستادگانش با ما سخن می گوید—امکان پذیر نیست.

## پروردگار را ازگفتارش می توان شناخت

#### چند نمونه از آیاتِ "اخطار و مجازات"

کل از بحرِ جودِ [بخشش] او خلق شدهاند و بر دو کف فضل و عدل او هستند. <sup>۵۱</sup> حضرت باب

بگو! بر خود رحم کنید و بر مافات قیام نمائید. دی [دیروز] رفت و امروز هم می رود...۲۰

قسم به خدا! هرگز ایّامی خوشتر از این ایّام...ظاهر نشده و نخواهد شد و تا وقت باقی خود را...محروم ندارید.<sup>۵۳</sup>

بكو! اى عباد بر خود رحم نمائيد، در آنچه ظاهر شده تفكر كنيد. ٥٠ حضرت بهاءالله

اکثری از ناس بهموهومات خود متمسکند و از سلطان آیات غافل. گمان را بر عرفان ترجیح دادهاند و بهظن ازیقین قانع شدهاند، ولکن عنقریب خود را خاسِر [زیانکار] و اعمال خود را باطل مشاهده نمایند...چه که مقصود از آفرینش، عرفان حق بوده. هر نفسی از آن محجوب [در پرده] ماند، از اهل خسران لَدَی الرّحمن [نزد خداوند] محسوب است.

اتقوا عبادالله من عدل ربكم الرحمن في يوم وضع الميزان بين ايدينا...<sup>٥٦</sup> حضرت باب

ای بندگان! از عدل پروردگارتان برحذر باشید. روزی خواهد آمد که در "ترازوی سنجش" در برابر ما قرار خواهیدگرفت.



از... مَطلَعِ عَین گذشته اند و به اوهام خود مشغولند. زود است بر اعمال خود مطّلع شوند و بر اَنفُس خود نوحه نمایند. ۵۰ مطّلع شوند و بر اَنفُس خود نوحه نمایند. ۵۰

آنچه وارد می آید، بر نفس خودتان می آید. والله غنی عنکم [خداوند از شما بی نیاز است]... م

فَفِرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّبِينٌ. بهسوی پروردگار بشتابید! من از جانب او بهشما با گفتاری روشن اخطار می دهم.

وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِوِينَ. سوره غافر، آیه ٦٠ جَهَنَّمَ دَاخِوِینَ.

پروردگار شما فرمود: مرا بخوانید تا بهشما پاسخ دهم. آنان که خود را بزرگ می شمرند و از بندگی در برابر من امتناع می ورزند، به زودی با خفّت و ذلّت وارد دوزخ شوند.

بگو! از حق بترسید و از برای دو یوم، از برای خود عذاب ابدی اختیار مکنید.<sup>۵۹</sup> حضرت بهاءالله

هیچ عذابی اعظم از احتجاب عنالله ٔ و ایمان بهاو نیست. و هیچ جنّتی اعظم از ایمان به خداوند و آیات او نیست. ۲۰

حق از ظلم ظالمان چشم نپوشیده و نخواهد پوشید. ۱۹

ای ظالمان ارض! از ظلم دست خود را کوتاه نمائید که قسم یاد نمودهام از ظلم احدی نگذرم. ۲۲

نظر به جزای اعمال، خلق در خسران و وبال مشاهده می شوند. <sup>۱۳</sup> حضرت بهاءالله بگو! ای عبادِ غافل: اگر چه بدایع رحمتم جمیع ممالک غیب و شهود را احاطه نموده، و ظهورات جود و فضلم بر تمام ذرّات ممکنات سبقت گرفته، ولکن سیاط [تازیانه ها] عذابم بسی شدید است و ظهور قهرم به غایت عظیم. <sup>۱۲</sup> حضرت بهاءالله

<sup>🍣</sup> مَطلَع: محل طلوع.

و احتجاب عن الله: جدائي از خدا.



صد هزار افسوس از برای نفوس غافله...عنقریب باد اجل هر یک را بهمقر خود راجع نماید. غافل آمدند و غافل زیستند و غافل بهمقام خود رجوع نمودند. مصرت بهاءالله

پس معدوم شود نفسی که در راه عشق تو جان نبازد، و مفقود شود وجودی که در طلب وصل تو سر نیندازد، و بمیرد قلبی که بهذکر تو زنده نگردد، و دور شود هیکلی که بهجان طالب قرب نشود و مشقتهای بادیه عشق را نچشد. ۲۳ مضرت بهاءالله

#### چند نمونه از آیاتِ "امید و پاداش"

بی نیاز به آواز بلند می فرماید: جهان خوشی آمده، غمگین مباشید. راز نهان پدیدار شده، اندوهگین مشوید. ۲۰ مورت بهاءالله

این کیش زندگی پاینده بخشد و این آئین مردمان را بهجهان بی نیازی رساند. <sup>۸۸</sup> حضرت بهاءالله

ای دوستان یزدان! آواز یکتا خداوند بی نیاز را به گوش جان بشنوید تا شما را از بند گرفتاری ها و تیره گی تاریکی ها آزاد فرماید و به روشنائی پاینده رساند. ۲۹ مضرت بهاهالله

اجر هیچ نفسی ضایع نشده و نخواهد شد. ۷۰ حضرت بهاءالله

زود است هر مستقیمی مقام خود را مشاهده نماید و هر مُقبلی [مؤمنی] به آنچه از برایش مقدّر شده آگاه گردد. ۷۱

ای عباد! اگر در این ایّامِ مشهود و عالمِ موجود فی الجمله امور بر خلاف رضا از جبروت قضا واقع شود، دلتنگ مشوید که ایام خوش رحمانی آید و عالمهای قدس روحانی جلوه نماید و شما را در جمیع این ایام و عوالم قسمتی مقدر و عیشی معین و رزقی مقرر است. البته بهجمیع آنها رسیده، فائز گردید. ۲۲ حضرت بهاءالله

ا ثابت و مستقیم در ایمان.



## نگاهی بهآخرین منظر در سفر زندگی

چرا بهاین جهان آمده ایم و به کجا می رویم؟ این جهان آزمایشگاهی است که در آن تصویرِ درونیِ هریک از ما از زوایای پنهانِ روح و روانمان به عرصه عیان می آید. کار ما در این میان، طرح این تصویر است. چه بخواهیم چه نخواهیم، این نقش ما و نقشه خدا برای ما در این دنیاست. اگر این تصویر نیک و زیباست، جای ما جای جشن و شادی هاست که نام آن را بهشت نهاده اند. اگر این تصویر زشت و نارواست، جای ما کلبه غم هاست که نام آن را دوزخ نهاده اند. این سرنوشت ماست، چه بخواهیم چه نخواهیم. راه فرار از این قانون و قرار برای احدی ممکن نیست. جز تسلیم و تعظیم به جهان آفرین چاره ای نداریم. طرّاح آفرینش چنین خواسته و بر لوحه قضا نگاشته.

ليس لاحد مهرب الله العليم الحكيم. ٣٠

راه فرار برای احدی ممکن نیست، مگر بهسوی پروردگار علیم و حکیم.

هنگام سفر از این سرا به سرای دیگر، بر آخرین انگشتر ما چنین می نویسند: ما از آنِ حدائیم و بهسویش باز می گردیم

انسان خردمند نقشهٔ مهندس کیهان را می پذیرد و هر روز و هر آنی از این زندگانی فانی و زودگذر را وقف خانه آسمانی و جای جشن و شادمانی می کند. انسان نادان و غافل مفتون جلوه و جلای این جهان می شود و عمر عزیزش را صرف خانه ای می کند که سرانجام باد و بوران و طوفان های این جهان آن را در هم می کوبند و بر صفحه روزگار اثری از آن نمی گذارند. شایسته است گفتار و اخطار خالق خود را که به زبان فرستاده اش حضرت بهاءالله بیان داشته، به گوش جان بشنویم و عبرت گیریم:



قل يا قوم تالله يفنى ما عندكم و يمحو القضاء آثاركم ان ادخلوا ملكوت البقا كذلك يعظكم ربّكم العلى الاعلى الابهى. ٥٠

بگو! ای مردمان: به خدا سوگند آنچه نزد شماست به فنا گراید و قضا اثری از شما را نگذارد. پس به ملکوت بقا درآئید. این چنین پروردگارِ بزرگ و پرجلال، شما را اندرز می دهد.

ايّاك ان تحزنك الدّنيا و ما يحدث فيها لعمرى انّها ستفنى و تبقى العزّة والاقتدار لربّك مالك الاسماء والصّفات. ان اجعل رضوانك ذكرى و جنانك حبّى و سراجك اسمى. ٢٦

مبادا حوادث روزگار غمناکت کند. به خدا سوگند دنیا به فنا انجامد و تنها عزّت و اقتدار که در دست پروردگار است پایدار ماند...یادم را و عشقم را بهشت خود نما و نامم را چراغ خود کن.

ای دوستان یزدان! آواز یکتا خداوند بی نیاز را بگوش جان بشنوید ، تا شما را از بندگرفتاریها و تیرگی تاریکیها آزاد فرماید و بهروشنائی پاینده رساند. ۲۷

بی نیاز به آواز بلند می فرماید: جهان خوشی آمده، غمگین مباشید. راز نهان پدیدار شده، اندوهگین مشوید. اگر به پیروزی این روز پی بری از جهان و آنچه دروست بگذری و بکوی یزدان شتابی.^

دنیا نمایشی است بی حقیقت و نیستی است به صورت هستی آراسته. دل باو مبندید و از پروردگار خود مگسلید... مَثَل دنیا مَثَل سرابی است که به صورت آب نماید. ۷۹

رفع نیازهای هم نا بکار رفته: چقدر شگفت اور است. تَکَسُّب: کسب مال و منال، رفع نیازهای جسمانی. هم قصد و اراده.



حضرت بهاءالله می فرمایند زندگانی ما در این دنیا مانند پرنده ای است که در نهایت اطمینان در فضایِ پاکِ جهانِ دل و جان در پرواز است. سپس برای دانه، به آب و گِلِ زمین روی می آورد، و به حرص تمام خود را به آنها می آلاید. و بعد که اراده پرواز می نماید، خود را عاجز می یابد. زیرا بال های آلوده به آب و گل قادر بر پرواز نبوده و نخواهند بود. آنگاه این پرنده آسمانی، خود را ساکنِ زمین فانی می بیند. سپس می فرمایند، ای بندگان، پرهای روحتان را به گِلِ غفلت و گمان، و دشمنی و بغض میالائید تا از پرواز در آسمانهای پاکِ شناسائی و عرفان باز نمانید. ۸۰

این جهان را غربال انسان، در سفری جاودان، می توان به شمار آورد، غربالی که به یاری آن، ساکنان این جهان از هم جدا شده، به گروه خود می پیوندند. در این غربال، هریک از ما جائی و مقامی برای خود می پذیریم. تنها در چنین محیطی آزاد که اسرار جهان جاودان از ما پنهان است، می توانیم درجهای از نقص یا کمال را بنابر لیاقت خود، بدون اجبار، به میل خود اختیار نمائیم.

بنابر گفتار پروردگار، این عالم ، رَحِم روح ماست. باید روحمان را در آن پرورش دهیم و به کمال رسانیم. پس از سفر از این سرا، عالم های بی شمار در انتظار ماست. امّا سرنوشت ما در جمیع آنها در اینجا شکل می گیرد. بنابر این، از نظر اهمیّت، این عالم، بر جمیع آن عالم ها سبقت دارد. اینجا مرکز دایره ای است که عوالم الهی در حول آن در چرخش و گردش اند.

عوالم الهي نامتناهي است.^١

حضرت بهاءالله

از برای خدا عوالم مالانهایه [بینهایت]...بوده و هست. ولی کلّ در حول این عالم طائف [درگردش] است. اگر در این عالم مؤمن شود در کلّ عوالم در جنّت است، والّا در دونِ آن. ۸۲

كلِّ عوالم الهي طائفِ حولِ اين عالم بوده و خواهد بود. ٨٣٠ حضرت بهاءالله



پروردگار بما اندرز می دهد که زندگانی خود را در این دنیای زودگذر، کوچک نشمریم، زیرا جبران قصور در عالمهای دیگر ممکن نیست. آنان که دعوت یزدان را نادیده می گیرند، پس از سفر از این سرا به سرای دیگر، آرزو دارند به این جهان باز گردند تا جبرانِ قصور نمایند. قرآن مجید بارها از این آرزو سخن می گوید و این پشیمانی جاودانی را به یاد ما می آورد، شاید از سرنوشت پیشینیان عبرت گیریم و نعمت و عزّت جاودان را فدای هوسهای نفس نزدیک نگر ننمائیم.

## نفسِ نزدیک نگر و خودخواه

آگاهی از وجود نفس نزدیکنگر و خودخواه که در همه انسانها فرمانرواست، نخستین لازمه خدا شناسی و خودشناسی است. بدون اقرار بهقدرت و حکومت این نفس، سعادت و کامرانی برای انسان ممکن نیست. بیشتر مردمان می کوشند که این نفس خودشیفته را که پیوسته در درونشان در کوشش و جویش است از خاطر ببرند. خالق ما بارها وجود این دشمن دوستنما را بخاطر ما می آورد و ما را از اسرار و اطوارش آگاه می کند.

ایّاک ان یمنعک نفسک عمّا قدّرناه لک. <sup>۸۹</sup> مبادا بگذاری نفست، تو را از آنچه برایت مقدّر شده باز دارد.

لم یکن لکم اعدآء الله انفسکم فاعرفوها یا قوم ایّاکم ان تغفلون. محضرت بهاءالله تنها دشمن شما، نفس شماست. ای مردمان! او را بشناسید. مبادا در این کار غفلت ورزید.



لا تصرفوا نقود اعمارِكم النّفيسةِ في المشتهياتِ النّفسيّة. ٨٧ حضرت بهاءالله سرمايه عمر نفيس خود را صرف هوسهاى نفسانى منمائيد.

طلب یاری از خدا برای محافظت از شرِ نفس نزدیک نگر و خودخواه:

خدایا...نصرت فرما. ما را غالب بر نفس و هوی کن و از عالم طبیعت نجات ده... توئی مقتدر و توانا و توئی بخشنده و مهربان. ۸۸

انّ عبدک هذا یخاف من سطوةالنفس و اهوائها ارید ان اودع ذاتی بین ایادی فضلک و عطائک لتحفظها من شرّها و بغیها و غفلتها. <sup>۸۹</sup>

(ای پروردگار:) سوگند بهعزّت تو و بزرگی تو و قدرت و اقتدار تو! این بنده تو، از سطوت و غلبه (نیروهای) نفس و هوسهای آن بیم دارد. من میخواهم ذاتم را در دست فضل و بخشش تو بگذارم، تا نفسم را از شرارت و ظلم و غفلتش در امان داری.

## هم شادی ما و هم غم ما

دنیا بس تار و غبار انگیز است، و دنیا بس زیبا و دلرباست. تار و غبار انگیز است بخاطر رفتار ناروای ما. زیبا و دلرباست بخاطر لطف و فضل خدا. دنیا تار و غبار انگیز است برای کسانی که دل به آب و گل دوخته اند، و زیبا و دلرباست برای آنان که با قلبی شاد و روحی آزاد با بالهای عشق و ایمان در آسمان ها سیر و سفر می کنند. دنیا تار و غبارانگیز است برای کسانی که جز به امروز و فردا امیدی ندارند، و بس زیبا و دلرباست برای آنان که از مرزهای زمان می گذرند و به ابدیت می نگرند. دنیا تار و غبار انگیز است برای کسانی که تنها به خود ناظرند، و بس زیبا و دلرباست برای آنان که خدا را در خود و خود را در پرتو خدا می بینند.



هم شادی ما و هم غم ما بسته به فاصله ما از خداست. شادی ما از نزدیکی به اوست و غم ما از دوری از او. نباید از ثروت و راحت دنیا شاد شویم و از فقر و بلایش غمناک. زیرا سرمایه ما، سرنوشت ما، و سرچشمه شادی ما در جان و روان ماست نه در چیزهای این دنیا. غنای ما از یافتن و صیقل دادنِ گنجینه های درون ماست، و فقر ما از بی خبری از آنها و بستگی و عشق به دنیا.

هنگام سفر از این سرا جز چند زرعی پارچه سفید و یک انگشتر، و یک جعبه تنگ و تاریک با خود چه می بریم؟ نه! ما جسم خود نیستیم، ما جان و روانیم و ساکنان سرای جاودان. ما از خدا آمده ایم و جز به سوی خدا راهی و جز در آغوش لطف و رحمتش جائی و پناهی نداریم.

سوره بقره، آیه ۱۵٦

إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ.

ما از آنِ خدائيم و بهسوى او باز مي گرديم.

حضرت بهاءالله

ليس لاحد مفرّ الله اليك. ٩٠

برای احدی راه فرار جز به سوی تو نیست.

فيا الهي ليس لاحدٍ ملجأ اللّ انت و لا سبيل اللّ اليك. <sup>٩١</sup> حضرت بهاءالله اي پروردگار! براى احدى پناهگاهي جز تو و راهي جز بهسوى تو نيست.

### ضمیمه ۱



# چند کتاب دیگر از این مؤلف بهفارسی و انگلیسی

شناسائی نقشه آفرینش با "چرا بهاین جهان آمدهایم؟" بهپایان نمی رسد. تکّه هائی دیگر از این نقشه در جلدی دیگر با عنوان "زندگی با خدا و بی خدا" ارائه شده. این دو کتاب، دو حلقه جدا ناپذیرند. برای آشنائی شما با آن کتاب و چند کتاب دیگر، فهرست مندرجات آنها در این ضمیمه تقدیم می شوند.



## زندگی با خدا و بی خدا

تفاوت آنها چیست؟

فصل ١: هدف از آفرینش انسان چیست؟

سرنوشت ما در دست ماست

فصل ۲: انسان چیست و کیست؟

طبقات بناى انسانيت

فصل ۳: خودشناسي يعني چه؟

فصل ٤: نظرى به خانه جاوداني انسان

آیا بهشت و دوزخی هست؟

آمادگی برای جهان جاودان

فصل ۵: رمز خودشناسی

فصل ٦: انسان شناسي

حلقههای سست و شکننده در شخصیت انسان

پذیرفتن شایعات و شنیدهها

پذیرفتن ظنّ و گمان

اتكاء بهديكران

داوری بدون دانش و دانائی

اتكاء بهرسانهها

مقاومت در برابر افکار تازه



اتکاء به مکانیسم های دفاعی دروغ پردازی و خود فریفتن غفلت و قصور بی اعتنائی به دعوت پیامبران عشق به مال و منال سوء استفاده از نعمت های الهی

#### فصل ۷: مهم ترین درس انسان شناسی

عشق خدا رهائی از دام نفس و هویٰ نخستین گام در راه ترقی و تعالی انسان و جهان

#### فصل ۸: خداشناسی چگونه وجدان را پرورش میبخشد

مدارج و مراحل خداشناسی نفوذ خداشناسی در پرورش وجدان اهمیت و لزوم ورود بهوادی بینائی

#### فصل ۹: آیا خداشناسی را بهداوری دانشمندان باید سپرد؟

#### فصل ۱۰: سرنوشت جاودانی انسان

ارزش لذات جسمانی در برابر عزت جاودانی پروردگار بندگانش را بهبهشت دیدارش میخواند

#### ضمیمه: آیا در پذیرفتن دین اجباری هست؟



# بهاءالله در قرآن

۹۳٦ صفحه

پیش بینی های قرآن درباره ظهور دو پیامبر بزرگ از ایران

پیشگفتار

بخش اوّل: بزرگترین معمّا پنهان در سراسر قرآن

فصل ۱: بزرگترین خبر در تاریخ بشر

خبر بزرگ

نشانههاى حقّانيت ييامبران

زبان رمز

معناي "خاتَم النّبييّن"

سخت ترین روزها در تاریخ بشر

عصر اشاعه بى دىنى

نقش پیشوایان در سقوط دین و کاهش ایمان

از آنهائی که می دانند بیرسید، نه از مردم فاسق

آغاز بهاری جانبخش پس از زمستانی طولانی و غمافزا

كساني كه فرصت مطالعه ندارند!

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

فصل ۲: فرستادگان يزدان را چگونه مي توان شناخت؟

بى اعتنائى بەدعوت پيامبران در آغاز ظهورشان



راه شناسائی پیامبران

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

نقش زبان در رابطه انسان با یزدان

سرنوشت ما در دست ماست

بخش دوم: خاتم النّبيين: بزرگترين مانع برسر راه مسلمين

فصل ٣: معناى واژهٔ خاتَم

سبب جدائي بين آئين هاي الهي

معناي واژه "خاتَم"

تأیید و تصدیق پیامبران یزدان و کتابهای آسمانی آنان

فصل ٤: آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم (بخش اول]

تفكرو تعمق در آيات الهي

سنّت تغيير ناپذير يزدان

مردن و زندگی یافتن امّتها

امّت وسط

تحریف گفتار پروردگار

فصل ۵: آیات قرآن مجید دربارهٔ ظهور پیامبرانی پس از رسول اکرم (بخش دوّم)

"إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ" يعني چه؟

نفوذ انتظارات مترجمين ومفسرين مسلمان بهمعاني

آيات قرآن

لزوم تجديد دين

وحدت پيامبران يزدان

مهم ترین درس تاریخ

نفوذ و نیروی یک واژه در سرنوشت اسلام و مسلمین



### بخش سوّم: حل معمّای بزرگ قرآن

فصل ٦: وعدهاى پنهان كه ناگهان بهانجام مىرسد

کلمات و نشانه های مشترك بین انجیل و قرآن پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

فصل ٧: تاريخ اتمام عصر اسلام و هنگام انجام وعدهٔ خدا

"امر" يعني چه؟

دو بخش از یک معمّا

پایانِ روزِ هزار ساله و آغاز عصری تازه

خبری شادی بخش برای گروهی و خبری غمانگیز برای گروهی دیگر نکته هایی چند از معمّای بزرگ قرآن

بخش چهارم: وعده بهظهور دو پیامبر همزمان

فصل ۸: وعده بهظهور دو موعود بهنام "ذكر بزرگ" و "خبر بزرگ"

اختلاف نظر در باره "خبر بزرگ"

اسم اعظم خدا

خبر بهظهور دو موعود بزرگ

ذكر بزركِ پروردگار

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

#### فصل ۹: دو پیامبریگانه و همیار

خبر به ظهور پیامبر دیگر دو یار "ناآشنا" و همراز نشانهها و خبرهای دیگر یروردگار را از گفتارش می توان شناخت



### بخش پنجم: پیشبینی رویدادهای تاریخی در آئین بهائی

#### فصل ۱۰: سوره کهف (بخش اوّل)

تفسیر گفتار پروردگار مقدّمه برسوره کهف داستان اصحاب کهف اسرار نهفته در "وَتَرَى الشَّمْسَ" نکات مشترک بین آیه قرآن و نامه حضرت باب بقیه داستان اصحاب کهف رابطه عدد ۳۰۹ با گسترش آئین بهائی رویدادهای مهم آئین بهائی بنابر سوره کهف پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

#### فصل ۱۱: سوره کهف (بخش دوّم)

آیات مربوط بهظهور حضرت باب

#### فصل ۱۲: دشمنان نقشه يزدان

سوره مُدَثّر

داستان مجتهدی که در برابر موعود می ایستد رمزی پنهان در عدد ۱۹ دوری و فرار از آئین یووردگار

دوری و قرار از الیم پروردی ر وظیفه پیامبران تنها تذکّر و یادآوری است نوزده: عددی ینهان در سراسر قرآن

تورده. تعقّل و تفکّر نقش تعقّل و تفکّر

پیشوائی که هم کریم بود و هم آثیم و عزیز میرزا تقی خان و قربان خان "جنّ و شیطان" یعنی چه؟

دو دشمن همکار و سرسخت آئین بهائی



#### بخش ششم: وعده ظهور حدا

#### فصل ١٣: وعدة آمدن موعود خدا بهاسم خدا

وصف خدا در آیات دو موعود عصر ما نقش پیامبران در رابطه یزدان با بندگان القاب رسول اکرم وعدهٔ ظهورِ موعود خدا به اسم خدا مقصود از ظهور خدا و دیدار خدا تحقق وعدهٔ دیدار خدا ناامیدی مردمان و انکار وعده دیدار وعده "دیدار" به قوم یهود خضوع حضرت بهاءالله در برابر خدا

#### فصل ۱٤: روز بزرگ خدا

بغداد، شهر "دیدار"

شباهت بین انجیل و قرآن

مقایسه چند آیه از قرآن مجید

پایانِ زمانِ "خبر آوردن" و آغاز عصری جدید

حکومت یزدان بر جهان

رحمان

عرش پروردگار

منکرین و مؤمنین به آئین جدید

منکرین و مؤمنین به آئین جدید

گمراهان و راهیافتگان

روز بزرگ خدا، عصری جدید در تاریخ بشر

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

"به خدا سوگند از من نست!"



راز و نیاز پیامبران با یزدان چند نمونه مناجات از حضرت بهاءالله چند نمونه مناجات از حضرت باب

فصل ۱۵: بهاءالله: نور خدا و شکوه خدا

واژه "نور" در آیات الهی سوره نور بهاءالله موانع دیدن نور موانع دیدن نور موغن عقل و حکمت روغن عقل و حکمت پرتو عقل و ایمان نوری که در چهره مؤمنین به آئین جدید می درخشد شباهت بین انجیل و قرآن شباهت بین انجیل و قرآن گفتگو بین منکرین و مؤمنین در جهان جاودان گفتگو در جهان جاودان با این اخطار از جانب پروردگار خاتمه می یابد پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

بخش هفتم: نشانههائي ديگر از قرآن مجيد و احاديث

فصل ١٦: نامها و القاب دو موعود عصر ما در قرآن مجيد و احاديث

بَقِیَّةُ الله ربّ اعلیٰ عزیز و حکیم سوره قاف دعوتِ ربّ و ندای ربّ پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

فصل ١٧: احاديث چه مي گويند؟

نظر مردمان بهقرآن



بی دینی مردمان
اشاعهٔ علم در عصر قائم
میهنِ مهدیِ موعود
نسَبِ قائم موعود
سن قائم موعود
مدّت سلطنت قائم
سرنوشت آذربایجان
سرنوشت آذربایجان
مرکز جهانی بهائی در بیت المقدّس
کشتار پیروان قائم بدست ایرانیان
اختلاف نظر در مورد قائم
رفتار مردم نسبت بهقائم
رفتار فقها و پیشوایانِ زمان با قائم موعود
یروردگار را از گفتارش می توان شناخت

#### بخش هشتم: معنای قیامت و ساعت

#### فصل ۱۸: زندگانی معنوی

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

#### فصل ۱۹: معنای قیامت و ساعت

معانی "متشابه" بعضی از واژه های مرتبط بهرستاخیز پروردگار را ازگفتارش می توان شناخت

#### فصل ۲۰: آیات قرآن دربارهٔ قیامت و ساعت

یوم الحسرة (روز حسرت) روز عذاب نتایج قیامت ظاهری پروردگار را از گفتارش می توان شناخت



بخش نهم: زبان رمز

فصل ٢١: نقشة پنهان

آشکارتر از هر آشکاری و پنهانتر از هر پنهانی پروردگار را از گفتارش میتوان شناخت

فصل ۲۲: آیات "محکم" و "متشابه"

سوء تفسير مسلمانان

سوء تفسیر مسیحیان، چند نمونه از واژه های متشابه

آفتاب، ستارگان، كوهها

جمع شدنِ آفتاب و ماه

آسمان، زمين

نور، آسمانها، زمین

آسمان، دود

لوله شدن آسمان

هفت آسمان، روز، چراغها

سوء تفسيرو تعبير كفتار الهي

بخش دهم: خبرها و بشارات دیگر

فصل ۲۳: پیدایش خلقی جدید

داستان باغبانهای ظالم

سوره اعراف

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

#### فصل ۲۶: پیدایش رسولانی دیگر

آیاتی که بهرسول اکرم یا رسولان دیگر درگذشته اشاره میکنند آیاتی که از ظهور پیامبر یا پیامبرانی در آینده خبر میدهند

سوره صف



سوره صافات

سوره مجادله

سوره یاسین، داستان یک رویداد تاریخی در این آئین

نامهای از جناب قدّوس

سوره مؤمنون

سوره رحمن

دو بخشش بزرگ

دو نوع مخلوق: انسان و جنّ

دو نوع دریا: شور و شیرین

سوره مرسلات

سوره يونس

پروردگار را از گفتارش میتوان شناخت

#### فصل ۲۵. ذكر خدا

"ذكر" بهمعناي ييامبر

"ذكر" بهمعناي كتاب آسماني

"ذكر" بهمعناي تذكّر

"ذكر" بهمعناي عبادت

نام موعود ما: ذكر خدا

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

سوره فرقان

سوره طه

سوره مؤمنون

سوره ذاریات

أَهْلَ الذِّكْرِ، پيروان موعود



بخش یازدهم: راه شناسائی پیامبران یزدان

فصل ۲٦: ارمغان ایمان چیست و در دست کیست؟

ارمغان ایمان در دست خداست نشانه های ایمان منع مردم نالایق از کسبِ ارمغانِ ایمان شرایط و لوازمِ شناسائی پیامبران عواقب بی اعتنائی به دعوت پیامبران یوردگار چنین می گوید

فصل ۲۷: علل و موجبات بي اعتنائي مردمان به دعوت پيامبران

حجاب غفلت و قصور

مردم بیخرد و کوته نظر از دیدگاه یزدان نفس خودخواه، کوته نظر، و خودبین لزوم احترام و محبّت بهمه مردمان

نقش پیشوایان مذهبی

عقل و خرد، میزان برتری انسان بر جانوران

از کسی بپرسید که می داند

مجادله درگفتار

حشن ملكوت

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

فصل ۲۸: خلاصهای از "معمّای بزرگ" قرآن

پروردگار را از گفتارش می توان شناخت

بخش دوازدهم: ضميمه ها

ضميمه ١: اجلِ امّت يعني چه؟

اجل دین و ایمان در قلب مردمان

ضمیمه ۲: رابطه عدد ۱۹ با قرآن مجید بنابر کشفیات دکتر رشاد خلیفه



## آئین بھائی

## پیام آسمانی برای صلح و سعادت جهانی ۳۸۰ صفحه

بخش اوّل: تعاليم و تاريخ آئين بهائي

- ١. هدف و مقصد آئين بهائي
- ۲. حقیقت آئینهای الهی یکی است
  - ٣. تَحَرَّى حقيقت
  - ٤. شرائط شناختن حقيقت
- ۵. مقصد از ایمان و آئین یکرنگی و یگانگی است
  - ٦. بین دانش و دین جدائی نیست
  - ۷. تعلیم و تربیت عمومی و اجباری
    - ۸. ایجاد صلح جهانی و پایدار
      - ٩. توزيع عادلانهٔ ثروت
      - ۱۰. تساوی حقوق زن و مرد
    - ۱۱. برگزیدن خطّ و زبانی جهانی
  - ۱۲. بشر را بهایمان و آئین نیاز است



- ١٣. عقيدة بهائيان بهآفرينندة جهان
  - ١٤. ايمان وعشق به حدا
    - پرستش پروردگار
  - ۱٦. گفتاری در تاریخ آئین بهائی
  - ۱۷ . گفتاری در تاریخ آئین بهائی
    - ١٨. اصول اخلاقي بهائي
    - ١٩. تعاليم اخلاقي بهائي
    - ۲۰. نظام اداری آئین بهائی
- ٢١. نظر بهائيان بهوضع كنوني جهان و آيندهٔ آن
  - ۲۲. زندگی پس از مرگ
    - ۲۳. بهشت و دوزخ
      - ۲٤. جهان جاودان
  - ۲۵. امتیازات و نتائج ایمان بهآئین پروردگار

### بخش دوم: گزیدهای از آثار آسمانی بهائی

- ٢٦. نمونه هائى از آثار قلمى حضرت بهاءالله (فارسى سره)
  - ۲۷. نمونههائی از گفتار و آثار حضرت عبدالبهاء
    - ۲۸. نمونهای از آثار عربی حضرت بهاءالله



# کتابهای دیگر از این مؤلف بهزبان انگلیسی

#### 1. خداشناسی، اثبات وجود خدا و جهان جاودان، در چهار جلد

The Spiritual Design of Creation
The Knowledge of God
Death: The Door to Heaven
God's 19 Great Little Tranquilizers

بشارات کتاب مقدس بهظهور
 دو پیامبر بزرگ از ایران، در سه جلد

I Shall Come Again Lord of Lords King of Kings

۳. اثبات حقانیت دو موعود عصر ما بنابرکتاب مقدس و پاسخ بهایرادات مسیحیان، در چهار جلد

The Evidence for Bahá'u'lláh Come Now, Let Us Reason Together The Greatest News Christ Has Come

-::==000(+=::-

#### ٤. معرفي آئين بهائي و پيامبر آن، در پنج جلد

Bahá'u'lláh: The One Promised in All Scriptures
Bahá'í Faith: God's Greatest Gift to Humankind
On Wings of Destiny
One God, Many Faiths; One Garden, Many Flowers
Choosing Your Destiny



•==•D@Q•<del>;==</del>• ۵. اثبات حقانیت حضرت مسیح بنابر گفتار آن پیامبر The Evidence for Jesus ٦. اثبات حقانیت رسول اکرم و پاسخ بهایرادات مسیحیان Muhammad: The Spirit Who Glorified Jesus ٦. اثبات حقانیت آئین بهائی بنابر دلائل عقلي Bahá'í Proofs ٧. وصف بهشت برین بهشعر A Messenger of Jov ٨. شيوه انتشار آئين يزدان بنابر گفتار يبامبران Teaching: the Crown of Immortal Glory -::=•D0Q•=::• ٩. مجموعه هائي از آيات آسماني، در پنج جلد The Glorious Journey to God Unto God Shall We Return Bahá'í Prayers Prayers from the Báb The Magnet of Divine Blessings -::===DOG+=::-



بعضی از آثار چاپ نشده مؤلف، از جمله کتابها و جزوات زیر را می توانید مجاناً از این وبسایت دانلود کنید:

#### www.TheKnowledgeOfGod.com

The Spiritual Design of Creation
The Knowledge of God
The Evidence for Jesus
Bahá'í Proofs
Seize Thy Chance!
Will Jesus Come from the Sky or as a Thief?
Christ Has Come!
One Way!

One Way!

Do You Really Know Who You Are?

Religious Leaders: the Prime Source
of Separation and Prejudice

Knowing God by His Word

Spiritual Solution to Adversity
Thy Kingdom Come!

Heaven's Most Glorious Gift
In the Clouds of Glory
By My Fruits Ye Shall Know Me
Does Your Fish Bowl Need Fresh Water?

If This is a New Day, Why are People Sleeping?
Mysteries of the Bible
The Tragic State of the World
The Standards of Being a Bahá'í
Who Needs Religion?

The Greatest Lesson in History

Heaven and Hell: What Do They Mean?

## ضمیمه ۲



## درباره مؤلف

بیشتر خوانندگان دوست دارند مؤلف کتابی را که میخوانند بشناسند. از این نظر، مختصری درباره تاریخ نگارش این کتاب و تحصیلاتم می نویسم. در سال ۱۹۵۷ هنگامی که به آمریکا آمدن رسم نبود، برای ادامه تحصیل به آمریکا آمدم و پس از هفت سال به اخذ درجه دکترا در رشته روانشناسی و علوم تربیتی موفّق شدم. مدت ۳۳ سال در دانشگاه های آمریکا تدریس نمودم و در سن ۲۳ سالگی بازنشسته شدم.

امّا تاریخ نگاشتن این سلسله کتابها. من در خانوادهای نسبتاً مذهبی تولد یافتم، به این معنی که مادرم بسیار مؤمن بود، امّا پدرم چندان علاقه ای به دین و ایمان نداشت. از کودکی از مادرم خداشناسی را تا حدّی آموختم، امّا پس از سنین بلوغ نسبت به آنچه آموخته بودم، به شک افتادم. از این وضع ناراضی بودم و می خواستم روابط نزدیک تری با خدا داشته باشم. خیلی کنجکاو بودم بدانم که آیا زندگانی انسان پس از مرگ، که همه پیامبران به آن وعده داده اند، ادامه دارد؟ برای آگاهی از سرنوشت جاودانی



انسان تصمیم گرفتم به مطالعه و تحقیق مشغول شوم. تحقیقاتم با مطالعه حدود صد جلد کتاب در طی دو سال ادامه یافت. امّا مطالعه این همه کتاب، مرا کاملاً قانع ننمود. شک و شبهه همچنان در دلم و فکرم باقی ماند. امّا بدون آنکه بدانم، دست تقدیر نقشه دیگری برایم داشت. یک روز بدون کمترین انتظار، بخاطر یک رویداد، ناکهان دنیای تازهای بهرویم باز شد. در طی چند دقیقه، هرچه شک داشتم ناکهان از دلم رخت بربست. گوئی تندبادی ازغیب ناکهان بهوزیدن آمد، و هرچه شک در دل داشتم به یغما برد، و دیگر هرگز بمن پس نداد!

از آن زمان، حدود پنجاه سال می گذرد. رویدادهای زندگانیم در این نیم قرن، بیش از پیش به اطمینانم به وجود خدا و جهان جاودان، افزوده و بمن آموخته است که ما در این دنیا تنها و بی صاحب نیستیم. درباره این مثال بیاندیشید. اگر شما به شخص ناآشنائی چند بار تلفن زدید و متوجه شدید که هر چندگاه یکبار کسی گوشی را بر می دارد و چند کلمه ای بر زبان می آورد، آیا یقین نمی کنید که کسی در آن خانه هست؟

داستان زندگانی من نشان می دهد که در راه سفر به سوی خدا، کسب علم لازم است، امّا کافی نیست. هر سفری با نخستین گام آغاز می گردد. کسب علم نخستین گام است. این گام درهائی به روی ما می گشاید که از وجودشان هرگز خبر نداشته ایم. علم نوری است که راه را بما می نماید و ما را از ناامنی و نگرانی می رهاند. در تاریکی همیشه ترس و ناامنی پنهان است. تجربیات زندگانی، این درس را بمن آموخته است که بدون پرتو علم و آگاهی، جز گمراهی سرنوشتی در انتظار ما نیست. برداشتن این گام لازم است، امّا کافی نیست. در این راه باید هرچه بیشتر کوشید، و سپس سرنوشت خود را به خدا سپرد.



امیدوارم شما خوانندگان عزیز مجبور نشوید که مثل من صد جلد بخوانید و باز هم به مقصود نرسید. این سلسله کتابها که در پنج جلد نگاشته شده محصول نیم قرن مطالعه و تحقیق است. امیدوارم خواندن آنها راه شما را روشن و سفر شما را کوتاه کند. شاید به لطف و مرحمت یزدان به مقصد و آرمان خود برسید.

خواستار شادماني وكامراني جاوداني شما،

هوشيدر

# مراجع



## ييشكفتار

- ١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٢-٢٥١.
  - ۲. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ۲۵۷.
  - ٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٢.
  - ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٥.
    - ٥. اسرارالآثار، جلد ٥، صفحه ٤١.

## فصل ١

۱. هفت وادی، صفحه ۵.

- ١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤١.
- ٢. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٦.
- ٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٤.
  - ٤. هفت وادى، صفحه ٦.



- ۵. هفت وادی، صفحات ۳۴-۳۳.
  - ٦. چهاروادي، صفحه ٤.
- ۷. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه .۹۶
  - ٨. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٨٢.
  - ٩. منتخباتى از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٢.
  - ١٠. مجموعه الواح مباركه بافتخار بهائيان پارسي، صفحه ٨٦.
  - ١١. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ١٢٢.
    - ١٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٣.
- ۱۳. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۰۲.
  - ١٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣٩.
  - منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٩٧.
    - ١٦. مفاوضات، صفحه ١٣٤.

- ۱. کلمات مکنونه عربی، شماره ۷.
- ۲. پیام آسمانی، جلد ۲، صفحه ۱۸۸.
- ٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٧٢.
- ٤. آثار قلم اعلى، جلد ١، صفحه ١١٢.
  - ٥. كلمات مكنونه عربي، شماره ٢٢.
    - ٦. كلمات مكنونه عربي، شماره ٨.
  - ٧. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٠.
  - ۸. کلمات مکنونه فارسی، شماره ۳۸.
    - ۹. ياران پارسي، صفحه ۷.
- ١٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٢-٢٥٣.
  - ١١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٤١.

- ١٢. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٩٧.
  - ١٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣٣.
- ١٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٥.
  - 10. بیان فارسی، صفحه ۲۶۲.
- ١٦. مناجاة: مَجْمُوعَةُ أَذَكَارِ وَأَدْعِيَةٍ مِنْ آثَارِ حَضْرة بهاءالله، صفحه ٤٠.
  - ١٧. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ١١٩.
    - ١٨. مجموعه مناجاتها حضرت عبدالبهاء، صفحه ٥.
      - ١٩. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٤.
        - ۲۰. امرو خلق، جلد ۳، صفحه ۲۲۵.
        - ٢١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٣٨.
- ۲۲. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۰۲.
  - ۲۳. پیام بهائی، صفحه ۳۷.
  - ۲٤. ياران پارسي، صفحه ۱٤.
  - ۲۵. كلمات مكنونه عربي، شماره ۱۳.
  - ٢٦. لوح مبارك خطاب بهشيخ محمد تقى اصفهاني معروف بهنجفي، صفحه ١١.
    - ۲۷. کلمات مکنونه عربی، شماره ۱۷.
    - ۲۸. کلمات مکنونه عربی، شماره ۱۵.
      - ۲۹. كلمات مكنونه عربي، شماره ۹.
    - ٣٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٢.
      - ٣١. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٥٢.
- ۳۲. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه . ۹۲.
  - ٣٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤.
  - ٣٤. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٩.
  - ۳۵. کلمات مکنونه عربی، شماره ۳۵.
  - ٣٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٢.



٣٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ١٢٨-١٢٧.

۳۸. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۳۱.

۳۹. محاضرات، جلد ۳، صفحه ۳۱۱.

٠٤٠

٤١. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢١.

٤٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٤.

٤٣. بشارة النّور، صفحه ٢٠٠٠.

#### فصل ٤

١. حديقه عرفان، صفحه ١١٨.

۲. امروخلق، جلد ۱، صفحه ۱٤.

٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٦.

٤. اقتدارات و چند لوح ديگر، صفحه ١٥٥.

٥. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٤١.

٦. نارو نور، صفحه ٧.

٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٤٤.

۸. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
 ۸. مجموعه ای الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه

عرفان، صفحه ۹.

١٠. حديقه عرفان، صفحه ١٨.

۱۱. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٠.

۱۲. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۷۵.

۱۳. كلمات مكنونه عربي، شماره ۵۱.

١٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٢.

۱۵. حدیقه عرفان، صفحه ۱۰.

١٦. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ٢٣٢.

١٧. آيات بيّنات، صفحه ٢٥٧.

۱۸. پیام آسمانی، جلد ۱، صفحه ۷۱.

- ۱۹. خاطرات مهاجری از اصفهان، صفحه ۸۹.
- ٢٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٧٥.
- ٢١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٣.
  - ۲۲. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱٤.
    - ٢٣. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٥٩.
      - ٢٤. اسرارالآثار، جلد ٥، صفحه ٣٢٩.
      - ۲۵. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٦١.
    - ٢٦. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٣٥٥.
      - ۲۷. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۰.
        - ۲۸. بیان فارسی، صفحه ۵۷.
- ۲۹. قديمي، رياض. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٤٨٠.
  - ٣٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٠٣.
    - ٣١. مفاوضات عبدالبهاء، صفحه ٢١٨.
    - ۳۲. مائده آسمانی، جلد ۵، صفحه ۲۲۲.
    - ٣٣. كتاب بيان، نسخه خطى، صفحه ٢٤٠.
    - ٣٤. كتاب بيان، نسخه خطى، صفحه ٢٣١.
- ٣٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ١٥٧.
  - ٣٦. حديقه عرفان، صفحات ٧٧-٧٦.
    - ۳۷. بیان فارسی، صفحه ۲۳.
  - .٣٨ كلمات مكنونه عربي، شماره ٣٢.
  - ۳۹. کلمات مکنونه عربی، شماره ۱۲.

- ۱. اقتباس از مقاله پیام بدیع، سال سی ام، ژانویه-فوریه ۲۰۱۲، شماره های ۱۲-۳۲۸ صفحات ۱۲-۱۵.
  - ۲. کلمات مکنونه عربی، شماره ۱۲.
  - ٣. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٢٧٧.



- ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣١٩.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۰۷.
- ٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٤٦.
  - ٧. مفاوضات عبدالبهاء، صفحه ٣.
- ٨. مناجاة: مَجْمُوعَةُ أذكار وَأَدْعِيَةٍ مِنْ آثار حضرة بهاءالله، صفحه ١٧٠.
  - ٩. قديمي، رياض. كَلزار تعاليم بهائي، صفحه ٣٢٤.
    - ١٠. بيان فارسى، نسخه خطى، صفحه ١٣٩.
      - ۱۱. كلمات مكنونه عربي، شماره ٦٢.
      - ١٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢١.
  - ١٣. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد اوّل، صفحات ٤٤١-٤٤٠.

- ١. امروخلق، جلد ١، صفحه ٣٢٣.
  - ۲. مفاوضات، صفحه ۱۷۲.
  - ٣. ياران يارسي، صفحه ١٣.
- ٤. لوح مبارك خطاب بهشيخ محمّد تقى اصفهاني معروف بهنجفي، صفحه ١١.
  - ۵. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۲۵۷.
  - ٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٤.
- ۷. پیام آسمانی، جلد ۲، از انتشارات پیام بهائی، سال ۲۰۰۱ میلادی، صفحه ٦٩.
- ۸. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۸۱۱۸.
  - ٩. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٥.
  - ١٠. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحه ١٠٣.
    - ۱۱. دریای دانش، صفحه ۷.
    - ١٢. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٣.
      - ۱۳. حدیقه عرفان، صفحه ۱۲۰.
  - ١٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ٢٠٦-٢٠٦.



۱۵. هفت وادی، صفحه ۳۷.

١٦. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحات ٢٠٩-٢٠٨.

- ١. خاطرات حاج سيّاح، صفحه ١١٩. نقل از رگ تاك.
- ٢. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ١١٢-١١١.
  - ٣. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٣١١.
  - ٤. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ١٨٦.
    - ۵. پیام آسمانی، جلد ۲، صفحه ۲۱۶.
- ٦. پاينده، ابوالقاسم. نهج الفصاحه، چاپ يازدهم، صفحه ٢.
- ٧. پاينده، ابوالقاسم. نهج الفصاحه، چاپ يازدهم، صفحه ٤.
  - ۸. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲٤.
    - ٩. ياران يارسي، صفحه ٤.
  - ١٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٣.
    - ١١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٧٩.
    - ۱۲. پیام بهائی، سپتامبر ۲۰۱۱، صفحه ۳.
  - ١٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٤٩.
    - ١٤. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ٦٦.
    - ۱۵. محاضرات، جلد ۲-۱، صفحه ۱۵٦.
      - ١٦. كتاب ايقان، صفحه ١٥١.
      - ١٧. كتاب ايقان، صفحه ١٤١.
      - ١٨. امرو خلق، جلد ٣، صفحه ٣١١.
      - ١٩. امروخلق، جلد ٣، صفحه ٣١١.
    - ٢٠. رساله سياسيه حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣١.
    - ٢١. رساله سياسيه حضرت عبدالبهاء، صفحه ١٨.
      - ۲۲. مائده آسمانی، جلد ۵، صفحه ۱۹۶.
      - ۲۳. مائده آسمانی، جلد ۵، صفحه ۲۵۷.



- ٢٤. رساله سياسيه حضرت عبدالبهاء، صفحات ٢١-٢٠.
  - ۲۵. امروخلق، جلد ۲، صفحه ۱۳۶.
- ۲٦. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۸۵.

- ١. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ٧.
- ٢. مجموعة الواح مباركه (چاپ مصر)، صفحه ٢٣١.
  - ٣. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ١٣٣.
  - ٤. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ١٤١.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۶۷.
    - ٦. پيام آسماني، جلد ١، صفحه ١١٨.
      - ۷. مفاوضات، صفحه ۱۵۰.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۷۸.
  - ٩. مجموعه الواح مباركه (عندليب)، صفحه ١١٨.
    - ١٠. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۵۹.
    - ١١. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۵۲.
    - ۱۲. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۲۰.
      - ۱۳. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۱۷.
    - ١٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۰۸.
    - 10. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٧٩.
    - ١٦. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٤.
    - ١٧. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ٧٤.
  - ۱۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحات ۱۰۸-۱۰۷.
    - ١٩. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ٦٩.
    - ٢٠. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۶۳.
      - ۲۱. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۰۲.
  - ۲۲. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحات ۱۰۰-۹۹.



- ۲۳. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحات ۲۶۸-۲۶۷.
- ۲٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۵.
  - ۲۵. کتاب ایقان، صفحه ۱۳۹.
  - ٢٦. كتاب ايقان، صفحه ١٣٩.
- ۲۷. آثار حضرت باب، صفحه ۱۵۶ (ترجمه از انگلیسی).
  - ۲۸. پیام آسمانی، جلد ۱، صفحه ٤٤.
  - ۲۹. پیام آسمانی، جلد ۱، صفحه ٤٤.
  - ٣٠. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٧٤٧.

- ١. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحات ٢٠٦-٢٠٥.
  - ۲. كتاب ايقان، صفحه ۷.
  - ٣. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ٦٧.
  - ٤. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ۱۳٤.
  - ۵. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۲۲۲.
  - ٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ۵، صفحه ۲۲۲.
    - ۷. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۳۵.
  - ٨. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٤٢.
  - ٩. مجموعة الواح مباركه، صفحه ٣٨٢.
    - ۱۰. اشراقات، صفحات ۳۱۷-۳۱۶.
    - ١١. پيام آسماني، جلد ١، صفحه ٣٠.
      - ۱۲. بيان فارسى، صفحه ۲۱.
  - ١٣. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ١٦٧.
  - ١٤. مائدهٔ آسماني، جلد ٧، صفحه ١٦٧.
  - ١٥. ادعية حضرت محبوب، صفحه ٤٣٢.
  - ١٦. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ١٢٤.
  - ١٧. ادعية حضرت محبوب، صفحه ١٩٧.



- ١٨. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٨٨.
  - ١٩. كتاب ايقان، صفحه ٣٢.
- ۲۰. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۲۲۲.
  - ٢١. مائدة آسماني، جلد ٧، صفحه ٢١٤.
    - ۲۲. كتاب ايقان، صفحه ۳۲.
  - ۲۳. مائدهٔ آسمانی، جلد ۹، صفحه ۱۰۷.
- ۲۶. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داریوش شاهین، صفحات ۲۰۵-۲۰۸ (با اصلاحاتی مختصر در ترجمه).
  - ۲۵. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۲۵.
  - ٢٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٩.
  - ۲۷. دیانت بهائی آئین فراکیر جهانی، صفحه ۱۶۳.
    - ۲۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۲۹.
    - ۲۹. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۱۲.

- ۱. ياران پارسي، صفحه ۲۲.
- ۲. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۷۸.
- ٣. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧٢.
- ٤. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٧١.
  - ٥. خطابات مباركة حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٢٧.
- ٦. آثار قلم اعلیٰ، جلد ۲ (مجموعه مجلّدات٤، ٣، ٢)، صفحه ١٠٢.
  - ٧. امروخلق، جلد ٢، صفحه ١٢٩.
  - ٨. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣١١.
  - ٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٦.
    - ١٠. حديقه عرفان، صفحه ٦٤.
    - ۱۱. ياران پارسي، صفحه ۱٤.
    - ۱۲. قرآن، سوره زمر، آیات ۱۸-۱۷.



- ۱۳. قرآن، سوره زمر، آیه ۱۸.
- ۱٤. قرآن، سوره زمر، آیه ۱۸.
- 10. قرآن، سوره زمر، آیه ۱۸.
- ١٦. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحات ١٣٢-١٣٣.
  - ١٧. اشراقات و چند لوح ديگر، صفحه ١٤٦.
- ١٨. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٧٨.
- ۱۹. پیام بهائی، شماره ۳۸۲-۳۸۱، سپتامبر ۲۰۱۱، صفحه ٤.
  - ۲۰. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۷.
  - ۲۱. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۳۴.
- ۲۲. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۰۶.
  - ۲۳. یاران پارسی، صفحه ۲.
  - ٢٤. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحه ٢٤٥.
    - ۲۵. ادعیهٔ حضرت محبوب، صفحه ۳۰۷.
- ۲۲. مجموعه ای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحات ۲۹-۶۷.

- ١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ٢٠-٥٩.
  - ۲. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۰.
    - ٣. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٢.
  - ٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٩٤.
    - ۵. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢٦.
    - ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣١.
  - ٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٣.
    - ۸. بشارة النّور، صفحه ۹۱.
    - ٩. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٠.
    - ١٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٨.



- ١١. حديثي است معروف.
- ۱۲. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۱۳.
- ١٣. رساله تسبيح و تهليل، صفحات ٢٦٨-٢٦٨.
  - ١٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١٢.
  - 10. كلمات مكنونه فارسى، شماره ١١.
- ١٦. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٧.
  - ١٧. كتاب مستطاب اقدس، صفحه ٥.
  - ۱۸. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۱۹.
- منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٣.
- ٢٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٨٧.
- ۲۱. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۹۱.
  - ۲۲. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۷۹.
- ٢٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٣.
  - ٢٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٦٩.
- ۲۵. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۲۰۷.
- ٢٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٩٨.
  - ۲۷. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٥.
- ٢٨. مجموعه آثار مناجات قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ١٦٣.
- ٢٩. مناجاة مَجْمُوعَةُ أذكارِ وَأَدْعِيَةِ مِنْ آثار حضرة بهاءالله، صفحات ١٤١-١٤٢.
  - ٣٠. مناجاة مَجْمُوعَةُ أذكار وَأَدْعِيَةِ مِنْ آثار حضرة بهاءالله، صفحه ٤٠.
    - ٣١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٧.
      - ۳۲. كلمات مكنونه عربي، شماره ٦٩.
      - ٣٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٣٣.
    - ٣٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٤.
    - ٣٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٣-٢٥٢.
      - ٣٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٨.
        - ۳۷. مائدهٔ آسمانی، جلد ۸، صفحه ۲۱.



- ۳۸. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ۲۲۲.
- ٣٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٧-٣٣٦.
  - ٤٠ منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٦.
    - ٤١. كلمات مكنونه عربي، شماره ٦٢.
  - ٤٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٢.
  - ٤٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٤.
    - ٤٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٠.
      - ٤٥. ياران يارسي، صفحه ٢٣.

- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۹۷.
  - ۲. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۱٤۹.
    - ٣. كتاب بيان فارسى، صفحه ٥٣.
  - ٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٨.
- - ٦. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ٣، صفحه ١٠٥.
    - ٧. كشكول شيخ بهائي، صفحه ٨.
    - ٨. كَلزار تعاليم بهائي، صفحه ٢١٨.
    - ٩. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٧١.
  - ١٠. مجموعه مناجاتها حضرت عبدالبهاء، صفحه ٢٨٨.
    - ۱۱. كلمات مكنونه عربي، شماره ۲۲.
    - ۱۲. كلمات مكنونه عربي، شماره ۲۳.
    - ۱۳. كلمات مكنونه عربي، شماره ٤٠.
    - ۱٤. مائده آسمانی، جلد ۹، صفحه ۱۰۷.
    - ١٥. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣٣.



- ١. كتاب ايقان، صفحه ١١٠.
- ۲. کتاب ایقان، صفحه ۱۱۰.
- ٣. قاموس مختصر ايقان، صفحه ١٥٥.
  - ٤. كتاب ايقان، صفحه ٤٦.
- ۵. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ۳۲۸.
  - ٦. پيام آسماني، جلد ٢، صفحه ١٤٧.
  - ٧. اسرارالآثار، جلد الف، صفحه ٣١٨.
  - ٨. قيّوم الاسماء، نسخه خطى، صفحه ١٠٧.
- ٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٦٣.
  - ۱۰. مائده آسمانی، جلد ۷، صفحه ۲۲۹.
    - ١١. كلمات مكنونه عربي، شماره ١.

### فصل ۱٤

- ١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٠٤.
- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۱۳۵.
  - ٣. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ٢، صفحات ١٧٨-١٧٦.
    - ٤. كتاب بيان، نسخه خطى، صفحه ٧٥.
    - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۵۱.
      - ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٥٣.
    - ٧. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٣٧.
      - ٨. رساله تسبيح و تهليل، صفحه ٢٦٠.

- مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۸۱.
  - ٢. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٥.

- ٣. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٦٢.
  - ٤. آيات بيّنات، صفحه ٢٥٧.
  - ۵. خاطرات مهاجری از اصفهان، صفحه ۸۹.
    - ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٤٣.
- ٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٩.
  - ۸. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۰۵.
    - ۹. بیان فارسی، صفحه ۱۸۸.
  - ١٠. مجموعه الواح مباركه (عندليب)، صفحه ١٧٢.
    - ۱۱. بیان فارسی، صفحه ۳۰۲.
- ١٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٢٥.
  - ١٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٥١.
    - ١٤. كتاب ايقان، صفحه ٥.
    - 10. بيان فارسى، صفحه ١٥٦.
    - ١٦. حديقه عرفان، صفحه ١٤٢.
  - ١٧. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٥١.
- ۱۸. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ۳۲۹-۳۲۸.
  - ١٩. خطابات حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحات ١٦-١٧.
    - ۲۰. آیات بیّنات، صفحه ۲۳۲.
    - ٢١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١١٢.
      - ۲۲. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۳۳.
      - ۲۳. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۰۲.
      - ۲٤. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٣١٩.
      - ۲۵. گلزار تعالیم بهائی، صفحه ۳۲۰.
      - ٢٦. گلزار تعاليم بهائي، صفحه ٣١٨.
    - ۲۷. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۸٦.
      - ۲۸. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۳۹٤.
        - . ۲9



- ٣٠. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣٣٥.
- ٣١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٦٧.

- ١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٢٣.
- ٢. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١١٣.
- ٣. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ١٦٣.
- ٤. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣١٦.
- ٥. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٣٥٨.
- ٦. كلمات مكنونه عربي، شماره ٢١.
- ٧. كتاب اقدس، صفحات ٣٢-٣٠.
- http://www.kufic.info/architecture/hakim/hakim.htm .A
  - ٩. كلمات مكنونه عربي، شماره ٣١.
  - ١٠. كتاب الرّوح، نسخه خطى، صفحات ٢٢٣-٢٢٢.
    - ١١. آيات الهي، جلد ١، صفحه ٢٦١.
    - ۱۲. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۲۳۰.
    - ١٣. ادعيه حضرت محبوب، صفحه ٤٤٧.
      - ١٤. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۱۸.
      - ۱۵. مائده آسمانی، جلد ۸، صفحه ۲۱.
        - ١٦. آيات بتنات، صفحه ٢٣٦.
  - ١٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٢-٢٥٣.
    - ۱۸. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ۳۲۹.
    - ١٩. منتخبات آیات از آثار حضرت نقطهٔ اولی، صفحه ٣٠.
      - ۲۰. حدیقه عرفان، صفحه ۱۰.
      - ۲۱. مائده آسمانی، جلد ۹، صفحه ۸٤.
- ۲۲. نهج البلاغه، ترجمه و نگارش داريوش شاهين، صفحات ۱۷۷، ۲۸۴-۲۸۳.
  - ٢٣. نهج البلاغه، ترجمه و نكارش داريوش شاهين، صفحه ٢٨٤.



- ۲٤. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲۱.
- ۲۵. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۸۲.
- ٢٦. افنان، ابوالقاسم. عهد اعلىٰ (زندگاني حضرت باب)، صفحه ٤٤.
  - ۲۷. مائدهٔ آسمانی، جلد ۷، صفحه ۱۵۹.
  - ۲۸. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ۳۰۰.
    - ۲۹. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲۱.
    - ۳۰. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۵۲.
    - ٣١. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٢٦.
    - ٣٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣١.
  - ٣٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٤.
  - ٣٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٢.

- ١. مكاتب حضرت عبدالنهاء، جلد ٣، صفحه ٤٨٥.
  - ۲. گنجینه حدود و احکام، صفحه ۷٦.
    - ٣. امرو خلق، جلد ٣، صفحه ٤٠٥.
  - ٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ١٠١.
- ۵. مجموعهٔ الواح مبارکه (چاپ مصر)، صفحه ۲۳۱.
  - ٦. اقتدارات و چند لوح دیگر، صفحه ۱۸۲.
    - ٧. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣١٩.
      - ٨. اسرارالآثار، جلد ٥، صفحه ٤١.
    - ٩. كلمات مكنونه عربي، شماره ١٥.
    - 10. اسرارالآثار، جلد الف، صفحه ٢٣١.
      - ۱۱. ياران پارسي، صفحه ۷.
- ۱۲. گهرریز، عطاءالله. روح و انکشافات روحانیّه، مؤسسه چاپ و انتشارات مرآت، صفحه ۱۱۱.
  - ١٣. مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ٧، صفحه ٥٥.



- ١٤. مجموعه مناجات آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ٥٤.
- ١٥. مناجاة: مَجْمُوعَةُ أَذَكَارٍ وَأَدْعِيَةٍ مِنْ آثَارِ حضرة بهاءالله، صفحه ١٤٢.
  - ١٦. نسائم الرّحمن، صفحه ٣٨.
- ١٧. مناجاة: مَجْمُوعَةُ أَذَكَارِ وَأَدْعِيَةٍ مِنْ آثَارِ حضرة بهاءالله، صفحه ١٧٢.
  - ١٨. نفحات الرّحمن، صفحه ٢٣٣.
  - ١٩. امروخلق، جلد ١، صفحات ٩٣-٩٤.
  - ٢٠. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطهٔ اولي، صفحه ١٥٦.
  - ٢١. منتخباتي از مكاتيب حضرت عبدالبهاء، جلد ١، صفحه ٤٩.
    - ۲۲. یاران پارسی، صفحه ۱۵.
- ۲۳. آثار قلم اعلیٰ، مجموعهٔ مناجات، مؤسسه ملّی مطبوعات امری، ۱۳۲ بدیع، صفحه ۲۳.
  - ۲٤. روح و انكشافات روحانيّه، صفحات ۱۱۸-۱۱۷.
    - ۲۵. پیام آسمانی، جلد ۱، صفحه ۵۰.
  - ٢٦. مناجاة: مجموعه اذكار و ادعيه من آثار حضرت بهاالله، صفحه ٨١.
    - ٧٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٢٩.
      - ۲۸. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲۱.

- ١. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٩٨.
  - ۲. آثار قلم اعلیٰ، جلد ۲، صفحه ۳۱۶.
    - ٣. رساله ايام تسعه، صفحه ٢٧٦.
    - ٤. لئالى الحكمة ، جلد ٣ ، صفحه ٢٥ .
- ۵. منتخباتی از مکاتیب حضرت عبدالبهاء، جلد ۳، صفحات ۵۵-۵۵.
  - ٦. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٣.
- ۷. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه
   ۸۱.
  - ۸. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۱۱۳.
    - ٩. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٥.

- ١. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٧٥.
  - ٢. كلمات مكنونه عربي، شماره ٤.
    - ٣. حديث نبوي.
    - ٤. كتاب اقدس، صفحه ١٥.
- ۵. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٣٩.
  - ٦. بيان فارسي، صفحه ٢٣٥.
  - ۷. بیان فارسی، صفحه ۲٤۲.
  - ٨. اسرارالآثار، جلد ٥، صفحات ٤٤-٤٥.
    - ۹. دریای دانش، صفحه ۱۷۳.
      - ۱۰. ياران پارسي، صفحه ۲.
      - ۱۱. حديقه عرفان، صفحه ۵۱.
      - ۱۲. ياران پارسي، صفحه ۱۵.
        - ۱۳. ياران پارسي، صفحه ۲.
- ١٤. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٣٣٦-٣٣٥.
  - منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۷۵.
- ١٦. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٥٢-٢٥٣.
  - ١٧. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٥٣.
    - ۱۸. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۱۷۵.
  - ۱۹. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحات ۲۰۹-۲۰۸.
    - ۲۰. كلمات مكنونه فارسى، شماره ۲۱.
    - ۲۱. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ۱۶۷.
      - ۲۲. دریای دانش، صفحه ۸۲.
- ٢٣. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحات ٢٤٤-٢٤٣.
  - ۲٤. محاضرات، جلد اوّل و دوّم، صفحه ۱۵۵.
    - ۲۵. حدیقه عرفان، صفحه ۱۲۰.
      - ۲٦. حديقه عرفان، صفحه ٥٦.



- ٢٧. آثار قلم اعلىٰ، جلد ٤، صفحه ٢٩٩.
- ۲۸. منتخباتی از آثار حضرت بهاءالله، صفحات ۲۰۷-۲۰۹.
  - ۲۹. یاران پارسی، صفحه ۶۸.
  - ۳۰. اشراقات و چند لوح دیگر، صفحه ۱۵۷.
- ٣١. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطه اولي، صفحه ٥٢.
  - ٣٢. كلزار تعاليم بهائي، صفحه ٤٧١.
  - ٣٣. قيّوم الاسماء، نسخه خطى، صفحات ٧١-٧٠.
    - ٣٤. قيّوم الاسماء، نسخه خطى، صفحه ١٠٨.
      - ۳۵. کتاب اقدس، صفحه ۱۷۳.
- ٣٦. لوح مبارک خطاب بهشیخ محمّد تقی اصفهانی، چاپ مصر، صفحه ١١.
  - ٣٧. منتخبات آيات از آثار حضرت نقطه اوليٰ، صفحات ٦٣-٦٣.
    - ۳۸. کتاب بیان، نسخه خطی، صفحه ۱٤۹.
      - ٣٩. امروخلق، جلد ٢، صفحه ٤٥.
      - ٠٤. كلمات مكنونه عربي، شماره ٣١.
        - ٤١. بيان فارسى، صفحات ٥٤-٥٣.
          - ٤٢. بيان فارسى، صفحه ٢٥٦.
          - ٤٣. بيان فارسى، صفحه ٢٠٣.
    - ٤٤. كتاب بيان، نسخه خطى، صفحه ١٥٧.
    - ٤٥. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٨٠.
    - ٤٦. پيام بهائي، شماره ٣٨٢-٣٨١، سپتامبر ٢٠١١، صفحه ٣.
      - ٤٧. بيان فارسى، نسخه خطى، صفحه ٢٧١.
      - ٤٨. اقتدارات و چند لوح ديگر، صفحه ٢٨٢.
        - ٤٩. آيات الهي، جلد ٢، صفحه ٣١٩.
      - ۵۰. پیام بهائی، سپتامبر۲۰۱۳، شماره ۶۱-۵۵، صفحه ۵۵.
        - ۵۱. بیان فارسی، صفحه ۱۷۹.
        - ۵۲. حديقه عرفان، صفحه ۱۰۵.
        - ۵۳. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ۱.

- ۵٤. حديقه عرفان، صفحه ۵۸.
- ۵۵. آیات الهی، جلد ۲، صفحه ٤١.
- ٥٦. قيّوم الاسماء، نسخه خطى، صفحه ١١١.
  - ۵۷. آيات الهي، جلد ۲، صفحه ٤٠.
    - ۵۸. بیان فارسی، صفحه ۷۳.
  - ۵۹. مائده آسمانی، جلد ٤، صفحه ۹۸.
    - .٦٠. بيان فارسى، صفحه ٢٥.
    - ٦١. كتاب قرن بديع ، صفحه ٤٥٠.
    - ٦٢. كلمات مكنونه فارسى، شماره ٦٤.
    - ٦٣. آيات الهي، جلد ١، صفحه ١٨٦.
- ٦٤. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢٠٩.
- ٦٥. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهی که بعد از کتاب اقدس نازل شده،
   صفحات ٢٦٥-٢٦٤.
  - ٦٦. رساله تسبيح و تهليل، صفحه ٢٥٩.
    - ٦٧. ياران يارسي، صفحه ٧.
    - ٦٨. ياران پارسي، صفحه ٩.
  - ٦٩. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٢٤٧.
    - ٧٠. اقتدارات و چند لوح ديگر، صفحه ١٨٠.
      - ٧١. حديقه عرفان، صفحه ٧٧.
  - ٧٢. مجموعه الواح مباركه، چاپ مصر، صفحه ٣٢٩.
    - ۷۳. تقریرات درباره کتاب اقدس، صفحه ۳۰۲.
    - ٧٤. آثار قلم اعلى، جلد ٧، صفحه ٣٦٥-٣٦٤.
      - ٧٥. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٣١.
        - ٧٦. آثار قلم اعلى، جلد ٥، صفحه ٥.
          - ۷۷. دریای دانش، صفحه ۵۸.
          - ۷۸. دریای دانش، صفحه ۲۱.
    - ٧٩. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١١.
    - ٨٠. منتخباتي از آثار حضرت بهاءالله، صفحه ٢١٠.



- ۸۱. هفت وادی، صفحه ۲۶.
- ۸۲. امرو خلق، صفحه ۹۳.
- ۸۳. مائدهٔ آسمانی، جلد ٤، صفحه ۲۰.
- ٨٤. اسرارالآثار، حرف الف، صفحه ١٤٠.
- ٨٥. آثار قلم اعلىٰ، جلد اوّل، صفحه ٤٢٦.
  - ٨٦. اسرارالآثار، جلد ٤، صفحه ٣٩٢.
- ۸۷. مجموعهای از الواح جمال اقدس ابهیٰ که بعد از کتاب اقدس نازل شده، صفحه ۸۷.
  - ٨٨. مجموعه مناجاتها حضرت عبدالبهاء، صفحه ٣٠٩.
- ۸۹. آثار قلم اعلىٰ مجموعهٔ مناجات، مؤسسه ملّى مطبوعات امرى، ۱۳۲ بديع، صفحه ۸۵.
  - ٩٠. آثار قلم اعلىٰ، جلد ١، صفحه ٦٨.
  - ٩١. مجموعه مناجات، آثار قلم اعلىٰ، صفحه ٦١.