محمّد: خاتم انبياء

دكتر محمد ابراهيم خان

# خاتم انبياء

### معنى اين اصطلاح چيست ؟

لَّيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَى.

سوره نجم (۵۳)، آیه ۳۹

برای انسان جز حاصل تلاش او چیزی نیست.

وَمَن جَاهَدَ فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنِ الْعَالَمِينَ.

سوره عنکبوت (۲۹)، آیه ٦

و هر که بکوشد تنها برای خود میکوشد. خداوند از جهانیان بینیاز است.

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ.

کسانی که به خاطر ما بکوشند به یقین آنان را به راههای خود هدایت مینماییم. البته خداوند همراه نیکوکاران است.

# فهرست مندرجات

| پیشگفتار | Υ                                                   | ٧   |
|----------|-----------------------------------------------------|-----|
| فصل ١:   | دلیل خود را ارائه دهید                              | 11  |
| فصل ۲:   | كمال نقشهٔ الهي                                     | ۲۱  |
| فصل ۳:   | "خَاتَمَ النَّبِيِّينَ:" معنى واقعى اين عنوان چيست؟ | ٣۵  |
| فصل ٤:   | مرگ و رستاخیز دین                                   | ٤۵  |
| فصل ۵:   | امّتی که در وسط قرار دارد                           | ۵۹  |
| فصل ٦:   | و عدهٔ ظهور پیامبران جدید_قسمت اوّل ۲۳              | ٧٣  |
| فصل ٧:   | و عدهٔ ظهور پیامبران جدید_قسمت دوّم                 | ٨٧  |
| فصل ۸:   | وعدهٔ ظهور دینی جدید                                | 99  |
| فصل ٩:   | تفاوت بین رسول و نبی چیست؟                          | 19  |
| فصل ۱۰:  | هدف اصلی از ارسال پیامبران                          | ۳۳  |
| فصل ۱۱:  | تمایز کلام الهی                                     | ٤۵. |
| مراجع:   | ۱۳                                                  | ٦٣  |

# ييشكفتار

هیچکس نمی تواند این واقعیّت را انکار نماید که باورها، نگرش و عادات ما تا حدّ زیادی محصول محیط ما است. بهمین دلیل است که تقریباً همهٔ مسلمانان، مسیحیان، یهودیان یا هندوها از دین آباء و اجدادی خود پیروی میکنند.

آنچه از کودکی به ما گفته شده باورها و انتظارات ما و در واقع دید و برداشت ما را از واقعیّت شکل می دهد. تصوّر کنید اگر شما در یک خانوادهٔ مسیحی شدیداً معتقدی به دنیا آمده بودید و در تمام طول زندگی به شما گفته شده بود که مسلمانان "رستگار" نمی شوند، چه که خدای باطلی را می پرستند، زیرا "الله" خدای حقیقی نیست. آیا شما دلیلی داشتید که حرفهای پدر و مادر و پیشوایان روحانی خود را باور نکنید؟

مطمئناً بعضی از مسلمانان آرزو میکنند که ایکاش آن گوهرها هرگز وجود نداشت. تصوّر پیامبر جدیدی بعد از پیامبر اکبر برای آنها بسیار دردناک است. گروهی دیگر از مسلمانان از یافتن این گنج پنهان شاد خواهند شد. انسانها همیشه متفاوت بوده و خواهند بود.

محمّد: خاتّم انبياء

اصل و جوهر اسلام به ارادهٔ الهی تسلیم شدن است. این کتاب ایمان شما را به نحوی که تا کنون سابقه نداشته در معرض امتحان قرار می دهد. آیا برای رویاروئی با این چالش یعنی پی بردن به درجهٔ تسلیم نمودن خود به ارادهٔ الهی آمادگی دارید؟

بحث در این کتاب بر دو دسته از موازین متکی است:

- اصول و قواعد عقلي
  - تعاليم قرآن

برای روشن شدن مفهوم "خاتم پیامبران" از هر دو دستهٔ این موازین باید کمک گرفت. این کتاب آیات بسیاری را روشن میسازد که مانند قطعات در هم ریختهٔ یک معمای تصویری (پازل) کاملاً در جای خود قرار می گیرند. چه ضرری متوّجه شما خواهد شد اگر تعالیم قرآن را در بارهٔ این موضوع با دیدی جدید بنگرید؟ آیا این دید تازه ایمان شما را ضعیف میکند؟ بهیچوجه، بلکه بر عکس دانش و درک شما را از شاهکار جالب و با عظمت خداوند یعنی قرآن کریم افزایش میدهد.

متأسفانه بطوریکه خواهیم دید، بعضی از آیات قرآن غلط تفسیر شدهاند. مگر نه اینست که همهٔ کتب مقدسه دستخوش چنین سوء تعبیراتی شدهاند؟ آیا یهودیان تورات را اشتباه تفسیر ننمودند؟ آیا مسیحیان انجیل را غلط تعبیر نکردند؟ بنابراین، چه ضمانتی وجود دارد که مسلمانان مرتکب همین اشتباه نشوند؟ آیا ما باید ذهن خود را بهروی افکار و بینش نو ببندیم؟ آیا باید این پیام قرآن را نادیده بگیریم که میفرماید:

### فَبَشِّرْ عِبَاد الَّذِينَ يَسْتَمعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئكَ هُمْ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ.

پس بندگان مرا بشارت ده! همان کسانی که سخنان را می شنوند و از نیکوترین آنها پیروی میکنند. آنان کسانی هستند که خدا هدایتشان کرده، و آنها خردمندانند.

چرا مسیحیان حقانیّت اسلام را نمی پذیرند؟ اگر به آنچه در آیهٔ فوق آمده عمل می کردند، به حقانیّت آن پی نمی بردند؟

اختلافات بین فرق اسلامی چگونه است؟ چرا سنی و شیعه از هم جدا هستند؟ آیا با فکری باز و بی تعصّب عقاید یکدیگر را مطالعه کردهاند؟ اگر موازین عدالت و عقل را آنطور که در قرآن کریم تعلیم داده شده پیروی میکردند بین آنها اختلافی میبود؟

اکثر مردم چه دین و فرقه ای را پیروی میکنند؟ آیا همان دین یا فرقه ای نیست که پدر و مادرشان پیروی میکنند؟ اگر شما مسلمان هستید، این سئوالات را از خود بپرسید: "اگر من در خانوادهٔ یک حاخام یهودی در اسرائیل یا یک مسیحی پروتستان در تکزاس، یا یک خانوادهٔ کمونیست در روسیه و یا یک خانوادهٔ منکر خدا در چین متولد شده بودم، چقدر امکان داشت که مسلمان باشم؟ آیا تا چه حدّ امکان داشت که یاب

٩ بيشگفتار

مسیحی بود اگر او در یک خانوادهٔ مسلمان معتقد در مکّه و یا در یک خانوادهٔ هندو در بنگلور متولد شده بود؟

قرآن کریم این سرچشمهٔ دانش و حکمت بطور مکرّر بهما می آموزد که یک نظام اعتقادی را صرفاً بخاطر آنکه آباء و اجداد ما آن را باور دارند نبذیریم:

وَإِذَا تُثْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتِ قَالُوا مَا هَذَا إِلَّا رَجُلٌ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمْ عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُكُمْ.

و هنگامی که آیات روشنگر ما بر آنان خوانده میشود، میگویند: "او فقط مردی است که میخواهد شما را از آنچه پدرانتان میپرستیدند باز دارد!"

إِنَّهُمْ أَلْفَوْا آبَاءهُمْ صَالِّينَ فَهُمْ عَلَى آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ.

آنها پدران خود را گمراه یافتند، با این حال به سرعت بدنبال آنان کشانده می شوند! سوره صافات (۳۷)، آیات ۷۰-۲۹

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءِنَا أَولَوْ كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ.

و هنگامی که به آنها گفته شود: "از آنچه خدا نازل کرده است، پیروی کنید!" میگویند: "نه، ما از آنچه پدران خود را بر آن یافتیم، پیروی مینماییم." آیا اگر پدران آنها چیزی نمی فهمیدند و هدایت نیافتند (باز از آنها پیروی خواهند کرد)؟

محونین سوره زخرف (۲۲)، آیه ۲۲؛ مائده (۵)، آیه ۱۰٤؛ هود (۱۱)، آیات ۲۲ و ۲۸؛ پونس (۱۰)، آیه ۲۸

در همهٔ اعصار مردمان آنچه را مخالف عقاید آباء و اجدادشان بود نمیپذیرفتند. مردم این زمان نیز نباید فرقی با آنها داشته باشند.

وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرِ مِّنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ.

و هیچ تذکر جدیدی از سوی [خدای] رحمان برایشان نیامد جز اینکه همواره از آن روی برمیتافتند. سوره شَعرا (۲۶)، آیه ۵

همچنین قرآن به ما می آموزد که فقط ما مسئول سرنوشت خود هستیم. ما نمی توانیم دیگران مانند پدر و مادر و رهبران دینی خود را بخاطر قصور خویش مسئول بدانیم:

وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى وَإِن تَدْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لَا يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى.

هیچ گنهکاری بار گناه دیگری را بر دوش نمیکشد. و اگر شخص سنگینباری، دیگری را برای حمل گناه خود بخواند، چیزی از آن را بر دوش نخواهد گرفت، حتی اگر از نزدیکان او باشد! سوره فاطر (۳۵)، آیه ۱۸ همچنین سوره زمر (۳۹)، آیه۷؛ نجم (۵۳)، آیات ۳۹-۳۸؛ زمر (۳۹)، آیات ۷ و ۱۱

هنگامی که سعی میکنید حقانیت اسلام را به یک مسیحی ثابت کنید، با چه موانعی روبرو هستید؟ آیا او با انبوهی از عقاید و اصول دینی که پدر و مادر و پیشوایان دینیاش در ذهن و قلب او القاء نمودهاند در مقام پاسخگوئی برنمی آید؟ آیا همهٔ ما پای بند چنین قیود مشابهی نیستیم؟ آیا کسی می تواند ادعا کند که به چنین قیودی پای بند نیست؟

محمّد: خاتّم انبياء

آیاتی که از قرآن نقل شد، همچنین تجرّبهٔ ما از اثبات حقانیت معتقدات خود برای پیروان سایر ادیان به ما درسی می آموزد که با شمّ روحانی خود آن را می دانیم ولی اکثراً نمی خواهیم بپذیریم و آن اینکه جامی که پر و لبریز است حتّی گنجایش یک قطره را هم ندارد. بنابراین برای آنکه در قضاوت خود در بارهٔ این مسئلهٔ عمیقاً عاطفی بعنی معنی واقعی "خاتم انبیاء" منصف باشیم، لازم است که هرچه را در گذشته در باره آن آموخته ایم کنار بگذاریم. نباید اجازه دهیم آموخته های قبلی ما ذهن و قلب ما را در مقابل حقایقی که در این کتاب به ما ارائه می شود تعصب آلود نماید. همانند یک قاضی عادل یا عضو هیئت منصفهٔ، می بایستی تحقیق خود را با قلبی پاک و آزاد از سایر تأثیرات آغاز کنیم. اگر با تصورات مبتنی بر اعتقادات قبلی خود شروع به تحقیق نمائیم، اگر اصرار داشته باشیم که هر چه را قبلاً از دیگران آموخته ایم درست است، در آنصورت را هی به حقیقت نخواهیم برد.

در همهٔ دورانها، مردم از حقیقت اکراه داشتهاند. آیا تصوّر میکنید زمان ما استثناء باشد؟

#### لَقَدْ جِنْناكُم بِالحَقّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقّ كارِهون.

ما حقیقت را برای شما آوردیم; ولی بیشتر شما از حقیقت کراهت دارید! سوره زخرف (٤٣)، آیه ۷۸

هر فصل این کتاب مانند قطعهای از یک معمای تصویری (پازل) است. برای حلّ معما و دیدن تمامی تصویر، شما میبایستی از قضاوت شخصی تا آخر کار خودداری نمایید، یعنی تا هنگامی که شکل و طرح جالب همه قطعات این معمای شکوهمند را بررسی نمودید و شاهد ظهور بزرگترین رمز قرآن بودید. فقط آن وقت است که قادر خواهید بود تصمیم بگیرید که آیا این کتاب بر حقایقی خالص و اصیل متکی است یا بر تخیّل.

### دلیل خود را ارائه دهید

## هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ

قرآن، سوره قصص (۲۸)، آیه ۷۵

این کتاب اصولاً برای مسلمانان نوشته شده و راجع بهموضوعی است که بالاترین اهمیّت را برای آنان دارد. اگر شما مسلمان هستید و به "اصل خاتمیّت" معتقدید، از خواندن این کتاب بینش بسیاری کسب میکنید. برای آنکه این شاید بنیادی ترین و عمیق ترین اصلی است که همهٔ مسلمانان به آن معتقدند یعنی: رسول اکرم آخرین پیامبر خدا است.

این کتاب بسیاری از آیات قرآن را که ممکن است قبلاً متوّجه آنها نشده باشید روشن میسازد آیاتی که در نظر اول ممکن است برای اکثر مؤمنین ناخوش آیند و حتّی رنج آور باشد، زیرا عزیزترین و مهمترین اعتقاد مسلمانان یعنی این باور که بعد از اسلام دین دیگری نخواهد آمد را به چالش میکشد.

این فصل شما را برای مطالبی که در کتاب مورد بحث قرار خواهد گرفت آماده میسازد. در این فصل موضوعهای زیر مورد بررسی قرار گرفتهاند:

- چگونه یک مسلمان واقعی معتقدات خود را میپذیرد: بر مبنای پیروی از رسوم و سنن متداول و یا بر مبنای عقل و منطق. از آنجائی که قدرت تسلط پیروی از رسوم و سنن در دین زیاد است: قسمت اعظم این فصل به این موضوع اختصاص دارد.
  - اصل "خاتم انبياء" بهچه معنا است و متضمن چه مفاهيم و مضاميني ميباشد؟

محمّد: خاتَم انبياء

#### محترم شمردن خرد و دانش

#### قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادقينَ

بگو اگر راست میگویید برهان خویش را بیاورید. سوره نمل (۲۷)، آیه ۲۶

برخلاف آنچه بسیاری از مردم تصوّر میکنند، قرآن بطور مکرر ما را تشویق مینماید که منصف بوده در جستجوی حقیقت باشیم و هرگز عقاید آباء و اجدادی خود را بدون ملاک عقل، نپذیریم بهچند شاهد ذیل توجّه نمائید:

### وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُوَّادَ كُلُّ أُولَئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً.

چیزی را که بدان علم نداری دنبال مکن زیرا گوش و چشم و قلب همه مورد پرسش واقع خواهند شد. سوره اسرا (۱۷)، آیه ۳۲

### وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّنًا وَهُوَ عِندَ اللَّهِ عَظِيمٌ.

با زبانهای خود میگوئید چیزی را که بدان علم ندارید. و میپندارید که کاری سهل است امّا این کار نزد خدا بس بزرگ است. سوره نور (۲٤)، آیه ۱۵

### بَلِ اتَّبَعَ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَهْوَاءهُم بِغَيْرِ عِلْمٍ.

کسانی که ستم کردهاند بدون هیچ گونه دانشی هوسهای خود را پیروی کردهاند. سوره روم (۳۰)، آیه ۲۹

#### همچنین بهاین آیه توّجه نمائید:

### وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَغْقِلُونَ.

هیچ کس نمی تواند جز به اجازه خدا ایمان بیاورد و [خدا] بر روح کسانی که نمی اندیشند پرده می نهد. سوره یونس (۱۰)، آیه ۱۰۰

چه مجازاتی برای کسانی که موازین عقلی را نادیده میگیرند تعیین شده است؟ برطبق آیات فوق:

- آنها قادر بهمشاهدهٔ حقیقت نخواهند بود.
- خداوند مانع دخول آنان در ملكوت خود مىشود.

آیه بعد می تواند هر روح خفته ای را بیدار سازد. این آیه عواقب و خیم عدم بهرهگیری از عقل و خرد یعنی قصور در استفاده از ارزشمند ترین نعمتی که خداوند به هر انسان ارزانی داشته است را نشان می دهد. به پشیمانی و تأسفی که اهل دوزخ ابراز می دارند توجّه کنید:

### وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ.

میگویند: "اگر ما گوش شنوا داشتیم یا تعقل میکردیم، در میان دوزخیان نبودیم!" سوره مُلک (٦٧)، آیه ۱۰ از آنجائی که عواقب عدم پیروی از عقل تا این اندازه وخیم است، خوب است آیه فوق را با ترجمانی دیگر مطالعه کنیم:

اگر فقط گوش می دادیم و فهم و فراست خود را بکار می بر دیم، اکنون ساکن دوزخ نبو دیم.

مفهوم آیهٔ فوق کاملاً روشن است. با قلبی خالص گوش دادن و تفکّر و تأمل نمودن\_یعنی محترم شمردن خرد و منطق\_چیزی است که میتواند ما را از ترسناک ترین مجازات، یعنی تا ابد اسیر دوزخ بودن، برهاند. ما عقل و خرد را در همهٔ جنبههای زندگی خود بکار میگیریم بجز در دین. چرا در این مورد استثناء قائل میشویم؟ چرا مؤمنین برای هزاران سال عقاید آباء و اجدادی خود را پیروی میکنند، بدون آنکه آنها را با میزان عقل بسنجند؟

اکثر مصائب و مشکلات جهان ناشی از کسانی است که بدون فکر دنباله رو جامعه ای می باشند که از رهبران خود که در خدمت قدرت و غرور هستند پیروی میکنند. خداوند از چنین مردمی از هر نژاد و ملت و مذهبی که باشند بیزار است.

### وَلاَ تَكُونُواْ كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ إِنَّ شَرَّ الدَّوَابّ عِندَ ال اللهِ الصُّمُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ.

و مانند كسانى مباشيد كه گفتند شنيديم در حالى كه نمى شنيدند. قطعا بدترين جنبندگان نزد خدا كران و لال هائى هستند كه نمى انديشند. هدانى (٨)، آيات ٢٢-٢١

همچنین سوره رعد (۱۳)، آیه ۱۹؛ سوره یونس (۱۰)، آیه ۲۶؛ سوره نور (۲۰)، آیه ۵۶؛ سوره ص (۳۸)، آیه ۲۹؛ سوره انبیاء (۲۱)، آیه ک

قرآن بطور مکرّر بهمؤمنینی اشاره میکند که از کسب دانش واقعی امتناع میورزند و صرفاً با فرضیّات و تصوّرات خشنودند:

### وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنًّا إَنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيئًا.

و بیشترشان جز از گمان پیروی نمیکنند [ولی] گمان به هیچ وجه [آدمی را] از حقیقت بینیاز نمیگرداند. سوره یونس (۱۰)، آیه (10) به نیاز نمیگرداند. همچنین سوره انعام (1)، آیه (10) به سوره جاثیه (10) به (10)

خداوند همیشه از ما میخواهد که از روی عقل و خرد پاسخگو باشیم و برای آنچه ادعا میکنیم شواهد و دلائلی ارائه دهیم:

### هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ.

سوره قصص (۲۸)، آیه ۷۵

برهان خود را بیاورید.

"محمد: خاتم انبياء" دقيقاً آنچه را كه قرآن انجامش را از ما خواسته است دنبال مىكند. در اين كتاب براى اثبات نكاتى كه مطرح شده هم دلائل منطقى و هم شواهد قرآنى ارائه گرديده است. آيا دانستن بهكسى ضرر مى رساند؟

### رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا.

پروردگارا بر دانشم بیفزای.

سوره طه (۲۰)، آیه ۱۱۶

١٤ محمد: خاتَم انبياء

هَلْ يَسْتُوى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ؟

آیا کسانی که میدانند با کسانی که نمیدانند یکسانند؟ سوره زمر (٣٩)، آيه ٩؛ همچنين سوره رعد (١٣)، آيه ١٦

هَلْ يَسْتَوى الأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَفَلاَ تَتَفَكَّرُونَ؟

سوره انعام (٦)، آیه ۵۰

آیا نابینا و بینا یکسان است؟ آیا تفکر نمی کنید؟

هدف این کتاب اینست که بهشما کمک کند تا دانش خود را افزایش دهید. قرآن کتاب جامعی است. در این کتاب مجید بطور مکرّر بهپیامبرانی که در آینده از طرف خداوند خواهند آمد اشاره شده است. چگونه ميتوان موضوعي چنين با اهميّت را با نتايجي آنچنان شكرف ناديده كرفت؟ بهيچوجه! بطوريكه خواهيم ديد قرآن اين موضوع را ناديده نگرفته است. اين كتاب آسماني چون دائرة المعارفي است كه همه چيز را در بر میگیرد:

وَتَفْصيلَ كُلَّ شَيَّء.

آن [قرآن]..روشنگر هر چیز است.

مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ.

سوره يوسف (١٢)، آيه ١١١

ما هیچ چیزی را در کتاب فروگذار نکردهایم.

سوره انعام (٦)، آیه ۳۸

آيا خواندن كتاب "خاتم انبياء" از ايمان شما بهقر آن خواهد كاست؟ بهيچوجه! دقيقاً عكس آن صادق است. این کتاب بهشما کمک میکند که عشق و ایمان بیشتری به خدا پیدا کنید. گو هر های ارزشمند بسیاری را که

در قرآن کریم ملاحظه نکردهاید بشما نشان میدهد و زندگانی روحانی شما را غنی میسازد و بهشما کمک میکند که معتقدی منقّد باشید، نه مؤمنی احساساتی و مقلّد. دانشی که این کتاب در بر دارد دو اثر متضاد خو اهد داشت:

- ستایش شما را نسبت بهقرآن کریم بنحو زیادی افزایش میدهد.
- اطمینان شما را نسبت به کسانی که پیرو سنّت اند، نه حقیقت، کم می کند ـ یعنی کسانی که به ظنّ و گمان متّکی اند:

وَمَا لَهُم بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِن يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِى مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا.

آنها دانشی ندارند. تنها از گمان بیپایه بیروی میکنند، امّا "گمان" هرگز انسان را از حقیقت بینیاز نميكندا سوره نجم (۵۳)، آیه ۲۸

إِن يَتَّبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ.

اینان جز از گمان بیروی نمیکنند. سوره يونس (۱۰)، آيه ٦٦؛ همچنين سوره انعام (٦)، آيه ١١٦

این کتاب به شما کمک میکند که قرآن را بیش از پیش ارج بنهید. بهیقین پی خواهید برد که در ماورای آیات بظاهر ساده و اغلب نامرتبط این کتاب آسمانی و اسرار آمیز، اقیانوسی وسیع سرشار از لئالی دانش و خرد نهفته است که همواره ماورای دسترس عمیق ترین متفّکرین بوده و خواهد بود. تنها کسانی که در عمق آن غور و تفحّص کنند می توانند به قطره ای از آن اقیانوس دست یابند. تنها آنها می توانند گوهرهای گرانبها و پنهان علم الهی را مشاهده نمایند.

قرآن شاید پیشروترین کتاب الهی است که پیروی از خرد و دلیل را بر پیروی از رسوم و تقلید کورکورانه تأکید میکند. خداوند از ما میخواهد که کنجکاو و پویا و آزاداندیش باشیم و هرگز قول مردم فاسق را نپذیریم:

### يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَيَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ.

ای کسانی که ایمان آوردهاید! اگر شخص فاسقی خبری برای شما بیاورد، درباره آن تحقیق کنید، مبادا بهگروهی از روی نادانی آسیب برسانید و از کرده خود پشیمان شوید! سوره حجرات (٤٩)، آیه ۲

برای قضاوت درست، قرآن از ما میخواهد که متفکّری منتقد باشیم: بهنقطه نظرهای مختلف بنگریم و سپس بهترین نظر را انتخاب کنیم:

فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ هَذَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الْأَلْبَابِ.

بندگان مرا بشارت ده! کسانی که سخنان را میشنوند و از نیکوترین آنها پیروی میکنند؛ آنان کسانی هستند که خدا هدایتشان کرده، و آنها خردمندانند. همچنین سوره حج (۲۲)، آیه ۲۶

اکثر مردم پیرو هر دینی که باشند درست همانگونه که زبان مادری خود را می آموزند، معتقدات آباء و اجدادی خود را نیز می پذیرند. بهمین دلیل است که کودکان مسلمان پدر و مادر مسلمان، کودکان یهودی پدر و مادر یهودی، کودکان مسیحی پدر و مادر مسیحی و کودکان بی اعتقاد به خدا، پدر و مادر بی اعتقاد به خدا دارند. تاریخ نشان می دهد که وقتی ایمان مطرح می گردد پیروی از رسوم و تقلید قدرت و کار آئی بسیار دارد.

فقط عدّهٔ کمی از مؤمنین معتقداتِ به ارث برده از اجداد خود را زیر سئوال می برند. آیات زیر بسیار روشنگر و آموزنده است:

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَوَلَوْ كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِيرِ.

و چون به آنان گفته شود آنچه را که خدا نازل کرده پیروی کنید می گویند [نه] بلکه آنچه که پدرانمان را بر آن یافته ایم پیروی میکنیم. حتّی اگر شیطان آنان را به سوی عذاب سوزان فرا خواند؟ سوره لقمان (۳۱)، آیه ۲۱ همچنین سوره یونس (۲۰)، آیه ۷۸

واكنش مردمان در برابر پیمبران جدید یزدان چگونه بوده؟

إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى آثَارِهِم مُّقْتَدُونَ.

ما يدران خود را بر آئيني يافتيم و به آنان اقتدا ميكنيم

سوره زخرف (٤٣)، آيه ٢٣

محمّد: خاتّم انبياء

قبل از آنکه فصل بعد را مطالعه نمایید، مفید است که با پاسخگوئی بهپرسشهای ذیل، دانش خود را در بارهٔ "عقیده خاتمیّت" مورد آزمون قرار دهید:

- آیا شما قطعاً ایمان دارید که اسلام آخرین دین الهی است ؟ اگر چنین است، چگونه و از چه طریق
   به این ایمان و یقین رسیده اید؟
  - آیا شما هرگز در بارهٔ معنی عنوان "خاتم انبیاء" تحقیق و پژوهش کردهاید؟
- آیا این عنوان برای شما چه معنی دارد؟ و چگونه شما آن را به این اعتقاد که حضرت محمد آخرین پیامبر است ارتباط میدهید؟
  - آیا هرگز از کسی پرسیدهاید که چه ارتباطی بین کلمات "خاتم" و "آخرین" وجود دارد؟
    - آيا فرق بين اين دو كلمهٔ عربي را ميدانيد: "خاتَم" (مُهر) و "خاتِم" (پايان دهنده)؟
  - آیا هرگز فکر کردهاید که چرا مقام حضرت محمد با کلمهٔ "خاتم" توصیف شده نه با کلمهٔ "خاتم"؟
    - آیا هرگز آیهٔ دیگری از قرآن دیدهاید که رسول اکرم را آخرین پیامبر اعلام دارد؟
- آیا هرگز شنیدهاید کسی در بارهٔ صحّت این عقیده که رسول اکرم آخرین پیامبر خدا است، ابراز شکّ نماید؟
  - آیا هرگز آیاتی از قرآن دیدهاید که بهظهور پیامبران جدیدی از جانب خدا، اشاره کنند؟

پرسیدن و اندیشیدن درباره سئوالات فوق بینش شما را در بارهٔ این عقیده افزایش میدهد و شما را برای این مبحث آماده میسازد.

برای بهره گرفتن از این کتاب باید بیطرف باشید، یعنی عقاید اجدادی خود را موقّاً کنار بگذارید. مانند یک قاضی بیطرف یا عضو هیئت منصفه، بدون گرایشهای قبلی، دلائل و شواهد این کتاب را بررسی کنید.

### قلب ياك

چه کسی ما را برمیگزیند که مسلمانان واقعی باشیم؟

اللَّهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشْنَاء.

خداوند هر کس را بخواهد برمیگزیند. موری (٤٢)، آیه ۱۳

نَّهْدِي بِهِ مَنْ نَّشَنَاء مِنْ عِبَادِنَا.

هر کس از بندگان خویش را بخواهیم هدایت میکنیم

مَن لَّمْ يَجْعَل اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ.

خدا به هر کس نوری ندهد او را هیچ نوری نخواهد بود.

سوره شوری (٤٢)، آیه ۵۲

سوره نور (۲٤)، آیه ٤٠

يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشْنَاع.

سوره نور (۲٤)، آیه ۳۵

خدا هر که را بخواهد بهنور خویش هدایت میکند.

اللَّهَ يَهْدِي مَن يَشْمَاء وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ.

خداست که هر که را بخواهد راهنمایی میکند و او به راه یافتگان داناتر است. سوره قصص (۲۸)، آیه ۵۲

بر چه اساسی خداوند ما را برمیگزیند؟ آیا بر اساس مدارکی که از دانشکدههای الهیات دریافت کردهایم یا بر مبنای خلوص و کمال روحانی ما این گزینش صورت میگیرد؟ قرآن بطور مکرر بهپاکی قلب بعنوان شرط این گزینش اشاره میکند. اگر از نعمت قلب خالص برخوردارید، اگر واقعاً عاشق حقیقت هستید، شما یکی از برگزیدگان خواهید بود، حتّی اگر یک کلمه هم عربی ندانید.

### معنا و مضمون "آموزه خاتميّت"

عقیده خاتمیّت فقط بر پایهٔ یکی از آیات قرآن استوار است. بهتر است ابتدا آن آیه را زیارت کنیم و بعد در فصلهای آینده با توجّه بهبسیاری از آیات مربوطه دیگر، آن را مورد بررسی قرار دهیم.

مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ.

محمد بدر هیچ یك از مردان شما نیست، او رسول خدا و "خاتَم النبیین" است. سوره احزاب (۳۳)، آیه ٤٠

مسلمانان فارسی زبان "خاتَم النّبیّین" را به سه صورت ترجمه کرده اند. این گروه از مترجمین از ترجمه واژه "خاتَم" امتناع ورزیده، همان واژه عربی را در ترجمه بکار برده اند:

| ترجمه          | مترجم                |
|----------------|----------------------|
| خاتم پيامبر ان | عبدالمجيد آيتي       |
| خاتم انبياء    | مهدى الهى قمشهاى     |
| خاتم پیمبر ان  | محمّد مهدى فو لادوند |
| خاتم پیمبران   | بهاءالدين خرّمشاهي   |

این دو مترجم، "خاتم" را بهاین صورت ترجمه کردهاند:

| ترجمه            | مترجم            |
|------------------|------------------|
| آخرين پيامبر     | كاظم پورجوادى    |
| سر آمد پيغمبر ان | ابوالقاسم پاينده |

محمَد: خاتُم انبياء

| صورت. | رده بهاین   | د حمه ک | ذ بان ت | ا بەدە               | ، قد آن ر | این متر حد |
|-------|-------------|---------|---------|----------------------|-----------|------------|
| صورت. | ر ده به ربی | رجد.    | . רדט - | ر' <del>ب</del> -تور | ن سران ر  | ہیں سرج    |

| ترجمه                                                | مترجم          |
|------------------------------------------------------|----------------|
| (در ترجمه فارسی): خاتَم                              |                |
| (در ترجمه انگلیسی): آخرین نفر از                     | طاهره صفارزاده |
| گروه پیامبران<br>The last of the group of Messengers |                |

چرا اکثر مترجمین فارسی زبان از ترجمه واژه "خاتم" امتناع ورزیدهاند؟ چرا هیچکدام از آنها ترجمه فارسی خاتم را که "مُهر" است بکار نبردهاند؟ ما در فارسی واژه "خاتم" را فقط در اصطلاح "خاتمکاری" بکار میبریم. "خاتم" عربی است. لازم است ایرانیان واژه برابر آنرا در فارسی بهبینند.

چرا دو مترجم دیگر معانی غیر معمول و غیر صحیح در مورد "خاتم" بکار بردهاند؟ آیا آنها زبان عربی را از استادان زبان عرب بهتر میدانند؟ یکی از مترجمین قرآن به انگلیسی (مجید فخری) که ترجمه او از دانشگاه الاز هر نیز تأیید شده، معنی "مُهر" در برابر "خاتم" بکار برده. چرا مترجمین فارسی زبان هیچکدام کلمه "مُهر" را بکار نبرده اند؟ آیا آنها قصد دارند معنی اصلی آنرا از ایرانیان پنهان دارند؟

علمای مسلمان معتقدند که واژه خاتم افتخار مخصوصی به رسول اکرم اعطا میکند که هیچیک از پیامبران دیگر در آن شریک نیستند. همانگونه که یهودیان معتقدند که دین آنها تنها دین بر حق است و مسیحیان حضرت مسیح را تنها ناجی می دانند، مسلمانان نیز معتقدند که عنوان "خاتم انبیاء" رسول اکرم را آخرین پیامبر خدا معرفی میکند. آیا این اعتقاد با تعالیم قرآن هم آهنگی و همخوانی دارد؟ کمتر کسی از مؤمنین حاضر می شود مکث نموده در بارهٔ مفاهیم عمیق این اصل تأمّل و تفکّر نماید. مسلمین صرفاً آن را قبول می نمایند و در باره اش فکر نمیکنند. اگر این موضوع را با دقت بررسی می نمودند، به این راحتی آن را نمی پذیر فتند. بنابراین بهتر است به بحث مطلبی پر دازیم که اکثر مؤمنین در انجامش قصور می کنند. بهتر است این آموزه را با دقت زیاد مورد مطالعه قرار دهیم تا دریابیم که واقعاً چه معنائی دارد و بعضی از مفاهیم و پی آمدهای گستردهٔ آن چیست. عقیده خاتمیّت بدین مفهوم است که:

• خداوند با ارسال پیامبرانی چند برای مدّت زمانی مشخّص به مکالمه با نوع بشر ادامه داد. آخرین این پیامبران رسول اکرم بود که در قرن هفتم میلادی ظاهر شد. دوران رسالت آن پیامبر که ۲۳ سال طول کشید نشانهٔ اوج تاریخ روحانی بشر است. زیرا در طول آن سال ها خداوند هر چه را لازم بود به نوع بشر ابلاغ کرد — هرگونه هدایتی که بشر برای یک زندگی سرشار از آرامش و رفاه در طی حدّاقل سه یا چهار میلیارد سال بعد نیاز داشت از طرف خداوند نازل گردید، سه یا چهار میلیارد سالی که عمر تقریبی خورشید را تخمین زدهاند!

قرآن بیان کامل و نهائی علم الهی برای بشر تا ابد میباشد. هرگز کتاب آسمانی دیگری برای نوع بشر فرستاده نخواهد شد. هنگامی که زندگی رسول اکرم در سال ۱۳۲ میلادی به پایان رسید، صحبت خداوند با بشر به پایان رسید و راه ارتباط بین خالق و مخلوق برای همیشه بسته شد.



### كمال نقشه الهي

قبل از مطالعهٔ آیات قرآن در ارتباط با "اصل خاتمیّت"، بهتر است ابتدا این عقیده را با میزان عقل بسنجیم:

أَفَلا تَعْقَلُونَ؟ آيا تعقّل نميكنيد؟ سوره مؤمنون (٢٣)، آيه ٨٠

أَفَلَا تَذَكَّرُونَ؟ آيا عبرت نمي گيريد؟ سوره مؤمنون (٢٣)، آيه ٨٥

أَفَلَا يُبْصِرُونَ؟ آيا چِشم بصيرت نداريد؟ سوره سجده (٣٦)، آيه ٢٧

پروردگار میگوید: "بیایید تا با یکدیگر به تعقّل پردازیم." اشعیا، فصل اوّل، آیه ۱۸

تاریخ ادیان را در نظر بگیرید. از آغاز تاریخ تا زمان رسول اکرم (دورانی در حدود ٤٥٠٠ سال) خداوند حداقل هشت بار از طریق پیامبران بزرگی که نامشان در قرآن آمده با نوع بشر سخن گفت:

۱. آدم ۵. ابراهیم

۲. نوح ۲. موسی

۳. هود ۷. عیسی

٤. صالح ٨. محمّد

می توان گفت که بطور متوسط هر ۲۰۰ سال یکبار، خداوند پیامبر جدیدی برای ساکنان زمین فرستاد. بنابراین چرا و به چه علت باید ناگهان این روند را متوقف سازد؟

علاوه بر پیامبرانی که نامشان ذکر شد، خداوند پیامبران دیگری نیز فرستاده است:

وَرُسُلاً قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ من قَبْلُ وَرُسُلاً لَّمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ.

محمَد: خاتَم انبياء

پیامبرانی [را فرستادیم] که در حقیقت [ماجرای] آنان را قبلاً بر تو حکایت نمودیم و پیامبرانی [را نیز برانگیخته ایم] که [سرگذشت] ایشان را بر تو بازگو نکرده ایم. میرانگیخته ایم] که اسره نساء (٤)، آیه ۱٦٤ برانگیخته ایم]

حیات و بقای خورشید و منظومهٔ شمسی ما را بین ۳ تا ٤ میلیارد سال تخمین زدهاند. آیا میتوان شرایط زندگی بشر را در کرهٔ زمین حتّی تا هزار سال دیگر تصوّر نمود، تا چه رسد به ۳ تا ٤ میلیارد سال دیگر؟ اگر ظهور پیامبران نشانهٔ فضل و علاقه پروردگار بهنوع بشر است، آیا از نظر عدل خداوندی منصفانه و منطقی است که انسانهای بیشماری که در آینده در طی قرون و اعصار متمادی در کرهٔ زمین زندگی خواهند کرد بدون هدایت و راهنمائی روحانی یعنی بدون ظهور پیامبر جدیدی که منشأ علم الهی برای آنها باشد رها گردند؟ آیا میتوانید دلیلی بیابید که چرا خداوند مهربان باید ناگهان ارتباطش را با نوع بشر متوقف سازد؟

### روش و سنت خداوند كامل است

حال بهتر است بهقرآن توّجه كنيم و ببينيم كه آيا اين مسئله را روشن ساخته و آيا يك چنين تغيير بىسابقه اى را در روش الهى تأييد نموده است؟ چندين آيه در قرآن صريحاً روشن مىسازد كه خداوند در روابط خود با نوع بشر سنّت و روشى را مقرّر فرموده كه هرگز تغيير نخواهد كرد. به آيهٔ زير توّجه كنيد:

### مئنَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا.

این سنت الهی است که در گذشته نیز بوده است؛ و هرگز برای سنت الهی تغییر و تبدیلی نخواهی یافت! سوره فتح (٤٨)، آیه ۲۳

ترجمهٔ روان تر این آیه چنین است:

نظام و سنّت کلّی خداوند از قبل تعیین شده و هرگز تغییری در این نظام نخواهد بود. (٤٨:٢٣)

از این آیه چه می آموزیم؟ اینکه خداوند قواعد، قانون یا سنّت خود را تغییر نمی دهد. از آنجائی که خداوند کامل است، هر روش و سنتی را که از ابتدا ایجاد کرده نیز کامل است:

### مَّا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَن مِن تَفَاؤتِ فَارْجِعِ الْبَصَرَ هَلْ تَرَى مِن فُطُور.

در آفرینش خداوند رحمان هیچ تفاوت یا تغییری نمیبینی! بار دیگر نگاه کن، آیا هیچ شکاف و خللی مشاهده میکنی؟

كتاب مقدّس نيز به كامل بودن خلقت الهي كواهي مي دهد:

او صخره است و اعمال او کامل. زیرا همهٔ راه های او انصاف است. سفر تثنیه، فصل ۳۲، آیه ٤

و امّا خدا و طریق او کامل است و کلام خداوند بینقص. مزامیر ، فصل ۱۸ ، آیه ۳۰

بسیاری از مسلمانان آیهٔ ذیل را دلیل کامل بودن اسلام میدانند؛ میگویند: "چگونه کسی میتواند کمال را اصلاح کند یا چیزی بر آن بیفزاید؟"

٢٣ فصل ٢: كمال نقشهٔ الهي

الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسْلاَمَ دِينًا.

امروز دین شما را برایتان کامل و نعمتخود را بر شما تمام گردانیدم و اسلام را برای شما [به عنوان] سوره مانده (۵)، آیه ۳ آیینی برگزیدم.

از آنجائی که قرآن برای هر سئوالی پاسخی دارد، بهتر است ابتدا بهقرآن توّجه کنیم. آیات قرآن نشان میدهد که هر دینی برای مدّت زمان مشخصی کامل است. آیا دینی که خداوند توسط حضرت موسی فرستاد ناقص بود؟

ثُمَّ آتَيْنَا مُوسمَى الْكِتَابَ تَمَامًا...وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْع.

بعد کتابی کامل بهموسی دادیم...که همه چیز را بهتفصیل شرح میدهد. سوره انعام (٦)، آیه ۱۵۶

وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِّكُلِّ شَيْءٍ..

و در الواح [تورات] برای او در هر موردی پندی و برای هر چیزی تفصیلی نگاشتیم. سوره اعراف (۷)، آیه ۱٤۵

اگر کتاب حضرت موسی کامل بود و اگر همه چیز را توضیح داده بود، بنابراین چرا خداوند انجیل و سپس قرآن را نازل فرمود؟

حال بهتر است این سئوال را از دید منطقی بررسی کنیم. کمال دو جنبه دارد، کمال مطلق و کمال نسبی کمال مطلق مربوط به ما تغییر و رشد از عناصر اصلی کمال نسبی است. بهتر است مثالی بزنیم. یک کودک نوزاد در هنگام توّلد کامل است و شیر مادر برای او غذای کاملی است. این کودک در سن چهار سالگی نیز کامل است، ولی آیا هنوز شیر برای او غذای کاملی است؟ آنچه را خدا به بنی اسرائیل داد برای آنها کامل بود. آنچه را خداوند بر هر پیامبری نازل فرموده همواره برای زمان خودش کامل بوده. همانطور که ملاحظه کردیم خداوند کامل بودن کتاب موسی را تأیید نموده.

طرح و کیفیّت خلقت نشان می دهد که رشد از ویژگی های اساسی کمال است و بر زیبائی، تنوّع و عظمت خلقت می افزاید. تصوّر کنید ما بالغ بدنیا می آمدیم! اگر از شادی و نشاط فراگرفتن دانستنی های تازه محروم بودیم، چه لطفی داشت! بار دیگر قرآن به یاری ما می آید:

وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِثُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَر مَّعْلُومٍ.

و هیچ چیز نیست مگر آنکه گنجینههای آن نزد ماست و ما آن را جز بهاندازهای معین فرو نمیفرستیم. سوره حجر (۱۵)، آیه ۲۱؛ همچنین سوره مائده (۵)، آیات ۲۰۱-۱۰۱

اصطلاح "نازل کردن" در قرآن برای اشاره بهوحی آیات الهی بکار میرود. آنچه که آیهٔ فوق بهما میآموزد این است که خداوند منبع مطلق و نامحدود علم و حکمت است، ولی فقط بهقدر معین و بتدریج از آن منبع بهما می بخشد.

محمّد: خاتَم انبياء

بهتر است بار ديگر بهاين آيه توّجه كنيم:

سُئَّةَ اللَّهِ الَّتِي قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلُ وَلَن تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلًا.

این سنت الهی است که در گذشته نیز بوده است، و هرگز برای سنت الهی تغییر و تبدیلی نخواهی یافت! سوره حج (٤٨)، آیه ۲۳

کلمهٔ عربی که برای نشان دادن روش کلّی الهی یا نظام خلقت بکار برده شده "سنّت" است. این تعریفی است که از این کلمه در کتاب لغت آمده است: راه، روش، سیرت، طریقه، عادت. عنصر اصلی در "سنّت" تکرار است ـ یعنی رفتار یا رسمی که بارها تکرار میگردد.

شاید بهترین تعریف سنّت آنطور که در قرآن بکار برده شده "روش انجام امور" است. این ضرورت اساسی روش خلقت—یعنی اینکه خداوند سنّت خود را تغییر نخواهد داد—آنقدر مهم است که بطوریکه خواهیم دید چندین بار در قرآن تکرار شده.

سنّت گذشته خداوند آئینه آینده است. سنّت الهی در نسلهای قبلی بشری چه بود؟ این بود که پیامبرانی پشت سر هم بفرستد:

ثُمَّ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا تَتُرَا...

سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ٤٤

پیامبران خود را پیاپی فرستادیم...

پرسش مهم و حسّاس این است که چرا باید خداوند در قرن هفتم میلادی ناگهان روش خود را تغییر دهد؟ چرا میبایستی بطور ناگهانی ارتباط خود را با بشر قطع کند؟ چرا سنّت مقرّر خود را که ارسال پیامبران برای ارتباط با ما است ناگهان تغییر دهد؟ چرا باید "نازل نمودن" بخشی از "خزائن" علمش را متوقف سازد؟ محروم نمودن نوع بشر از این فیض شگرف تغییر کوچکی درسنّت و روش خالق جهان نیست. آیا میتوان تغییری از این بزرگتر تصوّر نمود؟

پیامبران الهی را با معلمین مدرسه مقایسه کنید. ضرورت اساسی نظام مدرسه (سنّت) این است که بچهها باید معلّمی داشته باشند. تصوّر کنید مثلاً یک معّلم کلاس چهارم بگوید: "محصلین من احتیاجی به معّلم دیگری نخواهند داشت" و اگر از او سئوال شود چرا، جواب دهد که: "آنها کتاب کاملی دارند و هر چه در آن کتاب است آموختهاند". یک چنین ادعائی شبیه این اعتقاد است که ما همهٔ چیزهائی که ممکن است احتیاج داشته باشیم از خداوند آموخته ایم، بنابر این به معّلم و مرّبی دیگری نیاز نداریم.

بار دیگر قرآن به کمک ما می آید و آنچه را عقل و منطق ایجاب می نماید به ما می آموزد. این کتاب مجید بخصوص فرستادن پیامبران را برای هدایت بشر سنّت می نامد و با لحنی قاطع اظهار می دارد که این سنّت هرگز تغییر نخواهد کرد:

٢٥ فصل ٢: كمال نقشهٔ الهي

سُئَّةً مَن قَدْ أَرْسَلْنَا قَبْلُكَ مِن رُّسُلِنَا وَلاَ تَجِدُ لِسُنَّتِنَا تَحْوِيلاً.

ار سال پیامبر ان قبل از تو سنّتی بوده. هرگز در روند و سنّت ما تغییری نخواهی یافت. سوره اسرا (۱۷)، آیه ۷۷

این اصل کلّی که سنّت الهی تغییر نمیکند در آثار مقدسهٔ عبرانی نیز تأیید شده است:

آنچه بوده است همان است که خواهد بود، و آنچه شده است همان است که خواهد شد. کتاب جامعه، فصل ۱، آیه ۹

مهمترین سنّت بین خدا و بشر چیست؟ آیا میتوان "سنّتی"، قاعدهای یا رسمی مهمتر از مکالمه بین کسانی که یکدیگر را دوست دارند تصوّر نمود؟ چرا باید خداوند ناگهان این مهمّترین سنّت آسمانی را لغو کند؟ پیامبران را میتوان به یک دستگاه گیرنده یعنی تلفن یا رادیو تشبیه نمود و خداوند را بهفرستنده پیام. چرا پروردگار ما ناگاه صحبت کردن با ما را متوقف سازد؟ چرا طریق مراوده را با کسانی که دوست دارد ترک نماید؟ چرا ناگهان از افاضهٔ علم نامحدود خود باز ایستد؟ آیا خداوند دیگر هرگز پیامی برای بشر نخواهد فرستاد؟ آیا او نمیخواهد که علم تازهای بهما بیاموزد و بهما یادآور شود که در صلح و آشتی زندگی کنیم؟ آیا بروردگار ما دیگر سخنی برای گفتن ندارد؟

### وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِن شَهَرَةٍ أَقُلامٌ وَالْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِن بَعْدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ اللَّهِ...

و اگر آنچه درخت در زمین است قلم شود و دریا را هفت دریای دیگر پشتیبان شود، سخنان خداوند پایان نپذیرد...

### قُل لَّوْ كَانَ الْبَحْرُ مدَادًا لِّكَلْمَات رَبِّي لَنَفْدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَن تَنْفَدَ كَلْمَاتُ رَبِّي وَلَقْ جنْنَا بِمثْله مَدَدًا.

بگو اگر دریا برای کلمات پروردگارم مرکب شود پیش از آنکه کلمات پروردگارم پایان پذیرد قطعاً دریا خشک میشود حتی اگر دریای دیگری بهیاری آن آوریم.

بهاین آیه توجه کنید:

### قُل لَوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآئِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا لَّأَمْسَكْتُمْ خَشْيَةَ الإنفَاق وَكَانَ الإنسَانُ قَتُورًا.

بگو اگر شما مالك گنجینههای رحمت پروردگارم بودید باز هم از بیم خرج کردن قطعا امساك میورزیدید و انسان همواره بخیل است.

توجّه کنید که عبدالله یوسفعلی، پژوهشگر و مترجم قرآن بهزبان انگلیسی، چگونه آیهٔ فوق را تفسیر میکند:

حال استدلال تازهای متوّجه کسانی است که ظهور الهی را منحصر به دایرهٔ محدودی از بشر مانند گروهی که خود به آن متعلّق هستند می دانند. در قرآن به یهودیانی اشاره شده که قادر نبودند بفهمند که چگونه غیر یهودیان توانستند ظهورات و هدیه هائی حتّی برتر از آنچه آنها حقّ مسلّم خود می دانستند دریافت کنند. امّا این گرایش در بین نوع بشر متداول است. یک نژاد یا طبقهٔ خاص یا یک فرهنگ مدعی می شود که نگاهبان پیام خداوند است، و حال آنکه پیام الهی عمومی است. رحمت الهی همه را در بر می گیرد و خداوند

محمَد: خاتَم انبياء

گنجینههای ارزشمند رحمت بالغهٔ خود را در بین مخلوقات خود منتشر میسازد. این نعم نامحدود اتمام ناپذیر است. فقط خسیسان هستند که ثروت خود را می اندوزند و از مصرف و تمام شدن آن بیم دارند. "آیا شما دچار خست روحانی هستید که جمعیّت بیشمار بشری را از پیامبران الهی محروم میدارید؟ آیا به این دلیل است که ظهور مرّبیان روحانی جدید را که رحمت الهی برای همهٔ بشریّت و تمامی خلقت هستند انکار میکنید؟" [ تأکید افزوده شده.]

آیا بیان فوق شامل کسانی نیست که وحی الهی را به یک مدّت زمان معینی محدود میکنند؟ همچنین به این آیه توّجه نمایید:

### وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا.

سوره فرقان (۲۵)، آیه ۵۱

اگر میخواستیم قطعاً در هر شهری هشدار دهندهای برمیانگیختیم.

آنچه مربوط به خداوند است نامحدود است. چقدر غیر منطقی است که ظهور علم الهی را به دوران معینی محدود کنیم.

قسمت اعظم قرآن داستان بیامبران گذشته است. خداوند بطور مکرّر بهرسول اکرم میفرمایند:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ.

سوره غافر (٤٠)، آیه ۷۸

ما پیش از تو رسولانی فرستادیم.

قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِكُمْ سُنَنٌ فَسِيرُواْ فِي الأَرْضِ فَانْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ هَذَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدًى وَهُوًى وَمُوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِينَ.

قطعاً پیش از شما سنّت هایی [بوده و] سپری شده است. پس در زمین بگردید و بنگرید که فرجام تکذیب کنندگان چگونه بوده است. این [قرآن] برای مردم بیانی و برای پر هیزگاران رهنمود و اندرزی است.

شش آیه بعد آمده است:

مَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ.

سوره آل عمران (٣)، آیه ۱٤٤

و محمد جز فرستادهای که پیش از او [هم] پیامبرانی آمدهاند، نیست.

آیه فوق به ما چه می آموزد؟ اینکه حضرت محمّد نیز مانند همهٔ پیامبرانی است که قبل از او آمدند. به عبارت دیگر ظهور او نمونه ای از سنّت خداوندی است و بنابراین ما نباید انتظار خارق العاده ای از او داشته باشیم. اگر قرار بود سلسلهٔ طولانی توالی پیامبران با ظهور رسول اکرم به پایان برسد، اگر منظور قرآن این بود که با ظهور حضرت محمّد، سنّت مقرّر و پایدار الهی در ارسال پیامبران جدید باید به پایان برسد، آیا لازم نبود در آخر این آیه چند کلمه ای راجع به مقام و موقعیّت بی نظیر آن حضرت ذکر شود؟ آیا نمی بایستی در آیه گفته می شد که رسول اکرم پیامبری است مثل همهٔ پیامبران، باستثنای اینکه او آخرین پیامبر است؟ در حالیکه بر عکس، آیه به روشنی نشان می دهد که ظهور حضرت محمّد هیچ ویژگی خاصی

٢٧ فصل ٢: كمال نقشهٔ الهي

ندارد، بلکه او صرفاً پیامبر دیگری است مثل بسیاری پیامبران دیگر که قبل از آن حضرت آمدند. این آیه اشارات دیگری دارد بر اینکه ظهور رسول اکرم آخرین فصل کتاب وحی علم و حکمت الهی نیست.

همچنین به آیه زیر نظر کنید:

قُلْ مَا كُنتُ بِدْعًا مِّنْ الرُّسُلِ..مَا أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ.

سوره احقاف (٩)، آیه ٤٦

بگو: "من پیامبر نوظهوری نیستم ... جز بیمدهنده آشکاری نیستم!»

آنچه که آیهٔ فوق بیان میکند این است: رسول اکرم یک پیامبر غیرعادی با مأموریّتی منحصر بهفرد نیست. پیامبران بسیاری مانند آن حضرت آمدهاند. آیهٔ بعد نیز همین معنا را تأیید مینماید:

#### شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّين مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا...وَمَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسنى.

آیینی را برای شما تشریع کرد که بهنوح توصیه کرده بود...و آنچه را بر تو وحی فرستادیم و بهابراهیم و موسی و عیسی سفارش کردیم.

اگر اسلام مثل سایر ادیان است و سایر ادیان مانند یکدیگر هستند، چرا این همه پیامبر آمدهاند؟ چون مردم فراموشکارند و هر چند قرن یکبار نیاز بهیادآوری و هشدار دهنده تازهای (نذیر) دارند که اطمینان و امید به آنها ببخشد و از نتایج دنیا پرستی و دوربودن از خدا آنان را آگاه سازد. چون هر دینی مانند دیگر ادیان است، بنابراین هر دینی می تواند اولین یا آخرین دین باشد!

همچنین بهاین آیهٔ شگرف توجه کنید:

سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا.

سورہ حج (۲۲)، آیه ۷۸

قبلا شما را مسلمان نامید و در این زمان.

این آیه به مسلمانانی که در زمان رسول اکرم می زیستند خطاب شده است. به آنها گفته می شود که آنها مسلمان بودند وقتی که نه اسلام ظاهر شده بود و نه آنها متوّلد شده بودند! آشکار است این آیه مفهومی نمادین دارد و این پیام را می رساند که مؤمنین حقیقی که ممکن است در هر زمانی از تاریخ زندگی کنند، حتّی اگر هرگز کلمهٔ "اسلام" را نشنیده اند، مسلمان محسوب می شوند. از دیدگاه خداوند، اسلام از عالم زمان و عالم اسم فراتر می رود. به این ترتیب هر دینی که تاکنون ظاهر شده و یا خواهد شد می تواند اسلام خوانده شود. اگر این امر در مورد دین الهی صادق است، آیا در مورد پیامبران نیز که دین خدا را تأسیس می کنند صادق نیست؟ باین ترتیب از نظر خداوند هر پیامبری که تا کنون ظاهر شده یا هرگز ظاهر خواهد شد می تواند محمد (ص) خوانده شود.

آیا هرگز خداوند به رسول اکرم فرمودهاند که "بعد از تو پیامبری نخواهیم فرستاد"؟ آیا هیچ آیه ای در قرآن وجود دارد که حتّی به نحو غیر مستقیم اشاره کند بر اینکه خداوند ناگهان سنّت گذشته خود را متوقف می سازد؟ بهیچوجه، هیچ آیه ای وجود ندارد که حتّی به نحو بعیدی به این مفهوم اشاره کند. بلکه بر عکس

محمَد: خاتَم انبياء

بطوریکه خواهیم دید، خداوند بطور مکرّر وعده داده است که سنّت خود یا رسم خود را در ارسال بیامبران جدید و کتاب جدید ادامه خواهد داد:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِّن قَبْلِكَ..لِكُلِّ أَجَلِ كِتَابٌ يَمْحُو اللَّهُ مَا يَشَاء وَيُثْبِثُ.

و قطعا پیش از تو [نیز] رسولانی فرستادیم...برای هر زمانی کتابی است. خدا آنچه را بخواهد محو یا اثبات میکند.
سوره رعد (۱۳)، آیات ۳۹-۳۸

در این عبارت مهم دقّت کنید "لکّل اجل کتاب...". قرنها پیش خداوند آثار مقدّس یهود را نازل فرمود. وقتی حضرت مسیح ظاهر شد، بعضی از قوانین یهود را تغییر داد (مانند حکم طلاق) و بقیه را تأیید نمود. حضرت محمّد همان سنّت را پیروی فرمود. آن حضرت احکام جدیدی آورد، ولی بعضی از تعالیم پیامبران قبل را تأیید نمود. این نظامی است که از ابتدای تاریخ عمل شده و بر طبق آیات قرآن برای همیشه ادامه خواهد یافت. این بیان که "لکّل اجل کتاب..."(برای هر زمانی کتابی است) مانند اینست که گفته شود "برای کودکان نه ساله کتابی وجود دارد، وقتی ده ساله شدند کتاب دیگری هست..." ظهور تکاملی و تدریجی علم و آگاهی هرگز متوقف نمیشود. به آیات زیر نیز توجّه کنید:

وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ.

هر امتی در گذشته انذار کنندهای داشته است!

وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولاً.

سوره نحل (۱٦)، آیه ۳۱؛ همچنین سوره رعد (۱۳)، آیه ۷

سوره فاطر (۳۵)، آیه ۲۶

در میان هر امتی فرستادهای بر انگیختیم...

برای روشن شدن مفهوم سنّت، عالم روحانی را با عالم مادی مقایسه کنید. هنگامی که خدا جهان را آفرید نظام و ترتیبی در امور جهان ایجاد نمود. قوانین کلّی و عمومی بخصوصی را (قوانین طبیعت) که هرگز تغییر نکردهاند ارائه داد. این معنا در مورد نظام و روش روحانی او بیعنی نظامی که رابطهٔ او را با بشر تعیین میکند - نیز صادق است!

نه تنها "سنّت" خدا تغيير ناپذير است، بلكه ماهيّت انسان نيز تغيير نميكند:

فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْق.

فطرت اصلی همان است که بر اساس آن خداوند مردمان را آفرید. آفرینش یزدان تغییرپذیر نیست. سوره روم (۳۰)، آیه ۳۰

اگر ماهیّت و طبیعت ما تغییر ناپذیر است و اگر روش الهی در انجام امور نیز تغییر ناپذیر است، چرا باید پیوندی که خدا را با ما مرتبط میسازد تغییر کند؟ این ادعا که خداوند ناگهان ارتباطش را با ما قطع کند بهمان اندازه غیر منطقی است که بگوئیم افراد بشر ناگهان صحبت کردن با یکدیگر را متوقف خواهند ساخت!

۲۹ کمال نقشهٔ الهی

سنّت تغییر ناپذیر و همیشگی خداوند آنقدر با اهمیّت است که در سراسر قران بر آن تأکید شده است. ملاحظه فرمائید که در آیه بعد، این سنّت همیشگی سه بار در سه جمله با تقریباً کلمات یکسان تکرار شده و کلمهٔ "هرگز" دو بار تکرار گردیده. هیچ موضوع دیگری در قرآن تا این حدّ و با چنین لحن بی نظیری مورد تأکید قرار نگرفته است:

### فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنْتَتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنْتَ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنْتَ اللَّهِ تَحْوِيلًا.

آیا آنها چیزی جز سنت پیشینیان را انتظار دارند؟ هرگز در سنت خدا تبدیل نخواهی یافت، هرگز در سنت الهی تغییری نخواهی یافت! سوره فاطر (۳۵)، آیه ۶۳ الهی تغییری نخواهی یافت!

همچنین سوره احزاب (۳۳)، آیات ۳۸ و ۲۲؛ سوره غافر (٤٠)، آیه ۸۵

توجّه نمائيد كه چگونه خداوند خود را در اين آيه توصيف فرموده:

إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ...إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ رَحْمَةً مِّن رَّبِّكَ.

ما همواره انذار کننده بوده ایم!...ما پیوسته پیامبر فرستادیم! این به خاطر رحمتی است از سوی پروردگارت. سوره دخان (٤٤)، آیات ۲-۳

آیات فوق درس مهمّی بهما می آموزند و آن این است که فرستادن پیامبران و هشدار دهندگان دلیل فیض و رحمت الهی است. آیا خداوند فیّاض فیض خود را متوقف خواهد ساخت؟ آیا تغییری در سنّت الهی که با ارسال پیامبران، عشق خود را بهموجودات متفّکر خود نشان می دهد، بوجود خواهد آمد؟

می توان نتیجه گیری نمود که هنگامی که خداوند جهان را طرح ریزی کرد و بشر را آفرید، این خلقت طبق یک نقشهٔ کامل بود. همانطور که قوانینی که بر جهان حکومت میکنند تغییر نمیکنند، بهمان نحو نیز قوانینی که ما را با خالق خود ارتباط می دهند تغییر ناپذیر باقی می مانند.

### تعالیم روحانی و اجتماعی

هر پیامبری دو نوع تعالیم ارائه میدهد: روحانی و اجتماعی تعالیم روحانی خداوند که پیام اصلی او بهنوع بشر است در طی قرون و اعضار تغییر نمیکند:

#### مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلُ مِن قَبْلِكَ.

آنچه به تو گفته می شود همان است که به پیامبران قبل از تو نیز گفته شده. سوره فصلت (٤١)، آیه ٤٣

آیهٔ فوق بیان میدارد که رسول اکرم تعلیم تازهای نیاوردند، چه که آنچه ایشان فرمودند قبلاً توسط پیامبران قبل بیان شده بود. اگر چنین است چرا خداوند رسول اکرم را فرستاد؟ اگر تعالیم روحانی را بهبدن انسان تشبیه کنیم و تعالیم اجتماعی را بهلباسی که بدن را میپوشاند، وقتی یک پیامبر جدید میآید، لباس کهنهٔ فرسوده را با لباس نو عوض میکند، امّا همان بدن را بشکلی جوانتر ارائه میدهد. زیرا نه تنها لباس فرسوده، کثیف و کهنه میگردد، بدن نیز سالخورده میشود. یکی از دلائلی که مردم همیشه

محمّد: خاتّم انبياء

پیامبران جدید را رد میکنند این است که آنها بهلباس تازه نگاه میکنند، ولی بدن اصلی را نادیده میگیرند. اگر بهبدن دقت میکردند، همهٔ خصوصیات آن را تشخیص میدادند. این لباس نو غالباً پرده یا حائلی میشود که مردم غافل قادر نیستند شخص واقعی را در ورای آن بشناسند.

#### شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِينِ مَا وَصَيى بِهِ نُوحًا...

سوره شورا (٤٢)، آيه ١٣

آیینی را برای شما تشریع کرد که بهنوح توصیه کرده بود...

آیهٔ زیر به دو نوع تعالیم اشاره می کند و نشان می دهد که رسول اکرم حقایق جاودانی تورات را تأیید فرمودند، ولی بعضی از احکام آن را تغییر دادند:

#### وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَلِأُجِلَّ لَكُم بَعْضَ الَّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ...

[آمدهام تا] تورات را که پیش از من [نازل شده] است تصدیق کنم و پارهای از آنچه را که بر شما حرام گردیده برای شما حلال کنم.

حال خوبست قرآن را با كتاب مقدّس مقايسه نمائيم و شباهت آنها را بهبينيم. هر دو كتاب:

- در بارهٔ خدا بهما میآموزند.
- در بارهٔ پیامبران پیشین سخن میگویند.
- بهما ارزشهای اخلاقی تعلیم میدهند.
- ما را تشویق بهنیایش و نماز بهدرگاه الهی مینمایند تا روحانیت بیشتری پیدا کنیم.
  - ما را از حیات بعد از مرگ خبر میدهند.
  - ظهور پیامبران را در آینده پیش بینی مینمایند.
- ما را تشویق میکنند که ذهنی باز و نقاد داشته باشیم و بدون پیروی از آباء و اجداد خود در بارهٔ
   حقیقت تحقیق کنیم.
  - در باره عدل الهي و مجازات و مكافات با ما سخن ميگويند.

امّا تفاوتهای این دو کتاب چیست؟ قوانین آنها در مورد نیازهای اجتماعی و فرهنگی و شرایط "امّتی" که بر آنها نازل شدهاند متفاوت میباشند. از آنجائی که جوامع در حال تغییر هستند، مقرراتی که بر آنها حکومت میکنند نیز باید تغییر یابند. چون طبیعت و ماهیّت انسان غیرقابل تغییر است، تعالیم روحانی که این طبیعت را هدایت و راهنمائی میکند نیز تغییر ناپذیر است.

تفاوتهای بین ادیان بزرگ به مقرراتی مانند از دواج، طلاق، دفن اموات، روزهای تعطیل، روزهای متبرکهٔ مذهبی، حلال و حرام بودن مواد خوراکی، نحوهٔ لباس پوشیدن، پوشاندن موی سر و غیره مربوط

٣١ فصل ٢: كمال نقشهٔ الهي

است. این مقررات اساس دین نیست. آیا خداوند ما را مردود می شمرد اگر مثلاً بجای جمعه یکشنبه تعطیل کنیم؟ به آیهٔ ذیل توجّه کنید:

### لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا...وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ.

بر کسانی که ایمان آورده و کارهای شایسته کردهاند گناهی در آنچه خوردهاند نیست.خدا نیکوکاران را دوست میدارد.

و امّا ارزشهای روحانی چطور؟ مثلاً یک مسلمان نادرست و یک مسیحی درستکار را با هم مقایسه کنید. کدام یک شریف ترند؟ البته مسیحی درستکار او به آنچه ایمان دارد عمل میکند، ولی مسلمان نادرست ریاکار است. او نمی تواند در عین حال هم خود را مسلمان بداند و هم ریاکار باشد.

همچنین یک زن مسلمان حجاب دار و بی عفّت را با یک زن یهودی عفیف مقایسه کنید. کدام یک نزد خدا مقبول ترند؟ دینداری ما بسته به لباسی که می پوشیم نیست، به اخلاق و رفتار ما مربوط است. خشونت، بیرحمی و جنگ از مردمی سرمی زند که به ظاهر احکام توجّه دارند و از روح آن غافلند.

- تفاوت بین یک مسلمان خوب، یک مسیحی خوب و یک یهودی خوب چیست؟
- تفاوت بین یک مسلمان متوسط، یک مسیحی متوسط و یک یهودی متوسط چیست؟
  - تفاوت بین یک مسلمان بد، یک مسیحی بد و یک یهودی بد چیست؟

آیا واقعاً تفاوتی بین آنها وجود دارد؟ در هر یک از این موارد، آنها مانند همند. به آنچه قر آن به ما می آموزد توجّه کنید:

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالنَّصَارَى وَالصَّابِئِينَ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عند رَبِّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ.

کسانی که (به پیامبر اسلام) ایمان آوردهاند، و کسانی که به آئین یهود گرویدند و نصاری و صابئان (پیروان یحیی) هر گاه به خدا و روز رستاخیز ایمان آورند ، و عمل صالح انجام دهند، پاداششان نزد پروردگارشان مسلم است؛ و هیچگونه ترس و اندو هی برای آنها نیست.

#### اصول دين تغييرنايذير است:

شَرَعَ لَكُم مِّنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْثَا إِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْثَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فيه.

آبینی را برای شما تشریع کرد که بهنوح توصیه کرده بود; و آنچه را بر تو وحی فرستادیم و بهابراهیم و موسی و عیسی سفارش کردیم این بود که: دین را برپا دارید و در آن تفرقه ایجاد نکنید! سوره شورا (٤٢)، آیه ۱۳

دین هرگز مشکلی ایجاد نمیکند. انسانها مشکل آفرین اند، یعنی مردم خودخواه و حسودی که ادیان بزرگ الهی را از هم جدا میدانند و آنها را به قطعاتی تقسیم میکنند و مدعی هستند که:

محمّد: خاتّم انبياء

#### وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ.

آنها گفتند: "هیچ کس، جز یهود یا نصاری، هرگز داخل بهشت نخواهد شد." این آرزوی آنهاست! بگو: "اگر راست میگویید، دلیل خود را (بر این موضوع) بیاورید!" سوره بقره (۲)، آیه ۱۱۱

خداوند بهیهودیان و مسیحیان کوته نظر که مدعی بودند که فقط آنها سزاوار بهشت هستند چنین پاسخ میدهد:

#### بِلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ.

آری، هر کس خود را تسلیم خدا کند و نیکوکار باشد، پاداش او نزد پروردگارش ثابت است؛ نه ترسی بر آنهاست و نه غمگین میشوند. (بنابر این، بهشت خدا در انحصار هیچ گروهی نیست.) سوره بقره (۲)، آیه ۱۱۲

#### دیدگاه تاریخی و عملی

حال بهتر است "اصل خاتمیّت" را از دیدگاه تاریخی، اجتماعی و عملی مورد بررسی قرار دهیم. قافله تمدن تا زمان رسول اکرم به کندی پیشرفت می نمود، ولی در طی آن زمان خداوند پیامبرانی تقریباً به فاصله هر ۲۰۰ سال فرستاد. هر یک از آنها دستورات جدیدی برای بشر آورد. میزان پیشرفت تمدن در طی قرنها در همان سطح باقی ماند. سپس در اواخر قرن هیجدهم جهان شاهد تغییر و تحوّلات به میزانی بود که تا آن زمان سابقه نداشت. از آن زمان به بعد تغییرات سرعت پیدا کرد بطوریکه نمی توان پیش بینی نمود که در آینده چه خواهد شد. تصور کنید که جهان از زمان حضرت محمّد تا کنون چقدر تغییر کرده، زمانی که داشتن کنیز یعنی زنان برده در بین اعراب بدوی عربستان آنچنان معمول و مرسوم بود که قرآن آن را نسخ ننمود. در قرآن اشاراتی به این زنان شده است، ولی از مردانی که مالک این بردگان هستند خواسته نشده که آنها را آزاد سازند (قرآن آیات ۳۵:۲۲۱ ۱۲۲۲؛ ۲:۳۳؛ ۵۸ (۲۰:۳۰). در واقع برده داری تا نیمهٔ قرن نوزدهم در سراسر جهان قانونی بود. در زمان ما برده داری حتّی در کشور های اسلامی که سعی دارند از قرآن کاملاً پیروی کنند غیر قانونی است.

همچنین به مجازاتی که برای دزد تعیین شده توجه کنید (۵:۳۸). آیا کشور های اسلامی این حکم قرآن را اجراء میکنند؟ مجازاتی که برای زنا تعیین شده (قرآن آیهٔ ۲:٤۲) آیا اجراء میشود ؟

بهتر است چند تعلیم اجتماعی دیگر قرآن را که منسوخ شده مورد بررسی قرار دهیم. یکی از ستونهای تمدن و اقتصاد امروز جهان بانکداری است. بانکداری در کشورهای اسلامی بهمان اندازه است که در کشورهای مسیحی. ولی قرآن بهره گرفتن و بهره دادن برای قرض یا سرمایه گذاری را ممنوع کرده است کشورهای مسیحی. چند همسری که در قرآن مجاز است نیز در بسیاری از کشورهای اسلامی ترک شده یا در حال ترک شدن است. اگر بعضی از احکام قرآن در زمان ما منسوخ شده، چگونه این کتاب میتواند نیازهای اجتماعی نسلهای آینده را برای هزاران سال برآورده سازد؟

٣٣ خصل ٢: كمال نقشهُ الهي

تغییر و تبدیل یکی از ویژگیهای اصلی کمال است. در قرآن احکام در مورد مسکرات از ستودن بهممنوعیّت تغییر پیدا میکند، اولین اشاره مربوط به سالهای اولیّهٔ اسلام در مکه می باشد: "... به تو میوه و خرما و انگور داده ایم که از آن می توانی خوراکی خوب و مسکر بدست آوری". بعد از آنکه رسول اکرم در مدینه اقامت گزید، این دستور به این صورت تغییر داده شد: "از تو راجع به مسکرات و قمار سئوال می کنند، بگو که این هر دو زیان آورند و فوائدی نیز دارند ولی زیان آنها زیادتر است". در آخرین آیه در بارهٔ این موضوع، تغییرات بیشتری ملاحظه می شود: "مسکرات... دست آورد شیطان و نجس است، بگلی از آن دوری کنید". فضل الرحمن، پژوهشگر معروف پاکستانی، در بارهٔ این نقض احکام چنین توضیح می دهد: "مصرف الکل ظاهراً در سالهای اولیه بطور آشکار جایز شمرده می شد. بعد نماز خواندن در هنگام مستی ممنوع شد ... نهایتاً ممنوعیّت کامل اعلام گردید." ا

آیات قرآن در بارهٔ تغییر قانون مرتبط بهمشروبات الکلی:

### وَمِن تَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيةً لِّقَوْم يَعْقِلُونَ.

و از میوه درختان خرما و انگور، مشروبات الکلی و خوراکی نیکو برای خود میگیرید. قطعا در این[ها] برای مردمی که تعقل میکنند نشانهای است.

### يَسْأَلُونَكَ عَن الْخَمْر وَالْمَيْسِر قُلْ فيهمَا إثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافَعُ للنَّاسِ وَإِثْمُهُمَآ أَكْبَرُ من نَقْعهما.

در باره شراب و قمار از تو سؤال میکنند، بگو: "در آنها گناه و زیان بزرگی است؛ و منافعی برای مردم در بردارد؛ (ولی) گناه آنها از نفعشان بیشتر است."

### يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ...رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ.

ای کسانی که ایمان آوردهاید شراب و قمار...از عمل شیطانند پس از آنها دوری گزینید. باشد که رستگار شوید.

قرآن خود شهادت میدهد که انطباق با شرایط جدید جزئی از نقشهٔ کلی الهی است.

#### وَإِذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَّكَانَ آيَةٍ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ.

و چون حکمی را بهجای حکم دیگر بیاوریم. خدا به آنچه به تدریج نازل میکند داناتر است. سوره نحل (۱٦)، آیه ۱۰۱

### مَا نَنسَخْ مِنْ آيَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرِ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَلَىَ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

هر حکمی را نسخ کنیم، و یا نسخ آن را به تأخیر اندازیم، بهتر از آن، یا همانند آن را می آوریم. آیا نمی دانستی که خداوند بر هر چیز توانا است؟

چرا خداوند بعضی از احکام خود را لغو میکند؟ چرا بعضی از آیاتش منسوخ شده ؟ عبدالله یوسف علی، پژوهشگر معروف مسلمان، به این پرسشها چنین پاسخ میگوید:

منظور از این تغییر و تحوّل چیست؟ اگر با دیدی کلّی بنگریم به این معنا است که پیام خداوند در زمانهای مختلف همواره یکسان است ولی شکل و ظاهر آن ممکن است بر طبق نیازها و مقتضیات زمان فرق کند. این پیام به حضرت موسی و سپس به حضرت مسیح و بعد به حضرت محمّد داده شده و در هر بار شکل و ظاهری متفاوت داشت… "

محمّد: خاتَم انبياء

تغییر و تحوّل جهان را تا هزار سال دیگر نمی توان تصوّر نمود، چه رسد به میلیون ها سال دیگر

ارتباط روحانی ما افراد بشر با خدا را در نظر بگیرید. کسانی که یکدیگر را دوست دارند با هم صحبت میکنند. اگر خداوند جوهر و منشأ محبّت است، چگونه میتوان تصوّر نمود که دیگر هرگز پیامبری برای مخلوقات خود که به آنها عشق میورزد نفرستد، مخلوقاتی که بی اندازه به او نیاز دارند و شدیداً به او متکیاند. تعداد انسانهائی که در آینده طی قرون و اعضار متمادی در کرهٔ زمین زندگی خواهند کرد را تصوّر کنید. آیا آنها نیاز ندارند که پیامی از خالق خود بگیرند؟ بعد از گذشت یک میلیون یا یک میلیارد سال، آیا خداوند سخنی برای آنها ندارد؟ چه هدف یا حکمتی در این سکوت نهفته است؟ چقدر با اشتیاق ما منتظر وصول نامه ای از عزیزان خود هستیم؟ ارتباط با خدا یکی از عالی ترین مواهب الهی برای ما است. چرا باید او ما را از این موهبت محروم سازد؟

باین ترتیب از نظر عملی، اجتماعی، و منطقی ملاحظه می شود که "عقیده خاتمیّت" به معنای پایان یافتن ظهور پیامبران ابداً معقول نیست:

- دلالت بر این دارد که نقشه یا نظام اصلی خداوند کامل نبوده، چه که سنّت خود را در قرن هفتم میلادی تغییر داده است.
- همانطور که جهان تغییر میکند، قوانین و تعالیم اجتماعی که بر زندگی مردم حاکم است نیز باید تغییر کند.
- از خداوند مهربان بعید است که رابطهٔ خود را با مخلوقات متفّکر خود که از روی عشق و محبّت آنها را آفریده است، متوقف سازد.

فصل بعد نشان میدهد که چطور علمای دینی بدون استدلال و توجیه، معنای "پایان بخشیدن" از لقب "خاتم النبیین" استباط نمودهاند.



# "خَاتَمَ النَّبِيِّينَ"

#### معنى واقعى اين عنوان چيست؟

برخلاف آنچه که بیشتر مسلمانان معتقدند، قرآن بهیچوجه باب علم و ظهور جدید الهی را به روی بشر نمی بندد و مهر نمی کند. در واقع قرآن درست عکس آن عمل می کند. قبل از بررسی آیاتی که آمدن پیامبران جدیدی از طرف خداوند را پیش گوئی می کند، بهتر است ابتدا معنی واقعی کلمهٔ "خاتم" را در این فصل روشن سازیم، بهتر است اول ببینیم چگونه و چرا این کلمه از طرف بسیاری از مؤمنین و برای قرنها اشتباه درک شده و سوء تعبیر گردیده است.

در مطالعهٔ این موضوع، قدم اول اینست که تدابیری را که مفسرین اسلامی بکار گرفتهاند تا از کلمهٔ "خاتم" معنی مورد نظر خود یعنی "پایان" را استنتاج نمایند، روشن سازیم. قدرت اقتدار آمیزی که علمای دین از میان هزاران کلمهٔ دیگر قرآن، به این یک کلمه بخشیدهاند در پرتو نور دانش و معرفت تقلیل می یابد.

كلمهٔ "خاتم" هم در عربی و هم در انگلیسی (Seal) به سه صورت بكار برده می شود: اسم، صفت، و فعل كه هر یک را در اینجا مورد مطالعه قرار می دهیم "خاتم" به عنوان فعل

هنگامی که مفهوم "بستن" برای جمله مناسب باشد ، کلمهٔ "خاتم" (مُهر کردن) میتواند معنی بستن را برساند مانند مُهر کردن پاکت، بطری، لوله، حتی دهان کسی را، مثلاً میتوان گفت "من دهان خواهرم را مُهر کردم"، ولی نمیتوان گفت "من خواهرم را مُهر کردم." همینطور مصطلح است که بگوئیم "خداوند ذهن و قلب کسانی که لیاقت مشاهدهٔ عظمت او را ندارند مُهر میکند"، ولی مصطلح نیست که گفته شود "خداوند یک پیامبر را مهر میکند." قرآن غالباً کلمهٔ "خاتم" را به حالت فعل بکار میبرد، ولی استعمال

محمَد: خاتُم انبياء

آن همیشه با مفهوم "بستن" سازگاری دارد و اکثراً به مردمی اشاره میکند که لیاقت دریافت موهبت هدایت الهی را ندارند:

الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ.

سوره يس (٣٦)، آيه ٦٥

امروز بر دهانشان مهر مینهیم.

خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ.

سوره بقره (۲)، آیه ۷

خدا بر دلها و گوشهای آنان مهر نهاده، و بر چشمهایشان پردهای افکنده شده.

بکار بردن کلمه خاتم در مقام فعل برای رساندن مفهوم بستن و محرمانه بودن در کتاب مقدس نیز دیده میشود:

امّا تو ای دانیال کلام را مخفی دار و کتاب را تا زمان آخر مُهر کن. همچنین مکاشفات یوحنا، فصل ۱۲، آیه ۶ همچنین مکاشفات یوحنا، فصل ۲۲، آیه ۱۰

#### الخاتم الله عنوان صفت

کلمهٔ "خاتم" به عنوان صفت نیز بکار برده می شود، مانند "شراب مختوم" (شراب مهر و موم شده) (قرآن ۸۲:۲۸) یا "بطر شراب مختوم". باز کلمهٔ "خاتم" در مقام صفت ممکن است معنی بستن را برساند، بشرط آنکه با مفهوم جمله سازگاری داشته باشد. می توانیم بگوئیم "پاکت مختوم" (پاکت مهر شده)، "بطر مختوم" (بطر مهر شده) یا "دهان مهر شده،" اما نمی توان گفت "کودک مهر شده" یا "پدر مهر شده،" این نوع استعمال مصطلح نیست.

اغلب کلمهٔ "مختوم" به عنوان صفت به مالکیّت، اختیارات و حفاظت اشاره دارد. "یک مدرک مختوم" (مهرشده) بمعنی یک مدرک تمام شده نیست، بلکه مدرکی است حاوی اختیارات شخصی که مهر تأییدش را بر آن نهاده است. در این مورد "خاتم" یا مهر تقریباً با امضاء برابر است. بدلائل ذیل یک شرکت "مهر" یا "علامت رسمی" خود را بر بطر شراب میگذارد:

که نشان دهد شراب ساخت کدام شرکت است که انحصاری و ممتاز بودن شراب را نشان دهد که شراب را نگاهداری و حفظ کند و ثابت نماید که بطر باز نشده و شراب اصیل است دو بطر شراب را در نظر بگیرید که هر دو در بسته است، یکی با مهر و دیگری بدون مهر. شرابی که مهر شده است ارزش بیشتری دارد، چون "علامت رسمی" شرکت مربوطه را دارد. بعلاوه مهر نشانهٔ آن است که هیچکس این بطر را باز نکرده است.

ما نمی توانیم یک بطر شراب را با مهر ببندیم، می توانیم با چوب پنبه ببندیم و مهر را روی چوب پنبه بگذاریم که حفاظت محتویات آن را ضمانت نمائیم. در آمریکا سازمانی وجود دارد که محصولات مختلف را آزمایش میکند. اگر محصولی با موازین خاص تطبیق داشته باشد، برچسب معروف مهر تأیید

مر غوبیت بر آن زده می شود. امّا چون مفهوم بستن با بطر سازگاری دارد، صفت "مهرشده" می تواند مفهوم بستن را نیز برساند.

### خاتم به عنوان اسم

حال به سومین مورد استفادهٔ کلمهٔ خاتم یعنی به عنوان اسم آنطور که در مورد حضرت محمّد به عنوان خاتم انبیاء بکار برده شده میپردازیم. آیا کلمهٔ خاتم در مقام اسم به معنی "پایان دادن" است؟ بهیچوجه مگر آنکه ما با تصورات خود چنین معنائی استنتاج کنیم. بکار بردن کلمهٔ "خاتم" در مورد انسان نه مرسوم و مصطلح است و نه معنا دارد. مثلاً اگر شما بگوئید "من خاتم برادرم هستم" این جمله چه معنائی میدهد؟ شنوگان از این جمله چه استنباط میکنند؟ آیا میتوان بیان شما را چنین تفسیر نمود که شما آخرین برادر هستید و بعد از شما برادری متولد نخواهد شد. اگر بگوئید که "من خاتم همسایگان خود هستم" به چه معنا خواهد بود؟ آیا به این معنا است که شما آخرین همسایه هستید؟

بنابراین کلمهٔ "خاتم" به عنوان اسم چه مفهمومی را میرساند. مفاهیم مالکیّت، پذیرش، حفاظت و اختیارات را میرساند. "خاتم" به عنوان اسم به معنی یک "علامت رسمی" است که برای مشّخص ساختن شخص یا نهاد خاصی بکار برده میشود. در واقع معادل امضاء است. "خاتم" به عنوان اسم آنطور که در مقام فعل عمل میکند به عملی دلالت ندارد. بلکه بیشتر مفهوم موافقت و تأیید را میرساند. آیه ذیل از کتاب مقدّس را در نظر بگیرید، جائی که "خاتم" به عنوان اسم بکار برده شده است:

يوحنًا، فصل ٦، آيه ٢٧

### زیرا خدای پدر بر او [عیسی] مهر [تصویب] زده است.

تعاریف ذیل از دو کتاب لغت تفاوت بین معنی "خاتم" به عنوان اسم (آنطور که در ارتباط با رسول اکرم بکار برده شده است) و به عنوان فعل را نشان میدهد.

### "خاتَم" به عنوان فعل \_ كه در مورد رسول اكرم بكار برده نشده است

كتاب لغت معانى ذيل را ارئه مىدهد:

- ١. بستن يک مدخل، بستن يک پاکت.
- ٢. علامت زدن به يک سند با مهر، مثلاً: معاهده توسط دو دولت امضاء و مهر شد.
  - ٣. محكم بستن، كاملاً بستن.

### "خاتم" به عنوان اسم که در مورد رسول اکرم بکار برده شده است

معانی ذیل در کتاب لغت آمده است:

۱. علامت رسمی، علامتی که طرحی مخصوص دارد و اختیارات یک شخص یا یک مؤسسه را میرساند. مثال: یک کتاب به مهر ریاست جمهوری ممهور شد.

۲. طرحی نقش شده روی قطعهٔ موم یا مادهٔ نرم دیگری که مالکیّت و اختیارات را نشان دهد. مهر ایالات متحده بر روی مدارک مهم دولتی دیده میشود.

در قرآن كلمهٔ "خاتم" فقط به صورت اسم در مورد رسول اكرم بكار برده است؟ صرفاً بيان مىدارد كه آن حضرت "خاتم انبياء هستند:"

رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ.

سوره احزاب (٣٣)، آيه ٤٠

رسول خدا و ختم كننده و آخرين بيامبران است.

این اظهار که حضرت محمد "خاتم انبیاء" است مانند آنست که گفته شود آن حضرت "امضاء رسمی" پیامبران الهی است. این گونه بکار بردن کلمه "خاتم" به هیچ نوع عملی اشاره ندارد. بهیچوجه بیان نمیدارد که ظهور آن حضرت عملکردی داشته و فرایند مستّمری را تغییر داده است. قرآن بهیچوجه اشاره ندارد به اینکه ظهور حضرت محمّد ظهور پی در پی پیامبران الهی را در آینده خاتمه داده (فعل) یا پایان بخشیده است، بلکه فقط عنوانی به آن حضرت داده است.

بكار بردن كلمهٔ "خاتم" به عنوان اسم در ارتباط با افراد بشر مصطلح نيست. امّا همانطور كه مىدانيم كلام خداوند گاهى بصورت نمادين يا با زبان استعاره مىباشد و به اين حالت است كه اين عنوان در مورد رسول اكرم بكار رفته است.

از آنجائی که "خاتم" (به معنی مهر) و "امضاء رسمی" برای یک منظور بکار برده میشود، بهتر است سعی کنیم آنها را جایگزین هم سازیم. این جایگزینی به ما کمک میکند تا در مورد چگونگی کاربرد این عنوان برای آن حضرت واقعبین تر باشیم:

محمد...رسول خدا و "امضاء رسمى" پيامبران است. [با توّجه به معنى آية فوق (٤٠٠٣٣)]

اگر "خاتم" در مقام اسم معنی "پایان" را نمیرساند، چگونه علمای اسلامی چنین معنائی از آن استنباط کردهاند؟ آنها برای رسیدن به هدف خود به دو روش مشخّص که بر اساس "اصل تداعی معانی" تکیه دارد، متوسل شدهاند. حال بهتر است این دو روش را بررسی کنیم اولین روشی که مفسرین اسلامی بکار میبرند جایگزین کردن معنای "خاتم" به عنوان اسم (یعنی امضاء) با معنای فعل (یعنی بستن و پایان دادن) میباشد. یوسف علی، مفسر و مترجم معروف قرآن، از این روش استفاده کرده است. وی مینویسد:

"هنگامی که یک سند مهر میشود، آن سند کامل است و نمیتوان چیزی بر آن افزود... حضرت محمد سلسلهٔ طولانی پیامبران را پایان داد." ا

بطوریکه ملاحظه میگردد یوسف علی معنای کلمهٔ "خاتم" را به عنوان اسم (امضاء) با معنای آن به عنوان فعل (پایان دادن) عوض کرده است. او میگوید "هنگامی که یک سند مهر میشود"[یک فعل]. قرآن نمیگوید که حضرت محمد ظهور پیامبران را ختم کرد یا پایان داد، فقط آن حضرت را یک خاتم (مهر) میخواند و لقب افتخار آمیزی به ایشان میدهد. بطوریکه ملاحظه میشود یوسف علی با بهره گرفتن از "اصل تداعی معانی" معنائی که میخواسته استنباط نموده است. ما در ذهن خود معنای "خاتم" را به عنوان فعل با معنای این کلمه به عنوان اسم عوض میکنیم، هرچند که کاملاً دو معنای جداگانه دارند. از آنجائی که بسیاری از مؤمنین این نوع استدلال را پذیرفتهاند، بنابراین نشان میدهد که این روش کاملاً مؤثر بوده است.

روش دوم که علمای دینی اسلامی برای استنباط معنای "پایان" از کلمهٔ "خاتم" بکار بردهاند اینست که به محّل آن در یک سند اشاره میکنند. این روش نیز مبتنی است بر اصل "تداعی معانی". علمای دینی میگویند که چون محّل مهر (یا امضاء) در پایان سند است، بنابراین رسول اکرم توالی طولانی پیامبران را خاتمه داده است. محمّد اسد، یکی دیگر از علمای اسلامی و مفسر ین قرآن این روش را ترجیح میدهد، وی مینویسد:

#### حضرت محمد آخرین پیامبران بود همانگونه که یک مهر علامت پایان یک سند است... آ

اینجا نیز مفسر با مرتبط ساختن کلمهٔ "خاتم" با محّل مربوطهٔ آن، معنائی که میخواسته اراده نموده است. استدلال فوق از جند نظر ناقص است:

- هدف اصلی از گذاشتن یک مهر در زیر یک سند این نیست که سند تمام شده است، بلکه هدف تأیید اصالت آن است.
- مهر همیشه در پایان سند گذاشته نمی شود، گاهی کنار یا بالای سند مهر می شود! اگر به چند نامهٔ قدیمی مهر شده دقّت نمائید، ملاحظه می کنید که مهر در جاهای مختلف نامه دیده می شود.
- یک نویسنده ممکن است نامهای را تمام کند و مهر نماید، ولی همیشه میتواند نامهٔ جدیدی بنویسد.

آنچه که باعث می شود این دو روش یا استدلال موقق شود اینست که: نتیجه استنباط شده آن چیزی است که مردم دوست دارند بشنوند. مؤمنین هر دینی مایلند که به آنها گفته شود امّتی مخصوص هستند و دینشان استثنائی است. متأسفانه همهٔ ما تا حدّی به این ضعف بشری مبتلا هستیم. پیشگوئی ذیل در مورد پیروان همهٔ ادیان صادق است:

زمانی خواهد آمد که آدمیان به تعلیم درست گوش نخواهند داد، بلکه از امیال خودشان پیروی میکنند و برای خود معلمین بیشتری جمع خواهند کرد تا نصایحی را که خود دوست دارند از زبان آنها بشنوند. رساله دوم پولس به تیموتانس، فصل ٤، آیه ۳

حال بهتر است آیهٔ قرآن که عنوان "خاتم انبیاء" به رسول اکرم اعطاء میکند را با دقّت بیشتری مورد مطالعه قرار دهیم:

مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ.

محمد (ص) پدر هیچ یك از مردان شما نبوده و نیست؛ ولی رسول خدا و ختمكننده و آخرین پیامبران است. سوره احزاب (۳۳)، آیه ۶۰

آیهٔ فوق دو مفهوم را در بارهٔ رسول اکرم به ما میآموزد:

- اول نقشى را كه از آن حضرت سلب گرديده مشخّص مىسازد.
- دوم آنکه دو نقشی را که آن حضرت دار ا هستند بیان میدارد.

این آیه ابتدا روشن میسازد که حضرت محمّد پدر هیچیک از افراد بشر نیست. این مفهوم با بسیاری از آیات دیگر قرآن هم آهنگی و سازگاری دارد که در آنها خداوند به حضرت محمّد اعلام میدارد که مسئولیّت مشخصیّی دارد و اینکه تنها وظیفهاش رساندن پیام الهی است. آیهٔ فوق اعلام میدارد که رابطهٔ حضرت محمّد با ما رابطهٔ پدر و فرزندی نیست. یک پدر مسئولیّتهای بسیاری در قبال فرزندان خود دارد. این مسئولیّتها آن چیزی نیست که خداوند از پیامبران خود انتظار دارد. آیات ذیل این نکته را تأیید مینماید:

قُلُ يَا أَيُهَا النَّاسُ قَدْ جَاءكُمُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكُمْ فَمَنِ اهْتَدَى فَإِثَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَن ضَلَّ فَإِثَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا أَنَاْ عَلَيْكُم بِوَكِيلِ.

بگو ای مردم حق از جانب پروردگارتان برای شما آمده است پس هر که هدایت یابد به سود خویش هدایت می ابد و هر که گمراه گردد به زیان خود گمراه می شود و من بر شما نگهبان نیستم.

سوره یونس (۱۰)، آیه ۱۰۸

وَمَا أَنتَ عَلَيْهِم بِوَكِيلِ.

سوره زمر (۳۹)، آیه ٤١

و تو مامور اجبار آنها به هدایت نیستی.

فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا.

سوره شورا (٤٢)، آيه ٤٨

ما تو را [محمد] حافظ آنان (و مامور اجبارشان) قرار ندادهایم.

مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِّن شَيْءٍ.

از حساب آنان چیزی بر عهده تو نیست و از حساب تو [نیز] چیزی بر عهده آنان نیست. سوره انعام (٦)، آیه ۵۲

لَّسْتَ عَلَيْهِم بِمُصَيْطِرٍ.

سوره غاشیه (۸۸)، آیه ۲۲

تو سلطهگر بر آنان نیستی که (بر ایمان) مجبورشان کنی.

همچنین سوره مائده، آیه ۹۶؛ سوره انعام، آیات ۱۰۶ و ۱۰۷؛ سوره نساء، آیه ۷۹؛ سوره انعام، آیه ۵۲؛ سوره هود، آیه ۸۸

بعد از بیان اینکه حضرت محمد نقش پدری ندارند، خداوند دو نقش دیگر برای ایشان مشخص ساخته می فرمایند اولین نقش آن حضرت نقش پیامبر است، پیامبری که پیام الهی را به بشر ابلاغ می کند. آیات بسیار دیگری این نکته را تأیید می نمایند:

# مَّا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَّ الْبَلاَغُ.

بر پیامبر [خدا وظیفه ای] جز ابلاغ [رسالت] نیست. سوره مائده (۵)، آیه ۹۹

إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ.

وظيفة تو تنها ابلاغ رسالت است! سوره شورا (٤٢)، آيه ٤٨

فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ.

فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاَغُ الْمُبِينُ.

پس اگر رویگردان شوند بر تو فقط ابلاغ آشکار است. سوره نحل (۱٦)، آیه ۸۲

فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلاَّ الْبَلاغُ الْمُبِينُ.

آیا جز ابلاغ آشکار بر پیامبران [وظیفهای] است؟

همچنین سوره مائده (۵)، آیه ۹۲؛ سوره بقره (۲)، آیه ۷۲

دومین نقشی که خداوند به رسول اکرم اعطاء فرمودهاند نقش تصدیق کننده (مصدق) است—یعنی کسی که مهر تأیید بر پیامبرانی که قبل از او آمدهاند میگذارد تا نشان دهد همهٔ آنها از طرف خداوند بودهاند. آیاتی که این مأموریّت را بر عهدهٔ رسول اکرم و قرآن گذاشته است متعدد است و در سراسر این کتاب مجید دیده می شود:

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ...

و آنچه از کتاب به تو وحی کردیم حق است و تصدیقکننده و هماهنگ با کتب پیش از آن...

سوره فاطر (۳۵)، آیه ۳۱

...تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ.

سوره يوسف (١٢)، آيه ١١١

... تصدیق آنچه [از کتابهایی] است که پیش از آن بوده.

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقًا لِّمَا مَعَكُم مِّن قَبْلِ...

ای کسانی که به شما کتاب داده شده است به آنچه فرو فرستادیم و تصدیقکننده همان چیزی است که با شماست.

نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنجِيلَ.

این کتاب را در حالی که مؤید آنچه [از کتابهای آسمانی] پیش از خود میباشد به حق [و به تدریج] بر تو نازل کرد و تورات و انجیل را.

همچنین سوره انعام، آیه ۹۲؛ سوره بقره، آیه ۲۱؛ سوره فاطر، آیه ۳۱؛ سوره مائده، آیات ٤٨ و ۵۹؛ سوره بقره، آیه ۲۹

خداوند در ابتدای قرآن مسلمان را چنین تعریف میفرمایند:

الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ والَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ.

(پر هیزکاران) کسانی هستند که به غیب (آنچه از حس پوشیده و پنهان است) ایمان میآورند، و نماز را برپا میدارند، و از تمام نعمتها و مواهبی که به آنان روزی دادهایم، انفاق میکنند. و آنان که به آنچه بر تو نازل شده، و آنچه پیش از تو (بر پیامبران پیشین) نازل گردیده، ایمان میآورند، و به رستاخیز یقین دارند.

سوره بقره (۲)، آیات ٤-۳

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ آمنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِه.. وَالْكِتَابِ الَّذِي أَنزَلَ مِن قَبْلُ.

ای کسانی که ایمان آوردهاید! به خدا و پیامبر او و کتابهایی که قبلا نازل کرده بگروید. سوره نساه (٤)، آیه ۱۳٦

قرآن بیان میدارد که پیامبران دیگر نیز همین نقش را ایفاء کردهاند:

وَإِذْ قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُم مُّصَدَّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرَاةِ وَمُبَسَّرًا برَسُولَ يَأْتِي مِن بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمَا جَاءهُم بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا هَذَا سِحْرٌ مُبِينٌ.

و (به یاد آورید) هنگامی را که عیسی بن مریم گفت: "ای بنی اسرائیل! من فرستاده خدا به سوی شما هستم در حالی که تصدیقکننده کتابی که قبل از من فرستاده شده (تورات) میباشم، و بشارت دهنده به رسولی که بعد از من می آید و نام او احمد است!" هنگامی که او (احمد) با معجزات و دلایل روشن به سراغ آنان آمد، گفتند: "این سحری است آشکار!"

الرَّسُولَ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللَّهِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عندَهُمْ في التَّوْرَاة وَالإنْجِيلِ.

...فرستاده پیامبر درس نخوانده که [نام] او را نزد خود در تورات و انجیل نوشته مییابند.
سوره اعراف (۷)، آیه ۱۵۷

وَقَقَيْنَا عَلَى آثَارِهِم بِعَيسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَآتَيْنَاهُ الإِنجِيلَ فِيهِ هُدًى وَنُورٌ وَمُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْرَاةِ وَهُدًى وَمَوْ عِظَةً لِّلْمُتَّقِينَ.

و عیسی پسر مریم را به دنبال آنان [پیامبران دیگر] در آور دیم در حالی که تورات را که پیش از او بود تصدیق داشت و به او انجیل را عطا کر دیم که در آن هدایت و نوری است و تصدیق کننده تورات قبل از آن است و برای پر هیزگاران ر هنمود و اندرزی است.

وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسِنَى إمَامًا وَرَحْمَةً وَهَذَا كِتَابٌ مُصَدِّقٌ...

و پیش از آن، کتاب موسی که پیشوا و رحمت بود (نشانههای آن را بیان کرده)، و این کتاب هماهنگ با نشانههای تورات است.

كِتَابًا أُنْزِلَ مِن بَعْدِ مُوسنى مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ.

کتابی که بعد از موسی نازل شده، هماهنگ با نشانه های کتابهای پیش از آن. سوره احقاف (٤٦)، آیه ۳۰

همچنین به آیهٔ ذیل توّجه کنید:

لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِّأُوْلِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُفْتَرَى وَلَكِن تَصْدِيقَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَغْصِيلَ كُلَّ شَيْءِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ.

به راستی در سرگذشت آنان برای خردمندان عبرتی است. سخنی نیست که به دروغ ساخته شده باشد بلکه تصدیق آنچه [از کتابهایی] است که پیش از آن بوده و روشنگر هر چیز است و برای مردمی که ایمان میآورند رهنمود و رحمتی است.

از داستانهای پیامبران گذشته چه درسی می آموزیم؟ مهمترین درس این است: هر پیامبری که آمد مورد انکار مردم قرار گرفت، چون مردم کلمهای از کتاب مقدّس دین خود را برگرفته آن را سوء تعبیر نموده در تفسیر آن غلو نمودند و آن را به عنوان سلاح انکار در مقابل پیامبر جدید بکار بردند.

### أَفَكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَريقاً كَذَّبْتُمْ وَفَريقاً تَقْتُلُونَ.

آیا چنین نیست که هر زمان، پیامبری چیزی بر خلاف هوای نفس شما آورد، در برابر او تکبر کردید (و از ایمان آوردن به او خودداری نمودید)، پس عدهای را تکذیب کرده، و جمعی را به قتل رساندید؟ سوره بقره (۲)، آیه ۸۷؛ همچنین سوره حج (۲۲)، آیات ۳ و ۸؛ سوره انبیاء (۲۱)، آیه ۲

ادامهٔ ظهورات متناوب پیامبران—یعنی ظهور تدریجی حقایق روحانی—بر پیمان و میثاقی استوار است که شاید بزرگترین میثاق خداوند است. آیهٔ ذیل از قرآن کریم (سورهٔ آل عمران آیهٔ ۸۱) این میثاق را بصورت مکالمهای بین خداوند و پیامبرانش توصیف میکند:

وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقُرُرْتُم وَأَخَاهُ مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ.

و [یاد کن] هنگامی را که خداوند از پیامبران پیمان گرفت که هر گاه به شما کتاب و حکمتی دادم سپس شما را فرستادهای آمد که آنچه را با شماست تصدیق کرد البته به او ایمان بیاورید و حتما یاریش کنید آنگاه فرمود آیا اقرار کردید و در این باره پیمانم را پذیرفتید گفتند آری اقرار کردیم فرمود پس گواه باشید و من با سوره آل عمران (۳)، آیه ۸۱ شما از گواهانم.

ترجمهٔ این آیه به صورت مکالمه چنین است:

### و هنگامی که خداوند میثاقی با پیامبران بست [فرمود]:

| من به شما کتاب و حکمت میدهم، سپس پیامبری [حضرت محمد] ظاهر می شود که آنچه را                  | وعدة خداوند    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| از قبل آمده تأیید کند. شما باید به او ایمان آورید و از او حمایت نمایید. آیا پیمان مرا در این | و انتظارات او: |
| موضوع تأييد و تصديق مينماييد؟                                                                |                |
| ما این پیمان را تصدیق مینمائیم.                                                              | جواب پيامبران: |
| شهادت دهید که من با شما هستم و به عنوان یکی از شهادت دهندگان با شما خواهم بود.               | خداوند:        |

سپس در سه آیهٔ بعد، خداوند یگانگی همهٔ پیامبرانی را که فرستاده یا ملهم شدند اعلام میدارد:

قُلُ آمَنًا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَالنَّبِيُّونَ مِن رَبِّهِمْ لاَ ثُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِّنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ.

بگو به خدا و آنچه بر ما نازل شده و آنچه بر ابراهیم و اسماعیل و اسحاق و یعقوب و اسباط نازل گردیده و آنچه به موسی و عیسی و انبیای [دیگر] از جانب پروردگارشان داده شده گرویدیم و میان هیچ یك از آنان فرق نمی گذاریم و ما او را فرمانبرداریم.

بطوریکه پیمان فوق نشان میدهد خداوند "خاتم یا مهر تأیید" خود را بر انبیاء خود مینهد و در پاسخ، انبیاء نیز "خاتم یا مهر تأیید" خود را بر یکدیگر مینهند. این است معنای "خاتم انبیاء"

"اصل خاتمیّت" یک اعتقاد محوری در اسلام شده است. این اصل شاید پراهمیّتترین و عمیقترین مفهومی است که در این راستا ذهن بشر قادر به تصوّر آن میباشد. اگر این اعتقاد دروغ است، که هست، باعث می شود که مؤمنین هر پیامبری را که خدا بفرستد انکار کنند و مورد ظلم و ستم قرار دهند! چگونه یک چنین استراتژی مشکوکی، یک چنین روش استدلالی متزلزلی - مانند "محلّ مهر نامه" - یک چنین اعتقاد عمیقی را با یک چنین پی آمد عظیمی موجب می گردد؟ چگونه می توان چنین ادعای باور نکردنی را حمایت نمود؟ آیا قرار دادن سرنوشت ابدی روحانی انسان بر روی چنین شالودهٔ سستی عاقلانه است؟ آیا این اصل حقیقت است یا خیال پردازی و تصوّر؟

إِن يَتَبِعُونَ إِلاَّ الظَّنَّ...

سوره يونس (١٠)، آيه ٦٦

اینان جز از گمان پیروی نمیکنند...

شواهدی قرآنی این تصوّر بی اساس را بی اعتبار می سازد. این سوء تعبیر جدّی از کلام الهی بسیار قوّی و تأثیر گذار است. در اینجا بخاطر مطرح نمودن مطالب دیگر، ادامهٔ بحث در مورد معنای کلماتی که در این آیه بکار برده شده است را به قسمت ضمائم آخر کتاب موکول می نمائیم.

# مرگ و رستاخیز دین

شواهدی که در فصل قبل ارائه گردید میبایستی ابرهای تیرهای را که معنا و مفهوم واقعی کلمهٔ "خاتم" را پنهان کرده است زائل نموده باشد. حال که موانع سوء تفاهم رفع گردید، بهتر است از راهنمائیهای اعجاب انگیزترین کتاب الهی یعنی قرآن کمک گیریم. بهتر است امور را بهقرآن ارجاع نمائیم تا این کتاب کریم ما را بهدرک واقعی منظور کلّی و نقشه یا "سنت" ابدی و تغییرناپذیر الهی برای نوع بشر هدایت نماید. بیشگوئیهای قرآن در سه مقولهٔ زیر طبقه بندی میشود:

- پیشگوئیهائی که به مرگ روحانی مسلمانان و پایان یافتن عمر اسلام در زمان معینی از تاریخ اشاره میکنند.
- پیشگوئی هائی که به ظهور پیامبران جدیدی از طرف خداوند برای اعادهٔ حیات روحانی همهٔ مردم و از جمله مسلمانان دلالت دار تد.
  - پیشگوئیهای که به آمدن دین جدیدی بعد از اسلام اشاره میکنند.

این فصل بهموضوع اوّل و فصلهای بعدی بهموضوع دوم و سوم اختصاص یافته.

### زندگی و مرگ روحانی

برای گشودن رمز پیشگوئیهائی که به زندگی و مرگ روحانی اسلام و مسلمانان اشاره دارند، ابتدا می بایستی بعضی از آیات قرآن را مرور نمائیم اصطلاحات "زندگی" و "مرگ" در کلیّهٔ کتب مقدّسه به معنای زندگی و مرگ روحانی بکار رفته است. کفّار و مشرکین که به خداوند یکتا ایمان آوردند قبل از قبول اسلام مرده نبودند ولی در قرآن به آنها چنین خطاب شده است:

### وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ.

شما مردگان (و اجسام بیروحی) بودید، و او شما را زنده کرد.

فَإِنَّكَ لَا تُسْمِعُ الْمَوْتَى وَلَا تُسْمِعُ الصُّمَّ الدُّعَاءِ إِذًا وَلَّوْا مُدْبِرِينَ.

سوره بقره (۲)، آیه ۲۸

در حقیقت تو نمی توانی مردگان و کران [معنوی] و کسانی را که به تو پشت کرده اند شنوا کنی. سوره روم (۳۰)، آیه 4 همچنین سوره نمل (77)، آیه 4

بهمین نحو یهودیان از نظر جسمانی مرده نبودند، ولی هنگامی که بهنور ایمان مزّین شدند به آنها خطاب شد-

## ثُمَّ بَعَثْثَاكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ.

سپس شما را پس از مرگنان، حیات بخشیدیم شاید شکر (نعمت او را) بجای آورید. سوره بقره (۲)، آیه ۵۲

این آیه نیز به زندگانی و مرگ معنوی اشاره می کند:

# أَوَ مَن كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِى بِهِ فِي النَّاسِ كَمَن مَّثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِج مِّنْهَا.

آیا کسی که مرده بود و زندهاش گردانیدیم و برای او نوری پدید آوردیم تا در پرتو آن در میان مردم راه رود مانند کسی است که گویی گرفتار در تاریکی هاست و از آن بیرون آمدنی نیست؟ سوره انعام (٦)، آیه ۱۲۲ همچنین سوره کهف (۱۸)، آیه ۱۳؛ سوره سوره کهف (۱۸)، آیه ۱۷؛ سوره نول (۱۷)، آیه ۱۷

واژههای "زندگی" و "مرگ" در کتاب مقدّس یهودیان و مسیحیان نیز غالباً بهزندگی و مرگ روحانی اشاره میکنند:

اگر کسی کلام مرا حفظ کند مرگ را تا ابد نخواهد دید. حضرت مسیح (انجیل یوحنّا، فصل هشتم، آیه ۵۱) همچنین فصل ۱۱، آیات ۲۱-۵۷؛ فصل ۲، آیه ۱۴، مکاشفات، فصل ۲۲، آیه ۱۴

بطوریکه ملاحظه خواهیم کرد کتب مقدّسه همچنین اعلان میدارند که درست همانطورکه افراد بشر دورهٔ حیات مشخّصی دارند، هر دینی نیز دوران حیات بخصوصی دارد و وقتی که دورهٔ حیات آن دین سپری میگردد حیات روحانی پیروانش نیز به پایان میرسد. در این صورت خداوند چه خواهد کرد؟ آیا سعی نمیکند با فرستادن پیامبر جدیدی، به آنها حیات روحانی تازهای ببخشد؟ رسول اکرم به مؤمنین جدید زمان خود فرمودند: " مرده بودید، خداوند به شما زندگی عطا کرد" (سوره بقره آیه ۲۸). آن حضرت پیش بینی فرمودند که تاریخ تکر ار خواهد شد و مسلمانان نیز مانند دیگر کسانی که قبل از آنها بودند حیات روحانی خود را از دست خواهد داد. پس چه خواهد شد؟ آیا خداوند مهربان ساکت خواهد ماند؟ بهیچوجه! بلکه در زمانی مقتضی به نجات آنها خواهد آمد؛ پیامبر جدیدی خواهد فرستاد تا موهبت حیات را به کلیه کسانی که مشتاق در یافت این هدیه هستند عطا کند.

## زمانی که برای اسلام تعیین گردیده است

پیشگوئیهائی که به پایان یافتن حیات روحانی مسلمانان اشاره میکنند واضح و قاطعاند، ولی از آنجائی که آنها این تصوّر ریشه دار را که "اسلام هرگز منسوخ نمی شود و جایگزینی پیدا نمیکند" بی اعتبار میساز ند، علمای اسلام این بیشگوئیها را به نحو ماهر انه ای تحریف نموده ند. با تغییر و کمرنگ نمودن

فقط سه واژه کلیدی توانستهاند این پیشگوئیها و وعدهها را بکلی خنثی و بیاثر سازند\_پیشگوئی هائی که حامل مهمترین و مسرّتبخشترین خبرها برای نوع بشر یعنی مژدهٔ ظهور پیامبران جدیدی از طرف خداوند میباشند.

روشن ساختن معنا و مفهوم دقیق این واژههای سوء تعبیرشده کاملاً ضروری است. این واژه ها کلید فهم معنا و مقصود سایر آیات قرآن را نیز در بر دارند. این سه واژهٔ عربی که بهطول عمر اسلام مربوط می شود آنطور که در قرآن ذکر شده است عبارتند از:

- امّت
- اجل
- وسط

از آنجایی که قرآن غالباً دو واژهٔ اوّل را با هم به کار میبرد، تحقیق خود را با بررسی معنای آن دو کلمه آنچنان که در فرهنگ لغت آمده شروع میکنیم:

#### امّت

گروهی از مردم که برای آنها پیامبری فرستاده میشود.

جمع پیروان یک دین، مانند "امّت اسلام".

دین

گروهی از مردم، ملّت

#### اجل

طول زمان معین، دورهٔ مشخّص شده، وقت تعیین شده، برههای از زمان که با مرگ بهپایان میرسد.

پایان زمان چیزی، پایان حیات، زمان مردن.

مرگ.

حال بهبررسی آیه ای میپردازیم که شامل این دو واژه با ترجمهٔ سنتی است. برای آنکه بتوانید ترجمه را در هر مورد دنبال کنید، واژه های کلیدی عربی—"امّت" و "اجل"—داخل پرانتز آورده شده اند.

#### ترجمهٔ داود

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدُمُونَ.

برای هر جامعه ای مدّت زمانی تعیین شده. وقتی زمان آنها می آید، نمی توانند آنرا عقب اندازند یا جلوی آن بروند. سوره اعراف (۷)، آیه ۳۴ بروند.

A space of time [ajal] is fixed for each community [ummat]; when their time [ajal] is come, not for one hour shall they delay, nor can they go before it.

حال ترجمهٔ فوق را با ترجمهٔ دیگری که بهمعنای دو واژهٔ حسّاس عربی وفادار مانده و در زیر نقل میشود مقایسه کنید:

مرگ [اجل] [روحانی] مقدر شده برای پیروان هر دینی [امّت]. وقتی زمان مرگ [اجل] آنها فرا میرسد، آنها [اعضاء امّت] نمیتوانند [حتّی] یک ساعت مرگ خود را جلو بیندازند یا به تعویق بیفکنند.

به تفاوت زیادی که بین این دو ترجمه وجود دارد توجّه نمایید. ملاحظه کنید که چگونه با تغییر دادن معنای دو واژه کلیدی یعنی"امّت" و "اجل،" مترجم مقصود حقیقی از این پیشگوئی را به کلّی پنهان نموده است!

این معانی را چگونه می توان از دید مسلمانان عربی زبان پنهان داشت؟ به نکات زیر توجه نمایید:

- آیا یهودیان کتب مقدّسهٔ خود را بهزبان مادری خود نمیخوانند؟ پس چرا حضرت مسیح را نمی پذیرند؟
- آیا بسیاری از محققین مسیحی انجیل را بهزبان اصلی نمیخوانند؟ پس چرا همچنان از پذیرفتن رسول اکرم سر باز میزنند؟
- آیا مسیحیان ممالک عربی قرآن را بهزبان مادری خود نمیخوانند؟ پس چرا رسول اکرم را نمی پذیرند؟

تاریخ نشان میدهد که "مراجع و رهبران قوم" همیشه متون و فقراتی را که معتقدات سنّتی آنها را مورد تردید قرار میدهد. بخصوص آیاتی که منافع آنها را بهخطر می اندازد...تحریف یا سوء تعبیر مینمایند. تودههای مردم به "مراجع و رهبران قوم" اعتماد میکنند و غالباً بهخود جرأت نمیدهند آنها را زیر سؤال ببرند. آراء و بینشهای جدید که خلاف باورهای متداول هستند بهسرعت سرکوب میشوند.

تحقیق خود را در بارهٔ دو واژهٔ مهم یعنی "امّت" و "اجل" ادامه میدهیم. یکی دیگر از ترجمههای سنتّی همان آیه قرآن (آیه ۳۶ سورهٔ انفال) را که توسط یکی دیگر از محققین مسلمان، یعنی شاکر، انجام شده بررسی مینمائیم.

#### ترجمة شاكر

وَ لَكُلِّ أُمَّة أَجَلٌ فَاذا جاءَ أَجَلُهُمْ لايسْتأخرونَ ساعَةً و لايسْتَقْدمون.

هر ملّتی دارای دورهای است. وقتی دورهٔ آنها فرا میرسد، یک ساعت جلو یا عقب نمی مانند. سوره اعراف (۷)، آیه ۳۶

Every nation [ummat] has a term [ajal]; when their term [ajal] comes, they shall not then remain behind for an hour, nor can they go before it.

در اینجا آیا منظور از این عبارت که "هر ملّتی را دورهای است" چیست؟ چه "دورهای"؟ چگونه ممکن است ملّتی از دورهٔ خود "عقب بماند" یا "جلو بیفتد"؟ مفهوم و منظور این عبارات چیست؟ آیا شما از این مفاهیم معنایی درک میکنید؟

بهتر است یکبار دیگر ترجمهٔ فوق را با ترجمهای که به دو و ازهٔ مهم و حسّاس و فادار مانده مقایسه کنیم:

دورهٔ مشخّصی از زمان [اجل] برای پیروان هر دین [امّت] تعیین شده. وقتی پایان زمانشان [اجل] فرا رسد، [حتّی] یک ساعت جلو یا عقب نمی افتد.



بطوریکه ملاحظه میفرمائید ترجمهٔ بالا معنایی روشن، منسجم، ساده و منطقی ارائه میدهد. صرفاً اعلام میکند که همانطور که هر فرد انسان عمری دارد، پیروان هر دین نیز عمری معنوی دارند. بدیهی است، این پیام ساده و منطقی دیدگاه سنّتی را که هیچ "امّتی" بعد از "امّت اسلام" وجود نخواهد داشت، تضعیف میکند.

علمای مذهبی با تغییر معنای نخستین واژهٔ کلیدی، یعنی"امّت"، بهچه هدفی رسیدهاند؟ آنها توانستهاند توجّه مؤمنین را از موضوع واقعی منحرف سازند. آنها موفّق شدهاند افکار آنان را از "دین" به "ملّت" تغییر دهند. بجای گفتن این مطلب که هر "دیانتی" دورهای یا عمری دارد، ترجمهٔ تغییر شکل یافته اعلام میکند که هر "ملّتی" دارای دورهای یا مدّت زمانی است. چقدر حیرتآور است! با تحریف معنی یک واژه، علمای دین که بهسنّت بیشتر از معنای حقیقی آیه وفادارند پیام واضح خداوند بهمسلمانان را خنثی کردهاند. آنها معنا و مقصود آیه را از حیات و سرنوشت روحانی مؤمنین بهحیات و سرنوشت غیرمذهبی ملّتها تغییر دادهاند! آیهٔ مزبور، آنگونه که توسّط علمای مذهبی ترجمه و تفسیر شده، مطلقاً هیچ ارتباطی بهدین ندارد. واژههای انتخاب شده مقصود از آیهٔ مزبور را که هشدار در مورد مرگ روحانی مسلمانان بیعنی امّت اسلام در زمان معیّنی در تاریخ است بهکلّی پنهان داشته.

توجه فرمائید که آیهٔ بعد چگونه بهروشنی تحریف کلام الهی را توصیف میکند. به نظر میرسد که آیه به همین مناسبت نازل شده است:

### فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ.

پس کسانی از آنان که ستم کردند سخنی را که به ایشان گفته شده بود به سخن دیگری تبدیل کردند. سوره اعراف (v)، آیه ۱۹۲

تغییر دادن یا منحرف کردن کلام الهی از مقصود اصلی آن کار جدیدی نیست. در هر دینی پیروانی بودهاند که حقایقی را که مایل نبودند در آثار مقدّسهٔ خود ببینند، تحریف، تعدیل یا کمرنگ کردهاند:

# مِّنَ الَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ..فَلاَ يُؤْمِنُونَ إِلاَّ قَلِيلاً.

برخی از یهودیان گفتار خدا را از مقصود خود منحرف میکنند و ...در نتیجه جز [گروهی] اندك ایمان نمی آورند. (3)، آیه (3)، آیه (3)، آیه (3)

آیا علمای مذهبی با تحریف معنای آیات الهی به چه هدفی می رسند؟ آنها می توانند نیّت یا معنای واقعی آنها را پنهان نگه دارند. به این ترتیب است که مسیحیان پیشگوئی های کتاب مقدّس را دربارهٔ رسول اکرم پنهان نگهداشته اند. قرآن به این واقعیت شهادت می دهد:

### يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءِكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ.

ای اهل کتاب! پیامبر ما به سوی شما آمده است که بسیاری از چیزهایی از کتاب [آسمانی خود] را که پوشیده می داشتید برای شما بیان کند. بوشیده می داشتید برای شما بیان کند.

# قرآن واژهٔ "امّت" را چگونه به کار می بَرَد؟

همانطور که توجّه کردیم، مترجمین واژهای غیرمذهبی، مانند "ملّت" یا "جامعه" را بهجای واژهٔ "امّت" به کار می برند. آیا کارشان موجّه است؟ از آنجا که پی بردن به معنای واقعی هر واژهٔ مهمّ و حسّاس از اهمّیت بسیار برخوردار است، بهتر است به تحقیق خود ادامه دهیم و ترجمهٔ سنّتی "امّت" را بیشتر به محکّ آزمایش بگذاریم. بجز مراجعه به فرهنگ لغت، شاید بهترین راهِ یافتنِ معنای "امّت" رجوع به خود قرآن باشد. آیهٔ زیر را در نظر بگیرید:

### كُلُّ أُمَّة تُدْعَى \* إِلَى كتَابِهَا.

سوره جاثیه (٤٥)، آیه ۲۸

هر امتی بسوی کتابش خوانده میشود.

این آیه اعلام میکند که وقتی پیامبر جدیدی میآید، به پیروان هر دینی یادآوری میکند که ظهورش پیشگوئیهای کتاب بیشگوئیهای کتاب

<sup>\*</sup> حضرت مسيح اعلام مىفرمايد كه حضرتش دقيقاً براى امت يهودى مبعوث شده است:

من فقط براى گوسفندان گمشده خاندان [امت] اسرائيل فرستاده شده ام. (انجيل متى، فصل ١٥، آيه ٢٤)

خودشان فراخوانده شدند. همین معنا در مورد مسیحیان و مسلمانان نیز صادق است. همانطور که در آیهٔ فوق می بینیم، واژهٔ "امّت" هیچ ارتباطی با گروههای غیرمذهبی ندارد. بلکه به مؤمنینی که پیرو کتابی هستند اشار ه دار د

حال، فرض كنيم كه "امّت" بهمعناى "ملّت" باشد. در اين صورت، هر ملّتي بايد كتابي داشته باشد. آمریکاییان چه "کتابی" دارند که بهوسیلهٔ آن باید بهسوی آن دعوت گردند؟ هندیان، ایتالیاییان یا ایرانیان چه "کتابی" دارند؟ همانطور که ملاحظه میشود، واژهٔ "ملّت" هیچ ارتباطی با این آیه ندارد.

آباتی که در سطور زیر نقل میگردد بیش از بیش نشان میدهند که قرآن با استفاده از واژهٔ "امّت" به **گروهی از مؤمنین با دیانتی معیّن** اشاره دارد نه گروههای غیر مذهبی یا احزاب سیاسی.

# وَلَكُلِّ أُمَّة جَعَلْنَا مَنسنكًا ليَذْكُرُوا اسْمَ اللَّه.

سوره حج (۲۲)، آیه ۳٤ همچنین سوره حج، آیه ۲۷

سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ٤٤

و برای هر امتی "رسوم مقدسی" قرار دادیم تا نام خدا را یاد کنند.

### كُلَّ مَا حَاءِ أُمَّةً رَّسُهِ لُهَا كَذَّبُهِ هُ

هر بار برای امّتی بیامبری آمد او را تکذیب کردند.

# وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّة برَسُولهم.

سوره غافر (٤٠)، آيه ۵

و هر امتی در پی آن بود که توطئه کند و پیامبرش را بگیرد (و آزار دهد).

إِنْ أَنتَ إِلَّا نَذيرٌ إِنَّا أَرْسَلُنْاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَيَذيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّة إِلَّا خلَا فيها نَذيرٌ.

تو فقط انذار کنندهای، ما تو را بحق برای بشارت و انذار فرستادیم، و هر امتی در گذشته انذار کنندهای سوره فاطر (۳۵)، آیات ۲۲-۲۲ داشته است

بنابر فرهنگ لغات، "دین" یکی از معانی "امّت" است. قرآن نیز این معنا را تأیید میکند. بهآیاتی که ذیلاً نقل میشود توجّه فر مایید. این آیات بهمؤمنینی اشاره دارند که دین واحد خدا را بهفرقهها و مذاهب مختلف تقسيم نمو ده اند:

# وَإِنَّ هَذِه أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحدَةً...فَاتَّقُونِ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ.

و در حقیقت این امت شماست که امتی یگانه است...[امّا آنها] دین [امر] \* را میان خود قطعه قطعه کردند. سوره مؤمنون (۲۳)، آیات ۵۲-۵۳

در آیهٔ زیر نیز "امّت" بهدین اشار ه دار د نه بهبیر و ان آن:

إنَّا وَجَدْنَا آبَاءِنَا عَلَى أُمَّة وَإِنَّا عَلَى آثَارِهم مُّقْتَدُونَ.

\*\* واژهٔ عربی "امر" دارای معانی بسیار است مانند فرمان، دین، کار (در جمع امور) و غیره. در اینجا اشاره به آن چیزی دارد که خداوند بهما میدهد و آن اعتقادات ما است. چه چیز دیگری، جز دینشان را مردم میتوانند تقسیم نمایند؟

سوره زخرف (٤٣)، آيه ٢٣

ما پدران خود را بر آئینی یافتیم و به آثار آنان اقتدا میکنیم.

آیهٔ بعد که دو بار در قرآن نازل شده حاوی هر دو واژهٔ مهم، یعنی "امّت" و "اجل" است:

مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ.

سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ٤٣ همچنین سوره حجر (۱۵)، آیه ۵ هیچ امتی نه از اجل خود پیشی میگیرد و نه باز پس میماند.

حال مطلب دیگری از قرآن می بینیم که پیام پیشین این فصل را تأیید میکند و آن این که اسلام دارای مدّت زمان و عمر معیّنی است که خداوند از قبل مقدّر فرموده است. آیات زیر همان پیام آیهای را که از پیش مطالعه کردیم (سوره اعراف، آیه ۳۶) تأیید میکند امّا جمله بندی آن قدری متفاوت است:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاء رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قُل…لِكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْنَتُا خِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْنَقْدِمُونَ.

و هر امتی را پیامبری است. پس چون پیامبرشان بیاید میانشان به عدالت داوری شود و بر آنان ستم نرود. [آنها] میگویند "اگر راست میگویید این و عده چه وقت و اقع می شود؟" بگو.... "هر امتی را زمانی [محدود] است. آنگاه که زمانشان به سر رسد، ساعتی پس و پیش نمی شود." سوره یونس (۱۰)، آیات ۲۹-۷۶

آیات فوق تمام کلمات مهمی را که در حال مطالعهٔ آنها هستیم در بر دارند:

- امّت
- اجل

آیات پیش شامل سه کلمهٔ مهم دیگر نیز هستند:

- پیامیر[رسول]
  - وعده
  - ساعت

اشارت فوق بار دیگر دیدگاهی را تأیید میکنند که قبلاً بیان شد یعنی "امّت" به پیروان پیامبر الهی دلالت دارد. آیات پیش سرنخی دیگر به دست می دهند که در این سؤال نهفته است: "این و عده کی جامهٔ عمل خواهد پوشید؟" این سؤال نشان می دهد که مرگ هر "امّتی" به و عده ای مرتبط است. این و عده چیست؟ چه امری می تواند منطقی تر از و عده ظهور پیامبر جدیدی باشد که برای زندگی بخشیدن به "امّتی" در ساعت حسّاس مرگ آنها، خواهد آمد؟

صرفنظر از نحوهٔ بکار بردن واژهٔ "امّت" در قرآن، میتوانیم با مراجعه بهذهن خود\_یعنی با خرد و استدلال\_معنای این لغت را درک کنیم. همانطور که ملاحظه میشود، مفسّرین قرآن فرض را بر آن

نهادهاند که آیهٔ مزبور بهگروههای غیرمذهبی مانند ملّتها اشاره دارد. آیا این فرض معقول و منطقی است؟ ملّتهایی مانند چین، هند، مصر و ایران برای هزاران سال وجود داشته و فرهنگی غنی بهجهان عرضه داشتهاند. چرا باید به عنوان یک ملّت ناپدید شوند؟ چگونه کشورهائی مانند کانادا، استرالیا، یا ایالات متّحده در ساعتی معیّن از روی زمین محو شوند؟ بعضی از کشورها بارها مغلوب شدهاند و با این حال به عنوان ملّت به حیات خود ادامه دادهاند. چرا چنین مرگی باید وجود داشته باشد؟

بهچه دلیل هر ملّت یا جامعه ای در لحظهٔ معیّنی از تاریخ باید معدوم شود؟ اگر عربستان سعودی، آرژانتین، برزیل، یا انگلستان نابود شوند، چه فایده ای برای جهان خواهد داشت ؟

اگر "امّت" به شهروندان یک کشور اشاره داشته باشد، دربارهٔ مسلمانانی که در میان ملّتهای غیرمسلمان زندگی میکنند، مانند کسانی که در چین یا هند سکونت دارند، چه باید گفت؟ تنها در صورتی که واژهٔ "امّت" به همهٔ مسلمانان، هر جا که سکونت داشته باشند، اطلاق شود، آیهٔ مزبور میتواند معنا و مفهومی داشته باشد.

حتّی اگر فرض کنیم که "امّت" به معنای ملّت باشد، مجبوریم ملل اسلامی را نیز مشمول این قانون کنیم، زیرا آیه به "هر امّتی" اشاره میکند. به این ترتیب، باید نتیجه بگیریم که نهایتاً کلّیه ملل اسلامی خواهند مرد و از میان خواهند رفت. در این صورت چه اتّفاقی خواهد افتاد؟ آیا خداوند ساکت خواهد ماند؟ آیا پیامبر دیگری نخواهد فرستاد تا به آنها زندگی تازه ببخشد؟

همهٔ این ملاحظات ما را به این نتیجه گیری رهنمون می سازد: این نظریه که هر ملّتی در ساعت معیّنی از تاریخ نابود خواهد شد و از میان خواهد رفت معنی ندارد و معقول نیست. امّا هیچیک از ایرادهایی که ذکر شد در مورد مرگ روحانی پیروان هر یک از ادیان در "ساعت" معیّنی از تاریخ (هنگامی که پیامبری جدید در جهان ظاهر می شود و پایان یک عصر و طلوع روزی جدید را اعلام می دارد) وارد نیست.

تفسیر سنّتی آیات ۶۹-۷۶ سورهٔ یونس را خوبست از نظر عقل و منطق نیز مورد بررسی قرار دهیم. آیاتی که بهپایان حیات هر "امّتی" اشاره دارند، پیشبینی میکنند که لحظهٔ مرگ آنها در "ساعت" دقیق و معیّنی فرا خواهد رسید. اکنون متجاوز از ۲۰۰ ملّت و حکومت در جهان وجود دارد. چرا باید بدانیم که هر یک از آنها در ساعت معیّنی از میان خواهد رفت یا خواهد مرد؟ در این اطلاع چه ارزشی نهفته است؟ امّا با این واقعیت تلخ، عکس قضیه مصداق دارد: در ساعت ظهور هر پیامبری، دیانت پیشین منسوخ میشود و بخش عمدهای از قوای روحانی خود را از دست میدهد. برای پیروان آن دیانت یعنی "امّت" آن چه اتفاقی میافتد؟ آیا آنها نیز در این صورت حیات روحانی خود را از دست نمیدهند؟ مگر نه این است که رسول اکرم میفرمایند:

#### كُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَحْيَاكُمْ.

سوره بقره (۲)، آیه ۲۸

سوره فرقان (۲۵)، آیه ۳۰

شما مردگان (و اجسام بی روحی) بودید ، و او شما را زنده کرد.

این که هر "امّتی" نهایتاً با مرگ روحانی (اجل) روبرو خواهد شد واقعیتی دردناک است که هر یک از افراد آن امّت باید آن را به پذیرند. آیا وضعی که بر جهان حکمفرما است خود نشانهٔ مرگ ایمان در قلوب نوع بشر نیست؟ ملاحظه فرمایید که حضرت مسیح چه بیشبینی فرموده است:

هنگامی که یسر انسان می آید، آیا اثری از ایمان در زمین خواهد یافت؟ انجيل لوقا، فصل ١٨، آيه ٨

این پیشبینی حیرت آور قرآن را نیز ملاحظه نمایید:

يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا.

پروردگارا قوم من [مسلمین] این قرآن را رها کردهاند.

ترجمهٔ دیگر از همین آیه این است:

ای پروردگار من، قوم من این قرآن را رها کرده متروک گذاشتهاند.

آیا در زمان ما، وقت تجدید حیات روحانی نوع بشر فرا نرسیده است؟ آیا جهان هماکنون محتاج پیامبری جدید نیست که از سوی خداوند بیاید، ما را با یکدیگر متّحد نماید و صلح و آرامش را در دنیای نامتحّد و مبتلا بهفقر روحانی برقرار سازد؟ آیا محتاج آن نیستیم که بار دیگر مژدهٔ مواهب آسمانی خداوند را بشنویم و بهیی آمدهای روی برتافتن از آن مواهب واقف گردیم؟

پایان دورهٔ یک دین نوعی "مرگ" است که مردم همیشه آن را انکار کردهاند، ولی این مرگی است که آنها باید در هر عصری به آن اعتراف نمایند\_یعنی وقتی بیامبری جدید ظاهر می شود. آیا این انکار در قرآن بیش بینی شده است؟ قر آن کتابی است بسیار عجیب و حیر تانگیز ، جامع و کامل:

### وَتَفْصيلَ كُلَّ شَيَّء.

سوره يوسف (١٢)، آيه ١١١

روشنگر هر چیز است.

قر آن\_این دائرةالمعارف حیرتانگیز معرفت و حکمت\_قطعاً پیشبینی میکند که این پدیده یک بار دیگر تكرار خواهد شد، اين كه مردم مرك روحاني خود را انكار خواهند كرد:

وَأَنْ عَسنى أَن يَكُونَ قَد اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبأَىِّ حَديث بَعْدَهُ يُؤْمنُونَ.

چه بسا هنگام مرگشان نزدیك شده باشد. پس به كدام سخن بعد از [پیش بینی] قرآن ایمان می آورند؟ سوره اعراف (٧)، آیه ۱۸۵

آیهٔ فوق چنین سؤالاتی را مطرح میکند:

زمان مرگ آنها نزدیک است. آیا آن را باور دارند؟

زمان مرگ آنها نزدیکتر میشود. چگونه میتوانند این واقعیت را انکار کنند؟

مقصود از ضمیر "آنها" کیست؟ این آیه با فعل زمان آینده بیان شده است. آیا کدام عمر در زمان نزول این آیه به پایان نرسیده بود؟ فقط عمر اسلام. چه کساتی انکار میکنند که "مرگ" آنها یا "پایان" زندگی آنها نزدیک می شود؟ فقط مسلمانان که بعد از نزول این آیه زندگی کردهاند. آیه در کمال ظرافت این پیام را بیان میکند که: "دیگر خداوند چه باید بگوید تا مسلمانان را قانع سازد که سرانجام زمان تعیین شده برای آنها به پایان می رسد و مرگ روحانی آنها نزدیکتر می شود؟" این آیه در واقع پیشگوئی است و این باور اشتباه در میان مسلمانان را پیشگوئی میکند که معتقدند: زندگی روحانی دیانت آنها و عمر روحانی خودشان هرگز پایانی نخواهد داشت.

آیهٔ دیگری از قرآن همین بیام را تأیید میکند:

# هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينِ ثُمَّ قَضَى أَجَلاً وَأَجَلٌ مُّسمَّى عِندَهُ ثُمَّ أَنتُمْ تَمْتَرُونَ.

اوست کسی که شما را از گِل آفرید. آنگاه مدتی را [برای عمر شما] مقرر داشت و اجل [دیگری] نزد اوست که در او شک دارید.

آیهٔ فوق به دو عمر یا مرگ اشاره دارد. اوّلین "اجل" یا "مرگ،" مرگ جسمانی است. "اجل" دیگری که توسّط خداوند مقدّر شده چیست؟ باید توجّه داشته باشیم که آیهٔ مزبور به تمامی نوع بشر یعنی به هر کسی که "از گِل ساخته شده" اشاره دارد. مسلمانان نسبت به تعالیم روشن و واضح قرآن شکّی ندارند. پس به چه چیزی شک دارند؟ به این که دیانت آنها نیز دارای دوره ای یا عمری است که درست همانطور که هر شخصی می میرد، هر دیانتی نیز در زمانی معیّن، که خداوند مقدّر فرموده، عمرش به پایان می رسد.

قرآن حاوی آیهای کوتاه نیز هست که بهدورهٔ خاص تعیین شده برای هر پیام اشاره میکند، امّا واژههائی کاملاً متفاوت بکار میبرد. یوسف علی این آیه را چنین ترجمه کرده است:

### لِّكُلِّ ثَبَا مُسْتَقَرٌّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ.

برای [تحقّق] هر پیامی [نبأ] وقت محدودی یا دورهٔ معیّنی وجود دارد. بهزودی خواهید دانست. سوره انعام (٦)، آیه ۲۷

واژهٔ "نبأ" به معنای "پیام" یا "خبر" دارای مفهوم دینی است. این آیه به وضوح آیاتی را که مطالعه کرده ایم تأیید میکند، یعنی این که هر پیامی دارای "اجلی" یا عمر معیّنی است. پیشگوئی مزبور با این کلام خاتمه می یابد: "به زودی خواهید دانست." باید پرسید: چه خبری را مردم فرصت دارند در آینده بدانند؟ خبر آمدن پیامبر جدید از سوی خداوند. از نظر خداوند واژهٔ "به زودی" دارای معنای خاصی است. قرآن و نیز کتاب مقدّس اعلام میکنند که یک روز نزد خداوند عبارت از هزار سال است (سورهٔ سجده، آیه ۵).

#### معنای "اجل"

اگر بخواهیم از این بحث نتیجه گیری کنیم، نباید از معنای دقیق واژهٔ مهم دیگر یعنی "اجل" غافل شویم. همانطور که ملاحظه می فرمایید قرآن درباره زمان تعیین شده برای مسلمانان از واژهٔ "امّت" در کنار "اجل" استفاده می کند. باز علمای دین در تفسیر یا ترجمهٔ این لغت مهم، با انتخاب معادل ملایمتر، مانند "وقت تعیین شده" به جای "برههٔ معیّنی از زمان که به مرگ منتهی می شود" معنای "اجل" را خنثی کردهاند. آنها مهمترین معنای "اجل" یعنی مرگ را، حذف نمودهاند. مردم اکثراً مایل نیستند که در بارهٔ فانی بودن خود و این که در ساعتی معیّن خواهند مرد فکر کنند. اندیشهٔ مرگ ناخوشایند است، اعم از این که به زندگی خود شخص مربوط شود و یا دین او، بخصوص اگر مؤمنین قبلاً تصوّر کرده باشند که دیانتشان فناناپذیر و ابدی است. همانطور که ملاحظه می شود، بر طبق فر هنگ لغت، "اجل" دو مفهوم وابسته به هم دارد:

- مرگ
- یک مدّت زمان معیّن

فرقی ندارد که کدام معنی را انتخاب کنیم. آیا ممکن است "مدّت زمانی معیّن" بدون "پایان" وجود داشته باشد؟ مرگ یایان است و پایانی حتمی.

اگرچه معنای "اجل" کاملاً روشن است، امّا مفید است که بهبینیم قرآن در زمینه ای بغیر از پایان مدّت زمان عمر اسلام، آن واژه را چگونه به کار میبرد. قرآن در دو مورد (سوره غافر، آیه ۲۷) ابتدا به مراحل گوناگون زندگی بشر—مانند کودکی و جوانی—اشاره میکند و سپس واژهٔ "اجل" را برای مرحلهٔ نهایی که زندگی پایان می یابد به کار می برد. آیاتی که ذیلاً نقل می شود معنای لغت "اجل" را بهتر روشن می سازد:

وَلَن يُؤَخِّرَ اللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَاء أَجَلُهَا.

سوره منافقون (٦٣)، آيه ١١

خداوند هرگز مرگ کسی را که اجلش فرا رسد به تاخیر نمی انداز د.

يَغْفِرْ لَكُم مِّن ذُنُوبِكُمْ وَيُوَخِّرْكُمْ إِلَى أَجَل مُسمَعًى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذًا جَاء لَا يُوَخَّرُ لَوْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ.

[اگر چنین کنید] خدا گناهانتان را می آمرزد و تا زمان معینی شما را عمر می دهد. هنگامی که اجل الهی فرا رسد، تأخیری نخواهد داشت اگر می دانستید! همچنین سوره انعام (۱)، آیه (7)، آیه (7)

مطالعهٔ دو واژهٔ مهم "امّت" و "اجل" كاملاً آموزندهاند. نه تنها درسى مهم و حیاتی بهما میآموزند، بلکه ما را از پیامدهای گستردهٔ آن آگاه میسازند:

**درس:** توانائی نامحدود ذهن بشر برای تحریف معنای بیانات ساده و روشنی که نمی تواند آنها را با الگوی مورد انتظارش تطبیق دهد.

پیامدهای گسترده: نتایج ویرانگر از تغییر یا تحریف معنای حتّی یک واژهٔ کلیدی.

در فصل بعد، بهمطالعهٔ سومین واژهٔ حسّاسی خواهیم پرداخت که قرآن در پیشبینی مدّت زمان عمر محدود اسلام به کار می بَرَد. این واژه "وسط" است که علمای دین آن را نیز به منظور حفظ و تثبیت تصوّر دیرینهٔ خود یعنی خاتمیّت تحریف نمودهاند.

# امتی که در وسط قرار دارد

پیشگوئیهائی که به پایان یافتن دوره یا عمر اسلام و ظهور پیامبران جدید از سوی خداوند اشاره دارند، متعددند. حال پیشگوئیهائی را که دارای ویژگیهای زیر می باشند بررسی می نمائیم:

- بطور خاص خطاب بهمسلمانان باشند
  - آنان را امّت خطاب کنند.
- آنها را در وسط سایر امتها قرار دهند.

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا.

شما را امّت وسط قرار دادیم تا بر مردم شاهد باشید، و پیامبر هم بر شما شاهد باشد. سوره بقره (۲)، آیه ۱٤۳

ترجمهای دیگر از همین آیه:

شما "امّت وسط" هستید تا نوع بشر را مشاهده کنید و رسول اکرم هم شما را مشاهده نماید.

کلمهٔ عربی "جَعَل" که غالباً "منصوب کردن" ترجمه می شود دارای معانی متعدّد است. فرهنگ لغت معانی زیر را ارائه می دهد:

- ١. ساختن، سبب بودن يا شدن
  - ۲. ایجاد کردن
- ٣. گذاشتن، قرار دادن، نهادن در محل یا جایگاه
  - ٤. منصوب كردن، معين كردن.

کدامیک از معانی فوق نزدیک ترین ارتباط را با کلمهٔ "وسط" دارد؟ سومین معنی، زیرا به محل و جایگاهی اشاره دارد. بنابراین آیهٔ مزبور بیان میکند که: ما "امت شما " را در وسط قرار دادیم. جایگاه شما در وسط است.

چگونه اسلام میتواند آخرین دین باشد، امّا مسلمانان "امّت وسط" یا "امّتی که در وسط قرار دارد" باشند؟ بدیهی است، این آیه تهدیدی جدّی به اعتقاد مرسوم مسلمانان است. در اینجا هر عالم مذهبی وظیفهٔ خود میداند که معنای دیگری برای این آیه پیدا کند! زیرا معنای حقیقی آن باید به نحوی مخفی نگه داشته شود. مسیحیان و یهودیان همین تدبیر را برای پنهان نگه داشتن اشارات کتاب مقدّس به ظهور حضرت محمّد به کار بردهاند:

### يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءِكُمْ رَسُولُنَا يُبِيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ الْكِتَابِ...

ای اهل کتاب! پیامبر ما به سوی شما آمده است که بسیاری از چیزهایی از کتاب [آسمانی شما] را که پوشیده می داشتید برای شما بیان کند.

امّا چگونه علمای دین معنای کلام الهی را مخفی نگه میدارند؟ چه روش مؤثّری برای این کار وجود دارد؟ در واقع همان روشی که برای تمام واژههای "ناخواسته" به کار میبرند. قاعدهٔ کار تغییر نمی کند و آن این است که "واژهٔ مشکل آفرین" را در آیه تعیین نمایند و معنای دیگری برای آن پیدا کنند. در اینجا نیز علمای دین دقیقاً همین کار را کردهاند! واژهٔ ناخواسته در پیشگوئی فوق چیست؟ کلمهٔ "وسط" است. حال ببینیم معنای واقعی این کلمه چیست و تدابیری را که علمای دین برای تحریف و تغییر معنی آن به کار برده اند مورد بررسی قرار دهیم. در فرهنگ لغت برای واژهٔ "وسط" معانی زیر نقل شده است:

- ۱. در وسط بودن، در مرکز قرار داشتن
  - ۲. در وسطیا در مرکز قرار دادن
    - ٣. ميان
    - ٤. واسطه، ميانه
    - ٥. حدّ وسط، متوسط
    - ٦. معتدل، میانه رو
      - ٧. معمولي
    - ۸. متمرکز، مرکزیترین
      - ٩. وسطراه، ميانهٔ راه

در فرهنگی دیگر معانی زیر را برای کلمهٔ "وسط" میتوان یافت:

- ١. نقطهٔ میانی
- ٢. نقطهٔ میانی زمان (وسطروز)
  - ٣. كيفيّت متوسط

#### ٤. نه خوب نه بد

بر مبنای دو فهرستی که در بالا ذکر شد، آیا دلیلی وجود دارد که معنای اوّلیه "وسط" را که در عربی معادل دقیق "وسط" در فارسی است، رد کنیم؟ بهیچوجه، چنین دلیلی وجود ندارد! امّا پذیرفتن معنای معمول و تحتاللّفظی "وسط" بهخودی خود، "اصل خاتمیت" را متزلزل یا حدّاقل تضعیف مینماید. علمای دین چطور می توانند این مشکل را حل کنند؟ آنها می توانند " متوسّط" یا "معمولی" را انتخاب کنند. امّا اینها گزینه های مطلوبی نیستند. چه کسی می خواهد معمولی یا متوسّط باشد؟

امّا معنای دیگری هست که مثبت به نظر می رسد و آن معتدل و میانه رو بودن است. اگرچه این معنا برای کلمهٔ "وسط"موجّه نیست امّا معنایی است که بسیاری از علمای دین انتخاب کردهاند. بعضی از آنها حتّی قدمی فراتر رفته ادّعا می کنند که چون شخص میانه رو به افراط و تفریط روی نمی آورد، پس عادل هم هست. باین ترتیب نتیجه گیری می کنند که مقصود و اقعی خداوند از "امّت و سط" این است که مسلمین در امور سیاسی و اداره مملکت و سبک زندگی "امّت عادلی" هستند.

بعضی دیگر از محققین از جمله یوسف علی، رویکرد دیگری دارند. آنها دو واژه را با هم ترکیب کردهاند تا معنای دیگری برای "وسط" پیدا کنند. آنها مدعی هستند که "وسط" یعنی "به نحو عادلانه ای متعادل بودن. " آیا چنین تعبیری منطقی و معقول است؟ اوّلاً در هیچیک از فرهنگ ها واژه های "عادل و متعادل" به معنای "وسط" نیامده. ثانیاً "به نحو عادلانه ای متعادل" بودن یعنی چه؟ آیا شخص می تواند "به نحو غیر عادلانه ای نامتعادل" باشد؟

معانی گوناگونی که علما برگزیدهاند بار دیگر این نکته را ثابت میکند که وقتی مردم محتوای آیهای را دوست ندارند، معنایش را تغییر میدهند تا آن را با توقعات و امیال خود منطبق سازند. برای آن که متوجّه شویم مؤمنین چرا و چگونه کلام الهی را تغییر میدهند بهتر است بهمثالی توجّه کنیم. فرض کنید در یک مسابقهٔ دوچرخهسواری شرکت کردهاید. در پایان مسابقه از داور مسابقه میشنوید که شما در مسابقه متوسط هستید. امّا این سخنی نیست که شما مایل بودید بشنوید. چه خواهید کرد؟ شاید بهنوعی انکار بپردازید، مثلاً فکر کنید: داور حتماً مطلب دیگری را در ذهن داشته است. من میدانم که خیلی عالی هستم. شاید مقصودش از "متوسط" این بوده که بگوید من آدم "منصفی" هستم و بهرقابت منصفانه معنقدم! این درست همان تدبیری است که علمای دین اتّخاذ کرده و ترویج دادهاند. چه کسی مایل است یا حتی جر آت اعتراض دارد؟ مردم مایلند به سخنان ر هبرانی گوش فرا دهند که دیانتشان را بالاتر و برتر از تمام ادیان قرار میدهند. آنها دوست دارند توجیهاتی برای باورهای خود داشته باشند، بخصوص اگر آن باورها دیانت آنها را استثنایی یا بینظیر جلوه دهند. این رازی است که عامه ر هبران مذهبی کشف باورها دیانت آنها را استثنایی یا بینظیر جلوه دهند. این رازی است که عامه ر هبران مذهبی کشف باورها دیانت آنها را در اختیار خود گیرند، به همین سبب جهان دچار تفرقه و بریشانی شده است!

مسیحیان مشتاقند از رهبرانشان بشنوند که حضرت مسیح تنها ناجی است تنها کسی است که میتواند سبب رستگاری روح آنها شده آنها را بهسوی بهشت رهنمون گردد. همین حالت در مورد اکثر پیروان سایر ادیان نیز صدق میکند. بهندرت ممکن است فردی از مؤمنین جرأت کند باورهای مردم پسند اجدادش را هر قدر هم که نامعقول باشند زیر سئوال ببرد.

پیشبینی زیر نه تنها در مورد مسیحیان و یهودیان، بلکه در خصوص مسلمانان نیز صادق است:

زمانی خواهد رسید که مردم دیگر به حقیقت گوش فرا نخواهند داد، بلکه به سراغ معلمینی خواهند رفت که مطابق میلشان سخن گویند. ایشان توجهی به پیغام راستین کلام خدا نخواهند نمود، بلکه کورکورانه به دنبال عقاید گمراه کننده خواهند رفت.

بیان این مطلب که مسلمانان "امّت وسط" هستند با تمام آیاتی که مطالعه کردهایم کاملاً انطباق دارد، بخصوص آیاتی که اصل عمومی و کلّی زیر را بیان میکنند:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلِّ.

سوره اعراف (٧)، آیه ۳٤

و برای هر امتی اجلی است.

اگر هر امّتی مدّت عمری داشته باشد، در این صورت در زمان معیّن باید با مرگ روبرو گردد. آیا خداوند عهد خود را در فرستادن پیامبران جدید جهت تعلیم دادن سهم فزایندهای از خزانهٔ معرفتش بهما، نقض خواهد کرد? هرگز خدای مهربان بندگانش را ترک نخواهد کرد و بهحال خود رهایشان نخواهد ساخت. بنا بهسنّت همیشگی و پایدار خداوند، مرگ همیشه با موهبت زندگی جدیدی همراه است. پیامبران به همین سبب ظاهر شدهاند.

این که مسلمانان "امّت وسط" نامیده شدهاند بهخودی خود نشان میدهد که خداوند از عقیدهٔ متداول در بین آنها که "آخرین امّت" هستند، کاملاً مطّلع بوده. در غیر اینصورت، چرا باید به آنها یاد آوری نماید که در سلسلهٔ امّتها، جایگاه "وسط" را دارند؟

بهتر است ابتدا تفسیر مردمپسند و معمول "وسط" را به آزمون عقل بگذاریم و سپس به قر آن مراجعه کنیم و ببینیم که آیا تفسیری را که در اینجا ارائه شده تأیید میکند.

- اگر مقصود خداوند آن بود که بیان کند که مسلمانان "عادل، میانهرو، یا به نحو عادلانه ای متعادل" هستند، آیا کلمهٔ صریحی را برنمی گزید تا به وضوح این صفات را بیان کند؟ چرا "وسط" را برگزیده تا "عادل" را بیان کند؟
- واژههای "عادل" و "میانهرو" همیشه با هم سازگار نیستند. گاهی اوقات برای عادل بودن باید دست به اقدامات فوق العاده ای زد. اگر با هیتلر با "میانهروی و اعتدال" برخورد می شد، چگونه بود؟ اعتدال در این مورد بی عدالتی صرف بود.

- اعتدال تنها در بعضی از جنبههای حیات بشری فضیلت به حساب می آید. مثلاً آیا در فضیلتهایی مانند عدالت یا صداقت، "میانه رو" بودن پسندیده است؟ میانه روی در فضائل اخلاقی ابداً پسندیده نیست.
- آیا نفس این واقعیت که علمای مختلف حدّاقلّ سه معنی متفاوت برای واژهٔ "وسط" برگزیدهاند خود نشان نمیدهد که پایههای قضاوت آنها سخت لرزان است؟ بطوریکه ملاحظه شد فرهنگ لغت "عادل" و "تعادل یافته" را حتّی به عنوان معانی دور و مهجور برای واژهٔ "وسط" ذکر نکرده است.
  - این آیه آنطور که بهنحو سنتّی ترجمه شده بیان میدارد که:

بنابراین ما [خداوند] شما [مسلمانان] را ملّت "عادل" قرار دادیم. سوره بقره (۲)، آیه ۱٤۳

این جمله که "ما شما را ملّت عادل قرار دادیم" چه معنی دارد؟ آیا خداوند مسلمانان را خلق نموده یا مجبور کرده که عادل باشند؟ آیا چنین فرضی تلویحاً دلالت بر آن ندارد که خداوند بهنحوی به مسلمانان کمک کرده که عادل یا میانهرو باشند، امّا پیروان سایر ادیان را رها کرده که ستمگر یا افراطی باشند!

- آیا آیهای در قرآن وجود دارد که چنین تعبیراتی را تأیید کند؟
- آیا تاریخ اسلام هیچ سند و مدرکی یا اشاره ای بهما میدهد که مسلمانان معتدل تر یا عادل تر از پیروان سایر ادیان، مانند هندوها، بوداییها، یهودیان، مسیحیان، زرتشتیان، و دیگران بودهاند؟
- دین اسلام به دو فرقهٔ اصلی با اعتقادات عمیقاً متفاوت در مورد جانشینی حضرت محمّد تقسیم شده است. آیا هر دو فرقه می توانند در رابطه با مهمترین موضوع اسلام، یعنی این که چه کسی جانشین به حقق حضرت محمّد است، عادل یا "به نحو عادلانه ای متعادل" باشند؟

آیه ای که مسلمانان را "امّت وسط" (بقره، آیهٔ ۱٤۳) میخواند بار دیگر نشان می دهد که مقصود از "امّت" "ملّت" نیست. مسلمانان ملّت نیستند. آنها افرادی هستند که به اسلام معتقدند و به ملّت های بسیار تعلّق دارند.

صرفنظر از تمام شواهدی که در اینجا ارائه شده که نشان دهد "وسط" در واقع به معنای "وسط" است، ما می توانیم، صرفاً با مطالعهٔ کلمات پایانی آیه، معنای واقعی آن را دریابیم. بهتر است بار دیگر آیه را در سه عبارت مجزّا، مطالعه نماییم:

وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَّتَكُونُواْ شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا.

• شما را "امّت وسط" قرار داديم،

- تا بر مردم شاهد باشید،
- و پیامبر هم بر شما شاهد باشد.

### ترجمهٔ دیگر:

ما برای شما "جایگاه وسط" را برگزیده ایم تا بتوانید شاهد بر مردمان باشید و بیامبر هم شاهد بر شما باشد.

معنای عبارت "شاهد بر مردمان باشید" چیست؟ این آیه از مسلمانان چه میخواهد؟ از آنها میخواهد که طریقی را که مردمان عمل کرده و میکنند مشاهده نمایند. از آنها میخواهد که از تاریخ درس بگیرند. سایر آیات قرآن مکرّراً از ما میخواهد که از گذشتگان درس عبرت آموزیم، زیرا وقایع تاریخی نشان میدهند که تاریخ تکرار میشود و مردم از اجداد خود تقلید میکنند. عکسالعمل آنها بهپیامبران تازه دقیقاً مانند واکنش اجدادشان است.

منظور از عبارت "پیامبر شاهدی بر شما باشد" چیست؟ چه پیامی به مسلمانان می دهد؟ به آنها چنین هشدار می دهد: "همانطور که شما مسلمانان سایر امّتها را نظاره می کنید تا در سهایی از تاریخ بگیرید، پیامبر شما نیز شاهد و ناظر بر شما خواهد بود تا ببیند چگونه رفتار می کنید، آیا در سهای لازم را فرا می گیرید؟" این آیه هشداری است برای مؤمنین و این پیام را می رساند: به تاریخ دینی نوع بشر توجّه کنید و مغرور نباشید. آنگونه که اکثریت عظیمی از مردم رفتار کرده اند عمل نکنید. این پیام در سایر آیات قرآن نیز تکرار شده است:

### لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ.

تا پیامبر [رسول اکرم] بر شما [مسلمانان] شاهد باشد و شما بر مردم شاهد باشید. سوره حج (۲۲)، آیه ۷۸ سوره مزمل (۷۳)، آیه ۱۵

### همچنین بهاین آیات توجه نمائید:

# جَاءتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ وَمَا كَاثُواْ لِيُؤْمِثُوا...ثُمَّ جَعَلْنَاكُمْ خَلاَنِفَ فِي الأَرْضِ مِن بَعْدِهِم لِنَنظُرَ كَيْفَ تَعْمَلُونَ.

پیامبرانشان دلایل آشکار برایشان آوردند ولی بر آن نبودند که ایمان بیاورند...آنگاه شما را پس از آنان در زمین جانشین قرار دادیم تا بنگریم چگونه رفتار میکنید. سوره یونس (۱۰)، آیات ۱۳-۱۶

این آیات به ما چه می آموزند؟ این که مردم همیشه پیامبرانشان را انکار کردهاند. اذهان آنها بواسطهٔ سنّت آنچنان تیره و تار شده بود که "دلائل آشکار" خداوند آنها را قانع نساخت. آیا ما جانشینان آنها نیستیم؟ روزی ما نیز در جایگاه آنها قرار خواهیم گرفت. ما نیز فرصتی خواهیم داشت تا پیامبران جدید خداوند را بپذیریم یا از آنها روی برگردانیم. آیا نباید از رفتار آنها درس بگیریم؟ آیا باید اسیر سنّت باشیم یا بایستی دلائل واضح خداوند را تصدیق نماییم؟ آیات پیش به وضوح اشارت بدان دارند که پیامبران جدید خداوند خواهند آمد، وگرنه چرا به مسلمانان گفته شده که خداوند ناظر بر احوال آنها خواهد بود تا ببیند چگونه عمل می کنند؟

قرآن نشان میدهد که خداوند به بیامبر انش مأموریتهای معیّنی و اگذار میکند، مانند:

- تأیید نمودن حقانیت پیامبران پیشین.
- بشارت دادن بهبر کات الهی برای مؤمنین و نیز مژدهٔ آمدن پیامبران جدید.
- هشدار دادن بهمردمان در مورد عواقب وخيم روى برتافتن از پيامبران الهي.
  - شاهد و ناظر بودن بر اعمال پیروانشان.

آیهای که ذیلاً نقل می گردد به سه رسالت و مأموریت مزبور اشاره دارد:

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا.

سوره احزاب (٣٣)، آيه ٤٥

ای بیامبر! ما تو را شاهد فرستادیم و بشارت دهنده و انذار کننده!

حضرت مسیح نیز به عنوان شاهد و ناظری بر پیروان خویش عمل فرمود. برطبق قرآن، وقتی خداوند از حضرت مسیح حضرت مسیح دربارهٔ مسیحیانی که تعالیم الهی را سوء تعبیر نموده بودند، سؤال فرمود، حضرت مسیح پاسخ داد:

# وَكُنتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمْ...إِن تُعَذِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ.

تا وقتی در میانشان بودم [مسیح] بر آنان [مسیحیان] شاهد بودم...اگر عذابشان کنی آنان بندگان تواند. سوره مائده (۵)، آیات ۱۱۸-۱۱۷

آیهٔ زیر نیز به ایفای نقش شاهد توسط مسلمانان اشاره دارد:

### هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاسِ.

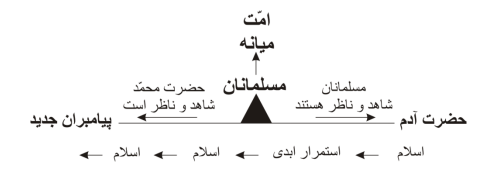
او بود که قبلا [قبل از ظهور اسلام] شما را مسلمان نامید و همچنین در این زمان، تا پیامبر بر شما شاهد باشد و شما بر مردم شاهد باشید.

> ظهور حضرت محمد مسلمانانی که قبل از مسلمانانی که بعد از ظهور اسلام زیستهاند ظهور اسلام زیستهاند

> > حضرت محمد: شاهد و ناظر بر اعمال مسلمانان بعد از ظهور اسلام.

مسلمانان: شاهد و ناظر بر اعمال همه مردم یعنی "مسلمانانی" که قبل و بعد از ظهور اسلام آمده و می آیند

محمَد: خاتَم انبياء



همانطور که پیامبرانی برای هدایت "مسلمانانی" که قبل از اسلام میزیستند ظهور فرمودند، پیامبرانی نیز برای هدایت "مسلمانانی" که بعد از ظهور اسلام زندگی میکنند خواهند آمد. کلمهٔ "مسلمان" عنوانی عمومی است که قرآن برای پیروان کلّیه ادیان—اعم از مؤمنین به پیامبران قبل از ظهور حضرت محمّد و مؤمنین به پیامبران بعد از حضرت محمّد به کار می برد. این مفهوم باعث کوچک شمردن "اسلام" نمی شود، بلکه به آن عظمت و اعتبار می بخشد.

#### به این آیه توجه کنید:

### هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ.

اوست که شما را در زمین جانشین [خود] قرار داد. هر کس کافر شود، کفر او بهزیان خودش خواهد بود. سوره فاطر (۳۵)، آیه ۳۹

آیهٔ فوق خطاب به مسلمانان است که بر صراط مستقیم قرار دارند. آنها حقیقت را انکار نکردهاند. در واقع مسلمانان چه حقیقتی را می توانند انکار کنند بغیر از پیامبری که بعد از حضرت محمّد خواهد آمد؟ این آیه در کمال ظرافت پیشگوئی میکند که اگرچه مسلمانان می توانند شاهد سرنوشت امّتهای پیشین باشند، امّا بسیاری از آنها درس لازم را فرا نخواهند گرفت.

### سه آیه بعد، با این مفاهیم روبرو میشویم:

وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَنِن جَاءهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ فَلَمَّا جَاءهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا ثُقُورًا...فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا سُنْتَ الْأَوَلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنْتَ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنْتَ اللَّهِ تَحْويلًا.

آنان با نهایت تاکید به خدا سوگند خوردند که اگر پیامبری انذارکننده برای ایشان آید، هدایت یافته ترین امتها خواهند بود؛ اما چون پیامبری برای آنان آمد، جز فرار و فاصله گرفتن از (حق) چیزی بر آنها نیفزود!...آیا آنها چیزی جز سنت پیشینیان را انتظار دارند؟ هرگز برای سنت خدا تبدیلی نخواهی یافت، هرگز برای سنت الهی تغییری نخواهی یافت!

### وقتى بهمطالعهٔ آيات فوق مىيردازيم درمىيابيم كه:

- از مسلمانان خواسته شده که شاهد سرنوشت امّتهای پیشین باشند.
- امّا أنها درسهای لازم را فرا نمی گیرند. بسیاری از آنها پیامبران آینده را انکار خواهند کرد.

- پیروان هر دین جدیدی سوگند خوردهاند که به نحوی که پیروان دیانت پیشین عمل کردهاند، عمل
   نکنند
- امّا وقتی پیامبر جدیدی ظاهر شد، درست مانند امّتهای پیشین عمل کرده با او بهمخالفت بر خاستند.
- آیا مردم\_از جمله مسلمانان\_انتظار دارند در آینده رفتار متفاوتی داشته باشند؟ آیا تصوّر میکنند که مانند امّتهای قبل رفتار نخواهند کرد؟
- آنها بهیچوجه نحوهٔ رفتار خود را تغییر نخواهند داد و خداوند نیز روش خود را در فرستادن
   پیامبران تغییر نخواهد داد.

دو آیهای که بعد از آیات فوق ذکر شده است صبر و عدالت خداوند را بیان مینماید:

#### عدالت خداوند

### أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً.

آیا آنان در زمین نگشتند تا ببینند عاقبت کسانی که پیش از آنها بودند چگونه بود...همانها که از اینان قویتر بودند؟

#### صبر و عدالت خداوند

وَلَوْ يُؤَاخِذُ اللَّهُ النَّاسَ بِمَا كَسَنُبُوا مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِن دَابَّةٍ وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلٍ مُّسَمَّى فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيرًا.

اگر خداوند مردم را به سبب کارهایی که انجام دادهاند مجازات کند، جنبنده ای را بر پشت زمین باقی نخواهد گذاشت! امّا آنها را تا زمان معینی مهلت خواهد داد تا زمان روبرو شدن با اعمالشان فرا رسد. او نسبت به بندگانش بیناست.

باید توجّه داشته باشیم که هشدار نهایی با فعل زمان آینده بیان شده است:

### وَلَكِن يُؤَخِّرُهُمْ إِلَى أَجَلِ مُّسَمَّى...

سوره فاطر (٣٥)، آيه ٤٥

ولى [به لطفش] أنها را تا زمان معيني فرصت خواهد داد.

بسیاری از آیات قرآن حاکی از آن است که مجازات الهی، بطوریکه در آیهٔ قبل بیان شد، بعد از آنکه مردم پیامبر جدید خداوند را انکار نمایند شامل حال آنها خواهد شد. هشدار پیشین که با فعل زمان آینده بیان شده نمایانگر آن است که داستان ظهور پیامبری جدید و مخالفت و انکار مردم بار دیگر تکرار و در تاریخ ثبت خواهد شد.

افراد بشر غالباً بر این تصوّرند که آنها از این قاعده مستثنی هستند و بر این باورند که آنها فکری باز و قلبی گشاده دارند. مطالعات روانشناسی نشان میدهد که مردم غالباً خود را بالاتر از آنچه هستند ارزیابی میکنند. آیا شما فردی از فرقهای را دیدهاید که اعتقادات فرقهٔ دیگری را ترجیح دهد؟ آیا شیعه مؤمنی را دیدهاید که معتقدات سنّیها را ترجیح دهد یا سنّی معتقدی که باورهای شیعیان را مرجّح شمرد؟ چرا یافتن چنین مؤمنانی دشوار است؟ زیرا مردم به آنچه که دارند خشنودند:

### مِنَ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَاثُوا شِيعًا كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ.

کسانی که دین خود را قطعهقطعه کردند و فرقهفرقه شدند. هر حزبی از آنچه دارد شاد و دلخوش است. سوره روم (۳۰)، آیه ۳۲

احساس رضایت خاطر از خویشتن در میان تقریباً تمامی افراد بشر متداول است. این اندیشه که ما مانند امّتهای پیشین عمل نخواهیم کرد نمونهٔ دیگری از این تمایل فکری است. نحوهٔ رفتار مسیحیان با اسلام را در نظر بگیرید. آیا آنها روشنفکری و گشاده قلبی از خود نشان میدهند یا اسیر سنّتها یعنی گفتههای والدین خویش و رهبران مذهبی خودند؟ آیا همهٔ امّتها در سراسر طول تاریخ طبق این آیهٔ انجیل (متی، فصل ۲۳، آیات ۳۰-۲۹) عمل نکردهاند:

وای بر شما...ای ریاکاران! شما مقبره های پیغمبران را می سازید و بناهایی را که به یادبود مقدسین ساخته شده تزیین میدهید و میگوئید: "اگر ما در زمان پدران خود زنده بودیم هرگز با آنان در قتل پیامبران شرکت نمی کردیم."

اگر همهٔ امّتها همیشه بهنحوی معیّن (بر طبق سنّت) عمل کرده باشند، چرا باید مسلمانان از این روش کلّی مستثنی باشند؟ آیا مسلمانان اوّلین امّتی هستند که باور دارند دیانت آنها آخرین دین است؟ بهیچوجه، بلکه اعتقاد آنها سابقهٔ تاریخی دارد که از ظهور اسلام پیشتر میرود. به این آیه توجّه فرمائید:

### وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبِيِّنَاتِ..إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولًا.

پیش از این یوسف دلایل روشن برای شما آورد...زمانی که از دنیا رفت، گفتید: "هرگز خداوند بعد از او پیامبری مبعوث نخواهد کرد!"

باید توجه داشته باشیم که اندیشهٔ "خاتمیت" را تقریباً تمامی مسیحیان پذیرفته و ترویج نمودهاند. به اظهارات زیر از دانشمند مسیحی، دکتر جیمز کندی، توجه نمایید:

حضرت موسی "ستارهٔ درخشان" عصر عهد عتیق بود. جمیع انبیاء به او بعنوان ظاهر کنندهٔ بزرگ اراده و کلام الهی نگاه میکردند. با این حال حضرت موسی به بنی اسرائیل امید دادند که پیامبر بزرگ دیگری ظهور خواهد کرد. این پیامبر [حضرت مسیح] آخرین وحی خداوند را برای انسان خواهد آورد (رساله به عبرانیان، فصل ۱، آیات ۱-۳). آیا مسیح پیامبر شما است؟ آیا او را به عنوان تجلّی نهایی اراده، مقصود و شخصیت الهی ملاحظه میکنید؟ آیا او را به عنوان منشأ تمامی حقیقت پذیرفته اید؟ این آن چیزی است که از ما مسیحیان انتظار می رود. آ

به آیات ذیل نیز توجه نمایید:

وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا وَأَنَّهُمْ ظَنُوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا.

مردانی از نوع انسان بهمردانی از جن پناه میبردند، و آنها سبب افزایش گمراهی و طغیانشان می شدند! و آنها گمان کردند—همانگونه که شما گمان میکردید—که خداوند هرگز کسی را (به نبوت) مبعوث نخواهد کرد!

ترجمهٔ دقیق تری از قسمت آخر این آیه (سوره جنّ آیهٔ ۷) ذیلاً نقل می شود:

وَأَنَّهُمْ ظَنُّوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا.

و آنها [مؤمنان ریاکار گذشته] گمان کردند همچنان که شما [مسلمانان] نیز گمان کردید که خداوند هرگز کسی را [بهپیامبری] نخواهد فرستاد.

در آیهٔ فوق ریشهٔ کلمهٔ عربی " بعث" که غالباً بهمعنای "برخیزاندن از میان مردگان" ترجمه شده است دارای دو معنی اصلی است:

- احیاء کردن، بیدار کردن، زندگی بخشیدن
  - فرستادن، مبعوث کردن به پیامبری

وارهٔ "بعث" غالباً در قرآن در رابطه با فرستادن بیامبران استفاده شده است:

فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ.

خداوند، پیامبران را برانگیخت تا مردم را بشارت و بیم دهند. سوره بقره (۲)، آیه ۲۱۳

وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً.

ما تا پیامبری را مبعوث نکنیم، مردمان را مجازات نمیکنیم. سوره اسرا (بنی اسرائیل) (۱۷)، آیه ۱۵ همچنین سوره اعراف (۷)، آیه ۱۰۳

حال به آیهٔ هفتم سورهٔ جنّ (۷۲) نگاهی دیگر اندازیم:

وَأَنَّهُمْ ظَنُّوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا.

و آنها [مؤمنین ریاکار گذشته] پنداشتند همانطور که شما [مسلمانان مخلص و صادق] پنداشتید که خداوند هرگز کسی را [با مقام پیامبری] نخواهد فرستاد.

کدام معنا در آیهٔ فوق مناسبت تر است: مبعوث کردن کسی به پیامبری یا زنده کردن کسی از میان مردگان؟ اگر موضوع آیه زنده کردن مرده بود، به احتمال زیاد به همهٔ مردم اشاره داشت. امّا آیهٔ مزبور به یک گروه مشخّص اشاره دارد. انتخاب واژهٔ "بعث" در اشاره به گروه مشخّص نشان می دهد که آیه به فرستادن بیامبری بعد از رسول اکرم اشاره می کند و نه زندگی بخشیدن به جسد مردگان.

محمَد: خاتَم انبياء

بعضى از ترجمه ها، از جمله ترجمهٔ دكتر م ت هلالى، ترجمه اى را كه در اينجا نقل شده تأييد مى نمايد:

و آنها تصوّر کردند همانطور که شما تصوّر کردید که خداوند پیامبری نخواهد فرستاد. سوره جنّ (۷۲)، آیهٔ ۷

"جنّها" چه کسانی هستند؟ آنها غالباً، و نه همیشه، افراد پنهانکار یا دورو هستند که مؤمنین واقعی را گمراه میکنند. این آیه حاکی از آن است که مؤمنین ریاکار که بهنام "جنّ" نامیده میشوند بهمومنین واقعی \_\_یعنی انسانها که اِنس نامیده شدهاند \_\_میگویند هیچ پیامبری بعد از حضرت محمّد ظهور نخواهد کرد.

علاوه بر این، آیهٔ هفتم سورهٔ جنّ خطاب به مسلمانان است. این آیه اعلام میکند که برخی از مؤمنین ریاکار گذشته، مانند مسیحیان، گمان کردند، همچنان که شما مسلمانان گمان میکنید، که هیچ کس "مبعوث" نخواهد شد. کلمهٔ "مبعوث شدن" اشارهای به برخیزاندن از میان مردگان ندارد. زیرا مسلمانان قطعاً معتقدند که مردگان بر خواهند خاست. روز رستاخیز موضوعی مهم و عمده در قرآن است. آنچه که بسیاری از مسلمانان به غلط گمان میکنند این است که خداوند دیگر هرگز حتّی یک پیامبر را بعد از رسول اکرم به پیامبری مبعوث نخواهد کرد. آیهٔ ۳ سورهٔ جنّ اشارهٔ دیگری است به نادرستی "اصل خاتمت".

مقایسهٔ دو آیهٔ زیر بهما کمک میکند که معنای حقیقی واژهٔ "بعث" را بفهمیم و تصدیق نمائیم:

قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِه رَسُولًا.

سوره غافر (٤٠)، آیه ۳٤

گفتید: "هرگز خداوند بعد از او پیامبری مبعوث نخواهد کرد!"

وَأَنَّهُمْ ظَنُّوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا.

و آنها [مؤمنین ریاکار گذشته] پنداشتند همانطور که شما [مسلمانان مخلص و صادق] پنداشتید که خداوند هرگز کسی را [با مقام پیامبری]نخواهد فرستاد.

آیه ای که در زیر نقل می شود نقش متمایز جن در گمراه کردن پیروان ساده اندیش را که انسان یا اِنس نامیده می شوند، تو صیف می کند:

وَيَوْمَ يِحْشُرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنِّ قَدِ اسْتَكْثَرْتُم مِّنَ الإِنسِ وَقَالَ أَوْلِيَآؤُهُم مِّنَ الإِنسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلْنَا الَّذِيَ أَجَلْتَ لَنَا قَالَ النَّارُ مَثْوَاكُمْ خَالِدِينَ فِيهَا إِلاَّ مَا شَاء اللهُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَليمٌ.

و [یاد کن] روزی را که همه آنان را گرد میآورد [و میفرماید]: "ای گروه جنیان از میان آدمیان [پیروان] فراوان یافتید." و هواخواهان آنها از [نوع] انسان خواهند گفت: "پروردگارا برخی از ما از برخی دیگر بهره برداری کردیم [استثمار] و بهپایانی که برای ما معین کردی رسیدیم." [پروردگار] میفرماید: "جایگاه شما آتش است، در آن ماندگار خواهید بود مگر آنچه را خدا بخواهد [که خود تخفیف دد]. آری پروردگار تو حکیم داناست."

چه کسانی هستند که مردم را گمراه میکنند؟ آیا آنها رهبران مذهبی نیستند؟ امّا همانطور که آیه گویای آن است، مؤمنین صادق (افراد انسان) که توسّط رهبرانشان (جنّها) گمراه میشوند، نمیتوانند خود را معذور و معاف بدانند. آنها مسئولند چون اجازه دادهاند رهبرانشان آنها را گمراه کنند. همانطور که قرآن تعلیم میدهد، هر دو گروه مسکن و مأوای خود را در جهنّم خواهند یافت.

بسیاری از آیات قرآن بیان میکنند که رهبران مذهبی، بخصوص در آغاز ظهور پیامبران جدید، مردم را از معرفت حقیقی دور میکنند. به این آیات توجه کنید:

يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطَعْنَا اللَّهَ وَأَطَعْنَا الرَّسُولَا وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَاءنَا فَأَصَلُونَا السَّبِيلَا رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا.

در آن روز که صورتهای آنان در آتش (دوزخ) دگرگون خواهد شد (از کار خویش پشیمان می شوند و) می گویند: "ای کاش خدا و پیامبرش را اطاعت کرده بودیم!" و می گویند: "پروردگارا! ما از پیشوایان و بزرگان خود اطاعت کردیم و ما را گمراه ساختند! پروردگارا! آنان را از عذاب، دو چندان ده و آنها را لعن بزرگی فرما!"

همچنین سوره فصّلت (٤١)، آیه ۲۹؛ سوره سبا (۳٤)، آیات ۳۳-۳۱؛ سوره صافات (۳۷)، آیات ۳۳-۲۷

این "پیشوایان" و "بزرگان" چه کسانی هستند که میتوانند مردم، از جمله مسلمانان، را گمراه کنند؟ آیا آنها ر هبران مذهبی یعنی خاخامها، کشیشها، ملآها، و امامها نیستند؟ چرا آنها باید کسانی باشند که مردم را گمراه میکنند؟ زیرا اولاً قدرت این کار را دارند، ثانیاً میترسند منصب و مقام خود را از دست بدهند. به این مثال توجّه نمایید: فرض کنید کشیشی در کلیسایش اعلام کند که "حضرت محمّد پیامبر حقیقی خداوند است!" برای او چه اتفاقی خواهد افتاد؟ یا اگر یکی از پیشوایان مسلمان در مسجد اعلام نماید که "ما اشتباه میکردیم! حضرت محمّد آخرین پیامبر خدا نیست!" چه بر سر او خواهد آمد؟

باید توجّه داشت که رهبران مذهبی همه یکسان نیستند. بعضی از آنها همچون ستارگان درخشانند. آنها نمونهٔ عدالت و خرد و مصداق زنده و بارز این آیهٔ قرآن هستند:

إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ.

گر امی ترین شما نزد خداوند با تقواترین شماست<sub>.</sub> خداوند دانا و آگاه است! سوره حجرات (٤٩)، آیه ۱۳

بعضی دیگر از پیشوایان، فقط محرک تعصب، جنگ و خشونت هستند. آیات قرآن اکثراً خطاب به این دسته از رهبران است. این موضوع بعداً در این کتاب به تفصیل مورد بحث قرار میگیرد.

برای پایان بخشیدن به این فصل، تدابیری را که مردم، در کلّیه زمانها و اعصار، برای ردّ و انکار پیامبران به کار بردهاند مورد بررسی قرار می دهیم. موارد زیر از جمله معمول ترین آنها است:

• تعبير كلام الهي، بخصوص پيشگوئيها، با ذهني لغتگرا و خشك.

• تغییر یا تحریف بعضی از عبارات کتب مقدّسه به منظور انطباق آنها با انتظارات سنّتی خود برای حفظ مقام کسانی که در منصب قدرت قرار دارند، از جمله این تحریف ها:

- "وسط" بهمعنای "وسط" نیست، بلکه بهمعنای "تعادل،" "عدالت،" یا "میانهروی" است.
- "امّت" به پیروان یک دین، مانند مسیحیان یا مسلمانان، اشاره ندارد. بلکه به "ملّت" یا "جامعه" یا گروهی از "مردم نامشخّص" اشاره دارد.
- "بعث" در آیات، مانند آنچه که ما بررسی کردیم، به زنده کردن مردگان اشاره دارد نه مبعوث کردن بیامبران.
- "خاتم" به معنای "پایان" است زیرا مردم "خاتم" یا مُهر و امضای خود را در پایان نامه یا سند میگذارند و نه در بالا یا دو طرف آن!

این است نحوهٔ رفتار مردم در آغاز ظهور هر یک از پیامبران (سورهٔ اعراف، آیهٔ ۱۹۲۱). شواهد و دلایل نمی تواند بر قوای الزام آور سنّت پیروز شود. و عدهٔ ظهور پیامبران جدید بعد از رسول اکرم یکی از مؤکّدترین و عده هایی است که خداوند در قرآن بیان فرموده است. این و عده به روشنی خورشید است، امّا در پشت ابرهای تیره و تار نظریه ها و فرضیه های علمای دینی پنهان مانده است نظریه ها و فرضیه هائی که با سلطه پیشو ایانی که اجازه نمی دهند نور دانش و بینش به قلوب و اذهان مؤمنین حقیقی راه یابد.

# وعدة ظهور بيامبران جديد

### قسمت اوّل

آیات قرآن که با "نظریهٔ خاتمیت" در تضاد قرار میگیرند متعددند. قرآن مجید اشارات زیاد و واضحی در بارهٔ پایان یافتن دورهٔ اسلام در اختیار ما قرار میدهد. آیهای که در این فصل مورد بررسی قرار میدهیم بلافاصله بعد از آیهای آمده است که در فصل قبل مطالعه نمودیم یعنی آیهٔ زیر:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ فَإِذَا جَاء أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ.

و برای هر امتی اجلی است پس چون اجلشان فرا رسد نه [میتوانند] ساعتی آن را پس اندازند و نه پیش. سوره اعراف (۷)، آیه ۳۶

خالق هستی بلافاصله بعد از اعلام مرگ روحانی هر "امّتی"—از جمله امت اسلام—بشاراتی به ما می دهد. او ما را مطمئن می سازد که ما را در آن شرایط و خیم، در چنگال مرگ، رها نخواهد کرد. به ما و عده می دهد که پیامبران جدیدی خواهد فرستاد تا حیات روحانی را مجدداً به ما باز گردانند. آیه ای که می خواهیم مورد بررسی قرار دهیم، مانند آیاتی که قبلاً مطالعه نموده ایم، خود به تنهائی مفهوم خاتمیت را متزلزل می سازد. همانطور که انتظار می رود، علمای دینی برای رویاروئی با این آیه از همان روشی استفاده کرده اند که در مورد آیات دیگر بکار برده اند. یعنی یا معنای آن را تغییر داده یا به کلّی پیامش را نادیده گرفته اند. برای آن که بررسی جامعی از این آیه داشته باشیم، دو ترجمه از آن را که یکی توسط یک مسیحی صورت گرفته با هم مقایسه می کنیم:

يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَمَنِ اتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ. سوره اعراف (٧)، آيه ٣٥ سوره اعراف (٧)، آيه ٣٥ سوره اعراف (٧)، آيه ٣٥ سوره اعراف (٧) أيه ٢٥ سوره اعراف (٧) أيه ٢٥ سوره اعراف (٧) أيه ٢٥ سوره اعراف (٧) أيه سوره (٧) أيه سوره اعراف (٧) أيه سوره اعراف (٧) أيه سوره (٧

### ترجمه يوسفعلي

ای فرزندان آدم! هر هنگام بیایند شما را پیامبرانی از میان شما، بازگو نمایند نشانههای مرا بر شما. آنهایی که پر هیزکارند و مصلح، نه ترسی از برای آنها خواهد بود و نه غمی.

### ترجمه رادول

ای فرزندان آدم! پیامبرانی [رسولانی] به سوی شما خواهند آمد از بین شما، تا بازگو کنند نشانه های مرا بر شما. کسانی که از خدا بترسند و کارهای نیکو کنند، ترسی از برای آنها نخواهد بود و دچار حزن نخواهند گشت.

حال من ترجمهٔ خود را بیان میکنم و سپس توضیح میدهم که چرا این ترجمه صحیحتر است:

ای فرزندان آدم! اگر پیامبرانی از میان شما بیایند که البته خواهند آمد! آنها آیات مرا برای شما خواهند خواند. هر کس متّقی و مصلح است نه ترسی دارد نه غمی.

آیهٔ فوق این پیام را بیان میکند:

ای مردم جهان در مورد ظهور پیامبران جدید ابداً نباید تردید بهخود راه دهید. آنها خواهند آمد تا پیام مرا بهشما بدهند. اگر مؤمن واقعی باشید، نباید نگران باشید. با تصدیق پیامبر جدید، نه ترسی در انتظار شماست، نه غمی.

قرآن مکرّراً اعلام میکند که ترس و حزن برای اهل جهنّم مقدّر شده است. چرا کسانی که در جهنّم هستند باید ترس را تجربه نمایند؟ یا از مشاهدهٔ صحنههای ناخوشایند و ترسناک یا از طرح این سؤال برای خود که چگونه میتوانند تا ابد جهنّم را تحمّل نمایند. چرا مردم محزون خواهند بود؟ زیرا غفلت و سرکشی خود را از تعلیمات خداوند در قرآن به خاطر خواهند آورد. کدام تعلیمات؟ این که فرد در انتخاب سرنوشت روحانی خویش هر گز نباید از والدین خود یا از ملاّها، کشیشها، امامها یا مجتهدین پیروی نماید، این که فرد مؤمن هرگز نباید بدون بکار بردن عقل خویش در آزمودن نظریهها و تمیز دادن حق از باطل، از عقاید و سنّن متداول تبعیّت نماید.

آیا به سه ترجمه پیش توجّه نمودید؟ به عقیدهٔ شما کدام یک صحیح است؟ شاید بهترین راه ارزیابی آنها این باشد که در قرآن جستجو کنیم تا ببینیم آیا ترکیب همین کلمات در جای دیگر هم آمده است؟ این جستجو ما را به آیه زیر هدایت می کند:

فَإِمَّا يَنْتَيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْقَى. سوره طه (٢٠)، آيه ١٢٣

این آیه را یوسف علی اینگونه ترجمه میکند:

اگر هدایتی از نزد من به سوی شما آید، که یقیناً خواهد آمد، هرکس از هدایت من پیروی کند، گمراه نخواهد شد و به مشقّت نیز گرفتار نخواهد گشت.

ترکیب واژه ها در آیهٔ فوق تا حدّی غیر عادّی است، امّا درک آن دشوار نیست. غیر عادّی است زیرا ما تردید (اگر) را با یقین (یقیناً) ترکیب نمیکنیم. چرا در این آیه دو مفهوم "یقین" و "تردید" ترکیب شدهاند؟ این ترکیب یک تمهید ادبی است. خداوند ابتدا عبارت شرطی را به کار می برد، سپس سؤال یا شکّی را که ممکن است ایجاد شود با یقین کامل جواب می دهد. در واقع، او ابتدا شرط ممکن را مطرح می سازد:

اگر هدایتی از نزد من بهسوی شما آید...

بلافاصله بعد از این بیان مشروط، خداوند شک ما را با تأکید برطرف میسازد:

يقيناً چنين خواهد شد.

در آیهٔ دیگر دربارهٔ بیامبران آینده (اعراف، آیه ۳۵)، خداوند همین تمهید ادبی را به کار میبرد:

إمّا يأتينكمْ رُسلُل.

او گفتارش را با واژهٔ "اگر" شروع میکند که جنبه شک در آن هست. سپس هرگونه شکّی را که از "اگر" ناشی میشود با این عبارت خنثی میسازد:

يأتينّكُمْ.

مطمئناً آنها [پیامبران] برای شما خواهند آمد!

برای آن که هر گونه شکّی برطرف شود، خداوند با استفاده از آنچه که در زبان عربی به عنوان "زمان آیندهٔ تأکیدی" شناخته می شود و یکی از ویژگی های منحصر به فرد آن زبان است، جواب می دهد:

## يَأْتَيَنَّكُمْ رُسُلٌّ: البتّه پيامبراني بهسوى شما خواهند آمد!

چگونه میتوان در معنای این واژهها تردید نمود؟ به سختی میتوان و عده ای روشن تر و مؤکّدتر از این تصوّر نمود.

باز اینجا، مترجمین و مفسّرین قرآن معنای این آیهٔ مهم را بهدو طریق کمرنگ جلوه دادهاند. آنها از نشان دادن نکات زیر خودداری نمودهاند:

- این آیه به آینده اشاره دارد.
- وعده مؤكّد است زيرا با فعل "آيندهٔ تأكيدى" بيان شده است.

سایر محققین و مترجمین مسلمان نیز معنای "اِمّا یأتینّکُمْ" را در سوره طه بهمعنای مؤکّده آینده ترجمه کرده اند. نیلاً چند نمونه ذکر میشود:

محمَد: خاتَم انبياء

آیه عربی فَامَا یأتینَکُمْ مِنّی هُدًی سوره طه (۲۰)، آیه ۱۲۳

| مترجم بهانگلیسی  | ترجمهٔ فارسی (از ترجمهٔ انگلیسی)           |
|------------------|--------------------------------------------|
| محمّد اسد        | بهیقین هدایت من بهسوی شما خواهد آمد        |
| مو لانا محمّدعلي | مطئمناً هدایت از سوی من برای شما خواهد آمد |
| شكير             | مطمئناً هدایت از سوی من برای شما خواهد آمد |

محتوای جمله "فاِمّا یأتینّکُمْ مِنّی هُدًی" معنای آن را کاملاً روشن میکند. به وعده ای مربوط است که خداوند به حضرت آدم و نسل او داده است:

فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلَا يَضِلُّ وَلَا يَشْفَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنتُ بَصِيرًا قَالَ كَذَٰكِكَ أَتَتْكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ الْيَوْمَ تُنْسَى وَكَذَٰلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُوْمِن بِآيَاتٍ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَى.

پس اگر هدایت من برای شما بیاید که یقیناً خواهد آمد! هر کس از هدایتم پیروی کند نه گمراه می شود و نه تیره بخت. و هر کس از یاد من دل بگرداند در حقیقت زندگی تنگ [و سختی] خواهد داشت و روز رستاخیز او را نابینا محشور می کنیم. می گوید "پروردگارا چرا مرا نابینا محشور کردی با آنکه بینا بودم؟" می فرماید "همان طور که نشانه های ما بر تو آمد و آن را به فراموشی سپردی، امروز همان گونه فراموش می شوی و این گونه هر که را به افراط گرابیده و به نشانه های پروردگارش ایمان نیاورده است سزا می دهیم و قطعاً عذاب آخرت سخت تر و پایدار تر است."

### بررسى دقيق آيات فوق نكات زير را بر ما روشن مىسازد:

- خداوند به نسل حضرت آدم و عده ای مؤکّد می دهد که آنها را بدون هدایت، بدون پیامبرانی که انها را به سوی خدا را هنمایی کنند، نخواهد گذاشت.
  - مردم آزاد خواهند بود که از هدایت خداوند روی برتابند و آن را نپذیرند.
  - چنین کسانی باید متوجّه باشند که در زندگی بعدی با عواقب انکار خود روبرو خواهند شد.
- کسانی که پیامبران خدا را نمیپذیرند از لحاظ جسمانی دارای بینایی هستند امّا از لحاظ روحانی کورند.
  - وقتی آنها از این جهان میروند، متوجّه نابینایی روحانی خود میشوند.
- هنگامی که از دلیل نابینایی خود می پرسند، به آنها جواب داده خواهد شد، "پیامهای ما به سوی شما آمد، امّا شما از آنها غفلت ورزیدید. اکنون شما نیز مورد غفلت واقع می شوید."

- کسانی که پیامبران جدید خدا را انکار کنند زندگانی خود را هدر میدهند. آنها از هدفی که برای آن
   به این عالم آمده اند غفلت می و رزند.
- مجازات زندگی بعدی به مراتب شدیدتر است، زیرا این زندگی خاتمه می یابد ولی زندگانی در جهان یسین یابدار می ماند.

آیات فوق به پیمانی اشاره دارند از سوی خداوند به حضرت آدم و فرزندانش و آن این که پروردگار هرگز نوع بشر را بدون هدایت نخواهد گذاشت. آیا کسی می تواند در این عهد و پیمان شکّی داشته باشد؟ اگر در این پیمان شک کنیم، ممکن است در همین عهد که توسط رسول اکرم تقریباً با همین عبارات تکرار شده نیز تردید روا داریم:

| مطمئناً هدایت از من برای شما خواهد آمد | فَاِمّا يأتينّكُمْ مِنّى هُدًى | و عده به آدم و فرزندانش           |
|----------------------------------------|--------------------------------|-----------------------------------|
| مطمئناً پیامبرانی برای شما خواهند آمد  | اِمّا يأتينّكُمْ رُسُلٌ        | تکرار مجدد وعده توسط حضرت<br>محمد |

چرا مردم معنای کلام خداوند را تحریف میکنند؟

... يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِن بَعْدِ مَوَاضِعِهِ...

سوره مائده (۵)، آیه ۲۱؛ همجنین سوره نساء (٤)، آیه ۶۲

کلمات را از جاهای خود دگرگون میکنند

### ترجمه دیگر:

آنها معنای واقعی کلماتِ [خدا] را تغییر میدهند. [آنها کلمات را از زمینهٔ خود خارج میسازند.]

چرا یوسفعلی و سایر محققین مسلمان کلمات "اِمّا یأتینّکُمْ" را بهدو طریق متفاوت ترجمه میکنند؟ در یک مورد، وقتی مربوط بهدوران قبل از اسلام است بهنحوی صحیح کلمهٔ مطمئنا یا یقینا را میافزایند. در آیهٔ دیگر که بهدوران بعد از اسلام اشاره دارد، آنها آن را حذف میکنند و همین حذف معنای آیه را بکلی عوض میکند.

ترجمهٔ رادول، که مسیحی است، دقیق تر از دیگران و به صحّت نزدیک تر است. این ترجمه پیام اصلی قرآن را به نحوی صحیح انتقال می دهد و به وضوح بیان می کند که پیامبرانی خواهند آمد، فقط عنصر تأکید را حذف می کند.

صرفنظر از ظاهر آیه، معنای آن را صرفاً با استدلال عقلانی میتوان دریافت. وقتی خداوند سخن می گفت، هنگامی که "اِمّا یأتینّکُمْ رُسُلٌ" را بیان میکرد آیا درانجام این و عده مانند افراد بشر شک و شبهه داشت؟ آیا خالق ما اطمینان نداشت که پیامبران دیگری را به سوی ما خواهد فرستاد؟ پس چرا واژهٔ "اِمّا" (اگر) را در آیه وارد کرد؟ بعضی از دلایل احتمالی در زیر ذکر میگردد:

- از واژه "إمّا" به عنوان يک ابزار ادبي استفاده شده.
- واژهٔ "اِمّا" به نحوی ظریف تردید متداول در میان مسلمانان دربارهٔ ظهور پیامبران جدید را پیشبینی می کند.
  - برای آزمایش ما به کار رفته (این موضوع بعداً در این کتاب مورد بحث قرار خواهد گرفت.)

به این ترتیب صرفاً با استفاده از دلیل و برهان، میتوانیم نتیجه بگیریم که واژهها یا عباراتی چون "مطمئناً"، "یقیناً"، "قطعاً"، "بیگمان"، یا "البته" در عمق آیه تثبیت شده است. فقط انتظارات پیشانگاشته مانع از آن است که مترجمین مسلمان در کار خود به طور عینی عمل کنند، یعنی حقیقت را به پذیرند.

حتّی اگر ترجمهٔ سنّتی این آیه را بپذیریم، باز هم با اصل خاتمیت تناقض پیدا میکند، زیرا به هر حال به امکان ظهور پیامبران جدید اشاره دارد.

قرآن در رابطه با ظهور بیامبران گذشته واژههای مشابه به کار میبرد:

### أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آياتِي...؟

آیا از میان شما فرستادگانی برای شما نیامدند که آیات مرا بر شما بخوانند...؟ سوره انعام (٦)، آیه ۱۳۰

سوره تو به (۹)، آیه ۱۲۸

سوره اعراف (٧)، آیه ۳۵

بهمقایسهٔ دو آیهٔ مشابه می پر دازیم که یکی به گذشته مربوط است و دیگری به آینده:

در بارهٔ گذشته:

## لَقَدْ جَاءِكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ.

پیامبری [رسول اکرم] از میان شما برای شما آمده است.

دربارهٔ آینده:

### إمّا [إذا] يأتينتكم رُسئلٌ مِنْكُمْ.

هنگامی که البتّه بیایند پیامبر انی از میان خود شما

آیا مے تو ان تر دیدی داشت که آیهٔ فوق بهظهور بیامبر انی بعد از رسول اکرم دلالت دارد؟

باز در آیات دیگر، قرآن از واژهٔ "امّا" با فعل "زمان مؤكّد آینده" برای اشاره به و عده ای که تحقّقش به آینده مربوط می شود، استفاده می کند. در موردی که در زیر ذکر شده، و عده به خود حضرت محمّد داده می شود:

# فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ فَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ.

پس (ای پیامبر) صبر کن که و عده خدا حق است. یا قسمتی از مجازاتهایی را که به آنها و عده داده ایم در طی حیاتت به تو نشان می دهیم، یا (پس از آن) که تو را از دنیا برده ایم.

سوره غافر (۲)، آیه ۲۷ همچنین سوره انعام (۲)، آیه ۲۷

حال آیهٔ فوق را به زبان امروزی بیان کنیم:

تحقّق آنچه که وعده دادهایم قطعی است. بعضی از آنها در زمان حیات تو [ای محمّد] وبعضی پس از رحلت تو تحقّق خواهند یافت.

همانطور که ملاحظه می شود آیهٔ مزبور به وضوح به آینده اشاره دارد. استفاده از فعل آیندهٔ تأکیدی انرین آک نشان می دهد که تحقق و عده ای که به رسول اکرم داده شده حتمی است. به این ترتیب استفاده از واژهٔ "اِمّا" با "فعل آیندهٔ تأکیدی" ما را به نتیجه گیری های زیر رهنمون می شود:

- زمان تحقی پیام در آینده فرا خواهد رسید.
- وعده قطعی، كامل و بدون قيد و شرط است.

سئوال دیگری که اینجا مطرح میگردد اینست که آیهٔ ۳۵ سورهٔ اعراف (۷) خطاب بهبنی آدم است و مستقیماً خطاب بهمسلمانان نیست. آیا کسی میتواند مدّعی شود که مسلمانان مستثنی هستند؟ خداوند در کمال حکمت این مسأله را حلّ کرده است. درست چهار آیه قبل از آیهٔ ۳۵، از عبارت "بنی آدم" در اشاره بهکسانی که در مسجد به عبادت خداوند میپردازند استفاده کرده است. چه کسانی غیر از مسلمانان در مسجد به عبادت میپردازند؟

يَا بَنِي آدَمَ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ...

سوره اعراف (٧)، آیه ۳۱

ای فرزندان آدم بپوشید بهترین لباستان را در هر مسجدی...

# مکافات و مجازات کسانی که پیامبران جدید را قبول یا رد میکنند

آیا خداوند میدانست که بیشتر مسلمانان پیامبران آینده را رد میکنند؟ برای پاسخ به این پرسش، باید آیه ای را که حاوی و عدهٔ مزبور است همراه با آیه ای که بلافاصله بعد از آن آمده است ملاحظه کنیم:

يَا بَنِي آدَمَ إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلُلٌ مِّنكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِي فَمَنِ اتَّقَى وَأَصْلَحَ فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ وَالَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ.

ای فرزندان آدم چون پیامبرانی از میان شما برای شما بیایند و آیات مرا بر شما بخوانند پس هر کس به پرهیزگاری و صلاح گراید نه بیمی دارد و نه غمی. امّا کسانی که آیات ما را دروغ انگاشتند و نسبت به آنها تکبر ورزیدند همدم آتشند! و در آن جاودانند.

دو آیهٔ فوق با هم مرتبطاند. آیهٔ ۳۵ به ما میگوید که پیامبران جدید قطعاً خواهند آمد. آیهٔ ۳۱ به مؤمنانی که این و عده را انکار میکنند، هشدار میدهد.

بدیهی است خالق ما میل ندارد که ما پیامبران او را انکار کنیم. امّا میداند که اکثر مؤمنان پیوند و وابستگی نزدیک و محکمی با سنّت دارند، آنچنان که کودک به مادرش و ابسته است. برای آن که این افراد را از نفوذ سنّت رهایی بخشد، به تهدید کردن آنها به آتش جهنّم متوسّل می گردد. برای آن که اطمینان حاصل شود که آنها این تهدید را جدّی می گیرند، ۱۳ آیه را به پیامدهای ترسناک انکار پیامبران جدیدش اختصاص می دهد. به بعضی از این آیات توجّه نمایید:

إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَثَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخيَاط.

کسانی که آیات ما را دروغ شمردند و نسبت به آنها تکبر ورزیدند درهای آسمان به آنها باز نمی شود و در بهشت درنمی آیند مگر آنکه شتر از سوراخ سوزن بگذرد! سوره اعراف (۷)، آیه ۶۰

هشدار ها خطاب به کسانی که پیامبران جدید خداوند را انکار میکنند همچنان ادامه دارد. در آیاتی که ذیلاً نقل می شود به مکالمهٔ بین مؤمنین و منکرین توجّه نمایید:

وَنَادَى أَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابَ النَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقًّا فَهَلْ وَجَدتُم مَّا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُواْ نَعَمْ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَن لَّعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ الَّذِينَ يَصُدُّونَ عَن سَبيل اللهِ وَيَبْغُونَهَا عِوَجًا.

اهل بهشت: بهشتیان دوزخیان را آواز میدهند که "ما آنچه را پروردگارمان به ما و عده داده بود درست یافتید؟" یافتیم آیا شما آنیز] آنچه را پروردگارتان و عده کرده بود راست و درست یافتید؟"

اهل جهنّم: میگویند: "آری!" پس آوازدهندهای میان آنان آواز درمیدهد که "لعنتخدا بر ستمکاران باد. همانان که [مردم را] از راه خدا باز میدارند و [جاده مستقیم الهی را] کج نشان میدهند."

کسانی که دیگران را از پیروی راه خدا باز میدارند چه کسانی هستند؟ در جمیع اعصار، این افراد رهبران مذهبی بودند که هراس داشتند مبادا قدرت خود را از دست بدهند. آنها کسانی هستند که با تصدیق حقانیت پیامبران جدید خداوند بیشترین زیانهای ظاهری را متحمّل میشوند. تصوّر میکنید برای کشیشی که بر منبر بایستد و ناگهان اعلام کند که، "ما مسیحیان راه بهخطا بردهایم! محمّد پیامبر واقعی از سوی خدا است و ما باید مسلمان شویم" چه اتفاقی میافتد؟ آیا حتّی برای یک روز میتواند شغلش را حفظ کند؟ اگر رهبران مذهبی مسلمان عقیدهای تثبیت شده مانند "اصل خاتمیت" را زیر سؤال ببرند، آیا همین سرنوشت در انتظارشان نخواهد بود؟ آیا آنها از این قاعده مستثنی هستند؟

مكالمهٔ بین كسانی كه به پیامبر ان اقبال میكنند و كسانی كه آنها را مردود میشمارند همچنان ادامه دارد:

وَنَادَى أَصْحَابُ النَّارِ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ أَنْ أَفِيضُواْ عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ الَّذِينَ اتَّخَذُواْ دِينَهُمْ لَهْوًا وَلَعِبًا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا فَالْيَوْمَ نَنْسَاهُمْ كَمَا نَسُواْ لِقَاء يَوْمِهِمْ هَذَا وَمَا كَانُواْ بِآيَتِنَا يَجْحَدُونَ. كَانُواْ بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ. منکرین پیامبران دوزخیان بهشتیان را آواز میدهند که از آن آب یا از آنچه خدا روزی شما جدید:

کرده به ما به بخشید.

مقبلین بهپیامبران را سرگرمی و بازی پنداشتند و زندگی دنیا مغرورشان کرد. پس همانگونه که آنان دیدار امروز را از یاد بردند و آیات ما را انکار میکردند ما [هم] امروز آنان را از یاد میبریم."

سوره اعراف (۷)، آیات ۵۰-۵۰

آیا آیاتی که ذکر شد در مورد کسانی که اسلام را مردود میشمارند مصداق پیدا نمیکند؟ دو آیهای که بعد از آیات فوق ذکر شده همهٔ شواهد لازم را ارائه میدهد. اوّلین آیه دربارهٔ کتاب خدا که در آینده، یعنی بعد از حضرت محمّد، به نوع بشر داده خواهد شد، سخن میگوید:

## وَلَقَدْ جِنْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ.

کتابی برای آنها آوردیم که آن [یعنی قرآن] را به علم [الهی] تفسیر میکند. کتابی [که] وسیلهٔ هدایت و رحمت برای کسانی [است] که [به آن کتاب] ایمان بیاورند.

آیهٔ بعد از آیهٔ فوق شواهد بیشتری به دست می دهد که گفتگوی بین ساکنان جهنّم و بهشت به کسانی مربوط می شود که پیامبرانی را که بعد از رسول اکرم می آیند انکار می کنند:

## هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ.

آیا غیر از این انتظار دارند که تأویلش [معنای حقیقی باطنیاش] در روز تأویلش [که مقدّر شده] بیاید؟ سوره اعراف (۷)، آیه ۵۳

تأویل چه کتابی اینجا منظور است؟ کتابی که نیاز به تفسیر و تأویل دارد قرآن است، زیرا حاوی بسیاری از عبارات دشوار و پیچیده است. به این علّت است که غالباً مفسّرین دربارهٔ معنای بسیاری از آیات قرآن با هم اختلاف نظر دارند. چه کسانی تأویل و اقعی آیات مزبور را می دانند؟ فقط پیامبرانی که خداوند در روز یا زمان معیّن می فرستد. آیا هیچ یک از افراد بشر می تواند مرجعی معصوم و موّثق باشد؟ انچه که آیه به ما می آموزد این است که ما نباید در تفسیر یا درک کلام الهی خشک و انعطاف نایذیر باشیم.

تفسیر واقعی قرآن از سوی خداوند توسط پیامبران جدیدش خواهد آمد. مگر نه آن که تفسیر واقعی انجیل توسط حضرت محمّد به دست بشر رسید؟ آیا مثلاً آن حضرت اصل تثلیث را (که خدا سه شخص است) مردود نشمرد؟ آیا قرآن برای یهودیان آنچه را که نمی توانستند بفهمند توضیح نداد؟

## إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ.

بیگمان این قرآن بر فرزندان اسرائیل بیشتر آنچه را که آنان در بارهاش اختلاف دارند توضیح میدهد. سوره نمل (۲۷)، آیه ۷۱

به این آیات نیز توجه کنید:

وَلَقَدْ جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَا جَاءِكُم بِهِ حَتَّى إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَثَ اللَّهُ مِن بَعْدِهِ رَسُولًا...الَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ اللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَاهُمْ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ اللَّهِ وَعِندَ الَّذِينَ آمَنُوا كَذَلِكَ يَطْبَعُ اللَّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ.

پیش از این یوسف دلایل روشن برای شما آورد، ولی شما همچنان در آنچه او برای شما آورده بود تردید داشتید، تا زمانی که از دنیا رفت. سپس گفتید: "هرگز خداوند بعد از او پیامبری مبعوث نخواهد کرد!" ... همانها که در آیات خدا بی آنکه دلیلی برایشان آمده باشد بهمجادله برمیخیزند. (این کارشان) خشم عظیمی نزد خداوند و نزد آنان که ایمان آوردهاند بهبار می آورد. این گونه خداوند بر دل هر متکبر جباری مُهر می نهد!

### آیات فوق بهما دو نکتهٔ مهم و حسّاس را می آموزد:

- امّتهای گذشته همان اعتقادی را داشتند که امروزه مسلمانان دارند.
- آنها هیچ توجیهی برای این ادّعا نداشتند که آخرین کلام خداوند را در دست دارند. با این حال، مانند مسلمانان امروز، ادّعا میکردند که خداوند پیامبر دیگری نخواهد فرستاد. آیا هیچ مؤمنی منصفانه ادّعا میکند که او مفسّر "موثّق" کلام خدا است؟ اگر پیامبر جدیدی با دلایل واضح و روشن بیاید چه خواهد شد؟ آیا بدون آن که دارای اختیاری برای تفسیر کلام الهی باشیم باید با او مجادله کنیم و او را رد کنیم؟ پس چه کسی دارای تفسیر حقیقی قرآن است؟ تنها کسی که خداوند بهاو اختیار تامّ داده باشد. کسی که با دلایل واضح و روشن از سوی او بیاید. چه کسی معنای واقعی کلمات حضرت مسیح را میدانست؟ فقط رسول اکرم. تنها او مفسّر حقیقی و موّثق کتاب مقدّس بود. چرا این قانون باید ناگهان تغییر کند؟ پس آیا نباید در ها را باز بگذاریم؟ مؤمنی که در ها را بهروی ظهور جدید علم الهی میبندد، چگونه به این سؤال پاسخ خواهد داد:

## أَكَذَّبْتُم بِآيَاتِي وَلَمْ تُحِيطُوا بِهَا عِلْمًا؟

آیا نشانه های مرا دروغ گرفتید و حال آنکه از نظر علم بدانها احاطه نداشتید؟ سوره نمل (۲۷)، آیه ۸۶

آیه ای که ذیلاً نقل می شود بیش از پیش تأیید می کند که تفسیر حقیقی قرآن از سوی خداوند خواهد آمد. واژهٔ "پس" به زمان بعد اشاره دارد بعد از زمان نزول قرآن:

ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُ.

سپس بیان و (توضیح) آن (نیز) بر عهده ماست! سوره قیامت (۷۵)، آیه ۱۹

ترجمهٔ دیگر:

پس، بر ما واجب است که آن را روشن سازیم.

سؤالی که همهٔ مسلمانان باید مطرح کنند این است که "اگر پیامبر جدیدی بیاید و کتابی مانند قرآن بیاورد، آیا صرفاً بهاین دلیل که علما بهما میگویند که "مُهر" بهجای آن که در کنار یا بالای نامه گذاشته شود بر

پایین آن گذاشته می شود، باید او را منکر شویم و رد کنیم؟ آیا چنین واکنشی منصفانه، منطقی یا موجه است؟ آیا این همان روشی نیست که مسیحیان برای رد کردن رسول اکرم به کار برده و می برند؟ آیا نمی گویند که پیامبری که منتظرش هستند باید از آسمان بیاید؟ آیا آنها با تعبیر نادرست آیات انجیل حضرت محمد را رد نمی کنند؟ چه کسی تعبیر و تفسیر صحیح انجیل را بیان کرد؟

قرآن نه تنها تهدیدها و هشدارهایی (سورهٔ اعراف، آیات ۵۰-۵۰) خطاب به منکرین پیامبران جدید، بطوریکه قبلاً ذکر شد بیان میکند، بلکه به کسانی که پیامبران مزبور را بپذیرند و عدهٔ بهترین و شکو همندترین پاداشها را می دهد:

### وَالَّذِينَ آمَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فيها خَالِدُونَ.

کسانی که ایمان آورده و کارهای شایسته کردهاند [بهپاداش خود میرسند]. هیچ کسی را جز به قدر توانش تکلیف نمی کنیم. آنان همیشه در بهشت اند. (۷)، آیه ۲۲

به این نکتهٔ مهم در آیهٔ فوق توجّه نمایید: "ما بر دوش کسی فوق طاقت و توانش باری نمیگذاریم." آن "بار" چیست؟

- حسّ مسئولیت برای انتخاب سرنوشت روحانی خویش.
- تحقیق دربارهٔ خبر ظهور پیامبران جدید بدون توجّه بهباورهای سنّتی که اکثریت مؤمنین به آن اعتقاد
   دارند.
- ایمان مطلق و کامل داشتن به این باور: کسانی که خبر ظهور پیامبران جدید را مورد تحقیق و بررسی قرار میدهند کمک و تأیید میشوند تا اراده خود را با ارادهٔ خداوند تطبیق دهند:

# وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَتَّهُمْ سُبُلْنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ.

و کسانی که در راه ما کوشیدهاند به یقین راههای خود را بر آنان مینماییم و در حقیقتخدا با نیکوکاران است.

مؤمنین همهٔ ادیان بر این باورند که رهبران دینی آنها باید به آنها بگویند که بهچه چیزی معتقد باشند. آیهٔ فوق نشان می دهد که این تفکّر به کلّی بی اساس و نزد خداوند غیر قابل قبول است. کسانی که اجازه می دهند رهبرانشان به جای آنها به بینند و فکر کنند، به خداوند مؤمن و وفادار نیستند. در فصل نخست دیدیم که خداوند مومنینی را که ایمانشان بر پایه تقلید از والدین آنها قرار گرفته، سرزنش می کند. چنین مؤمنینی گوئی سرنوشت جاودانی خویش را بر روی ماسه های ناپایدار ساحلی بنا می کنند که موجی به ناگهان هر آنچه را که ساخته اند محو می سازد.

بنابر این آیا صلاح است نزد ر هبر دینی خود بروید و از او بپرسید که آیا این کتاب درست است؟ مسلّماً اگر مایلید میتوانید چنین کاری بکنید. امّا قبل از آن که به پیشوای خود مراجعه نمایید این مثال را در نظر

داشته باشید. فرض کنید که دیانت اسلام را به یک مسیحی یا یهودی معرفی میکنید. شما ساعتها، روزها، ماهها و حتّی سالها شکوه و جلال قرآن را به او نشان می دهید. اگر او در این خصوص به کشیش یا حاخام خود مراجعه کند چه خواهد شد؟ چقدر احتمال دارد که آن پیشوا با ذهنی باز و قلبی صاف به مطالعهٔ قرآن به پردازد؟ تا چه حدّ این احتمال وجود دارد که او را به پیگیری اش در مطالعهٔ اسلام تشویق کند؟ آیا حتّی یک در ملیون این احتمال وجود دارد؟

بر طبق موازین و معیارهای خداوند، هیچکس نمیتواند مسئولیت انتخاب سرنوشت خود را بهدیگران واگذارد. بهترین راه این است که این کتاب را چند بار بخوانید تا بهبینید آیا منطقی است، آیا خطاهای عمدهای در آن وجود دارد؟ آنگاه خالصانه دعا کنید که خداوند شما را هدایت نماید.

مثلاً بعضی از مسلمانان میگویند که به اندازهٔ کافی عربی نمی دانند که قرآن را درک کنند. مؤمنینی از این قبیل باید به خاطر داشته باشند که بعضی از کسانی که به اذیت و آزار حضرت محمّد پر داختند در زمرهٔ بر جسته ترین محقّقین زمان خود بودند. آنها زبان شناسان، نویسندگان، و شعرای بزرگی بودند که عربی را بهتر از اکثر رهبران دینی مسلمان زمان ما می دانستند.

بعضی از مسیحیان نیز همین بهانه را عنوان میکنند. آنها نیز سرنوشت خود را بهدست رهبران دینی خود می سپرند. بدون این که قرآن را خوانده باشند، یا حتّی دربارهٔ زندگی فوق العاده متمایز و چشمگیر رسول اکرم، برگزیدهٔ خداوند، به تحقیق پرداخته باشند، فرض مسلّم آنها این است که آن رسول از انبیای دروغین است. آنها بار مسئولیت برای انتخاب سرنوشت خود را نیز با این تصوّر که به زبان عبری یا یونانی آشنا نیستند که کتاب مقدّس را بخوانند، به دست کشیش خود می دهند. آنها احساس می کنند که قادر به درک این مسائل نیستند و از این رو از نظر معنوی از شناخت شکوه و جلال قرآن که چون آفتاب نشانهٔ عظمت و قدرت الهی است ناتوانند. انکار رسول اکرم مانند انکار خورشید است، امّا این انکار همچنان ادامه دارد.

به این ترتیب، دانستن زبان هیچ ارتباطی با شناختن پیامبران ندارد. مسیحیان نیز باید به خاطر داشته باشند که دو تن از برجسته ترین ر هبران مذهبی که حضرت مسیح را انکار کردند\_یعنی حنّان و قیافا\_ ازمحقّقین بزرگ زبان عبری و یونانی بودند. غالباً "یادگیری کتابی" سبب غرور می شود، قضاوت بشری را دگرگون می سازد، و ذهن انسان را به طرف تعصّب سوق می دهد.

## فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبِيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِم مَّا كَاثُوا بِهِ يَسْتَهْزِوُون.

هنگامی که رسولانشان دلایل روشنی برای آنان آوردند، بهدانشی که خود داشتند خوشحال بودند. ولی آنچه را به تمسخر میگرفتند آنان را فراگرفت! سوره غافر (٤٠)، آیه ۸۳

شناخت پیامبر جدیدی که از سوی خدا میآید امری است که به قلب و روح انسان ارتباط دارد. این شناخت ثمرهٔ خرد روحانی است نه آموزش علمی. این دستاورد بزرگ هیچ ارتباطی به داشتن درجهٔ دکترا در الهیات یا تسلّط بر زبانی خارجی ندارد. موهبت ایمان به ید قدرت الهی است، نه تحت اختیار و فرمان رهبران و محقّقین دینی.

وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ.

هیچ کسی نمی تواند ایمان بیاورد مگر به اجازهٔ خداوند.

سوره یونس (۱۰)، آیه ۱۰۰ همچنین سوره انعام (۲)، آیه ۱۱۱

اگر قلب انسان فاقد خرد و حکمت باشد، اگر مبتلا به تعصّب و امیال خودخواهانه باشد، تمام مدارک و مدارج دانشگاهی دنیا را خنثی می کند:

وَإِن يَرَوْاْ كُلَّ آيَةٍ لاَّ يُؤْمِنُواْ بِهَا.

اگر آنها کلّیه نشانه ها یا شواهد را به بینند، باز هم ایمان نخواهند آورد.. سوره اعراف (۷)، آیه ۱٤٦

ملاحظه فرمایید چه نوع مردمی را خالق ما مورد عنایت خود قرار میدهد:

وَثُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَنِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ.

مایلیم که بر ضعیفان روی زمین منّت گذاریم [آنها را مورد لطف قرار دهیم] و رهبران مردم و وارثانِ خود قرار دهیم.

چه مردمی از حضرت نوح پیروی کردند؟ مردم ممتاز جامعه چگونه با آن حضرت برخورد کردند؟ آنها گفتند:

مَا نَرَاكَ إِلاَّ بَشَرًا مِّثْلُنَا وَمَا نَرَاكَ اتَّبِعَكَ إِلاَّ الَّذِينَ هُمْ أَرَادُلُنَا.

ما تو را جز بشری مثل خود نمی بینیم و جز جماعتی از فرومایگان، کسی دیگر را نمی بینیم که از تو سوره هود (۱۱)، آیه ۲۷

چه نوع مردمی از حضرت مسیح پیروی کردند؟ مردمان ممتاز جامعه یا مردم معمولی وطبقات پائین حامعه؟

عیسی بر سر راه خود به یک باجگیر به نام متی برخورد که در محل وصول باج و خراج نشسته بود. عیسی به او فرمود: "بیا و مرا پیروی کن!" متی فوراً برخاست و همراه او رفت. یک روز عیسی و شاگردانش در خانهٔ متی بر سر سفرهٔ غذا نشسته بودند. عدّه ای از باجگیران و اشخاص بدنام شهر نیز مهمان متی بودند. وقتی روحانیون این را دیدند، اعتراض کنان به شاگردان عیسی گفتند: "چرا استاد شما با این قبیل افراد نشست و برخاست میکند؟"

انکار کردن پیامبران الهی خطا و گناهی بزرگ است. نباید آن را کوچک شمرد. ورود و سکونت ابدی در جهنّم مطرح است. آیا هیچ مؤمنی باید سرنوشت روحانی خود را در ارتباط با یک چنین سرنوشتی بهبخت

و اقبال واگذار نماید؟ از آنجائی که این موضوع حائز اهمیّت بسیار است، این فصل را با مطالعهٔ وعدههای خداوند در مورد پیامبران جدید و نتایج انکار یا پذیرش آنها بهپایان میرسانیم. این وعدهها عبارتند از:

إِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ رُسُلٌ...

سوره اعراف (٧)، آیه ۳۵

اگر پیامبرانی به سوی شما آیند، که البته خواهند آمد...

نتایج انکار یا قبول پیامبران آنطور که در سورهٔ دیگر قرآن بیان شده چنین است:

وَسِيقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ رُمَرًا حَتَى إِذَا جَاؤُوهَا فُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِّنكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبَّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاء يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ قِيلَ الْجَنَّةِ رُمَرًا حَتَّى إِذَا الْخُلُوا أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَيِنْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ رُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا وَقُلُوا الْجَهَرُ فَيهَا فَيِنْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَقُوا رَبَّهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ رُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاؤُوهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنْتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَالْخُلُوهَا خَالِدِينَ وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُرْنَ الْأَرْضَ نَتَبَوَّأُ مِنَ الْجَنِّةِ حَيْثُ نَتْبَاء فَيْعُمَ أَجْرُ الْعَالَمِينَ وَتَرَى الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُعْمَ أَجْرُ الْعَالَمِينَ وَتَرَى الْمَلَائِكَةَ حَافِينَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسْمَعُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلُ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ.

و کسانی که کافر شدند گروه گروه به سوی جهنم رانده می شوند. وقتی به دوزخ می رسند، در های آن گشوده می شود و نگهبانان دوزخ به آنها می گویند: "آیا رسولانی از میان شما به سویتان نیامدند که آیات پروردگارتان را برای شما بخوانند و از ملاقات این روز شما را بر حذر دارند؟" می گویند: "آری، (پیامبران آمدند و آیات الهی را بر ما خواندند، و ما مخالفت کردیم!) ولی فرمان عذاب الهی بر کافران مسلم شده است. به آنان گفته می شود: "از در های جهنم وارد شوید، جاودانه در آن بمانید. چه بد جایگاهی است جایگاه متکبران!"

و کسانی که تقوای الهی پیشه کردند گروه گروه به سوی به شت برده می شوند. هنگامی که به آن می رسند در های به شت گشوده می شود و نگهبانان به آنان می گویند: "سلام بر شما! گوارا باد بر شما این نعمتها! داخل به شت شوید و جاودانه بمانید!" آنها می گویند: "حمد و ستایش مخصوص خداوندی است که به وعده خویش درباره ما وفا کرد و زمین (به شت) را میراث ما قرار داد که هر جا را بخواهیم منزلگاه خود قرار دهیم. چه نیکوست پاداش عمل کنندگان!"

(در آن روز) فرشتگان را میبینی که بر گرد عرش خدا حلقه زدهاند و پروردگارشان را تسبیح میگویند. در میان بندگان بحق داوری میشود و (سرانجام) گفته خواهد شد: "حمد مخصوص خدا پروردگار جهانیان است!"

## وعدهٔ ظهور پیامبران جدید

### قسمت دوّم

و عدهٔ ظهور پیامبران جدید از طرف خداوند را در بسیاری از سورههای قرآن میتوان یافت. چند آیهٔ دیگر را مورد بررسی قرار میدهیم:

لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ رَسُولٌ مِّنَ اللَّهِ يَتْلُو صُحُفًا مُطَهَّرَةً فيهَا كُتُبٌ قَيِّمَةٌ...وَذَلكَ دينُ الْقَيِّمَة.

کسانی که کفر ورزیدند اعم از آن که از اهل کتاب باشند یا از کافران راههای خود را ترک نخواهند کرد تا وقتی که برای آنها "بیّنه" [دلیل] بیاید رسولی از سوی خداوند که از برای آنها صفحات مقدّس و مطهّری را که در آن میتوان کتابهایی یافت، بخواند...آن دین حقّ است. سوره بیّنه (۹۸)، آیات ۵-۱

از آیات فوق چه می آموزیم؟ این آیات به ما می آموزند که اهل کتاب که اسلام را نمی پذیرند و مردم بی دین به اعراض خود ادامه خواهند داد تا زمانی که پیامبر دیگری بیاید. در آن زمان فرصت جدیدی به آنها داده خواهد شد. یک بار دیگر آنها این فرصت را خواهند یافت که حق را به پذیرند.

آیات فوق بهچه کسانی اشاره دارند؟ بهنکات زیر توّجه کنید:

- آیات مزبور هیچ اشارهای به رسول اکرم یا اسلام ندارند.
- این آیات به نحوهٔ رفتار مردم در زمان آینده اشاره دارند.
- آنها بهظهور پیامبری از سوی خداوند اشاره دارند که با "دلیل" (بینه) خواهد آمد.
  - بيامبر جديد كتابهائي خواهد آورد (رسول اكرم فقط يك كتاب آورد).
- آیات فوق با عبارت "آن دین" پایان می یابند. کلمهٔ "آن" به آینده اشاره دارد، یعنی به دیانتی غیر از اسلام.

محمَد: خاتَم انبياء

حال بهبررسی آیهٔ دیگری که از دو قسمت، یعنی از یک سئوال تأکیدی و پاسخ آن، تشکیل شده است میپردازیم:

ابتدا سؤال را بررسى مىكنيم:

أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسِني إَمَامًا وَرَحْمَةً.

اگر کسی با دلیل محکمی از جانب پروردگارش بیاید و آنرا به عنوان شاهد [حقانیت خود] بخواند [مسلمین چگونه باید با او رفتار کنند؟ [همانطوری که] قبل از او کتاب موسی پیشوا و رحمت [و شاهد حقّانیت او] بود؟

ترجمهٔ روانتر از این آیه در زیر نقل میشود:

به پیامبری که با دلائل واضح و روشن از سوی پروردگارش می آید بیامبری که آیات الهی را به عنوان شاهدی بر رسالت او بود [مؤمنین چگونه باید به او جواب دهند؟]

آیهٔ فوق سؤالی را مطرح میکند که جواب را در بر دارد. در واقع از ما میپرسد: با پیامبری که با دلائل واضح از سوی پروردگارش میآید چگونه باید رفتار کرد؟ مؤمنین چگونه باید با او روبرو شوند؟ آیا باید او را انکار کنند، یا دربارهٔ پیامش به تحقیق بپردازند؟

حال بهمطالعهٔ قسمت دوم همان آیه که شامل جواب است میپردازیم:

أُوْلَئِكَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَكْفُرْ بِهِ مِنَ الأَحْزَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ وَلَكِنَّ ا أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يُوْمِنُونَ.

[کسانی که این شاهد را میبینند] به او ایمان می آورند. اما کسانی که از گروه های مختلف [پیروان ادیان جهان] به او ایمان نمی آورند، دوزخ در انتظار آنهاست. درباره او [موعود] هیچ شکی نداشته باش. او حقّ است و از جانب پروردگار تو آمده، اما اکثر مردم [به او] ایمان نمی آورند. سوره هود (۱۱)، آیه ۱۷

نگاهی کوتاه به بخش دوم آیه معنای بخش اوّل را کاملاً روشن میسازد. "آنها" که به "او" ایمان میآورند چه کسانی هستند؟ "آنها" مؤمنین واقعی هستند، کسانی که دارای خردمندی روحانی هستند، کسانی که ذهنی باز و قلبی صاف دارند، کسانی که به کلام پیامبر جدید که با دلایل واضح و روشن از سوی پروردگارش میآید و آیات او را به عنوان شاهدی از سوی حضرتش میخواند گوش فرا میدهند. سرنوشت کسانی که پیامبر جدید را انکار میکنند چه خواهد بود؟ آنها به همان سرنوشتی دچار میشوند که منکرین همیشه با آن روبرو بوده اند یعنی ابتلای ابدی به آتش دوز خ

لطفاً بهاطمینانی که پروردگار مهربان بهما میدهد تا کلّیه تردیدهای ما را دربارهٔ پیامبر موعود برطرف ساز د، توجّه کنید:

## فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ.

هیچ شکی [درباره] او مکن، او [پیامبر جدید] حق است و از جانب پروردگار تو آمده. سوره هود (۱۱)، آیه ۱۷

کلمات پایانی آیه سرنوشت سخت و دشوار پیامبر جدید را پیشگوئی مینماید. حتّی اگر با دلیل واضح و قانع کننده بیاید، حتّی اگر آیات خدا را بخواند\_علیرغم تمام اینها "اکثر مردم به او ایمان نمی آورند." چرا بیشتر مسلمین چنین پیامبر بزرگی را انکار میکنند؟ زیرا آنها از قبل این تصور نادرست را که "خداوند هرگز بعد از حضرت محمّد پیامبری را نخواهد فرستاد" پذیرفته اند. این آیه به وضوح عقیده متداول میان مسلمانان را پیش بینی میکند: که حتّی اگر پیامبری با چندین کتابی از آثار مقدّسه بیاید که هر کدام از آنها مانند قرآن باشکوه و ممتاز باشد، باز هم او را رد خواهند کرد\_شاید حتّی او را زندانی کنند یا به قتل برسانند\_زیرا او اساسی ترین اعتقاد آنها\_یعنی اصل "خاتم النّبیّین" را\_نقض کرده است.

همین پیام در آیهٔ زیر نیز دیگربار تأیید شده:

## وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَّمنتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ لِّكُلِّ نَبَإٍ مُّسْتَقَرٌّ وسَوْف تَعْلَمُونَ.

قوم تو [مسلمانان] او را تكذیب كرده اند، اگر چه او حقّ است. بگو، "من نگهدار یا مسؤل شما نیستم. برای تحقّق هر خبری زمان خاصّی معیّن شده. زود است كه بدانید."

سوره انعام (٦)، آیات ۲۷-۲۳

در آیهٔ فوق، خداوند با حضرت محمد دربارهٔ پیروان آن حضرت سخن میگوید. در اینجا نکاتی چند برای آن حضرت بیان میکند:

- پیامبر موعود حقّ است و حق را بیان میکند، با این حال امّت تو (مسلمانان) او را انکار خواهند کرد.
- کسانی که او را انکار کنند با پیامدهای انکارشان روبرو خواهند شد. رسول اکرم مسئول انکار آنها نخواهند بود.
  - تحقق هر خبری زمان معینی دارد.
  - وقتى اين پيامبر بيايد، متوجّه خواهي شد كه اين پيشگوئي تحقّق يافته است.

### این آیات را نیز ملاحظه کنید:

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَاهُم مِّن تَنْذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ.

این کتاب، که هیچ [جای] شك در آن نیست، از طرف پروردگار جهان نازل شده. میگویند آن را جعل کرده است. [نه چنین است] او حق است و از جانب پروردگار توست تا مردمی را که پیش از تو بیمدهندهای برای آنان نیامده است هشدار دهد. شاید هدایت یابند.

در آیات فوق پیشگوئی هائی است دربارهٔ پیامبری که بعد از رسول اکرم خواهد آمد و کتابی که بعد از قر آن فرستاده خواهد شد. دلایل آن ذیلاً بیان میشوند:

محمَد: خاتَم انبياء

این آیات به دو فرد اشاره دارند که به وضوح به عنوان "تو" (حضرت محمّد) و "او" (بیم دهندهٔ آینده) مشخّص می شوند.

- آیات بیان میکنند که هشداردهنده برای کسانی خواهد آمد که برای آنها هنوز هشداردهندهای فرستاده نشده است. حضرت محمّد نمیتواند این هشداردهندهٔ جدید باشد، زیرا برای مردم عربستان قبلاً هشداردهندهٔای فرستاده شده بود.
- عبارت "هو الحقِّ" (او حق است) چندین مرتبه در سراسر قرآن در اشاره به پیامبر آینده تکرار شده است.

آیاتی که ذیلاً نقل میشوند نشان میدهند که فقط مسلمانانی که عرفان واقعی و ایمان حقیقی دارند پیامبر جدید را خواهند شناخت:

وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِن رَّبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِثَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللَّهَ لَهَادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقيم.

کسانی که به آنها دانش عطا شده می فهمند که او حق است و از سوی پروردگارت آمده، پس به او ایمان خواهند آورد و قلبشان فوراً او را خواهد پذیرفت. مطمئناً، خداوند مؤمنان [مسلمین حقیقی] را به راه راست هدایت می نماید [به شناختن موعود موفق می کند].

مؤمنین در راه راست هستند، چه نیازی دارند که دوباره براه راست هدایت شوند؟

وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ.

کسانی که به ایشان علم داده شده، یعنی آیات قرآن را می شناسند، می فهمند کسی که از جانب پروردگار تو آمده [از آسمان اراده الهی نازل شده] از جانب خداست و به راه خداوند عزیز و حمید هدایت میکند. سوره سبا (۲۶)، آیه ۲

### بهاین آیات نیز توجه نمایید:

وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِّنَفْسِهِ وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرِ.

کسی که درباره او در کتاب بهتو وحی کردیم از جانب خداست. آنچه پیش اوست [مانند قرآن] تصدیق میکند. خداوند نسبت بهبندگانش خبیر و بیناست! سپس این کتاب (قرآن) را بهگروهی از بندگان برگزیده خود بهمیراث دادیم. (اما) از میان آنها عده ای بر خود ستم کردند، و عده ای میانه رو بودند، و گروهی به اذن خدا در نیکی ها (از همه) پیشی گرفتند، و این، فضیلت بزرگی است!

## محتوای آیات فوق را مورد بررسی قرار میدهیم:

• آیه با اشاره به شخص معیّنی شروع می شود که، همانطور که در قرآن ثبت شده، خداوند دربارهٔ او با حضرت محمّد سخن می گوید.

- خداوند او راحق، یعنی از جانب خود، میخواند.
- آنچه را که قبل از او نازل شده، یعنی قرآن را، تأیید میکند.
- در هنگام ظهور او مسلمانان، به سه طریق به دعوت او جواب می دهند: برخی با رد کردن او به خود ظلم روا می دارند؛ بعضی او را ندیده می گیرند یا نسبت به او بی تفاوت می مانند. امّا سومین گروه، که مسلمانان واقعی هستند، به اجازهٔ خداوند، به دعوت او پاسخ می دهند و او را به عنوان پیامبر جدید تصدیق می کنند. این مسلمانان مورد فضل الهی قرار می گیرند.

سوره دهم قرآن (یونس) مکرراً به "و عده"ای اشاره میکند. قبل از بررسی آن فصل، باید توجّه داشته باشیم که واژهٔ "و عده" در رابطه با ظهور رسول اکرم استفاده شده است:

### وَيَقُولُونَ سُنبْحَانَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعُدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً.

و میگویند، "منزه است پروردگار ما که و عده پروردگار ما قطعا تحقق مییابد." سوره بنی اسرائیل (۱۷) آیه ۱۰۸

آیات ٤٦ تا ۵۵ سورهٔ یونس (۱۰) قطعات بسیاری را از "تصویر معمّاگونهٔ قرآنی" دربارهٔ ظهور پیامبری جدید از طرف خداوند ارائه میدهد. آیات مزبور را بهاختصار مرور میکنیم:

- آیه ٤٦: رویدادهای خاصّی بعد از رحلت حضرت محمّد رخ خواهد داد.
  - آیه ٤٧: هر امّتی دارای پیامبری خواهد بود.
  - آیه ٤٨: مردم میپرسند: "این وعده کی تحقق خواهد یافت؟"
- آیه ۶۹ خداوند حاکم حقیقی است (او تصمیم میگیرد چه زمانی و عده تحقق یابد).

(قسمت اوّل):

• آیه ۶۹ (امّا باید به خاطر داشته باشید که) هر امّتی دارای عمر معیّنی است.

(بخش دوم):

• آیه ۵۰: منکرین و عده باید در انتظار عذاب باشند. (ظهور پیامبری جدید مجازاتی است برای کسانی که به او انکار کنند و فضلی است برای کسانی که به او اقبال نمایند.)

آیهٔ بعد (یونس، آیه ۵۱) بهظهور پیامبری جدید اشاره مینماید:

أَثُمَّ إِذًا مَا وَقَعَ آمَنْتُم بِهِ.

آيا پس از اينكه أن واقعه تحقّق يابد، ايمان مي أوريد؟

سوره يونس (١٠)، آيه ٥١

#### تر جمهٔ سادهتر:

وقتى وعده تحقّق يابد، آيا موعود را مىپذيريد؟

محمَد: خاتَم انبياء

سلسلهٔ آیات به وضوح این معنا را بیان میکنند که آنها به ظهور پیامبری جدید از سوی خداوند در ساعتی معین اشاره دارند.

كفّارى كه در زمان حضرت محمّد زندگى مىكردند، غالباً و عده هاى خداوند را به مسخره مىگرفتند. آنها مىگفتند، "باشد كه و عده هاى شما زودتر تحقّق يابد." آنها مىخواستند ببينند كه آيا حق به جانب رسول اكرم است؟ پاسخ خداوند اين بود كه تحقّق و عده ها، حتّى يك ساعت، قبل از مو عد مقرر و يا بعد از آن نخواهد بود. آيه قبلى از افراد شكّاك مى پرسد: شما "و عده" خداوند را به مسخره مىگرفتيد. آيا، حتّى بعد از تحقّق و عده و ظهور موعود، باز هم تمسخر خواهيد كرد؟

آیهٔ بعد (یونس، ۵۲) به مجازاتی اشاره دارد که در انتظار کسانی است که پیامبر جدید را انکار میکنند:

تُمَّ قِيلَ لِلَّذِينَ ظَلَمُواْ ذُوقُواْ عَذَابَ الْخُلْدِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلاَّ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ.

به ستمکار آن گفته خواهد شد: "عذاب ابدی را بچشید. آیا انتظاری جز روبرو شدن با محصول زندگی خود دارید؟"

آیهٔ بعد (یونس، ۵۳) یک بار دیگر بهظهور پیامبر جدید اشاره دارد:

وَيَسْتَنْبِثُونَكَ أَحَقٌّ هُوَ قُلُ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ وَمَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ.

و از تو می پر سند: "آیا او حق است؟" بگو: "آری، سوگند به پروردگارم که **او قطعاً حق است** و شما نمی توانید جلوی او را بگیرید.

آیهٔ ۵۵ یک بار دیگر و عده را مورد تأیید قرار میدهد:

...أَلاَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ.

سوره يونس (١٠)، آيه ٥٥

... مسلماً ، وعده خدا حقيقت است، اما اكثر شان نمي دانند.

آیهٔ فوق یک بار دیگر نشان میدهد که اکثر مردم منظور از این پیشگوئیها را نمیدانند. به این آیه توجّه نمایید:

وَأَنذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ.

به آنها درباره روز پشیمانی هشدار بده هنگامیکه حکم خدا [نقشه خدا] به انجام می رسد. آنها بکلی غافلند و ایمان نمی آورند.

اکثر مفسّرین تصوّر میکنند که آیهٔ فوق به "روز قیامت" اشاره دارد. امّا آیه بهوضوح نشان میدهد که به طرز واکنش مردم به پیامبر جدید خداوند اشاره میکند. وقتی رسول اکرم ظهور فرمود چه اتّفاقی افتاد؟

- مردم در خصوص سرنوشت روحانی خود بی توجه بودند.
  - آنها به آن رسول ایمان نیاور دند.

بی توجّهی و غفلت به انکار منجر می شود. چگونه ممکن است کسی در زندگی بعدی غافل و بی توجّه باشد و از ایمان آوردن خودداری نماید؟ احساس آنها در زندگی بعدی یعنی بعد از رحلت "حسرت" خواهد بود که چرا به ندای یزدان پاسخ ندادند. به این ترتیب "روز حسرت" اشارهٔ دیگری به زمان ظهور پیامبر جدیدی از سوی خداوند است.

یکی از حیرتانگیزترین پیشگوئیهای قرآن آیات اوّلیهٔ سورهٔ محمد است:

الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدُّوا عَن سَبِيلِ اللَّهِ أَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُوَ الْحَقُّ مِن رَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ سَيَنَاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بَالَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا اتَّبَعُوا الْبَاطِلَ وَأَنَّ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ مِن رَبِّهِمْ كَذَلِكَ يَصْرِبُ اللَّهُ لِلنَّاسِ أَمْثَالَهُمْ.

کسانی که کافر شدند و (مردم را) از راه خدا بازداشتند، (خداوند) اعمالشان را نابود میکند! و کسانی که ایمان آوردند و کارهای شایسته انجام دادند و به آنچه بر محمّد نازل شده و او حق است و از سوی پروردگارشان آمده نیز ایمان آوردند، خداوند گناهانشان را می بخشد و کارشان را اصلاح میکند! این بخاطر آن است که کافران از باطل پیروی کردند، و مؤمنان از حقی که از سوی پروردگارشان بود تبعیت نمودند. این گونه خداوند برای مردم مثل می زند!

هر کسی که آیات فوق را بخواند نمی تواند شک داشته باشد که آنها فقط به حضرت محمّد اشاره دارند. امّا تحلیلی دقیق از محتوای آنها نشان می دهد که آنها معنای دوگانه دارند: آنها ممکن است نه تنها به حضرت محمّد، بلکه به پیامبر آینده ای که از سوی خداوند می آید اشاره داشته باشند.

برای درک دو معنی، آیات مزبور را با کلماتی که در میان [] گذاشته شده بخوانید:

کسانی که [به اسلام] ایمان آورند و اعمال شایسته انجام دادند و ایمان آورند به آنچه که فرو فرستاده می شود بر محمد [پیامبر جدید] حق است و از سوی پروردگار آنها آمده خداوند گناهان آنها [مؤمنین جدید] را خواهد بخشید و حال آنها را اصلاح خواهد کرد.

چگونه می توان گفت که آیات فوق در و هلهٔ اوّل نه به حضرت محمّد، بلکه به کسی که بعد از او خواهد آمد اشاره دارند؟ این اشارهٔ مهمّ را که در آیهٔ دوم پنهان است در نظر گیرید:

وَالَّذِينَ آمَنُوا...وَآمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ.

كسانى كه ايمان آوردند...و به آنچه بر محمّد نازل شده ايمان آوردند.

بدیهی است که مؤمنین \_\_یعنی مسلمانان \_\_به آنچه که قر آن تعلیم می دهد ایمان دارند. پس از چه رو این آیه به کسانی اشاره دارد که هم "ایمان دارند" و هم "بر آنچه که بر محمّد نازل شده ایمان دارند" آیا منطقی نیست که فرض کنیم که عبارت دوم به مؤمنینی اشاره داد که آنچه را که بر حضرت محمّد دربارهٔ پیامبر جدید نازل شده \_\_ درباره کسی که به عنوان "و او حقّ است از سوی پروردگار آنها" معرفی شده \_\_ می پذیرند بعلاوه، همانطور که قبلاً ملاحظه نمودیم، عبارت "هُوَ الْحَقُّ" یا "هُوَ الْحَقُّ مِن رَبِّهِمْ" بیان منحصر به فردی است که قرآن به دفعات برای مشخص کردن پیامبر جدید به کار می برد.

محمَد: خاتَم انبياء

یک احتمال دیگر را هم در نظر بگیرید. اگر نام پیامبر جدید که بعد از حضرت محمّد می آید باز هم محمّد باشد یا ترکیبی از اسمهایی باشد که نام مزبور را در بر بگیرد چه خواهد شد؟ اگر این احتمال را بپذیریم، آیهٔ مزبور این پیام را بیان خواهد کرد:

کسانی که [به اسلام] ایمان آورند و اعمال شایسته انجام دهند و به "محمّد" [پیامبر جدید از سوی خدا] هم ایمان آورند و او حقّ است از سوی پروردگار آنها [مؤمنین جدید] خداوند گناهان آنها [مؤمنین جدید] زا خواهد بخشید و به آنها یاری خواهد نمود. این بدان جهت است که آنهائی که [مسلمانانی که به پیشگوئیهای قرآن] ایمان ندارند از باطل پیروی میکنند، در حالیکه کسانی که [مسلمانانی که به پیشگوئیهای قرآن] ایمان دارند حقّی را که از سوی پروردگار آنها است پیروی میکنند. اینچنین خداوند از برای مردمان مثال میآورد.

آیهٔ سوم نکات بیشتری برای راهنمایی ما در بر دارد. این آیه گویای آن است که:

آنان که ایمان نیاورند [مسلمانان ریاکار] از باطل پیروی نمایند در حالی که کسانی که ایمان آورند [مسلمانان حقیقی] از حقی که از جانب پروردگار آنها است پیروی نمایند.

بسیاری از مسلمانان قرآن را میخوانند امّا واقعاً به آنچه که میخوانند ایمان ندارند. چنین مؤمنینی مؤمنین واقعی نیستند. اینان اگر با پیامبر جدید مواجه شوند، او را انکار خواهند کرد. امّا مؤمنین واقعی، آنچنان که آیه بیان میدارد:

از حقّی که از جانب پروردگار آنها است پیروی نمایند.

کلمات پایانی آیهٔ ۳ اشاره دیگر در بر دارد: "اینچنین مثال می آورد خداوند از برای مردمان." مثال همیشه دارای معانی متعدد یا مخفی است. وگرنه چرا خداوند این آیات را مثال می نامد؟ مقصود از استفاده از کلمهٔ "مثال" جلب کردن توجّه ما به معانی باطنی و پنهانی این آیات مهم است.

درست همانطور که با کنار هم گذاشتن قطعات یک عکس، تصویر بهتری از کلّ طرح به دست میآید، مشاهدهٔ آیات مرتبط در کنار هم نیز همین نتیجه را حاصل میکند. حال بعضی از آیاتی را که قبلاً مطالعه کرده ایم کنار یکدیگر قرار می دهیم تا عکس جامعی از آنها به بینیم:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولٌ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِيَ بَيْنَهُم بِالْقِسْطِ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ قُل لاَّ أَمْلِكُ لِنَفْسِي ضَرَّا وَلاَ نَفْعًا إِلاَّ مَا شَاء اللهُ لِكُلُّ أُمَّةٍ أَجَلٌ إِذَا جَاء أَجَلُهُمْ فَلاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ...وَيَسْتَنبِنُونَكَ أَحَقٌ هُوَ قُلُ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقِّ وَمَا أَنتُمْ بِمُعْجِزِينَ.

### ترجمه ١:

برای هر امّتی، رسولی است. چون رسولشان بیاید میانشان به عدالت داوری شود، بدون کوچکترین بی عدالتی. آنها به حالت مبارزه می گویند: "چه موقع این و عده تحقق می یابد، اگر راست می گویید؟" بگو، "من هیچ قدرتی بر نفع و ضرر خودم ندارم، فقط آنچه خدا بخواهد انجام می شود." هر امّتی مدت عمر معینی دارد. هنگامیکه اجل آنها فرا رسد، آنها نمی توانند آن را یک ساعت به عقب یا جلو بیاندازند...تو را

به مبارزه می طلبند تا پیش بینی کنی. از تو می پرسند "آیا او حق است؟" بگو، "بله، قسم به پروردگارم، او حق است و شما هرگز نمی توانید مانع او شوید."

#### ترجمه ۲

هر گروهی پیغمبری دارند. وقتی پیغمبرشان برای آنها آمد، بین آنها بعدالت حکم میشود و به آنها ظلمی نمیشود. میگویند: "اگر راست میگوئید این و عدهای که میدهی چه موقع به انجام می رسد؟" بگو: "من برای خودم، مالك نفع و ضرری نیستم، جز آنچه خدا بخواهد." هر امّتی با اجل روبرو میشود. وقتی اجلشان فرا رسد نمی توانند آنرا ساعتی عقب یا جلو بیندازند...از تو می پرسند: "آیا آن (و عده ای که می دهی) راست است؟" بگو: "قسم به خداوندم که راست و درست است و شما نمی توانید جلوی آنرا بگیرید."

آیهای که ذیلاً نقل میشود نیز به آینده اشاره دارد:

أُوْلَئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنُّبُوَّةَ فَإِن يَكْفُرْ بِهَا هَؤُلاء فَقَدْ وَكَلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُواْ بِهَا بِكَافِرِينَ.

آنها افرادی بودند که به آنها کتاب آسمانی، حکمت، و پیامبری داده ایم. اگر این مردم ایمان نیاورند، عده دیگری را جانشین آنها خواهیم کرد، و آن مردم جدید کافر نخواهند بود. سوره انعام (٦)، آیه ۸۹

این آیهٔ مختصر را نیز مدّ نظر قرار دهید:

وَإِذَا الرُّسئلُ أُقِّتَتْ.

سوره مرسلات (۷۷)، آیه ۱۱

هنگامی که زمان [ظهور] رسولان فرا می رسد!

اگر توجّه کرده باشید، اکثر نبوّاتی که بهظهور پیامبران اشاره دارد به صورت جمع است بیامبران" نه "پیامبر". پیشگوئیها پیامبر". پیشگوئیها دین حقیقت) اشاره دارند نه ادیان. این خود میتواند اشاره ای باشد که خداوند بیش از یک پیامبر خواهد فرستاد تا یک دیانت را تثبیت نمایند، درست همانطور که در مورد مسیحیّت اتّفاق افتاد. یوحنای تعمید دهنده و حضرت مسیح مبعوث شدند تا یک دیانت، یعنی دیانت مسیحی را تأسیس و تثبیت نمایند.

وقتی پیشگوئیهای قرآن دربارهٔ ظهور پیامبران جدید در کنار هم ملاحظه شوند، تصویر واضحی از نقشهٔ الهی ظاهر می شود. متأسفانه، علمای مسلمان این پیشگوئیها را نادیده گرفتهاند و در عوض در ایجاد قصری عظیم توفیق یافتهاند که تقریباً همهٔ مسلمانان با غرور در آن زندگی می کنند. چه اشاراتی در قرآن از این قصر حمایت می کند؟ معنای تحریف شدهٔ یک کلمه: محلّ یک "مُهر" روی یک نامه! چگونه؟ چون مُهر یا امضاء در پایین نامه گذاشته می شود، این ثابت می کند که حضرت محمّد آخرین پیامبر از سوی خدا است! باور نکر دنی است! تمامی این آیات واضح قرآن که ظهور پیامبران جدید از سوی خدا را پیش بینی می کنند تحریف یا نادیده گرفته شده، امّا اصلی بی اساس، که بر پایهٔ محلّ مُهر استوار است، زنده نگه داشته شده و به قصری عالی تبدیل گردیده با دری که کاملاً قفل شده، قفلی که هرگز کسی نتواند آن را بگشاید! امّا در حقیقت چنین نیست، قرآن هیچ دری را نمی بندد.

بهمعنای عمیق این آیهٔ اعجاب انگیز توجه نمایید:

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَيَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ.

ای کسانی که ایمان دارید، اگر شخص شروری خبری برای شما آورد، شما اول باید تحقیق کنید [از او دلیل روشن بخواهید]، تا مبادا از روی نادانی، با بعضی از مردم با بی عدالتی رفتار کنید، سپس از آنچه انجام داده اید متأسف و پشیمان شوید.

آیات فوق بهچند دلیل به نحوی ظریف به ظهور پیامبری جدید اشاره دارند:

- همانطور که خواهیم دید، کلمهٔ عربی "فَتَبَیّتُوا" که غالباً به "دلیل روشن بیاورید" ترجمه می شود در سراسر قرآن در اشاره به دلایلی که پیامبران عرضه میکنند به کار می رود.
  - كلمهٔ "نبأ" بهمعنى خبر نيز در رابطه با پيامبران بهكار مىرود و با "نبى" همريشه است.
- بخش دوم آیه به خبری اشاره می کند که نیاز به "دلیل" دارد. یک موضوع شخصی نیست. زیرا آیه بیان می کند که اگر دلیل نخواهیم و تحقیق نکنیم، ممکن است گروهی از مردمان پیروان دیانت جدید را به جهالت متّهم نماییم. مثلاً، بسیاری از مسیحیان بدون آن که دلیلی بخواهند اسلام را انکار می کنند و مسلمانان را به جهالت یا "نفوس گمراه" متّهم می سازند. کسانی که تهمت می زنند چه زمانی از کاری که کرده اند پشیمان می شوند و طریق ندامت در پیش می گیرند؟ بعد از آن که از این جهان در گذشتند. تنها در آن زمان است که به رفتار خود در انکار نابخردانهٔ حقیقت پی می برند.
- چرا چنین دستوری به ما داده می شود؟ آیهٔ مزبور تنها در رابطه با خبر ظهور پیامبران معنی و مفهوم پیدا می کند. زیرا مردم در طول تمام اعصار و قرون به جای آن که دلیل و حجّت بطلبند، به سادگی خبر کسانی را که خداوند فرستاد ندیده و نشنیده گرفتند. برای آن که در غلبه بر این تعصّب قوی کم کی به ما شده باشد، خداوند ما را تعلیم می دهد که دلیل و برهان بطلبیم، حتّی اگر تصوّر نماییم که به علّت غیرموثق بودن منبع خبر، جستجو بی ثمر است. به عبارت دیگر، لزوم تحقیق آنقدر مبرم است که ما نباید هیچ ادّعایی را بدون بررسی دقیق مردود شمریم.

برای پی بردن به اهمیت کلمهٔ "بینه" به معنای "دلیل و اضح" که در آیهٔ فوق (حجرات، آیهٔ آ) به کار رفته، آن را در متن چند آیه، از جمله آیاتی که به ظهور پیامبران جدید اشاره دارند مورد بررسی قرار می دهیم:

| بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِي.<br>از جانب پروردگارم دلیل روشنی است <sub>.</sub> | هود (۱۱)، آیه ۸۸<br>هود (۱۱)، آیه ۲۳<br>هود (۱۱)، آیه ۲۸ |
|-------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ.                           | حدید (۵۷)، آیه ۲۵                                        |
| ما رسولان خود را با <b>دلایل روشن</b> فرستادیم.                         |                                                          |

| جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ.                                            | یونس (۱۰)، آیه ۱۳ |
|-----------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| رسو لانشان با <b>دلایل روشن</b> نزدشان رفتند.                                     |                   |
| تُمَّ بَعَثْنًا مِن بَعْدِهِ رُسُلاً إِلَى قَوْمِهِمْ فَجَآؤُوهُم بِالْبَيِّنَاتِ | یونس (۱۰)، آیه ۷۶ |
| ما بعد از او رسولانی بر مردمانشان فرستادیم و آنها دلایل آشکار برایشان             |                   |
| آوردند                                                                            |                   |
| جَاءتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالزُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنيرِ.      | فاطر (۳۵)، آیه ۲۵ |
| رسو لانشان با دلایل روشن و کتابهای آسمانی روشنگر نزدشان رفتند.                    |                   |
| تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ.                                            | غافر (٤٠)، آيه ٢٢ |
| پیامبر انشان با دلایل روشن برای آنها میآمدند.                                     |                   |
| فَلَمَّا جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ                                    | غافر (٤٠)، آيه ٨٣ |
| چون رسولانشان دلایل روشنی برای آنان آوردند                                        |                   |

آیاتی که ذیلاً نقل میشوند و در همین فصل نقل شده اند، به پیامبر ان آینده اشاره دارند:

| حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ رَسُولٌ مِّنَ اللَّهِ                                                                      | بیّنه (۹۸)، آیات ۲-۱ |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| تا دلیل روشنی برای آنها بیاید_پیامبری از سوی خدا                                                                            |                      |
| أَفَمَن كَانَ عَلَى بِيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُفَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن | هود (۱۱)، آیه ۱۷     |
| رَّبِّك.                                                                                                                    |                      |
| اگر کسی با دلیل محکمی از جانب پروردگارش بیاید و آنرا به عنوان شاهد                                                          |                      |
| [حقانیت خود] بخواند [مسلمین چگونه باید با او رفتار کنند؟]پس درباره او                                                       |                      |
| تردید مکن که او حق است [و] از جانب پروردگارت [آمده است].                                                                    |                      |

چنین نتیجه گیری می نماییم که آیهٔ ششم از سورهٔ حجرات (٤٩) حاوی چهار نشانه مهم است. آنها نشان می دهند که آیه مزبور به واقعه ای معین در آینده اشاره دارد:

- دليل واضح
  - خبر
- تأكيد بر نياز به تحقيق
- تهمت جهالت زدن به گروهی از مردمان، نه به یک شخص واحد.

اشارات مزبور نشان میدهند که قرآن مجید در آن آیه به مسلمین هشدار میدهد که خبر آمدن پیامبری با دلایل واضح از سوی خداوند را نشنیده نگیرند و غفلت نکنند. نباید چنین ادّعایی را به علّت فرضیه ای نادرست تصوّری دربارهٔ یک کلمه که مردمان خیال پرداز به کوهی عظیم تبدیل کرده اند، نادیده یا دروغ گیرند!

# وعدهٔ ظهور دینی جدید

در بحثهای گذشته آیاتی را مورد بررسی قرار دادیم که بهظهور پیامبران جدید اشاره دارند. بعضی از آیات دیگر، به جای سخن گفتن از پیامبران جدید، بهظهور دینی جدید از سوی خداوند اشاره میکنند. بار دیگر، با تصوّری غلط، علمای دین معنای این آیات را نیز تغییر دادهاند. برای ملاحظهٔ آنکه چگونه آنها این کار را انجام دادهاند، باید تفاوت بین دو واژهٔ عربی را که تلفّظی مشابه امّا معنایی متفاوت دارند بیاموزیم:

| معنى                   | واژه              |
|------------------------|-------------------|
| قرض، وام               | دَیْن (بهفتح دال) |
| دین، آیین، امر، اعتقاد | دِین (بهکسر دال)  |

واژهٔ "دین" (بهمعنای آئین) بارها در قرآن در اشاره بهاسلام و دین بهمعنای کلّی بکار رفته نویسندگان مسلمان زمانی بهمعنای این واژه وفادارند که بهاسلام یا ادیان گذشته اشاره دارد. بهچند نمونهٔ آن اشاره میشود:

هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ...

او کسی است که پیامبرش [حضرت محمّد] را با هدایت و دین حق فرستاد... همچنین سوره فتح (۹)، آیه ۳۸

در مثالی که ذیلاً نقل میشود، یوسفعلی در ترجمه انگلیسی بهجای واژهٔ religion از واژهٔ faith استفاده کرده است. آیهٔ مزبور به آزادی ما در انتخاب عقاید خویش اشاره دارد:

وَمَن يَرْتَدِدْ مِنكُمْ عَن دِينِهِ فَيَمَتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأَوْلَئِكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهَا خَالدُونَ.

در میان شما کسانی که از دین خود برگردند و کافر بمیرند، اعمالشان را هم در این دنیا و هم در آخرت باطل کرده اند. این افراد ساکنان دوزخ هستند، جایی که تا ابد در آن می مانند. سوره بقره (۲)، آیه ۲۱۷

آیهٔ زیر در مورد آزادی انتخاب است:

### لَكُمْ دِيثُكُمْ وَلِيَ دِينِ.

دین شما برای خودتان، و دین من هم برای خودم. همچنین سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ۲۲؛ سوره نور (۲۲)، آیه ۵۵؛ سوره روم (۳۰)، آیات ۳۰ و ۲۳؛ سوره یوسف (۲۲)، آیه ۶۰؛ سورهٔ مائده، آیهٔ ۷۷؛ سورهٔ انعام، آیات ۹۰-۸۸ و ۹۲

قرآن چندین مرتبه عبارت "دین الحق" را به کار می برد. آیا علمای مسلمان در ترجمه واژه "دِین" را به یک صورت ترجمه می کنند؟ همانطور که می توان انتظار داشت، آنها دو معیار بکار می برند. وقتی آیه به اسلام اشاره دارد، آن را به طور صحیح به "دین حق" ترجمه می کنند، امّا وقتی به دین بعد اشاره دارد، آن را به عنوان "دَین" یا "وامهای به حق" برمی گردانند! واقعاً حیرت آور است! چگونه و جدان آنها اجازه می دهد چنین کنند؟ همانطور که مشاهده شد، "دَین" به معنای بدهی و "دِین" به معنای دیانت است. واژه ها مشابه به نظر می رسند، امّا دارای معانی کاملاً متفاوتی هستند. چه ارتباطی بین "دیانت" و "قرض" و جود دارد؟

حال ببینیم در این دو آیه که دقیقاً عین هم هستند "دین الحق" را علمای مسلمان چطور ترجمه کردهاند:

دربارهٔ اسلام دینَ الْحَقِّ: دیانت حقیقی

| ترجمه فارسى                                                           | آیه عربی                                   |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|
| او کسی است که پیامبرش را با هدایت و دین حق فرستاد (سوره توبه، آیه ۳۳) | هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى |
| (٣٣                                                                   | وَدِينِ الْحَقِّ                           |
| [کسانی] که از دین حق پیروی نمی کنند (سوره نوبه، آیه ۲۹)               | لاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ              |

دربارهٔ دیانت آینده دین الْحَقّ: دیانت حقیقی

| ترجمه دكتر رشاد خليف                                          | آیه عربی                                           |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| در آن روز، خدا جزای کامل اعمالشان را خواهد داد (سوره نور، آیه | يَوْمَئِذٍ يُوَفِّيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ |
| (۲۵                                                           |                                                    |

| ترجمه استاد فولادوند                                       | آیه عربی                                           |
|------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| آن روز خدا جزای شایسته آنان را بهطور کامل میدهد (سوره نور، | يَوْمَئِدٍ يُوَفِّيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ |
| آیه ۲۵)                                                    |                                                    |

آیهٔ فوق را که دربارهٔ دیانت آینده است به طور کاملا ملاحظه میکنیم:

## يَوْمَئِذِ يُوَفِّيهِمُ اللَّهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ الْمُبينُ.

در آن روز، خداوند "دیانت حق" آنها را به آنها عطا خواهد کرد. در آن موقع خواهند دانست که خداوند حقّ مطلق است [در و عدههای خود صادق است].

قرآن از ما میخواهد تأمّل کنیم، استدلال نماییم و بیندیشیم. از این دستور پیروی کنیم. ابتدا از مفسّرین سنّتی چند سئوال بهپرسیم:

- این عبارت بهچه معنی است که، "خداوند در آن روز «قروض» مردم را خواهد پرداخت"؟ چه قروضی؟ کدام مطالبات؟ آیا کسی از این عبارت مفهومی درک میکند؟
- چرا معنایی را بهجای معنای دیگر میگذارند؟ چرا "قروض" را بهجای "دیانت" قرار میدهند و "شایسته" یا "کامل" را بهجای "حق" میگذارند؟ چرا معنای واژهٔ کاملاً مشخصی مانند دین را تغییر میدهند تا فرضیهای را که صرفاً به علّت قوای حاکم سنّت و تعبّد تداوم یافته تأیید نمایند؟

در جمیع آثار مقدّسه عباراتی چون "روز آخر،" "روز پروردگار،" "آن روز،" یا "روز تصمیم" بکار رفته در قرآن نیز عباراتی مانند "یوم الدّین" و "دین الحق" میبینیم یکی از این عبارات در اوّلین سورهٔ قرآن مشاهده میشود. این سوره را که دارای فقط هفت آیهٔ کوتاه است به اختصار بررسی میکنیم. مضمون ترجمهٔ یوسف علی که نمایانگر سایر ترجمه ها است، در اینجا نقل میشود:

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ المَّرَاطَ المُستَقيمَ صرَاطَ الَّذينَ أَنعَمتَ عَلَيهِمْ غَيرِ المَعْضُوبِ عَلَيهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ.

(از ترجمهٔ یوسفعلی): به نام خداوند بخشندهٔ مهربان حمد. خدای را که پرورنده و نگاهدارندهٔ جهانها است؛ رحمن و رحیم است. مالک روز داوری است. تو را میپرستیم و از تو کمک میخواهیم. راه راست را به ما نشان ده، راه کسانی که فضل خود را به آنها عنایت کردی؛ کسانی که (سهم) آنها خشم نیست و گمراه نشده اند.

در آیات پیش، از اصطلاح "روز دین" دو معنا استنباط می شود و هر دو صحیح است: "روز دین جدید" و "روز داوری و جدائی." نیز هست. در آن روز مؤمنین مورد قضاوت و اقع شده با واکنشی که نسبت به دین جدید نشان می دهند، از یکدیگر جدا می شوند:

<sup>\*</sup> فرهنگهای لغت برای "یومالدَّین" معنای روز رستاخیز، روز داوری و روز حساب را ذکر کردهاند، اما اشارهای به "روز دیانت" که در چند سوره قرآن آمده ننمودهاند.

## وَقَالُوا يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ الَّذِي كُنتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ.

و میگویند: "ای وای بر ما؛ این روز دین است." این روز جدایی است که شما انکار میکردید. سوره صافات (۳۷)، آیات ۲۱-۲۰

بعد از آن که مؤمنین و منکرین از این عالم رفتند، چه خواهد شد؟ آنها همچنان جدا از یکدیگر به سر خواهند برد. هریک از آنها به گروهی خواهند پیوست که در این دنیا عضو آن بودهاند. یک گروه (مؤمنین) در سمت راست (بهشت) قرار خواهند گرفت و گروه دیگر (منکرین) در سمت چپ (دوزخ). این مفهوم هم در انجیل ذکر شده و هم در قرآن:

### الَّذِينَ آمَنُوا...أُوْلَئِكَ أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَا هُمْ أَصْحَابُ الْمَشْأَمَةِ عَلَيْهِمْ نَارٌ مُّؤْصَدَةٌ.

کسانی که ایمان دارند...آنها همراهان سمت راستند؛ امّا کسانی که مؤمن به آیات ما نیستند همراهان سمت چپند؛ آنها را آتشی در خواهد پوشاند. سوره بلد (۹۰)، آیات ۲۰-۱۷؛ همچنین سوره توبه (۹)، آیات ۲۰-۱۹

هنگامی که من، مسیح موعود، با شکوه و جلال خود...بیایم...تمام قوم های روی زمین در مقابل من خواهند ایستاد و من ایشان را از هم جدا خواهم کرد، همان طور که یک چوپان، گوسفندان را از بزها جدا می کند. گوسفندها را در طرف راستم قرار می دهم و بزها را در طرف چیم. آنگاه به عنوان پادشاه، به کسانی که در طرف راست منند خواهم گفت: "بیایید ای عزیزان پدرم! بیایید تا شما را در برکات ملکوت خدا سهیم گردانم، برکاتی که از آغاز آفرینش دنیا برای شما آماده شده بود."...سپس به کسانی که در طرف چپ من قرار دارند، خواهم گفت: "ای لعنت شده ها از اینجا بروید و به آتش ابدی داخل شوید که برای شیطان و ارواح شیطانی آماده شده است."

اگر به سورهٔ اوّل قرآن توجّهی دقیق مبذول داریم، اشارات بیشتری در آن مییابیم. این سوره نه تنها شامل پیشگوئی است، بلکه شامل دعا نیز هست و برای آن نازل شده که برای شناسائی دینی که بعد از اسلام می آید از خداوند کمک خواهیم.

## اهدنَا الصِّراطَ المُستَقيمَ صراطَ الَّذينَ أنعمتَ عَليهمْ غَيرِ المَعْضُوبِ عَليهمْ وَلاَ الضَّالِّينَ.

ما را بهراه راست هدایت فرما؛ راه کسانی که به آنها نعمت دادای؛ نه آنانکه سزاوار خشم اند و نه گمراهان.

سوره فاتحه (۱)، آیات ۷-۲

سؤال: چرا باید مسلمانان از خداوند بخواهند که "راه راست" را به آنها نشان دهد؟ آیا مسلمانان قبلاً به "صراط مستقیم" (انعام، آیهٔ ۱۵۳) دست نیافته اند؟ "ضالین" (گمراهان) چه کسانی اند؟ این لغت به کفّار اشاره دارد، به کسانی که راه خود را گم کرده و از شناسائی و ایمان به اسلام باز مانده اند. پس چرا باید مسلمانانی که قبلاً هدایت شده و در راه راست قرار گرفته اند، از خدا بخواهند که راه رسیدن به حقیقت را به آنها نشان دهد؟

چقدر حیرت آور است که خبر بزرگ (نبأ عظیم) یعنی خبر ظهور دین آینده باید ا**وّلین** موضوع مورد توجّه خداوند باشد و ا**وّلین** سورهٔ قرآن را به خود اختصاص دهد؟ آیات قرآن نشان می دهند که مسلمانان ـــ

مانند پیروان کلّیه ادیان قبل دین جدید را انکار خواهند کرد. خداوند به آنها تعلیم می دهد که دعا کنند که شایستگی دریافت باشکو مترین هدیه را داشته باشند. قرآن بارها به ما تعلیم می دهد که تنها با تقدیم ذهنی جویا و قلبی پاک و دعای ملتمسانه و صادقانه به ساحت او، لایق ارمغان هدایت می شویم.

خداوند چگونه مهمانان دائمی ضیافت آسمانی خود را انتخاب میکند؟ تمامی اشارات قرآن به سوی قلب و روح است نه به ذهنی پر از معلومات. دانستن عربی و دیگر زبان های خارجی هیچ ارتباطی با شناختن خداوند و پیامبرانش ندارد. خداوند تنها مؤمنین خردمند، فروتن، و پاک دل را در ملکوتش می پذیرد، نه عالمان متکبر خودپسند را مردمانی که کلام او را تحریف میکنند تا با تو همات و خیالات باطل آنها متناسب گردد.

قرآن در اشاره بهظهور دین آینده باز هم از بیان دیگری با معنای مشابه استفاده میکند:

### دين القيّم (دين حقيقي)

ذَلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ (سوره يوسف، آيه ٤٠) آن است دين راستين امّا بيشتر مردمان نميدانند [كه راستين است]

چون مترجمین تصوّر نمیکنند که این آیه به دین آینده اشاره میکند\_و از توجّه به این نکته غافلند که به جای "این" از "آن" استفاده شده\_واژهٔ دین را درست ترجمه میکنند.

با بررسی آیات دیگر قرآن که دربارهٔ ظهور دین آینده از سوی خداوند سخن میگویند به تحقیق خود ادامه دهیم:

## إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ.

مطمئنًا أنچه كه به أن و عده داده شده ايد صحيح است. البته [و عده ظهور] دين و اقع خو اهد شد. سوره ذاريات (۵۱)، آيات ٥-۵

سورهای که حاوی و عدهٔ فوق است با این هشدار بهپایان میرسد:

## فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا مِن يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ.

سوره ذاريات (۵۱)، آيه ٦٠

پس وای بر کسانی که روز و عده داده شده را انکار کنند.

توجّه داشته باشید که آیهٔ مزبور تلویحاً دلالت بر آن دارد که بعضی از مردم رسیدن روز موعود را انکار میکنند. تنها در یومالدین نه در روز رستاخیز یا داوری مردم جرأت میکنند تحقّق و عده های الهی را انکار کنند. آیا در روز قیامت مردم را خوف و هراس احاطه نمیکند؟ در این صورت چگونه قدرت یا تمایل انکار را خواهند داشت؟ آیا آنقدر احمقند که بعد از آن که شاهد قوای مهیب خداوند شدهاند باز هم آن را انکار نمایند؟

## بهاین آیه نیز توجه کنید:

## وَيْلٌ يَوْمَئِدٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ.

در آن روز وای بر کسانی که انکار نمایند. کسانی که "روز دین" را انکار میکنند. سوره مطفّین (۸۳)، آیات ۱۱-۱۰

# كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ.

سوره انفطار (۸۲)، آیه ۹

خير؛ بلكه شما [اى مسلمانان] دين [موعود] را انكار مىكنيد.

همانطور که ملاحظه می شود، قرآن به کسانی که ظهور "یوم الدّین" را انکار میکنند، هشدار می دهد. آیا پیشگوئی فوق تحقّق یافته است؟ شواهد تحقّق این پیشگوئی، عقیده متداول میان مسلمانان است که چنین دینی ظاهر نخواهد شد و چنین روزی هرگز دیگر در این جهان فرا نخواهد رسید.

آیات زیر را از سوره ۷۷ قرآن (سورهٔ مرسکلات = فرستاده شدگان) ملاحظه کنید که با کمترین کلمات و به بانی شاعرانه بیان شده است:

| وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفًا.                                     | سوره مرسلات، آیه ۱  |
|---------------------------------------------------------------|---------------------|
| سوگند به رسو لانی که پی در پی فرستاده شده اند.                |                     |
| فَالْفَارِقَاتِ فَرْقًا.                                      | سوره مرسلات، آیه ٤  |
| سوگند به آیاتی که جدا میکنند [مؤمنین را از منکرین].           |                     |
| فَالْمُلْقِيَاتِ ذِكْرًا.                                     | سوره مرسلات، آیه ۵  |
| سوگند به آنان [فرشتگانی] که ذکر [یک پیامبر] را تحویل می دهند. |                     |
| عُذْرًا أَوْ نُذْرًا.                                         | سوره مرسلات، آیه ٦  |
| تا هر بهانه یا بیمی را از میان بردارند.                       |                     |
| إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقِعٌ.                                | سوره مرسلات، آیه ۷  |
| آنچه به شما و عده داده شده، و اقع خو اهد شد!                  |                     |
| وَإِذَا الرُّسُلُ أُقَّتَتْ.                                  | سوره مرسلات، آیه ۱۱ |
| زمانی که پیامبران در وقت تعیین شده [آمدهاند]!                 |                     |
| لِأَيِّ يَوْمٍ أُجِّلَتْ.                                     | سوره مرسلات، آیه ۱۲ |
| بهچه روزی آمدن آنها بهتأخیر افتاده؟                           |                     |
| لِيَوْمِ الْفَصْلِ.                                           | سوره مرسلات، آیه ۱۳ |
| بەروز جدائى.                                                  |                     |
| وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الْفُصْلِ.                         | سوره مرسلات، آیه ۱۶ |
| تو چه میدانی روز جدایی چیست؟                                  |                     |

| وَيْلٌ يَوْمَنَذٍ لِّلْمُكَذَّبِينَ.                             | سوره مرسلات، آیه ۱۵ |
|------------------------------------------------------------------|---------------------|
| وای در آن روز بر کسانی که [حقیقت را] تکذیب کنند!                 |                     |
|                                                                  |                     |
| أَلَمْ نُهْلِكِ الْأَوَلِينَ.                                    | سوره مرسلات، آیه ۱٦ |
| آیا ما نسل های پیشین را هلاک نکردیم؟                             |                     |
| ثُمَّ نُتْبِعُهُمُ الْآخِرِينَ.                                  | سوره مرسلات، آیه ۱۷ |
| همچنین عمل خواهیم کرد با نسلهای بعدی [تا سرنوشت خود را دریابند]. |                     |
|                                                                  |                     |
| كَذَلِكَ نَفْعَلُ بِالْمُجْرِمِينَ.                              | سوره مرسلات، آیه ۱۸ |
| این گونه با مجرمان [منکرین] رفتار میکنیم!                        |                     |
| وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَذَّبِينَ.                             | سوره مرسلات، آیه ۱۹ |
| وای در آن روز بر انکار کنندگان <u>.</u>                          |                     |
| هَذَا يَوْمُ الْفَصْلِ جَمَعْنَاكُمْ وَالْأَوَّلِينَ.            | سوره مرسلات، آیه ۳۸ |
| این روز تصمیم گیری است. ما شما و نسل های قبلی را احضار میکنیم.   |                     |
| فَإِن كَانَ لَكُمْ كَيْدٌ فَكِيدُونِ.                            | سوره مرسلات، آیه ۳۹ |
| پس اگر نقشه ای بر ضد من دارید اجر اکنید.                         |                     |
| وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَدِّبِينَ.                             | سوره مرسلات، آیه ۲۰ |
| وا <i>ی</i> در آن روز بر منکران.                                 |                     |
| وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِّلْمُكَذَّبِينَ.                             | سوره مرسلات، آیه ۶۹ |
| وا <i>ی</i> در آن روز بر منکران.                                 |                     |
| فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ.                          | سوره مرسلات، آیه ۵۰ |
| بهچه گفتاری بعد از این ایمان دارید؟                              |                     |

علمای اسلام فرض را بر آن نهاده اند که پیشگوئیهای فوق بهروز رستاخیز مربوطند. حال بهبررسی فرضیات آنها میپردازیم:

• سوره مرسلات با اخبار بهظهور پیامبران (آیه ۱) و یادآوری کنندهای (آیه ۵) شروع می شود. سپس به ما اطمینان می دهد که و عدهٔ الهی تحقق خواهد یافت (آیه ۷): یعنی پیامبران در زمان مقرر خواهند آمد (آیه ۱۱). حتّی عنوان سوره، یعنی "مرسلات" (فرستاده شدگان)، ظهور پیامبران را تأیید می نماید.

محمَد: خاتَم انبياء

• پیشگوئیهای قرآن (از جمله آیات ۱۲، ۱۳، ۱۶، و ۳۸ این سوره) به زمان جدا شدن مردمان یعنی زمانی که آنها پیامبران جدید را می پذیرند یا انکار می کنند اشاره دارند.

- واژههای "یادآورنده" و "هشدار دهنده" هر دو در اشاره بهظهور پیامبران بکار رفتهاند.
- آیه ۷ به وعده ای اشاره دارد و آیه ۱۱ "زمانی معیّن" را به "رسولان" (نه یک رسول) مرتبط میسازد. واضح است که این دو آیه ظهور حدّاقل دو پیامبر را در میقات معیّن پیش بینی میکنند.
- آیات ۱۱، ۱۷، و ۱۸ اشاره بهامتهایی دارند که پیامبران خود را در گذشته انکار کرده و مجازات شدهاند. قرآن مکرّراً دربارهٔ چنین امّتها و سرنوشت هولناک آنها سخن میگوید.
- آیهٔ ۳۹ دشمنان سرسخت خداوند را توصیف میکند که علیه پیامبران جدید او به دسیسه میپر دازند. تنها در این زندگی و در این جهان است که مردم می توانند با خدا و پیامبرانش مخالفت کنند، نه در عالم بعد و هنگام رستاخیز.
- آیه آخر یعنی آیه ۰ ۵ نشان میدهد که بسیاری از مسلمانان در پیشگوئیهای این سوره شک خواهند داشت. مسلمانان مخلص دربارهٔ روز رستاخیر شک روا نمیدارند و آن را انکار نمیکنند، آنچه بسیاری از آنها درباره آن شک دارند یا انکار میکنند ظهور دینی جدید از سوی خداوند است.
- آیه "وای در آن روز بر انکار کنندگان" ده بار تکرار شده یعنی هر پنج آیه یک بار. اولاً فقط در روز دین جدید است که مردم میتوانند حقیقت را انکار کنند. در روز رستاخیز مردمان بهجای میل به انکار، روحشان آکنده از خوف و هراس خواهد بود. ثانیاً تکرار این تهدید نشان می دهد که تا چه حد مردمان در برابر پذیرش این بیشگوئی ها مقاومت به خرج می دهند.

سورههای انفطار (۸۲) و مطقفین (۸۳) نیز تماماً بهظهور دیانتی جدید، روز دین جدید و سرنوشت کسانی که چنین واقعهٔ شکوهمندی را انکار میکنند اختصاص دارند. چند آیه از این سورهها را بررسی میکنیم:

لِيَوْمِ عَظِيمٍ.

سوره مطفّفين (٨٣)، آيه ٥

برای روزی بزرگ.

يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ.

سوره مطفّفين (۸۳)، آيه ٦

آن همان روزی است که تمام مردم در مقابل پروردگار جهان خواهند ایستاد.

وَيْلٌ يَوْمَئِدٍ لِّلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ.

وای در آن روز بر تکذیبکنندگان! همانها که روز دین را انکار میکنند. سوره مطفّین (۸۳)، آیات ۱۱-۱۱

كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذِ لَّمَحْجُوبُونَ.

چنین نیست که میپندارند! آنها در آن روز از پروردگارشان محروم میمانند! سوره مطفّفین (۸۳)، آیه ۱۵

إِنَّ الَّذِينَ أَجْرَمُوا كَاثُواْ مِنَ الَّذِينَ آمَنُوا يَضْحَكُونَ وَإِذَا مَرُّواْ بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ وَإِذَا انْقَلَبُواْ فَلِهِمُ انْقَلَبُواْ فَكِهِينَ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَوُٰلَاء لَضَالُونَ.

آنهائی که گناهکار شدند [بهمؤمنین جدید ظلم میکنند]، بهکسانی که ایمان آوردهاند میخندند [مسخره میکنند] و چون بر ایشان میگذرند، با چشم و ابرو [بهمسخره] بهایشان اشاره میکنند و چون برگردند نزد مردم خود [هممسلکان خویش] شادمان و مسرور میشوند و وقتی که ایشان [یعنی مؤمنین جدید] را میبینند میگویند که اینان گمراهانند.

### وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ.

و آنها [مؤمنین جدید] به عنوان حافظ و نگهبان فرستاده نشدند [یعنی مسئول انکار کنندگان نیستند]. سوره مطفّفین (۸۳)، آیه ۳۳

## فَالْيَوْمَ الَّذِينَ آمَنُواْ مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ.

امروز [در زندگی بعد]، مؤمنین [جدید] خواهند خندید بر کسانی که انکار کردند [دین جدید را]. سوره مطفّفین (۸۳)، آیه ۳۶

## عَلَى الْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ.

در حالی که بر تختهای آراسته بهشتی نشسته و (به سرنوشت شوم آنها) مینگرند! سوره مطفّفین (۸۳)، آیه ۳۵

## هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّارُ مَا كَاثُوا يَفْعَلُونَ.

سوره مطفّفين (٨٣)، آيه ٣٦

آیا کافران پاداش اعمال خود را نگرفتند؟

سوره ۸۲ (انفطار) دارای ۱۹ آیه کوتاه است. بعضی از آنها را بررسی میکنیم:

# يَا أَيُّهَا الْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ.

سوره انفطار (۸۲)، آیه ٦

ای انسان! چه چیز تو را در برابر پروردگار کریمت مغرور ساخته است؟

كَلَّا بَلْ تُكَذِّبُونَ بِالدِّينِ.

سوره انفطار (۸۲)، آیه ۹

نه چنین است [که فکر میکنید]، شما دین [جدید] را انکار میکنید.

وَمَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ثُمَّ مَا أَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ.

تو چه میدانی "روز دین" چیست؟ باز چه میدانی که "روز دین" چیست؟ سوره انفطار (۸۲)، آیات ۱۸-۱۷

يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِّنَفْسٍ شَيْئًا وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ.

آن روزی است که هیچ نفسی نمیتواند بهنفس دیگری کمک کند، و همهٔ امور در آن روز از آن خداست! سوره انفطار (۸۲)، آیه ۱۹

آنچه که از فحوای آیات پیش حاصل می شود این است: وقتی دین جدید بیاید، مردم باید گزینشی جدید داشته باشند. همه مسئولند خبر ظهور پیامبر جدید را مورد تحقیق و تفحّص قرار دهند.

مؤمنین جدید وظیفه دارند که خبر بزرگ را اعلام و ابلاغ کنند. امّا آنها مسئول کسانی نیستند که خبر مزبور را رد میکنند:

## وَمَا أُرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ.

آنها [مؤمنین جدید] به عنوان حافظ و نگهبان فرستاده نشدند [یعنی مسئول انکار کنندگان نیستند]. سوره مطفّفین (۸۳)، آیه ۳۳

رسول اکرم نیز پیام مشابهی دریافت نمودند:

### فَمَا أَرْسِئَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفيظًا.

پس ما تو [حضرت محمّد] را برای مراقبت یا حفاظت آنها نفرستادیم. همچنین سوره زمر ، آیه ۶۱؛ سوره غاشیه، آیه ۲۲؛ سوره مائده، آیه ۹۶؛ سوره انعام، آیه ۱۰٤

از این گذشته، زمان ظهور پیامبران جدید با انحطاط فضیلتها همزمان است. در آن زمان امّت پیشین حیات معنوی خود را از دست داده اند:

## لِكُلِّ أُمَّةٍ أَجَلٌ.

هر امّتی اجلی دارد [مردن برای هر امّتی حتمی است]. سوره یونس (۱۰)، آیه ۶۹

وقتی پیامبر جدیدی میآید، بار دیگر خداوند دین خود را در اختیار میگیرد و بر قلوب مؤمنین واقعی که تشنهٔ حقیقتند حکمرانی میکند.

## وَالْأَمْرُ يَوْمَئِذٍ لِلَّهِ.

سوره انفطار (۸۲)، آیه ۱۹

و همهٔ امور در آن روز از آن خداست!

چون قرآن گاهی اوقات واژهٔ "امر" را بهجای دین به کار میبرد، آیهٔ فوق را میتوان اینگونه نیز ترجمه کرد: " و همهٔ دین ها در آن روز از آن خداست!"

حال بهبررسی بعضی از آیات یکی از سورهها (سوره ۸۳) که قبلاً در این فصل مطالعهٔ کردهایم، بطور متوالی میپردازیم:

وَيْلٌ يَوْمَئِذِ لِّلْمُكَذِّبِينَ الَّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُعْتَدٍ أَثْيِمٍ إِذَا تُثْلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الْأَوَّلِينَ كَلَّا بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكْسِبُونَ كَلَّا إِنَّهُمْ عَن رَّبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَّمَحْجُوبُونَ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصَالُوا الْجَحِيمِ ثُمَّ يُقَالُ هَذَا الَّذِي كُنتُم بِهِ تُكَذِّبُونَ.

در آن روز وای بر کسانی که انکار نمایند—کسانی که "روز دین" را انکار کنند. تنها کسی آن را انکار میکند که متجاوز و گنهکار است! هنگامی که آیات ما برای او خوانده می شود، می گوید، "اینها افسانه های قدیمی است!" بهراستی، قلب هایشان با گناهانشان پوشیده شده. بهراستی، در آن روز آنها از پروردگار خود جدا خواهند شد. سپس بهدوزخ انداخته خواهند شد. به آنها گفته می شود، "این همان چیزی است که قبلاً انکار می کردید."

آیات فوق بهوضوح نشان میدهند که انکار در این دنیا رخ میدهد و مجازات در دنیای بعد. فقط در این جهان است که مردمان آزادی و قدرت انکار حقیقت را دارند. همچنین به ما خبر می دهند که منکرین، آیات

الهی را افسانه های بی پایه پیشین می خوانند. آیا این انکار مرتبط به انکار پیش بینی های قرآن در مورد ظهور پیامبران جدید نیست؟

آیات زیر نیز دربارهٔ مردمانی است که "دین" و "روز دین" را انکار میکنند:

#### فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِالدِّينِ. ٧

پس چه چیز سبب می شود که بعد از این همه (دلایل روشن) روز دین را انکار کنی؟ سوره تین (۹۵)، آیه ۷ اَرَأَیْتَ الَّذی یُکذّب بالدِّین.

آیا می دانی چه کسی و اقعا ً دین [و عده داده شده] را تکذیب میکند؟ سوره ماعون (۱۰۷)، آیه ۱

وَكُنَّا نُكَذِّبُ بِيَوْمِ الدِّينِ.

ما روز دین را انکار میکردیم. سوره مدتّر (۷٤)، آیه ۶۲

#### بهآیات زیر نیز توجه نمایید:

ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِي النَّاسِ لِيُذِيقَهُم بَعْضَ الَّذِي عَمِلُوا لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ..فَأَقِمْ وَجْهَكَ لِلدَّينِ الْقَيِّمِ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ مِنَ اللَّهِ يَوْمَئِذٍ يَصَدَّعُونَ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِيتُهُ مِن اللَّهِ يَوْمَئِذٍ يَصَدَّعُونَ مَن كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَمَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِأَنْفُهِمْ يَمْهَدُونَ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِن قَصْلِهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْكَافِرِينَ.

بلا و مصیبت در خشکی و دریا رواج یافته ، بخاطر آنچه که مردم مرتکب شده اند. چنین می شود تا آنها نتایج بعضی از کارهای خود را بچشند، باشد که باز گردند...بنابراین، باید خود را کاملاً وقف این دین راست و درست کنی، قبل از آنکه روزی بیاید که خدا آن را مسلّم کرده است. در آن روز، آنها جدا و مجزّا خواهند شد. هر کس که کافر شود، به ضرر نفس خویش کافر می شود، امّا کسانی که زندگی پر هیزکارانه در پیش می گیرند، برای تقویت و پرورش نفس خویش چنین می کنند. زیرا او به فضل خویش از نعمت هایش به کسانی که ایمان می آورند و زندگی پر هیزکارانه ای را در پیش می گیرند پاداش خواهد داد. او کافران را دوست ندارد.

#### آيات فوق چه نكاتي را بهما مي آموزند؟

- آیه ٤١ شرایطِ وحشتناکِ زمان ما جنگ، خشونت، فقر، بی عدالتی، فروپاشی خانواده ها و انحطاط در ارزش های اخلاقی را پیش بینی می کند.
- آیه ٤٣ راه حلّی را برای این مسائل جهانی تجویز میکند. از ما میخواهد که به سوی دین راست و درست که خداوند می فرستد توّجه کنیم تا ما را از جهالت و گمراهی نجات دهد.
- سپس از ما میخواهد قبل از فرا رسیدن روزی که نتوان آن را بازگرداند، دین مزبور را بهپذیریم.
   آن روزِ مخوف داوری است که هر فردی باید پس از پشت سر گذاشتن این زندگی با آن روبرو شود.
  - کسانی که دین جدید را رد کنند با عواقب کفر خود روبرو خواهند شد.

 کسانی که به عمل نیکویِ اقبال به دینِ جدید مبادرت نمایند راحت و آسایش زندگی در بهشت را تجربه خواهند کرد.

• مؤمنین واقعی کسانی هستند که ایمان خود را از طریق اعمال نیک نشان میدهند (از جمله پذیرش بیامبر جدید).

واژهٔ "دین" در رابطه با و عدهٔ آینده باز هم در آیهٔ دیگری ذکر شده است:

## يَسْلَلُونَ أَيَّانَ يَوْمُ الدِّينِ \* يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَثُونَ.

می پر سند: "روز دین چه موقع است؟" همان روزی است که آنها بر آتش آزموده می شوند! سوره ذاریات (۵۱)، آیات ۱۲-۱۲

چگونه مردم در زمان ظهور دین جدید آزموده می شوند؟ با عکس العمل خود به آئین تازه. "آتش" استعاره ای است برای آزمایش. آیهٔ زیر که از کتاب مقدّس نقل می شود، مانند قرآن، و عدهٔ ظهور آن "روز" را به "آتش" ارتباط می دهد:

...زیرا که آن روز [موعود]، آن [قابلیت یا انگیزههای مردمان را] ظاهر خواهد نمود. در آن روز رفتار و طینت هر کسی با آتش آزموده و آشکار خواهد شد.

باید توجّه داشته باشیم که بر طبق شهادت قرآن، خداوند ما را به این جهان می آورد تا ما را بیاز ماید، تا به ما فرصتی دهد که طینت درونی خود را آشکار سازیم. خداوند ما را در این زندگی می آز ماید و سپس، در زندگی بعد، برحسب اعمالی که انجام داده ایم ما را به مجازات و مکافات خواهد رساند.

## الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبْلُوكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا.

او مرگ و زندگی را آفرید تا شما را بیازماید که کدام یک از شما دارای اعمال نیکو هستید. سوره ملک (۱۷)، آیه ۲ سوره ملک (۱۷) آیه ۲

همان سورهٔ قرآن که ظهور دین جدید را پیشبینی میکند (ذاریات، آیات ۱۳-۱۲)، از ظهور آورنده آن دین نیز خبر میدهد:

#### فَوَرَبِّ السَّمَاء وَالْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٌّ مِّثْلَ مَا أَنَّكُمْ تَنطِقُونَ.

قسم به پروردگار آسمان و زمین که او [پیامبر] حقّ است. حقانیت او مانند سخن گفتن شما با یکدیگر و اقعی است [اگر از شنیدن صدای خود شک دارید، درباره این و عده وحقانیت او هم شک کنید].

سوره ذاریات (۵۱) آیه ۲۳

آیهٔ فوق یک بار دیگر ثابت میکند که مردم در مورد ظهور دین جدید و پیامبر جدید شک خواهند کرد. خداوند میداند که تردیدهای آنها در قرنها انتظارات غلط و توهمات و رؤیاهای نادرست ریشه دارد. برای بیدار کردن کسانی که در خواب یا در شک و تردید هستند، رسول اکرم بارها به آنها اطمینان

<sup>\* &</sup>quot;يوم دين" زماني است كه مردمان با روبرو شدن با دين جديد آزموده شده مورد داوري قرار ميگيرند. از اين لحاظ، روز دين روز داوري نيز هست.

میدهد. ابتدا قسم میخورد ("قسم به پروردگار آسمان و زمین")، سپس به آنها یاد آوری میکند که درست همانطور که در شنیدن صدای خود هنگام صحبت کردن تردید روا نمی دارند، همینطور هم نباید در حقیقت این شکو همندترین و عدهٔ خدای خود شک نمایند.

به پیشگوئی بی نظیر زیر نیز توجه نمایید. این پیشگوئی دو مفهوم مهم و مرتبط را با هم ترکیب میکند تا ما را به درک عمیق تری نسبت به مقصود خداوند رهنمون گردد:

## وَكَذَّبَ بِهِ قَوْمُكَ وَهُوَ الْحَقُّ قُل لَّسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ لِّكُلِّ نَبَإٍ مُّسْتَقَرٌّ وسَوْف تَعْلَمُونَ.

قوم تو [مسلمین] او را انکار کردند\_او حقّ است. بگو من [محمّد[ وکیل و نگهبان شما نیستم [اگر او را انکار کنید، مسئولیتش به عهدهٔ خود شما است]. برای هر پیامی [مانند پیام اسلام] زمانی معیّن وجود دارد و بهزودی خواهید دانست.

همانطور که ملاحظه می شود، آیات فوق بار دیگر پیشگوئی های مربوط به انکار و تکذیب را تأیید می نماید. این آیات به وضوح اعلام می کنند که مسلمانان، پیامبر جدیدی را که بعد از پایان یافتن "زمان اسلام" به ظهور می رسد، انکار خواهند کرد.

در بعضی از پیشگوئیها، خداوند در اشاره بهظهور دین جدید، از واژهٔ "امر" بهجای "دین" استفاده میکند:

#### فَتَرَبَّصُواْ حَتَّى يَأْتِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ.

پس صبر کنید تا خداوند "امرش" را بیاورد. خداوند گناهکاران و سرکشان را هدایت نمیکند. سوره توبه (۹)، آیه ۲۶

واژهٔ "امر" دارای معانی متعدد، مانند فرمان، تصمیم و حکم است. آیهٔ مزبور از ما میخواهد صبر کنیم تا خداوند "امر" خود را بیاورد. خداوند از طریق پیامبرانش چه چیزی را جز "آئینی جدید" برای ما می آورد؟

علاوه بر این، آیهٔ مزبور با موضوع هدایت الهی خاتمه مییابد. این نیز نشانهٔ دیگری است که "امر" اشاره به دین است. چه چیز دیگری غیر از دین میتواند ما را به سوی خداوند هدایت کند؟ با مطالعهٔ آیهٔ زیر میتوان معنی "امر" را دریافت:

## فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُم بَيْنَهُمْ زُبْرًا كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ.

ولی آنها امر خود را [بهفرقه های مختلف] تقسیم کردند؛ هر فرقه به آنچه دارد دل خوش است. سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ۵۳

باز اینجا می توان پرسید: بغیر از دین، چه چیزی را مردم می توانند تقسیم نمایند؟

تعداد پیشگوئی هائی که آمدن دین جدیدی را پیش بینی میکنند بسیارند. چرا اینهمه تکرار؟ زیرا خداوند آگاه است که اکثر مسلمانان حتّی به کتاب مقدس خود، یعنی قرآن، نیز اعتماد نخواهند داشت. همانطور که

ملاحظه می شود، با وجود اینهمه یادآوری، باز هم اکثر مسلمانان همچنان نسبت به و عود خداوند در شک و تردیدند. آیه ای که ذیلاً نقل می شود نشان می دهد که آنها همان رفتاری را خواهند داشت که پیروان سایر ادیان در گذشته داشته اند:

فَهَلْ يَنتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلُ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرِينَ.

آیا جز این انتظار دارند که رویدادهای روزگار گذشته تکرار شود؟ بگو "در انتظار باشید که من هم با شما در انتظارم."

یکی از درسهائی که از تاریخ می آموزیم این است که تاریخ تکرار می شود. آیا مردم از زمان حضرت نوح تا کنون تغییر کرده اند؟ آیا بار دیگر مانند مردم آن زمان به انکار روی خواهند آورد؟ به پیشگوئی زیر که حضرت مسیح دربارهٔ وضعیت روحانی جهان در زمان رجوعش بیان فرموده توجه نمایید:

همانطور که در زمان نوح بود همانطور هم در زمان رجوع پسر انسان خواهد بود. انجیل متی، فصل ۲۴، آیه ۳۷

قرآن بارها بهروش مردم (سنّت) نسبت به پیامبران جدید خداوند اشاره میکند:

أَفَكُلَّمَا جَاءكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبَرْتُمْ فَفَريقاً كَذَّبْتُمْ وَفَريقاً تَقْتُلُونَ.

آیا جز این است که هر زمان، پیامبری چیزی بر خلاف هوای نفس شما آورد، در برابر او تکبر کردید؟ پس عده ای را تکذیب کرده، و جمعی را به قتل رساندید.

بهاین آیه نیز توجّه نمایید:

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي شِيعِ الأَوَّلِينَ وَمَا يَأْتِيهِم مِّن رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُواْ بِهِ يَسْتَهْزِؤُونَ كَذَلِكَ نَسْلُكُهُ فِي قُلُوبِ الْمُجْرِمِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِهِ وَقَدْ خَلَتْ سُنَّةُ الأَوَلِينَ.

ما پیش از تو برای جوامع گذشته (رسولانی) فرستاده ایم. هر وقت رسولی نزدشان رفت، آنها او را مسخره کردند. این چنین دل های منکرین را در اختیار داریم [بهخاطر عدم لیاقت آنها، مانع ایمان آنها می شویم]. در نتیجه، آنها به او ایمان نخواهند آورد. این روشی است که از نسل های گذشته بوده است.

سوره حجر (۱۵)، آیات ۱۳-۱۳

بهاین قسمت از آیهٔ ۱۳ توجه نمایید:

لاَ يُؤْمِنُونَ بِهِ...

آنها بهاو ايمان نخواهند آورد...

"او" كيست؟ اگر اين آيه خطاب بهرسول اكرم باشد، بايد اينطور نوشته مى شد، "آنها به تو ايمان نخواهند آورد؟" به اين آيات نيز توجّه نماييد:

وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ وَمِنْهُم مَّن لاَّ يُؤْمِنُ بِهِ وَرَبُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ.

بعضی از آنها به او ایمان خواهند آورد؛ و برخی از آنها به او ایمان نخواهند آورد و پروردگار تو به [حال] فسادگران داناتر است. فصل ۸: وعدهٔ ظهور دینی جدید

أَثُمَّ إِذًا مَا وَقَعَ آمَنْتُم بِهِ.

117

سوره يونس (١٠)، آيه ٥١

اكر أن [واقعه] اتفاق بيفتد، أيا ايمان خواهيد أورد؟

توجّه به این نکته آموزنده است که اکثر پیشگوئی های قرآن حاکی از آن است که مردم خبر دین جدید را انکار خواهند کرد. تنها یک آیه دربارهٔ کسانی است که ظهور را تصدیق میکنند:

الَّذِينَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ.

سوره مطفّفين (۸۳)، آيه ۱۱

کسانی که [ظهور] روز دین را انکار میکنند.

وَالَّذِينَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْمِ الدِّينِ.

سوره معارج (۷۰)، آیه ۲٦

کسانی که [ظهور] روز دین را تصدیق میکنند.

آیات متعدّدی که در این فصل مورد مطالعه قرار گرفت، مانند بسیاری از آیات دیگر، پیشبینی میکنند که پیامبر جدید خداوند مجدّداً ردّ خواهد شد و بهاحتمال زیاد مورد اذیت و آزار قرار خواهد گرفت. بطوریکه که ملاحظه میشود، نه "سنّت" الهی در فرستادن پیامبران جدید تغییر میکند، نه "سنّت" مردم در رد کردن آن پیامبران!

#### ساعت

کلمهٔ "ساعت" در کتب مقدّسه غالباً در اشاره بهزمان ظهور پیامبران بزرگ خداوند بهکار میرود. مسیحیان با معنای "ساعت" کاملاً آشنا هستند. بهپیشگوئی حضرت مسیح که ذیلاً نقل میشود توجّه نمایید:

من [عيسى] مانند دزد بر تو خواهم آمد و از ساعت آمدن من مطّلع نخواهى شد. مكاشفات يوحنا، فصل ٣، آيه ٣

قرآن نیز، درست مانند انجیل، برای اشاره به زمان ظهور پیامبر بزرگی از سوی خداوند از کلمهٔ "ساعت" استفاده میکند. بهترین راه برای کشف معنای "ساعت" مقایسه کردن پیشگوئیهای قرآن و کتاب مقدّس است.

بسیاری از مسلمانان آگاه نیستند که قرآن و عده کتاب مقدّس را بهرجعت روحالله مهمورد تأیید قرار میدهد. آیات زیر را که از دو کتاب مقدّس مزبور نقل می شود مقایسه کنید:

## از قرآن:

إِنْ هُوَ إِلَّا عَبْدٌ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَجَعَلْنَاهُ مَثَلًا لَّبَنِي إِسْرَائِيلَ...وَإِنَّهُ لَعِلْمٌ لِلسَّاعَةِ فَلَا تَمْتُرُنَّ بِهَا...هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْتِيَهُم بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ...وَتَبَارَكَ الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَعِندَهُ عِلْمُ السَّاعَة. السَّاعَة.

<sup>\*</sup> بسیاری از مسیحیان معتقدند که حضرت مسیح تجسّم و تجسّد خدا است. این اعتقاد نادرست است. در کتاب مقدّس و نیز در قرآن واژهٔ "ربّ" بهصورتِ مخفّفِ "روح ربّ" بهکار مهرود. عنوان "روح الله" در مورد جمیع انبیای بزرگ خداوند صدق مهکند. حضرت محمّد همانقدر روح خدا بود که حضرت مسیح بود. پیامبران خدا نیستند، بلکه نور خدا هستند. خورشید بهزمین نمیآید، بلکه فقط نورش را میفرستد.

او جز بنده ای نبود که ما مورد عنایت قرار دادیم و او را بعنوان مثالی برای بنی اسرائیل فرستادیم...و بهدرستی او [حضرت عیسی] علامتی است برای دانستن ساعت، تا شما دیگر دربارهٔ آن هیچ شکّی نداشته باشید...آیا منتظر هستند که آن ساعت یکمرتبه برایشان بیاید هنگامی که اصلا ٔ انتظارش را ندارند؟... مبارک است کسی که حکومت آسمانها و زمین و آنچه در میان آن دو است از آن اوست.

سوره زخرف (٤٣)، آيات ٨٥-٥٩

إِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةٌ لَّا رَيْبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ.

مسلماً، ساعت خواهد آمد. هیچ شکی در آن نیست، اما اکثر مردم باور نمی کنند [ایمان نمی آورند]. سوره غافر (٤٠)، آیه ۵۹

#### از انجيل:

از آن روز و ساعت هیچ کس اطّلاع ندارد حتّی ملائکهٔ آسمان جز پدر من و بس...پس بیدار باشید زیرا که نمیدانید در کدام ساعت خداوند شما میآید...لهذا شما نیز حاضر باشید زیرا در ساعتی که گمان نبرید پسر انسان میآید..

انجیل متی، فصل ۲۰، آیات ۲۶-۳۳

پس مراقب باشید که بازگشت ناگهانی من شما را غافلگیر نکند! نگذارید پرخوری، میگساری، و غم و غصه های زندگی شما را مانند سایر مردم دنیا به خود مشغول سازند. انجیل لوقا، فصل ۲۱، آیه ۳۴

پیشگوئیهای قرآن را که در زیر نقل میگردد با پیشگوئیهای فوق که از حضرت مسیح نقل شده مقایسه نمایید:

عَسَى أَن يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ مَن يُصْلِلِ اللهُ فَلاَ هَادِيَ لَهُ وَيَذُرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ تَقْلَتُ فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً...عِلْمُهَا عِنْدَ اللهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ.

شاید اجلشان نزدیك شده باشد. پس به كدام سخن جز به سخن او ایمان می آورند؟ [معنی دوّم: به چه پیامی غیر از این ایمان خواهند داشت؟] هر آن كسی را كه خداوند گمراه سازد، راهنمایی برای او نخواهد بود و او [خدا] آنها [مردمانی كه قلوب خود را به روی هدایاتش بسته اند] رها خواهد كرد تا در سركشی خود حیران و سرگردان بمانند. آنها از تو [ای محمّد] دربارهٔ ساعت می پرسند كه چه زمانی فرا خواهد رسید. بگو: "به درستی كه علمش نزد پروردگارم است. ظاهر نمی كند آن را مگر در وقتش. [این حادثه] بر آسمانها و زمین گران است. جز ناگهان به شما نمی رسد. ولی بیشتر مردم نمی دانند."

سوره اعراف (۷)، آیات ۱۸۵-۱۸۷

مشابهت چشمگیر بین کلمات حضرت مسیح و حضرت محمّد ما را بهنتایج زیر رهنمون میسازد:

- مردم مایلند زمان ساعت را بدانند.
- زمان وقوع ساعت از جمله اسرار است و نه حضرت مسيح بر آن واقف است و نه حضرت محمّد.
  - فقط خداوند واقف بر آن است.
  - در زمان مقتضی و مقرّر خداوند ما را از ظهور ساعت آگاه خواهد ساخت.

فصل ۸: و عده ظهور دینی جدید

• ساعت ناگهان واقع خواهد شد.

110

• اکثر مؤمنان از درک معنی یا اهمیت این پیشگوئی ها عاجزند.

در آیاتی که از قرآن نقل شد، چند نکته هست که در پیشگوئیهای کتاب مقدس نیست:

- ساعت در پایان زمان تعیین شده (اجل) بر "آنها" وارد می شود. "آنها" اشاره به چه کسانی است؟ اشاره به "امّتها" یا بیروان ادیان گوناگونی که فرا رسیدن ساعت را انتظار می کشند.
  - مردم پایان یافتن زمان اختصاص یافته بهامّت خود را انکار خواهند کرد.

به معنای این سؤال توجه نمایید: "به چه پیامی به غیر از این ایمان خواهند داشت؟" خالق ما از ما می پرسد: "چه دلیل دیگری لازم دارید تا متقاعد شوید؟" فرض کنید که شواهد و مدارک ده برابر بیشتر بود، آیا تفاوتی می کرد؟ آیا باور های مردم مبتنی بر دلیل و بر هان است یا سنّت و همرنگی با جماعت؟ ذکر آیات در صورتی سبب رسیدن مؤمنان به یقین و اطمینان می گردد که ایمان آنها مبتنی بر دلیل و بر هان باشد. متأسّفانه برای بیش از ۹۹/۹ در صد از مؤمنین، دلیل و بر هان در تعیین باور های آنها نقش زیادی ایفا نمی کند. فرض کنید شما در یک خانوادهٔ بسیار معتقد و پای بند مسیحی متولّد شده بودید. آیا مسیحی نمی شدید؟ آیا شما نیز معتقد نمی شدید که حضرت مسیح خدا بود؟ این واقعیت ساده باید هر مؤمنی را چون کودکی خردسال متواضع سازد.

مانع دیگر این است که مردم زمان ما بسیار شکّاک هستند و حق دارند چنین باشند. آنها دروغهای بسیاری شنیدهاند و دیگر کسی را باور ندارند. آنها حتّی به کتب مقدّسهٔ خود اعتماد ندارند. حضرت مسیح وضع معنوی مردم عصر ما را پیش بینی فرمودند:

#### چون پسر انسان بیاید، آیا ایمان را بر زمین خواهد یافت؟ انجیل نوقا، فصل ۱۸، آیه ۸

حجم آیات و شواهد قرآن در رابطه با ظهور پیامبران جدید و دین جدید از سوی خداوند حیرتآور است به مراتب بیش از آن است که برای رسیدن به یقین ضروری باشد. شواهد و آیات در اشاره به این خبر عظیم و شکوهمند مانند کوهی سر به فلک می زند. "شواهد" متزلزل احتمالی علیه آن مانند پر کاهی در برابر تندباد است. این کاه و از هٔ به غلط استنباط شدهٔ "خاتم" است. با این حال علما و پیشوایان موفق شده اند آن کوه شواهد را با این ذرّه کاه از میان بردارند!

مردمان در همه اعصار و قرون، محافظه کار و همرنگ جماعت بودهاند. آنها ترجیح دادهاند از دیگران معمولاً پیشوایان پیروی کنند. آنها ترجیح دادهاند سرنوشت خود را به دست باد بسپارند نه آن که به خود زحمت داده به کنار کوه بروند و به حفّاری پرداخته جواهرات بی شمار علم و حکمتی را که در کتاب مقدّسه شان پنهان است کشف نمایند.

بار دیگر به شواهد باز میگردیم در بارهٔ نکات زیر به تأمل بیر دازید قرآن حضرت مسیح را بیامبری مانند حضرت محمّد مهداند. حضرت مسيح وعده رجعت روحش را مهدهد. قرآن اعتبار و صحّت اين وعده را تأیید میکند. از این وعده ها چه نتیجه میگیریم؟ که پیامبری مانند حضرت محمّد دیگربار ظاهر خواهد شد. پس چرا کسی باید نسبت بهظهور حدّاقل یک پیامبر دیگر بعد از حضرت محمّد شک و تردید روا دارد؟ توجّه داشته باشید قرآن بهچه وضوحی ظهور "روح" را پیشبینی میکند. ဳ همانطور که ذکر شد، حضرت محمّد حضرت مسيح را "روحالله" ميخواند.

يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَن شَاء اتَّخَذَ إلَى رَبِّهِ مَآبًا.

روزی که روح [روح خدا] قیام خواهد کرد و "ملائکه" در یك صف میایستند و هیچیك، جز بهاذن خداوند رحمان، سخن نمیگویند، و (آنگاه که سخن میگویند) درست میگویند! آن "روز حق" است [یقیناً خواهد آمد]. هر کس می خواهد آزاد است که راهی به سوی پروردگارش برگزیند! سوره نبأ (۷۸)، آیات ۳۹-۳۸

به آبهٔ آخر بار دبگر نگاه کنید:

هر کس می خواهد راهی به سوی پرور دگارش برگزیند.

این آیه اشاره بهآن دارد که بیامبر جدید بهنحوی ظهور خواهد فرمود که مردم احساس آزادی میکنند که بهاو اقبال ننمایند. ظهور "روح خدا" در پیامبری تازه، همانطور که در حضرت مسیح و دیگربار در رسول اکرم ظاهر شد، و عدهای است که هر دو کتاب مقدّس تأیید شده. ما آزادی تامّ داریم که این و عدهٔ بسیار مؤكّد خداوند را بیذیریم یا انكار كنیم.

مشابهتهای بسیاری که بین پیشگوئیهای کتاب مقدّس و قرآن وجود دارد، بسیار جالب توّجه است. هم آهنگی بین دو کتاب مقدس را که در آیات زیر نشان داده شده مورد تأمّل و تعمق قرار دهید:

هنگامی که پسر انسان در جلال خود با جمیع فرشتگان خویش آید... انجیل متی، فصل ۲۵، آیه ۳۱ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَائِكَةُ صَفًّا.

روزی که روح [پسر انسان] قیام کند و ملائکه در صف ایستاده باشند. سوره نبأ (۷۸)، آیه ۳۸

او [پسر انسان] آنها [مؤمنین و منکرین] را از همدیگر جدا میکند.

إِنَّ يَوْمَ الْفَصْل كَانَ مِيقَاتًا.

روز جدایی، میعاد [خدا] است!

سوره نبأ (۷۸)، آیه ۱۷

انجیل متی، فصل ۲۵، آیه ۳۲

<sup>ဳ</sup> معمولترین عنوانی که مسلمانان در اشاره به حضرت مسیح به کار میبرند "روحالله" است. قرآن آن را به صورت اختصاری "روح" به کار میبرد.

فصل ٨: وعدهٔ ظهور ديني جديد

جمیع امتها در حضور او جمع شوند... انجیل متی، فصل ۲۵، آیه ۳۲ فَتَأْتُونَ أَفْوَ إِجًا. پس فوج فوج خواهید آمد. سوره نبأ (۷۸)، آیه ۱۷ من فرشتگان خود را با صدای بلند شیپور خواهم فرستاد... انجيل متى، فصل ٢٤، آيه ٣١ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ. روزی که در شیپور دمیده شود. سوره نبأ (۷۸)، آیه ۱۸ ...نیروهایی که زمین را نگاه داشته اند به لرزه خواهند آمد. انجيل متى، فصل ٢٤، آيه ٢٩ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاء مَوْرًا. آن روزی است که آسمان به شدت به حرکت در میآید. سوره طور (۵۲)، آیه ۹ ...با تمام فرشتگان... انجیل متی، فصل ۲۵، آیه ۳۱ وَالْمَلَائكَةُ صَفًّا. و ملائکه در صف می ایستند. سوره نبأ (۷۸)، آیه ۳۸ این فصل را با چند آیهٔ دیگر از قرآن بهپایان رسانیم: فَلاَ تَحْسَبَنَّ اللّهَ مُخْلِفَ وَعْدِه رُسُلُهُ. ابداً تصوّر نکنید که خداوند به وعدهای که بهبیامبر انش میدهد وفا نمیکند. سوره ابراهيم (١٤)، آيه ٤٧ هَذَا بِلاَغٌ لِّلنَّاسِ وَليُنذَرُواْ بِهِ..لِيَذَّكَّرَ أُوْلُواْ الْأَلْبَابِ. این [قرآن] ابلاغی برای مردم است تا بدین وسیله هشدار داده شوند...و تا صاحبان خرد یند گیرند. سوره ابراهيم (١٤)، آيه ٥٢ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ. وعدهٔ خداوند بهشما وعده ای در ست است [قطعی است]. سوره ابراهیم (۱٤)، آیه ۲۲ إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لآتِ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ. آنچه به شما و عده داده شده است، به و قوع خواهد پیوست، و شما هرگز نمی توانید مانع آن شوید. سوره انعام (٦)، آیه ۱۳٤ إنَّمَا تُوعَدُونَ لَوَاقعٌ. بهراستی آنچه که بهشما و عده داده شده واقع خواهد شد. سوره مرسلات (۷۷)، آیه ۷ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُوا من يَوْمِهِمُ الَّذِي يُوعَدُونَ.

سوره ذاریات (۵۱)، آیه ۲۰

وای بر کسانی که یومی را که به آنها و عده داده شده است انکار نمایند.

إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَصَادِقٌ وَإِنَّ الدِّينَ لَوَاقِعٌ.

آنچه به شما و عده داده شده درست است. و عدهٔ ظهور دینی که بهشما داده شده حتماً تحقّق خواهد یافت. سوره داریات (۵۱)، آیات ۵-۵

## تفاوت بین رسول و نبی چیست؟

در استفاده از عنوان "خاتم النبیین" برای اثبات آنکه ظهور پیامبران الهی با حضرت محمّد خاتمه می پذیرد، نقطه ضعف دیگری وجود دارد. در زبان عربی دو واژه برای توصیف کسانی که از طرف خدا فرستاده می شوند وجود دارد که عبارتند از:

رسول: اصولاً توصیف کنندهٔ پیامبران بزرگی است که مؤسس دین جدید هستند مانند حضرت موسی، حضرت مسیح و حضرت محمّد. این پیامبران به طور اخص به عنوان "پیامبران اولوالعزم" شناخته می شوند (قرآن سوره احقاف (٤٦)، آیه ۳۵).

نبی: توصیف کنندهٔ فرستادگانی است که دین جدیدی تأسیس نمی نمایند، بلکه خود در ظل ادیان بزرگ هستند مانند اشعیا و دانیال.

بدیهی است که "رسول" دارای مقام یا جایگاه "نبی" نیز هست، امّا "نبی" نمیتواند "رسول" باشد. با اینحال دو واژهٔ قابل جایگزینی با یکدیگر هستند. گاهی بندرت یکی از واژه ها جایگزین دیگری میشود. با این حال، هرکدام از آنها دارای معنا و کاربرد اصلی خود میباشد. آیات زیر نشان میدهند که این دو واژه یکسان نیستند:

وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَلَا نَبِيِّ...

ما قبل از تو نه رسولی فرستادیم و نه نبی ...

سورہ حج (۲۲)، آیه ۵۲

وَمَن يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُّهَدَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا وَ مَن يُطع الله و الرّسول فأولئك مع الّذين أنعَمَ اللهُ عليهم من النّبيَين و الصّديقين و الصّالحين و حَسُنَ أولئك رفيقا.

آنان که از خدا و رسول [محمّد] اطاعت می کنند، بهمردمانی میپیوندند که مورد رحمت خدا قرار میگیرند، مانند انبیاع، راستان، شهدا و پر هیزکاران این افراد بهترین مصاحب و رفیق اند. سوره نساه (٤)، آیه ۲۹

وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيستى...

هنگامی که از انبیاع پیمان گرفتیم، و همچنین از تو [محمّد] و از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی... سوره احزاب (۳۳)، آیه ۷

آیا مقام اصلی رسول اکرم رسالت بود یا نبوّت؟ دانستن جواب این سئوال حائز اهمیّت است، زیرا واژهٔ "خاتم" به "نبی" ربط داده شده نه به "رسول". اگر خداوند میخواست به ما بگوید که حضرت محمّد آخرین رسول است، چرا واژهٔ "خاتم" را به "نبی" مرتبط ساخت بجای آنکه با "رسول" مرتبط سازد؟ مطالعهٔ تفاوت بین این دو عنوان "اصل خاتمیّت" را بسیار روشن میسازد.

بهترین راه درک تفاوت بین این دو عنوان این است که قرآن را مطالعه کنیم و ببینیم این کلمات در این کتاب مبین چگونه بکار رفته اند.

#### رسولالله

## عنوان رسمی و مأموریت اصلی رسول اکرم و سایر پیامبران بزرگ

در آغاز بهبینیم قرآن کلمهٔ "رسول" را چگونه به کار می برد و سپس نحوهٔ بکاربردن کلمهٔ "نبی" را بررسی نماییم. عنوان "رسول" در سراسر قرآن در اشاره به کسانی که دیانت جدیدی تأسیس نموده اند بکار رفته. این واژه عنوان "رسمی" کسانی را توصیف می کند که پیامی از سوی خداوند برای نوع بشر می آوردند:

الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رِسَالَاتِ اللَّهِ.

سوره جنّ (٧٢)، آيه ٢٣

کسانی که پیامهای الهی را ابلاغ میکنند.

سوره احزاب (٣٣)، آيه ٣٩

این نمونه ها را مورد نظر قرار دهید:

سوره منافقون (٦٣)، آیه ۱ ما شهادت می دهیم که تو رسول خدا هستی.
سوره مزمل (۷۳)، آیه ۱۵ ما رسولی نزد شما فرستاده ایم که بر شما شاهد باشد
همانطور که نزد فرعون رسولی فرستادیم.

نَشْهُدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللَّهِ. إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعَوْنَ رَسُولًا.

كسانى كه از خدا و رسولش نافرمانى كنند. مَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ. فَعَصَى فَرْعَوْنُ الرَّسُولَ. فَعَصَى فَرْعَوْنُ الرَّسُولَ.

سوره مزمل (۷۳)، آیه ۱٦ فرعون از رسول نافرمانی کرد.

| سوره مجادله (۵۸)، آیه ٤  | تا به خدا و رسول او ایمان بیاورید.                                                    | لِتُوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ.                                                                                      |
|--------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| سوره مجادله (۵۸)، آیه ۵  | کسانی که با خدا و رسولش می جنگند.                                                     | إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ النَّهَ<br>وَرَسُولَهُ.                                                                      |
| سوره فاطر (۳۵)، آیه ۲۵   | رسولانشان با دلایل روشن و زبور و کتاب های آسمانی<br>روشنگر نزدشان رفتند.              | جَاءتْهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ<br>وَبِالزُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ.                                         |
| سوره حدید (۵۷)، آیه ۲۵   | ما رسولان خود را با نشانه ها و دلایل روشن فرستادیم.                                   | لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ.                                                                            |
| سوره تغابن (٦٤)، آیه ٦   | رسولانشان با دلایل روشن نزدشان رفتند.                                                 | كَانَت تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ.                                                                            |
| سوره تغابن (٦٤)، آیه ۸   | به خدا و رسولش ایمان بیاورید.                                                         | فَآمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ.                                                                                         |
| سوره منافقون (٦٣)، آيه ١ | تو رسول او هستی                                                                       | إِنَّكَ لَرَسنُولُهُ                                                                                                     |
| سوره منافقون (٦٣)، آیه ۵ | بیابید تا رسول خدا برایتان طلب بخشش کند.                                              | تَعَالَوْا يَسْنَتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ<br>اللَّهِ.                                                                     |
| سوره منافقون (٦٣)، آيه ٧ | رسول خدا.                                                                             | رَسنُولِ اللَّهِ.                                                                                                        |
| سوره تغابن (۲۶)، آیه ۱۲  | از خدا و رسول اطاعت كنيد. و اگر روى گردان شويد، رسول ما جز ابلاغ پيام وظيفه اى ندارد! | وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا<br>الرَّسنُولَ قَإِن تَوَلَّيْتُمْ فَإِثَمَا<br>عَلَى رَسنُولِنَا الْبَلَاعُ الْمُبِينُ. |
| سوره فتح (٤٨)، آيه ٩     | تا شما به خدا و رسولش ایمان بیاورید.                                                  | لِتُؤْمِثُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ.                                                                                      |
| سوره فتح (٤٨)، آيه ١٢    | رسول و مؤمنان <u>.</u>                                                                | الرَّسئولُ وَالْمُؤْمِنُونَ.                                                                                             |
|                          |                                                                                       |                                                                                                                          |

برای تمیز دادن رسولان از انبیاء، خداوند به رسولان عنوانی بی نظیر و یکتا داده است: آنها را "پیامبران اولوالعزم" خوانده. مقصود از این عنوان اظهار صبر، عزم و جزم، و ثبات و پایداری آنها در مقابل رنجها و رد و نفی منکران است. به رسول اکرم چنین توصیه شده:

فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ.

پس صبر کن همانطور که پیامبران اولو العزم صبر کردند. سوره احقاف (٤٦)، آیه ۳۵

## "نبی"

#### رسالت ثانوی پیامبران بزرگ

قرآن در موارد معدودی از واژهٔ "نبی" در اشاره بهرسول اکرم استفاده میکند. جای شگفتی است که عنوان "خاتمالنّبیّین" (سورهٔ احزاب) در همان سورهای که در آن واژهٔ "نبی" بیش از هر سورهٔ دیگر بهرسول اکرم مرتبط شده. آیا این مطلب تصادفی است، یا دلیلی دارد؟ موضوع اصلی سورهٔ احزاب

زندگی زناشویی رسول اکرم است. این سوره نشان میدهد که وقتی خداوند میخواسته دربارهٔ زندگی شخصی یا زناشویی حضرت محمّد سخن بگوید، واژهٔ "نبی" را به کار برده است. در این سوره خداوند رسول اکرم را مانند پدری که با فرزند عزیزش گفتگو میکند مخاطب ساخته. واژهٔ نبی که در سورهٔ احزاب به کار رفته، احساسی از صمیمیت و نزدیکی را بین خالق عالم و پسر فروتن و متواضعش که در کمال ایثار و از خودگذشتگی از پدر اطاعت میکند، نشان می دهد. از آنجا که واژهٔ "خاتم" فقط در سورهٔ احزاب مشاهده می شود، سورهٔ مزبور را به سه طریق مورد مطالعه قرار می دهیم:

١. مطالعهٔ آیاتی که در آنها رسول اکرم "نبی" خوانده شده اند.

۲. بررسی آیاتی که در آنها چگونه با تغییر موضوع، این دو لقب هم تغیر میکنند.

٣. مطالعهٔ آیات دیگری از سایر سورهها که خداوند حضرت محمّد را رسول میخواند.

در سورهٔ احزاب (۳۳) و سایر سوره ها، عنوان نبی غالباً موقعی استفاده می شود که رسول اکرم، همسران آن حضرت یا مؤمنین مستقیماً، بخصوص در رابطه با مسائل شخصی، مخاطب قرار می گیرند:

| ال حصرت یا موملیل               | مسعید، بعضوض در رابطه با مسان سعصی،                                             | معاطب قرار میدیدد.                                                                |
|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| احزاب، آیه ٦<br><b>شخصی:</b>    | پیامبر بهمؤمنان نزدیکتر است تا آنها بهیکدیگر و زنان او مانند مادران آنها هستند. | النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنفُسِهِمْ وَأَرْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ |
| احزاب، آیه ۲۸<br>مستقیم- شخصی:  | ای نبی، بگو به همسر انت                                                         | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ                                        |
| احزاب، آیه ۳۰<br>مستقیم         | ای همسران نبی                                                                   | يَا نِسَاء النَّبِيِّ                                                             |
| احزاب، آیه ۳۲<br>مستقیم - شخصی  | ای همسران نبی                                                                   | يَا نِسَاء النَّبِيِّ                                                             |
| احزاب، آیه ۳۸<br><b>شخصی:</b>   | هیچ گونه منعی بر نبی در آنچه خدا بر او<br>واجب کرده نیست.                       | مَّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا<br>فَرَضَ اللَّهُ لَهُ             |
| احزاب، آیه ۵۰<br>مستقیم – شخصی: | ای نبی، ما زنانت را برای تو حلال کردیم.                                         | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَخْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ.                      |
| احزاب، آیه ۵۹                   | ای نبی بگو به همسرانت                                                           | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ                                        |

ای نبی، ما تو را بعنوان شاهد، مژده دهنده و

نیز هشدار دهنده فرستاده ایم

يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهدًا

وَمُبَشِّرًا وَنَذيرًا.

همین نمونه در سایر سورهها نیز مشاهده میشود:

مستقيم - شخصى:

احزاب، آیه ٤۵

شخصى:

| ممتحنه (٦٠)، آیه ۱۲<br>مستقیم ـ شخصی:             | ای نبی! هنگامی که زنان مؤمن نزد تو<br>آیند                                | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءِكَ الْمُؤْمِنَاتُ                                |
|---------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| طلاق (٦٥)، آيه ١<br>مستقيم ـ شخصى:                | ای نبی! وقتی زنان را طلاق میدهید                                          | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّمنَاءِ                               |
| تحریم (٦٦)، آیه ۱<br>مستقیم ـ شخصی:               | ای نبی! چرا حرام کنی [بر خود] آنچه را<br>که خداوند برای نو حلال کرده است؟ | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكَ؟                     |
| تحریم (٦٦)، آیه ۳<br>شخصی:                        | هنگامی که پیامبر یکی از رازهای خود را<br>بهبعضی از همسرانش گفت            | وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ                                  |
| تحریم (٦٦)، آیه ۸<br><b>شخصی:</b>                 | آن روزی که خداوند نبی را خوار نمیکند                                      | يَوْمَ لَا يُخْزِي اللَّهُ النَّبِيِّ                                               |
| تحریم (٦٦)، آیه ۹؛ توبه<br>(۹)، آیه ۷۳<br>مستقیم: | ای نبی، علیه کافر ان و منافقان مبارزه<br>کن.                              | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ.                                        |
| توبه (۹)، آیه ۱۱۳<br>شخصی:                        | نبی و کسانیکه ایمان دارند نباید برای<br>مشرکان طلب بخشش کنند.             | مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُواْ أَن<br>يَمنْتَغْفِرُواْ لِلْمُشْرِكِينَ. |

#### تغییر عنوان در سوره احزاب بر حسب پیام

توجّه نمایید که خداوند چگونه در سوره احزاب (۳۳) عنوان "نبی" را، بر حسب نقشهایی که بهرسول اکرم واگذار مینماید، به "رسول الله" تغییر میدهد. به استفاده از واژهٔ "رسول" با واژهٔ "خدا" (رسول الله)، و عدم ترکیب واژهٔ "نبی" با "خدا" (نبی الله) نیز توجّه کنید:

| آیه ۲۸ | ای <b>نبی،</b> بگو به همسرانت                         | يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ                           |
|--------|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| آیه ۲۹ | امًا اگر تمایل داشته باشید به خدا و رسولش و دنیای بعد | وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ<br>الْآخِرَةَ |
| آیه ۳۰ | ای همسران <b>نبی!</b>                                 | يَا نِسِنَاء النَّبِيِّ!                                             |
| آیه ۳۱ | از خدا و رسولش اطاعت كنيد.                            | وَمَن يَقْنُتُ مِنْكُنَّ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ.                        |
| آیه ۳۲ | ای همسران <b>نبی!</b>                                 | يَا نِسِنَاء النَّبِيِّ!                                             |
| آیه ۳۳ | از خدا و رسولش اطاعت كنيد.                            | وَأَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ.                                      |

| إِذًا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ.                                                  | وقتی <b>خدا و رسولش</b> قضاوت کرده باشند                                     | آیه ۳٦ |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|--------|
| وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُلُولَهُ                                                | کسی که از خدا و رسولش سرکشی کند)                                             | آیه ۳٦ |
| مًّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ<br>اللَّهُ لَهُ             | هیچ گونه منعی بر <b>نبی</b> در آنچه خدا بر او واجب کرده<br>نیست <sub>.</sub> | آیه ۳۸ |
| يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا<br>وَنَذِيرًا. | ای نبی، ما تو را بعنوان شاهد، مژده دهنده و نیز هشدار دهنده فرستاده ایم.      | آیه ٤۵ |
| يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ.                      | ای <b>نبی</b> ، ما زنانت را برای تو حلال کردیم                               | آیه ۵۰ |
| يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُل لِّأَزْوَاجِكَ                                        | ای <b>نبی،</b> بگو به همسر انت                                               | آیه ۵۹ |
| وَمَن يُطِعْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ                                                  | کسی که از خدا و رسولش اطاعت کند                                              | آیه ۷۱ |

## رسولالله

همانطور که ملاحظه شد، "رسول الله" و نه "نبی الله" عنوان رسمی و اصلی حضرت محمّد است. واژهٔ "رسول" نه تنها در مورد حضرت محمّد، بلکه در بارهٔ سایر پیامبران اولو االعزمی که شارع دیانت جدیدی بوده اند، به کار رفته است. به علّت اهمّیت بارز آن، علاوه بر آنچه که ذکر شد، چند اشارهٔ دیگر را نیز ملاحظه می نماییم. لطفاً توجّه داشته باشید، هیچیک از این موارد به زندگی شخصی پیامبران ارتباطی ندارد، آنطور که واژهٔ "نبی" در سورهٔ احزاب اشاره داشت.

| فتح (٤٨)، أيه ١٣    | کسی که بهخدا و رسولش ایمان نیاورد         | وَمَن لَّمْ يُؤْمِن بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ        |
|---------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| فتح (٤٨)، أيه ٢٦    | بر رسولش و بر مؤمنان                      | عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ           |
| فتح (٤٨)، آيه ٢٧    | خداوند رؤیای رسولش را تحقق بخشید.         | لَقَدْ صَدَقَ النَّهُ رَسُولَهُ الرُّوْيَا.      |
| فتح (٤٨)، آيه ٢٨    | اوست که رسولش را فرستاد                   | هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ.                 |
| مجادله (۵۸)، آیه ۸  | عصيان نسبت به رسول                        | وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ                          |
| مجادله (۵۸)، آیه ۹  | عصيان نسبت به رسول                        | وَمَعْصِيَتِ الرَّسُولِ                          |
| مجادله (۵۸)، آیه ۱۲ | هنگامی که میخواهید با رسول خدا نجوا کنید. | إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ.                    |
| مجادله (۵۸)، آیه ۱۳ | از خدا و رسولش اطاعت كنيد.                | أَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ.                   |
| مجادله (۵۸)، آیه ۲۰ | کسانی که با خدا و رسولش دشمنی میورزند     | إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُّونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ. |
| مجادله (۵۸)، آیه ۲۱ | من [خدا] و رسولانم.                       | أَنَا وَرُسُلِي.                                 |

| مجادله (۵۸)، آیه ۲۲  | کسی که با خدا و رسولش دشمنی ورزید                                                                     | مَنْ حَادً اللَّهَ وَرَسُولَهُ.                                                                    |
|----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حشر (۵۹)، آیه ٤      | آنها با خدا و رسولش مخالفت کردند.                                                                     | شَناقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ.                                                                      |
| حشر (۵۹)، آیه ۲      | رسولش                                                                                                 | رَسُولِهِ                                                                                          |
| حشر (۵۹)، آیه ۲      | خداوند رسو لانش را مسلط می فرماید.                                                                    | اللَّهَ يُسلِّطُ رُسُلُهُ.                                                                         |
| حشر (۵۹)، آیه ۷      | رسولش                                                                                                 | رَسُولِهِ                                                                                          |
| حشر (۵۹)، آیه ۸      | رسولش                                                                                                 | رَسُولَهُ                                                                                          |
| ممتحنه (۲۰)، آیه ۱   | رسول را اخراج میکنند.                                                                                 | يُخْرِجُونَ الرَّسُولَ.                                                                            |
| توبه (۹)، آیه ۱۲۸    | ر سولی برای شما آمده است.                                                                             | لَقَدْ جَاءِكُمْ رَسُولٌ.                                                                          |
| اسرائیل (۱۷)، آیه ۱۵ | ما هرگز تنبیه نمی کنیم بدون اینکه اول<br>رسولی بفرستیم                                                | وَمَا كُنَّا مُعَذَّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً.                                                |
| طلاق (٦٥)، آيه ١٥    | ر سولی که آیات خدا را برای شما میخواند.                                                               | رَّسُولًا يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللَّهِ.                                                       |
| صف (٦١)، آیه ۵       | موسی به قومش گفت: "ای قوم من!من رسول خدا به سوی شما هستم.                                             | وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَا قَوْمٍأَنِّي<br>رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ                      |
| صف (۲۱)، آیه ۲       | موقعی که عیسی فرمود: " من رسول خدا به سوی شما هستم و بشارت دهنده به رسولی [محمد] که بعد از من می آید. | وَإِذْ قَالَ عِيسَىإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ<br>إِلَيْكُممُبَشِّرًا بِرَسُولٍ يَأْتِي مِن<br>بَعْدِي. |
| صف (۲۱)، آیه ۹       | اوست که رسولش را فرستاد.                                                                              | هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ.                                                                   |
| صف (٦١)، آيه ١١      | به خدا و رسولش ایمان دارند.                                                                           | تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ                                                                  |
| جمعه (۲۲)، آیه ۲     | [خداوند] کسی است که در میان جمعیت<br>بیسواد رسولی از خودشان برانگیخت.                                 | هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا.                                                   |
| قصص (۲۸)، آیه ۵۹     | و پروردگار تو هرگز هیچ جامعه ای را نابود<br>نمیکند بدون اینکه رسولی در میانشان<br>بفرسند.             | وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولًا.                       |
| عنکبوت (۲۹)، آیه ۱۸  | تنها ماموريت رسول ابلاغ (پيغام) است.                                                                  | وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلَاغُ الْمُبِينُ.                                               |
| احزاب (۳۳)، آیه ۲۱   | ر سول خدا مدل خوبی است بر ای شما                                                                      | لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ<br>حَسَنَةٌ.                                      |
| سبا (۳۶)، آیه ۶۵     | رسولان مرا انكار كردند.                                                                               | فَكَذَّبُوا رُسُلِي.                                                                               |
|                      |                                                                                                       |                                                                                                    |

| وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ إِنَّكَ لَمِنَ<br>الْمُرْسَلِينَلِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أُنذِرَ<br>آبَاؤُهُمْ. | قسم به حکمت قرآن که تو از رسولانی هستیتا هشدار دهی مردمانی را که به والدینشان هرگز هشدار داده نشده بود. | یس (۳٦)، آیات ۳-۲ و ۲ |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| يَا حَسْرَةً عَلَى الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِم مِّن<br>رَّسُولٍ إِلاَّ كَانُوا بِهِ يَسْنَهُ(ْ ِوُون    | چقدر تأسف انگیز است وضعیت مردم! هر<br>بار رسولی نزدشان رفت، آنها او را به تمسخر<br>گرفتند.              | یس (۳۹)، آیه ۳۰       |
| إِن كُلِّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ.                                                                   | جمیع آنها رسولان را انکار کردند.                                                                        | ص (۳۸)، آیه ۱۶        |
| وَهَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ.                                                                | هر امّتی رسول خود را اذیت کرد و آزار داد.                                                               | غافر (٤٠)، آيه ۵      |
| كَانَت تَّأْتِيهِمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُو.                                              | رسو لانشان با دلایل آشکار آمدند، امّا آنها<br>ایمان نیاور دند.                                          | غافر (٤٠)، آیه ۲۲     |
| الَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ<br>رُسُلَنَا                                | کسانی که به کتاب آسمانی و پیغام هایی که<br>توسط رسو لانمان فرستاده ایم ایمان نیاور ده اند               | غافر (٤٠)، آیه ۷۰     |
| وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا<br>بِإِذْنِ اللَّهِ.                               | هیچ رسولی نمی تواند بدون اجازه خدا آیه ای<br>ارائه دهد.                                                 | غافر (٤٠)، آيه ٧٨     |
| فَلَمَّا جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا<br>بِمَا عِندَهُم مِّنَ الْعِلْمِ.            | هنگامی که رسو لانشان با دلایل روشن نزد<br>آنها رفتند، آنها با دانشی که خود داشتند<br>دلخوش بودند        | غافر (٤٠)، آیه ۸۳     |
| مَا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن<br>قَبْلِكَ.                                    | آنچه به تو گفته شد، دقیقا ً همان چیزی است که به رسو لان قبلی گفته شد.                                   | فصلت (٤١)، آيه ٤٣     |
| وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ.                                                             | و کسانی که بهخدا و رسولانش ایمان دارند.                                                                 | حدید (۵۷)، آیه ۱۹     |
| لِلَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ                                                               | برای کسانی که به خدا و رسو لانش ایمان دارند                                                             | حدید (۵۷)، آیه ۲۱     |

برای اثبات اینکه مأموریت اصلی حضرت محمّد نبوّت نیست، بلکه رسالت است، خداوند، در همان سورهای که رسول اکرم را "خاتمالنّبیّین" میخواند، تفاوت بین دو واژه را اینطور نشان میدهد:

وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن تُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَأَخَذْنَا مِنْهُم مِّيثَاقًا عَلَيظًا.

به خاطر آور هنگامی را که از انبیاع پیمان گرفتیم، و همچنین از تو [محمّد] و از نوح و ابراهیم و موسی و عیسی پسر مریم. ما از همهٔ آنها عهد محکمی گرفتیم.

توجّه نمایید که خداوند در آیهٔ فوق، چقدر به وضوح انبیاع را از رسولان اولوالعزم مانند حضرت محمّد، حضرت نوح، حضرت ابراهیم، حضرت موسی و حضرت عیسی جدا میکند. میثاق مزبور چیست؟ این موضوع در فصل سوّم، "معنای "خاتمالنّبیّین" چیست؟" مورد بحث قرار گرفت. یک بار دیگر آن را در اینجا مورد بحث قرار میدهیم:

ظهور مستمر یا پیاپی پیامبران مبتنی بر عهد و میثاق خداوند است. شاید این بزرگترین میثاق الهی است. آیه ای که ذیلاً نقل میگردد، این عهد و پیمان را به شکل گفتگویی بین خداوند و انبیانش بیان میکند:

وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَنَسْصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهُدُواْ وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ.

سوره آل عمران (٣)، آيه ٨١

ذيلاً ترجمهٔ اين آيه به صورت گفتگو:

وعدهٔ الهی و انتظار او: من به شما کتاب آسمانی و حکمت خواهم داد. بعد از آن، رسولی خواهد آمد که تمام کتاب های آسمانی موجود را تأیید و ثابت خواهد کرد، شما باید به او ایمان آورید و او را حمایت کنید. آیا با این موافق هستید و پیمان می بندید که این میثاق را به انجام برسانید؟

جواب انبياء: ما موافق هستيم.

خداوند: پس شما شهادت داده اید و من هم همر اه با شما شهادت می دهم.

آیات دیگری هم وجود دارد که تمایزی بین رسولان و انبیاء قائل میشود. آیهای که در زیر نقل میشود نشان میدهد که حضرت داود نبی بود:

لَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ وَآتَيْنَا دَاوُودَ زَبُورًا.

ما بعضى از انبياء را بر بعضى ديگر ترجيح داديم. [مثلاً] به داود زبور داديم. سوره بني اسرائيل (١٧)، آيه ٥٥

آیه ای که در زیر نقل می شود نشان می دهد که مأموریت اصلی انبیاء عبارت از نبوّت یا نشان دادن نقشهٔ آیندهٔ خداوند برای نوع بشر است:

لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا وَإِبْرَاهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِّيَّتِهِمَا النُّبُقَّةَ وَالْكِتَابَ...

ما نوح و ابراهیم را فرستادیم و به فرزندانشان [مقام یا وظیفه] نبوّت و کتاب آسمانی عطا کردیم. سوره حدید (۵۷)، آیه ۲۲

وقتی کتابهای انبیاء بنی اسرائیل\_مانند داود، دانیال، و اشعیا\_را بررسی میکنیم درمییابیم که حاوی پیشگوئیهایی دربارهٔ ظهور پیامبران جدید\_مانند حضرت عیسی و حضرت محمّد\_میباشند.

"نبی" از ریشهٔ "نبوت" است که فرهنگ لغت آن را چنین تعریف میکند: پیشگویی، پیشبینی، خبر دادن از آینده. "رسول" با "رسالت" همریشه است، که به معنای پیغام بردن است. به این ترتیب، از لحاظ لغوی،

واژهٔ "نبی" به کسی اشاره دارد که بعضی وقایع آینده، از جمله ظهور رسولان، را پیش بینی کند و رسول به کسی اشاره دارد که پیام دیانت جدید را از سوی خداوند بیاورد.

آیاتی که ذیلاً نقل میگردد، مثالهای دیگر از کسانی است که دار ای مقام یا منصب نبّوت هستند:

وَاذْكُرْ فَى الْكتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَّبِيًّا.

و در کناب آسمانی به ادریس اشاره کن. او نبی مخلصی بود. سوره مریم (۱۹)، آیه ۵۲

وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلًّا جَعَلْنَا نَبِيًّا.

به او اسحق و یعقوب را عنایت کردیم و هر یک را نبی قرار دادیم. سوره مریم (۱۹)، آیه ۶۹

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَكَانَ رَسُولًا نَّبِيًّا.

در کتاب آسمانی بهموسی اشاره کن. او مخلص بود و رسول و نبی [رسولی که خبر میدهد]. سوره مریم (۱۹)، آیه ۵۱

حضرت موسى خود نبى بودند، زيرا ظهور رسول اكرم را پيشبيني فرمودند:

و خداوند به من گفت...نبی ای را برای ایشان از میان برادران ایشان مثل تو مبعوث خواهم کرد، و کلام خود را به دهانش خواهم گذاشت.

بعد از اشاره به حضرت موسی به عنوان رسول و نبی، برادر وی، هارون، به عنوان نبی ذکر شده است:

وَوَهَبْنَا لَهُ مِن رَّحْمَتِنَا أَخَاهُ هَارُونَ نَبِيًّا.

و ما به رحمت خویش، برادرش هارون را به عنوان نبی به او عطا کردیم. سوره مریم (۱۹)، آیه ۵۳

یکی از نشانههای بارز نقشهٔ خداوند برای نوع بشر اعزام رسول برای هر امّت است:

وَلِكُلِّ أُمَّةٍ رَّسنُولٌ.

و هر امتی را پیامبری است. سوره یونس (۱۰)، آیه ٤٧

امّا، چنین و عده ای \_\_ یعنی و عدهٔ اعزام رسول برای هر امّتی \_\_ دربارهٔ نبی داده نشده است. هیچ آیه ای وجود ندارد که اعلام کند، "برای هر امّتی نبی ای است." بعضی از امّتها ابداً نبی نداشتند، دیگران، مانند امّت یهود، انبیای زیادی داشته اند.

قرآن واژهٔ دیگری را هم به کار می برد که هم به رسول اشاره دارد و هم به نبی این واژه "مرسلین" به معنای فرستاده شدگان است:

إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ.

به در ستی که تو از فرستاده شدگان هستی. سوره یس (۳۱)، آیه ۱۶ همچنین سوره صافات (۳۷)، آیات ۲۲-۱۲۲

## رسول الله و خاتم النّبيّين سوره احزاب (٣٣)، آيه ٤٠

حال بهمطالعهٔ آیهای که حاوی واژهٔ "خاتم" است با توّجه به آیاتی که همراه آن است میپردازیم:

مًّا كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَجٍ فِيمَا فَرَضَ اللَّهُ لَهُ سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ قَدَرًا مَقْدُورًا اللَّهِ عَلَى النَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَيَخْشَوْنَهُ وَلَا يَخْشَوْنَ أَحَدًا إِلَّا اللَّهَ وَكَفَى بِاللَّهِ حَسِيبًا مَّا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحْدٍ مِّن رَّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا...يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَبَاكُمْ وَلَكِن رَسُولَ اللَّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا.

نبی خطایی مرتکب نمی شود اگر هر کاری که خدا بر او واجب کرده انجام دهد. چنین است سنّت الهی از زمان نسل های اولیه. فرمان خدا وظیفه ای است مقدس. کسانی که پیام های الهی را ابلاغ می کنند و فقط به هیبت و حرمت او ارج می نهند، هرگز نباید از کسی بجز خدا بترسند. خدا دقیق ترین حسابرس است. محمّد پدر هیچیک از مردان شما نبود. او رسول خدا بود و خاتم انبیاء. خدا از همه چیز کاملاً آگاه است...ای نبی، ما تو را بعنوان شاهد، مژده دهنده و نیز هشدار دهنده فرستاده ایم که بر طبق خواست او، مانند نوری هدایت کننده [مردمان را] بهسوی خدا دعوت کنی. سوره احزاب (۳۳)، آیات ۲۸-۲۸

#### آیات فوق بیانگر چیست؟ بیامهای عمدهٔ آن عبارت است از:

- ازدواجهای رسول اکرم را خداوند تجویز کرده. او باید آنچه را خداوند برای او مقرر داشته بهپذیرد.
- در رابطه با زندگانی شخصی پیامبران، خداوند با رسولان قبل از او نیز به همین طریق رفتار کرده. هیچکس حق ندارد دربارهٔ زندگی زناشویی آنها ایراد گیرد.
- نقش رسول اکرم این نیست که مانند پدر باید مراقب فرزندان خود باشد، یعنی حافظ و ولی آنها گردد.
- نقش او ابلاغ پیام الهی به مردم و گذاشتن مهر تأیید و تصویب بر انبیایی است که پیام الهی را پیش
   از او آوردهاند.

بعد از پیام فوق، خداوند وظائف دیگری به رسول اکرم محوّل می فرماید. از او میخواهد که

- گواه و شاهد باشد بر پیروانش تا ببیند آنها چگونه رفتار میکنند.
  - مژده دهد بهمؤمنینی که طبق تعالیم قرآن زندگی میکنند.
- هشدار دهد بهمؤمنینی که بر طبق معتقداتشان زندگی نمیکنند و نیز کسانی که منکر اسلام هستند.

آیاتی که در این فصل نقل شد نشان میدهند که واژههای "رسول" و "نبی" بهنقشهای متفاوتی که به حضرت محمّد محوّل شده اشاره دارند. هیچ تردیدی وجود ندارد که نقش یا مأموریت اصلی و عمده

حضرت محمّد عبارت از مأموریت نبی نبود، بلکه مأموریت رسول بود. پس چرا واژهٔ "خاتم" به "نبی" اتّصال یافته نه به "رسول"؟ این نکته بسیار مهم است.

متن آیهٔ ٤٠ از سورهٔ احزاب حاکی از آن است که کلمهٔ "خاتم" هیچ ارتباطی به اوّلین یا آخرین نبی بودن ندارد. وقتی به آیات بعد از آن نگاه میکنیم، متوجّه می شویم که خداوند جمیع نقشها و مأموریتهایی را که به حضرت محمّد عنایت فرموده وصف می نماید. قرآن به وضوح نشان می دهد که جمیع رسولانی که قبل از حضرت محمّد آمدند دقیقاً همان مأموریتها را داشتند.

اگر آیات ۳۸ و ۳۹ سورهٔ احزاب را مطالعه کنیم، متوجّه می شویم که چند کلمهٔ آخر آیهٔ ۳۸ به آیهٔ ۳۹ مرتبط است:

سُنْنَةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلُ وَ [سُنَّةَ اللَّهِ فِي...] الَّذِينَ يُبَلِّغُونَ رسَالَاتِ اللَّهِ.

چنین است سنّت الهی [دربارهٔ زندگی زناشوئی] کسانی که از پیش آمدند...و چنین است سنّت الهی در مورد کسانی که پیام های الهی را [بعد از رسول اکرم] ابلاغ میکنند.

همانطور که می بینیم آیات پیش به دو سنت تغییر ناپذیر اشاره دارند:

- خداوند در رابطه با زندگی زناشویی رسولانش سنتی دارد.
  - خداوند در رابطه با ابلاغ پیامش نیز سنتی دارد.

مفاهیم ضمنی دو آیه پیش واضح است. خداوند قواعد یا رهنمودهای معیّنی دربارهٔ زندگی زناشویی رسولانش تعیین کرده است. او همچنین قواعد و رهنمودهایی دربارهٔ این که چگونه با نوع بشر ارتباط برقرار کرده و در آینده نیز برقرار خواهد کرد وضع نموده است. این قواعد و رهنمودها دربارهٔ این دو نحوهٔ عمل تغییر نخواهد کرد.

به این ترتیب بر خلاف آنچه اکثر مسلمین پذیرفته اند، اگر آیهٔ ٤٠ در سورهٔ احزاب (که واژه خاتم النّبیّین در آن بکار رفته) با آیاتی که همراه آن است بررسی نمائیم ما را به نتیجه ای کاملاً مخالف آنچه اکثر مسلمین پنداشته اند می رساند. این آیه مانند بسیار از آیات دیگر به ما می آموزد که سنّت خداوند چه در مورد زندگانی پیمبرانش و چه در مورد ارسال آنها برای هدایت بشر هرگز تغییر نخوا هد کرد.

بار دیگر کلّیه مأموریت هایی را که خداوند به حضرت محمّد عنایت فرموده بررسی مینماییم:

- ۱. رسول یا فرستاده ای از سوی خداوند
- ۲. کسی که خاتم یعنی مُهر تأیید و تصویب خود را بر انبیاء و رسولانی که قبل از او آمدند میگذارد
  - ٣. شاهد يا گواهي بر پيروانش كه ببيند چگونه رفتار ميكنند

- ٤. كسى كه مزده بهمؤمنين حقيقى مىدهد
- ۵. کسی که منکرین و مؤمنین متظاهر را هشدار میدهد
- ٦. كسى كه مردم را بهسوى خدا مىخواند، امّا مانند بدر مسئول واكنش آنها نيست
  - ۷. کسی که نور هدایت و رحمت است برای نوع بشر

سوره احزاب تنها سورهای است که این مأموریّتها همه در آن ذکر شدهاند. محتوای این فصل ما را به این نتایج می رساند:

- عنوان "خاتمالنّبيّين" مطلبي دقيقاً مخالف آنچه را كه اكثر مسلمانان باور دارند، ثابت ميكند.
- بسیاری از آیات قرآن که در بالا نقل شد به وضوح نشان میدهند که مأموریت اصلی رسول اکرم "رسالت" بود نه "نبّوت." اگر خداوند میخواست به ما بیاموزد که رسول اکرم آخرین رسول است، چرا فرمود، "خاتمالنّبیّین" و نفرمود "خاتمالرّسل"؟

# ١.

## هدف اصلی از ارسال پیامبران

بطوريكه قرآن بهوضوح نشان مىدهد، هدف اصلى پيامبران اين است كه:

- ما را از رفتار ناشایسته و انکار فرستادگان یزدان برحذر دارند.
  - ما را از نتایج ایمان و رفتار نیک با خبر کنند.

عباراتی از این قبیل تقریباً در تمام سورههای قرآن تکرار شده است:

إِنْ أَنتَ إِلَا نَذِيرٌ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَا خلَا فِيهَا نَذِيرٌ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ...

ما تو را به عنوان هشدار دهنده و مژده دهنده فرستادیم. هیچ امّتی نیست که در میانشان هشدار دهنده ای نبوده...
سوره فاطر (۳۵)، آیات ۲۵-۲۳

إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ.

[حضرت محمّد:] من جز هشدار دهندهای آشکار نیستم. سوره شعرا (۲٦)، آیه ۱۱۵

إِنْ أَنَا إِلَّا نَذِيرٌ مُّبِينٌ.

[حضرت نوح:] من جز هشدار دهنده ای آشکار نیستم. سوره شعرا (۲۲)، آیه ۱۱۵

رُّسُلاً مُّبَسِّرِينَ وَمُنْذِرِينَ لِنَلاَّ يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ.

پیامبران نقش بشارتگر و هشداردهنده دارند تا پس از آمدن آنها، [بهانه و] حجتی برای مردم در مقابل خدا باقی نماند.

وَمَا نُرْسِكُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ.

ما رسولان را جز به عنوان مژده دهنده و هشدار دهنده نمی فرستیم. سوره انعام (٦)، آیه ٤٨

چرا به هشدار دهنده نیاز داریم؟ به علّت تمایلات و خواستهای خودخواهانه ای که همه ما انسانها داریم. آیا این تمایلات و خواستها بعد از ظهور اسلام ناگهان از میان رفت؟ آیا هیچگاه از میان خواهد رفت؟ همانطور که ملاحظه کردیم:

فِطْرَةَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللَّهِ.

خداوند انسان را بهفطرت و ماهیت خاصی آفرید و آن فطرت اصلیهٔ آفرینش تغییرناپذیر است. سوره روم (۳۰)، آیه ۳۰

چرا بهبشارتها و مژدهها نیاز داریم؟ برای الهام گرفتن و غلبه بر خواهشهای نفسانی خود. برای این که به خاطر داشته باشیم که خداوند تصدی امور را به عهده دارد و سرنوشتی شکوهمند برای هر یک از ما مقرر داشته، مشروط بر آن که ما بهنقشه و ارادهٔ او تسلیم گردیم.

هَذَا كِتَابٌ... لِّيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ.

این یک کتاب آسمانی است...تا به ظالمان هشدار و به نیکوکاران مژده دهد. سوره احقاف (۲۶)، آیه ۱۲ همچنین سوره کهف (۱۸)، آیه ۲ بسوره فتح (۸۶)، آیه ۹

آیا وضع کنونی جهان اشارهای بر آن دارد که نیاز انسان به شنیدن مژدهها و هشدار ها پایان یافته؟

باید توجّه داشته باشیم که آیات فوق دربارهٔ گذشته سخن نمیگویند. آنها نمیگویند که خداوند پیامبران یا تذکّر دهندگان را برای هدفی معیّن فرستاد. این آیات به مقصود ابدی خداوند از فرستادن رسولان اشاره دارند و دربارهٔ سنّت یا روش خداوند جهت هدایت نوع بشر به سوی سرنوشت ابدی خود سخن میگویند.

به علاوه، این آیات به "کامل بودن" هیچ دیانت مشخصی اشاره ندارند. آنها از نیاز مردمان به یادآوری از عواقب اعمالشان سخن می گویند. از آنجا که نیاز مزبور هرگز تغییر نمی کند، سنّت خداوند برای تأمین آن نیاز نیز هرگز تغییر نخواهد کرد.

مسلمانانی که نیاز بهظهور پیامبران جدید از سوی خداوند را انکار میکنند در همان مسیر یهودیان و مسیحیان گام برمیدارند:

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءِكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتْرَةٍ مِّنَ الرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَاءِنَا مِن بَشِيرٍ وَلاَ نَذِيرٍ فَقَدْ جَاءِكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ.

ای اهل کتاب، رسول ما نزد شما آمده است، تا حقایق را برای شما توضیح دهد، بعد از مدتها که رسولانی نبودند، تا مبادا بگویید: "ما هیچ پند دهنده یا هشدار دهندهای دریافت نکردیم." اینک پند دهنده و هشدار دهندهای برایتان آمده است. خداست قادر مطلق.

آیهٔ فوق حاوی پیام مهمی است که غالباً از نظر ها پنهان میماند:

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ...

ای اهل کتاب، رسول ما نزد شما آمده است، تا حقایق را برای شما توضیح دهد...

خداوند چه مطلبی را برای یهودیان و مسیحیان توضیح داد؟ او معنای کتب مقدّسهٔ آنها را توضیح داد. آیا یهودیان و مسیحیان معنای واقعی کتاب مقدّس را میدانستند؟ مسلّماً خیر! به همین ترتیب، آیا محقّقین اسلامی میتوانند ادّعا کنند که آنها از این قاعده مستثنی هستند، آنها بر خلاف یهودیان و مسیحیان، معنای کتاب آسمانی خود، یعنی قرآن را میدانند؟ آیا آنها باید در را بهروی رسول جدید ببندند زیرا در کمال اطمینان معنای واژهٔ "خاتم" را میدانند؟ آیا آنها، با بستن در، تلویحاً نمیگویند که "خداوند بر همه چیز توانا نیست"؟

بهاین آیه نیز توجه نمایید:

فَهَلْ يَنْتَظِرُونَ إِلاَّ مِثْلَ أَيَّامِ الَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِهِمْ قُلْ فَانتَظِرُواْ إِنِّي مَعَكُم مِّنَ الْمُنتَظِرينَ.

آیا جز تکرار روزهای پیشین را انتظار دارند؟ بگو: "در انتظار باشید، منهم با شما در انتظارم." سوره یونس (۱۰)، آیه ۱۰۲

آیهٔ فوق به ما می آموزد که گذشته آینهٔ آینده است. الگوی اصلی زندگی انسان تغییر نخواهد کرد. مردم بار دیگر هر آنچه را که هر هشدار دهنده ای به آنها یادآوری می کند فراموش می نمایند. امروز تحقق آشکار پیام قرآن را مشاهده می کنیم. دنیای ما بار دیگر نیاز مبرم به هشدار دهنده ای مانند حضرت محمد، حضرت موسی و حضرت مسیح دارد. آیا کسی می تواند این نیاز را انکار نماید؟ پس چرا باید پس از ظهور حضرت محمد، روش خداوند در ارسال پیامبران ناگهان تغییر کند؟ چرا سنّت او در هشدار دادن و مرّده دادن به ما ناگهان باید متوقف شود؟ چرا آیاتی مانند آنچه که ذیلاً نقل می شود باید در آینده بی اعتبار گردد؟

مَا ثُرْسِكُ الْمُرْسَلِينَ إِلاَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ.

ما رسو لان را جز به عنوان مژده دهنده و همچنین هشدار دهنده نمی فرستیم. سوره انعام (٦)، آیه ٤٨

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا مُبَشِّرًا وَنَذِيرًا.

سوره فرقان (۲۵)، آیه ۵٦

تنها هدف تو خبر خوش دادن و بیم دادن است.

همانطور که آیات فوق نشان میدهند، مأموریت رسول اکرم با مأموریت کلّیه رسولانی که قبل از ایشان فرستاده شده بودند، یکسان بود. حتّی یک آیه وجود ندارد که مأموریتی استثنائی و متفاوت به آن حضرت واگذار شده باشد. قرآن بارها خبر میدهد که رسول ما علیه السّلام فرستاده شده تا "بشارت" و "هشدار" بدهد. آیا در جایی میگوید که او برای این منظور نیز آمده "تا به ظهور پیامبران خداوند خاتمه بخشد"؟ هرگز! آیا حتّی یک آیه یافت می شود که بگوید، "قرآن آخرین کتاب خدا برای نوع بشر است"؟ آیا موضوعی با اهمیّت تر از خبر پایان یافتن این سنّت تغییرناپذیر یعنی فرستادن پیامبران برای نجات و هدایت نوع بشر و یادآوری سرنوشت روحانی آنها وجود دارد؟

هدف قرآن چیست؟ به اتمام رساندن ظهورات الهی یا یادآوری و آگاه ساختن ما از مقصد نهائی ما؟

مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ...إِلَّا تَذْكِرَةً لِّمَن يَخْشَى.

قرآن را برتو نازل نکردیم... جز اینکه برای هر که از خدا می ترسد پندی باشد. سوره طه، آیات ۲-۲

الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَل لَّهُ عِوَجَا.. لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَّذَنْهُ وَيُبَشِّرَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ.

ستایش خدا را که بر بنده خود این کتاب آسمانی را نازل کرد و آن را بدون نقص قرار داد...تا از عذاب سختِ او هشدار بدهد و مؤمنانی را که کارهای شایسته میکنند نوید بخشد که برای آنان پاداشی نیکوست.

سوره کهف (۱۸)، آیات ۲-۱

كِتَابٌ...بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ.

کتابی ... حاوی بشارت و انذار با این همه اکثر آنها روی برگرداندهاند و گوش نمیدهند. سوره فصلت (۱۶)، آیات 3-7

همانطور که ملاحظه می شود، مقصود خداوند از فرستادن حضرت محمد و نیز نزول قرآن یکی است: هر دو به عنوان یادآوری کننده فرستاده شدهاند. دو عبارت زیر را مقایسه کنید:

- ١. تنها مأموريت رسول اكرم آوردن بشارت و انذار است.
- ٢. مأموريت رسول اكرم به پايان رساندن سنت ارسال رسل است.

کدام یک از عبارات فوق پیآمدهای بزرگتر و مهمتری دارد؟ عبارت دوم، زیرا موضوع "آوردن بشارت" و "هشدار" جدید نیست. ما از قبل میدانیم که "بشارت" برای مؤمنین واقعی است؛ هشدار و انذار برای منکرین و مؤمنین ریاکار. این مفهوم در تمامی کتب مقدّسه دیده می شود. در واقع، "انجیل" به معنای "خبر خوب یا بشارت" است. جمیع پیامبران بزرگ مکرّراً اعلام کردهاند که ما برحسب کیفیت زندگی خود به بهشت یا دوزخ خواهیم رفت و این معنی با دو معیار تعیین می شود:

- چگونگی برخورد ما با پیامبران جدید خداوند.
  - چگونگی عمل ما به اعتقادات خود.

آنچه که کاملاً بیسابقه و حتّی حیرتآور است این است که متوّجه شویم که سنّت قدیمی و کاملاً تثبیت شدهٔ ارتباط بین خدا و مخلوقات متفّکر امّا غالباً غافل و فراموشکار او ناگهان متوقف شده است! این مفهوم آنقدر انقلابی، آنقدر غیرمنطقی، آنقدر غیرمنتظره، و آنقدر مهم است که باید به زبانی واضح و روشن مکرّراً و به طرق مختلف در سراسر قرآن تکرار شده باشد. به علّت بیسابقه بودنش، عقل حکم میکند که این مفهوم باید به مراتب بیشتر از مفهوم اینکه رسول اکرم هشدار دهنده و بشارت دهنده است، تکرار شده باشد.

ملاحظه کنید چند مرتبه مفهوم نیاز بهیادآوری کننده و هشدار دهنده در سراسر قرآن تکرار شده است. علاوه بر آنچه که در این فصل ذکر شد، در اینجا فقط معدودی دیگر از اشارات فراوان قرآن ذکر می شود:

سوره ص ( $^{7}$ )، آیات ۲۵ و ۷۰؛ سوره احقاف ( $^{7}$ )، آیه ۹؛ سوره فتح ( $^{8}$ )، آیه ۸؛ سوره کهف ( $^{1}$ )، آیه ۲؛ سوره اسرائیل ( $^{1}$ )، آیه ۲۰؛ سوره کهف ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره حج ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره ملک ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره نوح ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره شورا ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره فاطر ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره فرقان ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره فرقان ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره عنکبوت ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛ سوره عنکبوت ( $^{1}$ )، آیه  $^{1}$ ؛

بسیاری از موضوعهای دیگر، مانند داستان پیامبران گذشته، بارها در قرآن تکرار شده است. موضوع بهشت و جهنّم صدها بار تکرار شده – شاید در هر صفحهای از قرآن اثری از آن دیده می شود. چرا حتّی یک عبارت خطاب به رسول اکرم وجود ندارد که بگوید، "تو فرستاده شدی که نه تنها بشارت و هشدار بدهی، بلکه به سنّت دیرینهٔ فرستادن هشدار دهندگان جدید از سوی خداوند پایان بخشی"؟ چرا مهمترین و مؤثرترین خبری که ممکن است از خالق خود بشنویم در هیچ جای قرآن دیده نمی شود؟ چرا کتابی که دائرة المعارف دانش و معرفت روحانی است باید دربارهٔ مهمترین موضوع قابل تصوّر سکوت اختیار کند؟

#### تَفْصِيلَ كُلَّ شَيْءٍ.

سوره يوسف (١٢)، آيه ١١١

[قرآن] حاوى شرح و بسط كلّيه موضوعات است.

#### مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيَّءٍ

سوره انعام (٦)، آیه ۳۸

ما هیچ چیزی را در کتاب فروگذار نکردهایم.

به این ترتیب، نه تنها آنچه در قرآن آمده ، بلکه آنچه در قران نیامده نیز میتواند پاسخ این پرسش مهم، یعنی ادامه یافتن یا متوقف شدن ظهور پیامبران را برای ما روشن سازد.

## سنت فرستادن هشدار دهندگان یا تذکر دهندگان جدید

بر خلاف آنچه که بسیاری از مؤمنین باور دارند، قرآن به ما می آموزد که سنّت فرستادن هشدار دهندگان جدید برای همیشه ادامه خواهد داشت. به این آیات توجّه نمایید:

وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِن جَاءهُمْ نَذِيرٌ لَّيَكُونُنَّ أَهْدَى مِنْ إِحْدَى الْأُمَمِ فَلَمَّا جَاءهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَّا يُفُورًا اسْتِكْبَارًا فِي الْأَرْضِ وَمَكْرَ السَّيِّئِ وَلَا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ فَهَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا سُنْتَ الْأَوَّلِينَ فَلَن تَجِدَ لِسُنْتَ اللَّهِ تَبْدِيلًا وَلَن تَجِدَ لِسُنْتِ اللَّهِ تَحْوِيلًا.

آنها بهمحکمترین سوگندها خدا را یاد کردند که اگر [بار دیگر] هشدار دهنده ای بیاید از هدایت یافتهترین امتها خواهند بود، امّا وقتی هشدار دهنده ای برایشان آمد جز بر فرارشان چیزی نیفزود. این از روی سرکشی آنها در زمین و نیرنگهای سوء بود که جز دامان نیرنگ بازان را نگیرد. آیا جز سنّتی که برگذشتگان رفته است منتظر چیز دیگری هستند؟ در سنّت خدا هیچ تبدیلی نخواهی یافت و [بار دیگر] در سنّت خدا هیچ تغییری نخواهی یافت.

#### آيات فوق بهما چه مي آموزند؟ بهما مي آموزند كه:

• مردم در سراسر قرون و اعصار با این توهم زیسته اند که با کسانی که قبل از آنها بوده اند متفاوت می باشند. آنها گمان می کردند که اگر در زمان ظهور پیامبران گذشته می زیستند، ابداً آنها را انکار نمی کردند. امّا این فقط توهم و تصوری نادرست است. زیرا وقتی این مردم با بیمدهنده یا رسول جدیدی روبرو شده اند، درست مانند پیشینیان عمل کرده اند.

- أنها اين كار را به علّت غرورشان انجام مىدادند.
- أنها عليه اين بيمدهنده توطئه ميكردند، امّا با عواقب توطئه خود روبرو ميشدند.
- آیا کسانی که در آینده یعنی بعد از ظهور اسلام زندگی میکنند میتوانند انتظار پاسخی یا علکس العمل متفاوتی به بیمدهندگان آیندهٔ خداوند داشته باشند؟ آیا میتوانند انتظار رفتاری بغیر از رد و انکار داشته باشند؟ آیا "سنّت" مردم در رفتار با تذکّر دهندگان و هشدار دهندگان تغییر خواهد کرد؟
- همانطور که سنّت مردمان عوض نمی شود، سنّت خداوند نیز در فرستادن بیم دهندگان و نجات دهندگان تغییر نخواهد کرد. آنها، همانطور که در گذشته آمدهاند، در آینده نیز خواهند آمد.

سنت ارسال بیمدهنده به سوی همهٔ امّتها و عدهای است که در قرآن بارها تکرار شده:

إِنْ أَنتَ إِلَّا تَذِيرٌ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَإِن مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خلا فِيهَا تَذِيرٌ.

تو هشدار دهنده ای بیش نیستی. ما تو را با حقیقت فرستاده ایم، مژده دهنده و هشدار دهنده. امّتی نیست که برایش هشدار دهنده ای نیامده باشد.

چرا رسول اکرم فرستاده شد؟ برای آن که ارسال پیامبران را پایان دهند یا بهقومی هشدار دهند که قبلاً هشدار دهند که قبلاً هشدار دهندهای برای آنها فرستاده نشده بود.

إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ..لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّا أُنذِرَ آبَاؤُهُمْ فَهُمْ غَافِلُونَ.

تو قطعا از فرستادگان هستی...تا قومی را بیم دهی که پدرانشان انذار نشدند، از این رو آنان غافلند! سوره یس (۳۱)، آیات  $^{7}$  و  $^{7}$ 

رَّحْمَةً مِّن رَّبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْمًا مَّا أَتَاهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ.

[فرستادن تو] رحمتی است از پروردگار تو تا قومی را که هیچ هشداردهنده ای پیش از تو برایشان نیامده است بیم دهی باشد که آنان پند پذیرند.

اگر خداوند هیچ قومی را بدون بیمدهنده رها نمیسازد، چرا باید ناگهان روش خود را تغییر دهد و از ارسال حتّی یک بیمدهنده در اعصار و قرون آینده خودداری نماید؟ به این ترتیب، همانطور که قرآن تعلیم میدهد، مأموریت اصلی حضرت محمّد اعلام و ابلاغ کلام خدا به قومی بود که هیچ بیم دهنده یا یادآوری

کننده ای نداشتند. این خود با پایان یافتن ناگهانی این سنّت در تضادّ است. چرا نیاز بهبیمدهندگان ناگهان باید متوقّف شود؟

آیه ای که ذیلاً نقل می شود نشان می دهد که فرستادن بیم دهنده صرفاً رویدادی نیست که در گذشته رخ داده باشد. بلکه سنّتی است که در آینده نیز ادامه خواهد داشت:

وَمَا نُرْسِلُ الْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِصُوا بِهِ الْحَقَّ وَاتَّخَذُوا آيَاتِي وَمَا أُنذِرُوا هُزُوًا.

ما رسولان را فقط بعنوان مژده دهنده و هشدار دهنده می فرستیم. منکرین بیهوده مجادله میکنند تا حقیقت را مغلوب کنند. آنها آیات و هشدار های من را بیهوده میگیرند. مغلوب کنند. آنها آیات و هشدار های من را بیهوده میگیرند.

آیا کسانی که "با بحثهای باطل خود مجادله میکنند" ممکن نیست همان کسانی باشند که این حقیقت را هم انکار میکنند که در ارتباط بین خدا و بشر ابداً نقطهٔ پایانی وجود ندارد و بشر همیشه به وجود هشدار دهندگان نیاز مند است؟

## خبر بزرگ یا "نبأ عظیم" سوره ص (۳۸)، آیه ۲۷

خبر ظهور پیامبری جدید از سوی خداوند بزرگترین و باشکوهترین خبر است. چرا باید کسی از چنین خبری روی برگرداند؟ ظهور انذار دهنده از سوی خدا موجب مسرّت و شادمانی است، چرا باید کسی به انکار پردازد؟ خبر ظهور نجات دهنده باعث امیدواری است، چرا باید کسی چنین خبری را ردّ کند؟ چرا باید از امید روی گردان باشد؟

وَمَا يَأْتِيهِم مِّن ذِكْرٍ مِّنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَثٍ إِلَّا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنبَاء مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزنُون.

هیچ تذکّردهندهٔ جدیدی از سوی [خداوند] رحمن برای آنها نمی آید [یا نخواهد آمد] چز اینکه همواره از او روی برتابند. به راستی آنها [نبوّات قرآنی را] انکار کردهاند و به زودی خبر آنچه را که مسخره می کردند بدیشان خواهد رسید.

#### آیات فوق این نکات زیر را بهما می آموزند:

- سنّت یا روش مردم انکار هشدار دهندگان یا پیامبران جدید است\_کسانی که خداوند را بهیاد مردم
   میآورند و عواقب گزینههایشان را به آنها متذکّر میشوند.
- مردم همانطور که در گذشته راه انکار در پیش گرفتند، در آینده نیز همین روش را تکرار خواهند کرد. آنها این نظریه را که یادآوری کنندهٔ جدیدی بعد از رسول اکرم خواهد آمد به استهزاء خواهند گرفت

پیام ظهور یادآوری کنندهٔ جدید، بر خلاف میل مردم، به آنها ابلاغ خواهد شد.

كدام خبر را أنها به استهزاء خواهند گرفت ؟

قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنذِر...قُلْ هُوَ نَبَأٌ عَظِيمٌ أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ...أَنَّمَا أَنَا نَذِيرٌ مُّبِينٌ.

بگو من [محمّد] فقط اخطار می دهم...بگو او [یا ظهورش] خبر بزرگ است، [امّا] شما از او روی بر می گردانید...من هشدار دهنده ای آشکار هستم.

کسی که مردم انکارش خواهند کرد کیست؟ کسی است که خود "خبر بزرگ" است و با "خبر بزرگ" محمّد میآید. امّا متأسفانه اکثر مسلمانان را رهبرانشان متقاعد کردهاند که "خبر بزرگ" با ظهور حضرت محمّد خاتمه یافته و نوع بشر هرگز هیچ خبری از خداوند مهربان خدایی که از دل و جان به ما نزدیک تر است نخواهد شنید.

#### عَمَّ يَتَسَاءلُونَ عَنِ النَّبَا الْعَظِيمِ الَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ ثُمَّ كَلَّا سَيَعْلَمُونَ.

آنها درباره چه چیزی از یکدیگر سؤال میکنند؟ از خبر بزرگ، که دربارهاش دیدگاههای مختلف دارند. خیر، زود است که بدانند [که خبر بزرگ چیست یا کیست]. باز هم خیر. [در میقات معیّن] خواهند دانست خبر بزرگ درباره چیست].

"اختلاف نظر" بهچه موضوعی اشاره دارد؟ اشاره دارد که بعضی از مسلمانان از "خبر بزرگ" (خبر ظهور پیامبری جدید) استقبال میکنند و بعضی دیگر به انکار روی می آورند.

یک بار دیگر هشدار زیر را از قرآن دربارهٔ "خبر" بهخاطر آوریم:

### يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِن جَاءِكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإِ فَتَبَيَّنُوا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ.

ای کسانی که ایمان دارید، حتی اگر شخص شروری خبری برای شما آورد، شما اول باید تحقیق کنید، تا مبادا از روی نادانی، با بعضی از مردم با بی عدالتی رفتار کنید، سپس از آنچه انجام داده اید متأسف و پشیمان شوید.

## ذكر

#### (قرآن، ۲:۱۷)

بسیاری از سورههای قرآن ظهور نجات دهنده ای بعد از حضرت محمّد را پیش بینی میکنند. به سورهٔ جنّ توجّه نمایید. در این سوره به بعضی از مسلمانان به عنوان جنّ اشاره شده است:

## قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنًا عَجَبًا يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ...

بگو: به من وحی شده است که جمعی از جن به سخنانم گوش فرادادهاند، سپس گفتهاند: "ما قرآن عجیبی شنیده ایم که به راه راست هدایت میکند، پس ما به آن ایمان آور ده ایم... سوره جن (۷۲)، آیات ۲-۱

سپس این سوره مسلمانان را بهدو گروه تقسیم میکند: "جنّها" و "انسانها". تفاوت اصلی آنها در چیست؟ بسیاری از مسلمانان باور دارند که جنها ارواح مرموزی هستند که در گیتی پَرسه میزنند. امّا مطالعهٔ دقیق قرآن نشان میدهد که آنها افراد بشری هستند که ایمان یا انگیزههای واقعی خود را پنهان و سرّی نگه میدارند. آنها در دو جهان متفاوت زندگی میکنند: جهانی که برای مردم قابل مشاهده است و جهانی که فقط برای خودشان قابل دیدن است. بسیاری از جنها عبارت از مؤمنان ریاکاری هستند که از دیانت به صورت نقابی جهت پوشاندن نیات پلید خود استفاده میکنند. جنها غالباً بهمنصب رهبری و ریاست به صورت نقابی جهت پوشاندن نیات پلید خود استفاده میکنند. خویش را در پیروان خود القاء میکنند. آنها نیاز بهدشمن دارند تا بتوانند قدرت خود را حفظ نمایند. ما چنین رهبرانی را در تمام ادیان ملاحظه میکنیم. رهبران شیعه را فیالمثل ملاحظه نمایید که به تودههای پیروان خود آموزش میدهند که سنّیها دشمنان آنها هستند و رهبران سنّی که به پیروان خود تعلیم میدهند که شیعیان را دشمن خود به حساب آورند. چه کسی سبب مرگ بیش از ۲۰۰٬۰۰ نفر مسلمان غیر نظامی در عراق شد؟ به چه دلیل مسلمانان به یکدیگر حمله کردند؟ چه تعداد زیادتری مجروح شدند یا بیوه، یا بیمادر و پدر و یا بیخانمان گشتند؟ آیا هیچ مسلمانی می تواند این درجه از دشمنی و خشونت علیه سایر مؤمنان را توجیه کند؟ آیا کسانی که سبب مرگ و نابودی اینهمه مردمان شدند انسانند؟ آیا شایستهٔ چنین عنوانی هستند؟ خیر، آنها جنهایی در لباس مبتل انسانی هستند.

با توّجه بهمقدّمهٔ فوق، حال بهمطالعهٔ پیشگوئیهای قرآن دربارهٔ این دو گروه مؤمنین میپردازیم:

وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ الْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَال مِّنَ الْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا...وَأَنَّهُمْ ظَنُوا كَمَا ظَنَنتُمْ أَن لَّن يَبْعَثَ اللَّهُ أَحَدًا...وَأَنَّا مِثًا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَلِكَ...وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى آمَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن بِرَبِّهِ فَلَا يَخَافُ بَخْسًا وَلَا رَهَقًا وَأَنَّا مِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأُوْلَئِكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا وَأَمَّا الْقَاسِطُونَ فَكَاثُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا وَأَلُّو اسْنَقَامُوا عَلَى الطَّريقَة لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقًا لنَفْتَنَهُمْ فيهِ وَمَن يُعْرِضْ عَن ذكْر رَبِّه يَسْلُكُهُ عَذَابًا صَعَدًا. گروهی از "انسان ها" بناه میبرند به گروهی از "جنها" [متّکی میشوند به آنها به عنوان رهبر خود]. آنها [گروه جنها] بهطغیان آنها [انسانها] افزودند. و آنها [جنها] گمان بردند همانطوری که شما [انسانها، مسلمانان مخلص] گمان بردید [بهخاطر بیروی از جنها]، که خداوند هرگز [دیگربار] کسی را مبعوث نخواهد كرد [یادآوری كنندهای یا ذكری را نخواهد فرستاد]...و بعضی از ما [مسلمانان] صالحاند و بعضی از ما درست عكس آنند [منحرفند] ... و وقتى كه ما [مسلمانان صالح] خبر ظهور هدايت كننده اى را شنيديم، به او ایمان آور دیم. هر کسی که [با اقبال بهیادآوری کنندهٔ جدید] بهیرور دگارش ایمان آور د بیمی از نقصان و مضيقه [سختي و تنگي] نخواهد داشت. بعضي از ما [مسلمانان] خود را تسليم ميكنيم، و بعضي از ما دچار انحراف می شویم. کسانی که [واقعاً] تسلیم شوند راه راست را [موعود را] پذیرفته اند. و امّا کسانی که [با انكار موعود] از طريق مستقيم انحراف جويند، هيزم جهنّم خواهند بود. اگر آنها راه راست را انتخاب کرده بودند، بهیقین به آنها آب زندگی روحانی را فراوان عنایت میکردیم تا آنها را بیازماییم [ظهور موعود آزمایشی است برای همهٔ مردمان]. و کسی که از ذکر پروردگارش [موعودی که پروردگارش میفرسند] روی برگر داند، به عذاب سخت دچار خواهد شد. سوره جنّ (۷۲)، آیات ۱۷-۲

#### حال بهبررسی محتوای پیشگوئیهای فوق میپردازیم:

• مسلمانان به دو گروه تقسیم می شوند: مؤمنان واقعی و مؤمنان متظاهر. همهٔ ادیان چنین پیروان متفاوتی دارند.

- مسلمانان به دو گروه رهبران و پیروان نیز تقسیم می شوند.
- هر دو گروه در این عقیده مشترکند که خداوند هرگز هیچ ذکری (یادآوری کنندهای) را برای نوع بشر نخواهد فرستاد.
- به طور کلّی، بر حسب خصلت و ویژگی، دو نوع مسلمان وجود دارد: صالح و ناصالح (یا متظاهر).
- وقتی صالحان \_ یعنی مسلمانان واقعی \_ ندای یادآوری کنندهٔ جدید را می شنوند، او را می شناسند و اقبال میکنند. این مؤمنین راه راست را انتخاب میکنند.
  - امّا مسلمانانی که منحرف میشوند "هیزم جهنّم" میشوند.
- اگر آنها با اقبال به یادآوری کنندهٔ جدید، طریق صحیح را برگزینند، به جای آن که هیزم جهنّم شوند، آب حیات را که بزرگترین موهبتی است که خداوند به نوع بشر ارزانی داشته دریافت می دارند.
- ظهور یادآوری کنندهٔ جدید آزمایشی برای همهٔ مسلمانان است. آزمایشی که همیشه مردم را از یکدیگر جدا میسازد: بعضی از مؤمنین موفّق میشوند و بعضی مردود.
- مؤمنین باید به خاطر داشته باشند که قبول یا رد یادآوری کنندهٔ جدید موضوعی جدّی است. هر کس
   که او را رد کند باید منتظر عذاب شدید جهنّم باشد.

#### عواقب انكار پيامبران جديد

از آنجا که مردم همیشه بیمدهنده یا یادآوری کنندهای را که به سویشان فرستاده می شود انکار کردهاند، باید مراقب باشیم که اجازه ندهیم این سنت انکار تداوم یابد:

#### كِتَابٌ...بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ.

کتابی که...حاوی بشارت و هشدار است. امّا بسیاری از آنها روی برگرداندند و گوش نمی دهند.

سوره فصلت (٤١)، آيات ٤-٣

اگر مسلمانان به این اصل معتقد باشند که "ظهور دانش و معرفت از سوی خداوند با ظهور حضرت محمّد متوقّف گردید" چه نتیجه ای خواهد داشت؟ پیآمد چنین اعتقادی فوق درک بشر است. این اعتقاد نادرست

مسلمانان را بدون آنکه احساس ناراحتی وجدان نمایند بسوی انکار و حتّی آزار و اذیّت هزاران پیامبر که در طی سه تا چهار میلیون سال آینده ظاهر خواهند کرد، سوق خواهد داد.

## وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوًى لِّلْكَافِرِينَ.

و کیستستمکارتر از آن کس که بر خدا دروغ بندد، یا چون حقّ به سوی او آید آن را تکذیب کند؟ آیا جای کافران در جهنم نیست؟ موره (۳۰)، آیه ۱۰ کافران در جهنم نیست؟

عواقب این ادّعای کاذب و این تخیّل دروغین تا این حدّ میتواند وحشتناک باشد! در عین حال در هیچیک از آیات قرآن نمیتوان کوچکترین اشارهای به چنین مطلبی پیدا نمود.

تَكَادُ تَمَيَّرُ مِنَ الْغَيْظِ كُلِّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرِ قَالُوا بَلَى قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا ثَنَّ لَا مِن شَيْءٍ إِنْ أَنتُمْ إِلَّا فِي ضَلَال كَبيرِ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ تَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ.

نزدیك است (دوزخ) از شدت غضب پاره پاره شود؛ هر زمان که گروهی در آن افکنده می شوند، نگهبانان دوزخ از آنها می پرسند: "مگر بیمدهنده الهی به نزد شما نیامد؟" می گویند: "آری، بیمدهنده به نزد ما آمد، ولی ما او را تکذیب کردیم و گفتیم: خداوند هر گز چیزی نازل نکرده، و شما در گمراهی بزرگی هستید!" و می گویند: "اگر ما گوش شنوا داشتیم یا تعقل می کردیم [از عقل خود استفاده می کردیم]، در میان دوزخیان نبودیم!"

#### از آیات فوق چه می آموزیم؟ دو درس مهم می آموزیم:

- اگر کسی ادّعا کند که بیمدهنده ای از سوی خداوند است، ما باید ادّعای او را مورد بررسی قرار دهیم ما باید به آنچه که میگوید گوش دهیم و به دقّت شواهدی را که بیان میکند مورد بررسی قرار دهیم.
- سپس باید از قوای عقلانی خود\_یعنی تنها معیار قضاوت صحیح\_استفاده کنیم تا ببینیم آیا بیم دهنده حق است یا نه.

همانطور که در آیهٔ فوق ملاحظه می شود، قرآن بطور مکرّر به ما تعلیم می دهد که تنها راهنمای ما به سوی حقیقت عبارت از موهبت عقل است که خداوند به ما عنایت فرموده ما هرگز نباید اجازه دهیم که پیروی از سنّت یا از کسانی که مصدر قدرت در جامعه هستند و یا نفوذ و قدرت اکثریّت تأثیری در انتخاب سرنوشت روحانی ما داشته باشند.

از تحقیق دربارهٔ خبر ظهور هشداردهنده چه ضرری ممکن است متوجّه ما شود؟ هیچ! از تحقیق نکردن چه ضرری ممکن است حاصل شود؟ انکار بیمدهندهٔ الهی بدون آن که متوجّه قضاوت نادرست خود شویم و احتمال آن که تا ابد در دوزخ منزل گیریم.

#### وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ أَن يُفْتَرَى مِن دُونِ اللهِ...لاَ رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ الْعَالَمِينَ

محال است این قرآن از خدا نباشد. شکی نیست که از جانب پروردگار جهان آمده. سوره یونس (۱۰)، آیه ۳۷

فرض کنید خداوند پیامبر جدیدی بفرستد. چگونه میتوان او را شناخت؟ آیا راه مطمئنی وجود دارد که حقّانیت او را بهبوته آزمایش بگذاریم و سپس بهمعرفتش نائل آئیم؟ پاسخ این پرسش را در سراسر قرآن میتوان یافت. بنابراین بهتر است معیارها و نشانههای امتیازات گفتار خداوند را در ظهور حضرت محّمد مشخّص نمائیم و آنها را میزان شناسائی هر پیامبری که بعد از آن حضرت بیاید قرار دهیم. خداوند بطور مکرّر اعلام میفرماید که قرآن خود بزرگترین و متقاعدکنندهترین گواه است بر اینکه از جانب خدا میباشد:

قُل لَنِنِ اجْتَمَعَتِ الإِنسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيرًا. بگو، "اگر همه انسانها و همه جنها با يكديگر متحد مى شدند تا قرآنى مانند اين ارائه دهند، هرگز نمى توانستند چيزى مانند اين بياورند، حتى اگر به يكديگر كمك مى كردند." سوره بنى اسرائيل (١٧)، آيه ٨٨ وَإِن كُنتُمْ فَى رَيْبٍ مَمَّا نَرَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَة مِّن مَثْلُه وَادْعُواْ شُنَهَدَاءكُم مِّن دُون الله إِنْ كُنتُمْ

وإِن تَعَمْ نِي رَيْبٍ مَنْ تَرَبُّ فَي فَبِلُ نَاقٍ فِيقُورَةٍ مِنْ مَثْبِ وَرَافُورَ مِنْ مَنْ تَوْنِ الْمَقِ صَادِقِينَ. اگر در دار آن مرد ندر در دارد) الناك درار شاك سرد دارد در در در کرد کا کرد در الناد آن

و اگر در باره آنچه بر بنده خود ( پیامبر) نازل کرده ایم شك و تردید دارید ، ( دست کم) یك سوره همانند آن بیاورید؛ و گواهان خود راخیر بقره (۲)، آیه ۲۳ بیاورید؛ و گواهان خود راخیر بقره (۲)، آیه ۲۳ فُلُ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مَثْلِهِ وَادْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِینَ.

بگو: "اگر راست میگویید سورهای مانند آن بیاورید و هر که را جز خدا میتوانید فرا خوانید." سوره یونس (۱۰)، آیه ۳۸

(همچنین رجوع کنید به سوره عنکبوت (۲۹)، آیه ۵۱؛ سوره طور (۵۲)، آیه ۳٤؛ سوره قصص (۲۸)، آیه ۴٤؛ سوره قصص (۲۸)، آیه ۶۱؛ سوره بنی ۴۶؛ سوره آل عمران (۳)، آیه ۱۸۶؛ سوره بنی

اسرائیل (۱۷)، آیه ۸۸؛ سوره نور (۲۶)، آیه ۶۹؛ سوره صافات (۳۷)، آیه ۱۵۷؛ سوره مؤمن (۲۰)، آیه ۸۸٪)

مؤمنين حقيقي، همانطور كه فرزندان خود را ميشناسند، قادر بهشناسائي كلام الهي ميباشند:

الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءهُمُ.

کسانی که به آنها کتاب آسمانی داده ایم، آن را می شناسند همانطور که فرزندان خود را می شناسند. سوره انعام (٦)، آیه ۲۰

عبارت "كَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا" (سوره توبه، آيه ٤٠) بهمعناى "كلام الهى بلندمرتبه است" هميشه به عنوان گواه نهائى بر اصالت كلام حقّ منظور گرديده است:

فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِّن قَبْلِكَ جَآؤُوا بِالْبِيِّنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ.

پس اگر تو را تکذیب کردند بدان که پیامبرانی [هم] که پیش از تو دلایل روشن و نوشتهها و کتاب روشن آورده بودند تکذیب شدند.

قرآن چگونه می تواند منشأ خود را ثابت کند؟ ما در قضاوت نسبت به اسلام، با دو گزینه روبرو هستیم و فقط باید یکی از آنها را انتخاب کنیم. یا باید باور داشته باشیم که اسلام بزرگترین فریب ساختهٔ دست بشر است که خداوند اجازه داده رواج یابد و سرنوشت صدها میلیون انسان را در طی قرنها رقم زند، یا این که بزرگترین ظهور معرفت الهی است. چگونه می توان گفت کدام یک از این دو گزینه صحیح است؟ یک راه آن است که تعیین کنیم که آیا قرآن بهر صورت می تواند ثمرهٔ فرهنگ عرب و یا اصولاً هر فرهنگ دیگری باشد. این موضوع خود چنان وسیع و مهم است که پرداختن به آن مستلزم کتابی کامل خواهد بود. از اینرو در اینجا فقط به اختصار به آن می پردازیم.

اگر قرآن از سوی خداوند است، باید نشانههای قطعی بر تمایزش را با خود داشته باشد. باید در نوع خود بینظیر باشد. از زمان حضرت محمّد تا کنون، میلیونها کتاب نوشته شده است. چه ویژگیهایی میتواند قرآن را بالاتراز این کتابها قرار دهد و آن را بینظیر سازد؟ ۱۸ ویژگی یا نشانهٔ تمایز را که در زیر نقل میشود در نظر بگیرید. هر یک از این ویژگیها به تنهائی قرآن را از سایر کتب متمایز میسازد. این ویژگیها تصویر بینطیری از قرآن ترسیم میکنند که قابل مقایسه با هیچ کتاب دیگر نیست:

- به شهادت قرآن، حضرت محمّد "امّی" بود، یعنی تحصیل نکرده بود (سوره اعراف، آیه ۱۵۷)، با این حال حضرتش کتابی را پدید آورد که بیش از هزار سال دوام آورده است. چگونه ممکن است شخصی تحصیل نکرده که در ابتدایی ترین و بدوی ترین فرهنگ پرورش یافته بود، بتواند حتّی اثری عادّی بوجود بیاورد، چه رسد به کتابی مانند قرآن؟
- چگونه مؤلّفی عادّی میتواند کتابی تألیف کند که در طول قرنها زندگی میلیاردها نفر را دگرگون سازد و راهنمای آنها باشد؟ آیا، بغیر از سایر بیامبران بزرگ، مانند حضرت مسیح و حضرت موسی،

العي ا ١٤٪ تمايز كلام الهي

می توانیم حتّی یک مثال و نمونهٔ دیگر را در طول تاریخ حیات بشر نشان دهیم\_یعنی فردی را بیابیم که در مدتی چنین طولانی، در زندگی تعداد زیادی از افراد بشر بطرق گوناگون، تحوّلی تا این حدّ عظیم بوجود آورده باشد؟

#### لَوْ أَنفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً مَّا أَلَّفَتْ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ أَلَّفَ بَيْنَهُمْ إِنَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ.

اگر آنچه در روی زمین است همه را خرج میکردی نمیتوانستی میان دلهایشان الفت برقرار کنی ولی خدا بود که میان آنان الفت انداخت، زیرا که او توانای حکیم است. سوره انفال (۸)، آیه ۲۳

- چگونه ممکن است نویسنده ای بیبهره از سواد ظاهری و تحصیلات معمولی، کتابی زیبا مانند قرآن بدون نیاز به تغییر و اصلاح و بدون تأمّل بنویسد؟ در تاریخ حیات بشری، حتّی یک مثال یا نمونه نمی توان یافت که به نزول قرآن شباهت داشته باشد. (مؤلّفان بزرگ آثار خود را بارها مورد تجدید نظر قرار داده اصلاح میکنند.)
- چگونه میتوان این امر شگفتانگیز را توجیه نمود که شخصی تحصیل نکرده و بهظاهر عادی، بدون هیچگونه پشتیبانی و حمایتی، بتواند علیه ریشه دارترین عقیده یعنی بت پرستی، وحشی ترین مردمی که چشم روزگار مثل آن کم دیده، قیام نماید و در ریشه کن کردن آن عقیده در دوران حیات خود موفق گردد. چه کسی به این انسان عاری از تحصیلات قدرت میدهد که بتواند به چنین موفقیت شگرفی نائل آید؟
- چه انگیزهای باعث شد که حضرت محمّد قیام نماید و بدون یار و یاور، چنین امر مهّم و خطرناکی را به عهده گیرد؟ چه کسی این اندیشه را در او پدید آورد و به او الهام بخشید؟ چه کسی حاضر است خود و خانوادهاش را به خطر اندازد تا به مردم تعلیم دهد که فقط یک خدای نادیدنی و جود دارد؟
- چگونه شخصی امّی و فاقد تحصیلات ظاهری مانند حضرت محمّد میتواند باورهای علمی اشتباه زمان خود\_مانند حرکت خورشید به دور زمین\_را تشخیص دهد و آنها را زیر سؤال ببرد؟ به این آیات توجّه کنید:

#### وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَّهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ.

خورشید پیوسته در قرارگاهش در جریان است؛ این تقدیر خداوند قادر و داناست.

سوره یس (٣٦)، آیه ۳۸؛ همچنین سوره رعد (۱۳)، آیه ۲؛ سوره زمر (۳۹)، آیه ۵

#### آیهٔ فوق از دو راز پرده برمیدارد:

■ اوّلاً بهما می آموزد که خورشید جامد نیست، بلکه جرمی است در حال جریان. در زمان حضرت محمّد، هیچکس نمی توانست این حقیقت را حتّی تصوّر نماید. تنها در زمانهای اخیر است که دانشمندان با کمک دوربینهای قوی توانستهاند از این راز پرده بردارند.

■ ثانیاً بهما می آموزد که زمین دور خورشید می گردد، نه خورشید دور زمین. دیدگاهی که در آن زمان متداول بود و ستاره شناسان بزرگ بدان معتقد بودند دقیقاً عکس مطلبی بود که در قرآن ذکر شده. این مفهوم آنقدر برای مؤمنین زمان رسول اکرم و قرنها بعد، غیر منطقی به نظر می رسید که سعی کردند تعابیر دیگری برای آن بیابند.

قرآن این سر بزرگ را نیز مکشوف میسازد:

#### وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ.

سوره يس (٣٦)، آيه ٤٠

هر چه در آسمان است در حال شنا است.

در این مورد نیز، در زمان اخیر بود که دانشمندان کشف کردند که عالم هستی در حال انبساط است. حتّی خورشید، که از ثوابت است، نه تنها دور محور خود میچرخد، بلکه در فضا نیز در حال حرکت است. حضرت محمّد، شخصی فاقد تحصیلات که در فرهنگی بدوی پرورش یافته بود، چگونه این اسرار را کشف فرمود؟ کشف چنین اسراری به وضوح به منبعی فراتر از دانش و معرفت بشری اشاره دارند.

- چگونه ممکن است شخصی تحصیل نکرده که در فرهنگ بت پرستی پرورش یافته، بعضی از عقاید بی پایه پیروان سایر ادیان مانند اصل تثلیث (خدا سه شخص است) را شدیداً مورد سؤال قرار دهد؟ به این آیات مراجعه کنید: سوره نساء (٤)، آیه ۱۷۱، سوره مائده (۵)، آیات ۷۲-۷۲. حتّی در این عصر عقل و منطق و روشنفکری، مسیحیان همچنان به این اصل کاملاً بی اساس، غیر منطقی و در واقع کفر آمیز، متمسّکند!
- چگونه ممکن است شخصی که در فرهنگی دور از تمدّن و ابتدایی (که مردم بهدلائل پیش پا افتاده یکدیگر را بهقتل میرساندند و دختران نوزاد خود را زنده بهگور میکردند) پرورش یافته بتواند احترام بهاقلیتهای دینی—مانند یهودیان و مسیحیان—را تعلیم دهد و آزادی پرستش را میان آنها تأکید کند؟ باید بهخاطر داشته باشیم که حتّی در عصر ما تقریباً در تمامی کشورهای مسلمان، اقلیتهای دینی از آن آزادی و حرّیتی که حضرت محمّد تعلیم دادند بی بهرهاند.

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِؤُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ.

- کسانی که ایمان آوردند و یا کسانی که یهودی و صابئی و مسیحی باشند، در حقیقت هر کس به خدا و روز بازپسین ایمان آورد و نیکوکار باشد، نه بیمی بر اوست و نه اندوهی. سوره مانده (۵)، آیه ۲۹
- چگونه ممکن است انسانی که میان بت پرستان وحشی پرورش یافته آنچنان آزاد اندیش، بلندنظر، مهربان، و سخاوتمند باشد که دربارهٔ اقلیتی مذهبی یعنی یهودیان که در زمان حسّاس ترویج رسالتش، پیمان او را شکستند و به او خیانت روا داشتند چنین سخنانی بگوید:

#### فَبِمَا نَقْضِهِم مِّيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ.. فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاصْفَحْ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ.

پس به [سزای] پیمان شکستنشان لعنتشان کردیم...پس از آنان درگذر و چشم پوشی کن که خدا نیکوکاران را دوست میدارد. سوره مانده (۵)، آیه ۲۷؛ همچنین سوره مانده، آیه ۲۸؛ سوره یونس (۱۰)، آیه ۳۷

## يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ اذْكُرُواْ نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ.

ای بنی اسرائیل، لطف من را به یاد آورید که به شما ارزانی داشتم و شما را بر جهانیان برتری بخشیده. سوره بقره (۲)، آیه ٤٤٠ همچنین سوره بقره، آیه ۲۲۲ سوره اعراف (۷)، آیه ٤٤٠ سوره حاثیه (٤٤)، آیه ۲۲۰ سوره جاثیه (٤٤)، آیه ۲۲

 مردی که در فرهنگی پرورش یافته که عمیقاً مبتلا بهجهالت، تعصّب و بیعدالتی است چگونه برابر بودن جمیع پیامبران را در پیشگاه خداوند تعلیم میدهد؟

وَالَّذِينَ آمَنُواْ بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَمْ يُفَرِّقُواْ بَيْنَ أَحَدٍ مِّنْهُمْ أُوْلَئِكَ سَوْفَ يُؤْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَّحِيمًا.

و کسانی که به خدا و پیامبرانش ایمان آورده و میان هیچ کدام از آنان [پیمبران] فرق نمیگذارند به زودی اخدا] پاداش آنان را عطا میکند و خدا آمرزنده مهربان است. همچنین سوره بقره (۲)، آیات ۱۳۲ و ۲۸۵؛ سوره آل عمران (۳)، آیه ۸۶ همچنین سوره بقره (۲)، آیات ۱۳۲ و ۲۸۵؛ سوره آل عمران (۳)، آیه ۸۶

حتّی امروز در این عصر روشنفکری، پیروان بسیاری از ادیان، از جمله مسیحیان، با غرور "اصل تبعیض الهی" را اعلام کرده ترویج میدهند. آنها معتقدند که خداوند حضرت مسیح را برتر از سایر پیامبران میداند. زیرا آن حضرت از عنوان منحصر بهفرد "پسر خدا" شرخوردار است. این تعلیم یعنی برابری پیامبران نزد خدا آنقدر حائز اهمیت است که به تنهائی نشان میدهد که قرآن نمی تواند از ذهن تنگ نظر و متعصّب مردم عربستان آن زمان سرچشمه گرفته باشد.

ملاحظه کنید که رهبران مذهبی زمان ما چگونه علیه رهبران سایر ادیان به رقابت مشغولند: مسیحیان علیه مسلمانان؛ مسلمانان علیه مسیحیان؛ یهودیان علیه مسیحیان و غیره. ملاحظه کنید چگونه با نظر تحقیر به یکدیگر می نگرند و سعی می کنند نقاط ضعف خاصی از یکدیگر بیابند و آن را بزرگ جلوه دهند. حال، طرز تلقی این پیشوایان را نسبت به نگرش رسول اکرم نسبت به رسولانی که قبل از ایشان ظاهر شدند مانند حضرت نوح، حضرت ابراهیم، حضرت موسی و حضرت عیسی و دیگران مقایسه کنید. مردی که در آن فرهنگ بدوی و غیرانسانی پرورش یافته چگونه می تواند چنین میزانی از اصالت، نجابت، و بزرگ منشی از خود نشان دهد و با کمال محبّت، سایر رسولان را ذکر نماید و به آنها احترام بگذارد یعنی کسانی که طبق معیارهای بشری "حریفان" او به حساب می آمدند؟

ژوزف اسمیت که مذهب مورمون را تأسیس کرد در نظر گیرید. او در قرن نوزدهم در ایالات متّحده، در خانواده و جامعهای مسیحی پرورش یافت. با این حال کلّیه کلیساها، جز کلیسای خودش را، "فاسد"

<sup>\*&</sup>quot;بسر خدا" عنوانی منحصر به فرد نیست، زیرا کتاب مقدس مکرراً به جمیع افراد بشر به عنوان "بسران خدا" اشاره دارد.

خواند! میزان تحمّل و مدارای او در مقابل رقبایش که پیرو همان دین، یعنی مسیحیّت بودند، در این سطح بود!

رهبران و محققان مسیحی همچنان به انکار حضرت محمّد مشغولند. آنها آن حضرت را پیامبر کاذب و پیروانش را گمراه می نامند. با این حال آن حضرت نهایت تواضع را نسبت به حضرت مسیح نشان دادند. رسول اکرم هیچ عنوان خاص احترام آمیزی را به خود اختصاص ندادند فقط فرمودند که پیامبرند انسانی که به ایشان وحی می شود (سوره فصّلت، آیه ۲؛ سوره بنی اسرائیل، آیه ۹۳). امّا برای حضرت مسیح عنوانی به مراتب بزرگتر از "پسر خدا" قائل شدند. ایشان آن حضرت را "روحالله" نامیدند. بسیار حیرت آور و باور نکردنی است! آیا می توان عنوانی یافت که بتواند به انسانی افتخار و عزتی بیش از عنوان "روح الله" ببخشد؟ این عمل بزرگ منشی نیز به تنهایی حکایت از منشأ الهی حضرت محمّد دارد.

به این وسیله، روحِ خدا را می شناسیم؛ هر روحی که به [حقّانیت] عیسی مسیح...اقرار نماید، از خدا است.

حضرت محمد

أشهَدُ أنّ عيستى بن مريم روحالله و كلمته. ا

شهادت می دهم که عیسی پسر مریم روح خدا و کلمه اوست.

## فَنَفَخْنَا فِيهَا مِن رُّوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَةً لِّلْعَالَمِينَ.

ما [خدا] از روح خویش [روحالله] در او [مریم] دمیدیم و او و پسرش [مسیح] را برای جهانیان آیتی [نشانه خداوند] قرار دادیم.

حال، بهسایر نشانههائی که منشأ آسمانی قرآن مجید است ادامه دهیم.

- انسانی عادّی چگونه میتواند آنقدر سخاوتمند و بزرگمنش باشد که معجزات را به شخصی ناآشنا نسبت دهد\_به رسولی که قرن ها قبل از او ظاهر شد (حضرت مسیح) و حتّی به پیامبران غیر مستقل، مانند دانیال و سلیمان\_با این حال هیچ معجزهای برای خود قائل نشود؟ (به سوره های مائده (۵)، آیات ۱۱۰ و ۱۱۱؛ مریم (۱۹)، آیات ۳۰-۲۹؛ بنی اسرائیل (۱۷)، آیه ۹۳؛ انبیاء (۲۱)، آیات ۲۰-۲۹؛ مراجعه کنید).
- چگونه ممکن است انسانی عادّی آنقدر مهربان و با محبّت باشد که زنی را که قرنها قبل متولّد شده بالاتر از دختر عزیز و یا همسر خود قرار دهد؟ بهبینید قرآن دربارهٔ مریم، مادر حضرت مسیح، چه میفرماید. مسیحیانی که اسلام را مردود میشمارند، باید در کمال شرمندگی به عزّت و احترامی که قرآن برای مریم قائل شده نظر کنند. زیرا آنها در کتاب انجیل هیچ بیانی و عبارتی را نمیتوانند پیدا کنند که مفهومی نزدیک به آیهٔ زیر داشته باشد:

وَإِذْ قَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَطَهَرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسناء الْعَالَمِينَ.

و [یاد کن] هنگامی را که فرشتگان گفتند: ای مریم خداوند تو را برگزیده و پاک ساخته و بر زنان جهان برتری داده است.

بسیار حیرت آور است، قرآن مریم را بالاتر از جمیع زنانی قرار داده که تا آن زمان زیسته بودند، با این حال پروتستان ها بر این باورند که او "زنی معمولی و عادی" بود زیرا عهد جدید هیچ احترام و امتیازی برای او قائل نشده است!

شخصی که در فرهنگ بتپرستی پرورش یافته چگونه تصدیق میکند که بیگانهای (حضرت مسیح)
 که قرنها قبل از او قدم به جهان نهاده بوسیلهٔ روح القدس هستی یافته؟

قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ قَالَ كَذَلِكِ اللهُ يَخْلُقُ مَا يَشْنَاء إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ.

او [مریم] گفت، "پروردگارا، چگونه می توانم پسری داشته باشم، با آنکه هیچ مردی با من تماس نداشته?" جواب آمد، "خداوند هر چه بخواهد می آفریند. برای انجام هر کاری، فقط می گوید، 'باش' و آن هستی می یابد."

سوره آل عمران (۳)، آیه ٤٧ همچنین سوره تحریم (٦٦)، آیه ٤٢ همچنین سوره تحریم (٦٦)، آیه ١٢

إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِندَ اللهِ كَمَثَلِ آدَمَ خَلْقَهُ مِن تُرَابٍ ثِمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيكُونُ.

در واقع مثل عیسی نزد خدا همچون مثل [خلقت] آدم است [که] او را از خاك آفرید سپس بدو گفت باش، پس وجود یافت.

بسیاری از مسیحیان، از جمله اسقفها، کشیشها و روحانیون مسیحی که در تمام طول زندگی خود درباره آفرینش معجز آسای حضرت مسیح تعلیم یافته اند، آن معجزه را باور ندارند. با این حال مردی که در محیطی "ضد خدا" (جایی که مردم خدایان خود را میخوردند!)، پرورش یافته این اصل را تأیید مینماید و به بیروانش می آموزد. چگونه می توان این مطلب را توجیه نمود؟

شخصی که در فر هنگی ابتدایی پرورش یافته چگونه میتواند نسبت به پیروان سایر ادیان تا بدین درجه
 بر دباری و مدارا نشان دهد؟

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُواْ وَالَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّابِؤُونَ وَالنَّصَارَى مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وعَمِلَ صَالِحًا فَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ.

کسانی که ایمان آورده اند [مسلمین] و کسانی که یهودی و صابئی و مسیحی اند، هر کس از آنها به خدا و روز بازپسین ایمان آورد و نیکوکار باشد، پس نه بیمی بر او است و نه اندو هی. سوره مانده (۵)، آیه ۲۹

چگونه ممكن است شخصى كه در خشن ترين فرهنگها پرورش يافته اين فضيلتها را تعليم دهد؟
 وَالَّذِينَ صَبَرُواْ ابْتِغَاء وَجْهِ رَبِّهِمْ وَأَقَامُواْ الصَّلاَة وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْتَاهُمْ سِرًّا وَعَلاَئِيَةً وَيَدْرَؤُونَ بِالْحَسنَةِ السَّيِّنَةَ أُولئِكَ لَهُمْ عُقْبَى الدَّارِ.

آنان که به خاطر خدا صبر می کنند، نماز را بجا می آورند، آنچه به آنها [از ثروت خود] بخشیده ایم در نهان و آشکار انفاق می کنند و بدی را با خوبی جواب می دهند. این مردمان سزاوار بهترین مکان در بهشت هستند.

#### وَإِذَا حُيِّنتُم بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ الله كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا.

اگر کسی به شما سلام کند، جو ابش را بهتر از او به او بدهید و لااقل مقابله به مثل کنید. زیرا خداوند همه چیز را به حساب می آورد.

## لاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُواْ...

مبادا اختلافی که با بعضی از مردم دارید (تعصب) شما را بهبی عدالتی وا دارد. سوره مائده (۵)، آیه ۸

#### يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُونُواْ قَوَّامِينَ...وَلَوْ عَلَى أَنفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ...

ای کسانی که ایمان دارید، هنگامی که شهادت می دهید، باید کاملاً منصف باشید...حتی اگر بر ضد خود، یا والدین ، یا خویشاوندان شما باشد.

#### وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلَا تُحِبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ.

نباید از دادن [مال] بهخویشاوندان و تهیدستان و مهاجران راه خدا دریغ ورزند و باید عفو کنند و گذشت نمایند. آیا دوست ندارید که از عفو و بخشش خدا برخوردار شوید؟ سوره نور (۲٤)، آیه ۲۶

## ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ.

سوره مؤمنون (۲۳)، آیه ۹٦

بدی را با نیکی دفع کنید.

#### وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّنَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيِّ حَمِيمٌ.

نیکی و بدی یکسان نیستند. بدی را با نیکی دفع کن. با این عمل خواهی دید که دشمن تو دوست صمیمی تو شده. تو شده.

## إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ.

سور ه حجر ات (٤٩)، آیه ۱۳

گرامی ترین شما نزد خداوند با تقواترین شماست.

#### لِلْفُقَرَاء الْمُهَاجِرِينَ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِن دِيارِهِمْ وَأَمْوَالِهِمْ...وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ.

به نیاز مندان مهاجر که از خانه هایشان بیرون رانده شدند و از اموال خود محروم گشتند، انفاق کنید...در واقع، [مؤمنان واقعی کسانی هستند که] مشتاقانه آنها [فقرا و افراد بیخانمان) را بر خود ترجیح می دهند، حتّی هنگامی که خودشان به آنچه می بخشند نیاز دارند. سوره حشر (۵۹)، آیات ۹-۸

قرآن از مؤمنان میخواهد از هر گونه سوء ظنّ (یعنی تفکّر منفی)، تجسّس در امور دیگران و غیبت پرهیز کنند (سورهٔ حجرات، آیهٔ ۱۲).

 چگونه ممکن است شخصی که در فرهنگ خودکامگی پرورش یافته باشد مردمان را بهمشورت تشویق نماید؟

وَأُتَمِرُوا بَيْنَكُم بِمَعْرُوفٍ.

سوره طلاق (٦٥)، آيه ٦

با نظر احترام با یکدیگر مشورت کنید.

 شخصى كه در قرن هفتم در عربستان زيسته چگونه مضرّات مشروبات الكلى را تشخيص مىدهد و صرف آنرا ممنوع مىكند؟

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرِ..رِجْسٌ مِّنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ.

ای مؤمنان، مشروبان الکلی و قمار...از اعمال زشت شیطانند. از آنها دوری کنید، تا کامیاب شوید. سوره مانده (۵)، آیه ۹۰

در ایالات متّحده، به تنهایی، هر ساله حدود هفده هزار نفر توسّط رانندگان مست کشته می شوند. میلیون ها نفر از رانندگان مست در سراسر دنیا تا کنون جان خود را از دست دادهاند. پی آمدهای خطرناک نوشیدن مشروبات الکلی از عواقب موادّ مخدّره به مراتب بیشتر است.

• حضرت محمّد را متّهم میکنند که برای ترویج اسلام به جنگ روی آورد. قرآن نشان میدهد که این واقعیت ندارد. اگر کلّیه آیات قرآن دربارهٔ جنگ را کنار هم بگذاریم، متوجّه میشویم که آن حضرت فقط به جنگهای دفاعی دست زدند. کسانی که حضرت محمّد را به تجاوز و ستیزهگری متّهم میکنند، فقط بر بعضی آیات تکّیه دارند. اگر به انجیل هم بهمین نحو بنگریم، میتوانیم حضرت مسیح را نیز به تجاوز و ستیزهگری متّهم نماییم. آیا حضرت مسیح نفر مود:

گمان مبرید که آمدهام تا صلح بر زمین بیاورم، نیامدهام تا صلح بیاورم بلکه شمشیر را.

انجیل متی، فصل ۱۰، آیه ۳۶

همهٔ آیات قرآن مربوط به جنگ را باید با توجّه به سایر آیات مرتبط با آن ملاحظه نمود. این آیه را ملاحظه کنید:

وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ.

شما می توانید در راه خدا علیه کسانی بجنگید که به شما حمله می کنند، ولی تجاوز نکنید. خدا افراد متجاوز را دوست ندارد.

آیهٔ فوق دو نکته را بهما می آموزد:

- مسلمانان باید علیه کسانی بجنگند که با آنها سر جنگ دارند. (هیچ کجا در قرآن از مسلمانان خواسته نشده که دیانت خود را به زور و جبر گسترش دهند.)
  - مؤمنان نباید از حدودی که خداوند تعیین کرده تجاوز نمایند.

آیه ای که ذیلاً نقل می شود، حدود مزبور را تعیین میکند:

وَجَزَاء سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِّثْلُهَا فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ.

جزای هر بدی، عملی معادل آن است، امّا کسانی که گذشت کنند و صالح باشند، پاداش آنها با خداست. خداوند مردم ظالم را دوست ندارد.

مفاهیم ضمنی قانون فوق چیست؟ فرض کنید کسی فرزند کسی را به قتل می رساند. والدین آن فرزند می می توانند حکم مرگ را بر قاتل تحمیل نمایند. این عدالت است. امّا اگر کسی عفو کند و ببخشد، برکات و مواهبش را از خداوند دریافت می کنند. بنابراین، به نفع آنها است که ببخشند و با خطاکار آشتی نمایند نه آن که سعی در تلافی نمایند و تمام زندگی را در بیزاری و نفرت به سر ببرند. این آیه به تنهایی نشان می دهد که اسلام دیانت تجاوز و جنگ نیست، بلکه آئین عدالت و رحمت است. این آیه با این اتّهام که "اسلام دین شمشیر است" ابداً سازگار نیست.

مردم بدوی عربستان کاملاً جنگجو و متجاوز بودند. آنها میخواستند بهر نحوی شده از انتشار اسلام جلوگیری نمایند و در کشتار مسلمین ابداً درنگ روا نمیداشتند. از مسلمانان خواسته شد که آنها را مقهور و منقاد سازند، وگرنه آنها نمیتوانستند جان سالم بهدر برند، تا چه رسد به این که دین خود را ترویج دهند.

از مسلمانان چگونه خواسته شد که دیانت خود را انتشار دهند؟ آیات قرآن نشان میدهند که خداوند احدی را به جبر وادار به ایمان نمیکند، بلکه به عقل و قلب ما متوسل می شود تا به ما الهام بخشد که عاشق او شویم. چقدر حیرت آور است! شخصی که در آن فرهنگ غیرانسانی و خشن پرورش یافته بود به بیروانش آموزش دهد که اسلام را با کلمات محبّت آمیز و ملایم ترویج دهند:

#### ادْعُ إِلِى سَنِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ.

با حکمت و اندرز نیکو به راه پروردگارت دعوت کن و با آنان [منکرین] به [شیوهای] که نیکوتر است مجادله نما.

سوره نحل (١٦)، آيه ١٢٥

#### وَلَا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ.

سوره عنکبوت (۲۹)، آیه ۶٦

با اهل كتاب آسماني جز بهبهترين وجه ممكن بحث نكنيد.

لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَد تَّبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ.

هیچ اجباری نباید در دین باشد. راه راست از گمراهی کاملاً مشخص و ممتاز است. سوره بقره (۲)، آیه ۲۵٦

فرد مسلمان چگونه باید با یهودیان و مسیحیانی که بیانصاف و نامهربان هستند صحبت کند؟ باید به آنها بگوید:

## آمَنًا بِالَّذِي أُنزِلَ إِلَيْنَا وَأُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ.

ما به آنچه بر ما نازل شده و به آنچه بر شما نازل شده است ایمان داریم و خدای ما و خدای شما همان خدای واحد است و ما همه به او تسلیم هستیم.

جای شگفتی است! رسول اکرم پیروانش را تشویق فرمود که پیوندهای مشترک بین ادیان اسلام، مسیحی و یهودی را نشان دهند و به اهل کتاب یادآوری کنند که همهٔ آنها به خدای واحد ایمان دارند. امروزه علمای مسیحی کتابها می نویسند تا نشان دهند که "الله" خدای مسیحیان و یهودیان نیست! رسول اکرم روح یگانگی را ترویج فرمود، رهبران مسیحی هنوز در این قرن مروّج تفرقه و تعصّب اند.

چگونه ممکن است انسانی که در فرهنگی از جهالت و تعصّب پرورش یافته است، تا این حدّ مدارا، حکمت و محبّت از خود نشان دهد؟

میتوانیم قرآن را مرور نماییم و صدها سؤال دیگر مطرح کنیم—سؤالاتی که بهمنشأ و منبعی ورای فرهنگ عرب و در واقع فراتر از تفکّر بزرگترین اذهان و عقول زمان ما—اشاره دارند. فرض کنید در صحراهای عربستان که جز ماسه، خار، و گرمای سوزان چیزی مشاهده نمیشود سفر میکردید و ناگهان باغی بسیار زیبا میدیدید که بهبهترین و زیباترین میوهها و گلها آراسته است. چه فکری میکردید؟ یک داور بیطرف بههمین نحو دربارهٔ قرآن قضاوت میکند. احتمال این که در خشانترین و هوشمندترین افرادی که در عربستان یا هر کشور دیگری زندگی میکردند میتوانستند بهفکر خود کتابی به شکوه و عظمت و عمق قرآن بیافرینند مطلقاً محال است.

اگر قرآن چنین متمایز و برجسته است، پس چرا منشأ الهی آن را پیروان سایر ادیان، مانند مسیحیان و یهودیان، تصدیق نمیکنند؟ چرا بعضی از هوشمندترین افراد هیچ وجه تمایزی در قرآن نمییابند؟ چرا به جای مشاهدهٔ زیبایی و لذّت بردن از شگفتی هایش، به جای دیدن بوستان باشکو هی مملو از میوه ها و گلهای زیبا، فقط بیابانی پوشیده از خار و خس می بینند؟

بار دیگر، قرآن این تضاد را حلّ میکند. همانند کتاب مقدّس، اعلام میدارد که امتیاز کشف گنجینه های باشکوه خداوند که در کلام او نهفته است، فقط به کسانی اعطا می شود که دارای بعضی شرایط یا معیار های معنوی نه علمی و دانشگاهی باشند. قرآن یا کتاب مقدّس هرگز به تعلیمات دانشگاهی یا علم به زبان ها به عنوان شرط شناسائی خداوند و پیمبر انش اشاره نکر دهاند.

إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ فِي كِتَابٍ مَّكْنُونِ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ تَنزِيلٌ مِّن رَّبِّ الْعَالَمِينَ.

این قرآن کریمی است که در کتاب محفوظی پنهان است. و هیچکس نمی تواند آن را لمس کند بجز آنان که قلب پاک دارند. آن کتاب از سوی پروردگار عالمیان نازل شده. سوره واقعه (۵۱)، آیات ۸۰-۷۷

خوشا به حال پاک دلان، زیرا ایشان خدا را خواهند دید. حضرت مسیح (انجیل متی، فصل ۵، آیه ۸)

برخورداری از ایمان راستین آسان نیست. حواریون حضرت مسیح دارای قلوب پاک بودند، با این حال برای شناسائی موعودشان نیاز به کمک داشتند:

## وَإِذْ أَوْحَيْتُ إِلَى الْحَوَارِيِّينَ أَنْ آمِنُواْ بِي وَبِرَسُولِي قَالُواْ آمَنَّا وَاشْهَدْ بِأَنْثَا مُسْلِمُونَ.

هنگامی که من [خدا] بهحواریون الهام کردم که "شما باید بهمن و بهرسول من [حضرت مسیح] ایمان آورید،" آنها گفتند: "ما ایمان آورده ایم و شهادت می دهیم که ما مسلمان [تسلیم] هستیم."
سوره مانده (۵)، آیه ۱۱۱

حضرت مسیح شهادت میدهند که حواریونشان را خود انتخاب فرموند. جلال خود را بر آنها آشکار ساختند. به این ترتیب، پی بردن به حقیقت منوط به قابلیت معنوی، نه عقلانی است. چنین نیست که هر کس خود را مؤمن مسلمان، مسیحی یا یهودی میخواند مؤمن و اقعی است.

ارزش ما نزد خداوند هیچ ارتباطی با دستاوردهای علمی ما ندارد. تدریس در یک دانشگاه معتبر یا نوشتن کتابی مردمپسند دربارهٔ اسلام افتخاری دنیوی است. چه کسی استحقاق رفتن بهبهشت را دارد؟ فارغالتّحصیلان و اساتید دانشگاههای معتبر؟ ابداً، بهشت فقط پذیرندهٔ کسانی است که قلبی پاک و روحی فروتن داشته در انتخاب سرنوشت خود "خرد معنوی" از خود نشان میدهند. یعنی بهصدای عقل و منطق گوش فرا میدهند، نه هر صدائی که از همه بلندتر است. چه کسی از مواهب و عنایات الهی بیشتر بهره مند میشود: فرد متواضع و فروتن یا افراد مغرور و قدرتمند؟

#### وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُصْعِفُوا فِي الْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَنِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ الْوَارِثِينَ.

اراده ما بر این است که بهمردم "ضعیف" [فروتن] منّت گذاریم [لطف کنیم] و آنها را پیشوا و وارث خود سازیم.

چرا افراد متواضع و فروتن از لطف و بخشش الهی برخوردارند؟ چون دارای نفس بزرگ نما نیستند. دروازه های بهشت به روی ریاکاران نیز بسته است یعنی به روی مؤمنینی که هرگز نماز و روزهٔ آنها ترک نمی شود، هر روز به مسجد می روند، هر دو چند روز یکبار تمام قرآن را می خوانند، امّا در عقاید خود متعصّب اند. در دوران اخیر، گروهی از این متعصّبین خشک مغز سبب شده اند که قدر و منزلت اسلام در نزد مردم جهان کاهش یابد. آنها همچنین باعث شده اند که بسیاری از مسلمانان ترک دین و ایمان نموده حتّی وجود خدا را منکر شوند. وضع اسفبار مسلمین عصر ما در قرآن پیش بینی شده:

#### يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا.

ای پروردگار! قوم من [مسلیمین] این قرآن را رها کردهاند [از قرآن دوری جستهاند]. سوره فرقان (۲۵)، آیه ۳۰

همانطور که برای موفقیّتهای علمی معیارهایی وجود دارد، برای افتخارات معنوی نیز موازینی هست. اگر اختیار داشتید، آیا درجهٔ دکترا به هر کسی که آن را میخواست اِعطا میکردید؟ اگر جواب شما منفی است، پس از چه رو انتظار دارید خداوند بالاترین افتخار یعنی شناسائی خودش و بیامبرانش را بهکسانی عنایت نماید که کتاب مقدّس و کتاب قرآن را مانند کف دست میشناسند، امّا

از لحاظ معنوی در ردیف موش یا میمون در حالت بدوی زندگی میکنند (قرآن، سوره اعراف، آیه ۱۲۲) \_\_یعنی افرادی که آنقدر متعصّب و خودخواه هستند که در یک آزمایش سادهٔ معنوی حتّی در رابطه با عزیزان خود نمیتوانند قبول شوند؟ چرا باید خداوند افتخار زندگی جاودانی در بهشت را بهمحقّق مسلمانی عنایت نماید که "کلام" قرآن را میداند یا فردی مسیحی که "کلام" کتاب مقدس را میشناسد، امّا هر یک از آنها از زمین تا آسمان، از "روح" آن کتب مقدسّه فاصله دارند؟ چرا باید خداوند این افتخار را بهاستاد مشهور مطالعات کتاب مقدس در مدرسهٔ علمیهٔ الهیات در دانشگاه هاروارد یا استاد برجسته تحصیلات اسلامی در دانشگاه الاز هر با ذهنهای آکنده از علم کلام، فلسفه و زبان، امّا دلهایی به همان اندازه پر از غرور، خودخواهی و تعصّب عنایت فرماید؟

# لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَعْيُنٌ لاَ يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَهُمْ آذَانٌ لاَ يَسْمَعُونَ بِهَا أُوْلَئِكَ كَالأَنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُوْلَئِكَ هُمُ الْغَافِلُونَ.

دلهایی دارند که با آن [حقایق را] نمی فهمند و چشمانی دارند که با آنها نمی بینند و گوشهایی دارند که با آنها نمی شنوند. آنان همانند چهار پایان، بلکه گمراه ترند. آنها مردمی غافلند. سوره اعراف (۷)، آیه ۱۷۹

إِنَّ شَرَّ الدَّوَابَّ عِندَ اللهِ الصُّمُّ الْبُكْمُ الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ.

بدترین حیوانات [انسان نما] در نظر خدا کر ها و گنگ های [معنوی] هستند که نمی فهمند. سوره انفال (۸)، آیه ۲۲

#### أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُواْ الأَلْبَابِ.

پس آیا کسی که میداند آنچه از جانب پروردگارت بهتو نازل شده حقیقت دارد مانند کسی است که کوردل است؟ تنها خردمندانند که عبرت میگیرند.

سوره رعد (۱۳)، آیه ۱۹۹

همچنین سوره اعراف (۷)، آیات ۱۹۲ و ۱۷۹؛ سوره انفال (۸)، آیه ۲۲؛ سوره بنی اسرائیل (۱۷)، آیه ۱۶؛ سوره قصص (۲۸)، آیه ۵۰؛ سوره جمعه (۲۲)، آیه ۵؛ سوره حج (۲۲)، آیه ۶۱؛ سوره منافقون (۱۳) آیه ۶

افتخار بزرگ "مؤمن واقعی" بودن تنها به مردم نیک سرشت یعنی کسانی که به جمیع فضائل و مناقب آر استه اند عنایت می شود. در این صورت، مسلمان واقعی کیست؟ فقط خداوند است که به طور یقین می داند. با این حال او معیارهای مؤمن واقعی را به ما داده است. او دربارهٔ تلاشهایی که ما باید انجام دهیم و فضیلت هایی که باید کسب کنیم تا لیاقت این افتخار را داشته باشیم، بارها با ما سخن گفته.

خداوند بهما موهبت عقل و قلب عنایت کرده. موفّقیت ما در هر امری بهخواست و تلاشهای ما بستگی دارد که اجازه دهیم این مواهب، آنچنان که خداوند مورد نظر داشته کار خود را انجام دهند. اگر خلبانی قواعد پرواز را مراعات نکند چه اتّفاقی خواهد افتاد؟ پس فضیلتهایی که به عقل و قلب ما اجازه میدهند طبق مقصود خداوند عمل کنند، کدامند؟ چند مورد را بررسی کنیم:

#### فضبلتهاي قلب

• فروتنی از ادی از غرور و نخوت. وقتی ما معتقدیم که "میدانیم و میدانیم که میدانیم"، دریچهٔ قلب خود را به روی دانش و معرفت جدید می بندیم. معرفت موهبتی ارزشمند از سوی خداوند است، امّا اگر به تاج فروتنی مزیّن نگردد، به غرور و نخوت منجر خواهد شد. در این صورت در جهت عکس حرکت خواهد کرد. پل به دیوار تبدیل خواهد شد. بعضی از بزرگترین ر هبران دینی و محققان مذهبی حضرت مسیح و حضرت محمّد را انکار نمودند.

- اشتیاق به حقیقت میل به رشد، به یادگیری و به یافتن معرفت جدید ضروری است. آیا خداوند شخصی را که خود را در غفلت و پیروی کورکورانه محبوس ساخته هدایت خواهد نمود؟
- خلوص نیت و پاکی قلب قلب باید از تعصبات، تمایلات خودخواهانه، دنیاپرستی، شهوات نفسانی، بیعدالتی، حرض و آز و هر آلودگی دیگر مبرا باشد. خداوند در قلب آلوده تجّلی نمیکند.
- استقلال روحانی و ارستگی از آموخته های قبلی، آزادی از اتّکاء بر "عقاید موروثی" و "مراجع" مذهبی مانند کشیشها، حاخامها، مجتهدان، و نیز والدین، شرط لازم استقلال روحانی است. قرآن مکرّراً مؤمنین مقلّد را سرزنش مینماید:

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنزَلَ اللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا أَولَوْ كَانَ آبَاوُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلاَ يَهْتَدُونَ.

و هنگامی که به آنها گفته شود: "از آنچه خدا نازل کرده است، پیروی کنید!" میگویند: "نه، ما فقط از آنچه از پدران خود یافتیم، پیروی میکنیم." آیا اگر پدران آنها، چیزی نفهمیده و هدایت نشده اند؟ سوره بقره (۲)، آیه ۱۷۰

قَالُواْ أَجِنْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمَّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءنَا وَتَكُونَ لَكُمَا الْكِبْرِيَاء فِي الأَرْضِ.

آنها [بهموسی] گفتند، "آیا آمده اید تا ما را از آنچه والدین ما معتقد بودند منحرف کنید و برای خودتان مقامات بلند کسب نمایید؟" مقامات بلند کسب نمایید؟" همچنین سوره مائده(۵)، آیه 1.1 سوره هود (۱۱)، آیات 1.1 و 1.1

اگر به قضاوت خود متکی نباشید چه خواهد شد؟ فرض کنید به خود میگویید، "من شایستگی و توانایی قضاوت دربارهٔ پیام این کتاب را ندارم. به والدینم، به ملّا، یا به پیش نماز اجازه می دهم برای من تصمیم بگیرد." حال، فرض کنید در روز داوری در مقابل فرشتگان خدا ایستاده اید و میگویید، "والدینم و رهبران مذهبی مرا گمراه کردند. مرا سرزنش نکنید، این تقصیر من نیست!" آیا فکر میکنید در خواست شما مورد قبول واقع خواهد شد؟ اگر چنین فکر میکنید، لطفاً آیات زیر را بخوانید:

وَبَرَزُواْ لِلهِ جَمِيعًا فَقَالَ الضُّعَفَاء لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُواْ إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنتُم مُّغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللهِ مِن شَيْءٍ قَالُواْ لَوْ هَذَانَا اللهُ لَهَدَيْنَاكُمْ سَوَاء عَلَيْنَآ أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِن مَّحِيصٍ.

هنگامی که همگی آنها در پیشگاه خدا بایستند، پیروان به پیشوایان خود خواهند گفت: "ما قبلاً پیرو شما بودیم. آیا می توانید فقط قدری از عذاب خدا را از دوش ما بردارید؟" آنها خواهند گفت، "اگر خدا ما را هدایت کرده بود، ما هم شما را هدایت می کردیم. اکنون خیلی دیر شده است، چه غمگین باشیم چه صبر پیشه کنیم، هیچ راه گریزی نداریم." سوره ابراهیم (۱۶)، آیه ۲۱؛ همچنین سوره قصص (۲۸)، آیه ۳۳

برای تأکید بر اهمیت استقلال روحانی، از خود سؤال نمایید: "چرا اینهمه مسیحیان و یهودیان از شناسائی حضرت محمّد عاجزند؟" سپس، بهخود بگویید، "آنچه که برای آنها رخ داد ممکن است برای من هم رخ دهد؟ اگر آنها در چنگ رهبران مذهبی خود اسیرند، من هم ممکن است اسیر رهبران مذهبی خود باشم."

• اتكاء و اعتماد به خداوند و دعاى مستمر براى كسب هدايت بسيارى از آيات قرآن اعلام مىدارند كه بدون اجازهٔ خداوند، هيچكس هدايت نخواهد يافت:

وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تُؤْمِنَ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ وَيَجْعَلُ الرِّجْسَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَعْقِلُونَ.

هیچ نفسی نمی تواند ایمان آورد مگر اینکه با خواست خدا مطابق باشد. زیرا بر روی کسانی که تعقل نمی کنند پرده می افکند.

مقصود از دعا این است که خداوند ما را شایسته شناسائی خود کند.

• صرف وقت در امور معنوی \_\_ آیا میتوانید جسم خود را بدون صرف وقت تغذیه کنید؟ قرآن تعلیم میدهد که فقط کسانی که تلاش میکنند هدایت خواهند شد:

وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فَينَا لَنَهْديَّتُهُمْ سُبُلِّنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسنينَ.

کسانی که در راه ما کوشش می کنند، ما مطمئنا آنها را به راه های خودمان هدایت خواهیم کرد. یقینا خدا با پارسایان است.

#### فضيلتهاى عقل

حال به اختصار به بررسی فضیلت های عقل می پردازیم. قرآن مکرّراً از ما میخواهد که قبل از تصمیم گیری فکر کنیم، تأمّل نماییم، تعقّل کنیم، بفهمیم و برای یافتن حقایق کاوش و جستجو نماییم. این سه واژه مهم را در آیات زیر ملاحظه نمایید:

إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِّقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ... لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ...لِّقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ.

در آن نشانه هائی است برای کسانی که تفکر کنند...برای کسانی که تعقل کنند...برای کسانی که توجه کنند. سوره نحل (۱۱)، آیات ۱۳-۱۱

فضیلتهای مزبور چه درسی می آموزند؟

• تفكر مستلزم تجزيه و تحليل، سؤال كردن و تأمّل است.

• تعقّل مستلزم استدلال كردن، اتّكاء كردن به شواهد، و خوددارى از تحريف حقايق است.

• متذکر بودن به این معنی است که باید به یاد داشته باشیم که سرنوشت جاودانی ما بستگی به آن دارد که در مورد تصمیمات و گزینشهای خود در زندگی عقل خویش را بکار گیریم. متذکر بودن عبارت از تشخیص این نکته است که هر آنچه می اندیشیم، می گوییم، یا انجام می دهیم عواقبی به دنبال دارد. تنها کسانی که بصیرت درونی آنان را هدایت کند متذکّر هستند، تنها آنها می توانند حقیقت را دریابند:

أَفَمَن يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُواْ الأَلْبَابِ.

آیا کسی که تشخیص می دهد آنچه از جانب پروردگارت بر تو نازل شده حقیقت است با کسی که کور است یکسان است؟ فقط خردمندان متذکرند.

قرآن مکرّراً بهکسانی اشاره میکند که بدون انکه واقف باشند، پیرو "تخیّلات،" "گمان،" "فرضیات" و یا "توهّمات" هستند:

وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إَنَّ الظَّنَّ لاَ يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا.

و بیشترشان جز از گمان پیروی نمیکنند [ولی] گمان به هیچوجه [آدمی را] از حقیقت بینیاز نمیگرداند. سوره یونس (۱۰)، آیه ۳۱ همچنین آیه ۲۱ همین سوره

کلمهٔ عربی که قرآن استفاده میکند "ظنّ" است. طبق آیات قرآن، میتوانیم "ظنّ" را به عنوان باوری تعریف کنیم که ریشه در حقیقت ندارد و اگر داشته باشد بسیار نادر است، امّا مردم آن را میپذیرند و با آن زندگی میکنند زیرا آن گمان مردم پسند است. مثالهایی از توهمات، فرضیات یا تخیّلات و اوهامی را که در بین مسیحیان متداول است ذکر میکنیم:

- مسیح تنها نجات دهنده است.
- مسیح هم انسان است و هم خدا.
- خدا یکی است امّا سه شخصیّت دارد.
  - فقط مسيحيان بهبهشت ميروند

مثال هایی از تو هماتی که در میان مسیحیان راجع به اسلام رواج دارد:

- اسلام دین صلح نیست، دین جنگ است.
  - مسلمانان عموماً خشن هستند.
- "الله" أن خدايي نيست كه يهوديان و مسيحيان عبادت ميكنند.

آیا مسلمانان نیز توهماتی در دل میپرورانند؟ قرآن سوء تفاهمات و توهماتی را که مردم دربارهٔ ادیان گذشته داشتهاند توضیح داده و روشن نموده است. در ضمن سؤالات و معمّاهای جدیدی را مطرح کرده که

فقط توسط پیامبران آیندهٔ خداوند قابل حلّ است. مسلمانان نیز مانند پیروان سایر ادیان، باور هایی را به عنوان حقیقت پذیرفتهاند که با تعالیم واضح و روشن قران مخالف اند. برای مثال دو توهم ذکر میشود:

- در گزینشهای مهمی مانند انتخاب دین، باید از باورهای مراجع تقلید پیروی نمود، نه از عقل خداداده خود. قرآن مکرّراً به این توهم اشاره کرده و این پندار نادرست را رد کرده است.
- اسلام آخرین دین است\_این مفهوم آنقدر جدّی و دارای عواقب وخیم است که باید آن را "توهّم بزرگ" نامید. آیاتی که در این کتاب نقل شده ثابت میکنند که قرآن\_یعنی دائرةالمعارف معرفت معنوی\_در این موضوع سکوت اختیار نکرده است. امّا همانطور که نشان داده شد، محقّقین مسلمان به هر تدبیر قابل تصوّری متوسّل شدهاند تا آیات قرآن را که با این توهّم بزرگ آنها مغایرت دارد تغییر دهند یا پنهان نگاه دارند.

چه کسی بذر این توهم را کاشت و چگونه آبیاری شد و پرورش یافت؟ قرنها قبل، یکی از علمای مسلمان گمان برد که "خاتم" به معنی "پایان" است. او نسبت به این گمان خود احساس خوبی داشت، زیرا به دین او موقعیّت و منزلت خاصیّی در میان سایر ادیان می بخشید. او توهم شرا با دیگران در میان گذاشت. آنها را نیز خوش آمد و او را به خاطر نبو غش ستودند. این نظریه چون شعله های سرکش آتش به سرعت شایع شد و هر گونه اثری از شواهد خلاف خود را به آتش کشید. قوای عقلانی مردمان فلج شد. آنها دست از تفکّر و طرح سؤالات برداشتند. اگر کسی جرأت میکرد سؤالی مطرح کند، او را ساکت میکردند. به او میگفتند، "چگونه جرأت میکنی آنچه را که بزرگ ترین محققان در مکّه، دمشق، یا قاهره باور دارند، زیر سؤال ببری؟" به این ترتیب هرگونه تفکّر مستقلی به سرعت در نطفه خفه گردید.

عصر تکنولوژی و دانش کرهٔ زمین را متحوّل ساخته و جمیع موانع ارتباطات را از میان برده است. کشیش ها ملاّها، پیشوایان، مجتهدها دیگر نمی توانند انتشار افکار جدید را کنترل کنند. تنها با فشار چند تکمه، مجموعهٔ اطّلاعات وسیعی را می توان از این سو به آن سوی زمین منتقل نمود. چه عصر حیرت آنگیزی است!

مؤمنین روشندل را دیگر نمیتوان بردگان مرجعیت و اشخاص ذی نفوذ نگه داشت. جوانان دیگر مجبور نیستند مانند نسلهای گذشته هر چه را از بالای منبر به آنها گفته می شود بپذیرند. امیدوارم کتابهای زیادی در رد شواهد عرضه شده در این کتاب نوشته شود! برخورد نظریات سبب برانگیختن افکار می شود. تنها در آن موقع است که مؤمنین می توانندیی به حقیقت ببرند:

فَبَشِّرْ عِبَادِ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَئِكَ الَّذِينَ هَذَاهُمُ اللَّهُ وَأُولَئِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ.

پس بندگان مرا بشارت ده! کسانی که سخنان را می شنوند و از نیکوترین آنها پیروی میکنند. آنان کسانی هستند که خدا هدایتشان کرده، و آنها خردمندانند.

#### این فصل را با سؤالی چند بهپایان میرسانیم:

• اگر پیامبر جدیدی با چندین کتاب مقدّسه به عظمت قرآن ظاهر شود و شما را به ایمان دعوت کند، چه یاسخی خواهید داد؟

• در برابر پیامبر جدیدی که با عظمت و شکوه پیامبران پیشین ظاهر شود، چه واکنشی نشان خواهید داد؟ آیا او را رد میکنید و فریبکار مینامید و حتّی در مقام آزار و اذیّت او بر میآیید زیرا یک رهبر مذهبی، یک مجتهد یا ملائی گفته است "بعد از حضرت محمّد پیامبری نخواهد آمد، چون مردم مُهر را در پایان نامهها یا اسناد خود میگذارند"؟ اگر باور کردن این مطلب برایتان مشکل است، بار دیگر عبارت زیر را که محمّد اسد، یکی از محققان بزرگ قرآن اظهار داشته ملاحظه نمایید. تعبیر او از واژهٔ " خاتم" شالودهای است که مسلمانان استنتاجهای خود را بر پایهٔ آن استوار ساختهاند که ظهور پیامبران الهی برای همیشه متوّقف شده است:

[Muhammad was] the last of the Prophets, just as a seal [khátan] marks the end of a document... $^2$ 

[محمد] ميان پيامبران آخرين بود، همانطور كه مُهر [خاتم] نشانه پايان سند است...

حال فرض کنید که دیدگاه متداولی را که محمّد اسد بیان کرده پذیرفتید و پیامبر جدیدی را که با کوهی از شواهد برای اثبات ادّعای خود آمده رد کردید. اگر در روز داوری از شما سؤال شود: "چرا پیامبر جدید را ردّ کردید؟ پیامبری که همهٔ نشانههای حقانیت را که در حضرت محمّد و سایر پیامبران ظاهر شده بود به ظهور رساند؟" چگونه جواب خواهید داد؟ آیا خواهید گفت، "تصوّر میکردم رهبران مذهبی من حقیقت را میدانند و مرا بهراه راست هدایت خواهند کرد"؟ و اگر بهشما گفته شود: "بهتو عقل داده شد که به طور مستقل فکر کنی و در قرآن مکرّراً از تو خواسته شده که به دیگران تکیه نکنی، چرا از حکم خدا اطاعت نکردی، چرا از عقل خودت استفاده نکردی؟" چگونه از خود دفاع خواهید کرد و چه جوابی خواهید داد؟ شاید یافتن پاسخ و نوشتن آن در اینجا مفید واقع شود:

أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَى إَمَامًا وَرَحْمَةً..فَلاَ تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّنْهُ إِنَّهُ الْحَقُّ مِن رَبِّكَ وَلَكِنَّ أَكْثَرَالنَّاسِ لاَ يُوْمِنُونَ.

اگر کسی دلیل روشن از جانب پروردگارش داشته باشد و آنرا به عنوان شاهد از جانب پروردگارش برای شما بخواند، همان طور که قبل از او کتاب موسی راهنما و رحمت الهی بود [به او چه پاسخی خواهید داد]...؟ درباره او شک مکن. او از جانب پروردگار [آمده] و حقّ است. ولکن بیشتر مردمان [به او] ایمان سوره می آورند.

# مراجع

#### فصال ۲

- 1. Phipps, William E. Muhammad and Jesus, New York: Paragon House, 1996, p. 125.
- 2. Yúsuf 'Ali, Abdullah. *The Meaning of the Holy Qur'án*, Beltsville, MD: Amana Publications, 6<sup>th</sup> Printing, 1989, p. 46.

#### فصل ۳

- 1. Yúsuf Alí, Abdullah. *The Meaning of the Holy Qur'án*, Beltsville, MD:Amana Publications, 6<sup>th</sup> edition, 1989, p.1069.
- 2. Asad, Muhammad. The Message of the Qur'án, Great Britain: Redwood press Limited, 1993, p.647.

#### فصل ۵

- 1. Kennedy, D. James, Ph.D. *Messiah: Prophecies Fulfilled*, Ft. Lauderdale, FL: Coral Ridge Ministries, p. 63.
- 2. Kennedy, D. James, Ph.D. *Messiah: Prophecies Fulfilled*, Ft. Lauderdale, FL: Coral Ridge Ministries, p. 65.

#### فصل ۱۱

- 1. Parinder, Geoffrey. Jesus in the Qur'án, New York: Barnes and Noble, 1965, p. 50.
- 2. Asad, Muhammad. The Message of the Qur'án, Great Britain: Redwood press Limited, 1993, p. 647.