# ረበባ 4 ዜ ፓ 5 Ե ቦ

#### ԱՍԱՏՈՒՐ ՄՆԱՑԱԿԱՆՅԱՆ

# ՀՈՎՀԱՆՆԵՍ ՍԱՐԿԱՎԱԳԻ «ԲԱՆ ԻՄԱՍՏՈՒԹՅԱՆ» ՊՈԵՄԸ ԵՎ ՆՐԱ ԳՆԱՀԱՏՈՒԹՅՈՒՆՆ՝ ԸՍՏ ՕԳՏԱԳՈՐԾՎԱԾ ԱՂԲՅՈՒՐՆԵՐԻ

Ա. «Բան իմաստության» պոհմի ուսումնասիրության վիճակը և ճեղինակի օգտագործած սկզբնաղթյուրների որոշման ճարցը

Անի քաղաքի մշակութային կյանքի պատմության շարադրանքի, դնահատման և մանավանդ ամբողջացման գործը կարոտում է լուրջ ու համակողմանի հետազոտությունների։ Ինչպես արդեն նշել ենք՝, այն իր հաջող ավարտին կմոտենա, երբ առանձին-առանձին հետաղոտված և հրատարակված կլինեն այդ մշակույթի բոլոր բնադավառները՝ իրենց համապատասխան կոթողներով։ Կամենալով օգտակար լինել այդ գործին, այս անդամ կզբաղվենք Հովհաննես Սարկավագի «Բան իմաստության» պոեմի քննությամբ<sup>2</sup>։

Առաջին անգամ, ամփոփ ուսումնասիրությամբ, այն հրատարակել է Ղ. Ալիշանը՝ հիմը ունենալով ժամանակին Մարսվանում պահվող մի հին ազոթագիրը<sup>3</sup>, որն այժմ կորած է։ Հետագայում այդ բնագիրը, Զմմառի վանքի ձեռագրերից մեկում գտնվող նույն պոեմի մի նոր օրինակի բազդատությամբ,

Տրատարակել է Ա. Աբրահամյանը<sup>4</sup>։

Մասնագետները բարձր են գնահատել «Բան իմաստության» պոեմի գագափարական և գեղարվեստական արժանիջները։ Հատուկ ուշադրություն է նվիրվել նրա մեջ հեղինակի դրսևորած առաջավոր հայացքին՝ բնության դադափարի գնահատման առումով։ Ղ. Ալիշանն այդ պոեմն արժեքավոր է համարել նաև «...իր մանր դիտողությամբ և զգացմամբ բնության տեսարանաց և օրինաց»։ Ըստ նրա՝ «բնապատում կրրնա դովությամբ հիշել այս սարեկին եղանակին հատկությունները, որը երբեմն Սարկավադին աղոթըը չփոթել կու տային»<sup>5</sup>։ Սույն դիտողություններին հաջորդել են Մ. Աբեղյանի նախ՝ ամ-

2 Այս Բեմալով ղեկուցում ենք կարդացել Մաշտոցի անվան Մատենադարանի դիտական չ հոտաշրջանում՝ 1980 թ. նոյեմբերի 13-ին։

3 «Բաղմավէպ», 1847, էջ 214—225. տե՛ս նաև Ղ. Ալիջան, Յուշիկը հայրեննաց Հայոց, Բ, Վեննտիկ, 1921, էջ 248—278։

4 Ա. Արբանամյան, Հովհաննես Իմաստասերի մատենագրությունը, Երևան, 1956, էջ 319—324։

ւ Ա. Մնացականյան, Անիի րանաստեղծ Վարդան Անեցին և նրա ներբողը («Բանբեր Մատենադարանի», 1971 № 10, էջ 261—294)։

<sup>5</sup> Ղ. Ալիշան, Յուշիկը հայրեննաց Հայոց, Բ, էջ 261։

փոփ<sup>6</sup>, ապա՝ ծավալուն<sup>7</sup> ուսումնասիրությունները։ Ըստ նրա՝ Հովհաննես Սարկավագի այդ պոեմի մեջ «Մեր իմաստասեր Բանաստեղծը, շատ աջող լուծել է կարևոր դրական խնդիրը, պնդելով, թե բանաստեղծը նմանում, հետեվում է բնությանը, իրականությանը։ Այս հայացքը, որով արժեքը տրվում է բնությանը, այս արդեն մի մեծ նորություն էր մեր գրականության մեջ և կարող էր ծաղել միայն վերածնության դարում իրրև հետևանք այն նոր ոգու և աղատախոհության, որ առաջ էր եկել կյանքի մեջ»<sup>8</sup>։

Մ. Արեղյանին են Տետևել հաջորդ ժամանակների բոլոր մասնագետները ինչպես գրականագիտության, այնպես էլ փիլիսոփայության, դեղագիտության, նրաժշտադիտության և այլ բնագավառներում՝ իրենց արժեջավոր հետազո-

աությունները կատարելիս<sup>9</sup>։

Այժմ, երբ տասնամյակներ են անցել Մ. Աբեղյանի տեսության վերջնական մշակումից Տետո, Հայագիտական միտքն ավելի լայն հունի մեջ է մտել և երևան են եկել նոր փաստեր, Տնարավորություն ու անհրաժեշտություն է ստեղծվել վերստին անդրադառնալու «Բան իմաստության» պոեմի գնահատմանը։

Ինչպես հայտնի է, յուրաբանչյուր ստեղծագործություն անհամեմատ հիշտ է ընկալվում, երբ հայտնի են դառնում նրա հիմրում ընկած սկղբնազբյուրները։ Պետք է ասել, որ մինչև օրս ոչ միայն չեն բացանայավել «Բան իմասաության» պոեմի սկղբնաղբյուրները, այլև չի բարձրացվել այն հարցը՝ հղե՞լ են այդպիսիջ, թե՞ ո՛լ։ Այդ պատճառով էլ թվացել է, թե Հովհաննես Սարկավագն անձամը է մտահղացել պոեմի մեջ բննված բոլոր հարցերը և ինբն էլ գահլ նրանց պատասխանները։ Այսպես, ըստ Մ. Աբեզյանի՝ բանաստեղծն ինջն է, որ «նախ մտածել է իր ջերնվածի Տիմնական գաղափարը- Ձեման և ապա ստեղծել դրա Համար պատշանավոր սյուժետը—Բանաստեղծի իրեն և Սարեկի արամախոսությունը»10։ Հենց այս սկղբունթով էլ ուսումնասիրվել է ջրննըվող ստեղծագործությունը։ Պետք է ասել, սակայն, որ, ինչպես ցույց են տալիս մեր որոնումները, «Բան իմաստության» պոեմի հիմըում ընկած են Փիլոն Աղեքսանդրացու (Երրայեցու) երկերի շարքում դանվող «Յաղագս բան ունել և անասուն կենդանեացդ» *գործի գլխավոր գաղափարները, ինչպես նաև Փի*֊ լոնի և ուրիշ Հեղինակների տարբեր ստեղծագործություններում առկա առանձին մարերն ու գաղափարները։ Հովհաննես Սարկավագը, ելակետ ունենալով այդ աղբյուրներում առկա Հայացքները, ղարգացրել է դրանք և Հասցրել նոր ընդնանրացումների։ Այսպիսով, Տնարավորություն է ստեղծվում առավել որոշակի և համակողմանի պատկերացում կազմել «Բան իմաստության» պոեմի հեզինակի հայացըների վերաբերյալ։ Ըստ այսմ՝ Մ. Աբեղյանի տեսության հիմնական կետերի մի մասը մնում է ուժի մեջ, իսկ մյուս մասը՝ ենթարկվում Տշգրտումների կամ՝ վերանայվում ամբողջապես։

Finites, F, 1946, ty 52-61: «bphbp», 7, bphwb, 1970, ty 72-82:

8 Մ. Արեղլան, Երկեր, Դ, Երևան, 1970, էջ 82։

<sup>6</sup> Մ. Աբեղյան, Համառոտություն հայ ժողովրդական վեպի և հին գրականության պատմության (խմորատիպ), Երևան, 1923, էջ 42-45։ «Տեղեկագիր» ՀՍՍՀ ԳԱ, 1941, № 5-6, էջ 95։ Հանդեկագիր» ՀՍՍՀ ԳԱ, 1944, № 1-2, էջ 31-60։ «Հայոց նոր գրականության պատմու-

<sup>9</sup> Համապատասխան աշխատանքների հաժեմատաբար լրիվ ցանկը արված է Ն. Թահմիզյանի «Հովհաննես Սարկավագ իմաստասերը և հայ միջնադարյան հրաժշտական մշակույթը» հոգվածում («Բազմավէպ», 1978, 3—4, էջ 356)։

<sup>10</sup> U. Upkayma, bed. melu., tg 75:

Քանի որ առաջադրված հարցերի ըննությունը կապված է ամենից առաջ «Բան իմաստության» պոհմի բնագրի հետ, ուստի հարկ է առաջացել դրադվելու նաև այդ առումով առաջնահերի հարցերի ուսումնասիրությամբ։ Գրանցից առաջինը վերաբերում է պոեմի քննական բնագրի ճշգրումանը։ Այդ պոեմը վերևում հիշված երկու հիմնական հրատարակություններից բացի, լույս է տեսել նաև ուրիչ առիքներով։ Այդպիսիներից կարևորներն են Մ. Աբեղյանի կատարած վերահրատարակությունը՝ Ղ. Ալիշանի օրինակից և Մադոյանի և 9- Անանյանինը՝ Ա. Աբրահամյանի (որոշ վերանայումներով)<sup>12</sup>։ Ուշադիր նայելով բոլոր հրատարակություններով ներկայացրած բնագրերին, էական տարբերություններ ենք տեսնում Ա. Աբրահամյանի կազմած քննական բնագրում՝ Ղ. Ալիշանի հրատարակած օրինակի հաժեմատությամբ։ Եվ դա բնական է։ Առկա են կարևոր լրացումներ, վերանայումներ։ Ցավոր, Ա. Արբահամյանը Թույլ է տվել որոշ վրիպումներ, բնագիրը ճշգրտելու մասնակի սխալներ, իսկ նորա-Տայտ օրինակի մասին չի տվել բավարար տեղեկություններ, որոնը առաջացնում են առանձին տարակուսանըներ։ Օրինակ, նրա օգտագործած Զմմառի ձեռագրի մասին մեց ծանոթ մի ուրիշ տեղեկության համաձայն, պոեմի խորագիրն սկսվում է «Յօնաննու սուրբ վարդապետին ասացեալ...» բառերով<sup>13</sup>,մինչդեռ նրա կազմած քննական բնագրում «սուրբ» բառը բացակայում է։ Այնուշետև, ոչ մի տարընթերցում չկա պոեմի վերջին 2 հատվածի տողատակում. ուստի տարակուսելի է դառնում դրա ստույգության պարադան. արդյո՞ք այդպիսիք չեն եղել, Թե՞ Զմմառի օրինակը չի ունեցել այդ հատվածները։ Ա. Աբրա-Համյանի թույլ տված բնագրագիտական որոշ վրիպումներ նկատված և ուղղված են վերջին վերահրատարակության մեջ։ Այստեղ էլ, սակայն, տեղ են գտել մասնակի վրիպումներ։ Օրինակ, տպագրված բոլոր օրինակներում ունենը այսwhuh unghp.

Աղջատ և անճամբաr ընդ այլսն և դու ես կոչեցևալ, Անքոգ և անարար, որպէս ուսաք ի Քրիստոսէ...

Վերջին վերահրատարակության մեջ անհամբաr բառը փոխարինված է անհամբեr բառով։ Եթե դա մեխանիկական վրիպակ չէ, ապա կոպիտ միջա-մբտություն է, որովհետև հեղինակի խոսքը թոլունների «աղջատ և անհամ-բար» լինելու մասին է, որի կապակցությամբ բանաստեղծն ասում է. «ուսաք ի Քրիստոսէ»։ Խոսքը վերաբերում է Ղուկասի Ավետարանի հետևյալ հատվածին. «Հայեցարուք ընդ ագռաւունս, դի ոչ սերմանեն և ոչ հնձեն, որոց ոչ գոն չտեմարանք և ոչ համբարանոցք, և աստուած կերակրէ զնոսա...» (ԺԲ, 24. հմմա. Մատթեոս, Ձ, 26)։ Հովհաննես Սարկավազն այդ բառի մի այլ առումն օգտագործել է նաև պոեմի վերջում, ուր սարյակն ինքն է ասում, Թե Թոչուննե-րը չունեն՝

Ոչ Համբաբըս մրթերհալս ի լիութիւն հարկաւորացն...

Անմարկի մամարելով բոլոր մամանման մարցերին անդրադառնալը, նկատենք, որ մեր առջև բարձրացավ Զմմառի մատենադարանում եղած ընդօրինա-

<sup>11 «</sup>Shahhanaha» 2002 90, 1944, N 1-2, tg 53-58:

<sup>12 «</sup>Հայոց հին և միջնադարյան բանաստեղծության բրեստոմատիա», Երևան, 1979, էջ 79—85:

<sup>13</sup> Մ. Քեջիշյան, Ցուցակ Հայերէն ձեռագրաց Զժմառի վանքի մատենադարանին, Վիեննա, 1964, Հեռ. № 156, Рերթ 136թ։

կունիլան նոր օրինակ ստանալու և ըննական նոր ընագիր կազմելու իննդիրը։

Այժմ մենը առաջնորդվում ենը այդ նոր բնագրով 14:

Հարցի առավել համակողմանի պատկերացման համար մենք փորձել ենք նաև արդի խոսակցական լեղվով ներկայացնել «Բան իմաստության» պոեմի բնագիրը, որպիսին ցարդ գոյություն լունի։ Գա միաժամանակ օգնել է նրա աւսումնասիրության գործին, փոխագարձարար շահելով նրանից14 -- ։

Այստեղ հարկ է առաջանում խոսել պոեմի բուն խորագրի և ենթախորագրհրի մասին։ Այն ունի 6 հատվածներ դրված 5 ենթախորագրերի տակ։ Առանց են թախորագրի է մնացել առաջին հատվածը։ Հարց է առաջանում. մի՞ թե հեդինակը մոռացել է այս պարագան։ Պարզվում է, որ ո՛լ. այդ են ժախորագիրը կա, բայց միաձուլված է ընդնանուր խորադրի նետ։ Անջատելով դրանք միմյանցից՝ ստանում ենջ բուն խորագրի և առաջին ենթախորագրի հետևյալ պատկերը:

ա) «Յովճաննու Սաբկայագի իմաստասիբի և վարդապետի ասացեալ բան

իմաստութեան ի պատճառս գրօսանաց»:

p) «Առ ձագն, որ գաղօթանոցաւ նորա նորադեր քաղցրաձայն, որ կո-

th umrhy»:

Որ, իրո՞ք, երկրորդ մասը պոեմի սկզբի հատվածի ենթախորագիրն է, դա երևում է նաև հաջորդ (երկրորդ) հատվածի եննախորագրից, որն ասում է. «Չագն պատասխանէ»։ Իսկ ո՞ւր է հարցը, որի համար ստեղծվել է այդ պատասխանը։ Հարցն էլ, անա՛, նենց մեր անջատած մասն է, որով բանաստեղծը դիմել է սարլակին («Առ ձագն...»)։ Բուն խորագիրն այդ շփոթությունից ազատվելուց հետո, ազատվում է նաև ստեղծված որոշակի տարտամությունից, որովնետև թողնում էր կրկնակի խորագրի տպավորություն։

Նկատելի է նաև մի ուրիչ անհարթություն։ Իրեն չի արդարացնում պոեմի «Վասն լեջկէին, որ թանաքն ի վերայ վաթեցաւ» ենթախորագիրը, որովհետև նրա տակ դրված մեծածավալ հատվածի լոկ սկզբի 5 տողերն են համապատասխանում դրան։ Արդյո՞ր փոփոխություն չի մահլ հեղինակային օրինակի

dle Polimp t, mubje

«Բան իմաստության» պոեմի ենթարաժանումները կատարված են ըստ մշակված հարցերի, որոնց Բիվը հավասար է 6-ի։ Անկախ դրանից, սակայն, կարող ենը ասել, որ պոեմն իր բովանդակությամբ բաժանվում է 2 մասի։ Առաջինում ըննվում է այն հարցը, թե կենդանիների և մարդկանց ունեցած շնորհներից ո՞րն է առաջնադաս, իսկ երկրորդում ցույց են արվում այդ երկու կողմերի կենցաղային պայմանների անհավասարությունն ու անարդարու-Բյունները։ Բանաստեղծը գտնում է, որ շնորնների (խոսելու, երգելու, նվագելու, բանաստեղծելու և այլն) առումով առաջնադասը կենդանիների շնորհներն են, այսինքն՝ բնության, իսկ կենցաղային հարցերում՝ անարդարացիները, բռնացողները՝ մարդիկ են։ Այս սուր Տակադրությունների մեջ Հեղինակը պաշտպանում է առաջինների, այսինըն՝ բնության իրավունըները։

Ըստ այսն, Հովհաննես Սարկավագն ստեղծել է երկու կերպար՝ ի դեմս Սառյակի ընդհանրացրել է բնության և ողջ կենդանական աշխարհի գաղափա-

The second second

<sup>14</sup> Օգտվելով առիթից մեր խորին շնորնակալությունն ներ հայտնում գերապատիվ Ս. Քեշիշյանին, որն ընդօրինակեց և մեզ ուղարկեց նչված բնագիրը։ 14m Sh'a etapache, 1982, M 10, ty 81-86:

քիննականում ներբողվում է գլխավոր հերոսը՝ Սարյակը։

Այժմ անցնենը «Բան իմաստության» պոեմի հիմքում ընկած ամենագլիսավոր սկղբնազբյուրին՝ «Ցաղագս բան ունել...», երկին։ Քանի որ այն բաղկացած է երկու առանձին մասերից և հեղինակային պատկանելիության հարցում առկա են վիճելի հարցեր, ստիպված ենք նախ պարզություն մտցնել դրանց մեջ, որպեսզի խույս տված լինենը անխուսափելի չփոթություններից։

թ. «Ցաղագս բան ունել...» եւկի ճեղինակային պատկանելիության ճաւցր և «Բան իմաստության» պոեմի գաղափառական կապը նւա ճետ

Հայ հին թարգմանական հուշարձանների մեջ առանձնահատուկ տեղ ունի «Յաղագս բան ունել և անասուն կենդանեացդ» երկը<sup>15</sup>, Այն դեռևս V դարում թարգմանվել է հունարենից և այժմ փոխարինում է հունարեն բնադրին, որով-հետև վերջինիցս լոկ փշրանջներ են պահպանվել։ «Ցաղագս բան ունել...» աշխատության գլխավոր արժանիքը նրա բովանդակությունն է։ Այստեղ հարուստ ու համակողմանի նյութեր են հավաքված կենդանական աշխարհի մասին, կապված նրանց՝ բանականություն ունենալու հարցի հետ։ Գիտական որոշակի արժեր ունեն երկում տեղ գտած համապատասխան մեկնաբանությունանիրը, որոնք զերծ են կրոնական պատկերացումներից և առավելապես առնչվում են հեթանոսական առասպելներին։

Արդ, ո՞վ է «Ցաղագս բան ունել...» հրկի հեղինակը։

Հին սկզբնաղբյուրների, միջնադարյան մեկնաբանությունների, ինչպես նաև մասնագիտական ուսումնասիրությունների համաձայն, այդ աշխատության հեղինակը մ. թ. I դարի անվանի մտավորական Փիլոն Աղեբսանդրացին (Երրայեցին) է, որի անունով էլ հրապարակվել ու մասսայականացվել է երկր։

Բայց ահա XX դարում հրապարակ է հանվել նոր կարծիչ, որի համաձայն «Ցաղագս բան ունել...» երկր պատկանում է մ. β. ա. II-I դդ. գործիչ ու հեղինակ Մետրոդորոս Սկեփսացուն։ Այսպես, օրինակ, Կ. Տրևերը գրում է. «Հայտնկ է, որ մ. β. ա. I դարի 60-ական Թվականներին որոշ ժամանակ Տիգրան Բ-ի պալատում է գտնվել փիլիսոփա և հարտասան Մետրոդորոս Սկեփսացին... նրան վերագրում են Տիգրան Բ-ի մասին պատմական մի ստեղծագործություն,

<sup>15</sup> գՓիլոնի Երբայեցող Բանր հրեր...», Վենհաիկ, 1822, էջ 123—172։ 16 Գ. Գրիգույան, «Պատմա-բանասիրական Հանդես», 1958, № 3, էջ 188—200։ Նույնի՝ «Բանթեր Մատենադարանի», 1960, № 5, էջ 95—116։

ինչպես նաև արամախոսություն՝ նվիրված կենդանիների բանականության հարցին։ Վերջին ստեղծագործությունը հատուկ հետաքրքրություն է ներկայացնում այն պատճառով, որ նրա հայերեն թարգմանությունը հիշատակվում է
մ. թ. I դարի սկզբների հեղինակ Փիլոն Աղեքսանդրացու երկերի շարքում։
Այս ստեղծագործության հայերեն թարգմանության անհրաժեշտությունը կարող է բացատրվել նրանով, որ այդ աշխատանքը Մետրողորոսի կողմից գրվել
է նրա՝ հայ թագավորի պալատում դանված լինելու ժամանակ։ Բացի
դրանից, այդ թարգմանությունը հանդիսանում է փայլուն վկայություն այն
բանի, որ մ. թ. I դարի սկզբում, այսինքն՝ Մետրողորոսի մահից կես դար հետո,
հայ հասարակությունը շարունակել է հետաքրքրվել այդ, ըստ էության, գիտական աշխատանքունը շարունակել է հետաքրքրվել այդ, ըստ էության, գիտադոսյանը<sup>18</sup>։ Շատ չանցած հարցին անդրադարձել է Գ. Սարգսյանը՝ նույն հեղինակին վերագրելով ևս մեկ աշխատություն. «Սովորությունների մասին», «Անբան կենդանիների բանականություն ունենալու մասին», «Տիգբանի մասին» երկը<sup>20</sup>։
Այստեղ նորություն է Ստրաբոնի վկայած «Սովորությունների մասին» երկը<sup>20</sup>։

Ինչպես երևում է, Գ. Սարգսյանը չի խորացել հարցի մեջ, այլապես կրացատրեր, Թե ինչո՞ւ ինքը երկու աշխատանքի փոխարեն նշում է 3-ը։ Ավելին, Կ. Տրևերի հոդվածից բացի, հավանաբար նա կծանոթանար նրան թյուրիմացության մեջ գցած Մ. Վելմանի աշխատությանը<sup>21</sup>, ինչպես նաև վերջինիս վաղուց արդեն հերքված լինելու փաստին<sup>22</sup>։

Այսպիսով, կարող ենք ասել, Թե «Ցաղագս բան ունել...» երկր ինչպես որ վերագրվել է Մետրողորոս Սկեփսացուն, այնպես էլ, շատ չանցած, հա- մարվել է շփոթության արդյունը։ Մեր որոնումները ևս համողում են այդ իրո- ղության մեջ, հիմք տալով չհենվել Կ. Տրևերի, Ա. Տեր-Պողոսյանի և Գ. Սար- գրսյանի վերոհիշյալ հավաստիացումների վրա<sup>23</sup>։ Մնում է անդրադառնալ մի ուրիշ հարցի։ Արդյո՞ք «Ցաղագս բան ունել...» երկը սոսկ Փիլոնի ստեղծադործությունն է, Թէ՞ նաև Աղեքսանդրի, որի անունը քանիցս հոլովվում է նրա էջերում։

«Յաղադս բան ունել...» երկը, ինչպես նկատված է, հիմնականում; երկխոսություն է Փիլոնի և Լյուսիմաթոսի միջև. Փիլոնը, հենց սկղբից, իր խոսջն ուղղում է զրուցակցին՝ Լյուսիմաթոսին. «Յիշես ղերիկեան բանսն, ո՜վ Լիւսիմաջոս, զորս Աղեջսանդրոս եղբօրորդին մեր պատմեաց, յաղագս այնորիկ՝ թէ ոչ միայն մարդիկդ, այլև անասուն կենդանիթդ բանի բաժին ունին»<sup>24</sup>։ Լյուսիմաջոսը նույնպես ներկայանում է որպես բարեկամ թե՛ Փիլոնին և թե՛ Ա-

<sup>17</sup> К. В. Тревер. Очерки по истории культуры древней Армении. М.—Л., 1953, էջ 11: Սխալ է մտածել, Թե այդ երկը, հայերեն է Թարգմանվել I դարի սկզբում, որը հետբավոր չէր։ Նրա Բարգմանությունը կատարվել է V դարում։

<sup>18</sup> Ա. Shr-Պողոսյան, Բիոլոգիական մարի զարդացումը Հայաստանում, Երևան, 1960, էջ 34-35:

 $<sup>^{10}</sup>$  «Պատմա-բանասիրական Հանդհո», 1969, № 1, էչ 109, նաև «Դրական քերք», 26 Հունիսի, 1970 թ.

<sup>20</sup> Страбон, География, XVI, 4, 16:

<sup>21</sup> Wellmann, Hermes, Bd. LH, 1917, 49 135.

<sup>22 \*</sup>Paulus Realencyclopädie der classischen AltertumsWissenschaft., Erste Reihe 30 Halbband, Стопетирър, 1932, 49 1481-1482.

<sup>23</sup> Համապատասխան ազբյուրների քարդմանուքյան հարցում մեղ օգնել են Ս. Վարդանյանը և Գ. Արգարյանը, որոնց և հայտնում ենք մեր չնորհակալությունը։

<sup>24 «</sup>Φριαδή bprmibging βωδη δράρο..., έχ 123:

դեքսանդրին, ընդգծելով վերջինի ոչ միայն հեղինակային ընդունակությունները, այլև անձնական առաբինությունները։ Երբ Փիլոնն ու Լյուսիմաքոսը հասունացնում են Աղեքսանդրի համապատասխան տեսության և դրան նվիրված նրա ստեղծագործության քննությանն անցնելու հարցը, այդ ժամանակ ծառան (սպասավորը) Փիլոնին է մատուցում Աղեքսանդրի երկը. «Ծառայի միոյ՝ որում դէպ եղև անդ կալ յետոյ կողմանէ ո՛լ հեռի ուրեք, գիրս կարկառեալ, առեալ ընթեռնոյը Փիլոն»<sup>25</sup>։ Այստեղ դրված է լրացուցիչ խորագիր. «Ճառ Աղեքսանդրի Յաղագս կարծեցեալ բանի անբանից»։ Ապա ներկայացված է այդ ճառն ամբողջությամբ, որն էլ փաստորեն բուն երկն է՝ հայտնի «Յաղագս բան ունել...» խորագրով։ Ճառի վերջում Լյուսիմաքոսի նկատողությունն է. «Ալսոքիկ են, ո՛վ պատուական Փիլոն, դորս Աղեքսանդրոս եղբօլորդին մեր շարագրեաց, և ի մէջ անցեալ եցոյց»<sup>26</sup>։ Սրան հաջորդում է Փիլոնի և Լյուսիմաքոսի հարցաղրույցը, ապա Փիլոնի ընդարձակ մեկնաբանությունը՝ նվիրված Աղեքսանդրի երկին։

Այս առումով կարևոր նշանակություն ունի նաև հետևյալ իրողությունը։ Այն տպագիր հատորը, որում զետեղված է «Յաղագս բան ունել...» երկը, բովանդակում է ևս երկու ուրիշ աշխատություն, որոնք նույնպես կապված են Աղեքսանդրի անվան հետ։ Ահա այդ երեք ստեղծադործությունների խորագրերն՝

ըստ գրբում ունեցած հաջորդականության.

ш) «Фիլոնի յաղագս յառաջախնամունեան առ Աղեքսանդրոս»<sup>27</sup>։ բ) «Фիլոնի յաղագս նախախնամունեան (առ Աղեքսանդրոս)»<sup>28</sup>։

գ) «Փիլոնի լաղագս բան ունել և անասուն կենդանեացդ (ըստ Աղեքսանդրի»<sup>28</sup>»։

Ուշագրավ է, որ Հայերենի Թարգմանիչը կամ մեկնիչը հիշում է Փիլոնի մի ուրիշ գիրը ևս, «զոր Տերունեան անուանէ գիր», որի մասին ասված է. «և ղայս ևս առ Աղեքսանդրոս ուսումնական և Հարցանող, և առ Լիւսիմաքոս ազգային իւր առնէ, զոր և եղբայր իսկ ասէ իւր. և զերկոսին աշակերտէ ի Հաւա-

unefffich ... »28 ":

Այս և այլ փաստեր հիմը են տալիս Աղեբսանդրին պատմական անձնավորություն համարելուց բացի, հանաչել նաև որպես «Ցաղագս բան ունել...»
երկի մեջ առկա «Ճառի» հեղինակ։ Մանավանդ, որ նա և Փիլոնը պաշտպանում են հակառակ հայացքներ։ Այսպես, Աղեքսանդրը դանում է, որ կենդանիներն օժտված են բանականությամբ, իսկ Փիլոնն առարկում է, պնդելով, թե
կենդանիներն առաջնորդվում են լոկ բնազդով։ Թե մեկը և թե մյուսը բերում
են բաղմաթիվ և բազմապիսի օրինակներ կենդանիների կյանքից (իսկ Փիլոնը
նաև բուսական աշխարհից) ու մեկնաբանում դրանք՝ ամեն մեկն ըստ յուր
հայացքի։ Դրանով էլ «Ցաղագս բան ունել...» երկը դարձել է կենդանական և
բուսական աշխարհներին վերաբերող կենսափորձային իմացությունների մեծահարուստ դանձարան։

Ալսպիսով, կարող ենթ ասել, որ «Յաղագս բան ունել...» երկը բաղկա-

<sup>25</sup> brigh mbqued, to 126:

<sup>26</sup> Verife unbequed, te 161:

<sup>27</sup> brigh intiqued, to 1-43:

<sup>28</sup> Նույն տեղում, էջ 44-121, Այս և նախորդ գործը նույն երկի 2 մասերն են։

<sup>28=</sup> Buch whomed, to 123-172:

<sup>28</sup>p Voush integral, by XI:

ցած է երկու շերտից, որը ցարդ որոշակիորեն չի տարբերակված։ Նրա առաջին շերտը Փիլոնի եղբորորդու՝ Աղեբսանդրի շարադրանքն է՝ կենդանիների բանականություն ունենալու մասին, իսկ երկրորդը՝ Փիլոնի մեկնաբանությունն է՝ նվիրված այդ երկին։ Գեթ Տայ մատենագրության մեջ հարցի այդ կողմի մասին պարզորոշ պատկերացում չկա։ Ավելին, հաճախ Աղեքսանդրի նշված աշխատությունից վկայակոչված փաստերը ներկայացված են Փիլոնի անունով, որ ճիշտ չէ։

Անա այդ երկից է, որ նիմնականում օգտվել է Հովնաննես Սարկավագր՝ իր «Բան իմաստության» պոեմը դրելիս։ Նախքան բուն փաստերին դիմելը, պատասխանենք այն հարցին, Թե արդյոք կարո՞ղ էր բանաստեղծը ծանոթ լինել Աղերսանորի և Փիլոնի վերոնիշյալ երկին։ Այս առումով ուշադրավ է հետևյալ փաստը։ Ինչպես ժամանակին կռանել էր միջնադարյան գրլունի Բրաբիոնը, Փիլոնի անունով հայտնի «Յօβնագրհանքի» մեկնությունները կատարված են Հովհաննես Սարկավագի կողմից։ Գ. Գրիգորյանը, խորանալով այս հարցի ուսումնասիրության մեջ29, հաստատել է Բրաբիոնի կարծիջը և միաժամանակ արել այսպիսի դիտողություն. «Հայտնի է, որ Սարկավագի «Բան իմաստունեան ի պատճառս գրօսանաց առ ձագն, որ զաղօնանոցաւ նորա ճռուեղէր քաղցրաձայն, որ կոչի սարիկ» չափածո տրակտատի մեջ արտահայտված առաջատար ու հիմնական գաղափարներից մեկն էլ այն է, Թե սարյակ Թոլնակի երդեցողության արվեստը բնածին է, ոչ Թև սովորովի, ինչպես մարդկայինն է։ Նույն այս միաքը արտահայտված է պարզ ու որոշակի կերպով Փիլոնի մեկնությունների մեց։ Այստեղ կարդում ենը. «Մի՞թէ արուեստիւ և խորհրդով դործէ մեղուն...»30: Խոսքը՝ Հովճաննես Սարկավադի կատարած մեկնության մասին է։ Ցավո՜բ, Գ. Գրիգորյանը չի խորացել այս Տարցում, չնշելով անդամ, BL Հովհաննես Սարկավագի մեկնաբանած այդ միտքը գտնվում է «Ցաղագո բան ունել...» երկում։ Դա նրան չի հետաքրքրել և նրա նպատակից դուրս է bybje

«Բան իմաստության» և «Յաղագս բան՝ ունել...» երկերում առկա կապի մասին՝ միմյանց լրացնելով վկայում են նաև հետևյալ փաստերը։ Ս. Արևչատյանը դիտել է, թե «Դավիթը ծանոթ է Փիլոն Աղեքսանդրացու «Վասն բան ունել անասուն կենդանեաց» (խոսքը՝ «Յաղադս բան ունելի...» մասին է—Ա. Մ.)
աշխատությանը, որը հայերեն է թարգմանվել V դարում<sup>31</sup>։ Իսկ Ա. Մադոյանը
և Հր. Միրղոյանը ցույց են ավել, որ Հովհաննես Սարկավագն է եղել Դավիթ
Անհաղթի նշված երկի մեկնիչը։ Ավելին, նրանք, մատնացույց անելով այդ
մեկնության և «դավթյան սահմանումների» կապը, վկայակոլում են, «Բան
իմաստութեան» պոեմի «Վասնդի օտարացաք ի բնականէն» նշանաբանը<sup>32</sup>։

Այսպիսով, կարող ենք ասել, որ Հովհաննես Սարկավագը ոչ միայն ծանոք է եղել «Ցաղագս բան ունել...» երկին, այլև, ի շարս Փիլոնի այլ ստեղծագործությունների, նա մեկնաբանել է նաև այդ գործը։ Ավելին, մասնագետներն

<sup>29</sup> Գ. Գրիգույան, Հովհաննես Իմաստասերի փիլիսոփայական հայացրները («Պատմա-րանասիրական հանդես», 1958, № 3, էջ 188—200)։ Նույնի՝ «Փիլոն Ալեբսանդրացու աշխատու-Բյունների հայ մեկնությունները» («Բանբեր Մատենադարանի», 1960, № 5, էջ 95—116)։

<sup>30 «</sup>Բանրեր Մատենազարանի» 1960, № 5, էջ 102:

<sup>31</sup> a Ludfiff Ubsanfle, bytent, 1980, to 3221

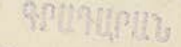
<sup>32 «</sup>Բանրեր Երևանի համալսարանի», 1980, № 1, էջ 119:

անուղղակի փաստարկումներով արդեն հուշում են «Յաղագս բան ունել...» երկի և «Բան իմաստության» պոեմի կապերի առկայության մասին։

Ընդնուպ մոտենալով մեղ նետաքրքրող փաստերի քննությանը, նպատականարմար ենք գտնում ծանոթությունն սկսել «Ցաղագո բան ունել...» երկի Տետևյալ տողերից, որոնը գտնվում են Աղեքստնդրի Տառում. «Քանզի կեռնեխաբ (լա. սարիկը) և տատրակը (իրը տորդիկը) և ծիծառնուկը (որպէս սոխակը) ոչ միայն երգել բնաւուեալ են, այլև յօդաւու ձայնիւ երգեն, մինչ գի և ասել և գրել կարել գնուագացն բառս։ Եւ եթէ կամեսցի որ հաստատուն լսելեօբ ուսանել, փոբր մի ի մերձաւոր դրախտիցը մի՝ դանդաղեսցի երթայ՝ լորս նշմաrտութեամբ են եռաժշտակք ամենագան ճատւց, որ *ի միասին հնչեն. և* րստ խառնման իմն յարմարութեան Հակառակարարբառ նուագեն երգս»<sup>33</sup>։ Թվում է, Թև Հովճաննես Սարկավագն իր պոեմը դրելիս առաջնորդվել է հենց այս աողերով։ Թե այստեղ և Թե պոեմում հատուկ ուշադրություն է հատկացված թոլունների երգելու շնորհրին։ Երկու դեպքում էլ առաջին հերթին հիջվում է կեռնեխ-սարյակ Թոյունը34, որին պոեմում տրվել է գլխավոր հերոսի դերը։ Թե՛ Աղեքսանդրի նշված տողերում, Թե՛ Փիլոնի պատասխանի մեց և Թե՛ պոեմում խոսք կա Թոլունների ձայնի հողավորության մասին։ Ըստ Աղեքսանդրի՝ նրանց ձայնը հոդավոր է. «յօդաւոր ձայնիւ երգեն», իսկ ըստ Փիլոնի՝ ո՛յ, «Քանդի կեռնեխը և ագռաւը և պապկայը և որ միանգամայն հոմանունը, դի Թէպէտ և դանադանագուն բարբառեսցին, լօդաւոր ո՛լ երբէք և ոչ իւիք ձայն կարաձցեն հանել» (էջ 171)։ Այս հարցում Հովհաննես Սարկավագը, Տետևելով հանդերձ Ադերսանդրին, չի էլ ժիստում Փիլոնի կարծիքը, ուստի դիմելով Սարլակին՝ նրան և՛ «լօդաձայն վերծանող» է համարում, և՛ «անյօդ Lughes dupquighung.

Մի՛ պատճառեր զանբանութիւն, դո՛ւ, յօդաձայնըդ վերծանող, Անյօ՛դ ձայնիւ վարդապետեա և ստացի՛ր դիս աշակերտ...<sup>35</sup>։

<sup>35</sup> Գիտական առումով բանաստեղծը հավանաբար համաձայն է եղել Փիլոնի հետ։ Այս տեսակետից ուշագրավ է նրա հետևյալ մեկնությունը՝ Փիլոնի համապատասխան մաթնրից մեկի կապակցությամբ, որի համաձայն կենդանիների «ձայնն մի ոլորակ ունին՝ ամէնն անյօղ, զի և ոչ իրըն փողից և բնարաց չեն, որ Բէպէտ անյօղ են. այլ դօրութիւն բանի ունին և հեյումե... եւ զանասնոցն ձայն դեդ փողոլ և բնարի կու ասէ, ղի ձայնին վերացումն միայն ունին անտսունը՝ դեդ գփող և զբնար, ապայ երկութն անյօղ են, զի բառիւ չեն ի լօդել և նշանակել՝ որպէս ոլորա-



<sup>33 «</sup> Phinth berminging Rule bole ... », 466664 1822, to 128-129:

<sup>34</sup> Ադիքսանդրի տողնրում «Կեռնեիթ (լս. սարիկթ)» արտահայտությունից երևում է, որ օգտագործված ձեռագրի լուսանցբում Կեռնեխթ բառի դիմաց տրված է եղել շսարիկթ» բացատթությունը։ Համապատասխան բացատրություն կա նաև Հայկադյան բառաբերւմ, «Սարիկ թռչունն 
բաղցրաձայն նման ագոաւու փոքրկան», կարդում ենք Կեռնեխ բառահոդվածում («Նոր բառգիր» 
Հայկագետն լեղուի», Ա, 1979, էջ 1089)։ Որոշ բառարաններում կեռնեխ-սարյակին տարբերում են կեռնեխ-մարեկից, բայց երկուսին էլ համարում բաղցրաձայն երդողներ։ Մեղ համար 
կենդանաբանական այս երբություններն էական նշանակություն շունեն։ Կարևորն այն է, որ 
Հովհաննա Սարկավագը նկատի է առել Աղեքսանդրի և Փիլոնի նկատի առած կեռնեխ-սարհկին։ 
Եվ եթե բանաստեղծը դրել է. «Առ ձագն... թաղցրաձայն որ կոչի սարիկ», ապա Հայկազյան բառգորում ևս, անկախ նրանից, «Կեռնեխը» մեկնաբանված է «Սարիկ թույունն թաղցրաձայն» 
դարիվածքով։ Հ. Տաշյանն ունի ալսպիսի տողեր. Բարսեղ Կեսարացու մոտ հանդիպում է 
«սարիկ առ ի նշանակելոյ դտարմահաւ... իսկ լետինը գրեն սարծակ, սարեկ առ ի նշանակել 
նաև դկոլիցեալն «կեռնեխ», հմմտ. նոր ճարձկ» (Ուսումն դասական հայերէն լեղուի, Վիեննա, 
1020, էջ 621—622)։

Այսպիսով, որջան խորանում ննք փաստերի մեջ, այնքան ամուր հող է ստեղծվում մեր կարծիքի համար։ Ուստի առայժմ, Բեկուդ պայմանականորեն անվիճելի համարելով դա, ուշադրություն հրավիրենք մի ուրիշ փաստի վրա։ Պարդվում է, որ «Յաղագս բան ունել...» երկից հնում, բնականաբար, օգտվել են ոչ միայն հայ հեղինակները, այլն՝ հույն։ Հովհաննես Սարկավագն էլ, ծանոթ լինելով նաև վերջիններիս համապատասխան գործերին, երբեմն օգտվել է նրանցից։ Այդ հեղինակներից են, օրինակ, Գրիգոր Աստվածաբանը<sup>36</sup>, Բարսեղ Կեսարացին<sup>37</sup>, Հովհաննես Ոսկեբեբանը<sup>38</sup> և ուրիշներ։ Հանդամանալից դննությունը ցույց է տալիս, որ սիալ կլիներ կարծել, Թե Հովհաննես Սարկավագը վերջիններիս միջոցով է օգտվել «Ցաղագս բան ունել...» երկի մտջերից, մանավանդ, որ ինչպես տեսանք, նա հանդիսացել է նաև այդ երկի հայ մեկնիչներից մեկը, իսկ պոեմում իշխում են Աղեքսանդրի և Փիլոնի մտջերը։

Այժմ անցնենը «Բան իմաստության» պոեմի ըննությանը՝ ըստ «Ցաղագս բան ունել...» երկի և օժանդակ մյուս սկղբնաղբյուրների։ Նկատենը, որ այսուհետև նրանց կապերի ապացուցման գործն այլևս հատուկ հարց չենը դարձնելու, որովհետև այն ինքնաբերաբար լիովին բացահայտվելու է չարադրանքի ընթացրում։

### Գ. «Բան իմաստության» պոեմում բաբձբացված նաբցերի առաջին խումբը

Որպեսզի առհամարակ Հիշտ հասկանանը «Բան իմաստության» պոեմի բուն էությունը, աժենից առաջ պիտի ուշադրություն դարձնենը նրա գործող անձանց և հատկապես հերոսի կերպարի վրա, որոնց մասին ընդհանուր ակնարկ արվեց վերևում։ Մինչև օրս այնպես է ընդունվել, որ Սարյակը բնական թողունի կերպար է։ Մ. Արեղյանը գրում է, թե «Այս երկն իր նյութով բանասանդծի և սարեկ Թռչունի միջև փոխանակված մի տրամախոսություն է, որի մեջ Բոլունը ներկայացուցիլն է արտաջին բնության»<sup>59</sup>։ Չնայած նա ջիլ հետո գրում է, Թե «Ձկա քերքիվածի սկզբում այլաբանություն, այլ մեր առաջ երևում է իրական հրգեցիկ Թոլունը», բայց նորից գտնում է, որ բանաստեղծը «և իրական Բոլունի մասին է հրցում, և իր տեսության»։ Ուշադիր հետևելիս կարելի է կռանել, որ այլաբանություն հասկացությունը նա չի տարածում Սարյակի վրա, այլ պոեմի միջին և վերջին մասերի, որովնետև նա միշտ էլ βոլնիկին դիմում է իբրև բնական սաբլակի։ ԵԹե անգամ ընդունենք, Թե ինչ որ եղանակով նա այդ հասկացության տակ նկատի է առել նաև Սարյակին, միևնույն է, դրանից հարցի էությունը չի փոխվի, որովհետև նրա ուսումնասիրության մեջ ո՛լ մի բառ չկա Սարյակի այլաբանական կերպարի վերաբերյալ, էլ չենք խոսում այդ Տարցի գիտական բննունյան մասին։ Անհարկի կլիներ փաստարկել, որ

կաւն կու նմանեն մարդոյ ձայնի և գյուրափոփոխ գյօդաւորին կու ասէ զմարդոյն, որ նշանակող է, որ լսօդըն կու լսեն միապէս, դփողոյն և գանասնոցն լեն ի լսելիս միապէս» (Ձեռ. № 2595, Թերթ 251ա)։

<sup>36 2</sup>bn. N 61, Phpp 103p-105p 4 mjfbi

<sup>37 «</sup> Urpnja Buranh... Sungs, Abbbuff, 1830, 12 5, 9, 62, 165-169, 187-190 4 with

<sup>38 «</sup>Յովճաննու Ոսկերերանի Մեկեութիւն Բորհացն Պաւղսոի», Ա. Վենհարկ, 1862, էջ 430— 432 և այլեւ

<sup>39</sup> Մ. Արեղյան, *Երկեր*, Դ, *Երևան ,1970, էջ 75։* 

այս հիման վրա էլ բոլոր հաջորդ մասնագետները Սարյակին դիտել են իրրև իրական թոլուն։

Այդ պատկերացումը, ինչպես պարզվում է նիմա, կարոտ է վերանալման։ Բանն այն է, որ պոեմի մեջ Սարյակի կերպարը սկզբում է միայն բնական թույունի գաղափարի գեղարվեստական վերարտադրություն, իսկ հետո վերա-*Տում է դերբնական էակի։ Եթե Տետևելու լինենը նրա բնավորությանը, այ*սինքն՝ աստվածարանական ճոխ գիտելիքներին, անվերջանալի քարողներին, իր իմացություններով Վարդապետին ուսուցանելուն, ապա նույնիսկ իսկական թոլունի հետ նրա ունեցած կապի փաստարկումը կդժվարանա, որովհետև պոեմի սկզբնամասում էլ առկա են այլաբանական տարրեր։ Օրինակ, Սարյակի գրվատանքում օգտագործած «Տսկող», «պաշտօնասէր» բառերը՝ աղոβողի և կրոնական ծեսերի սիրահարի իմաստներով են թադրել են տալիս ոչ իրական թոլուն։ Այժմ, երբ պարզվում է Սարյակի կերպարի կապը Աղեբսանդրի նկատի առած իսկական սարյակի գաղափարի հետ, տարակուսանքը չքանում է, մանավանդ, որ պոեմի առաջին հատվածում, իրոք, խիստ հմտորեն նկարագրված է բնական սարյակ։ Պոհմի երկրորդ հատվածից է, որ բանաստեղծի հետապնդած ստեղծագործական նպատակների Թելադրանքով, Թռչունը կերպարանափոխվում է՝ դառնալով դերբնական էակ, որպեսզի պատասխանի հեղինակին հուղող հարցերին։ Կարձ ասած՝ Սարլակը բանաստեղծն է, նրա դադափարախոսը, նրա ներկայացուցիչը՝ պոեմում:

Գալով պոեմի մյուս գործող անձի՝ Վարդապետի կերպարին, պիտի ասել, որ նա մարդեռւթյան ներկայացուցիչն է՝ մերք բանաստեղծի, մերք Վարդապետի անվան տակ։ Այստեղ էլ, անշո՛ւշտ, առկա է հեղինակը, բայց ինքնաքննադատվողի դերում։ Եթե խոսելու լինենք միջնադարի բառապաշարով, ապա կարող ենք ասել, որ Սարյակը երևան է դալիս Հոգու, իսկ ԲանաստեղծՎարդապետը՝ մարմնի դերով։ Ուստի առաջինը և՛ անմեղ է, և՛ իրավացի, և՛
աստվածաբան։ Երկրորդը, Համաձայն է նրա սկղբունքներին։ մեղավոր է իբրև
Ադամի ժառանդ, ուստի իր կյանքը նվիրաբերել է այդ մեղավորությունից ադատվելու միջոցներին, որպեսզի կարողանա՝ Ձուգել մեծաց և անուանեաց, նաև
վեռին իսկ զօռութեանցն...»։ ԱՀա այս եղանակով, աստվածաշնչույին պատկեբացումների օգնությամբ, հեղինակն առաջ է տանում իր կերտած երկու կերպարների վիճաբանությունը, միաժամանակ հետևողականորեն արտահայտեով իր հիմնական դաղափարները, բնության ուժերի դնահատման և պաշտպանության մասին։

Արդ, որո՞նք են այդ հիմնական գաղափարները՝ պոեմի առաջին հարցախմբում։ Մ. Արեղյանի ուսումնասիրության մեջ արդեն բացահայտված է, Թե պոեմի «Թեման՝ արվեստի ծագման խնդիրն է, հատկապես երաժշտության ու բանաստեղծության, որոնք երկուսը հնում սերտ կապված են եղել միմյանց հետ. բանաստեղծը երգի և՛ խոսքերը, և՛ եղանակը հորինողն էր, և՛ երգողը, այսինքն՝ կատարողը»<sup>40</sup>։ Միանդամայն ճիշտ ընդհանրացում, որը, սակայն, չպիտի տարածվի պոեմի ողջ Թեմայի վրա, այլ՝ սկզբի մասի, որովհետև երկրորդ մասի Թեման վերաբերում է ուրիշ հարցերի։ Այնուհետև, հիշտ չէ, որ պոեմի մեջ առկա խոսելու (բանաստեղծության) և երդելու (երաժշտության) հարցերը, միասին են ջննվել, որովհետև դրանք հեղինակի կողմից դիտված են

<sup>40</sup> Uniju mbynid, to 72-73:

իբրև տարբեր Հարցեր։ Պատճառն այն է, որ Հեղինակը հետևել է Աղեքսանդրին նաև այս Հարցում, իսկ Աղեքսանդրը նույն Հարցերի կապակցությամբ (սոսկ դիտական նկատառումներով) ասում է. «Ձայնի կրկին տեսակ է, է՛, որ յասել է, և է՛-, որ յերգել» (էջ 128)։ Ըստ այսմ էլ Հով-Հաննես Սարկավագը նախ գրել է «ասելու» մասին (սող 29—59), ապա «երգելու» (տող՝ 60—72)։ Ուստի փորձենք դրանց ծանոթանալ ջոկ-ջոկ։

Պոեմի առաջին հատվածում բանաստեղծը դրվատելով Սարյակի ֆիզիկական հատկունյունները, անցնում է նրա հոգևոր առաջինություններին (խոսելու, երգելու, պարելու և նվագելու), ապա շեշտը դնում խոսելու վրա.

Սրանչելի ի քեղ խորհուրդ, որոց ընտրեաց Տէր յաշխարհէ, Բայց չառեր դու զօրութիւն, որով դիւրաւ խօսին լեզուք. Ոչ մրտեր ի վերնատունն՝ ընդ հրաւիրեալորն յաւետիսն. Արդ ուստի՝ իցէ քեղ խօսել լայլալեղուս և յրնտանիս. Ե՛կ,ուսո՛ ինձ, դի ծանեայց, կիսակատար իմաստակիս...

Ինչպես նկատել են Ղ. Ալիշանը և Մ. Աբեղյանը,խոսքն այստեղ Հոգեզայրստյան առասպելի մասին է, ըստ որի առաթյալները Վերնատանն արժանանում են Սուրբ Հոգու գալուստին և պարդևատրվում հրեղեն լեզուներով։ Այդ լեզուների շնորհիվ նրանց խոսքը դառնում է բոլորին հասկանալի, տարբեր ազգերի ներկայացուցիլները միաժամանակ հասկանում են նրանց ու զարմանում։ Բանաստեղծը հիշեցնելով այս առասպելը, Սարյակին հարց է տալիս, չէ՞ որ դու Վերնատանը չես եղել, ինչպես է, հապա, որ խոսում ես բոլորին Տասկանալի լեզվով։ Այսպես ասելով նա նկատի է առել այն իրողությունը, որ նայուններին լաել ու հմայվել են և՛ նալունները, և՛ մարդիկ։ Համապատասխան միաբը դալիս է Աղեքսանդրից, այլ Տեղինակներից և մանավանդ բանաստեղծի սեփական դիտարկումներից։ Գա արժեքավոր և իր ժամանակի համար նոր ու առաջավոր միաբ է՝ առաջին անգամ մշակման նյուն դարձած բննվող պոհմում։ Ուշագրավ է, որ այն կատարյալ լեղուն, որ կա «Գործը առաքելոցում» և բացատրվում է կրոնական առասպելով, Հովհաննես Սարկավագի կարծիթով՝ կա բնության մեջ։ Եվ նա դա ցույց է տալիս Սարյակի օրինակով։ Առավել ուշագրավն այն է, որ պոեմի մեջ ուսանելու հույսն ու ձգտումը կապված է ոչ Բե առաբյալների հետ, այլ՝ Սարյակի։

b' կ, neun' ինձ. գի ծանհայց, կիսակատար իմաստակիս...

Այդ առումով էլ հիմը կա Աղևքսանդրի Ճառում։ Այստեղ հեղինակը հետևողական համողմունքով խոսում է ոչ միայն քոչունների, այլև բոլոր մյուս էակների բանականություն ունննալու մասին։ Նրանցից սովորելու (ուսանելու) վերաբերյալ էլ ակնարկ կա վկայակոչված «Կոնները...» հատվածում։ Պիտի միաժամանակ չմոռանալ, որ դեռևս Փիլոնն է ժխտել Աղեքսանդրի հայացքները, իսկ քրիստոնեության հաջորդ դարերն է՛լ ավելի են խորացրել այդ մերժումը։ Ուստի Հովհաննես Սարկավադը, ուշադրություն հրավիրելով բնագիտական Ջշմարտության վրա, իբրև հոգևոր առաջնորդ, փորձում է տալ նաև իր բարձրացրած հարցի բացատրությունը, որը, ինչ խոսք, պիտի թևաժեր կրոնական պատկերացումների ոլորտում։ Ըստ այդմ էլ, այն հարցին, թե ինչո՞ւ Սարյակի խոսքը լիարժեք է, իսկ մարդունը՝ կիսակատար, բանաստեղծի կամքով Սարյակը պատասխանում է Աստվածաչնչի դրույթների համաձայն։ Ելակետը Ադամի Ո՛լ մեղայ, ո՛լ մահացայ, ո՛լ կորուսի զոր ընկալայ, Զաւանդըն պահեցի և տուգանաց ո՛լ ըզգացի. Չշինեցի՛ ես աշտարակ, զի յոգնակի դարձեալ մեղայց Կամ ընկալայց ըզպատուհաս՝ նըմանապէս բանաւոցացդ՝ Միոյ շրթան և բարրառոյ բաղմատեսակ բաժանելոյ...<sup>41</sup>։

Այսպես, ուրեմն, դրվատված երևույթը՝ թռչունների խոսքի կատարելության մասին գալիս է գիտական նիմքերից ու փորձերից, իսկ նրա բացատրությունը՝ Աստվածաչնչից։ Կարևորն առաջինն է, և հենց դրանով էլ Հովհաննես Սարկավագի պոհմում տեղ դտած այդ հարցը անիական ժամանակների ու մի-Այսպիսին է խոսելու կատարյալ արվեստի հարցը՝ ջննվող պոեմում։

Հովհաննես Սարկավագը, ըստ Աղեքսանդրի նշումի («Ձայնի կրկին տեսակ է... լասել... լերգել»), պոեմի երրորդ հատվածում անցնում է երգելու չնորհրի քննությանը։ Այստեղ թռչունին արվելիք հարցը բացակալում է, բայց այն ենթադրվում է վերջինիս պատասխանից և հեղինակի խոսքի մեջ եղած համապատասխան ակնարկից։ Ըստ երևույթին, բանաստեղծն անհարկի է համարել լեզվի կապակցությամբ արված հարցը նորովի կրկնել երգի համար։ Հատվածն սկսվում է թռչունի ուղղակի պատասխանով.

Հայս ասաց պատճառ բազմանըւագ հղանակացն Թոլունն քաղցրախօս ի հարցանելըն մեր ըզնա... Ուսալ ես դեդերմամբ, ևս ի բազմաց ամաց հետէ, Ձի տրքնեցալ զօր ամենայն և ըզդիշերն բովանդակ՝ Առ իմաստըս ցանկունեամբ, նա և սիրովն, որ ա՜ռ հանձար...

Մասնագետները մինչև օրս այս մեծարժեք փաստը ճիչտ չեն ընկալել, ուստի և այն չեն գնահատել։ Նրանց այնպես է Բվացել, նե այդ տողերը վերաբերում են բանաստեղծին։ Այսպես, Ղ. Ալիչանի կարծիքով, Հովհաննես Մարկավագը «...իր անխոնջ ուսմանց զբաղելուն համար կրսէ հոն. Ուսայ ես

Աստանաւր ժագնաց լոյս աւնտնաց կննաց... Հոգին Սուրբ հընչնաց բազմաց լնղուս ազգաց ազանց ի ձայն... Բարբառ ժողովաւդ զազգս ևւ դազինս բաժանման լնզուաց, Լնղուաւբ հրեղինաւը նոր աւրհնութիւնք ընդ տինդերս հընչնն...

<sup>41</sup> Գրիգոր Նարեկացին Հոգնգալստյան տաղերի մեջ անդրադարձել է լեզվի հարցին, սակայն, հեռու է նրա գիտական գրվածջից։ Ուշագրավ է, որ նա առասպելի հրեղեն լեզուների օգնու-Բյամբ առաջյալների ստացած դյուրախոսության չնորհրը դիտում է իրբև աստծուց ստացված մարդկային երբեմնի ընդհանուր միասնական նախալեզվի վերականգնման միջոց.

<sup>(</sup>Գրիգոր Նարեկացի, Տաղեր և դանձեր, այխատասիրությամբ՝ Ա. Քյոլկերյանի, Երևան, 1981, էջ 278—279)։

դեդերմամբ...»<sup>42</sup>; Մ. Արեղյանը ևս այդպես է ընկալել նույն տողերի իմաստը. «Քերթողն ընդունում է Սարյակի պատասխանը... բայց ավելացնում է, թե... այդ տեսակետին հասել է նա բնությունը դիտելով և դիշեր-ցերեկ ուսման ու դիտության հետևելով»<sup>43</sup>։ Հարցին այդպես է մոտեցել նաև Ա. Աբրահամյանը<sup>44</sup>։

Որ, իսկապես, այդտեղ խոսքը Սարյակի ուսման մասին է, դա երևում է ինչպես նախորդ տողերից («Զայս ասաց... βոչունն թաղցրախօս»), այնպես էլ

նրանց անժիջապես հաջորդող հետևյալ հատվածից.

Զայս ասաց և ճաստատեաց ուպէս կրնիք իււոցն իւաց, Յանդիմանեաց ըզմեզ ուղիղ և ինքն օդովըն սլացաւ, Ի բաւձւութիւն ոստոյն նրստաւ՝ ըզնայւենին բաւբառելով։

Ամեն ինչ այնքան հստակ է ու որոշակի, որ կարելի կլիներ զարմանալ՝ ինչպե՞ս են փորձառու մասնագետները սխալվել, եքե միայն լիմանայինք, որ նրանք Տավատացած են եղել Սարյակի ամբողջապես բնական Բոլուն լինելու Տարցում։ Հիրավի՜, մի՞ թև սովորական սարյակն այդպիսի փիլիսոփայական ընդհանրացում կաներ՝ մանավանդ աշխատանքի վերաբերյալ։ Ամեն արգելը վերանում է, երբ նկատի ենք առնում Սարյակի կերպարանափոխությունը և գերբնական էակի վերանելը՝ պոեմում։ Պարզվում է, որ այդ փիլիսոփայական մաթի համար ևս սկզբնաղբյուր է հանդիսացել Աղեբսանդրը. նրա կարծիքով կենդանիների շնորհբը «յօդացեալ է ի ձեռն նոցա ինբնալուր և ինբնուսումն վարեցեալ բնութեամբ» (էջ 127-128)։ Նա միաժամանակ դանում է, որ «ոչ միայն ինթնալուր և ինթնուսումն հանձարոյ ոմանը ի նոցանէ հասին, բաղումը և ուսեալը... գոր նոցա վարդապետը պատուիրեն» (էջ 134)։ Ինչպես տեսնում ենթ, Աղեքսանդրի և Հովհաննես Սարկավադի տողերում կան անգամ բառերի ու դարձվածըների համանմանություններ։ Օրինակ, պոեմում Սարյակը համարված է «ինքնաբաւ և ինքնուսումն», իսկ Աղեքսանդրի մոտ՝ «ինքնալուր և ինթնուսումն», երկուսի մոտ էլ այդ շնորհըները կապված են հանճար և իմ աստություն հասկացությունների հետ և այլն։

Կենդանիների ուսման մասին խոսում են նաև ուրիչ Հեղինակներ՝ Հետևելով Աղեքսանդրին, օրինակ, Գրիգոր Աստվածաբանը գրում է. «կամիս՝ քեղ
և զայլոց կենդանեաց զանազանութիւնք առ մեզ և առ միմեանս... Զիա՞րդ ոմանք... իրրև մերձաւորագոյն իմն ի բան և յուսումն, և այլք ամենևին անբանք և անուսումնադոյնը... կէսք նախահոգակք, այլք՝ ամեննին անդործք
և առանց յառաջագոյն Հոդալոյ...»<sup>45</sup>։ Բացառիկ կարևորություն ունեն Աղեքսանդրի Հետևյալ մտածումները. «Այսպիսով յամենայն ողւոջ դիշխանական
միտսն հաստատեաց. այլ է յումեք որ իրը նուաղագոյն է նկարագրութեան ընդ
աղօտ, և դիւրաջինջ ձև կերպարանի. և է յումեք՝ յորում՝ որ իրը անջինջ յայտնաղոյն է և դժուաբալուաց կերպարան նկարեալ է։ Արդ անյայտ տեսակն
յայլոն է, իսկ Հաստատուն և լայտնի տիպք ի մարդկան կերպարանս կրի<sup>46</sup>։

<sup>42 «</sup>Բազմավեպ», 1847, էջ 216. անս նաև «Յուշիկը Հայրեննաց...» Բ, էջ 254։

<sup>43</sup> Մ. Արեղյան, *Նշվ. աշխ., էջ 78։* 

<sup>44</sup> Ա. Արբանամյան, նշվ. աշխ., էջ 23։

<sup>45 24</sup>n N 61, Phpp 103pr

<sup>46</sup> Ուշագրավ է նաև Աղեքսանգրի հետևյալ պատկերացումը՝ բանականության տեսակների մասին։ «Քանզի բանի կրկին տեսակ է,—գրում՝ է նա,— մին ի ներքս ի խորհուրդն նդեալ է՝ իրրև զաղբիւր, վայր ունելով դոգւոցն զառաջնորդականն և դիշխանականն։ Իսկ գոլօդն նման

Բայց,— շարունակում է նա,—ի վերայ ասացելոցս՝ ոչ վայրապար և զայն ասելի է, եթէ իմաստութիւն և դիտութիւն և բաջախորհրդութիւն, և այն ևս, որ յառաջատեսակն է՝ հանդերձ նախախնամութեամբ, և որ ինչ միանդամ այլ ևս խորհրդոյ իմաստութեան եղբայր է, բաղումջ և այլթ ի կենդանեաց՝ զայսոսիկ զորս բանական ասեն ոգւոյ առաջինութիւնք են՝ ունի՜ն» (էջ 138—139)։

Իր Ճառի վերջում Աղեքսանդրն ասում է. «Արդ այլ ևս մասին Հասին, ոչ միայն մարդ, այլ և այլ կենդանիք մտաց խորՏրդականութեան ժառանդութիւն ընկալան՝ ոչ անյայտ է, այլ ի կցորդութիւն առաքինութեան և չարութեան

ի նոցանէ մատուցեալ լինի հաւատ» (էջ 161)։

Այս մարիր՝ իրենց ժամանակի համար ունեցած առաջավոր նշանակությունը ցույց տալու նպատակով, հարկ է հիշել Ֆ. Էնգելսի հետևյալ տողերը. «Մակայն, ըստինթյան հասկանալի է, որ մենք մտադիր չենք ժիտելու պլանալափ, նախամտածված գործողություններ կատարելու ընդունակությունը կենդանիների մոտ։ Ընդհակառակը, գործողությունների պլանաչափ եղանակն արգեն սազմային վիճակի մեջ գոյություն ունի ամենուրեք, որտեղ պրոտոպլազմա կա, որտեղ կենդանի սպիտակուց գոյություն ունի և հակագդում է, այսինքն թեկուղ ամենապարդ շարժումներ է կատարում, որպես հետեվանք դրսից եկած որոշ գրգիռների... Կենդանիների մոտ դիտակցական, պլանաչափ գործողություններ կատարելու ընդունակությունը ղարգանում է ներվային սիստեմի զարգացմանը համապատասխան և արդեն կաթնասունների մոտ բավականաչափ բարձր աստիճանի է համառւմ... Մեր ընտանի կենդանիների մոտ, որոնք ավելի շատ են ղարգացած մարդկանց հետ շփվելու շնորհիվ, կարելի է ամեն օր խորամանկության ակտեր դիտել, որոնք երեխաների նույնպիսի ակտերի հետ հավասար մակարդակի վրա են կանգնած»<sup>47</sup>:

ԱՀա այսպիսի պատկերացումների վրա հենվելով է, որ ՀովՀաննես Սարկավադր կերտել է Սարյակի փիլիսոփայական կերպարի՝ սեփական դիտողություններից ու դիտելիջներից հանված եղրակացությունների օգնությամբ։ Ըստ որում, նա իբրև բանաստեղծ այդ կերպարին օժտել է դերբնական հատկանիչներով և հեռացել նախորդներից։ Ուստի, ինջնուսումնությամբ կամ վարժողությամբ կենդանիների ձեռբ բերված արվեստի փոխարեն, նա դրվատել է անղուլ աշխատանքով ստեղծված արվեստը։ Դա արդեն աշխատանքի դերի դնահատման փայլուն օրինակ է, որպիսին չի հանդիպում մեր մատենադրության մեջ։ Այս կապակցությամբ անհրաժեշտ ենջ համարում հիշել Ֆ. Էնդելսի այն միտջը, թե «Աշխատանքն ամեն մի հարստության աղբյուրն է, պնղում են քաղաքատնտեսները։ Նա իսկապես այդպիսին է հանդիսանում բնության հետ միասին, որը նրան նյութ է մատակարարում, իսկ այդ նյութը նա հարստության է փոխարկում»<sup>48</sup>։

Ինչ խոսջ, Հովհաննես Սարկավագի պատկերացումներն այդպիսի ստուգության չէին կարող հասած լինել, սակայն, առկա վիճակով խիստ ուշագրավ

է Հոսման, ի ձեռն բերանոյ և լեղուի ի բնական գործարարութեան լսելեօբ յինքն պեղեալ...
Արդ անտեսանելի՝ տեսակացն գոր բնկալաւ միտք, իսկ որ ի զգայութիւն հասանէ՝ փորձեալ
լսելեօբ... Բազումբ են՝ որ լօդացեալ է ի ձեռն նոցա՝ ինքնալուր և ինքնուսումն վարեցեալ բնուβեամբ, և բազումբ են՝ որբ և ուսուցեալ լինին, որպէս զագոաւսղ ասեն, և որ ի Հնդիկս պապկայքն են» (էջ 127—128)։
47 կ. Մարքս, Ֆ. Էնգելս, Ընտիր երկեր, հ. 2, Երևան, 1950, էջ 102—103։

<sup>48</sup> Unife integned, to 91:

են։ Նրա մոտ էլ աշխատանքի գաղափարը կապված է ընության հետ։ Բացի դրանից, բանաստեղծը ուշադրություն է դարձրել արվեստի ծագման մի ուրիշ դործոնի՝ «գուծի» հասկացության վրա, առանց որի կատարյալ արվեստի հասնելը նա անհնար է համարում։ Բառարանական բացատրություններից գուծիի դաղափարին ավելի մոտ է միջոցը (հնարավորության իմաստով), բայց տվյալ դեպքում ավելի հիշտ կլիներ շնունքը, օժտվածությունը։ Խոսքն այն տողերի մասին է, ուր առասպելական մարդ-երգիչներն իրենց երգելու արվեսառվ չեն հավասարվում Սոխակին, ասպուհակին, հպուռին՝ համապատասխան գուծի չունենալու պատհառով.

Ձի գործի այսր արուհստի նոքա լունին ի բնունենե...

Այսինքն՝ շնորքների պարդևով բնության կողմից ավելի շատ օժտված են կենդանիները, քան մարդիկ, ուստի մարդը բնությունից է սովորել։ Այս տեսակետից ուշագրավ է պոեմի քետևյալ քատվածը, ուր խոսքն ուղղված է Սարյակին.

Հոմերական տաղիցըն չափ *ջև ծանուցեալ լինի բաղմաց,* Ոտանատր և ցուցական՝ ըստ քերթողացրն տեսակի, Կամ թե ևս աւելագոյն՝ որպէս թուի ինձ՝ գիտողիս, Ջի վարժումն և կրթութիւն ոչ ժամանէ առ բընութիւն։

Վերջին տողով Տեղինակը Տասկացնում է, որ ընությունը չի կարող սովորել ուրիչից, և քանի որ Սարյակը տիրապետում է կատարյալ արվեստի, ապա դա՝ նրա սեփականն է, նրա օժտվածության արդյունքը։ Հետևապես մարդր պիտի սովորի նրանից՝ բնությունից։

Ինչպես Մ. Արեղյանն է նկատել, «Բան իմաստուβյան» պոեմում արվեստի մի քանի ճյուղեր (խոսք, երգ, նվագ և այլն) միասին են ներկայացվում. օրինակ.

Ո՞վ պարող դու անձանձիր և կաքաւիչ յոգնանուագ... Աստ գաս նրստիս մերձ առ ինև՝ իրր աբուեստիւ ինձ յանգակից, Բազմադեաւ երգաբանաւ եղանակես և կաքաւես...<sup>49</sup>:

Հիշննը նաև Հոմերական տաղաչափությանը, «ոտանտւոր և ցուցական» 
քերթություններին, «ևս աւնլագոյն» արվեստների տիրապետելը, որ հիշված 
նն վկայակոչված նախորդ տողերում։ Բոլոր այս շնորհներով Սարյակը ներկայացնում է արվեստների մի ընդհանուր բնագավառ, և այն՝ իբրև մեկը մյուսի 
հետ կապված հարապատ հյուղերի ամբողջություն։ Խոսքից անբաժան է տաղաչափությունը, քերթությունն իր տեսակներով, ապա երաժշտությունը, նրանից՝ 
հրդարան դործիքը, իսկ բոլորից՝ պարն ու կաքավը։ Այստեղ նկատելի է արվեստի հարակից հյուղերի կոմպլեքսային ծադման ու համատեղ ղարգացման 
տեսության դաղափարը, որն ինքնին արժանի է մեծ ուշադրության։ Ձենք կաբող չհիշել Մ. Աբեղյանի այն միտքը, թե արվեստի հետ կապված բոլոր այն 
խնդիրները, որոնք առկա են պոեմում բանաստեղծն ինքն է լուծել։ Ճիշտ չէ. 
դրանք, հիմնականում, հին աշխարհի մաքի նվաճումներն են՝ վերածնված հայ 
միջնադարում։ Այս առումով խնդրին հիշտ է մոտեցել Հ. Ապրեսյանը, երբ

<sup>49</sup> Աստվածաչնչում երգի ու բնարի ստեղծողը երևակայական Հովրաղն է. «Ցովրաղ. նա է Հայր՝ որ եցոյց զերգս և զբնարս» (Ծնունդը, Դ, 21)։

արվեստի ընդօրինակության հարցի կապակցությամբ գրել է. «Շատ ավելի վաղ քան Հովհաննես Իմաստասերը հին հունական մտածողները, սկսած առնվազն Դեմոկրիտից, պնդել են, որ արվեստը բնության նմանողության արդյունք է։ Այս համողմունքն իր ամենալիարժեք դրսևորումը ճիչտ ձևակերպումով ստացել է Արիստոտելի «Պոետիկայում»<sup>50</sup>։

Մասնագետները Հովհաննես Սարկավագին են վերագրել այն միտքը, Թև բնությունը ենթակա չէ ուսման և դրա համար վկայակոչել են հատկապես հետևյալ տողը.

Զի վարժումն և կրթութիւն ո՛լ ժամանէ առ բնութիւն...

Հիրավի, դա փիլիսոփայական մեծ ընդհանրացում է՝ խիստ դիպուկ ձևակերպմամբ, որն իր այս ուղղակի առումով մեղ հայտնի չէ սկզբնաղբյուրներից, չնայած այնտեղ այդպես մաածելու առիβներ տվող փաստեր կան։ Օրինակ՝ Աղեբսանդրը բանական համարելով կենդանիներին, նրանց մի մասին դիտում է իբրև սովորհլու ընդունակներ, իսկ մի մասին՝ ո՛լ։ Այդ միտքը կրկնում են նաև հաջորդ դարերի հեղինակներից շատերը։ Փիլոնը, սակայն, մերժում է կենդանիների սովորել կարողանալու ընդունակություններն առհասարակ, պնդելով, նե նրանք, գուրկ լինելով բանականունյունից, զրկված են և նախանոգությամբ (կանխամտածվածությամբ, նախապես հոգալ կարողանալով) սովորելու Հնարավորությունից և ստեղծագործելու Հանճարից։ «Քանզի ենք, նախախնամունիւն ի բաց բարձևալ է, դաղարևոցէ հրաժշտականունիւնն, իմ աստախիրութիւնն, երկրալափութիւնն, նաշատականութիւնն, և ամ ենայն առաջինի մարթանը հանձարոլ» (էջ 15)։ Փիլոնը միաժամանակ հրճվում է բնության դեղեցկություններով, թռչունների դայլայլանքով, այդ բոլորը համարելով ոչ են բանականության, այլ բնազգի հետևանք։ «Քանզի անուսումն ամենայն ոգի հղիցի,-գրում է նա,- յորժամ նախախնամունիւն ոչ գոյ։ Քանգի և ոչ զմրջիւն նախահոգական որ կալցի, և ոչ զժեղու արարչական, և ոչ զծիծառն իմաստուն, քանզի ոչ նախիմացությամբ, ի բնութենկն դայս գիտէ» (էջ 24)։ Այստեղ արդեն կարելի է տեսնել բավարար հիմք՝ այնպիսի կուռ ընդհանրացման համար, որ առկա է պոեմի վերոհիշյալ տողում 51:

Քանի որ այդպիսիք են եղել բանաստեղծի համար առկա պատրաստի և ելակետային մտքերը, բնականաբար, նա իր հերոսին՝ Սարյակին միակը չի համարում արվեստի բնագավառում, այլ շատերից մեկը։ Այս տեսակետից ուշագրավ է պոեմի հետևյալ հատվածը.

Թէ ազգակից ես սոխակի, ասպունակի կամ՝ նպռան<sup>52</sup>... Երաժիշտը են և նորա, բայց ցանկացան անապատի, Գաշնակացըն նուագօր ըզբացավայրորն զարդարեն...

52 Ընդգծված բառերը Վ. Ալիչանի ունեցած օրինակում վենաված են ավել և դրանարագության գի կողմից լրացվել են շասա վու ինձ դիմադրութեամբ» կիստաողով, որն իրեն չի արդարացնում։ Տողի այդ վճատված կեսը լրացվել է Զմմասի ձեռագրից։

<sup>50</sup> Г. Апресян, Из истории армянской эстетической мысли, Ереван, 1973, стр. 139. 
51 Հովհաննես Սարկավազը նույն մաթերին հետևյալ մեկնաբանությունն է տվել. «Ձգիտութիւնն և զիմաստն որ կարգաւորաբար ի բանականքս է, ասէ, և ոլ ի շնլաւոր անասունքդու «Ամենայն իրօք գիտութիւն ի բաց բարձեալ է ի նոցանէ միայն բանականքն է ունակական գիտութիւն 
և արունստ իմաստութեանն, դոր լունէր լառաջ և ուսմամբ եգիտու «Չէ պատեհ ասել, թէ 
ընտրութեամբ և լառաջակահութեամբ առնին (իմա՝ կենդանիները—Ա. Մ.) զգործն, այլ բնութիւնն բաշխնաց և ետ դայն ընտանի յար իւթարանչիւթոց» (Ձեռ. № 2595, թեթթ 250 ա.—251 ա)։ 
52 Ընդգծված բառերը Ղ. Ալիչանի ունեցած օրինակում վնասված են եղել և հրատարակո-

Ամփիոն այր Թեբացի և Արիոն Միթեմնացի, Որփես Թրակացի, այս հրաժիշտք են մեծագովը. Այլ նուազեալ են առ նոքօք, որք բնականաւն են պահուհեալը, Ձի գործի այսը արուհստի նոքա չունին ի բնութենք։ Մի և դու ես յայնցանէ, զորոց լուար զպատմութիւնն, Համարուհստ և անուանի որպէս արդյունքըն վրկայեն...

Ագա թե ինչպիսի առավելություններ ունեն բնության ներկայացուցիչները։ Աղեբսանդրի մոտ կենդանիների՝ մարդու նկատմամբ ունեցած առավելություն-ների կապակցությամբ հիշված փաստերից մեկն էլ սարդի օրինակն է. «Զսարդ ո՞չ տեսանես որչա՞փ և որպիսի՞ և ի՞րր սջանչելի իմն կաղմէ։ Քանդի ո ոջ տաժանագործ նիւթող և կամ ոստայնանկ բաւական է՝ ոչ հակառակելով ասեմ, բայց նմանեցուցանելով, կարել տանել արուեստի ղերկրորդութիւնն... Քանդի առևալ իբր ասը անգործ նիւթ՝ հանձարաբար իմաստութեամբ յոյժ արուեստաւ կաղմէ» (էց 130)։

ԱՀա և նմանողության Հարցը։ Կարևորն այն է, սակայն որ, ըստ Հեղինակի, բազմաթիվ տաժանակիր մարդ պիտի պահանջվեր՝ ոչ թե նման գործ ուրույնաբար անելու, այլ ընդօրինակելու Համար։ Այստեղ ուշագրավ է մի այլ փաստ ևս, որը ցույց է տալիս, թե բանաստեղծն օգտվել է ոչ թե լոկ Աղեջսանդրից, այլև նրան բաջածանոթ ուրիչ Հեղինակներից։ Այս առումով պերճախոս է Հետևյալ տողը.

Թէ ազգակից ես սոխակի, ասպուճակի կամ՝ հպոտն...

Ասպուճակի մասին խոսը չկա ոչ միայն Փիլոնի ու Ազերսանդրի մոտ, այլև Տայ մատենագրության մեջ, բացի Հովհաննես Ոսկերերանի Պողոսի թղթերի հայ մեկնությունից<sup>53</sup>։ Այստեղ կարդում ենը. «Այլ թերես ծայնի՞ւ ինչ հպարտանալցես, բան զփորն և գսոխակ և դասպուճակ չկարիցես երբէր ծայն ինչ բաղցը և հեշտական մրմնջել»<sup>54</sup>։

ձպուռի օրինակի համար կարող ենք հիմք համարել Գրիգոր Աստվածաբանի և Բարսեղ Կեսարացու մաքերը։ Առաջինն ասում է. «Ո՞ ետ հպրան ի լանջս զմանեկաձևութիւն և ի վերայ ոստոցն ղերգսն և զդայլայլիկսն `լորժամ արեգական շարժումն զմիջորեայն առնիցէ, երգէ և հնչեցուցանէ ձայնիւ զանտառոն, և զուղեգնացն ձայնիւք անցուցանեն»<sup>55</sup>։ Բարսեղ Կեսարացին ևս մոտավորապես նույնն է կրկնում. «Զարմանալ պարտիմք դարձեալ և ընդ քաղցրանուագ բարբառ՝ զոր գեղգեղեալ յօրինէ հեպիոն (տարընթ. հպուռն). դիա՞րդ մէջօրեայ ժամանակի դիածեակն ղոր ունի ի լանջոն՝ ձգնալ պրկէ... և այնպես անդադար դեղգեղէ դրարբառն թաղցը և հեշտ նուագովը, առաւել ջան գերգս արուեստականաց»<sup>56</sup>։ Ահա թե ինչպես են հնում բարձր դասել կենդա-

<sup>53</sup> Հ. Անաոյան, Հայերեն արմատական բառարան, Ա. Երևան, 1971, էջ 276. «ուրիչ տեղ չէ օգտադործված», տե՛ս նաև «Նոր բառգիրը Հայկազեան լեղուի», Ա, Երևան, 1979, էջ 516։

<sup>54 «</sup>Հովճաննէս Ոսկերեւանի Մեկնութիւն Բղթոցն Պաւղոսի», Ա, Վենետիկ, 1862, էջ 430։

<sup>55 2</sup>bn. N 69, Flopf 105 pt

<sup>56 «</sup>Սբբոյն Բաբադի... Ճառը», էջ 174։ Չնայած ճպուռի մասին խոսում է նաև Փիլոնը, բայց նրա մոտ այդպիսի միտք չկա։ Նա գրում է «իբը ասեն դճպռանցդ ազգբ օգով կերակրիլ» («Փիլ. Տեսական»)։ Այս միտքն օգտապործված է Եղիչեի կողմից. «Անարիւն ճպռանց նմա- նեցին, որ հրգոյն բաղցրունեամբ առանց կերակրանաց ապրին» (Ը)։ «Բան իմաստունյան» պոե- մում ես այդպես է մտածված. «Նուագօբըն կերակրեալ»։

նիների շնորքները, այդ Բվում նաև ճպուռ միջատի, որին Բոլուն են Համարել ու դետեղել սոխակի, ասպուճակի ու նրանց ցեղակիցների շարջը։

Հովհաննես Սարկավագի «Բան իմաստության» պոեմի հերոսը յուրովի հիշեցնում է թրիստոնեական եռաստվածության Սուրբ Հոգուն և կարծես միտում
է փոխարինել նրան։ Այստեղից ինթնին առաջանում է այն կասկածը, թե
արդյո՞ք Հովհաննես Սարկավագը Սարյակի միջոցով չի՞ տվել Սուրբ Հոգու
գաղափարն արտահայտող նոր ոգու պատկեր։ Այս հարցը կարող է ծագել և
առիթ դառնալ թյուրիմացությունների, եթե այստեղ դրան չարվի որոշակի
պատասխան։ Բանն այն է, որ Սուրբ Հոգին ես հաճախ նկարագրվում է նույնսլիսի հատկանիշներով, ինչպիսիներով Սարյակը։ Օրինակ, Գրիգոր Նարեկացին «Գալստեան Հոգւոյն» տաղում այսպես է ներկայացնում նրան.

Հոգի խորհրդու և հանճարոլ...57:

Այստեղ հեղինակը նկատի ունի այն տեսարանը, ուր Սուրը Հոդին հրեդեն լեղուներ է նվիրում առաքյալներին և նրանց հետ ներկա դտնվողներին։
Բանաստեղծն էլ նրան համարում է «Եւβնադի շնորհաց», «գիտութեան» «իմաստութեան», «հանճարի» ստեղծող ու հովանավոր։ Բայց, ինչպես տեսանը,
Հովհաննես Սարկավագը, Սարյակին համեմատելով առաքյալների հետ,
նշում է, թե նա այնտեղ չի եղել և հրեղեն լեղվով չի պարդևատրվել։ Հետևապես հեղինակը որոշակի դիտակցությամբ է տարբերել իր հերոսին թե առաքյալներից և թե Սուրբ Հոգուց։ Բացի դրանից, Սարյակն ու Սուրբ Հոգին միանդամայն տարբեր են նաև իրենց բոլոր առանձնահատկություններով։ Եթե Սուրբ
Հոդին աղավնակերպ է<sup>58</sup>, պոեմի հերոսը՝ սարյակակերպ է, եթե Սուրբ Հոգին
անմահ է, ապա երկրորդը՝ մարդկանց նման և՛ մեռնող է, և՛ հարություն առնող, եթե առաջինն ի սկզբանե աննյութական է, ապա երկրորդը նյութական է՝
վերահած դերընականի, եթե առաջինը եռաստվածության բաղկացուցիչներից
մեկն է, ապա երկրորդը կապ չունի նրանց միասնության հետ, եթե առաջինը
արվեստների բաշխողն է, ապա երկրորդը՝ ստեղծողը՝ այն էլ՝ աշխատանըով,

<sup>57</sup> Գրիգոր Նաբեկացի, Մատենագրութիւնը, Վենետիկ, 1840, էջ 479-480:

<sup>58</sup> Մատքինոսի Ավհատրանում ասված է, «Եւ իրթև մկրանցաւ Ցիսուս, ել վազվաղակի ի ջրոյ անտի, և անա բացան նմա երկինջ, և հանս գՀոգին Աստուծսյ՝ դի իջանէր իրթև զաղանի և դայր ի վերայ նորա։ Եւ անա ձայն յերկնից որ ասէր, դա է Որդի իմ սիրելի՝ ընդ որ նանհցայո (Գ, 16, նմմա, Մարկոս, Ա, 10, Ղուկաս, Գ, 22, Հովնաննես Ա, 32)։

նթե առաջինը Հոգևոր Հասկացությունների մարժնացուժն է, ապա Սարյակթ նյութական՝ բնության-տիեղերբի և այլն։

Պարզ է, որ Հովհաննես Սարկավագն ստեղծել է բնության ուժերի մարմնավորման և Հովանավորի մի նոր կերպար՝ Հեթանոսական խառնվածքով։

Քննված փաստերը թույլ են տալիս պնդելու, որ, իրո՛ք, Հովհաննես Սարկավագն իր պոեմը գրել է հին սկզբնաղբյուրների և հատկապես Աղևքսանդրի ու Փիլոնի «Յաղագս թան ունել...» երկի գաղափարների օգտագործմամբ, ինչպես և սեփական իմացությունների շնորհիվ դրանց զարգացմամբ։ Ըստ որում, Մարչակի կերպարը ոչ Թե բնական Թոչունի գեղարվեստական վերարտադրությունն է, այլ՝ բնականի հիման վրա սահղծված գերբնական էակի։ Այն՝ իր ամբողջությամբ (պոեմի առաջադրած Հարցերի առաջին իմբի առումով) փաստորեն ստեղծագործական մի նոր ու ինքնատիպ կերպար է Հայ միջնադարյան դրականության մեջ, որի քբիստոնեական ձևի տակ վերակենդանացել է ճերանոսական ոգի։ Քբիստոնեական ձև *ասելով նկատի ունենը Սարյակի* քահոմագ ժամափահախոսու<u>հ</u>յուրը, չատիամբո դրմեի ը դրմարչա<u>իարս</u>բ աստվածաշնչային դրույթներն ու առասպելները պաշտպանելու և տարածելու նպատակով։ Դրանք աստվածարան բանաստեղծի պատկերացումներն ու Հավատրի արտահայտություններն են։ Հեթանոսական ոգի ասելով նկատի ունենք Սարյակի՝ արվեստի բնագավառի ստեղծող, սովորեցնող լինելը՝ իբրև բնության ներկայացուցիչ։ Դրանք արդեն դիտնական-բանաստեղծի պատկերացումներն ու համոզմունըներն են։ Այս միասնության մեջ է հեղինակի մեծությունը և պոեմի իսկական արժերը։

Պետք է ասել, սակայն, որ այս կապակցությամբ հրապարակի վրա են նաև ոչ ճիշտ կարծիքներ, որոնց հարկ ենթ համարում անդրադառնալ հաջորդ

toppout:

# Դ. Ոչ նիշա կարծիքներ «Բան իմաստության» պոեմում զարգացված առաջին խմբի նարցերի մասին

Պոհմի հիմբում ընկած սկզբնաղբյուրների բացահայտված չլինելը առիթ է հանդիսացել մի շարջ սխալ կարծիջների, որոնք ուժի մեջ են նաև այսօր։ Արդեն նկատեցինը, Թե ինչպես նախ Մ. Արեղյանը, ապա նաև ուրիչ մասնագետներ այնպես են կարծել. Թե պոհմում առկա բոլոր նոր ու առաջավոր մրտթերը հղացել ու լուծել է Հովհաննես Սարկավադը, մինչդեռ դրանք առնված են Աղեքսանդրի, Փիլոնի և այլ Տին Տեղինակների աշխատություններից և զարգացված Հեղինակի դիտողությունների օգնությամբ։ Առեասարակ այն տպավորությունն է ստեղծվել, որ «Բան իմաստության» պոեմի հեղինակը բնությունն ընկալել է այնպես, ինչպես կընկալեր ժամանակակից առաջավոր ելնող որևէ հավատացյալ։ Դա ևս հիշտ չէ, որովհետև նման պատկերացումների սկիզրը Ֆ. Էնգելսր դիտում է XVI-XIX դարերում դարդացած բնագիտության ոլորաներում։ Խոսելով XVIII դարի կապակցությամբ նա գրում է. «Ինչքան XVIII դարի առաջին կեսի բնագիտությունն իր իմացությունների ծավալով և նույնիսկ այումի արստեմ ատրզացիայով ավելի բարձր էր հունական հնազարից, նույնքան էլ այն զիջում էր նրան այդ նյութին իդեապես տիրապետելու իմաստով, բնության նկատմամբ ընդհանուր հայացրի իմաստով։ Հունական փիլիսոփաների համար աշխարհն ըստ էուβյան բառսից ծագած, դարգացում ապրած, դոլացած ինչ որ մի բան էր։ Մեր կողմից բննարկվող ժամանակաշրջանի բնախույզների համար աշխարհը մի ինչ որ ջարացած, անփոփոխ, իսկ մեծամասնության համար միանգամից ստեղծված բան էր։ Գիտությունը դեռ խորն ընկղմված էր թեոլոգիայի մեջոնց։ Հետևապես, միանդամայն անհնարին կլիներ կարծել, թե Հովհաննես Սարկավագը «ամենայն մանրամասնությամբոն, «ինչպես մի բնագետ»<sup>6)</sup> ուսումնասիրել է «իրական թռչունին»<sup>62</sup> և հանգել այն բոլոր առաջավոր մաջերին, որոնջ առկա են «Բան իմաստության» պոեմում։ Սա՝ ընդհանրապես։

Մ. Արեղյանի մոտ տեղ են գտել նաև առանձին ոչ հիշտ մեկնաբանու-

Manhaha:

Այստեղ առաջին Հերթին կկաժենայինը անդրադառնալ նրա պաշտպանած այն կարծիջին, ին Հովհաննես Սարկավագը «արվեստի ծագժան ժասին մի նոր տեսություն է առաջ բերել։ Մինչդեռ ըստ նին կրոնական նայացրի՝ արվեստի աղբյուրը «Հայանությունն» է, նա բանաստեղծությունը Հաժարում է թնության նժանողություն և ներբողում է բնությունը»։ Այնունետև, նա տարելով որոշ բննություններ, եզրակացնում է. «Այսպիսով ժիսովում է Հայտնությունն իբրև մարդուս արվեստի աղբյուր, և Տնարավոր է լինում արվեստր Տամարել բնության նմանողությամբ սովորովի։ Ահա Թե որպիսի գրույթներով է մտածել մեր Քերթողը...»68։ Մ. Արեղյանը, որելով հարցի հակադրության եղանակով լուծված անսնելու այս միտքը, կատարում է նաև հատուկ վերապամություն, որպեսզի ընթերցողը չկարծի, թե «Սարկավագ Վարդապետը մերժում է ընդհանրապես հայտնությունը։ Այդ դեռ շատ վաղ էր նրա դարի համար, երբ իշխում էր մեծ բարեպաշտությունը։ Նա ընդունում է կրոնական Տայտնություններն իրրև ձշմարիա եղելություններ և իր բերթվածի մեջ հիշատակում էլ է տոաթյալներին եղած հայտնությունը վերնատանը Հոգեգալստին. «որպէս և այլ տնահսականջն». այսինջն՝ Քրիստոսի մարդեղության վերաբերյալ հայտնությունները, որոնք ասվում են նաև «տնօրինականը»։ Նա այդ հին տեսությունը չի ընդունում մարդկային արվեստի-երաժշտության ու բանաստեղծության նկատմամբ»<sup>64</sup>։ Իր այս կարծիթը Հաստատելու նպատակով Մ. Ա.բեղյանը «Բան իմաստության» պոհմից վկայակոչել է հետևյալ տողը.

Արդ կացի ի բնականին, որոյ պարգեն է յայանութիւն...

Ապա նա անժիջապես եզրակացրել է. «Այդ կնշանակի բնականի ժեջ մնալու հետևանքով է արվել նրան (իժա՛ Սաբյակին—Ա. Մ.) երգելու շնորհքը, կամ նրա արվեստի ներջնչումն «բնականի պարզև է», արդի բառով ասած բնատուր է»<sup>65</sup>։

Պետք է ասել, սակայն, որ պոեմում ոչ մի խոսք չկա հայտնության շնորհիվ ստեղծագործելու, մուսայի և նման այլ պատկերացումների, մանավանդնրանց ըննադատության ու ժիստման մասին։ Դա առաջացել է Սարյակի կերպարի այլարանական կողմը չնկատելու, չուսումնասիրելու, ուստի և բնություն

<sup>59 4.</sup> Warfu, S. tagbju, byd. mefu., by 71-72,

<sup>60</sup> U. Upbajwa, bp4kp, 7, 4, 76:

<sup>61</sup> barja mbgaid:

<sup>62</sup> bnight integned, by 75:

<sup>63</sup> Timeste integnet, by 77:

<sup>64</sup> Smile inliqued, to 74:

<sup>65</sup> U. Upbayma, bphbp, U. ty 74. phageman akpb te

բառը տարբեր իմաստներով չընկալելու պատձառներով։ Այժմ կարող ենջ պնդել, որ Մ. Արեղյանի հիմբ դարձած բնությունը իսկական բնությունն էլ վերակաս չունի, այլ՝ կրոնական հասկացություն է, իսկ ճայանությունն էլ վերաբերում է ոչ Բե ստեղծագործական չնորհր պարգևելու մասին եղած հին պատեկերացումներին, այլ Քրիստոսի մարդեղությանը։ Ուստի վերջինիս նպատակն էր, ըստ բանաստեղծի, ոչ Բե Սարյակին երգելու չնորհր ընծալելը, ինչպես բացատրում է Մ. Աբեղյանը, այլ՝ մարդկությանը հավերժական մահից փըրկելը և նրան օգնելն առհասարակ։

Մ. Արեղյանի վրիպած լինելը ցույց տալու նպատակով նախ հիշենք բնություն բառի օգտագործման հետևյալ առումները, ուր նրանք ունեն զուտ կրոնական բովանդակություն. «Որով և բնականդ իսկ էք նորա (Աստուծոլ) ընտանութեամբ, ըստ քրիստոսական հաւատոցն»<sup>66</sup>: «Ջի նոքիմբը աստուածեղէն բնութեանն լինիցիմք հաղորդակիցք»<sup>67</sup>: «...երեք անձինք և մի բնութեւն մի աստուածութեւն»։ «Նոլն է Աստուած և մարդ ասել և երկու բնութեւն Քրիստոսի»։ «Նա ըստ բնութեան որդի է Աստուծոլ, իսկ մեք ըստ շնորհի. մեք ըստ բնութեան եմք որդիք Ադամալ». «...աստուածեղէն բնութեանն լինիցիմք հաղորդակիցք». «Աստուծոլ բնութեամբ է տէրն անուն». «Ոչ ասեմք դմի բնութեւն՝ պլտակութեւն էութեանցն շփոթելով» և այլն<sup>68</sup>։

Ինջնին հասկանալի է, որ Հովհաննես Սարկավագն էլ կարող էր իր պոեմում բնություն բառն օգտագործել և՛ իսկական իմաստով, և՛ կրոնական։ Այն բոլոր դեպքերում, երբ նրա ելակետն Աղեքսանդրն է՝ նա նկատի է ունեցել իսկական կան բնությունը, իսկ այն բոլոր դեպքերում, երբ նա խոսում է կրոնական-աստվածաշնչային պատկերացումների մասին, նրա նշած բնությունը լոկ կրոնական իմաստ ունի։ Համոզվելու համար, մասամբ կրկնելով, հիշենք պոեմի այն հատվածը, որից առնված է Մ. Աբեղյանի վկայակոչած տողը։

Զաւանդըն պահեցի և տուգանաց ո՛լ ըղգացի. Չշինեցի՛ ես աշտարակ, ղի յոդնակի դարձեալ մեղայց, Կամ ընկալայց ըղպատուհաս՝ նըմանապես բանաւորացդ. Միոյ շրքան և բարբառոյ բազմատեսակ բաժանելոյ, Հղչար կամացըն միուքիւն այնու ի բաց անչատելոյ, Ջի և բաղմացն է միուքիւն նըմանապէս պարսասելի, Փոխադարձիլ յո՛լ բընաւոր ըստ մեղանացըն շահեցման։ Աշդ, կացի ի բնականին, ուղ պաւգեն է յայտնութիւն, Որ ի լըման ժամանակաց ընժայեցաւ փոթու հօտին. Հնձեռեցաւ նոցա բաղում, ղի կոչեսցին բաղումջն ի մին, Ջոր միովըն կորուսին՝ հակառակաւբըն շահեսցին. Որպէս և այլ անտեսականջն, որով կեցաթ ի մահուանէ,

Քոլնիկն այստեղ, ինչպես վերևում էլ տեսանը, իր ձայնային առավելու-Քյունները կապում է արարչագործության նախնական վիճակի և աստծու պատգամները պահելու հետ. «Զաւանդն պահեցի» և «Կացի ի ընականին» դարձվածջները լոկ այդ կրոնական պատկերացման իմաստն ունեն, և այդտեղ

<sup>66 «</sup>Նոր բառգիրը Հայկադեան լեզուի» Ա, Երևան, 1979, էջ 495-499։

<sup>67</sup> buch integrit:

<sup>68</sup> built updung

ընդարույս բնության դաղափար բոլորովին չկա։ Դա առավել անվիճելի է դառնում, երբ ծանոթանում ենք նրա իմաստը բացահայտող «հայտնություն» բառի էությանը։ Մ. Աբեղյանի վկայակոչած տողին անմիջապես հաջորդող աողում ասված է, թե նչված հայտնությունը տրվել է «Փորու հօտին», «ի լբր-ման ժամանակաց»։ Արդ ի՞նչ են նչանակում այս դարձվածքները։ Երկուսն էլ ասավածաչնչային-ավետարանական ըմբռնումներ են՝ կապված Քրիստոսի դաղափարի հետ։ Այսպես, Ղուկասի Ավետարանում Քրիստոսը, համբարձվերուց առաջ, դիմելով իր աշակերտներին և հետևորդներին, ասում է. «Մի երկնչիր, ճօտ փոքրիկ, դի հահեցաւ Հայր ձեր տալ ձեղ դարջայութիւն» (ԺԲ, 32)։ Դա այնքան կանոնիկ դարձվածք է, որ թարդմանությունների մեջ համապատասիան հատվածը դրվում է «Փոքրիկ ճօտը» ենթախորադրի տակ<sup>69</sup>։

Այդ թեմայով Գրիգոր Նարեկացին գրել է մի դողարիկ տաղ, ուր նկարա-

գրվում է հույն փոբրիկ հոտի տիսուր վիճակը.

Այն փոքրիկ ճատին արամեալ, Վատկա արտասուաց բղիսեալ... —Որ ես հայր որրոց յուսով, Ո՞ւմ լանձն արարեր զմեզ...<sup>70</sup>։

Թե, իրո՛թ, պոեժի ըննվող տողերում Հովհաննես Սարկավագի խոսքը վերաբերում է Քրիստոսի մարդեղությանը, դա երևում է նաև այնտեղ առկա «Ի լրման ժամանակաց» արտահայտությունից, որը ևս աստվածաշնչային է և հանդիպում է Պողոս առաքյալի «Բղթերում»—վերաբերելով մարդարեների դուշակություններին՝ Քրիստոսի աշխարհ գալու վերաբերյալ. «Այլ իբրև եկն լբումն ժամանակին առաքեաց Աստուած զորդին իւր որ եղև ի կնոջէ» (Առ Գաղատացիս, Դ, 4), կամ՝ «ի անտեսութիւն լբման ժամանակաց թովանդակել դամենայն Քրիստոսիւ որ ինչ լերկինս և որ ինչ լերկրի ի նոյն» (Առ Եփեսա-ցիս, Ա, 10)։

Ալսպես, ուրեմն, Մ. Աբեղյանի վկայակոչած առղում «բընականքն» բաոր նկատի ունի արարչագործական անաղարտ վիճակը (և ոչ Թե ընդաբույս բնությունը), իսկ «Յայանութիւն» բառը՝ Քրիստոսի մարդեղության և աշխարհ գալու առասպելը (և ոչ Թե ստեղծագործական որևէ ոգու կամ մուսայի երևալը)։ Այդ հայտնությամբ աշխարհ եկած Քրիստոսն էլ կոչված էր ոչ Թե Սարյակին երգելու շնորհը պարգևելու, այլ մարդկությանը սատար դառնալու։ Առհասարակ էլ, պոեմում բանաստեղծը բոլորովին չի անդրադարձել ստեղծագործական առումով հայտնության այն տեսությանը, որ վերագրվում է նրան։

Մ. Աբեղյանը Հովհաննես Սարկավագին է վերագրում նաև այսպիսի միտը. «Մարդս զարդանալով բարձրացել է մտավորապես, հեռացել է բնական վիճակից, ընկել է «ոչ բնաւոր»—ոչ-բնական, անբնական վիճակի մեջ Հենց այդ պատճառով նրա արվեստն, ըստ Սարկավագ Վարդապետի, բնա-ծին չէ...»<sup>71</sup>։

Դժվար է համաձայնել այս կարծիջի հետ, որովհետև Հովհաննես Սարկավագը չի ասել, Թե մարդու դարգացումն անբնական երևույթ է, իսկ նրա արվեստն էլ բնածին չէ։ Ընդհակառակը, «Բան իմաստության» պոեմի համա-

<sup>69</sup> Junp humhapaha, kedhadha, 1969, ke 235;

<sup>70</sup> Trhan burkhugh, Sughp, behab, 1957, 19 98:

<sup>71</sup> U. Upbajua, bp4bp, 7, 15 74:

ձայն, և՛ կենդանիները, և՛ մարդիկ բնական արարածներ են՝ օժաված ստեղծագործելու սնփական կարողություններով։ Այլ բան է, երբ նա այդ պատկերացումները Տիմնավորում է մեղանչականության դոդմաների օգնությամբ։ Ըստ այդմ է, որ թոչունը արարչագործության բնական վիճակին հաստատ մնալով, չի կորցրել աստծու տված շնորհները, իսկ մարդը կորցրել է մեղանչելու (և ոչ թե դարդանալու) պատճառով։ Հետևապես նա պիտի հանապազօրյա մեղսաջավությամբ ձգտի բարձրանալ դեպի նախկին վիճակը, թաջ իմանալով, որ երբեք չի հասնելու այդ վիճակին («ի բնականին»)։ Այս կապակցությամբ ուշադրավ է Ա. Մադոյանի և Հ. Միրզոյանի դիտողությունը, որի համաձայն Դավիթ Անհաղթի «Սահմանաց գրքի» անանուն մեկնությունը պատկանում է Հովհաննես Սարկավագին։ նրանք իրավացիորեն իբրև փաստարկ վկայակունի են մեկնիչի հետևյալ միտքը. «Եւ ժանիր, որքան և ջանալ մարդն լիմաստասիրութիւնն, չկարէ ելանել լայն, որ ունէր նախքան զմեղանչելու վասնդի օտարացաք ի բնականէն»<sup>72</sup>։ Այստեղ էլ բնականը մեղսագործությունից առաջ եղած արարչական վիճակն է, որից մարդն օտարացին է մեղանչելու պատճառով։

Մ.Երեղյանը «Բան իմաստության» պտեմի հիմնական գաղափարները համարելով սոսկ Հովհաննես Սարկավագի բնագիտական դիտումների արդյունը, սխալ պատկերացում է կազմել Գրիգոր Նարեկացու մասին։ Նրա Տամաձայն վերջինս «բնությունն զգում է ներ հայեցական-ինտուիտիվ կերպով. նա ընությունից վայրկենական տպավորություն ստանալով՝ անմիջական ծանոթեություն է ունենում նրա մասին և այդ ինչպես և իր դիտակցության մեջ ծնված մի միտը կամ մի հուշիկ,-արտահայտում է բանաստեղծորեն ինքնաբուխ և արագ ծագած պատկերներով։ Այսպես չէ Մարկավագ Վարդապետի համար։ Սա էլ հարկավ, տպավորվում է բնությունից, բայց նրան մատչում է հրկար դիտելով այն, խորքելով և դատելով, ուսումնասիրելով և եզրակացություն Տանելով նրա մասին։ Այսպես վարվում է նա իրրև իմաստասեր, և որովհետև նա միաժամանակ և բանաստեղծ է, «իր այսպիսի հոգեկան գործուննությունը ձևավորում է բանաստեղծորեն»<sup>73</sup>։ Պետր է ասել, որ դա էլ այդպես չէ, որով-Տետև Հովհաննես Սարկավագի պոեմի մեջ առկա իմացությունները ոչ Թե լոկ նրա դիտարկումների արդյունըն են եղել, այլև նախորդ սերունդների՝ ընդհուպ մինչև Հեթանոսական հեռավոր ժամանակները։ Դրանք մատչելի են եղել նաև Գրիգոր Նարեկացուն. նրա ստեղծագործություններում ևս կարելի է ցույց տալ բնագիտական-կենսաբանական մեծահարուստ գիտելիջներ։ Չմոռանանը, որ նա էլ և՛ իմաստասեր էր, և՛ բանաստեղծ։ Տարբերությունը նրանց աշխարհայացջների մեջ է, որը պիտի բացատրվի նրանց ապրած ժամանակների և միցավայրերի միջև եղած տարբերություններով։

Մ. Արեղլանն ուշադրություն է հրավիրել նաև «Բան իմաստության» պոհմում դրսևորված սոցիալական մոտիվների վրա, որոնք, իրո՛ք, կան։ Սակայն այստեղ էլ նա վրիպել է՝ ցույց տալով այնպիսի փաստեր, որպիսիք հեղինակի մոտ չկան։ Ըստ Մ. Արեղյանի Բանաստեղծը (կամ Վարդապետը)։ իրը Թե, դտնում է, որ աստվածաշնչային հայտնի «մեղջն՝ ինթը չի դործել»։ «Նա չի հասկանում, Թե ինչո՞ւ ուրիշների մեղջերի համար ինջը պիտի

<sup>72 «</sup>Բանրեր Երևանի համալսարանի», 1930, № 1, էլ 119:

<sup>73</sup> U. Upbajus, bulbu, 4, 1, 750

պատժվի»<sup>74</sup>: «Այն միտքը, թե ինքն իրըն մարդ մեղքի տակ է ծնված և բնականից զրկված»<sup>75</sup>, դառնում է մտատանջությունների առարկա և բանաստեղծին մղում ավելի համարձակ մտքերի։ «Բանաստեղծը... չի ըմբռնում այն, որ ուրիչների մեղջերի (Ադամա մեղքի և աշտարակաշինության) համար ինքը պիտի պատժվի, և մի վայրկյան նա ըմբոստանում է Ադամա մեղքի դեմ և թվում է, թե նա պիտի մերժեր այն։ Բայց այդ հնարավոր չէր XI դարում՝ առանց ընկնելու թոնդրակեցոց աղանդի մեջ»<sup>76</sup>։

Պիտի նկատել, որ այս բոլորը ԲյուրիմացուԲյան արդյունք է, որովհետև պոեմում ո՛լ բանաստեղծը, ո՛լ Վարդապետը նման տրամադրուԲյուն չեն արտահայտում. ընդհակառակը նրանց խոսքը ներծծված է աստվածաչնչային հավատքով։ Համողվելու համար ընդօրինակենք Վարդապետի հակաճառու- Բյան հետևյալ տողերը, որոնք հարձած են իսկական հավատացյալի կրոնական պատկերացումներով ու առօրյա ապաշխարանքի դրվատմամբ, ինչպես նաև իրեն խանգարող Սարյակի որոշ քննադատությամբ.

ձանապատի աստ գամ նրստիմ, զի օգտնցայց Հանդարտունեամբ,
Ասացից և իմացայց զի մի՛ եղէց ընդվայրատանջ,
Աշխատեցայց անշահարար ունայնասոյը աստանդունեամբ,
Բազմադիմի վնասուն ձրգմամբ, որ հանդիպի ի մէջ մարդկան։
Դու նեղես զիս անձանձիր՝ որպէս գրտեալ յինէն վընաս,
Դատախաղես աղաղակաւ՝ որպէս օրէնն է զըրկելոց,
Ատենաբար առ դատաւորն սաստիկ զինէն ամբաստանես
Կամ քէ կարձես գիս քրշնամի՝ օտարապէս քեղ մարտուցեալ.
Ջորմէ սիրեմրդ արրտընջեմ, դի աստ կրեցի դոր ասացիդ,
Նաև այսու ևս աշխատիմ, դի մուրհակաւ ամբաստանեմ,
Ֆոլով ժամըս պարապետլ ի գրով ձեռին ըզքէն տրտունջ.
Լղկարևորսըն մոռացեալ, որով ասրէ անձն ու մարմին,
Լզմերձն առ նոյնըս խափանեալ, որով լինի իմաստնանալ,

Այսինըն՝ ես անապատն եմ նախընտրել, կամովին զրկվելով առօրյա պետքերից, մերձավորներից, դու եկել՝ խանգարում ես ինձ քո անվերջանալի «աղաղակաշ», ինձ կարծելով բեզ Բշնամի։

Ստեղծագործական Հնարանքների Բելադրանքով երբեմն էլ Վարդապետն է Հանդիմանում Սարյակին, դարձյալ Հավատարիմ քրիստոնեուԲյան դոգմա-

ներին։ Հիշենը «Վասն Լեշկէին...» հատվածը.

Այլև զայժմուս իսկ պատահումն ոչ լրռեցից աշտաբեշել, Ըզնախանօշըն փոխազգեստն ու յետ յանցմանն ընձեռեցաւ Ապացոյց մեռելութեանն և գուչակիչ ունակութեան, Ըզվեշաշկուս ինձ նամունակ զայս աշաշեալ դու անպիտան, Զի ի քո բանսդ անդ ըզբաղմամբ նեշկեաւ սաստիկ այս մելանաւ։

<sup>74</sup> bacit mbanut, by 79:

<sup>75</sup> buigh mbynut, tg 78:

<sup>78</sup> beigh unbequed, 1, 80:

Այս մեղադրանքով նա կաժենում է Սարյակին ասել, որ նրա պատճառով ինքը ջղայնացել է, շփոխվել և թանաքը թափել՝ իր մաշկեղեն վերարկուի վրա։ Այն վերարկուի, որն աստված էր տվել Ադաժին, դրախտից արտաքսվելիս իբրև վերակենդանանալու, վերածնվելու խորհրդանշան։ Ավելացնենք, որ այո միտքն էլ Հովհաննես Սարկավագը վերցրել է Փիլսնից։ Վերջինս դրան անդրադարձել է «ընդէ» աստուած պատմունանս մաշկեայս առնէ Ադամայ և կնոջն, և զգեցուցանէ գնոսա»<sup>77</sup> ենթախորագրի տակ։

Մ. Արեղյանը, կաժենալով իր կարծիքը նաև ուրիշ փաստերի օգնությամբ հիմնավորված տեսնել, գրում է. «Գժրախտարար մեզ չեն հասել Սարկավագ Վարդապետի ուրիշ բանաստեղծությունները, որ տեսնեինք, Թե ինչպես է գործադրել նա իր տեսությունը»<sup>78</sup>։ Պետք է ասել, որ հետո լույս է տեսել հեղինակի մի նոր տաղը, որի մեջ նա հանդես է գալիս ոչ Թե Աղամա մեղջի դեմ, այլ որպես աստվածաշնչային նույն ղոգմաների հավատարիմ պաշտպան ու

բարոզիլ։ Անա որոշ տողեր այդ բանաստեղծությունից.

3իսա՛ւս, Հաւր միածին, ղուգապատիւ և գոյակից, բան և ծնունդ...
Հա՛ս յաւգնութիւն վշտագնելոյս յախաից մեղաց և չառութեան,
Առա՛ առժանի ողումութեան գանձամբ ընդւողս կուստեան.
Նախնոյն ճեստողի եղէ ծնունդ՝ նաււ ճանկունակ աւբինազանց.
Նոյն անեցեալ յիս շառութիւն յոգնապատիկ ի սպանողէն...
Ծանեա՛ այժմ գտուգանս մոլուութեան յետ վտանգի աղքատութեանս,
Ի բեզ դիմեցի, Հա՛ յր բարեգուն, ամենառատ, Տէր սեղանոյ իմաստունեան,
Խնայեա՛ յիս բաղցրունեամբ աստուածայնով՝ որպէս յորդին յայն անառակ

Նուռ՛վ պատմունանաւ գիս զաւդաւեա և մատանետւ Հայրականաւ Գողամ դարՀուրագին յորժամ յիչեմ դփարթամութեանն դՀայրենեացն իմոց վատնումն...<sup>79</sup>։

իսկ ենե դիմելու լինենը Հովհաննես Սարկավագի դավանաբանական բնույնի ստեղծագործունյուններին և աղոնջներին, էլ ավելի կհամոզվենք նրա ուննցած նույն պատկերացումների անհողդողդունյան հարցում։ Տեսականորեն կարելի է ընդունել անգամ, որ նոնդրակեցիական մտջեր կարող էին լինել Վարդապետի հակաձառունյուններում, սակայն, դրանք Հովհաննես Սարկա- վագին վերագրվել չէին կարող, որովհետև նրա գաղափարախոսը Սարյակն է, իսկ ջննադատելի կերպարը՝ Վարդապետը՝ մեղավոր մարդկունյան ներկայա- ցուցիչը։

Սոցիալական տրամադրություններ կան Սարյակի՝ որպես իրականությունը քննադատողի մոտ, չափված քրիստոնեական մահացու մեղքերի տարոդունակ ըմբոնումների վրա։ Դրանք էլ վերաբերում են առհասարակ բոլոր ժամանակներին։ Ահա մի նմուշ, համապատասխան դրվագից, ուր Սարյակը մեղադրում է մարդկությանը՝ Աղամի և աշտարակաշինության հանցագործու-

թյունների պատճառով.

<sup>77 «</sup>Փիլոնի Երբայեցայ Մեացորդը ի Հայո», Վենետիկ, 1826, էջ 35։

<sup>78</sup> Մ. Արեղլան, *հշվ. աշխ., էջ 75* ։

<sup>79</sup> U. Uprunfundjunt, byd. myfu., 12 325-326;

Աստուածութեանըն ցանկացայք, զու ունէիք՝ զայն կուուսէք, Ցեւկինս ելանելով՝ մեւձ առ դժոխըս սողացէք, Ձեռնաւկելով առ նոխանալ՝ աղքատացայք և տնանգացայք, Առ գեւակայսն ամբառնալով կուծանեցայք ի ստուին վայւս, Առ մեծ փառըս դիմեցմամբ՝ վեւչոտնեցայք աստ առ մեզ... Փուշ և տատասկ ձեզ՝ փոխաւէն, զի չսիւեցէք ըզփափկութիւնն, Մանու վնիռ ձեզ՝ նատուցումն, զի չախուժէք ըզկեանս անեղծ...

Այս տողերում առկա ընդհանրացումների մեջ կարելի է տեսնել աստվածամարտ բոլոր ուժերի գաղափարական խտացումը, որոնք, սակայն, Հովհաննես Սարկավագին վերագրվել և նման մի այլ տեսքով կոնկրետանալ չեն կարող։

ԱՀա Թե ինչպիսի Թյուրիմացություններ են ծնվել «Բան իմաստության» սլոեմի շոշափած Հարցերի առաջին խմբի մեկնաբանությունների ժամանակ՝ այն պատճառով, որ նրա հիմքում ընկած սկզբնաղբյուրները պարղարանված չեն եղել։ Ըստ երևույթին, այդ հարցում ակամայից դեր են խաղացել 1940-ա կան Թվականներին եղած սոցիոլոգիական սխալ հայացքները, ինչպես նաև հայկական Վերածննդի գաղափարն ավելի ամուր հիմքերի վրա դնելու պա հանջը։ Ինքը՝ Արեղյանն այդ պոեմին անդրադարձել է հատկապես վերջին հար ցը հիմնավորելիս<sup>80</sup>։

### b. «Բան իմաստության» պոհմում բաrծrացված հաrgերի երկրորդ խումբը

Պոհմում որոշակի սահման չկա առաջին և երկրորդ խմբերին վերաբերող հարցերին հատկացված հատվածների միջև։ Այն ընկած է միջին մասերում, որտեղ հեղինակն աստիճանարար շնորհների։ և արվեստի հարցերից անցում է կատարում դեպի այս երկրում մարդկանց ու կենդանիների համատեղ գույատեման և ներքին հակամարտությունների հարցերը։ Այդուամենայնիվ, կարելի է ասել, որ հարցերի երկրորդ խումբը «Վասն Լեշկէին...» հատվածից արդե՛ն սկսվում է, իսկ հաջորդ՝ «Հաւն պատասխանէ ամբաստանաբար առ Վարդապետն» հատվածն ամբողջապես նվիրված է դրան։ Վարդապետն այսպես է սկսում իր խոսքը Սարյակի այդ ամբաստանականի կապակցությամբ։

Դարձաւ պատասխանհաց բոլոր բանիցս ասացելոց Երադադոյն բան դոր լրւաւն, ապաբանհաց Հադներդութեամբ. Ծանոյց ինձ նաւաստեաւ կուովակի աստադրութեամբ Զիմաստրս խունւդոց մեզ ընդ միմեանրս բնակութեան։

ԱՀա բուն Հարցը, որից էլ Հյուղավորվում են են թահարցերը։ Ի՞նչ է նշանակում այդ Համատեղ գոյակցությունը, ինչո՞ւ են դրանում մեղավոր մարդիկ, ինչպե՞ս են տուժել նրանք և կենդանիներն այդ մեղավորության պատհառով, որքա՞ն ծանր է կենդանիների վիհակը՝ մարդկանց հալածանջներից, և ինչքա՞ն մեղավոր են նրանք կենդանիների առջև։ Կենդանիների և մարդկանց համատեղ գոյակցության հարցի մասին Սարյակն այսպիսի պատասխան է տայիս, դիմելով Վարդապետին.

<sup>30 «</sup>Shahhuappe 2002 9th, 1944, N 1-2, to 31-60:

Լո՛ւր և դու իմոց բանից, արդարախօս դատեցելոյս,
Իմ և ձեր է այս աշխարհ, յորում և դուք էք պանդրիստեալ.
Ընտանի և սեփհական ըստ որում էրըն բնակութիւն
- Ի յարարչէն մեզ աւանդեալ՝ տեղի ուսման և աձեցման.
Յարմարական մեզ առ ի պէտս՝ որպէս ունիմք ըղկազմութիւն.
Դուք ըզձերըն տուժեցայք՝ վասն յանցման առ արարչին...
Առ մեծ փառըս դիմեցմամբ՝ վերջոտնեցայք ա՛ստ, առ մեզ...

Այսինըն՝ մարդիկ Հանցանը գործելով, զրկվել են դրախտից և պատժվելով երկիր եկել կենդանիների Հետ նրանց բաժին տարածքում ապրելու։ Ո՞րն է այդ Հանցանքը։ Նորից Ադամի և աշտարակաշինության մեղջերը.

Աստուածութեանըն ցանկացայթ, ղոր ունէիք՝ դայն կորուսէջ,

3երկինս ելանելով՝ մերձ առ դժոխըս սողացէը...

Այդ մեղջերի պատձառով, ըստ Սարյակի, տուժել են ոչ միայն մարդիկ, այլև իրենջ՝ կենդանիները.

Արդ մեզ և ձեղ առհասարակ եղէք գրտիչըք կորըստեան,

Ձի և ընդ մեր իսկ տուգանաց պարտիք համար տալ արարչին։

Արդ, որտեղի՞ց են այս դատողությունները՝ մարդկանց և կենդանիների Համատեղ բնակության վերաբերյալ։ Այս Հարցին պատասխանելու առումով կարևոր նշանակություն ունի Հետևյալ տողը.

իմ և ձեր է այս աշխարհ, յորում և դուբ էր պանդրխահալ...

Այս տողի համաձայն մարդիկ և կենդանիներն այս աշխարհում պանդուխաներ են։ Պարզվում է, որ այս միտքն էլ առնված է Փիլոն Աղեքսանդրացուց։ նվսերիոս Կեսարացին, թվարկելով Փիլոնի երկերը, նշում է. «Է նուտ և ճառ վասն պանդիստութեան»<sup>81</sup>։ Ըստ այդմ, Փիլոնի երկերի մեջ հանդիպում ենք այսպիսի ենթախորագրի. «Ընդէ" ասացաւ... պանդուխա լիցի զաւակ քո յեւկիւ ոչ յիււում»։ Այս հարցին հաջորդում է հետևյալ պատասխանը. «... դի մարդկան աղգ բնակեալ է յայլոյ երկրի , քանզի ամենայն որ ընդ երկնաւս է՝ Մոստուծոլ ստացուած է. և որ են ի սմա կենդանիքս, իսկապէս և բուն պանդրխտանալ առաւել յիրաշի ասասցին, քանզի բնակել յիւրեանց աշխարհ բնութեամբ ոչ ունին...»<sup>82</sup>։

Հով Տաննես Սարկավագի՝ Փիլոնից օգտված լինելը Տաստատվում է նաև Տետևյալ փաստով։ Բանաստեղծը՝ Սարյակի միջոցով կենդանիների անունից ասում է.

բայց և անմեղքըս վնասեցաք վասն ձեrոյդ ժրպբնութեան. Ի փառըս ձեr մեք գոյացեալք և վասըն ձեr ապականեալք...

ինչո՞ւ են աստծու պատգամներին հավատարիմ մնացած կենդանիները ևս պատժվել, չէ՞ որ նրանք անմեղ են։ Այս հարցի պատասխանն էլ դանում ենք Փիլոնի մոտ, որը հարց է տալիս. «Ընդէ՞r սպառնացեալ զմաrդն ջնջել, և զանասունսն ընդ նմա ապականել... քանզի զի՞նչ մեղանչէին անասունքն»<sup>83</sup>,

81 «Սահրիոսի Կեսաբացայ Պատմունիան եկեղեցայ», Վենետիկ, 1877, էջ 116։

83 Այստեղ նկատի են առնված Աստվածաշնչի հետևյալ տողերը. «Եւ չնջեաց զաժենայն հասակ որ էր ի վերայ երևսաց երկրի, ի մարդոլ մինչև յանասուն և ի ռողնոց մինչև ի թռչուն» երկնից» (Ծնունդը, է, 23)։

<sup>82 «</sup>Փիլոնի Երբայեցող Մնացորդը ի Հայո», Վենետիկ, 1826, էջ 181։ Այս կրոնական պանդիստության դաղափարի մասին տե՛ս մե՛ր հոդվածը «Պատմա-բանասիրական հանդեսի» 1980 թ. м 4-ում (էջ 278—287. հատկապես՝ էջ 278—282)։

և պատասխանում, «զի ոչ Հարկաւորապէս նախկին վասն ինքեանց եղեն անասունքը, այլ լազագս մարդկան... որոց ապականելոց, յիրաւի և նոքա ընդ սոսա ապականին...» (էջ 67)։

Այս նույն արամադրությամբ է հարցին մոտեցել բանաստեղծը՝ նաև Քրիստոսի մարդեղության և նրա տնօրինականների մասին գրելիս, երբ Սարյակն ասում է. «կեցաբ ի մահուանէ», «Ըզմեզ նուոգեցին ընդդիմակօք սխայանագն»։

Պոեմում առանձնահատուկ ուշադրություն են դրավում կենդանիների

ծանր ու Հալածական կյանքին վերաբերող տողերը.

Եւ ԱՂԷՏՔ վրշտադինք պարապատեն ըզմեզ յերկրի, ԽՈՐՇԱԿՔ և ՉԸՄԵՐՈՒՆՔ և պիտոյից պակասութիւնք, Ցաւք և խօթութիւնք և տարաժամ մահու արկուածք...

Պարդվում է, որ այս միաքն էլ է գալիս Փիլոնից, որը խոսհլով վերոհիշյալ պանդիտության մասին, ցույց է տալիս այդ պանդուխտների թշվառ վիճակը. «Արտաթոլ ՉՄԵՐՈՒՆՍ, որ Հովացուցանեն (իմա՛ սառեցնում, մրսեցնում են,
Ա. Մ.), ամառն, ու ԽՈՐՇԱԿԱՀԱՐ առնէ, քաղց, ծաւաւ և այլ բազում ԱՂէՏԸՍ»<sup>84</sup>։ Առկա է նույնիսկ բառապաշարի ընդհանրություն (ընդգծված մեր
կողմից, ընտգրում նմանների թիվն ավելի շատ է)։ Դրանք ընդհանուր
բնույթ ունեն, վերաբերում են մարդկանց ևս։ Պոեմում, սակայն, առկա է բողոք նաև մարդկանց դեմ.

ի փառըս ձեր մեր գոյացնալը և վասըն ձեր ապականնալը Ո՛չ միայն մահուտմը, այլև սաստիկ գանարբութեամբ...

Այսպիսով, մարդուն մեղադրելու հիմջերը կրկնապատկվում են. ընդհանուրին գումարվում է մասնավորը, ուստի և Սարյակը բացականչում է.

Զրրկումըն մեր՝ ի ձէնջ, և դո՞ւր ըզմէնջ ամբաստանէք, Իրաւա՜մբը դատեցարութ, ըստ Տրամանի ըստեղծողին...

Բոզոքի այս պարագան սկզբնաղբյուրներում չի Հանդիպում։ Մեզ հայտնի միակ փաստը՝ Հովհաննես Սարկավագի ավագ ժամանակակից և Անիի միջավայրի զավակ Գրիգոր Մադիստրոսի հետևյալ ծաղրառակն է. «Այլ եկն առ մեղ նամակ յանտառէ կեղերջական տրտունջ տոչորեալ սրտի յեղանց, յեղջերուաց և ի բոլոր գազանաց, ենէ ելեալք ի դրախտէն, ղմեզ ի մերոյն սեփականէ արտաքս հանին, իսկ Դաւնալ մեզ ի լերինս հրամայեալ կալ, այժմ և անտուստ հալածեն»<sup>85</sup>։

Պետք է նկատել, որ Հովհաննես Սարկավագի գրլի տակ այս երգիծական

բնույնի բողոքը վեր է ածված իսկական բողոքի։

Այսպիսին է ընդհանուր դծերով «Բան իմաստության» պոեմի մոտավոր պատկերը։ Այստեղ էլ հաղթանակը տանում է Սարյակը՝ ուստի և Հովհաննես Սարկավագն իր պոեմն ավարտում է ընդհանուր հաղթանակի դրվատանթով.

<sup>84 «</sup>Փիլոնի Մնացորդը ի Հայո», էջ 181—182։ 85 «Գոիգոո Մագիստոսսի Թղթերը», հրատ. Կ. Կոստանյանց, Աղեքսանդրապոլ, 1910, էջ 91։ Այդ կապակցությամբ տե՛ս Ա. Մնացականյան, Գրիգոր Մագիստրոսի «Առ Հայրն Վարագայ» Բուգքը, «Լրաբեր», 2002 ԳԱ հաս. բաժանմունքի, 1979, № 1, էջ 70։

Ճշմարտիւ զայս խօսեցաւ ըստ պատահմանցըն հանդիպման, Ըզբացատրեալ հոյլըս բանից իմաստաբար բարբառելով, Որով յաղքեալ մե՜զ՝ իմաստնոցս և կարծեցեալ բանաստեղծացս, Լրռուքեամբ յանդիմանեալ, ո՜լ կարօտեալ երկար բանից։

ի՞նչ է ստացվում վերջին հաշվով. այն, որ «Բան իմաստության» պոհմում, իրո՛ք, մշակված է մի թարմ թեմա՝ մարդու և բնության հարաբերության հարցում է մարդկությունը, բ) Մարդկությունն անարդար է, որ հասավորել ու սովորում է մարդկությունը, բ) Մարդկությունն անարդար է, որ հանածում է բնության ստեղծագործ ուժերին։ Այս հարցադրումների ելակետը հին հեխանոսական պատկերացումներն են՝ հեղինակի իմացությունների և անմի-հարանությունը, բրիստոնեական-աստված համողմունըների հետ միասին, իսկ

մաները։

Ո՞րն է հղել Տեղինակի բուն նպատակը. լոկ այդ իրողությունների բացահայտումն ու խորացո՞ւմը, Թե՞ նաև համապատասխան դիտական, սոցիալական հարցերին անուղղակիաբար, բայց անհրաժեշտաբար անդրադառնալը։ Եթե գործ ունենայինը հեղինակի գիտափիլիսոփայական աշխատության հետ, Տիմնականում պիտի բավարարվեինը այդբանով, միաժամանակ նկատի ունենալով այդպիսի աշխատանքների ընդհանուր հասարակական նշանակությունը։ Տվյալ դեպքում, սակայն, երբ քննության առարկան մի բարձրարվեստ պոհմ է, այսինքն՝ փիլիսոփայական հայացքները գեղարվեստական խոսքի միջոցով մարմնավորող ստեղծագործություն, այն էլ այլաբանական գաղափարների չարուստ օգտագործմամբ, կամա ին ակամա, պիտի մտածենք անհամեմատ լայն ու համակողմանի ընդգրկումների մասին։ ԵԹե անգամ հեղինակը չափավոր իսկ եղած լինի այդ ընդգրկումների հարցում, միևնույն է, նրա ընդգրկումները պիտի գնահատվեն օգտագործված սկզբնաղըյուրներում շոշափված, ինչպես Նաև պատմական իրականության առաջաղրած առաջնաների հարցերի ընդնանուր գումարի համաձայն։ Միշտ էլ նման դեպքերում վճռորոշը՝ կյանքի առաջադրած Տուղող հարցերն են, որոնք և պահանջում են իրենց Բելադրանքով աշխարհ հկած հրկերն ուսումնասիրելիս նկատի առնել և իրենց։ Չմոռանանը, որ բանաստեղծն ապրել է ոչ միայն Անիի միջավայրում, այլև երկրին հասած աղհաարհը ժամանակներում։

Այսպես մոտենալով հարցին կարող ենք ասել, որ «Բան իմաստության» որոնմի մեջ ըննված արվեստի հարցերը ծնվել են Անիի միջավայրում զարգացած մշակութային ընդհանուր նվաձումների հիման վրա։ Աշխարհայացքային այն փոփոխությունները, որ նկատել ու գնահատել է Մ. Արեղյանն այդ ժամանակների հայ իրականության մեջ, այն պարարտ հողն էին, որի վրա ծլարհակել է սարկավագյան տեսությունը՝ ընությունից սովորելու մասին։ Եվ պատահական չէ, որ այդ դարերում ծնված երաժշտական եղանակների անուների շարքում տեղ ունեն նաև թռչունների անունները։ Դրանք, ինչպես նաև բնության հետ (կամ վերջինիս կապը դրա հետ) անժիտելի է։ Բնական է կարժել, որ նրանից առաջ էլ հայ երաժշտագետները պիտի հետևած լինեին ընութիան ձայներին» ինչ վերաբերում է Հովհաննես Սարկավագի երաժշտագիտա-

<sup>86</sup> Sh'u «Pubphp Ummbhuqupuhh», 1980, № 13, t2 119-121:

կան Հատուկ դիտելիքներին, դրանք վաղուց են Հայտնի և առավել Հայտնի դարձան վերջերս<sup>87</sup>։ Այսպես, ուրեմն, «Բան իմաստության» պոեմի արվեստադիտական Հարցերը ծնվել են իրականության պահանջով և ունեցել տեսականգործնական առաջնահերթ նշանակություն։

Ավելի բարդ է պոեմում ջննված երկրորդ խմբի հարցերի և իրականության առնչությունների բացահայաման խնդիրը։ Այն իր ուղղակի առումով, բնության նկատմամբ դութ շարժելու և նրան պաշտպանելու դաղափար է՝ ամփոփված դողարիկ տողերի մեջ։ Հիշենք Սարյակի տրտունջ-ողբից մի հատված.

3որս աւհլի մեջ աշխատիմբ՝ ոչ ունելով յարկս և ջաղաքս, Ո՛լ համբարըս մըթերհալս՝ ի լիութիւն հարկաւորացն, Ո՛լ դեղս և ո՛լ բըժիշկս, որով ցաւոց ախտ դադարէ, Ո՛լ կակուղ ինչ կերակրիկ մեզ՝ ի սփոփանըս դիւրութեան...

Այստեղ՝ իրական Թոչունների ողբն է, բոլոր կենդանիների դառն վիճակի պատկերը։ Բայց կարելի՞ է ասել, որ այդ ողբն ու դժգոժությունն ուղղված է մարդկության դեմ։ Վերևում Փիլոնի օգնությամբ տեսանք, որ խոսքը, հիմնականում, ընդժանուր բնույթ ունի և վերաբերում է նաև մարդկանց ծանր վիճակին (դրախտի համեմատությամբ)։ Հիրավի, ահա թե ինչպես է Սարյակը նախատում մարդկանց և թվարկում նրանց թշվառ վիճակի մանրամասնություն-ները.

Փո՛ւշ և տատա՛սկ ձեղ փոխարէն, զի չսիրեցէք ըզփափկութիւնն, Մահու վրճիռ ձեզ հատուցումն, զի չախորժէք ըզկեանս անեղծ... Կերակուր ձեզ ի վայրէ՝ որպէս և մեղ երկրակեցացս, Անասնականըս պարենիկ՝ չիմացողացդ ըզվայելուչն, Ընդ մեզ կենակցութիւն ձեղ, չընտրողացրդ առ Աստուածն, Առ ծառայս անդուգութիւն՝ զանգուգութիւն մեծարողացդ...

Այս բոլորը մարդկության վիճակին վերաբերելով նաև կենդանիների վիճակին է վերաբերում։ Միայն Բե կենդանիները համատեղ կյանքից ավելի են տուժել։ Ո՞ւմ դեմ է այս բոլորի կապակցությամբ Սարյակի բողոքը. դարձյալ առաջին մեղսագործության. Հանցանք, որը միշտ էլ քրիստոնեական պատկերացումներով դատափետվել է, ուստի և դատափետվում է Սարյակի կողմից։ Այստեղ բոլորովին էլ չի կարելի տեսնել «բողոք այդ կրոնական հայացքի դեմ, - դրանով լոելյայն և Ադամա մեղջի դեմ»88, այն իմաստով, ինչ ընկալված է Մ. Արեղյանի ուսումնասիրության մեջ։ Բանաստեղծը Սարյակի միջոցով դատապարտել է ոչ Թե Աստվածաշնչային դոգման կամ՝ համապատասխան պատկերացումները՝ ջրիստոնեական պաշտամունջի մեջ, այլ՝ մեղանչականության երևույթը, ինչ որ բնականոն էր միջնադարում։ Ավելին, անդամ Վարդապետին ուղղակի հակադրվելիս, նրան Ադամի և աշտարակաշինարարների (նաև բոլոր աստվածամարտ ուժերի) ներկայացուցիչ համարելով հանդերձ, ունի մի նպատակ՝ փրկել նրան, օգնել բարձրանալու դեպի նախկին փառջը, որովնետև միայն այդ եղանակով է, որ կփրկվի նաև կենդանական աշխարնը (մարդկության ծառաները)։ Այս միասնության մեջ է պոեմի բրիստոնեական

<sup>87</sup> Այս առումով հատուկ ծառայություն է մատուցել Ն. Թահմիզյանն իր վերևում հրատարակված ուսումնասիրությամբ («Բազմավէպ», 1978, № 3-4, էջ 328-356)։

<sup>88</sup> U. Upbajunt, bahba, 7, 19 81:

Սարյակը հոգու դերումն է, Վարդապետը՝ մարմնի։ Ըստ Փիլոնի՝ պանդըխ-Սարյակը հոգու դերումն է, Վարդապետը՝ մարմնի։ Ըստ Փիլոնի՝ պանդըխ-Սարյակը հոգու դերումն է, Վարդապետը՝ մարմնի։ Ըստ Փիլոնի՝ պանդըխսանդրի, ընդհակառակը, Սարյակը միտք է, հոգի, իսկ Վարդապետը՝ մարմին, սանդրի, ընդհակառակը, Սարյակը միտք է, հոգի, իսկ Վարդապետը՝ մարմին, սանդրի, ընդհակառակը, Սարյակը միտք է, հոգի, իսկ Վարդապետը՝ մարմին, սանդրի, ընդհակառակը, Սարյակը միտք է, հոգի, իսկ Վարդապետը՝ մարմին, սայարանցության դեմ) բացահայտորեն պայքարել։ Բայց նա այդ գաղափարին հասել է իրրև դիտնական, հրր քննել է իսկական բնության և մարդու հական երկշերտվածության հարցը, որով և պայմանավորված է Սարյակի գաղափարի երկակիությունը՝ բնական և այլաբանական։ Նա բնական է, երբ դբրփարի երկակիությունը՝ բնական և այլաբանական։ Նա բնական է, երբ դբրփարության, նվագի, պարի տիրապետող՝ սոխակի, ասպուհակի, հպուռի և այլ Թոչունների աղգակից և այլն։ Միաժամանակ՝ նա այլաբանական կերպար է

իրրև աստվածաբան, քարողող և կրոնի ուսուցիչ։

«Բան իմաստության» պոհմում Փիլոնից փոխ առնված «պանդխտության» ալյաբանությունը Փիլոնի մոտ առաջին հերթին կապված է բուն հարցի («Ընդէ՞ր ասացաւ պանդուխտ լիցի դաւակ բո..») հետ և ունի մի այլ առում, առանց որի չի կարելի ճիշտ հասկանալ բանաստեղծին։ Այդ հարցը «Գործը առաքելոցից» է և վերաբերում է Աբրահամ նահապետին։ Վերջինիս հետ կապված պատկերացումները հաճախ են օգտագործվել հայ մատենագրության մեց Հայրենասիրական, ազատագրական հարցերի կապակցությամբ։ Գեռևս Մեսրոպ Մաշտոցն է այդ միջոցին դիմել հայրենի պետության վերականդնման Տուլսով<sup>89</sup>։ Ըստ աստվածային կանխագուշակության՝ Աբրահամի ղավակներն են, որ պիտի 400 տարի պանդուխա լինեին՝ ունենալով «տեարս բազում», գտնվելով «ի կոփանս և ի չարչարանս»։ Նրանց է, որ օտար բոնակալները պիտի «ծառայեցուսցեն և վատքեարեսցեն և չարչարեսցեն», — ըստ Փիլոնի մեկնության (էջ 181-182)։ Ուստի Հովհաննես Սարկավագն այդ մեկնությունից և նրա Տիմբում ընկած «Գործը առաբելոցից» ջաջատեղյակ լինելով է, որ խոսել է այլաբանական «պանդուխաների» թշվառ ու ծանր վիճակի, ինչպես նաև նրրանց Հալածող ուժերի մասին, որը, ինչ խոսք, նկատի ունի նաև սոցիալական իրողություններ։ Այս կապակցութամբ հարկ է հիշել Աղեքսանդրի և Փիլոնի Տամապատասխան բանավեներից մի ուշագրավ օրինակ։ Առաջինը, զայրացած իրականության մեջ առկա անհավասարությունից, առարկելով Փիլոնին, ասում է. աստվածային ի՞նչ նախախնամության մասին է բո խոսբը, հրբ կյանթը լի է խոսվությամբ ու վրդովմունքով։ Գուցէ «դու՞ միայն ոչ գիտես, զի չարացն և անզգամացն առատուքեամբ ամենայն բարիք զեղանին... իսկ որք... իմաստունեան և առաբինունեան... ուսօղբ`... աղբատը, ցականեալը...»։ Ինչպե՞ս կարելի է «գրել օրէն՝ չարացն և վատացն պատիւս, և լաւացն՝ պատիժս պատուհասի» սահմանելով։ Ապա զայրացած նա ասում է, թե նմաններին պետք է «բարկոծ առնել, դառն հատուցանել դատաստան, փոխանակ, զի իշխեաց զբնութեան զարդարն և զրարին» (էջ 45-47)։ Փիլոնը, սակայն, դանում է,

<sup>89</sup> Ա. Մնացականյան, Մեսրոպ Մաշտոցը որպես բանաստեղծ («Բանբեր Մատենադարանի, 1964, № 7, էջ 144)։

թե այդ ամենն աստծու կամքի արտահայտությունն է, որը «Ի ձեռն ինքեան զայն գործէ, սով ի վերայ ածելով, և ժանտախտ, և շարժումն. և կամ որքան միանգամ այլ ինչ աստուածառաք, յորոց ժողովք մեծամեծք և բազմամար- ղիկ հանապաղօր կորնչին, և բազում մասն աշխարհիս ապականեալ լինի՝ յա- ղագս յառաջախնամութեանն առաքինութեան» (էջ 71—72)։

Հովհաննես Սարկավագը, որ ծանոն է եղել այս գրականունյանը և լիցքավորվել է Աղեքսանդրի աղատասիրական, արդարասիրական այդ տրամադրունյուններով, ձգտել է յուրովի իրականացնել նրա պահանջը. «զի իշխեաց զբնութեան զարդարն ու զբարին»։ Պոեմի ամբողջունյունից բխող բնունյան ու մարդկունյան պաշտպան Սարյակի պահանջը ևս նույնն է՝ «Արդարունեա՛մբ ղատեցարուը»։ Դա Աղեքսանդրի պահանջի արձագանքն է անցյալի մշտապես

անարգար կարգերի դեմ։

. Այժմ, երբ պարզված է «Բան իմաստության» պոեմի դաղափարական կապը հեթանոսական և վաղ քրիստոնեական ժամանակների մատենագրության, ինչպես նաև անցյալի դիցաբանական պատկերացումների հետ, բ**նակա**նաբար, հարց է առաջանում՝ որոնել Սարյակի կերպարի նախատիպեր՝ ժողովրդական բանահյուսության մեջ։ Փաստորեն առաջադրվում է նոր սկղբնաղբյուրի հարց, որի մասին ցարդ խոսը չի եղել։ Այս առումով լոկ կարելի է հիշել Ամփիոն Թերացու, Արիոն Միթեմնացու (մ. թ. ա. 628-538)90 և Որփևս Թրակացու առասպելական ու կիսաառասպելական կերպարների մասին Ղ. Ալիշանի և Մ. Աբեղյանի տված տեղեկությունները, որոնք սոսկ նրանց մասին ընդհանուր պատկերացում տալու նպատակն են հետապնդել։ Դա ինքնին խոսում է Հովհաննես Սարկավագի՝ դեպի ժողովրդական բանահյուսությունն ունեցած հետաքրբրասիրության մասին և առավել որոշակի հիմբ տալիս՝ Սարյակի կերպարի նախատիպերին ևս այնտեղ, ժողովրդական բանահյուսության բնագավառում որոնելու համար։ Ըստ որում, պարտադիր չէ, որ անպայման այն որոնվի սարյակ թոչունին վերաբերող փաստերում. կարևորը որևէ թոչունի կերպարն է՝ Համապատասխան դերով, Հատկություններով։ Նկատենք, որ նմանների թիվը մեծ է և բոլորն էլ մեզ տանում են դեպի տոտեմիզմի ժամանակները՝ կապվելով հետադայում ծնված այնպիսի աստվածությունների դաղափարների հետ, որոնք հանդիսացել են արվեստի ստեղծողներ կամ ցեղերի ու ժողովուրդների պահապան-հովանավորներ։

«բանաւոր» մարդկանցից։ Նա մայր-աստվածուհի, Հովանավոր ուժ է՝ երբ ող-

<sup>90</sup> Фр. Любккер. Реальный словарь классической древности, СПб.--М., 1888, с. 120.

բում է կենդանական աշխարհի իշվառ վիճակը և պահանջում արդար դատաս-

տան՝ «ծուռ դատավորների» դեմ։

Այստեղ, բնականաբար, նորից է առաջանում այն հարցը, Թե ի՞նչ պատճառներ են եղել, որոնք բանաստեղծին մղել են նման ստեղծագործության։ Այս Տարցի պատանիսանը պիտի որոնել, ինչպես նշեցինը, իր ժամանակի իրականության մեջ։ Ինչպես հայտնի է, այն ժամանակ երկիրը գտնվում էր օտար լծի տակ և ծանր տառապանքների մեջ։ Այդ դառն վիճակից ազատվելու երազանքն է, որ դրսևորված է «Բան իմաստության» պոհմում։ Միանգամայն իրավացի է Մ. Արևզյանը, երբ Հովհաննես Սարկավագի այլ գործերի կապակցությամբ գրում է. «Իր ժամանակի թշվառությունը նրա մեջ ևս զորացրել է հայ հայրենասիրական ոգին»<sup>91</sup>։ Նա մատնացույց է անում այն, թե ինչպես բանաստեղծը մտահոգված է եղել ցրված հայության տունդարձի և աղատության Հոգսով. «Հեղմամբ աբեան սբրոց քոց հօտապետաց զեկեղեցույ քոյ ցբուեալ մանկունըս ժողովեա՝ յուբախութիւն, ըզվաբատեալս տբամութեամբ և առտասուաց յուղանոս բրդխմամբ փոկութեան մեռոյ պառգևաց բաշխող»92: Ըստ երևույթին, բանաստեղծի համար թիլ են թվացել բրիստոնեական եկեղեցու գնարավորությունները, նրա սրբերի կարողությունները, ուստի և նա ավելի գործոն, հղոր ուժի գաղափարն է մարմնավորել Սարյակի կերպարում։ Եվ ենե նշված աղոքերում նա անցյալից օգնունյան է կանշում ջրիստոնյա գործիչներից մեծաղոր Տրդատ արքային, Ներսես, Սահակ, Մեսրոպ մեծերին, Ղևոնդյանց և Վարդանանց թաջերին, ապա պոհմում դիմում է նաև հե-**Յանոսական ուժերին**։

Ընդդծենը, որ բանաստեղծը Սարլակի օրինակով Հանդես է եկել իր ժողովրդի մեծ Տովանավորի դերում։ Ավելին, գաղափարական այդ Տովանավոունյունն իբրև փիլիսոփալական ընդհանրացում տարածված է ողջ մարդկության վոս։ Հեղինակի նպատակն է Տովանավորված տեսնել երկնքի ներքո գտնվող բոլոր էակներին, նրանց ազատված տեսնել բնունյան ու հասարակունյան ճնչող ուժերից, պաշտպան կանգնել համերկրային բոլոր գրկվածներին՝ Տանուն բնական արդարության, ստեղծագործ աշխատանքի և Տոգևոր ու նյութական բարիքների։ Դա մի ամբողջ փիլիսոփայունյուն է, որն հոգևոր մերաստունյան» պոեմը Տայկական Վերածննդի արտահայտունյուն է, Վերևում շարադրված նոր բացահայտումները միանգամայն անառարկելի են

nunduned min hmndhon:

### АСАТУР МНАЦАКАНЯН

# ПОЭМА ОВАННЕСА САРКАВАГА «СЛОВО МУДРОСТИ» И ЕЕ ОЦЕНКА НА ОСНОВЕ ИСПОЛЬЗОВАННЫХ ПОЭТОМ ИСТОЧНИКОВ

#### Резюме

В настоящей статье впервые делается попытка исследовать поэму выдающегося поэта и философа XI—XII вв. Ованнеса Саркавага «Слово

<sup>91</sup> U. Upbnjach, bp4hp, 4, 42 70:

<sup>92</sup> buija inbanis, \$2 71:

мудрости» исходя из использованных автором первоисточников, которые до сих пор не были выявлены, хотя и имелись отдельные наблюдения.

Среди этих источников основное место занимает сочинение «О разуме животных», а также другие сочинения Александра и Филона Александрийского. Доказывается, что авторм сочинения «О разуме животных» является не Метродор Скепсийский, а Александр и Филон Александрийский. Поэма «Слово мудрости» исследуется по уточненному нами тексту.

Поскольку по сей день использованные автором первоисточники не были выявлены, то все основные вопросы, затронутые в поэме, и их решения приписывались Ованнесу Саркавату. В действительности же выясняется, что в основе поэмы лежат идеи языческих и раннехристианских времен. В связи с этим некоторые оценки предшествующих исследователей, в частности М. Абегяна, нуждаются в пересмотре.

Поэма в целом является исключительно ценным и высокохудожественным произведением, заслуживающим большого внимания.

### A. CH. MNATZAKANIAN

# LE POEME "PAROLE DE SAGESSE, DE HOVHANNES SARKAVAG ET SON APPRECIATION SELON LES SOURCES UTILISEES PAR L'AUTEUR

## (Résumé)

Cet article est un premier essai d'étudier le poème "Parole de sagesse, du célèbre poète et philosophe des XIe-XIIe siècles Hovhannes Sarkavag en se basant sur les sources utilisées par l'auteur, ces sources n'étant pas déterminées jusqu'à présent, bien qu'il y ait eu certaines ob-

servations à ce sujet.

Parmi ces sources, une place de choix revient à l'oeuvre "De la raison des animaux, ("De ratione quam habere etiam bruta animalia,), ainsi qu'aux autres oeuvres de Philon d'Alexandrie et d'Alexandre (neveu de Philon). Il est démontré que l'auteur de l'oeuvre "De la raison des animaux" n'est pas Métrodore de Scepsis, mais Philon d'Alexandrie et Alexandre. Le poème "Parole de sagesse" a été analysé d'après le texte rectifié.

Les sources utilisées par l'auteur n'étant pas déterminées, toutes les questions fondamentales soulevées dans le poème "Parole de sagesse, et leurs solutions étaient jusqu'à présent attribuées à Hovhannes Sarkavag. A présent qu'il est démontré que ce poème est basé sur les idées de l'époque païenne et paléochrétienne, sa valeur croît considérablement. Les parties du poème où l'auteur se laisse guider par les idées d'Alexandre et leur donne un développement original, sont dignes d'attention.

Il s'ensuit qu'une partle des opinions de M. Abéghian sur le poème en question étaient réellement exactes et profondes, tandis que les autres doivent être revues. Ce poème et les autres oeuvres de Hovhannes Sarkavag donnent plus de raisons d'y découvrir des expressions mystiques et propres à la Renaissance que ne l'avait montré M. Abéghian.

Le poème "Parole de sagesse, est une oeuvre littéraire d'une va-

leur exceptionnelle qui mérite un grand intérêt.