յան 100-ամյակի առիթով։ Կոմիտաս վարդապետ ինքն ալ մինակը, սյուն մը կճանդիսանա մեր մշակույթի պատմության մեջ, իբրև մեր ազգի լույսի փառքերեն մեկը։ Թող ճավետ անմոռաց մնա իր ճիշատակը, միշտ խնկելի թե երկնքի մեջ, թե՛ այստեղ ճայոց աշխարճի մեջ։ Թող անոր երաժշտական ճանճարը միշտ առաջնորդող ոգի մնա մեր բոլոր երաժիշտներուն այսօր և վաղը և ճավիտյան։ 91

Արդ, կնրավիրենք զձեզ բոլորդ որ խոնարնած սրտերով և խորունկ նարգանքով և երախտագիտությամբ աղոթեք մեծ վարդապետի, մեծ արվեստագետի նոգույն խաղաղության և լուսավորության նամար. ամեն։

Հավարտ ս. պատարագի, Վենափառ Հայրապետի նանդիսադրությամբ, կատարվում է նոգենանգիստ՝ ի ճիշատակ **Կոմիտաս վարդապետի** ծննդյան 100-ամյակի։

## ՀԱՅ ՄՇԱԿՈՒՅԹԻՆ ՆՎԻՐՎԱԾ ՀԱՆԴԻՍՈՒԹՅՈՒՆ ՎԵՀԱՐԱՆՈՒՄ

Կիրակի, նոկտեմբերի 12-ին, երեկոյան ժամը 18-ին, Վենարանի նանդիսությանց դանլինում, Ամենայն Հայոց կաթողիկոս S. S. Վազգեն Ա Վենափառ Հայրապետի բարձր նախագանության ներքո, մեծ ճանդիսավորությամբ նշվեց Մայր Աթոռում սրբազան ավանդույթ դարձած նայ մշակույթի տոնը։

Հանդիսությանը ներկա էին Կ. Պոլսի ճայոց պատրիարք տ. Ծնորճք արքեպ. Գալստյանը, թեմերի ճոգևորական և աշխարճական այն բոլոր ճրավիրված ներկայացուցիչները, որոնք ժամանել էին ս. Էջմիածին՝ մասնակցելու մեռոնօրճնության և Ամենայն Հայոց Վեճափառ Հայրապետի ծննդյան 60-ամյակի տոնակատարություններին։ Հանդիսությանը ներկա էին նաև Գերագույն ճոգևոր խորճրդի անդամները, Մայր Աթոռի պաշտոնեությունը, ճոգևոր ճեմարանի դասախոսական կազմը, ճայ մշակույթի բազմավաստակ գիտնականներ, մտավորականներ, արվեստի ու մշակույթի գործիչներ և բազմաթիվ ճրավիրյալներ։

Ներկա էր նաև ՀՍՍՀ Մինիստրների սովետին առընթեր հայ եկեղեցու գործերի խորհրդի նախագահ Կ. Դալլաքյանը։

Հանդիսությունը ներածական խոսքով բացում է Հյուսիսային Ամերիկայի ճայոց արևելյան թեմի առաջնորդ գեր. տ. Թորգոմ արքեպ. Մանուկյանը։ Սրբազանը պատմական մի ճետադարձ ճայացքով անցնում է ճայ մշակույթի փառքի դարավոր ճանապարճով և նշում, որ ճայ ժողովրդի կազմավորման այգաբացն իսկ սկսվում է ազատությամբ և լուսավորությամբ։ Ապա վեր է ճանում ս. Մաշտոցի, ս. Սաճակի և մյուս թարգմանիչ վարդապետների մեծ ու անմաճ գործը, որով ճիմք դրվեց ճայ մշակույթին։

Այնունետև սրբազան նայրը խոսում է նետագա դարերի նայ մշակույթի զարգացման փառավոր էջերի մասին և շեշտում, որ չնայած նայ ազգի պատմական ուղին տառապալից է եղել, չափազանց դառը, այնուամենայնիվ նա ժամանակ է գտել ստեղծագործելու, կառուցելու և զարգացնելու իր մշակույթը։

Ապա սրբազանը խոսքը տալիս է հանդիսության գլխավոր բանախոսին՝ Մեսրոպ Մաշտոցի անվան ձեռագրաց Մատենադարանի ավագ գիտական աշխատող և բանասիրական գիտությունների դոկտոր **Ասատուր Մնացա**կանյանին, որը հանդես է գալիս հետևյալ բովանդակալից զեկուցումով.

«Վենափառ Հայրապետ, գերաշնորն և նոգեշնորն նայրեր, նարգելի կա-

ուսվարության ներկայացուցիչներ, սփյուռքից եկած սրտի և զգացմունքների եղբայրներ, քույրեր, մայր հայրենիքի զավակներ, թույլ տվեք համազգային, հին ու մեծ մշակութային այս հանդիսակատարությանը նվիրված մեր խոսքն սկսելուց առաջ, մտովին, այստեղ ներկա զգալ բոլոր հայ զանգվածներին, որոնք գտնվում են թե մայր երկրում և թե նրա սահմաններից դուրս, որովհետև հայ մշակույթի, հայ գրի և դպրության, հայ Թարգմանչաց այս տոնը՝ բոլորիս է պատկանում։ Թույլ տվեք, դարձյալ մտովին, այստեղ ներկա զգալ ի դեմս մեր մեծագործ Հայրապետի՝ հայոց բոլոր հայրապետներին, Գրիգոր Լուսավորչից մինչև Ներսես Աշտարակեցի և իր հաջորդները, ի դեմս որդիապարգն վեհամոր՝ բոլոր վեհամայրերին, արքայամայրերին ու մայրերին. ի դեմս բոլորիս՝ հայոց բոլոր սերունդներին, հայրենիքի ու նրա մշակույթի համա բոլորիս՝ հայոց բոլոր սերունդներին, հայրենիքի ու նաև մշակույթի համար ընկած բոլոր նահատակներին՝ Հայկ նախնու ճակատագրական ճակատամարտից մինչև Վարդանանք ու Դավիթ-բեկ, մինչև Մեծ եղեռնի անմեղ նահատակները, մինչև Սարդարաբադի հերոսական գոյամարտը ու մինչև Հայրենական մեծ պատերազմի զոհերը։

Թույլ տվեք այսպե՛ս զգալ, որովճետև իրականում ճայ մշակույթի տոնն ու ճայ ժողովուրդ ըմբռնումը անբաժանելի են, ձույլ ու միասնական՝ անկախ ֆիզիկական ու երևութային բոլոր պարագաներից։ Թույլ տվեք այսպես զգալ ճաև այն պատճառով, որպեսզի այս գիտակցությունը ճայության բոլոր զանգ-վածներին առավել սերտորեն շղթայի մայր ճայրենիքին, նրա ճավերժական Արարատին ու Արագածին, Էջմիածնին ու Մատենադարանին, Երևանին ու Բյուրականին։

Թանկագին բարեկամներ, մեծ երջանկություն է՝ աճարկու ճարվածներից, ընաչնջող վայրագություններից ճետո, ունենալ նորից սեփական ճայրենիք, փոքր, բայց ճզոր, և մեր մեծ բանաստեղծի շուրթերով բացականչել.

Թեպետ և բախտը մեզ շատ հարվածեց, Երկար դարերով, ահեղ հարվածով, Թեպետ և էսպես ցրվեց, տարածեց, Ձըգեց հողեհող, փըռեց ծուլեծով, Վկա՛ է սակայն բովանդակ երկիր, Որ մենք կարևեր ապրում ենք կրկին, Եվ ուր հասնում է հայի գիրքն ու գիր՝ Կենդանի է դեռ հայության ոգին...

Այս սուրբ և սարսոագին պահին հաճելի է հիշել և մանավանդ զգալ, որ մեզանից շուրջ 1550 տարի առաջ, այստեղ, Արարատյան դաշտի այս կենտրոնում, Արարատի և Արագածի ծնողական հայացբի տակ, իրենց որդիական, բայց գերմարդկային ու աստվածային պարտքն են կատարել Մեսրոպ Մաշտոցը, Սահակ Պարթևը և Վուսմշապուհ արքան։ Եվ եթե մենք ապրում ենք այսօր որպես առաջավոր մարդկության բազմաչարչար, բայց և բազմահանհար մի հատված, ապա առաջին հերթին պարտական ենք այն միասնությանը, որով այստեղ, մեր շնչած ու շրջած վայրերում ծնվեց սեփական գրի ու դըպրության անզուգական գաղափարը և որով ավելի քան իմաստնացավ Շողաիաթի շարականի փայփայած միտքը.

«Էջ Միածինն ի Հօրէ և լոյս փառաց ընդ նմա...»։

Այս անգամ այդ լույսը ցոլանում էր օտար ափերից հայրենիք վերադարծող Մեսրոպ Մաշտոցի հայաշունչ այն անդրանիկ մագաղաթներից, որոնց վրա առաջին անգամ դրոշմվել էին հայոց այբուբենն ու Աստվածաշնչից արված թարգմանության փորձը. «Ճանաչել զիմաստութիւն և զիրատ, իմանալ զբանս հանձարոյ...»։ Դա մի նոր ճանապարհ և գոյատևման մի նոր ընթացք էր հնամենի հայ ժողովրդի համար։ Եվ այդ ճանապարհն էր, որ փրկեց մեզ՝ առաջնորդելով մինչև այս լուսավոր ափերը, խոստանալով հավերժություն։

Տոնն այս, որի նամար խմբված ենք այսօր, սոսկ բրիստոնյա դարերին չի պատկանում, այն պատկանում է նաև մեր հեթանոս նախնիներին, Հայկրան բոլոր սերունդներին, Արամներին, Արաներին, Արտաշեսներին, Տիգրաններին՝ ընդնուպ մինչև Տրդատ և նրանց աշխարհազդու բանակներին, արեվապաշտ ռամիկներին ու քուրմերին, որոնք հզորացրին մեր հայրենիքն ու ազգային ոգին և պարարտ հող պատրաստեցին առաջավոր մի նոր կրոնի՝ բրիստոնեության համար։ Այդ նրանք են, որ մեզանից առաջ, այստեղ, էջմիածնի տաճարի տեղում, իրենց սրբազան տաճարն են կառուցել և դեպի երկինք խնկարկել ճայ մշակույթի անմար բոցն ու ծուխը։ Եվ եթե Դրիգոր Լուսավորիչը, այդ մեծ հանձարը, այստեղ հեթանոսական հիմքերի վրա կաոուցեց Էջմիածնի տաճարը, ապա դա արեց, ճիշտ է, հին կրոնն իսպառ խլաց-Բելու, բայց և հին ու նոր մշակույթի համահայկական, համազգային երկու խոշոր նատվածները մշտապես միմյանց նանգուցելու, շղթայելու նամար։ Այստեղ է նաև նրա դեռևս լրիվ չգնահատված մեծության գաղտնիքը։ Բնականաբար, հենց այստեղ էլ ճառագեց հայ գրի և դպրության՝ ազգապահպան լույսը և հենց այդ տաճարի հովանու տակ էլ բացվեց հայոց առաջին դպրոցը։ Հայ ժողովրդի փրկության լծակի հենման կետը, այս առումով, Էջմիածնը եղավ՝ մաշտոցյան գյուտով։ Այդտեղից էր, որ գրավոր կյանքով ապրելու նոր դարաշրջանն իր թևերը փռեց ոչ միայն պատմական Հայաստանի բոլոր բնակավայրերի վրա, այլև ճարևան երկրների՝ Վրաց և Աղվանից, մինչև հեփթաղների հյուսիսային սահմանները, որպեսզի գրավոր դպրության ոգին մի նոր, երկաթակոփ դարպաս հանդիսանար Կովկասյան լեռնաշղթայի լեռնանցքներում՝ ավազակաբարո և ասպատակող ցեղերի առջև։

Այո՛, մաշտոցյան այբուբենը, հայոց դպրությունը, հայոց թարգմանչական արվեստը, ճայ ժողովրդի մշակույթը՝ ավելի ամուր գտնվեցին, քան իշիսանական ու արքունական բոլոր բերդերն ու բերդապարիսպները։ Այցելենք մտովին Վան, Անի, Կարս, Կիլիկիա, Սյունիբ, Արցախ, Ամբերդ, Սմբատաբերդ... Բոլոր բերդերն ընկան, խորտակվեցին. չխորտակվեց միայն Մաշտոցաբերդը։ Ինչո՞ւ. որովնետև մյուս բոլոր ամրոցները կառուցված էին նյութից, ֆիզիկական ուժով ու մարդկային էությունից դուրս։ Մաշտոցը սակայն այն առաջին ճայ ճարտարապետը եղավ, որ իր բերդը կառուցեց գաղափարից և ազգային ոգու ներաշխարհում։ Նա քաջ գիտեր, որ բոլոր բերդերն էլ երբևէ մատչելի կդառնան թշնամուն, բացի այն բերդից, որը գտնվում է հոգիների աշխարհում, զգացմունքային սարսուռներում, արյան բաղադրանքում և ուղեղի անշոշափելի ծալքերում։ Ու դրա՛ն էր, որ այնուհետև ապավինեց, ու դրանով էր, հիմնականում, որ փրկվեց հայ ժողովուրդը։ «Եթե հայերը,— ասում է գերմանացի հայագետ Նոյմանը,—բոլոր այն փոթորիկների մեջ, որ 5-րդ դարից սկսած դղրդացրին Ասիան և մանավանդ Հայաստանը, կարողացան իբրև մի անկախ քրիստոնյա ազգ մնալ, պատճառը գլխավորապես ազգային լեզվի տառերի գյուտին պետք է վերագրել»։ Ֆրանսիացի հայագետ Մեյեն, կարծես լրացնելով այդ միտբը, գրում է. «Կարելի է ասել, որ հայ մշակույթը սկսեց իր իսկական գոյությունը այբուբենի ստեղծումից, Աստվածաշնչի հայերեն թարգմանությունից ու նրան հաջորդող գրականությունից, որոնք և հայ ժողովրդին բերեցին ինքնանանաչում»։

Այստեղից արդեն մենք դեմ առ դեմ ենք ելնում Երևանի բարձունքներից մեկի լանջին կանգնած ճարտարապետական մի ուրիշ կոթողի, հայոց մի ուրիշ սրբազան տանարի՝ Մաշտոցի անվան Մատենադարանի առջև, որի կամարների ներքո իրենց ճավերժական ճանգիստն են վայելում ճայ դպրության մատյանները, ճայոց աշխարճի ու աշխարճի պարծանք՝ մեր ձեռագրերը։ Բայց մենք Մաշտոցյան Մատենադարանի անունը տալով, իսկույն պիտի ճիշենք նաև ս. Հակոբյանց, ս. Ղազարի, Վիեննայի խոշոր մատենադարանները, ինչպես և աշխարհով մեկ սփոված հայոց ձեռագրերի բոլոր մեծ ու վորքը հավաքածուները, որոնց հանրագումարն է հենց իսկական հայոց համազգային մատենադարանը։ Այսպես է պահանջում իրերին նայել ոչ միայն ազգային մշակույթի գիտական ու պատմական շահը, այլև ինքը՝ այդ հոգևոր ճարստության նաճապետը՝ Մեսրոպ Մաշտոցը։ Նրա ամենատես ու ազատախոճ ճայացքի ճանդեպ այդ ժառանգությունը ձգվում է, տարածվելով մինչեվ մեր օրերը, մինչև աշակերտական այն տետրակները, ուր առաջին անգամ անփորձ թաթիկներով գրվում են այբուբենի տառերը։ Այս է իսկական մաշտոցյան ժառանգության սահմանագիծը, որ գտնվում է թանաքից չչորացած բոլոր գրիչների, մատիտների, վրձինների, տպարանային տառերի կենդանի ու շարժուն շուրթերի վրա։

Բայց խոսել այդ բոլորի մասին՝ մեկ ամփոփ ելույթի մեջ անհնարին կլիներ, ուստի թույլ տվեք սահմանափակվել Մատենադարանի հարստության մասնակի հիշատակումով, այն գիտակցությամբ, թե ազնվահատիկ ցորենի վիթխարի շեղջից առնված մեկ բուռն էլ կարող է գաղափար ստեղծել ամբողջի մասին։

Հիշել Մատենադարանը, նշանակում է՝ ամենից առաջ խոնարճվել այն բոլոր սերունդների ճշատակի առջև, որոնք, մաշտոցյան օրերից սկսած, ստեղծել են մեր անզուգական ձեռագրերը, մեղվի նման ամբարել նրանց մեջ մարդկային մտքի ու սրտի բոլոր ազնիվ արտադրանքները, փայփայել և կյանքի գնով կտակել մեզ։ Ձկա ձեռագիր, որի գրիչը կամ ճեղինակները մտովին աչքերը ճառած չլինեն դեպի գալիք սերունդները և խնդրած չլինեին ընդամենը մեկ ճատիկ «ողորմյա»-ով բարի ճիշել իրենց։ Նրանք իրենց ծանր ու դժվարին պարտքը կատարել են սրբությամբ, աշխատենք մենք էլ չթերանալ իրագործելու այնքան թեթև, բայց և այնքան անճրաժեշտ ու մարդկային մեր պարտքը՝ նրանց ճիշատակի առջև։

Այն, ինչ ստեղծվել է անցյալում որպես հայկական ձեռագրային հարըստություն, ամբողջությամբ չէ, որ հասել է մեզ. դրա մեծ մասը ոչնչացել է պատերազմների, գերեվարությունների, հրկիզումների և այլ բարբարոսությունների ժամանակ։ Պահպանվել է եղածի մի չնչին մասը միայն։ Լոկ Մաշտոցյան Մատենադարանում այսօր պահպանվում է շուրջ 11 հազար ձեռագիր, մյուս վայրերում՝ շուրջ 15 հազար ձեռագիր. մոտավորապես 26 հազար ձեռագիր։ Բայց եթե մի պահ փորձենք հաշվի առնել նաև այն քայքայված ձեռագրերը, որոնցից պահպանվել են սոսկ պատառիկ-պահպանակներ, ապա այդ թիվը կարող է կրկնապատկվել։ Իսկ եթե փորձենք հաշվի առնել և այն, որ ամեն մի պահպանված ձեռագիր ունեցել է իր գաղափար-օրինակը, որից ընդօրինակել է ինքը, բայց այդ գաղափար-օրինակը մեզ չի հասել, ապա այդ կրկնակի 26 հազարը նորից կարող է կրկնապատկվել։ Եթե չմոռանանք, որ միայն Սյունիքում 11-րդ դարում թշնամին այրեց 10 հազար ձեռագիր, Մաշտոցյան մի ամբողջ Մատենադարան, այն էլ հնագույն ձեռագրերը (հիշե-լով, որ դա հարյուրավոր դեպքերից մեկն է, ապա թերևս մի փոքրիկ գաղա-

փար կազմենք այն պատկառելի թվի մասին, որից պիտի բաղկանար Մաշտոցյան ճամազգային Մատենադարանը։

Սակայն այն չնչին մասը, որ ճասել է մեզ, թե քանակով և թե տեսակարար կշռով բավական է, որպեսզի ճայ ժողովուրդն իր տեղն ունենա աշխարճի

ամենաառաջավոր ու ճին ժողովուրդների շարքում։

Փորձենք փոքր ինչ թափանցել մատենագրության մշակույթի այդ հաբըստության ներսը։ Այստեղ մեր առջև է բարձրանում, ամենից առաջ, Աստվածաշունչը՝ իր Հին ու Նոր Ուխտերով, որպես հայերեն առաջին անկյունաբարային թարգմանական ու սրբազան հատոր։ Այդ վիթխարածավալ երկի թարգմանությունն այնքան հմտորեն կատարվեց, որ օտար մասնագետներն այն համարեցին բոլոր թարգմանությունների թագուհին։ Շուրջ 30 տարի աուաջ ռումին ժողովրդի խոշոր մտածող Նիկոլա Յորգան, դիմելով հայերին, հայագիտական մի նստաշրջանում, ասաց. «Դո՛ւք, որ հավաքված եք այսօր ձեր մեծ դարադարձը (այսինքն, Աստվածաշնչի թարգմանության 1500-ամյակը) տոնելու համար, գիտե՞ք, թե որքան իրավունք ունիք հպարտ ըլլալու... Ժողովուրդներ կան, որ բռնության հաղթանակը պաշտամունք ըրած են իրենց։ Բայց ի՞նչ գեղեցիկ է, երբ ձերինին նման հին և մեծ ժողովուրդ մը... կըտոնե իր հոգևոր նվաճումները։ Աստվածաշունչի ձեր թարգմանությունը ասկե տասնհինգ դար առաջ, մեկն է ամենեն մեծ հոգեկան հաղթանակներեն, զորս երբևէ ժողովուրդ մը կրնա տարած ըլլալ պատմության մեջ»։

Աստվածաշնչի թարգմանությանը հայ իրականության մեջ հաջորդեցին ուրիշ գործեր։ Եվ հայկական թարգմանական արվեստը աստիճանաբար իր գիրկն առավ մարդկության լավագույն խոհերի ու զգացմունքների ընտիր մարգարիտները՝ հունական փիլիսոփայությունից մինչև հնդկական «Յոթ իմաստասերները», ասորեստանյան «Խիկարից» մինչև արաբական «Հազար ու մի գիշերները»։ Դրա շնորհիվ հայ ստեղծագործ միտքը մի կողմից մշակեց համաշխարհային առաջավոր գիծ ու ճաշակ, իսկ մյուս կողմից՝ եղբայրության կամուրջ նետեց դեպի աշխարհի բոլոր ժողովուրդների սրտերը։ Դրանք

ւնաշտոցյան կամուրջներ են։

Հայոց մատենագրության մյուս խոշոր հարստությունը հայ պատմագրությունն է՝ սկսած Ագաթանգեղոսից, Փավստոսից, Եղիշեից, Մովսես Խորենացուց և վերջացրած նրանց բոլոր հաջորդներով, որոնք մոռացությունից փըրկեցին ոչ միայն քրիստոնյա դարերի հայոց պատմությունը, այլև հզոր լուսարձակներ ուղղեցին դեպի հեռավոր դարերի խորքը, ընդհուպ մինչև Արա Գեղեցիկ ու Շամիրամ, Արամ և Հայկ Նահապետ։ Նրանց երկերում պատկերված Վարդան Մամիկոնյաններն ու Գայլ Վահանները թաղվեցին հայրենի հողում, որպեսզի հառնեին մագաղաթներից՝ որպես հավերժական առաջնորդներ գալիքի բոլոր հայրենական ճակատամարտերի։ Նրանց շնորհիվ հայ ժողովուրդը ճանաչեց իր հայրենիքի, իրավունքի և բարոյական պարտականության սահմանները։

Յուրաքանչյուր ժողովրդի մտքի խորության ստույգ չափանիշը, ամենից առաջ, նրա փիլիսոփայությունն է, վերլուծական մտքի այն արգասիքը, որի մեջ ցոլանում են բնության ու հասարակական բոլոր երևույթների օրինաչափությունները։ Հայ մտքի հին ու միջնադարյան անդաստանում վիթխարի գագաթների նման կանգնած են Եզնիկ Կողբացին, Դավիթ Անհաղթը, Վահրամ Կիլիկեցին, Հովհաննես Որոտնեցին, Գրիգոր Տաթևացին, որոնց իրենց մշակած ուսմունքներով ուղի և ողնաշար տվին հայ մշակույթին, որպեսզի նա անսայթաք ընթանար իր դժվարին ճանապարհը։ Հպարտությամբ պիտի

նշել, որ այսօր Խորնրդային Մության ժողովուրդների փիլիսոփայության պատմությանը նվիրված նատորները սկսվում են նայ փիլիսոփաների անուններով ու գործերով։

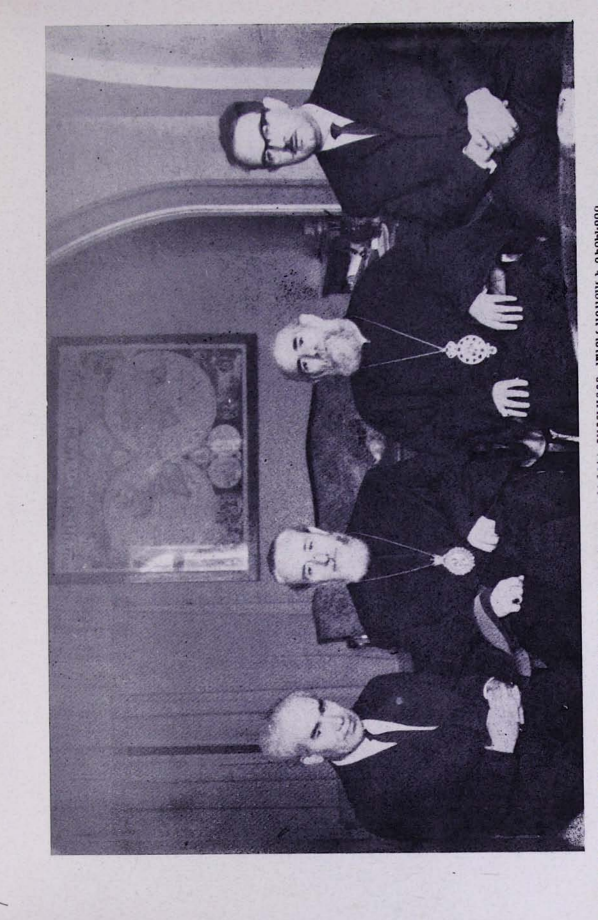
Հայ մատենագրության մեջ մեծ տեղ են գրավում աշխարհագրությունը, տոմարը, տիեզերագիտությունը, մաթեմատիկան, բնագիտությունը և հարակից այլ բնագավառներ, որոնց խոշոր ներկայացուցիչն է 7-րդ դարի համաշիսարհային տիտան Անանիա Շիրակացին։ Նրան շատ մասնագետներ են գնահատել, բայց մենք կկամենայինք, որպեսզի նա հիշվեր իր տեսիլբներից մեկի համաձայն։ Տեսնում էի, ասում է նա, Արեգա՛կը, որ դեպի ինձ էր գալիս, և ես ընդառաջ գնալով իմ գիրկն առա նրան։ Այո՛, այսպես ավելի ճիշտ է երևում Շիրակի մեծ զավակը՝ արևը գրկին միջնադարի խավարի գիշերներում։

Հայ դպրության բազմադարյան ուղեկիցը հանդիսացան հայ մանրանկարչությունն ու որմնանկարչությունը, որոնք իրենց գույներն առնելով գորգագործությունից, խեցեգործությունից, ինչպես նաև հայրենի բնությունից ու նկարիչների երևակայությունից, Կիլիկիայում Թորոս Ռոսլին ծնեցին, Վանում՝ Ծերուն Ծաղկող, Նոր Ջուղայում՝ Հակոբ Ջուղայեցի, Մոսկովյան Կրեմում՝ Բոգդան Սալթանյան, իսկ Շոռոթում՝ Նաղաշ Հովնաթան, որի նկարիչ որդիները, թոռներն ու ծոռները երկու հարյուր տարի շարունակ հսկում էին՝ համակովկասյան նկարչական դպրոցների վրա՝ իրենց հայեցի երանգասին հով ու հանձարով։ Ազգային այդ պարարտ հողն ու ավանդներն էին, որ հեռավոր Ղրիմում Այվազովսկի երկնեցին, իսկ մեր սերնդին պարգևեցին վրձնի կախարդ՝ Մարտիրոս Սարյան։

Հայոց ձեռագրաշխարհում խոսում է ամեն, ամե՜ն ինչ, անգամ կազմի կաշին, փայտը, քուղը, սոսինձն ու գամը. չի խոսում սակայն ամենա-զգացմունքայինը, ամենանրբագույնը՝ երաժշտությունը։ Մոգական գավազանով համրացել են խազերը, և նրանց մեջ՝ այնքա՜ն մեղեդիներ, այնքա՜ն դայլայլանքներ, որոնցով լցված են եղել միջնադարյան բոլոր տաճարներն ու սանքերը, հոգիներն ու սրտերը։ Ու եղավ մի պահ, որ նրանք հասկանալի դարձան Էջմիածնի սան և բոլոր ժամանակների ուսուցիչ անմահ Կոմիտասին. բայց նա էլ համրացավ... Թուրքական ահազարհուր նախճիրում կործանվեց բնական այդ տաճարը՝ լցված համազգային բոլոր նվագներով. ավերակվեց այդ կենդանի «Երգ երգոցը», տինզերային սբանչելի հյուսվածքը, որպեսզի անէանար և ոգեղինացած՝ հսկեր գալիք սերունդների հավերժական համանկացը։ Որքան ճիշտ է ըմբոնել այդ երևույթի անընդգրկելի ոգին՝ բանաստեղծ մարույր Սևակը.

Դու՝ սրբազան մի ավազան,
Որ մեր հոգին ախտահանեց.
Դու՝ բիբլիական մի գավազան,
Որ ուր դիպավ, աղբյուր հանեց.
Դու՝ մեր կարոտ ու մեր մորմոբ,
Մեր տաղի քուրմ,
Մեր խաղի մոգ,
Մեր մշտահունչ ու մշտարթուն
Անլոելի զանգակատուն...

Ուղիղ չորս օր առաջ լրացավ այդ վսեմ հանճարի ծննդյան 100-րդ տարին. թույլ տվեք հարյուր անգամ ծունկի գալ նրա անվան ու հիշատակի առջև։



՝Մատենադարանը մի կախարդական աշխարճ է, որի գանձերի պաշարում իր ուրույն տեղն ունի ճայոց գրականությունը, և ուր փայլատակում եմ արվեստավոր խոսքի այն բոլոր երանգները, որոնք երբևէ ճասու են եղել միջնադարին։ Այստեղ էլ առաջինը Մաշտոցն է.

> Իմ նեղության պահին օգնի՛ր ինձ, Տե՛ր, Ինչպես՝ երբեմն Հովնանին, և ողորմյա՛. Հանցանքներից իմ այս մաքրի՛ր ինձ, Տե՛ր, Ինչպես՝ երբեմն մաքսավորին, և ողորմյա՛. Նենգող լեզուներից փրկի՛ր ինձ, Տե՛ր, Եվ արյունից ապրեցրու և ողորմյա՛...

Անա նայոց առաջին նիմնը՝ գրավոր դպրության մեջ։

Գիրն ու դպրությունը ճնարավոր դարձրին, որ 10-րդ դարի ճայ իրականությունը աշխարճ հաներ ճամաշխարճային մեծության այնպիսի ճանձար, ինչ-պիսին էր Գրիգոր Նարեկացին։ Դեպքերի զարմանալի բերումով պետք եղավ ուղիղ ճազար տարի, որպեսզի նրան ճանաչեր Եվրոպան և սքանչանար՝ որոնելով, բայց չգտնելով նրան զուգակից։ Նարեկացուց ճետո էր, որ, ըստ ամենայնի, բացվեցին գեղարվեստական լիարժեք մտածողությունը, ճայոց լեզվի ճարստություններն օգտագործելու մեծագույն ճնարավորությունները և գալիքի շռայլաշող քնարերգության բոլոր դռները։ Նրանից ճետո անսպատելի չէին այլևս ոչ Ֆրիկը և ոչ էլ նույնիսկ Հովճաննես Թլկուրանցին ու Սայաթ-Նովան, որովճետև նրանց երկունքը կանխատեսված էր Գրիգոր Նարեկացու տաղերում և «Երգ երգոցի» մեկնության մեջ։

Դժվար կլիներ մեկ առ մեկ, թեկուզ և թեթևակի թվարկման եղանակով սպառել Մատենադարանի ճարստությունները. ուստի թույլ տվեք ճիշել նրա մեծագույն ճատվածներից ևս մեկը։ Խոսքը՝ եկեղեցական-ծիսական գրականության մասին է՝ մաշտոցների, շարակնոցների, ճաշոցների, կանոնգրքերի, մառընտիրների, ճայսմավուրքների, գանձարանների, որոնք իրենց բազմազանությամբ ունեին մի նպատակ՝ դաստիարակել ու պաճպանել քրիստոնյա մի ճայ ժողովուրդ և ամեն կերպ խոչընդոտել նրա ձուլմանը թե քրիստոնյա և թե ոչ քրիստոնյա միջավայրերում։ Ոչ մի պետական օրենք, միջնադարի ու ասպատակությունների այն դժոխային պայմաններում, այդ մեծ գործը այնքան նպատակասլաց ձևով չէր կարող իրականացնել, ինչպես՝ ճայոց պետականակերպարանք եկեղեցին.

Այստեղից մեր առջև խոյանում են հայոց վանքերն ու տաճարները, մատուռներն ու խաչքարերը, որոնց խոնարհված ու մամռակալած կամարների
ներքո դարեր շարունակ անմար կրակի պես բոցկլտացել է ազգապահպանության անշեջ կրակը։ Նրանք, ճարտարապետական այդ կոթողներն են միաժամանակ հովանի հանդիսացել հայ գրչության և ձեռագրերի ծաղկման։
Դժվար է գտնել մի ձեռագիր, որը գրված չլինի «ընդ հովանեաւ» այս կամ
այն վանքի, տաճարի։ Դրանք, այդ կոթողները միաժամանակ հայ ժողովըրդի ճարտարապետական հանճարի այն աստվածապարգև մարմնացումը հանդիսացան, որոնք իրենց աննախադեպ ու ինքնաստեղծ արվեստով, անջնջելի
կնիք դրին ոչ միայն լեռնոտ Կովկասի դեմքին, այլև զգալի շուք տվին բարձրաճաշակ Եվրոպայի մշակույթին։

Այսօր մենք չենք կարող մեր հոգու մեջ, մեր Էության ներսում՝ հավերժորեն կանգուն չզգալ հայ ճարտարապետության բոլոր կոթողները՝ սկսած մայր Էջմիածնից, Հաղպատ-Սանահնից, Տաթև-Գանձասարից մինչև Անիի Մայր տաճարը, նրա ճազար ու մեկ եկեղեցիները, Մշո սուրբ Կարապետն ու Դրազարկը, Աղթամարն ու Կարսի Առաքելոցը, որոնք բազմադարյան ավանդությամբ սպասում են աղոթքի ու խնկարկման։

Թանկագին հարազատներ, մեր խոսքն ու միտքը խիստ թերի կլիներ, եթե մենք այս հանդիսավոր պահին չհիշեինք նրանց, ում կյանքի ու արյան գնով պահպանվեցին և մեզ հասան հայոց մշակույթի նշխարները։ Այս առումով ցնցող տեղեկություններ են հաղորդում հատկապես ձեռագրերի հիշատակարանները և նրանց հետ կապված պատմությունները։ Դրանց մեջ արտացրկած է մեր գրապաշտ նախնիների անձնուրացությունը։ Նրանք ոչ թե աչքի լույսի պես են պահպանել այդ սրբությունները, այլ պարզապես կյանքի ու արյան գնով։

Մաշտոցի անվան Մատենադարանում մի ձեռագիր կա. այն գրված է Հովհաննես Որոտնեցու համալսարանի ունկնդիր Հակոբ Ոստանցու ձեռքով, այն ժամանակ, երբ Լենկթեմուրի հետապնդումներից խույս տալով, նշված համալսարանը թափառում էր լեռից լեռ և շարունակում իր ուսման ընթաց-քը։ Դա մի մեծարժեք հատոր է՝ Գրիգոր Նարեկացու, Ներսես Շնորհալու, Գրիգոր Տղայի և ուրիշների ընտիր երկերով։ Ձեռագրի վերջում՝ Հակոբ Ոստ-տանցու հիշատակարանն է՝ այդ բոլորի նկարագրությամբ։ Իսկ ձեռագրի ա-ոաջին էջին՝ Հակոբ Ոստանցու ընկերներից մեկի կցկտուր նշումն է Հակոբի նահատակվելու մասին։ Այդ տողի մոտ մինչև հիմա էլ սևին է տալիս չորա-ցած արյան մի կաթիլ... Հակոբ Ոստանցու արյունն է դա...

Այսպես են անա գրվել ու փրկվել մեր ձեռագրերը։

Հաղպատ-Սանահնի շրջակայքում մի ձոր կա, իսկ այնտեղ՝ մի մոռացված սրբավայր՝ Երեք խաչ անունով։ Ովքե՞ր են թաղված այդ խաչքարերի տակ. երեք քահանա՝ իրենց դպիրներով։ Մոտեցող թշնամու վտանգն զգալով, նրանք քարայրների մեջ են թաքցնում վանքի սրբություններն ու ձևուսգրերը և վերադարձի ճանապարհին ընկնում թշնամու ձեռքը։ Թշնամին ստիպում է նրանց ցույց տալ սրբությունների ու ձևռագրերի տեղը։ Քահանաներըն ու դպիրները հրաժարվում են և նահատակվում՝ հանուն այդ սրբությունների գոյատևման։

Անա թե ինչպես են փրկվել մեր ձեռագրերը։

Լենինականի շրջակայբում, Արփաչայի ափին, մի գյուղ կա. այնտեղ՝ մի տարեց կին՝ Բայազ անունով։ Նա Արևմտյան Հայաստանից է փախել, իր հետ բերելով մի հին Ավետարան։ Մատենադարանի աշխատակիցները եղան նրա մոտ և խնդրեցին, որ նա այդ ձեռագիրը հանձներ Մատենադարանին։ Մերժեց։ Դրամ առաջարկեցին, մերժեց. ավելի մեծ գումար խոստացան. ավելի խիստ մերժեց։ Հարցրին պատճառը. լաց եղավ։ Պարզվեն, որ ջարդերի ժամանակ նա տնից վերցնում է միայն այդ Ավետարանը և իր փոքր երեխային. մեկին դնում է խուրջինի (ուսապարկի) մի գրպանը, իսկ մյուսին՝ մյուս, գցում ուսը և փախչում։ Ճանապարհին երբ տեսնում է, որ թուրքերը մոտենում են, և ինքն էլ արդեն հոգնած է լինում, ստիպված է լինում բեռը թեթևացնել։ Ո՞րը թողնել, ո՞րը փրկել. պապենական սրբությո՞ւնը, թե՝ երեխան։ Մտածում է, որ երեխան գոնե ոտքեր ունի և կարող է փախչել. ուստի երեխային դնում է մոտակա կանաչ արտի մեջ ու ասում՝ «փախիր», իսկ ինքը Ավետարանը շալակած փախչում է ճանապարհով...

Այսպես են անա փրկվել նայոց ձեռագրերը։

Կկամենայինք սակայն այս տխուր պատմություններին ավելացնել նաև մի ուրիշը, որը նույնպես մեծ խորհուրդ ունի։ Ո՜վ եղբայրներ, ասում է մի գրիչ, բարի նիշեցեք «և զդստերսն իմ՝ զնորաբողբոջ զԽանիբեկին և զՀոիփսիմին, որ ի սկսանել գրոցս՝ զմին ծնաւ և յաւարտելն՝ զմիւսն»։

Նաև այսպես է եղել, երբ մեկ ընդ մեջ ծնվել են գրքերն ու երեխաները։ Եվ իշխող օրինաչափությունն ա՛յս է եղել՝ հայոց մշակույթի ծննդի և գոյատեվման դժվար ճանապարհին։

Վերևում ասվածից հասկանալի է, թե ինչու հայ մշակույթը՝ հայ ժողովրրդի սրբությունն է ու գուրգուրանքի առարկան։ Ով եղել է Մաշտոցի անվան Մատենադարանում, անշուշտ, նա տեսած կլինի այն հոգատար, սրտացավ, խորապես գիտակից ու պատշան վերաբերմունքը, որ գոլություն ունի ձեռագրերի նկատմամբ։ Նույնը պիտի ասել նաև Երևանի պատմական թանգարանի, պատկերասրանի, գրական թանգարանի և այլ ճաստատությունների մասին, ուր կուտակված են մեր ժողովրդի հաննարով ու արյամբ պսակված մշակութային գանձերը։ Բայց սոսկ պահպանությունն ու համալրումը, որին մեծապես օգնում են մեր սփյուռքի հարազատները, շատ քիչ կլիներ՝ պատշա– ճը հատուցած լինելու համար։ Ստեղծված են բազմաթիվ գիտա-հետազոտական հաստատություններ՝ այդ բոլորը քննելու, ուսումնասիրելու և հրատարակելու։ Հիշենք Հին ձեռագրերի ինստիտուտը (Մատենադարան), գիտությունների ակադեմիայի գրականության, պատմության, արվեստի, փիլիսոփայության, հնագիտության և ազգագրության, արևելագիտության և այլ ինստիտուտները, պետական համալսարանը, մանկավարժական ինստիտուտը, ճնությունների պանպանության մարմինները և շատ ուրիշ նաստատություններ, որոնց հրատարակած պատմական արժեքավոր հատորներից կարելի է մի ամբողջ գրադարան կազմել։

Հպարտությամբ պիտի ճիշել Երուսաղեմի, Վենետիկի, Վիեննայի, Սենթիլիասի Զմմառի, Նոր Ջուղայի, ինչպես նաև աշխարճի այլ վայրերում գտնըվող ճայոց մեծ ու փոքր մատենադարանների դերը՝ նույն ճամազգային վեճ ու սուրբ գործում։

Թանկագին բարեկամներ, վերջերս հայ ժողովուրդն ու ողջ աշխարհը մեծ շուքով նշեց մեր մշակույթի խոշորագույն գագաթներից մեկի՝ Հովհաննես Թումանյանի ծննդյան 100-ամյակը։ Թույլ տվեք, ի հարգանս այդ հանձարի պայծառ հիշատակի, մեր խոսքն ավարտել նրա տողերով՝ նվիրված մեր ժողովրդի գոյատևման գաղափարին և նրա մեծագույն ազդակը հանդիսացող գրի և գրքի դրվատանքին.

...Սանակ ու Մեսրոպ, և շատ պանծալիք, Որ լըցրիք նայոց աշխարճքն ու սրտեր՝ Լուսավոր կյանքի սիրով երջանիկ Ու ձըգտում տվիք—ձըգտել դեպի վեր,

Քանի որ դուք կաք, քանի կըմնաք, Հոյակապ սյուներ հայության ոգու, Մենք միշտ անսասան առաջ 'տի գնանք։ Ինչքան մեր ճամփան լինի ահարկու։

Եվ տոն կըտոնենք էսպես խնդագին, Եվ թող իմանա բովանդակ երկիր— Ապրում է անմեռ հայությունը հին, Ապրում են անմահ իրեն գիրքն ու գիր»։