Հասաբակական գիտություններ

№ 5, 1952

Общественные науки

**ՀԱՂՈՐԴՈՒՄՆԵՐ** 

### Աս. Մնացականյան

# «ՎԻՇԱՊ» ՔԱՐԱԿՈԹՈՂՆԵՐԻ ԵՎ ՎԻՇԱՊԱՄԱՐՏԻ ԴԻՑԱԲԱՆՈՒԹՅԱՆ ՄԱՄԻՆ

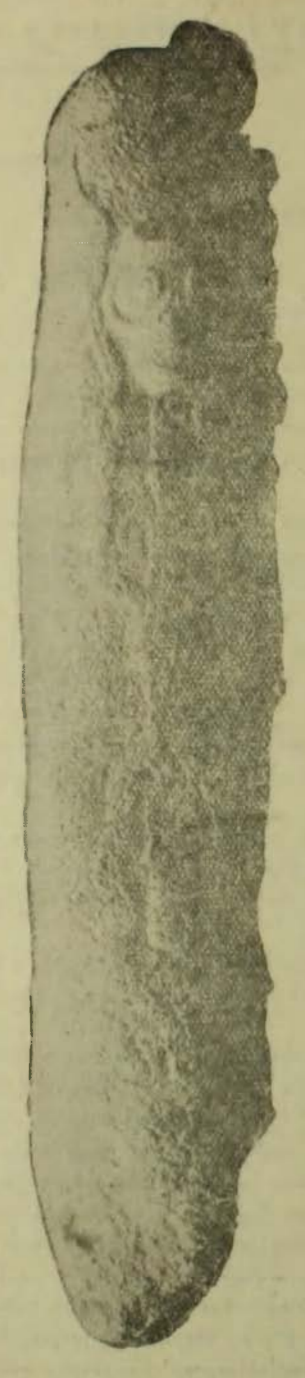
Մեր Նպատակը չէ Նկարագրել «Վիշապ» քարակոթողների հայտարերման և ուսուննասիրության պատմությունը, որ տեղի է ունեցել վերջին տասնամյակներում։ Այս ուղղությամբ կատարված գլխավոր հրատարակությունները պատկանում են Ն. Մառին, Ցա. Սմիրնովին, Բ. Պիոտրովսկուն, Ծ. Առեղյանին և Դր. Ղափանցյանին։

Մենք ևս ուսումնասիրության համար ելակետ ենք ընդունում այդ «արձաններն իրենց տեղադրությամբ և վրայի գծագրությամբ», ինչպես ընդգծել է Մ. Արեոյանը, սակայն, առանձնապես գծագրությամբ։ Իրանից բացի, հիմք ենք ընդունում նաև նրանց տրվող անունները, ինչպես արել են Մաոր, Սմիրնովը, Պիոտրովսկին (սակայն սխալ մոտեցմամր)։

Սկսենը այդ արձանների ամենահիճնական որոշիչներից, այն է՝ նրանց վրայի գծագրություններից։ Դրանը առաջնակարգ նշանակություն ունե-ցող ելակետեր են, որովհետև այդտեղ է ամփոփված նրանց բովանդակու-թյունը։ Կոնկրետության համար, հիճնականում, վերցնենը մի արձան և մանրամասն ըննենը այն։

Այս տեսակետից առաջնությունը տրվում է Մաոի և Սմիրնովի հրատարակության մեջ գտնվող № 6 «վիշապին»։ Այդտեղ մոտիֆևերն ավելի շատ են ու բարդ, ուստի և նրա բովանդակության մասին ավելի շատ տվյայներ կան (գծ. 1)։

Այս «վիշապը» հայտաբերված է Աժդահա-Յուրտում. իրենից ներկայացնում է մի ձկնաձև քար։ Նրա վրա ուսումնասիրողները նկատել են եզան գլուխ, նրանից կախված զոհի կաշի և հոսող ջուր։ Մեր մանրակրկիտ դիտողությունները ցույց տվին ուրիչ պատկեր. այսպես. այս գծագրությունը, որ նախորդ ուսուննասիրողներին թվացել է զոնված կենդանու կախ ընկած կաշի, ոչ այլ ինչ է, եթե ոչ՝ ծառ։ Այդ ծառն ունի մի սրածայր արմատ, որն սկսվում է ձուկ, քարի գլխի մոտից։ Արմատից դեպի ձկան պոչի կողեն է ձգվում այդ ծառի հաստ բունը, Բնից դեպի կողք տարածվում են նրա երկու զույգ ճյուղերը, որոնք ունեն սիմետրիկ դասավորություն և ընարի ձև։ Առաջին զույգ ճյուղերը գտնվում են արմատի և ընի սահմանի մոտ, իսկ երկրորդ զույգով ավարտվում է ծառի բունը։ Այս վերջին զույգ ճյուղերի կազմած քնարի կենտրոնում, ծառի բնի կոնուսաձև փոքրիկ վերջավորության վրա, կանգնած է մի մարդու ֆիգուրա. Նրա մի թևը կանթած է, իսկ մյուսը չի երևում (հավանարար՝ նույնպես կանթած)։ Նախորդ ուսուննասիրողները այս ֆիգուրան, որպես այդպիսին, չեն նկատել։ Այդ մարդուց վերև, ճյուղերի ծայրերի միջև, կարծես հենված նրանց վրա, գտնվում է մի եզան գլուխ. Նրա պարանոցից կախ է ընկած մի փութրիկ հավելված, որը թողնում է թոկի կամ հմայիլ զարդի տպավո-



M 6 «Վիշապի» լուսանկարը։



Դծ. 1. «Վիշապ» № 6.—Ձուկ ֆոնի վերև՝ ծայրին՝ մարդ, մարընի վերին ծայրին՝ մարդ, մարընի վերև՝ ծառ՝ մեկ արմատով և երկու վույդ ճյուղերով, ծառի ընի վերև՝ եզի վլուխ, եզի գլխի վրա՝ դունդ։

րություն։ Եզան գլխի վրա կա մի խոշոր գուսդ, որը բոլորովին վրիպել է նախորդ ուսումնասիրողների ուշադրությունից, Ծառի երկրորդ զույգ ձյուղերի ծայրերից վերև նշմարվում են անորոշ գծեր. դրանք կամ եզան գլուխը քարի անմշակ մասից անջատող սահմաններ են, կամ օձերի կերպարանըներ, որ ոմանց թվացել են նաև որպես «անհասկանալի ֆիդուրաներ, կարելի է՝ թոչունների սաստիկ սքեմայացրած ֆիդուրաներ»։

Նշված ծառը սովորական ծառ չէ։ Այն մասամբ ոճավորված (ստիլիզացված) ծառ է և իրենից ներկայացնում է կենագ ծառի գաղափարը։

Կենաց ծառերը ժողովրդական հնագույն պատկերացումների արդյունք են, որոնը արմատները խաղված են նախապատմական դարերի խորքում։ Այդ պատկերացումների հիմքում ընկած է ծառերի, ինչպես և բուսական աշխարհի Ներկայացրած այն դերը, առանց որի չէին լինի ոչ մարդիկ, ոչ էլ կենդանական աշխարհն՝ ընդհանրապես։ Անիմիզմի շրջանում հատուկ ոգի-Ներ են վերագրվել կյանքի հիմքը կազմող նաև այդ հզորագույն գործոնի ղանազան տեսակներին։ Տոտեմ ծառերը դարձել են պաշտամունքի առարկաներ։ Սուրբ են համարվել երբենն ամբողջ անտառներ, երբենն որոչ պուրակներ, որոշ ծառեր։ Մարդիկ այդ ծառերի մեջ են տեսել այն բարի ուժերին, որոնք, իրը թե, հսկել են բուսական ու կենդանական աշխարհ-Ների աձման և զարգացման ընթացքի վրա։ Այդ ծառերից են սպասել ուժի, խելոքության, պտղաբերության անմահության և այլ նման պարգևները։ Հատկապես երկրագործության և անասնապահության գարգացման հետևանքով, անիմիստական պատկերացումների կադապարում ձևակերպված մայր աստվածության գաղափարը հաձախ դրսևորվել է կենաց ծառի d hongade

Ծառի և կնոջ մոտիվը տարածված է չատ ժողովուրդների մոտ։ Ռուս գիտնական Վ. Ա. Գորոդցովը գրում է.

«Դժվար չէ նույնպես լուծել աստվածուհուն մշտապես ուղեկցող և հաճախ նրան փոխարինող ծառի նշանակության հարցը. դա, հավանաբար, կենաց ծառն է. և եթե աստվածուհին այնպես սերտորեն առնչվում է նրա հետ, ապա, նշանակում է, որ ժողովրդական պատկերացումների մեջ նա ինքը կյանքի սկիզբն է, ամբողջ աշխարհի մայրը։ Նրան է, որպես այդ-պիսին, պատկանում ողջ բնությունը (տարերքը)՝ օդը, ջուրը, հողը»²։

Այս Նույն կարծիքը հետագայում ավելի ևս որոշակի ձևակերպում ստացավ։ Ռուս մի ուրիչ գիտնական՝ Ռիբակովը գրում է. «Բերեգինյան [Հողի մեծ մայրը] հաձախ փոխարինվել է նրան նվիրված կեչի-ծառով»³։

Հիշյալ գիտնականները, ինչպես նաև Լ. Ա. Դինցեսը, Դ. Ս. Մասլովան և ուրիշները, իրենց ուսումնասիրությունների մեջ ցույց տվին, որ ռուսական, կարելական և այլ ժողովուրդների ասեղնագործությունների մեջ մայր աստվածության-ծառի դաղափարը մեծ տարածում է գտել։

ւ Մառի և Սմիր ճովի հրատարակության մեջ տրված է և № 6 «Վիչապի» դծագիրը, որտեղ կա նաև գալարուն ժապավեն՝ ձախ կողմից, որը պիտի օձի պատկեր լինի (էջ 62)։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Проф. В. А. Городцов, Дако-сарматские религиозные элементы в русском народном творчестве. "Труды Гос. ист. музея вып. 1, 1926, стр. 18.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Б. А. Рыбаков, Прикладное искусство и скульптура, История культуры древней Руси<sup>4</sup>, 1951, том 11, стр. 399.

Կարմիր ըլուրի պեղումներից հայտաբերված քարև կուռքերի մասին գրած իր ուսումնասիրության մեջ Վ. Ս. Սորոկինը ցույց է տալիս, որ այդտեղ էլ գործ ունենք ծաո-կին մոտիվի հնագույն նմուչների հետ<sup>1</sup>։

Ընգհանրապես հայ ժողովրդի նախորդների կենցաղում և հավատալիքներում մեծ տեղ են բռնել կենաց ծառերը և նրանց հետ կապված ծիսակատարությունները։ Չխոսելով գլանակնիքների, հին գոտիների վրա և գարդարվեստի տարբեր բնագավառներից հանդես եկող համապատասխան հարուստ վկայությունների մասին, նշենք միայն հետևյալը։ Հանձին այն տեսարանի, ուր պատկերված է Մուսասիրի տաճարի Թալանումը, մենք գործ ունենը միաժամանակ, մինչև օրս չնկատված, մի ուրիչ տեսարանի հետ, Իր կենաց ծառերի պաշտամունքի հետ կապված կենաց հեղուկի բաժանման և խումի տեսարանն է։ Տաճարի գագախին երևում է կենաց ծառը, իսկ բակում դրված են կենաց հեղուկի անոթները։ Խումի տեսարանը ցույց է տրված պարիսպների վրա։ Ձախակողմյան պարսպի վրա երեվում է պտղաբերության աստվածուհին՝ Իագրարտուն՝ նստած աթեուի վրա, ձեռքին՝ կենաց գավաթ, իսկ նրա առաջ, հանդիսավոր արարողությամբ, կանգնած են քրմուհիները։ Այդ արձանները, թյուրիմացարար, մինչև օրս դիտվել են որպես ասորական ավարառուներ, գրագիրներ և ш 11У2.

Հայ ժողովրդի մեջ ևս կենաց ծառերի գաղափարը, կապված պաղաթերության հետ, շատ տարածված է եղել, այն, տարթեր ձևերով, հարատևել է մինչև վերջերս, Գոյություն են ունեցել հատուկ անտառներ, պուրակներ, ծառեր, որոնք համարվել են սրթազան, Հատկապես ուշագրավ են հայկական հարսանեկան կենաց ծառերը («փեսի ծառ», «ուռձ», «նուռձ» և այլն), որոնք նվիրվել են նորապսակներին՝ այսպիսի երգերով.

#### «Խաղողի ուռ կոճակ կապեր, Պտղեք դուք էլ ինոնց նման...»։

Արմավիրի սոսիները՝ Արա Րեղեցիկի հետ կապված կենաց ծառեր են եղել։ Այդպես՝ նաև արևորդիների պաշտած բարդու ծառերը։ Գր. Մագիստրոսի նկարագրած տարեսկզրային «մանկական ծառերը» ոչ այլ ինչ են, եթե ոչ հայկական տոնածառերի հնագույն տեսակներից, որոնք դարձյալ կենաց ծառերի տարատեսակներն են և այլն։

Մեր հետազոտությունները ցույց են տալիս, որ հայկական մանրանկարչության, քանդակագործության, կերամիկայի, փորագրության, հյուսվածագործության և այլ նման բնագավառների ամենահիմնական գարդ-մոտիվները ոչ այլ ինչ են, եթե ոչ կենաց ծառերի բազմաձև ու բազմապիսի ոճավորված կոմբինացիաներ։ Նույնը կարելի է ասել նաև ուրիչ ժողովուրդների զարդարվեստի մասին,

Կենաց ծառերի դաղափարը, կապված մայր աստվածության և պըտղարերության հետ, անցավ նաև քրիստոնեությանը։ Ժողովրդական հնագույն երգերը, քանդակագործության և զարդարվեստի այլ ընագավառնե-

ւ Տես Հայկական ՍՍՌ ԳԱ-ի «Տեղեկադիր», հաս. գիտ., 1951 թ., № 5, էջ 71—82։ 2 Թալանի տեսարան կա ժիայն կենտրոնական շենջի վրա։

րի մշակված ձևերը, ինչպես և կենցաղային որոշ սովորությունները, հոգևորականների կողմից, սկսեցին ենթարկվել համապատասխան փոփոխումների, հարմարեցվելով թրիստոնեական դաղափարախոսությանը, օրինակ.

> «—Ծաղկեցաւ ծառն կենաց և աննման էր, Լուսեղէն պտուղ եբեր և աննման էր... —Ծաղկեցաւ ծառն կենաց—աստվածածինն էր, Լուսեղէն պտուղ երեր—իւր միածինն էր...»<sup>1</sup>։

Կարծես հենց այս տողերի լուսաբանումն է, որ տրված է հանձին մանրանկարչության մեջ այնքան տարածված այն նկարների, որտեղ հայր Արրահամի կամ Հեսսուի շիրմից ծլել է կենաց ծառը. նրա ճյուղերին, որպես պտուղներ, նստած են զանազան սրբեր, իսկ ծառի ծայրին, քնարաձև ծաղկապսակում, նստած է տիրամայրը՝ մանուկ Հիսուսը գրկին.

Ահա մի նկար (դծ. 2-րդ), որն այնքան նման է № 6 «վիշապի» վրա դանվող ծառին։ Կենաց ծառի որոշակի քանդակ կա նաև № 4 «վիշապի» վրա, որի վերին ծայրը վերջանում է եզան գլխով (եզի դունչը ուղղված է վերև)։ Կենաց ծառի ուշագրավ քանդակ կա նաև № 3 «վիշապի» վրա, որ-տեղ ծառն ունի նաև ռոմրի գաղափարի արտացոլումը Եզրակացությունը պարզ է, № 6 «վիշապի» վրա քանդակված ծառը՝ կենաց ծառ է և արտահայտում է մայր աստվածության ու պտղաբերության գաղափարը։

Հաջորդ ուշադրավ գծադրությունը մարդու ֆիդուրան է. Պետք է որոշել՝ կին է նա, թե՝ տղամարդ։ Թե՛ մեկի և թե՛ մյուսի այդտեղ հանդես գալը հնարավոր է եղել։ Ինչպես տեսանք, № 198 ձեռագրից բերված նկարում, նրանք երկուսն էլ միասին են երևան գալիս։ Ճիշտ է, այս նկարը ուշ շրջանի կրոնական պատկերացման արդյունք է, սակայն այդ պատկերացումը, իր դիցարանական ծագմամր, կապված է հնի հետ։

Մեց թվում է, որ այդտեղ գործ ունենք տղամարդու պատկերի հետ։ Դա մեռնող և հարություն առնող աստվածության դաղափարն է,որը նույնպես ծնվել է երկրագործական-անասնապահական բազայի վրա։

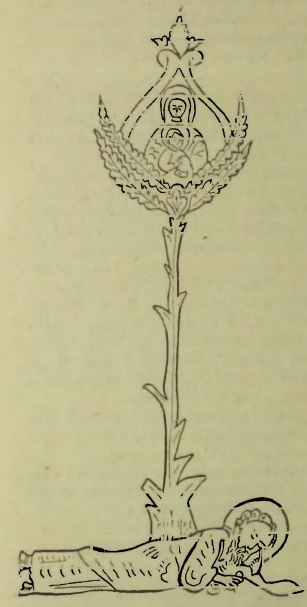
Այդ աստվածությունը, ինչպես կերևա ստորև բերվող փաստերից և մեկ-Նարանություններից, պատկերված է որպես եզից և կենաց ծառից սերված պտուղ, որը միաժամանակ փոխարինում է իր հորը (եզին)։

<sup>1</sup> Ձեռագիր №№ 3884 (Թերթ՝ 141ր, ժամանակ՝ 1461—1478 թթ.), 2676 (Թերթ՝ 207ր, ժամանակ՝ 16-րդ դար)։

<sup>2</sup> Պրոֆ. Գր. Ղա փան ցյան ը «Արա Գեղեցկի պաշտամունքը» աշխատության մեջ դետեղել է մի շարչ «վիշապների» լուսանկարներ, որտեղ Հ 4 «վիշապի» տակ գրել է. «Քարակոթող Աժղահա-յուրտից (Գեղամա լեռներ)՝ եղի գլխով, որի վերևը կարծյոք ծառ է (3 արմատով և 4 ձյուղով)», իսկ Հ 3-ի տակ՝ «Քարակոթող Իմիրզեկից (Գեղամա լեռներ) դույգ արագիլներով եղի գլխից ստորև (ծառի վրա)»։ Իսկ Թե ի՞նչ ծառեր են դրանք, այդ մասին նա րացատրություն չի տվել։

<sup>«</sup>Վիշապ» բարակոթոզների վրա գտնվող կենաց ծառերի մասին առաջին անգամ խոսված է 1931 թվականի փետրվարի 27-ին՝ ՀՍՍՌ ԳԱ-ի Արվեստների պատմության և տեսության սեկտորի դիտ. խորհրդի ընդլայնած նիստում՝ հայկական գարդարվեստի հիմնական մոտիվների ծադման, գարգացման և գաղափարախոսության հարցերին նվիրված մեր դեկուցման «Եջ (համապատասխան հաղորդում տես Հայկական ՍՍՌ ԳԱ-ի հասարակական գիտությունների «Տեղեկագիր», 1931 թ. 36 5, էջ 92)։

Հայտնի է, որ երկրագործական րազայի վրա հանդես եկող աստված֊ ները, իրենց ընույթով, վեդետացիոն աստվածներ են եղել։ Հին պատկե֊ րացումների համաձայն, նրանք սերվում էին րույսերից, մեռնելիս մտնում րույսերի մեջ, պատկերվում էին հատիկի կերպարանքով և այլն։



98. 2. № 198 ձեռագրիը։

Այդ աստվածների մահվան և հարության մասին մարդկանց ունեցած հին պատկերացումներն ամենից շատ դրսևորվել են հատիկի անալոգիայով, որին ընորոշ է մահը, ծլումը, ատղարերությունը, ապա նորից նույն շրջանը և այդպես միշտ

Այս պատկերացման հիման վրա էլ մեսնող ու հարություն առնող հին աստվածներին հաճախ նկարել են դագաղի մեջ, ապա ցույց տվել, ինչպես նրանք ծլելով, դուրս են դալիս դագացից, Քրիստոսը, լինելով մեռնող ու հարություն առնող մի նոր աստվածություն, Նույնպես հեշտությամր տեղավորվում էր նման նկարների մեջ, Եվ ոչ միայն Քրիստոսը, այլև քրիստոնեական սրբերը։ Այդպիսի նկարներ շատ կան մեր ձեռագրերում (օրինակ՝ åtn. № 206, Ptpp' 259p, åtռագիր № 349, թերթեր՝ 341ա. 441ա, 442 թև այլնի Այդ նկարներում տեսնում ենք դագաղ, նրանից ծլող րույս, այս վերջինիս ծայրին՝ փարթամ ծաղիկ, որի ներսում նստած Լ հարություն առած սուրրը։ Հաճախ այդ ծլող աճյունի և դագարի փոխարեն նկարվում է հատիկ։ Այս նկարները մեծապես օգնում են մեզ ավելի լավ

ըմրոնելու № 6 «վիշապի» վրա գտնվող ծառի և մարդու դաղափարը։ Ահա մի այդպիսի նկար № 349 ձեռագրի 447ա ԹերԹից (գծ. 3)։

Այստեղ էլ ճյուղերը (տերևները) 2 զույգ են, նույն սիմետրիայով, ինչպես № 6 «վիշապի» վրա. այստեղ էլ ծառի ծայրին գտնվում է վերածնված աստվածությունը։

Այսպիսով, անվիճելի է դառնում այն հանդամանքը, որ № 6 «վիջապի» վրա գտնվող•աստվածությունը վեգետացիոն ծագում ունի։ Հաջորդ ուշադրավ մոմենտը եզի քանդակն է։

Եզը հայկական դիդարանության մեջ առանձնահատուկ տեղ է գրավում. նա սկզրում եղել է տոտեմ, ապա՝ սրբազան կենդանի։ Միանդամայն
բնական է, որ երկրագործական հիմքերի վրա զարգացած այնպիսի պատկերացումների մեջ, ինչպիսին քանդակված է «վիշապների» վրա, նա պիտի աչքի ընկնող տեղ գրավեր։ Եզն իր մեջ խտացնում է գարնան, պրտ-

դավորող ուժի, ընության զարթոնքի և հղորության դաղափարները։ Նա մի տեսակ հավասարվում է արեւվին, դաոնալով նրա անձնավորումը՝ երկրի վրա։ Նրա չնորհիվ է պաղաբերում երկիրը, կենաց ծառը և այլն։ Այս բոլորից բացի, եզն ունի մի ուրիչ կարևոր ֆունկայիա, նա չարահալած, վիչապամարտ ուժ է։ Այս հանարամանք վճռական նչանակություն ունի «վիչապա քարակոթողների էությունն ըմթռնելու համար։ Եզի, որպես վիչապամարտ ուժի մասին կարևոր վկայություն է թողել Եզնիկ Կողբացին. «Եւ եթէ բառնայցի ի վեր այնպիսի վիչապն, ոչ թէ եզամրք ինչ անուանելովը...» Այդ նույն երևույթի մասին է խոստերի վրա՝ չարունքի դեմ դրվող եզի դանգը։

Առավել ուշագրավ են ժողովրդական հորովելները։ Անիմիստական հայացքներով կյանքին նայող երկրադործների համար վարելու և ցանելու պրոցեսը նույնպես դիտվել է որպես չար ուժերի, վիշապների և դևերի դեմ մղվող մի ծանր պայքար։ Նրանց այնպես է Թվացել, որ հողի մեջ խրված խոփը ստորերկրյա չար ուժերի կուրծքը մտած մի սուր է ևղել, որից աշխատել են կախ մնալ այդ Թշնամի ուժերը, ջարդել այն և խափանել աշխատանքը։ Ուստի մարդիկ



9+. 3. № 206 ձեռագրից։

ամբողջ ուժով ազմկել, աղաղակել են, դիմելով օգնական եզներին, որոնք, իրենց հզոր ուժով, ձեղքել են հողի կուրծքը, քանդել օձերի ու մկների, ձիձուների և այլ կենդանիների բները, արևի տակ գցելով նրանց սպանված ու վիրավոր մարմինները։ Սակայն վերջիններիս «օգնության են հասել» սարերից իջնող դևերը, հողմերը, ամպերը, որոնց ահից առավել են լար-վել, անհանգստացել մարդիկ և առավել բարձր են աղմկել ու ձգել իրենց հորովելները-

Այդ<sub>։ պ</sub>այքարը միաժամանակ նպատակ ուներ դուրս հանելու հողից (ստորերկրյա աշխարհից), ըստ հին հավատքի, այնտեղ կաչկանդված պրտղաբերու թյան աստվածներին։ Ուստի, հատկապես գարնան վարի պրոցեսը մի լարված կոիվ է համարվել, որտեղ եզները ոչ թե եզ են կոչվել, այլ ուղղակի «կովան» (կովող, մարտիկ)։

<sup>1</sup> հղնկայ Վարդապետի կողրացւոյ հղծ աղանդոց, 1914 թ., էջ 75։

<sup>3</sup> Մեզ այստեղ հետաքրքրում է հորովելների դիցաբանական կողմը։

«Հո, հո, հո... Բարին գա, Չարը փախչի՞, փախչի՞...»<sup>1,</sup>

Բացականչել են նրանք, կարծես տեսնելով եզան ուսին նստած չար ոգուն.

> «Չարկալ Նստի չար եզան վըզին, Ոտք ու գլոխ մրջ ակոսին, Ձևիչ մորթից, խոփը քերթից…»²։

U.Su fow & Swabned play.

«Հիվա, հիվա, հիվական, Բրռեն գլոխ դիվական. Դևն հելավ սար ու սեյրան, Ձգեր հետն էրան-էրան. Որն որ չրոռա, չքչա,— Էրթա լցվի ընտոր րերան։ Գործ առավ ե՜լ»³։

Պետք է գոռալ, սարսափեցնել այդ «րրռեն գլոխ» դևին, և օգնել կրովան-ցուլին, որն արնակոխ աչքերով գալիս է կովելու

> «Գուխան գիգա ձովըռալեն, Կովան գիգա մոմոալեն, Հաչքեր լցե կուց-կուց արուն, Կոիվ կուզա հըտ պոլ սարուն»<sup>4</sup>։ «Ակը խորին Է, Ճըլվըստ, ձրլվըստ, Չարի փորին Է...»<sup>,</sup>

Այսպես, մերթ չարին սարսափեցնող գոռոցներով, մերթ նրան սպանելով ու քերթելով, մերթ «կովանին» ոգևորելով ու գովելով վարում են նրանք։

Հղոր «կովանը» ծնկաչոք մաքառում է և հաղթում.

«Գութան կիլեր զուրգին կուզեր, Գութնի բուղեն կռիվ կուզեր, «Շեկոո կռտան կընջակ կուզեր, Չոքն ի գետին, կուզն ի սաժին, Առավ ելավ խերն ու րարին»

Աշխատանքը մոտենում է ավարտին. հաղթանակած մշակները բարի ուժերին են փառարանում և գովասանքի այսպիսի խոսքեր ասում՝ իրենց անփոխարինելի օգնականին.

ւ Ա. Ղանալանյան, Հայ շինականի աշխատանքի հրդերը, 1937 թ., է 0 65։

<sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 82,

<sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 88։

<sup>4</sup> Uneju whyned, \$2 881

<sup>·</sup> Uncir interned, 49 581

<sup>6</sup> Vncju mbyned, \$2811

«Հերկն ալար էր, կովանուն մեռնեմ, Կործ գալար էր, կովանուն մեռնեմ, Կովանուն մեռնեմ, կովանուն մեռնեմ, Մեջը տայար էր, կովանուն մեռնեմ»<sup>1</sup>։

Եզի, որպես վիջապամարտ ուժի դիցարանության հիմքը, ինչպես երևում է այս երդերից, եղել է ռեալ իրականությունը, աշխատանքը։

Եղի և մայր աստվածության դիցարանական կապի մասին կարևոր տեղեկություն ենք ստանում հետևյալ հորովելում.

> «Հե՜յ, Լայլո, Էհե՜յ, Լայլո, Վայ, Լայլո, պոլորավ, Պոլորավ, Էկավ, տո, Լայլու  ${\it cb}^{-}$ , which the modern of the  ${\it cb}^{-}$  is the  ${\it cb}^{-}$  of the  ${\it cb}$ Հառեչը մաժի, հառեչը մաժի, Գործեր պոլորավ, ոժտունվոր։ Էնել, նժառանվոր, դենք արա, Pad wpw, tity, nominalny,  $b'_{I}$ , wand $b'_{I}$ ,  $b'_{I}$ , wand $b'_{I}$ . Խուի արա, էհել, ոժտունվոր... բործեր պոլորավ էկտվ, Դործեր պոլորավ Էկավ, բործեր պոլորավ էկավ, Խոփ արա, Էհեյ, ոժտունվոր, b'1, E1, 415, E1. «Ե՛լ առավել» ասա։ ործեր պոլորավ, Լայլոն ակոսի մեծ մոլորավ»:

Այս երգում հանդիպող Լայլոն մայր հողի պաղաբերության աստվածուհին, բարն ու բարիքն է, որի համար մաքառում է կովանը։ Նրան պետք է հողից դուրս հանել, ուստի կանչում են նրան. «Հեյ, Լայլո, էհեյ, Լայլո» «Վայ» են բացականչում, «խոփ» են անում, ձգում ու դուրս են հանում ցանկալի Լայլոյին, որը սև ու խոր ակոսների մեջ ուրախությունից մոլորվում էւ

Ճիշտ Նման հասկացողության հետ գործ ունենք նաև Մորդվինական կենաց ծառի գովքերից մեկում, ուր գարնանային տոնահանգեսների ժամանակ փնտռում են պտղաբերության «Նորով» աստվածուհուն և գտնում նրան հերկերի մեջ

> «Ո°րտեղ է ապրում Նորով աստվածուհին, Ուրտեղ է ապրում բերքի աստվածուհին.

Տեղեկագիր 5-6

<sup>1</sup> Ա. Ղա ճալաճյան, Հայ չինականի աչխատանքի երգերը, էջ 52 ւ Բարի, բարև, բարեկամ, բարելի, բարերնղուն, բարունակ, բարատու, Բավրարտու, բոնաբարել, բարիկենդան և այլ նման բառերի հիմքում բնկած է «բար» բառը՝ պտուղ իմաստով։

<sup>2</sup> Ա. Ղանալանյան, Հայ շինականի աշխատանթի երգերը, էջ 71—72։ 3 Լայլոն կամ Լայլո խանումը, հավանարար, արևելյան Լեյլի և Մեջնուն սիրավեպի հերոսուհին է։

Նորոֆս ապրում է ցորենի հերկում, Ցորենի հերկում, աջ միջնակում»՝։

Բացառիկ արժեք ունի և այն հորովելը, որտեղ նկարագրվում է կըռվանի «յարոջ» (սիրուհու) բանտարկված լինելը, կռվանի վիշտը, սիրուհուն հուսադրելը և նրա զինավառ արշավանքը՝ հանուն սիրուհու ազատության»

Այդ օգինավառ» արշավան քից հետո է, որ կռվանը «Չոքն ի գետին, կուզն ի սամին» հողի ընդերքից հանում է «Լայլոյին», մայր աստվածությանը, աձող բուսականության հովանավորին, որը, ինչպես տեսանք, պատկերվել է հաձախ բուսական կերպարանքով (կենաց ծառ)։ Եզն իր բուսածին աղջիկ զուգակցով երևան է գալիս նաև ուրիշ ժողովուրդների մոտ, որտեղ նույնպես նա վիշապամարտ ուժ է։ Սովետական գիտնական Ս. Պ. Տոլստովը գրում է, որ մոնղոլական գիցարանական զրույցներից մեկի համաձայն, մոնղոլները սերված են համաբվում եզից և ծաղկածին (ծաղկից ծնված) մի աղջկանից, այսինքն ծաղկից։ Եզից և մի աղջկանից են սերված համարվում, ըստ դիցարանության, նաև բուրյաթները։ Նույնն է նկատված նաև թուրքնենների մոտ, որտեղ Огуз-Каган-ը, նրանց մանրանկարչության մեջ պատկերվում է ուղղակի որպես եզ։ Օգուզ — Կագանի երկու կինն էլ գեղեցիկ աղջիկներ են, որոնցից մեկը դարձյալ րուսական ծագում ունի։ Այս րոլոր դեպքերումն էլ եզն ու իր զուգակիցը Նախասկիզը տոտեմներ են համարվել Անչուշտ, հենց այս դիցարանությունն է ընկած նաև Մոնղոլիայում հայտարերված «վիշապների» հիմքում։ Բնական է, որ մեր «վիշապները» եկվորների կողմից Նաև «Օռուզ»՝ պիտի կոչվեին, այսինքն եզ, որպես կոչվում էր համապատասխան դիցաբանության հերոսը (եզը) սկյութացիների, մոնղոլների, թուրք մեն ների և շատ ուրիչ ժողովուրդ ների լեզվով։ Պարզ է նաև, որ եզն, ըստ մեր դիցարանությանն էլ, որի հնագույն մարտնացումը «վիչապներն» են, տոտեմ նախախահայր է համարվել։ Բնականարար, նրան փոխարինող Արան պիտի որ ստանձներ նրա հիմնական ֆունկցիաները, ինչպես որ իրութ, ևղել է. Այս տեսակետից առանձնապես ուշագրավ է այն, որ ժողովուրդը նկին համարել է «ախպեր» (եղբայր)։ Դա տոտեմիստական պատկերացման մնացուկ է, որի համաձայն եզն ու մարդը եղբայրներ են, այսինքն սերված են մի ընդհանուր նախահորից, այն է՝ եզ տոտեմից։ Ուշագրավ է նաև «Վարել—վաստակել» դարձվածքը։ Այդ դարձվածքը հավասարապես գործ է ածվել ինչպես եզան, նույնպես և մարդու համար, ինչպես գյուղատնտեսական, նույնպես ամուսնական. ծնողական իմաստներով։

Եզն իր րուսական զուդակցի հետ, հորովելներից րացի, երևան է դալիս նաև № 6, № 2 և այլ «վիշապների» վրա. № 2 «վիշապի» եզադլուխ ծառի տարրեր տեսակները երևան են դալիս մեր մանրանկարչության մեջ։ Եզն իր րուսական ղուդակցով երևան է եկել նաև հեթանոսական տոնա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> А. Н. Веселовский, Розыскания в области русского духовного стиха, стр. 234. *թարդմանված է մեր կողմից*։

<sup>2</sup> Ա. Հանալանյան, Հայ շինականի աշխատանքի երգերը, էջ 79։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> С. П. Толстов, Пережитки тотемизма и дуальной организации у туркмен, "Проблемы истории докапиталистических обществ", 1935. № 9—10, стр. 16—17¢

հանդեսների ժամանակ, ուր պարել են «արգալիական մորթովս արջառացն» (Գր. Մադիստրոս)։ Պետ. Մատենաղարանի № 3756 ձեռագրի 8-ա թերթում պահպանված է մի խիստ ուշագրավ նկար, Այնտեղ ցույց է տրված մի մարդ՝ ծածկված եզան մորթով, գլխին՝ եզագլուխ դիմակ. նա մի ձեռքով ըռնել է ծաղկած կենաց ծառը (կին զուգակցի սիմվոլ), իսկ մյուս ձեռքը ուղղել

է դեպի պտղարերության րուսական սիմվոլը։ Նրա մերկ ձեռջերն ու ոտջերը (մերկությունն՝ աստվածության նշան) դուրս են եկել մորթու տակից։ Դա եզ տոտեմի ներկայացումն է, «կռվանն» է, որ հողի ընդերջից դուրս է հանել իր «Հայլոյին»։

Եզը գարճանային—րուսական ֆոնի վրա ծանոԹ Է մեզ ճաև ուրարտական ճյութական կուլտուրայի հուշարձաններից, Եզի հետ կապված այս րուսական գծերն են, որ այնքան առատորեն երևան են գալիս Արայի կապակցությամը։

Եզի, որպես վեդետացիոն կերպարի, կապը՝ պրտզարերության վիջապամարտի և այլ նման դաղափարների հետ, մի յուրօրինակ վկայությամր պահպանված է հանձին Հայասայի հայտնի ըրոնզյա կաթսայի։ Դա կենաց հեղուկի մի անոթ է։ Հին պատկերացումների համաձայն, չար ուժերը, վիջապ-օձերը



98. 4. 1. 5736 Shawqphy:

կարող էին Թունավորել կենաց հեղուկը, ուստի, վտանգը կանխելու նպատակով, այդ հեղուկի անոԹների վրա պատկերում էին պաշտպան կենդանիներ (վիշապամարտ ուժեր)։ Հայասայի նշված կաԹսայի վրա գտնվում են եզան չորս գլուխ՝ չորս ունկերի փոխարեն, իսկ անոԹը դրված է կողակավոր ոտքերի վրա, որոնք, ընականարար, եզան ոտքեր պիտի լինեն։ Այսպիսով, այդ կաԹսան ստացել է մի տեսակ ոճավորված եզի կերպարանք։ Նման ուրիշ օրինակներ էլ կան։

Այժմ վստահությամր կարող ենք ասել, որ «վիշապ» քարակոթողների վրա եզը հանդես է դալիս նաև իր վիշապամարտ էությամր։ Այլ կերպ ասած՝ հանձին «վիշապների» գործ ունենք վիշապամարտի դիցաբանության հետ ես։ Ավելին, չի կարելի այդ կոթողների ոգին ըմբռնել՝ առանց վիշապամարտի դիցաբանությունը հաշվի առնելու։ Դա ե «վիշապների» բանալին։

Վիշապամարտի դիցարանությունը զարդացել է, հատկապես, երկրագործական-անասնապահական րազայի վրա, կապված է մեռնող ու հարություն առնող աստվածության, մայր աստվածության, պտղարերության և այլ նման պատկերացուժների հետ։

Այդտեղ խտացված են րարի ու չար ուժերի պայքարի մասին մարդկանց ունեցած այն հին պատկերացումները, որոնք ծնվել են նրանց աչխատանքի ու պայքարի պրոցեսների հետևանքով և մեծ տարածում ունեն շատ ժողովուրդների դիցարանության մեջ։

Վիջապամարտի Թեման իր արտացոլումն է գտել նաև հայ ժողովրդի բանահյուսության և արվեստի տարրեր ընագավառներում։ Սակավաթիվ են այն հեջիաթները, ուր չեն նկարագրվում Ալո-դինոները, որոնք գնում են կովելու յոթ գլխանի վիջապների դեմ, փրկելու նրանց գերած աղջիկդիցուհիներին, խլելու նրանց հափչտակած անմահական խնձորները՝ քաղ֊ ված դրախտային խնձորենիներից, րացելու ժողովրդին կյանք մատակա֊ րարող աղրյուրների փակված ակունքները և այլն։ Հազվադյուտ են նաև այն հերոսները, որոնք չեն ընկնում ստորերկրյա խավարային աշխարհը, չեն տանջվում և ի վերջո ազատվում այնտեղից։ Այս րոլորի մեջ ընկած է աիրո և պտղարերության դիցարանությունը։



Գծ. 5. № 7729 ձեռաղրրց (Ներքևից վերև) արմատ, հատիկ, ցողուն՝ տերեֆերով և պտղաբերուԹյան սիմվոլիկ Նշաններով։ Վերևից, այդ րոյորի վրա հարձակված վիշապ, որին խեղղում է պաշտպան Թռչունը։

Վիչապամարտի հարուստ տեսարան-Ների ենք հանդիպում Նույնպես «Սասունցի Դավիխ» Էպոսում, որի մասին կխոսվի ստորև։

Վիշապամարտի ուշագրավ տեսարաննել կան նաև մել մանոանըկարչության մեջ։ Հիշեն թ. № 7729 ձեռագրից (1205 թվ.) մի քանի օրինակ.

ա) 261ա թերթում Նկարված Է կենաց ծառը, Նրա վրա՝ վերևից բաց⊷ ված երախով՝ կախվել է ահատեսիլ մի վիշապ և սպառնում է կլանել Նրան։ Սակայն, Նրա դեմ, Ներքևից խոյացել է մի արծիվ և իր կտցով սեղմում է Նրա կոկորդը (դծ. 5)։

ր) 372 ը խերխում Նկարված է հե-Նաց ծառը, որի ծայրին Նստած է պտղարերուխյան սիմվոլը. Նրանից Ներքև Նկարված է ...այուծի գլուխ, որը հանդես է գալիս որպես պաշտպան ուժ։ Վերջինիս վրա, երկու կողմից հարձակվել են մեկական վիշապներ րացված երախներով։

գ) 318ա ԹերԹում ցույց է տրված խիստ ոճավորված կենաց ծառ,որի ներքևում կանգնած են երկու արագիլ և պարանոցներով փախախված են իրար։ Այդ արագիլները կյանքի նա-խասկիզը զույգի (ծնողների) և պաչտ-պան ուժերի սիմվոլներ են։ Վիշապ-ներ չկան, րայց ենթադրվում են ււ

Այս բոլոբից պարզ է, որ վիշապա-

մարտի թեման պիտի դրսևորվեր «վիշապ» քարակոթողների վրա որպես կենաց ծառի, մեոնող ու հարություն առնող աստվածությունների, եզան և մյուս թեմաների հետ սերտորեն առնչվող պատկերացում։ Այս տեսակետից առանձնակի նշանակություն են ստանում այդ «վիշապ» քա֊

¹ Այստեղ վիչապամարտի՝ դիցարանությունը նույնպես ենթեարկված է թրիստոնեա. գան ամկադրման։

արակոթողների վրա գտնվող օձ—վիչապների քանդակները, այդ կոթողնե֊ րին «վիչապ», «օղուղի» կամ «ազնավուրի» գերեզմանաքար կոչելը և արագիլների քանդակները։

Եզից թացի, որպես վիչապամարտ կենդանիներ՝ այդ կոթողների վրա, հանդես են դալիս նաև արագիլները։ Պիտի պատկերացնել, թե հնում ինչ տպավորություն թողած կլինեին այդ թռչունները, երը, իրոք, մարտնչում էին օձերի դեմ, սպանում նրանց ե օդ բարձրացնելով՝ տանում։ Իսկ, ինչ-պես հայտնի է, վիչապ դրակոնի, դևերի և այլ նմանների մասին մարդ-կանց ունեցած պատկերացուժների մեջ հիժնական նախագաղափարներից մեկթ եղել են օձերը<sup>1</sup>։ Արագիլների վիչապամարտ էությունը ժողովրդի կողմից

ձևակերպված է «Օձի փուշն արագիլն է մարսել» հայտնի առածով։ Մեր մանրանկարչության մեջ ևս արագիլի վիշապամարտ էությունը ցույց է տրված բազմաթիվ օրինակներով. հիշենք դրանցից միայն մեկը։ № 4893 ձեռագրի 114ա թերթում նկարված է մի արագիլ, որի պարանոցին փաթաթված է օձր, իսկ արագիլն իր կրտցով բոնել է օձի վզից և խեղդում է նրան (գծ. 6), Այս պայքարի դիցարանական էությունը երևում է այդ արագիլի մեջքից ըսնած կենաց ծառի սիմվոլից, Ճիշտ, է № 6 «վիշապի» վրա արագիլներ չկան, բայց նրանք կան մյուս «վիշապների» վրա. օրինակ № 1 «վիշաւկի» վրա, որը գտնված է Թոխմախան Գյոլում ( բեղամա լեռներ), կան զույգ արագիլներ՝ կանգ-Նած դեմ -- դիմաց, Նման զույգ արագիլներ կան Նաև № 2 «վիշապի» վրա, որը գտնված է Իմիրզեկում (Իեղամա լեռներ)։ Այս արագիլները կանգնած են ստիլիզացված և ռոմրի ձգտող կե-Նաց ծառի վրա։ Արագիլներ կան նաև Վրաստանում հայտարերված «վիշապների» վրա։

Արագիլների կենաց ծառի հետ հանդես գալու և նրանց զույգ-զույգ երևալու մոտիվը շատ



Գծ. 6. № 4893 ձեռագրից։

է սիրվել Նաև միջՆադարյան մանրանկարչության մեջ, Իրա լավագույն նմուշներից մեկն է, որ գտնում ենջ № 7729 ձեռագրի 318ա թերթում։ Արագիլների զույգ-զույգ հանդես գալն ունի մի ուրիշ իմաստ ևս. դա կապված է նրանց որպես ծնող զույգի գաղափարի հետ։ Չի կարելի այգ երկու ֆունկցիաներն իրարից անջատել։

Այս բոլորը ցույց են տալիս, որ արագիլն էլ, հայ ժողովրդի հին պատկերացումների համաձայն, դիտվել է որպես տոտեմ։ Դրա ամենափայ֊ լուն ապացույցն այն համոզումն է եղել, որի համաձայն արագիլներն ու֊ Նեն իրենց երկիրը, որտեղ նրանք ապրում են որպես մարդիկ և զբաղ֊ վում են հողագործությամբ, իսկ մեզ մոտ գալիս՝ կերպարանափոխվում

<sup>1</sup> M: 9419 ձեռագրի 48ա ԹերԹում գրված է. «Նե գաւձն թէթչող, որ հարիեր տարի ժարգոյ ակն ոչ տեսանէ, դան վիշապանայ և վերանայ»։

են և դառնում արագիլ։ XIX դարի վերջերին գրի է առնված համապաատսիան մի զրույց, որի պատմողները հավատացած են եղել, Թե իրոջ իրենց ծանոԹ մի անձնավորուԹյուն ընկել է արագիլների աշխարհը, հանդիպել իրենց բակի ծառի վրա ապրող արագիլին՝ արտը վարելիս. ապրել է որոշ ժամանակ այնտեղ այն երկրացիների հետ, ջրում լողացել, դարձել արադիլ («Ես լե ադոնց հետ եղանջ լակլակ»), վերադարձել Հայաստան և խնդրել արադիլներին, որ իրեն նորից մարդ դարձնեն<sup>1</sup>։ Հատկապես ուշագրավ է այն հանգամանջը, որ ժողովուրդը, իր այս զրույցում, տոտեմ արագիլին պատկերացրել է հիշտ իր նման, որպես երկրագործ մշակ։

Արագիլները նաև դարնան սիմվոլ են։ Այդ մասին կան ժողովրդական մի շարք երդեր («Արագիլ, բարով եկար», «Լակլակո, Հաջի բեկո» և այլն). Այս րոլորով էլ հասկանալի է նրա վիշապամարտ էությունը։

Ne 6 «վիշապի» վրա, որպես վիշապամարտ ուժ երևան է գալիս նաև ծառի վրա պատկերված աստվածությունը, այդ մասին՝ ստորև։

Այժմ վիշապ-օձերի մասին։

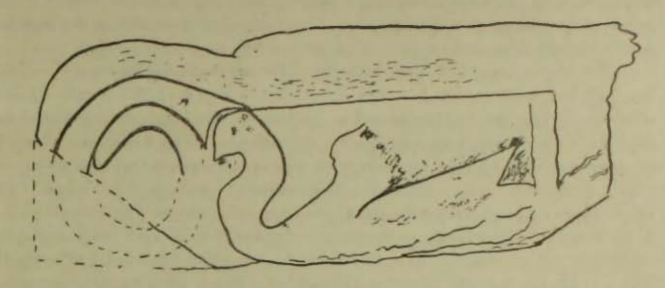
Մասնագետները նշել են, որ այդ կոթողների վրա կան նաև օձեր։ Այդպիսի կոթողներից են, օրինակ, Թոխմախան Գյոլի, Գյոլ—Յուրտի և այլ «վիշապները»։ Երկգլխանի օձ—վիշապների որոշակի քանդակներ կան Վրաստանում հայտաբերված «վիշապների» վրա։ Օձ—վիշապների քանդակներ կան նաև ուրիշ կոթողների վրա, ուր նրանք համարվել են ջրի հոսանք, անձրևի երակներ կամ ճնացել են անորոշ։ Օրինակ. Աժդահա—Յուրտի կոթողաբեկորի վրա (табл. 17-Մառի և Ամիրնովի դրքում) կան զուդահեռ դալարուն երկար գծեր, որոնք Մառի և Սմիրնովի կողմից ջրի հոսանքներ են համարված, իսկ Մ. Արեղյանի կողմից՝ անձրևի երակներ։ Ուշագրակն այն է, որ Մ. Արեղյանն այդ «երակներն» իվերջո նույնացնում է օձերի հետ։ Մեր կարծիքով այդտեղ, ինչպես և ոչ մի ուրիշ կոթողի վրա, ջրի կամ անձրևի հոսանքա-երակներ չկան։ Իրանք օձ—վիշապների քանդակ-ներ են։

Վիջապամարտի տեսարան կա նաև Մառի և Սմիրնովի «Վիջապներ» գրջի 15-րդ տախտակի (таблица) երկրորդ նկարում, ուր նկարված է մի կոթողաբեկոր։ Իրա վրա ուշադրություն է դարձրել Մառը, սակայն այն-տեղ նկատել է «հանելուկային դազանի պատկեր» ("изображение зага-дочного зверя"), մինչ մեր ուսումնասիրությունից պարզվեց, որ այդտեղ էլ խոշոր վիջապներ կան։ Այդ վիշապներից մեկը դալարված է և բացված երախով փորձում է կլանել իր դեմ կանդնած թռչունին։ Որպեսզի այս տեսարանը լավ նկատվի, հարկավոր է հուշարձանը դիտել ոչ թե կանդնած վիճակում, ինչպես արել է Մառը, այլ դեպի ձախ պառկեցրած։ Բացի դրանից, պիտի հաշվի առնել նաև այդ հուշարձանի ձախ (վերին) ծայրի կոտըլված քը, որի վրա դտնվել է վիշապի դալարված մարմնի մի մասը (դծ. 7),

Այսպիսով, «վիչապների» վրա մի կողմից մենք տեսնում ենք վիչապամարտ ուժեր, իսկ մյուս կողմից՝ օձ—վիչապներ։ ԵԹե կենաց ծառը և մյուսներն առանձին էլեմենտներ են, ապա վիչապամարտի գաղափարը նրանց միացնողն ու ամբողջացնողն է։ Հանձին վիչապամարտի է, որ իր

<sup>1</sup> Աղդադրական Հանդէս, VI դիրը, է 9 43-44:

որոշակի դեմքն է ստանում այդ կոթողների վրա դրսևորված դիցաբանությունը։ Հիշենք Մարքսի հետևյալ բնորոշումը. «Յուրաքանչյուր դիցաբանություն հաղթահարում, նվաձում և ձևավորում է բնության ուժերը երեվակայության մեջ և երևակայության շնորհիվ»<sup>1</sup>։ Ո՞րը կլիներ կենաց ծա-



Գծ. 7. Կոթողաբեկորի լուսանկարից, վիշապի և թռչունի պատկերներով։

ոի, մայր աստվածության, եզան, արագիլի և մյուսների ներքին կապն ու բովանդակությունը, եթե նրանց մեջ չփորձեինք դտնել նախկին երկրագործների բնության ուժերի դեմ մղած պայքարը, այդ ուժերին հաղթահարելու ու նվաձելու նրանց գերագույն ձգտումը։

Հատկապես եղան և օձի Թշնամական մոտիվը տարածված է նաև ուրիշ ժողովրդների դիցարանության մեջ։ Ս. Պ. Տոլստովը գրում է. «Այսպիսով մեր հանդեպ բարձրանում է իրար դեմ մարտնչող դիցարանական հերոսների վերին աստիձանի ընորոշ կոմպլեքսը, որոնցից յուրաքանչյուրի
տոտեմական կերպարը պարզ է։ Եղ և օձ, այս հակոտնյա Թշնամիները...
մեր դեմ են ելնում որպես միջին ասիական և արևելյան իրանական դիցարանության ամենից հիմնական կերպարները»<sup>2</sup>։ Նույն հեղինակը այգ
դիցարանության տարածման ավելի մեծ շրջաններ է ցույց տալիս»։

Ալժմ արդեն, ինքըստինքյան, պարզ է, Թե ինչու այդ կոթողները ժողովրդի կողմից կոչվել են «վիշապներ», «օղուզի» կամ «ազնավուրի»

ւ 4. Մար բս, Քաղաքատնտեսության քննադատության շուրջը, էջ 271։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> С. П. Толстов, Древний Хорезм, 1943, стр. 294.

<sup>3 &</sup>quot;Сюжет борьбы змея и быка и брака представителей этих тотемов, столь мощно представленный в Авесте и прослеженный нами в скифском мире и ва северной периферии Скифии, широко распространен и за пределами индо-иранской и скифской групп народов", бысуб мырый, у 299:

U. П. Sпритти изи правитиваней щити и интивате дагуд в тири виришцитиви последности в петирити в последнее десятилетие были открыты пережитки дуальной организации у народов самых различных частей СССР... Эти
работы, как и многие работы зарубежных исследователей, полностью опровергают проповедуемое школой культурных кругов представление о географической
ограниченности дуальной организации рамками "двуклассового" культурного круга",
выпуть ты пети в представление в представление о петиченности дуальной организации рамками при представление в предс

դերեզմանաքարեր։ Ճիշտ են վարվել Մառը, Ամիրնովը և Պիոտրովսկին, երը փորձել են այդ կոխողների ուսումնասիրուխյան համար ելակեա դարձ- նել նաև «վիշապ» կոչումը. սակայն նրանք ճիշտ եզրակացուխյունների չեն հանդել։ Մ. Արեղյանն, իրավացիորեն, հերքեց այդ տեսուխյունը, սա- կայն ինքն էլ չվստահեց ժողովրդի կողմից այդ կոխողներին տրված «վի- շապ», «օղուզի» կամ «ազնավուրի» դերեզմանաքար կոչումների հնության, պարունակած իմաստների վրա և հաշվի չառավ դրանք։

Թե ինչու այդ կոխողները կարող էին «վիշապ» կոչվել, դա հասկանալի է։ Այդ կոխողների վրա և նրանց միջոցով դրսևորված է եղել վիշապամարտի դիցարանուխյունը։ Դա րավական է եղել, որ կոխողները կոչվեին մեկ րառով՝ «վիշապ» կամ «վիշապներ»։ Հենց նույն պատճառով էլ դրանք կարող էին կոչվել «օղուզի» կամ «ազնավուրի» դերեզմանաքարեր, որովհետև «օղուզ» կամ «ազնավուր» րառերը նշանակում են հսկա, հերոս, դյուցազուն։ Խոսքը վիշապների դեմ մարտնչող դյուցազունների մասին է։ Օղուզ-օքուզ—րառացի նշանակում է եզ։ Հենց այդ կոչունները, մի անդամ ևս, հիշեցնում են մեզ, որ հանձին այդ կոխողների՝ մենք դործ ունենք մի կողմից վիշապների, մյուս կողմից վիշապ սպանողների, դյուցազուների, ուստի և՝ վիշապամարտի դիցարանության հետո

Հարց է առաջանում. որն է եղել «վիշապ» քարակոխողների դերը, Պիտի ընդունել, որ նրանք կերտվել են դործնական, կենսական նպատակ- ներով։ Այդ և նման արձանացումների միջոցով մարդիկ ցանկացել են կանխել ընական պատուհասները՝ երաշտը, կարկուտը, զանազան հիվան-դուխյունները, համաձարակները, անրերրիությունը և այլն։ Կոթող-ների վրա փորադրված տեսարանների միջոցով նրանց կերտողները սպառ-նացել են ընության չար ուժերին։ Դա դյուղատնտեսական և անասնա-պահական րաղայի վրա զարդացած կախարդանքի ձևերից մեկն է եղել։

Անչուշտ, այդ կոթողների մոտ, հատկապես դարնանը, պիտի տեղի ունեցած լինեին նաև համապատասխան հանդեսներ. այս ենթադրության համար անհրաժեշտ հիմք են տալիս ինչպես հայկական, նույնպես և ուրիշ ժողովուրդների հեթանոսական ծիսակատարությունների մասին եղած տվյալները։ Դա ավելի համոզիչ է դառնում Մարքսի՝ դիցարանությանը տված հետվյալ ընութագրումից. «...անցյալ իրականությունը արտացոլ-ված է երևում դիցարանության երևակայական պատկերացումների մեջ»<sup>1</sup>, Դոկ անցյալի իրականությունների մեջ»<sup>1</sup>,

Այստեղից էլ պարզ է, որ ձիշտ էր վարվում Մ. Արեղյանը «վիշապ» թարակոխողները կապելով ցասման խաչերի հետ², միայն Թե այդ կապը անմիջական չէ, այլ մի իդեական կապ է, որ վերարերում է այդ հուշարձաններին վերագրվող դերին։

№ 6 «Վիշապի» վրա գտնվող մոտիկներից է նաև եղի գլխին դրված գունդը, Այդ գունդը երկրագործության զարդացման, մեռնող և հարություն առնող աստվածությունների և այլ նմանների ֆոնի վրա, ամփո-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ֆ. Է ն դ և լ ս, Է նտանիթի, մասնավոր սեփականության և պետության ծաղումբ, 1948, էջ 136:

Հայկական վիջապամարտի գիցարանության, «վիջապ» թարակոթողների և ցասման խաչերի հետ սերտորեն առնչված են Հայաստանում տարածված «Թուխ Մանուկ» որբավայրերը։

փում է իր մեջ հատիկ աստվածության դաղափարը։ Այն հատիկի, որի մեջ էին պատկերվում Օզերիսը, Արան և մյուս համապատասխան աստվածութ թյունները։ Այդ հատիկը, որպես պտուղ, միաժամանակ պտղարերության սիմվոլն է եղել։ Այդ գունղն է, որ դարեր շարունակ բազմել է դիցարանական-կրոնական բարձունջների վրա, հանուն որի մարտնչել են վիշապամարտ հերոսներն ու վիշապ հրեշները։ Այն մերթ հանդես է գալիս մեր էպոսում՝ աշտարակի ծայրին՝ որպես սիրո հմայական ոսկե խնձոր, մերթ ասորա-ուրարտական պաշտամունջային սյուների ծայրին՝ որպես սիմվոլ, մերթ հարանկարն կենաց ծառերի ծայրին՝ որպես «ջղան», մերթ միջ-նադարյան մանրանկարչության մեջ՝ որպես հսկայական ծլող գունդ՝ միջ-փական հատկանիշներով, մերթ էլ, իր նախկին իմաստը կորդրած, որպես գարդ՝ պարսպասյուների, շիրմասյուների և այլ նմանների գագաթին։

Այժմ անդրադառնանը «վիշապների» ձկնաձևությանը.

Ուշագրավ է, որ այստեղ ամրողջ կոխողն է ներկայացված ձկան ձեվով, և ոչ թե նրա վրա է նկարված ձուկ։ Ինքըստինքյան դա մի նախազգացում է, որպեսզի մենք այդ հանդամանքը հաշվի առնենք։ Ձուկն այստեղ հանդես է գալիս որպես որոշ իմաստ ունեցող ֆոն։ Ձուկը հիմք է, որի վրա փորագրված են կենաց ծառը, եզը և մյուսները։

Ինչպես հայտնի է, ձուկը ջրի սիմվոլն է։ Իսկ հին պատկերացունների համաձայն դիցարանական հերոսները, ծառերը, նժույգները և այլն, ծընվում էին ծովից (ջրից).

Վերցնենը մի օրինակ։ Կա հեխանոսական ծառապաշտամունքի տոնահանդեսների հետ կապված մի հոյակապ պատերգև։ Այդ երգից երևում է, որ գարնանային հանդեսների ժամանակ պատրաստել են հատուկ նավ. սրա վրա ամրացրել կենաց ծառ և փառաբանել այդ ծառի ծայրին գտընվող ընում ծնված «ձագի» Թոիչքը՝ արևի ձաձանչների տակ, «քաղցրիկ» օպում։ Եխե նկարելու լինենք այս տեսարանը, ապա ծովի փոխարեն կըստանանք ձուկ, նրա մեջքին՝ ծառ, իսկ այդ ծառի ծայրին՝ ծնվող դիցարանական ձագ, որպես գարնան գալու, վերածնունդի ու հարության սիմվոլ։ Այստեղ ևս հիմնականում նույն տեսարանն է, ինչ . Ե 6 «վիշապի» վրա։

Նման րազմանիիվ օրինակներ կարելի է րերել մեր ժողովրդի հին պատկերացումների չտեմարան հմայիլներից, աղխարքներից, աղոխքներից և այլ դյուխական րանաձևերից։

Այդպիսի վկայություններ կան և մեր հեքիաթներում։ «Ավչու տղի հեքիաթում» թագավորը հերոսից պահանջում է «դրախտական ծառը»։ Հերոսը բերում է ծովային ձկան մեջքի լողաթաղանթից մի մագ, տնկում է թագավորի բակում, որից և, մի գիչերվա մեջ, աձում է կենաց կամ «դրախտային» ծառը-, Այս միտքն արդեն մեր նկարելու կարիքը չունի, համապատասխան նկարներ կան մեր միջնադարյան ձեռագրերում (գծ.8)։

Անա այս պատկերացումների նետ է, որ դործ ունենք «վիջապ» քա֊ րակոթողների վրա. Քանի որ այդ նսկայական քարերի վրա տեխնիկապես ննարավոր և նպատականարմար չէր քանդակել այնպես, ինչպես այս նկա֊

<sup>1</sup> Happy may's t. allia mauty, p' p'by ywy dadhus:

ւ Ա. Ղանալանյան, «Հայ ժող. հերիաթներ», 1930 թ., էջ 123 ։

րում, պարզ է, որ մարդիկ դա պիտի մի ուրիչ ձևով ցույց տային։ Եվ աճա ձկան մարմնի վրա են քանդակել կենաց ծառը, ուր ձուկը, ֆոն լինելով, երևան է դալիս իրրև ջուր, ծով և կյանքի ճիմք։



Գծ. 8. № 4059 ձեռադրից։

Եթե կատարենք իմաստային տեղադրում, ապա կստանանք մի հավատալիք, որի համաձայն վիշապ- ների վրա արտահայտված մայր աստվածությունը, հանձին կենաց ծառի, ծնված է ծովից։ Այդպիսի աստ-վածուհի էր Ծովի-Նարը\ Ջրի և ձկան հետ են կապ-վում նաև Շամիրամը, Աստղիկ Դերկետոն և ուրիշ-ները։ Ջրի հետ կարելի է կապել նաև Նվարդին. եթե «վարդավառի» մեջ «վարդը» ջուր է, ապա «Նուվար-դի» մեջ՝ ևս։

Ինչպես նշեցինք կենաց ծառի մասին խոսելիս, մայր աստվածության դաղափարը դրսևորված է այդծառի միջոցով։ Այժմ տեսնում ենք, որ նշված աստակածության դաղափարը արտահայտվում է հանձին ջրի սիմվոլ ձկան։ Այստեղ հակասություն չպիտի տեսնել։ Հին պատկերացունների համաձայն ծովն է համարվել այն միջավայրը, որտեղից ծնունդ են առել բոլոր էականեր։ Ջրից են ծնվում ինչպես Սանասարն ու Բաղդասարը, Քուոկիկ Ջալալին և դիցարանական ծադում ունեցող շատ էակներ, այնպես էլ ըսքը կենաց ծառը։ Նկատի առնելով, որ ջրի դաղափարը արտահայտվել է ձկան սիմվոլով, ապա ընականարար, ձուկն ու ջուրը հաձախ փոխարինել են իրար։ Սակայն, ջրից ու ձկնից

սերված համարվելով նաև ինքը՝ կենաց ծառը, հաձախ այն հանդես է եկել կամ ջրի ֆոնի վրա (օրինակ, Վահագնի գրույցում) կամ ձկան (օրինակ, «Ավչու տղի հեքիաթում») կամ րոլորովին առանձին։ «Վիշապ» քարակո-թողների վրա կենաց ծառը հանդես է եկել ձկան հետ։ Ուստի այդտեղ, վերջին հաշվով, մայր աստվածության, ձկան, ջրի և կենաց ծառի գաղտ-փարները հիմնականում նույնանում են։

Մենք արդեն մոտեցել ենք մի ուրիշ հարցի. որ աստվածներն են քանդակված վիշապների վրա։ Մ. Արեղյանը այդ կոթողները կապում է Աստղիկ-Դերկետոյի հետ, իսկ Դր. Ղափանցյանը՝ Արա Գեղեցկի։ Դա պայմա-նավորված է «վիշապ» քարակոթողների առանձնահատկությամր, որովհետև «վիշապների» վրա կարելի է թե՛ մեկին ցույց տալ և թե՛ մյուսին։ Ավելին։ Այդ կոթողների ստեղծած ձևի մեջ կարող է տեղավորվել երկրագործական բազայի վրա դարդացած յուրաքանչյուր աստվածազույգ։ Այսպես, օրինակինչպես գիտենք, Վանագնը ծնվում է ծովի մեջ դանվող եղեգնի փողից, նա վիշապամարտ աստվածություն է և դիցարանության մեջ հանդես է գալիս նաև

<sup>1</sup> Էպոսում հանդիպող «Հայ դել Նարիկ հերիկը փուխ» Կտոզում խոսքը հավանարար Նար աստվածուհու մասին է, որին հետադայում, ինչպես տեսնում ենք, դել (անրարոյական կին) են անվանել, կշտամրելով նրա ամուսին փոխելու (պոռնկելու) սովորությունը (տես «Սասնա ծռեր», Ա հատոր, էջ 217)։ Հմմ Նարեկ, Նար-դոս, Նարինջ, Նարոտ

ցուլի կերպարան քով<sup>1</sup>։ ԵԹե փորձելու լինենք այս տվյալներն արտահայտել «վիչապ» քարակոթողները փորագրողների սիմվոլիկայով, ապա կստանան ք ճիչտ № 6 «վիչապի» նման մի «վիչապ» Ահա Թե ինչպես. որպեսզի ցույց տանք ծովը, պիտի նկարենք ձուկ, եղեդնը կարտահայտվի կենաց ծառի ձևով, իսկ նրա փողից ծնվող Վահագնը՝ ցույց կտրվի այնպես, ինչպես № 6 «վիչապի» վրա քանդակված մարդ աստվածությունը։ Եզի կամ ցուլի հետ Վահագն վիչապաքաղի առնչությունը ցույց կտրվի դարձյալ այնպես, ինչպես նչված «վիչապի» վրա և նրա շուրջն էլ ցույց կտրվեն օձ-վիչապես, ինչպես նչված «վիչապի» վրա և նրա շուրջն էլ ցույց կտրվեն օձ-վիչապես, ինչպես կան շատ «վիչապների» վրա. Այսպիսով, տեսնում ենք, որ «վիչապների» և Վահագնի բնորոշ առանձնահատկությունները լիովին համ-ընկնում են միմյանց հետ։

Պրոֆ. Գր. Հափանցյանի կարծիքով, «Արան հատկապես երկրագործության աստված էր... Արան այս կապակցությամբ մարքնավորվում է եզի մեջ, որ տեսնում ենք նրա քարակոթողների վրա»<sup>2</sup>. Այս կարծիքը բացառիկ արժեք ունի

Մեղ հայտնի են կոնկրետ վկայություններ՝ Արա Գեղեցիկի և եղի առնչության մասին, որոնք, որպես այդպիսին, օգտագործվում են առա֊ ջին անգամ։ Դրանցից առաջինը մի պարերդ է.

«Խօրօտ, Խօրօտ տարահի,
Էրկնավիզ սուրահի...
Խօրօտն չէլներ՝ ինչ կէլներ,
Խօրօտ սարեր ծրվարեր,
Որ սև շիւար ծի չաներ,
Շահ եզան վաստակն էր,
Շամիրամ մոր բերածն էր,

Ինքը՝ «Խօրօտը» դիդարանական էակ է, նա համարվում է Շահ եզան և Շամիրամի զավակը («Վաստակ» բառը մինչև հիմա էլ ժողովրդի մեջ գործ է ածվում նաև զավակ իմաստով։ «Վարող-վաստակող»—է կոչվում այդ զավակի հայրը)։

Այս երգի մեջ Շամիրամի զուգակից Արա Գեղեցկի փոխարեն Շահ եզան հանդես գալը փայլուն ապացույց է ժողովրդական ըմբռնունների մեջ նրանց ունեցած առնչության։

Համապատասխան մի օրինակ էլ բերենք Պետ. Մատենադարանի № 605 ձեռադրից, որի պահպանակի վրա, 17-րդ դարում, դրի է առնված, հեթանոսական հնությունից եկող, հետևյալ հմայական բանաձևը.

> «Գիր Կովի<sup></sup> Սուրբ Արայ, Սուրբ Սարայ, Սուրբ Սալիլոս,

ւ «Վիշապ վերացնողը, «Վիշապաբաղը» մտածվել է մեզանում ևս իրբև եզ, ցուլ» (Մ․ Արեզյան, Հայոց հին գրակ․ պատմ․, 1-ին հատ․, էջ 36)։

<sup>2</sup> Գր. Ղափանցյան, Արա Գեղեցկի պաշտաժունքը, էջ 157—158։

<sup>3</sup> Ա. -. Տև կանց, Պանզուխա վանեցին, էջ 117-119։

<sup>4 2</sup>bnmapned chip andhas

Սուրը Թաթէոո, Սուրը Բանդվեթ, Ունիմ, ունիմ, Փառք ասաուծոյ, Փառք տանողին, Կովին գթնողին, Ծառայիս աստուծոյ»։

Ուշագրավ է, որ կորած կովը դտնելու նպատակով, ամենից առաջ, խոսքն ուղղվում է «Սուրբ Արային»։ Արայի առնչությունը կովի հետ միաժամանակ խոսում է նաև Արայի և նդի առնչության մասին։

Պիտի կարծել, որ Անահիտ աստվածուհուն նվիրաբերվող երինջները, իրենց դիցարանական նշանակությամբ, նույնանում են Անահիտի հետ, ակնարկելով իրենց առավել հին պաշտամունքի առարկա լինելը։ Ուստի և երինջներն էլ, ինչպես Անահիտը, պիտի կապվեն իրենց ղուդակցի դաղա-փարի հետ։ Կովի-երինջի և աստվածուհու մոտիվը հանդիպում է նաև հան-ձին եդիպտական Խատոր աստվածուհու, որը պատկերվել է կնոջ դեմքով և կովի ականջներով։ Նման մի արձան, ժամանակին դտնվել է Անիի թանդարանում, որը հավանարար Անահիտի կամ նման մի այլ աստվածա-ծուհու պատկերացումն է եղել։

Եղի և կովի որպես պաշտամունքի առարկա լինելը հանդիպում է Նաև Ուրարտական Մուսասիրի տաձարում, որի մուտքերի մոտ կանգնած են կովի արձանը՝ իրեն ծծող հորթի հետ և ցույն՝ առանձին։

Կովի դիցարանական վաղեմի նշանակության հետքը պահպանված է ժողովրդական հետևյալ հանելուկի մեջ.

> «Կով մի ունեմ հանայ հանայ, Կոտոչները Մսրա խանայ, Կաթնաղրյուրեն ջուր կխմայ, Արյունածովեն ձեն կհանայ<sup>1</sup>»։

Հեքիա Թներում նույնպես կան համապատասխան վկայություններ (օրինակ, «Կարմիր կովի հեքիաթը»)։ Այլապես չեր էլ կարող լինել. եթե եղը մտել էր դիցարանության մեջ՝ որպես դարնան, պտղարերության և այլ նմանների սիմվոլ, ապա, ընականարար, նրա անդրանիկ զուդակիցը պիտի կովը լիներ։ Հետադայում մարդակերպ աստվածությունների հան-դես դալով է, որ եզան դաղափարը արտահայտվում է Արա Գեղեցկի, Վա-հադնի, իսկ Կովինը՝ Անահիտի և ուրիշների միջոցով։ Բնականարար, վի-շապամարտ եզան հաջորդներն էլ պիտի վիշապամարտ լինեին, ինչպիսին է, իրոք, Վահադնը։ Արայի մասին այդպիսի տվյայներ չեն պահպանվել,

<sup>1</sup> Եղի և կովի պաշտաժունքային առարկաներ եղած լինելու ժասին հիշենք սովետական դիտնականներից Т. С. Пассек-ի հետևյալ տողհրը.

<sup>&</sup>quot;Бык, игравший в хозяйстве Триполья значительную роль как животное, доставляющее большое количество мяса, и корова, дававшая молоко, являлись объектом культа, существовавшего в эту эпоху во всем Средиземноморье и Дунайско-Днепровском бассейне, чем и объясняется распространенность изображений этих животных" (Т. С. Пассек, Первые земледельцы, сборник "По следам древних культур", 1951, стр. 65).

րայց Նա, որպես գարՆաՆ, արևի րեղմնավորությաՆ, ուժի և գեղեցկությաՆ աստված, պիտի որ ունենար։ Արայի վիչապամարտային ընավորության արձագանքն է, որ հետադայում հիմք է հանդիսացել նրան ասորական րանակի դեմ հանելու՝ պատերազմական հերոսի կերպարանքով։

Արա Գեղեցիկը № 6 «վիշապի» (և մյուսների) հետ կապվում է նաև ծառի մոտիվով, որովհետև, ըստ հին ավանդության, Արայի հետ էին կապված նաև Արմավիրի նվիրական սոսիները,

Մատնանշենք, նաև, որ ինչպես Արայի և Վահագնի, նույնպես և նրանց զուգակիցների իրար հետ առնչվելը, մոտենալը, ձուլվելը և այլ նմանները ընտրոշ են, ընդհանրապես, րոլոր դիցարանությունների համար։ Որքան էլ տարրեր են եղել նրանց հանդես գալու, զարգանալու և անհետանալու պատճառները, դարձյալ դիցարանության մեջ պահպանվել են նրանց ընավորությունների ընտրոշ գծերը, «... Ձնայած րոլոր տարրերություններին և ամրողջ բազմազանությանը, — ասում են Մարքսն ու Էնդելսը, — րոլոր դարերի հասարակական գիտակցությունը շարժվում է որոշ ընդհանուր ձևերի մեջոն,

Այստեղ, հատկապես Արայի, Վահագնի և մյուսների հարցում կա մի ուրիչ, կարևոր հանգամանք ևս։ Մեր կարծիքով Վահագն աստվածությունը հայերի մոտ ոչ թե նոր աստվածություն էր՝ փոխ առնված պարսիկներից, այլ պարսիկների ազգեցությամբ անվանափոխված Արա աստվածությունն էր։ Ինչպես օտար րռնակալական ուժի շնորհիվ անվանափոխվում էին մարդկանց ու աշխարհագրական վայրերի անունները, նույնպես փոփոխվել են նաև աստվածությունների անունները։ Այժմ, երը ավելի պարզ է Արայի, Վահագնի և եզան դիցաբանական պատկերը, տեսնում են ո, որ Վահագնը չունի ոչ մի նոր, գիծ՝ Արայի և եզան համեմատությամը։ Թե՛ Արան և թե՛ Վահագնը չափվում են եզան գաղափարի վրա։ Եվ կարեվորը դա է, որովհետև Նախագաղափարը եզն է։ Վահագն կոչումը Արա աստվածության համար նման է եղել «վիշապ» քարակոթողներին տրված «օղուգ» կոչմանը։ Վահագնն էլ եզի հաջորդ Արան է, ինչպես «օղուգը», միայն այն տարրերությամբ, որ այս կոչումների ժամանակ օտար ազդեցությամր մթադնվել է Արան և պատմական իրադրություններն այլ են եղել։ Այս տարրերության հարցը րոլորովին այլ հարց է։ Կարևորն այն է, որ Վաճագնը, իր դիցարանական հիժնական գծերով, Արայի և «Կռվանի» կրկնությունն է։ Սակայն որջան էլ օտարներին հաջողվել է անվանափոխել հայ ժողովրդի դիցարանական նախահորը՝ պաշամունքային կոնկրետ կետերում, դարձյալ եզ – արայական պատկերացումները իշխող են ենացել կյանքի ու կենցաղի մեջ,2

Արա անվան հետքերն են, որ դարձել են հիմք մեր լեզվում «ար» «առ», «էր», «եր» արմատն ունեցող շատ րառերի համար։ Այդպիսի րառերի մի ամրողջ շարք («ար» արմատով) ցույց է տրված պրոֆ. Դր. Հափանցյանի կողմից։ Մեր կարծիքով այդպիսի ծագում ունեն նաև երնեկ, էրնեկ, երինջ, էրինջ, էրիկ, օրոր, արոր, արհեստ, արա, արու, ար-

<sup>1</sup> կ. Մարթս և Ֆ. Էնդելս, կոմունիստական պարտիայի մանիֆեստը, 1948 թվ., էջ 51։

<sup>2</sup> Այսպես պիտի վերանայվի Անահիտի և ուրիչների հարցը։

գանդ, արև և շատ նման բառերը։ Երնեկ ու էրնեկ ձևերի մեջ ցանկալի պահի իմաստը կապված է էրի (երի, Արայի) գալու հետ, ուստի այդ բառերի մեջ պարզորոշ երևացող էրն-եկ, երն-եկ, պատկերը հենց այդպես էլ պիտի հասկանալ։ Նույնը կարելի է ասել էրանի և երանի ձևերի մասին, որոնը ունեն «աստված տա», «աստված անի» իմաստը, ուստի այդ բառերի պատկերն է էր-անի կամ եր-անի («Արան տա», «Արան անի»)։

Ա. Պ. Տոլստովի Նշված աշխատության մեջ կա մի կարևոր հանդամանք ևս, որի համաձայն Ամու-Դարիա գետը 5-րդ դարում (նախ. մ. թ.) Նշված է եզ տոտեմի անունով, որը տևել է մինչև 16-րդ դարը. Հավանարար, այդպիսի պատճառով է, որ Հայաստանի կարևոր դետերից մեկը կոչվում է Արաքս։

Արան միակ աստվածն է («եզ», «եզակի») մեր դիցարանության մեջ, որն այնքան խորն է խափանցել հայ ժողովրդի և նրա նախորդների կյանքի ու կուլտուրայի բոլոր ընադավառները։ Եվ դա պատահական չէ, որովհետև ինչպես երևաց, նա, մեր դիցարանությամր, մեր նախահայրն է համարվել, փոխարինելով եզ տոտեմին։

Էնդելսը, խոսելով կրոնի և իդեոլոգիաների պահպանողականության մասին, դրում է.

«Հետևարար, մենք տեսնում ենք, որ մի անգամ ծագելով, կրոնը միշտ էլ պահպանում է պատկերացումների՝ նախկին ժամանակներից ժառանգած որոշ պաշար, որովհետև իդեոլոգիայի առհասարակ րոլոր ընագավառներում ավանդությունը մեծ պահպանողական ուժ է»<sup>1</sup>։

«Վիշապ» քարակոխողների վրա դրսևորված կենաց ծառի, եզի, մեոնող ու հարուխյուն առնող աստվածուխյան, վիշապամարտի և լրացուցիչ մյուս մոտիմաերի գաղափարները նույնպես շարունակվեցին և հասան մինչև վերջին ժամանակները, կրելով հետադա ժամանակներից րխող փոփոխությունները, որովհետև «մի անդամ ծագելով, ամեն մի իդեոլոդիա զարգանում է գոյություն ունեցող պատկերացումների համայն ամրողջության հետ կապակցված, ենթարկելով նրանց հետադա վերամշակման»

Ինականաբար հարց է առաջանում․ չպահպանվեցին արդյոք քանդակ֊ ների այն ձևերը, որոնք արդեն մշակված էին վերոհիշյալ գաղափարների դրսևորման համար և դրոշմված՝ վիշապների վրա։

Հանձին «վիշապների» վրա քանդակված տեսարանների, գործ ունենք նաև ճարտարապետական հնագույն և ուշագրավ ձևերի հետ։ Քանդակել հսկայական ժայռի վրա կենաց ծառի և այլ օրեկտների պատկերը, նշանակում է ձգտել այդ ժայռից ստանալ այնպիսի ձևեր, որոնք առանձնանալով՝ կտային քանդակվող առարկաների պատկերը։

Կենաց ծառը հանդիպում է հին ձարտարապետության մեջ՝ պաշտամունքային սյուների ձևով։ Այդ սյուները ոճավորված պապիրուսների, լոտոսների և այլ բույսերի ու ծառերի ձևով հայտնի են հին ժողովուրդների պատմությունից, հատկապես եգիպտական։ Նրանց խոյակների վրա մերթ ցույց են տրվում վերածնության սիմվոլ բողրոջներ, ծաղիկներ, մերթ էլ՝ աստվածներ, աստվածուհիներ և այլն։ Հիշենք հատկապես Խա-

<sup>1</sup> Ֆ. Էն դելս, Լուդվիգ Ֆոյերրախ և գերժանական կլասիկ փիլիսոփայության վախձանը, Երևան, 1948, էջ 65 ։

<sup>·</sup> Uncju mbqncd, 69 811

տորական սյուները, որոնց բուսական բնի ծայրին դրված խոյակի վրա պատկերված է Խատոր աստվածուհու դեմբը։ Պատրաստված են եղել ոձավորված նման սյուների կամ կենաց ծառերի, հսկայական անտառներ պաշտամունքի համար, Բավական է նայել "Всеобщая история архитектуры" (І) գրքի 72-րդ աղյուսակը, տնսնելու եգիպտական պաշտամունջային սյուների բուսական ծագումը։ Ուշագրավ են, հատկապես, ուրար֊ տական պաշտամունքային սյուները՝ կլոր գնդերով և նրանց վրա հարձակվող վիչապներով (դծ. 9)։ Այդպիսի սյուներ շատ են պահպանվել Հայաստանի տերիտորիայի վրա։ «Վիշապներն» ավելի արխայիկ ու հին են, ճար այմ ո**յսւրբևին հ**սշևաճարչհսշևն<sub>յ</sub>։

երիստոնեությունն այդ սյուներին նոր ձև ու իմաստ հաղորդեց, որոնց տարատեսակներից չիչենք սյունաձև քարակոթողները, Տաթևի գա-

վազանը, Օչականի սյունը, խաչքարերը և այլն։ Ճարտարապետության մեջ ևս տարածված ոճավոր սյուսերի վրա հիմա էլ հեշտությամբ կարելի է ցույց տալ երբեմնի կենաց ծառերի, պտղաբերության, հատիկի, պաշտպան ուժերի և այլ մոտիվների հետքերը։ Այդ հետքերն առատորեն հանդես են գալիս ցանկապատային ձողերի, մոմակալների, զանազան նպատակներով 43. 9. - Кармир блура օգտագործված սյուների, կանկարասիքի և այլ բազմաթիվ իրերի ու առարկաների վրա։ Այսօր նրանք րոլորովին կորցրել են իրենց նախկին իմաստը, նչանակությունը և հան-

դես են դալիս որպես զարդ։



Վերդնենը մի ուրիչ օրինակ. մեր մանրանկարչության մեջ շատ լուսանցազարդեր իրենցից ներկայացնում են խիստ ոձավորված կենաց ծաոեր, որոնց վրա ցույց է տրված լինում վիջապամարտի տեսարանը։ Այդտեղ, ուղղակի ծառի վրա, իրար դեմ մարտնչում են մի կողմից՝ արծիվ-Ները, արադիլները, եզները, այծերը, առյուծները, մարդիկ և այլն, իսկ մյուս կողմից՝ օձ-վիշապները։ Ճիշտ է, դրանց մեջ մեծ տեղ են բռնում քրիստոնեական չորս սրբագան համարված կենդանիները (մարդ, առյուծ, եզ, արծիվ), բայց չպիտի մոռանալ, որ դրանց մուտքն էլ այդտեղ ունի իր տոտեմական արմատները։ Վերջին հաչվով այդ լուսանցազարդերը կարծես № 6 «վիշապի» և «վիշապների» հավաքական գաղափարապատկերը [ [ Lata (48. 9):

Նման օրինակներ կարելի է բերել նաև ժողովրդական ստեղծագոր~ ծության այլ բնադավառներից։

«Վիշապ» քարակոթողների վրա խտացված դիցաբանությունը չար ու րարի ուժերի հակոտնյա պայքարի դիցաբանությունը լինելով, իր մեջ ամփոփել է հայ ժողովրդի և Նրա Նախորդների այն անդուլ պայքարի արձադանքները, որ նրանք մղել են բնության ու հասարակական ձնչող

ւ Իրենց ներկայացրած տեսարանների ամրողջությամր և ջանդակման տեխնիկայով «վիշապնեոն» ավելի հին ու պրիմիտիվ են, քան ոչ միայն ուրարտացիների, այլև միաանիների, խեթերի և ուրիչների համապատասխան տեսարաններն ու հուշարձանները։

ուժերի դեմ։ Քանի որ այգ պայքարը եղել է կյանքի առանցքային պայքարը, պարզ է, որ այդ դիցարանությունն էլ տարբեր ձևերով պիտի հարատևեր, յուրաքանչյուր ժամանակաշրջանում համապատասխանելով նոր իրադրությունների։ Վիշապամարտի դիցարանության պատկերը, այդ առումով, առավել հստակ է դառնում Ֆ. Էնգելսի հետևյալ ցուցմունքի լույսի տակ.

«...ամեն մի կրոն ոչ այլ ինչ է, եխե ոչ արտաքին ուժերի ֆանտաստիկ արտացոլումը մարդկանց ուղեղներում, ուժերի, որոնք իշխում են նրա առօր-



յա կյանքի վրա, մի արտացոլում, որի մեջ երկրային ուժերը գերբնական ձև են բնդունում։ Պատմության սկզրում ամենից առաջ բնության ուժերն են ենթարկանում այսպիսի արտացոլման, իոկ հետագա զարգաց-ման բնթացում զանազան ժողովուրդների մոտ երևան են գալիս դրանց ամենարազմազան ու խայտարդետ անձնավորումները... Բայց շուտով ընական ուժերի կողքին գործոն դերի մեջ են մտնում նաև հասարակական ուժերը, որոնք մարդկանց հանդեպ երևան են գալիս որպես նույնքան օտար և սկզրում նույնքան անրացատրելի ուժեր, ինչպես ընության ուժերն են...»

ԵՍԵ Նախքան դասակարդային հարարերուՍյուն~ Ների հանդես գալը վիշապամարտի Սեման ընդդրկում էր ընուՍյան ուժերի դեմ մարդկանց մղած պայքարը, ապա դասակարգերի հանգես գալով այդ Սեման ընգ~ գրկում է նաև հասարակական դասակարգային հա~ րարերուՍյունները.

Այս տեսակետից, որպես հայկական վիշապամարտի դիցարանության ցայտուն օրինակ, կարող ենջ
Գծ. 10. հատված № 206 հիշել մեր էպոսի համապատասխան մոտիվները։ Մինչև
ձեռագրի մի լուսանցա- օրս իշխում է այն կարծիքը, թե հանձին այն վիշապգարդից (թռչուններ, առ- ների ու դևերի, որ կան մեր էպոսում, մենք դործ ույուծը գլուխ, վիշապներ,
կին-աստվածամայր, եղ, նենք ընության ուժերի հետ։ Դա համեմատական դիցառոսը պողարերության բանության այն ընդհանուր սխալն է, որը ժամանասիմվոլներ։ Այս բոլորը՝
կին նկատել է Էնգելսը և արել այսպիսի դիտողություն. «Աստվածների հետագա այս երկակի ընույթը

պատճառ դարձավ դիցարանություններում հետագայում առաջացած խառնաշփոխության — մի պատճառ, որ համեմատական դիցարանությունն անտես է անում, միակողմանիորեն այդ աստվածներին ընության ուժերի արտացոլում համարելով»

Ահա այս միտքը օգնում է մեզ՝ մեր էպոսի վեշապամարտի տեսարանների էությունը հասկանալու։ Որ հանձին այդ վիշապների պիտի նաև հասարակական ուժեր տեսնենք, այդ պարզ է, իսկ թե հասարակական ի՞նչ֊

<sup>1</sup> Ֆ. ի և գելս, Արտի-Գյուրինդ, հրևան, 1940, էջ 429 - 430 ։

<sup>2</sup> brigh whyned, \$2 430;

A TOTAL OF THE REAL PROPERTY.

պիսի սւժերի պատկերացուններ են դրանք, այդ արդեն երևում է էպոսում նրանց ունեցած դերից։

Էպոսում տեղ գտած խոշոր դևերից մեկը՝ Սպիտակ դևն է, որին էպոսը համարում է Խլաթի թագավոր։ Դրանից ավելի պարզ վկայություն չի կարող լինել այն մասին, որ այդ դևի տակ հասկացվել է տիրող կարգերի մի խոշոր ներկայացուցիչը։ Սպիտակ դևը, չհանդուրժելով ժողովրդի զավակ-հերոսի գոյությանը, հրավիրում է նրան մենամարտի։ Մեծ Մհերը դնում է նրա դեմ և նրան սպանելուց առաջ, առիթ է ունենում սպանելու նաև նրա այն դև պահակներին, որոնք հանդես են դալիս որպես ջրարդել ուժեր՝ նստած աղրյուրի ակունքի վրա։ Նրանց սպանելուց հետո, Մեծ Մհերը ազատում է աղրյուրը, Խլաթի ժողովրդին և դերված Արմադանին, ապա՝ ամուսնանում Արմադանի հետ, ունենում հերոսական սերունդ։ Պարզ է, որ այստեղ դիցարանական մոտիվը միայն ընության ուժերի անձնավորմանը չի վերաբերում, այլ այդ մոտիվի մեջ, հիմնականում, նկատի է առնված իր ժամանակի սոցիալական չարիք վիշապը։ Դա Խլաթի թագավորն է, այսինքն մի խոշոր ֆեոդալ, որի նմանների դեմ, էպոսի ձևակերպման տարիներին, ծավալվել էր Թոնդրակյան հղոր շարժումը։

Հիշենք ցասման ժամի տեսարանին զուգընժաց նկարագրվող դևերին, որոնք փախցնում են սասունցիների նախրից եզներն ու այլ անասունները։ Դավիթը մտնում է նրանց քարայրը, ուր նա տեսնում է դարեր շարունակ ժողովրդից թալանված դանձերը.

> «Տեսավ, որ գոլոն մի ոսկի է, մեկ՝ արծաթ. Աշխըրքի մալ ու դոլվաթ. Քանի որ ուր պապ մեռեր է, Ընդունք ավերութեն էրած են ու լցած էգ էր (այրը)»՝

Ժողովըդի երազական հերոսը դրանք ետ է բերում և տնօրինում իր դեմոկրատական սկզբունքներով.

«Սասուն հըմալ էղաւ, որ կը ճըճեր»,

ասում է էպոսը.

Ո°ւմ է նկատի առել ժողովուրդն այստեղ. ինչ որ վերացական դևերի և վիշապների, թե հասարակական կոնկրետ ուժերի, որոնց դեմ նա արյու-նահեղ մարտեր էր մղում՝ այդ մոտիվները մշակելիս։ Պարզ է, որ այդ դևերը, ամենից առաջ, երկրի տերերն էին։

Հիշենք Սանասարի և Դեղձուն Ծամի սիրո պատմությունը, որտեղ հերոսը կործանում է իշխող սև ուժերին, փրկում ժողովրդի կյանքի և երջանկության սիմվոլ աղջկան և ամուսնանում նրա հետ՝ ունենալով հերոս հաջորդներ։

կարելի է նաև այլ օրինակներ բերել, սակայն այսքանն էլ բավական է համոզվելու, որ մեր էպոսում, հանձին վիչապների, գործ ունենք նաև հասարակական ուժերի և այն էլ տիրող կարգերի հետ, որոնց դեմ մարտընչում են ժողովրդական հերոսները։

Մաքսիմ Գորկին ասում է. «Երևակայությունն ստեղծում է այն, ինչ որ թելադրում է նրան

<sup>1 «</sup>Uшийш давр» F, 49 221

<sup>2</sup> Encju whyned, \$9 2841

իրականությունը, իսկ նրա մեջ խաղում է ոչ թե կյանքից կարված հողից զուրկ ֆանտազիան, այլ միանդամայն ռեալ... պատձառները»<sup>1</sup>։

10—14-րդ դարերում հայ աշխատավորության ֆանտազիան ու մտածողությունը հիմնականում կապված էր ոչ խե վերացական դևերի ու վիշապների հետ, որոնք կարող էին նաև ընության ուժերի մարմնավորումը
ցույց տալ, այլ այն դևերի ու վիշապների, որոնք խլում էին նրանցից
հացը, հողը, ջուրը, աղջիկներին, ազատությունը, կյանքը։ Ավելին, մեր
էպոսի հերոսներն այդպիսի պայքար են մղում ոչ միայն հայրենի, այլև
օտար հողերի վրա, փրկելով նաև ուրիշ ժողովուրդներին՝ իրենց ներքին
թշնամիներից։ Այստեղ է մեր էպոսի սոցիալական ամենամեծ արժանիք-

Մենւք դիտմամը էպոսը դարձրինք այս տեսակետից ուշադրության առարկա, որովհետև պատմական մանրամասնություններն այստեղ առավել պարզ ու հանրահայտ են, առանց որի դժվար է հանդամանորեն քննել և ձիշտ եզրակացությունների հանդել

Նշենք մի հանգամանք ևս։ Դասակարգային հարարերությունների ժամանակ սոցիալական իմաստավորում են ստանում ոչ միայն բնության չար ուժերի գաղափարները, այլև բարիները, որով հետև այստեղ արդեն «Ամեն մի բարիք մեկի համար՝ անհրաժեշտարար չարիք է մյուսների համար» և Երկրի տերերն իրենց համարում են բարի աստվածների փոխարինողները և դրանով առավել ևս ամրապնդում իրենց իշխանությունն ու ըռնությունը՝ աշխատավորների վրա։ Հիշենք օզիրիսյան դատարանները, որոնց նպատակն էր արդարացնել ձնչողներին և ամրապնդել նրանց իրավունքը։ Հանդես եկող քրմական դասը, որի գլուխը սովորարար Թագավորներն ու արքաներն էին լինում, գնալով ավելի է մասնագիտանում որպես ձրիակերների բանակ։ Ստրաբոնի նկարագրությամբ Անահիտյան տաձարներին էին պատկանում հսկայական տարածությամբ վարելահողեր ու կալված ըներ, որոնց տերն ու տնօրենը քրմերն էին։ Շահագսրծման յու~ րահատուկ ձև էր այն օրենք-սովորությունը, որի համաձայն ճերմակ ճակատով ծնված երինջները, որտեղ էլ լինեին, ում էլ պատկանեին, պիտի տարվեին նվիրվելու անհատական տաճարներին։ Նրանք ի ծնե անհատապատկան երինջներեն համարվել։ Այս կարգի մեջ պիտի առնել նաև խմրական ամուսնությունից ծագող և հետերիզմի հետ կապված «կանանց անձնատրու» թյան զոհարերությունից» ստացված գումարները։ «Փողով անձնատութ լինելն սկզբնապես կրոնական գործողություն էր. այն տեղի էր ունենում սիրո աստվածուհու տաճարում, և փողը մտնում էր սկզրում տաճարի

<sup>1</sup> Մաքսիմ Գորկի, Խորհրդային գրականության մասին, 1934, Երևան, Լջ 39-40։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Մեր էպոսի դևերի մեջ հասարակական ուժեր տեսնելու մասին որոշ դիաողու-Թյուններ արված են Հ. Ա. Օրբելու, Կ. Վ. Տրեվերի, Մ. Աբեղյանի և ուրիշների կողմից՝ սկսած 1939 Թվականից։ Բայց այդ դիտողություններն արված են ի միջի այլոց, հայտարարության ձևով և դիտականորեն չեն հիմնավորված։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Հորովելների մեջ չար ուժերին հաճախ փոխարինել են «չարկամները», հարուստները, ճնչողները։

<sup>4</sup> Ֆ. Է եւ գ ել ս, Ընտանիջի, մասնավոր սեփականության և պետության ծագումը, 1948, էջ 235։

գանձարանը»<sup>լ</sup>։ Այստեղ Էնգելոն առաջին հերթին հիշում է Անահիտի հիե֊ րոգուլներին՝ Հայաստանում։ Դրանք շահագործման տեսակներ են եղել։

Մեր դիցարանության պատմության մեջ մասնագետները այս շատ կարևոր հանդամանքը մոռացության են մատնել, ուստի նրանց ուսումնասիրությունների մեջ խորացել է այն սխալը, որի մասին Էնդելսը կատարել է վերևում մեջ բերված դիտողությունը։ Այդ սխալի համաձայն Արան, Վահագնը, Անահիտը և այլ աստվածությունները միշտ ներկայացված են միակողմանիորեն, որպես լոկ բնության ուժերի մարմնավորում։

Ամփոփենը

«Վիշապ» քարակոթողների վրա խտացված են հայ ժողովրդի և նրա նախորդների հնագույն պատկերացունները զարդացած երկրադործական ու անասնապահական բազայի վրա։ Այնտեղ հանդես են եկել մայր աստվածության, կենաց ծառի, մեռնող և հարություն առնող Արա աստվածության և այլ նմանների դաղափարները՝ վիշապամարտի հերոսական դիցաբանության ֆոնի վրա։ Դա, հանուն «կենսամիջոցների հայթայթման», իրենց դոյության և իրենց «սերնդի շարունակման համար անհրաժեշտ նյութական բարիքներ» արտադրելու մղված այն անդուլ պայքարի
դիցարանական արձադանքն է, որ վարել են մեր նախնիները։ Այդտեղ,
որպես հերոս, հայ ժողովրդի և նրա նախորդների նախնին է (прародитель),
որ երևան է դալիս եզ տոտեմի և Արա Գեղեցկի կերպարանքով, կենաց
ծառի (մայր աստվածության-նախամոր) հետ։

Վիշապամարտի մոտիվը, դարեր շարունակ, մշակվել ու զարդացել է, դառնալով հասարականան մտածողության մի ընդհանուր ձև՝ տարրեր դարերում, տարրեր դասակարդերի կողմից, տարրեր բովանդակություն ստանալով։ Այն, հիճնականում, զարդացել է աշխատավորության կողմից, որով
նա (աշխատավորությունը) դրսևորել է ընության և հասարակական ճնշող
ուժերի դեմ իր մղած անդուլ պայքարը։ Ուստի այդ մոտիվը տարածվել
է ժողովրդական ստեղծադործությունների րոլոր ընադավառներում (հեքիաթ, էպոս, երդ, զրույց, քանդակադործություն, ճարտարապետություն,
մանրանկարչություն, հյուսվածքադործություն և այլն), որպես ամենասիրված մոտիվներից մեկը, եթե ոչ ամենագլխավորը։

#### Ас. Мнацаканян

# О каменных стелах—"вишапах" и мифологии драконоборства

## Резюме

Несмотря на то, что о каменных стелах, названных вишал, найденных на территории Армении, существует ряд работ, написанных Н. Я. Марром, Я. И. Смирновым, Б. Б. Пиотровским. М. Абегяном и Г. Капанцяном, все же этот вопрос нуждается в новых исследованиях.

<sup>1</sup> Ֆ. Էն գելս, Ընտանիքի, մասնավոր սեփականության և պետության ծագումը։ 1948, է 9 87:

<sup>2</sup> Ֆ. Էն գել ա, Ընտանիքի, մասնավոր սեփականության և պետության ծագումը, 1948, էջ 9, Համկ(ր) Պ կկ-ին կից Մարքսի—Էնգելսի—Լենինի ինստիտուտի գրած առա-Չարանից

К разрешению этого вопроса мы подходим, руководствуясь соответствующими указаниями классиков марксизма-ленинизма и используя как множество фактов из армянской мифологии, фольклора, орнаментики, миниатюры, обрядов, так и ряд исследований советских ученых (Толстов. Рыбаков, Городцов, Динцес, Маслова и другие).

Здесь, в основном, как типичный образ, берется "вишап" № 6 (из труда Марра и Смирнова) и рассматривается находящееся на нем изображение. Параллельно с этим нами изучены также и другие "вишапы".

На "вишапе" № 6 имеются следующие мотивы: а) дерево—наблюдаєтся впервые, предыдущие исследователи рассматривали как бычачую шкуру; б) человек—наблюдается впервые, предыдущие исследователи рассматривали как бычачую голову; в) бычачая голова—замеченная и другими исследователями; г) шар—наблюдается впервые; д) рыба (общая форма стелы). Из других "вишапов" дополнительно исследовались: е) аисты, ж) змеи-вишапы—до сих пор часто признавались струями воды. Каждый из этих мотивов изучается в отдельности. В дальнейшем раскрывается внутренняя связанность и общность всех мотивов, встречавшихся на стелах.

Оказывается, что здесь мы имеем дело с культом оплодотворения, плодородия и мифологией драконоборства, которая развивалась в основном на базе земледельческого, животноводческого хозяйства наших предков.

Дерево, находящееся на "вишапе" № 6 и на других вишапах, рассматривается как древо жизни—символ жизни или возрождение жизни на земле, развивавшемся в дальнейшем в культ богини-матери земли.

Бык рассматривается как изображение толемного животного, но отходящего на задний план и заменяющегося божеством Ара.

Фактами доказывается, что бык в представлениях древних армян также является животным, борющимся со змеями-вишапами, аключая в себе характерные черты божества мифического прародителя армян.

Фигура человека рассматривается как плод от мифологического супружества быка и древа жизни. Он одновременно является заменяющим своего отца-быка, как умирающее и воскресшее божество Ара

Приводятся конкретные факты, доказывающие связь быка и Ара в представлениях древних армян.

Шар, находящийся на голове быка, рассматривается как символ плодородил, разновидностями которого являются свадебные яблоки на голове жениха и на свадебном древе жизни, на вершине сказочной башни в эпосе "Сасунци Давид", на столбах, встречающихся в культовых сценах урартов и ассирийцев и т. д.

В образе аиста раскрываются пережитки тотемизма. Фактами доказывается связь этого образа с земледелием и его драконоборский характер.

Мотив рыбы объясняется по тем древним представлениям, согласно которым всяксе существо брало свое начало от воды (море)—например, герои эпоса "Сасунци Давид"—Санасар и Багдасар, мифический конь Куркик Джалали, божество Вахагн и т. д. Поэтому все остальные мотивы находятся на фоне рыбы.

Змеи-вишапы рассматриваются как символы злых сил, против которых борются бык, аисты, Ара, Вахагн и другие.

В статье заметное место выделено мифологии драконоборства, явившегося иррациональным отражением той борьбы, которую вели наши предки против угне-тающих сил в их быту и представлениях.

Отмечается, что мифология драконоборства в разные времена имела разное выражение и характер. Приводится соответствующий мотив из эпоса "Сасунци Давид", как позднее отложение, получившее новое содержание уже в социальном толковании. В статье по-новому рассматривается ряд явлений культуры и культа древней Армении и выдвигается ряд гипотез, например, о Вахагне, об изображемусасирского храма на рельефах дворца Саргона, о декоративных колоннах, мотивах в армянской миниатюрс, Оровелах" (песни, пахотные-плужные), об Анаид и т. п.

April my B