



asmaneh.com

# لسما لله الجنم الدسم



در تاریخ هنر و معماری ایرانزمین

فصلنامه، سال پنجم، شمارهٔ ۱ (شمارهٔ پیاپی ۱۵)، بهار ۱۳۸۸ شابا: ۳۸۹۰–۳۷۵

دارای اعتبار علمی\_ پژوهشی از نظر فرهنگستانهای چهارگانهٔ جمهوری اسلامی ایران

صاحب امتياز: فرهنگستان هنر جمهوري اسلامي ايران

مدير مسئول: ميرحسين موسوي

سردبیر: مهرداد قیومی بیدهندی

اعضای هیئت تحریریه:

يعقوب آژند استاد دانشگاه تهران

یعفوب اربد استاد دانشگاه شهید بهشتی زهرا اهری استادیار دانشگاه شهید بهشتی شهرام پازوکی دانشیار مؤسسهٔ پژوهشی حکمت و فلسفهٔ ایران اکبر حاجی ابراهیم زرگر استاد دانشگاه شهید بهشتی سیدمهدی حسینی استاد دانشگاه هنر و عضو پیوستهٔ فرهنگستان هنر محمدرضا رحیمزاده استادیار دانشگاه شهید بهشتی

زهرا رهنورد ٰاستاد دانشگاه تهران و عضو پیوستهٔ فرهنگستان هنر

مهرداد قیومی بیدهندی استادیار دانشگاه شهیدبهشتی و عضو وابستهٔ فرهنگستان هنر

هایده لاله استادیار دانشگاه تهران

هادی ندیمی استاد دانشگاه شهید بهشتی و عضو پیوستهٔ فرهنگستان علوم

وير استاران: ولى الله كاوسى، مهدى گلچين عارفي، مهدى مقيسه

مترجم خلاصهٔ انگلیسی: مریم قیومی

طراح جلد: پارسا بهشتی امور دفتری: طیبه ایلیات

ليتو گرافي: فرارنگ

چَاپُ و صحافی: شادرنگ؛ کیلومتر ۱۴ جادهٔ مخصوص کرج،

بعد از چهارراه ایرانخودرو، خ ۴۹، ک دوم، ش ۸،

تلفن: ۴۴۱۹۴۴۲

نشانی دفتر مجله: تهران، خ ولی عصر (ع)، جنب پارک ساعی، ش ۱۱۰۵،

کد یستی ۱۳۵۱۱ ۱۸ ۱۸ ۱۵

تلفن و دورنگار: ۸۸ ۷۲ ۸۱ ۸۸

نشانی شبکه: www.honar.ac.ir/golestanehonar.htm پست الکترونیك سردبیر: Qayyoomi@eiah.org

t.me/asmaaneh asmaneh.com

مهرداد قیومی بیدهندی ♦ سخنی در منابع مکتوب تاریخ معماری ایران و شیوهٔ جستجو در آنها ♦ ۵ فرهاد نظری ♦ کتاب عکس علیخان والی ♦ ۲۱ عمادالدین شیخالحکمایی، محمودرضا جعفریان ♦ کتابچهٔ برآورد مخارج راهسازی مازندران از حسینقلی قاجار مهندس ♦ ۳۶ فرهاد تهرانی، شیما بکاء ♦ معرفی و تحلیل نخستین نقشهٔ مسطحه شهر تهران ♦ ۴۵ محمدمهدی عبداللهزاده ♦ معمار دورهٔ گذار، نگاهی به خاطرات ممتحنالدوله ♦ ۵۳ سیدحسین رضوی برقبی ♦ معماری حمام در متون طب کهن و مقدمهٔ رسالهٔ دلاکیه ♦ ۶۴ معماری حمام در متون طب کهن و مقدمهٔ رسالهٔ دلاکیه ♦ ۶۴ مهدی مکینژاد ♦ کاشی کاران گمنام دورهٔ قاجاریه (۲): خاندان خاکنگار مقدم ♦ ۸۰ عباس حسینی ♦ بچهخوانی، نخستین کتابهای مصور کودک و فرهنگ عامه در ایران ♦ ۸۷ علیرضا اسماعیلی ♦ نورعلی برومند، گنجینهٔ موسیقی ایرانی، به روایت اسناد ♦ ۹۷ حسین عصمتی ♦ تأثیر ادبیات حماسی فارسی بر نگارگری ایرانی ♦ ۹۷ حسین عصمتی ♦ تأثیر ادبیات حماسی فارسی بر نگارگری ایرانی ♦ ۹۷



- ♦ گلستان هنر فصلنامهای است پژوهشی در زمینهٔ تاریخ هنر و مطالعات تاریخی هنر و معماری حوزهٔ تمدنی ایران بزرگ، که در هر فصل منتشر مىشود.
  - ♦ مقالات گلستان هنر مبين آراء صاحبان آنهاست.
  - ♦ هرگونه استفاده از مطالب و تصاویر گلستان هنر فقط با ذکر مأخذ بلامانع است.
- ♦ گلستان هنر در این موضوعها مقاله میپذیرد: مبانی نظری تاریخ هنر، روشهای تاریخنویسی هنر، منابع تاریخ هنر ایران، مطالعات تاریخی مواریث هنری حوزهٔ تمدنی ایران بزرگ (جهان ایرانی)، مطالعات تاریخی هنرهای معاصر ایران، نقد و بررسی کتاب و مقاله در زمینهٔ تاریخ هنر، معرفی کتاب در زمینهٔ تاریخ هنر.
  - ♦ مقاله را به یکی از این نشانی ها بفرستید:
    - Qayyoomi@eiah.org .\
    - ۲. دورنگار: ۸۸ ۷۲ ۸۱ ۸۸
  - ۳. با پست سفارشی یا پیشتاز به نشانی:
  - تهران، خ. ولي عصر (ع)، جنب پارک ساعي، ش ١١٠٥، کد پستی ۱۳۵۱۱ آ۱۵ ۱۸
- ♦ پاسخ داوری مقاله حداکثر ۶۰ روز پس از رسیدن به دفتر مجله از طریق پست الکترونیکی یا دورنگار به صاحب مقاله اعلام میشود.
  - ♦ لطفاً در تنظیم مقاله به این نکتهها توجه کنید:
  - مقاله تان را حداكثر در ۶۰۰۰ كلمه (در حدود ۲۰ صفحهٔ تايپشده) در قالب Word یا Open Office یا InDesign تهیه کنید.
    - هر مقاله باید چکیده داشته باشد؛ حداکثر در ۲۵۰ کلمه.
  - مأخذ هر نوع نقل قول، مستقيم يا غيرمستقيم، را بهدقت ذكر كنيد.
- از ارجاع به روش درونمتنی (نظام نویسنده\_ تاریخ) خودداری کنید.
  - كوتهنوشتها ونشانهها
  - پ صفحهٔ پشت (در نسخهٔ خطی/ عکسی)
    - ت تصوير؛ شكل؛ نمودار؛ جدول

      - چ نوبت چاپ
      - ح در حدود

- ق هجری قمری (بعد از رقم)
- قم قبل از میلاد مسیح (بعد از رقم)
  - گ برگ
  - م میلادی (بعد از رقم)
    - مم میلیمتر
  - نك: نگاه كنيد به؛ رجوع كنيد به
    - و ولادت

asmaneh.com

- همان همان مؤلف و همان اثر (در پینوشت، در ارجاع مکرر و بلافاصله به اثری)
- همانجا همان اثر و همان صفحه (در پینوشت، در ارجاع مکرر و بلافاصله به اثری)
  - یا؛ جداکنندهٔ دو مصرع از یك بیت
- [] مشخصكنندهٔ افزودههای نویسنده یا مترجم یا ویراستار به متن منقول
- {} مشخصكنندهٔ افزودههای نویسنده یا مترجم یا مصحح اول در مطالب نقل در نقل كرار نام مؤلف (در كتابنامه)

- از بهکاربردن حروف غیرفارسی در متن مقاله خودداری و انها را به
  - پانوشت منتقل كنيد؛ مگر در مباحث واژهشناسي.
- معادل اصطلاحات غیرفارسی یا اصطلاحات نامأنوس را در پانوشت بياوريد (عنداللزوم همراه با توضيح).

- مشخصات مختصر هر منبع (نویسنده، نام کتاب یا مقاله، جلد و صفحه)

را در پینوشت و مشخصات کامل آن را در کتابنامه بیاورید.

- آعلام غیرفارسی را، به زبان اصلی و از روی منابع معتبر به همراه تاریخ ولادت و وفات کسان، در پانوشت بیاورید.
  - كلَّمات مهجور را اعرابگذاري يا آوانويسي كنيد.
- در رسمالخط از دستور خط فارسی (مصوب فرهنگستان زبان و ادب فارسي) پيروي کنيد.
  - در مورد متن ترجمه شده، اصل متن را نیز، با ذکر دقیق مأخذ آن، به ترجمه پیوست کنید.
  - در متون ترجمهشده، زیرنویس هر نوع تصویر و نمودار و جدول را ترجمه کنید؛ و در متون تالیفی، برای هر نوع تصویر و نمودار و جدول شرح بياوريد.
    - آفزودههای نویسنده یا مترجم در عبارات منقول را در میان
  - كروشه [] بياوريد. - در مطالب منقول، افزودههای مؤلف یا مترجم یا مصحح اول را در
    - ميان آكولاد { } بياوريد.
    - مطالب منقول را در میان گیومهٔ روی سطر « » بیاورید. مطالب نقل در نقل در میان گیومهٔ بالای سطر ' ' بیاور ، بياوريد.
  - در موارد لازم، از راهنمای کوتهنوشتها و نشانههای زیر استفاده
- تصاویر مقاله را به صورت پروندهٔ رایانهای همراه مقاله تحویل دهید و
- در مقاله، شرح انها را با ذكر مأخذ تصوير بنويسيد. - تصاویر باید در قالب tiff و دقت دستکم ۳۰۰ dpi تهیه شده باشد.
  - A.D. بعد از میلاد مسیح
  - B.C. قبل از میلاد مسیح
  - .c در حدود، در حوالي
    - .ch فصل
    - .ed ويراستار؛ مصحح
  - .eds ويراستاران؛ مصححان
    - f. و بعد؛ صفحة بعد
    - ff. و بعد؛ صفحات بعد
      - fig. تصوير
        - .figs تصاویر
- ibid. همان مؤلف و همان اثر (در پینوشت، در ارجاع مکرر و بلافاصله به اثری)
  - .no شمارة
    - .nos شمارههای
      - .p صفحه
    - .pp صفحات
      - pl. لوحه
  - pls لوحهها
  - r. صفحهٔ رو (در نسخهٔ خطی/ عکسی)
    - trans. ترجمه
  - v. صفحهٔ یشت (در نسخهٔ خطی/ عکسی)
    - vol. جلد
    - vols. جلدها

حک حکومت ر صفحهٔ رو (در نسخهٔ خطی/ عکسی) ر – پ صفحهٔ رو و پشت (در نسخهٔ خطی/ عکسی) س سطر ش شماره (قبل از عدد)؛ هجری شمسی (بعد از رقم) ص صفحه؛ صفحات

# مُقام و مصداقهای أن در سفرنامهٔ ناصر خسرو

واژهٔ «مُقام» به معنای جای اقامت، اقامت کر دن، اقامتگاه ساختن است. این واژه به همین معنا در سفرنامهٔ ناصر خسرو به کار رفته است. علاوه بر این، بسیاری از واژههای دیگر به این معنا دلالت میکند. جستجوی این مفهوم در کتابی که خاطرهٔ هفت سال سفر مسافری تیزبین را بازگو مى كند به يافتن جلوههاى گوناگونى از اقامت مى انجامد؛ از درنگی چنددقیقهای در مکانی کوچک، تا اقامتی چندماهه در خانهای وسیع؛ از مکانهایی ساده و مردمی، تا بناهایی مجلل و شاهی. معنای «جای اقامت» علاوه بر واژهٔ مُقام در قالب واژههایی دیگر آورده شده است؛ مانند «خانه، سرا، حرم، مشهد، قصر، کوشک، سراپرده، رباط، تیم، خان، كاروانسرا، خیمه، خرگاه، شراع. بهرغم تعدد واژهها، ارتباط و پیوند معنایی میان برخی از آنها وجود دارد. این ارتباط از وجه تشابهی ناشی میشود که قابلیت دستهبندی لغات را فراهم می آورد. خانه، سرا، حرم، قصر، و كوشك به اقامتگاههایی دائم دلالت میكند؛ و البته حرم و قصر و كوشك بيشتر در ارتباط با زندگي اشراف و بزرگان است و خانه و سرا محلی برای زندگی افراد عادی اجتماع. مشهد، رباط، تیم، خان، و کاروانسرا بناهایی در خدمت مسافران و کاروانیان است و سراپرده، خیمه، خرگاه، و شراع مکانهایی موقت است که با مواد و مصالحی انعطاف پذیر ساخته می شود. به این ترتیب، می توان واژههای مربوط به مفهوم مُقام در سفرنامهٔ ناصر خسرو را به صورت زیر سامان داد تا بررسیها در هر دسته با تمرکز و دقت بیشتری انجام گیرد و از امکان مقایسه و مقابلهٔ واژههای مرتبط بیشترین بهره حاصل

> سفرنامهٔ ناصر خسرو، از متون مهم فارسی در قرن پنجم هجری، حاوی نکتههای بسیاری دربارهٔ تاریخ معماری و شهرسازی ایران است. یک دسته از این نکات اقسام اقامتگاه، یا مُقام، در بخش بزرگی از سرزمینهای اسلامی، از ایرانزمین تا شمال افریقاست.

مُقام در سفرنامهٔ ناصر خسرو به اعتبار مدت اقامت بر دو نوع است: دائم (مردمي و شاهي)؛ موقت (با بناي دائم يا با بناي موقت). در میان مُقامهای دائم، خانه و سرا نمونههایی برجسته با حوزههای معنایی متفاوتاند. قصر و کوشک و حرم از واژههایی در *سفرنامه* است که بر مُقامِهاي دائم شاهي دلالت ميكند. مُقامِهاي موقت با بناي دائم بناهايي است از قبیل منزل، رباط، گنبدک، مشهد، کاروانسرا، خان. مُقامهای موقت با بنای موقت بخشی مهم از اقامتگاهها در سرزمینهای اسلامی بوده است؛ مانند شراع، خیمه، خرگاه، دهلیز، سراپرده. در سفرنامه، نمونههای متعددی از هریک از این اقسام آمده است که از بررسی آنها دو فایده حاصل میشود: شناختن بناهای گوناگون اقامتگاهی در بخشی مهم از سرزمینهای اسلامی در سدهٔ پنجم؛ شناختن واژههای معماری و حوزههای معنایی آنها.

شود: مُقام:

۱. اقامتگاه دائم

۱-۱. اقامتگاه دائم مردمی (خانه، سرا) ۱-۲. اقامتگاه شاهی (قصر، کوشک، حرم)

۲. اقامتگاه موقت

۲-۱. اقامتگاه با بنای دائم بر ای اقامت موقت (منزل، رباط، مشهد، گنبدک، خان، تیم، کاروانسرا)

۲-۲. اقامتگاه با بنای موقت برای استفادهٔ موقت

(خیمه، خرگاه، شراع، سراپرده، دهلیز)

در ادامه، متنهای مربوط به اغات هر دسته t.me/as متنهای مربوط به اغات هر دسته در سفرنامه با یکدیگر مقایسه می شوند، تا معنای واژه asmaneh.com

از طریق ویژگیهای مکان وصفشده به دست آید و شباهتها و تفاوتهای لغات هر دسته آشکار شود.

## ١. مُقام دائم

١-١. مُقام دائم مردمي (خانه و سرا)

«خانه» و «سرا» از واژههای پرکاربرد در سفرنامهٔ ناصر خسرو است. «خانه» را در سفرنامه به سرا، دار، منزل، عمارت، اتاق، جای مسقف، مأوا، و وطن معنا کردهاند و «سرا» را به «دار» و آنچه در اصطلاح امروز خانه میخوانیم. اگرچه در نگاه نخست معانی این دو واژه نزدیک به هم به نظر میرسد؛ با دقت بیشتر تفاوتهای معنایی و کاربردهای متفاوت هر یک از آنها آشکار می شود. مثلاً یکی از کاربردهای خانه در سفرنامه اتاق مقدس است:

به میان ساحت مشهد دو خانه است، هر دو مقابل قبله. آنچه بر دست راست است اندر آن قبر ابراهیم خلیل، علیهالسّلام، است؛ و آن خانهای بزرگ است. و در اندرون آن خانهای دیگر است که گِرد او بر نتوان گشت. و چهار دریچه دارد که زائران گِرد خانه می گردند و از هر دریچه قبر را می بینند.

و آن خانهای دیگر است که بر دست چپ قبله است. اندر آن گور ساره است، که زن ابراهیم، علیه السلام، بود. و میان هردو خانه رهگذری که درِ هر دو خانه در آن رهگذر است. [...] و چون از هر دو خانه بگذرند، دو گورخانهٔ دیگر است نزدیک هم: بر دستِ راست قبرِ یعقوبِ پیغمبر، علیه السلام، است؛ و بر دستِ چپ، گورخانهٔ زن یعقوب است. و بعد از آن خانههاست که ضیافتخانههای ابراهیم، صلوات الله علیه، بوده است. [...] و در آنجا گورخانهٔ یوسف بن یعقوب، علیه السلام، است.

ناصر خسرو در وصف مشهد خلیل به وصف تعدادی مقبرهٔ مقدس پرداخته است. او به کل این مجموعه «مشهد» گفته و اتاقهای میانِ ساحتِ مشهد را خانه معرفی کرده است. یکی از خانهها مقبرهٔ ابراهیم خلیل (علیه السلام) است؛ اتاقی بزرگ که اتاقی کوچکتر در آن است که قبر ابراهیم (علیه السلام) در آن قرار دارد؛ و اتاقی دیگر که گور ساره است. ناصر خسرو مقبرههای بعقوب (علیه السلام)، همسرش، و یوسف (علیه السلام) بعقوب (علیه السلام)، همسرش، و یوسف (علیه السلام) را «گورخانه» خوانده است. او در این بخش واژههای

خانه و گورخانه را به كار برده كه در آنها دو وجه اتاق بودن و مقدس بودن مشترك است اتاقى كه محل دفن است. در جابى ديگر، از بيتالمقدس سخن مى گويد:

بنای مسجد را چنان نهاده است که دکان به میان ساحت آمده و قبهٔ صخره به میان دکان و صخره به میان قبه. و این خانهای است مثمّن راست؛ چنانکه هر ضلعی از این هشتگانه سیوسه اَرَش است. [...] و به چهار جانب چهار ستون بنا کردهاند مربّع، به بالای دیوار خانهٔ مذکور [...] و ميان ديوار خانه و اين ستونها و اسطوانهها. [...] اكنون ميان اين ستونها و ديوار خانه شش ستون دیگر بنا کرده است؛ [...] و خانه بر دکان نهاده است، كه آن دوازده گز ارتفاع دارد. [...] و بام و سقف اين خانه به نجارت پوشیده است. [...] و در این خانهٔ صخره همیشه مردم باشند از مجاوران و عابدان. و خانه را به فرشهای نیکو بیاراستهاند؛ از ابریشم و غیره. و از میان خانه بر سر صخره، قنديلي نقره آويخته است به سلسلهٔ نُقر گین. و در این خانه بسیار قنادیل نقره است. [...] و این جایی است که سیوم خانهٔ خدای، سبحانه و تعالی، است. [...] و به چهار جانب خانه، درهای بزرگ برنهاده است؛ دومصراع، از چوب ساج، و آن درها پيوسته بسته

حکیم ناصر فضای داخلی بیتالمقدس را «خانه» میخواند؛ خانهای که پس از خانهٔ کعبه و مسجد نبی، سومین خانهٔ خداست. در جایی دیگر، در سخن از مصر، مساجدی از آن دیار را نیز «خانهٔ خدا» مینامد؛ در حالی که برای هیچیک از مساجد دیگر در سفرنامهاش از ترکیب «خانهٔ خدا» استفاده نکر ده است.

و یک سال والی شام نوشته بود که «امسال زَیت اندک است؛ اگر فرمان باشد، مساجد را زیتِ حار بدهیم»؛ و آن روغن تُرُب و شلغم باشد. در جواب گفتند: «تو فرمانبری نه وزیری؛ چیزی که به خانهٔ خدا تعلق داشته باشد در آن تغییر و تبدیل جایز نیست.»

پیداست که در اینجا میخواستهاند والی شام را به ماهیت مسجد، که «خانهٔ خدا»ست، تذکار دهند.

اما مهم ترین خانه در سفرنامه نخستین خانهٔ خدا، کعبه، است:

گفته ایم که خانهٔ کعبه در میان مسجد حرام و مسجد حرام در میان شهر مکه [...] است. [...] اما دیوار مسجد قائمه نیست و رکنها درمالیده است، تا به مدوری مایل

است؛ زیراکه چون در مسجد نمازکنند، از همه جوانب روی به خانه بایدکرد.

و زمین خانه را فرش از رخام است؛ همه سپید. و در خانه سه خلوت کوچک است بر مثال دکانها. [...] ستونها که در خانه است و در زیر سقف زدهاند همه چوبین است، [...] و دیوارِ خانه همه به تختههای رخام پوشیده است از الوان. [...] و مقدار چهار ارش دیوار خانه از زمین برتر، ساده است. [...] و چون از درِ خانه در روند، بر دستِ راست، زاویهٔ خانه، خانهٔ چهارسو کردهاند مقدار سه گز در سه گز. و در آنجا درجهای است که آن راه بام خانه است. [...] و بام خانه به چوب پوشیده است؛ و همهٔ پوشش را به دیبا در گرفته، چنانکه چوب هیچ پیدا نیست. و بر دیوار پیشِ خانه از بالای چوب هیچ پیدا نیست. و بر دیوار آن دوخته، [...]. و چهار تخته نقرگین دیگر هست برابر یکدیگر هم بر دیوار خانه دوخته به مسمارهای نقره.

و پشت خانه به رخام یمانی پوشیده است که همچون بلور است. و خانه را چهار روزن است، به چهار گوشه، و بر هر روزنی از آن، تختهای آبگینه نهاده، که خانه بدان روشن است و باران فرو نیاید. و ناودان خانه از جانب شمال است، بر میانهجای.

ناصر خسرو کعبه را در هر حال خانه نامیده است؛ چه دربارهٔ بیرون، چه درون، چه وقتی دربارهٔ اجزای آن سخن می گوید، چه هنگامی که از مکان مقدس دیگری چون خانهٔ زمزم و خانهٔ رسول (ص) یاد می کند. تفاوتها آنجا آشکار می شود که متن های مربوط به خانه های دیگر ملاحظه شه د.

و چهار سوی خانه زمزم آخُرها کردهاند که آب در آن ریزند و مردم وضو سازند. و زمین خانهٔ زمزم را مشبک چوبین کردهاند تا آب که میریزد فرومیرود. و درِ این خانه سوی مشرق است.^

در بعضی قسمتها، حکیم ناصر خانه را در مورد اتاقی به کار برده که در مکانی مقدس ساخته شده است. نمونهٔ آن چهارطاقی عظیم واقع در کوه رحمت است.

و هم این شاددل بر سر جبلالرّ همه چهارطاقی ساخته عظیم، که روز و شبِ عرفات بر گنبد آن خانه چراغها و شمعهای بسیار بنهند که از دو فرسنگ بتوان دید. چنین گفتند که امیر مکه از او هزار دینار بستد که اجازت داد تا آن خانه بساخت.

در نمونههای مزبور، خانه به اتاقهایی گفته شده بود

که یا خود مقدس بود یا در مکانی مقدس قرار داشت. خانه و سرای گاه در معانی بسیار نزدیک به هم به کار می روند. بنا بر این، جا دارد که به سرا و سپس به معانی ظریف تر خانه و سرا بیردازیم.

حکیم ناصر بیشتر در هنگامی که از اجزای خانه سخن می گوید به کل بنا «سرا» می گوید:

و من این معنی شنیدم که درِ سرای باز نهاده است و نُوّاب و ملازمان او کار شهر میسازند. ۱

خادمی از سرای بیرون آمد و بر درِ سرای بایستاد. ۱۱

و عظیم این و آسوده بودند مردم آنجا، چنانکه به شب در سرایها نبستندی. ۱۲

و گفتند بر بامِ سرای سیصد تغار نقرگین بنهاده ست.۱۳

هر سرای و کوشکی حصاری است.۱۴

اما در همه سراهاحوضهای آب باشد از آبِ باران.<sup>۱۵</sup>

و اندر هر سرای حوضهاباشد که آبِ باران گهرند. ۱۶

و اندر شهر در میان سراها باغچهها و اشجار باشد و آب از چاه دهند. و در حرم سلطان سرا بسطان هاست که از آن نیکو تر نباشد.۷

در موارد اول تا پنجم، واژهٔ سرا با اشارهٔ نویسنده به سطوح خارجی و اجزای بنا، از جمله در و بام و حصار سرای، همراه است و سپس به حوض و باغچهٔ سراها. در موارد بعدی، نویسنده واژهٔ سرا را برای وصف کالبد بنا به کار برده است.

و آن سراها چنان بود از پاکیزگی و لطافت که گویی از جواهر ساختهاند، نه از گچ و آجر و سنگ. و تمامت سراهای قاهره جداجدا نهاده است؛ چنانکه درخت و عمارتِ هیچ آفریده بر دیوار غیری نباشد.^^

و اندر شهر مکه، اهل هر شهری را، از بلاد خراسان و ماوراءالنهر و عراق و غیره، سراها بوده؛ اما اکثر آنها خراب بود و ویران.۱۹

در جایی دیگر آمده است:

و خلفای بغداد آنجا مسجدی عظیم ساختهاند و آن قبر را در گوشه آن مسجد گرفته، بر دست راست محراب و منبر. و مردم آنجا خانهها ساختهاند و مُقام گرفته. ۲۰

منبر. و مردم آنجا خانهها ساختهاند و مُقام گرفته. ۲۰ t.me/asmaaneh در غونهٔ اخیر، ترکیب «خانه ساختن» عجیب

مقام در سفرنامهٔ ناصر خسرو

asmaneh.com

می نماید؛ زیرا در جاهای دیگر سفرنامه، وقتی که سخن از کالبد بنا بود از سرا یا عمارت استفاده می شد. اما در ادامهٔ عبارت سخن از اقامت کردن مردم است و اقامت در خانه محقق می شود. بنا بر این، در اینجا نیز نویسنده به همان حوزههای معنایی خانه و سرا مقید مانده است. حریم زندگی و اقامتگاه مردم نیز در حقیقت حریم خانهٔ آنان است، نه سرای آنان:

و در وقتی که المعزّ لِدین الله بیامد، در مصر سپاهسالاری از آن خلیفه بغداد بود. پیش معرّ آمد به طاعت. و معزّ [...] فرمان داد تا هیچکس از لشکر وی به شهر در نرود و به خانهٔ کسی فرود نیاید. ۲۱

سلطان آن کاغذ بیرون فرستاد تا بر سر جمع بدریدند؛ و گفت که: «شما ایمن باشید و به خانهٔ خود بازروید که نه کس را با شما کار است و نه ما به مالِ کسی محتاج.

سلطان فرمود تا ایشان را مُخیَّر کردند هیچ تصرف نا کرده، [...] بدو میگذاشتند تا در خانه خود میباشند و بر هیچیک از ایشان حکمی و جبری نفرمود.۲۲

علاوه بر این، نمونههایی در سفرنامه هست که گویی در آنها حوزههای معنایی این دو واژه در آمیخته است؛ مثلاً حکیم ناصر در وصف مصر می گوید:

و چون از دور شهر مصر را نگه کنند، پندارند کوهی است. و خانههایی هست که چهارده طبقه از بالای یکدیگر است، و خانههایی هفت طبقه. [...] و از بازرگانی معتبر شنیدم که بسی سراهاست در مصر که در او حجرههاست به رسم مستغل، یعنی به کرا دادن، که مساحت آن سی اَرْش در سی اَرْش باشد؛ سیصدوپنجاه کور در آن باشند. ۲۴

در این فقره، گویی در معنایی واحد از دو واژهٔ خانه و سرا یکسان استفاده شده است. البته بعید نیست که ناصر خسرو می خواسته با این کار بین اقامتگاه مسافران عادی با اقامتگاه کاروانیان و بازرگانان فرق بگذارد.

و شنیدم که در قاهره و مصر هشتهزار سراست از آنِ سلطان که آن را به اجارت دهند و هر ماه کرایه ستانند.۲۵

در جایی دیگر نیز در وصف اقامتگاهی چهار آشکوبه از واژهٔ خانه استفاده شده است:

t me/asmaaner و در آن تاريخ که من آنجا بودم خانهای که زمينِ وی

بیست گر در دوازده گر بود به پانزده دینار مغربی اجارت بود در یک ماه. و چهار اشکوب بود، سه از آن به کرا داده بودند. و طبقهٔ بالایین را از خداوندش میخواست که هر ماه پنج دینار مغربی بدهد و صاحب خانه به وی نداد: گفت که «مرا باید که گاهی در آنجا باشم،» و مدت یک سال که ما آنجا بودیم، همانا دو بار در آن خانه نشد.

نویسنده در اینجا از اجارهٔ خانه و صاحب خانه و ابعاد زمین و اجاره بها سخن گفته؛ اما از واژهٔ خانه استفاده کرده است. خانه در اینجا قطعاً به معنای اتاق نیست؛ چرا که ابعاد زمین آن ۲۰×۲۲ گز و شمار آشکوبهایش چهار است. سخن از کسی است که در سرایی زیسته و «خانه» کرده است؛ پس جا دارد که آن را «خانه» بخواند. اینک غونهای دیگر از همین قبیل:

و خانهٔ آن شخص که شتر از او گرفته بودیم در این جَزع بود. یانزده روز آنجا بماندیم.<sup>۲۲</sup>

در اینجا نیز سخن از ماندن و زیستن و اقامت کردن است که با لفظ خانه مناسبت دارد. در جایی دیگر، از اقامت حضرت علی (علیه السلام) در بصره می گوید:

در بصره به نام امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب، علیه السلام، سیزده مشهد است، [...] و امیرالمؤمنین دختر مسعود نهشلی، لیلی، را به زنی کرده بود و این مشهد سرای آن زن است. و امیرالمؤمنین، علیه السلام، هفتادودو روز در آن خانه مُقام کرد و بعد از آن به جانب کوفه باز گشت. ^^

نخست آن بنا را بدین سبب که زیارتگاه است مشهد میخواند؛ سپس آن مشهد را «سرای آن زن» معرفی میکند؛ و وقتی که پای اقامت کردن پیش میآید لفظ خانه را به کار می بر د.

در آنجا خانهها [هست] بر مثال رباطها؛ اما کسی در آنجا مُقام نکند و آن را مشهد خوانند. و از بیرون شهر طرابلس هیچ خانه نیست مگر مشهدی دو سه؛ چنانکه ذکر رفت.۲۹

حکیم ناصر از خانههای رباطگونه سخن میگوید و مشهد را نوعی خانه میخواند. فرض اول این است که خانه به معنای مطلق بنا به کار رفته باشد؛ و فرض دیگر اینکه منظور از خانه «خان» (کاروانسرا یا رباط) باشد. در هر صورت، با توجه به متن این مکانها برای اقامت

موقت است و مفهوم خانه به معنای مُقام دائم از آنها برنمیآید.

در جاهایی از متن سفرنامه، خانه و سرا همزمان آورده شده است. با توجه به سادگی و روانی متن، احتمال تکرار و ترادف این دو واژه ضعیف است. به ظن قوی، او با خانه به درون بنا اشاره کرده و با سرا به بیرون آن؛ یا با خانه از بناهای اقامتی و خانوادگی و سخن گفته و با سرا از جز آنها.

در این شهر رخام بسیار است و بیشتر سراها و خانههای مردم مرخّم است، بهتکلف و نقش ترکیب کرده. <sup>۳۰</sup> در مواردی هم از خود خانه سخن گفته است: یک سال شمسی بود که از خانه بیرون آمده بودم و مادام در سفر بوده، که به هیچ جای مقامی و آسایشی تمام نیافته بودیم. <sup>۳۱</sup>

پس خانه جای مقام و آسایش تمام است. همچنین است در آنجا که سفر را به پایان برده و به مرو بازگشته است: اکنون شرح بازگشتن خویش به جانب خانه، به راه مکه، از مصر باز گویم.

خانه برای او مقصد نهایی است؛ مقصدی در شهر مرو که از راه مکه به آن میرسد.

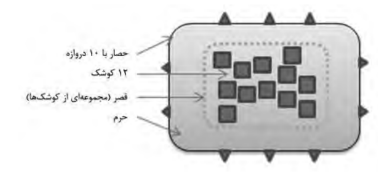
بنا بر این، در سفرنامهٔ ناصر خسرو، غالباً سرا بر کلیت بنای سکونتگاه یا اجزای کالبد آن دلالت میکند و خانه بر محتوا و زندگی و اقامت در بنای سکونتگاه یا بر مقبرهٔ مقدس.

۱-۲. مُقام شاهي (قصر، كوشك، حرم)

شماری از مُقام ها یا اقامتگاه ها در سفرنامه بناهای حکومتی و شاهی است؛ با واژه هایی چون حرم و قصر و کوشک. در سفرنامه، حرم به دو معنا به کار رفته است:

۱) محدودهٔ «حرم» مکه و مسجدالحرام و داخل خانهٔ کعبه؛
۲) در توصیف مُقام شاه و اندرونی او. در این فصل از مقاله، فقط معنای دوم مورد نظر است. در مواضعی از سفرنامه، سه واژهٔ حرم و قصر و کوشک با هم به کار رفته است که زمینهای مناسب برای بررسی در اختیار می نهد: و قصر سلطان میان شهر قاهره است و همهٔ حوالی آن گشاده، که هیچ عمارت بدان نپیوسته است. [...] و گرد بر گرد آن گشوده است و هر شب هزار مرد پاسبان این بر گرد آن گشوده است و هر شب هزار مرد پاسبان این

قصر باشند [...]. و چون از بیرون شهر بنگرند، قصر



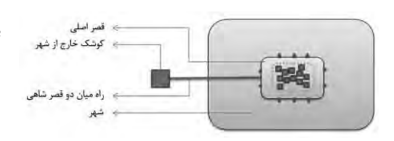
سلطان چون کوهی نماید، از بسیاری عمارات و ارتفاع آن؛ اما از شهر هیچ نتوان دید، که باروی آن عالی است. و گفتند که در این قصر دوازده هزار خادم اجری خواره است، و زنان و کنیزکان خود که داند؛ الا آنکه گفتند سی هزار آدمی در قصر است و آن دوازده کوشک است. و این حرم را ده دروازه است بر روی زمین و هریک را نامی [...].

با استفاده از توصیفهای حکیم ناصر، می توان تصویری اجمالی از قصر شاه ترسیم کرد (ت۱). قصر متشکل از دوازده کوشک در میان محوطهٔ باز است که گرداگرد آن را حصار کشیدهاند. این حصار ده دروازه روی زمین دارد \_ گویی حصار دروازه(های) زیرزمینی نیز دارد. ناصر خسرو کل فضای محصور را «حرم» نامیده که با دروازههایی به بیرون مرتبط می شود. واژهٔ حرم به حرمت بنا و محدودیت داشتن ورود به آن و خروج از آن دلالت می کند. در داخل حصار، مجموعه بناهای شاهی به نام قصر است که از دوازده کوشک تشکیل شده است. اینک ادامهٔ وصف آنها:

و در زیر زمین، دری است که سلطان سواره از آنجا بیرون رود. و از شهر بیرون، قصری ساخته است که مخرج آن رهگذر را همه سقف محکم زدهاند؛ از حرم تا به کوشک. و دیوار کوشک از سنگ تراشیده ساختهاند که گویی از یکپاره سنگ تراشیده اند؛ و منظرها و ایوانهای عالی بر آورده و از اندرون دهلیز دکانها بسته.

با توجه به توصیفات ناصر خسرو می توان تصویری اجمالی از نسبت این قصر با قصر اصلی شاه ترسیم کرد (ت۲).

قصر اصلی شاه درون شهر است و قصر کوچکتر و فرعی او در بیرون شهر. ناصر خصرو در قسمتی از متن، قصر اصلی شاه را حرم نامیده و از راهی سخن asmaneh.com



بوده است. اینک غونههایی دیگر:

و چون از شهر قاهره بیرون شوی، جوی بزرگی است که آن را خلیج گویند؛ و آن خلیج را پدر سلطان کرده است {...} و سر جوی از مصر برگرفته است و به قاهره آورده و آنجا بگردانیده و پیش قصر سلطان میگذرد. و دو کوشک بر سر آن خلیج کردهاند، یکی را لؤلؤ خوانند؛ و دیگری را جوهره. ۳۶

از بصره بیرون آمدیم و در زورق نشستیم. از نهر اُبُلهٔ تا چهار فرسنگ که می آمدیم، از هر دو طرفِ نهر ٔ باغ و بستان و کوشک و منظر بود که هیچ بریده نشد.<sup>۳۷</sup>

شهر مصر بر کنار نیل نهاده است به درازی. و بسیاری کوشکها و منظرها چنان است که اگر خواهند، آب به ریسمان از نیل بردارند.۲۸

در نمونهٔ اول، کوشک از بناهای قصر شاه است؛ اما در دو نمونهٔ بعد، چنین نمی نماید. در هر دو مورد، کوشکهای متعلق به مردم در سفرنامه به همراه منظر آمده و از نزدیکی آن به رود یاد شده است.

## ٢. مُقام موقت

منزل

۱-۲. مُقام با بنای دائم برای اقامت موقت

دستهٔ دیگری از مکانهای اقامتْ بناهایی است که با مصالح سنگین ساخته شده؛ اما برای اقامت موقت مسافران. در سفرنامه، بنا بر ماهیت کتاب، از این گونه مکانها بسیار سخن رفته است؛ مکانهایی چون منزل، رباط، گنبدک، مشهد، کاروانسرا، خان. ناصر خسرو هریک از این نامها را در وصف مکانی معین به کار بر ده است.

راه سوی مشرق جنوبی بود. چون هشت فرسنگ برفتیم، منزلی بود که آن را ضَیْقه میگفتند و آن درهای بود بر صحرا [...]. و در آن گشادگی چاهی کندهاند که آب بسیار برآمده است؛ اما نه آبی خوش. و چون از این منزل بگذرند، پنج روز بادیه است که آب نباشد. هر مردیْ خیکی آب برداشت؛ و برفتیم، به منزلی رسیدیم که آن را حوضش میگفتند [...]. و در شبانروزی یک بار فرود آمدندی؛ از آنگاه که آفتاب گرم شدی تا نماز دیگر؛ و باقی میرفتند. و این منزلجایها که فرود آیند همه معلوم باشد؛ چه به هرجا نتوان فرود آمد.

ناصر خسرو در این فقره از خروجش از شهر و رفتن

گفته که دروازهاش در حرم و زیرِ زمین است. هنگامی که ناصر خسرو به توصیف قصر فرعی می پردازد و اجزا و مصالحش را شرح می دهد آن را کوشک می نامد؛ کوشکی از سنگِ تراشیده با منظرها و ایوانهایی عالی. او هردو بنای شاهی (اصلی و فرعی) را در ابتدا قصر نامیده؛ اما واژهٔ حرم را تنها برای قصر اصلی به کار برده و هنگامی که از بنای قصر فرعی سخن گفته از واژهٔ کوشک استفاده کرده است. در ادامه وصف قصر اصلی آمده است:

و مطبخ سلطان بیرون از قصر است؛ و پنجاه غلام همیشه در آنجا ملازم باشند. و از کوشک راه به مطبخ است در زیر زمین. [...] و همچنین هر مشروب و ادویه که کسی را در شهر بایستی و از حرم بخواستندی، بدادندی.<sup>۳۵</sup>

میگوید مطبخ سلطان بیرون از قصر است و راهی زيرزميني از كوشك به آن هست. مردم هر آشاميدني و ادویهای که بخواهند از حرم در خواست می کنند و می گیرند. اگر قصر سلطان را همردیف حرم، یعنی محدودهٔ حصار بدانیم، مطبخ در جایی خارج از حصار و داخل شهر قرار می گیرد، که پذیرفتنی نیست؛ زیرا مطبخ متعلق به شاه و در خدمت او و در ارتباط دائم با زندگی جاری در قصر است و قرارگیری آن در جائی خارج از حصار عقلانی نیست. دیگر آنکه مردم شهر آشامیدنیها و ادویهٔ مورد نیاز خود را از حرم درخُواست میکنند. آنان می توانند تا دروازهها به قصر سلطان نزدیک شوند. درنتیجه می توان استنباط کرد که محل نگهداری مواد خوراکی در داخل حصار بوده است در نتیجه فرض قرار گرفتن مطبخ خارج از حصار مردود است. بر طبق نوشته ناصر خسرو مطبخ داخل حصار است و در مکانی خارج از قصر که با راهروئی زیرزمینی با کوشک مرتبط میشود. بنابر این مى توان دريافت كه قصر در متن ناصر خسرو زيرمجموعة حرم است و حرم به کل مکانهای مربوط به شاه محدود

عدود حرم است و حرم به کل مکانهای مربوط به شاهٔ محدود به عدادی کوشک به حصار گفته می شده و قصر متشکل از تعدادی کوشک

asmaneh.com

مقام در سفرنامهٔ ناصر خسرو

در راهی سخن میگوید که آبادی و مکان استراحتی جز منزلهایی چند در آن نیست. این منزلجایها در خارج از شهر و کنار راههاست و فاصلهٔ آنها یک شبانهروز راه است و کاروانیان آنها را می شناسند.

از بیتالمقدس برفتم. سه روز راه به جایی رسیدیم که آن را عرعر میگفتند؛ و آنجا نیز آب روان و اشجار بود. به منزلی دیگر رسیدیم که آن را وادیالقری میگفتند. و از آنجا به منزل دیگر رسیدیم. و از آنجا به ده روز به مکه رسیدیم.

هر منزل (ایستگاه بین راه) نامی دارد؛ و فاصلهٔ بین منازل معلوم است. به همی سبب، منزل معنایی دیگر نیز می یابد و آن واحد سنجش مسافت است.

چون از مکه به جانب جنوب روند، به یک منزل به ولایت بین رسند.<sup>۴۱</sup>

حکیم ناصر در هیچجا سخنی از متولیان این منزلجایها نگفته است. گویی این بناهای عامالمنفعه متولی دائم نداشته است. برخی از آنها در حد سرپناهی برای مسافر بوده و حتی آب آشامیدنی هم نداشته است. برخی دیگر مفصل تر است و رباط نام دارد.

## رباط و گنبدک

از بصره تا سرخس سیصدونود فرسنگ حساب کردیم. از سرخس به راه رباط جعفری و رباط عمروی و رباط نعمتی، که آن هرسه رباط نزدیک هم بر راه است، بیامدیم.<sup>۴۲</sup>

هر رباط نامی دارد؛ شاید به نام بانی یا صاحبش. سه رباط نزدیک هماند؛ به سخن دیگر، هرسه در یک منزلاند. گویی فایدهای بیش از منزلجای ساده دارند.

و از آنجا به راه رباط زبیده، که آن را رباط مرا میگویند، برفتیم. و آن رباط را پنج چاه آب است، که اگر آن رباط و آب نبودی، کس از آن بیابان گذر نکردی.<sup>۴7</sup>

می بینیم که راهی را به نام رباطی واقع در آن می خوانده اند. گویا این رباط از جملهٔ رباطهایی بوده که زبیده، همسر هارون الرشید، ساخته بود. این رباط به سبب منابع آبش مهم شمرده شده است. بعید نیست که رباطهای اسمورسم دار صاحب و متولی داشته است.

و در این راه بیابان به هر دو فرسنگ گنبدکها ساختهاند و مصانع، که آب باران در آن جمع شود. به مواضعی که

شورستان نباشد ساختهاند. و این گنبدکها به سبب آن است تا مردم راه گم نکنند و نیز به گرما و سرما لحظهای در آنجا آسایشی کنند.<sup>۴۴</sup>

در راهی بیابانی در هر دو فرسنگ گنبدهایی کوچک با آبگیرهایی برای استفادهٔ مسافران ساخته بودند. به علاوه، این بناهای گنبددار نشانهای بود در بین راه برای راهنمایی مسافران. این ویژگیها یادآور شکل چارطاقیهاست که به واسطهٔ مسقف بودنشان امکان استراحت و در امان ماندن از آفتاب و برف و باران را فراهم می آورد؛ اما به سبب محصور نبودنشان نمی توان اقامت طولانی در آنها کرد.

#### مشهد

در سفرنامه، مشهد به دو معنای متفاوت به کار رفته است: ۱) مدفن یا مکانی مقدس؛ ۲) اتاق بین راه. پیداست که مشهد در معنای دوم ممکن است نوعی اقامتگاه باشد و در حیطهٔ سخن ما قرار گیرد.

ناصر خسرو اولینبار واژهٔ مشهد را در ابتدای سفرنامهاش به کار برده و دربارهٔ ویژگیها و تشابهش با بناهای دیگر توضیحاتی داده است. گویی در خراسان مشهد را به این معنا به کار غیبردهاند.

در آنجا خانهها ساخته بر مثال رباط ها، اما کسی در آنجا مقام نکند و آن را مشهد خوانند و از بیرون شهر طرابلس هیچ خانه نیست، مگر مشهدی دو سه، چنانکه ذکر رفت.

مشهد در این معنا بنایی است مانند رباط؛ بی آنکه در آن اقامت کنند. چند مشهد در بیرون شهر طرابلس است. مشهد را خانه خوانده است؛ یا به معنای اتاق، یا به معنای مطلق بنا. از فقرات دیگر معلوم می شود که مشهد مکانی است مقدس که جایی برای اقامت موقت زایران و مسافران نیز دارد:

و بعد از آن خانههاست که ضیافتخانههای ابراهیم، صلوات الله علیه، بوده است. و در این مشهد شش گور است. و از این دیوار بیرون نشیبی است و در آنجا گورخانهٔ یوسف بن یعقوب، علیه السلام، است. [...] و بر آن جانب که صحراست، میان گنبد یوسف، علیه السلام، و این مشهد، مقبرهای کرده اند. [...] و بر بام مقصورهای که در مشهد است حجرهها ساختهاند

[...]. مهمانان و مسافران و زائران را نان و زیتون دهند. [...] هرکه آنجا رسد، او را هر روز یک گرده نان و کاسهای عدسِ بهزیت پخته دهند و مویز نیز دهند. و این عادت از روزگار خلیل الرحمان، علیه السلام، تا این ساعت بر قاعده مانده. <sup>۴۶</sup>

در اینجا، سخن از سه مکان است: اول، مقبرهٔ حضرت یوسف (ع)؛ دوم، چند مقبرهٔ دیگر؛ و سوم، ضیافتخانههای حضرت ابراهیم (ع). مشهدی که مقصورهای در آن ساخته و بر بام آن حجرههایی بنا کردهاند و در آن از مهمانان و زایران و مسافران پذیرایی میکنند. تلفیق دو معنای مشهد در این مکان دیده می شود.

كاروانسرا

آخرین مکانی که در بخش مُقامهای موقت بررسی میشود کاروانسراست. در سفرنامه، تنها یک بار از کاروانسرایی سخن رفته است.

و آنجا کاروانسرایی دیدم که دار الوزیر میگفتند. در آنجا قصب فروشند و دیگر هیچ. و در اشکوب زیر خیاطان نشینند و در بالای رفّائان. از قیّم آن پرسیدم که:«اجرهٔ این تیم چند است؟» گفت:«هر سال بیستهزار دینار مغربی بود، [...]». و گفتند در این شهر بزرگتر از این و به مقدار این دویست خان باشد.

این کاروانسرا جای کار خیاطان و رفوگران است و جای فروش حریر و کتان. اهل آن بابت استفاده از کاروانسرا اجاره می پردازند. بنایی که گاه کاروانسرا و گاه تیم و خان خوانده شده در داخل شهر است و دویست خان مشابه یا بهتر از آن در شهر هست. از همهٔ اینها معلوم می شود که این بنا کاروانسرا از آن قبیل که ما می شناسیم، یعنی جای نزول کاروان در بیرون شهر یا در ابتدا یا انتهای بازار شهر، نیست و بیشتر به بنایی شبیه است که امروز در میان بناهای بازار به «سرا» معروف است. پس نمی توان آن را در زمرهٔ اقامتگاهها شمر د.

## ۲-۲. مُقام با بنای موقت برای استفادهٔ موقت

آخرین دسته از مُقامها، مکانهایی است که به صورت موقت و برای اقامت موقت با مصالح سبکی چون پارچه بر پا می شود؛ مانند شراع، خیمه، خرگاه، دهلیز، سراپرده،

که همگی به نوعی به شآه مربوط می شود. Asmaaneh چون موسم آن نزدیک رسد، بر سر آن جوی بارگاهی

عظیم به تکلف جهت سلطان بزنند، از دیبای رومی هم به زر دوخته و به جواهر مُکَلَّل کرده، با همه آلات که در آنجا باشد؛ چنانکه صد سوار در سایه آن بتواند ایستاد. و در پیش این شراع، خیمهای بوقلمون و خرگاهی عظیم زده باشند.<sup>۸</sup>

در اینجا به سه مکان موقت اشاره شده است: شراع، خیمه، خرگاه. شراع سلطان را وقتی برپا میکنند که موسمِ مراسم نزدیک میشود. جنس شراع آن از دیبای رومی است که آن را با زر دوخته و به جواهر آراستهاند. گنجایشش به قدر ۱۰۰ سواره بر مرکب است. در پیش آن خیمهای رنگارنگ و خرگاهی بزرگ بریا کردهاند.

و سلطان برفتی تا آنجا که شراع زده بودند بر سر بند خلیج، یعنی فَمُّ النهر، و سواره در زیر آن بایستادی ساعتی.<sup>۴۹</sup>

در اینجا نیز سلطان سواره در زیر شراع میایستد و به مراسم مینگرد.

غرض آنکه سلطان این خادم را بدان ولایت فرستاد و او را عظیم بزرگ گردانید و هر اسباب که ملوک را باشد بداد؛ از دهلیز و سراپرده و غیره.

پس دهلیز و سراپرده از اسباب ملوک است. دهلیز در متن سفر نامه به دو معنا بکار رفته است: ۱) جایی (شاید چون دالان و هشتی) در بین دروازه و اندرون سرا؛ ۲) نوعی سراپرده و چادر . در فقرهٔ یادشده، سخن از دهلیز در معنای دوم است.

# سخن آخر

سفرنامهٔ ناصر خسرو، از متون قرن پنجم هجری، نمونهٔ دقت و تیزبینی حکیم ناصر خسرو در مشاهده و وصف پدیدهها، بهویژه آثار معماری و شهرسازی، در طی سفری هفتساله. با تأمل در این متن ارزشمند، می توان نکات بسیاری دربارهٔ تاریخ معماری و شهرسازی جهان اسلام در سدهٔ پنجم به دست آورد. اقسام اقامتگاهها از جملهٔ این نکات است.

واژهٔ عمومیای که حکیم ناصر برای اقسام اقامتگاه به کار برده «مُقام» است؛ به معنای اقامتگاه یا جای اقامت. او برای اقسام مقام هفده واژه به کار برده، که هرکدام تعریف و حوزهٔ معنایی معینی دارد. این اقسام مقام را می توان به اعتبار مدت اقامت در آنها در دو دستهٔ کلی

«دائم» (مانند خانه، سرا، قصر، کوشک، حرم) و موقت ۱۱. همان، ۹۹. قرار داد. مقامهایی که اقامت در آنها موقت است خود بر دو دستهاند: دارای بنای ثابت (مانند منزل، رباط، مشهد، گنبدک، و خان) و دارای بنای موقت (مانند خیمه، خرگاه، ۱۴. همان، ۷۹. ۱۵. همان، ۴۵. شراع، سراپرده، دهلیز). ۱۶. همان، ۳۳. با بررسی نمونهها معلوم شد که حکیم ناصر

واژههای بهظاهر مترادف را بیهوده به کار نبرده و از هریک مقصو دی خاص اراده کر ده است. این دقت واژگان هم بر دقت و فصاحت ناصر خسرو دلالت می کند و هم بر غنای واژگان معماری در زبان فارسی روزگار او. بنا بر این، با این گونه بررسیها، هم می توان معماری و انواع و اجزای بناها و زندگی در آنها را شناخت؛ و هم به مجموعهای از واژگان معماری دست یافت که شاید برای غنا بخشیدن به واژگان محدود و ضعیف معماری امروز ما کمک کند.□

## كتابنامه

ناصر خسرو قبادیانی. سفرنامهٔ ناصر خسرو قبادیانی مروزی. تصحیح محمد دبیرسیاقی. تهران: زوار، ۱۳۸۴.

### پي نوشتها:

۱. ناصر خسرو، سفرنامه، فهرست لغات و ترکیبات، ۳۷۶.

۲. همان، ۳۲۸.

۳. همان، ۳۴۴.

۴. ناصر خسرو، سفرنامه، ۵۹.

۵. همان، ۴۹–۵۲.

۶. همان، ۱۰۰.

۷. همان، ۱۲۵.

۸. همان، ۱۳۱.

۹. همان، ۱۳۹.

۱۰. همان، ۱۸. ۱۲. همان، ۱۶۹. ۱۳. همان، ۱۰۰. ۱۷. همان، ۷۹. ۱۸. همان، ۸۰. ۱۹. همان، ۱۹. ۲۰. همان، ۱۴۱. ۲۱. همان، ۷۶. ۲۲. همان، ۱۰۰. ۲۳. همان، ۱۰۸. ۲۴. همان، ۸۹. ۲۵. همان، ۷۷. ۲۶. همان، ۸۰. ۲۷. همان، ۱۴۲. ۲۸. همان، ۱۵۷. ۲۹. همان، ۲۱. ۳۰. همان، ۳۳. ۳۷. همان، ۱۶۱. ۳۸. همان، ۹۴. ۳۹. همان، ۱۱۲. ۴۰. همان، ۶۱. ۴۱. همان، ۱۲۳. ۴۲. همان، ۱۷۲.

۳۱. همان، ۳۴. ۳۲. همان، ۱۰۹. ٣٣. همان، ٧٧. ۳۴. همان، ۷۸. ۳۵. همان، ۹۹.

۳۶. همان، ۸۰.

۴۳. همان، ۱۶۸.

۴۴. همان، ۱۶۸. ۴۵. همان، ۲۱.

۴۶. همان، ۶۰.

۴۷. همان، ۹۷.

۴۸. همان، ۸۲.

۴۹. همان، ۸۶.

۵۰. همان، ۱۰۷.



t.me/asmaaneh asmaneh.com