پیامدهای نو-اروپامحوری و علم برای تاریخنگاری هنر و معماری اسلامی ا سامر عکاش

#### مقدمه

اخیراً کتابی گرانقدر در دو جلد با عنوان دستک معماری و اسلامی به ویرایش فینبر فلاد و گلرو نجیب او غلو به چاپ شده است که حاصل همکاری بی سابقهٔ دانشوران ممتاز این حوزه برای نقد و بازتعریف چارچوبهای قدیمی هنر و معماری اسلامی در بستر معانی و معادلههایی تازه هست. مقدمهٔ مفصلی که فلاد و نجیب اوغلو بر کتاب نوشته اندر وایتی دقیق و منسجم از شاخصهای روششناختی و مفهومی رشته عرضه می کند و نیز به مسئلههای اساسی رشته می پردازد که از بدو تولدِ حوزه همراه آن بوده اند. عمدهٔ مباحث آنها در مقدمه بر مسئلههای درهم تنیدهٔ وحدت و کثرت، دوره بندی، آستانههای اساسی تغییر آ، و مواجهه با «مدرن» است. فلاد و نجیب اوغلو به اس.دی. گویتن کرت، دوره بندی را «پیش نیاز علمی» وضع ساختارِ گاه شناسانهٔ ظاهراً «بی غرضی» قلمداد کنند که در چاه ویل دسته بندی های متعارف سلسله ای و منطقه ای و صناعت محور نمی افتد. به همین ترتیب آنها در صدد اعتبارزدایی از منطق دسته بندی های متعارف ما شخص و تاریخهای هنر و کاتالوگها و فهرست شاهکارهای هنری و معماری برمی آیند. در چارچوب گاه نگارانه ای که فلاد و نجیب اوغلو به عنوان جایگزین پیشنهاد می کنند، سقوط بغداد در سال برمی آیند. در چارچوب گاه نگارانه ای که فلاد و نجیب اوغلو به عنوان جایگزین پیشنهاد می کنند، سقوط بغداد در سال برمی آیند. در آستانهٔ اساسی تغییر و «نقطهٔ عطفی در تحول هنر و معماری اسلامی» لحاظ شده است. آبر مبنای همین

<sup>1</sup> Akkach, Samer (2021), 'Neo-Eurocentrism and Science: Implications for the Historiography of Islamic Art and Architecture', International Journal of Islamic Architecture, 10:1, pp. 203–215, https://doi.org/10.1386/ ijia\_00040\_1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> A Companion to Islamic Art and Architecture

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Finbarr Flood

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Gürlu Necipoğlu

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Finbarr Flood and Gürlu Necipoğlu, eds, A Companion to Islamic Art and Architecture, vol. 1, From the Prophet to the Mongols (Hoboken, NJ: Wiley Blackwell, 2017), 56.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Key Thresholds of Change

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> S. D. Goitein

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Flood and Necipoğlu, A Companion to Islamic Art and Architecture, 9.

نقطه عطف، کتاب آن ها به دو مجلد تقسیم شده، عنوان جلد اول از پیامبر تا مغول ها و عنوان جلد دوم از مغول ها تا مدرنیسم است.

اگرچه بحثهای فلاد و نجیباوغلو دربارهٔ دورهبندی چندان مجادلهبرانگیز نیست، بحث آنها دربارهٔ «اسلامی» و وحدت در تعارض با کثرت، که به پرتکرارترین مسئلهٔ حوزه بدل شده، جدل انگیزتر به نظر می رسد. استدلالهای آنها به کشف موضعی دوجنبهای در رشته منتج شده است: ازیکسو حوزهٔ تاریخ نگاری هنر و معماری اسلامی فاصلهٔ آشکاری از آثار پژوهشی متقدم مستشرقان و بانیان رشته، آنانی که در پی معنایی وحدت بخش از «اسلامی» بودند، و همچنین آثار ذات باوران و جهان شمول گرایان، آنانی که خواهان فهمی مستقل از تاریخ از «اسلامی» هستند، گرفته است. ازسوی دیگر بین دو گروهی که علیه یکپارچی و ذات باوری و جهان شمول گرایی متحد هستند، تعارضی وجود دارد که مدام عمیق تر می رود. این تعارض بر «بی دروپیکری» روزافزون رشته و به تبع تکثر فزایندهٔ آن است. و فلاد و نجیب اوغلو در مخالفت با نگرانی شیلا بلر و جاناتان بلوم از تکثر بی دروپیکر رشته می نویسند و مدعی می شوند که در گذار رشته به یک «عرصهٔ پژوهشی چندصدایی و چندکانونی» نوعی «به پختگی رسیدن» وجود دارد. آنان با تأکیدی بر اهمیت تکثر فزایندهٔ رشته، هنر اسلامی را با هنر غربی از منظر ابهام ذاتی عنوانشان و تکوین تاریخی تأکیدی بر اهمیت تکثر فزایندهٔ رشته، هنر اسلامی را با هنر غربی از منظر ابهام ذاتی عنوانشان و تکوین تاریخی گاهنگاری هنر و معماری اسلامی می گویند. تلاش فلاد و نجیب اوغلو برای تجدیدنظر در طرح ریزی مفهومی و روش شناختی رشته به موقع و بجاست و فرصت پرسش های بسیار زیاد و بسیار مهمی را فراهم می آورد که بی تردید به مباحه می بر مورود و سازنده خواهد انجامید.

در این مقالهٔ کوتاه از مسئلهٔ «آستانهٔ تغییر مدرن» مینویسم که به صورت کلّی با تاریخ نگاری تمدن اسلامی و خصوصاً با تاریخ نگاری هنر و معماری اسلامی ارتباطی مهم دارد. هدف من این است که از بحث در گنجاندن یا حذف کردن دورهٔ مدرن در تاریخ هنر اسلامی فراتر روم و درعوض پیامدهای آن برای دوره بندی و جایگاه «اسلامی» در این روایت های در حال بسطِ تاریخ جهانی را بررسی کنم. به عقیدهٔ من، به رغم آنکه عمدهٔ تاریخ نگاران به لزوم گنجاندن دوره های مدرن و معاصر در گاه نگاری هنر و معماری اسلامی معتقد هستند، در نحوهٔ گنجاندن «مدرن» ابهام هایی

<sup>9</sup> See Sheila Blair and Jonathan Bloom, 'The Mirage of Islamic Art: Reflections on the Study of an Unwieldy Field', Art Bulletin 85.1 (2003): 125–84.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Flood and Necipoğlu, A Companion to Islamic Art and Architecture, 1:6.

جدّی و موضعهایی متنوع وجود دارد. "مسئلهٔ مدرنیته ما را به اروپامحوری و شرق شناسی برمی گرداند که روزگاری از پرشورترین مباحث رشته بودند. "طی سالهای اخیر، مباحثه دربارهٔ این موضوعها نزد تاریخ نگاران هنر و معماری اسلامی کمرنگ شده است چون نقدهای جانانهٔ پسااستعماری و پساشرق شناسانه به خوبی از پس مواجهه با به حاشیه راندن و ارائهٔ غلط آثار برآمده اند. "ا شمول هرچه بیشتر، فرصت های برابر نمایش، و پاسداشت تفاوت های فرهنگی به رویه های مورد قبول و گرایش های عمدهٔ حوزه در مواجهه با کاستی های تفسیرهای بعضاً نادرست مستشرقان اروپامحور تبدیل شده اند. بااین همه، چنان که در این جستار نشان خواهم داد، اروپاگرایی از بین نرفته بلکه صرفاً به شکل جدید و خوش بنیه تر نو -اروپاگرایی دگردیس شده و به تبع، بازاندیشی در شاخص های مفهومی و روش شناختی رشته را در میدان های جدید تحمیل کرده است.

### آستانههای تغییر و نو-اروپامحوری

ترجیح یک الگوی دورهبندی خاص و متعاقباً تعریف آستانه های اساسی تغییر در آن دورهبندی به پرسش از مبانی چنین ترجیح هایی منتج می شود. بلاد و نجیب او غلو به وضوح گفته اند که «هیچ اصراری ندارند که چرخش جهانی در رشتهٔ کلان تر تاریخ هنر لاجرم باید به جهانی سازی تاریخ هنر اسلامی بینجامد.» ۱۶

ترجیح اصول درونزاد روایتی اسلامی بر اصول خارجی روایتهای جهانی حامل مزیّتهای بسیاریست تاآنجاکه می شود روایت و ساختار و دوره بندی تاریخ جهانی را به جُرم اروپامحوری زیاده اش رد کرد و کناری گذاشت. اما اگر تاریخ را کنشی لاجرم روایت ساز در نظر گیریم که از دیدگاهی مشخص، و نه بی غرض، سخن می گوید، آن گاه زدودن هر نوع ارتباطی با روایت جهانی، هرچقدر هم پرغرض و جانب دارانه باشد، ناگزیر به از دست رفتن فزایندهٔ مدخلیت روایت اسلامی در دنیایی می انجامد که هرچه بیشتر به هم پیوسته و به هم وابسته می شود. در روایت جهانی،

Wael Hallaq, Restating Orientalism: A Critique of Modern Knowledge (NewYork: Columbia University Press, 2018).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> See Jonathan Bloom and Shiela Blair, eds, Islamic Art: Past, Present, and Future (New Haven, CT: Yale University Press, 2019).

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> See Nasser Rabbat, 'The Hidden Hand: Said's Orientalism and Architectural History', Journal of the Society of Architectural Historians 77.4 (2018): 388–96.

۱۳ خارج از حوزهٔ هنر و معماری اسلامی هنوز هم دربارهٔ شرق شناسی و آرای ادوارد سعید بحث می شود. برای مثال نگاه کنید به:

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Flood and Necipoğlu, A Companion to Islamic Art and Architecture, 1:33.

آستانهٔ اساسی تغییر «مدرن متقدم» است، امری که مدخلیتی روزافزون برای همهٔ تحولهای تمدنی می یابد. پیامدهای تغییرهای مدرن متقدم آنقدر پیچیده و عمیق هستند که صرف گنجاندنِ دوره در تاریخ هنر کفایت نمی کند. شباهتهای بین تحولهای تمدنی در سیاقهای اسلامی و غربی به دوره بندی های درهم تنیده می انجامد، جایی که مدرن متقدم را می شود گره مرکزی مسیرهای تاریخی همهٔ تحولهای تمدنی ای دید که در آن نقطه به هم می رسند و بعد هر کدام مسیر جدیدی می روند.

روایتهای تاریخ جهانی متأثر از بهره وری از دوره بندی های «بی غرض» و چونان یک ابزار روش شناختی جدید در حال تغییر هستند. ا حتی برخی تاریخ نگاران جهانی از دوره بندی یکسره گذشته اند تا روایتهای بینافرهنگی و غیرارو پامحوری برسازند. ا بااین حال ارو پامحوری نیز تطور می یابد و استثناگرایی ارو پایی را به روش هایی جدید عرضه می کند. دشوار ترین مانع در مسیر برساخت روایتی جهانی برای تاریخ نگاران غیرارو پامحور، ظهور «علم مدرن متقدم» است. علم مدرن متقدم نمایندهٔ تغییری چنان کلان در تاریخ است که هیچ نمی شود آن را نادیده گرفت. جای پای استثناگرایی ارو پایی در بستر علم مدرن متقدم سفت شده، امری که خود را در عنوان کتابهای محبوبی نظیر «تفاوت بزرگ» و «معجزهٔ ارو پایی» نشان می دهد. ا پیامدهایی بسیار عمیق برای روایتهای جهانی قرار دارد. از این منظر، سقوط بغداد و فتح قسطنطنیه و غرناطه هر چه هم در سیاق خویش پراهمیت باشند، اهمیتی بیش و کم محدود در مقیاس جهانی دارند. آستانه های تغییری نظیر سقوط بغداد حتی شیوههای اندیشه و تولید دانش و ساختار و تولید فرمقیاس جهانی دارند. آستانه های تغییری نظیر سقوط بغداد حتی شیوههای اندیشه و تولید دانش و ساختار و تولید فرهنگی در جهان اسلام را هم دچار تغییرهایی بنیادین نکردند؛ حال آنکه آستانهٔ تغییر مدرن همهٔ جهان را عمیقاً متحول بغداد و فتح قسطنطنیه ناچیر است. بغداد و فتح قسطنطنیه ناچیر است.

<sup>15</sup> neutral

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> See, for example, Robert Tignor et al, Worlds Together, Worlds Apart: A History of the World from the Beginnings of Humankind to the Present (New York: W. W. Norton & Company, 2013).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> See, for example, Peter Gran, The Rise of the Rich: A New View of Modern World History (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 2009).

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> See Kenneth Pomeranz, *The Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern World Economy* (Princeton: Princeton University Press, 2000); and Eric Jones, *The European Miracle: Environments, Economies and Geopolitics in the History of Europe and Asia* (Cambridge: Cambridge University Press, 1981).

در سالهای اخیر، بعضی تاریخ نگاران اروپامحور به بازاندیشی در روایت پردردسر غلبهٔ غرب در دورهٔ مدرن متقدم و مسائل مرتبط با آن، نظیر تبادلهای بیناتمدنی، پرداختهاند تا با حل غرض ورزی های مستشرقان، روایتی نو از سروری و تفاوت های فرهنگی اروپاییان برسازند. این چرخش جدید را می توان نو -اروپامحوری نامید، تلاشی که به قصد تجدید استثناگرایی اروپایی /غربی در میدان هایی بدیع در جریان است. ۱۹

اروپاگرایی محصول پروژهٔ فکری دورهٔ روشنگری در اروپاست که استثناگرایی اروپایی را بر بستر برتری نژادی و فرهنگی و فکری پایه گذاشت. نگرش استثناگرایی اروپایی به بخشهای بهاصطلاحشان تمدننیافتهٔ غیراروپایی همواره با بی اعتنایی یا تحقیر همواره بوده است. باری بهلطف نقدهای مکرر و کوبندهٔ پسااستعماری و پساشرقشناسانه، پایههای مفهومی اروپامحوری ویران شدند و اینک اکثر آن رویکردهای قدیمی، لااقل در میان دانشگاهیان، بی اعتبار شده اند. درعوض، اروپامحوری به شکلی جدید با بنیانهای اندیشگانی و استدلالهایی علم محور، قوی تر، و خوش بنیه تر تکامل یافت تا کماکان استثناگرایی اروپامحور را پشتیبانی کند. جان هابسون آمالهای درخشان دربارهٔ دشواری های پیشِ روی تاریخ گفتوگومند جهانی از برشمرده که در تاریخ علم اِعمال شده اند تا از احکام منسوخ پدید آمد، نوشته و در آن چرخشهای راهبردی ای را برشمرده که در تاریخ علم اِعمال شده اند تا از احکام منسوخ اروپامحور و شرقشناسانه فاصله بگیرند. ۲۳ این امر به ظهور نو اروپامحوری منجر شد. نواروپا محوری جهت گیری مفهومی ای است که توانسته پیش فرضها و استدلالهای دیرینهٔ اروپامحوری را بهشکلی بازسازی کند که ضامن تفاوت فرهنگی اروپاییها در کلانروایت تاریخ جهانی باشد.

نو-اروپایی گرایی از خیر دو تا از اصول بنیادین اروپا گرایی گذشت: اینکه همهٔ تغییرات دورهٔ مدرن متقدم اروپا درونزاد بودند؛ اینکه طبع نو آور و عقلانیّت است که اروپایی ها را از غیراروپایی ها مجزّا می کند. با کنار گذاشتن این اصول، قلمداد شرق به عنوان جایی جمودیافته و غریب و غیرعقلانی و غیرنو آور نیز کنار گذاشته شد. این عقیده که اروپایی ها

<sup>19</sup> John Hobson, 'Global Dialogical History and the Challenge of Neo-Eurocentricity', in Asia, Europe, and the Emergence of Modern Science, Arun Bala, ed. (Basingstoke: Palgrave Macmillan, 2006), 13–35.

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> John Hubson

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> global dialogical history

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Samuel Huntington - clash of civilizations

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> John Hobson, 'Global Dialogical History and the Challenge of Neo-Eurocentricity'

پیشوایان تغییر و منبع ناب ایدههای اصیل هستند نیز رها شد. بدین ترتیب نو-اروپاگرایی از عرصهٔ نظریای که مدعی «طبع نوآور ناب اروپایی» بود فاصله گرفت و «انطباق پذیری خلاقانهٔ اروپایی» را جایگزین آن ساخت. ۲۶ در نواروپاگرایی، مالکیت ایدههای اصیل اهمیت چندانی ندارد؛ درعوض توانایی همگونسازی و به کارگیری ایدهها، فارغ
از منبعشان، برای هدفهای والا اهمیت یافت. به گفتهٔ هابسن، دشواری جدید

تصویری از اروپاست که دیگر سالار عرصهٔ نو آوری و خالق همه چیز نیست. درعوض، تصویری در حال ظهور است که اروپا را به این دلیل استثنا و سالار جهان نشان می دهد که می تواند ایده های دیگران را تقلید کند یا وام بگیرد و نهایتاً آن ها را به نحوی تغییر دهد که به کار هدف هایی متعالی تر بیایند. ۲۰

روزگاری تقلید و وام گرفتن عیار تمدنهای بهاصطلاح عقبمانده بود؛ اما اینک، کارکردی جدید و پرقدرت یافته و پشتوانهٔ جهش اروپا به جهان مدرن قلمداد می شوند. بنابراین نو -اروپاگرایی مختصات گفتمان قدیم را چرخانده و قواعد بازی را تغییر داده است. نظریه پردازان نو -اروپامحور از مرکزیت و سالاریای که مدتها حافظ سرسخت آن بودند گذشتهاند و رویکردی انطباق پذیرتر و سازشگرایانه تر را جایگزین آن کرده اند. این جایگزینی موجب خلق فضایی جدید برای دیگری غیراروپایی شده تا راههای جدید مواجهه با غرب را بجوید، راههایی که از مسیرهای بینافرهنگی و سازنده می گذرند و پربازده ترند. قابلیتهای این فضای جدید در تغییر بنیادین نحوهٔ نگرش دانشوران به تاریخ هنر و معماری در جهان اسلام و ورای آن بسیار است.

## نو-اروپاگرایی و تاریخ نگاری علم و هنر

نمونههای متعددی از آثار نو-اروپامحور وجود دارد. در نمونهٔ تفاوت بزرگ: چین، اروپا، و ساخت اقتصاد جهانی مدرن<sup>۲۲</sup>، کنث پُمِرانز<sup>۲۷</sup> با واسازی آن رویکردی که اروپاییها را یگانه خالقان استیلای معجزه آسایشان می داند، گسترهٔ وام داری اروپاییها از تأثیرات و ابداعات خارجی در دستیابی شان به آن تفاوت بزرگ را شرح می دهد، تفاوتی که دست آخر اروپاییها را از سایر ملل جهان تفکیک می کند. باری برای آنچه من در ذهن دارم نمونههایی که

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> John Hobson, 'Global Dialogical History and the Challenge of Neo-Eurocentricity', 17.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> John Hobson, 'Global Dialogical History and the Challenge of Neo-Eurocentricity', 19.

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Great Divergence: China, Europe, and the Making of the Modern World Economy

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Kenneth Pomeranz

تاریخ نگاران علم و تاریخ نگاران هنر عرضه کرده اند گویاتر است. در اینجا به اثر تاریخ نگار آلمانی هنر هانس بلتینگ، بغداد و فلورانس: هنر رنسانس و علم عربی (۲۰۰۸)<sup>۲۸</sup> و دو اثر تاریخ نگار آمریکایی علم، توبی هاف، ظهور علم مدرن متقدم: اسلام، چین، و غرب (۱۹۹۳) و کنجکاوی روشنفکرانه و انقلاب علمی: دیدگاهی جهانی (۲۰۱۱)<sup>۲۹</sup>، ارجاع می دهم. اگرچه حوزهٔ پژوهشی بلتینگ و هاف متفاوت است، هر دو وام دار این نظریهٔ بنیادین نو-اروپاگرایی هستند: دستاوردهای انقلابیای که سیر تاریخ را تغییر دادند از پیشرفتهای علمی جامعهٔ اسلامی عربی متأثر بودند، اما امکان تحقق آن دستاوردها صرفاً در فضای فرهنگی و روشنفکرانهٔ اروپا فراهم بود.

بلتینگ از کشف پرسپکتیو خطی و اتکای این کشف به آثار ابن هیثم می گوید و هاف از کشف نظریهٔ خورشیدمرکزی برمبنای نجوم ریاضیاتی ابن شاطر می نویسد. "کشف پرسپکتیو و خورشیدمرکزی به تغییرهای شگرف در حوزه های مرتبطشان منجر شدند: پرسپکتیو بنیانهای هنر و معماری و عکاسی و فیلم سازی مدرن را گذاشت و خورشیدمرکزی پایه های فناوری های فضایی و اخترفیزیک را ریخت. "ابلتینگ صریحاً «افسانه» قدیمی و اروپامحوری را رد می کند که مدعی «ابداع» پرسپکتیو هندسی، بی هیچ پیشینه و واسطهای، در اروپای دورهٔ رنسانس بود. "" هاف نیز استدلالهای مشابهی دربارهٔ خورشیدمرکزی بهره عرضه می کند. باری هر دوی این تاریخ نگاران، فرهنگ انطباق پذیر و خلاقانهٔ اروپایی را پیش نیاز اساسی نیل به چنین پیشرفت هایی لحاظ کرده و آن فرهنگ را نهفته در دی از ای غرب دانسته اند. از نظر آن ها، وجه متمایز فرهنگ اروپایی با دیگر فرهنگهای جهان در همین خصیصه هست.

دربارهٔ تاریخ پرسیکتیو و نقش آن در ارائههای معماری نگاه کنید به:

Alberto Pérez-Gómez and Louis Pelletier, Architectural Representation and the Perspective Hinge (Cambridge, MA: MIT Press, 1997).

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Hans Belting, Florence and Baghdad: Renaissance Art and Arab Science, trans. Deborah Lucas Schneider (Cambridge, MA: Belknap, 2011).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Toby E. Huff, The Rise of Early Modern Science: Islam, China and the West (Cambridge: Cambridge University Press, 1993); Toby E. Huff, Intellectual Curiosity and Scientific Revolution: A Global Perspective (Cambridge: Cambridge University Press, 2011).

<sup>&</sup>lt;sup>۲۰</sup> هر دو اکتشاف به فاصلهٔ بیش وکم یکصد سال از یکدیگر در دورهٔ رنسانس اروپایی رخ دادند. پرسپکتیو محصول ترسیمهای فیلیپو برونلچی در فلورانس سال ۱۴۱۵ بود و خورشیدم کزی دستاور نیکولاس کیرنیک که در سال ۱۵۴۳ چاپ شد.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Belting, Florence and Baghdad, 1–12.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Belting, Florence and Baghdad, 26.

طرفه آنکه نو-اروپایی گرایی به مذاق بسیاری از دانشوران مسلمان و عرب خوش نشسته است. نقش حیاتی علم اسلامی عربی در ساخت اروپای مدرن موجب افتخار و سربلندی آنهاست، امری که سوژهٔ پژوهشها و کتابهای بی شماری بوده تاآنجاکه به ژانری در ادبیات عرب تبدیل شده است. "ازسوی دیگر دشواری و سرکشی نو-اروپاگرایی خاصیتی فلج کننده هم دارد، تاجایی که بعضی تاریخ نگاران اندیشهٔ اسلامی را وا داشته که اروپاییها، ابداعاتی که تا چندی سربه سر حذف کنند. "تصدیق بی پردهٔ نقش اساسی منابع عربی در ابداعات انقلابی اروپاییها، ابداعاتی که تا چندی پیش تر اروپایی ناب قلمداد می شدند، چرخشی مثبت، و البته فریب دهنده، است. در این گزاره که صرفاً اروپاییها بهواسطهٔ طبع و منش فرهنگی منحصر به فردشان می توانستند جهشی انظباق پذیرانه به سمت جهان مدرن بردارند خطری نهفته است. "اگرچه این رویکرد، افتخار نیل به بنیانهای نظری دستاوردهای اروپاییها را به مسلمانان و عربها می دهند، هم زمان آنها را به دلیل محدودیتهای مذهبی و موانع اندیشگانی و کمبودهای نهادی در نیل به پیشرفتهای انقلابی از لحاظ فرهنگی ناتوان می شمارد.

به تعبیر هابسن، شاخصهای قدیمی تاریخ جهان اروپامحور چارچوب نظریای بود که از استدلالهای اروپایی «استثناگرایی خلاقانه» و «فطری بودن» استفاده می کردند. اما در نو –اروپاگراییِ امثال هاف و بلتینگ، استدلالهای غالب حول «استثناگرایی انطباق پذیر /تقلیدی»  $^{77}$  و «ناگه آیندی»  $^{77}$  می چرخند.  $^{77}$  اروپا دیگر به شکلی «فطری» برتر شمرده نمی شود بلکه با پذیرش و ارتقای دستاوردهای خارجی به برتری رسیده است. این چرخش جدید نه فقط

Montgomery Watt, Faḍl al-Islām ʿalā al-ḥaḍāra al-gharbiyya, trans. Ahmad Amin (Beirut: Dār al-Shurūq, 1983). Eminent western-based Arab authors are also included. See, for example, George Saliba, Al-ʿUlūm al-Islāmiyya wa qiyām al-nahḍa al-ūrubiyya, trans. Mahmud Haddad (Beirut: al-Dār al-ʿArabiyya li-l-ʿUlūm, 2014). See also writings by influential Arab authors, like ʿAbbas Mahmud al-ʿAqqad. See, ʿAbbas Mahmud al-ʿAqqad, Athar al-ʿArab fī al-ḥaḍāra al-ūrubiyya, which appeared in numerous editions.

°° نمونهٔ واضح کارآمدی این دام را میشود در این اثر دید:

Ibn Warraq, Defending the West (New York: Prometheus Books, 2007).

۳۳ این ژانر ترجمهٔ کتابهای نویسندگان مطرح غربی را نیز در بر می گیرد. برای مثال نگاه کنید به:

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> See, for example, Ahmad Dallal, Islam without Europe: Tradition of Reform in Eighteenth-Century Islamic Thought (Chapel Hill: University of North Carolina Press, 2018).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> adaptive/imitative exceptionalism

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Emergence

<sup>38</sup> Hobson, 'Global Dialogical History', 20.

«بینشهای خارجی، یعنی سهم شرق در پیشرفت غرب را به رسمیت میشناسد» بلکه میتواند از آرای تاریخ گفتوگومند به خوبی برای پیشرفت رویکرد نو -اروپامحوری بهره گیرد. ۳۹ آنچه در انتها می ماند نه شُمار دستاوردهای شرقی ای است که ارو با قرض گرفته، بلکه این نکته هست که ارو با قادر بود آن دستاور دها را برای هدفهایی بهتر و متعالی تر به کار گیرد و بیشرفت دهد. ۲۰

حاصل تحلیلهای هابسن این است که نو -اروپاگرایی بهخوبی از پس رفع ناکامیهای اروپاگرایی برآمده است و بهتبع، تیغ برندهٔ رویکردهای غیرارویامحورانه را کُند و و معنا و هدف را از استدلالهایشان زدوده است. مباحثهٔ تندی که بین دو تاریخنگار علم نامدار، توبی هاف٬ و جرج سالیب٬۱، درگرفت نشان میدهد که نو -ارویامحوری میتواند با یافتهها و روایتها و حتی انتقادهای تاریخ گفتوگومند از اروپامحوری همنوا شود اما نه برعکس، یعنی تاریخ گفتوگومند را امكان همكاري با نو-ارو يامحوري نيست. بدين ترتيب هاف مي تواند به آساني به استدلالها و يافتههاي ساليبا ارجاع دهد تا موضع خویش را مستحکمتر کند اما سالیبا نه می تواند به استدلالهای هاف چندان ارجاع دهد و نه قادر است نتیجه گیریهای هاف را بیذیرد یا یاسخ دهد. <sup>۴۳</sup> علت را هابسن تشریح کرده است: اساسی ترین مشکلی که نو-اروپاگرایی پیش آورده در این قابلیّتش نهفته که «روایتی از پیشرفت غرب عرضه کرده که بدیلی در تاریخهای گفتوگومند جهانی ندارد.» ٤٤ او میپذیرد که عرضهٔ روایت نظری غیر-اروپامحوری از چرایی پیشرفت غرب امری به غایت پیچیده و دشوار است زیرا چنین امری نیازمند برساخت روایت نظری غیرارویامحورانهای ست که بتواند از پس توضيح «آنچه ارويا بهدرستي انجام داد» برآيد بي آنكه ضمناً يا صريحاً از «آنجا كه غيرارويايي ها به خطا رفتند» حرف

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> Hobson, 'Global Dialogical History', 19.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> Hobson, 'Global Dialogical History', 19.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Toby Huff

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> George Saliba

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> See George Saliba, 'Seeking the Origins of Modern Science?', Bulletin of the Royal Institute for Inter-Faith Studies 1.2 (1999): 139-52; Toby Huff, 'The Rise of Early Modern Science: A Reply to George Saliba', Bulletin of the Royal Institute for Inter-Faith Studies 4.2 (2002): 115-28; George Saliba, 'Flying Goats and other Obsessions: A Response to Toby Huff's Reply', Bulletin of the Royal Institute for Inter-Faith Studies 4.2 (2002): 129-41.

<sup>44</sup> Hobson, 'Global Dialogical History', 21.

بزند. افتادن در دام این دوگانه لاجرم به سقوط در چاه ویل و قدیمی استیلا/سقوط و پیشرفت/پسرفت و رونق/ورشکستگی و اروپامحوری/نو-اروپامحوری می انجامد. ده می انجامد. و ازوپامحوری می انجامد. دم می انجامد. و ازوپامحوری می انجامد. و ازوپامحوری می انجامد. دم می انجامد. و ازوپامحوری می انجامد. و ازوپامحوری می انجامد.

## نو-اروپامحوری و نسبی گرایی فرهنگی

نو-اروپامحوری مسئلهٔ دشواری را پیش روی همهٔ تاریخ نگارانِ غیراروپامحور هنر و معماری، و خصوصاً هنر و معماری اسلامی، می نهد: دورهٔ مدرن متقدم، این آستانهٔ اساسی تغییر، را جوری مبنای مدلهای دوره بندی بگیرد که نه نقط از پس حل مسئلهٔ دشوار پیشرفت غرب برآید بلکه تغییرات عمیق رخداده در «اندیشه» و «تولید» را نیز تشریح کند.<sup>۲3</sup> اگر حق با فلاد و نجیباوغلو باشد که مدعی اند جهان اسلام گاه شماری مستقلی از خودش ندارد، پس تلاش برای تثبیت یک گاه نگاری بیناتمدنی ضروری ست. بی اعتنایی یا ترخیص این نیاز تحت توجیههایی نظیر اروپامحوری یا بی ارتباطی گاه نگاری با منطق درونی تاریخ اسلام به حفظ نسبی گرایی فرهنگی منجر می شود. نسبی گرایی فرهنگی به خصیصههای منحصر به فرد حوزهٔ هنر و معماری دست می آویزد تا «میل و سلیقه» را توجیه کند. همچنین نسبی گرایی فرهنگی معمولاً مشکلات رویکردهای قدیمی غیراروپامحور را، که ریشه در تاریخ فرهنگی دارد، وخیم تر می کند. در چارچوبهای تاریخ فرهنگی، مسئلهٔ «مدرن» به گنجاندن /نگنجاندن تقلیل یافته و پیشرفت غرب کم اهمیت تر از سقوط بغداد و فتح قستنطنیه جلوه داده می شود.

رونق تاریخ فرهنگی محصول چرخش فرهنگی دههٔ ۱۹۸۰ بود که دانشوران علوم انسانی و اجتماعی، ازجمله دانشوران حوزهٔ هنر و معماری، «فرهنگ» را کانون مباحثه ها و تأملاتشان گرفتند، ولو آنکه فرهنگ مفهومی بسیار منعطف و گشاده ردا بود. درواقع میراث شناخته شدهٔ تاریخ نگار مطرح هنر اسلامی، الگ گرابار $^{4}$ ، سوق دادن رشته به سمت فرهنگ بوده است. همچنین چرخش فرهنگی موجب اقبالِ بیش از پیش به نقدهای ادوارد سعید به شرق شناسی و امپریالیسم فرهنگی خصوصاً در میان تاریخ نگاران فرهنگی غیرغربی شد. محبوبیت رویکرد فرهنگی موجب ظهور

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> See Peter Gran, The Rise of the West: A New View of Modern World History (Syracuse, NY: Syracuse University Press, 2009).

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> See, for example, Virginia Aksan and Daniel Goffman, eds, The Early Modern Ottomans: Remapping the Empire (Cambridge: Cambridge University Press, 2007). For a comparative perspective on early modernity, see Shmuel Eisenstadt and Wolfgang Schluchter, 'Paths to Early Modernities: A Comparative View', Daedalus 127.3 (1998), 1–18.

<sup>&</sup>lt;sup>47</sup> Oleg Grabar

شماری از رویکردهای غیراروپامحور در حوزهٔ هنر و معماری اسلامی شد که حول سه اصل می چرخیدند: هنر و معماری را محصولات فرهنگی می پنداشتند؛ مشکل اروپامحوری را بازنمایی غلط می دانستند؛ و پاسخها و تحلیل هایشان در چارچوب مفهومی و روش شناختی تاریخ فرهنگی بود. \* تاریخ فرهنگی هیچ چارچوب درخوری برای برساخت روایت جهانی قانع کننده ای از پیشرفت غرب و رسیدن به مدرنیته ارائه نمی دهد، مگر آنکه از پیش فرض برابری تفاوت فرهنگی بگذرد. در شاخصهای روش شناختی و نظری تاریخ فرهنگی همواره چیزهایی مبهم بوده اند، امری که بی تشابه به ابهام ذاتی مفهوم «فرهنگ» نیست. از زمان پدیداری این مفهوم در سدهٔ هجدهم، فرهنگ در معانی متعددی به کار رفته است که از جملهٔ آنها شیوهٔ مشخص زندگی یک گروه یا یک دوره یا نوع انسان؛ روند عمومی تحول روشنفکرانه، زیبایی شناختی، یا معنوی؛ و آثار و نتایج فعالیتهای فکری و هنری هستند. \* با دموکرات شدن مفهوم فرهنگ در انسان شناسی سدهٔ بیستم و استیلای نسبی گرایی فرهنگی، مکتبی که در آن همهٔ انسانها شیوههای زندگی و بیان هنری متفاوت و درعین حال هم ارزشی دارند، ایجاد فرصت ارائهٔ برابر به تفاوتهای فرهنگی به مثابهٔ راهی برای خنثی سازی جانب داری های تاریخ نگارانهٔ نهادینه شده در بازنمایی های غلط اروپامحورانه فرهنگی به مثابهٔ راهی برای خنثی سازی جانب داری های تاریخ نگارانهٔ نهادینه شده در بازنمایی های غلط اروپامحورانه معرفی شد. \* همونی شوری شدی شد. \* همونی شدی شدی شدی شدی شدی شدی ش

بدین ترتیب جهانی کردن مقیاس تاریخ فرهنگی ـ تا جایی که همهٔ فرهنگها را، چه فرهنگهای جهانی یا درون سنتی خاص مثلاً اسلامی، در بر بگیرد و همهٔ آنها را بر بستر گاه نگارانهٔ همه پذیر، برابر، بی غرض و متقارنی قرار دهد ـ به تدبیری برای کنارزدن محدودیتهای دسته بندیهای جغرافیایی، ملّی، منطقهای، سلسلهای، و سبکی در جمع آوری داده تبدیل شد. نسبی گرایی فرهنگی دست بالا را در این رویکرد جهانی دارد اما برابری و تقارن را صرفاً تا آستانهٔ مدرن متقدم نگاه می دارد و از آن پس، توازن و برابری روایت هایش از دست می رود. کتاب تاریخ جهانی معماری مصداق این حکم است. در این کتاب نشان داده شده که فرصت برابر ارائهٔ فرهنگی جبران کنندهٔ روایت تمدنی پیشرفت

1

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> See Nasser Rabbat, 'The Hidden Hand: Said's Orientalism and Architectural History', Journal of the Society of Architectural Historians 77.4 (2018): 388–96.

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> See Raymond Williams, Keywords: A Vocabulary of Culture and Society (New York: Oxford University Press, 1976), 76–82.

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> see Francis Ching, Mark Jarzombek, and Vikramāditya Prakāsh, A Global History of Architecture (New Jersey: John Wiley, 2011).

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Francis Ching, Mark Jarzombek, and Vikramāditya Prakāsh, A Global History of Architecture (New Jersey: John Wiley, 2011).

به سمت مدرنیه نیست. بنابراین فرهنگهای متفاوت برابر هم نیستند و هیچ اندازهای از فرصت ارائهٔ فرهنگی به فرهنگهای که کم یا غلط بازنمایی شده اند نمی تواند از پس جانب گرایی تاریخ نگارانهٔ نهادینه شده در روایت جهانی اروپامحورانه و نو-اروپامحورانه از مدرنیته برآید. ۲۰

دوره بندی و گاه نگاری خطی تاریخ نمی تواند تفکیک گر بی غرض پیشرفتهای تمدنی باشد. علت آن است که روایتهای تاریخی را به طور معمول برای تشریح پیشرفتهای انسانی و مسیرهای منجر به پیشرفت برمی سازند. در حال حاضر صرفاً مسیر اروپایی ست که می تواند تداومی منقطع نشده را هم در اندیشه و هم در عمل، خصوصاً در آستانهٔ حیاتی تغییرات مدرن متقدم، نشان دهد. این روایت جهانی دربرگیرندهٔ سیر تکامل تاریخ اندیشه و تاریخ علم نیز هست، دو تاریخی که تا اندازه ای از تاریخ فرهنگی دور بودند. به لطف آثار متفکران دورهٔ روشنگری، همچون روسو ۵ و دیدرو ۵ و شامبرس ۵ و شاردن ۵، تاریخ و تئوری هنر و معماری اروپاییِ دورهٔ مدرن متقدم به خوبی با تاریخ اندیشه و تاریخ علم اروپایی ترکیب شده است؛ حال آنکه فرهنگهای غیرغربی تا اواخر سدهٔ نوزدهم و اوایل سدهٔ بیستم در بی تقریب تاریخهای اندیشه و علم و فرهنگ برنیامدند. ۷ بنابراین صرف گنجاندن «مدرن متقدم» به عنوان بیستم در بی تقریب تاریخهای اندیشه و علم و فرهنگ برنیامدند. که بنابراین صرف گنجاندن «مدرن متقدم» به عنوان لحاظ کردن پیامدهای فکری ظهور علم مدرن و متعاقباً ظهور روشنگری اروپایی می انجامد. سخن از گاه نگاری های تاریخی درهم آمیخته و هم ترازی هنرهای غیرغربی با هنر غربی مستلزم مواجهه با پیامدهای گرارهٔ ژان ژاک روسو در گفتاری در باب علم و هنرها آو و دریه ۱۰ مسلمانِ احمق، این آفت همیشگی علم و ادب، علت اصلی احیای دانش در میان ما آلوو بایر ها] بود. ۱۹۵۰

<sup>52</sup> See Vikramāditya Prakāsh, 'The "Islamic" from a Global Historiographical Perspective', International Journal of Islamic Architecture 6.1 (2017): 17–24.

<sup>53</sup> Jean-Jacques Rousseau

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Denis Diderot

<sup>55</sup> Ephraim Chambers

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Pierre Teilhard de Chardin

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> See Paul Hyland et al., 'Art, Architecture and Nature', in The Enlightenment: A Source Book (New York: Routledge, 2003), 259–95.

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Discourse on the Arts and Science

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Paul Hyland et al., 'Art, Architecture and Nature', in The Enlightenment: A Source Book (New York: Routledge, 2003), 259–95.

بی توازنی کنونی در ساخت روایتهای جهانی غربی و غیرغربی موجب دشوارترشدن تکوین تاریخ هنر و معماری غیر-اروپامحورانه ورای محدودیتهای نسبی گرایی فرهنگی شده است. صورتبندیهای کنونی تاریخ هنر و معماری در چارچوبهای فرهنگی و بینافرهنگی، موجب دورشدن تلاشهای غیراروپامحورانه از تاریخ اندیشه، یعنی بستر اصلی اروپامحوری، شده و به تبع دست دانشوران در گذر از محدودیتهای روشهایشان را بسته است (شکل یک و دو)



تصویر 7 - مسجد اوبرن گالیپولی در سیدنی استرالیا. این مسجد در سالهای ۱۹۸۶ تا ۱۹۹۹ برای جامعهٔ ترکاسترالیایی ساخته شد و تقلیدی ضعیف از معماری عثمانی ست. غیاب نهادی روایت ساز، مسلمانانی را که در جست وجوی بیانهای هویت فرهنگی شان هستند در دام تصویرهای محبوب قدیمی می اندازد.

# پیامدهای نو-اروپامحوری برای تاریخ نگاری هنر و معماری اسلامی

همان طور که مشاهده کرده ایم، توجه به تفاوتهای فرهنگی حتی در زمانهٔ استیلای جهانی سازیِ برآمده از جهان گرایی علم و فناوری مدرن و اقتصاد فراملیتی آن فروکش نکرده است. دنیای غرب فعّالانه بر استثناگرایی انطباق پذیر و تفاوتهای فرهنگی و برتری تمدنی اش پا می فشارد. اگرچه بستر اصلی ظهور این پافشاری تاریخ علم است، پیامدهای آن را می شود در تاریخ اندیشه، تاریخ اقتصاد، و تاریخ فرهنگی نیز مشاهده کرد. تاریخ نگاران هنر و معماری اسلامی هنوز با چالشهایی که این پدیده ایجاد کرده درگیر نشده اند. تلاش برای پاسخدهی به این پدیده مستلزم بازاندیشی اساسی در موضعهای تثبیت شدهٔ مفهومی و چارچوب بندی های نظری و ابزارهای روش شناختی ست. البته که می شود در احساس نیاز به برساخت کلان روایتی اسلامی که در یک تاریخ جهانی غیرارو پامحور خوش بنشیند تردید افکند. اما این تردید لاجرم نیازمند این است که تاریخ نگاران هنر و معماری اسلامی دربارهٔ «مدرن متقدم»، نه توافقی برسند.

بهموازات ظهور نو-اروپاگرایی، مفاهیم آسیا و خاورمیانه هم دستخوش تجدید ساختار شدند. در میان دغدغههای سیاسی و فرهنگی و اندیشگانی سدهٔ بیستویکم، از اهمیت سیاستهای فضایی قدیمی ناظر بر مرزهای ملّی و منطقهای و همچنین چارچوبهای اندیشگانی جغرافیایی و تفاوتهای فرهنگی بهشکلی روزافزون کاسته میشود. در این سیاق، هویت فرهنگی، که هنوز هم در حوزهٔ هنر و معماری اسلامی محبوبیتش را حفظ کرده، مستلزم بازنگری در صورتبندیهای قدیمیست تا بتواند به شیوههای فهم و اندیشهٔ درخور جامعههایی مجهز شود که با پیشرفتهای انقلابی در همبستگیهای فضایی و اجتماعی عمیقاً متحول شدهاند. همچنین فناوری نیز بهشکلی روزافزون زندگی روزمرهٔ ما را منقلب کرده و معنا و حس غریزی ما از انسانبودن را به پرسش می کشد. هر چه بیشتر با چیزهای «هوشمند» آمیخته میشویم، در معنایی که از انسانبودن برساخته ایم بیشتر و بیشتر تردید و تجدیدنظر می کنیم. ظهور «گذار از انسانباوری» آمیخته میشویم، در معنایی که از انسانبودن برساخته ایم بیشتر و بیشتر تردید و تجدیدنظر می کنیم. ظهور «گذار از انسانباوری» آمیخته ایم بیشتر و بیشتر تردید و تجدیدنظر می کنیم. ظهور به تأمل در مشابهتها و اشتراکات بیناانسانی سوق داده است. ۱۳

افزون براین، چرخش فکری مهمی که در خیزش نقد به پسامدرن گرایی و ساختارشکنی قابل مشاهده هست تأکیدی هرچه بیشتر بر اهمیت حس مشترک ما از انسانیّت دارد. این رویکردهای نظریِ هنوز محبوب، فضایی مناسب و موجّه برای امور نسبی، حاشیهای، برساخته، و متفاوت پدید آورده بودند تا اعتبار و مشروعیت امور جهانی، رسمی، غالب، و مشابه را به پرسش بگیرند. تمایل و جهت دهی پرشور پسامدرن به سوی فردیّت و هویّت و تفاوت و نسبی گرایی فرهنگی موجب فرسایش و تضعیف فهم مشترک از ارزشهای بنیادین انسانی، نظیر آزادی و برابری و عدالت، شد؛ اما اینک تمایلی تازه به باهم بودن و گروه بودگی و در هرآنچه آدمیان را کنار هم می نهد، در عوض آنچه به رغم تفاوت فرهنگی از هم سوایشان می کند، پدیدار شده است. این تغییر مهم در همراهی با نو -اروپاگرایی و گذار از انسان باوری موقعیتی جدید برای اندیشهٔ بینافرهنگی فراهم می آورد. ۲۲

~

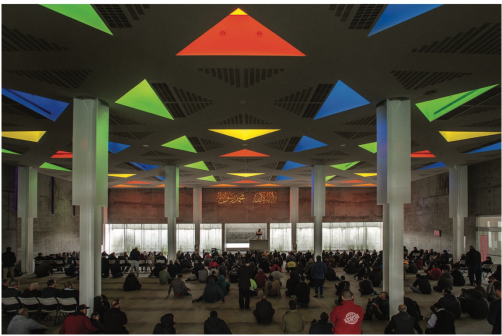
<sup>60</sup> transhumanism

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> See Beatriz Colomina and Mark Wigley, Are We Human? (Zürich: Lars Müller Publishers, 2016); Max More and Natasha Vita-More, eds, The Transhumanist Reader (West Sussex: Wiley-Blackwell, 2013).

<sup>&</sup>lt;sup>۱۲</sup> افزون بر تهدید وجودی تغییرات اقلیمی که انسان معاصر درگیر آن است، بقای انسان به مهمترین مسئله و کانون دغدغهها تبدیل شده، تاجایی که استثناگرایی غربی و تفاوت فرهنگی و مباحث بینافرهنگی به نسبت کماهمیت می شوند.

در این موقعیت جدید، هواداران رویکردهای بینافرهنگی و غیر-اروپامحورانه به هنر و معماری نیازمند مواجهه با پرسشهایی جدید هستند: چگونه مصالحه میان وجوه مشترک آدمی و تفاوتهای فرهنگی موجب بازاندیشی سازنده در روایتهای دیرپای اروپامحورانه از تاریخ جهانی می شود؟ آیا تاریخ فرهنگی را باید جوری به تاریخ علم و تاریخ اندیشه نزدیک تر کرد که به جستوجو برای فصل مشترکهای مفهومی و روش شناختی جدید بینجامد؟ آیا می شود تاریخ مدرنیتهٔ درهم تنیده ای نگاشت که در دام نسبی گرایی فرهنگی نیفتد و بااین حال اعتبار ساخت جهان مدرن را هم به غیرغرب بدهد؟ آیا ممکن است نو-اروپاگرایی را نهصرفاً نمود نزاعی تمدنی بلکه نوعی رویارویی بینافرهنگی هم دید؟ وظیفهٔ این سوالها و سوالهایی مشابه اینها کاستن از دغدغه و حساسیت ما به مسئلهٔ فرمانروایی /فرمانبری در رویاروییهای تمدنی است. درعوض، چنین پرسشهایی باید ما را با این رویکرد مأنوس تر کنند که تفاوت چگونه ما را درمجموع بهتر می کند. همان طور که حوزهٔ هنر و معماری اسلامی متکثرتر و گسترده تر می شود و همزمان به سوی آیندهٔ جهانی ناپایداری پیش می رود، بهتر و پرفایده تر آن است که دانشوران و فعالان حوزه می شود و همزمان به سوی آیندهٔ جهانی ناپایداری پیش می رود، بهتر و پرفایده تر آن است که دانشوران و فعالان حوزه درگیر دغدغههای مشترک انسانی شوند.





تصویر2 - مسجد و مرکز اسلامی استرالیا. نیوپرت، ویکتوریا، استرالیا، طرح برندهٔ جایزهٔ پریتزکر، معماری استرالیایی، گلن مرکات و هاکان الولی (۲۰۱۶). تصویر بالا نمای بیرونی و تصویر درونی شبستان اصلی را نشان میدهند. بمرغم طراحی بدیع و مدرن آن، گفتمان مرتبط با معانی ترکیببندی شکلی آن عمیقاً دوقطبی (سنت /مدرن و اسلامی /غربی) است.