

### تأملی بر اسطوره ی شیخ بهایی در معماری

پدیدآورنده (ها) : طاهری، جعفر

کتابداری، آرشیو و نسخه پژوهی :: نشریه کتاب ماه علوم و فنون :: خرداد ۱۳۹۰ - شماره ۱۳۸

صفحات : از ۴ تا ۱۵

آدرس ثابت : https://www.noormags.ir/view/fa/articlepage/791716

تاریخ دانلود : ۱۴۰۳/۰۲/۰۳

مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اســلامی (نور) جهت ارائـهٔ مجلات عرضه شده در پایگاه، مجوز لازم را از صاحبان مجلات، دریافت نموده است، بر این اساس همه حقوق مادی برآمــده از ورود اطلاعات مقالات، مجلات و تألیفات موجود در پایگاه، متعلق به "مرکز نور" می باشد. بنابر این، هرگونه نشــر و عرضه مقالات در قالب نوشتار و تصویر به صورت کاغذی و مانند آن، یا به صورت دیجیتالی که حاصل و بر گرفته از این پایگاه باشد، نیازمند کسب مجوز لازم، از صاحبان مجلات و مرکز تحقیقات کامپیوتری علوم اسلامی (نور) می باشد و تخلف از آن موجب پیگرد قانونی است. به منظور کسب اطلاعات بیشتر به صفحه قوانین و مقررات استفاده از پیگاه مجلات تخصصی نور مراجعه فرمائید.



#### مقالات مرتبط

- بررسی آثار معماری شیخ بهایی
- هندسه دانش های حدیثی در اندیشه و قلم شیخ بهایی
- مسجد بی نظیر جامع گوهرشاد و هنرهای قدسی معماری
- طراحی شهر نجف آباد، جلوه ای از حاکمیت تفکر برنامه ریزی ناحیه ای در عصر صفوی
- بررسی محتوایی کتیبه های رواق های ساخته شده در حرم رضوی در عصر تیموری و صفوی
  - مستندسازی بناهای تاریخی
- بررسی تطبیقی تزیینات گچ بری مسجد سیمره با مسجد نه گنبد بلخ و سامرا از دورهی عباسی
  - معرفی کتاب: تاریخ اصفهان
    - مسجد بالاسر
  - مبانی زیبایی شناسی در محیط شهری
    - جایگاه اصنانف فتوت در هنر ایرانی
  - نقش ریاضی دانان در معماری به روایت متون دوره ی اسلامی

#### عناوين مشابه

- واژه هایی نادر و مغتنم در زبان شیخ جام (تأملی بر چند واژه ی نادر در آثار شیخ احمد جام ژنده پیل-)
  - تاملاتی درباب اسطوره شیخ بهایی در معماری
  - تأملی در حقیقت ادراک حسی بر اساس دیدگاههای شیخ اشراق و صدرالمتألهین
- الهام گیری از کهن اسطوره ی گیل گمش در شعر معاصر عربی با تکیه بر شعر سمیح القاسم، ادونیس و سعدی یوسف
  - تحلیل مردسالاری و برون همسری در شاهنامه بر اساس اسطوره ی آفرینش
- شناسایی تاریخ تحول طرح و نقش قالی ایران از شکسته به گردان؛ بر اساس مطالعه ی تزئینات وابسته به معماری و مینیاتور در قرون هفتم و هشتم هجری
  - تاثیر موازین فقهی بر شکل یابی معماری و محله های مسکونی اقلیت های یهودی و مسیحی در اصفهان دوره ی صفوی
- جایگاه قانون در تحقق عدالت حقوقی و تأثیر آن بر تفسیر قضایی تأملی بر نسبت قانون و قاعده ی حقوقی در نظام فقهی-حقوقی ایران
  - بررسی برخی وجوه بلاغی در نثر عرفانی شیخ احمدجام بر پایه ی دو کتاب انس التائبین و کنوز الحکمه
- تاملی بر ساختارها و تحولات معماری خانقاه و آرامگاه شیخ شهابالدین اهری در قرون ششم تا یازدهم هجری قمری

# **کتابماه علوم و فنون** نوره دوم/ سال پنجم/ شماره دوم / خرداد۱۳۹۰

## تأمّلی بر اسطورهی شیخ بهایی در معماری

■ جعفر طاهری. ja.taheri@gmail.com استادیار دانشگاه آزاد اسلامی واحد لاهیجان

تو را باری دیگر میباید گردیدن گرد عالم مولوی (فیه مافیه)

#### چکیده

اندیشه اسطورهای بهاء الدین عاملی (شیخ بهایی)، بیش از چهار سده حاکم بر قلمروهای گوناگون علوم و فنون، بویژه معماری بوده است. مقالهی حاضر تأمّلی تاریخی درآثار و لایههای پنهان زندگی شیخ بهایی و ارتباط او با قلمرو معماری است؛ و تلاش می کند با استناد به مدارک تاریخی اندیشه ی دیرپای توانایی و حضور برجسته ی شیخ در قلمرو معماری را مورد تحلیل قرار دهد. علاوه بر این مقالهی حاضر، مبتنی بر فقرات کوتاهی از متون «کشکول» و «خلاصه الحساب» شیخ است که علی غم پیوند با قلمرو مهندسی تاکنون مورد بررسی انتقادی پژوهشگران قرار نگرفته است. با استناد به آثار مکتوب شیخ بهایی و گزارشهای مستند تاریخی، با وجود آن که شیخ از جمله علمای طراز اول زمان خود بوده است؛ ولی اندیشه ی دیرپای تسلط او در قلمرو معماری و شهرسازی مطابق با وقایع تاریخی نبوده و به حکم نقل مُدام به صورت یک حقیقت تاریخی درآمده است'. در واقع پیوند شیخ با آثار معماری و تصویر ارایه شده از او، بیش از پیش با جایگاه دینی و علمی او در حکومت صفوی و اصناف معماران مرتبط است.

واژگان كليدى: شيخ بهايى؛ معمارى؛ مهندسى؛ دورهى صفوى؛ رياضيات؛ نجوم؛ خلاصة الحساب؛ كشكول

#### سراغاز

با وجود شهرت بسیار شیخ بهایی(۳۰۰-۱۶۲۱/۹۵۳) و آثار متعدد بر جای مانده از او، برخی از زوایای واقعی زندگی و آثارش تاکنون در پرده ی حجابهای نورانی و ظلمانی مستور مانده است. مساله ی طرح شده در این پژوهش، ارتباط شیخ بهایی با قلمرو معماری است: که چهره ی اسطورهای شیخ تاکنون مانع از پاسخ جدّی به آن شده است. همین سیطره ی تصویر اسطورهای و نقش احیاگر او در شیعه ی صفوی، بسیاری از پژوهشگران را در دو سوی افراط و تفریط از شناخت او قرار داده، که این امر بر دشواری کشف دوباره ی او می افزاید.

محمد بن عزّالدین شیخ حسین بن عبدالصمد بن حارثی هَمدانی جبعی عامِلی، معروف به شیخ بهایی، در بعلبک از قرای جبل عامِل (منطقـهای در جنوب کشـور لبنان) به دنیا اَمـد ۲ او و خانوادهاش

در سال ۱۹۶۶ / ۱۵۵۸م به دعوت شاه طهماسب صفوی (۳۰۹۸۴ق) و به دلیل شرایط ناامن جبل عامل به ایران آمدند. پس
از حداقل یک دهه اقامت و تحصیل در قزوین، و پس از فوت
پدر (۱۵۷۶/۹۸۴) که شیخالاسلام هرات بود به هرات رفت؛ ولی
در همان سال به اصفهان بازگشت و منصب شیخالاسلامی را
عهدهدار شد ۲. نیومن روزگار شیخالاسلامی شیخ را در اصفهان
سالهای ۹۸۴- ۱۵۰۵ ق/۱۵۷۸-۱۵۰۶ ورده است. ظاهراً شیخ
در سال ۱۵۰۵ ق از مقامش کناره گیری کرد، و برای ۴ سال یا
بیشتر به خارج از ایران سفر کرد ۲. نفیسی نیز بر اقامت شیخ از سال
۱۹۰۹ ق تا پایان عمر در اصفهان تأکید کرده است شیخ از سال
منصب شیخ الاسلامی را در حدود ۴۵ سال، به جز دو وقفهی دو
منصب شیخ الاسلامی وجود دارد، که دستمایهی گزارشهای
یا سه ساله برعهده داشته است به در این میان روایت مشهوری در

متعدد تاریخی شده است.

گروهی از مؤلفین دربارهی شیخ نوشتهاند که سی سال سفر کرده، و سی سال به زهد و گوشهنشینی پرداخته است. ظاهراً نخستین کسی که این گزارش را مطرح نموده، میر سید علی خان در کتاب حدایق الندیه فی شرح فواید الصمدیه است. او می گوید: در آغاز عمر به جهان گردی رفت و در کسوت فقر آمد و سی سال سفر کرد و یک شب و یک روز نیارمید و سپس

شیخ بهایی با آن که تحول مهم و آفرینش گری نوینی در بسیاری از علوم زمان خود ایجاد نکرد، ولی یکی از سـرآمدان عصر صفوی بود. تألیفات متعدد او نیز نمایانگر رویکردهای عمدهی شیخ به زمینههای مختلف است. تونجی قریب به ۸۸ عنوان کتاب و رساله از شیخ بهایی را برشمرده است؛ که این فهرست نشانگر حوزهی وسیع فعالیت شیخ، بویژه در قلمرو معارف دینی است^. کار مهم شیخ در ریاضیات و نجوم نیز آن بود که توانست این علوم را که وایسین لحظات عمر خود را در حوزههای علمیه سپری می کردند، برای مدت کوتاهی زنده نگاه دارد. آثار او علی رغم آن که هیچگونه نقشی در مسیر تحول این علوم ایجاد نکرد، و تنها اخذ و نقل مطالب کتابهای پیشین بود، با این حال به دلیل جمع بندی ساده و روشن از علوم ریاضی-جبر، مساحت و حساب– تا زمان او، توانست اقبال عمومی حوزههای علمیه را کسب نماید .

با این وجود برخی از ارزیابیهایی که تاکنون در موردِ آثار شیخ شدِه است، بیش از حد تکنگرانه بوده ٔ ۱ و آثار او را نمی توان به طور تک ساحتی با آثار ریاضیدانان، شعرا، صوفیان و ... قیاس نمود. آن چه که در نگاه اول روشن است این که، حوزههای گوناگون مطالعاتی از جمله علوم غریبه، آثار متعدد نوشته شده، سفرهای مختلف گزارش شده، نقش های عمده ی مذهبی و سیاسی ، ارتباط تنگاتنگ با تمامی سطوح جامعه و دستگاه حکومتی، نقش بنیادین شیخ در احیا و تثبیت شیعه تا به امروز، و عوامل دیگر، زمینه را برای خلق یک اسطورهی ملی و مذهبی - علی رغم وجود بسیاری از دانشمندان نامدار ایرانی- برای چهار سده در ایران فراهم آورده است.

با قطع نظر از این ملاحظات به نظر میرسد که چهرهی واقعی شیخ را باید در ورای وجوه مختلف معرفتی و علمی روزگار او یافت. «شیخ بهایی درواقع آخرین چهرهی جهانی در اسلام است که اندیشهی وحدت علوم را در خود تحقق بخشیده است»۱۱. شیخ، عارف٬۲ و اندیشمندی است که به اقتضای مطالعات و جایگاه دینی و علمی خود، آثاری را در این حوزهها تألیف نموده است. نقش او در برخی از علوم در درجه اول، زنده نگه داشتن پیکرهی رو به زوال علم در حوزههای علمیه بوده است؛ و به واقع «او را باید پیش از هرچیز یکی از احیاگران و سازندگان بنای شیعه در ایران خواند»<sup>۱۲</sup>. بنابراین برای دستیابی به سیمای واقعی شیخ و زدودن غبار اسطوره و اوهام از او میبایست نقش شیخ و آثارش در دورهی مورد بحث

و در تقابل و تعامل با ابعاد مختلف فرهنگی، اجتماعی و سیاسی مورد بررسی قرار گیرد.

ملاحظات فوق مدخلی اجمالی بر سیمای شیخ برای ورود به حوزهی اصلی این نوشتار است. پرداختن به شیخ بهایی و نسبت او با معماری از دو منظر قابل تأمل است. اول این که، شیخ یکی از آخرین حلقههای زنجیرهی ریاضیدانان دورهی اسلامی ۱۴ است که آثار او مشتمل بر دانش ریاضیات معماری یا دانش کاربرد ریاضیات در معماری و مهندسی است. دو دیگر، شیخ بیش از دیگر ریاضیدانان از جهت فعالیتهای معماری شناخته شده است، تا به جهت آثار مکتوبش در این زمینه. بنابراین این فرضیه قابل طرح است که شیخ آخرین حلقهی ریاضی دانانی است که در عرصهٔ پیوند ریاضیات با معماری، در قلمرو نظر و عمل فعالیت داشته است. از این رو در این مقاله تلاش شده است که به بررسی فرضیه فوق با نظر به نقش شیخ در معماری صفوی پرداخته شود. بخشی از این بررسی ناظر به آثار مکتوب شیخ است که شامل اشاراتی به مباحث عمومی معماری و کاربردی ریاضیات است. دو دیگر به نقش نظری و عملی شیخ در آثار معماری دورهی صفوی، و بررسی نسبت او با این آثار می پردازد. امید است این ملاحظات بتوانند تصویر روشن تری از این اسطورهی معماری ارایه دهند.

#### ۱. دانش معماری در آثار شیخ بهایی

در متن برخی از آثار شیخ بهایی، اشاراتی است که می توان از آنها نکاتی در زمینهٔ دانش نظری و عملی مرتبط با معماری را بیرون آورد. این اشـارات را میتوان به دو دستهٔ دانش عمومی معماری و دانش ریاضیات معماری تقسیم کرد.

1,1. دانش عمومی معماری: دستهی اول، اشاراتی پراکنده کشکول است. شیخ در این اثر در ضمن بیان مسایل حکمی و حکایات، برخی از مباحث نظری و عملی معماری را طرح نموده است. در این جا بهطور اجمال و بدون ورود به جزئیات فنی، و صرفاً از منظر چگونگی پیوند این مباحث با معماری به آنها اشاره شده است.

در فقرهی اول، که یکی از نثرهای معدود کشکول به فارسی است، شیخ به مبحث رابطهی کل و جزء در نظام خلقت پرداخته و مثالسی از معماری ارایه میدهد که در حوزه ی طراحی، نقد معماری و چگونگی پیوند میان حکمت و معماری حایز اهمیت است. او

... و تحقیق مقام آن که خدای حکیم است، پس میداند که احسن نظام و اصلح اوضاع ، در آفریدن عالم چیست . و قادراست ، پس می تواند بر طبق علم خود، عالَم را خلق كند، و فياض مطلق است، و هيچ بُخل در او نيست، پـس آنچه داند و تواند، به جای آورد؛ اکنون میسـر نیسـت که هر جزء از اجزای عالم در حد ذات خود، بر احسـن اوضاع باشـد؛ و ملاحظه کل انسب (شایسته تر) است از ملاحظه جزء؛ بنابراین کل، به احسن اوضاع مخلوق شده و نزد ایشان قضا و عنایت ، علم حق است به احسن اوضاع کل. و اگر چنین نماید که وضع جزوی از اجزاء، بهتر از آن که هست، می تواند بود، نه محل مناقشه است. معمار که طرح خانه می کند، شاید که بعضی اجزاء را بهتر از آن که هست ، طرح تواند؛ اما طرح کل، مقتضی آن باشد، که جزء بر آن طرح واقع نشود، که هست ۵۰۰

به طوری که می بینیم، از نقطه نظر فوق کل مقدّم بر جزء است. به عبارت دیگر چنان چه در کل طرح و اثر معماری هریک از اجزاء در کنال یکدیگر برای کمال کل در جای خویش قرار گیرند، مقصود حاصل شده است؛ هرچند هر یک از اجزاء بتوانند به صورت منفرد کامل تر و بهتر از وضعیتی که در کل یک طرح منظور شده اند، طراحی شوند. ۱۶ پس از این منظر، طراحی و به ویژه نقد معماری می تواند مسیری از کل به جزء را طی نماید؛ و چنان چه هریک از اجزاء علی رغم نقص خود، بتوانند در جای درست و در هماهنگی با دیگر اجزاء قرار گیرند، به تعبیر شیخ «احسن نظام» در آفرینش حاصل شده است. اما این امر مانع از آن نمی شود که اجزاء، بهتر از وضعیتی که هستند طراحی نشوند.

در فقره ی دوم، شیخ در ذیل بیان حکایتی نقش روان شناختی ابعاد فضا را خاطرنسان کرده و می نویسد: «یحیی بن خالد (برمکی) در خانهای کوچک و تنگ زندگی می گذراند. او را به خاطر آن نکوهش کردند. گفت: [این خانه]، خِرَد را گرد آورد و اندیشه را مضبوط دارد (فقال هی اجمع للعقل، و اضبط للفکر)» ۱۷. در این بیان روشن، شیخ نقش و تأثیر مستقیم ابعاد و تناسبات فضای خانه (یا اتاق)، و تأثیر آن بر تمرکز حواس و اندیشه را یادآور می شود. با این وجود روشن است که این حکم به تنهایی راه به مقصود نبرده و برخی دیگر از ابعاد سازنده ی فضای معماری هم چون فرم، نور، و ... در رسیدن به کمال این کیفیت مؤثر است. در حکایت فوق با فرض در رسیدن به کمال این کیفیت مؤثر است. در حکایت فوق با فرض ثابت و مشترک بودن تقریبی این متغیرها در معماری مسکونی گذشته، تنها بزرگی و کوچکی خانه یا عرصه ی خصوصی می تواند گذشته، تنها بزرگی و کوچکی خانه یا عرصه ی خصوصی می تواند

در دو فقره ی متفاوت دیگر، شیخ به ویژگی مواد و اندیشه ی فضایی در حرم نجف اشاره می کند، که در این جا تنها به توصیف این دو گزارش بسنده شده است. او می نویسد۱۰:

صاعقه ، طM و نقره ی درون کیسه را ذوب می کند، اما، کیسه را نمی سوزاند. محقق شریف، در شرح مواقف گفته است  $^{\prime\prime}$ : به تواتر، به ما خبر رسیده است که در شیراز، صاعقه ای بر گنبد شیخ بزرگ ابو عبدالله خفیف (درگذشت  $^{\prime\prime}$ تاری فرود آمد که قندیل های درون آن جا (گنبد) را ذوب کرد و چیز دیگری را نسوزاند (...،فاذابت قندیلا فیها ولم تحرق فیها شیئا، )؛ و این بدان علت است که آتش ، به سبب لطافت زیادش ، در اجسام متخلخل نفوذ می کند و چنان حرکتی سریع دارد که در آنها نمی پاید. اما، در جسم فشرده بیشتر درنگ می کند و آن قدر می ماند که ذوبش می کند.  $^{\prime\prime}$ 

در فقره ی پایانی ۱۲، شیخ به موضوع احداث یک کفشداری (کفش کن) در حرم امام علی (ع) اشاره می کند. او مینویسد: راقه این سطور محمد، معروف به بهاء الدین عاملی، برای نگهداری کفشهای زائران، تصمیم به بنای جایی در نجف اشرف گرفتم و اراده کردم که دو بیتی را که بر ذهن ناچیزم گذشته بود، در آنجا نوشته شود ۲۲. هذا الافق المبین قد لاح لدیک

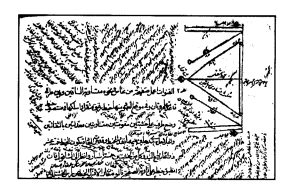
فاسجد متذلّلا و عفرِ خدیک ذا طور سنین، فاغضض الطّرف به هذا حرم العزّه فاخلع نعلیک

7.۱. دانش ریاضیاتِ معماری: از میان آثار شیخ بهایی سه اثر خلاصة الحساب آن رساله ی فی تحقیق جهة القبلة آن و رساله ی اسطر لاب به فارسی (تحفه حاتمی) و عربی، در باب کاربرد ریاضیات و نجوم در معماری و مهندسی حایز اهمیت است. در این مقاله کتاب خلاصه الحساب و گزارشی کوتاه از کتاب مفتاح الفلاح در ارتباط با کاربرد ریاضیات و نجوم در توصیف ابزارهای ساده ی نجومی، مورد توصیف و بررسی اجمالی قرار گرفته است.

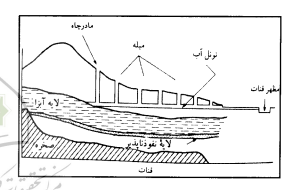
الف: خلاصة الحساب: كتابی درسی در ریاضیات مقدماتی كه تقریباً همه ی آن از آثار دیگران اقتباس و تألیف شده است. این كتاب در حدود ۲۰۰ سال از شهرت بسیاری برخوردار بود و بارها به طبع رسیده است<sup>۲۵</sup>. باب ششم و بهویژه باب هفتم این كتاب از جهت مقاصد معماری و چگونگی كاربرد ریاضیات در معماری حایز اهمیت است. باب ششم خلاصه ای از مباحث هفت بخش اول مقاله ی چهارم مفتاح الحساب غیاث الدین جمشید كاشانی (۹۰۷–۸۳۸ ق) درباب مساحت اجسام دو و سه بعدی را شامل می شود. ۲۶ باب هفتم نیز كاربرد ریاضیات در به دست آوردن وزن (تراز) زمین، بایجاد قنات، ارتفاع بلندی ها، محاسبه ی عرض رودخانه و عمق چاهها و گودیها می باشد؛ و مشتمل بر سه فصل است ۲۰۰؛

فصل اول؛ در اجرای قنوات است؛ یعنی موزون (تراز) نمودن زمین به جهت جاری کردن کاریز ۲۰۰۸. شیخ در ایس فصل چندین روش برای بدست آوردن تراز ارتفاعی نقاط مختلف سطح زمین و عمق چاه برای جاری نمودن آب در مسیر قنات ارایه می دهد. روش اول که مورد استفاده ی مسّاحان و بنّایان است، ابزار مثلثی ترازیابی (تصویر ۱) را که از جنس چوب یا مس، و یک شاقول بنایی تشکیل شده است، شرح می دهد. در این روش اختلاف ارتفاع دو نقطه جهت جاری نمودن آب حایز اهمیت است ۲۰۰۸. مطابق تصویر ۲، با بدست آوردن تراز روی چاه، مقدار ارتفاع میله ها برای رسیدن به تونل زیرزمینی قنات به دست می آید. از سوی دیگر استفاده از سطر لاب نیز که شیخ در این فصل به کاربرد آن می پردازد، مسیر نهر یا تونل زیرزمینی که از مادر چاه تا مظهر قنات کشیده می شود را مسخص نموده، و در این مسیر محل میله ها و ارتفاع هر کدام

#### در قنات زیرزمینی محاسبه میشود. <sup>۳۰</sup>



ت ۱: ترازیاب " - (عامِلی؛ نسخه خطی خلاصه الحساب: رویه ۵۰ )



ت: مقطع یک قنات - (یوسف حسن، و هیل، ۱۱۵)

فصل دوم؛ شناخت روشهای بهدست آوردن ارتفاع اجسام بلند و مرتفع است. این اجسام معمولاً به دو گونه میباشند. در گونه ی اول، اجسامی که دست یافتن به رأس آنها امکانپذیر است؛ مانند مناره، درخت، و دیوار؛ و گونهی دوم، آنان که امکان دستیافتن به رأس آنها دشوار و یا ناممکن است، مانند دیوار قلعه در وقت محاصره و امثال آن  $^{\text{TX}}$ . شیخ در این فقره چندین روش برای گونه اول ارایه می دهد؛ و در گونه دوم از اسطر لاب بهره برده است. ظاهراً بهدست آوردن ارتفاع اجسام می تواند کاربردهای خاصی در معماری و بویژه شهرسازی داشته باشد. به طور مثال با شناخت ارتفاع نمادها و بناهای شهری و حریم ارتفاعی شدن آنها در فواصل دوردست، سیمای شهری و حریم ارتفاعی بناهای مهم قابل بررسی، تخمین و ارزیابی است. همچنین بدست آوردن ارتفاع دیوارها و درختان، میزان سایهاندازی و امکان اشراف بناها بر یکدیگر را قابل محاسبه و کنترل می نماید.

فصل سـوم؛ در شـناخت عرض رودخانهها و عمق چاهها اسـت. شـيخ در اين فقره روشي را با استفاده از اسطرلاب ارايه ميدهد<sup>٣</sup>٠.

کاربرد عمده ی این فصل در طراحی و ساخت پلها و عناصر آبی همچون سد، سربند و ... است. برای طراحی و ساخت پل، ابتدا می بایست عرض و عمق رودخانه در محل احداث پل و نقاط پایهها بهطور دقیق بهدست آید، تا بتوان طرح پل با تعداد مناسب چشمهها (طاقهای میانی) و ارتفاع مناسب پایههای پل در آب، محاسبه و طراحی شود. به نظر می رسد در دوره ی صفوی به جهت احداث چندین پل بر روی رودخانه ی زاینده رود و دیگر مناطق، این مطالعات می توانسته کاربرد عملی داشته باشند. ۳

ب: مفتاح الفلاح: كتابى در دعاها و اعمال شب و روز است. شيخ در اين كتاب تمهيداتى را براى شناخت زمان اوقات شرعى اختصاص داده كه در اين فقره به گزارش شيخ بسنده شده است. او در» راه شناخت زوال و وقت فضيلت نماز ظهر و عصر» يادآور مى شود كه ۲۵:

اول وقت زوال آن است که سایه شروع به زیاد شدن کند بعد از کم شدن، یا آن که سایه پیدا شرود بعد از آن که منعدم شده باشد، ... و این در آن روز است که آفتاب به دایره ی نصف النّهار، یعنی به منتصف میانه ی مشرق و میانه ی مغرب رسد.

شیخ می افزاید۳۶:

و سـزاوار آن است کسـی را که اعتنا به امر نوافل و اهتمام به ادراک فضیلت اول وقت نماز بوده باشـد، آن که شاخصی را در فضـای خانه یا بر بام خانهی خود در جای مسـتوری مسـتقیم (عمود بر زمین) نصب نماید، ... و آن شـاخص را مقسـوم به هفت قسمت نموده باشـد، پس هرگاه ملاحظه نماید که ظلّ ۲۳ به غایت نقصان منتهی شـد، و سایه شروع در زیادتی کرد،... پس باید که شروع در نافله گزاردن زوال یا ادای نماز ظهر کند .... پس باید که در اوقات نماز متفقد حال سـایه می بوده باشد که هرگاه سـایه به مقدار دو سبع شاخص یا مثل شـاخص برسد، بداند که وقت نافلهی ظهر گذشـت شـروع در نماز ظهر کند.... و باز به واسطهی نماز عصر و نافلهی آن تفقد حال سـایه می نموده باشد، پس اگر چنان چه سـایه به چهار سـبع شـاخص یا به مقدار دو مثل جنان چه سـایه به چهار سـبع شـاخص یا به مقدار دو مثل (دوبرابر) نرسـیده باشد، باید که شروع در نافله گزاردن نماز

ملاحظاتی که در بخشهای پیش گفته درباب دانش نظری شیخ در قلمرو مهندسی بدان اشاره شد، علی رغم آن که عموماً در برخی آشار ریاضی دانان دوره ی اسلامی مورد بررسی قرار گرفته است؛ ولی دلالت بر وجود دغدغه های او در کاربرهای عملی ریاضیات و محتملاً نیاز به ایس قبیل امور در مسایل عملی روز بوده است. هرچند که با توجه به این ملاحظات، می بایست میان دانش نظری و

**کتابماه علوم و فنون** ۱۳۹۰- سال پنجم/ شماره دوم / خرداد ۱۳۹۰

فعالیت عملی شیخ در قلمرو معماری تمایز قایل شد. با ابتنای به آثار شیخ، او را نمی توان جزء مهندسان – یعنی هندسهدان – به معنایی که در دورهی اسلامی از آن مراد میشد، محسوب کرد؛ هرچند دانش نظری شیخ با استناد به آثارش در حوزهی کاربرد برخی علوم ریاضی در معماری قابل تردید نیست؛ اما به نظر میرســد این شــواهد بیش از پیش دلالت به دانش نظری شیخ در این حوزه دارد تا این که شاهدی بر به کارگیری عملی این اصول توسط او باشد.

۲. ردّپای شیخ بهایی در معماری دورهی صفوی

دیدگاههای متفاوتی در باب نقش و حضور شیخ در معماری ارایه شده است. بسیاری معماری را یکی از حوزههای اصلی فعالیت او عنوان کردهاند ۳۰. جماعتی نیز از جمله کرکی بسیاری از انتسابها را به شیخ مردود شمردهاند. «در مستدر ک الوسایل از سید عزالدین حسین بن حیدر کر کی، از شاگردان خود شیخ، نقل کرده است که هر نادره و غریب و شگفتی را به شیخ بهایی نسبت دادهاند، و بیشتر آنها دروغ و بیمستند است»۳. مدرس تبریزی در ریحانة الادب در باب آثار منتسب به شیخ می نویسد ۴۰:

غرائب بسیاری بدو منسوب میدارند، در هر جا که امر عجیبی ببینند و یا بشنوند از آثار شیخش دانند. چنانچه گویند، دیوار صحن مقدس مرتضوی از آثار هندســی شیخ است، اساس آنرا طوری بنا نهاده که وقت ظهر بودن در تمامی فصول، به رسیدن به بُن دیوار معلوم می گردد؛ و نیز طوری بنا شده که هریک از حجرات اطراف، محاذی (مقابل، مطابق) کوکبی است که به یکی از علوم متداوله منسوب و مربّی آن است؛ به طوری که بالفرض محصّل طالب علم ریاضی، در حجرهای باشد که محاذی کوکب مربوط بدان علم است، در اندک زمانی موفق به مرام خود گردد و هکذا طالب علوم دیگر، نسبت به حجرات دیگر. ...همچنین، تعیین سمت قبلهی مسجد شاه اصفهان، تقسيم آب زاينده رود اصفهان به مالكين و رعايا و قراء و محلات آن شهر، .... منارهی جنبان اصفهان، ساختمان گلخن حمامی در اصفهان که به حمام شیخ معروف است، به طوری که آب حمام با یک شمع گرم میشده است، و نظایر اینها که در بعضی از کتب تراجم مرقوم و یا در السنه دایر است.

در منابع دیگری نیز به برخی از آثار منتسب به شیخ اشاره شده است؛ از جمله طراحی کاریز نجف آباد معروف به قنات زرّین کمر، طراحی نقشهی حصار نجف، طراحی و ساخت شاخص ظهر شرعی در مغرب مسجد شاه اصفهان و نیز در صحن حرم امام رضا (ع)، طرح دیواری در صحن حرم امام على (ع) در نجف اشرف به قسمى كه زوال شمس را در تمام ايام سال مشخص می کند، طراحی صحن و سرای مشهد مقدس به صورت یک شش ضلعی، طراحی گنبد مسجدشاه اصفهان که صدارا هفت مرتبه منعکس می کند<sup>۱</sup>، و طراحی شهر (دهکدهی) نجف آباد<sup>۲</sup>.

در این بخش از مقاله تلاش شده است، با استناد به مدارک تاریخی،

فعالیتهای منسوب به شیخ در آثار معماری، با مقایسهی تطبیقی با آثار مکتوب او، وقایع تاریخی ساخت آثار و جایگاه دینی و حکومتی شیخ مورد تحلیل موردی قرار گیرند.

الف، طرح تقسيم أب زايندهرود ( موسوم به: طومار شيخ بهايي): از معروفترین آثار منسوب به شیخ بهایی طوماری است که در آن طرح تقسیم آب زاینده رود در محلات اصفهان و روستاهای مجاور رودخانه به تفصیل آمده است. بنا بر معروف، شاه عباس اول(۱۵۸۷/۹۹۶ –۱۶۲۹/۱۰۳۸) هیئتی را به سرپرستی شیخ بهایی مأمور این کار کرد".

شماری از پژوهشگران، در درستی انتساب این طومار به شیخ بهایی تردید کردهاند. نفیسی به نقل از محمدباقر الفت خاطرنشان می سازد که «مدرک انتسابش به شیخ فقط شهرت بین عوام است والا در صدر نسخهی طومار، به تنظیم آن در سال ۹۲۳ق و به امر شاه طهماسب صفوی تصریح مینماید؛ درصورتی که این نسبت هم اشتباه است. زيرا وفات شاه اسماعيل و ابتداي سلطنت شاه طهماسب از سال ۹۳۰ق بوده، و به علاوه در ضمن طومار حق الشرب اراضي و انهار و عماراتي را مفصلاً ذكر مينمايد كه هیچ یک قبل از عهد شاه عباس کبیر و پیش از استقرار پایتخت صفویه در اصفهان (۱۵۹۷/۱۰۰۶) وجود نداشته است ۴۴۰۰ لمتون نیز مینویسد که در نیریز بنابر سنت، روش تقسیم آب یکی از قناتهای محلی را به شیخ بهایی نسبت میدهند و عامهی مردم نیــز میپندارند که روش تقسـیم آب زاینــدهرود را او تنظیم کرده است أقابزرگ طهرانی نیز در الذریعه خاطرنشان می کند که این طومار به نادرست به شیخ نسبت داده شده است ۴۰. و نهایتاً شاردن که در سال ۷۶ اق /۱۶۶۶م به ایران آمده بود، و از شهرت شیخ نیز آگاهی داشت؛ پس از اشاره به رودخانه زندهرود (زایندهرود) و انشعاب جداول و جویبارها از أن برای استفادهی باغها و مزارع، هیچگونه اشـارهای به نقش شـیخ در این کار و یا انتساب آن به او نمی کنید ۴۷. با این وجود مؤلف کتاب نصف جهان روایت دیگری مربوط به زاينده رود دارد. او مي نويسد: [شيخ بهاء الدين محمد عاملی] در اواخر ایام حیات رود کورنگ را که سرچشـمه آن عقب کوه منبع زایندهرود بود جهت زیادتی زراعت و آبادی خواست قدری از آنرا باصفهان آورده مزید زندهرود نماید و بجد تمام شروع در کندن کوه و ساختن راه آن نمود ولیکن فوت او عایق کشت (گشت) و ناتمام بماند $^{4}$ .

به نظر میرسد تمامی مدارک تاریخی دلالت بر عدم انتساب طومار موجود به شيخ دارد. اين نكته نيز لازم است ياداور شود كه با نگاهی به متن طومار روشن است که این متن درواقع یک رشته محاسبات ریاضی و تقسیم سهام آب اراضی کشاورزی است، و اساساً این قبیل وظایف می بایست زیرنظر محاسبان و مساحان انحام گرفته باشد ۴۹.

#### ت ۳: تصویر رویهی نخست طومار منسوب به شیخ بهایی

ب. حمام شیخ بهایی (طرح گلخن حمام): یکی از شهره ترین آثار منسوب به شیخ، بنایی برجای مانده معروف به حمام شیخ بهایی یا حمام شیخ ۵۰ در اصفهان است، که گفته می شود گلخن (مخزن آب گرم) آن تنها توسط شعلهی شمعی گرم میشده است. در این فقره نیز شاردن پـس از ذکر محلهی دردشـت اصفهان وکوچهی شـیخ بهاء الدین محمد، به کاخ (خانهی بزرگ) وی در کوچهی مزبور اشاره نموده و می گوید، «در این کوچه دو باب حمام است، که بزرگترین به نام شیخ خوانده می شود» ۵۱. شاردن در این گزارش، علاوه بر توصیفاتی صریح از شهرت شیخ و اثرش-کتاب جامع عباسی- و حمامی که به نام اوست، بازهم هیچگونه اشارهای به نقش شیخ در گلخن حمام و يا ساخت حمام نمي كند. اگر گلخن اين حمام واقعا اين چنين شگفت انگیز بوده است، بی گمان فردی نکته بین چون شاردن از اشاره به آن چشمپوشی نمی کرده است<sup>۸۲</sup> از سوی دیگر محتمل است که این حمام به احترام شیخ و جایگاه او، و یا مطابق نام کوچهی شیخ بهایی به این نام خوانده و منتسب به او شده باشد.

ج. کاریز نجف آباد (قنات زرین کمر) و شهر نجف آباد: از کارهای دیگری که به شیخ نسبت می دهند، طرحریزی کاریز نجف آباد اصفهان یا قنات زرّین کمر است؛ که از مظهر قنات تا انتهای آبخور آن نه فرسنگ است، و به یازده جوی بسیار بزرگ تقسیم میشود<sup>۵۳</sup>. دانش نظری طرحریزی و احداث قنات، از موارد طرحشده در خلاصهالحساب است. با این وجود شواهد تاریخی مستندی از نقش شیخ در این باب بدست نیامده است. لمتون در این خصوص یادآور می شود که «تقسیم آب

قنات به صدها سال پیش بازمی گردد. چنانکه میرزا علی خان نائینی که در اواخر قرن سیزدهم سفر می کرده و از میان اردستان می گذشته است، می نویسد که بنابر سنت محلی هنگامی که هلاکو نوهی چنگیزخان از اردستان عبور می کرد فرمان داد که آب را تقسیم کنند. پس این کار تحت نظارت خواجه نصیرالدین طوسی (۵۹۷-۶۷۲ ق) انجام گرفت و به ۲۱ سهم تقسیم شده ۵۴ این گزارش همچون طرح تقسیم زایندهرود علاوه بر اشاره به قدمت این روش، دلالت بر انجام این قبیل فعالیتها زیر نظر و مشاورهی ریاضی دانان دارد.

از دیگر پروژههای بزرگ منسوب به شیخ، طراحی و یا پیشنهاد طرح شهر جدید نجف آباد در غرب اصفهان است؛ که بر اساس یک روایت، شیخ با تمهیدی شاه عباس اول را از صَرف هزینهی هنگفت برای نجف و حرم امام علی (ع) منصرف نموده، و پیشنهاد طـرح و ایجاد نوشـهری را در اطراف اصفهان بـه او مینمایده . به نظر می رسد این فقره محتملاً به همراه انتساب طرح کاریز این شهر به شیخ نسبت داده شده است؛ و تنها می توان امکان پیشنهاد أن را به دلیل جایگاه بالای حکومتی، به شیخ منسوب داشت؛ زیرا اسکندربیگ منشی نزدیکترین وقایعنگار دربار شاه عباس اول در مقالهی یازدهم اثر خود (در ذکر آثار خیر و انشاء و احداث عمارات)، غالب ساخت و سازهای شاه عباس را در ایران نام میبرد، و حتی به طور مثال به شهر جدیدالاحداث عباس أبادعه در غرب اصفهان برای سکونت تبریزیان نیز اشاره می کند ۲۵۰ که در هر صورت هیچ گونه اشارهای به شیخ و یا نقش او نکرده است. از سوی دیگر، طرح و ساخت پروژههای جدید شهری میبایست زیرنظر فرد و یا گروهی از متخصصان در حوزههای مختلف معماری و حرف وابسته، مهندسان و ... دارای تجارب بالایی در زمینههای یاد شده انجام می گرفت. این قبیل طرحهای وسیع نیاز به کار مستمر و طولانی دارد، که به نظر نمی رسد با موقعیت و شرایط شیخ انطباق می داشته است.

د. مسجد جامع عباسی (مسجد شاه): دورهی ساخت این مسجد علی رغم اصرار شاه عباس اول طولانی بوده است. پوپ دورهٔ ساخت مسجد را از ۱۶۱۲/۱۰۲۰ تا ۱۶۳۸/۱۰۴۷ میداند ۵۹ ساختمان و تزیین قسمتهای مختلف مستجد تا آخرین سال حیات شاه ادامه داشته است. آخرین کتیبههای درونی مسجد نیز تاریخ ۷۸ اق را نشان می دهد<sup>۵۹</sup>. در این مسـجد سه فعالیت عمده به شیخ بهایی منسوب است. ۱. تعیین دقیق قبلهی مسجد، ۲. طراحی شاخص أفتابی ۶۰ و ۳. طراحی گنبد مسجد با قابلیتهای صوتی (اکوستیکی).

در این بخش ذیل پرداختن به وقایع تاریخی در مورد ساخت میدان نقش جهان (۱۰۱۱ق/۱۶۰۲م) و بناهای مهم آن، به بررســی این انتسابها پرداخته شده است. اسکندربیگ در این خصوص مینویسد<sup>۶۰</sup>:

در ســال ســت و الف هجری (۱۰۰۶ ق) رأی جهان آرا بدان قرار گرفت که دارالسلطنهی مزبور را مقر دولت ابد مقرون ساخته و عمارات عالی طرح نمایند. بدین نیت صادق.....[در] ایام بهار، عمارات عالی در نقش جهان طرح انداخته، معماران و مهندسان در اتمام أن می کوشیدند..... البته هر کس از امرا و اعیان و سـر کاران عمارات بوقوف معماران و مهندسان شروع در کار کرده و در انجام آن ساعی گشتند.

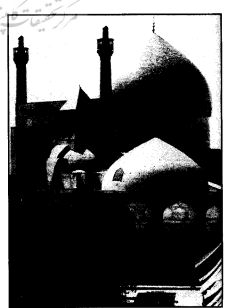
او در جای دیگر در این باره می گوید ۶۲:

... معماران حاذق و مهندسان مدقق که در اعمال هندسی و دقایق کار هریک چون مرکز پرگار دم از تفرد و یکتایی میزدند، طرح مسجد و مقصوره انداخته، استادان نادره ی کار به مبارکی و اقبال شروع در کار کردند.

ملاجــلال منجم ۶۳ نیز در ضمــن رویدادهای مربوط به ۱۰۱۱ قمری آورده است ۶۴:

... شـاه عباس را مهندسی بود صاحب بصیرت، و طراحی مانی سیرت و مهارت [که] در طرح عمارت مهارتی داشت که مهندسان سر کوچه هنرمندی و مصوران کارخانــه نقش،بندی و معماران نامدار در طرح نقوش بدایع نگارش اقرار به عجز می نمودند؛ در این سال که معمار همت عالی تهمتنی طرح عماراتی فرموده بودند... از جمله میدانی که طولش و دورش نهری بود عظیم موشح به چنار و بید بسیار باصفا... و در دور آن دو رویه بازاری مشتمل بر دکاکین وسیع با سقف بسیار رفیع و راهروی که دو شتر کجاوهدار از هم بگذرند که آسیب به هم نرسانند.

در ضمن رویدادهای ۱۰۲۰ قمری نیز چنین آورده است<sup>53</sup>. سبه جهت اسباب و آلات و مصالح بنای مسجد[شاه] جدید که در اصفهان میساختند به استادان بنا و سنگ تراش و سنگ بر و فعله دو هزار تومان دادند. س. چون طرح مسجد کشیده شد...[استاد مذکور] به احسین اوقات و اسعد ساعات بنای مسجد جامع در کنار میدان جدید اصفهان نمودند.



ت ۴: نمایی از میدان نقش جهان و مسجد جامع عباسی Herdeg, Klaus, Formal Structure in Islamic Architecture of Iran and Turkistan, New York, Rizzoli, 1990

تاریخ عکس: ۱۹۷۵ میلادی

ملاحظات فوق از این جهت حایز اهمیت است که اسکندربیگ بهطور صریح به همکاری میان معماران و مهندسان (هندسهدانان) در ساخت میدان و بناهای آن اشاره کرده است؛ و این فقره یکی از گزارشهای صریح به همکاری و تعامل ریاضی دانان با معماران، در احداث بناهای دورهی اسلامی است. از سوی دیگر در کتیبهی سر در مسجد شاه نیز، از معمار و مهندس اصلی بنا و محب علی بیکالله سرکار بیوتات و خزانه دار شاه (مباشر و ناظر بناهای سلطنتی) و خزانه دار شاه (.... بين اقرانه لازال كاسمه محب على بيكالله و بمعماريه من في العمل كالمهندسين و هو النادر الاواني استاد على اكبر الاصفهاني) به روشني نام برده شده است ۶۷. بدین ترتیب به نظر می رسد با توجه به ملاحظات یاد شده، اولاً انتساب طراحی هندسی گنبد و بالطبع ویژگیهای صوتی آن به شـیخ بسیار دور از واقعیت مینماید؛ زیرا علاوه بر اسکندر بیگ و کتیبهی مسجد، گزارش ملاجلال منجم نیز علی رغم اشارات متعدد به شیخ بهایی در اثر خود-تاریخ عباسی-، بر مهندس و معمار (طراح) بودن استادکار (علی اکبر اصفهانی) تأکید نموده و نامی از شیخ در میان نیست. دو دیگر، شاردن نیز پس از توصیف مسجد شاه، درباب اهمیت موضوع قبله در اسلام می گوید ۴۰۰.

محراب برای مسلمانان به جهت توجه دقیق و درست به سمت مکه به کار میرود، .... و در کلیهی مساجد عمده و بزرگ وجود دارد. اشخاص متدین همیشه بنابر احتیاط، یک قبلهنما و جداولی همراه دارند تا بدان وسیله در هر جایی که باشند، به دقت تمام نصفالنهار مکه و سمت هر نقطه را دریابند. شاردن نیز در این فقره، علی رغم آن که ایس دو گزارش را به دنبال یکدیگر می آورد، هیچ گونه ذکری از نقش شیخ در تعیین

دنبال یکدیگر می آورد، هیچگونه ذکری از نقش شیخ در تعیین قبلهی مسجد شاه، که ظاهراً یکی از مسایل بسیار مهم و مورد اختلاف عُلما بوده، نمی کند \*\*. ملاجلال منجم نیز خاطرنشان می کند که «روز پنجشنبه پنجم ربیعالاخر عُلما جمع شده و قبلهی مسجد جامع عباسی تعیین نمودند». با توجه به جایگاه بلند شیخ بهایی در دربار صفوی، مشارکت وی در امور دینی و احتمالاً نظارت بر ساخت بناهای مذهبی، و نیز مسائلی چون تعیین جهت قبله محتمل می نماید اما به نظر می رسد که نقش وی در این امور آن چنان چشمگیر و متمایز نبوده که مورخان آن روزگار بدان توجه داشته باشند.

ه. حرم امام علی (ع) و حرم امام رضا(ع): معروف است که شیخ حصار شهر نجف و دیوار شاخص ظهر شرعی حرم امام علی (ع) را طراحی کرده است. همچنین طراحی شاخص ظهر شرعی حرم امام رضا (ع) و طراحی صحن و سرای این حرم از دیگر انتسابها به شیخ است.

در این جا لازم است خاطرنشان شود که طراحی شاخص شرعی، همچون قدیمی ترین دیوار شاخص قبله گزارش شده در بنای دیوار مسجد مدینه که منسوب به پیامبر اسلام(ص) است<sup>۷</sup>، سابقهای دیرینه در تاریخ علم و معماری دارد. همچنین اشارهی خود شیخ در کتاب مفتاحالفلاح درباب شرح یک نمونه از شاخص، نشان از عمومی بودن این ابزارها داشته، و این شاخصها عموماً یکی از ابزارهای ساده نجومی هستند، نه امور عجیب شاخصها عموماً یکی از ابزارهای ساده نجومی هستند، نه امور عجیب

و شگفتانگیز! دو دیگر، درباب فقرات یاد شده در حرمهای امامان شیعه، تاكنون سندتاريخي معتبري نيز بدست نيامده وهمچون فقرات سابق الذكر از موارد منتسب به شیخ است. در مورد اشارهی مدرس تبریزی مبنی بر ارتباط حجرههای صحن مقدس مرتضوی با مسایل نجومی و میزان یادگیری طلاب که از موارد نادر می باشد، نیز بایستهی بررسی مجزایی است. با توجه به ملاحظات فوق، أن چه در این فقرات منطقی بهنظر نمی رسد این است که، چگونه ممکن است شیخ از ذکر ساخت جایی برای نگهداری کفشهای زائران حرم نجف در آثارش فروگذار نکرده باشد؛ ولی ذکر دیگر فعالیتهایش در عتبات عالیات و همچنین کارهای مهمی که در سطور پیشین بدان اشاره شد، را فراموش کرده باشد!؟

#### سرانجام

مطالعات تاریخی و میزان درستی آنها، به دلیل نواقص و کمبودهای اسناد برجای مانده، همواره در معرض تحول و دگرگونی قرار دارد. با این وجود در این نوشتار تلاش شد، تا با تکیه بر برخی از مهمترین گزارشهای تاریخی، گوشهای از پیوند شیخ بهایی با معماری و آثار منسوب به او مورد بازخوانی قرار گرفته، و گامی کوتاه را برای طرح پرسـمانی در جهت پژوهشهای وسیع<sup>ت</sup>ر اَینده در جهت شناخت ابعاد معماری و مهندسی زندگی شیخ بردارد. بر اساس ملاحظات بخشهای پیش گفته به نظر میرسد. روایت های مختلفی که از حضور شیخ بهایی در قلمرو معماری طرح گردیده و می گردد، در درجه اول این تصوّر نادرست را پیش خواهد آورد، که شیخ بهایی یکی از محورهای اصلی و ستون فقرات جنبش معماری عصر صفوی و مکتب معماری و شهرسازی در اصفهان سدههای دهم و یازدهم هجری است. درصورتی که تمامی شـواهد و مدارک تاریخی، بیـش از آن که فرضیهی فوق را تأئید نمایند، در این فقرهی نهچندان کم اهمیت سکوت نموده، و ابعاد و نقشهای گوناگون علمی، دینی و عرفانی او را به اشکال مختلف ثبت کردهاند۷۱.

بدین روی، دسـتاورد این مقاله تصریح این نکته اسـت که نسبت دیرینهی شیخ بهایی معمار، با توجه به ملاحظات پیش گفته بسیار دور از واقعیت بهنظر می رسد. این از آن روست که اولاً، غالب آثار و فعالیتهایی که به شیخ منتسب است، در تاریخ علم و معماری در جهان اسلام دارای سوابق طولانی بوده و عمدتاً این قبیل فعالیتها همچون تعیین جهت قبله ۷۲، ساخت شاخص و یا ساعت آفتابی، طراحی مسیر قنات و تقسیم آب و ... زیر نظر یا مشاورهی ریاضی دانان و منجمان صورت می گرفته است؛ و غالب فعالیتهای منتسب به شیخ از این مقوله است، نه آثار و بناهای معماری. دو دیگر، صنف معماران و بنّایان در گذشته، مبتنی بر سلسلهمراتبی بوده است، که فرد پس از طی مراحل مختلف، امکان وصول به مراتب بالا، همچون «شیخ» و «پیر» (عناوینی مشترک در تصوف

و اصناف) را داشته است ۲۳، که به دلیل فعالیتهای گسترده شیخ در حوزههای علمیه و مشغلههای حکومتی و سفرهای متعدد، امکان انتساب این عنوان را با تردید مواجه می کند.

بدین ترتیب این پرسش قابل طرح است که به راستی نقش واقعی شيخ در قلمرو معماري چه بوده است؟ اسکندر بيگ منشي در گزارش شرح حال شیخ بهایی و پدرش، یکی از وظایف شیخالاسلام را علاوه بر رسیدگی به امور شرعی، نظم و نسق دادن به اموری همچون بقاع متبرکه (سرپرستی، تأمین منابع مالی و نگهداری، وقفنامهها و ... ) ذكر مي كند ٢٠٠٠. پس بهنظر مي رســد اســتوارترين فرضیـه در خصوص نقش شـیخ بهایی در حکومـت صفوی و در کسـوت شیخالاسـلامی، و نزدیکتریـن واقعیتی که با شـواهد تاریخی نیز انطباق دارد، تصدّی امور شرعی و نظم و نسق دادن به مسایل دینی و اجتماعی مردم، و محتملاً نظارت عالیهی بر روند فعالیتهای عمده ی عمران شهری و برخی ساخت و سازهای مهم چون مسـاجد در دورهی صفوی، و ارائهٔ نظرات مشــورتی به پادشـاه برای این دسـت فعالیتها بوده باشــد. این امر با توجه به دانش و نقشهای مختلف علمی ، دینی و سیاسی شیخ در مقام شیخ الاسلامی بسیار قریب به یقین به نظر می رسد. در دیگر سو، این احتمال نیز وجود دارد که به دلیل تعامل نزدیک و جایگاه شیخ نزد مردم واصناف عصر صفوی، بهویژه صنف معماران و بنّایان و نقش تأثیر گذار فکری او در اندیشـههای نظری معماران، به دلیل ساخت و سازهای عمده در آن عصر، ایشان و اخلافشان او را به خود منتسب نموده باشند این نکته از این جهت قابل طرح است که بنا بر سند صحیح، نَسب شیخ به یکی از اصحاب نزدیک امام علی (ع)- مقتدای غالب فرق صوفیه و اصناف- میرسیده است $^{4}$ .

با وجود کثرت اسناد و روایتهای معتبر تاریخی درباب وقایع و معماری دورهی صفوی، و سکوت مورخان در خصوص نقش شیخ در ایـن آثار – به جز مأموریت شـیخ به همـراه ملاجلال منجم و علیرضا عباسی به مراغه، برای بررسی احیاء رصدخانه، که ظاهراً عملی هم نشده است ۷۶ گزارشی متقن مبنی بر ارتباط شیخ با آثار منسوب به او ثبت نشده است. از سوی دیگر رد بسیاری از انتسابها به شیخ از سوی نزدیک ترین شاگرد او، و نهایتا عدم اشارهی شیخ- حتی به طور ضمنی- به فعالیت در قلمرو معماری و آثار منسـوب به او، تصویر دیگرسـانی از این اسطورهی علوم و صناعات در تمدن اسلامی ترسیم خواهد نمود، که با تصورات رایج از او در قلمرو معماری مطابقت ندارد.

ابن سهلان، عمر، «الرسالة السنجرية في الكائنات العنصرية»، دو رساله دربارة آثار علوی، به کوشش محمد تقی دانش پژوه، تهران، ۱۳۳۷ش ابن سينا، الشفاء، جملة طبيعيات، فنَ «المعادن و الأثار العلوية»، به كوشش

ابراهیم مدکور و دیگران، قاهره، ۱۳۸۵ق/۱۹۶۵م؛

ارباب، محمدمهدیبن محمدرضا،۱۳۱۴ق ، نصف جهان فی تعریف الاصفهان، بتصحيح و تحشيه منوچهر ستوده، اصفهان: تاييد و تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۰ش

استوارت، دون جي، «نكاتي درباره شرح حال شيخ بهاالدين عاملي»، ترجمه محمدکاظم رحمتی، اینه پژوهش ،شــماره ۹۷ ، فروردین و اردیبهشت ۱۳۸۵ش : صص ۵ – ۱۴

اسفزاری، مظفر، آثار علوی، به کوشش محمد تقی مدرس رضوی، تهران، ۱۳۵۶ش،

اسکندر بیگ منشی ترکمان ، تاریخ عالم آرای عباسی، ۲ جلد، تهران: امیرکبیر، ۱۳۵۰ش

او کین،برنارد، معماری تیموری در خراسان، ترجمه علی آخشینی، مشهد، بنیادپژوهشهای اسلامی استان قدس رضوی، ۱۳۸۶ش پوپ، آرتور اپهام، معماری ایران (پیروزی شکل و رنگ)، ترجمه کرامت الله افسر، تهران: یساولی، ۱۳۶۵ش

تونجى، محمد، بهاء الدين العاملي، اديباً، شاعرا، عالماً، دمشق: المستشاريه الثقافيه للجمهوريه الاسلاميه الايرانيه، ١٤٠٥ق/١٩٨٥م

حســن زاده اَملی، حسن، «بنای مسجد مدینه و قواعد ریاضی مستنبط از آن»، فصلنامه وقف، ميراث جاويدان ، سازمان اوقاف و امور خيريه، شماره ۱۵و۱۶، ۱۳۷۵، صص ۷–۱۶

دلاواله، پیترو، سفرنامة پیترو دلاواله( ایران)، ترجمه و شرح از شجاع الدین شفا، تهران: بنگاه ترجمه و نشر کتاب،۱۳۴۸ش

شاردن، ژان، سیاحتنامه شاردن، ترجمه محمد عباسی، تهران: امیر کبیر، ۱۳۴۵ش

شرفالدین مسعودی مروزی، محمد، «آثار علوی»، مندرج در: دو رساله دربارهٔ آثار علوی، به کوشش محمد تقی دانشپژوه، تهران، ۱۳۳۷ش، شوقى، جلال، رياضيات بهاءالدين العاملي، حلب: مهد التراث العلمي

شهمردان بن ابی الخیر رازی، نزهت نامهٔ علایی، به کوشش فرهنگ جهانپور، تهران، ۱۳۶۲ش،

طهراني، أقا بزرگ، الذريعه الى تصانيف الشيعه، بيروت: دارالاضواء، ۱۴۰۳ق/۱۹۸۳م

طوقان، قــدرى حافظ، تراث العرب العلمي في الرياضيات و الفلك، قاهره: دار القلم، ۱۳۸۲ق/۱۹۶۳م

عاملي، بهاء الدين محمد، طومار شيخ بهائي، سواد طوماري از اداره ماليه اصفهان، ١٣٠٧

عاملی، محمدبن حسین ، الکشکول، ۲مجلد، صححه محمد صادق نصیری، قم: شرکت طبع و نشر ، ۱۳۷۸ق

عاملي، محمدبن حسين ، مفتاح الفلاح، ترجمه على بن طيفور بسطامی (قرن ۱۱ ق)، تهران: حکمت، ۱۳۸۷ش

عاملی،بهاء الدین محمد، کلیات اشعار و آثارفارسی شیخ بهایی،به

كوشش غلامحسين جواهري،تهران:كتابفروشي-محمودي، بيتا. عاملي،محمدبن حسين، خلاصة الحساب، نسخهخطي كتابخانه دایرهالمعارف بزرگ اسلامی، ش ۹۲ ۵۸۰۹۲

فلسفى، نصرالله، زندگانى شاه عبّاس اول، ۵ جلد، تهران: دانشگاه تهران، ۱۳۵۳ش

قربانی، ابولقاسم، زندگینامهٔ ریاضیدانان دورهی اسلامی، تهران: مرکز نشر دانشگاهی، ۱۳۷۵ش

کرجی، ابوبکر محمدبن حسن، استخراج آبهای پنهانی، ترجمه حسين خديو جه، تهران: پژوهشگاه علوم انساني و مطالعات فرهنگی و مرکز انتشارات کمیسیون ملی یونسکو، ۱۳۷۳ش لمتون، ا.ک.س، مالک و زارع در ایران، ترجمـه منوچهر امیری، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۷ش

مدرس تبريزي،محمدعلي، ريحانة الادب في تراجم المعروفين بالكنية و اللقب، ج٣، تهران، كتابفروشيخيام، ١٣٣٥ش

معتمدالدوله ، فرهادبن عباس ميرزا ، كنزُ الحساب (شرح خلاصة الحساب)، تهران، چاپ سنگی، ۱۲۸۷ق

ملازاده، محمدهانی ، «بهاء الدین عاملی»، در دانشنامه جهان اسلام، زیر نظر غلامعلی حداد عادل، جلد۴، تهران. انتشارات مرکز دایرةالمعارف بزرگ اسلامی، ۱۳۷۷ش، صص ۶۷۳–۶۶۹

منجے پے زدی، ملا جلاالدین محمد، تاریخ عباسے ( روزنامهی ملاجلال)، به کوشش سیف الله وحیدنیا، تهران: وحید، ۱۳۶۶ش مولوی (بلخی)، جلال الدین محمد، فیه ما فیه،تصحیح و حواشی بدیعالزّمان فروزانفر، تهران: امیرکبیر، ۱۳۴۸ش

ندیمی،هادی، «آیین جوانمردان و طریقت معماران: سیری در فتوت نامههای معماران و بنّایان و حرَف وابسته» کلک دوست، اصفهان: سازمان فرهنگی تفریحی شهرداری اصفهان، پنجره ۲، ۱۳۸۶ ش، صص ۵۱-۷۹ نصر،سید حسین. علم و تمدن در اسلام، ترجمه احمد آرام. تهران:

شرکت انتشارات علمی و فرهنگی ۱۳۸۴ش نفیسی، سعید، احوال و اشعار فارسی شیخ بهایی، تهران: چاپخانه اقبال، ۱۳۱۶ش

همايي، جلال الدين، تاريخ اصفهان: مجلد ابنيه و عمارات و أثار باستانی، ج۳، بکوشش ماهدخت بانو همایی، تهران: موسسه نشرهما، ۱۳۸۴ش

هنرفر، لطف الله، گنجينهٔ آثار تاريخي اصفهان، تهران: كتابفروشي ثقفی، چاپ دوم، ۱۳۵۰ش

يوسفحسن، احمد. ر.هيل، دانالد، تاريخ مصور تكنولوژي اسلامي، ترجمه ناصرموفقیان، تهران: شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۵ش

#### پینوشتها:

۱. تَواتُر شــنیدن گوش فعل رؤیت می کند و حُکم رؤیت دارد...و به

۵۷۳۱: ۴).

۱۵. عاملي، الكشكول، ۲۶۶/۱

۱۶. ایـن موضـوع درواقع یکی از مصادیق معنـای حکمی عدل و تعادل در معماری است.

١٧. عاملي، الكشكول، ١٩۴/٢

این گزارش به شکل دیگری در عیون الاخبار دینوری (۳۱۱/۳) نيز آمده است: «يحيى بن خالد به فرزندش جعفر، زماني كه نقشهٔ بنای یک خانه را می کشید گفت: این خانه به مثابهٔ پیراهن توست. اگر دوست داری آن را گشاد بگیر و اگر دوست داری تنگ بگیر». (به نقل از: عثمان، محمد عبدالسـتار، مدينهٔ اسلامي؛ ترجمه على چراغی؛ تهران: امیرکبیر، ۱۳۷۶، س۴۲)

۱۸. عاملی، الکشکول، ۲۴۸/۲. در اینجا چند مسأله قابل طرح است. اول این که، معنای واژهی قندیل به درستی روشن نیست. قندیل در فرهنگ لغت سـخن، به «وسیلهای که از سقف می اویزند و در آن چراغ یا شمع آویزان می کنند» گفته شده است. این احتمال نینز وجود دارد که مقصود شیخ از این واژه، کاربندی یا تزئینات رویهی زیرین گنبد باشد.

۱۹. مقصود على بن محمد بن على (٧٤٠-٨١٤ قمرى) مشهور به میر سید شریف جرجانی است که شرحی بر المواقف قاضی عضد الدين ايجي نوشته است. اين شرح مهمترين اثر كلامي ميرسيد شریف و مشهورترین شرح المواقف است و حاشیههای متعددی و بر آن نوشته شده است (میرزایی، عطیه، «جرجانی، علی»، دائرة المعارف بزرگ اسلامی، ج ۱۷، ص ۷۱۲–۷۱۳، تهران، ۱۳۸۸)

۲۰. مثال و دلیل همگی برگرفته از طبیعیات الشفاء است (ابن سینا، شفاء، جملة طبيعيات، فن پنجم: المعادن و الآثار العلوية، مقالة دوم، فصل پنجم، ص ٧٠): «... فتكون صاعقة لطيفة، ... لكنها تنفذ في الأجسام المتخلخلة، ولا تحرقها، ولا تبقى فيها أثرا، وربما كانت أغلط من ذلك فتنفذ في المتخلخل نفوذا يبقى فيه أثر سواد، و تذيب ما تصادمه من الآجسام المتكاثفة، والذلك ما تذيب الضباب المضيبة على التّرسَة و نحوها المتخذة من الفضة و النحاس، و لا تحرق الترســة، بل ربما سودتها، و كذلك قد تذيب الذهب في الصرة و لا تحرق الصرة» در آثار فارسى آثار علوى اين مطلب و حتى مثالهايي مشابه از تأثير صاعقه بر بناهاي مختلف تكرار شــده است. از جمله اسفزاری در آثار علوی آورده است: « و ما دیدیم به شهر هرات که بر منارهای خورد، و آن مناره را به دو قسم کرد از درازا و یک قسم به تقریب یک ثلث بود که ازو جدا شد و بیفتاد و آن قسم دیگر ثلثان بر جای بماند و هر جا که نجاران اندر آن مناره چوب به کار برده بودند ، آن چوب را انفصالگاه سـیاه شده بود و اثر سوختن بر وی ظاهر گشته» (اسـفزاری، ص ٣٣). شهمردان بن ابی الخیر رازی که به گفتهٔ خود تمامی کتاب اسفزاری را به جز خطبه عینا در نزهتنامهٔ علایی آورده هنگام بحث از صاعقه آثار علوی اسفزاری یکی از مشاهدات خود را چنین آورده است(ص ۲۳۹-۴۳۹): «مؤلف و جمع کنندهٔ نزهتنامه شهمردان

گفتن بسیار ترا حقیقت می شود ....تو را باری دیگر می باید گردیدن

گرد عالم (مولوی، ۲۱۸)

۲. مدرس تبریزی، ۳۰۳/۳

۳. نفیسی، ۱۲، ۲۸

۴. به نقل از استوارت ، ۱۳

۵. نفیسی، ۳۷

ع استوارت ، ۱۴

۷. نفیسی، ۳۱. برخی محققان همچون نفیسی این گزارش را تحلیل تاریخی نموده، و آن را نادرست دانستهاند(نفیسی، ۳۱-۴۴). به نظر می رسد نکته ای که از دید این محققان پنهان مانده این است که عدد ۳۰ در اینجا اشاره و بیانی نمادین از سیر و سلوک سالک است که در رسالههای پرندگان همچون داستان سیمرغ عطار به رشته تحریر درآمده است(برای اطلاع از این متون رک: پورنامداریان، تقی، رمز و داستانهای رمزی در ادب فارسی، تهران:شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۸۳ش). بنابراین، این تعابیر دلالت بر بیان رمزی مورخان و شرححال نویسان از سفر معنوی شیخ در کسوت درویشی و تصوف است، که در آغاز عمر (۷ یا ۱۳ سالگی) آغاز شده است. همچنین رمزی است که حکایت غربت شیخ از وطن جسمانی او (جبل عامل)، که در کشکول بدان اشـاره نموده اسـت؛ و دیگری حکایت غربت او از وطن اصلی در ملکوت، که در اشعارش مکنون است. .... الله اعلم 🖊

۸ تونجی، ۵۰–۴۵

۹. طوقان، ۴۷۸

۱۰ . برای اطلاع از نقد و بررسی آثار شیخ رک: قصری، محمد؛ سیمایی از شیخ بهایی در آیینه آثار؛ مشهد: آستان قدس رضوی؛ ۱۱۸–۱۱۸ صص ۱۱۸–۱۱۸

۱۱. نصر، ۴۴.

۱۲ . نیومن به انتقاد از تصویری می پردازد که محققان پیشین و معاصران شیخ بهایی عرضه کردهاند، و او را اساساً فردی متمایل به تصوف و تعلیم فلسفه (حکمت) دانسته و استدلال می کند که فعالیت شیخ بهایی در مقام یک فقیه، اساساً در حمایت دولت صفویه بوده و او سعی در افزودن قدرت روحانیت شیعه در سراسر زندگی داشته است (استوارت، ۱۴). هرچند که اشارات نیومن دور از واقعیت نمی باشد، ولی به یقین اشعار شیخ، شاهدی زنده بر طریقت باطنی او است، که در پردهی اشارات برداشتهای ظاهری از خود را نفی می کند. او خود می گوید: « تا کس نبرد ره به شناسایی ذاتم / گه مؤمن و گه کافر و گه گبر و یهودم» (عاملی، کلیات اشعار و آثار: ۲۴)

۱۳. نفیسی، ۴۵

۱۴. در تاریخ ریاضیات، هنگامی که از دورهی اسلامی سخن بهمیان می آید، مقصود دورهای است که از اواخر سدهی دوم هجری قمری شروع، و در اوایل سدهی دوازدهم هجری پایان می پذیرد (قربانی. گوید که بر منارهٔ شهر بورجذ طبرستان زخم صاعقه دیدارست که چند جای رخنه کرده بود و مناره همچنان بر پای بمانده و آن را عمارت فرمودند و هنوز برجایست و پیدا»

نيز ابن سهلان، ص ٣٥: « صاعقه ... بر هرچه افتد بسوزاندش. و بسیار بود که آهن را بر در بگدازد و چوب را آسیب نرسد و ... باشد که زر را در صره بگدازد و صره را نسوزد).

شــرفالدین مسـعودی مروزی، ۱۰۹-۱۱۰: « امــا صاعقه .... و در کتب آوردهاند که آتش بر کیسهای زند که درو زر و سیم باشد، کیســه را نســوزد و زر و سیم که در کیسه بود بگدازد ... و معروف است که منار مسجد جامع هراة را در اَن شصت هفتاد سال از سر تا یای دو نیم بود»

۲۱. فقرات دیگری نیز در کشـکول وجود دارد، همچون محاسبات ریاضی برای میـزان آب ورودی و خروجی به یک حوض (عاملی، الکشکول، ۱۰۵/۲)، و اشارهی تلویحی به معنای خانه از دیوجانس حكيم (عاملي، الكشكول، ٥٤٣/١) كه به دليل فقدان نكتهي قابل توجه از بیان آنها صرفنظر شد.

۲۲. عاملی، الکشکول، ۱/۱۲۷. در این فقره، تنها به ساخت فضای کفش کن در حرم اشاره می شود، و مشخص نیست که انتخاب فضا و یا طرح از شیخ بوده، یا شیخ پیشنهاد طرح یا ساخت چنین جایی را داده است. ۲۳. این اثر در سال ۱۹۷۶م توسط جلال شوقی به چاپ رسیده است. ۲۴. برای آگاهی از تاریخ وموضوع قبله یابی، رک:: کینگ، دیوید آنتونی ؛ قبلهیابی در اسلام؛ ترجمه حسین ناهید ؛ اصفهان: خانه ریاضیات اصفهان؛ ۱۳۸۳ش؛ همچنین رک: بیرونی، ابوریحان ؛ تحدید نهایات الاماكن ؛احمد أرام؛ تهران: دانشگاه تهران، ١٣٥٢ش

۲۵. قربانی، ۱۳۷۵: ۱۷۰

٢٤. براي أكاهي از ارتباط مقالهي جهارم مفتاح الحساب با قلمرو مسّاحی و معماری رک:

Taheri, Jafar. (2009). "Mathematical Knowledge of Architecture in the Works of Kāshānī" .Nexus Network Journal. Vol. 11, No. 1.pp 77-88

۲۷. شوق*ی*، ۹

۲۸. معتمدالدوله، ۱۷۲

۲۹. رک: شوقی، ۸۹

٣٠. شارح خلاصهالحساب، چند روش ديگر كه اولى بدون استفاده از شاقول و صفحه است و دومی از طریق اسطر لاب و قاعدهای که به قول او از اختراعات شیخ است، و در کتاب هفتاد باب اسطر لاب ذكر شده، را شرح داده است(معتمدالدوله، ۱۷۶–۱۷۷). هم چنین شيخ اين روشها را در دفتر سوم كشكول نيز با عنوان " چند راه برای فهمیدن بلندی و پستی زمین برای حفر قنات و نهر" آورده است(عاملي، الكشكول، ١٠٩/٢).

٣١. لازم به ذكر است كه شيخ بهايي تأليفات مختلف

ابوبکرکرجی(حـدود ۴۲۰ق)، در زمینهی علم جبر و حساب را خلاصه و شرح و تعلیق کرده است؛ و محتملاً به کتاب "استخراج آبهای پنهانی "کرجی، که در زمینهی حفر قنات است، دسترسی داشته است. ابوبکر کرجی در کتاب استخراج آبهای پنهانی، این تراز را توصیف نموده و ترازهایی را که خود اختراع کرده، شرح میدهد(کرجی، ۹۵، ۱۰۱؛ همچنین برای آشایی با نحوهی کار این ترازیاب و مسایل مربوط به قنات و آبیاری، رک: : کورس، غلامرضا؛ آب و فن أبياري در ايران باستان؛ تهران: انتشارات وزارت آب و برق، صص ۱۱۵–۱۳۶)

۳۲. معتمدالدوله، ۱۷۸؛ شوقی، ۱۹۷۶: ۹۷–۹۲. شیخ در کشکول نیز برای این مسأله راهحلهایی ارایه کرده است.

۳۳. شوقی، ۹۸

۳۴. همچنین برای اطلاع از کاربردهای اسطرلاب در فقرات فوق الذكر، در آثار ریاضیات دوره اسلامی رک: : ابوریحان بیرونی، التفهيم، ٢١١-٣١٥.

۳۵. عاملي، مفتاح الفلاح، ۲۴۰

۳۶. همان، ۲۴۳–۲۴۴

۳۷ سایهی شاخص را پیش از آن که زوال شود "ظلّ " مینامند، و بعد از زوال، "فيء: به معنى رَجَعَ، به واسطهى أن كه سايه أهسته أهسته رجوع می کند به جایی که اول بار در آن جا بوده و وقت فضیلت نماز ظهر می کشد تا آن که سایهی شاخص بعد از زیادتی مساوی شاخص م شود. و وقت فضیلت نماز عصر می کشد تا آن که سایه ی شاخص بعد از زیادتی دوبرابر شاخص شود(عاملی، مفتاح الفلاح، ۲۴۱).

۳۸. نصر، ۴۴؛ نیز سیوری، راجر مروین؛ ایران عصر صفوی؛ ترجمه کامبیز عزیزی؛ تهران: نشر مرکز؛ ۱۳۷۴ش

۳۹. مدرس تبریزی، ۳۰۶/۳

۴۰. مدرس تبریزی، ۳۰۵/۳–۳۰۶

۴۱. ملازاده، ۶۶۸

۴۲. فلسفی، ۱۸/۳

۴۳. نفیسی، ۶۸

۴۴. نفیسی، همانجا

۴۵. لمتون، ۳۹۴

۴۶. طهرانی، ۱۸۳

۴۷. شاردن، ۵۲/۷

۴۸. ارباب، ۱۷۷

۴۹. این فقره در تقسیمبندی علوم گذشته عموماً ذیل علم الحیل (مهندسی مکانیک کاربردی) قرار می گرفته است.

۵۰ . همایی، تاریخ اتمام بنا را بر اسـاس قطعه شعری، ۱۰۲۵ ق، و بانی آن را نیز شیخ عنوان میکند (۲۸۱/۳).

۵۱. شاردن، ۱/۷ ۳۰

۵۲. شاردن در سفرنامه خود ضمن اشاره به خانهی شیخ در «کوچهی

شیخ بهایی» و ارایهی توصیفاتی از او و کتاب جامع عباسی، نشان می دهد که به خوبی شیخ را می شناخته و قطعا می بایست همچون حكايتهاي مختلفي كه از بناها و أدمها نقل كرده است، به فعاليتها و اعجابات شیخ در معماری نیز اشاره کند (شاردن، ۳۶/۸–۳۷).

۵۳. نفیسی، ۶۹

۵۴. لمتون، ۳۹۳–۳۹۴

۵۵ . لازم به ذکر است که فلسفی (۱۸/۳) نیز در این فقره نامی از شیخ و یا نقش او نمی برد.

۵۶. همایی (۲۷۴/۳)، تاریخ طراحی عباس آباد را درربیع الاول سال ۱۰۱۹ق و تاریخ شروع ساخت آن را ماه صفر ۱۰۲۰ق را ذکر مى كند، كه مقارن با ساخت مسجد شاه مى باشد. به گفتة ملا جلال منجم، نظارت و مدیریت احداث محله را محب علی بیگ، مشرف عمارت مسجد شاه، انجام داد.

۵۷. اسکندربیگ منشی،نیمه دوم ج۲/۱۱۱۰

۵۸ . یوپ، ۲۵۲؛ قسمت اصلی بنای مسجد، به استثنای سقف گنبد بزرگ و سایر روکاریهای مسجد، در ۱۰۲۲ ق به اتمام رسید (همایی، ۲۷۶/۳).

۵۹. هنرفر، ۴۲۷

۶۰ سنگ شاخص معروف مسجد شاه در قسمت پایین یکی از جرزهای ضلع شمالی صحن مدرسه سلیمانیه (گوشهی جنوب غربی مسجد) قرار دارد؛ و برای تعیین ظهر حقیقی است؛ که چون ظل آن معدوم شد، ظهر واقع می شود؛ و سطح فوقانی آن سنگ به شکل مثلث قائم|لزاویه است که وتر مثلث در جهت طرفی است که ظهر را تعیین می کند و یک ضلع مجاور به زاویهی قائمه، وصل به دیوار است و ضلع دیگر نمایندهی قبله است(هنرفر، ۴۵۵، ۷۲۲). ساعتهای آفتابی و شاخصهای ظلّی در تاریخ علم در اسلام سابقهای دیرینه دارند. این ساعتها که عموما توسط ریاضی دانان و منجمان طراحی و ساخته می شدند، از مهمترین ابزارهای نجومی برای تعیین اوقات شبانهروز و یا منحصرا برای تعیین اوقات نماز ظهر و عصر بوده است.

۶۱ اسکندربیگ منشی، ۵۴۴/۱–۵۴۵

۶۲ اسکندربیگ منشی، ۸۳۱/۲

۶۳ به گزارش پیپترو دلاًواله(۹۸،۱۸۶) که در ۲۵ ۱ ق/۱۶۱۷م به دربار شاه عباس اول آمده بود، جلال الدين محمد يزدى معروف به ملاجلال منجم، مشاور و معتمد نزدیک شاه در مسایل نجومی بوده است.

۶۴ منجم یزدی، ۲۳۶

۶۵ منجم یزدی، ۴۱۱–۴۱۲

۶۶ بخشیی از وظایف سرپرست بیوتات در دورهی صفوی آموزش معمارباشی بود، برای آن که مبالغی را برای مرمت ساختمانها در هر سال برآورد کند(اوکین ، ۱۲۲).

۶۷ هنرفر ، ۴۲۹. همچنین متن کاشی کاری معرق داخل محراب مسـجد شـيخ لطف الله نيز با مضمون: «عمـل فقير حقير محتاج

برحمت خدا محمدرضا بن استاد حسين بناء اصفهاني ۲۸ · اق» اشاره به معمار این مسجد همچون مسجد شاه دارد(هنرفر، ۴۰۲). - نام شیخ لطف الله و شیخ بهایی نیز در کتیبههای مسجد شيخ لطف الله در قالب اشعاري كه ظاهرا سراينده أنها خود شيخ بهایی بوده، نقش بسته است (همان، ۴۱۲).

۶۸ شاردن، ۱۲۰/۷

۶۹ برای اطلاع از مضمون اختلاف نظرهای عُلما درمورد جهت قبلهی مسجد شاه، رک: نفیسی، ۱۳۱۶: ۶۹ در گزارشی دیگر، اسکندربیگ، ذیل بیان وقایع تشییع جنازهی شیخ در میدان نقش جهان؛ هیچ گونه اشارهای به نقش ویژهی شیخ در این مجموعه، بویژه تعیین قبلهی مسجد شاه نمی کند. او می گوید: "....مردم در برداشتن جنازه [شیخ بهایی] به یکدیگر سبقت میجستند، ازدحام خلایق به مرتبهای بود که در میدان نقش جهان با همه وسعت و فسحت برزبر یکدیگر افتاده از هجوم عام، بردن جنازه دشوار بود، در مسجد جامع عتیق به آب چاه غسل داده و ....". (اسکندربیگ منشی، ۹۶۷/۳). ۷۰. رک:حسن زاده آملی

۷۱. در کتابهای مختلف فهرستی از استادان شیخ بهایی در علوم مختلف بر اساس اسناد تاریخی ذکر شده است (رک: نفیسی، ۲۹؛ و ملّا زاده، ۶۶۳). بهطور مثال در شـرح حالى كه ۱۵ سـال قبل از وفات شیخ بهایی (۱۰۱۵ ق) در کتاب «خیرالبیان» تألیف شاه حسین سیستانی نوشته شده است، نویسنده همچون دیگر مورخان، نام بسیاری از کتابها و استادان شیخ را برده، ولی اشارهای به فعالیت او - در زمینهی معماری نمی کند(رک: عاملی: کلیات: ی - ل).

۷۲. بـا گذری کوتـاه بر رسـالات و کتب ریاضی تألیف شـده در سدههای دهم و یازدهم، تعداد بسیار رسالات در باب قبله و یا شاخصهای شرعی که ناظر بر غلبهی شریعت در لایهلایهی سـطوح جامعه صفوی است، رویکرد بسـیاری از ریاضیدانان را به بخشي از لايههاي خاص علوم رياضي كه مرتبط با شريعت بود، سوق داد؛ و در درون آن دانش ریاضیات معماری بیش از پیش گام در مسیر زوال و انحطاط نهاد.

۷۳. رک: ندیمی، ۵۷

٧٢. "... [حسين بن عبدالصمد عاملي] منصب شيخالاسلامي و تصدی شرعیات و حکومت به نیابت ممالک خراسان، عموما در دارالسلطنه خصوصا به امناء خدمتش مرجوع گشته، مدتی مدید در أن خطهى دلگشا به ترويج شريعت غرّا و تنسيق بقاعالخير أن ديار اقدام مینموده، به افادهی علوم دینیه و افاضهی معارف یقینیه و تصنیف رسل و کتب و حل مشکلات و کشف غوامض و معضلات می پرداخت" (اسکندر بیگ منشی، ۱۵۶/۱).

۷۵. ملّا زاده، ۶۶۱؛ برای آگاهی از انتصاب شیخ به گروهها و فِرق صوفیه و .. رک: همان: ص۶۶۶ ٧٤. فلسفى، ٢/٥٤