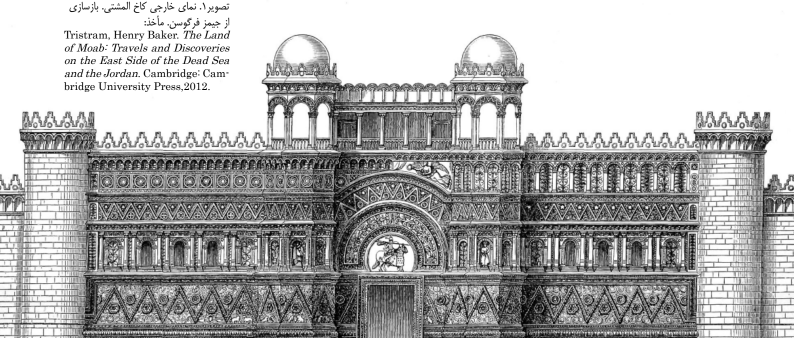
## ساسانی یا اسلامی؟ ا مسئلهٔ دُنالد ویتکُم این است.

احسان طهماسبی • کارشناس ارشد مطالعات معماری ایران، دانشگاه شهید بهشتی دکتر در معماری، دانشگاه هنر تهران

اگر در ابتدا بخواهیم خلاصه و مضامین اصلیِ مقالهٔ ویتکم را بیان کنیم، باید بگوییم که در اینجا ویتکم با بررسیِ برخی آثار معماری و محوطههای کاوششدهٔ منسوب به ساسانیان و مسلمانان متقدم، دربارهٔ تاریخ گذاری و گسست و تداوم فرهنگی میان دو دوره بحث کرده است.



وی ابتدا به این اشاره کرده که از نظر بسیاری از پژوهشگران، فتح مسلمانان بهمثابهٔ پایانِ عهد باستان بوده؛ با این همه نویسنده معتقد است که حوادث سیاسی و تغییرات فرهنگی معمولاً همگام نیستند. ویتکم در ادامه دربارهٔ برخی آثار امویان سخن می گوید که در آنها تداومِ هنر ساسانی به چشم می خورد (تصویر ۱)؛ بهنحوی که روزگاری آنها را متعلق به مسلمانان نمی دانسته اند. بحث اصلیِ مقاله دربارهٔ چهار محوطهٔ سیراف (تصویر ۲)، سروستان (تصویر ۳و۴)، چال ترخان و حاجی آباد است. از نظر ویتکم هنگامی می توان دربارهٔ تاریخ گذاریِ این مناطق به درستی قضاوت کرد که محوطه های اطرافشان را کاوش و آثار را در بافت شهری بررسی کنند.

ویتکم در آغاز سخنش به شمارِ فراوانِ پژوهشهای باستان شناختیِ انجام گرفته در دهههای شصت و هفتاد میلادی در ایران اشاره می کند که بیشتر با شاهنشاهیهای عظیم هخامنشیان و ساسانیان مرتبط بودند. به گمان او از آن زمان، چرخشی در دورهبندیهای باستان شناختی از صورت کلان مانند عصر آهن و غیره به صورت سلسلهها و پادشاهان انجام شد. با این حال به گفتهٔ او، وقتی دورهبندیها بر پایهٔ فهرست پادشاهان یا سلسلهها باشد، پنداشته می شود که حوادث سیاسی و تغییرات فرهنگی یا باستان شناختی هم گام اند؛ در حالی که چنین به نظر نمی رسد. نویسنده سپس از فتح ایران به دست چنین به نظر نمی رسد. نویسنده سپس از فتح ایران به دست را پایان عهد باستان و شروع دوره ای جدید دانسته اند و همچنین بر اهمیت بنیادین باستان شناسی برای فهم سرشت آن برهه تاکید دارد.

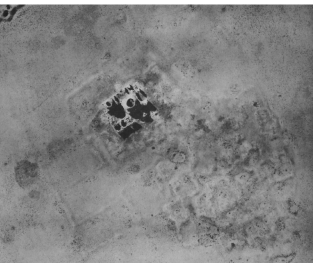
ویتکم در اولین بخش مقاله به سراغ موضوع ایران و فتح مسلمانان میرود و میگوید که در آن سالها ایران یا ایرانشهر نیروی برتر فرهنگی در خاور میانه بود. خوب است در اینجا اشاره کنیم که ویتکم در این متن هم از اصطلاح

«فتح مسلمانان» و هم از «اسلامی» استفاده کرده و معتقد است که اولی اصطلاحی قدیمی تر بوده که اکنون کمتر ذکر می می شود و دومی مفهوم فرهنگی گسترده تری را در بر دارد. او در ادامه می افزاید که چند مسئله در مطالعات پژوهشگران اولیه سبب شده بوده که تأثیر ایران بر فرهنگ اسلامی تحریف شود: تمرکز روی بلاد شام، به ویژه شرق مدیترانه؛ تصوّرِ فاصله میان عرب و عجم؛ تأکید بر تفاوت در زبان و ساختار سیاسی. نویسنده سپس اذعان می کند که محققان متأخر مانند مورونی مورخ و آدامز باستان شناس با مطالعهٔ مفصل سرزمین عراق، بر تدوام فرهنگی از دورهٔ ساسانی به دورهٔ متقدم اسلامی صحّه گذاشته اند. او در انتهای بخش این پرسش را مطرح می کند که چگونه فتح به یک تغییر پایدار و اساسی در تاریخ خاور میانه چگونه فتح به یک تغییر پایدار و اساسی در تاریخ خاور میانه تبدیل شد و مدعی است که این مقاله با شواهد باستان شناختی، در پی ارزیابی و تفسیر مجدد این پرسش خواهد بود.

نویسنده در بخش دوم به سراغ باستان شناسی ایران متقدم اسلامی میرود که از نظر او مقارن است با سه سلسلهٔ امویان و عباسیان و بوییان؛ یعنی از سدهٔ هفتم تا دهم میلادی. او سپس یک رشته از اهداف پژوهشی را تعریف می کند: ۱. یافتنِ ویژگیهای متمایزِ مصنوعات پیش از اسلام و امویان؛ ۲. تلاش برای شکستن پارادایم سامرا در باستان شناسی عباسیان؛ ۳. ارزیابی نظاممند تمایلات باستانی روزگار بوییان. او در ادامه برای تبیین هر کدام توضیحات و مثالهایی را نیز عرضه می کند.

بخش سوم مقاله به سواحل شمالی خلیج فارس و مشخصاً سیراف اختصاص دارد. ویتکم با استفاده از نظرات کاوشگران آن منطقه، به وجود کاخی ساسانی یا اموی در زیر مسجد شهر و کلاً به حیات سیراف از روزگار ساسانیان تا عباسیان اذعان دارد. در مهم ترین بخشِ مقاله، که ذیل عنوان چهارم بیان شده، نویسنده پس از اشاره به بنایی کوچک با قدمتِ اسلامی اولیه در





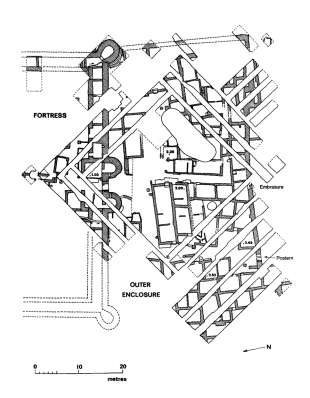
تصویر ۲ (راست). سیراف. ساختمان ساسانی زیر مسجد جامع. مأخذ: Whitehouse, David. Siraf: A Sasanian Port." In *Antiquity*, no. XLV (1971), pp. 265.

تصویر ۳ (چپ بالا). خطوط قابل تشخیص پلان کاخ ساسانی در نزدیکی سروستان بر اساس عكس هوايي. مأخذ: Schmidt, Erich Friedrich. *Flights over Ancient Cities of Iran*.

Chicago: The University of Chicago, 1940. Plate 21.

تصویر ۴ (چپ پایین). نمای افقی کاخ ساسانی در نزدیکی سروستان. تصویر در ۱۹۳۶ گرفته شده است. مأخذ:

Schmidt, Erich Friedrich. Flights over Ancient Cities of Iran. Chicago: The University of Chicago, 1940. Plate 21.



موضوع سبب می شود که در پژوهشها، به جای تأکید صرف بر بانیانِ بناهای یادمانی، به تودهٔ مردم هم توجه شود. به بیانی دیگر، سازمان اجتماعیای که این آثار در بستر آن شکل گرفته است نیز اهمیت می یابد. ویتکم در انتها خاطرنشان می کند که اسلام دینی شهری بوده و از این رو شهر اسلامی بابِ مهمی در فهم فرهنگ و تاریخ اسلامی است. او از سوی دیگر می گوید که یکی از مهم ترین ویژگیهای برجستهٔ فرهنگ ساسانیان، که یکی از مهم ترین ویژگیهای برجستهٔ فرهنگ ساسانیان، بسط می یافت. از نظر وی باستان شناسی شهرها، به سبب شواهد باره پاره و مسائل تاریخ گذاری، محدود و عقیم مانده؛ با این همه او بر این باور است که الگوهای مقایسهای و چارچوبهای و بارچوبهای عوامل بالقوهای برای پیشبردِ فهم تاریخ و فرهنگ متقدم عوامل بالقوهای برای پیشبردِ فهم تاریخ و فرهنگ متقدم اسلامی در ایران و کل خاور میانه به شمار می رود.

١. اين متن چكيدهٔ اين مقاله است:

Whitcomb, Donald. "Sasanian or Islamic? Monuments and criteria for dating". In *Iranian World:* Essays on *Iranian Art and Archaeology, Presented to Ezzat O. Negahban*, ed. by A. Alizadeh and others, 210-219. Tehran University, 1999.

- 2. Morony, Michael G. *Iraq after the Muslim Conquest*. Princeton University Press, 1984.
- 3. Adams, Robert McC. Land Behind Baghdad: A History of Settlement on the Diyala Plains. The University of Chicago Press, 1965.
- 4. Bier, Lionel.Sarvistan, a Study in Early Iranian Architecture. The Pennsylvania state university press, 1986.
- 5. Thompson, Deborah. *Stucco from Chal Tarkhan-Eshqabad, near Rayy.* Aris & Phillips, 1976.
- 6. Azarnoush, Massoud. *The Sasanian Manor House at Hajiabad, Iran.* Monografie di Mesopotamia III, Florence, and Casa Edit rice Le Lettere, 1994.

پوسکان فارس، به سراغ چند بنای مسئلهدار و مشهور به کاخ و منسوب به ساسانیان می رود. نخستین آنها بنای سروستان است که معمولاً در مقام یک کاخ توصیف شده؛ اما بدون تزیینات گچبری. در اینجا وی از پژوهش لایونل بیر یاد می کند که معماری اثر را پساساسانی و از نظر ظاهری نزدیک به اخیضر دانسته و از تاریخ گذاری ۷۵۰ تا ۹۵۰ م برای آن دفاع کرده است. ٔ اما چیزی که به گفتهٔ ویتکم در این بحث غایب است، مطالعهٔ نظاممند سیاق و بستر فیزیکی بنا است و به بقایای آثاری در اطراف آن اشارهای کوتاه دارد. او در گام بعدی به سراغ محوطهٔ دیگری منسوب به ساسانیان می رود که مجموعه کاخی است در چال ترخان. پژوهشگران در ابتدا قدمت این بنا را، که برای گچبریهایش مشهور شده است، به اواخر ساسانیان می رساندند. ویتکم از دِبرا تامیسن نقل می کند که هر دو کاخ به طور جامعی در سبک ساسانی اند؛ اما از طرف دیگر با قلاع بیابانی اموی قابل مقایسهاند و ممکن است ساختهٔ امویان در ایران باشند. فن نویسنده سیس به بنای حاجی آباد در فارس اشاره می کند و با اطمینان بیشتری آن را ساسانی می داند. همچنین تأکید دارد که مسعود آذرنوش (کاوشگر محوطه) به بررسی میدانی منطقه توجه داشته و الگوهای استقرار در آن ناحیه را برای شناخت سیاق بنای مذکور آزموده است. ٔ

نویسنده در بخش پایانیِ مقاله، دربارهٔ مطالعات زمینهای یا سیاقی آثار بحث می کند. وی اولین مسئله را تعیین معیار باستان شناختی برای شناخت هویت دورهٔ متقدم اسلامی می داند و مثال هایی از پژوهشگران مختلف دربارهٔ تردید در ساسانی یا اسلامی بودنِ بناها بیان می کند. او سپس بر پایهٔ نمونههایی که در مقاله ذکر شد، بر در نظر گرفتنِ سیاق فضایی آثار اصرار دارد و می گوید که تصورِ ساختمان منفرد گمراه کننده است؛ زیرا این آثار بخشی از مجموعهٔ زیست گاهی است که غالباً می تواند بافت شهری در نظر گرفته شود. همچنین می افزاید که این بافت شهری در نظر گرفته شود. همچنین می افزاید که این