

# H3B6H KH3Hh

ЧТОБЫ ЖИЛ ТЫ И ПОТОМСТВО ТВОЄ (ВТОР. 30, 19)

# Протоиерей Димитрий Смирнов.

# Проповедь на Всенощном бдении под Покров Пресвятой Богородицы

Покров Пресвятой Богородицы — это чисто русский праздник. Из всех Православных Церквей только у нас его так почитают и уже с глубокой древности начали возводить храмы в честь этого события, которое произошло во Влахернской церкви в Константинополе, где хранился мафорий Пресвятой Богородицы, Ее пояс.

Первого октября (по старому стилю) народ под воскресенье собрался на всенощную, вроде как мы сегодня, молиться Богу. Вошел и преподобный Андрей, Христа ради юродивый. И вот посреди ночи он возвел свои очи горе и увидел Пресвятую Богородицу, Которая стояла на воздухе, и Иоанн Креститель, и Иоанн Богослов были рядом с Нею, и множество святых ангелов, и много других святых. И над всеми молящимися Матерь Божия простирала Свой покров. Завороженный чудным видением, преподобный Андрей сказал своему ученику Епифанию: «Видишь ли ты?» — «Вижу, отче».

Больше никто Божию Матерь не удостоился видеть, потому что Господь такие видения дает только великим угодникам Божиим. Поэтому когда люди, живущие во грехах, говорят, что им являлись ангелы, они заблуждаются: это обычно не ангелы, а бесы в образе ангелов являются. Так что основная часть видений, которые бывают у людей грешных, они порядка другого, бесовского, и называются прелестью, потому что даются от дьявола, чтобы человека прельстить. чтобы он о себе возомнил, что он этого явления достоин. Сподобиться истинного духовного видения и не повредиться может только человек чистой жизни, исполненный глубочайшего смирения, который ни в коем случае не сочтет себя достойным чего-либо значительного.

Об этом видении стало известно людям, весть о нем дошла и до Руси. И хотя в Константинополе в честь этого события не было установлено праздника, но на наш народ оно произвело очень глубокое впечатление, оно умилило сердце русского человека, и Покров вскоре стал у нас великим праздником, как Усекновение главы Иоанна Предтечи и Обрезание Господне. Князья уже с древних времен строили Покровские храмы в память о том, что Пресвятая Богородица над всеми, кто Ей молится, простирает Свой покров. Благоверный князь Андрей Боголюбский на Нерли построил в честь Покрова один из самых известных русских храмов, который своей красотой, изяществом, благородством затмевает многие храмы. Он очень древний, одиннадцатого века, и существует до сих пор.

Предание говорит, что преподобный Андрей, Христа ради юродивый, по происхождению славянин. Неизвестно, русский он был или нет, но, во всяком случае, родом из славян, может быть, и из русских племен, так что он нам особенно близок, и память его празднуется на следующий день после Покрова Пресвятой Богородицы.

Из истории мы знаем, что наш народ часто прогневлял Бога и Господь посылал ему скорби для вразумления. Самое страшное – это было нашествие монголов, татаромонгольское иго, которое длилось не одну сотню лет. В то время между удельными княжествами постоянно происходили безобразные драки, братоубийственные войны, междоусобицы и постоянно лилась кровь. Все, что стяжала святая Киевская Русь, разорялось, князья друг друга грабили; из храмов забирали и честные мощи, и иконы и везли к себе, а людей убивали. Господь долго терпел и наконец попустил орде кочевников напасть на Русь, и целые века она была в пленении. Забирали в плен лучших людей, самых красивых девиц, отбирали деньги, всячески русских унижали, долго-долго, до тех пор, пока они в разум не пришли, пока не опомнились и стали собираться вокруг Церкви, стали единым государством, объединились вокруг Москвы и смогли прогнать злодеев.

Нашествие Наполеона тоже было не случайно, а попущено Богом за грехи, за то, что многие наши соотечественники отступили от Бога, поверили всяким западным учениям. Люди просвещенные, особенно дворяне, очень увлекались французскими философами, французской революцией, и вот эта французская революция выпустила на нашу страну исчадие ада — Наполеона. Двенадцать народов напали на Россию и много горя принесли, море крови, слезы, пожары; сердце России — Москва — была сожжена. И опять бедствие на некоторое время сплотило, объединило всех. Уже во время войны дворяне вспомнили, что мужики, оказывается, им братья, а не какие-то их рабы; что у них тоже есть и чувства, и сердце; что у них общая земля. Люди вспомнили о Боге и смогли очень быстро прийти к победе.

Но всегда так бывает, что человек добра как-то не понимает, не чувствует. И опять постепенно зло проникло в среду русского народа, от Церкви начали отходить не только дворяне, но это пошло и дальше, ниже, целые слои общества стали от Бога отрекаться. Тогда Господь попустил как генеральную

Дмитрий Николаевич СМИРНОВ родился в Москве 7 марта 1951 года. Закончил художественнографический факультет пединститута. В августе 1978 года поступил в Московскую духовную семинарию в Сергиевом Посаде, которую закончил экстерном за два года тода поступил в Московскую духовную семинарию в Сергиевом Посаде, которую закончил экстерном за два года терном за два года терном за два года

семинарию в Сергиевом Посаде, когорую закончил экстерном за два года, и через год поступил в Академию, которую закончил также экстерном за полтора года.

репетицию революцию в 1905 году, чтобы люди немножко поняли, к чему это все может привести: к братоубийственной стрельбе, к убийству людей в городах и весях без всякого нашествия извне. Но народ не опомнился. Чуть ранее Господь попустил войну с Японией становитьс спускать. Попущен началась с окружали

— маленьким островным государством, в котором живет совершенно нехристианский народ. И вот этот народ, крошечный по сравнению с могучей Россией, вышел победителем, русские потерпели безобразное поражение, и пришлось заключить позорный мир.

Но основная масса народа опять никак не вразумилась, не послушала своих пастырей. А тогда пастыри были прекрасные, отец Иоанн Кронштадтский был известен всей России. И Господь попустил еще одну войну — мировую, чтобы все объединились вокруг Церкви и этим прекратили бессмысленную бойню. Люди уже стали гибнуть десятками, сотнями тысяч, но так и не покаялись. И тогда разразилась катастрофа, плоды которой мы пожинаем до сих пор. Был уничтожен цвет нации, уничтожено все, что накопила империя за долгие годы. Теперь-то мы просто вычерпываем остатки недр той земли, которую Бог нам дал, живем за счет того, что Господь вырастил: за счет леса, нефти. А если бы не было их, и если бы нас не кормили другие страны, огромным потоком не лилось бы зерно, то у нас нечего было бы даже и есть, и мы просто бы умерли с голоду. Вот к чему пришли. И это все следствие наших грехов.

Но и на протяжении последнего, катастрофического периода жизни нашего государства Господь тоже нас вразумлял. Какое было попущено нашествие Германии, страшное дело. И опять на некоторое время народ как-то объединился вокруг своей Церкви, стали больше Богу молиться, стали храмы открывать, а потом снова все пошло по старому. К шестидесятому году началось такое пьянство, которого не видали еще никогда на Руси, а уж к восьмидесятому стали пить в двадцать раз больше, чем в тринадцатом году. И конечно, все пришло в страшное разорение, потому что на этот путь



Руководитель Синодального отдела по связям Московской Патриархии с Вооруженными силами и правоохранительными органами, проректор Православного Свято-Тихоновского богословского института, декан факультета православной культуры Академии ракетных войск стратегического назначения.

становиться — это значит все пропивать, все спускать. Вот так мы и доматываем то, что еще осталось в России.

Попущенная Богом страшная катастрофа началась с отречения императора, которого окружали трусы, предатели и изменники и склоняли к тому, что для спасения России ему надо отречься от престола. А государь был очень смиренный, кроткий, богобоязненный. Если бы на его месте оказался его отец Александр III, он бы просто их вышвырнул за шкирку, но Николай Александрович был не такой, у него был характер не Петра I, и он склонился на уговоры: раз просят лучшие представители России, как они себя называли, то для спасения России уж пожертвую собой, пожертвую и троном: хотите - пожалуйста. То есть он повел себя так, как подобает христианину; поступил так, как поступали все святые, как поступил преподобный Сергий. Когда возроптали братья на то, что у него строгий устав, Сергий взял и тихо ушел из того монастыря, который сам создал.

И вот в день отречения императора явилась чудотворная икона «Державная», на которой Матерь Божия изображена как императрица, с жезлом и державою — символами царской власти. То есть этим самым Пресвятая Богородица дала понять всем русским людям, которые еще веровали в Бога, что отныне Она Сама есть Заступница наша и кто будет к Ней взывать, кто будет Ей молиться, кто будет к Ней обращаться за помощью, того Она будет и спасать, и защищать.

И вот сейчас мы все больше и больше видим, что люди стараются к Богу обращаться: многие стали креститься, даже взрослые, восполняя то, что они когда-то не сделали; многие вразумляются, начинают интересоваться духовной жизнью. И Господь дал нам ослабу. Мы этого совсем не заслужили, мы за это не боролись, никаких писем не писали, не бастовали, даже особенно и не просил никто. Но, тем не менее, мы видим, что происходят чудеса: начали открываться монастыри, церкви, новые семинарии духовные.

Продолжение на стр.2

№ 10 (57) октябрь 2010 г. избери жизнь

# Протоиерей **ДИМИТРИЙ** СМИРНОВ

# Проповедь на Всенощном бдении под Покров Пресвятой Богородицы

И за последние дни два удивительных чуда произошли. Первое — это канонизация Патриарха Тихона, который был на патриаршем престоле всего несколько лет, и из них огромную часть времени - в тюрьме и под домашним арестом. Он застал самое жуткое время и пытался всячески оградить свою паству от зла: призывал своими посланиями хранить веру; всех, кто посягал на Церковь, предавал анафеме, никого не боялся.

Поэтому его и травили, и пытались убить два раза, и наконец на третий раз все-таки отравили хитрым образом. И вот теперь Патриарха, которого все последние десятилетия обливали такой грязью, что, если любую статью взять по истории этого периода, ну все какие есть слова нехорошие, все по его адресу были сказаны, – теперь его причислили к лику святых. Был только один человек, которого еще больше обливали грязью, — это наш император. Но, несмотря на всю эту вылитую грязь, тем не менее, их имена сияют, и Святейший Патриарх Тихон теперь прославлен как святой. Это не значит, что в прошлом году он не был святым. Он был святым еще до того, как взошел на патриарший престол. Но одно дело — человек прославлен у Бога, а другое дело — прославлен еще и на земле. Теперь каждый из нас может к нему с молитвой обращаться, просить его помощи. Это чудо из чудес Бог совершил Сам, Своей властью, хотя и через людей.

И второе чудо: сегодня прошло первое богослужение в Успенском соборе в Кремле. Там не служили с восемнадцатого года, и вот теперь была служба, пока еще очень осторожненько, пока еще только панихида и молебен, но уже престол стоит, покрытый специальным облачением, Евангелие на нем лежит, два креста, дарохранительница. Митрополит совершил молебен, вокруг все епископы Православной Церкви собрались. Много, конечно, еще шероховатостей, народ туда пока не пускают, то-се, но уже гора сдвигается. Конечно, не по нашим заслугам, все это Господь нам дарует как Свою милость, за молитвы Пресвятой Богородицы. И душу нашу переполняет радость, и восторг, и благодарность за то, что люди, от которых зависит это разрешение, склоняют свое сердце на милость. Вот как в молитвах Василия Великого, которые произносятся на Божественной литургии, есть такие слова о властях: «Внуши им благое о Церкви Твоей». И носители теперешней власти как бы услышали молитвы Церкви и склоняются к этому благу.

И мы должны свои молитвы усилить, потому что, когда человеку тяжело, когда он сидит в тюрьме, или ему оторвало ногу, или у него болит желудок, или умер любимый сын, тогда у него молитва глубокая, сильная, со слезами. А сейчас мы живем в пору доброго отношения к Церкви, пусть еще не во всей полноте, нам хочется все больше и больше, но все-таки то, что происходит сегодня, еще три года тому назад было невозможно даже представить. И вот, пожалуйста, чудеса совершаются на глазах. Ведь это огромное чудо: в самом сердце не только Москвы, а всей России вдруг совершается молебен, и все собрались, и все молятся. А так как Москва — это же пример для всех, то начальство где-то на местах, в каком-нибудь Омске или в Хабаровске, услышит, что в Москве служба — и надо, мол, и нам. Так вот оно все и пойдет.

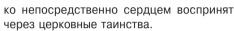
Но мы можем с вами, братья и сестры, оказаться недостойными этого дара, вот в чем дело. Потому что когда человеку хорошо, когда ему спокойно, когда его никто не жмет, не обижает, он как-то расслабляется, перестает Богу молиться, и постепенно огонек угасает. А раз угасает, то Господь это долго терпеть не будет.

Вот Россия была вся покрыта храмами, а все храмы - покрыты золотом. И было триста пятьдесят тысяч священников, и полмиллиона монахов, и тысяча сто монастырей - мы даже не можем представить такую цифру. Пятьдесят тысяч храмов, пятьдесят семинарий. Это же сколько там было профессоров! А сколько, значит, книг! Сколько библиотек! А в каждом храме сколько икон! А сколько облачений! И ведь все Господь отнял, буквально в течение нескольких лет это как пшик кончилось, потому что это все было дутое. В Болгарии, которая, так сказать, со спичечный коробок, сейчас сто пятьдесят монастырей, а у нас — только двадцать.

Ведь Богу-то не нужны ни золото, ни мрамор, ни обилие свечей, ни богослужения торжественные. Нет, Богу нужно только одно, Он так и говорит: сыне, дай Мне твое сердце. Господь хочет, чтобы сердце человека принадлежало Ему. Поэтому мы должны в своем сердце никогда от Бога не отрекаться, а быть Ему верными во всем, в каждой малейшей заповеди. И если мы будем вот так проводить свою жизнь христианскую, тогда и внешняя наша жизнь тоже процветет; а если будем только храмы строить, да украшать, да только все внешнее творить, а внутри себя будем вести совсем не христианскую жизнь, то Господь опять, в который раз все отнимет. И это окажется уже раз последний, потому что по пророчеству духовных людей известно, что да, будет и служба в Успенском соборе, и Россия еще воспрянет, еще храмы начнут открываться, и начнут много людей к вере приходить. Вот мы живем в начале этого рассвета, а потом настанет конец, потому что это будет уже последний всплеск. Это мы совершенно отчетливо видим, понимаем и чувствуем.

И насколько это окажется глубоко, насколько будет широко время этого благодатного периода, который мы не знаем, сколько продлится — может быть, сто лет, может быть, двести, может быть, тысячу, может быть, пять лет, - этого мы совершенно не знаем, это все сокрыто у Бога. И как, может быть, ни странно звучит, но зависит это только от нас с вами и больше ни от кого, потому что Господь сказал про Своих учеников: «Вы — соль земли». Поэтому пока мы с вами являемся этой солью, пока мы солены, мы осаливаем весь этот мир и предохраняем его от гниения. А если наше благочестие дутое, если наше христианство пустое, если в церкви-то мы благочестивы, а в душе у нас мрак и грязь, если в домах своих мы не можем даже мир сохранить, не можем семьи свои напитать благочестием, то тогда это возрождение никакого смысла не имеет. Поэтому мы, братья и сестры, должны с вами трудиться духовно еще более усиленно, еще больше стараться молиться, никак не расслабляться. Пусть наша радость по поводу того, что наступает сейчас для Церкви мир и благоденствие, не кружит нам голову, а оставляет нас трезвыми, в сознании нашего недостоинства таких милостей Божиих, и подвигает нас на труд духовный для того, чтобы эти благие дни продлить.

Сказано: не стоит село без праведника. Если хотя бы один человек в нем Богу угождает, это село будет стоять ради него. Почему мир еще до сих пор не погиб? Вы думаете, Господу Богу приятно смотреть на всю эту порнографию, на всю эту банду, на все это пьянство? Думаете, приятно Богу смотреть, как люди перед телевизором Кашпировского слушают, сатане кланяются? Бог для чего кровь проливал, чтобы люди порчу на себя наводили, сами лезли в пасть к дьяволу? Нет. Но Господь терпит. Почему терпит, почему не прихлопнет всю эту бесовщину, весь этот блуд, пьянство, воровство, матерщину, весь духовный развал по всему миру? Только ради тех людей, которые пока еще стремятся к истине. А стремящихся к истине можно встретить только в храме, больше нигде. Потому что истину в книгах не найдешь, ее можно толь-

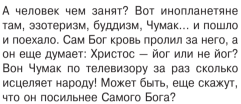


Поэтому как мы с вами ни грешны, но мы все являемся избранниками Божиими. Он нас избрал для того, чтобы от нас спасение пошло дальше. Хотя мы и немощные, и многого не понимаем, и грешим постоянно, но, тем не менее, мы все-таки веруем, мы все-таки каемся, мы все-таки надеемся на прощение. И надо нам стараться быть потверже, помужественнее, быть более верными Богу; стараться изо всех сил показать образ благочестия, чтобы Господь, хотя бы глядя только на нас, радовался. А то ведь, когда Он ходил по земле, Он говорил: Мне негде приклонить главу, — хотя Он и пришел к Своему народу, который ждал Его не одну тысячу лет. А теперь единственный большой православный народ остался только здесь, на Руси, больше нигде нет.

И вот Господь на одного смотрит, хочет у него в сердце главу приклонить — а он водку пьет; другой к чужой жене пошел, третий кого-то сейчас грабит, а ведь тоже крещеный, мать когда-то его крестила, бабушка, может, в церковь водила. Тогда Господь опускает взгляд на храм Божий. Много храмов на Руси за последние два года открылось — три тысячи. И смотрит Господь: а что в храмах? А в храмах и алчность, и свары; одни к одной партии принадлежат, другие — к другой; друг на друга письма пишут, злятся, всех осуждают, всякие споры, драки — не хватает у людей любви. Иногда приедешь в какую-нибудь деревню: в храм-то ходят человек пятнадцать, но и там мира нет. Даже диву даешься: бывает, люди на одном клиросе поют, служат одному Богу, и все равно и зависть, и обиды, и нет смирения, и постоянные друг против друга козни. Господь сказал: когда приду на землю второй раз, найду ли веру на земле? И мы должны эту веру в сердце иметь, чтобы Он нас нашел, чтобы Он нас собрал, чтобы Он нас спас. Вот к этому мы все призваны.

За молитвы Пресвятой Богородицы о нас, грешных, сейчас наступает для Церкви мир. Но это мир только от внешних обстоятельств. Это не значит, что дьявол уснул, вышел на пенсию или уехал к себе на дачу отдыхать. Нет, все остается по-прежнему, борьба идет, только она меняет свои формы. Дьявол старается человека прикупить, обмануть, соблазнить. Сколько обманутых православных у телевизоров смотрят этих врагов рода человеческого, этих чумаков! Сколько смакуют: вот тарелки прилетели, на них какие-то инопланетяне. Родненькие, это же бесы, а не инопланетяне! Нигле, ни на одной планете жизни нет и быть не может. Ну представим: если есть две планеты — что же, значит, Христос и туда, что ли, пришел? И там тоже кровь пролил? И там тоже из гуманоидов Церковь создал? Это же бред, неужели не понятно?

Земля наша есть центр всей вселенной, но центр не математический, потому что вселенная из одной точки летит в разные стороны, а центр духовный – здесь пролита кровь Сына Божия. И пришел Он на эту маленькую планету, чтобы человека спасти.



Все упирается в то, кому человек верует и чему. Как Господь сказал: «Кто от истины, тот слушает слова Божии». А если человек соблазняется на то, что предлагает ему сатана, то он уже не от истины и, если даже и в церковь ходит, он все равно пропащий, потому что вот антихрист пришел, а он к нему в лапы, прямо сам, добровольно. Ему же никто к затылку ружье не ставит, как раньше, лет пятьдесят назад: приставят к затылку дуло и спрашивают: «Ну, как, голубчик, есть Бог?» - «Есть». Пух, и все, очень просто. А здесь никто не заставляет, сам человек идет, как кролик в пасть удава. Сам, сам смотрит блудные фильмы, сам читает всякую порнографию, сам детям выписывает газеты, которые обучают жизни сексуальной с пятилетнего возраста. Почему? Потому что уже зараза, уже тлен внутри. Если б был человек от истины, он бы это все отверг с гневом, а слушал бы только слово Божие. А ему слово Божие говоришь — он начинает сомневаться, не верит. оно не ложится ему на душу, потому что отецто его уже не Бог, а отец его стал дьявол. Он внутренне уже давно от Бога отрекся, поэтому и слово Божие в него не проникает.

Но в нас-то слово Божие проникло. Это же тоже чудо из чудес! Разве нас так воспитывали? Некоторые говорят: меня воспитали так, что я в Бога не верил. Но с нами вот это чудо произошло, Господь нам даровал веру. И надо ее возгревать, надо заповеди Божии исполнять, надо себя на молитву понуждать, надо в храм все время ходить, стремиться к святому причастию, стараться все время изучать слово Божие, исправлять всю свою жизнь для того, чтобы Господь в нашем сердце поселился, чтобы мы вот это избранничество свое не потеряли.

А глядя на нас, может быть, и еще ктото захочет такой жизни: и деточки наши, и внуки, и соседи: может быть, не все, но кое-кто. Ведь Бог есть огонь. Если этот огонь разгорится в нашем с вами сердце, он пойдет и дальше. Но если он в нашем сердце потухнет, тогда и мир весь потухнет, он уже не сможет существовать. Понимаете, поэтому это зависит от нас с вами, от всех православных христиан, которых на самом деле очень мало. Крещеные-то все, еще немного времени пройдет - и венчаться будут все. Но это еще ничего не значит, потому что для Бога важно, принадлежит ли наше сердце Ему.

Поэтому надо нам стараться этому учиться. Учиться тому, чтобы самих себя, и друг друга, и всю нашу жизнь отдать Христу Богу. И тогда покров Пресвятой Богородицы всегда будет над нами. А с Матерью Божией ничего не страшно: ни голод, ни тягота, ни болезни, ни войны и никакие страдания. Аминь.

Крестовоздвиженский храм, 13 октября 1989 года, вечер



# 3

# **ДЛЯ ТЕХ, КТО ЕЩЕ НИЧЕГО НЕ ПОНЯЛ**

Почитаем ли мы новомучеников?

10 лет назад на Архиерейском соборе Русской Православной Церкви были прославлены новомученики и исповедники российские. Сложилось ли сегодня к народе их почитание, помним ли мы об их подвиге, и что нужно сделать для укрепления памяти о них — об этом спрашивает портал «Православие и мир».

Протоиерей Кирилл Каледа, внук священномученика Владимира Амбарцумова, настоятель храма Новомучеников и исповедников Российских в Бутове.

Почитание новомучеников в нашей современной церковной жизни несомненно, есть: достаточно только посмотреть, сколько сейчас воздвигается храмов в честь новомучеников. Но настоящее народное почитание только складывается, и чтоб оно укреплялось, важно чаще посещать богослужения и самим чаще молиться святым новомученикам Российским.

### Протоиерей Александр Авдюгин, настоятель Свято-Духова храма в селе Ребриково Луганской области, главный редактор портала svetilen.ru

Думаю, что почитание новомучеников пока не сложилось, за исключением нескольких подвижников, святого Алексия Мечева, например. Почитание царской семьи часто в гротескные формы переходит по причине неоднозначности понимания их жития.

Тут много причин. Главная, как мне лично представляется, не надо было оптом (простите за слово) всех канонизировать.

Венцы им Бог и без нашей канонизации дал, а вот, что бы мы осознали их святость нужно время и реальное понимание, что они молитвенно участвуют в нашей жизни.

Да и исторические материалы наспех сверстаны, похожи друг на друга, а ведь каждый был особенный, и у него своя тропинка к Богу до мученичества была.

### Священник Михаил Прокопенко, сотрудник Отдела внешних церковный связей, клирик храма Святой Троицы в Хорошево.

Как на всякий вопрос, заданный в общем, на этот вопрос можно ответить и утвердительно, и... не совсем утвердительно.

Несомненно, святых новомучеников и исповедников в нашем народе почитают. Их имена возглашаются с особым усердием диаконом на «Спаси, Боже...», при этом все присутствующие в храме истово крестятся и кланяются. Почти в любой церкви можно встретить икону Собора новомучеников или иконописные изображения наиболее почитаемых из них. Многие заказывают молебны новомученикам и исповедникам нашей Церкви, по крайней мере, я сужу по нашему довольно многолюдному приходу.

Думаю, в каком-то смысле самое важное свидетельство реальности почитания памяти святых новомучеников заключается в том, что именами действительно почитаемых святых люди, особенно живущие активной церковной жизнью, охотно называют своих чад. Среди подходящих и приносимых к Чаше детей до 10 лет многие носят имена Николай. Тихон. Алексий; очень многие девочки носят имя Елизавета, Александра или имена великих княжон. И в нашей семье есть Елизавета образ святой преподобномученицы обладает удивительной притягательной силой; наверное, даже в те поистине героические и одновременно трагические годы немного было у нас людей, обладающих такой внутренней цельностью и преданностью Божией правде, как святая Елизавета Феодоровна.

Иными словами, в нашей Церкви любят и почитают святых новомучеников и исповедни-

ков. Это очевидный факт.

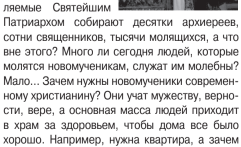
С другой стороны, это почитание еще продолжает складываться. Думаю, многие заметили одну особенность почитания святых новомучеников и исповедников: наиболее ревностно почитаются те из них, кого хорошо знают, не в последнюю очередь благодаря наличию

зримых и осязаемых свидетельств об их жизни, подвиге и кончине. В Москве, например, православные очень любят и почитают святителя Тихона, потому что его мощи почивают в Донском монастыре; почитают и преподобномученицу Елизавету – всем хорошо известно место ее трудов на Большой Ордынке. Совершаемые несколько раз в году торжественные богослужения на месте массовых убийств в Бутове собирают тысячи людей, а Бутовская голгофа давно стала местом паломничества. Почитают также священноисповедника Илариона Верейского - в Москве есть его мощи и, кроме того, довольно популярны его богословские труды... Думается, что и почитание менее известных новомучеников будет расти, если и далее будут собираться и распространяться известия об их жизни, деяниях и кончине, если будут издаваться их труды, если будут обустраиваться, где это возможно, музеи и памятные места, связанные с именами пострадавших за Христа в годы безбожных гонений. Это наш долг перед ними.

Человеческая память — а религиозное почитание святых в значительной степени есть именно память — всегда нуждается в видимых знаках, видимых и доступных «якорях» и ориентирах; она нуждается в преумножении и бережном хранении, в том числе в хранении от попыток какой бы то ни было политизации. Тогда эта память будет подлинно общенародной святыней. Чем больше будет таких «якорей», тем более будет укореняться в нашем народе почитание святых наших сродников, почти современных нам, засвидетельствовавших свою верность Христу перенесением страданий и пролитием крови даже до смерти.

### Марина Андреевна Журинская, главный редактор журнала «Альфа и Омега».

К сожалению, можно сказать, почитание новомучеников пока не сложилось. Ежегодные службы в Бутове, возглавняемые Святейшим



А между тем цель христианина — это пребывание со Христом, ответ любовью на Его любовь. И желать для себя нужно прежде всего приближения к Богу. Тогда почитание новомучеников станет на свое место, потому что мало кто в истории христианства приблизился к Нему так, как они.

небесный венец? В повседневной жизни мы

об этом не задумываемся.





# председатель редакционного совета портала «Православие и мир», настоятель храма Всемилостивого Спаса в г. Москве.

Подвиг новомучеников сегодня недостаточно известен и недостаточно воспринят сознанием большого числа наших соотечественников: тех, кто ходит в храмы и тех, кто не ходит. Недавно я причащал внучку священноисповедника, и она рассказала, что ее родители в Церковь не ходили: давление на детей исповедников было особенно тяжелым, и многие отходили от храма. Я знаю несколько таких случаев.

Для того чтобы больше людей об этом подвиге узнали, сделано очень много, но этого недостаточно для того, чтобы широкое сознание во всей глубине восприняло подвиг новомучеников. Необходима большая историческая работа, которая бы подробно описала ту эпоху. Недавно я прочитал «Подстрочник» Лилианны Лунгиной не раз я останавливался, чтобы сделать пометки и выписки. Вот таких книг не хватает, в таких произведениях воссоздается эпоха. Покойный Н.Е.Емельянов каждый день фиксировал, кто из новых мучеников пострадал в данный день. Нужны хорошие книги и серьезные исследования, благодаря которым люди смогут познакомиться с эпохой и жизнеописаниями новомучеников и исповедников Российских.

# Елена Викторовна Тростникова, автор и составитель популярных книг о вере и Церкви для детей и взрослых: «Апостол и Евангелист Иоанн Богослов», «Молитвы для самых маленьких», «Книга пророка Ионы» и других.

Все — или почти все — горькие упреки в том, что мы мало почитаем новомучеников, конечно же, справедливы.

И все-таки, все-таки... не могу я сказать, что у нас «не сложилось почитание новомучеников». Наверное, потому, что признание «сложилось - не сложилось» требует какого-то обобщенного, мощного масштаба или хотя бы понимания, в каких формах оно должно «правильно» сложиться. А мерить я могу только меркою собственной, ближнего и чуть более дальнего окружения, прежде всего — своего прихода, где в проповедях наш отец настоятель часто обличает нас всех в том, что мы мало новомучеников чтим. Но, пока позволяло здоровье настоятеля, у нас в Троицком-Голенищеве было две «ночи мучеников» в году — настоящих всенощных бдения, посвященных новомученикам и исповедникам Российским, которые длились до утра и завершались общим причащением. Одна ночь — в общее празднование Новомучеников и исповедников, в районе 7 февраля. другая — местное празднование, в первую среду Петрова поста... Каждая эта ночная служба незабываема, ими строилась жизнь.

Что почитания новомучеников и исповедников

очень много - пусть оно и «не сложилось» видно из того, что после массовой канонизации в 2000 году (а какое это было невообразимое, глубочайшее народное торжество, вспомнит всякий, кто был тогда в многотысячной громаде у храма Христа Спасителя или даже, как я, лишь слышал рассказы друзей и соприхожан) всё продолжается причисление к их сонму все новых и новых святых. А ведь здесь никто не входит в этот сонм формально, «для галочки», за каждым, каждым именем реальное почитание тех, кто поднимал труды собирания документов, прорывался в архивы, обивал пороги, — уже только одно это сделать можно только любовью. Сама канонизация вещь отнюдь не простая - свидетельство любви, почитания и... чуда, потому что «механически», бюрократически, без ответа самого святого на любовь и почитание она просто не могла бы произойти. И разве эта любовь и это почитание завершается актом канонизации? Ведь только начинается и ширится!

БУТОВСКИЙ

А еще за каждым именем — десяток неведомых или непрославленных имен, и этот массив Церковь своим организмом, своим соборным телом чувствует. Мне кажется, это как дыхание церковного организма, того тела, клеточкой которого я являюсь.

Вот такая я оптимистка, хотя мучениколюбие во мне — очень малое, недостаточное. Но оно есть, и в нем моя надежда. Святые - и особенно мученики, и особенно наши, родные мученики недавних лет, претерпевшие такие скорби — умеют любить нас несравненно больше, чем мы умеем любить и чтить их. И связь, живая, сильная - есть. Это благоговение к мученикам я знаю по многим и многим людям, эту помощь, таинственную и крепкую, тоже знаю. Сейчас, когда наша родина в огне, когда пришла большая народная беда — многие в сердце своем, на молитве келейной просят у этих «Иерусалима Небесного граждан» помощи. Почитание «складывается» из многого, в том числе и из внезапных воплей души к тем, чье страдание вдруг коснулось и нас...

Ну а что мало кто день изо дня читает жития

новомучеников и исповедников, мало кто регулярно поет им акафисты и читает дивные службы (я очень люблю и первую, «зарубежную», и «нашу», российскую), — так, простите, мы и Евангелие читаем мало, и... да что о нас говорить! И, конечно, великое чудо канонизации Новомучеников и Исповедников не могло нас изменить разом и существенно. Но впереди каждого из нас — собственный путь наверх, а на пути этом целое воинство друзей Божиих и наших, готовых ответить подать нам руку и ответить любовью на малое движение души. Мне кажется, что «среднестатистически» каждый воцерковленный прихожанин реально, сердечно почитает хотя бы одного-двух новомучеников — кто из «первого ряда», а кто и менее известных. Просто помнит, просто зна-

Мне кажется, что «среднестатистически» каждый воцерковленный прихожанин реально, сердечно почитает хотя бы одного-двух новомучеников — кто из «первого ряда», а кто и менее известных. Просто помнит, просто знает какие-то поразившие эпизоды из жития или страдания, порой обращается в молитве, с любовью целует икону, если она встретится... радуется, если встретится икона. А есть немало людей, у которых такое простое, может быть, личное отношение — к десяткам новомучеников и исповедников. Конечно, хотелось бы большего, но разве и это мало значит?



Иванова Анна: «Вот и наступил долгожданный день отъезда. Волнение охватывает всех. Отслужен молебен о путешествующих, и мы, с благословения Божия, отправляемся на этот раз к святыням Воронежской и Липецкой епархий».

**Попова Любовь г. Фролово:** «Прошёл ровно год после моей паломнической поездки. И вот, бросив свои домашние дела, я снова «лечу» на паломническом автобусе. За окном мелькают стройные березки, покрытые осенним нарядом, а мысли уже там, где сверкающие купола уходят в бездонную высь. Как же мне этого не хватало. Каждый раз еду, а сердце ноет и трепещет от ожидания встречи с предстоящим».

Великанова Надежда х. Ветютнев: На этот раз мы направляемся в соседнюю Воронежскую и Липецкую области, чтобы познакомиться с их святыми местами, праведниками и святителями. По дороге батюшка знакомит нас с новым диском о 400-летней истории православия на Липецкой земле. Это была очень важная информация, мы узнали много нового и интересного о святых местах этих областей».

### г. ВОРОНЕЖ. БЛАГОВЕЩЕНСКИЙ КАФЕДРАЛЬНЫЙ СОБОР

«Этот храм – не только памятник истории, но и памятник трем православным соборам, некогда украшавшим Воронеж. Его строительство – акт покаяния за грехи наших отцов и дедов, которые разрушали святыни Отечества. Воссоздание соборного храма Благовещения Пресвятой Богородицы – это возвращение в истинное русло нашей истории».

Святейший Патриарх Московский и всея Руси Алексий II

Благовещенский – так назывался первый храм, построенный в Воронеже. В 1682 году при первом епископе Воронежском святителе Митрофане. Благовещенский храм стал кафедральным собором. В 1834 году вокруг него образовался монастырь, получивший имя Митрофановского. Он, как и поражавшие своим величием и великолепием убранства Владимирский, Свято-Троицкий соборы, был безжалостно уничтожен после революции богоборческой властью.

3 февраля 1919 года большевики ворвались в собор во время богослужения и пытались опорочить святые мощи Митро-

фана, сдернув с них одеяния и подняв на штыки. Тут же был проведен акт вскрытия MOщей, по которому их признали поддельными. Митрофановский монастырь объявили оплотом контрреволюционных сил и по решению органов Советской власти закрыли. В 1922 большегоду виками был инициирован раскол Православной церк-Благовещенский собор стал обновленческим.

20 августа 1929 года, в Митрофанов

день, органы советской власти запретили все богослужения.

Во время Великой Отечественной войны собор был практически полностью уничтожен. Окончательно его снесли в 50-е годы XX века. Сейчас на его месте находится главный корпус Воронежского Государственного Университета.

7 августа 1998 года началось строительство Благовещенского кафедрального собора – в память о трех крупнейших и красивейших соборах города, безжалостно уничтоженных богоборческой властью, и в знак покаяния воронежцев в безбожии и святотатстве.

Попова Любовь г. Фролово: Кафедральный собор г. Воронежа - красотища. Заходишь внутрь, и чувствуется, что атмосфера совершенно иная: нет суеты, всё нинно, никакой спешки. Пишем записочки, прикладываемся к мощам святых, молитвенно просим за наших близких, родных и любимых, живых и усопших. Только здесь понимаешь, что жизнь не имеет конца голько там, где есть Любовь, где есть место Богу в нашем сердце. Поминаешь не только любимых, но и недругов, тех, к которым в обыденной жизни чувствуешь неприязнь, а здесь всё исчезает само собой. И вот очередная свеча за них «помоги им Господи и помилуй...».

Архитектурный проект выполнен В.П. Шевелевымвтрадицияхрусско-византийского зодчества.

Иконостас имеет всего три ряда в высоту, он выглядит впечатляюще и величественно. В местном ряду иконостаса - святые, наиболее почитаемые в Воронежской епархии. Царские врата представляют собой глубокий полукруглый портал, украшенный сплошной резьбой и крупными пластинами памирского лазурита.

Кроме живописных икон, собор украшен монументальным запрестольным мозаичным образом; он являет собой авторскую копию мозаик константинопольской Софии: Спаситель на престоле с предстоящими Богородицей и святым Пророком Иоанном Предтечей.

В 2003 году на территории Благовещенского собора состоялось открытие памятника святителю Митрофану, первому епископу Воронежскому (автор - скульптор И.П. Дикунов). Высота памятника - 8,5 метра, вес - 8 тонн. Скульптура отлита из бронзы, её окружают четыре ангела.

Великанова Надежда х. Ветютнев: «В Воронеже я впервые. Удивляюсь красоте проспектов, цветочных клумб, газонов. Областной центр производит впечатление очень чистого и красивого города, с хорошими дорогами. Наша первая остановка у Покровского кафедрального собора. Собор поражает своей величественностью. В его стенах находятся святые мощи многих праведников Воронежской земли, а с 1989 года - честные мощи святителя Митрофана Воронежского. С благоговейным трепетом припадаем мы к святым мощам, просим помощи в своих скорбях и нуждах. Приложившись к иконам, покидаем это святое место, а в душе ещё долго звучит величальная молитва великому молитвеннику земли воронежской».

Высота самого храма составляет 85 метров, а до его высшей точки — 97 метров. Он является третьим по величине в России православным храмом и одним из самых высоких православных храмов мира.

Мощи воронежского первопрестольника святителя Митрофана помещены в раку, изготовленную из малахита уральскими мастерами.

В Благовещенском соборе также пребывают часть мощей святителя Тихона, епископа Воронежского, Задонского, всея России чудотворца, и мощи священномученика Петра (Зверева), архиепископа Воронежского, являя всем помощь и заступление.

Величественный Благовещенский собор Воронежской и Борисоглебской епархии - не только место молитвы и украшение центра Черноземья, но и символ народного покаяния и духовного единства и возрождения.

## г. ЗАДОНСК. РОЖДЕСТВО-БОГОРОДИЦКИЙ МУЖСКОЙ **МОНАСТЫРЬ**

«Народ при жизни оценил его дух и назвал святым. Этот самый народ ждал слова Тихона и слушался этого слова более чем всяких иных словес владык пышных».

Основан двумя старцами-схимонахами Кириллом и Герасимом, выходцами из московского Сретенского монастыря, принёсшими около 1610 года копию Владимирской иконы Богоматери, впоследствии прославившуюся как чудотворная. В монастыре находятся мощи святого Тихона Задонского, на поклонение которым стекаются со всех концов России.

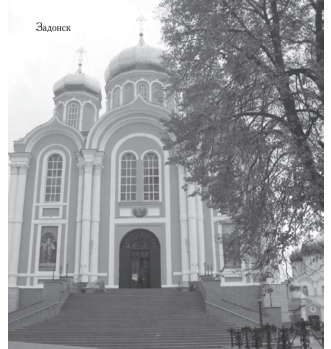
Великанова Надежда х. Ветютнев: «Далее наш путь лежит в город Задонск Липецкой области, к святым мощам святителя Тихона Задонского. Быстро расположившись в монастырской гостинице, отправпяемся к святому источнику. Несмотря на довольно прохладную погоду, паломники с молитвою погружаются в холодную воду источника. Обновлённые, испытав на себе чудодейственную силу святого источника, отправляемся на вечернюю службу во Владимирский собор монастыря. Величие и размеры храма поражают, душа вдруг замирает, и начинаешь ощущать, что находишься в необыкновенном, святом месте, где бесконечные тревожные мысли и суета куда-то уходят, а церковные песнопения, лики святых и мерцание свечей наполняют душу радостью и утешением».

В 1845—1853 годах по проекту архитектора К. А. Тона (автор храма Христа-Спасителя в Москве) был построен новый величественный пятиглавый собор в честь Владимирской иконы Божией Матери. При постройке этого храма и разборке старого в 1846 году были обретены нетленные мощи святителя Тихона. 13 августа 1861 года состоялось его прославление. У мощей святителя совершилось множество благодатных исцелений.

К началу XX века Задонский монастырь представлял собой целый городок, состоящий из 6 храмов, колокольни, странноприимного дома, больницы, аптеки, двух кирпичных заводов, одного свечного, церковноприходской школы. Братия монастыря насчитывала около 300 человек. Исцеления и чудеса, обильно источаемые от чудотворного образа Божьей Матери и от мощей святителя Тихона, привлекали тысячи паломников. Первоклассный Задонский монастырь занимал 7-е место в России.

Преснова Лидия г. Фролово: «Паломническая поездка - это всегда радость. Её задолго ждёшь, готовишься, живёшь предвкушением того чудного чувства благодати, которое обязательно получишь для своей истерзанной современной жизнью

Из каждой такой поездки возвращаешься с новым для себя убеждением, что душа человеческая без веры мертва, и из этой поездки я для себя как-то по особенному поняла, как нужна и спасительна Православная вера и как бережно её нужно хра-



В революционное время Задонский монастырь пострадал одним из первых. 20 января 1919 года специальная комиссия положила начало разграблению, разрушению и закрытию монастыря. На его территории разместились различные производственные службы города.

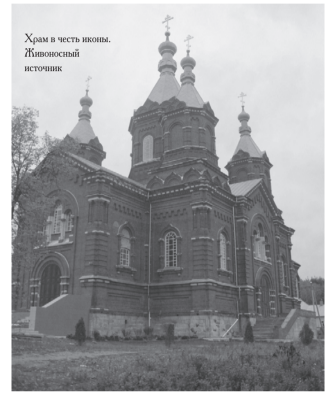
Но вот, милостью Божией, в 1990 году Владимирский собор и часть построек были переданы в ведение Русской Православной Церкви. В день памяти Святителя Тихона Воронежского, Задонского чудотворца - 26 августа 1990 года - в нем состоялось первое архиерейское богослужение.

Мощи святителя Тихона и еще 11 подвижников Задонского Богородицкого монастыря находятся во Владимирском соборе обители.

# БОГОРОДИЦЕ-ТИХОНОВСКИЙ ТЮНИНСКИЙ МОНАСТЫРЬ

Места уединенного пребывания Тихона Задонского стали духовной канвой последующего освоения и обживания местности, а вместе с этим распространения благих дел, что неустанно творил сам святитель.

Ранее других освоенным стало Тюнино-местность, получившая название по имени помещика, владельца земли, расположенная в двух километрах от Богородицкого монастыря. Во второй половине XVII века здесь были непроходимые леса. Сюда, в поисках уединения, приходил святитель Тихон. Здесь он расчистил и устроил из родника колодец. Место настолько нравилось ему, что сам он назвал его «святым»: «оно утешает дух мой радостью, точно рай земной».



Горбунова Ольга г. Фролово: «В паломнической поездке я была первый раз в своей жизни и теперь понимаю тех людей, которые во чтобы то ни стало стремятся в эти поездки снова и снова.

Собираясь в поездку, я знала, что будут святые источники, но купаться не собиралась, т.к. панически боюсь холодной воды. Но когда на источнике святителя Тихона Задонского я увидела счастливые лица выходящих из купели людей, то захотела испытать то же самое. Всё, что происходило со мной после погружения в купель с ледяной водой, трудно описать, но чувство радости, победы над собой, благодати и тепла переполняли меня...».

В начале XIX века по предложению ушедшего на покой Воронежского епископа Антония I и на средства помещика Алексея Федоровича Викулина, выкупившего землю, здесь был построен просторный каменный храм, названный во имя иконы Божией Матери Живоносный источник, освященный в 1814 году.

21 октября 1867 года здесь был утверждён нештатный общежительный Богородицетихоновский Тюнинский монастырь. Тогда 35 сестер приняли монашеский постриг, а всего сестер в обители было около 100.

В 1919 году были экспроприированы земля, скот и все церковное имущество. В 1920 году в монастыре все еще оставались 46 монахинь и 81 послушница.

Вооруженный отряд, обстрелявший монастырь в 1922 году, завершил его разграбление. С 1920 по 1922 год в монастырских зданиях помещалась детская колония, с октября переехавшая в «Скит». К 1932 году были живы несколько монахинь, хотя обитель с 1920 года была формально упразднена. Вознесенский собор оставался приходским для местных жителей, где совершал службу священник Гордей Иванович Аргунов.

Решением «тройки» 13 мая 1930 года священник Гордей Аргунов и игуменья Мелитина были расстреляны в Елецкой окружной тюрьме. Остальные 13 участников так называемой антисоветской «группы» были осуждены на различные сроки лишения свободы. Несколько оставшихся на свободе сестер вместе с приютившими их

семьями также подверглись репрессиям.

Бывший монастырь был занят колхозом, позже МТС, совхозом, а затем ТОО «Задонское». В 1990-е годы монастырь являл собой полигон собранной в ужасающем количестве непригодной сельскохозяйственной техники. Опрокинутые кузова, роторы, ковши, ржавеющие в этом некогда красивейшем архитектурном ансамбле, как бы напоминали о пронесшейся катастрофе.

С осени 1994 года попечительство за восстановление разрушенной обители принял на себя наместник Богородицкого монастыря епископ Задонский Никон и насельники Богородицкого монастыря. Началась расчистка территорий, церквей, возводились кровли, обновлялись фасады уцелевших сооружений.

Возрождается жизнь в монастыре. В нем уже 17 насель-

ниц, возглавляемых с 2002 года бывшей монахиней Свято-Тихоновского Спасо-Преображенского монастыря Арсенией (Семеновой).

## СВЯТО-ТИХОНОВСКИЙ ПРЕОБ-РАЖЕНСКИЙ ЖЕНСКИЙ МОНА-СТЫРЬ

К северу от Тюнина начинаются густые сосновые леса, и в них еще одна тихоновская святыня на задонской земле - скит Святителя. Те, кто был здесь одиннадцать лет назад и видел драматическую картину разрушенного монастыря, испытывают настоящее потрясение от новой встречи с возрожденным «градом небесным».



Великанова Надежда х. Ветютнев: «Следующей нашей остановкой в Задонске был Свято-Тихоновский Преображенский женский монастырь. Территория монастыря украшена с особой любовью цветочными горками и арками, клумбами с декоративным кустарником и цветами».

Панорама обустроенного Свято-Тихоновского Преображенского женского монастыря напоминает историческую гравюру. Величественный монастырь, обнесенный выбеленными стенами, встречает посетителей благородной четырехъярусной колокольней с вратами в нижнем ярусе и шатровыми башнями. За ней вырисовывается мощный силуэт

пятиглавого Троицкого собора, созвучный Владимирскому Богородицкому, повторяя главную тему задонской храмовой архитектурной симфонии.

Место это было первоначально освоено святителем Тихоном, искавшим уединения. Обустроив источник здесь, в глухом лесу, в шести верстах от Задонска, на берегу тихой речушки Проходни, архипастырь предавался богомыслию. Наедине с чудесной природой создан здесь основной его труд «Сокровище духовное от мира собираемое».

Святитель предвидел, что на этом месте будет обитель. Так оно и произошло. Место, одухотворенное пребыванием Тихона, по причине удаленности стало именоваться скитом, посещаться паломниками, и Богородицкий монастырь приобрел его.

В декабре 1920 года монастырь был закрыт. Обитель была варварски разграблена и в значительной степени разрушена. Снесены купола и верх Троицкого собора, колокольня с Преображенской церковью, башни, часть стены.

29 апреля 1991 года территория Задонского Тихоновского общежительного монастыря была возвращена Воронежско-Липецкой епархии. Начала возрождаться еще одна Тихоновская обитель.

# БЕЛОГОРСКИЙ ВОСКРЕСЕНСКИЙ МУЖСКОЙ МОНАСТЫРЬ

Монастырь расположился в Подгоренском районе Воронежской области. Еще в 19 веке это был целый город. Его посещали паломники из Астрахани, Чернигова, Ставрополья - 13-15 тысяч человек в год!

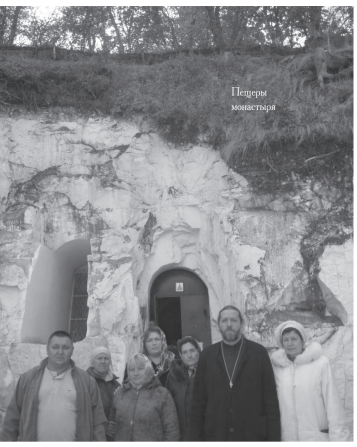
Горбунова Ольга, г. Фролово: «Белогорский монастырь произвёл на меня неизгладимое впечатление - красота этих мест, храм, вырубленный в меловых горах на такую глубину и протяжённость без привлечения техники».

По преданию, считающемуся достовер-

ным, в конце 18 века история пещер связана с именем Марии Константиновны Шерстюковой.

Дело этой подвижницы многим казалось сомнительным, но среди многих нашло и поддержку. И 30 августа 1819 года при содействии благочестивого Императора Александра I здесь была освящена церковь в честь святого князя Александра Невского.

Труды первых пещерокопателей продолжили безмолвник Иаков, Иван Тищенко, братья Васильчен-



ковы

В годы безбожной власти все нагорные постройки монастыря были разрушены, пещеры изуродованы.

Великанова Надежда х. Ветютнев: «В Белогорье мы спускаемся в пещеры, которые вырублены в меловой горе. Молодой монах очень эмоционально рассказывает нам о происхождении пещер, об их восстановлении, о подземной церкви и в конце экскурсии выводит на небольшую площадку над крутым обрывом у самой реки Дон. Полюбовавшись красотой нашей природы, возвращаемся в пещеры и слушаем наставления монаха о том, как важно всем нам жить по Заповедям Божими и думать о спасении души».

Меловые пещеры при монастыре являются самыми крупными в России. Некоторые ученые относят их образование к раннехристианскому времени и сравнивают с Римскими катакомбами.

Возрождающаяся с Божией помощью обитель благословляет паломников приложиться к частице мощей святого благоверного князя Александра Невского, осмотреть легендарные пещеры, молитвою и трудом участвовать в возрождении святыни.

Попова Любовь г. Фролово: Первый раз взяла в паломничество свою старшую дочь. Какой восторг был у неё в глазах! Почему мы не пускаем своих детей к Богу? Их даже учить особо не надо, только открой двери, и их чистые души сами найдут нужный путь. Ведь они впитывают всё как губка, так пускай впитывают эту Божественную любовь. И тогда у нас не будет старых, больных и забытых стариков, этих замусоренных и грязных улиц. Как мне не хватало этого в детстве, некому было открыть мне эту «дверь». Сколько ошибок пришлось совершить, прежде чем выйти на этот путь. Я думаю, что моим детям будет легче.

Два дня пролетели незаметно. Возвратившись домой, чувствую, что в моей душе теплится Божественный огонёк, и его тепло я буду отдавать своим близким».





# Огласительная школа

Оглашение, огласительные беседы, огласительная школа...

- Что это? спрашивают нас все, кто приходит узнать о Святом Крещении.
- Этого раньше не было, что-то новое.

Мы забываем о том, что все новое – это хорошо забытое старое. Для тех, кто желает приобщиться церковной жизни, находясь еще на ступеньках веры, мы предлагаем материалы, которые расскажут об истории и смысле православного богослужения и Таинств, огласительной практики в Древней Христианской Церкви, а также

поведают переживания или опыт встречи новокрещенных с новой для них жизнью - христианской.

Иеромонах Лазарь (Куликов)

# воскресенье начинается в субботу

# Отступила ли Церковь от Библии?

Ветхом Завете есть заповедь о почитании субботы. Почему же христианская Церковь ее фактически отменила, хотя заявляет о своей преемственности от религии древнего Израиля? Такие вопросы порой возникают у тех, кто только начинает знакомство с христианским вероучением.

В Библии, в той ее части, которая называется Ветхим Заветом, действительно есть заповедь о том, что последний день недели должен быть посвящен Богу. Это четвертая, одна из десяти знаменитых Заповедей Моисея, которые он получил от Господа на горе Синай. Полностью она звучит так: "Помни день субботний, чтобы святите его. Шесте дней работай и делай всякие дела твои; а день седьмой — суббота Господу Богу твоему: не делай в оный никакого дела ни ты, ни сын твой, ни дочь твоя, ни раб твой, ни рабыня твоя, ни скот твой, ни пришлец, который в жилищах твоих. Ибо в шесть дней Господе создал небо и землю, море и все, что в них; а в день седьмой почил. Посему благословил Господе день субботний и освятил его" (Книга Исход, глава 20, стихи 8-11).

В Православной Церкви заповедь о субботе не забыта. Убедиться в этом помогает само субботнее богослужение — более торжественное по сравнению с будничными службами. Однако в восприятии субботы произошли серьезные изменения. У израильтян субботняя заповедь связана с множеством правил, ограничений и запретов. В этот день нельзя совершать практически никаких действий. Православная Церковь, вопервых, не приняла все эти запреты, а во-вторых, у христиан появилось воскресенье. Причем воскресный день по своей значимости выше субботнего.

### СУББОТА В ВЕТХОЗАВЕТНОМ ИЗРАИЛЕ

Из всех народов Древнего мира израильтяне были единственным народом, который получил Откровение и поклонялся Единому Богу. Но тем не менее, под влиянием окружающих народов евреи постоянно отступали от единобожия. За 1500 лет до Рождества Христова через пророка Моисея израильтяне получают от Бога Закон. Его цель — через систему запретов уберечь народ от языческого влияния и подготовить к принятию Спасителя. Именно поэтому из 613 заповедей более половины имеют частицу "не" и повелительное наклонение. Сердцевина Закона — десять заповедей. Они были написаны на двух скрижалях (каменных досках). На одной - первые четыре заповеди, говорящие о непосредственных отношениях человека с Богом. На второй – остальные, посвященные отношениям между людьми. Установление о субботе (шаббат — покой — евр.) завершало первую скрижаль.

Ее смысл в том, чтобы человек постоянно помнил о Боге, Его делах, о том, что Господь тоже помнит о человеке. Раз в

неделю евреи откладывали в сторону свои обычные житейские заботы и посвящали все свое время Богу. Они собирались на богослужение в синагоги, молились, слушали и изучали Священное Писание. Говоря о субботнем покое, Бог постоянно напоминает: "это для вас суббота покоя, и смиряйте души ваши..." (Левит, 23:32). Итак, воспоминание о Боге, радость о Его заботе, о том, что Он помнит о тебе, но, одновременно, и смирение — осознание невозможности спастись от власти греха своими силами — лежат в основе ветхозаветной заповеди о субботе.

Но Библия не говорит, какие именно дела запрещены, потому что смысл заповеди не отрицательный и формальный (не делать чего-либо), а положительный и духовный (помнить о Боге и служить Ему). Но человеку всегда проще выполнить какие-то формальные требования, чем следить за своим внутренним духовным ростом. Поэтому постепенно суббота обросла гигантским количеством формальных дополнительных запретов, которые вводили уже сами фарисеи и книжники (религиозные учителя Израиля), которые думали, что угождают этим Богу.

В итоге ко времени Рождества Христова суббота фактически стала днем ничегонеделания. Например, появился лимит на расстояние, которое человек мог пройти в субботу — переступив порог своего дома, человек мог сделать не более 2000 шагов. Нельзя было разводить огонь, чтобы приготовить пищу, кормить животных и так далее. Малейшее нарушение субботы считалось великим грехом и очень строго каралось.

Ко времени земного служения Иисуса Христа для большинства израильтян самым главным в заповеди о субботе стала ее обрядовая сторона. Однажды Христос спросил религиозных учителей народа: "Должно ли е субботу добро делать или зло делите?" (Мк. 3:4). Ответом стало молчание. Всем было очевидно, что исцелить человека от неизлечимой болезни — это добро, но сказать этого никто не мог, настолько внешние формы иудейского субботнего ничегонеделания заслонили суть этой заповеди. Такое лицемерие, возвышение буквы над сутью. Спаситель обличал до конца земного служения. Вот почему Церковь отвергла буквальное, иудейское исполнение заповеди о субботнем покое.

## СУББОТА В ЕВАНГЕЛИИ

В Евангелии описано немало случаев столкновения религиозных учителей Израиля с Христом из-за того, что Господь нарушал субботний покой в его буквальном законническом толковании.

Первый случай происходит, когда Христос с учениками проходит в субботу засеянными полями. Апостолы были голодны, срывали колосья, растирали их руками и ели зерна. Религиозные учителя Израиля обвинили их в нарушении субботы, приравнивая такое поведение к молотьбе, запрещенной в этот день. В ответ Христос говорит им очень важные слова. Во-первых, Он — Господин суб-

боты. Таким образом Иисус исповедует Свое Божество, то есть Он — Творец мира и Законодатель, установивший заповедь о покое. Но Бог не может заниматься произволом — устанавливать законы, а потом, когда Ему выгодно, их отменять. Поэтому Христос произносит: "суббота для человека, а не человек для субботы". То есть заповедь о субботе была установлена для того, чтобы люди помнили о своем Творце, прославляли Его в своих делах. Но не для того, чтобы быть рабом этого дня, чтобы с дрожью в коленках думать, что Бог создал тебя для того, чтобы раз в неделю ты, как истукан, сидел дома и не мог пошевелить пальцем, иначе на тебя обрушится гнев Божий.

Затем Евангелие повествует, как Христос в субботние дни исцелял неизлечимо больных. За это религиозные учителя Израиля хотели убить Иисуса. Ведь нарушался закон! Они утверждали, что лечение в субботу допустимо только в случае смертельной опасности для пациента. Никто из тех, кого исцелял Иисус, под такое определение не подходил. Вот. например, как среагировал начальник синагоги, где Христос на его глазах исцелил женщину: "...начальник синагоги, негодуя, что Иисус исцелил в субботу, сказал народу: есть шесть дней, в которые должно делать; б те и приходите исцеляться, а не в день субботний" (Лк. 13:14). Отсюда видно, насколько народные вожди были ослеплены ненавистью к Иисусу — даже исцеление неизлечимо больных стави-

Тем не менее, субботние правила неукоснительно исполнялись учениками Христа, даже когда они переживали самый страшный момент своей жизни — смерть Учителя. Из Евангелия мы знаем, что Христа казнили накануне иудейской Пасхи, которая в тот год попадала как раз на субботу. Поэтому хоронили Его очень спешно — наступал субботний покой. И в течение всей субботы люди, которые больше всего любили Христа, не могли подойти к Его Гробу и ждали утренней зари "первого дня недели", чтобы прийти туда и по обычаю помазать Его Тело бла-

говониями. Но когда, наконец, они пришли, то обнаружили, что Он Воскрес...

Многие до сих пор говорят, что христианство — это секта, возникшая в среде иудеев, которые хотели обновления своей религии, а Иисус из Назарета был ее "харизматическим лидером". Он реформировал Моисеев Закон, отменил субботу... Если бы Христос учил Своих учеников именно так, зачем им надо было даже в этот трагический момент сидеть по старому иудейскому обычаю дома и исполнять "отжившую" свой век субботнюю заповедь?... Вряд ли ученики соблюдали заповедь изза боязни быть побитыми камнями за ее нарушение, ведь почти все они приняли потом мученическую смерть за Христа.

Поэтому именно этот день, первый день иудейской недели, они назвали седьмым, Днем Господним, а позже – воскресеньем. Таким образом, для христиан днем памятования о Боге стало воскресенье. Это не было нарушением Ветхозаветной Заповеди, наоборот, это означает ее окончательное исполнение. В Ветхом Завете в субботу человек вспоминал, что Бог его не забыл, что Он придет и спасет от греха и смерти Свой народ. В Новом Завете человек вспоминает именно в воскресенье, что Бог уже пришел и уже спас нас, воскреснув из мертвых. Все "субботние" ожидания исполнились. Какой смысл теперь соблюдать субботу? Это было бы ровно то, что сделали с четвертой заповедью фарисеи. Смысл этой заповеди полностью реализовался в почитании воскресенья.

Возникает вопрос: можно ли христианам работать в воскресенье? Если есть такая возможность — лучше оставить в этот день свои обычные дела и работу. Причем поскольку церковный день начинается с вечернего богослужения, как и в ветхом Завете, то и субботний вечер должен быть посвящен Богу. Недаром традиция сделала оба этих дня выходными. Посвятить день Богу — значит пойти на богослужение, всей семьей почитать дома Священное Писание, помочь нуждающимся людям. Главное — не праздность, а молитва и добрые дела. В наше время многие вынуждены работать без выходных, но Православная Церковь не одобряет работу в субботу и воскресенье лишь в том случае, когда человек не помнит о Боге, а занимается исключительно своими делами, даже если они очень важные, нужные и добрые. Господь ждет от человека единственной жертвы любящего сердца, а заповедь о дне, посвященном Богу — это средство, которое помогает сердцу не потухнуть

Автор: МАХАНЬКОВ Роман



# BACTITUOH

Бастион — это сила, мощь и защита от врага. Но это не просто крепость. Бастион — это выступ из укрепления. Его гарнизон — это те, кто первыми встречают противника. Вера — наш Бастион, а самый главный противник — невидимый. Начни войну, победи себя самого, и ты выиграешь любую битву.

ECAN BABTPA BOMHA?

По плацу части не спеша, вразвалочку, брёл офицер: расстёгнутый бушлат, руки чуть не по локоть в карманах, шапка на затылке: ни дать, ни взять - оборзевший дембель. Не хватало, пожалуй, только сигареты в зубах. Майор Петров (фамилия изменена) – начальник штаба батальона, с грустью глядя на это зрелище из окна кабинета, тяжело вздыхает: «Смена моя идёт».

Пребывая в недоумении, прошу разъяснить. «Увольняюсь. Сколько можно служить? Почти тридцать лет отбарабанил. Да и здоровье уже не то, - будто оправдываясь, поясняет майор. А это, - он кивает за окно, – мой зам, капитан Иванов (фамилия изменена). Он и в жизни такой же: не основательный, не серьёзный, всё за ним надо перепроверять. Не подарок, конечно, но другого кандидата на моё место в батальоне всё равно нет». На минуту представил себе такого начальника штаба, проводящего, например, строевой смотр и стало как-то не по себе.

Этот сюжет, увиденный в одной из воинских частей несколько лет назад, надолго врезался в память. Тогда он казался мне едва ли не единичным случаем. К сожалению, предпринятый анализ, личные наблюдения, беседы с офицерами, выявили наличие проблемы, с которой столкнулась армия. Назвал я её не слишком удобным для восприятия на слух словом - «инфантилократия»\*, разглядев в поведении капитана явное несоответствие христоматийному образу офицера — кандидата на такую высокую должность.

Проблема не так проста и незначительна, как может показаться на первый взгляд, ведь внешняя форма, стиль поведения очень часто отражают и внутреннее состояние души человека: его расхлябанность, несобранности, неорганизованности, безответственности. Все эти качества скорее присуще человеку, не вышедшему из детско-юношеского возраста, чем целому капитану. Со времён Д.И.Фонвизина таких людей принято называть «недорослями», «инфантами». Сегодня такие «инфанты», надев офицерские погоны, служат в армии. И дело даже не в возрасте и званиях. Порой можно встретить инфантила-старшего офицера, а иному лейтенанту уже через год можно смело роту под начало давать. Откуда же берутся в армии офицеры-инфанты? Чем это чревато? Надеюсь, терпеливый читатель получит ответ на эти вопросы, дочитав до конца.

## БЫЛОЕ И ДУМЫ...

Задача готовить офицеров традиционно возлагалась на грамотных преподавателей военных учебных заведений, опытных командиров, войсковые общественные организации, ветеранов, кадровые органы. Приобретенный личный опыт и действующий механизм наставничества, твердая дисциплина, которая предусматривает конкретный спрос и персональную ответственность с каждого, отрегулированные субординацией взаимоотношения, помноженные на желание офицера служить, давали в итоге неплохой результат. Эта система более-менее исправно работала до начала 90-х годов прошлого столетия, когда начала разрушаться. Причины: сокращение Вооружённых сил, открытое шельмование армии, снижение социального статуса военнослужащих, проникновение в офицерскую среду чуждых

идей. Эта по сути антиармейская кампания растянулась на десятилетия. По данным закрытых исследований, проводившихся в одном из военных институтов в 2003 году, количество курсантов, которые «после получения первого офицерского звания», либо после окончания первого контракта имели намерение уволиться, оставляло 45,5 процента. Количество тех, кто «скорее всего, остался бы служить... дальше» - всего 12,3 процента (К ним, очевидно, вполне можно отнести нашего капитана Иванова).

Но самое страшное, на мой взгляд, состоит в том то, что из армии постепенно ушли опытные наставники - носители особого офицерского духа, хранители традиций. Эти потери оказались по сути невосполнимыми, и они прямо сказываются на качестве подготовки офицеров.

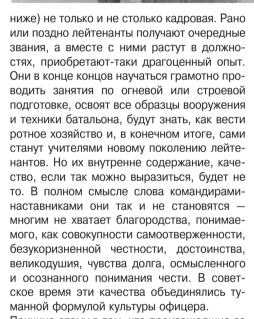
### СКАЖИ-КА, ДЯДЯ...

Сегодняшний корпус старших офицеров потенциальных наставников уже не представляется таким монолитным, как раньше. Мы привыкли к воспетому в старых советских кинофильмах и патриотической литературе образу офицера, отдающего себя всего без остатка любимой Родине, готового ради неё жертвовать собой. Увы, среди нынешних офицеров всё чаще встречаются люди, далёкие от идей жертвенности и альтруистических мотивов службы. Особенно страшно, когда они проходят службу в военных училищах и институтах. По данным закрытого социологического исследования, проводившегося среди офицеров одного военного вуза, расположенного в Сибири, на вопрос анкеты: «Что привлекает вас сейчас в профессии офицера?», почти 50 процентов опрошенных ответили прямо: «ничего не привлекает». Причины, по которым они продолжают носить погоны: ожидание пенсий, льгот и квартир, либо отсутствие навыков зарабатывания денег на «гражданке». Понятно как будет учить курсанта любить и защищать Родину такой преподаватель или курсовой офицер.

И хотя сегодня в первую очередь в связи с кризисом, повального стремления уволиться из армии у молодых офицеров не наблюдается (например, во внутренних войсках таких желающих среди лейтенантов не более 10-14 процентов от общего числа уволившихся офицеров), ситуацию трудно назвать благополучной. Что происходит в армии, хорошо объяснил на страницах популярного среди военнослужащих журнала «Братишка» бывший командир спецподразделения ГРУ С.Никоненко: «...Встал вопрос - кто завтра будет командовать взводами, ротами, батальонами и полками? На эти должности уже стали назначать подчас вчерашних нерадивых офицеров, профессиональный уровень которых в былые времена никогда не позволил бы занять им эти должности. Не говоря о том, что лейтенантов, которые всё же остались в армии после выпуска из училищ, такой командир не в состоянии был чему-либо научить... Сталкиваясь с такими «командирами». молодые офицеры теряют стимул к военной службе и увольняются...». Либо, добавим уже от себя, оставшись служить, невольно берут в пример своих командиров.

## ЧЕСТЬ ИМЕЮ?

Однако, проблема появления в войсках слабо-подготовленных и морально незрелых офицеров (что является следствием процесса инфантилизации - об этом речь



Причина этому в том, что произошедшие за последние 15-20 лет изменения коснулись не только государственных границ и общественного строя, но больше всего норм морали и высоких духовных сфер. Непрекращающиеся реформы упростили многие нравственные категории, на которых традиционно держится армия. В результате снизилась планка требовательности к сегодняшнему офицеру, а вместе с ней самооценка и самоконтроль.

Увы, приходиться констатировать проблему нравственного оскудения русского офицерства. И это тоже, как не может показаться на первый взгляд странным, проявления инфантилизма, который отражает, прежде всего, незрелость души.

# ПОСТУПЬ ГРЯДУЩЕГО ХАМА

Инфантилизмом сегодня охвачены все сферы общественной жизни, включая нормы поведения, морали и даже, казалось бы, сложившиеся традиции. Процесс «омоложения» стереотипов, «подстраивание» и корректировка своего поведения под «осовремененные» нормы жизни, с большой скоростью распространяется в психологическую сферу человеческих отношений, в том числе в армии. Самым, пожалуй, типичным примером проявления инфантилизации в армии можно назвать увлечение компьютерными играми. Разве взрослый, зрелый человек будет тратить время (тем более, время служебное!) на игрушки? К сожалению, с этой проблемой, наверное, столкнулся не один командир или начальник штаба.

Какие ростки инфантилизации ещё наблюдаются сегодня в воинских коллективах? Не раз, к сожалению, приходилось быть очевидцем и такой картины. Идёт офицер с наушниками от плеера в ушах или попыхивает на ходу сигаретой (воздерживаться от чего настоятельно советует устав). А чем лучше выглядит командир, который стоя перед строем солдат, жуёт жвачку, держит руки в карманах и на чём свет стоит материт подчинённых? Эти поступки свойственны незрелой, недоразвитой личности.

Подобный плебейский, хамский стиль поведения, к сожалению, усиленно культивируется многими, в т.ч. отечественными, СМИ. Само слово «хамство» имеет библейское, т.е. вполне традиционное и поэтому понятное многим народам происхождение. Младший сын (опять инфант!) Хам спасшегося с семьёй от всемирного потопа праведного Ноя высмеял отца, за что подвергся проклятию. Нынешний хам, надев погоны, пришёл служить в армию. Он уже не прячет своего отвратительного «лица» и даже перестал маскироваться, потому что ему не надо бояться публичного осуждения общества, сослуживцев, командиров. В наше время размытых принципов добра и зла, упадка нравов и отсутствия воли, поставить зарвавшегося хама на место часто некому! Разве не видят старшие по званию офицеры, происходящие на глазах у них «мелкие» нарушения устава и субординации, которые являются лакмусовой бумажкой нравственного состояния своих подчинённых?

Увы, некоторые старшие офицеры (вспомним того же без пяти минут майора Иванова), не только не способны стать примером для «инфантилов», но и окончательно теряют свой авторитет, превращаясь из «товарищей майоров» или хотя бы Василиев Ивановичей в «Васей», «Петей», а то и просто в «хороших пацанов». Каково звучит «майор Вася Иванов - классный пацан!». К сожалению, свидетелем выстраивания таких лично-служебных отношений, я сам был не раз. Здесь уже не в состоянии помочь даже введённые уставом для поднятия социального статуса офицера обращения «честь и имею» и «слово офицера». Откуда они могут взяться у пацанов?

Полковник Анатолий АНАСТАСЯН. начальник 1-го отдела — заместитель начальника управления по работе с личным составом ГКВВ МВД России, Подполковник Роман Алексеевич ИЛЮЩЕН-КО — военный журналист, бакалавр религиоведения

\* infantilis — младенческий, детский (лат.)

\*kratos – власть (греч.)

Источник: ПОБЕДА.RU

Дорогие братья и сестры!

Ушла из земной жизни одна из старейших прихожанок нашего храма Пелагея Васильевна Попова.

Последний год своей жизни она, как бы готовясь ко встрече с Господом, приезжала в храм на каждое богослужение, несмотря на тяжёлые недуги.

«Слава Богу, - говорила она, заходя в ограду храма, - донесли ноги».

На Воскресной службе, предшествующей её кончине, исповедовалась и причастилась Святых Христовых Тайн, благодаря Господа.

Просим всех православных помянуть

в своих молитвах новопреставленную

Да упокоит Господь

в обителях Своих

душу усопшия рабы Своея!



# ВЫ НАМ ПИСАЛИ

Отец Аркадий, здравствуйте! Как-то во сне я хотела войти в храм на службу, но на пороге церкви меня встретил седовласый старец и сказал, что я могу отстоять службу только после того, как исповедаюсь ему. Представился он как св. Лука. Очень хотелось узнать всё об этом святом. Кому он покровительствует? И как можно ему исповедаться? Я крещёная в православной церкви. На службе была только один раз, не исповедовалась.

Дело в том, что есть несколько святых с таким именем. Поэтому Вы сможете узнать, кто это был, только просмотрев иконы этих святых. Но это в том случае, если это действительно был святой. Ведь к снам надо относиться с опаской. Святые отцы говорят, что лишь при совершенном очищении сердца и сновидения будут всегда чистыми и светлыми. Но кто может сказать, что он очистил своё сердце?

Вот почему св. отцы в качестве общего правила запрещают придавать снам какоелибо значение и тем более рассказывать их другим, считая их за откровения из потустороннего мира.

А исповедоваться ему никак Вы никак не можете. Человек исповедуется Богу, перед Крестом и Евангелием, в присутствии священника. Чего Вам и желаю. Всего доброго.

Здравствуйте! Посоветуйте, как погасить в себе злобу и гнев к человеку, который сделал мне больно. Ношу в себе это 5 лет. Больше нет сил. Хочу простить, но не получается. Спасибо.

Всё очень просто. Господь сказал: «Если не будете прощать людям согрешения их - и Отец Небесный не простит вам согрешений ваших». Но чтобы полностью осознать эти слова Христа - Евангелие должно стать Вашим авторитетом. Исповедуйтесь и причаститесь. Но к Святой Чаше нельзя подходить, имея на кого-то зло. Бог вас прощает за разные грехи, а Вы кто, чтобы ближнего, которого Он любит, не прощать?

# Сэм МАКБРАТНИ Знаешь, как п тебп пюбоно?

Настало время спать, и маленький зайчонок крепко ухватил большого зайца за длинные-длинные уши. Он хотел точно знать, что большой заяц его слушает.

- Знаешь, как я тебя люблю?
- Конечно, нет, малыш. Откуда мне знать?..
- Я люблю тебя вот как! и зайчонок раскинул лапы широко-широко.
- Но у большого зайца лапы длинней.
- А я тебя вот как.
- «Ух, как широко», подумал зайчонок.
- Тогда я люблю тебя вот как! и он потянулся вверх изо всех сил.
- И тебя вот как, потянулся за ним большой заяц.
- «Ого, как высоко, подумал зайчонок. Мне бы так!»
- Тут зайчонок догадался: кувырк на передние лапы, а задними вверх по стволу!
- Я люблю тебя до самых кончиков задних лап!
- И я тебя до самых кончиков твоих лап, подхватил его большой заяц и подбросил.
- Ну, тогда... тогда... Знаешь, как я тебя люблю?.. Вот так! и зайчонок заскакалзакувыркался по полянке.
- А я тебя вот так, усмехнулся большой заяц, да так подпрыгнул, что достал ушами
- «Вот это прыжок! подумал зайчонок. Если б я так умел!».
- Я люблю тебя далеко-далеко по этой тропинке, как от нас до самой реки!
- А я тебя как через речку и во-о-о-он за те холмы...
- «Как далеко-то», сонно подумал зайчонок. Ему больше ничего не приходило в голо-

Тут вверху, над кустами, он увидел большое тёмное небо. Дальше неба ничего не бы-

- Я люблю тебя до самой луны, - шепнул зайчонок и закрыл глаза.



- Надо же, как далеко... – Большой заяц положил его на постель из листьев. Сам устроился рядом, поцеловал его на ночь...
- ...и прошептал ему в самое ухо:
- И я люблю тебя до самой луны. До самой-самой луны...
  - и обратно.

Перевод Евгении Канищевой и Яна Шапиро Рис. Аниты Джерам

Редакция газеты «Избери жизнь» примет в дар компьютер и оргтехнику

Братья и сестры! Редакция нашей газеты нуждается в материальной поддержке! Любая ваша помощь для нас очень существенна!

Дорогие братья и сестры! Вы можете получать нашу газету по почте. Для этого необходимо

прислать полный адрес в редакцию (письмом или по электронной почте, или СМС на телефон Настоятеля храма). Стоимость подписки любая посильная

для Вас сумма.

Дорогие читатели! Всякий православный христиания в течение всей своей жизни доджен приступать в Таинствам Исповеди и Причащения Если до сих пор это было вам неизвестно, или другие причины отвлекали вас от этих спасительных Таинств, призываем вас устранить это недоразумение. Приходите к Исповеди и Причастию и да благословит вас Госпонь!

# как самым важным Таинствам Христовой Церкви.

# ДЛЯ ТЕХ, КТО СЕРЬЕЗНО ХОЧЕТ ПОДОЙТИ К САМОМУ ГЛАВНОМУ СОБЫТИЮ В СВОЕЙ ЖИЗНИ И ЖИЗНИ СВОИХ ДЕТЕЙ!

При храме Покрова Божией Матери х. Ветютнев проводятся беседы перед Таинством Крещения, на которых объясняется смысл и значение Таинства для взрослых крещаемых и для восприемников (крестных). После бесед креститься именно в нашем храме необязательно.

Время проведения бесед — по договоренности.

Каждое Таинство Крещения в нашем храме совершается индивидуально.

Беседы проводятся и перед Таинством Венчания.

# ВНИМАНИЕ!

С 26 сентября для желающих помолиться за Божественной Литургией в храме Покрова Пресвятой Богородицы х. Ветютнев по воскресным дням от детской поликлиники г. Фролово будет отправляться микроавтобус «Фольксваген».

Время отправления: от детской поликлиники – 7.15, обратно, от Покровского храма - 10.00. Стоимость проезда 20 рублей.

Православная книга - самый полезный подарок для души любого

человека.

### ВНИМАНИЕ! НОВЫЕ ПОСТУПЛЕНИЯ! В книжном магазине г. Фролово

работает секция Православной

# литературы.

Вы найдете здесь широкий выбор книг. Различные молитвословы, жития святых, книги для новоначальных, духовные рассказы, патриотические, детские и другие издания.

Служитель нашего храма по вашей просьбе придет на встречу с коллективом или классом, проведет беседу, ответит на вопросы. При храме работает библиотека. По всем вопросам обращаться в храм ежедневно с 9.45 до 17.30. Тел. нашего храма: 8.919.544.63.75, E-mail:bastion18@yandex.ru. Тел. Настоятеля храма: 8.917.838.99.28 - священник Аркадий Власов.

УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ! ПОЖАЛУЙСТА НЕ ИСПОЛЬЗУЙТЕ ЭТУ ГАЗЕТУ В ХОЗЯЙСТВЕННЫХ ЦЕЛЯХ. ЕСЛИ ОНА СТАЛА НЕ НУЖНА. ОТДАЙТЕ ЕЕ ДРУГИМ ЛЮДЯМ ИЛИ В БЛИЖАЙШИЙ ХРАМ.

Учредитель: храм Покрова Пресвятой Богородицы. Адрес: 403520, Волгоградская обл., Фроловский район, х. Ветютнев.

Редактор священник Аркадий Власов Тираж 999 экз.

Отпечатано в типографии ОАО «Михайловская типография», г. Михайловка, ул. Обороны, 85.

Письма и рукописи не рецензируются и не возвращаются, используются по усмотрению редакции после соответствующей обработки.