ЧТОБЫ ЖИЛ ТЫ И ПОТОЛСТВО ТВОЕ ( ВТОР. 30, I9 ) Издание храма Покрова Пресвятой Богородицы х. Ветютнев

По благословению Митрополита Волгоградского и Камышинского Германа

2011 г.

# Митрополит Волгоградский и Камышинский Герман:

# "НАШЕ ДЕЛО – ТРУДИТЬСЯ, а успех – в руках божиих"

В Царицынском православной университете имени преподобного Сергия Радонежского завершился очередной учебный год. Его Высокопреосвященство Высокопреосвященнейший митрополит Волгоградский и Камышинский Герман обратился к выпускникам с напутственным словом.

Приветствую вас, дорогие мои братья и сестры. Особенно приветствую выпускников богословского, церковно-певческого и педагогического факультетов.

Наша школа всем нам мать! И сегодня она рождает своих детей и выпускает их на «просторы Родины чудесной». А главная задача чтобы на просторах нашей Родины славилось имя Божие, чтобы Господь как можно больше людей в нашем Отечестве прилагал к спасаемым в Церкви. Для этого устроена наша школа в пределах Волгоградской епархии. для этого Господь призвал вас, учеников, и вас, педагогов, творить Его дело в мире. Служители Божии, каковыми являются не только священники, диаконы, епископы, но и верные чада церковные, каждый на своем месте, служат Богу согласно своей вере и строят свою жизнь так, чтобы можно было наследовать Царство Небесное. Это ведь самая главная наша задача и цель всей нашей земной жизни – быть наследниками Царства Небесного через участие в жизни Святой Соборной и апостольской Церкви Христовой!

Дорогие мои отцы, братья и сестры! Говоря эти слова - «отцы, братья и сестры», я счастлив тем, что в православной университетской среде нашего учебного заведения слово «сестры» имеет значение. Потому что сестры взяли на себя большой труд получить богословские знания. Думаю, что это будет полезно им и полезно для Церкви в целом, потому что кое-кто уже трудится, даже в нашем университете, и даже не кое-кто, а определенная личность, я ее знаю, и вы ее знаете. Кому-то предстоит трудиться. Кому-то - еще неизвестно в каком учебном заведении, а может быть просто в качестве хозяйки дома, верной супруги своего мужа и хорошей матери. Я думаю, что женщины гораздо практичнее мужчин, они найдут применение своим богословским знаниям, своей церковной воспитанности в личной. семейной и общественной жизни. Где есть активная православная христианка женщина, там вокруг нее собираются люди, заинтересованные в самообразовании, в самовоспитании, в обучении детей христианской вере и нравственности. Очень важно, чтобы женщины действительно использовали имеющийся у них от природы дар и употребляли его во славу Божию для спасения людей в жизнь вечную и в своих семьях, и в церковном приходе. Важнее этой задачи нет ничего другого, кроме деторождения, что очень важно и актуально. Просвещенная Христовой верой и богословскими познаниями женщина – это неоценимый вклад в нашей сегодняшней церковной действительности. Неоценимая ценность, которой можно пользоваться во славу Божию и с которой, то есть с личности, с носителя этой ценности, надо брать пример для себя, для своих детей и для учеников. В этом, я думаю, наш Царицынский православный университет может быть не в такой мере, в какой нужно было бы, но даже в той мере, в которой это есть, оправдывает свое бытие и свою работу.

Поздравляю Вас, отец протодиакон Сергий, декан церковно-певческого факультета; Вас, отец Виктор, директор духовного училища; Вас, отец Александр, декан богословского факультета, всех педагогов!

Получилось так, что наш монастырь, который находится здесь же, непростой, потому что большинство его насельников имеют непосредственное отношение к процессу духовного образования юношества. И как

показывает дело, не только юношества, а всякого духовно живого человека с живой верой, с верующим сердцем и, главное, с ответственностью за качество своей жизни и за качество жизни своих братьев и сестер, учащих и учащихся.

Сегодня мы подводим черту, жирную черту, под истекшим учебным годом. Будем благодарить Бога за то, что год окончился в известной мере плодотворно, потому что могло быть хуже, и слава Богу за то, что есть.

Хочу поблагодарить Бога и благодарю Бога за то, что у нас есть этот дом, этот зал и вся наша система духовного образования, богословского и церковно-певческого. В этом доме мы действовали, и значит, своим трудом, педагогическим или учебным, мы оправдываем и выражаем благодарность Содетелю Богу за Его милость к нам, за Его к нам промыслительное постоянное благоволение, несмотря на трудности, возникающие со многими из нас, несмотря на трудности в обучении. Несмотря на всякие возможные и невозможные недоразумения, которые происходят время от времени в нашей среде, все-таки дело Божие творится. За это слава Богу и спасибо вам, дорогие учащие и учащиеся, педагоги и ученики, и сегодня, прежде всего, выпускники нашей школы. Мир вам, Божия вам любовь и желание быть активными в духовной жизни лично для себя, потому что если активность в духовной жизни не будет у каждого из нас, то дело наше не состоится. Сами понимаете, что тогда у него не будет пламени. Горение – горение духа, сердца – может передаваться только от того, кто сам воспламенен Божией любовью и ответственностью за свою жизнь, за свое дело. Вот я и желаю нам с вами нести во



взрослую самостоятельную жизнь эту Божию любовь, это горение сердца, этот просвещенный Богом и богословием разум. Будучи снабжены таким образом дарами Божиими, будем стараться трудиться. Конечно, наше дело – трудиться, а успех – в руках Божиих. Я вам желаю трудиться так, чтобы успех сопутствовал, и Господне благословение было всегда с вами, чтобы жизнь ваша была к славе Божией и к спасению для Царствия Божия. Многая вам лета.

Братья и сестры! Давайте помолимся о всех выпускниках, чтобы Господь был к ним милостив и чтобы через них Он совершал Свое великое дело спасения паствы Волгоградской и Камышинской для жизни вечной, чтобы паства прирастала верующими людьми и православными многодетными семьями!

г. Волгоград, Свято-Духов монастырь. 10 июня 2011 г.



### мы не достойны того, что нам дано

Интервью с деканом Богословского факультета Царицынского православного университета, кандидатом исторических наук, кандидатом богословия, иереем Александром Пржегорлинским.

#### Отец Александр, расскажите нашим читателям об университете.

- Царицынский православный университет существует уже пятнадцать лет. Его Ректором является Высокопреосвященнейший Герман, Митрополит Волгоградский и Камышинский. В университете действуют два факультета: богословский факультет и факультет церковного пения. Если Господь благословит усилия наших педагогов, то вскоре состоится ещё одно учебное подразделение, а именно, педагогический факультет.

Конечно, в нашем Университете учатся исключительно воцерковлённые люди. Для таковых поступить к нам не трудно, хотя это нельзя сделать сразу. Прежде зачисления в Университет необходимо получить некоторые начатки духовного образования. Эти начатки преподаются в нашем Духовном училище (которое является подготовительным отделением Университета). За год обучения на очном отделении (или за два года обучения на заочном) учащиеся осваивают церковнославянскую грамматику, Богослужебный Устав, Катехизис, Церковную историю и ряд других дисциплин. И такие люди, которые понимают то, что происходит в храме, как себя вести, как держать своего внутреннего человека, могут поступить на первый курс

Кстати, в Университете имеется возможность и очного и заочного обучения. Выпускники Университета становятся педагогами церковно-приходских школ, катехизаторами, руководителями церковных хоров. Перед выпускниками богословского факультета открывается ещё и перспектива стать священниками; и большинство из них действительно выбирают этот путь. Наиболее способные направляются для повышения своего образования в аспирантуру Московской Духовной Академии. Кнастоящему времени пяти нашим выпускникам, защитившим диссертации в Московской Духовной Академии, присуждена учёная степень кандидата богословия. А на днях. З июня, успешно защитил диссертацию ещё одни наш талантливый выпускник, Владимир Аврамов. Мы его с радостью ждём - он вольётся в ряды преподавателей нашего

Вообще, наши выпускники – люди счастливые. Всегда помню слова Владыки Германа, произнесённые в проповеди на молебне по случаю начала учебного года: «Осенью спеют яблоки и падают на землю; лежат спелые и никому они не нужны. А наши выпускники не так. Они востребованы Церковью, людьми». Действительно, великое и страшное дело – быть проводниками той духовной ненасытимой пищи, которую Господь через Церковь и её служителей подаёт человечеству.

#### Какую нишу занимает сегодня Царицынский православный университет в существующей системе православного высшего образования?

 В настоящее время система высшего духовного образования Русской Православной Церкви претерпевает реформы. По образу вводится трёхуровневая система: бакалавриат, магистратура, аспирантура. Состояние нашего Университета соответствует уровню бакалаврского образования; есть перспективы открытия двухгодичной магистратуры. Вообще, степень бакалавра богословия весьма желательна для приходских катехизаторов, учителей воскресных школ и учителей, преподающих в общеобразовательных школах предмет Основы Православной культуры. Наконец, степень бакалавра богословия – это тот минимум, который обязателен для кандидатов на рукоположение в священный сан.

#### – Расскажите о выпуске этого года. Чем он знаменателен?

- Из года в год выпуски знаменательны и поучительны. В настоящее время я преис-

полнен впечатлениями от состоявшейся на днях защиты нашими студентами дипломных работ. Что такое дипломная работа? Это исследование, посвящённое определённой теме, которое наши студенты проводят на протяжении всего периода своего обучения и в конце последнего курса защищают ее на одной из научных кафедр университета. В этом году защищались дипломные работы, посвящённые проблемам православной педагогики, православной аскетики, библеистике, истории Православия в нашем регионе. Хочу сказать о защите дипломной работы священником Аркадием Власовым. Его дипломное исследование признано лучшим в этом учебном году. Отец Аркадий реконструировал славную исповедническую историю храма Донской иконы Божией Матери слободы Гуляевки. Он извлек из забвения славные события прошлого, восстановил имена исповедников, сохранивших свою веру в годы советского безбожия. Плод изысканий отца Аркадия столь ценен, что выпускная экзаменационная комиссия, ни много ни мало, рекомендовала данную дипломную работу к публикации. Побольше бы таких работ. Ведь появление таких исследований об истории сельских приходов – предпосылка к тому, что в нашей стране меньше станет «иванов, не помнящих родства», а значит, появится будущее, которого нет без прошлого.

Примечательно то, что в этом году диплом выпускника богословского факультета получил священник Павел Лукошкин, являющийся клириком Ростовской-на-Дону епархии. Отец Павел, будучи настоятелем строящегося храма, сумел самоорганизоваться и пройти нелёгкий пятилетний путь обучения. Будучи студентом нашего университета, отец Павел строил и строит храм в посёлке Гигант Ростовской епархии. Батюшка, будучи обременён трудностями строящегося прихода, нашёл в себе силы и интерес к тому, чтобы работать над дипломной работой, посвящённой истории другого храма, находившегося в посёлке Глубокий. История храма посёлка Глубокий, разрушенного в годы большевистского безбожия, казалось бы, не подлежала реконструкции. Но отец Павел разыскал доживающих свой век свидетелей тех далёких событий. Он изучил архивные документы. И теперь защитил дипломную работу; эту историю отец Павел вернёт людям.

С обывательской точки зрения можно было бы задаться вопросом: для чего это надо? Ну и пусть строил бы себе храм на радость людям; а работа в архивах лишь отрывала священника Павла от практической деятельности.

Но посмотрим на ситуацию иначе. Отец Павел строит храм в бывшем советском посёлке-миллионере с советским амбициозным названием «Гигант»; здесь и храма-то НИКОГДА не было. А теперь появится новый храм, просветительские перспективы... Одним словом - будущее прекрасно. Но не такое же ли начало имела история храма, которую реконструирует в своей дипломной работе отец Павел. Действительно, в посёлке Глубокий во второй половине XIX века ничего люди за строительство храма. Но простоял он недолго. Та трагическая история, которую в своей дипломной работе реконструировал отец Павел, станет предостережением и уроком для истории новой. Отец Павел намерен не только построить храм, но прилагает силы ктому, чтобы простоял он долго, чтобы не случилось с новым храмом в посёлке Гигант тоже, что произошло с храмом в Глубоком.

Много раз говорилось, что главный урок истории в том, что у истории никто не учится. Это так, но мы должны этому противостоятьи учиться и учить истории. И если не будем сдувать пыль с книг, с архивных папок, то обстоятельства нас сдуют раньше времени. Для того, что бы этого не случилось, и для того чтобы люди имели возможность учиться у истории, для этого отец Павел и стал историком, не

переставая быть храмоздателем.

Ещё один интересный факт. Отец Павел строит храм, который будет освящён в честь Владимирской иконы Божией Матери. День защиты отцом Павлом дипломной работы пришёлся на 3 июня по новому стилю, т.е. на день, в который чествуется этот славный Владимирский Образ. Судя по тому, как отец Павел защитил дипломную работу, можно умозаключить об особом покровительстве над ним Божией Матери. Это утешительный урок не только для отца Павла, но и для всех нас.

А вот другое обыкновенное чудо этого выпуска, предпосылкой к которому стало то обстоятельство, что в нашем Университете отсутствует возрастной ценз для студентов. В этом году диплом выпускника получил Александр Алексеевич Гиндин. Ему 73 года, а он наравне с ровесниками своих внуков не просто сидел за партой и слушал лекции, но и сдавал экзамены по древнееврейскому, древнегреческому, латинскому языку и прочим предметам. Я помню, как он не стеснялся недоумевать и удивляться на лекциях. Любовь и интерес к познанию оказались сильнее возраста. Так мы убеждаемся в том, что сила Божия совершается вопреки чину естества. Наконец, лишний раз пришлось убедиться в том, как важно человеку делать именно то дело, к которому у него есть призвание. На защите дипломных работ я порадовался за выпускницу Ирину Яковлевну Немолякину. Текст работы она представила несколько сыроватый и угловатый. Я опасался: что будет на защите? Но она столь блестяще, живо и вдохновенно выступила, что все сомнения отпали. Члены комиссии настолько внимательно её слушали и рассматривали подготовленные ею к выступлению наглядные стенды, что ни у кого не было времени полистать не совсем удачный текст её дипломного сочинения. Здесь мы имеем дело с тем случаем, когда человек говорит и импровизирует лучше, чем пишет. Из этого можно сделать вывод, что важно каждому человеку, как драгоценному бриллианту найти свою оправу, в которой он заблистает, как наша (теперь уже бывшая) студентка Ирина Яковлевна. Дай Бог ей столь же чисто и внятно оглашать крещаемых, чем она и занимается в крестильне Свято-Духова

#### – Вы не так давно являетесь деканом Царицынского православного университета. Перестраивали ли Вы себя?

- Ваш вопрос переводит тему в плоскость лирическую. Поэтому предлагаю оставить слова «перестройка», «реформа». Эти слова и связанные с ними состояния чаще возбуждают у людей кровь в области сердца или горла, или чрева. Начало этих состояний пребывает в воображательной способности человека. В VI в. один святой отец, по скромности подписывавший свои трактаты именем священномученика Дионисия Ареопагита, писал о том, что Божественное человек может только претерпевать. Жизнь есть странствование, в котором все мы призваны претерпевать происходящее с нами и хорошее и плохое. Кто-то ОДИТ МИМО ЭТИХ ЧУДНЫХ СЛОВ, ПРЕДПО им деятельные мысли славных реформаторов и перестройщиков св. Кирилла Александрийского, св. Фотия Константинопольского, св. Иосифа Волоцкого, патриарха Никона Московского и Всея Руси и иных.

### Пригодился ли в Вашей новой деятельности опыт прохождения офицерской службы?

- С 1994 г., когда я уволился в запас, мне ни разу не пришлось задуматься об этом. Но хочется верить в то, что, несмотря на благородные функции вооружённых сил, в Церкви должно быть всё не так как там. Вообще, в соотношении армии и Церкви есть некое подобие соотношения закона и благодати. Господьсказал человеческому сообществу: «Я – от Вышних, вы – от нижних». Соответствен-



Иерей Александр Пржегорлинский.

но, Церковь – от вышних, армия – от нижних. Всё-таки, Церковь не от мира сего. Недаром первейшим благословением нашего ректора Митрополита Германа является призыв к студентам посещать Литургию каждый день. Предоставляя нашим студентам возможность молиться за каждой Литургией в храме Свято-Духова монастыря, мы начинаем наши занятия не с 8:00, как это везде, но с 10:00. Этим мы все являем своё устремление ктому, чтобы жить не по закону, но по благодати.

#### Каким, на Ваш взгляд, должно быть соотношение образования и воспитания в вузах? Должен ли вообще вуз воспитывать?

- В православных учебных заведениях это является несомненным постулатом. Образование, как информационная подготовка, есть лишь предпосылка к воспитанию. Познавая богословские дисциплины, человек познаёт: что в его опыте неправильно, каким должна быть твоя жизнь. Одним словом, образование создаёт предпосылку к самовоспитанию и к тому, что бы быть податливым к воздействию

# - Сегодня проблема всех вузов, за исключением самых престижных, - демографическая яма, из-за которой снижается конкурс на поступление и качество абитуриентов. Как это сказывается на Царицынском православном университете?

- Да, сейчас в вузы поступают «дети перестройки», которые стали заложниками страшного эксперимента, проведённого над нашим народом. В 80-90гг. одну безбожную цивилизацию попытались уничтожить представители другой безбожной цивилизации. И от этого пострадали люди. Можно сетовать на то, что нынешние абитуриенты, родившиеся в те года, слабо подготовлены к учёбе в вузах. Но слава Богу, что им вообще довелось родиться в эпоху, когда русские люди престали рожать. В российских вузах, и в нашем университете, всё это ощущается весьма остро. Складывается ситуация, что количество абитуриентов, поступающих на очное отделение нашего Университета, минимально. Ребята крайне слабо подготовлены; иной раз приходится констатировать факт безграмотности. Поэтому-то нам пришлось ввести в Духовном училище уроки русского языка.

В то же время, много желающих учиться на заочном отделении. Сюда поступают люди в возрасте, поэтому никакая демографическая яма здесь не ощущается.

#### – Вы читаете газету «Избери Жизнь»?

- Читаю и радостно удивляюсь. Ведь один и тот же свет и в Иерусалиме, и в Москве, и в Волгограде, и в Ветютневе. И это удивляет, несмотря на то, что этому есть объяснение.

#### – Ваше пожелание нашим читателям.

 Мне всегда страшно осознавать, что мы недостойны того, что нам дано. Ещё страшнее потерять этот страх.

> Вопросы задавал священник Аркадий Власов.

#### 6 (65) июнь 2011 г.

#### ДЛЯ ТЕХ, КТО ЕЩЕ НИЧЕГО НЕ ПОНЯЛ

# Интеллигенция и Церковь

#### ИЗ ИСТОРИИ ВЗАИМООТНОШЕНИЙ

«Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, [для] разумного служения вашего, и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная» (Рим.12:1-2).

В 1839 году, когда Российская империя казалась несокрушимым колоссом, ее западные границы находились в 300 верстах от Берлина и Вены, а военно-морской флот в любое время мог свободно встать на рейде Босфора, русская образованная общественность была поставлена перед важнейшей для нее дилеммой: ей предстоял выбор между нелегким путем «обновления ума», напряженного духовного делания - и дорогой утопической, предполагавшей борьбу за те или иные «высокие идеи», которые, кстати, еще только предстояло найти. В умах и сердцах рождались решения, от которых зависели мировые судьбы.

В начале года в Москве появилась записка

А.С. Хомякова «О старом и новом», от которой, как известно, повело свое начало такое направление русской общественной мысли как славянофильство. Мы привыкли считать, что идеал славянофилов находился в России XVII века, однако в программной записке Хомякова ничего подобного не утверждалось. Древнерусские реалии оценивались им очень критично – автор видел в них лишь благодатные, но слишком слабые ростки. Хомяков переносил идеал России не в прошлое, а в будущее: «Теперь, когда эпоха создания государственного кончилась, когда связались колоссальные массы в одно целое, несокрушимое для внешней вражды, настало для нас время понимать, что человек достигает своей нравственной цели только в обществе, где силы каждого принадлежат всем и силы всех каждому. Таким образом, мы будем подвигаться вперед смело и безошибочно, занимая случайные открытия Запада, но придавая им смысл более глубокий или открывая в них те человеческие начала, которые для Запада остались тайными, спрашивая у истории Церкви и законов Ее – светил путеводительных для будущего нашего развития - и воскрешая древние формы жизни русской, потому что они были основаны на святости уз семейных и на неиспорченной индивидуальности нашего племени. Тогда, в просвещенных и стройных размерах, в оригинальной красоте общества, соединяющего патриархальность быта областного с глубоким смыслом государства, представляющего нравственное и христианское лицо, воскреснет древняя Русь, но уже сознающая себя, а не случайная, полная сил живых и органических, а не колеблющаяся вечно между бытием и смертью»[i]. Хомяков поставил перед современным ему обществом задачу воцерковления и осознанного нравственного совершенствования, без которого дальнейшее развитие России виделось автору невозможным.

Через несколько месяцев, в сентябре 1839 г. московский знакомый Хомякова В.Г. Белинский написал статью «Бородинская годовщина». Она вышла в пору безоглядной увлеченности публициста философией Гегеля и идеей «разумной действительности». Автор статьи не только доказывал необходимость самодержавия для России, вся статья была просто переполнена верноподданническим пафосом. Но суть заключалась не в этом. Важнее всего была та философия, на основе которой строилась политическая программа Белинского. Он писал: «Жизнь всякого народа есть разумно-необходимая форма общемировой идеи, и в этой идее заключается и значение, и сила, и мощь, и поэзия народной жизни; а живое, разумное сознание этой идеи есть и цель жизни народа, и вместе ее внутренний двигатель». Автор статьи оправдывал существование целого народа лишь его причастностью к некоей «общемировой идее». Самодержавие тоже должно было ей соответствовать, как и другие политические формы: «Пора сознать, что мы имеем разумное право быть горды нашею любовию к Царю, нашею безграничною преданностию его священной воле, как горды англичане своими государственными постановлениями, своими гражданскими правами, как горды Северо-Американские Штаты своею свободою»[іі].

Тогда же - в сентябре 1839 года - начал чтение своих лекций в Московском университете молодой профессор-историк Т.Н. Грановский. Недавно вернувшийся из Германии и столь же пропитанный Гегелем, Грановский не принял политического пафоса своего друга Белинского, но их сближало общее отношение к жизни: социальную реальность можно менять усилием мысли. И очень быстро вечно мятущийся Белинский возненавидел собственные панегирики в отношении правительства. И это было вполне естественно: воспевал он не власть, а собственную идею власти. Теперь публицистом выдвигался иной лозунг: сформулировать такую социальную идею, которая смогла бы перевернуть мир. Развернуть это знамя и собирать под него полки и собирались Белинский с Грановским. Так в сентябре 1839 года и родилась русская интеллигенция: уже не отдельные интеллектуалы, а коллективная сила, претендовавшая на доминирование в общественном сознании. Само слово «интеллигенция» в данном значении появится намного позднее - через три

интеллигенции. Достоевский, хорошо знавший Белинского и в середине 1840-х годов даже входивший в его кружок, позднее напишет так: «Белинский, может быть, кончил бы эмиграцией, если бы прожил дольше и если бы удалось ему эмигрировать, и скитался бы теперь маленьким и восторженным старичком с прежнею тёплою верой, не допускающей ни малейших сомнений, где-нибудь по конгрессам Германии и Швейцарии или примкнул бы адъютантом к какой-нибудь немецкой т-те Гёгг, на побегушках по какому-нибудь женскому вопросу»[iv]. Еще в середине 1850-х годов у Достоевского возник образ Фомы Фомича Опискина – главного героя повести «Село Степанчиково и его обитатели». В нем обычно угадывают черты Гоголя, но к Белинскому – почитателю и резкому критику Гоголя – этот литературный персонаж имеет не меньшее отношение. Неудачливый литератор Опискин, будучи приживальщиком в помещичьей семье, претендовал на то, чтобы стать мерилом разума и нравственности. Более того, он – пророк. «На кого похожи вы были до меня? А теперь я заронил в вас искру того небесного огня, который горит теперь в душе вашей. Заронил ли я в вас искру небесного огня или нет? Отвечайте: заронил я в вас искру иль нет?» - вопрошал он у собственного хозяина. Моральный кодекс Фомы Фомича был ему столь дорог, что в жертву этой идее приносились люди: «Как христианин, я прощу и даже буду любить вас; но как человек, и человек благородный, я поневоле буду вас презирать. Я должен, я обязан вас презирать; я обязан во имя нравственности»[v].

Раздвоение личности, конфликт христианских и интеллигентских мотивов, был точно подмечен Достоевским. В конечном счете, Фома Фомич Опискин стал пародией на всё



Интеллигентом становился тот, кто высшей ценностью почитал идеологию, а своим долгом - служение идее. Первой такой идеей стал «прогресс», причем рассматриваемый не как успехи науки или экономики, а как социальное историческое развитие. изменение нравственных отношений между людьми[iii]. «Прогресс» стал этической категорией, самоцелью - именно так возникают утопии. В лекциях Грановского, имевших бешеную популярность, идея всемирного прогресса проходила красной нитью через события мировой истории. «Прогресс» Белинского и Грановского и «нравственная цель» Хомякова стали теми ориентирами, между которыми и предстояло сделать выбор русской общественности.

Прогресс стал секулярной религией русской

Дальнейшее развитие должно было лишь усугубить проблему. Самоопределение требовало горячего отрицания «постылой действительности» и создания утопических проектов. Отсюда возникало «подполье» (по более поздним понятиям - «кухня»), множились «лишние люди». Возникали кружки единомышленников, а господство той или иной идеи неизбежно толкало на партийное самоопределение. Объединяться ведь надо против чего-то и кого-то.

Камнем преткновения партийного сознания, как и положено, становилась Церковь. Партийность не вмещает соборность. У интеллигенции и Церкви – разные святые и разные пророки. Достаточно скоро Церковь была воспринята в интеллигентских кругах как противник или конкурент. Она либо

стояла на пути прогресса, либо отвлекала от него. Важно отметить, что славянофильский и западнический кружки начали рассыпаться именно на почве церковной и религиозной. Летом 1846 года в подмосковном Соколове произошел знаменитый разговор Т.Н. Грановского с А.И. Герценом о бессмертии души. Герцен отстаивал атеизм, Грановский, оказавшийся не столь последовательным прогрессистом, в ответ заявил: «Личное бессмертие мне необходимо» - и попросил никогда этой темы не касаться[vi]. Более они уже не общались, кружок рассыпался. В те же месяцы один из основателей славянофильства И.В. Киреевский прекратил участие в бессмысленных идейных словопрениях и полностью ушел в подготовку издания святоотеческого наследия на русском

Конечной целью утопической мысли всегда выступает идеальное общество, альтернатива Церкви. Крайним - на уровне фарса - выражением этого направления стал еще один персонаж Достоевского - Шигалев (роман «Бесы», 1871-1872), замышлявший создание «земного рая» при условии превращения девяти десятых человечества в «стадо», пребывающее в «первобытной невинности». Так прогресс, возведенный в абсолют, оборачивается собственным отрицанием. Лидер революционной организации П. Верховенский объяснял, как воплотить идеалы Шигалева: «...Мы пустим пьянство, сплетни, донос; мы пустим неслыханный разврат; мы всякого гения потушим в младенчестве. Все к одному знаменателю, полное равенство. <...> Знаете ли, я думал отдать мир папе. Пусть он выйдет пеш и бос и покажется черни: «Вот, дескать, до чего меня довели!» и все повалит за ним, даже войско. Папа вверху, мы кругом, а под нами Шигалевщина. Надо только, чтобы с папой Internationale[viii] согласилась; так и будет. А старикашка согласится мигом. Да другого ему и выхода нет, вот помяните мое слово, ха-ха-ха, глупо? говорите, глупо или нет?»[ix]. Ставрогин, которому адресовался вопрос, не ответил - зато ответ последовал с неожиданной стороны. Католический клирик-варнавит Ч. Тондини издал в 1880 г. работу «Что сделать для России?», предлагая для распространения католицизма в России копировать методы русских социалистов[х]. Ворон ворону глаз

Революцию в России сделали и без папы но совершала ее та самая интеллигенция, которая уже обрела черты религиозного ордена со своими святыми, пророками, верой в прогресс и земной рай... Поменялось ли что-то с тех пор? Не бродит ли интеллигентское сознание по заколдованному кругу идеологий, время от времени переменяя своих богов и проклиная от их имени своего ближнего?

Федор Гайда.

[і] Хомяков А.С. О старом и новом // Сочинения в двух томах. М., 1994. Т. 1. С. 470.

[іі] Белинский В.Г. Бородинская годовщина... // Собрание сочинений. В 9 т. Т. 2. М., 1977. С. 115.

[ііі] Его же, Взгляд на русскую литературу 1847 года // Собрание сочинений. В 9 т. М., 1982. Т. 8. С. 341.

[iv] Достоевский Ф.М. Дневник писателя. 1873 // ПСС. Т. 21. Л., 1980. C. 11-12.

[v] Его же, Село Степанчиково и его обитатели. Из записок неизвестного // ПСС. Т. 3. Л., 1972. С. 16, 86. [vi] Герцен А.И. Былое и думы. М., 2003. С. 524.

M., 2002, C. LIII-LVI.

[vii] Лазарева Н. Жизнеописание Ивана Васильевича Киреевского // Киреевский И.В. Разум на пути к истине.

[viii] Первый Интернационал - международная революционная организация (1864-1876).

[іх] Достоевский Ф.М. Бесы // ПСС. Т. 10. Л., 1974. С.

312, 322-323. [х] Тамборра А. Католическая церковь и русское православие. Два века противостояния и диалога. М., 2007.



Когда я, закончив школу, начал самостоятельно читать книги по истории, меня поразили контуры того древнего мира, который вырисовывался из серьезной литературы. И одним из самых первых сюрпризов было обилие различных способов предсказаний. Жрецы, оракулы, астрологи, гадатели всех мастей: по внутренностям животных, по полету птиц, на стеблях тысячелистника... Современному человеку такое и не снилось.

Это непривычно, но легко объяснимо. Гадание рождается из предощущения единства мира. Такова разумная природа человека, несущая на себе печать божественности. Разум ищет смысл, стремится ухватить взаимосвязь и отыскать закономерности. И если земля и небо, прошлое и будущее представляют собой то самое море житейское, по которому путешествует каждый, такое путешествие невозможно без карты. Здесь пригодится даже самая грубая и неточная карта. Неточности со временем исправляются, а отсутствие представлений о смысле для человека невыносимо.

На начальном этапе разум ищет общее. Мифологическое мышление соткано из образов, связывающих космос и земную повседневную жизнь. Почему, к примеру, в музейных залах, посвященных Древнему Египту, столько жуков-скарабеев? Что это за странный амулет, который, судя по его распространенности, был практически в каждом доме?

Символика скарабея раскрывается, если понаблюдать за этим насекомым. Жук-труженик творит из ничтожного навоза совершенный по форме шар, форму которого имеет само Солнце, источник жизни и света. Затем он откладываетв шар яички и погребает этот шар под землей. Затем на 29-й день жук достает шар из-под земли и скатывает его в воду, где и появляются на свет маленькие скарабейчики, которые в свое время будут точно так же совершать положенный ритуал. Перед нами идея Воскресения. У египтян она нашла свое воплощение в образе бога Хепри, утреннего лика Солнца. Этот бог изображался с головой скарабея.

Пожалуй, на этом примере легко почувствовать, в чем состоял основной смысл амулетов. При взгляде на скарабея возникало священное чувство, которое и должно возникать у человека при соприкосновении с тайной жизни. Это работало, в этом было нечто безусловно правильное, соответствующее внутреннему устроению человеческой души.

Для древнего мира науки в чистом виде еще не существовало. Наблюдения за небом привели к созданию календаря, люди научились предсказывать затмения и движения планет задолго до того, как начали понимать, что эти самые звезды из себя представляют. Но пока сухие, «чистые» знания постепенно оседали в копилке мировой культуры, они примерялись к нуждам магии, к утилитарным задачам. Астрология не была исключением в ряду других наук: звездное небо прежде всего должно было отвечать на насущные земные вопросы.

Оставаясь в рамках мифологического типа мышления, астрология строила свою математику на принципах, которые сегодня мы бы назвали оккультными. Прежде всего, это принцип подобия: микрокосм подобен макрокосму. И, конечно же, цикличность. Примеры цикличности в природе по аналогии заставляли предполагать то же и у человека, отсюда берет начало представление о переселении душ.

Но другой науки просто не было. Оккультными, то есть поставленными на службу магии, были все области: звездное небо, химия, медицина и даже математика. Известно, что Пифагор, найдя доказательство своей знаме-

## Астрология

Основной причиной популярности астрологии, видимо, является желание знать будущее. Но за это желание человек платит не только деньгами, но и своей свободой. Блаженный Августин писал: «Всяк, дотоле свободный, приходя к такому астрологу, дает ему деньги, чтобы выйти от него рабом Марса или Венеры, или, лучше, всех звезд». Но почему люди так не ценят свою свободу от гороскопов? Ф. М. Достоевский писал: «Ничего и никогда не было для человека и для человеческого общества невыносимее свободы... нет у человека заботы мучительнее, как найти того, кому бы передать поскорее тот дар свободы, с которым это несчастное существо рождается».

нитой теоремы  $a^2+b^2=c^2$ , принес максимально возможную в Древней Греции жертву: сто быков. Неужели он придавал такое значение геометрической формуле? Конечно же нет, дело было совсем в другом. Диагональ квадрата в общем случае не являлась рациональным числом. Это ставило под удар всю систему взглядов пифагорейцев. Под угрозой была основная концепция: весь мир держится на числах. Поэтому, когда решение теоремы Пифагора было найдено, ради этого не жаль было и ста быков.

Наука не перестает быть оккультной и после возникновения и победы христианства в Европе. Этим, кстати, и вызван основной конфликт Церкви и науки в Средние века. Джордано Бруно сожгли вовсе не за научные представления, чем любят попрекать Церковь, а за пропаганду оккультных учений о Христе.

Однако астрологическая математика сделана не без лукавства. С одной стороны, она должна была обеспечить определенную гибкость, чтобы отобразить все многообразие жизненных ситуаций. С другой стороны, от нее требовалась функциональность. В результате получилась довольно сложная химера, в которой до сих пор используется геоцентрическая система.

Работает ли астрология? Удается ли с ее помощью делать предсказания? Влияет ли космос на человека? Что касается последнего вопроса – безусловно. Число рождений в полнолуние заметно больше, чем в новолуние. Геомагнитные факторы заметно влияют на здоровье и самочувствие. Механизм этого воздействия на сегодняшний день внятно никто объяснить не может. Есть ряд исследований, которые могут серьезно изменить представление о том, как устроен мир. В их числе – исследование макрофлуктуаций С. Э. Шнолем. Но означает ли это, что астрология имеет под собой прочный фундамент? Конечно же, нет

Нормальный подход ученого – первым делом посмотреть на статистику. Статистика же не обнаруживает практически никакой связи между судьбой человека и его гороскопом. Наиболее известная попытка в этом направлении была предпринята Мишелем Гокленом. Однако ему не удалось обнаружить никаких убедительных совпадений. А безупречный с точки зрения методологии эксперимент, в котором астрологам предлагалось по гороскопу отличить 20 преступников от 20 законопослушных граждан, вообще показал, что «попадания» астрологов не отличались от случайных. (Michel Gauquelin The Cosmic Clocks. Henry Regenery Company, Chicago, 1967).

Однако известно немало случаев, когда отдельные астрологи давали четкие предсказания, впоследствии полностью сбывавшиеся. Как это понимать?

Рассмотрим подробнее, на чем держится астрология. С помощью строгих математических правил строится положение планет на определенные день и место. Вся дальнейшая интерпретация ведется отнюдь не по научному сценарию. Работают ассоциации, интуиция, вдохновение... Качества, за которые отвечают планеты, определяются целиком принципом подобия. Например, Марс из-за своего красного цвета ассоциируется с кровью, войной, мужским началом, ему соответствует камень рубин (тоже из-за цвета) и так далее. При построении гороскопа любые аспекты, связанные с Марсом, будут так или иначе связаны с характером этой планеты. Поскольку планет достаточно много, и каждая из них наделена своим характером, и к тому же есть благоприятные и неблагоприятные аспекты, свои и не свои дома и так далее, возникает богатейшая палитра возможностей, открывающая горизонты для

настоящего художественного творчества. Построить гороскоп с интерпретацией – это все равно что написать новеллу.

Естественно, среди астрологов есть и свои графоманы, и свои дельцы, и по-настоящему увлеченные люди. Есть и медиумы. Пожалуй, им одним удается по-настоящему заглянуть в будущее. Но материал для такого способа предсказания мало чем отличается от внутренностей жертвенного животного. Как там, так и здесь последнее слово – за медиумическими способностями предсказателя.

Но для нас не менее принципиальным вопросом остается отношение Церкви к астрологии

Ветхий Завет четко формулирует запрет на

чародейство, волхвование и гадание. Этот же запрет подтверждается и в Новом Завете. (Надо заметить, что тогда как даже ислам воспринял этот запрет, современная каббалистика основывается целиком и полностью на том, что в Ветхом Завете называется чародейством. Это иллюстрирует, в какой степени Каббала может считаться преемницей ветхозаветного учения.)

Церковные правила высказываются на этот счет очень категорично. Например, 72-е правило святого Василия Великого предписывает: «Предавший себя волхвователям или неким подобным да будет под епитимиею столько же времени, сколько убийца».

Не слишком ли это строго? Одно дело – убить человека, а другое – поинтересоваться у астролога, когда лучше взять отпуск. И тем не менее. Попробуем разобраться, чем может быть вызвана подобная строгость, и как это соотносится со здравым смыслом.

Главная неприятность — в том, что изменения во взглядах обратившегося к астрологам и предсказателям начинаются совсем неприметно. Человек отказывается от собственной свободы в момент перехода на другую платформу мировоззрения, когда он начинает смотреть на мир из другой системы координат. А целостные мировоззрения всегда альтернативны. Строго говоря, в природе существуют только факты. Человек же имеет дело с их интерпретацией. Посредником между фактом и представлением об этом факте является картина мира, то есть

Как мы представляем себе мир, таким мы его и видим. И, что самое важное с духовной точки зрения, в таком мире мы и живем. Это сложный тезис и отдельная большая тема, но для иллюстрации можно привести аналог из физики: электроны при дифракции проявляют либо волновые, либо корпускулярные свойства в зависимости от того, наблюдают за ними или нет. Когда за ними наблюдают, на экране — одна картинка от дифракции, когда не наблюдают, картинка получается совершенно другой.

В жизни мы наблюдаем нечто подобное. Состояние души человека способно в корне изменить ситуацию при одних и тех же начальных условиях, как говорят математики. Об этом говорит Христос: «По вере вашей да будет вам». Вера – это не отстраненное знание, не убежденность. Скорее, это картина мира, которой человек постоянно пользуется. И, безусловно, она альтернативна той картине мира, которую условно можно назвать оккультной или магической.

Главным ориентиром в христианской вере является образ Христа. В Евангелиях Он называет себя Сыном Человеческим. И когда вчитываешься в Писание, понимаешь, что путь к Богу лежит только через преображение собственных личностных качеств. При этом ничего из того, что в человеке считалось важным и ценным на протяжении веков, не отбрасывается, но только приумножается и очищается до степени наивысшей пробы.

Путь к Богу лежит через человеческое. «Возлюби ближнего своего как самого себя (Мф. 22.39)», «Так как вы сделали это одному из сих братьев Моих меньших, то сделали Мне (Мф. 25.40)»... В оккультной системе ценностей человеческие качества приносятся в жертву «чистой духовности», которая понимается так, что ничего собственно человеческого в

Мировоззрение оккультизма — это цветные очки. Одеваешь их — и мир предстает в совершенно определенном цвете. Свобода выбора реализуется в тот момент, когда человек решается нацепить эти очки себе на нос. Каким ты видишь мир, в таком мире ты и будешь жить. Если ты сам соглашаешься быть «проводником космических энергий», ты реально им и окажешься. Пожалуй, только этим можно объяснить и категоричность предостережений церкви против волхвования. Человек доверяется либо образу Христа, либо делает выбор в пользу неких «космических энергий».

Кстати, «проводник» – типичное для оккультного мировоззрения понятие. И очень характерное. Встав на путь оккультизма, человек утрачивает собственно человеческое измерение. В жертву «духовному» приносятся такие понятия как жалость и сострадание. Но духовность эта иллюзорна. Увидеть это можно, лишь сняв очки.

На самом деле, все это чувствуют. Даже те, кого астрология засосала основательно. Вот что говорил очень известный астролог, Джон Фроули. Судя по тому, что его спортивные прогнозы оправдывались даже в самых неожиданных и неочевидных ситуациях, это типичный медиум, то есть отнюдь не новичок и не случайный человек в этой области.

«98 процентов моего "я" не встречают какихлибо противоречий. Я не родился католиком, но к вере пришел через астрологию. <...> В Катехизисе написано, что все астрологи – это слуги дьявола. Остальные два процента моей личности понимают, что это правда. Я чувствую, что настанет время, когда именно по этой причине я покончу с астрологической практикой...» (интервью Гарри Филлипсона с Джоном Фроули из книги «Астрология нулевого года»)

Мировоззрение можно сравнить с операционной системой в компьютере. Без нее само по себе железо не способно ни на что. В зависимости от того, какая операционная система загружена, единички и нолики начинают интерпретироваться так, что на экране возникнет осмысленное изображение. Каждый знает, что операционная система – это очень серьезно. Какой-нибудь вирус, занесенный в компьютер, может вызвать такие искажения, что на любое ваше действие экран начнет отвечать одной и той же непристойной рекламой. То есть, компьютер фактически теряет свои качества, он перестает быть тем, чем он являлся по замыслу инженеров и тех, кто им собирался пользоваться.

Пожалуй, на этом примере можно понять, почему Церковь так строго и категорично предостерегает человека не только от оккультной практики, но даже от попытки смотреть на мир из определенной системы координат. Информационный вирус может быть гораздо опаснее, чем биологический. Тем более если оценивать вред с точки зрения бессмертной души.

Когда-то в храме Григория Неокесарийского на Полянке служил старенький священник, отец Герасим. Он говорил просто, но именно на его примере я впервые увидел, что такое духовность. И однажды он рассказал о том, как в юношеском возрасте он усомнился в своей вере.

«Я подумал: а вдруг Бога действительно нет, что тогда? И в тот момент я понял, что даже если бы Бога не было, я все равно жил бы точно так, как этому учит Евангелие, руководствуясь только своей совестью. Для меня ничего бы не изменилось. И это избавило меня от сомнений на всю оставшуюся жизнь».

Это очень нетривиальный аргумент, сильнее которого я, пожалуй, не встречал. Человек никогда не перестает быть собой, в какихто уголках подсознания никогда не угасает живая искорка, которая позволяет ему отличать свет правды в любых, казалось бы, безысходных ситуациях.

Вадим Максимов. Журнал «Наследник» № 36.

# Надо начинать с себя

Каких только героев уже не побывало в нашей популярной рубрике "Персона"! Но сегодня наш гость действительно особый, необычный. И беседа с ним оказалась захватывающей и интересной.

На улице было ненастно, и потому разговор с настоятелем Ветютневского храма Покрова Пресвятой Богородицы священником Аркадием Власовым проходил в самом храме. Среди прекрасных икон и благодатного запаха ладана.

#### — Отец Аркадий, сколько лет Вы служите у Престола?

— В ноябре 21 числа на Архистратига Михаила меня рукоположили, 6 лет будет. Всё это время служу здесь, в Ветютневском храме, – добавляет батюшка.

#### — А священником Вы всегда хотели стать, это было Вашим призванием?

– Я никогда не думал о священстве. Мало того, с детства даже не был крещен. Из всей нашей семьи единственным верующим человеком была моя бабушка. Но сказать, что именно она оказала на меня какоето влияние, не могу, поскольку виделись мы очень редко, — начал рассказ мой собеседник. — И мне, как говорится, пришлось искать Истину самому. К сожалению, люди в большинстве случаев приходят к вере через скорби. Редко встретишь человека, пришедшего к Богу в радости или своим умом. Правда, сейчас такое стало встречаться. Но в советские времена люди приходили в Церковь от горя и проблем. Человека встряхивало, и он начинал задумываться. Думаю, что отсюда и поговорка известная: «Пока гром не грянет, мужик не перекрестится». Точно так же пришел к Богу и я. Мы жили по школьным постулатам пионерии и комсомола. И когда в 1982 году я окончил школу, в стране был очередной кризис. Коммунизма уже нет, а капитализм еще не наступил. Из школы я вышел, а что делать дальше - сказать мне никто не мог. У народа веры не было, — отец Аркадий задумался на минуту, вспоминая. — В то время, по-моему, вообще ни во что не верили. Однажды я подумал: неужели это все? Поел, попил, погулял, поспал. Разве в этом заключается жизнь? Скажу честно, поиск себя был довольно тяжелым, маетным, — добавляет батюшка. В страну хлынули всякие секты, проповедники всех мастей. Истину я нашел не сразу. Слава Богу, на моем пути встретились люди, которые и помогли мне найти себя, понять, что Православие и есть Истина. Крестился я только в 25 лет, и о священстве не помышлял.

#### — А после Крещения Ваше мировоззрение поменялось?

— Как любой человек, который приходит к вере и которому Господь открывает глаза, ты начинаешь видеть себя истинного. Насколько ты немощен, грешен. Но самое главное, ты начинаешь видеть, что есть милосердный Бог, который тебя любит и прощает. И сразу же возникает мысль, как бы тебе исправиться. Но человек предполагает, а Господь располагает. Я окончил духовное училище, дневное отделение Православного Царицынского университета имени преподобного Сергия Радонежского. По окончании прослужил немного здесь, в храме на клиросе. После этого Владыка Герман меня рукоположил

### — Кого из тех, кто помог Вам выбрать свой жизненный путь, Вы могли бы назвать своим учителем?

— Вопрос сложный. Было много разных людей, среди них и мой крестный отец. Он собственно и привел меня в лоно Церкви. Также из его рук я получил свои первые духовные книги: Евангелие и «Слово о смерти» святителя Игнатия Брянчанинова. К слову, эти книги тоже можно назвать моими учителями, — добавляет батюшка. — Еще в моей жизни была очень интересная встреча с о. Владимиром Шикиным, Дивеевским священником. Я впервые в жизни увидел человека, из которого любовь просто изливается потоком.

#### — Вам нравилось учиться?

— Когда Митрополит благословил меня учиться в духовном училище, япошел туда с неохотой. Была такая мысль тщеславная: а зачем мне это надо? Я и так все знаю. У меня практика была. Восстанавливал два монастыря, жил в них. Отсюда и опыт. Но когда я начал учиться, то встречи с преподавателями, другими учащимися показали мне, что я, по сути, не знаю ничего. Прямо как у Сократа: «Я знаю, что ничего не знаю», — усмехнулся

отец Аркадий. — Сейчас я оканчиваю Царицынский Православный университет и благодарю нашего Владыку Германа за его благословение и мудрость. В наше время у священника образование должно быть обязательно. Святейший Патриарх Кирилл смотрит за этим строго. По его мнению, необразованного священника не должно быть в принципе. И я думаю, это правильно.

#### — У Вас есть дети?

— Их у меня трое. Старший Даниил скоро пойдет в школу, пятилетняя Настя и годовалый Коля.

#### — А кем Вы их видите в будущем?

— Каких-то определенных установок на их дальнейшую жизнь у нас нет. Ведь как обычно происходит? Родители не смогли воплотить свои мечты в жизнь и начинают реализовывать их в своем ребенке. Не спрашивая, чего он хочет на самом деле, из него лепят врача, хотя по призванию он художник. В первую очередь нашей основной целью является, чтобы наши дети жили с Богом. Это единственное условие счастья. Человек, живущий без Бога, не может быть счастливым просто по определению.

### — Отец Аркадий, как Вы считаете, молодые священники отличаются от священников Вашего

 Любое поколение отличается от другого. Жизнь ведь не стоит

# — Однажды мне довелось быть свидетельницей, как две женщины обсуждали у храма молодого священника, мол, молодые в Церковь служить идут только в поисках «теплого места». Что Вы можете сказать об этом?

— К сожалению, сплетничают и про священников, — с горечью вдыхает батюшка. — И иногда говорят такое люди, которые ходят в Храм не один десяток лет. Только зачем — непонятно. Христа они еще не встретили. Ведь сказано: «Не суди, да не судим будешь». Священническое служение — это невероятно тяжелый труд. Взять ту же исповедь. Как народ думает? Мол, ничего тут сложного нет. Рассказал о грехах, священник епитрахилью махнул



Наши люди в большинстве своем максималисты: если священник – то должен быть подвижником, а уж если епископ, то святым. Но ведь так не бывает. Священники тоже люди. И чем выше ты поднимаешься в церковной иерархии, тем сложнее.

#### —Для Вас принципиально, в каком виде приходят люди

— Вы можете придти хоть накрашенная, хоть в брюках. Это не главное. Главное что вы пришли к Богу, а в каком виде - это не столь важно. Со временем начнете понимать и оденетесь в Храм соответственно. У меня категорический запрет на какие-либо замечания к внешнему облику. Так и должно быть.

#### Отец Аркадий, что Вы можете сказать о современной молодежи? Что Вас огорчает и что радует в подрастающем поколении?

— Вообще молодежь у нас замечательная. Хотя из тех вещей, которые нагнетают некоторые СМИ, создается впечатление, что все юноши у нас наркоманы, а девушки – легкого поведения. На самом деле, конечно, все не так. И я, как священник, могу сказать, что сама молодежь страдает от выбрасывания в общество неких эталонов.

Такого, к примеру, как «целомудрие – это не модно». Что субкультуры какие-то возникают, это само собой разумеющееся веяние времени. Это означает, что мы не стоим на месте. А вот что оставляет желать лучшего, так это духовность, она перебивается сегодня некой пресыщенностью, вседозволенностью и вседоступностью. И нет у молодежи против этого иммунитета, который называется Вера.

Нравственные ценности должны закладываться в семье. Если для ребенка с детства Бог на первом месте, если он воспитан на заповедях Божьих, он, допустим, никогда не возьмет чужого. Это и называется страхом Божьим. И дело не в том, чтобы трястись в ужасе перед Всевышним, это понятие трактуется так: я настолько люблю Бога, что боюсь огорчить его нехорошим поступком. Также и здесь: «Жена да убоится своего мужа». Что значит «убоится»? А то, что она настолько любит мужа, что боится его обидеть, огорчить, - поясняет отец Аркадий. — И в том, что у нас в стране происходит, виноваты не Путин с Медведевым, а сами люди. И разбор надо начинать с себя, с семьи. Если наши детки будут вырастать со стержнем Веры внутри, тогда и жизнь лучше станет.

#### — Какое напутствие Вы могли бы дать нашим читателям?

— Мне бы хотелось, чтобы каждый задумался, зачем он живет. Если человек не сможет ответить на этот вопрос, то на помощь ему может прийти Евангелие, в котором при желании можно найти ответы на

Беседовала Наталья ДЕНИСЕНКО, газета «Фроловские вести».

### Беседы о любви



Многие задаются вопросом: что такое «Любовь», и в чем она проявляется? Часто мы ошибаемся в своих выводах, так как путаем понятия «влюбленность» и «любовь».

Со значением этих слов наши студенты смогли разобраться благодаря священнику Покровского храма хутора Ветютнев отцу Аркадию. В читальном зале студенческого общежития Арчединского лесного колледжа состоялось две беседы: первая на тему «Влюбленность», а вторая на тему «Любовь и Семья». Много нового и интересного вынесли ребята для себя из этих бесед. Узнали об истинных семейных ценностях, о человеческих качествах и взаимоотношениях в семье. На встречах каждый мог задать вопрос и получить на него объективный ответ. Оказывается, чтобы создать крепкую и счастливую семью нужно быть добрым, терпеливым, любить своих близких.

Теперь, каждый присутствовавший на беседах знает, что такое влюбленность и что такое любовь, и сможет без труда разобраться в людях, которые находятся рядом с ним.

Хотелось бы выразить благодарность батюшке и сказать, что мы с нетерпением ждем следующей встречи.

Нина Геворкова, студентка 11 группы Арчединского лесного колледжа.



избери жизнь

6 (65) июнь 2011 г.



«Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века».

### Огласительная школа

Оглашение, огласительные беседы, огласительная школа...

Что это? - спрашивают нас все, кто приходит узнать о Святом Крещении.

Этого раньше не было, что-то новое.

Мы забываем о том, что все новое – это хорошо забытое старое. Для тех, кто желает приобщиться церковной жизни, находясь еще на ступеньках веры, мы предлагаем материалы, которые расскажут об истории и смысле православного богослужения и Таинств, огласительной практики в Древней Христианской Церкви, а также поведают переживания или опыт встречи новокрещенных с новой для них жизнью - христианской.

Иеромонах Лазарь (Куликов)

### Как девушка "эмо" пришла к православной вере

- Христос воскресе! На меня произвела сильное впечатление твоя история о том, как ты, юная девушка, пришла самостоятельно к православной вере. Можешь нам рассказать, с чего все началось, и какая ты была раньше?

– Воистину воскресе! Сперва представлюсь. Меня зовут Симуна и мне 15 лет. В настоящий момент учусь в одной престижной гимназии в Софии. Все началось

2 года назад. Я тогда училась в Самокове. Как всякий подросток, хотела кому-нибудь подражать - известной певице или модели, это не имеет значения. Я решила следовать "ЭМО" - стилю, известному многим моим сверстникам, который во многих случаях не приводит ни к чему хорошему.

Это стиль одежды и поведения, отличающийся от общепринятого. Его последователи одеваются в черную одежду с изображением черепов, гримируются черным карандашом, их прическа имеет огромный объем с челкой, которая почти скрывает глаза. Они рвут связи со своими друзьями, впадают в одиночество и слушают депрессирующую музыку. Ктонибудь может сказать: "В этом нет ничего плохого, с возрастом это пройдет". Но он ошибется. Обычно такие "эмо" через какоето время посягают на свою жизнь, перерезая себе вены.

Слава Богу, я не дошла до этого, потому что вовремя остановилась. Я просто странно одевалась и держалась в стороне от коллектива. В церковь я ходила с родителями по большим праздникам (как все миряне). ставила свечки, крестилась и ничего больше. Я чувствовала пустоту в своей душе, и мне было все равно, пойду я туда или нет.

#### – А что тебя подтолкнуло к вере?

- Полгода спустя я уже училась в Софии. Тогда много говорили о "2012 - годе конца света", Втором пришествии и т.д. Это меня заинтересовало, и я регулярно посещала сайт, посвященный 2012 году, читала комментарии. Один из читателей оспаривал утверждение, что Ванга – православная, в которую вселились "чистые силы". Человек, написавший это, имел электронную почту. До этого момента я прочитала много книг о Ванге и думала, что она святой человек. Я решила написать ему и попросить его представить доказательства. Мы начали переписываться. Оказалось, что это был мужчина 30 лет. назовем его "Х", пастор протестантской церкви в Русе. Мне стало интересно и я начала его расспрашивать о самой церкви, ритуалах и всем остальном. Х рассказал об интересных вещах, говорил мне о Боге... одним словом, привлек меня. Когда он понял, что стал мне симпатичен. он посоветовал мне посетить аналогичную церковь в Софии. Я, ничего не подозревая, согласилась. Не знаю, было ли это случайностью, но все выглядело так, как будто "Бог хочет наилучшего для меня и посылает меня в эту церковь"...

Сразу же после Рождества 2009 г. я отправилась в эту церковь. И провела там 3 часа. В этот день там было молодежное собрание. Я познакомилась с 20 молодыми людьми почти моего возраста, с пастором, его женой и всем коллективом. Они показали мне церковь, которая была самым обыкновенным зданием, не похожим на храм. Три часа я провела там, пела с ними песни о Боге и рассказывала разные случаи из моей жизни. Пастор и остальные слушали меня внимательно, давали советы. Мне понравилось, что там пели на нормальном болгарском, а не на непонятном для меня языке, как в Православной церкви. Мне было радостно, и я думала: "Вот, наконец-то я нашла многих друзей и место, близкое к Богу". Сильное впечатление произвели также их сплоченность, помощь, которые они оказывают друг другу, рассказы о своих проблемах и т.д.

Однако моя радость быстро исчезла. Я рассказала маме об этом посещении. Она сказала: "Как ты могла пойти в эту секту? Там нет истины. Если хочешь ходить

братьев и сестер"... Но... мой интерес к Богу не исчез. Я начала читать статьи в Интернете, покупать книги. Вскоре мне стало ясно, куда я попала, кто такая Ванга, в чем смысл жизни, какая церковь правильная и каким должен быть человек. После прочтения многих книг я поняла, что истинно правильная церковь - Православная, что там говорят не на непонятном, а на одном из самых красивых языков. Узнала о таинствах, о самых великих и готовых к жертве людях и о том, почему Христос умер на кресте.

всем моей подруге. Но и она меня не поддержала. При-

шлось примириться с тем, что больше не увижу "моих

Как будто открылись мои глаза, но не наружные, а внутренние – в душе. Я осознала, какие неблаговидные поступки совершала. Покаялась... Постилась весь Великий пост. Люди смотрели на меня с удивлением. На Пасху одна женщина спросила: "Неужели ты постилась 40 дней?! Hv-v, мы, взрослые, должны брать с тебя пример!" Постилась и в этом году и снова приняла причастие. Открыла и свой талант – в рисовании.

И до этого момента я рисовала, но думаю, что не так как нужно. Теперь я начала рисовать иконы – довольно трудная и нелегкая задача. Недавно я узнала, что есть специальные методы иконописи и теперь изучаю их. Хочу только сказать, что за эти два года – с тех пор как я поверила всем своим сердцем – мое мышление и мой взгляд на жизнь изменились коренным образом.

#### - Действительно, очень впечатляет! Кто-нибудь поддерживал тебя все это время?

- Дома мои родители сперва отнеслись очень скептически к моему интересу к религии. Мой старший брат вообще не поддержал меня, а только насмехался. Я старалась не обращать внимания и делала вид, что ничего не слышу. Потому что не хотела отказаться от пути, на который ступила. Только моя подруга поняла меня, и мы с ней говорили на разные темы и рисовали вместе.

Я не сержусь на родителей, потому что они выросли в то время, когла было запрешено ходить в церковь и когла вера жестоко подавлялась. Я даже благодарна им, что они все же воспитывали меня в религиозном духе и научили моральным ценностям.

С этого года я начала ходить в церковь и в воскресенье.

что дети не влияют на своих родителей. – Что ты думаешь о своих сверстниках и их ценностной системе? - Недавно была поднята тема о преподавании вероучения в школе, но снова стихла... Я поддерживаю тех, кто этого

> принято решение ввести этот предмет. Пусть один из тех, кто не поддерживает эту идею, посмотрит со стороны на то, что происходит в школе, пусть включит телевизор и послушает новости. Там часто можно услышать: "Парень ударил ножом своего друга после выпивки в столичной дискотеке" или же "В районное полицейское управление были доставлены дети, которые имели при себе травку (или героин)". Не понимаю, почему все это воспринимается как нормальное явление? Часто говорят: "Воспитывайте своих детей. Они – будущее Болгарии!" Но за воспитание отвечают не только родители. но и учителя, и священники. Я "ЗА"

хочет. Не знаю, почему не

введение вероучения, поскольку семена нравственных и моральных ценностей засеваются в детской душе именно в школе.

Школа, где собрались самые хрупкие, девственные и легко воспринимающие, не познавшие житейских бед души, – место, где как в наковальне выковывается душа будущего представителя общества.

#### – Что ты можешь рекомендовать нашим читате-

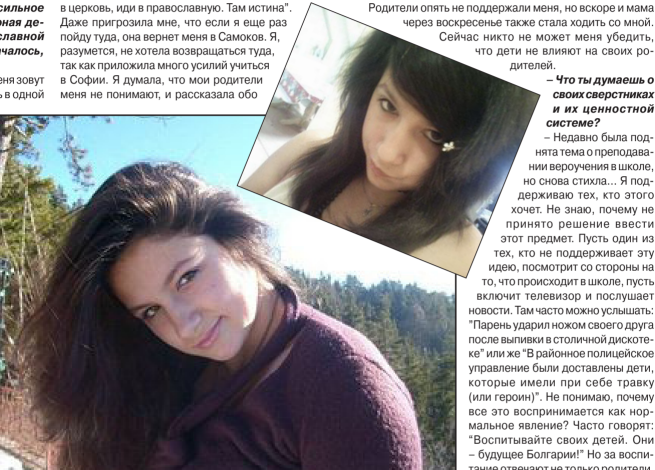
– Хочу сказать молодым и немолодым людям, что единственно в Православной церкви можно получить спасение и общение с Богом. Сколько бы ни были непонятны песни и тексты, просто надо вникнуть в них сердцем.

Хочу сказать родителям и тем, кто станет ими. - воспитывайте своих детей еще с малых лет в христианских ценностях, потому что легче научить 5-летнего ребенка, чем 15-летнего подростка, который уже ступил на плохой путь. Родители уже не могут оправдываться: "Но я ничего не знаю о православии". Мы живем в XXI веке, когда за несколько секунд можно найти необходимую информацию. Христос также сказал: "Стучитесь и откроется вам. Ищите и найдете".

В последнее время вижу, что социальная сеть facebook залита профилями священников, епископов и др. Это действительно подходящий способ привлечения молодых к вере, если учесть, что они больше всего времени уделяют Интернету. Болгарская православная церковь должна активнее входить в социальное пространство, потому что есть тысячи сайтов, которые завлекают молодых людей в гибельные секты, и нет никого, кто бы их остановил. Сейчас есть не более 10 православных сайтов, и этого мало.

Будет хорошо, если БПЦ активнее будет выступать в средствах массовой информации, чтобы обратиться к тем, кто не пользуется Интернетом. Да, есть несколько православных передач, но на фоне других бессмысленных программ, которые показывает телевидение, этого мало. И последнее - в сердце болгар должна снова возродиться вера. И я надеюсь, что это однажды произойдет, но не надо забывать, что это не односторонний процесс.

> Беседовал священник Васил Василев Источник: Православие.Вд



ПАТРИОТИЧЕСКАЯ СТРАНИЧКА

# BACTICIOH

Бастион — это сила, мощь и защита от врага. Но это не просто крепость. Бастион — это выступ из укрепления. Его гарнизон — это те, кто первыми встречают противника. Вера — наш Бастион, а самый главный противник — невидимый. Начни войну, победи себя самого, и ты выиграешь любую битву.

22 ИЮНЯ 1941 ГОДА – НАЧАЛО ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙНЫ

# Мы встретили войну в Литве

В мечтах я уже примеривал матросскую форму, когда в 1939 году внезапно разразилась советско-финская война. Несмотря на призывной возраст, меня, как специалиста, оставили на заводе «Красная кузница», где тогда стояли на ремонте военные эсминцы. А через год, когда восстановленные корабли ушли на боевое дежурство, настал и мой черед отправиться в армию.

В дальний путь на вокзале меня провожали родители. Сначала нас в теплушках привезли в Ленинград, оттуда отправили а Кингисепп. Конечным пунктом нашего путешествия стал город Нарва. Ехали мы тогда в приподнятом настроении - никто из нас даже не подозревал, что ждет впереди.

По прибытии на место меня определили механиком на плавающий танк Т-37. Помню. как я удивился, увидев, что в Эстонии люди ходят в шляпах. В Архангельске тогда была другая мода – кепки.

Незадолго до начала войны мы выехали в район Тарту и разбили в лесах лагерь. В конце мая было не по-весеннему холодно. но в начале июня неожиданно грянула жара и начались лесные пожары. Огонь подобрался вплотную к стоящим танкам. Вначале мы со смехом пытались сбить раздувающееся пламя ремнями, но когда пожар с ревом набросился на нас, поняли, что впору думать о спасении. Мы едва-едва успели вывести танки на дорогу. Счет шел на секунды. В тот день мы чудом остались живы.

17 июня 1941 года нас отправили, как нам тогда сказали, на «учения Балтийского военного округа», и 22 июня наша часть была уже в Литве. Здесь мы и встретили войну. До сих пор помню, как наш командир взвода бежал от здания станционного вокзала к вагонам. Уже на следующий день наш 33-й отдельный разведывательный батальон получил боевую задачу - соединиться с частями своей дивизии, которые выехали на учения раньше и оказались отрезанными от остальных. Совершив стремительный маршбросок, менее чем за день мы прошли около ста километров. От границы вглубь страны бежали испуганные, плачущие люди. Паника была страшная. Но нам как-то не верилось, что все это надолго. Все надеялись быстро разбить фашистов и вступить на территорию Германии. Осознание того, что война предстоит затяжная, пришло после того, как командование отдало приказ расстрелять из танков склады горюче-смазочных материалов, где хранились огромные запасы бензина. Пламя было видно на расстоянии в десятки километров.

Отступая, наша дивизия попала под бомбежку. Немецкий снаряд разорвался совсем Спастись удалось только командиру танка и мне. Остальные члены экипажа сгорели заживо, запертые в стальной обшивке. Плавающий Т-37 был легким, с броней гораздо более тонкой, чем на немецких танках. Наша техника предназначалась, скорее всего, для быстрого продвижения вглубь территории противника по шоссейным дорогам. Возможно, именно поэтому в первых боях было уничтожено много наших танков.

После столкновений с противниками машины были похожи на решето. А ведь в начале войны мы думали, что немцев разобьем быстро. Особенно когда видели, какое количество войск идет на запад. Но никто из этих шедших тогда людей не вернулся.

Поначалу предполагалось, что наша дивизия остановится на старой русской границе в Эстонии. На подходе же к ней выяснилось. что немцы захватили Нарву, а мы едва не попали в окружение.

До Ленинграда наша дивизия дошла с тяжелыми потерями. Расположились недалеко от Кронштадта. Именно тогда я стал свидетелем первого авианалета на Ленинград, во время которого немцы разгромили Бабаевские склады. И это несмотря на то, что все небо в этот момент полыхало от разрывов наших зениток. Отчетливо помню, как во время этого боя одна из бомб попала в линкор «Марат», который сел на мель у стен Кронштадта, и как горящие книги его судовой библиотеки плавали в заливе.

Осенью начался голод. Дневной рацион солдат составляли 150 граммов хлеба из отрубей, несколько ложек чечевичной каши да пара стаканов горячей жидкости, имено-

По утрам истощенные бойцы шли сооружать окопы и ставить заграждения. За день по нескольку раз налетали немецкие бомбардировщики, тогда приходилось скатываться в только что вырытые окопы и вжиматься в мерзлую землю, прячась от летящих осколков. Вечером уцелевшие возвращались в землянки, валились с ног от усталости, а на следующее утро несколько человек не поднимались на построение. В те дни при росте 180 сантиметров я весил всего 48 килограммов. Мне постоянно казалось, что следующая ночь будет последней.

Все мы рвались в бой. И дело было не только в патриотизме – на передовой кормили три раза в день и давали настоящий хлеб! Когда в наш резервный полк прибыли старшие офицеры, критерий отбора был один. Они командовали «Кругом!», и если человек после разворота не падал, его брали в действующую армию. Таких, признаться, оказалось не

В ноябре мою часть перебросили на так называемый Невский пятачок, где погибла целая армия. Затем были Пулковские высоты. Немцы стояли буквально напротив нас. Поскольку шла постоянная позиционная война, нам приказали выбить противника из укреплений. Мы пробовали обойти их с фланга через деревню. В нашей группе были танки Т-28, Т-26 (у которого вместо пушки огнемет) и БТ-7 (в его экипаже был я). Когда стали приближаться к немецким позициям, тяжелый башенный Т-28 подбили.

Командир нашего экипажа приказал спасать танкистов. Как только мы выбрались из машины, командиру осколком оторвало руку. Пришлось вынести его на себе в пункт медицинской помощи. Как я сумел, не знаю — мы ведь тогда все сильно ослабели от голода. Но командира я все-таки дотащил.

В те годы мы не могли на равных сражаться с немцами. Их танки были лучше: пушки большего калибра, толстая лобовая броня, отличная оптика наведения. Экипаж состоял из пяти человек, при этом командир, в отличие от нашего, лишь отдавал приказы и наблюдал за боем. У нас, правда, была более маневренная бронетехника, но скажу откровенно: поначалу немецких танков мы боялись. Однажды подбили «тигр». Великолепная машина! Внутри отделана кожей, легкая в управлении, 100-миллиметровая лобовая броня, мощная пушка. Позднее наши тридцатьчетверки модифицировали, и они уже ничем не уступали немецким. 1942 год был самым тяжелым. Катастрофически не хватало боеприпасов. Когда танки шли в бой, на каждую машину выдавалось по три снаряда. Поэтому чаще всего сражение заканчивалось лобовой атакой.

Лишь в 1943-м нашим войскам удалось пробить брешь в немецких укреплениях, а в январе следующего года завершилась блокада Ленинграда. Нас перевезли в Ораниенбаум, откуда мы начали наступление, отрезая 125-тысячную группировку противника. После того как была освобождена Прибалтика, стало ясно, что немцы проиграли. К тому времени я уже был гвардии старшиной.

После освобождения Прибалтики нас перевели на 1-й Украинский фронт. Прорвав четыре оборонительные линии, мы двинулись к Варшаве. Нас встречали как освободителей! Красавицы-полячки выходили к дороге и забрасывали нас цветами. Жители несли в котелках горячую еду. Я на всю жизнь запомнил маленькую жительницу Кракова, которая протянула мне свою куклу. Как знать, может, и она до сих пор вспоминает меня, русского солдата, который спрыгнул с танка и отдал ей кусок душистого хлеба?



Вячеслав Федорович Лемехов (слева) с сослуживцем.

Война для меня закончилась в Дрездене 5 мая, за три дня до капитуляции фашистской Германии, мы с однополчанами бродили по древним улицам этого города и кричали: «Победа!» Казалось, что это слово понимают все, независимо от того, на каком языке они говорят.

Планов на мирную жизнь было много. На моей гимнастерке красовались два ордена Славы (II и III степени), медали «За боевые заслуги», «За оборону Ленинграда» и «За победу над Германией в Великой Отечественной войне 1941-1945 гг.», но заветной целью до сих пор оставалось море. Однако мечта так и осталась мечтой. Когда вернулся в Архангельск, в райкоме партии меня направили в отдел кадров УВД. Уже в ноябре 1946 года меня оформили на должность инспектора боевой и политической подготовки в городской отдел милиции. Здесь я познакомился со своей будущей женой, которая в то время работала начальником секретариата. Вскоре у нас с ней родились двое замечательных сыновей.

Я заочно окончил высшую школу МВД, работал оперуполномоченным, заместителем и начальником Ломоносовского отдела милиции. Когда переводился в областное управление на должность заместителя начальника уголовного розыска, сотрудники просили: «Федорович, не уходи!»

После увольнения из органов внутренних дел работал в школе. Учил старшеклассников военному делу, рассказывал им о своей фронтовой молодости: как дважды горел в танке, умирал от голода в лесах под Ленинградом, как вместе со своими товаришами выстоял в тяжелейших сражениях Великой

> Лемехов Вячеслав Федорович, подполковник милиции в отставке Источник: Мы сражались за Родину. Москва, 2010 г. с. 216-219.

### ВЫ НАМ ПИСАЛИ

Здравствуйте, отец Аркадий! Ответьте, пожалуйста, зачем в церкви пишут батюшке записки об упокоении, о здравии родственников? Ведь батюшка не знает этих люлей?

Сразу надо пояснить, что записки пишут не батюшке, а для поминания живых и умерших пред святым Престолом во время Божественной литургии. Церковная молитва - эта та молитва, о которой Господь сказал: "Истинно также говорю вам, что если двое из вас согласятся на земле просить о всяком деле, то, чего бы ни попросили, будет им от Отца Моего Небесного, ибо, где двое или трое собраны во имя Мое, там Я посреди них" (Мф. 18, 19-20).

В храме для совместной молитвы собираются верующие. В храме таинственно пребывает Сам Бог. Храм - дом Бога. В храме священники приносят Святейшую Бескровную Жертву. Даже когда Вы пишите имена, вспоминаете своих родных - это уже молитва.

В тех семьях, где с уважением относятся к традициям православного благочестия, имеется помянник, особая книжечка, в которую записывают имена живых и умерших и которая подается во время богослужения для поможно приобрести в храмах или магазинах

православной книги.

Помянник - это запись на память потомству о живших на земле предках, что делает помянник книгой, важной для кажлого христианина и заставляет относиться к ней с уважением. Слово Божие учит, что каждому необходимо молиться не только за себя, но и за других: "молитесь друг за друга" (Иак. 5, 16). На этой общей молитве друг за друга и строится Церковь.

В начале Богослужения священником вынимаются частицы из просфор, поданных верующими. В это время и читаются поминания - записки, книжки-помянники, которые поданы в свечной ящик на проскомидию. После прочтения каждого имени, указанного в записке, священнослужитель вынимает частицу просфоры, говоря: "Помяни, Господи, (указывается написанное нами имя)". Эти вынутые по нашим запискам частицы кладутся на дискос вместе с частицами, вынутыми из богослужебных просфор. Частицы, лежащие в этом порядке на дискосе, символизируют всю Церковь Христову.

Частица, вынутая из нашей просфоры, возлежа возле пречистого Тела Господня, будучи внесена в потир, напоена Божественной кровью, вся исполняется святыни и духовных дарований и ниспосылает их тому, о имени которого возносится. После того, как все причастники приобщатся Святых Тайн, диакон влагает в потир возлежащие на дискосе частицы о святых, о живых и мертвых.

Это делается для того, чтобы живые же и мертвые, чьи имена указаны в записках, омывшись самой Пречистой кровью Божия Сына, получили оставление грехов и жизнь вечную.

Об этом говорят и слова, произносимые при этом священником: «Отмый, Господи, грехи поминавшихся зде, Кровию

Твоею Честною». Вот почему необходимо совершать поминовение живых и усопших именно в Церкви, на литургии - ведь именно здесь происходит очищение Кровию Христовой совершаемых

нами ежедневно грехов. Жертва, принесенная Господом нашим Иисусом Христом на Голгофе и ежедневно во время литургии приносимая на святом Престоле, является полной и совершенно исчерпывающей платой за наш долг Богу - и только она, подобно огню, может попалить в человеке все его прегрешения.

<u>Читаем с детьми</u>

### Похищенная святыня

Это случилось промозглой осенней ночью. По крыше храма барабанил мелкий холодный дождь. У входа в церковь покачивался на ветру одинокий фонарь. При его тусклом свете можно было разглядеть, как двор пересекла темная фигура в капюшоне с большим свертком в руках. К воротам бесшумно подкатил автомобиль с выключенными фарами. Человек, быстро осмотревшись по сторонам, сел на заднее сиденье, и машина, сорвавшись с места, растворилась в дождливой осенней мгле.

\* \* \*

На следующее утро кража обнаружилась. Сережа, придя на службу, увидел, что в храме царит переполох. Отец Александр ходил чернее тучи. Там и сям мелькали люди в синей милицейской форме. Большой киот слева от иконостаса зиял черной пустотой. Решетка у ближайшего окна была разогнута. Рядом стояло вынутое стекло. Мальчик, к своему ужасу, понял, что украли главную святыню храма — Смоленскую икону Божией Матери «Одигитрия». История иконы насчитывала несколько веков, а случаев чудесной помощи, явленной по молитвам перед этим образом, и вовсе было не счесть.

Через два часа милиция уехала. Храм без иконы казался осиротевшим.

Выйдя из церкви, Сережа направился к своему другу Коле и рассказал о случившемся. Мальчишки решили провести собственное детективное расследование и, во что бы то ни стало, найти святыню. Идея была хорошая, но с чего начать? Неделю они разрабатывали план действий, а тем временем обворовали еще один храм и тоже украли древний образ Пресвятой Богородицы.

Сережа с Колей, как только получили это известие, на велосипедах помчались на место происшествия.

Местный пономарь, ровесник мальчишек и их давний знакомый, встретил ребят на пороге храма и проводил внутрь. Почерк преступления был тот же: разогнутая решетка окна, выставленное стекло и пропавшая святыня. Становилось ясно, что в городе появилась банда церковных воров. Если это были профессиональные грабители, а многое говорило именно об этом, то шансов выйти на их след у мальчишек почти не было. Взрослые не примут их всерьез; значит, нужно обходиться собственными силами. Сережа с Колей, поразмыслив, решили собрать своих друзейпономарей со всего города, чтобы, посовещавшись, предпринять какие-нибудь меры против грабителей, а лучше — придумать, как их поймать. В ближайшее воскресенье около двадцати мальчишек собрались на школьном дворе в самом центре города. Ребята сообща долго думали, что можно сделать для поимки воров, но все было пустое, пока Толик Поляков, который, казалось, знал всех на свете, не предложил съездить к одному мо-

наху, некоему отцу Тихону. В миру он работал

следователем в милиции, а сейчас живет в маленьком лесном монастыре в нескольких часах езды от города. Уж если и мог кто-то помочь, то это был именно он. Собрание пономарей постановило — ехать к отцу Тихону Сереже и Коле.

\* \* \*

Автобус трясло на ухабах. За окном стоял прохладный солнечный день. Наконец показалось озеро, и на его берегу — небольшой монастырь, со златоглавой церковью, окруженный прозрачным осенним лесом.

Сережа с Колей сошли с автобуса и, оказавшись на территории монастыря, первого попавшегося монаха попросили подсказать, где им найти отца Тихона.

— Час назад был около трапезной,— ответил монах,— дрова рубил.

Из трапезной пахло просфорами. Отец Тихон оказался худым согбенным стариком, одетым в видавший виды, выцветший подрясник. Несмотря на свой немощный вид, он ловко колол дрова. Рядом возвышалась огромная куча поленьев. Мальчишки подошли и стали ждать, когда на них обратят внимание. Отец Тихон, отложив топор-колун, принялся носить поленья под навес. Сережа с Колей решили было, что он их не заметил, но батюшка вдруг посмотрел на обоих в упор и сказал:

— А вам что, особое приглашение нужно? Или носить дрова — не барское дело?

Мальчишки кинулись помогать, и через пятнадцать минут все дрова были сложены под навесом. Отец Тихон пригласил Сережу с Колей в трапезную и за чашкой горячего чая внимательно выслушал.

— Иконы, скорее всего, воруют специально для коллекции; не исключено, что святыни будут вывозить за границу,— подумав, сказал батюшка.— Во втором храме тоже украли «Одигитрию»?

Ребята согласно кивнули.

— Вполне вероятно, что грабители охотятся именно за этим типом икон Пресвятой Богородицы. Профессиональных воров очень трудно поймать, но если понять систему, по которой совершаются ограбления, станет возможным просчитывать их шаги вперед, а значит, не дать совершиться следующему преступлению. Только нужно помнить, что у нас в этом деле без молитвы ничего не получится.



\* \* \*

Мальчишки отправились обратно в город. Предстояло разгадать систему ограблений.

Но как? На подъезде к дому Сереже позвонил Толик Поляков и рассказал, что ночью ограбили еще один храм, украли тоже икону и тоже «Одигитрию».

Подробности, запись и обсуждение на сайте www.bratia.ru

Приехав домой, Сережа залез в Интернет и начал просматривать новости о церковных кражах. Оказалось, что банда промышляла и в других городах: совершала три-четыре ограбления, на некоторое время затаивалась и затем объявлялась в другом городе.

Вдруг позвонил Коля и взволнованным голосом сказал:

- Я понял их систему. Посмотри, все украденные иконы «Одигитрии», все второй половины XVIII века, и ограбления совершаются ровно через неделю, день в день, а вернее ночь в ночь!
- Тогда я, кажется, знаю, какой храм ограбят следующим, и, кажется, знаю когда,— ответил Сережа.— «Одигитрия» второй половины XVIII века в городе осталась только одна.

Спустя неделю Сережа с Колей отпросились у родителей на всю ночь под предлогом того, что хотят поучаствовать в ночном богослужении, якобы совершаемом в каком-то храме. В школе шли осенние каникулы, и родители не стали возражать, тем более что мальчишки были вдвоем и обещали до утра оставаться

Сережа с Колей вошли в храм, в который, по их предположениям, ночью должны заявиться грабители. Шла служба. После богослужения ребята спрятались на хорах. Матушкиуборщицы очистили от воска подсвечники и вымыли пол. Потом пришел сторож и, пройдясь по храму, запер церковь снаружи. Мальчишки выбрались из своего укрытия и, среди прочих икон отыскав старинную «Одигитрию», поочередно приложились к святыне.

...В полночь начался мелкий осенний дождь. В проемах колокольни завывал холодный ветер. У окна появилась одинокая тень. Грабитель каким-то приспособлением разогнул оконную решетку, выставил стекло и проник внутрь храма. Оказавшись в церкви, вор направился прямиком к «Одигитрии» и уже был

готов снять ее со стены, как боковая дверь в алтарь отворилась, и в проеме появилось высокое существо с кадилом в одной руке и с зажженной большой свечой — в другой. Существо было одето в белый стихарь. Но самым шокирующим оказалось то, что у «привидения» не было головы. Пройдясь по солее до середины, оно начало спускаться в храм по ступеням, позвякивая кадилом. Грабитель, издав душераздирающий вопль, кинулся

событие в мире Молодёжи и Православия пройдёт

«Учитель, где живешь? Приидите и увидите» Ин. 1. 38-39

8 917 838 99 28

16-24 июля 2011 года

на Бородинском поле близ Можайска

10 юбилейный Православный молодёжный международный

фестиваль «Братья»



наутек. Через полминуты на улице с визгом шин сорвался с места автомобиль. Сережа, расстегнув на стихаре пуговицу, высвободил голову наружу и слез с Колиных плеч.

\* \* \*

Банда исчезла из города. Но с ней пропали три украденные иконы. Мальчишки снова съездили к отцу Тихону, и он сказал, что человеческими усилиями теперь вряд ли что-то возможно сделать, нужно молиться, чтобы святыни не вывезли за границу.

Где-то через месяц в Москве задержали банду контрабандистов при попытке вывезти в Европу коллекцию «Одигитрий» первой половины XVIII века. Святыни вернули храмам. В тот же день отец Александр служил в церкви благодарственный молебен. Сережа пономарил и тихо радовался, что икона вернулась на свое место.

Денис Каменщиков. Рисунки Федора Гаазе. Газета «Православная вера» №21 (425).

ВНИМАНИЕ! Электронную версию нашей газеты вы можете найти на сайте «Волгоград православный» http://www.volgaprav.ru/, в разделе «Издания».

### Редакция газеты «Избери жизнь» примет в дар компьютер и оргтехнику

Дорогие читатели!

Всякий православный христианин в течение всей своей жизни должен приступать к Таинствам Исповеди и Причащения, как самым важным Таинствам Христовой Церкви.

Всли до сих пор это было вам неизвестно, или другие причины отвлекали вас от этих спасительных Таинств, призываем вас устранить это недоразумение.

Приходите к Исповеди и Причастию,

и да благословит вас Господь!

ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ! ВЫ МОЖЕТЕ ПОЛУЧАТЬ НАШУ ГАЗЕТУ ПО ПОЧТЕ.

Для этого необходимо прислать полный адрес в редакцию (письмом или по электронной почте, или СМС на телефон настоятеля храма). Стоимость подписки - любая посильная для вас сумма.

Дорогие братья и сестры! В церковной лавке нашего храма Вы можете найти широкий ассортимент крестильных наборов для мальчиков и девочек православной швейной мастерской

«Матушка-рукодельница». Изготовленные из натурального хлопка и доступные по стоимости, они станут хорошим подарком малышу от будущих крёстных. В книжном магазине г. Фролово работает секция православной литературы. Широкий выбор книг. Различные молитвословы, жития святых, книги для новоначальных, духовные рассказы, патриотические, детские и другие издания.

ПРАВОСЛАВНАЯ КНИГА -САМЫЙ ПОЛЕЗНЫЙ ПОДАРОК ДЛЯ ДУШИ ЛЮБОГО ЧЕЛОВЕКА!

Служитель нашего храма по вашей просьбе придет на встречу с коллективом или классом, проведет беседу, ответит на вопросы. При храме работает библиотека.

По всем вопросам обращайтесь в храм ежедневно с 9.45 до 17.30. Тел. нашего храма 8.919.544.63.75, e-mail: bastion18@yandex.ru Тел. настоятеля храма священника Аркадия Власова: 8.917.838.99.28.

УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ! ПОЖАЛУЙСТА, НЕ ИСПОЛЬЗУЙТЕ ЭТУ ГАЗЕТУ В ХОЗЯЙСТВЕННЫХ ЦЕЛЯХ. ЕСЛИ ОНА СТАЛА НЕ НУЖНА, ОТДАЙТЕ ЕЕ ДРУГИМ ЛЮДЯМ ИЛИ В БЛИЖАЙШИЙ ХРАМ.