ЧТОБЫ ЖИЛ ТЫ И ПОТОМСТВО ТВОЕ (ВТОР. 30, 19)

Издание храма Покрова Пресвятой Богородицы х. Ветютнев

По благословению Митрополита Волгоградского и Камышинского Германа

Nº 8 (67)

АВГУСТ

2011г.

# уроки чужих ошибок

Сейчас, когда беспорядки в Британии пошли на убыль, люди пытаются осознать значение этих событий. Что это было? Почему? Что будет дальше? Что со всем этим делать? Прежде всего, этими вопросами задаются сами британцы. Возможно ли такое в Москве? — стоит задуматься и нам. Надо обратить внимание на то, что происшедшее в Британии — результат определенных дурных идей и взглядов, а идеи в наше время распространяются быстрее вирусов и, также как они, не признают границ.

Толпы молодых людей, разного цвета кожи, разного социального статуса, громили магазины и поджигали машины, разворовывали и уничтожали плоды чужих трудов. Они делали это с полнейшим пренебрежением к закону и морали, совершенно не думая о разорении и горе, которое они приносят своим соседям. Это происходило не где-то в Африке, не в какой-то несчастной и заброшенной отсталой стране, а в Великобритании – стране, которая выглядела квинтэссенцией европейскости, благоустроенности, культуры и порядка.

Что же произошло? Кто-то считает, что Британию громили "гастарбайтеры". Мол, в страну по недосмотру напустили дикарей, а они и повели себя как дикари. Неконтролируемая миграция – действительно серьезная проблема, но в данном случае она непричем. Буянили не иностранные работники, а местные бездельники – молодежь, которая родилась и выросла на британской земле. Варвары, напавшие на Британию, явились изнутри, а не извне.

Кто-то привычно указывает на "негров". Раса тут тоже не причем. В некоторых районах среди погромщиков преобладали чернокожие, в некоторых – напротив, гордые внуки саксов; вообще банды мародеров демонстрировали трогательное единство между хулиганами разных рас. Мусульмане, по-видимому, вообще не принимали заметного участия в безобразиях, так опасения по поводу исламизации в данном случае тоже не относятся к делу.

Что же явилось причиной? Нам стоит обратиться к мнению самих британцев. Обозреватель Daily Mail Макс Хастингс ставит диагноз одной фразой, вынесенной в заголовок его статьи: "Годы либеральной догмы породили поколение аморальной, необразованной, иждивенческой, ожесточенной молодежи". Мотивы громил, по мнению автора, были простыми: "Это было клево. Это делает жизнь интересной. Это делает их заметными. Как одна девушка сказала

репортеру ВВС, это показывало "богатым" и "полиции" что "мы можем делать что хотим". ... Люди, которые разоряли чужие лавки, жгли машины и терроризировали своих соседей, просто не имели морального компаса, который делал бы их доступными чувству вины или стыда... У нас сформировался слой молодых людей, у которых нет ни образования, ни профессии, ни ценностей, ни устремлений... У них нет ни дисциплины, которая делала бы их способными найти работу, ни совести, чтобы отличать добро от зла".

Оторвемся от статьи Хастингса, чтоб выслушать мнение другого англичанина – директора Ассоциации Христиан-Полицейских Дона Акселла: "В течение десятилетий мы переживали ухудшение моральных стандартов... Два или три поколения привыкли считать, что в их проблемах виноват кто

угодно, кроме них самих. Принятие на себя ответственности за свои поступки стало скорее исключением, чем правилом... Многие молодые люди выросли, не имея уважения ни к родителям, ни к учителям, ни к кому бы то ни было вообще..."

Многие чисто светские журналисты в Британии в эти дни изъясняются языком почти библейским – негодуя на моральное разложение и призывая к исправлению нравов. Причины погромов и грабежей носят, прежде всего, нравственный характер. Это не результат плохой экономики или плохой политики – это результат плохой морали. Да, как видим, мораль имеет чрезвычайно важное практическое значение – общество, в котором разговоры о праведности, о долге, об обязанностях выходят из моды, быстро движется навстречу одичанию и хаосу. Это верно в Британии – но это также верно в России и где угодно еще.

Но что послужило причиной такого одичания? Обиды и притеснения со стороны общества? Вернемся к Максу Хастингсу: "Нам говорят, что молодежь буйствует на улицах из-за того, что они озлоблены безработицей, но стоит взглянуть на сайт по трудоустройству, чтобы обнаружить в одном только Лондоне 2228 вакансий... Ключевой фактор, порождающий антиобщественное поведение, - отсутствие действенных санкций, которые бы его сдерживали. С самого начала юные дикари обнаруживают, что они могут издеваться над одноклассниками, осыпать бранью людей на улицах, мочиться рядом с выходом из паба, швырять мусор из окон своих автомобилей, заводить радио на оглушающей громкости, или даже угрожать другим людям без какоголибо риска столкнуться с выговором - не говоря уже о наказании".

Для москвича или жителя любого другого города в России это звучит знакомо. Кажется, что перечисленное — относительно мелкие акты невоспитанности. Но британский (и не только) опыт показывает, что такие мелкие проявления свинства служат предвестниками большого хаоса. Такие вещи подают ясный сигнал — теперь можно; можно и не только это.

Хастингс описывает бедственное положение дел: "Вот что мы получили: многочисленную, аморальную, ожесточенную субкультуру молодых британцев, у которых нет образования, потому что они не желают учиться, и нет навыков, которые дали бы им возможность найти

приличную работу. В то же время они слишком ленивы, чтобы браться за неквалифицированный труд, и оставляют эти рабочие места иммигрантам. У них нет моральных ценностей, которые удерживали бы их от антисоциального (или даже криминального) поведения, а малореальная перспектива наказания их не пугает. У них нет чувства ответственности за свои жизни (не говоря уже о чужих) и они не имеют планов на будущее – дальше

следующего обеда, сексуального акта или футбола по телевизору".

Каковы же причины всего этого? Имеют ли они отношение к нам?

Вот что пишет Хастингс: "Либералы полагают, что хулиганы – жертвы общества, которое не предоставило им возможностей для развития их потенциала. Большинство из нас скажут. что это чушь. Скорее, они жертвы извращенного социального этоса, который возводит личную свободу в абсолют и лишает их того строгого воспитания, той "жесткой любви", которая только и могла бы помочь некоторым из них выбраться из трясины, в которой они находятся... Конечно, это правда, что мало кто из них нашел работу или научился чему-нибудь полезному в школе, живет в приличном доме или признает обязательства по отношению к кому-либо, кроме местной банды. Но это вовсе не потому, что они – жертвы несправедливости или пренебрежения. Это потому, что невероятно трудно помочь таким людям - молодым или взрослым - не прибегая к определенной доле принуждения, которое современное общество находит неприемлемым".

Надо отметить, что одна из причин бедствия, на которые указывают британские обозреватели, – возможность (для молодых и совершенно здоровых людей) жить, не утруждая себя поиском работы, на социальные пособия, хотя и в бедности, но в полном безделье. В нашей стране этого фактора не существует.

Но мы успели импортировать в нашу страну другое – понимание личной свободы как свободы отвергать те принципы, правила и ограничения, которые отличают цивилизованное общество от шайки гопников. Более того, довольно многие у нас убеждены, что именно такое понимание свободы сделало Запад процветающим и благоустроенным. Реальность прямо противоположна – это не сок, а гной, не причина расцвета, а результат порчи.

Недавно жюри VI Всероссийского конкурса в области современного визуального искусства "Инновация" признало лучшим произведением визуального искусства 2010 акцию с непечатным названием, состоявшую в том, что члены "арт-группы война" изобразили на литейном мосту в Санкт-Петербурге огромный непристойный символ. Возможно, жюри считало, что это очень круто, очень по-европейски, очень



продвинуто, очень либерально. Что же, в определенном смысле жюри право – это также по-европейски, как британские погромы. Если молодежь, резвясь и играя, сожжет машины членов жюри или тех, кто, находясь в зале, приветствовал их решение непристойным скандированием, – их можно будет поздравить с тем, что они двигали-двигали, и наконец, продвинули в нашу страну европейские ценности.

Потому что массовые бесчинства, как об этом совершенно справедливо пишут сами британцы, начинаются с того, что мелкие акты хамства и непристойности, презрения к приличиям и правилам, все больше считаются чем-то приемлемым и едва ли не похвальным. Общество – ради сохранения цивилизованного порядка – должно пресекать или, по меньшей мере, сдерживать действия тех, кто требует себе "свободы" издеваться над нравственностью, приличиями и, тем более, святынями.

Общество нуждается в четких и ясно провозглашаемых моральных ориентирах, в том, чтобы различие между добром и злом четко проводилось, первое поощрялось, а второе сдерживалось. Общество нуждается в нравственном - и да, религиозном - воспитании. Мы не должны дать кучке либеральных фанатиков помешать школе выполнять ее предназначение - готовить полноценных граждан для общества, людей, наделенных четкими моральными принципами и чувством ответственности. Нам скажут, что нравственное воспитание не обязательно должно быть религиозным; что же, займитесь этим, подготовьте учебники этики для неверующих, и пусть люди выбирают. Обратитесь к Аристотелю. Платону, стоикам. Конфуцию - к мыслителям, утверждавшим нравственный закон в нехристианском мире; но если вас не хватает на это, хотя бы не мешайте Церкви. Иначе вам - как и всем нам - очень скоро придется иметь дело со "слоем молодых людей, у которых нет ни образования, ни профессии, ни ценностей, ни устремлений... ни дисциплины, которая делала бы их способными найти работу, ни совести, чтобы отличать добро от зла". Впрочем, все эти проблемы уже здесь; хотя до массовых бесчинств пока еще не дошло. И мы должны прилежно учиться на британских ошибках – чтобы этого избежать.

Сергей Худиев Источник: Радонеж.



### 2

# новый храм

1 августа 2011 года в хуторе Писаревка Фроловского района был торжественно встречен день памяти прп. Серафима Саровского - покровителя строящегося в Писаревке храма.

Еще в 1906 году, через три года после прославления прп. Серафима, казаки хуторов Липовский и Писаревский станицы Новогригорьевской 2-го Донского округа построили храм в честь новопрославленного святого. Известно место, где находился этот разрушенный ныне деревянный храм. Ав архиве одного из старейших жителей хутора Нижние Липки (так теперь стал называться хутор Липовский) сохранилась фотография дореволюционного престольного праздника. На ней можно видеть множество прихожан - казаков и казачек, детей и стариков, собравшихся помолиться прп. Серафиму. Храм был разрушен уже после коллективизации, последнего священника - пожилого отца Иоанна Сердюкова в 1930 году раскулачили ограбили и выслали с семьей: матушкой, детьми и маленькими внуками в Зырянский край, нынешнюю республику Коми, где он и скончался. Давно развалился колхоз «Борьба за мир», практически опустели Нижние Липки, все меньше людей остается и в Писаревке.

И вот совсем недавно, в 2008 году жители Писаревки решили строить храм, который стал бы духовным стержнем их жизни, который не дал бы совсем умереть их родным хуторам. Небольшая православная община стала собираться в старом нетопленом здании колхозной конторы, его отремонтировали, устроили алтарь, класс для занятий с детьми, трапезную. Священники из Фролово регулярно совершали богослужения - исповедовали, причащали, соборовали писаревцев, даже крестили и венчали. Много сил для возрождения православной жизни в Писаревке приложили В.А.Мухамедова, Г.М.Круглякова, Г.Г.Котельникова, помогали глава сельсовета А.М.Кругляков, зам. главы Фроловского района В.Н.Агеев, Молитвенный дом во имя св. Василия Блаженного не отапливается в зимнее время, особенно промерзает ко времени Великого поста, но горячая молитва к Богу согревает прихожан.

К сожалению, здание молитвенного дома изза многих нерешенных проблем невозможно документально закрепить за православным приходом, поэтому нет возможности вкладывать пожертвования в его капитальный ремонт - электропроводки, текущей крыши, обустройство отопления. Настоятель фроловского прихода протоиерей Феодор Андрощук по-

советовал писаревцам: «Стройте свой храм!» Сначала люди думали, что это невозможно, но потихоньку начали собирать пожертвования и обратились за благословением к митрополиту Герману. Высокопреосвященный владыка благословил писаревцев строить новый храм - возрождать храм во имя прп. Серафима Саровского, разрушенный их предками в годы лихолетья. На следующий день после благословения архипастыря писаревцы вырыли рвы под фундамент будущего храма, а через день фроловские священники совершили молебен на основание храма, и глава Писаревского сельского поселения А.М.Кругляков в присутствии множества земляков и всех писаревских школьников своими руками опустил большой камень, окропленный святой водой, в основание нового храма. Это звучит как историческая хроника, но произошло совсем недавно - 23 сентября 2009 года.

Господь наш Иисус Христос сказал: «Невозможное человекам возможно Богу» (Лк. 18:27), а апостол Павел утверждает: «Сила Божия совершается в немощи» (2 Кор. 12:9). Так и случилось в Писаревке - как ни слабы были силы людей, как ни малы средства, но с помощью Божией и прп. Серафима, молитвами и трудами протоиерея Феодора Андрощука, пожертвованиями писаревцев и фроловчан к концу того года уже был готов фундамент храма. Каждый, кто строил, знает, что фундамент здания, хоть его и не видно над землей, половина строительства. Той зимой, после радостного начала, сильное уныние поразило писаревцев. Они не представляли, откуда взять деньги на строительство храма, так как после неурожая у фермеров практически не было средств. Но отец Феодор указал им на неурожай, как именно на ту причину, по которой и нужно на последние средства строить храм. В Ветхом Завете есть небольшая книга пророка Аггея, которую священник посоветовал прочитать всем писаревцам. В ней пророк передает древним израильтянам, собравшимся было возрождать Храм, но опустившим руки перед многочисленными препятствиями, слова Господа: «Народ сей говорит: «не пришло еще время, не время строить дом Господень», а вам самим время жить в домах ваших украшенных, тогда как дом сей в запустении? За Мой дом,



который в запустении, тогда как вы бежите каждый к своему дому, посему-то небо заключилось и не дает вам росы, и земля не дает своих произведений...» (Агг. 1:1-4). Как некогда слова пророка Божиего подвигли народ на воссоздание Храма, в который впоследствии вошел Сам Христос, так и ныне они поддержали унывающих писаревцев, ибо «слово Божие живо и действенно» (Евр. 4:12).

В прошлом году строительство продолжилось, сначала медленно, но осенью ускорилось, и к концу октября были полностью готовы стены храма. Зима снова испытывала веру писаревцев, они вновь молились в холодном доме, но уже стоял неподалеку храм, и один из священников ободрил их, пообещав, что они все вместе встретят Пасху Христову в стенах нового храма. Там и произошло - Пасхальным утром, 24 апреля этого года в стенах нового храма под светлым небесным сводом - лучшим в мире куполом - была совершена Пасхальная утреня.

Теперь уже писаревцы, уверенные в помощи Божией и прп. Серафима, не унывали. Они каждое воскресенье собираются в строящемся храме и читают акафист батюшке Серафиму. И вот на его праздник совершилось долгожданное торжество. Закончены работы по сооружению кровли храма и стало возможно совершить в нем богослужение. 1 августа в день будущего престольного праздника священники из города Фролово и Фроловского района - протоиерей Феодор Андрощук, протоиерей Павел Мухин, священники Владимир Тарасов, Аркадий Власов и Евгений Агеев совершили первую в этом храме Божественную Литургию. Она была совершена на временном престоле в храме, украшенном пока лишь зелеными ветками.

Многие писаревцы и гости из Фролово и из других хуторов района были счастливы увидеть это великое торжество, молиться о завершении строительства храма, причаститься за этой исторической Литургией.

Еще много предстоит сделать - пока нет ни окон, ни дверей, ни освещения, ни отопления, ни штукатурки, но все - и писаревцы и паломники - увидели силу Божию, совершающуюся на наших глазах. Как сказал протоиерей Феодор Андрощук: «Мы видим чудо Божие - храм, построенный за такое малое время, при отсутствии наших сил и средств, и это чудо по молитвам прп. Серафима явлено нам как знамение возрождения Православия на нашей родной земле».

Следом за Писаревкой и в других хуторах нашего района стали строиться храмы: в Образцах, Красных Липках, Дудаченском уже поднимаются в этом году стены новых храмов. На следующий день после праздника в Писаревке, в день памяти пророка Илии протоиерей Феодор Андрощук совершил закладку еще одного храма - Ильинского в хуторе Амелино. Так фроловский приход во главе со своим настоятелем воплощает в жизнь слова Святейшего Патриарха Кирилла: «Храмов сегодня нужно строить как можно больше. Пусть они не будут все грандиозными, пусть будут скромными и недорогими. Но важно, чтобы они были приближены к реальной жизни людей. А вместе с храмами должно появиться и все то, что сопутствует здоровой приходской жизни: работа с молодежью, с пожилыми людьми, дела милосердия и благотворительности, образование, культура, спорт».

Иерей Евгений Агеев, г. Фролово.

# Ощутить в душе радость

Человеческая жизнь есть сплошная суета по удовлетворению бесконечных мирских потребностей. И так летит день за днем, да что там дни, летят годы. Все и всё вокруг кружится, торопится и, кажется, не будет никаких остановок, чтобы хоть немного отдохнуть и просто оглянуться вокруг себя.



Но в моей жизни совсем недавно произошла такая «остановка». которая привела мои чувства в равновесие (дай Бог, чтобы оно меня не покидало и дальше). Теперь перед моими глазами непрестанно стоит спокойная, умиротворенная гладь воды святого источника преподобного Серафима Саровского (он находится в Дивеево, куда мы ездили в паломническую поездку). После погружения в источник я стояла и смотрела на святую воду, которая искрилась от солнечных лучей, на живую зелень деревьев и цветов, растущих рядом. В купальнях окунались в святую воду паломники, набирали с собой бутыли этой воды, беседовали друг с другом. Все это происходило как-то спокойно, без суеты. Ничто не нарушало спокойствия, святости этого места. Чувствовалась гармония природы и человека. Мы стояли, завороженные неземным состоянием. Время как бы остановилось, в голове не было никаких житейских проблем, бесконечных желаний. Я ощущала необыкновенную легкость в теле и благодать в душе. Эти чувства невозможно передать словами... Не такая ли гармония существует там, в раю? Возможно, тогда и здесь, на земле, это тоже рай, в котором может побывать каждый верующий.

тоже рай, в котором может побывать каждый верующий. Наша поездка была хоть и недолгой по времени, чуть более двух суток, но настолько насыщенной и богатой впечатлениями, что можно было бы написать очень много. Мне было интересно побывать в Санаксарском мужском монастыре, послушать отца Онисима, который проводил нам экскурсию. Он рассказывал о строгой жизни монахов, а я смотрела в его доброе лицо, глаза, в которых чувствовалась любовь к нам, простым людям. От него мы услышали о житии святых: преподобного Феодора Санаксарского, основоположника этого монастыря, святого преподобного Александра, бывшего настоятеля монастыря, об их страданиях и великих подвигах. Там же находятся мощи святого Федора Федоровича Ушакова, нашего доблестного адмирала. Я раньше не понимала, почему он причислен к лику святых, но после рассказа о его жизни, многие факты которой мы не найдем в наших учеб-

никах по истории, мне все стало понятно. Многие христиане

идут, едут приложиться к святым мощам в Санаксары и по-

Отец Онисим рассказал несколько случаев из жизни старца, отца Иеронима, который еще совсем недавно был одним из духовников этого монастыря, о его любви и доброте к монахам. Двери в часовню, где он похоронен, совсем не закрываются. К немутак и идут братия и многочисленные паломники помолиться, приложиться к его могиле.

Напоследок мы окунулись в святой источник преподобного Феодора Санаксарского. Появилась сила и бодрость для продолжения паломнического пути.

А дальше была дорога в Дивеево. Осмысливая в пути все увиденное и услышанное, я пыталась понять, как же эти Санаксарские святые, живя по очень строгому монашескому уставу и столько несправедливо страдая от окружающих, смогли сохранить в душе доброту и любовь к людям. Мы же, при появлении малейшего дискомфорта в жизни, моментально раздражаемся, злимся. Значит, чтобы стяжать в себе добродетели, нужна вера в Бога.

В Дивеево мы с волнением и трепетом приложились к мощам святого Серафима Саровского и других святых, к чудотворной иконе Божией Матери «Умиление». Людей в храме было много, я просто поразилась огромной массе паломников. Вереница очереди к мощам начиналась далеко от входа в храм, внутри тоже было не протолкнуться. Верующие съехались на праздник иконы Божией Матери «Умиление», который отмечается 10 августа. Да, не зря гласит народная мудрость, что к пустому колодцу за водой не ходят. Я очень рада, что смогла приложиться к великим святыням в Дивеево, пройти по земле святой Канавки Царицы Небесной.

О полученных впечатлениях можно написать много, описывая каждую из святынь. Но я желаю всем не только читать об этом, а самим посетить святые места, где можно остановиться и задуматься над смыслом своей земной жизни, ощутить в душе радость.

Самошкина Алла, хутор Гуляевка.

### <u>ДЛЯ ТЕХ, КТО ЕЩЕ НИЧЕГО НЕ ПОНЯЛ</u>

Лихоимцы

«Здравствуйте, Мария! Думаю, та боль и унизительное чувство бессилия, которые мы испытали в трагические для нас с женой дни, знакомы многим. Казалось бы, прошел почти год, моей тещи Тамары Ивановны уже нет в живых, но как только я вспоминаю то бесчеловечное, скотское отношение, с которым мы столкнулись тогда, волна гнева и негодования снова поднимается во мне. И я хочу понять, почему отсутствие ничтожной бумажки может обречь человека на страдания, страдания в прямом смысле слова! Почему тот, кто имеет право эту бумажку выдавать или не выдавать, превращается в бездушное животное, неспособное или не желающее ничего слышать? Разве у той надменной начальницы паспортного стола, которая, несмотря на наличие всех справок, упорно не выдавала нам разрешение на временную прописку тещи, прописку, без которой мы не могли получить для умирающей больной обезболивающие, не выдавала, потому, что для этого нужно «личное присутствие прописываемого», разве у нее нет матери? Или ей самой не знакомо чувство боли? Или у нее никогда не разрывалось сердце, если мучились ее близкие?

Я не могу понять, что таится у таких людей там, внутри, за внешностью человека? Да и человек ли эта паспортная начальница, если после того, как моя рыдающая жена рассказала ей о том, что мама стремительно сгорает от рака, что без прописки врачи не имеют права выдавать рецепты на сильнодействующие анальгетики и что физически невозможно привезти умирающую в паспортный стол, если она, выслушав всё, с каким-то садистским наслаждением отрезала: «А если б и привезли, все равно разрешения дать не могу – у вас тут справка о договоре поднайма не по форме!..»

Мария, вот вспомнил это, и опять во мне все закипело. Неужели единственная мысль, которая возникает у таких людей: «Раз ты от меня зависишь, значит, будешь платить!», единственное чувство, которое рождается в их душе, – желание денег? Да это, кстати, еще большой вопрос: а есть ли у взяточника душа?»



Мария Городова, журналист, писатель, ведущая постоянной рубрики в «Российской газете». Вместе с архиепископом Белго-

родским и Старооскольским Иоанном написала книги «Любовь долготерпит», «Корабль спасения».

Здравствуйте, Дмитрий Михайлович! Вы подняли важный вопрос: какой урон наносит взяточник не государству, не отдельным гражданам, страдающим от его лихоимства, а себе, своей душе? По-моему, этот аспект проблемы коррупции пока еще не осмыслен, и, как мне кажется, напрасно.

Совесть против греха

Еще Достоевский в «Бесах» подметил явление, которое назвал «административным восторгом»: если поставить «какую-нибудь самую последнюю ничтожность у продажи каких-нибудь дрянных билетов на железную дорогу», то «эта ничтожность тотчас же сочтет себя вправе смотреть на вас Юпитером, когда вы пойдете взять билет... «Дай-ка, дескать, я покажу над тобой мою власть».

Речь здесь идет о любоначалии – упоении властью; кстати, любоначалие - не единственный грех, свойственный взяточнику. Само искание взяток называется лихоимством и считается «страстью крайне развращенных людей» (св. Тихон Задонский). Русская литература XIX века подробно исследовала процессы, происходящие с теми, кто «чиновник с виду, но подлец душой», и ее художественные открытия совпадают с учением святых о грехе и о страстях - этих болезнях души человеческой.

Святой Иоанн Кронштадтский считал, что «грех есть духовное прелюбодейство души человеческой с диаволом»: человек подставляет дьяволу свое сердце, и враг, соединяясь с душою, изливает в сердце человека свое семя – яд греха. Если раненность, возникающую в результате такого противоестественного соития, сразу не уврачевать Божественной силой благодати, яд начнет действовать. Повторение греховного поступка ведет к тому, что мы углубляем и растравляем рану. Для гибели человека достаточно даже одного порока: подобно тому, как зияющая рана является воротами для различных инфекций, так и один грех будет открывать вход в душу всем грехам и всем страстям. «Пороки как бы держатся один за другой, и в кого входит один, в того... входят неприметно и прочие... Желание приобретать большее и иметь преимущество перед другими влечет за собой гнев к равным, гордость в отношении к низшим и зависть к высшим.

За завистью следует притворство, за ним озлобление; а вслед за всем ненависть к людям» (свт. Григорий Нисский). Остановить этот губительный процесс разложения души может только совесть - это запечатленное в сердце человека знание о добре и зле. Это она, совесть, кричит нам о том, что душа ранена. Но чем сильнее вовлеченность человека в грех, тем слабее – вот оно, отравляющее действие яда греха! - слышит он голос своей совести, а подчас, казалось бы, этот голос совсем пропадает. Молчание совести можно сравнить с болевым шоком, который наступает, если повреждения, полученные при ранении, значительны. В обоих случаях – это сигнал смертельной опасности.

Окаменелое бесчувствие

«Крайнее окаменение, омертвение и нечувствительность заключаются в том, что ктолибо имеет большую смертельную рану, но не ощущает болезни. Последнее же безумие заключается в том, чтобы падать в яму, в пропасть - и не знать этого своего падения, не бояться. Это похоже на пьяницу, безмерно напивающегося, который не понимает, что с ним делается, бьют ли его, или он сам, упав, ударился и ушибся» (Свт. Димитрий

#### Дмитрий Михайлович С.

Кроме такого окаменелого бесчувствия отцы Церкви отмечают и другие последствия воздействия греха на человека - это слепота ума, ожесточение и ненасытность. Внешне эти изменения души человеческой могут проявляться в неожиданных сменах настроения и лживости. Заметнее всего эти признаки разрушения личности бывают у наркоманов и алкоголиков, но вообще-то они свойственны всем, кто порабощен какой-либо страстью. Вспомните, что написал Гоголь о городничем в «Замечаниях для господ актеров» к «Ревизору»: «Переход от страха к радости, от грубости к высокомерию довольно быстр». Кстати, вы никогда не задумывались над тем, почему прожженный городничий так обмишурился, приняв вертопраха Хлестакова за значительную фигуру? Это как раз результат ослепленности ума, о которой пишут святые. И Гоголь тут гениально точен, когда вкладывает в уста того, кто «мошенников над мошенниками обманывал, пройдох и плутов таких, что весь свет готовы обворовать, поддевал на уду!..» следующее объяснение инцидента: «У меня, право, в голове теперь... сам не знаю что делается!» Бес попутал!

Дмитрий Михайлович, думаю, что про ожесточение и ненасытность взяточников долго распространяться не стоит - как писал тот же классик: «Оригиналы... всегда почти находятся перед глазами». А вот на том, что идолослужение деньгам в конце концов приводит если не к духовной смерти, то к пустоте, остановиться стоит. Человек внешне в порядке: он ходит, смеется, ест, разговаривает, но это уже только его оболочка, он глух к чужому несчастью, он неспособен на сострадание – вот они, мертвые души! Летящий стих Пушкина зафиксировал такое вырождение в трех строках:

«И отставной советник Флянов, Тяжелый сплетник, старый плут, Обжора, взяточник и шут», - больше об отставном советнике и сказать-то нечего: одни пороки, и ничего, что хотя бы намекало на присутствие души. Салтыкову-Щедрину для того чтобы иссле-



довать, как мучается и гибнет живая душа под бременем грехов, потребовался роман. Перечитайте то место, где у Иудушки Головлева просыпается совесть. Оказывается, даже у него она «не вовсе отсутствовала», но что может быть страшнее, чем миг, когда твое собственное прошлое вдруг «двинулось навстречу, каждоминутно угрожая раздавить»...

Ради детей

Возвращаясь к греху лихоимства, заметим, что если «блуднику, злобному, пьянице и прочим нужно только отстать от грехов и покаяться, чтобы спастись, то лихоимцу не только отстать должно... но и похищенное возвратить тому, у кого похитил или, если того сделать невозможно, расточить то, что во зле собрал. Ибо иначе ему каяться невозможно» (св. Тихон Задонский). Потому-то. видно, и считается, что лихоимство опаснее других беззаконий – что-то не слышно о добровольном возвращении награбленного.

И все-таки, думаю, есть то, что способно остановить даже самого заматерелого взяточника. Это наши дети. В современном богословии активно обсуждается понятие родового греха. Профессор МДА А.И. Осипов говорит о нем так: «Родовой грех - это... болезнь нравственного порядка, болезнь, с которой рождается человек, но источником которой является не он сам, а его родители, его предки». Преступление, совершенное предком, может отразиться на духовном состоянии 3-4 поколений.

Каждый может вспомнить примеры наследственной завистливости, жадности, склонности к иным. более страшным порокам. Если среди потомков найдутся те, кто сможет этой родовой поврежденности противостоять, она будет исцелена - и здесь безусловна врачующая сила благодати. Но главное – мы должны стать умнее. «Родители, если вы действительно любите своих детей, - призывает Осипов, – бойтесь греха! Не думайте, что ваша жизнь не имеет для них никакого значения»

Интернет сайт «Православие и мир»

### ВЫ НАМ ПИСАЛИ



ства Божия не наследуют? Не обманыайтесь: ни блудники, ни идолослужи тели, ни прелюбодеи, ни малакии, ни мужеложники, ни воры, ни лихоимцы, ни пьяницы, ни злоречивые, ни хищники - Царства Божия не наследуют» (1Кор.6:

9 – 10). Если человек раскаялся в каком-то из этих грехов и исповедовался, сможет ли он унаследовать Царствие Божие?

### Мелания

Дорогая Мелания, конечно, нет такого греха, который бы побеждал долготерпение и милосердие Божие, и нет грехов, которые бы своими последствиями связывали нас настолько, что мы бы лишались надежды на спасение в Вечности, если мы от сердца покаялись в них, засвидетельствовали своё покаяние перед Богом на Исповеди и положили твёрдое намерение никогда больше к этим грехам не возвращаться.

Об этом Сам Господь говорит нам в Евангелии: "Всякий грех и хула простятся человекам, а хула на Духа не проДуха Святого, по точному слову святого Никона Оптинско- звать их, хотя бы ради Ваших дружеских отношений, от го, в том состоит, что человек верит в Бога и знает, что не должен он делать зло, но делает его сознательно, ибо в душе у такого человека такая злоба, что он не в состоянии обратиться ко Господу с раскаянием.



Мои коллеги, старше и младше меня, поминают имя Бога всуе. Как мне на это реагировать? Марина

Уважаемая Марина, наша реакция, пассивная или активная, на недолжное, с нарушением Заповедей, поведение наших ближ-

них, в том числе наших коллег по работе, определяется характером наших с ними отношений. Если речь идет о людях Вам достаточно близких, с которыми у Вас отношения более чем просто формально-профессиональные, то таковым в корректной форме (лучше наедине) уместно будет и сказать, что Вам неприятно слушать, когда они в клятвах и пустопорожних разговорах или, тем более,

«Или не знаете. что неправедные Цар- стится человекам" (Матф. 12.31). В данном случае хула на вместе с какой-либо бранью поминают имя Божие, и приэтого воздержаться.

> Если же речь идет о людях, с которыми Вы связаны не более чем отношениями профессиональными, тем более старших Ваших начальствующих, то, наверное, почти единственное, что Вы можете сделать, — это не участвовать никак самой, а с другой стороны, молиться, чтобы Господь привел их к уразумению недолжности того, что они делают.



Не могли бы подсказать, какую литературу, освещающую отношение Православной Церкви к предпринимательству, рассказывающую каким должен быть православный предприниматель, можно Артем

Уважаемый Артем, порекомендую Вам зайти на сайт Клуба православных предпринимателей (www.kpp-russia.ru) и поискать интересующую Вас информацию.

# Братья 2011

Каждый из нас много раз слышал выражение «все люди - братья». Но каждый понимает это выражение по-своему. Когда я впервые услышала название фестиваля, который, оказывается, ежегодно собирает множество молодых православных людей не только из разных уголков России, но и из других стран, я насторожилась. «Братья» - в свете событий последних лет мне это название показалось каким-

то «сектантским». С экранов телевизоров так много говорилось о различных псевдорелигиозных «братствах», что сразу представляется группа одурманенных людей, которые после мощной пси-

хологической обработки уже не отдают отчет своим действиям. Но о фестивале мне рассказывал о. Аркадий, настоятель Ветютневского храма Покрова Пресвятой Богородицы. Мне стало интересно, и я решила подробнее узнать о фестивале. На официальном сайте Братья.ру я прония напрасны. Оказывается, это не просто фестиваль, а скорее международное сообщество православной молодежи. После долгих раздумий я решила присоединиться к волгоградской группе, отправляющейся на фестиваль.

Пришел назначенный день, и мы отправились в поездку. В автобусе я сразу обратила внимание на то, что многие друг друга уже знали. Дорога предстояла долгая. Решила

понравилось! Очень много молодых,

интересных, интеллигентных, красивых

людей, замечательные батюшки! Если

получится, постараюсь приехать и в бу-

Маргарита Рыбалкина,

Волгоградского педа-

гогического Универ-

Австиря, г.Вена. ூ

дущем году!

выяснить, неужели Я тоже была первый раз. Мне очень 4 все эти люди едут на фестиваль не в первый раз и что ими движет? Оказалось, большинство едет первый раз. Всем им, как и мне, хотелось привнести в свою

> жизнь что-то новое, новых впечатлений, положительных эмоций, было интересно пожить на природе, в палаточном городке, обрести новых друзей. Среди новичков были и участники ансамбля

выступления других городов, научиться чему-нибудь новому, хотелось показать уникальную культуру донских казаков.

Но те, кто ехал не в первый раз, иначе рассказывали о своих фестивальных предвкушениях. Например, вот что сказала Виктория из Волгограда:

- Я еду на фестиваль третий раз. Там всегда необычная атмосфера, которая мне очень нравится.

Привлекает сам дух фестиваля. Интересно встретиться с теми людьми, с которыми познакомились на предыдущих фестивалях. Хочется побывать на концертах. На фестиваль приезжает много талантливых людей, творчество очень развито. Но особо хочется послушать интересные беседы батюшек, духовно отдохнуть в мини-беседах с ними. Вся программа фестиваля очень насыщенная, интересная и необычная. Каждый фестиваль несет много нового.

Примечательно, что все, кто ехал на фести-

Получила массу разных эмоций, впечатлений! Также фестиваль давал возможность духовного обогащения, что для меня было очень важно!

...Хотелось бы, чтобы масштаб мероприятия с каждым годом возрастал и как можно больше православных, которые находятся в данный момент в других странах, могли и имели возможность посещать его (например, с Греции, Америки и т.п.)... Бог в помощь!

Валерия Сергиенко, г.Киев.

валь не первый раз, настолько увлекательно о них рассказывали, что хотелось скорее приехать и всё увидеть своими глазами. За разговорами я и не заметила, что мы уже подъезжали к Бородинскому полю, где вот-вот должно было начаться открытие

Наша группа была одной из первых, приезжающих в этот день. Поле казалось пустым. Стояло несколько палаток. Как потом оказалось, это были палатки волонтеров, которые приехали заранее, чтобы всё подготовить. Волонтер Оля, курирующая нашу группу,



**5** 

показала, где должен разместиться наш, Волгоградский городок, и мы принялись расставлять свои палатки. Вдалеке было видно, что приезжают всё новые и новые группы. На возвышенности, отведенной для палаточного городка всех фестивальщиков, как по какомуто волшебству, с невероятной скоростью «росли» всё новые и новые палатки. И уже очень скоро от них совсем не осталось свободного участочка земли. Примечательно было, что все отличались доброжелательностью друг к другу. Запросто можно было познакомиться с любым человеком и приятно пообщаться как с хорошим другом. «Вот уж точно, братство какое-то», - с улыбкой подумала я.

И вот начался очередной фестиваль. Каждый новый день дарил массу позитивных впечатлений, эмоций и знакомств. Хотелось везде успеть - и на утренние и вечерние молитвы, и на концерты, и на общие беседы, на минибеседы, мастер-классы, вечерние костры. Но несмотря на такую насыщенную программу, вечером совсем не хотелось ложиться спать, усталость не ощущалась. Хотелось побольше зарядиться царившей на поле благодатью. Но только сейчас, вернувшись из поездки, можно в полной мере осознать масштаб и значимость этого прекрасного фестиваля. Очень хорошо была продумана программа. Тут можно было и получить массу полезной информации, духовно обогатиться, но при этом даже самый замкнутый, необщительный человек не мог не обзавестись новыми друзьями. На это были направлены различные игры. Например, игра в ангела-хранителя. Чтобы найти своего подопечного, познакомиться с ним и при этом не быть «разоблаченным», нужно было познакомиться с большим количеством людей. Эта игра имеет и большое самовоспитательное значение. Мы всегда хотим, чтобы к нам хорошо относились, нам приятно, когда нас радуют не только наши близкие, но и незнакомые люди. Тут предлагалось самому выступить в роли ангела-хранителя и заботиться о незнакомом человеке, ещё и так, чтобы он не понял, что именно вы проявляете заботу о нем. Меня очень потрясла история игры в ангела-хранителя Валентины Бондаренко из Волгограда. Вот что она рассказала:

- Я хожу в храм Иоанна Кронштадтского в Волгограде. С собой на фестиваль я привезла из Волгограда календарик благословения митрополита владыки Германа от храма Иоанна Кронштадтского, чтобы подарить его своему ангелу-хранителю в последний день фестиваля, когда происходит открытие всех ангелов-хранителей. Им оказалась девушка из Украины, которая трепетно ухаживала за мной в течение фестиваля. Когда она увидела этот календарь, глаза её наполнились слезами. Оказалось, что эта девушка тоже постоянно ходит в храм имени этого же святого, но в Виннице. Мы с ней договорились что в воскресенье сходим каждая в свой храм, поставим о здравии друг друга свечки перед иконой Иоанна Кронштадтского. Столько эмоций было, это потрясающе!

Но иногда можно было услышать и рассказы о том, что подопечным оказался не тот, кого хотелось бы, или кто-то хорошо знакомый. Я думаю это не случайно. Это наверно оттого, что каждому из нас необходимо научиться любить и делать добро тем людям, кого недолюбливаешь, или научиться замечать тех,

Очень интересной была ролевая игра, которая не только очень сплотила команды, собранные из разных городов, но и позволила в увлекательной игровой форме поближе познакомиться с историями различных православных святынь. Ролевая игра позволяет глубже

🖰 Огромное спасибо организаторам 🖳 за фест, все было на высшем уровне: так хочется вновь вернуться в палатку на наше всеми любимое поле! Слава Богу что фестиваль есть!!! Отдельное спасибо руководителю нашей группы о.Лазарю, всем батюшкам и конечно же матушке Оксане!!! Жду с нетерпением следующего фестиваля!!!

> Виктор Вытнов, Серафимович.

понять основы нашей веры, глубже понять Евангелие, научиться общаться и объяснять в разных ситуациях во что ты веришь. А так как это был фестиваль православной молодежи, то предлагалось ещё проверить наши знания о православии, о Боге, о том, во что же верят все собравшиеся.

Пополнить выявленные недостатки в знаниях, решить собственные духовные проблемы по-

зволяли очень интересные беседы с батюшками. Особенно интересными для молодежи были мини-беседы. Предлагалось несколько тем для мини-бесед, и каждый мог выбрать именно ту, которая для него была наиболее важной, значимой. Многие мои знакомые жаловались на то, что нужно было выбрать только одну, а хотелось услышать несколько бесед. Некоторые старались послушать сначала немного одну тему,

потом убегали к другой группе, желая нигде не пропустить беседу. Вот что мне рассказала Виктория Васильева из Волгограда о своем опыте участия в мини-беседах:

- Мне очень нравятся мини-беседы, но жаль, что невозможно послушать сразу все темы.

Один раз я бегала то к одной беседе, то к другой, а в следующий раз села между двумя группами и пыталась слушать две беседы одновременно. Хочется, чтобы на следующих фестивалях мини-беседы проводились каждый день. Это очень интересно, познавательно. Помогает раскрыть себя.

Действительно, минибеседы нравились прак-

тически всем. Было даже интересно наблюдать за тем, когда заканчивалось время, отведенное для бесед, и должен был начаться концерт, а молодежь не хотела отпускать батюшек. Ведущий со сцены просил батюшек отпустить молодых людей, чтобы те могли проследовать на концерт. Батюшки потихоньку начинали отступать от своих слушателей, но не тут-то было... Увлеченная беседами молодежь «преследовала» их, желая продолжить беседы. Особенно запомнился о. Иоанн из Киева, которого даже во время концерта его слушатели не отпустили. Они отошли подальше от сцены, окружили его и продолжали задавать вопросы. К сожалению, я не знаю какой теме была посвящена его беседа, так как участвовала в другой, но даже после концерта о. Иоанн всё ещё оставался на поле, теперь к нему подходили по одному и что-то всё расспрашивали, расспрашивали. Чуть в сторонке образовалась даже небольшая очередь. Видимо очень животрепещущий вопрос был раскрыт в мини-беседе.

навеки!

Много всего интересного было на фестивале. Как говорится, лучше один раз увидеть,

Всем доброго времени суток! На фесте был впервые. Приехал на несколько дней, в качестве гостя. Несколько дней адаптировался к атмосфере, привыкал к обстановке, к людям, режиму... Был приятно удивлен организацией и количеством молодежи. За что огромное спасибо и низкий поклон организаторам и волонтёрам! Очень понравилась царившая на фесте атмосфера, программа. богослужения, крестный ход, а также лекции батюшек, мини-беседы и общение с ребятами. А ещё понравилось просыпаться под музыку. Погода — супер! Все было здорово! Уезжать не хотелось... Планирую в следующем году побывать уже в качестве участника, а там как Бог даст! Ещё раз огромное спасибо организаторам, волонтерам и всем, всем, всем участникам!!! Спаси Господи!!! Многая и благая лета ВАМ! Илья, г.Мытищи.

чем сто раз услышать. А передать на словах

ту атмосферу, которая была на поле, просто невозможно.

Когда мы ехали на фестиваль, и я интересовалась кто и что ожидает от поездки, было явно заметно что новички едут за впечатлениями,

Второй раз на фесте. Уже в первый день по насыщенности казалось, что на мероприятии ты с неделю!

Сколько интересных людей, встречи и беседы с которыми «отшелушивали» сознание и душу. Братство показывает неведомые стороны твоей индивидуальности, помогает раскрыться, учит хранить мир в душе! Где еще, как не на фесте, можно заглянуть в Днепропетровск и Никополь и поесть с ними сальца, а в Виннице отпить бодрящего чайку, и осуществляется все буквально за 5 минут!! Невероятно! Батюшкам большое спасибо! И безотказному звукооператору Алексею, проделавшему нелегкую работу!

Друзья, прекрасен наш союз! Да сохранит Господь братство

Анечка Данилкина, Кубинка.

а те, кто уже был на фестивале, едут за знаниями. Тогда мне, как человеку, который едет впервые, было трудно понять, зачем ехать за знаниями далеко, ведь сейчас любая информация легкодоступна и для этого даже не нужно выходить из дома. Теперь я понимаю что, прежде всего, нужно узнать себя. Именно это так важно сегодня, когда всевозможные СМИ навязывают нам различные образцы «счастливой» жизни, которые на самом деле есть не что иное, как продвижение различного рода товаров. Большинство из нас начинают терять истинный смысл жизни, пытаясь подражать тем, кто смеётся от счастья на телеэкране или широко улыбается на фотографии в «Одноклассниках», «В Контакте» и пр. Полученная на фестивале совокупность знаний и впечатлений - это своеобразная коррекция самовосприятия, жизненных ценностей, приоритетов и жизненного пути.

Изначально я от фестиваля ожидала много веселья, знакомств, концертов, и мои ожидания оправдались. Но самое приятное и бесценное, что мне подарил фестиваль, - это душевное спокойствие. Несмотря на то, что

на фестивале было много незнакомых, совершенно разных людей, не покидало ощущение домашней дружелюбной обстановки. В какой бы ты ситуации ни оказался на фестивале, можно быть уверенным, что тебе искренне помогут. Для себя я сделала вывод, что нужно как можно раньше вставать и позже ложиться. Отоспаться можно дома, а на фестивале нужно по максимуму использовать возможность познакомиться и пообщаться со множеством интересных людей. Получить максимум знаний и впечатлений.

Можно с уверенностью сказать, что этот Фестиваль должен жить! Молодые

люди должны приезжать сюда, знакомиться и становиться спортивными, активными, интересными, творческими, добрыми, отзывчивыми, искренними и объединенными желанием жить в нормальном здоровом обществе, то есть - «БРАТЬЯМИ»!

### ВЫ НАМ ПИСАЛИ

Могут ли разрешить Венчание в церкви, если мне нет еще 18 лет. т.е. мы не можем заключить законный брак? Но мы уже много лет живем вместе и готовы к такому шагу. Это очень глубоко обдуманное решение. Нам известно, что под запретом расторжение такого брака. Мне сказали, что нам придется отвечать перед Богом за грехи супруга, так ли это? И разрешат ли нам в церкви венчаться, если мой спутник крещеный, но является атеистом? Анна

Уважаемая Анна, во-первых, долг православного священника сказать Вам, что если под словами "живем вместе" Вы подразумеваете супружескую жизнь до заключения брака, то Ваши отношения на сегодня есть блудное сожительство. Святитель Василий Великий говорит, в частности, что блуд есть основа греха, что блудников лучше разлучать. Если Вы считаете себя христианкой, то Вы должны это понимать. Возможно, это понимание приходит в противоречие со стремлением, пусть и ценой греха, человека рядом с собой удержать. сохранить. Пути поведения могут быть различны, и думаю, что неправильно было бы мне, незнакомому человеку, диктовать единственно возможную модель поведения. Но альтернативу Вам необходимо представлять себе отчетливо: исполнение правды Божией в жизни должно означать прекращение того.

что является сознательным нарушением одной из главных заповедей. Будем помнить и о том, что воли Божией на грех никогда нет.

Что касается возможностей, то после достижения Вами гражданского совершеннолетия, которое достаточно скоро наступит, у Вас не будет никаких видимых препятствий к вступлению в зарегистрированный государством брак. Венчанный брак есть союз, в котором два человека воспринимают свою семью как малую Церковь и сознательно стремятся в центре своей семейной жизни ставить Бога, Его правду, исполнение Его заповедей. Венчаться нужно тогда, когда вы оба будете готовы строить свою семью таким образом. Если Ваш избранник считает себя атеистом, то венчаться ему не следует - это бессмысленно. Не следует убеждать его венчаться только ради красивой церемонии, ради того, что это принято, или ради того, чтобы Вам или Вашим родным было приятнее и спокойнее. Венчание - не гарантия прочности брака, не магический обряд, а Таинство, в котором при свободном пред священником и Церковью обещании женихом и невестой взаимной супружеской верности благословляется их супружеский союз во образ духовного союза Христа с Церковью и испрашивается им благодать чистого единодушия к благословенному рождению и христианскому воспитанию детей. Если Ваш избранник осознанно придет к христианской вере, к желанию сделать главой семьи Христа,

то вы сможете с ним обвенчаться. Тогда вместе с Вашим избранником после серьезной, ответственной исповеди вы будете должны обсудить вопрос готовности к венчанию с тем священником, которому Вы эту исповедь принесете и мнению

которого доверяете. Если Вы с Вашим будущим супругом пока не осознаёте себя к этому готовыми, то честнее будет на данный момент ограничиться регистрацией ваших отношений в ЗАГСе. Пусть это будет просто искренний, честный, целомудренный союз двух верных друг другу людей, который не может быть неугоден Богу, но который еще не дорос до того, чтобы стать венчанным браком. Согласно "Основам социальной концепции Русской Православной Церкви", Церковь не смотрит на гражданский зарегистрированный брак двух людей, хранящих друг другу верность, несущих ответственность друг за друга, вместе воспитывающих детей, как на блудное сожительство. Отвечать за грехи супруга Вам не придется, хотя редко бы-

вает в семье, что никакой ответственности за происходящее с одним нет у другого. Никакой грех одного тем не менее не связывает возможность другого спастись. Это одна из основ нашей веры. Нет коллективной ответственности за грех. Каждый сам отвечает перед Богом. Но также несомненно, что сделанное нами в нашей жизни накладывает отпечаток не только на нашем бытии, но и на тех, кто вокруг нас, и тех, кто после нас.

изееьи жизир

SHAAN ER AAMIR TEORI, IMMUNINA SHAANIL YANILY SHAANIL YANILY SHAANIL S

8 (67) август 2011 г.

«Идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа, уча их соблюдать все, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века». (Мф. 28, 19-20)

## Огласительная школа

Оглашение, огласительные беседы, огласительная школа...

- Что это? спрашивают нас все, кто приходит узнать о Святом Крещении.
- Этого раньше не было, что-то новое.

Мы забываем о том, что все новое – это хорошо забытое старое. Для тех, кто желает приобщиться церковной жизни, находясь еще на ступеньках веры, мы предлагаем материалы, которые расскажут об истории и смысле православного богослужения и Таинств, огласительной практики в Древней Христианской Церкви, а также поведают переживания или опыт встречи новокрещенных с новой для них жизнью – христианской.

Иеромонах Лазарь (Куликов)

### Шокирующее милосердие

Христиан часто считали, да и сейчас многие считают безумцами. Не так одеваются, не так говорят, даже отдыхают не так, как «нормальные» люди. Но бывают случаи, когда и единоверцы смотрят на своих собратьев в недоумении — в своем ли те уме? И речь не всегда о юродивых — до косых взглядов может довести... доброта. Милосердие толкает людей, искренне ищущих спасения души, на самые экстравагантные поступки. Вот — лишь несколько примеров из житий святых.

#### ГОРЕ РОДНЫХ

Первые (после Господа) свидетели дел милосердия человека — его домочадцы. Они чаще всего имеют (или думают, что имеют) основания сердиться на не в меру доброго родственника. Супруге св. Филарета Милостивого (†792 г., память 1/14 декабря), налево и направо раздававшего имущество так, что из богатства семья несколько раз оказывалась на грани полной нищеты, принадлежат хрестоматийные жалобы: «Горе мне, бедной жене немилостивого мужа! Бесчеловечный ты, с каменным сердцем человек! Ты, живший прежде в большом богатстве и никогда не работавший своими руками, находясь теперь в нищете, обленился и не хочешь трудиться, но желаешь сладко почивать в своей комнате. И потому не ради Бога ты отдал своего вола поселянину, но ради себя самого, чтобы не трудиться. Однако же, какой ответ дашь ты Господу, если из-за твоей лености я с детьми твоими погибну от голода?». Опасаясь гнева свекрови, св. Иулиания Лазаревская (†1604 г., память 2/15 января), когда на Руси настал великий голод, изображала, что у нее внезапно проснулся аппетит, и если раньше она только ужинала, теперь стала брать еду трижды в день – а на самом деле кормила ею голодных.

Семейные сцены сопровождали и жизнь св. Вонифатия Ферентийского (память 19 декабря/1 января), который был готов отдать нуждающимся даже и то, что не принадлежало лично ему. В детстве он так раздал нищим зерно, которое было заготовлено на целый год в житнице его матери, чем довел ее до сильного плача. А в старости, будучи уже епископом города Ферентина (находился на территории совр. Италии), раздал нищим все, что только мог, и когда к епископскому дому собрались очередные просители, вошел в комнату своего внука-священника, взял его деньги и раздал и их. Когда тот, придя домой, обнаружил пропажу, то сильно оскорбился и стал с гневом кричать деду-епископу: «Невозможно мне жить здесь! Все у тебя живут хорошо, один я не могу пожить спокойно, отдай мне мои деньги, и я уйду от тебя». В обоих описанных и во всех подобных случаях по молитве святого конфликты чудесным образом прекращались: житница наполнилась пшеницей вновь (после этого мать Вонифатия не запрещала больше сыну раздавать нищим, сколько он хочет), а деньги, нужные для утешения внука, явились сами собой на фелони епископа, и так блестели, как будто только что были сделаны и вынуты из огня. Вонифатий бросил их гневающемуся, сказав: «Вот, возьми деньги, о которых ты скорбел, и да будет тебе известно, что по смерти моей за свою скупость ты не будешь епископом этой церкви!» — и так и вышло, а ведь, как утверждает житие, тот копил их как раз для того, чтобы впоследствии добиться поста епископа.

### ХИТРОСТЬ ВО СПАСЕНИЕ МНОГИХ

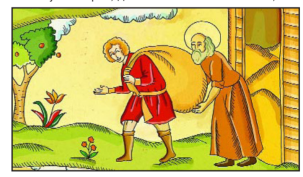
Бывали истории и вовсе «криминальные». Например, апостол Фома (память 6/19 октября), ничего не понимая в строительном деле, нанялся к индийскому царю Гундафору, выдав себя за искусного зодчего, строить палаты «как у римского императора». Более двух лет он исправно получал у царя средства на строительство, но так к нему, естественно, и не приступил, золото раздавал нищим, а сам проповедовал. Когда афера раскрылась, от мучительной казни его спасло лишь чудо: брат царя умер, и ангел Господень показал ему прекрасный дворец, «выстроенный» Фомой для царя в Царствии Небесном, после чего душа царского брата вернулась в тело, и он смог об этом рассказать.

А вот живший в IV в. сщмч. Зотик Сиропитатель (память 30 декабря/12 января) все же через похожую историю мученически пострадал. В то время в Константинополе усилилась проказа и, чтобы прекратить ее распространение, император Константин Великий повелел бросать в море всякого прокаженного. Тогда Зотик явился к царю и предложил ему купить драгоценных жемчугов и блестящих камней для утвари, уверяя, что очень опытен в этих делах. Св. Константин знал священника и полностью доверял ему, поэтому легко выдал крупную сумму денег, на которую св. Зотик выкупил у воинов сколько смог обреченных на утопление прокаженных и устроил для них, говоря современным языком, хоспис, где сам и служил больным.

Когда же Константин умер и на престол взошел его сын Констанций, впавший в арианство, то Зотик был призван во дворец дать отчет о царских деньгах. «Я покажу тебе такое богатство, какого раньше ты не имел», — ответил Зотик и повел царя к больницам. Там, показывая прокаженных и больных, сказал: «Вот, царь, прекрасные камни и блестящий жемчуг, которые я добыл для спасения твоего с немалым трудом и дорогою ценою». Но императореретик только разгневался на святого и велел, привязав его к диким мулам, гнать их через поля и дороги, и так св. Зотик окончил земную жизнь.

### МИЛОСТЬ К ПАВШИМ

На языке уголовного кодекса поступки ап. Фомы и св. Зотика назывались бы растратами, а св. Вонифатия — воровством. Напрашивается вопрос, как милостивые святые отнеслись бы к тому, если бы что-то украли у них? Вот, например, житие скончавшегося около 350 года (память 8/21 августа) святителя Мирона Критского. Этот святой был земледельцем и постоянно благотворил нуждающимся, раздавая им часть урожая. Господь уберег его от искушений, постигших св. Филарета: величина урожаев всегда соответствовала размерам подаяний, и семье роптать не приходилось. Однажды, застав на своем гумне воров, до того наполнивших мешки, что



даже не удавалось поднять их, он подошел и своими руками помог поднять мешки на плечи; при этом он строго запретил ворам рассказывать о его поступке. За свою добродетельную жизнь святой Мирон впоследствии стал священником, епископом и чудотворцем. Подобных историй в житиях множество.

Можно также вспомнить и русского святого прп. Макария Жабынского (память 22 января/4 февраля), пожалевшего даже не вора, а оккупанта, врага Отечества. Св. Макарий подвизался в Жабынской Введенской пустыни близ г. Белева Тульской обл., в 1615 году восстановив ее после разрушения вторгшимися в Россию поляками. Однажды, молясь в лесу близ пустыни, он увидел умиравшего от жажды польского воина, который, очевидно, отстал от своего отряда и заблудился. Преподобный сотворил молитву и ударил посохом по земле — и забил источник воды, напоивший жаждущего.

А прп. Виталий Александрийский (память 22 апреля/5 мая) ради спасения падших женщин претерпевал настоящее шельмование от лжеревнителей. В начале 600-х годов этот шестидесятилетний инок оставил свой монастырь и пришел в Александрию. Там он составил себе список всех блудниц, живших в городе, и еженощно посещал их по одной. Днем старец нанимался на работу в город от утра до вечера и брал за свой труд двенадцать медных монет. За одну монету он покупал себе боб и

вечером съедал его, остальные же отдавал какой-либо блуднице и говорил ей: «Умоляю тебя, за эти деньги всю эту ночь соблюсти себя в чистоте, не делая ни с кем греха». Затем старец затворялся с ней в ее комнате и всю ночь молился за нее, а она спала.

Жители Александрии были уверены, что он блудит, и стыдили его, говоря: «Отец, возьми себе одну из блудниц в жены и сними рясу, чтобы не позорить монашество», а он, желая скрыть свою добродетель от людей, как бы сердясь, отвечал им: «Что хорошего мне взять себе жену и заботиться о ней, о детях, о доме и все дни проводить в заботах и в трудах? Зачем вы осуждаете меня? Ведь не вам придется отвечать за меня пред Богом. Заботьтесь каждый о себе, а меня оставьте». Только после его кончины открылась правда, и устыженные александрийцы, как пишет житие, «положили для себя правилом никого никогда не осуждать».

### ДОБРОВОЛЬНОЕ РАБСТВО

Случалось таким святым расставаться не только с жизнью, имуществом и репутацией, но и со свободой. Историю св. Павлина Милостивого (†431 г., память 23 января/5 февраля) знают многие: чтобы освободить попавшего в рабство к вандалам молодого человека, этот святой епископ добровольно заменил его и долгое время жил рабом, пока промыслом Божиим не был освобожден вместе с другими пленниками.

Менее известна история жившего в VI веке в Африке св. Петра, бывшего мытарем (память 22 сентября/5 октября). Он был исключительно скуп и лишь однажды кинул надоевшему ему нищему кусок хлеба. Вскоре заболев, он увидел в видении, что только за эту милостыню Господь отсрочил его смерть и дал время на покаяние. После это бывший скупец и богач разительно переменился, раздал нищим все свое имение и освободил рабов, оставив лишь одного из них. Этого последнего раба, после паломничества по святым местам, он принудил продать его самого в рабство, что тот не без сопротивления и сделал (иначе св. Петр угрожал сам продать этого раба язычникам), а вырученные деньги тоже раздать нищим. После этого Петр долгое время был рабом, пока паломники из его города случайно не узнали его и не пришли к его хозяину с просьбой отпустить этого великого мужа с ними, так как князь их города очень печалился о его исчезновении. Тогда св. Петр бежал из того дома и скрывался от славы человеческой до самой смерти.

### КТО ИХ ТАКОМУ НАУЧИЛ?

По крайней мере дважды продавал сам себя в рабство и египетский монах Серапион Синдонит (память 14/27 мая) — один раз язычнику-скомороху, а другой раз градоначальнику, жившему добродетельно, но впавшему в ересь. Оба раза он служил своим господам, пока те, под его влиянием, не обращались к истинному Богу, а после возвращал им заплаченные за него деньги и уходил. В остальное время он питался подаянием и не имел ничего. кроме одного синдона — грубого льняного плаща (за что его и прозвали Синдонитом) — и Евангелия. Но вот однажды Серапион встретил нищего, совершенно нагого, дрожавшего от холода, и подумал: «Как это может быть, что я, воображающий себя постником, ношу одежду, а этот нищий, в образе которого — Сам Христос, мучается от холода? Если я не покрою наготу его и попущу ему умереть от холода, то буду осужден в день суда как убийца». Сняв с себя плащ, он отдал его нищему, а сам остался нагой, держа лишь Евангелие, с которым никогда не расставался (надо понимать, насколько редки и дороги тогда были книги — особенно Евангелие). Потом блаженный встретил человека, которого вели за долги в темницу, и, не имея больше ничего, продал и Евангелие, и уплатил долг несчастного. Когда же Серапион пришел в хижину. в которой иногда жил, и ученик преподобного, увидев его нагим, спросил: «Где твой плащ?», старец отвечал: «Я послал его туда, где мы найдем во много раз лучшее». Ученик снова спросил: «А Евангелие твое где?» — «Чадо, оно само велело мне себя продать, каждый день говоря мне: "продай имение твое и раздай нищим" (Мф.19:21)» – ответил св. Серапион.

ПАТРИОТИЧЕСКАЯ СТРАНИЧКА

# BACTICIOH

Бастион — это сила, мощь и защита от врага. Но это не просто крепость. Бастион — это выступ из укрепления. Его гарнизон — это те, кто первыми встречают противника. Вера — наш Бастион, а самый главный противник — невидимый. Начни войну, победи себя самого, и ты выиграешь любую битву.

«Апостол — сага о разведчиках»

Прошедший в прошлом году по Первому каналу и сейчас показанный на ТВЦ сериал «Апостол» вызвал массу споров о том, может ли интеллигент за месяц «перековаться в суперагента разведки»

Этот фильм о разведчиках основан на судьбе двух братьев-близнецов, пути которых драматически разошлись во время Великой Отечественной войны. Один из них, Павел, был арестован по политической 58-й статье. Второй, Пётр, связался с ворами, на фронте попал в плен, а в плену вступил в школу диверсантов Абвера. При выполнении первого своего задания в советском тылу он попал в руки контрразведки и погиб при попытке к бегству. Вот здесь и возникла у контрразведчиков идея использовать вместо погибшего агента немецкой разведки его брата-близнеца...

Среди нашего привычного телевизионного кинематографа, бесконечных милицейских сериалов и мыльных опер неожиданно появились фильмы, почти сразу же собравшие огромные телеаудитории. Первой такой картиной была «Ликвидация», в которой рассказывалось о послевоенной Одессе. Там совместными усилиями милиционеров и офицеров войсковой разведки была в одночасье уничтожена преступность в городе. В фильме присутствуют потрясающие личности сотрудников милиции - героев борьбы с бандитизмом в послевоенный период. И тогда вокруг этой картины возник целый вихрь отзывов и комментариев. Второй картиной, из того же примерно ряда, является картина «Апостол», которая многих ошеломила. В чем ее ошеломляющий эффект? Это боевик, рассказывающий о схватках советской и немецкой разведок. Это фильм о нелегком пути к нашей Великой Победе над силами зла. которые тогда были представлены нацисткой Германией. В битве схватились две системы, два профессионала-разведчика. Почему этот сериал имеет и сейчас успех у зрителей? Да потому, что в нем заложены воспоминания о Великой Отечественной войне. Эта лента продолжает лучшие традиции шедевров советского кинематографа о разведчиках: «Семнадцать мгновений весны», «Майор «Вихрь», «Щит и меч», «Тегеран-43», «Вариант «Омега». Фильм «Апостол» продолжает советскую традицию понимания Родины, войны и подвига.

Потрясает замечательная игра актеров. Николай Фоменко, который известен нам как герой телевизионных шоу, предстает в совер-

шенно другой роли и очень правдоподобно играет организатора крупной контрразведывательной операции. Гениален Евгений Миронов. Он играет потрясающе правдиво — яростно и необычно.

Многие из зрителей сериала «Апостол» задавали вопрос об исходном материале сценария – где правда, а где вымысел? Поэтому автор статьи для ответа на этот вопрос ссылается на материал «ФСБ открывает тайны». который был опубликован в «Российской газете» в № 99 от 9 мая 2008 года. В этой статье начальник Управления регистрации и архивных фондов ФСБ России генерал-лейтенант Василий Степанович Христофоров ответил на этот вопрос. Цитирую: «Факты чтобы органы НКВД посылали в тыл врага непрофессиональных разведчиков - гражданских лиц, конечно, были. В архиве ФСБ России хранятся материалы разведывательно-диверсионных групп и отрядов. Но фильм «Апостол» вообще не построен на архивных данных, там есть и неточности. В начале сериала главного героя, обычного учителя, в роли которого выступил блестящий актер Евгений Миронов, офицер НКВД (Николай Фоменко) угрозами вынуждает переправиться за линию фронта и стать диверсантом. Не было такого никогда. Историческая правда заключается в том, что в тыл противника посылали только добровольцев. В архиве ФСБ России хранятся сотни документов и рапортов, в которых простые советские люди писали, что считают за честь пойти в тыл противника и выполнить любое, пусть даже самое маленькое задание. Документы архива подтверждают то, что НКВД не только не испытывал недостатка в кандидатах в разведчики, но еще и выбирал среди многочисленных добровольцев наиболее подходящих. Процесс подготовки занимал примерно месяца три.

В фильме искажены факты о том, как обращались с их семьями. Документальные данные, хранящиеся в изобилии в архиве ФСБ России, свидетельствуют об обратном. Как только добровольцев записывали в разведшколы, их настоящие семьи брались под полную правовую, физическую и социальную защиту, конечно, насколько это было возможно в условиях войны».

По мнению начальника Управления регистрации и архивных фондов ФСБ России генерал-лейтенанта В. С. Христофорова при создании подобных фильмов надо обращаться за консультацией к архивистам, потому что сейчас рассекречивается большое

количество документов военной поры, тогда и сюжеты фильмов будут соответствовать исторической действительности.

Если провести определенную ретроспективу фильмов о военных разведчиках, то нельзя не вспомнить, что в начале 90-х годов тема Великой Отечественной войны в кинематографе была закрыта окончательно, так как о ней были сняты десятки великих фильмов. Ао борьбе с преступностью и бандитизмом было отснято несколько сотен серий милицейских фильмов: «Улицы разбитых фонарей», «Опера», «Хроники убойного отдела», «Литейный, 4»... По-настоящему культовым стал сериал «Бригада». Собственно, и сейчас эти милицейские сериалы легко делают рейтинги на российском ТВ. Поэтому о войне едва ли вообще кто вспоминал.

Но в начале нового XXI тысячелетия оказалось, что героика великой войны востребована. Причем, в первую очередь. Почему? Ни одна другая тема, видимо, просто не затрагивает так много людей, как война. Пожалуй, это единственная тема, которая по-прежнему объединяет общество.

В предыдущие годы российской истории фильмы про разведчиков практически не были представлены ни на нашем ТВ, ни на большом экране. Первой ласточкой стал сериал «Диверсант» (2004 год), а если посмотреть немного в историю, то, что сейчас об этом надо напоминать, но главным советским разведчиком, символом и кумиром до Вячеслава Тихонова в его роли Штирлица в «Семнадцать мгновений весны» (1973 год)

был Павел Кадочников из фильма «Подвиг разведчика». Эта лента вышла на экран в 1947 году, и на ней было воспитано почти все молодое послевоенное поколение нашей страны.

В конце 60-х появилось сразу пять (!) фильмов про разведчиков, которые остались в золотом фонде отечественного кино: «Щит и меч», «Операция «Трест», «Мертвый сезон», «Путь в «Сатурн» и «Ошибка резидента». Влияние, которое эти фильмы оказали на целое поколение, даже трудно переоценить. Они по праву стали основой нравственнопатриотического воспитания, и у многих молодых людей появилось желание в будущем посвятить свою жизнь служению Отечеству. Но недосягаемым шедевром в кинематографе о работе советских разведчиков стал, конечно, сериал «Семнадцать мгновений весны».

Последняя сага о разведчиках, которая завоевала любовь зрителей, вышла в 1984 году - это опять же сериал «ТАСС уполномочен заявить...». И только через 20 лет после этого появился «Диверсант».

Второго февраля жители Волгоградской области и всей России отметили очередную годовщину Сталинградской битвы — одной из самых жесточайших сражений Второй мировой войны — Великой битвы на Волге. Я думаю, что история войны откроет еще много тайн, которых мы не знаем, в том числе и о подвигах наших разведчиков. И очень бы хотелось, чтобы об этом тоже сняли фильмы.

Николай Варавин, полковник милиции, историк.

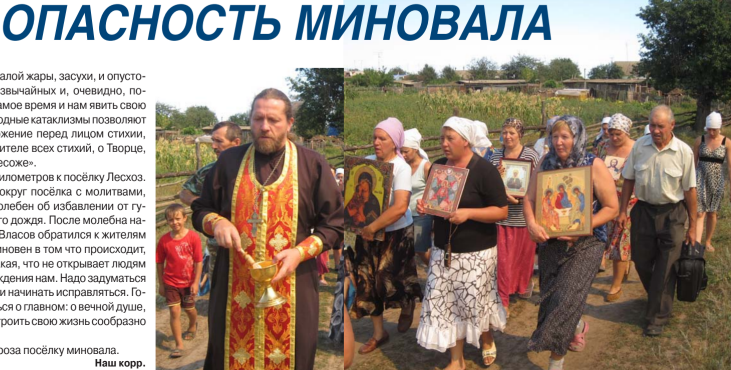


Во Фроловском районе пожарные борются с огнём уже несколько суток. Сначала горела степь, а потом пламя перекинулось на сосновые деревья в Арчединском лесхозе.

Кажется, в нынешних обстоятельствах небывалой жары, засухи, и опустошительных пожаров, в обстоятельствах чрезвычайных и, очевидно, попущенных Богом для нашего вразумления, самое время и нам явить свою веру и упование на силу Божию. Вообще природные катаклизмы позволяют человеку почувствовать своё реальное положение перед лицом стихии, которая служит лишь напоминанием о Властителе всех стихий, о Творце, без которого человек «не может творити ничесоже».

11 августа огонь подошёл на расстояние 15 километров к посёлку Лесхоз. Жители во главе со священником прошли вокруг посёлка с молитвами, окропив его святой водой,. Был отслужен молебен об избавлении от губительных пожаров и даровании благодатного дождя. После молебна настоятель Покровского храма иерей Аркадий Власов обратился к жителям с проповедью о покаянии: «Каждый из нас виновен в том что происходит, потому что мы не изменяемся и вера наша такая, что не открывает людям свет Вечной Жизни. Поэтому такие предупреждения нам. Надо задуматься каждому о том, что это следствие его грехов, и начинать исправляться. Господь даёт нам шанс пока не поздно задуматься о главном: о вечной душе, о цели её существования, о необходимости строить свою жизнь сообразно с Божьим замыслом о мире и человеке».

Надо отметить, что после молитв жителей угроза посёлку миновала.



Протоиерей МАКСИМ КОЗЛОВ

### ЕСЛИ АД – ЭТО ДРУГИЕ

"Ад – это другие" – писал Жан-Поль Сартр. Как часто эта фраза применима к нашей жизни, когда общение с коллегами и родными, окружающими нас людьми, становится самым тяжелым, самым трудным, самым невыносимым. Все не так, не то, все раздражают, все делают неправильно, все "достали". Как поступать в этом случае – рассуждает протоиерей Максим Коз-

– Понимаю автора вопроса, сам бы мог себе его задать. А как красиво можно сформулировать про тех, которые "достали"! Некоторые формулируют красиво – как достали все – до патриарха и президента включительно. Если б у нас духовенство было духовным, священство - святым, жены красивыми и терпеливыми, мужья – зарабатывающими, верными, такими, за которыми как за каменной стеной, дети - послушными и хорошо осваивающими знания, коллеги - понимающими, начальники – твердыми, но при этом входящими в мои жизненные обстоятельства, господа полицейские - никогда не берущими никаких дополнительных вознаграждений на дорогах и в офисах, – вот жизнь бы началась! Я скажу даже: она начнется для некоторых, это место имеет некое название – рай. Примерно там так и будет – и с президентом, и с полицейскими, с женами, с мужьями, с детьми. А вопрос только такой: "А я в том раю что бы делал? Меня туда можно пустить, если все будут такими?"

На самом деле, значительно труднее долго находиться рядом со святыми, чем с обычными людьми. Мне с канонизированными святыми не приходилось общаться, но с людьми глубокой, благочестивой, серьезной жизни приходилось. Руководствуясь правилом "никого не называй блаженным до смерти", я расскажу об одном усопшем уже человеке - это протопресвитер Александр Киселев, который был духовным руководителем покойного патриарха Алексия II, когда тот был маленьким. Это священник, десятилетия прослуживший в Эстонии, в эмиграции, в конце жизни – в России, и уже здесь я с ним и познакомился. Дистанция была в много десятилетий между нами, но как-то отец Александр к нашему храму и ко мне редким вниманием расположился, и довольно часто на протяжении нескольких лет мы с ним общались.

Это было тяжело. Он был абсолютно не "дед Щукарь", как

иногда о святых престарелых говорят: "Добрый старик, любовью и лаской покрывающий всякие наши немощи". При нем всякая твоя фальшь, привычно благочестивые слова и иные вещи, как штампы из нас исходящие, вдруг выявлялись, как выявляется всякая неправда.

Припомню такой эпизод: однажды мы вместе были на юбилее одного очень хорошего, заслуженного священника. Ну, и как бывает на юбилеях, здравица за здравицей, юбиляра вознесли уже до таких высот, что, если бы он был несколько иной весовой категории, ему бы полагалось взлететь над стулом в этот момент. Каждый из нас знает, как это бывает.

И где-то в середине трапезы отец Александр встает и говорит: "Батюшка дорогой, сижу, слушаю и думаю, что вот такие слова человеку позволяется слышать только один раз - на собственных похоронах". Как-то он так сказал это не едко, без сарказма, с любовью, с жалостью, встало все на место - юбиляру после этого как-то стало удобнее жить, и другие уже себя сдержали.

Так вот, святость - это встреча с таким называнием вещей своими именами. Мы готовы о себе услышать все своими именами? Может быть, для начала нам стоит потерпеть невымытую сковородку, сварливого начальника, неидеальных детей и толкающихся в метро, в автобусах, или, если у нас есть автомобиль, на автотрассах своих соотечественников? Просто потому, что мы – одни из них.

Что ещё можно сказать? Я не берусь советовать. Как я стараюсь выкарабкиваться из этих ситуаций, когда раздражает все, дома, предположим? Идешь или едешь, и чувствуешь это накопившееся раздражение и дурное ожидание того, что тебя ждет. Постарайся потерять ещё десять минут, выйти за три остановки до дома, пройдись пешком. Я не скажу высоких вещей: "Твори умную молитву и пусть все земное станет для тебя несуществующим", но так, слегка, перестань жить бессознательно, как лягушка, реагирующая на уколы.

Собственная раздражительность – это ведь рефлекторное существование, на раздражение отвечаем рефлексом естества, а мы вроде как призваны жить несколько выше естества. Достигается это в такой добродетели, которая по-славянски звучит непонятно – трезвление, а на обычном языке, для нас доступном, будет обозначать некую меру самоконтроля, что

я отдаю себе отчет, что сейчас со мной происходит, и что я буду делать, как общаться. Прийти в такую некоторую меру самоконтроля, т.е. трезвления, под силу, это не какой-то Монблан духовности.

Вторая вещь может показаться чуть сложнее, но тоже достижима. Перед тем как любому человеку, который тебя чрезвычайно утомил, сказать нечто вразумляющее коротко, в двух фразах или в трех словах скажи (про себя, конечно) слова: "Спаси, Господи, этого раба Твоего". И, глядишь, ты уже сможешь общаться с ним несколько по-другому. Но только скажи про себя! Чтобы не получилось, как в известной истории про двух православных женщин на Крестном ходу (сам свидетель, поэтому имею право рассказать), как одна идет и говорит, слегка подтолкнув свою сомолитвенницу: "Спаси тебя Христос, матушка". А та отвечает ей с еще большей любовью: "Нет, мать, это тебя спаси Христос". Поэтому дело не в том, чтобы вот так сказать, а чтобы искренне помолиться.

Что еще? Простые есть вещи – если совсем уж не справляешься дома, пойти и голову под холодную воду подставить. Мы существа простые, душевно-телесные, психосоматически работаем. И поэтому удержание себя в некоторой мере отрезвления на какое-то время тоже помогает тому, чтобы справляться с реакциями на окружающую действительность. Совсем уж в идеале, помогает по отношению к реально близким тебе людям, которые сейчас духовно далеки от тебя страшно, но жизнь с которыми не расплести: родители, жена, муж, дети, друзья и коллеги. Каждый из нас знает о них не только, чем они нас "достали". У нас есть у каждого о них другой опыт. Эту женщину я когда-то полюбил и захотел на ней жениться, мои дети - я держал их на руках, я мыл их в ванночке, даже уже потом, когда они выросли, у нас были минуты, когда мы разговаривали так, что у меня до сих пор теплеет на сердце, когда я об этом вспоминаю. Старая бухгалтерша, от которой не ждал ничего хорошего, - тогда, когда мне было очень трудно, просидела со мной полтора часа, и у нее нашлось время не на своих близких, не на какие-то свои заботы, а на меня, я же это помню наряду со всем! Помните хорошее. Эти простые слова также можно себе напоминать. Помните хорошее!

Источник: Православие и мир

ВНИМАНИЕ! Электронную версию нашей газеты вы можете найти на сайте «Волгоград православный» http://www.volgaprav.ru/, в разделе «Издания».

Дорогие читатели! Всякий православный христианин в течение всей своей жизни должен приступать к Таинствам Исповеди и Причащения, как самым важным Таинствам Христовой Церкви. Если до сих пор это было вам неизвестно, или другие причины отвлекали вас от этих спасительных Таинств, призываем вас устранить это недоразумение. Приходите к Исповеди и Причастию, и да благословит вас Господь!

Дорогие братья и сестры! В церковной лавке нашего храма Вы можете найти широкий ассортимент крестильных наборов для мальчиков и девочек православной швейной мастерской «Матушкарукодельница».

Изготовленные из натурального хлопка и доступные по стоимости, они станут хорошим подарком малышу от будущих крёстных.

ДОРОГИЕ БРАТЬЯ И СЕСТРЫ! ВЫ МОЖЕТЕ ПОЛУЧАТЬ НАШУ ГАЗЕТУ ПО ПОЧТЕ. Для этого необходимо прислать полный адрес в редакцию (письмом или по электронной почте, или СМС на телефон настоятеля храма). Стоимость подписки - любая посильная для вас сумма.

В объявлении о подписке надо добавить после «стоимость подписки — любая посильная для Вас сумма. Перечисление денежных

средств на счёт: Волгоградский ф-л ОАО «Промсвязьбанк» г. Волгоград κ/c 30101810800000000866 в ГРКЦ ГУ Банка России по Волгоградской области БИК 041806866, ИНН 7744000912 Счёт № 40817810940150017501 Получатель: Власов Аркадий Аркадьевич. Назначение платежа:

Благотворительный взнос на издание газеты. Или почтовым переводом на адрес газеты.

ПРАВОСЛАВНАЯ КНИГА -САМЫЙ ПОЛЕЗНЫЙ ПОДАРОК ДЛЯ ДУШИ ЛЮБОГО ЧЕЛОВЕКА!

В книжном магазине г. Фролово работает секция православной литературы. Широкий выбор книг. Различные молитвословы, жития святых, книги для новоначальных, духовные рассказы, патриотические, детские и другие издания.



В этом сезоне вы уже можете приобрести натуральный мёд, обладающий исключительными лечебными качествами.

Мёд, который успешно лечит простуды, язвенные болезни, нервную систему, печень, почки, ожоги, то есть такой, который очень трудно найти.

Почему?

- 1. Артель пасечников Державная состоит из прихожан храма Покрова Пресвятой Богородицы х. Ветютнев Фроловског Никто не курит и не сквернословит.
- 2. Не использовались примеси, добавки и сахар при кормлении пчел.
- 3. Место сбора меда экологически чистое нетронутая природа, присутствие полезных медоносов: травы, деревья, кустарники и культурные растения.
- 4. Этот мед включает в себя все продукты, получаемые в пчеловодстве: пыльцу, маточное молочко, пчелиный яд, прополис.
- 5. Мёд сертифицирован.

Мёд можно приобрести в церковной лавке нашего храма, а также в лавке Свято-Владимирского храма г. Волгограда, что в Жилгородке. Обращаться по телефонам в выходных данных газеты.

Служитель нашего храма по вашей просьбе придет на встречу с коллективом или классом, проведет беседу, ответит на вопросы. При храме работает библиотека.

По всем вопросам обращайтесь в храм ежедневно с 9.45 до 17.30. Тел. нашего храма 8.919.544.63.75, e-mail: bastion18@yandex.ru Тел. настоятеля храма священника Аркадия Власова: 8.917.838.99.28. УВАЖАЕМЫЕ ЧИТАТЕЛИ! ПОЖАЛУЙСТА, НЕ ИСПОЛЬЗУЙТЕ ЭТУ ГАЗЕТУ В ХОЗЯЙСТВЕННЫХ ЦЕЛЯХ. ЕСЛИ ОНА СТАЛА НЕ НУЖНА, ОТДАЙТЕ ЕЕ ДРУГИМ ЛЮДЯМ ИЛИ В БЛИЖАЙШИЙ ХРАМ.