

# يستمالك التخالف

#### تقديم

الحمدُ لله على ما آتانا من فضله ونعمه، والصلاة والسلام على أشرف خلق الله صلاةً تقربنا إلى الله وتجعله عنا راضياً.

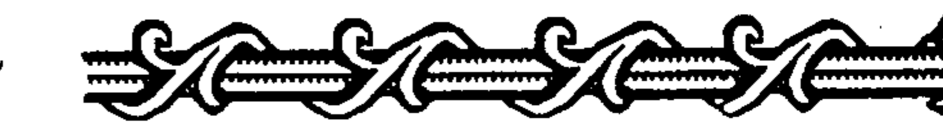
بعسدان...

فهذه قصيدة «البردة» المباركة للإمام البوصيرى محمد بن سعيد بن حماد كاب بن عبد الله الصدهاجي البوصيري المصرى، ولد به شيم ٢٠٩ هـ وتوفى بالإسكندرية سنة ٢٩٦ هـ، روى أنه أنشأ هذه القصيدة حين أصابه فالج كاب (شلل)، فاستشفع بها إلى الله تعالى، ولما نام رأى النبي شي في منامه، فمسح بيده المباركة بدنه، فعوفى، وخرج من بيته أول النهار، فلقيه بعض الفقراء، كاب نقال: يا سيدى أريد أن تعطينى القصيدة التي مدحت بها رسول الله شيخ. قال: كاب فقال: يا سيدة؟ قال: التي أولها: «أمن تذكر جيران...» فأعطاها له.. وجرى كاب ذكرها بين الناس، وأصبح الناس يتبركون بها ويستشفون بها، على أن كاب الاستشفاء بها ليس استشفاء بألفاظها، وإنما هو استشفاء برسول الله هيه؛ إذ كاب هو بركة الدنيا والآخرة هيلاً.

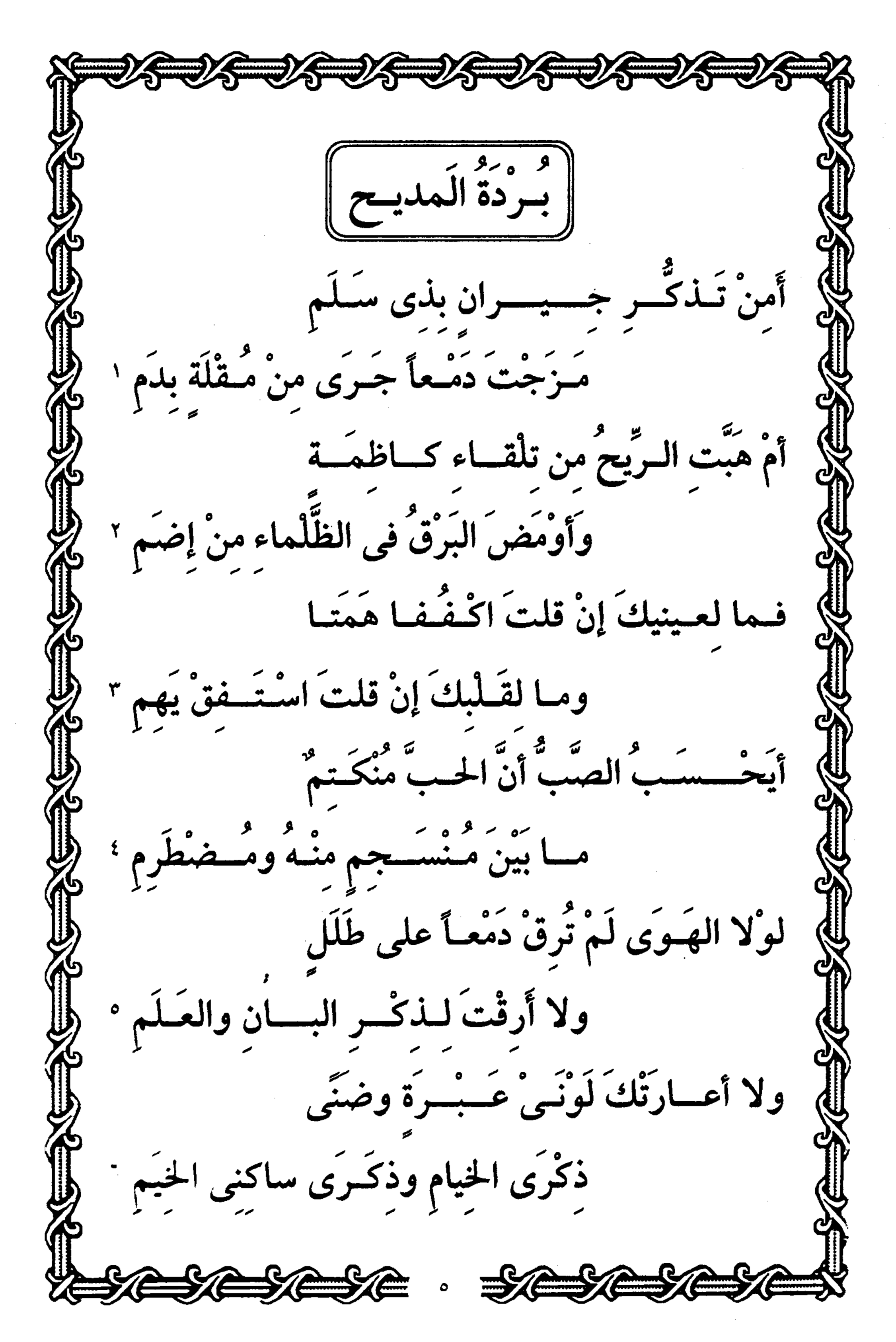
ولقد تصدَّى لشرح هذه القصيدة الغرَّاء كبار علماء الإسلام ومنهم الشيخ ابراهيم بن محمد الجيزاوي الباجوري رحمه الله شيخ الأزهر الشريف المولود بمصر سنة ١١٩٨ هـ والمتوفى ١٢٧٧ هـ، وشرْحُه شرحٌ عجيب لطيف لا أستطيع له وصفاً، طبعته مكتبة الآداب كاملاً أكثر من مرة فرأيتُ تبسيطاً على المعاصرين من إخواني في الإسلام أن أختصر هذا الشرح ملتزماً بألفاظ الشيخ رحمه الله.

أسأل الله أن ينفع بهذا الشرح.. والحمد لله رب العالمين.

أحمد على حسن



يسترال المالي المالية 



فكيف تنكر حبًا بعد ما شهدت به عَلَيْكُ عُدولُ الدَمْع والسَّقَم ٧ وأثبت الوجد خطى عبرة وضيً، مثل البهار على خلايك والعنم ^ يا لائمى في الهوى العندري معندرة منّى إلىك ولو أنصَ فْت لَمْ تلم ١٠ عَدَتُكُ حالى لا سرمى بمستستر عن الوشاة ولا دائى بمنحسر

وكلا أعدت من الفعل الج لو حنت اعلم انے مسا اوقسرہ كَتُمتُ سراً بكا لي منه بالكتم من لى بسرد جماح من غوايتها كما يرد جماح الخيل باللُّجُم ١٧ فلا ترم بالمعاصى كسر شهوتها إن الطّعام يقوى شهوة النّهم والنفس كالطفل إن تبهمله شب على حب الرضاع وإن تفطمه ينفطم فاصْرف هُواها وحاذر أن تُولِيهُ إن الهوى ما تولّى يصم أو يصم

حسسنت لَــنَّ للمرع قــاتــلةً فَرُب مَخْمَصَة شَرَ من التخم ٢٣ الله واستفرغ الدّمع من عين قد امتلات من المحارم والنزم حمية الندم ٢٤ الله وخالف النفس والشيطان واعبهما وإنْ هُما مُحَفِاك النَّصْح فاتهم ٢٥ الله وكلا تطع منهما خصماً ولا حكماً

، أمرتك الخير، لكن ما ائتمرت به وما استقمت ف ما قولى لك استقم ٢٨ ولا تَرُودْتُ قَــبلُ الموْت نافلَةً ولم أُصلُ سوى فَرْض ولَمْ أَصُم ٢٩ أن اشتكت قدَماه الضر من ورَم ٣٠ وشك من سغب أحشاء وطوى تَحْتَ الحجارة كشيحاً مترف الأدم ٣١ وراودته الجبال الشم من ذهب عن نفسسه فأراها أيسما شسم ٣٢ إِنَّ الضَرورةَ لا تَعْدُو عَلَى العصَم ٣٣ وكيف تَدْعُو إلى الدنيا ضرورة من لله من العدر المعدم المعتبيا من العدم العدم المعتبيا من العدم العبدم المعتبيا من العدم العبد المعتبيا من العبد العبد المعتبيا من العبد العبد المعتبيا العبد العبد العبد المعتبد العبد ا

سمد سيد الكونين والشقك هو الحبيب الذي ترجى شفاعته لكُلِّ هُول من الأهوال مَقْتَحَم ٣٧ دُعا إلى الله فسالمستسمسكون به مستمسكون بحبل غير منفصم ٨ فاق النبين في خلق وفي خلق علق حلق ولَمْ يُدانُوهُ في علم ولا كَسرم ٣٩ من نقطة العلم أو من شكلة الحكم

الله فهو الله عنه و مورته ثُم اصطفاه حسباً بارىء النسكم ٢٤ منسزه عن شهريك في مسحساسنه واحْكُمْ بما شئت مَدَحاً فيه واحْتَكِم \* ا وانسب إلى ذاته ما شئت من شرف وانسب إلى قَدْره ما شئت من عظم ٥٤ فَ إِن فَ خَالَ رَسُول الله لَيْس لَهُ لَهُ الله لَيْس لَهُ حَدُ فَي عُدر بَ عَنْهُ ناطقٌ بفَم ٢٦ لَهُ نياسِ سَنْ قُلِي الْهُ مَا أَنَاتُهُ عَالَمُ اللَّهِ عَالْمَ

أعيا الورى فهم معناه فكيس يرى في القرّب والبعد فيه غير منفح الشهر للعينين من بع سيرة وتكل الطرف من أمم وكُلُّ آى أتى الرسلُ الكرامُ بها

كالزهر في ترف والبدر في شرف والبَحر في كُرَم، والدَّهْرِ في همَم ٥٦ كسأنه وهو فرد من جسلالته

والنار خامدة الأنفساس من أسف عليه، والنهر ساهى العين من سكم ٣ وساء ساوة أن غاضت بحيرتها كسان بالنار مسا بالماء من بلل حُزْناً، وبالماء ما بالنّار من ضَرَم ٥٠ والجن تهستف والأنوار ساطعة والحق يَظهر من معنى ومن كلم ٢٦ عُـمُوا وصَـمُوا فَإعْلانُ البَشائر لَمْ تُسْمَعُ، وبارقَةُ الإنْذار لَمْ تُشَمَ ٧٠

إلى حَتَى غَدا عَنْ طريق الوَحْى مُنْهَزَمُ من الشياطين يَقْفُو إثْر مُنْهَرَم انهم هرباً أبطال أبرهة أو عسكر بالحصى من راحته ومي نَبُذُ الْمُسَبِّح من أحشاء مُ لتَقم ٢٧ المناعث لدعوته الأشجار ساجدة تُمشى إليه على ساق بلا قُدم ٣٧ لل كانما سكرت سطراً لما كستبت فُروعُها مِنْ بَديع الْخَطِّ بِاللَّقَم ٢٧

وما حُوى الغار من خير ومن كرم وكُلُّ طَرْف من الكُفّار عَنْهُ عَـمى فالصِّدُقُ في الغار والصِّدِّيقُ لَمْ يَرما وهُمْ يَقسولونَ ما بالغسار من أرم ٧٠ ظنوا الحمام وظنوا العنكبوت عكى خَيْس البريّة لَمْ تَنْسُج ولَمْ تَحُم ٩٧ الله أغنت عن مضاعفة من الدروع وعَن عسال من الأطم ٠٠ ما ضامني الدهر يوماً واستَجَرْت به إلا ونلت جسواراً منه كم يُضَم ١٨ ولا التسمست غنى الدارين من يده

وأطلقت أرباً من رَبْقَة اللَّمَم ٢٠ وأحْسيت السّنة الشهاء دعوته حتى حكت غرة في الأعصر الدهم ١٨ بعارض جاد أو خلت البطاح بها سيبًا من اليم أو سيلاً من العرم ^^ الدر يزداد حسناً وهو منتظم وليس يَنْقُص قَدراً غير مُنتظم

فــمـا تَطاولُ آمـالِ المديح إلى ما فيه من كرم الأخلاق والشّيم ١٩ آيات حق من الرحمن محدثة عَن المُعَاد وعن عاد وعن إرَم ٩٣ ، دامت لكينا ف عاقت كل معسجزة من النبسين إذ جاءت ولَمْ تَدُم ، ٩٤ محكمات فما تبعين من شبه لذى شقاق وما تبغين من حكم ٥٩

لها مُعَان كُمُوج البَحْر في مُدد فلا تعك ولا تحصى عبائبها ولا تُسامُ على الإكثار بالسَّام ٩٩ لَقَد ظَفَرْت بحبل الله فاعتصم إن تتلها خيفة من حسر نار لظى أطفأت نار لَظَى من وردها الشبم كأنها الحروض تبيض الوجوه به من العصاة وقد جاءوه كالحمم ١٠٢

قَدْ تَنْكُرُ الْعَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسُ مِنْ رَمَد وينكر الفَم طَعُم الماء من سَقَم يا خير من يمم العافون ساحته سعنياً وفوق متون الأينق الرسكم ١٠٠ ومَن هو النّع مة العظمَى لم عتنم ١٠٧ سريت من حسرم ليسلاً إلى حسرم كما سركى البدر في داج من الظلم ١٠ وبت ترقى إلى أنْ نلت منزلة من قاب قُوسين لَمْ تُدْرَكُ وَلَمْ تُرَمَ ١٠٩ سُلُ تَقْديم مَخْدوم عَلَى خَدَم وأنت تَخْتَرقُ السَّبعَ الطّباق بهم فى مو كب كنت فيه صاحب العلم

حَتى إذا لم تَدع شاًواً لم ستبق خَفَضْتَ كُلَّ مَقَام بالإضافَة إذْ نوديت بالرّفع مشل المفرد العكم ١١٣ فَحُرْتَ كُلُّ فَخَارِ غَيْرَ مُشْتَرك وجُزْتَ كُلُّ مَقام غَيْرَ مُزْدَحَم ١٥ وجك مقدار ما وليت من رتب وعَـن إدراك ما أوليت من نعم ١١٦ لنا معشر الإسلام إن لنا بأكسرُم الرسل كُنّا أكْسرَمَ الأمم ١١٨

راعت قُلوب العدا أنباء بعثته كنبُّ عَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ١١٩ كنبُّ عَنْ الغنَّم ١١٩ زال يَلقباهم في كُلِّ مُعترك حتى حكوا بالقنا لكوما على وضَم ١٢٠ ودوا الفسرار فكادوا يغسبطون به أشلاء شالت مع العقبان والرّخم تمضى الليالي ولا يدرون عدته ما لَمْ تَكُنْ منْ لَيالَى الأشْهر الحُرْم ١٢٢ كأنما اللين ضيف حك ساحتهم بكل قسرم إلى لَحْم العلاا قسرم

ماذا رأى منهم نى كُلِّ مُطكرم ٢٨ الله وسكل حنيناً وسكل بدراً وسكل أحداً فصول حتف لَهُم أَدْهَى من الوَخَم ١٢٩ المُصدري البيض حمراً بعد ما وردت من العدا كل مسودً من اللّم ١٣٠ والكاتبين بسمر الخطّ ما تركت

تهدى إليك رياح النصر نشرهم فتُحسبُ الزهر في الأكمام كُلُّ كُمي كسأنهم في ظهور الخسيل نبت رباً من شدة الحزم لا من شدة الحزم ١٣٤ طارت قُلوب العدا من بأسهم فرقاً فما تفرق بين البهم والبهم ن تَكُن برسول الله نصرته إنْ تَلْقَهُ الأسلافي آجامها تَجم وكن ترى من وكي غير منتصر به ولا من عَــدو غير منقـصم فيه وكم خصم البر

كاننى بهاما هكرى من النعم ١٤٢ أطعت عنى الصبا في الحالتين وما حَـصَلْتُ إلا على الآثام والنَّدُم ١٤٣ فيا خُسارةً نَفْس في تجارتها لم تشتر الدين بالدنيا ولم تسم ١٤٤

محمداً وهو أوفى الحكق بالذّمم ١٤٧ إنْ لَمْ بَكُنْ في مَعَادي آخذاً بيكي فَضْ اللَّهُ وَإِلا فَقُل يا رَلَّةَ القَدَم ١٤٨ أو يرجع الجار منه غير مُحترم ١٤٩ الله ومنذ ألزمت أفكارى مدائدك وَجَدْتُهُ لَخَ لاصى خَيْرَ مُلْتَرْم ١٥٠ وكن يفوت النغنى منه يدًا نربت إنّ الْحَيا ينبتُ الأزهار في الأكم ١٥١ ولم أرد زهد والدنسا الت

ولَنْ يَضِيقَ رسولَ الله جاهُكَ بي إذا الكريم تَحكي باسم منتقم فَإِنَّ مِنْ جُودِكُ اللَّهُ اللَّهُ وَضُرَّتُهَا ومن عُلومك علم اللّوح والقُلَم " يا نَفْسُ لا تَقْنطى من زَلَّة عَظمت إن الكبائر في الغفران كاللَّمَ ١٥٦ لَعَلَ رَحْمَةً رَبِّى حين يَقْسِمُها تأتى علَى حسب العصمان في القسم ٧٥ ا رَبِّ واجْعَلْ رَجائي غَيْرَ مُنْعُكُسُ عَيْرَ مُنْعُكُسُ لَدَيْكَ واجْعَا حسابي غَيْرَ مُنْخرم ١٥٨ والطف بعبدك في الدارين إن لَهُ صبراً منتى تدعه الأهوال ينهرم

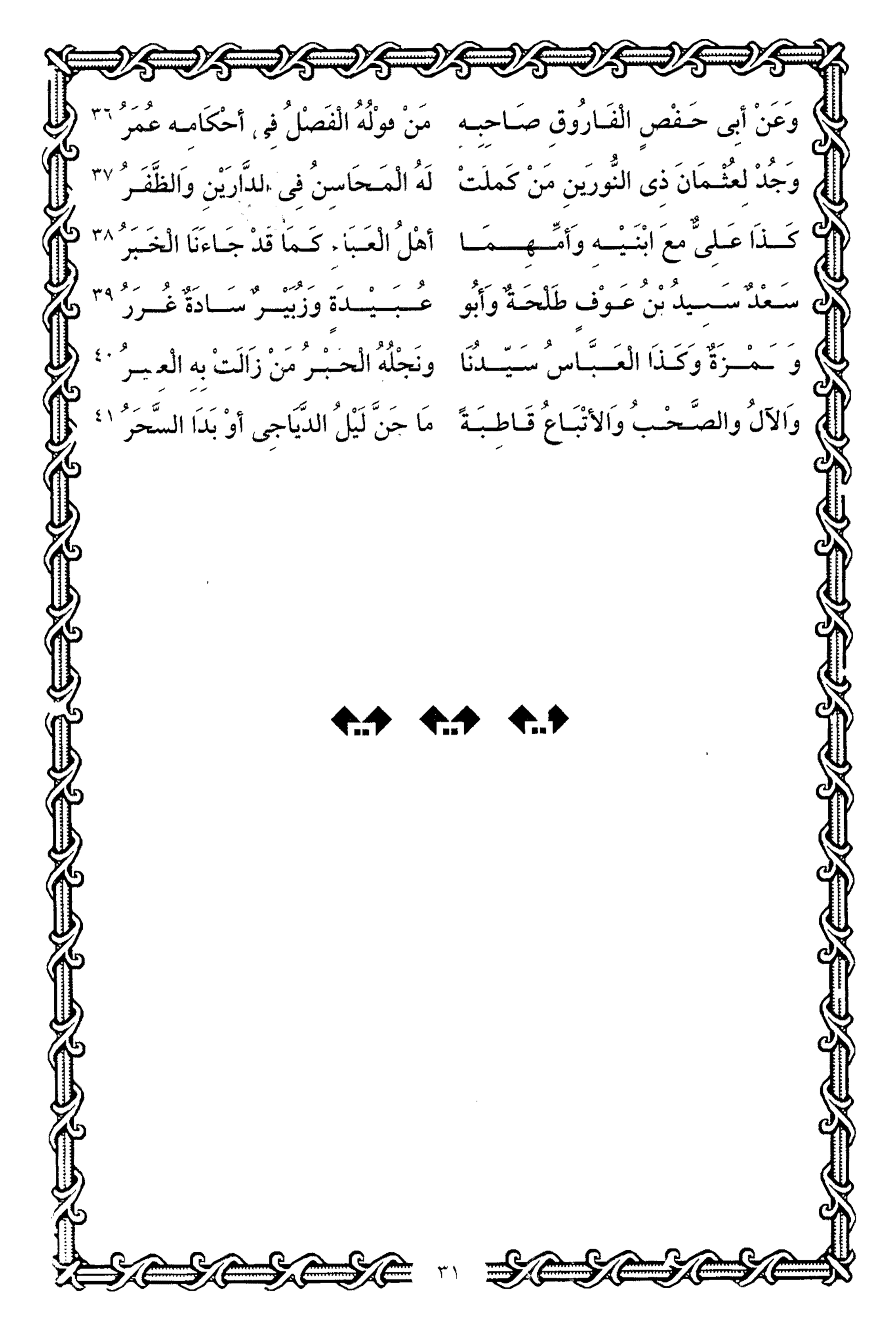
قال الشيخ الباجورى - رحمه الله -: ويوجد في بعض النسخ أبيات لم يشرح عليها أحد من الشارحين، لكن الرّضا عن أبى بكر وعن عهم أهْلُ التَّقَى والنّقا والحلم والكرَم لل يا رَبِّ بالمصطفى بَلِّغ مَـقـاصـدنا واغفر لنا ما مضى يا واسع الكرم واغه المسلمين عا يتلون في المسجد الأقصى وفي الحرم بجاه من بیته فی طیبة حسرم

#### القصيدة المُضرية في الصلاة على خير البرية

كَ يَا رَبِّ صَلِّ عَلَى الْمُحْتَارِ مِنْ مُضَر وَالأَنْبِيَا وَجَمِيعِ الرُّسْلِ مَا ذُكِرُوا الْ وَبَيَّنُوا الْفَرْضَ وَالْمَسْنُونَ وَاعتَصَبُوا شُو وَاعْتَصَـمُوا بِاللهِ فَانْتَـصَـرُوا ٢ كُلّ ﴿ أَزْكَى صَلَّاةً وَأَنْمَاهَا وَأَشْرَفَهَا يَعَظُّرُ الْكُونَ مِنْهَا نَشْرُهَا الْعَطِرُ ۗ ﴿ الْ لل مَعْبُوقَة بَعَبِيقِ الْمِسْكِ زَاكِيَة مِنْ طِيبِهَا أَرَجُ الرَّضُوانِ يَنْتَشِرُ ۗ ﴿ لَلَّا إلا عَدَّ الْحَصَى وَالثَّرَى وَالرَّمْلِ يَتْبَعُهَا نَجْمَ السَّمَا وَنَبَاتَ الأَرْضِ وَالْمَدَرَ ٢ ﴿ وَعَدْ وَزُنْ مَثَاقِيلِ الْجِبَالِ كُمَا يَلِيهِ قَطْرَ جميعِ الْمَاءِ وَالْمَطَرُ ^ كُلُّ الله وَعَدَّمَا حَوَتِ الأَشْجَارُ مِنْ وَرَقِ وَكُلِّ حَـرْفِ غَـدَا يَـتْلَى وَيَسْـتَطَرَ اللهُ وَالْوَحْشِ وَالْطَّيْرِ وَالْأَسْمَاكِ مَعْ نَعَمٍ يَلْيُهِمُ الْجِنَّ وَالْأَمْلَاكُ وَالْبَشَرُ ' ﴿ وَالْذَرَّ وَالْنَمْلُ مَعْ جَمْعِ الْحُبُوبِ كَـذَا وَالشَّعْرُ وَالصَّوفُ وَالأَرْيَاشُ وَالوَبَرَ السَّ الله وعد نعْدَ الله ومُنائث مِنَنْتَ بِهَا عَلَى الْخَلائِقِ مَذْ كَانُوا وَمُذْ حُشِرُوا ٢٣ وَعَـدَ مِقْـدَارِهِ السَّامِي الَّذِي شَـرُفَتْ بِهِ النَّبِيُّونَ وَالأَمْـلاَكُ وَافْتَـخَـرُوا ١٤ وعد ما كان في الأكُوانِ يَا سَنَدِي وَمَا يَكُونَ إِلَى أَنْ تُبْعَثَ الصُّورَ ۗ ٥٠٠ ٢

إلى ومَا أَحَاطُ بِهِ الْعِلْمُ الْمُحِيطُ ومَا جَرَى بِهِ الْقَلْمِ الْمَأْمُورِ والْقَدْرُ أَ الله في كلَ طرفسة عسين يطرفسون بها أهْلُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ۖ ﴿ الْأُولِينَ أَوْ يَذَرُوا ۗ ﴿ الْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ۗ ﴿ الْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ۗ ﴿ الْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ﴾ ﴿ اللَّهُ السَّمَلُواتِ وَالْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ۗ ﴿ الْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا ۗ اللَّهُ اللَّهُ وَالْأُرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا الْأَرْضِينَ أَوْ يَذَرُوا اللَّهُ اللّ

AND SOUS OF THE SOUS OF THE PARTY OF THE PAR مِلْءَ الـــــمَـــواتِ وَالأرْضِينَ مَعْ جَــبَلِّ وَالْفَرْشِ وَالْعَرْشِ والْكُرْسِي وَ صَاحَصَرُوا ١٧ ﴿ الله مَا أَعْدَمَ اللهُ مَوْجُوداً وأَوْجَدَ مَعْد لَدُوماً صَلاَةً دَوَاماً لَيسَ تَنْحَصِرُ ١٠ ﴿ إلى تَسْتَغْرِقُ الْعَدَّ مَعْ حَمْعِ الدَّهُورِ كَمَا تُحِيطُ بِالْحَدِّ لا تُبْقَى وَلاَنَ ذَرُ ال للاً غَايَةً وَانْتُهَاءً يَا عَظِيمُ لَهَا وَلا لها أَمَادٌ يُقضَى فَيُعْتَبَرُ ` كُلُ الله وَعَدَّ أَضْعَافِ مَا قَدْ مَرَّ مِنْ عَدَدٍ مَعْ ضِعْفِ أَضْعَافِهِ يَا مَنْ لَهُ الْقَدَرُ ١١ ﴿ الله كُمَا تُحِبُ وَتُرْضَى سَيِّدِى وَكُمَا أَمَرْتَنَا أَنْ نُصَلَّى أَنْـتَ مُقْتَـدُرُ ٢٢ ﴿ ﴿ مَعَ السَّلَامِ كَمَا قَدْ مَرَّ مِنْ عَدَدٍ رَبِّي وَضَاعِفْهُمَا وَالْفَضْلُ مُنْتَشِرٌ ٢٣ ﴿ الْ ﴿ وَكُلَّ ذَلِكَ مَـضْـرُوبٌ بِحـقِّكَ فِي أَنْفَاسِ خَلْقِكَ إِنْ قَلُوا وَإِنْ كَشُرُوا \* وَاللَّهُ الله يَا رَبُّ وَاغْفِر لِقَارِيهَا وَسَامِعِهَا وَالْمُسْلِمِينَ جَمِيعاً أَيْنَمَا حَضَرُوا " لله لَى وَوَالدِينَا وَأَهْلِينَا وَجِسِيرَتِنَا وَكُلَّنَا سَيِّدِي لِلْعَفْوِ مُفْتَقِرُ ٢٦ ﴿ إِلَّا ﴿ وَقَــدْ أَتَيْتُ ذُنُوباً لاَ عِــدَادَ لَهَــا لَكِنَ عَـفْـوكَ لاَ يُبْـقِى وَلاَ يَذَرُ ٣٠ ﴿ ا ﴿ وَالْهُمَّ عَنْ كُلِّ مَا أَبَغِيهِ أَشْغَلَنِي وَقَدْ أَتَى خَاضِعاً وَالْقَلْبَ مَنْكُسِرَ ٢٠ كُم أَرْجُه كَ يَا رَبِّ فِي الدَّارِيْنِ تَرْحَمُنَا بِجَاهِ مَنْ فِي يَدَيْهِ سَبِّحَ الْحَجَرَ ٢٩ (الله الله يَا رَبُّ أَعْظِمْ لَنَا أَجْـراً وَمَغْـفِـراً وَمَغْـفِـراً فَإِنَّ جَـودَكَ بَحْرٌ لَيْسَ يَنْحَصِر كُ ﴿ وَاقْض دُيُوناً لَهَا الأَخْلاقُ ضَائقَةٌ وَفَرِّج الْكَرْبَ عَنَا أَنْتَ مُ قَنتَدرُ ٣١ كُو ﴿ وَكُنْ لَطِيسَفُسَا بِنَا فِي كُلِّ نَازِلَةً لَطُفًا جَمِيلًا بِهِ الأَهْوَالُ تَنْحَسِرُ ٣٦ إِلَى بِالْمُصَطَّفَى الْمُجْتَبَى خَيْرِ الأَنَامِ وَمَنْ جَلَالَةً نَزَلَتْ فِي مَـدْحِهِ السَّورُ "" لَهُمُ الصَّلاَةُ عَلَى الْمَخْتَارِ مَا طَلَعَتْ شَمْسَ النَّهَارِ وَمَا قَدْ شَعْشَعَ الْقَمَرَ ٢٠ و لله ثم الرَضا عَنْ أَبِي بِكُو خَلِيهُ فَيِهِ مَنْ قَامَ مِنْ بَعْدُهِ لِلدَّيِنِ يَنْتَصِرُ "



### القصيدة المحمدية للإمام البوصيرى

مُحَمّدٌ أَشْرَفَ الأعْرَابِ وَالْعَجَمِ مُحَمّدٌ خَيْرَ مَنْ يَمْشِي عَلَى قَدَمِ المُحَمّد خَيْرَ مَنْ يَمْشِي عَلَى قَدَمِ الم مُحَمَّدٌ بَاسِطُ الْمَعْرُوفِ جَامِعُهُ مُحَمَّدٌ صَاحِبُ الإِحْسَانِ وَالْكُرَمِ ٢ الله مُحَمَّدٌ حَاكِمٌ بِالْعَدُلِ ذُو شَرَف مُحَمَّدٌ مَعْدِنُ الإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ﴿ إِلَّا مُعَدِنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا مُعَدِنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا اللَّهُ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا الْمُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا لَهُ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكَمِ ` ﴿ إِلَّا لَهُ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا اللَّهُ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا لَا مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا لَالْمُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا لَا لَهُ عَلَا مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا لَا لَهُ مُعَدِّنُ اللَّهِ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا لَا لَهُ مُعَدِّنُ الْإِنْعَامِ وَالْحِكُمِ ` ﴿ إِلَّا اللَّهِ مُعَدِّنُ الْعَلَامُ اللَّهِ مُعَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مُعَامِ وَالْحِكُمِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ مُنْ مُنْ مُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الْعَامِ وَالْحِكُمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللّ اللهُ مُحَمَّدٌ خَيْرَ خَلْقِ اللهِ مِنْ مُنضَرِ مُسحَمَّدٌ خَيْرَ رَسُلِ اللهِ كَلَهِمِ ٢ اللهِ مُلَا إلى مُستخسمًا دينهُ حَقّ نَدين بهِ مُحَمّدٌ مُجْمِلاً حَقّا عَلَى عَلَمٍ ^ كَلَّمْ الله مُحَدِّمُ الْأَخْرُهُ رَوْحٌ لأَنْفُسِنَا مُحَمَّدٌ شَكُرهَ فَرْضٌ عَلَى الأَمَمِ وَاللهُ اللهُ مَا اللهُ الل الله مُحَدِّدُ زِينَةُ الدَّنْيَا وَبَهْجَتَهَا مُحَمَّدٌ كَاشِفُ الْغُمَّاتِ وَالظّلَمِ ' ﴿ إِلَّا إلى مُسحَسمًا للسيسيِّا طَابَت مَنَاقِسِهُ مُحَمِّدٌ صَاغَهُ الرَّحْمَنُ بِالنَّعَمِ اللهِ

## و مردة المديح

أمِنْ تَذَكَّرِ جِيدران بِذِي سَلَمِ مَزَجْتَ دَمْعاً جَرَى مِنْ مُقْلَة بِدَمِ الْمَاءِ مِنْ إِضَمِ الْمَاءِ مِنْ أَضِمَ الْمَاءِ مِنْ أَضَمَ الْمَاءِ مِنْ أَضَمَ الْمَاءِ مِنْ أَضَمُ الْمَاءِ مِنْ أَصْمَا اللَّهُ الْمَاءِ مِنْ الْمَاءِ مِنْ الْمَاءِ مِنْ أَصْمَا اللَّهُ اللّ

(۱) (قوله أمن تذكر إلخ) الهمزة للاستفهام، و"من" للتعليل، والمراد بالجيران: المحبوبون، والمراد بذى سلم موضع بين مكة والمدينة، والمزج: الخلط، وكنى بمزج الدمع بالدم عن كشرة البكاء. والدمع: ماء يصعد إلى الدماغ فيسيل من مجرى العيون بسبب شدة الحرارة الغريزية عند حادث سرور أو حزن، ويكون بارداً للسرور، وساخناً للحزن. والجرى: السيلان بشدة، والمقلة: شحمة العين التى تجمع السواد والبياض، والدم: أحد الأمشاج الأربعة التى خُلق منها الإنسان: الماء والهواء والتراب والنار. وفي هذا البيت براعة استهلال؛ لأن فيه إشارة إلى أن هذه القصيدة في مدح النبي في حيث ذكر فيه المواضع التى بقرب المدينة الشريفة.

(۲) (قوله أم هبت الريح إلخ)، أم: حرف عطف يطلب بها وبالهمزة التعيين، وواو العطف إما على حقيقتها، أو بمعنى «أو»، وأما هبوب الريح من جهة كاظمة فلأن المحب دائماً يفكر في محاسن محبوبه، فإذا هبت الريح من جهة موضعه، تخيل أنها حملت روائحه إليه، وأما إيماض البرق من إضم؛ فلأن من عادة المحبين أن يرتاحوا للبرق إذا لمع من جهة ديار الأحبة. وهبوب الريح: هيجانها، و «تلقاء» بمعنى حذاء، وكاظمة (۱) اسم موضع، والإيماض: اللمعان الخفيف، والظلماء: صفة لموصوف محذوف والتقدير في الليلة الظلماء، وإضم: اسم لجبل، وقيل اسم لواد بقرب المدينة الشديفة.

(٣) أى إذا صدقت في إنكارك الحب فأى شيء ثبت لعينيك أوجب لهما أنك إن قلت لهما اكففا همتا؟ وأى شيء ثبت لقلبك أوجب له أنك إن قلت له استفق يهم؟ «وما» في الموضعين اسم استفهام، ومعنى اكففا: أمسكا عن البكاء، و«همتا» بمعنى سالتا، أى همتا دمعاً، والقلب: لحم على شكل الصنوبر، وقال بعضهم: القلب سرُّ وضعه الله في هذه اللحمة فتسميتها قلباً لحلوله فيها. استفق: أفق. «يهم» مضارع هام يهيم إذا قام به الهيام وهو داء كالجنون ينشأ من العشق.

<sup>(</sup>١) قال في القاموس: هي ريح تقابل الصَّبا.

اَيَحْسَبُ الصَّبُّ أَنَّ الحَبَّ مُنْكَتِمٌ مَا بَيْنَ مُنْسَجِمٍ مِنْهُ ومُخْطَرِمٍ ' لَكُ الْهَوَى لَمْ تُرِقُ دَمْعاً على طَلَلِ ولا أَرِقْتَ لِذِكْرِ البانِ والعَلَمِ ' لَكُ لُولا الهَوَى لَمْ تُرِقُ دَمْعاً على طَلَلٍ ولا أَرِقْتَ لِذِكْرِ البانِ والعَلَمِ ' لَكُ ولا أَعِارَتُكَ لَوْنَى عَبْرَةً وضنًى ذِكْرَى الخِيامِ وَذِكَرَى ساكنِى الخِيَمِ ' لَكُ فَكَيْفَ تُنْكِرُ حُبَّا بَعْدَ ما شَهِدَتُ بِهِ عَلَيْكَ عُدولُ الدَمْعِ والسَّقَمِ \* لَكُ فَكَيْفَ تُنْكِرُ حُبَّا بَعْدَ ما شَهِدَتُ بِهِ عَلَيْكَ عُدولُ الدَمْعِ والسَّقَمِ \* لَكُ وَانْبَتَ الوَجْدُ خُطَّى عَبْرَةً وضنًى مِثْلَ البَهارِ عَلَى خَدَيْكَ والعَنَمِ \* لَيْ وَانْبَتَ الوَجْدُ ذُخَطَّى عَبْرَةً وضنًى مِثْلَ البَهارِ عَلَى خَدَيْكَ والعَنَمِ \* لَيْ وَانْبَتَ الوَجْدُ ذُخَطَّى عَبْرَةً وضنًى مِثْلَ البَهارِ عَلَى خَدَيْكَ والعَنَمِ \* لَيْ اللّهِ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ المَا عَلَى خَدَيْكَ والعَنَمِ \* لَيْ اللّهُ الْهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّه

- ٤) الهمزة للاستفهام الإنكارى، ويحسب: بكسر السين وفتحها أى يظن، والصب: العاشق من قولهم صب الماء لأنه لما كان كثير البكاء فكأنه يصب الدمع، وقال بعضهم من «الصبابة» وهى رقّة العشق وحرارته. و «ما» اسم موصول بمعنى الذى، والمنسجم: السائل، والمضطرم: المشتعل. والمعنى: لا يظن العاشق أن الحب مستتر عن الناس الذى هو بين دمع سائل وقلب مشتعل من نار الحب، وكل منهما من آثار الحب مع كونهما ظاهرين، وحينئذ فإنكار الحب غلط.
- (٥) الهوى: مصدر هوى بكسر الواو: إذا أحب، فهو بمعنى الحب، و"لولا" حرف يدل على امتناع الجواب لوجود الشرط. وقوله لم ترق دمعاً أى لم تصبّه، والطلل: ما بقى من آثار الدار مرتفعاً، و"على" الداخلة عليه للتعليل أى لأجل طلل، وأرقت بكسر الراء: بمعنى سهرت، والبان: شجر طيب الريح، والعلم: يطلق على معان منها الجبل والرمح، أى ولا سهرت لذكر البان والعلم الكائنين بمحل المحبوب، ويحتمل أنه شبه المحبوب بهما في طيب الرائحة وحسن الهيئة وطول القامة.
- (٦) أعارتك: أعطتك على سبيل العارية، لونَى عبرة وضنى، والمراد باللونين هنا النوعان، والعبرة بفتح العين: الدموع، والضنى: المرض، وقوله ذكرى: أى تذكر، وكل من الخيام والخيم جمع خيمة وهى بيت تتخذه العرب من عيدان الشجر.
- (٧) و اكيف على مقدمة مضمنة معنى الاستفهام على وجه الأنكار، ومعنى تنكر: تجحد، والجحد هو النفى بعد العلم بخلافه قبله، والعدول جمع عدل: مَن لا تُرَدُّ شهادته، والدمع هو الماء الجارى من العين. والسَّقَم بفتحتين: المرض، وإنما ذكر كونهم عدولاً للإشارة إلى أنه لا يمكن المخاطب رد شهادتهم.
- (٨) الوجد: هو الحزن بسبب الحب، وقيل: نيران أشواق تنشرها رياح المحبة عند سماع ذكر المحبوب. وقوله خَطَّى عَبرة بفتح العين: أى خطين من المدموع، وقوله "وضنى": عطف على خَطَّى عَبرة لكن على تقدير مضاف، وقوله "مثل البهار إلخ» صفة لكل من خَطَّى العبرة والضنى؛ لأن البهار بفتح الباء الموحدة وردٌ أصفر، وأثر الضنى صفرة الوجه، فأثر الضنى مثل البهار في =

نَعَمْ سَرَى طَيْفُ مَنْ أَهْوَى فَأَرَّقَنِى وَالْحِبُّ يَعْتَرِضُ اللّذَّاتِ بِالأَلَمِ أَ لَا يَعَمْ سَرَى طَيْفُ مَنْ أَهْوَى فَأَرَقَنِى وَالْحِبُّ يَعْتَرِضُ اللّذَّاتِ بِالأَلَمِ أَ لَا يَعَمْ فَى الْهَوَى الْعُذْرِيِّ مَعْذَرةً مِنِّى إلْيكَ وَلُو أَنصَفْتُ لَمْ تَلُمِ الْمُ عَدَنْكَ حَالِى لا سِرِي بَمُسْتَتِرٍ عَنِ الوُسْاةِ وَلا دَائِى بَمُنْحَسِمِ الْمُ عَدَنْكَ حَالِى لا سِرِي بَمُسْتَتِرٍ عَنِ الوُسْاةِ وَلا دَائِى بَمُنْحَسِمِ الْمُ مَعْدُ إِنَّ الْمُجبَّ عَنِ الْعُذَالِ فَى صَمَم اللهِ مَعَمْ اللهِ مَحَقَشْتِي النَّصْحَ، لَكِنْ لَسْتُ أَسْمَعُهُ إِنَّ الْمُجبَّ عَنِ الْعُذَالِ فَى صَمَم اللهِ عَنْ الْعُنْدَالِ فَى صَمَم اللهِ اللهِ مَعْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

الصفرة. و «العنم» بفتح العين والنون: شجر له أغصان حمر، وقيل ورد أحمر، والخطان من العبرة أحمران لامتزاج الدم بالدمع، فالخطان من العبرة مثل العنم في الحمرة. والمعنى: وكيف تنكر حباً بعد ما أثبت الوجد على خديك علامتين ظاهرتين على الحب، فكل من رآك يعرف كالحب في وجهك؟

- (٩) لما اتضح حال المسئول مما هو عليه من الحب ولم يبق له سبيل إلى الإنكار أقر واعترف بذلك، وقوله و "نعم" حرف إيجاب لما سبق، «سرى إلى" أى سار إلى ليلاً لأن السر كيلاً وقوله طيف من أهوى: أى خيال من أحب، و «أهوى» مضارع هوى بكسر الواو بمعنى أحب بخلاف هوى بفتح الواو فإنه بمعنى سقط، وقوله «والحب يعترض اللذات بالألم» أى يدفعها بالألم، يقال اعترضه بالسهم إذا دفعه به، والمراد باللذات ما كان فيه من النوم والتسلى عن المحبوبين، وبالألم ما ينشأ عن الحبوبين من شدة الوجد.
- (۱۰) «فى الهوى العذرى» أى الهوى المنسوب إلى بنى عذرة بضم العين، وهم قبيلة مشهورة باليمن، وهي الهوى العشق إلى الموت لصدقهم فى الحب ورقة قلوبهم، وقوله معذرة: أى أعتذر معذرة أو أقدم معذرة، وقوله «ولو أنصفت لم تلم» أى لأن الحب ليس اختيارياً حتى يلام عليه، بل هو قهرى ولا يلام إلا على الأمر الاختيارى، كما قال القائل:

دع عنك تعنيفي، وذُق طعم الهوى فإذا عشقت، فبعد ذلك عَنَّف

- (۱۱) عدتك حالى إلخ: أى جاوزتك حالى، كما يقول الشخص لغيره: لا أراك الله حالى، ويحتمل أيضاً أنها خبرية، وعليه فالمراد الإخبار بأنه جاوزته حاله. وقوله: «لا سرى بمستتر عن الوشاة»: السر: ما يكتمه الشخص عن غيره، والوشاة: جمع واش، وهو الذى يشى الحديث بين المحب والمحبوب، أى يزينه ويزخرفه لأجل الإفساد بينهما. قوله: ولا دائى بمنحسم: أى ولا دائى الحاصل بسبب الحب بمنقطع بوصل المحبوب ومؤانسته.
- (١٢) «محضتنى النصح» إلخ أى: أخلصت لى النصح، وقوله: «لكن لست أسمعه» المنفى إنما هو سماع القبول، وإلا فقد يسمعه، وقوله: «إن المحب» إلخ تعليل لقوله لكن لست أسمعه، وقوله: عن العذال: أى عن نصحهم، والعذال جمع عاذل، وهو اللائم في الحب، والصمم: ضعف

فى قوة السمع، فوق الوقر (١) ودون الطرش، ودون الصنج (٢)، ولذلك قال الثعالبي: «يتمال في أذنه وقر، فإن زاد فهو صنج».

(۱۳) فكأن السائل قال له: كيف تتهمنى في العذل؟ فقال له إني اتهمت إلخ، أي فإذا اتهمت نصيح الشيب في عذله على في الهوى، والحال أن الشيب أبعد عن التهم في النصح، فكيف بالعاذل الذي ليس أبعد عن التهم في النصح، بل من شأنه أن يتهم فيه؟ «نصيح الشيب» أي شيباً ناصحاً، وإنما كان الشيب ناصحاً؛ لأنه يدل على قرب الأجل، وحصول الموت الموجب لترك دواعي الشباب واشتخال العبد بما يقربه لمولاه زلفي. وقوله: «في عذل» متعلق باتهمت أي اتهمته في لومه على في الهوى ودواعي الشباب، وقوله: «والشيب أبعد في نصح عن التهم»:

(15) هذا البيت تعليل للبيت قبله. والأمّارة من أنواع النفس، وهي التي تأمر بالمخالفة، فلا يلوح لها طمع إلا فعلته، ولا برزت لها شهوة إلا قضتها، ومنها اللوّامة: وهي التي ترجع باللوم على صاحبها كثيراً عند الوقوع في المعصية لسابقة القضاء، ومنها المطمئنة: وهي التي اطمأنت للإيمان وللتصديق بوعد الله، فهي دائماً موفقة للطاعة، مصدّقة بلقاء الله تعالى.

السوء: القبيح. وقوله: «ما اتعظت» خبر إن، أى ما قبلت الوعظ، وقوله: «من جهلها» أى من أحل جهلها، ونذير: إما بمعنى الإنذار فيكون مصدراً، أو بمعنى المنذر، فيكون اسم فاعل.

(١٥) (قوله ولا أعدت إلخ) أى نفسه الأمّارة، والإعداد: التهيئة، وقوله: «من الفعل الجميل» أى من الأعمال الصالحة. وقرى الضيف بكسر القاف: إكرامه، لأنه شبه الشيب بالضيف، في طروّه على الشخص بعد أن لم يكن. وقوله ألمّ بتشديد الميم: بمعنى نزل، وقوله برأسى: أى في رأسى، فالباء بمعنى في، وقوله غير محتشم: أى غير مستحيى، فالشيب إذا نزل لا يرتحل إلا بالموت.

(١٦) العلم والمعرفة بمعنى واحد، وقوله: «أني ما أوقره»: أي أني ما أعظمه بفعل الجميل وتسرك =

(١) قال في القاموس المحيط: «الوقر» - بفتح الواو وسكون القاف - ثقل في الأذن، أو ذهاب السمع كله.

(٢) بفتح الصاد والنون: ذهاب حاسة السمع.

الله مَنْ لِي بِرَدِّ جِـماحٍ مِنْ غَـوايَتِـها كما يُرَدُّ جِماحُ الخيلِ باللَّجُمِ ٧ ﴿ الله عَرُمْ بالمعاصِي كَسْرَ شَهُوتِها إِنَّ الطَّعامَ يُقَوِّي شَهْوةَ النَّهِمِ ١٠ ﴿ الله والنفْسُ كالطفل إنْ تُمهْمِلْهُ شَبَّ على حُبِّ الرَّضاعِ وإنْ تَفْطِمْهُ يَنْفَطِمِ ١٩ الله ف اصْرِفْ هُواها وحاذِرْ أَنْ تُولِّيكُ إِنَّ الهَوَى مَا تَولَّى يُصْمِ أَوْ يَصِمِ ``

القبيح، وقوله: «كتمتُ سراً» أي أخفيته، والمراد بالسر الشيب الذي يظهر أولاً، وقوله: «بدا لي» أي ظهر لي، وقوله: «منه» أي من الشيب، والكتم (بفتح التاء): نبت يخلط بالحناء، ويخضب روى أن أوّل من رأى الشيب إبراهيم عـلى نبينا وعليه الصـلاة والسلام، فقـال: ما هذا يا رب؟ ﴿ ﴿ إِلَّا فقـال الله تعالى: وقار يــا إبراهيم، فقال: يا رب زدنى وقــاراً، فأصبح وقــد عمــه الشيب»، وفي كالم الحديث القدسى: «الشيب نورى»(١).

(١٧) «من لي» إلخ أي: من يتكفل لي إلخ؟. وقوله: «برد جـماح من غوايتها» أي بصـرف قوّة وغلبة ناشئة من ضلالتها، فالجماح بمعنى القوة والغلبة، والمراد برده صرفه، وغوايتها بفتح الغين المعجمة: بمعنى ضلالتها، أي جماح ناشيء من غوايتها، وقوله: «كما يرد جماح الخيل باللجم» جمع لجام، أي رداً مثل ردّ جماح الخيل باللجم في القوة والعنف.

(١٨) «فلا تَرَمُ بالمعاصى» إلخ، أي لا ترجو ولا تتوقع بتمكينها مما تتمناه من المعاصى دفع شهوتها. شهوة النهم: بتشديد النون وكسر الهاء، الذي هو شديد الشهوة إلى الطعام، فتمكينه منه يزيد في شهوته إليه، وكذلك النفس تمكينها من المعاصى يزيد في شهوتها إليها.

(١٩) كالطفل: شبه النفس بالطفل، فكما أن الطفل إن تركته على ما ألفه من الرضاع دام على حبه، وإن منعته عنه امتنع، كما ذكره بقوله: «إن تهمله»، إلخ، كذلك النفس إن تركتها على ما ألفته من المعاصى دامت على حبه، وإن منعـتهـا عنه امتنعت. وقـوله: «شب على» أي كبـر، وقوله: "وإن تفطمه" فطمت المرأة الرضيع فطماً من باب ضرب: فصلته عن الرضاع، فهي فاطمة،

(٢٠) قوله «فاصرف هواها»: فاصرف النفس عن هواها، وقوله: «وحاذر أن توليه» أي واحذر أن تعطى هواها الولاية والإمارة عليك، وقوله: «ما تولى» أي ما صار والياً، و«ما» شرطية، وقوله: "أو يَصم» بفتح الياء وكسر الصاد من وصمه إذا عابه، فالمعنى إن الهوى إن ولاه الشخص =

<sup>(</sup>١) في كشف الخفا ومزيل الإلباس عمّا اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس للعجلوني: «عن أنس، رفعه: يقول الله عز وجل ﴿الشيب نوري والنار خلقي، وأنا أستحي أن أعذب نوري بناري﴾.

وَرَاعِهَا وَهْىَ فَى الأعْمَالِ سَائِمَةٌ وَإِنْ هِى اسْتَحْلَتِ المَرْعَى فَلاَ تُسِمِ ١١ وَ وَرَاعِهَا وَهْىَ فَى الأعْمَالِ سَائِمَةٌ وَإِنْ هِى اسْتَحْلَتِ المَرْعَى فَلاَ تُسِمِ ١١ وَ كُمْ حَـسَنَتْ لَذَةً لِلْمَـرْءِ قَـاتِلَةً مِنْ حَيْثُ لَمْ يَدْرِ أَنَّ السَّمَّ فَى الدَّسَمِ ١٢ وَ فَرُبَّ مَخْمَصَةً شَرُّ مِنَ التَّخَمِ ٢٢ وَ وَمِنْ شَبِعٍ فَرُبَّ مَخْمَصَةً شَرُّ مِنَ التَّخَمِ ٢٣ وَ وَمِنْ شَبِعٍ فَرُبَّ مَخْمَصَةً شَرُّ مِنَ التَّخَمِ ٢٣ وَ وَمِنْ شَبِعٍ فَرُبُّ مَخْمَصَةً شَرُّ مِنَ التَّخَمِ ٢٣ وَ الْحَسْ الدسائِسَ مِنْ جُوعٍ ومِنْ شَبِعٍ فَرُبُّ مَخْمَصَةً شَرُّ مِنَ التَّخَمِ ٢٣

ته يقتله أو يُعيبه. ولما كان الهوى سبباً للهلاك أجمع على ذمه العارفون، ووردت بذمه الآيات والأحاديث، وقال ابن عباس «الهوى إله يُعبد من دون الله» وتلا قوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهُهُ هُوَاهُ ﴾ [الجاثية: ٢٣].

(٢١) "وراعها وهى" إلخ أى لاحظها. سائمة: أى كالبهيمة السائمة في الكلاً، الأعمال: الأعمال ولا الصالحة، سائمة: بمعنى آخذة ومشتغلة. "وإن هي استحلت المرعى فيلا تسم" بضم التاء وكسر السين، أى وإن هي وجيدت المرعى حلواً فلا تبقها فيها؛ لأنها لا تميل إلى الطاعة ليذاتها، بل لغرض فيها، فتنقلب الطاعة معصية، بل قيد تكون أعظم مفسدةً من المعصية، كما يشير لذلك قول صاحب الحِكم (١): "ربُّ معصية أورثت ذلاً وانكساراً خيير من طاعة أورثت عزاً واستكاراً".

(۲۲) "كم" خبرية بمعنى كثيراً، والتقدير كم مرة، أى كثيراً من المرات، وقوله "حسنت لذة للمرء قاتلة قاتلة أى عُدَّت لذة قاتلة حسنة للشخص رجلاً كان أو امرأة، وقد بين وجه كون اللذة قاتلة بقوله "من حيث لم يدر أن السم في الدسم"، الدسم: هو الدهن، وخص السم بالذكر لأنه قاتل، وخص الدسم هنا حظ النفس، قاتل، وخص الدسم هنا حظ النفس، والمراد بالدسم هنا الطاعة.

(۲۳) أى خف المكائد التى تخفيها النفس فى الجوع والشبع؛ فالدسائس من الجوع: كالحدة وسوء الخلق، والدسائس من الشبع كالكسل عن العبادة. «فرب مخمصة شر من التخم» إذ رب مجاعة مفرطة شر من كثرة الأكل، فالعبادة قد لا تحصل بالكلية مع الجوع المفرط، وتحصل مع كثرة الأكل، وإن كان فيها كسل، و«رب» هنا للتقليل، والمخمصة: المجاعة، والتخم: بضم الناء وفتح الحاء جمع تخمة: وهى فساد المعدة بالطعام.

(۱) هو أحمـــد بن محمد بن عــبد الكريم ابن عطاء انه السكندري - رضى انه عنه - من أعـــلام متصوفي القــرن السابع الهجري توفي عام ۷۰۹هــ - ۱۳۰۹م.

والمقصود أن المعصية إذا أعقبتها طاعة وندم على ما فعل: ذل وانكسر صاحبها، فكانت خيراً من طاعة يرى الناس أنها طاعة، وإنما أراد صاحبها تكبراً على عباد الله بإظهار الطاعة، فكانت المعصية التي تورث الطاعة على هذه الصفة خيراً من هذه الطاعة التي ظاهرها رحمة وباطنها عذاب.

وَاستَفْرِغِ الدَّمْعِ مِنْ عَيْنِ قَدِ امْتَلأَتْ مِنَ الْمَحارِمِ والْزَمْ حِمْيَةَ النَّدَمِ '' وَ وَخَالِفُ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِما وَإِنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النَّصْحَ فَاتَّهِمِ '' وَخَالِفُ النَّفْسَ وَالشَّيْطَانَ وَاعْصِهِما وَإِنْ هُمَا مَحَّضَاكَ النَّصْحَ فَاتَّهِمِ '' وَلا تُطَعْ مِنْهُما خَصْماً ولا حَكَماً فَانتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الخَصْمِ وَالحَكَمِ '' وَلا تُطَعْ مِنْهُما خَصْماً ولا حَكَماً فَانتَ تَعْرِفُ كَيْدَ الخَصْمِ وَالحَكَمِ '' وَ أَسْتَعْفِرُ اللهَ مِنْ قَوْلٍ بلا عَملٍ لقدْ نَسَبْتُ بِهِ نَسْلاً لِذِي عُقُمِ '' وَ أَسْتَقِم مُنْ قَوْلِ بلا عَملٍ لقدْ نَسَبْتُ بِهِ نَسْلاً لِذِي عُقُمِ '' وَ أَمَرْتُ بِهِ وَمَا اسْتَقَمتُ فَمَا قَوْلِي لَكَ اسْتَقِمِ ''

الفقهاء – عن كثرة النظر بها لما لا يجوز شرعاً، وعند الصوفية وأهل الحب: رؤية الأغيار بها. وكان عليه الصلاة والسلام كثير البكاء. وقوله: "والزم حمية الندم" أي والزم حماية الندم لك عن المحارم، والمراد من الندم التوبة المستكملة للشروط الشرعية، وإنما عبر بالندم لأنه العمدة في التوبة، ولذلك ورد: "الندم توبة" قال رسول الله عليه: "الندم توبة، والتائب من الذنب كمن لا ذن له".

<sup>(</sup>٢٥) أى إذا أمرتك نفسك والشيطان بشسىء، أو نهتك نفسك والشيطان عن شيء، فخالفهما لأنهما عدوّاك، وإنما قدم النفس على الشيطان لأنها أضر منه، وفتنتها أعظم من فتنته. وقوله: "وإن هما محضاك النصح فاتهم" أى وإن هما أخلصا لك النصح فيما أبدياه لك، كأن يقولا لك تمتع بهذه الشهوة، لكى تتوجه إلى الطاعة فارغ القلب، أو يقولا لك ارفق على نفسك في العبادة لتدوم عليها، أو أكثر من العبادة لتفوز بالدرجات العلى، أو نحو ذلك، فاتهمهما بأن تنسبهما إلى الخيانة وعدم الإخلاص.

<sup>(</sup>٢٦) معنى البيت أنه إذا تخاصم العقل مع النفس، وجعلا الشيطان حكماً، أو تخاصم العقل مع الشيطان، وجعلا النفس حكماً، فلا تطع واحداً من النفس والشيطان، لا الخصم ولا الحكم. والخصم هنا قد يكون النفس، والحكم الشيطان، وبالعكس. وقوله «فأنت تعرف كيد الخصم والحكم» أى لأنك تعرف كيد الخصم والحكم من الناس، وكيد النفس والشيطان أشد.

<sup>(</sup>۲۷) قوله: «أستغفر الله إلخ» لما كان المصنف معترفاً بأنه غير عامل بقوله، وقد قال تعالى: ﴿ كُبُرَ مَقْتًا عِندَ اللّهِ أَن تَقُولُوا مَا لا تَفْعَلُونَ ﴿ ﴾ [الصف: ٣] استغفر من ذلك. وقوله: «لقد نسبت به نسلاً لذى عقم»، أى لقد نسبت بهذا القول نسلاً، وهو الذرية لشخص صاحب عقم، بضم القاف، وهو الذي لا يولد لمثله.

<sup>(</sup>٢٨) قوله: «أمرتك الخير إلخ» ومراده بالأمر ما يشمل النهى. والخير: ما لـه عاقبة محمودة. وقوله «لكن ما ائتمرت به» أى لكن ما عملت به. وقوله: «وما استقمت» أى بفعل المأمورات وترك =

ولا تَزوَّدْتُ قَلَمْ اللَّوْتِ نَافِلَةً وَلَمْ أُصَلِّ سِوَى فَرْضِ وَلَمْ أَصُمُ أَنْ وَلَمْ أَصُمُ أَنْ فَلَمْتُ سُنَّةً مَنْ أَحْسِا الطّلامَ إلى أن اشتكتْ قَدَماهُ الضُرَّ مِنْ وَرَمِ " فَلَمْتُ سُنَّةً مَنْ أَحْسِا الطّلامَ إلى أن اشتكتْ قَدَماهُ الضُرَّ مِنْ وَرَمِ " فَلَا وَشَدَّ مِنْ سَغَبٍ أَحْسَاءَهُ وطَوَى تَحْتَ الحجارة كَشْحاً مُتْرَفَ الأَدَمِ " فَ وَرَاوَدَتُهُ الجِبِالُ الشُمُّ مِنْ ذَهَبٍ عَنْ نَفْسِهِ فَأَراها أَيَّما شَمَ " فَ وَرَاوَدَتُهُ الجِبِالُ الشُمُّ مِنْ ذَهَبٍ عَنْ نَفْسِهِ فَأَراها أَيَّما شَمَم " فَ وَرَاوَدَتُهُ الجِبِالُ الشُمُّ مِنْ ذَهَبٍ عَنْ نَفْسِهِ فَأَراها أَيَّما شَمَم " " فَ وَرَاوَدَتُهُ الجِبِالُ الشُمُّ مِنْ ذَهَبٍ عَنْ نَفْسِهِ فَأَراها أَيَّما شَمَم " " فَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ اللله

= المنهيات. وقوله: «فيما قبولي لك استقم» أي فما ثمرة قبولي لك استقم حيث لم أستقم؟ والاستفهام إنكاري بمعنى النفي، أي لا ثمرة له ولا فائدة له.

والمشاق، والسفر المذكور يناسبه التزوّد، قال تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة: والمشاق، والسفر المذكور يناسبه التزوّد، قال تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَىٰ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، وقوله «نافلة» أي مستقلة، وقد اشتهر أن النافلة يُجبر بها ما نقص من الفرائض. وقوله: «ولم أصل سوى فرض ولم أصم» إنما خص الصلاة والصوم بالذكر؛ لأنهما محض عبادة بدنية، وإنما سكت عن الإيمان لأنه لا يُتنفل به ولأن الذي يصلى الفرض ويصوم الفرض إنما هو المؤمن، لا الكافر، فلذلك لم يذكر الإيمان لأنه ثابت في قلبه والحمد لله.

(٣٠) قوله: ظلمت سنة من إلخ» هذا تخلص للشروع في المقصود، وهو مدحه والسنة: لغة الطريقة، وشرعاً الطريقة المسلوكة في الدين من غير افتراض ولا وجوب، و «مَن» واقعة على نبى، وهو نبينا في وقوله: «أحيا الظلام» أي أنار الليل المظلم بالصلاة، وقوله: «إلى أن اشتكت قدماه الضر من ورم»، واشتكاء القدمين كناية عن شدة الألم الحاصل لهما من كثرة القيام، على وجه المبالغة. والورم: ازدياد الحجم على غير اقتضاء طبيعي، وقد روى المغيرة أنه قام في حتى تورمت قدماه، فقيل له: أتتكلف هذا وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟! قال: «أفلا أكون عبداً شكوراً».

(٣١) الشد: العصّب والربط، والسغب: الجوع، و «من» الداخلة عليه للتعليل، والأحشاء جمع حشى، وهو كما في الصحاح ما انضمت عليه الضلوع، وقيل: القلب، وقيل: الأمعاء، وفائدة هذا الشد انضمام الأحشاء على المعدة، فتخمد الحرارة بعض خمود، وقد روى الشدّ مسلم عن أنس قال: «جئتُ رسول الله عنه يوماً فوجدته جالساً مع أصحابه يحدثهم، وقد عصب بطنه بعصابة، فقالوا: من الجوع». وقوله: «وطوى تحت الحجارة كشحا مترف الأدم»، الطي: اللف، والكشع: الخاصرة، والمترف: الناعم من الترف، والأدم: الجلد.

٣٣) قوله: "وراودته الجبال إلخ"، المراودة: المطالبة، يقال راوده: أى طلب منه أن يكون على مراده، وإسناد المراودة للجبال مجاز: والمقصود جبال مكة، كما تدل عليه الأحاديث الصحيحة، إذ روى أن جبريل عليه السلام نزل عليه عليه عليه الله يقرئك السلام، ويقول لك: أتحب =

الله وأكَّدَتْ زُهْدَهُ فيها ضَرورَتُهُ إِنَّ الضَرورَةَ لا تَعْدُو عَلَى العِصَمِ ٣٣ ﴿ الله وكيفَ تَدْعُو إلى الدنيا ضَرورَةُ مَنْ لَوْلاهُ لَمْ تُخْرَجِ الدُنيا مِنَ العَدَمِ " ﴿ مُسحَسمًا لُاسَسِيّادُ الكوْنَيْنِ والتَّقَالَ بيْنِ والفريقَينِ مِنْ عُرْبٍ ومِنْ عَجَمِ ٣٥ كَا ﴿ نَبِسَينَا الآمِسِرُ النَّاهِي فِللا أَحَسِدٌ أَبَرَّ فِي قَسِولُ لا مِنْهُ ولا نَعَم ٣٦ كُ

أن تكون لك هذه الجبال ذهباً وفضة، تكون معك حيثما كنت؟ فأطرق ساعة، ثم قال: يا جبريل إن الدنيا دار من لا دار له، ومال من لا مال له، يجمعها من لا عقل له «(١)، فقال له جبريل: ثبتك

وقوله الشم: أي المرتفعة وهي جمع أشم. وقوله: «عن نفسه» أي من أجل نفسه، وقوله: «فأراها أيما شمم»: أي فأراها شمماً أيما شمم، أي شمماً عظيماً.

(٣٣) قوله: «وأكدت زهده فيها إلخ» التأكيد: التقوية، والزهد: ترك الشيء وقلة الرغبة فيه، والضمير المجرور بفي راجع للجبال التي تكون من ذهب، والضرورة: شدة الحاجمة. وقوله: إن الضرورة إلخ مستأنف أو تعليل. وقوله: لا تعدو على العصم: أي لا تتعدى عليها، يقال عدا عليه أي تعدى عليه، وفي كلامه حذف مضاف؛ أي على ذوى العصم أي المعصومين، وهم الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

(٣٤) قوله: «وكيف تدعو إلخ» استفهام إنكاري بمعنى النفي، أي لا تدعو إلخ، والدعاء: الطلب والميل. وقـوله «إلى الدنيـا» متـعلق بتدعـو، والدنيـا صفـة في الأصل ثم نقلت إلى الإسـميـة، كلم فجعلت اسماً لهذه الدار التي نحن فيها. وقوله «لولاه لم تخرج الدنيا من العدم»، أي لولا ﴿ ﴿ إِلَّهُ وجوده ﷺ لاستمرت الدنيا على عدمها، والأصل في ذلك ما رواه الحاكم، والبيهقي، من قول كم الله تعالى لأدم لما سأله بحق محمد أن يغفر له مـا اقترفـه من صورة الخطيئـة، وكان رأى على قوائم العرش مكتـوباً لا إله إلا الله محمد رسول الله: «سـألتني بحقه أن أغفر لك، وقـد غفرت كما لك، ولولاه ما خلقتك» فوجود آدم عليه السلام متوقف على وجوده ﷺ، وآدم أبو البشر، وأبو البشر إنما خلقت الدنيا لأجله، فيكون ﷺ هو السبب في وجود كل شيء.

(٣٥) قوله: «سيد الكونين» أي أشرف أهل الكونين، والمراد بالكونين الدنيا والآخرة، وقوله: «والثقلين» أي الإنس والجن» وإنما سميا ثقلين لإثقالهم الأرض، أو لثقلهما بالذنوب. والعرب بضم العين وسكون الراء لغةٌ في العرب بفتحها. والمراد بالعجم: جميع غير العرب.

(٣٦) قوله: «نبينا إلخ»، الإضافة في نبينا لتشريف المضاف إليه، وقوله: «الآمر الناهيي» أي عن الله =

الله هُوَ الحبيبُ الذي تُرْجَى شَفَاعَتُهُ لِكُلِّ هَوْلِ مِنَ الأَهْوَالِ مَقْتَحَمِ ٣٧ ﴿ اللهُ وَال مَقْتَحَمِ ٣٧ ﴿ اللهُ وَالْ مَقْتَحَمِ ٣٧ ﴿ اللهُ هُوَ اللهُ هُوَالِ مَقْتَحَمِ ٣٧ ﴿ لَهُ دَعَا إِلَى اللهِ فَالْمُستَمْسِكُونَ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ بِحَبْلٍ غَيْرِ مُنْفَصِمٍ ٣٨ ( فساقَ السَّبِسيِّينَ فِي خَلْقِ وفي خَلُقِ ولَمْ يَدانُوهُ في عِلْمٍ ولا كَــرَمِ ٣٩ ﴿ ﴾ وكُلُّهُمْ مِنْ رَسُــولِ اللهِ مُلْـتَــمِسٌ غَرْفاً مِنَ البَحـرِ أو رَشْفاً مِنَ الدِيَمِ ' ٢

تعالى، وقوله: «فلا احد ابر في قـول لا منه ولا نعم» اي إذا امر ونهي، فلا أحد اصدق منه في

) قوله: «هو الحبيب» إلخ الضمير راجع لمحمد، أو لنبينا. هو الحبيب: أي لله أو الأمته الآنه أعظم محب لله، وأفــضل محبــوب له، وهو أيضاً محــب لأمته، ومــحبوب لهــا. وقوله: «الذي ترجى ﴿ لَهَا شفاعيته لكل هول من الأهوال مقتحم»: أي الذي تتوقع شفاعته، وهي طلب الخير للغير عند كا كل هول، والهول: هو الأمـر المخوف. وله ﷺ شفاعــات، منها شفــاعته في فصل القــضاء حين يتمنى الناس الانصراف من المحشر ولو للنار، لشدة الهول، وهذه هي الشفاعة العظمي، كالم وتسمى المقام المحمود؛ لأنه يحمده عليها الأولون والآخرون، وهي مختصة به عِيمَ، ومنها شفاعته ﷺ في دخول جماعة الجنة بغير حساب، ومنها شفاعته ﷺ في جماعة استحقوا النار، لا كلا يدخلونها، بل يدخلون الجنة، ومنها شفاعته ﷺ في جماعة دخلوا النار أن يخرجوا منها، وهذه غير مختصة به ﷺ، بل تكون لغيره أيضاً، ومنها شفاعته ﷺ في رفع درجات إناس في الجنة، ومنها شفاعته إليه في تخفيف العذاب عن بعض الكفار.

(٣٨) قوله: «دعا إلى الله إلخ» أى دعا إلى دين الله، وقوله «فالمستمسكون به مستمسكون بحبل غير منفصم»: المراد من الحبل السبب، كما هو أحد إطلاقيه، والفصم بالفاء: القطع من غير إبانة.

(٣٩) قوله: «فاق النبيين إلخ» أي زاد ﷺ على النبيين. «في خلق» بفتح الخياء وسكون اللام: وهو الصورة والشكل، وفي خلق بضمهما: وهو ما طبع عليه الإنسان من الخصال الحميدة؛ كالعلم، والحياء، والجود، والشفقة، والحلم والعدل، والعفة، وأمثال ذلك.

(٠٤) رسول الله: هو سيدنا محمد ﷺ، والمراد من قوله ملتمسٌّ: آخذ. وقوله: «غرفا من البحر أو رشفا من الديم»: أي حال كون بعض الملتمسين مغترفاً من البحر، وبعضهم مرتشفاً من الديم، والغرف: مصدر غرف بمعنى أخذ، والرشف: المص. والديم: جمع ديمة وهي المطر الدائم يوماً وليلة من غير رعد (١)، والمراد من البحر والديم هنا علمه وحلمه عليه.

(١) جمع ديمة، قال في القاموس: والديمة - بالكسر - مطريدوم في سكون بلا رعد وبرق.

وواق فُ وواق فَ لَذَيْهِ عِنْدَ حَدِّهِمُ مِنْ نَقْطَةِ العَلَمِ أَوْ مِن شَكْلَةِ الحِكَمِ الْ وَوَاقِ فَ سُونَ لَدَيْهِ عِنْدَ حَدِّهِمُ مِنْ نَقْطَةِ العَلَمِ أَوْ مِن شَكْلَةِ الحِكَمِ الْ فَ فَ هُو وَاللّهِ وَاللّهِ مَا شَفَتَ مَد وَاللّهُ مَنْ قَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ اللّهِ اللهِ وَاحْتَكِمِ اللهِ وَاحْتَكِمِ اللهِ وَاحْتَكِمِ اللهِ وَاحْتَكِمِ اللهِ وَاحْتَكِمِ اللهِ وَانْسُبْ إلى قَدْرِهِ مِا شِئْتَ مِنْ عِظَمٍ اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمِ اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمٍ اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمٍ اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمٍ اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمٍ اللهِ فَا إِلَى اللهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمِ اللهِ فَا إِلَّهُ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ بِفَمِ اللّهِ لَيْسَ لَهُ حَدِّ فَي خَرْبَ عَنْهُ نَاطِقٌ إِنْ فَعَلْمُ اللّهُ لَيْسَ لَهُ حَدَّ فَي عُرْبَ عَنْهُ نَاطَقٌ إِنَّ فَا اللّهُ لَيْسَ لَهُ مَا اللّهُ لَيْسَ لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ لَيْسَ لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ لَيْسَ لَهُ عَلْمُ اللّهُ لَيْسَ لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ لَيْسَ لَهُ اللّهُ لَيْسَ لَهُ عَلْمُ اللّهُ لَيْسَ لَا لَهُ لَوْ اللّهُ لَيْسَ لَا لَعْمَ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَيْسَ لَلْمُ اللّهُ اللّهُ لَهُ الللّهُ لَلْ اللّهُ لَهُ اللّهُ لَيْسَ لَلْمَ لَا لَهُ لَهُ اللّهُ لَلْمُ اللّهُ لِلّهُ لَلْمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَيْسَ لَا لَهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَلْمُ لَاللّهُ لَيْسَ لَا لَهُ لَهُ لَوْلُولُولَ لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَيْسَ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لّهُ لَلْمُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَعْلَالْمُ لَا لَهُ لَا لّهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَاللّهُ لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَهُ لَا

- (٤١) معنى كونهم واقفين لديه عند حدهم: أنهم ثابتون عنده في العلم والحكم عند الحدّ الذى (دا) معنى كونهم واقفين لديه عند حدهم: أنهم ثابتون عنده في في العلم الحكم» بيان لحدهم، حدّه لهم من ذلك فلا يتجاوزونه. وقوله: «من نقطة العلم أو من شكلة الحكم» بيان لحدهم، والمحلم علم الرسول وحكمه كما قال بعض الشارحين، وقيل: «المراد بهما علم الله وحكمه»، وإنما خص النقطة بالعلم والشكلة بالحكم لأن النقطة تميز الحروف المشتبهة الصور، والعلم خاصته التمييز.
  - (٤٢) معناه: أى كمالاته الباطنية من الخلق، والمراد بصورته: صفاته الظاهرية، وقوله: "ثم اصطفاه حبيباً بارىء النسم"، أى ثم اختاره حبيباً خالق الخلق، والنسم بفتح النون المشددة: جمع نسمة بفتحات، وهي الإنسان.
  - (٤٣) قوله: «منزه إلخ» أى وهو منزه إلخ. وقوله عن شريك: أى عن كل شريك. وقوله: «فى محاسنه» أى صورةً ومعنّى، وقوله: «فجوهر الحسن» إلخ: المراد من جوهر الحسن ذاته وحقيقته، وقوله: «فيه» أى الكائن فيه، وقوله غير منقسم: أى بينه وبين غيره لاختصاصه به، بخلاف يوسف عليه السلام فإنه أعطى شطر الحسن.

  - (٤٥) قوله: «ما شئت من شرف» أى الذى شئته من صفات الشرف، وقوله: «وانسَب إلى قدره ما شئت من عظم» أى وانسب إلى كماله الذى شئته من صفات العظم.
  - (٤٦) هذا البيت تعليل للبيت قبله، فكأنه قال: لأن فضل رسول الله إلخ، وقوله: «ليس له حد» أي =

(١) وفي لفظ رواه البخاري: "لا تطروني كما أطرت النصاري ابن مريم، فإنما أنا عبد. فقولوا عبد الله ورسوله».

لَوْ ناسبَتْ قَدْرُهُ آيَاتُهُ عِظَمَا الْعُيْ اسْمُهُ حِينَ يُدْعَى دارِسَ الرِّمَمِ ٧٤ لَمْ يَمْ تَحْنَا بِمَا تَعْيَا الْعُقُولُ بِهِ حِرْصاً عَلَيْنَا فلم نَرْتَبْ وَلَم نَهِمٍ ١٤ لَمْ يَمْ تَحْنَا فِلْم مَعْنَاهُ فَلَيْسَ يُرَى فِي القُرْبِ والبُعْدِ فِيهِ غَيْرُ مُنْفَحِمٍ ١٤ لَكُ الشَّمْسِ تَظْهَرُ للْعَيْنَيْنِ مِنْ بُعُد صغيرةً وتُكِلُّ الْطَّرْفَ مِنْ أَمَمٍ ٥٠ كَالشَّمْسِ تَظْهَرُ للْعَيْنَيْنِ مِنْ بُعُد صغيرةً وتُكِلُّ الْطَّرْفَ مِنْ أَمَمٍ ٥٠ كَالشَّمْسِ تَظْهَرُ للْعَيْنَيْنِ مِنْ بُعُد صغيرةً وتُكِلُّ الْطَّرْفَ مِنْ أَمَمٍ ٥٠ كَالْتَكُ وكَيْفَ يُدْرِكُ فِي الدُّنيا حقيقتَهُ قَدُومٌ نِيامٌ تَسَلَّوا عَنْهُ بَالْحُلُمِ ١٠ كَالْتُ

<sup>=</sup> ليس له غاية ومنتهى. وقوله يعرب: أي يفصح، ومعنى «ناطق» متكلم.

<sup>(</sup>٤٧) قوله: «لو ناسبت إلخ»، لو ناسبت آیاته قدره فی العظم لکان من جملة آیاته أن یحیی اسمه دارس الرمم حین یدعی به؛ لأن الواقع أن قدره هی أعظم من آیاته حتی من القرآن المتلو بخلاف القرآن غیر المتلو، وهو المعنی القائم بذاته تعالی، فإنه أعظم منه لأن القدیم أفضل من الحادث، والمراد بآیاته أعلام نبوته أی دلائلها، کالمعجزات، وقوله: «أحیا اسمه حین یدعی دارس الرمم» أی أحیا الله بسبب اسمه دارس الرمم حین یدعی به، و «دارس» بمعنی مدروس، والرمم جمع رمة، وهی الشیء البالی، والمدروسة: التی زید فی بلائها.

<sup>(</sup>٤٨) قوله: «لم يمتحنا إلخ» أى لم يختبرنا بشىء تعجز عنه عقولنا، بل أتى بالحنيفية الواضحة، فالامتحان: الاختبار، والعي بالأمر: العجز عنه، وعدم الاهتداء لوجهه. والحرص على الشيء: شدة الرغبة فيه، والارتياب: الشك، والهيام: التحير.

<sup>(</sup>٤٩) قوله: "أعيا الورى" إلخ، الإعياء: الإعجاز، والورى: الخلق. وقوله: "فهم معناه" أى إدراك حقيقته على ويُرى بالبناء للمفعول، وهي بصرية. و"في" بمعنى "عن". والمنفحم: العاجز. وحاصل المعنى أنه أعجز الخلق فهم حقيقته فليس يبصر شخص غير عاجز عنه في القرب والمعد منه على .

<sup>(</sup>٥٠) قوله: «كالشمس إلخ» أى هو كالشمس إلخ، والمقصود تشبيهه على بالشمس فى أنه لا يحاط بكنهه وحقيقته فى حالتى القرب والبعد، وقوله: «وتكل الطرف» أى وتعيى البصر وتضعفه لقوة شعاع نورها، وقوله: «من أمم» أى فى حالة القرب، والأمم بفتح الهمزة: القرب.

<sup>(</sup>۱۰) وكيف: للاستفهام الإنكارى، وهو بمعنى النفى، أى لا يدرك إلخ، واحترز بقوله "فى الدنيا" عن الآخرة، فإنهم يدركون فيها حقيقته والمراد بحقيقته والمراد بحقيقته ومنزلته، وقوله: "قوم نيام" أى قوم غافلون عن النظر فى حقيقته، والمراد بالقوم جميع الورى، وقوله: "تسلوا عنه بالحلم" بضم اللام: أى اكتفوا عن النظر فى حقيقته تفصيلاً بما يشبه الحلم.

(٥٢) ما يبلغه علم الناس في حقه على: أنه بشر، لا إله ولا ملك، وأنه خير مخلوقات الله كلهم إنساً وجنا وملكاً وغيرهم. والبشر: اسم لبني آدم، سُموا بذلك لبدو بشرتهم، وهي ظاهر الجلد. وخير: أصله «أخير» حذفت منه الهمزة لكثرة الاستعمال. والخلق: بمعنى المخلوقات.

(٥٣) قوله: «وكل آى أتى الرسل إلخ»، جمع آية بمعنى المعجزة، والرسل: جمع رسول، والكرام: جمع كريم، والمراد بنوره معجزاته، ويصح حمله على النور المحمدى الذى هو أصل المخلوقات كلها.

(٥٤) أى فإنه كالشمس فى الفضل، وقوله: «هم كواكبها» أى الرسل: كواكب الشمس، أى مثل كواكبها، وكما أن الشمس إذا بدت لم يبق أثر للكواكب، فكذلك شريعته على للم للم الشرائع.

(٥٥) قوله: «أكرم بخلق نبى إلخ» أى ما أكرم خلق نبى إلخ، وهو الخلق بفتح الخاء وسكون اللام، وقوله: «زانه خلق» أى حسنه خلق بضم الخاء واللام، بمعنى زاده حسناً. وقوله: «بالحسن مشتمل بالبشر متسم» أى متصف بالحسن، فاشتماله به من اشتمال الموصوف بالصفة، متصف بالبشر، وهو بكسر الباء وسكون الشين المعجمة: بشاشة الوجه وطلاقته. وحاصل المعنى: ما أحسن صورة نبى حسنه خلق، متصف بالحسن، متصف بالبشاشة وطلاقة الوجه.

(٥٦) الزهر: نُور النبات بفتح النون، والترف: بفتح التاء والراء: النعومة، والبدر: هو القمر ليلة كماله، وهي ليلة أربعة عشر. والشرف بفتح الشين والراء: العلو. وكرم البحر مذكور في قوله تعالى: ﴿وهو الذي سخر البحر لتأكلوا منه لحماً طرياً وتستخرجوا منه حلية تلبسونها﴾، والدهر: الزمن، والهمم: جمع همة وهي العزم على الشيء والإرادة له.

(٥٧) وتقدير البيت: كأنه حين تلقاه وهو فرد مثل حاله وهو محاط بجيشه وحشمه، وذلك من مهابته. جلالته: الجلالة: العظمة، والعسكر: الجيش، والحشم: (بفتح الحاء والشين المعجمة): الخدم.

(٥٨) شبه اللؤلؤ المكنون في صدفه بكلامه وثغره هي اللذين يبرزان من معدني منطقه ومبتسمه، واللؤلؤ: هو الدر المسمى بالجوهر، والمكنون: المصون، والصدف: المحار الذي يتولد فيه، وهو وعاء له يحفظه حتى ينشق عنه، والمنطق: محل النطق، والمبتسم بفتح السين: محل الابتسام.

(٥٩) لما مدحه على التصف به من المحاسن قبل مفارقته الدنيا، مدحه بما اتصف به من المحاسن بعدها، والطيب: ما يُتطيب به من مسك ونحوه، والترب بسكون الراء: لغة في التراب، والضم: الجمع، والأعظم: جمع عظم، وطوبي: إما مصدر بمعني التطيب أو اسم لشجرة في الجنة يسير الراكب في ظلها مائة عام ولا يقطعها. وحاصل المعني: لا طيب يساوى التراب الذي جمع الجسد الشريف، وهو تراب قبره على ولما كان الطيب يستعمل على وجهين: تارة يستعمل بالشم، وتارة يستعمل بالتضمخ، أشار للأول بقوله: "منتشق» وللثاني بقوله: "ملتثم»، والمراد بالملتثم هنا المعفّر موضع اللثام، وقد قال عليه الصلاة والسلام: "القبر أول منزل من منازل الآخرة، فإما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار» ولا شك أن قبره في روضة من رياض الجنة».

(٦٠) مولده: يصلح لأن يراد به الولادة أو زمانها أو مكانها، والطيب: الخلوص عما لا ينبغى في النسب، و «العنصر» بضم العين المهملة وسكون النون وضم الصاد هو الأصل، والمراد به آباؤه الذين تناسل هو منهم. والمراد بالمفتتح بفتح التاءين: من فوق آدم عليه السلام، وبالمختتم كذلك: سيدنا عبد الله، خلافاً لما قاله بعض الشارحين من أن المراد بالمفتتح هاشم، وبالمختتم النبي في ومن آيات مولده في ما ذكروه عن أمه أنها قالت: «لقد أخذني الطلق، وإني لوحيدة في المنزل، وعبد المطلب في طوافه يوم الإثنين، فسمعت وجبة (أي سقطة) هالتني، ورأيت كأن جناح طير أبيض مسح فؤادي، فذهب رعبي وكل وجع أجده، وكنت عطشي فإذا بشربة بيضاء، فشربتها، فأصابني نور عال» إلى آخر الحديث، وقد ذكره بطوله القسطلاني.

(١٦) تفرس فيه الفرس: أى ظهر لهم بطريق الفراسة بكسر الفاء، وهى قوة يدرك بها الإنسان المعانى اللطيفة بسبب المخايل الظاهرة. والفرس: بضم الفاء وسكون الراء أهل مملكة فارس، وكانوا مجنوساً يعبدون النار بعد رفع كتابهم حين بدّلوه، وإنما سمُّوا فرساً لأنه ولد لأبيسهم بضعة عشر رجلاً، كلٌّ منهم شبجاع فارس، فسمُّوا الفرس لذلك. وقوله: "أنهموا" بالإشباع، وقوله: "قد أنذروا" أى أعلموا بالبناء للمجهول، وقوله: "بحلول البؤس والنقم" أى بنزول البؤس =

الله وباتَ إيوانُ كِـسْـرَى، وَهُوَ مُنْصَـدِعٌ كَشَمُلِ أَصْحابِ كِسْرَى غَيْرِ مُلْتَئِمٍ ٢٦ ﴿ والنارُ خَامِدَةُ الأنْفَاسِ مِنْ أَسَفَ عليه، والنَّهْرُ سَاهِي العَيْنِ مِنْ سَدَمِ " وَ اللَّهُ الله وساء ساوة أنْ غاضَتْ بُحَيرتُها ورُدَّ وارِدُها بالغَيظِ حِينَ ظَمِي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى ال ك كان بالنار ما بالماء مِنْ بَلَلٍ حُزْناً، وبالماء ما بِالنَارِ مِنَ ضَرَمٍ ٥٠٠ كُلُو مِنَ ضَرَمٍ ٥٠٠ كُ ﴿ وَالْجِنَّ تَـهُــتِفُ وَالْأَنْــوَارُ سَــاطِعَـــةٌ وَالْحَقُّ يَظْهَـرُ مِنْ مَعْـنِّى وَمِنْ كَلِم ٢٦

(٦٢) أي وبات في ليلة ولادته ﷺ إيوان كـسرى إلخ، والإيوان: بناء يبني طولاً غـير مــــدود الوجه، يعده الملك لجلوسه فيه لتدبير ملكه. وكسرى بكسر الكاف: لقب لكل من ملك الفرس، وقوله: "وهو منصدع" أي والحال أنه منشق شقاً بيّناً أشرف به على الهدم، ومع انصداعه سقط منه أربع عشـرة شرّافة من شرافـاته، وكانت اثنتين وعشـرين. وقوله: «كشــمل أصـحاب كسـرى» بفتح 🌱 الشين أي حالهم، وقوله «غير ملتئم» خبر بات.

(٦٣) النار: هي نار الفرس التي كانوا يعبدونها، ولم تخمد قبل تلك الليلة بألف عام. والأنفاس: ط جمع نفس بفتح الفاء، والمراد به هنا لهب النار، وقوله: "من أسف" أي من أجل أسف أي شدة الحزن، «عليه»،: جوز بعض الشارحين أن يكون راجعاً إلى النبي ﷺ. وقوله: «والنهر ساهي العين»: المراد بالنهر: نهر الفرات، والمراد بكونه ساهي العين أنه ساكن العين التي هي مادته عن الجرى، ويحتمل أن في الكلام استعارة بالكناية، فيكون قد شبه النهر بإنسان ساهي العين. وقوله: «من سدم» أي من أجل سدم، فمن للتعليل، والسدم بفتح السين والدال: الحزن.

(٦٤) قوله: «وساء ساوة» إلخ أي وساء أهل ساوة إلخ، وساوة اسم لمدينة من مدن الفرس. غاضت: غار ماؤها وذهب بالمرة، والباء في قوله: «بالغيظ» للملابسة، أو المصاحبة. وحياصل المعني: ك وأحزن أهل المدينة المسماة بساوة أمران: أحدهما غيضُ مائها، والثاني ردّ الذي يَرِدها ليستقى منها بالغيظ حين عطش.

(٦٥) قوله: «كأن بالنار»: والأصل كأن ما بالماء بالنار، وما: اسم موصول بمعنى الذي، من بلل: بيان لها. وقوله: «حسزنا» أي للحزن، والضرم: الالتهاب. وحاصل المعنى أن النار التي خمدت تلك الليلة صارت كأن بها ما بالماء من البلل، فصارت مبتلة لحزنها، وأن الماء الذي غاض تلك الليلة صار كأن فيه ما بالنار من الضرم لحزنه أيضاً.

كم (٦٦) أى وصارت الجسن تهتف في الجبـال والأوديـة، والجن: هم أولاد إبليس، كما أن البشر أولاد =

الله عَـمُوا وصَـمُّوا فَإِعْلانُ البَشائِرِ لَمْ تُسْمَعْ، وبارقَـةُ الإِنْذارِ لَـمْ تُشَمِ ٧٠ ﴿ إِنَّ مِنْ بَعْدِ مَا أَخْبَرَ الأَقْوامَ كَاهِنُهُمْ فِأَنَّ دِينَهُمُ الْمُعْسُوجَ لَمْ يَقُم `` وبَعْدَ ما عاينوا في الأفْقِ مِنْ شُهُبٍ مُنْقَضَّةٍ وَفْقَ ما في الأرْضِ مِنْ صَنَمِ ٦٩ ﴿ اللَّهِ المائم الله كُ حَتَّى غَدا عَنْ طريقِ الوَحْيِ مُنْهَزِمٌ مِنَ الشَّياطِين يَقْفُو إِثْرَ مُنْهَزِمٍ ٧٠ كُا

آدم، وقيل: الجن أولاد الجـان، فإبليس أبو الشياطين، والجـان أبو الجن، والقول الأوّل أقوى(١٠). والهنتف: قبيل الصوت مطلقاً، وقيل الصوت الخفي. «والأنوار ساطعة» أي والأنوار التي خرجت معمه ﷺ عند ولادته لامعة ظاهرة، ففي الحديث عن آمنة رضي الله تعالى عنها أنها قالت: «لما ولدته خرج من فرجى نور أضاء له قصور الشام، فولدته نظيفاً منا به قذر»، وقوله: «والحق يظهـر من معنى ومـن كلم» أى والحق الذى هو أمره ﷺ من نبـوته ورسـالته يظهـر من معنى، كالأنوار، ومن كلم كهتف الجن.

(٦٧) عموا وصموا إلخ الضمير فيها راجع للكفار، لكونهم لم ينتفعوا بما شاهدوه من المعنى، ولا بما سمعوه من الكلم. وقوله: «فإعلان البشائر لم تسمع» أي فإظهار البشائر به علي كهتف الجن لم تسمع لهم سماع قبول، وقوله: «وبارقة الإنذار لم تشم»، أي ولامعة الإنذار به عِيني، أي تخويفهم به، كالأنوار لم تُنظر لهم نظر قبول، يقال شام البرق: نظر إليه.

(٦٨) قوله: «من بعد ما أخبر» أي من بعد إخبار، والكاهن: من كان له تابع من الجن يخبره بخبر السماء، وقوله: «بأن دينهم المعوج لم يقم»، أي بأن ما هم عليه من الدين المعوج، لاشتماله على ك عبادة الأصنام، لا قيام له، مع وجوده عَيْنَةِ.

(٦٩) قوله: «وبعد ما عاينوا»، والتقدير عاينوه أي شاهدوه وأبصروه، وقوله: «في الأفق»، والمراد به هنا السماء: لا حقيقته، التي هي أطراف السماء المماسة للأرض لعدم وجود الشهب في ذلك، وقوله: «من شهب»، جمع شهاب، وهو شعلة من نار ساطعة، وقوله: «منقضة» أي ساقطة من السماء على الشياطين الذين كانوا يسترقون السمع من الملائكة ليلة ولادته ﷺ. وقوله: «وفق ما في الأرض» أي مثل ما في الأرض في الانقضاض والسقوط. وقوله: «من صنم» بيان لها، والصنم: الوثن، وقيل: الصنم ما كان من حجر، والوثن ما كان من غيره كنحاس.

(٧٠) قوله: «حتى غدا» إلخ أى ولم تـزل الشهب تنقض إلى أن غـدا إلـخ، وغدا: بمعنى صار، وقوله «عن طريق الوحى» طريق الوحى: هو السماء. والـوحى: الكلام الخفـى، والمنهـزم: الهارب، =

(١) الأصناف ثلاثة: بنو آدم، والجن، والملائكة: قــال رسول الله ﷺ: «خلقت الملائكة من نور، وخلق الجــان من مارج من نار، وخلق آدم مما وصف لكم» رواه الإمام أحمد والإمام مسلم، وليس هناك صنف رابع اسمه الشياطين، وإنما هم من ذرية إبليس لعنه الله، ولعن كافرهم معه، والجن أجناس وقبائل كما أن بني آدم أجناس وقبائل.

كسانَّهُمْ هَرَباً أبطالُ أبْرَهَة أَوْ عَسْكُرٌ بِالْحَصَى مِنْ رَاحَتَيْهِ رُمِي ١٧ لَيْ نَبْدَا أَبِهِ بَعْدَ تَسْبِيحٍ بِبَطْنِهِ مِا نَبْدَ الْسَبِّحِ مِن أَحشاءِ مُلْتَقِمٍ ٢٧ لَيْ خَاءتُ لِدَعْوَتِهِ الْأَشْجَارُ سَاجِدَةً تَمشِى إليه على ساق بلا قَدَمٍ ٣٧ كَانُمَا سَطَرَتُ سُطُراً لِما كتبتُ فروعُها مِنْ بَديعِ الْخَطِّ بِاللَّقَمِ ٤٧ كَانُمَا سَطَرَتُ سُطُراً لِما كتبتُ فروعُها مِنْ بَديعِ الْخَطِّ بِاللَّقَمِ ٤٧ كَانُما سَلْرَ سَارً سَائِرةٌ تَقِيهِ حَرَّ وَطَيسٍ لِلهَ جيرِ حَمِي ٥٧ كَانُما الغَمامة أَنَّى سَارَ سَائِرةٌ تَقِيهِ حَرَّ وَطَيسٍ لِلهَ جيرِ حَمِي ٥٠ كَانُما سَائِرةٌ الشَّاهُ الْعَامِنَ النَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَمْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَقِي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْمُعْلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْ الْمُعِيْرِ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ الْعُلِيْكُونُ الْع

وقوله: «من الشياطين» بيان لمنهزم، وقوله: «يقفو إثر منهزم» أى يتبع أثر هارب آخر. وحاصل المعنى: ولم تزل الشهب تنقض إلى أن صار هارب من الشياطين عن السماء التى هى طريق الوحى يتبع أثر هارب آخر، وهلم جرا.

(٧١) قوله: «كأنهم هرباً» إلخ الضمير للشياطين. والأبطال: جمع بطل، وهو الشجاع القوى جداً. وأبرهة: بالصرف للضرورة الشعرية: ملك اليمن. والعسكر: الجيش، والحصى: حجارة صغيرة صلبة. والراحتان: بطنا الكف. ورمى الحصى كان في غزوة بدر.

(٧٢) قوله: «نبذًا به» إلخ أى نبذه على نبذاً إلخ، وقوله: «به» أى بالحصى، الحصى المرمى به سبح فى كفيه على وقوله: «نبذ المسبح من أحشاء ملتقم» أى كنبذ المسبح، الذى هو يونس عليه السلام، من أحشاء الملتقم له، والأحشاء: ما انضمت عليه الأضلاع، وقيل: الأمعاء. والملتقم له هو الحوت، قال الله تعالى: ﴿فالتقمه الحوت وهو مُليم﴾.

(۷۳) قوله: «جاءت لدعوته الأشجار إلخ» أى أتت لطلبه الأشجار إلخ، وقوله: «ساجدة»، والمراد بالسجود هنا معناه اللغوى، وهو الخضوع، والساق: ما تحت الفروع من الشجرة، وقوله: «بلا قدم» صفة للساق، أو متعلق بتمشى، وأشار بذلك لما روى أن أعرابياً سأل النبي في آية، فقال له: قل لتلك الشجرة رسول الله يدعوك، فمالت عن يمينها وشمالها وبين يديها وخلفها، حتى قطعت عروقها، ثم جاءت تجر عروقها في الأرض، فوقفت بين يديه، وقالت: السلام عليك يا رسول الله، قال الأعرابي: مُرها فلترجع إلى منبتها، فأمرها فرجعت، ودلت عروقها في منبتها فاسته ت فه (۱).

(٧٤) المعنى: كأنما سطرت تلك الأشجار في حال مشيها سطراً للذى كتبته فروعها، وهو الخط البديع، أى الذى لم يعهد مثله، المرسوم في اللقم، اللقم: بفتح اللام والقاف: وسط الطريق لكونها مشت مشى استقامة.

(٥٧) قوله: «مثل الغمامة» إلخ أي هي مثل الغمامة: السحابة. وقوله: «أني سار سائرة» أي في أي =

(١) القصة بطولها في كتاب «الشفا بتعريف حقوق المصطفى» للقاضى عياض رحمه الله تعالى في فصل المعجزات.

موضع سار هى سائرة، وقوله: «حر وطيس» أى حر الشمس الشبيهة بالوطيس فى الحرارة، وقوله: «للهجير» أى عند الهجير، والهجير والهاجرة بمعنى واحد: وهو وسط النهار إذا كان حاراً. وقوله: «حمى» يصح جعله فعلاً ماضياً فتكون الجملة صفة لوطيس، أو فى موضع الحال من الهجير، أي حال كونه قد حمى، ويصح جعله اسم فاعل بمعنى حام. وهذا البيت إشارة إلى ما روى من أنَّ أبا طالب خرج إلى الشأم ومعه النبى في فى أشباخ من قريش، إلى أن أشرفوا على بحيراً الراهب، وكان فى صومعته، فنزلوا عنده وحطوا رحالهم، وكانوا يمرون به قبل ذلك فلا يخرج إليهم، وجعل يتخللهم حتى جاء للنبى فقال: هذا سيد العالمين هذا رسول الله الذى يبعثه رحمة للعالمين، فقال له أشياخ قريش: وما أعلمك بهذا؟ فقال: إنكم من حين أشرفتم من مكة والغمامة تظلله فوق رأسه.

(٧٦) قوله: "أقسمت بالقمر" إلخ أى أقسمت برب القمر إلخ، وقوله: "المنشق" أى الذى انشق آيةً له هيه؛ لأن أهل مكة سألوه آية فأراهم انشقاق القمر فلقتين، فكانت فلقة فوق الجبل وفلقة دونه، فقال رسول الله هيه: "اشهدوا" فقال كفار قريش: قد سحرنا محمد، فابعثوا إلى أهل الآفاق حتى يظهر هل رأوا مثل هذا، فأخبر أهل الآفاق أنهم رأوه منشقاً، فقال كفار قريش: هذا سحر مستمر، فنزل قوله تعالى: ﴿ اقْتُربَتِ السَّاعَةُ وَانشَقَ الْقَمَرُ ۞ وَإِن يَروا آيَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُستَمرٌ ۞ [القمر: ١، ٢](١)، والمراد بالنسبة: المناسبة والمشابهة في الانشقاق، وأما انشقاق قلبه الشريف فقد وقع أربع مرات، وقد جمعها بعضهم في قوله:

وشُقَّ صـدرُ المصطفى وهو فى دار بنى سـعـد بلا مـرية كـشقّه وهو ابن عـشر، ثم فى ليلة معراج، وعند البعثة وقوله: «مبرورة القسم» أى أن القسم عليها مبرور فيه، يقال برّ فى يمينه إذا صدق فيها.

(۷۷) الغار: ثقب في الجبل، وكان في جبل ثور بأسفل مكة، وقوله: «من خير ومن كرم» بيان لما حوى الغار، وكلٌ منه ما لكل من النبي في ومن أبي بكر، ويحتمل أن الأول للنبي في والثاني لأبي بكر، وعلى هذا فإنما خصّه بالكرم لأنه آثر رسول الله في بنفسه وماله، ولذلك لما أتيا إلى الغار تقدم أبو بكر في الدخول لاحتمال أن يكون فيه ما يؤذي، فيتلقاه عن رسول الله في وقوله: «وكل طرف» إلخ أي والحال أن كل طرف إلخ، فالواو للحال، والطرف بسكون الراء هو البصر. قوله «عنه» أي عن ما حوى الغار، وقوله: «عمى» يحتمل جعله فعلاً، وجعله اسماً. =

(۱) وانشقاق القمر له ﷺ لا يعارض فيه إلا مكابر؛ لأن الحديث مروى في أغلب كتب الحديث، وأولها البخاري، كما ذكر ذلك صاحب «الشفا»، والقرآن صريح في ذلك.

فالصِّدْقُ في الغارِ والصِّدِّيقُ لَمْ يَرِما وهُمْ يَقَولُونَ ما بالغارِ مِن أَرِمِ ^ ﴿ لَمُ فَالصِّدْقُ في الغارِ والصِّدِّيقُ لَمْ يَرَما وهُمْ يَقُولُونَ ما بالغارِ مِن أَرْمِ ^ ﴿ لَمُ ظَنُّوا الْحَنْكَبُوتَ عَلَى خَيْرِ البَرْيَّةِ لَمْ تَنْسُحُ وَلَمْ تَحُمُ ﴿ ﴿ لَوَ وَعَانُ عَالَ مِنَ الأَطُمِ ﴿ ﴿ وَقَالَةُ اللهُ أَغْنَتُ عَنْ مُضاعَفَةً مِنَ الدُروعِ وَعَنْ عالَ مِنَ الأُطُمِ ﴿ ﴿ وَقَالَةُ اللهُ أَغْنَتُ عَنْ مُضَاعَفَةً مِنَ الدُروعِ وَعَنْ عالَ مِنَ الأُطُمِ ﴿ ﴿ وَقَالَةُ اللهُ أَغْنَى الدُهُرُ يُوماً واستَجَرْتُ بِهِ إِلاّ اسْتَلَمْتُ النَّذَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمٍ ٢ ﴿ وَلا النَّدَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمٍ ٢ ﴿ وَلا التَّمَسُتُ غَنِي الدَارَيْنِ مِنْ يَدِهِ إِلاّ اسْتَلَمْتُ النَّذَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمٍ ٢ ﴿ وَلا النَّدَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمُ ٢ ﴿ وَلا النَّهُ مَا اللهُ وَاللَّهُ وَلَا النَّهُ وَالْمُ اللَّهُ مُنْ اللهُ وَاللَّهُ مُ اللَّهُ وَلَا النَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا النَّهُ مَا اللَّهُ وَلَا النَّهُ الْعَلَمْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا النَّهُ وَاللَّهُ وَلَا الْمُعْتَامِ لَا الْمُعْلَى مِنْ خَيْرِ مُسْتَلَمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْتَلَمُ الْمُعْتَامِ اللَّهُ وَالْمُعَالَمُ اللَّهُ الْمُعْلَالَةُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلَمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ الللّهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ الْعَلَيْمُ وَالْمُ اللَّهُ الْعَلَمُ النَّهُ وَاللْعَلَمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُعْتَى اللَّهُ الْمُنْ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِي الْمُعْتَلِيْلُمْ الْمُعْتَلِمُ اللْمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَالِمُ اللَّهُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُعْتَعِلَمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ اللْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ اللْمُعْتِلَالِمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَلِمُ الْمُعْتَعِلَمُ اللْمُعْتِمُ الْمُعْتَا

= وقد لبث النبى وأبو بكر في الغار ثـ لاث ليال، وجاء الكفار حوالي الغار ينظرون، فـ أعماهم الله تعالى عنهما.

الغار، وقوله «والصدية» إلخ أى فذو الصدق، أو يؤوّل الصدق بالصادق، وقوله «والصديق»: أى فى الغار، وقوله «لم يرما بكسر الراء» أى لم يبرحا، وأصله يربما، حذفت منه الياء. وقوله «وهم يقولون» أى والحال أنهم يقولون إلخ، والضمير راجع للكفار. «ما بالغار من أرم»، وأرم بفتح الهمزة وكسر الراء بمعنى أحد، أى ليس فى الغار شىء.

(٧٩) قوله "ظنوا الحمام" إلخ هذا البيت كالتعليل لما قبله، كما علمت، وقوله "على خير البرية"، البرية: الخلق، وخيرهم: محمد على وقوله "لم تنسج" بكسر السين وضمها راجع للعنكبوت، وقوله "ولم تحم" بضم الحاء راجع للحمام، وسبب ظنهم ذلك أن هذين الحيوانين متى أحسا بالإنسان فرا منه، ولم يعلموا أن الله تعالى يحفظ من شاء من عباده بما شاء من خلقه.

(٨٠) قوله "وقاية الله" إلخ أى حفظ الله لهما من الكفار أغناهما عن مضاعفة من الدروع بأن يلبس المستخص درعاً فوق درع للحفظ من العدو، أو أن تنسج الدرع حلقتين، وقوله "وعن عال من الحصون.

الأطم» أى: وأغنت عن عال من الحصون.

(٨١) قوله «ما ضامنى الدهر يوماً» إلخ أى ما ظلمنى الدهر في يوم إلخ، وقوله «واستجرت به» أى طلبت منه أن يجيرنى من ذلك، وقوله «إلا ونلت جواراً منه» أى إلا وأعطيت جواراً بكسر الجيم وضمها أى حمى وحفظاً، وقوله «لم يُضم» بالبناء للمجهول أى لم يحتقر، بل يحترم.

(۸۲) "ولا التمست": الالتماس: الطلب بخضوع وذلة. وقوله "غنى الدارين": أى دارًى الدنيا والآخرة، والغنى في الأولى بالكفاية، وفي الثانية بالسلامة من العذاب. وقوله "من يده" أي من نعمته هم وقوله "إلا استلمت" أي إلا أخذت، وقوله "الندى" بفتح النون مع القصر هو العطاء والكرم، وقوله "من خير مستلم" بفتح اللام، أي من خير مستلم منه، وإنما كان هم خير مستلم منه لأنه لا يردّ سائله.

لا تُنْكِرِ الوَحْىَ مِنْ رُؤياهُ؛ إنَّ لَهُ قَلْبِاً إذا نامَتِ العَيْنانِ لَمْ يَنَمِ ١٨ ( لَا تُنْكِرِ الوَحْىَ مِنْ رُؤياهُ؛ إنَّ لَهُ قَلْبِاً إذا نامَتِ العَيْنانِ لَمْ يَنَمِ ١٨ ( لَا تُنْكِرُ اللهَ عَنْ بُلُوغٍ مِنْ نُبُسِوَّتِهِ فَلَيْسَ يُنْكُرُ فيهِ حالُ مُحْتَلِمٍ ١٨ ( لَا تَبِارَكَ اللهُ مِا وَحْيٌ بِمُكْتَسِبُ ولا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ مِا وَحْيٌ بِمُكْتَسِبُ ولا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ مِا وَحْيٌ بِمُكْتَسِبُ ولا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ مِا وَحْيٌ بِمُكْتَسِبُ ولا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ مِنْ نُبُولِهُ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ مَا وَحْيٌ بِمُكْتَسِبُ ولا نَبِيٌّ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُمُ ١٨ ( اللهُ عَلَى غَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ عَلَى عَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ عَلَى عَيْبٍ بِمُتَّهُم ١٨ ( اللهُ عَلَى عَيْبٍ بِمُتَلِيقًا اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى عَيْبٍ إِلَيْنَ عَلَى عَيْبٍ إِلَا لَهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَيْبٍ إِلْمَالِمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(۸۳) أى لا تنكر الوحى حال كونه مبتدأ من رؤياه فى النوم؛ فإن بدء الوحى كان بالرؤيا الصالحة فى النوم، وكان على لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح. وقوله "إن له قلبا" إلخ تعليل لما قبله، أى إن له على قلباً له اليقظة الدائمة، وقد ورد فى الصحيحين: "إن عيني تنامان ولا ينام قلبى".

(٨٤) قبوله "وذاك": اسم الإشارة راجع للوحى من رؤياه في المنوم، وقوله "حين بلوغ من نبوته" أى حين وصول إلى نبوته. والمراد بحيال المحتلم: الوحى من رؤياه في النوم؛ لأن المحتلم هو النائم، وحاله: ما يراه في نومه، والحاصل أن ذلك إنما كان في ابتداء النبوة، وقد نُبِّيء على رأس أربعين سنة، وذلك حدّ مبدأ النبوة.

(٨٥) تبارك الله: تنزه الله وتعالى وارتفع عما يقوله الكافرون علواً كبيراً، وقوله "ما وحى بمكتسب" أى ليس وحى، وإن قلّ، بمكتسب لأحد بسعيه فيه، فالذى عليه أهل الحق أن الوحى ليس مكتسباً، قال تعالى: ﴿ اللهُ أَعْلَمُ حَيْثُ يَجْعُلُ رِسَالتَهُ ﴾ [الأنعام: ١٢٤] (١). وقوله: "ولا نبى على غيب بثمر غائب، لأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام بمتهم على إخبار غيب أى على الإخبار بأمر غائب، لأن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام معصومون من الكذب، كسائر المعاصى، ولا يرد قوله تعالى: ﴿ وَوَصَعْنَا وَلَى عَلَى وَزُرُكَ ٣ ﴾ [الشرح: ٢]، ونحو ذلك؛ لأن ما يقع منهم من باب "حسنات الأبرار سيئات عنك وزُرك ٣ ﴾ [الشرح: ٢]، ونحو ذلك؛ لأن ما يقع منهم من باب "حسنات الأبرار سيئات المقربين"، وفي ذلك إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُو عَلَى الْغَيْبِ بِهَنِينِ ٣ ﴾ [النجم: ٣، على المقربين الله ولى قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَىٰ ٣ إِنْ هُو إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَىٰ ٤ ﴾ [النجم: ٣، على من الك الروضية على أنه تأول النهي، مع أنه وإن كان منهيا ظاهراً هو مأمور باطناً لحكمة يعلمها الله تعالى، وأما قول إبراهيم عليه وعلى نبينا أفضل الصلاة وأتم السلام "هذا ربي " فقد ذكره مجاراة لهم، أى هذا ربي بزعمكم، وأما هم يوسف بزليخا فهو أمر جبلي لا اختياري حتى يكون مذموماً، والرغبة في النساء محمودة، إذ عدمها يدل على العُنة، وهي تقيصة، ولما هم يوسف بقتضى الجبلة امتنع لكونه رأى برهان ربه، ﴿ وهم بها لولا = العُنة، وهي تقيصة، ولما هم يوسف بقتضى الجبلة امتنع لكونه رأى برهان ربه، ﴿ وهم مَها لولا = العُنة، وهي تقيصة، ولما هم يوسف بقتضى الجبلة امتنع لكونه رأى برهان ربه، ﴿ وهم مَها لولا = العُنة، وهي تقيصة، ولما هم يوسف بقتضى الجبلة امتنع لكونه رأى برهان ربه، ﴿ وهم مَها لولا = المُنافِقُ المُنْ ويُنْ كُورُ ويُنْ الله وي المؤلى المؤلى المؤلى المؤلى المؤلى ويور أى برهان ربه، ﴿ وهم مَها لولا = المؤلى المؤ

 <sup>(</sup>١) وقوله جل وعلا ﴿ يَجْعُلُ ﴾ قاض بأنها غير مكتسبة، وإنما هي عَمْلٌ من الله تعمالي وتخصيص لشخص معين لا
 نصلح غده.

<sup>(</sup>٢) ما ذكره الشيخ رحمه الله تعالى "بظنين" بالظاء هو إحدى القراءات وأشهرها بالصاد.

الله بعارض جاد أو خلت البطاح بها سيباً مِن اليَمِّ أوْ سَيْلاً مِنَ الْعَرِمِ ^^ (

أن رأى برهان ربه ﴾، وأما قصة داود - عليه الصلاة والسلام - وهي أنه خطر بباله أنه إن مات وزيره في الحرب تزوَّج بزوجته، لما علم من حسنها، فـلا ترد أيضاً لأن ما وقع منه ليس معصية، لكنه غير لائق بمقامه، ولذلك عوتب عليه، وبكى حتى نبت العشب من دموعه.

(٨٦) قوله «كم أبرأت» إلخ أى كثيراً من المرات أبرأت إلخ، وقوله «وصبا» بكسر الصاد: أى مريضاً، وقوله «بالــلمس» أي بسبب اللمس، وأشــار بذلك إلى ما روى من أن عين قــتادة أصــيبت يوم كُورٍ ﴿ أحد، ووقعت على وجنته، فأتى رسولَ الله ﷺ وقال له: إن لى امرأة أحببها، وأخشى أنها إن رأتني على هذه الحالة قذرتني، وارتفع حبى من قلبها، فأخذ النبي ﷺ عينه بيـده، وردها إلى موضعها وقال: اللهم أكسبها جمالاً، فكانت أحسن عينيه، وقوله «وأطلقت» أي وحلّت راحته، وقوله «أربا» بفتح الهمزة وكسر الراء بوزن فرحا، أي ذا أرب وحاجة. وقوله «من ربقة اللمم» أي من عقدة الجمنون، ويصح تفسيره بالذنوب والمعاصي، وأشار بذلك إلى ما روى من أن امرأة أتت للنبي عِينَ بابن لها به جنون، فمسح بيده المباركة صدره، فثع ثعة: أي قاء قيئة، فخرج من جوفه مثل الجرو الأسود، وبرىء لوقته.

(٨٧) قوله «وأحيت السنة الشبهاء» إلخ أي وأخصبت السنة الشهباء إلخ، والشهباء قليلة المطر، «دعوته» أي دعاؤه بالسقيا. حكت: أشبهت، وغرة كل شيء: أحسنه، والأعصر: جمع عصر، وهو الزمن، والدهم بضم الدال والهاء: جمع أدهم، وهو الأسود، وأشار بذلك إلى ما رواه الشيخان عن أنس «أن رجلاً دخل المسجد يوم جمعة ورسول الله ﷺ قائم يخطب، فقال: يا رسول الله هلكت الأموال، وانقطعت السبل، فادع الله يغشنا، فرفع رسول الله على يبديه. وقال: اللهم أغثنا (ثلاثاً) وما نرى في السماء من سحاب ولا قزعه، فطلعت سحابة ثم أمطرت، والله ما رأينا الشمس سبتاً (أي أسبوعاً).

(٨٨) قوله «بعارض» أي أحيت السنة الشهباء دعوته بعارض، والمراد بالعارض السحاب. وقوله «جاد» أي جاد بالمطر الكثير، وقوله «أو خلت» أي أو ظننت، وأو بمعنى إلى. «البطاح» جمع أبطح: وهو الوادي المتسع الذي فيه دقاق الحصى، و «السيب» الجسري، واليم: البحر، والعرم: بفتح العين وكسر الراء في الأصل: اسم لما يمسك الماء من بناء وغيره، وهو أيضاً اسم لواد، فالناظر يتشكك في الماء الكثير الكائن على سطح الأرض، هل هو سيب من البحر أو سيل من السد الذي تحطم.

(۸۹) أى اتركنى وذكرى آيات، والمراد بالآيات المعجزات الدّالة على نبوته على وقوله «له» أى آيات كائنة له على نبوته على خلور نار القرى: أى ظهرت ظهوراً مثل ظهور نار القرى بكسر القاف الذى هو الضيافة. وقوله «على علم» أى على جبل، وقد جرت عادة الكرام من العرب بإيقاد تلك النار على الجبل، ليهتدى الضيفان إلى منازلهم.

(٩٠) «فالدر» وهو اللؤلؤ يزداد حسناً والحال أنه منتظم في السلك لترتيبه وتنزيله في المنازل المتناسبة، وليس ينقص قدراً حال كونه غير منتظم؛ لأن حسنه ذاتي له.

(41) قوله "فما تطاول" إلخ "ما" نافية، والتطاول في الأصل مدّ العنق، والآمال جمع أمل، وهو الرجاء، والمديح هو الثناء الحسن، وقوله "إلى ما فيه" أي إلى استقصاء ما فيه على والأخلاق جمع خلق بضمتين، وهو الطبيعة، والشيم: جمع شيمة، وهي الخلق بضمتين.

(٩٢) قوله "آيات حق" أى من معجزاته في آيات حق، أى آيات موصوفة بأنها حق، هى القرآن. وقوله وقوله "من الرحمن" أى من عند الرحمن لا من عند محمد، كما زعمه كفار قريش. وقوله محدثة أى أحدثها الله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَمَا يَأْتِيهِم مِن ذِكْر مِنَ الرَّحْمَنِ مُحْدَث إِلاَّ كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ ۞ ﴾ [الشعراء: ٥]، وقوله "قديمة" استشكل بأنه ينافى قوله محدثة، وأجيب بأنها محدثة باعتبار الألفاظ، قديمة باعتبار المعانى، وبهذا كله ظهر قوله "صفة الموصوف بالقدم" فليس المراد أن الألفاظ التى نقرؤها صفة للموصوف بالقدم، الذى هو الله تعالى، لأنها حادثة، بل المراد أن معناها صفة له تعالى.

(٩٣) "لم تقترن بزمان" أى لأنها قديمة من حيث معناها، والزمان حادث، وقوله و "هى" أى هذه الآيات، وقوله "تخبرنا عن المعاد" أى عن عَوْد الخلق بعد انعدامهم، وقوله و "عن عاد" أى وتخبرنا عن قبيلة عاد، التى بعث إليها هود عليه الصلاة والسلام، ويقال لهم أيضاً: ارم، تسمية باسم جدهم إرم، وقيل إن ارم اسم أرضهم وبلدتهم، وقيل: إنها مدينة بناها شداد بن عاد لبنة من فضة وأخرى من ذهب، في صحن عدن، وجعل فيها أنهاراً مطردة، وأصنافاً من الشجر، وأتم بناءها في ثلثمائة سنة، وعند كمالها ارتحل إليها بأهل مملكته، فلما كان منها على مسيرة =

دامَت لَدَيْنا فَفَاقَت كُلَّ مُعْجِزةً مِنَ النبيِّينَ إِذْ جَاءِتْ وَلَمْ تَدُمِ ١٠ وَلَمْ مَحْكَمَ الله فَمَا تُبْغِينَ مِنْ حَكَمِ ١٠ وَلَمْ تَدُمُ مَنْ شُبَه لَذِى شِقَاق وما تَبْغِينَ مِنْ حَكَمِ ١٠ وَلَمْ مَحْكَمَ الله فَمَا تُبْغِينَ مِنْ حَكَمِ ١٠ وَلَمْ مَا حُورِبَتْ قَطُّ إِلاَّعَادَ مِنْ حَرَبِ أَعْدَى الأَعادِى إليها مُلْقِى السَّلَمِ ١٠ وَلَمْ مَا حُورِبَتْ قَطُّ إلاَّعادَ مِنْ حَرَبِ أَعْدَى الأَعادِى إليها مُلْقِى السَّلَمِ ١٠ وَلَمْ مَا رَضِها رَدَّ الغَيورِ يَدَ الجَانِي عَنِ الحُرَمِ ١٠ وَلَمْ مَا رَضِها رَدَّ الغَيورِ يَدَ الجَانِي عَنِ الحُرَمِ ١٠ وَلَمْ مَا رَضِها لَوْ الغَيورِ يَدَ الجَانِي عَنِ الحُرَمِ ١٠ وَلَمْ اللهَ عَلَى اللهَ عَنِ الحُرَمِ ١٠ وَلَمْ اللهَ عَنِ الْحَرَمِ ١٠ وَلَمْ اللهَ عَلَى مُعَارِضِها لَوْ الغَيورِ يَدَ الجَانِي عَنِ الخُرَمِ ١٠ وَلَمْ اللهَ عَلَى مُعَارِضِها لَا وَلَا اللهَ عَلَى اللهُ عَلَى الْعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَ

= يوم وليلة، بعث الله عليهم صيحة من السماء، فأهلكتهم. وقوله "وعن إرم" بكسر الهمزة تسمى عاداً الأخرى.

(9٤) «دامت لدینا» أى الآیات استمرت عندنا، فتسبب عن ذلك أنها فاقت كل معجزة صادرة من النبیین غیر نبینا ﷺ. «إذ جاءت ولم تدم» أى إذ جاءت عنهم ولم تستمر، بل لم تظهر على أيديهم إلا مرة واحدة، وذلك حین التحدی، ثم لم تظهر بعد ذلك، وإلیه أشار ﷺ بقوله «ما من نبی من الأنبیاء إلاّ وقد أوتی من الآیات ما مثله آمن علیه البشر، وإنما كان الذی أوتیت وحیا یتم من الأنبیاء إلاّ وقد أوتی من الاین، فناسب أن تكون معجزته كذلك.

(٩٥) «محكمات» أى والآيات المذكورة متحكمات، ومعنى متحكمات: متقنات النظم فى البلاغة والفصاحة، أو أن معنى محكمات: ذوات حكمة. وقوله «فما تبقين من شبه لذى شقاق» أى فما تترك تلك الآيات المحكمات شبها لصاحب شقاق، وهو الكافر، لأنه مشاق الدين، والشبه: ومع شبهة، وهى ما يظن دليلاً وليست بدليل. «وما تبغين من حكم» بفتح التاء أى ولا تطلبن حكماً، يعنى حاكماً يحكم على ذلك المخالف للحق بأنه على خلاف الصواب لظهور براهينها عليه. و«ما» نافية فى الموضعين.

(٩٦) «ما حوربت» إلخ أى ما حورب الآتى بها - وهو النبى في الزمن الماضى - إلا كان النبى في هو الغالب، ورجع أشد الأعادى عداوة إليه ملقى السلاح، وسلَّم له في إما بدخوله في الإسلام، وإما بتركه المحاربة من أجل شدة بلاغتها. ويحتمل أن المراد بالمحاربة المعارضة، و «من» فيه بمعنى من أجل. وحقيقة الحرب بفتحتين: سلب المال، لكن المراد به هنا الشدة أى شدة بلاغتها. «أعدى الأعادى» أشد الأعادى عداوة، ومعنى السلم بفتحتين: السلاح.

(٩٧) «ردت بلاغتها» أبطلت بلاغتها دعوى معارضها، كما وقع لمسلمة الكذاب، حيث عارض ولله الله الله القرآن لما ادّعى النبوة، وأراد أن يأتى بقرآن يشبه القرآن، فقال في معارضة سورة والنازعات: «والطاحنات طحنا، والعاجنات عجنا، والخابزات خبزا». قوله «رد الغيور» أى ردا مثل ردّ الشخص الغيور الذى هو شديد الغيرة على النساء، والحرم بضم الحاء وفتح الراء: جمع حرمة، كامرأته وأخته وغيرهما. وظاهر كلام المصنف أن إعجاز القرآن للبشر عن الإتيان بمثله بسبب ما اشتمل عليه من البلاغة التى لم يصلوا إليها، وعلى ذلك فالقرآن ليس من جنس مقدورهم، وهو قول الجمهور.

4

لها مُعَانٍ كَمَوْجِ البَحْرِ في مَدَد وفوْقَ جوْهَرِهِ في الحُسْنِ والقِيمِ ^ اللهَ عَلَى المُسْنِ والقِيمِ ^ اللهَ عَلَى المُحْدِ اللهَ عَلَى الإَحْدُارِ بِالسَّامِ وَ اللهَ عَلَى الإَحْدُارِ بِالسَّامِ وَ اللهَ عَيْنُ قارِيها فَقُلْتُ لَهُ لَقَدْ ظَفَرْتَ بِحَبْلِ اللهِ فَاعْتَصِمِ ` اللهَ قَرَّتُ بِهَا عَيْنُ قارِيها فَقُلْتُ لَهُ لَقَدْ ظَفَرْتَ بِحَبْلِ اللهِ فَاعْتَصِمِ ` اللهَ قَرَّتُ بِهَا عَيْنُ قارِيها فَقُلْتُ لَهُ لَقَدْ ظَفَرْتَ بِحَبْلِ اللهِ فَاعْتَصِمِ ` اللهَ اللهِ فَاعْتَصِمِ ` اللهُ اللهُ فَاعْتُصِمِ ` اللهُ اللهُ فَاعْتُصِمِ ` اللهُ الل

٩٨) "لها معان إلخ" أى لتلك الآيات معان كثيرة لا نهاية لها. "كموج البحر في مدد" أى مثل موج البحر في كونه يمد بعضه بعضاً، إذ ما من موجة إلا وبعدها موجة، وأشار بذلك إلى قول بعضهم: أقل ما قيل في العلوم التي في القرآن من ظواهر المعاني المجموعة فيه أربعة وعشرون ألف علم، وثمانمائة علم، وما حُكى عن بعضهم من أنه قال: لكل آية ستون ألف فهم، وما بقى من فهمها أكثر. وقوله "وفوق جوهره في الحسن والقيم" أي ولها معان فوق الجوهر المستخرج من البحر في حسنها البديع، وفي قدرها وشرفها، والقيم: بكسر القاف وفتح الباء جمع قيمة والمراد بها هنا ما لها من القدر والشرف مجازاً.

(٩٩) «عجائبها» أى معانيها العجيبة، جمع عجيبة، وهي الشيء العديم النظير أو قليله، وقوله «ولا تسام» أى لا توصف، وقوله «على الإكثار» أى مع الإكثار منها الذي لا غاية له، وقوله «بالسأم» أى الملل. وحاصل المعنى أنه إذا كان لها معان كموج البحر في الكثرة التي لا غاية لها، ولا توصف بالملل مع الإكثار منها لحسنها، فغيرها من الكلام ولو بلغ الغاية فيما يليق به من الحسن والبلاغة يوصف بالملل مع الإكثار منه بخلاف آيات القرآن.

(۱۰۰) «قرت بها» أى سكنت واطمأنت بتلك الآيات عين قاربها لحصول السرور لها، فإن عين الحزين تكون مضطربة، وعين المسرور تكون ساكنة، وقيل من القر بضم القاف وهو البرد، والمعنى: بردت بدمعة الفرح، ولم تسخن بدمعة الحزن عين قارئها. وقوله «لقد ظفرت بحبل الله فاعتصم» أى والله لقد فزت بما يوصلك إلى الله، فامتنع ببركة قراءته من عذاب الله، أو امتنع باتباع أوامره واجتناب نواهيه من الوقوع في المخالفة المؤدّية إلى عقاب الله تعالى.

(۱۰۱) قوله "إن تتلها" إلخ أى إن تقرأها إلخ، وقوله "خيفة" أى خوفاً، وقوله "من حر نار لظى" أى التي هي جهنم، وقولة "من وردها": الورد بمعنى المورد، وهو المحل الذي يورد منه الماء، وقوله "الشيم" بفتح الشين وكسر الموحدة: أى البارد، فالماء يطفىء حرارة العطش، والآيات تطفىء حرارة نار جهنم أعاذنا الله منها بمنه وكرمه.

(١٠٢) قوله «كأنها الحوض» إلخ أى كان الآيات المذكورة ماء الحوض، وقوله «الوجـوه» أى ذوو =

وكالصِّراطِ وكالمِيزانِ مَعْدِلَةً فَالقِسْطُ مِنْ غَيْرِها في الناسِ لَمْ يَقُمِ ١٠٠ ﴿ لَا تَعْجَبَنْ لِحَسُودِ رَاحَ يُنْكِرُها تَجاهُ للا وَهُو عَيْنُ الحاذِقِ الفَهِمِ ١٠٠ ﴿ لَا تَعْجَبَنُ لِحَسُودِ رَاحَ يُنْكِرُها تَجاهُ للا وَهُو عَيْنُ الحاذِقِ الفَهِمِ ١٠٠ ﴾ قَدْ تُنْكِرُ العَيْنُ ضَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَد ويُنْكِرُ الفَمُ طَعْمَ الماءِ مِنْ سَقَمِ ١٠٠ ﴾ قَدْ تُنْكِرُ الغَيْنُ صَوْءَ الشَّمْسِ مِنْ رَمَد ويُنْكِرُ الفَمُ طَعْمَ الماءِ مِنْ سَقَمِ ١٠٠ ﴾ عا خير مَنْ يَمَّمَ العافونَ ساحَتَهُ سَعْياً وفَوْقَ مُتونِ الأَيْنُقِ الرَّسُمِ ١٠٠ ﴾

الوجوه، وقوله «به» أى بالحوض، وقوله «من العصاة» أى حال كونهم بعض العصاة، فمن للتبعيض. وقوله «وقد جاءوه» والضمير الفاعل راجع للعصاة، والضمير المفعول راجع للتبعيض. وقوله «كالحمم» أى حال كونهم كالحمم، فالحمم جمع حمة بمعنى فحمة، ووجه تشبيهها بالحوض المذكور أن الآيات تشفع في تاليها وقد جاء مسود الوجه من المعاصى، فيبيض وجهه بشفاعتها، كما أن الحوض تبيض به وجوه العصاة حين يُصب عليهم منه بعد مجيئهم من النار كالفحم في السواد الذي أصابهم من النار، فيعودون بيضاً كالقراطيس، ثم يدخلون الجنة.

(۱۰۳) قوله «وكالصراط» إلخ أى وهذه الآيات كالصراط استقامةً. والمراد بالصراط: الدين الذي لا اعوجاج فيه، أو المراد به الجسر الممدود على متن جهنم. وقوله «وكالميزان معدلة» أى وكالميزان من جهة العدل، فمعدلة بمعنى عدلاً، هو الميزان الذي يكون في يوم القيامة. وقوله «فالقسط من غيرها في الناس لم يقم» أى فالقسط بكسر القاف، الذي هو العدل المأخوذ من غير هذه الآيات لم يقم في الناس.

(١٠٤) قوله "لا تعجبن" أى لا ينبغى العجب؛ لأنه إذا ظهر السبب بطل العجب، وها هنا قد ظهر السبب وهو الحسد. وقوله "راح ينكرها" أى ذهب ينكر كونها من عند الله، وقوله "تجاهلاً" أى حال كونه متجاهلاً، أى مظهراً للجهل. وقوله "وهو عين الحاذق الفهم" أى والحال أنه عين الحاذق أى الماهر، الفهم: بفتح الفاء وكسر الهاء: أى الشديد الفهم، وحينئذ فإنكارها عناد دعاه الله الحسد.

(١٠٥) لما ادّعى أن إنكارها للحسد مع كونها متصفة بالمعجزات المذكورة، أثبت ذلك بأمرين محسوسين: الأول إنكار العين ضوء الشمس من أجل الرمد القائم بها، والثانى إنكار الفم طعم الماء من أجل السقم القائم به، فكذلك إنكار الآيات من أجل الحسد القائم بالمنكر.

(۱۰۹) «يا خير من يمم» إلخ أى يا خير كريم قصد العافون، وهم الطالبون للمعروف بساحته، والعافون: جمع عاف، وهو طالب المعروف، والساحة: حريم الدار الواسع، وسعياً: بمعنى ساعين. والمتون: جمع متن وهو الظهر، والأينق: جمع ناقة، وأصله أنوق قدِّمت الواو على النون فصار أونق، ثم قلبوها ياء فصار أينق. والرسم: بضم الراء المشددة وضم السين جمع رسوم، وهي الناقة التي تؤثر في الأرض من شدة الوطء عليها.

**ኖ**እ

4

ومَنْ هُوَ الآيَةُ الكُبْرَى لِمُعْتَبِرٍ ومَن هو النعمةُ العُظْمَى لمُعتَنِم ١٠٠ ومَن هو النعمةُ العُظْمَى لمُعتَنِم ١٠٠ في سَرَيْتَ مِنْ حَرَمٍ لَيْ للَّ إلى حَرَمٍ كما سَرَى البدْرُ في داجٍ مِنَ الظُّلَمِ ١٠٠ في وَبِتَ تَرْقَى إلى أَنْ نِلْتَ مَنْ زِلَةً مِنْ قابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُدْرَكُ وَلَمْ تُرَمِ ١٠٠ في وَبِتَ تَرْقَى إلى أَنْ نِلْتَ مَنْ زِلَةً مِنْ قابِ قَوْسَيْنِ لَمْ تُدْرَكُ وَلَمْ تُرَمِ ١٠٠ في اللهَ اللهِ المَا المُلْمُ المَا اله

(۱۰۷) قبوله «ومن هو» إلخ أى ويا من هبو إلخ، فـ «من» هنا واقعة عليه وحده. وقبوله «الآية الكبرى لمعتبر» أى الآية الكبرى التي هي أكبر الآيات لمتأمل ومتفكر، أى الدليل الأعظم على أن ما جاء به حق. وقوله «ومن هو» إلخ أى ويا من هو إلخ، وقوله «النعمة العظمي لمغتنم» أى النعمة العظمي التي هي أعظم النعم للمريد أن يغتنم ما عند الله من السعادة الأبدية، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (١٠٧) ﴾ [الأنبياء: ١٠٧].

(۱۰۸) قوله «سریت» إلغ كأنه قال: ومن معجزاتك أنك سریت إلخ، سریت: سرت لیلاً، وقوله «من حرم» أی حرم مكة. وقوله «لیلاً» أی فی لیل، وإنما خُص اللیل بذلك دون النهار؛ لأنه وقت تفریغ البال، وقطع العلائق، وقیل: لأن الله تعالی لما محا آیة اللیل وجعل آیة المنهار مبصرة انكسر خاطر اللیل، فجبر بأن أسری فیه بمحمد وقوله «إلی حرم» أی حرم بیت المقدس، وقوله «كما سری البدر» أی مثل سیر البدر الذی هو القمر لیلة كماله، وهی لیلة أربعة عشر، والمداجی: اسم لیّل المظلم، یقال دجا اللیل، أی أظلم، فهو داج، أی مظلم، فقوله «من الظلم» تكملة أی من ذی الظلم، جمع ظلمة، وفی هذا البیت إشارة إلی قصة الإسراء، وقد ذكرها الله تعالی بقوله: ﴿ سُبْحَانَ الّذِي أَسْرَی بِعَبْدِهِ لَیلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَی الْمَسْجِدِ الْقَصَا الّذِی بَارَكْنا حَمَّ لَلْهُ ﴾ [الاس اء: ١].

(۱۰۹) أى وبعد وصولك إلى بيت المقدس بت ترقى أى تصعد، فإنه و نُصِب له معراج له مرقاة وضعد عليها إلى سماء الدنيا، فلما جاوز السماء الأولى دليت المرقاة فصعد عليها إلى السماء الثانية، وهكذا إلى السماء السابعة، ثم إلى الكرسى، ثم إلى سدرة المنتهى ثم إلى مستوى سمع فيه صريف الأقلام، ثم دُلِّى له الرفرف، وهو سحابة خضراء، فصعد عليها إلى ما شاء الله تعالى. وقوله: "إلى أن نلت منزلة" أى "إلى أن أعطيت مرتبة في القرب"، وقوله "من قاب قوسين"، والأصل من قابي قوس؛ لأن كل قوس له قابان، وبينهما شيء قليل جداً، فبينهما غاية القرب، لكن المراد هنا المقرب المعنوى. وقوله "لم تدرك" أى لم يدركها غيرك، وقوله "ولم ترم" أى لم يرمها غيرك، ولم يطلبها للعلم بأنها ليست إلا لك، وفي هذا البيت إشارة إلى قصة المعراج، وقد ذكرها الله تعالى بقوله: ﴿ فَهُ مِنْ فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابِ قُوسِينَ أَوْ أَدْنَى ﴾.

وقَدَّمَ تَكَ جَمع الأنبياء بِها والرُّسُلُ تَقْدِيمَ مَخْدُومٍ عَلَى خَدَمِ ١١٠ وَالرُّسُلُ تَقْدِيمَ مَخْدُومٍ عَلَى خَدَمِ ١١٠ وَانْتَ تَخْتَرِقُ السَّبْعَ الطِّباقَ بِهِمْ في مَوْكِبٍ كُنْتَ فيهِ صَاحِبَ العَلَمِ ١١١ حَتَّى إذا لم تَدَعْ شَأُواً لِمُ ستَنبِقٍ مِنَ الدُنُوِّ ولا مَرْقًى لِمُ سُتنم ١١٢ كَ خَفَ ضَتْ كُلَّ مَقَامٍ بالإضافَة إِذْ نُودِيتَ بالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَمِ ١١٢ كَ خَفَ ضَتْ كُلَّ مَقَامٍ بالإضافَة إِذْ نُودِيتَ بالرَّفْعِ مِثْلَ المُفْرَدِ العَلَمِ ١١٢ كَيْمَا تَفُوزَ بِوَصْلٍ أَى مُسْتَتِرٍ عَنِ العُيُونِ وَسِرٍ أَى مُكْتَتَم أَ١١ كَيْمَا تَفُوزَ بِوَصْلٍ أَى مُسْتَتِرٍ عَنِ العُيُونِ وَسِرٍ أَى مُكْتَتَم أَ١١ كَيْمَا اللهُ الل

(۱۱۰) قوله «بها» أى بتلك المنزلة، وقوله و «الرسل» أى وجميع الرسل، وقوله «تقديم مخدوم على خدم» أى تقديماً مثل تقديم مخدوم على خدم.

(۱۱۱) قوله "وأنت تخترق" بمعنى تقطع السموات السبع الطباق، أى التي هي طبقة فوق طبقة. وقوله "بهم" أي حال كونك ماراً بالأنبياء، ففي حديث الإسراء في صحيح مسلم "أنه مر في السماء الدنيا بآدم، وفي الثانية بعيسي ويحيى، وفي الثالثة بيوسف، وفي الرابعة بإدريس، وفي الخامسة بهارون، وفي السادسة بموسى، وفي السابعة بإبراهيم صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين. وقوله "في موكب": الموكب: الجمع العظيم المتلبس بهيئة عظيمة، وقد كان معه علي جبريل. وجملة "كنت فيه صاحب العلم": أي كنت فيه المشار إليه؛ لأن العلم الرمح في رأسه راية، ومن شأن صاحبه أن يشار إليه، وكان جبريل يستفتح في كل سماء فيقال له: ومن معك؟ فيقول: محمد.

(۱۱۲) قوله «لم تدع شأوًا لمستبق» أى لم تترك غاية لطالب سبق، و«شأوا» أى غاية، والمستبق: طالب السبق. «من الدنو» أى من القرب. وقوله «ولا مرقى لمستنم» المرقى: محل الرقى، وهو الدرجة، والمستنم: طالب الرفعة وهو الساعى ليرتفع.

(۱۱۳) قوله: «خفضت كل مقام» أى خفضت كل رتبة لغيرك، وقوله «بالإضافة» أى بالنسبة إلى مقامك لا مطلقاً، وإلا فالأنبياء كلهم متصفون بالكمال، لكنه في أكمل؛ فمقام غيره منخفض بالنسبة لمقامه المرتفع عن مقام كل مخلوق، وإياك أن تعتقد أن غيره في من الأنبياء ليس متصفاً بالكمال؛ لأن ذلك كفر. وقوله «إذ نوديت بالرفع» أى لأنك نوديت من قبل الله تعالى نداءً مصحوباً برفع شأنك إلى ما لم يصله أحد غيرك. قوله: «مثل المفرد العلم» فكما أن المفرد العلم خُص بكونه نودى نداء مصحوباً بالرفع من بين أقسام المنادى، فإن ما عداه منها منصوب، كذلك في خُص بكونه نودى نداء مصحوباً بالرفع من بين سائر الأنبياء، والمراد الغيرة العلم ذا العلم فق

(١١٤) قوله «كيما تفوز» فالمعنى فعلت َذلك لأجل أن تفوز إلخ. وقوله «أي مستتر عن العيون»: =

الله فَحَزْتَ كُلِّ فَخَارٍ غَيْرَ مُشْتَرَكِ وَجُزْتَ كُلُّ مَقَامٍ غَيْرَ مُزْدَحَمِ ١١٥ ﴿ الله وجَلَّ مِـقْــدارُ مــا ولَيْتَ مِنْ رُتَبِ وعَــزَّ إِدْراكُ مـا أُوليتَ مِنْ نِعَمِ ١١٦ ﴿ الله بَشْرَى لنا مَعْشَرَ الإسْلامِ إن لنا مِنَ العِنايَةِ رُكْناً غَيْرَ مُنْهَدِمِ ١١٧ اللهِ الله عنه الله واعدينا لطاعته بأكرم الرَّسُلِ كُنَّا أَكْرَمَ الأَمَمِ ١١٨ كُلُّ اللَّهُ ١١٨ كُلُّ ال للله راعت قلوبَ العِدا أنباءُ بَعْشَتِهِ كَنَبْئَةِ أَجْفَلَتْ غُفْلاً مِنَ الغَنَمِ ١١٩ كُلُ

عن الخلق، وهذا مأخوذ من قوله تعالى: ﴿ فَأُوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ مَا أُوْحَىٰ ۞ [النجم: ١٠]، كما يدل على ذلك حديث عائشة - رضى الله تعالى عنها - حيث قالت: يا رسول الله ما الذي أوحى إليك ربك إذ قال فـأوحى إلى عبده مـا أوحى؟ قال: يا عائشــة أتريدين أن تعلمي ما لا يعلمه جبريل ولا ميكائيل ولا نبي مرسل ولا ملك مقرّب؟! (إلى آخر الحديث).

(١١٥) قوله «فحزت» الحيازة: الجمع، فمعنى حزت جمعت، والفخار: هو ما يُفتخر به من الفضائل، وقوله «غيـر مشترك» أي بينك وبين غيـرك، بل هو مختص بك، وقوله «وجـزتَ»: أي عبرت ﴿ ﴿ ا وتجاوزت، وقوله «كل مقام»: المقام: الرتبة، وقوله «غيير مزدحم» بفتح الحاء أي غير مزدحم عليم فيه لعدم الواصلين إليه.

(١١٦) قبوله «وجل» إلخ أي عظم، وقبوله «منا وليت» بالبناء للمفعول أي منا ولاك الله. والرتب: المناصب الشريفة. وقوله «وعز»: أي امتنع ذلك، فلا يحصل لأحد غيرك. وقوله «ما أوليتَ» بالبناء للمفعول، أي ما أولاك مولاك أي أنعم عليك.

(١١٧) قوله "بشرى لنا" إلخ أي هذه المناقب بشرى لنا إلخ. وقوله "إن لنا من العناية ركناً غير منهدم" أي إن لنا جميع المسلمين من أجل العناية بنا في الأزل شريعة غير متغيرة بالنسخ. أماتنا الله على سنته، واتباع ملته بمنَّه وفضله ورحمته.

(١١٨) قولسه «لما دعسا الله» إلسخ أى لما سسمّى الله، وفي التنزيل ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠]، والمعنى عليه: لما دعانا الله وهو داعينا لطاعته بواسطة أكرم الرسل، كنا أكرم الأمم، والأول أقرب كما لا يخفى.

(١١٩) قوله «راعت» إلخ أي أفزعت»، وقلوب: أي أصحاب قلوب، والعدا: بالكسر والقصر جمع عـدو، والمراد بهم الكفار، والمراد بأنباء بعـثتـه: أخبـارها التي صدرت من الكهـان والأحبـار وغيرهم، كقولهم: إنه سيظهر دين يغلب كل دين. وقوله «كنبئة» أى مثل نبئة أي زأرة الأسد، وجملة أجفلت: أي أفزعت صفة لنبئة، وغفلا: جمع غافل.

ما زالَ يَلقاهُمُ في كُلِّ مُعْتَرك حَتَّى حَكُوا بِالقَنا لَحْما على وَضَمِ ١٢٠ وَوَدُّوا الفَررارَ فكادوا يَغْسِطونَ بِهِ أَشْلاءَ شالتُ مَعَ العِقْبانِ والرَّخَمِ ١٢١ وَوَدُّوا الفَررارَ فكادوا يَغْسِطونَ بِهِ أَشْلاءَ شالتُ مَعَ العِقْبانِ والرَّخَمِ ١٢١ تَمْضِى الليالي ولا يَدرونَ عِدَّتَها ما لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيالِي الأَشْهُرِ الحُرُمِ ٢٢٢ لَيَ كَمْ الليالي ولا يَدرونَ عِدَّتَها ما لَمْ تَكُنْ مِنْ لَيالِي الأَشْهُرِ الحُرُمِ ٢٢٢ لَي كَامُا الدِّينُ ضَيْفٌ حَلَّ ساحَتَهُم بكلِّ قَرم إلى لَحْمِ العِدا قرم ٢٢١ كُلِّ قَرم إلى لَحْمِ العِدا قرم ٢٢١ كُلِّ يَجُرُّ بَحْرَ خَميسٍ فَوْقَ سابِحَة يَرْمِي بِمَوْجٍ مِنَ الأَبطال مُلْتَظِم ١٢٤ كُلُول عَرمي بِمَوْجٍ مِنَ الأَبطال مُلْتَظِم ١٢٠ كُلُ

(۱۲۰) قوله «مازال» إلخ أى لم ينفك عن كونه يلقاهم بنفسه تارة، وبخيله ورجله أخرى، في كل معترك وقع بينه عن وبينهم، والمعترك بفتح الراء: محل الاعتراك، أى الازدحام للحرب. وقوله «حكوا» شابهوا، وقسوله «بالقنا» أى بطعن القنا، والقنا: جمع قناة وهي الرمح، والوضم بالضاد المعجمة: ما يضع القصاّب اللحم عليه، معداً لمن يأخذه، وهو المسمى بالطبلية، وقيل: إنه الحديد الذي يُغرز فيه اللحم حين يُشوى ليؤكل.

(۱۲۱) قوله «ودّوا الفرار» إلخ أى تمنوا الهرب منه على وقوله «فكادوا يغبطون به أشلاء شالت مع العقبان والرخم» أى فلتمنيهم ذلك قربوا من أن يغبطوا بذلك الفرار، أشلاء: أى أعضاء شالت أى ارتفعت حال كونها مع العقبان. العقبان: جمع عقاب (۱۱)، وهو نوع من الطير، ومع الرخم جمع رخمة، وهى نوع من الطير أيضاً، وإنما خص هذين النوعين لعظم ارتفاعهما دون غيرهما. والغبطة: هى تمنى الشخص أن يحصل له مثل ما حصل لغيره. وأشلاء: جمع شلو بكسر الشين وسكون اللام وهو العضو من اللحم.

(۱۲۲) قوله «تمضى الليالى» إلخ أى تمر عليهم الليالى بأيامها، والحال أنهم لا يعلمون عددها من شدة ما دخل فى قلوبهم من الفزع، وقوله «ما لم تكن من ليالى الأشهر الحرم» أى ما لم تكن تلك الليالى من ليالى الأشهر الحرم التى هى ذو القعدة وذو الحجة والمحرم ورجب، لإمساك النبى والمؤمنين عن جهادهم فى الأشهر الحرم.

(۱۲۳) قوله «كأنما الدبن» إلخ أى كأنما دين الإسلام ضيف حل ونزل ساحة الكفار، وقوله «بكل قرم» بفتح القاف قرم» بفتح القاف، وسكون الراء: أى مع كل شجاع، وقوله إلى لحم العدا قرم، بفتح القاف وكسر الراء: أى شديد الشهوة إلى لحم العدا للمسلمين.

(۱۲٤) قوله «يجر» إلخ أى يستبع هذا القرم الذى هو الشجاع، وقوله «بحر خميس» أى خميس عند النقرم الذى هو الجيش العظيم، سمى بذلك لأنه مركب =

(١) قال في القاموس: والعُقاب - بضم العين - طائر جمعه أعقُبُ وعقبان - بكسر العين.

مِنْ كُلِّ مُنْتَدِبِ للهِ مُحتَسب يَسْطُو بِمُسْتَأْصِلِ للكُفْرِ مُصْطَلِمِ ١٢٥ ﴿ مِنْ كُلِّ مُنْتَدِبِ للهِ مُحتَسب يَسْطُو بِمُسْتَأْصِلِ للكُفْرِ مُصْطَلِمِ ١٢٥ ﴿ حَتَّى غَدَتُ مِلَّةُ الْإِسْلامِ وَهِيَ بِهِمْ مِنْ بَعْدُ غُرْبَتِها موصولَةَ الرَّحِمِ ٢٢١ ﴾ مَحْفُولَةً أبداً مِنْهُمْ بِخَيْرِ أَبِ وَخَيْرِ بَعْلٍ فَلَمْ تَيْتَمْ وَلَمْ تَئِمٍ ٢٧٧ ﴾ مَحْفُولَةً أبداً مِنْهُمْ بِخَيْرٍ أَبِ وَخَيْرِ بَعْلٍ فَلَمْ تَيْتَمْ وَلَمْ تَئِمٍ ٢٧٧ ﴾

ت من خمس قوائم: مقدمة، وميمنة، وميسرة، وساقة، وقلب. وقوله "فوق سابحة" أى كائن فوق خيل سابحة: أى مسرعة في طلب الكفار كالسابح في البحر. والأبطال: جمع بطل، وهو الشجاع، وقوله "ملتطم" صفة لموج، أى ملتطم بعضه ببعض.

(۱۲۵) قوله «من كل منتدب» أى من كل مجيب، وقوله «محتسب» أى مدخر ثواب عمله عند الله، وقوله «محتسب» أى مدخر ثواب عمله عند الله، وقوله «بمستأصل للكفر» أى بآلة مستأصلة لأهل الكفر، أى مزيل لهم من أصلهم، وقوله «مصطلم» أى مهلك لهم.

(۱۲٦) وغدت بمعنى صارت، وقوله «وهى بهم» أى وهى مصحوبة بالصحابة، وقوله «من بعد خ غربتها»، والمراد بغربتها عدم شهرتها وقلة من ينتمى إليها، وقوله موصولة الرحم: أى كثرة القيام بحقها بسبب كثرة من ينتمى إليها، وأشار بذلك إلى حديث مسلم «بدا الإسلام غريباً»(١).

(۱۲۷) قوله «مكفولة» إلى محفوظة، وقوله «أبداً» أى إلى الأبد، وقوله «منهم» أى من الكفار، وقوله «بخير أب وخير بعل» هو النبي هم أي أنه أشفق على أمنه من الأب على أو لاده، وأقوم على أمنه من الأب على أو لاده، وأقوم على بعصالحهم من البعل على زوجاته (۲)، وقوله «فلم تيتم» أى من جهة الأب، وقوله «ولم تئم» أى من جهة البعل، يقال: يتم الولد إذا مات أبوه وهو صغير، ويقال: آمت المرأة تئيم كباعت تبيع: إذا خلت من زوجها.

(۱) رواه مسلم وابن ماجه عن أبى هريرة، والترمذي وابن ماجه عن عبد الله بن مسعود، وابن ماجه عن أنس، والطبراني عن سيدنا سلمان وسهل بن سعد وابن عباس.

وروى البيهقى فى شعب الإيمان عن شريح بن عبيد مرسلاً: "إن الإسلام بدأ غريباً، وسيعود غريباً، فطوبى للغرباء، ألا إنه لا غربة على مؤمن، ما مات مؤمن فى أرض غربة غابت عنه بواكيه إلا بكت عليه السماء والأرض» ورواه ابن جرير، وابن أبى الدنيا إلا أن روايتهما "ثم قرأ رسول الله في فما بكت عليهم السماء والأرض» ثم قال: إنهما لا يبكيان على كافر " وهو مروى عن أنس وجابر، وسعد بن أبى وقاص، وسهل بن سعد، وسلمان وابن عباس، وابن عمر، وابن مسعود، وعمر، وعلى، وعمرو بن عوف، ووائلة، وأبى أمامة، وأبى الدرداء، وأبى سعيد، وأبى موسى وغيرهم، فهو مشهور أو متواتر كذا من "كشف الخفاء" للعجلوني.

(٢) ولذلك قال رسول الله ﷺ: "أنا أولى بالمؤمنين في كتاب الله، فأيكم ما ترك ديناً أو ضيعة فادعوني فأنا وليه، وأيكم ما ترك مالاً فليوثر بماله عصبته من كان واه مسلم.

ويشير ﷺ بقوله "في كتاب الله" إلى قوله تعالى في سورة الأحزاب الآية ٦: ﴿ النَّبِيُّ أُولَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أنفُسِهِم ﴾.

هُمُ الجِبالُ فَسَلْ عَنْهُمْ مُصادِمَهُمْ ماذا رَأَى مِنْهُمْ في كُلِّ مُصْطَدَمِ ١٢٨ وَسَلْ حُنَيْناً وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً فَصُولُ حَنْفَ لَهُمْ أَدْهِي مِنَ الوَخَمِ ١٢٩ وَسَلْ خُنَيْناً وَسَلْ بَدْراً وَسَلْ أُحُداً فَصُولُ حَنْفَ لَهُمْ أَدْهِي مِنَ الوَخَمِ ١٢٩ وَرَدَتْ مِنَ العِدا كُلَّ مُشْتُوُّذٌ مِنَ اللَّمَمِ ١٣٠ وَلَا اللَّهُمُ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمِ ١٣١ وَ وَلَكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ ما تَرَكَتْ أَقْلامُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ ١٣١ وَ وَلَكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ ما تَرَكَتْ أَقْلامُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ ١٣١ وَ وَلَكَاتِبِينَ بِسُمْرِ الخَطِّ ما تَرَكَتْ أَقْلامُهُمْ حَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ ١٣١ وَكُلْ مُسْتَوْفِهُ مَرْفَ جِسْمٍ غَيْرَ مُنْعَجِمٍ ١٣١ وَلَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللْمُ الللللللْمُ الللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللللْمُ اللللللللْمُ اللللللللْمُ اللللل

(۱۲۸) قوله: «هم الجبال» أى هم كالجبال في الشمم والصلابة، وقوله «فسل عنهم مصادمهم» أى مَنْ صادمهم من أعدائهم، وقوله «ماذا رأى منهم» أى من الشدة، وقوله «في كل مصطدم» بفتح الدال، أى الأماكن التي التقوا فيها مع أعدائهم.

(۱۲۹) قبوله "وسل حنيناً" إلىخ أى وسل زمن غزوة حنين، وسل زمن غزوة بدر، وسل زمن غزوة أحد. ومعنى قوله "فصول حتف لهم" أزمنة موت للكفار، وقوله "أدهى من الوخم" أى أشد داهية عليهم لما يصيبهم فيها من الوخم الذى هو الوباء. وكانت غزوة حنين بعد فتح مكة سنة ثمان، وهبو اسم لواد بين مكة والطائف، وفيه التقى رسول الله والمسلمون مع المشركين، فانهزم الكفار، وكانت غزوة بدر من غير قصد من المسلمين إليها في يوم الجمعة سنة ثنتين، وقتل فيها من صناديد قريش سبعون، وأسر منهم سبعون، وكانت غزوة أحد في شوال سنة ثلاث، وهو اسم لجبل بالمدينة، واستشهد فيها من المسلمين سبعون، منهم حمزة، وقتل من المشركين اثنان وعشرون رجلاً، والحرب سجال، واحدة لنا، وواحدة علينا.

(۱۳۰) قبوله «المصدرى البيض»، والمصدرين جمع مصدر بضم الميم، من أصدر عن الماء: رجع، والمراد من البيض السيوف المصقولة. وقوله «حمرا» أى من الدماء التى خالطتها، وقوله «بعد ما وردت» أى بعد ورودها، وقوله «من اللمم» أى الشعر المجاور شحمة الأذن، فاللمم بكسر اللام: جمع لمة، وهى الشعر المذكور. فحاصل المعنى: أمدح الصحابة الذين أصدروا أى أرجعوا السيوف البيض حال كونها حمراء من الدماء بعد ورودها كل شخص مسود اللمم، حال كونه من العدا، وفي ذلك دليل على شجاعة الصحابة - رضى الله عنهم - حيث لا يرضون إلا بقتل سود اللمم من العدا، وهم الشبان في الغالب.

(۱۳۱) المراد بسمر الخط: الرماح الخطية فالسمر جمع أسمر، وهو الرمح، والخط شجرة تتخذ منه تلك الرماح (۱)، وقيل: موضع باليمامة تجلب إليه تلك الرماح من الهند. وقوله «ما تركت أقلامهم حرف جسم غير منعجم» أى لم تترك أسنة رماحهم طرف جسم من أجسام الكفار غير مزال عجمته، بل أزالت عجمته، فالمراد بأقلامهم: أسنة رماحهم.

<sup>(</sup>١) الرماح الخطية: نسبة إلى مرف إللسفن في البحرين تباع به الرماح، قال في القاموس: "ومرف أالسفن بالبحرين، وإليه نسبت الرماح لأنها تباع به، لا إنه منبتهاً".

لل شاكِّي السَّلاحِ لَهُمْ سِيما تُميِّزُهُمْ والوَرْدُيمْتازُ بالسِّيما عَنِ السَّلَمِ ١٣٢ ﴿ تُهْدِي إليكَ رِياحُ النَّصْرِ نَشْرَهُمُ فَتَحْسَبُ الزَّهْرَ في الأكمام كُلَّ كَمِي ١٣٣ الله كَانَّهُمْ في ظُنهُورِ الخَـيْلِ نَبْتُ رُبًّا مِنْ شِـدَّةِ الْحَزْمِ لا مِنْ شِـدَّةِ الْحَزْمِ اللهُ اللهُ مِنْ شِـدّةِ الْحَزْمِ اللهُ اللهُ مِنْ شِـدَّةِ الْحَزْمِ اللهُ اللهُ مِنْ شِـدَّةِ الْحَزْمِ اللهُ اللهُ مِنْ شِـدَّةِ الْحَزْمِ اللهُ اللهُل اللهم والبُهم فرَقاً فما تُفرَقاً فما تُفرَق البَهم والبُهم والبُهم والبُهم والبُهم والبُهم و البُهم وَمَنْ تَكُنْ بِرَسُولِ اللهِ نُصْسِرَتُهُ إِنْ تَلْقَهُ الأَسْدُ فَى آجامِها تَجِم ٢٣٦ كُلُ

غيرهم، قال تعالى: ﴿ سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ﴾ [الفتح: ٢٩]، وقوله «والورد يمتاز بالسيما عن السلم»: شبحر من العضاة فالورد والسلم وإن اشتركا في أن كلاً شجر مورق ذو شوك إلله أن بينهما فرقاً ظاهر لكل ذي بصر، وكذلك الصحابة وغيرهم، فإنهما وإن اشتركا في أن كُلاّ ذو سلاح، إلا أن بينهما فرقاً ظاهراً لكل ذي بصيرة.

(١٣٣) قوله «تهدى إليك» بمعنى ترسل، والمراد برياح النصر الرياح التي حصل بها النصر، والمراد بالنشر الخبر السيار، وإن كان في الأصل الرائحة الطيبة، والزهر: نُوْرُ الشجير، والأكمام جمع كم: وهو غلاف النور، والكمى: الشجاع في سلاحه.

(١٣٤) قوله «كأنهم في ظهور الخيل» إلخ أي كأن الصحابة حال كونهم على ظهور الخيل نبت ربا في الاستقرار والثبوت. والربا جمع ربوة، وهي ما ارتفع من الأرض، ونبتها يكون أثبت من غيره ك لطول عروقه حتى يصل إلى الماء، ويكون أحسن من غيره، لأنه لا يستقر عليه الماء فيأخذ حظه من الشمس والرياح، وقسوله «من شدة الحزم» من قوة جودة رأيهم وتدبيرهم، وقوله «لا من شدة الحزم» أي لا من ربط الحزم (جمع حزم) التي يربط بها السرج أو غيره على ظهر الدابة.

(١٣٥) قوله «طارت» بمعنى اضطربت، وقوله «من بأسهم» أي من شدتهم وقوتهم في الحرب، وقوله " فرقاً » أى فزعاً. وقوله "فما تفرق بين البهم والبَهم » البهم جمع بهمة وهي السخلة، وهي أولاد الضأن، والبهم بضم الباء الموحدة وفتح الهاء: الشجعان(١).

(١٣٦) قوله "ومن تكن برسول الله" ولا تكون النصرة برسول الله ﷺ إلا باتباع سنته، وترك ما كان على خلاف شريعته، وذلك هو تقوى الله، والحامل عليها خوف الله، ومن خاف الله خاف منه كل شيء، حتى الأسد في آجامها، الأسد: جمع أسد، وهو الحيوان المعروف، آجامها: جمع أجمة، وهي الغابات، تجم: بكسر الجيم، ني تسكت من هيبته.

<sup>(</sup>١) في القاموس: البُهمة: - بضم الباء - الشجاع الذي لا يهتدي من أين يؤتى.

و لَنْ تَرَى مِنْ وَلِي عَيْسِ مُنْتَصِرٍ بِهِ ولا مِنْ عَدُو عَيْسِ مُنْقَصِمِ ١٣٧ أَحَلَّ أَمَّ تَسَهُ فَى حِسْرُ فِلْقَصِمِ ١٣٨ كَاللَّيْثِ حَلَّ مَعَ الأَشْبَالِ فَى أَجَمِ ١٣٨ كَمْ جَسَدَّلَتْ كَلِماتُ اللهِ مِنْ جَدِلًا فِيهِ وكَمْ خَصَمَ البُرهانُ مِنْ خَصِمِ ١٣٩ كَمْ جَسَدَّلَتْ كَلِماتُ اللهِ مِنْ جَدِلًا فِيهِ وكَمْ خَصَمَ البُرهانُ مِنْ خَصِمِ ١٣٩ كَمْ جَسَدَّلَتْ فَى الجُاهِلَيَّةِ والتأديبِ فَى البُيتُمِ ١٤٠ كَفَالُ بِهِ فَيُ الجُاهِلَيَّةِ والتأديبِ فَى البُيتُمِ ١٤٠ كَفَالسَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ خَسَمَ مَضَى فَى الشَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ خَسَمَ مَضَى فَى الشَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ خَسَمَ مَضَى فَى الشَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ السَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١ كَمْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١٠ كَمْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ المَّهُ المُنْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ ١٤١٠ كَمْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ المُنْ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ اللَّهُ عَلَيْ مَعْ السَّعْرِ والجَدَمِ أَسْتَ فَي السَّعْرِ والجَدَمِ السَّعْرِ والجَدَمِ المَالِي فَي السَّعْرِ والجَدَمِ السَّعِرِ والجَدَمِ السَّعْرِ والجَدَمِ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمِ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمِ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرَ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعْرِ والجَدَمُ السَّعُ السَّعْرَ والجَدَمُ السَّعْرَ والجَدَمُ السَّعْرَ والجَدَمُ السَّعَالِ المُعْرَالْ الْعَلَمْ السَّعْرَ المَالْ الْعَلَمُ السَّعُولِ المَالْعُلِيْ السَّعُ السُّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعِ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ السَّعُ

(١٣٧) والمراد بالولى من آمن به عَنْ والعدُّو ضده. وقوله «به» أى برسول الله، والمنقصم: القصم بالقاف: القطع مع الإبانة.

(۱۳۸) قوله «أحل أمته» أى أنزلها، لأنه أحل أمته إلخ. وقوله «فى حرز ملته»: أى فى ملته الشبيهة بالحرز، وإنما كانت ملته على شبيهة بالحرز، لأنها تحفظ من اتبعها من نار الكفر. وقوله «كالليث حل مع الأشبال فى أجم» أي فالنبى على حل مع أمته فى ملته كالليث حل مع أشباله فى الأجم، والليث هو الأسد والأشبال هى أولاده، والأجم جمع أجمة، وهى الغابة أى الشجر الملتف.

(۱۳۹) كم بمعنى كشيراً، وجدَّلت: أى قطعت وأزالت جداله، وكلمات الله: هى القرآن، والجدل أى فى أمره هي وقوله «وكم خصم البرهان من خصم» أى وكثيراً ما خصم البرهان، الذى هو الدليل القاطع من خصم بكسر الصاد، وهو شديد الخصومة. وحاصل معنى البيت: كثيراً ما أزال القرآن جدال المجادل فى أمره هي وكثيراً ما أزال الدليل القاطع خصومة شديد الخصومة فى أمره في أمره في أمره في القرآن من جواب المعاندين السائلين له في والثانى كا إشارة إلى ما وقع فى القرآن من جواب المعاندين السائلين له في من الآيات، حين سألوه آية على رسالته.

(١٤٠) قوله "كفاك بالعلم" أى كفاك العلم، وقوله "فى الأمى" أى فى النبى الأمى، وهو الذى لا يقرأ ولا يكتب، نسبةً للأم، كأنه على الهيئة التى نزل عليها من أمه. وقوله "فى الجاهلية" أى الزمن الذى لا علم فيه. وقوله "والتأديب فى اليتم" أى وكفاك بالتأديب فى اليتم معجزة؛ لأن شأن اليتيم، وهو الصغير الذى لا أب له أن لا يكون فيه من الأدب ما يكون فى غيره؛ فإن الأب غالباً يهتم بتأديب ابنه، ويسعى فى تكميله باكتساب الصفات الحميدة، بخلاف غير الأب، وكان على مؤدّباً بأحسن الأخلاق، على خلاف العادة فى اليتيم.

(١٤١) أى خدمته على عمر من المدح، أطلب من الله أن يقيلني بسبب هذا المديح ذنوب عمر مضى في الشعر، مدحاً لأبناء الدنيا.

إذ قلَّدانِي ما تُخْشَى عَواقِبُهُ كَأَنِي بِهِ ما هَدْيٌ مِنَ النَّعَمِ ١٤٠ وَاللَّهُ عَلَى الآثامِ والنَّدَمِ ١٤٠ وَالْعَتُ غَيَّ الصِّبا في الحالتينِ وَما حَصَلَتُ إلاّ على الآثامِ والنَّدَمِ ١٤٠ وفي الطَّعْتُ غَيَّ الصِّبا في الحالتينِ وَما حَصَلَتُ إلاّ على الآثامِ والنَّدَمِ ١٤٠ وفي اللَّهُ في اللَّهُ اللَّيْنَ باللَّذِيا وَلَم تَسُمُ ١٤٠ وَمَنْ يَبِعْ آجِلُمُ مِنْهُ بعاجِلِهِ يَبِنْ لَهُ الغَبْنُ في بَيْعٍ وفي سَلَمٍ ١٤٠ وفي سَلَمٍ ١٤٠ وفي اللَّهُ مِنْ النَّبِيِّ ولا حَبْلِي بِمُنْصَرِمِ ١٤٠ وفي اللَّهُ مِنْ النَّبِي وَلا حَبْلِي بِمُنْصَرِمِ ١٤٠ وفي اللَّهُ الْهُ اللَّهُ الْعَلِي اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَيْلِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَالِمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّ

(١٤٢) قوله "إذ قلداني" الضمير في قلداني للشعر والخدم. وقوله "ما تخشى عواقبه" أي آثاماً تخشى عواقبها، والمراد بعواقبها أنواع العذاب، وقوله "كأنني بهما هدى من النعم" أي كأنني بسبب الشعر والخدم هدى من النعم، التي هي الإبل والبقر والغنم، ومن شأن المهدى أن يُقلد بجعل شيء في عنقه، من نعل ونحوه؛ ليعلم أنه هدى.

(١٤٣) الغي: ضد الهدى، وأضيف للصب الأنه يدعى إليه؛ فيانه زمن الجهل والبطالة. قوله «في الحالتين» أي حالتي الشعر والخدم.

(١٤٤) قوله «لم تسم» بفتح التاء وضم السين المهملة: أى ولم تتعرض لأخذ الدين بدل الدنيا، وكأن الناظم عنى نفسه فنادى عليها بالخسارة، حيث اتبعت الشعر والخدم لأبناء الدنيا، ولو صحبها التوفيق لتركت ذلك، واشتغلت بالدين.

(١٤٥) المراد بالآجل الثواب الذي يكون في الآخرة المحققة الباقية، وبالعاجل الذي يأخذه من الدنيا الذاهبة الفانية. والظاهر أن الضمير في «منه» راجع للدين في البيت قبله. وقوله «يبن له الغبن» أي يظهر له الخداع، وقوله «في بيع وفي سلم»، السّلَم: السلف، والمعنى: يظهر له الغبن في حالة البيع، وفي السلف أبضاً.

(١٤٦) هذا البيت تأنيس للنفس وترجِّ لها في رحمة الله تعالى. «آت» أصله أأت، بهمزتين. وقوله «فما عهدى بمنتقض من النبي» أي فما إيماني بمنقطع عن النبي؛ لأنّ الذنب لا ينقض الإيمان، وقوله «ولا حبلي بمنصرم» أي ولا وصلى بمنقطع من النبي عَيْم.

(۱٤۷) قوله «فإن لى ذمة» إلخ هذا البيت تعليل للبيت قبله، ووجه ذلك أن اختياره التسمية باسمه على دليل على محبته فيه؛ فإنه لا يتسمى بالإسم إلا من أحب مسماه، وأما من يكرهه فلا يتسمى به. وقوله «وهو أوفى الخلق بالذمم» أى وهو في أشدهم وفاء بها، فيقوم بحقها بأن يشفع لأهلها لعظم جاهه وعلو مكانته عند ربه. وفى كلام المصنف ترغيب فى التسمية باسمه في.

(۱٤۸) أى إن لم يكن على في يوم عودى إلى الله تعالى آخذاً بيدى، بأن يشفع لى، حال كون ذلك فضلاً منه، لا لسابقة منى تقتضى ذلك، فقل يا زلة القدم، وهو كناية عن سوء الحال والوقوع في الشدة.

(189) حاشا هنا اسم بمعنى المحاشاة، وهى التنزيه. وقوله "أن يَحرم الراجى مكارمه" أى من أن يحرم النبى على الراجى منه مكارمه، والمكارم: جمع مكرمة، والمراد منها الشفاعة، وقوله "أو يرجع الجار منه غير محترم" فالمعنى: وحاشاه من أن يرجع الجار منه أى المستجير به الداخل فى جواره، حال كونه غير محترم، بل يرجع محترماً بشفاعته على، جعلنا الله من أهل شفاعته أجمعين.

(۱۵۰) الأفكار: جمع فكر، وهو حركة النفس في المعقولات، والمدائح: جمع مديح، وهو الثناء الحسن، وإنما كان على خير ملتزم لخلاصه من الشدائد؛ لأنه وَفَى بخلاصه منها على أحسن الوجوه وأتمها، وأشار المصنف بذلك إلى الداء الذي كان أصابه، وهو داء الفالج (الشلل) والعياذ بالله تعالى منه، وكان هو السبب في إنشاء هذه القصيدة، فإنه لما أصيب به عملها فرأى النبي على في النوم، ومسح بيده الكريمة عليه فعوفي.

(۱۰۱) الغنى: اليسار، والضمير في منه عائد على النبى على، وتربت بكسر الراء: أي التصقت بالتراب، لكونها مفتقرة افتقاراً حسياً، بأن ضيعت ما كان فيها من الأموال، أو معنوياً بأن ضيعت ما كان لها من الثواب، لاقترافها المعاصى. الحيا: المطر. ينبت الأزهار: جمع زهر. في الأُكُم: بضمتين جمع أكمة، والأكمة هي الربوة، أي المحل المرتفع من الأرض، وهو قليل النبات لعدم استقرار الماء عليها لعلوها، كذلك على ينيل الغنى من ليس مظنة الغنى.

(۱۵۲) لما كان قوله "ولن يفوت الغنى" إلخ يوهم التعريض بطلب شيء من حطام الدنيا، دفع هذا التوهم بقوله "ولم أرد زهرة" إلخ أى وإنما أردت الغنى منه فى الآخرة بالشفاعة فى المذنبين. والمراد بزهرة الدنيا مستلذاتها من المال وغيره، والمراد بزهيسر الشاعر المشهور وهو ابن أبى سلمى، كان زهير من الشعراء المقدَّمين على سائر الشعراء فى الجاهلية. وقوله "بما أثنى على =

= هرم» أى بالمدح الذى أثنى به على هرم بن سنان، وكان يصل زهيـر بالصلات الجزيلة الخارجة عن العادة.

(۱۰۳) قوله «ما لى من ألوذ به سواك» أى ليس لى أحد ألتجىء إليه غيرك. وقوله «عند حلول الحادث العمم» أى عند نزول الحادث العام، أى الشامل لجميع الخلق، والمراد يوم القيامة كلاً من الرسل يقول حينئذ «نفسى نفسى»، والنبى على يقول: «أمتى أمتى».

(١٥٤) الجاه: القدر والمنزلة، وهو مأخوذ من الوجاهة، وهي رفعة القدر وسعة المرتبة. وقوله «بي» أي عنى. وقوله «إذا الكريم تحلى باسم منتقم» أي وقت كون المولى اتصف باسم هو «منتقم» واتصافه بذلك عند انتقامه بالفعل من العصاة، وذلك الوقت هو يوم القيامة.

(١٥٥) هذا البيت تعليل للبيت قبله، فكأنه قال: وإنما كان جاهك يا رسول الله لا يضيق بي بل يسعني وغيرى من العصاة؛ لأن من جودك الدنيا إلخ، أي خيري الدنيا وضرتها التي هي الآخرة؛ فمن خيسر الدنيا هدايته الله للنياس، ومن خير الآخرة شيفاعته الله فيهم. قوله "ومن علومك علم اللوح والقلم": المراد بعلومه الله المعلومات التي أطلعه الله عليها، والمراد بعلم اللوح والقلم: المعلومات التي كتبها القلم في اللوح بأمر الله تعالى فإنه ورد "أول ما خلق الله القلم، فقال: له اكتب، قال: وما أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة»، واستشكل جعل علم اللوح والقلم الأمور الخمسة المذكورة في آخر سورة لقمان "إن الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم ما في الأرحام وما تدرى نفس ماذا تكسب غداً وما تدرى نفس بأى أرض تموت؟، وأجيب بعدم تسليم أن هذه الأمور الخمسة ما كتب القلم في اللوح وإلا لاطلع عليها من شأنه أن يطلع على اللوح كب عض الملائكة المقربين، وعلى تسليم أنها مما كتب القلم في اللوح، ف المراد أن بعض علومه عليه المخلوق.

(۱۵٦) أصل قوله "يا نفس: يا نفسى"، وقوله "لا تقنطى" أى لا تيأسى، وقوله "من زلة عظمت" أى من أجل زلة كبرت، والأصل: من غفران زلة عظمت، والزلة بفتح الزاى وتشديد اللام: الذنب. وقوله "إن الكبائر في الغفران كاللمم" أي إن الذنوب العظام التي ارتكبتيها أيتها النفس في جانب الغفران، أي بالنسبة له، كصغار الذنوب. وفي قول الناظم رد على من =

لَعَلَّ رَحْهُ مَ قَا رَبِّى حَيْنَ يَقْهِ سِمُ هِ الْتَاتِى عَلَى حَسَبِ الْعِصْيَانِ فَى القِسَمِ ١٥٧ ( يا رَبِّ واجْعَلْ رَجائِى غَيْـرَ مُنْعَكِسٍ لَدَيْكَ واجْعَلْ حِسابِى غَيْرَ مُنْخَرِمِ ١٥٨ والطُفْ بِعَبْدِكَ في الدارين إن لَهُ صَبْراً مَتَى تَدْعُهُ الأهوالُ يَنْهَزِمِ ١٥٩ إلى وائذن لسُـحْبِ صَـلاةِ مِنْكَ دائِمَـة على النبِيِّ بِمُنْهَلِّ ومُنْسَـجِم ١٦٠ المارنَّحَتْ عَلَاباتُ البانِ رِيحُ صَبًا وأطرَبَ العِيسَ حادى العِيسِ بالنَّغَم ١٦١

يخلد في النار، والحق مذهب أهل السنة أن الكبائر كالصغائر في الغفران، وهو الموافق للقرآن ( الله وللسنة، وللدليل العقلي.

(١٥٧) أي أرجو أن تكون رحمة ربي تأتي في القسم حين يقسمها بين العصاة على قدر عصيانهم؛ فمن حمل من العصيان حملاً صغيراً كان ما يناله من الرحمة شيئاً صغيراً.

(۱۵۸) قوله: «يا رب» أصله يا ربي. وقوله «واجعل رجائي» أي اجعل رجائي للرحمة غير منعكس: أى غير خائب، وقوله «لديك» أي عندك، وقوله «اجعل حسابي غير منخرم» أي اجمعل ما حسبته، أي ظننته من الجميل فيك، غير ناقص. وفي الحديث حكايةً عن الله تعالى «أنا عند ظنّ كَا عبدي بي: إنْ خيراً فخير، وإن شراً فشر».

(١٥٩) معنى الطف: ارفق، وعنى بالعبد نفسه، واختار الوصف بالعبودية لما فيها من غاية الذلة والخضوع. وقوله «في الدارين» أي داري الدنيا والآخرة، ثم علل ذلك بقوله «إن له صبراً» أي إن لعبدك صبراً لا يثبت، بل متى تدعه الأهوال ينهزم أمامها.

(١٦٠) السحب: جمع سحاب الـذي هو الغيم، وإضافة سحب للصلاة من إضافة المشبه به للمشبه، أي للصلاة الشبيهة بالسحب، في أن كلاً رحمة، وقوله «على النبي» أي سيدنا محمد على وقوله «بمنهل ومنسجم» والتقدير بمطر منهل، ومطر منسجم، والمنهل: المنصب لشدّته،

(١٦١) قـوله «ما رنحت عـذبات البان» إلـخ أي مدّة ترنيح عـذبات البان إلـخ، والترنيح: التـميّـيل، وعلذبات البان: أغلصانه، والبان: شلجر معروف طيب الرائلحة. وقنوله «ريح صبا» الريح الشرقية التي تهب صوب باب الكعبة، وإنما سميت بذلك لأنها تصبو أي تميل إليها، وأصول الرياح أربعة الأولى: الصبا، والثانية: الدّبور، وهي الريح الغريبة، والثالثة: الشمال، بفتح =

( ١١٠ ) قوله تعالى: ﴿إِن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم ﴾.

قال الشيخ الباجوري - رحمه الله -:

ويوجد في بعض النسخ أبيات لم يشرح عليها أحد من الشارحين، لكن

والآلِ والصَّحْبِ ثُمَّ التَّابِعِينَ فَهُمُ أَهُلُ التَّقَى والنَّقَا والحِلْمِ والكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْكَرَمِ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ مَلَقَا والعَ الكَرَمِ وَالْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وعَنْ عَلَى وعَنْ عُسمَرٍ وعَنْ عُسمَرٍ وعَنْ عُسمَرٍ وعَنْ عَلَى وعن عشمانَ ذي الكَرَمِ وَ الْكُرَمِ

<sup>=</sup> الشين، والرابعة: الجنوب بفتح الجيم، وهي الربح القبلية، وقوله «وأطرب العيس» إلخ أي ومدة إطراب العيس إلخ، والإطراب إحداث الطرب، وهو خفة تنشأ عن سرور. والعيس بكسر العين: هي إبل بيض يخالطها شقرة أو حمرة شديدة، وهي من كرام الإبل، والمراد بحادي العيس: سائقها، وقوله «بالنغم» بفتح النون: الصوت الحسن.

وفي هذا البيت والذي قبله براعمة الختام وتسمى حسن المقطع وحسن الخاتمة، وهي في الشعر عبارة عن ختم القصيدة بأجود بيت يحسن السكوت عليه لأنه آخر ما يبقى في الأسماع، وربما حفظ دون غيره لقرب العهد به.



