





# సదాశివ సమారంభాం









# ಕంకరాచార్య మధ్యమాం



























# అస్మదాచార్య పర్యంతాం















గురు రమణ మహర్షి









గురు విద్యాప్రకాశానందగిరి



# **వందే గురుపరంపరాం**..







"ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్" ద్వారా విలువలు, నైఫుణ్యాలతో కూడిన విద్య ఉచితంగా + సులభంగా + ఆకర్వణీయంగా + నాణ్యతతో కూడి అందించే సేవా కార్యక్రమంలో బాగంగా ఈ ఫుస్తకాన్ని భారత ప్రభుత్వపు వెబ్ సైట్( డిజిటల్ లైబ్రీలీ అఫ్ ఇండియా) నుంచి సేకలంచి అందిస్తున్నాము. ఇందుకు మేము వాలికి కృతజ్ఞత తెలియచేసుకుంటున్నాము.

సాయి రామ్ వాలి సేవల విస్తరణలో బాగంగా ఈ ఫౌండేషన్ స్థాపించబడినది. ఈ స్వచ్ఛంద సంస్థ ద్వారానే అన్ని సేవలు అందించబడును. ఇటువంటి పుస్తకాలు మీరు వ్రాసినట్లయితే (లేక) సేకలిస్తే మాకు తెలియచేయండి. మేము ప్రతి విద్యార్ధికి ఉచితంగా అందేలా చేస్తాము, తద్వారా ఉన్నత విలువలు, నైపుణ్యాలు కలిగిన విద్యార్ధులను మన దేశానికి అందించవచ్చు. మాతో కలిసి నవ భారత నిర్మాణ కార్యక్రమంలో పనిచేయుటకు, భాగస్వామ్యం అగుటకు ఆసక్తి ఉంటే సంప్రదించగలరు.

ఈ గ్రంధాలను ఉచితంగా ఆన్ లైన్ లో చదువుటకు, బిగుమతి(డౌన్లోడ్) చేసుకొనుటకు గల మార్గాలు:

- 1) భారత ప్రభుత్వపు వెబ్ సైట్: http://www.new.dli.ernet.in
- 2) ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్ వెబ్ సైట్ : www.freegurukul.org
- 3) సాయి రామ్ వెబ్ సైట్ : https://sites.google.com/site/sairealattitudemanagement

గమనిక: భక్తి,జ్ఞాన,ధర్మ ప్రచారార్ధం ఉచితంగా eBook రూపంలో భారత ప్రభుత్వపు డిజిటల్ లైబ్రరీ సహాయంతో ఇవ్వడం జరిగింది. ఇది లాభార్జన దృష్టిలేని ఉచిత సేవ. ఈ సేవలో అంతర్జాలంలోని(ఇంటర్నెట్) లైసెన్సు / కాపీరైటు అభ్యంతరాలు లేనివి అనుకొన్న పుస్తకాలను గ్రహించటం జరిగినది. అనుకోకుండా ఏవైనా అభ్యంతరకరమైనవి ఉన్నచో మాకు తెలుప మనవి, వాటిని తొలగించగలము అని మనవి చేసుకొంటున్నాము.

Facebook: www.facebook.com/freegurukul Help Line / WhatsApp: 904 202 0123

" మన లక్ష్యం: విలువలు, నైపుణ్యాలతో కూడిన విద్య అనేది ఉచితంగా + సులభంగా + ఆకర్పణీయంగా + నాణ్యతతో కూడి అందలకి అందించబడాలి "

ఉచిత గురుకుల విద్య ఫౌండేషన్ — Free Gurukul Education Foundation

సర్వం పరమాత్మ పాద సమర్పణమస్తు

### భారత ప్రభుత్వపు పెబ్ సైట్ - డిజిటల్ లైబ్రరీ అఫ్ ఇండియా

http://www.new.dli.ernet.in



# అతి విశిష్టం ఈ దానం!

స్వామి వివేకానంద "దానాలలోకెల్లా ఆధ్యాత్మిక విద్యాదానం చాలా (శేష్ఠమైంది! దాని తరువాతిది లౌకీక జ్ఞానదానం, ప్రాణదానం, అన్నదానం" అని వ్యాసమహర్షి చెప్పారు.

మన ఆధ్యాత్మిక జ్వానం భారతదేశ హద్దులలో నిలివి పోకూడదు. లోకమంతటినీ అవరించాలి! ఇలా లోకవ్యాప్తమైన ధర్మప్రచారాన్ని మన పూర్పులు చేశారు. హైందవ వేదాంతం ఎన్నదూ ఈ దేశం దాటి పోలేదని చెప్పేవారూ,

మత్రపచారార్థం తొలిసారిగా, పరదేశాలకు వెళ్ళిన సన్స్మాసిని నేనే అని చెప్పేవారూ, తమ జాతిచరిత్ర నెరుగని వారే! ఇలాంటి సంఘటనలు ఎన్నోసార్లు జరిగాయి. అవసరమైనప్పుడల్లా, భారతీయ ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానప్రవాహం వెల్లువలా లోకాన్ని ముంచెత్తుతూ వచ్చింది.

రాజకీయ ప్రచారాన్ని రణగొణధ్వనులతో, యోధులతో సాగించవచ్చు. అగ్నిని కురిపించి, కత్తిని జళిపించి, లౌకిక జ్ఞానాన్నీ, సంఘనిర్మాణ విజ్ఞానాన్నీ విరివిగా ప్రచారం చేయవచ్చు. కానీ ఆధ్యాత్మిక జ్ఞానదానం కళ్ళకు కనిపించకుండా, చెవులకు వినిపించకుండా కురుస్తూ, రోజూ పువ్వుల రాసుల్ని వికసింపజేసే మంచులాగా నిశ్శబ్దంగా జరగవలసి ఉంది. భారతదేశం నిరాదంబరంగా, లోకానికి మళ్ళీ మళ్ళీ చేస్తూ వచ్చిన దానమిదే!

మిత్రులారా! నేను అవలంబించే విధానాన్ని తెలియజేస్తాను వినండి. భారతదేశంలోనూ, ఇతర దేశాల్లోనూ మన పారమార్థిక ధర్మాలను బోధించదానికి తగినవారుగా మన యువకుల్ని తయారు చేయదానికై భారతదేశంలో కొన్ని సంస్థలను నెలకొల్పాలి! ఇప్పుడు మనకు కావలసింది బలిష్టులు, జవసంపన్నులు, ఋజువర్తనులు, ఆత్మ విశ్వాసపరులు అయిన యువకులు, అలాంటి వారు నూరుమంది దొరికినా, బ్రపంచం పూర్తిగా పరివర్తన చెందగలుగుతుంది!!

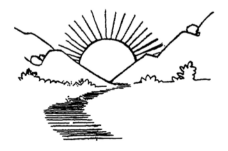
ఇచ్చాళక్తి తక్కిన శక్తులన్నిటీ కన్నా బలవత్తరమైంది. అది సాక్షాత్తూ భగవంతుని దగ్గరి నుండి వచ్చేదే కాబట్టి దాని ముందు తక్కినదంతా తొంగిపోవలసిందే. నిర్మలం, బలిష్ఠం అయిన 'ఇచ్ఛ' (సంకల్పం) సర్వశక్తిమంతమైంది. దానిలో మీకు విశ్వాసం లేదా? ఉంటే మీ మతంలోని మహోన్నత ధర్మాలను ప్రపంచానికి బోధించడానికై కంకణం కట్టుకోండి. ప్రపంచం ఆ ధర్మాల కోసమై ఎదురుచూస్తోంది. అనేక శతాబ్దాలుగా ప్రజలకు క్షుద్రసిద్ధాంతాలు నేర్పదం జరిగింది. వారు వ్యర్థులని ప్రపంచమంతటా బోధలు జరిగాయి. ఎన్నో శతాబ్దాల నుండి వారు ఈ బోధనల వల్ల భయ్యభాంతులై, పశుప్రాయులైపోతున్నారు. తాము ఆత్మస్వరూపులమనే మాటను వినదానికైనా వారెన్నడూ నోచుకోలేదు. "నీచాతినీచుడిలో కూడా అత్మ ఉంది. అది అమృతం, పరమ పవిత్రం, సర్వశక్తిమంతం, సర్వవ్యాపకమైనది" అని వారికి అత్మను గురించి చెప్పండి. వారికి అత్మవిశ్వాసాన్ని ప్రసాదించండి. •

మూలం: శ్రీ రామకృష్ణ ప్రభ - ఫిబ్రవరి 2014

# యోగము - భోగము - రోగము

రచన

యోగాచార్య డాగి వి.వి.రామరాజు



#### NATURE - CURE HOSPITAL KAKINADA - 33 005

© : 375038

Res.: 377206



#### ಮಾ ವಿನ್ನವಾಲನು ವಿಂಟಾರಾ! ಕನ್ನ ಸತ್ಯಾಲನು ತಿಲುಸುಕುಂಟಾರಾ!

పండితుల నుండి పామరుల వరకు, చీమల నుండి సింహాల వరకు, ప్రతి జీవి పుడుతూ మరణిస్తూనే ఉంటాయి. ప్రతివాడు ఏడుస్తూనే పుడుతున్నాడు. ఏడుస్తూనే మరణిస్తున్నాడు. ఏడుస్తూ ఎందుకు పుడుతున్నాం? జీవిస్తూ ఎందుకు ఏడుస్తున్నాం? ఏడుస్తూ ఎందుకు మరణిస్తున్నాం - అని ఏమైనా ఎవరైనా ఆలోచిస్తున్నారా?

అందరు ఆనందాన్నే అభిలషిస్తూ ఉంటారు గాని, ఏడుపులను ఎవ్వరూ ఇష్టపడరు గదా? ప్రతివారిలో డబ్బు లేకపోతే బ్రతకలేమన్న భయం, అని అడ్డమైన గడ్డితిని కష్టపడి సంపాదిస్తే దొంగలు దోచుకుంటారేమోనని, ఇన్కంటాక్సువాల్లు ఎత్తుకుపోతారేమోనని భయం. ఇంద్రియ సుఖాలనైనా పొందుదామని భోగాలను సాగించాలనుకొంటే - ఎయిడ్సు రోగాలొచ్చి ఎత్తుకు పోతాయన్న భయం. పెండ్లి జేసుకొని (పేమాయణం సాగించాలంటే - పిల్లలను ఎలా పెంచాలా అన్నది పెనుభూతమైన పెద్ద భయం, పోనీ రాజకీయాలలోబడి రాణిద్దామా అనుకుంటే - ఎలెక్షన్ల్ యేమైపోతామోనన్న భయం, ఉన్నత విద్యలు చదివి ఉద్యోగమైనా శాంతంగా చేసుకుపోదామా అంటే ఆఫీసర్ల అదుపాజ్ఞలు, పాలక మంత్రివర్యుల మందలింపుల భయం. భర్తృహరి చెప్పినట్లు -భోగం కావాలంటే రోగభయం. బలం కావాలంటే రిపు భయం - అంటూ అన్నీ భయాలే గాని విరాగికి ఏ భయము ఉండదన్నారు. అనురాగాలు పోతే రాగాలే రావు - అనురాగాలే అనుబంధాలు అయితే భయాల నుండి బయటపడేదెలా?

ఎవరైనా, ఎరుగున్నవారుగాని, బంధువులు గాని, మిత్రులుగాని కనిపిస్తే బాగున్నారా? అన్న పలకరింపులే గాని కులాసాగా ఉన్న కులకరింపులు మాత్రం కనిపించవు. అందరూ అలాంటి బాగునే ఎందుకు కోరుచున్నారు? అనే ప్రశ్నకు జవాబునాలోచించండి. నేనెవరు? (Who am I) అని విచారిస్తే అనుమానాలన్నీ అంతరించి పోతాయి. మనమంతా పరమాత్మ నుండి ప్రారబ్ధాలననుభవించుట కొచ్చిన జీవాత్మలము అని బోధపడుచున్నది. పరమాత్మ అంటే మనలోనున్న జీవాత్మకు ఆధారమైన అనంతాత్మ. అదే, సత్యం - శివం - సుందరం - సత్యం అంటే నిత్యమైనది, శాశ్వతమైనది. శివం అంటే చైతన్యమైనది, సజీవమైనది. మందరం అంటే అందమైనది, ఆనంద స్వరూపమైనది. అదే నీవైనందువల్ల మాయలోబడి లౌకిక ప్రపంచ గమనం సాగించుచుండుటవల్ల లౌకిక సుఖాలే గాని నీవైన శాశ్వత సుఖాలు అందక, ఆరాటపడుచు, అసలైనది దొరకని వారు అందరి బాగులు అడుగుచు ఉంటారు.

ధనేషణ, ధారేషణ, పుణేషణ లనే తావుతయాలు అంటారు. ఆవి అందించేవి జనన, మరణాలే గాని, ఆత్మసుఖాలు గావు. అయితే కొందరు చేదుగా ఉండే పాగాకు చుట్టలు కాలుస్తూ కమ్మని పుగాకు అంటారు. మరికొందరు కంపుగొట్టే కల్లు సారాయిలు తాగుచూ అమృతం పుచ్చుకుంటున్నా మని ఆనందిస్తారు. వాటినే పూర్వవాసనలు (స్రారబ్దాలు) అంటారు.

ఆట్టి బంధనాల నుండి బైటపడాలంటే రాజమార్గమైన యోగమొక్కటే! యోగంలో మునిగితే భోగ రోగాలు దూరమౌతాయి.

ఆనంద నిలయమైన గౌతమీనది తీరంలో రాజిల్లుచున్న రావులపాలెంలో అధునాతనము, ఆనంద నిలయమైన రిక్రియేషన్ క్లబ్లో జరిగే యోగా క్యాంపులో అందించబడినదే ఈ యోగము - భోగము - రోగము అనబడే ఈ త్రయోదశ్వగంథపుష్పము. అందుకొని అనుసరించి మీమైన సత్యశాంతిసుఖాలను బొందుదురుగాక!

> ఇట్లు ఆత్మీయులు **యోగాచార్య దా<sub>11</sub>వి.వి.రామరాజు** ప్రకృతిచికిత్సాలయం, కాకివాడ.

### సృష్టి - రహస్యము

ఈ అనంతమైన విశ్వాంతరాళములో అవ్యక్తమైన అందరూ నిర్వచించే అమోఖమైన దైవశక్తే అగోచరమై యున్నది అనుట సత్యము. అది సర్వదా అచలము, అనంతము, అభేద్యము, అవ్యక్తము, అగోచరము, అగాహ్యము, అనూహ్యము, అద్బుతము, అతిశక్తివంతము, అతిప్రభావంతము, అతి విశాలమై, విశ్వవ్యాష్టమై యున్నది. అట్టి శక్తి వివిధ నామములతో ఆదిశక్తి, మూలశక్తి, విశ్వశక్తి, దైవశక్తిగా, సృష్టికి ఆధారమై యున్నది. అట్టి అనంత దైవశక్తి సంజనితమే ఈ విశ్వము అని తెలియబడుచున్నది.

ఆచలమైన దైవశక్తి నుండి వెలువడిన చలనరూపమే ఈ సృష్టికి మూలము. సృష్టి పదా పరిణామదశలో పరిభమిస్తూ ఉంటుంది. అందుచేత దీనివి "జగత్తు" అన్నారు.

"జ" అనగా (జననము) - పుట్టుక గలది. "గత్" అనగా, గతించునది (నశించునది) అని అర్ధము. అందుకే "బ్రహ్మ సత్యం - జగన్మిధ్య" అన్నది శాస్త్రం. బ్రహ్మ అగోచరము. భమ "జగత్" సుగోచరము. మనలోని, భమ - భాంతుల వల్ల ఉన్నట్లుండి ఊడిపోయే ఈ జగత్తును పత్యంగా భావించి "పుట్టినప్పుడు పంతోషిస్తూ మరణించినప్పుడు విచారిస్తున్నాము. పహజంగా సుఖసంతోషాలకు నిలయమైన ఆత్మశక్తిని అధోగతిలో నడిపిస్తున్నాము. అట్టి అధోగమనములే - ఈ సృష్టిగమనాలు. అవే జనన మరణాలు. "పునరపీ జననం - పునరపీ మరణం" అన్నది ఆదిశంకరుని వాక్కు. ఊర్వగమనాల నెరిగి ఉత్తమ గతుల నందుకొన్నవారే మహర్వలు.

సృష్టికి మూలము - పంచభూతములు. ఆవే "పృధి వ్యప్ తేజో వాయురాకాశములు" భూమి - నీరు - అగ్ని - వాయువు - ఆకాశములు ఐదు. ఆకాశముల: ఆకాశం గగనం శూన్యం అన్నది శాస్త్రం. అనగా ఏమీ లేనిది. శూన్యరూపమైనదే గాని అట్టింటికి ఆధారమైన అవకాశము ("స్పేస్" వ్యవధి") ఖాళీని అందించేదే ఆకాశము. మనం నిలబడాలన్నా! కూర్చోవాలన్నా, ఇల్లు కట్టాలన్నా, ఉపాధికి పంటలు పండించాలన్నా ఖాళీ స్థలముండాలి గదా.

అట్లే సృష్టికి మూలాలైన భూమి, సూర్యుడు, చందుడు మొదలైన గోళాలు -నక్ష్మతాలు, అన్నియూ ఈ సువిశాలమైన ఈ ఆకాశంలోనే యిమిడి యున్నవి గదా! అందుకే "ఆకాశం గగనం శూన్యం" అన్నారు పెద్దలు.

అట్టి శూన్యమైన ఆకాశంలో ఆవిర్భవించినవన్నియూ కాల్వమేణా అంతరించిపోక తప్పదు. "ఫుట్టుట - గిట్టుట కొరకే" నన్నారు పెద్దలు. అట్లే మనమంతా పుడుతూ, మరణిస్తూ ఉంటాము గదా! "జాతస్య మరణం ధృవం" అన్నది శాడ్ర్రము. అందుకు ఈ యాతనా శరీరాలకు సాధనా శరీరాలుగా మార్చుకొనుట అతి ముఖ్యము. "సాధనమున పనులు సమకూరు ధరలోన" అన్నారు యోగి వేమనగారు. అట్టి సాధనములలో ప్రధానమైనది యోగ సాధనము. దాని ప్రభావంతో భోగ రోగాలు దూరమై భగవదైశ్వర్యం చేరువౌతుంది.

# అణు - విజ్ఞానము

సృష్టికి మూలములు రెండు. 1. స్థూలము, 2. సూక్ష్మము. వీటివే 1.పదార్ధము - 2. శక్తి అని గూడా అంటారు.

పదార్థములు రెండు. 1.జడపదార్థము (నిర్జీవ పదార్థము), 2. జీవ పదార్థము.

పదార్థములన్నియూ అణువులతో నిండి యుండును. ఒక్కొక్క అణువులో కోట్లాది పరమాణువులుండును. ఒక్కొక్క పరమాణువులో కోటానుకోట్లు సూక్ష్మాణువులుండును అని అణు విజ్ఞానం బోధించుచున్నది. అట్టి పరమాణువుల సూక్ష్మాణువుల శక్తి అనంతము.

అనంతమైన ఈ విశ్వాంతరాళంలో అమోఘమైన కోటానుకోట్లు అణోరణీయము లిమిడియున్నవి. అట్టి అణోరణీయ అనంతకలయికయే ఒక పరమాణువు. అట్టి కొన్ని కోట్ల పరమాణువుల కలయికయే ఒక అణువు. కొన్ని వేల అణువుల కలయికయే ఒక పదార్థము అని నిర్ణయించి యున్నారు. అట్టి పదార్థములలో కొన్ని జడములు మరికొన్ని నజీవ చైతన్యములు కలసి యుండునని నిర్వచించి యున్నారు. సృష్టిలో విలక్షణమైనవి, విభిన్నమైనవి, విశేషమైనవి, విపరీతమైనవి, వివిధ సుణములు గల ఎన్నో పదార్థములు నిండియున్నవి. వాటి విలక్షణమైన కలయిక వల్లనే (1) కాంతిశక్తి, (2)విద్యుచ్ఛక్తి, (3)అయస్కాంత శక్తి, (4) ఉష్ణశక్తి, (5) తేజో శక్తి, (6) గురుత్వాకర్షణ శక్తి (7)వేగశక్తి (8)ప్రవాహశక్తి, శీతల శక్తి మొదలైనవెన్నో శక్తు లిమిడియున్నవి. అట్టి అనంత విశ్వశక్తుల ప్రభావంతోనే పంచభూతముల ఉత్పత్తి గూడా జరుగుచున్నది. అని కణాదుడు అనబడే కస్యప మహర్షి తన వైశేషిక స్మాతములలో నిర్వచించి యున్నారు.

ప్రస్తుతము మన అణువిజ్ఞానము, రణ విజ్ఞానము, గ్రహ విజ్ఞానము, సృష్టి విజ్ఞానములన్నియూ మన పూర్పఋషిపుంగవులు - తపోధనులై పరిశోధించి ప్రభావములనుగ్రహించి అందించినవేనని తెలియబడుచున్నది. సృష్టి యందలి ప్రతి అణువులోను చైతన్యవంతమైన దైవశక్తి ఇమిడి యున్నది అనుట నగ్న సత్యం. చైతన్య స్వరూపమే ఈ జగత్తు. అచైతన్య సత్య నిత్యస్వరూపుడే పర్యబహ్మ. అట్టి పరమాత్మ భావ దర్శనమును బొందిన మన ఋషి సాంప్రదాయ ప్రగతిని మనం బొందలేక, పాశ్చాత్య నాగరికతను అనుసరించుట వల్ల పదార్థ పరిణామ భావములను తెలుసుకొని, పరిణామ ప్రపంచంలో పరిభమించు చున్నము. అందుచేత - పరిణామ శక్తులలో ప్రమాదభూయిష్ఠములైన ఆటంబాంబులను, హైడ్రోజన్ బాంబులను తయారు జేసుకొని కళ్యాణ్యపదమైన భగవదైశ్వర్యమునకు దూరమై ప్రమాదకరమైన యుద్ధనైపుణ్యమును పెంచుకొనుచున్నాము. యుద్ధముల వల్ల అర్థముతో బాటు అనేక సంపదలు వ్యర్థమై అభివృద్ధులు క్షీణించి అనేక ప్రాణులు ఆహుతులై అలమటించుటే గాని ఆదాయము రాదు. అన్యోన్యతలు దూరమౌతాయి. మానసిక విఘాతములు, ఆర్థిక అవస్థలు అనేక వ్యాధి బాధలు అందుతాయి.

# సృష్ట్తి – చిజ్ఞాన౦

సృష్టిలో గల సమస్త చరాచర జీవరాసులు 84 లక్షలలో మనస్సును పెంచుకొన్నవాడు మానవుడొక్కడే. మిగిలినవన్నియూ అజ్ఞాన మూగజీవులే! మానవుని మస్తిష్కము (తలలోని మెదడు) సూక్ష్మాతి సూక్ష్మమైన పరమాణువులచే నిర్మితమగుచున్నది. అది మనం నిత్యం భుజించే ఆహారములోని అతి సూక్ష్మ క్రొవ్వు కణములతోనే నిర్మాణమగు చున్నదని శరీర శాడ్ర్రములు నిర్వచించు చున్నవి.

పూర్ప జన్మలో శాకాహారిగానున్న వానరుడే. ఎన్నో జన్మల నోము ఫలంగా అన్నిటికిది కడసారి జన్మగా, మనస్సును పెంచుకొని మానపుడైనాడు అని డార్పిన్ సిద్ధాంతం గూడా నిర్ధారించుచున్నది. మన పూర్పీకులైన ఆర్యులు మెదడును సాత్త్యికముగా పెంచుకొని తపోనిష్ఠా గరిష్యులై మేధాశక్తిని పెంచుకొని స్థూలముల కంటే సూక్ష్మశక్తులకు బల మొక్కువని గ్రహించి సూక్ష్మాణుపుల నుండే స్థూలములు తయారగుచున్నవని గ్రహించి, సృష్టికి మూలమైనది అతి సూక్ష్మమైనది దైవశక్తిగా నెరింగి సత్యాన్ని దర్శించి నిత్యాన్ని ఆసించి పత్యదర్శనం కొరకు ఎన్నో నియమాలను పాటించి మానవ జీవిత పరమావధికి మార్గదర్శకులై విధివిహితములైన వేద విద్యలను మన కందించి యున్నారు.

డ్రపంచంలో మానవులు బట్టకట్టుకొనుటకు గూడా చేతగాని రోజులలో అతి సౌకర్యమైన ఆసియా ఖండములోని మన ఆర్యులు, డైవీ సంపదను దర్శించి, చతుర్వేదములను సృష్టించి డ్రపంచానికి జ్ఞానమార్గము నందించిన మహాఋషిపుంగవులు మన ఆర్యులే.

మనస్సును పెంచుకొన్న మానవులుగా అగ్రస్థానమునలంకరించిన మన ఆర్యులు పృష్టిలోని సకల చరాచర జీవరాసులను వశపరచుకొని అవలీలగా ముందుకు సాగిరి. పృష్టియందుగల భూచరాలు - ఖేచరాలు, జలచరాలు గూడా వశమై తలవంచి మన చెప్పుచేతలలో నుండి తోడ్పడ సాగినవి. అట్టి స్థితిలో మానవుని మనోగతులు భౌతికముగా విస్తరించి అహంకార మమకారములు పెరిగిపోయినవి. ఆ కారణంగా అజ్ఞానము ఆవరించినది. జ్ఞానము దూరమైనది. కామక్రోధాలు చేరువైనాయి. ప్రతి వృక్తిలోను అంతా నాకే తెలుసునన్న అహంకారం పెరిగి పోయింది. అందరూ నాకు దాస్యం చెయ్యాలన్న ఆలోచనలు రేకెత్తాయి. ఆవేదనలు అంకురించారు. నివేదనలు నీరుగారాయి. అంధకారాలు అలముకొన్నాయి. మంచి మార్గాలు మరుగుబడ్డాయి. వివిధరుచులు వెంటబడ్డాయి. అమృతాహారాలు దూరమైనాయి (మృతాహారాలు)

శవాహారాలు చేరువైనాయి. మస్తిష్కాలు మలినమైనాయి. సుఖజీవన మార్గాలు కనుమరుగైనాయి.

అందరిలోనూ అన్నీ ఉన్నా తనదైనదేదో దూరమైనట్లు కొరకుబడని కొరత వేధిస్తున్నది. అట్టి వేధింపులు, సాధింపుల ద్వారానే సంస్కరింప బడతాయి. అట్టి మార్గము నందించేది ప్రస్తుత ప్రపంచానికి యోగమార్గ మొక్కటే.

యోగ మార్గము ననుసరించండి - భోగ రోగాలు దూరమౌతాయి.

### **ಯೌಗ - ඩ**ක්රಣ

1. (పేమ - జ్ఞానము - చైతన్యము యొక్క నిజ స్వరూపమును ఎరుగుటయే యోగము. చైతన్యము ఎంత పరిశుద్ధమైతే జ్ఞానము అంత అధికమై, సద్ధర్మనిరతులను చేస్తుంది. "మనయేవ మనుష్యాణాం" మనస్సున్న మానవులే - ధర్మాచరణగాములు - మనస్సే - (పేమకు జ్ఞానమునకు ప్రతిరూపమై యున్నది - నిశ్చలమైన మనస్సు గల మానవులంతా మోక్షార్హులే - భౌతికమైన ఈ దేహామే నేనన్న భావము గల మానవులే దానవులొతారు - మానవ జీవిత పరమావధికి యోగ మొక్కటే మార్గమని తెలియండి.

శ్లో॥ తపస్పిభ్యోధికో యోగి - జ్ఞానిభ్యోపి మతోధిక:। కర్మాభ్యాశ్చాధికో యోగి - తస్మాద్యోగీ భవార్జున॥ (గీత 6-6-46శ్లో.)

అర్జునా! యోగమును గూర్చి చెప్పుచున్నాను. వినుము తపోధనుల కన్ననూ సత్కర్మానుష్ఠాన పరుల కన్ననూ, జ్ఞానుల కన్ననూ, మతాచార్యుల కన్ననూ యోగియే గొప్పవాడు అని నా అభిప్రాయము అన్నాడు కృష్ణ పరమాత్మ. కలియుగ వేదమైన భగవద్గీతలోని 18 అధ్యాయములను యోగములుగా అభివర్ణించి యున్నారు.

భగవద్గీతలోని 18 అధ్యాయములు వారి వారి అభిరుచులను బట్టి 18 మార్గములలో గమ్యమును జేర్చునవై యున్నవి. "యోగస్థ కురు కర్మాణి" అన్నది గూడా గీతా ప్రవచనమై యున్నది. యోగివై కర్మల నాచరించుము. భోగ కర్మలు నిన్ను బంధించును, రోగ బాధలు తప్పవు.

"యోగహీశం కథం జ్ఞానం" అన్నది యోగశిరోపనిషత్తు -యోగం లేని వారికి, జ్ఞానం ఎలా సంభవించును? కామధేనువు సర్వాభీష్ఠముల పెన్నిధి యోగము సర్వకార్యసిద్ధికి సన్నిధి.

- 1. యోగియైనవాడు భోగి కాలేడు గాని రోగములవాత బడడు.
- 2. ఆరోగ్యశాస్త్రము రోగములను నివారించును యోగము మనోగతములైన రోగ కారణములను తొలగించును.
- రోగములకు చికిత్సలు చేయుట వైద్యునికి తెలుసు రోగికి చికిత్సలు చేయుట యోగికి తెలుసు.
- 4. రోగములు మనోగతములు యోగములు మనోలయములు.
- ఏ మనుజుడు తాను చేయవలసిన కర్మలను ఫలాపేక్ష లేకుండా చేయుచున్నాడో! అతడే యోగి - సరియైన సన్న్యాసి.
- 6. దేనిని సన్స్టాసమందురో అదే యోగమనబడును.
- 7. సంకల్ప త్యాగము లేనివాడు యోగి గానేరడు.
- 8. యోగి కాగోరిన వారికి కర్మసాధనలతిముఖ్యము.
- 9. యోగియైన వారికి శమ, దమాదులుండుట అతి ముఖ్యము.
- 10. ఎవడు ఇంగ్రియ విషయముల యందును కర్మఫలాపేక్ష యందును ఇచ్చ లేక సర్వసంకల్పములను విడిచి పుచ్చునో అతడే యోగారూడు డనబడును.
- 11. ఆత్మ నిగ్రహామే యోగము. నిగ్రహించిన ఆత్మయే నిన్ననుగ్రహించును. ఆగ్రహించిన ఆత్మయే నిన్నధోగతి పాలుజేయును.

- 12. జ్ఞాన విజ్ఞానములచేత తృష్తిజెందినవాడును జయించబడిన ఇంటియములు గలవాడును యోగి యనబడును.
- 13. పహ్పదయులై మిడ్రులను, శడ్రుపులను ఉదాశీనులను, ద్వేషులను, బంధుపులను, బైటవారిని, పాపులను, సాధుపులను, సమదృష్టితో చూడగలిగినవారే యోగపురుషులు.
- 14. ఏకాంతము, ఏకాగ్రత, ఇంద్రియ నిగ్రహము గలిగి ఫలాపేక్ష లేకుండా మనస్సును పరమాత్మయందు నిలపగలిగినవారే యోగులు.
- 15. యుక్తాయుక్త వివేకము గలిగి, హిత, మితాహార, నిద్ర సేవనలు గల యోగులకు ప్రాపంచక బంధములు, దు:ఖశోకములు అంటవు.
- 16. ఆత్మ శుద్ధి గలిగి, ఆపనసిద్ధి బొంది, సుఖాశీనులై ఇంద్రియ స్వాధీనులై ధ్యానము చేయగలిగినవారే యోగులు కాగలరు.
- ఎవరికి నిగ్రహించబడిన మనస్సు ఆత్మ యందు నిలబడి యుండునో వారే యోగపురుషులనబడుదురు.
- 18. సర్వ ప్రాపంచక దు:ఖముల నుండి విడివడజేయునదే యోగము.
- 19. మనస్సును ఆత్మయందే నిలపగలిగినచో బ్రహ్మ సాక్షాత్కారమగు పరమ సుఖమును బొందగలడు.
- 20. శాశ్వతమైన సుఖశాంతులను బొందుటయే బ్రహ్మసాక్షాత్కారము.
- 21. సర్వభూతముల యందును పరమాత్మను దర్శించువాడే యోగి.
- 22. యోగులైన వారు బాహ్య స్థపంచములో వ్యవహరించు చున్నను వారిని కర్మబంధము లంటవు.
- 23. నిత్యం పరమాత్మ భావన సంబంధ బద్దులే యోగులు.
- 24. ఉన్నది ఊడిపోయి, తానన్నది వీడిపోయి, అహంకారము అణగిపోయి, మమకారము మణిగిపోయినవారే యోగులు.

### భీగములు

"భోగే - రోగ భయం" అన్నాడు భర్తృహరి. భోగాలకు రోగాలకు వీడని అముబంధం ఉన్నదని తెలియండి. సహజంగా కష్టాల నుండి సుఖాలు, సుఖాల నుండి కష్టాలు అందుతూ ఉంటాయి. అందుకే "కష్ట సుఖాలు కావడి కుండలు" - అన్నారు పెద్దలు. కష్టపడి చదివితే విద్యావంతు లౌతారు. కష్టపడి వ్యవసాయం చేస్తే పంటలు బాగా పండుతాయి. కష్టపడి సంపాదిస్తే సుఖముగా తిని కూర్చోవచ్చు. కష్టపడి వ్యాయామాలు చేస్తే ఆరోగ్యమైన అంగసౌష్ఠవం గల దేహమొస్తుంది. కష్టపడి వేదవిద్యల వభ్యసిస్తే జ్ఞానమూర్తు లౌతారు. గనుక కష్టజీవులుగా గడపాలన్నది వేదశాస్త్ర ప్రమాణము.

స్రస్తుత లొకిక స్రపంచ మానవులంతా కష్టపడకుండా సుఖముగా జీవించాలన్న కోరికతో దేహయంత్రానికి పని లేకుండా వివిధ కృతిమ యంత్రాలను సృష్టించుకొని జీవయాత్ర సాగించుచున్నారు. కాళ్లతో నడిచే పని లేకుండా వివిధ వాహనాలు కార్లు, మోటారు సైకిళ్లు. బీదవారు సహితం సైకిళ్లపై స్థర్మండా వివిధ వాహనాలు కార్లు, మోటారు సైకిళ్లు. బీదవారు సహితం సైకిళ్లపై స్థర్మాణలు సాగిస్తున్నారు.పాలం వెళ్లి రావాలన్నా కార్లు, మోటారు సైకిళ్లు కావాలి. నిత్యకృత్యములైన మలమూత్ర విసర్జన చేసే లెట్రిస్, బాత్రరూములు పడకగదికి చేర్చి ఉంటున్నాయి. బాత్రరూములలో స్నానాలు చేసేటప్పడు గూడా వంగి బకెట్లో నీరు తలమీద పోసుకొనే పనిలేదు. మీట నొక్కితే పైనుండి ధారాస్నానం (రక్త్మపసరణ కొరకు), ముతక గుడ్డతో తుడుచుకొనే పని, తోముకొనేపని గూడా లేదు. వివిధ కెమికల్సు, ఏపిడ్సు గలిగిన ఖరీదైన సబ్బులు, ఒంటికి ఒత్తిడి లేకుండా మెత్తగా తుడుచుకొనే టర్కీటవల్స్, ప్రీలకైతే ఇట్ల, వాకిళ్లు వూడ్చే పనిలేకుండా నేలపై తివాచీలు, వేక్యూం పంపులు. పచ్చళ్లు రుబ్బే పని లేకుండా వివిధ గైండర్లు, పిండి విసిరే పని లేకుండా వివిధ మొల్లలు, ధాన్యం దంచే పనిలేకుండా వివిధ రైసుమిల్లులు, అందులో అవసరమైన తాడు పదార్థం గూడా లేకుండా పాలిష్తతో తెల్లగా మెరిసే (నమలకుండా బ్రుంగే)

పన్నటి బియ్యం, కూరలను కోసే పని గూడా లేకుండా వివిధ రకముల కట్టర్స్- వంటవార్పులు లేకుండా వండిపెట్టే వివిధ రకముల కుక్కర్లు - పాయ్య ఊదే పనిలేకుండా, అంటించే పని గూడా లేకుండా వివిధ గేస్ పొయ్యలు (ఓట్లు కోసం పాట్లపడే మహానుభావులు స్త్రీలను ప్రభావితం చేసే - సులభంగా మంటల నందించే వంటపాయ్యల దానధర్మాలు) క్రింద కూర్చొని ఒంగితినే పని గూడా లేకుండా టేబుల్ మీాల్స్, భూమి మీాద నడిచి, భూమ్యాకర్వణ శక్తిని పొందుటకు గూడా వీలు లేకుండా ఫుట్టిన ఫురిటి బిడ్డల నుండి చచ్చే ముసలి వాళ్ళ వరకూ వివిధ పొదరక్షలు, ప్రయాణాలలో బూట్సు, పరుగులు తీసే బూట్లు, ఆటలు ఆడే బూట్లు, బైట తిరిగే చెప్పులు, ఇంట్లో తిరిగే స్లిప్పర్సు, బాత్రరామ్జోళ్లు, పడకగది జోళ్లు, పడుకున్నా తియ్యని మేజోళ్లు, నైటు డ్రస్సులు, వంటింటి డ్రస్సులు, బైటకు వెళ్లే డ్రస్సులు ప్రయాణాల డ్రస్సులు- ఇంట్లో వెలిగే వివిధ దీపాలు, తిరిగే ఫానులు, అందువల్ల అందించబడే ప్రోణ వాయువులు దూరమై, అప్రాణవాయువులు చేరువౌతూ ఉంటాయి. అంతేగాదు శరీరానికి ఎండ గాలి తగలకుండా టెర్లిస్, టెరికాట్ లాంటి తారు బట్టలు, రానురాను భోగాలు చేరువై రోగాలు పెరుగుచున్నాయి.

అంతేగారు, తినేవి తెల్లని మిల్లు బియ్యము అన్నారు. అందులో దేహ పోషణకు అవసరమైన విటమిన్ బి అనేది పైన ఉండే తాడులోనే ఉంటుంది. తాడు తీసివేసి, మిల్లు బియ్యాలు తినటం వల్ల ఎర్రకణాలు తగ్గి హెమోగ్లోబిన్ లోపించిన తెల్లముఖాలు దర్శన మిస్తున్నాయి. నాగరికత పేరుతో నాణ్యతలను విస్మరించి, నాలుక రుచులను పెంచుకొని రసవిహీనమైన కూరలకు అలవాటుబడిన కారణంగా రక్తంలోని ఎర్రకణాలు దూరమై శ్లేష్మకణాలు చేరువై "ఇస్కోఫీల్స్" పెరిగి ఇబ్బంది పడుచున్నారు. కూరలు పైచెక్కులలో నుండే ఆకుపచ్చని పైభాగాన్ని నాగరికత పేరుతో నాశనం చేయుచున్నందువల్ల (వండివార్చుట, కోసి కడుగుట వల్ల) కూరలలో నున్న వివిధ ద్వాదశలవణములు దూరమైపోవుటే గాక సారం చచ్చి చప్పగా నున్న కూరలలో రసాలకు బదులు చింతపండు చారు వగైరా సాంబారు (రసాలను) ఉపయోగించు కొనుచున్నారు. అందువల్ల రసధాతువు లోపించి నీరస వ్యాధులు సంక్రమించుచున్నవి. నీరసమని మధ్యలో చిరుతిండ్లు తినటం వల్ల అజీర్లం అవతరిస్తున్నది. "రోగానీకస్యతే మూలం అజీర్లం" అంటున్నది- ఆయుర్వేదం.

దేహోపయుక్తమైన శిలీంద్రియ లవణాలను తినుటను విష్మరించి, నిరీంద్రియమైన సముద్రపు ఉప్పనకు అలవాటు పడ్డారు. సముద్రపు ఉప్పులో ప్రమాదకరమైన "సోడియం క్లోరైడ్" అనే విషమున్నది. అది ప్రతి దానిని గట్టిపరచి చెడిపోకుండా నిల్వ పెట్టును. అందువల్లనే ఉప్పులో వేసిన ఊరగాయ ముక్కలు ముగ్గిపోయే మామిడికాయ ముక్కలు గూడా గట్టిపడి సంవత్సరం వరకు నిల్ప ఉంటాయి. ఆట్లే కుళ్ళిపోయే చాపలు, మాంసము, వివిధ పచ్చక్లు, ಈರಗಾಯಲು, ವಿವರಿತಿ ಕುಳ್ಳಿ, పాడైపోయే రొయ్యలను గూడా ఉప్పుతో వివిధ రుచులను కలిపి ఊరగాయలు పట్టి ఉపయోగించుచున్నారు. అందుకొచ్చే వ్యాధులు అనంతములని తెలియకున్నారు. ఉప్పుకు చక్కగా నీటిలో కరిగే ్ష్మావమున్నది. అందువల్ల అది మన శరీరములోని రస - రక్తాది ా సప్తధాతువులలోను నిల్ప ఉండును. ఉన్నచోట దాని స్వభావరీత్యా అంతర్గత రక్తనాళములను రసవాహనాడులను గట్టిపరచును. రక్తనాళాలు గట్టిపడుట వల్ల, బి.పి. బ్లడ్(పెషర్ (హైపర్టెన్షన్) అనే తీరని, వీడని రోగాలు వెంటబడుచున్నవి. అంతేగాదు మస్ములర్ ఎ(టఫి) కండలు గట్టిబడిపోవును. ఆ ఉప్పు చర్మంలో చేరితే చర్మం చెడిపోయి (డైస్కిన్) చర్మవ్యాధులు సంక్రమించుటే గాక చర్మం ముడుతలు బడి బిగిసిపోయి ముందుగానే ముసలితనము దర్శనమిచ్చును. ఉప్పు వల్ల మ్మూతపిండాలలోను, మ్మూతపు సంచిలోను, రాళ్ళు ఏర్పడే స్థ్రమాదమున్నది. దానినే శిలామేహము - సికతా మేహము అంటారు. ఉప్పు రక్షనాళాలలో పేరుకొని పోయి పలు ప్లేట్లెట్స్న తయారై ఒక్కౌక్కప్పుడు హటాత్తుగా గుండెస్పందన పెరిగినప్పుడు అవి పైకి లేచి రక్షంతో కలిసి వెళ్లి రక్ష్రపవాహములకు అవరోధము కల్పించును. అందువల్ల గుండె స్పందనకు రక్ష మందకపోవుట వల్ల గుండెజబ్బులొచ్చే ప్రమాద మున్నది. అంతేగాదు పులుపు, ఉప్పులను బాగా తినేవారికీ నల్లని శరీరచ్చాయ సంక్రమించును. ఉప్పుగాలి, ఉప్పునీటిలో స్నానం చేసే వారి చర్మలు గూడా నల్లబడి పోవును. ఈవిధంగా ఉప్పును గూర్చి పూర్తిగా వివరించి చాయాలంటే ఒక గ్రంథం తయారగును. వాటినే ఉప్పు వల్ల వచ్చే ముప్పు లంటారు.

అందుకే మన పెద్దలు ఉప్పుకు ఉన్నత స్థానం ఇవ్వలేదు సరిగరా! నీచస్థానంలో నిలబెట్టారు. "ఉప్పును ఉప్పంటే తప్పు (రుచి అనాలి) ఉప్పును చేతులో వేస్తే పాపం. ఉప్పును దానం పడితే దరిగ్రం. ఉప్పు ఇంట్లో ఉంటే రాగలదు ముప్పు" అని ఉప్పును ఒకప్పుడు ఒక్కసారే కొని బానలో పోసి దొడ్లో దూరంగా పెట్టేవారు. అలాంటి నీచమైన ఉప్పును నీచుకూరలలో కలిపి వండుకొని దండిగా తినుట వల్ల మొండిరోగాలు వెంటబడుచున్నాయి.

మనం తినిన ఆహారం జీర్లాదిష్యడసాలతో కలిసి జీర్లమండలంలో పక్వమై రసరూపమును బొందును. జీర్లకియ బాగులేనివారికి తిన్నది జీర్లము గాక రసముగా మారక మలముగా వెళ్లిపోవును. అట్టివారు ఎంత తిన్నను అది రసముగా మారక నీరసమే మిగులును. నీరసము, నీ బ్రతుకును నిర్వీర్యము చేయును.

మన దేహము నప్తధాతువులతోను, దశేంద్రియములతోను, పంచభూతములతోను ప్రారబ్ధకర్మలతోను ప్రభవించుచున్నది. సప్తర్గాతువులు దేహ నిర్మాణ రూపములకు; దశేంద్రియములు, దేహ పోషణమునకు పంచభూతములు ప్రవాస, నివాస, పరిపక్వ ప్రాణ ప్రతిష్ఠలకు ప్రధానములై యున్నవి.

దశేంద్రియములకు అధినేత జిహ్పేంద్రియము. "జిహ్పోవస్త పరిత్యాగియోగి" అన్నది శాడ్ర్రం - "జిహ్పో బడా మాదర్ఫేద్" - అన్నాడొక మహనీయుడు. జిహ్ప మీదనే మన జీవిత గమనం ఆధారపడి యున్నది. జిహ్పను జయించినవాడు యోగి. జిహ్పను అనుసరించినవాడు భోగి. జిహ్పకు దాశ్యం చేసినవాడు రోగి. భోగికి - రోగ భయం తప్పదన్నది గూడా శాడ్ర్రమే. అయితే - ట్రస్తుత నవ నాగరిక ట్రపంచ గమనమంతా జిహ్పోపస్తల దాస్యపు దారిలోనో నడుస్తున్నది. చుక్కేసుకొని ముక్కలు తినేవారే దేశ నాయకులు, దేహపోషకులై యున్నారు.

సృష్టిలో గల 84 లక్షల జీవరాసులలో మానవుడొక జీవరాశికి చెందినవాడు. మిగిలిన 83,99,999 జీవులకు తమ తమ ఆహార విహార నియమాలు బాగుగా తెలియును. అవన్నియూ అజ్జాన మూగజీవులు. వాటికి దైవశక్తే గాని మేధాశక్తి లేదు. అందుచే దైవనిర్ణయమునకే కట్టుబడి ముందుకు సాగుచున్నవి.

మనస్సును పెంచుకొన్న మానవునికి మాత్రం మానవాహారమేది? అంటే తెలియకున్నది. మనస్సును పెంచుకొని అనేక మార్గములను అందుకొని విషిధ ఆహారములను అలవరచుకొని జీవయాత్ర సాగించు చున్నాడు. అయితే దేహసహజ పోషణకు అవుసరమైన ష్రడసాలకు సష్తరాతువులకు అనుకూలమైన ఆహారమును నిర్ణయించ లేకపోవుచున్నాడు. అందుచేత ష్రడసోపేత యుక్తమైన ఆహారమునకు బదులు ష్రడుచోపేత అయుక్తాహారమును అలవరచుకొని అనుభవిస్తూ అనారో గ్యమును అందుకొని అవస్థలు పడుచున్నారు. శవాలు తినే ఈ దేహాలకు శివాలుఎలా లభ్యమౌతాయి అనే జ్ఞానం కొరవడి యున్నది. శివాలలో చైతన్యమున్నది. శవాలు అచైత్య నిర్జీవాలు. నీవు సజీవుడవు. నిర్జీవాలు నిన్ను నిలబెట్టలేవు సరిగదా, శిధిలమై పోతాయి. అందుచేత వంద సంవత్సరముల ఆయువు గల నీ దేహం 50 సంవత్సరములకే శిధిలమై పెళ్లిపోతుంది. కలియుగు వేదమైన భగవద్గీత మానవాహారమును గూర్చి ఇట్ల నిర్వచించి యున్నది. (1)సాత్త్విక, (2) రాజస (3) తామసాహారములు -

శ్లో॥ ఆయు: స్పత్త్యబలారోగ్య - సుఖటీతి వివర్ధనా: । రస్యా: స్నిగ్ధా: స్థిరాహ్బద్యా: ఆహారాసాత్త్మికటీయా: ॥

(గీత 17అ.-8శ్లో.)

తాత్సర్యం:- ఆయువును - పత్త్య గుణమును, బలమును, ఆరోగ్యమును, సుఖమును, (పీతిని (సేమను) అందించునది సాత్త్వికాహారమై యున్నది. అదెట్టిదనగా - రస్యా:=రసయుక్తమైనది. రసధాతువులతో గూడుకున్నది లేక రసోపయుక్తమైనది. అనగా మన జీర్గాది షడసోపేత యుక్తమైనది. స్నిగ్ధా:=చమురు ధాతువులు గలది (క్రొవ్పు కరణములు గలది), స్థిరా:=స్థిరమైన శిధిలము గాని స్థిరాణువులు, (లాంగ్ లివిటీ గల స్థిరాణువులు) గలది, హృద్యా: = ఉన్నది ఉన్నట్లు హృదయానందంగా, ఎంతో హితవుగా రుచికరముగా తినగలిగినది. సాత్త్వికాహారము - దానిని పత్త్యాగుణ సంపమ్నలు (ఆకాంక్షింతురు) తినుటకు ఇష్టపడుదురు.

పై జెప్పిన శ్లోకార్థమును పురస్కరించుకొని విచారిస్తే - పైజెప్పిన - రసము (పాలు) చమురులు, స్థిరమైన దీర్హాణుపులు గలిగి ఉన్నది, ఉన్నట్లు వండి వార్చకుండా మరొకటి కలపకుండా తినగలిగినదియూ - ప్రతి శుభా శుభకార్యములందును - పవిత్రమైన దేవాలయములందును, అతి ముఖ్యమైన కన్యాదాన సమయమందును ఉపయోగించునది 'నారికేళము' (కొబ్బరికాయ) ఒక్కటే నని తెలియంది.

శ్లో॥ కట్పామ్ల - లవణాత్యుష్ణ - తీక్ష - రూక్ష - విదాహిన: । ఆహారా - రాజసస్యేష్ఠా: - దు:ఖశోకమయ్యపదాహ: ॥

(గీ 17అ.-9శ్లో.)

తాత్వర్యం:- కటు అంటే కారము - ఆమ్ల=అనగా పులుపు, లవణ=అంటే ఉప్పు, అత్యుష్ణ=అతివేడి జేయునది, తీక్ష=తీ్వమైన అగ్నిని కలిగించేది (మంటలు పుట్టించేది), రూక్ష=ఎండగట్టేది, ఆర్చివేసేది, విదాహిన:=అతి దాహం పుట్టించేది, రాజసాహారమై యున్నది. ఆ ఆహారం వల్ల అందేవి దు:ఖ శోకములు మాత్రమేనని తెలియండి.

శ్లో బాతయామం - గతరసం - పూతి - పర్యషితంచయేత్ ( ఉచ్చిష్ఠ మపిచామేద్యం - భోజనం తామస్థపియం () (గీత 17అ.-10క్లో.)

తాత్వర్యం:- యాతయామం అనగా వండిన తర్వాత 2,3 ఝాములు గడచిన తర్వాత చల్లబడిపోయినది - గతరసం=రసవిహీనమైనది, వండి వార్చినది, వండి పిండినది - పూతి=సుగంధము, వివిధ మసాలాలతో గూడినదియు -పర్యషీతం=అశుభమైనది, శుచి లేనిది, మైలదోషములతో గూడినది -ఉచ్చిష్టం=ఎంగిలితో గూడినది - అమేద్యం=తినగూడని నీచు పదార్థములు, శవ పదార్థములు పైన జెప్పినవన్నియూ, తామసాహారములు= తామసులు అజ్ఞానులు తినుట కిష్టపడుదురు అన్నది (గీత)

పైవిధంగా మానవాహారమును గూర్చి భగవర్గీత బోధించిన విధానమును చూచినట్లైతే ప్రస్తుత ప్రపంచ ప్రజానీకంలోనే సొత్త్వికాహార ప్రియులు కనిపించరు. సాధువులు, సన్న్యాసులు అనబడే వేదాంత జ్ఞానమూర్తులు గూడా, ఉప్ప కారములను నీషేదించినవారు కనిపించరు. రాజసాహారులు మాత్రం 15 నుండి 20 శాతం ఉండవచ్చును. మిగిలిన 80 నుండి 85 శాతం తామసాహారులు గానే ద్యోతకమగుచున్నారు. అన్ని మతాలు, హింసను నిషేధిస్తాయి గాని అందరూ హింసాహారులేనని చెప్పాలి.

# රිම්රකාවා

మన దేహములు సజీవ చైతన్యరూపములు. అందుచేరిన నిర్జీవ పదార్థములే రోగములు. వాటినే అన్యపదార్థములనియూ విజాతీయ పదార్థములనియూ (ఫారెన్మేటర్నియూ) అందురు.

- 1. జీవపదార్ధములు:- సజీవ చైతన్యములు. అందుచేత అవి మన దేహము నందు గల సప్తర్గాతువులను (రస-రక్ష-మాంస-మేదో-అస్తి-మజ్జ్-శుక్ర) రాతువులను పోషించి అభివృద్ధి పరచును. ప్రాణశక్తి ప్రభవించుటకు దోహదము చేయును. అందు ప్రాణప్రతిష్ఠ నిత్యం ప్రపత్విణం జరుగుచుండుట వల్ల మన జీవరూత్ర సుగమముగా నడచి పోవుచున్నది. అట్టి జీవపదార్థ, ప్రాణ ప్రవాహములు నిత్యం నిరాటంకముగా జరుగుచున్నంత కాలం ఆరోగ్యమైన, స్వేచ్ఛా నిర్విచార జీవులుగా ముందుకు సాగిపోవు చుందుము. అందుకు దేహపోషణకు, సజీవ అమృతాహారములు, ప్రాణవాయు ప్రవాహములు అతి ముఖ్యావసరములై యున్నవి. యుక్తాహార విహారములతో బాటు, యుక్త చేష్ఠలు, యుక్తమైన విశాంతి నిచ్చే రాతినిద్రలు, సుకర్మలు ఆచరించినవారు యోగులు. వారిని దు:ఖ శోకములు అంటవు అన్నది ప్రమాణమైన గీతాశాష్ర్రము.
- 2. నిర్జీవ పదార్ధము:- ఇది అవైతన్యము. కదలిక లేనిది. అందుచేత మన శరీరంలో జరిగే సప్తధాతు స్రవాహములకు స్రాణ స్రవాహములకు గూడా అవరోధములు గలుగుచుండును. అట్టి స్థితిలో ధాతు పదార్ధములకు రోగ పదార్ధములకు జరిగే సంఘర్షణముల వల్ల వచ్చేవే రోగ బాధలు. ఈ రోగ పదార్ధములు మనలో వివిధ రూపములలో అనగా ఘన, ద్రవ, వాయు రూపములలో చేరుచుండును. వాటినే ఆయుర్వేద శాస్త్రజ్ఞులు వాత, పిత్త, శ్లేష్మములుగా అభివర్ణించి యున్నారు.

3. రోగ పదార్థములు:- వివిధ రూపములలో నుండును. అవి రస-రక్ష-మాంస-కండర నాడీ మండల స్రవాహములకు అవరోధములను కర్పించును. అందువల్ల ఆయా స్థానములలో గలిగే బాధలకు వివిధ నామములు పెట్టి వివిధ మందులు వాడుచున్నారు. ఉదాహరణకు కఫం అనే రోగ పదార్థము ముక్కులలోనూ, సప్త పదలోనూ చేరితే దానిని సైనోసైటీస్ అన్నారు. - అదే ఊపిరితిత్తులలో గల వాయునాళాలలో చేరితే బ్రోంకైటీస్ అన్నారు. - అదే ఊపిరితిత్తులలో మేరితే ఆస్తమ (ఉబ్బపం) అన్నారు. - అదే నిల్ప ఉండి ఊపిరితిత్తులలో మళ్లిపోతే టి.బి. (క్షయ) అన్నారు. ఈవిధంగా వివిధ రూపాలలో నుండి వివిధ భాగాలలో చేరిన నిర్జీవ పదార్థములను, వివిధ రోగములుగా విభజించియున్నారు.

మనలో రోగ పదార్థములు ఎలా చేరుతాయి అని విచారిస్తే మనం తినే ఆహారములలో హెచ్చు తగ్గుల వల్లను, నిర్జీవ పదార్థముల వల్లను, దేహ పరిశ్రమలు (కాయకష్టం) లేక జఠరాగ్ని మందగించుట వల్లను, వేళాపాళా లేని భోజనాలు, నిద్రలు వల్లను, కాలంలో వచ్చే మార్పులవల్లను, మనస్సులో గలిగే వివిధ తేడాలు, అవరోధముల వల్లను, కామక్రోధములు పరిధులు దాటినప్పుడున్ను వివిధ రకముల వ్యాధులు సంక్రమించును.

వివిధ విద్యలకు డ్రధాన విద్య వేదవిద్య. వేదము అనగా తెలియని దానిని తెలియజెప్పునది. చతుర్విధ వేదములలో మొదటిది ఋగ్వేదము. దాని ఉపవేదమే ఆయుర్వేదము. ఇందు ఆయువును గూర్చి ఆరోగ్య మార్గములను గూర్చి, లోగ కారణములను గూర్చి, రోగనివారణలను గూర్చిన అనేక సూత్రములు అందించబడి యున్నవి. అందు సూత్రస్థాన విభాగము, నిదాన విభాగము, శరీర నిర్మాణ విభాగము, రోగనివారణ, చికిత్సా విభాగములు ఇమిడి యున్నవి. అందలి కొన్ని సూత్రములు తమకు మచ్చుకు అందించుకొనుచున్నాను.

శ్లో॥ కాలార్థ - కర్మాణాం - యోగో - హీన - మిధ్యాతి - మాత్రకా:। సమ్యగ్యోగశ్చ - విజ్ఞోయో - రోగా - రోగ్యౌక - కారణం॥ భావము:- కాలము - అర్థము - కర్మము అనునవి. మన జీవిత గమనానికి ఆధారములు. వాటిలో జరిగే అతియోగ - అయోగ -హీనయోగ - మిధ్య - యోగముల వల్ల వివిధ రోగములు సంక్రమించుటకు వీలున్నది. ఉదాహరణకు :కాలమును గూర్చి విచారిద్దాం. వేసవి కాలంలో ఎండలు హొచ్చుగా నుండుట అతి యోగం. అసలు ఎండలు లేకపోవుట అయోగము. తగినన్ని ఎండలు లేకు పుట హీనయోగం. వేసవిలో ఎండలు తగ్గి వర్వాలు కురియుట మిధ్యా యోగము అంటారు. అట్లే అర్థం ఆర్జించుటలోను, అట్లే నిత్యకృత్య కర్మలలోని తేడాల వల్లనే వ్యాధులు సంక్రమించును. ఆట్లుగాక అన్నీ సమ్యగ్యోగం వల్లనే అంటే అన్నీ సమ్యాగ్యాగం అనుకూలంగా ఉండుట మీదనే రోగములు ఆరోగ్యములు ఆధారపడి ఉంటాయి అన్నది ఆయుర్వేద శాష్ర్రం.

శ్లో॥ పర్వేషామేవ రోగాణాం నిడారం కుపితా మలా:। తత్రకోపశ్యతు - ప్రోక్తవ్యం - వివిధాహిత సేవనమ్॥

భారము:- సమన్హ రోగములకు మలములు నిలవ ఉండి - అవి స్రక్రాపించినప్పుడు వ్యాధులు మనను బాధించును. మలబద్ధకము వల్ల లోపల మలములు ఏ రోజుకా రోజు వెలువరింపబడక పెద్ద (పేగులలో నిల్వ ఉండి పులిసిపోయి అందుండి వచ్చే వివిధ (గేసెస్) దోషముల వల్ల రోగములు జవించును. మలబద్ధకానికి స్రధాన కారణం మనం తినే ఆహారములే నని తెలియండి. (మాధవనిదానశాస్త్రం.)

శ్లో॥ అగ్నిదోషాన్మనుష్యాణాం - రోగసంఘా: పృధగ్విదా: । మలవృధ్యా - ప్రవర్తంతే - విశేషోనోదరయణా: ॥

భావము:- మన జీర్లశక్తిలోపం వల్ల మందాగ్ని (ఆకలి లేకపోవుట) ఏడ్పడును. "రోగానీ కష్యతే మూలం అజీర్లం ప్రాప్నువంతి:" అన్ని రోగములకు అజీర్లమే ప్రధాన కారణం. అజీర్లం వల్లనే మలబద్ధకం ఏర్పడుతుంది. మలం నిల్ప ఉంటే అన్ని రోగాలు అందులో నుండే పుడతాయి అన్నది (చరక సంహిత).

ု శ్లో॥ ఆహారాచార చేష్ఠాసు - సుఖాబ్దీ - స్రాప్య తే హచ। పరం ప్రయత్న మాప్పోతి - బుద్ధిమానహిత సేవనే ॥ భావము:- ఇహ - పర - లోకములందు గూడా సుఖమును గోరు మానవులు తప్పక యావజ్జీవం (బ్రతికినంతకాలం) ఆహార విహార నియమములను పాటించక తప్పదు. అందువల్ల నీదైన నిజ సుఖసంపదలను పొందవచ్చును. (చరక సూత్రము)

శ్లో॥ యధ్యపథ్యం కిమౌషధం - యది పథ్యం కిమౌషధం నా శృత: పథ్యమే వాన్నం - వ్యాధియోర్నభవంతిహి॥

భావము:- పథ్యము చేసిన యెడల మందులు తినవలసిన పనిలేదు. పథ్యముచేయని యెడల మందులు తిన్ననూ, ప్రయోజన ముండదు. గనుక పథ్యకర ఆహారములే వ్యాధులు రాకుండా నిరోధించును. అన్నది ఆయుర్వేద నిర్వచనమై యున్నది.

పథ్యము అనే దానికి అర్థము అవగతం గాని వైద్యులు రోగములకు వివిధ మందు లిచ్చి - ఆ మందులకు విరుద్ధమైన ఆహారములను తినగూడదు అన్నదే పథ్యము అన్నారు గాని పథ్యమునకు సంపూర్గార్థము మాత్రం అదిగారు.

దేహోపయుక్తమైన షడసోపేత ఆహారములను తెలిసి భుజించినవారికి వ్యాధులు రానేరావు. గాని ప్రస్తుతం మనమంతా జిహ్పకు దాసులమై షడ్రుచోపేత భోజనములకు అలవాటు పడి - వివిధ వ్యాధి బాధల ననుభవించుచున్నాము.

# **ಪಥ್ಯಕರ ಆವೌರಮೆರಿ?**

మన రేహనిర్మాణకములైన సప్తధాతువులకు - అనుకూలమైనది. ఆయువును, బలమును - శక్తిని, ఆరోగ్యమును - సుఖమును డ్రసాదించునది. సజీవ చైతన్యవంతమైనది. ఏమి శ్రమ లేకుండా ఉన్నది. ఉన్నట్లుగా రుచికరముగా హితవుగా తినగలిగినది మాత్రమే సహజ పథ్యకర ఆహారము అని చెప్పవలసి యున్నది.

మనం అట్లు హితపుగా తినగలిగిన ఆహారమును చక్కగా జీర్లము చేయుటకు మనలో జీర్లాది షడ్రసములు అమరియున్నవి అవే 1. లాలాజలము 2. జరరరసము, 3. పిత్తరసము 4. తిక్తరసము 5. మధురరసము, 6. ఆంత్రరసము.

- 1. లాలాజలము: ఇది జీర్లకోశమునకు స్రవేశ ద్వారమైన నోటియందు ఉత్పత్తి యగును. ఇది మనం నిత్యం తివే అన్నంవంటి పిండి పదార్థములను విడగొట్టి మాల్బేజుగా మార్చివేయును. అది నాలుక (గంధులనుండి ఊరుచుండును. జ్వరాధులలో (అజీర్లం - వినా - నజ్జ్వరం) నోరుచేదుగా నుండును. రుచి పాడైపోవును అప్పుడు మనం ఏమీ తినరాదు. గాని మనం జిహ్పను అరికట్టలేక ఏదో తినుటవల్ల జ్వరాది రోగములు స్రహాపించి విషమించును. అందుకే "లంఘనం పరమౌషధం" అన్నది శాస్త్రం.
- 2. జరరరసం:- ఇది జీర్లకోశము నందు గల అతి ప్రధానమైన ఆసిడ్తో గూడియుండును. అందుచేత ఘనమైన మాంపకృత్తులు గల వివిధ పప్ప పదార్థములను పిండిపదార్థములను మెత్తబరచి జీర్ణింపజేయును. అట్టి జఠరాగ్ని మందగించినప్పుడే ఆకలి తగ్గిపోవును. అట్టి స్థితిలో జీర్లకోశమునకు విశ్రాంతి నిచ్చుటకు ఉపవశించినట్లయితే జఠరాగ్ని జీర్లక్రమం బాగుపడును. అట్లగాక రుచులు కల్పించుకొని సహించినవరకు తినుటవల్ల "రోగానీకస్యతే మూలం అజీర్లం ప్రాప్నువంతి:" (ప్రాప్నువంతి: అన్న ఆయుర్వేద శాష్ర్ర ప్రకారం వివిధ రోగములు సంక్రమించుచున్నవి. అందుకే
- 3. పిత్తరసము: ఇది మనం తినిన పదార్థములలోని క్రొవ్వు చమురు పదార్థములను విడగొట్టును. ఇది మన దేహమునకు అతి ప్రదానమైన లివర్నుండి ఉత్పత్తియగును. ఇది మనం తినిన ఆహారములలోని వివిధ నెయ్యి వెన్న జాన్ను నేతి, చమురులలోని పిండివంటలు వివిధ పదార్ధాలు చమురు పదార్థములను విడగొట్టి జీర్ణింపజేయును. అయితే మనం వివిధ త్రాగుళ్ళు, చుట్ట, బీడీ, సిగరెట్ యిత్యాదులు ఆల్కహాల్సు, మత్స్య మాంసాదులు తినుటవల్ల లివర్ పాడైపోయి అనేక వ్యాధులకు దారితీయును.
- 4. తిక్తరసము: ఇది బహుచేదుగా ఘాటుగా ఉంటుంది. ఇది లివరుకు సంబంధించినది. Galbladder (చేదుకట్టు) నుండి ఉత్పత్తి యగును. ఇది మనం తినిన అతి ఘనమైన మసాలాలతో గూడిన నూనెలతో వండిన పదార్థములను జీర్ణింపజేయును. అయితే, నిల్పబెట్టి గట్టిబడి యున్న పలావులు

జాస్త్రిగా వాడేవారికి - ఇందలి తిక్తరసం ఘనీభవించినప్పుడు అందలి జిగురైన వ్యాజులైన్ వంటి పదార్థం గట్టిబడిబోయి రాళ్ళుగా తయారయ్యే స్థమాదమున్నది.

5.మధురరసము:- ఇది అతి మధుర (తియ్యని)మైనది. ఇది జీర్లకోశమునకు అడుగు భాగంలో నుండును. దీనికి రెండు శక్తులున్నవి. పైనున్న భాగము జీర్లకోశమునుండి చిన్న ్రపేగులకు చేరే ప్రధమాంత - అనబడెడు మోదనమ్తలనుు మధురరసమును (యిన్సులైన్) అనే పదార్థమును మధురకోశమును కలుపును. అందువల్ల ఏసిడ్పు, డయిల్యూటై మధురముగా మారిపోవును. ఆ మధురరసమే మన దేహమునందు గల కోట్లాది సూక్ష్మాణువులకు ఆహారమై యున్నది. అంతేకాదు మధురకోశము అనబడే (Pancrious) అడుగు భాగమున నున్న ద్వారముద్పారా రక్షములోనికి అందించబడే (సుగర్) మధురకణాలను క్రమబద్ధములో అందించును. ఆపేంక్రియాస్ యాక్షన్ పరిలేనివారికే సుగర్ వ్యాధి సంక్రమించును.

6. అంత్రరసము:- ఇది మనలోని అతి పొడవైన చిన్న (పేగులలో నుండును. ఇది పై జెప్పిన జీర్లాది రసాలతో జీర్లముగానిది. నెమ్మదిగా మెత్తబడి జీర్లమయ్యే పదార్థములను క్రమముగా మెత్తబరచి జీర్లము చేయును. మన చిన్న[పేగులు దాదాపు 22 అడుగుల పొడవు ఉండి నెమ్మదిగా ఘనపదార్థములను జీర్లము చేయును. అక్కడ గూడా త్వరగా జీర్లముగాని పదార్థములను మనం తింటే అవి 24 గంటలలో పెద్ద పేగులో నుండి మలకోశమునకు చేరకపోతే ప్రతిరోజు ఉదయం సాఫీగా విరేచనం గాదు. అట్టి స్థితినే మలబద్ధకం అంటారు. అందువల్ల మలాలు నిల్వల నుండి గ్యేస్ ఫుట్టి కడుపుబ్బరము, బోరమంట, గొంతుమంట, కళ్ళు మంటలు, తలనొప్పి, అతి ఆలోచనలు, అశాంతితో బాటు నెత్తిన గల జుట్టు గూడా ఊడిపోయి బట్టతల లేర్చడును.

ఇట్టి షడ్రసాలు (పై జెప్పిన) వాటికి ఉపయుక్తమైన భోజనం చేయడమన్నదే - షడ్రసోపేత భోజనం గాని ప్రస్తుతం మనమంతా జిహ్వకు దాసులమై షడ్రుచులను కల్పించుకొని షడ్రుచోపేత భోజనములను చేయుచుందుము. అందుచేత ఆయా రుచులకు సంబంధించిన వ్యాధులు సంక్రమించుచున్నవి. అందులకు వివిధ విందులను (ఆహారములను) మార్చుకొనలేక - మందులను విందులుగా భుజించుచున్నాము.

అవే అన్ని రోగములకు కారణ భూతములగుచున్నవి.

# రోగ - మెలా కలుగును

మన దేహమును పోషించుటలో పంచ భూతాత్మకములైన - ఆహారము - వీరు - అగ్బి - వాయువు - ఆకాశములు స్థరానములు.

1. అహారము: - ఇది స్థూలమైన భౌతిక - శరీర శక్తులకు సక్షధాతువులకు అవుసరమైనది. మన దేహంలో భౌతిక రూపమునకు అవుసరమైన పిండి పదార్థములు కండరములకు అవుసరమైన మాంసకృత్తులు (స్టోటీను పదార్థములు) సమ నాడీమండలములకు మెదడు భాగమునకు సంధుల లోను, శీతతాపాలను నిరోధించే చర్మము కిందకు అవుసరమైన క్రొవ్వు (ఫేట్సు) పదార్థములు ఇవిగాక - సూక్ష్మ స్టాణశక్తుల నందించే - విటమిన్సు (జీవశక్తులు) వివిధ రకముల ద్వాదశ లవణములు మొదలైన వన్నియూ, మనం భూజించే ఆహారమునుండియే లభ్యమగును. అందుచేత మనం తినే భోజన పదార్థములలో పై జెప్పిన పిండి పదార్థములు - పప్పు పదార్థములు - కొవ్వు పదార్థములు - కొవ్వు పదార్థములు అదేహోపయుక్త ఆహారములను - హితమైనవి. మితముగా తిని జీవయాత సాగించువారికి ఆరోగ్యము అందుబాటులో నుండును.

అయితే డ్రస్తుత నవనాగరిక డ్రపంచంలో జిహ్మోపస్తలకు దాసులైన మానవులు అందుబాటులో నున్నవి. అలవాట్లలో నున్నవి. అతిగా లభ్యమయ్యేవి. అయిన పదార్థములను సంగ్రహించుకొని వాటికి షడ్రుచులు కల్పించుకొనుటకు వివిధ రుచులనందించే పులుసుప్పు భారములను కలిపి పచన పరచుకొని జిహ్వేకు దాసులై అవుసరాలకు మించిన ఆహారములను భుణించుట వల్ల అనేక రోగములు సంక్రమించుచున్నవి. శ్లో యుక్తాహార విహారస్య - యుక్తచేష్ఠస్య కర్మసు -యుక్త స్పప్నావ బోధస్య - యోగోభవతి దుఃఖః అన్నది గీతాశాష్ర్రం.

మానవుని మనుగడ సుఖతరముగ ముందుకు సాగాలంటే - దేహోప యుక్తమైన ఆహారమును ఉపయుక్తమైన విహారం (శ్రమ, విశ్రాంతు)లను యుక్తమైన సుకర్మలను యుక్తమైన నిద్రా, విశ్రాంతులను అనుసరించువారు యోగులు. వారిని దుఃఖశోకములంటవు అన్నారు గీతాకారులు. మనచేతయే గీతగా నడచుకొనువారికి యోగములే గాని భోగరోగము లంటవు.

గీరు:- ఇది మన దేహంలో అతి డ్రధానమైనది. మన బరువులో 70% మనలో నుండే రసరక్తాది సప్తధాతువులలో నీరే ఉంటుంది. మనం తినేడ్రతి పదార్థమును మెత్తబరచి ద్రవరూపముగా మార్చేవి మనలోగల జీర్గాది ద్రవరూపములైన షడ్రసములే. అందుకే మన పెద్దలు షడ్రోసోపేత భోజనం చెయ్యాలంటారు. గాని మనం భుజించేవన్నీ షడ్రుచోపేతమైన భోజనాలు మాత్రమే.

మనం త్రాగేనీరు, మనం భుజించే ఆహార పదార్ధములను మెత్తబరచి ద్రవరూపములుగా మార్చి అందలి సూక్ష్మణువులను విడగొట్టి - శరీరమునందలి అన్నీ అంగ స్రత్యంగములకు రసరూపంలో పోషక పదార్ధములను అందించును. అట్టి స్థితిలో మనం తినే పదార్ధములలో అయుక్త పదార్థములను గూడా మెత్తబరచి - మలమూత్ర స్పేదరూపములలో వెలువరించి వేయును. మన జీర్గాది రపములన్నియూ నీరే స్రధానముగా గలవి. రస, రక్తాది ధాతువులు గూడా ద్రవరూపములే మన మాంస కండరాలలోనూ చివరికి ఎముకలలో గూడా నీరు ఉంటుంది. అందుకే నీరే ప్రాణాధారమన్నారు పెద్దలు.

మన దేహమునకు రోజుకు 3,4 లీటర్లు మంచినీరు అవసరమై యున్నది. అట్లుగాక - అదనంగా పులుసుప్పు ఖారాలు - పచ్చళ్ళు, ఊరగాయలు -మత్స్యమాంసాదులు మసాలాలు తినేవారికి రోజుకు 5-6 లీటర్లు నీరు అవసరమై యుండును. అందుకే మనెపెద్దలు చివరికి ద్రవరూపమైన మజ్జిగ అన్నం బాగా తినేవారు. గాని డ్రస్తుత నాగరిక మానవ డ్రపంచం మజ్జిగలు మాని పెరుగులు మంచి నీళ్ళకు మారుగా బీరు - సారాయి - డ్రింకులు త్రాగుచున్నారు అందువల్ల అనుకోని అనేక క్రొత్త వ్యాధులు సంక్రమిస్తున్నాయి.

అగ్మి:- ఇది మనదేహంలో జఠరాగ్ని రూపంలోనుండును. మనం నిత్యం తిమ వివిధ ఆహారములను పక్వపరచి అనగా జీర్లముచేసి అన్నమును రసముగా మార్చి దేహమునందలి నలుమూలలకు అందించును. మందాగ్ని గలవారికి తిన్నది రసముగా గాక కఫముగా మారును. అందువల్ల ఎంత తిన్నా నీరసమే మిగులును. (నిర్+రసము=నీరసము). అందుచేత - రసోపయుక్తమైన పదార్థములను మాత్రమే భుజించుట ఆరోగ్యదాయకము. డ్రస్తుత నాగరిక ద్రపంచం శివాహారములకు దూరమై శవాహారములకు అలవాటు పడ్డారు. అందులో దుర్గంధాలు పోవాలని, మిర్చి మసాలాలు - కలిపి తినుటవల్ల జీర్లముగాక అజీర్లవ్యాధులు అంకురించుచున్నవి. అందుకు మందులు విందులుగా వాడుచున్నారు.

అగ్నికి అధినేత ప్రత్యక్షదైవము - సూర్యభగవానుడు. అట్టి సూర్యాగ్నికి దూరమైనవారికి మందాగ్నులు తప్పవు. ఎండలో ఎన్నో అనంత శక్తులున్నవి. ఎండలో బెట్టిన ధాన్యములు - పప్పులులోని పుచ్చులు పోవును. ఎండలో వేసిన మత్య్యమాంసాదులు చెడిపోవు. ఎండలో ఆరిన బట్టలు తెల్లగా నుండును. ఎండలో వేసిన పూలమొక్కలు పెరిగి వివిధరంగుల పువ్వులు పూయును. చెట్లు బాగుగా పెరుగును. చెట్లకు ఆకుపచ్చరంగు సూర్యునిలోని ఎ. బి. విటమిన్ను పహవము వల్లనే వచ్చును. ఎండకు పంటలు బాగా పండును. పండ్లు చక్కగా పండును. అర్క పక్వములు అమృతములు. అగ్ని పక్వములు మృతముయి ఎండలో పనిజేసిన వారికి బాగా చెమటలు బట్టి మనం రుచికొరకు తిన్న సోడియం క్లోరైడ్లో నిండియున్న ముప్పుతెచ్చే ఉప్పు వెలువరింపబడును. డాక్టర్సు చెప్పే వివిధ విటమిన్సు ఎండలో ఎండిన - పండిన వాటిలోనే అధికముగా నున్నవి.

అలాంటి ఎండను ఈ నాగరిక స్థపంచం దూరం చేసుకొని సూర్య కిరణ వెలుగు ఛాయలు గూడా పడకుండా A.C.Rooms ను ఏర్పాటు చేసుకొని నివసిస్తున్నారు. అగ్నికి దూరమై మందాగ్నిని పెంచుకొని వివిధ మందులు వాడుచున్నారు.

వాయువు (గాలి):- ఇది పంచభూతములలో అతి స్రధానమైనది. దేహపోషకమైనది. ఆహారం (అన్నం) అది లేకపోతే 15 నుండి 20 రోజులుండవచ్చును. నీరు లేకపోతే 2,3 రోజులుండవచ్చును గాని, స్రాణము వందించు స్రాణవాయువు అందకపోతే మరు క్షణంలోనే మరణమే అందుతుంది. అందుకే ముక్కు మూసుకుంటే మూడు నిమిషాలు పట్టదు మన బ్రతుకు అంటారు పెద్దలు. మనకు స్థతిక్షణం భగవదైశ్వర్యమైన స్రాణశక్తి అడగకుండానే అందించబడుచున్నది. అందువల్ల దాని విలువ మనకు తెలియుటలేదు. ఉదా:- మనం హఠాత్తుగా కోమాలోనికి వెళ్ళిపోతే ఆసుప్రతిలో చేరుస్తారు. అప్పడు డాక్టరుగారు ఆక్సిజన్ (స్రాణవాయువున్న గొట్టమును మన ముక్కులో పెట్టి మూడు గంటలు తర్వాత స్పృహరాగానే ఆస్రాణవాయువు అందించినందుకు మూడు వేలు తీసుకుంటారు. అట్టి స్రాణవాయువు నీవు పుట్టిన నాటినుండి ఈ క్షణం వరకు స్రాణశక్తిని అందించుచున్న వాయుదేవుని వద్ద నుండి బిల్లు వస్తే ఎంత కట్టగలం ఆలోచించండి.

# මුරුන් - ඩස්දූන්ණා

వైద్యశాష్ట్ర మంతయూ త్రిదోష విజ్ఞానంపై ఆధారపడి యున్నదని మన ఆయుర్వేదశాష్ట్రం నిర్వచించుచున్నది. మనదేహం పంచభూతాత్మకం సప్తధాతురూపమైనది. భూతములలో ధాతువులు కలిసినప్పుడు దోషములుగా రూపొందినవే త్రిదోషములు.

దేహ ధాతువులును బట్టి ఈ దోషములు రెండు విధములు. 1. శారీరక దోషములు, 2. మానసిక దోషములు.

- 1. వాతపిత్త శ్లేష్మాదులు ప్రకోపించినప్పుడు కలిగేవి శారీరక దోషములు.
- 2. రజో, గుణ, తమో గుణములతో తాదాప్యము చెందిన వారికి గలిగేవి మానసిక దోషములు.

వాతాది త్రిదోషములు శరీరమును ధరించి పోషించుచుండును. అందువల్ల వాటిని సహజంగా ధాతువులు అని చెప్పవలసి యున్నది. "దూషయంతీతి దోషా:" అను ఉత్పత్తిని బట్టి వాతాది దోషములు - రసాది సప్తధాతువులను ప్రహోపవికారములచే దూషింపజేయుట వల్ల వాటిని త్రిదోషములుగా వర్ణించిరి.

సృష్టిలోగల సర్వ చరాచర జీవరాసులన్నియూ పంచభూతాత్మకములే. ఇందు 1. ఆకాశము, వాయు భూతసంబంధమై వాయువునే వాతమనిరి. 2. అగ్ని తేజోభూత సంబంధమైనది. పిత్తము. 3. భూమి మరియు జలభూత సంబంధమైనది జ్లేష్మము అన్నారు. అందుచేతనే త్రిదోషములలో వాయుగుణము పిత్తగుణము శ్లేష్మనుణములు ప్రధానముగా గలిగి ఉంటాయి. వాతాదులు వికృతి చెందినప్పుడు దేహమును సోషింపజేసి నశింపజేయును. అట్లుగాక అవి తన సహజ గుణములలో నున్నప్పుడు మన శరీరమును అభివృద్ధి పరచును. "రోగస్తుదోషమైషుర్యం, దోషసామాన్యమరోగతా!" అను వచనానుసారము. వాతాది త్రిదోషములు ఒక్కొక్కటిగాని రెండేసిగాని మూడు కలిసి గాని తమ తమ ప్రమాణాలను మించిగాని, తగ్గిగాని, ఉన్నప్పుడు వ్యకమార్గములో నున్నప్పుడు రోగములు సంభవించును. శ్రవుప్రమాణములో నున్నప్పుడు ఆరోగ్యమును అందించును. త్రిదోషములు శరీర ఉత్పత్తి క్షయాలకు కారణభూతములని సుశ్చతుని నిర్వచనము.

దేహాధారములు:- మనదేహమునకు ఆధారములు మూడు. 1. త్రిదోషములు, 2. సషధాతువులు, 3. త్రివిధమలములు.

#### **త్రిదోషములనగా:-** వాత-పిత్త శ్లేష్మములు

1. వాతము:- వికృతి చెందక సమస్థితిలో నున్నప్పుడు శరీరరమునకు ఉత్సాహము కల్పించి సర్వ (ప్రక్రియలకు దోహదం చేయును. ఉచ్చ్యాస - నిశ్మాసలకును వాక్కు (మాట్లాడుటకు) శరీరము మనస్సు గమనమునకు మల మూత్ర స్వేదములను వెలువరించుటకు తోడ్పడును. ఇంద్రియములకు పటుత్వము ధాతువులకు బలమును చేకూర్చును.

- 2.పిత్తము:- మనము తినిన ఆహారమును పచనము చేయును. శరీరమునకు సహజోష్ఠము కల్పించును. ఆకలి, దప్పిక, రుచి, కాంతి, దర్శనము బుద్ధి పౌరుషము, ప్రజ్ఞ , శరీరమునకు మృదుత్వము ప్రసాదించును.
- 3. శ్లేష్మ్మము:- సమస్థితిలోని శ్లేష్మ్మము స్థిరత్వము సంధి బంధనములలో స్నిగ్ధత్వము మరియూ ఓర్పు - శాంతులను అందించును.

అబ్లే శరీరమునందు గల సప్తధాతువులు, త్రివిధ మలములు, సమానమైన ద్రవ్యాదుల చేత వృద్ధియగును. విరుద్ధ ద్రవ్యాదులచేత క్షయమును బొందును.

మనము దేహమునకందించు ఆహార ద్రవ్యభేదములను బట్టియూ హెచ్చుతగ్గులను బట్టియూ, మనోగత గుణభేదములను బట్టియూ మనం చేయు పనులను బట్టియూ మారుచుండును.

**త్రిదోషములు:**- ఈ త్రిదోషములు - శరీరము నందంతటను సంచరించు చుండును. గాని ముఖ్యంగా వాతము నాభికి దిగువ భాగము నందును, పిత్తము నాభికి ప్పాదయమునకు మధ్యభాగమునందును శ్లేష్మము ప్పాదయమునకు పై భాగమునందును ఆశ్రయించు కొనియుండును.

### త్రిదోర్మములు బిబిధ కోణములలో వృద్ధి క్షయములు

- బాల్యమునందు కఫమును, యవ్వనమునందు పిత్తమును, వృద్ధాప్యంలో వాతము ప్రకోపించి యుండును.
- ఉదయంనందు కఫమును మధ్యాహ్నము నందు పిత్తమును, సాయంత్రము నందు వాతమును స్రక్షాపించుకొని యుండును.
- రాత్రి సంధ్యాసమయమునందు కఫమును, అర్థరాత్రియందు పిత్తమును,
  పేకువ ఝామున వాతమును ప్రకోపించుకొని యుండును.
- 4. ఉదయం తినే చలిది అన్నము లేక టిఫిన్ శ్లేష్మమున్ను, మధ్యాహ్నం 1,2 గంటలకు భోజనమువల్ల పిత్తమును, రాత్రిభోజనం వల్ల వాతమున్ను, ప్రకోపించును.

ఈ త్రిదోషములలో రెండు దోషములు కలిసిన సంసర్గమనియూ, మూడు కలిసిన సన్నిహితమనియూ అందురు.

### వాతగుణములు

వాతమువల్ల దేహమునందు కఠినత్వము, ఆర్చివేయుట, శీతము, చలించుట ము။ గుణములుండును.

వాతకృత్యములు:- సంధులలో నొప్పలు ఒళ్ళు నొప్పలు అలసత్వము (బద్ధకము) శరీరమునందు సూదులతో పొడిచినట్లు చురుకులు బాధలు -మోకాళ్ళు తొడలయందు కండరములు పట్టుకొనుట కాళ్ళు ముడుచుకొనుటకు చాచుటకు కష్టముగా నుండుట, మలమూతములు సాఫీగా వెళ్ళకపోవుట చర్మము నలుపెక్కుట, నీలముగా మారుట శూల - నిద్రాభంగములు వాతగుణములు.

వాతప్రకోపకారణము:- చేదు - వగరు - కారము గల పదార్థములను అధికముగా తినుట, వేళా పాళాలేని భోజనములు, పోషకములు తక్కువగా తినుట, మల మూత్రములను ఆపుజేయుట, రాత్రి జాగరణ (నిద్ర లేకపోవుట) చేయుట - అధికముగా మాట్లాడుట - అతి ఆలోచనలు - భయము -దు:ఖము, విచారము వల్ల వాతము ప్రకోపించును (అన్నారు వాగ్బటాచార్యులు.)

వాతక్షీణములు:- అన్ని అంగ ప్రత్యంగములు (అన్ని అవయవాలు) బలహీనమగుట స్వరభంగము ఆకలి తగ్గుట, దేహము ఆరిపోవుట, కండలు ఎండిపోవుట క్షీణవాత లక్షణాలు.

వాతస్థానములు:- దీని మూలస్థానం నాభికి (బొడ్డుకు) దిగువ భాగమ. చలనస్వభావము గలది గావున సంచరించుచుండును. జీర్లావయము, పిరుదులు, తొడలు చెవులు, ఎముకలు, చర్మముల యందు చేరి పీడించుచుండును. ఇందు ముఖ్యంగా జీర్లకోశము చిన్న్మేపేవులు పెద్ద ర్టేవులు మలాశయములు ప్రధానములు గనుక ఉపశమనము కొరకు తరచు మలశుద్ది చేయుచుండుట మంచిది. అందుకు వివధ విరేచనమందులు వాడుటకంటే 1. వస్తికర్మ (ఎనిమా చేసుకొనుట చాలామంచిది.)

- 3. పంచవాయువులు:- 1. ప్రాణ, 2. ఉదాన, 3. వ్యాన, 4. సమాన, 5. అపాన వాయువులు.
- 1. ప్రాణవాయువు: ముఖ్యంగా ఇది శిరస్సు నందుండి అన్నింటిని క్రమబద్ధములో నడిపించును. రక్తమును ప్రాణశక్తితో శుద్ధిచేయును. బుద్ధి ప్పాదయము ఇంద్రియములు అనువాటికి ఆధారముగా నుండును. ఆహారమును మింగుటకు లోపలికి పంపించుటకు తోడ్పడును. ఉమ్మివేయుట, తేణుపులు, తుమ్ముట, మొదలగునవి నిర్వహించును.
- 2. ఉదానవాయువు: ఇది నాలుక, కంఠము, రొమ్ము, నాభి అనువాటి యందు సంచరించుచుండును. మాట్లాడుట, ఉచ్చ్చాన కార్యక్రమములు నిర్వహించుట, శరీర దక్షత, బలము వర్లము (రంగు) పూర్వానుభవములను జ్ఞిప్తికి తెచ్చుట ఇత్యాది కార్యక్రమములు నిర్వహించును.
- 3. వ్యానవాయువు:- ఇది హృదయమునందుండి బయలుదేరి సర్వ శరీరమునందు సంచరించుచుండును. రక్షగమనమునకు తోడ్పడును. దీనికి పేగము హెచ్చుగా నుండును. అందుచే శరీరంలోని అన్ని అంగ ప్రత్యంగములలో చేరి చురుకుగా పనులు చేయించుచుండును. కనురెప్పలాడించుట, ఆవలించుట, జీర్లకోశమునందు చరించుచూ ఆహారమును ముందుకు నడుపుట మొదలగు అనేక కార్యక్రమములను నిర్వహించును.
- 4. సమానవాయువు:- దీని స్థ్రహ్హవము జీర్ణ్యకియపై హెచ్చుగానుండును. జరరాగ్నిని స్థ్యకోపింపజేయును. (ఆకలిని పుట్టించును) ఆహారమును పక్వపరచి - విడగొట్టను. మలమూత్రములను అధోగతికి పంపించి వేయును.
- 5. లపానవాయువు:- ఇది మన ఉదరం (పొట్టలో) అధోభాగంలోనుండును. మలాశయము, లింగము (యోని), తొడలు, పిరుదులలో సంచరించును. మలము, మూత్రము, రేతస్సు (శుక్లము), శోణితము (ఋతురక్తము) మొ॥వాటిని వెలువరించుచుండును. గర్భస్థ శిశువును వెలువరించుటకు (ప్రపరించుటకు) గూడ తోడ్చడును.

## పిత్త – గుణములు

### A. శ్లో జపిత్తం - సన్నేహ - తీష్ణిష్టం లఘు మిస్రసం పరంద్రవం

అను అష్టాంగహ్పాదయ వచనానుసారం స్నిగ్డత్వము, శీర్ఘుకారిత్వము లఘుత్వము దుర్గంధము గలిగి ఊర్ద్య అధోభాగముల యందు గూడా వ్యాపించు గుణము గలిగియుండును. ఇది ద్రవస్వరూపము గలిగి యుండును.

- B. పిత్త కృత్యములు:- ఇది శరీరమున కంతటికిని తాపములు గలిగించును. (వేడి పుట్టించును) జీర్ణ్మకియను గలిగించును. బ్రీలకు ఋతు్రసావమును గలిగించును. పనులు చేయుటకు ఆశక్తిని పుట్టించును. బ్రమ, మూర్చ్ మదము అనువాటిని కల్గించును. పులుపు, ఉప్పు, కారముల యందును రసమునందును ఇష్టమును గలిగించును.
- C. పిత్తప్రకోపకారణములు:- పులుసుప్పుఖారములు గల పదార్థములను అధికముగా తినుటవల్లను, తీక్షములైన ఉష్ణవీర్యముగల మిరియాలు అతిగా వాడుట వల్లను, అతి ఘాటుగా నున్న పదార్థములను ఉప్పును అధికముగా వాడుటవల్లను, ఎండలో అధికముగా తిరుగుట వల్లను, అధిక వ్యాయామాలు అతి సంభోగాలు చేయుటవల్లను భయము, కోపము, చింత, దు:ఖము లుండుట వల్లను పిత్తము ప్రకోపించును.
- D. పిత్తప్రకోప లక్షణములు:-పిత్తము ప్రకోపించుట వల్ల మలము, మూత్రము, చర్మము, కన్నులు అనువానియందు పసుపుపచ్చని రంగు గోచరించును. ఆకలి, దాహము, అనిద్ర, అతితాపము ఉదయించును.
- E. పిత్తక్షయ లక్షణములు:- అగ్నిమాంద్యము (ఆకలి తగ్గుట) శరీరమంతయూ చల్లబడి యుండుట, దేహము, ముఖము నల్లబడి కాంతి తగ్గుట, చురుకుదనము తగ్గి మాంద్యముగా నుండుట మొదలైనవి.
- F. పిత్తన్మానములు:- నాభి స్థాదన స్థానమని అష్టాంగ హృదయంలో చెప్పబడి యున్నది. అయితే ఆమాశయము చర్మము, నేత్రములు, రస, రక్త, స్వేదములు పిత్తమునకు స్థానములు.

### పిత్త ప**ంచ**కములు

పిత్తము (ఉష్టము) అనునది ఒక్కటే అయనప్పటికిని, అది శరీరము నందు వివిధ స్థానములలో చేయు కార్యక్రమములను బట్టి పిత్త పంచకములుగా విభజించి పేర్లు పెట్టిరి. 1. పాచకపిత్తము, 2. రంజక పిత్తము, 3. సాధకపిత్తము, 4. ఆరోచకపిత్తము, 5. బ్రాజకపిత్తము

- 1. పాచకపిత్తము:- ఇది పక్వాశయం (జేర్లకోశము) ఆమాశయం (చిన్నడేగులు) డుయ్యోడనం (ప్రధమాంత్రము) అనువానియందు నిల్వ యుండును. ఇది తేజోగుణమును ప్రజ్యంచు గుణము గరిగియుండును. అందువల్ల ఇది కేవలం ద్రవరూపములో గౌక ఘనరూపము గరిగియుండును. ఇది వాతాది చలన రూపములలో చేరినప్పుడు పాకము (పచనము) దాహము అను క్రియలను చేయు చుండును. (దీనినే జఠరాగ్ని అందురు) ఇది మనం తినిన ఆహారమును జీర్లముచేసి సారకిట్టములను విడదీసి సారమును సప్తధాతువులకు కిట్టమును, మల, మూత్రాశయములకు అందించును. ఈ వాచకపిత్తము, సప్తధాతువులను చేరి ఉద్దీపింపజేయును. రంజకపిత్తమునకు తోడ్పడును.
- 2. రంజకపిత్తము :- ఇది ఆమాశయము నందుండి రసమునకు ఎర్రని వర్ణమును కలుగజేయును. రసమును రంజింపజేసి వర్ణమును మార్చుటవల్ల దీనిని రంజక పిత్తమన్నారు.
- 3. సాధకపిత్తము:- ఇది హృదయమునందుండి బుద్ధి మేధస్సు అభిమానము అనువాటికి తోడ్పడి, అవి కోరిన కార్యక్రమములను సాగించుచుండును.
- 4. ఆలో చకపిత్తము:- ఇది నేత్రముల యందుగల నెల్ల గ్రుడ్డు లోపలి భాగములో నుండును. ఇది రూపము, కాంతి, వెర్లము మొదలగు వానిని గ్రహించును.
- 5. బ్రాజకపిత్తము:- ఇది చర్మమునందు చేరి కాంతిని అందించును. మనం స్నానాదులలో చేయు లేపనములు అభ్యంగనములు మొదలగునవి ఇందలి పిత్తమును పాకము చేయును.

# *శ్లేష్మ*ము

#### ಕ್ಷೆಷ್ಟ್ರಗುಣಮುಲು :-

స్నిగ్దశ్శీతో-గురుర్మంద: శ్లక్ష్ -మృత్ను: స్థిర: కఫ:

శ్లేష్మమునకు స్నిగ్డత్వము (చమురుగుణము) ససీతము, గురుత్వము, (మందకొడి) మృదుత్వము, పిచ్చలము, స్థిరత్వము అను గుణములు గలదిగా నున్నది.

వివరములు:- ఇది క్రొప్పు ముద్దవలె చల్లగ నుండి మందకొడి గమనము గలిగి గురుగుణం గలదైయుండును. (అనగా కఠినముగా జీర్లమయ్యే గుణము గలదై యున్నది. మెత్తని జిగురుగా నుండును. అందుచేత ఇది చేరిన చోట స్థిరపడి యుండును.

శ్లేష్ కృత్యములు:- ఇది చర్మమునందు గల స్పేద గ్రంథులకు తోడ్పడును. ఇది చర్మమునకు కఠినత్వము కల్పించును. దురదలు దద్దుర్లు, గురుత్వము గలిగించును. అంతరావయవముల మార్గములను, బంధించును అవరోధములను కల్పించును. దీనివల్ల అవయవ పటుత్వము తగ్గుట అనిద్ర అజీర్లము (శోభ) చర్మమునకు వివర్లము. అలసత్వము ఆయాసము నిరుత్సాహము పుట్టించును. మధుర లవణ పదార్థములయందు ఇచ్చ గలిగించును.

శ్లేష్మప్రకోపములు:- ఇది మధుర ఆమ్ల, లవణ, పదార్థములను అధికముగ భుజించుట వల్లను చమురు జిడ్డు గలిగిన పదార్థములున్నవి. కఠినముగ జీర్లమయ్యేవి, శీతవీర్యము గలవి. అనగా త్వరగా జలుబు చేసేవి. (రొంప, తుమ్ములు, పడిశము పట్టించేవి) అను పదార్థములను భుజించుటవల్లను సదా విశ్రాంతిగా కూర్చుండుట భుజించుట, పరుండుట, నిగ్రిదించుట, చిరుతిండ్లు తినుట, సుఖముగా విశ్రాంతిగా గడుపుట, దేహము స్థాలమగుట, మలశుద్ధి లేకపోవుట వల్ల శ్లేష్మము (పకోపించును. శ్లేష్మోపశమనము గోరువారు పంచకర్మలను చేయవలెను. అనగా (వస్తి - వమన - స్నేవ - స్వేద - నేతి - కర్మలు)

వైష్మకృత్యములు:- వృద్ధి జెందిన శ్లేష్మము వల్ల శ్వాస - కాస - వ్యాధులు (అనగా ఎలర్జీ, తుమ్ములు, ఆయాసం బ్రోంకైటీస్, ఉబ్బసం క్షయలాంటి వ్యాధులు సంక్రమించవచ్చును. అధికనిద్ర, నీరసము, అలసత్త్యములను అందించును.

క్షీణన్లేష్మకృత్యములు:- క్షీణించిన క్లేష్మం వల్ల భ్రమ, భాంతి వంటివి గల్గను. శ్లేష్మాశయములైన ఉరము (రొమ్ముభాగము) శిరము - సంధుల యందు శూన్యము ఏర్పడును. సంధుల మధ్యలో నుండే క్రొప్పుతో గూడిన శ్లేష్మపుపొర ఆరిపోపును. అందువల్ల కీళ్ళనొప్పులు, కీళ్ళు అరుగుట, కీళ్ళు వంగకపోవుట, కదలలేకపోవుట, హృద్రోగము లాంటివి గూడ సంభవించ వచ్చును.

#### *వ్లేష్మస్థాన*ములు :-

శ్లో॥ ఉర: కంఠం శిర: క్లోమ: సర్వాణ్య నాశమోరస: । మేధ్ ఘాణంచ జిహ్వాచ, కఫస్య సుతరాముచ ॥

రొమ్ము, కంఠము, క్లోమము, ఆమాశయము, రసము, నాలుక, మేధస్సు, నాసిక(ముక్కు), సంధులు, (కణుపులు), అనునవి శ్లేష్మమునకు ప్రధాన స్థానములు. అన్నింటికంటే ప్రధానమైనది (ఉరము) హృదయ భాగము.

# **పంచ శ్లేష్ట్రములు**

్లేష్మాతు - పచధా! అనువాక్యానుసారము శ్లేష్మములు గూడా అయిదున్నవి. 1. ఆలంబిక కఫము, 2. క్లేదక కఫము, 3. బోధక కఫము, 4. తర్పక కఫము, 5. శ్లేష్మక కఫము.

- 1. ఆలంజుక కఫము: ఇది హృదయమునందుండి తన డ్రబావము చేత (త్రికాస్తులు) ముడ్డిపూసల సంధులలోను, హృదయపుడ్రప్కటెముకల జాయింట్ల యందును జిగురు పదార్థమును గల్పించి జాయింట్లను ఆలంబనము గలుగజేయును. సంధుల యందుండి సులభముగా ఒంగుటకు ముడుచుటకు వీలు కల్పించును. దానినే ఆలంబనమందురు.
- 2. క్లేదక కఫము:- ఇది ఆమాశయము నందుండి మనం భుజించిన పిండి పదార్థములైన అన్నము వగైరాలను ద్రవము చేత తడిపి మెత్తబరచి,

్రదవరూపమును కల్పించును. క్లీదమును కల్పించునది గనుక దీనిని క్లేదక కఫమన్సారు.

- 3. బోధక కఫము:- ఇది నాలుక వాశ్రయించుకొని యుండును. మధురాది రుచులను కల్పించును.
- 4. తర్వక కఫము:- ఇది శిరస్సు నందుండి శిరోగతములైన జ్ఞానేంద్రియా లైదింటికి తృప్తిని గలుగజేయును.
- 5. శ్లేష్మక కఫము:- ఇది మన శరీరమునందు గల 210 జాయింట్లలో (సంధి బంధనాలలో) ఇమిడి యుండి, వాటికి రాపిడి అరుగుడు లేకుండా స్నిగ్ధత్వమును, మృదుత్వమును గలిగించును.

### త్రిదోషములపై ఋతువుల ప్రభావములు

- 1.వాతము:- గ్రీష్మమునందు చయమగును. వర్షఋతువు నందు ప్రకోపించును. శరదృతువులందు ఉపశమించును.
- 2. పిత్తము:- వర్మఋతుపునందు చయమగును. శరదృతువునందు ప్రకోపించును. హేమంతఋతువునందు ఉపశమించును.
- 3. న్లేష్మము:- శిశిర ఋతువునందు చయమగును. వసంతఋతువు నందు ప్రకోపించును. గ్రీష్మ ఋతువు నందు ఉపశమించును.

# షడ్రుచులపై త్రిద్రాషముల ప్రభావము

- 1. మధురము:- వాతపిత్తములకు శమనము = శ్మేష్మమునకు ప్రకోపము.
- 2. ఆమ్లము:- (పులుపు) వాతోపశమనము = పిత్త శ్లేష్మములకు ప్రకోపము.
- 3 లవణము:- వాతోపశమనము = పిత్త శ్లేష్మములకు ప్రకోపము.
- 4. కటు (కారము) :- శ్లేష్మోపశమనము = వాతపిత్తములకు ప్రకోపము.

5.తిక్తము(చేదు):- శ్లేష్మ పిత్తములకు ఉపశమనము వాతమునకు ప్రకోపము.

6. కషాయము (వగరు):- త్రిదోషములకు ఉపశమనము.

# వాతహర ద్రవ్యములు - దశమూలములు

బల - అతిబల (చిట్టా ముట్టి, పీరాముట్టి గ్రంధితగరము - చెంగల్పకోష్ఠము - దేవదారు దూలగొండి, నేలగుమ్మడి, చిట్టాముదములు, మునగ, అడ్డసరము కొండపి, వాతహరములు.

పిత్తాహర ద్రవ్యములు:- గరిక, అడ్డరసము, వేప, దూలగొండి, పొన్నగంటి, పిల్లిపెసర, ముయ్యాకు, పొన్న, దుందిలము, తామర, సుగంధి పాల, వట్టి వేళ్ళు, తెల్లచందనము, రక్తచందనము, అతిమధురము, తిప్ప, పెద్దగుమ్మడి, తిప్పతీగ, కర్కాటక శృంగి. పద్మకము అనునవి.

డ్లేష్మహార ద్రవ్యములు:- రేల, కొడిశపాల - తిప్పతీగ, చిరుబొద్ది, నేలవేము, చిత్రమూలము, గుంటు, చారంగి, దుంపరాష్ట్రము, ఉత్తరేణి, తులసి, వాయులవంగాలు, కశివెంద, వస, కటకరోహిణి త్రిఫలములు (తాడి, ఉసిరిగ, కరక్కాయలు) శ్లేష్మమును హరించును.

# ఆమ స్వరూపము

మనం తినిన ఆహారమును పచనముజేయు జరరాగ్ని బలహీన మైనప్పుడు సప్త ధాతువులలో మొదటిదైన రసధాతువు పచనలోపమువల్ల - ఆమాశయము (అనగా చిన్న[పేగులలోనికి చేరి, అక్కడ నిల్ప ఉండి వాతాదులచే దుష్టమై (ఆమ్లమై) పులుపెక్కిపోవును. అట్టి ఆమ్ల పదార్థము సర్వరోగములకు హేతు భూతమగుచున్నది. పలుచని రసము చిక్కబడి వివిధరంగులలో స్నిగ్గము చమురువలె) జిగురుతో కూడి తీగవలె సాగుచు దుర్గంధము గలిగియుండును. అది కంఠమును పీడించుచూ కఫముగా వెలువరింప బడుచుండును. అంతేగాదు. మలములలో చేరి పేగులకు ఈడ్పు (నొప్పి) కల్పించి మలద్వారమైన ఆసనము గుండా చిక్కగాను, జిగురుగాను, తెల్లగాను వెలువరింప బడుచుండును. అది

హెచ్చుగా తయారైనప్పుడు జిగట విరేచనములుగ (Decentry) (పేగులను పీడించి బాధతో చీము - నెత్తురుతో గూడా (రక్త్మగహణిగ) బాధించును.

మనం తినిన పదార్థములు మందాగ్నివల్ల సరిగా పచనము గానప్పడు అది కఫముగా మారును. అట్టి పదార్థమును మన దేహము గ్రహించక పోయినప్పుడు నిల్వ ఉండి కుళ్ళి చీముగాను, రక్తముగాను మారినప్పుడు వచ్చేదే సంగ్రహణీ వ్యాధి అనబడును.

# సుగిశేచరాలైన - సుఖ జీవనమార్గాలు

- 1. అన్ని రోగాలకు ఆది కారణమైన ముప్పుతెచ్చే ఉప్పును మానండి.
- "ఆపోవై ఔషధం" నీటిని నిండుగ నిరతము త్రాగుము. (రోజుకు 4-5లీటర్లు)
- 3. మసాలాలను, మానండి శవాలైన మత్స్యమాంసాలను వీడండి.
- దుంపలు తింటే కొంపలు ముంచుతాయి. కీళ్ళు బంధిస్తాయి. కాళ్ళు పట్టేస్తాయి.
- 5. అన్నానికి రెట్టింపు ఆకుకూరలు, కాయగూరలు బాగా తినాలి.
- 6. వండిన వంటలకంటే పండిన ఫలాలు బాగా తినాలి.
- 7. పగటినిగ్రదలు పొట్టలను పెంచితే రాత్రిజాగరణలు బట్టతలనిస్తాయి.
- 8. నిత్యం యోగవ్యాయామాలు చేస్తే ప్రాణాలు ప్రతిష్ఠింపబడతాయి.
- పుగర్, బి.పి.లు పోవాలంటే సుఖ్రసాణాయామం రోజుకు 4 నుండి 5 మాత్రలు చెయ్యాలి.
- 10. అతి ఆలోచనలు తగ్గాలంటే తలకు చెలినీటిస్నానం ఒంటికి పేడి చెలినీటి షవర్బాత్ చెయ్యాలి.
- ఉప్పు, ఖారం కంటికి చేటు పప్పుబెల్లం పంటికి పోటు, ఉప్పు చమురు చర్మానికి చేటు.

- 12. పండిన అమృతఫలాహారాలు ఆరోగ్యాన్ని, వండిన మృతాహారాలు రోగాన్ని అందిస్తాయి.
- 13. ్రపభాతంలో మలదర్శనమైతే ఆరోజంతా శుభదర్శన మౌతుంది.
- 14. ఏకభుక్తే పదాయోగి ద్విభుక్తే పదాభోగి త్రిభుక్తే పదారోగి అన్నది శాస్త్రం
- 15. కామ్మకోధాలకు, దుఃఖశోకాలకు, ఈర్హ్హఆసూయలకు దూరంగా ఉండాలి.
- 16. చుట్టా బీడీలకు, కల్లు సారాయిలకు, కాఫీ టీలకు దాస్యం చేయరాదు.
- 17. అధికమైన బరువులకు, వివిధమైన చిరుతిండ్లకు దూరం కావాలి.
- 18. సుఖజీవన యాత్రకు :- సోమరితనానికి పామర్బేహానికి ధనికుల దాస్యానికి దూరంగ ఉండాలి.
- 19. ఉపవాస దీక్షలకు ప్రాణ్రపతిష్టలకు, ధ్యానమార్గాలకు అలవాటు పడాలి.
- 20. స్రకృతి జీవనం పరమాత్మ భావనం ఆర్తుల సేవనం విముక్తికి మార్తాలు.
- 21. "నిత్యం హిత మితాహార సేవి విషయేష్వసక్ష్ణ సత్యపర: క్షమావాన్ ఆర్తోపసేవి భవతీ అరోగు:"

అందించుకొన్న ఆత్మీయులు డా<sub>!!</sub> వి.వి. రామరాజు ప్రకృతి చికిత్యాలయం, కాకినాడ