# 团结改变世界

## (五)

# 众 淼 论

## 边羊

公众号:边羊

邮箱: bianyang2025@163.com

### 众淼论

所谓众淼,是指智慧的集体运作模式。以人为基,以水 为德,两者彼此促进,促进群体中智慧的广泛提升。

"众"代表人与人之间的广泛团结与协作,个人的心灵 是容器,人际的连接是管道。"淼"代表如水一般的智慧,在 人心容器和管道中,源源不断,奔流汇聚,走向丰盛。

智慧的生命力在于流动。当智慧保持流动,就会不断汇聚;当智慧流动被阻塞,就会逐渐枯竭。个人的觉醒程度越高,越能承接和促进智慧的流淌。反之,觉醒程度越低,对智慧的承接和促进作用就越低,也越与智慧无缘。

众森是群体的智慧,来源于群体,又归属于群体。群体并不天然产生智慧,反而,产生力量、利益、争执乃至愚蠢的可能性更大一些。

所以,真正的众淼智慧是指,本身就有智慧的人,凝聚成群体,让智慧充分交流碰撞,从而产生更系统更高级的智慧。本身有智慧的人,称为觉醒者,他们认识到世界一部分本质,又以自己所能去改善这个世界;他们用自己的行为去践行智慧,又用智慧去改进自己的行为。

科学, 追求真理, 却从不号称拥有真理。众淼同理, 始 终追求智慧的丰盛, 却绝不号称拥有智慧。

#### 一、众淼与智慧

一个人觉醒智慧,就像一棵树的长成。一群人觉醒智慧, 就像一片森林的茂盛。无论是一棵树,还是一片森林,都需 要土壤、阳光、雨露的综合作用,也就是生态。

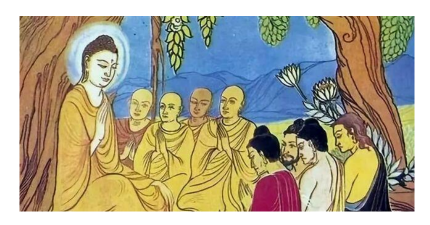
以诸子百家为例。

通过阅读诸子百家的书籍,一个人提升了智慧,成长为一棵栋梁之材;诸子百家的各类书籍和学说,留存于世,就是森林;诸子百家就当时社会问题,互相争鸣,集体创作的过程,构成了让森林长成、树木成材的生态。

生态造就森林,森林启发树木。反过来亦然,树木拓展森林,森林改造生态。

比如老子的智慧思考,是为"树木",引发无数人的思考觉悟,是为"森林";又有无数人在此基础上,互相探讨提升,加工创作,传播运营,则为"生态",形成后世的道家思想。道家思想,并非老子一人的思想,而是以他的《道德经》思想为基础,所形成的整体智慧。

再比如佛陀的智慧思考,是"树木";因他的思想而觉悟的人和形成的经典,则是"森林";大量与弟子的问答,许多僧团的互相探讨,各个流派的开枝散叶,则是"生态"。佛家思想,并非佛陀一人的思想,而是以他的原始思想为基础,所形成的整体智慧。



所以,智慧的生产与发展,是一个"个人觉悟"与"集体创作"之间持续的、动态的辩证过程。两者并非对立,而是相辅相成、缺一不可的共生关系。

个人思考觉悟,是整体智慧产生的根基。只有通过个人 安静的沉思、反思和咀嚼,才能将人类集体之中产生的知识 和观点,转化为有价值的真知灼见。

反过来,集体的交流碰撞,可以让个人思考,避免陷入偏执和狭隘。集体的交流、他人的质疑和调整,能强迫自己思考更多的观点和经验,审视自己观点的漏洞,克服天生带有的盲点和偏见,避免在错误的道路上越走越远。

每一棵树的茁壮成长,既需要健康优质的种子,也需要阳光雨露的良好生态。没有优质的种子,环境再好也长不出参天大树;没有适宜的生态环境,再好的种子也会夭折。个人的思考觉悟,就是种子;集体的交流互动,则是生态。

除了东方诸子百家、佛陀智慧外,西方古代哲学家,以 及近代哲学和科学的发展,也都是"个人觉悟"与"集体创 作"的辩证统一的过程。 智者与弟子们相互成就,智者通过回答问题,将智慧体现和传递;而来自实践的好问题,也能让智者的智慧更加圆融和准确。智者学说的成功,代表整个智者团队的成功,而不仅是智者本身的成功。圣贤们固然发挥着重大乃至决定性的作用,但依然不能仅靠一已之力,去完成智慧的升华和传播,因为,再智慧的人,也有认知和行动的局限。智者离世之后,他们的思想依旧流传下来,由无数人学习、思考、改良、完善,这些传承者,对于智者的智慧学说,同样是不可或缺的集体创作力量。

所以,与其说圣人如北辰,"居其所而众星共之",不如说,无数人的联合创作,使得圣人开创的智慧思想如日中天,进而影响所有人。本论所持这种观点,称为"众心成圣",意为众人的联合创作,成就了圣贤思想。

智慧是一个人的觉醒,而众淼是所有人的智慧。对于古圣先贤、中外哲思、时代智慧等,收集和运用的程度,决定着人类文明发展的高度。

在知识极大丰富的时代,没有任何一个智者,可以仅靠个人的头脑,去整合所有领域的知识和智慧,而创造一种新的高级智慧。合众人之智,将如沙漠之水般珍贵的智慧,提炼、汇聚、整合、开源、创新、运用、发扬,便是众淼之任务所在。

#### 二、稷下学宫:智慧生态典范

齐威王、宣王时期,为革新政治,选贤任能,广开言路, 大力发展稷下学宫。当时,四方游士、各国学者、各家学派, 聚集一堂,围绕着天人之际、古今之变、礼法、王霸、义利 等话题,展开辩论,相互吸收,共同发展,一时鼎盛,世称 "百家争鸣"。



稷下学宫,不同于简单的学术讨论,是一种非常典型的 集体创作智慧的模式。它使用当时先进的组织化、制度化的 智慧生产机制,凝聚了无数学者的顶级头脑,产出了无数推 动社会进步的顶级智慧,和解决问题的工具箱。

#### (一) 基础要素完备

稷下学宫为集体思想创作,提供了关键的基础要素: 开放的创作平台(学宫),多元化的创作者(百家),核心的创作机制(争鸣),持续的交流与融合(输出)。

首先,齐国政府不仅提供资金和场所,更创造了一个安全的"思想市场"。学者们不担任具体官职,却可以"不治而议论",享有极大的言论自由。这保证了创作过程的独立性和纯粹性,为各家各派思想的充分涌流,奠定了基础。

第二,稷下学官汇聚了儒、道、墨、法、名、阴阳、纵横等诸子百家的顶尖学者,如孟子、荀子、邹衍、慎到、尹文等。这不是单一学派的自说自话,而是持有不同、甚至对立世界观的思想家们的同台竞技。思想的多样性,是集体创作产生突破性成果的首要前提。

第三,"百家争鸣"不是温和的茶话会,而是激烈的思想碰撞、辩论和诘难。这种机制迫使每一位参与者,不断打磨和完善自己的学说,以应对他人的挑战;必须认真理解和研究对手的观点,才能进行有效反驳;在辩论中发现自身体系的漏洞,从而进行修正或深化……这个过程,使得知识在碰撞中得以净化和升华。

第四,争鸣不是最终目的,输出智慧产品才是目标。学者们通过著书立说、公开讲学、向君主提供咨询等方式,将 集体碰撞产生的智慧结晶,转化为系统化、理论化的文字经典,并传播出去,影响社会观念和国家政策。

如此,稷下学宫,构建了一个接近理想化的"思想市场", 其核心目标,在于最大化地促进智慧的涌现、碰撞与升华。

各家学者是思想的供给方, 他们拥有生产自由和自己的

产权(学说)。君主与社会是思想的需求方,可以自由选择和评判。学官作为交易平台,为双方提供清晰透明的交易规则,如自由辩论等,极低交易成本。"百家争鸣"作为竞争机制,充分、激烈而有序。

#### (二) 结构功能匹配

稷下学宫,能实现"智慧孵化器"的功能,得益于其特殊的组织结构。接下来举例说明"结构与功能相适应":

官方供养的结构,提供了物质保障,创造了免于匮乏的自由环境,确保整个系统不会因资源匮乏而崩溃。

不同学派的并存,意味着,君主可以对同一个问题,听到多种解决方案,比如儒家"仁政"和法家"霸道"的选择,从而做出更优的决策,同时也能提升齐国的国际声望和"软实力"。

"祭酒",作为学宫的学术领袖,并非行政官僚,而是由 德高望重、学识渊博的学者担任,是学术权威的象征,保证 了学宫的学术导向。

"高门大屋""皆命曰列大夫", 优厚的待遇和崇高的地位, 吸引了各国人才源源不断地涌入, 实现了智慧资源的最优配置。

"不治而议论"的议事模式,提供了免于干涉的自由, 让学者们既身处政治圈之外,又能接近权力核心。这使他们 能保持"旁观者清"的客观和冷静,提出更中立、更富远见 的建议, 而不是沦为替政策背书的御用文人。

"期会"和自由讲学,让师生共处于一宫,展开研学讨论,构成了一个天然的、高质量的人才培养平台。吸引了天下绝大多数一流思想家,并培养了大量杰出的学生。

"来去自由",开放流动的结构,使得人才可以带来新思想,也能将稷下思想传播出去,形成了智慧的"输入—加工—输出"循环。

"百家争鸣"的平等结构,建立起完善的竞争机制,使思想必须在竞争中证明自身的价值,通过辩论实现去伪存真和创造性融合。学者们在相互竞争中,不得不将自己的思想构建得更加严密、系统,以抵御攻击。这促使了整个先秦学术体系化、理论化的水平达到高峰,为中国历史所仅见。

#### (三) 智慧遗产丰富

稷下学宫学术自由的环境,培养了稷下先生们冲破旧传 统思想的束缚,敢于探求的精神,从而大大促进了学术的发 展,各家各派的著作如雨后春笋般涌现出来。

见诸史书著录的有《管子》《慎子》《田子》《接子》《邹子》《宋子》《尹文子》《孟子》《韩非子》等等。其思想内容博大精深,广泛涉及政治、经济、军事、哲学、历史、教育、道德伦理、文学艺术以及天文、地理、历、数、医、农等多学科的知识。

这些著作的问世,不仅极大地丰富了先秦思想理论宝库,

促进了战国时代思想文化的繁荣,也深刻地影响了中国历代学术思想的发展。

可惜的是,在自古以来"人亡政息"的规律影响下,伴随贤明君主而鼎盛的稷下学宫,也随着贤明君主的离去而走下坡路,最终因齐国灭亡而消亡。它的模仿者或许始终存在,却只能望其项背。

我们不由得思考,在当下时代,能否复现"稷下学宫"的辉煌?可以说,这是一个非常有价值的思考方向,也是本文的立论之基。

"众森学宫",便为此而来。虽然以复兴稷下学宫精神为目标,但也基于当下时代的具体情况和社会需求,构建不同于稷下学宫的结构,以实现全新的、符合新时代需要的功能。

#### 三、众淼学宫: 复现智慧生态

效仿稷下学宫而有所改进,既融合"兼容并包、思想自由、平等争鸣、经世致用"的核心精神,又适应现代社会的组织形态、技术手段和现实需求,便是"众森学宫"。秉持学宫精神,践行学宫理念的人,组成"众森学派"。

众森学宫立志复现稷下学宫的辉煌,其核心不在于重建 一座古代的物理宫殿,而在于构建一个能激发群体智慧、应 对复杂挑战的创新生态。

构建这样一个平台,本质上是一场新型的社会实验。它不存在完美的蓝图,而是在行动中不断学习、调整和成长。这无疑是一个宏大、复杂却极有价值的工程,可能需要多方协同的长期迭代。但它的诞生,或许能为应对日益复杂的挑战,提供一个全新的智慧源泉。

需要特别强调的是,截至目前,对于学宫的构建只是刚刚起步,称不上完美,谈不上应用。这个看似庞大的笼统模型,只是基于笔者个人有限的观察、思考和实践能力,选取了自认为最重要的原则,所搭建的一个基本雏形。希望读者们辩证分析,理性探讨,如果有成熟意向和独到见解,可以加入更新完善的工作中来。

在此提出"众淼学宫"的六点原则,作为抛砖引玉,接受任何质疑与反驳。

#### (一) 官方监督, 民间组织

稷下学宫的独立自主,是建立在官方供养的基础之上, 并非真正的独立自主。其百余年的历史,为"人亡政息"规律,做出了生动示范——遇贤君则兴,遇庸君则衰。

众森学派应以此为诫,追求真正的经济独立,学术纯粹。故而,调整策略为——接受官方监督,但不接受官方拨款,只接受民间不记名捐款,以及自身经营所得。不仅不接受官方拨款,也不接受资本的投资,警惕资金和政治力量的过度干预,从而保持自身真正的独立性与中立性。初步研判,当下的经济发展情况,以及民众对于该领域的需求,应该可以支持学宫的基本运转。

只有经济上真正独立,才能确保思想上的纯粹。学者们的精神应当聚焦于,长远的而非短期的利益,广阔的而非狭隘的智慧,深刻的而非表面的道理,普遍性而非特殊性的理论,整体的而非个别集团的权利......

人员上基本不设界限,但要避免强干扰。面向思想家、科学家、艺术家、工程师、企业家、手工艺人、学生等各行各业人士开放,欢迎细心观察、深度思考、理性批判、善于总结、强于实践的人们加入。但是,对与吸收过于成功成名的政商科文界人士的加入,保持克制。因为在创建初期,保持组织系统的平衡流畅运转,要比快速出圈重要的多。

#### (二)人民立场,精英思想

众森学派所有的思考,应当坚定地站在人民立场。这不是出于政治正确的表态,而是出于平衡政府维度的要求,也是出于平衡思想世界生态的要求。当下的时代,在科学、市场、政府等维度的作用影响下,精英思想泛滥,而平民智慧衰竭,同样造成了思想领域的不平衡现象,也不利于世界的平衡发展。

当然,一味向大众思想妥协,亦非提升整体智慧之良策。 当下精英思想发展较为完备,众森维度并不排斥精英思想, 也要从中汲取营养。精英思想与平民思想本是一体两面,辩 证统一。整体把握其中的关系,促进互相转化,互相平衡, 从而让人们在整体平衡的过程中,走向人人如龙的新世界。 开启民智,才有民权,有了民权,才能民主。

新世界的构建,需要整个世界,每个人的思想觉悟的提升,离不开每个人在思想战场的获胜。只有少数人觉醒的世界,不过是另外一个旧世界而已。只有当所有人都解脱枷锁,每个人才能真正获得解放。

当然,当下的情况是,芸芸众生中,能自发觉醒智慧的 人毕竟是少数。如何将这些关键少数的思想智慧合理运用, 去带动整个社会的智慧提升,是关键中的关键。

采取两个举措,一是"设门槛",二是"做产品"。

设门槛:情境与道德方面的思想变革,没有门槛,人人

皆可参与。但众淼不同,具有较高的门槛。所谓门槛,就是初步觉醒智慧。设置门槛,不是为了将谁永远拒之门外,而是提醒每个人,要深度参与这场变革,就必须不断提升自身,觉醒智慧,努力去跨过门槛。

做产品:学者们专注于生产科学有效的"思想产品",帮助普罗大众,解决情感、道德、思想领域的困惑,同时启发人民自立自强。这些"思想产品",凝聚众多觉醒者的精选智慧,将引导人们在生活中运用,实践中体会,在思考中觉醒。

#### (三) 待遇从简, 学优不仕

众森学派是一个松散的学术交流组织,非企业单位,内 部也无金钱流通。

其建设初期,资金必然短缺,只能要求大部分人以业余的方式参与。参与的绝大部分学者,应有自己的事业,能自食其力,自立自强,不被贫苦、困顿所束缚。确有特殊人才特殊情况者,可以得到有限度的支持。这这样做的好处是,能够与各行各业的实践,更紧密地结合。

学宫建成之后,其生产的"思想产品"若得到认可,民间捐款热情提高,会更有利于自身的运转。之后,会逐渐完善各项体系机制,比如荣誉体系,知识产权共享机制,成果转化通道等。让每个参与者的智力贡献,都能得到社会认可,和实质性的价值回馈,这样,才能促进学宫的长期发展活力。激励的形式不局限,不仅对成功的产出有激励,对"有价值

的失败",同样保持宽容并从中学习。

当然,总体的待遇策略,与稷下学宫会会有明显不同。 既没有高门大屋的物质优待,也没有"不治而议论"的政治 特权;既没有一家独大的学派权威,也没有因言废事或因言 获罪的落后观念。同时,更要杜绝"学而优则仕"或"仕而 优则学"的"旋转门"发展路径,确保思想交流的纯粹性。

#### (四) 学术自由, 多元并立

稷下学宫的运行以辩论和讲学为核心。定期举办"期会", 学者公开辩论,胜负由听众评判,推动了逻辑思辨发展。学 者开设私授课程,弟子可跨学派学习。

众森学派承袭这一核心原则。破除藩篱,充分讨论,符合科学的可证伪性要求。理论行不行,观点对不对,辩一辩就清楚很多了。在不违背法律和道德的前提下,允许各种学说,充分涌流,辨析是非、对错、利弊、真伪、善恶、美丑。辩论的过程和结果不影响个人的评价,坚持原则、坚持思辨的行为应受到鼓励。

除"三不得原则"(不得批判时事,不得参与政治,不得谋取利益)外,思想无禁区。倡导"对事不对人"的批判文化,鼓励不同甚至对立的观点进行碰撞,基本的原则性要求是,理性论证和相互尊重。借鉴稷下学官"祭酒"的组织引领作用,引导高质量的探讨走向深入,避免陷入无意义的争吵或肤浅的交流之中。

这样一个机制,可以让原封闭于佛、道、儒、法、科学、哲学、心理学、社会学、经济学等理论派系之中的智慧,破壁而出,充分交流。有些智慧是某学说所独有,还有些智慧却是不同学说,用不同的语言,讲相似的内涵。各家都致力于完善自身的理论,而自身越完善,与其他理论学说的鸿沟就越深,导致智慧之间难以交流。

将所有这些理论中的思想和智慧,映射到当下时代具体的情境和语境中,充分比较。正确就采纳,错误暂搁置,好则用,不好则弃,皆可为我所辩识,为世人所适用。

#### (五) 问题驱动, 不论时政

众森学派,作为一个新型的交流机制和学术体系,应深 究原理,探索规律,将过去与未来、个人与群体、人类与自 然、思考与行动、智慧与德行等诸多思想要素,汇总归纳, 形成一家之言,然后百家争鸣,博采众长。

众森的研讨不应是空对空的玄学,而应聚焦人类面临的 真实挑战,如气候变化、人工智能伦理、公共卫生、社会公 平等,以具体问题牵引智慧资源的集聚与创新。

不应该将精力放在利益、情绪、声量之争中,更不应该加入其中,拉踩仇恨、谋求利益、捞取政治资本,故而立下"不论时政"的要求。当然,不论时政,并非漠不关心,而是透过表象,去深究其表象背后,反映的深层原理和运行规律,力求从底层逻辑中抑恶促善。

#### (六) 实践导向, 成果公开

坚持"实践是检验真理的唯一标准"这一导向,坚持真理而不畏权威,坚持善意而抵制恶念,坚持实干而避免空谈,坚持讨论而非独裁。

在互相探讨争论的过程中,会生成许多新的学术成果,除一些涉及违法犯罪、公序良俗、各类机密等之外,应尽量全部公开。这样做的目的,是将所有人纳入实践检验的行列之中。只有部分人参与的实践太少,误差太大;而千千万万人的实践,则可以让人们全方位地看到理论的效果。

然后,学宫也会不断收集实践中的反馈,继续利用自身的智慧模式,来改进和提升,促进自身的开放包容和迭代演化,从而成为一个"活"的、不断进化和成长的生命体。

这些学术成果的公开,将在"学堂——学馆——学官" 三级体系中完成。既是教,也是学,教学相长;既是知,也 是行,知行合一。

**学堂**教授的内容是,在学术成果中,选取正确、有益、有用、易掌握、便于实践、符合时代发展的基础概念、理论原则和方法,以通俗易懂的方式展现,例如图形图像、寓言故事、视频动画等。学生不论男女老幼,凡有进步提升需求者,皆可报名学习,既能对大家的生活有所帮助,又可以凝聚新的共识,逐步建立新的道德和基础智慧体系。

学馆教授的内容是,学术成果产生的历史脉络、底层逻

辑、运用规律、适用范围等,让学生们"知其然,又知其所以然"。对学生的要求是:充分理解掌握学馆教授的内容,又对思维智慧有深入探索兴趣的人。经过学习,既夯实对于概念、理论和原则的底层理解,又为进入学官学习打下基础。

学官教授的内容反而很少,需要自行决定学习内容。接触一家或多家之言,去思考、整合、辨析、讨论、创造,在不断地思考和解决问题中,成就自己的一家之言。对学生的要求是:对探索思想规律有浓厚兴趣,跨过智慧觉醒门槛,忽略物质利益,坚持理性思辨,聚焦人类情感、道德和智慧的思考者。

这些智慧思想在社会上的充分涌流,将提升民众的思辨能力和科学素养,对抗反智主义和错误信息,破除极端思潮的逻辑根基,形成一个更健康、更理性的公共讨论空间,又会反过来促进学宫的建设。

以上便是,"众森学派"的六大原则,所勾勒出的雏形。 草创之初,必然受个人思维、实践之局限,不免存在漏洞, 乃至谬误,愿与诸君一起探讨,共同探索改进完善之路径。

#### (七) 风险!

当然了,这个智慧生产模式,若设计或运营不当,也可能带来巨大的风险。在六大原则的设计中,虽然已经充分考虑了这些风险的防范,但与挑战和风险的共存和博弈,是众森学宫永远的课题。请所有人,都始终如一地与以下风险(不

#### 限于)做斗争:

一是新型不平等:知识精英阶层拥有更大的话语权,更多的资源和渠道,在学宫的讨论之中,可能占据优势地位。 他们的讨论往往脱离大众的实际疾苦,加剧知识鸿沟,重新 形成一种傲慢的、脱离现实的"智慧特权阶级"。

二是技术操纵:算法的不当运用,可能被操纵,用来放大特定观点,压制异见。强大的利益集团也可能通过自主、渗透等方式,影响讨论议程,使得学宫沦为高级的宣传工具。

三是观点极化: 很多时候,将截然对立的观点置于一处,如果缺乏良好的引导,不仅不会促进观点的融合,反而可能使各方立场更加强硬,辩论沦为骂战,加速群体极化。

四是空谈陷阱:学宫的讨论,可能产出大量精彩的思想和提案,但却缺乏可行性,沦为一场宏大的"思想游戏",消耗大量社会资源,却无实质成果,引发公众失望。

五是分配难题:集体智慧的成果其所有权如何界定?如何公平地回馈每一位贡献者?这是比较复杂的法律和伦理难题,处理不当会挫伤人们的参与积极性。

与现存的三大维度比较起来, 众森维度的风险, 是需要格外关注的。因为科学、市场、政府失控带来的后果, 在历史上多次出现过, 已足够引起人们的防范意识。而众森维度的风险, 却是全新的, 需要更加小心防范。

总之, 众森学宫的命运, 不取决于技术或者初心, 而是

共商共建的治理智慧。它需要最开放的心态,也需要最审慎的防护;它追求最前沿的思想,也离不开最朴素的价值观——平等、尊重与责任。

#### 四、众淼与政府的关系

#### (一) 思想与政府的历史关系

在中国历史上,政府与思想的关系,从来不是简单的控制与被控制关系,而是互相博弈与演变的复杂关系,这种关系深刻地塑造了中华文明的独特性格。

在诸侯国林立、权力分散的春秋战国时期,政府与思想之间,是一种基于现实需求的、开放的思想市场关系。思想成为一种重要的战略商品,君主是买家,思想家是卖家。政府求贤若渴,思想活力迸发。各家学派自由发展,相互竞争、辩驳、吸收。各派学者们,周游列国,推销自己的主张,若获得官职,则有机会付诸实践。

在大一统的汉帝国时期,政府与思想之间,从自由市场,转变为"政府采购"。国家选取儒家来统一思想,强化认同、维持稳定、论证皇权合法性。汉代儒家已非孔孟原典,而是吸收了法家、阴阳家等百家思想,经改造而成的新儒家体系。其余百家在大一统中央政府面前,缺乏议价权,只能接受政府采买规则,成为新儒家体系的附庸。这一过程,促进了各家思想在儒家旗帜下的融合,也埋下了后世思想发展停滞的伏笔。

在混乱失序的魏晋南北朝时期,政府与思想之间,从"正统控制",转变为"边缘影响"。中央和割据政权更迭频繁,政府无力维护儒家正统地位,对思想的控制力降至低谷。权

力的真空,为玄学思想和佛教思想的兴起,提供了空间。士人追求个性解放和形而上的思辨,儒家正统地位动摇,道教逐步组织化、经典化,佛教趁乱世大规模传入并兴盛,思想界呈现出儒、释、道三足鼎立,互相竞争的局面。

在封建帝制逐步完善的唐宋时期,政府与思想之间,从 "三教并立",逐步走向"科举选士+三教融合"。政府紧紧抓 住儒家这一主流意识形态和选拔工具,对其他思想在可控范 围内予以包容。科举制,以儒家经典为绝对考试内容,将天 下读书人的思想彻底纳入官方框架。与此同时,政府对佛教 和道教总体上采取包容态度,但加强控制和规范。于是,儒 释道三教加速融合,形成了宋明理学的思想基础。

在专制巅峰、思想停滞的明清时期,政府与思想之间, 沦为彻底的"主仆"关系。政府要求思想界绝对服从,任何 创新和批判都被视为异端。科举制从四书五经,发展到格式 固定的八股文,清朝频繁的大规模文字狱,迫使知识分子脱 离现实,闭关锁国切断与外部世界的深度交流。导致的结果 就是万马齐喑,社会整体智慧枯竭,无法应对近代"三千年 未有之大变局"。

纵观中国历史,政府与思想的关系,呈现出清晰的规律: 若权力分散,则思想市场繁荣(如春秋战国);若权力统一,则思想筛选与整合(如汉、唐);若权力极端集中,则思想高压与控制(如明、清);若权力真空,则边缘和外来思想盛行

#### (如魏晋、民国)。

政府的核心诉求是稳定与合法性,它永远倾向于选择或塑造一种,最有利于维持其统治的思想体系。而思想的活力源于自由与碰撞,它需要不受干预的探索空间,和不同观点的竞争。

最健康的状态是"动态平衡": 政府提供秩序和平台,引导而非压制; 思想界提供创新和批判,服务于社会,而非仅仅附庸于权力(如盛唐)。

最危险的状态是"绝对控制": 政府试图彻底消灭异质思想,短期看维护了稳定,长期看却窒息了社会的创造力和应变力,最终导致整体的衰败(如晚清)。

历史告诉我们,一个伟大的文明,既需要政府的组织力, 也需要思想的创造力。两者之间的张力与平衡,是文明能否 持续焕发活力的关键。

#### (二) 众淼与政府的新型关系

当时间来到当下,众森维度如果成功建立起来,并持续运行,其与当代新型政府之间,应当是怎样的关系?

答: 头脑与身体的关系。这不是对抗或依附,而是平衡与共生。

政府是人类力量的结合,就像人的躯体,统一而稳重; 众森是人类思想的结合,就像人的头脑,多元而流动。身体 的行动,需要不同的思想,在互相博弈中运作出一个答案; 各个思想的实现,也需要身体提供一个实践的舞台。如果思想像身体一样,统一而稳定,那么这个人必然强大,却难以改变;反之,如果身体像思想一样,流动而多元,就会发生变形乃至分裂。

没有头脑的身体,往往只会机械重复曾经的辉煌;没有身体的头脑,往往在胡思乱想中陷入虚无。两者保持差异又相互结合,是为平衡。

对众淼而言,其核心价值在于独立的批判性。它的使命是探索真理、揭示风险、提出超越短期政治周期的长远方案。它必须保持思想独立,避免成为政策的纯粹解释工具或宣传机器。它必须警惕过度靠近权力,而逐渐丧失批判性,沦为"御用智库"。它需要拥有研究成果的最终发布权,即使其结论与政府政策相左,也要确保其观点和数据的完整呈现。

对政府而言,需要具备开放性与包容性,认识到一个强大的外部智慧源,将是国家重要的"认知基础设施",能帮助其避免决策失误、预见未来风险。政府应成为众淼的守护者,而非所有者。

对于各自擅长的领域,两者应彼此尊重对方的运行规律;对于两者存在重叠的领域,应共同探索协作共赢的相处之道。

在智慧生产层面,众淼是真理的探索者,需要保持学术独立,进行有前瞻性、甚至"离经叛道"的研究。政府则是资源提供者,通过科研基金、政府采购等方式,资助有利于

政府执政的高质量研究项目。政府进行项目资助(不是拨款),但不指定具体结论,保障研究的开放性与独立性。

在政策咨询层面, 众淼是诚实的辩友, 提供多元、基于证据的政策选项, 清晰说明各方案的利弊、风险与长期影响。 政府则是明智的决策者, 倾听、甄别并吸收众淼的建议, 将 其纳入决策的考量范畴。众淼只提供方案, 而不越俎代庖, 政府保有最终决策权, 并对结果负责。

在社会监督层面,众森成为社会的预警系统,监测社会运行中的系统性风险,对政策效果进行独立评估和批判。政府作为谦逊的学习者,建立制度化的反馈渠道,容忍并鼓励建设性的批判,促进政策的优化。众森的批判旨在帮助政府校准方向,而非为了推翻;政府应视其为宝贵的"负反馈"。

在法治与保障层面, 众淼学宫作为守法的法人实体, 在 法律框架内运行, 遵守国家法律法规。政府则是法治的守护 者, 通过法律保障众淼学宫的合法地位、学术自由和知识产 权, 防范外部力量对平台的干预。法律应为学宫的自由探索 划定空间, 并提供保护, 而非设置思想的牢笼。

这种关系的最高境界,是政府与众森双方,共同践行中国的一句古训:"君子和而不同"。唯有保持"不同"(独立性),才能实现真正的"和"(共生共荣),最终服务于社会的进步与人民的福祉。

#### 五、众淼之路

前文阐述了"众森学宫"的构想及其与政府的互动关系,相信各位读者已对其有了基本认识,理解了它"是什么"与"为什么"。现在,我们要面对的是更现实的一步——"怎么做":如何将理念转化为可执行的方案,使"众森学宫"从愿景走向现实。这条实现路径,称为"众森之路"。

在《总纲》中,我已坦言自己是一名理想主义者,也更像空想者。我所能做的,是指明大方向,而非提供具体方案。一方面,我不愿勉强自己去做不擅长的事,正如我不愿勉强他人去做不愿意的事;另一方面,也要避免对后来的理论探索者和实践者造成束缚。因此,我不打算给出具体建议,而是借几个比喻,来描摹众淼之路的行程。

众森,如同收纳各类工具的工具箱。锤、斧、锹、钳、镰……每一件都不可或缺。它们平时收于箱中,用时方可施展功能。工具越少,能应对的问题就越有限——若只有一把锤子,则万物都似钉子;工具越多、越善运用,人能解决的课题就越丰富,所创价值也越大。因此,我们不能安于现有的工具,文明前进的脚步,永远需要更强大、更智能、更高效的新工具。

众森,犹如共生共荣的森林生态。树木与花草彼此启发、相互滋养,也竞逐阳光、共担风雨。它们各居其位,各展其姿,共同织就一张美丽而坚韧的生命图景,诠释着合作与多

样所带来的生机与奇迹。

众森,好似千川奔流,终归入海。水流或出自雪峰,或来自溪涧,不分东西,无问高下。它们一路汇聚,遇山则绕,遇隘则蓄,待力量充足,便破障向前,最终百川归海,浩荡无垠。



众森,亦如星星之火,可以燎原。一人的智慧如同夜中 火把,可暖周身,却难驱彻夜之寒。唯有众人举火,方可成 燎原之势,照亮长夜,让人类智慧如星汉灿烂。

众森,就像是播种于大地的希望。雨水未至,种子已藏于土壤之中。一旦甘霖降临,万物即萌发滋长。雨水并非创造种子,只是唤醒了本就存在的生机。

就几个常见疑问做出回应。

#### 有人会问: 众淼之路, 何时能够成功?

我认为,不必急于求成,最好永远在路上。真正关乎众 人福祉的"大器",注定需反复锤炼、耐心打磨——"晚成" 不是迟延, 而是积淀。

世界上的事总是如此,当我们急于去获得某样东西时,总是容易用力过猛,动作变形,反而会失去心仪之物。反过来,当我们脚踏实地,一步一个脚印向前走,并充分享受每一步风景,结果得到的,往往比我们想要的,更多。若每一步都带来收获与欣喜,又何须执念于终点的果实?

有人担心:如此宏大愿景,实施起来不是压力巨大吗,何来欢喜?

因为这本身就是一场自我革新、结识同道、让世界变好的旅程。正如孔子所言:"学而时习之,不亦说乎?有朋自远方来,不亦乐乎?人不知而不愠,不亦君子乎?"我们不必苦大仇深、自我强迫,而应以轻松开放之心,边走边学、边走边喜。唯有如此,这条路才值得长久坚持,也才能吸引更多同行者。

#### 也有人疑问:这份伟大的事业,是否需要普通人参与?

从来就没有什么伟大的事业,只有普通人为了更美好的生活,而走向团结的过程。每个人的智慧与力量都珍贵。以往许多昙花一现的智慧闪光,因未能系统保存而流失,众淼之路希望将它们汇聚起来,形成可持续的智慧资源,为未来新世界奠基。

#### 还有人不解,作为普通人,具体该怎么做?

每个人都可以从改造自身开始,加入到这个行程,例如:

开动脑筋, 主动思考, 而非被动接收;

遇到问题,有意识搜集信息、梳理逻辑、形成观点,并 勇于分享;

积极参与讨论,推动良好观点的传播与深化;

常保谦逊, 意识到"我可能错了";

尊重他人,对事不对人,尝试理解对方立场的理性成分; 接纳复杂性,拒绝非黑即白的叙事,在多观点间权衡; 在会议、家庭、朋友交谈中带头践行高质量对话;

智慧的增长,始于个体心灵的开放与谦逊,成就于无数 这样的心灵彼此连接。我们无法在一夜之间建成永恒的学宫, 但从今天起,就可选择成为一个虚心求问、理性发声的参与 者。这座无形的"众森学宫",终将建立在我们的集体意愿与 日常实践之中。