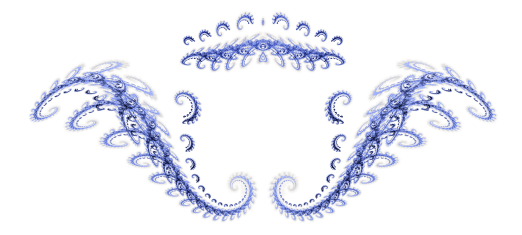


# CÂNTICOS



## **Contents**

| Reflexão sobre o Incondicionado                                            | 1  |
|----------------------------------------------------------------------------|----|
| Reflexão sobre os Quatro Requisitos                                        | 2  |
| Dez Temas para Recordar Frequentemente por<br>Aqueles que Seguem o Caminho | 4  |
| Reflexão sobre as Trinta-e-duas-Partes                                     | 8  |
| The Teaching on Mindfulness of Breathing                                   | 10 |
| Sāriputta Sutta                                                            | 12 |

### Reflexão sobre o Incondicionado

[Handa mayaṃ nibbāna-sutta-pāṭhaṃ bhaṇāmase]

Atthi bhîkkhave ajātam abhūtam akatam asankhatam

Existe um Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado.

- No cetam bhikkhave abhavissa ajātam abhūtam akatam asankhatam Se não existisse este Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado,
- Na yidam jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇam paññāyetha A libertação do mundo do nascido, originado, criado, formado, não seria possível.
- Yasmā ca kho bhikkhave atthi ajātam abhūtam akatam asankhatam Mas uma vez que existe um Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado,
- Tasmā jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇaṃ paññāyati
  Assim é possível a libertação do mundo do nascido, originado, criado, formado.

Ш

### **QUATRO REQUISITOS**

### Reflexão sobre os Quatro Requisitos

[Handa mayam taṅkhaṇika-paccavekkhaṇa-pāṭhaṃ bhaṇāmase]

[Paṭisaṅkhā] yoniso cīvaraṃ paṭisevāmi, yāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya, ḍaṃsa-makasa-vātātapa-siriṃsapa--samphassānaṃ paṭighātāya, yāvadeva hirikopina-paṭicchādanatthaṃ

Reflectindo sabiamente eu uso o manto: Somente por modéstia, para evitar o calor, o frio, as moscas, mosquitos, bichos rastejantes, o vento e as coisas que queimam.

[Paṭisaṅkhā] yoniso piṇḍapātaṃ paṭisevāmi, neva davāya, na madāya, na maṇḍanāya, na vibhūsanāya, yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā, yāpanāya, vihiṃsūparatiyā, brahmacariyānuggahāya, iti purāṇañca vedanaṃ paṭihaṅkhāmi, navañca vedanaṃ na uppādessāmi, yātrā ca me bhavissati anavajjatā ca phāsuvihāro cā'ti

Reflectindo sabiamente, uso a comida da mendicância: Não por diversão, não por prazer, não para engordar, não para me embelezar, mas somente para suster e nutrir este corpo, para o manter saudável, para ajudar à Vida Santa. Pensando desta forma: 'Permitir-me-ei ter fome sem comer demasiado, de forma a continuar a viver sereno sem remorsos.'

[Paṭisaṅkhā] yoniso senāsanaṃ paṭisevāmi, yāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya, ḍaṃsa-makasa-vātātapa-siriṃsapa-samphassānaṃ paṭighātāya, yāvadeva utuparissaya vinodanaṃ paṭisallānārāmatthaṃ

Reflectindo sabiamente uso o alojamento: Somente para evitar o frio, o calor, as moscas, os mosquitos, os bichos rastejantes, o vento e as coisas

### **QUATRO REQUISITOS**

que queimam. Somente para me abrigar dos perigos da natureza e viver em recolhimento.

[Paṭisaṅkhā] yoniso gilāna-paccaya-bhesajja-parikkhāraṃ paṭisevāmi, yāvadeva uppannānaṃ veyyābādhikānaṃ vedanānaṃ paṭighātāya, abyāpajjha-paramatāyā'ti

Reflectindo sabiamente uso o apoio necessário para medicamentos e enfermidades: Somente para aliviar as dores que tenham surgido, de forma a ficar o mais possível livre de doenças.

E

#### **DEZ TEMAS**

4

## Dez Temas para Recordar Frequentemente por Aqueles que Seguem o Caminho

[Handa mayam pabbajita-abhinha-paccavekkhana-paṭham bhanamase]

[Dasa ime bhikkhave] dhammā pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbā, katame dasa

Monges, existem dez dhammas acerca dos quais se deve reflectir frequentemente. <u>Quais</u> são estes dez dhammas?

Vevaṇṇiyamhi ajjhūpagato'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Já não vivo segundo os valores e objectivos do mundo.' Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Parapațibaddhā me jīvikā'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'A minha própria vida é sustentada pela generosidade dos outros.'
Quem perfaz o caminho
deve reflectir sobre isto frequentemente.

Añño me ākappo karaṇīyo'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhîtabbaṃ

'Devo esforçar-me por abandonar os meus hábitos antigos.' Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

5

Kacci nu kho me attā sīlato na upavadatī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Surgem remorsos na minha mente em relação à minha conduta?'
Quem perfaz o caminho
deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kacci nu kho mam anuvicca viññū sabrahmacārī sīlato na upavadantī'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'Será que os meus companheiros espirituais acham falhas na minha conduta?'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Sabbehi me piyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Tudo aquilo que é meu, que amo e prezo, tornar-se-á diferente, separar-se-á de mim.'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kammassakomhi kammadāyādo kammayoni kammabandhu kammapaṭisaraṇo, yaṃ kammaṃ karissāmi, kalyāṇaṃ vā pāpakaṃ vā, tassa dāyādo bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Sou o dono do meu Kamma, herdeiro do meu Kamma, nascido do meu Kamma, ligado ao meu Kamma, permaneço suportado pelo meu Kamma; seja qual Kamma eu criar, Para o bem ou para o mal, <u>disso</u> serei o herdeiro.'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

#### **DEZ TEMAS**

6

'Kathambhūtassa me rattindivā vītipatantī'ti pabbajitena abhiņham paccavekkhîtabbam

'Os dias e as noites passam continuamente; Como estou eu a usar o meu tempo?' Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kacci nu kho'ham suññāgāre abhiramāmī'ti pabbajitena abhinham paccavekkhîtabbam

'Aprecio a solidão ou não?'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Atthi nu kho me uttari-manussa-dhammā alamariya-ñāṇa-dassana-viseso adhigato, so'haṃ pacchime kāle sabrahmacārīhi puṭṭho na maṅku bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Deu a minha prática frutos de compreensão e liberdade, de forma a que no fim da minha vida eu não me sinta envergonhado quando questionado pelos meus companheiros espirituais?'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Ime kho bhikkhave dasa dhammā pabbajitena abhinham paccavekkhitabbā'ti

Monges estes são dez Dhammas sobre os quais se deve reflectir frequentemente.

#### TRINTA-E-DUAS-PARTES

8

### Reflexão sobre as Trinta-e-duas-Partes

Handa mayam dvattimsākāra-pāṭham bhanāmase

[Ayaṃ kho] me kāyo uddhaṃ pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Isto, que é o meu corpo, das plantas dos pés para cima, e do topo da cabeça para baixo, é um saco de pele fechado cheio de coisas repugnantes.

### Atthi imasmim kāye

### Neste corpo existem:

kesā cabelo lomā pelos

nakhā unhas

dantā dentes

taco pele

mamsam carne

nahārū tendões

atthī ossos

atthimiñjam medula óssea

vakkam rins

hadayam coração

yakanam fígado

kilomakam membranas

pihakam baço

papphāsam pulmões

antam intestinos

antaguṇaṃ tripas

udariyam comida não digerida

karīsam excremento

pittam bílis

semham muco

pubbo pus

lohitam sangue

sedo suor

medo gordura

assu lágrimas

vasā sebo

khelo saliva

siṅghāṇikā mucosidade

lasikā lubrificante das articulações

muttam urina

matthalungan'ti miolos

Evam-ayam me kāyo uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Assim, isto que é o meu corpo, das plantas dos pés para cima, e do topo da cabeça para baixo, é um saco de pele fechado cheio de coisas repugnantes.

9

10

#### THE TEACHING ON MINDFULNESS OF BREATHING

### The Teaching on Mindfulness of Breathing

[Handa mayam anapanassati-sutta-paṭham bhanamase]

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā Mahapphalā hoti mahānisaṃsā

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā

Cattāro satipaṭṭhāne paripūreti

Cattāro satipaṭṭhānā bhāvitā bahulīkatā

Satta-bojjhange paripūrenti

Satta-bojjhangā bhāvitā bahulīkatā

Vijjā-vimuttim paripūrenti

Kathaṃ bhāvitā ca bhikkhave ānāpānassati kathaṃ bahulīkatā

Mahapphalā hoti mahānisamsā

Idha bhikkhave bhikkhu

Arañña-gato vā

Rukkha-mūla-gato vā

Suññāgāra-gato vā

Nisīdati pallaṅkaṃ ābhujitvā

Ujum kāyam paṇidhāya parimukham satim upaṭṭhapetvā

So sato'va assasati sato'va passasati

Dīgham vā assasanto dīgham assasamī'ti pajānāti

Dīgham vā passasanto dīgham passasāmī'ti pajānāti

Rassam vā assasanto rassam assasāmī'ti pajānāti

Rassam vā passasanto rassam passasamī'ti pajānāti

Sabba-kāya-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati

Sabba-kāya-paţisamvedī passasissāmī'ti sikkhati

#### THE TEACHING ON MINDFULNESS OF BREATHING

Passambhayam kāya-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati Passambhayam kāya-sankhāram passasissāmī'ti sikkhati Pīti-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati Pīti-paṭisaṃvedī passasissāmī'ti sikkhati Sukha-pațisamvedī assasissāmī'ti sikkhati Sukha-pațisamvedī passasissāmī'ti sikkhati Citta-sankhāra-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati Citta-sankhāra-paṭisaṃvedī passasissāmī'ti sikkhati Passambhayam citta-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati Passambhayam citta-sankhāram passasissāmī'ti sikkhati Citta-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati Citta-pațisamvedī passasissāmī'ti sikkhati Abhippamodayam cittam assasissāmī'ti sikkhati Abhippamodayam cittam passasissāmī'ti sikkhati Samādahaṃ cittaṃ assasissāmī'ti sikkhati Samādahaṃ cittaṃ passasissāmī'ti sikkhati Vimocayaṃ cittaṃ assasissāmī'ti sikkhati Vimocayam cittam passasissāmī'ti sikkhati Aniccānupassī assasissāmī'ti sikkhati Aniccānupassī passasissāmī'ti sikkhati Virāgānupassī assasissāmī'ti sikkhati Virāgānupassī passasissāmī'ti sikkhati Nirodhānupassī assasissāmī'ti sikkhati Nirodhānupassī passasissāmī'ti sikkhati Paṭinissaggānupassī assasissāmī'ti sikkhati Paṭinissaggānupassī passasissāmī'ti sikkhati Evam bhāvitā kho bhikkhave ānāpānassati evam bahulīkatā Mahapphalā hoti mahānisamsā'ti

#### THE TEACHING ON MINDFULNESS OF BREATHING

### Sāriputta Sutta

[Handa mayaṃ sāriputta-sutta-gāthayo bhaṇāmase]

"Never before
have I seen or heard
from anyone
of a teacher with such lovely speech
come, together with his following
from Tusita heaven,
as the One with Eyes
who appears to the world with its devas
having dispelled all darkness
having arrived at delight
all alone.

To that One Awakened unentangled, Such, undeceptive, come with his following — I have come with a question on behalf of the many here who are fettered. For a monk disaffected, frequenting a place that's remote the root of a tree, a cemetery, in mountain caves various places to stay how many are the fears there at which he shouldn't tremble — there in his noiseless abode how many the dangers in the world for the monk going the direction he never has gone that he should transcend

there in his isolated abode?

### Sāriputta Sutta

13

### [Handa mayam sāriputta-sutta-gāthayo bhanāmase]

na me dittho ito pubbe 1 na suto uda kassaci evam vagguvado satthā tusitā gaņimāgato sadevakassa lokassa 2 yathā dissati cakkhumā sabbam tamam vinodetvā ekova ratimajjhagā tam buddham asitam tādim 3 akuham ganimāgatam bahūnamidha baddhānam atthi pañhena āgamam bhikkhuno vijigucchato bhajato rittamāsanam rukkhamūlam susānam vā pabbatānam guhāsu vā uccāvacesu sayanesu 5 kīvanto tattha bheravā yehi bhikkhu na vedheyya nigghose sayanāsane katī parissayā loke 6 gacchato agatam disam ye bhikkhu abhisambhave pantamhi sayanāsane

14

What should be the ways of his speech?
What should be his range there of action?
What should be a resolute monk's
 precepts & practices?
Undertaking what training
 — alone, astute, & mindful —
would he blow away
his own impurities
as a silver smith,
 those in molten silver?"

The Buddha:

"I will tell you as one who knows, what is comfort for one disaffected resorting to a remote place, desiring self-awakening in line with the Dhamma.

An enlightened monk,

living circumscribed, mindful, shouldn't fear the five fears: of horseflies, mosquitoes, snakes, human contact, four-footed beings; shouldn't be disturbed by those following another's teaching even on seeing their manifold terrors; should overcome still other further dangers as he seeks what is skillful.

Touched by the touch of discomforts, hunger, he should endure cold & inordinate heat. He with no home, in many ways touched by these things, striving, should make firm his persistence.

| kyāssa byappathayo assu           | 7  |
|-----------------------------------|----|
| kyāssassu idha gocarā             |    |
| kāni sīlabbatānāssu               |    |
| oahitattassa bhikkhuno            |    |
| kam so sikkham samādāya           | 8  |
| ekodi nipako sato                 |    |
| kammāro rajatasseva               |    |
| niddhame malamattano              |    |
| vijigucchamānassa yadidam phāsu   | 9  |
| rittāsanam sayanam sevato ce      |    |
| sambodhikāmassa yathānudhammam    |    |
| tam te pavakkhāmi yathā pajānam   |    |
| pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāye | 10 |
| ohikkhu sato sapariyantacārī      |    |
| ḍaṁsādhipātānaṁ sarīsapānaṁ       |    |
| manussaphassānam catuppadānam     |    |
| paradhammikānampi na santaseyya   | 11 |
| disvāpi tesam bahubheravāni       |    |
| athāparāni abhisambhaveyya        |    |
| parissayāni kusalānuesī           |    |
| ātaṅkaphassena khudāya phuṭṭho    | 12 |
| sītam athuṇham adhivāsayeyya      |    |
| so tehi phuṭṭho bahudhā anoko     |    |
| vīriyam parakkammadaļham kareyya  |    |
|                                   |    |

16

He shouldn't commit a theft, shouldn't speak a lie, should touch with thoughts of good will

beings firm & infirm.

Conscious of when his mind is stirred up & turbid, he should dispel it:

'It's on the Dark One's side.'

He shouldn't come under the sway of anger or pride. Having dug up their root he would stand firm. Then, when prevailing — yes — he'd prevail over his sense of dear & undear. Yearning for discernment enraptured with what's admirable, he should overcome these dangers, should conquer discontent in his isolated spot, should conquer these four thoughts of lament:

'What will I eat, or where will I eat. How badly I slept. Tonight where will I sleep?'

These lamenting thoughts he should subdue — one under training, wandering without home. Receiving food & cloth at appropriate times, he should have a sense of enough for the sake of contentment.

Guarded in regard to these things going restrained into a village, even when harassed he shouldn't say a harsh word.

With eyes downcast & not footloose, committed to jhana, he should be continually wakeful. Strengthening equanimity, centered within, he should cut off any penchant to conjecture or worry.

theyyam na kāre na musā bhaņeyya mettāya phasse tasathāvarāni yadāvilattam manaso vijaññā kanhassa pakkhoti vinodayeyya kodhātimānassa vasam na gacche 14 mūlampi tesam palikhañña tiţţhe athappiyam vā pana appiyam vā addhābhavanto abhisambhaveyya paññam purakkhatvā kalyāṇapīti 15 vikkhambhaye tāni parissayāni aratim sahetha sayanamhi pante caturo sahetha paridevadhamme kimsū asissāmi kuva vā asissam 16 dukkham vata settha kvajja sessam ete vitakke paridevaneyye vinayetha sekho aniketacārī annañca laddhā vasanañca kāle 17 mattam so jaññā idha tosanattham so tesu gutto yatacāri gāme rusitopi vācam pharusam na vajjā okkhittacakkhu na ca pādalolo 18 jhānānuyutto bahujāgarassa upekkhamārabbha samāhitatto takkāsayam kukkucciyūpachinde

18

When reprimanded, he should — mindful — rejoice; should smash any stubbornness toward his fellows in the holy life; should utter skillful words that are not untimely; should give no mind to the gossip people might say.

And then there are in the world the five kinds of dust for whose dispelling, mindful he should train: with regard to forms, sounds, tastes, smells, & tactile sensations he should conquer passion; with regard to these things he should subdue his desire.

A monk, mindful,
his mind well-released,
contemplating the right Dhamma
at the right times,
on coming to oneness
should annihilate darkness,"

the Blessed One said.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Sutta Nipāta, Aṭṭhaka Vagga, Chapter 16. "Sāriputta Sutta: To Sāriputta" (Sn 4.16), translated from the Pali by Thanissaro Bhikkhu. Access to Insight (Legacy Edition), 30 November 2013.

cudito vacībhi satimābhinande
sabrahmacārīsu khilam pabhinde
vācam pamuñce kusalam nātivelam
janavādadhammāya na cetayeyya
athāparam pañca rajāni loke
yesam satīmā vinayāya sikkhe
rūpesu saddesu atho rasesu
gandhesu phassesu sahetha rāgam
etesu dhammesu vineyya chandam
21
bhikkhu satimā suvimuttacitto
kālena so sammā dhammam parivīmamsamāno
ekodibhūto vihane tamam soti