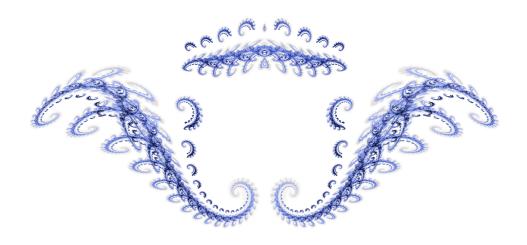


# CÂNTICOS



# **Contents**

| Reflexão sobre o Incondicionado                                            | 1  |
|----------------------------------------------------------------------------|----|
| Reflexão sobre os Quatro Requisitos                                        | 2  |
| Dez Temas para Recordar Frequentemente por<br>Aqueles que Seguem o Caminho | 4  |
| Reflexão sobre as Trinta-e-duas-Partes                                     | 8  |
| The Teaching on Mindfulness of Breathing                                   | 10 |
| Sāriputta Sutta                                                            | 13 |

## Reflexão sobre o Incondicionado

[Handa mayaṃ nibbāna-sutta-pāṭhaṃ bhaṇāmase]

- Atthi bhikkhave ajātam abhūtam akatam asankhatam Existe um Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado.
- No cetam bhikkhave abhavissa ajātam abhūtam akatam asankhatam Se não existisse este Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado,
- Na yidam jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇam paññāyetha
  A libertação do mundo do nascido, originado, criado, formado, não seria
  possível.
- Yasmā ca kho bhikkhave atthi ajātam abhūtam akatam asankhatam Mas uma vez que existe um Não-nascido, Não-originado, Incriado, Não-formado,
- Tasmā jātassa bhūtassa katassa sankhatassa nissaraṇaṃ paññāyati Assim é possível a libertação do mundo do nascido, originado, criado, formado.

## Reflexão sobre os Quatro Requisitos

[Handa mayam tankhanika-paccavekkhana-patham bhanamase]

[Paṭisaṅkhā] yoniso cīvaraṃ paṭisevāmi, yāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya, ḍaṃsa-makasa-vātātapa-siriṃsapa--samphassānaṃ paṭighātāya, yāvadeva hirikopina-paṭicchādanatthaṃ

Reflectindo sabiamente eu uso o manto: Somente por modéstia, para evitar o calor, o frio, as moscas, mosquitos, bichos rastejantes, o vento e as coisas que queimam.

[Paṭisaṅkhā] yoniso piṇḍapātaṃ paṭisevāmi, neva davāya, na madāya, na maṇḍanāya, na vibhūsanāya, yāvadeva imassa kāyassa ṭhitiyā, yāpanāya, vihiṃsūparatiyā, brahmacariyānuggahāya, iti purāṇañca vedanaṃ paṭihaṅkhāmi, navañca vedanaṃ na uppādessāmi, yātrā ca me bhavissati anavajjatā ca phāsuvihāro cā'ti

Reflectindo sabiamente eu uso a comida da mendicância: Não por diversão, não por prazer, não para engordar, não para me embelezar, mas somente para suster e nutrir este corpo, para o manter saudável, para ajudar à Vida Santa. Pensando desta forma: 'Permitir-me-ei ter fome sem comer demasiado, de forma a continuar a viver sereno e sem remorsos.'

[Paṭisaṅkhā] yoniso senāsanaṃ paṭisevāmi, yāvadeva sītassa paṭighātāya, uṇhassa paṭighātāya, ḍaṃsa-makasa-vātātapa-siriṃsapa--samphassānaṃ paṭighātāya, yāvadeva utuparissaya vinodanaṃ paṭisallānārāmatthaṃ

Reflectindo sabiamente eu uso o alojamento: Somente para evitar o frio, o calor, as moscas, mosquitos, bichos rastejantes, o vento e as coisas que

queimam. Somente para me abrigar dos perigos da natureza e viver em recolhimento.

[Paṭisaṅkhā] yoniso gilāna-paccaya-bhesajja-parikkhāraṃ paṭisevāmi, yāvadeva uppannānaṃ veyyābādhikānaṃ vedanānaṃ paṭighātāya, abyāpajjha-paramatāyā'ti

Reflectindo sabiamente eu uso o apoio necessário para medicamentos e enfermidades: Somente para aliviar as dores que tenham surgido, de forma a ficar o mais possível livre de doenças.

# Dez Temas para Recordar Frequentemente por Aqueles que Seguem o Caminho

[Handa mayam pabbajita-abhinha-paccavekkhana-patham bhanamase]

[Dasa ime bhikkhave] dhammā pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbā, katame dasa

Monges, existem dez dhammas acerca dos quais se deve reflectir frequentemente. Quais são estes dez dhammas?

Vevanniyamhi ajjhūpagato'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'Já não vivo segundo os valores e objectivos do mundo.'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Parapaţibaddhā me jīvîkā'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhîtabbaṃ

'A minha própria vida é sustentada pela generosidade dos outros.'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Añño me ākappo karaṇīyo'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhîtabbaṃ

'Devo esforçar-me por abandonar os meus hábitos antigos.'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kacci nu kho me attā sīlato na upavadatī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhîtabbaṃ

'Surgem remorsos na minha mente em relação à minha conduta?' Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kacci nu kho mam anuvicca viññū sabrahmacārī sīlato na upavadantī'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'Será que os meus companheiros espirituais acham falhas na minha conduta?'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Sabbehi me piyehi manāpehi nānābhāvo vinābhāvo'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Tudo aquilo que é meu, que amo e prezo, tornar-se-á diferente, separar-se-á de mim.'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kammassakomhi kammadāyādo kammayoni kammabandhu kammapaṭisaraṇo, yaṃ kammaṃ karissāmi, kalyāṇaṃ vā pāpakaṃ vā, tassa dāyādo bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Sou o dono do meu Kamma, herdeiro do meu Kamma, nascido do meu Kamma, ligado ao meu Kamma, permaneço suportado pelo meu Kamma; seja qual Kamma eu criar, Para o bem ou para o mal, <u>disso</u> serei o herdeiro.'

Quem perfaz o caminho deve reflectir sobre isto frequentemente.

'Kathambhūtassa me rattindivā vītipatantī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhîtabbaṃ

'Os dias e as noites passam continuamente; Como estou eu a usar o meu tempo?' Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Kacci nu kho'ham suññagāre abhiramāmī'ti pabbajitena abhinham paccavekkhitabbam

'Aprecio a solidão ou não?'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Atthi nu kho me uttari-manussa-dhammā alamariya-ñāṇa-dassana-viseso adhigato, so'haṃ pacchime kāle sabrahmacārīhi puṭṭho na maṅku bhavissāmī'ti pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbaṃ

'Deu a minha prática frutos de compreensão e liberdade, de forma a que no fim da minha vida eu não me sinta envergonhado quando questionado pelos meus companheiros espirituais?'

Quem perfaz o caminho

deve reflectir sobre isto frequentemente.

Ime kho bhikkhave dasa dhammā pabbajitena abhiṇhaṃ paccavekkhitabbā'ti

Monges estes são dez Dhammas sobre os quais se deve reflectir frequentemente.

#### Reflexão sobre as Trinta-e-duas-Partes

[Handa mayam dvattimsākāra-pāṭham bhaṇāmase]

[Ayaṃ kho] me kāyo uddhaṃ pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Isto, que é o meu corpo, das plantas dos pés para cima, e do topo da cabeça para baixo, é um saco de pele fechado cheio de coisas repugnantes.

#### Atthi imasmim kāye

#### Neste corpo existem:

kesā cabelo

lomā pelos

nakhā unhas

dantā dentes

taco pele

maṃsaṃ carne

nahārū tendões

atthī ossos

aṭṭhimiñjam medula óssea

vakkam rins

hadayam coração

yakanam figado

kilomakam membranas

pihakam baço

papphāsam pulmões

antam intestinos

antaguṇaṃ tripas

udariyam comida não digerida

karīsam excremento

pittam bílis

semham muco

pubbo pus

lohitam sangue

sedo suor

medo gordura

assu lágrimas

vasā sebo

khelo saliva

singhāṇikā mucosidade

lasikā lubrificante das articulações

muttam urina

matthalungan'ti miolos

Evam-ayam me kāyo uddham pādatalā adho kesamatthakā tacapariyanto pūro nānappakārassa asucino

Assim, isto que é o meu corpo, das plantas dos pés para cima, e do topo da cabeça para baixo, é um saco de pele fechado cheio de coisas repugnantes.

### The Teaching on Mindfulness of Breathing

[Handa mayam ānāpānassati-sutta-pāṭhaṃ bhaṇāmase]

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā

Mahapphalā hoti mahanisamsā

Ānāpānassati bhikkhave bhāvitā bahulīkatā

Cattāro satipaṭṭhāne paripūreti

Cattāro satipaṭṭhānā bhāvitā bahulīkatā

Satta-bojjhange paripūrenti

Satta-bojjhangā bhāvitā bahulīkatā

Vijjā-vimuttim paripūrenti

Katham bhāvîtā ca bhîkkhave ānāpānassati katham bahulīkatā

Mahapphalā hoti mahānisamsā

Idha bhikkhave bhikkhu

Arañña-gato vā

Rukkha-mūla-gato vā

Suññāgāra-gato vā

Nisīdati pallaṅkaṃ ābhujitvā

Ujum kāyam paṇidhāya parimukham satim upaṭṭhapetvā

So sato'va assasati sato'va passasati

Dīgham vā assasanto dīgham assasamī'ti pajānāti

Dīgham vā passasanto dīgham passasāmī'ti pajānāti

Rassam vā assasanto rassam assasāmī'ti pajānāti

Rassam vā passasanto rassam passasāmī'ti pajānāti

Sabba-kāya-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati

Sabba-kāya-paţisaṃvedī passasissāmī'ti sikkhati

Passambhayam kāya-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati Passambhayam kāya-sankhāram passasissāmī'ti sikkhati Pīti-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati Pīti-paṭisaṃvedī passasissāmī'ti sikkhati Sukha-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati Sukha-paţisamvedī passasissāmī'ti sikkhati Citta-sankhāra-paṭisaṃvedī assasissāmī'ti sikkhati Citta-sankhāra-paţisamvedī passasissāmī'ti sikkhati Passambhayam citta-sankhāram assasissāmī'ti sikkhati Passambhayam citta-sankhāram passasissāmī'ti sikkhati Citta-paţisamvedī assasissāmī'ti sikkhati Citta-paţisamvedī passasissāmī'ti sikkhati Abhippamodayam cittam assasissāmī'ti sikkhati Abhippamodayam cittam passasissāmī'ti sikkhati Samādaham cittam assasissāmī'ti sikkhati Samādaham cittam passasissāmī'ti sikkhati Vimocayam cittam assasissāmī'ti sikkhati Vimocayam cittam passasissāmī'ti sikkhati Aniccānupassī assasissāmī'ti sikkhati Aniccānupassī passasissāmī'ti sikkhati Virāgānupassī assasissāmī'ti sikkhati Virāgānupassī passasissāmī'ti sikkhati Nirodhānupassī assasissāmī'ti sikkhati Nirodhānupassī passasissāmī'ti sikkhati Paţinissaggānupassī assasissāmī'ti sikkhati Paținissaggānupassī passasissāmī'ti sikkhati Evam bhavîta kho bhîkkhave anapanassati evam bahulikata Mahapphalā hoti mahānisamsa'ti

### Sāriputta Sutta

"Never before

have I seen or heard

[Handa mayaṃ sāriputta-sutta-gāthayo bhaṇāmase]

from anyone of a teacher with such lovely speech come, together with his following from Tusita heaven, as the One with Eyes who appears to the world with its devas having dispelled all darkness having arrived at delight all alone. To that One Awakened unentangled, Such, undeceptive, come with his following — I have come with a question on behalf of the many here who are fettered. For a monk disaffected, frequenting a place that's remote the root of a tree, a cemetery, in mountain caves various places to stay how many are the fears there at which he shouldn't tremble - there in his noiseless abode how many the dangers in the world for the monk going the direction he never has gone that he should transcend there in his isolated abode?

## Sāriputta Sutta

# [Handa mayam sāriputta-sutta-gāthayo bhanāmase]

| na me diṭṭho ito pubbe   | 1 |
|--------------------------|---|
| na suto uda kassaci      |   |
| evam vagguvado satthā    |   |
| tusitā gaņimāgato        |   |
| sadevakassa lokassa      | 2 |
| yathā dissati cakkhumā   |   |
| sabbam tamam vinodetvā   |   |
| ekova ratimajjhagā       |   |
| taṁ buddhaṁ asitaṁ tādiṁ | 3 |
| akuham gaṇimāgatam       |   |
| bahūnamidha baddhānam    |   |
| atthi pañhena āgamam     |   |
| bhikkhuno vijigucchato   | 4 |
| bhajato rittamāsanam     |   |
| rukkhamūlam susānam vā   |   |
| pabbatānam guhāsu vā     |   |
| uccāvacesu sayanesu      | 5 |
| kīvanto tattha bheravā   |   |
| yehi bhikkhu na vedheyya |   |
| nigghose sayanāsane      |   |
| katī parissayā loke      | 6 |
| gacchato agatam disam    |   |
| ye bhikkhu abhisambhave  |   |
|                          |   |

What should be the ways of his speech?
What should be his range there of action?
What should be a resolute monk's
 precepts & practices?
Undertaking what training
 — alone, astute, & mindful —
would he blow away
his own impurities
as a silver smith,
 those in molten silver?"

The Buddha:

"I will tell you as one who knows, what is comfort for one disaffected resorting to a remote place, desiring self-awakening in line with the Dhamma.

An enlightened monk,

living circumscribed, mindful, shouldn't fear the five fears: of horseflies, mosquitoes, snakes, human contact, four-footed beings; shouldn't be disturbed by those following another's teaching even on seeing their manifold terrors; should overcome still other further dangers as he seeks what is skillful.

Touched by the touch of discomforts, hunger, he should endure cold & inordinate heat. He with no home, in many ways touched by these things, striving, should make firm his persistence.

|   | _ |
|---|---|
|   | - |
| _ | _ |
| _ | _ |
|   |   |

| kyāssa byappathayo assu           | 7  |
|-----------------------------------|----|
| kyāssassu idha gocarā             |    |
| kāni sīlabbatānāssu               |    |
| pahitattassa bhikkhuno            |    |
| kaṁ so sikkhaṁ samādāya           | 8  |
| ekodi nipako sato                 |    |
| kammāro rajatasseva               |    |
| niddhame malamattano              |    |
| vijigucchamānassa yadidam phāsu   | 9  |
| rittāsanam sayanam sevato ce      |    |
| sambodhikāmassa yathānudhammam    |    |
| tam te pavakkhāmi yathā pajānam   |    |
| pañcannaṁ dhīro bhayānaṁ na bhāye | 10 |
| bhikkhu sato sapariyantacārī      |    |
| damsādhipātānam sarīsapānam       |    |
| manussaphassānam catuppadānam     |    |
| paradhammikānampi na santaseyya   | 11 |
| disvāpi tesam bahubheravāni       |    |
| athāparāni abhisambhaveyya        |    |
| parissayāni kusalānuesī           |    |
| ātaṅkaphassena khudāya phuṭṭho    | 12 |
| sītam athuṇham adhivāsayeyya      |    |
| so tehi phuṭṭho bahudhā anoko     |    |
| vīriyam parakkammadalham kareyya  |    |

He shouldn't commit a theft, shouldn't speak a lie, should touch with thoughts of good will

beings firm & infirm.

Conscious of when his mind is stirred up & turbid, he should dispel it:

'It's on the Dark One's side.'

He shouldn't come under the sway of anger or pride. Having dug up their root he would stand firm. Then, when prevailing — yes — he'd prevail over his sense of dear & undear. Yearning for discernment enraptured with what's admirable, he should overcome these dangers, should conquer discontent in his isolated spot, should conquer these four thoughts of lament:

'What will I eat, or where will I eat. How badly I slept. Tonight where will I sleep?'

These lamenting thoughts he should subdue — one under training, wandering without home. Receiving food & cloth at appropriate times, he should have a sense of enough for the sake of contentment. Guarded in regard to these things going restrained into a village, even when harassed he shouldn't say a harsh word.

With eyes downcast & not footloose, committed to jhana, he should be continually wakeful. Strengthening equanimity, centered within, he should cut off any penchant to conjecture or worry.

| theyyam na kāre na musā bhaṇeyya  | 13 |
|-----------------------------------|----|
| mettāya phasse tasathāvarāni      |    |
| yadāvilattam manaso vijaññā       |    |
| kaṇhassa pakkhoti vinodayeyya     |    |
| kodhātimānassa vasaṁ na gacche    | 14 |
| mūlampi tesam palikhañña tiṭṭhe   |    |
| athappiyam vā pana appiyam vā     |    |
| addhābhavanto abhisambhaveyya     |    |
| paññam purakkhatvā kalyāṇapīti    | 15 |
| vikkhambhaye tāni parissayāni     |    |
| aratim sahetha sayanamhi pante    |    |
| caturo sahetha paridevadhamme     |    |
| kiṁsū asissāmi kuva vā asissaṁ    | 16 |
| dukkhaṁ vata settha kvajja sessaṁ |    |
| ete vitakke paridevaneyye         |    |
| vinayetha sekho aniketacārī       |    |
| annañca laddhā vasanañca kāle     | 17 |
| mattam so jaññā idha tosanattham  |    |
| so tesu gutto yatacāri gāme       |    |
| rusitopi vācam pharusam na vajjā  |    |
| okkhittacakkhu na ca pādalolo     | 18 |
| ihānānuyutto bahujāgarassa        |    |
| upekkhamārabbha samāhitatto       |    |
| takkāsayam kukkucciyūpachinde     |    |
|                                   |    |

When reprimanded,
he should — mindful — rejoice;
should smash any stubbornness
toward his fellows in the holy life;
should utter skillful words
that are not untimely;
should give no mind
to the gossip people might say.

And then there are in the world the five kinds of dust for whose dispelling, mindful he should train: with regard to forms, sounds, tastes, smells, & tactile sensations he should conquer passion; with regard to these things he should subdue his desire.

A monk, mindful,
his mind well-released,
contemplating the right Dhamma
at the right times,
on coming to oneness
should annihilate darkness,"

the Blessed One said.1

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>Sutta Nipāta, Aṭṭhaka Vagga, Chapter 16. "Sāriputta Sutta: To Sāriputta" (Sn 4.16), translated from the Pali by Thanissaro Bhikkhu. Access to Insight (Legacy Edition), 30 November 2013.

| _ | - 1 |
|---|-----|
| _ | -   |
|   |     |

| cudito vacībhi satimābhinande           | 19 | 1 |
|-----------------------------------------|----|---|
| sabrahmacārīsu khilam pabhinde          |    |   |
| vācam pamuñce kusalam nātivelam         |    |   |
| janavādadhammāya na cetayeyya           |    |   |
| athāparam pañca rajāni loke             | 20 |   |
| yesam satīmā vinayāya sikkhe            |    |   |
| rūpesu saddesu atho rasesu              |    |   |
| gandhesu phassesu sahetha rāgam         |    |   |
| etesu dhammesu vineyya chandam          | 21 |   |
| bhikkhu satimā suvimuttacitto           |    |   |
| kālena so sammā dhammaṁ parivīmaṁsamāno |    |   |
| ekodibhūto vihane tamaṁ soti            |    |   |