### Thu Giang NGUYÊN DUY CẦN Từ sách TRIẾT HOC PHƯƠNG ĐỘNG

## TRANG T'U TINH HOA



NGUYỄN DUY CẦN

# TRANG-TU TINH-HOA

莊

子

精

華

**DAI-NAM** 

Thành kinh dâng tặng hương-hồn thân-phụ N. D. C. 書不宣言 言不宣意 Sách, không hết lời, Lời, không hết ý.

DICH KINH

Có nom là vì cá; đặng cá hãy quên nom. Có dò là vì thỏ; đặng thỏ hãy quên dò. Có lời là vì ý; đặng ý hãy quên lời, Ta tìm đầu đặng người biết quên lời, hầu cùng nhau đàm luận!

TRANG.TŮ

... « L'exposé d'une doctrine, si favorable soit-il à cette doctrine, ne signifie pas qu on souhaite qu'elle soit adoptée. Les docteurs du Tao le souhaitaient-ils eux-mêmes. Absolument pas, puisque l'apostolat était ce qui leur répugnait le plus ».

.. « Trình-bày một giáo-lý nào, dù sự trình-bày ấy có thuận-lợi cho giáo-lý ấy đến đầu, cũng không c nghĩa là cầu mong nó được người người thừa-nhận. Chính các bậc uyên-thẩm về Đạo-học, họ có cầu mong được như thế không? Tuyệt-đối là không, vì sự truyền-giáo là điều mà họ ky nhất ».

Jean GRENIER

#### TỰA

Văn-Minh mà thiên-hạ ngày nay đang tôn-sùng và đeo-đuổi là một thứ Văn-Minh lượng, lấy sự « tiến-bộ » làm lý-tưởng; còn Văn-Minh của Trang-Tử chủ-trương là một thứ Văn Minh phẩm, lấy sự « tận-thiện » làm lý-tưởng. Hai thứ Văn-Minh ấy có nhiều điểm bất-đồng, rất khó mà dung-hòa với nhau được. Cho nên, có kẻ cho rằng đem tư-tưởng Trang-Tử mà nói ra buổi này, phải chẳng sẽ không bố-ích gì cho thiên-hạ phần đông, có khi còn là một việc làm trái thời là khác nữa, cũng không chừng! Học-thuyết Trang-Tử không thể nằm cạnh bên một nên Văn-Minh Cơ-Giới gần như tột-độ như ngày nay.

Những tư-tưởng mà người đời phần đông ửa-thích nhất là những tư-tưởng thỏa được lòng

dục-vọng của họ. Người ta, ít có ai biết cần đến sự thật để sống. Cái gì trái với lòng ao-ước của họ, là họ bác ngay, trước khi xem xét coi nó có đúng với sự thật hay không? Đã chẳng những bác ngay, mà lại còn xem như thù-địch. Những tư-tưởng ủy-mị, xu-nịnh, vừa theo dục-vọng của quần-chúng, sẽ được họ tôn-thờ như một cái gì « thiêng-liêng bắt-khả xâm-phạm ». Thiên-hạ rùng-rùng nghe theo và xem đó như một Chân-lý tuyệt-đối, trong khi nó chỉ là một thỏa-mãn của dục-vọng nhất thời thôi

Một nhà xã-hội-học hiện đại Tây-phương có viết: « Phần đồng quần-chúng không bao giờ biết khao-khát sư thật. Trước những sự thật hiển-nhiên mà không vừa lòng họ, họ không thèm đoái-hoài đến; trái lại họ chịu tôn-thầu-thánh sự dối-trá lạc-lầm, nếu sự dối-trá lằm-lạc ấy khéo làm vừa lòng họ. Kẻ nào khéo ảo-hoặc họ, sẽ làm chủ họ được ngay rất dễ-dàng; trái lại, kẻ nào tìm cách phá tan ảo-vọng của họ sẽ bị họ tru-diệt không sai ». Jésus bị treo lên cây Thập-giá, Socrate bị bất uổng độc dược... phải chăng đều là vì đã muốn làm cho thiên-hạ tỉnh-ngộ.

Cléopâtre, hoàng-hậu xứ Ai-Cập, muốn biết mình và nàng Octavie ai đẹp, hỏi ý tên đày-tớ ruột

của bà: « Cléopátre và Octavie ai đẹp? » Tên đàytớ dại-dột nói: « Octavie ». Cléopâtre giận, mắng cho và đánh tên đày-tớ đến khi tên ấy chịu nói rằng Cléopâtre đẹp hơn.

Tâm-lý ây là tâm-lý thông-thường của thiênhạ: « Ciế nói lào đi, nếu anh muốn, nhưng hãy nói với em ràng: anh yếu em ». (Mens si tu veux, mais dis-moi que tu m'aimes). Cái tâm-lý ây, cũng là cái tâm-lý của người bệnh hủi của Trang-Tử: « Người bệnh hủi kia, nửa đểm sanh đặng đứa con. Bèn lật-đặt kiểm cho đặng lửa để xem. chỉ nom-nớp lo sợ no không giống mình ». (Thiên-Địa)

Óc bè-đảng của con người cũng do đẩy mà ra. Phàm những gì thuộc về bè-đảng mình đều được xem là hay, là đẹp. Không cần biết cái điệu mình tin-tưởng và cho là phải ấy, có thật phải, có thật đúng làm chi : hễ giống với mình thì cho là phải, không giống với mình, thì cho là quấy. « Thiến-hạ đều biết tìm cái mà mình không biết, nhưng chẳng ai, biết tìm cái mà mình đã biết, đều biết chế cái mà mình cho là không phải, mà chẳng ai biết chế cái mà mình đã cho là phải » (Khứ-Cự). Hễ cùng một tôn-giáo, cùng một đảng-phái, cùng một quốc-gia hay cùng

một dân-tộc, đều là phải cả, dầu có sai lầm đến đầu cũng nhấm mất bít tai, bỏ qua tha thứ. Cho là con ruột của mình mà không giống mình, cũng không được nhìn-nhận, mặc dầu mình là « kẻ hủi » ... Là tại sao? « Con người ở đời, đều thích người ta đồng với mình, mà rất ghét người ta khác với mình » (Tề-Vật-Luận). Phải chẳng đó là căn-bệnh nguy-hiệm nhất của loài người, nhất là con người ngày nay!

Oil "Hạng thật mê, suốt đời không tỉnh. Hạng thật ngu, suốt đời không khôn. Ba người cùng đi, mà có một người mê, thì chỗ mình định nói đến còn có thể m ng đạt tới được, là vì kẻ mê ít mà người tỉnh nhiều. Nếu ba người cùng đi mà có tới hai người mê, thì chỗ mình định nói đến không thể mong đạt tới được, là vì người mê nhiều mà người tỉnh ít. Nay, cả thiên hạ đều mê, ta dẫu có muốn chỉ đường cũng không thể được. Chẳng cũng xót-xa lầm sao! Tiể ng hát huy, không sao lọt được vào tai bọn dân quê: hát líu-lo bây-bạ vậy, mà chúng náo-nức vui cười! Thể nên, lời nói cao, không thể vào được nơi lòng của chúng nhân. Lời "hay "không thếnói ra được, là vì lời "thô "rất nhiều, đầy lấp thiên-hạ và được hể-lực của bè-đảng ủng-hộ. Lấy hai cái chình bằng

đất, đánh to lên, thì nó lấp cả tiếng chuồng đồng; vậy, cái chỗ minh định nói đến, làm sao đạt tới cho được... Biết là sự chẳng có thể được, mà gượng làm, đó lại còn mê hơn thiên-hạ nữa. Cho nên, thà là bỏ đó mà chẳng suy cầu đến làm gì còn hơn... » (Thiên-Địa).

Tuy vậy, Trang-Tử cũng có nói: \* Đồng với ta, cho ta là phải. Không đồng với ta, cho ta là quấy. \* Mà đồng với ông và cho ông là phải, chỉ có những hạng người \* vô-kỷ, vô-công và vô-danh \* như ông. Và phần ấy chẳng phải là không có, tuy rất hiểm ở cái thời chuộng sự thành-công bắt-cứ bằng phương-tiện nào.

Viết quyển sách này, tôi hết sức bắt-mãn về chỗ không thể nói được hết ý-nghĩ của mình, và trình-bày được hết mọi khía-cạnh của nó. « Thư bắt tận ngôn ; ngôn bất tận ý ». Tư-tưởng của Trang-Tử thật là sâu-xa bao-quát vô cùng. Các học-giả chú-giải hay nghiên-cứu Trang-Tử sở-dĩ có nhiều chỗ không đồng nhau, là vì cái học của Trang-Tử không thuộc về địa-phận của Lý-Trí, mà thuộc về khu-vực của Tâm-Linh Trực-Giác.

Trước hết, ta phải xem nó như mật tâm-học

(huyền-học) hơn là một triết-học suông của Lý-Trí, nghĩa là chẳng phải chỉ học nó như ta nghiên-cứu học-hỏi các học-thuyết khác bằng Trí, mà phải dùng đến Tâm để ngộ nó, nghĩa là sống với nó. Nếu không \* sống với nó \* thì học nó, chẳng qua là một cuộc mua vui cho trí-não nhất-thời, không bố-ích gì cho đời sống tinh-thần, mà ta cũng không làm sao hiểu nó cho thầu-đáo được nữa.

Ở đây, tôi đâu dám tự-hào là đã hiểu Trang-Tử đến nơi đến chốn... Điều ấy ở ngoài cao-vọng của tôi. Tôi đã hết sức muốn gìn-giữ địa-vị khách-quan, nhưng đối với một học-thuyết nhất-nguyên thì bảo bỏ phần chủ-quan cũng khó mà thấy đặng chỗ thâm-sâu của lẽ Đạo nhiệm-mầu: ta không thể tách mình ra khỏi sự vật mà hiểu theo quan-niệm nhị-nguyên cho đặng. Tôi đã nói: nó là Tâm-học, cho nên chẳng những dùng Trí, mà phải dùng cả Tâm để đi ngay vào nó, đồng-hóa với nó, hiểu nó và sống với nó. Chẳng phải kẻ đứng trên dòng sông xem nước chảy, mà là kẻ nhảy xuống dòng nước, bơi lội trong đó, để thí-nghiệm cái chảy của nó.

NGUYEN-DUY-CÀN

#### LỚI NÓI ĐẦU

Đọc sách Trang-Tử, cũng như của Lão-Tử, đối với một số độc-giả chưa quen-thuộc về Đạo-học-Đông-Phương sẽ có nhiều ngộ-nhận, nhất là đối với người thanh-niên trí-thức của thể-hệ hiện-thời phầu đông chịu ảnh-hưởng sâu năng tinh-thần tư-tưởng Tây-Phương, nên dễ có nhiều nhận-thức sai lầm.

Như vậy, bàn qua một vài đặt-điểm tinh-thần của Đạo-học Đông-Phương nói chung, và của Trang-Tử nói riêng, tưởng không phải là điều vô-ích.

I.— Đọc Trang-Từ cũng như đọc Lão-Tử c điều quan-trọng, không phải ở những gì các sách ấy nói với ta, mà là ở những gì các sách ấy đã khêu-gọi được nơi ta. »

Như trước đây trong quyền - Văn-Minh-Đông Phương và Tây-Phương » tới đã có viết : « Sự hiểu biết của người Đông-Phương là sư hiểu-biết do mình tìm ra, hoặc nhờ bên ngoài khêu-gọi mà khảiphát. Và chính sự hiểu biết ấy mới thật là hiểu biet. « Sách vở kinh-điển của Đông-Phương, vì thể phần nhiều dùng một lỗi văn rất vắn-tắt, hay bóngdáng mà không lý-luận chặt-chẽ, không minh-chứng dài dòng. Đó là cốt để cho kẻ học-hỏi phải vân-dung công-phu suy-nghĩ mà lắng nghe cái tiếng dôi nơi sâuthầm của lòng mình. Họ chỉ khéu-gọi thôi, chứ không cốt để truyền-bá tư-tưởng của họ... Dụng ý của họ là để tạo cái học bề sâu... Sự tổi-tăm của câu văn có cái hấp-dẫn của nó là kích-thích óc tò-mò, sự tìm hiểu ẩn √ của người viết và nhân đó giải-phóng những tiềm-lực sâu-thẩm của lòng mình... Không khác nào ánh-sáng Tháidương giúp cho trăm hoa đua nở nhưng cây nào nở hoa nãy »

II.— Lại nữa; như nhà văn Jean GRENIER đã lưu ý ta về tinh thần của Đạo-học Đông-Phương : « trình bày một giáo-lý nào, dù sự trình-bày ấy có thuậnlọi cho giáo-lý ấy bực nào, cũng không có nghĩa là người ta mong ước nó được thừa nhận. Các bậc uyên-thâm về Đạo-học, chính họ có mong ước được như thể không? Tuyệt-đối là không, vì sự truyền giáo là điều mà họ ky nhất ».

Là tại sao ? Theo Trang-Tử, không có ai có thể giải-thoát được cho mình, ngoài mình cả. Hơn nữa, không có một cái hoàn-thiện nào có thể xem là hoàn-thiện mẫu cho tất-cả mọi người và mọi vật trên đời.

Hiện-tượng của cái Sống thì thiên-hình vạn trang không riêng gì trong các loài vật, mà ngay cả trong loài người: Mỗi người đều có một bản-sắc mà không một ai giống ai, cũng như trong các loài hoa, loài đá v.v... Hoa các mà thực-hiện được cái tận-thiện tận-mỹ của nó là khi nào nó trở thành được một đóa hoa các hoàn-toàn, chứ không phải bắt chước mùi-hương, sắc-đẹp hay hình thức của đóa hoa lan. Cái hoàn-thiện của kột kim cương sẽ không giống với cái hoàn-thiện của con chó không giống với cái hoàn-thiện của con chó không giống với cái hoàn-thiện của con mèo. Và như vậy, không bao giờ có một tôn-giáo, xã-hội hay luân-lý có tổ-chức nào có thể giúp cho mỗi người thực-hiện được

cái toàn-thiên của mình cả. Nhà văn Tây-Phương W. BLAKE có nói: « Môt cái luất thiết-lập chung cho cả loài su-tử và trâu-bò, đó là áp-chế . Dù cho là Thích-Ca. Jesus hay Lão-Tir, Mahomet... không có đáng nào có thể được xem là gương tận-thiệu cho tắt-cả loài người. dà những bác dy mỗi người đã thực-hiện được cái tần-thiên của mình. Bởi vấy, các nhà Đạo-học không bao giờ tuyên-truyền khuyến-du ai phải theo mình cả, vì một lẽ rất giản-di là không có ni day ai được cảs vì không có cái tận-thiện nào có thể xem là tận-thiệnman cho tát-ca mọi người. Cái học về Tế-Vật và Tiêu-Diêu của Trang-Tử cho ta thấy rằng « vật nào cũng có cái tánh Tự-nhiên của nó, không vật nào giống vật nào cả. Bởi vậy, ta phải biết chiu chỗ khác-biệt "hau đó, nghĩa là phải biết nhìn-nhân sự « bất-bình-đẳng tự-nhiên » của sự-vật mà đừng đem tư-tâm mong bìnhđẳng-hóa nhất-luật tắt-cả mọi người mọi vật trong thiên-hạ. Biết nhận sự « bất-bình-đẳng tự-nhiên giữa van-sw van-vat, tức là phải biết kính-trong chỗ riêngbiết của mỗi vật, nghĩa là cái Tánh tự-nhiên của mỗi vật mà không xen vào làm trở-ngại sự phát-triển tựnhiên của nó, hay sửa đổi uốn-nắn nó theo một côngthức giả-tạo nào khác bản-tánh của nó. Không xen vào làm trở ngại hay làm hư-hoại Tánh tự-nhiên của mỗi vật, là để cho được mỗi vật sống « tiên-diên » nghĩa là tự-do theo cái sống của nó, tự-do phát-triển cái Tánh Tự-nhiên của nó. Một hành-động được gọi là hành-động tự-do, khi nào trong hành-động dy, ta đã biển-lộ được cả cái Người thám-sáu, thành-thực của ta, theo ta, chứ không phải theo kẻ khác, theo một giáo-lý hay theo một mẫu người lý-tưởng nào ngoài ta. Sống theo mình, là Tự-Do, là Hạnh-Phúc, « sống theo kẻ khác, là Nô-lê, là Đau-khổ».

Và như thể, thì sự tuyên-truyền khuyển-dụ để cho thiên-hạ cùng theo, phải chẳng là đi làm cái việc khuyển-dụ kẻ khác « xá kỷ thích nhơn » phản lại quan-niệm « các sinh kỳ sinh », « các an kỳ mạng » của Tiêu-Diêu rồi còn gì! Cho nên đối với những ai theo tôn-chỉ của Đạo, « sự truyền-giáo là điều mà họ ky nhất » không có gì lạ cả.

III.— Nhưng cái tinh-thần đặc-biệt nhất của Đạo-Học Đông-Phương nói chung và của Lão Trang nói riêng là tánh-cách lù-mù và bao-trùm trong cách dùng từ-ngữ cùng phép trình-bày đại-lược.

Điều khó-khăn nhất của các học-giả Tây-Phương, hay của nhiều học-giả Đông-Phương chịu ảnh-hưởng quá nặng văn-hóa Tây-Phương là không thể chiu được những lới tư-tưởng là-mù, lưng-chừng của các hệthống tư-tưởng của Đông-Phương, nhất là của cái
học Lão Trang hay Phát-giáo Đại-thừa chẳng hạn.
Trước sự sáng-sủa rõ-ràng của văn-từ cùng cách lápluận và phó-diễn của người Tây-phương, người chúng
ta ngày xay được giáo-hóa theo phương-pháp-luận
cùng văn-pháp của Tây-Phương rất lấy làm bất-mãn,
nếu không nói là khinh-thường cái học có-hữu ấy của
Đông-Phương.

Phần đóng các học-giả Tây-Phương, ngay những học-giả có một vốn Hán-học hay Ấn-học sâu-sắc nhất cũng đã tổ ra có một ý-niệm, rất mơ-màng về bản-chất của nền Triết-học Đông-Phương, của Ấn-Độ và Trung-Hoa cổ điển. Tôi không tin rằng họ bất-tài hay bất-lực, mà lại tin rằng có lẽ vì cái bản-chất thiên-hình uyên-chuyên rất khó nắm được của các loại tư-tưởng Ấn-Độ và Trung-Hoa ngày xưa, thất rất xa-lạ đối với khối óc nhị-nguyên và khoa-học thiên về Lý-Trí của người Tây-Phương ngày nay.

Cách biểu diễn và suy-tư của ugười Tây-Phương rất liên-lạc hệ-thống: cái gì họ nói ra thì nói rất minh-bạch, nghĩa là trắng ra trắng, đen ra đen không thể nàỗ lẫn-lộn với nhau được. Nhưng với người Đông-Phương thì không thể như vậy được nữa. Trong Dịch-Kinh, nền-tảng của Triết-học Trung-Hoa, ngay ở những nguyên-lý đầu tiến ở Hệ-Từ, cũng đã nói rõ: « nhất âm, nhất dương chi vị Đạo ». Tuy hai lẽ ấy máu-thuẩn nhau, nhưng vẫn không bao giờ rời nhau và đơn-phương tầu-tại. Từ một vật cực-tiểu như nguyên-tử hay một vật cực-đại như Vũ-Trụ, luật âm dương máu-thuẩn vẫu chi-phối như nhau. Vì vậy, tư tưởng của Đông-Phương Đạo-học không chịu có sự phân-tích, lại càng không thể hệ-thông-hóa và đặt sau danh-từ « duy » gì cả, duy-tâm hay duy-vật, duy-linh hay duy-thức v. v... Và dĩ-nhiên không thể còn dùng đến lý-trí mà suy-luậm được nữa.

Một học-giả Tây-Phương rất tinh về tinh-thần tư-tưởng của Đạo-học Đông-Phương đã nhận thấy rất đúng: « Tây-Phương có xu-hướng thích phân chia sự-vật thành từng khu-vục, thành từng vãn-đề riêng-biệt. Nào là vấn-đề «Ngã» và « Phi-Ngã», tôn-giáo và triết-học, luân - lý đạo - đức và đời sống thực-tế... Giữa Thượng-để và Con-Người và loài vật cùng thiên-nhiên đều có một ranh-giới không thế vượt qua, khiến cho người Tây-Phương rất công-phân mỗi khi họ cảm thấy không làm sao sắp đặt một yếu-tổ nào vào hạng loại đã định sẵn nào, một

cách phân-minh. Dì-nhiên, sự phân-tích là cần-thiết trước khi tổng-họp, và biết phân-tích kỹ-càng trước khi hành động, đó là một tính tự-nhiên cần thiết cho tu-tưởng của con người. Nhưng, nếu sau khi phân-tích, lại không biết lo tổng-họp lại, tổnghợp cả bên ngoài lẫn bên trong, thì còn có lợi-ích gì nữa? Vì dù sao, con người là một cái toànthe duy-nhất, chẳng khác nào một chiếc máy thuthanh : mỗi yếu-tổ về thể-chất, về tình-cảm vì tríluc. về tinh-thần, về đạo-đức... chỉ có ích-lọi và giá-trị là khi nào các yếu-tổ ấy phụ hoạ vào Toànthe, và nó sẽ có thể hiểu được và dùng được là khi nào tắt-cả mọi yếu-tổ phụ-thuộc và rời-rạc kia chung sức lại để phục vụ cho toàn-thể cơ khí hay cơ-thể. Tây-Phương mà càng lo phân-chia ngăn-cách mãi, thì chỉ sẽ đi đến rời-rạc và hon-loạn

- « Còn lập-trường tư-tưởng của Đông-Phương thì lại có thể tóm-tắt trong hai câu này của hai nhà đại văn-hào Đông-Phương là Sir Mohamed IQBAL và Rabindranath TAGORE.
- « Bàn về triết-học Sir Mohamed IQBAL nói : « Cái Lẽ họp-nhất của tất-cả mọi vật hiện-hữu thật đã quá rõ-ràng khiến cho tôi dám tin rằng nếu ta

châm cây kim vào cánh hoa hồng, cánh hoa sẽ nhỏ m một giọt máu người. »

Còn Rabindranath TAGORE thì cho ta phươngpháp thực-hiện bằng con đường hỗn-họp điều-hòa
với vạn-sự vạn-vật Đối với người Đông-Phương,
người ta không thể bao giờ nhận được rằng một lời
nói có giá-trị xác-thực về khoa-học mà lại có thể trá;
ngược lại với tôn-giáo; và cũng không thể bao giờ
tưởng tượng được rằng người ta chỉ cần dành riêng
vài giờ trong tuần để cầu-nguyện là đã làm được đầyđủ bồn-phận đối với Thượng-để rồi; và cũng không
thể bao giờ tưởng-tượng được rằng người ta lại có thể
chuyên-tâm chế-tạo các khí-cụ mãnh-liệt mà không
lưu-ý đến mục-đích xử-dụng khí-cụ ấy...

« Quan-niệm về sự Tổng-Quan và Toàn-thế ấy, dĩ-nhiên lại dất-dẫn người Đông-Phương đến một ý-niệm khác về sự liên tục giữa các sự-vật, mà không thể nhận có được những điều « cất xén nhân-tạo » sự-vật ra từng mảnh-mún do Lý-Trí tạo ra để dùng vào những mục-đích thực-tiễn. Phân-biệt không-khí với thượng-tầng không-khí, phân-biệt óc thông-minh với linh-tính, phân-biệt màu da đen với màu da trắng... có lẽ rất hữu-ích cho các nhà bác-học đẩy,

nhưng Tây-Phương thường ngây-thơ nghĩ rằng những danh-từ ấy thích-ứng và biểu-hiệu cho những vật thực-tại cách-biệt rành-rẽ, và do đó mới có sự lẫn-lộn những bản lược-đồ với những gì gọi là thực-tại. Các tín-đồ Phật-Giáo và Ấn-Độ-Giáo lại còn đi xa hơn nữa trong cái ý-niệm về sự liên-tục này, và cho rằng không bao giờ có sự phân-chià cách-biệt gì cả, đừng nói là có sự gián-đoạn giữa Thượng-Đế, Linh-hồn con người, loài Vật và các loài Vật vô-tri: thảy đều là Một » (:)

Vì vậy, tư-tưởng và cách biển-diễn bằng văn-từ của người Đông-Phương bao giờ cũng có cái hình-dáng mập-mờ, hư-hư thực-thực... thiếu sự rõ-ràng dứt-khoát của những thứ chân-lý một chiều và quả-quyết của Tây-Phương hay Đông-Phương nhị-nguyên-học.

Xem ngay như tư-tưởng trong Nho-học và Lãohọc, tuy khác nhau xa (nhưng cùng một nguồn-gốc siếuhình đầu tiên của triết-học Trung-Hoa là kinh Dịch) vẫn đều có một tánh-cách chung này là vừa mâu-thuẫn, vừa bao-trùm và vô-cùng uyên-chuyên.

Chính học-thuyết của Khổng-Tử có tánh-cách thực-tế hơn hết, rất dễ hiểu đối với người Tây-Phương và đã được học-giả Tây-Phương bàn đến rất nhiền, thể mà thực-sự người Tây-Phương họ đã hiểu như thể nào, hay là phần-đông cũng chỉ tưởng mình đã hiểu một ông Khổng-Tử thủ-cựu, tùy-thời, một chánh-trịgia và một nhà tư-tưởng tảm-thường có cao-vọng chiet-trung và dung-hòa moi việc mà không có ý-kiến gì là tân-kỳ cả ? Sau lưng cái ông Khổng-Tử thủ-cựu « tổ-thuật Nghiêu Thuẩn, hiển chương Văn-Vũ » ấy, một chánh-tri-gia tầm-thường đó, người ta đã quên để ý đến một ông Khổng-Tử « vô ý, vô tất, vô cổ, vô ngā » một ông Khổng-Tử « vô khả, vô bất khả » mà tw-twong lwu-đông bao-teùm muôn mặt, một ông Khổng-Tử tâm-lý-gia sáu-sắc, một đạo-đức-gia tếnhi, một biến-chứng-gia rắn-rỗi đã thốt ra câu « thể giả như tư phù, bất xả trú-da »! Ta phải lấy ông Khổng-Tử thứ hai này làm cơ-sở cho ông Khổng-Tữ kia. Cái Đức cao-nhất của Nho-học phải chẳng là đức Nhân? Nhân là gì, nếu không phải là Chánh Tâm, Thành Ý, sự điều hòa của những mối mâu-thuẫn đầu tiến giữa Người và Ta. Trong khi giảng day, Khổng Từ bao giờ cũng tùy trình-đô của mỗi đề-từ mà địnhnghĩa một cách miễn cưỡng và tạm thời: " tùy thời chi

<sup>(\*)</sup> Cc que l'Occident peut apprendre de l'Orient (Synthèse. Bruexites) par Jean HERBERT.

nghĩa, đại hỹ tai ! ». Như vậy, ta thấy rằng ngay ở những tư-tưởng thực-tế và tầm-thường nhất của Nho-gia cũng chưa thể có được một định nghĩa dứt-khoát và rõ ràng, trái lại, thường lại có tánh cách lưu động biến-chuyển vô-cùng.

Nhưng, những thứ tư-tưởng lưu-chuyển biển hóa không sao nằm được là những tư tưởng siêu hình của Trang Lão. Theo Tu-Mã-Thiên, theo Sử-Ký. chính Không-Tử còn phải nhìn-nhận rằng: « Lão-Tử như con Rong » (Ngô kim kiến Lão-Tử kỳ do long da!). Có kẻ cho rằng lời nói đây của Khổng-Tử là có ý chế Lão-Tử là con người hão-huyên, và học-thuyết của ông không-tưởng. Người ta đã quên rằng «Rồng» trong Kinh Dich là tượng-trung cho sự biến-hóa hay là dịch-hóa. Tư-tưởng của Lão-Tử rất uyên-chuyển, không bao giờ có thể định nghĩa một chiếu, thường bieu-dien bàng những danh-từ cưỡng-dụng có hai chiều xuối ngược mâu-thuẫn. Đọc tư-tưởng của Lão-Tử mà cứ hiểu theo nghĩa một chiều và dứt-khoát thì không làm gì hiểu đúng được loại tư-tưởng dy như những câu « đại thành nhược khuyết », « đại doanh nhược xung », « đại trực nhược khuyết », « đại biện nhược nột » v.v... ... Con Trang-Tử thì lại càng huyên-ảo hơn nữa. Trong thiên Tê-Vật ông nói: « Dạo chiều nhi bất

Dao; ngôn biện nhi bất cập ». Đạo mà sáug thì không phải Đạo ; iời mà rũ-rang thì không đến chốn. Lão-Từ cũng đã có nói: « Tục nhơn chiều chiều, ngã độc hon-hon; tuc nhon sát-sát, ngã độc muôn-muôn » (Người đời sáng chói, riêng ta mit mò ; người đời phân-biến, riêng ta hỗn-đôn). Đạo mà chói sáng, tổ rõ, tức là Đạo bị chia phân, theo hầu một bên Thị hay Phi rồi. Cho nên Đạo mà như thế, không còn phải là Đạo-Môt hay Bất-Nhi nữa. Đao thì dường như mit-mờ, nửa tối nửa sáng, lần-lôn thị phi. Nếu lại có sự biểnbiết rõ-ràng thì là Đao không đầy-đủ, chỉ có cái by mặt mà thiểu cái bề trái của nó, nên mới nói « lời mà ro ràng là không đến chốn ». Thể nên Lão-Tử , mới nói: « Đạo khả Đạo, phi Thường Đạo », và « tri giả bất ngôn. ngôn giả bất tri ». Thát có đúng với cầu này trong sách Kybalion: « Tout est double (...) toutes les vérités ne sont que des demi-vérités, tous les paradoxes peuvent être conciliés » (Thây đều có hai mặt (...) tất-cả những chân-lý nói ra chỉ là những phân-nửa chân-lý mà thời, tất cả mọi nghịch thuyết đến có thể dung-hòa). Tu-tưởng của Trang-Tử và Lão-Tử đến là một thể cả. Trang-Tử viết : « Vật vô phi bì, vật vô phi thị... thị diệc bì dã, bì diệc thị dã ». Vật, không vật nào là không phải « đấy », không vật nào

là không phải « đỏ » (...) « Đơ » cũng là « đây », mà « đây » cũng là « đỏ » .Thật không khác nào tư-tưởng của Phật-Giáo Thực-Đại-Thừa như « phi hữu phi không, diệc hữu diệc không », « sắc bắt dị không, không bắt dị sắc... », « sắc tức thị không, không tức thị sắc » (sắc không khác gì không, không chẳng khác gì sắc, sắc tức là không, không cũng tức là sắc) : thảy đều là Một. Okakura KAKUZO cũng nhận rằng : « Các bậc Thánh - trí ngày xưa ở Đông-Phương không bao giờ trình-bày học-thuyết tư-tưởng của mình bằng sự quã-quyết một chiều. Họ nói toàn bằng giọng nghịch-thuyết mâu-thuẩn... là vì họ sọ đưa ra những chân-lý nửa chừng... ».

Và bởi thế mà văn Trang-Tử toàn dùng nghịch-thuyết (paradoxe), nói nghịch là để bổ-túc những chân-lý thường phiến-diện của thế-nhân. Giọng trào-lộng u-mặc thượng-thừa của Trang rất xứng-đáng là tị-tổ văn-học u-mặc (humour) của Trung-Hoa. Và bởi phần đông không rõ bút pháp u-mặc ấy nên đã gán cho ông là khinh thế ngạo vật. Không rõ công-dụng của nghịch-luận u-mặc của Trang-Châu thì không bao giờ có thể hiểu được văn-học của phái Thiền (Zen) Trung-Hoa.

Bắt-đắc-dĩ mà nói, thì chỉ nói một cách hết sức là miễn-cưỡng, và người đọc căn phải nhận thấy một cách tinh-tế những gì gọi là « ý tại ngôn ngoại », bởi « thư bất tận ngôn, ngôn bất tận ý ». Chíuh Khổng-Tử còn phải than: « dư dục vô ngôn » và « thiên hà ngôn tại » thay! Chính cũng vì những lẽ đã nói trên, mà kho tàng triết-học Đông-Phương thường biểu-diễn bằng phép ngụ-ngôn.

Nhân thể, ở Đông-Phương không có những triết-gia với những thứ triết-học suống, mà phần nhiều là những hiển-giả hay thi-sĩ với cái nghĩa thâm-sâu thiết-thực của nó. Hiền-giả là những người sống với cái triết-lý của họ, còn thi-sĩ là những người đã sống huyền-đồng cùng thiên-nhiên và tạo-vật. Tóm lại, Hiền-giả và Thi-nhân là những kẻ « trì hành họp nhất », cho nên mới nói tràng triết-học Đông-Phương vốn là Đạo-học hơn là Triết-học. Vậy đọc Trang-Tử và muốn hiểu được Trang-Tử một cách thâm-sâu, cần nhất là phải có những thực-nghiệm bản-thân học-thuyết ấy nghĩa là phải sống trong học-thuyết ấy.

Vì những lẽ nói trên, ta không thể trách sao tu-turong, ngôn-ngữ cùng cách lập-luân trong sự trước thư lập ngôn cản người Đông-Phương thường kém mach-lac, kém sw sáng-sủa hơn trong tw-tưởng cũng như trong ngôn-ngữ, trong cách lập-luận và trong phép truéc thu lập ngôn của người Tây-Phrong. Mbi ben den co nhung so-trubng so-dodn. Dao-Hoc Dong-Phrong cung nhu Khoa-Hoc Tây-Phương, dung-cu phát-huy và phổ-biến tư-tưởng của đối bên phải có khác nhau. Vì đã nhân thức sai lám ste-mang của hai thứ văn-hóa ấy mà người Tây-Phương cũng như người Đông-Phương đã vô-tình xuyên-tạc châm-biểm, hay công-kích lẫn nhau, đó là điều mà hạng thức-giả ngày nay nên lưu-ý tránh xa. Phật có đúng như nhà văn MAT - GIOI đã nói : « Cao vong của người Tây-Phương trong khi phôbày tư-tưởng là để được hiển; còn cao vong của người Đông-Phương là để được nói đúng với sự that ». (L'ambition de l'Occidental est d'être compris. l'ambition de l'Oriental est d'être vrai). Mà su thât dy là Đao, là cái mà Trang-Tử đã uối « Đạo chiều nhi bắt Đạo, ngôn biện nhi bắt cập » 🚧 « biện dã giả, hữu bất kiến dã \*.

Đây là điểm đặc-biệt nhất, nếu đọc sách về Đông Phương Đạo-Học mà không lưu-tâm chất-ý sẽ có thể đi đến sự ngộ-nhận để rồi như một nhà học-giả kia lên án Trang-Tử là « giảng về Thần không được rõ-ràng. Về mối quan-hệ giữa Thần và người lại còn hàm-hồ hơn, chỉ nói lơ-mơ đại-khái rằng con người nên thuận theo Đạo mà sống, thuận theo Đạo mà chết, từ Đạo mà ra rồi lại quay về với Đạo... Vì cái đại-tiền-đề về Thần Trang-Tử nói không được rõ-ràng như vậy, cho nên nhân-sinh-quan của ông, theo đó, cũng chỉ lơ-mơ đưa ra cái chủ-trương tiêu-cực thoái-hóa... (°) Học-thuyết Trang-Tử sở-dĩ hị gọi là « lo-mơ », « hàm hồ »... là vì đã bị nhìn bàng cặp mát nhị-nguyên, chuyên dùng Lý-Trí của Tây-Phương Khoa-Học, và Đông-Phương trục-vật-học.

IV.— Ngoài những điểm nói trên, lại còn một điểm nữa mà những người chưa quen lối lập-ngôn của Trang-Tử dễ bị hiểu lầm.

<sup>(\*) «</sup> Nhân-sinh-quan Trang-Tử » của Trương-Chán-Đông đẳng trong tạp-chí Hiện-đại Học-Nhân x. b. ở Đài-Loan (theo bản dịch của Giản-Chi) đẳng ở báo Mai số (23-24).

Bàn về một lẽ cao-siêu huyên-diệu, có thể cảm được mà không thể nói ra được bằng những lời nói thông-thường nhị-nguyên, cho nên ông phải dùng đến « ngụngôn » rồi mượn « trùng-ngôn » mà làm sáng-tỏ thêm lên. Trong đó sự-tích tuy có thật mà câu-chuyện giả-thác lạ-lùng. Đó là cách dùng cụ-thể để giải-thích trừn-tượng. Khi lại dùng « chi-ngôn », tức là buột miệng nói ra, bất-lễ là đúng hay không đúng với lịch-sử.

Như vậy, ta thấy rõ ràng: không có một sự-kiện nào có thể gọi là sự-kiện lịch-sử cả trong sách Trang-Tử. Những nhận-vật trong các bài ngụ-ngôn, dù có tên thật trong lịch-sử đi nữa, đều là không đúng với sự thật, cũng như những nhân-vật mà ông đã tạo ra. Toàn là những phương-pháp hành-văn của ông mà thôi. Đừng bao giờ tiu là có thật, nhất là những lý-luận do miêng Không-Tử thốt ra đều là giả-thác cả, bủy ra để làm trò. Có nhiều học-giả vó-tình; không hiểu lẽ dy, nên đã có nhiều nhận-thức sai làm đảng tiếc, vì đã thành-thật tin rằng đó là những lời nói xác-thực của Khổng-Tử.

Không-Tử trong sách Trang-Tử chỉ là người đứng chịu đạn, dùng làm cái bia cho những mũi tên trào-lộng của Trang, thường được trình-bày dưới ba hình-thức và thái-độ như sau:

- 1.— Khổng-Từ đóng vai-trò của người chủtrương những thuyết giả-tạo, phản tự-nhiên, và dĩnhiên ông là kẻ đối-phương của cái học của Trang.
- 2.— Khổng-Tử lại cũng đóng vai là một bậc Thầy đã ngã theo cái học của Lão-Trang và giảng lại cho các đệ-tử mình cái học của Lão-Trang thuần-túy. Đây là hoàm-toàn bịa ra, để chỉ rõ sự còn thiếu kém trong học-thuyết của Nho-gia và đồng thời cũng nêu lên những cái hay đặc-biệt của Đạo-học. Ở đây độc-giả cần để ý: đừng bao giờ cho đó là những lập-luận và ý-kiến của Khổng-Tử, mà oan cho Khổng-Tử.
- 3.— Tuy vậy, cũng có một vài nơi. Không Tử lại là đại-diện cho học-thuyết mình, nhưng đây là phần ít nhất và toàn là ngụy-thơ, chắc chắn không phải của Trang-Tử hoặc các đệ-tử hay các nhà Trang-học thêm vào, mà chính là do tay các nhà Nho pha vào để khuẩy rối.

Đọc sách Trang-Tử, cần phải để-phòng lối văn ngụy-tác này, nhất là ở Tạp-thiên. Bởi vậy, có người đã khuyến ta, nếu muốn rõ được giáo-lý của TrangLão, cần phải biết qua về Nho-học và trái ngược lại (\*). Lời khuyên dy rất đúng.

٠\*.

Sau hết, một trở-ngại khá quan-trọng khiến cho độc-giả thường dễ bị ngộ-nhận, là lối văn trào-lộng u-mặc của Trang-Tử.

U-mặc thì phải dùng đến nghịch-luận (paradoxos), tức là nói nghịch lại với cách suy-luận của thể-nhân. Nhiều người chưa rõ, đã gán cho Trang có cái giọng « khinh thể ngạo vật », kỳ thực sự nói nghịch của ông không phải để phủ-nhận mà là để bố-túc những chân-lý một chiều, cốt để « cười » lên cái nhìn phiên-diện của những kẻ mù rờ voi, định-ninh cái lẽ Phải của mình là cái lẽ Phải tuyệt-đối. Tôi đã dành riêng cả một quyền sách để nói lên khía-cạnh u-mặc này :

« Cái Cười của Thánh-Nhân », xin miễn nói thêm nữa.

Sài-thành ngày 22-9-1963

#### THU-GIANG

CHƯƠNG THỨ NHẤT

<sup>(\*) «</sup> L'on ne peut bien comprendre le Taoïsme si l'on ne possède quelque connaissance du Confucianisme et réciproquement ».

Le Livre du Thé — OKAKURA KAKUZO (Payot — Paris. 1931) p. 55,

#### CHƯƠNG THỨ NHẤT

ł

#### A. LƯỢC-SỬ

#### B. SÁCH CỦA TRANG-TỬ

- 1. Phân-biệt các thiên
- 2. Vấn đề chân nguy trong các thiên chương
  - a) So-sánh nội-thiên với các thiên khác.
  - b) Văn-đề chân nguy trong ngoại và tạp-thiên.
  - c) Vấn-đề chân ngụy trong nội-thiên.
- 3. Bàn về văn-học của Trang-Tử
- 4. Bàn về phép đọc sách Trang-Tử.
- 5. Bàn về các nhà chú-giải Trang-Tử

#### A.- LUCC-SU TRANG-TU

TU-MÃ-THIÊN, trong Sử-Ký, chương a Traug-Tử Liệt-truyện » ( 註 子 列 傳 ) nói : a Trang-Tử, người xứ Mông 周, tén Châu 蒙 ». Nhưng không thấy nói là người nước nào.

PHI-NHÂN trong Tập giải 集 解 dẫn Địa-lý-Chí 地 理 走 ra mà nói : < Huyện Mông, thuộc về nước Lương 梁. Còn TU-MÃ-TRINH 司 馬 頁 trong Sách-Ấn 索 隱 dẫn lời của LUU-HƯỚNG 劉 卣 trong Biệt-Lục 別 錄 lại nói : «Người xứ Mông, nước Tổng » Vậy, Trang-Tử là người nước nào ? Lương hay Tổng ?

MA-TŲ-LUÂN 馬 叙 偷 trong quyền Trang-Tử Tổng-nhơn-Khảo 莊 子 宋 人 考 nghiên-cứu về hai thuyết này rất kỹ, và kết-luận một cách quả-quyết: Trang-Tử là người nước Tổng.

Họ Mã cho rằng Trang-Tử sống vào khoảng Lương-Huệ-Vương nguyên-niên cho đến Triệu - Huệ - Văn nguyên-niên. Lương-Huệ-Vương nguyên-niên thuộc về khoảng năm thứ 6 đời Châu-Liệt-Vương, còn Triệu-Huệ-Văn nguyên niên thì ném vào khoảng Châu-Năng Vương năm thứ 17,. Thế thì chiếu theo tây-lịch, Trang Tử sống trong khoảng 370 và 298 trước tây-lịch kỳnguyên, nghĩa là đồng thời với Mạnh-Tử và Huệ Tử bên Á, và Aristote, Zénon, Epicure bên Âu.

\*\*\*

Sự-tích truyền lại về đời sống của Trang-Tử thật là mơ-hỏ, không có chi có thể tin là địch-xác được. Tuy nhiên, đứng về phương-diện học-thuật, nó vẫn có cái giá-trị đặc-biệt của nó.

٠.

Ông thường giao-du thân-mật với Huệ-Thi người nước Tổng và cùng thường biện-nạn với nhau luôn. Trong sách Trang-Tử rất có nhiều sự tích về sự tranh luân của hai nhà.

« Trang-Từ cùng Huệ-Tử đứng chơi trên cầu sông Hào. Trang-Tử nói: « Đàn cá xanh bơi lội thung dung. Cá vui đó. » Huệ-Tử nói: « Ông không phải cá, sao biết cá vui? »

Trang-Tử nói : « Ông không phải tôi. sao biết tôi không biết...! » Huệ-Tử nói : « Tôi không phải ông, nên không thể biết được ông, còn ông không phải cá, ông cũng hản không sao biết được cái vưi của cá. » Trang-Tử nói : « Xin xét lại câu hỏi đầu : Ông hỏi tôi làm sao biết cá vui... Đã biết là tôi biết ông mới có hỏi « làm sao mà

biết ». Thì đây, làm như vày ; Tôi đứng trên cầu sông Hào mà biết đó. » (Thu-Thủy)

Về sau, Huệ-Tử mất. Một khi Trang-Tử đi qua mộ ông tỏ ý thương-tiếc: « Từ khi ông mất, tói không còn cùng ai bàn-bạc chất-vấn được nữa!

Đủ biết, Trang-Tử và Huệ-Tử đi lại rất thân nhau vậy.

٠.

Gia-đinh ông như thế nào, sử không thấy nói. Chỉ biết ông có vợ, và vợ ông chết. Thiên Chí-Lạc, có cầu chuyện này: « Vợ Trang-Tử chết. Huệ-Tử đến điều. Thấy Trang-Tử ngời duỗi xoác hai chân vừa vỗ bồn vừa ca. Huệ Tử nói: « Cùng người ở tới già, có con lớn mà người chết lại không khóc, cũng đã là quá lắm rởi, lại còn vỗ bồn ca, không thái quá sao? » Trang-Tử nói: « Không. Lác nàng mới chết, tôi sao chẳng động lòng. Nhưng nghĩ lại hồi trước, nàng vốn là không sanh. Chẳng những là không sanh, mà đó vốn là không hình. Chẳng những không hình mà đó vốn là không khí. Đó, chẳng qua là tạp-chất ở trong hư-không biến ra mà có khí, khí biến ra mà có hình, hình biến, ra mà có sanh rồi lại biến ra nữa mà có tử. Sanh, hình, khí, tử có khác nào Xuân, Hạ, Thu, Đông, bốn mùa hành-vận. Vả lại, người ta nay đã nghĩ yên nơi cự-thất (nhà lớn)

mà tôi còn cứ than khóc chẳng là tự tôi không thông Mang. Nên tôi không khóc. > (Chi-L-2c).

•

Đời ông rất nghèo... Gần như cơ-hàn. « Trang-Tử, nghèo túng... Sang Giám-hà Hầu vay lúa Giám-hà Hầu nói: « Tôi có cái ấp sắp nộp tiền lúa. Tôi sẽ giúp ông trắm lượng. Có được không? >

— Trang-Từ giận nói: « Hôm qua, khi Châu đến đây giữa đường nghe có tiếng kêu. Ngành lại trông, thì thấy một con cá đang vùng vẫy trong cái vết bánh xe Châu tôi hỏi: « Cá đến đây làm gì? ». Cá nói: « Tôi là thủy-thần ở biền Đông, ông có thể giúp tôi một tô nước để cứu tôi không? « Châu tôi nói: « Để tôi qua chơi bên phía Nam nước Ngô nước Việt rồi khi về, tôi sẽ lấy nước Tây-giang về đón người. Có được không? » Cá giận nói: « Tôi đang cần nước, ông chỉ cho tôi được một ít là đủ sống. Nay nói như ông đợi đến lúc ông về thì đến hàng cá khô, thấy tôi nơi đấy » (Ngoại-vật).

Ở thiên Sơn-Mộc cũng nói: « Trang-Tử bận áo vải mà vá, giày cột bằng dây gai... Gặp Nguy-Vương. Nguy-Vương nói: « Tiên sanh khỏ-não thế ư? » Trang-tử nói: « Nghèo chớ không khỏ-não. Kẽ sĩ có đạo-đức, không bao giờ khỏ-não. Áo rách, giày hư là nghèo, chẳng phải khỏ. Đó chẳng qua là không gặp thời mà thôi. Phàm con khi nhấy

nhớt đặng thong-thả là nhờ gặp được rừng cây to nhánh dài, trơn tru dai-đẻo. Dầu cho bực thiện-xạ như Phùng-Mông cũng không sao hạ nó được. Nếu nó rủi phải gặp cây khô, gai-góc thời sự hoạt-động ất khó khăn chậm-chạp. Cũng thời một con thú : cũng xương ấy, gân ấy mà sự cử-động để khó khác nhau. Hoàn-cảnh không thuận làm cho nó không tự-do dung hết sở-năng của nó. Nay, sanh không nhằm thời, trên thì hôn ám, dưới thì loạn tặc, lại muốn không cực-nhọc có đặng không ?...

Ông là người tay nghèo, nhưng luôn luôn thanh-cao điểm-đạm. Tài trí ấy, ngư muốn lợi danh hẫn là có ngay danh lợi. Nhưng ông một mực chối từ... Sở Uy-Vương đã từng với ông ra làm quan mà ông không nhận:

"Trang-Tử cầu trên sông Bộc. Sở-Vương sai hai quan đại-phu đem lễ-vật mời ông ra làm quan. Trang-Tử cầm cần câu không nhúc-nhích cũng không thèm nhìn lại, nói: "Tôi nghe vua Sở có con thần quy chết đã 3.000 năm. Vua Sở quý nó và cất trên miếu đường. Con quy ấy, chịu chết đề lưu lại cái xương cho người ta quý trọng, hay lại chịu thà sống mà kéo lê cái đuôi mình trong bùn? "Hai vị đại phu nói: "Thà sống mà kéo lê cái đuôi trong bùn còn hơn" Trang-Tử nói; "Thôi, về đi. Ta đây cũng chịu kéo lê cái đuôi của mình trong bùn..." (Thu-Thủy).

« Trang-Tử gần chết. Đệ-tử muốn hậu táng. Trang-Tử nói: « Ta có trời đất làm quan-quách, nhật nguyệt làm ngọc bích, tinh-tú làm ngọc châu, vạn vật làm lễ tổng. Đám táng của ta như vậy không đủ sao, mà còn thêm chi vô nữa? »

Đệ-tử nói; « Chúng con sợ điều quạ ăn xác thầy ! »

Trang-Tử nói: « Trên thì diễu qua ăn, dưới thì giỏi kiến ăn. Cướp đây mà cho đó, sao lại thiên-lệch thế! » (Liệt-Ngự-Khấu).

#### B.- SÁCH CỦA TRANG-TỬ :

#### I. - Phân biệt các thiên :

Sách của Trang-Tử hiện thời chỉ gồm trong một bộ Nam-Hoa-Kinh.

— Theo « Hán Thư Nghệ-Văn chí » (漢 書 表 文 志) thì sách Nam-Hoa-Kinh có 52 thiên. Nay chỉ còn lại 33 thiên, phân ra làm 3 phần: Nội-thiên, Ngoại-thiên và Tạp-thiên. Phải chẳng vì người sau như Quách-Tượng đã dồn lại và phân thiên chương, hay vì người sau đã làm lạc mất đi 19 thiên kia?

Nội thiên gồm có 7 thiên:

Tiêu-Diêu-Du Tê-Vật-Luận Dưỡng-Sinh-Chủ Nhơn-Gian-Thế Đức-Sung-Phù Đại-Tông-Sư Ứng-Đế-Vương

#### Ngoại thiên có 15 thiên:

Biën-Mẫu
Mã-Đề
Khứ-Cự
Tại Hựu
Thiên-Địa
Thiên-Đạo
Thiên-Vận
Khắc Ý
Thiện-Tánh
Thu-Thủý
Chí-Lạc
Đạt-Sinh
Sơn-Mộc
Điền-Tử-Phương

#### Tạp thiên có 11 thiên:

Canh-Tang-Sở Từ-Vô-Quỷ Tắc-Dương Ngoại-Vật
Ngụ-Ngôn
Như ợng-Vương
Đạo-Chích
Duyệt-Kiếm
Ngư-Thụ
Liệt-Ngự-Khẩu
Thiên-Hạ

• •

Căn-cứ theo văn-mạch mà xem thời thấy chỉ có Nội-thiên là biểu-thị được cái chỗ trọng-yếu của học-thuyết Trang-Tử mà thôi, còn Ngoại-thiên và Tạp-thiên thì rất rời-rạc và chỉ cứ bàn đi bàn lại những tưường đã phô-diễn ở Nội thiên mà thôi.

.\*.

Sự phần-biệt chương thứ như thế do chính tay Trang-Tử hay người đời sau?

TÔ-ĐÔNG-PHA 蘇東坡 đầu tiên, trong Trang-Tử Từ Đường Ký 莊 子 祠 堂 記 nói: " Phân-biệt các chương, đặt tên các thiên là do nơi người sau, chẳng phải bản ý của Trang-Tử ».

Còn ĐƯỜNG-LAN À Là cùng nói : 3 Sự phân-biệt

Nội thiên, Ngoại thiên và Tạp thiên là do LUU-HƯỚNG » Nhân đó, ta thấy sự phân biệt chương thứ là do người đời sau.

49

٠.

#### II.— Ván-đề chân-ngụy trong các thiên chương.

Phảm nghiên-cứu về một học thuyết nào, sự tim tài-liệu và phê-bình tài-liệu là vấn-đề trọng-yếu nhất. Phê-bình tài-liệu, là đề tìm cho ra chánh-văn của nhà tư-tưởng mà mình muốn nghiên-cứu đó, khỏi phải lầm-lẫn với những nguy thơ do các đệ tử hay của kẻ khác xen vào. Muốn thuật lại cho đúng tư-tưởng của một người nào, thời phải căn-cứ nơi chánh văn của người đó, không đặng quyền căn-cứ nơi lời nói của kẻ khác, dầu kẻ ấy là đệ tử bậc nhất cũng vậy

Nếu ta không thận-trọng trong việc lựa chọn tàiliệu, thời sự nghiên-cứu của ta khó lòng thoát khỏi sự xuyên-tạc và bất-công mang tội vu-oan cổ-nhân

Phân-biệt được chân nguy trong các thiên chương sách Trang-Tử, là một vấn đề gay-go hết sức. Tuy vậy, các học-giả Trung-Hoa Nhật-Bản sau này, phần nhiều hấp-thụ được phương-pháp sử-học của Âu-Tây, đã giải-quyết hộ cho ta được rất nhiều nổi khô-khẳn về vấn-đề này.

#### A.— SO-SÁNH NÔI-THIÊN VỚI CÁC THIÊN KHÁC.

Nội-thiên, tuy cũng có chỗ đáng hoài-nghị, - như ta sẽ thấy sau đây, - nhưng nếu xem qua thề-tài của nó, ta thấy rõ nó nhất-khi, không như ở Tạp thiên hay Ngoai-thiên.

Sở-dĩ thấy được có chỗ phân-biệt giữa Nôi-thiên với hai thiên kia, là do những có như sau đây:

- 1) Nếu lấy về văn-nghệ cùng tư-tưởng mà so-sánh Noi-thiên và các thiên kia, ta thấy rõ hai điệu nghệ khác nhau:
- 2) Nội-thiên, lời nói tuy khinh Nghiều-Thuần, chế Không-Tử, nhưng thâm-trầm tao-nhã. Còn Ngoạithiên và Tap-thiên, thì lời nói xuyên-tạc, thô-lỗ, nóng này, phi-báng, đều là giọng nói khinh-bạc, không phải tu-cách của một người thanh-cao như Trang-Tử ở Nội-thiên:

Ta thử lấy một ti-du, là thấy rõ:

· Vô-Chỉ, nói với Lão-Đam : Không-Kitru chưa phải là bực chi-nhân. Đó còn tự xưng mình là thầy và còn tìm đệtừ cho đông, không hay rằng đó là những điều mà bực chinhân cho là gông cùm. » (Đức-Sung-Phù).

Đô là văn-từ ở Nôi-thiên.

Còn ở Tạp thiên, thì lại khác:

« Đạo Chích nghe nói nổi giận, mắt như sao sáng, tóc dung đứng ngược, bảo rằng : Đó có phải là kẻ xảo-nguy nước Lỗ tên là Không-Khâu chẳng ? Vì ta ra bảo nó rằng : a Đó tạo nên lời khen lào vua Văn vua Võ, đội mữ cành cây? thất lưng da bò, nhiều lời nói bậy, chẳng cày ruộng mà ăn cơm, chẳng dệt với mà mặc áo, khua môi múa mỏ, cứ việc sanh ra chuyện phải trái để làm mê hoặc vua chúa trong thiên hạ, khiến kẻ học trong thiên hạ chẳng trở về gốc rễ của mình, giả bộ làm truyện Hiếu-Đế, đề cầu may được phong hầu phú-quý... » (\*)

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

3) Nội-thiên thì tuyệt không bao giờ dẫn văn của Lão-Tử, mặc dầu cái học của Trang-Tử do Lão-Tử mà ra.

Ngoại thiên và Tap-thiên, thì trái lại, thường hay dẫn văn của Lão Tử.

- 4) Cái chỗ mà Nội-thiên thuật lại về tánh-cách của NGHIÊU-THUẨN và ĐẠI-VÕ, không đồng với Ngoạithiên và Tạp-thiên.
- 5) Tên đặt các thiên ở Nội-thiên đều bao-quát được tắt-cả cái nghĩa của toàn thiên, như Tiêu-Diêu-Du, Tê - Vật - Luận, Dưỡng - Sinh - Chủ v. v... Trái lại, các thiên ở Ngoại và Tạp-thiên, trừ ra những thiên Nhượng - Vương, Duyệt - Kiếm, Đạo-Chích, Ngư-

<sup>(\*)</sup> Xem & phan Phu-Luc : « Dao-Chich »

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

Phụ thảy đều chỉ lấy hai ba chữ đầu thiên mà đặt tên, như Biên - Mẫu, Mã-Đề, Thiên-Vận, Ngoại-Vật, v.v... không ăn chịu gì đến cái nghĩa của toàn thiên. Tuy bốn thiên trên đây, không lấy mấy chữ đầu đặt tên thiên, song cũng chỉ lấy những chữ gần đó, và cũng không có ăn-chịu gì đến ý-nghĩa của trọn thiên.

Do mãy điều trên đây, ta thấy Nội-thiên rất khác với Ngoại và Tạp-thiên. Chắc chắn không phải của một người viết ra. Nếu Nội-thiên là do Trang-Tử viết ra, thì Ngoại và Tạp-thiên là do một kẻ khác viết.

B.— VẤN - ĐỀ CHÂN - NGỤY TRONG NGOẠI VÀ TAP - THIỆN.

Tuy Ngoại-thiên và Tạp-thiên đều nghi là của kẻ khác không phải của Trang-Tử viết ra, nhưng trong các thiên chương ấy, rất có nhiều chương, nhiều thiên văn-thể và ý-tứ rất hay, nếu không phải người học-lực uyên-bác như Trang-Tử, chắc khó lòng mà viết ra cho được.

Cho nên, một phần cũng có thể cho là do Trang-Tử viết ra, nhưng phần nhiều do kẻ khác viết.

Là vì những lý-do sau này:

1.- Văn-nghệ không giống nhau:

Bốn thiên Đạo - Chích, Ngư - Phụ, Duyệt - Kiếm, Nhượng-Vương, họs-giả phần nhiều hoài-nghi là của người sau viết. Người đầu-tiên hoài-nghi, là TÔ-

Đồng-PHA. Trong « Trang-Tử Từ Đường Ký » có nói: " Ta thường hoài-nghi Đạo-Chích, Ngư-Phụ, trong đó vubáng Không-Tử hết sức. Chí như Nhượng-Vương, Duyệt-Kiếm thì lại thiền-cần và bỉ-lậu, không vào tận gốc Đạo ».

TỐNG-LIÊM 宋 康 trong Chư-Tử Biện 徒 子 粹 cũng hoài-nghi một thể: < Mấy thiên ấy; trước sau văn pháp không giống nhau, nghi là của người sau nhận làm của Trang-Tử mà chép vào. >

Còn những thiên BIỀN-MẪU, MÃ-ĐỀ, KHỨ-CƯ, KHẮC-Ý, THIỆN-TANH, thì văn-khi bình-diễn, lời nói tầm-thường và thiền-cận. Toàn thiên chỉ có một ý, nói đi nói lại mà thôi, dường như những bài sách-luận của hậu-thế.

Trong thiên Thiên-Vận, chương nói về Không-Tử viếng Lão - Tử đề hỏi Nhân - Nghĩa, thì giống chố chép về câu-chuyện ấy trong Sử-Ký TU-MÃ-THIÊN nơi mục Lão-Tử Liệt-Truyện.

Nhưng, nếu so-sánh văn-từ của hai bên, ta thấy câu văn trong Trang-Tử tạp-nhạp, khí-tượng bình-thường, không thể theo kịp văn-từ trong Sử-Ký. Mà văn-chương trong sách Trang - Tử có kém gì văn - chương trong Sử-Ký, có khi còn cao hơn một bực, Thế thì, Thiên-Vận chắc-chắn là ngụy-thơ, do kẻ sau thêm vào.

#### 2) Thần-thái không giống nhau:

Ve những chương Đạo-Chích, Ngư Phu, Duyệt-Kiếm Nhương - Vương, ĐÀO - THI 株 大 trong Co-Kim Ngụy-Tho-Khảo 古 令 為 書 考 đại-khái cũng hoài nghi như TÔ-ĐÔNG-PHA, nhưng chỗ dụng-ý hai họ không đồng với nhau. Họ Đào cho rằng Trang-Tử tuy cũng chế Không-Tử, nhưng lời nói thường thâm-trầm, còn lờ, uối trong bốn chương trên đây thì ngạo-nghễ, thóa-mạ that không ý-vị chút nào cả. Còn văn-từ thì thiên-bạc, chỉ nói cho hà hệ tấm lòng phần-uất của mình thôi. Như thể, thần-thái đôi bên không giống nhay, không thể của một người viết ra, nên nghi bốn thiên này là ngụytho.

Ở cuối thiên Bien-Mẫu có câu : « Ta then về đạo-đức, cho nên trên không dám làm theo tiết-tháo các bực nhânnghĩa, mà dưới cũng không dám làm theo hành vi của bọn dâm-tịch ».

Xem câu nói ấy, ta thấy Trang-Tử là người câuchấp rut-rè trong nề-nếp, thật không giống tư-cách, thần-thái của Trang-Tử ở Nội-thiên.

VUONG PHU CHI 主 夫之 trong Trang-Tir-Thông 非子通 cho rằng: Về tôn-chỉ thì thiên Thiên-Tánh đồng với thiên Khắc-Ý, lời nối thì nhiều mà tạp-nhạp hỗn-loạn, trước sau không đồng nhau. Chẳng qua đó là những ý-kiển của khách xe-ngựa áo-mão, bã - fat-chí mà giả-thác đó thôi.

Cung trong Trang-Tir-Thông VUONG-PHU-CHI nói : « Thiên này dẫn cái thuyết « thánh-nhân bất tử, đại đạo bất chỉ » (những bậc tự xưng là Thánh-Nhân mà không chết đi, thì cái đạo Trôm-cướp không sao diệt durce) của Lão-Tử (\*), nhưng nghĩa-lý không thông. Đó là lời của kẻ học theo Trang, nhưng vì muốn răn đời... nên lời nói đầy vẻ phẫn-kích.

3.- Tu-tưởng không giống nhau:

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

Ở thiên Thiên - Đạo nói : « Vô-Vi là đạo của bực Vua-Chúa »... « Hữu-vi là đạo của bày-tôi » — Thế là đem Đạo mà chia ra làm hai, không biết đứng nơi Thiên-Quân nhận nó là Một Ngay ở chương đầu thiên này, nói về Nghiều-Thuấn cũng đủ thấy tư-tưởng ở đầy không đồng với tư-tưởng ở Tiêu-Diêu-Du và Tê-Vật-Luận.

.\*.

Nơi thiên Tê-Vật-Luận, Trang-Tử cho sanh-tử là

<sup>(\*)</sup> Cùng một ý với câu « Bất thượng hiện, sử dân bất tranh ....

một. Trái lại, nơi thiên này thì lại lấy sự « vui chết sơ sống » làm tôn-chi.

Có bao giờ Trang-Tử lại bảo lấy sự cham chết sợ sống » làm tôn-chỉ. Thế mà ở thiên Chí-Lục lại cho chết là rất vui (大 樂).

VUONG-PHU-CHI trong Trang-Tử-Thông nói : « Thiên này lấy sự chết là rất vui... là bởi kẻ học theo Lão Trang kia, chỉ chụp lấy cái học ngoài da sanh ra « cuồng táo chỉ tâm » mà giả-thác ra đó thôi »

Trong thiên Thiên-Địa có những câu như: « Lập đức và làm sáng Đạo, đó gọi là người có đức Vương », « Người con hiểu không nịnh cha, kẻ tôi trung không nịnh vua, đó là cái thạnh của tôi con ».

Đó phải chẳng là những lời nói của Nho-gia, đầu còn phải là tư-tưởng của Trang-Tử nữa.

\*\*

4.— Người sau diễn lại tư-tưởng của Trang-Tử và Lão-Tử:

VƯƠNG-PHU-CHI và ĐÀO-NẠI 杜系 đều cho Ngoại-thiên và Tap-thiên không phải của Trang-Tử viết ra, mà là do các học-giả về sau viết đề bày-giải cho rộng thêm tư-tưởng của Trang-Tử và Lão-Tử.

Mã-Đề, diễn-giải các thuyết « vô-vi tự-chánh » (無為自正) của Lão-Tử.

Bien-Mau, bàn về tôn-chi « các an kỳ tánh » 各安 其性 của Trang-Tử ở Tiêu-Diêu-Du.

Tạn-Hựu, diễn tư-tưởng của Lão-Tử, nhưng lộnxôn, không đầu đuôi.

Sơn-Mộc, dẫn thêm tôn-chỉ của Nhơn-gian-Thế, nhưng dẫn một cách tạp-nhạp.

Thu-Thủy, giải rộng cái ý nghĩa noi thiên Tiêu-Diêu và Tê-Vât.

Thiên-Địa, diễn ý-nghĩa của thiên Ứng Đế-Vương.

Liệt - Ngự - Khẩu trầu thuật những lời nói của Trang-Tử.

Đạt - Sinh, bày - giải thêm cái ý - nghĩa nơi thiên Dưỡng-Sinh.

Tri-Bắc-Du bày-giải cái ý-nghĩa thiên Tế Vật và Đại-Tông-Su.

Đó, đều là những thiên do các học-giả theo phải Lão Trang về sau viết ra cả.

#### C - VẤN-ĐỀ CHÂN-NGỤY TRONG NỘI-THIÊN :

Học-giả xưa nay, đều nhìn-nhận chỉ có Nội-Thiên là có thể do chính tay Trang-Tử viết ra mà thôi. Cho nên đều căn-cứ vào đó mà nghiên-cứu tư-tưởng của Trang-Tử.

Tuy-nhiên, cũng có vài học-giả — rất ít — hoài nghi một vài thiên trong đó nữa. Như Đường-Lan trong Lão-Đam-Đích Tánh-Danh Hòa Thời Đại Khảo nói: «Nhơn-Gian-Thế, Đức-Sung-Phù, Đại-Tông-Sư ba thiên nãy đối với Khồng-Tử đều gọi là Trọng-Ni. Riêng có chương Tử-Tang-Hộ ở thiên Đại-Tông-Sư lại không giống mấy chương trước, gọi ngay là Không-Tử. Vậy, ta có thể xem đó, không phải của một người viết ra... ấy không phải nguyên-văn của Trang-Tử ».

Riêng tôi, cũng hoài-nghi chương ấy. Trong thiên Đại-Tông-Sư, tư-tưởng của Trang-Tử thuần-nhất. Đối với vấn-đề sinh-tử, Trang-Tử xem là một, thản-nhiên mà đến, thản-nhiên mà đị, cho nên sống thì vui với sống, chết thì vui với chết, đều một lòng lầng-lầng không chút vướng mắc.

Nội chương này, nếu sánh với tư-tưởng chương trên, cũng đã thấy khác về cái nghĩa của sanh-tử rồi. Tử-Tang-Hộ chết, hai người bạn đánh đờn và ca bên xác Tang-Hộ: « Than ôi ! Tang-Hộ! Than ôi! Tang-Hộ! Đó trở về cái Chân, còn chúng ta làm người. Oi! » Thế là tự tiếng ca ấy, ta thấy mấy người ấy mừng cho

Tang-Hộ, mà riêng buồn cho mình còn phải sống làm người Ta thấy toàn chương đều có cái ý « vui chết buồn sống » rất trái với ý-tưởng Trang-Tử nơi Tề-Vật, cùng những chương khác nơi thị n Đại-Tông-Sư này nữa.

Vậy, riêng một chương này, tôi tin rằng không phải của Trang-Tử viết ra. Kẻ phân thiên chương trước dly xem-xét không kỹ mà chép lầm vào, vậy, ta phải bỏ nó đi, sắp nó vào hàng Ngoại-thiên hay Tạp-thiên.

\*\*\*

Thiên « Nhân-Gian-Thế » cũng đáng hoài-nghi là không phải do Trang-Tử viết ra.

Như ta đã thấy, sự phân thiên chương trong sách Trang-Tử không phải do Trang-Tử mà do hậu-học làm ra Chính xem ngay bồn Trang-Tử của Quách-Tượng, ta thấy sự phân-định Ngoại, Tạp-thiên cùng với bồn Trang-Tử của HƯỚNG-TỦ không đồng nhau thì rõ. Vậy, ta chố nên cầu-nệ điều ấy, cứ lấy theo văn mà luận văn, lấy ý mà luận ý đề tìm chân-nguy, bất-tất phải xem sự phân-định của họ Quách làm tiêu-chuẩn tuyệt-đối,

Thiên Nhơn-Gian-Thế số-di đáng hoài-nghi là vì những có sau này:

#### 1. - The tài không giống nhau:

Trong các thiên ở  $N\phi$ i-thiên, đều vừa có luận, có dụ.

Như thiên Ứng-Đế-Vương, trước tỉ-dụ, sau nghịluận. Thiên Đại-Tông-Sư, thì trước nghị-luận, sau tỉdụ. Đức-Sung-Phù, trước tỉ-dụ, sau nghị-luận, Dưỡng Sinh-Chủ, thì trước nghị-luận, sau tỉ-dụ. Chí như hai thiên Tiêu-Diêu-Du và Tễ-Vật-Luận thì dụ và luận giạo lẫn nhau, hồn-nhiên như một thể. Ta thấy rõ, trong đó văn pháp tới lui có quy-tắc lầm

Duy có một thiên Nhơn-Gian-Thế thì không phải vậy nữa. Chương thứ nhất: nói về chuyện Nhan-Hồi muốn du-thuyết Vệ-Quân, hỏi ý nơi Không-Tử. Chương thứ hai: là chuyện Công-tử Cao đi sử nước Tề. Chương thứ ba, là câu chuyện giữa Nhan-Hạp và Cử-Bả-Ngọc. Chương thứ tư, nói về chuyện người thợ mộc tên Thạch qua nước Tề gặp cây lịch-xã. Chương thứ năm, nói chuyện Nam-Bá Tử-Kỳ thấy đại mộc. Chương thứ sáu, nói về chuyện một người quẻ ở nước Tề. Chương thứ bảy, nói về chuyện Không-Tử qua nước Sở gặp Tiếp-Dư. Toàn thiên đều thuật ròng những cổ-sự mà thôi. Thật không giống với bút-pháp của sáu thiên kia. Rõ không phải của một người viết ra.

#### 2. — Ý Nghĩa không liên-quán:

Chương thứ 4, thứ 5, thứ 6 của thiên Nhơn-Gian-

Thể đều lấy ti-dụ những vật nhờ bất-tài mà được antoàn, không ăn-chịu gì với tư tưởng của những chương trên.

Chương thứ 4 nói về cây lịch - xã, qua chương thứ 5 lại nói đến một cây to khác : hai chương ý tứ trùng phục

Chương thứ 7 nói về Sử-Cuồng chế Không-Tử không biết tiến thối, cũng với đoạn trên, lại không hợp nhau. Đoạn thứ nhất và đoạn thứ nhì, ta thấy Trong-Ni là bậc sáng-suốt về Đạo, thay lời Trang-Tử mà cắt-nghĩa đạo-đức. Qua đoạn chốt thốt-nhiên Không-Tử lại biến thành người ám-muội. Thế là trước sau, bút-pháp không thông vậy.

#### 3.— Sao chép lại văn của Luận-Ngữ:

Nhơn-Giam-Thế, chương thứ 8 nói về Không-Tử qua nước Sở gặp người khủng tên Tiếp-Dư qua lại trước cửa mà ca.

Câu chuyện và văn-từ trong bài ca đều giống hệt với sách Luận-Ngữ.

Sách Trang-Tử có cấu Luận-Ngữ, thì quả là Nhơngian-Thế chép văn của Luận-Ngữ, chứ còn gì nữa.

Trang-Tử là người « quan uông tự tứ » nghĩa là người khí-độ cứng-cỏi, rộng-rãi và phóng-túng lẫm, há lại đi bắt chước theo con đường kẻ khác đã vạch

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

mà đi sao ? Cho nên, biết rằng, đó không phải văn của Trang-Tử.

#### 4. Tu-tuồng không giống nhau:

Tư-tưởng ở Tiêu - Diêu - Du, và Tề-Vật-Luận thật rõ-ràng là rộng-rãi khoáng-đạt.

Tôn-chỉ của Tiêu-Diêu-Du là « các sinh kỳ sinh » mỗi vật đều được sống theo cái sống của mình, đó là tôn-chỉ tuyệt-đối của mỗi vật trong đời. Cho nên, những chế-độ chánh-trị nào mà làm cho thiên-hạ không đặng « các an kỳ tánh », mỗi vật đều được an theo cái tánh của mình, đều bị ông cực-lực phản-đối.

Thế mà nơi thiên Nhơn-Gian-Thế, lời-lẽ lại rất tầm thường như kẻ theo Nho-đạo, rất trái-với tư-tưởng ở Tiêu-Diêu và Tề-Vật: « Dầu gặp cảnh nào, dầu đến thế nào, giữ một niềm thờ cha là chí hiểu, giữ một niềm thờ vua là chí trung...» (Nhơn-Gian-Thế).

Ta nên biết rằng trong sách Trang-Tử, những lời lẽ của Không-Tử, toàn là thác ngôn đề tả ý-kiến Trang-Tử, chó không phải đề giảng đạo Nho. Ở Nhân-Gian Thế lại không phải vậy. Những cầu trên đây, toàn là lời nói của kẻ nho-sĩ. Toàn thiên văn-khí khác, không được vừa mạnh-mẽ vừa nhẹ-nhàng thanh-thoát như văn-khí ở các thiên Tiêu-Diêu và Tề-Vất.

Tóm lại, chỉ có Nội Thiên, là dùng được đề nghiên-cứu tư-tưởng Trang-Tử mà thời. Nhưng phải bỏ thiên Nhơn-Gian-Thế và chương thứ hai ở thiên Đại-Tông-Sư (\*) đi, vì đó là nguy-thơ. Vậy Nội-Thiên chỉ còn có sáu thiên này: Tiêu-Diêu-Du, Tê-Vật-Luận, Dưỡng-Sinh-Chủ, Đức-Sung-Phù, Đại-Tông-Sư, và Ứng-Đặ-Vương.

- a) Đạt-Sinh, Sơn-Mộc, Nhơn-Gian-Thế, Trí-Bắc-Du, Thu-Thủy, Tắc-Dương, Điền-Tử-Phương: Bảy thiên này do kẻ học Trang-Tử viết ra. Đạt-Sinh, diễn rộng cái tôn-chỉ của Dưỡng-Sinh; Sơn-Mộc, đại-đề diễn về cái « dụng của vô dụng » ở thiên Tiên-Diêu-Du. Còn Nhơn-Gian-Thế có những tư-tưởng Nho-gia do kẻ học Trang-Tử mà chưa hiểu được thấu-đảo viết ra. Điền-Tử-Phương diễn rộng cái ý-nghĩa « bảo chân » của thiên Dưỡng-Sinh-Chủ.
- b) Canh-Tang-Sở, toàn thiên, tám chín phần mười không giống với văn-thế của Nội-thiên. Chỗ chủ-trương về Vô-Vi, ta thấy cái giọng của người phẫn-thế không giống với cái giọng văn ở Nôi-thiên.
- c) Chi-Lạc, Từ-Vô-Qui, Ngoại-Vật, Liệt-Ngự Khấu. Chi-Lạc, thì thuyết sự « vui chết ghét sống » rát nghịch với thuyết « sinh tử đồng nhau » của Tê Vật Luận. Thiên Chi Lạc không thể dùng đề nghiên cứu Trang-Tử.

<sup>(\*)</sup> Tức là chương TỦ-TANG-HỘ.

Từ-Vô-Quì, diễn cái ý-nghĩa trong thiên Ứng-Đế-Vương.

Ngoại-Vật, lời nói trong thiên này có vẻ phẫn-thế, không giống với thần-thái của Nội-thiên.

Liệt-Ngw-Khấu, diễn lại những lời nói của Trang-Tử nhưng người viết nó, chưa hiểu Trang-Tử cho đến nơi đến chốn. Lời nói không phải của Trang-Tử, cũng không phải của Không-Tử-

d) Biến-Mẫu, Mã-Đế, Khứ Cự, Thiện-Tánh, Khắc-Ý: Các thiên này văn-lý đồng nhau: I') Mỗi thiên, thiên nào cũng toàn là một bài văn, tư-tường trước sau vẫn một ý; 2) Mỗi thiên, thiên nào cũng chỉ có nghị-luận mà không có tỉ-dụ như ở Nội-thiên.

Có thể là do người ở vào khoảng Tần-Hán viết ra

e) Tại-Hưu, Thiên-Địa, Thiên-Đạo, Thiên-Vận :

Các thiên này, có thể do người đời Hán viết ra. Trang-Tử sống đời Chiến-Quốc. Mà trong mấy thiên này lại nói đến Lục-Kinh 六 綾. Lục-Kinh sở dì có tên ấy, chỉ bắt đầu đời Hán thôi. Thế thì, các thiên này không phải do Trang-Tử viết ra mà chính là người ở đời Hán viết.

f) Nhượng-Vương, Đạo-Chích, Duyệt-Kiếm, Ngư-Phụ: Nhượng-Vương và Đạo-Chích, toàn thiên là cố-sự. Cố-sự ở thiên Nhượng-Vương, phần nhiều ở trong Lữ-Giám, Hoài-Nam-Tử, Hàn-Phi Ngoại-Truyện

Duyệt-Kiếm và Ngw-Phụ, toàn thiên đều thuật cốsự như nhau — Văn của thiên Duyệt-Kiếm giống văn của Chiến-Quốc-Sách.

g) Ngụ-ngôn, Thiên-hạ: Ngụ-ngôn là do kẻ sau thuật lại, thể-lệ trong sự trước-tác của Trang-Tử. Thiên-Hạ là do kể sau bình-luận cái học của bá gia.

III. - Bàn về văn-học của Trang-Tử.

Trang-Tử là người văn-học hoàn-toàn. Có kẻ (\*) sắp ông vào hàng « đệ-nhất tài-tử » cũng không phải là quá đáng!

TU-MÃ-THIÊN luận về ông có viết : « Sách ông viết có hơn 10 vạn chữ, đại-đề đều là ngụ-ngôn... Văn ông khéo viết, lời-lễ thứ lớp, chỉ việc, tả tình đề bài-bác bọn Nho Mặc. Tuy đương thời, những bực tức-học, cũng không sao cãi đề tự gỡ lấy mình cho nồi, Lời văn của ông thì phóng-túng mênh-mông, cầu lấy sự thích-ý mình mà thỏi. Cho nên từ các bậc Vương, Công đều không ai biết nồi ông là người thế nào ». Thật có đúng như vậy. Chẳng những học-vấn ông cao-thầm, mà văn-chương của ông rất là phong-nhã và hùng-vĩ.

Từ đời Đường, đời Tổng về sau, các bậc đại-văngia như HÀN-DŨ, LIỀU-TÔN-NGUYÊN, TÔ-THÚC... đều sùng-bái ca-tung không ngớt, nhưng chỉ luận về

<sup>(\*)</sup> Kim Thánh Thán,

vàn-chương mà bỏ cái phần triết-lý. Sách Trang-Tử thật là một áng-văn kiệt-tác.

Trang-Tử là kẻ biết hàm-dưỡng chon-thần đầyđủ, cho nên chí-khí của ông ngang-tàng phóng-dật,
văn ông viết ra hòn-nhiên như mây trong núi bay
ra, như suối trong đất tuôn ra cuồn-cuộn, trong-trẻo
mà nhẹ-nhàng, tự-nhiên, không cố cưỡng. Bàn về một
lẽ cao-siêu tuyệt-mù, có thể cảm được mà không thể
nói ra được, cho nên ông phải dùng đến « ngụ-ngôn »,
rồi mượn « trùng-ngôn » mà làm cho sáng tỏ ý thêm.
Tuy trong đó sự-tích thời có thật, mà câu-chuyện là
giả-thác. Ây là mượn cụ-thể để giải-thích trừu-tượng
Khi lại dùng đến « chi-ngôn », là buột miệng nói ra,
không kể là có đúng hay không với lịch sử. Cho nên
văn của ông huyễn-tướng như hoa gương trăng nước
hư mà thực, thực mà hư... Thật rất khác xa với văn từ
của « bách gia chư tử ».

Đổ, là nổi về văn-từ ở Nội thiên. Còn Ngoại-thiên và Tạp-thiên thì lại khác: luận về « ý » thì loạn-chạt thiền-lậu, nổi về « tứ » thì mạch-lạc phần nhiều không liên-quán, mà bàn về « văn » thì thô-lỗ hằn-học... không phải khí-tượng một người thoát-tục như Trang-Tử Thật là cùng với Nội-thiên không giống nhau rất xa. Bởi vậy, các học-giả xưa nay đều nghi là nguy-thơ, do kẻ hậu-học viết ra.

Tuy vậy, trong các thiên ấy, nhất là Ngoại-Thiên, có nhiều thiên như thiên Biên-Mẫu, văn-chương « uốn khúc như rồng, bay liệng trên không trung, mà vẻ yêu-kiều không mấy ai lượng nỗi »; thiên Khứ-Cự thì « thần văn như bay như múa, đây vẻ lạ lùng »; thiên Tại-Hựu th « văn viết mạch-lạc biến-hóa, lên xuống nhẹ-nhàng, lời bàn thâm-thúy, lạ-lùng... dưới bút như có khói mây, trong lòng chứa rộng cả Tạo-Hóa ». Nếu không phải bực học-lực uyên-thâm như Trang, cũng khó lòng viết ra cho nỗi Những kẻ viết ra được thứ văn ấy, thật là đã nằm được cái chỗ huyền-diệu của học-thuật Trang rồi vậy.

Các nhà chú-giải về sau này rất nhiều, nhưng lại chỉ thiên về phê-bình văn-chương hơn là tư-tưởng của Trang-Tử. Đại-khái như đời Minh 明 có CHÂU-ĐẮC-CHI 朱得之, trong Nam-Hoa Thông-Nghĩa 南華通義; đời Thanh 清, có NGÔ-THẾ-THƯỢNG 吴地尚 trong Trang-Tử-Giải 莊子解; TÔN-GIA-CẨM 孫喜淦 trong Nam-Hoa-Thông 南華通; LÂM-TÂY-TRỌNG 林西伸 trong Trang-Tử-Nhân 莊子因; LỤC-THỤ-CHI 陸樹芝 trong Trang-Tử-Tuyết 註子雪... đều là những tay sành về văn-chương. Cho nên những lời phê-bình của các nhà ấy, yếu trọng nơi chỗ thưởng-thức câu văn của Trang-Tử, còn về phần luận của họ thì rườm-rà, vụn-vặt, mò-tối, tựu-trung không giá-trị gì bao nhiêu về phần tư-tưởng.

Trừ Lâm-Ngữ-Đường, ít ai thấy rõ khía-cạnh tràolộng u-mặc của văn Trang-Tử, đã nói trước đây nơi Lời nói đầu,

Trang-Tử có thể gọi là Tị-tổ phái văn-học u-mặc trào-lông của Trung-Hoa từ xưa đến nay. Cho nên văn ông toàn dùng nghịch-thuyết. Chân-lý có hai mặt, một bề Âm, một bề Dương. Trong Âm có Dương, trong Dương có Âm, nói theo Dich-học Bởi vậy văn u-mặc của Trang có dung-ý nói nghịch để bồ-túc những chân-lý phiến-diên của thể-nhân. Bởi vậy văn của ông ngang dọc phóng-túng khi nói xuối, khi bàn ngược, nói Đông đề kích Tây. nói nhải để rõ thêm cái quấy, nói quấy để bồ-túc cho cái phải-Đọc Nam-Hoa-Kinh, tạ nghe toàn là một giọng cười .. cái cười vang siêu thoát của bắc Thánh-nhân. (\*)

#### IV.— Bàn về phép đọc sách Trang-Tử.

Co-ngữ có chu: « Nhân-giả kiến nhân: Tri-giả kiến tri \* (仁者見仁,智者見智) (Người nhân thì thấy nhân; người trí thấy trí). Người ta sở-di đọc sách mà xuyên-tạc, không hiểu được cổ-nhân, cũng vì một lẽ ấy.

Kê thích Phật, mà đọc Trang, thấy Trang theo thành-kiến của họ về Phật-học. Kẻ sùng Nho hay Đạo mà đọc Trang, cũng thấy Trang theo cặp kiếng của Nho. Đạo. Thế là thấy sai rồi vậy.

Ta thứ trở ngược lại thời-gian, xem coi cách đọc sách Trang-Tử của người xưa như thế nào.

BÍCH-HU-TU 碧 意 f trong Nam-Hoa Chân-Kinh (南華真經), nơi bài tựa nói về phíp đọc sách Trang-Tử như vày : . Đây là chính nghiệp của Đạo-gia, du noi việc trường-sinh cứu-thị. " (斯乃首宋之正業 務在長生久視... » Ta thấy rõ. phép đọc sách của ông, cốt nơi sư cầu việc trường sinh.

SACH CỦA TRANG-TỬ

LUU-CHẤN-TÔN 劉 裳 孩 trong Nam-Hoa-Chân-Kinh, cho rằng « Trang-Tir sở dì viết bộ sách này, là muc-dích cứu thời. Trong sách, chỗ bàn đến chim cưu khóng chiu bay cao như chim Bằng.. là đề biểu-thị cái lẽ « Vật biết au phận »; còn Hứa-Do không chịu lãnh thiên-hạ, là đề biểu-thị cái chỗ « người biết an-phận ». Nếu người người đều biết an phận thủ thường như thế, thời « kẻ hèn không hâm mô kẻ quý mà kẻ nhỏ không bắt chước theo kể lớn; kẻ mạnh không hiếp kẻ yếu, kẻ đông không hiếp kẻ thế cô. Vua theo phận vua, tôi theo phận tôi, cha theo phận cha, con theo phân con ». Thì thiên-hạ thái bình vậy. Đo là chỗ khỗ tâm lo cứu đời của Trang-Tử. Đọc sách Trang-Tử mà không rõ lễ ấy, là không thể thông được vậy ». Đó là ý-kiến về phép đọc-sách của LUU-CHẤN-TÔN.

DOAN ĐÌNH ĐẠC 尹 廷 舜, trong bài tựa quyền Trang - Tir - Tuyết 註 子雪 lại nói : « Nếu không thâm vẽ Lý-học, thời không đủ sức hiều quyền Nam-Hoa ».

LA-MIĒN-ĐẠO 荒 勉 讀, trong « Nam-Hoa-Chân-Kinh Tuần Bồu Thích-Đề » (南華 京 河 浙 木 澤 題) thì nói rằng : « trong sách Trang-Tử rất có nhiều « cổ-ngữ cổ chế » nếu muốn đọc sách ông, thời phải rõ « cổ-học »

<sup>(\*)</sup> Xem « Cái Cười của Thánh-nhân » cùng một tác giá.

(古 孝) mới đặng. Kẻ nào không biết rõ cồ-học, mà chỉ chú-giải suông, là kẻ chú-giải « tai-ngang », không hiều cách đọc sách Trang-Tử như thế nào cả ».

LỤC-THỤ-CHI 陸 樹 芝 trong ĐỘC TRANG TẠP-THUYẾT 積 藝 東 成 cho rằng Trang-Tử bề ngoài công-kích Không-Tử mà bề trong là tán-trợ Không-Tử đề bảo người sau đừng bắt chước như thế. Ông nói: « Kẻ học hoặc chấp lấy chỗ kiến-giải câu-chấp của Nho-gia, theo đó nên không rõ được nguyên-ý của Trang-Tử... »

LÂM-HI-DẬT 林 章 遠 nơi bài tựa TRANG-TỦ KHÂU NGHĨA 於 寸 切 義 nêu ra « năm điều khó » trong khi đọc Trang-Tử. « Trong sách Trang-Tử những chỗ nói về Nhân, Nghĩa, Tánh, Mạng... chữ và nghĩa đều không dồng với thữ và nghĩa trong sách chúng ta dùng, đó là một điều khó. V-tưởng trong đó, vì muốn cùng với đức Phu-tử của chúng ta tranh-hoành. cho nên lời-lẽ phần nhiều quá-đáng, đó là hai điều khó. Xem thường bực trung-trí hạ-trí, như trong sách Phật, chỗ gọi là « tối-thượng-thừa » cho nên lời nói nào trong đó cũng đều quá cao, đó là ba điều khó. Bút-pháp thì khưa-động múa-men biến-hóa vô-cùng, đều không thể lấy con đường văn-tự tầm-thường mà cầu hiểu được, đó là bốn điều khó.

Huống chi mạch-lạc lời-lễ nhọn bén, phần nhiều như chỗ mà nhà Phật phái Đốn-Tông (\*) gọi là « Kiếm-nhẫn » mà

trong sách Nho của chúng ta chưa thường có, đó là năm điều khó.

Nhân 5 điều khó ấy, ông mới đề xuất ra một phép đề đọc sách Trang-Tử, cần phải tinh-thông các bộ Luận-Ngữ, Mạnh-Tử, Trung-Dung, Đại-Học..., rõ được chỗ huyết-mạch của văn-tự, hiều đến chỗ uần-áo của Thiền-gia, và gồm có được bao nhiều cái học ấy đến chỗ tinh-thâm, rồi sau sẽ đọc Trang-Tử mới rõ được ý-nghĩa trong đó.

Đời Tổng, THANG-HÁN 湯漢, riêng xướng lên cái phép đọc Trang-Tử như vầy: « Cần lấy Trang-Tử mà giải Trang-Tử, trên tuyệt không nên vịn theo ai, mà dưới cũng không nên bắt ai theo Trang-Tử, nhất-thiết không được lấy lời nói của Trang, cưỡng dụng ý-tưởng Thiền-Môn đề giải nghĩa ».

Đời Thanh, LÂM-TÂY-TRONG, cũng riêng có phép đọc Trang-Tử. Theo ông cũng như THANG-HÁN « cần phải lấy Trang-Tử giải Trang-Tử », nhưng lại nói thêm rằng: « hiều được cả sở-trường của ba họ Nho, Đạo, Thích mới nên đọc sách này ».

Cũng thời một bộ sách, mà cách đọc của mỗi người một khác. Kẻ thì bảo trong sách ấy bày-giải cái học của đạo Tiên: kẻ thì lại cho trong đó chứa những tư-tưởng của Thiền-gia; kẻ thì bảo trong đó gồm cả Lý-học... dường như đó là một kho-tàng có nhiều của

<sup>(\*)</sup> Đốn 镇 và Tiệm 紫 Hai phương-pháp của nhà Phật dạy người, một thứ thành-công tức khắc gọi là Đốn, một thứ thành-công dần-dần gọi là Tiệm.

quý ai muốn dàng chỉ thì dùng. Tựu-trung chẳng qua mỗi người mỗi thấy theo sở-kiến của mình, tê hơn nữa, mỗi người mỗi thấy theo thành kiến của mình. Như thế, đọc sách Trang-Tử, khó lòng thấy được nguyên-ý của Trang-Tử.

Chỉ có THANG-HẨN, bảo c lấy Trang-Tử mà giả; Trans-Tir » là phương-pháp độc-nhất để đọc sách Trang-Tử mà khỏi hiểu làm thôi. Còn LÂM-TÂY-TRONG, thì kời nói màu-thuẫn, không nên nghe theo. Phàm đã bảo u phải thâm Nho, Đạo, Thích rời sau mớt nên đọc Trang-Từ > là đã bảo lấy Nho, Đạo, Thích để hiển Trang-Tử, roi sao lai còn bao a lay Trung - Từ giải Trung - Từ > là nghĩa làm sao ? Bởi vậy, ta thấy trong sách ông, bàn giải Trang. Tử một cách hết sức cổ-cưỡng, dụng tâm gò ép Trang-Tử đem về với Phật và Không một cách thô-về xuyên-tạc, thật đáng phàn-nàn, Nói thế, không phải không nên thâm Nho, Đạo, Thích trước khi đọc Trang-Tử mà là đừng quảng xiên, đem Trang-Tử gò ép theo tam-giáo, chứ đọc Trang mà vừa tinh-thẩm Nho, Đạo, Thích thì còn gì quý bằng.

Trang-Tử, trong thiên Cank-Tang-Sở có bài ngụngôn này: « Nam-Vinh-Trừ bọc brong ăn, đi bảy ngày, bảy đêm đến nơi Lão-Tử. Lão-Tử nói: "Ngươi từ bên Sở lại đây, phải không? Nam-Vinh-Trừ thara phải. Lão-Từ nói : · Người sao cùng tới đây với đảng người thế? » Nam-Vinh-Trừ sũng-sốt, đoái lại phía sau. Lão-Từ nói : « Người không hiểu lời ta nói sao ? » Nam - Vinh - Trừ. cả then cái mặt... ».

SÁCH CỦA TRANG. TỬ

Đổ là ý ông bảo: Những kẻ mang theo nhiều thành kiến, không thể hiểu được cái gì ngoài cái thành - kiến của mình. « Người sao cùng tới đây với động người thế ? » là chỉ những học-thuyết mà ta mang theo mãi nơi lòng. Đọc Trang-Tử, cần phải gột rửa tấm lòng tất-cả các học-thuyết của mình đã học qua, mới mong hiểu Trang-Tử theo như Trang-Tử đã hiểu.

BERGSON, một triết-nhân Tây-Phương hiện-thời có viết rất đúng: " Triết-luận là một điều rất dễ, nếu ta dùng đề những tư-tưởng đã được qui-định sẵn chen ngặn giữa ta và sự vật ». (Philosopher, serait chose facile si des idées toutes faites ne venaient s'interposer entre notre esprit et les choses).

Viết sách Nam-Hoa-Kinh, Trang-Tử dùng ba phép diễn tả:

- « Ngụ-ngôn », là đời vốn không có người ấy, việc ấy, mà tạo ra nên việc như có thật.
- « Trùng-ngôn », là lời ấy, việc ấy vốn không phải của người xưa, nhưng đặt ra, rồi đem gán cho họ.
- " Chi-ngôn », là buột miệng nói luôn, chẳng kế gì đúng hay không đúng với sự thật lịch-sử nữa, cứ bàn giải lan-man phóng-túng

Whir the, ta thay rang, những sự-tích trong sách Trang-Tử nói về Không-Tử đều là chuyện « trùng-ngôn », đem lời nói ý-tưởng của mình gán vào cho Không-Tử. Nếu ta lại coi đô như điển-cổ, đặt lời chế khen, là sai vậy.

Còn như những kẻ đọc Trang-Tử, chỉ vì về vănchương của ông mà thôi, thì không khác kẻ ( ăn bánh vẽ s làm gì biết được mùi-lại nó là gì!

### V.— Bàn về các nhà chú-giải Trang-Tử.

Như ta thấy phép đọc sách mỗi người mỗi khác, thì đến khi chú-giải Trang-Tử cổ-nhiên là mỗi người mỗi giải theo sự hiểu-biết của mình. Nhà Nho, thời giải theo Nho, nhà Đạo thì giải theo Đạo, nhà Thiền thì giải theo Thiền Đều là những lời giải-thích thiên-lệch chủ-quan không đúng với tư-tưởng của Trang-Tử. Tư-tưởng Trang-Tử tuy có chỗ cũng gần-gần với Phật, nhưng không giống Phật Ta chỉ có thể đem những tư-tưởng gần-gần giống ấy đề so-sánh cho thấy chỗ đồng dị, tuyệt-nhiên không nên lấy theo tư-tưởng của các phái khác đề giảithích Trang-Tử. Ta nên đề ý kỹ điều này : Đem tư-tưởng Phật-gia đề giải-thích Trang-Tử, với đem tư-tưởng Phậtgia đề so-sánh với Trang-Tử, là hai điều khác nhau xa, không thể lẫn-lộn được. Đọc sách chú giải Trang-Tử phải thận-trọng đề-phòng mới khỏi sa vào những sailầm xuyên tạc của các nhà chú-giả! thiên-kiến.

Trang-học rất thanh về đời Nguy-Tấn, Cho nên sách vở chú-giải Trang-Tử về thời ấy cũng rất nhiều.

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

HƯỚNG-TƯ 向 秀 là người đầu tiên, đời Tấn, chủ giải sách Trang-Từ. Nhưng ông chỉ giải đến thiên Thu-Thủy và Chi-Lạc thời chết QUÁCH-TƯƠNG 郭 家 nổi theo, chữa sửa lại văn-chương của HƯỚNC TÚ. và giải nốt những thiên sót lại. Bởi vậy về sau, người ta thấy có 2 bản Hướng và Quách, nhưng mà nghĩa-lý vẫn một, bởi cũng như một tay QUÁCH-TƯƠNG viết ra:

Bàn chú-giải của TU MÃ BUU 司馬虎 có trước bản của QUÁCH-TƯƠNG. Bản chú - giải của THÔI-TUYỀN 崔 蕻 cũng vậy, nhưng hiện thời đều mất cả. Chỉ còn bản của QUÁCH-TƯỢNG, cho nên, nó là bản cò nhất đối với những sách còn lai.

Sách chú-giải Trang-Tử rất nhiều, ta có thể phân ra từng phái cho dễ thấy mạch-lạc hơn :

- 10) Nho gia;
- 20) **Đạo gia** :
- 30) Thiền gia ;
- 4º) Tập gia;

### I) PHÁI NHO GIA:

Từ đời Đường 度, về sau, người ta cho cái học của Trang-Tử gốc nơi Điền Tử-Phương (田 千 方), mà gốc của Điền Tử-Phương là nơi Tử-Hạ 千 頁. Học-giả bấy giờ bèn cho Trang-Tử là môn-đồ của Không-Tử. Cho nên rất có nhiều học-giả vịn theo cái thuyết ấy, đem tư-tưởng Không-học mà giải-thích Trang-Tử

Như LÂM HI-DẬT 林 章 迳 đời Tổng 荣, trong Trang-Tử Khầu-Nghĩa 直 千 口 義, giải-thích thiên Tiêu-Diêu-Du như vày: "Tiêu-Diêu-Du là bàn về sự ưu-du tự-tại. Kẻ môn-nhơn trong Luận-Ngữ hình dung đức Phu-tử chỉ trong một chữ Lạc mà thôi. Hình-dung nhơn-vật trong 300 thiên, như câu "Nam hữu Cù mộc » "Nam sơn hữu Đài » là nói "Lac, chỉ người quân-tử", dó cũng dừng nơi một chữ Lạc. Cho nên, chỗ gọi Tiêu-Diêu-Dũ, tức là chỗ mà Kinh-Thi và Luận-Ngữ gọi là Lạc vậy ».

Độ là mồm-mép của nhà Nho.

Chỗ khác, ông lại lấy thuyết Phật đề giải Trang-Tử. Như câu: Bách hài cửu khiếu » (百 数 九 资). thì ông lấy thuyết e lực căn » 六 根 mà giải. Còn câu « Vị thì hữu vật » 未 結 有 物, thời ông dẫn thuyết Thái-Cực Lưỡng-Nghi 太 極 兩 儀 ra mà bàn. Thật là lộn-xộn xuyên-tạc không thể nói.

Đời Thanh 清 có LỤC THỤ CHI 陸 樹芝 trong quyền TRANG-TỬ TUYẾT 並子雪 cũng cho Trang-Tử ủng-hộ cái học của nhà Nho. Ông cho rằng lời nói của Trang-Tử, gốc nơi cái lý Thái-Cực của Kinh Dịch. Ông lại còn cho sách Trang-Tử cũng gồm luôn cả cái lý của Thích và Đạo nữa. Ông cho câu: «Cùng với Trời Đất đồng sanh, cùng với vạn vật là một» (與天地並生而萬物為一) là nói về việc Trường-sinh, còn câu «vì thì hữu phù vị-thì hữu thì giả (未始有夫未始有始者) tức là cái thuyết «tứ đại giai không» (四大皆空) của nhà Phật.

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

Cứ theo đó mà xem, thì sách Trang-Tử là chỗ mà nhiều kẻ gọi là « hợp tam giáo ư nhất gia » (合三教於一家), thật đáng phàn-nàn.

LƯU HỒNG ĐIỀN 劉 遠 cũng khiên-cưỡng, phụ hội với họ Lục mà cho Trang-Tử là môn-đồ của Không. Trong "Trang-Tử Ước-Giải" 章 子 約 解, ông nói: "Trang-Tử thọ nghiệp nơi kẻ môn-nhơn của Tử-Hạ 子 夏, cho nên sở-học của ông do đạo-học Không-Tử mà ra". Ông lại viết: "Thần-nhơn không phải là kẻ bay lên cao, mà là chỉ cái thần-nhơn nơi người, tức là chỗ mà (Nhà Nho) gọi là "Thiên-Mạng chi vị tánh" (天命之謂 社) Nhưng họ Lưu cũng chưa phải thuần lấy Nho-học mà giải Trang-Tử, ông còn cho Trang-Tử còn kiệm luôn cả cái học của thần tiên nữa.

Lấy Nho-học mà thuần giải Trang - Tử, thì có LIÊU-BÌNH 度子 và VUƠNG KHẢI-VẬN 王 問 達 Đại-khai họ nói: "Không Tử học nơi Lão-Tử. Trang-Tử theo đó mà hiểu Lão-Tử... > Bởi vậy các ông mới đem cả Không Lão nhỗi lại làm một khối.

Ngoài ra, đời Minh 明 có CHÂU-ĐẮC-CHI 朱得支 viết Trang-Tử Thông-Nghĩa 直子通義, và KIM-TRIÊU-THANH 全 兆 清 viết Trang-Tử Giác 兹 子 植;dòi Thanh 清, có NGÔ THẾ XƯƠNG 吳世昌 viết Trang-Tử Giải 丸 子 解, TÔN GIA-CÀM 森 喜 涂 viết Nam-Hoa Thông 南 華 通 cũng đều muốn đem Trang-Tử mà chép vào Không-học.

#### 2) PHÁI ĐAO-GIA:

Kẻ học theo phái Đạo-gia, thì cho sách Trang-Tử là bi-thơ bàn về lẽ « trường-sinh cửu-thị » cùng những lẽ huyên-bi khác... là vì những chữ dùng của Trang-Tử như Chi-Nhơn, Chân-Nhơn, Thần-Nhơn (至人,真人, 神 乂 ), angur phong nhi hành » (神 風 而 行 ), a hấp phong đm lớ » (吸風飲露).. v. v... là những chữ mà phái Đạo gia có thể hiểu theo họ được. Họ có dè đầu, những điệu nói ấy toàn là những điệu ngụ-ngôn, chứ không phải chỉ về những điều thần-bí theo đạo trường-sinh hay phù-pháp.

Đời Tổng 末, BÍCH-HU-TỦ 碧度子 nói về sách Trang-Từ có cầu: Dây là chính-nghiệp của Đạo-gia, dụ nơi việc trường-sinh-cửu-thị ». Nơi thiên Tê-Vật-Luận câu: «Kỳ hữu chân quân tồn yên » (其有真君存馬) ông giải chữ c chân quân », là c Thái Nhất » nghĩa là ngôi lớn hơn hết. " (真君,太一尊也). Câu Hoàng - Đế chi sở thính uýnh dð " (黄帝之所 聴 荒也), ông giải, " Hoàng-Đế là bốn triều thánh tổ thiên tôn. "(黄帝即本朝聖祖天 # & )... v.v .. Toàn lấy điển-cổ của Đạo-Gia mà giảithich Trang-Tar.

SÁCH CỦA TRANG-TỬ

Còn nhà đạo-sĩ ten CHỦ-BÁ-TÚ 赭伯秀 thì tòn Trang-Tử làm Nam-Hoa Lão-Tiên 南 華 老 仙, Giải thêm Tiêu-Diêu-Du, ông cho Côn và Băng là biều-thị hai lẽ Âm và Dương, còn việc bay nghi của chim Bằng là chỉ về lẽ « âm-tiệu đương trưởng. Theo ông đó toàn là những điều mà " tai mắt không thể theo kip , nên phải gương dùng lấy cá Côn chim Bằng để hình-dung.

Đời-Minh 明, LA - MIÊN - ĐẠO 新 勉 道 cũng lấy « Đạo-thơ » mà xem Trang-Tử. Tỉ như câu « thừa thiên địa chi chánh , 東天 地之正, thiên Tiêu-Diêu Du ông giải như vầy : « Cái chánh khí của Trời Đất, tức là Thái-Cực động mà sinh ra dương, tinh mà sinh ra âm Sinh ra mà sở-dĩ được sống; Đạo-gia gọi đó là tiên-thiên mhat khi » (天地之正氣,即太極動而生陽靜而生陰, 生所以得生者,道家謂之先天一氣). £6 là láy ý của Đạo-gia mà giải-thích Trang-Tử.

### 3) PHÁI PHÂT-GIA:

Đời Đông-Hán 東漢, các bực vua chúa rất sùng bái Phật - học và Lão - học. Từ Tấn 🖶 đến sau thì

Phật-học và Lão-học đến hồi cực thịnh, CHI-ĐỘN 支 适, TUỆ-TÂM 慧琳, TUỆ-VIỄN 慧遠 rất sành Lão-Trang nên dùng cải học ấy làm sáng thêm cho học giả về sau lấy Phật giải Trang-Tử.

Dòi-Đường 唐, có THÀNH-HUYỀN-ANH 成玄美. Đời Minh, 明 có LỤC-TÂY-NINH 佳 實 星, và THÍCH-ĐỨC-THANH 释 稳 清; Đời-Thanh 清 có TRƯƠNG-THỀ-LẠC 張 世 炎 gần đẩy có CHƯƠNG-THÁI-VIỆM 章 太 支... đều lấy phật-điển giải-thích Trang-Tử.

### 4) PHÁI TẬP-GIẢI:

Gọi là Tập-Giải, là vì có những nhà chú-giải một cách tự-do, không theo hần một khuynh-hướng nào.

So-sánh với các nhà chú-giải về phái này, thì ngoài HƯỚNG-TÚ và QUÁCH-TƯỢNG chỉ có TU-MÃ-BƯU và Thôi-Tuyên là xuất-sắc hơn hết, nhưng hiện thời đều lạc mắt cà.

Bản chú-giải này thường dùng đề giải Trang-Tử trong quyền sách này/

CHUONG THU HAI

H

# HOC - THUYÉT

#### A.— PHÀN TÔNG-QUAN

- 1.- Tâm-điểm của học-thuyết
- 2.- Nhị-nguyên và Tam-nguyên
- 3. Lý-Tri và Trực-giác.

#### B.— PHẦN PHÂN TÍCH

- 1.- Tiêu-Diêu-Du
- 2.- Tè-Vật-Luận
- 3. Dưỡng-Sinh-Chủ
- 4- Đức-Sung-Phù
- 5.- Đại Tông Sư
- 6. Úng. Đế. Vương

#### C.- KÉT-LUÂN

## HQC - THUYÉT :

A.— Töng-quan

B. — Phân-tích

### A.- TÓNG QUAN :

1.— TÂM-ĐIỀM CỦA HỌC-THUYẾT :

Học-thuyết Trang-Tử, — cũng như của Lão-Tử, — không phải khó hiểu, nếu ta rõ được nguyên-lý căn-bản của nó. Lão-Tử bảo: « Lời nói và việc làm của ta đều có gốc, bởi không biết được cái gốc ấy, nên không hiểu được ta. » (言有宗,事有君,夫惟無知,是以不我知).

Vậy, tâm-diễm của học-thuyết Trang-Tử như thế nào? Phùng-hữu-Lan nói: « Hết thảy vạn vật đều do « Đạo » mà ra, và mỗi vật đều có cái « Đức » của nó; nghĩa là hết thảy vạn-vật, mỗi vật đều có cái « tánh tự nhiên » của nó. Nếu biết thuận theo tánh tự-nhiên của mình, thì hạnh-phúc có ngay trong lúc đó, không cần phải cầu-cạnh

dân khác ở ngoài nữa > Nói thế, là biểu-lộ được tắt-cả mọi yếu-điểm của học-thuyết Trang-Châu rồi vậy.

**.** .

Quan-niệm của ông về Vũ-Trụ như thế nào ? Theo Trang-Tử có một cái Chân-lý tuyệt-đối, vô-hạn, toàn-mãu... tức là cái « Sống chung » của Trời Đất. Cái Sống ấy gọi là Đạo (xã).

Bắt-kỳ là vật nào trong Trời Đất đều có cái Đạo ấy ở trong, gọi là Tánh (性) Hay nói một cách khắc, Tánh ấy cùng với Đạo là một thể: "Thiên địa dữ ngữ tịnh sinh, nhi vạn vật dữ ngữ vi nhất" (天地祖我道生而為我與我為一).

Vây, phân-sự duy-nhất của mỗi vật, là trở về với cái Chân-thề ấy, tức là trở về với cái "Tánh" của mịnh để sống theo nó. Đó gọi là "phản kỳ Chân" (反 其 桌) hay là "phục kỳ Bản" (復 其 本).

Mà hễ sống thuận với nó là sống thuận cới Đạo, vì nó và Đạo là một.

Và hể-sống thuận được với Đạo rỗi, thì cái mà mình gọi là \* làm \* (美) không còn phải là \* mình làm \* (我 美) nữa, mà chính là cái Đạo nơi mình \* làm \*. Cái \* làm \* ấy, là cái \* làm \* của Đạo nơi ta, nghĩa là cái làm của cái Vỏ-Ngã cho nên hành động ấy gọi là hành động Vô-Vi (朱 美).

Vô-Vi, tức là hành-vị của Vô-Ngã, của Chân-Thế, của Bản-Tánh. Cái hành-ví của Vô-Ngã ấy, gọi là Đức

\* \*

Theo Trang-Tử, sống hòa làm một với Đạo, tức là sống theo Chân thể, theo Bản-Tánh, nên gọi là Thiên X. Trái lại, sống trong sal-lầm của quan-niệm Nhị-nguyên, thấy mình riêng biệt với vạn-vật, tức là sống theo tưnga, sống theo cái sống giả-tạo ước-lệ của xã-hội chung quanh, của cái người mẫu lý-tưởng theo xã-hội chung quanh, của cái người mẫu lý-tưởng theo xã-hội, chế-độ, luân-lý ước-định, đó gọi là Nhơn A.

Thiên Đại-Tông-Sư nói : " Biết được cái hành-động của Trời (天), hiết được hành-động của Người (人) đo là biết đến chỗ cùng tật rồi vậy" (知天之所為,知人之所為,至矣).

Thiên Tại-Hựu nói: «Đạo có Thiên - đạo, có Nhơn đạo... Thiên-đạo và Nhơn-đạo khác nhau rất xa (遺, 有天道, 有人道… 天道之典人道也, 相去遠矣). Thiên-Canh-Tang-Sở cũng nói thêm: «Thánh-nhơn khéo về Thiên-đạo, mà vụng về Nhơn-đạo» (聖人工宁天而抹乎人).

Kể nào sống được trong cái Sống-thật của Tánh mình, Trang - Từ gọi là Người thật » hay ChânNhân. Người chưa sống được trong cái Sống của Chânthề chưa phải là Chân-nhân. Cái « Sống vô-ngã » ấy là mục-đích cuối-cùng của đời người.

Vậy, tất-cả một nên triết-học của Trang-Tử có thể tóm lại trong một câu này trong thiên Tiêu-Diêu-Du: Chinhân vô - kỳ, thần - nhân vô - công, thánh - nhân vô - danh (至人無己,神人無功聖人無名)

Hành-vi kẻ « vô-kỷ, vô-công. vô-danh » là Vô - Vi. Vô-Vi, không phải là không làm, mà là làm theo Trời 天, không làm theo Người 人; làm theo Thiên-Tánh, không làm theo Tur-Ngã.

Vô-Vi có hai nghĩa: một nghĩa tiêu-cực, một nghĩa tich-cực. Tiêu-cực, là không làm những gì sái với cái tự-nhiên của mình Tich-cực, là phá-hoại những gì có thể trở ngại cho sự phát-triển tự-nhiên Bản-Tánh. Chính là chỗ mà ở thiên Từ-vô Quý bảo: Cái đạo trị thiên-hạ không khác nào việc chăn ngựa. Chỉ nên trừ-khử cho nó những gì có hai đến nó thôi ».

Bởi vậy, những cái mà Trang-Tử cho là có hại đến sự phát-triền tự-nhiên của Bản-Tánh con người, ông đều cực-lực bài-bác như tắt-cả mọi lỗi chánh-trị, chế-độ, luân-lý... đương thời vậy.

Bởi vậy, những cái mà Trang-Tử cho là có hại

đến sự phát-triển tự-nhiên của Bản-Tánh con người. ông đều cực-lực bài-bác. Chánh-Trị, chế-độ luân-lý nào, nếu còn căn-cứ vào quan-niệm Nhị-Nguyên, chỉ là thứ văn-minh tai-hai cho đời sống tự-do của những ai muốn theo con đường giải thoát. Thứ văn-minh căn-cứ vào Nhị-Nguyên này là thứ văn-minh mà triếtgia Henri Bergson goi là « xã-hội-đóng » (société close). Có khác nào cái vỏ trứng gà. Bản-Ngã nhốt Thiên-Tánn nơi trong. Muốn « Sống », Thiên-Tánh phải pháhoại cái vỏ bao ngoài đi, mới sống được. Những vănminh từ xưa đến nay của loài người đều căn-cứ trên nên tảng làm-lac của Bản-Ngã (Ngã-chấp hay Nhịnguyên). Những giá-trị của thứ văn-minh ấy chỉ có một phận-sự là củng-cố cái « vỏ bao ngoài » ấy, tức là tìm đủ cách đề thoá-thích và pảng cao Bản-Ngã, thật rất tai hại cho những ai đã nhận-chân được cái sống vô-ngã » của mình và mong-mỏi trở về sống trong cál « Sống » ấy.

Những thứ văn-minh ấy, phủ-nhận cái Bản-Thế toàn-năng toàn-lực của cá-nhân và chạy theo sự thực-hiện một Bản-Thế toàn-năng toàn-lực ở ngoài mình, nghĩa là của kẻ khác, dĩ-nhiên phải căn-cứ noi sự a người bốc-lột người ». Bốc-lột cả về hai phương-diện vật-chất lẫn tinh-thần. Con người, một khi đã nhận thấy mình thiếu-thốn, mong đem cái sáng của người làm cái sáng của mình, mong mang đầu-ốc ốc kẻ khác mà nghĩ, mang quả tim người khác mà

cảm, thi ngay khi đó, ta đã tạo ra vẫn-đề a người bốc lột người à rồi. Có ke nhận chịu cho kẻ khác giúp, mối có kẻ làm ân-nhân mình, nhâu đó họ mới đẻ đầu cối cổ mình, bốc-lột sai-sử mình. Nhược hãng, ai ai cũng biểt nhậu thấy chỗ viên-mãn của mình, không đèc bòng tham muốn cái viên-mãn của kẻ khá,, thị tàm gị có sự bốc-lột sai-sử của kẻ khác được nữa. Cho nên sử-đi có kẻ bốc-lột là vì có người chịu đề cho người bốc-lột côi kẻ còn mong trừ diệt cái xã-hội người bốc-lột pgười > bằng cái thuyết a hạch phúc của mình phải nhờ có kẻ khác giải-quyết hộ cho », thì có khác nào những kẻ mong a bẻ hoa trong gương », a mò trăng đáy nước ».

Nguyên-nhân của sự người bốc lột người là Bản-Ngã. Kẻ giàu lòng tự-do, cổ-nhiên rất thủ những thứ văn-minh bốc-lột ấy, Trang-Tử xở-di bài-bác những chế-độ đương thời, không có gì là lạ cả.

Cái văn-minh của ông tôn-thờ là văn-minh của sự Toàn-thiện, tức là văn-minh kêu gọi người trở về sống theo cái Toàn-thiện của minh, nghĩa là thực-hiện sự hoàn-toàn viên-mãn của minh, không đèo-bòng tham muốn sự hoàn-toàn viên-mãn của kẻ khắc. Cái văn-minh mà ông phần-đối là cái « văn-minh tiến-bọ », lấy sự trở-nên một cái gì không phải minh làm cơ-sử, so-do, tranh-cạuh, tian đủ phương-thế đề bằng người, hoặc hay hơn người, vì không tin nơi sự Toàn-thiện

toàn-mãn của mình, mà mãi trong nơi sự Toàn-thiện của kẻ khác.

« Người lý-tưởng » theo « vău-minh Toàn-thiện » là bực chí-nhân « vô-kỷ, vô-công, vô-danh », là kẻ đã giải-thoát cặp tương-đối « nhị-nguyên » kẻ đã phục-hồi được Bản-Tánh, nghĩa là đã sống được trong cái Sống-Một của mình. Tự mình không thấy thiếu, nên bọ sống thản-nhiên, không màng đến dư-luận khen chê, cũng không tham-vọng một lễ nào khác nơi ngoài cả.

Trái lại, « người lý-tưởng » theo « văn-minh tiến bộ » là người thích thế-lực, thích cầm quyền thiên-hạ. Nhân-phầm của họ, tăng theo số ruộng đất, nhà cửa, quyền tước của họ, nghĩa là do nơi giá-trị của ngoại-vật mà họ thâu-trữ hơn là do nơi giá-trị của cái người thật bên trong của họ.

Hai thứ văn-minh ấy không thể ở chung với nhau được noi một người hữu-tâm và thành-thực với mình. Kẻ ham Hòa-Bình, chuộng Tự-Do không bao giờ chịu theo cái lý-tưởng của văn-minh tiến-bộ là cái văn-minh mà xưa nay kết-quả đã đưa người ta vào những cuộc tranh-đấu liên-miên, chiến-tranh bất-tận, tàn-nhẫn, thảm-khốc không biết chừng nào.

Một cái văn-minh cắn-cứ trên nền tảng lạc-lầm của Bản-Ngã mà vẫn cũng ao-ước được sống trong Hòa-Bình, làm thế nào được? Vậy chứ, định thị phi,

phần vinh-nhue, biện tốt xấu... đó không phải là làm mỗi cho lòng dần sinh loạn hay sao? Cùng cho một vật là quý. là vinh, là tốt mà tôn-trong ; một vật là hèn. là nhuc, là xấu mà khinh-khi, không phải đó là gluc lòng dân tranh-giành giết hại lẫn nhau sao ? Đã giuc lòng tham muốn rồi lại còn đem đạo-đức nhân. nghĩa ra mà cau-ngăn, hằm-he không cho tham-muốn nữa thì làm sao mà cản ngăn cho được ? Cổnhiên phải dùng đến hình-phạt mà cưỡng-chế người phải nghe theo. Nhưng rồi cũng không làm sao cưỡng-chế cho được, vì cái mầm loạn đã gây ra ngay lúc mình đã đem tốt xấu, thị phi, vinh nhực mà định phân kia rồl. Nếu muốn làm tắt lửa tham dục nơi lòng con người, thì không còn phươngpháp nào hiệu-quả hơn là sen bằng giá-trị tuyệt-đối của sư vật. Có đầu, một đàng thì đun, một đồng thì khuấy mà lại muốn cho nước sôi nguội lần, không phải đó là việc làm vô-ý-thức lầm hay sao ? Sao chẳng biết rút củi ra và tắt lửa đi, việc mà kể tầm-thường cũng biết. Bởi vậy, Trang-Tử đã dành một thiên đặc-biệt là Të-Vật-Luận đề thủ-tiêu tắt-cả những bảng giá-trị thông-thường của Nhị-nguyên: như tốt xấu, thị phi, vinh nhục, lớn nhỏ... bằng một lý-luậu chặt-chẽ và rån-idi mà xua nay trong lịch-sử tư-tưởng Á-Đông chưa từng thấy có. Chính đây là cái thuyết Vô-Danh của ông mà ta sẽ bản đến ở một nơi khác.

Một học-giả đời Taanh, LÂM-TÂY-TRONG có nói:

« Ta thử xét ở các bực để-vương đời xưa mà xem. Các bực ấy đã từng trêu gợi lòng người, họ bày ra nhân-nghĩa, chia phân phải quấy. rõi lại còn bảy ra hình-phạt lôi thôi. Rút lại, chỉ vì mong trị thiên-hạ mà làm loạn thiên-hạ. » Một chỗ khác ông lại nói: « Người đời nói về trị, thường câu-nệ về chỗ « tà » với « người » quanh quần về chỗ « đồng » với « dị ». Cổ tìm cách thắng vật ngoài, nhưng rút lại thường là bị vật ngoài thắng lại. » Nên chi, Trang-Từ mới bảo « Thiên-hạ sở-dĩ không trị là vì có kẻ trị thiên-hạ », (\*) đầu phải là rói quá.

Có gì tró-trêu bằng, một mặt thì bo-bo lo gìn-giữ rất nhặt-nhiệm những bảng giá-trị của văn-minh tiến-bộ, nghĩa là còn lấy chỗ hơn người làm vinh, thua người làm nhục,... một mặt lai đem nhân-nghĩa, đạo-đức cùng hình-phạt mà khuyến-lệ hay răn-he không cho ham muốn, hoặc ham muốn thái quá... Nhân-nghĩa của bọn thầy đời nãy không phải là cấm ngăn không cho tham-muốn hay sao? Họ gián-tiếp bảo thiên-hạ đừng có « tham cái nhỏ », hay « tham cái lớn » Trang-Tử nói: « Thiết câu giả tru, thiết quốc giả hầu » (Trộm cái móc thì bị tội xử tử, còn trộm cả nước thời được làm vua chư hầu). Thật là vạch rõ tâm-địa của bọn giả đạo-đức đúng mực vậy. Mà dù ở vào đời nào, trong những xã-hội văn-minh tiến-bộ, luân-lý đạo-đức chỉ là một tràng giả-dối: trợ kẻ mạnh, hiếp kẻ yếu. Vậy

<sup>(\*)</sup> Khứ-Cu.

chứ ta không thấy trong phần nhiều chế-độ hiện-thời, thẳng trộm lớn đi bắt thẳng trộm nhỏ hay sao ? Than ởi ! Cái lý-lẽ của kẻ mạnh bao giờ cũng phải hơn cả!

٠.

Nói đến sư Tân thiên, ta nêu đề v đến điều nãy. Theo Trang-Tử, không có một cái Tận thiện nào có thể đem làm cái Tân-thiện mẫu cho tắt-cả muôn loài. Mỗi vật đều có một cái Tánh Phân riêng mà Tạo-hóa đã an-bài, nên mỗi vật đều có cái tân-thiện riêng của nó. Cái tân-thiện của hột ngọc trai không phải cái tận-thiện của đóa hoa hưởng hay của con chim anh-vũ. Trong một cơ thể, cái phỏi tận-thiện không giống cái gan tânthiện... Cái tận-thiện của vật nãy không còn phải là cái tân-thiên của vật khác Thế thì, còu chi gọi là Quý Tiện, Lớn Nhỏ, Tốt Xấu, Vinh Nhục được nữa. Con người không khác nào một tế-bào trong muốn triệu tế-bào trong một thân-thể to-tát là Vũ-Trụ. Mỗi vật mà được sống một cách tự-do hoàn-toàn theo cái sống của mình, thực-hiện được triệt để cái Tánh-Phận của mình thì cũng vẫn đáng quý đáng trọng cũng như muôn vàn vật khác không cùng một Tánh Phận như mình. Không ai có quyền nêu một cái tận-thiện lýtương nào để làm mẫu-mực cho người người đều phải noi theo! Làm thể là làm sái với Tư-nhiên, điều mà ông luôn luôn cực-lực bài-bác ở thiên TiêuDiêu Du. Tốt xấu, vinh-nhục, lớn nhỏ... là sự nhận-thức của kẻ sống trong quan-niệm sai lầm của Bản-Ngã, của Nhị-Nguyên, chỉ thấy sự vật rời-rạc mà không biết nhận thấy sự liên-quan mật-thiết trong Vạn-Vật, nó chẳng-chịt, dính-líu nhậu như những tạng-phủ trong một « co-thề-sống » vậy.

\*\*\*

Đô là cái tư-tưởng trụ-cốt của Trang-Tử, có thế gọi là trung-tâm-điểm của học-thuyết ông vậy. Suốt bộ Nam-Hoa Kinh bao nhiều tư-tưởng chung quy đền do nơi đó mà ra cả.

\*\*\*

#### 2.-- NHI-NGUYÊN VÀ NHẤI-NGUYÊN :

Học-thuyết của Trang-Tử rất khó hiểu cho một phần đông người bây giờ là vì nó thuộc về cái học Nhất-nguyên (\*) mà phần đông chúng ta lại thường tưường theo lễ-lối Nhị-nguyên.

Nhị-nguyên thì phân chia sự-vật trong đời ra làm hai phần biệt-lập : chủ-quan và khách-quan, phải và quấy, lành và dữ, tốt và xấu, vật và tầm, tịnh và động. v... v.. Hai lẽ tương-đối ấy luôn luôn tranh-đấu,

<sup>(\*)</sup> Đủng chữ Nhất-Nguyên cũng là cưỡng-đụng, vì nói là Một, thì người ta hay liên-nghĩ đến có Hai. Gọi tà Bất-Nhị (không phải hai) có lẽ dễ hiểu hơn.

96

tiêu-diệt lẫn nhau. Phải là phải mà quấy là quấy : tinh là tịnh, mà động là động; vật là vật, mà tâm là tâm... Người ta không thể hiệu rằng phải và quấy, tinh và đông, tâm và vật có thể sống chung nhau, có thể dung hòa nhau mà tồn-tai, hơn nữa, cả hai là Một, Bởi vậy, họ mới có lấy cái Phải mà trừ cái Quấy, lấy cái Động mà trừ cái Tịnh, lấy cái Tâm mà trừ cái Vật... Bẩy giờ mới có bày ra duy-tâm duy-vật, chia phe chia đảng, giết hai lẫn nhau đề chứng-minh cái phải của mình. Mỗi một người của chúng ta không thể tu-tưởng hoặc sống, nếu không chống-lại với một cái gì : chống duy-tâm hay chống duy-vật, chống hữu-sản hay chống vô-sản... Đây là cái chiều tự-nhiên của tựtưởng thông-thường ta. Kể nào nghĩ đúng theo ta. là ban ta : kẻ nào nghĩ khác với ta là kẻ thủ của ta Kẻ nào đồng với ta, ta cho là Phải; kẻ nào không đồng với ta. ta cho là Quấy. Tư-tưởng của ta là tư-tưởng có một chiều mà thôi, hay muốn nói một cách khác, tu-tuồng ấy là một thứ tư-tưởng c tinh?.

Trái lại. tam-nguyên thì nhận rằng Tâm-Vật, Phải-Trái, Tốt-Xấu, Động-Tịnh là hai trạng-thái của mọi sự mọi-vật. Sự-vật đều do sự cọ-xát giữa hai lẽ mâu-thuẫn ấy mà có. Cặp tương-đối mà mất đi một phần, thì không có một cái gì tồn-tại đặng cả. Nói theo Dịch-học, thì Âm-Dương là hai lẽ mâu-thuẫn thường-tại của mọi sự mọi vật. Âm không phải thuần Âm, mà Dương cũng phải thuần Dương. Trong Âm có ần phần

Dương ; trong Dương cũng có ần phần Âm. Mà Âm cực thi Dương sinh ; Dương cực thi Âm sinh, tạo ra sự có có không không liên-miên bất-tuyệt .. Giữa hai lễ Âm-Dương mẫu-thuẫn ấy, có một cái gì nằm giếng mối hai bên, bắt buộc nó không thể rời nhau, đề nó biến-hóa sinh-tồn (I). Cái đó, Trang-Tử gọi là Đạo ắt. Cái nguyên-lý thứ ba nầy mà vằng mặt thì sự-vật rời-rã, tiêu-tan tất cả (2). Cho nên xin tạm gọi là Tam-Nguyên.

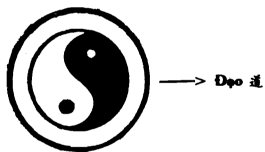
Không riêng gì Dịch-lý Trung-Hoa, mà ở đây có lẽ Trang-Tử đã mượn đề biểu-diễn vũ-tru-quan của mình, và ngày trong tất-cả các ngành Đạo-học cổ-điền Đông-Phương cũng đều có đề-cập đến cái quan-niệm nguyên-thủy ấy. Ai-Cập cũng có Tam-nguyên, tượng-trung bằng ba vị thần Shou là Khí, Tefnet là Hư-Không và Atoum là vị thần cầm giếng-mối hai vị thần kia và làm cho họ dung-hòa nhau. Bên xứ Sumer thì cũng có Tam-Nguyên, tượng trung bằng ba vị thần : Auou là vua cõi Trời; Enlit là vua cõi Đất; Ea, chúa tế chi-phối cả hai vị kia. Bên Ba-tư cũng có Tam-nguyên tượng-trung bằng ba vị thần Ormuzd, vị thần Thiện;

<sup>(1)</sup> Có cọ-xát dun-đầy nhau mới có bi**ến-hóa**. Có biếnhóa mới sinh tồn đặng. (Dịch tắc biến, b**iến tắc thông, thông** tắc cửu)

<sup>(2)</sup> Chính chỗ Lão-Tử bảo: bảo « Nhất sanh Nhị, Nhị sanh Tam, Tam sanh Vạn-Vật. » (ĐẠO-ĐỨC-KINH) Số Ba này là Mguyên-lý sinh ra Vạn-Vật. Nên tạm gọi là Tam-Nguyên (Nguyên Lý thứ Ba)

Ahrimane vị thần Ác, và Mithra thần thứ ba chỉ-huy và dung-hòa cả đôi bên Thiện-Ác. Ấn-độ cũng có Tamnguyên tượng-trưng bằng ba vị thần : Brahma là chúa tề chỉ-huy hai vị thần phụ-tá là Vishnu vị thần Bảo-vệ muôn loài, và Shiva, vị thần tàn-phá và tiêu-diệt muôn loài. Nhưng chỉ trong cái đồ Thái-cực của Dịch-học Trung-hoa là biểu-diễn được cái ý-nghĩa Tam-nguyên rõ-ràng cả.

Trong Thái-Cực đồ, có hai phần bằng nhau: một phần Âm (màu đen) và một phần Dương (màu trắng) bao-bọc trong một cái vòng. Cái vòng ấy gọi là Đạo (nguyên-lý) bao gồm và điều-hòa hai lực-lượng mâu-thuẫn kia.



Thái-Cực đồ

Phần Dương (trắng) lại có một điểm Âm (đen); phần Âm (đen) lại có một điểm Dương (trắng) ở giữa, để chỉ rằng tạo-vật trong đời không có một yếu tố nào hoàn-toàn thuộc Dương hay hoàn-toàn thuộc Âm cả. Cặp tương-đối nguyên-thủy là Âm và Dương ám-chị

bao hàm tất-cả mọi lẽ tương-đối trên đời : ngày đêm, nông lạnh, động tịnh, phải quấy, tốt xấu, sanh hoại, trụ diệt, thật giả, thiện ác v. v...

Hai nguyên-tắc mẫu-thuẫn Âm và Dương hoàn-toàn đồng-đẳng; tự nó, không có nguyên-tắc nào cần-thiết hơn nguyên-tắc nào. Sự cộng-tác chặt-chẽ và điều-hòa giữa hai lực-lượng ấy rất cần-thiết đề phát sinh bắt-kỳ là một hiện-tượng nào trong Vũ-Trụ, dù nhỏ đến đầu. Bởi vậy, không thể cho bên nào là cao hơn bên nào, về phầm cũng như về lượng.

Trên hai nguyên-tắc tương-phản và đồng nhất ấy có một nguyên-tắc hợp-nhất, điều-hòa và chi-phối, là Đạo. Thiếu nguyên-tắc này thi hai lực-lượng kia, tự nó bị tiêu-diệt lẫn nhau.

Con người là một cái « tiều-kiền-khôn », cũng giống như « đại-kiền-khôn » là Vũ - Trụ. Cái thực-thề của con người là sản-vật của hai nguyên-tắc âm-dương mâu-thuẫn ấy, đứng về phương-diện tự-nhiên và thời-glan hữu-hình và một nguyên-tắc thứ ba thiêng-liêng vô-hình và ngoài thời-gian (intemporel) chi-phối.

Sự thực-hiện của con người là nhờ nằm được cái thực-thể bên trong ấy. Và chỉ nằm được cái thực-thể ấy khi nào mình đứng trong Đạo mà xem thấy nơi ta sự hoạt-động của hai nguyên-tắc tích-cực và tiêu-cực vừa mâu-thuẫn, vừa đồng-đẳng nhau về giá-trị. Bấy giờ, ta mới thực-hiện được sự tổng-hợp

onân-bình của cái con người toàn diễn s của ta mà thôi.

Có được sự nhân-thức tổng-quan ấy, tức là có được sư nhận thức hợp nhất ấy mới có thể tiêu-trừ được cái ác tập nhìn sự-vật với cặp mắt chia-phân Thiện-Ác, Phải-Quấy, Tốt-Xấu. Trong thiên Tê-Vật, Trang-Tử bàitrừ cái ác-tập phân-chia ấy vì nó là cái bệnh trầmtrong nhất của những người chưa giác-ngộ cái Đạo nơi mình, cái bệnh của những người còn nhìn đời bằng cặp-mắt nhị-nguyên.

Có tiêu-trừ được cái ác-tập nhị-nguyên ấy, người ta mới giải-quyết được vấn-đề hạnh-phúc của mình, người ta mới giải-thoát được cõi lòng vô-minh đau kho ... (\*) Cốt yếu học-thuyết Trang-Tử là đạt đến trạng-thái Tự-do, cái Tự-do tuyệt đối của sự giải-thoát, nhờ phương-pháp san-bằng giá-trị nhị-nguyên về sự vật. Bởi vậy, tiếp hiện Tiêu-Diêu-Du bàn về tuyệt-đối tự-do, là thiên Tế-Vật-Luận bàn về sự đồng-đẳng của tất-cả sư màu-thuẫn trong đời. Hai thiên ấy là cơ-sở của cả nền học-thuyết Trang-Tử.

HOC THUYẾT TRANG. TỬ

Người giải-thoát là người không còn nô-lệ bất-cứ môt bảng giá-trị về đạo-đức luân-lý nào nữa cả Không nô-lệ lấy một cái Phải hay một cái Quấy nào... Tốt xấu, lành dữ, vinh nhục, sanh tử... đều được ho nhìn với một cặp mắt huyện-đồng. Ho đã thoát khỏi quan-niệm về nhị-nguyên, chia phân « nhĩ ngã », ho thấy tất-cả sự màu-thuẫn trong đời đều có một cái gì chẳng-chật dính-líu nhau rất mật-thiết, nhất là giữa Ta và Người là cặp mẫu-thuẫn to-tát nhất. Không giải-quyết được cặp mẫu-thuẫn ấy là chiến-tranh, là tiêu-diệt. Bởi vậy, kẻ còn sống trong quan-niệm nhịnguyên chia phân Nhĩ-Ngã, luôn-luôn lo củng-cổ cái Bản-ngã của mình. Vấu-đề lớn nhất trong đời họ là cái Ta của họ. Họ nói: « Tôi ». Hoặc rộng hơn một chút : gia-đình tôi Rộng hơn nữa : quốc gia tôi Rộng hơn nữa: dân-tộc tôi. Họ không thế nào hiểu được Ta là Người mà Người cũng là Ta.

Trang-Tử nói : « người cùng tạo-hóa hợp làm một rồi, thì đi đâu mà không phải là mình » (冥 熙 與 造 化 為 一,则無往而非我以). (Minh nhiên dữ Tạo hóa vi nhất, tắc vô vẫn như phi ngã dĩ)

Thiên Tê-Vật nói về chỗ phân-biệt giữa cái chânlý Nhị-nguyên và Tam-nguyên rất rành : « Vạn - vật không đồng nhau, thế thì cái gì khiến nó được liên-lạc với nhau như vậy? Biết một cách rộng-rãi bao quát, đó là

<sup>(\*)</sup> Đạo Da-tổ có bài ngạ-ngôn lý-thú này : Chúa Trời sanh ra loài người đầu tiên có ống Adam và bà Eve có thể gọi là thủy-tổ loài người. Chúa cho ở vườn Thiên-đàng. Chúa cho hưởng tất cả đồ ăn cây trái trong vườn, trừ ra cây THIÊN-ÁC. Chúa nói : « Chở ăn trái Thiên-Ác ; động đến, con phải chết ». Bà Eve nghe lời du-dỗ của con rắn (hiện thân của Lợ-Tri) ăn trái cây Thiện-Ác, lại còn cho ông Adam ăn nữa. Chúa bèn đười hai ông bà ra khỏi vườn Thiên-đàng là nơi hạnh-phúc hoàn-toàn và từ đó luôn cả con cháu của ông phải bị dau khổ vì đã « nếm » lới trái cây Thiện-Ác (Nhi-Nguyên).

đại-tri, biết một cách vụn-vặt chia lìa, đó là tiều-tri. Lời nói bao-quát, đó là đại-ngôn; lời nói chi-ly, đó là tiều-ngôn... >

Henri Poincaré cũng nói một thể: « cái Thực-Tại của nhà triết-học khao-khát không phải thứ Thực-Tại của nhà khoa-học thỏa lòng. Thực-Tại, thứ thật, cái Thực-Tại của nhà triết-học thì luôn-luôn sống động; những bộ-phận trong đó chẳng-chịt dính-llu nhau, dường như hòa cùng nhau làm một vậy, đến đổi ta không thể nào phân-tách nó ra mà khỏi phải làm cho nó tan-tành. Thực-Tại của nhà khoa-học chỉ là một cái hình-bóng, cũng như tất cả hình-bóng, nó tịnh và chết, hoặc nói cho đúng hơn, nó là một món đồ cần trong các miếng đá cần tuy chắp nối lại với nhau rất khéo, nhưng cũng chỉ là chắp nối với nhau mà thôi. » (\*)

Đạo để theo tam-nguyên, tức là cái mà làm cho vạnvật hiệp lại làm một đó. Lấy theo khoa-học nguyêntử ngày nay, ta cũng có thể lý-hội được cái lẽ chẳngchịt, ấy trong sự-vật. Nguyên-tử vật-chất là sự kết-tinh của các hột điện-tử « protons » và « éléctrons » (1). « Protons » và « électrons » không dính nhau mà lại có những khoảng rộng-rãi chia cách nhau như giữa các hành-tinh tinh-tú. Thể mà vật-chất ta vẫn thấy như là một « khối cứng ». Vạn-Vật trong Vũ-Trụ đối với ta, thật ra cũng một thế, nó chẳng-chịt dính-líu với nhau cũng như các tế-bào trong một thân-thè, tương-liên tương-ứng, và cùng sống trong cái « sống chung » của một thân-thè vậy.

Kìa như sóng figoài biến-khơi... tuy có thiên-hình vạn-trạng, nhưng kỳ thật đều là Nước cả. Không cần quan-tâm đến cải Tướng của nó, mà chỉ nên nhìn vào cái THE của nó, thì tuy SỐNG có vạn-trạng thiên-hình, kỳ-trung ta thấy có Một mà thôi. Người đã diệt được cái Bản-ngã rồi, « phục-hồi được Bản-tánh » thì thấy vạn-vật đầu đầu cũng là mình cả, nghĩa là cùng một cái « Sống » như cái « Sống » của mình. (2)

Romain Rolland nói : « Cái Sống ấy, tôi thấy Nó trong tất-cá mọi vật trong đời. Tôi thấy nó toàn-mãn trong

(Vivekananda)

<sup>(\*)</sup> La Réalité que le philosophe aspire à connaître n'est pas celle dont le savant se contente. La Réalité, la vraie, celle du philosophe est constamment vivante, constamment changeante; les diverses parties en sont intimement liées et semblent se pénétrer mutuellement, de sorte qu'on ne saurait les séparer sans les déchirer. Celle du savant n'est qu'une image somme toutes les images, elle est immobile et morte ou plutôt c'est un mosaïque dont les pierres sont juxtaposées avec arts mais ne sont que juxtaposées (Discours de réception à L'Académie française).

<sup>(</sup>r) Proton = durong diện (+) Electron = âm diện (-)

<sup>(2) ... &</sup>quot; Nous sommes le plus grand Dieu... Les Christs et les Bouddhas ne sont que des vagues sur l'Océan-Sans-Limites que Je Suis ».

một miếng vụn-vẫn cũng như trong toàn-thế Vũ-Trụ. Tinhhoa của Nó không khác nhau chỗ nào cả. Còn lực-lượng
củn Nó thì đầu đâu cũng vô-cùng: lực-lượng của Nó nằm
trong nhúm bụi, có thể, nếu ta biết cách, làm cho nổ tan cả
một thế-giới. Sở-dĩ có sự khác biệt nhau là do chỗ Nó
được kết-tinh nhiều hay ít nơi trung-tâm một tâm-hồn, hay
nơi trung-tâm một hột nguyên-tử. Bực vĩ-nhân trên hết
cũng chỉ là một mành gương trong hơn hết trong mỗi giọt
sương phản-chiếu ánh mặt trời... (1)

Mỗi phần-tử đều chứa đựng cái toàn-thế, không khác nào mặt trời chiếu giọi triệu ức giọt sương, mỗi giọt sương đều chứa đựng cái hình-ảnh đầy-đủ của mặt trời. Cái Đại-Thế của Vũ-Trụ không khác nào mặt trời, mà mỗi vật trong trời đất là mỗi giọt sương. Trang-Tử nổi: a Hiểu tận vạn-vật rỗi mới thấy nó liên-lạc nhau ». (美物主然而以是相違)(2).

Tìm Chân-lý (Đạo) tức là tìm chỗ liên-lạc mật-

thiết giữa mọi sự-vật, thm thấy chỗ Một của thiên-hình vạn-trạng sự-vật. (1)

Học-thuyết Trang-Tử, trước hết, là «huyền-học », không phải là một thứ triết-học suông. (2) Chữ «Huyền» 動 đây, nguyên nghĩa là «cột» lại, «hiệp» lại. Huyền-học tức là cái học làm cho người (人) đồng-hóa với Trời (天). Sự hỗn-hợp ấy gọi là «huyền-đồng» (3). Cho nên, học-thuyết Trang-Tử không phải đề «học » mà là đề «bành». Phùng-hữu-Lan gọi là «thuần-túy kinh-nghiệm»... Henri Bergson cũng đồng một ý như trên khi ông nói: «Triết-học là sự cổ-gắng đề hỗn-hợp vào Đại-Toàn-Thề» (La Philosophie est un effort pour se fondre dans le Tout).

Vây, muốn hiểu rõ học thuyết Trang-Tử cần phải dùng Trực-Giác, không thể dùng Lý-Trí nữa.

HOC-THUYÉT TRANG-TŮ

<sup>(1) ... «</sup> Je Le vois tout entier dans le moindre segment comme dans le Tout cosmique. Nulle diversité d'essence. El quant à la puissance elle est partout infinie : Celle qui gft dans une pincée de poussière pourrait si l'on savait, faire sauler un monde. La seule différence est qu'elle est plus ou moins concentrée au coeur d'une conscience, d'un moi ou bien d'un noyau d'atome. Le plus grand homme n'est qu'un plus clair miroir du soleil qui se joue en chaque goutte de rosée (R ROLLAND. Vie de Rama Krishna — p. 26).

<sup>(2)</sup> Tè-Vật-Luận : « Vạn-Yật tận nhiên nhi dĩ thị tương uần ».

<sup>(1)</sup> L'Un dans le Mulliple.

<sup>(2)</sup> Chữ Huyến-học 文 學, cũng viết 囊. Chữ huyền có nghĩa là acột lại còn cũng có nghĩa là xóa-nhòa làm cho mất chỗ phân biệt đi. Cả hai đều cùng một-nghĩa, (theo chủ-giải của QUACH-TUÇNG 事 文)

<sup>(3)</sup> Chữ triết 疾: do chữ 浜 (chiếl) là chặt, là chê, là phân chia, chặt khúc ra... chữ 云 nguyên là hình vẽ một khối (vật). Triết-học, là cái học phân-tích ra từng phần đề nghiên-cứu, để tìm cái lý trong sự vật.

### 3.— LÝ-IRÍ VÀ IRUC-GIÁC

Muốn thấy đặng chỗ liên-hiệp giữa các sự-vật không thể nào dùng đến Lý-Trí được nữa, mà phải dùng đến Trực-Giác.

Lý-Trí là cái khiếu biết nhờ phân-tích sự-vật ra từng mảnh-mún vụn-vặt đề cản-nhắc, so-sánh với vật mà ta chưa biết, đó là phương-pháp hành-động của Lý-Trí.

Mà chân-thể của sự-vật là một cái gì «đọc-nhất vô-nhị», tuyệt-đối, tự-bản tự-căn, thế thì dùng đến Lý-Tri đem một vật không phải nó để so-sánh mà hiểu biết, nhất-định là không thể đặng. Lý - Tri đối với sự hiểu-biết cái Chân-thể tuyệt-đối của sự-vật thật là «vô-năng» rỗi vậy. Lý-Tri chỉ nhận biết được những sự-vật thuộc về quá-khứ mà thôi. Mà sự Sống thật của ta là một cái Thực-tại gồm cả quá-khứ hiện-tại và vị-lai, ngoài không-gian thời-gian, thì Lý-Tri làm gì nhận-thức được. Ta chỉ có thể dùng đến Trực-giác mà nhập ngay vào sự-vật mới mong lưu-chuyển kịp theo cái động của cái Sống ấy mà thôi.

Dùng Lý-Trí phải dùng theo sở-năng của nó và dừng đòi hỏi nó quá cái khả-năng của nó, đó là « biết dừng ngay nơi chỗ mà tri người không hiểu được nữa, đó là sự biết cùng-tột vậy ».

Trưc-giác đi ngay vào trung-tâm sự-vật, nhậnthức ngay mối liên-quan mật-thiết giữa các sự-vật. Tỉ như một bài toán-đổ : Một đứa trẻ đứng trước bài toán-đố ấy, nếu nó chưa nhận thấy được cái dây liênlac giữa những đề của những bài toán ấy (données du problème), nó không thể nào giải-quyết được. Muốn giúp nó hiểu, ta thử lấy từng đề một, sắp gần gần nhau dùng trí tưởng-tượng tỉ-dụ, khêu gợi cho nó. Nhưng, tạ phải biết đợi đến khi nào trong óc nó này ra cái «yếng-sáng » làm cho nó thấy đặng cái chỗ liên-lạc mật-thiết giữa các đề ấy, bấy giờ nó mới có thể hiểu được. Nếu cái yếng-sáng ấy chưa hiện-ra, thì dầu ta có già công cắt-nghĩa bực nào, cũng đều vô-ích cả Đứa trẻ nếu cổ-gắng nhớ thuộc lòng hết thầy các đề ấy, hoặc đọc thuộc lòng bài giải-đáp của ta đã làm sẵn cho nó đi nữa, nó cũng không sao hiểu được nỗi bài toán-đố ấy. Trí-nhớ, óc tưởng-tượng, lý-luận cũng không sao làm cho nó hiều được gi cả.

Cái « ánh sáng » mà ta chờ đợi hiện lên trong đầu-óc đứa trẻ ấy, tức là Trực-giác (\*) đấy. Ấy

<sup>(\*)</sup> Trực-giác, là dùng theo danh-từ ngày nay, nó không phải là một thứ giác-quan như người ta thường gọi là « giác-quan thứ sáu », hay thứ trực-giác theo BERGSON. Thứ trực-giác theo Bergson cũng chỉ hoạt-động trong « dòng » sắc-lướng (nói theo danh-từ nhà Phật) chưa thật là cái Trực-giác của Đại-Trí (theo Lão-Trang) của Bát-Nhã (theo Nhà Phật).

là cái lẽ sáng-suốt rất thông-tuệ, thoáng qua là suốt đặn cả toàn-thể sự-vật. Nó là sinh-lực của tư-tưởng ; thiết nó, không thể nào tư-tưởng được cả.

Cái sức « tác-động tổng-hợp » ấy là cái đặc-điệm của tinh-thần khang-kiện của con người. Những tạng-phố tuy ròi-rac, khác nhau về vị-trí và phận-sự, nhưng tựu-trung đều có một tác-động tổng-hợp tố bảo toàn sự sống-chung của toàn-thế châu-thân. Nói về tinh thần tư-tưởng ta cũng một thế. Ta dư biết rằng hể tinh-thần ta càng lạc-lõng, tâu-mác, bám chặt vào những quan-niệm rời-rạc chi-ly... ấy là triệu-chứng tinh-thần tư-tưởng của ta đã bac-nhược lắm rồi. Sự tán-mác lạc-lõng ấy có thể đưa ta đến sự diệt-vong của tư-tưởng và biến thành những trang-thái cố-chấp, ám-ảnh hay định-kiến của những người mà ta gọi là mất trí. Người mất trí cũng lý-luận lầm, nhưng bọ lý-luận không ăn chịu nhau gì cả, họ luận « tam hoàng quốc-chi », đầu Ngô mình Sở ... Trái lại, những tinhthần tráng-kiện thi bao-trùm được tất-cả các đề, nhận thấy được sự liên-quan mật-thiết giữa các sự-vật.

 Lý-Trí và Trực-Giác là hai cái cực-đoan của tình-thần tư-tưởng con người », nhưng trong thực-tại cả hai đều là Một.

#### R.- PHÂN-TÍCH :

TIÊU.DIÊU-DU

Trước đây là bàn về phần tổng-quan của họcthuyết Trang-Tử và bàn ngay về phần yếu-điểm của nó. Nay muốn đi sâu thêm nữa, ta thử đem học-thuyết ấy mà phân-tích ra cho rộng đường nghiên-cứu.

Ta hãy thử đem từng thiên trong Nội-thiên mà giải-thích. Nội-thiên có 7, nhưng ở đây, tôi rất đồng-ý với Diệp-Quốc-Khánh mà bỏ thiên Nhơn-Gian-Thế. Vậy, còn 6 thiên là Tiêu-Diêu-Du, Tẽ-Vật-Luận, Dưỡng-Sinh-Chủ, Đức-Sung-Phù, Đại-Tông-Sư và Ứng-Đế-Vương Những thiên khác trong Ngoại-thiên và Tạp-thiên chỉ dùng để giải-thích những yếu-điểm của 6 thiên này mà thôi.

### I.- TIÊU-DIÊU-DU

Nên-tàng của học-thuyết Trang-Tử là Tự - Do. Một thiên Tiêu-Diêu-Du toàn đề biều-diễn cái lẽ ấy.

Tiêu-diêu là thong-thả tự-do vui thích theo Tánh Phận của mình. Sống theo mình là tự-do, sống theo kẻ khác là nô-lệ. Muốn sống tự-do phải biết an với Tánh-Phận của mình trước hết.

Người đời thường bảo: Không tự-do thà là chết. Ôi! tự-do mà còn phải bị ràng-buộc như thế, sao còn gọi được là tự-do ! Ở cảnh nào cũng tự-do, di đến đầu cũng tự-do, mới thật là tự-do. Nên mới gọi là « tiêu-diêu-du ». Chứ tự-do mà phải được như thế này mới tự-do, không được như thế này thì không tự-do, cái tự-do đó phải chẳng là tự-do trong nô-lệ, nô-lệ lấy một điều-kiện ngoài mình mới được tự-do. Ở thiên Tiêu-Diêu-Du, Trang-Tử không nói đến thứ tự-do đó.

Con người sở-dĩ không được tự-do, chẳng tại đầu hơn là lòng ham-muốn. Còn ham-muốn một điều gì ngoài mình là đem thần làm nô-lệ cho điều ấy rồi.

TRẦN-TRỤ the hi nói rất chí-lý: « Phàm ham-muốn, ước ao, đều là tình-dục cả. Muốn mà không đặng thì ưu sầu. Do con mất tục mà xem thì ta thấy sự-vật có lớn có nhỏ, có dài có vẫn. Mà nhỏ ất tham lớn, vẫn ất tham dài. Nhưng hễ có lớn ất cũng có cái lớn hơn vì vậy mà cái lớn lại vô-cùng. Ngoài cái dài, còn có cái dài hơn, nên cái dài cũng vô-tận. Cái lớn vô-cùng, cái dài vô-tận thì lòng tham-muốn của ta cũng theo đó mà không biết đầu là cùng tận »!

Đố là chỗ mà đời thường bảo: túi tham không đầy. Lòng tham muốn của con người không có hạn, cho nên sự nô-lệ của con người và đau-khổ do đó gây ra cũng không biết đầu là bờ-bến. Vậy, muốn được tự-do tuyệt-đối mỗi vật phải biết « an theo phận mình »

(各安其分)(1), không còn ham-muốn chỉ chỉ ngoài cái Tánh Phân của mình cả mới được.

٠\*.

Trang-Từ nói: « Tại biển bắc có con cá Côn, lớn không biết mấy ngàn dặm. Cá này hóa ra chim Bằng lớn không biết mấy ngàn dậnh. Lúc bay, cánh nó xoè như mây che cả một phương trời. Theo hơi gió biến, chim Bằng bay qua biến Nam. Biển Nam là ao Trời. Trong sách Tê-Hài sách chép những sư quái-dị, nói rằng chim Bằng lúc bay sang bien Nam, sà trên mặt nước ba ngàn đặm dài, rồi cất lên không-trung chin muôn dặm cao và bay trọn sáu tháng trời - Cái mà ta thấy trên không đó có phải là dã-mã (2) chẳng? Phải là bụi trần chẳng? Phải là hơi hô-hắp của van-vật chẳng? Còn xanh xanh kia. Có phải là chánh sắc không ? hay là màu của vô-cùng thăm-thẩm ? Và ở trên đó mà dòm xuống cảnh trần này thì cũng thấy như thế .- Và lại, nước không sâu thì không sức chở thuyên lớn. Đồ một chung nước xuống một cái lỗ, nhỏ, lấy một cộng cỏ làm thuyền thả lên thì thuyền tự nổi; chứ lấy chung nước đy thả lên làm thuyền thì thuyền mắc cạn. Là tại sao? Tại

<sup>(1) «</sup> Các an kỳ phận » Mạng là cái minh thọ-lãnh của Tạo-Hóa mà minh không thể trốn được, cũng không thêm vì vố được nữa. (Chủ-giải của Quách-Tượng). Phận đây có nghĩa tùy sở-năng tự nhiên mà làm đến chỗ cùng-cực của sửnăng ấy.

<sup>(2)</sup> Dā-mā : hơi đất ngoài đồng ruộng bay lên,

nước không sâu mà thuyến thì lớn. Lớp gió không dãy thì không sức chở nỗi cánh lớn của chim Bằng. Nên chim Bằng khi bay vượt lên chín muôn dặm cao là cõi lên lớp gió ở dưới nó. Chừng ấy, lưng chịu trời xanh, rộng đường day trở, nó bay thẳng qua Nam.

— Một con ve nhỏ và một con chim cưu thấy vậy, cười và nói với nhau: «Ta, thì quyết bay vụt lên cây du, cây phượng. Như bay không tới mà có tế xuống đất cũng không hề gì! Bay cao chín muôn dặm, sang qua Nam mà làm chi? Ta thích đến mấy cái đồng gần-gũi đây, ăn ba miếng no bụng rõi về. Nếu ta đến chỗ xa hơn trăm dặm thì ta có lương-thực ba tháng.

— Hai con vật đó biết cái gì? Kể tiều-trí không kịp người đại-trí. Kể nhỏ tuồi không bì người lớn tuổi Cây năm mai không thể biết hối sóc là gì. Con ve không thể biết xuân-thu là gì, Đó đều là hạng tiều-niên. Phương Nam nước Sở có cây minh-linh sống một xuân năm trăm năm. Thượng-cổ có cây đại-xuân sống một xuân là tám ngàn năm, một thu là tám ngàn năm. Xưa nay, ta đã nghe danh sống lâu của Bành-tổ. Hễ nối qua việc sống lâu thì người đời hay đem Bành-tổ ra mà so-sánh. So-sánh như thế, không đáng thương hại sao?

Lớn nhỏ tuy khác nhau, nhưng nếu mỗi vật đều biết thuận thèo cái Tánh của mình, an theo cái Phận của mình đều được tiêu-điệu không sai.

Chim Bằng sở-dī gọi là «lớn», là sánh với chim

cưu và con ve. Nhưng, nó cũng chưa phải là vật tuyệt lớn. Ngoài nó còn có nhiều giống vật lớn hơn nữa. Nếu lại sánh với cái lớn vô-cùng của Trời Đất thì cái « lớn » của nó có thẩm vào đầu — nó chỉ là một vật rất nhỏ.

Còn chim cưu, nếu sánh với vật lớn hơn nó như chim Bằng thì nó là một vật rất nhỏ, nhưng nếu sánh nó với con trùng hay con kiến thì nó lại là vật lớn như chim Bằng. Thiên Thu-Thủy giải chỗ nãy, có nói:

« Nếu lấy chỗ « không đồng » mà xem thì vật nào cũng có thể gọi là lớn cả (sánh với vật nhỏ hơn nó), mà vật nào cũng có thể gọi là nhỏ cả (sánh với vật lớn hơn nó). Trời Đất, ta có thể xem như hột thóc, mà mảy lông cũng có thể xem to như hòn núi.»

Vậy, định cho vật này là lớn, vật kia là nhỏ, thật chưa biết lấy chỗ nào làm tiêu chuẩn nhất-định đặng. Cho nên, «chịu» chỗ nhỏ của mình mà không tự cho là lớn, luôn-luôn thấy mình là đủ và «thích-kỷ tự an» (通己自安) mới diệt bỏ được cái bụng đèo-bồng cái lòng tham muốn về cái «phận» ngoài mình.

\*\*

« Chim Bằng, lúc bay sang biền Nam, sà trên mặt nước ba ngàn dặm dài, rồi cất lên không chín muôn dặm cao và bay trọn 6 tháng trời...» QUÁCH-TƯỢNG nói: « Nếu không phải minh-hải thì không đủ chỗ cho thân chim Bằng day trở, nếu không có chin muốn dặm cao thì không đủ chở cái cánh to-tướng của nó. Há phải đó vì háo-kỳ mà vẽ cho ra chuyện thêm đầu! Hễ vật lớn ất tự-sanh nơi chỗ lớn, mà chỗ lớn tất nhiên sanh ra vật lớn đó. Lý-cố tự-nhiên, đầu có căn lo cho nó không được như vậy Sao lại đề tâm vào việc đó mà làm gì? ». Ông lại nói: « Cánh lớn thì khó cử động trong chỗ hẹp, cho nên phải vượt trên chín muôn dặm cao, mới cổ đủ chỗ mà cử động. Đã có cánh ấy mà quyết ở dưới thấp, bay lên vài chục thước cao có được không? Đó đều là chỗ « không thề không vậy » cho đặng, đầu phải vui sướng gì mà làm ra như thế đầu ».

Chính Trang-Tử trong thiên Tiêu-Diêu-Du này cũng tự giải-thích: « Nước không sâu thì không sức chở thoàn lớn. Đồ một chung nước vô một cái lỗ nhỏ, lấy một cộng cỏ làm thoàn thả lên, thì thoàn tự nỗi, bằng lấy cái chung đó là thoàn thì thoàn mắc cạn.

— Tại sao vậy? Tại nước không sâu, mà thoàn thì lớn. Lớp gió không dày, thì không sức chở nỗi cánh lớn của chim Bằng...»

Vậy, lớn thì thuận theo chỗ lớn, không tự xem là lớn mà kiểu với vật nhỏ. Nhỏ thì thuận với chỗ nhỏ, như « con ve, chim cưu bay vụt lên cây du cây phương » cũng không tự xem là nhỏ mà đèo bòng ham muốn cá<sup>i</sup> rộng kón của chim Bằng.

QUÁCH TƯỢNG nói: « Sở dĩ không ham-muốn sánh kịp nhau, là bởi mỗi vật biết an theo thiên-tánh của nó, nên không lo buồn vì chỗ khác nhau ». Ông lại nói: « Nếu biết đủ với cái Tánh (tự-nhiên) của mình, thì tuy đại Bằng cũng không cho mình là quý hơn chim nhỏ, mà chim nhỏ cũng không ham muốn đến Thiên-trì (ao trời) mà làm gì. Nên, nói đến cái vinh-dự của đại Bằng, hay cái lòng ao-ước của chim nhỏ (đề kịp với chim lớn) đều là nói thừa cả. Lớn, Nhỏ tuy khác nhau, nhưng tiêu-diêu vẫn một ».

Chim Bằng mà ở « thiên-trì », chẳng qua như chim cưu ở cây du cây phương; — còn chim cưu ở cây du cây phương cũng chẳng qua rhư chim Bằng ở nơi thiên-trì : đầu vừa với đó. Chim Bằng, không tự-biết mình là lớn, mà chim cưu cũng không tự-biết mình là nhỏ. Không tự-biết mình là lớn, thì sao có kiểu với nhỏ ; không tự-biết mình là nhỏ, thì sao có kiểu với nhỏ ; không tự-biết mình là nhỏ, thì sao còn tham-muốn cái lớn làm gì ? Lòng tham-muốn về những điều ngoài Tánh - Phận của mình, tự-nhiên không còn. Mà lòng tham-muốn không còn, hạnh-phúc có ngay liền đó, hạnh-phúc sống được cái sống của mình, sống toại-sinh trong cái tự-tánh vô-cùng vôtận của mình vậy (\*)

.\*.

<sup>(\*)</sup> So-sánh với câu nhy của Epictète : « Phàm sự vật, có cái tùy ta, có cái không tùy ta. Tùy ta, là những phán-đoán, khuynh-hướng, dục-vọng, ưa ghét của ta ; nói tóm lại, (xem tiếp trang sav)

Trên đây, là bản về « Lớn Nhỏ »

Giờ đây lại xin bàn về « Thọ Yêu ».

Trang-Tử nói : « . . . Kẻ tiều-tri không kịp người đại-tri. Kẻ nhỏ tuổi không kịp người lớn tuổi Tay nấm nở và tàn trong một buổi sáng, không biết một tháng là gì. Con ve không biết xuâu-thu là gì? Đó là hạng tiều-niên. Phương Nam nước Sở có cây minh linh, sống một xuân là năm trăm năm, một thu là năm trăm năm. Thượng-cồ có cây đại-xuân sống một xuân là tám ngàn năm, một thu là tám ngàn năm, một thu là tám ngàn năm. Lâu nay từng nghe danh sống lâu của Bành-tổ. Hễ nói đến sống lâu thì người đời đem Bành-tồ ra mà so-sánh. So-sánh như thế không đáng buồn sao? »

Sống lầu, ai là người không ham muốn? Bởi vậy, cái sống của Bành-Tổ là điều mà người đời ai ai cũng ao-ước. Có vậy, mới cho cái sống bảy trăm năm của Bành-tổ là « thọ ». Là tại sao ? Là tại có cái số-phận của con người, trăm năm là hạn, không bao giờ theo kịp cái tuổi ấy. Sống được trăm năm là lẽ đĩ-nhiên của số-phận. Thế nên mới đèo-bòng ham-muốn cái sống ngoài cái số phận hạn-định của mình, mà cho cái

sống bảy trăm năm của Bành-tổ là thọ. Giả-sử, người người đều sống được đến cái tuổi bảy trăm năm của Bành-tổ thì cái tuổi bảy trăm năm ấy, lại là cái hạn-định tự-nhiên của số kiếp con người, không đủ xem đó là « tho » được nữa.

Lòng tham-muốn con người sở-dĩ có, là khi nào đem tâm đeo-đuồi theo cái tánh-phận bên ngoài của cái tánh-phận của mình.

Người đời, vì không ai sống được như Bành-tổ, nên mới cho cái sống củ2 Bành-tổ là thọ mà ao-ước Còn Bành-tổ, trái lại, nếu không biết an theo tánh-phận của mình mà lại đem lòng tham-muốn cái tánh-phận ngoài mình, thì tất sẽ cho cái hạn bảy trăm năm của mình không đủ gọi là thọ, và ao-ước sống được như cây minh-linh Mà cây minh-linh cũng ao-ước sống được như cây đại-xuân; cây đại-xuân lại ham-muốn được sống như trời đất... Như thế, thì vật nào cũng không thọ, nghĩa là vật nào cũng « yếu » cả. Nếu cứ tham muốn ngoài cái tánh-phận của mình, thì cái sống của Bành-tổ đối với cây đại-xuân không khác nào cái sống của đứa trẻ chết trong nổi.

Đối với ta, thì a con ve không biết xuân-thu là gì "... a tai nấm nở và tàn trong một buổi mai, không biết một tháng là gì " đều là vật chết yếu cả. Tuy đời sống một tháng của con ve, và một buổi sáng của tại nấm mai, chỉ là một khoảng-khắc rất ngắn-ngủi đối với ta,

tất cả hành-động của ta ; — Không tùy ta, là thân-thể, tài-sản, danh-vọng, tước-phận ; nói tóm lại, tất-cả mọi sự không thuộc về hành-động của ta. Những cái tùy ta, thì bản-tính nó là tự-do, không có gì ngắn-trở hay cấm-cản đặng ; cái không tùy ta thì rất nô-lệ, yếu-đuối, ỷ-lại thường bị ngắn - trở, và toàn là cái ở ngoài ta... (Bản - dịch của Phạm-Quỳnh).

nhưng đối với chúng nó, đó là cái tuổi thọ của chúng, cũng như cái hạu trăm năm là tuổi thọ của chúng ta vậy.

Còn như « cây đại-xuân sống một xuân là tám ngàn năm, một thu là tâm ngàn năm ... nếu nó chỉ sống được bốn mùa thôi, ngày là ba mươi hai ngàn năm, thì cái thời-gian dằng-dặc đối với ta rất dài, nhưng đối với nó lại thật là quá « yều » : pó chỉ sống được có một tuổi mà thôi. Giả-sử, chúng ta đều được sống theo cái tuổi của cây đại-xuân, nhưng nếu ta chỉ sống đặng có tám ngàn năm, thì cái sống ấy thật là hét sức yếu, bởi ta chỉ sống như được vừa ba tháng thôi, đối với cây đại-xuân.

Thế thì, sự dài-dặc hay ngắn-ngủi của thời-gian không được tự xem là thọ hay yếu. Chẳng qua như vật lớn ở chỗ lớn, vật nhỏ ở chỗ nhỏ mà thôi : đầu vừa với đó.

Vật lớn thì ở chỗ lớn và sống lậu, vật nhỏ thì ở chỗ nhỏ và chết yếu, đều là cái tánh-phận của riêng mỗi vật, không thể nào không như vậy cho được.

Nếu ở chỗ nào cũng tự cho là nhỏ và yếu, thị không vật nào là không nhỏ không yếu. Mà ở chỗ nào cũng cho là lớn là thọ, thì không vật nào là không ởn không thọ. Vậy, « tho, yếu » cũng như « lớn nhỏ » chỉ là một danh từ đối-đãi, tự nó không có nghĩa gì là thật cả. Ở chỗ nhỏ mà không tự biết mình là nhỏ,

thì sống ngắn-ngủi cũng không tự biết là ngắn-ngủi. Sao còn có lòng ham-muốn đèo-bòng chi những điều mà ta gọi là lâu-dài trường-cửu ngoài phận ta làm gì nữa?

Chương thứ hai, thiên Tiêu - Diêu - Du lại nói:
... Một chức quan nhỏ, trị hòa một nước. Chức quan ấy
tư thấy cũng như đấng làm vua kia vây.

Thế mà, Vinh từ nước Tổng lại còn cười cho đó. Và đời có khen cũng không thêm cho mình, mà đời có chế cùng không bớt cho mình. (Đó chẳng qua là vì đời còn) định cái phận trong ngoài, phân cái cảnh vinh nhực mà ra vậy. Vinh-từ đối với đời tuy chưa từng bận lòng, nhưng đức vẫn chưa được vững Liệt-từ cỡi gió mà đi, đi một cách êm-ái nhẹ-nhàng, đi trọn 15 hôm mới về. Đó sống trong chỗ chi phúc và chưa từng bận lòng đến việc gì. Tuy khỏi phải đi, nhưng còn có chỗ chờ Nhược bằng, thuận theo cái chánh của trời đất, nương theo cái biến của lục-khí mà lại qua trong cõi vô cùng thì đó còn chờ cái gì nữa. Cho nên, nói rằng: « chi-nhơn vô-kỷ, thần-nhơn vô-công, thánh-nhơn vô danh »

Mỗi vật, nếu đều biết tự-túc với tánh-phận của mình, thì dù ở trong xã-hội nhận lãnh « một chức quan nhỏ; trị hòa một xứ v thì « đức v (\*) cũng không thua gì một đấng làm « vua trị hòa một nước ». Chí và Hành của hai bên chẳng qua như vật Lớn, Nhỏ, Thọ, Yều, thế thôi.

Kẻ biết nhận thấy « đức » minh ngang với bực vua chúa, như « chức quan nhỏ » kia, tuy đó là kẻ đã được sáng-suốt hơn người, nhưng « lập đức » chưa vững. Là vì hãy còn cây công.

Trên đó một bực, là những kẻ như Vinh-Tử nước Tổng. Kẻ ấy « đời khen không thêm cho mình, đời chế không bớt cho mình », nghĩa là những kẻ đứng trên dư-luận. Tuy-nhiên, Trang-Tử còn cho hạng người như thế, đối với việc đời, tuy chưa từng bận lòng, nhưng « đức » cũng chưa được vững. Là vì tuy đã biết thản-nhiên đối với dư-luận, nhưng còn đề cho đời biết được mà khen chê. Đổ là hạng người còn đề lại cái « danh ».

ấy là hạng người như Hứa-Do.

Trên nữa, lại còn một hạng, là hạng người như Liệt Tử « cỡi gió mà đi, đi một cách êm-đi, nhệ-nhàng đi trọn 15 hôm mới về » Đây Trang-Tử muốn ám-chỉ những bực tu-đạo đã đạt đến trạng-thái huyền-hóa (extase mystique) rồi. Bực nãy, tuy đã được huyền-hóa cùng với tạo-hóa, nhưng chỉ trong một lúc thôi. Nên mới có câu : « tuy khỏi phải đi, nhưng còn phải có chỗ chờ ». Liệt Tử tuy cỡi giố mà đi... thong-thả tự-do, nhưng còn phải đợi có gió mới bay được. Kẻ được huyền-đồng cùng với tạo-hóa, tuy thong-thả tự-do thật, nhưng cũng phải đợi lúc huyền-hóa mới được tiêu-diệu. Tự-do (tiêu-diêu) mà còn phải đợi lúc huyền-hóa mới được tự-do thì chưa phải là tự-do tuyệt-đối vây. Vì còn nhớ có « mình ».

Chỉ có những kẻ chí-nhơn đã giải-thoát Bảnngã rồi, mới được gọi là tự-do tuyệt-đối (tiêu-diêu) mà thôi.

Tóm lại, chỉ có những kẻ « vô-kỷ, vô-công, vô-danh » là đạt được đến cái trạng-thái huyền-đồng với tạo-vật một cách vĩnh-viễn, không còn phải « chờ đợi » một điều-kiện gì khác nữa nơi ngoài. Những kẻ ấy biết « thuận theo cái chánh của trời đất, nương theo cái biến của lục-khí mà qua lại trong cõi vô-cùng », nên mới hoàn toàn được tự-do mà thôi.

<sup>(\*)</sup> Đức 德, tức là hành-động tự-nhiên theo thiên-tánh. Như bống nở máy bay, lửa nóng giá-lạnh... Nở, bay, nóng, lạnh là cái đức của bông, của mây, của lửa, của giá. Tức là hành-động bất-đắc-đĩ, không thế không vậy cho đặng, của mỗi vật trong đời. (Canh-Tang-Sở) — Xem chương « Đức-Sung-Phù ».

<sup>«</sup> Tiêu-Diêu-Du », tức là « tự-do tuyệt-đối ». Người mà được tự-do tuyệt-đối, là kẻ đã huyên-đồng cùng

tạc-hòa, diệt mất bản-ngã... cho nên mới « thuận được thao cái tự-nhiên của trời đất, nương theo cái biến của lục-khi mà qua lại trong cõi vô-cùng > không bị một mày-may gì trói buộc nữa cả.

Câu chuận cái chánh của trời đất, nương theo cái biến của lục-khi mà qua lại trong cõi vô-cùng » (集天地之正而仰六萬之群,以遊無富者) (1) là chỗ yếunghĩa của thiên Tiêu-Diêu-Du này. Vây, ta cần hiểu cái nghĩa của nó một cách rốt-ráo mới đặng.

QUÁCH-TƯỢNG giải nghĩa câu này như vày: «Trời đất, tức là tên chung của vạn-vật. Trời đất, lấy vạn-vật làm cái thể, còn vạn-vật lấy tự-nhiên làm cái chánh. Không làm mà vẫn được tự-nhiên, mới gọi là « tự-nhiên » (2). Tức như chim Bằng, cao là sở-năng của nó,

chim cưu, thấp là sở-năng của nó; cây đại-xuân, sống dài-dài dặc-dặc là sở-năng của nó; tại nấm mai, sống trong một hạn rất ngắn-ngủi của thời-gian cũng là sở-năng của nó Bấy nhiều cái đó, đều là « sở-năng » của tự-nhiên, không phải cái « sở-năng » của sự làm của mình. Không làm, mà tự được cái « sở-năng » ấy, đó gọi là « chánh » (1). Bởi vậy « thuận theo cái chánh của trời đất » tức là thuận theo cái tánh tự-nhiên của vạn-vật (2). « Nương theo cái biến của lục khi » tức là bước theo con đường của biến hóa At. Như noi theo con đường biến-hóa đó mà đi, thì đi biết đến đầu là cùng Gặp đặng cái thuận đó, (thuận theo tánh tự nhiên của vạn-vật) thì còn phải đợi chờ (cái gì ở ngoài) nữa? Được như thế, mới gọi là người chi đức, tức là người đã được tiêu-diêu trong sự huyền-đồng. Đây với Đó. Nếu còn nhờ (cái gì ở ngoài)

<sup>(1) «</sup> Thừa thiên địa chi chánh, nhi ngư lục khí chi biện, đĩ du vô cùng giả ».

<sup>(2)</sup> Tự-nhiên là chỉ cái chỗ «bất dắc dất nhiên» 不然不得, « không vậy không đặng » của một vật. Tánh lự-nhiên, không nên làm với tánh của bản-ngã. Chỗ « bất-dắc-dĩ » của vạn-vật, đó gọi là « tự-nhiên ». Đói, thì phải ăn, không ăn không đặng, đó là tự-nhiên. Khát, thì phải uống, không uống không đặng, đó là tự-nhiên.

<sup>«</sup> Không làm mà vẫn được tự-nhiên, mới gọi là lự-nhiên ». Làm theo bản-lành mình, đầu phải vì dụng-lâm mà làm, chẳng qua « không làm như vậy, không đặng » Như giá thì lạnh, lửa thì nóng... Lạnh, nóng... đầu phải chỗ dụng-lâm của giá và lửa: nó sỗ-dĩ như thế là vì cái tánh nó phải như thế, không như thế không dặng. Cho nên mới gọi « không làm mà vẫn được tự-nhiên, mới gọi là tự-nhiên ». « Không làm » đây là « Vô-Vi » vậy.

<sup>(1)</sup> Chánh 正: là lánh lự-nhiên của trời phú cho mỗi vật. Cùng một nghĩa với câu: « Các chánh lánh mạng » (各 正 性 命) trong Dịch-Kinh. Xem chú câu « Bảo hợp thái hòa » (孫 合 太 和) trang sau đây.

<sup>(2)</sup> Nói đến chữ Tự-nhiên, ta cần phải để ý đến cái nghĩa dùng của nó theo Trang-Tử. Tự-nhiên, là có hàm ở trong cái tánh cách nhu-thiết (absolue nécessité), không thể thiếu được. Như khát thì phải nống, không uống thì không đặng. Nhưng uống, lhi nước là cần yếu. Cho nên khát mà uống nước, là tự-nhiên. Trái lại, khát mà uống rượu, là sải với tự-nhiên. Vì rượu không cần-thiết cho sự khát, người la có thể không dùng đến nó cũng được. Lấy một việc ấy mà suy, muôn việc khác cũng một thể.

Xem quyen . Thanh Da Van Chung , Irang 25.

nữa, rõi sau mới dặng tiêu-diêu, tức như Liệt-Tử tuy « cỡi gió mà đi một cách êm-ái dịu-dàng » nhưng cũng còn phải nhờ nơi gió rõi sau mới bay đi được. Huống chi là đại Bằng. Duy, cùng với vạn-vật hòa làm Một rõi, và thuận theo cuộc đại-biến của trời đất mà đi, thì mới được « thường thông » há tự một mình thông mà thôi sao ?... Chí như, mỗi vật đều biết an theo tánh mình thì máy trời tự xây, ta nhờ đó mà xây theo mà không tự biết, đó là cái chỗ mà ta không thề phân-biệt đặng ».

Lời chú-giải trên đây của QUÁCH-TƯỢNG, thật rõ-ràng đến mực. Bực chí-nhân là kẻ đã huyền-đồng cùng tạo-vật rồi, cho nên bản-ngã không còn. Bản-Ngã không còn, thì thiên-tánh hiện ra. Không khác nào mặt trời bị mây che tối, hễ mây tan, thì tự nhiên mặt trời hiện ra lại. Mà thiên-tánh hiện ra, đó gọi là « được cái thuận » hay « được cái Chánh của Tánh-Mạng ».

« Thuận theo cái Chánh của Trời Đất » tức là « thuận theo cái tánh Tự Nhiên của mình ». Miễn giữ được cái « Tánh » ấy là điều trọng-yếu hơn hết (°). Rồi thì tha hồ, tùy cảnh tùy thời... Trong cuộc đại-biến của tạo-hóa đi đến đầu thì đi, miễn là cái « gốc » của mình giữ

vững thì thôi. Người như thế, những biến-cổ trong đời, làm gì cho lòng họ xao-xuyến được nữa. Không khác nào người đọc sách với quyền sách. Mỗi trang sách lật qua, là một cuộc thay-đồi bên ngoài, người đọc vẫn không thay đồi. Sanh, tử, tồn, vong, đắc, thất, là những cuộc biến-động thay đồi bên ngoài... có làm gì thay đồi được người đọc sách kia cho đặng. Cái Tánh của ta, cùng với tạo-hóa « đồng sanh », nên bắt-di, bắt-dịch không thể mất được (1), không khác nào người đọc sách nhìn xem cuộc biến-đồi của tạo-hóa như những trang sách lật qua ..

Một cái cây, từ lúc đảm mộng, này chồi, trò lá, đẩm bông... những cuộc biến-hóa ấy tuy nhiều nhưng cái sống của cây vẫn một, toàn-mãn từ đầu chí cuối. Cây hường, trước sau vẫn là hưởng, không vì cuộc biến-hóa mà mất tánh-chất hường của mình đi. (2) Đó gọi là « thuận theo cái chánh của trời đất, nương theo cái biến của lục-khi mà lại qua trong cõi vô-cùng ».

Bậc chi-nhân « thuận theo tánh tự-nhiên của mình »

<sup>(\*)</sup> Chính củng một nghĩa với cầu Bảo hợp thái hòa » (保合太和) trong Dịch-Kinh 为 提. Lời giải của Chu-Hi: "Các chánh giả, đắc ư hữu sanh chi sơ; bảo hợp giả, toàn ư dĩ sanh chi hậu » (各正者,得於有生之初保合者全於己生之後) Các chánh, nghĩa là nhận được từ khi mới sanh, bảo hợp, là giữ được trọn vẹn sau khi đã sanh.

<sup>(1)</sup> Đây là chỗ mà Lão-Tử bảo: « Từ nhi bất vong giả thọ » (死 而 不 亡 者 繁) . (Đạo-Đức-Kinh) Chết mà không mất, là thọ). (Chương 33).

<sup>(2)</sup> Cái lễ « duy-nhứt » ấy tiếng Pháp gọi là « Uniçilė individuelle » hay là cá-tánh (personne humaine).

và lưu-chuyển theo cuộc biến-hóa vô-tận của trời đất mà không làm mất cái Bản-Tánh của mình (\*).

Bởi vậy, nơi mình thì lo cho được huyền-đồng cùng tạo vật, không phân-biệt lớn nhỏ dài-vẫn; mà nơi vật, thì đề cho mỗi vật được « an theo chỗ đã an bài của nó » (各安其所定) nên không ép buộc đó phải theo đây hay phải giống như đây. Là vì « chí-nhân vô-kỷ » (至人無己).

Vô-kỷ, nên mới đề cho vạn-vật vật nào cũng được « an theo chỗ đã an-bài » của vật ấy, nghĩa là đề cho vạn-vật mỗi vật « an theo cái tánh tự-nhiên của nó », nên dầu có giúp cho vạn-vật thật, nhưng chỉ giúp cho nó sống được cái sống tự-nhiên của nó, nên không công-ơn gì với ai cả. Thế mới gọi : «thăn-nhân võ-công» (神人無功).

Đã « vô-kỳ, vô-công », thì làm sao lại có danh. Nên mới gọi : « thánh-nhân vô-danh » (皇 人 無 名).

Tóm lại, cái chỗ sở-di phân-biệt được giữa thánhnhơn và thường-nhơn là: « Thánh-nhân thì an theo cái
chỗ an-bài của mình không chịu an nơi chỗ không an-bài của
mình. Cháng nhơn thì an chỗ không an-bài của mình, mà
không an nơi chỗ an-bài của mình» (聖人安其所安,不安不其所不安,東人安其所不安,不安其

Biết an theo chỗ mà tạo-hóa an-bài cho mình, tức là thừa-nhận cái Tánh-Phận của mình, và yên vui với đó, không đèo bòng tham-muốn gì cả ở ngoài cái Tánh-Phận của mình. Đó là hạnh của Thánh-Nhân.

Còn chúng-nhân thì lại khác. Họ không chịu yên vui theo tánh-phận của họ. Trái lại, họ đèo-bòng mãi theo cái chỗ không phải tánh-phận của họ, viện đến sự « tiến-bộ » bên ngoài đề tranh-đua, bốc-lột người. (2) Vì thế, họ không bao giờ được yên vui lạc phúc. Chi có những bực thánh-nhân « biết đủ nơi mình nên mới được an nhàn nơi đời » nghĩa là tiêu-diễu mà thôi.

<sup>(\*)</sup> So-sánh với câu này trong Dịch-Kinh; 其唯聖人. 乎? 知進退府亡而不失其正者,其唯人乎?》 (Kỳ duy thánh-nhơn hồ? Tri tiến thoái tồn vong nhi bất thất kỳ chánh giả, kỳ duy thánh nhân hồ?). « Chỉ có thánh-nhân mà thối ư? Biết đi tới, biết thối lui, biết giữ cho còn, biết làm cho mất mà không làm mất cái Chánh của mình! Chỉ có thánh-nhân mà thối ư?

Chỗ mà Dịch-Kinh gọi « bất thất kỳ chánh » (不 夫 其 正). đồng một nghĩa với câu trên đây : « Không làm mất cái Bản-Tánh duy-nhất của mình ». Như ta đã thấy trước đây, chữ 丘 (chánh, có nghĩa là Tánh tự-nhiên thọ-lãnh của Trời Đất.

<sup>(\*) «</sup> Thánh nhơn an kỳ sở an, bất an kỳ sở bất an; chúng nhơn an kỳ sở bất an, bất an kỳ sở an » (Liệt-Ngụ-Khấu). « Thánh nhơn an kỳ sở an » nên thuận với tự-nhiên; « chúng nhơn an kỳ sở bất an » nêu trải với tự-nhiên.

<sup>(2)</sup> So-sánh với cấu này của Epicure: « Se suffire à soi-(xem tiếp trong sau)

Và Trời Đất sanh ra vạn-vật, đề cho mỗi vật sống cái sống của nó (各 生 其 生) chứ đầu phải sanh ra đề cho người dùng nó, mà gọi cái này là hữu-dụng, cái kia vô-dụng.

Con người vì lòng ích-kỷ, chỉ thấy có mình, nên cho rằng vạn-vật này là hữu-dụng, vật kia là vô-dụng. Nhưng mà thật ra, có hữu-dụng vô-dụng không ? Tự nó, không có vật nào là hữn-dụng hay vô-dụng cả. Như mão Chương-phủ người Tổng đại-dụng, mà người nước Việt thì không dùng nó vào đầu. Cái hữu-dụng hay vô-dụng của mão Chương-phủ đầu phải là một lẽ tuyệt-đối mà đi tranh-giành nhau đến phải thương-sinh.

même c'est vosséder le plus précieux des biens : la liberté ». (Tự-túc, là có được một thứ của quý nhất trên đời : là Tự-Do).

Cũng nên so-sánh với đoạn này, trong thiên «Biền-Mẫu»:

« Một trái bầu khô chứa nước 50 đấu » bồ nó ra mà là n cái thia, như Huệ-tử, thì nó là vô-dụng. Đề nó vậy, làm phao lội qua sông, thì nổ là hữu-dụng.

Thiên TIÊU-DIÊU-DU nói: « Huệ-Tử nói với Trang-Tử: Vệ-quân thưởng tôi một giống bầu lớn. Tôi trồng nó có trái, đựng nước năm thạch, dùng chứa nước tương. Thấy nó kềnh-còng khó dời-dat, tôi bồ nó ra làm tự. Tế ra không dùng đặng nữa. Trang-Tử nói: Phu-tử vụng-về quá! Sao không biết đại-dụng nó? Tại nước Tổng, một nhà đề tắm kia, có phương thuốc « bất quy phủ ». Nhờ nó, người ươm tơ không nứt da tay. Một người khách hay biết, đến xin mua phương thuốc ấy một trăm lượng vàng. Rồi sang giúp Ngô đánh Việt Mùa đông, quân linh, nhờ phương thuốc đó, đánh thắng trận. Người khách đặng phong hầu. Cũng cùng một phương thuốc, mà chỗ dùng- khác nhau, nên chỗ lợi cũng khác nhau Nay phu-tử có trái bầu năm thạch, sao không đề nguyên dùng làm phao lội qua sông hồ? Lòng của phu-tử chưa phải là trực-đạt ».

Hữu-dụng hay vô-dụng, là tại chỗ dùng của mình trung chỗ cùng không mà thời. Câu chuyện của Trang-Tử trên đây là một câu chuyện ngụ ngôn, đề giúp ta hội-ý cái nghĩa hữu-dụng và vô-dụng. Nay xin đơn-cử một việc trong sử, đề chứng-minh lẽ ấy:

« Phạm-Lãi bỏ Việt Câu-Tiến, vượt bề sang Tê, đời họ tên, tự gọi là Chi-Di Tử-Bì... Sau sang ở đất Đào. Ở đó làm giàu có hàng mãy vạn vạn. Thiên hạ

<sup>«</sup> Hạng ta gọi là tổ tai, không phải là hạng tổ tai nghe rõ cái ngoài dầu mà là hạng tổ tai nghe rõ cái irong của mình mà thối! Hạng la gọi là hạng sáng mắt, không phải là hạng sáng mắt thấy rõ cái ngoài đầu mà là hạng sáng mắt tự thấy rõ được cái người của mình mà thối. Kể chẳng thấy mình mà thấy cái ngoài, chẳng được cái trong mình mà được cái ngaài mình, ấy là kể « đắc » cái « đắc » của người, mà chẳng đắc cái đắc của mình! thích cái thích của người, mà chẳng tự-thích cái thích của mình, thì đầu là Đạo-Chích hay Bá-Di, đều cũng là hạng mê-hoặc, không thông đạt cả ».

gọi là Đào Chu-Công ở Đào..., thì người con trai thứ của Chu-Công giết người bị từ ở Sở...

Chu-Công lấy nghìn nén vàng, sai người con út đi lo. Con trai cả của Chu-Công cũng cố xin đi, Chu-Công không nghe. Người con trưởng nói: « Nhà có con cả, gọi kẻ đốc-suất trong nhà. Nay em có tội. Người chẳng sai con, lại sai em út. Thế ra con chẳng ra gì! ».

Nói rồi toan tự-sát.

Người mẹ nói hộ.

Chu-Công cực-chẳng đã mới sai người con cả. Viết phong thơ đưa cho người bạn cũ là Trang-Sinh, ông lại dặn riêng con rằng:

— Đến thì dâng nghìn lượng vàng vào nhà Trang-Sinh. Mặc ông ta làm ! Cần-thận ! Chó tranh khôn với ông ta !

Người con cả khi đi, cũng tự đem riêng vài trăm nén vàng sang Sở. Trang-Sinh, nhà ở kề ngoài thành, giữa đám rau cỏ. Tới cửa, coi vẻ rất nghèo... Nhưng người con cả cũng đưa thơ, dâng nghìn vàng, theo như lời cha dặn. Trang-Sinh nói:

— Thôi! anh nên đi ngay! Chứ có ở lại! Dù em có được ra, cũng đừng hỏi tại sao mà được tha.

Người con cả ra rồi, không lại qua Trang-Sinh nữa, nhưng ngầm ở lại, lấy của riêng dâng một quý-nhân có quyền-thế ở Sở.

Trang-Sinh tuy ở một xóm hẻo-lánh, song có tiếng liêm và thẳng với cả nước. Từ vua Sở trở xuống đều tôn là bực Thầy...

Trang-Sinh thong-thả vào ra mắt vựa Sở, nói:

- Sao Mỗ đóng chỗ Mỗ, cái đó hại cho nước Sở.

Vua Sở vốn tin Trang-Sinh, liền hỏi:

- Giờ biết làm thế nào ?

Trang-Sinh nól:

- Chỉ có cách dùng đức là có thể trừ được nó.

Vua Sở nói:

- Thưa Thầy về nghỉ! Quả-nhân sẽ làm theo...

Vua bèn sai sứ-giả niêm-phong ba kho tiền-

Quý-nhân nước Sở kinh-ngạc, bảo người con cả Chu-Công rằng: « Nhà vua sắp đại-xá! »

- Thưa sao biết a?
- Mỗi lần nhà vua sắp đại-xá, thường cho niêmphong ba kho tiền. Chiều qua nhà vua sai sứ đị niêm-phong.

Người con cả của Chu-Công cho là : nếu đại xá thì thế nào em cũng được tha Tiếc nghìn vàng đem cho hão Trang-Sinh không được việc gì, bèn lại ra mắt Trang-Sinh. Trang-Sinh giật mình hỏi :

— Anh chưa về à ?

Người con trưởng nói: « Thưa vẫn chưa! Trước kia vị việc thẳng em Nay em nó may được hưởng lệnh xá, cho nên lại đây chào cụ đề về.»

Trang-Sinh biết ý hãn muốn lấy lại vàng, liền nói:

- Anh vào trong nhà lấy lại vàng !

Người con trưởng liễn tự vào nhà lấy vàng đem ra, lòng khấp-khởi...

Trang-Sinh tuy đã có cái ý trả vàng lại cho Chu-Công, nhưng xấu-hồ vì bị đứa trẻ con đánh lừa, bèn vào ra mắt vua Sở mà nói rằng:

Tôi trước có nói chuyện về ngôi sao mỗ Nhà Vua nói sẽ sửa đức đề bù lại. Nay tôi ra đường, đầu cũng đồn rằng: Đứa con Chu-Công là một nhà giàu ở Đìo, giết người bị tù ở Sở Nhà nó đem nhiều vàng bạc, đút lớt các quan hầu Nhà Vua. Vậy Nhà Vua không phải biết thương nước Sở mà xí đầu, chỉ vì chuyện con Chu-Công đó thôi.

Vua Sở cả giận... liên lạm án giết con Chu-Công. Ngày mai bèn xuống lệnh ân xá. Con cả Chù-Công rút lại được đưa đám táng em trở về. Người mẹ và người làng đều lấy làm xót-thương Chỉ có Chu-Công cười một mình mà rằng:

— Ta 13 biết thế nào Nó cũng giết em nó Không phải nó không yêu em nó đầu, nhưng có điều nó không thể đứng-dung nổ!. Nó từ nhỏ đã từng chịu khổ cùng ta, thấy việc làm ăn khó, cho nên bỏ của

thì tiếc. Đến như thẳng em út nó để ra, đã thấy giàu Cưỡi xe bễn. rong ngưa tốt, theo đuỗi cầy cáo, nào biết của từ đầu mà đến chc nên phung-phí thường, chẳng tiếc-rẻ gì. Hôm trước ta sở-dĩ muốn sai thẳng út, chỉ là vì cớ nó biết coi thường tiền bạc đó thôi. Thẳng cả thì không biết thế, vì vậy mà làm chết em nó. Lẽ đời là thể, có gì đáng thương! Thì ngày đêm ta vẫn mong nó đưa đám tang em nó về..» (\*)

Nếu dùng vào việc làm giàu cho nhà, thì thẳng con cả là hữu-dụng, mà đứa út là vô-dụng. Trái lại, nếu dùng vào việc-cứu đứa con thứ, thì thẳng con cả là vô-dụng, mà đứa út là hữu-dụng. Với bực đại trí, ở đời không có vật gì là vô-dụng hay hữu-dụng cả, mà toàn do nơi chỗ mình biết sử-dụng cho hợp-thời thôi.

\*\*

Câu chuyện Vua Nghiều nhường ngôi cho Hứa. Do, chứng tổ rằng mỗi người đều có cái sở-thích của mình, và sở thích của các bậc thoát-tục, biết đủ trong cái Tánh Phận mình, dù cho là ngôi Vua, họ cũng không màng... Vua Nghiều có cái tài trị nước, nhưng lại còn muốn nhường cho Hứa-Do mà ông cho là tài đức có hơn: « Nay nếu Phu-tử lên ngôi, thiên hạ ắt được trị. Tôi còn ngôi làm thăn-tượng chi nữa. Tôi tự thấy rất kém. Vậy, xin mời Ngài lên trị thiên-hạ » Nhưng Hứa-Do cảm thấy sẽ không có tài trị nước như Vua Nghiều, vì ông không thích làm cái công-việc trị thiên-

<sup>(\*)</sup> Sử-Ký: TU-MÃ-THIÊN.

hạ: « Ngài trị thiên-hạ, thì thiên-hạđược trị. Tôi còn thế Ngài làm chi ? Tôi cầu danh sao ? (...) Chim tiêu-liêu đậu ở rừng sâu, chẳng qua một nhánh là vừa. Chuột đồng uống nước sông dài, chẳng qua đầy bụng là đủ. Xin trả lại cho Ngài đó... » Mà dù thật-sự, Vua Nghiêu chưa đủ đức để làm công việc trị nước, thì Hứa-Do với một tâm-hồn phóng-dật tự-do cũng không thể vượt phận mà thay-thế cho được : « Người đầu bếp dù không xong việc bếp, người chủ tế cũng không vượt phận mà thế cho đó được. »

Được tự-do sống theo sở-thích của mình, đó là hạnh-phúc, đó là tiêu-diệu. Kể thích làm Nghiêu, thì làm cái việc của Vua Nghiêu, còn kẻ thích làm Hứa-Do thì làm cái việc của Hứa-Do: con chim Cưu và con chim Bằng, không có cái chí của con vật nào là cao hơn con vật nào cả. Người của thể-tục lại không nghĩ thể: họ bao giờ cũng mong nêu lên một « con ngườ; lý-tưởng » đề làm mẫu-mực cho tất-cả con người trong thiên-ha. Đó là họ làm cho thống-khổ loài người. Phần đông ngày nay lại đem Vua Nghiêu làm mẫumực của con người tạn thiện khiến cho thiên hạ đều đua nhau làm theo ông Nghiêu, mặc dù trong thâmtâm một số đồng rất thích sống theo cái nếp sống của Hứa-Do, và vì thế, đời càng ngày càng thêm giả-dối " Nghiêu, trị trăm họ trong thiên-hạ, bình-trị được trong nước, bèn sang qua núi Diễu-Cô-Tạ đề ra mắt bốn Thầy. Họ có cái vẻ sâu-xa làm sao mà Nghiêu quên mất thiên-hạ của mình "

\*\*\*

Vật nào cũng có Tánh Tự-nhiên của nó. Phải biết « chịu » chỗ đó, tức là ta phải biết nhận sự « bất-đồng-đầng tự-nhiên » của sự vật. Biết nhận sự « bất-đồng-đầng » giữa vạn-vật. thì ta phải biết kính-trọng cái chỗ riêng-biệt của mỗi vật, tức là cái tánh tự-nhiên của mỗi vật mà không xen vào làm trở-ngại hay hư-hoại sự phát triền tự - nhiên của nó. Không xen vào làm trở ngại hay hư-hoại cái tánh tự-nhiên của mỗi vật, là đề cho mỗi vật được sống tự-do cái sống của nó (\*), nghĩa là đề cho mọi vật

(xem tiếp trang sau)

<sup>(\*)</sup> Tự-Do, là sống được theo Bản-tánh. Cho nên một hành-động gọi được là tự-do, khi nào trong hành-động ấy, ta đã biểu-lộ được cả cải người thâm-sâu của ta; theo ta... chứ không phải theo kẻ khác.

So-sánh với cấu này, của H. BERGSON.

<sup>«</sup> Le libre, c'est en ce sens le total, el le profond; un acte est d'aulant plus libre qu'il est un témoignage plus véridique et plus expressif sur ma personne, non pas sur celle portion oraloire et mondaine de ma personne, que je destine aux échanges sociaux, mais sur ma personne nécessire et intime, celle dont je me sens responsable, et qui est vraiment moimême » (BERGSON - V. Jankélévitch — p. 103).

tur-do phát-triển cái cá-tánh của mình. Vạn-vật, vật não cũng đều được tự-do sống cái sống của mình đó gọi là Bình - Đảng Tuyệt - Đối, Tự - Do và Bình-Đảng phải chẳng là hai lẽ không thể lia nhau, theo Trang-Tử!

That rất khác xa với quan-niệm Tự-Do và Bình-Đảng mà người đời thường hiểu. Khởi đầu vì biết nhân cái bất bình-đẳng của mọi sự mọi vật nên ta mới tôn-trong tự-do của mỗi vật, và chỉ khi nào biết kinh tự-do của mỗi vật, thì mỗi vật mới bìnhđẳng mà thôi.

Nên nhớ kỹ : « Bản-Tánh hay là Chân-the không nên lầm-lẫn với bản ngã (égo), mặc dù, cả hai đền là Một. Chỉ khác nhau một mê một ngô, cũng như Nhà Phật gọi « Tỉnh là Phật, Mê là Chúng-sinh : cả hai là Một ». Những danh-từ mà các nhà Thông-Thiên hay Ấn-độ giáo Tây-phương dùng như « Soi » để phân-biệt với « mọi » tuy rõ-ràng, nhưng đối với một số đồng, để làm cho họ hiểu sai rằng đó là hai thể khác nhau. Nhà Phật so-sánh hai trạng-thái đó như trái hồng chin (Ngộ) với trái hồng sống (Mê) có hai vị ngọt và chát khác nhau, kỳ trung vẫn là một trái hồng. Cái mà ta gọi là Bản-ngã (lúc mê) sẽ thành Chân-Tánh hay Chân-The (lác ngô) — kỳ trung là Một.

### II.- TÈ-VÂT-LUÂN

TÈ-VÂT-LUÂN

Như ta đã thấy ở chương TIÊU-DIÊU-DU, quansiêm về Tư-Do và Bình-Đảng của Trang-Tử không giống với quan-niệm mà người đời thường hiểu.

Bình-Đẳng của đời thường biểu, là cả thảy thiênhạ đều giống như nhau : sang, hèn, tri, ngu, lớn, nhỏ... thảy đều có thể đồ chung vào một cái khuôn luân-lý. luật-pháp, giáo-dục... Và gọi đó là Bình-Đảng. Nơi trường kẻ tối, người sáng, gái, trai đều phải chung chịu một lối giáo-dục giống nhau. Người ta quên đềý đến cái cá-tánh riêng-biệt của mỗi người mỗi vật Văn-minh con người ngày ray sở-dĩ không thể mưu được hạnh-phúc cho con người được cũng vi quanniệm lạc lầm nãy.

Trái lai, quan-niệm về Bình-Đảng của Trang-Tử, đầu phải thế. Theo ông, tính của vật, không đồng nhau: mỗi vật, đều có chỗ nhận là đẹp, riêng theo vật ấy. Cái phải của người này, không còn là cái phải của người kia. Cái lợi của người nãy, chưa ắt cũng còn là cái lợi cho người kia. Không nên cưỡng-ép cho đồng, mà cũng không sao cưỡng-ép cho đồng đặng. Vậy, chỗ không đồng của Vạn-Vật, ta phải biết a nhận

TÈ.VAT-LUAN

lãnh », biết « chịu » nó, và đề cho mỗi vật sống tự-do theo cái sống của nó, đó là nhân chỗ « bất đồng » mà làm cho vạn-vật « đồng ». Anh và tôi, chúng ta đều tự-do sống được theo cái bản-tánh của mình, thì anh và tôi đều bình-đầng, không ai hơn ai kém cả.

Hết thảy xã-hội, chánh-trị, chế-độ đều định ra « một cái tốt » đề làm tiêu-chuẩn chung cho hành-vi, khiến người người đều theo đó mà sống (\*). Ây là cưỡng-ép chỗ « không thể đồng » được mà làm cho ra « đồng », thật là sái với lẽ tự-nhiên hết sức. Mỗi vật đều có cái tánh của nó : sự hiểu-ố cũng vì đó mà không thể đồng nhau. Nay lại cưỡng lẽ ấy, bắt buộc người người đều phải cùng nhận một điều khác xa với sự hiểu-ố của họ, đó là làm cho hư-hoại cái Tự-Do của mỗi người. Cho nên Tự-Do và Bình-Đảng, ở đây không thể đi đôi với nhau đặng : hễ được Bình-Đảng, là mất Tự-Do.

Trái lại, theo Trang-Tử, Tự-Do và Bình-Đảng đi đổi với nhau luôn, như bóng với hình. Có Bình-Đảng là nhờ có Tự-Do, mà được Tự-Do là nhờ có Bình-Đảng. Nhận có Tự-Do mới cầu cho Vạn-Vật đều được sống cái Sống của mình. Mà Vạn-Vật, vật nào cũng sống được cái Sống của mình, đó là Vạn-Vật nhờ Tự-Do

mà được Bình-Đằng Còn nhận có Bình-Đằng, mới chịu đề cho Vạn-Vật, vật nào cũng sống theo mình. Mà Vạn-Vật, vật nào cũng được sống theo mình, thì Vạn-Vật, vật nào cũng nhờ đó mà được Tự-Do.

Hay nói một cách khác: phảm kẻ chủ-trương Tự-Do tuyệt-đối, ắt cũng phải chủ-trương Bình-Đằng tuyệt-đối. Là vì, nếu ta không thừa nhận Bình-Đằng tuyệt-đối, thì cố nhiên là ta cho rằng, giữa người và người, giữa vật với vật, có cái này hay hơn cái kia hoặc có cái kia hay hơn cái này. Đã nhận có cái nằy hay hơn cái kia, người này hay hơn người kia, thì tắt-nhiên, người hay phải lo cải-tạo người không hay đề đó trở về đường hay. Như thế, là ta không nhận có Tự-Do tuyệt-đối của mỗi người, vì ta đã cưỡng-ép kẻ khác phải sống theo ta, không được sống tự-do theo họ. Ôi! Nếu không phải đó là chuyên-chế, thì cái chi mới gọi là chuyên-chế?

Người người đều được tự-do sống theo mình, thì cái " phải » của mọi người đều được xem là « phải » hết, và cái " đẹp » của mọi người đều được xem là « đẹp » hết. Anh và tồi mỗi người đều được tự-do sống theo mình, thì cái phải của anh là cái phải đối với anh, cũng như cái phải của tôi là cái phải đối với tôi, không ai có quyền bảo nó là « không phải » được cả. Thế thì vạn-vật dưới trời không vật nào là không tốt đẹp, ý-kiến dưới trời, không ý-kiến nào là không ngang bằng, nghĩa là đồng với nhau tất-cả.

<sup>(\*)</sup> Thiên Chi-Lạc giải cái ý-nghĩa của đoạn này có nói; « Cái túi nhỏ không chứa được vật lớn, dây vắn không tới đây giếng sâu. Nghĩa là, cái sở-năng của mỗi vật đều trùm chứa trong cái Mạng của nó; không thể thêm, không thể bớt được. »

#### a - Ván-đề Phải-Quấy, Tốt-Xấu:

Đứng theo Bản-Ngã, tức là đứng theo quan-niệm nhị-nguyên thì thấy vật có phải, có quấy. Phải, là cái gì lợi cho ta; quấy là cái gì không lợi cho ta. Toàn không hay rằng: quấy đối với ta, nhưng biết đầu nó vẫn phải, đối với kẻ khác; — phải đối với ta, nhưng mà nó quấy đối với kẻ khác. Cái phải của ta bây giờ, biết đầu rồi đầy sẽ không còn là phải nữa, huống chi đối với mọi người.

Phảm mọi vật, vật nào cũng lo sống cái sống của mình, thì cái phải hay cái quấy, cái tốt hay cái xấu của người không còn quan-hệ gì đến mình nữa. mà mỗi vật đều phải lo nghĩ đến cái phải hay cái quấy, cái tốt hay cái xấu đối với mình thôi. Cái phải hay cái quấy đối với mình không còn là cái phải hay cái quấy đối với kẻ khác, vậy thì đó là chuyện mình tự biết lấy mình thôi, sao lại còn đem ra mà nói với thiên-hạ, thì còn nghĩa-lý gì nữa? Cho nên không có cái gì là phải quấy, có thể đem ra làm tiêu chuẩn cho thiên-hạ được.

Cho nên, trong TÈ-VẬT-LUẬN nói: « Người ta ở dưới bùn thì đau ốm. Con cá chạch có vậy không? Người ta ở trên cây thì run sợ. Con khi có vậy không? Đâu là chánh xử (\*)? — Người ăn thịt thà, còn hươu nai thì ăn

cỏ; diễu qua ăn chuột... Đâu là chánh vị (\*); Mao-Tường Lệ-Cơ là chỗ mà người ta cho là đẹp, còn cá thấy, thì lặn, chim thấy thì bay cao, nai thấy thì chạy dài. Đâu là chánh sắc? »

Vậy, mỗi vật đều thuận theo chỗ hạp của nó, không chỗ nào là chỗ hạp chung cho mọi vật. Mỗi vật ngon theo chỗ thích của nó, không có vị nào là vị thích chung cho mọi vật. Mỗi vật. tra theo cái đẹp của nó, không có cái đẹp nào là cái đẹp chung cho mọi vật.

Do đó mà suy, ta thấy rằng: mỗi vật đều có cải đẹp riêng theo nó, cho nên không có cái đẹp nào là cái đẹp mẫu cho tắt cả mọi vật. Thế thì, đã không có cái đẹp nào là có thể đem ra làm cái gương tận-mỹ cho hết thảy mọi vật, thì cũng không có cái thiện nào có thể đem ra làm gương tận thiện cho tất cả mọi người Thế thì, không đặng cưỡng-ép thiên-hạ phải đồng. Không ép người phải đồng, thì mỗi vật đều được đẹp theo cái đẹp của nó, cho nên mọi vật trong đời không vật nào là không đẹp (天下之物無不美). Cho nên Tê-Vật-Luận mới nói: « Phải cũng là một lễ vô-cùng, quấy cũng là một lẽ vô-cùng.

Vậy thì, phải quấy, tốt xấu không thể cùng nhau tranh-biện được. « Ta với người tranh-biện Người thắng ta, ta không thắng người. Quá người phải sao? Quả ta quấy sao? Quả người quấy sao? Trong hai ta, có người phải

<sup>(\*)</sup> Xử : là chỗ ở.

<sup>(\*)</sup> Vị : là mùi ngon,

hay sao? Có người quấy hay sao? Cổ hai đều phải chẳng? Cổ hai đều quấy chẳng? Ta cùng người không hiều biết đặng nhau, thì người ngoại-cuộc phải chiụ mờ-ám. Ta mượn ai đầu mà chánh việc này? Mượn người đồng với người! Đã đồng với người, làm sao chánh việc này? Mượn được người đồng với ta! Đã đồng với ta, làm sao chánh được việc này? Mượn người khác với ta và với người! Đã khác với ta và với người làm sao chánh đặng việc này? Vậy, thì ta với người cùng ngoài cuộc đều không biết đặng nhau, mà còn phải chờ đó làm chi? » (Tễ-Vặt Luận).

Cái phải của mình, là phải đối với mình, đối với cái sống theo cá-tánh của mình. Mà cái sống của mình cùng cái sống của kẻ khác không đồng. Thế thì, tranh-biện với nhau về phải quấy còn nghĩa-lý gì nữa ? Đã cùng nhau tranh biện là không thể được, còn thêm một người thứ ba vào để chánh lại việc ấy thì làm gì chánh được. Nếu người cùng một ý với ta, cho ta là phải thì ra cũng như trước kia chỉ có ta và người. Mà nếu người cùng một ý với người, cho người là phải, thì ra cũng như trước kia chỉ có người và ta : vấn-để tranh biện cũng vẫn như trước, không giải-quyết được. Mà nếu người ấy không cùng ý với ta và với người, thì người ấy làm sao chánh được việc nãy ? Vậy, ta và người đều quấy cả sao ? hay đều phải cả sao ?

Quấy, Phải, là một vấn-đề nghịch thuận đối với riêng từng người một, — cho nên không thể cùng nhau tranh-biện được.

Vả, ý-kiến mọi người đều không đồng, vậy nếu phải chấp theo một ý-kiến nào, cho đó là phải đề cho thiên-hạ cùng đó mà theo, thì dưới đời, ý-kiến của ai là phải? Câu hỏi này, thật không thế quyết-định đặng, chẳng qua như câu hỏi trong Tẽ-Vật « đâu là chánh xử, đâu là chánh vị, đâu là chánh sắc »? vậy.

Vậy, nếu không thể chấp theo một ý-kiến nào và cho đó là phải, thì ra dưới trời ý-kiến nào của con người cũng đều phải hết. Thảy đều phải hết, thì đây đó chịu nhau, cần gì phải tranh-biện làm chi nữa. Tề-Vật-Luận nói: « Quả thật có Đây có Đó không? Quả thật không có Đây không có Đó không? Đây và Đó, đều đồng nhau, gọi là đạo-xu. Xu, ban sơ đặng chỗ hoàn-trung của nó, đề ứng-đối vô-cùng». Cũng là cải thuật « dĩ bất-biến ứng vạn biến » vậy.

Phàm hễ có phải cho đây, là có quấy cho kia, có quấy cho đây là có phải cho kia, nên phải quấy cứ đối-đãi nhau luôn mà có Nhược bằng cho đây là đó, đó là đây, thì quấy cho đây là phải cho đó, lợi cho đây là hại cho đó. Mà đó là đây, đây là đó, thì lợi và hại, phải và quấy, đồng nhau vậy. Cho nên không có gì gọi là lợi hay hại, phải hay quấy nữa cả.

« Phải, là một lẽ vô-cùng. quấy cũng là một lẽ vô-cùng », vậy phải quấy chẳng qua như một cái vòng tròn. không thể biết chỗ nào là phải, chỗ nào là quấy cả. Vậy không cần biện-luận về cuộc xây-vần của phải quấy ấy với « kẻ còn nhận thấy có sự phải quấy »,

và hãy biết đứng ngay nơi trung tâm của cái vòng ay (hoàn-trung) đề chịu đây đó, ấy là chỗ gọi là Đạo-Xu (cái cốt của đạo). « Thánh nhơn vì chỗ hòa, mà nói thị nói phi, rồi đứng yên nơi Thiên-Quân : ấy gọi là lưỡng hành » (Tê-Vật-Luận) (\*)

Thiên Ngụ-Ngôn, giải chữ Thiên-Quân 天 均 như vầy: " vạn-vật tuy biến-hóa và thay-thế hình-thức lẫn nhau; nhưng nguyên khí là một. Hôm nay và hôm qua như cái vòng tròn. Cái lý của nó không thấy biết đặng. ấy gọi là Thiên-Quân hay là Thiên-Nghê ».

Thiên-Quân hay là Thiên-Nghê đều là đề chỉ sự biến-hóa của tự-nhiên yạn-vật: « Đứng yên nơi Thiên-Quân » là chịu cái tự-nhiên của Vạn Vật. Thánh-nhơn đối với sự phải quấy lẫn nhau của Vạn-Vật. đều biết nhận chỗ phải quấy riêng của mỗi vật, nên thái-độ thánh-nhơn đối với đời là « ừ-hử » đề hòa với mọi người mà tự-mình không vướng mắc trong Có, lại vượt qua ngoài sự phải quấy ấy. Đó gọi là « lưỡng-hành » Thánh-nhơn biết phải quấy là đồng nhau, nên thuận với thiên-hạ mà không chịu tranh-biện cùng ai, đó là cách « xử-thế tiếp-vật » của thánh-nhân; — còn đối với mình, vì đã đồng-hóa với Vạn-Vật, nên đứng ngoài sự phải quấy, thản-nhiên đứng yện nơi cái cốt của bánh xe luân-chuyên (Thiên-Quân), đó là cách « xử kỷ » của thánh-nhơn.

Xử-kỷ theo một cách, còn tiếp-vật theo một cách, là đề vừa hòa với đời, vừa gìn-giữ Bản-Tánh của mình. đó gọi là « lưỡng hành ».

Hành-động thánh-nhơn đối với đời về vắn-để thị phi giống như cách người nuôi khỉ: « Người ấy nói với khỉ, sớm mai ta cho ba củ khoại chiều bốn củ. Khi đều giận. Người ấy nói: Thôi, sớm bò, chiều ba. Khi đều mừng Số cho mỗi ngày không bớt không them, nhưng tại cách cho mà có giận có mừng. Ấy nên thánh-nhơn vì chỗ hòa mà nói thị nói phi, rõi đứng yên trong Thiên-Quân: ấy gọi là lưỡng-hành » (Tề-Vật-Luận).

Sự hiều-biết của thánh-nhân có khác đời, nhưng không bao giờ vì đó mà làm ra vẻ khác đời, đề chọi với đời... như phần đông những kẻ kiểu-ngạo, lập-dị... cho đó là học theo lối Trang-Châu!

Ö thiên Đại-Tông-Sư có viết : « Nhan-Hời hỏi Trọng-Ni :

— Mạnh-Tôn-Tài, mẹ chết, kêu khóc mà không có nước mất. Trong lòng không xót-xa, đề tang mà không tổ ra bi-thảm. Không có ba điều đó, vậy mà sao lại được tiếng là người khéo cư-tang nhất ở nước Lỗ. Anh ta vốn chỗng có cái thực bên trong mà sco lại được danh như thế ?

Trong-Ni nói :

— Ông Mạnh-Tôn đã hiều đến chỗ tận-cùng rỗi, đã tiến đến bậc Tri rồi! Ông không bỏ cái mà người đời không bỏ được, nhưng ông bỏ được những tình-cảm bên trong của người đời.»

<sup>(\*)</sup> Thánh-nhân đây, là tiếng dùng đề chỉ Chân-nhân.

Nghi-lễ bên ngoài, ông Mạnh-Tôn không thế bỏ được là vì sợ chạm phải thối tục, nhưng về tình-cảm thật-sự bên trong, thì ông không cho thế là phải, nên lòng không bi-cảm trước vấn-đề sống chết, ông có quyền không bắt-chước thế-nhân. Bậc Chân-nhân hòa mà không đồng, tuy bề ngoài hòa với mọi người, mà lòng vẫn cách-xa nhân thế. Làm thế, họ vừa không đụng chạm và làm bực lòng đời, mà cũng vừa giữ được lòng thành-thực đối với mình.

«Ông Manh-Tôn chỉ riêng biết rằng người khóc thì mình cũng khóc, nhưng trong lòng thì không khóc. » (Dại-Tông-Su).

c Hình-phạt, theo họ là cần, nhưng họ áp-dụng hìnhphạt một cách khoan-hậu. Lễ, theo họ, là phụ thuộc, chỉ
dàng để dừng dụng chạm với đời. Họ thuận theo thời (...)
Và như vậy, Trời (Thiên-Tánh) và Người (Nhơn-tánh)
không nghịch nhau », nghĩa là họ đã giải-quyết được sự
kung-đột giữa Cá-Nhơn và Xã-Hội, giữa Tự-Nhiên và
Xã-Ước, giữa Tự-Do, và Nô-Lệ. Đổ là cách xửthế mà Trang-Châu gọi là « lưỡng-hành » (\*).

Tuy-nhiên, có kẻ sẽ bảo: « Trang-Tử nói thế, sao lại còn đi bài-bác các chế-độ luân-lý trong thiên hạ, bởi đã không có cái gì phải. cái gì quấy kia mà! ».

Hởi thế, là chưa rõ bản-tâm của Trang-Tử. Trang-Tử đầu có gọi cái chi là phải chung cho cả mọi người mà đi bài-bác thiên-hạ, ép người người đều phải theo cái phải của mình. Sở-dĩ có bài-bác là bài-bác cái tánh thiên-vị ấy, cái tánh thiên-vị cho rằng : chỉ có mình là phải mà thời. Cái phải ấy chỉ là cái phải riêng của mỗi người, và đừng bao giờ dụng tư-tâm đem cái phải của mình ra mà cưỡng-ép kể khác phải theo, làm cho khổ cả người lẫn mình vô-ích. Chỉ có thể thời.

Theo Trang-Tử, sự-vật không bao giờ cô-lập cả, trái lại, vẫn chẳng-chịt dinh-liu nhau như Một. Thiên hạ mà loạn, phần nhiều chỉ vì ai ai cũng tưởng cái phải của mình là tuyệt-đối.

.\*.

b. — Ván-đề Sanh Tử:

Người đã nhận phải quấy, tốt xấu đều là bình đẳng cả, thì trong đời còn có gì làm cho xao-xiến được tấm, lòng, nếu cũng giải-quyết luôn được vấn-đề tối-trong của nhân-sinh này: vấn đề sanh, tử.

Theo Trang-Tử, sanh tử là Một.

Trong Trời Đất, chỉ có cái Sống thôi. Cái Sống ấy không có sanh, nên cũng không có tử. Sanh và tử chỉ là những hình-thức biến-hóa thôi. Cái Sống chính là cái mà Lão-Tử gọi « tử nhi bất vong giả thọ » ( 系, 和

<sup>(\*)</sup> Trang-Tử NAM-HOA-KINH (Bản dịch của Thụ-Giang — trang 404).

#### 不亡) (Chết mà không mất là thọ) (\*)

Hình-thức mất đi, thì cái Sống ấy đi về chỗ khác. Cũng như trong một thần cây, lá nãy rụng, thì cái Sống ấy trở vào thần cây mà sanh ra lá khác, bông khác hoặc trái khác... Cái mà ta gọi sống, chết đây, chỉ là sự « thành hủy » của một trạng thái trong cuộc đại hóa của trời đất mà thôi. Sự sống, chết chẳng qua như bó củi « cột lại hay tháo ra ». Sống, chết chẳng qua là « một qua một lại » tiếp nối nhau mãi thôi, còn cái châ..-thể của ta vấn như thế mãi, không thay đồi. Chính đây là chỗ mà Quách-Tượng bảo : « Cùng với tạo-hóa hòa làm một rồi, thì đi đến đâu mà không phải là ta »

Cái « Sống » của ta đối với hình thế ta, cũng như « lửa đối với củi ». Cái Sống ấy, từ hình-thế nãy truyền qua hình-thế kia, cũng như lửa truyền từ bó củi nãy qua bó củi kia vậy. « Không khác nào hòa truyền mãi ma không tắt, cái Sống vẫn truyền mãi mà không bao giờ tuyệt. »

Chết, chẳng qua là tự hình-thức của một vật tồn-tại này mà chuyển sang hình-thức của một vật tồn tại khác. Từ cảnh này đồi qua cảnh khác mà losợ, có khác nào cái cảnh của a nàng-Lệ-Cơ, con một vị quan trấn-thủ phong cương xứ Ngại, gả cho vua nước Tần. Lúc xuất-gia, rơi lụy dầm bâu. Khi tới hoàng-cung, cùng vua đồng sàng, nếm mùi sô-hoạn, rồi lại hối hận giọt lệ ngày xưa » « ( TÈ-VÂT-LUÂN ) Lúc xuất-giá thì lo sợ đau-khỏ « đến rơi luy dàm bâu » không nỡ lia bỏ cái cảnh hiện-tại của mình. Cảnh ấy khác nào cái cảnh của kẻ sắp « lìa-đời » ( chết ) mà đau-khồ. Chẳng qua mình lo-sợ cái mình chưa biết ra thế nào, chó biết đầu rồi đây, ta không như nàng Lệ-Cơ, khi đến hoàng-cung, bấy giờ lại hối hận giọt lệ ngày xưa, mà không chịu trở về quê cũ. Như ta cho hình-thức thấy đây (sở hữu của hiện tại ) là đáng vui mừng, thì sau khi chết, chỗ ta đặng hình-thức mới khác, sao lại biết không có chỗ cũng đáng vui mừng như bây giờ ? Lui lại một bước mà nói : lúc ta chưa biển làm người như bấy giờ, có lẽ lúc sắp lìa cảnh đó mà qua cảnh đây, ta cũng đã « rơi lụy dầm bâu » dùng-dằng quyến-luyến và cho sự biến-đồi ấy là một tai-họa. Đến nay làm người rồi, nếu nghĩ lại cái « giọt lệ » trước kia, có lẽ ta cũng lấy làm hối-hận, biết rằng trước kia ta lầm. Thế mà đến nay, lại cũng như cũ, diễn lại cái cảnh lạc - lầm như trước : sắp đồi cảnh thay hình... vẫn cũng dùngdằng khóc-lóc. Mê-muội đến thế, kề cũng là cùng-tột rồi vậy!

Thiên Đại-Tông-Sư nói: « Gặp hình người mà vui riêng với đó. Mà hình người là gì? Hồi vị-thủy trong vô-

<sup>(\*)</sup> Trong quyền \* Religion de l'Homme », Tagore có viết: « Celui qui peut mourir, sans périr, a la vie éternette ». Ông lai nói: ... « essayons de réaliser en nous-même l'homme immortel afin que, en mourant, nous ne périssons pas. C'est la signification de la parole de l'Upanishad. « Réalise la Personne, afin que tu puisses ne pas mourir (p. 180-181)

150

cực, theo vạn-hóa mà có nó ra. Vậy, vui với cái đó, nhận riêng nó ( mà không nhận cái khác) có phải lẽ không?

Quách-Tượng giải thích như vày: « Trong muôn vàn hình-thức của vạn-vật, hình-thức của người là một. Gặp được hình-thức ấy, chưa đủ riêng vui với nó mà thôi. Trong vô-cực, chỗ « gặp mới » của vạn-vật đều như con người, há chỉ riêng có con người là biết vui với cái hình mới ấy mà thôi, còn bao nhiêu vật khác đều không biết vui như con người sao? — Gốc, ta không phải là người mà biến-hóa làm người. Hóa làm người, đó là ta mất cái chỗ cũ kia, nhưng tuy mất cái cũ mà lại vui, là vui cái chỗ « gặp mới » nãy đây. Mà cuộc biến-hóa thì vô cùng, vậy « chỗ gặp mới » thì chỗ nào cũng là chỗ gặp mới, và chỗ gặp mới » thì chỗ nào cũng là chỗ gặp mới » như dây mà còn biết vui, há chỉ có một chỗ này mà thôi sao ? ».

Hình-thức con người là một trong muôn vàn hình-thức của vạn-vật. Thế thì, gặp hình thức nào cũng đáng vui mừng cả, há chỉ có hình-thức con người là đáng vui mừng mà thôi sao? Sở-dĩ ta vui, là vì « chỗ được hình-thức mới ». Mà vạn-vật, vật nào cũng dưới quyền thiên biến vạn-hóa như ta cả thì vạn-vật, vật nào cũng vui với chỗ được hình-thức mới của nó, cũng như ta vậy. Há chỉ có một ta là biết vui với chỗ được hình-thức mới của ta mà thôi sao? Trước kia, có lẽ ta không phải là người, mà nay lại biết hóa làm người. Hóa làm người, đó là ta mất chỗ cũ kia, nhưng tuy mất cái cũ mà lại vui, là vui vì cái chỗ

được hình thức mới này đây. Mà cuộc biến-hóa thì vôcùng, cho nên cái « chỗ được hình thức mới » như vầy cũng là vô-tận, là cái vui cố-nhiên cũng là vôtận, há chỉ riêng có một « chỗ hình-thức mới » hiệnthời đây là đáng vui mà thôi sao? Chúng ta đi trên con đường biến-hóa của trời đất không khác nào một du-khách. Cảnh nào cũng mới, chỗ nào cũng đẹp Nhưng không cảnh nào buộc trời mình được.

Trang-Tử lại nói: « Giá như tay trái ta biến làm con gà thì ta nhân đó mà gáy canh. Giá như tay mặt ta hóa làm cây cung ta nhân đó mà bắn chim. Giá như hóa cái xương-mông ta làm bánh xe, hóa tinh thần ta làm con ngưa thì ta nhân đó mà dùng, há lại còn đi thắng xe nào khác ? Và đắc là thời, thất là thuận. An theo thời, xử theo thuận thì buồn vui không vào đặng cõi lòng. » (1)

Thế thì, ở vào cảnh nào, vui theo cảnh nấy. « Bực chân-nhân xưa, không ham sống, không ghét chết, ra không vui, vào không sợ, thàn-nhiên mà đến, thàn nhiên mà đi..» (2) (Đại-Tông-Sư). Sống, chết như nhau, « an theo thời xử theo thuận » thì buồn vui không vào đặng cõi lòng.

<sup>(1)</sup> Ở đây, ta thấy rỗ-rệt tư-tưởng của Trang-Tử, không tin đến thuyết Tiến-Hóa. Chỗ mà người tin là Tiến-Hóa, ông chỉ xem là một cuộc Biến-Hóa thỏi (Transformisme).

<sup>(2) «</sup> Ra », « vào » và « đến », « đi »... dều ·là đề chỉ sự sống chết.

#### c. - To và Vật :

« Xua, Trang-Châu chiêm-bao, thấy mình là bướm, vui phận làm bướm, tự-nhiên thích chí không còn biết Châu Chọt tinh giấc, thấy mình là Châu. Không biết Châu, lúc chiêm-bao là bướm hay bướm, lúc chiêm bao là Châu. Châu cùng bướm ất có phận định ». (Tê-Vật-Luận)

Đời thường bảo, chỉ có làm người là đáng vui thích thôi. Nghĩa là người quý hơn vật. Đó là tình-thường của người ta. Nói thế, thật là chưa thông đạt. Người và Vật, sao lại có chỗ quý tiện? Giả-sử, tạo-hóa sanh ta làm chim, thì ắt trong thiên hạ không còn gì quý bằng chim, mà nếu sanh ta làm cá, thì ắt trong thiên hạ không còn có gì quý bằng cá.

Trang-Châu chiếm-bao, thấy mình là bướm. Trong khi làm bướm, quên lửng mình là Người và vui-thích với phận làm bướm Nên đứng theo Trang-Châu mà luận, thì nếu hỏi đổi cái kiếp người của Trang-Châu làm phận con bướm, ắt Trang-Châu không muốn. Nhưng đứng theo con bướm mà luận thì đổi cái kiếp con bướm làm phận con người của Trang-Châu, ắt con bướm cũng không muốn.

Làm con Người chưa ắt là vui hơn làm con Vật,

thế thì Vật và Ta là bình đẳng. (\*) Cho nên dầu sau đây, thân này có biến-hóa ra sao, cũng không đến phải bản lòng.

Tóm lại, nếu không đặng « Nhất-Thiết Bình-Đẩng » thì có chỗ ưa, ghét, lấy, bỏ... Có chỗ ưa ghét, lấy bỏ... thì còn gì Tự-Do, mà nói đến tuyệt-đối Tự-Do. Người mà còn bận mắc trong vấn-đề Lớn-Nhỏ, Hơn-Kém, Thị-Phi, Vinh-Nhục... là chưa có thể cùng bàn đến Tự-Do với họ được nữa.

Con người sở-dĩ nô-lệ chỉ vì có một cái Sợ mà thối. Sợ dủ thứ, nà nhất là sợ cái cảnh sau khi chết. Luân-Hồi, căn-cứ nơi thuyết Tiến-Hóa cho rằng làm con Người là quý hơn con Vật. Cái lo ấy của Bản-Ngã được thuyết Luân-Hồi an-ủi, nhưng an-ủi cho lỏng người có được hi-vọng để sống qua ngày chứ chưa phải tà giải-quyết được cái « sọ » ấy. Người la, ai ai cũng mong di lên mãi trên nắc thang tiến-hóa hết loài thủ, đến loài người rồi đến loài tiên, phật... Lòng ham-nuốn con người ngoài cái phận mình : Không biết đến đầu là cùng. Gãi chỗ ngứa, đầu phải là trừ tuyệt được nguyên-nhân cái ngừa ấy.

Thuyết Bình-Đảng của Trang-Tử, căn-cử trên thuyết Vạn-Hóa của ông, cho rằng người ta chỉ cần gìn-giữ Thiên. Chân mình được trọn-vẹn thời, thôi ngoài ra có biến ra hình gi cũng mặc. Thế thì, cái « sợ » do Bản-Ngã tạo ra, không tồn-tại được nữa. Giải-thoát tinh-thần con người khỏi cái sợ thiên-niên dã giam-hãm con người trong bóng tối, quả thuyết Luán-Hồi của Phật-giáo tiều-thừa là bất-lực rồi vậy.

<sup>(\*)</sup> Thuyết Luân-Hồi của Phát-giao tiều-thừa, nếu dựng về phương-diện giải-thoát, thì phải nhượng thuyết Bình-Đảng của Trang-Tử.

#### III. - DƯỚNG-SINH-CHỦ

Theo Trang-Tử thì sống chết là một, vậy sao còn quý cái sống mà dưỡng nó?

Nào phải như vậy: Sống chết là một. Nhưng ở phải vào cảnh nào, thì vui với cảnh nãy. Thế thì sống đây, hãy biết vui thích theo cảnh sống ấy. Nếu không thuận theo tự nhiên của nó mà dưỡng nó, đó là ta cầu cái chết hay sao? Vậy đầu còn phải là cái đạo của Tễ-Vật nữa?

Vả lại, muốn sống vui, mà lại đề cho thân-thề mình ốm đau, thì sống như thế, cũng không sao vui được. Epicure nói: « Một thân-thề không đau, một tinh-thần không loạn: chân hạnh-phúc của con người chỉ có bấy nhiều thôi ».

Sống đặng theo *Tiêu-Diêu* và *Tề-Vật*, là sống với một « tinh-thần không loạn »; — mà sống được theo Dưỡng-sinh là sống với một « thần-thề không đau »

Tuy nhiên, nếu nói cho đúng lễ, thì chỉ có những kẻ có « một tinh-thần không loạn » là mói có được một « thần thế không đau » mà thôi. Hay nói cách khác : những kẻ có một « thần thế không đau » là vì họ khéo giữ « tinh thần không loạn ».

Hoàng-Đế Nội-kinh, bàn về thuật dưỡng-sinh cũng nói một thể: « Điểm-đạm; hư-vô chân-khi tùng chi; tinh thần nội-thủ; bịnh an tùng lai. » (Giữ tấm lòng được

diễm-đạm hư-vô, thì chân khí theo đó; tình thần giữ vững được bên trong, thì bịnh hoạn do đầu mà đến được).

Cho nên, người mà còn đau yếu, là cái đức của mình chưa vững.

\*\*\*

Trang-Tử bảo: « Cái sống của ta đã thọ nơi Trời Đất, hãy biết gìn-giữ nó cho tới cùng tột, đừng làm cho nó hư hoại trước cái giờ hạn-định của nó ». (1) Vì danh-lợi mà chết, hay vì hình-lục tru-diệt mà chết, đều cũng như nhau. Cả hai, đều làm cho hư-hoại thân mình trước cái thời giờ hạn-định của nó. Đó đều là sái với tư nhiên vậy (2).

<sup>(1)</sup> Đại-tông-Su.

<sup>(2)</sup> Thiên Bien-Mau giải đoạn này có câu :

<sup>«</sup> Bá-Di vì danh mà chết nơi núi Thủ-Dương, còn Đạo-Chích thìvì lợi mà chết nơi gò Đơng-Lăng. Hai người ấy tuy cái họ chết theo không giống nhau, nhưng đều làm tàn cái Sống, thương cái Tánh mình cả. Chắc gì Bá-Di là phải mà Đạo-Chích là trái? Người trong thiên-nạ đều chết theo như thế ấy cả. Nếu mà cái mình chết theo ấy, là Nhân-Nghĩa, thì tục gọi là Quán-Tử. Nếu cái mình chết theo ấy là của-cải thì tục gọi là Tiều-Nhân. Cái mà mình chết theo chỉ có một, vậy mà cũng có Quân-Tử, có Tiều-Nhân. Đến như cái việc tàn cái Sống, tồn cái Tánh, thì Đạo-Chích cũng như Bá-Di có khác não! Trong đó, lại kễ chi-Quân-Tử với Tiều-Nhân?».

Sở-dĩ sinh-lực ta hao kém, là vì tự-lự mà ra. Trong các mối tự-lự, không có mối nào nguy-hại hơn là mối so-đo hơn kém về cái phận ngoài mình, nó không biết đầu là bờ-bến.

Thiên « Dưỡng-Sinh-Chủ » vô đầu có câu; « Sinh-lực của ta thì có hạn, mà nỗi lo-nghĩ tư-lự của ta thì không bờ không bến. Nếu đem cái có hạn (như sinh-lực ta) mà phụng-sự cái vô hạn (như lòng ham muốn của ta) là nguy vậy ».

Trang Tử dùng câu chuyện anh đồ-tề ra thịt để bàn về cái thuật dưỡng sinh ấy : « Bào-Đinh mỗ bò cho Văn-Huệ-Quân, lúc ra thịt, điệu-bộ của tay động, của vai đưa, của chơn đạp, của gối chạm, tiếng da xương lìa nhau tiếng dao cạo cất đều trúng cung điệu, hiệp với điệu mứa của nhạc Tang-Lâm, với bài nhạc Kinh-Thủ. Văn-Huệ-Quân nói : « Hay lầm ! Khéo đến thế là cùng » Bào Đinh buông dao, nói : « Sở-hiếu của thần, là Đạo. Ban-sơ, lúc ra thịt một con bò, chỗ thần chỉ có thấy mà thôi, là con bò Sau 3 năm thần không còn thấy toàn con bò nữa. Bây giờ thần dùng « cái Thần » đề xem, không dùng mốt đề ngó nữa. Thần bổ lòng phóng túng mà thuận theo lý, rồi co-duỗi cánh tay mà đặng việc. Thần nương theo thiên-lý, Chỗ nào có thường cứng làm ranh hạng, thần đưa dao vô giữa chỗ ranh hạng mà phân nó ra. Thần cất-xẻ chỗ không có xương. Nhờ vậy mà lưỡi dao của thần không gặp một máy ngặn-trở nào, nên không mòn không mẻ. Một người bếp tầm-thường trong

mỗi tháng thay dao một lần, vì họ chặt. Con dao của thần, dùng đã 19 năm rồi mà còn như mới. \* (...) Văn-Huệ-Quân nói:

Hay biết chừng nào! Ta nghe lời nói của Bào-Đinh mà biết được đạo dưỡng-sinh (Dưỡng-Sinh-Chủ)

Lòng ham-muốn của ta, như « gân xương », còn sinh-lực của ta như « lưỡi dao ». Hễ ham-muốn, thì có lo sợ : lo đặng sợ mất. Đắc thất, doanh hư, thị-phi, vinh-nhục... đều làm náo-động tinh-thần, thương-tồn sinh-khí. Tranh-đấu với những điều không thề tranh được như ý kiến phải quấy cùng những lẽ doanh hư đắc thất trong đời, tức như Epictète nói « tranh với những điều không thuộc mình nữa, thì tranh ắt phải thất » đó là đem lưỡi dao bén mà chạm vào xương cứng, chỗ mà không thề cắt bằng dao. Kết-quả, dao mòn lưỡi mẻ, chỉ là những cớ đề thương sinh vô ích. Lão-Tử nói : « Vì ta không tranh, nên thiên hạ không ai tranh nồi với ta ».

Tranh với nhau, là vì cùng cho mỗi vật có một giá-trị như nhau. Trái lại, nếu không thấy cái gì là quý, cái gì là tiện, cái gì là phải, cái gì là quấy, cái gì là tốt, cái gì là xấu, thì với người đó, còn đi tranh với họ được cái gì nữa mà tranh! Thứ xem loài chố tranh-nhau vì một miếng xương vụn: cổ bao giờ con người lại đi tranh-giành với chúng miếng xương vụn

ấy không? Sự đánh giá về sự-vật mà khác nhau thị không thể có sự tranh-giành nhau được nữa.

\*\*\*

Trong những nguyên nhân làm cho người thương-sinh, như đã nói trên, còn một nguyên-nhân nữa làm cho loài người là con vật đau-khổ nhất trên đời, là lòng ham sống sợ chết. Bergson cũng nói: « Chi có con người là biết sợ chết mà thôi. Cho nên chỉ có con người là con vật đau-khổ nhất trên đời. » Lòng « ham sống sợ chết » mà không còn, thời tinh-thần ta mới không náo loạn. Mà tinh thần ta không náo-loạn, thì bệnh-hoạn do đầu mà đến được.

« Lão-Đam chết, Tần-Thất đến điếu, khóc ba tiếng, Rồi ra về. Đệ-tử hỏi: Ông không phải là bạn của phu tử sao? — Phải! — Vậy thì, điếu như thế, phải không? — Phải... Trước kia, ta coi Lão-Đam là bạn của ta, nay xem đó, thì là không phải nữa. Lúc ta vào điếu. thấy già khóc đó như cha khóc con; trẻ khóc đó như con khóc mẹ. Ây là trốn thiên tánh, gia thêm tình và quên chỗ mình thọ lãnh (của tạo-hóa). Cò nhơn gọi đó, là hình-khỏ của sự trốn thiên tánh. Phu-tử vui « đến » là thời, vui « đi » là thuận. An thời và xử-thuận, buồn vui không vào đặng cõi lòng. Cònhơn gọi đó là huyền-giải » (Dưỡng-Sình Chủ).

Thân-thề con người không khác nào quán-trọ. Ở hay đi... không nên vì đó mà quyến-luyến. Con người

chỉ như một lữ-khách đi trên con đường vô-tận của tạo-hóa, gặp quán mà trọ không phải là đề mà « mọc gốc mọc rễ » nơi đó. Cho nên, thản-nhiên mà ở, thản-nhiên mà đi, không nên bận lòng vô ích.

٠.

Dưỡng-Sinh có hai mặt : dưỡng cái sống « có sống có chết » (thần thề ta) và dưỡng cái Sống « không sống không chết » (Chân-tề ta). Trên đây, là bàn về cái đạo tu dưỡng cái sống « có sống có chết ».

Thiên " Dưỡng-Sinh » bàn về cái « không sống không chết » kết luận bằng cái tỉ-dụ « củi và lửa » như vầy : khi lửa cháy lụn bó củi nãy, nó truyền sang qua bó củi khác, và không bao giờ tắt ».

Vả, dùng lửa nhen củi, củi hết mà lửa cũng hết theo: đó là chỗ thấy của thường-nhơn. Thật ra, cái Sống không bao giờ hết, cũng như lửa không bao giờ cùng. Gìn-giữ cái Sống « không sống không chết » ấy, đừng đề nó vì tư dục mà đèo-bòng ham-muốn những cái ngoài phận mình, đó là không làm cho nó lu mờ mai-một. Nói tắt một lời: Ta hãy giữ-gìn cái thiên-tánh của mình, đừng đề nó mai-một lu-lờ vì danh-lợi thị-phi bên ngoài, nghĩa là, sống theo kẻ khác mà bở mất cái sống của mình, làm cho nó không có cơ

phát-triển được, đó là làm thương-tồn cái Sống « không sống không chết » của mình vậy.

٠.

Đạo Dưỡng-Sinh, phải vừa lo trong, vừa lo ngoài, không nên thái-quá hay bắt-cập

Thiên Đạt-Sinh giải về cái lẽ này rất rõ: . Điển-Khai-Chi yết-kiến Châu-Uy-Công. Uy-Công nói : Ta có nghe Thầy của khanh là Chúc-Thuận có cái đạo sống. Khanh cùng Chúc-Thuận ở chung nhau; Khanh có nghe nói về đạo ấy không ? Điển Khai-Chi nói: Tôi là đứa quét nhà, làm sao nghe đặng? Uy-Công nói: Điển tử chớ khiệm nhương. quả-nhân muốn nghe điều đó. Điền-Khai-Chi nói: Nghe Thầy tôi nói, người khéo dưỡng-sinh như người chặn chiên, thấy con nào lẻ bấy, thì quất nó (cho nó trở về với bấy). Uy-Công nói : Nghĩa là sao ? Điền-Khai-Chi nói : Tại nuróc Lo, có tên Đơn-Báo ở trong non, uống nước suối. không cùng người cộng lợi — Đã bảy mươi tuổi mà nhansắc còn như đứa con nít. Rủi bị cop đói bắt ăn. Cũng có tên Trương-Nghi, không cửa cao nhà rông nào mà y không chạy đến (để cầu cạnh sự ấm thân phì-gia). Được bốn mươi tuổi, bị binh nổi - nhiệt mà chết. Báo, thì dưỡng phần trong mà bị cẹp ăn phần ngoài. Nghị dưỡng phần ngoài mà bị giết phần trong. Hai người đó, đều không biết quất con chiên lẻ bấy ». Trong ngoài là hai điều không thể lìa nhau. Lìa nhau là sái với tự-nhiên,

không khác nào con chiên lạc bầy. Đánh cho nó trở về, là hợp lại hai lễ trong và ngoài, thì đạo dưỡng-sinh mới là hoàn-toàn vậy-

Theo Trang-Tử, vật-chất và tinh-thần, đã chẳng những không khác nhau, mà có thể nói là Một.

Còn như cái chỗ hại về lẽ sống của sự sắc-dục uống ăn, người dưỡng-sinh cũng nên thận-trọng đề ý: « Gặp nơi tử-địa, anh em cha con còn biết sợ-sệt, răn bảo

nhau đừng bước vào. Còn như trên chăn-chiếu, giữa cuộc nóng ăn, cũng là nơi tử-địa, mà sao không mấy kẻ biết sợ-

uống ăn, cũng là nơi tử-địa, mà sao không mấy kể biết sợsệt, không biết răn nhau, mà lại còn mạo-hiệm bước vào

thời là quá rồi ». (Đạt-Sinh)

Nhất là đừng để kẻ khác lợi dụng cái lòng hảo-danh của mình, để lãy mình làm tay sai sử cho tư-dục họ. Trang-Tử nói: « Một vị quan lãnh việc tế tự nói với heo: Sao bây ghét chết? Tạ nuôi bây trọn trong ba tháng. Vì bây mà ta giữ ba ngày trai, mười ngày giới. Lúc tế ta để bây trên chiếu trắng, trên mâm chạm Bây còn phàn nàn nỗi gì nữa? Đi, nếu vị quan đó thật tình nuôi heo, thì sao không để cho nó tự-do ẩn tấm cám chi chi cũng đặng. Vị quan ấy vui thích vì sống có áo mão, chết có quan quách, và cho vậy là vinh, rồi tưởng cho heo nó cũng thể » (Đạt-Sinh)

Giống heo mà còn biết trọng sinh mạng nó đến sầu bi vì lẽ bị người áp-bách không cho sống tự-do

theo cái sống tư nhiên của nó. Đến như con người, phần đông, vì cái hư-danh đem thân-mạng mình tựgiam vào chỗ chết của Bản-Tánh, (\*) đề người lợidụng một cách đáng thương hại hết sức, thể lại còn lên mặt hiệu hiệu tự-đặc cùng đồng-loại, há không biết xấu-hỗ với loài heo-tế trên đây sao ?

## IV. — ĐứC-SUNG-PHÙ

ĐƯC-SUNG-PHÙ

Lão-Tử nói : « Thị dĩ Thánh-Nhơn xử Vô-Vi ch, sự, hành bất ngôn chi giáo » (Thánh-Nhận dùng vô-vi mà xử-sự, lấy " bất-ngôn " mà « hành-giáo » (是以聖人處無為之事,行不言之致).

Lấy cái đạo « bất-ngôn » (không dùng đến lời nói mà dạy) là nghĩa làm sao ? Trang-Tử, nơi thiên « Đức-Sung-Phùng » giải rõ cái nghĩa ấy.

Bực Thánh-Nhân không dùng lời nói mà dạy người, là vì nói không thể dùng để tả c cái điều có thể cảm mà không thể nói ra " được như lẽ Đạo. « Nói ra được, không phải là cái thường của Đạo »

Cái Đạo ấy nơi mỗi người là cái sống tự-nhiên riêng biệt của người ấy. Cho nên, mỗi người đều có cái phương-thuật riêng, không ai có thể truyền cho ai được.

Không ai biết được cái thuật ấy hơn mình, cho nên không ai làm thầy mình được hơn là cái Tâm của mình cả. Vạn-vật, vật nào cũng có cái tự-nhiên của nó, không thể day đặng,

Đem một vật mà hóa theo một cái gì không phải thuộc về cái sở-hữu của vật ấy nữa, mới gọi là « day » Chí như, cái điệu mà kẻ khác đã có sẵn nơi

<sup>(\*)</sup> Thiên « Bien-Mẫu », bàn giải về lẽ này, rất là vo-vac :

<sup>«</sup> Từ Tam-Đại trở về sau, thiên-hạ không có ai là không vì vật ngoài mà biển đổi Tánh mình. Kể tiều-nhân, thì đem minh chết theo lợi. Kẻ sĩ, thi đem minh chết theo danh; quan đại-phu thì đem mình chết theo nhà; thánh-nhân thì dem minh chết theo thiên-ha.

Cho nên mãy người ấy, sự-nghiệp tuy không giống, danhhiệu tuy khác nhau, nhưng về chỗ hại Tánh-minh, vẫn như nhau. Tang cùng Cốc cùng chăn để, mà đều bị mất để. Tang làm gì mà mất dẻ? Vì đọc sách mà mất dê. Cốc làm gi mà mất đẻ ? Vì rong chợi mà m**ất để.** Hai người nầy tuy còng việc không giống nhau, nhưng đều bị mãt đề : Kết-quả vẫn như nhau... Vả, đem Tánh mình mà làm tới mọi cho Nhân-Nghĩa, thì dầu giỏi như Tăng, Sử, cũng chẳng phải hạng la cho là hay. Đem Tánh mình mà làm tối-mọi cho người, thì dầu giỗi như Du-Nhi, cũng chẳng phải hạng la cho là hay. Đem Tánh mình mà làm tôi-mọi cho ngữ-ảm, thì dầu giỏi như Sư-Khoáng, cũ**ng chẳn**g p**hả**i hạng ta cho là tổ tại. Đem Tánh mình mà làm t**ôi-mọi cho** ngữ-sắc, thì dầu giỏi như Ly-Châu, cũng chẳng phải hạng ta cho là sáng mắt. Hạng ta cho hay, không phải là chỉ về kẻ rành về Nhân-Nghĩa đầu, mà là hạng của những kể hay về chỗ khéo giữ cái « Đức » mình toàn-vọn thôi... ».

<sup>( \*</sup> Dirc » dâu, là Bản-Tánh ).

ĐỰC-SUNG-PHÙ

trong, mà ta chi có khêu-gọi lại thôi, cái đó không còn gọi là « dạy » nữa. « Đồng với ta, cho ta là phải không đồng với ta, cho ta là quấy ». Có đồng mới có ứng không đồng không ứng : đó là cái hiện tượng « đồng thinh tương ứng » mà nhà khoa học gọi là « phénomènes de résonance » tru-cot của khoa vô-tuyến điện (\*). Cùng đứng trước một hàng sách, cở sao kẻ thích quyền này, người thích quyền kia. Dường như có một cái tiếng thiêng-liêng, làm cho ta rung động hưởng ứng đối với cái nhãn hiệu của quyền sách ấy mà đã có ngàn muôn lường mắt đi qua, không aj thèm đếm xia đến. Giữa ta và vật ấy có một chỗ đồng... kêu gọi nhau. Cho nên cũng thời một câu sách, đối với ta, nó có một sức mạnh khêu-gọi phi-thường có thể đổi được cả một đời tư tưởng 32, mà đối với kẻ khác, nó không có chút gì lấm động tâm được cả ? Vì sao Vì nó đã có sẵn nơi ta, nên vừa gặp nó là ta hưởng-ứng liền ngay vậy. Nếu dùng lời nói mà dạy đặng, thì ta đã dạy đặng con, chồng đã dạy đặng vợ, anh đã dạy đặng em, thầy đã dạy đặng trò ... Trên đã dạy đặng dưới... thì đời đã không còn có những chuyện lăngnhăng rắc rối như ngày nay nữa. Thiên Të-Vật-Luận đã nói rất rõ về lẽ này, nay không cần lặp lại làm chi.

Thiên « Biến-Mẫu » giải-thích đoạn nói trên này có cầu : « Thiên-hạ có vật thường tự-nhiên như vậy, Có

vật tự-nhiên cong, không cần phải dùng đến câu móc. Có vật tự-nhiên ngay, không cần phải dùng đến dây mực. Có vật tự-nhiên tròn, không cần phải dùng đến cái khuynh. Có vật tự-nhiên vuông, không cần phải dùng đến thước-nách. Vạn-vật tự-nhiên liên-lạc dính-liu nhau, không cần phải dùng đến keo sơn, chẳng-chịt buộc chặt nhau, kêu gọi nhau. Vạn-vật sống, không biết vì có nào mà sống; đặng không biết vì có nào mà đặng. Nguyên-lý của cái Sống và cái Đặng kia là cố-hữu, xưa nay không hai. Nó là cái luật bắt-di bắt-dịch. Vậy-thời, vì có nào mà đời muốn đem Nhân Nghĩa Lễ Nhạc tức là cái dây nhơn-tạo mà bó-buộc thiên-hạ, khiến cho thiên-hạ chịu lạc-lầm.

Thánh-Nhân biết rằng: Mỗi người đều có cái «Đức» của mình thọ-lãnh của Đạo, và phận-sự duy-nhứt của mỗi người là gìn-giữ cái « Đức » ấy nơi mình cho đầy-đủ, nghĩa là lo sống cái Sống ấy một cách triệt-đề và nuôi-dưỡng nó được sung-mãn nơi trong... thì tự nhiên cái « Đức » ấy ứng hiện ra ngoài một cách rực-rỡ như cành bông kia nở trong buổi bình minh, hương-sắc hoàn-toàn, làm vui chung cho thiên hạ mà không cưỡng ép ai cũng phải như mình cả. Cái « Đức » của mỗi vật, tức là cái tánh tự-nhiên của nó, cái « bất-đắc-đĩ » phải làm như thế, không thề không làm như vậy cho đặng. Tức như cái đức của mặt trời là sáng và nóng, cái đức của giá là lạnh, của hoa là thơm... Mặt trời mà muốn giúp ích đời, không cần phải làm cái gì khác hơn là làm cho cái « Đức » mình đầy-đủ, rồi thì

<sup>(\*)</sup> Xem chương thứ 5, thiên Từ-Vô-Quỳ

không vì ai mà chiếu giọi, nhưng ai ai cũng nhờ đó mà thấy rõ mọi vật. Nếu mặt trời không lo « sống » đầy, đủ cái sống của mình, không lo làm cho « Đức » mình được hoàn toàn đầy đủ lại mong đị giúp đời giúp cho mỗi vật đặng hạnh phúc, thời phỏng có ích gì cho đời không, mà đời lại mất cả yếng sáng của mặt trời; có phải là mình tự hại cái sống của mình và hại luôn đời, mất một nguồn tươi sáng không? Con người cũng một thế. Mỗi người nên lo cái Đức của mình sung-mãn hoàn-toàn noi trong, thì tự-nhiên nó ứng-hiện ra ngoài, thiên-hạ nhân đó mà tự hóa, không cần phải lời nói mà hóa ai cả. Nên gọi là « Đức-Sung-Phù » — nghĩa là « đức mà đầy đủ nơi trong, thì người ở ngoài tự-nhiên cảm hóa, không phải cần dùng đến lời mà dạy ».

Trang-Tử nói: « Tại hước Lỗ, có tên Vương-Đài cụt chơn. Kẻ theo học đồng bằng học-trò của Trọng-Ni. Thường-Quý (đệ-tử của Trọng-Ni) nói với Trọng-Ni: « Tên Vương-Đài tàn-tật, mà cùng Thầy chia hai học-trò nước Lỗ. Người đó, đứng, không trao dạy điều chi, ngồi, không nghị-luận sự gì Thế mà. người học, lúc đến không có gì cả mà khi vẽ thấy mình đầy-đủ. Có cách dạy gì mà không nói ra chẳng? » — Trọng-Ni nói: « Vương-Đài là thánh-nhơn. Ta còn đứng sau người rất xa. Ta muốn tôn đó làm thầy. Huống chi nói đó không bằng ta. Nói chi một nước Lỗ ta còn muốn dẫn cả thiên-hạ theo cùng đó » (Đức-Sung-Phù)

Một đoạn khác Trang-Tử nói thêm: « Lỗ-Ai-Công nói với Trọng-Ni: Nước Vệ có một người rất xấu-xi, tên là Ai-Đài-Đà. Con trai nào ở với nó, không bỏ nó đặng. Con gái nao thấy nó, thì về xĩn với cha mẹ rằng: thà làm vợ bé nó hơn là vợ lớn kẻ khác. Nó đã có mãy chục vợ bé rồi, mà cũng chưa hết đâu. Chưa thường nghe nó xướng ra ý chi, chỉ có họa với ý người thôi. Không phải nó làm quan, có quyền-thế cứu tử ai, không phải nó nhà giàu, có của-cải nuôi ai no ấm. Lại thêm hình-thù xấu xa dễ làm cho thiên-hạ sợ-hãi. Nó chỉ họa mà không xướng. Trí nó không ra ngoài bốn vách (nghĩa là không lo đến phận ngoài). Vả, ai toàn-tài thì ở cùng vật vô hại. Dầu nhập với loài thú cũng không loạn bằy, nhập với loài chim cũng không loạn hàng, huống chi với người.

Quả-nhân triệu nó đến xem coi. Quả hình-thù xấu-xi của nó để làm cho thiên-hạ sợ-hãi Nó ở với quả-nhân không đầy một tháng, thì quả-nhân biết nó có chỗ cao-xa. Không đầy nằm quả-nhân rất tin-nhiệm nó, phong cho chức Tướng-Quốc. Nó thọ rồi từ, và bỏ quả-nhân mà đi, Mất người ấy, quả-nhân không tự an-ủi đặng. Ây là người vì vậy ? ». (Đức-Sung-Phù)

Thân-hình nơi ngoài dầu tàn-tật như Vương-Đài, xấu-xí như Ai-Đài-Đà, đều không phải việc đáng kề. Đáng đề ý, là chỗ «Đức» của mỗi người ấy đầy-đủ nơi trong, nên tuy không nói, không dạy gi ai, mà một đảng, làm cho thiên-hạ được tự-hóa « lúc đến thì

tay không, mà khi về được đầy-đủ » còn một đàng thì làm cho thiên-hạ quên chỗ xấu-xí của mình đến Lỗ-Ai-Công phải than: « mất người ấy, quả-nhân không tự an-ủi đặng »!

\*\*\*

V.— ĐẠI-TÔNG-SƯ

Phảm các sự vật trong đời, hễ có sanh ắt có tử Chỉ có cái gì không có sanh ra là không có chết mà thôi. Mà cái « không có chết » đó là cái gì ? Là cái mà ta đã thọ lãnh của Đạo, cái thân thể của ta mà Lão-Tử gọi « tử nhi bất vong giả thọ ». còn Trang-Tử thì gọi là « Thiên » (天) hay là cái « Tánh trời » của ta.

Trước đây ta đã thấy Trang-Tử ví « cái sống mà không chết » ấy như « lửa »... Cái Sống ấy là gốc của muôn loài trong Vũ-Trụ. « Biết được đến cái chỗ hành động của cái Sống ấy, đó lá sự biết cùng tột vậy ». (Đại-Tông-Sư).

« Chết mà không mất », đó là cái nguồn sống của vạn-vật. Đó là cái Thể, mà vạn-vật ta thấy đây là cái Tướng. Cũng như Sóng và Nước. Sóng, tuy thiên-hình vạn-trạng, tiếp-tục nhau mà hiện ra hình này hình khác, nhưng sự thật nó chi có một Thể mà thôi là nước, Sóng tuy tan (chết) mà không mất bản-thể nó là nước, nên gọi là « chết mà không mất ». Hình-hài của ta đây, đối với cái Sống của ta, không khác nào Sóng đối với Nước.

Thiên Đại-Tông-Sư, riêng đề bàn về cái đạo « Sống mà không chết » đó (不 死 之 道).

" Đạo, có tình, có tính, vô-vi vô-hình; có thể trao mà khônh thể lãnh; có thể đặng mà không có thể thấy. Đạo

170

TRANG.TU TINH.HOA

tự-bản tự-căn. Hồi chưa có Trời Đất, Đạo mãi-mãi thường còn. Đạo là thần của quý, thần của Đế. Đạo sanh Trời sanh Đất. Ở trên Thái Cực mà Đạo không gọi là Cao Ở dưới Luc-cực mà Đạo không gọi là sâu. Có trước Trời-Đất, mà Đạo không gọi là lâu dài Lâu hơn thượng-cổ mà Đạo không gọi là già ». (Đại-Tông-Sư)

« Không xưa nay, mà sau lại vào đặng nơi không chết không sống .. Giết cái có sống kia đi mà không làm cho đó chết, sanh ra, cũng không phải làm cho đó sống » (設 生 者 不死.生生者不生)。

Hai đoạn văn trên đây, là chỉ vào cái Sống, nguồngốc của Vũ-Trụ Van-Vật. Cái đó không có sống, không có chết, hay nói một cách khác, không có cái khởidièm, không có cái kết liễu. Tạo-hóa dùng « ngườn sống » ấy mà tạo ra vạn-vật khác nhau, thật chẳng khác nào người thọ rèn kia dùng loài kim mà rèn ra nhiều đồ vật khác vậy. Hoặc phá ra cái đồ này mà đúc ra cái kia. Nếu đứng theo phương diện đồ rèn, thì có sanh có tử, nghĩa là có thành có hữy. - mà đứng nơi phương diện của loài kim, thì vẫn trước sau là một, không có thành có hủy, có thêm có bớt gì cả : làm phương diễn của loài kim, mà bị hủy-phá ra; cũng vẫn là loài kim. Vật có khác nhau về hình thức nhưng « bản-thề » là một.

" Tử-Lai có bệnh, hơi thở mạnh, sắp gần chết. Vợ con

171

bao chung quanh mà khóc ré lên. Tử-Lê đến thăm, thấy vậy, nói : « Đừng có khóc. Ra hết đi. Chớ làm kinh-động người gần chết ». Rồi đứng dựa cửa nói với Tử-Lai : Lạ thay tạo hóa! Rồi đây, không biết buộc anh làm gì, bắt anh đi chỗ nào? Bắt anh làm gan chuột hay bắt anh làm cánh trùng ? Tử-Lai nói : Cha me sai con đi đông tây nam bắc, thời con phải vưng mạng. Đối với người, âm-dương còn hơn cha mẹ. Đó bắt ta chết, mà ta không vưng, là ta nghịch mạng Và, trời đất lấy hình chỏ ta, lấy sống nhọc ta, lấy già khoẻ ta, lấy chết an ta Trời đất tốt với ta lúc sống, thì cũng tốt với ta lúc chết. Ti như thơ đúc đang nấu kim khí. Nếu kim khí đời: Tôi chỉ muốn thành cây kiếm Mạc-Da mà thôi, ắt thơ đúc cho nó là kim khí bấttường. Cũng như một người kia, lúc chết nói : Tôi chỉ muốn trở lại làm người mà thôi, ắt Tạo-Hóa sẽ cho nó là người bất tường Trời Đất là lò lớn. Tạo hóa là thơ đúc. Tạo-hóa đúc ra hình nào, ta phải chịu lấy ». (Đại-Tông-Sư)

Làm người hay làm vật, đều chung một nguồn sống mà ra cả. Cho nên sao lại có việc trọng người mà khinh vật ? Chỗ mà Trang-Tử gọi là thợ đúc, là Tạo-Hóa không phải chỉ về một đẳng Thượng-Đế có nhơn-cách như người mà là chi về Tự-Nhiên. Ta nên để ý chỗ đó cho kỹ.

Sự thay-đồi hình thể bên ngoài, là một việc không thể tránh đặng. Như ta đã thấy trước đây (\*): sở-dĩ ta may quý cái hình người đây, là vì hiện ta là người. Giả-sử ta là chim, thì ắt không có hình-thề nào quý đối với ta bằng hình-thề chim; còn như ta là cá, thì ắt không có hình-thề nào quý hơn hình-thề cá của ta. Cho nên ở vào cảnh nào, ta cũng vẫn nên vui với cảnh ấy. không cần bận lòng đến sự biến đồi sẽ tới về cái hình thề phải chịu sự biến-hóa vô-cùng vô-tận ấy mà làm gì.

Mỗi một cuộc biến hóa là một lần gặp mới, một lần vui. Mà cuộc biến hóa thì vô tận, nên cái vui cũng nhân đó mà không biết đầu là cùng. Kẻ nào biết đứng vững nơi cái nguồn sống ấy mà xem với một cặp mắt thần nhiện những cuộc biến hóa vô-tận của Tạo-Hóa, Trang-Tử gọi người ấy là « ky-nhơn » (時人). Ông nói: « ky nhơn » là kẻ bỏ riêng qua một bên tắt-cả những điều gì thuộc về Người đề hợp làm một với Trời (天) nơi mình mà thôi. (Đại-Tông-Sư)

Số-dì Mê-ngộ khác nhau, chỉ có bấy nhiều thôi. Mê, là đem tâm đeo-đuổi theo những cái bào-ảnh vô-thường, thoạt có thoạt không, cùng là những sự-vật ngoài minh; còn Ngộ, là đem tâm quy về cái lẽ chân-thật duy-nhứt, không bao giờ mất (不 亡) và biết sống vững-vàng căn-cứ nơi Đó tức là trở về cái Người-

Thật của mình. Đem Tâm mà đeo-đuổi theo sự vật ngoài mình, đến quên mất cái « Người thật » của mình, là nguy.

« Làm theo danh mà bỏ mất mình, không phải làm kẻ sĩ. Làm mất thân mình, không rõ cái lẽ thật của mình, cũng chẳng phải là kẻ sai được người vậy. Như Hồ-Bất-Giai, Vụ-Quang, Bá-Di, Thúc-Tê, Cơ-Tử, Tử-Dư, Kỳ-Tha, Thân-Đồ-Địch, đều là hạng làm việc làm của người, thích cái thích của người mà chẳng tự thích cái thích của mình ». Ây cũng là chỗ Lão-Tử nói : « Thánh-nhân bão nhất ». (聖人抱一) và: « Ta riêng khác với người, là vì ta quý thực mẫu» (我獨異於人而貴實母).Thựcmẫu chính là cái « sống bất sanh bất tử », nguồn gốc của vạn-vật vậy. Thiên Ngụ-ngôn giải cái ý-nghĩa của thiên này, nói: « Vạn-vật đều có chủng-loại của nó, nên không đồng nhau. Hình-thế của vạn-vật trước sau xây-vẫn thayđồi mãi, nên không thường. Trong cái không thường ấy, dn một cái lý gọi là Thiên-Quân, tức là lý tự nhiên của mỗi vât ».

Tạ phải biết tôn-trọng cái nguồn-gốc ấy như bực công-sư > của mình vậy, nên gọi là Đại-Tông-Sư.

#### VI. ÚNG-ĐÉ-VƯƠNG

Úng-Đế-Vương, là nói về cái đạo của bực cầmquyền trị nước, theo tông-chỉ của Trang-Tử.

<sup>(\*)</sup> Te-Vật-Luận.

Lão-Tử nói : « Ta không làm, mà dân tự-hóa , (我無為,而民自化)(Ngã vô-vi, nhi dân tự-hóa) (\*).

Cái đạo Vô-Vi ấy là thế nào ?

Theo Tiêu-Diêu-Du và Tề-Vật-Luận chủ-trương Tự Do Bình-Đảng, ta thấy rằng, phảm chánh-trị, chế-độ mào mà không biết đề cho thiên hạ yên theo tánh phận của mình, đều làm cho chúng ta đau khổ cả.

Tánh của vật không đồng nhau. Mỗi vật đều có chỗ nhận là phải, là tốt riêng theo vật ấy. Vậy ta không nên cưỡng ép cho đồng, mà cũng không làm sao cưỡng-ép cho đồng được. Chỗ « không thẻ đồng » của vạn-vật, ta phải biết nhận lãnh, biết chịu nó : đỏ là ta dùng chỗ « không thể đồng » mà làm cho « đồng ³ vậy. Thật thế, mà biết đề cho mỗi người trong thiên-hạ đều « an theo cái tánh của mình » (各 安 其 性) thì ra, tuy là nhận thấy sự « không đồng » trong vạn-vật, mà kỳ-thật thì vật nào cũng được « đồng » nhau

sống tự-do theo cái Sống của mình. Tự-do và Bình-Đằng như ta thấy trước đây là một điều không thể lìa nhau đặng. Hễ làm mất Bình-Đằng, là làm mất Tự-Do, mà phạm đến Tự-Do là không còn Bình-Đằng.

Mà hết thảy các thứ chế-độ chánh-trị xưa nay phải chẳng đều định ra một cái « tận-thiện mẫu » đề làm tiêu-chuẩn chung cho hành-vi, khiến thiên-hạ, người người đều phải theo đó mà hành-động, ấy là ép chỗ « không thể đồng » (1) phải « đồng ». Đó là sái với tự-nhiên rồi vậy.

Thánh-nhơn lập ra pháp-độ và các thứ chế độ đạ định chế chánh-trị xã-hội, khiến cho người người đều phải phục tùng theo (2). Như vậy, dụng ý của thánh nhơn, tdy chưa phải là không yêu người, nhưng kết-quả, thì lại như Lỗ-Hầu yêu chim (3): Yêu theo chỗ « thích » riêng của mình, đó là làm hại vật mình yêu vậy. Đổ là đem cái thuật cứu đời mà hại đời, dùng cái thuật cứu-nhân mà sát-nhân.

<sup>(\*)</sup> Trang-Tử nơi đây, rất phản-đối sự \* bò mình mà theo người \* (含己通人). \* Bổ mình mà theo người \* tại sao vậy ? Trang-Tử rất phản đối tánh vị-kỷ, có sao nay là bảo \* làm theo danh mà bổ mất mình \* không phải là kể sĩ ? Mâu-thuẫn hay sao ? Không phải vậy ! Chỗ mà Trang-Tử bảo \* đừng quên mình \*, là chỉ về cái \* Người thật \* (Chân-Tánh) của mình, chứ không phải cái Bản-Ngã của mình. Nên nhớ kỹ điều này.

<sup>(1)</sup> Chỉ về cái tánh tự-nhiên của vạn-vật.

<sup>(2)</sup> Đây là nói về những chế-độ hạn-định sự hoạt-động về tự tưởng, tinh-thần, không bàn về sự mưu-đồ về vấn-đề vật chất như ăn, mặc, ở, v... v...

<sup>(3</sup> Tích: « Xưà kia có một con chim biễn đậu tại nền Lỗ-Giao, Lỗ-Hầu ngự đếu, rước về đền tông-miếu, dạy trời nhạc cửu thiều, dọn yến thái-lao. Chim ta (xem tiếp trang sau)

Trang-Tử rất phản đối cái cách « lấy trị mà trị thiên-hạ » (以治治天下). Muốn khiến thiên hạ được trị, không chi bằng lấy cái « không trị mà trị thiên hạ » (以不治.治天下). Đó gọi là Vô-Vi.

Thiên Ứng-Đế-Vương-Nói: « Người phải làm làm sao cho Tâm thích nơi điểm-đạm. Khí hiệp với điểm tịnh, tự-nhiên thuận theo vật mà không theo tư dục, thì thiên hạ mới trị vậy ».

٠.

Về chánh-trị, Trang-Tử chủ-trương Tự-Do tuyệt-đối, vì chỉ có Tự-Do tuyệt-đối mới thuận đặng theo tánh tự-nhiên của mình mà sống và được hạnh-phúc mà thôi. Mà phảm đã chủ-trương Tự-Do tuyệt-đối, thì cũng phải chủ-trương luôn Bình-đẳng tuyệt-đối nữa. Là vì, nếu ta thừa-nhận rằng giữa người và người, giữa vật với vật, có cái nãy, « hay » hơn cái kia, hoặc cái kia « hay » hơn cái nãy, thời tắt-nhiên người « hay » phải cải-tạo người « không hay », khiến cho đó trở về đường « hay ». Như thế, thì đầu còn Tự-Do tuyệt-đối nữa. Như ta đã thấy nơi Tẽ-Vật-Luận.

hễ có Tự-Do tuyệt-đối là nhờ có Bình-đảng tuyệt-đối, mà hễ có Bình-đảng tuyệt-đối là nhờ có Tự-do tuyệt-đối. Hai lẽ ấy không thể lìa nhau được. Học-thuyết Trang-Tử cho Người và Vật đều phải có Tự-Do tuyệt-đối, cho nên cho rằng vạn-vật dưới trời đều tốt đẹp, ý-kiến dưới trời đều ngang bằng, nghĩa là «đồng» với nhau tất-cả. Vì không hiểu lẽ ấy, những kẻ tự cho mình có tài đức hay hơn người, thường ham ra mặt sửa đời dạy người, cưỡng-ép thiên-hạ người người đều phải theo mình, cho rằng tế-thế độ nhơn Thế là vô-tình hay hữu-ý đã làm cho xã-hội mất cả Bình-Đầng, luôn cả Tự-Do, xã-hội bấy giờ sẽ bị phân chia đẳng-cấp, có kẻ vinh người hèn, kẻ tốt người xấu, kẻ hay người đở... Rồi thì nhân đó, hay mới hiếp dở, tốt mới lấn xấu.

Thánh-nhơn không thể: Thánh-nhơn « hành vôvì » mà « dần tự-hóa ».

\*\*\*

Vô-vi là gì?

Vô-vi có ba nghĩa, cần nên đề ý:

nó, đầu có cần đến sức người nhúng tay chen vào giúp nó. Như « con chim bay cao đề tránh lần tên, con chuột đào sâu đề lánh họa hại... » nào cần phải có ai day mới biết. Chúng nó cũng biết tự làm lấy.

ngó dón-dác, bộ sầu-bi, không dám ăn, dám uống. Cách 3 hôm rồi chết. Đó là dùng cách nuôi người mà nuôi chim : như dùng cách nuôi chim mà nuôi chim, thì phải đề cho đậu trong rừng sâu, dạo ugoài go đất, trôi nỗi giang-hồ, kiếm ăn lươn cá, đỗ theo hàng liệt, ung-dung tự-đắc, thích dâu ở đó. Nó nghe tiếng người, cũug đủ nao lỏng nao dạ rồi, phương-chi là tiếng nhạc... » (Chí-Lạc)

« Kiên-Ngô viếng Cuồng-tiếp-Dư. Cuồng-tiếp-Dư. hỏi: « Ngày trước Trung-Thi nói chi với ông? — Kiên-Ngô nói: Trung-Thi nói: Vua dùng Nhân-Nghĩa trị người, ai đầu dám không nghe theo mà hóa? — Cuồng-tiếp-Dư nói: Đó là đức đối-giả. Trị thiên-hạ bằng pháp độ, đó cũng như lội biền đào sông, bắt muỗi mòng vác núi. Trị của thánh-nhơn nào phải lo trị ngoài? Thánh-nhơn trước lo chánh-kỷ, sau mới hành sự. Chỉ có bao nhiều đó mà thôi. Vả, chim bay cao tránh lẫn tên, chuột khoét nhiều ngách sâu dưới gò thờ thần, đề lánh hoạ un khói, đào bắt. Hai con vật ấy, không hiểu gì cả hay sao? » (Úng-Đế-Vương)

Chim còn biết cao bay đề lánh hại, chuột còn biết đào sâu đề lánh họa. Hướng chi con người. Lánh họay cầu an là lẽ tự-nhiên, có cần phải ai dạy ai mưi biết được. Muốn đem nhân nghĩa dạy người... há chẳng phải là đa sự hay sao ? Thánh-nhơn, vì vậy, đề thiên-hạ yên theo tánh tự-nhiên của mọi vật mà không cần nhúng tay vào sửa dạy Đô là cái nghĩa thứ nhất của Vô-Vi.

2.— Thuận theo tự-nhiên của mình mà làm, thị đó là làm mà không phải là mình làm. Cũng như lửa thì nóng và sáng Có lửa nào mà lại không nóng và sáng hay không? Nóng và sáng là cái « đức » tự nhiên của lửa; nó sở dĩ như thế, là vì không như thế không đặng. Cho nêa đó không gọi là « làm » (¾) mà phải gọi đó là « không làm » (¾) vì đó

không còn phải là chỗ dụng tâm của mình nữa. (\*)

Nếu ta dụng-tâm mà làm, đem cái ta gọi là « hay » là « phải »mà cưỡng-ép người ta đều phải nghe theo, đó là ta làm cho thiên-hạ mất cả Tự-Do Bình-Đảng. Buộc lửa không được nóng, giá không được lạnh... có được không ? có tự-nhiên không ? Làm như thế, là làm cho thiên-hạ thống-khồ, không phải làm cái đạo trị-quốc của thánh-nhân.

a Thiên-Căn đi lên núi Ân-Dương, đến sông Liễu gặp Vô-Danh-Nhơn và nói: Xin hỏi làm sao trị thiên-hạ? Vô-Danh-Nhơn nói: Đi đi, người là kẻ quê mùa-Sao không dự lời hỏi? Ta hòng cùng tạo-vật nhậm chỗ tự làm của người. Ta muốn cỡi chim khinh-hư ra ngoài lục-cực, ngao-du làng Vô-Hà-Hữu, ở nơi động Vô-Trệ. Người sao lại lấy việc trị thiên-hạ mà hỏi ta. Thiên-Căn nài hỏi. Vô-Danh-Nhơn nói: Giữ tâm người cho diễm-đạm, khi cho điểm-tịnh, thuận theo tự-nhiên của vật mà không theo ý riêng của mình, thì thiên hạ trị vậy. '(Ứ ng-Đế-Vương).

Điểm-đạm, Điểm-tịnh, đều có nghĩa là « không đề

<sup>(\*)</sup> Pourquoi la mer bruit-elle? Pourquoi l'oiseau chante-t-il? Parce qu'ils ne peuvent faire autrement, parce qu'ils y sont forcés de par leur nature. C'est wu-wei (Vô-Vì). (Tại sao tiếng bề t-ầm? Tại sao chim lại ca hót? Là vì chúng không thể làm khác hơn được, là vì chúng bị bắt buộc phải làm như thế theo bản-tánh của chúng. Đó là Vô-Vi vậy).

<sup>(</sup>Borel, Wu-Wei. p. 60-61)

cho ngoại vật động đến tâm của mình. Sống được cái sống đầy đủ của mình rồi nên không tham muốn đèo-bòng cái chi ngoài mình nữa cả; ngoại vật không còn vật nào động đến tâm mình được nữa. Tự mình được như thế rồi, bấy-giờ mới thuận theo tự nhiên đề cho mỗi vật đều được « điểm-đạm điểm-tịnh » như mình, nghĩa là đề cho mỗi vật sống tự-do theo cái tánh tự-nhiên của nó, không buộc ai phải theo ý-riêng của mình cả. Đó là cái đạo trị quốc của thánh-nhân: thuận theo tánh tự nhiên của mỗi vật mà hóa, nên tuy clà làm, nhưng là theo tự nhiên chố không làm theo ý-riêng của mình, cái làm ấy không gọi là mình làm. Ấy là cái nghĩa thứ hai của Vô-Vi.

2. — Nếu lrị thiên hạ, mà làm được như trên, thì tuy có làm, dân không hay là mình có làm.

Mặt trời chiếu sáng và đem sự sống cho khắp cả vạn-vật. Giúp cho mỗi vật đều được sống cái sống của mình nhưng không vật nào đề mà đề ý đến cái công ân của mình. Như cây hưởng thì nhờ ánh sáng và sinh-lực mặt trời mà nở hoa hưởng, cây lan thì cũng nhờ ánh sáng và sinh-lực mặt trời mà nở hoa lan.. mỗi vật thọ-lãnh cái đức của mặt trời mà sống theo mình nhưng không hay là mặt trời có giúp ích nó. Làm như thế, là Vô-Vi. Đo là cái ng ĩa thứ ba của Vô-Vi vậy.

Dương-Tử-Cư nói : Dám hỏi việc trị của minhvương. Lão-Đam nói : Việt trị của minh-vương là, côngớn trùm thiên hạ mà làm như không phải tự mình làm, làm cho muốn vật ra tốt mà dân không cậy nhờ tới. Có công mà không có danh, nên vật đều tự vui, đứng nơi chỗ không thể biết được và ngao-du nơi vô-hữu » (Ứng-Đế-Vương).

Tuy-nhiên, những nghĩa ở trên, là thuộc về phương-diện tiêu-cực. Vô-Vì lại còn có một nghĩa tích-cực nữa là: phá hoại tất cả những điều gì có thể trở ngại cho sự Tự-Do Bình-đẳng của nhân loại. Tức là chỗ mà nơi thiên Từ-Vô-Quỷ nổi: « Cái đạo trị thiên-hạ, không khác nào việc chặn ngựa, chỉ trừ-khử những cái gì có hại cho ngựa mà thôi » (未其書馬者而己矣) (\*).

Mà cái gì là những cái có hại cho thiên-hạ, nghĩa là hại cái đời sống tự-do của mỗi người ? Chính là tất cả những chế độ, luân lý, giáo thuyết... những cái mà ta gọi chung là sản phẩm của văn-minh « tiến-bộ », căn-cứ trên quan-niệm lạc-lầm của Nhị-nguyên của Bản-Ngã, nguyên-nhân của tất cả những sự «người bót-lột người » (exploitation de l'homme par l'homme) mà ta đã thấy trước đây.

<sup>(\*)</sup> Lối giáo-dục mới (éducation nouvelle) của Tây-Phương ngày nay đã bắt đầu áp-dụng phương-pháp tiếu-cực này : vi vô-vi nhi vô bất-vi.

<sup>(</sup>乌無為而無不為)

Tóm lại, bậc trị nước, cần phải đề ý đến hai điều nãy :

- 1') Làm làm sao cho người người trong thiên-ha đều được tự-do sống được trong cái sống của mình (各生其生); hay là nói một cách khác « làm cho sống lại nơi lòng mỗi người cái sống thiêng-liêng và trường-cửu » của họ. (故同乎德而心居矣). (tiêu-curc).
- 2') Bài-trừ hoặc phòng-ngừa cho thiên-ha, những gì trở-ngại, hoặc có hai đến cái sống tự-nhiên của ho (去其害馬而己矣) (tich-cyrc) (\*).

Ba mươi hai thiên của sách Trang-Tử, tuy nghĩa lý sâu rộng, nhưng chỉ có sáu thiên đầu nầy là baoquát được cả thảy mãy thiên khác trong Ngoại và Tạp-thiên, dùng đề diễn-đạt cái đại-nghĩa của những thiên mà ta đã thấy trên đây.

Tiêu-Diéu-Du ban về tự-do tuyết-đối; Tế-Vật-Luận nói về bình-đẳng tuyệt-đối.

Hai thiên này là nên-táng của toàn thế học-thuyết Trang-Tử. Bao nhiều thiên khác trong Nội-thiên lại cũng đều là những ý-tưởng phụ, dùng đề diễn-đạt cái đại-nghĩa của hai thiên ấy mà thôi.

183

Tóm lai, hoc-thuyết Trang-Tử có thể gồm trong may yeu-diem sau dây:

Đạo là một cái Toàn-thế Nhất-Nguyên. Cái lớn bao nhiều cũng ở trong Nó, mà nhỏ bao nhiều cũng chứa đủ Nó bên trong.

Đừng xem thường cái thế-giới hữu-hình : vì vậtchất và tinh-thần tựu trung là Một. Hễ chưa đạt đến cái trung-tâm-điểm của mọi sự mọi vật, tức là chỗ Hoàn-Trung của mọi lẽ mâu-thuẫn, của mọi chân lý tươngquan vun-văt, thì cái Đao noi ta chưa thể thực-hiện được. Mỗi vật đều có cái giá trị riêng của nó, không có gì cao trọng hơn cái gì, nghĩa là giá trị của mọi vật đều bằng nhau. Lòng tham dục đèo-bòng theo ngoại vật. nhân đó sẽ tiêu tan tất cả.

Rồi, mở rộng tâm hồn, bao trùm vũ-trụ, nhìn vạn vật bằng cặp mắt tổng-quan, thấy sự chẳng-chịt dínhlíu của mọi cặp mâu-thuẫn trong đời, nghĩa là thấy được sự không thể chia-lìa của những gì mà người đời thấy không thể nào hòa-hợp đặng. Mọi sư trịnh-chấp

<sup>(\*)</sup> Thiên Tại-Hựu nói : « Nghe phong giữ thiên-hạ, không từng nghe có chuyện trị thiên-ha... Phòng, nghĩa là sợ thiên-hạ đắm-đuối mà mất Tánh ; giữ, nghĩa là sợ thiênhạ dời-đồi mà mất Đức ».

nơi lòng sẽ tiêu-tan, mọi sự tranh chấp nơi ngoài cũng sẽ hết làm cho long mình thắc-mắc nữa. <sup>a</sup> Mình cảm thấy mình là người có thể có ích cho đời, nhưng không phải là người nhu thiết cho đời <sup>b</sup>. Muốn đạt đến Chân-lý Tuyệt-đối, tức là Đạo thì phải lo cối bỏ cái học nhịnguyên và trục-vật. Càng bốt náo-động chừng nào càng lại được thành-công chừng nấy. Chân-lý này mà được thành-thực nhìn-nhận và đem ra thực-hành dễ khiến cho lòng được thư-thái nhệ-nhàng, Tự-Do Giải-thoát.

\*\*\*

## THẾ NÀO LÀ CHÂN-NHƠN ?

Chân-nhơn là danh-từ mà Trang-Tử dùng đề cụthề-hóa người đã được Đạo, và sống theo Đạo, tức là con người Giải thoát. Như vậy, làm cách nào đề nhận thấy rõ được họ?

t. Điểm thứ nhứt : Chân-Nhơn là hạng người « vô- $k\dot{y}$ , vô-công và vô-danh », mà hành động là  $V\hat{o}$ -Vi.

\*\*\*

« Chi-Nhơn vô-kỷ », tức là hạng người đã tiêudiệt được cái Bản-Ngã của mình rồi. Ở thiên Tê-Vật,
Nam-Quách Tử-Kỳ bảo với Nhan-Thành Tử-Du:
« Ta nay đã mất bản-ngã rồi.. » Sở-dĩ họ đã không còn
thấy có mịnh, là vì họ đã không còn thấy có người,
nghĩa là họ đã thực hiện được sự huyền-đồng cùng tạo

vật, đã vượt khỏi nhãn-kiến nhị-nguyên, và dứt được tư-tâm, tư-dục. Họ đã là bậc chi-nhân (至 仁) — (\*).

Đã « vô-kỷ » thì tự-nhiên « vô-công »; nghĩa là không nghĩ đến công mình. Không nghĩ đến công mình, tức là chỗ mà Lão-Tử bảo : « sinh nhi bất-hữu, vi nhi bất thị, công thành nhi phất cư », nghĩa là giúp cho Vạn-Vật sống mà không chiếm làm của riêng, giúp đời mà không khoa-trương và thành-công rồi thì đề lại đó cho thiên hạ hưởng, còn mình thì lui về trong bóng tối, không thụ-hưởng; cũng không muốn cho ai biết rõ được tên tuổi của mình (1).

Ở thiên Thiên-Vận có nói : « Vong thân dị, sử thân vong ngã dị, kiêm vong thiênhạ nan. Kiêm vong thiên-hạ dị, sử thiên-hạ kiêm

Hứa-Do rửa tai, vì không muốn nghe lời nói của Vua Nghiều cầu ông ra cầm quyền thiên-hạ... Sào-Phủ cười bảo: « Anh đã làm gì đến đổi Nghiều biết anh là người hiện trong thiên-hạ để đón anh ra làm Vua? »

Hứa-Do là bậc cao-sĩ trong thiên-hạ, thế mà còn bị Sào-Phủ chế là chưa biết « làm cho thiên-hạ quên mình », nghĩa là còn đề cho thiên-hạ biết được cái tài hiền của mình.

(xem tiếp trang sau)

vong ngã nan (...) Lợi trạch thi ư vạn-thế, thiên-hạ mạc tri dã » (Quên kẻ thân yêu của mình cũng còn dễ, khiến kẻ thân yêu của mình quên mình đi mới khó. Khiến kẻ thân yêu của mình quên mình còn dễ, quên luôn cả thiên-hạ mới khó. Quên luôn cả thiên-hạ còn dễ, mà khiến cho cả thiên-hạ đều quên mình đi mới còn khó hơn nữa (..) ... ân-huệ nhuần-thấm khắp mọi người đến muôn đời mà thiên-hạ chẳng ai hay...) (2)

« Quên kẻ thân yêu của mình » cũng như « quên cả thiên hạ » tức là người « vô-kỷ ». « Khiến kẻ thâu yêu của mình quên mình đi » cũng như khiến cko cả thiên-hạ quên mình đi tức là kẻ « vô-công » và « vô-danh », nghĩa là làm lợi cho tất cả mọi người trong thiên-hạ một cách khéo-léo và kín-đáo đến đổi thiên-hạ không một ai hay biết mà nhớ đến công-lao và tên-tuổi của mình.

Đấy là cái hạnh cao nhất của những bậc Chân-Nhơn ngày xưa. Và phải chẳng dây là chỗ phân-biệt bậc Chân-Nhơn với người nhân-thế: người đời thì chỉ nơm nởp lo sợ có một điều là thiên-hạ không ai biết đến tên-tuổi của họ, và dường như mục-dích duy-nhất của đời họ là cốt làm sao «lưu danh ư hậu thế » bất cứ bằng phương-tiện nào:

Hễ có thân thì phải có danh,

Thân đã có ắt danh âu phải cò (Nguyễn-Công-Trứ).

<sup>(\*)</sup> Xem bài Chí-Nhân (trong TRANG-TỬ NAM-HOA-KINH). Bản dịch của Thu-Giang, (trang 541).

<sup>(1)</sup> Câu chuyện Sào-Phủ Hứa-Do, một phần nào đã diễntả được cái nghĩa thâm sâu của câu « Kỳ bất dục kiến hiền » của Lão-Tử ( không để cho ai thấy được cái tài hiền của mình.)

<sup>(2)</sup> Xem TRANG-TÙ NAM-HOA-KINH (bản dịch của Thu-Giang — trang 545, 546 —)

Chính đây là điểm cần phải được đặc-biệt lưu-ý: Phần đông xưa nay đã hiểu rất sai-lầm rằng Chân-Nhơn là người xa-lánh cuộc đời đề tìm thú an-nhàn dật-lạc, không thiết gì đến nhân-tâm thế-sự nữa, nghĩa là kẻ đã xuất-thế hay là người yếm-thế.

Thật sự, không thiết gì đến việc đời là không thiết gì đến vấn-đề Thị Phi, Vinh Nhục của thế-nhân. chứ đầu phải là lìa hẳn với đời sống của thiên-ha... Danh-từ " mai danh an tích » mà người ta đã gán cho Chân-Nhơn với cái nghĩa là yếm-thế, ích-kỷ và lười biếng thật là hết sức sai-lầm. Sao có thể gọi bậc Chân-Nhơn là người yếm-thế trong khi họ là người đã huyền-đồng cùng tạo-vật, không còn thấy có Nôi có Ngoại nữa ? " Mai danh ần tích » tức là chôn tên-tuổi giấu tông-tích của mình, sau khi đã lo giúp đời một cách hết sức đắc lực và sâu rộng : « lợi trạch thi ư vạn thế » (ban ân trạch khắp mọi người đến muôn đời), nhưng có điều, họ là người c vi nhi bất thị, công thành nhi bất xử, kỳ bất dục kiến hiền » (\*) mà thôi, nghĩa là ho số-dĩ an tích mai danh » là vì a công thành nhi bất xử » (xong việc rồi, không để lại tên) — Như vậy, a mai danh an tích » của người tìm Đạo, có hai trường-hợp:

1') Giai-đoạn « tâm-trai » đề thực-hiện cái Đạo nơi mình : giai-đoạn này rất cần đến sự lặng-lẽ và sống trong cô-tịch đề cầu tự-giác (2). Có « tự-giác » rồi mọi « giác-tha ».

2') Giai-doạn công thành bất danh hữu x (xong việc rồi không để lại tên) nghĩa là giai-đoạn sử thiên-hạ kiêm vong ngã x (khiến thiên-hạ đều quên mình đi) đề chứng cái lòng vô-tư-lọi (« vi nhi bất thị » 為 郊 不 恃) cửa mình — Đổ là « vô-công » và « vô-danh » — Và mới thật là giai-đoạn khó-khăn nhất, giai-đoạn « kỳ bất dực kiến hiền ».

Ta có thể nói, với ba đặc điểm nói trên « vô-kỷ », « vô-công » và « vô-danh », là đã gồm nắm tắt-cả cái hạnh của Chân-Nhơn rồi Những đặc-điểm kể ra sau

<sup>(\*) (</sup>Làm mà khóng khoa trương; công thành rồi không ở lại; không muốn ai thấy cái tài hiền của minh).

<sup>(2)</sup> Xem Trang-Từ NAM-HOA-KINH (bản dịch của Thu-Giang — trang 83 đến trang 93 —)

Và đọc lại LÃO-TỦ TINH-HOA (cũng một tác giả) trang 126, 127, 128 và 129 — « Thanh-tĩnh Vô-Vì là điều-kiện cần-thiết đề phục-hồi Khi-Dương và cũng là đề nuôi Khi-Dương sắp sửa phát-hủy dương-lực, chứ không phải ần-đật đề mà hưởng thú an-nhàn đật-lạc trong sự lười biếng ích-kỳ — Trong Trời Đất, bất-cứ một cuộc biến-động lớn-lao nào đều đi sau một sự cực-kỳ yên-lặng — Các bậc vĩ-nhân trước khi khởi công làm một đại-sự gì, luôn luôn lần trốn một thời-gian trong cô-tịch — Đó là yên-lặng đề nuô; Khi-Dương như Thích-Ca, Jésus... chẳng hạn » — (trang 129).

đầy cũng đều do đó mà ra cả. Và có lẽ vì thế mà những công-trình vĩ-đại về văn-hóa của những bậc vĩnhân Đông-Phương ngày xưa đã để lại cho đời, phần nhiều đều là « vô-danh », thật rất khác xa với cái hanh của người đời nay, bao giờ cũng thích đánh trống thời-kèn, chỉ nơm-nóp lo-sợ không ai biết đến cái tên-tuổi nhỏ bé của mình. Ta cũng nên đề ý đến danh-từ xuất-thế mà người sau thưởng gán cho bậc Chân-Nhơn. Nếu hiều rằng xuất-thế là kẻ không màng đến thế-sự, xa-lánh người đời... đó là hiểu sai, vì xuất-thế theo nghĩa này không đúng, đối với Chân-Nhơn, như ta đã thấy bàn đến trên đây. Nhưng nếu hiều rằng xuất-thế có nghĩa là sự hiều biết cũng như lỗi nhìn đời của Chân-Nhơn vượt lên trên sự nhân-thức theo nhi-nguyên của thế-nhân, thì đó là hiểu đúng, vì nhất-định nhận-thức của Chân-Nhơn khác với thể-nhân rất xa vây.

•

II.— Điểm thứ hai : « Chí-nhơn vô-kỷ, thần nhơn vô công, thánh-nhơn vô danh » đó là ba đặc-điểm trong cái hạnh của những bậc Chân-Nhơn. Do đẩy, đối với những biến-cố bất-thường, nên hư, đắc thất trong đời, sẽ không bao giờ làm động đến lòng họ được. Cho đến vấn-đề Sống Chết cũng không làm động lòng họ

được nữa: « Bậc Chân-Nhơn ngày xưa, không ưa sống, không ghét chết, lúc ra không hằm-hở, lúc vào không dody, thản-nhiên mà đi; không quên lúc bắt đầu, không cầu lúc sau chót. Nhận-lãnh thì vui với đó, mà quên đi khi phải trở về (...) Nhờ được thế mà lòng họ luôn-luôn vững-vàng, cử-chỉ điểm-đạni gương mặt luôn-luôn bình-thản... » (Đại-Tông-Sư).

Sự thản-nhiên, điểm-đạm đối với mọi biến-cố nhỏ lớn trong đời, sách Trang-Tử đã có vi người được Đạo giống như người say rượu tế xe: « Người say rượu tế xe, tuy mang tật mà không chết. Gân cốt họ thì giống với mọi người, mà bị hại thì sao lại khác với người? Là vì nó giữ được cái thần của nó. Lên xe cũng không biết, tế xe cũng không hay: tử, sinh, kinh, cụ, không sao vào được cõi lòng » (\*)

Một nơ khác, lại ví người đắc Đạo (bậc Chân-Nhơn) như « con gà đá độ ».

Kỳ-Tinh-Tử lãnh phần tập gà đá cho Vua-

Được mười ngày, hỏi thăm, đã xong chưa?

Đáp: Chưa! Hãy còn kiểu khi.

Miroi ngày nữa, lại hỏi thăm.

<sup>(\*)</sup> Xem bài này trong NAM-HOA-KINH (bản dịch của Thu-Giang) trang 579... nhất là bài bình-chú, trang 583.

Đáp: Chưa! Còn đáp lại với vang, với bóng.

Muròi ngày nữa, lại hỏi thăm.

Đáp: Chưa! Mất nhìn còn hẳng và khi còn thịnh lầm!

Mười ngày nữa, lại hỏi thăm.

Đáp : Sắp được rồi ! Nghe tiếng gà khác mà lòng nó không chao-động: Nhìn nó như một con gà bà gỗ. Đức của nó toàn rời! Gà la không con nào dám do and với nó trông nó là quay đầu chay mất rời! » (Đat-Sinh).

Tóm lai, đức Điểm-Đam là đức đầu-tiên mà ta có thể nhìn ra được kể nào là bắc Chân-Nhơn : họ là bậc chi-đũng »: « tri cùng chi hữu Mạng tri thông chi hữu thời, lâm đại nhi bất cụ giả, Thánh-Nhon chidũng dã v. (Biết cùng thông là Mang, là Thời, lâm nạu lớn mà không biết kinh sợ, đó là cái Dũng của bậc Thánh-Nhơn vậy) (Thu Thủy). (\*)

Một cách bóng-dáng, ở thiên Đại-Tông-Sư, Trang Từ nói: « Bậc Chân-Nhơn ngày xưa. mất không tiếc, được không mừng; lên cao không biết sợ, xưống nước không bi trót, vào lữa không bi cháy. Là vì cái biết của họ đã lên đến Đạo rồi ! " Ở thiên Tê-Vật-Luận, cũng có nói : THẾ NÀO LÀ CHẨN-NHƠN

« Chi-Nhơn là bậc Thần: chẩm lớn cháy, không thể làm cho đó nóng; sông Hà sông Hán đặc mà không thể làm cho đó lạnh ; sét đánh vỡ núi, gió dậy biển cả cũng không làm cho đó sợ. Người như thế thì theo hơi mây, cõi mặt trời mặt trăng mà rong chơi ngoài bốn biến, chết sống còn không làm cho người họ điện-đảo, phương chi là mỗi lợihại? » Đó đều là nghĩa bóng, chỉ sự điểm đạm chí-cực nghĩa là không còn đề cho bắt-cứ thứ ngoại-vật nào động đến lòng mình được nữa.

III. — Điểm thứ ba : bậc Chân-Nhơn sống rất tựnhiên, hành-động hết sức thành-thật, không chút gì đối-giả. Không cầu danh, nên cũng không cầu thân, bất-cứ dưới hình-thức nào. Bởi vậy, họ không bao giờ tìm cách mua chuộc thiện cảm của ai cả. (\*) Họ cũng không thích khen, sợ chê, cho nên rất xem thường du-luận con người. Không có một quyền-uy nào bắt họ phải không được sống thành-thật với lòng mình: họ không biết sợ cái gì cà.

Và vì vậy, họ không có mặc-cảm gì hết. Bởi thế ở thiên Đại-Tông-Sư mới nói : « Cổ nhi Chân-Nhơn, kỳ

<sup>(\*)</sup> Xem quyễn « CÁI DỮNG CỦA THÁNH-NHÂN » (cùng một tác-giả), trung 10... Tu có thể nói : cái đặc-tính đầu tiên của các bắc Chân-Nhơn là tính điểm-đam và điểmdam chi-cuc.

<sup>(\*)</sup> Đại-Tông-Sư có viết : « Kẻ nào còn thích trong việc cầu thân và tìm thông-cảm với người đời, kẻ ấy chẳng phải là bậc Thánh ».

tầm bất mông » nghĩa là " bậc Chân-Nhơn ngày xưu, ngà không mông-mi a. Khoa Phân-Tâm-Học (I) ngày nay không nói khác hơn : ngủ mà nhiều mộng-mị, là vì đời sống hẳng ngày bị nhiều cấm-ky của xã-hội, của văn-minh... mà bị dòn-ép vào tiềm-thức. Lai nữa mộng-mị cũng là những hiện-tương đồn-ép của nhiều thèm-khát mà trong thực tế không sao thực hiện được. Người Chân-Nhơn giải-thoát là người đã nhận-chân được cái sống thật của mình, cái sống đồng với Trời Đất vô thủy vô chung, tự sinh tự hóa... cho nên không còn cái bung đèo bòng tham-muốn những gi nechi Tánt. Phân của mình nữa. Và nhờ vây mà tuyết được lòng tham-duc. Bởi vậy, không tự-tôn mà cũng chẳng tự-tì, cũng không bao giờ có mặc-cảm tộilỗi gì cả, vì tầm-hòn họ đã thoát khỏi những gongkèm của hiện-lý, xã-hội, tôn-giáo, học-thưyết... (2) một cách rất sáng-suốt.

Tuy vậy, bậc Chân-Nhơn không phải vì đó m<sub>à</sub> ra về cao-kỳ, bất-chấp mọi phong-tục, tập-quân của xã-hội chung quanh. Thiên Đại-Tông-Sư có viết : « Mạnh-Tôn-Tài, mẹ chết, mà không có nước mất. Trong

lòng không xót-xa, đề tang mà không tổ ra bi-thẩm. Không có ba điều ấy, vậy mà được tiếng là người khéo đề tang nhất ở nước Lỗ. Anh ta vốn chẳng có cái thực bên trong, mà sao lại được danh như thế ?... Trọng-Ni nói : « Ông Mạnh-Tôn đã hiều đến chỗ tận-cùng rồi, đã tiến đến bậc Tri rồi! Ông không bỏ cái mà người đời không bỏ được, nhưng ông bỏ được những tình-cảm bên trong của người đời. Đối với ông, sống chết là Một, ông cũng không phânbiệt giữa hai trạng-thái ấy cái nào là trước, cái nào là sau (...) Ông Manh-Tôn chỉ biết rằng người khóc thì mình cũng khóc, nhưng trong lòng thì không khóc (Như vậy vừa không động đến thế-nhân, mà cũng vừa được thành-thực với cõi lòng). (\*) Cho nên mới nói: bề ngoài của họ thì có vẽ hòa-nhã với mọi người, mà kỳ-thực, lòng họ cách xa với thế-nhân. « Hình-phạt, theo họ là cần, nhưng họ áp dụng hình-phạt một cách khoan hậu. Lễ, theo họ, là phụ-thuộc, chỉ dùng để đừng đụng-chạm với đời Họ thuận theo thời (...) « Và như vậy, Trời và Người (nơi họ) không nghịch nhau », nghĩa là họ đã giải-quyết được sự xung-đột giữa Cá-Nhơn và và Xã-hội, giữa Tự-Nhiên và Xã-Ước, giữa Tự-Do và Nô-Lệ. Đố là cách xử-thế « triệu tam mộ tử » mà trước đây Trang-Tử gọi là a lưỡng-hành » ở thiên Tế-Vật-Luận.

<sup>(1)</sup> Psychanalyse.

<sup>(2)</sup> Xem quyền LÃO-TỬ TINH-HOA (cũng một tác-giả) các trung 99, 100, 101, 102, 103, 104, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111 (chương bản riêng về chữ Tự-Nhiên) và trung 227, 228,

<sup>(\*)</sup> Đọc thêm: TRANG-TỦ NAM-HOA-KINH (bắn dịch của Thu-Giang) trang 383, 404, 405.

i 1

Tóm lại, bậc Chân-Nhơn bên ngoài không có gì khác với người đời, chỉ có bên trong là kể có một tâm-hòn làng-làng và diềm-đạm đối với tất cả mọi biến-cổ trong đời : đặng không vui, mất không buồn, có cũng như không, không cũng như có... « Đối với ho, wa ghét là Một, nghĩa là họ không yêu ai mà cũng chẳng ghét ai : họ xem cả thảy là Một như Trời, nhưng cũng biết phân-biệt những gì bị phân-chia giả-tạo như Người » (\*). Tuy vậy, họ không phải vì thế mà trở thành một kẻ vô-tình dối với nhân-tâm thế-sư : « Họ không lấy cái tình Người mà chống lại lễ Trời nơi họ, không lấy cái « Người » nơi mình mà chống lại với « lẽ Trời » nơi mình. Như thế mới gọi là Chân-Nhơn (...) Họ lạnh như mùa thu mà ám như mùa xuân : mừng giận như bốn màa, nên ùng vạn-vật hợp-nhau, không biết đến đầu là cùng (...) họ làm lợi và ban bố ân-trạch đến muôn đời mà không phải vì yêu người.

4. — Điểm thứ tư : Chân - Nhơn là kẻ hết sức tự-do, nghĩa là người không thể tự nhốt minh trong một hệ-thống luân-lý, đạo-đức, tôn-giáo hay chế-độ chính trị nào cả. Nhất định không thể là người của một hội đảng văn-hóa hay chánh-trị nào. Là vì Đạo

٠.

không thể chứa-đựng trong một hình-thức cố-định nào cả, mà phải luôn luôn biến-chuyển, và con người đã nhập vào luồng sóng của Đạo, không thể bị hạn-chế trong một hệ-thống tư-tưởng nào cả.

Thiên Đại Tông-Sư viết: « Bặc Chân-Nhơn ngày xưa, thấy như là người có nghĩa, mà không có bè-đảng... Kẻ có nghĩa, tức là kẻ trung-thành, thủy-chung như nhứt đối với một người nào, đối với một chủ-trương nào.

Cái học của Trang-Tử, cũng như của Lão-Tử là " cái học chuyên về cái học « phản bồn hoàn nguyên » tức là trở về Nguồn-gốc của cái Sống-Một, mà hiện-tương của Nó là « luôn luôn biến-động », một sự động và biến không ngừng : hể tịnh cực, thì động sinh, động cực, thì tịnh sinh. Cái động này phải là cái động của Chân-The, chứ không phải là cái động của Bản-Ngã. Bởi vậy, mỗi thành-kiến, mỗi thói-quen, mỗi tập-tục dù là tốt đẹp đến đầu, đều chỉ là một sự hạn-chế, một cái dừng lại, một cái « ao-tù » của « dòng sông » Chân-Thè. Vì vậy, trở ngại lớn-lao nhất trên con đường giác-ngộ và giảithoát là tập-quán tư-tưởng, tức là lỗi suy-nghĩ hay phêphán theo một khuôn-khổ hệ-thốug nào. Có cái vừa thấy là Nhân, lại biến thành Bắt-Nhân, có cái vừa thấy là Thị, lại biến thành Phi (...) Thế nên, cái học của Lão Trang là một cái học không học-thuyết, một giáo-lý không có giáo-điều nào cả (...) Thói-quen, bất cứ là một thứ thói-quen nào về tư-tưởng hay tình-

<sup>(\*)</sup> Họ có được cái nhãn-quang « vừa có cái nhìn tổngquát, vừa có cái nhìn phân-tích », nghĩu là họ thấy được chỗ chia-phân của sự vật, cũng như chỗ hợp-nhất của sự vật Nói một cách khác : họ rất rành về cái lẽ thị phi, nhưng lại còn biết vượt lên trên thị phi mà xét-đoàn.

cảm. thu là triệu-chứng của một sự ngưng-đọng, của một sự chết: « nhơn chi sinh dã như-nhược, kỳ tử giả kiên-cường » (\*) Cho nên « những thói-quen và tư-tưởng (như những giáo-lý này, giáo-lý nọ, những hệ-thống tư-tưởng hay luân-lý, những tín-điều của tôn-giáo này, tôn-giáo nọ, v.v...) đều là những trở-ngại to-tát cho những tâm-hòn giải-thoát. Bởi vậy, đặc-điềm của bậc Chân-Nhơn là Tự-Do, không theo một bè-đảng nào cả, cũng không suy-tôn một lý-tưởng cao quý nào đề làm phương-châm duy-nhất cho đời sống tinh-thần của mình cả-

Tuy nhiên, nói thế không có nghĩa là bậc Chân-Nhơn là kẻ sống không nguyên-tắc gì cả, sống lãng, mạn vô cương-kỷ... « Họ khuôn thước mà không cứng rấn,... họ kớn-hở như có vẻ vui-sướng. nhưng tâm-hòn bình-thần (...) Bẻ ngoài thì có vẻ hòa-nhã với mọi người mà kỳ thực, lòng họ cách xa với thế-nhân... Họ thích sống một mình, không nói gì với ai, như quên cả lời nói. Hình phạt, theo họ, là cần, nhưng họ áp-dụng hình-phạt một cách khoan-hậu. Lễ, theo họ, là phụ-thuộc, chỉ dùng đề đừng đụng-chạm với đời thời. Họ thuận theo thời, theo việc. Đối với họ, ựa ghét là Một, nghĩa là họ không yêu riêng ai mà cầng không ghốt riêng ai ; họ xem cả thầy là

Một... nhưng cũng biết phân-biệt những gì bị chia phân giả tạo như Người (1). Và như thế Trời và Người (nơi họ) không nghịch nhau. Bởi vậy, mới gọi họ là Chân-Nhơn. (ĐẠI-TÔNG-SU).

Như vậy, nhất-định bậc Chân-Nhơn sẽ là người không bao giờ « tử vì đạo » cho bất-cứ một chủ-nghĩa nào cả, nghĩa là nhất-định họ sẽ là người không bè-đảng, không theo một tôn-giáo nào cả (2), vì họ không tin sẽ hoán-cải được ai, nếu người ấy chính họ không thành-thực chịu hoán-cải. Và, dù có hoán-cải, cũng không sao hoán-cải, bởi « chân vit thì ngần, cố mà nối dài, nó khỏ. Dò hạc thì dài, cố mà làm cho nó

<sup>(°)</sup> LÃO-TỬ TINH-HOA (cùng một lác giả) trang 229 230. Hể nói đến thời-quen, tức là nói đến sự nh-lệ, th đọng máy-móc, bắt-động, và chết-chóc.

<sup>(1)</sup> Họ vượt lên trên Thị Phi, Thiện Ác... chử không phải không biết chỗ phân-biệt tạm-thời của Thị Phi, Thiện Ác...

<sup>(2) «</sup> Óc tôn-giáo », tựu-trung, rất dễ biến thành « óc bè-dảng » và « suy-lôn » ( « tôn-giáo độc-tôn »). Ngày nay, những « tôn-giáo tò-chức » (religions organisées) bất-cử là tôn-giáo nào cũng đều dễ sa vào con đường « độc-tôn » và « bè-đàng » nghĩa là chia-rè hơn là hợp-nhất, bởi một lẽ rất giản-dị này : ai ai cũng tin chi có mình là Phải. Vì vậy mới có xảy ra những việc « kỳ-thị tôn-giáo » một vết nhơ rất thốt-tha của thời đại ngày nay vậy.

Một triết-gia Tây-Phương có khuyên : « Muốn hiều thật rõ một học-thuyển nào, điều-kiện đầu tiên là phải vào trong đó, và điều-kiện kế đó, là phải ra khỏi đó ». Bởi vậy, người lìm Chân-Lý cũng thường trải qua hai giai-đoạn : nhập vào một hệ thống tư-tưởng nào, và sau cùng bỏ nó mà đi ra, nhất là không đề cho mình bị một hệ-thống tư-tưởng nào hạn-chế sinh-hoạt tinh-thần mình cả...

ngắn, nó đơn. Cho nên Tánh mà dài, không phải cái nên chặt bốt ; Tánh mà ngắn, không phải cái nên kéo dài, thì còn có chỗ gì phải đơn-khỗ... ».

Thường những cái mà người đời mạng-đanh là hội », « đảng » thuộc về văn-hóa, đạo-đức... với mục-đích rất cao-cả là « lo cho đời » phải chẳng đều cùng có một mục-tiêu chung là đem tắt-cả mọi người trong thiên hạ cùng về với mình, nghĩa là cùng vào trong một khuôn tư-tưởng hay tin-ngưỡng chung với mình ! Cùng với ta, là phải ; không cùng với ta là quấy. Cái Phải Quấy của người đời, phải chẳng chỉ như thế mà thôi ư ?

Tại sao ta dám chắc chỉ có ta là Phải? Biết đầu cái mà ta gọi là biết, lại chẳng phải là cái mà ta không biết? Biết đầu cái mà ta gọi là không biết lại chẳng phải là cái mà ta biết? Vả (...) người nằm trong chỗ àm thấp thì sanh ra đau lưng và tế liệt một bên mình; con cá chọch thì có sao không? Người ở trên cây run-rày sợ sặt; còn loài khi vượn thì có sao không? Ba loài ấy ai biết chỗ ở nào là chỗ ở chánh? Con người thì ưa ăn thịt-thà; hươu nai thì thích ăn cỏ non; rết thì cho rấn con là ngon; chim mèo chim cá thì nghiện ăn chuột bọ. Bốn loài ấy, ai biết vị ăn nào là chánh vị? Vượn và khì, theo với nhau; nai và hươu, cùng với nhau; chạch và cá lội với nhau. Mao-Tường Lệ-Cơ, người thấy thì cho là dẹp, mà cá thấy thì lận sâu, chim thấy thì bay cao, hươu nai thấy thì chạy

dài. Bốn loài ấy, ai biết sắc đẹp nào là chánh sắc trong thiên-ha? » (Tế-Vật-Luận).

Bởi vậy bậc Chân - Nhơn, tự mình không theo một hội đảng nào cả, mà cũng không vì mục-đích lo đời, đem thiên-hạ về cùng một khuôn tư-tưởng với mình, nghĩa là « lập hội, lập hè » — « lập bè, lập đảng »...

\*\*\*

#### V .- Diem thứ năm :

Hơn nữa, bậc Chân-Nhơn là người không sử - bái một thần-tượng nào cả, dù thần-tượng ấy là những bậc vĩ - nhân khả kính như Lão - Tử, Thích - Ca hay Jésus... Người đời thường có thói sùng-bái và tônthờ một mẫu người mà họ cho là mẫu người lý-tưởng, nghĩa là có cái thói « xá kỷ thích nhơn » (bỏ mình mà chay theo bắt chước kẻ khác) nhân thấy cái tận-thiên của kẻ khác mà không nhận thấy cái tận-thiện của mình nên mới có cái khuynh-hướng tôn-sùng cái tân - thiện của kẻ khác, và nhân đó tôn-giáo mới bành-trướng hết sức manh-mẽ bất-cứ ở thời buổi nào, bất-cứ ở gầm trời nào. Như trước đây đã nói : không có một cái Tận-thiện nào có thể đem làm cái Tận-thiện-mẫu cho tất cả muôn loài. Mỗi vật đều có cái Tánh Phận riêng mà Tạo-Hóa đã an-bài, nên mỗi vật đều có cái Tân-thiện riêng của nó. Cái

tân-thiên của hột ngọc trai, không phải là cái tânthiện-mẫu mà ngọc kim-cương hay ngọc-bích phải nơi theo. Cái tân-thiên của hoa-hường không phải là cái tân-thiên mà các loài hoa khác phải noi theo. Trong một cơ-thể, cái phổi tân-thiện không còn giống với cái tân-thiên của buồng gan hay lá - lách. Cái tậnthiên của mỗi vật đều bình đẳng cả... « Mỗi vật mà được sống một cách tự-do hoàn-toàn theo cái Sống của mình, thực-hiên được triệt-đề cái Tánh Phận của mình thì cũng vẫn đáng quý đáng trọng cũng như muôn vàn vật khác không cùng một Tánh Phận như mình. Không ai có quyền nêu lên một cái Tận-thiện lý-tưởng nào đề làm mẫu-mực cho người người đều phải noi theo cả! » (1) Làm như thể tức là chỗ mà Trang-Tử gọi là : 4 tàn sinh tồn tánh » ở thiên Biển Mẫu. (2) Con đường giải-thoát là trở về với Bản-Tánh « quy căn, phản phác », nghĩa là sống theo Bản-Tánh của mình, mà đừng mô-phỏng theo al tất cả : «Kẻ mà ta gọi là tinh tại, không phải là kể tinh tai nghe cái ngoài của họ đầu, mà là kể tinh tai biết nghe cái tiếng nói của lòng mình! Kẻ mà ta gọi là sáng mắt, không phải là kẻ sáng mất thấy rõ cái ở ngoài của kọ đầu, mà là kẻ sáng mắt thấy rõ được cái bên trong tâm-hơn của ho... Phảm kẻ chẳng thấy được mình mà chỉ thấy cái ngoài mình, chẳng « được » cái « đắc » của mình mà lại « được cái « đắc » của kẻ khác. đó là kẻ « được » cái « đắc » của người mà chẳng « được » cái « đắc » của mình (...) đều là kẻ chìm đẩm, thiên lệch cả ».

THỂ NÀO LÀ CHẨN NHƠN

Tóm lại, bậc Chân-Nhơn là kẻ đã đạt đến cảnh tiêu-diêu, (\*) nghĩa là sống được cái sống theo Bản-Tánh mà không mô-phỏng theo một cái gương tận-mỹ nào khác ngoài Minh.

\*\*\*

(\*) Tiêu-diêu là tự-do. Tự-Do là sống được theo Tánh tự-nhiên, tức là theo Bản-Tánh của mình. Một hành-động được gọi là hành-động tự-do, khi nào trong hành-động ấy, ta biểu-lộ được cái Người thật và thám-sấu của ta, theo ta, chứ không phải theo kể khác, theo một giáo-lý hay theo một mẫu người lý tưởng nào khác ta.

Con chim cưu nhỏ, và con chim Bằng cực-kỳ to lớn ở thiên Tiêu-Diêu-Du, nếu mỗi con vật đều biết « thích kỷ tự an », không đèo bòng tham muốn và bắt chước những vật khác mình, thì « tiêu-diêu » vẫn một. Quách Tử-Huyền nói : « Nếu biết đủ với Tánh-Phận của mình, thì tuy lớn như chim Bằng, cũng không tự cho là lớn và quý hơn chim nhỏ kia ; mà con chim nhỏ kia cũng không cho mình là nhỏ và hèn mà ham muốn bay đến Ao-Trời làm gì! Nên chi nói đến cái Vinh của chim Bằng hay nói đến cái lòng thèm muốn của con chim nhỏ kia đề kịp với chim Bằng đều là nói thừa cả. Lớn nhỏ tuy khác nhau về hình-thức nhưng nếu biết « thích kỳ tự an » thì tâm-trạng tiêu-diêu vẫn một » Trang-Tử NAM-HOA-KINH. Bản dịch của THU-GIANG trang 150).

<sup>(1)</sup> Xem lại trước đây trang 69.

<sup>(2)</sup> Xem Trang-Tir NAM-HOA-KINH (Bån dịch của Thư-Giang — trang 645 — 635 —).

VI.— Điểm thứ sáu: Bậc Chân-Nhơn là kẻ rất thích lặng-lẽ và không ưa biện-bác nhiều lời.

Thiên Đại-Tông-Sư có viết : « Bậc Chân-Nhơn thích sông một mình, không nói gì với ai, như quên cả lời nói ». Là tai sao ?

Ho thich sống một mình trong cô-tịch, là vì lòng ho xa-cách với thể nhân về vấn đề thị-phi vinh-nhục. Người ta sở-di ham nói, thường là vì đề biểu-dương cái bàn-ngã của mình. Thật vậy sở-di thích biện-luận là de de-cao cái lẽ Phải của mình, hoặc là vì tự-ty mặc cầm nên e vai thích trong việc cầu thận và thông-cầm với người đời ... Khi mà người ta đã nhận thấy rõ không có gì là Phải Quấy, Thiện-Ác, Vinh Nhục... nữa, hay nói cho đúng hơn, khi người ta đã được trên cả văn-đề Thị-Phi, Thiện Ác, Vinh Nhục... thì cũng không còn có gì phải biện-bạch hay phải nói gì với ai nữa cả. Không thể thuyết-phục được ai cả, khi neuroi ta chua đến trình-độ giống mình : « đồng thình tương ứng, đồng khi tương cầu ». Ở thiên Tế-Vật-Luân, Trang-Tử có viết : « Nếu ta và người cùng trankbiên : người thắng được ta, ta không thắng được người, vây người hẫn đã là phải, mà ta hẳn đã là quấy chưa? Nếu ta tháng được người, người không thắng được ta, vậy th hản đã là phải, mà ngươi hẳn đã là quấy chưa ? Hay là khi thì phải, khi thì quấy hay sao? Hay là, cả hai ching ta đều phải cả, hoặc cùng quấy cả hay sao ? Ta và người không thể biết được nhau, thì người người dành phải chịu

tối tăm rồi! Ta phải nhờ ai chánh lại việc ấy? Nhờ kẻ đồng với người đề chánh lại việc đó ư? Nó đã đồng với ngươi thì làm sao chánh được việc đó? Cậy người đồng với ta đề chánh lại việc đó ư ? Nó đã đồng với ta thì làm sao chánh được việc đó? Cây người khác với ta và khác với người, đề chánh lại việc đó ư? Nó đã khác với ta và khác với người, thì làm sao chánh được việc đó? Cây người đồng với ta và đồng với ngươi đề chánh lại việc đó ư ? Nó đã đồng với ta và đồng với người thì làm sao chánh được việc đó? Vây thì, ta với người, cùng với người đó đều không thể biết nhau được, sao phải chờ người đó là gì ? »

THẾ NÀO LÀ CHÂN NHƠN

Diệt được cái óc nhị-nguyên, diệt được tẩm lòng hiểu-danh vị-ngã, là đã dứt được cái óc thích biệnbác và ham nghị-luân, ham truyền-bá và dụ-dẫn (\*), thích làm cho đẹp lòng thiên-hạ bằng cách ru-ngủ lòng hiểu danh của họ : « tín ngôn bất mỹ, mỹ ngôn bất tín; thiên giả bất biên, biên giả bất thiên ; tri giả bất bác, bác giả bất tri ».

<sup>(\*)</sup> Nhà văn Tây-Phương Jean GRENIER cũng nhân thấy « L'exposé d'une doctrine, si favorable soit-it à cette doctrine, ne signifie pas au'elle soit adoptée. Les docteurs du Tao le souhaitaient-ils eux-mêmes ? Absolument pas, puisque l'apostolat était ce qui leur répugnait le plus ». (Trình bày một giáo-lý nào, dù có thuận-lợi cho giáo-lý ây bực nào, cũng không có nghĩa là minh mong nó được thừa-nhận. Các nhà Đạo-học có mọng được như thế khong? Tuyệt-đối là không, vì sự truyền-giáo là diều mà họ ghét nhất).

PHŲ LŲC

# I.- TRANG.TŮ VÀ LÃO.TŮ

Sử-gia đầu tiên của Trung-Hoa là TU-MÃ-THIÊN bàn về cái học của LÃO TRANG có viết: «Triết-lý của Trang-Tử khác với Lão-Tử, lại muốn siêu thoát khỏi văn-đề nhân-gian thế-sự. Khi ông nói đến các vì vua đầu tiên của Nhà Hán, cho rằng các bậc ấy lấy « vô vi » mà trị nước là có ý muốn nói rằng các bậc trị nước ấy đã áp-dụng triết-lý chánh-trị của Lão-Tử. Chỉ đến cuối đời Nhà Hán (220 sau tây-lịch kỳ-nguyên) thì người ta mới bắt đầu đề-ý đến Huyền-học, bấy giờ sách của Lão-Tử cũng được người ta dùng cái học của Trang-Tử mà giải-thích. Như vậy, ta thấy rằng, tuy khỏi thủy hầu như lập-trường triết-lý của hai nhà đứng riêng nhau, nhưng vẫn có sự liên-hệ với nhau luôn ».

Trong thời-kỳ tiên Hán (206 trước T. L. kỷ. nguyên (tư-tưởng của Lão-Từ được truyền-bá, chỉ có tư-tưởng của Trang-Tử thì mãi đến thời Hậu-Hán (từ 25 đến 220 sau T.L. kỳ-nguyên) mới được nói đến và phò-biến. Bởi vậy, buổi đầu Nhà Hán, danh-từ Hoàng-Lão được xưng-tụng và phò-thông, chi đến cuối đời Nhà Hán mới đổi ra thành danh-từ Lão-Trang. Nên chỉ các học-giả đời Nhà Hán khi nói đến Lão-học là chỉ nghĩ đến Lão - Tử mà thôi, nghĩa là chỉ quan-tâm đến vấn-đề đối-phó với thời-cuộc. Thật vậy Đạo-Đức-Kinh là quyền sách gối đầu giường của những nhà Chánh-trị mong dùng cái đạo « Vô-vi » mà trị nước, chống lại với cái đạo trị nước bằng chữu-vi » nghĩa là ham can-thiệp đến việc người đến đổi không còn để cho một cá-nhân nào có được một hành-động nào tự do và trách-nhiệm nữa cả, tức là những chếđộ độc-tài độc-đảng mà quyền-hành tập-trung vào một nhóm thiều số hay một người, bắt-cứ dưới hìnhthức nào.

Sách Trang-Tử, tuy không phải tuyệt-nhiều không bàn đến văn-đề trị-nước (vì thực ra ông cũng đã dành một chương đề bàn về Chính-Trị, tức là thiên Ứng Đế-Vương), nhưng thực-sự lại nặng về phần giải-thoát cánhân hơn và bảo-toàn Thiên-Chân trước hết.

Nhà văn Jean GRENIER, trong quyền Entretiens sur le Bon Usage de la Liberté, cũng cùng nhận-xét như trên: « Si nous comparons le « Lao-Tze » au « Tchoang-

Tseu », nous verrons une différence plus grande qu'on ne l'a signalée jusqu'ici. Lao-Tseu participe au mouvement général de ses contemporains (Confucius, Mo Tseu etc.) pour le salut du peuple, alors que chez Tchoang-Tseu il n'est question que du salut personnel. Lao-Tseu semble donc avoir écrit son « Tao-Te King » à l'intention non de ses disciples mais des princes et des politiciens. Quand nous lisons le « Tao-Te-King », nous sommes nécessairement frappés par son insistance sur l'art de gouverner et sa révolte contre la politique du Wei (faire), c'est-à-dire de l'intervention constante dans les affaires du peuple » (\*)

(Nếu ta so-sánh sách « Lão-Tử » với sách « Trang-Tử » ta sẽ thấy khác nhau rất xa mà từ trước đến giờ chưa ai nêu rõ lên. Lão-Tử tham-gia vào phong-trào chung của các người đồng-thời (như Không Mặc, v.v...) với mục-đích là cứu-dân, trong khi đó Trang-Tử chị quan-tâm đến vấn-đề cứu chữa lấy mình làm gốc mà thôi. Dường như Lão-Tử viết Đạo-Đức-Kinh là đề cho các vì Vua Chúa đương-vị và các nhà làm Chínhtrị, chứ không phải viết cho các đệ-tử của ông. Đọc quyền ĐẠO - ĐứC - KINH ta thấy rõ ông thường nhãn-mạnh về phương trị-nước và luôn luôn chống-đối chánh-sách hữu-vì, thường hay can-thiệp đến việc của nhân-dân).

Như vậy, ta thấy rằng cái học của Trang-Từ là đề cho tắt-cả mọi người trong xã-hội, bắt-cứ là người

<sup>(\*)</sup> Entretiens sur le Bon Usage de la Liberté. (p. 160) Paris, Gallimard — 1948 —

dân hay kẻ cầm-quyễn trị nước, còn cái học của Lão-Tử là dành riêng cho những ai có sứ-mạng diu-dắt quần-chúng hay cầm-quyền thiên hạ.

Trang-Tử, với cái thuyết Tiêu-Diêu của ông, lại còn đi xa hơn nữa ở chỗ không mấy thiết-tha đến việc cứu-rỗi thiên-hạ. Là vì ông không tin nơi sự cứu đời, bởi một lẽ rất giản-dị là không ai giải-thoát được mình cả ngoài mình, và nếu mỗi người đều biết lo cho mình được « vô-kỷ, vô-công, vô-danh » thì đầu cần ai phải lo cải tạo ai, mà việc đời sẽ tự-nhiên không còn rắc rối nữa. Vấn-đề xã hội, vì vậy đối với ông, thực ra chỉ còn là một vấn-đề cá-nhân. Nếu thiên hạ mà có the day được và hoán-cải được theo ý mình thì cha đã dạy được con, anh đã dạy được em, chồng đã dạy được vợ, thầy đã dạy được trò.. đã từ lâu rồi, còn đầu đến nay ta phải còn bản tâm sửa day nữa. Ông bảo: « Chân vịt thi ngắn, cổ mà nổi dài, nó khổ. Dò hạc thì dài, cổ mà làm cho nó ngắn, nó đau. Cho nên Tánh mà dài, không phải cái nên chặt bớt. Tánh mà ngắn, không phải cái nên kéo dài : thì còn chỗ nào phải đau khồ nữa... » Cái mà thiên-hạ thường gọi là thương người và giúp đời, phải chẳng, tựu-trung đều có cái ý đem tắt-cả người đời đều cùng theo về một quanniệm tư-tưởng hay tình-cảm như ta, và phải chẳng trong thâm-tâm ai ai cũng tin rằng: « đời đực cả, một mình ta trong ; đời say cả, một mình ta tinh ». Ở thiên Thiên-Đia có nói rõ điều ấy : Oi! hạng thật mê, suốt

đời không tinh. Hạng thật ngu, suốt đời không khôn. Ba người cùng đi, mà có một người mê, thì chỗ mình định nói đến, còn có thể mong đạt tới được, là vì kẻ mê ít mà người tỉnh nhiều. Nếu ba người cùng đi mà có tới hai người mẻ, thì chỗ mình định nói đến không thể mong đạt tới được, là vì người mê nhiều mà người tỉnh ít. Nay, cả thiên hạ đều mê, ta dù có muốn chỉ đường cũng không thể được. Chẳng cũng xót xa lắm sao! Tiếng hát hay, không sao lọt được vào tai bọn dân quê: hát líu-lo bậy bạ vậy thôi mà chúng náo-nức vui mừng! Thế nên, lời nói cao, không thể vào được nơi lòng thế-nhơn. Lời « hay » không thể nói ra được, là vì lời « thô » rất nhiều, và đầy-lấp cả thiên-hạ và đã được thế-lực của bè đảng ủng-hộ phụ-họa Lấy hai cái chình bằng đất đánh to lên, thì nó lấp cả tiếng chuông đồng, vậy cái chỗ mà mình định nói đến, làm sao đạt tới được? Biết là sự chẳng có thể được, mà gượng làm, đó lại còn mê hơn thiên-hạ nữa. Cho nên, thà là bó đi, mà chẳng suy cầu đến làm gì còn hơn ... »

Hể đồng thì ứng, không, đồng không ứng, chứ thực-sự không ai có thể day được ai cả. Ở Tề-Vật-Luận, Trang-Tử có nói : « Hễ đồng với ta, cho ta là Phải; không đồng với ta, cho ta là Quấy ».

Cléopâtre, Hoàng-hậu xứ Ai-Cập, muốn biết mình và nàng Octavie, ai đẹp, hỏi ý-kiến tên đầy-tổ ruột của Bà: « Cléopâtre và Octavie, ai đẹp? » Tên đầy-tổ ngu-dại kia nổi: « Octavie đẹp! » Cléopâtre giận, tính.. cho đến khi tên đầy-tổ ấy nhìn-nhận rằng

Cleopatre dep hon mói thôi. Tâm-trang ay là tâm. trang thông-thường của phụ-nữ, nhưng cũng là tâmtrang thông-thường của tất-cả con người trong thiênha từ xưa tới nay vậy : « Anh cứ nói láo đi, nếu anh muon, nhưng hãy nói với em rằng : anh yêu em ! » (Mens si tu veux, mais dis-moi que tu m'aimes!) Tâm-lý áy cũng là tâm-lý của một người bệnh hỏi kia trong sách Trang-Tử : Người bệnh hải kia, nữa đêm sinh được đứa con... Bèn lật-đột kiểm cho được lửa đề xem, chỉ nom nớp lo sợ nó không giống mình > (Thiên-Địa) Những kẻ « lo đời » vì « thương đời » từ xưa tới nay, phải chẳng phần đồng đều nơm-nóp lo sợ như người bệnh hủi trên đây: sợ những đứm con tinh-thần của mình không giống mình. Và nhân đó mới có sinh ra óc bè-đảng, óc đảng phái, óc khuyến-du và truyền-giáo. Là tại sao? Con người ở đời, đều thích người ta đồng với mình, mà ghét người ta khác pới mình (TEVật-Luận) và đó cũng là nguyên-nhân đã làm cho nhân-gian thống khô l

Lão-Tử thi chủ-trương « cứng rắn, dễ bị nắt; nhọn bén, dễ bị mòn lạt », « đầy, dễ đồ », v.v... cho nên ông chị cho con người con đường đề mà tránh khỏi sự đồ-nát, mòn gãy... Trái lại, Trang - Tử thì chủ-trương sự « ngoại tử sinh, vô chung thủy » cho nên chỗ mà Lão-Tử còn thắc-mắc chăm-chú thì Trang lại nhìn với cặp mắt thản-nhiên lạnh-lùng như không đáng kề.

Tóm lại, theo Sử-Ký thì a cái học của Trang-Tử không đầu là không bàn đến, nhưng gốc ở những lời dạy của Lão-Tử s. Chỗ tương-đồng của Trang và Lão là cả hai đều cùng một quan-niệm về Đạo và Đức, và cả hai đều chống-đối tư-tưởng truyền-thống và chế-độ đương-thời. Và vì thế mà Tư-Mã-Thiên đặt tên cho học-phái này là Đạo-Đức-Gia, vì hai quan-niệm Đạo và Đức này là nên-tàng cho chung cái học của Trang Lão.

TRANG-TŮ VÀ LÃO-TŮ

Và, như thế, tuy gọi là « tự-độ » mà cũng là một cách « độ tha », độ một cách tiêu-cực.

Ở trong một tình-trạng xã-hội như thời Chiến-Quốc mà thiên-hạ đang sống trong cảnh dở sống đờ chết, lòng tham-dục của con người đã lên đến cực-đô; còn quyền-hành trong thiên-ha thì lai vào tay những kẻ đại-gian đại - ác, tham - lam bao ngược đến như cuồng-loan tất cả, thi cái mông đem Đạo-học vào Chánh-tri, hầu cảnh-tỉnh các nhà cầm quyền chínhtri sẽ không ăn thua vào đầu cả. Như vậy, là thức-giả phải chẳng chỉ còn một con đường là tự cứu lấy thân chứ không nên đề người ta lợi dụng đề bắt mình phục vụ cho cái lòng tham vô-bờ bến của họ. Ở thiên Đạt-Sinh, có nói : « Một vị quan lãnh việc tế-tự, nói với heo (nuôi đề tế): Sao bây ghét chết? Ta nuôi bây trọn ba tháng. Vì bấy mà ta phải giữ ba ngày chay, mười ngày giới. Lúc tế, ta đề bây trên chiếu trắng, trên mâm chạm. Bây còn phàn-nàn nỗi gì nữa?

« Oi! nếu vì quan ấy, thật tình muối heo (vì mó), thì sao không đề cho nó tự-do ăn tấm cám, sao sao cũng được?
Vị quan ấy thích sống theo áo mão, chết có quan-quách, và cho vậy là vinh, rồi lại tưởng sho heo cũng như thế! ».

Trong mực Lão Trang Thán Hàn Liệt-Trunện, Tư-Mã-Thiên cũng có thuật lại lý-do vì sao Trang-Tử đã từ-chối việc Sở Uy-Vương mởi ông ra tham-chính: Uy-Vương nước Sở nghe nói Trang-Châu là người hiện trong thiên-hạ, sai sử dem hậu lễ đón, muốn mời ông ra làm Tướng Quốc-Trang Châu cười, bảo với sứ-giả: Cái lợi của nghìn vàng quả trọng thật, cái địa-vị khanh-tướng quả cũng quý thật. Nhưng riêng ông chả thấy con bò tế hay sao? Được người ta sắn sốc, được người ta cho mặc đỏ trang-sức văn-vẻ đề dựa vào đến Thái-miếu Lúc ấy, dù có muốn được làm con lợn côi, há còn được nữa hay không? Xin ông hãy đi về đi, chố có đến làm nhực ta. Ta thà rong chơi ở chốn bùn-lày nhơ-bàn này còn thấy sung-sướng hơn là đề cho kẻ làm chủ một nước kia trôi buộc được ta... » (Sử-Ký).

Ở Thiên Nhơn-Gian-Thế, Trang-Tử kẻ chuyện Nhan-Hồi định du-thuyết Vệ-quân, hỏi ý Không-Tử:

« Nhan-Hồi ra mắt Trọng-Ni, xin ra đi. Hồi : Đi đầu ? — Thưa : đi qua nước Vệ : — Hỏi : Qua đố làm gì ? — Thưa : Hồi tôi nghe vua nước Vệ, tuổi còn niên-tráng, hành-động độc-tài, khinh thường người trong nước không chịu ai chỉ iỗi của minh và lại xem nhệ

cái chết của nhân-dân. Cho nên kẻ chết ngồn ngang... người dân chắc là chịu không nỗi. Hồi tôi nghe Thầy bảo: Nước mà trị, thì bỏ mà đi. Nước mà loạn, thì tìm mà đến. Chính vì người bệnh mà người lương y tìm đến. Tôi muốn đem chỗ học được của tôi ở Thầy mà nghĩ ra phép cứu nước may ra có đỡ được phần nào chẳng?

Trong - Ni nói : Ôi, ngươi đi đây là đề chuốc họa vào thân! Đạo thì không muốn có sự phức-tạp phức-tạp thì đa-đoan, đa-đoan thì phiền-nhiễu, phiền-nhiễu thì lo-đu, lo-âu thì không phương cứu chữa. Bậc chí-nhơn ngày xưa, trước lo cho mình, rồi sau mới lo cho người. Lo cho mình chưa xong, rảnh đâu lo cho kẻ bạo ngược (...) Danh lợi là những thứ mà Thánh-nhơn cũng còn không trừ điệt được cho mình, huống chi là con người... »

Như thế, ta thấy rằng « lo cho mình » của Trang-Tử, lo cho mình đến chỗ thật biết thật hiều, nghĩa là lo cho mình giải-thoát, cũng là một cách lo cho đời bớt được một tâm-hồn ích-kỷ, một ảnh-hưởng xấu xa, một mối nguy cho xã-hội loài người vậy. Tuy là một cách tiêu-cực, nhưng chỉ có cách đó mới thật là giúp đời một cách hiệu-quả mà thôi. Cho nên, nếu phải cầm quyền trị nước thì phải dùng cái « không trị » mà trị (dĩ bất trị, trị thiên hạ). Ở đây Trang cũng như Lão đều cùng một quan-điểm như nhau — « võ vì nhì trị » và như vậy, thì Trang và Lão cũng không cổ gì là khác nhau về quan-niệm chánh-trị.

## II.— TRANG-TỬ VÀ THUYẾT TIẾN-HÓA

Phần đông khi nghe Trang-Tử chủ-trương sự « trở về » nguồn-gốc là Đạo, đều cho rằng ông chủ-trương thoái-hóa, và học-thuyết của ông có tánh-cách phản tiến-hóa.

Chữ tiến-hóa (évolution) là danh-từ Tây-phương cận-đại, thật sự có nhiều nghĩa : mà nghĩa thứ nhất và cũng là nghĩa chánh là tiến đến một trạng-thái mà mình đã có sẵn.

Thử lấy một thí dụ: Một hột giống là một tiềmlực ngầm chứa toàn thể một cái cây. Đi từ giai-đoạn nứt mộng, đâm cây, trò lá, rồi đến lúc trò hoa và kết mộng, trở lại chi trạng-thái đầu tiên là hột giống.

Mỗi giai-đoạn đi lần từ trạng-thái ấu-trĩ đến trưởng-thành đều được gọi là giai đoạn « tiến-hóa »

cả. Một hột giống như lúa sẽ thực-hiện được sự toàn-thiện của nó khi nào nó phát-triền đến cực-độ là tạo được giế lúa, trở thành cái hột giống đầu tiên. Con người cũng một thế. Phù vật vân vân, các phục quy kỳ căn > 夫物 芸芸 > 各 獲 歸 其 根 Tiến-hóa, theo Lão Trang, là Phục Mạng 復 今, nghĩa là trở về cái Mạng của mình, tức là cái Đạo nơi mình.

•\*•

Ta hãy so-sánh với định - nghĩa sau này của André LALANDE trong quyền Vocabulaire technique de la Philosophie (trang 300):

Evolution: A. — Développement d'un principe interne qui, d'abord latent, s'actualise peu à peu, et finit par devenir maniseste. (Sự phát-triển của một nguyên-lý nội-tại, ban đầu, còn tiềm phục, lần lần hiện ra, và sau cùng hiện ra rõ-rệt).

Trong quyền La Comédie Psychologique, và sau này, trong quyền Critique de la Raison Impure của Carlo Suarès cũng định-nghĩa như trên, nhưng rõ-ràng hơn:

Etymologiquement évolution signifie : déroulement (en allemand : ENTWICKELUNG). Ce sens est net. Il ne laisse aucune place à l'arbitraire. Une idée, un organe, une espèce animale, un phénomène quelconque évoluent dans l'histoire du monde lorsque l'état posté-

rieur est potentiellement implicite dans l'état antérieur, dont il n'est que le déroulement. L'évolution est donc une transformation dans le temps, conditionnée par la nature propre de la chose qui se transforme et qui varie dans les limites imposées par les conditions extérieures.

En aucun cas, la conception idéaliste (Shelling: « il existe un principe d'elévation, une tendance et une poussée vers une vie plus haute... » reprise avec une légère variation par Bergson: (« il existe une poussée vers les formes supérieures de la vie »), finaliste ou darwinienne de l'évolution ne s'accorde avec ce que nous voulons dire.

Les deux premières (Shelling et Bergson) supposent l'existence d'un type idéal de l'être qui attire vers lui, comme une sorte d'aimant, les formes imparfaites de la vie en progrès continu. La dernière (Darwin) se base sur l'observation tâtonnante, cherchant dans l'analogie extérieure un lien causal et déduisant de cette comparaison un ensemble d'hypothèses sur la légalité de l'évolution dont l'homme serait le produit parfait. Nous n'admettons pas ces théories. Elles conditionnent le réel par le transcendantal, le concret par l'abstrait, l'existant par l'inexistant. Une forme type ne peut pas modeler les êtres concrets, c'est tout au contraire la forme type qui est modelée par la spéculation.

Nous ne voulons pas savoir si, oui ou non, l'hom-

me est au faite d'une échelle de valeurs hiérarchisées: nous ne. croyons pas à l'existence de ces valeurs. L'homme de Darwin est une valeur, au même titre que l'idée de Blen dans la morale. . » (\*)

.\*.

Như vậy, cái nghĩa của chữ tiến hóa mà Carlo Suarès, cũng như André Lalande định-nghĩa trên đây đồng một ý với câu này trong Dịch-Kinh. « Các chánh giả, đấc hữu ư hữu sanh chi sơ; bảo hợp giả, toàn ư đĩ sinh chí hậu » (各正者, 得有於有生之初.保合者,全於已生之後) « Các chánh », nghĩa là mỗi vật đều có cái mà mình đã thụ-lãnh nơi Đạo, đã nhận được từ khi mới sanh ra; « bảo hợp » là gìn-giữ cho trọn-vẹn sau khi đã sinh.

Trái lại, theo quan-niệm tiến-hóa của các triết-gia khác như trên đây đã nêu lên của (Shelling và Bergson) tức là nêu lên một mẫu người lý-tưởng về đạo-đức giátạo nào để làm khuôn-mẫu cho tất cả loài người đều phải noi theo và lấy đó làm mục-tiêu chính để tiến đến nghĩa là tiến theo bên ngoài. Đổ là mục-đích tiến-hóa theo cái bên ngoài, tức là con cưu muốn làm con

chim Bằng, và đó phải chẳng là tiêu-chuẩn chung của các nhà đạo-đức, tôn-giáo kêu gào người người phải hướng theo một cái gương tận-thiện nào mà mỗi thứ đạo-đức hay tôn-giáo đề-xướng.

Theo Lão Trang thì cái tận-thiện của cây hường là trổ hoa hưởng, cái tận-thiện của cây lan là trổ hoa lan. Hơn nữa cái tận-thiện của đá kim-cương không còn giống với cái tận-thiện của hột ngọc-trai : cái tận thiện của mỗi người không phải là cái tận-thiện của người khác. Tuy cái Đạo nơi mỗi người thì có Một, mà cái hiện-tướng của mỗi người (existence) thì không ai giống ai cả. Trong Trời Đất không có hai cọng lá mà giống nhau.

Hột giống, tự nó chứa một cách đầy-đủ cả cái cây sau này... Nhưng, nó cần phải có những điều-kiện bên ngoài giúp vào mới có thể phát-triển tắt-cả khả-năng của nó, như RENÉ GUÉNON đã ghi trong quyền Le Symbolisme de la Croix: « le mot évolution ne peut signifier pour nous rien de plus que le développement d'un certain ensemble Le possibilités » và LALANDE như trước đây đã viết: « évolution, dévoloppement d'un principe interne qui, d'a lord latent, s'actualise peu à peu, et finit par devenir manifeste ».

Theo Lão Trang thì điều kiện nội và ngoại nương nhau mà có, và trong thật-sự, nội ngoại là Một, cánhân và xã-bội là Một, vật-chất và tinh-thần là Một.

Cho nên, có hột giống cũng phải có những điều

<sup>(</sup>x) La Comédie Psychologique (1932) Chez José Corti. Paris p. 63, 64, 65. Critique de la Raison impure (1955) Chez Stock Paris (p. 48, 49)

kiện bên ngoài, như đất, nước, không-khí, ánh-sáng v.v... nhưng điều-kiện bên ngoài, không nên mà cũng không làm gì sửa đồi c bản-tánh r của hột giống, bắt nó phải trở theo một thể-thức nào khác hơn là cái thể-thức tự-nhiên của nó. Đó là những hành-động vô-vi theo Lão Trang Trái lại, còn người xưa nay theo hữu-vi, thường lấy những điều-kiện bên ngoài của xã-hội và chế-độ luân-lý để đặt thành quy-chế bắt-buộc cưỡng-ép không cho người ta tự-do sống theo cái sống của Tự-Tánh, mà phải «xá kỳ thích nhơn» (\*) làm cho con người vô-cùng thống-khỏ. Đó là những hành-vi hữu-vi can-thiệp đến đời sống của mọi vật mà phải hữu-vi ưa-thích nhất.

Tốm lại, ta có thể nổi rằng « tiến-hóa » theo cái học của Lão-Trang, « là một sự thay-đồi trong thời-gian của một sự vật bị hạn-chế trong bản-tánh của sự vật ấy và chuyển-biến cùng thay-đồi trong giới-hạn bắt-buộc của những điều-kiện bên ngoài » (l'évolution est donc une transformation dans le temps, conditionnée par là nature propre de la chose qui se transforme et qui varie dans les limites imposés pas les conditions extérieures) như trước đây đã nối.

Trong quyền Một Nghệ-Thuật Sống cũng đã có nói: « Người ta ở đời, không một sinh-vật nào là không thọ của Trời Đất một cái sống... cái sống ấy cùng với Trời Đất là

một, một cái màm sống toàn năng, toàn-lực, toàn-thiện, toàn mỹ. Phân-sư của ta là phải lo trở về với cái Sống-Một ấy đề sống cái sống vô-cùng đồng với Trời Đất đang ản núp trong đáy lòng (...) Không nhận thấy được sự toànthiện của mình mới có sinh cái lòng đèo-bòng ham muốn cái toàn-thiện ngoài mình. bấy giờ mới có lấy sự Phải Quấy của người làm cái Phải Quấy của mình ; lấy cái vinh, nhục của người làm cái vinh nhục của mình ; lấy cái Lớn Nhỏ của người làm cái Lớn Nhỏ của mình. Đấu có biết rằng cái Phải của người này đâu còn là cái Phải đối với người kia; cái Quấy của người kia đầu còn là cái Quấy của người no. Không có cái Phải nào là cái Phải chung cho tất cả mọi người, mà cũng không có cái Quấy nào là cái Quấy chung cho tất-cả mọi người được. Vạnvật dưới Trời, không vật nào tự nó là hữu dụng hay νδdụng cả (...) Người ta sinh ra không phải là một vật toàn-thiện ngay. Cái « Sống Vô-Cùng » nơi ta, không khác não cái « Sống Toàn-Mãn » của một cây kia hàm chứa trong một hột giống. Trong hột giống, đã chứa sẵn cái mầm của tất-cả cái cây sau này : lúc đầu chỉ là một đọt xanh, rõi đến hỗi đơm bông kết-quả... phải trải qua không biết bao nhiều giai-đoạn mới phát huy được tất-cả sức sống của mình. Phân-sự của ta, nếu có thể gọi đó là phân-sự, là phải thực-hiện cái sống ấy đến chỗ chí-thiện của nó ». (\*)

<sup>(\*)</sup> Bổ mình mà chạy theo kể khác.

<sup>(\*)</sup> MỘT NGHỆ-THUẬT SỐNG — (cùng một tác-giả) (trang 22-23).

## III.- KHỔNG TỬ VÀ ĐẠO CHÍCH

Không-Tử cùng với Liễu-Hạ-Quý là bạn. Em của Liễu-Hạ Quý là Đạo-Chích. Chích có quân đi theo chin ngàn người hoành-hành trong thiên-hạ, lấn cướp cả chư-hầu Đào nhà, khoét vách, lùa bò ngựa của người, lấy vợ con của người. Tham được, thì quên cả thân thích, chẳng thiết gì đến cha mẹ anh em, lại cũng chẳng cúng tế tồ-tiên. Nó đi qua đầu, nước lớn phải lo giữ thành, nước nhỏ phải trốn vào lữy: muôn dân chịu khổ vì nó.

Không-Tử bảo Liễu-Hạ-Quý: Làm cha anh người ắt phải bảo dạy được con em mình. Nếu không bảo dạy được thì còn gì là quý! trong chỗ thân tình! Nay tiên-sinh là bậc tài-sĩ trong đời, em là Đạo-Chích làm hại thiên-hạ mà không dạy nỗi, vậy Khâu nãy

trộm lấy việc ấy làm xấu hỗ thay cho tiên-sinh. Khâu xin vị tiên-sinh đi khuyên nó ?.

Liễu-Hạ-Quý nói : « Tiên-sinh bảo rằng kẻ làm cha anh người tất phải dạy được con em mình. Nhưng nếu chúng không nghe, thì đủ có tài hùng biện như tiên-sinh cũng không làm gì được chúng. Và chẳng, Chích là người lòng như suối đồ, ý như gió lốc, mạnh đủ đề cự kẻ dịch, biện đủ đề che cái quấy,. Thuận lòng nó, thì nó vui, nghịch ý nó, thì nó giận. Nó dùng lời mà nhực người quá dễ dàng, tiên-sinh xin đừng đến nó làm chi.

Không-Tir không nghe. Bảo Nhan-Hồi đánh xe, Từ-Công ngời bên phải, cùng đến ra mắt Đạo-Chích.

Đạo Chích đang nghi quân ở phía Nam núi Thái, thái sống gan người mà ăn.

Không-Tử xuống xe, đi lên trước. Thấy kẻ truyền báo liền nói : « Người nước Lỗ, tên là Không-Khâu được nghe cao nghĩa của tướng-quân, kinh lạy hai lạy ».

Kẻ truyền báo vào thưa. Đạo-Chích nghe nói nỗi giận, mắt như sao sáng, tốc dựng ngược, bảo: 5 Đố có phải là tên xảo nguy nước Lỗ tên là Không-Khâu chẳng? Vì ta bảo hộ với nó: Chính nó là kẻ bày lời khen láo Vua Văn Vua Vũ, đội mũ cành cây, thất lưng da bỏ, nói nhiều, bàn nhâm l Không cây ruộng mà ăn cơm, không dệt vài mà mặc áo l Khua môi múa

mỏ, bày đặt thị phi đề làm mê hoặc vua chúa trong thiên-hạ, khiến cho kẻ sĩ trong thiên-hạ chẳng biết trở về gốc rễ! Giả bộ làm chuyện hiểu-để đề cầu được phong hầu phú quý! Tội của nó to nặng lầm! Hãy về mau đi! Nếu không, ta sẽ lấy gan làm món ăn thêm buổi trưa!».

Không-Tử lại cố xin vào cho được: " Khâu may được hân-hạnh biết ông Quý. Xin cho vào hầu dưới trưởng ».

Kẻ truyền-báo vào bằm lại. Chích nói : « Bảo nó vào đây ! »

Không-Tử liễn vào, tránh chiếu, lùi lại, íay Đạo-Chích hai lay.

Đạo-Chích giận lắm, ngôi dang hai chân, cầm gươm trọn mắt, tiếng như cop-cái:

— Khâu lại đầy! Nếu lời nói của người, thuận ý ta thì sống, nghịch ý ta thì chết!

#### Khong-Tử nói:

— Khâu tôi nghe rằng trong thiên-hạ có ba thứ đức: sinh ra cao lớn, tốt đẹp không hai; nhỏ, lớn sang, hèn trông đều phải mến. Đó là thượng-đức! Trí thông suốt Trời Đất, rõ được mọi vật. Đó là trucg-đức. Mạnh-khỏe, bạo-dạn, tụ hợp được quân binh, đó là ha-đức. Làm người mà được một trong ba đức

sy cũng để đề quay mặt về Nam mà xưng Cô (\*) !
Nay Tướng-quân gồm cả ba đức ấy; minh cao tâm
thước hai tắc; mặt, mắt sáng có hào-quang; môi như
thoa son; rằng đềa như hến úp; còn tiếng nói như
hoàng chung ! Vậy mà tên là Đạo-Chích i Khâu nãy,
tưộm lấy làm xấu hỏ cho Tướng-quân đó. Nếu Tướng
quân có chí nghe tôi, tôi xiu phia Nam đi sử nước
Ngô nước Việt, Bắc đi sử nước Tẽ nước Lỗ, Đông đi
sử nước Tổng, nước Vệ, Tây đi sử nước Tân nước Sỏ,
khiến họ vì tướng-quân dụng lên một thành lớn vài
trăm đặm, lập nên một ấp vài chục vạn nóc nhà, tôn
tưởng-quân làm chư-hầu, cùng với thiên-hạ đồi mới,
bài binh, thâu nuôi anh em, cùng cúng tồ-tiên, đó là
việt làm của bậc Thánh-nhơn tài-sĩ, mà cũng là lòng
mong-môi của thiện-hạ vậy \*

#### Đạo-Chích cả giận, nói :

— Khẩu, lại đây! Kẻ có thể lấy lợi mà dỗ được lấy lời nói mà can ngắn được, đều là những phường ngu-lậu mà thời! Thân ta nay cao lớa tốt đẹp, al ai trong thấy cũng ưa mên, đó là cái đức của cha mẹ ta để lại. Khẩu dà không khen ta. riêng ta há lại chẳng biết như thế hay sao? Và chẳng ta cũng có nghe: Kẻ hay khen ta trước mặt, ắt cũng hay chế ta sau lưng. Nay đem những thành phố lớn dẫn đồng mà bảo tạ, ấy là đem cái lợi đề nhữ ta, coi ta như hạng

người thường! Sao mà lâu dài được! Thành dù lớn cũng không lớn hơn thiên-ha, thế nhưng Nghiêu-Thuẩn có thiên-ha, mà con cháu vẫn không có đất cắm dùi l Thang Vũ làm đến thiên-tử mà đời sau lại tuyệt diệt. Chẳng phải vì có lợi lớn, nên mới đến thế hay sao? Và chẳng ta nghe rằng đời xưa chim muông nhiều, mà nhơn dân ít, nên dân ở trên ồ mà tránh chúng. Ban ngày lươm hột gắm hat để mà ăn, đêm năm nghỉ trên cây, cho nên gọi họ là dân a hữu-sào "! Xura, dân không biết mặc áo quần, mùa hè chứa củi, mùa đông lấy đó mà sưởi, cho nên gọi họ là dân « trisinh ». Qua đời vua Thần-Nông, nằm thì xúm-xít, dây thì lăng-xăng. Dân biết có mẹ mà không biết có cha, cùng sống chung với hưu, nai ; cày mà ăn, dệt mà mặc, không có bung hai nhau. Đó là lúc cực thinh của Chí-Đức vậy! Nhưng, đến vua Hoàng-Đế, không thể gây được Đức đến nơi đến chốn. nên mới cùng XI-Vưu đánh nhau ở Trác-Lộc, máu chảy hàng trăm dăm.

Nghiều Thuấn lên ngôi, lập thành quần-thần-Tháng đuổi chúa mình, Vũ-Vương giết Trụ. Từ đó, mạnh hiếp yếu, đông hiếp ít. Từ Thang Vũ đến giờ đều là bọn người làm loạn cả! Nay. người tu theo cái đạo của Văn, Vũ; cầm quyền biện-bác trong thiên hạ đề mà dạy người đời sau. Mặc áo thêu, thất đai rộng, dùng lời kiêu-kỳ, làm việc dối-giả đề mê hoặc vua chúa trong đời, mong cầu phú quý. Không còn

<sup>(\*)</sup> Tiếng tự-xưng của Vua chư-hần.

hạng trộm lớn nào hơn người nữa, thế sao thiên-ha không gọi người là Đạo-Khâu lại gọi ta là Đạo-Chích. Ngươi đem lời nói ngọt-ngào thuyết Tử-Lô bỏ mũ cao, còi gươm dài để theo học với ngươi. Thiên-ha đều bảo: Không-Khâu hay ngăn được kẻ bao, cấm được sự làm lỗi.. Rốt cùng, Tử-Lộ muốn giết vua nước Vệ, nhưng việc không xong, thân bị làm mắm treo ở cửa Đông nước Vệ. Đó là cách day của người chura đến chốn. Người còn tự xem mình là thánhnhơn, tài sĩ nữa chẳng ? Thì hai lần bị đuỗi ở nước Lỗ bị quét đầu vét ở nước Vê, bị cùng khốn ở nước Tê, bị vày ở Trần, Sái, không còn chỗ đề dung thân trong thiên-ha. Người day Tử-Lô đến bị nan làm mắm thế là ngươi, trên vì mình không xong, dưới vì người cùng không được việc. Đạo của người, vậy thì có gì là đáng quợ! Người mà đời cho là cao, chưa ai bằng Hoàng-Đế, thế mà Hoàng-Đế chưa toàn được đức, nên đã phải đánh giết nhau ở Trác-Lộc, máu chảy hàng trăm dăm. Nghiều thì bắt từ. Thuấn thì bất hiểu, Vũ tánh thiên khô, vua Thang đuồi Chúa mình, Võ đánh Chúa Tru. Văn-Vương bị giam nơi dữu-lý. Sáu người ấy, người đời rất chuộng, nhưng bàn cho kỹ họ đều vì lợi mà mê hoặc chân tánh, miễn cường làm trái lại với Tánh Tình của họ. Sư làm đó thật rất đáng làm xấu bố làm ! Kia những hạng mà người đời gọi là hiện-sĩ: Bá-Di. Thúc Tê tỏ ngôi vua Cô Trúc, chiu chết đôi ở núi Thú-Dương, xương thịt chẳng chôn; Bảo-Tiều sửa bạnh, chế đời, ôm cây

mà chết; Thân-Đố-Địch can vua không được, ôm đá mà tự trầm...; Giới-Tử-Thôi rất trung, tự cắt thịt đủi đề nuỗi Văn-Công, sau bị Văn-Công phụ hần; Vi-Sinh hẹn với cô gái dưới cầu, cô gái không lại, nước đến không đi, ôm cột cầu mà thác. Bốn người ấy không khác nào chó thui, lợn mò, như kẻ ôm chén đi ăn mày, đều là hạng người lìa danh khinh chết, không nghĩ cái gốc nuỗi mạng sống cho lâu dài. Kẻ mà đời gọi là tôi trung, thì còn ai bằng Vương-Tử Tỷ Can và Ngũ-Tử-Tư.. Tử-Tư phải chết đắm, Tỷ-Can bị moi gạn! Hai người ấy, đời gọi là trung-thần mà rốt cuộc bị thiên-hạ chế cười! Từ trên mà xem xuống cho đến Tử-Tư, Tỷ-Can phải chăng là hạng người không đáng quý!

Chuyện mà Khâu đem đề thuyết phục ta, nếu bảo về chuyện ma quỳ thì ta không thể biết, chứ bảo với ta về chuyện người, thì chẳng qua cũng như thế đó mà thôi ! Đó là những điều mà ta đã nghe biết cả rồi ! Nay, ta bảo cho người về cái tình-thương của con người: mắt thì muốn trông màu, tai thì muốn nghẻ tiếng, miệng thì muốn nếm mùi, chí khí thì muốn cho thỏa mãn. Chỗ mà gọi là « thượng-thọ » của con người là trăm tuổi, « trung-thọ » là tám mươi tuổi, « hạ thọ » là sáu mươi tuổi. Trừ ốm đau, chết chóc, lo buồn... trong khoảng đó, được mở miệng mà cười trong một tháng chỉ được bốn năm ngày là cùng ! Trời Đất thì không cùng, mà cái chết của con người thì có hẹn.

Đem một vật có hẹn mà gởi vào trong khoảng vô-cùng, có khác gì bóng ngựa Kỳ Ký qua khe cửa. Kẻ không thỏa được ý chí của mình, nuôi được lâu dài cái Mạng của mình, đều không phải là kẻ thông hiều Đạo. Lời mà Khâu đã đem nói với ta đều là những lời mà ta đã bỏ lâu rồi! Mau chạy về ngay! Đừng nói gì nữa cả! Đạo của người là chuyện điện-điện khủng-khủng, trá xảo, hư ngụy, không phải có thể toàn được thiên chân, có đầu đủ đề mà luận bàn! ».

Không-Tử lạy hai lạy, chạy ra cửa, lên xe, cảm cương... Mắt mờ không trộng thấy gl... nhan-sắc như tro ngụi, cúi đầu vịn càng xe, chẳng thở hơi ra được.

Về đến ngoài cửa thành phía Đông nước Lỗ, gặp ngay Liễu-Hạ-Quý. Quý hỏi:

— Nay văng mấy ngày chẳng thấy tiên-sinh... Xe ngựa có vẻ đi mới về... Phải chẳng đã đi đến Chích?

Không-Tử ngửa mặt lên trời, than rằng :

- Phải !

Liểu-Hạ-Quý hỏi:

- Chích phải chẳng đã làm nghịch ý tiện-sinh như tới đã nói trước chẳng ?

Không-Tử nói:

— Phải ! Khâu quả là hạng người không bệnh mà tự đem lửa đốt mình. Chạy ngay lại đầu cọp, vuốt râu cọp... xuýt lại tránh không khỏi miệng cọp.

NAM-HOA-KINH (Tap-Thiên)

## IV.— CÓ ÍCH NHƯNG KHÔNG PHẢI LÀ CẦN THIẾT

Ở trang 184, có cầu: « Mình có thể là người có tch cho đời, nhưng không phải là người nhu-thiết cho đời ».

Là nghĩa làm sao ?

Bậc chân nhơn đạt Đạo, dù là người giúp ích cho đời đến bực nào, cũng vẫn không bao giờ dám tự xem là người cần-thiết cho đời. Cần-thiết, tức là không có không được, cũng như không có ánh Thái-dương thì sinh-vật không sao tồn-tại được nữa.

Tin-tưởng mình là cần - thiết, phải chẳng là cái thông-bệnh trầm-trọng nhất của loài người của chúng tạ Đô là một căn-bệnh chủ-quan độc-tài khiến cho

ai ai cũng tin-tưởng rằng: đời đực cả, một mình ta trong; đời say cả, một mình ta tỉnh! Cho nên nếu không phải là ta, thì không ai thay thế được ta để cứu quần sinh. Cái bệnh ham làm thấy đời nhân đó mà sinh ta, và gây tai hoạ cho nhân-loại không thể kể!

Mục-dích duy-nhất của các bậc mà ta thường gọi là Giáo-chủ các tông-giáo đã chịu nỗi thử-thách của thời-gian như Thích-Ca, Lão-Tử, Jésus... phải chẳng là giải-phóng tinh-thần nhân-loại, chắc-chẳn không bao giờ lại tìm cách dim-hảm nhân-loại, trong những khuôn khỗ tư-tưởng co-hẹp của một giáo-lý dù có rộng kôn đến bực nào ! Chắc-chẳn là họ không bao giờ có cái mộng đem những ý-kiến cá-rhân của mình đề hạn-chế sinh-hoạt tinh-thần của nhân-loại.

Các bịnh của phần đông người đời, trái lại là tintường rằng mình là một nhân-vật không thể thiếu sốt được trong xã-hội nhân-loại. Nếu không ai phong cho họ, thì họ cũng tự phong có cái sứ mạng làm Đống Cứu-Thế của nhân-loại. Vì vậy mới có cái mộng làm « thầy đời », thích làm người dẫn-đạo con người, trước khi mình đủ sáng-suốt dẫn-đạo lấy mình ,ra khỏi vòng vô-minh đau-khỏ. Thật sự không ai có thể cứu rỗi ai được cả. Cái danh-dự lớn nhất của con người, là ngoài mình ra, không ai giải-thoát cho mình được cả. Cái mà thiên hạ phần đông gọi là « lo cho đời » hay « phụng sự cho đời » phải chẳng đều là những hoạt-động

có cao-vọng đem kẻ khác theo về cùng một quan-niệm với ta về điều phải hay lẽ quấy. Và nhân đó, đồng với ta là phải, không đồng với ta là quấy. Tôn-giáo, đảng phái do đấy mà mọc lên như nấm: nguồn gốc chia rẽ nhân-loại không bao giờ dứt được. Bậc chân-nhơn có thể tự xem có ích cho người, nhưng không bao giờ tin rằng mình là cần thiết cho người nghĩa là không có mình đời sẽ không có ai khác thế được đề cứu rỗi. Cầu ngạn-ngữ nầy của người binh-dân Việt-Nam miếu-tả rất đúng tâm trạng « vò-công » « vò-danh » của bậc Chân-Nhơn: « có mợ, chọ cũng đông; không mợ thì chợ cũng không không buổi nào » Đời sỏ-dĩ loạn, chẳng phải vì thiếu người lo đời, mà thực-sự phải chẳng vì đã có quá nhiều kẻ lo đời!

## SÁCH THAM KHẢO

## A. SÁCH CHỮ HÁN:

| 柱子                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 沈德鴻選柱           |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| TRANG-TŮ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Trăn-Đức-Hồng   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (商務印書館發行)       |
| 莊子                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | · 葉玉麟譯          |
| TRANG-TŮ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Diệp-Ngọc-Ân    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (上海新民書局出版)      |
| 莊子集解                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 葉的校閱            |
| TRANG-TU TẬP GIẢI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Diệp-Tuân       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (廣益書局發行)        |
| 莊子内篇證補                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 未桂曜者            |
| TRANG-TỬ NỘI-THIÊN CHỨNG BÒ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Châu-Quế-Diệu   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (商務印書館發行)       |
| 柱子研究                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <b>贵国座著</b>     |
| TRANG-TŮ NGHIÊN-CÚU                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Diệp-Quốc-Khánh |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (商務印書館發行)       |
| 莊子                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 周泉撰清            |
| TRANG-TŮ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | Châu-Tượng      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | (廣益書局)          |
| 老莊哲學                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 胡哲教著            |
| TRANG-TU TRIÉT-HOC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Hö Triet Phu    |
| ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | (廣益書局)          |
| 莊子集註                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 阮毓宏柱            |
| TRANG-TỬ TẬP CHÚ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Nguyên-Dực-Tùng |
| The state of the s | / at 14 at 12 \ |

243

## B. - SÁCH CHỮ PHÁP:

- 1. GRANET (Marcel): La Pensée Chinoise Paris, Albin Michel (1934)
- a. GAUCHET (L.): Un livre teoique, Le CHENG-CHEN-KING Hong-Kong B.U.A, nº 37 (1949)
- GAUCHET (L.): Contribution à l'Etude du Isoïsme
   Hong-Kong, Bulletin de l'Université de l'Aurore,
   n° 34, 35 (1948)
- 4. KAKUZO (Kakura) : Le Livre du Thé
  Paris, Payot (1931)
- 5. LIOU-KIA-HWAY: L'Esprit synthétique de la Chine Paris, P.V.F. (1961)
- 6. MASPÉRO (H.): Le Taoïsme
  Paris, Civilisation du Sud (1950)
- 7. MASPÉRO (H.): Le Saint et la Vie mystique chez Lao-Tseu et Ichoang-Iseu
  Paris, Bulletin de l'Association Française des Amis de l'Orient (1949)
- 8. WALLEY (A.): Irois Courents de la Pensée Chinoise Paris, Payot (1949)
- 9. WANG (J.): Le Mysticisme de Ichoang-Iseu
  Hong-Kong, Bulletin de l'Université de l'Aurore,
  n°s 33, 35 (1949)
- 10. WIEGER (Léon): Les Pères du Système l'eoiste Hien-Hien, Imprimerie de Hien-Hien (1913)
- 11. YUE (Hoang-Tsen): Etude comparative sur les Philosophies de Lao-Iseu, Khong-Iseu, Mo-Iseu

  Lyon, Annales de l'Université de Lyon (1925)

### C. - SÁCH CHỮ ANH :

GILES (H.A.): CHUANG-TSU

Sanghai, Kelly & Walsh (1926)

## D.- SÁCH CHỮ VIỆT:

NGUYĚN-DUY-CÀN: Irang-Iử NAM-HOA-KINH Saigon, Khai-Tri (1963)

NGUYEN-DUY-CAN: Một Nghệ-Thuật Sống Saigon, Khai-Trí (1961)

# MÁC - TÁC

|    |              |          |        |                 |       |        |        |       |       |      | Trang          |
|----|--------------|----------|--------|-----------------|-------|--------|--------|-------|-------|------|----------------|
|    | ΤŲΆ          |          | ٠.     |                 |       | ٠.     |        |       |       |      | 11             |
|    | LÒI I        | JÁG IÒ   | J.     |                 |       |        |        |       |       |      | 17             |
| СН | <i>UO</i> NG | THỨ NI   | ιÄτ    |                 |       |        |        |       |       |      |                |
|    | A. LU        | œcsů     | •      |                 |       |        |        |       |       |      | 41             |
|    | B. SÁ        | CH CÙA   | TRA    | NG-             | ΤŮ    |        |        |       |       |      | 46             |
|    | 1.           | Phân-biệ | t các  | thiêr           | ١.    |        | •      |       |       |      | 46             |
|    | 2.           | Ván-đề d | hân 1  | nguy            | trong | các    | thiên  | chươ  | ng    |      | 49             |
|    |              | A. So.   | sánh   | n¢i-th          | iên   | với c  | éc thi | ên kh | áс.   |      | 50             |
|    |              | B. V&    | -đề c  | hân n           | gųy   | trong  | Ngo    | ại và | Top-1 | hiên | 52             |
|    |              | C. Va    | ı-dê e | ch <b>ê</b> n i | ngųy  | trong  | Nội-   | thiên |       | .•   | <del>5</del> 8 |
|    | 9)           | Bàn về v | ăn-hç  | e của           | Tra   | ng-T   | ůr.    |       |       |      | 65             |
|    | 4)           | Bàn về p | hép d  | loc sá          | ich T | rang   | Tù     |       |       |      | 68             |
|    | 5)           | Bàn về c | ác nh  | à ch            | i-già | і Тгаг | ıg.Tü  | r.    | •     |      | 74             |

## CÙNG MỘT TÁC GIẢ

ĐÃ XUẤT - BẢN

|                                         | Trang                                   | DA ADAT PAN                                                                   |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| CHƯƠNG THỨ HAI                          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | I.— DUY-TÂM VÀ DUY-VẬT (hết) 1935                                             |
| A. PHÀN TÒNG-QUAN :                     |                                         | II.— TOAN-CHAN TRIÈT-LUẬN (hết) 1936                                          |
| _                                       |                                         | III.— THANH DA VAN CHUNG (het) 1939                                           |
| 1) Tâm-điềm của học-thuyết              | · · 85                                  | IV - CO-NHÂN (Phê-bình Đông-Lai Bác-Nghị) (hết) 1940                          |
| 2) Nhi-nguyên và Nhát-nguyên            | 65                                      | V.— CÁI DỮNG CỦA THÁNH-NHÂN 1951                                              |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | Phương-pháp rèn-luyện tính điểm-đạm, phẩm-                                    |
| 3) Lý-Trí và Trực-giác                  | 107                                     | cách thanh cao nhất của con người, theo Đạo hạnh<br>Đông Phương.              |
| B. PHÀN PHÂN-TÍCH :                     |                                         | In lần thứ 2 1955                                                             |
| ı) Tiêu-Diêu-Du.                        |                                         | In lần thứ 3 1957                                                             |
| 1) Trêu-Diên-Du                         | 109                                     | In lần thứ 4                                                                  |
| 2) Tê-Vật-Luận                          | 137                                     | In lần thứ 6 1967                                                             |
| ) To # 0: 1 04.                         |                                         | VI.— ÓC SÁNG-SUÓT 1952                                                        |
| 3) Dưỡng-Sinh-Chủ                       | · · 154                                 | Những nguyên-tác căn bản trong phép rèn-luyên                                 |
| 4) Đức-Sung-Phù                         | 163                                     | một khỏi óc sáng-suốt, biết suy-nghi và phán-đoán theo tinh-thần khoa-học.    |
| 5) Đại Tông Sư                          | 16g                                     | In lần thứ 2 1952                                                             |
| C. Tr DCH                               |                                         | In lần thứ 3 1956                                                             |
| 6) Ung-Dé-Vuong                         | · · 173                                 | In lần thứ 4                                                                  |
| The são là Chân Nhơn                    | 185                                     | In lần thứ 6                                                                  |
| ments a second                          |                                         | VII.— THUẬT TƯ-TƯỜNG 1952                                                     |
| PHŲ LŲC                                 | 207                                     | Những phương-pháp thực tiễn đề văn-dụng tự-                                   |
| L Trang-Từ và Lão-Từ                    | . 209                                   | tương cho đứng đạn. Tặt-ca những lễ-lới, những                                |
|                                         |                                         | kỹ-thuật đề minh-xác, phán-đoán và phé-bình.                                  |
| II. Trang-Từ và thuyết Tiến-Hóa .       | 219                                     | In lần thứ 2                                                                  |
| III. Không-Tử và Đạo-Chích              | 227                                     | In lần thứ 3                                                                  |
| - 01 ( 1 ) 410 - 141 Y 415              | ·                                       | In lần thư 5                                                                  |
| IV. Có ích nhưng không phải cần thiết   | 237                                     | In lần thứ 6                                                                  |
| Sách tham-khảo                          | 241                                     | VIII.— THUẬT XỬ THỂ CỦA NGƯỜI XỰA 1954                                        |
|                                         | -                                       | Những cách xử-thế khôn-ngoạn và tế-nhị của<br>người xưa ở xã-hội Đông-Phương. |
|                                         |                                         | In lần thứ 2 1955                                                             |
| ·                                       |                                         | In lần thứ 3                                                                  |
| <b>Y</b>                                |                                         | In lần thứ 4                                                                  |
| •                                       |                                         | In lần thứ 6 1967                                                             |

| IX.— TRANG-TŮ TINH-HOA                                                                     | 1956                 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|
| Nghiên-cứu một học-thuyết có ảnh-hưởng                                                     |                      |
| to nhất trong vùng Triết-học Đông-Phương.                                                  | 4045                 |
| In lần thứ 2                                                                               | 1963                 |
|                                                                                            | 1 <del>96</del> 8    |
| X.— VĂN-MINH ĐÔNG-PHƯƠNG                                                                   |                      |
| VÀ TÂY-PHƯƠNG (het)                                                                        | 1957                 |
| Trình-bày những đặc tính và kiềm-soát lại<br>bảng giá-tri của hại nền văn-minh căn-bản của |                      |
| nhân-loại. Một vấn-đề mà văn-sĩ Romain Rolland                                             |                      |
| bảo là « tối-đại văn-đề của thế-kỷ ngày nay ».                                             |                      |
| In lần thứ 2                                                                               | 1969                 |
| XI.— TÔI TƯ-HOC                                                                            | 1959                 |
| Những nguyên-tắc căn-bản đề tạo cho mình                                                   | 1939                 |
| một cơ-sở học-thức đầy-đủ đề bù vào những                                                  |                      |
| thiểu-sót của cái học ở nhà trường. Nhất là rất có                                         |                      |
| ích cho những ai không được cái may-mẫn học                                                |                      |
| được cái học ở nhà trường.                                                                 | 10/4                 |
| In lần thứ 2                                                                               | 19 <b>61</b><br>1966 |
| In lan thứ 4                                                                               | 19 <b>6</b> 9        |
|                                                                                            |                      |
| XII.— THUẬT YẾU-ĐƯƠNG                                                                      | 1961                 |
| dình cho những cặp vợ chồng trẻ cũng như giả và                                            |                      |
| để soi đường cho những thanh-niên thiếu-nữ chưa                                            |                      |
| lập gia-đình tránh được những lạc-lầm đau-khô ».                                           |                      |
| (Văn-Hóa Á-Châu)                                                                           |                      |
| In lân thứ a                                                                               | 1963                 |
| În làn thứ 3                                                                               | 1965<br>1966         |
|                                                                                            |                      |
| XIII.— MỘT NGHỆ-THUẬT SỐNG                                                                 | 1962                 |
| Một nhân-sinh quan thoát-thai ở tinh-thần<br>Đạo-học Đông-Phương (Sắp tái-bản)             |                      |
| XIV.— LÃO-TŮ ĐẠO-ĐỨC-KINH (2 quyền)                                                        | 1962                 |
| Bản-dịch đầy-đủ có bình-chú và nguyên-văn                                                  | 1902                 |
| đối-chiếu (450 trang).                                                                     |                      |
| In lần thứ 2                                                                               | 1968                 |
| XV.— TRANG-TÜ NAM-HOA-KINH (3 quyên)                                                       | 1963                 |
| Ban-dịch có bình-chú và nguyên-văn đối                                                     | 1,503                |
| chiếu. (670 trang)                                                                         |                      |
| In lần thứ 2                                                                               | 1968                 |
| XVI.— LÃO TỬ TINH-HOA                                                                      | 1963                 |
| In lần thứ a                                                                               | 1968                 |
| XVII — ĐỂ THÀNH NHÀ VĂN'                                                                   | 1968                 |