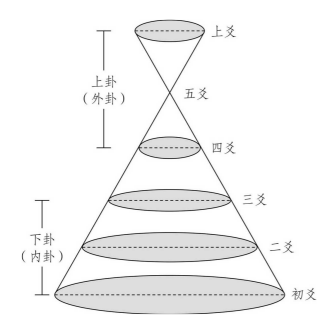
# 导论

《易经》有一套由六十四卦、三百八十四爻的符号所构筑的象征体系,以爻与爻、爻与卦、卦与卦间种种错综复杂的关系来描述宇宙人生的变化。为了便于读者清晰掌握本书的分析架构,有必要将卦、爻象的基本含义作一番说明。



卦代表宏观的情境,爻则为其中不同层次、不同立场的更细微的变化。以组织结构而论,卦代表全体,爻则代表从基层到高层的六个位阶(如图)。初爻、二爻和三爻合组成下卦,为代表民间或地方政府的被管理阶层;四爻、五爻和上爻合组成上卦,为中央政府的决策管理阶层。上卦和下卦间的互动,即表示朝野的关系良窳,足以决定全卦的吉凶祸福。五爻为君位,独掌大权,领袖群伦;四爻为近臣或重臣之位,辅佐五爻治理天下,伴君如伴虎,角色很难扮演;上爻为半退休的老臣之位,有时也代表全卦的最高精神象征。

爻除了象征地位外,也代表时序的变迁。初至三爻为从始到终的一个周期,四至上爻为终而复始的又一个周期。第一个周期的特性即由下卦、亦称内卦来表征,次一周期则由上卦、亦称外卦而显示。

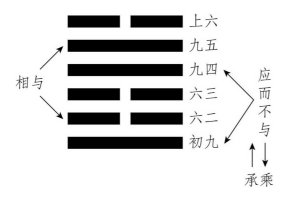
三画卦的八卦有其基本特性: 乾 (三) 健,精进不息; 坤 (☲) 顺,和顺包容; 震 (☲) 动,积极主动; 巽 (☲) 入,婉转深入; 坎 (☱) 陷,险恶陷溺; 离 (☲) 丽,相续附着; 艮 (☲) 止,适可而止; 兑 (☱) 悦,衷心喜悦。至于乾为天、坤为地、震为雷、巽为风、坎为水、离为火、艮为山、兑为泽,则为自然界的八种取象,只要合于前述的基本特性,八卦可作无穷无尽的取象。

八卦相荡,上下内外互动的结果,自然产生六十四卦的种种情境。例如豫卦,上卦震动、下卦坤顺,表示决策高层积极主动、组织基层顺从配合,故有卦辞所云"利建侯行师"之象。又如丰卦,内卦离为火为明、外卦震动,表示先明而后动,真知力行的结果,当然大有斩获。

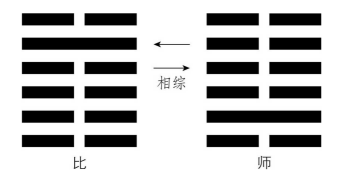
爻分阴阳,卦中初、三、五的奇数位为"阳位",二、四、上的偶数位为"阴位",阳爻居阳位或阴爻居阴位,称为"当位",反之则为"不当位"。以人事安排论,当位即称职,量才适性,容易有好的表现。二爻居下卦之中,五爻居上卦之中,分别代表民间意见领袖及政府领导人的位置,不论当不当位,已经占了优势,这称为"得中"。当位又称"正","中"大于"正",若"九五"、"六二"则既中且正,本身条件好到极点。

一卦中爻际的互动关系也很重要。相邻两爻间的关系为"承乘",下承上、上乘下,组织内长官和部属的辖隶关系即属此。"阴承阳",亦称"柔承刚",实力弱的接受实力强的领导,正常而多吉;"阴乘阳",外行领导内行,官大学问大,反常易获凶。"阴乘阳"、"柔乘刚",也象征欲望蒙蔽了理智,正义不得伸张,当事者容易做错事情。

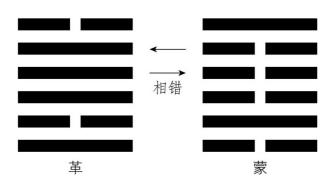
初爻和四爻、二与五、三与上,相隔三爻间的关系为"应与",代表组织上下内外的呼应关系。相应两爻若为一阴一阳,资源互补,配合无间,称为"相与";若同为阴或阳,合作关系较差,称"应而不与"(如下图所示)。 人处任何环境,远近亲疏、承乘应与的关系特别重要,非搞清楚不可。



卦所代表的宏观情境亦非孤立,而与其他卦之间有或深或浅、或隐或显的关系。最常见也最密切的一种,称为"相综",以卦画论,六爻依上下次序颠倒旋转一百八十度,所成卦象即为原卦的综卦。例如师卦和比卦相综(如下图所示),正面看为"师",反面看为"比","师"是军事战斗,"比"是外交结盟,二者实为一体两面、同时俱生,可交相为用。外交需以武力为后盾,团体与团体间往往既联合又斗争。综卦的好处在教导人全方位看问题,设身处地了解对立者的观点,进而寻求辩证式的更高层次的综合。



一卦六爻阴阳全变,所得之卦为原卦的"错卦",代表一种彻底的剧烈变化。例如蒙卦和革卦相错(如下图所示),启蒙成功、民智全开即为革命。错卦亦称"旁通卦",性质截然相反的事物,一样有建立共识、相资相成的可能。例如乾、坤相错,坎、离相错,天地合而生万物,水火合成既济等。



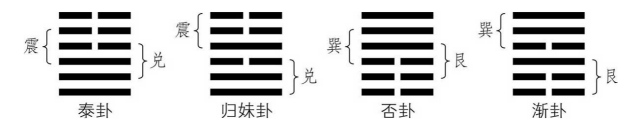
六十四卦非任意排列,有其自然演进的顺序,称为卦序。了解卦序,对事情发展的来龙去脉、前因后果即能掌握,看问题不但有历史的纵深,还可对未来有精确的预估。综卦既为一体两面、同时俱生,在卦序中当然排在一起;错卦表示剧烈的变化,在一个时代伊始和快结束之时也会并排出现。例如乾一、坤二,开天辟地就是错卦的大变动,既济六十三、未济六十四,宇宙绵绵无绝期。《易》分上、下经,上经三十卦,下经三十四卦,象征偏重天道或人事的两重演化。上经快结束前,颐二十七、大过二十八、坎二十九、离三十,为起伏极大的相错巨变;下经也是全经最后,中孚六十一、小过六十二,动荡之烈,令人很难适应。今日全球瞩目的金融风暴,政经格局变动之大,即印证了错卦之理。

积爻成卦,爻变,卦也可能跟着变,风云人物往往开创机运,扭转时代。例如困卦"九五"爻变,成解卦(如图),表示君子固穷,遭困不改常度,终于脱困;否卦"九五"爻变,成晋卦(如图),上下不交的局面得以重见光明。除了一爻变外,也有二至五爻变的情形,孰为主变数?孰为次要变数?抑或大家联合起来一起变?或者格

于时势,想变而变不成? 总之,个体和群体间的相互制约与连动,非常精微而复杂,足供我们深论世事之时参考。



最后是"中爻",也就是所谓卦中卦的理论。中爻指居全卦中间的三、四两爻,为天、地、人三才中的"人位",承上启下、继往开来,多凶、多惧、多是非。此二爻与上下诸爻联结,重新排列组合,会产生新的卦,潜伏在原卦内而发挥无形的影响力。例如泰卦,以三、四、五爻合成上卦震,二、三、四爻合成下卦兑,配成雷泽归妹(如图),归妹卦即为泰卦的卦中卦;同理,否卦的卦中卦为渐卦(如图)。人生持盈保泰不易,骄奢致败,即受了归妹卦"柔乘刚,无攸利"的影响;而解消否境,往往漫漫难熬,也和"否"中之"渐"有关。



此外,三至上、初至四、二至上、初至五,亦可合成另四组卦中卦,都对本卦及相关爻位产生影响。人生实 无孤离情境,一切息息相关啊!

《易经》狭义来说,系指卦爻辞,通共才四千多字;广义来说,则包括号称"十翼"的十篇传文在内,使其篇幅达到两万多字。《彖传》、《彖传》依经分为上下篇。《彖传》解释卦辞、分析全卦结构、指出主力爻的地位,而且往往有崭新的创见。《彖传》又分《大彖传》和《小彖传》,前者偏重上下卦的互动关系,将自然界的道理落实到人间世来施行;后者解释爻辞,依当位居中、承乘应与的法则剖析吉凶。

《系辞传》通论《易经》,分上下篇,共二十四章,哲理意境极高。《文言传》专释乾坤两卦,教人从基本面进德修业之略。此二传内文多称"子曰",和孔子思想有密切关系。

《说卦传》探索作卦的缘由,阐论八卦的特性、方位及彼此互动的情状。《序卦传》解析卦序之理;《杂卦传》另出机杼,将原有卦序打乱,以一、二字对比显示错综诸卦之理,混沌中自有秩序,堪称"十翼"中压轴盖顶之作。

《杂卦传》最末言:"夬,决也,刚决柔也。君子道长,小人道忧也。"《易》为君子谋,天道悠悠无尽,人道庄敬自强,今日时习论《易》,也无非就是这种心情吧!

## 占卜玄机

占卜之学是《易经》里很特殊,也极富魅力的领域,一般人对《易经》的印象,往往与之有关。易学中一向有义理与术数的分途,阐扬义理固为儒林正宗,占卜术数能风行华夏数千年,也必有其难以磨灭的价值。

我自己学《易》近四十年,对占卜本来是存而不论,虽知晓筮法大要,一直也未曾深究。二十多年前,因事业上遭遇极复杂难解的问题,心血来潮,破例开占。本以为断几卦便可歇手,不想事态发展出人意料,竟陆续占了数百卦,还未见了局。世道艰险固然深有体会,误打误撞,困知勉行,对占卜之学倒也颇窥门径。后来因授《易》讲学的需要,即占即悟,体会更深,竟走出了一条前所未有的新路。

一般我们说"卜筮","卜"是用龟甲或兽骨,以火灼烧,视其自然显现的裂纹(即所谓兆)而定吉凶;"筮"则是用竹签或蓍草,共五十根,透过一定程序的分合演算,得出六爻卦象,再根据卦理判断吉凶。龟卜之术应已失传,筮法虽有争议,一直流传至今。

蓍草难寻,一般都是用代用品,竹签、木棍甚至围棋子,只要规格化有五十数就可以拿来占筮,我自己用的多年前定做的五十根、一尺长的钢条,因为沉重,摆在家中,出外旅行另备短得多的竹签,就是烤肉用的那种,超市都买得到。还有些场合,什么也没带,临时起意,就用瓜子壳或牙签凑数,在觥筹交错、歌酒尽欢的喧嚷里,凝神试占,倒也没有不准过。可见规格化云云,或者什么烦琐的"筮仪",熏香沐浴、斗室孤灯之类,都不是最重要的条件。真正的"决策"关键,还在苦思求解的诚意,即所谓"至诚如神",精诚所至,才能感应金石为开。这是卜筮之魂,也是易象易理的发轫点。

往下我们直接介绍筮法——大衍之术。《系辞上传》第九章专述筮法:

大衍之数五十,其用四十有九。分而为二以象两,挂一以象三,揲<sup>shé</sup>之以四以象四时,归奇<sup>jī</sup>于扐<sup>lè</sup>以象闰,五岁再闰,故再扐而后挂。乾之策二百一十有六,坤之策百四十有四,凡三百有六十,当期之日。二篇之策,万有一千五百二十,当万物之数也。是故四营而成易,十有八变而成卦。八卦而小成,引而伸之,触类而长之,天下之能事毕矣。显道神德行,是故可与酬酢,可与佑神矣。子曰:"知变化之道者,其知神之所为乎。"

"衍"是推演、演化、演变之意,筮法是以蓍草来模拟天地万物创生演化的过程。要做好完整的模拟演化(大衍),须准备五十根蓍<sup>shī</sup>草,占筮时抽出一根不用,只用四十九根。这就是"大衍之数五十,其用四十有九"。不用的那根象征太极,是万物创生的本体,以不变应万变。

将四十九策(一根蓍草或竹签叫一策,我们所谓决策、计策、策略都由此而来,决策就是以策决疑)任意分为左右两部分,这就是"分而为二以象两",象征太极生两仪,有了天地阴阳、男女对待。这个一分为二的动作极为重要,直接决定了往下每一变的发展,成一个卦要历经十八变,这个动作也就重复十八次。左右策数各多少,完全随机与偶然,无法事先确定。巴比伦秘传的高级占星术,用扑克牌占运,也有类似的操作(切牌),天下之理应有互通。

将右半边的部分挂其一策,这就是"挂一以象三",所挂之策与前面分化的两部分,合而为三,象征天、地、 人三才。

将该部分"挂一"后剩下来的策数,每四个四个一数,这就是"揲之以四以象四时",用来象征一年四季春夏秋冬。"揲"音"舌",就是数的意思。

数到最后,会有余数,就像除法一样。不同的是若整除,不是余数为零,而是余数为四。换句话说,剩余的策数可能为一、二、三或四。将余策取而夹之指间,这就是"归奇于扐以象闰"。"奇"就是余数,"扐"是手指之间,"闰"是闰年,每四年闰一次,即大家熟知的一年三百六十五又四分之一日,零头凑齐在闰年为三百六十六日,阳历上是2月29日。

这时再取原先分二后搁置的左边另一部分,也是四个、四个一数(注意:这时不需再"挂一",直接"揲之以四"),数到最后,剩余策数当然也是一、二、三或四,将余策取而夹之指间。

最后将指间所夹的两次余策取出,与原先"挂一"之策放在一起,这就是"五岁再闰,故再扐而后挂"。一闰之后,第五年又闰,所以须将另一部分也"揲四"、"归奇于扐",如法炮制一番。完成后再将扐之余策挂置。

以上才完成一变,一个模拟天、地、人、时的循环。其结果有两种:除掉"挂一"跟再挂的余策外,还剩四十四策或四十策—亦即再持的余策总和为"四"或"八"。因四十九根"挂一"后剩四十八根,是"四"的倍数,分而为二后各以"四"除,余数的和当然非四即八,这是数理的必然。前面说分二是随机与偶然,往下的"挂一"、"揲四"、"归奇",以及再"揲四"、再"归奇"而后挂,则是偶然后的必然发展。万事万物的创化过程确实如此,许多突破性的创造发明是无中生有,很偶然很随机,并无定法可循,而创生后依法推演就容易得多了。

往下再将一变所剩的策合在一起(总数为四十四或者四十),依上例推演。经分二、挂一揲四、归奇、再揲四、再归奇而后挂等操作,完成二变,其结果有三种:还剩四十或三十六或三十二策。

然后再将二变所剩之策合在一起(四十或是三十六或是三十二),依例推演,完成三变其结果有四种:还剩三十六或三十二或二十八或二十四策,这就代表四个四个一数的总次数为九或八或七或六。"九"为老阳,是可变的阳爻;"八"为少阴,是不变的阴爻;"七"为少阳,是不变的阳爻;"六"为老阴,是可变的阴爻。

至此初爻成,所谓"三变成一爻"。阳爻画"",如为老阳,记一"九"字于画旁;如为少阳,则记一"七"字于画旁。阴爻画"",如为老阴,记一"六"字于画旁;如为少阴,则记一"八"字于画旁。

二、三、四、五、上各爻皆依初爻的演法得出,六爻得出,卦即完成。一卦六爻,每爻三变,所以十八变而成一卦,这就是"十有八变而成卦"。

至于"四营而成易",有两种说法:一是"易"作"变"解,"营"是经营、操作,"四营"就是"分二"、"挂一"、 "揲四"、"归奇"四项单元操作,十八变中每一变都是这样操演而成。一是"四营"即指六、七、八、九四个数, 七、九奇数为阳,六、八偶数为阴,所谓"天一地二,天三地四,天五地六,天七地八,天九地十",占了其中四 个。依筮法操作,不论"分二"的歧异有多大,三变的最后结果,一定不出这四个数。

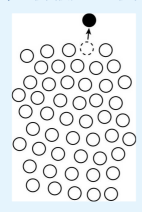
"四营"又象征一年四季,"七"象春,是少阳,阳气渐壮;"九"象夏,是老阳,气温升高阳气已至成熟巅峰;"八"象秋,是少阴,由老阳阳极变阴而成,气温逐渐下降;"六"象冬是老阴,气温更低,寒气更重。明年阴极转阳,气温回升,又将变成"七"的少阳。

由"七"到"九"、由"八"到"六"是阳气、阴气本身由弱转强的发展,属于量变,所以"七"为不变的阳爻,"八"为不变的阴爻。由"九"变"八"、由"六"变"七"则是阳极生阴、阴极生阳的质变,所以"九"为可变的阳爻,"六"为可变的阴爻。《易》卦六爻以九、六代称,而不称七、八,一则表示《易经》重视变,二则断卦须以爻辞为占时,该爻已生变动,往下很快会讲到。

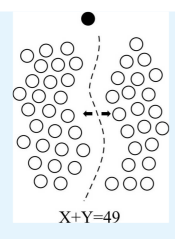
"四营"数字的长消循环,与四时气温的长消循环、植物生命的长消循环相配合,并非随意安排,这是易理致密之处。

以上成卦之法写来繁复,一时似乎难以掌握。其实一回生二回熟,操演熟悉以后,根本非常简单。所谓"演卦容易断卦难",真正难是难在断卦,精研一辈子,也未必能百发百中,演卦则小学生都能依式推演。多年前我初试占法时,为了怕错,亦步亦趋,照本施为,成卦完毕,花了快一小时。尔后日渐熟练,十几分钟也能占决完而有所会心。值得一提的,筮法中规定"挂一"、"归奇"须夹于指间,实际操作上可能不大方便,若占具是棋子或瓜子壳,也无从夹起,这些都不必拘泥,仅置于桌面上即可。为了便于大家了解,下面还是以围棋子做占具图解的方式辅助说明。

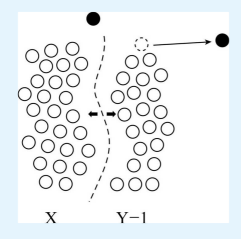
#### (1) 50枚围棋, 拈出一枚不用。



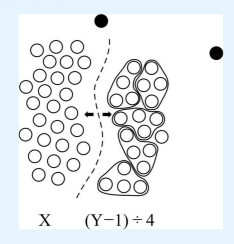
(2) 49枚任意分为X、Y两部分。



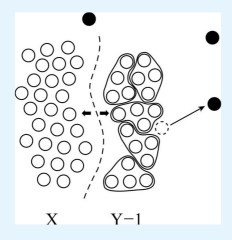
(3) Y部分抽出1枚,置于桌面。



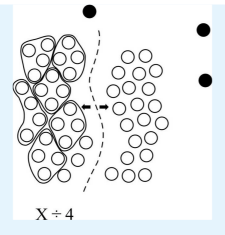
(4) (Y-1) 部分4个4个一数。



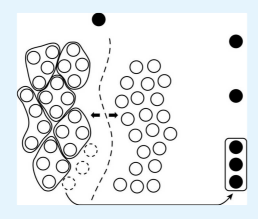
(5) 余数可能为1、2、3、4, 假定为1。



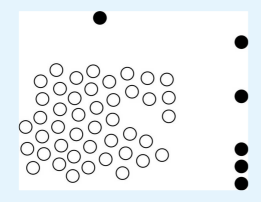
(6) 再取X部分4个4个一数。



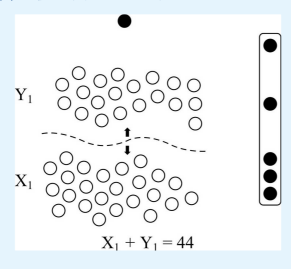
(7) 余数在此例中,必为3,此即完成一变。将剩下的棋子再合并到一起,在此例中,总枚数为49-1-1-3=44。



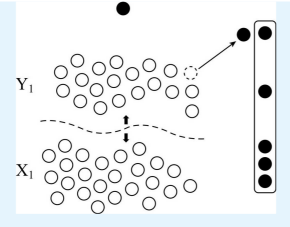
(8) 以合并后的44枚开始进行二变, 重新组合。



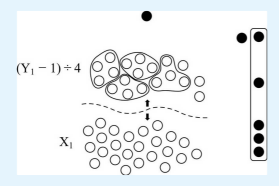
(9) 44枚任意分为X1、Y1两部分。



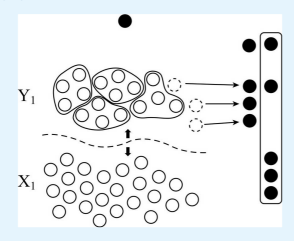
(10) Y1部分抽出一枚,置于桌面。



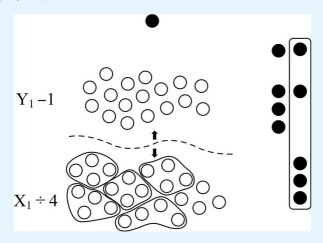
### (11) (Y1-1) 部分4个4个一数。



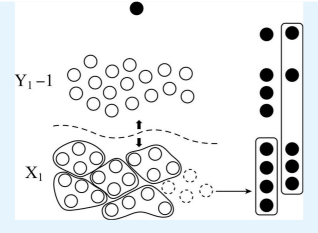
### (12) 余数可能为1、2、3、4, 假设为3。



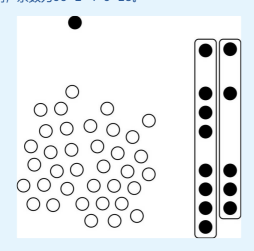
### (13) 再取X1部分4个4个一数。



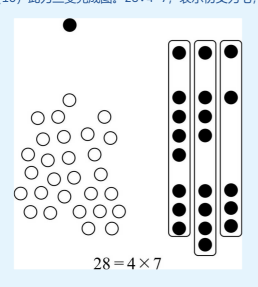
(14) 余数在此例中,必为4,此即完成二变,将剩下的棋子再合并到一起,此例中,总枚数为44-1-3-4=36。



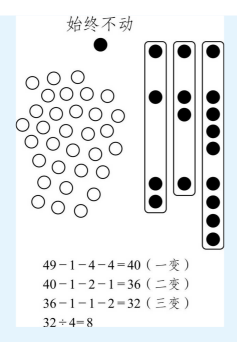
(15) 以合并后的36枚,开始进行三变。往后即依前例操作,再分X2、Y2两部分,(Y2-1)部分4个4个一数,余数可能为1、2、3、4,假设为4。X2部分4个4个一数,余数在此例中,必为3,而完成三变,此例,余数为36-1-4-3=28。



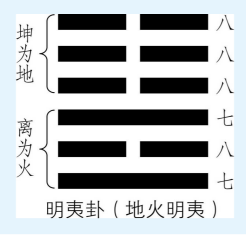
(16) 此为三变完成图。28÷4=7,表示初爻为七,为不变的阳爻。



图例得出初爻为不变的阳爻,在爻画旁注以"七"字。往下循同样步骤可演出二爻(虚一不用,象征太极的那一枚,在全部演卦过程中不可再动),若如下图所示,则余枚必为32。亦即"揲四"之数共8组,即二爻为少阴—不变的阴爻,在爻画旁注以"八"字。

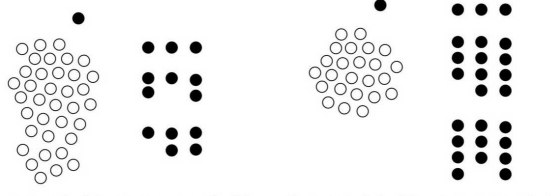


往下循环反复操作,可得出三、四、五、上各爻,假定都是七、七、八、八,即表示所有爻均无质变的可能,亦即所得出"之卦"不变,按筮法须以卦辞来占。例如成卦如下:



明夷卦的《卦辞》只有三个字:"利艰贞。"这个卦我在二十多年前事业压力极大时占到,一看是不变的明夷卦,不觉苦笑。往后也时有出现,都是在身心境况极苦、周遭情势十分恶劣的关口。"如人饮水,冷暖自知"。几年下来,对明夷一卦的体会格外亲切。《易经》中有许多险卦、苦卦,而明夷卦是最艰难困苦的。"明"是有智慧、有本事能发光照亮世界,"夷"是受伤。"明夷"就是英雄末路,好人受苦,而且可能是长期受苦,三两下绝难脱困。"利艰贞",就是教你做好承受大难的心理准备,在最艰困的环境下,仍得固守最重要的原则。八年抗战时,有人占国运,就碰到这卦。人道惊险,世路崎岖,多参悟这些处逆境的道理,总有补益。占筮时,并无其他规定或秘诀,只须专心存想要问的问题。为免干扰,一般多选较幽静的场合。

前例是不变的明夷卦,六爻非"七"即"八",实占时也可能碰到"九"、"六"的可变之爻,例如下面的完成图:



49-1-2-2=44(-变) 44-1-4-2=40(二变) 40-1-2-1=36(三变) 36÷4=9

49-1-4-4=40 (一变) 40-1-4-3=32 (二变) 32-1-3-4=24 (三变) 24÷4=6

卦中出现可变之爻,复杂性大增,往下我们进入变卦法的讨论。

# 断占总论

以大衍之数的占法算出本卦后,若出现老阳"九"、老阴"六"的可变之爻,而且变爻不止一个,当如何判断卦的走势,又以哪个变爻的爻辞为准呢?

朱熹在《易学启蒙》一书中,"明蓍策"、"考变占"等篇提出的说法,不知根据何在?变爻多至四五个时,以之卦不变爻占断,更违反了占"九"、"六"动爻、不占"七"、"八"静爻的基本规律,既繁复又说不出个道理,实难依从。

日人高岛吞象所著《高岛易断》一书,所谓活解活断800例,最后皆以某卦卦辞或某爻爻辞论断,并未交代占算过程,是否依朱子之法不可得知。一卦中多爻变很常见,至少在四成六以上,可参阅本书附录邱云斌所撰《变卦!变卦!》一文,是否能简化为以其中一爻为主?揆诸常理,颇可商榷。

我习《易》近四十年,翻看了古今好多论述,再以自己上万占的实际经验印证,觉得还是以现代学者高亨的说法最可信。他在《周易古经通说》末篇"周易筮法新考"里,提出一个"宜变之爻"的概念——可变之爻那么多,哪一爻应该变呢?他推敲《系辞上传》第九章的文字:"天一地二,天三地四,天五地六,天七地八,天九地十。天数五,地数五,五位相得而各有合。天数二十有五,地数三十,凡天地之数五十有五,此所以成变化而行鬼神也。"分析必有所谓,在行文脉络上与筮法密切相关。天数为奇,地数为偶,五个奇数相加为二十五,五个偶数相加为三十,总和为五十五。这么简单的算数,连小孩都会,何必在此郑重说明?

"此所以成变化而行鬼神也!"天地之数的五十五,就是要用来决定卦的变化。占出爻的结果不出六、七、八、九四个数,称为四营,将一卦六爻的营数相加,可得出卦之营数,最小为三十六(六爻皆"六"),最大为五十四(六爻皆"九")。营数的极限比五十五还少一,相当耐人寻味,让人想起虚一不用、象征太极的那根蓍草。人怎么费心经营,也超越不了天地的定数,干算万算,不抵老天自然一算啊!

高亨认为欲定变卦,须以"卦之营数"与"爻之序数"凑足天地之数,方法是以五十五减去卦之营数,所得余数可能为一到十九。自初爻往上数,数至上爻,再自上爻往下数,数至初爻,复自初爻往上数,如此循环往复,直到余数尽了为止,所止之爻位即为"宜变之爻"。

筮时所得卦,称为"本卦",因爻变所成的卦,称为"之卦"或"变卦"。"之"即至、到、变成之意。本卦也称"贞卦",之卦也称"悔卦",三爻齐变时即有"贞悔相争"的相持不下的情形。一般就本卦论,下卦即内卦称"贞",上卦即外卦称"悔"。筮法上有"贞我悔彼"之说,以内卦代表问占者本身,外卦代表对手或对象,但亦不可一概而论。总之,由"贞"到"悔",代表事势变动发展的方向。

为了说明方便,往下将所有筮占可能出现的类型,依上述断占原则,举例阐析之。

#### (1) 六爻皆不变

本卦六爻皆为"七"或"八",所有爻都没有变动的意向,全卦当然安静不变,根本用不上天地之数的计算,**直接以本卦的卦辞卦象占断**即可。

#### (2) 六爻全变

本卦六爻皆为九或六,等于是组织中所有成员全票通过改变现状,**以六爻全变(阳爻变阴爻,阴爻变阳爻) 所成"之卦"的卦辞卦象为主断占**。当然,这与直接占到不变的之卦不同,还需**考虑由本卦剧变成之卦的情由**。由 于变量太多,宜变之爻已无意义,也不必再用天地之数的方法去计算。

**六爻全变之本卦若为乾、坤**,又有不同考虑。依高亨的说法,占到六个"九"的六爻全动的**乾卦,主要以"用九""见群龙无首,吉"断占**,而非用坤卦卦辞;占到六个"六"的六爻全动的**坤卦,主要以"用六""利永贞"断占**,而非用乾卦卦辞。此解于《左传》有据,虽然后世争议甚多,我看还是有道理的。其实占到六爻全变之卦的几率甚低,约略大于五千分之一,占到六爻全变的坤卦更是稀罕之至,为16777216分之一,亦即4096乘4096分之一,相当于同一问题连占三次,均得出同一卦象,**没有特殊机缘是碰不到的**。

#### (3) 一爻变

除六爻全不变与全变的情况之外,其他一爻到五爻变的情形,都得先求其宜变之爻。宜变之爻若为九(老阳),则变为八(少阴),若为六(老阴),则变为七(少阳),要参考本卦变爻的爻辞断占。三爻至五爻变,表示过半数想变,局势很不稳定,需考虑多爻齐变的情况,二爻变以上,何者为主变量?何者为次要变数?亦须仔细斟酌。往下还是列举各种状况,举占例以详细说明之。

一爻变的情形中,**若此爻正好值宜变的爻位**,则阳变阴或阴变阳,而得出"之卦",主要**以本卦变爻爻辞断 占**,同时亦可**思考由本卦变成之卦的情由。** 

一爻变的情况,**若该爻并不值宜变爻位**,则可**以本卦卦辞卦象断占**,也还是须**重视该爻爻辞所示的变动意 向**,并参考一旦变为之卦后的可能发展。

#### (4) 二爻变

本卦若有二爻为九或六,**如其中一爻恰值宜变之位**,表示该爻为主变量,**以其爻辞为主断占**,另一爻为次要变量,亦列为参考。**宜变之爻爻变所得之卦象,以及两爻齐变所成之卦象,与本卦之间的因果关联**,亦应用心思考。

二爻变的情况中,**若两爻均非宜变之爻**,仍**以本卦卦辞卦象断占**,因卦中可变之爻少于不变之爻,大局尚可维持稳定。**两爻欲变而未成,其意向仍宜列入观察考虑,二爻爻辞及两爻齐变所含之卦象,亦多注意。** 

#### (5) 三爻变

本卦若有三爻为九或六,**如其中一爻恰值宜变爻位**,为主变数,**以该爻爻辞为主断占**,亦**参考单爻变所成之 卦的卦象卦辞**。由于六爻中变量已达一半,本卦呈现不稳定,亦需**考虑三爻齐变所成之卦的卦象卦辞**。

三爻变的情形中,**若三爻皆非宜变之爻**,则变九为八、变六为七,而**得三爻齐变的之卦**,主要**以本卦和之卦的卦辞卦象合参断占**。因为卦中可变之爻与不变之爻相等,称为**"贞悔相争"**,就像拔河一样,相持不下。本卦即"贞卦",稳定不动;之卦即"悔卦",产生变动。究竟如何,**情势相当微妙**。

#### (6) 四爻变

本卦若有四爻为九或六,因可变之爻已过半,局势往四爻齐变的之卦倾斜,主要**以之卦的卦辞卦象断占,思考由本卦变成之卦的缘由**。四个变爻其中**一爻若值宜变之位**,为主变量,影响较大,亦**加重考虑其爻辞**,以助占断。若**四爻皆不值宜变之位**,即**以四爻齐变所成之卦的卦辞卦象论断**吉凶。

#### (7) 五爻变

本卦如有五爻为九或六,已接近全部变动,本卦很难维持稳定,径**以五爻齐变所成之卦的卦辞卦象为主断 占**。若**其中一爻恰值宜变之位**,其爻辞较具影响力,稍**加重考虑**,并**思考由本卦变至之卦的缘由**。

以人事来推,学者高亨这一套相当合理。宜变之爻位是一种客观的规定,可变之爻是主观的潜能,二者相值,意谓环境允许有能力者尽情发挥,自然就按照可变之爻辞的意向变化。二者不相值,表示环境限制有想法、有能力的人变动,这种人若居少数,整个社会组织尚可维持稳定;若居多数,则不管许不许变、宜不宜变,思变的人心会自行串联而掀起巨变。三爻变以上,需考虑多爻齐变后的之卦卦辞、卦象,就是这个道理。高亨这套变卦法,确有精义,而且可以之破解《左传》、《国语》上流传甚久的筮例,获致最圆满的说明,这可算是他在易学上难得的贡献。

前述各种类型须参考卦辞卦象、或爻辞爻象断占,除了文辞之外,还得深入观察卦象爻象,善体言外之意,才能断得精准。因为"辞生于象"、"象生于意",得象忘言,得意忘象,尽量掌握占象中所蕴含的丰富信息,断卦才有境界,而不只是机械呆板的吉凶输赢而已。演卦容易断卦难,说到头还是得精通义理,对卦名、卦序,以及卦与卦间、爻与爻间各种错综复杂的关系,都有深刻认识才好。另外,人生的实务历练也很重要,《易经》的智慧来自生命生活的深度观察与体验,习《易》者也得以自身的生命生活去印证,方能透悟。

再者,易占并非宿命论,卦爻辞中通常都有但书(即条件),当事者须能做到才会有好结果,这就涉及德性与智慧的培养与练达。宋儒张载有句名言:"易为君子谋,不为小人谋。"所谓"占者有是德,方应是占",这都不是道德劝说,而是真懂《易》道的经验之谈。我学《易》授《易》数十年,常提"借占习易,借易修行",愿与天下仁人君子共勉之。

问占时起心动念,越专注越好,设计问题宜单一明确,太复杂庞大的问题,可以分成几个相关的子题来分次起问,或串联或并联,再综合起来,下整体而全方位的判断。举例来说,我每年初固定会算台湾运势,通常划分为政、经与两岸关系三方面,算内地运势,再加上中美关系这个重要项目。这是横向平行关系的并联问占,像解联立方程式一般,去掌握整体的情势。纵向的串联问占属追问性,逐次搞清楚环环相扣的小问题,贯串起来,大问题即可迎刃而解。还有些复杂难解的问题,先得出的卦象犹有未明之处,可针对该处再问其详情,往往可得出聚焦放大倍率的清晰效果,如此两三次,其结构及内涵可彻底弄清楚。运用之妙,存乎一心,好学深思者,盍兴乎来!

(完)