# 第一讲 《理想国》导论

# 一、《理想国》概况

1. 正义问题的时代处境

**伯罗奔尼撒战争:**基于神的传统正义观遭到怀疑和颠覆>>试图用哲学/理性重建正义基础 **苏格拉底之死:**对民主制的反思——"最好的人"为什么不容于雅典城邦?

>> 批判民主政治,认为"术业有专攻",应由真正懂得的人做统治者。

- 2. 《理想国》的基本问题
- 1) 正义是否有客观标准? 其基础是自然还是习俗?
- 2) 正义者是否能获得幸福?

# 二、《理想国》的主题、形式与结构

主题: 政体 (politeia)、正义 (justice)

形式: 柏拉图式对话与辩证法

结构: 灵魂的上升与下降

第1卷:关于正义的临时讨论

第2-4卷:城邦和正义的起源=人因需求公共生活而需求正义

第 5-7 卷: 哲学和哲学教育=正义的城邦如何现实

第8-10卷: 政体与正义的实现、政体的演变、正义和幸福的关系

# 第二讲 正义

# 一、第一卷结构

- # 序曲
- # 正义的三个定义

Cephalus: "说真话"与"欠债还钱"

Polemarchus: "助友损敌" >>权力与智慧的巧合 (coincidence of power and wisdom)

Thrasymachus: 强者的利益(丛林法则)= Cephalus 和 Polemachus 的逻辑结论

# 苏格拉底关于正义的临时结论

# 二、三种正义的定义

### (一) Cephalus

1. 晚年生活的幸福

外在: 金钱——可以偿还欠下的债或犯下的不正义

内在: 好性情/德性——Cephalus 的"虔敬"v.s "正义"的引入

### 2. Cephalus 的正义观: 说真话(对神不隐瞒)与欠债还钱

这种虔敬既是一种伪善,是对神的贿赂;也是一种真诚,至少意味着不能说服自己相信 唯物主义,仍相信神可能存在、灵魂在死后仍然存在。

# 3. 苏格拉底的反驳: "美德即知识"

疯子的例子>>欠债还钱的正义观要想成立,前提是正常的理智、关于"好"的知识 ↑在此苏格拉底采用了辩证法,并没有否定 Cephalus 的观点而是进行了修正

### (二) Polemarchus

## 1. 正义观:帮助朋友,伤害敌人

- >> 继承 Cephalus 的"欠债还钱": "正义是欠朋友好东西,欠敌人坏东西"
- >> 引用 Simonides: 为回避正面反驳,苏格拉底质疑 "Simonides 是这个意思吗"而非"说得对吗"

## 2. 苏格拉底的回应

### ▶ 明确定义: 正义是给朋友好东西 good 的技艺/知识

- >> 正义是一种技艺(美德即知识):美德得自教育、"无人有意作恶"
- >> 正义是更高的、主导性的技艺: 普通的实用性/生产性技艺"价值中立", 既能为善也能做恶; 而正义是统治其他技艺使其为善的技艺, 在实用性/生产性上无用

### ▶ 批评: opinion ≠ knowledge; appearance ≠ belief

- "真正的好东西"≠"看起来的好东西"/"对我而言的好东西"
- "真正的好人"≠"看起来的好人"/"对我而言的好人"(即朋友)

## ▶ 结论: 正义是把真正的好东西给真正的好人(due good)

- 损敌伤害了敌人的德性
- 正义是帮助(真正的)朋友,不伤害(真正的)敌人。
- 一个可能的解释: 功能论证, "是否损害德性"从城邦总体功能出发衡量,将"敌人"视作城邦的一份子

### (三) Thrasymachus

### 1. Thrasymachus 其人

身份:智者与修辞家,主张相对主义,否认客观真理&绝对正义;修辞以说服为目的动机:在论辩中战胜;争取 Glaucon/Adeimantus 等年轻人追随自己对苏格拉底的批评:只反驳不回答;常用反讽(使对手暴露错误-辩证法)

- 2. Thrasymachus 的正义观: 正义是强者的利益
- 3. 苏格拉底的回应:

### ▶ 明确定义:

- a. "强者"是统治者, "正义"是服从法律
- b. 法律由统治者制定,目的是自身利益,故正义是强者的利益。
- c. 严格意义的"统治者"不会犯错

### ▶ 第一轮辩论:

- S: 技艺为技艺之对象的利益服务(目的论)
- T: 牧羊人的例子; 所有人追求的都是自身利益, 区别不过能力之差

## ▶ 第二轮辩论:

- S: 区分主要目的(技艺对象的利益)与次要目的(报酬),不同技艺的主要目的不同,但次要目的都是某种外在回报。
- T: 否认这样的区分,认为任何技艺的目的只有权力、金钱、荣誉

### ▶ 第三轮辩论:

- T: 技艺的追求都相同,故技艺者间存在竞争>>不正义者想超过正义者,也想超过不正义者 # 一个问题,其实无论正义者还是不正义者都应该想超过别人
- S: 在主要目的上,相同技艺间不存在竞争
- >> 技艺者只想超过不懂技艺者,不想超过同类;不懂技艺者想超过同类,也想超过技艺者有知者(聪明人)只想超过无知者(笨蛋),不想超过其他的有知者;无知者都想超过 >> 正义者更接近聪明人/好人,不正义者更接近笨蛋/坏人

# (四) 关于正义的临时结论

- 1. 正义是必需的, 否则会导致灵魂的内乱。
- 2. 正义是可取的,是灵魂的功能。[功能论证]

| Socrates                                      | Thrasymachus                                   |  |
|-----------------------------------------------|------------------------------------------------|--|
| Natural end (teleology) of art                | Art: only one good (=external good)            |  |
| 1. primary good (natural end)                 |                                                |  |
| 2. secondary good (money, power, honor, etc.) |                                                |  |
| Justice=knowledge of good                     | Justice=the advantage of the stronger (rulers) |  |
| Injustice=ignorance of good                   | Just=the ignorant                              |  |
| Just=having knowledge of good                 | Unjust=the wise                                |  |
| Unjust=having no knowledge of good            |                                                |  |
| Just man > unjust man                         | Just man >unjust man                           |  |
| (从 primary good 出发)                           | Unjust man > just man+unjust man               |  |
| Unjust man > just man +unjust man             |                                                |  |
| (从 secondary good 出发)                         |                                                |  |

## (五) 《理想国》第一卷总结

# 1、三种正义观的内在逻辑一致性

- (1) Cephalus: 欠债还钱、说真话(寡头)
- (2) Polemarchus: 助友损敌——集体的自私、不提神(民主)
- (3) Thrasymachus: 强者的利益——赤裸裸的个人自私自利(僭主) 从 Cephalus、Polemarchus 到 Thrasymachus,就是传统希腊道德的瓦解历史
- 2、苏格拉底对这种三种正义观的态度:辩证法式

正义最终依赖于关于"好"的知识,通过哲学而非神话重建真正的正义观。 苏格拉底:理智主义者, "美德即知识">>生产性技艺产生的 good 是最低层次的 good

# 第三讲 正义和城邦的起源

# 一、 Glaucon 的质疑

(Glaucon 认为 Thrasymachus 的观点还可以辩护,继续捍卫强者的利益)

- (一) 对 Thrasymachus 正义观的修正
- 1. 三种"好"的区分:只有自身是好的、只有结果是好的、自身和其结果皆是好的
- 2. **基于↑修正的定义:** 正义自身没有好处,正义之名可以带来其他好处。没有人因为正义 喜欢正义,都是因为正义的好处而喜欢正义。
- (二) Glaucon 对 justice 的看法(约定论/习俗论)
- 1. 正义的起源与本质是约定

每个人在自然上都追求自己的私利:最好的状态是做了恶事别人也不会发现;最坏的状态是处处被骗,什么好处也捞不到 >>支持"强者的利益"的主张

在↑的情景下,公共生活十分不安 >> "正义"作为强者与弱者的约定出现

# 2. 正义是被迫(必要)的

"古格斯的戒指"的寓言 >>没有人自愿选择正义

### 3. 不正义者的生活优于正义者

极端正义者与极端不正义者的生活的对比:不正义者因正义之名处处得利,助友损敌、 祀奉诸神,生活比正义者更加优越。

**#与 Polemarchus/Cephalus 的关系:** Polemarchus 的"助友损敌"是 Glaucon 定义下最不正义的人干的事,而 Cephalus 是 Glaucon 口中收买神的人

## 二、 Adeimantus 的补充

### 1. 正义是一种名声、意见或信念

Adeimantus 认为正义是一种 appearance,而苏格拉底认为正义是一种 reality。

诗歌中对正义的赞美都不是赞美正义本身,而是赞美正义的名声,从名声、荣誉、利禄出发。非正义者既可以获得正义的好处,通过贿赂诗人获得正义的名声、步步高升;又可以避免非正义的坏处,通过祭祀神灵而获得赦免。

## 2. 诗人对正义的看法

# 1) 诗人作为传统道德观念的化身

神很大程度上是诗人的创作,不正义者可以收买诗人以求正义的名声>>正义的人的生活一定不好,不正义的人的生活飞黄腾达。

# 2) 诗与道德

诗人不关心真理(什么是真的),只关心是否让人快乐(写的东西是否有人喜欢)。因此,诗人歌颂的总是时代流行的道德风尚,而没有善恶标准。

|            | 发言特点  | 关心内容            | 真实动机                 |
|------------|-------|-----------------|----------------------|
| Glaucon    | 哲学性很强 | 正义是什么(what)     | 愿意选择正义,但认为正义没有       |
| Adeimantus | 引经据典  | 正义能带来什么好处(good) | 哲学根据,希望苏格拉底为正义 做出辩护。 |

# 三、Socrates 的回应: 正义与城邦

回应方式迂回,将问题转化为"城邦起源"的讨论(正义是一种统治的技艺)正义的本质和影响<< 正义的根源<< 人为什么要过政治生活<< 城邦的起源

## (一) 大字与小字: 城邦与个人灵魂的类比

城邦是放大的个人, 二者具有类比关系

### # 这种类比能否成立?

要使"正义在灵魂和城邦里是相同的"成立,城邦就应是放大的灵魂,其前提即"人在自然上是政治的动物"。两者可以类比是因为它们都可以追踪到"正义"的理念。

### (二) 城邦的起源

城邦的起源是人类的基本需要&人与人的分工合作(人在自然上是不自足的)

## (三) 城邦的两个阶段

**猪的城邦**:人只有衣食住行的基本需求,相互没有争执;每个人各司其职,各从事一个生产性技艺。头脑蠢笨者从事体力劳动,身体虚弱者从商(辅助性职业,不具生产性)

发烧的城邦:人口增加+非基本需要的出现

# 非基本需要 VS 基本需要:

基本需要:有限、简单、容易满足

非基本需要: 无限、复杂、不易满足

正当的非基本需要:对于德性等美好的东西的追求

不正当的非基本需要:对于"身外之物"的奢侈和贪欲,没有限制、存在竞争

# 第四讲 护卫者的教育

# 一、战争与护卫者

### 1、战争(冲突)的起因

资源的有限性 VS 人口增长&不正当非基本需求的无限性

# 2、战争的技艺与护卫者阶层的出现

最初只有生产者阶层,后来由于战争出现护卫者阶层,承担"帮助朋友,伤害敌人"的职责。但护卫者带来了一定危险,"善于进攻的人也善于防御,善于保管钱的人也善于偷钱",护卫者掌握了战争的技艺,可能给城邦带来危害。

>> 所以需要护卫者的教育

# 二、护卫者的教育

### 1、 对护卫者的要求:

培养目标:分清敌我,对朋友温柔,对敌人意气刚烈

自然禀赋:身体要强壮、跑得快;灵魂要充满意气、爱学习

### 2、对护卫者的教育:

体育教育(针对身体)&音乐教育(针对灵魂)

## 3、体育和音乐教育的关系

灵魂的地位高于身体 >>音乐教育高于体育

# 三、音乐教育

音乐教育分成三个部分:词、曲、旋律

## (一) 词: speech (tales)

对于音乐教育,词是最重要的、是思想内容。在未成年时,灵魂的理性能力尚未成熟, 无法理解抽象的道理,故应以故事教育,待成年后,就可以采取更高级的哲学教育了。

### 1、 思想内容审查

神(智慧即对神的虔敬)、勇敢、节制和正义

基本原则:不能讲不正义的事 >>即便情节可能是假的,道理必须是真的。

#### (1) 描写神的两个原则

# A. 神是一切好东西的原因,而不是坏或恶的原因。

对 Thrasymachus、Glaucon、Adeimantus 的潜在回应: 统治城邦的权力应交给哲学家而非诗人,因为诗人只会迎合人的低级欲望,只有哲学家才知道真正的"好"。

### B. 神不会变化 (god = good)

反对原始神话、巫术和"怪力乱神":神是圆满、绝对的好;变化一定会使之不好。

# (2) 勇敢

批评《荷马史诗》中 Achilles 的"勇敢",认为真正的"勇敢"应该

- i. 视死如归, 为城邦献身根本就不应该害怕死亡。
- ii. 面对亲人的死亡也不能悲痛: 不讲私人利益 >>废除私人家庭

>> 在任何时候保持对"好"的正确意见(最勇敢的哲学家具有"好"的知识)

## (3) 节制(适度)

- i. 个人: 节制身体的欲望(不正当的非基本需求)
- ii. 城邦: 服从法律, 听从命令

### (4) 正义

以前的诗只歌颂正义的名声,苏格拉底要求正义者一定要因正义本身得到幸福。

#### 2、风格

### (1) 三种风格

单纯的叙述(准确但无趣)、模仿(有吸引力)、混合(叙述和模仿)

#### (2) 基本原则:

诗歌从属于政治和教育,艺术的本质是模仿现实。模仿最生动、最吸引人,但会使人忽 视思想内容,最符合教育意图的是单纯的叙述。

两条原则是:只能模仿好人好事,不能模仿坏人坏事;风格尽量简单,而不是复杂。

## (二) 曲 (melody, song)

- 1、曲调:排除吕底亚音乐、伊奥尼亚音乐,肯定斯巴达音乐、佛里其亚音乐(祭祀)
- 2、节奏: 节奏配合曲调, 曲调配合歌词: 歌词(思想>风格)> 曲调 > 节奏

## (三) 音乐教育的目的

1、培养灵魂的好的倾向

完全是通过他们的 image 辨认出来,通过榜样知道美德。

2、培养灵魂的正确的爱(最终的目标)

灵魂的正确的爱就是对美的爱

# 四、体育教育

- 1、基本原则:简单的饮食和生活方式,拒绝奢侈和贪欲等非基本需要
- 2、医术与身体

**医术的败坏:** 把身体之生命的单纯延长作为目标,不考虑灵魂的德性>>德性的败坏 **好的医生和医术:** 用灵魂治疗身体(知道什么该救),正如好的法官用灵魂治疗灵魂(用好的灵魂来治疗得病的灵魂)

## 五、音乐教育和体育的关系

### 1、音乐教育和体育针对灵魂中不同部分

音乐教育: 灵魂中的文雅或哲学的部分

体育: 灵魂中的血气或意气部分>>在各种条件下都不动摇信念, 遇到任何危险都不怕。

### 2、教育的目标:

使得灵魂中的哲学和意气达到和谐统一、避免偏废、最终培养出文武兼备的护卫者。

## 六、护卫者的选拔与城邦的结构

### 1、护卫者的进一步划分

完全的护卫者(统治者):制定法律,做出决定的最高统治者

要求: 最有能力和智慧、将城邦的利益作为自己最高甚至唯一的追求

辅助者: 协助统治者, e.g 帮助执行统治者颁布的法律

>>城邦的基本结构:统治阶级(统治者、辅助者)和被统治阶级(手艺人)

### 2、腓尼基人的神话-"高贵的谎言"

- (1) 护卫者的教育是自然的,而不是人为的:天赋、美德、技艺是天生就有的。
- (2) 共同的大地母亲: 与希腊神话一致
- (3) "金银铜铁"四个等级: 大地母亲造人时给每人以不同的东西。

#神话的要点: 横向平等、一母所生, 故强者要帮助弱者; 少数优秀者应统治其他人。

cf. 在音乐教育中, 故事是错误的/虚构的没关系, 只要道理是对的就可以。

# 模仿是否是一种技艺?

模仿既可以是一种技艺,以娱乐为目的;也可以是一种追随,要模仿好的东西。

## 七、护卫者的生活

- 1、没有私有财产: 把城邦利益看作最高、甚至唯一的利益。
- >> 将灵魂(金银)的美德看得比世俗的金银珍贵得多
- 2、护卫者的幸福:整体的幸福观

# Adeimantus 质疑:这样的护卫者真的幸福吗?

如果护卫者只关心自己的幸福,会导致整个城邦的不幸福。

# 排除了战争因素?

理想的城邦并不关心和其他城邦的关系,严格意义上完全正义的城邦是没有对外关系的,因为国家之间的战争可能压倒城邦内部的德性。城邦的第二个阶段发烧的城邦的确有战争,但是再往上战争的因素就被排除了。

# 神?

苏格拉底的神就是一个至善的象征,而不是一个"人形"的事物。

#### # 幸福?

幸福是灵魂的自足,因而越没有外在追求就越幸福。按照这个标准,在个人层次上能达到严格幸福的只有哲学家,因为他的灵魂和理念、智慧在一起,是最自足的。城邦里其他人的幸福都不是个人能达到的,而是要作为城邦里的一份子才能获得的。

# 第五讲 灵魂和城邦的德性

# 一、城邦的立法

1、财富、疆域、人口适中

城邦过大,难以使每个公民参与政治;过小则力量弱,难以保护自己。

2、 阶层流动 (隐含了私人家庭的废除)

护卫者的后代可能降级为手艺人阶层。虽然是等级制,但所有孩子都应由城邦共同抚养,而统治者则从中挑选具有自然禀赋者。

3、教育立法: 防止音乐教育的变化

音乐教育关心灵魂, 城邦的变化始于音乐教育的变化。

# 二、城邦的德性

## (一) 什么是德性?

优秀、卓越,包括但不限于道德意义,适用于任何事物。 城邦的德性共四种: wise, courageous, moderate and just.

# (二) 四个德性

1、智慧(最重要)

**含义:** 好的谋划,就城邦而言即统治者对如何实现城邦整体利益最大的谋划 **区别于其他技艺:** 涉及到城邦整体利益,比生产性技艺更高; 是少数统治者的知识或技艺**针对人群:** 统治者,"one man one job" >> "coincidence of wisdom and power"

2、勇敢

含义:不限于不怕死,而是内心的信念(opinion)永远不会动摇

针对人群:统治者、辅助者

# 政治勇敢 VS 哲学勇敢

辅助者的勇敢是信念(opinion),统治者的勇敢是知识(knowledge),更不可动摇。

#### 3、节制

含义:对快乐和欲望的控制

节制的城邦:被统治者服从统治者

>> 被统治者节制不正当的欲望, 顺从于统治者。

# 为什么还需要正义?

正义即"各司其职",智慧、勇敢、节制已经满足了三个阶层的德性,也实现了阶层的秩序。那么,有了前三个德性的城邦为什么还需要正义?

正义的城邦,在这个整体之中每个阶层都有不同的位置,每个人的位置都和自己灵魂的 德性匹配,这样才能井然有序。

# 苏格拉底的辩证法

苏格拉底采用的是辩证法,在先前三种正义观的基础上进行修正,而不完全扬弃。因此, 其正义观其实可以兼容三者:

- Cephalus 的"欠债还钱" = 每个人都有自己的 job 和 good, 如果拿了不属于自己的 good 或占据了不属于自己的 job 就应归还;
- ▶ Polemarchus 的"助友损敌"=如果将"朋友"理解为苏格拉底意义上的公民,"助友损敌" 关心的正是整个城邦的 common good;
- ▶ Thrasymachus 的"强者利益"=强者即最有 wisdom 的统治者, 其利益是城邦的利益, 优先考虑被统治者, 也符合城邦的 common good

# 4、正义

含义: 一人一技 (one man, one job)

#循环论证?

苏格拉底在讨论建城时就已经确立:每个人都有基本需要,因此需要分工合作,隐含了one man one job。此处他可能只是揭示了前面隐含的前提。

# 三、灵魂的结构与德性

## (一) 灵魂与城邦的关系哲学前提

- 1、城邦由人组成,城邦的德性来自构成城邦的人的德性
- 2、灵魂是整体,但包含了不同部分和谐共处, e.g 哲学家也有理性、欲望、血气
- >> VS Glaucon&Thrasymachus: 人即都是趋利避害的欲望的动物

#### (二) 哲学前提

论证: 为什么灵魂包含了不同的部分,而不是单纯的"一"?

### 1、同一律、不矛盾律

如果灵魂对某物既想要又拒绝, 就意味着灵魂至少包含了两个部分。

#### 2、同类相吸

灵魂中的不同部分仅针对不同性质的对象, e.g "渴"只针对着饮料。因此,既然人可以被不同的东西吸引,灵魂中也一定有不同的东西,而不可能是一个东西。

### (三) 灵魂的结构

## 1、理性的部分与非理性的部分

理性的部分:理性,判断是非对错

非理性的部分: 只考虑是否得到满足,不关心是非对错

## 2、灵魂的非理性部分的进一步划分

意气: 非理性, 但经过好的教育可以听从理性, 教育不好可能服从欲望

欲望: 完全不听从理性

# 3、灵魂三分:理性、意气和欲望

与城邦及城邦的德性同构

## (四) 灵魂的德性

| 德性 <sup>4</sup> | 城邦⁴                                      | 灵魂↩         |
|-----------------|------------------------------------------|-------------|
| ←3              | 工匠阶层。                                    | 欲望的部分↩      |
| 智慧              | 来自严格意义的护卫者(统治者)的知识和谋划                    | 理性的部分學      |
| 勇敢↩             | 来自护卫者(助手)的勇敢(通过信念教育创造<br>的) <sup>4</sup> | 意气的部分↩      |
| 节制←             | 和谐,对欲望的控制。<br>统治者与被统治者对于谁来统治具有一致的信念。     | 三个部分的和谐型    |
| 正义←             | 一人一事,各司其职。<br>每一部分都能按照自身天性做好自己的工作。       | 每个部分起各自的作用↩ |

# (五) 正义的临时结论

至此,"什么是正义"已经得到解答:正义是人的灵魂的自然的秩序,决定性环节为智慧。接着就应该回答第二个问题,正义是否比不正义更幸福。

### 1、正义的人比不正义的人更好(更幸福)

正义的人灵魂和谐有序,不正义的人灵魂紊乱,低的部分取代了高的部分。

2、正义的城邦比不正义的城邦更好(更幸福)。

政体的演变与败坏

# 第六讲 三次浪潮

Adeimantus 的疑问: "朋友之间一切共有"是什么意思?

朋友指城邦中所有人,即认为所有人都属于城邦而非私人家庭。

## 一、男女

# 1、男女自然差异:

灵魂:没有差异,都是理性、意气和欲望三个部分身体:男性身体稍强壮,但对教育没有根本影响

2、教育: 男女接受共同的音乐教育和体育

# 二、婚姻与家庭

### 1、为什么要废除私人的婚姻与家庭?

绝对正义的需要:防止护卫者对私利的追求妨碍城邦的正义或共同利益

>> 家庭与城邦(国家)的冲突

### 2、家庭

男人、女人和孩子都属于城邦,而不是私人的家庭>>城邦成为大家庭(乱伦问题?) 腓尼基神话>>共同的情感和利益

### 3、生育的需要:

优生优育, 生出健康的护卫者后代

## 4、希腊人与野蛮人问题

希腊人是大家庭(朋友),而波斯等野蛮人是敌人。

- # 亚里士多德的质疑
- ▶ 废除私有财产是所有阶层还是护卫者阶层?
- ▶ 废除私人婚姻与家庭是否有可能和必要?爱是有限的。
- > 结论:柏拉图忽视了城邦与家庭之间的本质区别。

# 三、正义城邦的实现可能性

- 1、Glaucon 的疑问和苏格拉底的回答
- (1) 两条思路:

言语中的城邦成真/改进现实的城邦加以改进

(2) 实现条件:

哲学家王(权力与智慧的吻合)

# 第七讲 哲学和哲学家

# 一、哲学家与非哲学家

哲学家(爱智慧、知识者) VS 非哲学家(爱意见者=手艺人+辅助者)

### 根本区别:

- a. 非哲学家:爱的是"多"、变化之物、生成(becoming)、具体的美的事物(现象世界)
- b. 哲学家: 爱的是"一"、不变、存在、美的理念或"美本身"。

# 二、知识、无知与意见

1、 灵魂的认识能力与认识对象(被认知者)之间的对应关系

预设了认识与被认识之物的一致性

### 2、知识、无知与意见

知识对应可知物:理念、"一"、不变的东西、事物的本质

无知对应不可知物:不存在的东西

意见:介于知识和无知间,变化无常的东西、现象世界

>> e.g "意见"只能看到美的东西,但不能看到"美本身"或美的理念

Glaucon 和 Adeimantus: 正义只是一种意见、名义或名声(opinion, doxa, seeming [to be just])

| Knowledge (知识) | Being                  |
|----------------|------------------------|
| Opinion (意见)   | Becoming Seeming to be |
| Ignorance (无知) | Nothing                |

# 第八讲 为哲学(家)辩护

## 一、哲学家的自然禀赋与德性

- 1、 最重要的天性和德性: lover of truth (episteme, being)
- 2、 其他德性(类似护卫者): 节制、心胸宽广、勇敢、正义、爱学习、记忆力好
- #节制:三个阶层都有节制,但造成节制的原因不同,手艺人的节制是害怕惩罚;护卫者的节制是自主性、荣誉感、对城邦的信念;哲学家的节制是天性,除"知识"都不感兴趣。
- # 勇敢:辅助者阶层只是政治勇气,认为贪生怕死丢人;而哲学家的勇敢发自自然。

## 二、 哲学的无用和用处-Adeimantus 的疑问

# 1、哲学家的恶名:怪物、无用?

外在原因:城邦不用、排斥哲学家(航海家的比喻) 内在原因:伪哲学家(智者)窜取了哲学家之名

### 2、真正的哲学家为什么非常少?

- ▶ 具有哲学天性的人本来就非常罕见
- ▶ 智者对潜在哲学家的错误教育
- ▶ 环境(包括家庭和社会)的诱惑
- ▶ 真正的哲学家受到歧视和迫害

# 三、哲学家的教育

## 1、哲学家的教育与护卫者的教育

哲学家的教育是建立在护卫者的教育的基础上的,但护卫者教育的手段是诗歌,获得的是关于 good 的"正确意见",而哲学家教育的手段是哲学(辩证法),获得的是关于 good 的理念、真理或知识。

## 2、哲学家教育的目标: "好"的理念(idea of the good)

### (1) 理念学说

理念(idea/eidos)意为事物的不变结构、本质或原理,柏拉图认为所有个别事物都是暂时的、变化无常的,唯有理念世界永恒(唯心主义、毕达哥拉斯主义)

## (2) 对流行观点的批评

a. good=(bodily and subjective) pleasure.

智者认为 good 就是 desire 的满足, 否认 good 的客观性; 但柏拉图认为有客观的 good。

b. 只有好东西,没有"好"本身或"好"的理念

柏拉图认为,假如不承认有 the good,那么"好东西"的说法将是无意义的,因为"好"需要一个标准,没有"好"的标准,就无法区分"更好"。因此,必然有 idea of the good.

### (3) 亚里士多德的批评

- a. 只有不同的 goods,没有 the idea of good。 good 可以用在很多场合,虽然词相同但意思不同,与 being 不同。
- b. the idea of the good 没有解释作用,直接用 good 就可以了。 idea 代表"一",意味着所有好东西共同拥有某种 essence,使它们共同为"好"

# 第九讲 The knowledge of Good

柏拉图用三个比喻讲述了 The idea of Good, 这是为理智不成熟的人准备。

## 一、 太阳比喻

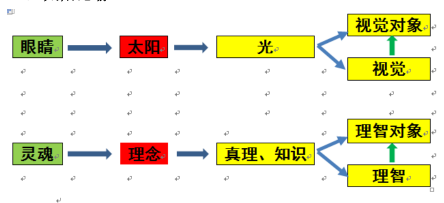


图 1-1 理念与日喻。

## 1、两个世界的划分

# (1) 可见世界(visible region)

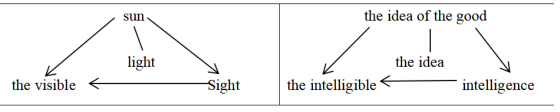
在可见世界(变化、生成的感性或现象世界)中,太阳给予视觉以光亮,眼睛因此得以看见世界。太阳是现实世界的光亮之源,是万事万物存在之根本。

## (2) 理智世界 (intelligible region)

在理智世界, "好"的理念 (the idea of the good) 给予灵魂以认识能力。好的理念是理智的世界中最高的东西,相当于在现实世界中的太阳。

# 2、The idea of the good 高于一般的理念或存在

The idea of the good 是一种"理念的理念"(a idea of idea),或者说是其他理念或存在的理念、基础或根据。终极的认知标准、本源叫 arche。The idea of good 给可知事物以真理,给认识者以认知能力,并且作为知识和真理的原因,可以理解为一个已知的东西。

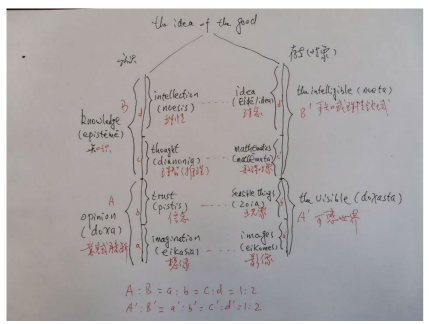


| 认识的类型                |           | 认识的对象              |                  | 比 |   |
|----------------------|-----------|--------------------|------------------|---|---|
| The idea of the good |           |                    | 关                | 系 |   |
| Intellection 理性      | Knowledge | idea 理念            | The intelligible | 4 | 6 |
| thought 推理/理智        | 知识        | Mathematics 数理对象   | 可知世界             | 2 |   |
| trust 信念             | Opinion   | Sensible things 现象 | The visible      | 2 | 3 |
| imagination 想象       | 意见        | images 影像          | 可感/见世界           | 1 |   |

## 二、 线段比喻

数学对象与真理永恒不变,是离开现象世界的第一步

# 1、模仿说与分有说



在线段喻所标示的存在的秩序中,低一级的存在是对高一级的存在的模仿,分有后者的真实性/实在性(,类似于 the idea of good 一层一层流溢出来)。

| 线段。 | 知识或意见 的类型。                       | 心灵的影响。                           | 对象的类型。                                      | 心理或眼睛。<br>的方法。                   | 相关的<br>真相与<br>现实。 | ¢. |
|-----|----------------------------------|----------------------------------|---------------------------------------------|----------------------------------|-------------------|----|
| DE₽ | 理念<br>(νόησις).                  | 知识(理解):<br>只了解理解力<br>(vontóv)。   | 只有思想,这些都是由善本身赋予的存在和真理。<br>(τὸ αὐτὸ ἀγαθόν)。 | 灵魂用第一原则审查<br>所有的假说,不使用<br>类似的东西。 | 最高。               | 47 |
| CD₽ | 理智<br>(διάνοια) <sup>[1]</sup> 。 | 知识(思想):<br>认为,但不仅是<br>理解。        | 一些理念,特别是<br>几何和数字。                          | 心理设定假设,利用相似性,总是朝着最终结论。           | 高₽                | 4  |
| BC₽ | 信念。<br>(πίστις)。                 | 意见(信仰):<br>关于有形事物<br>的信念。        | 可见的事物。<br>(ὁρατά)。                          | 眼睛通过观察可见的<br>事物做出可能的预测。          | 低。                | 47 |
| AB₽ | 猜想<br>(εἰκασία).                 | 意见( <u>想像</u> ):<br>关于相似的猜<br>想。 | 可见的东西的形象<br>(εἰκόνες)                       | 眼睛通过观察可见事<br>物的相似性来猜测。           | 最低。               | 47 |

## 2、 柏拉图对前苏哲学的总结

继承了赫拉克利特的"'变'永恒不变"、毕达哥拉斯的"数"本原、巴门尼德的"一"

# 三、洞穴比喻

## (一) 故事情节与哲学寓意

走出洞穴:挣脱锁链、走出洞穴,见到太阳与光明,获得自由和解放。

>> 灵魂的转向与上升:多数有意见者视自己的意见为真理,故灵魂的转向、上升最为困难。 灵魂转向要求"无知之知",而上升意味着否定既得意见。

**返回洞穴**:被解放的囚徒返回洞穴,在说服其他囚徒走出洞穴时发生冲突,被判死刑。

>> 根本冲突在于生活方式: 非哲学家的灵魂已经定型, 真正的说服只能以非哲学的方式(诗

和修辞)发生,因此从哲学意义上也就不可能说服。

# 引申: 哲学家为什么要返回城邦?

哲学沉思的生活是自足的,哲学家对外在回报也不感兴趣,且统治城邦意味着要为被统治者利益服务。那么,哲学家为什么要返回城邦?可能的解释是,哲学家出于"不忍之心"强迫自己为之,不愿城邦被不义之徒统治,不愿同胞生活在苦难中。

| 名/江 hhn     | 可见世界   | 可知世界                 |
|-------------|--------|----------------------|
| 象征物<br>  意义 | 洞穴内    | 洞穴外                  |
| 太阳          |        | The idea of the good |
| 火光          |        | 太阳(善)的能力?            |
| 捆绑囚徒的铁链     | 无知     |                      |
| 为囚徒松绑的人     |        | 理智                   |
| 囚徒          | 城邦民众   |                      |
| 被释放的囚徒      | 哲学家王   |                      |
| 洞穴墙壁上的阴影    | 事物及其影像 |                      |
| 通往洞外陡峭的路    |        | 灵魂上升到可知世界            |

# 第十讲 哲学家的教育

《理想国》从第七卷后半部分起呈"下降"之意,第八卷具体表现了政体的演变,在第七卷的后半部分苏格拉底特意提到哲学教育的具体内容。

## 一、音乐教育

音乐教育是哲学教育的准备,前者使人形成正确的意见,而后者提供真正的知识。二者都培养对"好的东西"的追求,对辅助者而言音乐教育足矣,对统治者才需要哲学教育。

# 二、哲学教育

### (一) 教育内容

**算术**: 哲学教育的基础,线段喻的第三个层次(数理知识)

几何: 处理不变、永恒、本质的东西, 是抽象的、理智的思考结果

# 几何在算术后

柏拉图认为几何不能还原为算术, 建立在算术之上, 比算术更高

立体几何: 较几何学更复杂,处理立体图形

天文学:处理(运动的)星体

音乐(学): 声音和谐的韵律和比例的关系

>> 为狭义哲学(辩证法)准备,对应"存在秩序"中不同层次,高的不能被还原为低的 **辩证法(严格哲学):**通过解论揭示逻辑上的自相矛盾,以便进一步完善,获得真正的知识, 直至智慧,即关于"好"的理念的知识

>> 特点是不同层次理念间的逻辑关系: 体系性、整体性

### (二) 学习辩证法的条件

- a. 记忆力好
- b. 能举一反三、融会贯通
- c. 辩证法不能太早学: 倘若没有基本知识, 辩论就是修辞

## 三、教育过程

20 岁之前: 音乐教育和体育(护卫者教育)

20-30 岁: 为辩证法准备: 算术、几何、立体几何、天文学、音乐学

30-35 岁: 辩证法

35-50 岁: 哲学 (辩证法) 教育和政治实践

# 在 city in speech, 哲学家由城邦培养, 回报城邦是一种正义

50 岁至退休: 统治城邦、培养未来的哲学家王

退休后: 神一样的生活, 纯粹的哲学思考

# 第十一讲 政体的演变

政体即城邦的组成,涉及"有哪些阶层"、"由什么阶层统治"。政体一定有好坏之分,不然就没有意义。Adeimantus 发起的"三次浪潮"得到解决后,第八卷接续第五卷的开头,继续探讨政体的演变。

这意味着理想国从最高的洞穴比喻、善的理念开始下降,也意味着苏格拉底开始处理理想国的第二个问题: "正义是不是比不正义更好"。

### 一、政体与灵魂

# 1、政体是古代政治的核心原则

政体涉及统治的好坏,标准是城邦由什么人统治、其德性如何。从最正义到不正义,"好"与"坏"间有很多中间项(阶梯)。

# 2、五种政体与五种灵魂

## 王制/贵族制=哲学家

哲学家的灵魂以对智慧的爱作为本质特征,王制就是一个哲学王,相应地,贵族制即多个哲学王。神是圆满的从而不能变化,王制也是如此。

#### 荣誉政体=爱荣誉者

由最勇敢的、最爱荣誉的人来统治城邦,最好的情况是斯巴达。

## 寡头政体=爱钱者

### 民主政体=爱自由平等者

### 僭政=爱快乐者(僭主)

僭政意指纯粹以满足私欲作为统治原则的统治

| 政体     | 特征    | 灵魂       | 代表                   |
|--------|-------|----------|----------------------|
| 王制/贵族制 | 智慧    | 哲学家/爱智者  | Socrates             |
| 荣誉政体   | 勇敢    | 爱荣誉者     | Glaucon / adeimantus |
| 寡头政体   | 节制    | 寡头/爱钱者   | cephalus             |
| 民主政体   | 自由/放纵 | 民主人/爱平等者 | polemarchus          |
| 僭主政体   | 奴役    | 爱(物质)快乐者 | thrasymachus         |

#### 3、政体败坏的原因

政体内部弊端/(父亲)教育的失败

## 4、补救:混合政体

在政体中加入使之向上的相反力, 以克制向下的力。

# 政体的败坏与灵魂的败坏相对应, 灵魂指统治阶级的灵魂, 精英政治只关注统治阶层。

## 二、 荣誉政体&爱荣誉者

### 1、荣誉政体

特点: 统治者爱荣誉、勇敢, 压制住个人的私利。

### 产生原因:

- a. 搞错生育时间,导致下一代种族的退化,没有潜在的哲学家
- b. 哲学教育和广义音乐教育的废止

#### 2、爱荣誉者

特点:不再爱智慧,而是勇敢、捍卫"正确的意见"

产生原因:父亲是不好政体中的哲学家、哲学教育的失败及环境的影响

分裂: 捍卫公共利益 VS (爱金钱 but 出于荣誉感不愿追求)

# 三、寡头政体&爱金钱者

## 1、寡头政体

产生原因:对金钱的爱压倒了对荣誉的爱

**特点:**以财产为标准给予参与政治的资格,高利贷破坏了"一人一技"的基本正义,导致贫富分化,城邦分裂为穷富两个,不再统一。

# 2、寡头或爱钱者

产生原因:父亲因爱荣誉和捍卫城邦利益而不幸,儿子是故不再爱荣誉而爱金钱。与此同时,因为没有受过哲学教育,父亲没法教育儿子荣誉更高。

# 寡头的灵魂也是不正义的,理性和意气颠倒了,成为了欲望的奴隶。

特点: 太爱钱以至不敢浪费, 保留了节制的德性(因此优于民主政体)

# 四、民主政体&民主人

#### 1、民主政体

产生原因: 寡头政体没有公共关怀,统治者只关心私利,导致贫富分化、阶层对立。平民推翻统治,赶走富人,建立了人人自由、平等的政体。

特点: 平等、多元、自由(放纵身体享乐、无节制)

### 2、民主人

产生原因:父亲缺少教育,认为"好"就是 pleasure,金钱导致放纵。

特点: 所有生活方式一律平等, 没有好坏之分, 好即快乐。

# 五、 僭主政体&僭主

### 1、 僭主政体

产生原因:公民不受任何约束,无业游民越来越多,少数野心家煽动民众驱逐富人,垄断城邦权力和财富成为僭主,诗人为其歌功颂德。

特点: 比民主政体更糟, 自由和财富集中在少数人手中。

### 2、僭主

产生原因: 以不正当的手段夺取了权力

**特点:**毫不关心城邦的公共利益,只顾满足私欲,并将好等同于欲望的满足;不信任任何人,将所有人都看成潜在敌人。

# 第十二讲 生活方式与快乐

# 一、最不正义者的生活

### 1、欲望/爱欲

主宰僭主的是"非正当的非必要欲望",即贪欲。

### 2、僭主灵魂的特点

- ▶ 欲望的放纵与奴役,永远无法满足
- ▶ 颠覆一切道德秩序
- ▶ 只有主奴关系,没有真正的友爱和自由
- → 僭主的悖论: 只追求快乐却恰恰最不快乐,自己都不能统治却恰恰要统治别人。

# 二、三种快乐

# 1、灵魂三分与三种爱欲

- ➤ 欲望(身体性): love of money
- ▶ 意气: love of honor
- ➤ 理性: love of wisdom

## 2、灵魂的三种快乐

灵魂不同部分的快乐依赖于它们所爱的对象

- a. 理性: 爱永恒的真理/智慧, 自足、真实、最高的快乐
- b. 意气和欲望: 爱变化无常的东西,不自足、不真实的快乐

### 3、灵魂的三种不朽

- a. 欲望: 生殖
- b. 意气: 名誉的不朽
- c. 理性: 真正的不朽

# 三、结论

## 1、人的形象

人之为人,身体只是外形,灵魂为欲求统治者如怪兽,是最不正义的人;为意气主导者如狮子;为理性所主导者才是最正义/快乐/幸福的人(人是理性的动物)。

# 2、对于《理想国》第二个问题的回答:

正义者(哲学家)是幸福的,不正义者(僭主)是最不幸福的,他们爱的是永远变化的身外之物。相比家庭、亲情、友爱,僭主追求的是更变化的金钱权利。

# 第十三讲 灵魂的不朽与轮回

第十卷提出了新的思想,认为灵魂不朽、轮回,回应了对非哲学家的普通人,为什么仍然要追求正义。同时首尾呼应,与第一卷中苏格拉底和 Cephalus 的辩论相联系。

## 一、诗与哲学之争

诗人是僭主的马屁精,诗和哲学是两个极端,诗不分辨好坏。苏格拉底并非否认"诗" 的工具性价值,而是反对城邦现有的诗歌,认为诗应由哲学家掌握,为教育服务。

### 1、 模仿: 三种对象与三种制作者

神(比喻)——床的理念

工匠——个别的床:造床需要知道原理结构,以理念为原型

诗人、画家——床的影像:对应线段喻中的最低层次、洞穴喻中的影子

- 1. There are two Forms of Bed made by god: B1 and B2, B17B2 (these for reductio)
- 2. B1 is what 'bed' really is and B2 is what 'bed' really is (the definition of Form F).
- 3. B1 and B2 are similar insofar as each is what bed really is (from 1 and 2).
- 4. There is a Form of Bed, B3, that corresponds to the group of beds including B1 and B2 (One over Many: there is a form of F-ness by virtue of which each member of the plurality is F).
- 5. B3 is what 'bed' really is. (the definition of Form F)
- 6. B1 and B2 are likenesses of B3 (Resemblance Principle).
- 7. B1 and B2 are imperfect reproductions of B3 [Imperfection Principle].
- 8. B1 and B2 are imperfect reproductions of what "bed" really is.

Thus

- 9. B1 is not what "bed" really is and B2 is not what "bed" really is.
- 10. There could only be one Form of Bed.

## 2、 诗(艺术)的本质: 对(对理念的模仿)的模仿

- i. 诗人只会模仿影像, 把握的都是完全不真实的东西, 没有真正的知识。
- ii. 诗与事物的理念或真理隔着两层: 认知者的技艺>>制造者的技艺>>模仿者的技艺
- iii. 诗(艺术)的危害: 迎合灵魂中不正当或卑贱的欲望或情感

#### 3、结论

诗必须听从哲学、表达哲学、服从城邦,不听从哲学和城邦的诗人必须被赶出城邦

# 二、灵魂不朽

### 1、身体与灵魂的关系

灵魂在前世可以看到理念世界,堕落到身上被束缚。人死亡时,灵魂得以摆脱身体,回 到理念世界,但灵魂需要学习,哲学就是面向死亡的技艺。

- i. 事物只能被自身的恶所败坏或毁灭
- ii. 灵魂不会被身体的恶 (疾病和死亡) 毁灭

### 2、灵魂不朽

正义者生前被打压,但来生可以得到回报。不正义者的灵魂被身体污染,理性被意气和欲望压倒。?

# 3、正义作为灵魂的善是对正义灵魂的回报

# 三、 Er 神话: 灵魂的轮回与善恶回报

### 1、Er 神话:

Er 在战场上被杀死,火化下葬后复活,讲述了冥界的故事:那里并排有四个洞口,2个通向天堂,2个通向地狱,死者在此接受加倍处罚/补偿。生前是恶人就下地狱从天堂出,善人就进天堂从地狱门口出。

- i. 正义与死后的善恶报应: 善有善报、恶有恶报
- ii. 转世之后的自由选择: 正义者与不正义者的来世选择发生了颠倒, 只有哲学家不变

## 2、Er 神话的寓意

- i. 每个人的命运或必然性其实是自己的选择
- ii. 基于习俗的正义都是不可靠的
- iii. 只有基于哲学的正义才是真正的正义
- #命运三女神:过去、现在、未来/前生、今生、来世