

## UNIVERSIDADE FEDERAL DA BAHIA ESCOLAS DE TEATRO E DANÇA PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ARTES CÊNICAS



## UNIVERSITÉ PARIS OUEST NANTERRE LA DEFENSE UFR DE LANGUES ET CULTURES ETRANGERES DOCTORAT EN LANGUES, LITTÉRATURES ET CIVILISATIONS ROMANES

# **COLÉGIO DOUTORAL FRANCO-BRASILEIRO**

#### **ADAILTON SILVA DOS SANTOS**

# A ETNOCENOLOGIA E SEU MÉTODO - UM OLHAR SOBRE A PESQUISA CONTEMPORÂNEA EM ARTES CÊNICAS NO BRASIL E NA FRANÇA -

Salvador 2009

#### **ADAILTON SILVA DOS SANTOS**

# A ETNOCENOLOGIA E SEU MÉTODO - UM OLHAR SOBRE A PESQUISA CONTEMPORÂNEA EM ARTES CÊNICAS NO BRASIL E NA FRANÇA -

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal da Bahia em convênio com o Doctorat en Langues, Littératures et Civilisations Romanes de l'Université Paris Ouest Nanterre La Defense, como requisito parcial para obtenção do grau de Doutor.

Orientador (Brasil): Prof. Dr. Armindo Jorge de Carvalho Bião.

Orientadora (França): Prof<sup>a</sup>. Dr<sup>a</sup>. Idelette Muzart-Fonseca dos Santos.

Salvador 2009

| 4                                                                                  |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| Maria Barros da Silva e Felipe Elois dos Santos, minhas raízes. E a Cassiel Araújo |
| de Oliveira silva dos Santos, Lis Silva dos Santos e Pedro Silva dos Santos, meus  |
| rutos e flores.                                                                    |
|                                                                                    |

#### **AGRADECIMENTOS**

É sempre impossível agradecer nominalmente a todos os que nos ajudam numa longa jornada. Por isso, começo com um agradecimento geral a todos aqueles que, direta ou indiretamente, contribuíram para que este trabalho chegasse a seu fim em bom termo.

Naturalmente, há sempre aqueles que merecem um certo destaque por terem contribuído mais de perto, por um período mais longo, ou mais decisivamente para o desenvolvimento das atividades visadas. É nesse sentido que me sinto agradecido aos meus irmãos de sangue Ana Lúcia Silva dos Santos, herdeira da intuição feminina de nossa linhagem; Antônio Fernando Silva dos Santos, inspirador intelectual longínquo de todo esse trabalho; Adilton Silva dos Santos, miosótis delicado e forte, sempre generoso torcedor de nossos êxitos; Admison Silva dos Santos o homem-menino firme e doce; e, Alan Silva dos Santos, nosso sol de liberdade, sempre a provar que tudo é possível.

Agradeço também a Ana Rita Araújo de Oliveira, pelo apoio e solidariedade em vários sentidos diferentes, ao longo de todos os anos desde que nos conhecemos. A Bárbara Conceição Santos da Silva, com quem compartilhei, durante quase sete anos, um imaginário que, em parte, gerou o projeto desta tese.

A Waldeck Alcântara e Sharyse Piropo do Amaral, amigos de todas as horas, que acompanham minha trajetória em todas as instâncias da vida e que se dispuseram a ler ou ouvir as primeiras proposições de idéias para desenvolver no doutorado que agora se conclui.

A André Luis Mota Itaparica, Ricardo Henrique Resende de Andrade e Jarbas Farias pela amizade forte, pelo diálogo intelectual e boêmio ao longo de muitos anos, além dos vínculos pessoal e profissional em muitos níveis distintos.

Eles me ajudaram bastante, respectivamente, na escuta e discussão dos assuntos, na leitura do material da qualificação e no trato com as referências em inglês.

A Ana Luisa Mota Itaparica, pelos cuidados médicos e amizade sincera; Maria das Graças Cantalino pelos cuidados, pela solidariedade e generosidade incomparáveis, seja para localizar uma fonte bibliográfica, seja para encontrar uma fonte da juventude; e a Glauber Brito, companheiro de longas e agradáveis conversas sobre todos os assuntos, inclusive as sutilezas deste trabalho.

Um agradecimento especial vai para Sarah Glaisen pelo cuidado, pela generosidade e pela imensa disposição em me auxiliar em todos os sentidos seja material, formal ou emocionalmente. Obrigado pelas fotocópias, pelas leituras, pela escuta, pela paciência.

A todos os professores e colegas do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UFBA, principalmente Makários Maia Barbosa pela grande amizade, diálogo artístico e teórico; Alexandra Dumas, pelo grande afeto, incentivo e admiração mútua. E também a todos os colegas que conheci na França com os quais tive a chance de discutir parte das idéias deste trabalho, principalmente Sérgio Lísias.

Agradeço profundamente à professora Idelette Muzart-Fonseca dos Santos, minha orientadora em co-tutela que, ao me aceitar como orientando, propiciou meu estágio doutoral na França, além do estímulo para a criação intelectual de qualidade. E ao professor Armindo Bião, orientador desde a iniciação científica, e que aceitou mais uma vez o encargo de me orientar em uma pesquisa acadêmica. Ele é o maior responsável pela mais forte base de auxílios acadêmico que obtive ao longo desses anos de trabalhos. Foi ele quem leu e revisou minuciosamente cada parte dos originais.

Para finalizar, gostaria de agradecer aos meus colegas de universidade, principalmente os do meu campus, localizado na cidade de Itaberaba, o Departamento de Educação e Ciências, Campus XIII da Universidade do Estado da Bahia, UNEB, que aprovaram o meu afastamento para cursar o doutorado; e também à Pró-Reitoria de Pós-Graduação da UNEB por todo apoio que recebi ao longo desse período. E agradecer o apoio dado pelo CNPQ / CAPES através da bolsa de estudos que me possibilitou fazer o estágio doutoral na França pelo Colégio Doutoral Franco-Brasileiro.

| Em questões de método, nada se pode fazer que não seja provisório, pois os métodos mudam à medida que a ciência avança. |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| motodoo madam a modida quo a olonola avanga.                                                                            |
| Émile Durkheim, 1895.                                                                                                   |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |
|                                                                                                                         |

SILVA DOS SANTOS, Adailton. A Etnocenologia e seu Método – Um Olhar sobre a Pesquisa Contemporânea em Artes Cênicas no Brasil e na França. Tese de Doutorado. Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal da Bahia. Salvador, 2009.

#### **RESUMO**

A etnocenologia surgiu como uma nova disciplina dos estudos dos fenômenos espetaculares, em 1995, na França. Ela se propôs a lançar um olhar diferenciado às práticas e comportamentos espetaculares humanamente organizados, procurando evitar os preconceitos e hábitos de pesquisa nocivos aos objetos estudados nesta área. Esta tese consiste de uma análise reflexiva acerca do discurso da etnocenologia, especificamente dos marcos de orientação de sua metodologia, entre os anos de 1995 e 2005, desde o ponto de vista estrito da constituição e desenvolvimento de seu discurso científico. Procurou-se fazer isso a partir da compreensão dos seus marcos históricos, dos exames de suas principais afirmações, do esclarecimento das ligações de suas afirmações com importantes teses de base epistemológica da contemporaneidade e, também, pela aproximação genérica do universo da pesquisa em artes cênicas com o universo das ciências contemporâneas. Os resultados atingidos dão conta da falta de elementos epistêmicos fundamentais para a constituição de uma disciplina científica, mesmo dentro do amplo espectro considerado como abrangência da categoria do científico atualmente. A conclusão mais relevante é que, em seus dez primeiros anos de existência, a etnocenologia, desde o ponto de vista intracientífico, ainda não formou elementos epistêmicos suficientemente sólidos capazes de sustentar sua cientificidade como disciplina autônoma.

**Palavras-chave**: Etnocenologia. Artes Cênicas. Ciência. Metodologia. Epistemologia.

SILVA DOS SANTOS, Adailton. L'Ethnoscénologie et ses Méthodes - Un Regard sur la Recherche Contemporaine en Arts du Spectacle au Brésil et en France. Thèse de Doctorat. Programme de Post-Graduation en Arts Scéniques de l'Université Fédérale de Bahia. Salvador, 2009.

#### RÉSUMÉ

L'ethnoscénologie est apparue comme une nouvelle discipline des études des phénomènes spectaculaires, en 1995, en France. Elle se propose de regarder différemment les pratiques et les comportements humains spectaculaires organisés, en cherchant à éviter les préjugés et les habitudes de recherche néfastes aux objets étudiés dans ce domaine. Cette thèse consiste en une analyse réflexive sur le discours de l'ethnoscénologie, plus spécifiquement sur les axes d'orientation de sa méthodologie de 1995 à 2005, en s'attachant strictement à sa constitution et au développement de son discours scientifique. Dans ce dessein, cette analyse a été développée à partir de la compréhension des éléments historiques de l'ethnoscénologie, de l'étude de ses principales affirmations avec celle d'importantes thèses contemporaines de base épistémologique, ainsi qu'avec une approche générique sur l'univers de la recherche dans le domaine des arts scéniques et celui des sciences contemporaines. Les résultats obtenus rendent compte d'un manque d'éléments épistémologiques fondamentaux pour la constitution d'une discipline scientifique, au sein du vaste champ considéré mais aussi, actuellement, pour ce qui est d'une catégorie scientifique. La conclusion la plus importante est que, au cours des dix premières années de son existence, l'ethnoscénologie n'a pas encore établi d'éléments épistémologiques suffisamment solides, capables de soutenir sa scientificité comme discipline autonome.

**Mots-clés**: Ethnoscénologie. Arts du Spectacle. Science. Méthodologie. Epistémologie.

SILVA DOS SANTOS, Adailton. The Ethnoscenology and its method - A Look about Scenic Arts in Research Contemporary in Brazil and France. Thesis of Doctor. Post-Graduate Program in Scenic Arts, Federal University of Bahia. Salvador, 2009.

#### **ABSTRACT**

Ethoscenology appeared like a new discipline of spectacular phenomenon studies in France in 1995. This discipline intended to give a different look at the practices and spectacular behaviors humanly organized, seeking to avoid prejudice and research harmful habits for the studied objects in this area. This thesis consists of a reflexive analysis about ethnoscenology speech, (specifically about the orientation of methodological points between 1995 and 2005, its constitution and the development of its scientific speech), using historical points, exams of the main affirmations, explanations about the connection between its affirmations and the important thesis of contemporary epistemology, and also the general approximation between the universe research in scenic arts and the universe of contemporary sciences; the results show the lack of epistemic elements for the formation of a scientific discipline, even inside the big spectrum considered in the category of science today. The most important conclusion of the analysis of the first ten years of the ethnoscenology existence, from a scientific point of view, is that it still does not form epistemic elements sufficiently solid to sustain its autonomy as a scientific discipline.

**Keywords**: Ethnoscenology. Scenic Arts. Science. Methodology. Epistemology.

# SUMÁRIO

| 1 INTRODUÇÃO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 12                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 1.1 OBSERVAÇÕES PRELIMINARES 1.2 NOSSA METODOLOGIA 1.3 UMA DISCIPLINA NOVA 1.4 O CONTEXTO EPISTÊMICO 1.5 RELAÇÃO OBJETO / DISCIPLINA 1.6 DESAFIOS DA ETNOCENOLOGIA CIENTÍFICA 1.7 UMA ETNOCENOLOGIA CIENTÍFICA                                                                                                                                                                                | 12<br>17<br>25<br>29<br>38<br>41<br>45                             |
| 2 O OBJETO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 47                                                                 |
| 2.1 A METODOLOGIA CIENTÍFICA<br>2.2 A ETNOCENOLOGIA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 47<br>102                                                          |
| 3 A TEORIA DA ETNOCENOLOGIA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 121                                                                |
| 3.1 PARTE I: A CIENTIFICIDADE<br>3.2 PARTE II: EQUAÇÃO ETNOCENOLÓGICA<br>3.3 PARTE III : EM BUSCA DE UM MÉTODO PRÓPRIO                                                                                                                                                                                                                                                                        | 121<br>140<br>152                                                  |
| 4 A ETNOCENOLOGIA FUNDAMENTAL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 184                                                                |
| 4.1 PARTE I - ORIGEM E TRANSCURSO 4.1.1 PRIMEIRAS REFERÊNCIAS 4.1.2 KAHZNADAR E AS ARTES TRADICIONAIS 4.1.3 BIÃO, UM PROJETO DE DISCIPLINA 4.1.4 SEU TRAJETO 4.2 PARTE II – OS LIMITES DA ETNOCENOLOGIA 4.2.1 PRADIER E O SKÈNO 4.2.2 O MANIFESTO 4.2.3 PRADIER E A PROFUNDEZA DAS EMERGÊNCIAS 4.2.4 A CARNE DO ESPÍRITO DE PRADIER 4.2.5 PRADIER, OS ESTUDOS TEATRAIS E O DESERTO CIENTÍFICO | 184<br>184<br>193<br>200<br>203<br>231<br>231<br>262<br>278<br>296 |
| 5 CONCLUSÃO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 312                                                                |
| 5.1 O ESTÁGIO DE DESENVOLVIMENTO DA ETNOCENOLOGIA<br>5.2 A ETNOCENOLOGIA CONCRETA                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 312<br>317                                                         |
| REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 325                                                                |
| ÍNDICE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 335                                                                |

### 1 INTRODUÇÃO

### 1.1 OBSERVAÇÕES PRELIMINARES

A presente tese de doutorado, intitulada 'A Etnocenologia e seu Método – um olhar sobre a pesquisa contemporânea em artes cênicas no Brasil e na França –', expõe os resultados da pesquisa, dos estudos e reflexões acerca da problemática da metodologia da etnocenologia, no período que vai de 1995 a 2005. Pretende concretizar seus intuitos mostrando como se desenvolveu o pensamento sobre a etnocenologia e, no âmbito desta, a questão metodológica.

Procurou-se entender como cada uma das concepções de seus estudiosos se refletiu na formação geral de seu discurso e contribuiu com as pesquisas em artes cênicas realizadas a partir do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, PPGAC, da Universidade Federal da Bahia, UFBA, no Brasil, e do Programa de Pós-Graduação em Artes do Espetáculo da Universidade de Paris 8, Vincenne - Saint Denis, na França.

Como procuramos mostrar aqui, a etnocenologia pode ser pensada a partir de três linhas de orientações diferentes, duas dentro da universidade e uma fora dela. Uma ligada ao pesquisador, não-acadêmico, Chérif Khaznadar, que procura seguir os marcos de uma reflexão advinda das idéias do sociólogo Jean Duvignaud. Uma outra linha ligada às obras e ações do professor Armindo Bião. E uma terceira, a mais abrangente de todas, ligada às reflexões e posicionamentos do professor Jean-Marie Pradier.

Para este trabalho os estudos mais importantes são os que estão diretamente ligados aos textos e posicionamentos das orientações teóricas que se

relacionam com a chamada etnocenologia baiana, com o professor Armindo Bião, e a etnocenologia acadêmica francesa, a partir das idéias do professor Jean-Marie Pradier. Pois são estes dois pesquisadores os maiores mantenedores do discurso da etnocenologia, em todos os sentidos.

O presente texto apresenta os resultados da retomada dos estudos acadêmicos formais, interrompidos entre os anos de 1999 e 2005, desde que seu autor se tornou professor assistente da Universidade do Estado da Bahia, UNEB, e passou a lecionar as disciplinas Educação Artística e Metodologia Científica, simultaneamente. Ele representa a continuação dos estudos desenvolvidos no mestrado, concluídos em março de 1999, pelo PPGAC, Universidade Federal da Bahia, quando se apresentou como resultado uma dissertação sobre os pontos de aproximação teórica entre as teses da etnocenologia nascente e as idéias correlatas à obra de Nelson de Araújo.

Nos seus dez primeiros anos de existência, a etnocenologia só cresceu, ampliando o seu raio de ação e ganhou prestígio em alguns centros acadêmicos, principalmente no Brasil e na França. Em Salvador, na Universidade Federal da Bahia, e, em Paris, na Universidade de Paris 8, e na Maison des Sciences de l'Homme, Paris Nord, um grande volume de textos foi produzido e publicado periodicamente em Cadernos, Revistas e Anais, além das teses e dissertações defendidas pelos programas de pós-graduação em artes do espetáculo mantidos por essas instituições.

Como artista de formação universitária, interessado em questões teóricas e práticas, e como professor e pesquisador das artes cênicas na Bahia, nos cinco anos em que se manteve afastado dos estudos formais, o autor continuou seu trajeto acadêmico e artístico, mas não deixou de acompanhar, à distância, o franco desenvolvimento da etnocenologia na Bahia, que concorreu, entre muitas

outras coisas, para a sedimentação paulatina de uma forte prática de pesquisa em artes cênicas no Brasil.

E, a partir de um estágio doutoral em Paris, pelo Colégio Doutoral Franco-Brasileiro, com bolsa da CAPES, ao longo do ano de 2007, pôde levantar e precisar as informações que aqui vão relacionadas ao desenvolvimento e manutenção do discurso da etnocenologia na França.

Ora, a metodologia científica desenvolvida nas pesquisas em artes cênicas é exatamente aquilo que interessa focar aqui, pois permite a convergência da reflexão sobre aspectos teóricos e práticos dos conhecimentos da área de artes.

Este trabalho é uma tentativa de resposta aos questionamentos que se pôde captar de perto, entre os colegas e demais interessados em desenvolver pesquisa na pós-graduação, na ambiência do PPGAC / UFBA. Pois, dez anos depois do aparecimento da etnocenologia, havia muitas dúvidas em torno da problemática da metodologia do novo discurso, entre os pesquisadores com graus bem diferenciados de experiência. Este fato deixou transparecer a importância e a necessidade de se entendê-la, além do desejo de contribuir para o seu fortalecimento, pelo interesse que tal idéia despertou.

Podemos dizer que este trabalho nasceu então do desejo de contribuir para a sedimentação de um esteio epistêmico, capaz de servir de base aos procedimentos metodológicos de um discurso científico da grande área dos estudos sobre o espetáculo.

Seu produto, no entanto, diga-se logo, não é construtivo, mas reflexivo, e é extremamente limitado pela falta de experiência do pesquisador na área em

questão e pelas nuances que constituem a ação de examinar um discurso ainda nos primeiros anos de sua formação.

Não encontramos registros seguros de disciplinas que tenham formado suas bases epistêmicas com menos de trinta anos de estudos e pesquisas de uma dada comunidade científica (STENGERS, 1981; FOUREZ, 1995). O tempo de maturação é algo a ser levado em conta em qualquer tipo de empreendimento coletivo, e com discursos científicos não é diferente. E o que almejamos aqui é juntar nosso esforço ao daqueles que já se puseram a caminhar em busca dos alicerces dessa construção. Nosso intuito é nos ocuparmos dos materiais e das formas arquitetônicas já projetadas, contribuindo para o bom termo de uma obra que, bem cuidada, ultrapassará a vida de todos os operários que a iniciaram.

As críticas diretas a certos pontos examinados, que aparecem ao longo desse trabalho, são os reflexos dos princípios e preceitos aqui adotados como guias. Acreditamos que somente o dialogo aberto e as críticas sinceras, e impessoais, às idéias apresentadas em cada área de estudo, fundamentadas em pressupostos claros, e congruentes, são capazes de proporcionar a objetividade necessária à sustentação da área de estudos em questão. O que se chama de objetividade científica é o fruto da intersubjetividade crítica entre pares, e só pode ser atribuída aos resultados do conjunto dos trabalhos de uma dada área, ao longo de sua história.

Genericamente, o discurso chamado de 'etnocenologia', apareceu lançado como uma disciplina ligada aos estudos artístico-culturais, na França, no meio da década de 90 do século XX, que se propõe a cultivar um novo olhar, ou, pelo menos, um olhar mais adequado que os já existentes, aos fenômenos cênicos.

As questões levantadas em torno de sua problemática estão intimamente relacionadas com as formas de pesquisa em artes cênicas no Brasil contemporâneo e, particularmente, na Bahia, pela relativa importância deste

estado no atual cenário nesta área. Com efeito, o estado da Bahia congrega as duas primeiras escolas da área de artes cênicas em nível universitário no Brasil, as escolas de Teatro e Dança; o mais conceituado programa de pós-graduação nesta área, o Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas, PPGAC, da Universidade Federal da Bahia, UFBA e é, seguramente, o maior centro produtor de etnocenologia do mundo.

A metodologia científica desenvolvida para as artes cênicas, no âmbito do discurso da etnocenologia, é o nosso foco principal aqui, mas não o único. O desenvolvimento das pesquisas já realizadas nesta área; o acompanhamento da discussão sobre a razão de ser; a compreensão do advento etnocenologia; o sentido de sua produção; os fundamentos da sua orientação teórica geral; e a captação dos traços gerais da metodologia empregada na prática pelos pesquisadores que a tomaram como referência, foram outros focos importantes para esta pesquisa.

O aparecimento de algo como a etnocenologia é muito importante para o desenvolvimento teórico-prático na área das artes do espetáculo na contemporaneidade. As atividades práticas, que formam o âmago dessa área, poderão se beneficiar do incremento das reflexões, para o desenvolvimento de suas técnicas; assim como do aumento do prestigio público de suas artes, pela ampliação dos canais de acesso às suas formas de conhecimento milenares sobre o ser humano.

A forma de desenvolvimento desse discurso, desde o ponto de vista intracientífico (POPPER, 1999), é problemática em seus contornos e definições, e cria uma série de dificuldades para seus desdobramentos futuros, se se almeja considerá-la como disciplina científica.

A etnocenologia é necessária para as artes do espetáculo e perfeitamente defensável. Mas, o intuito deste trabalho não é colocá-la em bases definitivas, e sim refletir sobre como ela se desenvolveu no Brasil e na França, neste início de caminhada, tentando compreendê-la de forma precisa. Por isso ressaltamos que este trabalho consiste muito mais numa reflexão analítica, do que numa construção teórica; implica muito mais em percepção e exame crítico, do que em constituição de elementos que não tenham sido desenvolvidos por seus teóricos.

#### 1.2 NOSSA METODOLOGIA

Nosso espírito se coaduna com o que afirmaram recentemente duas pesquisadoras da comunicação (MAIA e FRANÇA, 2003, p. 187-188), por ocasião do I Encontro de Epistemologia da Comunicação, ao discutir acerca das formas de abordagens dos fenômenos em seu campo de estudos. Elas disseram o seguinte:

Uma das marcas distintivas dos atuais estudos em comunicação é o crescimento das análises auto-reflexivas, ou seja, críticas da própria prática da pesquisa. E elas não só são úteis mas também indispensáveis, pois traduzem a reflexão de uma ciência sobre si própria, a qual aclara seu campo de atuação, seus procedimentos, o valor de seus resultados e o âmbito de suas possibilidades.

Este trabalho é o resultado de um esforço por bem compreender os meandros inerentes à constituição da etnocenologia enquanto um discurso científico. E muitas são as possibilidades já aventadas para ele, desde seu aparecimento.

Gilbert Rouget (1996, p.44), por exemplo, fala da etnocenologia como um discurso científico sobre a mise-en-scéne das diversas etnias; enquanto que Chérif Khaznadar se atém aos aspectos da constituição sistemática de um imenso inventário da formas e práticas espetaculares, nas diversas culturas. Patrice Pavis e Armindo Bião exaltam seu caráter disciplinar, Armindo Bião (1999, p.16-17), sua inserção no modelo das etnociências, em interação com disciplinas compreensivas, como a etnometodologia; enquanto Patrice Pavis (1996, p.65;

1999, p. 152) fala mais numa ampliação das bases das análises antropológicas dos espetáculos, algo capaz de incluir os complexos aspectos próprios a cada cultura. Para Jean Duvignaud (1996; 2001), tratava-se de mais uma aventura nas sutilezas do saber antropológico; enquanto que, para Jean-Marie Pradier (1995; 1996; 1998; 2001), a perspectiva de desenvolver esse discurso a partir duma única disciplina seria incorrer em equívocos e limitações, e se atém mais à idéia genérica de uma heurística coerente, uma abordagem transdisciplinar.

Mas, a maioria dos pesquisadores, incluindo os citados no parágrafo anterior, se referiram à etnocenologia ou como disciplina cientifica nova, ou como um novo campo cientifico, ou como um conhecimento de bases epistêmicas capaz de articular as dimensões teóricas e práticas do domínio dos espetáculos em geral. Por isso, dentre as várias possibilidades de estatuto para os conhecimentos discursivos da etnocenologia, procuramos nos pautar, no âmbito deste trabalho, pelas demandas de uma etnocenologia como disciplina científica. E investigar, em seus principais autores, os indícios para o desenvolvimento da etnocenologia como disciplina científica, no atual quadro da ciência contemporânea.

O que é considerado como metodologia da etnocenologia, no âmbito deste trabalho, e que constitui nosso objeto de estudos, é o conjunto das idéias fundamentais, e eventuais indicações de procedimentos, inerentes ao desenvolvimento de marcos orientadores das pesquisas nessa perspectiva, seja como concepções genéricas de suas possíveis práticas, pelos principais proponentes do novo discurso; seja como ações diretas no trato com as fontes primárias, exercidas pelos pesquisadores que tomaram essas orientações como guias de suas reflexões para solucionar seus próprios problemas no campo.

A questão geral acerca da metodologia científica compõe o corpus da disciplina filosófica epistemologia e, por isso, este estudo precisou se ocupar, em parte, com a análise daquilo que constitui os fundamentos epistemológicos na

contemporaneidade, para compreender os fundamentos do método desenvolvido da etnocenologia.

As idéias fundamentais, que tomamos como base, advêm da compreensão de discussões emblemáticas sobre o discurso científico contemporâneo, e dos ancoramentos históricos dos elementos implicados nessas discussões, a partir de concepções genéricas de ciência na antiguidade, na modernidade e na contemporaneidade.

Tais idéias de base foram usadas como pontos de partida para o entendimento de alguns dos principais traços das ciências, das epistemologias e das metodologias hodiernas, que formam o contexto no qual se situa a problemática que moveu esta tese.

Nosso ponto de vista privilegiado foi resultante do contraste entre as concepções da jovem etnocenologia e os principais tópicos já aceitos como dados científicos, nos âmbitos das metodologias, das ciências e das epistemologias propriamente ditas. Levando-se em conta várias teses contemporâneas a partir de seus fundamentos e conseqüências para a constituição de um discurso científico novo.

O fato de se tratar de uma série de discussões, num âmbito extremamente matizado e amplo, e de que os elementos implicados se encontram envolvidos em muitas disputas, fizeram com que todas as discussões se pautassem numa série de sutilezas e, muitas vezes, girassem em torno de puros artifícios retóricos, seja no âmbito da epistemologia, seja no âmbito das ciências, seja no âmbito das artes.

Como resposta a essa problemática, colocamos em voga uma série de artifícios. Procuramos nos ancorar em certas teses emblemáticas na contemporaneidade, para os autores aqui tomados como referências; lançar mão sempre dos levantamentos históricos das questões, para entender seus

contornos, partindo de idéias mais amplamente conhecidas e procedimentos já clássicos; além de pequenos procedimentos analíticos, como a discussão conceitual a partir dos fundamentos lógicos mais correntes, a partir de manuais e autores consagrados dos ramos discutidos.

A situação ideal seria encontrar em cada autor-chave um local determinado no qual eles discutissem as questões que nos interessava, sistematizá-las e cotejar as concepções desses autores. Mas esse ideal, além de ser impossível fora da etnocenologia, por conta dos poucos anos de sua existência e falta de uma recepção crítica na academia, dentro da etnocenologia não encontrava nenhum respaldo, pelo caráter de defesa de seus posicionamentos que seus primeiros teóricos, naturalmente, assumiram. E também pelo caráter polifônico inerente aos primeiros textos, que se ocupam sempre de várias questões ao mesmo tempo.

Para que tudo aparecesse da forma mais clara possível, fizemos o esforço de tentar contextualizar cada assunto aqui implicado, caracterizar, minimamente, as idéias das quais cada autor partiu, as estratégias que nós usamos para compreendê-lo e os desdobramentos de tais idéias para entender e explicar cada aspecto estudado, e pensar, a partir de cada um deles, suas ligações ou o desdobramento com a prática de pesquisa.

À medida que o trabalho foi avançando, com a leitura das obras de referência nas áreas implicadas neste estudo (história e filosofia das ciências, metodologia científica, textos sobre etnocenologia etc.), as possibilidades de métodos foram se sofisticando e a imagem da etnocenologia foi se modificando, de algo bastante abstrato e quase que puramente lingüístico, no primeiro capítulo, para a caracterização bem precisa, texto a texto, do capítulo final.

Para entender a metodologia da etnocenologia era necessário conhecer um pouco de epistemologia e filosofia das ciências contemporâneas. E este foi o primeiro impulso, estudar as disciplinas que se debruçam sobre o conhecimento,

em geral, e o discurso das ciências, em particular, para compreender melhor toda problemática envolvida nas questões de fundo.

Com efeito, se há alguma originalidade neste trabalho é esta: a de cotejar o desejo expresso pelos autores da etnocenologia, em ter uma disciplina científica dos fenômenos espetaculares, com as idéias fundamentais do âmbito dos estudos que condicionam a cientificidade de qualquer discurso.

Como a área de estudos das ciências é muito vasta, estabelecemos uma questão-guia: 'o que é que caracteriza um conhecimento como cientifico?'. O intuito era refletir sobre a cientificidade da etnocenologia, ainda que precariamente, para melhor entender a articulação entre os objetivos almejados e os métodos projetados, a partir de cada texto a ser examinado.

Reforçava a idéia anterior à observação, pressuposição, de que os criadores do método da etnocenologia, seus principais proponentes e orientadores de suas teses, não apresentavam trabalhos que pudessem ser tomados como paradigmas etnocenológicos, no sentido kuhniano do termo 'paradigma'. Ou seja, seus trabalhos não mostravam como resolver os principais problemas dos pesquisadores no campo, diante de um objeto espetacular.

A primeira tarefa foi fornecer uma idéia satisfatória para a categoria 'ciência'. Mas, o fato é que chegamos à conclusão de que, para responder, de forma minimamente satisfatória, a essa questão, era preciso situar o contexto das abordagens possíveis dessa categoria, e chagamos à formulação sintética de que existem três perspectivas tidas como fundamentais, até o período considerado pela pesquisa, nesse sentido. A depender de onde nos localizamos, do ponto de vista teórico assumido, mudam radicalmente os sentidos das respostas. Então decidimos caracterizar cada uma das perspectivas mais comuns nesse âmbito e compará-las uma a uma com a etnocenologia.

Aproveitamos esse ensejo para relacionar as concepções da ciência a períodos temporais já convencionalmente aceitos, e assim apareceram as noções de ciência 'antiga', 'moderna' e 'contemporânea', perpetradas aqui. Elas correspondem, respectivamente, ao que se depreende das abordagens epistemológicas lógico-filosófica, hipotético-experimental e sociológica, caracterizadas por Barberousse, Kistler e Ludwig (2000).

Desde a primeira concepção, a da ciência antiga, é impossível dizer que a etnocenologia seja científica, por conta da rigidez do que pode ou não ser admitido como ciência neste modelo.

Desde o ponto de vista da segunda concepção de ciência, a da ciência moderna, se poderia ajustar certos procedimentos, adequando-se a nova disciplina ao modelo consagrado no século XVII, e que ainda hoje guarda a reputação de glória dos avanços científicos. O problema é que a imagem gloriosa dessa ciência se dissolveu completamente nas críticas histórias e posicionamentos político-sociais, como critérios extracientíficos, considerados hoje inerentes aos discursos científicos.

O lugar de adequação da etnocenologia, pela forma como foi concebida e desenvolvida, e também pelos seus desdobramentos, se daria sob a terceira concepção de ciência, a contemporânea. Mas, desde que corresponda a certas condições mínimas de constituição genérica de discurso científico contemporâneo que, apesar de incorporar as chamadas condições extracientíficas, possui também condições de distinção.

A conclusão, assim, é clara e direta: a etnocenologia pode ser tomada ou não como científica, a depender da perspectiva de ciência sob a qual a enfocamos e das condições de constituição do seu discurso.

As condições de constituição dos discursos científicos contemporâneos passam pela concepção de uma teoria, ou pela delimitação epistêmica dos seus objetos, junto com a constituição de uma comunidade científica genuína ou, o que dá no mesmo, o compartilhamento de um paradigma por um conjunto de pesquisadores. Ou seja, depende, em última instância, de se conceber uma epistemologia própria para ela.

Conceber uma epistemologia, por sua vez, implica, em geral, em uma circunscrição do termo fundamental, 'etnocenologia', e, através desse ato de circunscrevê-lo, poder designar relações cognoscitivas nas quais um sujeito se reconheça a partir dos objetos visados. É isso o que comumente se designa como o ato de adentrar o campo de uma disciplina propriamente dita. E, mesmo no ambiente instável das ciências contemporâneas, isso não mudou.

Ou seja, trata-se de apontar as condições que nos permitirão reconhecer um conjunto de idéias que se interliguem e expressem o que se afirma ser o tema da disciplina. Este consistindo, por sua vez, no conjunto de idéias em meio às quais todo um processo de pesquisa, orientado por princípios teóricos e metodológicos, hauridos das próprias relações aí captadas, tenham condições de emergir e se desenvolver. E quanto mais fecundos forem esses princípios, melhor.

Do ponto de vista da construção concreta da estrutura epistêmica de uma disciplina científica, podemos dizer que há quatro pontos característicos, aos quais podemos nos referir para pensarmos um esquema de arcabouço geral (POPPER, 1959; JAPIASSU, 1979; FOUREZ, 1995; OMNÈS, 1996; SILVA FILHO (Org), 2002; LOPES, 2004).

Considerando-os como critérios genéricos, podemos dizer que o primeiro se refere a como definir o saber disciplinar, que, no nosso caso, seria apontar, ou levantar, qual o saber da etnocenologia. Trata-se de uma discussão conceitual de bases filosóficas (HESSEN, 2003), implicando em apontarmos em quais

condições podemos dizer de um dado estudo que é ele etnocenológico; ou, de outro modo, o que faz de uma dada pesquisa, uma pesquisa etnocenológica propriamente dita.

O segundo critério se refere às idéias de base, às crenças, e valores de orientação geral (éticos, estéticos e políticos), que vão fornecer os fundamentos para o saber considerado. No nosso caso, as crenças que vão moldar a conduta e os hábitos dos etnocenólogos, e criar o diferencial da produção do saber etnocenológico.

O terceiro critério epistêmico se refere ao conjunto dos elementos que determina qual o estatuto do conhecimento em foco. No nosso caso, seria determinar, por exemplo, se a etnocenologia consiste num simples inventário das formas, numa disciplina cientifica, numa arte, numa heurística, num novo tipo de técnica, se seria somente o desvelamento de um saber comum, ou um conjunto de estratégias sociais ou acadêmicas etc..

E, finalmente, um quarto critério, que diz respeito aos conhecimentos que nos permitem compreender qual a relação desse saber com outros saberes. Tratase do fato de que um campo de estudos está sempre relacionado a outros tantos campos de estudos. E esse relacionamento aparece justamente por intermédio de seu objeto, por isso a questão do objeto é tão fundamental.

Nenhum dos critérios aqui sistematizados passa indiferente nos textos dos principais teóricos da etnocenologia que são Jean-Marie Pradier e Armindo Bião. E, com efeito, é exatamente isso que eles almejam, chegando mesmo a enunciálos como objetivos a ser alcançados em suas pesquisas históricas e análises discursivas. Mas, o fato é que até agora eles não lograram êxito nesta tarefa.

Quanto ao ponto um, por exemplo, nenhum deles foi capaz de dizer claramente o que é distintivamente etnocenológico; quanto ao ponto dois, todos

enunciam a necessidade e mostram a importância de determiná-lo, mas o fazem de maneira bastante genérica, sem alguma indicação útil ao pesquisador no trabalho de campo; quanto ao ponto três, todos fazem, mas cada qual aponta para uma direção diferente e, por vezes, conflitante entre si; e, finalmente, em relação ao ponto quatro, se repetem as mesmas condutas observadas quanto ao ponto três, e fica complicado separar os objetos estritos da etnocenologia, bem como reconhecer as relações da etnocenologia com os outros campos de conhecimento.

#### 1.3 UMA DISCIPLINA NOVA

Do ponto de vista metodológico mais genérico, podemos afirmar que a etnocenologia seguiu o que afirma Jean-Marie Pradier (1995), no primeiro documento público da nova disciplina, intitulado 'Etnocenologia, Manifesto', e sustentado nos textos seguintes. Segundo o que se lê ali, a etnocenologia pode tranqüilamente seguir os procedimentos da metodologia científica corrente. O problema é que Pradier afirma também, no mesmo texto, e também reafirma em textos posteriores, que se trata de uma disciplina nova. Comecemos então, por tentar entender qual o sentido desse novo.

Não sabemos ainda se o que a etnocenologia coloca como 'novo', em seu aparecimento, é o fato de desvelar 'objetos novos' para o desenvolvimento de pesquisas com um caráter diferenciado, ainda que hauridos de fenômenos comuns a tantas outras disciplinas; ou uma maneira genuína, diferenciada, de encarar os mesmos objetos, já conhecidos, e adquiridos pelos mesmos processos em curso nas disciplinas já dadas.

No texto 'Etnocenologia, Manifesto' (PRADIER, 1995), aparecem aventadas, de forma ambígua e vaga, as duas possibilidades, mas nenhuma indicação de como realizar nenhuma das duas, desde uma perspectiva inovadora, como exigiria a reivindicação de um novo campo de estudos genuíno; nem,

tampouco, a expressão de uma consciência quanto à problemática da confusão entre os objetos de uma dada ciência e os fenômenos estudados.

A partir das discussões sobre as relações entre metodologia e teoria, na filosofia das ciências contemporâneas, considera-se que há uma dimensão teórica espontânea que garante uma metodologia espontânea inerente ao espírito humano em geral (um conjunto de procedimentos e hábitos mentais genericamente usados por todo mundo), a par da metodologia científica. Uma espécie de metodologia diferente apenas em grau de descrição, e aprofundamento de certos aspectos, mas não diferente em gênero. É o que fornece sustentação, por exemplo, às teses da etnometodologia.

Diante desse quadro, a chamada metodologia científica aparece como uma metodologia mais ou menos controlada e orientada ao estudo dos objetos delimitados e mostrados somente a partir das estruturas teoréticas urdidas nas disciplinas. É um dos reflexos da questão do método depois da influência da filosofia kantiana.

Durante muitos séculos, as duas perspectivas metodológicas, a do senso comum e a científica, se mantiveram separadas por obstáculos intransponíveis. A possibilidade de metodologias espontâneas era completamente ignorada, ou desprezada, sem sequer guardar o status de teoria, quando ela não consiste em outra coisa. E sem as idéias atuais de como concebermos uma metodologia, elas continuariam incomensuráveis, vide a idéia de corte epistemológico de Gaston Bachelard (1976, p.37).

Porém, as perspectivas metodológicas concebidas desde o âmbito científico se fortaleceram de tal forma a ponto de se negar qualquer utilidade a qualquer outro discurso que tentasse lançar mão desses recursos, sem o concomitante enquadramento em alguma rubrica já "cientificamente" aceita, incluindo-se nesse bojo o discurso das chamadas ciências humanas. (FOUCAULT, 1999, p. 475 ss).

É nesse contexto que aparece freqüentemente o problema de se confundir os objetos de ciência com os fenômenos percebidos. Os fenômenos são percebidos muito antes que os homens organizem um tipo de saber teórico como a ciência. Enquanto que só podemos falar dos objetos de uma ciência em função dos recortes específicos de cada disciplina. Nenhuma ciência estuda o ente diretamente da mesma forma como supomos em nossas experiências cotidianas. Se pensamos assim é a partir de um ato de confusão que substitui arbitrariamente, e de forma inútil para produzir ciência, um ente concreto por seus recortes abstratos (COSTA, 2003, p.33). E toda tentativa de agir dessa maneira recai naquilo que Fourez (1995) chama de empiricismo.

Uma distinção que encontra seus primórdios na obra de Aristóteles nos ensina que existe uma ciência da existência e uma ciência da essência de algo. A primeira nos faz saber que algo existe; a segunda nos fornece as chaves de sua inteligibilidade geral. A primeira só pode se desenvolver pela descrição de coisas particulares; enquanto que a segunda desenvolve-se como um processo discursivo de produção das bases de compreensão geral de todos os fenômenos de um mesmo gênero (PEREIRA, O. P., 2001).

Apesar dessa, e de outras questões inconclusas, como é natural para uma disciplina de apenas dez anos de existência, como bem veremos, mantém-se uma espécie de tensão sempre presente no âmbito da etnocenologia, pois há uma ação de afirmação, e reafirmação, da parte dos proponentes, de que existe uma perspectiva própria em relação aos fenômenos espetaculares.

Até agora nenhum pesquisador indicou qual seria essa postura efetivamente e nem os modos pelos quais se pode implementá-la. E sem essa indicação clara, que é o que se espera como proposição de uma nova disciplina científica, a única coisa que um pesquisador iniciante, por exemplo, pode fazer

são puras especulações, ou seguir os caminhos (métodos!) correntemente usados para desenvolver as pesquisas na área em questão.

Logo, desde o ponto de vista metodológico, o que a postura da etnocenologia parece querer colocar em voga é que, nesta fase inicial de desenvolvimento da disciplina, não importa tanto o método, desde que se atente para o fato de que os modos de proceder da ciência sofreram críticas que precisam ser incorporadas aos procedimentos gerais dos pesquisadores que se dedicarem a investigar os fenômenos espetaculares. E essa postura, por si só, já se traduz em uma espécie de preceito metodológico, indicada por Pradier desde o primeiro documento público da etnocenologia.

Ou seja, se nossas inferências fazem algum sentido, podemos entender que a postura inicial dos proponentes da etnocenologia foi a de considerar que uma ciência que se pretende nova deve agir, ao menos em parte, incorporando o que há de mais atual em termos dos instrumentais disponíveis no contexto do trabalho, e que seja passível de tratar seus objetos de investigação.

Mas, como afirma Eduardo Duarte (2003, p.45):

...qualquer conceito enquanto objeto de uma epistemologia precisa ser apresentado, mesmo que haja consenso político contextual quanto à sua normatização, a fim de que a idéia sempre reexplorada e o conceito alimente-se de sua fluidez para poder expressar mais do que um contextual bom senso permite num hiato de tempo da humanidade.

Normalmente, o uso de metodologias antigas é incompatível com os desígnios de uma disciplina nova, exceto se ficar claro, dentro do próprio corpo teórico proposto pela nova iniciativa, que, em seus meandros, os nexos se desenvolvem de tal forma que garantem a coerência dessa postura perante a comunidade científica. Caso contrário, mesmo no atual ambiente de abertura das ciências na contemporaneidade, criaria algo bastante insólito e controverso.

#### 1.4 O CONTEXTO EPISTÊMICO

Um pouco de leitura sobre filosofia das ciências contemporânea deixa transparecer que a etnocenologia se comportou nesses primeiros anos de sua existência como se ela estivesse tão ocupada com os seus limites, condicionamentos e posicionamentos; que não tenha conseguido, ou querido, sair do entorno dos pontos colocados por seu próprio discurso, no intuito de verificar a sua adequação com os desdobramentos do grande campo das ciências.

Com efeito, seus temas giraram somente em torno de alguns pontos dos seus fundamentos, da consolidação de seu discurso cotidiano na academia e de tentativa de definição dos seus possíveis objetos, sem a conseqüente indicação de seu processo de investigação. O que é perfeitamente normal e plausível, levando-se em conta que não havia uma comunidade etnocenológica propriamente dita e somente dois pesquisadores se dedicaram a produzir continuamente em prol da construção do seu discurso.

E isso representou, ao mesmo tempo, sua debilidade e sua fortaleza. Pois veio da capacidade produção acadêmica, do espírito inventivo e da persistência desses dois pesquisadores, Armindo Bião e Jean-Marie Pradier, a chama que manteve aceso o fogo da etnocenologia; foi também o fato de somente duas pessoas dedicadas a uma empresa que é necessariamente uma empresa coletiva que implicou no lento avanço da constituição das bases de uma etnocenologia autônoma enquanto disciplina cientifica. É como nos diz Rehfeld (2008, p. 188):

Na medida em que posições pessoais ainda são admitidas em alguma ciência, esta não é ainda ciência no sentido preciso da palavra. Para obter valor científico, (...) não pode ser uma weltanschauung, uma simples totalização de opiniões e atitudes pessoais. Tem que representar, ao contrário, um conhecimento coletivo....

Falando de maneira extremamente larga, há três constantes nos processos de investigação científica que precisam ser sempre consideradas quando se trata

de analisar esse tipo de questão: a relação sujeito/objeto; o aparato linguístico que se refere a essa relação e o quadro epistêmico geral ou paradigma. Sejam lá quais forem as referências em ralação às quais o conhecimento aí produzido possa fazer sentido (CHALMERS, 2001).

Do ponto de vista mais genérico, mudou muito pouca coisa na índole da ciência. Ela continua sendo um saber humano formado pelas tentativas de explicação / compreensão dos fenômenos cujos métodos variáveis passam por etapas mais ou menos invariáveis.

O que mudou foram os estudos sobre as condições extracientíficas modificando e ampliando as perspectivas de enfrentamento das condições intracientíficas e, para alguns pesquisadores, chegando mesmo a se sobrepor a elas. É o que aconteceu na busca de um fundamento científico para a filosofia das ciências, como nos informam Barberousse, Kistler & Ludwig (Op. cit., 2000, p. 233-234):

Determinados historiadores e sociólogos, mas, também, filósofos, como David Bloor, proclamaram que o tempo de um estudo filosoficamente orientado da ciência tinha passado e que, de ora em diante, era preciso apoiar-se em teorias elas próprias científicas, para abordar a atividade científica. Eles entendem apoiar-se em teorias sociológicas para cumprir este objetivo. (...) No entanto, não se pode efetuar semelhantes estudos sem adotar, pelo menos de modo implícito, determinados princípios metodológicos. Os princípios metodológicos correntemente adotados foram inspirados por uma reação contra a abordagem filosófica ou histórico-filosófica anterior, que colocava a tônica nos conteúdos das idéias científicas - conceitos, leis ou teorias assim como nos aspectos normativos da atividade científica. De acordo com esta abordagem filosófica, a atividade científica consiste no estabelecimento de conhecimentos, isto é, de crenças verdadeiras justificadas. O peso normativo desta caracterização está contido nas noções de verdade e justificação.

De fato, uma olhada, ainda que superficial, no panorama da filosofia da ciência no século XX, nos faz perceber como, a partir de uma característica marcante, que é o fato de tentar ser uma filosofia científica das ciências, podemos

acompanhar os desenvolvimentos de uma série de outras questões fundamentais para os estudos sobre ciência nesse período. Pois, a tese implicitamente sustentada pela postura de quem almeja uma filosofia das ciências de bases científicas afirma que não há ruptura entre o pensamento filosófico e a atividade científica, de modo que a atividade filosófica deve adotar exigências de rigor e um processo metodológico análogos aos que caracterizam a obra da própria ciência.

Uma das conseqüências desse tipo de abordagem da filosofia das ciências é dar força às reflexões sobre o desenvolvimento histórico das diversas ciências e a avaliação dos impactos dos estudos sociológicos das atividades científicas. E essas duas perspectivas de desenvolvimento se robustecem a ponto de se inscreverem como características fundamentais da filosofia da ciência e epistemologia contemporâneas. É como afirma Barberousse, Kistler & Ludwig, na següência do trecho citado acima:

...os partidários da nova abordagem da ciência consideram que não há melhor método que o de se interessar pelos fatos mais que pelas normas e pelas causas mais que pelas razões. É assim que afirmam que as condições concretas da atividade científica, que incluem a organização de laboratórios, os instrumentos, mas também o seu financiamento, assim como as relações sociais entre os investigadores, desempenham um papel tão importante, senão mais, que as normas a que os cientistas se devem vergar para tornar os seus argumentos convincentes. Aliás, alguns afirmam que estas próprias normas são fruto da situação sociocultural donde estão em vigor.

Com efeito, a decisão de considerar que 'não há melhor método que o de se interessar pelos fatos mais que pelas normas e pelas causas mais que pelas razões', criou uma espécie de polarização nesse ramo do saber que dividiu as concepções gerais acerca das atividades científicas entre internalistas e externalistas, de acordo com o âmbito sobre o qual recai o foco de abordagem dos problemas científicos. E veremos que os desdobramentos mais recentes dessa maneira de pensar é o que vai inspirar a etnocenologia, ao menos na França.

Os internalistas focam suas análises e forjam seus critérios a partir de uma abordagem lógico-filosófica, que é tomada como a principal para compreendermos a problemática gerada no processo de compreensão do discurso da ciência, em detrimento de abordagens mais históricas ou sociológicas. Os internalistas tomam como ponto de partida os sofisticados esquemas da lógica formal aplicados e seus produtos exibem os reflexos da conexão de vários ramos da filosofia em interação. É assim que ramos como metafísica, filosofia do espírito e as reflexões acerca dos avanços das ciências cognitivas são implicadas nesse contexto. Enquanto que os externalistas se concentram nas análises cada vez mais sutis dos vários episódios da história das ciências e do levantamento das condições sociológicas de produção do discurso científico, pela observação e compreensão das dinâmicas das comunidades de cientistas.

É como afirma Boaventura Souza Santos (op. cit., p. 50), refletindo sobre as condições sociológicas de aparecimento de um novo paradigma global para os discursos científicos: "a análise das condições sociais, dos contextos culturais, dos modelos organizacionais da investigação científica, antes acantonadas no campo separado e estanque da sociologia da ciência, passou a ocupar papel de relevo na reflexão epistemológica."

Um dos marcos históricos desses desenvolvimentos é, sem dúvidas, o conjunto das discussões sobre os fundamentos empíricos do método científico experimental. O programa para tais discussões pode ser bem ilustrado nas questões propostas pelo chamado Ciclo de Viena, e os encaminhamentos que se seguiram a ele, sobre os fundamentos seguros para a ciência e as controvérsias em torno das teorias de fundamentação do método científico. (DUHEM, 1906; MACH, 1925; QUINE, 1969; PRIGOGINE & STENGERS, 1980).

O Ciclo de Viena, foi um grupo de filósofos, reunidos a partir de 1929, com o intuito de estabelecer critérios seguros pelos quais se pudessem diferenciar concepções científica de concepções não científicas. Baseados na idéia

conhecida como 'positivismo lógico' ou 'empirismo lógico', eles acreditavam que o que fundamenta, em última instância, as proposições científicas, e garante sua superioridade na busca da verdade, é o fato de que tais proposições são calcadas em percepções sensíveis cuidadosamente registradas no processo de observação através de uma linguagem neutra, comum a todas as ciências e baseada na lógica dedutiva. Na apresentação do Ciclo feita por Barberousse, Kistler & Ludwig (Op. cit., p. 220), lemos o seguinte:

O Ciclo de Viena é um grupo de filósofos que, sem nunca ter aderido a uma doutrina comum muito definida, partilham, ainda assim, de uma visão geral da natureza e da tarefa da filosofia que é promover uma 'concepção científica do mundo'. Contrários à dicotomia, institucionalizada nas universidades alemãs e austríacas, entre ciências do espírito (Geisteswissenschaften) e ciências da natureza (Naturwissenschaften), os filósofos do Ciclo partilham da convicção de que a avaliação dos enunciados científicos obedece ao mesmo método em todas as áreas de investigação. O conhecimento científico exprime-se enunciados cujo valor de verdade depende da ligação dedutiva que têm com enunciados diretamente referentes a acontecimentos ou fatos observáveis. O papel da filosofia consiste no esclarecimento dos fundamentos das diferentes ciências, através de uma análise lógica do seu discurso que utiliza os meios técnicos da nova lógica formal desenvolvida, nomeadamente, por Frege, Russell e Whitehead.

As teses de Rudolf Carnap, as refutações de Neurath, as controvérsias no próprio Ciclo e a interação com as teorias de outros pensadores de fora do Ciclo, como Karl Popper ou Ludwig Wittgenstein, por exemplo, demonstram que o programa de discussões no âmbito do Ciclo, apesar de ter de ser profundamente modificado, e posteriormente abandonado, funcionou como uma espécie de catalisador para a visão filosófica acerca das atividades científicas na primeira metade do século XX, além de fornecer um complexo programa para as investigações na metade seguinte. Com efeito, os principais pontos de desacordo entre os membros do Ciclo vão paulatinamente aumentando e criando novas linhas de investigação.

Um conjunto de questões particularmente importante nessas discussões se concentrava em torno do que ficou conhecido como o problema da indução, uma das grandes questões da filosofia das ciências, que consistia nos posicionamentos acerca de como se pode chegar a proposições gerais, partindo de casos singulares. Esse problema exigiu uma revisão dos principais processos de inferência usados por todas as ciências. O destaque aqui vai para a forma como Karl Popper encara a questão e apresenta a sua solução, em meio às várias tentativas de resolução do problema, pois daí surge a idéia de falseabilidade, que é reconhecida até hoje como um excelente critério de distinção entre o científico e o não-científico.

A idéia de falseabilidade pode ser resumida mais ou menos assim. A pura falta de fundamentos seguros para os processos indutivos de aquisição de conhecimentos fez com que o discurso científico perdesse o status de 'discurso certo' para se tornar, no máximo, um 'discurso razoável'. Ou seja, o status atribuído ao discurso científico migrou do âmbito do logos para o âmbito da doxa, como o caracteriza Karl Popper (1972, p.133). Mas, se a ciência não passa de uma opinião, ainda que especializada, o que garantiria o status diferenciado que o discurso científico possui?

Antes das discussões do Ciclo de Viena, acreditava-se comumente que o método científico experimental separava, pela verificação, as opiniões científicas das não-científicas. O que a crítica que Karl Popper empreendeu tentou mostrar foi que, sem a possibilidade efetiva de aquisição de conhecimentos seguros, que garantira o status social científico até aquele momento, o processo de verificação se desenrolaria ao infinito, sem encontrar um termo. Para resolver esse problema propôs a idéia de que, se não podemos verificar opiniões concorrentes, podemos, ao menos, falseá-as. Nas palavras do próprio Popper (1972):

Só reconhecerei um sistema como empírico ou científico se ele for passível de comprovação pela experiência. Essas considerações sugerem que deve ser tomado como critério de demarcação, não a

verificabilidade, mas a falseabilidade de um sistema. Em outras palavras, não exigirei que um sistema científico seja suscetível de ser dado como válido, de uma vez por todas, em sentido positivo; exigirei, porém, que sua forma lógica seja tal que se torne possível validá-lo através de recurso a provas empíricas, em sentido negativo: deve ser possível refutar, pela experiência, um sistema científico empírico.

Nesta primeira formulação do critério de demarcação, como ficou conhecido, Popper se exprime basicamente em termos a se referir às ciências naturais e exatas. Mas, mais tarde (POPPER, 1976), fica claro como esse critério pode ser aplicado diretamente às ciências humanas.

A falseabilidade é a resposta de Popper a um outro problema, inerente ao problema da indução, que é o chamado problema da demarcação, a determinação distintiva entre um discurso científico de um discurso não-científico. E Popper, uma das grandes referências da epistemologia desse período, se pôs ainda a discutir conceitos como certeza e incerteza, relacionando-os com as teorias da probabilidade; conceitos como necessidade, determinismo e indeterminismo, mostrando as dificuldades no processo de reflexão sobre a natureza última do conhecimento científico que vão resvalar nas recentes teorias do acaso e do caos.

Outro conjunto de questões destacáveis, no rumo das discussões do século XX, é o que se concentra ao redor da idéia de leis naturais. Discute-se nesse âmbito a idéia de lei científica e de como se podem determinar as condições de explicação, justificação e confirmação de tais leis, principais responsáveis pela idéia de que a ciência é um meio privilegiado à verdade, quando não, exageradamente, o único meio seguro (POPPER, idem, p. 62 ss; Ludwig, op. cit. p. 85 ss; FOUREZ, op. cit. p. 145 ss).

Havia uma grande limitação das ciências em admitir componentes socioculturais naquilo que era apontado como causa dos fenômenos. E também uma enorme dificuldade de aceitar que isso ocorria, em parte, ao menos, pela forma como se concebia uma explicação científica. Foram os estudos de história

das ciências e a busca de justificação científica dos fundamentos da filosofia da ciência, a discussão e revisão das concepções de termos como 'explicação' e 'causalidade' que concorreram para promover as modificações no discurso da ciência que evidenciaram como os componentes socioculturais concorrem para a constituição dos paradigmas. O que ganhou muita força depois da primeira metade do século XX, gerando uma série de desdobramentos, em várias direções distintas, e uma abertura cada vez maior para acolher as teses de cunho externalistas (FOUREZ, op.cit. p. 66 ss).

Paralelamente a todo esse processo, começam a aparecer as chamadas teorias da prova em ciência e um volume cada vez maior de críticas aos processos de observação tradicionalmente aceito, assim como críticas da relação entre experiência científica e argumentação no contexto das teorias.

Os estudos acerca da dinâmica própria da ciência, que também passaram a florescer, procuravam dar conta das transformações do saber científico ao longo dos séculos, da questão dos paradigmas, das relações entre teorias conflitantes, da relação de todos esses fatores com o conceito de verdade e da problemática de se tentar fazer ciência da ciência. O destaque neste âmbito vai para as questões geradas em torno do tópico de ciência da ciência.

Os avanços das ciências cognitivas aplicadas à produção das atividades científicas, põem em relevo as controvérsias geradas pelas conclusões tiradas dos avanços das chamadas neurociências nos próprios processos do fazer científico.

Em relação a este tópico, vale a pena destacar a tese da modularidade defendida por Jerry Fodor, que se opõe frontalmente à tese defendida por Thomas Kuhn acerca dos objetos científicos. Segundo Kuhn, grosso modo, a interpretação e construção do objeto científico são inteiramente subjetivas. O que Fodor mostra é que do ponto de vista cognitivo se pode provar que nossos sentidos são modulares, ou seja, percebem as coisas como espécies de módulos e de tal

maneira que as coisas não se dão aos sentidos senão de dadas formas mais ou menos definidas. Os desdobramentos dessa questão implicam numa revisão do papel da comunicação, da formação das hipóteses e da relação entre mudança conceitual e desenvolvimento cognitivo.

Uma outra questão que se torna fundamental é a que diz respeito à cosmovisão da atividade científica como unidade ou como pluralidade. Discute-se aí nesse contexto a questão dos princípios e a relação entre ciência e ontologia, abordando questões como materialismo, reducionismo e as possibilidades de explicação da realidade a partir destas perspectivas. E tudo isso se reflete sobre os problemas das delicadas relações entre o mental e o corporal e de como os desdobramentos dessas concepções implicam em posicionamentos radicalmente distintos no âmbito das ciências.

Todos esses deslocamentos, reformas e revisões fazem se modificar profundamente as questões relacionadas à metodologia. As críticas às perspectivas tradicionais de concepção dos processos metodológicos da ciência criam alterações e aberturas imensas para o surgimento de novas propostas. É a estreita relação entre as teses que advogam um fundamento científico, sociológico em última instância (MAFFESOLI, 1986), que faz Boaventura (op. cit. p. 85) afirmar:

A ciência moderna não é a única explicação possível da realidade e não há sequer qualquer razão científica para a considerar melhor que as explicações alternativas da metafísica, da astrologia, da religião, da arte ou da poesia. A razão por que privilegiamos hoje uma forma de conhecimento assente na previsão e no controle dos fenômenos nada tem de científico. É um juízo de valor.(...) a explicação científica dos fenômenos é a autojustificação da ciência enquanto fenômeno central da nossa contemporaneidade. A ciência é, assim, autobiográfica. (...) os protagonistas da revolução científica tiveram a noção clara que a prova íntima de suas convicções pessoais precedia e dava coerência às provas externas que desenvolviam.

E é no bojo desses últimos desdobramentos, principalmente nas modificações das relações entre o mental e o corporal, que a etnocenologia, ao menos a preconizada por Jean-Marie Pradier, enxerga a possibilidade de inserção de um discurso realmente novo para as pesquisas sobre os comportamentos espetaculares.

Uma característica universal da questão de uma dada teoria, nos limites de sua metodologia, no âmbito de uma disciplina científica, é o fato de que aquilo que vai ser estudado, explicado, se constitui de tal maneira que a somatória das ações que transparece no processo de produção de conhecimento pode lograr fracasso ou sucesso, mas esse fracasso, ou sucesso, em última instância, se traduzirá em marco para outros pesquisadores.

Ou seja, a grande função de cada proposta, independentemente de bem ou mal sucedido na consecução dos objetivos visados, ainda é compor fios, como dizia Fred Litto (1992), em função dos quais vários outros pesquisadores vão tecer suas malhas na grande construção de uma disciplina. Um objeto de estudos, neste sentido, é o entrelaçamento móvel de inumeráveis aspectos, e dimensões, tomados genericamente no processo de sua delimitação.

# 1.5 RELAÇÃO OBJETO / DISCIPLINA

Os temas epistemológicos mais discutidos no âmbito da etnocenologia, e em torno dos quais houve maiores aprofundamentos, desde o seu aparecimento, são os que versam sobre o estabelecimento de seu objeto de estudos. O que é compreensível pois, como nos lembra L. C. Martino (op.cit, p. 86)

...a discussão do objeto de estudo serve de ponte entre os aspectos epistemológicos gerais e o trabalho de investigação particular, um necessário parâmetro para o trabalho de recorte e de problematização de um aspecto da realidade. É um valioso instrumento para a reflexão e o distanciamento crítico, que serve também de referência para orientar a busca de interlocução teórica.

Acresce-se ao que se afirma no parágrafo anterior o fato de que um campo de estudos está relacionado a outros campos justamente por seu objeto. Podemos aqui, mais uma vez, evocar o argumento clássico de Aristóteles para separar a ciência da arte e da filosofia. Argumento esse que se baseia no fato de que cada uma dessas formas de saber visa coisas diferentes, o que faz com que as relações estabelecidas sejam completamente diferentes, ainda que se trate da relação com uma e a mesma coisa. Porém, uma vez mais, Martino (ibidem, p. 86-88), na continuação do trecho citado acima, não nos deixa esquecer que:

...Quando se fala de 'objeto de estudo' a confusão parece imperar. Antes de mais nada, objeto significa aquilo que se dá a ver ou conhecer para um sujeito. Trata-se então de um termo correlato<sup>1</sup> ao de sujeito, pois a 'coisa em si', a coisa nela mesma, não é objeto, as coisas passam a ser objetos em função de um ato de conhecimento por parte do sujeito; por outro lado não podemos falar de sujeito em si, pois todo sujeito é conhecido e se deixa conhecer por sua relação com o objeto (o sujeito não apenas conhece o objeto, mas se reconhece ao conhecer o objeto). O objeto é tudo o que se apresenta à consciência ou para a mente do sujeito (...) Falar de objeto de estudo é na verdade falar de um saber teórico que fornece uma representação do mundo, ou de um mundo que aparece por meio desse saber (...) não se trata de 'coisas', ou de objetos naturais, mas de objeto de estudo, que só aparecem por meio de uma teoria, de uma apreensão nãonaturalizada mas produzida por um modelo teórico. O objeto de estudo é, portanto, uma construção teórica ou o objeto de uma teoria. Ele não é o fenômeno que se dá à percepção ordinária, mas justamente aquilo que no fenômeno é recortado por uma teoria.

E assim, começa a ficar claro, pelo que vimos até aqui neste trabalho, que uma das grandes dificuldades com relação à análise da metodologia da etnocenologia é justamente o fato de que a etnocenologia é uma disciplina que não possui ainda uma teoria definida e parece confundir objeto de estudo com os fenômenos ordinários dados à percepção.

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ver a discussão acerca dos correlativos nas Categorias de Aristóteles (2005, p. 55-58).

Se não possui uma teoria definida, seu objeto não pode aparecer. Pois não basta simplesmente afirmar que se vai estudar algo para que esse algo se transmute imediatamente em objeto científico de estudos. Porque, mesmo no ambiente extremamente maleável, instalado nas ciências contemporâneas, aquilo que se entende por científico, em grande parte, tem inerente a si um certo nexo lógico entre premissas factuais, processos de demonstração, critérios de verificação e resultados obtidos – algo que tem de ser dado na própria estrutura da argumentação proposta e não pode ser-lhe acrescentado desde fora.

É certo que a contemporaneidade trouxe consigo a superelevação do valor dado aos aspectos relacionados às condições sociológicas, que garantem as possibilidades de transformações dos discursos científicos, e também que alguns teóricos fizeram dessas condições sociológicas as bases de fundamento do discurso de toda ciência e acreditam que é exatamente desses aspectos que podem advir as idéias que vão servir de esteio a um novo paradigma geral para as ciências (MAFFESOLI, 1986; SANTOS, 2003). Mas, mesmo no bojo dessas mudanças, os chamados aspectos internos aos discursos científicos persistiram no entrelaçamento e correlação de paradigmas e comunidades cientificas, de objetos e teorias (LAKATOS, 1974; OMNÈS, 1996; CHALMERS, 2001; NOUVEL, 2005).

Correlatas, as visões acerca de dado objeto e a perspectiva teórica defendida, que garante a sua consistência, se complementam. Teorias são criações do espírito humano e as idiossincrasias dos indivíduos concretos que praticam as ciências fazem com que cada pesquisador tenha sua própria cosmovisão capaz de fornecer sentido às suas ações. Pois é a partir do confronto entre as várias perspectivas acerca de um determinado objeto científico que se podem captar as variações de dada proposição teórica no âmbito de um campo de conhecimentos.

Por outro lado, cada versão de dada teoria, que reflete a visão particular de cada pesquisador, pode ser concebida como de modo específico de encarar as questões mais gerais em relação ao objeto de estudo de uma dada disciplina. E é assim que posturas teóricas diversas marcam suas diferenças específicas em função deste referencial que é a concepção do objeto, enquanto que, ao mesmo tempo, se reúnem ao redor de um problema fundamental que esse objeto representa, e que fornece o sentido último para se estudar os fenômenos.

Podemos considerar que a questão do objeto de estudo, pensado-a dessa forma, é uma proposta, uma representação útil capaz de fornecer um mote sob o qual se unifica um conjunto de visões teóricas. E que não é necessário haver consenso entre as várias visões acerca do objeto de uma dada disciplina, principalmente nos anos iniciais do seu desenvolvimento. Haverá tantos objetos quantas forem as propostas coerentes com o intuito geral declarado para o domínio em questão. Pois tal processo consiste nos resultados dos desdobramentos inerentes à seara epistemológica; constituem os reflexos das orientações gerais e as determinações dos limites para cada objeto, que coincidem com as fronteiras que separam objetos científicos em campos distintos.

#### 1.6 DESAFIOS DA ETNOCENOLOGIA CIENTÍFICA

Assim, um dos principais problemas da etnocenologia é o fato de que ela não tem uma base conceitual própria. Sem isso, não se pode fazer crítica coletiva consistente. Sem críticas uma disciplina não possui objetividade e sem objetividade não podemos falar de ciência. Exceto de uma maneira claramente imprópria que se afasta de tudo o que foi projetado e reafirmado pelo discurso etnocenológico ao longo desses dez anos de existência.

Porém, se a ausência de uma teoria genuína definida implica na ausência de um método original de orientação, a falta de uma teoria original não implica em falta de uma dimensão teórica. E não podemos negar que a etnocenologia possui

uma dimensão teórica alimentada em seu cotidiano de produção acadêmica, expressa nos vários textos que se atrelam a sua lavra, uma vez que os chamados pequenos métodos dependem dos pesquisadores em ação no desenvolvimento do seu trabalho de pesquisa, âmbito de sua capacidade de interpretação na busca por seus objetivos.

O problema é que, sem uma orientação geral, nem a etnocenologia, nem nenhuma outra disciplina que se queira científica, poderia sobreviver, e ela tem sobrevivido, ainda que nos frágeis limites já parcialmente delineados no âmbito deste trabalho. A questão que parece se colocar, então, é como a etnocenologia conseguiu manter sua produção ao longo desses anos, com esperança de seu desenvolvimento científico como disciplina?

Do ponto de vista sócio-acadêmico, é certo que a etnocenologia conseguiu manter a sua produção através do ambiente que se formou em torno das figuras dos seus mentores, e principais proponentes, Jean-Marie Pradier e Armindo Jorge de Carvalho Bião, em função da qualidade exibida pelas apetências de ambos.

De fato, a produção da etnocenologia é a produção acadêmica das disciplinas, e demais atividades, dos cursos de pós-graduação nos quais ela passou a figurar como disciplina ministrada. Produção acadêmica esta que se entrelaça com a realização dos colóquios, seminários e demais encontros e eventos que, de alguma forma, carregaram a rubrica da nova disciplina.

A enorme capacidade de articulação institucional, e política, no âmbito interno, ou externo, às instâncias universitárias; a capacidade de desenvolvimento de estratégias para atração de verbas para os seus departamentos, através dos seus projetos e demais produções; as características profissionais, institucionalmente reconhecidas, em suas áreas de atuação estrita, dentre outros aspectos menos vistosos para a sustentabilidade da etnocenologia, constituem, sem dúvidas, reflexos das ações desses dois proponentes desse discurso.

Certamente, o aumento da oferta do número de vagas nos cursos de pósgraduação atraiu rapidamente várias pessoas interessadas em desenvolver pesquisas nesse nível de escolaridade. Mas, os indícios de que algo de diferenciado estava surgindo na área dos estudos dos fenômenos espetaculares e a reputação desses professores agregou uma grande quantidade de futuros pesquisadores para as orientações acadêmicas realizada por ambos, seja de teses, seja de dissertações, o que é um bom indicador de como a etnocenologia se instalou e se difundiu sócio-academicamente, digamos.

Do ponto de vista dos rudimentos do discurso científico propriamente dito, uma possível resposta pode ser sugerida a partir do seguinte. Thomas Kuhn (op.cit, p.14) admite que algo semelhante a um paradigma atua mesmo nos períodos anterior, ou posterior, ao estabelecimento de um paradigma. Em suas palavras: "...minha distinção entre os períodos pré e pós-paradigmáticos no desenvolvimento da ciência é demasiado esquemática. Cada uma das escolas cuja competição caracteriza o primeiro desses períodos é guiada por algo semelhante a um paradigma..."

Acreditamos que o caráter idiossincrático dessa disciplina deve-se à sua forma insólita de representação. E, somente para relembrar Heidegger (1958, p.199), : "a ciência não atinge mais do que aquilo que o seu próprio modo de representação já admitiu anteriormente como objeto possível para si."

Com efeito, o aparecimento da etnocenologia, da forma como se deu, tornou extremamente complexos, como vimos constatando aos poucos, os relacionamentos entre as dimensões dos fenômenos, de onde virão seus objetos possíveis; das teorias, reflexo dos seus modelos e paradigmas; e da epistemologia, dimensão na qual são forjados seus critérios de avaliação e de sustentação das crenças fundamentais.

Em geral, alguns dos autores-chave de uma nova disciplina científica estabelecem um conjunto de observações genéricas, preceitos ou regras para orientação na prática, a partir das quais um grande número de pesquisadores se guia e, ao final de um dado período, uma dada comunidade concebe os rudimentos da sua disciplina. O que quer dizer que, após um determinado patamar de produção e discussão de preceitos básicos, ou recorrentes, se formam os conteúdos fundamentais e, com estes, as possibilidades concretas de seus desdobramentos futuros, se se instalar um processo de crítica franca entre os diversos pesquisadores que se consideram estudiosos no domínio em questão. Tal processo ainda não ocorreu com a etnocenologia.

Do ponto de vista do âmbito externo ao discurso da etnocenologia, as condições sociológicas de que falamos acima, como disciplina científica, destacase o fato de não ter havido, em relação a ela, grande demanda social para sua criação, algo como aconteceu, por exemplo, nos EUA, com a história da ciência no pós-guerra, como nos informa Paulo Abrantes (2002, p.51):

...provavelmente em conseqüência do clima de perplexidade diante do impacto crescente do conhecimento cientifico na sociedade, particularmente evidenciado no desenvolvimento tecnológico, sobretudo voltado para o militar. Passou-se a acreditar que o estudo da história das ciências pode contribuir para uma melhor compreensão tanto das relações entre ciência e sociedade, quanto da inserção da ciência num contexto cultural mais amplo.

Existem, como vimos, indícios da existência de um campo de estudos abertos para a etnocenologia. Mas, ter somente um campo possível não basta, uma disciplina precisa ser também epistemologicamente consistente para ter efetividade científica. O que implica que, desde o ponto de vista do âmbito interno ao seu discurso, é necessário ter claramente delineados, pelo menos, uma instância teórica genuína, com suas possibilidades de objetos, e a constituição de um paradigma ou de uma comunidade científica autônoma.

A etnocenologia existe e tem o reconhecimento oficial dos órgãos institucionais competentes, tanto no Brasil como na França, e como disciplina da pós-graduação stricto sensu, mesmo não tendo pesquisadores praticantes de uma etnocenologia normal (no sentido kuhniano deste termo).

## 1.7 UMA ETNOCENOLOGIA CIENTÍFICA

Constatamos, assim, que a etnocenologia chegou ao seu décimo ano de existência sem apresentar um quadro de referências teóricas próprias. Não existe ainda nenhuma obra, ou discurso, no qual se reunissem referências teóricas por uma sugestão de caráter eminentemente etnocenológico; e falta também um conjunto de termos instrumentais recorrentes. Não existe algo como um thesaurus etnocenológico. Tanto um quadro de referências quanto um conjunto de termos dependem da definição do que é o saber propriamente etnocenológico.

O mesmo ocorre em relação à questão metodológica. Podemos dizer que a etnocenologia possui os grandes métodos, em função da dinâmica e das atividades acadêmicas com que a disciplina tem se mantido. E que esse grande método se expressa na variabilidade de todas as correntes teóricas das disciplinas da pós-graduação. Como conseqüência, não há também pequenos métodos originais, e graça um entrechoque geral, em termos de concepção de seus objetos.<sup>2</sup>

Existe uma dimensão prática da etnocenologia que, por conta de sua sobrevivência no âmbito dos cursos de pós-graduação, permeia as obrigações acadêmicas. Mas, não se trata de um padrão separável das regras acadêmicas estabelecidas nas instituições onde sua prática permanece e se desenvolve continuamente.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Quanto a esse aspecto da questão metodológica da etnocenologia, a professora Lucia Lobato (2001, p. 17), em seu trabalho de tese de abordagem etnocenológica, evoca o termo 'lógica da indistinção', utilizado pelo professor Armindo Bião (1996b), no texto intitulado 'Estética Performática e Cotidiano'; enquanto que a professora Françoise Gründ (1996, p.25), para se referir a mesma coisa, diz que, depois de combinar uma série de métodos correntes, trata-se de um 'livre curso à intuição e à imaginação a fim de abrir portas'.

A etnocenologia não desenvolveu ainda a capacidade de fixação de objetivos cognitivos, aquilo que Irving Lakatos chamou um 'programa amplo de pesquisas' (LAKATOS,1974, p. 91-96), nem desenvolveu uma metodologia capaz de atingir os objetivos fundantes da disciplina. Ela segue o preceito de Jean-Marie Pradier (1995), toma de empréstimo os métodos correntes em outras práticas e disciplinas já estabelecidas, e usa-os ao sabor da apetência de cada pesquisador. Algo muito próximo da 'indiferença metodológica' advogada por Paul Feyerabend (1977; 1990).

Não existem ainda especialistas chamados formalmente de etnocenólogos. Mas, a etnocenologia criou veículos adequados para divulgação dos resultados. E os meios de difusão dos conhecimentos associados a etnocenologia seguem as vias institucionais através de editais acadêmicos cujos meandros seus proponentes conhecem bem, pois, como pesquisadores de ponta, são também consultores nestas áreas.

Ou seja, quase nenhum dos elementos, daquilo que poderíamos chamar de sua epistemologia, lhe fornece unidade como disciplina científica. Mas ela aponta para usos dos instrumentais teóricos presentes nas humanidades contemporâneas e revisita, quando necessário, os instrumentais tradicionais, sempre procurando incorporá-los ao seu discurso que sabe contemporâneo.

Se concebêssemos em ciências, como acontece freqüentemente nas artes, um rearranjo de elementos pré-configurados por outras tradições, e autores, como sendo uma obra nova e, até mesmo, uma forma de arte nova, ai sim, poderíamos considerar a etnocenologia, sem sombra de dúvidas, uma ciência ou disciplina científica nova.

Mas, sabemos bastante bem que, se em termos artísticos, o arranjo final apresentado ganha sua ênfase nos contornos das formas que são, elas mesmas,

expressão do conteúdo a ser fruído esteticamente, no gozo do espectador em interação perceptiva com as formas arranjadas pelos artistas, não podemos assegurar o mesmo em relação às exigências para que um discurso se constitua como nova disciplina científica.

Sabemos que os traços fundamentais da criação de uma disciplina nova não são supridos somente pelo trabalho e pela influência de alguns pesquisadores, por mais eminentes que eles sejam.

É necessário ainda que o saber aí produzido venha a responder a determinadas demandas sociais reais, para garantir sustentação material e humana das práticas de pesquisa (FOUCAULT, 1999). É preciso que se constitua uma comunidade científica autônoma, com o estabelecimento de uma crítica franca, e impessoal, das idéias apresentadas, a partir daquilo que se chama hoje revisão pelos pares (POPPER, 1972; 1999; FOUREZ, 1995). É preciso haver interesse real por parte das novas gerações de pesquisadores, para além da influência direta e do prestígio dos proponentes iniciais (SILVA FILHO, 2002). É necessário haver uma organização de seu caráter pedagógico com a formação específica na área em questão (LOPES, 2003).

Tudo isso depende de se ter uma teoria de base que, por sua vez, tenha fôlego suficiente para se prestar a grandes discussões entre os pares, dentro da área em questão, e com os colegas de outras áreas circunvizinhas, além de um manancial suficientemente desdobrável em vários sentidos e abertos aos olhares específicos de todas as culturas.

#### 2 O OBJETO

#### 2.1 A METODOLOGIA CIENTÍFICA

### 2.1.1 Método, Ciência e Epistemologia

Uma tese acadêmica, geralmente, só ganha sentido se não se perde de vista a pergunta fundamental que ela visa responder, mesmo em meio a todos os critérios formais aos quais precisa corresponder. Em nosso caso a pergunta fundamental pode ser expressa assim: baseada em que se desenvolveu a metodologia da etnocenologia nos dez primeiros anos de sua existência?

Para ser respondida nos moldes de uma tese de doutorado, essa pergunta inicial demanda muitas outras perguntas auxiliares e implica em vários aspectos como verificaremos aqui. Algumas das questões auxiliares logo exigidas são as que tentam demarcar e apreender seus limites internos e externos. Por exemplo: qual ou quais os traços distintivos da metodologia da etnocenologia? Necessariamente, uma disciplina nova tem que apresentar metodologia nova? Os traços de uma nova metodologia científica a distinguem de quê? Como se determinam os traços distintivos de uma coisa como a metodologia de uma nova disciplina científica? E quanto ao caráter geral dessa metodologia? O caráter geral de uma metodologia é dado *a priori* ou *a posteriori*? São as notas em comum dos pequenos métodos desenvolvidos por cada pesquisador em particular ou a ressonância comum com os grandes métodos teleologicamente determinantes que definem o caráter geral da metodologia de uma disciplina? Por que a metodologia da etnocenologia é assim e não de outra forma? A forma de aparecer no mundo revela o quê sobre os aspectos metodológicos de uma disciplina?

Para responder à pergunta primeira, que dá sentido a todo o trabalho, e abre perspectivas para darmos respostas a todo o cortejo das perguntas auxiliares colocadas acima, julgamos que é necessário, preliminarmente, ter uma resposta clara para as perguntas 'o que é metodologia' e 'o que é etnocenologia', pelo simples fato de acreditar que estaremos mais bem supridos de subsídios para respondermos à questão fundamental a partir da reunião do conjunto de conhecimentos gerados com essas discussões iniciais. E também por que julgamos que, se tentássemos responder direta e simplesmente, sem levar em

conta a complexidade do entorno das questões consideradas, muito poucas pessoas compreenderiam a resposta a contento, dada a exigüidade da repercussão pública sobre o assunto enfocado. Tudo isso se lográssemos êxito ao fornecer tal resposta.

Para responder à pergunta 'o que é metodologia?', como se trata de um termo eminentemente relativo, no sentido de que não existe uma metodologia que não seja de alguma coisa, ou para alguma coisa, nos vimos impelidos a identificar minimamente uma noção do termo que determina a metodologia que gostaríamos de saber como se desenvolveu, que é o termo 'etnocenologia'.

Soubemos que o termo metodologia é eminentemente relativo pela simples análise e definição das partes constitutivas do seu significante. Com efeito, 'metodologia' é uma palavra formada pela junção de dois outros termos 'método' e 'logia'. Sabemos que a primeira parte, 'método', significa, em geral, o meio, a via, o caminho através do qual se alcança um dado fim. Do grego 'meta' (através) + 'odos' (via, meio). E que a segunda parte, 'logia' é um sufixo, também de origem grega, derivado do termo 'logos', que possui uma grande gama de significados, mas que neste contexto remete-se claramente a estudo.

Esse processo simples nos fornece assim um sentido para o termo 'metodologia' como o estudo do 'meio', 'do caminho de' ou 'do caminho para' algo. Logo se vê que é 'o algo', a meta, como pensavam os gregos antigos, a que se refere necessariamente toda metodologia, que a delimita e lhe fornece sentido.

Ora, 'o algo', neste caso especifico, é representado pelo termo 'etnocenologia'. Portanto, é preciso termos alguma informação sobre 'etnocenologia', o que nos leva à segunda pergunta colocada acima: o que é etnocenologia?

Antes de começarmos a abordar a problemática da etnocenologia, é importante notar que a explicação sobre o sentido do termo metodologia, dado acima, já introduz um primeiro procedimento nosso, que se repetirá muitas vezes neste trabalho, e que consiste em partir quase sempre da compreensão geral dos significados dos termos chaves das várias problemáticas aqui implicadas, tentando entender em qual ou quais sentidos tais termos estão sendo utilizados nos contextos específicos.

Retomando, para responder à pergunta 'o que é etnocenologia?', por sua vez, como se trata de um termo eminentemente complexo, imbricado numa série de relações específicas, e de forma bastante peculiar, não basta proceder por simples decomposição do termo 'etnocenologia', identificando e definido suas partes componentes etimologicamente.

Com efeito, quem, ao longo dos dez primeiros anos dessa disciplina, desejando saber a que se refere o termo 'etnocenologia', procedesse exclusivamente por decomposição etimológica, teria muitos problemas para identificar os sentidos conseguidos no processo de decomposição de cada parte e também no momento da síntese definidora do termo, quando os resultados de tal processo fossem comparados com os sentidos dados pelos proponentes desse novo campo de estudos.

O simples processo de definição etimológica dos componentes não seria satisfatório no caso do termo 'etnocenologia'. Pois, por um lado, existem as limitações naturais dessa forma de definição apontada pelos teóricos³ (IDE, 2000, p.200), que ficam patentes no caso da etnocenologia; e, por outro lado, pelo fato de que 'etnocenologia' é um termo novo, literalmente forjado no ambiente de construtividade dos discursos científicos contemporâneos que não se limitam a

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Na seção intitulada 'O que pensar das definições simplesmente etimológicas?', esse autor francês contemporâneo analisa o processo de definição etimológica e destaca o caso famoso do escritor Paul Claudel que "gostava de ver na palavra francesa *connaître* (conhecer) um co-naître (um nascer com, junto), mas, infelizmente trata-se de uma pseudo-etimologia." (IDE, 2000, p.200).

tentar expressar em que consiste uma dada coisa, simplesmente. Mas vai muito além, incorporando, na própria definição da coisa examinada, rejeições a certas perspectivas e posturas já conhecidas e rotuladas<sup>4</sup>.

As limitações naturais do processo de definição etimológica prestam-se bem, no entanto, ao termo 'metodologia' em função do histórico do próprio termo, de uso já milenar com certa intenção e também porque o nosso objetivo ao desenvolver esse processo de definição era encontrar apenas uma noção geral que nos servisse de ponto de partida. Uma espécie a mais de critério de distinção desse termo para melhorar nossa orientação durante o nosso percurso.

Em relação ao termo 'etnocenologia' acredito que o próprio fato de observarmos a dificuldade em se estabelecer, à primeira vista, uma noção, já nos fornece alguns indícios genéricos sobre ele. Pois, a razão pela qual nos recusamos a usar o mesmo tipo de processo de definição é porque sabemos que a tradução etimológica precisa dos componentes do termo não fornece uma impressão que funcione como um bom guia para estudar a etnocenologia. O que nos informa que, do ponto de vista do significante, se trata de um termo ele mesmo problemático.

Consideraremos então, por conta da vagueza (COPI, 1978, p.107-108) do termo etnocenologia, que ele expressa muito mais uma legenda, uma maneira de chamar a nova disciplina, do que uma dada forma de definição da mesma; e, do ponto de vista de suas determinações, que se trata de um novo campo de conhecimentos, no âmbito do saber científico da contemporaneidade.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Na verdade trata-se de um procedimento muito comum no âmbito dos desacordos e disputas discursivas em geral, como bem nos advertem os bons manuais de lógica. Veja-se, por exemplo, a seção V do capítulo II de Irvn Copi (1978, p. 63 ss.) e o prefácio de Jacques Maritain (1953, p.13). A questão é que, a partir das fortes críticas contemporâneas direcionadas aos discursos científicos, muitos autores incorporaram procedimentos eminentemente retóricos no cotejo dos seus objetos de investigação. Teses sustentadas pelos italianos Armando Plebe e Pietro Emanuele (1992) e, mais destacadamente, pelo inglês Paul Feyerabend (1977 e 1990), em favor da presença incontornável dos recursos retóricos nas ciências, inspiraram, a esse respeito, autores como Gerard Forrez (1995) e Boaventura Souza Santos (2000 e 2003), com os quais dialogaremos bastante neste trabalho.

Remontando ao ponto de partida, para responder à pergunta 'o que é etnocenologia?' com uma noção muito geral, diremos que se trata de um termo complexo e basicamente designativo para um conjunto de práticas inscritas num novo campo de conhecimentos, no âmbito do saber científico da contemporaneidade.

Observamos de passagem que o caráter de vagueza do termo da etnocenologia, não tanto quanto à distinção etimológica das partes constitutivas do termo, mas muito mais quanto ao seu significado, vai nos incitar a agir sempre dialeticamente, por conta do caráter dialogal ao qual nos vemos impelidos a corresponder para mantermos claros os vínculos das concepções da etnocenologia com seus aspectos metodológicos. Mesmo porque, o caráter de construtividade dos discursos científicos contemporâneos, assinalados acima, vai implicar que nos certifiquemos de vários aspectos do nosso objeto numa espécie de mãos dupla. Uma no sentido que vai da concepção de etnocenologia à sua metodologia; e uma outra que remonta dos seus métodos aos fundamentos de suas concepções.

Uma vez fornecida uma primeira noção acerca da etnocenologia, podemos retornar ao âmbito da metodologia e ressaltar que se trata aqui de um tipo de metodologia muito específica que é a metodologia científica. Ora, para compreendermos bem a índole da metodologia científica desenvolvida pela etnocenologia, é preciso entender antes o que é uma metodologia científica em geral. Como já temos uma noção aproximada do que vem a ser uma metodologia, faz-se necessário saber o que é que caracteriza uma coisa como 'científica'.

Pelo que já vimos até aqui, poderíamos dizer que uma metodologia científica é um estudo dos métodos científicos, dos métodos usados nas ciências. Vimos também que a etnocenologia inscreve-se como conhecimento novo no âmbito das ciências contemporâneas. Mas o que é ciência? Certamente trata-se

de um tipo de conhecimento, mas, qual a diferença ou diferenças do conhecimento da ciência para os outros tipos de conhecimentos? O que caracteriza o tipo de conhecimento atribuído à ciência na contemporaneidade?

Vemos assim que a questão da metodologia científica nos leva a questionar a ciência e esta nos leva a questionar o conhecimento em geral. Eis como a compreensão do desenvolvimento da etnocenologia vai nos levar aos meandros conhecidos como epistemológicos.

É importante ressaltar que metodologia científica, ciência e epistemologia se inter-relacionam, interpenetram, são interdependentes e se influenciam mutuamente, de uma forma que varia em função da concepção dada a cada um destes termos. Por isso não vamos tratar de nenhum desses três termos sem relacioná-lo aos demais. No entanto, vamos procurar aprofundar nossas análises sempre em relação à questão metodológica que é o que nos interessa mais.

Nossa metodologia será eminentemente analítica, no sentido lato do termo, consistindo em usar todas as ferramentas, artifícios e procedimentos ao alcance de nossa compreensão e que julgarmos conveniente aos desdobramentos dos termos, conceitos, raciocínios e argumentos, tentando explicitar suas causas, razões e porquês. Nosso intuito é expressar de forma clara e concisa as principais questões implicadas no exercício da metodologia da etnocenologia.

De forma estrita, procuramos proceder da seguinte maneira: para cada trecho das obras de referência que interessa à nossa problemática, buscamos compreender e explicar, dentro do próprio contexto estabelecido pelos autores, o seu sentido dado aos termos fundamentais utilizados para expressar a perspectiva adotada. Em seguida, saímos em busca de alargar os horizontes contextuais que permitiria ao autor afirmar o que ele afirma, para efetuar a nossa análise crítica.

Nesse sentido, uma análise bem feita implica em comparar as proposições analíticas que convêm ao nosso objeto com as proposições geralmente aceitas nas áreas de estudos às quais elas se relacionam diretamente e, a partir de então, avaliar tais proposições. Para isso utilizaremos o arcabouço da lógica geral disponível, procurando prestar atenção aos vários usos da linguagem como instrumento, às estruturas argumentativas de sustentação das afirmações e às intenções dos sujeitos. É obvio que nossas limitações são imensas, uma vez que nossa competência se estende a pouco mais que rudimentos em ciências humanas clássicas e filosofia, para além dos conhecimentos em artes cênicas.

De início, consideramos que, se não tivermos uma clara noção do contexto geral a ser abordado e dos instrumentos a serem usados, será difícil nos guiarmos por entre os meandros sutis que seremos obrigados a percorrer neste trabalho.

Nosso objeto de estudos, a metodologia da etnocenologia, será pensado então partindo de uma revisão genérica da idéia de metodologia científica. O intuito é tentarmos situar e entender melhor o lugar das questões metodológicas da ciência na epistemologia contemporânea. Esta identificada com as principais discussões a esse respeito instauradas a partir, principalmente, da segunda metade do século XX.

## 2.1.2 A Preparação do Terreno

Vivemos num momento histórico particularmente sensível ao fato de que às maneiras de se encarar as coisas estão vinculados seus limites, seus desígnios, as formas pelas quais são pensadas e, em última instância, os discursos pró e contra a sua existência social. Tal suscetibilidade constitui-se na fonte de muitos conflitos. É preciso não perder de vista que a concepção geral da metodologia científica, como de resto cada aspecto do que diz respeito ao campo de estudo da ciência, depende das implicações que a forma de olhar exerce sobre as

determinações do modo de ser daquilo que é olhado e também das crenças fundamentais da perspectiva adotada.

O reflexo desses vários conflitos, e disputas, referentes às bases de sustentação de um dado discurso científico, tangenciam dos critérios que fornecem, ou o que devem fornecer, o status de cientificidade a um dado conjunto de procedimentos metodológicos, à forma como estes mantêm ou desconfiguram os quadros de referências que os comportam e as estruturas argumentativas (PERELMAN e OLBRECHTS-TYTECA, 1999)<sup>5</sup> que os justificam.

Sabemos que os grandes quadros de referências de cada época fornecem as categorias limítrofes de percepção, ordenamentos, sistematização e critérios para análise de qualquer objeto de estudo. É sempre em função de um dado quadro de referência que qualquer objeto pode ser manipulado pelos sujeitos que almejam conhecê-lo. Tais quadros podem ser sintetizados nas idéias das tradicionais tábuas, ou dos paradigmas, ou das epistemês; eles formam os contextos, fornecem os marcos últimos no âmbito dos quais ganham validade os objetos, implicam-se os tipos de instrumentos e as ações a partir das quais se produzem os conhecimentos. Em suma, eles são a condição de existência e moldes dos discursos.

Já as estruturas argumentativas são gradis de linguagem articulados de forma a demonstrar por que devemos aceitar a verdade e a relevância das crenças sustentadas, ou, pelo menos, fixá-las ante os auditórios. São do âmbito da retórica por excelência; sustentam lingüisticamente os posicionamentos e as ações assumidas no mundo, e constituem um imenso complexo que articula elementos das dimensões poéticas, dialéticas e lógicas, ainda que de forma genérica e falaciosa.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Cf. ainda (PERELMAN, 1999; 2000a e 2000b.)

A dimensão metodológica é uma das principais instâncias de produção das premissas para diversos argumentos científicos; é a dimensão na qual se estabelecem as provas de dado discurso. De maneira mais segura, é de onde vem a parte tradicionalmente mais vistosa de todo conhecimento científico produzido.

Mas, como todos esses aspectos dependem tanto dos critérios considerados quanto da feição idiossincrática da disciplina, assumida nos meandros de sua comunidade científica, é preciso levar em conta também os chamados critérios sociais, psicológicos e históricos (FOUREZ, 1995), que concorrem para a determinação do status atribuído a um dado discurso. Três posicionamentos que de alguma forma pode guiar os pesquisadores das mais diversas correntes de pensamento, aos quais precisamos estar atentos, são o idealismo dogmático, o solipcismo e o ideologismo.

Chamamos de idealismo dogmático a postura intelectual que admite, ou age como se as idéias fossem eternas, e imutáveis, de tal forma que o trabalho da ciência fosse somente descobrir o que já estava dado por si mesmo em algum lugar, à espera de ser descoberto; ou estava difuso em certas relações, sempre balizado no âmbito teórico e que pode ser concebido independentemente de sua percepção no âmbito empírico. Idealismo é o oposto do solipcismo extremo, pois age como se o discurso científico fosse o único discurso humano capaz de atingir algo certo acerca da realidade (FOUREZ, op. cit., 227; POPPER, 1980).

Entendemos por solipcismo a postura intelectual assumida a partir da percepção da precariedade e incompletude de todo conhecimento humano. O solipcista afirma que o máximo que cada indivíduo conhece são suas próprias idéias e impressões. Tal postura, radicalizada, conduz à descaracterização da superioridade qualitativa do discurso científico em relação a outros discursos

acerca da realidade. O relativismo extremado é uma espécie de solipcismo/ceticismo e como este é aporético<sup>6</sup>.

Os aspectos ideológicos podem ser entendidos como uma espécie de véu que, em todo discurso, esconde ou minimiza os aspectos indesejáveis da realidade. Aspectos esses tidos como capazes de impugnar certas teses de um dado discurso, ou mesmo toda a sua argumentação.

Caracterizamos como ideologismo a atitude extrema da postura de quem descarta, distorce, afasta, marginaliza ou minimiza uma dada afirmação, ou um conjunto de teses, sem o menor exame, apenas por critérios extrínsecos aos méritos dos argumentos apresentados, pelo fato de tais argumentos refletirem posicionamentos ideologicamente divergentes dos aceitos por quem os examina.

Ou seja, quando se supõe que qualquer discurso pode ser científico, simplesmente porque se considera tudo com certa indiferença epistemológica, se cai no relativismo exacerbado do qual falamos e que é muito difícil de se sustentar como postura científica. E que é ridículo diante dos avanços e do respeito de que goza a ciência na sociedade moderna.

Por outro lado, quando se supõe que se tem 'a' verdade porque assim o prova a teoria científica da qual se acha caudatário, se cai num idealismo extremado, o que só pode ser sustentado dogmaticamente.

E quando, em nome de certas posturas políticas, que se julga serem as melhores e, em nome delas, acha-se o direito de rechaçar, repelir e alijar todos os outros discursos como danosos, ou ao contrário, de exaltar, promover e sedimentar dados posicionamentos exclusivamente enquadrados nos seus próprio

-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> É aporético aquilo o que diz respeito à aporia, um problema para o qual aparentemente não há solução. Ver as análises de Sokal e Bricmont (1999, p.59 ss).

quadros ideológicos, se cai numa postura exageradamente ideologizada: tem-se o ideologismo.

Ressaltamos que apontar a problemática advinda das posturas caracterizadas acima não implica em que não admitamos que todo discurso científico comporte algum grau de relatividade, de idealismo e esteja impregnado de certas posturas ideológicas. Pelo contrário, sublinhamos a tese de que é essa uma das principais funções dos estudos da dimensão retórica de toda metodologia científica. A saber, o reconhecimento de que cada um dos aspectos destacados, por conta da índole necessariamente retórica de todos eles, permeia constantemente cada discurso (PLEBE e EMANUELE, 1992, p.89 ss). Mas, ao mesmo tempo, é inadmissível que qualquer prática ou discurso científico seja abandonado, rejeitado, alijado da sua possibilidade de existência, enquanto perspectiva de conhecimento, desde o viés estrito, e eticamente questionável, do ideologismo, de um idealismo fantasioso ou de um relativismo inconseqüente, no fito de um 'envenenamento do poço' de um discurso nascente.

# 2.1.3 As Crenças como Preceitos para a Ciência

O que faz a diferença entre os vários 'discursos do método' são as crenças fundamentais sobre a natureza e o papel da metodologia cientifica. Essas dependem inteiramente da idéia de ciência adotada, a qual, por sua vez, é reflexo de uma dada abordagem epistemológica.

Se compararmos, por exemplo, a crença fundamental expressa pelos 'discursos do método' de Aristóteles e de Descartes, como faz Pascal Ide (op. cit., p.12 ss), veremos o quão tal crença influenciou a concepção de metodologia sustentada em cada caso e de como elas são, nos vários pontos, eminentemente diferentes e até mesmo diametralmente opostas. Tomemos, a seguir, então,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 'envenenamento de poço' é o nome para um estratagem discursivo, uma falácia não-formal clássica, usado como artifício de descreditação dos discursos e intenções dos adversários. (COPI, op. cit., p.73 ss).

quatro preceitos da metodologia aristotélica, enunciados em obras como **A Física** (ARISTOTE, 1952), **O Órganon** (ARISTOTELES, 2005) **e A Metafísica** (ARISTOTELES, 2004)<sup>8</sup>, ao lado dos quatro tópicos fundamentais da metodologia cartesiana, enunciados no famoso texto, **O Discurso do Método**, de 1637<sup>9</sup>.

O que nos sugere Descartes é que o eu cognoscente deveria: a) não admitir como verdadeiro nada que não soubesse evidentemente sê-lo; b) dividir cada uma das dificuldades examinadas em tantas parcelas quantas fossem possíveis e quantas se fizessem necessárias para resolvê-las; c) conduzir por ordem os pensamentos, começando pelos objetos mais simples e mais fáceis de conhecer, para subir, pouco a pouco, como por degraus, até o conhecimento dos mais compostos; e d) fazer em toda parte enumerações tão exaustivas e revisões tão gerais que desse certeza de nada omitir.

Podemos perceber que o preceito (a) de Descartes implica em dizer que todo conhecimento deve partir de evidências, como na demonstração matemática; o preceito (b) implica na análise mecânica, como se todos os objetos pudessem ser reduzidos a partes menores e simples e, desde essa perspectiva, serem conhecidos; o preceito (c) implica que ordenamentos, hierarquias e composições são absolutamente fundamentais para se conhecer não importa que sorte objetos; e, finalmente, o preceito (d) implica que se pode conhecer de forma absoluta.

Descartes identifica a verdade científica à evidência e à análise mecânica e, partindo destas, almeja um saber absoluto, capaz de tudo abranger da realidade. Sua obra filosófica é um dos pilares mesmo da fundamentação da concepção de ciência na modernidade, totalmente centrada na autoconfiança de um ego otimista para com os poderes de sua razão, que parece onipotente.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Cf. também MARIE-DOMINIQUE, Philippe. **Introdução à Filosofia de Aristóteles**. São Paulo: Paulus, 2002; BOUTROUX, Émile. **Aristóteles**. Rio de Janeiro: Record, 2000; BITTAR, Eduardo C. B.. **Curso de Filosofia Aristotélica – leitura e interpretação do pensamento aristotélico**. São Paulo: Manole, 2003.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> DESCARTES, Réne. **Discurso de la Métode**. Paris: Grimald, 1991; **DESCARTES**. Trad. Jacó Guinsburg e Bento Prado Jr..Col. Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1983. p. 25-72.

Já os preceitos aristotélicos sugerem, mais ou menos, o seguinte: a) proceder sempre do conhecido ao desconhecido (conhecível); b) seguir sempre o movimento natural da inteligência, que vai do mais universal ao mais particular; c) respeitar a vida da inteligência, cujo vigor e eficácia dependem de três atos distintos e complementares: a definição (visando bem conceituar), o ajuizamento (visando bem propor) e a argumentação (visando bem demonstrar); e, um último preceito, d) adequar a inteligência ao objeto.

Podemos perceber que o preceito (a) de Aristóteles aponta para o fato, muito mais complexo, tomado como ponto de partida, para a produção de novos conhecimentos, que são os conhecimentos prévios. Na imensa maioria dos casos, conhecimentos prévios são não-evidentes. Aristóteles chega a dizer que os conhecimentos mais próximos do sujeito que quer conhecer são noções muito gerais, naturalmente confusas, o que não quer dizer uma mixórdia total, mas um tipo de indistinção inicial dos elementos constituintes, que sempre dependerão das noções mais genéricas para serem compreendidas.

O preceito aristotélico (b) implica uma adequação ao que parece ser uma tendência da mente humana na compreensão das coisas no mundo; o preceito aristotélico (c) implica o conhecimento prévio da potencialidade da espécie humana para o processo de conhecer, dada no próprio processo de intelecção; e, finalmente, o preceito aristotélico (d) implica no reconhecimento de que cada objeto deve ser pensado em função de suas próprias idiossincrasias e não em função da vontade do sujeito.

Em sua obra magna denominada **Metafísica**, comentando a necessidade de uma pluralidade de métodos em ciência, Aristóteles (995a, p. 5-16; 2000, p. 3 ss) usa as seguintes palavras:

...Or, les uns n'admettent qu'un langage mathématique; d'autres ne veulent que des exemples; d'autres veulent qu'on recoure à l'autorité de quelque poète; d'autres, enfin, exigent pour toutes

choses une démonstration rigoureuse, tandis que d'autres jugent cette rigueur excessive, soit par impuissance à suivre la chaîne du raisonnement, soit par crainte de se perdre dans les futilités. Il y a, en effet, quelque chose de cela dans l'affectation de la rigeur. Aussi quelque-uns la regardent-ils comme indigne d'un homme libre, tant dans le commerce de la vie que dans la discussion philosophique. C'est pourquoi il faut apprendre d'abord quelles exigences on doit apporter en chaque espèce de science, car il est absurde de chercher en même tamps la science et la méthode de la science ; aucun de ces deux objets n'est facile à saisir. § On ne doit pas notamment exiger en tout la rigueur mathématique, mais seulement quand il s'agit d'êtres immatériels. 10

Estas últimas palavras de Aristóteles, especialmente as que dizem respeito à exigência de rigor matemático em tudo, vão de encontro aos preceitos cartesianos e aos conseqüentes preconceitos modernos acerca da identificação entre cientificidade e matematicidade dos objetos estudados.

Comentando as diferenças entre Descartes e Aristóteles, Pascal Ide (op. cit., p.2) chega a dizer que enquanto Descartes faz um 'discurso do método', Aristóteles faz um 'discurso dos métodos' tal é a abrangência dos preceitos aristotélicos no que diz respeito ao desenvolvimento da metodologia científica em geral<sup>11</sup>.

# 2.1.4 Origens

Com efeito, para começarmos a desdobrar as questões implicadas em nossa problemática, vai ser necessário interrogar o ser da ciência. E, desde o ponto de vista histórico, sabemos que foram Platão e Aristóteles (WAGNER,

-

<sup>10 &</sup>quot;Ora, alguns não admitem senão uma linguagem matemática; outros querem somente exemplos; outros querem que se recorra à autoridade de algum poeta; outros, enfim, exigem para todas as coisas uma demonstração rigorosa, ao mesmo tempo em que outros julgam esse rigor excessivo, seja por incompetência para seguir a cadeia dos raciocínios, seja por receio de perder-se em futilidades. Há, com efeito, algo disso na afetação do rigor. Alguns também enxergam isso como indigno de um homem livre, tanto no comercio da vida como na discussão filosófica. É por esse motivo que é necessário aprender logo quais as exigências devem ser feitas em cada espécie de ciência, pois é absurdo procurar ao mesmo tempo a ciência e o método da ciência. Em particular, não se deve exigir em tudo o rigor matemático, mas apenas quando se trata de seres imateriais." (tradução nossa).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Quanto à importância e abrangência concedida por Aristóteles ao conhecimento científico, com sua metodologia caracteristicamente fundada nos conhecimentos empíricos, (BITTAR, 2003, p.371-372).

2002), que estabeleceram as bases de estudos sobre o saber das ciências cujos arcabouços são utilizados praticamente até hoje, ainda que como objeto de crítica. Então vejamos.

O que chamamos de conhecimento é sempre um tipo de saber. Os gregos antigos, que em matérias como ciências e filosofia, são sempre considerados como nossas origens, tinham quatro palavras para designar os saberes, que são a doxa, o logos, a episteme e a sophia, às quais podemos traduzir mais ou menos, respectivamente, como a opinião, o discurso, a ciência e a sabedoria.

A noção de *doxa* sobrevive em português subentendida em palavras como endosso (que vem de 'endoxon') e paradoxo (que vem de 'paradoxon'). Endoxon é o nome de uma figura de retórica muito antiga, datada do período pré-socrático, usada para designar o que chamaríamos hoje de consenso (REBOUL, 2000). É dela que vem a palavra portuguesa endosso, no sentido de dar assentimento a alguma coisa, como concordar com uma idéia ou assinar um cheque. Já paradoxon, muito mais próxima do termo cognato em português, paradoxo, é uma palavra utilizada normalmente para descrever idéias contraditórias mas que coabitam um mesmo pensamento. Literalmente, o significado de paradoxo seria 'opiniões intangíveis entre si'. No âmbito da ciência física, por exemplo, nos habituamos a pensar, depois do século XIX, no paradoxo da luz, que se comporta como onda e também como partícula.

A *doxa* ocupa, na famosa escala platônica<sup>12</sup> de hierarquia dos níveis de conhecimentos, o nível mais baixo do conhecimento, representando apenas a saída de um estado inicial de ignorância. Mas, concebida dessa maneira, sem

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Ver reprodução da escala acompanhada de explicações no texto de José Américo Mota Pessanha (1983, p. XX) intitulado Platão vida e obra e também o texto intitulado Dialética e Teoria do Conhecimento (CHAUÍ, 2002, p. 239 ss).

nenhum fundamento seguro ainda, a *doxa* não poderia ser considerada como um conhecimento confiável, posto que é cambiante, incerta e movediça<sup>13</sup>.

O *logos*, dentre todos esses termos usados para designar saber, é o mais polissêmico todos, uma vez que pode ser considerado como referente aos contextos do pensamento, da linguagem, das leis e do estudo de um dado tema. É essa versatilidade que nos permite caracterizar praticamente tudo no mundo do conhecimento como sendo discurso. Uma visão, uma opinião, ou um conjunto de opiniões, pode ser considerado com um *logos*, um discurso. Assim como a expressão de sabedoria, ou de domínio de uma ciência, também o pode. E isso se nos atermos somente ao sentido etimológico do termo *logos*, sem contar o uso e a abrangência que, ao longo da história, ele ganhou nas mãos de pensadores como Michel Foucault (1996 e 1999), por exemplo.

O termo *sophia* se refere à sabedoria humana. É ele que, em conjunto com um dos termos usados pelos gregos antigos para designar amor, *filos*, cria o termo 'filosofia' e está implicado em muitas outras relações que nos concernem de muito próximo, mas que não serão objeto de nossa análise aqui. Limitar-nos-emos a lembrar aqui apenas que, na origem, *sophos* significava o homem de gosto apurado, o homem com experiência. Foi o desenvolvimento e a crescente influência das escolas filosóficas (CHAUÍ, 2002) que modificou lentamente a concepção de *sophos* e restringiu o seu uso ao âmbito do conhecimento.

De todos os termos apresentados até agora o que mais nos interessa é de longe *episteme*, a s*cientia* dos latinos, traduzido como 'ciência' para o português,

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Veremos que, paulatinamente, com a mudança gradual da concepção de ciência, filósofos da ciência como Karl Popper, a partir das críticas às atividades científicas entre os séculos XIX e XX, passam a considerar a ciência como não mais que uma opinião especializada, balizada pelas teorias e experimentações das hipóteses mais plausíveis. Em uma nota de um dos textos mais conhecidos de Popper (1980, p.133) lê-se o seguinte: "A compreensão de que a ciência natural não é *epistéme (scientia)* indubitável conduziu à concepção de que é *techné* (técnica, arte, tecnologia); porém acredito que a concepção apropriada é que ela consiste em *dóxai* (opiniões, conjecturas), controladas pela discussão critica assim como pela *techné* experimental." Cf. também (POPPER, 2000).

conhecimento certo, seguro, indubitável, apodítico (SCHOPENHAUER, 1997, p.56).

O termo *episteme* entrou no vocabulário do saber ocidental como uma espécie de ideal paradoxal do qual não se podia desviar e nem, tampouco, atingir totalmente, uma vez que ele se constituía no meio mais seguro de alcance da verdade. Com efeito, é a partir da análise, organização e sistematização em um todo proporcional, e coerente com a realidade observada a nossa volta, que surge o *logos* da *episteme*, 'aquele que diz o mundo'. Este *logos* era especialmente distinto dos demais e extremamente valorizado pelo fato de fornecer a *apodéxis*, a prova indestrutível, sobre os princípios e as causas das coisas examinadas.

Esse tipo de conhecimento entra na história do saber ocidental pelas mãos de Platão e ganha uma forma bem definida e fundamentos bastante sólidos, os quais se discutem até hoje, nas mãos de Aristóteles. Aliás, esses dois pensadores são os primeiros a chamarem atenção para a importância da distinção entre os discursos dos agentes e os discursos de quem pesquisa as ações, nos exames científicos dos acontecimentos humanos. O que mais tarde vai ganhar a fórmula consagrada por Edmund Husserl, com a distinção entre os discursos analíticos (os discursos de quem estuda um dado conjunto de coisas) e pré-analíticos (os discursos de quem executa as ações que produzem as coisas).

Os ideais e pressupostos da ciência na antiguidade vigoraram hegemonicamente, com algumas adaptações e muitos desenvolvimentos, na Idade Média mais ou menos até o século XVI. Na Modernidade, os pressupostos filosóficos advindos de obras como as de Bacon (ABRÃO, 1990. p. 188-190) e (BACON, 1984) e Descartes se constituíram nos alicerces de uma forma de pensar e fazer ciência centrada nos poderes do racionalismo dedutivista, ou do empirismo indutivista, como moldes para os traços mais característicos desse saber científico, como comenta Roland Omnès (1996, p.271-272):

Quando Bacon ou Descartes falava de método, tratava-se do que normalmente se entende por isso, de uma regra de comportamento que pudesse levar infalivelmente a mais conhecimentos: um método para construir a ciência. Neste sentido, há uma certa contradição entre a crítica da filosofia feita por Bacon e a sua crença no poder dos métodos. Supor que um tal método seja possível é, com efeito, um postulado filosófico. Um método que permitisse gerar a ciência com uma certeza suficiente suporia, de algum modo, a posse prévia de um princípio de ordem mais alta do que aqueles a que poderíamos chegar com o seu auxílio. Esse princípio existe em Descartes, é a preeminência da razão, diante da qual tudo é absorvido nas evidências. Em Bacon, admite-se que a experiência deva 'falar' por si mesma e que basta interrogála. Trata-se, em suma, de uma fé quase cega na indução.

Com efeito, foram Descartes e Bacon que criaram as bases, moldaram a mentalidade e lançaram as diretrizes a partir das quais toda uma nova série de crenças e artifícios fora concebida, culminando em obras de síntese que, no século XIX, formataram o que até hoje funciona como a concepção mais conhecida publicamente para a metodologia científica, muito bem ilustrada, por exemplo, numa famosa obra de um médico francês chamado Claude Bernard.

Bernard<sup>14</sup> sintetizou o arcabouço genérico do que se considera até hoje o método científico experimental que consistia basicamente do desenvolvimento e aplicação das seguintes etapas de procedimentos metodológico de uma ciência. A observação, as hipóteses, a experimentação, a análise da experiência e a síntese acerca da realidade do objeto estudado. Em suas palavras: "As ciências partem da observação fiel da realidade. Na seqüência dessa observação tiram-se leis. Estas são então submetidas a verificações experimentais e, desse modo, postas à prova. Estas leis testadas são enfim inseridas em teorias que descrevem a realidade"<sup>15</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Em Barberousse, Kistler e Ludwig (2001, p.106) lê-se o seguinte : "os principais elementos do 'método experimental', que foram tematizados no decorrer do século XIX e no inicio do século XX, por um grande número de autores..." e, em nota, cita como exemplo o médico francês Claude Bernard e o cientista inglês Braithwaite. Vários outros autores apontam o trabalho de Bernard como a principal referência de síntese para o método experimental, entre eles destacamos Pascal Ide (1992) e Gerard Fourrez (1991) . A referência original do texto de Claude Bernard é a seguinte: BERNARD, Claude. **Introduction à l'étude de la médicine expérimentale**. (1ª Ed. 1865) Paris : Delagrave. Reimp. Par Garnier/ Flammarion, 1934.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Trecho traduzido e analisado (FOUREZ, 1995. p. 38 ss).

Por fim, ao aportarmos na contemporaneidade, com o intuito de entender o que se passa no âmbito das ciências hodiernamente, veremos que a chamada crise das ciências vem dos embates e choques provocados pelas várias visões diferentes acerca de ciência, visões que se digladiam porque são advindas das diversas interpretações acerca de cada um dos elementos e critérios de cientificidade que, por sua vez, refletem posicionamentos epistêmicos distintos e conflitantes. Tudo isso gerado em função do aprofundamento das críticas epistemológicas, a partir das questões que os avanços do saber científico colocaram para a humanidade e pela gradual mudança de valores sociais.

Tais mudanças fizeram com que se admita como científicas, por exemplo, afirmações como a de que a produção de conhecimento teórico (ou da produção de teorias) não é privilégio das ciências formais<sup>16</sup>; de que toda ciência é autobiográfica (SANTOS, 2003, p.16 ss); de que todo conhecimento cientifico é, no fundo, de ordem sociológica (MAFFESOLI, 1988). O raciocínio é, mais ou menos, o seguinte.

Todo saber implica, em algum nível, uma acumulação de conhecimentos; todo conhecimento é produto da relação entre um sujeito e um objeto. Existem várias relações possíveis entre sujeito e objeto na produção de conhecimento, de modo que, a depender do tipo de relacionamento aí verificado, se classificam os vários tipos de conhecimentos. O objeto de ciência é sempre determinado em função do sujeito e este, por sua vez, é determinado pelas relações condicionantes da sociedade na qual ele se constituiu. Daí se tiram conseqüências cuja vigência nos mostra a feição do que vem a ser uma ciência hoje, para este tipo de pensamento.

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup> Essa é uma crença básicas de disciplinas como a etnometodologia que, põe em pé de igualdade as 'teorias' produzidas pelos atores sociais, para fazerem e dizerem aquilo o que fazem e dizem em suas práticas sociais cotidianas, com as teorias da sociologia clássica. Tal crença é advogada ainda por autores como Gerard Forrez (op. cit).

Sabemos que a questão da metodologia sempre esteve no centro das discussões sobre conhecimento cientifico. Já se chegou a ponto de se identificar a atividade científica exclusivamente com a sua metodologia, tamanha era a importância dada ao método. Atualmente, em função do tipo de abordagem, a questão se desloca para dar lugar, em importância e visibilidade, às questões epistemológicas, é o que Pierre Bourdieu (1994, p. 221) chamou de 'epistemocentrismo'. Logo se vê porque, para entender melhor a questão que nos ocupa primordialmente aqui, não basta somente entender o que é um método, nem tampouco, somente o que vem a ser uma ciência, mas que é preciso enfocar a complexa relação entre metodologia, ciência e epistemologia.

# 2.1.5 Três Concepções

Desde a perspectiva epistemológica, lembramos que foram as reflexões acerca de episódios notáveis da história das ciências, as revisões críticas de conceitos fundamentais e a incorporação de novos valores e idéias que provocaram as mudanças mais significativas na forma de conceber, definir e praticar a ciência, o que, por sua vez, transformou a forma de definição e o papel estipulado para metodologia no interior de uma ciência.

Como qualquer outra problemática, a da epistemologia implica em sua concepção genérica, assim como em suas especificidades, suas propriedades e suas ligações com os vários outros campos do conhecimento. E, para se entender os aspectos mais importantes envolvidos nas formas de abordar a epistemologia, lembramos que as discussões epistemológicas lidam sempre com dissensões teóricas acerca das bases que sustentam as crenças mais fundamentais, o que significa um empreendimento eminentemente retórico em função das crenças últimas.

Com a observação anterior, gostaríamos de assinalar que, em última instância, discussões de cunho epistemológico são sempre uma questão de

desenvolver e sustentar uma linha argumentativa capaz de operar a persuasão acerca da relevância de dada visão de conjunto sobre as bases de uma ciência. E para evitarmos agir de forma confusa, como muitas vezes acontece no âmbito das ciências humanas na atualidade, vamos estabelecer alguns tópicos fundamentais para a maneira como abordaremos esses problemas.

Primeiro, fique claro desde já que o termo ciência representa a nossa categoria central, uma vez que é no âmbito desta que se determinam todas as questões referentes à metodologia e é em função dela também que todas as reflexões epistemológicas reencontram seus sustentáculos, buscam seus critérios e deixam abertas as possibilidades de novas críticas. E ademais, trabalhamos com a distinção fundamental entre a ordem de percepção dos fenômenos, nível empírico do ser humano no mundo entre objetos concretos; a ordem das abordagens teóricas, nível das ciências, e discursos afins, que se ocupam de elaborar explicações para os fenômenos através de seus objetos abstratos e procedimentos metodológicos próprios; e, finalmente, a ordem da epistemologia, nível próprio às discussões, dissensões e disputas acerca das concepções de ciência. Este último nível também abstrato e de elaboração teórica e explicações sobre seu objeto: a ciência.

Por isso vamos caracterizar o que nos parece que são três concepções fundamentais capazes de nos servir como critério de ordenação, e também de nos proporcionar entender melhor cada um dos elementos que necessitarão de análise, ou que serão usados como instrumentos para novas compreensões, e dos quais dependeremos para refletir sobre alguns dos posicionamentos adotados em relação à ciência em geral e à etnocenologia em particular.

Nossos estudos acerca de ciência e epistemologia nos permitiram perceber que três pontos de vista gerais recorrentes se sucedem, quando se trata das questões a cerca das concepções da ciência. Podemos afirmar que a ênfase recai

ou sobre os aspectos lógico-filosóficos, ou sobre os aspectos históricos, ou sobre os aspectos acerca da produção e dos usos sociais dos resultados das ciências.

Aquilo que caracterizamos como o ponto de vista de ênfase nos aspectos lógico-filosóficos, identificaremos como correspondendo, mais ou menos, à abordagem da ciência antiga. Aquilo que caracterizamos como o ponto de vista de ênfase nos aspectos históricos, identificaremos como correspondendo, mais ou menos, à abordagem da ciência moderna. E, finalmente, aquilo que caracterizamos como o ponto de vista de ênfase social, identificaremos como correspondendo, mais ou menos, à abordagem da ciência na contemporaneidade. Para cada uma dessas abordagens constituiremos uma dada concepção geral, e é a elas que nos remeteremos depois quando falarmos de ciência antiga, moderna ou contemporânea.

É importante termos distintamente um quadro identificador de cada uma dessas formas de pensar a atividade científica, pois é em função de cada uma delas que poderemos compreender certas críticas e posicionamentos ou deixar claro o que nos faz preferir essa ou aquela maneira de pensar.

## 2.1.6 A Ciência Antiga

Na antiguidade, a ciência era tida como o discurso de explicação dos fenômenos. Explicação última a partir da determinação de seus princípios e causas. O tema, ou sujeito, de uma ciência eram os fenômenos que apresentavam os vários aspectos que podiam ser verificados como seus objetos. A ciência começava justamente com a definição dos objetos, que nada mais eram que as proposições logicamente válidas e irrefutáveis acerca do sujeito da ciência em questão.

Aprender uma ciência era aprender todas as afirmações, e negações, que se podia, válida e irrefutavelmente, fazer sobre os objetos desta ciência. Os

objetos por sua vez eram compostos de três espécies de proposições diferentes. Havia os axiomas, as definições e as teses.

Os axiomas eram as proposições evidentes sobre os sujeitos incoercitivelmente aceitas a partir do entendimento dos seus termos. As definições eram as proposições resultantes das depurações dialéticas dos vários aspectos hauridos do sujeito e aceitos como proposições certas, ao lado dos axiomas. E, finalmente, as teses eram todas as proposições que se podia derivar dos axiomas e definições e que, com o auxílio destes, podiam ser demonstradas como verdadeiras.

O modelo clássico, do tipo de concepção dado acima, é o tratado conhecido como Os *Elementos*, do matemático grego Euclides, em cuja primeira parte o autor mostra como a partir de dez axiomas e vinte e sete definições se pode estabelecer a base da geometria plana.

Em suma, da ciência antiga podemos dizer o seguinte: seu propósito era construir um discurso coerente que expressasse o real tal como ele é, pela expressão dos fenômenos como estes o são. Ali 'o cientista-filósofo é aquele que diz o mundo' ancorado em princípios metafísicos hauridos da contemplação do cosmos e do ser humano.

Aprender uma ciência desse tipo é aprender todas as afirmações, e negações, que se podem fazer com certeza sobre os objetos dessa ciência e sua metodologia depende da natureza do sujeito examinado, devendo assumir as características necessárias para realizar bem seus objetivos, alcançar suas metas, pois ela não constrói os seus objetos de estudo, mas os capta dos fenômenos em aspectos a serem investigados. Haverá tantos métodos de investigação quanto a natureza dos fenômenos examinados exigirem e sua feição dependerá das idiossincrasias dos objetos investigados.

Suas limitações são constituídas pelo fato de que o número de axiomas é pequeno e não se multiplica; as definições podem crescer indefinidamente, uma vez que dependem da inteligência do sujeito cognoscente. Mas, o numero de teses é limitado pela própria estrutura argumentativa formada por procedimentos necessariamente complementares entre as ciências práticas<sup>17</sup>, principalmente a dialética e a lógica, para provar demonstrativamente de forma apodítica.

#### 2.1.7 A Ciência Moderna

No âmbito da ciência moderna, introduz-se um quarto tipo de objeto, a proposição hipotética, o que modifica, amplia e fornece certa mobilidade à ciência, que vai atrelar sua evolução no desenvolvimento dos modelos hipotéticos, matematicamente construídos, introduzidos como elementos de comparação experimental com as realidades estudadas por Galileu Galilei (1992)<sup>18</sup>, no século XVI.

Essa maneira genérica de conduzir as atividades científicas por modelos hipotéticos foi desenvolvida e aplicada com extraordinário sucesso na física e na astronomia, por Isaac Newton no século XVII, se constituindo assim como a base para a exclusão do campo da ciência de todo fenômeno que não fosse, ou não pudesse ser, estudado a partir de bases matemáticas, ou por instrumental matemático.

A concepção de ciência na modernidade se notabilizou pela primazia da busca do número como critério hegemônico de distinção entre a não-cientificidade e a cientificidade. É como afirmava Galileu, retomando um dito de inspiração

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Dentro do seu sistema de classificação das ciências, Aristóteles (2005, p. 349) distingue quatro ciências como práticas: a poética, a retórica, a dialética e a lógica, que são ciências e também se confundem com artes, técnicas

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> Estudando o movimento dos corpos em queda livre de forma diferente da que propunha Aristóteles, e mostrando uma falha na forma de pensar consagrada desde a Idade Média, Galileu Galilei conseguiu introduzir vários elementos na forma de fazer ciência e fortalecer a crença de que a ciência tem como instrumento absoluto a matemática.

platônica e pitagórica: 'o livro da natureza está escrito em caracteres matemáticos'.

Assim, forçando a separação dos aspectos quantitativos e qualitativos de cada fenômeno, e descartando-se os segundos, como de ordem puramente subjetiva, como sugeria a obra de Francis Bacon. E, ao mesmo tempo, fortalecendo o estudo dos aspectos quantitativos como únicos representantes da objetividade científica, essa maneira de pensar e fazer ciência foi se desenvolvendo.

Por outra perspectiva, seja pela precisão dos sistemas de medidas, cada vez mais exatos, seja pelos arcabouços de análises mecânicas, fornecidos como analogias perfeitas para as bases epistêmicas de toda ciência, como sugeria a obra de René Descartes, seja pela mudança radical de propósito para as atividades científicas, de inspiração tanto cartesiana quanto baconiana, completase a base filosófica mais significativa e influente para essa forma de ciência. É assim que, paulatinamente deixa-se de lado a compreensão e o entendimento contemplativo dos antigos e passa-se a priorizar o controle e a adaptação dos processos verificados na natureza às necessidades, desejos e caprichos humanos.

O abandono do ideal da ciência antiga - de compreensão do real por ele mesmo -, dá lugar à supremacia do direcionamento dos fenômenos naturais, através das técnicas teoricamente conduzidas, a chamada tecnologia, para proveito das indústrias nascentes, por um lado; e, a toda sorte de exageros nos usos e crenças das possibilidades da razão, alçando o discurso racional positivo a um patamar bastante elevado de distinção, em detrimento de qualquer outro tipo de discurso na sociedade ocidental. A razão é entronizada como única medida para auferir a verdade acerca das coisas.

Mas, mal grado a exacerbação dos usos e importância da razão, assim como das crenças na distinção do discurso da ciência, como potencialmente melhor em todos os sentidos que os demais saberes, a ciência manteve seu próprio território como que num mundo à parte da sociedade donde saía de tempos em tempos para arbitrar as grandes questões à cerca da verdade ou para causar espanto e comoção com a derrubada de uma crença tradicional.

É o resultado dos estudos sobre suas características internas, sobre sua historicidade, sobre sua forma de agir, que vai precipitar os questionamentos de sua hegemonia. Ou seja, é o reconhecimento de que há um trânsito intenso, e constante, entre questões externas à sua esfera de produção e o seu território estrito que se mostra determinante dos usos de seus produtos, da ideologia que acompanha suas práticas e sustenta seu poder, que fez emergir aquilo a que alguns teóricos chamam de crise<sup>19</sup> contemporânea.

Da ciência moderna, podemos dizer sumariamente que: o seu propósito é controlar os fenômenos, pouco importando como eles são; o que importa é como se quer que eles sejam. Sua índole é quantitativa, seu instrumental, matemático, orientado por preceitos metafísicos ideais escolhidos por seus idealizadores.

A ciência passa a ser o resultado dos discursos de explicação dos fenômenos observáveis através de modelos matemáticos hipotéticos por descrição e análise comparativa, num movimento que oscila entre o ideal e o real. O exemplo de obra modelar para esse tipo de ciência é a obra conhecida como *Os Principia Matematica*, de Isaac Newton (1687), que promove uma síntese entre as obras de Galileu e Kepler para explicar o movimento de forma universal.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> Quanto a esse ponto, existem três tipos de posicionamentos distintos. Os autores acham que há uma crise generalizada, profunda e irreversível; os que acham que há apenas uma revolução, como em outros períodos da história; e os que acreditam que não há crise nenhuma e que estamos num período de ciência normal e que falar em 'crise' não passa de oportunismo e alarmismo. Cf. (LOPES (org), 2003, p. 316).

Aprender uma ciência desse tipo é aprender matemática e dominar suas várias formas de aplicação na ponderação dos fenômenos naturais e humanos e sua metodologia depende não da natureza do sujeito examinado, pouco importando as características qualitativas dos objetos examinados, mas somente a índole e os artifícios passíveis de operacionalização e necessários à realização dos seus objetivos, uma vez que é ela mesma que constrói os seus objetos, depois dos tratamentos técnicos dados aos fenômenos. Os métodos são previamente estabelecidos por grandes virtuoses em matemática, desenvolvidos por outros tantos e utilizados por todos nos mais diversos domínios.

O conhecimento passa a ser definido como modelo mental adequado aos fenômenos. A chamada simplicidade matemática, o que quer dizer que entre dois modelos, a natureza sempre opera pelo modo mais simples; a amplitude matemática, o que quer dizer que a natureza opera de modo matematicamente mais amplo; e, a operacionalidade matemática, o que quer dizer que tudo o que não pode ser representado por modelos matemáticos não faz parte da ciência, são os preceitos básicos que rapidamente se difundem entre os pesquisadores os mais variados e das mais diversas áreas e escolas. Isso faz com que se apliquem os preceitos das ciências naturais às ciências humanas (política, direito, sociologia, antropologia, psicologia)<sup>20</sup>. Diante deste quadro, não restou alternativa senão tentar encontrar meios de seguir o modelo hegemônico das ciências naturais.

### 2.1.8 A Ciência Contemporânea

Na contemporaneidade, uma imensa transformação na forma de conceber e produzir ciência vem acontecendo. Por um lado, calcado nos valores vigentes no âmbito social, como consequência dos pontos que foram destacados no fim do

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> Em Foucault (1999, p.482), comentando a respeito da abrangência da utilização dos instrumentais matemáticos, lemos o seguinte: "...Condorcet pôde aplicar o calculo das probabilidades à política, como Fechner a relação logarítmica entre o crescimento da sensação e o da excitação, como psicólogos contemporâneos se servem da teoria da informação para compreender os fenômenos de aprendizagem."

parágrafo anterior, novas maneiras de encarar as atividades científicas vêm provocando um combate aos modos de produção das ciências.

Critica-se o modo vigente de produção pela maneira como as atividades científicas aparecem aí. Como se estas fossem atividades ideais, desgarradas das atividades dos homens comuns, ou mesmo realizadas por pessoas especiais, por um lado; e, por outro lado, estudos críticos dos modelos teóricos mais destacados, em diversas áreas, mostram suas falibilidades, limites e vinculação a dadas maneiras de enxergar o mundo.

Ao mesmo tempo, estudos de epistemologia e história das ciências começam a tentar alternativas aos modelos reiteirados continuamente. Mas, muito mais por escolhas políticas, inerentes a todos os procedimentos discursivos, que por critérios internos aos parâmetros científicos tradicionais.

E, finalmente, da ciência contemporânea, podemos dizer resumidamente que o seu propósito é formado por uma mescla dos dois outros padrões de ciência vistos anteriormente, mas seu principal caráter é dado pelo criticismo e pelo revisionismo em relação aos tópicos que fundamentam a atividade científica desde o ponto de vista dos seus desdobramentos sociais<sup>21</sup>.

Sua abordagem mais destacada é sociológica, o que quer dizer que se considera que a sua ênfase recai sobre a influência dos aspectos socioculturais,

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> Autores como Boaventura de Souza Santos (op. cit., p.15 ss), por exemplo, logo de saída identificam a ciência contemporânea com as destinações de seus produtos na vida dos seres humanos. Outro exemplo é Gerard Fourez (op. cit.), que coloca como categoria central da ciência na contemporaneidade a ética, uma vez que, em sua opinião, são as escolhas a que esta ciência impele o ser humano hodiernamente que melhor a caracterizam. Mas também Benedito Nunes (1994, p. 389) que afirma: "Richard Rorty distribui em duas famílias os filósofos do nosso tempo: a dos sistemáticos, que tem por único objetivo estabelecer os princípios do conhecimento teórico ou pelo menos um rol de verdades universais aceitáveis, e a dos 'edificantes', que rejeita a importância exclusiva desse objetivo, suprindo-o com a finalidade pedagógica de ajustar o homem a outros tipos de experiência de pensamento. (...) talvez formem os sistemáticos aquela (família) que contribuiu para formar a carta de identidade da filosofia. Mais novos, os outros, reativos em vez de construtivos...". É, mais ou menos, essa sensação que guardamos ao estudar epistemologia contemporânea. Ela se apresenta muito mais reativa que construtiva. O que muda é o olhar lançado sobre tudo o que já foi feito em ciência, e continua a ser feito, acompanhado de uma grande operação retórica de sustentação de discursos verossimilhantes aos feitos, muito mais do que uma nova edificação científica.

tanto na condução como nos resultados das pesquisas, em detrimento de uma abordagem lógico-filosófica ou histórica, como se via nas concepções anteriores.

Um traço marcante dessa ciência é a tentativa de encontrar novos paradigmas para as ciências humanas, o que acontece em paralelo a uma retração do poder social dos modelos quantitativos e uma valorização das abordagens qualitativas<sup>22</sup> em geral. Esses e muitos outros fatores criam a grande complexidade da concepção de ciência na contemporaneidade.

As abordagens socioculturais tomam como base a tese de que os fundamentos das ciências precisam ser abordados de forma científica. Essa forma científica por sua vez implica em rejeição às bases metafísicas de toda ciência<sup>23</sup> e a utilização da sociologia e da antropologia aplicadas à compreensão dos comportamentos dos grupos de trabalhos, academias e comunidades científicas em geral, no exercício das ciências<sup>24</sup>.

Assim, a concepção de ciência neste contexto depende do tipo de abordagem do discurso adotado para explicação dos fenômenos que podem ser observáveis (concepção antiga) ou construídos (concepção moderna), uma vez

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> Só para dar uma idéia de diversidade de visões coexistentes no mesmo bojo, entre os anos 1960 e os 1990 três destacados pensadores tomam posições bem distintas em relação a esse ponto. Michel Foucault (1966, p. 502-507) advoga que o conjunto de discursos denominados de 'ciências humanas' não são ciências de maneira alguma, pois estão mais para condições da episteme instauradas na modernidade; Boaventura de Souza Santos (1987, p. 61-73) defende o contrário, que toda ciência é intrínseca e eminentemente humana, no sentido de que todas devem se reduzir às ciências humanas, fato que ele aponta como marco zero para a construção de um novo paradigma para os conhecimentos científicos humanos, que seria uma síntese entre as ciências naturais e sociais. E, por fim, Michel Maffesoli (1983 e 1985) tenta fazer uma espécie de sociologia do conhecimento sociológico, ou seja, do conhecimento científico, deixando claro o fundo sociológico de todo conhecimento.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Uma diretriz da ciência antiga corroborada pela ciência na modernidade, apesar das visões diferentes acerca da natureza e do papel da metafísica em cada época. Para se ter uma idéia, o século XX começa com a rejeição veemente da metafísica por parte dos positivista lógicos conhecidos como 'O Ciclo de Viena'( BARBEROUSSE, KISTLER & LUDWIG, 2000).

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> "Até os anos 1960, são as abordagens filosóficas e histórico-filosoficas que prevaleceram. Após a publicação, em 1962, de *Les Strutures des révolutions scientifiques*, de Thomas Kuhn, deu-se uma viva reação contra estes tipos de abordagem. Determinados historiadores e sociólogos, mas, também, filósofos, como David Bloor, proclamaram que o tempo de um estudo filosoficamente orientado da ciência tinha passado e que, de ora em diante, era preciso apoiar-se em teorias, elas próprias cientificas, para abordar a atividade cientifica. Eles entendem apoiar-se em teorias sociológicas para cumprir este objetivo." (Idem, p. 233).

que não há observação pura sem construção teórica. Neste sentido, essa ciência tem seu começo com a definição, ou construção, do seu objeto, o que significa a mesma coisa neste contexto.

Seus objetos de investigação são as proposições hipotéticas válidas para uma dada comunidade científica. O conjunto das proposições que compõem o objeto, por sua vez, é formado somente por dois tipos distintos de proposições: as definições, ou construções, hipotéticas e as teses aceitas pela comunidade de pares. As definições têm sempre o caráter descritivo e provisório de algo necessariamente inacabado, à semelhança do inacabamento da vida social<sup>25</sup>, quando não são substituídas por noções genéricas; e as teses são as proposições resultantes do processo de diálogos dentro das comunidades científicas.

Aprender uma ciência desse tipo é aprender todas as maneiras com as quais lida a produção de conhecimento, aceitas como tais pelo grupo ao qual pertence o pesquisador. O exemplo nesse caso não advém de uma obra em particular, mas de um corpus básico fundamental moldado por cada instituição, em conjunto com a chamada deontologia da área em questão. O que varia muito se se trata de uma academia ou o laboratório de uma grande indústria; se se trata de instituição pública ou privada; se a academia é universitária ou militar; etc..

As limitações dessa forma de conceber a ciência advêm da fragilidade lógico-filosófica dos conhecimentos produzidos a partir desse molde, comparativamente aos conhecimentos produzidos pelos moldes precedentes. Pois, de fato, a hegemonia neste âmbito se desloca da esfera de uma produção intelectual qualitativamente distinta, e frutífera, para a esfera da influência político-social dos intelectuais que produzem quantitativamente dentro de certo padrão.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Segundo Roberto L. C. Mota (MAFFESOLI, 1988) no texto de apresentação, essa é uma tese amplamente defendida por Maffesoli ao longo de toda a sua obra.

O olhar das instituições acadêmicas corporativas, das instâncias governamentais reguladoras e das agências de fomento das pesquisas conta de forma determinante. Os aspectos de ordem lógico-filosófica e histórica continuam em jogo, mas não são mais tomados da mesma forma que antes. Suas características fundamentais cambiam levemente modificadas<sup>26</sup> internamente e muito de sua desenvoltura é fruto das estratégias de gestão do saber produzido, essas sim, alçadas ao primeiro plano. Pois, o aumento da esfera de influência das elites acadêmicas, as estratégia para atração e manutenção de verbas, o cumprimento dos parâmetros formais das pesquisas, estão em pé de igualdade com os conteúdos tradicionais das concepções anteriores de ciência.

É por isso que as tentativas de distinção de esferas nas quais ênfases diferentes recaem sobre aspectos diversos não são aceitas, mas condenadas como ideologicamente 'contaminadas'. Ou seja, não se pode designar ambiências nas quais as questões políticas e sociais não sejam imperativas e determinantes (POPPER, 1999, p. 20 ss e LPOES, op. cit., p. 68-72).

E, para finalizar, podemos dizer que, como a aparência de verdade de uma teoria depende do seu processo de objetivação em processos de investigação e da adequação das suas reflexões à apreensão da realidade estudada, a teoria contemporânea constrói suas próprias regras de cientificidade, a partir de regras institucionais do seu meio científico, e objetiva suas modalidades de ação pela proximidade com os atores que as produzem (LPOES, op. cit., p. 307).

### 2.1.9 A Necessidade da Epistemologia

Uma vez fixadas, mais ou menos, concepções para identificação das formas de ciência, é importante distinguirmos as diferentes abordagens epistêmicas. Para isso usaremos as concepções já dadas e acrescentaremos

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> As questões de relacionamento sujeito-objeto e de intersubjetividade numa comunidade deixam o primeiro plano em comparação às questões referentes à natureza da linguagem, à produção argumentativa, às condições de enunciação de verdades e às modalidades de compreensão (LOPES, op. cit., p. 309).

ainda uma classificação, e divisão, do campo da epistemologia que nos parece bastante útil e esclarecedora.

Com efeito, as formas de abordagem epistemológica dependem das concepções no campo próprio a esse saber. Por exemplo, desde uma visão restrita aos aspectos internos da produção científica, e de forma bastante genérica, pode-se caracterizar a epistemologia como um dos ramos do saber que se ocupa da problemática geral acerca do conhecimento, ao lado da gnosiologia e da filosofia das ciências, de um lado, e de uma disciplina em fronteira com outras disciplinas, estas mais especializadas, que também se ocupam dessa problemática desde suas próprias perspectivas, que são a psicologia das ciências, a história das ciências e a sociologia das ciências.

É importante perceber que as possibilidades de classificações diferentes é função do próprio tipo de abordagem escolhido como mais adequado, uma vez que para autores muito distintos no tempo, e nos critérios de classificação e apreensão do campo próprio à epistemologia, essa forma de olhar se confunde, ou ocupa lugares diversos, na ordem de importância no quadro geral. E outros ainda acreditam que é exatamente a base epistemológica já estabelecida que permite todas as visões dadas numa época. Vejamos.

No dicionário etimológico encontramos o seguinte significado para o termo epistemologia: "epistemologia é o estudo dos princípios, hipóteses e resultados das ciências já constituídas e que visa a determinar os fundamentos lógicos, o valor e o alcance objetivo delas" (CUNHA, 1999, p. 308).

Para o professor Luiz C. Martino (2000, p. 75-81), é preciso distinguir epistemologia da história da ciência, por exemplo, disciplina especializada que se ocupa da evolução do pensamento científico, seja como instituição que se transforma no tempo em função das relações estabelecidas com outras instituições, seja como forma de tratamento de aspectos estritamente inerentes e

internos ao conhecimento científico o que, neste segundo caso, se confunde com os estudos epistemológicos propriamente ditos. A história da ciência se distingue da epistemologia somente pela autonomia conferida ao campo da história pelo primeiro critério.

Ainda segundo o mesmo autor, a psicologia da ciência se ocupa principalmente da evolução ontogenética, que consiste numa evolução ontológica e propriamente psicológica do conhecimento, numa dinâmica de estruturações sucessivas em ordem crescente de complexidades. Trata-se do estudo da formação das estruturas psicológicas responsáveis pela aquisição do conhecimento.

Finalmente, em relação à sociologia do conhecimento, Martino nos informa que essa disciplina parte do pressuposto de que nenhum conhecimento é produzido isoladamente, mas relativo a uma comunidade e como tal se encontra sujeito a fenômenos de coletividades estudados pela sociologia. O sociólogo se interessa pela influência dos fatores sociais presentes na produção de todos os tipos de conhecimentos e se volta para o estudo dos grupos, das comunidades e das instituições produtoras de conhecimentos das mais diversas naturezas.

Depois de distinguir a epistemologia das ciências especializadas, Martino nos propõe uma classificação do ramo da filosofia da ciência na qual esta poderia englobar a gnosiologia (identificada aqui com a teoria do conhecimento<sup>27</sup>) e a epistemologia.

Para Martino, a epistemologia se ocupa das questões referentes ao exame da linguagem da ciência, analisando os pressupostos básicos que caracterizam o trabalho científico; sonda os princípios ontológicos, metodológicos e lógicos da ciência; e se ocupa da classificação das disciplinas científicas e sua relação com

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Em geral, na cultura anglosaxônica é justamente à epistemologia que está associada a teoria do conhecimento. (BARBEROUSSE, KISTLER & LUDWIG, op. cit., p. 142).

os demais saberes científicos; enquanto que a gnosiologia se ocupa fundamentalmente com o problema da definição, possibilidade, origem e natureza de toda espécie de conhecimento humano. A filosofia da ciência, como disciplina mais abrangente, se ocuparia de todos esses problemas, englobando gnosiologia e epistemologia, e de vários outros ainda como a questão da verdade científica relacionada à natureza das coisas, o problema dos princípios éticos, teleológicos, metafísicos etc.

No mesmo livro onde encontramos o texto de Martino, no mesmo capítulo inclusive, vemos uma posição que resumimos assim: existiriam duas formas de concepção da epistemologia. Uma identitária, que se orienta pela idéia da identidade de dada epistemologia, e a outra funcionalista, que se orienta pela idéia da função da epistemologia. A primeira opera pela identificação do seu objeto a um paradigma que, como um modelo, contém todas as variáveis controláveis da realidade que é entendida como similar ao modelo usado. Caracterizado assim, vemos claramente o atrelamento desse tipo de epistemologia à forma de pensar a ciência inaugurada na modernidade. A autora de tal concepção, Lucrecia D'Alessio Ferrara, nos diz ainda que, se nos baseamos neste tipo de abordagem epistemológica, começamos sempre com as respostas a perguntas clássicas como 'o que é?' (LOPES, op. cit., p. 57-58). (No nosso caso, por exemplo, começaríamos perguntando: o que é etnocenologia? Qual o seu contexto? Quais os seus instrumentos? O que são as 'práticas e comportamentos humanos espetaculares organizadas' (PCHEO)? Etc..)

Já a segunda forma de concepção epistemológica, resumida no parágrafo anterior, e denominada de funcionalista, segundo Ferrara, opera pela caracterização do objeto a partir de suas conseqüências e pela simetria dessas com suas causas. Trata-se do funcionalismo marcado pelas avaliações quase sempre ideológicas. Traduziríamos a identidade da primeira abordagem pela funcionalidade da segunda, se a tomássemos como perspectiva, trocando a identificação pela dimensão prática (em relação à etnocenologia, por exemplo,

perguntaríamos: para que serve uma disciplina como essa? E sua metodologia, para que serve? E seus objetos? E as formas de concepção das práticas? Etc.).

O mais importante, no entanto, para a análise conduzida por Ferrara, é evidenciar que, em ambos os casos, a epistemologia tem cunho explicativo, o que implica que o seu domínio, seu estudo, seu ensino, a definição do seu modelo seriam os elementos identificadores de sua prática como disciplina científica, definidores de uma comunidade própria na qual se estabeleceriam seus padrões de competência, suas adequações, legitimidades e as justificativas de suas práticas.

O propósito dessa autora é evidenciar a questão principal: quem estabeleceu que uma epistemologia é sempre identitária ou funcionalista? Desde que ponto de vista? O objetivo de Ferrara é mostrar a possibilidade de outras concepções epistemológicas que não as mais recorrentes e reforçadas até então.

Podemos perceber que, em Ferrara, uma atitude extremamente crítica faz revisar as formas mais comuns de abordagens e enquadrá-las, desde critérios externos, para seguir em busca de uma nova abordagem que não apresente as limitações observadas no processo de crítica.

Em Michel Foucault (1999), a crítica é mais acirrada ainda, uma vez que ele inverte a maneira básica de olhar a epistemologia. Pois para esse autor é somente desde os quadros de uma epistemologia já dada que tais abordagens são possíveis. Epistemologia, em sua concepção arqueológica do saber:

é antes um estudo que se esforça por encontrar a partir de que foram possíveis conhecimentos e teorias; segundo qual espaço de ordem se constituiu o saber; na base de qual a priori histórico e no elemento de que positividades puderam aparecer as idéias, constituir-se ciências, refletir-se experiências em filosofias, formarse racionalidades, para talvez se desarticularem e logo desvanecerem. Não se tratará, portanto, de conhecimentos descritos em seu progresso em direção a uma objetividade na qual

a nossa ciência de hoje pudesse enfim se reconhecer; o que se quer trazer à luz é o campo epistemológico, a episteme onde os conhecimentos, encarados fora de qualquer critério referentes ao seu valor racional ou a suas formas objetivas, enraízam suas positividades e manifestam assim uma história que não é a de sua perfeição crescente, mas antes de sua condição de possibilidade; neste relato, o que deve aparecer são, no espaço do saber, as configurações que deram lugar às formas diversas do conhecimento empírico.

Com esses exemplos, podemos constatar o quão se modifica a imagem de ciência e, por conseqüência, a concepção metodológica no âmbito de uma disciplina científica em função de sua abordagem epistemológica. A abordagem de Michel Foucault (op. cit., p. 475-507) de epistemologia, dentre os exemplos destacados, é sem dúvida o mais complexo. O autor nem considera as chamadas 'ciências humanas' como ciências.

Para Michel Foucault (Idem) as ciências humanas consistem muito mais de uma espécie de componente do quadro epistêmico, atualmente instaurado, que fornecem condições de possibilidades às ciências propriamente ditas; uma espécie de dimensão condicionante, imanente à episteme instaurada na virada do século XVIII para o XIX, com a descoberta do homem como objeto de ciência e, ao mesmo tempo, condição e fim de toda possibilidade do discurso científico. Em suas palavras:

O modo de ser do homem, tal como se constituiu no pensamento moderno, permite-lhe desempenhar dois papéis: está, ao mesmo tempo, no fundamento de todas as positividades, e presente, de uma forma que não se pode dizer sequer privilegiada, no elemento das coisas empíricas. Esse fato — e não se trata aí da essência em geral do homem, mas pura e simplesmente desse a priori histórico que, desde o século XIX, serve de solo quase evidente ao nosso pensamento — esse fato é, sem dúvida, decisivo para o estatuto a ser dado às "ciências humanas", a esse corpo de conhecimentos (mas mesmo esta palavra é talvez demasiado forte: digamos, para sermos mais neutros ainda, a esse conjunto de discursos) que toma por objeto o homem no que ele tem de empírico. (...) O que explica a dificuldade das "ciências humanas", sua precariedade, sua incerteza como ciências, (...) não é, como fregüentemente se

diz, a extrema densidade do seu objeto; (...), mas, antes, a complexidade da configuração epistemológica em que se acham colocadas (...) inútil, pois, dizer que as "ciências humanas" são falsas ciências; simplesmente não são ciências; a configuração que define sua positividade e as enraíza na episteme moderna coloca-as, ao mesmo tempo, fora da situação de serem ciências.

Claro está que a forma de conceituação de um método, de uma ciência, de uma dada abordagem epistemológica está irremediavelmente ligada à maneira de pensar as questões mais gerais, como afirma Quine (1994), não se pode fugir do 'engajamento ontológico': qualquer questão em ciência e filosofia implica em um desdobramento de uma dada visão de mundo, e acerca das coisas, do homem e do conhecimento humano.

De nossa parte, nos limitaremos a constatar as diferentes concepções epistêmicas e a não perder de vista os vínculos que as ligam às posturas diante das ordens destacadas acima: a fenomênica (mundo empírico), a teórica (âmbito do discurso científico) e a epistêmica (âmbito de teoria sobre a ciência). Para levar a cabo tal intento, é fundamental não perder de vista que a cada concepção de ciência corresponde também um tipo geral de abordagem epistemológica. Por exemplo, somente na contemporaneidade apareceu um fenômeno como a coexistência de concepções epistemológicas díspares como os exemplos dados acima. Na modernidade e na antiguidade havia uma certa unidade epistêmica hegemônica, como nos mostram as análises do próprio Michel Foucault, mas também teses de outros autores importantes da história das ciências como Pierre Duhem (1944) e Alexandre Koyré (1979 e 1982).

A forma de se colocar diante das questões mais gerais, quer explícita, quer implicitamente, define o caráter principal das ações fundamentais para o método. Poderíamos dizer que dois processos distintos, 'observação', 'construção' ou 'invenção', refletem o caráter associado às concepções de ciências aqui colocadas. A 'observação' se adequando melhor ao modelo antigo (observação contemplativa); a 'construção' inerente aos modelos da ciência moderna e contemporânea.

# 2.1.10 Uma Tendência Contemporânea

Questões de ordem primária, até então não enfocada, como a forma do primeiro contato entre o objeto de estudo e o sujeito cognoscente, que estabelecem e tangenciam vários dos outros aspectos, estão, desde os primeiros momentos, refletidas nas questões de método.

As diferenças nas formas de concepção da relação sujeito-objeto delimitam e condicionam a índole do discurso de qualquer disciplina científica. E, quer explícita quer implicitamente, definem o caráter principal das ações que compõem os métodos da disciplina em questão.

Se for uma das crenças científicas básicas de determinada abordagem que o primeiro contato entre o sujeito e o fenômeno se dá por pura observação, esta concebida como uma relação imediata entre o aparato cognitivo do sujeito e os objetos a serem estudados, teremos a mobilização de um certo tipo de ações metodológicas como reflexo de um certo conjunto de idéias de fundo. Por exemplo, a idéia de que a idiossincrasia dos objetos define os métodos.

Raciocinando de maneira análoga, veremos uma modificação do conjunto das idéias mencionadas no parágrafo anterior, se a primeira relação entre o sujeito e o fenômeno examinado for concebida como um processo de construção teórica, com a própria observação já tomada como interpretação. Neste caso todas as ações metodológicas são consideradas como instâncias constituintes de uma estrutura teorética e o objeto científico será tido como um produto dessa abordagem especifica, um construto.

Essa segunda forma de concepção ganhou um ponto de inflexão no século XVIII, a partir da obra do filósofo alemão Immanuel Kant. Com ele, o critério de constituição da ciência se inverte através de uma modificação na forma de encarar o problema do conhecimento defendida em suas obras.

Com efeito, na antiguidade, o que em ciência se considerava como a definição objetiva de um dado tema era a circunscrição do conjunto de proposições discernidas gnoseológica e ontologicamente nos fenômenos. Isso garantia à ciência, acreditava-se, uma conexão direta e íntima com a realidade fenomênica estudada. Assim, os objetos examinados estavam ancorados no cerne dos fenômenos e, ao mesmo tempo, moldavam os métodos de acordo com os seus modos de apresentação.

Claramente expressa numa famosa passagem do prefácio da sua obra Crítica da Razão Pura. Kant (1987, p. 14) descreve a modificação operada da seguinte maneira:

...até agora se supôs que todo nosso conhecimento tinha que se regular pelos objetos; porém, todas as tentativas de mediante conceitos estabelecer algo a priori sobre os mesmos, através do que nosso conhecimento seria ampliado, fracassaram sob esta pressuposição. Por isso tente-se ver uma vez se não progredimos melhor nas tarefas da metafísica admitindo que os objetos têm que se regular pelo nosso conhecimento, o que assim já concorda melhor com a requerida possibilidade de um conhecimento a priori dos mesmos que deve estabelecer algo sobre os objetos antes de nos serem dados. (...) Se a intuição tivesse que se regular pela natureza dos objetos, não vejo como se poderia saber algo a priori a respeito da última; (...) Como não posso deter-me nestas intuições, (...) suponho que os objetos ou, o que é o mesmo, a experiência unicamente na qual são conhecidos (como objetos dados), se regula por estes conceitos, assim último caso, vislumbro imediatamente uma saída mais fácil porque a própria experiência é um modo de conhecimento que requer entendimento, cuja regra tenho que pressupor a priori em mim (...). No que concerne aos objetos, (...) constituirão mais tarde uma esplêndida pedra-de-toque daquilo que tomamos como método transformado da maneira de pensar, a saber, que das coisas conhecemos a priori só o que nós mesmos colocamos nelas.

A conclusão kantiana é clara e, entre um sem número de outras consequências filosóficas e culturais, fez com que o método científico deixasse de ser tomado como o meio de acesso ao conhecimento, e definido em função da forma do próprio objeto, como antes, para ser concebido como a própria estrutura

da abordagem científica adotada; para converter-se no arcabouço da visão do sujeito cognoscente, e passar a determinar o objeto. É como se, nos processos fisiológicos que nos possibilita enxergar, o mecanismo do olho passasse a ser a perspectiva preferencial na determinação do que é visto (FEARN, 2004, p. 103-109). O foco se desloca e o método passa a predominar sobre o objeto.

Porém, quando o objeto é recortado segundo o método, o problema da objetividade muda de feição: desloca-se do âmbito da verdade em termos gnoseológicos e ontológicos, nos moldes antigos, e passa a constituir a esfera da pura coerência dos sistemas de proposições logicamente convenientes aos objetos projetados.

Nessas novas bases, o único critério de objetividade vem da intersubjetividade, dada pela coincidência de aspectos recorrentes nos modelos os mais diversos. O que faz que não se possa rejeitar qualquer método, por simples falta de critérios. E faz também com que cada novo método inventado, enfocando os fenômenos de uma nova maneira, possa constituir uma nova ciência através da concepção de um novo objeto.

Novas ciências podem aparecer, independentemente de seus pontos de vista terem uma adequação ontologicamente objetiva com os fenômenos, o que já não é tão importante. O que interessa sumamente é a adequação do objeto arquitetado à lógica interna do método que permite o seu advento.

### 2.1.11 Dimensões da Metodologia

O exemplo analisado nos parágrafos precedentes se concentra basicamente em aspectos orientadores, e nas suas conseqüências teóricas para a dimensão metodológica da ciência. Mas, toda metodologia científica pode ser dividida em duas grandes partes: uma teórica, de sustentação sumamente discursiva de suas crenças e conseqüências; e uma procedimental, dada na relação entre as indicações diretivas e execuções práticas.

Uma metodologia como orientação teórica se traduz em um conjunto de marcos, ao mesmo tempo, condicionantes e delimitadores de seu alcance, indicador do que é ou não corretamente condizente com o contexto, com suas respectivas justificativas, de acordo com a perspectiva adotada para conceber a disciplina em voga.

Uma metodologia como conjunto de procedimentos práticos constitui a essência do método. Em geral, quando se pensa em método é dos procedimentos práticos que se está falando. Este, por sua vez, depende de uma interação complexa entre as orientações teóricas gerais e a interpretação pessoal do pesquisador no ato de concreção dos trabalhos.

Vemos assim que muitas questões importantes estão implicadas quando se discute a metodologia de uma disciplina e como o conjunto dessas questões diz respeito à natureza da própria disciplina. Da mesma maneira que para se compreender uma dada metodologia é necessário saber a que concepção de ciência ela corresponde; assim também acontece que pelos limites, pelo caráter e pelos procedimentos principais de uma dada metodologia, podemos saber algumas características da disciplina científica que implica e comporta uma tal metodologia.

Pois, de fato, são os posicionamentos tomados em relação às questões implicadas na discussão da metodologia de uma disciplina que definem as grandes linhas de orientação teórica para os pesquisadores normais (KUHN, 2005, p.43 ss) dessa disciplina. E sem os recuos da reflexão teórica acerca dos aspectos metodológicos de dada disciplina perde-se uma das grandes propriedades daquilo que costumamos chamar de sua cientificidade.

Em seu sentido mais comum, uma metodologia é o reflexo de posicionamentos teóricos indicando diretivamente como fazer determinada coisa, ou quais são os melhores caminhos a seguir para se conseguir dados resultados.

Ela implica uma compreensão das indicações expressas, o que pressupõe um conhecimento mínimo, ainda que rudimentar, da teoria que a moveu, e também um certo domínio dos procedimentos indicados para sua execução.

Conhecer cada um dos procedimentos e saber como aplicá-los corretamente se faz fundamental aqui. Pois o que se entende por correção em geral passa pelas melhores maneiras de adequar as prescrições do método à forma e à matéria dos objetos com os quais se está lidando metodologicamente.

Ressaltamos que o ponto de vista de sua orientação teórica, nesse ambiente de construção, uma metodologia pode se confundir com os preceitos fundamentais da perspectiva adotada para conceber a disciplina, por causa da estreita proximidade entre eles. Uma vez que os preceitos fundamentais, tomados como base para conceber a disciplina, estabelece os limites e as possibilidades dessa mesma disciplina e seus limites representam os cortes epistemológicos operados por suas crenças, enquanto que suas possibilidades projetam suas metas.

Sendo assim, é importante ter sempre clara a distinção entre os aspectos metodológicos e epistemológicos. O problema a ser evitado aqui é a confusão, muito comum, da dimensão na qual se elabora o conhecimento, a epistemológica, com a dimensão metodológica, parte do instrumental da teoria cientifica, na qual se elaboram os meios de se obter o mesmo conhecimento. A distinção entre doutrina (esfera de conhecimento própria aos doutos) e método (esfera de conhecimento de exercício da disciplina) refere-se ao fato de que a doutrina ensina o que as coisas são (a verdade do ponto de vista das crenças mais básicas da doutrina), e o método diz 'o que se deve fazer' e 'como se deve fazer' as coisas de acordo com a concepção disciplinar<sup>28</sup> adotada.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Com efeito, etimologicamente, os termos doutrina e disciplina são contrapostos. Doutrina é cognato de douto, de doutor, e disciplina o é de discípulo. Cf. WALLERSTEIN, Immanuel et al. **Para Abrir las Ciências Sociales**. Lisboa: Europa-America, 1996. p. 239. De modo geral, a contemporaneidade abandonou a

Por fim, lembramos que uma metodologia como procedimentos depende de uma interação complexa entre as orientações teóricas gerais, a interpretação pessoal e a índole do pesquisador, no ato de concreção da pesquisa. E também que um método pode ser superado, mas não refutado. No sentido de que, como parte da atividade científica, ele se adequa melhor ou pior à produção de um dado conhecimento, enquanto que uma teoria pode ser refutada por um exemplo em contrário. Um método pode, no máximo, se mostrar menos adequado e eficaz.

# 2.1.12 O Instrumental Metodológico

O ideal epistêmico é que todos os instrumentos usados para análises numa determinada área advenham dos usos habituais e formas de perceber próprios à área em questão. E essa seria com certeza uma das grandes contribuições de uma idéia como a da etnocenologia teórica. Mas o fato é que para estudar a própria etnocenologia não existem instrumentos teóricos já forjados na área das artes cênicas o que nos obriga a buscá-los nas áreas onde tradicionalmente se forja e se utilizam esquemas teóricos. Essa área é a dos estudos epistêmicos em geral ou da filosofia das ciências.

Os estudos das artes cênicas não são ainda uma área formalmente constituída, do ponto de vista dos instrumentais próprios, forjados para usos específicos em seus campos de aplicação. Poderíamos considerar que se trata bem mais de uma área interdisciplinar, transdisciplinar ou multidisciplinar, caso os problemas teóricos associados a essas classificações não fossem enormes como o são.

Consideramos a área dos estudos das artes cênicas eclética do ponto de vista do seu instrumental de análise. Eclética no mesmo sentido em que se utiliza

noção de doutrina científica, uma vez que a relativização difundida em quase todos os campos dos saberes científicos relegou a idéia de doutrinas às religiões.

90

o termo 'eclético' para classificar, por exemplo, os períodos históricos onde não há uma teoria suficientemente abrangente a qual possa ser dita hegemônica. Ou eclética no sentido em que classificamos genericamente áreas muito recentes onde abundam teorias concorrentes na qual nenhuma das teorias se sobressai o bastante para ganhar notoriedade em detrimento das outras, o que faz com que a área seja mais bem identificada como um conjunto de explicações para determinadas espécies de fenômenos.

Assim concebida a área, para realizarmos estudos em seu âmbito é preciso agregar um certo número de conceitos e procedimentos, ainda que díspares entre si, capazes de servir à compreensão do nosso objeto.

O que apresentamos a seguir é apenas um inventário das principais idéias, conceitos, noções ou procedimentos técnicos já conhecidos tradicionalmente ou estudados e propostos por outros pesquisadores e que, supomos, serão de grande utilidade em nossa jornada de estudos e compreensão de nosso objeto. Da mesma forma que outros conceitos e procedimentos já foram e vão ser evocados ou usados ao longo do corpo deste trabalho. Como a idéia de Reomodo de Bohm<sup>29</sup>, o estudo das definições de Irvign Copi (op. cit.)<sup>30</sup>, as definições epistemológicas de Pascal Ide, etc..

Pois toda metodologia, para operar bem, necessita de instrumentos adequados. Os instrumentos metodológicos constituem parte fundamental nos processos metodológicos, sua definição implica a escolha de cada espécie de 'ferramenta' e também as maneiras de desenvolvimento dos artifícios e estratégias. Todo esse processo é fundamental para a avaliação dos resultados alcançados com o trabalho, uma vez que, garantida a coerência geral dos princípios teóricos, uma parte não desprezível dos resultados alcançados numa pesquisa advém dos êxitos na escolha e manipulação dos instrumentos.

<sup>29</sup> Ver logo abaixo.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> Parte final da seção seguinte.

# 2.1.13 Noções, Conceitos, Princípios e Preceitos

A definição dos principais termos usados na consecução dos processos de pesquisa é fundamental para a avaliação dos resultados alcançados com o trabalho. Selecionamos os principais termos usados como elementos ativos em qualquer análise científica. Selecionamos de inicio termos que a etnocenologia<sup>31</sup> pretende que devam ganhar usos específicos em seu âmbito, como veremos no capítulo seguinte. Vamos promover um olhar sobre cada um deles, mostrando como uma simples revisão analítica das concepções tradicionais destes termos pode nos ser bastante esclarecedora para compreendermos os usos e as aplicações que se podem fazer deles.

Com efeito, os significados de termos como 'noção', 'conceito', 'princípio' e 'preceito' são sempre pressupostos na maioria dos processos analíticos e, geralmente, os sentidos nos quais são usados já refletem os propósitos que animam as análises. Observamos ainda que as mesmas dificuldades em relação aos termos 'ciência', 'metodologia' e 'epistemologia' reaparecem ou se instauram nessa discussão, uma vez que a concepção de cada um deles já implica posicionamentos em relação às coisas no mundo e à adequação às formas de conhecê-las levadas a cabo.

O termo 'noção' vem do latim *nosco*, particípio passado do verbo *noscere*, conhecer (LAROUSSE, 1988). Na concepção tomista<sup>32</sup> de Jacques Maritain, 'noção' implica justamente o aspecto de um conceito que designa que uma coisa é conhecida por dentro de si mesma. Ao lado deste termo, imbricado no mesmo

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> De um lado Jean Marie Pradier afirma que a etnocenologia deve substituir princípios por preceitos ; de outro Armindo Bião, que foi orientando de Maffesoli, leva a cabo o preceito maffesoliano de substituição de 'conceitos duros por noções moles'. Veremos mais detidamente adiante.

<sup>&</sup>lt;sup>32</sup> Tomistas são os teóricos que seguem as linhas de orientação desenvolvidas a partir da obra de Tomás de Aquino, o pensador católico responsável por uma síntese da filosofia aristotélica com as doutrinas da igreja na alta Idade Média. Jacques Maritain foi um dos principais representantes do chamado neotomismo, corrente teórica contemporânea que se notabilizou pela crítica ao existencialismo e pelo combate teórico a várias correntes da filosofia contemporânea, principalmente na França.

processo de constituição de um conceito, aparecem ainda o termo 'idéia', termo derivado do verbo grego έιδω, ver, que designa o sentido do conceito referente ao objeto visto nele e por ele e, também, ao termo 'representação', que se refere a uma similitude do objeto que o torna presente ao espírito (MARITAIN, 1986, p. 42) característica também imbricada na operação de simples apreensão, cujo produto é um conceito. Ou seja, uma 'noção' seria aquilo que em primeiro lugar, e da forma mais genérica possível, permite conhecer uma coisa por ela mesma.

A partir dessa perspectiva podemos entender a importância devotada a esse termo e a instrumentalização dele operada por Michel Maffesoli (1986 e 1988): uma tentativa de encontrar formas menos rígidas de compreender aquilo o que ele denomina de labilidade da vida social. Com efeito, Maffesoli (1983 e 1988) tenta raciocinar a partir da orientação, já bastante apregoada por ele, de que é preciso fazer a substituição dos 'conceitos duros pelas noções moles'. Um apelo para se substituir a paranóia da ciência baseada no conceito, pela metanóia da ciência baseada na noção, poderíamos dizer (idem, p.22 ss).

Por outro lado, a idéia de um conhecimento da coisa em si mesma é completamente descartada pela filosofia moderna desde, pelo menos, as famosas críticas kantianas, já referidas acima, que mostram a total impossibilidade de um empreendimento como esse lograr algum êxito científico. Pelo menos, não dentro do quadro epistêmico de avaliação da ciência em voga no tempo de Kant e que chega até a contemporaneidade como um preceito digno de toda confiança.

Correntemente, o termo 'noção' implica apenas uma impressão genérica do sujeito acerca da coisa examinada e nunca uma perspectiva de conhecimento de uma coisa a partir dela mesma. Em terminologia sartreana, para retornarmos ao contexto francês, o sujeito só tem acesso ao 'para si' nunca ao 'em si' de uma coisa.

Mas, é tranquilamente possível se integrar à posição maffesoliana. Basta evocar-se a teoria que sustenta o chamado 'principio do Reomodo' de Bohm (1980, p.51) que defende que o sentido de uma palavra é definido pelo espírito do tempo.

O modo de operacionalização de uma palavra ao longo do tempo cria uma espécie de ressonância cognitiva que, superada, ajuda a superar a visão fragmentada vinculada pelo termo em sentido viciado. Os textos científicos precisam estender suas ressonâncias cognitivas a partir da quebra da utilização viciada dos termos para superar a visão fragmentada da realidade. E é exatamente isso o que intenta Michel Maffesoli, e mais fortemente ainda a etnocenologia<sup>33</sup>.

'Conceito' é um termo extremamente fundamental para o desenvolvimento do conhecimento científico. Derivado do termo latino *conceptus*, indica algo que foi apreendido. Os tomistas falam de duas formas de apreensão, uma construtiva e outra receptiva. Esta última dá origem ao aspecto incomplexo desse processo, como resultado da simples apreensão, enquanto que a apreensão ativa gera o conceito objetivo, resultante complexo do processo de definição<sup>34</sup>.

Com efeito, para os tomistas o conceito é pensado como fruto do processo de definição. É o que se depreende da definição do termo 'conceito' e do termo 'definição' dada por Pascal Ide, outro tomista, em seu livro **A Arte de Pensar**, p. IX: "conceito vem de concepção. O conceito é portanto o fruto da atividade da inteligência." E, mais adiante: " definição é uma operação ou instrumento da inteligência (no caso, a primeira das três operações da inteligência) pela qual ela diz distintamente o que é a coisa."

<sup>&</sup>lt;sup>33</sup> "A lingua exibe nossos preconceitos." (PRADIER, 1996) Assim começa um trecho de um texto de Jean-Marie Pradier traduzido e intitulado **Etnocenologia** (GREINER e BIÃO, 1999).

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> MARITAIN, op. Cit., p.41 ss.

Essa maneira de definir o termo 'conceito' já implica o reflexo da concepção geral da ciência que estuda esses termos, que é a lógica. Para um tomista a lógica é 'a ciência do pensamento', tomando o cuidado de distinguir o que seria o objeto da lógica do que seria o objeto da psicologia, outra ciência que também estuda o pensamento.

Os tomistas criticam os autores modernos e contemporâneos que, segundo a perspectiva adotada, promovem uma identificação entre as operações do espírito e seus produtos, como, por exemplo, a identificação entre o processo de definição e os conceitos, que são seus frutos.

Na outra face desta moeda, podemos ver que as críticas às formas clássicas de definição dos conceitos, com as quais se aliam os tomistas, criaram novas maneiras de pensar todo esse processo em muitas perspectivas diferentes. Barberousse, Pascal e Ludwig (op. cit.), por exemplo, nos diz que:

os conceitos são elementos de que os pensamentos – quer se trate de crenças, desejos, hipóteses científicas ou especulações - são compostos. Como as teorias científicas são formuladas e comunicadas com ajuda de frases, em geral, identifica-se os conceitos científicos com o auxilio de determinados termos do vocabulário corrente ou de um vocabulários especializado. (...) desde Carnap, também se pode distinguir conceitos classificatórios e conceitos quantitativos. Enquanto o conceito classificatório permite classificar uma coisa num certo tipo (...) os conceitos quantitativos, como de *temperatura*, permite classificar as coisas de acordo com a sua grandeza, relativamente a determinada escala de medição.

Mais adiante, depois de explicar a concepção clássica e apontar as principais críticas a esta, esses autores deixam claro que contemporaneamente, eles afirmam: "...o sentido de um conceito teórico identifica-se não a um conjunto

de condições especificáveis numa definição, mas sim ao papel que o conceito teórico desempenha no seio da teoria em que surge."<sup>35</sup>

Quanto ao conteúdo desta última citação, lembramos do excelente texto de Irving Copi (op. cit.) que oferece uma exposição clara e concisa de toda a questão aqui analisada. O capítulo quatro, sobre definição, é particularmente caro aos nossos propósitos de revisão do termo 'conceito', uma vez que nos oferece um estudo bem organizado e abrangente sobre a definição, partindo dos propósitos para se fazê-la e concluindo com regras gerais de orientação para levar a cabo um tal intento da melhor forma possível.

É importante frisar que Copi não se refere nesse trecho do citado livro ao termo 'conceito'. Ele fala, ao longo de todo o texto, em definições, deixando claro, desde o começo que "as definições são sempre símbolos, pois somente símbolos têm significados que as definições explicam." (COPI, op. cit., p.112) Desde a perspectiva tomista, Copi identifica as definições com os conceitos, pois, grosso modo, poderíamos dizer que, nesse contexto, eles são os símbolos que as definições explicam.

Podemos observar que os propósitos estabelecidos para a definição, por Copi, terminam por fornecer critérios de base para se pensar nas definições propriamente ditas. Muitas delas são formas reflexas dos propósitos aos quais estão a serviço. As definições teóricas, que nos interessam aqui mais que as outras, aparecem definidas de forma muito similar à já vista acima, referida na obra de Barberousse. Vejamos.

Irving Copi organiza da seguinte forma seu pequeno estudo sobre as definições: 1. os principais propósitos que motivam as definições (para aumentar o vocabulário; para eliminar ambigüidades; para aclarar os significados de termos-

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> BARBEROUSSE, Anouk, KISTLER, Max & LUDWIG, Pascal. **A Filosofia das Ciências no Século XX**.Lisboa: Flammarion, 2000. p. 201-202.

chave; para explicar teoricamente e para influenciar atitudes); 2. como as definições podem ajudar para dirimir disputas verbais. 3. cinco tipos de definição (as definições estipulativas; as lexicográficas; as aclaradoras; as teóricas; e as persuasivas). Copi estuda ainda as várias espécies de significados e as técnicas de definição aos quais retornaremos mais adiante nas discussões sobre o termochave etnocenologia.

Resumidamente podemos dizer que: as definições que implicam a introdução de novos termos chamam-se estipulativas. Com ressalva para o fato de que o termo 'novo' se refere ao sentido que as palavras, e símbolos em geral, assumem no contexto estudado, e não a todos os sentidos passíveis de apresentar algum tipo de inovação.

Quando se busca eliminar ambigüidades ou ampliar o vocabulário do utente do termo definido, a definição é chamada de lexicográfica. Este tipo de definição não cria um significado novo para o termo em questão, mas simplesmente informa um significado já existente no léxico, daí o seu nome.

As definições ditas aclaradoras são aquelas que servem para reduzir, ou eliminar, o caráter de vagueza de dado termo. A vagueza é o caráter de obscuridade que certos termos assumem quando usados em contextos limítrofes.

E, finalmente, por definições teóricas entendem-se aquelas que tentam formular uma caracterização teoricamente adequada aos objetos a que elas se aplicam. Estas implicam a aceitação de uma dada teoria. E, finalmente, podemos dizer que qualquer uma das definições anteriores pode servir ao propósito retórico de influenciar atitudes. Nestes casos temos uma definição denominada por Copi de definição persuasiva.

Passemos aos princípios e preceitos. 'Princípios' e 'preceitos' são proposições muito parecidas em suas enunciações e funções. Ambos são

sentenças gerais de orientação para o sujeito. A diferença entre ambos está realmente na essência, por assim dizer, de cada uma delas.

Diríamos que, de saída, os 'princípios' são muito mais abrangentes por conta do seu caráter eminentemente teórico, desgarrado das circunstâncias empíricas às quais ele poderia aplicar-se, e às quais também jamais poderiam ser reduzidos; enquanto que os 'preceitos' estão atrelados às determinações práticas da mesma espécie de circunstâncias empíricas, pois é exatamente nelas que os preceitos realizam plenamente os seus potenciais.

'Princípios', como o próprio nome enuncia, vêm primeiro e implicam os fins; 'preceitos' lidam precipuamente com os meios disponíveis e orientam-nos para determinados fins. De um dado princípio vários preceitos podem advir.

'Preceitos' são sentenças cujo sentido se completa *a posteriori* pela regulamentação dos seus limites no contexto prático. A ênfase de sua orientação recai sobre a ordem material e funcional em detrimento da ênfase sobre os possíveis conflitos de valores implicadas nas ordens mais gerais das discussões sobre os aspectos formais e dos sentidos últimos das coisas.

Já os 'princípios' remetem sempre às ordens mais gerais, de forma *a priori* , não se limitando pelas determinações impostas à sua aplicabilidade nas diversas circunstâncias concretas. Os princípios expressam relações formais que, independendo de qualquer das circunstâncias empíricas nas quais possam ser aplicados, permitem sempre a geração de novos esquemas interpretativos.

Tradicionalmente se diz que os 'princípios' são sentenças primeiras captadas pela evidência e auto-explicação, enquanto que os *preceitos* são regras práticas tiradas de certos contextos da experiência reiteiradas pelos resultados alcançados.

## 2.1.14 Estratagemas

Retomemos um adágio escolástico que afirma que "sempre que nos deparamos com uma incoerência, é conveniente fazer uma distinção" (COPI, op. cit.) que vem de uma anedota filosófica reportada por Wiliams James, no segundo capítulo do ensaio hoje clássico, da filosofia americana, de apresentação do pragmatismo.

Na tradução francesa de Nathalie Ferron, lemos o seguinte: "...l'adage scolastique qui veut que face à une contradiction, on opère un *distinguo...*" (JAMES, 2007, p.111-112). Guardadas as sutis diferenças que podemos fazer entre os termos incoerência e contradição das duas traduções, o que nos parece fundamental é não perder de vista o espírito desse adágio como fez James.

Em seguida destacamos a utilização das noções de códigos restrito e código elaborado para distinguir os usos que fazemos ao longo do nosso estudo entre uma maneira de usar a linguagem pressupondo-se que nos referimos a determinadas coisas de forma relativamente comum, simplesmente ocupados de que o leitor saiba do que estamos falando sem grandes problemas; ou, de outra forma, quando estamos usando a linguagem de forma específica, aprofundando suas relações e ressaltando aspectos menos evidentes, no intuito de circunscrever nuances fundamentais para a clareza de nosso ponto de vista.

A distinção entre as noções de 'código restrito' e 'código elaborado' é uma das contribuições da sociolingüística aplicada para enfrentar os problemas de exposição da filosofia da ciência e seus relacionamentos com a ética no mundo contemporâneo.

No capítulo introdutório de **A Construção das Ciências**, capítulo esse dedicado a explicar, noções importantes ali utilizadas, aos não especialistas, o filósofo Gérard Fourez (op. cit., p.18-21) nos informa que tal idéia fora

desenvolvida pelo filosofo Bernstein na década de 1970. Nas palavras do próprio Fourez , o código restrito:

caracteriza-se pelo fato de que aqueles que o utilizam partilham as mesmas pressuposições de base sobre o sujeito de que falam (...), enquanto que o código elaborado é utilizado para falar de sujeitos a respeito dos quais não partilhamos necessariamente as mesmas suposições de base. (...) o código restrito fala do como das coisas, do mundo e das pessoas ao passo que o código elaborado fala do porquê e do sentido. De modo geral, a ciência se ocupa do código restrito e a filosofia do código elaborado. O filósofo Habermas utiliza os termos interesse prático ou técnico, para o código restrito, e interesse hermenêutico ou interpretativo para o código elaborado.

A próxima idéia destacada como instrumento é a idéia de 'filosofia espontânea'. Tal idéia afirma que todos têm uma filosofia espontânea. Ela veio a lume em 1974 na obra do filósofo Althusser. Ele defende que todos guardam um conjunto de crenças não questionáveis como base para suas afirmações e suposições mais corriqueiras. Em geral, as pessoas que tomam uma postura ideologista, por exemplo, acreditam estar levando a cabo um combate a um determinado tipo de filosofia espontânea expressa nas teses mais banais dos adversários. Em relação à etnocenologia essa idéia nos ajudará a procurar os fundamentos por trás das posturas assumidas.

Um outro procedimento que nos ajudará bastante será lançar mão da idéia geral da dialética tida como hegeliana, nos moldes em que a colocou Fourez (Idem). De acordo com esse método, parte-se da maneira pela qual, espontaneamente, as pessoas representam algo. Na seqüência desse processo, propõe-se uma nova maneira de ver a coisa representada. Este método é chamado de dialético, pois reproduz um esquema do chamado raciocínio dialético, no qual primeiro se afirma uma 'tese', isto é, a maneira pela qual a realidade é apresentada geralmente. Depois se apresenta uma 'antítese', ou seja, uma proposição que representa a negação da tese, negação que é provocada pela consideração de outros pontos de vista, surgidos com base no exame critico que se fez. Por fim, apresenta-se uma 'síntese', uma outra tese que representa uma

nova maneira de ver, resultante do processo crítico. A síntese não é, porém, uma visão absoluta das coisas: é simplesmente o resultado de uma nova forma de olhar, resultado da investigação realizada.

Outra idéia a ser considerada é a de que os termos observar e definir já significam contemporaneamente interpretar. É uma vez mais Gerard Fourez (op. cit., p. 39-40) quem nos diz, evocando reflexões de Edmund Husserl e Maurice Merleau-Ponty, que "observar é fornecer um modelo teórico daquilo que se vê, utilizando as representações teóricas de que se dispõe."

É prudente levar em conta também a distinção entre 'conceito nominal' e 'conceito real' dos tomistas. Tal distinção é corroborada por pesquisadores como Eduardo Duarte, por exemplo, que trabalha com a distinção, em consonância com o mesmo espírito, entre 'idéias que se associam formando um conceito' e 'a história, o percurso no qual são redefinidas, reorganizadas e agregam outros valores de acordo como os contextos históricos e emocionais de cada coletivo que o legitima (LOPES, op. cit., p.43).

Quanto à concepção de ciência, lembramos a distinção antiga que considera que existe uma 'ciência da existência' e uma 'ciência da essência' de algo (POCHARD, 1997). A primeira dá conta de que algo existe; e a segunda dá a saber sua inteligibilidade geral. A primeira é a descrição de coisas particulares; a segunda fornece a base de compreensão geral de todos os fenômenos particulares estudados.

Atentar para o fato de que existe um problema que é uma grande fonte de confusões quando se discute cientificidade. Esse problema consiste em confundir os objetos da ciência com os entes reais, existentes. Como propedêutica a essa confusão, tomaremos a distinção entre objeto empírico (de investigação) e objeto de estudos de Max Weber (WEBER, 1993; CHALMERS, 1993; BARBEROUSSE, KISTLERS e LUDWIG, 2000; FOUREZ, 1991) que se estende também à distinção

do sujeito cognoscente e do sujeito existencial ou individual. O primeiro termo, sujeito cognoscente, é um termo correlativo do objeto de conhecimento e, como tal, interdependente deste; enquanto que o segundo termo, o sujeito existencial, refere-se ao individuo real com angústias e fantasias, que trabalha, usa a linguagem e é parte integrante dos animais deste planeta.

Com efeito, tal confusão se desfaz lembrando-se que os entes reais já estavam antes que os homens organizassem um saber como a ciência. Enquanto que os objetos da ciência só existem em função dos recortes teóricos específicos de cada ciência. Nenhuma ciência investiga os entes existentes e sim seus vários aspectos abstrativamente depurados como objetos. Quem afirma o contrário faz um ato de confusão que substitui, arbitrariamente, e de forma cientificamente inócua, um ente concreto por seus recortes abstrativos<sup>36</sup>.

#### 2.2 A ETNOCENOLOGIA

#### 2.2.1 Preâmbulo

Remontando à primeira noção fornecida neste trabalho sobre a etnocenologia (final da p.3), assinalamos que, desde o ponto de vista terminológico, transparece uma certa obscuridade pois tal termo parece expressar muito mais uma maneira de nomear, do que uma definição; e, do ponto de vista de suas determinações concretas, que se trata de um novo campo de conhecimentos inscrito no âmbito do saber científico da contemporaneidade.

De inicio, observamos que, aquilo que antepomos como diferença entre uma simples forma de nomear e uma definição, diz respeito à diferença análoga que pode haver entre um rótulo e um conceito usados para se referir a uma mesma coisa. Uma legenda, como um rótulo, serve fundamentalmente para a

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Existem vários exemplos de autores que analisam essa característica do discurso científico. Ver (COSTA, 1994, p. 33; COPI, op. cit., p. 3; IDE, op. cit., p.142-143).

identificação, enquanto que uma definição, tradicionalmente, procura abarcar aspectos essenciais inerentes à coisa concebida.

Já tivemos a oportunidade de ver um pouco mais detidamente acima que uma definição, a depender do seu processo de concepção, pode implicar, ao mesmo tempo, vários dos limites de uma coisa, seja interna, seja externamente, e desde limites físicos até as finalidades da coisa considerada, ou até sua simples denominação.

De fato, o termo latino *definire*, de onde se deriva o termo português definir, significa literalmente 'estabelecer os fins' (IDE, op. cit., p.183 ss). Sejam esses 'fins' no sentido de término, indicando os contornos que separam a coisa definida das demais, sejam no sentido das finalidades, teleologicamente determinada.

Claro que se poderia simplesmente estipular um nome àquilo a que se refere a definição de 'etnocenologia'. Representado seu processo de definição, seria um caso particular dos processos das definições estipulativas (COPI, op. cit., p.113-114). Mas, vale observar que, uma vez agindo-se assim, todas as outras questões implicadas pela definição reduzem-se a questões de fato. De se saber, por exemplo, se o novo termo serve ou não à finalidade para a qual ele foi introduzido, ou se a definição é obscura ou complexa demais para que tenha alguma utilidade. Pois é o caráter pragmático da definição o que mais importa então.

Mas, apesar do claro interesse estratégico implicado na escolha do termo, e até louvado pelos proponentes da etnocenologia, não parece ter sido essa a intenção primordial ao se tentar definir a etnocenologia. No primeiro momento se expressou o caráter claramente provisório da definição dada em função de uma espera de que, num futuro não muito distante, o termo 'cenologia' lhe viesse em substituição. Mas, não que o primeiro termo atribuído seria eminentemente estipulativo, da forma aqui considerada.

Pode-se pensar em usar um processo de simples denominação na definição de qualquer coisa, já observavam os nominalistas, e assim sustentar que o termo 'etnocenologia', da forma como veio a lume, é já a expressão de um dado processo de definição. Aliás, Irving Copi, nos informa que alguns autores identificam as definições estipulativas como definições 'nominais' ou 'verbais'.

Mas, destacamos que tal procedimento somente funcionaria se se procedesse pela perspectiva do nominalismo clássico que concebia um nome como uma designação simbólica geral para uma tendência da mente humana em reunir vários objetos comuns sob um mesmo signo, como nos informa Nicholas Fearn (2004, p.62). Pois, fora desse contexto, teríamos muita dificuldade em conceber o que seriam os objetos reunidos, que é, em parte, o que veremos que ocorre com a etnocenologia.

O termo etnocenologia funcionou, em seus dez primeiros anos de existência, muito mais como uma legenda para reunir participantes numa rede de pesquisadores do que como uma definição fundadora do seu objeto de estudo da qual se poderiam haurir conseqüências prováveis, inferidas das primeiras considerações críticas acerca dos temas primitivos que implicam a existência do seu campo de estudos.

Seria em função das conseqüências prováveis da concepção fundadora do objeto de estudos da etnocenologia que qualquer pesquisador interessado, não importando sua área de origem, poderia montar um projeto de investigação, dos objetos de seus interesses, com suas justificativas e métodos coerentemente instruídos pelos desdobramentos das propriedades etnocenológicas fundamentais.

## 2.2.2 Objeto de Estudos e Objeto de Investigação

Como nos explica bem o professor Luis C. Martino, no texto, já citado, sobre a epistemologia da comunicação.

Introduzamos também uma distinção entre objeto de estudo de uma disciplina e objeto de pesquisa. A relação aqui é a do geral e do especifico, mas algo mais também. O objeto de um certo trabalho de investigação é, por assim dizer, a matéria intelectual que ele manipula e que só aparece nas elaborações teóricas pelas quais os fenômenos se apresentam à investigação científica (e se opõe assim ao objeto empírico). Por sua vez, o objeto de uma disciplina deve ser compreendido como o ponto de vista mais geral, responsável pelo recorte e pela abordagem por meio da qual o fenômeno se apresenta ao trabalho de teorização. Ele funciona simultaneamente como um pano de fundo de onde se destacam as teorias e como princípio de diferença e de unidade do campo.<sup>37</sup>

#### 2.2.3 O Termo e o Conceito

O que os mentores e principais proponentes da etnocenologia nos forneceram como o *definiens*<sup>38</sup> da primeira definição de etnocenologia não corresponde à essência expressa no próprio termo etnocenologia. Nem mesmo Jean-Marie Pradier, o primeiro a utilizar o novo termo, se manteve dentro do conjunto dos objetos estritamente implicados pelo nome do novo campo. Pois o radical 'ceno' que remete à cena, fica, no texto de Pradier, em correspondência direta com as práticas e comportamentos humanos espetaculares.

Com efeito, a primeira definição de etnocenologia, da autoria de Pradier, diz que ela é a disciplina que estuda as práticas e comportamentos humanos espetaculares organizados. E vemos que, da mesma forma que não se pode negar que 'cena' e 'práticas e comportamentos humanos espetaculares' têm muita coisa em comum, não se pode negar que aplicar adequadamente esses termos aos mesmos objetos cria um certo embaraço que exige certas adequações.

-

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Note-se que o trecho destacado está em plena consonância com a distinção weberiana ressaltada acima como uma de nossas distinções instrumentalmente coligidas.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> *Definiens* e *definiendum* são dois termos técnicos usados na teoria da definição. O símbolo que se deve definir, no nosso caso etnocenologia, é o *definiendum*, e o símbolo ou grupo de símbolos usados para explicar o significado do *definiendum* é o *definiens*. (COPI, op. cit., 113).

Em geral, essas adequações representam a forma específica do recorte operado pelos pesquisadores que se ocuparam de definir 'etnocenologia', que foram basicamente três: Jean Marie Pradier, Chérif Khaznadar e Armindo Bião. Todos subscreveram em parte a primeira definição, mas com o passar do tempo, deram orientações muito particulares aos termos daquela. Por isso afirmamos que, desde o ponto de vista do termo, a etnocenologia transparece ser mais uma legenda, um rótulo, do que uma definição.

Por outro lado, do ponto de vista de suas determinações concretas, como dissemos, a etnocenologia consiste numa perspectiva sob a qual pode-se vislumbrar um novo campo de conhecimentos inscrito no âmbito do saber científico da contemporaneidade, o que quer dizer que seu saber pretende subscrever uma série de posturas que ganharam destaque nas discussões acerca da cientificidade dos discursos a partir da segunda metade do século XX.

# 2.2.4 O Nascimento de uma Disciplina

Toda disciplina cientifica aparece em função de um dado domínio do saber. Estes, por sua vez, constituem-se a partir de um outro domínio já delineado e dimensionado por saberes antigos, como uma filosofia, uma opção política ou moral, como conseqüência de um racionalismo premente, de algum problema científico não-resolvido, de algum interesse prático, de uma religião ou prática mística, uma ciência empírica, uma observação sobre o corpo humano, uma análise da sensação, da imaginação ou das paixões, etc. Mas um domínio ainda não desbravado, e sobre o qual é necessário promover elaborações com conceitos científicos e métodos.

As disciplinas científicas podem nascer a partir do momento em que se institui o seu objeto de estudos. Este pode aparecer por diversas razões e sob várias perspectivas. Segundo Michel Foucault (1999, p.475-476) desde o ponto de

vista da ordem do saber, um grande advento, como o fato do homem passar a ser pensado como objeto de investigação e condição de conhecimento, ao mesmo tempo, no século XVIII, é um dos grandes acontecimentos que operam na mudança da episteme então em voga desde o século XVI.

Considerada desde o ponto de vista histórico, uma disciplina científica aparece sempre para resolver problemas de ordem teórica ou práticas que se constituem como obstáculos no curso de certas ações. O aparecimento de novas normas impostas aos indivíduos por alguma mudança social, como aconteceu no século XIX, com a psicologia em relação à indústria, por conta dos reflexos das atividades industriais; ou com a sociologia em relação à revolução francesa, por conta dos desequilíbrios sociais, são bons exemplos.

# 2.2.5 A Intuição de Nelson de Araújo

Podemos compreender assim como foi possível a Nelson de Araújo antever o aparecimento de algo como a etnocenologia, que ele chamou de etnoteatrologia ou socioteatrologia. Nelson foi o primeiro no Brasil a dar fóruns de disciplina acadêmica ao que ele chamou de 'expressões dramáticas do folclore brasileiro'.

Sua justificativa encontrava sustentação numa pesquisa desenvolvida nos mesmos padrões dos tradicionais estudos do folclore. O simples fato de cotejar intuitivamente os desdobramentos de disciplinas como a antropologia cultural, a sociologia do teatro e a etnologia em geral, e pela observação da tendência para a crescente especialização, o fez vislumbrar o aparecimento de uma disciplina científica que tirasse seus objetos de investigação do conjunto dos fenômenos destacados pelos registros feitos por pesquisadores como ele.

É uma conclusão relativamente fácil para quem estudava como Nelson. Os folcloristas se dedicavam a fazer uma ciência do existente. Dando a conhecer tais e tais objetos concretos, que existiam em tais e tais lugares, com tais e tais

feições. Os cientistas sociais clássicos se dedicariam, com o passar do tempo, às depurações abstrativas e à formulação de teorias explicativas dentro dos seus quadros teóricos cada vez mais especializados e munidos de ferramentas mais e mais sofisticadas.

## 2.2.6 Duvignaud e o Campo da Etnocenologia

Já no contexto de instauração da etnocenologia, Jean Duvignaud, o mais eminente pesquisador dentre os proponentes dessa disciplina, que sintomaticamente quase não utilizou o termo, num pequeno texto feito para o colóquio de fundação da etnocenologia<sup>39</sup>, se limitou a chamar a atenção do caráter de aventura que representava a promessa de se embrenhar em regiões da dimensão humana, chamadas de 'infra-ordinárias' por Paul Virilio.

Segundo Duvignaud (1999, p.107-109), o domínio mencionado por Virilio era um domínio representado pelas "respostas, às vezes inomináveis, que um certo grupo fornece às instâncias naturais, as quais impõem à espécie os limites incontornáveis, a fome, a sexualidade, a morte, a obsessão pelo invisível ou pelo sagrado." Assim fica claro que, para Duvignaud, a etnocenologia se circunscrevia no âmbito da etnologia, da sociologia do teatro, das microssociologias compreensivas, diríamos, da antropologia cultural, *a fortiori*.

No texto do prefácio que escreveu para a revista Internationale de l'Imaginaire n° 15, cujo título bastante significativo poderíamos traduzir por *Os Espetáculos dos Outros – questões de etnocenologia II*, comentando a respeito do processo espontâneo de transmissão das formas do imaginário tradicional de culturas não-ocidentais, Duvignaud afirma o seguinte: " se a etnocenologia tem um sentido, não é o de proporcionar a essas figuras imaginárias sua capacidade de romper com a 'pureza' acadêmica ou étnica? Isso seria também impedir de ver

<sup>&</sup>lt;sup>39</sup> DUVIGNAUD, Jean. Uma Nova Pista. GRAINER, C. e BIÃO, A. (org.). **Etnocenologia – textos selecionados**. Tradução de Ana Luiza Friedmann. São Paulo: Annablume, 1999.

nelas a 'primitividade' de uma arte que seria 'primeira', como se o imaginário do passado não fosse mais do que uma etapa no progresso que conduz à nossa 'modernidade'<sup>40</sup>." Vemos que trata-se ainda das questões levantadas pelas ciências humanas sobre o velho etnocentrismo europeu, mormente francês.

Por outra perspectiva, Jean-Marie Pradier sempre brigou por um maior reconhecimento da dimensão dos fazeres, estes informados pela experiência nas artes cênicas, em comparação às abordagens eminentemente teóricas encetadas hegemonicamente na academia francesa. Pradier, que sempre destaca o papel fundamental do texto cênico paralelamente ao texto literário, da dimensão prática ao lado da teórica, procurou estender os limites da nova disciplina, descortinando a abertura proporcionada da forma mais ampla possível. Foi buscar em três radicais gregos bastante polissêmicos os componentes para o neologismo que nomearia a disciplina nascente.

De outra perspectiva ainda, Chérif Khaznadar nos conta que veio de um grupo reunido em torno de Jean Duvignaud, basicamente formado por ele, Françoise Gründ, André-Marcel d'Ans e Jean Marie Pradier, as idéias que se plasmariam um pouco depois como etnocenologia. E, fiel ao espírito que animou toda a iniciativa de forjar um novo campo de estudos dos fenômenos espetaculares, atento às armadilhas do preconceito etnocentrista, Khaznadar propôs, após uma série de ressalvas, em lugar de etnocenologia, o termo 'etnoteatrologia'.

O curioso é que exatamente dezoito anos antes, em 1979, o professor e pesquisador sergipano, radicado na Bahia, Nelson de Araújo, pesquisando as 'expressões dramáticas do folclore', e animado por um espírito muito semelhante ao de Khaznadar, usou o mesmo termo para se referir à nova disciplina do campo de estudos que ele previa se descortinar nas décadas seguintes, como de fato

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> INTERNATIONALE DE L'IMAGINAIRE n° 15. Les Spectacles des Autres – questions d'ethnoscénologie II. Paris: Maison des Cultures du Monde, 2001. p. 9. (tradução nossa).

aconteceu. O que nos parece dar um testemunho a favor da existência do novo campo de estudo dos fenômenos espetaculares.

#### 2.2.7 A Ciência e os Fatos Concretos

Ora, práticas e comportamentos espetaculares traduzem-se, sem dúvida, em objetos eminentemente concretos. A questão é que o seu estudo científico necessariamente não se traduz do mesmo modo. Uma coisa são as idiossincrasias da dimensão examinada como um fato, outra coisa, completamente diferente, são as características das investigações possíveis de serem desenvolvidas. Os objetos de investigação da ciência não são fatos concretos. São sempre recortes abstrativos de dados fenômenos, como já dissemos. Mas, vejamos.

Com efeito, o termo 'fato concreto', do latim *factum concretus*, de cun + crescere, diz-se daquilo o que é dado aos sentidos com o crescimento, a consolidação simultânea e convergente de diversas causas que concorreram para o seu advento nas condições implicadas, incluindo-se aí o lugar e o momento determinados de seu acontecer real.

Todo fato pode ser pensado através da distinção de fatores acidentais e de fatores essenciais. A essência sendo considerada como o traço idiossincrático capaz de servir como distintivo entre coisas diversas representa o aspecto permanente e indissociável. E os acidentes são os traços que podem estar presentes, sob determinados pontos de vista, em várias coisas desiguais nas mesmas condições consideradas.

Cada aspecto dessa maneira de pensar tem funções bem determinadas como instrumento de análise. A essência é responsável pela identificação e individualização de cada fato, mas somente do ponto de vista da manutenção da integridade de sua forma, do seu modo próprio de acontecer. Já os acidentes

sustentam a emergência da essência e são responsáveis pelo caráter de concretude, de existência do fato num mundo no qual outros tantos fatos se avizinham e se referenciam mutuamente.

Como sem algum tipo de identificação e distinção é impossível se pensar, e quem fornece esse caráter a qualquer coisa é sua essência, se diz que a essência é o mais importante fator de algo. Criando logo um lugar de destaque de superioridade para o fator essencial em relação aos demais fatores e erigindo, desde então, uma hierarquia entre fatores essenciais e acidentais.

Assim considerados, como funções de todos os fatores que compõem um dado fato concreto, a essência e os acidentes se mostram em uma relação hierárquica na qual, para se considerar o fato de maneira genérica, é preciso tomá-lo pela sua essência, pois, de outra maneira seria impossível pensá-lo em sua integridade; e, para considerá-lo em sua existência concreta, seria preciso tomá-lo pela interação essência / acidentes, pois é retornando ao ponto inicial do conglomerado de essência e acidentes, que podemos falar de fatos concretos.

Então, a importância dos acidentes é fornecer, junto com a essência, o caráter de concretude dos fatos no mundo, enquanto que a essência está, por assim dizer, 'fora do mundo', como produto abstrato das relações formais propensas a serem percebidas pelo sujeito de conhecimento no ato de conhecer.

Aqui entra em cena uma questão importantíssima em relação a esse tópico, que é a questão dos pontos de vista e dos interesses que sustentam e engendram tais pontos de vista. Pois a depender de quem fala e do que se fala, se o ponto de vista é do agente ou de quem ver a ação, mudam completamente os interesses e os respectivos pontos de vista. Conhecemos muito bem o adágio hegeliano que afirma, não sem um pouco de ironia, 'cada interesse fabrica a sua lógica'.

Vejam que, neste caso, o que consideramos como 'condições fenomenológicas mínimas necessárias para se pensar os fatos' é haver possibilidades mínimas de aplicação das regras lógicas válidas, sustentadas por interesses sobretudo cognitivos. Que, por sua vez, se distinguem e se distribuem hierarquicamente por critérios de valor.

Desde o ponto de vista científico, é preciso distinguir o discurso dos agentes do discurso de quem pensa as ações realizada pelos agentes visando ao entendimento o mais abrangente possível. O que não quer dizer desprezo pelos conhecimentos de quem age espontaneamente, sem se ocupar com critérios científicos, mas valorização do discurso de análise de quem reorganiza o intercurso dos vários discursos dos agentes implicados num dado acontecimento no mundo humano. E é claro que a organização hierárquica se transforma a depender do valor dado aos diversos fatores pelos diversos agentes.

Quem vive uma dada situação como parte de seu cotidiano jamais valoriza cognitivamente as mesmas coisas que quem analisa esse mesmo cotidiano vivido com interesse cognitivo de fazer ciência.

Assim, por exemplo, um ator que aprende uma técnica qualquer, valoriza, em meio ao seu processo de aprendizagem específico, coisas e fatores muito diferentes de um pesquisador que estuda como os atores aprendem essa mesma técnica. Pode ser que, em seu processo único de aprendizagem (que sempre depende da interação dinâmica entre um indivíduo, o conjunto de conhecimentos disponíveis e das condições dadas para o seu aprendizado no momento), o ator valorize coisas realmente insignificantes para o pesquisador e despreze coisas extremamente fundamentais para o ponto de vista adotado por esse mesmo pesquisador.

Com isso vemos que a diferença de perspectiva de valoração, já tem que está pressuposta nas hipóteses do pesquisador, uma vez que a índole científica

busca enfocar as coisas sempre em larga escala, pelo seu próprio caráter idiossincrático de ciência.

E é por isso que nenhuma ciência trabalha com fatos concretos. Por uma simples impossibilidade lógica de abarcar todos os aspectos possíveis relacionados a um fato concreto.

Todas as ciências, ou todos os discursos que se querem de caráter científico, precisam dar uma resposta de como vão trabalhar com a quantidade indefinidamente grande de aspectos apresentados por qualquer coisa concreta. É exatamente um dos traços que, caracteriza a ciência, ainda, e identifica as ciências umas com as outras, o expediente de, ao contemplar uma dada situação (que já vem escolhida e valorada dentre tantas outras), agir no sentido de selecionar, sistematizar, classificar e ordenar os fatores que interessam ao saber que se quer produzir, de acordo com os critérios adotados como distintivos de antemão.

Porém, da mesma maneira que os traços essenciais não se distinguem dos acidentais, exceto desde o ponto de vista bem determinado da necessidade de distinção e identificação de cada fato, da mesma forma, as perspectivas de valoração dos saberes se distinguem apenas pela abrangência da perspectiva adotada, o que, no caso da ciência antiga, vinha em função da idéia de verdade e de um conhecimento apodítico. No caso das ciências moderna e contemporânea vem em função das hipóteses e modelos testados com sucesso.

## 2.2.8 O Desafio da Etnocenologia

O que foi descrito nos parágrafos anteriores reforça ainda mais o fato de que um campo novo de estudos sobre os fenômenos espetaculares em geral existe e, nos últimos trinta anos, começou-se a vislumbrar seus contornos intuitivamente e suas possíveis formas de abordagem.

Nessa perspectiva, o ato de fundação da etnocenologia foi uma tentativa de dar corpo a algo que então era ainda evanescente. Uma grande questão é compreender a forma como isso foi feito e os procedimentos posteriores operados para desenvolver, e consolidar como prática, os modos e meios de produção de conhecimentos do novo domínio. E, como ponto de partida, precisamos determinar como abordar a etnocenologia.

Desde dentro, é preciso separar a etnocenologia francesa da etnocenologia brasileira. Diremos que a tônica da etnocenologia na França é a luta contra o textocentrismo como obstáculo inicial ao reconhecimento da dimensão prática do teatro. O teatro é o grande representante, como categoria, das formas espetaculares ocidentais. Em seguida, destacaremos também o fato de se buscar maneiras de olhar os espetáculos dos outros povos sem cair no etnocentrismo; e, por fim, desde o ponto de vista institucional, podemos destacar como idiossincrasia da etnocenologia francesa o fato de haver instituições acadêmicas e não-acadêmicas que sustentam e produzem etnocenologias diferentes.

Com efeito, a presença da ação de Chérif Khaznadar (tentando resguardar uma prática, se não popular, pelo menos não-acadêmica da etnocenologia, como se pode falar de outros tipos de práticas não-acadêmicas da antropologia, da sociologia, da arte, da política, da ética, da medicina etc.) fora da academia universitária e de Jean-Marie Pradier dentro da universidade, não encontra par no Brasil.

No Brasil o representante dos estudos etnocenológicos é Armindo Bião, que produz dentro do âmbito universitário. Logo fica claro que a característica da etnocenologia comum à sua produção na França e no Brasil dá-se com a etnocenologia considerada desde o ponto de vista de uma disciplina acadêmica universitária. E é nesse ponto em comum que centraremos nossas análises, uma vez que nosso intuito é apreender-lhe o método científico.

É obvio que o que alimenta a disciplina universitária etnocenologia é a idéia maior de uma ciência cenológica, ou etnocenológica mesmo. Logo, de maneira genérica, a etnocenologia deve ser pensada a partir de suas características epistêmicas gerais. E observamos que, mesmo dentro do âmbito contemporâneo da ciência, há características da etnocenologia que são únicas. Por exemplo: o interesse e a busca da competência filosófica para discutir as questões de fundo em seus domínios e pesquisas, e a incorporação de características externas às disciplinas científicas como parte inerente da produção de conhecimento científico, apontadas por Boaventura de Souza Santos como características marcantes dos saberes científicos contemporâneos, são agregados à etnocenologia sem maiores problemas.

Mas, sob outro aspecto, mesmo dentro das chamadas etnociências, a etnocenologia dá saltos insólitos e deixa lacunas desconcertantes para um saber que se quer científico e disciplinar. Por exemplo: o fato de ser uma etnociência que já nasce 'etno' tout cours e não dá sinais de, como enunciado em seu manifesto (PRADIER, 1996, p.46-48), começar a edificação da cenologia geral. Este fato não encontra par na história das etnociências. O caso que mais se aproxima disso é o da etnometodologia. Mas mesmo esta disciplina guarda distâncias imensas da etnocenologia por vários motivos. Destaco aqui apenas dois fundamentais.

### 2.2.9 O Modelo da Etnometodologia

Primeiro, a etnometodologia<sup>41</sup> almejava ser uma sociologia revisada, digamos assim, sob a perspectiva dos etnométodos. Estes, com efeito, descobertos, estudados, teorizados e experimentados em diversas áreas que se estendem dos procedimentos protocolares dos tribunais do júri em homicídios inter

\_

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Cf. (COULON, A. 1995a e 1995b).

e intra-raciais, na Califórnia do fim dos anos 40, às praticas mágicas de grupos afastados do mundo ocidental, como os Azandes (Nova Guiné), o que gerou a notoriedade do seu fundador, Harold Garfinkel.

Garfinkel estava estudando homicídios inter e intra-raciais e as atividades dos jurados nos processos de condenação e ficou surpreso ao se dar conta da maneira como os juizes interpretavam e decidiam sobre os fatos e as leis. Ele enxergou nos procedimentos das testemunhas, juízes, advogados e jurados um conjunto de procedimentos metodológicos, nem sempre usados com consciência, cujo estofo poderia servir de base para uma metodologia científica, e denominouos de etnométodos.

Os etnométodos são os métodos usados espontaneamente pelos indivíduos para realizarem o conjunto de ações necessárias ao desenvolvimento de suas atividades cotidianas. A etnometodologia seria então o estudo dos vários grupos sociais partindo-se da análise dos meios utilizados em cada grupo para desempenhar suas atividades cotidianas e também dos recursos usados para exprimir e interpretar o conjunto dos signos produzidos na realidade social.

Em segundo lugar, a etnometodologia desenvolveu todo um arcabouço teórico que permitiu forjar vários instrumentos analíticos próprios e determinar rapidamente suas divisões internas e áreas de atuação. Por exemplo: por um lado, os analistas de conversação tentam descobrir nas falas cotidianas as reconstruções contextuais que permitem aos interlocutores dar sentido e continuidade a suas falas; e, por outro lado, os etnometodólogos se interessam pelos temas mais tradicionais da sociologia clássica como a educação, a justiça, organizações em geral, administrações e as ciências.

Como os aspectos lingüísticos e os comportamentos dos indivíduos nas mais variadas instituições e situações sociais estão sob uma mesma cultura, daí nasce a noção de 'pertencimento'. Assim como da observação de que os aspectos

lingüísticos, usados na comunicação, e os demais aspectos racionais implicados na condução dos propósitos práticos, se fundem no cotidiano, nasce o 'principio de identificação'. E da mesma forma aparecem o 'principio de reflexibilidade', a 'indexicalidade', os processos de 'accountability' etc.

Jean-Marie Pradier aponta a etnometodologia como modelo para a etnocenologia, da mesma forma como Garfinkel apontou a etnobotânica como modelo para a etnometodologia. Mas diferentemente de Garfinkel, Pradier não descobriu, inventou, teorizou ou experimentou nenhum método de investigação, ou propôs divisões em áreas de atuação ou qualquer outro tipo de ordenação que viesse a estruturar o campo interno da etnocenologia e lhe dar mais consistência como disciplina. A etnocenologia permanece como um novo campo de estudos simplesmente aberto.

Como conseqüência, tudo o que há de mais firme na etnocenologia advém do fato de ela ser ministrada como disciplina formal da pós-graduação. Ou seja, ela é sustentada pelos doutores que lhe dão voz e feição dentro do *establishment* universitário. Trata-se de um campo inteiro de estudos, sustentado por dois pesquisadores, no Brasil, dentro da Universidade Federal da Bahia, em Salvador; e na França, dentro da Universidade de Paris 8, em Saint Denis.

# 2.2.10 Etnocenologia e Cientificidade

Poderíamos tentar resolver essa situação simplesmente determinando a cientificidade da etnocenologia, analogamente ao que podemos supor que se faz com outras disciplinas. Mas, o fato é que é impossível determinar cabalmente o status de cientificidade de uma dada área de conhecimento na atualidade, pois todos os aspectos relacionados às disciplinas científicas estão em questão.

Ao final de um excelente estudo sobre ciências, intitulado sugestivamente **O** que é Ciência Afinal?, A. F. Chalmers (1993, p.211) depois de um giro

panorâmico em explicações e análise das principais características da ciência moderna e seus desdobramentos contemporâneos, afirma:

cada área do conhecimento pode ser analisada por aquilo que é (...) Os filósofos não têm recursos que os habilitem a legislar a respeito dos critérios que precisam ser satisfeitos para que uma área do conhecimento seja considerada aceitável ou científica.(...) ou seja, podemos investigar quais são os seus objetivos — que podem ser diferentes daquilo que geralmente se consideram ser seus objetivos — ou representados como tais, e podemos investigar os meios usados para conseguir estes objetivos e o grau de sucesso conseguido.

Levando em conta tudo o que foi exposto por Chalmers, e concordando com essa sua tese, é fundamental perguntarmos o que há de seguro e o que ainda é problemático na etnocenologia como uma disciplina científica. Não no intuito de julgar-lhe a cientificidade, mas, muito mais de precisar os meios formais já disponíveis em etnocenologia para se atingir seus objetivos. E começamos pelo seu objeto de estudos.

# 2.2.11 Possibilidades e Limitações

A etnocenologia, como qualquer outra disciplina científica, tem várias possibilidades de objeto de estudos. Observamos, no entanto, que há uma certa confusão na hora de definir o objeto dos estudos etnocenológicos por excelência. Pois, como assinalamos acima, a partir do texto de L. C. Martino e da distinção clássica de Weber, existem objetos de estudos e objetos de investigação. Os segundos completamente dependentes dos primeiros.

Posto de outra forma, poderia se dizer que toda ciência se faz pela distinção clara entre seu formato e seu conteúdo, ou entre sua forma e sua essência, como já vimos sob outra perspectiva. O formato de uma ciência determina o seu modo de ser, sua essência, sua constituição única capaz de distingui-la de qualquer outra. Os aspectos formais condicionam o acontecer de uma disciplina no mundo. É da forma que se inferem as maneiras características

de atuar em face dos objetos passíveis de sua investigação. Já o conteúdo de uma disciplina é sempre concebido em termos dos conhecimentos próprios àquela forma de saber, é a esfera de tudo o que pode ser dito estritamente produto etnocenológico.

Ora, falta uma teoria da etnocenologia, para determinação dos seus aspectos formais, algo como um conjunto de proposições que possam ser tomados como base epistemológica de sustentação para quem deseja se colocar como investigador das 'Práticas e Comportamentos Humanos Espetaculares Organizados'.

O que existe por enquanto é a tentativa dos pesquisadores mais experientes em definir os rudimentos do novo campo de estudos. Um problema é que nenhum desses pesquisadores mais experientes realizou uma pesquisa modelar que, de alguma forma, mostrasse o caráter idiossincrático da etnocenologia em ação, como aconteceu no processo de desenvolvimento em vários outros campos de estudos, mormente a etnometodologia e a etnomusicologia. Estas, apontadas como modelares para a etnocenologia.

O que os proponentes da etnocenologia fizeram nesses dez anos foi orientar pesquisas acadêmicas formais (mestrados e doutorados), tentando constituir, entre outras coisas, uma espécie de massa crítica para a produção etnocenológica; foi utilizar-se do potencial estratégico de abertura do campo etnocenológico para atrair investimentos para as unidades, departamentos, grupos de pesquisa e programas de pós-graduação nas universidades às quais pertencem os pesquisadores associados na rede internacional constituída em torno da etnocenologia. Processo, aliás, análogo ao que houve com a etnometodologia, que também apareceu e sobreviveu nos seus vinte primeiros anos, dentro de departamentos universitários de sociologia na Califórnia, em função dos seus associados. E, no caso da etnocenologia com o mérito do influxo inédito para as artes no âmbito do conhecimento acadêmico.

Ora, em todos os campos que se afirmaram como campos científicos (FOUREZ, op. cit., p.103 ss), depois de um período natural de ensaios abertos em torno das intuições que geram a idéia inicial responsável pelo início do processo de desenvolvimento das disciplinas, foi necessário um esforço para estratificá-la de outras maneiras.

Em geral, algum dos autores-chave da nova disciplina estabelece um conjunto de observações gerais, preceitos ou regras para orientação na prática, a partir das quais um grande número de pesquisadores se guia e, ao final de um dado período, com a contribuição milionária de todos os erros, como dizia Oswald de Andrade, uma dada comunidade concebe os rudimentos da sua disciplina. O que quer dizer que, após um determinado patamar de produção e discussão de preceitos fundamentais, se formam os conteúdos fundamentais e, com estes, as possibilidades concretas de seus desdobramentos futuros.

Acreditamos que a maior parte dos problemas teóricos da etnocenologia vem do fato de ela ter sido literalmente inventada como disciplina. Como vimos, existem indícios da existência de um campo de estudos abertos, mas uma disciplina precisa ser metodologicamente construída para ter efetividade científica.

Nenhuma outra disciplina científica, sem as bases mínimas anteriormente edificadas, e sem estar calcada em descobertas ou fatos como os já descritos acima, jamais apareceu na história das ciências. Mas, de um lado, nada impede que tal fenômeno venha a acontecer; e, por outro lado, as condições dos debates atuais sobre todos os aspectos acerca das disciplinas científicas criam condições para que isso possa acontecer.

O aparecimento da etnocenologia, da forma como se deu, tornou extremamente complexo, em seu âmbito, os relacionamentos entre as dimensões dos fenômenos (objetos), das teorias (modelos, paradigmas) e da epistemologia

(critérios de avaliação e sustentação das crenças). No entanto a etnocenologia

existe como estratégia política dentro da academia, com o reconhecimento oficial

dos órgãos competentes e como disciplina da pós-graduação stricto sensu,

mesmo não formando etnocenólogos e não tendo pesquisadores praticantes de

uma etnocenologia normal (no sentido kuhniano deste termo).

Por fim, o último caráter geral a assinalar é que talvez a análise da prática

etnocenológica nos forneça alguns indícios para compreendermos seu paradoxo:

pois a etnocenologia é uma disciplina que não possui ainda uma teoria. Se ainda

não possui teoria, não poderia ter um método, uma vez que método se constrói,

moderna e contemporaneamente, a partir do arcabouço teórico. No entanto, a

etnocenologia possui uma prática desenvolvida na academia.

Então, retomando um dos primeiros aspectos estabelecidos no inicio deste

capítulo, reafirmamos que o caráter de construtividade dos discursos científicos

contemporâneos, e a vagueza de aplicabilidade do termo etnocenologia, da forma

como ele foi concebido, iriam implicar que nos certificássemos de vários aspectos

do nosso objeto numa espécie de mão dupla. Uma no sentido que vai da

concepção de etnocenologia à sua metodologia; e uma outra que remonta dos

seus métodos aos fundamentos de suas concepções. Acreditamos que o primeiro

aspecto ficou mais ou menos bem fixado, neste capítulo. Resta-nos cumprir o

segundo para avaliar seus resultados.

3 A TEORIA DA ETNOCENOLOGIA

"os criteriums são os instrumentos de medição das

teorias."

Paul Feyerabend (1977)

3.1 PARTE I: A CIENTIFICIDADE

3.1.1 Preâmbulo

121

Este capítulo está dividido em três grandes partes com suas respectivas seções. Na primeira parte, intitulada A Cientificidade da Etnocenologia, caracterizaremos e analisaremos um pouco do contexto gnoseológico que permite o aparecimento de algo como a etnocenologia, enfocando principalmente questões de ordem científica e epistêmica. Na segunda parte, intitulada Equação Etnocenológica, caracterizaremos as teses e tendências gerais contra as quais se elevou a etnocenologia nascente na França e introduzimos os temas principais dessa disciplina no contexto brasileiro e francês. Na terceira e última parte, intitulada Em Busca De Um Método Próprio, tentamos caracterizar e discutir alguns traços do contexto histórico de desenvolvimento das questões metodológicas que proporcionou o advento da etnocenologia, enfocando mais os aspectos de ordem da influência sociológica e seus desdobramentos na questão dos problemas de método e desafios na constituição de uma nova teoria do espetacular.

Um dos objetivos deste segundo capítulo é refletir sobre a problemática acerca da cientificidade do discurso da etnocenologia. Não no sentido de demonstrar ou questionar sua cientificidade. Mas, como não acreditamos que haja qualquer artifício capaz de determinar cabalmente algo assim, nem é o caso de nossas pretensões com este trabalho, vamos adentrar no âmbito de certas especificidades da epistemologia contemporânea, onde uma discussão que implica esse tema se desdobra e, cotejando os rudimentos dos pressupostos da etnocenologia, tentaremos reunir algum material que nos ajude a tirar conclusões acerca da cientificidade dessa disciplina da forma como ela se nos apresenta.

Veremos, nas seções seguintes, os elementos que nos permitem afirmar que a etnocenologia se constituiu colocando-se muito mais próxima dos critérios derivados dos desdobramentos dos posicionamentos de Karl Popper do que daquilo que o próprio Popper chamou de tradição racionalista da ciência no ocidente.

Vamos caracterizar, ainda que genericamente, algumas das correntes de pensamentos que nos interessam mais, pois marcam posicionamentos bastante claros e fortes no âmbito das discussões sobre a epistemologia na contemporaneidade. Acreditamos que identificar posicionamentos-chave neste universo nos ajudará a melhor compreender teses e antíteses que participam do cerne do pensamento epistemológico atual, nos fornecendo, ao mesmo tempo, uma amostra da natureza desse pensamento a partir da qual poderemos compreender a etnocenologia.

### 3.1.2 O Modelo Racionalista

Uma maneira simples, desde o ponto de vista da tradição racionalista, de se explicar o que é ciência é dizendo-se que se trata de um determinado discurso acerca de algo, um discurso de caráter explicativo dos nexos necessários que determinam esse algo, e esclarecer, sucintamente, como esse discurso se constrói.

Pode-se descrever o processo de construção desse discurso, por exemplo, a partir de quatro dos principais termos imbricados nas relações de conhecimento científico que são *conceito*, *hipótese*, *método* e *pesquisa*. Pois, tradicionalmente, uma vez deixado claro qual é o objeto de estudos, se pode haurir um conjunto de conceitos, a partir das especulações teóricas e das intuições empíricas no relacionamento com tal objeto, em consonância com os princípios lógicos fundamentais.

De cada conceito, uma ou uma série de hipóteses podem ser derivadas. Um conjunto de hipóteses é um conjunto de opiniões a serem testadas na prática, o que faz a imaginação científica engendrar métodos para poder testá-las; e, a partir da operação e da operacionalização de cada método, muitas pesquisas se desenvolvem. As pesquisas, por sua vez, podem ter uma escala extraordinária de

aplicações que tanto vão gerar produtos quanto novos problemas de onde advirão outros objetos.

Assim concebida, toda ciência aparece como uma mecânica geral precisa onde os movimentos dinâmicos das partes e as engrenagens montadas pelo sistema determinam, em conjunto, e de forma controlada, e controlável, um equilíbrio que promete aos seres humanos um conhecimento sistematizado e tido como o mais aprofundado de todos os processos que se desenrolam no âmbito no qual se almeja conhecer cientificamente. E, entre os séculos XVII e XIX, era exatamente essa a crença e a aposta na ciência, o que alçou o discurso científico à posição de discurso hegemônico entre os grandes ramos dos saberes humanos.

Para se ter uma idéia de como um esquema epistemológico assim manipulado e posto pode nos ser útil, em termos da concepção da nossa disciplina em estudo, vamos fazer um pequeno exercício de pensar como a etnocenologia poderia ser, se fosse admitida e pensada diretamente a partir de um paradigma tradicional.

Esquematicamente poderíamos pensar assim: há uma dimensão estética no mundo. No âmbito dessa dimensão estética, existe uma extraordinária variedade de fenômenos que podem ser concebidos e descritos como 'cenas'. Da infinidade de 'cenas' possíveis, poder-se-ia falar de 'cenas' com ou sem a presença de seres humanos. As 'cenas' nas quais houvesse a presença de seres humanos poderiam ser classificadas como 'cenas humanas'; as cenas sem a presença de seres humanos, poderiam ser classificadas como 'cenas naturais'. Seria denominada 'Cenologia' a ciência que se ocuparia das 'cenas' como objetos científicos.

Uma vez denotado conceitualmente o objeto da 'Cenologia', se poderia caracterizar a forma do 'logos' da 'Cenologia' da seguinte forma: uma instância geral, denominada 'Cenologia Geral', se encarregaria de estudar todos os tipos de

cenas humanas e naturais, tentando captar nelas os reflexos dos conhecimentos específicos, então implicados sobre os próprios elementos, sejam humanos, sejam naturais, envolvidos nos vários processos inerentes à formação das 'cenas'. Desse processo se derivariam dois grandes ramos da 'Cenologia', uma das quais denominada 'Cenologia Humana'.

Já no âmbito da 'Cenologia Humana', as 'cenas' engendradas por grupos determinados, constituiria o objeto de uma disciplina especializada derivada que chamaríamos de 'etnocenologia' e, levando-se em conta, por exemplo, aspectos geográficos, ou artísticos, ou cotidiano e atual, ou tradicional, seja qual fosse o critério que se quisesse levar em consideração como enfoque privilegiado sob o qual estudar as atividades de um dado grupo humano específico, em torno das ações de constituição de 'cenas', faria parte da 'etnocenologia'.

A 'etnocenologia' assim concebida apareceria como uma disciplina científica que investiga, nos vários processos de organização das 'cenas', e no contexto cultural de vários grupos humanos específicos, características comuns, ante a extraordinária variedade de possibilidades de se compor 'cenas', inter e intragrupais, captando padrões e identificando matrizes estéticas para conjuntos de 'cenas' organizadas pelos seres humanos nos mais diversos contextos.

Muitos seriam os acentos possíveis, pois se se diferenciasse 'cenas' construídas conscientemente das construídas inconscientemente, se poderia pensar em um ramo denominado 'etnopsicocenologia'; se o acento fosse na índole social, falaríamos de uma 'etnosociocenologia', e assim por diante, chegando-se até o sonho de Nelson de Araújo, corroborado por Chérif Khaznadar, de uma 'etnoteatrologia'.

Para que as coisas se dessem assim, na epistemologia da 'Cenologia' precisaria constar um conceito claro de 'cena'; seria necessário se deixar esclarecer também as possibilidades aventadas nos processo de construção de

uma 'cena'; o estabelecimento de teorias e conceitos de base sobre 'o quê' pode ser estudado como 'cena'; o desdobrar das teorias e dos conceitos de base em métodos coerentes com as afirmações teóricas fundamentais; seria necessário se estabelecer, a partir dos métodos derivados, processos de 'pesquisas cenológicas' e, conseqüentemente, 'etnocenológicas' propriamente ditas; se sedimentar um sistema de críticas, capaz de fazer passar por seu crivo, austero e autônomo, os resultados obtidos pelas diversas pesquisas; e, se selecionar e divulgar os resultados consistentes, mais promissores, acerca do rol dos conhecimentos humanos resultantes dos estudos da 'cena'.

Ao rejeitar, como se diz em direito, *in limine*, o modelo de inspiração racionalista (POPPER, 1980, p.132), a etnocenologia rompeu o esquema simples de ordenamento de início, meio e fim; pois, ao se colocar antes de uma cenologia geral, apenas indicada em alguns textos, é como se começasse pelo fim ou pelo meio.

Por outro lado, ao se por solta das amarras dos esquemas epistêmicos tradicionais, e ter, ao longo dos seus dez anos de existência, se posto a produzir trabalhos teóricos, no âmbito das academias universitárias, pode estar preconizando uma postura precoce nas discussões acerca de um novo paradigma (VASCONCELOS, 2002; BOAVENTURA, 1999) no atual ambiente de debates.

# 3.1.3 O Marco Popperiano

Em seu pequeno, mas notável ensaio, intitulado **Lógica das Ciências Sociais**, Karl Popper (1999) coloca, em exatas 27 teses, como ele acha que a chamada cientificidade perpassa o campo das ciências humanas sem perder sua característica essencial, que é a capacidade de colocar problemas e fornecer soluções passíveis de experimentação e crítica racional severa. Propondo um viés compreensivo atrelado à sua concepção específica, Popper caracteriza sua forma de percepção da dinâmica de desenvolvimento das atividades propriamente

científicas no âmbito das ciências sociais como uma espécie de lógica situacional (POPPER, op. cit., p.31).

Fica muito claro que uma das características caras ao filósofo Karl Popper (1980) é exatamente a probidade intelectual com a concomitante disponibilidade para o debate público das hipóteses. Toda objetividade em Popper só pode advir da intersubjetividade permeada pela transparência da validade lógica e da razoabilidade retórica de uma argumentação equilibrada entre princípios metafísicos e evidências hauridas de experiências repetíveis.

Tal posicionamento, já conhecido desde a divulgação de sua obra de maior influência (POPPER, 1972), só fez recrudescer sua recusa em aceitar o processo de indução como base para o conhecimento científico, o que abre muitos flancos para a colocação das quatro teses que serão discutidas abaixo, pois Popper subscreve claramente o ceticismo humeano (SOKAL e BRICMONT, 1999, p.71; POPPER, op. cit, p.35) quanto a esse ponto particular e também em relação à capacidade de conhecimento científico com base num tal princípio de indução.

Dentre as intenções declaradas de Popper (1972) está a de demarcar a diferença entre conhecimentos científicos e não-científicos e fundamentar uma metodologia geral dos princípios que regem a atividade científica. Para isso, Popper lança mão de sua famosa noção de *falseabilidade* que pretende fazer aquela demarcação de forma negativa e não mais positivamente, como o faziam todas as epistemologias do inicio do século XX.

A noção de falseabilidade diz simplesmente que, para ser aceita como científica, cada hipótese precisa poder ser testada empiricamente e tal processo deve ser severamente criticado do ponto de vista racional, tomando-se como modelo básico para a razão científica a pura lógica dedutiva como um sistema de crítica (POPPER,1999, p.26).

Levada a cabo rigorosamente tal idéia desqualificaria como não-científica boa parte das teses da tradição científica moderna e solaparia algumas das bases da chamada 'revolução científica', minando, por exemplo as teorias newtonianas. Pois, na prática, as famosas leis de Newton, como de resto qualquer lei científica moderna, precisa sofrer uma série de alterações de ordens muito distintas das observâncias estritamente epistêmicas para serem aplicadas com sucesso no mundo empírico (SOKAL e BRICMONT, op. cit., p.72).

#### 3.1.4 Correntes no Debate

Acreditamos não errar muito se falarmos de correntes como *Solipcismo / Ceticismo*, por um lado, e *Realismo Ingênuo*<sup>42</sup>, por outro lado, como extremos de uma escala de posicionamentos ante a possibilidade de aquisição de conhecimento através das ciências, no bojo das discussões contemporâneas sobre o assunto.

A primeira corrente, o *Solipcismo / Ceticismo*, nega radicalmente a possibilidade da organização de qualquer conhecimento que se refira a algo fora do sujeito. O que implica, no caso do *Solipcismo* estrito, que podemos conhecer, no máximo, nossas próprias impressões e sensações. E, se se objeta que não temos como negar a existência de várias coisas ao nosso redor que resiste à nossa vontade, nos impondo um mundo alheio aos nossos desejos, o *Ceticismo* responde com a idéia de que certas evidências não podem ser negadas, mas que daí não decorre, e nem tem como decorrer, que um tipo de conhecimento universal e necessário, como o produto tradicionalmente esperado das ciências, seja possível.

<sup>&</sup>lt;sup>42</sup> Sempre se pode objetar que os extremos das escalas são apenas aproximações ideais de posicionamentos fictícios. E, com efeito, seria embaraçoso tentar achar autores que se coloquem francamente em favor das teses solipcista ou ceticista extremada. No caso do cetiscismo temos que ter muito mais cuidados ainda pois, a parir dos anos noventa, parece ter havido uma nova leva de textos e discussões em torno dessa problemática. Cf. Smith (2000 e 2004); POPKIN (2000); ou, o hoje clássico, RUSSELL (1957).

Ao mesmo tempo em que o *Realismo Ingênuo* defende firmemente a crença de que o produto de nossas sensações e impressões, em interação estreita com os princípios lógicos fundamentais da razão, dizem respeito às coisas do mundo ao nosso redor. Uma vez que tais princípios são universais e desgarrados, abstratamente, do mundo empírico com o qual lidamos no cotidiano, mas ligado a esse mesmo mundo através de relacionamentos que garantem a precisão das matemáticas e os desdobramentos técnicos da física, para citar os exemplos mais fortes.

Ou seja, enquanto um dos extremos nega que haja sequer a possibilidade de conhecimento de qualquer coisa fora do sujeito, o outro extremo afirma categoricamente que é exatamente isso o que acontece, e que, de outra forma, jamais se poderia sustentar qualquer idéia que fosse no mundo do conhecimento humano. E aqui nos situamos nos limites da possibilidade / impossibilidade do conhecimento científico pelos seres humanos.

Para abrandar um pouco as posições, sem diminuir o acirramento entre os extremos, consideraremos duas outras posições que podemos chamar respectivamente de *Relativismo moderado* e *Realismo objetivista*. (SOKAL e BRICMONT, 1999)

Uma, o *Realismo objetivista*, aceitando, e defendendo comedidamente, nos limites de razoabilidade racional argumentativa, as teses fundamentais do *Realismo Ingênuo*, mas fazendo a ressalva de que se tratam de teses extremadas tomadas como representantes das aproximações sutis, que podem ser operadas na prática pelas ciências, e afirmando que o processo é assim, pois é ele mesmo reflexo da inexatidão própria à idéia do saber produzido teoricamente mas relativo ao mundo concreto. Aceitam que os resultados das ciências, por mais promissores que sejam, são apenas provisórios. Reafirmam que tais são inegavelmente produtivos para o conhecimento das coisas no mundo.

O outro posicionamento, o *Relativismo moderado*, advoga a quebra geral das hierarquias e da centralização de alguns saberes em detrimento de outros, e ancorado, em última instância, nas teses *Céticas e Solipcistas*, argumentam em favor de uma abertura muito maior para a fixação de uma certa idéia de ciência na contemporaneidade. Essa idéia passa pela admissão de critérios ideológicos e caóticos / aleatórios, mesmo se tais critérios são classificados como irracionais, todos em pé de igualdade com os tradicionais princípios de razão, uma vez que admitem que descontinuidades, ideologias e elementos caóticos são contíguos aos usos da razão e até inerentes a tal uso.

## 3.1.5 Três Temas Contemporâneos

O status de cientificidade de um discurso, os grandes quadros de referências e as estruturas argumentativas são três temas importantes que se constituem, ao mesmo tempo, como elementos dos fundamentos epistemológicos das ciências e traços estruturais sobre os quais versam muitos debates nas discussões contemporâneas. Basta entendermos minimamente em que consiste cada um deles para compreendermos a importância e o alcance das modificações realizadas no campo dos conhecimentos humanos em geral a partir da mudança nas formas de concebê-los.

O status de cientificidade era fornecido pelas tradições racionalistas com base nos princípios lógico-filosóficos e nos processos dedutivos em relação aos quais se moldavam os discursos com pretensões científicas, estes guiados, por sua vez, pelo grande ideal de universalidade e necessidade do conhecimento antigo e moderno.

Os racionalistas sustentam que é esse o âmbito forte das relações de necessidade abstrata, incontornável pela razão humana. É o lugar próprio também, sustentam, de produção das premissas que servem de base para várias

estruturas argumentativas<sup>43</sup>. De maneira mais segura, é onde, tradicionalmente, se encontra a essência da gênese de todo conhecimento científico possível.

Os grandes quadros de referências, por sua vez, fornecem as categorias limítrofes de percepção, dos ordenamentos, de sistematização e dos critérios para análise e síntese de qualquer objeto de estudo, pois é sempre em função de um dado quadro de referência que qualquer objeto pode fazer sentido para os sujeitos que almejam conhecê-lo. Tais quadros referenciais podem ser vistos sintetizados na idéia das tradicionais tábuas, dos paradigmas ou das epistemes. Eles são os contextos, os marcos últimos, no âmbito dos quais ganham validade os objetos, os instrumentos e as ações pelas quais se produzem os conhecimentos.

Já as estruturas argumentativas são as redes de linguagem articuladas de tal forma a demonstrar as teses nas quais se acredita, ou, pelo menos, para fixar as principais teses ante os auditórios, que funcionam como os juízes das disputas. São construídas no âmbito da retórica por excelência. Sua principal função é sustentar lingüisticamente os posicionamentos e as ações assumidas no mundo. Consistem num imenso complexo que implica dimensões poéticas, dialéticas e lógicas, ainda que de forma genérica.

### 3.1.6 Quatro Teses

Hilton Japiassu (1999) caracteriza e classifica como quatro das mais destacadas correntes epistemológicas contemporâneas, a *Arqueologia do Saber* de Michel Foucault, a *Epistemologia Genética* de Jean Piaget, a *Epistemologia Histórica* de Gaston Bachelard e o *Refutacionismo* de Karl Popper. Essa classificação é sublinhada para ser criticada por Luiz C. Martino (2003, p. 73-74) que afirma o seguinte acerca dela:

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> Sempre que falarmos de argumentação, estruturas argumentativas, retórica, nível ou âmbito retórico, estaremos nos remetendo ao universo sublinhado pela teoria da argumentação e da nova retórica posta em voga pelas concepções de Chaïm Perelman e da escola belga, a partir de referências como Perelman e Olbrechts-Tyteca (1999) e Perelman (2000a; 2000b; e 1999).

...tal classificação tem o mérito de nos informar sobre o trabalho de certas correntes dentro do pensamento epistemológico, e poderíamos justificar dizendo que aí talvez estejam contidas algumas das principais ou das mais representativas correntes desse domínio. No entanto um tal panorama, por maior que seja a boa vontade que demonstre em nos informar, por mais modesto que seja na avaliação dos seus objetivos (fornecer uma introdução), não resistiria muito tempo aos ataques da crítica. Ele não poderia, por exemplo, justificar de modo convincente o porquê dessas escolhas e não de outras (qual o critério usado para a seleção dessas correntes?) ou qual a definição de epistemologia empregada? Já que há uma nítida heterogeneidade dos problemas trabalhados por cada uma delas. (...) este tipo de abordagem deve ser contrastado com a que nos fornece, por exemplo, Gilles-Gaston Granger, que aborda o tema a partir de três tipos de epistemologia: pós-cartesiana, pós-kantiana e pós-russeriana, cada uma correspondendo a um tipo de problema, ou a um tipo de tratamento da questão do conhecimento por certos autores-chave.

No trecho citado acima, Martino, apesar do tom de crítica para com a classificação de Japiassu, termina deixando claro que, mesmo sendo os critérios adotados por Granger explicitamente postos, tais critérios, calcados em dado tipo de 'tratamento da questão do conhecimento', ou a dado 'tipo de problema' trabalhado por certos 'autores-chave', também poderiam ser aplicados, sem maiores dificuldades, a autores como Popper, Bachelard, Foucault ou Piaget. Pois nos termos aqui colocados, a única distinção é a classificação de que Granger justifica seus critérios e Japiassu, não.

Mas o fato de um autor colocar critérios e os justificar, em detrimento de outro que os coloca sem justificá-los, não torna os critérios propriamente ditos, melhor ou pior adequados, desde o ponto de vista científico. Daí a conclusão, tirada em seguida por Martino no bojo do mesmo texto, a cerca das complicações para a abordagem do problema do conhecimento na contemporaneidade, pois sutis diferenças de áreas congêneres criam distâncias imensas, para não dizer distâncias incomensuráveis.

A classificação de Japiassu, no entanto, pode nos ser útil, pois nos fornece um ponto de partida para chegarmos a situar alguns pontos em discussão no atual debate epistêmico acerca da natureza do saber científico, pois é possível mostrarmos como, pelo menos, aquilo que ele chama de refutacionismo popperiano abre vários flancos para que autores como Kuhn (1962), Feyerabend (1977 e 1990) e Fourez (1995), dentre outros, possam estender muito mais as fronteiras das discussões sobre os conhecimentos científicos, nos termos que aqui identificamos, genericamente, como relativistas, e que caracteriza em grande parte os aspectos da chamada ciência contemporânea.

Por isso tomamos como ponto de partida o que Hilton Japiassu chama o refutacionismo de Popper por uma espécie de marco inicial de acesso aos debates da epistemologia contemporânea, levando em conta naturalmente também a importância seminal da obra de Karl Popper acerca dos vários pontos postos em discussão. Com efeito, é exatamente isso o que podemos verificar em Alan Sokal e Jean Bricmont (1999, p.69).

Não é por acaso que o próprio Martino começa sua conferência, o trecho citado acima é parte de uma conferência sobre epistemologia da comunicação, retomando uma dificuldade inerente à consecução de qualquer discussão epistemológica, pois, em geral, em dado momento de uma discussão desse gênero, é necessário remontar à questão da concepção de epistemologia (VASCONCELOS, 2002, p.27) de cada um dos interlocutores implicados.

Pois, mesmo se tomarmos o termo epistemologia, e a área de conhecimentos, na sua acepção mais estritamente voltada ao mérito dos caracteres da cientificidade dos discursos, no atual ambiente de debates, parece um consenso que o posicionamento ante a concepção da realidade transparece nas teses publicamente assumidas, o que deixa bastante claro, diríamos, o lugar cognoscitivo do qual se está falando. Talvez seja justamente isso o que falte à

classificação de Japiassu. Como ele não faz o exercício de justificação dos seus critérios, não se sabe exatamente de onde é que ele está falando.

Com efeito, Martino começa a referida conferência nos remetendo a um fiasco histórico de tentativa de debate epistemológico entre dois eminentes pesquisadores e críticos dos discursos científicos: T. Adorno e Karl Popper (POPPER, op. cit., 1972). E, ao fazer isso, nos fornece um exemplo claro e bem ilustrativo dos caracteres próprios ao ambiente geral no qual se forja o nosso objeto de estudos. Vejamos o que Martino nos diz, na mesma conferência, sobre a epistemologia como um campo de conhecimentos:

Híbrido da ciência e da filosofia, a epistemologia guarda uma importante característica desta última: nenhum panorama da filosofia, nenhuma tentativa de levantar e discutir as tradições do pensamento que se formam em torno de certos problemas fundadores, pode dar conta de realizar essa tarefa sem imediatamente inscrever-se nesse quadro. Em outras palavras, uma visão sobre o conjunto da filosofia não pode ser alcançada a partir da exterioridade da tradição filosófica, pois não há visão da filosofia sem ela mesma filosófica, então, parte integrante dessa tradição e de uma corrente de pensamento. Toda discussão e visão do campo filosófico significa uma tomada de posição em relação às outras correntes que compõem a tradição filosófica. De modo que toda doutrina é simultaneamente a parte e o todo da reflexão filosófica.

Adorno sequer chegou a discutir as teses apresentadas por Popper, pois ele pressupôs, desde suas próprias crenças acerca da produção do conhecimento, que o posicionamento ideológico atribuído a Karl Popper impregnava irremediavelmente as pretensões de imparcialidade lógico-argumentativa dos conteúdos que Popper pretendia que fossem ali debatidos.

Enquanto que para Popper estava clara a distinção entre problemas intracientíficos e extracientíficos e que, por tanto, se poderiam discutir posicionamentos que diriam respeito estritamente a dados pontos. Para Adorno, o viés ideológico externado pelas próprias teses de base dos termos utilizados por Popper desviava forçosamente os debates de algo que pudesse ser sumamente

epistemológico, uma vez que, desde sua perspectiva, tal categoria estava totalmente diluída no caráter ideológico inerente a toda produção científica.

Bricmont e Sokal (1999) nos ajudam bastante ainda a caracterizar a pressuposição de Adorno, nos permitindo identificá-la com o posicionamento que é conhecido hoje como tese de impregnação da teoria na observação que, junto com teses como a subdeterminação, também conhecida como a tese Duhem-Quine; a tese da incomensurabilidade entre paradigmas e com a tese chamada de anarquismo metodológico advogada por Paul Feyerabend (1977 e 1990), ancora um grande número de questões de bases relativistas bastante amplas.

São exatamente os pontos subscritos por essas teses sobre a relação entre interpretação, a teoria e os paradigmas, junto com suas conseqüências, que podem nos fornecer dados para pensar a questão da cientificidade da etnocenologia. A última das teses aqui apresentadas nos interessa particularmente, pois parece ter sido a inspiração para aquilo que Jean-Marie Pradier (1995) chamou, no *Manifesto da Etnocenologia*, de 'multiplicação dos métodos', como orientação geral sobre como deveria proceder a metodologia da etnocenologia.

Façamos uma pequena análise das quatro teses começando pela tese de impregnação da teoria na observação: essa tese reafirma, em última instância, que tudo o que vemos já é uma interpretação. O que implica que não há fatos, como comumente consideramos, e jamais pode haver observação sem teorização. Ou seja, tal tese afirma que os esquemas que usamos para conhecer o mundo, mesmo cotidianamente, impregnam de teoria o que vai ser conhecido de tal forma que determina parte essencial do caráter do que chamamos conhecimento. Em termos etnocenológicos diretos, lembremos o preceito destacado por Pradier (1996) e admitido por todos os mais influentes criadores do discurso da jovem disciplina, de que 'só vemos aquilo que aprendemos a ver'.

Vale a pena comparar o que dizem a esse respeito Sokal e Bricmont (op.cit..p.89), por um lado, e Gérard Fourez (op. cit., p.146), por outro lado. Francamente distintas, as posturas desses autores contemporâneos fornecem uma idéia clara do ambiente de disputas acirradas pelas defesas dos respectivos pontos de vista, e das teses admitidas como fundamentais, o que faz figurar, relativamente a cada uma delas, uma dada concepção diferente para o discurso científico.

Poderíamos dizer que aqui se chocam realistas objetivistas e relativistas moderados, ambos admitindo o caráter meritório da tese, mas divergindo radicalmente nas interpretações acerca de como aquilo que a tese evidencia compromete a índole final do discurso científico assim produzido.

Algo parecido com o que acontece com a tese anterior, acontece com a chamada tese da incomensurabilidade entre paradigmas, tese sustentada em termos distintos por Thomas S. Kuhn (1962), no âmbito da História das Ciências, e por Michel Foucault (1966), no âmbito do que ele chamou de Arqueologia do Saber, postula que as diferenças entre paradigmas são tão grandes que não se teriam critérios para medi-las.

A interpretação desta tese, porque ela implica em admitir um caráter essencialmente contingente para os fatores que agem na determinação da mudança dos modelos teóricos ao longo do tempo, põe em xeque a idéia de unidade do discurso científico. Segundo Kuhn, a passagem de um paradigma a outro se dá de forma randômica, ou, pelo menos, extra cientificamente, uma vez que não se tem como decidir cientificamente, por exemplo, entre teorias concorrentes no processo de estabelecimento de um dado paradigma, determinando qual delas atuará mais fecundamente na manutenção deste mesmo paradigma. Isto é, para usar as palavras de Sokal e Bricmont (1999): "a idéia de que nossa experiência de mundo está radicalmente condicionada pela teoria, que por seu turno depende do paradigma."

Em termos etnocenológicos ideais, se pode afirmar que a descrição de um processo de criação artística feita por um artista ou por um cientista guarda distâncias ínfimas entre si, se consideradas desde os méritos das filosofias espontâneas por trás de tais discursos, uma vez que a lógica de determinação dos caracteres distintivos entre ambos não tem mais como sustentar um status diferenciado, e qualitativamente superior, para as categorias usadas pelo cientista em detrimento das categorias usadas pelo artista. E mais, se se admite que ambos impregnam de teoria aquilo o que vêem nas suas respectivas práticas, e não há critérios capazes de determinar a preeminência de uma teoria em relação a uma outra (tese de incomensurabilidade), o artista guarda um status qualitativamente superior ou, na pior das hipóteses, um status igual, para descrever um processo artístico do que um cientista. Pois, é de se esperar que suas teorias de base estejam muito mais em consonância com a natureza dos objetos e processos descritos do que as teorias subscritas pelos cientistas. Mas deixemos para desdobrar essa discussão um pouco mais adiante. Retornaremos à discussão desse ponto específico, tomando os problemas derivados de sua análise como exemplares dos problemas centrais que a etnocenologia terá que enfrentar como teoria.

A objeção que se pode fazer à radicalidade da interpretação de Thomas Kuhn sobre a tese de incomensurabilidade entre modelos teóricos é sustentada por vários autores como Shimony (1976), Siegel (1987) e especialmente Maudlin (1996). Destacamos aqui, no entanto, apenas os argumentos levantados por René Thon (1993), que podem ser entendidos mais ou menos assim: o fato de não podermos agora achar critérios razoáveis no estudo da determinação das mudanças de paradigma não implica em que não haja critérios e, tampouco, que eles sejam aleatórios. Caímos, por esta via, na discussão acerca do acaso e da determinação. Muitas coisas consideradas fruto do acaso em dada época se provaram, em épocas distintas, bastante determináveis.

Quanto à tese da subdeterminação, ela pode ser assim explicada: estudiosos da lógica em campos distintos, Dhurem (1914) e Quine (1944), respectivamente, mostram que, do ponto de vista lógico, a quantidade de teorias passíveis de serem hauridas de um número limitado de fatos é indefinida. Ou seja, se pode haurir um número grande de possibilidades de combinações de uma quantidade finita de dados; ou ainda, esquematicamente, pode-se provar que a quantidade de linhas que pode passar por um número finito de pontos é muito grande; ou ainda, que a quantidade de histórias que se pode contar encadeando um determinado número de acontecimentos é bastante aberta<sup>44</sup>.

O que implica que a possibilidade de um determinado conhecimento, cientificamente válido, acerca de dado conjunto de fatos, está em pé de igualdade com uma quantidade indefinida de versões cientificamente equivocadas, mas, do ponto de vista das possibilidades lógicas, igualmente válidas, enquanto narrativas.

Tal tese recoloca, com bastante força, a questão que foi um dos principais objetos de estudo da obra de Popper e que ainda é a nossa questão, que é o problema da cientificidade. Na tentativa de abordar e responder a essa questão aparecem muitas interpretações e algumas bastante extravagantes, do ponto de vista do realismo / objetivista, e contra as quais, aliás, se colocam veementemente autores tão distintos como Bricmont e Sokal (1999), Pascal Nouvel (2001), Roland Omnès (1996).

Ou seja, tomando-se a discussão em torno de teses contemporâneas como referência para entender como são determinados os critérios de cientificidade na contemporaneidade, descobrimos que se trata de um ambiente aberto no qual se

<sup>&</sup>lt;sup>44</sup> Curioso é como essa última analogia destacada para ilustrar a tese da subdeterminação leva em conta um aspecto tido como tranquilamente aceito na área de artes. O fato de que um conjunto de acontecimentos pode ser encadeado de muitas maneiras diferentes e que cada uma das maneiras de arranjar e correlacionar os fatos entre si guarda uma maior ou menor adequação com aquilo que se quer expressar. Pois é contemplando intuitivamente várias possibilidades de arranjos, atento às tendências que parecem melhor cumprir seus propósitos singulares que o artista vai tentando materializar com sua técnica, aquilo que, por assim dizer, vai lhe atravessando o espírito, o corpo, a mente, a sensibilidade etc.

multiplicam as posturas epistêmicas divergentes dos arcabouços tradicionais como também a defesa dos modelos racionalistas para as ciências.

A discussão em torno de quatro pontos genéricos, identificados com os nomes das teses hoje famosas na área de epistemologia e filosofia da ciência (subdeterminação, impregnação, incomensurabilidade e anarquismo metodológico) e os desdobramentos de suas conseqüências nos debates contemporâneos são suficientes para nos lançar no ambiente próprio ao domínio do discurso científico hodierno.

Segundo Sokal e Bricmont (1999), não é difícil mostrar que a grande crítica, com uma veemente rejeição ao chamado princípio de indução nas ciências, junto com a corroboração da pura lógica dedutiva como estrutura teórica fundamental, para qualquer discurso que se queira científico, ao mesmo tempo em que destaca os resultados das ciências apenas como opiniões especializadas gerou muitos dos debates contemporâneos.

Eis o desdobramento da chamada crise dos fundamentos que caracteriza os debates epistemológicos na contemporaneidade: no fundo, o que está em jogo, para quem admite a primordial relevância dos princípios racionais, é a diluição total dos critérios, tidos tradicionalmente como cientificamente válidos e que determinavam os discursos com pretensões científicas tanto intrínseca quanto extrinsecamente, distinguido-os dos demais. E, agregado a isso, a desconfiança de que tais atitudes estejam apenas mascarando estratégias orientadas, por interesses escusos, para controlar o poder social da ciência.

O fato é que é cada vez menos possível encontrar elementos que desautorizem uma dada prática que se queira científica, senão a partir de critérios intrínsecos aos posicionamentos e concepções próprias às comunidades de cientistas praticantes, que ditam contemporaneamente suas próprias regras de cientificidade. Pois uma vez aceitando-se que não há fatos, só interpretações; que

não há critérios últimos de distinção do status entre teorias, mas uma incomensurabilidade entre elas; que não há separação clara possível entre âmbitos intracientíficos e extracientíficos; e que todo e qualquer método pode ser válido para descrever / explicar os objetos, estes admitidos apenas como construtos, a ciência só pode mesmo ser vista como fruto de uma atividade eminentemente retórica, e práticas como a etnocenologia dependem apenas da organização de uma comunidade e do ordenamento de suas dinâmicas de produção, para existir dentro dos parâmetros das academias que as acolhem.

E como na política institucional em geral, na política universitária em particular, como em todas as outras instâncias da vida social, tudo se origina em decisões e ações e terminam por se edificar em estruturas concretas, guiadas pelos sujeitos aí implicados a partir de suas experiências, projetos pessoais e capacidade decisória, é a partir da compreensão dos símbolos que as estruturas edificadas representam, dos contextos que permitiram a sua edificação e da compreensão dos conflitos e dificuldades que poderemos elucidar as origens dos modos de apresentação dos discursos enfocados.

No caso da etnocenologia, o Grupo Interdisciplinar de Pesquisa e Extensão em Contemporaneidade Imaginário e Teatralidade (GIPE-CIT), na Universidade Federal da Bahia, no Brasil, o Loboratoire d'Ethnoscénologie, na Universidade de Paris 8, em Saint Denis, na França, assim como os respectivos programas de pósgraduação, em artes cênicas ou artes do espetáculo, nessas mesmas universidades, são exemplos concretos que podem ser utilizados para se compreender a influência de um discurso que defende a criação de uma nova disciplina científica.

# 3.2 PARTE II: EQUAÇÃO ETNOCENOLÓGICA

### 3.2.1 Aspectos Sócio-acadêmicos

A desocultação das relações de poder no âmbito do saber em geral e a quebra total da idéia de neutralidade do discurso acadêmico geraram uma espécie de metaconsciência dos usos sociais da produção científica, em relação ao papel estratégico dos detentores de controle sobre esses lugares de produção de conhecimento acadêmico e, fundamentalmente, geraram a multiplicação dos artifícios dos próprios acadêmicos para manter e, na medida do possível, ampliar o seu status.

Paralelamente a tudo isso, a elevação da escolaridade média com a concomitante queda do padrão de exigências intrínsecas aos domínios de conhecimento, se comparado com épocas pregressas, como já vimos, geraram dois fatores importantíssimos para caracterizar a realidade da academia atualmente.

Em primeiro lugar, fizeram inflar as demandas sociais por colocações nas universidades mais prestigiadas; e, em segundo lugar, modificaram as relações dos professores / pesquisadores com seus pares, e alunos, uma vez que, paralelo ao amor ao conhecimento hoje, quando este existe, a última instância, em torno da qual giram as relações acadêmicas, principalmente na área das chamadas humanidades, é a justificação de um emprego, a luta pelas condições de trabalho e de aposentadoria.

Chegamos num momento no qual a história nos deixa ver o artista dentro de um espaço formalizado, de relações engessadas por uma burocracia sufocante para a sua presença ao longo da história. Um espaço no qual a linguagem tradicionalmente exigida é objetiva, clara, translúcida e conceitual; numa época em que a verdade exige métodos minuciosamente calcados em paradigmas epistemológicos; atitudes meticulosamente amparadas por especulações teóricas, principalmente para quem fala de lugares não originariamente epistêmicos; termos

profundamente imiscuídos na maneira hegemônica de olhar e ver as coisas e instrumentos cada vez mais sofisticados.

Tudo isso implica que o produtor de conhecimento precisa engendrar caminhos delimitados por modelos previamente aceitos por alguma comunidade de cientistas; posturas e condutas que não contradigam as linhas de orientação tangidas antes pelas especulações teóricas; e, o uso de categorias tais que não extrapolem as formas de concepção da realidade daquilo que se contempla.

Porém, cumulativamente ao papel de professor, o lugar na academia exige, entre outras coisas, a co-responsabilidade pela elaboração, produção e registro dos conhecimentos singulares que se engendra e o compromisso de justificar e defender publicamente a existência e relevância social dos seus objetos, hauridos de um saber com pouca credibilidade pública ainda.

Foi num contexto de profunda e generalizada crise dos padrões e dos valores hegemônicos na academia, que na história se logrou ver aparecer um grupo de artistas e pesquisadores que deseja pensar as atividades artísticas e se ocupar mais detidamente do produto das especulações necessárias para a sua realização. Eis que se sedimenta a figura do artista / pesquisador / acadêmico. Ele pesquisa na teoria e na prática, dá aulas e faz sua arte, dentro dos condicionamentos da academia contemporânea.

### 3.2.2 Origens e Projeções da Etnocenologia

É na espreita destes indícios que podemos entender melhor o entorno e o advento insólito, à primeira vista inclassificável, do aparecimento da Etnocenologia. Uma disciplina dos estudos culturais que é lançada a partir da reunião de um grupo de pesquisadores engajados com a afirmação e respeito às artes em geral, e com as artes cênicas em particular, e quase todos egressos de alguma atividade artística prática.

Tal grupo lança-se no mundo sob a nova rubrica à maneira das correntes da vanguarda européia do fim do século XIX, início do século XX: a partir não de um artigo polêmico, um ensaio insólito, uma monografia, uma dissertação, uma tese formal de doutoramento, mas do texto de um *Manifesto*. E, num tom mais poético que epistêmico, não propõe, ou fundamenta, um método, mas propõe multiplicá-los; não estabelece, nem justifica teoricamente, uma atitude, mas rejeita as atitudes dominantes; não engendra, caracteriza, deduz, ou induz, termos próprios, que não seja o seu próprio nome; entretanto, tenta dissuadir seus leitores a olhar as coisas de uma outra maneira.

Com pensamentos e posicionamentos tão distintos que não vemos como classificá-las, exceto como correntes pré-paradigmáticas, a etnocenologia, em consonância com o texto do seu Manifesto, propõe a troca dos conceitos por noções; a troca de princípios por preceitos, a substituição de uma postura metodológica una em si mesma e comprometida com um lastro teorético previamente definido, capaz de irradiar linhas teóricas coerentes para várias trajetórias em potencial, por uma postura metodológica múltipla adequada à polissemia própria da linguagem em suas complexas relações com o caráter omnímodo dos aspectos das coisas estudadas.

A etnocenologia declara querer pensar o fenômeno do espetáculo vivo e, a partir do discurso resultante desse seu pensamento, fundamentar a autonomia dos artistas cênicos como produtores de conhecimentos, para pensarem seus objetos e processos artísticos. O que se dará não do ponto de vista artístico, mas do ponto de vista científico. Destacando-se aqui um certo diferencial haurido do status de conhecimento prático que se agrega aos procedimentos científicos conduzidos, questão cuja complexidade já tivemos oportunidade de examinar na outra parte deste capítulo.

Poderíamos dizer que são artistas tentando construir um discurso sobre os produtos e processos artísticos. Um discurso de feição e índole epistemológica, que se acredita capaz de expressar o resultado das especulações próprias ao seu fazer, impelidos por necessidades sociais a lutar pelo respeito e pela manutenção da credibilidade acadêmica da sua área de atuação. E também pelas contingências de sustentação do seu status social, o que no caso é o status de um conhecimento acadêmico dentre outros conhecimentos, em pé de igualdade.

Enquanto emblema de um saber acadêmico e da detenção de uma apetência prática sobre as artes, produzida por artistas pensantes, dispostos a argumentar por sua própria conta em especulações radicais sobre o fazer milenar que constitui sua essência, sem ser o filósofo tradicional; e, expressando-se numa linguagem de cunho epistemológico, e seguido uma orientação metodológica coerente com seus fins, sem ser necessariamente o cientista tradicional, o aparecimento do etnocenólogo é um fenômeno ímpar na história. Pois é a arte assumindo ora a máscara da filosofia, ora a da ciência, em todas as suas implicações.

Poderá se objetar, como Aristóteles, que apesar de a religião, a filosofia e a arte terem seu saber único e os caminhos inerentes a cada um deles para chegar ao conhecimento próprio, só a episteme visa o conhecimento como objeto essencial a ser atingido, enquanto que nas demais áreas do saber humano os conhecimentos acumulados são contingentes.

E tal argumento é perfeito dentro dos quadros de um pensamento finalista, que ainda é o que orienta o saber acadêmico como ideal de pureza. Mas, o poderoso argumento aristotélico não cabe aqui, uma vez que se modificaram ao longo do tempo, como vimos acima, as relações na produção do conhecimento. E também que não se trata aqui de produzir arte pura e simplesmente, mas de produzi-la em concomitância com a sistematização das especulações inerentes aos processos artísticos. Uma vez que hoje, quando se dissolvem as fronteiras e

se misturam as rubricas, o artista acadêmico visa o seu fazer prático em pé de igualdade social com a busca do conhecimento objetivo acerca dele.

Metaforicamente é como se, no âmbito da ciência, a arte decidisse pensarse a si mesma. E como sempre ouvira que não sabia fazê-lo, e realmente nunca se predispusera a isso, resolvesse, pela necessidade de manter alguma credibilidade pública, cotejar suas irmãs, filosofias e ciências, dialogando com ambas em seus respectivos domínios, pelo direito de difusão de um discurso sobre si mesma, feito por aqueles que a contemplam desde sua natureza mais íntima e por dentro, tanto na teoria quanto na prática.

# 3.2.3 Marcos Históricos da Etnocenologia

Como nos diz Ortega y Gasset (1988): "para se compreender um dado discurso é preciso conhecer contra que teses tal discurso se eleva." Vejamos como poderíamos aplicar tal adágio à etnocenologia e, uma vez que a etnocenologia se manteve, ainda com expressões diferenciadas, somente no Brasil e na França, é necessário fazermos desde já essa diferenciação.

A disciplina foi lançada em 1995 e se sedimentou a partir de dois pólos institucionais, dois programas de Pós-graduação universitária, um em Salvador, na Universidade Federal da Bahia, e outro em Paris, na Universidade de Paris 8 em Saint Denis. Como a etnocenologia surgiu e se desenvolveu principalmente em ambiência institucional universitária, ela se estrutura seguindo a lógica dos desenvolvimentos próprios a cada um dos meios do seu entorno e gravita ao redor dos pesquisadores mais destacados em cada país.

Em cada um dos locais há uma concepção de etnocenologia, dos pesquisadores que ajudaram a criá-la, e um desenvolvimento espontâneo dessa disciplina, em função das interpretações dadas a cada qual dos discursos dos

respectivos criadores por parte de quem se formou nessas respectivas academias, sob tais concepções.

Das pessoas mais destacadas do grupo de formação da disciplina que são Jean Duvignaud, André Marcel d'Ans, Jean-Marie Pradier, Armindo Bião, Chérif Khaznadar e Françoise Gründ, apenas Armindo Bião e Jean-Marie Pradier constituíram poder, e tinham interesse suficiente, para edificar as bases da etnocenologia acadêmica. Uma vez que tanto no Brasil como na França praticamente desapareceu a figura do intelectual independente que produz ciência sem estar vinculado à academia institucional.

Armindo Bião, como veremos, porque tinha acabado de defender seu doutorado e retornava à Bahia em um momento político particularmente favorável à sua figura e índole pessoal. E Jean-Marie Pradier, professor já consolidado na academia francesa, interessado em coroar sua aposentadoria com a notoriedade, por exemplo, de um lugar do Collège de France, um tipo de pritaneu moderno, estrela dos olhos de todo intelectual francês.

Bião funda, em 1994, o GIPE-CIT, na Escola de Teatro da UFBA; e Pradier funda o Laboratoaire d'Ethnoscénologie, em 1995, em Paris 8. Pradier começa a ministrar cursos sob a rubrica etnocenologia no programa de pós-graduação em artes do espetáculo de Paris 8, enquanto, entre os anos 1994 e 1997, o GIPE-CIT promove uma série de debates públicos vinculando e sedimentando a idéia de etnocenologia na academia baiana, em paralelo ao desenvolvimento do projeto de uma pós-graduação em artes cênicas na UFBA, que viria a se concretizar em 1997, com a abertura da primeira turma e o apoio do CNPQ para o Projeto de Consolidação do GIPE-CIT.

Ainda em 1996, é realizado o segundo Colóquio Internacional da Etnocenologia, no México, o primeiro fora o Colóquio de Fundação, em 1995, em Paris. Na França, Pradier orienta a primeira tese de doutorado etnocenológica, de

Françoise Gründ, defendida em 1998. Também em 1998 acontece o terceiro colóquio internacional da disciplina na Bahia, organizado pelo GIPE-CIT.

Em 1999 começam a aparecer os primeiros trabalhos acadêmicos vinculados à disciplina na Bahia e, em 2000, acontece o quarto colóquio internacional da disciplina. Em 2007, doze anos depois do seu advento, acontece o quinto colóquio internacional, mais uma vez na Bahia, onde é lançado o segundo livro em português totalmente dedicado à disciplina; e, na França, é fundada a primeira Sociedade de Etnocenologia, a SOFETH, Sociedade Francesa de Etnocenologia.

# 3.2.4 Temas da Etnocenologia Francesa

A etnocenologia na França tem um ambiente mais diversificado do que no Brasil, pois apresenta uma expressão acadêmica, ligada à visão e as obras de Jean-Marie Pradier, e outra fora da academia, mantida pelo trabalho e a tenacidade de Chérif Khaznadar. A França tem o mérito do começo, apesar de Nelson de Araújo ter falado algo congênere quase vinte anos antes, mas, o prestígio e a credibilidade iniciais da etnocenologia se deram em função da quantidade de pesquisadores doutores de vários continentes e a instituições mundialmente respeitadas como UNESCO, a Maison des Sciences de l'Homme (MSH), a Maison des Cultures Du Monde (MCM), as Universidades de Paris 10 / Nanterre e de Paris 8 / Saint Denis e a Universidade Federal da Bahia.

A grande bandeira ideológica contra a qual a etnocenologia francesa se erige é o etnocentrismo; a grande bandeira social da etnocenologia na França é a defesa da autonomia das artes em relação à produção de um discurso científico próprio.

Parece que a tradição de quem se opõe à maneira como a academia universitária é hoje em dia organizada na França é brigar contra uma dada

tendência geral à centralização. Em termos das artes cênicas, uma frase resume toda a tendência: a tradição textocêntrica do teatro teórico. Pois, no âmbito do teatro, essa tendência ao centralismo se expressa por uma supremacia da análise textual das obras em detrimento do aspecto espetacular, ou do texto cênico.

No nível normativo das disciplinas acadêmicas, existe uma tradição na França de separação entre instituições acadêmicas de um lado e os chamados conservatórios de outro, distinguindo clara e estanquemente teoria de prática.

No momento em que começam a se acirrar os debates, os questionamentos acerca do status do discurso científico e, no seio da própria ciência, que passa a ser considerada como opinião esclarecida, se abre a possibilidade de que um discurso forneça a si próprio os critérios de sua cientificidade, acirram-se as disputas de poder por demarcação de território dentro das instituições.

É assim que os textos e as aulas dos acadêmicos mais destacados na produção da etnocenologia, professor Jean-Marie Pradier na França e professor Armindo Bião, no Brasil, constituem-se como as grandes referências de orientação teórica para quem se aproxima da etnocenologia acadêmica.

Os critérios de seleção dos textos de base, para o professor Jean-Marie Pradier, são simplesmente os que sublinham de alguma forma a rubrica da etnocenologia, o que implica que qualquer texto que se diz etnocenológico, ou que Pradier indica como etnocenológico, passa a ser.

A luta do professor Jean-Marie Pradier é travada por uma maior aproximação teoria-prática, com o reconhecimento da importância da dimensão prática em pé de igualdade na academia francesa e contra o textocentrismo e o etnocentrismo. E, para isso, Pradier aparentemente multiplica as possibilidades

dos modelos que possam servir como referência à sua idéia de etnocenologia. Suas principais teses etnocenológicas podem ser compreendidas como se segue.

Na França, por causa de uma consciência arraigada localmente de que o teatro é uma prática espetacular universal, ou universalmente praticada, se usa o exemplo do teatro como molde para pensar e falar das práticas espetaculares de várias outras culturas. E ainda - o que é digno de nota -, o teatro não como cena viva, mas o teatro refletido a partir do texto dramatúrgico, sobretudo. Acresce a esse fato a ausência de utilização das terminologias locais de alhures para denominar suas próprias práticas espetaculares, devido também à influência da hegemonia da cultura européia, em geral, e da cultura francesa, em particular.

A etnocenologia como um todo nasce advogando a legitimação acadêmica e social da dimensão prática das manifestações espetaculares como forma autônoma de produção de conhecimentos e como instância da qual se podem tirar instrumentos de investigação que permitam construir várias outras práticas congêneres às práticas espetaculares estudadas.

A posição da etnocenologia francesa vai contra uma tendência estabelecida na França da distinção estanque entre quem se dedica a estudar uma prática somente a partir da própria dimensão prática, com o intuito de formação artística profissional, dentro dos conservatórios, de um lado; e de quem se dedica a estudar uma prática fundamentalmente a partir dos aspectos teóricos, com o intuito de produzir reflexões ao nível acadêmico, dentro do quadro das formas de produção de conhecimentos já aceita como científicas, por outro lado.

Os etnocenólogos são sobretudo praticantes que em algum momento se dedicaram a refletir sobre as práticas que os formaram e eles acreditam que existem coisas que, se não se pratica, não se pode entender realmente.

Dentro do quadro da própria etnocenologia francesa, no entanto, seu discurso<sup>45</sup> se coloca em contraposição e mesmo em sobreposição ao seu conteúdo científico formal. Sua contextualização vem dos aspectos socioantropológicos do cotidiano tomados como caracterização do meio onde se desenvolvem as práticas espetaculares que interessam como objetos de estudo, e essas mesmas práticas cotidianas são colocadas como base das práticas extracotidianas a serem estudadas; enquanto que aspectos fundamentais, do ponto de vista epistemológico, são tomados como pressupostamente já dados.

Os temas da etnocenologia francesa são sempre ligados às minorias e aos marginalizados do mundo, cultural e socialmente falando. O problema é que a formação das pessoas de artes cênicas se dá sem nenhuma capacitação especial, além dos cursos seguidos na graduação para a pesquisa em ciências humanas.

## 3.2.5 Temas da Etnocenologia no Brasil

A etnocenologia no Brasil é restrita à academia baiana e continua girando em torno da influência do professor Armindo Bião. Uma ou outra expressão apareceu, sempre em função da academia baiana na área das artes cênicas, mas muito fragilmente. A etnocenologia na Bahia incorporou as características das artes cênicas aí desenvolvidas.

No Brasil, podemos dizer que, comparativamente à França, a tradição do conservatório de nível superior contribuiu para diminuir a distância entre teoria e prática nas universidades, mas gerou, por seu turno, uma cultura de produção artístico-acadêmica sem o concomitante registro teórico. O que fez com que gerações seguidas de artistas dando aulas para pessoas que entravam na universidade querendo ser artistas criaram uma ambiência acadêmica fraca do

\_

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> Discurso tomado aqui como todos os aspectos capazes de compor a contextualização dos preceitos etnocenológicos, tal como ele se coloca nos textos de Jean-Marie Pradier, e que não se confundem com o conteúdo científico formal produzido pela etnocenologia.

ponto de vista da produção científica e uma forte tradição de produção de espetáculos.

Mas as mudanças nas formas de encarar a produção científica e artística dentro das universidades no âmbito das diretrizes governamentais, a partir dos anos 90 do século XX, criaram a possibilidade de defesa, implementação e sedimentação da etnocenologia dentro da academia baiana, dentre outros aspectos, como estratégia discursiva vitoriosa de atração de verbas para as artes cênicas, através dos fomentos aos grupos de pesquisa e programas de pósgraduação.

Os marcos da história da etnocenologia na Bahia se confundem com a trajetória acadêmica e institucional do professor Armindo Bião. A conjuntura acadêmica e política do estado da Bahia logo após o retorno do professor Armindo Bião de seus estudos de doutorado na França, o contexto político tanto no nível institucional dentro da Universidade Federal da Bahia, quanto no governo do estado favoreceram muito as ações de bases para a etnocenologia na Bahia.

Pois as características gerais de índole e formação do Professor Armindo Bião, que cursou um mestrado prático nos Estados Unidos e um doutorado teórico na França, e os contatos pessoais no âmbito do governo do estado, aliados ao seu empreendedorismo, sua competência e sua capacidade de articulação para a realização de seus projetos, o alçou rapidamente à condição de consultor do CNPQ, Pró-Reitor de Extensão na UFBA e Diretor Geral da Fundação Cultural do Estado da Bahia.

A criação do Grupo Interdisciplinar de Pesquisa e Extensão em Contemporaneidade, Imaginário e Teatralidade (GIPE-CIT), que passa a ser a base das ações de apresentação, manutenção e consolidação do discurso da etnocenologia no Brasil, e do Programa de Pós-graduação em Artes Cênicas (PPGAC), reunindo as Escolas de Teatro e Dança da UFBA, e que já nasceu sob

os influxos da idéia de etnocenologia, premiada como base de projetos institucionais nos editais do CNPQ, está ancorada numa rede internacional de pesquisadores com centro na França cujo fulcro gravitava também em torno da idéia nascente de etnocenologia.

Os trabalhos do professor Armindo Bião como referência de orientação teórica para a etnocenologia são um pouco mais comedidos do ponto de vista teórico e muito mais conservador do ponto de vista programático. Para Bião, o artista não pode abrir mão de sua arte, mas também não pode deixar de cumprir as exigências acadêmicas formais na produção de discursos coerentes, sobretudo. A etnocenologia no Brasil se opõe a tudo aquilo que ameaça sua possibilidade de existência, seja acadêmica, seja social e aberta às mais variadas influências desde que fortaleçam as práticas e os discursos das artes. Para Bião, a produção artística, a produção científica, a gestão pública e a vida cotidiana estão imbricadas de tal forma que o que acontece numa destas esferas interfere nas outras, para o bem ou para o mal e, por isso, é necessário atentar para todas ao mesmo tempo.

## 3.3 PARTE III : EM BUSCA DE UM MÉTODO PRÓPRIO

## 3.3.1 Método e Hegemonia

Por mais que associemos hoje todo conhecimento somente às ciências (*Epistéme*), aquilo que chamamos de saber científico de índole epistemológica é, e sempre foi, apesar da visão comumente difundida e aceita em nosso tempo, apenas uma das fontes de conhecimentos para o homem, assim como as filosofias, as religiões, os mitos e as artes.

Ora, existem verdades nos saberes religiosos, filosóficos e artísticos, e, juntando-se a essas três fontes de conhecimentos milenares, aquilo que se costuma chamar de senso comum popular, completa-se o quadro total de

possibilidades de onde todo campo de saber, mesmo o hegemônico, retira os seus fundamentos e a partir dos quais constitui o seu corpus, constrói os seus discursos e engendra a estrutura argumentativa que os sustenta.

Visto assim, como um discurso resultante de uma fonte de conhecimento, dentre outros discursos de conhecimento hauridos de outras fontes, não melhores nem piores, mas diferentes, e tão passíveis de verdade quanto o discurso dele, o saber científico pode ser analiticamente afastado de certas características que absorveu ao longo do tempo<sup>46</sup> em que foi se constituindo como o saber hegemônico.

Historicamente podemos identificar certas características que indicam a hegemonia de cada um dos grandes ramos do saberes, de modo que ora o artístico, ora o filosófico, ora o religioso, como agora o epistêmico, domina e controla, ante os olhos da opinião pública, toda possibilidade de acesso às verdades e detém o grande prestígio de poder aparecer como o representante de toda a verdade. E isso se dá de forma tão abrangente que qualquer outro discurso, para legitimar sua credibilidade, precisa se revestir de uma casca com traços gerais do discurso hegemônico, caso contrário será alijado do centro das discussões decisivas.

O discurso poético surge com os primeiros oráculos, na noite dos tempos. É o molde dos Vedas, dos poemas de Homero, do Tao-te-King e do Antigo Testamento. Caracteriza-se por insistir relativamente muito pouco numa separação clara entre sujeito e objeto: o acento é antes colocado no sentimento de que sujeito e objeto estão ligados por uma potência ou energia comum... comum à pessoa humana e ao ambiente natural... as palavras estão carregadas de poder ou de forças dinâmicas; pronunciá-las pode

<sup>&</sup>lt;sup>46</sup> Antônio Manuel Baptista (1998, p.15) analisa a passagem daquilo que ele chama de filosofia natural (primeira atitude filosofica), para a filosofia experiencial (fusão de elementos das artes e da filosofia, que torna-se a base de toda ciência posterior), ainda na Grécia antiga; Os livros de Alexandre Koyré (1979 e 1982) permitem ver claramente como a constituição da ciência moderna remonta às origens da filosofia medieval, por exemplo, e está, por sua vez, totalmente imbricada com o pensamento religioso hegemônico.

ter repercussões sobre a ordem da natureza<sup>47</sup>. (...) o discurso poético vai perdendo sua autoridade, no ocidente, com a dissolução da religião grega tradicional a partir do século VII a. C., (...) quando a poesia se torna um instrumento de expressão de emoções individuais, não compartilhadas pela comunidade.

Sempre que pensamos em método, comumente, ainda hoje associamos todos os seus processos aos saberes de cunho epistêmico, pois esses foram agregados ao cerne do discurso filosófico / científico. No entanto, se refletirmos sobre as condições de origem e os usos de vários termos fundamentais para a filosofia e para a ciência, vamos encontrá-los imbricados numa série de relações complexas, no seio das reflexões filosóficas primevas, no momento mesmo em que todo saber hegemônico era o mitológico / artístico / religioso e a Filosofia tratava de se diferenciar para se afirmar como mais um dos grandes saberes socialmente relevantes (CHAUÍ, 2002, p.40-45; 1996, p.157).

O primeiro a refletir sobre uma classificação para a questão metodológica foi o filósofo grego Aristóteles. Que propôs uma distinção bastante clara entre método, como orientação teorética geral no desenvolvimento de alguma atividade científica, exposta em **Os Tópicos**, e o método como relação do intelecto ao seu objeto de estudos, que depende inteiramente da natureza do objeto em questão, junto com as chamadas leis da inteligência, discutido em suas obras de orientação do intelecto conhecidas como **Órganon**<sup>48</sup>. Esta distinção é hoje referida como os pequenos e os grandes métodos. Sendo os pequenos métodos os procedimentos ante os objetos selecionados e, os grandes, os princípios metodológicos orientadores gerais.

É pela aplicação dos princípios teoréticos, resultantes das especulações filosóficas sobre os caminhos usados pelos saberes míticos-artísticos e matemáticos, de cunho religioso, que a episteme reflete sobre os seus primeiros

<sup>47</sup> Northop Frye (1984, p.44-45). Ver a mesma idéia em Carvalho (1996, p. 52).

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup>Aristóteles (2005). Ver comentários em Émile Boutrux (2000); Arthur Schopenhauer (1997), José Américo Mota Pessanha (1989); Marie-Dominique Philippe (2002) e Pascal Ide (2000).

caminhos. E a filosofia é o saber que, tentando entender o mundo a partir de bases estritamente racionais, busca, desde os seus primórdios, encontrar um outro pensar, e expressar, a realidade humana de maneira radicalmente diferente da maneira do saber mítico inicial, do pensar da arte e do saber da religião, que apresentam formas congêneres de expressão distintas das formas epistêmicas e das filosóficas.

Já vimos que 'método', grosso modo, significa 'caminho'. Nestes termos, é fácil perceber que as artes têm seus métodos, as religiões têm seus métodos, as filosofias têm seus métodos, assim como as ciências os têm, e que cada saber foi forjando o seu caminho em função de suas ações, o que não torna a metodologia em geral domínio de nenhum dos grandes ramos dos saberes humanos, muitos menos propriedade de nenhum deles em particular, como faz crer comumente, ainda hoje, a hegemonia da metodologia científica, com sua imagem dominante de método, em nossa cultura.

## 3.3.2 Artes versus Filosofia

Consideremos que, entre os séculos VI e IV a.C., na Grécia antiga, período áureo de molde da hegemonia do discurso filosófico, a arte foi inquirida pela filosofia, pois o filósofo percebia claramente que o artista não detinha a posse consciente das intuições que expressava em suas obras.

Com efeito, nas peregrinações de Sócrates pelas praças da Atenas, ele pôde perceber que o artista detinha o grande poder de intuir e expressar suas intuições, e que as mesmas expressavam um saber: "com efeito, a grande arte, de modo mítico e fantasioso, ou seja, através da intuição e da imaginação, tende a alcançar objetivos que também são próprios da filosofia" (REALE e ANTISERI, 2003, p.6), mas a ação contemplativa deste mesmo artista, sobre os produtos do

seu próprio fazer, não iam além da ação contemplativa expressas nas falas dos outros homens (SÓCRATES, 1996, p.33-34 e PLATÃO, 1962) e nem chegava perto da radicalidade exigida pelo pensamento filosófico nascente.

Friedrich Nietzsche (1974, p.57) nos lembra que "é preciso ter o caos dentro de si para dar à luz uma estrela dançante." E ruminando sobre o que diferencia o homem do animal, ele afirma: "tudo o que destaca o homem do animal depende dessa aptidão de liqüefazer a metáfora intuitiva em um esquema, por tanto de dissolver uma imagem em um conceito". E, a partir deste ponto de vista, ele descreve duas posturas básicas dos homens em função do que cada um faz com as imagens primeiras captadas de cada coisa singular no mundo, distinguindo o homem racional do homem intuitivo; este, se guiando por intuições das imagens primeiras das coisas e, aquele, se guiando por esquemas de abstrações conceituais.

Sabemos que a maneira de apreender o mundo de forma conceitual reflete apenas um método intuído por Sócrates, como o melhor método para coibir os abusos da retórica sofística do seu tempo. Por isso, ele põe a pergunta filosófica básica: "O que é?" como a mais fundamental no ordenamento da coerência geral das crenças, calcada na consciência moral do indivíduo.

Mas, o artista, mesmo em relação a sua obra, não conseguia organizar o "caos dentro de si" em discursos mais coerente que os discursos proferidos por homens comuns, quando se tratava de responder à pergunta filosófica por excelência, a pergunta pelo 'o que é'.

Ora, o mister dos artistas desde sempre é criar. Sua pergunta por excelência é, e sempre foi: "como se faz?". Ele nunca se ocupou de pensar radicalmente o que era aquilo que ele fazia, o que era o seu fazer, ou mesmo o

que, em essência, eram as coisas do mundo ao seu redor. A não ser que, no intuito de concretizar algo, fosse absolutamente necessário especular e, ainda assim, o artista se preocupava muito pouco com o valor teorético do produto de suas especulações, não se ocupando de registrá-las de forma escrita, muito menos em expô-las de forma oral ordenada. Sua obra de arte sempre fora seu pensamento plasmado no mundo. O fruto do saber fazer que sua técnica lhe fornecia empiricamente.

O compromisso do artista sempre fora com a multiplicação dos sentidos possíveis para cada coisa e não com a orientação de um sentido único. Com relação às coisas do mundo, sua postura fora sempre imitá-las à perfeição de suas técnicas; exibir suas habilidades, haurindo delas seu poder; e / ou edificar novas e inusitadas formas, guiados e detidos apenas pelos limites da sua imaginação. O prazer do artista fora sempre trazer coisas novas ao mundo, inventar. Como descreverá belamente Nietzsche (op. cit.:p.58) mais tarde:

...Constantemente ele embaralha as rubricas e compartimentos dos conceitos, propondo novas transposições, metáforas, metonímias, constantemente ele mostra o desejo de dar ao mundo de que dispõe o homem acordado uma forma tão cromaticamente irregular, inconseqüentemente incoerente, estimulante e eternamente nova como a do mundo do sonho.

À pergunta de Sócrates, que almeja fundamentalmente o saber objetivo, Platão e Aristóteles deram respostas diferentes, criaram sistemas filosóficos diferentes, baseados em intuições e ambições diferenciadas; mas, fiéis à intenção do mestre primeiro, vão constituir juntos os pilares do que hoje se chama as bases dos sistemas da filosofia antiga. Os artistas vão ignorar tal pergunta e até rir de uma postura tão extravagante aos olhos dos homens comuns, basta lembrarmos a imagem que Aristófanes (1996) perpetuou de Sócrates em *As Nuvens*.

É concebendo as intuições primeiras da essência das coisas no mundo ao redor, e expressando-as, por traços fundamentais, em uma forma fixa chamada de conceito (do latim *Cunceptus*), que essa filosofia impôs sua hegemonia sobre a postura sofística reinante em sua época e classificou de tal forma os saberes que, em muitas áreas, ainda hoje são os fundamentos gregos que orientam os primeiros pontos de vista.

A associação com a sofística, combatida principalmente porque se orientava pela imagem (do latim *Imago*) das coisas, como a arte sempre o fizera, acabou lançando sobre a arte a pecha de ser essencialmente sofismática (HUIZINGA, 1971). O preconceito platônico também ajudou a projetar uma imagem pejorativa da arte ao longo da história: pois os conceitos são fixos e atemporais; apreendem as medidas constantes, a proporção, em relações abstratas e genéricas que independem dos aspectos sensíveis das coisas; já as imagens são fugazes, efêmeras, imprecisas, perecíveis. Daí o desprezo com o qual sempre lhe tratou a tradição platônica, e o lugar de inferioridade que sempre lhe dispensou, na hierarquia dos sistemas de conhecimentos baseados no conceito.

A Arte trabalha com as imagens primeiras, que são fugazes, efêmeras, imprecisas. É contemplando as imagens caóticas, fragmentárias e efêmeras em si, e a partir de suas intuições que o artista cria e avalia suas obras, a partir de suas vivências idiossincráticas. Suas intuições básicas se relacionam com as formas em geral e sua ação contemplativa é expressa analogamente pelas várias técnicas tradicionais.

Essas características eram tão fortes no período clássico grego que Platão chega a identificar toda ação humana às artes, sendo a filosofia, naturalmente, a maior de todas as artes (CHAUÍ, 1996, p.317). É claro que Platão, inclinado desde cedo para intervenções políticas, sequioso pela ordenação pedagógica do mundo

e orientado por um senso moral rígido, vai separar as artes benéficas das artes indesejáveis em função dos seus objetivos políticos, pedagógicos e morais.

Mas, é Aristóteles quem faz uma distinção bastante clara entre filosofia, arte e ciência, aplicando conceitos como necessidade e contingência, ato e potência. Aristóteles é o primeiro a propor uma classificação para as artes e para as ciências, separando-as criteriosamente da filosofia (PHILIPPE, 2002, p. 97).

É importante notar que aquilo que chamamos de artes hoje é o conjunto das técnicas que o século XVIII se habituou a chamar de Belas Artes; pois, no tempo de Aristóteles, música era ensinada como parte da matemática, e medicina, agropecuária, ourivesaria, marcenaria eram artes tanto quanto a política e a ética. Com o diferencial de que, para Aristóteles, a ética e a política, por guardarem em si mesmas o seu próprio fim, eram consideradas superiores às outras artes, cujo fim estava fora delas mesmas, encarnado em uma ação ou em um produto.

Aristóteles considerava ainda que as artes não utilitárias eram inferiores àquelas cujas finalidades não estavam claramente delineadas no uso dos seus produtos, pois, do ponto de vista do intelecto, eram muito mais exigentes na elaboração de suas técnicas. Concepção que, após o desprezo romano e o preconceito medieval, chega aos tempos modernos totalmente invertida, o que contribuiu mais ainda para a derrocada social da credibilidade do discurso próprio ao saber artístico, ou àquilo que nós identificamos como tal.

A classificação de Aristóteles durou séculos, com ligeiras modificações ao longo da história. O filósofo Plotino, entre os séculos II e I a.C., e o gramático Varrão, no século II d.C., vão reformular o esquema aristotélico, que ainda será corroborado por São Tomás de Aquino, no século XIII. Só a partir do final do século XVII, com a famosa *Querela dos Modernos Contra os Antigos* 

(HABERMAS, 2000, p.13), é que vai haver uma cisão radical entre arte e técnica, com uma maior valorização das chamadas artes liberais. Estas, por sua vez, já consideradas muito mais importantes, pois eram mais imediatamente úteis para a sociedade na idéia dos poderes políticos hegemônicos da época.

Vale ressaltar também que as Artes Liberais eram as artes dos homens livres, que não precisavam realizar trabalhos manuais e / ou com o corpo em geral, considerados menores ou degradantes. Ora, as artes corporais sempre foram responsáveis pelo embelezamento, pelo brilho, pela alegria, o divertimento, o entretenimento, e, outrora, consideradas tão úteis e tão importantes socialmente que guerras chegaram a ser interrompidas para se poder realizá-las.

#### 3.3.3 Artes versus Ciências

Paralelo ao desenvolvimento e supremacia do discurso filosófico em relação ao das artes, a ciência vai se sedimentando como um novo ramo do saber. Por um lado, incorporando os princípios filosóficos como seus fundamentos, para operar teoreticamente; e, por outro lado, incorporando procedimentos oriundos dos saberes técnico-artísticos, para desenvolver máquinas e instrumentos de investigação, no intuito de operar empiricamente. Assim, aos poucos, a ciência vai se afastando dos dois modelos de conhecimentos mais antigos e se firmando como o discurso hegemônico, a partir do rompimento total dos laços com a ciência integrada à postura filosófica dominante (KOYRÉ, op. cit).

A partir do século XVII, uma física matematizada, uma anatomia do corpo morto dissecado, os estudos teóricos aplicados às técnicas, gerando a tecnologia; uma nova visão da natureza, que rompe de vez com os dogmas da Igreja; a laicização da cultura e a confiança exacerbada no poder da razão para explicar

tudo, como já analisamos, dentre mudanças políticas, econômicas e sociais profundas, vão condicionando o cenário no qual a ciência reinará quase que absoluta, como discurso hegemônico.

Tudo isso vai sendo acompanhado pelo paulatino declínio público dos discursos religiosos, filosóficos e principalmente do artístico. Com a diferença de que o poder religioso se dividiu com a reforma protestante e o advento das igrejas nacionais, desde o século XVI, mas se mantém bastante poderoso; o saber filosófico, ainda que esvaziado do prestígio de outrora, com a crescente descrença nos grandes sistemas e as mudanças de paradigma, ainda assim guarda prestígio nas grandes academias, como instrumental privilegiado de reflexão sobre vários aspectos do saber hegemônico.

Pois, malgrado a perda crescente da influência da igreja católica e as crises sucessivas pelas quais passa desde então a filosofia, ambas formaram o sustentáculo da civilização ocidental e são, ainda hoje, ao lado das ciências, culturalmente dominantes, pelos valores, pelas atitudes e pelas instituições que criaram. O Estado moderno, os principais regimes políticos, o direito moderno, as igrejas e a academia universitária, só para citar exemplos de peso, nascem e se desenvolvem a partir de ações, tensões e embates dos discursos filosóficos e religiosos ao longo da constituição da civilização ocidental (CARVALHO, 1995).

Neste contexto, a arte foi se marginalizando e mimetizando-se para sobreviver, uma vez que era totalmente coisificada no túmulo dos textos conceituais dentro da grande academia, atrelado à relevância do valor dado aos registros escritos em detrimento das diversas manifestações vivas das artes em sua efemeridade. E, fora da academia, ora assumia o lugar de marginalizada, ora se aproximava do poder onde quer que ele estivesse, para não desaparecer da história. Assim figurava ora ao lado do povo, e como obra tradicional deste; ora ao lado da elite, servindo-lhe de deleite e também para escárnio; ora com os

miseráveis; ora com os déspotas; com ou contra os tiranos. Pois não pôde mais, depois do seu apogeu no período arcaico, galgar um lugar cativo que lhe garantisse a segurança de uma vez por todas, sendo sempre a primeira eliminada em caso de necessidade material.

Em nossa época, só dentro da academia universitária pública, pôde ter segurança. E, uma vez dissolvidos os grandes modelos hierárquicos, surgiu a oportunidade que a fez figurar num papel dentro da academia científica. Ao ser plenamente aceita, depois de cercar-se de uma aura instrumental de ciência; luta hoje, travestida de episteme, no grande bojo retórico / descritivo das ciências humanas, pela sua permanência e autonomia, como um saber acadêmico entre outros saberes acadêmicos; uma vez que o seu prestígio social não mudou muito, matizado apenas em suas ligações com os altos poderes públicos, ou particulares, pelas relações de consumo de massa, servindo sempre de base e modelo para erigir novas mídias, quase todas comprometidas com o consumismo atual.

Sabe-se que a tradição milenar da arte feita fora das academias continuou e continua; e que tanto se pode fazer arte de excelência fora quanto dentro das grandes instituições. Porém, os condicionamentos que tentamos delimitar aqui dizem respeito justamente ao discurso produzido por artistas que também são pesquisadores acadêmicos, em sua grande maioria, e que estão engendrando um discurso de cunho científico, dentro da academia universitária.

Acredito termos boas razões para aceitar que tal situação se dá por conta do peso realmente decisivo daquilo que é considerado como cientificamente aceito no âmbito das disputas político-ideológicas que condicionam e, muitas vezes, determinam os destinos sociais de vários setores - pela modelação das crenças coletivas melhor aceitas -, fontes, por sua feita, das posturas e ações humanas mais habituais em relação a cada acontecimento no mundo ao nosso redor. Ou seja, é a disputa pelo poder num âmbito onde mexer com a idéia de uma ciência é mexer com um fator de grande relevância.

#### 3.3.4 Vias ao Conhecimento

Se tomássemos como meta primordial descobrir uma maneira de conhecer algo da forma mais plena possível, uma das alternativas para fazê-lo seria levantar primeiro as possibilidades concretas pelas quais nós poderíamos conhecê-la, para não sermos obrigados a percorrer caminhos completamente inúteis.

Em seguida, uma vez tendo levantado as possibilidades concretas de conhecimento, poderíamos, não sem muito trabalho, usar cada uma das possibilidades levantadas como vias distintas de acesso às coisas e, alternadamente, ir determinando os conhecimentos adquiridos através de cada uma das vias, classificando-os como tipos correlatos até que, esgotadas as maneiras possíveis de conhecer, pudéssemos arranjar o todo do conhecimento adquirido, de uma maneira tal que tudo o que se pudesse saber sobre ele fosse encontrado, reunido e sistematizado para ser comunicado.

A primeira grande dificuldade que antevemos no processo descrito anteriormente seria se chegássemos rapidamente a conclusões extremadas como, por exemplo, a conclusão de que não haveria maneira alguma de se conhecer o quer que fosse ou, sob outra perspectiva, concluíssemos que as maneiras de conhecer as coisas são infinitamente maiores do que as nossas limitações de espaço e tempo numa existência. Principalmente de tempo!

Se conclusões extremadas nos impelissem a vislumbrar apenas maneiras irrisórias e desprezíveis de produção de conhecimento, a ponto de considerarmos que nossos empreendimentos, de saída, se nos assemelhassem demasiadamente incipientes, nossa aventura do conhecimento estaria arruinada, uma vez que a primeira suposição inviabilizaria a aquisição de nossos objetivos e frustraria sumariamente nossos desejos e intenções, e a segunda suposição não nos

ofereceria grandes recompensas, por mais que nos dedicássemos, o que desencorajaria, ao longo dos dias, até aos mais dedicados.

Se, por outro lado, descobríssemos que as maneiras pelas quais podemos conhecer os objetos visados seguramente existem e apresentam-se em número razoavelmente pequeno, sugerindo que, ainda que os seus desdobramentos últimos não pudessem ser alcançados no curso de uma ou mesmo de várias gerações, outros homens e mulheres pudessem retomar de onde paramos e continuar em frente, numa cadeia, o que começamos, poderíamos então levar nossos planos adiante e tentar tirar o máximo de proveito possível de suas aplicações.

Daí viria uma segunda grande dificuldade a ser enfrentada. Pois, uma vez aceito comumente que era possível se ter conhecimento minimamente seguro acerca das coisas, nada nos poderia assegurar que conhecimentos completamente inseguros, equivocados, forjados e absolutamente falsos não fossem vinculados publicamente como seguríssimos e verdadeiros em vista de puros interesses quaisquer.

Mas, se mesmo sabendo dos perigos a que estávamos sujeitos, ainda assim achássemos bom e importante continuar, como então haveríamos de conhecer o mundo senão através das vias mesmas pelas quais já o vivenciávamos?

De fato, no mundo, vemos, ouvimos, tocamos, cheiramos, degustamos, nos emocionamos, em suma sentimos coisas, por um lado; e, fantasiamos, lembramos, inventamos, encadeamos, coordenamos, ajustamos, pesamos, medimos, ponderamos, enfim, pensamos coisas, por outro lado.

Por tanto, seria necessário que admitíssemos que as duas grandes vias de acesso a qualquer coisa a nossa volta, que são experiência - as vivências

tornadas comuns -, e os pensamentos, são nossas duas grandes maneiras de acesso ao conhecimento das coisas. Pois, ou conhecemos de maneira geral, pesando, medindo, ponderando, recompondo reflexivamente o que é dado conhecer; ou de maneira particular, pela vivência direta através da manipulação sensível das propriedades da coisa a ser conhecida.

Na primeira maneira de conhecer, a maneira genérica, não precisamos sequer ter a coisa mesma a ser conhecida diante de nós, não precisamos sequer ter tido alguma vivência sensível direta com a coisa, pois o que importam são os aspectos gerais descritos por outros homens e mulheres e refletidos isoladamente em conexão com um conjunto de outros elementos igualmente tomados de aspectos isolados em outras coisas. É a dimensão pela qual se pode conhecer o aspecto inalterável nas coisas, aquilo o que percebemos que não se modifica quando tomamos comparativamente um conjunto diverso de semelhantes.

Na segunda maneira de conhecer, pelo contrário, jamais podemos saber algo acerca da coisa se não a manipularmos detidamente pelos sentidos, em contato direto. Pois são suas qualidades sensíveis, e as emoções que tais qualidades despertam em nosso aparato sensório-motor, que constituem essa dimensão do conhecimento de onde retiramos o saber que guardamos.

E, como nosso interesse inicial era conhecer da maneira mais completa possível, era necessário admitirmos que tudo o que conhecemos ou é fruto de uma experiência acumulada, o que qualquer um pode refazer por vivência pessoal e um certo exercício da linguagem, na comunicação; ou é fruto do pensamento elaborado, derivado das reflexões acerca dos vários aspectos sob os quais nos é dado conceber geralmente as coisas.

A partir do que já teríamos admitido até aqui, temos duas formas básicas de conhecimento. Sob dado ângulo, uma forma de conhecimento ligada aos aspectos

gerais de cada coisa volta-se para as características capazes de identificá-la num grupo ou numa dada classe genérica.

O conhecimento, assim advindo, independe das singularidades de cada coisa, e liga-se aos aspectos estritos de identificação comuns aos demais aspectos de outras coisas igualmente identificadas e agrupadas da mesma forma. O que importa sumamente nesta maneira de conhecer é a garantia de que a coesão dos caracteres propicia o reconhecimento imediato dos aspectos imutáveis do tipo de coisa estudada.

A outra forma de conhecimento, por seu turno, está ligada aos aspectos que, em cada coisa a ser conhecida, é individualizante e que, destoando de uma coisa percebida para outra, torna cada uma delas absolutamente singular.

Ou seja, enquanto uma maneira de conhecimento generaliza, a outra singulariza e, pelo nosso desejo inicial, a forma mais plena de conhecimento precisaria reuni-las num arranjo tal que elas pudessem se complementar.

É óbvio que nenhuma destas formas de conhecer dá conta isoladamente do conhecimento de uma coisa e que cada uma delas tem suas especificidades com vantagens e desvantagens, em suas aplicações, a depender do que se espera de cada uma delas, assim como das idiossincrasias dos objetos visados no processo de conhecer.

É óbvio também que se pode estabelecer, a depender dos valores e das crenças de onde se parte, uma hierarquia entre elas, e que elas dão ênfase ao conhecimento em níveis diferentes da realidade. Pois, uma mesma coisa pensada sob cada um destes aspectos vai resultar em conhecimentos bem distintos, o que pode alimentar crenças até contrárias.

E, finalmente, é óbvio que é impossível separar essas duas formas de conhecer completamente, pois uma pressupõe sempre a presença da outra em algum ponto do seu próprio processo, sejam os conceitos e noções gerais forjados a partir das experiências, sejam os arranjos de elaboração dos esquemas tomados como moldes de expressão das vivências.

Grosso modo, todas essas suposições foram feitas pelos gregos antigos que desenvolveram as condições de produção de conhecimentos científicos. Eles admitiam duas grandes vias pelas quais acessamos os rudimentos dos conhecimentos, ligadas às nossas formas de ser no mundo; hierarquizavam e centralizavam a produção do conhecimento na teoria, subordinando as vias práticas de conhecimento da realidade às vias teoréticas, a partir de certas crenças e certos valores; e, dentro desse grande esquema de produção de conhecimento, distinguiam posturas e atitudes que deveriam ser fortalecidas ou rejeitadas; assim como os níveis de ordenamento dos conhecimentos e seus relacionamentos, visando um dado ideal de plenitude epistêmica.

Essa dinâmica de concepção da produção de conhecimentos historicamente começa a ser questionada e modificada completamente desde a modernidade, mas é na contemporaneidade que se criou o ambiente propício para o acirramento das discussões e o abandono do projeto antigo de produção do conhecimento. Como já tivemos a oportunidade de ver, sob outra perspectiva, no capítulo I.

# 3.3.5 A Ciência Etnocenológica

Thomas Kuhn (1962) mostrou, ao discutir 'ciência normal', que o compromisso com uma tradição de pesquisa é vital para a produção de conhecimentos. E isso a etnocenologia vem fazendo desde os seus primórdios, criando uma certa tradição em pesquisa em artes cênicas, nas academias onde se instalou.

Não se pode negar também que nos primeiros anos de existência da etnocenologia, pelo menos alguns dos chamados critérios sociais, psicológicos e históricos (FOUREZ, op. cit.) que concorrem para a determinação do status atribuído a um dado discurso científico foram, e continuam sendo, por ela engendrados. Ela possui um objeto em discussão; tem um quadro de referências teóricas, que orientaram grandes e pequenos métodos; e um processo de pesquisa prática estabelecido, com uma quantidade razoável de trabalhos acadêmicos defendidos na academia universitária, tanto no Brasil quanto na França.

Porém, a julgarmos pelo texto de seu manifesto (PRADIER, 1995), a etnocenologia apresenta uma coleção de teses que parecem retiradas de máximas das discussões científicas e epistêmicas dentre as diversas correntes hoje em debates, tais como as que já vimos na primeira parte, máximas alinhavadas entre si sem um fundamento empírico ou uma clara unidade de abordagem epistêmica.

Isso faz com que a crítica dos fundamentos da etnocenologia se perca num mar de caminhos completamente diferentes e emaranhados nas complexas redes discursivas da contemporaneidade; e faz também com que o discurso da etnocenologia pareça sempre uma defesa retórica inspirada por uma bricolagem teórica de epistemologia indefinida, uma vez que não apresenta unidade epistêmica (IDE, 2000, p.62). Pois tudo o que tentamos entender para explicar precisa ter uma forma mais ou menos definida para poder ser pensado.

O grande interesse suscitado pelo aparecimento de uma nova disciplina científica é sempre o de desvelar um aspecto diferente ou, pelo menos, uma nova perspectiva sob a qual olhar os aspectos fundamentais já estudados no campo em questão. Uma grande pergunta então é como a etnocenologia pretende promover o desvelamento de sua perspectiva sobre os fenômenos espetaculares?

Sabemos que um objeto cientificamente considerado tem muitos aspectos a serem vistos. Cada coisa tem uma forma específica que a caracteriza e distingue das outras coisas. Tudo pode ser pensado a partir do estofo que lhe dá consistência. Cada objeto é condicionado por muitos outros objetos e tudo no mundo humano pode ser considerado em termos de fins ou metas futuras. Além disso, cada objeto tem seu contexto atual e tem sua história; veio a ser em dada tessitura lingüística; pode ser pensado sociológica, antropológica ou filosoficamente; ou pode ser pensado ainda pelo viés de tantas outras ciências como as semiológicas, as tecnológicas ou as neurobiológicas.

As ciências humanas já estabelecidas se debatem há muitos anos, a examinar, reexaminar e utilizar suas metáforas, sem oferecer respostas minimamente satisfatórias para os problemas mais caros aos pesquisadores das artes do espetáculo que dedicam-se, concomitantemente, à reflexão em geral sobre os problemas teórico-práticos dessa área de conhecimento.

No fundo o que interessa à etnocenologia é mostrar os conhecimentos produzidos pelas artes cênicas como categorias fundamentais do humano; é desvelar e explorar, como afirma Jean Duvignaud (1999, p.35): "uma área da expressão humana que não se confunde com a *mise-en-scéne* da vida cotidiana nem com as formas do imaginário do teatro."

E, com efeito, o ser humano é sempre o objeto último de tudo aquilo que os seres humanos produzem. Como afirma Friedrich Nietzsche (1983, p.50), "O pesquisador procura (...), no fundo, apenas a metamorfose do mundo em homem, luta por um entendimento do mundo à semelhança do homem, e conquista, no melhor dos casos, o sentimento de uma assimilação."

De saída, desde o ponto de vista metodológico, o que a etnocenologia parece colocar em voga é que, sob sua perspectiva, não importa tanto o método

desde que se atente para o fato de que os modos de proceder da ciência sofreram críticas que precisam ser incorporadas aos procedimentos dos pesquisadores. Ou seja, uma ciência que se pretende nova deve agir, entre outros procedimentos, incorporando o que há de mais atual em termos dos instrumentais disponíveis no contexto do trabalho e evitar procedimento passível de tratar seus objetos de investigação que já se mostrou pouco adequado às sutilezas e especificidades do nível artístico em consonância com o científico.

Uma dada maneira de olhar não está desconectada do objeto visado que, por definição, é inesgotável ao olhar. Como afirma Heidegger (1958, p.199): "a ciência não atinge mais do que aquilo que o seu próprio modo de representação já admitiu anteriormente como objeto possível para si." O que implica que praticamente tudo no âmbito de uma disciplina científica depende então do seu próprio modo de representação.

A questão do modo de representação de uma disciplina científica, por sua depende do estabelecimento dessa disciplina, vez. 0 que implica, contemporaneamente, em sua construção. Como nos diz Gérard Fourez (1995, p.105): "em torno e na base de cada disciplina científica, existe um certo número de regras, princípios, estruturas mentais, instrumentos, normas culturais e / ou práticas, que organizam o mundo antes do seu estudo mais aprofundado." E sabemos que as escolhas metodológicas de uma disciplina, por exemplo, determinam a natureza do produto final de cada pesquisa. Mas a escolha metodológica, ela mesma, já depende de "uma estrutura mental, consciente ou não, que serve para classificar o mundo e poder abordá-lo.", como diz Fourez (op. cit., p.103), que segue afirmando:

se, por exemplo, quisermos efetuar uma pesquisa no domínio da saúde, é preciso, para começar, já possuir algumas idéias a respeito da questão. E a disciplina que nascer dessas pesquisas sobre saúde estruturar-se-á em torno dessas idéias prévias. O conceito de "saúde" não cai do céu, mas provém de uma certa maneira de contar o que nós vivemos por meio de relatos que

todos conhecemos e que dizem o que é para nós, concretamente, estar com boa saúde.

Ora, o artista cênico é aquele que aprende e produz conhecimentos pela vivência prática e pela preparação técnica para o espetáculo. O artista cênico que também realiza pesquisa teórica domina os parâmetros de produção científica. Então fica o questionamento, caro à etnocenologia: de onde mais pode vir, acerca do espetacular humano, um 'contar o que nós vivemos por meio de relatos que todos conhecemos e que dizem o que é para nós, concretamente, estar' em cena, ser o espetáculo, pensar o espetacular, senão da consciência daqueles que se dedicam corporal e reflexivamente às artes do espetáculo?

Contudo, o fato é que a etnocenologia desvelou territórios, vislumbrou caminhos, mas ainda não os trilhou. E nessa fase ainda inconclusa de definições muito básicas, fase onde ainda estão se formando as regras, as estruturas mentais, os princípios, os instrumentos, muitas são as interferências de hábitos, práticas e normas anteriores.

Jean-Marie Pradier (1995), comentando sobre a noção de práticas espetaculares, nos diz que:

Estas práticas têm um caráter comum: o de ligar o simbólico à carne dos indivíduos, em uma estreita associação do corpo e do espírito, que lhes confere uma dimensão espetacular. (...). No entanto, limitados por nossos próprios valores, nossos hábitos, nossas maneiras de pensar, é-nos freqüentemente difícil de perceber junto ao outro o que o constitui, sem passar por procedimentos de observação e de análise que desnaturem ou eliminem aquilo tido como a descobrir e a examinar. (grifo nosso).

Retornando ao mesmo texto nietzscheano (1983, p.50), lemos o seguinte sobre o proceder do pesquisador:

Seu procedimento consiste em tomar o homem por medida de todas as coisas: no que, porém, parte do erro de acreditar que tem essas coisas imediatamente, como objetos puros diante de si.

Esquece, pois, as metáforas intuitivas de origem, como metáforas, e as toma pelas coisas mesmas.

Podemos ver, pelo contraste das palavras de Nietzsche e Pradier, que Pradier age como se, da forma que alerta Nietzsche, 'tivesse diante de si imediatamente as coisas mesmas e não metáforas intuitivas' que a observação e a análise podem 'desnaturar ou eliminar'. É o hábito mental do 'empiricismo', como classifica Fourez (op. cit., p.109), tomando a farmacologia como exemplo:

Alguns, por exemplo, quererão definir a farmacologia como a ciência dos medicamentos, como se um medicamento fosse um objeto empiricamente dado. Ora, é devido a uma ação humana considerando algo como um medicamento que a própria noção de medicamento ganha algum sentido. É um projeto humano que constrói a disciplina e o paradigma da farmacologia, e não a existência "dada" de medicamentos.

Ora, fica claro que, quando aplicamos os mesmos termos usados por Fourez à 'prática espetacular' de Pradier, aparece assim uma das grandes limitações da etnocenologia no seu processo de constituição: acreditar que seu objeto é 'dado' empiricamente.

Ora, a etnocenologia encontra-se claramente ainda num período préparadigmático. E esse é um período no qual os hábitos, normas e princípios de uma disciplina não estão ainda bem definidos. Pois, sua prática baseia-se muito mais na familiaridade dos pesquisadores com os fatos estudados do que em métodos precisos, já definidos; a prioridade é dada muito mais para a dimensão existencial, constatação de fatos, do que às regras da disciplina e o estabelecimento de normas; não existe formação universitária precisa para especialistas da disciplina, o que implica que qualquer pessoa, oriunda de qualquer área de formação, pode pleitear tornar-se etnocenólogo; os problemas se originam diretamente da vida cotidiana dos grupos investigados etc.

Nesta fase de confusão e caos, na qual os próprios fundamentos ainda estão incertos e tateantes. Se, por um lado, os resultados teóricos da disciplina

carecem de traços marcantes que os distingam de produções em campos próximos mais tradicionais; por outro lado, representam a primeira lavra bruta da produção dos pesquisadores que, internalizando os vislumbres intuitivos iniciais que animaram os primeiros passos da disciplina, enxergaram os potenciais sugeridos e continuam o trabalho da construção concreta do formato do novo saber.

## 3.3.6 Lógica e Deontologia

'A' ciência não existe (NOUVEL, 2001, p.24-25; BARBEROUSSE, KISTLER & LUDWIG, 2000, p.159-177). Aquilo que comumente se tenta designar com esta palavra é o conjunto de ações e resultados que, na prática, se constitui inevitavelmente como discurso científico. Este, por sua vez, pode claramente ser distinguido, dentre outras maneiras de distinção, em aspectos lógicos e deontológicos, implicando aspectos fundamentais de sua constituição que se convertem em critérios últimos de aceitação de sua cientificidade.

Nesse contexto, os aspectos lógicos diriam respeito diretamente às questões do trato intelectual dos problemas científicos; enquanto que os aspectos deontológicos se remeteriam às questões relacionadas às atitudes capazes de nos fazer distinguir os modos próprios dos profissionais em dado campo de trabalho. Sinalizando a fundamentação e a justificativa dos fundamentos das atividades, por um lado; e, todos os aspectos de formação, e edificação, da ambiência material e institucional, por outro.

Uma tal distinção é tão importante hoje em dia pois pudemos ver que uma nova disciplina científica foi erigida, a etnometodologia, a partir das análises, e posteriores generalizações para todas as atividades da sociedade, dos aspectos deontológicos do campo do direito penal.

As correntes mais radicalmente críticas do poder conferido aos discursos científicos na contemporaneidade advogam, no máximo, a equiparação de

critérios e instâncias não-racionais em pé de igualdade com os princípios de razão estabelecidos (FOUREZ, op. cit., p.117-118) e o fazem desvelando o caráter retórico inerente a todo discurso e defendendo teses que recolocam o discurso científico como um discurso dentre outros, sem sua aura, coroada na modernidade, de guardião, defensor e representante da verdade.

Mas, mesmo essas correntes mais radicais, para serem consideradas, são obrigadas a fazerem suas críticas recolocando os resultados obtidos pelos discursos científicos nos seus respectivos contextos. E fazem isso distinguindo os momentos de formação histórica e consolidação das disciplinas; os momentos de suas invenções e descobertas; os momentos das interpretações e justificativas dos seus resultados.

Ora, até a modernidade, como vimos, os critérios de cientificidade de um dado discurso eram medidos quase que exclusivamente pelos seus aspectos de aparência lógica, aquilo o que parecia epistemicamente, em última instância, fornecer os fundamentos de suas justificativas de existência. O que quer dizer que aquilo que era aceito como critério de cientificidade de um discurso era medido, principalmente, pelo que exibia o seu arcabouço teorético de base. Ainda que, na prática, como mostram as críticas posteriores, esses critérios ideais não se aplicassem rigorosamente como se pensava (FAYERABAND, op. cit.).

Vimos também que o que existia até a chamada contemporaneidade era uma estrutura discursiva perpetuada onde um determinado ideal era projetado, defendido epistemicamente e aceito como meta, talvez inalcançável, mas coerente com os ideais que impulsionaram a própria ciência como discurso hegemônico do saber.

Mas, desde que os discursos científicos se consolidaram, se ampliaram, se expandiram e foram se sofisticando mais e mais, e suas teses foram sendo

incorporadas ao senso comum das sociedades, as chamadas ciência humanas se restringiram quase que exclusivamente aos âmbitos acadêmicos universitários.

E foram as mesmas ciências humanas que começaram a chamar atenção da sociedade para a importância dos aspectos deontológicos e outros tantos aspectos de caráter externos, na concorrência para a constituição dos discursos como científicos e, principalmente, para desvelar esses aspectos como primordialmente responsáveis pela manutenção e expansão do poder hegemônico dos discursos já reconhecidos como científicos que tendiam a controlar, cada vez mais, a vida em sociedade.

A primeira abordagem, a internalista, considera dispensável fazer qualquer tipo de menção a aspectos externos ao próprio campo científico, como influências sociais, políticas, institucionais, culturais etc., para se compreender o desenvolvimento da ciência. Pois em seu âmbito estão todos os eventos que puderam ser explicados racionalmente à luz das teorias da racionalidade e metodologias aí admitidas. Enquanto que a segunda abordagem, a externalista, se caracteriza justamente por insistir na importância capital dos aspectos institucionais, culturais e sócio-econômicos associados ao desenvolvimento científico, influenciada principalmente pelas correntes marxistas e pela sociologia alemã de inspiração weberiana.

Tornou-se uma espécie de lugar-comum, desde que se acirraram os debates na contemporaneidade acerca do status de cientificidade dos discursos, que a distinção e, às vezes, oposição, das abordagens internalista e externalista da ciência ocupe um lugar central nas discussões sobre o assunto. Um exemplo é a posição de Karl Popper, que claramente separa os aspectos intracientíficos dos extracientíficos.

Em outros setores do discurso científico com maior prestígio e reconhecimento social, como o biomédico e de ciências naturais, do que as

chamadas ciências humanas, laboratórios e institutos de pesquisa e formação foram desenvolvidos para além das universidades e obedecem a uma dinâmica diferente dos discursos estritamente universitários (BOURDIEU, 2001, p.5-6).

Nesses outros ambientes coorporativos ainda impera a idéia hegemônica de um discurso científico criteriosamente sustentado, aparentemente, por princípios racionais, independentemente dos chamados aspectos deontológicos que, hierarquicamente, vêm em segundo plano, quando concorrem de alguma forma.

Poderíamos dizer da etnocenologia que o que pode sustentar seu discurso como disciplina científica são os seus aspectos deontológicos? O seu contexto acadêmico-institucional inegável e a aceitação das teses que advogam uma deontologia em pé de igualdade com critérios lógicos e, em última instância, hierarquicamente superior, é um fato atualmente.

De qualquer forma, como o discurso de ciência goza ainda de um prestígio imenso e tem um valor fundamental ainda em voga, o peso do registro sistemático, a partir de critérios comumente polidos por uma comunidade já com status científico, é determinante e se constitui mesmo na grande via de institucionalização dos discursos. Tudo isso dá razão a que surjam discursos que, privilegiando dados objetos, ou métodos de investigação, terminem por constituir novos campos de saberes, como vimos no capítulo anterior.

Mas atentemos para o fato de que, no caso da etnocenologia, temos fortes indícios para acreditar que não se trata de uma anomalia de modelos ou falta de enquadramento em critérios de demarcação de cientificidade. É algo que está ainda aquém desse nível de discussão. A etnocenologia ainda está em seu período pré-paradigmático. E mesmo aí nesse nível, passados dez anos de seu advento, ela se encontra em estado muito rudimentar. Pois, do ponto de vista interno, ela não possui um paradigma, nem uma teoria geral e seu objeto ainda

está num estado de vagueza muito grande. E, por outro lado, do ponto de vista externo, ela ainda não possui demanda social e nem responde a um forte anseio generalizado.

## 3.3.7 O Olhar Epistêmico

Por outra perspectiva, se a etnocenologia fosse um discurso que já nascesse formalizado e com todas as condições lógicas de ser aceito como cientificamente constituído, ela já teria uma grande dificuldade que seria enfrentar os desafios da pesquisa na área de artes, em geral, e de artes cênicas, em particular.

Para se ter aceitado a sua cientificidade sem grandes questionamentos acerca do seu arcabouço epistêmico, supomos que bastava que a etnocenologia subscrevesse um paradigma científico de inspiração tradicional, como já vimos, uma vez que para questionar sua cientificidade, teria que se questionar todo um modelo sedimentado e aceito comumente, não sem críticas, é certo; mas, já aceito como discurso de cientificamente válido, jogando as questões de caráter eminentemente epistêmicos para o pano de fundo dos debates filosóficos sobre modelos teóricos, quadros de referencias, epistemes e paradigmas.

Mas, isso não foi o que se deu dentro do limite de tempo circunscrito para a presente investigação, que vai 1995 a 2005. Nestes dez anos iniciais, com ou sem consciência, a etnocenologia optou por construir-se a partir de um modelo de cientificidade alternativo aos mais tradicionais, seguindo teses sublinhadas por correntes epistemológicas de índoles mais relativistas. E por isso ela precisa responder a uma série de questões de fundo epistêmico relativas às discussões acerca da formação de novos paradigmas em ciências.

Com efeito, como surge num ambiente de debates e assume a tese de crise dos paradigmas tradicionais, a etnocenologia preferiu alinhar seu discurso com o

que parecia mais emancipado, autônomo, aberto, plural e sensível como base dos estudos para os objetos que almeja como sendo seus próprios.

Ocorre que as dissensões sobre as questões de fundo epistêmico, relativas às discussões acerca da formação de novos paradigmas em ciências, por sua vez, modificaram os critérios cuja inerência tornam um dado discurso um discurso científico; ou, o que dá no mesmo, critérios que separam um discurso científico de um não científico, como também já tivemos a oportunidade de ver.

Quanto à possibilidade da etnocenologia ser capaz de fornecer uma alternativa para a pesquisa na área de artes cênicas, pode-se afirmar que ela tem todo potencial, mas que, formalmente, ela é a expressão patente de uma grande ambigüidade. Pois a instabilidade e a incerteza acerca dos elementos fundamentais do seu discurso em constituir um arcabouço, enquanto disciplina científica, desde um conjunto claro de critérios epistêmicos, ainda é um dos grandes impedimentos para que mais pesquisadores a tomem como orientação para suas pesquisas, por um lado; e, essa mesma instabilidade, fragmentação e aspectos inacabados são, por outro lado, o incentivo para que outros pesquisadores, antevendo intuitivamente, as muitas, e díspares possibilidades, que um discurso de índole científica tão libertária pode produzir, como sustentáculo e instrumento teorético mais afeitos à natureza dos processos de pesquisa científica no âmbito das artes cênicas, se lançaram a construí-la, como forma de participação no novo empreendimento.

O fato é que, anos depois do seu advento, 1995, não se pode negar a existência de seu discurso enquanto perspectiva trans, multi e interdisciplinar que viceja em academias universitárias no Brasil, principalmente na Bahia e na França, fundamentalmente em Saint Denis, e que um conjunto de produtos teórico-práticos vieram a lume por intermédio de suas orientações, mesmo com várias questões de fundo apenas esboçadas difusamente no escopo teórico de

seus colóquios e encontros, ou na produção avulsa de seus mais destacados proponentes.

A grande dificuldade é enfrentar os desafios de fazer avançar a pesquisa na área de artes cênicas. Em particular, destaca-se o fato de que tal dificuldade aparece junto com a necessidade premente de forjar instrumentos novos, mais afeitos aos delicados, e sutis, meandros das criações artísticas do que os tradicionais instrumentos das ciências constituídas e até então aplicados aos objetos em artes. Analisemos um exemplo central implicado no cerne dos desafios para o desenvolvimento da etnocenologia.

# 3.3.8 Artistas-pesquisadores

Decerto existem aspectos do espetacular humano que só podem ser captados pela experiência do corpo tecnicamente conduzido e preparado para o espetáculo, para a vivência do espetacular voluntariamente produzida.

A competência do artista, posta em curso pelo pesquisador apto a fazer ciência, revela fatos e informações para as quais as ciências estabelecidas não possuem ferramentas adequadas. E se sabe bem que, em determinados domínios, quando não se têm ferramentas adequadas para realizar certas tarefas, a experiência do próprio manipulador das ferramentas em lidar como a natureza dos objetos visados conta muito, em comparação aos que têm apenas uma idéia abstrata da realidade em questão.

Considerando como competência do artista a competência adquirida pela prática, se um pesquisador tem a competência prática do artista, cuja arte ele pesquisa, parece óbvio que esse sujeito pode, a partir de suas pesquisas, fornecer uma resposta qualitativamente mais bem adequada aos diversos aspectos implicados nas questões em jogo, uma vez que seu olhar estará muito mais

sensível a vários aspectos que facilmente escaparia a quem jamais praticou uma determinada arte.

O reconhecimento, no próprio corpo, dos efeitos de uma prática contínua e a acuidade daí advinda permitem que se constitua um lastro de saber imprescindível para qualquer desdobramento analítico posterior, seja de ordem científica, seja da ordem das técnicas espetaculares.

Ao mesmo tempo em que o domínio mínimo dos rudimentos de uma arte envolve um processo de experimentação direto e um relacionamento do aparato corporal que experimenta sentir / agir / pensar como base para uma posterior condução técnica orientada para a cena, esse processo já implica em produção de conhecimento e nada impede de se utilizar tal conhecimento aí produzido como referência bruta para uma reflexão, seja de ordem filosófica, científica ou mesmo religiosa, como fez Grotowiski.

O problema é que aquele aspecto assinalado, de que existem aspectos do humano que só podem ser captados pela experiência do corpo artificialmente preparado para viver uma situação artístico-espetacular, tem como limite e meta a dimensão artística. E aqui estamos no âmbito do conhecimento que a técnica pode produzir. E o conhecimento técnico se distingue do conhecimento espontâneo pela condução, seja racional, seja sensível, em termos dos fins que a técnica busca atingir. No desenvolvimento e na utilização de uma técnica (WEBER, 1984, p.20) acontece um processo completamente distinto do que acontece com os relacionamentos espontâneos com os fatos e fenômenos. E para se falar em termos científicos do caráter de produção de conhecimento ubíquos aos processos artísticos, que parece inerente às intenções de quem se dedicou à produção da etnocenologia até agora, é preciso operar uma série de transposições metafóricas no âmbito da tessitura lingüística apropriada. Ou seja, é preciso desenvolver as bases epistêmicas que darão a segurança e o alcance próprios aos discursos cientificamente constituídos, como já observamos.

Posta de maneira ideal, a etnocenologia exigiria uma dupla formação de artista e cientista. Ora, entre duas atividades complexas que exigem tempo e envolvimento, além da elaboração de uma verdadeira ruptura epistêmica, nos termos em que a define Gaston Bachelard (1974, p.26)

O obstáculo inicial ao conhecimento científico é a experiência primeira; de fato, como seria possível fazer ciência se não se deseja escapar ao senso comum, às experiências primeiras, não analisadas, não pensadas, não discutidas porque óbvias? Não será o primeiro impulso no sentido de se fazer ciência, de se conhecer, aquele de escapar ao óbvio? Assim, não há continuidade, mas ruptura entre a simples observação dos fenômenos do mundo e o conhecimento científico.

Por isso é necessário que uma delas, arte ou ciência, no mínimo, já esteja pronta quando se inicia o treinamento para desenvolver a outra. Fato que não parece ter escapado aos mantenedores do discurso da etnocenologia. O que pode explicar, em parte, porque a dinâmica da etnocenologia até aqui foi sempre de preparar os artistas interessados em realizar pesquisa em artes cênicas sob seu viés, somente na pós-graduação stricto sensu.

Mas, não podemos perder de vista a diferença entre as duas perspectivas aqui consideradas, a do artista e a do cientista. Pois ela cria uma tenção fundamental na estruturação de todo o arcabouço da etnocenologia. É a mesma tensão que se acentua pelo fato de que a etnocenologia nasceu e se desenvolveu atrelada às atividades das artes dentro e no entorno das respectivas universidades nas quais se sedimentou e ajudou a projetar.

Poderíamos afirmar que a diferença de perspectiva entre o artista e o cientista é que o olho treinado a distinguir objetos de determinada natureza está mais propenso à analise desses mesmos objetos. É um olho treinado a distinguir

pois viu muitas vezes<sup>49</sup> objetos congêneres serem construídos por outros; e também os viram na própria experiência de construção de objetos semelhantes a partir de suas próprias ações. Além de ter lido vários críticos dedicados a análises minuciosas de uma grande quantidade de objetos semelhantes.

Assim o olhar do artista estaria muito mais propenso à análise (espontânea) de espetáculos, guardando o que há de mais fundamental para a própria arte, do que o olhar do cientista que olha o espetáculo como imagens para desdobramentos e depurações teoréticas, sem preocupação com a unidade orgânica do objeto analisado.

Poder-se-ia falar metaforicamente, e não sem o auxílio do artifício retórico de imantação das palavras (COPI, 1978, p.59-62), de 'objetos mortos' e 'objetos vivos'. Dizendo-se que os 'objetos mortos' são os tomados diretamente para análise científica formal a partir da aplicação de determinado método – por melhor que seja esse método-, sem conhecimento prévio das articulações de tal objeto e sem experiência no trato sensível, tecnicamente conduzido, para com ele.

Enquanto que se diria que os 'objetos vivos' são os tomados para análise por quem conhece bem cada parte do objeto com suas articulações, conseguindo identificar e distinguir os pontos de contatos e fronteiras onde os diversos níveis de criação se encontram, antes mesmo de projetar qualquer método científico conscientemente levado a cabo para analisá-lo. E essas parecem ser metas da etnocenologia, ou pelo menos, algumas teses implícita em seus discursos. (MANDRESSI, 2000)

O espetacular como objeto de ciência tem como componente essencial o olhar do espectador e sabe-se que o olhar modifica o espetáculo fruído de diversas formas possíveis, a depender, por exemplo, se se o considera 'vivo' ou

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> É lugar comum nos âmbito das artes acreditar que a pratica cria a experiência pela repetição. Que a reprodução no próprio corpo cria uma memória tão forte que essa mesma base é capaz de sustentar as várias técnicas de corpo sem o esforço da recordação estafante.

'morto', só para manter a linguagem metafórica usada até aqui. A diferença fundamental é que se supõe que um olhar 'vivo' pode preservar o que a há de mais importante num espetáculo que a sua unidade intrínseca, coisa que um olhar 'morto' não tem condição de fazê-lo por colocar em bases totalmente diversas a unidade poética daquilo o que é visto.

O problema do espetacular se desdobra como qualquer outro problema científico, pois cada situação espetacular reflete sua histórica de construção, bem como a reflexão de cada um dos seus membros participantes, das técnicas empregadas e dos modos de aplicação das técnicas por quem dirigiu os processos poéticos do espetáculo. Não esquecendo que técnicas nesse contexto tanto podem ser tomadas como técnicas artísticas tradicionais quanto como técnicas espontâneas de corpo, a partir, por exemplo, do conhecido estudo de Marcel Mauss (1967) sobre o tema.

Podem-se conhecer bem os espetáculos pelas técnicas traduzidas no corpo dos intérpretes, e, talvez, a forma mais genuína de conhecer as artes do espetáculo por dentro seja conhecendo a realidade de quem a vive por dentro. É conhecer a dimensão na qual se encontra o modo de ser dos espetáculos: no corpo dos intérpretes em interação com os demais elementos do espetáculo. Giambatistta Vico nos diz que conhecemos melhor o que nos próprios fazemos. E todo mundo sabe que atividade artística, dentre muitas outras coisas, é uma grande forma de autoconhecimento.

Mas, compreendamos que depois que Kant, como vimos no primeiro capítulo, com sua maneira de projeção do método sobre o campo de estudos, para construir o objeto a partir dos limites do método, generalizou tais procedimentos em ciências, praticamente acabaram-se os cientistas que se ocupam da observação dos objetos em forma espontânea para só a partir de então desenvolver os melhores métodos de estudos, respeitando sobretudo a integridade dos objetos a serem estudados.

Ações espetaculares, como se pode perceber, são objetos de estudos muito complexos pois implicam a atuação do pesquisador desde o primeiro momento da concepção da pesquisa e alteração de quase todas as dinâmicas já estabelecidas nas ciências que até então se ocuparam dele. E, dada a impossibilidade de separação entre o analista e o objeto mesmo a ser analisado, como admitem certas teses da ciência na contemporaneidade, uma das poucas alternativas, como possibilidade de investigação genuína dos objetos, é a percepção direta de como tais objetos se refletem no próprio corpo do pesquisador ou, a partir de uma percepção muito bem treinada pelas várias técnicas, no corpo de outrem, que experimentou ações semelhantes em si.

### **4 A ETNOCENOLOGIA FUNDAMENTAL**

" em todos os casos, sem exceção, é o caráter e a qualidade do problema e também, é claro, a audácia e a originalidade da solução sugerida, que determinam o valor ou a ausência de valor de uma empresa científica. " (POPPER, 1999, p.15).

#### 4.1 PARTE I - ORIGEM E TRANSCURSO DA ETNOCENOLOGIA

### 4.1.1 PRIMEIRAS REFERÊNCIAS

### 4.1.1.1 A Cena e a Terra

A obra e as ações de Jean Duvignaud formaram um dos suportes fundamentais para o nascimento da etnocenologia. De fato, é o grupo de pesquisadores reunidos em torno dele que lança, com sua ajuda, o projeto de uma nova disciplina, e sua obra aparece como inspiração direta da idéia, e indiretamente também, pela influência sobre Nelson de Araújo (1982), que vislumbrou o aparecimento de uma disciplina como a etnocenologia, muitos anos antes. Além do fato de ele estar presente e atuante no I Colóquio.

Um olhar generalizante sobre os poucos textos seus relacionados diretamente com a etnocenologia dá conta de uma tendência forte no sentido de considerar o conjunto das diversas formas e práticas do imaginário dos povos como categoria fundamental do humano. Buscando, sempre, uma perspectiva eqüitativa, numa postura claramente contrária e de denúncia do etnocentrismo europeu.

Uma leitura dos poucos textos que Duvignaud escreveu referentes à etnocenologia, com destaque para o único apresentado por ele nos eventos iniciais que marcam o lançamento da etnocenologia, intitulado Une Nouvelle Piste, vai nos ajudar bastante a encontrar uma espécie de ponto de partida do espectro de possibilidades que se descortina com o aparecimento da etnocenologia. Vejamos.

Só encontramos três textos assinados por Duvignaud que se referem à etnocenologia, os três publicados na revista Internationale de l'Imaginaire, n° 5 e n° 15, respectivamente, ambas dedicadas ao aparecimento da etnocenologia, com os títulos 'La Scène et la Terre - Questions d'Ethnoscénologie I', e 'Les Spectacles des Autres - Questions d'Ethnoscénologie II'.

Na revista n° 5, dedicada aos textos apresentados no I Colóquio da disciplina, Duvignaud assina o prefácio, intitulado 'La Scène et la Terre', junto com Chérif Khaznadar; e assina também o texto de sua comunicação ao Colóquio, intitulado *Une Nouvelle Piste*. Este último texto, traduzido com o título Uma nova Pista, foi publicado no primeiro livro dedicado à etnocenologia em língua portuguesa, intitulado, **Etnocenologia, textos selecionados** (GRAINER & BIÃO, 1998). É a partir dessa tradução que faremos a análise do referido texto.

O texto do prefácio da Internationale de l'Imaginaire n° 5 é bastante breve, conta com apenas três parágrafos (DUVIGNAUD, 1996, p.8). Mas, é importante, pois guarda o tom geral e a perspectiva que será sustentada por Chérif Khaznadar

acerca da etnocenologia. Concentra-se sobre as diversas formas engendradas pelos seres humanos, nas mais diversas culturas, desvelando o fato de que é "comme si l'imagination répondait d'une manière chaque fois différente aux énigmes d'un Sphinx menaçant...<sup>50</sup>" e essas respostas se dão em forma de múltiplas representações, uma "théâtralisation collective contre l'innommable." E o texto se encerra afirmando que:

Ce serait une tâche exaltante que celle de recueillir, de comparer, de comprendre ces multiples répresentations – d'où germent peutêtre ensuite les mythes, les légendes, les aspects divers de la création artistique. On peut tenter l'étude de ces matrices avec lesquelles l'homme, après tout, devient humain.<sup>51</sup>

Do que foi lido, se depreende que nesse primeiro momento, ao menos para Khaznadar e Duvignaud, a etnocenologia aparece como uma proposta de estudo das formas e práticas engendradas pela imaginação humana, no âmbito das mais variadas culturas, como forma de compreensão do próprio humano em seus limites específicos. A referência direta ao teatro como categoria é clara e não parece apresentar nenhum problema.

O trecho destacado para citação direta nos informa que "recolher, comparar e compreender essas múltiplas representações", assim como aprender com elas vai nos fornecer um conhecimento maior acerca do próprio homem, que no fundo é o que importa. É a imagem mais simples e comum sobre etnocenologia que se evoca, quando se toma conhecimento da existência desse discurso. É exatamente essa visão que permeará todo o texto da comunicação de Jean Duvignaud. É o antropólogo de formação e índole crítica se predispondo a estudar as formas e práticas relacionadas à cena produzidas pelos vários povos e grupos humanos

n

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> "como se a imaginação respondesse de uma maneira cada vez diferente aos enigmas de uma esfinge que ameaça..."

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> Seria uma tarefa que exalta a de recolher, comparar, compreender estas múltiplas representações – de onde germinam talvez em seguida os mitos, as lendas, os aspectos diversos da criação artística. Pode-se tentar o estudo destas matrizes nas quais o homem, em última instância, é humano. (tradução nossa).

nas mais diversas culturas. A grande novidade aqui é que o foco dessa disciplina, de índole claramente etnológica, recairia sobre a cena espetacular mais ou menos teatral nas várias culturas.

### 4.1.1.2 Uma Nova Pista

O referido texto, Uma Nova Pista, consta de apenas duas páginas organizadas em exatamente oito parágrafos relativamente curtos. Estabelecemos uma frase síntese para resumir a idéia desenvolvida em cada parágrafo de modo que o primeiro parágrafo fala da existência de uma região na qual um discurso como a etnocenologia pode se desenvolver; o segundo parágrafo, no entanto, deixa claro que o postulado desta região depende da aceitação da humanidade como totalidade não-homogênea; o terceiro parágrafo responde afirmativamente à dúvida sobre o humano, levando em conta a categoria da experiência; o quarto parágrafo continua o raciocínio começado no parágrafo anterior, apenas exemplificando de uma outra maneira; o quinto parágrafo fala das limitações da linguagem e da vida social, de tal forma que se torna inevitável, depois de algum tempo, uma reorientação do sentido das experiências, proporcionando o descortinamento de novos mundos; o sexto parágrafo fala do lugar no mundo humano no qual tal estudo pode se desenvolver, da região descortinada no primeiro parágrafo; o sétimo parágrafo reforça a idéia da necessidade de se trabalhar nessas regiões, sob a alegação de que ainda há muito por traduzir dela para a nossa vida ordinária; e, finalmente o oitavo parágrafo exorta o lançamento da etnocenologia como uma espécie de iniciativa de por mãos à obra nessas regiões indefinidas, caracterizando essa disciplina como uma aventura na seara da antropologia. Vejamos uma leitura mais colada aos trechos do texto e seus desdobramentos.

O primeiro parágrafo diz o seguinte: "os iniciadores deste projeto conduzem-nos a uma região mal decifrada que Paul Virilio denomina "infraordinaria". Uma área da expressão humana que não se confunde com a mise-en-

scène da vida cotidiana nem com as formas do imaginário do teatro."<sup>52</sup> Este trecho permite compreender que, para Duvignaud, trata-se de um projeto a ser realizado e não uma disciplina científica já existente; e que para essa disciplina não se trata nem da espetacularidade do cotidiano e nem da espetacularidade do teatro europeu estabelecido, apesar de que, como vimos, ele utilizar o termo teatralização como uma categoria antropológica.

Ele afirma apenas que os fatores que apontam para a possibilidade de sustentabilidade desse projeto situa-se numa região localizada aquém de qualquer estrutura já codificada. O que implica também que se trata de uma região na qual o tal projeto pode se desenvolver. E ainda que se trata de uma região da expressão humana.

### O segundo parágrafo diz o seguinte:

Perguntamos-nos, no entanto, se podemos ainda admitir a ficção de uma "consciência coletiva" na qual os comportamentos, as mentalidades e as utopias compõem uma totalidade homogênea. Os historiadores fizeram justiça a esta fleumática visão da vida social: existem diversas maneiras de identificar a existência: pelo enraizamento de um grupo ou de um povo, no tempo ou no espaço; ou pelo tamanho e imagem que queira impor, momentaneamente, um poder dominante. A unidade do homem seria um postulado nunca demonstrado?

A questão que ressaltamos aqui é que o tal campo do "infra-ordinário" é tomado como pressuposto no território da expressão humana, e expressão humana implica a aceitação de uma espécie de "consciência coletiva" como totalidade homogênea que, para ele, é claramente ficcional. Uma vez que a história mostra que existem várias maneiras de se identificar a existência, o que deixa em aberto a demonstração de uma unidade homogênea do homem.

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Este trecho, bem como todos os outros parágrafos do texto de Jean Duvignaud (1996), traduzidos sob o título Uma Nova Pista, trata-se da tradução de Ana Luiza Fridmann (GREINER e BIÃO, 1999, p. 31-32).

No terceiro parágrafo lemos o seguinte:

Nossa experiência parece desdobrar-se em diferentes registros nos quais as formas, as práticas, os ritos, as crenças e as intencionalidades são originais. Não é a mesma parte de nós que, num mercado, compra e vende, dirige a máquina, acasala-se para reproduzir, da feição mágica ou sagrada ao invisível, faz amor pelo simples prazer, ou cria um canto, uma récita, um poema. Nossa atividade é uma partitura onde os seres contemporâneos atuam em diversos planos, diversos níveis concomitantemente, sem nenhuma hierarquia. Nenhum é mais importante, inferior ou superior; simplesmente misturam-se acidentalmente, confrontando-se ou complementando-se.

Aqui fica claro que nossa experiência humana se desenvolve em diversos registros originais e que cada parte dos grupos humanos se dedica a certos tipos de coisas em esferas diferenciadas. Para Duvignaud, as atividades humanas se desenvolvem como numa partitura sem hierarquias na qual tudo se mistura, seja para se complementar, seja para se confrontar, sem nenhuma necessidade essencial.

No quarto parágrafo lemos o seguinte:

Desta polifonia da expressão social, participamos simultaneamente, salvo se a doença, a idade, uma catástrofe de guerra, econômica ou política nos confine a uma única região do ser. E deveríamos rememorar o prazer que se desfruta no gozo destas possíveis sociabilidades. A liberdade de assumir livremente vários papéis não é o que chamamos de democracia?

Participamos, todos os seres humanos, da polifonia social citada no parágrafo anterior, exceto se algum evento drástico nos impede de assumir livremente vários papéis, que é o que, em geral, consideramos como democracia: o exercício das liberdades.

No quinto parágrafo lemos o seguinte:

Se a trama da vida social é resultante, tanto do imprevisível quanto do inevitável, das regras e das transgressões, do funcional, do estrutural e do lúdico, a linguagem não saberia ser o simples reflexo, o único instrumento de conhecimento, o único suporte desta experiência infinitamente mais rica e complexa do que revelam as palavras e as imagens. Uma nova incursão da antropologia e da literatura abre-se para este 'novo mundo'.

Tomando-se como pressuposição que a trama da vida social é o resultado conjunto de coisas imprevisíveis e de coisas inevitáveis, de regras e transgressões, das funções, das estruturas e dos jogos, a linguagem não daria conta perfeitamente de ser o reflexo, o único instrumento de conhecimento, o único suporte das experiências infinitamente mais ricas e complexas que suas capacidades de expressão em palavras e imagens. E é por isso que novas incursões da literatura e da antropologia abrem novos mundos para nós (essa iniciativa de lançar a etnocenologia é um exemplar dessas incursões, da literatura e da antropologia!).

### No sexto parágrafo lemos:

Se o domínio do 'infra-ordinário' não é o das representações institucionais que implicam apenas na manutenção das sociedades, nem o das dramatizações poéticas que expressam uma contestação às regras e leis, é o das respostas, às vezes inomináveis, que um certo grupo fornece às instâncias naturais, as quais impõem à espécie os limites incontornáveis, a fome, a sexualidade, a morte, a obsessão pelo invisível ou pelo sagrado.

A região aqui referida como infra-ordinária é a região das respostas absolutamente particulares de cada grupo dadas às limitações e necessidades impostas pelos condicionamentos naturais de toda ordem.

No sétimo parágrafo lemos o seguinte:

Por mais que se coloque aspas entre as crenças, as ideologias, as teorias, os estereótipos impostos por algum poder dominante e até a idéia que se faz das tradições que desviam o seu sentido, estas respostas podem ser observadas e descritas. Isto, Nietzsche,

Freud, e alguns outros, já o pressentiam e sugeriram. Investigações recentes, dos gênero das que nós conduzimos com J. P. Corbeau para La Planète des jeunes, les Tambours des Français ou la Banque des rêves, ensinam que o homem "moderno" nunca é indiferente ao destino de mortal, nem a esta espécie de arqueologia dos gostos, dos prazeres, dos sofrimentos que, às vezes, não foram ainda transpostos pelos códigos, pelos fantasmas, pelos mitos.

Fica claro que, independentemente de qualquer condicionamento, teórico, ideológico, das crenças, das tradições etc., as respostas dos vários grupos aos condicionamentos e limitações naturais podem ser descritos; e isso já tinha sido sugerido por autores como Freud, Nietzsche e outros; mesmo atualmente é possível perceber que os homens não são indiferentes ao destino mortal, nem às diferenças de gostos, prazeres e sofrimentos. Pois os gostos, prazeres e sofrimentos que ainda, mesmo com o advento das arqueologias contemporâneas que as apontam, ainda "não foram transpostas pelos códigos, pelos fantasmas, pelos mitos".

E, finalmente, o oitavo e último parágrafo consta de uma única frase "Por estes caminhos talvez possam se engajar os aventureiros da antropologia." Ou seja, a etnocenologia é uma aventura na grande região da antropologia; o caminho é o de pôr-se a transpor para os códigos, os fantasmas e os mitos, os gostos, os prazeres, os sofrimentos, enfim, tudo o que dessa região inominada ainda não encontraram expressão cifrada e que seja importante para a iniciativa.

No fim das contas, nesse poucos textos, Duvignaud não afirma nada de concreto sobre o caráter específico da etnocenologia, seu discurso, seus desígnios, seus limites e possibilidades para além do que se pode vislumbrar desde a perspectiva do desvelamento de um novo ramo da antropologia. Por isso, são poucas as questões que encontramos aqui que reencontraremos nos demais textos da etnocenologia. O máximo que ele nos diz, e ainda assim implicitamente, é que existe um campo aberto que pode acolher outros projetos, o da etnocenologia incluso. Vale ressaltar que, em nenhum momento desse texto,

Duvignaud utiliza o termo etnocenologia. Isso só vai acontecer no texto seguinte, como se segue.

No texto do prefácio da revista Internationale de L'Imaginaire n° 15, o caráter de coligir, comparar e compreender os espetáculos das várias culturas ao redor do mundo é reforçado. O subtítulo já nos informa bastante: Les Spectacles des Autres. Os outros aqui são os não-ocidentais.

Nesse texto, Duvignaud usa a palavra etnocenologia duas vezes. Em ambos os casos o objetivo é, mais ou menos, o mesmo, para evocar o papel que esse novo saber tem na equiparação de valor entre as várias formas estudadas, principalmente com as formas consagradas da cultura européia.

Na primeira vez em que aparece o termo etnocenologia, comentando sobre a complexidade, a riqueza, a dinâmica de constante transformação e a imensa criatividade escondida sob as formas tradicionais não-européias, Duvignaud (2001, p.10) pergunta:

Si l'Ethnoscénologie a un sens, n'est-il pas de rendre à ces figures imaginaires leur capacité de s'arracher à la 'pureté' académique ou ethnique? Ce serait aussi interdire de voir en elles la 'primitivité' d'un art qui serait 'premier', comme si l'imaginaire du passé n'était qu'une étape dans le progès conduisant à notre 'modernité'. 53

Ou seja, Divugnaud está preocupado com a forma como são encaradas essas formas dos imaginários dos povos não-ocidentais. E enxerga na etnocenologia um tipo de suporte acadêmico na luta para se modificar as relações perversas que se estabeleceram ao longo dos séculos entre as culturas do Ocidente e as demais.

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> "Se a Etnocenologia tem um sentido, não é o de fornecer a estas figuras imaginárias sua capacidade de se evadir da 'pureza' acadêmica ou étnica? Seria tabém o de proibir de se ver nelas a 'primitividade' de uma arte que seria 'primeira', como se o imaginário do passado fosse apenas uma etapa no progresso que conduz a nossa 'modernidade'." (tradução nossa).

Na segunda oportunidade em que o termo etnocenologia aparece no texto de Duvignaud, ele tem uma função análoga à já assinalada anteriormente. Preocupado com o olhar do mercado das culturas hegemônicas que põe em risco a dinâmica própria a essas práticas, Duvignaud ressalta:

Ces formes n'étaient pas des spectacles quand elles se fondaient dans l'intime participation d'un group. Elles sont devenues des spectacles quand elles ont été données à voir (c'est ce que dit le mot grec *teatron*), quand elles se délocalisent. Et bien plus lorsque s'imposent les techniques de reproduction – disque, photographie, cinéma, télévision. § Elles entrent dans l'univers de la merchandise, du marché, de la rentabilité, certes, mais elles s'ouvrent aussi à l'échange universel des imaginaires. Assurément, le danger existe d'une paralysie des spectacles par ce qu'on nomme la 'technologie électronique', mais ce serait le rôle de l'ethnoscénologie de rendre à ces figurations leur créativité.<sup>54</sup>

Fica claro que a visão de Duvignaud é a da antropologia da segunda metade do século XX, período no qual ele produziu os textos mais importantes de sua obra. A etnocenologia em Duvignaud é preconizada como uma perspectiva da antropologia desenvolvida na grande área de estudo das formas imaginárias das diversas culturas e das relações dessas formas espetaculares, figuras, como ele as chama, em relação às produções intraculturais, em seus caracteres únicos, e nas dinâmicas próprias aos contatos interculturais na atualidade. É esse, mais ou menos, o mesmo quadro referencial, a mesma cosmovisão, que leva Chérif Khaznadar, amigo e companheiro de Duvignaud na Maison des Cultures du Monde, a se esforçar para sustentar uma idéia de etnocenologia voltada para a pesquisa comparativa das formas de arte tradicionais, âmbito no qual se incluem os espetáculos próprios de cada grupo.

### 4.1.2 KHAZNADAR E AS ARTES TRADICIONAIS

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> "Estas formas não eram espetáculos quando fundiam-se na íntima participação de um grupo. Tornaram-se espetáculos quando foram dadas a ver (é o que diz a palavra grega *teatron*), quando deslocadas. E muito mais quando impõem-se as técnicas de reprodução - disco, fotografia, cinema, televisão. § Elas entram no universo da mercadoria, do mercado, da rentabilidade, certamente, mas abrem-se também à troca universal imaginária. Seguramente, o perigo existe de uma paralisia dos espetáculos por aquilo que denominamos de `tecnologia eletrônica', mas seria o papel da etnocenologia o de retornar a essas formas sua criatividade." (tradução nossa).

Na sua fala no ato de fundação do Centro Internacional de Etnocenologia, Chérif Khaznadar se refere também somente duas vezes ao termo etnocenologia. A primeira é bastante significativa, pois é a tentativa de relativizar a impressão causada pelo termo 'etnocenologia' e pelo fato do Colóquio de fundação e o Centro oficial ter sido em Paris. Ele afirma:

Cette initiative n'est pas, comme on pourrait soupçonner de prime abord, une nouvelle démarche globalisante et récupératrice eurocentriste. Si je dis qu'on pourrait le soupçonner, c'est uniquement en raison du lieu de cette rencontre, Paris, et de la terminologie employée, l'ethnoscénologie. J'écarterait très vite ces deux aspects extérieurs et souperficiellement déroutants, car cette initiative est née en fait d'une vingtaine d'anées de contacts, de recherches, de demandes, de volontés exprimées par des dizaines d'amis, de partenaires, de créateurs, à travers le monde, dont certaines sont ici, aujourd'hui, présents.<sup>55</sup>

Ressalta-se, mais uma vez, a grande preocupação com a questão do etnocentrismo, seja no âmbito cultural geral, seja no emprego da linguagem corrente. Aquilo que Pradier vai caracterizar como o etnocentrismo em suas mais variadas formas, sejam explícitas ou atenuadas, como veremos. Mas não se trata somente do possível etnocentrismo revisitado. Khaznadar está também preocupado, veremos melhor mais adiante, com a escolha do termo para nomear a nova iniciativa, por conta do seu aspecto generalizador. E, com efeito, a segunda vez em que o termo aparece é exatamente no meio de comentários a esse respeito. Ele diz:

Eh bien, si nous utilisons le terme ethnoscénologie c'est parce qu'il fallait bien donner un nom à cette démarche nouvelle et qu'un nom n'est après tout qu'un nom. En français et en francophones, nous aurions dit 'jeux scéniques' que le Larousse définit comme des spectacles organisés hors du cadre traditionel des salles de

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> "Esta iniciativa não é, como se poderia suspeitar, antes de mais nada, uma nova diligência globalizante e que recupera o eurocentrismo. Se digo que poderia-se suspeitar, é unicamente devido ao lugar deste encontro, Paris, e à terminologia empregada, a etnocenologia. Afastaria muito rapidamente estes dois aspectos externos e superficiais que desorientam, porque esta iniciativa nasce com efeito de vinte anos de contatos, de investigações, de pedidos, de vontades expressas por dezenas de amigos, parceiros, criadores, através do mundo, alguns dos quais estão aqui, hoje, presentes." (tradução nossa).

théâtre. Nous avons préférer y associer la notion de peuple (ethnos) afin que cette science des arts de la scéne soit celle des peuples... puisqu'il faut bien appeler les choses par leur nom...N'y cherchons pas d'autre raison et concentrons-nous sur le concept...<sup>56</sup>

Podemos afirmar que todas as questões em torno das quais vai girar a visão de Khaznadar sobre etnocenologia já estão contidas nesses fragmentos. Com efeito, a defesa das artes tradicionais, a preocupação com o etnocentrismo e o apego maior a uma concepção longamente alentada que aos termos usados para expressá-la são temas recorrentes nos textos de Khaznadar, que também escreveu pouco sobre etnocenologia. Não podemos nos esquecer que se trata muito mais de um realizador cultural do que de um teórico.

Por isso, nos textos de Khaznadar, a etnocenologia ganha foros de contraste teoria/prática com a ênfase voltada para a prática. Ele está muito mais preocupado em preservar a integridade das dinâmicas próprias às idiossincrasias dos diversos grupos. Isso aparece com bastante força no texto intitulado 'Contribuição para uma definição de conceito de etnocenologia', de 1997, publicado no Brasil por Greiner & Bião (1999, p. 55-59), cuja tradução de Sérgio Guedes utilizamos aqui.

Com efeito, esse texto dirime qualquer dúvida quanto à visão de Chérif Khaznadar acerca da etnocenologia. Modesta e direta, sua contribuição situa a etnocenologia dentro dos limites simples a partir dos quais fora concebida a idéia que gerou toda a empresa etnocenológica. Vejamos:

Éramos um grupo de pessoas surpreendido com os limites universitários na abordagem de certas manifestações espetaculares originárias de culturas e de civilizações não-

concentremo-nos sobre o conceito..." (tradução nossa).

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> "Bem, se utilizamos o termo etnocenologia é porque era necessário efetivamente dar um nome a esta abordagem nova e um nome em última instância é apenas nome. Em francês e no mundo francófono, diríamos 'jogos cênicos', que o Larousse define como espetáculos organizados fora do quadro tradicional das salas de teatro. Nós preferimos associá-la à noção de povo (*etno*) para que esta ciência das artes da cena seja aquela do povo... dado que é necessário efetivamente chamar as coisas pelo seu nome... não há outra razão,

ocidentais. Os trabalhos, cada vez mais numerosos, consagrados a esses 'espetáculos', faziam sistematicamente referência a conceitos que pertenciam essencialmente aos estudos teatrais. Raramente, noções de etnomusicologia, ou mesmo de etnologia, os enriqueciam, porém de uma maneira geral, referências ao teatro grego, shakesperiano, espanhol do século de ouro, francês do século XVII (Molière, Corneille) ao século XX, russo (Stanislavski), enfim...<sup>57</sup>

O grupo de pessoas ao qual Khaznadar se refere era formado em essência por Jean Duvignaud, Françoise Gründ, André-Marcel d'Ans e Jean-Marie Pradier. É desse núcleo pensante e atuante no ramo da etnografia e das ações culturais que mostravam na França, principalmente em Paris, tipos de espetáculos muito diversos dos padrões ocidentais. Acompanhemos como Khaznadar segue descrevendo o processo que gerou a etnocenologia.

Com efeito, é evidente que contrariamente ao teatro convencional, estas formas espetaculares não-ocidentais pertencem a várias outras disciplinas: a música, a dança, a religião, a sociologia, a etnologia, etc., como também a tipos de abordagens convergentes de teóricos e de práticos e, exatamente neste ponto, intervém um outro dado importante sobre esse conceito novo: o da necessidade imperativa de associar os práticos ao estudo destas formas, pois só os práticos detêm o savoir-faire que freqüentemente não é codificado e se transmite de mestre para aluno, de geração em geração.<sup>58</sup>

Acreditamos na fidedignidade da descrição de Khaznadar pois cada um dos tópicos por ele abordado se tornará em seguida, veremos, objeto de discussão também para os demais construtores da etnocenologia. A idéia de não dissociar os aspectos teóricos dos fazeres práticos do cotidiano de quem produz os espetáculos, por exemplo, é bastante recorrente.

No final do parágrafo citado anteriormente, Khaznadar pergunta: "Este tipo de abordagem, para não dizer esse conceito, devia ter um nome. Mas qual?". O termo etnocenologia é pouco adequado, para Khaznadar. Mas isso era algo,

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> Tradução de Sérgio Guedes (GREINER E BIÃO, 1999, p. 55-59).

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> Idem.

inicialmente, irrelevante, como bem vimos em suas primeiras falas no Colóquio de fundação. Mas, mais adiante em função da grande empolgação com os primeiros anos de existência da etnocenologia (encontros, contatos em todos os continentes, teses e dissertações sendo defendidas, interesses de todas as ordens e uma imensa curiosidade despertada.), foi um impacto, como ele mesmo caracteriza no preâmbulo do texto que estamos analisando aqui: "É uma raridade, um conceito novo como o de etnocenologia, em tão pouco tempo (dois anos) suscitar tanto interesse e provocar tantas interpretações diferentes."

E é sob esse impacto que Khaznadar vai remontar ao termo inicialmente proposto para caracterizar a nova disciplina: etnoteatrologia. Em suas palavras:

É evidente que o primeiro nome que empregamos foi etnoteatrologia, que tinha a vantagem de ser claro. Sendo o campo da etnomusicologia bem definido e enraizado nos espíritos, a etnoteatrologia podia inscrever-se na mesma categoria. Mas no nosso afá em querer tirar este conceito novo do campo do teatro, caímos no exagero de querer rejeitar o termo teatro, em si, a fim de marcar bem a distância que iríamos manter com relação aos estudos teatrais no seu enraizamento ocidental.<sup>59</sup>

E, com efeito, vale ressaltar que desprezar o termo referencial 'teatro' por suas raízes gregas, seus enraizamentos nas matrizes práticas e lingüística ocidentais, pelo referencial 'skènos', cuja gênese é idêntica, não resolve grande coisa do problema que se queria declaradamente evitar. Há vantagens e desvantagens em ambos termos, mas eles estão na mesmíssima esfera, do ponto de vista do problema do etnocentrismo. Essa é uma contradição que permanecerá insolúvel nos textos de Jean-Marie Pradier, como veremos adiante.

Com efeito, esse pequeno trecho de Khaznadar tange uma série de pontos que vão aparecer com bastante força nas análises empreendidas por Jean-Marie Pradier e em relação aos quais suas posturas vão diferenciar sua perspectivas das de Khaznadar. Primeiro a perda da clareza que o termo 'teatro' já guarda;

<sup>&</sup>lt;sup>59</sup> Tradução de Sérgio Guedes (GREINER E BIÃO, 1999, p. 55-59).

segundo em relação à inscrição da nova disciplina numa categoria de disciplinas já enraizadas nos espíritos; terceiro o afã de marcar bem a distância que se queria manter dos estudos em seu enraizamento ocidental. Veremos como essas questões vão crescer em complexidade na postura tomada por Jean-Marie Pradier.

Este último construtor da etnocenologia vai ter que atravessar uma floresta semântica para encontrar o sentido do skènos que se preste à sua visão da etnocenologia; lutar para encontrar bases de assentamento diferentes das utilizadas até então, seguindo os padrões correntes do que se considera ciência no ocidente, e enfrentar as dificuldades de inscrição de uma disciplina assim numa dada categoria. Por isso o ideal de etnocenologia em Pradier é transdisciplinar ou, no mínimo, interdisciplinar. Mas, essas não são questões com as quais se ocupe Chérif Khaznadar, que está sempre muito mais preocupado com o savoir-faire dos mestres tradicionais que com as sutilezas das contendas acadêmicas.

Khaznadar termina o seu texto, 'Contribuições para uma definição de etnocenologia' definindo as perspectivas e os limites que ele enxerga como mais adequados a uma disciplina como a etnocenologia, seja lá como ela venha a ser chamada. Ele afirma:

As formas espetaculares que entram no campo da etnocenologia são aquelas que são próprias de um povo, que são a expressão particular de sua cultura, que não pertencem ao sistema codificado do teatro tradicional; as formas mestiças não excluídas do seu campo de estudo, na medida em que são reconhecidas ou adotadas pela sociedade à qual são destinadas, na qual integramse ao patrimônio vivo, e na medida em que fazem parte do seu corpus de expressão espetacular.<sup>60</sup>

Podemos compreender assim, que a etnocenologia acadêmica universitária aparece como mais um apoio institucional, um âmbito a mais na luta pela integridade das dinâmicas dessas formas espetaculares coletivas e tradicionais.

<sup>60</sup> Idem.

Como ele mesmo afirma no texto que abre a Internationale de L'Imaginaire n° 15, intitulado Les Arts Traditionnels:

De la même manière que l'ethnomusicologie oeuvre pour une meilleure connaissence des musiques traditionnelles, il était nécessaire que les formes spectaculaires bénéficient d'un support académique adéquat, c'est la raison pour laquelle la Maison des Cultures du Monde a créé, en 1995, en colaboration avec l'université Paris VIII Vincennes-Saint Denis, l'ethnoscénologie. Cette nouvelle discipline doit permettre d'étudier les pratiques spectaculaires du monde dans leur diversité sans prendre, comme c'est généralement le cas, le théâtre occidental comme critère. 61

Fica claro que a etnocenologia aqui representa o suporte acadêmico para o estudo das práticas espetaculares tradicionais dos mais diversos grupos, tentando não considerar o teatro como categoria descritiva tal qual se fazia antes do advento da etnocenologia.

No último texto seu acerca da etnocenologia, de que temos notícia, Khaznadar (2001, p.17-23) nos informa sobre um traço que marca a etnocenologia produzida na França. Marcando bem a distinção que se estabeleceu entre sua visão e a preconizada por Jean-Marie Pradier, ele nos diz:

Aussitôt créée, l'ethnoscénologie s'est scindée em deux écoles. L'une qui considère que ne relèvent de cette discipline que les formes spectaculaires qui ne répondent pas au concept occidental de théâtre; l'autre qui inclut dans l'ethnoscénologie les formes théâtrales occidentales marginales (laboratoires universitaires de recherche, expériences individuelles, exercices de groupe...). Si cette deuxième école d'influence américaine reste limité à un milieu universitaire essentiallement français et américaine, la première s'est rèpendue dans plusieurs pays non occidentaux (...) Les deux écoles néanmoins collaborent régulièrement et militent en faveur du rayonnement de cette nouvelle discipline. 62

<sup>62</sup> "Assim que foi criada, a etnocenologia dividiu-se em duas escolas. Uma que considera que a abrangência desta disciplina são apenas as formas espetaculares que não respondem ao conceito ocidental de teatro; a

199

<sup>&</sup>lt;sup>61</sup> "Da mesma maneira que a etnomusicologia trabalha para um melhor conhecimento das músicas tradicionais, era necessário que as formas espetaculares se beneficiassem de um apoio acadêmico adequado, é a razão pela qual a Maison des Cultures du Monde criou, em 1995, em colaboração com a Universidade Paris VIII Vincennes-Saint Denis, a etnocenologia. Esta nova disciplina deve permitir estudar as práticas espetaculares do mundo na sua diversidade sem tomar, como é geralmente o caso, o teatro ocidental como critério." (tradução nossa).

Portanto, podemos considerar que, na França, até os primeiros anos dos 2000, há duas linhas de etnocenologia se desenvolvendo. Uma que tenta resguardar o que parece ter sido o impulso inicial para o aparecimento da nova disciplina, como bem afirmou Khaznadar (1997, p. 56):

Partindo de uma reflexão simples e de um processo tão direto como o do ovo de Cristóvão Colombo, nós refletimos: 'E se estudássemos e documentássemos estas formas espetaculares não mais com referência a uma forma estabelecida e desenvolvida como a do teatro ocidental, mas simplesmente a partir dos conceitos das culturas e das civilizações que produziram tais formas?' (...) A partir deste princípio de base, resulta todo o resto. 63

Mas existem também outras visões de etnocenologia. Esta acadêmica, essencialmente universitária, representada pelas obras e ações do professor Jean-Marie Pradier e Armindo Bião, e que passamos a analisar em seguida.

## 4.1.3 BIÃO, UM PROJETO DE DISCIPLINA

Podemos dizer que, de modo geral, a cosmovisão assumida pelo professor e pesquisador Armindo Bião, em relação à constituição de uma disciplina cientifica das práticas espetaculares, se mostra bem de acordo com o dito de Gaston Bachelard (1971, p.15), que afirma que "acima do sujeito, além do objeto imediato, a ciência moderna funda-se sobre o projeto. No pensamento científico, a mediação do objeto pelo sujeito toma sempre a forma de projeto." Pois, veremos que, desde os primeiros instantes, o professor e pesquisador baiano, principal responsável pela difusão e sedimentação da etnocenologia no Brasil, estará sempre ligado aos signos de seu projeto, cujos fundamentos são sempre os dados determinantes de seu trajeto.

outra que inclui na etnocenologia as formas teatrais ocidentais marginais (laboratórios universitários de investigação, experiências individuais, exercícios de grupo...). Se esta segunda escola de influência americana fica limitada a um meio universitário essencialmente francês e americano, a primeira se espalhou por vários países não-ocidentais (...). As duas escolas no entanto colaboram regularmente e militam em prol da expansão desta nova disciplina." (tradução nossa).

-

<sup>&</sup>lt;sup>63</sup> Tradução de Sérgio Guedes (GREINER E BIÃO, 1999, p. 55-59).

Logo de saída, observamos que Armindo Bião desenvolve seus pensamentos, e orienta muitas de suas ações, dentro dos quadros e dos valores perpetrados por correntes teóricas relativamente recentes e politicamente não-hegemônicas no quadro geral da epistemologia contemporânea. Um bom exemplo é a etnometodologia, bem como outras correntes das chamadas micro-sociologias compreensivas (MINAYO, 1996), que formam um domínio particular das humanidades na contemporaneidade, pelas quais ele transitou, dentro e fora da academia, entre a formação de *Master of Fine Arts* (Minneapolis, EUA) e o doutorado em Antropologia do Teatro e da Teatralidade (Paris, França).

Esses fatores mostram por quê, desde os primeiros indícios do trato com a etnocenologia, nosso pesquisador já possuía a consciência de estar participando da construção de um novo paradigma, fato que vai sendo assumido literalmente, cada vez com mais tranquilidade, nos textos seguintes (BIÃO, 1998a; 1998b).

Para se ter uma idéia, questões como 'a apetência do pesquisador', 'a implicação do ser do pesquisador no resultado da coisa pesquisada', 'o vínculo íntimo indissolúvel que há entre o sujeito e objeto de conhecimento', que são desdobramentos de críticas ao pensamento científico moderno, tal como as críticas de Bachelard, evocadas anteriormente, estão diretamente ligadas às concepções postas em voga pelas correntes de índole compreensiva, como a fenomenologia pragmática, o interacionismo simbólico e a etnometodologia, que serão evocadas diretamente, no desenrolar da perspectiva urdida por Armindo Bião.

A concepção do conhecimento como autobiográfico, por exemplo. Bião (1996b, p.18) não chega a remeter os leitores diretamente à filiação teórica dessa concepção precisa, mas é o que claramente expressam suas principais crenças, que vemos reforçadas ao longo dos exames que fazemos aqui dos seus principais textos acerca da etnocenologia, e que nos parece muito bem ilustrada num trecho de Boaventura Souza Santos (2003, p.85), que diz o seguinte:

hoje sabemos ou suspeitamos que as nossas trajetórias de vida pessoais e coletivas (enquanto comunidades cientificas), e os valores, as crenças e os juízos que transportam são a prova íntima do nosso conhecimento, sem o qual as nossas investigações laboratoriais ou de arquivo, os nossos cálculos e os nossos trabalhos de campo constituiriam um emaranhado de diligências absurdas e sem fio nem pavio. No entanto, este saber, suspeito ou insuspeito, corre hoje subterraneamente, clandestinamente, nos não-ditos dos nossos trabalhos científicos (...) no paradigma emergente, o caráter autobiográfico e auto-referencial da ciência é plenamente assumido (...) para isso é necessário uma outra forma de conhecimento, um conhecimento compreensivo e íntimo que não nos separe e antes nos una pessoalmente ao que estudamos.

Para fazermos um levantamento da etnocenologia difundida pela concepção que se depreende dos textos do professor Armindo Bião, selecionamos os seguintes textos de sua autoria: 'Questions posées à la théorie – une approche bahianaise de l'ethnoscénologie.' Internationale de L'Imaginaire, n°5. La Scéne et la Terre - Questions d'ethnoscénologie I. Paris : Actes Sud Babel/Maison des Cultures du Monde, p. 145-152, 1996a; 'Estética Perfrmática e Cotidiano' in: J.G.L.C. TEIXEIRA (Org.). Performáticos, Performance e Sociedade. Brasília: TRANSE/UNB, p. 12-20, 1996b; 'O Obsceno em cena, ou o tchan na boquinha da garrafa' In: Repertorio Teatro & Dança, v. I, n°1. Salvador: PPGAC/UFBA, p. 23-26, 1998a; 'Etnocenologia, uma introdução' In: BIÃO, A. & GREINER, C. (Orgs.) Etnocenologia – Textos Selecionados. São Paulo: Annablume, p. 15-22, 1998b; 'Aspectos epistemológicos e metodológicos da etnocenologia – por uma cenologia geral' In: CONGRESSO DA ABRACE I, ANAIS. MEMORIA ABRACE I. Salvador: ABRACE, p. 364-367, 1999; 'Matrizes Estéticas, o espetáculo da baianidade' In: BIÃO et al (Orgs.) Temas em Contemporaneidade, Imaginário e Teatralidade. São Paulo: Annablume, p. 15-30, 2000; 'Uma encruzilhada chamada Bahia' In: Revista da Bahia, V.32, n° 38. Salvador: EGB, p.16-23, maio/2004, dentre outros pequenos textos de palestras públicas ou anotações para aulas, dos quais podemos citar, por exemplo, as definições de etnocenologia redigidas para compor as linhas de pesquisa formal do Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da UFBA, o PPGAC, e o texto da comunicação para a Mesa Redonda

Artes e Mercados, realizada no âmbito do V Encontro Internacional de Performance que aconteceu em Belo Horizonte em maio de 2005, intitulado .

O primeiro texto de Armindo Bião que se refere à etnocenologia é justamente o 'Questions posées à la théorie – une approche bahianaise de l'ethnoscénologie' (BIÃO, 1996a), um texto escrito em 1995 por ocasião do I Colóquio Internacional da Etnocenologia, que foi publicado em 1996, em francês, e não chegou a ser publicado em português na íntegra, mas teve suas questões mais importantes revisitadas e repostas, ainda em 1996, no segundo texto de Bião sobre a temática, intitulado 'Estética Performática e Cotidiano' (BIÃO, 1996b).

Então, os dois textos citados no parágrafo anterior, juntamente com os textos 'O Obsceno em cena, ou *o tchan na boquinha da garrafa*' (BIÃO, 1998a); 'Etnocenologia, uma introdução' (BIÃO, 1998b), e 'Aspectos epistemológicos e metodológicos da etnocenologia – por uma cenologia geral' (BIÃO, 2000), serão aqui examinados mais detidamente, por considerarmos que eles representam o fulcro da visão de Armindo Bião acerca da etnocenologia, no período de tempo preciso que compreende os dez primeiros anos de existência desse discurso, de 1995 a 2005, que é a delimitação temporal para nossa investigação, no âmbito desta tese.

# 4.1.4 BIÃO, SEU TRAJETO NA DISCIPLINA

### 4.1.4.1 Performance e as Práticas Cotidianas

'Estética Performática e Cotidiano' (BIÃO, 1996b) é o texto composto para a participação no encontro Performáticos, Performance e Sociedade, promovido pelo grupo TRANSE<sup>65</sup>.

<sup>64.</sup> Questões dirigidas à teoria – uma abordagem baiana da etnocenologia.

<sup>65</sup> O TRANSE, informa-nos o próprio Bião (1998b, p. 21), é o Núcleo de Estudos Transdisciplinares sobre a Performance, coordenado pelo professor João Gabriel Teixeira, da Universidade de Brasília. É um dos grupos brasileiros integrantes daquilo que Bião (1999) vai considerar como a rede internacional de etnocenologia.

Como a ambiência, na qual eclode o referido texto, é marcada pelos estudos sobre a performance, num encontro que é também de práticos performáticos, Bião (1996b) se ocupa de abordar a temática geral do encontro a partir daquilo o que o título do seu trabalho já ilustra muito bem: a estética performática e o cotidiano.

Para levar a cabo o seu intuito, Bião (Idem) diz que vai fazer uma caracterização de três traços gerais de toda e qualquer prática espetacular, destacando, entre essas práticas espetaculares, naturalmente, a performance. Além disso, tentando apropriar-se de um possível paradigma da contemporaneidade, Bião (Idem) proporá a utilização da rede de pesquisa organizada, desde ano anterior, em torno da idéia de etnocenologia.

Para atingir seus objetivos, Bião (Idem) informa que vai distribuir sua argumentação em quinze tópicos, dos quais treze serão dedicados à caracterização dos traços fundamentais das práticas espetaculares, e dois serão dedicados à caracterização do possível paradigma da contemporaneidade e à proposição da utilização da rede de conexões da etnocenologia, sendo um tópico para cada uma destas duas tarefas, cabendo ao último tópico do texto a tarefa de abordagem da problemática associada etnocenologia.

A primeira coisa a notar é que Bião (Idem, p.12) se refere à etnocenologia como "um novo campo científico". Ele parte da categoria do teatro como arte dramática, justamente em função da concepção clássica de Aristóteles, para diferenciar a ação teatral da ação na vida cotidiana, e de um conceito de Victor Turner (condição liminal), para caracterizar todas as práticas espetaculares. Bião (Idem) reforça, assim, os traços que Jean-Marie Pradier (2000, p.40) julga dentre os mais danosos ao desenvolvimento de uma teoria geral do espetacular humano, a presença do 'ritualcentrismo', cujo fundo são as concepções aristotélicas para a

origem da tragédia e da comédia. Vejamos as palavras de Bião (Idem, p. 13). No primeiro tópico ele escreve:

O teatro, como arte dramática e não como espaço, tem como característica dominante na tradição ocidental, e recorrente em outras tradições do Oriente, a compreensão do drama como ação. Ação na qual personagens são ora superiores ora inferiores, nunca iguais a espectadores. É a tradição aristotélica que assim diferencia a tragédia da comédia. Essa diferença qualitativa fundamental entre a ação teatral e a vida implica a espetacularização do que se vê em cena. Implica definição de limites entre cotidiano e extracotidiano, ordinário e extraordinário, a teatralidade banal do dia-a-dia e a espetacularidade da cena. Essa tensão essencial entre cenas rituais e rotina diária é a condição liminal (Victor Turner), que caracteriza todas as práticas espetaculares, constituindo-se terreno propício para os conflitos que promovem e provocam a ação.

E Bião (Idem) segue discutindo, identificando e comentando os traços inerentes às práticas espetaculares. O segundo traço fundamental de toda prática espetacular é o caráter de jogo, a dimensão lúdica, que Bião (Idem, p. 13) descreve no quarto tópico. E o terceiro traço inerente a toda e qualquer prática espetacular é seu caráter de contemporaneidade, que Bião (Idem, p.16) descreve, ao longo de vários tópicos, chegando a um termo no décimo terceiro tópico, como havia prometido.

No décimo quarto tópico acontece o levantamento do paradigma da contemporaneidade e, a partir daí, Bião (Idem) passa a abordar diretamente as questões que nos concernem mais de perto. Ele começa elencando três conjuntos de problemas gerais responsáveis pelos principais marcos que impedem o desenvolvimento da etnocenologia como disciplina científica.

Para Bião (Idem) a etnocenologia inscreve-se na tradição da etnologia. O que quer dizer que ela se ocupa de estudar um 'etno' (um grupo social, um povo, uma nação); e, por tanto, seu método genericamente, em última instância, é a etnografia ou a descrição dos fenômenos sociais do 'etno' tomado como objeto de pesquisa.

O primeiro conjunto de problemas da etnocenologia nesse contexto seria, então, aquele que se agrupa em torno de como circunscrever seu objeto de pesquisa, como definir seu campo de investigação. E vale observar que esse será o conjunto de problemas com o qual se ocupará mais Armindo Bião, ao longo dos seus principais textos sobre a temática da etnocenologia.

O segundo conjunto de problema se refere à ambigüidade da metodologia prescrita para a etnocenologia no texto do manifesto (PRADIER, 1995). Pois, Bião (1996b) ressalta bem, que para enfrentar o grande problema do etnocentrismo, o manifesto propõe o abandono de todo tipo de preconceito e a elaboração, entre outras coisas, de um inventário das práticas espetaculares. Ele está preocupado com as condições de pesquisa; com as relações entre o pesquisador e o objeto de estudo; com o trajeto que vai do sujeito ao objeto; com o papel da capacidade de julgamento do pesquisador no campo; com o papel de coisas como a empatia e as dificuldades lingüísticas no contexto geral da produção de conhecimento que sua etnocenologia pretende<sup>66</sup>. Com efeito, esse segundo problema se desdobra em uma série de outros problemas que Bião (Idem, p.18) explicita através de uma série de questões. Em suas palavras:

Como estabelecer as condições da pesquisa, as relações entre o pesquisador e o objeto de estudo, o trajeto que vai do sujeito ao objeto? Como levar a simpatia e a antipatia em conta? O que fazer da capacidade de julgar? (...) Como é que o pesquisador vai poder julgar seu próprio preconceito etnocentrista? (...) Como desvincular, como explicar os preconceitos, ou as simpatias, ou as antipatias? Como traduzir nas línguas diferentes, diferentes maneiras de pensar e de ver fenômenos semelhantes, porém distintos?

<sup>&</sup>lt;sup>66</sup> Bião vai desenvolver essa tendência, de pensar a etnocenologia como disciplina científica em termos de Trajeto/Projeto/Objeto, aventada desde suas primeiras questões colocadas à etnocenologia (BIÃO, 1996a, p. 147), assumindo-a cada vez mais firmemente, até se utilizar quase que exclusivamente dela, em duas ocasiões: em 27 de setembro 2004, no texto de uma palestra intitulada 'Fundamentos do Discurso sobre Artes Cênicas no Brasil', proferida no Instituto Cultural Brasil-Alemanha de Salvador, e no texto de comunicação para a Mesa Redonda: Artes e Mercados, no V Encontro Internacional de Performance, em 13 de março de 2005, em Belo Horizonte.

Na continuação do texto, como resposta aos dois primeiros conjuntos de problemas, 'circunscrição do objeto' e 'ambigüidade da metodologia' da nova disciplina, Bião (Idem, Ibidem) propõe que se comece por:

...decidir a amplitude do inventário de objetos a serem estudados e explicitar o vínculo do pesquisador com seu objeto, que tipo de simpatia, que tipo de apetência o trouxe para estudar aquilo, para que fique claro o tipo de abordagem que fará. (...) As relações entre o pesquisador e seu estudo, o trajeto do sujeito ao objeto, deveria ser sempre a primeira problemática a ser abordada, ainda que brevemente, em qualquer pesquisa da etnocenologia.

O último dos três conjuntos de problemas que Bião (Idem) enxerga de saída, em relação à etnocenologia nascente, é o conjunto formado pelos problemas que aparecem em função da concepção do papel das novas tecnologias, em relação aos conhecimentos tradicionais, em geral, e das práticas espetaculares, em especial.

Bião (Idem) levanta essas questões em um clima de franca discordância daquilo que o manifesto da etnocenologia chama de 'triunfalismo tecnológico'. E toma o que acontece na Bahia como modelar, para refletir se tais relacionamentos seriam realmente danosos ou, de alguma forma, proveitosos para as práticas e os comportamentos humanos espetaculares organizados. Sua tese é a de que existe aí lucro para as práticas tradicionais.

Bião (Idem) se remete ao trecho do manifesto que afirma: "o triunfalismo tecnológico conduz à massificação das formas culturais; os modelos dominantes são difundidos e tidos como universais, enquanto que a extrema variedade de práticas não encontra direito de cidadania." (PRADIER, 1995) E, levando em conta que a tradição e o caráter local são matéria prima da indústria cultural e do turismo, procura mostrar que, do ponto de vista socioeconômico, por exemplo, tantas dinâmicas diferentes podem se estabelecer a ponto de colocar em cheque esta afirmação do manifesto.

Era o caso do que vinha acontecendo na Bahia naquele momento, onde grupos culturais tradicionais, marcados por relações amicais e familiares fortes, passaram a conviver muito bem com o tradicional e o contemporâneo, em meio às relações simultâneas dos vários mercados, emergentes no bojo da globalização, por conta das novas tecnologias.

Apesar do tom inicial de discordância radical, Bião (Idem, p.19) procura suavizar as polarizações, no âmbito de sua defesa para a inserção das questões relacionadas às novas tecnologias e não excluí-la das problemáticas da etnocenologia, lembrando-nos, no final do último parágrafo do texto, que: "A tradição, freqüentemente, implica privilégios e exclusões sociais. As tecnologias podem ratificá-los, suavizá-los, eliminá-los ou invertê-los, mas, de qualquer modo, parecem poder, sempre, contribuir para a valorização de suas práticas espetaculares e performances." E essa posição de Bião (Idem) será mantida e fortalecida ao longo dos textos seguintes.

Para finalizar o exame deste primeiro momento das relações entre Armindo Bião e a etnocenologia, vale observar que nosso pesquisador dialoga o tempo todo com o texto Etnocenologia, Manifesto (PRADIER, 1995), ao qual se refere como o manifesto, indicando que esse texto representa, de alguma forma, a instância de expressão coletiva do grupo que propôs a nova disciplina. E veremos que essa postura geral de Bião se manterá até, pelo menos, o fim do ano seguinte, 1997.

Pelo que vimos aqui, em Bião as questões sobre a etnocenologia se aprofundam e tomam novos cursos, diferentes das linhas iniciais. Veremos as discordâncias entre os principais proponentes da etnocenologia, mostrarem-se flagrantes, como se depreenderá, pouco a pouco, da comparação de nossas próprias análises dos textos de Duvignaud e Khaznadar com os textos de Bião. E vão se acirrar ainda mais, a partir das análises dos textos de Jean-Marie Pradier.

Outra ressalva é que até esse momento, 1996, Armindo Bião representava para o discurso da etnocenologia somente mais um pesquisador estrangeiro que vinha a aumentar as fileiras da nova iniciativa, com sua contribuição, sem dúvida, bastante importante, mais ainda não decisiva. Ele fora apenas convidado a pronunciar uma comunicação ao I Colóquio da disciplina e, em seguida, procurou manter aceso o debate em torno dos pontos que lhe pareceram mais problemáticos para o avanço de algo que parecia fundamental a toda a área em questão.

### 4.1.4.2 O Triunfalismo Obsceno

No texto seguinte, um texto curto, relativamente simples, intitulado sugestivamente de 'O Obsceno em cena, ou *o tchan na boquinha da garrafa'* (BIÃO, 1998a), vemos ainda Bião (Idem) se colocar na mesma postura anteriormente descrita, como um simples convidado que aceitou dialogar. Tratase do texto apresentado ao II Colóquio Internacional da disciplina, realizado em Cuernavaca, no México, no qual aparecem somente duas breves menções diretas à etnocenologia.

A primeira menção é quando Bião (Idem, p.25) cita os trabalhos de um pesquisador argentino, Alexandro Figério (1992), identificando-o como sociólogo e 'etnocenólogo'; e a segunda menção dá-se quando ele chama atenção para a dinâmica criada a partir da divulgação de uma série de características da cultura afro-baiana tradicionais pela grande mídia do Brasil.

É retomado aqui o mesmo argumento contra o triunfalismo tecnológico e explica-se que, por intermédio da ação de vários grupos e artistas, que participavam das dinâmicas estabelecidas nos mercados contemporâneos e, ao mesmo tempo, modificavam materialmente a qualidade de vida do seu entorno, reforçavam suas raízes, estas bem fincadas em suas tradições de origem. Quanto a isso Bião (Idem, ibidem) conclui:

É nesse contexto, que posicionamos as performances que nos levaram e essa reflexão. Colocando o obsceno (sexo privado) em cena (o espaço público, por excelência), o Tchan e a boquinha da garrafa interpelam a etnocenologia na medida que novas tecnologias de mídia e de marketing parecem estar contribuindo para a valorização, afirmação e difusão de uma tradição artística e cultural localizada, com efeito na promoção da qualidade de vida e de cidadania dos grupos sociais que a sustentam, a partir de uma explosão dionisíaca, que interessa à indústria cultural e do turismo e que não se identifica com a moral religiosa dominante, tanto no Ocidente, quanto no Oriente.

Com efeito, Bião (Idem) procurou reforçar o exemplo da Bahia como um lugar no qual a dinâmica estabelecida no relacionamento entre novas tecnologia, principalmente as telemáticas, e as práticas espetaculares tradicionais e contemporâneas, mostram uma tendência contrária ao temor etnocenológico do que seria o algoz da diversidade das práticas ou da extinção de algumas delas.

O que vale destacar aqui é que, em Bião (Idem), o vínculo etnocenologia e performance é estreito, pois ele se move no âmbito da nova proposição como se ela fosse parte de algo maior da qual os estudos da performance fazem necessariamente parte.

### 4.1.4.3 Uma Referência da Etnocenologia

No texto seguinte, intitulado 'Etnocenologia, uma introdução' (BIÃO, 1998b), já algumas mudanças significativas aparecem. Trata-se do texto que abre a primeira coletânea de textos em português sobre a etnocenologia e estamos, aqui, já no âmbito de uma etnocenologia quase que exclusivamente acadêmica. Pois, como o próprio Bião (1999) esclarece retroativamente, tratava-se então da Rede Internacional da Etnocenologia, da qual um dos mais importantes nós dos seus cruzamentos passava a se situar na Bahia. É claro que isso se deveu ao aumento da importância da figura de Armindo Bião para a manutenção, a consolidação e o desenvolvimento do novo discurso, por conta de sua atuação em prol da etnocenologia.

O referido texto consta de quatro seções, distribuídas em seis páginas, que vamos tentar examinar o mais de perto possível. Na primeira seção, uma espécie de introdução é composta de três parágrafos examinados como se segue.

No primeiro parágrafo, Bião (1999, p.15) se expressa, acerca da etnocenologia, desta forma: "A proposição de uma nova disciplina cientifica revela a emergente consolidação de pesquisas desenvolvidas por um grupo de estudiosos mais ou menos articulado internacionalmente numa determinada área de conhecimento." e deixa claro aquilo que socialmente se espera de uma nova disciplina científica. Elas não podem aparecer do nada. Em geral vêm no influxo de trabalhos que revelam aspectos comuns em áreas, mais ou menos, afins, e que, de alguma forma, são reveladores coletivos de que uma nova forma de saber pode emergir.

Isso é o que se depreende das palavras iniciais de Bião neste texto, mas que não encontrava nenhuma realidade no histórico de produção científica da etnocenologia até aquele momento. As palavras de Bião aqui transcritas soam mais como um desejo almejado do que como um fato que pudesse ser constatado.

No início do segundo parágrafo desta primeira seção, lemos que: "Optando pelo termo etnocenologia, esta nova disciplina se identifica com a contemporânea construção de um paradigma." Esse trecho refere-se às disputas em torno do termo que deveria dar nome ao novo campo de conhecimento.

O que fica claro aqui é que o termo 'etnocenologia', proposto por Pradier, e inicialmente aceito por todos, estava em uma espécie de litígio intelectual. E que o termo 'etnoteatrologia', em torno do qual se situavam as ações e usos preferíveis, para a nova disciplina, desde a perspectiva de Chérif Khaznadar (1998), havia sido posto como alternativa. Entre essas opções, para Bião (Idem), o termo

etnocenologia estava mais próximo daquilo que ele acreditava ser o melhor para o desenvolvimento do novo discurso.

Bião (Idem) se refere ao neologismo 'etnocenologia' também para identificar a empresa da nova disciplina com a construção de um novo paradigma. E como ele fala de paradigma de forma genérica, não sabemos se se trata da construção do paradigma que falta à etnocenologia, como em Pradier, por exemplo, para quem a ausência de uma teoria geral do espetacular humano impedia o aparecimento de algo que valesse realmente a pena da construção disciplinar, ou se Bião se refere ao aparecimento de um novo grande paradigma científico para as ciências em geral. Em ambos os casos faltam informações específicas a respeito.

### O segundo parágrafo segue afirmando que:

Aproximada, e não apenas etimologicamente, da perspectiva clássica e matricial da reflexão sobre a variabilidade humana no espaço e no tempo, denominada desde 1787 de etnologia, a etnocenologia se inscreve na vertente das etnociências e tem como objeto os comportamentos humanos espetaculares organizados, o que compreende as artes do espetáculo, principalmente o teatro e a dança, além de outras práticas espetaculares não especificamente artísticas ou mesmo sequer extracotidianas.

Bião (Idem) sustenta aqui a proximidade da etnocenologia com a etnologia, cujo paradigma é já clássico e bem conhecido. E diz que elas se aproximam não somente do ponto de vista etimológico, que é o ponto realmente incontestável em comum das duas disciplinas. Segundo ele, sob outros tantos aspectos elas estariam próximas também. A forma como Bião (Idem) constrói a frase que sugere esse dado, e deixa transparecer que o fato de participarem, em algum nível, daquilo que ele chamou de 'perspectiva clássica e matricial da reflexão acerca da variabilidade humana no espaço e no tempo', proporcionaria essa irmandade.

Nos delineamentos seguintes do parágrafo, Bião (Idem) reafirma a identificação entre a etnocenologia e as demais etnociências. Essa identificação é bastante problemática, uma vez que a etnocenologia não parte de nenhuma matriz anterior a ela, o que constitui a lógica de formação de todas as etnociências. Uma etnoteatrologia não teria tal problema, uma vez que ela se derivaria diretamente dos estudos do teatro, dos *theaterwissenschaften*, como chamam os alemães.

Ao rejeitar os modelos anteriores, a etnocenologia se põe solta para construir mesmo um novo paradigma para todas as ciências, mas não pode reivindicar filiação às matrizes clássicas somente porque carrega o termo 'etno' no neologismo escolhido para lhe nomear. Mas, isso não chega a ser uma questão abordada.

Seguindo os desdobramentos de sua perspectiva, Bião (Idem), finalizando esse segundo parágrafo da primeira seção, enuncia o objeto da etnocenologia tal qual apresentado no manifesto e os circunscreve genericamente entre artes tradicionais e contemporâneas do espetáculo, e práticas não necessariamente artísticas ou extracotidianas, o que implica em outros universos além dos da arte, aí incluso o universo cotidiano.

O terceiro e último parágrafo desta primeira seção nos informa apenas que serão fornecidas, à guisa de introdução, informações de caráter histórico, epistemológico e bibliográfico sobre a etnocenologia.

A segunda seção desse texto, intitulada de 'O Paradigma da Alteridade e da Multiplicidade', é composta de quatro parágrafos. No primeiro deles ficamos sabendo que o ambiente intelectual romântico alemão forjou o ideal das etnociências, no bojo de discussões que sustentaram, entre outras coisas, a idéia de estado-nação. Mas que se trata de uma idéia ainda mais antiga que remonta aos gregos antigos e, perdurando pelo renascimento, pelo iluminismo, até aportar no romantismo alemão.

No segundo parágrafo destaca-se o aparecimento dos primeiros indicadores da etnomusicologia, nas últimas décadas do século XIX, sob a expressão musicologia comparada, dentre outras expressões, com a consolidação de uma sociedade científica especifica, no inicio da segunda metade do século XX, quase oitenta anos depois. O que nos faz ver o quão a etnocenologia, com seus dez anos de existência, ainda precisa caminhar e amadurecer.

No terceiro parágrafo desta seção, Bião (Idem) fala daquilo que ele identifica como a consolidação do paradigma científico das etnociências, baseado nos conceitos de alteridade e na afirmação do multiculturalismo.

Para ilustrar esse ponto, Bião (Idem) evoca o surgimento de uma série de disciplinas formadas com o prefixo 'etno', entre o final da década de 30 e o início da década de 50 do século XX. Começando pelo aparecimento da etnolingüística, passando pela etnobotânica, etnohistória, etnopsiquiatria, etnoculinária, até a etnomatemática.

E, no quarto, e último, parágrafo desta seção, lemos que esse paradigma das etnociências, que claramente é a origem remota da etnocenologia para Bião (Idem), liga todas as disciplinas congêneres a partir do aspecto de questionamento, inerente a todas elas, da hierarquização histórica e cultural das teorias evolucionistas clássicas e, agindo dessa forma, pretendendo evacuar os preconceitos etnocêntricos e positivistas.

Bião (Idem) chama ainda atenção para o fato de que é pelas discussões promovidas pelo paradigma da alteridade e da multiculturalidade acerca dos avanços no campo tecnológico na contemporaneidade que se pode questionar as teorias de cunho evolucionista e positivista, uma vez que a conformação das etnociências lhes garantiu que os conceitos de identidade e alteridade estão articulados em seu discurso, tendo a identidade como conceito pilar.

Toda esta sessão se limita a dar informações históricas e reforçar a idéia de que o paradigma originário das etnociências está na base daquilo que fortalece hoje a idéia de se ocupar melhor da alteridade, assim como da necessidade de abertura para o multiculturalismo.

A questão é toda a ambigüidade que esse contexto de articulação pressupõe. Como bem vimos, admitido pelo próprio Bião, as etnociências tem o conceito de identidade como pilar central, enquanto que a etnocenologia só encontra isso na perspectiva defendida por Chérif Khaznadar (1995;1996 e 1998). Pois, tanto Jean-Marie Pradier quanto Armindo Bião vão rejeitar a exclusividade dessa perspectiva. Um em nome da rejeição ao monodisciplinarismo (PRADIER, 1996;1998;2001), e o outro em nome de um relativismo assumido que, por ora aparece na pele do multiculturalismo, e, logo em seguida, vai sugerir a substituição do conceito de identidade pelo de sucessivas identificações (BIÃO, 1999; 2000). Isso deixa a etnocenologia fora das bases de formação das etnociências.

A seção seguinte, a penúltima, intitulada 'A Questão Epistemológica', trata da mais longa e complexa seção deste texto, distribuída ao longo de seis parágrafos grandes.

No primeiro parágrafo Bião (1998b) busca aproximar o paradigma das etnociências, já identificado, com a problemática posta em voga com o advento da etnometodologia. Já vimos o quanto certos conceitos e valores etnometodológicos são importantes para Bião (Idem), pois seus conceitos integram o elenco de idéias fundamentais recorrentes.

Destacando as contribuições da perspectiva metodológica da etnometodologia, Bião (Idem) sugere que uma perspectiva comum a todas as etnociências pode dar-se pela busca de todas elas pela compreensão do discurso

dos vários grupos sociais sobre sua própria vida coletiva, incluindo-se aí os discursos sobre suas práticas corporais. Esse fator constitui realmente a base da emergência da etnometodologia. Que aparece inicialmente como perspectiva metodológica e não como disciplina.

O segundo parágrafo nos informa como Bião (Idem) pensa que todas as etnociências poderiam se beneficiar dessa aproximação com a perspectiva etnometodológica, que se daria como uma articulação interdisciplinar, talvez a articulação interdisciplinar da etnocenologia.

Para Bião (Idem) está claro que o acréscimo do prefixo 'etno' explicita a tomada de uma perspectiva epistemológica e metodológica. Ele não nos diz mais nada a respeito desse ponto e ficamos sem saber como o acrescentar do prefixo 'etno' implicaria, sob sua ótica, imediatamente assumir uma dada perspectiva epistemológica e metodológica.

Em geral, esperava-se, até a contemporaneidade, que o acréscimo do prefixo 'etno' criasse uma especialização dentro de um mesmo paradigma, e que a linha mestra já utilizada dentro de uma dada matriz disciplinar se mantivesse em sua orientação geral, além de funcionar como critério de comparação, quando se buscasse compreender como dado grupo específico desenvolveu suas próprias maneiras de prover certos aspectos destacados da vida coletiva desse grupo.

É nesse sentido que podemos compreender bem as críticas de Lucia Calamaro (1996, p. 86), que, no texto de sua comunicação ao Colóquio de lançamento da etnocenologia, se coloca num ponto de vista diametralmente oposto ao assumido aqui por Bião. Com efeito ela afirma ali o seguinte:

Le préfixe ethnos désigne, comme il est d'usage, l'introdution d'une composante culturelle, entendue aussi bien comme variabilité, reconnaissance de la diversité humaine, que comme une dimension constitutive de l'espèce en tant que telle. Cette deuxième acception indique, au moins pour ce qui nous intéresse,

qu'il ne peut pas y avoir de scénologie tout court à laquelle on ajouterait, suivant le procédure traditionnelle, le préfixe ethno pour donner lieu à une branche spécifique de la discipline.<sup>67</sup>

É obvio que o que se busca na perspectiva tradicional, criticada por Lucia Calamaro, é um conhecimento comparativo ao que já existia antes tomado como modelar. Se o simples acréscimo do termo 'etno' promovesse uma diferenciação tal, a ponto de identificar os estudos daí resultantes em uma perspectiva epistemológica e metodológica distintas, como sugere Bião (Idem), sairíamos dos campos considerados e teríamos uma imensa dificuldade de dizer de qual 'lugar epistêmico' (FOUCAULT, 1971) passaríamos a falar.

Não foi isso o que aconteceu com a etnologia em relação com a antropologia, nem com nenhuma das outras etnociências em relação aos seus campos de origem. Mas, foi o que houve com a etnometodologia em relação à sociologia clássica (COSER, 1975), e é uma das grandes dificuldades da etnocenologia nesses seus primeiros anos de existência.

O terceiro parágrafo se ocupa da singularidade da etnocenologia, mesmo entre as etnociências, e promove uma espécie de resumo geral das questões da etnocenologia até aquele momento. É aí que Bião (idem) nos informa que o Centro Internacional de Etnocenologia se tornara uma Rede Internacional de Etnocenologia; que as disputas em torno da determinação do objeto e da denominação para o novo campo estavam imersas em complexos e sutis debates; e também o propósito assumido neste texto de afirmar o caráter temporário do termo 'etnocenologia', tal como mencionado no manifesto, enquanto durasse a necessidade de combate ao etnocentrismo. Mas, sempre procurando avançar no sentido de construir uma cenologia geral.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>67</sup> "O prefixo etno designa, como é corrente, a introdução de um componente cultural, entendido claramente tanto como variabilidade, reconhecimento da diversidade humana, quanto como uma dimensão constitutiva da espécie enquanto tal. Esta segunda acepção indica, pelo menos para o que nos interessa, que não pode haver uma cenologia propriamente à qual acrescentar-se-ia, de acordo com o procedimento tradicional, o prefixo etno para dar lugar a um ramo específico da disciplina."

No quarto parágrafo, Bião (Idem) faz uma genérica comparação entre a ciência na modernidade e na contemporaneidade, na qual, segundo ele, tem se confundido as fronteiras entre natureza e cultura, entre as ciências sociais e biológicas e, a partir de uma indicação de Michel Maffesoli (1982), Bião propõe, ao menos dentro da etnocenologia, a substituição do conceito de identidade pelo conceito de identificação, pois seria de maior utilidade heurística na atualidade.

Bião (Idem) não parece interessado em estender essa sugestão de Maffesoli para além das fronteiras atuais e restritas da própria etnocenologia. Pois, seria, no mínimo, curioso ver o que uma noção como essa poderia produzir retomando-se as discussões dos românticos alemães e substituindo-se o conceito de identidade pela noção de identificação em Herder, por exemplo.

No quinto, e último, parágrafo dessa seção, voltam à baila as questões em torna da construção da cenologia geral, e Bião (Idem) busca suavizar os acirramentos de uma visão, talvez, muito extremada, pela via do humor e da flexibilidade. Neste sentido, ele afirma: "acreditamos que a arte, a religião, a política e o cotidiano possuem aspectos espetaculares (inserindo-se assim no campo de estudos da etnocenologia), mas que não são áreas do conhecimento indistintas". Ele diz isso na tentativa clara de reorganizar seu ponto de vista, depois de ter afirmado que o ambiente contemporâneo é um ambiente de confusão entre as fronteiras. E segue tentando encontrar um meio de expressão para uma possível cenologia geral, dizendo:

O que as articula [as áreas de conhecimento], em sua distinção conceitual e funcional, é justamente uma relativa indistinção corporal comportamental, enquanto interação coletiva necessariamente incorporada nas pessoas participantes ou o que se poderia chamar de comportamentos espetaculares (mais ou menos) organizados e objeto dessa almejada cenologia geral, hoje denominada temporariamente de etnocenologia.

Trecho particularmente obscuro que buscamos compreender da seguinte forma. Para Bião (Idem), cada uma das áreas de conhecimento aqui citadas (arte, política, religião e cotidiano) tem concepções e fundamentos distintos. Mas, cada uma também está incorporada nas pessoas que participam de suas instâncias.

Uma participação, portanto, cria um certo caráter que fica impregnado no corpo mesmo de cada pessoa. E é esse caráter que fornece o que ele chama de 'relativa indistinção corporal comportamental'. Relativa porque se refere à área considerada em cada caso; e indistinta, corporal e comportamentalmente, pois guarda tanto um traço individual, da reação própria do corpo de cada pessoa, quanto um traço comportamental identificável, ligado ao grupo especificamente levado em conta.

Parece que é exatamente esse traço que se verifica no individual, mas que pode servir também para identificar o pertencimento de um indivíduo a uma dada coletividade que, em dados contextos, poderiam se chamar comportamentos espetaculares. E esses comportamentos constituiriam os objetos da cenologia por excelência.

Se levadas a cabo, as idéias sugeridas por Bião (Idem) poderiam dar margem ao aparecimento de uma teoria geral dos fenômenos espetaculares. Mas, no último parágrafo desta penúltima seção do texto, Bião se dedica a tentar caracterizar de uma outra perspectiva, ainda, o que seria o paradigma epistemológico e metodológico que sua etnocenologia pretende expressar.

Segue apontando uma série de referências acerca da emergência, no âmbito dos estudos do teatro, da teatralidade, do cotidiano e da espetacularidade, como as proposições dos 'performances studies', da 'antropologia teatral', da 'abordagem dramatúrgica da vida social', da 'sociologia da teatralização do cotidiano', dos 'estudos das relações entre teatro e transe', da 'sociologia do

teatro' e das 'experiências transculturais' de espetáculos e oficinas, de conhecimentos que participariam desse almejado paradigma.

Começa a ficar claro, assim, que em Bião (1996a; 1996b; 1998a; 1998b), da mesma forma como em Pradier (1995; 1996; 1998; 2001), não existe ainda um solo epistêmico para a etnocenologia. O que existe, por enquanto, é um imenso desejo de começar a construí-lo, mas o máximo que se faz, tanto num caso como noutro, é indicar possíveis trajetos.

A diferença entre eles é que nos textos de Armindo Bião tudo só poderá emergir se houver referência no campo dos estudos teatrais, com os estudos sobre performances aí inclusos, e das artes tradicionais e contemporâneas dos espetáculos. Estudos os quais, para Jean-Marie Pradier, apresentam-se imbricados em relações tão viciadas, do ponto de vista epistêmico, que não passam de obstáculos para o ponto de partida mais adequado de uma verdadeira teoria do espetacular humano (PRADIER, 2001).

Na quarta e última seção desse texto, intitulada 'Referencial Bibliográfico', Bião apresenta a referência, e comenta brevemente, os textos mais destacados da etnocenologia até aquele momento. São textos de Jean Duvignaud, de Chérif Khaznadar, de Pradier e dele próprio, dos quais se procura dizer onde foram publicados e qual é, mais ou menos, o propósito. A apresentação dos textos é seguida da apresentação dos grupos, com seus respectivos contatos, que participam da então Rede Internacional de Etnocenologia.

# 4.1.4.4 O Objeto, Episteme e Método

O texto seguinte, que passamos a examinar a partir daqui, chama-se 'Aspectos epistemológicos e metodológicos da etnocenologia – por uma cenologia geral', e seu título já diz tudo que podemos esperar dele. Texto fundamental, nele, Bião (1999) aborda todas as questões que lhe são mais importantes, em relação

ao discurso da etnocenologia, e tenta levar a cabo suas soluções para os problemas que lhe parecem fundamentais, com destaque para a forma de delimitação dos objetos da disciplina, posta no final do texto. Vejamos.

Trata-se de um texto de quatorze parágrafos relativamente longos, nos quais Bião (1999) se predispõe a abordar diretamente os aspectos epistemológicos e metodológicos da etnocenologia, como os concebe, visando claramente a uma cenologia geral.

O fato mesmo de visar a uma cenologia geral de forma decidida – vimos que isso já havia sido aventado em outros textos -, explica um pouco do caráter projetivo do texto, em termos das teorias de base, além de apontar para o fortalecimento do caráter provisório que o termo 'etnocenologia' tem nessa perspectiva.

O texto começa já anunciando seu propósito e procura esclarecer também sua abordagem e inserção. Bião (Idem) inicia afirmando:

A partir de uma visão histórica e panorâmica sobre os estudos relativos ao teatro e à dança, das proposições dos *performances studies*, da 'antropologia teatral', e da 'etnocenologia', pretende-se definir um conjunto de parâmetros epistemológicos e metodológicos que contribuam para a instituição de uma nova disciplina cientifica, que poderia ser chamada de cenologia.

Observemos que Bião (Idem) já inclui as contribuições do que fora produzido sob a rubrica da 'etnocenologia', até aquele momento; que ele parte sempre das artes do espetáculo; e, por fim, ele almeja a construção de uma disciplina científica para atuar nesta área.

O primeiro parágrafo segue afirmando que:

Os estudos da cena, aí inclusas as diversas formas espetaculares envolvendo o teatro, a dança e a música, serviriam para situar, de

forma estrutural e coordenada, as características do treinamento dos executantes (artistas ou especialistas da cena), de seus modos específicos de apresentação pública e das variantes de fruição e recepção desses fenômenos.

Bião (Idem) aqui se mostra preocupado com os aspectos pedagógicos de transmissão das técnicas, desde o ponto de vista dos artistas e demais especialistas da cena, o que é relativamente comum para quem põe as artes como centro das preocupações e ponto de partida de todas as reflexões; mas também se ocupa com as formas de recepção, desde o ponto de vista da fruição pública.

Ele finaliza este primeiro parágrafo, dizendo o seguinte:

Por outro lado, a cenologia contribuiria para a discussão dos valores éticos, estéticos, e políticos associados às múltiplas formas cênicas espetaculares, bem como para a afirmação do caráter de intencionalidade e de variação dos estados de consciência, tanto individuais quanto coletivos, necessário para a identificação dos fenômenos da cena.

Então, se bem compreendemos o que acaba de ser afirmado, de um lado, a nova disciplina contribuiria para uma discussão dos valores (éticos, estéticos e políticos), numa espécie de axiologia das formas espetaculares; enquanto que, por outro lado, contribuiria para o complexo processo de identificação dos fenômenos da cena, levando-se em conta a intencionalidade e a variação dos estados de consciência, seja individual, seja coletivamente.

Já vimos parte dessas idéias apresentadas no final do texto anteriormente examinado (BIÃO, 1998b) e parece que elas terão aqui uma certa continuidade. É importante atentar para o fato de que Bião (1999) procura se mover no universo exclusivamente artístico e, pelo menos como ponto de partida, ele não toma nenhum fenômeno não artístico ou alguma prática cotidiana.

No segundo parágrafo, Bião (Idem) nos lembra que a proposição de uma cenologia geral, para a qual aponta a emergência da etnocenologia, está claramente descrita no texto do manifesto da disciplina, garantindo o caráter provisório daquele neologismo. Em seguida, Bião (Idem) indica uma série de referências históricas e panorâmicas, como anunciado no início do primeiro parágrafo, a partir das quais "se pode pensar um conjunto de parâmetros que permitam a busca e a plena realização dessa proposta de constituição de uma nova disciplina..."

Observemos que, tal qual Jean-Marie Pradier, e recorrente em alguns textos, Bião (Idem) se limita a indicar, num elenco relativamente grande e vasto de conhecimentos, os mananciais de onde poderiam vir os materiais com os quais se poderia construir a almejada cenologia. Mas, não fornece nenhuma indicação clara de como isso poderia ser feito. Lemos, nesse segundo parágrafo, por exemplo, que "das relações entre o teatro, a pedagogia, a psicologia, a psicanálise, a antropologia, a filosofia e a sociologia..." apareceria esse escopo de conhecimentos. E é obvio que isso não deixa de ser verdade, além de guardar bastante coerência com as demais proposições assumidas até aqui.

O problema é que, do ponto de vista da constituição de uma disciplina científica, o potencial que advém do relacionamento histórico, e panorâmico, de uma área como a do teatro, em seus relacionamentos com tantas outras áreas de conhecimento já estabelecidas, é aberto e indefinido, podendo aparecer daí uma série de disciplinas ou nenhuma.

O que fica claro aqui é que a forma como a idéia mesma de objeto de uma disciplina científica é concebida, se dá de tal forma que parece comportar o elenco de objetos empíricos pertinentes, ou certos campos de saberes como potenciais co-partícipes. Mas, continuemos nossas análises e retornaremos a esse ponto no final das análises desse texto.

Nos dois parágrafos seguintes, o terceiro e o quarto, Bião (Idem) promove um breve histórico dos marcos de desenvolvimento da etnocenologia. Ele começa por destacar que o centro internacional de etnocenologia, criado em 1995, por ocasião do lançamento da disciplina, se havia dissolvido numa rede internacional de etnocenologia, que foi o que efetivamente se consolidou. Dissensões entre as duas concepções acerca da nova disciplina, 'etnocenologia', para Jean-Marie Pradier (op. cit.), 'etnoteatrologia', para Chérif Khaznadar (1998), fizeram aparecer dois grupos distintos. Bião (Idem) manteve uma boa relação com ambos, mas preferiu continuar a utilizar o termo etnocenologia, levando em conta o seu caráter anunciadamente provisório.

Tais fatos fizeram com que a rubrica 'etnocenologia' se consolidasse como discurso acadêmico universitário e se fortalecesse ainda mais com o estabelecimento de um convênio institucional entre as universidades de Paris 8, Saint Denis, e a Federal da Bahia, em Salvador, criando-se assim, os dois nós mais firmes na então rede internacional de etnocenologia: na França e no Brasil.

Bião assevera que, até esse momento, na virada do milênio, a rede internacional de etnocenologia contava com conexões na França, nos Estados Unidos, no México, no Uruguai, no Marrocos, na Tunísia e no Líbano.

No parágrafo seguinte, o quinto do texto em questão, Bião (Idem) sugere que o que aconteceu com a dissolução do centro internacional de etnocenologia tem a ver com conflitos próprios aos estados pré-paradigmáticos das disciplinas científicas, com suas 'confusões conceituais' e 'conflitos intelectuais'. E volta a reforçar o caráter provisório do termo 'etnocenologia', que, segundo ele, incorporou o prefixo 'etno' como parte da estratégia de combate ao etnocentrismo, pela compreensão da perspectiva do multiculturalismo e da transculturalização. Ressaltamos que esses são termos que só aparecem em Bião, para designar o caráter da etnocenologia.

O parágrafo seguinte, o sexto, consiste num pequeno texto a anunciar que a partir de um projeto desenvolvido em Salvador, entre os anos de 1997 e 1999, se pôde definir um conjunto de parâmetros epistemológicos e metodológicos que passará a ser apresentado, e comentado, nos parágrafos subseqüentes.

O sétimo parágrafo consiste na apresentação do agrupamento de disciplinas que Bião (Idem, p. 366) chamou de ciências pilares. Mais uma vez, observamos que a concepção de parâmetro epistemológico, tomada neste texto, refere-se a uma espécie de conjunto disciplinar referencial. Nenhuma palavra sobre idéias-chave, procedimentos explicativos gerais, crenças teoréticas básicas, hipóteses originais genuinamente etnocenológicas ou cenológicas. Bião (Idem) se move aqui exclusivamente dentro da perspectiva transdisciplinar, preconizada por Pradier (2001). Vejamos diretamente no texto que transcrevemos a seguir:

Exprimindo os conflitos de fronteiras epistemológicas entre natureza e cultura e entre as ciências contemporâneas entre si, a perspectiva transdisciplinar da etnocenologia reúne os domínios das ciências humanas clássicas, das ciências definidas mais contemporaneamente como ciências da vida e ciências cognitivas e, através dessas, das tradicionais ciências naturais. Como ciências pilares para o desenvolvimento de nossa proposição, reunimos dois conjuntos sob as denominações ciências do homem e ciências da vida. O primeiro congrega a antropologia, a sociologia, a sociologia, a história, a etnomusicologia, a etnolingüística e as interfaces científicas dedicadas ao estudo do folclore. O segundo reúne a ecologia, a etologia, a anatomia, a biologia, a neurobiologia da aprendizagem, a bioquímica e a biofísica. 68

Por caminhos bem diversos, Bião (Idem) chega aqui ao mesmo tipo de limites e fronteiras disciplinar que o pesquisador mor da etnocenologia na França, com pequenas divergências entre o que deveria caber nas denominações 'ciências do homem' e 'ciências da vida'. A única coisa distinta entre essa conformação apresentada e aquela que, já vimos, é recorrente em Jean-Marie

.

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Grifos do autor.

Pradier, é que aqui falta o conceito de *skèno* na base, articulando o *Bios* e o espetacular humano em todo o arranjo.

Quanto à questão da metodologia, a partir desse ponto do texto, Bião (Idem) deixa de Iado o termo 'parâmetros' e passa a se referir aos aspectos relativos ao método como 'horizonte metodológico'. Vejamos o que nos informa o oitavo parágrafo:

O horizonte metodológico pode ser circunscrito pela fenomenologia pragmática, pela etnometodologia, pelo interacionismo simbólico, pela antropologia do imaginário, pela historia das mentalidades, pela sociologia do cotidiano, pela proxémica e pela pedagogia centrada na pessoa.

Constatamos assim que, também em relação às questões de método, Bião segue em sua delimitação desde as perspectivas de outras disciplinas que potencialmente poderiam suprir as necessidades projetadas para a etnocenologia provisória ou para cenologia almejada. O que implica aportarmos nos mesmo tipos de conflitos, já observados acima, e constatados também em Jean-Marie Pradier, pois as posturas são idênticas: onde se espera critérios de distinção do discurso da etnocenologia, ou da cenologia, aparecem apenas indicações gerais de onde se supõe que poderão vir os rudimentos para a construção das bases.

Fica claro que até esse momento as estruturas de sustentação epistêmicas da nova disciplina não foram urdidas. Ou seja, o que mantém a etnocenologia são as conformações de seu discurso dentro da academia universitária, as estratégias de combate e resistência que ela representa e fundamentalmente as atividades (disciplinas na pós-graduação) e os eventos que congregam a rede internacional de seus participantes.

No parágrafo seguinte, o nono do texto, Bião se dedica a levantar o que seriam os 'pilares epistemológicos' no âmbito do 'horizonte' apresentado. E esses pilares são em número de cinco.

O primeiro diz respeito aos 'estados de consciência' e aos 'estados do corpo' e, ao fazer tal distinção, não parece levar em conta o principio do monismo, tão caro a Jean-Marie Pradier, expresso claramente no 'Etnocenologia, Manifesto' (PRADIER, 1995). Nas palavras do próprio Armindo Bião (Idem): "o primeiro se refere aos estados de consciência (alterados, modificados ou não) e aos estados de corpo (técnicas cotidianas e extracotidianas)."

O segundo pilar epistemológico apontado por Bião se refere à teatralidade e à espetacularidade. E, mais uma vez, Bião se localiza fora do esquema defendido em geral por Pradier. Este, como já vimos, busca um claro afastamento do teatro enquanto categoria, nessa área de conhecimento. O texto preciso de Bião acerca desse segundo ponto é:

O segundo remete às categorias da teatralidade (quando o sujeito age e se comporta para a alteridade, com uma consciência mais ou menos clara mais ou menos confusa de organizar-se para o olhar do outro) e da espetacularidade (quando o sujeito toma consciência clara, reflexiva, do olhar do outro e do seu próprio olhar alerta para apreciar a alteridade).

O terceiro pilar epistemológico apontado por Bião se refere ao termo 'transculturação', evocando o debate antropológico acerca do contato entre as várias culturas; o quarto se refere à idéia de matrizes culturais; e o quinto, e último, à primeira definição de etnocenologia.

A introdução do quinto pilar epistemológicos, nos termos designados por Bião, já se dá no âmbito do décimo parágrafo deste texto e podemos ressaltar que o que Bião está considerando como 'pilar epistemológico' tem a ver com o caráter extremamente largo de utilização do termo 'epistemológico' como qualificativo.

Ainda no décimo parágrafo, Bião chama a atenção do leitor para aquilo que ele destaca como 'campo epistêmico auxiliar', de grande importância nessa empreitada. Trata-se de quatro pares de conceitos (alteridade / identidade; multiculturalismo / dinâmica cultural; tradição / contemporaneidade e performance / fenômenos espetaculares.)

E, com efeito, nos damos conta de que Bião (Idem) utiliza esse termo aqui para se referir a tudo que diz respeito ao arcabouço discursivo que de alguma forma possa servir à (etno)cenologia. Pois, dos cinco 'pilares epistemológicos' apontados, que Bião (Idem) faz questão de distinguir como noções, à moda maffesoliana, e não como conceitos, o primeiro consiste numa referência a certos estados empíricos (de corpo e/ou de consciência); o segundo refere-se a duas categorias filosófico-antropológicas (teatralidade, espetacularidade), a certas formas de olhar; o terceiro a um conceito contemporâneo (transculturação); o quarto a uma outra categoria antropológica (matrizes culturais) e o quinto remetese a uma definição.

Nos três parágrafos seguintes, o décimo primeiro, o décimo segundo e o décimo terceiro, o que vemos é Bião (Idem) se ocupar com o detalhamento da primeira definição de etnocenologia, 'o estudo das práticas e dos comportamentos humanos espetaculares humanamente organizados'.

Ao começarmos a empreender a leitura desses trechos, o décimo parágrafo, nos damos conta de que aquilo o que Bião chama aí de detalhar, consiste em agrupar tipos de objetos passíveis de se adequar aos quadros das práticas e comportamentos humanos espetaculares organizados, desde a perspectiva recortada até aqui. Acompanhemos o texto de Bião:

O último pilar epistemológico é a definição de "práticas e comportamentos humanos espetaculares organizados – PCHEO", o mais importante do ponto de vista ontológico e metodológico, e por isso o mais complexo. Antes de detalhá-lo, vale reafirmar que

os pares de conceitos (...) compõem um campo epistemológico auxiliar de grande importância.

Vale ressaltar que Bião (Idem) usa o termo 'definição' em sua acepção mais genérica possível (IDE, 2000, p.186 ss), como os caracteres que genericamente delimitam.

Nos dois parágrafos seguintes, o décimo primeiro e o décimo segundo, Bião enuncia, como efetivação do detalhamento que prometeu, que os PCHEO pedem ser agrupados em três sub-conjuntos que ele classificará, sempre tomando o caráter espetacular da prática como definidor, como substantiva ( os PCHEO das artes do espetáculo), adjetiva (os PCHEO dos ritos espetaculares) e adverbiais ( os PCHEO das formas cotidianas). Vejamos os trechos mais decisivos, em suas próprias palavras:

O conjunto mais fácil de ser caracterizado seria o conjunto das artes do espetáculo, compreendendo o teatro, a dança, a ópera, o circo e as outras artes mistas e correlatas, no qual usualmente artistas e espectadores se distinguem. A prática espetacular aí é substantiva. § Um segundo conjunto poderia ser definido pela expressão dos ritos espetaculares, englobando: de um lado, rituais religiosos, festas, cerimônias periódicas, cíclicas e sazonais, nos quais os participantes tendem a se confundir entre si; e, de outro lado, eventos políticos e competições esportivas (...). Há nesse segundo sub-conjunto como um todo, sempre, uma caracterização além da caracterização de espectador para a pessoa que desempenha simultaneamente o papel de torcedor, eleitor, adepto, noivo, ou outro, que soma o caráter ritual, como substantivo, ao caráter espetacular, como adjetivo. § O terceiro conjunto é o que apresenta maior grau de complexidade. Tentamos defini-lo como formas cotidianas que são repetidas rotineiramente num mesmo espaço, com pessoas caracterizadas em papéis sociais (...) O caráter espetacular deste sub-conjunto seria mais adverbial que substantivo, ou mesmo adjetivo. 69

O que salta aos olhos aqui é a utilização dos termos derivados de 'substantivo', 'adjetivo' e 'advérbio' remetendo diretamente aos sentidos clássicos destes termos no âmbito da teoria geral da gramática normativa. Os substantivos

\_

<sup>&</sup>lt;sup>69</sup> Grifos do autor.

nomeiam; os adjetivos qualificam os nomes e os advérbios modificam o que é expresso pelos verbos. Trata-se muito mais de uma grande metáfora para facilitar o agrupamento dos possíveis objetos, que se deseja circunscrever, dentro do sentido largo adotado por Bião para sua 'definição'.

Segue, no entanto, um delineamento coerente com a visão e a conduta geral perpetrada até aqui e que se coaduna bem de acordo com a etnocenologia que esse pesquisador parece almejar: um discurso o mais amplo e flexível possível, partindo dos conhecimentos das artes do espetáculo.

Bião finaliza seu texto lembrando-nos que essa forma de apresentação dos objetos de etnocenologia possui a vantagem de substituir o conceito de 'espetáculo vivo', conceito este, vimos também (PRADIER, 2001), forjado por Rafael Mandressi (1999) e utilizado por Jean-Marie Pradier para excluir, do possível campo da etnocenologia, as formas espetaculares vinculadas pelos vários meios de comunicação, ao que Bião se contrapõe, no âmbito da discussão sobre o triunfalismo tecnológico (BIÃO, 1996b).

Mas, constatamos aqui, sob outra perspectiva, que os maiores problemas para a concepção de uma etnocenologia científica não advêm das contendas internas acerca dessa ou daquela postura a ser assumida publicamente pelo novo discurso. É ainda a persistência dos encalços de base que continuam sem solução no bojo desse discurso.

Vemos que após a análise dos principais textos de um dos maiores teóricos da etnocenologia, não fomos capazes de exibir nenhuma teoria genuína e, mesmo em relação aos seus objetos, não encontramos uma proposição que nos permita assentar uma dada base segura, do ponto de vista intracientífico (POPPER, 1999); e nem a mostra de como isso poderia ser feito, desde os critérios extracientíficos que se tornaram correntes na ciência contemporânea.

Por exemplo, observamos que essa tentativa do professor Armindo Bião de definição dos objetos por agrupamentos não faz mais que expressar um forte desejo de delineamento, mas sem efetividade científica. Serve apenas de referência ao que se supõe serem amplos objetos a serem considerados por essa disciplina vindoura, mas sem respaldo teorético algum. Bião faz aí exatamente o que L. C. Martino (2003, p.85-86) afirma que não se deve fazer nestes casos. Ele nos diz claramente:

é preciso ter-se em conta que discutir o objeto de estudo de uma ciência não é exatamente fazer uma lista dos objetos que ela pode ou não pode tratar (...) mas de explicitar qual a compreensão que o saber tem daquilo que investiga. (...) É como se a disciplina fosse o sujeito, ela não somente vê algo, o seu objeto de estudo, mas se institui na medida em que se reconhece ao conhecer o objeto.

Desde esta perspectiva crítica, que é a que viceja na epistemologia contemporânea, dá para pensar que as dificuldades mais fundamentais da etnocenologia persistem. Falta se dizer o que é o saber genuinamente (etno) cenológico; falta se afirmar aquilo que, somente desde a perspectiva nova, se pode enxergar no campo vasto do espetacular. Vejamos se encontramos algo assim nos textos de Jean-Marie Pradier.

#### 4.2 PARTE II – OS LIMITES DA ETNOCENOLOGIA

## 4.2.1 PRADIER E O SKÈNO

No âmbito das ciências naturais, uma das maneiras mais comuns de se pensar os objetos de investigação foi sempre discriminar as ações dos objetos sobre o corpo. Isso se processa, grosso modo, distinguindo-se, na relação objeto de investigação/corpo humano, as reações fisiológicas corporais à presença do objeto estudado, das propriedades do mesmo objeto que independem de reações fisiológicas a ele. Por isso mesmo, tais reações são tomadas como reflexos de características pertencentes aos objetos.

É assim que, de situações muito simples, como a reação à proximidade do fogo, até relações muito mais complexas, como os reflexos à ação da música ou do espaço arquitetônico, nossas reações fisiológicas podem ser notadas e distintas das características que são tidas como próprias a cada um dos objetos de investigação aí considerados.

Já em ciências humanas, um grande complicador é o fato de não se poder fazer, com tanta precisão e clareza, essas distinções, uma vez que os objetos estudados englobam, como parte de sua forma própria de se apresentarem no mundo, as reações dos próprios sujeitos que estão estudando tais objetos. Daí que o lugar privilegiado para tais estudos torna-se o próprio corpo humano, pois é nele, em última instância, que se engendram e se desenvolvem todos os processos de base desses saberes. (MAUSS, 1967).

Nesse contexto, uma das grandes questões que se constitui é justamente as diferentes maneiras de se estudar o corpo e questões em torno da relação do corpo do próprio pesquisador, por exemplo. Se se deve ou não colocar nessas relações de estudos ou se apenas um olhar histórico e etnográfico são suficientes para dar conta desses objetos. E ainda questões muito complicadas, como no caso de se considerar o corpo do próprio pesquisador como instrumento de pesquisa.

Os trabalhos do professor Jean-Marie Pradier sobre etnocenologia, se constituem numa grande rede de argumentos em defesa da radicalização do enfoque sobre o corpo como epicentro de todas as possibilidades das práticas e comportamentos espetaculares. E da urgência em deslocar a ênfase dos estudos que já atuam nessa grande área, que atualmente é dada às abordagens literárias e da etnografia clássica, para os procedimentos menos ortodoxos e mais próximos dos saberes exibidos pelos praticantes dessas artes.

Dos textos teóricos sobre etnocenologia, de sua autoria, que são vários, destacamos: 'Ethnoscénologie, Manifeste!' (1995); 'Ethnoscénologie: La Profondeur Des Émergences' (1996); 'El Animal, el angel y la escena' (1997); 'Ethnoscénologie: la chair de l'esprit' (1997); 'La Scène et la fabrique des corps – ethnoscénologie du spectacle vivant en Occident (V siècle av. J.-C. – XVIII siècle)' (1997;2000); 'Os Estudos Teatrais e o Deserto Científico' (2001); Além dos programas de cursos ministrados pelo professor Pradier na Maison des Sciences de l'Homme, Paris Nord.

Dentre os textos, faremos uma análise um pouco mais detida de: 'Ethnoscénologie, Manifeste!' (1995), aqui chamado de manifesto da etnocenologia, ou simplesmente manifesto; de 'Ethnoscénologie: La Profondeur Des Émergences' (1996); de 'Ethnoscénologie: la chair de l'esprit' (1997); e 'Os Estudos Teatrais e o Deserto Científico' (2001), que só foi publicado em português.

Quem acompanha os cursos e seminários ministrados pelo professor Jean-Marie Pradier, pela Universidade de Paris 8, em Saint Denis, ou na Maison des Sciences de l'Homme, Paris Nord, tem a sensação de estar realmente em contato com os conhecimentos e discussões de ponta na grande área aí implicada, dada a impressão de vastidão e profundidade com que os temas são tratados.

Genericamente, o conteúdo ministrado é estruturado em quatro níveis de abrangência diferente, mas que o professor busca fazer convergir, apesar da abertura própria a cada tema e, em uma abordagem interdisciplinar, e dialogal, é organizada da seguinte forma: a) os estudos e debates acerca das descrições etnográficas contemporâneas, dos mais diversos objetos de investigação; b) a crítica histórica ao etnocentrismo ocidental, notadamente francês, a partir dos desdobramentos contemporâneos de disciplinas como a História do Corpo e outras congêneres; c) uma imensa atenção aos aspectos interpretativos da polissemia sugerida pela própria forma dos mais diversos sujeitos nomearem suas

práticas, a partir de uma crítica conceitual e etimológica das categorias básicas usadas por diversas culturas; e, finalmente, d) a abordagem dos aspectos de contextualização da relação entre o pesquisador e o universo pesquisado, pelo desvelamento dos liames sujeito/objeto, na repetição das práticas tradicionais ou da contemporaneidade.

É obvio que tudo isso se reflete na construção dos seus textos que, com veremos, formam um universo extremamente matizado e pleno de sutilezas que aparecem num crescendo, parte a parte, texto a texto. Acompanhemos.

#### 4.2.2 O Manifesto

'Etnocenologia, Manifesto' (PRADIER, 1995) é o primeiro documento público no qual aparece o novo termo. Foi apresentado, inicialmente, em 17 de fevereiro de 1995, no Centro Internacional de Etnocenologia, na Maison des Cultures du Monde, por ocasião do Colóquio de lançamento da disciplina. Publicado originalmente na revista Théâtre Public 123, na edição maio/junho de 1995, p.46-48, ele é composto de onze partes, aqui designadas como seções. Essas seções são organizadas e apresentadas da seguinte forma: seção 1, Etnocenologia; seção 2, Resumo; seção 3, A Iniciativa; seção 4, O Preconceito Etnocentrista; seção 5, A etnocenologia, definição; seção 6, Objetivos e princípios; seção 7, Justificativa; seção 8, Perspectivas teóricas; seção 9, Organização; seção 10, Atividades; seção 11, Calendário de Atividades. Utilizamos, para os estudos que se seguem, uma tradução de Adalberto da Palma, revisada pelo professor Armindo Bião.

### 4.2.2.1 Da Seção 1, Etnocenologia

Percebe-se que o termo 'etnocenologia' vem de uma intuição bastante plausível, e louvável, ligada ao processo de interpretação dos usos que os gregos antigos faziam dos sentidos possíveis do radical Skené e seus cognatos.

No âmbito das artes espetaculares, tais termos referem-se seja ao próprio corpo dos intérpretes seja ao lugar no qual se prepara ou se realiza o espetáculo, seja, finalmente, a todas as ações e interações implicadas na preparação e no desenvolvimento dos espetáculos.

No trecho a seguir, Jean-Marie Pradier nos informa acerca do processo de uso do radical e da formação e composição dos termos derivados mais próximos das artes do espetáculo:

Este neologismo se inspira num uso grego que sugere a dimensão orgânica da atividade simbólica. Na origem, skené significa uma construção provisória, uma tenda, um pavilhão, uma choupana, uma barraca. Em seguida, a palavra ganhou, eventualmente, o sentido de templo e de cena teatral. A skené era o local coberto, invisível aos olhos do espectador, onde os atores vestiam suas máscaras. Os sentidos derivados são numerosos. A partir da idéia de espaço protegido, de abrigo temporário, skené significou as refeições comidas sob a tenda, um banquete. A metáfora gerada pelo substantivo feminino deu a palavra masculina skénos: o corpo humano, enquanto abrigo para a alma que nele reside temporariamente. De alguma maneira, o "tabernáculo da alma", o invólucro da psyché. Neste sentido aparece junto aos présocráticos. Demócrito e Hipócrates a ele recorrem (Anatomia, I). A raiz gerou, igualmente, a palavra skenoma, que significa também o corpo humano. Skenomata: mímico, malabarista e acrobata, mulheres e homens, apresentavam-se em barracas de feira no momento das festas (Xenofonte, Helênicas VII, 4, 32).

Ao examinarmos cuidadosamente essa parte, podemos compreender que aquilo que, no texto de Pradier, ganhou a fórmula sintética de "dimensão orgânica da atividade simbólica", foi considerado o mote de inspiração para a criação do neologismo 'etnocenologia'. E, veremos paulatinamente, que esse mote constituise numa espécie de esteio no qual vai se acomodar a visão de Jean-Marie Pradier sobre a etnocenologia, assim como é baseado nele que surgirão as linhas de desenvolvimento da mais aberta e abrangente perspectiva da nova disciplina.

Para explicar o que seria essa 'dimensão orgânica da atividade simbólica', que aparece na gênese deste novo termo, precisamos remontar ao papel dos espetáculos no acesso ao imaginário que as artes, em geral, e as práticas espetaculares, em particular, engendram. E diríamos, mais ou menos, assim.

Do conjunto daquelas ações que compõem o que comumente designamos como um espetáculo, se pode separar, o âmbito do que vai ser representado, simbolizado, como o conjunto das atividades simbólicas, por um lado; e o âmbito das ações corporais concretamente realizadas no intuito de representar, simbolizar, que constituem as interações humanas, a dimensão orgânica.

Como se trata de algo que é de natureza eminentemente abstrata, tudo que concebemos através do que chamamos de dimensão simbólica só pode ser percebido sobre o mundo se aparecer por intermédio das ações corporais. É bastante claro: a dimensão simbólica só aparece para os sentidos humanos através de ações e interações corporais práticas, no nível concreto.

Ora, os espetáculos aparecem, assim, como entes mediadores que podem ser concebidos como espécies de pontes entre as várias dimensões vivenciadas na existência humana. E, por isso mesmo, capazes de ligar as limitações e vicissitudes da dimensão corporal às realidades etéreas e sutis do mundo espiritual, pela modulação das emoções de quem prepara e executa as ações em seu corpo, de um lado, se comunicando com as emoções de quem observa e recria, imaginariamente, essas mesmas ações, em seus corpos, do outro lado. Mais tarde Pradier vai precisar ainda mais esse caráter dos espetáculos, evocando a idéia de empatia [empátheia] (PRADIER, 2000, p.39).

Paralelamente, o espetacular caracteriza-se como uma qualidade, se for considerada como esfera desgarrada das ações concretas, às quais ele impregna no âmbito dos espetáculos, mas que, pela própria natureza dos espetáculos, é

uma qualidade que pode ser concebida e dada de empréstimo, ainda que impropriamente, a várias outras ações concretas no âmbito da existência humana.

#### 4.2.2.2 Da Seção 2, Resumo

No exame da seção, que se segue, destacamos o seguinte. Pradier nos informa, que:

O Centro Internacional de Etnocenologia nasceu, sob os auspícios da UNESCO, da associação de uma instituição teatral voltada à difusão das expressões culturais do mundo inteiro – a Maison des Cultures du Monde – e do grupo de pesquisa especializado na abordagem interdisciplinar dos comportamentos e das práticas espetaculares, da Universidade de Paris 8.

O que dá conta que, das duas instituições que fundaram o Centro Internacional de Etnocenologia, uma consiste numa casa que se ocupa em reunir, dentre várias outras atividades, espetáculos que funcionem como mostras das expressões culturais de várias partes da França, e de outras partes do mundo também, o que reforça o caráter de Paris como uma cidade que congrega, como uma espécie de centro, os esforços de manutenção da existência e reconhecimento das manifestações de todos os cantos da terra. Um traço, aliás, há muito reconhecido da cultura francesa. Enquanto a outra é uma associação de pesquisadores dentro da academia universitária.

Ora, vemos assim que a formação do centro internacional que lançou a etnocenologia se constituiu, por um lado, das ações de uma espécie de instituição de agitação cultural interessada, entre outras coisas, em difundir padrões culturais diferentes dos habitualmente vistos, através da mostra de espetáculos, na França, em particular, e na Europa, em geral, propalando a defesa dessas ricas e diversas formas de espetáculo; e, por outro lado, das ações de um grupo científico institucional que já se ocupava em levantar, sistematizar, discutir e pôr em interação, dentro da academia universitária francesa, os saberes teórico-práticos das chamadas práticas espetaculares, através dos estudos e das pesquisas

acadêmicas relacionadas aos temas tangidos pelos trabalhos nessa área, sem se limitar a nenhuma disciplina em particular, buscando fortalecer uma perspectiva interdisciplinar.

E vemos também que o que sintetiza toda a proposta da nova disciplina, ora em curso, está baseado numa concepção geral, expressa no segundo parágrafo desta seção, transcrita da maneira que se segue:

A humanidade inventou uma infinidade de práticas (...). Estas práticas têm um caráter comum: o de ligar o simbólico à carne dos indivíduos, em estreita associação do corpo e do espírito, que lhes confere uma dimensão espetacular. Por "espetacular" deve-se compreender uma maneira de ser (...) que se distingue das atividades banais do cotidiano ou as enriquece e da sentido. Desde há muito, filósofos, antropólogos e artistas se têm interessado por estas manifestações. No entanto, limitados por nossos próprios valores, nossos hábitos, nossa maneira de pensar, é-nos freqüentemente difícil de perceber junto ao outro o que o constitui, sem passar por procedimentos de análise que desnaturem ou eliminem aquilo tido como a descobrir e a examinar. Agora, que as tecnologias da comunicação tendem a impor os modelos de pensamento e de ação daqueles que os possuem, é essencial aprender a explorar, compreender e respeitar a diversidade humana.

A importância deste trecho é capital, pois todas as questões que vão caracterizar o que é próprio desse novo discurso já estão contidas, tanto positiva quanto negativamente, em gérmen, no que vai aí expresso. Por exemplo, positivamente, estão mencionadas uma série de questões, comentadas nos parágrafos que se seguem, que fornecem um programa inicial para disciplina nascente, incluindo-se, naturalmente, alguns problemas potencialmente implicados; e, negativamente, as questões pertinentes à constituição de uma nova disciplina, e que se espera alguma menção no seu ato de lançamento, como as teses básicas que serão desenvolvidas por suas teorias e algo acerca do paradigma ao qual se está relacionando.

Pode-se constatar que Jean-Marie Pradier menciona, no trecho transcrito acima, as práticas espetaculares, que seriam os objetos de investigação (a questão dos objetos da etnocenologia); nos fornece uma definição do espetacular (a questão do espetacular), acompanhada de sua dinâmica própria de ação; fala do interesse de vários estudiosos por essas práticas, ao longo da história (a questão da relação arte / ciência ao longo do tempo), mencionando suas limitações que são os valores, os hábitos, as maneiras de pensar e o olhar lançado sobre os outros (a questão central do etnocentrismo); menciona os procedimentos científicos gerados a partir dessas limitações (a questão da falta de adequação das abordagens e procedimentos dos estudos existentes); indica características políticas gerais do contexto considerado, que implica em uma dinâmica de imposição pela hegemonia de certos modelos de pensamento e de ação (a questão da afirmação das posturas políticas); e, finalmente, coloca o posicionamento que julga ser correto nesse contexto, que é aprender a explorar, compreender e respeitar a diversidade humana (a questão do respeito para com os saberes práticos em sua diversidade).

Vale ressaltar que as questões que diferem das destacadas acima, e que vão aparecer na etnocenologia preconizada por Jean-Marie Pradier, são todas derivadas dessas primeiras, no processo de desenvolvimento e aprofundamento que o professor francês vai promover nesses primeiros anos de existência dessa disciplina.

Dentre a questões levantadas, as que são referentes aos objetos da etnocenologia, ao etnocentrismo e às posturas políticas assumidas pela etnocenologia serão discutidas aqui, seguindo a ordem na qual elas se apresentam em cada uma das seções do texto do manifesto ora examinado.

As questões referentes à relação arte / ciência ao longo do tempo, à falta de adequação das abordagens e procedimentos dos modelos de estudos existentes, e a questão do respeito para com os saberes práticos em sua diversidade serão

mais bem expostas e examinadas nos textos 'Ethnoscénologie: La Profondeur des Émergences' ('Etnocenologia: A Profundeza das Emergências') (PRADIER, 1996); 'Ethnoscénologie: la chair de l'esprit' ('Etnocenologia: a carne do espírito') (PRADIER, 1997) e 'Os Estudos Teatrais ou o Deserto Científico' (PRADIER, 2001), na seqüência desta análise. E seguimos nossos exames pela questão acerca do espetacular, circunscrevendo essa noção em Pradier.

Se bem compreendemos o que vai afirmado no referido trecho transcrito, em relação ao espetacular, quer dizer que todas as vezes que se apresentar uma ação que se distingue das atividades banais do cotidiano, ou mesmo que não se distingue, mas a enriquece, dando-lhe um sentido diferente do sentido habitual do dia-dia, verifica-se aí um caráter idiossincrático, uma marca distintiva que podemos afirmar que faz parte da dimensão que costumamos chamar de 'espetacular'.

Observamos que aquela marca distintiva consiste na mesma marca, já referida na primeira seção do texto que estamos analisando, que permite observar a mediação de certas ações praticadas de uma maneira tal que estabelece uma comunicação entre as dimensões corporais (orgânicas), dos agentes envolvidos na execução destas ações, e as demais dimensões (simbólicas/espirituais), portadoras de um sentido diferente dos sentidos atribuídos habitualmente a essa marca.

E observamos ainda que podem se tratar de ações idênticas, pois o que está em jogo não é a originalidade absoluta das ações, mas as relações e interações contextuais precisas: uma mesma ação pode ser considerada sagrada ou profana, técnica ou lúdica, por exemplo.

Destacamos ainda, à guisa de encerramento desta seção, alguns dos problemas que serão recorrentes nas questões erigidas como fundamentais nos

textos de Jean-Marie Pradier e com as quais terá que se haver sua visão de etnocenologia.

Primeiramente, a questão da alteridade. É muito difícil, olhando-se desde a maneira própria de cada cultura, enxergar determinadas coisas. Perceber, por exemplo, o que é que constitui o outro. Para qualquer aérea isso é um problema longe de estar solucionado. Na área das práticas espetaculares há alguns agravantes a mais, uma vez que, pela própria noção utilizada por Pradier, 'espetacular' consiste num caráter adjetival (depois, Pradier voltará ao caráter de adjetivo do 'espetacular' com mais precisão (PRADIER, 1997, p. 17)).

Percebe-se que, quando determinadas práticas espetaculares dizem respeito a certo grupo cultural, os indivíduos desse grupo estão culturalmente formados para compreender que tipo de relação habitualmente liga as práticas corporais em questão. A vivência direta e continuada do corpo, o reconhecimento das técnicas de corpo (MAUSS, 1967) congêneres e a mobilização da dimensão simbólica são aspectos que se reforçam mutuamente no sentido de uma compreensão que, muitas vezes, não pode sequer ser tangida por quem não faz parte do mesmo grupo cultural. (GREINER, 1998, p. 76 ss)

É assim que cada indivíduo sabe decifrar, mais ou menos, os signos inerentes a cada prática, assim como tem guardado na memória um certo repertório de sentidos comumente expressos no seu âmbito cultural. A dimensão orgânica e a dimensão simbólica consideradas *in totum* expressam, por assim dizer, um significado maior cujo limite é a expressão distintiva dessa dada cultura. É nesse sentido que sabemos o que nos constitui, mas não o que constitui o outro e, nestes termos, torna-se muito difícil compreendê-lo.

Em segundo lugar, os procedimentos de análise tradicionalmente praticados nas disciplinas existentes nesta área, com destaque para os estudos teatrais e os *Performance Studies*, até o advento da etnocenologia, com seus

olhares habituais, seus valores, suas maneiras de pensar freqüentemente usados desde a cultura de quem pesquisa, tendem a não enxergar, ou a enxergar erroneamente, toda essa problemática sutil na qual se desdobra o tema das práticas espetaculares, é verdade. Mas não tem como ser de outra forma, até o atual estágio de desenvolvimento dos procedimentos de análise existentes.

Um outro problema é o do triunfalismo tecnológico. Ou seja, vivemos num momento de consolidação dos produtos da tecnologia industrial em nossos aparatos culturais e quem desenvolve uma tecnologia já imprime nela a expressão de um dado modelo de pensamento, de visão de uma dada cultura.

Neste momento, no qual os modelos hegemônicos tendem a uniformizar tudo sob seu olhar e sob seus influxos produtivos, é fundamental aprender a explorar outras dimensões simbólicas, distintas da formação cultural de base dos sujeitos implicados, para garantir que um mínimo de diversidade continue a existir. Mas a questão continua sendo como encontrar uma saída para a mosca humana dessa garrafa de moscas, como diz Ludwig Wittgenstein (1996).

## 4.2.2.3 Da Seção 3, A Iniciativa

Da parte referente à iniciativa de lançar a nova disciplina, destacamos as características das duas instituições que participaram da criação do Centro Internacional de Etnocenologia, já superficialmente comentadas: a Maison des Cultures du Monde e o Laboratoire Interdisciplinaire des Pratiques Spectaculaires de l'Université Paris 8.

Sobre a primeira instituição, a Maison des Cultures du Monde, lemos que ela " interroga a atualidade e a criatividade cultural dos povos do mundo e participa da construção da memória do patrimônio cultural universal", divulgando isso na França sob varias formas de apresentações e de registro, além de manter a publicação de uma revista: L'International de l'Imaginaire.

Na ocasião do aparecimento de etnocenologia, a Maison des Cultures du Monde era presidida por Jean Duvignaud, dirigida por Chérif Khaznadar e tinha como diretora cultural Françoise Gründ. Esta última, a primeira pesquisadora a defender uma tese de doutoramento numa abordagem que procurou levar em consideração a problemática trazida pela etnocenologia nascente. Sua tese foi orientada por Jean-Marie Pradier. Ou seja, a Maison des Cultures du Monde congregava o cerne da nova disciplina.

Seguindo o raciocínio anteriormente exposto, trata-se aqui dos hábitos, dos valores, dos padrões e do olhar francês contemporâneo que procura, interroga, seleciona, circunscreve e mostra para a França, e o resto do mundo que tem os olhos voltados para Paris, como referência cultural fundamental do Ocidente, seu esforço de contribuição para a construção de uma iniciativa em prol da diversidade cultural dos espetáculos, da memória do patrimônio cultural universal, da sistematização, ordenamento e reflexão acerca das realidades dos povos não-hegemônicos, da abertura das possibilidades de uma ciência que reconheça os demais saberes humanos em sua integridade.

A segunda instituição, o Laboratoire Interdisciplinaire des Pratiques Spectaculaires de Paris 8, diz o próprio Pradier, se dedica "ao estudo das relações entre a arte e a ciência e, mais precisamente, entre as práticas humanas espetaculares organizadas (...) as ciências da vida e as ciências da matéria." O estudo compreende abordagens históricas, uma perspectiva de utilização dos resultados das pesquisas neuroculturais, realizações sob o domínio da arte, organização de colóquios e seminários interdisciplinares para a pesquisa acadêmica.

Veremos que a definição de etnocenologia, que Pradier nos fornece na seção 5 deste texto que estamos examinando, é uma extensão da temática trabalhada pelo laboratório que ele já coordenava, o que é natural, pois, segundo

o próprio texto em questão, trata-se de uma iniciativa que jà existia desde 1979, pelo menos, com a realização de colóquios e seminários interdisciplinares de pesquisa discutindo os "Aspectos Científicos do Teatro", tentando uma abordagem interdisciplinar a partir de perspectivas históricas e neuroculturais. Com efeito, para se obter aquilo que Pradier aponta como objeto de estudo para a etnocenologia, basta acrescentar a palavra 'comportamento' ao tema de trabalho declarado pelo Laboratoire Interdisciplinaire des Partiques Spectaculaires de Paris 8.

O detalhe fundamental, em jogo aqui, é que há um imenso hiato entre aquilo que constitui o tema de trabalho de um laboratório de uma universidade, coordenado por um professor, e implementado por sua equipe, mesmo se este laboratório tem um caráter interdisciplinar, e o objeto de estudo de uma disciplina científica nova.

Esse hiato é imensurável e vai provocar vários problemas para a manutenção da coerência do discurso da disciplina nascente, pois uma coisa é estudar cientificamente dados objetos, fazendo-se dialogar os conhecimentos sobre esses objetos advindos de várias fontes disciplinares distintas, já reconhecidas como modalidades científicas, com seus paradigmas mais ou menos estáveis em seus campos de origem; outra coisa, completamente diferente, é começar a desenvolver as bases para constituir um estofo teórico distinto dos demais existentes, de uma maneira que garanta um olhar sobre os objetos, e suas relações, e interessem a dada comunidade estudar cientificamente.

Trata-se de uma diferença de gênero e não de grau. Não são coisas iguais, uma ao nível disciplinar e outra no nível interdisciplinar, como poderia fazer supor uma visão superficial sobre essa questão.

Em ultima instância, consistem em regiões epistêmicas distintas, ambas com possibilidades de atuação seja univocamente, em caráter disciplinar, seja

plurivocamente, em caráter inter, trans ou multidisciplinarmente. E, se se transige de região epistêmica, neste caso, muda também a concepção do objeto primeiro de estudo e investigação; mudam os princípios e preceitos de orientação; mudam os elementos considerados próprios aos objetos; mudam as perguntas que podem ser legitimamente feitas; mudam as ferramentas melhor adequadas para se trabalhar; mudam completamente os conceitos produzidos na interação com os elementos constituintes do campo; mudam os procedimentos metodológicos a serem escolhidos; mudam-se as linhas passíveis de investigação e os tipos de programas que podem ser aceitos ou rejeitados pelo grupo que se dedicar a essa nova proposta de abordagem.

Um outro aspecto fundamental, ainda em relação à mesma questão, é a diferença também imensurável, entre um professor que coordena uma equipe de trabalho com colegas e orientandos e uma comunidade científica constituída em torno de um objeto de estudos comum. E a diferença essencial é justamente o elemento que pode fornecer a objetividade da nova disciplina científica em questão.

Sabemos que toda objetividade científica, que não se confunde com a objetividade de um pesquisador em particular, só pode se constituir num ambiente de crítica aberta e impessoal às idéias apresentadas à comunidade. Somente as idéias que sobrevivem ao crivo de uma série de severas críticas e se sustentam é que dão fundamento aos desdobramentos dessa comunidade e status epistêmico no contato com outros campos de estudos.

Num ambiente específico de grupo de trabalhos acadêmicos, em geral, dificilmente se reúnem os traços característicos realmente seguros para isso. Pois, da parte dos alunos, que ainda estão em formação, existe uma natural insegurança e desconhecimento de questões básicas que lhes permita questionar as urdiduras teóricas mais sólidas construídas pelos professores e quando, raramente, esse elemento está presente, as diferenças hierárquicas, o poder de

influência dos professores na carreira dos alunos e o velho argumento de autoridade funcionam como uma barreira intransponível para que uma relação franca, nesse nível, possa se desenvolver entre aluno e professor. E da parte dos professores, infelizmente, perdeu-se o hábito de diálogo acirrado, com críticas às contribuições de cada um, sem levar em conta as vaidades e identificações de suas imagens às suas opiniões pessoais, e são raros os grupos nos quais os pares se conhecem mutuamente e se permitem o trabalho de crítica fundamental para o avanço de qualquer disciplina científica.

Por fim, podemos observar que, quanto à iniciativa, a associação dessas duas instituições indica claramente 'o desejo de não dissociar a prática da teoria e da análise da experiência', como nos diz Pradier; indica que os proponentes da etnocenologia acreditam que o conhecimento não se limita ao discurso, que se deve incorporar a sabedoria dos praticantes, sobretudo quando não fixada na escrita, como afirma Khaznadar (1997).

Ou seja, constatamos que as intenções são as melhores possíveis e termina com uma afirmação que marca um posicionamento epistêmico bem definido e coerente com a concepção do espetacular anteriormente examinada, de que "enfim, em oposição ao modelo dualista que considera a atividade de um espírito sem corpo (base do cartesianismo e seus desdobramentos), nós apreciamos a unidade do ser humano, em suas dimensões material e imaterial", diz Pradier.

# 4.2.2.4 Da Seção 4, O Preconceito Etnocentrista

Alguém já afirmou, não sem muita ironia, que não há nada que caracterize mais os desdobramentos dos pensamentos modernos que o preconceito contra o preconceito. Ninguém quer parecer preconceituoso. E F.-M. Renard-Casevitz apud Jean-Marie Pradier, no texto que estamos analisando, propõe uma série de distinções com as quais se coaduna a postura da disciplina nascente:

A etnocenologia se opõe ao preconceito etnocentrista, inclusive em suas formas mais sutis e atenuadas, que consistiu em reconhecer a diversidade cultural desde que hierarquizada, seja logicamente (a mentalidade pré-lógica), seja ontologicamente (o primitivismo), seja, ainda, historicamente (os estágios da civilização), seja, enfim, retoricamente (sociedades fadadas ao desaparecimento).

O preconceito etnocentrista atenta contra a diversidade cultural dos grupos humanos que precisam ser considerados sem hierarquização, sem hegemonia política ou qualquer outro tipo de dominação de uns povos sobre outros ou, o que é pior ainda, sem a dominação de uma pequena minoria sobre a imensa maioria restante.

Esta seção expressa, em essência, apenas o posicionamento de firme oposição, dos proponentes da etnocenologia, em relação ao preconceito etnocentrista. Mas, não há nenhuma indicação de como agir para não incorrer nesse erro crasso de, sequer, desconfiar que seu olhar, seus hábitos, seus valores, projetados assim, à concepção de uma outra realidade cultural, são extremamente danosos.

Pradier nos conta que, no âmbito dos espetáculos e, particularmente, no contexto europeu, a difusão do preconceito etnocentrista, a partir do qual o teatro era um gênero universal, e constituía um critério de civilização provocou estranhos mal entendidos, se não mesmo imensos prejuízos. E, evocando Jean Duvignaud, ele segue desdobrando o ponto em questão, "idéia maluca, ela levou as pessoas de teatro a se engajarem em impasses; ela empurra certos grupos da juventude a virarem as costas às possibilidades autênticas de sua própria cultura, para tentar traduzirem, através da fórmula européia da cena, situações que lhe são incompatíveis." (DUVIGNAUD apud PRADIER, 1995).

Diante desse quadro, sempre se pode, naturalmente, perguntar, o que significa para uma disciplina científica, marcar tão fortemente seus

posicionamentos políticos, sua postura ideológica genérica, seu engajamento acerca de pontos que ela mesma não se ocupa de analisar em seus quadros para dar uma resposta. Pois, é sintomático, como veremos, no âmbito da etnocenologia, a afirmação de seus posicionamentos de ser contra, ou a favor, de tal ou qual questão, sem o menor esclarecimento dessas atitudes nos desenvolvimentos de seu discurso epistêmico.

Quanto a esse ponto específico, quase sempre - veremos vários outros exemplos -, existe um comportamento que se repete como se as justificativas para tal fossem absolutamente evidentes. E destacamos de passagem que não se trata aqui de emitir um juízo de valor sobre a pertinência ou não das crenças e idéias defendidas, ou rechaçadas, trata-se de apreender-lhe o sentido próprio no contexto de formação e desenvolvimento do discurso. É quase impossível, em geral, não concordar com as bandeiras levantadas pela etnocenologia.

Mas, a questão do etnocentrismo é bastante complexa e se desdobra em discussões sem fim em vários níveis distintos, com implicações em posicionamentos e conseqüências cujos reflexos se espalham por todos os âmbitos das ciências. Afinal de contas, a questão persiste, é possível nos livrarmos das formas particulares como enxergamos as coisas? Por incrível que pareça, a discussão desse tipo de questão se liga diretamente ao bojo de questões implicadas no advento de uma disciplina como a etnocenologia que, como vimos, nasce também de uma instituição acadêmica que desenvolveu várias pesquisas na área de relacionamento entre artes e neurociências.

Para ficarmos somente num exemplo bem próximo, e que nos concerne bastante neste trabalho, vejamos o caso das análises de Thomas Kuhn sobre os fatores que influenciam as mudanças de paradigmas na história das ciências.

Kuhn defende a tese de que esses fatores se dão aleatoriamente, a partir da modificação da percepção dos objetos fundamentais em cada campo de

pesquisa, cientificamente instituído, durante o chamado estágio pré-paradigmático, sem influência de qualquer fator racionalmente controlável. Essa tese ficou conhecida como tese da 'incomensurabilidade entre paradigmas', e já foi estudada no primeiro capítulo deste trabalho.

Para encontrar o ponto que se liga ao fulcro das nossas reflexões aqui nesta seção, vamos nos remeter às palavras de Barberousse, Ludwig e Klister (2000, p. 141) como contextualização dos aspectos mais gerais que condicionam a questão, eles nos dizem que:

A mais marcante das controvérsias, na filosofia contemporânea das ciências, opõe os defensores de uma abordagem racionalista, internalista, da prática científica, aos partidários de uma abordagem descritiva, externalista, histórica e social, desta prática. De acordo com uma construção idealizada deste debate, um campo das normas e das razões opor-se-ia a um campo das causas e dos fatos. Por um lado tentar-se-ia definir aquilo que a ciência deve ser enquanto atividade racional; por outro, dir-se-ia aquilo que ela é racionalmente, a partir de um estudo da sua realidade social empírica. De fato, a filosofia das ciências do século XX concentrou-se durante muito tempo no estudo da lógica geral do método científico, isto é, daquilo que torna uma tese científica racionalmente justificada.

Então percebemos, o que já tivemos oportunidade de ver sob outros aspectos neste trabalho: que há, de uma parte, uma tradição normativa e, de outra parte, uma tradição descritiva das atividades científicas.

De um lado, é obvio que as atividades científicas estão inseridas num contexto histórico e social, o que garante que suas determinações empíricas fundamentais se encontram imiscuídas em relações inalienáveis dos fatos sociais que lhe forjam o caráter. Mas, é inegável também que a ciência é uma atividade que implica em aspectos cognitivos sem os quais não se poderia conhecer o que quer que fosse. Pois toda ciência depende de operações cognoscitivas, envolve a capacidade de extrair informações do ambiente através dos sentidos; a capacidade de inferências dedutivas a partir de certos fatos e de inferências

indutivas, como conseqüências prováveis, de uma observação; a capacidade de desenvolvimento técnico, que ampliam as capacidades sensoriais e a capacidade sofisticadíssima de comunicação de várias espécies de proposições.

Filósofos da ciência bem distintos como Quine (1969), David Bloor (1976), Kuhn (1962) e Laudan (1978), sustentam a imperiosa necessidade de que uma atividade como a atividade científica siga métodos científicos no estabelecimento de seus fundamentos. Laudan (op.cit., p.24) é o que expressa isso de maneira mais contundente, dizendo: "A metodologia científica é, ela própria, uma disciplina empírica que não pode escapar aos métodos de investigação cuja validade estuda. Fazer metodologia num sofá é tão fútil quanto fazer física ou química num sofá."

Mas, o que nos interessa sobretudo aqui é o fato de que a tese de incomensurabilidade, sustentada por Kuhn, depende de uma outra tese, à qual também já nos remetemos no primeiro capítulo deste trabalho, intitulada 'tese da impregnação da teoria na observação'.

Tal tese sustenta que não existe observação que não esteja permeada de hipóteses teóricas. Ou seja, quando vemos qualquer coisa já a concebemos em função de nossas crenças de segundo plano. O que quer dizer que, não somente de hipóteses teóricas explicitamente articuladas, mas também de um conjunto de pressupostos constituem a nossa cosmovisão (SANTOS, 1958; HANSON, 1958; ALTHSSER, 1976; KUHN, 1962).

De maneiras diferenciadas, e guardadas as devidas proporções, os mais radicais dentre os autores citados aqui, Kuhn e Hanson, mas sobretudo Kuhn, afirmam que os cientistas podem efetivamente ver o mundo diferentemente se estiverem imersos em cosmovisões diversas. E, ainda Kuhn (op. cit. 147-148), chega a comparar a passagem de um paradigma antigo para um novo a uma mudança de Gestalt, no fito de persuadir seus leitores de que de que uma

observação não só nunca é neutra, como também depende sumamente de hipóteses subjacentes, de pressuposições e de antecipações das quais os autores nem sempre têm consciência.

...Guiados por um novo paradigma, os cientistas adotam novos instrumentos e orientam seu olhar em novas direções. E o que é ainda mais importante: durante as revoluções, os cientistas vêem coisas novas e diferentes quando, empregando instrumentos familiares, olham para os mesmos pontos já examinados anteriormente. É como se a comunidade profissional tivesse sido subitamente transportada para um novo planeta, onde objetos familiares são vistos sob uma luz diferente e a eles se apregam objetos desconhecidos. Certamente não ocorre nada semelhante: não há um transplante geográfico (...) Não obstante, as mudanças de paradigma realmente levam os cientistas a ver o mundo definido por seus compromissos de pesquisa de uma maneira diferente. Na medida em que seu único acesso a esse mundo dáse através do que vêem e fazem, poderemos ser tentados a dizer que, após uma revolução, os cientistas reagem a um mundo diferente.§ As bem conhecidas demonstrações relativas a uma alteração na forma (gestalt) visual evidenciam-se muito sugestivas como protótipos elementares para essas transformações.

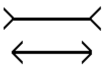
Mas, se se admite a tese defendida por Kuhn e Hanson, como colocada acima, se admite claramente que todas as nossas observações, que assentam nossas atividades de percepção, dependem de nossas crenças de base. E, por tanto, não é simplesmente analisando o conceito de percepção que se poderá estabelecê-lo, e sim estudando a forma de funcionamento de nossas estruturas perceptivas. Fourez (op.cit. 1995, p. 41-42) nos fornece uma afirmação bastante elucidativa desta tese:

Uma observação seria portanto uma maneira de olhar o mundo integrando-o à visão teórica mais antiga e aceita. É essa ausência de elemento teórico novo que dá o efeito 'convencional' ou 'cultural' da observação direta de um objeto. Pode-se observar uma caneta que está sobre uma escrivaninha se – e somente se – possui-se um conceito de 'caneta'. Caso coloquemos em dúvida a adequação desse esquema de interpretação, conduziremos a observação a um outro discurso (sempre teórico), falando, por exemplo, desse objeto redondo cumprido e branco que està sobre a escrivaninha. Em seguida, se postularà como tese teórica que isto poderia ser considerado como uma caneta. Para dizê-lo ainda

de outro modo, observar é fornecer um modelo teórico daquilo que se vê...

Porém, um pesquisador da neuropsicologia, chamado Jerry Fodor (1983), defende uma concepção que é completamente incompatível com essa tese difundida por Henson e Kuhn. Segundo Fodor, os mecanismos cognitivos que são responsáveis por nossas representações perceptíveis — quer sejam visuais, auditivas, táteis ou quinestésicas — são 'modulares'. Ou seja, não são influenciáveis pelas crenças de segundo plano do sujeito em questão, nem, em geral, por qualquer informação que seja, que não provenha diretamente da própria modalidade sensorial utilizada. Ele propõe um grande número de argumentos em favor de sua 'hipótese de modularidade'. Destacamos abaixo um exemplo dado por Fodor apud Barberousse, Ludwig e Klister (op. cit., p. 144-146):

Assim consideremos as ilusões de óptica, por exemplo, a famosa ilusão de Müller-Lyer:



Sabemos que o nosso sistema visual representa incorretamente a realidade, posto que sabemos que e experiência criada por este desenho é ilusória: na verdade, as duas linhas têm o mesmo cumprimento. Contudo, os nossos conhecimentos de segundo plano não influem no conteúdo de nossa experiência perceptiva: continuamos a perceber a ilusão até quando sabemos que se trata de uma ilusão.§ Dever-se-á considerar a modularidade do sistema visual humano um fato comprovado e, portanto, rejeitar como cientificamente ultrapassada a concepção Kuhniana da observação? A especialização modular do sistema visual é, com certeza, uma das descobertas recentes mais importantes das neurociências. (...) Para nós, o essencial é agui evidenciar a ligação que, indubitavelmente, existe, entre um considerável debate empírico, que resta, hoje em dia, largamente aberto, e uma questão central da filosofia das ciências.

De nossa parte, resta-nos retomar o fio do entendimento que gerou toda essa digressão. Com efeito, procurávamos compreender os posicionamentos assumidos pelo discurso da etnocenologia nascente e nos deparamos com teses

e posicionamentos que se colocam manifestamente contra o preconceito etnocentrista, uma vez que este implica em lançar nosso olhar, nossos valores, nossos hábitos para perceber formas de representação distintas das nossas. A questão é como fazer isso, pois a tese que parece sustentar que basta mudar a forma de abordagem não é tão simples assim, pois não é certo que possamos modificar nossos modos perceptivos. E a questão permanece em aberto.

### 4.2.2.5 Da Seção 5, A Etnocenologia, Definição

A definição de etnocenologia propriamente dita, dada nesta seção, é a seguinte "...o estudo, nas diferentes culturas, das práticas e dos comportamentos humanos espetaculares organizados." Que ganha uma complementação propositiva, logo em seguida, que afirma: " a etnocenologia compreende: 1) a análise das modalidades segundo as quais as práticas e comportamentos humanos espetaculares organizados se inserem em seu contexto sócio-cultural; 2) o estudo dos elementos que constituem os modelos sistêmicos das práticas e dos comportamentos espetaculares organizados; 3) a abordagem das estratégias cognitivas que sustentam a emergência dos comportamentos e das práticas. "

Ao par disso, essa seção esclarece ainda que a etnocenologia se propõe a ser para as práticas e formas espetaculares humanas o que a etnomusicologia tornou-se para o fenômeno musical; que a palavra 'espetacular' (1) não se reduz ao visual, (2) refere-se ao conjunto das modalidades perceptivas humanas e (3) sublinha o aspecto global das manifestações expressivas humanas, incluindo as dimensões somáticas, físicas, cognitivas e espirituais; que as palavras 'comportamento' e 'práticas' não devem ser entendidas no sentido behaviorista nem funcionalista; que a perspectiva da etnocenologia se opõe ao pensamento dualista segundo o qual concebem-se atividades simbólicas sem corpo, e atividades corporais sem implicação cognitiva e psíquica; e, finalmente, que a etnocenologia reconhece a complexidade e a interatividade das dimensões construtivas do ser humano.

# 4.2.2.6 Da Seção 6, Objetivos e Princípios

Nesta seção lemos que a etnocenologia é uma disciplina nova; que sua perspectiva é pluridisciplinar; que ela designa um certo método (destaque para o fato de que é a primeira vez que aparece essa palavra) de abordagem, que não implica em estabelecer hipóteses a priori sobre a natureza daquilo que ela observa; que ela compreende 'analises interiores' que partem de critérios próprios à cultura estudada, e de 'analises exteriores' fundadas sobre as noções e métodos científicos em uso e que a etnocenologia se vê impelida a criar novas ferramentas.

No restante da seção lemos que a etnocenologia pretende abrir seu campo de investigação para civilizações extremamente diferentes, considerando-as em suas identidades específicas; que ela leva em consideração o que depende da herança biológica comum a todos os homens e os princípios próprios a cada cultura; e, por fim, diz que essa perspectiva deve conduzir a um questionamento de numerosas idéias comumente admitidas sobre os espetáculos, notadamente sobre a posição central do teatro.

Aqui se repete o padrão geral deste texto no qual quase nenhuma questão posta é desdobrada. Os aspectos são apenas colocados, sem nenhum tipo de justificativa teórica ou mesmo alguma análise que ajude o leitor a entender as pressuposições e especificidades que se evidenciam sem respostas claras. Tudo aqui se assemelha mais a um manifesto artístico, do que a um manifesto de lançamento de uma disciplina científica, como é declarado.

O grande destaque em relação a essa parte é que aparece aqui, pela primeira vez uma menção direta à questão metodológica. Com efeito, a palavra método aparece duas vezes. Na primeira oportunidade para designar diretamente uma perspectiva metodológica para a nova disciplina em consonância com a metodologia clássica da antropologia. A frase precisa é: "certo método de

abordagem que não implica em hipóteses a priori sobre a natureza daquilo que se observa. Do mesmo modo que se pratica comumente em etnologia...".

Na segunda vez em que aparece, a palavra 'método' vem na frase 'método científico em uso', o que é, no mínimo, um grande contraste para quem esperava uma abordagem metodologia original do novo saber, de uma disciplina que se pretende nova. O que nos leva a questionar qual seria o sentido desse 'novo', pois nas análises dos trechos precedentes, vimos que a etnocenologia se dizia naturalmente impelida a criar novas ferramentas. Mas como ela poderia fazer isso utilizando os métodos científicos em uso, e mais, como trilhar uma nova perspectiva a partir da utilização dos mesmos métodos de sempre?

Ou seja, há claramente uma nebulosidade nas bases da etnocenologia, em relação à questão metodológica. Pois, vimos que ela não nos forneceu nenhuma indicação precisa de como pretende desenvolver suas ações concretas na consecução dos seus projetos.

Se fosse somente esse o problema, poderíamos pensar nesse texto do manifesto como uma proposição que apenas se limitou a apontar o que, no calor das primeiras horas, se concebia como seu fazer, sem dar indicações precisas, algo como uma proposta genérica para ser implementada coletiva e paulatinamente. Mas, bem sabemos que a nova disciplina já vinha sendo gestada há algum tempo em âmbitos diversos (Khaznadar, 1996).

Nota-se a ausência de qualquer princípio claro nesta seção, que se intitula Objetivos e Princípios. Quanto aos objetivos, poderíamos interpretar aquilo que é expresso, no último parágrafo da seção, como uma espécie de declaração de objetivos a cumprir. Apesar de está expresso de forma ambígua, pois se lê exatamente que: "A diversidade das práticas espetaculares humanas, das quais algumas ainda não se encontram inventariadas, a complexidade de sua

organização, e das técnicas que a sustentam, obrigam a criação de novas ferramentas de investigação."

Se contrastarmos esse trecho com o trecho destacado acima, que se refere ao método, poderemos pensar que se trata de uma ambigüidade assumida. A etnocenologia vai tanto usar os métodos correntes quanto criar novas ferramentas de trabalho. Esse aspecto parece ser indiferente.

Para finalizar esta seção, destacamos que o trecho final da seção deixa antever que inventariar práticas espetaculares; compreender a complexidade de sua organização e levantar as técnicas implicadas na sustentação dessas práticas sejam os objetivos da disciplina, mas nada nos garante que assim o seja, ou mesmo que sejam esses e não outros, os grandes objetivos projetados para a etnocenologia.

## 4.2.2.7 Da Seção 7, Justificativa

O texto desta seção é dividido em quatro parágrafos e destacaremos em cada um deles o essencial, em vista de nossos propósitos aqui.

No primeiro parágrafo, o que salta aos olhos é o fato de se afirmar que "...da mesma forma que precisou-se criar uma disciplina autônoma para o fenômeno musical após os trabalhos de Schaeffner(1929) e Merriam(1946), hoje, parece importante fundarem-se estudos especializados que terão de conceber novos conceitos e novos métodos."

No trecho destacado no parágrafo anterior, observamos três coisas: Primeiramente que trata-se de uma analogia imprópria com a etnomusicologia, da mesma forma que se fará com outras etnociências, sem se atentar para o fato de que a etnocenologia é uma etnociência singular. Ela não parte de nenhuma disciplina já consolidada, ou mesmo um conjunto de estudos gerais, como é o

caso da etnometodologia, que surge em confronto com os métodos e procedimentos da sociologia clássica; ou dos estudos sobre música, em referência aos quais aparece a etnomusicologia. A etnocenologia, ao recusar filiação com a matriz dos estudos teatrais, se diferencia, a tal ponto, que fica sem par no âmbito do surgimento das etnociências.

Em seguida, o que é evocado, em relação às obras desses pesquisadores da etnomusicologia, é o caráter de extemporaneidade de seus trabalhos, que funcionaram como referências pretéritas, espécies de proto-história daquela disciplina, o que em termos etnocenológicos gera alguns problemas, pois não existe nada na linha evolutiva dela que se assemelhe diretamente aos trabalhos referidos, exceto, talvez, as pesquisas e resultados dos trabalhos do professor e pesquisador brasileiro Nelson de Araújo, que dezoito anos antes do seu lançamento, previu que algo como a etnocenologia apareceria no cenário das pesquisas nesta área.

No segundo parágrafo afirma-se e constata-se, ilustrado por alguns exemplos, a necessidade de cuidado para com o nível lingüístico, em função da inerência dos limites de cada cultura em cada língua. Afirma-se que "As características de uma dada língua formam os limites à representação do mundo em uma cultura." E constata-se que "É significativo que o vocabulário do qual dispomos para designar e descrever as atividades humanas que constituem o objeto da etnocenologia seja a tal ponto reduzido." E os exemplos ilustram as dificuldades de traduzir certos termos do inglês para o francês, assim como do japonês para as línguas européias.

Quanto à afirmação acerca das características das línguas e os limites das culturas, lembramos que a problemática da inerência das culturas em suas expressões lingüísticas é justamente o epicentro teórico de onde se desdobram todas as crenças responsáveis pela sustentação da idéia de estado-nação, que é também o que garante, em ultima instância, a possibilidade de aparecimento das

etnociências, só para citar dois exemplos bastante próximos. E, provavelmente pela importância basilar de toda essa problemática, esse será um tema recorrente em vários outros textos e autores ligados aos estudos de etnocenologia.

O terceiro parágrafo é somente a constatação de que, na falta de uma teoria satisfatória para lidar com a dimensão corporal e espetacular no âmbito das culturas, as ciências humanas recorreram à metáfora teatral, limitando a representação teórica do espetacular aos seus aspectos teatrais de forma larga, e, naturalmente, cometendo as reduções mais grosseiras, além de excluir todas as práticas espetaculares que não couberam nos gradis forjado a partir do termo teatro.

A falta de uma teoria geral satisfatória do espetacular é aí indicada. Mas, essa era uma esperança depositada nos estudos da etnocenologia e, diga-se claramente, se esperava que este texto ao menos indicasse algo neste sentido. Aí fica claro também que a categoria 'teatro' refere-se a apenas uma forma de manifestação espetacular, dentre outras, tão abrangentes, e passíveis de comportar cosmovisões sobre o humano quanto ele, o que explica o porquê do termo 'etnocenologia' ter sido preferido ao termo 'etnoteatrologia'.

E, por fim, no ultimo parágrafo desta seção, volta-se para a questão do triunfalismo tecnológico, que conduz à massificação das formas culturais, da hegemonia dos modelos culturais dominantes, no qual os contatos entre culturas se reduzem a simples trocas de estereótipos, sem preocupação com conhecimento e compreensão mútua, afirma o texto, e que a etnocenologia pretende mostrar a extrema variedade e complexidade da invenção humana.

Posta assim, a etnocenologia parece carregar a bandeira das resistências culturais aos grandes poderes dominantes que tendem a destruir tudo o que não seja sua imagem e semelhança, ou que se desloque dos lugares delimitados, que foram concedidos como seus pelos mais fortes. É puro alinhamento ideológico.

## 4.2.2.8 Da Seção 8, Perspectivas Teóricas

Nesta seção, a julgar pelo título, esperávamos que orientações gerais acerca dos estudos da etnocenologia fossem, ao menos, aventadas. Mas, no texto, o que constatamos é uma distinção bastante genérica e superficial entre a etnocenologia, a antropologia do teatro, a antropologia teatral e os *performance studies*.

Afirma-se, nesta seção, que a etnocenologia se ditingue dos *performance* studies em função de sua dimensão cultural universal; que ela se separa da antropologia do teatro, em função do seu campo de pesquisa ser menos restrito; e que ela não se confunde com a antropologia teatral, pois esta tem seu campo muito bem delimitado como "o estudo do comportamento pré-expressivo do ser humano em situação de representação organizada". O que deixa claro, por tanto, que os estudos de etnocenologia pode recobrir as áreas de abrangência das outras três formas de estudos aqui citadas.

Implicitamente está claro que se tratam de perspectivas distintas que, portanto, ainda que venham a se debruçar sobre os mesmos fenômenos, os objetos, olhares e perspectivas serão bastante distintos. Desde que cada uma dessas coisas seja bem definida.

No segundo parágrafo desta seção, fica claro que, nessa área de abrangência, houve uma dispersão dos métodos e que, para a perspectiva privilegiada pela etnocenologia, trata-se muito mais de colocar em relação mútua, diversos especialistas, das mais variadas disciplinas, no intuito de multiplicar os pontos de vista e os enriquecer.

O que fica implícito também que se trata de uma perspectiva interdisciplinar, uma vez que se supõe que vários olhares distintos, de diversos

lugares epistêmicos, sobre os mesmos objetos contribuirão para o seu enriquecimento. Pradier não leva em conta aqui a problemática da incomensurabilidade, já mencionada e trata os objetos como se esses fossem os próprios fenômenos. Pois somente em nível do fenômeno se poderia defender, na ciência contemporânea, uma perspectiva interdisciplinar idealizada como a que vemos pressuposta aqui. Há ainda uma identificação entre objetos e fenômenos.

### 4.2.2.9 Da Seção 9, Organização

Nesta seção o que destacamos é uma espécie de menção geral de que grupos de vários tipos, particulares, instituições universitárias e culturais, se ocuparam da organização do Centro Internacional de Etnocenologia, ressantandose, naturalmente, os dois proponentes originais, já comentados. E, uma breve menção ao status jurídico do referido Centro, cuja existência seria a garantia de sua independência e possibilidade de adquirir os meios de assumir sua missão.

#### 4.2.2.10 Da Seção 10, Atividades

O texto desta seção, intitulada Atividades, deixa transparecer bem o caráter acadêmico dos desígnios dados à etnocenologia desde sua origem, por Jean-Marie Pradier. Nela lemos uma série de proposições organizadas em três tópicos, intitulados Pesquisa, Ensino e Extensão, numa referência direta aos pilares consagrados das modalidades de ações sociais das instituições universitárias modernas.

Do tópico intitulado pesquisa, destacamos uma observação na qual se lê "É importante a promoção de uma pesquisa científica articulada que deve conduzir ao estabelecimento de uma epistemologia crítica e de métodos específicos de investigação.", esta observação dá conta de que está claro também a necessidade de desenvolvimentos do nível epistemológico e do desenvolvimento de métodos próprios (específicos) de investigação para a etnocenologia, apesar do que se

afirmou acima acerca da utilização dos métodos usuais, como vimos; e nos faz aguardar nos próximos textos o desenvolvimento do nível epistemológico.

Destacamos também a intenção expressa de convidar os estudantes de pós-graduação das instituições associadas a realizarem pesquisas em etnocenologia. Tal intenção denota duas coisas, no mínimo, insólitas: primeiro, o firme propósito desta etnocenologia, de se constituir, enquanto disciplina científica no âmbito da universidade e em função desta instituição; e, segundo, representa uma ação bastante contemporânea no âmbito das disciplinas científicas, pois em geral, até a modernidade, se esperava que os estudantes e pesquisadores se aproximassem dos diversos campos mais ou menos espontaneamente, por apetência, ou outra sorte de interesse, a princípio, particular dos pesquisadores. Esse procedimento é diferente das práticas comuns neste meio até a atualidade.

Ainda em relação ao tópico Pesquisa, vale ressaltar a intenção da etnocenologia de inventariar e salvaguardar as formas e técnicas próprias às práticas estudadas fora dos moldes hegemônicos, pois essa postura se liga diretamente aos dois pequenos tópicos seguintes, intitulados Ensino e Extensão, no que tange aos objetivos ali declarados. Ou seja, em relação ao Ensino, o fato de que, ao inventário das práticas, deve-se fazer um inventário do saber fazer, e das técnicas, visando assegurar a sobrevivência e a transmissão às gerações futuras. Além disso, e neste mesmo sentido, a perspectiva advogada pela etnocenologia torna possível o estabelecimento de um ensino especializado no quadro geral dos estudos universitários e profissionais. E, finalmente, em relação à Extensão, a organização de apresentações públicas, oficinas, estágios de formação, colóquios, festivais e publicações que, combinam muito bem com o espírito pluralista e eclético da índole desta disciplina caracterizada em primeira mão por esse Manifesto.

### 4.2.2.11 Da Seção 11, Calendário de Atividades

Para totalizar nosso processo de exame do primeiro e um dos mais conhecidos documentos da etnocenologia, lançamos um olhar sobre o seu calendário de atividades e constatamos que seu colóquio de fundação aconteceu em maio de 1995, enquanto que a defesa das três primeiras teses consideradas teses em etnocenologia, que são respectivamente: 'Questions d'Ethnoscénologie: le Teyaam du Kerala; le Tchiloli de São Tomé', defendida em dezembro de 1996 por Françoise Gründ; 'Approche Ethnoscénologique de la Cultura Gauchesca' defendida em fevereiro de 1997, por Inês Alcaraz Marocco; 'Le Spectaculaire dans la Culture Amerindienne de Guyane' defendida também em fevereiro de 1997, por Karen Chistiane Lefèvre, foram defendidas, como se pode notar, nos dois anos seguintes ao advento formal da etnocenologia. O que implica que, ou se diminuiu muito o tempo de término de um doutorado das teses associadas a etnocenologia, ou esses trabalhos já vinham sendo desenvolvidos e orientaram-se para essa perspectiva, o que é provavelmente o caso. Esse fato dá conta de que desde seus primeiros momentos o que parece poder ser considerado etnocenológico é o que se filia de alguma forma aos seus influxos.

## 4.2.3 PRADIER E A PROFUNDEZA DAS EMERGÊNCIAS

O texto de Jean-Marie Pradier (1996), denominado *Ethnoscénologie: La Profondeur des Emergences*, foi publicado no n°5, da Internationale de l'Imaginaire, na edição que reúne os textos do colóquio de lançamento da etnocenologia.

Denominaremos este texto, em português, de 'Etnocenologia: A profundeza das Emergências'. Nele, o professor Jean-Marie Pradier coloca, e discute, muito dos pontos que se tornaram, logo na seqüência do I colóquio da etnocenologia, uma espécie de conteúdo programático para a nova disciplina, como ele a enxergava. E desse "programa de discussões", se destacam pontos recorrentes não somente nos textos do próprio Jean-Marie Pradier, como também nos textos

de Armindo Bião (1995), Rafael Mandresse (1995 e 1996) e Chérif Khaznadar (1997), dentre outros dos pesquisadores que escreveram sobre etnocenologia.

O texto 'Etnocenologia: A Profundeza das Emergências' é composto de 29 páginas, dividido formalmente em oito seções, sendo a primeira, seção 1, uma espécie de introdução seguida das sete partes subseqüentes denominadas da seguinte forma: seção 2: Definição Exploratória; seção 3: Objetivos e Princípios; seção 4: Perspectivas Teóricas; seção 5: Os Bastidores do Skénos; seção 6: A Aporia Cênica; seção 7: Fontes, Afluentes e Vistas; e seção 8: O Corpo como Totalidade Aberta.

Na seção 1, introdutória, o primeiro parágrafo é extremamente representativo dos pontos que serão enfocados ao longo de todo o texto, e do espírito instalado a partir de então na etnocenologia. Trata-se de um parágrafo extenso, e na primeira parte dele lemos o seguinte:

Le fonds commun de l'humainité est à la disposition de chacun. Il donne la chance de multiplier les voies de la connaissence dont aucune à elle seule n'est pas en mesure de conduire au coeur de la complexité humaine. Aussi, convient-il de ne pas s'arrêter outre mesure à la dénomination de l'ethnoscénologie, cadeau des Grecs évocateur de la dimension organique de l'activité symbolique, et de l'extrême diversité de ses formes. Ce néologisme a été forgé selon les conventions coutumières qui entretiennent l'extension du vocabulaire savant lorsque la nécessité apparaît de désigner un objet, une méthode, un champ nouveaux. Des trois formants qui composent le mot *ethno-scéno-logie*, le déterminé central (scéno) est le plus charnu sémantiquement, et pourtant, le plus problématique. Il fallait que le signe précise l'objet de la discipline perspective universelle dans une qui transcende particularismes culturels. C'est pourquoi, toute référence à une forme particulière a-t-elle été rejetée pour garder l'idée centrale d'incarnation du symbolique, insistant sur le fait que "rien d'humain n'est tout fait incorporel" (Merleau-Ponty). Le terme grec skênê a paru satisfaisant y compris par son histoire qui l'a conduit à s'associer à certaines pratiques spectaculaires.<sup>70</sup>

\_

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> "O fundo comum da humanidade está à disposição de cada um. Ele permite multiplicar as vias do saber pelo qual nenhum conhecimento sozinho tem condição de conduzir ao âmago da complexidade humana. Logo, convém não parar em demasia diante da denominação *etnocenologia*, presente de grego que evoca a dimensão orgânica da atividade simbólica, e da extrema diversidade das formas. Esse neologismo foi forjado

O exame e a reflexão sobre o trecho transcrito nos fazem atentar para algumas coisas. Primeiro, que a pergunta levada em consideração nas reflexões de Duvignaud (1995), quando do aparecimento da etnocenologia, 'A unidade do homem seria um postulado nunca demonstrado?', não encontra respaldo em Pradier que, sequer se questiona a esse respeito, toma a resposta positiva como pressuposta, parte da afirmação de que 'o fundo comum da humanidade está à disposição de cada um.' Em Pradier, está claro que existe esse fundo e que ele é acessível pelas diversas vias engendradas pelas variadas culturas.

Em seguida, Pradier destaca que esse fundo comum 'permite multiplicar as vias do saber pelo qual nenhum conhecimento sozinho tem condição de conduzir ao âmago da complexidade humana.' Ou seja, esse espectro comum a toda humanidade permite a multiplicação parcial de vias de acessos, cada qual com suas idiossincrasias, todas ligadas a ele, mas nenhuma em condição de, individualmente, abarcar o todo de sua complexidade. É dessa característica provavelmente que vem a dignidade de cada cultura e o respeito que todas inspiram e merecem por igual. Um dos pontos de honra, em defesa do qual vai se colocar a etnocenologia.

O caráter assinalado no parágrafo anterior explica, em parte, por quê não devemos parar em demasia diante da denominação 'etnocenologia', neologismo forjado segundo as convenções costumeiras. Etnocenologia é somente um termo genérico cuja intenção é evocar as pesquisas da dimensão orgânica das atividades simbólicas ligadas às artes do espetáculo, com sua extrema diversidade de formas. O foco aqui é num dos sentidos precisos, recortado da

5

segundo as convenções costumeiras que têm a extensão do vocabulário, sabemos, quando existe a necessidade de designar um objeto, um método, um campo novo. Dos três afixos que compõem a palavra *etno-ceno-logia*, o determinante central (*ceno*) é o mais denso semanticamente, e portanto, o mais problemático. Era necessário que o signo definisse o objeto da disciplina numa perspectiva universal capaz de transcender os particularismos culturais. Isso porque, toda referência a uma forma particular foi rejeitada para guardar a idéia central de encarnação do simbólico, insistindo no fato de que "nada de humano é incorporal."(Merleau Ponty) O termo grego skênê pareceu suficiente levado em conta por sua história que conduz a associá-lo a certas práticas espetaculares." (tradução nossa).

polissemia exibida pelo termo skéno, e é claro: 'nada de humano está fora do corpo', é o espetacular compreendido a partir da esfera na qual se desenvolve a encarnação do simbólico, como já havíamos visto, na análise do texto do manifesto.

Toda essa primeira parte do texto é dividida em 5 parágrafos que expõem mais ou menos o seguinte. O primeiro, e maior dos parágrafos, se ocupa basicamente de explicar um pouco da densidade semântica e do percurso filológico do termo skênê. Especificamente as relações desse termo com as cenas e usos espetaculares na Grécia antiga. O segundo parágrafo faz mais ou menos a mesma coisa em relação aos âmbitos do corpo e da alma. Da mesma forma que o terceiro e o quarto se ocupam respectivamente de situar os usos correntes dos radicais 'etno' e 'logia'. Já o quinto, e último, parágrafo funciona como uma espécie de justificativa para o caráter incompleto e aberto de qualquer termo, vindo em socorro do neologismo proposto.

Na parte inicial da seção 2, Definição Exploratória, lemos o seguinte parágrafo:

L'ethnoscénologie est une perspective nouvelle en vue de l'exploration d'un objet repéré dans sa spécificité, sans qu'il ait été entendu de façon totalment satisfaisante pour autant. Il ne s'agit pas d'introduire une théorie générale de plus, ce qui n'est pas souhaitable, mais une orientation heuristique cohérente, dans un cadre théorique ouvert appelé à évoluer au fur et à mesure des connaissances. On peut dire aujourd'hui que l'ethnoscénologie se propose d'être aux pratiques et aux formes spectaculaires humaines ce que l'ethnomusicologie est devenue pour le phénoméne musical. La définition de la musique donnée par John Blacking – 'des sons humainemente organisés '-, invite à proposer provisoirement la définition de l'ethnoscénologie comme étant l'étude dans les différentes cultures des pratiques et des comportements humains spectaculaires organisés (PCHSO).<sup>71</sup>

teoria geral a mais, o que não é desejável, mais uma orientação heurística coerente, num quadro teórico aberto instado a evoluir na mesma proporção dos conhecimentos. Podemos dizer que a etnocenologia hoje se propõe a ser para as práticas e formas espetaculares humanas o mesmo que a etnomusicologia veio a ser para o

265

<sup>&</sup>quot;A etnocenologia é uma perspectiva nova em face da exploração de um objeto situado na sua especificidade, sem que isso seja entendido de maneira totalmente satisfatória. Não se trata de introduzir uma teoria geral a mais, o que não é desejável, mais uma orientação heurística coerente, num quadro teórico aberto instado a evoluir na mesma proporção dos conhecimentos. Podemos dizar que a etnocapologia hoja se propão

Assim, percebemos delineados alguns traços marcantes dessa perspectiva, desde logo. A etnocenologia aparece aqui, inicialmente, como uma perspectiva nova de exploração de certos objetos específicos, pois, em Pradier, não se pretende dar um acabamento completo, uma exploração cabal das primeiras pistas a respeito de tais objetos; não se trata de uma nova teoria geral, mas muito mais de uma 'heurística coerente' num quadro aberto e instado a evoluir com os conhecimentos produzidos. O primeiro modelo tomado para a etnocenologia é o da etnomusicologia, em função do qual se forja a definição inicial. Por fim fica claro que esta etnocenologia consiste de uma definição provisória, como indicam e reforçam o que é expresso no texto por extenso e que já estava sugerido no título desta seção como 'definição exploratória'.

O restante dos parágrafos dessa parte se ocupa de precisar os sentidos dos termos referenciais como 'práticas', 'comportamento', 'espetacular', 'vivo' e, a partir desses, fortalecer a idéia da relação simbólica natural posta em curso tendo a dimensão corporal como médium. A abordagem privilegiada aqui é uma abordagem sistêmica que compreenderia o estudo sistêmico dos elementos físicos e não-físicos; a investigação das estratégias cognitivas que sustêm a emergência das práticas e dos comportamentos espetaculares; a análise das modalidades de inserção dessas práticas no âmbito sociocultural; levando-se em consideração a sinuosa história do corpo, como todos os seus códigos, técnicas, modos e modelos que regulam atitudes individuais e coletivas; e deixando em evidência, ao mesmo tempo, a diversidade e unidade das práticas espetaculares humanas.

£,

fenômeno musical. A definição de música dada por John Blacking -'sons humanamente organizados' -, convida a propor provisoriamente a definição de etnocenologia como sendo o estudo nas diferentes culturas das práticas e comportamentos humanos espetaculares organizados (PCHEO)." (tradução nossa).

A seção 3, intitulada Objetivos e Princípios, é composta de apenas dois parágrafos bastante significativos para os nossos propósitos gerais, de investigação do método da etnocenologia. No primeiro parágrafo lemos o seguinte:

Discipline nouvelle, l'ethnoscénologie entend ouvrir son champ d'investigation aux pratiques et aux arts propres à des civilisations extrêmement différentes, en les considérant dans leur identité spécifique. La méthode d'approche idéale impliquerait qu'aucune hypothèse a priori sur la nature de ce que l'on observe ne vienne orienter le regard. Un tel principe est loin d'aller de soi lorsque les notions-bouées qui servent à repérer ce que l'on étudie émettent des signaux de nature équivoque. Nous en avons parlé à propos de la notion de 'spectaculaire'. En conséquence, si la perspective adoptée est pluridiscplinaire par nécessité, elle est interdisciplinaire par choix. Il ne peut en être autrement, même si les relations d'échanges entre disciplines distinctes se heurtent à des obstacles d'autant plus pernicieux qu'il sont masqués par les ignorances mutuelles. De telle sorte qu'il devient plus que jamais nécessaire pour l'ethnoscénologie de pratiquer des études croisées, combinant les 'analyses intérieures' qui partent des critères propres à la culture étudiée, et les 'analyses extérieures', fondées sur les notions et les méthodes scientifiques en usage.<sup>72</sup>

Este trecho, transcrito acima, é extremamente significativo pois nele vemos a enunciação de um procedimento metodológico na abordagem que é própria à etnocenologia, segundo Pradier, além da afirmação de que trata-se aqui também de um princípio.

\_

To investigação às práticas e às artes próprias de civilizações extremamente diferentes, considerando suas identidades específicas. O método de abordagem ideal implica em que nenhuma hipótese *a priori* sobre a natureza daquilo que se observa venha orientar o olhar. Um tal princípio está longe de caminhar por si quando as noções-chave que servem para situar nosso objeto de estudos, emitem sinais de natureza equívoca. Nos remetemos aqui à noção de espetacular. Em conseqüência, se a perspectiva adotada é pluridisciplinar por necessidade, ela é interdisciplinar por escolha. Não pode ser de outra forma, mesmo se as relações de troca entre disciplinas distintas se chocam com obstáculos bastante perniciosos que são mascarados pela ignorância mútua. E isso se dá de tal forma que se torna mais do que nunca necessário para a etnocenologia praticar estudos cruzados, combinando 'análises interiores', que partem de critérios próprios às culturas estudadas, e as 'análises exteriores', fundadas sobre as noções e métodos científicos em uso." (tradução nossa).

De fato, a idéia de não estabelecer, a priori, nenhuma hipótese sobre a natureza daquilo que se vai observar pode se investir, ao mesmo tempo, tanto de um procedimento metodológico quanto de um princípio.

Mas é digno de nota que esta seja tida como abordagem 'ideal' e que se declare sobre o princípio enunciado que ele esteja 'longe de caminhar por si'. Essas proposições de Pradier encontrariam muita resistência diante das idéias que comumente se faz, contemporaneamente, acerca do que seja um método ou os princípios de uma disciplina científica.

Já discutimos, no final, do primeiro capitulo desta tese, o que são princípios e vimos também, no segundo capitulo, que não existe observação científica sem hipóteses (FOUREZ, op cit., p.39 ss).

Parece que 'os sinais de natureza equivoca' emitidos pela 'noção de espetacular' são, para Pradier, o que gera a impossibilidade desse 'princípio' caminhar por si só. Pradier não fornece nesta parte outros dados ao leitor, mas penso que procederemos bem se retomarmos a noção de espetacular já examinada anteriormente (PRADIER, 1995).

Vimos que Pradier considera que os espetáculos são entes mediadores capazes de ligar as limitações e vicissitudes da dimensão corporal às realidades etéreas e sutis da dimensão simbólica, pela modulação das emoções de quem prepara e executa as ações em seu corpo, de um lado, se comunicando com as emoções de quem observa e recria imaginariamente, as mesmas ações, em seus corpos, do outro lado. E que o espetacular caracteriza-se como uma qualidade que pode ser concebida, e dada de empréstimo, ainda que impropriamente, para várias ações concretas no âmbito da existência humana.

Assim fica claro que o caráter equívoco ao qual se refere Pradier aqui é o fato de que, no âmbito do espetacular, uma mesma ação precisa pode sempre ser

considerada de várias maneiras diferentes em função de seus ambientes e conjunturas. Duas ações idênticas podem ser concebidas como sagradas ou profanas, cotidianas ou extracotidianas, a depender do olhar que as enfoca ou dos contextos nos quais elas aparecem.

Compreendemos assim a conclusão a que chega Pradier, quanto a esse ponto, quando ele afirma "Em conseqüência, se a perspectiva adotada é pluridisciplinar por necessidade, ela é interdisciplinar por escolha." E nos damos conta também de que somente uma perspectiva que queira abarcar todos os aspectos implicados nos fenômenos espetaculares enuncia uma abordagem tão abrangente. Além do fato de que a abordagem inicialmente sugerida como privilegiada, a abordagem sistêmica, não é interdisciplinar. Está calcada firmemente na chamada teoria dos sistemas que busca enfocar seus objetos na complexidade de seus vários níveis interrelacionados, mas sempre sob a categoria 'sistema'.

Pradier termina o trecho transcrito fazendo a defesa de uma abordagem interdisciplinar para a etnocenologia e apontando a combinação de análises 'interiores' e 'exteriores' como saída para a necessidade dessa etnocenologia de praticar estudos cruzados na captação dos diversos aspectos implicados nas práticas e comportamentos espetaculares humanos.

O destacável aqui é que Pradier preconiza se fazer análises a partir dos próprios critérios inerentes a uma dada cultura, as 'análises interiores', e também análises baseadas em método científicos em uso, as 'exteriores'. E isso não parece apresentar qualquer problema. Mas apresenta vários, que vão desde a concepção precisa do que vêm a ser essas análises até a compreensão do porquê que continuar a utilizar os métodos habituais para um tal discurso novo não faz a menor diferença.

A única resposta plausível, por ora, é a de que o interesse aqui não é de construir uma disciplina. Como já vimos afirmado, trata-se de colher elementos para compor uma 'heurística coerente.' Apesar de que Pradier começa o trecho anunciando que se trata de uma nova disciplina.

Ainda nesta seção 3, lemos o seguinte:

Construire une science purement descriptive ou simplement interprétative reviendrait à conforter l'illusion monomorphique. Toute description, particulièrement dans le domaine qui nous occupe, implique des options *a priori*, des aveuglements, des distorsions inhérentes à l'observation. La diversité des pratiques spectaculaires humaines, dont certaines ne sont pas encore inventoriées, la complexité de leur organisation et des techniques corporelles et mentales qui le sous-tendent obligent à la mise au point de nouveaux outils d'investigation. Il est certain que cette perspective conduira à une remise en question de nombre d'idées reçues sur les spectacles, notamment le théâtre.<sup>73</sup>

Vemos assim que a contradição sublinhada nos comentários do trecho anterior dá-se pelo fato de Pradier procurar fugir das limitações e distorções inerentes ao processo de observação. E também pela busca de novas ferramentas. Aparentemente, para esta etnocenologia, é preciso colocar em questão todas as idéias já concebidas sobre os espetáculos. Mas, veremos que, pouco a pouco, essa perspectiva vai acumulando uma série de pequenas incongruências.

Da seção seguinte, seção 4, denominada Perspectivas Teóricas, destacamos o trecho abaixo, no qual Pradier começa assinalando o caráter radical que propõe para a etnocenologia, descartando logo o que ela não é:

conduzirá a um recolocar em questão várias idéias recebidas sobre os espetáculos, notadamente o teatro." (tradução nossa).

\_

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> "Construir uma disciplina puramente descritiva ou simplesmente interpretativa faria reforçar a ilusão monomórfica. Toda descrição, particularmente no domínio com o qual nos ocupamos, implica em opções a priori, das cegueiras, das distorções inerentes à observação. A diversidade de práticas espetaculares humanas, entre as quais algumas ainda não inventariadas, a complexidade de sua organização e das técnicas corporais e mentais que as sustentam obrigam a forjar nova ferramentas de investigação. É certo que esta perspectiva

Ces considérations amènent à préciser le caractere 'radical' de l'ethnoscénologie. Cette discipline ne s'organise pas autour de la description comparative des spectacles 'exotiques' populaires. Elle ne réduit pas son champ aux civilisations dont l'étude a constitué le domaine traditionnel de l'ethnologie. En d'autres termes, l'ethnoscénologie n'est pas un élargissement du champ des études théâtrales pour accueillir des formes jusque-là oubliées et/ou minorées. Le propos de cette discipline est de contribuer à une meilleure connaissance de la nature de l'homme à partir de l'examen des stratégies cognitives, des techniques corporelles mentales qui sous-tendent d'événements auxquel leur dimension spectaculaire le rendent remarcables pour la communauté. Il est évident que la définition proposée sugère une perspective sans épuiser son objet, au même titre que pour toute discipline scientifique. En ce sans, l'ethnoscénologie rejoint la démarche de la post-interpretative anthropology, telle qu'elle a été notament définie par Laura Nader(1988), caractérisée par l'abandon des unidimensionnelles, l'interdisciplinarité et le dialogue nécessaire entre point de vue opposés.<sup>74</sup>

O grande objetivo da etnocenologia é contribuir para um melhor conhecimento do homem. Daí a radicalidade evocada por Pradier. Pois o homem, no limite, não é nada além de seu corpo. O skéno em Pradier é o limite do homem e o fim dos estudos sobre as práticas espetaculares. Pradier está nesse ponto em consonância com o dito de Karl Marx: "ser radical é pegar pela raiz, e a raiz do homem é o próprio homem".

Mas, é importante observarmos que retirar a etnocenologia do campo que parece, à primeira vista, o mais simples ancoramento para uma disciplina como

\_

<sup>&</sup>quot;Estas considerações conduzem a precisar o caráter 'radical' da etnocenologia. Esta disciplina não se organiza em torno da descrição comparativa dos espetáculos `exóticos' e/ou populares. Não reduz o seu campo às civilizações cujo estudo constituiu o domínio tradicional da etnologia. Em outros termos, a etnocenologia não é um alargamento do campo dos estudos teatrais para acolher formas até então esquecidas e/ou menosprezadas. O propósito desta disciplina é contribuir para o melhor conhecimento da natureza do homem a partir do exame das estratégias cognitivas, as técnicas corporais e mentais que subjazem à emergência de acontecimentos cuja dimensão espetacular torna-os remarcáveis para a comunidade. É evidente que a definição proposta sugere uma perspectiva sem esgotar seu objeto, assim como para qualquer disciplina científica. Neste sentido, a etnocenologia junta-se à diligência da antropologia pós-interpretativa, como foi definida nomeadamente por Laura Nader (1988), caracterizada pelo abandono das estratégias unidimensionais, a interdisciplinaridade e o diálogo necessário entre pontos de vista opostos." (tradução nossa).

ela, ampliando formidavelmente o seu raio de ação, cria uma expectativa ainda maior acerca de seus procedimentos. E, se em dado momento, Pradier não pensa a etnocenologia como disciplina, aqui, mais uma vez, ela é tomada como qualquer outra disciplina científica. E neste meandro, uma disciplina de abordagem pósinterpretativa. Uma outra possibilidade de abordagem que não se confunde com a teoria sistêmica.

Destaca-se ainda no âmbito desta mesma seção 4, acerca das perspectivas teóricas, o seguinte trecho:

Les faits spectaculaires existent en tant que pics émergents qui ne rien, ou bien peu, des sistèmes révélent psychobiologiques, culturels, etc. Qui en sont le moteur, le foyer ardent. De ce fait, il est fondamentalment nécessaire de multiplier les points de vue, non pour les juxtaposer, mais dans le but d'élaborer systèmes complexes des d'inteligence phénomènes. A l'opposé du rêve des démiurges philosophes, la tâche de l'ethnoscénologue l'écarte de la tentation d'engendrer un monument généraliste qui anteciperait sur des résultats encore lointains. Sa discipline est par nature concertante, interdisciplinaire et internationale.7

Vemos assim, Pradier retomar a perspectiva sistêmica, reforçando que os fatos espetaculares existem como picos de emergência de uma realidade muito mais ampla e complexa na qual certos sistemas englobam as raízes comuns a diversas práticas espetaculares. Vistos assim é claro que os objetos precípuos da etnocenologia só podem ser adequadamente estudados pelos vários pontos de vistas implicados no processo de sua constituição, o que para Pradier envolve fundamentalmente sistemas psicobiológicos e culturais.

<sup>75 &</sup>quot;Os fatos espetaculares existem como picos emergentes que não revelam nada, ou bem pouco, dos sistemas complexos, psicobiológicos, culturais, etc. Que são o motor, o berço ardente. Conseqüentemente, é fundamentalmente necessário multiplicar os pontos de vista, não para justapô-los, mas com o objetivo de elaborar sistemas complexos de inteligência dos fenômenos. Ao contrario dos sonhos demiúrgicos dos filósofos, a tarefa do etnocenólogo afasta-o da tentação de gerar um monumento generalista que se anteciparia sobre resultados ainda remotos. Sua disciplina é por natureza construtiva, interdisciplinar e internacional." (tradução nossa).

Em relação à quinta seção do texto, seção 5, intitulada Os Bastidores do Skénos, vamos fazer um breve comentário geral e uma análise um pouco mais detalhada dos parágrafos oito e onze, nos quais Pradier aborda, respectivamente, as dificuldades epistemológicas para a etnocenologia assim concebida e da ausência de uma teoria geral do espetacular como geradora de uma série de outros problemas. Comecemos pelo oitavo parágrafo. Ele diz o seguinte:

Il est possible que le sentiment de la quase-omniprésence du rite et de la thréâtalité dans les instances de la vie collective et individuelle procède du même foyer de difficulté épistémologique avec lequel, précisément, souhaite rompre l'ethnoscénologie : le point de vue dualiste à l'oeuvre dans l'approche du spectaculaire. L'exclusion de l'organique du champ de la pensée ; la difficulté à concevoir la matérialité organique de l'intériorité ; l'opposition entre racionalité et irrationalité, raison et émotion ; la conception naïve de l'ordre et de la cohérence ; l'image évolutionniste de filiations linéaires. L'observation à souligner les liens des rites et du théâtre paraît souvent relever soit d'une nostalgie – la quête d'une nature originelle non pervertie par le temps -, soit d'un embarras – admettre que toute pratique humaine possède sa logique propre. Le rite est alors paradis perdu ou archaïsme désordonné que en se polissant donne de l'art. <sup>76</sup>

Aqui Pradier nos mostra uma série de dificuldades à concepção de uma disciplina nos moldes que lhe parecem os mais adequados. Ele elenca uma série de crenças e posturas que permeiam os campos do rito e do teatro, procurando exibir as debilidades dessas crenças, que obstam o aparecimento de uma base epistemológica nova, e exprimem posicionamentos velhos, com os quais sua etnocenologia procura romper.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> "É possível que o sentimento da quase-onipresença do rito e da teatralidade nas instâncias da vida coletiva e individual proceda do mesmo lugar de dificuldade epistemológica com o qual, precisamente, deseja romper a etnocenologia: o ponto de vista dualista em ação na abordagem do espetacular. A exclusão do orgânico do campo do pensamento; a dificuldade para conceber a materialidade orgânica da interioridade; a oposição entre racionalidade e irracionalidade, razão e emoção; a concepção ingênua da ordem e da coerência; a imagem evolucionista de filiações lineares. A observação para sublinhar as relações entre os ritos e o teatro parece freqüentemente advir quer de uma nostalgia - a procura de uma natureza original não pervertida pelo tempo -, quer de um embaraço - admitir que toda prática humana possui uma lógica pura. O rito é então o paraíso perdido ou o arcaísmo desordenado que se polindo dá a arte." (tradução nossa).

Nosso pesquisador deixa transparecer aqui as imensas dificuldades que tem para enfrentar. Mas, por enquanto, se limita a apontá-las. Ao longo dos próximos textos algumas delas reaparecerão. A questão do rito como um paraíso perdido, por exemplo, e as dificuldades de se ter o teatro como categoria central de análise, serão temas longamente explorado em Os Estudos Teatrais e o Deserto Científico (PRADIER, 2001), como teremos a oportunidade de examinar.

Já o décimo primeiro parágrafo, que também destacamos nesta seção, comentando sobre a necessidade de neologismos, ou de se fazer mudanças lexicais, para tentar dar conta dos aspectos, implicados no âmbito em que ele enxerga os espetáculos, que sequer podem ser referidos na maioria das línguas européia, Pradier afirma o seguinte:

Ce manège lexical révèle non seulement l'absence d'une théorie fondamentale du 'spectaculaire' humaine, mais l'ambiguïté d'un terme que j'emploie faute de mieux, car je n'en ai pas d'autres dans ma langue, pour désigner les pics émergents d'un trait fondateur de l'humanité. De fait, la situation d'où je pars, personnellement, en tant que français, se situe en quelque sorte à l'opposé de la tradition indienne héritée du *sâmkhya* qui ne conçoit pas de coupure radicale entre corporal et mental. A l'opposée aussi , nous dit Nakamura Yujiro, de la tradition japonaise de l'art conçu comme un acte corporel. A l'opposé des filles vendas jouant du tambor alto – *marumba* – à l'initiation domba. A l'opposé de la tradition fondée au XIII° siècle par le grand mystique mulsuman Djalâl al-Dîn al-Rûmi...<sup>77</sup>

Pradier destaca aqui os problemas de ordem lingüística que a ausência de uma tradição dos estudos do espetacular desvela. Para ele é a ausência de uma teoria geral nessa área que gera esses problemas. Os limites do mundo são os limites da linguagem.

-

The state mudança lexical revela não somente a ausência de uma teoria fundamental do `espetacular' humano, mas a ambigüidade de um termo que emprego por falta de um melhor, porque eu não tenho outros na minha língua, para designar os picos emergentes de um traço fundador da humanidade. De fato, a situação da qual eu parto, pessoalmente, como francês, situa-se em certa medida no oposto da tradição indiana herdada do sâmkhya que não concebe corte radical entre corporal e mental. Ao contrário também, diz-nos Nakamura Yujiro, da tradição japonesa da arte concebida como um ato corporal. Ao oposto das moças vendas que brincam com o tambor alto - marumba - na iniciação domba. O contrário da tradição fundada ao XIII° século grande mystique mulsuman Djalâl al-Dîn al-Rûmi..." (tradução nossa).

Pradier se ressente pois, desde esse ponto de vista, de que a cultura européia se localiza na situação oposta de outras culturas que, ao desenvolver um olhar mais sensível às realidades espetaculares, já contam contradições em âmbitos nos quais, no Ocidente, existe apenas um vazio. E é a idéia desse vazio que o fez utilizar a imagem de um deserto, ao se referir à ausência de uma teoria geral, interdisciplinar, do espetacular (PRADIER,2001).

No primeiro parágrafo da seção 6, intitulada A Aporia Cênica, Pradier nos fala das dificuldades de se aplicar uma definição tão ampla, como a que John Blacking fez com a música, de forma análoga aos espetáculos, pela própria limitação das línguas européias, em suas capacidades para trabalhar de forma integral o complexo fundador corpo / espírito. A etnomusicologia a partir da obra de John Blacking será tomada como análoga em vários textos de Pradier.

Este referido parágrafo se desdobra de seguinte forma: primeiro ele faz uma análise cujo objetivo é a revelação do preconceito lingüístico. Depois Pradier promove uma comparação, mais espinhosa, do nível de complexidade entre, por exemplo, a obra de Amadeus Mozart e os tambores Vendas, problema suscitado quando da firme decisão de estudar a música nas diversas culturas sem levar em conta valores prévios. Em seguida, Pradier remonta às dificuldades lingüísticas, pela falta de instrumentos lexicais, para encontrar, no âmbito das formas espetaculares, um equivalente ao complexo corpo / espírito, como a noção de 'som' é em música, assegura Pradier.

Todos esses elementos concorrem para o reconhecimento de uma espécie de insuficiência epistemológica, já indicada antes, de passagem, comparável às da medicina psicossomática para abordar sua problemática, que se situa mais ou menos na mesma região. Uma vez que, de um lado, existem vários termos em psicologia (Pradier não chega a citar nenhum), mas nenhum termo que abarque o complexo corpo / espírito *in totum*.

Mas o que dá nome a esta seção é a aporia cênica. A questão que parece realmente catalisar todo o esforço da etnocenologia advogada por Jean-Marie Pardier. O cerne desta questão se encontra exposto no segundo parágrafo, que diz o seguinte:

Ce qui est au coeur de l'ethnoscénologie est l'une des questions les plus embarrassantes de nos héritages culturels. Étrange aporie de civilisation ! Cette difficulté rationnelle apparement sans issue à laquelle s'affronte l'Ocident depuis plus de deux millénaires est bien là, dans ce malaise et notre impuissance à admettre que le corps dansant est un corps pensant; que la vie doit être saisie dans ses dimensions complémentaires, charnelles et spirituelles; que l'espace de la conscience n'est pas hors du corps.<sup>78</sup>

O terceiro e os demais parágrafos desta seção se ocupam em formar uma espécie de defesa das questões colocadas por John Blacking em relação à música e em desvelar a íntima conexão que Pradier enxerga entre essas questões na área da música para transpô-las, em forma de paráfrases, para o campo das formas espetaculares, no âmbito da etnocenologia. É como se fosse uma trilha seguida para a saída da aporia indicada. O argumento geral é que o espetacular, assim como a música, consiste num traço que distingue a humanidade como espécie, e seus enraizamentos se espalham por todas as regiões do ser, principalmente no domínio da vida. Daí vem a relevância da etnocenologia. Que é desdobrada mais detidamente na parte seguinte.

Na sétima seção, intitulada Fontes, Afluentes e Vistas, elenca tudo o que Pradier supõe que pode auxiliar as pesquisas e estudos da etnocenologia, e o texto se desdobra em muitas evocações de áreas, ramos, problemáticas, linhas

admitir que o corpo que dança é um corpo que pensa; que a vida deve ser apreendida nas suas dimensões complementares, carnal e espiritual; que o espaço da consciência não está fora do corpo." (tradução nossa).

276

<sup>78 &</sup>quot;O que está no coração da etnocenologia é uma das perguntas mais embaraçosas das nossas heranças culturais. Estranha aporia de civilização! Esta dificuldade racional, aparentemente sem saída, à qual confronta-se o Ocidente há mais de dois milênios está bem aí, nesta indisposição e na nossa impotência para admitir que o corpo que dança é um corpo que pensa; que a vida deve ser aprendida nas suas dimensões

teóricas e pensadores que podem ser instados a contribuir com os propósitos designados para a etnocenologia.

Observamos que baseados no mesmo tipo de raciocínio que Pradier emprega, qualquer professor universitário (no sentido francês deste termo), poderia alinhavar uma série de conhecimentos e criar uma nova disciplina científica. Voltaremos a esta questão específica na análise do texto Os Estudos Teatrais e o Deserto Científico (PRADIER, 2001).

Na oitava, e última seção deste texto, intitulada O Corpo como Totalidade Aberta, constatamos que, partindo de sugestões tiradas da obra de Marcel Mauss (1967), a idéia de técnica de corpo, ele desvela o que pode ser a etnocenologia em seus aspectos pedagógicos, de forma bastante ampla. Vale a pena transcrever e comentar o trecho. Vejamos.

Si nous ne savons percevoir que ce que nous avons appris à voir, l'ethnoscénologie doit nous apprendre à ouvrir au monde nos sens et notre intelligence: 'Ce n'est pas l'oeil qui voit. Mais ce n'est pas l'âme, écrivait Merleau-Ponty. C'est le corps comme totalité ouverte'. Le racisme est une scénophobie. Une exclusion de l'autre au vu de son apparence physique. Il est frappant de voir dans les premiers traités de physiognomonie combien ont pesé lourd dans le jugement normatif et discriminatoire porté sur l'étranger tout ce qui revèle des apparences : longueur et forme du nez, couleur de la peau, découpe des oreilles. Se sont ajoutées les facons de marcher, de danser, puis de prier, de célébrer. Une science de la présence du vivant, une discipline vouée à la description des comportements émergents fondateurs de l'identité n'a pas seulement une valeur d'érudition. Elle introduit à la découverte du multiple dans l'unité de l'espèce, du subtil dans la diversité, au plus profond de l'énigme de la vie et de son respect amoureux.<sup>79</sup>

-

<sup>&</sup>quot;Se sabemos que percebemos apenas o que aprendemos a ver, a etnocenologia deve ensinar-nos a abrir ao mundo os nossos sentidos e a nossa inteligência: `Não é o olho que vê. Mas não é a alma, escrevia Merleau-Ponty. É o corpo como totalidade aberta'. O racismo é uma xenofobia. Uma exclusão do outro em vista de sua aparência física. É impressionante ver nos primeiros tratados de fisionomia o quanto pesa no julgamento normativo e discriminatório feito sobre o estrangeiro o que revela sua aparência: comprimento e forma do nariz, cor da pele, o formato das orelhas. Acrescem-se as maneiras de andar, de dançar, seguido de rezar, de celebrar. Uma ciência da presença viva, uma disciplina dedicada à descrição dos comportamentos emergentes fundadores da identidade, não tem somente um valor erudição. Introduz a descoberta do múltiplo na unidade da espécie, a sutileza na diversidade, no mais profundo do enigma da vida e o seu respeito amoroso." (tradução nossa).

'Etnocenologia : A Profundeza das Emergências' é um texto extremamente coerente com a visão de etnocenologia defendida até aqui pelo professor Jean-Marie Pradier. A metáfora do título, de inspiração claramente sistêmica, se esclarece à medida que avançamos na leitura.

Esta etnocenologia supõe que os espetáculos são apenas pontas de um iceberg imenso cuja grande parte invisível encontra-se submersa nas zonas fronteiriças e intersticiais de disciplinas científicas que nunca se aproximaram muito do campo dos estudos das formas e comportamentos espetaculares. Mas, que podem fazê-lo em colaboração com os próprios etnocenólogos.

As disciplinas que, por sua vez, se predispuseram a se aproximar e estudar tal campo não chegaram a atacar o cerne da questão; premidas por modelos, valores e hábitos epistêmicos incompatíveis com a natureza equívoca e sensível dos objetos de estudo.

A etnocenologia é uma perspectiva, uma heurística, um projeto de disciplina nova, que abre possibilidades para empreender tais estudos. E começa por tentar nos ensinar a ver o que nessa área, para ela, não se podia enxergar. Mas, sigamos com os exames dos textos do professor Jean-Marie Pradier, várias dessas questões são recorrentes e revisitadas por ele de muitas outras maneiras.

### 4.2.4 A CARNE DO ESPÍRITO DE PRADIER

A primeira frase do texto de Jean-Marie Pradier, intitulado originalmente de *Ethnoscénologie: la chair de l'esprit*, que chamaremos para efeito desta análise 'A Carne do Espírito', diz que etnocenologia é um neologismo construído sobre a terminologia corrente para identificar uma nova disciplina, o que sugere uma regularidade neste tipo de operação ou mesmo uma padronização para este tipo

de artifício: "le terme ethnoscénologie est um néologisme construit sur le modèle courant de la terminologie scientifique pour identifier une nouvelle discipline (PRADIER, 1995)." (PRADIER, 1997).

Se formos verificar na área de estudo em questão, constataremos que a formação da terminologia corrente para identificação de novas disciplinas cientificas é parte dos estudos identificados como Terminologia, uma área extensa e variada, apesar de recentemente unificada como área autônoma (FAULSTICH, E. 1998), e que já conta com especializações que comportam, entre outras, uma socioterminologia e uma etnoterminologia (ALVES, I.M., 2002;2204; BARROS, L.A., 2004). Seguindo o modelo monodisciplinar que carrega todos os problemas destacados por Pradier.

Foi relativamente simples verificarmos, assim, que não há um modelo corrente, mas vários, como aliás acontece com as demais áreas, e que mesmo dentro de um mesmo modelo há que se fazer escolhas dentre uma série de parâmetros que determinam fortemente o caráter de dada nomenclatura, refletindo aspectos que parecem caros à visão do próprio Pradier em relação à importância dos usos lingüísticos, como já tivemos a oportunidade de ver expressa nos outros textos desse autor.

Para fazermos somente uma ilustração, tomamos aleatoriamente um texto de apresentação de um dos inúmeros trabalhos teóricos acerca da formação de terminologia<sup>80</sup> científica na Internet. Nele lemos o seguinte:

Tendo em vista que, no percurso traçado pela Terminologia, cada novo propósito postulava um modelo de análise e tratamento das linguagens de especialidade - em um primeiro momento o enfoque recaía sobre a normalização, e os termos eram formados, sobretudo, por radicais eruditos, elementos tidos como índices de padronização terminológica; em um segundo momento, os termos

-

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Consultar os anais dos oito simpósios já realizados de 1992 da Rede de Intercâmbio e de Trabalhos na área de Terminologia (RITerm), disponível no endereço eletrônico http://www.riterm.net/actes/presentation/present.htm.

passaram a ser classificados, segundo o viés lingüístico de análise, como unidades lingüísticas, cognitivas e comunicativas, e não mais como meras etiquetas denominativas; com o acelerado avanço das ciências e técnicas, os termos passam a ser constituídos por criações originais, além de sofrerem processos de ressemantização, até o momento em que já não se pode falar em fronteiras entre léxico comum e de especialidade - podemos pensar em diferentes motivações no ato de denominar os fatos técnico-científicos. Partindo do pressuposto de que a formação do conceito é verdadeiramente o processo cognitivo primário e a nomeação desse conceito é um processo cognitivo secundário, pode-se dizer que os conceitos ordenam os dados sensoriais e o processo de conceituar é o processo cognitivo propriamente dito.<sup>81</sup>

Ou seja, a etnocenologia em Pradier, indicando processos desenvolvidos em outras áreas de estudos como se fosse um simples instrumento a ser utilizado sem prejuízos pela nova disciplina, incorpora inconscientemente determinações cujo caráter se desenvolve alheamente aos desígnios novos almejados. Parece que, assim como é indiferente usar os métodos científicos já utilizados, o é utilizar-se a nomenclatura corrente para a formação da terminologia. (Pradier provavelmente se remete com o termo "corrente" à utilização dos radicais eruditos mencionados na citação destacada acima).

A questão seguinte que chama a atenção em A Carne do Espírito já tinha sido assinalada na análise do texto do Manifesto, é o fato de que a etnocenologia foi oficialmente lançada no I Colóquio Internacional, em Paris, em maio de 1995 e a partir dezembro de 1996 suas primeiras teses de doutorado foram defendidas. Com efeito, 'Questions d'Ethnoscénologie: le Teyaam du Keral; le Tchiloli de São Tome', defendida em dezembro de 1996, por Françoise Gründ; 'Approche Ethnoscénologique de la Cultura Gauchesca', defendida em fevereiro de 1997, por Inês Alcaraz Marocco, foram as primeiras teses defendidas em etnocenologia. Ambas orientadas por Jean-Marie Pradier.

É óbvio que um trabalho de doutorado não fica pronto em pouco mais de um ano. Logo, compreendemos que, naturalmente, tratam-se de trabalhos que já

<sup>81</sup> Trecho do texto intitulado **Terminologia e Cognição : A Denominação de Termos Científicos** de Luciana Pissolato de Oliveira, http://www.fflch.usp.br/dlcv/neo/, acessado em dezembro de 2008.

-

estavam sendo desenvolvidos muito antes da conjunção que permitiu o lançamento da etnocenologia como disciplina e que, por assim dizer, reorientaram suas perspectivas. Alguns aspectos dos textos de Jean-Marie Pradier, além destes, sugerem que isso é tranqüilamente possível, bastando assumir a perspectiva. (cf. PRADIER, 2001, p. 43). Ainda assim, esse fato comporta um aspecto particularmente destacável, que é o fato de que ambos os trabalhos se inseriram, depois de já iniciado os estudos, na senda da etnocenologia. O que permite à etnocenologia comportar tal movimento?

Pode ser que, com efeito, como a professora e pesquisadora Françoise Gründ, já participava das atividades da Maison des Cultures du Monde, junto com seu companheiro Chérif Khaznadar, e que fazia parte do grupo que gravitava em torno da obra e da figura do eminente Jean Duvignaud, junto com André Marcel d'Ans e o próprio Jean-Marie Pradier, podia se inserir facilmente numa hipotética pressuposta ambiência etnocenológica *avant la lettre*. Mas, mesmo assim, os mesmos critérios não poderiam ser aplicados ao trabalho da brasileira Inês Alcaraz Marocco.

No texto da comunicação apresentada ao Colóquio de lançamento da disciplina, intitulado Le Tchiloli de São Tomé – inventer un territoire pour exister -, Françoise Gründ (1996), depois de comentar que jà vinha trabalhando e escrevendo sobre o *tchiloli* de várias formas diferentes e publicado resultados em artigos de jornal, em revistas de dança e literárias, além de artigos sobre estética e etnografia, se refere à etnocenologia nos seguintes termos:

Voici qu'appraraissent le mot et le concept d'ethnoscénologie, et je ressens immédiatement une sorte de soulagement, car dans chacun de mes écrits j'éprouvais auparavant une espèce de malaise à privilégier tel ou tel aspect du *tchiloli* aux dépens des autres et surtout faire entrer cette forme inclassifiable, le *tchiloli*, dans une catégorie. A l'exception peut-être du terme-outil de 'théàtre total'(qui, à l'expérience se révèle singulièrement réducteur). Il n'existait pas de moyen de l'analyser dans son ensemble.§ L'ethnoscénologie offre ce caractère souple et ces possibilités de ramifications innombrables autorisant une

exploration plus objective (par rapport à l'Occident) et plus complète des formes spectaculaires peu connues. En outre, elle va permettre de mettre l'accent sur les articulations entre les pratiques corporelles d'une microsociété trés particulière, dans sa volonté d'échafauder un système d'illusion qui se revéléra vital et une pensée symbolique.<sup>82</sup>

Ou seja, Françoise Gründ toma a etnocenologia como uma instância cujo vislumbre da existência já permite comportar uma análise mais completa e una do seu objeto de estudos, análise essa impossível sem a abertura que a etnocenologia sustenta. O simples aparecimento da palavra e do conceito já parecem ser suficientes para garantir que os trabalhos com as alternativas mais flexíveis serão de alguma maneira amparados, bastando para isso serem realizados em sua plenitude. E tanto sua atitude quanto a de Inês Marocco estão bem afinadas com os desígnios colocados por Pradier.

Em Inês Marocco (1997), num texto intitulado Gestualidade: experiência e expressão espectaculares, lemos o seguinte:

Abordei a dimensão espetacular da gestualidade do gaúcho do Rio Grande do Sul, (...) A dimensão espetacular deve ser compreendida aqui não só como sendo sustentada pelo corpo, isto é, por tudo o que concerne à aparência física, aos hábitos alimentares e de vestimenta, aos gestos ligados a uma profissão e ao discurso, mas também pelos valores e símbolos representativos da identidade cultural do gaúcho. Esta espetacularidade nos remete também a uma maneira de pensar, de se situar no mundo em relação à natureza e aos membros da coletividade, não se reduzindo a uma superfície, a uma simples aparência, mas a uma maneira de ser. § Este estudo se inspira na noção de *Técnicas de corpo* de Marcel Mauss e tem como perspectiva a etnocenologia. É o resultado de análises de pesquisa de campo que fundamentaram

<sup>-</sup>

<sup>&</sup>quot;Eis que aparecem a palavra e o conceito de etnocenologia, e eu sinto imediatamente um tipo de alívio, pois em cada um dos meus escritos eu provava anteriormente uma espécie de indisposição de privilegiar tal ou tal aspecto, do *tchiloli*, numa categoria. À exceção talvez do termo-chave 'teatro total' (o qual, na prática se revela singularmente redutor), não existia meios de análise no conjunto. (...) A etnocenologia oferece esse caráter flexível e possibilidades de ramificações várias autorizando uma exploração mais objetiva (em relação ao Ocidente) e mais completa das formas espetaculares pouco conhecidas. Por outro lado, ela vai permitir colocar ênfase nas articulações entre as práticas corporais de uma micro-sociedade bem particular em sua vontade de comportar um sistema de ilusão que se revelara vital e um pensamento simbólico." (tradução nossa).

minha tese de doutorado. (...) a partir de meu olhar de diretora teatral, tendo como referências diversas disciplinas, como a Antropologia Teatral de Eugênio Barba, a partir da qual realizo uma analogia entre o ator/bailarino e o campeiro visto como presença física.

Ou seja, Marocco assume todas as linhas sugeridas pela visão etnocenológica de Pradier. Parte dos aspectos físicos, mas não se limita a eles; procura incorporar na sua análise valores e símbolos como componente de uma dada forma de pensar e ser; se inspira na noção de técnicas do corpo de Marcel Mauss; assume a etnocenologia como perspectiva; usa seu olhar de diretora teatral, tomando por base várias disciplinas; toma conceitos da Antropologia Teatral de Barba como motes análogos para o desenvolvimento do seu discurso sobre o gaúcho campeiro do ponto de vista espetacular.

Para o que nos concerne aqui, na prática, o que Inês Marocco faz é somente mencionar que "tem como perspectiva a etnocenologia" e remeter o leitor, através de uma nota para a definição de etnocenologia dada por Pradier, fornecida em A Profundeza das Emergências. E é exatamente esse caráter superficial de simples menção à existência da etnocenologia que parece vincular qualquer trabalho ao novo discurso ou que pode fazer um determinado trabalho passar a ser encarado como etnocenológico. Pois, se Inês Marocco fizesse tudo exatamente como fez, mas sem mencionar que tinha como perspectiva a etnocenologia, o seu trabalho se assemelharia tanto a qualquer outro trabalho de descrição e interpretação de certas características da identidade de determinado agrupamento humano, como se fazia até então em antropologia, através dos instrumentos etnográficos.

Porém, apesar de ficar relativamente claro que a etnocenologia assim concebida não poderia passar de uma perspectiva de entrelaçamento de conhecimentos e instrumentos hauridos de vários campos, no segundo parágrafo do texto A Carne do Espírito vemos Pradier se exprimir com relação a ela como se ela fosse uma disciplina tal qual qualquer outra no âmbito da ciência. Exceto pelo

fato de que a demanda de seu nascimento foi explicitamente acadêmica e não social.

L'ethnoscénologie n'a rien d'une génération spontanée. Elle est née d'une convergence d'événements et des travaux, de recontres qui ont conduit à la nécessité de faire la proposition d'une discipline spécifique avec ce que cela comporte d'appareil théorique et de méthodes heuristiques. Comme pour toute science, l'ethnoscénologie n'est pas un corps de savoir déjà constitué et dogmatique, mais tout au contraire une direction donnée, un élan en faveur d'un chantier d'investigations permanentes.<sup>83</sup>

Há uma ambigüidade que acompanha toda expressão da etnocenologia como um todo, e mais fortemente na obra de Jean-Marie Pradier. Essa ambigüidade vai criando uma série de embaraços para o desenvolvimento da etnocenologia como teoria, na delimitação de seu objeto, na constituição de um modelo próprio para a consolidação de uma comunidade etnocenológica autônoma capaz de prover a disciplina etnocenologia como uma das grandes vias para a pesquisa em artes cênicas na contemporaneidade.

Pois, logo em seguida, na seqüência do texto A Carne do Espírito, fica claro que Pradier pressupõe todo o tempo que a etnocenologia é uma espécie de elo de ligação entre as ciências que se ocupam de estudar o comportamento humano e as disciplinas que se ocupam de estudar a arte: "L'ethnoscénologie associe les disciplines scientifiques vouées à l'exploration et l'analyse du comportement humain – notament l'éthologie et la psychologie, la neurobiologie, l'antropologyethnologie -, et les science de l'art." Ou seja, ora ela é caracterizada como disciplina cientifica autônoma, com desígnios teóricos próprios; ora como uma perspectiva heurística coerente, capaz de conjuminar vários saberes de ordens distintas, sejam científicos, sejam tradicionais, como instrumental a serviço das

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> "A etnocenologia nada possui de uma geração espontânea. Ela nasceu de uma convergência de eventos e trabalhos, de encontros que conduziram a necessidade da proposta de uma disciplina específica, com o que isso comporta em termos de aparelhamento teórico e métodos heurísticos. Como para toda ciência, a etnocenologia não é um corpo de saber já construído e dogmático, mas, bem ao contrário uma direção dada, um elã em favor de um canteiro de investigações permanentes." (tradução nossa).

pesquisas acerca da espetacularidade. Sem, no entanto, determinar caracteres rígidos o suficiente para distinção formal de um saber propriamente genuíno.

Fica bem claro, entretanto, no parágrafo seguinte do referido texto, quais são os grandes objetivos da etnocenologia segundo Pradier. E esses objetivos são dois: o inventário das formas espetaculares e a descrição do que se desdobra quando esses eventos se produzem. Nas suas próprias palavras: "(...) l'objetif de l'ethnoscénologie n'est pás de proposée seulement um inventaire et une desciption des formes, mais aussi de déterminer ce qui se produit lorsque l'événement spectaculaire a lieu." E é provavelmente por isso que Pradier advoga o trabalho de complementação entre os resultados das análises 'interiores' e 'exteriores'. Estas dando conta do inventário e da descrição das formas espetaculares desde seus aspectos externos e aquelas dando conta dos aspectos e condicionamentos mobilizados no âmago mesmo do epicentro dos eventos espetaculares e ambos dizendo respeito ao corpo/espírito do todo estudado. Uma vez que, apesar da emergência dos elementos perceptíveis, é somente o evento espetacular como um todo que faz sentido, a despeito da etimologia latina do termo espetacular conduzir nossa atenção mais facilmente para os aspectos visíveis, espetacular não se limita ao sentido da visão.

Na parte do texto intitulada A Atração de Si, fica claro que a etnocenologia assim caracterizada é co-partícipe de uma teoria geral do espetacular ainda ausente. Ausência da qual Pradier se ressente em vários momentos do seu trabalho, quando aborda a etnocenologia, e que ele aqui identifica com uma possível cenologia geral, cuja principal característica seria incitar-nos a evitar o etnocentrismo a partir do desmonte de, pelo menos, três tendências presentes nas disciplinas correntes: primeiro, classificar as experiências dos outros a partir de nossos referenciais conceituais; segundo, o fechamento em si mesmo das disciplinas e a colocação em quarentena das ciências que se encontram fora da nossa fronteira acadêmica (o que exigiria uma perspectiva transdisciplinar e a transigência entre saberes hoje considerados como não científicos); e, terceiro, a

tendência a despossuir os praticantes de suas práticas (o que implica nas intricadas questões sobre como as práticas produzem conhecimentos que possam ser aproveitados no âmbito de uma ciência). As palavras exatas são:

Le projet d'établissement d'une scénologie générale à laquelle l'ethnoscénologie apporterait sa contribution, engage à éviter toute tentation ethnoscentriste. La première consiste à classer l'expérience d'autrui à partir de nos repères conceptuels. La seconde réside dans la tendance au repli sur soi des disciplines et à la mise en quarentaine des sciences qui vivent à l'extérieur de nos frontières académiques. La troisième – et non la dernière -, tend à déposséder les praticiens de leur objet.<sup>84</sup>

Mas, o fato é que Pradier, como já tivemos a oportunidade de constatar até aqui, não aprofunda uma série de questões implicadas nas problemáticas que levanta. Pois, vejamos. Acerca da primeira tendência destacada acima, não 'classificar as experiências dos outros a partir de nossos referenciais conceituais' gera um problema análogo ao problema da incomensurabilidade entre paradigmas. Pois as alternativas seriam somente quatro: ou o uso dos referenciais conceituais comuns, e por tanto universais; ou os referenciais forjados na cultura do pesquisador; ou os referenciais imanentes à cultura dos pesquisados; ou a impossibilidade pura e simples de pesquisar algo que fosse atribuído a outra cultura.

Os extremos dessa escala, sejam conceitos de alcance universal ou impossibilidade pura e simples de entendimento de outras culturas, estão hoje alijados dos processos de pesquisas etnográficas mais discutidos, apesar de não poderem ser simplesmente descartados. Pois, termos referenciais universais, como defendiam os precursores do chamado humanismo, como um ideal incontornável, são necessários para garantir a possibilidade de comunicação

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> "O projeto de estabelecimento de uma cenologia geral, à qual a etnocenologia traria sua contribuição, incita a evitar-se toda tentação etnocentrista. A primeira tentação consiste em classificar a experiência de outrem a partir de nossos referenciais conceituais. A segunda reside na tendência ao fechamento em si mesmo das disciplinas e à colocação em quarentena das ciências que se encontram fora de nossas fronteiras acadêmicas. A terceira – mas não última -, tende a despossuir os praticantes de suas práticas."

intercultural, apesar de que ninguém parece levar a sério hoje a proposição de uma ciência que fosse toda calcada em supostos termos universalmente válidos, o que se assemelharia muito mais a expressão idealizada de uma ciência humana caduca que substitui os objetos teóricos pelas coisas concretas no âmbito prático. Ao mesmo tempo em que admitir a impossibilidade de conhecer seria abrir mão do pressuposto básico que erigiu todo o edifício das ciências.

Assim, restam-nos as alternativas do meio dessa escala. Alternativa com as quais, aliás, tem operado as ciências humanas. Pois, nesse caso, se estamos pesquisando, só nos resta como alternativa ou conceber as experiências dos outros a partir dos referenciais conceituais forjados no cotidiano deles próprios, admitindo que tais referenciais são os mais adequados a esse fim; ou concebê-los a partir dos referenciais forjados a partir do cotidiano de nossa cultura, a cultura de quem está pesquisando. O problema é que, nesse caso, se não admitirmos alguns universais, como poderíamos compreender o que estávamos estudando, senão pelos nossos esquemas de assimilação que são baseados nos nossos próprios referenciais conceituais e não em outros referenciais?

Pradier não nos diz uma única palavra sobre como isso se daria no âmbito da etnocenologia, mas, como afirma Martin Heidegger (2002):

Não há, em geral, nenhum fundamento sólido, nem próximo, nem distante, para pôr em dúvida a nossa experiência cotidiana. Certamente não basta reclamar, simplesmente, que aquilo que nos mostra a nossa experiência cotidiana das coisas é verdadeiro, tal como não é suficiente aparentar ser crítico e prudente; na verdade, enquanto homens, somos sujeitos e eu individuais e aquilo que representamos e em que acreditamos são imagens subjetivas que trazemos em nós; às próprias coisas nunca chegamos. Por outro lado, mesmo no caso de essa concepção ser falsa, ela não será ultrapassada só porque em vez de 'eu' se diz agora 'nós' e porque, em vez do indivíduo, temos em conta a comunidade; assim, permanece ainda a possibilidade de não trocarmos, uns com os outros, senão imagens subjetivas das coisas, que não se tornam mais verdadeiras por resultarem de um intercâmbio em

comunidade (...) mesmo quando a experiência cotidiana tem em si uma verdade e até mesmo uma verdade peculiar, ela deve ser fundamentada, quer dizer, o seu fundamento deve ser apresentado, afirmado e assumido enquanto tal.

O segundo ponto que seria 'o fechamento em si mesma das disciplinas e a colocação em quarentena das ciências que se encontram fora da nossa fronteira acadêmica', exigiria uma perspectiva transdisciplinar, como bem advoga Pradier, e a transigência entre saberes hoje considerados como não científicos. Essa segunda exigência, no entanto, sobre a questão dos critérios de cientificidade e a discussão de admitirmos no âmbito das ciências outros tipos de saberes em pé de igualdade com o discurso da ciência. E quanto a esse ponto especifico, Pradier toma um posicionamento claramente ideológico, simplesmente se coloca a favor, sem nos mostrar com argumentos, porque e como a pesquisa em etnocenologia como um todo se beneficiaria.

O terceiro ponto mencionado diz respeito à tendência a 'despossuir os praticantes de suas práticas', o que implica nas intricadas questões sobre como as práticas produzem conhecimentos que possam ser aproveitados no âmbito de uma ciência. Questões, como já vimos, que retomam a discussão em torno da chamada tese de subdeterminação da teoria.

Seguindo a apreciação do texto de Pradier, destacamos as questões em torno da ambigüidade do termo skénos que, segundo o próprio Pradier, se dá pela falta de uma teoria geral do espetacular. Pradier faz questão de situar a noção de skénos, como ele defende: de um lado, tal noção se liga às análises da mise-enscéne da vida cotidiana, a partir dos trabalhos de Goffman (1959), associado a trabalhos de comunicação não-verbal; e, de outro lado, se liga ao modelo do teatro ocidental considerado como um estado acabado de civilização.

La notion de skenos(scéno) que nous défendons se trouve prise entre deux feux. D'un côté se trouvent les disciplines qui s'attachent à l'analyse des 'mise-en-scénes de la vie quotidienne' (Erving Goffman, 1959 et s.), en association avec les travaux de la

'communication non verbale' – nonverbal communication – et son avatar populaire le 'langage du corps' – body language - ; de l'autre, le modèle du théâtre occidental, considéré comme un état achevé de civilisation depuis le XVIIIème siècle compte sur les hauteurs.

Pradier afirma que a etnocenologia está participando da criação de uma teoria geral do espetacular e que é justamente a ausência dessa teoria que provoca a instabilidade e as ambigüidades do uso dos sentidos do termo skénos. No entanto ele é capaz de delimitar claramente a zona na qual se localiza sua concepção de *scéno* (ceno), entre duas áreas cujos limites não passam de trabalhos que se ocupam de fazer e aplicar definições e de trabalhos que formam o corpo de desdobramentos críticos e produtivos, a partir daquelas primeiras definições. De um lado, mise-en-scéne da vida cotidiana, do outro linguagem corporal não-verbalizada e no meio a promessa de uma base para a etnocenologia, mas que não aparece por falta de uma definição própria.

Como a etnocenologia assim projetada parece querer modificar a postura básica de formação das disciplinas científicas, e supõe que simplesmente fornecer um conceito é reforçar demais o padrão de fazer ciência vigente, a ambigüidade própria a suas bases epistêmicas se espalha pelo discurso de produção gerando uma série de malentendidos e instabilidades.

A resposta de Pradier se esboça na parte seguinte do texto, intitulada 'Skenos, conceito ausente', na qual Pradier deixa claro que, na polissemia do termo Skéné, de onde se deriva o termo Skénos, entre os sentidos fundamentais de 'abrigo coberto temporário', sentido literal, e 'o corpo humano', uma metáfora que associa o corpo como abrigo da alma, é o segundo sentido que é subscrito para o âmbito da etnocenologia. Pradier evoca Merleau-Ponty ao se referir aos simbolismos naturais do corpo humano e afirma o papel do nível corporal nas varias interações como estimulador e defensor das instâncias visíveis e invisíveis.

O último parágrafo desta parte é bastante elucidativo do lugar onde, segundo Pradier, se encontra a etnocenologia, como destacamos no parágrafo seguinte. Mas observemos que Pradier apenas esboça um posicionamento geral, mas não leva a cabo uma definição se atrelando a um evanescente e indefinido esforço geral para a criação de uma teoria do espetacular humano.

Les premières tentatives de définition de l'ethnoscénologie ont amené à préciser son caractère 'radical'. Par lá, nous entendions éviter le piège qui consiste à faire du vieux avec du neuf, soit, dans ce cas, faire de l'universel avec les vieux démons du particularisme, absorber des objets étrangers au sein de nos pratiques et de nos théories au lieu d'aller vers l'autre et d'apprendre de lui. Dans un domaine aussi sensible, nous devons garder à l'esprit que l'universel est un puzzle dont la figure se découvre lorsque l'ensemble des pièces sont rassemblées et composent une entité. Nous avons affirmé que l'ethnoscénologie ne s'organisait pas autour de la description comparative des spectacles 'éxotiques' et/ou populaires et qu'elle ne bornait pas son champ aux civilisations dont l'étude a constitué le domaine traditionnel de l'ethnologie. L'ethnoscénologie n'est pas un élargissiment du champ des études théâtrales pour accueillir des formes jusque-lá oubliées et/ou minorées. Tout au contraire, elle oblige à relativiser les eouvres et les pratiques spectaculaires occidentales en montrant leur spécificité culturelle. Ce faisant, le propos de cette discipline est de contribuer à une meilleure connaissence de la nature de l'homme en participant à l'élaboration d'une téorie générale du 'spectaculaire humain'.85

Observemos que Pradier não nos diz o que a etnocenologia finalmente é. Ele deixa claro para o leitor o que a etnocenologia não é estritamente. E, agindo por negatividade, vai deslocando os campos nos quais somos tentados a localizar

<sup>&</sup>quot;As primeiras tentativas de definição da etnocenologia levaram a precisar o seu caráter 'radical'. Por este termo, pretendíamos evitar a armadilha que consiste em fazer algo velho com algo novo, seja, neste caso, fazer algo universal com os velhos demônios do particularismo, absorver objetos estrangeiros ao âmbito de nossas práticas e de nossas teorias em lugar de ir até o outro e aprender com ele. Num domínio tão sensível, nós devemos ter no espírito que o universal é um quebra-cabeças no qual a figura aparece quando o conjunto das peças é encaixado e compõem uma unidade. Nós afirmamos que a etnocenologia não se organizava em torno da descrição comparativa dos espetáculos 'exóticos' e/ou populares e que ela não limitava seu campo às civilizações cujo estudo constituía o domínio tradicional da etnologia. A etnocenologia não é um alargamento do campo dos estudos teatrais para acolher as formas até hoje esquecidas e/ou menosprezadas. Muito ao contrário, ela obriga a relativizar as obras e práticas espetaculares ocidentais, mostrando sua especificidade cultural. Assim fazendo, a proposta desta disciplina é contribuir para um melhor conhecimento da natureza do homem, participando da elaboração de uma teoria geral do espetacular humano. " (tradução nossa).

essa disciplina, à primeira vista. Ele nos diz que a etnocenologia 'não se organiza em torno da descrição comparativa dos espetáculos 'exóticos' e/ou populares'; 'não limita seu campo às civilizações cujo estudo constituía o domínio tradicional da etnologia'; 'não é um alargamento do campo dos estudos teatrais para acolher as formas até hoje esquecidas e/ou menosprezadas'. Positivamente ele nos diz que a proposta da disciplina é contribuir para um melhor conhecimento da natureza do homem. E que a etnocenologia, mostrando a especificidade cultural das práticas e obras espetaculares ocidentais, nos obriga a relativizá-las, e que dessa forma a etnocenologia estará participando da elaboração de uma teoria geral do 'espetacular humano'. O problema é que relativizar as especificidades culturais de certas práticas é algo que já vem sendo feito há bastante tempo tanto na antropologia quanto na sociologia e restaria à etnocenologia caracterizar sua forma específica de fazer isso. Ou seja, Pradier nos diz 'o que' a etnocenologia pretende fazer, mas não nos diz 'como', de modo a garantir que não se faça, também no âmbito da etnocenologia, nos próprios termos de Pradier, 'algo novo com coisas velhas'.

No inicio da parte seguinte, intitulada 'O espetacular humano', Pradier nos diz que a ambição da etnocenologia consiste mais em compreender a natureza dos elos de ligação entre as formas do que em compor um repertório das práticas espetaculares humanas: "l'ambition de l'ethnoscénologie consiste moins à composer un répertoire des pratiques spectaculaires humaines, qu'à comprendre la nature des liens qui unissent en profondeur des formes si diverses." E, mais adiante no texto, vamos encontrar as crenças que fundamentam essa visão de Pradier, ambicionada pela sua etnocenologia:

L'hypothèse de l'ethnoscénologie est que l'activité spectaculaire humaine est um trait fondamental de l'espèce, sous-tendu par l'unité du corps/pensée. Ce trait constitue le foyer central à partir duquel se sont organisées des formes multiples dans les camps les plus divers de la vie individuelle et collective.<sup>86</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> "A hipótese da etnocenologia é a de que a atividade espetacular humana é um traço fundamental da espécie, sustentado pela unidade corpo / pensamento. Esse traço constitui o espaço central a partir do qual se organizaram formas múltiplas nos campos mais diversos da vida individual e coletiva." (tradução nossa).

Na parte subseqüente, chamada sugestivamente de 'A falha no olhar', Pradier chama a atenção do leitor para o fato de que, por conta do que ele identifica como 'paradoxo do espetáculo', simples descrições seriam insuficientes na medida em que estas captariam o pico emergente que constitui a parte visível de um contexto que é muito mais amplo e complexo. E faz isso a partir do 'paradoxo do espetáculo', que consiste no fato de reconhecer que a natureza própria do espetáculo é o de ser muito mais dissimulador que evidente. As afirmações de James Clifford sobre as transformações no padrão de descrição etnográfica, que migra, desde a década de 20 do século XX, da idéia de 'informantes privilegiados' para a de 'observações metódicas', parece inspirar em Pradier tal idéia. O trecho específico nos diz exatamente que:

Si l'aspect spectaculaire du fait étudié peut donner lieu à une description, celle-ci est insuffisante dans la mesure où le pic émergent perçu est en réalité la partie visisble d'une 'boucle réentrante' qui agit et nourrit le système complexe dont il est issu. Ne s'en tenir qu'à la dimension 'spectacle' ou 'théâtrale' revient à prendre la partie pour le tout, non sens préssuposer implicitement l'univocité de l'observateur et de l'objet observé.<sup>87</sup>

E Pradier segue dando exemplos interessantes retirados dos estudos sobre práticas xamânicas ou do âmbito do teatro de Jerzy Grotowski e Eugênio Barba que reforçam suas idéias. Mas, o fato é que, a despeito das idéias circunscritas por Pradier serem muito interessantes, perdemos de vista os desígnios da disciplina etnocenologia se não nos ativermos à dimensão espetacular ou teatral. Seria, mais uma vez, necessário que nosso autor nos indicasse, no mínimo, a índole genérica e alguns limites para investigarmos o sistema complexo do qual os picos emergentes provêm.

<sup>&</sup>lt;sup>87</sup> "Se o aspecto espetacular do fato estudado pode dar lugar a uma descrição, esta é insuficiente na medida em que o pico emergente percebido é em realidade a parte visível de um 'circuito de repercussão' que age e alimenta o sistema complexo do qual ele provém. Ater-se apenas à dimensão 'espetacular' ou 'teatral' significa tomar a parte pelo todo, não sem pressupor-se, implicitamente, a univocidade do observador e do objeto observado."

A parte seguinte, intitulada 'O modelo da etnomusicologia', trata de desenvolver uma analogia recorrente nos textos de Pradier, assente desde o lançamento da disciplina, que consiste em aproximar a etnodisciplina da música da etnodisciplina das formas e dos comportamentos espetaculares. Nesta oportunidade, vemos como Pradier caracteriza a etnocenologia como uma ciência que, tal qual a etnomusicologia, pode vir a ser inter ou transdisciplinar.

(...) L'ethnoscénologue examine avec une certaine envie le parcours déjà vieux d'un siècle d'une discipline qui aujourd'hui a su mettre en regard des concepts et des méthodes d'étude complémentaires. Certes les divergences et les querelles d'école subsistent. Toutefois un pas essentiel a été franchi par l'etnomusicologie lorsque s'est dessinée les prémices d'une science interdisciplinaire, si ce n'est transdisciplinaire. (...)<sup>88</sup>

Em seguida, baseado nas proposições de Alan Merriam (1964) para o estudo da música nas diversas culturas, Pradier propõe uma série de pontos análogos aos sugeridos por Merriam, levando em conta os universais - aspectos biológico e físico – e os particularismos individuais e coletivos, e estabelecendo uma relação para com o programa da etnomusicologia. Trata-se de uma sugestão de como cumprir uma primeira etapa descritiva do inventário das formas espetaculares, como fora dito anteriormente.

Pradier se inspira em Merriam sugerindo ponto a ponto aspectos análogos para o programa da etnomusicologia, mas não se limita estritamente aos aspectos que encontramos ali. Ele vai além sugerindo três pontos a mais, em relação ao programa inicial. Merriam sugere basicamente sete pontos referentes ao estudo dos suportes materiais da prática musical; ao corpus de cantos; aos tipos de música; à função e o status dos músicos; às aprendizagens; aos usos e funções da música; e à criação musical. Pradier propõe análogos a cada um desses pontos e sugere ainda um estudo lingüístico referente aos campos lexicais e

desenhou as primícias de uma ciência interdisciplinar, se não transdisciplinar (...)." (tradução nossa).

293

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> "(...) O etnocenólogo examina com uma certa inveja o percurso, já velho de um século, de uma disciplina que soube colocar em evidência conceitos e métodos de estudos complementares. Claro que as divergências e querelas entre as escolas subsistem. Todavia um passo essencial foi dado pela etnomusicologia quando ela se

semânticos; um estudo das práticas associadas às praticas espetaculares estudadas; e, um estudo do universo simbólico dos eventos (ver p. 13 do texto original).

A parte denominada 'O modelo da dança' deixa clara a importância para a etnocenologia, em Pradier, dos conhecimentos hauridos da etologia, como conhecimentos auxiliares para o estudo desse traço da espécie humana que é a espetacularidade. Mas parece que o que o cerne desta parte nos fornece é um análogo excelente para compreendermos como podem se desenvolver as chamadas 'análise interiores', já propaladas por Pradier, uma vez que, do ponto de vista neurobiológico, a compreensão do que se passa com o corpo dos intérpretes em dança nos permite lançar novos olhares para a dimensão corporal em suas interações emocionais е simbólicas no quadro geral fundamentalmente à visão etnocenológica ora comentada. Pois, como bem coloca Pradier:

(...) L'organisation corporelle de la danse n'est pas seulement résultante automatique d'um traitement de l'information. Elle génère signification, états subjectifis et mémoire. L'état subjectif du danseur modifie son organisation corporelle fine. Les séquences psychomotrices sont organisées par une activité cognitive qui, à la différence de ce qui survient dans les réactions émotionnelles, prend le pas sur les schèmes innés. Le danseur ne 'pompe pas l'émotion'. Tout au contraire, l'activité corporelle induit ses propres compositions émotionnelles, sans procéder à quelque imitation d'états et de situations.<sup>89</sup>

Parece-nos assim que a etnomusicologia forneceria um modelo, pelo menos como ponto de partida, para as 'análises exteriores', em função das quais a etnocenologia poderia proceder à descrição dos inventários; enquanto que a dança forneceria um modelo a partir do qual se operariam as 'análises interiores'

\_

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> "(...) A organização corporal da dança não é apenas resultante automática de um tratamento da informação. Ela gera significação, estados subjetivos e memória. O estado subjetivo do dançarino modifica sua organização corporal mais sutil. As seqüências psicomotrizes são organizadas por uma atividade cognitiva que, diferentemente do que sobrevem nas reações emocionais, toma pé sobre os esquemas inatos. O dançarino não 'chupa emoção'. Bem ao contrário, a atividade corporal induz suas próprias composições emocionais, sem proceder a nenhuma imitação de estados e de situações." (tradução nossa).

referenciadas nos resultados das neurociências compatíveis com os propósitos da etnocenologia.

Digno de uma nota é o fato de que Pradier se utiliza bastante de exemplos, conceitos e modelos de estratégias retirados de várias disciplinas em suas especialidades, como história do corpo, lingüística e neurociências em geral, além da biologia, a etologia, a genética e outras mais, especialidades essas formadas, e em franco desenvolvimento, dentro dos padrões do paradigma científico vigente e numa perspectiva que mantém as hierarquias, define muito bem os conceitos com os quais trabalham e seguem padrões de produção calcados nos modos das epistemologias racionalistas.

Por fim destacamos o que Pradier afirma sobre as condições de nascimento de uma disciplina. Vejamos. Ele afirma que:

Il ne suffit pas à une discipline ou à une théorie d'étre justifiée sur le plan scientifique, pour naître et recueillir l'agrément consensuel de la communauté. L'acceptabilité en ce cas tient davantage du social et du culturel. L'air du temps, et ceux qui le soufflent doivent accorder un consentement latent sans lequel toute proposition est prématurée, vouée à l'échec. 90

E, assim, a primeira parte do último parágrafo do texto deixa claro que é necessário acontecerem ações em, pelo menos, dois planos distintos, ações que concorrem para a aceitação de uma disciplina científica ou uma teoria. Um é o plano científico e o outro consiste num plano muito mais social, como Pradier o caracteriza. O fato é que, como a etnocenologia ainda não goza de uma teoria em nível do espetacular humano, nem de um paradigma epistêmico, ou metodológico, não se poderia dizer que a etnocenologia está assegurada no plano interno de sua urdidura científica. Logo, o fator de sustentação de etnocenologia até o momento

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> "Não é suficiente para uma disciplina ou para uma teoria ser justificada sobre o plano cientifico, para nascer e receber o acordo consensual da comunidade. A aceitação tem, neste caso, mais do social do que do cultural. O ar do tempo e aqueles que o sopram devem concordar com um consentimento latente sem o qual toda proposição é prematura, destinada ao fracasso." (tradução nossa).

é, sem dúvidas, sua existência social. Nas palavras do próprio Pradier: '...o ar do tempo e aqueles que o sopram...' no âmbito das academias universitárias.

## 4.2.5 PRADIER, OS ESTUDOS TEATRAIS E O DESERTO CIENTÍFICO

Publicado na Revista Repertório – teatro e dança, ano 3, n° 4, em Salvador, pelo Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas da Universidade Federal da Bahia, 2001, com tradução de Antônia Pereira, o texto de Jean-Marie Pradier, intitulado 'Os Estudos Teatrais e o Deserto Científico', segue a linha de desenvolvimento dos traços característicos da etnocenologia segundo este pesquisador.

Composto de dezessete páginas distribuídas ao longo de dez seções, com longos parágrafos e muitas referências aos vários ramos da biologia e das ciências cognitivas. Batizando cada seção com títulos bastante sugestivos e com um tom particularmente aguerrido em defesa de sua idéia de etnocenologia, Pradier(2001) começa esse texto apresentando e discutindo as dificuldades que logo aparecem quando se tenta substituir o termo "teatro" por um outro termo, referente à mesma área, no caso, o termo "espetáculo vivo".

O termo apresentado, "espetáculo vivo", fora sugerido por um doutorando, orientando de Pradier, na ocasião da defesa de sua tese (MANDRESSI, 1999), seguindo-se a tendência da etnocenologia defendida por Pradier de estudar as mais diversas práticas espetaculares sem referências ao termo "teatro" como categoria. "numa louvável preocupação de evitar todo e qualquer etnocentrismo em relação às formas dos espetáculos que nasceram no Uruguai entre 1870 e 1930", salienta Pradier (2001, p. 39). Uma ressalva em torno desse ponto se fez notar por, pelo menos dois membros da banca que examinou a tese em questão, um dos quais Armindo Bião, o maior difusor da etnocenologia no Brasil.

Logo de saída, o etnocentrismo, uma das questões centrais para essa etnocenologia, ganha observância na condução das análises e discussões empreendidas.

Entre o primeiro e o segundo parágrafos desta primeira seção, intitulada "Quem disse vivo?", Jean-Marie Pradier (ibidem, p. 39) recoloca a questão do etnocentrismo e nos diz que os estudos da noção de "vida" e suas relações com as artes do espetáculo deveriam ter sido a grande preocupação dos estudos teatrais e coreográficos, desde a época dos chamados reformadores do moderno teatro europeu. Ele afirma o seguinte:

...o estudo dessa noção deveria ter sido a primeira preocupação (...) É somente a partir de sua resolução que poderão ser tratados com pertinência as questões que figuram no primeiro plano dos ensaios teóricos atuais: a teatralidade, a recepção, a análise dos espetáculos, a interculturalidade, a organicidade, a energia do ator/dançarino.

No parágrafo seguinte, Pradier apresenta uma das questões mais importantes desse texto em cujo rastro da resposta parece se localizar a saída para que a etnocenologia encontre um bom termo, ao seu ver. A questão é na verdade um conjunto de perguntas entrelaçadas por implicações, algumas explícitas outras tácitas, expressas na forma como se segue:

porque essa arte cujo material primeiro é a vida — o corpo vivo [bios] dos atores e dos espectadores experimentando conjuntamente os mesmos sentimentos, ou seja, em estado de empatia [empátheia] — não provocou a emergência de uma reflexão e de uma pesquisa biológica acerca do fenômeno teatral, tal como se produziu no século XVII com Diderot e a arte do ator? Porque os modelos lingüísticos usufruíram de tamanha fortuna, apesar das advertências dos reformadores do teatro, que se esforçaram por especificar o acontecimento teatral, distinguindo-o da literatura dramática, como Jerzy Grotowski já assinalava nos seus primeiros ensaios?

Para deixar bem clara a problemática que vai ocupar todo esse texto, vamos separar as questões e tentar encontrar suas ligações.

A primeira grande questão é 'porque a arte teatral não provocou a emergência de uma reflexão e uma pesquisa biológica a seu respeito?' e a segunda é 'porque os modelos lingüísticos que se ocuparam de estudar o fenômeno teatral obtiveram tamanha fortuna, em detrimento dos modelos que, depois dos reformadores, separam a literatura dramática do acontecimento dos espetáculos?'.

A primeira questão pressupõe uma concepção de espetáculo como algo que tem por base os corpos dos atores e espectadores em estado de empatia; e também pressupõe que o conceito de vida, o *bios*, está na base do corpo, e da empatia, implicados na relação ator / espectador.

A segunda questão pressupõe que apareceu uma consciência, instigada pelos reformadores, que não foi suficiente para promover a substituição ou equiparação dos modelos de análise dos fenômenos espetaculares. E é a continuação da exposição dessas dúvidas, vistas sob ângulos diferentes, que dá següência ao texto.

Trata-se então, isso fica bastante claro, de se orientar para as neurociências (teoricamente mais próximas do *bios*) ou trabalhar com outros modelos teoréticos vigentes nos estudos teatrais; de constatar e denunciar a falta de interdisciplinaridade no âmbito dos estudos teatrais, diferentemente, por exemplo, de áreas como música e artes plásticas que a muito mantêm relações estreitas com as ciências humanas em geral, assim como disciplinas científicas como matemática, física, fisiologia, e a atuais ciências cognitivas.

Essa primeira seção se encerra com Pradier a observar que, no mundo anglo-americano, por conta da noção de 'performance', se conseguiu escapar do fascínio de termos como "teatro", "teatralidade" e "espetáculo". Mas, a proposição da idéia de 'performance studies' e de 'performance', a fim de ampliar o campo

desses estudos, introduzindo nova perspectivas teóricas, encontrou muitas dificuldades por conta da tarefa, nada fácil, de definir o que é 'performance'.

Veremos, logo em seguida, como isso é importante de se ressaltar para Pradier. Sua tese de base assegura que o grande problema nesse âmbito é a limitação estanque da tradicional perspectiva monodisciplinar. E é exatamente entorno do aspecto da orientação disciplinar adotada que ele começa a abrir discussões na seção seguinte do texto, intitulada 'O Ritual ou a questão do 'ovo". Vejamos.

Pradier introduz esta segunda seção apontando para o que parece ser, segundo ele, a fonte das respostas para começarmos a compreender os pontos fundamentais das questões colocadas no início do texto. E essa fonte, esse fator primordial, é a ausência de uma teoria global, transdisciplinar, dos comportamentos humanos espetaculares organizados. Em suas palavras:

a perplexidade dos teóricos em performance studies reflete a ausência de uma teoria global, verdadeiramente transdisciplinar, capaz de abarcar – à imagem do que ocorreu na lingüística – os aspectos biológicos, psicológicos, sociológicos e culturais dos comportamentos humanos espetaculares organizados, entre os quais o teatro representaria apenas uma dimensão.

Pradier se dedica, no restante de toda esta seção a mostrar como, provavelmente, tal teoria não apareceu por conta do domínio de uma crença. A crença de que o teatro teve suas raízes nos comportamentos ritualísticos do mundo animal e nos rituais primitivos.

Retomando assim a questão do rito e do teatro como categorias de base dos estudos dos espetáculos. Questão que fora abordada, de passagem, em 'Etnocenologia: A Profundeza das emergências' (PRADIER, 1996), aqui vai ganhar um longo desenvolvimento englobando as questões aí implicadas da antropologia evolutiva.

Pradier argumenta que, mesmo sabendo-se que hoje nenhum historiador defende abertamente a tese de origem ritualística do teatro, essa idéia gozou tanta força, por tanto tempo, que seu arrefecimento deixou um vazio ainda por preencher. Parece que também aqui neste meandro se pode constatar a tese de Bertrand Russel (1946, p.28) que afirma que, "desde o inicio do século XVII, quase todo avanço intelectual sério teve de começar com um ataque a alguma doutrina aristotélica."

Pradier remonta os fatos às especulações da chamada escola de antropologia de Cambridge, no início do século XX. Com efeito, baseados nas hipóteses de Aristóteles sobre o nascimento da tragédia e da comédia, e influenciados pela antropologia evolucionista, passou-se a se buscar o ritual de origem das formas teatrais. Ecos dessas idéias persistem até hoje num conjunto de especulações que Pradier chama de "ritualcentrismo".

Pradier cita alguns autores dos performance studies e dos estudos teatrais, entre os quais Patric Pavis (1996), afirmando que desses estudos fazem parte os reflexos do 'ritualcentrismo'. A esse respeito ele observa que:

A concepção dos elos que unem o ritual ao teatro, ao que parece, procede da impossibilidade dos estudos teatrais em abandonar o campo restrito dos estudos literários para se abrir – sem servilismo e sem, no entanto, renegar estes últimos – ao conjunto das disciplinas científicas. Os abusos ingênuos da semiologia do teatro, nos anos 70, não tiveram outra causa que a monodisciplinaridade dos teóricos.

A problemática descrita e analisada por Pradier começa a se delinear mais precisamente. Dá para entender que, para ele, a falta de uma teoria geral do espetacular e a persistência de idéias como a do 'ritualcentrismo', por um lado; e o apego a modelos de estudos apenas literários dos espetáculos, sempre sob uma perspectiva monodisciplinar, por outro lado, mantiveram os estudos dos comportamentos humanos espetaculares esvaziados.

Nesse sentido, o passo seguinte de Pradier é desvelar as influências ainda presentes das idéias da antropologia evolucionista. Esta antropologia que, ao tratar o desenrolar dos fatos na história humana como o desenvolvimento de um espécime animal, gerou, e continua gerando, segundo ele, representações etnocêntricas e paternalistas (sic), em relação aos chamados 'teatros tradicionais', e posturas salvacionistas.

O raciocínio é, mais ou menos, o seguinte: a origem ritual do teatro, advogada pela antropologia evolucionista é uma fábula advinda de um abuso metonímico de tomar uma parte de uma coisa pela coisa toda, uma sinédoque, como Pradier denomina. Pois bem, no âmbito de uma dada cultura, um comportamento ritual (uma parte) é separado e considerado independente. A cultura (o todo), da qual aquele comportamento faz parte, é tomada como estável, sólida e durável. Essa cultura é conduzida como uma bagagem estanque por cada um dos membros da comunidade e transmitida, tal e qual é recebida, às gerações seguintes. Daí o etnocentrismo e o paternalismo.

Mas, esse raciocínio não encontra nenhum exemplo, Pradier não indica nenhuma obra, ou autor, que pense efetivamente assim, ficando apenas como uma crítica genérica ao demônio favorito da etnocenologia que Pradier advoga.

O intuito de Pradier não se limita aqui somente a combater o etnocentrismo, ele também prepara o enfoque que lhe parece ser o mais adequado para vencer todas essas dificuldades, que é o enfoque sistêmico. Com efeito, Pradier enxerga nesse tipo de enfoque a saída para superar as dificuldades que ele enxerga na monodisciplinaridade e, ao mesmo tempo, poder encaminhar uma das demandas da etnocenologia, evocada desde os primeiros textos, que é a comunicação direta entre conhecimentos dos mais diversos com os produtos das atividades científicas. Em suas palavras:

O enfoque sistêmico dos comportamentos humanos evitaria tamanhas simplificações posto que ele implica, antes de tudo, no

abandono da monodisciplinaridade em prol de um diálogo entre as ciências e as outras vias do conhecimento que não sejam somente 'científicas'.

Logo em seguida, Pradier chega à conclusão de que é necessário estudar ainda mais os fundamentos biológicos da cultura. Com efeito, especulando sobre os chamados 'comportamentos ritualizados', comuns aos grupos humanos e aos animais em geral, fato que teria levado Victor Turner a se colocar frontalmente contra a idéia de que todo comportamento humano é o resultado dos condicionamentos sociais, Pradier escreve que:

Conviria não decidir a priori se a atividade simbólica humana estaria puramente determinada pela vida social ou se ela não teria nenhuma relação com o biológico. Pelo contrário, torna-se necessário estudar os fundamentos biológicos da cultura, as interações não lineares da biologia e da cultura, as quais são susceptíveis de orientar, modificar, desenvolver — e mesmo provocar o desaparecimento -, e estabilizar ou não o que não passa de simples proposição do envelope genético.

A seção seguinte, intitulada 'Pluri, Inter e Transdisciplinaridade', está dividida em quatro longos parágrafos. Essa parte é dedicada à análise e ao esclarecimento das noções de interdisciplinaridade, pluridisciplinaridade e transdisciplinaridade. E vale observar que todas essas noções implicam a idéia de disciplinaridade ou, como Pradier chama, o aspecto monodisciplinar.

O mais importante é o que se pode compreender da concepção que Pradier guarda dos conceitos mais caros para sua visão de etnocenologia. Ele chegará a dizer, no final desse texto, que sem interdisciplinaridade não há etnocenologia, como veremos.

Em resumo, o texto nos diz que a perspectiva pluridisciplinar se define quando "várias disciplinas, lado a lado, examinam um mesmo objeto a partir de um ponto de vista, porém com métodos diferentes."; que interdisciplinaridade se concentra nos resultados dos diálogos entre várias disciplinas distintas. Pois "ela traz na sua base a idéia já promissora da necessidade de multiplicar as análises

versadas em vez de se concentrar com uma única"; e que a transdisciplinaridade vai além do diálogo interdisciplinar. Pois esta se encaminha no sentido de uma 'perspectiva de procriação'.

Uma versão comum de transdisciplinaridade é a que se limita a interrogar diferentes peritos de uma dada área de abrangência. O exemplo fornecido por Pradier (2001, p.41), a esse respeito, é o dos pesquisadores do *Institut für Theaterwissenschaft*, sobre memória, apresentado no 5° Colóquio Internacional de Performance Studies, da Universidade d'Abrystwyth, País de Galles, 1999, que se limitava às opiniões dos peritos nas humanidades tradicionais (filosofia, antropologia, sociologia, psicologia etc.), sem nenhuma menção aos trabalhos sobre memória, mais recentes, das ciências cognitivas e neurobiológicas.

Quanto a esse ponto, Pradier toma como exemplar os trabalhos do físico Basarab Nicolescu (1999), um dos fundadores de um grupo de discussão sobre a transdisciplinaridade na UNESCO e participante ativo do *Centre International de Recherches et d'Études transdisciplinaires* (CIRET). Nessa abordagem, a transdisciplinaridade insiste, apesar de não se limitar somente a isso, na 'qualidade criadora do diálogo'. O que mais importa aqui é o nível de interação entre as várias dimensões de uma dada realidade simultaneamente. Trata-se de constituir um meta ponto de vista, sobre todas as disciplinas que se abram a essa perspectiva, que englobem e ultrapassem todos os demais pontos de vista (UNESCO, 1994, art. 3).

Pradier nos lembra que, para essa perspectiva do transdisciplinar, as quatro possibilidades, que vão da disciplina à transdisciplinaridade, passando pela pluri e interdisciplinaridade, são como as setas de um mesmo arco, aquele que leva ao conhecimento. E, ressalta ainda, de passagem, que a descoberta dessa dinâmica passa necessariamente pelo conhecimento disciplinar.

Ora, se é assim, fica claro que para a etnocenologia conceber sua própria perspectiva transdisciplinar, ela precisaria se constituir como disciplina. O próprio Nicolescu Basarab, por exemplo, parte da física e da matemática, e o que ele tem em mente são disciplinas científicas formais, o oposto do que parece querer Pradier.

Uma outra questão, que agora se esclarece, é que o prejuízo que advém da perspectiva monodisciplinar só pode ser atribuído por quem enxerga as limitações de cada disciplina. Mas, o que a transdisciplinaridade coloca como ideal, e que parece ser o que faltava, é a necessidade de diálogos construtivos a partir dos conhecimentos produzidos inevitavelmente por disciplinas separadas em suas constituições e abordagens.

A conclusão de Pradier é de que a transdisciplinaridade implica numa ética e numa 'epistemia', uma reflexão epistemológica realmente radical. A sugestão é que se faça algo análogo à epistemologia genética de Piaget, que, por sinal, acrescentamos, é o criador do termo transdisciplinaridade (PIAGET, 1974). Para Pradier, inter ou transdisciplinaridade exige uma postura inter ou transcultural para enfrentar o etnocentrismo.

Na seção subseqüente, intitulada 'Uma Dançarina Dançando sem Gravidade', o texto segue afirmando que, diante da complexidade dos fenômenos envolvidos neste âmbito da espetacularidade, o máximo que esses estudos sobre o espetacular podem evidenciar são os chamados 'picos de emergência'. Pela da quantidade de níveis a ser considerados numa abordagem sistêmica (BERTALANFFY, 1925), que também é cabível, segundo Pradier.

Com efeito, Pradier encontra na teoria sistêmica, se usada nos estudos das práticas espetaculares humanas, muito para guardar. Talvez daí venha, no atual estágio de desenvolvimento dos conhecimentos, a chave que permite o intercâmbio entre vários gêneros de saber, notadamente, nesta área, entre os

conhecimentos 'pragmáticos' de performer e os códigos do discurso racional científico.

Observamos que o uso do conceito de 'picos de emergência' e a questão de fazer dialogar os saberes práticos da cena com os saberes científicos codificados, que este entendimento acerca dos estudos sobre o espetacular parece ajudar a conduzir, são pontos recorrentes na reflexão de Pradier.

Não podemos nos esquecer, no entanto, que a teoria sistêmica é uma teoria que busca enfocar os fenômenos em seus vários níveis de complexidade, mas, cada nível é tratado como um sistema. A teoria sistêmica não é transdisciplinar em sua base. Pelo contrário, sua base é estatística. Ela é sistêmica pois procura enfocar seus objetos sob o aspecto abstrato que julga privilegiado: o das inter-relações que compõem um sistema.

Esta seção do texto se encerra com as observações em torno de um exemplo que constitui também um marco no avanço dos estudos do espetacular humano, segundo Pradier. Trata-se do trabalho da dançaria e coreógrafa Kitsou Dubois (1999), que desenvolve uma pesquisa sobre dança em ambientes de microgravidade.

Com efeito, num texto publicado na mesma revista na qual encontramos este texto de Pradier, ora examinado, Revista Repertório – teatro e dança, n° 3, ano 4, Salvador: PPGAC/UFBA, texto intitulado 'Coreografia e Ausência de Gravidade: sobrevôo sensível' (DUBOIS, 2001), com tradução de Christine Greiner, constatamos que Kitsou Dubois, tendo participado de vários vôos parabólicos e preparado um treinamento para astronautas a partir de técnicas de dança, se propõe a refletir sobre o modelo de corpo que advém destas experiências.

Para conceber as atividades do treinamento, a referida autora parte não da motricidade própria de um dançarino mas de sua experiência sensível nos vôos parabólicos. Ela explica que existe um padrão de corpo exigido dos astronautas em treinamento que é semelhante ao padrão dos atletas de alta performance; que, atualmente, se sabe que o nível de rendimento nesses âmbitos depende tanto de fatores internos, ela usa o termo 'centrais', referentes ao sistema nervoso central, à cognição, à emoção, às motivações, etc., quanto dos fatores externos, ela usa o termo 'mecânicos', e que a psicologia admite que os dois tipos de fatores são equivalentes em importância, para os resultados esperados. Os estudos do corpo / consciência são tão importantes quanto os estudos dos aspectos físicos.

O objetivo declarado de Kitsou Dubois, ao introduzir as técnicas de dança nesse contexto, foi o de associar um outro olhar à exigência de alta tecnicidade física, mental e ambiental, inerente a esse tipo de treino. Neste intuito, ela, então, associou aos processos de análise comportamental uma espécie de lugar aberto no qual poderiam aparecer, menos condicionadamente, as emoções, a expressão do imaginário e as expressões corporais próprias a cada indivíduo.

Assim, ela se ocupou de mostrar que emoção não significa necessariamente perda de controle, como é comumente imaginado naquele contexto, e que, ao contrário, a emoção é parte constitutiva do corpo, da capacidade de adaptação, tão importante como resultado desse tipo de treinamento. Como os estados emocionais fazem surgir expressões relativas às personalidades e às culturas, ela pôde utilizá-las como um instrumental de leituras e reconhecimento das diferenças. Um recurso extremamente sofisticado a mais, e que, tal qual os outros equipamentos, é internacional.

Ela conta que, por essa via, pôde constatar o aumento do que chamou de 'humanidade' dos participantes desse treinamento, em oposição ao homem tecnológico, pois foi constatado um aperfeiçoamento da capacidade de transmitir os conhecimentos e os dados do imaginário próprio aos astronautas.

No texto especificamente referido, Kitsou Dubois (2000) descreve o que sentiu na experiência de dançar naquele ambiente e os problemas e questões que isso suscitou para o desenvolvimento do seu trabalho. Ela não faz nenhuma característica mais precisa quanto aos métodos utilizados e nem faz nenhuma referencia à etnocenologia, a uma abordagem específica, como a sistêmica, ou a uma perspectiva transdisciplinar. O professor Pradier (op. cit., p. 43), por sua vez, ao comentar a tese da dançarina, comemora entusiasticamente e nos fornece mais alguns dados sobre sua visão de etnocenologia:

...o estudo de Kitsou Debois fundamenta-se num enfoque transdisciplinar. Pela primeira vez no mundo, um corpo dançante foi realmente confrontado a um novo meio ambiente, a microgravidade, através da participação em vôos parabólicos a bordo da Caravelle Zero G da Agência Espacial, o CNES. Neste quadro, a dança contemporânea abre um espaço de pesquisa, inscreve-se no vasto meio 'arte/ciência', explora novos territórios graças às novas tecnologias e propõe uma outra concepção da percepção visual. (...) ela introduz um objeto novo e questões novas, através de um percurso transversal e rigoroso. (...) do ponto de vista da etnocenologia, essa pesquisa, por reivindicar explicitamente tal enfoque, tem o mérito de libertar a disciplina de todo e qualquer exotismo.

A julgar pelo último trecho da citação, parece ser suficiente reivindicar o enfoque de etnocenológico e o trabalho passa a ser considerado como tal. E esse caráter parece ser reforçado na seção que imediatamente na seqüência do texto de Jean-Marie Pradier, seção intitulada de 'Os saberes de segunda mão'.

Fundamental para os nossos propósitos, esta seção é onde aparece explicitamente a posição do professor Jean-Marie Pradier acerca da questão metodológica em etnocenologia. A seção como um todo se ocupa de caracterizar a área dos estudos teatrais, mostrando suas limitações para o estudo dos espetáculos, por conta da opção por uma orientação que privilegia os aspectos literários dos fenômenos teatrais.

Para Pradier está claro que uma tal orientação está subentendida na história e nos estudos científicos sobre o corpo. O próprio Pradier empreendeu um longo estudo desta natureza (PRADIER, 1997). Quanto à metodologia ele afirma que: 'precisamente, a etnocenologia se caracteriza por uma exigência de transdisciplinaridade ou, no mínimo, de interdisciplinaridade. Reivindicar uma metodologia equivaleria a recair no erro, na traição.'

A traição à qual se refere Pradier é a de desenvolver uma perspectiva monodisciplinar, ignorando os danos já causados por esse tipo de abordagem, no que se refere à manutenção e ao fortalecimento do etnocentrismo europeu, inerente aos modos correntes de fazer ciência. Seria trair a possibilidade de diálogo entre os vários saberes (interdisciplinaridade geral dos conhecimentos humanos) e a possibilidade de 'procriação' resultante desse diálogo.

Como exemplar para a postura que preconiza, na seção seguinte do seu texto, intitulada 'O exemplo da musicologia', Pradier parte da obra de Alan Lomax que, nos anos sessenta do século XX, teria dado o primeiro passo na construção de uma ciência consagrada ao enfoque interdisciplinar de um fenômeno estético, dentro do próprio contexto do fenômeno. E, mais uma vez, evoca a obra de John Blacking em etnomusicologia como um excelente análogo para a etnocenologia.

Seguindo, na seção subseqüente, intitulada de 'Desconfianças, mal entendidos e desvios', Pradier tenta mapear, levando em conta os condicionamentos da sociedade atual, as bases da grande oposição que um enfoque interdisciplinar ainda enfrenta, claramente expressa na desproporcionalidade dos apoios institucionais dados às disciplinas científicas que seguem um padrão de produção já consagrado e os poucos suportes relegados aos pesquisadores que se aventuram a abrir as fronteiras de suas especialidades, principalmente quando se trata do entrecruzamento arte/ciência.

Em resposta a essa situação, Pradier se dedica, na seção seguinte, intitulada Os artistas e as ciências do comportamento, a mostrar que muitos contatos entre as artes e as ciências aconteceram, com lucro para todos; e também o caráter da iniciativa de muitos artistas que se aproximaram das ciências. Pradier abre esta parte afirmando:

Envoltos no combate cotidiano em relação aos problemas comportamentais de grande complexidade, os artistas souberam encontrar 'leis pragmáticas' formuladas, de maneira razoavelmente hábil, imitando, às vezes, a literatura científica, seja por irrisão ou busca de respeitabilidade.

A partir daí, ele passa a dar exemplos de uma série de áreas, e épocas diferentes, nas quais artistas e cientistas colaboraram. São historiadores, zoólogos, psicólogos, educadores, neurologistas, filósofos e outros tantos cientistas a colaborarem 'procriativamente'.

No mesmo movimento, Pradier segue, na seção seguinte, a penúltima do texto, intitulada "Algumas 'pedras brancas' no caminho", a se concentrar nos exemplos de relações promissoras entre as ciências biológicas, em geral, e as artes do espetáculo. É como se ele mostrasse as promessas do *bios* reencontrado na base das artes do espetáculo, levantando exemplos concretos que ilustram as possibilidades apenas aventadas no início deste texto e nos textos anteriores.

Na última seção, Pradier faz uma verdadeira profissão de fé interdisciplinar, apostando numa esperança futura. Ele reafirma a opção pela interdisciplinaridade; nos diz que a etnocenologia não faz nenhum sentido, se não for interdisciplinar; e que foi a falta mesmo de uma visão interdisciplinar na área dos estudos teatrais e coreográficos que provocou o nascimento da etnocenologia. Vejam o quanto estamos distantes aqui da visão inicial de etnocenologia em Duvignad e Khaznadar, e mesmo da etnocenologia concebida por Bião, guarda uma certa distância.

Para Jean-Marie Pradier não importa tanto como as práticas venham a se chamar (teatro, espetáculo vivo, artes performáticas etc.), o fundamental é que nenhum termo dá conta dos diferentes aspectos aí implicados e que orientam e determinam suas formas e evoluções.

Fadada ao desaparecimento, como sua congênere, etnomusicologia, a etnocenologia de Pradier tem apenas o caráter provisório que guarda a vinda de uma teoria geral do espetacular humano. Pois, o grande obstáculo, o etnocentrismo, é complexo e abrangente demais para ser vencido pela 'boa fé'.

Vista dessa forma, nos seus dez primeiros anos, a etnocenologia em Pradier é claramente ainda uma estratégia para vencer as vicissitudes de um meio hostil ao aparecimento de iniciativas diferenciadas dos padrões vigentes. Ela representa muito mais uma espécie de processo de ascese do tipo de 'epistemia', para usar um termo do próprio Pradier, reinante.

As ações efetivas da etnocenologia de Pradier foram abrir as discussões acerca da necessidade e pertinência de uma iniciativa inovadora na grande área de abrangência aí implicada; alertar para a presença danosa e permanência do etnocentrismo em suas diversas facetas; enfatizar a falta e as limitações dos estudos que representaram, até então, a área dos fenômenos espetaculares, que são os estudos teatrais e os performances studies; e apontar para a ausência de uma teoria geral dos objetos visados.

Talvez a visão mais aproximada, do conjunto de seus textos, explique, ao menos em partes, a ambigüidade do discurso desta etnocenologia, que ora se diz perspectiva teórica, ora apenas uma heurística coerente, ora uma disciplina científica, ora uma abordagem inter, ou transdisciplinar, mas sem afirmar nada de acabado sobre suas próprias bases, enquanto disciplina científica.

As maneiras apontadas para enfrentar o etnocentrismo trazem as mesmas marcas que declara querer evitar. Afinal a etnocenologia nasceu na França; apareceu como centro internacional; seu nome remonta às matrizes grego-latinas e às formas tradicionais de dar nomes em ciências; sua força de sustentação vem das academias universitárias. O fato de reafirmar um discurso aberto e libertário não modifica estas suas determinações.

Mostrar que os estudos teatrais, cuja orientação geral é de natureza literária, não tange a dimensão mais fundamental dos espetáculos e que, talvez, nem teria como fazê-lo, se o quisesse, pela limitação de seus instrumentos e desenvolvimento dos seus métodos, não modifica o quadro de construções por realizar, tão necessárias nesse ambiente.

E, por fim, se limitar a apontar a ausência de uma teoria geral como causa dos problemas mais graves em jogo e, como contribuição para a construção dessa teoria geral, limitar-se apenas a dizer que ela tem que ser inter ou transdisciplinar, para escapar do etnocentrismo, deixa ainda os problemas que investigamos em abertos. Sabemos com bastante clareza qual o posicionamento político genérico da etnocenologia, não sabemos quase nada de suas bases epistêmicas.

No entanto, é inegável que as concepções de Jean-Marie Pradier constituem o inicio da marcha por uma etnocenologia científica, pois é o seu espírito que concebe o termo etnocenologia, que não parece dar sinais de desaparecer tão cedo, pois já criou uma identificação com toda essa problemática; foi quem propôs o texto do manifesto dessa disciplina, que cria uma espécie de limite programático, seguido por todos os outros autores, com naturais discordâncias, mas tomando-o como limite; é ele também quem, para não incorrer nos erros, equívocos e limitações do modelo monodiciplinar, continua, todavia, a sonhar com uma saída epistêmica para tal impasse, sem deixar de considerar a etnocenologia como uma saída viável para se estudar as práticas espetaculares com um maior respeito aos seus caracteres próprios.

Para finalizar, poderíamos dizer que a etnocenologia de Pradier reflete bem a visão resumida por Boaventura de Souza Santos (2003, p.17), em face das rápidas transformações instauradas no seio das próprias ciências naturais: "perdemos a confiança epistemológica. estamos no fim de um ciclo de hegemonia de uma certa ordem científica. As condições epistêmicas das nossas perguntas estão inscritas no avesso dos conceitos que utilizamos para lhes dar respostas." E, mais adiante (op.cit., p.77) afirma:

cada método é uma linguagem e a realidade responde na língua em que é perguntada. Só uma constelação de métodos pode captar o silêncio que persiste entre cada língua que pergunta. Numa fase da revolução cientifica como a que atravessamos, essa pluralidade de métodos só é possível mediante transgressão metodológica."

Ou seja, Jean-Marie Pradier quer uma disciplina como referência, mas não como as disciplinas científicas correntes, que são muito limitadas, etnocêntricas, monodisciplinares etc., o grande problema é que ele é obrigado a fazer isso, de uma parte, desprezando os condicionamentos, contornos e delineamentos que poderiam fornecer o status de disciplina científica à etnocenologia, dentro do atual paradigma científico; e, de outra parte, aceitando uma série de pequenos artifícios, jogos, instrumentos, e pressupostos que não o colocam totalmente fora da forma tradicional e corrente de se definir uma disciplina científica, nem permite seu enquadramento, pois ainda não há nada de seguro num possível novo paradigma científico. É essa tensão contraditória que aparece claramente quando se lê seus textos.

## 5 CONCLUSÃO

## 5.1 O Estágio de Desenvolvimento da Etnocenologia

O estágio pré-paradigmático é o menos caracterizado dentre todos os estágios estudados, sendo descrito em passagens breves e genéricas ao longo

dos capítulos um, dois e três de 'A Estrutura das Revoluções Científicas', famoso ensaio de história das ciências, no qual Thomas S. Kuhn (1978) chegou a uma síntese da dinâmica do desenvolvimento científico como constituição de estágios sucessivos e suas crises.

As características gerais dos estágios pré-paradigmáticos, segundo Kuhn, incluem a valorização de todos os dados e aspectos. O direcionamento dos estudos é feito a toda comunidade científica e até a leigos interessados. Observemos que esta característica, se pudesse ser aplicada de forma precisa à compreensão da etnocenologia, ajudaria a explicar a quantidade e a variedade de estudos apresentados em seus colóquios, e também o fato de que a maioria daqueles estudos tem muito pouca relação direta com as preocupações epistemológicas que se espera de uma disciplina científica emergente<sup>91</sup>.

É certo que a etnocenologia valoriza bastante todos os dados produzidos em seu âmbito, sem exceções. A grande questão aqui é o conceito de comunidade cientifica. O que aliás trata-se de um conceito bastante problemático, mesmo já na obra de Kuhn. (FOUREZ, 1996; CHALMERS, 2001). Mas aqui ganha contornos bem mais claros, pois a etnocenologia acadêmica não tem propriamente uma comunidade de praticantes de etnocenologia e sim uma rede de pessoas associadas por laços acadêmicos e artísticos cujos pontos de contato comum, que os liga à etnocenologia, passa sempre pelos professores orientadores formais e informais: Armindo Bião, no caso do Brasil; e Jean-Marie Pradier, no caso da França.

<sup>&</sup>lt;sup>91</sup> Um exemplo marcante é o terceiro colóquio da disciplina, um dos maiores já realizados, que teve lugar em Salvador-Bahia, em 1997. De um total de sete mesas redondas e duas conferências, nas quais foram apresentados cerca de 26 trabalhos relacionados aos temas propostos para cada mesa ou conferência, a rigor, somente o trabalho de Rafael Mandressi (U. Católica do Urugui) versava sobre as bases epistemológicas para a nova disciplina: um trabalho intitulado *La Mirada Del Anatomista - La Etnoescenologia Y La Construcción de Objetos Muertos* .

Em seguida, na concepção de Kuhn sobre os estágios de desenvolvimento das disciplinas, tem lugar o estabelecimento de uma competição tácita entre todas as teorias existentes, mesmo se essas não explicam todos os fenômenos ou abarcam toda a problemática.

O problema aqui é que não há uma atividade de explicação de nenhum ponto fundamental ao estabelecimento de uma disciplina científica, nos textos de etnocenologia. O máximo que encontramos é uma tentativa de estabelecimento dos objetos da etnocenologia, a exposição de seus posicionamentos e sugestões de como ela deve agir, em analogia a outras práticas, tomadas como congêneres. Mas que não deixa claro ainda o que a etnocenologia quer explicar e, menos ainda, como ela pretende fazer isso para se distinguir como campo autônomo.

Em terceiro lugar, o que encerra e delimita essa fase pré-paradigmàtica, ainda na concepção de Thomas Kuhn, é que, uma vez instituído um paradigma, estabelece-se o que vale a pena estudar e os trabalhos são dirigidos somente à comunidade científica, com o uso de jargões específicos e um certo hermetismo da linguagem. Dessa etapa em diante trata-se de desenvolver o labor da chamada 'ciência normal'<sup>92</sup>. O que é mais uma barreira para nossa disciplina, no seu atual estágio, pois ela ainda não possui um conjunto de termos referenciais que pudesse servir de jargão aos seus praticantes e funcionar de forma diferenciada para os 'leigos'.

Kuhn distingue disciplinas como matemática e astronomia, cujos paradigmas, já estáveis, datam da pré-história, de disciplina como a bioquímica, que surgiu da divisão e combinação de especialidades já amadurecidas, e de

<sup>&</sup>lt;sup>92</sup> 'A pesquisa eficaz raramente começa antes que uma comunidade científica pense ter adquirido respostas seguras para perguntas como as seguintes: quais são as entidades fundamentais que compõem o universo? Como interagem essas entidades umas com as outras e com os sentidos? Que questões podem ser legitimamente feitas a respeito de tais entidades e que técnicas podem ser empregadas em busca de suas soluções?' (KUHN, op. cit., p. 23)

outras disciplinas nas quais a dinâmica de estabelecimento da chamada 'ciência normal' se mescla à conformação de paradigmas, em circunstâncias peculiares, que permitem o entendimento de suas estruturas. Mas, o que mais nos interessa aqui é a compreensão de que a etnocenologia, se se configurar como inter ou transdisciplinar, entrecruzando saberes de naturezas diferentes, terá que lidar com vários paradigmas bastante distintos ao mesmo tempo.

Kuhn retira seus exemplos de paradigmas estáveis e, apesar de reconhecer a possibilidade de convivência, nas ciências sociais, de paradigmas até opostos, ele destaca que as bases de formação destes saberes são quase sempre unívocas. O que ainda não é o caso da etnocenologia.

Um outro fator importante, para a compreensão da natureza específica desta disciplina, em seu atual estágio de desenvolvimento, é o fato de ela não derivar da divisão ou da combinação de especialidades já amadurecidas. Apesar de, e talvez por isso mesmo, como veremos, ao menos em Pradier, preconizar a utilização dos paradigmas de procedimentos já consagrados pelos saberes que, historicamente, tomam fenômenos ligados à cena como objeto de estudos ou instrumentos de análise.

A caracterização do estado pré-paradigmático tem contornos precisos não somente em Kuhn mas também nos autores que tomaram para si a tarefa de continuação dos estudos da historia da ciência seguindo os desdobramentos dos critérios kuhnianos.

Com efeito, Gerard Fourez (op.cit., 119) nos remete ao trabalho de Stengers (1981) e destaca como características genéricas dos estados préparadigmáticos o fato de a prática científica parecer se basear mais em uma familiaridade dos pesquisadores mais experientes com os objetos visados do que em métodos precisos; a marca de uma certa prioridade dos contatos com os

aspectos existenciais dos fenômenos em relação às regras da disciplina; assim como a importância dada às demandas sociais exteriores em detrimento de uma comunidade cuja identidade ainda não está claramente dada.

As principais características de ordem sociocultural desse período, segundo Fourez são: a) o fato de não existir ainda formações universitárias precisas para se tornar um especialista desta disciplina. Os pesquisadores provêm de todos os campos, como se viu, por exemplo, no inicio dos anos 1960, no período préparadigmático da informática. Característico destes períodos são as demandas externas as mais determinantes; b) nesse período, ressalta-se o papel das realidades sociais, determinantes para a evolução da disciplina, pois definem as direções nas quais os objetos se desenvolverão. Quanto a esse ponto, os exemplos se multiplicam na física, na geologia, na geografia, na informática etc. São as maneiras pelas quais os grupos de pessoas buscam responder às demandas e necessidades sociais que determinam pouco a pouco a fisionomia da própria disciplina em interação espontânea com os outros tipos de condicionamentos, que não os socioculturais, como os componentes da própria condição humana e de sua evolução.

Sendo assim, considerar a etnocenologia em estado pré-paradigmático seria talvez projetar um padrão que não caberia à etnocenologia no atual momento de seu desenvolvimento. Mas, reconhecendo que isso é normal, uma vez que não se tem notícia de uma disciplina científica que tenha conseguido desenvolver todo um arcabouço teórico fundamental em apenas dez anos de sua proposição e na qual, praticamente, somente duas pessoas produzem continuamente, urdindo aquilo que poderia ser chamado seu estofo.

Então, parece que seria mais adequado dizermos que a etnocenologia se encontra ainda num estado pré-científico, no sentido em que Husserl (1976) classifica as disciplinas que ainda não conseguiram cumprir um mínimo de critérios de rigor científico. Pois, no estado pré-paradigmàtico, na perspectiva de

Thomas Kuhn e seus seguidores, já há algo que funciona como uma espécie de paradigma. O que implica em já ter teorias concorrentes em disputa pela hegemonia paradigmática. E o que pode se observar pela leitura dos principais textos da etnocenologia é que uma teoria ela ainda não possui. O uso do termo 'estado pré-paradigmático' só pode se dar num sentido impróprio.

## 5.2 A Etnocenologia Concreta

A etnocenologia ainda é um discurso muito difícil de compreender, sobre tudo para os alunos de graduação em artes cênicas, que constituem seus potenciais continuadores. Mas, mesmo na pós-graduação, por causa de problemas lexicais e do uso de noções extremamente polissêmicas em contextos ambíguos, alguém que jamais fez uma abordagem sistemática, de ordem propriamente científica, mesmo somente no âmbito das ciências humanas, o que é a realidade da maioria dos estudantes de teatro e de dança, em geral, tenderá a se sentir perdido e sem interesse.

Se se fala de ritualização, por exemplo, a partir de um contexto de base contemporâneo, que leva em conta disciplinas como a etologia, ou a neurobiologia, como faz comumente Jean-Marie Pradier, em Paris 8, a falta de familiaridade com os textos introdutórios e o desconhecimento acerca das principais abordagens dessas áreas, para quem estudou teatro ou dança, torna muito difícil acompanhar o emprego de vários termos técnicos, que se remetem a um conjunto de conhecimentos pouco acessado ao longo da graduação.

Por isso a atual formação científica dos etnocenólogos constitui-se um problema a mais para a sua consolidação como disciplina científica. Até hoje esta formação se dá de forma idêntica à formação básica de qualquer pessoa que entra num mestrado ou num doutorado, na área de artes cênicas. Não há uma formação para uma discussão epistemológica mais ampla, e muitos pesquisadores entram e saem da pós-graduação stricto sensu com a mesma

visão genérica sobre ciência, o que faz com que eles incorporem e retransmitam a visão dos seus professores orientadores.

E isso, naturalmente, se reflete em todos os níveis e aspectos do discurso da etnocenologia. Uma característica marcante é que os trabalhos que dizem tomar uma abordagem etnocenológica não fizeram senão repetir, naturalmente, os modelos gerais perpetrados por seus professores. Eles se limitaram a comentar, mais ou menos criticamente, os aspectos das problemáticas mais conhecidas da etnocenologia, que mais interessava à realização dos seus trabalhos, e, repetindo seus modelos, apenas indicam o que se poderia esperar a partir do advento da etnocenologia, à guisa da abordagem etnocenológica que exibem em seus títulos. É esse o caso dos trabalhos de tese de Lucia Lobatto e Jorge das Graças Veloso, por exemplo, no Brasil, e também de Françoise Gründ e Rafael Mandressi, na França.

Todos os textos de etnocenologia, examinados ao longo desse trabalho, possuem a característica de falarem sobre uma etnocenologia e não desde uma etnocenologia. Deixando claro que se trata de uma fronteira ainda não ultrapassada. Mesmo Armindo Bião e Jean-Marie Pradier, os que escreveram mais, e mais profundamente, escrevem sobre etnocenologia e não etnocenologicamente.

Na tese de Françoise Gründ, a primeira a defender um trabalho declarando seguir a nova abordagem, o que vemos é, naturalmente, uma tentativa de enfocar seus objetos de estudos num enquadramento que se coadune com o que ela mesma, enquanto pesquisadora, espera com a chegada do novo discurso.

Seu trabalho consiste num estudo de duas formas espetaculares, uma africana (o *Tchiloli*, de São Tomé) e outra asiática (o *Teyyam*, do Kerala). O conceito central da etnocenologia, para Gründ, é o conceito de espetacular, que

ela sabe ainda indefinido (GRÜND, p.16). Mas o fato mesmo de existir tal termo já abre outras possibilidades.

Ela declara que uma primeira característica que modificou a perspectiva do olhar sobre os fenômenos estudados para sua tese, foi de ordem lingüística. Ao invés de usar o termo 'teatro total', como ela provavelmente agiria para tentar captar todos os aspectos exibidos por essas manifestações espetaculares, antes da etnocenologia, ela simplesmente passou a usar o termo 'forma espetacular': "Il s'agit de deux formes 'spectaculaires' (au début de 1995, il aurait été fait mention de deux formes de 'théâtre total')..." (GRÜND, 1996, p.15). E a mesma coisa aconteceu com Rafael Mandressi, dois anos depois. Rejeitando o termo 'teatro', ele forjou o termo 'espetáculo vivo' (MANDRESSI, 1999, p.9 ss).

Françoise Gründ, que promove o tempo inteiro uma comparação entre a etnografia clássica e a problemática da etnocenologia, deixa claro que a contribuição da etnocenologia é a de proporcionar uma certa flexibilidade para o pesquisador diante do objeto. Ela declara que a etnocenologia representa um auxílio incontestável no exame do processo de espetacularização por uma abordagem interdisciplinar (GRÜND, 1996, p. 9-10).

Como metodologia ela se utiliza tanto de métodos etnológicos correntes, com o uso de informante, pequenas enquetes e observações diretas, cujo diferencial foi deixar um lugar privilegiado para os aspectos espetaculares que, segundo ela, normalmente, nas disciplinas acadêmicas, se deixa muito pouco espaço (Idem, p. 25). Um outro aspecto fundamental de sua metodologia, transcrevemos literalmente a seguir:

Il ne s'agit pas d'une méthodologie spécifique (ethnologie, sociologie, philologie, ethnolinguistique, ethnomusicologie, etc.) ni d'une méthodologie général, (...) mais d'une tentative de méthodologie nouvelle qui allie à l'étude, l'observation, l'analyse, une expérience particulière qui laisse libre cours à l'intuition et l'imagination afin d'ouvrir des portes, de tracer des pistes vers ce

qui reste encore insaisissable dans le génie créateur humain riche en surprises.<sup>93</sup>

A perspectiva de metodologia eminentemente etnocenológica é aventada e discutida por todos os pesquisadores que assumiram a etnocenologia como abordagem, todos orientandos, naturalmente, ou de Jean-Marie Pradier ou de Armindo Bião.

Os orientandos de Jean-Marie Pradier, naturalmente, tomaram a etnocenologia, de acordo com o que defende seu orientador, mais como perspectiva interdisciplinar, e afirmam estar se engajando, em graus maiores ou menores, na construção de uma nova epistemologia da área, capaz de gerar uma teoria geral do espetacular humano (GRÜND, 1996, p.9-10; MAROCO, 1996, p. 28; MANDRESSI, 1999, p. 120 ss).

Ao mesmo tempo, entre os orientandos de Armindo Bião, houve uma variação de posicionamentos, quanto a assumir um dado olhar para a etnocenologia. Existem os que consideram-na mais como disciplina científica autônoma em construção (LOBATO, 2001, p.16-18), e os que a tomam simplesmente como perspectiva genérica de orientação no trato dos fenômenos espetaculares (VELOSO, 2005, p. 199-2008).

Essa diferença se explica pelo próprio posicionamento geral de Armindo Bião que, como vimos, vai se assenhorando desse discurso aos poucos, não apresentando logo uma postura definida a respeito; mas, fundamentalmente, pela postura mais aberta e eclética, desse pesquisador baiano, que procura, desde os primeiros momentos de aparecimento da etnocenologia, disponibilizar, ao máximo, a bibliografia produzida sobre a nova temática, o que incluía vários textos de

criador humano rico em surpresas." (tradução nossa).

<sup>&</sup>lt;sup>93</sup>"Não se trata de uma metodologia específica (etnologia, sociologia, filologia, etnolingüística, etnomusicologia, etc.) nem de uma metodologia geral, (...) mas de uma tentativa de metodologia nova que combina ao estudo, a observação, a análise, uma experiência específica que deixa livre curso à intuição e à imaginação a fim de abrir portas, de traçar pistas para o que continua a ser ainda imperceptível no gênio

Pradier, Khaznadar e Duvignaud, traduzindo e fazendo seus alunos traduzirem, seja para publicação, seja para uso em classe. Enquanto que nada parecido aconteceu na França em relação à produção da etnocenologia no Brasil.

Para finalizar, contatamos que, em todos os trabalhos orientados por Jean-Marie Pradier, a noção de 'técnica de corpo' a partir de Marcel Mauss (op. cit.), desempenha um papel importante; em todos os trabalhos orientados por Armindo Bião, a noção de 'apetência', aparece com força; em todos os trabalhos orientados por Jean-Marie Pradier, a questão do 'etnocentrismo' e das 'dificuldades lingüísticas' ocupam espaço para discussão e escolhas para driblá-los; enquanto que nos trabalhos orientados por Bião se assume a formula italiana traduttore, traditore, segue-se preocupado em buscar um equilíbrio entre o tradicional e o contemporâneo, levando-se em conta as novas tecnologias; nos trabalhos orientados por Pradier, os trabalhos práticos e reflexões de Jerzy Grotowski ou Eugênio Barba, são referências constantes; enquanto que nos trabalhos orientados por Bião, Michel Maffesoli é uma referência sempre revisitada.

O fato é que, o mesmo anseio que constatamos nos textos de Jean-Marie Pradier e Armindo Bião, por uma teoria de base etnocenológica, pela clara delimitação dos seus objetos, pela constituição de seu paradigma, pela formação de uma verdadeira comunidade científica que garanta um estudo diferenciado dos comportamentos е práticas espetaculares, articulando tradição contemporaneidade, arte e ciência, orgânico e simbólico, se reflete nos trabalhos de seus orientandos, que se empenharam em teses de qualidade tentando utilizar as orientações que se depreendem das obras de seus professores em interação com seus conhecimentos prévios. Se pudermos apontar uma constante nos trabalhos de etnocenologia que lemos até aqui, é essa: a etnocenologia representa um enorme esforço para manter aberta uma porta para a construção do novo no campo de estudos das artes dos espetáculos de forma radical e com o respeito às práticas concretas.

Mas, os vislumbres sobre a etnocenologia ora a faz aparecer como uma disciplina maravilhosa, como Pradier mesmo exorta, no final de 'A Profundeza das Emergências' (PRADIER, 1996), ora a faz aparecer como um conglomerado de posicionamentos que encontraria, no máximo, uma referência na idéia de 'bricolagem epistemológica', caso algo assim pudesse funcionar no âmbito concreto das pesquisas, como um modelo a ser seguido.

A etnocenologia, assim tecida, nos faz pensar sobre os condicionamentos dos saberes nas academias atualmente, nas quais estão fincados os seus enraizamentos. Tudo o que foi dito guarda sempre uma certa consistência porque Jean-Marie Pradier e Armindo Bião falam de um lugar institucionalizado, de dentro da academia universitária. O que implica que eles podem propagar suas idéias a todos os que passarem pelas atividades organizadas aí, ao longo dos anos.

Sabemos que, socialmente, pelo simples fato de existir um tal saber, como disciplina formal ministrada numa academia, já faz pensar nessa disciplina como a expressão de um saber científico. A equivocidade do termo 'disciplina' garante que os atributos, comumente conferidos a uma concepção, seja transposto para a outra. Uma 'disciplina', pedagogicamente considerada, como um curso duma grade curricular, ganha, publicamente, o status do termo 'disciplina científica', a especialidade de algum ramo do saber científico.

Os quatro pilares de sustentação de uma disciplina científica aparecem como dois pares de termos correlatos. São eles 'objeto' e 'teoria'; 'paradigma' e 'comunidade'. A correlatividade desses termos se expressa da seguinte forma. Um 'objeto' científico de investigação só aparece se se tem uma 'teoria' científica; assim como só faz sentido falar de uma 'teoria' científica se esta se refere a algum 'objeto' que possa ser investigado. Da mesma forma só se tem um 'paradigma' efetivo se se tem uma 'comunidade' que se orienta por ele; e só se tem uma 'comunidade', se se tem um grupo de pessoas que comunga um dado paradigma.

Fica claro que a etnocenologia não possui uma teoria, e que existe ainda uma certa confusão em torno da determinação do seu objeto, por um lado. Não há, tampouco, produto epistemológico que se possa considerar como o paradigma da etnocenologia, ou mesmo uma comunidade científica de praticantes de etnocenologia, por outro lado.

Foi a relação professor-aluno, e não a relação entre pares, em processos de franca crítica dos respectivos discursos, que sustentou até aqui o conjunto de pesquisadores que poderia ser considerado como a comunidade da etnocenologia. Logo não se pode falar de etnocenologia como disciplina cientifica. E Jean-Marie Pradier parece ter consciência disso, quando se refere ao deserto cientifico dos estudos do espetacular (PRADIER, 2001).

Por outra perspectiva, em Pradier e Bião, a etnocenologia possui sérias dificuldades para poder ser uma disciplina científica. Ela é urdida muito mais no sentido daquilo que Pradier mesmo denomina, em A Profundeza das emergências (PRADIER, 1996), de "uma perspectiva heurística coerente". E o fato é que, pelos posicionamentos deles, e pelas formas de olhar, e descrever, o que seria a etnocenologia, percebe-se que, se ela encarnasse as características com que comumente designamos uma disciplina científica, ela perderia seu caráter mais fundamental, que é a perspectiva do entrecruzamento inter, trans ou pluridisciplinar. Ela se tornaria monodisciplinar, e sairia da rota ideal traçada para ela, assim como lhe faltam os critérios epistêmicos, de distinção intracientífica, que garanta a delimitação de seus objetos desde dentro do próprio campo almejado.

O termo 'disciplina', etimologicamente considerado, é aquele que exibe um saber construído por discípulos, e precisa, necessariamente, se ligar a uma doutrina, o saber dos doutos (FERREIRA, 2003). O que implica, tradicionalmente em ciências, assumir teses fundantes, orientações teóricas bem definidas donde advirão conseqüências diretas e inequívocas. Nem Jean-Marie Pradier nem Armindo Bião parecem acreditar em qualquer doutrina em particular, e antes

parecem relativizar a idéia mesma de uma doutrina, em geral. Para ambos, foi o tipo de pensamento doutrinal de base da ciência ocidental que alimentou, e ainda alimenta o preconceito etnocentrista, os posicionamentos intransigentes, os arrefecimentos de posicionamentos que se assemelham ao fanatismo, ou, na melhor das hipóteses, ao mecanicismo e ao positivismo caducos.

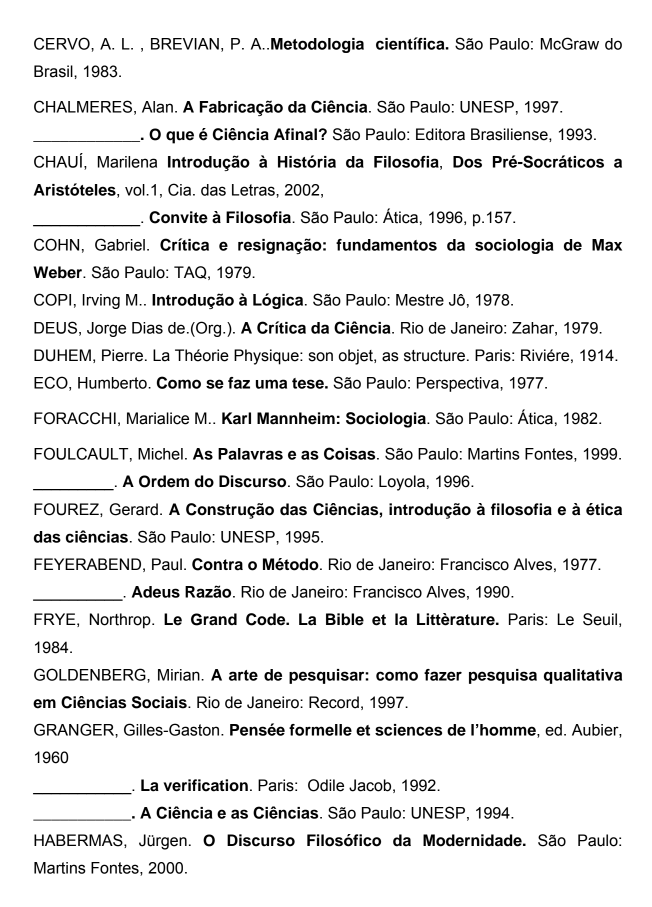
Por isso o discurso da etnocenologia oscila ora como a construção de uma disciplina original e revolucionária, ora como um saber que parece desprezar os vínculos com o saber científico vigente. Seus maiores mantenedores sabem que, mesmo no âmbito da ciência contemporânea, a etnocenologia não se enquadra ainda como disciplina científica. Por enquanto ela é somente um saber que reivindica reconhecimento científico, desde o âmbito acadêmico, tentando colocar em relação saberes científicos não-ortodoxos e saberes não-científicos, e cujo caráter próprio a esse saber não se define facilmente entre os interstícios dos campos que ele mesmo põe em contato.

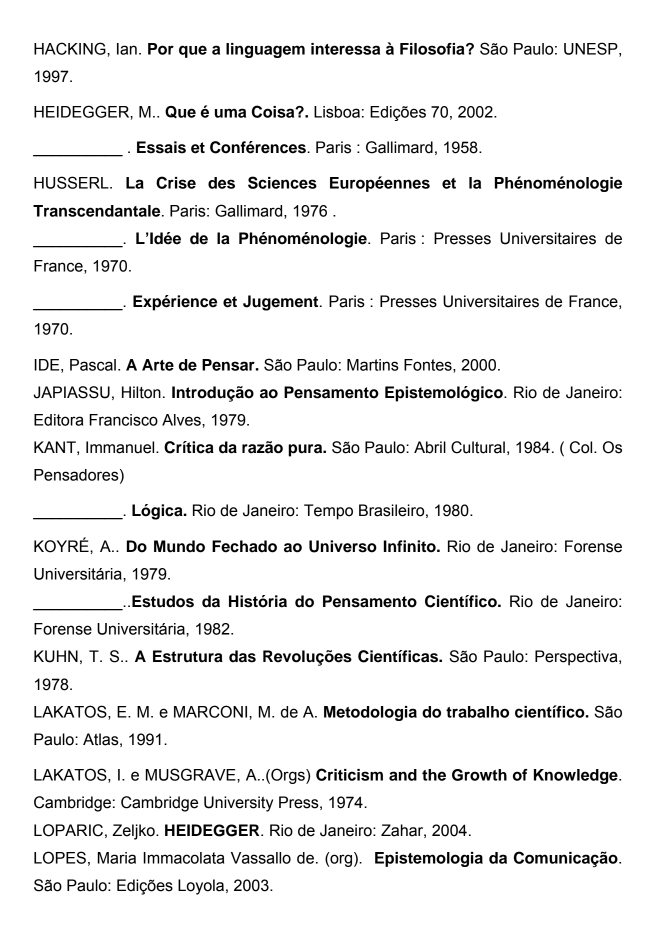
Como iniciativa, porém, a etnocenologia segue seu curso de constituição lenta e gradual, como qualquer outro saber em formação. O que se pode dizer sobre ela é que, mesmo não assumindo integralmente os critérios de cientificidade, tal qual estes se apresentam na contemporaneidade, esse discurso cumpriu um trajeto singular até os primeiros anos da década de 2000, ajudando a aumentar as pesquisas na aérea de artes do espetáculo e, aparentemente, está se sedimentando antes pelas condições extracientíficas de seu percurso formativo.

## REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

PARTE I - FILOSOFIA DAS CIÊNCIAS E METODOLOGIA CIENTÍFICA

| ALVES, I.M. <b>Neologismo – Criação Iexical</b> . São Paulo: Ática, 2004.          |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| ARISTÓTELES. <b>Ética a Nicômaco</b> . São Paulo: EDIPRO, 2007.                    |
| <b>Órganon</b> . São Paulo: EDIPRO, 2005.                                          |
| Metafísica. São Paulo: EDIPRO, 2006.                                               |
| Métaphysique. Tomes I, II e III. Paris: Vrin, 2000.                                |
| <b>Physique. Tomos I e II</b> . Paris: Édition Lês Belles Lettres, 1952            |
| AUROUX, Sylvain. Filosofia da Linguagem. Campinas/SP: Editora da UNICAMP,          |
| 1998.                                                                              |
| BACHELARD, Gaston. A Terra e os Devaneios do Repouso, ensaio sobre as              |
| imagens da intimidade. São Paulo: Martins Fontes, 1990.                            |
| Ensaio sobre o conhecimento aproximado. Rio de Janeiro:                            |
| Contraponto, 2004.                                                                 |
| A Objetividade do Conhecimento. São Paulo: Cultrix, 1972.                          |
| BARROS, L. A. <b>Curso básico de Terminologia</b> . São Paulo: Edusp, 2004.        |
| BAPTISTA, Antônio Manuel. A Ciência no Grande Teatro do Mundo. Lisboa:             |
| Editora Gravida, 1998.                                                             |
| BERGER, Peter L A Construção Social da Realidade. Petrópolis: Vozes, 1987;         |
| BERTALANFFY, Ludwig Von. <b>Teoria Geral dos Sistemas</b> . São Paulo: Ed. Vozes,  |
| 1975.                                                                              |
| BERTELLI, A.R., PALMEIRA, M. G. S. e VELHO, O. G(Orgs.). Sociologia do             |
| Conhecimento. Rio de Janeiro: Zahar, 1974.                                         |
| CARVALHO, Maria Cecília Maringoni de (org.). Construindo o saber –                 |
| Metodologia científica: Fundamentos e técnicas. 10ª edição. Campinas, SP:          |
| Papirus, 2000.                                                                     |
| CARVALHO, Olavo de. <b>O Jardim das Aflições</b> . Rio de Janeiro: Diadorim, 1995. |
| Aristóteles em Nova Perspectiva, Rio de Janeiro: TopBooks,                         |
| 1996.                                                                              |





LOWY, Michel. As Aventuras de Karl Marx contra o Barão de Munhhausen.

São Paulo: Busca Vida, 1987;

MACH, Ernest. La mécanique. Paris : Hermann, 1925.

São Paulo: Editora Brasiliense, 1983.

MALHADO NETO, A.L.. Marx e Mannheim, Dois Aspectos da Sociologia.

Salvador: Progresso, 1956.

MARIE-DOMINIQUE, Philippe, **Introdução à Filosofia de Aristóteles**, São Paulo: Paulus, 2002.

MARITAIN, Jacques. **A Ordem dos Conceitos, Lógica Menor**. Rio de Janeiro: Agir, 1953.

MORIN, Edgar. **O Método IV. As Idéias - sua natureza, vida, habitat e organização.** Mira-Sintra: Europa-América, 1991;

MINAYO, M.C.S.. **O** desafio do conhecimento, pesquisa qualitativa em saúde. São Paulo: HICITEC, 1992.

\_\_\_\_\_. (Org) **Pesquisa Social: teoria, método e criatividade**. Petrópolis: Vozes, 1996.

NIETZSCHE, Fredrich. Sobre verdade e Mentira no Sentido Extra-Moral. **NIETZSCHE**. Col. Os Pensadores. São Paulo: Editora Abril Cultural, 1974.

NOUVEL, Pascal. **A Arte de amar a ciência**. São Leopoldo/RS: Editora da Universidade do Vale do Rio dos Sinos, 2001.

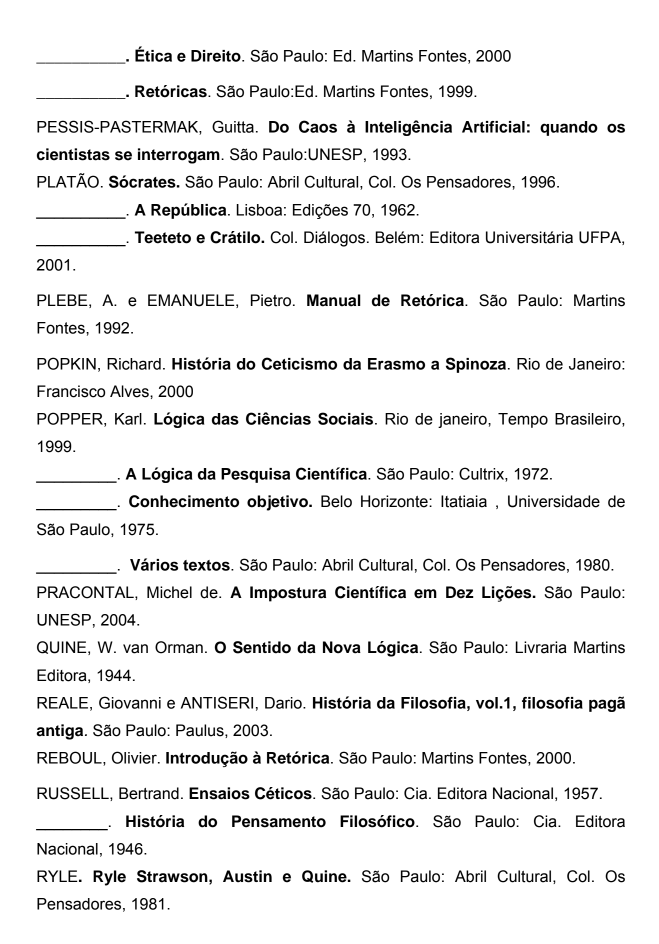
OLIVEIRA, Roberto Cardoso de. et al. **Filosofia, Linguagem e Comunicação.** São Paulo: Cortez, 1992.

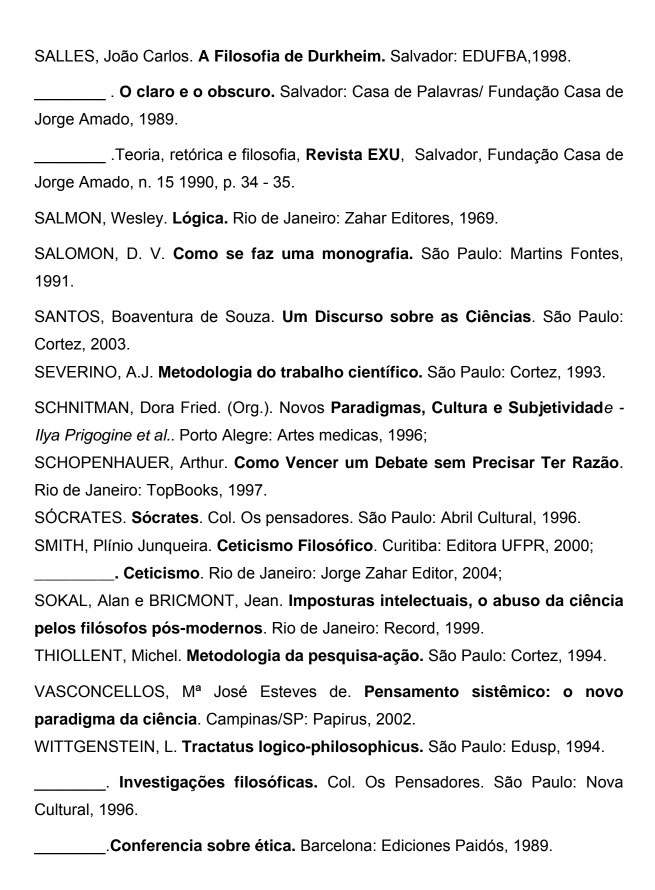
\_\_\_\_\_. Antropologia e a Crise dos modelos explicativos. Revista Estudos Avançados,1995. p.9-25.

OMNÈS, Roland. Filosofia da Ciência Contemporânea. São Paulo: UNESP, 1996.

ORTEGA Y GASSET, José. Œuvres Completes I, II e III. Paris: Klincksieck, 1988. PERELMAN, Chaïm e OLBRECHTS-TYTECA, Lucie. Tratado da Argumentação ( a nova retórica). São Paulo: Ed. Martins Fontes, 1999

PERELMAN, Chaïm . Lógica jurídica. São Paulo: Ed. Martins Fontes, 2000





## PARTE II – ETNOCENOLOGIA, ARTES E CIÊNCIAS HUMANAS

| ARAIZA,      | Élizabeth.             | Le T             | errain           | des               | ethnos    | cénologes:   | Que            | estions |
|--------------|------------------------|------------------|------------------|-------------------|-----------|--------------|----------------|---------|
| d'ethnograp  | ohiedans le            | théâtre          | . L'Eth          | nograpl           | hie, R    | evue de      | la S           | ociété  |
| d'Ethnogra   | aphie de Pari          | s. Numé          | ro Plurit        | hématiqu          | ıe. Nouv  | elle Édition | n, n. 3.       | Paris:  |
| L'Etretemp   | s Éditions, 200        | 06. p.45-        | 58.              |                   |           |              |                |         |
| BARBA, E     | ugênio. <b>A Ca</b>    | noa de l         | Papel: 1         | ratado (          | de Antr   | opologia     | Teatral        | . Trad. |
| Patrícia Alv | es. São Paulo          | o: Editora       | Hucited          | ; 1994.           |           |              |                |         |
|              | e SAVARES              | SE, Nicol        | a. <b>A A</b>    | rte Seci          | reta do   | Ator – D     | )icioná        | rio de  |
| Antropolo    | gi <b>a Teatral.</b> S | ão Paulo         | : HUCIT          | EC, 199           | 5.        |              |                |         |
| BIÃO, Arm    | indo. <b>Questõ</b>    | es Dirig         | idas à           | Teoria -          | - Uma     | Abordage     | m Baia         | ına da  |
| Etnocenol    | <b>ogia</b> . Salvado  | r: ago./se       | et. de 19        | 95. Mime          | eo.       |              |                |         |
| ·            | O Obsceno e            | em Cena          | ou O 1           | Tchan na          | a Boquir  | nha da Ga    | rafa. R        | levista |
| Repertório   | , Teatro e Da          | <b>nça</b> . Sal | vador: P         | PGAC/U            | FBA, 19   | 98. p. 23-2  | 6.             |         |
|              | . Estética Per         | formática        | e Cotid          | liano. <b>A</b> n | ais do    | Encontro I   | <b>Perforn</b> | nance,  |
| Performáti   | cos e Cotidia          | ano. Bras        | ília: UNI        | B/TRANS           | SE, 1995  | 5.           |                |         |
|              | . A Etnoceno           | ologia e         | as Artes         | s Conter          | nporâne   | as do Cor    | po na          | Bahia.  |
| Revista do   | Mestrado en            | n Antrop         | ologia.          | Recife: L         | JFPE, 1   | 996.         |                |         |
|              | Uma Encru              | ızilhada (       | Chamad           | a Bahia.          | Revista   | a da Bahia   | ı, V.32,       | n° 38,  |
|              | 04. p.16-23.           |                  |                  |                   |           |              |                |         |
|              | Um seul                |                  |                  |                   |           | e candomb    | olé de         | Bahia.  |
|              | Paris; Univers         |                  |                  | •                 |           |              |                |         |
|              | O Cordel d             |                  | o Teatr          | o, palest         | ra realiz | zada em 16   | 5.10. 20       | )03, na |
|              | de Letras da E         |                  |                  |                   |           |              |                |         |
|              | e GREINER              |                  | e (Orgs)         | ). Etnoce         | enologia  | a, textos s  | elecior        | nados.  |
| São Paulo:   | Annablume, 1           |                  |                  |                   |           |              |                |         |
|              | <del></del>            | •                |                  | ,                 |           | tnocenolo    | gia,           | textos  |
|              | <b>los</b> . São Paul  |                  |                  | •                 |           |              | _              |         |
|              | _ et al. (O            | •                |                  |                   | •         | neidade, l   | magina         | ario e  |
| Teatralidad  | de São Paulo           | · Annahlı        | $_{\rm ime}$ 200 | 00 nn 1           | 5 a 30    |              |                |         |

| Matrizes estéticas: o espetáculo da baianidade. Temas em                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------|
| Contemporaneidade, Imaginário e Teatralidade. São Paulo: Annablume, 2000.             |
| pp. 15 a 30.                                                                          |
| Aspectos epistemológicos e metodológicos da etnocenologia - por                       |
| uma cenologia geral. Memória ABRACE I. Salvador: ANAIS DO I CONGRESSO                 |
| DA ABRACE, 2000. p. 364-367.                                                          |
| (Org.) Artes do Corpo e do Espetáculo: questões de                                    |
| etnocenologia. Salvador: P&A Editora, 2007.                                           |
| Um trajeto, muitos projetos. Artes do Corpo e do Espetáculo:                          |
| questões de etnocenologia. Salvador: P&A Editora, 2007. p. 21-42.                     |
| BRAGA, Célia Maria Leal. A etnometodologia como recurso metodológico na               |
| análise sociológica. Revista Ciência e Cultura. Nº 40. Outubro, 1998.                 |
| CARLSON, Marvin. Teorias do Teatro, um estudo histórico-crítico dos gregos            |
| à atualidade, publicado pela UNESP, São Paulo, em 1997.                               |
| DURAND, Gilbert. As estruturas antropológicas do imaginário. Tradução de              |
| Hélder Godinho. São Paulo, Martins fontes, 2002.                                      |
| DUVIGNAUD. Sociologia do Comediante. Rio de Janeiro: Zahar, 1972.                     |
| Festas e civilizações. Trad. de L. F. Raposo Fontenelle. Fortaleza:                   |
| Edições Universidade Federal do Ceará, Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1983.        |
| GAUTHARD, Nathalie. Les dances du Monastère de Se'tchen : de l'Espace                 |
| Monacal au Spectacle. Tese de doutorado. Université Paris 8 - Vincennes -             |
| Saint Denis, 2004.                                                                    |
| Tradition, adaptation et inovation: Lês Moines Danseurs du Tibet.                     |
| L'Ethnographie, Revue de la Société d'Ethnographie de Paris. Numéro                   |
| Plurithématique. Nouvelle Édition, n. 3. Paris : L'Etretemps Éditions, 2006. p.72-92. |
| GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Trad. Fanny Nrobel. Rio de            |
| Janeiro: Zahar Editores, 1978.                                                        |
| GRÜND, Françoise. Questions d'Ethnoscénologie: le Teyaam du Keral; le                 |
| Tchiloli de São Tome. Tese de doutorado. Université Paris 8 – Vincennes – Saint       |
| Denis, 1996 Les transfert des formes. Internationale de                               |

L'Imaginaire, Le Spectacles des Autres Questions D'Ethnoscénologie II. n°15,

Paris: Babel Maison des cultures du Monde, 2001. p.27-42.

HUIZINGA. Homo Ludens. São Paulo: perspectiva, 1971.

KAEPPLER, Adrienne. La Danse selon une Perspective Anthropologique. **Danse Nomade: Regards d'anthropologues et d'artistes** – *Nouvelles de Danse, 34, 35.* Bruxelle: Contredanse, 1998.

KHAZNADAR, Chérif. Les arts traditionnels. **Internationale de l'Imaginaire n° 5 - Les Spectacles des Autres – questions d'ethnoscénologie II.** Paris: Maison des Cultures du Monde/BABEL, 2001.

LAMBERT, Marc. **Approche Ethnoscenologique du Padayani.** Tese de doutorado. Université Paris 8 – Vincennes – Saint Denis, 2004.

LEFEVRE, Karen Chistiane. **Le Spectaculaire dans la Culture Amerindienne de Guyane.** Tese de doutorado. Université Paris 8 – Vincennes – Saint Denis, 1997.

LOBATO, Lucia Fernandes. **Malê Debalê: um espetáculo de resistência negra na cultura baiana contemporânea.** Tese de doutorado. Salvador. Programa de Pos-graduação em Artes cênicas da Universidade Federal da Bahia, 2001.

MAISON DES CULTURES DU MONDE. Internationale de L'Imaginaire, n° 5, La Scène et la Terre, Questions D'ethnoscénologie. Paris: Babel/Maison des Cultures du Monde, 1996.

|             | <sub>.</sub> . n°15, Le | Spectacles     | des Autre  | s Questions | D'Ethnoscéi | nologie II. |
|-------------|-------------------------|----------------|------------|-------------|-------------|-------------|
| Paris: Babe | el/Maison d             | les cultures d | u Monde. 2 | 001.        |             |             |

MACEDO, Roberto Sidnei. **A Etnopesquisa crítica e multirreferencial nas ciências humanas e na educação**. Salvador: EDUFBA, 2000.

MAFFESOLI Michel. Au creux des apparences.: Pour une éthique de l'esthètique Paris: Plon, 1990.

Compreensiva. São Paulo: Editora Brasiliense, 1983.

MANDRESSI, Rafael. **L'Invention Historique du Théâtre Uruguayen.** Tese de doutorado. Université Paris 8 – Vincennes – Saint Denis, 1999.

| MAROCCO, Inês Alcaraz. Approche Ethnoscénologique de la Cultura                                                                     |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Gauchesca. Tese de doutorado. Université Paris 8 - Vincennes - Saint Denis,                                                         |
| 1997.                                                                                                                               |
| MAUSS, Marcell. Sociologia e Antropologia - Vols. 1 e 2. São Paulo:                                                                 |
| EPU/EDUSP, 1974.                                                                                                                    |
| Manuel d'Ethnografie. Paris: Payot, 1967.                                                                                           |
| MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: Martins                                                              |
| Fontes, 1999.                                                                                                                       |
| O PERCEVEJO: Revista de Teatro, Crítica e Estética. Ano 11. Nº 12. Rio de                                                           |
| Janeiro: Departamento de Teoria do Teatro – Programa de Pós-Graduação em                                                            |
| Teatro, Universidade Federal do Rio de Janeiro, 2003.                                                                               |
| PAMFILHO, Ricardo. As Danças Rituais dos Indios de Olivença: uma                                                                    |
| abordagem etnocenológica. Tese de doutorado. Salvador. Programa de Pos-                                                             |
| graduaçao em Artes cênicas da Universidade Federal da Bahia, 2004.                                                                  |
| PAVIS, Patrice. <b>Dicionário de Teatro</b> . São Paulo: Perspectiva, 1999.                                                         |
| A análise dos espetáculos. São Paulo: Perspectiva, 2003.                                                                            |
| Confluences – le dialogue des cultures dans les spectacles                                                                          |
| contemporans - essais en l'honneur d'Anne Ubersfeld. Paris: Saint-Cyr                                                               |
| L'École, s/d.                                                                                                                       |
| PPAGC/UFBA. Cadernos do GIPE-CIT. nº 1. Salvador: Universidade Federal da                                                           |
| Bahia, maio/1998.                                                                                                                   |
| Cadernos do GIPE-CIT. n° 6. Salvador: Universidade Federal da                                                                       |
| Bahia, Junho/1999.                                                                                                                  |
| PRADIER, Jean-Marie. <b>Ethnoscénologie, manifeste</b> . Théâtre-Public 123. Paris:                                                 |
| maio-junho 1995, p. 46-8.                                                                                                           |
| Journal Cook, pr. 10 c.                                                                                                             |
| La scène et la fabrique des corps – Ethnoscénologie du                                                                              |
|                                                                                                                                     |
| La scène et la fabrique des corps – Ethnoscénologie du                                                                              |
| La scène et la fabrique des corps – Ethnoscénologie du spectacle vivant en Occident (Ve. Siècle av. JC. – XVIIIe. Siècle). Talence: |

| Ethocenologia: A carne do Espirito. Revista Repertorio Teatro &                  |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| Dança n° 1, Salvador: UFBA/PPGAC/GIPE-CIT, 1998, p. 9-22.                        |
| Ethnoscénologie: la profondeur des émergences. Internationale de                 |
| l'imaginaire n° 5. La scéne et la terre. Questions de l'ethnoscénologie. Paris,  |
| Maison des Cultures du Monde, 1996.                                              |
| Os Estudos Teatrais ou o Deserto Científico. Revista Repertório:                 |
| <b>Teatro e Dança.</b> Ano 3, n° 4. Salvador: UFBA/PPGA, 2001. p. 39-55.         |
| Des Chères de l'abstraction au ravissement des corps em scène.                   |
| Internationale de L'Imaginaire, n° 20, Paris : Babel Maison des cultures du      |
| Monde, 2005. p.113-158,                                                          |
| REPERTÓRIO – Teatro & Dança. Ano 1, nº 1. Salvador: Universidade Federal da      |
| Bahia, Programa de Pós-Graduação em Artes Cênicas, 1998.                         |
| Ano 2, nº 2. Salvador: Universidade Federal da Bahia, Programa de                |
| Pós-Graduação em Artes Cênicas, 1999.                                            |
| Ano 3, No 4. Salvador: Universidade Federal da Bahia, Programa de                |
| Pós-Graduação em Artes Cênicas, 2000.                                            |
| SCHECHNER, Richard. Performance Studies: an Introduction. London and             |
| New York: Capo Press, 1986.                                                      |
| SCHNITMAN, Dora Fried. (Org.). Novos Paradigmas, Cultura e Subjetividad $e$ -    |
| Ilya Prigogine et al Porto Alegre: Artes medicas, 1996;                          |
| THIOLLENT, Michel. <b>Metodologia da pesquisa-ação.</b> São Paulo: Cortez, 1994. |
| TURNER, Victor W. Le phénomène rituel. Structure et contre-structure. Paris:     |
| PUF, 1990.                                                                       |
| VELOSO, Jorge das Graças. A Visita do Divino - o sagrado e o profano na          |
| espetacularidade das folias de do divino espirito santos no entorno goiano       |
| do Distrito Federeal. Tese de doutorado. Salvador, Programa de Pos-graduação     |

em Artes cênicas da Universidade Federal da Bahia, 2005.

## ÍNDICE

| CAPA                                           | 1  |
|------------------------------------------------|----|
| CONTRACAPA                                     | 2  |
| DEDICATÓRIA                                    | 3  |
| AGRADECIMENTOS                                 | 4  |
| EPÍGRAFE                                       | 7  |
| RESUMO                                         | 8  |
| RÉSUMÉ                                         | 9  |
| ABSTRAC                                        | 10 |
| SUMÁRIO                                        | 11 |
| 1 INTRODUCAO                                   | 12 |
| 1.1 OBSERVAÇÕES PRELIMINARES                   | 12 |
| 1.2 NOSSA METODOLOGIA                          | 17 |
| 1.3 UMA DISCIPLINA NOVA                        | 25 |
| 1.4 O CONTEXTO EPISTÊMICO                      | 29 |
| 1.5 RELAÇÃO OBJETO / DISCIPLINA                | 38 |
| 1.6 DESAFIOS DA ETNOCENOLOGIA CIENTÍFICA       | 41 |
| 1.7 UMA ETNOCENOLOGIA CIENTIFICA               | 45 |
| 2 O OBJETO                                     | 47 |
| 2.1 A METODOLOGIA CIENTÍFICA                   | 47 |
| 2.1.1 Método, Ciência e Epistemologia          | 47 |
| 2.1.2 Preparando o Terreno                     | 54 |
| 2.1.3 As Crenças como Preceitos para a Ciência | 58 |
| 2.1.4 Origens                                  | 61 |

| 2.1.5 Três Concepções                                    | 67  |
|----------------------------------------------------------|-----|
| 2.1.6 A Ciência Antiga                                   | 69  |
| 2.1.7 A Ciência Moderna                                  | 71  |
| 2.1.8 A Ciência Contemporânea                            | 74  |
| 2.1.9 A Necessidade da Epistemologia                     | 78  |
| 2.1.10 Uma Tendência Contemporânea                       | 85  |
| 2.1.11 Dimensões da Metodologia                          | 87  |
| 2.1.12 O Instrumental Metodológico                       | 90  |
| 2.1.13 Noções, Conceitos, Princípios e Preceitos         | 92  |
| 2.1.14 Estratagemas                                      | 99  |
| 2.2 A ETNOCENOLOGIA                                      | 102 |
| 2.2.1 Preâmbulo                                          | 102 |
| 2.2.2 Dos Objetos de Estudos aos Objetos de Investigação | 104 |
| 2.2.3 O Termo e o Conceito                               | 105 |
| 2.2.4 O Nascimento de uma Disciplina                     | 106 |
| 2.2.5 A Intuição de Nelson de Araújo                     | 107 |
| 2.2.6 Duvignaud e o Campo da Etnocenologia               | 108 |
| 2.2.7 A Ciência e os Fatos Concretos                     | 110 |
| 2.2.8 O Desafio da Etnocenologia                         | 113 |
| 2.2.9 O Modelo da Etnometodologia                        | 115 |
| 2.2.10 Etnocenologia e Cientificidade                    | 117 |
| 2.2.11 Possibilidades e Limitações                       | 118 |
| 3 A TEORIA DA ETNOCENOLOGIA                              | 121 |

| 3.1 PARTE I: A CIENTIFICIDADE                 | 121 |
|-----------------------------------------------|-----|
| 3.1.1 Preâmbulo                               | 121 |
| 3.1.2 O Modelo Racionalista                   | 123 |
| 3.1.3 O Marco Popperiano                      | 126 |
| 3.1.4 Correntes no Debate                     | 128 |
| 3.1.5 Três Temas Contemporâneos               | 130 |
| 3.1.6 Quatro Teses                            | 131 |
| 3.2 PARTE II: EQUAÇÃO ETNOCENOLÓGICA          | 140 |
| 3.2.1 Aspectos Sócio-acadêmicos               | 140 |
| 3.2.2 Origens e Projeções da Etnocenologia    | 142 |
| 3.2.3 Marcos Históricos da Etnocenologia      | 145 |
| 3.2.4 Temas da etnocenologia francesa         | 147 |
| 3.2.5 Temas da etnocenologia no Brasil        | 150 |
| 3.3 PARTE III : EM BUSCA DE UM MÉTODO PRÓPRIO | 152 |
| 3.3.1 Método e Hegemonia                      | 152 |
| 2.3.2 Artes <i>versus</i> Filosofia           | 155 |
| 3.3.3 Artes <i>versus</i> Ciências            | 160 |
| 3.3.4 Vias ao Conhecimento                    | 163 |
| 3.3.5 A Ciência Etnocenológica                | 167 |
| 3.3.6 Lógica e Deontologia                    | 173 |
| 3.3.7 O Olhar Epistêmico                      | 177 |
| 3.3.8 Artistas-pesquisadores                  | 179 |
| 4 A ETNOCENOLOGIA FUNDAMENTAL                 | 184 |

| 4.1 PARTE I - ORIGEM E TRANSCURSO               | 184 |
|-------------------------------------------------|-----|
| 4.1.1 PRIMEIRAS REFERÊNCIAS                     | 184 |
| 4.1.1.1 A Cena e a Terra                        | 184 |
| 4.1.1.2 Uma Nova Pista                          | 187 |
| 4.1.2 KHAZNADAR E AS ARTES TRADICIONAIS         | 193 |
| 4.1.3 BIÃO, UM PROJETO DE DISCIPLINA            | 200 |
| 4.1.4 BIÃO, SEU TRAJETO NA DISCIPLINA           | 203 |
| 4.1.4.1 Performance e as Práticas Cotidianas    | 203 |
| 4.1.4.2 O Triunfalismo Obsceno                  | 208 |
| 4.1.4.3 Uma Referência da Etnocenologia         | 210 |
| 4.1.4.4 O Objeto, Episteme e Método             | 220 |
| 4.2 PARTE II – OS LIMITES DA ETNOCENOLOGIA      | 231 |
| 4.2.1 PRADIER E O SKENO                         | 231 |
| 4.2.2 O MANIFESTO                               | 234 |
| 4.2.2.1 Da Seção 1, Etnocenologia               | 234 |
| 4.2.2.2 Da Seção 2, Resumo                      | 237 |
| 4.2.2.3 Da Seção 3, A Iniciativa                | 242 |
| 4.2.2.4 Da Seção 4, O Preconceito Etnocentrista | 246 |
| 4.2.2.5 Da Seção 5, A Etnocenologia, Definição  | 253 |
| 4.2.2.6 Da Seção 6, Objetivos e Princípios      | 254 |
| 4.2.2.7 Da Seção 7, Justificativa               | 256 |
| 4.2.2.8 Da Seção 8, Perspectivas Teóricas       | 259 |
| 4.2.2.9 Da Seção 9, Organização                 | 260 |

| 4.2.2.10 Da Seção 10, Atividades                          | 260 |
|-----------------------------------------------------------|-----|
| 4.2.2.11 Da Seção 11, Calendário de Atividades            | 261 |
| 4.2.3 PRADIER E A PROFUNDEZA DAS EMERGÊNCIAS              | 262 |
| 4.2.4 A CARNE DO ESPÍRITO DE PRADIER                      | 278 |
| 4.2.5 PRADIER, OS ESTUDOS TEATRAIS E O DESERTO CIENTÍFICO | 296 |
| 5 CONCLUSÃO                                               | 312 |
| 5.1 O ESTÁGIO DE DESENVOLVIMENTO DA ETNOCENOLOGIA         | 312 |
| 5.2 A ETNOCENOLOGIA CONCRETA                              | 317 |
| REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS                                | 325 |
| PARTE I - FILOSOFIA DAS CIÊNCIAS E METODOLOGIA CIENTÍFICA | 325 |
| PARTE II – ETNOCENOLOGIA, ARTES E CIÊNCIAS HUMANAS        | 331 |
| ÍNDICE                                                    | 335 |