| as Scelladov                  | අග                                | අගාරික,49              |
|-------------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| සුචිය:Index                   | අංගන,17                           | <del>ф</del>           |
| අ                             | අංගුලිමාල තෙර,                    | අසමූල,17               |
| අක                            | 17                                | ආසාතවත්ථු,18           |
| අකත,1                         | අගතිමග,9                          | ආඝාතපටිවිනය,           |
| අකෘතඥ,6                       | අගසව්-අගු ශුාවක-                  | 18                     |
| අකනිව්ඨගාමි,1                 | ,9                                | අච                     |
| අකණිටාබඹ                      | අගසව්                             | අවේලකස්සප              |
| ලොව,1                         | පිරින්වන්පෑම,10                   | <b>තර</b> ,18          |
| අකර්මනාෳ,1                    | අගෝචර භුමි,17                     | අචින්ත                 |
| අඎන්තිය,3                     | අගෞරවය,261                        | ධර්මතා,18              |
| අකෘණය,3                       | අගෞරව ධර්ම,17                     | අචිරවතඅග්ගීවෙ          |
| අක්කුප්ප,2                    | අග්ගිකභාරද්වාජ                    | ස්සන සාමණේර,           |
| අක්කුප්ප චෙතෝ                 | ෧තර,9<br>෧තර,9                    | 19                     |
| විමුත්තිය,3                   | අග්ගිකභාරද්වාජ-                   | ආචයගාමී ධර්ම,<br>10.73 |
| _<br>අක්කුප්ප ඥානය,           | බුාහ්මණ,9                         | 19,73                  |
| 3                             | අග්නි,9                           | ආචාරශීලිබව,19          |
| අක්කුප්ප පුද්ගල,3             | අගු,10                            | ආචාරියාඅද්භූත          |
| අක්කෝෂ                        | අගු ආත්ම                          | ආශ්චර්ය ධර්මතා,<br>10  |
| භාරද්වාජ තෙර, $8$             | භාවියා,13                         | 19                     |
| අකුසල,4                       | අගුඅධිපති,13                      | අජ                     |
| අකුසල ඇතිවීම,5                | අගු උපාසක                         | අංජලිකරණිය,20          |
| අකුසල ධර්ම,                   | උපාසිකා,16                        | අජපාල නුගරුක,<br>20    |
| 4,239                         | අගුකරුණු,10                       | 20<br>අජර,20           |
| අකුසල නවපද,23                 | අගුගෝතුය,13                       | අජිතමානවක              |
| අකුසල පුහිණය,4                | අගුලද්                            | ඉතර,19                 |
| අකුසලමූල,4                    | විතාශවීම,17                       | අජාත,20                |
| අකුසලරාශිය,5                  | අගු දැහැමි                        | අජානිය<br>අජානිය       |
| අකුසල                         | දානය,13                           | අශ්වයා,20              |
| සමාපත්තිය,6                   | අගුධර්මය,12                       | අජාසත් රජ,20           |
| අකාපුරිසෝ,8                   | අගුධර්මතා,12                      | අජ්ඣත්ත,20             |
| අකාලික,2                      | අගුධර්ම දාන,12                    | අජිත                   |
| අමුතුර්ධය,6                   | අගුපුද්ගල,11<br>2 12              | ්ක්සකම්බිලි,48         |
| අකියාවාදය,8                   | අගුපින,13                         | ආජීවක,21               |
| ආකමඩබයා, 8                    | අගු භික්ෂුව,13                    | ආජීවකබිය,21            |
| ආකාරපරිවිතක්ක,<br>6           | අගු මිනිසුන්,13                   | ආජිවපාරිසුද්ධි         |
| 0<br>ආකාරවති                  | අගු සමුහය,13                      | ශිලය,21                |
| ශුද්ධාව,6,950                 | අගු සිව්පිරිස,13                  | ආජිවාෂ්ටමක             |
| ෂුද්භාව,0,930<br>ආකාශ ධාතුව,7 | අගු ශිලය,16                       | ශිලය,21                |
| ආකාසාන ඤචායත                  | අගුශුාවක භික්ෂූ-<br>නික්ෂ & 14.15 | අ <b>ක</b> ද           |
| නය,7,101                      | භික්ෂුණි,14,15<br>අගුශුාවිකා,10   | අඤඤා,21                |
| පාක, 7,101<br>ආකිඤවඤඤායත      | අගුශාවකා,10<br>අගාරික,9           | අඤ්ඤාකොණඩ              |
| නය,7,101                      | •                                 | ඤ්ඤ තෙර,21             |
| ආකෝශ පරිභව,8                  | ආගාඪ<br>පුතිපත්තිය,9              | අඤ්ඤාන                 |
| 1                             | 300000,7                          | චරියා,21               |

| අසේ සඳ සඳ ාතවින් දි පුද්ගල, 28 ආදී නවසංඥා, 37 ය, 22 අත්තන්තප- ආදී බුහ්ම වරියා අසඳ සඳාවාහකරණ, පරන්තප පුද්ගල, පුඳොව, 37 22 28 ආර් කිස් සාව, 37 වීම බාක්බ, 22 උපාදාන, 28 ආර් ශනා අසේ සදි ඉන්දිය, 22 අත්තදීප, 28 පාතිහාර්ය, 38 අව අත්තවාද පටි අදුකම සුබ අව අව අව අත්තවාද ව අත්තවාද ව අධ අව අව අව අත්තවාද 29 අත්තවාද 29 අධ අව අව අව අත්ත සම පදා, 29 අධර්මය අත්ත සම පදා, 29 අත්තහිත, 30 අව අව අව අව අව අව අව අත්තහිත, 38 අත්තහිත, 30 අත්තහිත, 38 අත්තහිත, 30 අව |   |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| අඤ්ඤාවානකරණ, පරන්තප පුද්ගල, පුඥාව,37 22 28 ආදීබුහ්මචරියා අඤ්ඤා අන්තවාදී ශික්ෂාව,37 වීමොක්බ,22 උපාදාන,28 ආදේශනා අඤ්ඤි ඉන්දිය,22 අන්තදීප,28 පාතිහාර්ය,38 අට අන්තවාද පටි අදුකම සුබ අටපැන්,22 සංයුන්ත දිට්ඨී,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අන්තරක්බිත,29 අධිමම චරියාව,33 අටලෝදහම,23 අන්ත සංඥාව,29 අධර්මය අටලොස් ධාතු,23 අන්ත සම්පදා,29 අනර්ථය,38 මූලපද,23 අන්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                             |   |
| අඤ්ඤාවානකරණ, පරන්තප පුද්ගල, පුඥාව,37 22 28 ආදීබුහ්මචරියා අඤ්ඤා අන්තවාදී ශික්ෂාව,37 වීමොක්බ,22 උපාදාන,28 ආදේශනා අඤ්ඤි ඉන්දිය,22 අන්තදීප,28 පාතිහාර්ය,38 අට අන්තවාද පටි අදුකම සුබ අටපැන්,22 සංයුන්ත දිට්ඨී,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අන්තරක්බිත,29 අධිමම චරියාව,33 අටලෝදහම,23 අන්ත සංඥාව,29 අධර්මය අටලොස් ධාතු,23 අන්ත සම්පදා,29 අනර්ථය,38 මූලපද,23 අන්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                             |   |
| 22 28 ආදීබුහ්මච්රියා අසැසැා අත්තවාදී ශික්ෂාව,37 වීමොක්බ,22 උපාදාන,28 ආදේශතා අසැස්දී ඉන්දීය,22 අත්තදීප,28 පාතිහාර්ය,38 අට අත්තවාද පටි අදුකම සුබ පටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්යී,28 වේදනා,38 අට පටරුන්,22 අත්තරක්බිත,29 අධිමම ච්රියාව,38 අටලෝදහම,23 අත්ත සමපදා,29 අධිමම ච්රියාව,38 අටලොස් ධාතු,23 අත්ත සම්පදා,29 අධිර්මය අත්ත සම්පදා,29 අධාර්මික,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                        |   |
| අස්සු අත්තවාදී ශික්ෂාව,37 විමොක්බ,22 උපාදාන,28 ආදේශනා අස්ස්දී ඉන්දිය,22 අත්තදීප,28 පාතිහාර්ය,38 අට අත්තවාද පටි අදුකම සුබ අටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්ඨී,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධිම වරියාව,33 අටලෝදහම,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය අටලොස් ධාතු,23 අත්ත සම්පදා,29 අත්රථය,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| වීමේංක්ඛ,22 උපාදාන,28 ආදේශනා<br>අඤ්ඤි ඉන්දිය,22 අත්තදීප,28 පාතිහාර්ය,38<br>අට අත්තවාද පටි අදුකම සුඛ<br>අටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්ඨී,28 වේදනා,38<br>අටපිරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධිමම චරියාව,33<br>අටලෝදහම,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය<br>අටලෝස් ධාතු,23 අත්ත සම්පදා,29 අධර්මය<br>අටලොස් අත්ත සම්පදා,29 අධර්මය<br>මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| අසේස්දී ඉන්දුීය,22 අත්තදීප,28 පුාතිහාර්ය,38 අට අත්තවාද පටි අදුකම සුඛ අටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්යී ,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධමම චරියාව,38 අටලෝදහම,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය අත්ත සම්පදා,29 අත්රථය,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| අට අත්තවාද පටි අදුකම සුබ අටපැත්,22 සංයුත්ත දිට්ඨී ,28 වේදතා,38 වේරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධ අධමම චරියාව,38 අටලෝදහම,23 අත්තවධ,29 අධමම චරියාව,38 අටලොස් ධාතු,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය අත්ත සම්පදා,29 අධර්මය අත්ත සම්පදා,29 අධර්මක,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| අටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්ඨී ,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධ අධමම චරියාව,38 අටලොස් ධාතු,23 අත්ත සංදොව,29 අධර්මය අත්ත සම්පදා,29 අත්රථය,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| අටපැන්,22 සංයුත්ත දිට්ඨී ,28 වේදනා,38 අටපිරිස,22 අත්තරක්ඛිත,29 අධ අධමම චරියාව,38 අටලොස් ධාතු,23 අත්ත සංදොව,29 අධර්මය අත්ත සම්පදා,29 අත්රථය,38 මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| අටපිරිස,22 අත්තරක්බිත,29 අධ<br>අටලෝදහම,23 අත්තවධ,29 අධම්ම චරියාව,33<br>අටළොස් ධාතු,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය<br>අටළොස් අත්ත සම්පදා,29 අතර්ථය,38<br>මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| අටලෝදහම,23 අත්තවධ,29 අධම්ම චරියාව,33<br>අටළොස් ධාතු,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය<br>අටළොස් අත්ත සම්පදා,29 අතර්ථය,38<br>මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| අට ළොස් ධාතු,23 අත්ත සංඥාව,29 අධර්මය<br>අට ළොස් අත්ත සම්පදා,29 අනර්ථය,38<br>මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| අට ළොස් අත්ත සම්පදා,29 අනර්ථය,38<br>මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | } |
| මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | } |
| මූලපද,23 අත්තහිත,30 අධාර්මික,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | } |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | } |
| අටලොස් අත්තුපනායික අධිකරණ,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | } |
| මනෝපවිචාර,24 ධම්ම පරියාය,30 අධිගමය,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | } |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | } |
| 20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | • |
| 4004°60a)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| පුද්ගල,25 අතාාන්තබුහ්මචාරි අධිදේව ඤාණ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| අවය ,30 දස්සන,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| අභිභායතන,26 ආක්මය,30 අධිපුමාන බල,38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | , |
| අග්මාත්ත වැදිර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |   |
| අප්රයක් වූ විවර අත්ම 32 අතිම කිසින                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| දස්මගහපත,20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| 20 c 1 c 4 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| 405/00005,55 406/06mies                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ) |
| අට්ඨික සංඥාව,26 ඇතා හා ආධායාත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   |
| අට්ඨසත අන්ධයෝ,35 සායනුනු.41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| ධම්මපරියාය,26 ඇත් පියසටහන, ආධානත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| අවයිකසංඥා 35 ඉන්දිය,41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| ສາຄາຄາຄ 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| 637                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| අදික් කාදානය, 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| අට්ඨිනං නගරං,25 අදන්මග්,36 ආධානත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   |
| ඇටගොඩ,27 අදාන්ත,35 බල,41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| අත අදළිද්ද,35 ආධානත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| අතප්ප ලද්ව,27 අද්ධව,35 පරිහානිය,41                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| 42.25.27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   |
| 45.5 (6.65.5)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   |
| අතීත බුදුවරු,28 දානයය,36 ආධානත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| අතිමානය,28 අදෝස,36 පංචබල,45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| අතිනිවාස, 27 අද්භූතධම්ම, 36 ආධා නත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| අත්ත,30 අාදිතාබන්ධු,36 මග,42,45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |   |
| අත්තකිලමතානු ආදිත්තපර්යාය ආධානත්මික                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   |
| යෝගය,29 ධර්ම නාහයය,36 වර්ධනය ,45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |   |
| 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |
| අත්තන්තප ආදීනවය,37 ආධානත්ම                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |

| සංෂෝජන බාහිර                               | ආනාපානසති                           | අනුධර්ම,62            |
|--------------------------------------------|-------------------------------------|-----------------------|
| සංයෝජන,46                                  | භාවතා,641                           | අනුවණ,62              |
| අන                                         | අනායුෂ,55                           | අනුසතිය,62            |
| අතංගණ,48                                   | අනාවරණ                              | අනුසති භාවනා,         |
| අනාහආගමික                                  | දොනය,56                             | 62,630                |
| නිකායන්,47                                 | අනාවරණ                              | අනුසය,62              |
| අනාහු අනගමික                               | ධම්ම,56                             | අනුසොතගාමි,66         |
| තායකයෝ, 48                                 | අනාවිල                              | අනුත්තර ධම්ම,66       |
| අනඅසාත,47                                  | සඩකපපා,56                           | අනුත්තර               |
| අනගාරික,49                                 | අනාරියමග,56,                        | පුණාකෙත,66            |
| අනඤ්ඤාත-                                   | 116                                 | _<br>අනුත්තර          |
| ඤානස්සාමීති                                | අනාරිය අටමග,56                      | යොගකේෂමය,66           |
| ඉන්දුිය,22,49                              | අනාරිය ධම්ම,113                     | අනුසාසන               |
| අනත්ත සංඥාව,                               | අනාරියධොවනය,                        | පුාතිහාර්ය,67         |
| 49                                         | 56,114                              | අනුත්පාදයිතවා <u></u> |
| අනත්තානුපස්සනා                             | අනාරියපරියේෂණ                       | ධර්මය,67              |
| ව,49                                       | ,57,115                             | අනුප්පාද ඥානය,        |
| අනත්තානුපස්සි,                             | අනාරිය වෝහාර,                       | 68                    |
| 50                                         | 57                                  | අනුපාද                |
| අනධිගත කුසලය,                              | අනාරිය සුඛය,57                      | පරිනිර්වානය,68        |
| 47                                         | අනාරියසුබල්ලිකා                     | අනුපාදීසේස            |
| අනභිනිවෘතිය,47,                            | නු යෝගය,57                          | පරිනිබ්බාන            |
| 86                                         | අනාසව ධම්ම,58                       | ධාතුව,69              |
| අනභිරතිය,89                                | අනාසවසුඛය,57                        | අනුපුබ්බ කථා-         |
| අනවජ්ජබල,47                                | අනතරාපරිනිඛ්ඛායි                    |                       |
| අනවදාා ධර්ම,50                             | , 50                                | අනුපූර්ව කථා,67       |
| අනවදා සුඛ,51                               | අනිකේතසාරි,60                       | අනුපුබ්බ              |
| අනර්ථය,47                                  | අ්නිච්ච දුක්ඛ                       | නිරෝධ,69              |
| අනවකාසය,47                                 | අනාත්ම,58                           | අනුපුබ්බ විහාර,69     |
| අනාගතභය,51                                 | අනිච්ච,59                           | අනුපුබ්බ සංකාර        |
| අනාගාමී,1,47,50,                           | අනිච්ච සංඥාව,59                     | නිරෝධය,67             |
| 51                                         |                                     | අනුපුබබසිකබා          |
| අනාත්ම:53                                  | අනිච්චානුපස්සි,60<br>අනීතික ධම්ම,60 | අනුපුබබ කිරියා        |
| අනාතාපි,53                                 | අනිදර්ශන                            | අනුපුඛඛපටිපාදා,<br>   |
| අනාථපිණ්ඩිකසිටු,                           | විඥානය,60                           | 70                    |
| 53                                         |                                     | අනුරුද්ධතෙර,70        |
| අනාදරය,54                                  | අනිමිත්ත චෙතෝ<br>වීමුක්තිය, 60      | අනුස්සති              |
| ආනන්තරික                                   | _                                   | ස්ථානසය,70            |
| කම්ම,54                                    | අනිමිත්ත සමාධිය,<br>41              | අනුස්සරිතබ්බ          |
| ආනන්තරික චිත්ත                             | 61                                  | ධර්ම,70               |
| සමාධිය,54 ,125                             | අනිමිසලෝචන                          | අන්ඩජ,71              |
| ආනන්ද තෙර,                                 | පුජාව,61                            | අන්ත,70               |
| 10,55                                      | අනිස්සිත සීලය,61<br>අනිස්සිතෝව      | අන්ත දෙක,70           |
| අනාපත්ති,55                                | විහරති,61                           | අන්ත දිට්ඨී           |
| ආනාපානසතිය,55                              |                                     | සතර,70                |
| φ <i>ιστ</i> ιστω <i>σ</i> τω <b>, σ</b> σ | අනුකම්පාව,61                        | අන්තරාමල,71           |

| අන්තරාකාරී                                                                                                                                                    | දහම,77                                                                                                                                                                                                                | අභාන්තර                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ධ් <b>ර</b> ම,71                                                                                                                                              | අප්පකිච්ච,77                                                                                                                                                                                                          | ආකාශධාතුව,90                                                                                                                                                      |
| අන්තරවාසක                                                                                                                                                     | අප්පබාධා,78                                                                                                                                                                                                           | අභාන්තර                                                                                                                                                           |
| අදනය,71                                                                                                                                                       | අප්පටිච්ඡන්න                                                                                                                                                                                                          | ආයතන සය,90                                                                                                                                                        |
| අන්තිම                                                                                                                                                        | කම්ම,497                                                                                                                                                                                                              | අභාාන්තර                                                                                                                                                          |
| ේද්හධාරී,73                                                                                                                                                   | අප්පණිහිත                                                                                                                                                                                                             | බන්ධන,90                                                                                                                                                          |
| අන්ණසුබය,71                                                                                                                                                   | වීමොක්බ <b>,</b> 78                                                                                                                                                                                                   | අභූත,84                                                                                                                                                           |
| අන්ධකරණ හා                                                                                                                                                    | අප්පණිහිත                                                                                                                                                                                                             | අභිජාන,84                                                                                                                                                         |
| අන්ධනොකරණ,                                                                                                                                                    | සමාධිය,78                                                                                                                                                                                                             | අභිඥා,86                                                                                                                                                          |
| 71                                                                                                                                                            | අප්පමානභා                                                                                                                                                                                                             | අභිඥෙයිය ධම්ම,                                                                                                                                                    |
| අන්ධකාරය,72                                                                                                                                                   | ඉද්ව <b>,</b> 78                                                                                                                                                                                                      | 86                                                                                                                                                                |
| •                                                                                                                                                             | අප්පමානසුභා                                                                                                                                                                                                           | අභිනන්දන,86                                                                                                                                                       |
| අනොත්තප්ප,72                                                                                                                                                  | අපපොනාසුගා<br>ලද්ව,78                                                                                                                                                                                                 | අභිරතිය, 89                                                                                                                                                       |
| අනෝමදස්සි<br>බාස් 72                                                                                                                                          | අපුණාෲහිස∘ස්කාර                                                                                                                                                                                                       | අභිනිවෙස,86                                                                                                                                                       |
| බුදුන්,72                                                                                                                                                     | ,78                                                                                                                                                                                                                   | අභිනිවෘතිය,86                                                                                                                                                     |
| අනේකධාතු                                                                                                                                                      | •                                                                                                                                                                                                                     | අභිනිහාර                                                                                                                                                          |
| නුවණ,73                                                                                                                                                       | අපුමාන සමාධිය,<br>82                                                                                                                                                                                                  | කුසලය,88                                                                                                                                                          |
| ආනෙඤ්ඤජාභි                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                       | අභිභායතන,88                                                                                                                                                       |
| ස∘ස්කාර,73                                                                                                                                                    | අපුසන්න කුියා,82                                                                                                                                                                                                      | අභිභූ අගසව්,89                                                                                                                                                    |
| <b>₽Ç</b>                                                                                                                                                     | අපුසාදිකපුද්ගලයා                                                                                                                                                                                                      | අභිසංඛාර,89                                                                                                                                                       |
| අඳුන්වනය                                                                                                                                                      | , 82                                                                                                                                                                                                                  | අභිසන්ද,89                                                                                                                                                        |
| මිගදාය,73                                                                                                                                                     | ආපෝ ධාතුව,                                                                                                                                                                                                            | අභිසමය,89                                                                                                                                                         |
| අඳුරෙන් අඳුරට,73                                                                                                                                              | ඇපකාර නොවන                                                                                                                                                                                                            | අභිසම්බුද්ධ,90                                                                                                                                                    |
| අඳුරෙන් එලියට,                                                                                                                                                | දහම,83                                                                                                                                                                                                                | අභා,84                                                                                                                                                            |
| 73                                                                                                                                                            | අබ                                                                                                                                                                                                                    | අභාවනිය හා                                                                                                                                                        |
| අප                                                                                                                                                            | අඛායාකතාවත්ථු,8                                                                                                                                                                                                       | භාවනිය,84                                                                                                                                                         |
| අපචයගාමී                                                                                                                                                      | 1                                                                                                                                                                                                                     | ආභිසමාචරික                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                               | 3.123                                                                                                                                                                                                                 | l l                                                                                                                                                               |
| ධර්ම,73                                                                                                                                                       | 3,123<br>අඛාාපජ්ජ ධම්ම,                                                                                                                                                                                               | ධ <u>්</u> මම,90                                                                                                                                                  |
| අපදාන,73                                                                                                                                                      | 3,123<br>අඛාාපජ්ජ ධම්ම,<br>83                                                                                                                                                                                         |                                                                                                                                                                   |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම                                                                                                                                        | අබාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83                                                                                                                                                                                                  | ධ <u>්</u> මම,90                                                                                                                                                  |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74                                                                                                                       | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක                                                                                                                                                                                     | ධම්ම,90<br>ආහස්සර දෙවියෝ                                                                                                                                          |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75                                                                                                       | අබාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83                                                                                                                                                                                                  | ධම්ම,90<br>ආභස්සර දෙවියෝ<br>අම                                                                                                                                    |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75                                                                                         | අඛාාපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83                                                                                                                                                                        | ධ්මම,90<br>ආහස්සර දෙවියෝ<br>අම<br>අමත හා<br>අමතගාමීමග,90<br>අමනාපය,91                                                                                             |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය                                                                            | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,                                                                                                                                                        | ධිම්ම,90<br>ආහස්සර දෙවියෝ<br>අම<br>අමත හා<br>අමතගාමීමග,90<br>අමතාපය,91<br>අමුලිකා                                                                                 |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය<br>දහම,75                                                                  | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,<br>83                                                                                                                                                  | ධිම්ම,90<br>ආහස්සර දෙවියෝ<br>අම<br>අමත හා<br>අමතගාමීමග,90<br>අමතාපය,91<br>අමුලිකා<br>ශුද්ධාව,7,92,950                                                             |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය                                                                            | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83                                                                                                                                     | ධ්මීම,90<br>ආහස්සර දෙවියෝ<br>අම<br>අමත හා<br>අමතගාමීමග,90<br>අමතාපය,91<br>අමුලිකා<br>ශුද්ධාව,7,92,950<br>අමෝහය,91                                                 |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය<br>දහම,75                                                                  | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම                                                                                                                 | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමීමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91                                                               |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය<br>දහම,75<br>අපාය,76                                                       | අබහාපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අබ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අබ්බහෝකාසික,<br>83<br>අබ්භූත,83<br>අබ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝහය,83                                                                                                      | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමීමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91                                                               |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිහානිය<br>දහම,75<br>අපාය,76<br>අපායකුසලය,76                                       | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජාව හා විෂම<br>ලෝහය,83<br>අඛුහ්මචරියාව,84                                                                                     | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමිමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91                                      |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිජාන,75 අපරිහානිය දහම,75 අපාය,76 අපායකුසලය,76 අපරාපරියවේදනීය                                                | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්බහෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝහය,83<br>අඛුහ්මචරියාව,84<br>අහ                                                                             | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම් අම්ත හා අම්ත හා අම්තාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91                                        |
| අපදාන,73<br>අපණ්ණක දහම<br>හා පටිපදාව,74<br>අපරගොයානය,75<br>අපරිජාන,75<br>අපරිභානිය<br>දහම,75<br>අපාය,76<br>අපායකුසලය,76<br>අපරාපරියවේදනීය<br>කම්ම,76          | අඛ්‍යාපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්ඛභෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝභය,83<br>අඛ්‍යාප්රියාව,84<br>අහ                                                                          | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමීමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මාතවක,91 අම්බපාලි තෙරණිය,92                   |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිජාන,75 අපරිභානිය දහම,75 අපාය,76 අපායකුසලය,76 අපරාපරියවේදනීය කම්ම,76                                        | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛභවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛබහෝකාසික,<br>83<br>අඛභූත,83<br>අඛජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝභය,83<br>අඛභ්මචරියාව,84<br>අභ<br>අභය,84                                                                        | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමිමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අම්බව්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91 අම්බවාලි තෙරණිය,92 ආමගන්ධ,92                   |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිජාන,75 අපරිහානිය දහම,75 අපායකුසලය,76 අපායකුසලය,76 අපරාපරියවේදනීය කම්ම,76 අපාර හා පාර,76 අපරාමට්ඨ           | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්බහෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝහය,83<br>අඛුහ්මචරියාව,84<br>අහ<br>අහය,84<br>අහයරාජ කුමාර,<br>84                               | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමීමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91 අම්බපාලි තෙරණිය,92 ආමගජ්,92          |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිජාන,75 අපරිහානිය දහම,75 අපායකුසලය,76 අපායකුසලය,76 අපාර හා පාර,76 අපාර හා පාර,76 අපරාමට්ඨ සීලය,77 ආපාණකොටික | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්බහෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝභය,83<br>අඛ්භ්මච්රියාව,84<br>අභ<br>අභය,84<br>අභයරාජ කුමාර,<br>84                                           | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමිමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91 අම්බපාලි තෙරණිය,92 ආමච්ඡ,92 ආමච්ඡ,92 |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිභානිය දහම,75 අපාය,76 අපායකුසලය,76 අපාරහරියවේදනීය කම්ම,76 අපාර හා පාර,76 අපරාමට්ඨ සීලය,77 ආපාණකොටික සීලය,77 | අඛ්ෂාපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්බභෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝහය,83<br>අඛ්භ්මචරියාව,84<br>අභ<br>අභයරාජ කුමාර,<br>84<br>අභයරාජ කුමාර<br>කෙර,84<br>අභයරාජ කුමාර<br>කෙර,84 | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමිමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අම්බව්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91 අම්බවාලි තෙරණිය,92 ආම්භ,92 ආම්භ,92             |
| අපදාන,73 අපණ්ණක දහම හා පටිපදාව,74 අපරගොයානය,75 අපරිජාන,75 අපරිහානිය දහම,75 අපායකුසලය,76 අපායකුසලය,76 අපාර හා පාර,76 අපාර හා පාර,76 අපරාමට්ඨ සීලය,77 ආපාණකොටික | අඛාහපජ්ජ ධම්ම,<br>83<br>අඛ්භවලාහක<br>දෙවියෝ,83<br>අඛ්බහෝකාසික,<br>83<br>අඛ්භූත,83<br>අඛ්ජ්ජාව හා විෂම<br>ලෝභය,83<br>අඛ්භ්මච්රියාව,84<br>අභ<br>අභය,84<br>අභයරාජ කුමාර,<br>84                                           | ධිම්ම,90 ආහස්සර දෙවියෝ අම අමත හා අමතගාමිමග,90 අමතාපය,91 අමුලිකා ශුද්ධාව,7,92,950 අමෝහය,91 අමායාව,91 අම්බට්ඨ බුාහ්මණ මානවක,91 අම්බපාලි තෙරණිය,92 ආමච්ඡ,92 ආමච්ඡ,92 |

| පුද්ගලයෝ,93            | ආරිය                | අලමරියඤාණද              |
|------------------------|---------------------|-------------------------|
| අය                     | තුෂ්නිම්භාවය,112    | ස්සනය,121               |
| '<br>අයෝනිසෝමනසි       | ආරිය දර්ශනය,        | අලසකම,121               |
| කාරය,93,717            | 113                 | අලික:120                |
| ආයකුසලය,95             | ආරිය ධම්ම,113       | අලින චිත්ත,120          |
| අායතන,95               | ආරියධෝවනය,1         | අල්ප ආයුෂ,              |
| අායතන                  | 14                  | 97,121                  |
| කුසලතාවය,96            | ආරිය නාහය,115       | අල්ප අහාර,121           |
| ආයතන දෙක,96            | ආරිය පුදොව,115      | අල්පභාවය,121            |
| ආයුෂ,96                | ආරිය පුද්ධව,113     | අල්පශුැත,122            |
| ආයුෂ,50<br>ආයුසංඛාර,97 | පුද්ගලයෝ,116        | අලෝභ,122                |
| අර                     | 9400000,110         | ආලාරකාළාම               |
| •                      | ආරිය                | තවුසා,122               |
| අරක ශාස්තෘ,97          | පරිමයසනය,115        | පාලෝකය,122<br>ආලෝකය,122 |
| අරතිය,98               | ආරියමග,116          | •                       |
| අරණ,98                 |                     | ආලෝක<br>කුපිණ කු 122    |
| අරණවිභංග               | ආරිය විතය,116       | කසිණය,122               |
| පුතිපදාව,99            | ආරියවිනමේ<br>88-116 | ආලෝක                    |
| අරණවිහාර               | දළද,116             | ධාතුව,122               |
| දොණය,99                | ආරියවිනයේ පච්ච      | ආලෝක                    |
| අරහත්,2,99             | රෝහිනී,<br>116      | සංඥාව,123               |
| අරූප තල,101            | 116                 | අව                      |
| අරූප නිස්සාරණිය        | ආරියවිනමය්          | අමෛවරය,123,             |
| ධාතුව,102              | පිරිසිදුඅපිරිසුදු,  | 126                     |
| අරූප භාවනා,648         | 116                 | අවකනති,123              |
| අරූපලෝක,7,             | ආරිය වමනය,116       | අවාහාකෘත                |
| 102                    | ආරිය වර්ධනය,        | ධම්ම,123                |
| අරූපරාග,102            | 117                 | අවකාසය,123              |
| අරූප                   | ආරිය විරේචනය,       | අවකාශ ධාතුව,            |
| සමාපත්ති,102           | 102                 | 124                     |
| අර්ථය හා               | ආරිය වෝහාර,         | අවකාශාධිගම              |
| අනර්ථය,101             | 117                 | මග,124                  |
| අර්ථ සංදර්ශන           | ආරිය වාසස්ථාන,      | අවකාශාධිගමය,            |
| ඤාණය,101               | 117                 | 124                     |
| අරි්ට්ඨ තෙර,102        | ආරිය වංශය,117       | අවකුජ්ජ                 |
| අරිට්ඨ භික්ඛු,102      | ආරිය සතා,119        | පඤඤා,124                |
| ආරඤඤ                   | ආරිය සමාාක්         | අවජානි,124              |
| මස්නාසන,104            | සමාධිය,119          | අවදඤඤුතාවය,             |
| ආර්ය උපවාදය,           | ආරිය ශුාවකයා,       | 125                     |
| 8,103                  | 120                 | අවදිකළයුතු              |
| ආරබ්ධ විරිය,106        | ආරෝගා:,120          | ଘଡ଼ିම,125               |
| ආරාම,105               | ආරොගාමදය,           | අවදි නොකළයුතු           |
| ආරිය,106               | 120                 | ධම්ම,125                |
| ආරියඅටමග,106           | අල                  | අවබෝධය දුෂ්කර           |
| ආරිය උතුමා,111         | අලං,120             | ଘଡିම, 125               |
| අාරියකාන්තශිලය         | අලජ්ජි,120          | අවභාසයෝ,125             |
| ,17,112                | අලබ්භනීය ධම්ම,      | අවමන් කිරීම,125         |
| ආරිය ඥානය,112          | 121                 | අවමන්                   |
| , -,                   |                     |                         |

| ം                     | mm 2m 2m 124             | .A.< 146                 |
|-----------------------|--------------------------|--------------------------|
| නොකිරීම,125           | අසංඛත මග,134             | නිරය,146                 |
| අවාහාපාද,127          | අසංඛාරපරිනිඛඛා<br>8 12 4 | අසිලෝම<br>146            |
| අවාහාපාදරාම,127       | 8,134                    | ජුත,146                  |
| අවාහපාද               | අසනිවක්ක,135             | අසිසකකවන්ධ               |
| විතක්ක,127            | අසංන්ඛේයිය               | ජෙත,146                  |
| අවාහාපාද              | පුණාය,135                | අසුභ නිමිත්ත,146         |
| ස∘ <i>ඥ</i> ാ,127     | අසංඥසත්ත,135             | අසුභ                     |
| අවසාන                 | අසංවරය,135               | භාවනාව,147               |
| <b>ද</b> ානය,126      | අසතා හ,135               | අසුභ සංඥාව,147           |
| අවස්සුතපරියාය,        | අපේඛ,135                 | අසුර,147                 |
| 127                   | අසතිය හා                 | අසුරින්දක                |
| අවශා මග,128           | අසම්පුජනා3ය,136          | භාරද්වාජ තෙර,            |
| අවික්ෂේප <sup>´</sup> | අසත්පුරුෂ,137            | 148                      |
| සමාධිය,128            | අසත්පුරුෂ                | ආසයඅනුසය                 |
| අවිතක්ක               | දාන,137                  | සුවණය <u>,</u> 140       |
| අවිචාර,128            | අසත් පුරුෂ               | ආස්වාදය,                 |
| අවීචි නිරය,128        | ධ්මම,<br>137             | ආදීනවය,                  |
| අවිඡ්ඡාඅනුසය,         | අසත්පුරුෂ                | නිස්සරණය,140             |
| 128                   | භූමිය,137                | ආසිවිෂෝපම                |
| අවිජ්ජාඔඝය,128        | අසද්ධම්ම,138             | පුද්ගලයෝ, 140            |
| අවජ්ජා                | අසන්තුෂ්ටිය,138          | ආමසවිතබ්බ                |
| •                     | අසපත්තං,136              | ධම්ම,146                 |
| නීවරණ,128             | අසමය හා                  | ආසුව හා ආසුව             |
| අවිජ්ජා               | සමය,137                  | æයකිරීම,141              |
| මයාගය,128<br>         | අසම්බාධං,137             |                          |
| අවිදාහව,128           | අසමාහිත-                 | <b>අශ</b><br>අශ්වයන් බඳු |
| අවිධිමත්              | සමාහිත,137               |                          |
| අවධානය,131            | අස්තිසුඛය,138            | පුද්ගලයෝ,148             |
| අවිපුතිසාරය,131       | අස්මිමාන,138             | ආශාව,148<br>සාක්වර්ය     |
| අවිරති ශිලය,132       | අස්වැසිල්ල,138           | ආශ්චර්ය<br>බූමුකු 149    |
| අවිරුද්ධ මග,132       |                          | ධම්ම,148                 |
| අවිසාරද,132           | අස්සජි (පස්වග            | අශාශ්වත                  |
| අවිහ                  | මහණ) තෙර,139             | දිට්ඨිය,149              |
| බුහ්මලෝකය,132         | අස්සජි හික්ෂුව           | අශුද්ධාව,149             |
| අවිහිංසාව,132         | (කිටාගිරිය),138          | අශුැතවත්                 |
| අවුල,34               | අස්සලායන                 | පෘතග්ජ,150               |
| අවුල නිරවුල්          | බුාහමණ මානවක,            | අෂ                       |
| කිරීම,132             | 138                      | අෂ්ඨ ආශ්චර්ය             |
| අවුල්සිත,132          | අස්සාරෝහගාමිණි           | අද්භූතගුණ,               |
| අවෙච්චාසහගත           | ,138                     | 150                      |
| පුසාදය, 132           | අසස්සත,138               | අෂ්ඨ ආශ්චර්ය             |
| ආවරණ ධම්ම,132         | අසාමන්ත                  | ධම්මගුණ, $150$           |
| ආවාස,127              | පුඥාව,139                | අෂ්ඨගරුධම්ම,             |
| ඇවත්,132              | අස්සුත,137               | 151                      |
| අස                    | අසිඛන්ධකපුත්ත            | අෂ්ටවිදාහා ඥාන,          |
| අසංඛත,134             | ගාමිණි,146               | 151                      |
| අසංඛත                 | අසිත තවුසා,138           | අෂ්ඨ විමොක්ක,            |
| ධාතුව,134             | අසිපත්ගස්                | 152                      |

| අෂ්ඨ සමාපත්ති, 153 අෂ්ටපුද්ගල,153 අහ අහංකාරය- මමංකාරය- මමංකාරය- මානඅනුසය,153 අහිරිකය හා අනොත්තප්පය, 153 අහිංසාව,154 අහෝසි කම්ම,154 අහහාර දානය,158 අහාර අල්පව ගැනීම:158 අහාරයෙහි පටිකුල සංඥාව, 158 ආහාරයෙහි පටිකුල සංඥා භාවනාව,650 ආහාරයේ පමණ දැනිම,158 ආහුනෙයා ආදී ගුණ,158 ආහුනෙයා ආදී ගුණ,158 ආහුනෙයා පුග්ගල,159 ඉ | ඉන්දක යක්,162<br>ඉන්දිය,162<br>ඉන්දිය<br>අසංවර:163<br>ඉන්දිය ධමම,164<br>ඉන්දිය තානක්ය-<br>ප්ලනානක්ය-<br>ප්රාල නානක්ය,<br>164<br>ඉන්දිය<br>පරෝපරියන්න<br>දොන,164<br>ඉන්දිය භාවනාව,<br>165,651<br>ඉන්දිය භුමි,165<br>ඉන්දිය සංවර<br>ශිලය,167<br>ඉන්දිය සංවර<br>ශිලය,167<br>ඉන්දිය සුගුනකුළා<br>රොහොනි,167<br>ඉන්දියෙසු ගුනකුළා<br>රොහොනි,167<br>ඉණුයෙසු ගුනකුළා<br>රොහොනි,167<br>ඉණුයෙසු ගුනකුළා<br>රොහොනි,167<br>ඉණු,167<br>ඉණ,167 | පුරාණ<br>උපාසකයන්,169<br>ඉසිවරු,169<br>ඉෂ<br>ඉෂ්ඨධම්ම,170<br>උක<br>උක්කන්ටක<br>රෝගය,170<br>උකෙඛපනීයකම්ම<br>,170<br>උග්ගහ මෙණ්ඩක<br>සිටුපුත්,<br>170<br>උග්ග විසාලානුවර<br>ගහපති,<br>170<br>උග්ග හක්රීගාම<br>ගහපති, 170<br>උග්ග හක්රීගාම<br>ගහපති, 170<br>උග්සටිතඤඤ,<br>170<br>උඩ්භුකම,170<br>උඩ<br>උඩ්භුකම,170<br>උඩ |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ඉන්දිය                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 170                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ගහපති,                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | උග්ග හත්ථිගාම                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| භාවනාව,650                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | සම්පන්න,167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | උග්ඝටිතඤඤු,                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| දැනිම,158                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | අගුතතළා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | උඩ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ଦ୍ରକ୍,158                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ඉඤියෙසු ගුතතළා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | = '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| . —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ବୃଦ୍ଧ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <del>-</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | `                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ඉපදවියයුතු<br>ධම්ම,167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ඉඤ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>ඉර</b><br>ඉරියාපථ,168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | උච්ඡින්ත                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ඉඤ්ජිත,160<br><b>ඉත</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ඉරිසියාව,168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | භවනෙත්තති,171<br>උජ                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ඉතාමිහිරි,161<br>ඉතිවුත්තක,161                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ඉර්දී<br>පුාතිහාර්ය,168                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | උජුපටිපන්න,171<br>උට                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ඉත්ථිබන්ධන,161                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ඉර්දීබල,168<br>ඉර්දීවිධ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | උට්ඨාන වීරිය,171                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| <b>ඉද</b><br>ඉදපච්චයා                                                                                                                                                                                                                                                                                               | දොනය,169<br>ඉර්දී සම්පත්,169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | උට්ඨාන<br>සම්පත,171                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| නාහාය,161<br>ඉද්දිපාද,161                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ඉව                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | උත<br>උත්තම                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ඉද්දිබල,93,161                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ඉවසීම,169<br>ඉස                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ආචාරධර්ම,172                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ඉද්දිපාද<br>භාවනාව,643                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ඉසිදත්ත                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | උත්තම<br>දොනය,172                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ඉන                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | තෙර,169<br>ඉසිදත්ත හා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | උත්තම්-නීච<br>පුද්ගල,172                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

|                          | 2 2 20 20 20 20 20        | උපහච්චපරිනිඛඛා           |
|--------------------------|---------------------------|--------------------------|
| උත්තම-උත්තම<br>සූද්ය 172 | උද්දකරාමපුනු<br>තවුසා,176 | යි,184                   |
| පුද්ගල,172<br>උත්තම      | <b>J</b>                  | *                        |
| ~                        | උඬංමසාතසස,1               | උපාදානඋපාදානීය<br>වූ 194 |
| දසපුද්ගලයෝ,<br>172       | උදයත්තගාමිණි              | ධර්ම,184                 |
| 172                      | පුදොව,177                 | උපාදානස්කන්ධය<br>105     |
| උත්තම                    | උදයමානවක                  | ,185                     |
| පුතිපදාව,173             | පුනු,177                  | උපාය                     |
| උත්තම                    | උදාන,177                  | කුසලය,185                |
| පුරුෂයා,172              | උදායි තෙර,178             | උපාරම්භ                  |
| උත්තම                    | උද්දච්චය,178              | චිත්ත,185                |
| පුරුෂයාගේ                | උද්ධම්භාගිය               | උපාලි මහාතෙර,            |
| භාවතාව,635               | සංයෝජන,                   | 185                      |
| උත්තම මග,173             | 178                       | උපාලි ගහපති,185          |
| උත්තරකුරු                | උද්ධුමාතක                 | උපාසක                    |
| පුලද්ශය,173              | සංඥාව,178                 | උපාසිකා,185              |
| උත්තිය-උත්තර             | උදේන-උදේනි                | උප්පථමනසිකාර             |
| <b>තර,33,173</b>         | රජ,179                    | ω,186                    |
| උත්තරා                   | උණ                        | උප්පාදේතබ්බ              |
| උපාසිකාව,173             | උණබටගස්,179               | ଘ <b>୭</b> ୭,186         |
| උත්තර                    | උණ්ණාහ                    | උප්පජ්ජවේදනීය            |
| දේවපුනු,173              | බුාහ්මණ,179               | කර්ම,186                 |
| උත්තර                    | උණුඅළු නිරය,179           | උප්පලවන්නා               |
| මානවක,173                | උප                        | තෙරණිය,10,               |
| උත්තරීය මනුස්ස           | උපකතෙර,179                | 186                      |
| ධම්ම,173                 | උපකෙළෙස,179               | උපෙක්බාව,186             |
| උත්තරීතර                 | උපඝාතාක                   | උපෙක්බා                  |
| මනුෂාා,174               | කර්ම,180                  | චෙතෝවිමුක්තිය,           |
| උතුම්,174                | උපතිස්ස,9,180             | 187                      |
| උතුම්                    | උපස්ථායක,27               | උපොසථ,187                |
| අස්වැසිල්ල,174           | උපසිවතෙර,7                | උපොසථ                    |
| උතුම්                    | උපාදධානයයා,180            | අටසීලය,24,187            |
| ගුරුවරයා,174             | උපධි,180                  | උපමා                     |
| උතුම්දේ,174              | උපනාහ,182                 | * අජානිය                 |
| උතුම් නුවණ,174           | උපපැවිදි,182              | අශ්වයා,20                |
| උතුම් පුද්ගල,175         | උපපිඩක                    | * අතදරුවා,216            |
| උතුම් සිතිවිලි,175       | කර්ම,182                  | *අඹඅත්ත,79               |
| උතුම් සැපය,175           | උපවනය,182                 | *අයගෝලය,93               |
| උතුම් සෙවීම,175          | උපවාන තෙර,182             | * ඇතා හා                 |
| උතුපරිණාම,175            | උපසමාය,182                | අන්ධයෝ,34                |
| උත්ථාන                   | උපසමානුස්සති              | *්ඇත්පිය                 |
| සං <i>ද</i> ොව,175       | භාවනාව,635                | සටහන,79                  |
| උත්පාදයිතවා              | උපසම්පදාව,182             | * ඇඳුම                   |
| ධර්ම,176                 | උපස්තම්භක                 | ගිනිගැනීම,639            |
| උත්ප්ත්ති විධි,176       | කර්ම,182                  | * උණබටගස්,179            |
| උත්සහාය,176              | උපස්ථායක,182              | *cc,188                  |
| ĊŶ                       | උපසේන වංගනාථ              | * එළකිරි,193             |
| උදාහන,176                | පුත්ත තෙර,184             | * එළදෙන,193              |
|                          |                           |                          |

| 500 *********************************** | * ඔබොක්කුවේ<br>පුඥාව,195<br>* කකඩුපම,198<br>* කඩුවකින්<br>පහරදීම,201,<br>639<br>*කටුවනය,200<br>*කටගාරය,79,<br>200,585<br>* කැටකිරිල්ලි හා<br>ගිජුලිහිණියා,200,<br>253<br>* කපුමුදුනට<br>වැටෙන වැස්ස,<br>98,131<br>*කණ<br>කැස්බෑවා,286<br>* කපුටා,207<br>* කලය,232<br>* කලය,232<br>* කලය,232<br>* කලය,232<br>* කලය,633<br>* කෙසල්ගස,247<br>* ගාගානම් ගහ,<br>45,252,918<br>* ගඩුව,252<br>* ගිනසුල්,1,50,13<br>4,184,944<br>* ගන්පාල,259<br>* ගොමපිඩුව,260<br>* ගවලදන,98,263<br>* ගොවයා,238<br>* ගස ,264<br>* ගුහාව,267<br>* ජනපද කලානණි,<br>222,294<br>* කෑගීදීම,8<br>* තික්කුවා,306<br>* තික්කුවා,306 | * තරුණ රුක,325 * තල්ගස,171 * තාලාවæු,327 * තල් ගෑම,621 * දක්ෂ දුනුවායෝ, 97,402 * දණ්ඩ,942 * දාදු කැටය,360 * දියේඇදි ඉර, 98,370 * දාරුක්ඛන්ධ,372 * දියබුබුල,97,370 * දිවඅගඇති කෙළ පින්ඩුව,98 * දුවිලි,214 * දැවකොටය,232, 383 * නගරය,26,895 * නඛසිඛා,435 * නදිය,440 නළකලාප,459 * නැව,460,651 * නිසරුගස,164,4 68 * පඨවිය,505 * පුනු මාංශ,509 * පුන්සඳ,525 * පුන්කැටිය,93 * පස්ඛිඳ,561 * බිජ,2,145,569 * බිජූ රකින<br>කිකිළිය,651 * බටමටිය,79 * බටගාල<br>කැපීම,132 * බල්ලා,256,588, 942 * බලිවද්ද,588 * බිළාල,589 * \$ | * බිළි වැඳ්දා,589 * මෙසය ,657 * මැටි බඳුන් ,659 * මලුවා වැල ,690 * මළපුඩුව,691 * මළහක් ,691 * මළුන් අල්ලන කෙමිණය 693 * මූසිකා ,696 * මහා ඉර්ශි,697 * මහා ගල,824 * මහා රුක,704 * මහා සමුදුය,705 * මිහිරි පානය ,708 * යටිකුරුකල කලය,713 * යානය-රිය, 110,227 * යවකෙත,956 * යවමිටි,722 * රුක් ,723 * රත්වූයකඩ තැටිය,98 * රජය,728 * රජස්,726 * රාජකීය නුගගස,727 * රියසක,731 * වඩුවා,651,759 * විදුලිඅකුණ,135 * වලුරා හා මස්වැද්දා 773 * වනාව ,775 * වෙපුල්ල පවව ,27,779, 942 * වෙරමභවාතය, 789 * වළඳ,790 * වෙළෙන්දා උපමාව,790 * වස්නුය,797 * වෘෂභ,800 * කත්වියි රජ 70 |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ಎಂಕ್ಷಲ,y/,318                           | * තිත්මුවා,306<br>*තනඅග පිති<br>බිංදුව,97,318                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | * බළාල,389<br>* බිළි කටු සය,<br>589                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *සක්විති රජ,79<br>*සාගරය ,150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

| * සිහාල,824                | එකම දියණිය,      | ඔඝය හා ඔඝ                                |
|----------------------------|------------------|------------------------------------------|
| * සැඩ පහර,942              | 191              | තරණය,194                                 |
| ,                          | එකලා             | සාල්මාස්,194<br>ඔසතිණණන,194              |
| * සුදුගොනා හා              | විහරණය,190       | ඔඝසතර,194                                |
| කළු ගොනා,920               | එකලාව හැසිරීම,   | ඔඩ                                       |
| *සද,9,79,282,              | 191              | <b>සය</b><br>ඔඩොක්කුවේ                   |
| 891                        | එකාරකෙඛා,190     | පුදොව,195                                |
| * සඳුන්ගස ,891             | එක රසය,191       | පුදොට,1 <i>95</i><br>ඔක                  |
| * සමුදු තරණය,              | එකාසනිකයෝ,       |                                          |
| 911                        | 192              | ඔත්තප්ප,196                              |
| *සරුගස,166,923             | ඒක ධර්ම          | ඔද<br>මාකක සි ණ යු 106                   |
| <b>*</b> මසාරකම,926        | පුශ්න,190        | ඔදාතකසිණය,196                            |
| *සල්ගස්,24,926             | ජකබීජ,190        | ඔනුතොනුත<br>සූද්ය 106                    |
| *සිවලා,170,248             | ඒකවිහාරි,190     | පුද්ගල,196<br>ඔනතුන්නත                   |
| * ශරීර යානය,956            | ඒක වෝකාර         | -                                        |
| * හිමාල කන්ද,              | භවය,191          | පුද්ගල,196<br>ඔප                         |
| 963                        | ඒකායන මග,191     |                                          |
| *හැල්නන්ඩුව/උල             | එජ               | ඔපනයික,196<br>ඕපපාතික,196                |
| ,130,966                   | එජා,192          | · · ·                                    |
| * හිස් ගිනි                | එත               | ඔහ<br>මාදු 106                           |
| ගැනීම,967                  | එතෙර හා          | ඔහා,196<br>බබ                            |
| උභ                         | මෙතෙර,192        | @@<br>@@~~~ 106                          |
| උභ <b>ෙ</b> තා්භාග         | එද               | ඔමානය,196                                |
| විමුක්තිය,187              | එදිරිය හා එදිරිය | <b>ඔර</b>                                |
| උභයලෝක                     | නැතිබව,192       | ඔරීමතීරය හා                              |
| අර්ථසිද්ධිය, 188           | ඒදඩු පාලම්,192   | පාරීමතීරය,196                            |
| උර                         | එන               | ඔරම්භාගිය                                |
| උරුවෙලකස්සප<br>උරුවෙලකස්සප | එන්දිත,193       | සංයොජන,19 <b>6</b>                       |
| <sub>©තර,188</sub>         | එණ               | ඔල<br>ම්ල                                |
| ĉC                         | එණිමුවා,193      | ඕලාරික,197                               |
| ċċ,189                     | එළ               | ඔව<br>බූදු : 107                         |
| උස                         | එළකිරි,193       | ඕවාද,197                                 |
| උසස්ඥානය,189               | එළදෙන,193        | <b>ඔස</b>                                |
| සිa                        | එස               | ඔසග්ග-<br>වෙනක්කා 109                    |
| සෘජ                        | එසිකාස්ථම්භයය,   | වොසග්ගය,198                              |
| සෘජුබව,189                 | 193              | ක                                        |
| ಜಿaද                       | <b>ඒසුකාරී</b>   | කක                                       |
| සෘද්ධි,189                 | බුාහ්මණ,193      | කකචූපම,198<br>කක්කට තෙර,198              |
| එ                          | එහ               | කක්කට තොර,198<br>කකුධ                    |
| එක                         | එහිපස්සිකෝ,193   | කකුය<br>දේවපුතු,198                      |
| එකග්ගත,189                 | එහි භික්ඛු,193   | කකුසඳ බුදුන්,198                         |
| එකධර්මය,189                | <b>@</b>         | කිකුගද සුදුවා,190<br>කීකරුපුතු,199       |
| එක පුද්ගලයෙක්              | ඔක               | කොක <b>්</b> ලපුජු,1 <i>79</i><br>කොකනදා |
| පහළවීමේ<br>පහළවීමේ         | ඔකය,194          | දේවතාවිය,199                             |
| අසිරිය,191                 | ඔකාසාධිගමා,194   | කෝකාලික                                  |
| එකම පුතුයා -               | ඔස               | භික්ෂුව,199                              |
| 20                         | == =#            |                                          |

| කුක්කුල                    | කෘතඥ,6                                | 207                   |
|----------------------------|---------------------------------------|-----------------------|
| නිරය,199                   | කෘතඥ හා                               | කම                    |
| කුක්කුච්ච,199              | අකෘතඥ,203                             | කම්සැපය,216           |
| කුක්කුටාරාමය,              | කෘත දොනය,203                          |                       |
| 199                        | කෘතා ඥානය,203                         | කම්ම-කර්ම,207         |
| කහ                         | කෘතවේදී,203                           | කම්ම<br>සියාව සිය 211 |
| කහවේනා,249                 | කතාව,201                              | කියාවලිය,211          |
| කච                         | කතපුඤ්ඤ,203                           | කම්ම නිදාන,209        |
| කච්චාන<br>කච්චාන           | කතුමොරක තිස්ස                         | කම්මපථ,210,383        |
| මහාතෙර,199                 | භික්ෂු,                               | කම්ම හා භවය,          |
| කච්චාන ගොත්ත               | 203                                   | 214                   |
| තෙර,199                    | කධ                                    | කම්ම හා<br>314        |
| කජ                         | කුත්ධය,203                            | විඥානය,214            |
| කජ <b>ඩනගලා</b>            | කුන                                   | කම්ම විපාක,212        |
| කාපයන්ගලා<br>තෙරණිය,199    | කන්දරක                                | කම්ම විපාක<br>21.4    |
| කජඩන්ගලා                   | සරිබුාජක,205                          | දොනය,214              |
| නියම්ගම,199                | කාන්තාව,205                           | කම්ම විවිධ,214        |
| · ·                        | කානාතාට,203<br>කුණ                    | කම්ම විෂය,19          |
| කුජ්ජුත්තරා<br>උපාසිකා,199 | කණ<br>කණ්ටකීවනය,20                    | කම්ම සත්ත             |
| කට                         | 5                                     | යන්ගේඋරුමය,           |
| කට<br>කටත්තා               | ා<br>කණ්ණකත්ථල                        | 207                   |
|                            | ක්ෂාණක්ත්<br>මිගදාය,205               | කාමය,2 <u>16</u>      |
| කම්ම,199                   | කණ්හධර්ම,205                          | කාමආස්වාදය,           |
| කටුව,199                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 216                   |
| කටුවනය,200<br>කටිස්සභ      | කණ්හමග,205<br>කණ්හමග,205              | කාමආසාව,217           |
|                            | කණ්හසප්ප <u>,</u> 205                 | කාම ඕසය,217           |
| උපාසක,200                  | කුණ්ඩධාන<br>කෙර 205                   | කාම ගුණ,217           |
| කිටාගිරිය,200              | තෙර,205<br>කූත්වු පිය                 | කාමගුණ                |
| කුටි පුජාකිරීම,200         | කුණ්ඩලිය                              | උපධි,217              |
| කූටාගාරය,200               | පරිබුාජක,205                          | කාමචන්දය,217          |
| කූටදන්ත                    | කොණ්ඩඤඤ<br>ියේ 206                    | කාමතණ්හාව,217         |
| බුාහ්මණ,200                | බුදුන්,206                            | කාම ධාතුව,217         |
| කැටකිරිල්ලි හා             | කොණාගමන<br>ි                          | කාම නිබිද්දා          |
| ගිජුලිහිණියා,200           | බුදුන්,206                            | පුතිපදාව,217          |
| කඨ                         | කප<br>  2006                          | කාමපරිදාහය,218        |
| කඨ තෙර,201                 | කපය-කල්ප,206                          | කාම                   |
| කයීන චීවරය,201             | කපටිබව-                               | පර්යේෂණය,218          |
| කයීම්භ තෙර,201             | කපටිනැතිබව,206                        | කාමභවය,218            |
| කයීස්සංඝ                   | කපිලවස්තු                             | කාමභෝග <u>ී</u>       |
| <b>තර</b> ,201             | නුවර,206                              | පුද්ගල,218            |
| කඩ                         | කප්ප මානවක-                           | කාම-                  |
| කඩුවකින්                   | තෙර,206                               | මීථාහාචාරය,220        |
| පහරදීම,201                 | කාපටික භාරද්වාජ                       | කාමයොගය,220           |
| කොඩිය,201                  | බාහ්ම,206                             | කාම රාගය,220          |
| කඩ                         | කපුටා,207                             | කාමරාගඅනුසය,          |
| කඞ්බාරේවත                  | කිප්පාභින්ඥා,207                      | 220                   |
| <b>තර</b> ,201             | කබ                                    | කාමලෝකය,220           |
| කත                         | කබලිංකආහාර,                           | කාමවිතක්ක,221         |
|                            |                                       |                       |

| කාමස∘කල්පනා,             | කර්මනා3,1                  | කෙළෙස් කටු,237              |
|--------------------------|----------------------------|-----------------------------|
| 221                      | කර්මනාාසිත,229             | කෙළෙස් භුමි,237             |
| කාමස∘ඥාව,221             | කිර්තිය,229                | <u>කෙළේස</u>                |
| කාමසුඛය,221              | කුරු ජනපදය,229             | පරිනිඛ්ඛානය,237             |
| කාමසුබල් <u>ලි</u> කානු  | කුරරඝරවැසිකාලි             | කැළල,237                    |
| <b>යෝගය,9</b> ,221       | උපාසිකා,229                | කළු                         |
| කාමාවචර <u>,</u> 221     | කොරක්ඛත්තිය<br>කොරක්ඛත්තිය | කළුකම්ම,237                 |
| කාමාවචරධර්ම,             | නිරුවත් තවුසා,             | කළුධම්ම,237                 |
| 221                      | 229                        | කාළුපට,257<br>කාළුදායි තෙර, |
| කිම්බිල තෙර,221          |                            | 238                         |
|                          | කල<br>222                  |                             |
| කුම්භ,221                | කලය,232                    | කව<br>8 ▶ 220               |
| කුම්භ වැනි               | කලදරනුව,235                | කවියෝ,238                   |
| පුද්ගල,221               | කලහ විවාද,232              | කෙවඩ්ඩ                      |
| කුමාරකාශාප               | කලාහන කථා,230              | ගහපති,238                   |
| තෙර,222                  | කලාහාන                     | කස                          |
| කය                       | කම්ම,230                   | කසිණ,238                    |
| කය,222                   | කලාහාන                     | කසිණ                        |
| කායකම්ම,222              | ධම්ම,230                   | භාවතා,645                   |
| කායගතා                   | කලාපාන කථා,230             | කස්සක,238                   |
| සතිය,222                 | කලාහන                      | කාසි කෝසල                   |
| කායගතාසති                | පුඥාව,230                  | ලද්ශය,239                   |
| භාවනාව,636               | කලාහන මිතු,230             | කුසල නවපද,23                |
| කායගන්ථ,226              | කලාහණ මිතුගුණ              | කුසලතා,239                  |
| කායසක්ඛි,226             | අනුස්සතිය,635              | කුසල අකුසල                  |
| කාය සංඛාර,227            | කලාාන                      | ධම්ම,239                    |
| කාය ස∘බාර<br>කාය ස∘බාර   | ශිලය,232                   | කුසලධම්ම                    |
| පස්සද්දිය,227            | කල්පවිනාශය හා              | පුතිලාභ,242                 |
| කාය සංවරය,227            | කල්ප ඇතිවීම,               | කුසලනදී,243                 |
| ŕ                        | 233                        | කුසලමග හා                   |
| කාය<br>කුදුනු 227        |                            | _                           |
| සුවරිතකුියා,227          | කලිඩග,232                  | අකුසල මග,243                |
| කාය දුශ්චරිත             | කාලය අකාලය,3               | කුසල<br>ඉදුදු ද 242         |
| කිුයා,227                | කාලකඤ්ජ අසුර               | මූලිකය,243                  |
| කායානුපස්සනාව,           | නිකාය,233                  | කුසල මුල්-අකුසල             |
| 227                      | කාලදාන,232                 | මුල්,243                    |
| කුගේ                     | කාලය,232                   | කුසල් ලැබීම-                |
| ගිලන්බව,227              | කාලපරියන්ත                 | නොලැබීම, 243                |
| කලය්                     | සීලය,232                   | කුසල ශිලය-                  |
| ස්වභාවය,228              | කාලසිමා                    | අකුසල ශිලය,244              |
| කායික                    | තුන,35,233                 | කුසල්පද-අකුසල්              |
| ශක්තිය,228               | කෝලිත,9 <u>,</u> 235       | පද,245                      |
| කායික සුඛ,228            | කොලංකොල,234                | කුසල් භුමිය-                |
| කිුයාවාදය-               | කේලාම්කීම,234              | අකුසල් භුමිය,               |
| අකුියාවාදය,228           | කුලය,234                   | 245                         |
| කර                       | කුලපති,235                 | කුසලයේ                      |
| කරුණාව,229               | කූල <i>පත</i> ,255<br>කළ   | අපරිමාණවීම,246              |
| කරුණාට,229<br>කරුණා වේතෝ |                            | කුසීතබව,246                 |
|                          | කෙළෙහිගුණ,235              | කුසිනාරා,246                |
| විමුක්තිය,229            | කෙළෙස්,235                 | 20001,270                   |
|                          |                            |                             |

| කිසාගෝතමී<br>තෙරණිය,247 | ඛ්ප්පාභිඤඤා,250<br>ඛ්ප්පනිසන්ති,250 | තිර්ථය,255<br>ගෝතම             |
|-------------------------|-------------------------------------|--------------------------------|
| කේසකම්බිලි              | <b>බ</b> ම                          | ද්වාරය,255                     |
| පොරෝනාව,247             | ඛේම,250                             | ගෝතම් බුදුන්                   |
| කෙසල්ගස,247,            | බේම තෙර,250                         | වහන්සේ,255                     |
| 653                     | බේමා<br>බේමා                        | ගෝතමී                          |
| කැසබුවා,247             | තෙරණිය,10,250                       | තෙරණිය,255                     |
| කොසඹැනුවර,              | බේමදේවපුතු,250                      | ගථ                             |
| 247                     | බේමකතෙර,250                         | ගාථා,255                       |
| කශ                      | බේමිය<br>බේමිය                      | ශූථකූප,255                     |
| කාශාප                   | අඹවනය,250                           | ශූථඛාදී,255                    |
| ලේවපුතු,247             | බෝමදුස්ස                            | ශූථභාණි,255                    |
| කාශාප බුදුන්,247        | ගම,250                              | တင္                            |
| කාශාප මුහුවා,217        | •                                   | ගෙදක්ත<br>ගොදක්ත               |
| කොරෙ.<br>කර,248         | ඛය                                  | තෙර,256                        |
| කෂ                      | ඛය-ඎය,251                           | ගද්දුලබද්ධ,256                 |
| කෘතුය,248               | ඛයඤාණං,251                          | ගද්දුල්ශ්ද්ය,230<br><b>ග</b> ධ |
| •                       | ඛයධම්ම,252                          |                                |
| ක්ණය,3,248              | <b>a</b> e                          | ගොධික තෙර,256                  |
| æ ණසම්පත්තිය,3<br>240   | බලුපච්ඡාභත්තික                      | ගොධා ශාකා හා                   |
| ,248                    | ©ය <b>්</b> ,252                    | කාලි ගොධා,256                  |
| කෘණික<br>2.40           | බීල,252                             | ගන                             |
| අභිඥා,248               | တ                                   | ගන්ථ,256                       |
| කෘෂ්ණමග,248             | <b>ග</b> ග                          | ගාන්ධර්ව                       |
| කෘය නුවණ,248            | ග∘ගානම් ගහ,252                      | දේවනිකාය,256                   |
| æාන්තිය,248             | ගච                                  | ගන්ධබ්බකායික                   |
| කුෂ්ඨ සැදුන             | ගෝචර                                | දේව නිකාය,256                  |
| සිවලා,249               | කුසලතා,252                          | ගින්න,256                      |
| කහ                      | ගෝචරතානත්ත                          | ගින්න-විවිධ,258                |
| කහවනු,249               | ඤාණය,253                            | ගිනිකන්ද,258                   |
| කුහකබව,249              | ගෝචර භුමිය,253                      | ගින්නේ                         |
| බ                       | ගෝචරසම්පන්න,                        | ආදීනව,258                      |
| ඛග                      | 41                                  | ගිනිදෙවියන්                    |
| ඛග്ග,249                | ගජ                                  | පිදීම,258                      |
| බජ                      | ගිජ්ජකූට<br>-                       | ගුන්දාවනය,258                  |
| ඛජජනීය,249              | පර්වතය,253                          | ଉଦ୍ଧ                           |
| ର୍ <b>ଦ୍ର</b>           | ගඩ                                  | ගණකමොග්ග                       |
| ඛත්තිය,250              | ගඩුව,253                            | ල්ලාන බුාහ්මණ,                 |
| ඛත්තිය රජ,250           | ගත                                  | 259                            |
| ඛන                      | ගති,254                             | ගණිකාව,259                     |
| ඛන්ති,250               | ගත,25 <b>අ</b><br>ගීතස්වරයෙන්       | ගුණමකුබව,259                   |
| ඛන්තිඥානය,250           | දහම                                 | ගප                             |
| ඛන්ධ,250                | දහම<br>සජ්ජායනාකිරීම,               | ගෝපක                           |
| ඛිනාසවබල,250            | 254                                 | <u>තෙර,259</u>                 |
| ඛණ                      |                                     | ගෝපක                           |
|                         | ගෝතුභූ,254<br>යෝකය 255              | මොග්ගලාන                       |
| බීණාසවො,250             | ගෝතුය,255<br>ගෝතම                   | බුාහ්මණ,259                    |
| බප                      | මගා තම                              | ගෝපාල,259                      |

| ගම                 | ගුහාව,267          | වවට්ඨාන,274                  |
|--------------------|--------------------|------------------------------|
|                    |                    |                              |
| ගම්භීර පුඥාව,260   | <b>ස</b>           | චතු බුාහ්මණ<br>274           |
| ගොමපිඩුව,260       | සට                 | සතාs,274                     |
| ගය                 | සටිකාර             | චතුරනවජ්ජ,275                |
| ගයාකාශාප           | බුහ්ම,267,601      | චතුවෙසාරජ්ජ,275              |
| තෙර,260            | e<br>සොටමුඛ        | චතුවොකාර                     |
| ගයිහ,260           | බුාහ්මණ,267        | භව,275                       |
| ගර                 | ල<br>සොටමුඛි       | චතුවොහාර,275                 |
| ගර්භිණීය,261       | ශාලාව <u>,</u> 267 | චතුසතිපට්ඨාන,27              |
| ගෞරව ධම්ම,261      | සස<br>-            | 5                            |
| ගෞරවය හා           | eෙසා්සිත           | චතුසතාය-                     |
| අගෞරවය,261         | ගහපති,267          | චාතු <b>රා</b> ර්ය           |
| ගරුක කම්ම,261      | සෝසිතාරාමය,        | සතා,34,276                   |
| ගරු පුද්ගල,262     | 267                | චතුසතා හා                    |
| ගරුබව-             |                    | දහම,279                      |
| _                  | ච                  | චතුසම්මප්පධාන,               |
| අගරුබව,262         | චක                 | 276                          |
| ගුරුලා,262         | චංකම,267           |                              |
| ගිරිමානන්ද         | චංකි බුහ්මණ,267    | චාතුර්මහාරාජිකය,<br>27.6 277 |
| තෙර,262            | චක්ඛායතන,267       | 276,377                      |
| ගල                 | චක්ඛු,267          | චේතනා,270<br>-               |
| ගිලන්බව,262        | චක්ඛු ඉන්දිය,267   | චේතෝබිල,270                  |
| ගිලාන              | චක්ඛු තුන,267      | චේතෝපරිය<br>                 |
| උපස්ථානය,263       | චක්ඛුපාල           | <b>ද</b> ොනය,271             |
| ගුලිස්සානි         | තෙර,267            | චේතෝවිනිබන්ධ,                |
| භික්ෂුව,263        | චක්ඛ               | 272                          |
| ගව                 | විඤඤාණය,268        | <b>චෙතෝ</b>                  |
| ගවලදන,263          | චකුවර්ති රජ,268    | විමුක්තිය,272                |
| ගවම්පති            | වකු සතර,269        | චෙතොවිවට්ට,                  |
| <b>තර</b> ,264     | චග                 | 273                          |
| ගවේසී හිකුුව,264   |                    | චුතිය හා                     |
| ගොවියා,264         | චාගය,269           | උත්පත්තිය,279                |
| ගස                 | වාගානුසතිය,269     | චුතුප්පාතනුවණ,               |
| ගස උපමා,264        | <b>ච</b> ට         | 279                          |
| ගෝසිංග සාල         | වාටුකතා,269        | වුතධර්ම පහ,280               |
| වනය,264            | චත                 | චිත්ත,280                    |
|                    | වෛතාය,269          | චිත්ත                        |
| ගහ<br>0.264        | මෛතසික<br>-        | ඉද්දිපාද,280                 |
| ගහපති,264          | සුඛය,270           | මත්ත<br>වත්ත                 |
| ගිහියන්ට           | චතුආරක්ෂක          | එකග්ගතා,280                  |
| උපදෙස්,30,264      | භාවතා,273          | චිත්තකථික,280                |
| ගිහි උපාසක         | චතුඉද්දිපාද,273    |                              |
| උපාසිකා,265        | චතු ඕඝය,273        | චිත්ත ගහපති-                 |
| ගිහිජිවිතය යහපත්   | චතුකොටික<br>-      | මචඡිකාසණ්ඩයේ,<br>200         |
| කරගැනීම,266        | සුඤඤතාව,274        | 280                          |
| ගිහිසාමිචිපටිපදාව, | වතු දිසා,273       | චිත්ත පරිදාය,280             |
| 266                | චතු ධාතු,273       | චිත්තලීනත්වය,                |
| ගිහිසුඛ,267        | චතුධාතු            | 281                          |
| ر ر<br>ا           | 5                  | චිත්තවික්ෂෙප,                |

| 281                             | 2000                             | 06 m m - co                |
|---------------------------------|----------------------------------|----------------------------|
| 201<br>චිත්ත                    | චාපාල<br>බෙනා යු <b>2</b> 94     | ජළඅංග<br>207               |
|                                 | මෛතාය,284                        | දානය,287                   |
| විමුක්තිය,281                   | චම                               | ඡළඩගසමනනාග<br>207          |
| චිත්තවිවේකය,                    | චම්පා නුවර,284                   | තො,287                     |
| 282                             | චර                               | ඡළඅභිජාති,288              |
| චිත්ත ස∘බාර,282                 | චරණ චිතු,284                     | <b>ජ</b> ව                 |
| චිත්ත සමාධි                     | චරපුරුෂ,284                      | ජවීය,288                   |
| ඉද්දිපාද,282                    | චරියාව,284                       | ජ                          |
| චිත්තානුපසසනා,                  | චරියා කථා,284                    | ජග                         |
| 282                             | චර්යානානානන්ව                    | ජාගරානුසතිය,289            |
| චිතතසස                          | ඥාණය,284                         | ජට                         |
| උපකකිලෙසා,282                   | චාරිත්ත සීලය,284                 |                            |
| චද                              |                                  | ජටා,289                    |
| •ෞ්දනාකිරීමේ                    | වල<br>බංග ලකුර 284               | ජටිල,289                   |
| කුමය,282                        | වාල තෙර,284                      | ජත                         |
| •                               | චාලාතෙරණිය,<br>2014              | ජතුකත්නි                   |
| චන<br>බැල්ක සු සු ද 202         | 284                              | මානවක                      |
| චන්ඩ ගාමිණි,282                 | ථුල්ලකොට්ඨිත                     | තෙර,290                    |
| චන්ඩපුදෝත                       | නියම්ගම,284                      | ජාතරූප,290                 |
| රජ,282                          | <b>චුල්ලපන්</b> ථක               | ජාතිය ජරාව හා              |
| චන්දඅභා,282                     | භික්ෂුව,284                      | මරණය,291                   |
| චන්දන                           | චච                               | ජාතිධම්ම,293               |
| දේවපුතු,282                     | චීවර,284                         | ජෝතික                      |
| චන්දිම,282,890                  | ඡ                                | ගහපති,293                  |
| චන්දීමස                         | ජජ                               | ජෝතිපාල                    |
| දේවපුතු,283                     | ජ ජකක ධමෙමා                      | බුාහ්මණ,293                |
| චන්දනංගලික                      | ,285                             | ජෝතිතමපරායන,               |
| උපාසක.283                       |                                  | 293                        |
| චන්දුභාගා                       | ජග                               | <i>273</i><br>ජෝතිජෝතිපරාය |
| නදිය,283                        | ඡිග්ගල,286                       | න,293                      |
| චින්තාමණි,283                   | ඡන                               | •                          |
| චින්තාමය ්                      | ඡන්දය,286                        | ජේතවනාරාමය,<br>293         |
| පුඥාව,283                       | ඡන්ද රාගය,286                    |                            |
| වුන්ද<br>-                      | ඡන්ද ඉද්දිපාද,286                | ජන                         |
| අඹවනය,283                       | <b>ඡන්දස</b> මාධි                | ජෛන ආගම,294                |
| වුන්ද කර්මාකාර                  | ඉද්දිපාද,286                     | ජනකකර්මය,294               |
| පුතු,283                        | ඡන්දසමාධි වීම∘සා                 | ජනපදකලාහණි,                |
|                                 | ඉද්දිපාද,287                     | 294                        |
| චුන්දී<br>දැදු ඉදිය <b>3</b> 83 | ඡන්න (කපිලවස්තු                  | ජනපුසාදය,294               |
| රජකුමරිය,283                    | නුවර) තෙර,287                    | ජනවසහ                      |
| චුන්ද රාජ                       | ඡන්න (රජග්හ                      | ලද්ව,294                   |
| කුමාර,283                       | නුවර) තෙර,287                    | ජානඅනාගාමී,295             |
| චුන්ද                           | ජුව ව ව ය. ව, <b>2</b> ව ,<br>ජඵ | ජාන-ධාාන,294               |
| සාමනේර,283                      | <b>ර</b> ව<br>රෙවස්ස             | ජානවිෂය,19                 |
| චණ                              |                                  | ජානවිමොක්ෂ                 |
| චණ්ඩාල,283                      | ආයතන,287<br>ජූව                  | සමාධි                      |
| චප                              | ජබ<br>- < කුම් 207               |                            |
| චාපා                            | ඡබ්බිසොධන,287                    | සම්පත්තිය,296              |
| ෧තරණිය,284                      | ඡළ                               | ජානුස්සොනි<br>බාස්කුණු 207 |
| •                               |                                  | බුාහ්මණ,297                |

| ජන්තුදේවපුතු, 297 ජම ජම්බුද්වීපය,297 ජම්බූබාදක පරිබාජක,297 ජය ජයගැනීම හා පැරදීම,297 ජයසේන රාජකුමාර,297 ජර ජරාව,297 ජරාධම්ම,298 ජල ජලංග බාහ්මණ,298 ජලස්නානය,298 ජලස්නානය,298                                                                                                                                          | සැාණය,301<br>සැාණවත්බු,301<br>සැාණවරියාව,301<br>සැාණනුය,301<br>සැාණදර්ශන,302<br>සැාණපසැවකය,<br>302<br>සැාණරාසිඡක්කං,<br>302<br>සැාණවත්ථු,302<br>සැාණවත්ථු,302<br>සැාණවාදය,303<br>දෙ<br>දෙත<br>දොනපරිදො,303<br>සැණය,303<br>ඨ<br>ඨක<br>ඨිති කුසලය,303                   | තිත්ත ඇට,306<br>තිත්මුවා,306<br>තථ<br>තථාගත,11,306<br>තද<br>තදංග<br>නිබ්බාන,316<br>තාදීගුණ,316<br>තොදෙශ්ය<br>තෙර,316<br>තොදෙශ්ය<br>මානවක,317<br>තුදු බුහ්මරාජ,<br>317,601<br>තන<br>තාන,317<br>තූන්කාලය,317<br>තූන්කාලය,317<br>තූන්කාලය දන්නා<br>නුවණ,317<br>තූන්දොර,317                     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ජාලිය<br>පරිබුාජක,298<br>ජාලිනි<br>දෙව්දුව,298<br>ජව                                                                                                                                                                                                                                                                 | පුද්ගලයා,303<br>ඨන<br>ඨාන,304<br>ත                                                                                                                                                                                                                                    | තූජා දෙ.ට. 317<br>තූජා භවය,317<br>තූජා ලෝකය,318<br>තූජා සමාධිය,318                                                                                                                                                                                                                          |
| ජවන පුඥාව,299<br>ජවකකොමාරහ<br>වච,300<br>ජීවිකාව,300<br>ජීවිකය,300<br>ජීවිතයේ<br>කෙටිබව,97,300<br>ජීවිත ඉන්දිය,300<br>ජීවිතය හා<br>ශරීරය,300<br>ජීවිත මදය,301<br>ජීවිතා ඉන්දිය,301<br>ජීවිතා<br>විඥාණය,301<br>ජූවිතා<br>විඥාණය,301<br>ජූවිතා<br>කිස්වූණිය,301<br>සූමාණය,301<br>සූමාණය,301<br>සූමාණය,301<br>සූමාණය,301 | තක්<br>තක්ෂිලා<br>නුවර,304<br>තිකහෝජනය,304<br>තික්ෂණ<br>පුඥාව,305<br>තග<br>තාහාගසම්පන්බව,<br>305<br>තාහාගානුස්සති<br>භාවනාව,305,633<br>තාහාගශීලි,305<br>තාහාගශීලිනොවීම,<br>306<br>තජ<br>තේජෝ ධාතු,306<br>තේජෝ ධාතු<br>සමාපත්තිය,306<br>තට<br>තුට්ට<br>උපාසක,306<br>තත | තණඅග<br>පිනිඛිදුව,318<br>තණ්හාව,318<br>තණ්හාකාය<br>සය,322<br>තණ්හා<br>නිස්සය,322<br>තප<br>තපනීය ධර්ම,323<br>තපස්කර්ම,323<br>තපස්සු හල්ලුක<br>උපාසකයන්,323<br>තපුස්ස ගහපති,<br>324<br>තෘප්තිමත්බව,325<br>තිපිටිකය,324<br>තිපරිවෘත්ත,324<br>තඹ<br>තුඹස<br>පුහේලිකාව,324<br>තම<br>තමන්තමපරායන, |

| 324                     | මූල,330                            | ථන                          |
|-------------------------|------------------------------------|-----------------------------|
| ෟ <b>2 :</b><br>තමෝජෝති | තුව,330<br>තුවිධ ඉන්දිය,330        | ථිනමිද්ධ,339                |
| පරායන,324               | නිවිධ චක්ෂු,330                    | ථ <b>ප</b>                  |
| තීම්බරුක                | තුිවිධ ඥාණ,330                     |                             |
| පරිබුාජක,324            | තුිවිධ තණ්හා,331                   | ථුප,340<br>ථම               |
|                         | නිවිධ දුක,331                      |                             |
| තය යනු යනුදුරු 325      | _                                  | ථම්භය,341                   |
| තායනගාථා,325            | තිවිධ<br>ධූම්ම කැල 221             | <b>ಿ</b> ರ                  |
| තායන<br>- ්න 225        | ධම්මඅංග,331                        | ලෙර-ලෙපි,341<br>            |
| දේවපුනු,325             | තිවිධ ධම්මතා,332                   | ථෙර ගාථා ථෙරී               |
| තර                      | තිවිධ නිස්සාරණිය<br>               | <b>ගාථා,341</b>             |
| තරහ,325                 | ධාතු,332                           | ලථර නම්<br>                 |
| තරුණු රුක,325           | තිවිධ පුදො,332                     | භික්ෂුව,341                 |
| ෧තර,325<br>             | තිවිධ පුණාකියා                     | ථල                          |
| තෙරවාදය,325             | වස්තු,333                          | ථුල්ල තිස්සා                |
| <b>තෙරුවන්</b>          | නුිවිධ<br>                         | මෙහෙණ,341                   |
| සරණ,326                 | පිරිසිදුබව,333                     | ථුල්ල නන්දා                 |
| තීරණපරිඥා,326           | තුිවිධ භය,333                      | මෙහෙණ,341                   |
| තිරිසන් කතා,326         | තුිවිධ භව,333                      | ę                           |
| තිරිසන්                 | තුිවිධ මාන <u>,</u> 333            | දක                          |
| ලෝකය,326                | තුිවිධ මල,334                      | දකාධිණාව,341                |
| තිර්ථක,327              | තුිවිධ රත්නය,334                   | දක්ඛිණෙයාහ,342              |
| තිරෝකුඩඩ                | තිුවිධ වේදනා <u>,</u> 335          | දකාවීමණයාා,542<br>දකාවීමණයා |
| සූතුය,327               | <b>නි</b> විධ                      | අග්නි,342                   |
| තල                      | සුචරිතය,335                        | දක්ෂිණාගර්හ                 |
| තාලපුපුතු               | _<br>නුවිධ                         |                             |
| ලතුර, <u>32</u> 7       | දූෂ්චරිතය,335                      | ගින්න,342                   |
| තාලාවඤු,327             | <b>නි</b> විධ                      | දක්ඛිණගිරිය,342             |
| තිලෝක,328               | ං<br>සෝතාපන්න                      | දකබ්ණාවිසුඬි,342            |
| තිලෝගුරු,328            | පුද්ගල,335                         | දක්ෂිණ                      |
| තුලක්ෂණය,328            | තුිවිධ සංඛාර,336                   | ලද්ශය,343                   |
| තුලාව,328               | තුිවිධ සමාධි,336                   | දුක,343                     |
| තුලාට,328<br>තව         | නුවිධ ශුමණ<br>න්විධ ශුමණ           | දුක්බානුපස්සි,348           |
| තාවතිංස                 | කාර්ය,336                          | දුක්ඛ ආරිය                  |
|                         | කුවිධ ශික්ෂාව,337                  | සතා,348                     |
| දේවලෝකය,328,            | තුවය ශ්යාමාට,557<br>තුවිධ ශිලය,337 | දුක්බ සමුදය                 |
| 377                     | =                                  | ආරියසතා,348                 |
| තෙවෙනි<br>ද 220         | නස<br>නාරණය 220                    | දුක්ඛ නිරෝධ                 |
| ශුමණ,328                | තිසරණය,338                         | ආරියසතා, 348                |
| නිවිදා <b>හා</b> ,328   | තිස්ස                              | දුක්ඛ නිරෝධ                 |
| නිුවිධ අකුසල            | තෙරුන්:338                         | ගාමිණි පටිපදා               |
| මූල,329                 | තිස්ස බුදුන්,338                   | ආරියසතා,348                 |
| නිුවිධ අගති,329         | තිස්ස බුහ්ම,338                    | දුකඉන්දිය,348               |
| <u>ත</u> ුිවිධ          | තිස්නවයක්                          | දුක්බු <u>ද</u> ය           |
| අනුමෝදනා,329            | භික්ෂුන්,339                       | ධම්ම,348                    |
| තිවිධ ආසුව,329          | තුසිත                              | දුක්ඛධම්ම,348               |
| තුිවිධ කලාහන            | දේවලෝකය,339,                       | දුක්වේදනා,349               |
| ශාසනය,329               | 377                                | දුකින් විසීම-               |
| තුිවිධ කුසල             | Ċ                                  | සුකත වසට-<br>සැමපන් වීසීම,  |
|                         |                                    | areco, cwc,                 |

| 349                                                                                                                                                                                                                                 | දූත සේවය,359                                                                                                                                                                                       | දයාව,370                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| දුකකථා කථා,349                                                                                                                                                                                                                      | දූතිය ජානය,360                                                                                                                                                                                     | දායක්යා,370                                                                                                                                                                                                                                                           |
| දුකබාපටිපදා දකිා                                                                                                                                                                                                                    | දුතියා,360                                                                                                                                                                                         | දියනෑම,370                                                                                                                                                                                                                                                            |
| හි සඳපදා,349                                                                                                                                                                                                                        | -<br>දෙතිස් මහාපුරිස                                                                                                                                                                               | දියබුබුල                                                                                                                                                                                                                                                              |
| දුකබාපටිපදා බිපා                                                                                                                                                                                                                    | ලක්ෂණ,360                                                                                                                                                                                          | උපමාව,371                                                                                                                                                                                                                                                             |
| භිඤඤා,349                                                                                                                                                                                                                           | ęę                                                                                                                                                                                                 | දියේඇදි ඉර                                                                                                                                                                                                                                                            |
| දුක්විපාක,349                                                                                                                                                                                                                       | දාදු කැටය,360                                                                                                                                                                                      | උපමාව,371                                                                                                                                                                                                                                                             |
| -<br>දග                                                                                                                                                                                                                             | දන                                                                                                                                                                                                 | දර                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| දාගැබ,349                                                                                                                                                                                                                           | දානය,361                                                                                                                                                                                           | දර්ශන                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| දුගතිය,350                                                                                                                                                                                                                          | දාන්ත,366                                                                                                                                                                                          | අනුත්තර,372                                                                                                                                                                                                                                                           |
| දුගීබව,350                                                                                                                                                                                                                          | දන්ඩපාණි                                                                                                                                                                                           | ද <b>්</b> ර්ශනවිසුද්ධි                                                                                                                                                                                                                                               |
| දහ                                                                                                                                                                                                                                  | ශාකාය,366                                                                                                                                                                                          | <b>ඤාණය</b> ,372                                                                                                                                                                                                                                                      |
| දෑහුල් නුවණ,350                                                                                                                                                                                                                     | දෝන                                                                                                                                                                                                | දාරුකම්මික                                                                                                                                                                                                                                                            |
| <b>ृ</b>                                                                                                                                                                                                                            | බුංහමණ,366                                                                                                                                                                                         | ගහපති,372                                                                                                                                                                                                                                                             |
| දීස චාරිකා,351                                                                                                                                                                                                                      | දණ                                                                                                                                                                                                 | දාරුක්ඛන්ධ,372                                                                                                                                                                                                                                                        |
| දීසායු                                                                                                                                                                                                                              | දණ්ඩ,366                                                                                                                                                                                           | දරුණුබව,373                                                                                                                                                                                                                                                           |
| උපාසක,351                                                                                                                                                                                                                           | ද්ප                                                                                                                                                                                                | දුර්භාෂිතය,373                                                                                                                                                                                                                                                        |
| දීඝජානු කෝලිය                                                                                                                                                                                                                       | දීප්තිමත්                                                                                                                                                                                          | දුර්ලභ දේ,373                                                                                                                                                                                                                                                         |
| පුතු,351                                                                                                                                                                                                                            | කම්ම,367                                                                                                                                                                                           | දුර්වචභාවය,374                                                                                                                                                                                                                                                        |
| දීඝපරාජන                                                                                                                                                                                                                            | දීප්තිමත්                                                                                                                                                                                          | දල                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| යක්සෙනවි,351                                                                                                                                                                                                                        | ධම්ම,367                                                                                                                                                                                           | දෙලොව,374                                                                                                                                                                                                                                                             |
| දඩ                                                                                                                                                                                                                                  | දීප්තිමත් මග-                                                                                                                                                                                      | දළ                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| දැඩි ආශාව,351                                                                                                                                                                                                                       | අඳුරු මග,                                                                                                                                                                                          | දළචීවර,374                                                                                                                                                                                                                                                            |
| දට                                                                                                                                                                                                                                  | 367                                                                                                                                                                                                | දළිද්ද,374                                                                                                                                                                                                                                                            |
| දටඨබබා,351                                                                                                                                                                                                                          | දීපය,367                                                                                                                                                                                           | දව                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| දිවයි,352                                                                                                                                                                                                                           | දීපංකර බුදුන්,367                                                                                                                                                                                  | ද්විපාද,11                                                                                                                                                                                                                                                            |
| දිට්යී අනුසය,356                                                                                                                                                                                                                    | දුපපඤඤ,367                                                                                                                                                                                         | දෙවන ශුමණ,374                                                                                                                                                                                                                                                         |
| දිට්ඨී ආසුව,356                                                                                                                                                                                                                     | දුපපටිවිනොදය,                                                                                                                                                                                      | <b>දෙව</b> හිත                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                     | 367                                                                                                                                                                                                | බමුණා,374                                                                                                                                                                                                                                                             |
| දිට්ඨිගතවීම,356                                                                                                                                                                                                                     | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368                                                                                                                                                                             | <b>ෙ</b> ද්වඅසුර                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                                                                                                     | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368                                                                                                                                                           | දේවඅසුර<br>සංගුාමය,374                                                                                                                                                                                                                                                |
| දිට්ඨිගතවීම,356<br>දිට්ඨි ඔසය,356<br>දිට්ඨධම්ම,357                                                                                                                                                                                  | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368                                                                                                                                                                             | <b>ෙ</b> ද්වඅසුර                                                                                                                                                                                                                                                      |
| දිට්යීගතවීම,356<br>දිට්යී ඔසය,356<br>දිට්යධම්ම,357<br>දිට්යධම්ම                                                                                                                                                                     | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත                                                                                                                                   | දේවඅසුර<br>සංගුාමය,374                                                                                                                                                                                                                                                |
| දිට්ඨිගතවීම,356<br>දිට්ඨි ඔසය,356<br>දිට්ඨධම්ම,357                                                                                                                                                                                  | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369                                                                                                                        | ඉද්වඅසුර<br>සංගුාමය,374<br>ඉද්වචාරිකා,375                                                                                                                                                                                                                             |
| දිට්ඨිගතවීම,356<br>දිට්ඨි ඔසය,356<br>දිට්ඨධම්ම,357<br>දිට්ඨධම්ම<br>වේදනීය                                                                                                                                                           | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බවක්බු                                                                                                          | දේවඅසුර<br>ස∘ගුාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,                                                                                                                                                                                                               |
| දිට්යීගතවීම,356<br>දිට්යී ඔසය,356<br>දිට්යධම්ම,357<br>දිට්යධම්ම<br>වේදනීය<br>කර්ම,357                                                                                                                                               | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බවක්බු<br>දොණය,369                                                                                              | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත                                                                                                                                                                           |
| දිට්ඨිගතවීම,356<br>දිට්ඨි ඔසය,356<br>දිට්ඨධම්ම,357<br>දිට්ඨධම්ම<br>වේදනීය<br>කර්ම,357<br>දිට්ඨධම්ම                                                                                                                                  | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බචක්ඛු<br>ඥාණය,369<br>දිබ්බසෝත                                                                                  | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>හික්ෂුව,33,375                                                                                                                                                         |
| දිට්යීගතවීම,356<br>දිට්යී ඔසය,356<br>දිට්යධම්ම,357<br>දිට්යධම්ම<br>වේදනීය<br>කර්ම,357<br>දිට්යධම්ම<br>නිඛ්බාන,357<br>දිට්යධම්මසුඛ<br>විහරණය,357                                                                                     | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බවක්ඛු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369                                                                      | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375                                                                                                                                         |
| දිට්යීගතවීම,356<br>දිට්යී ඔසය,356<br>දිට්යිධම්ම,357<br>දිට්යිධම්ම<br>වේදනීය<br>කර්ම,357<br>දිට්යිධම්ම<br>නිඛ්බාන,357<br>දිට්යිධම්මසුඛ                                                                                               | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බවක්බු<br>ඥාණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>ඥාණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි                                                   | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>හික්ෂුව,33,375<br>දේවදුකයෝ,375<br>දේවධමම,376                                                                                                                           |
| දිට්යීගතවීම,356 දිට්යී ඕසය,356 දිට්යිධම්ම,357 දිට්යිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිට්යිධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිට්යිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිට්යීනිජ්ජානඛ න්ති,358                                                                                    | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බචක්ඛු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බත්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370                                     | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්මක,376                                                                                                          |
| දිට්ඨගතවීම,356 දිට්ඨ ඔසය,356 දිට්ඨධම්ම,357 දිට්ඨධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිට්ඨධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිට්ඨධම්මසුඛ විහරණය,357 දිට්ඨිනිජ්ජානඛ                                                                                                   | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බචක්ඛු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ                               | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375<br>දේවදුතයෝ,376<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්මක,376                                                                                          |
| දිට්ඨගතවීම,356 දිට්ඨ ඔසය,356 දිට්ඨධම්ම,357 දිට්ඨධම්ම චේදනීය කර්ම,357 දිට්ඨධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිට්ඨධම්මසුඛ චීහරණය,357 දිට්ඨිනිජ්ජානඛ න්ති,358 දිට්ඨිනිස්සය,358 දිට්ඨිපුප්ත,358                                                         | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බචක්ඛු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බත්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370                                     | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවවුකි,374<br>දේවදත්ත<br>හික්ෂුව,33,375<br>දේවදුකයෝ,375<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්නික,376<br>දේවනිකාය,376<br>දේවපාද,376                                                                           |
| දිටයීගතවීම,356 දිටයී ඔසය,356 දිටයිධම්ම,357 දිටයිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිටයිධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිටයිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිටයිනිජ්ජානඛ න්ති,358 දිටයීනිස්සය,358 දිටයීපාප්ත,358 දිටයී යොගය,358                                             | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බඩක්බු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ<br>දඹදිව,370                  | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375<br>දේවධම්මක,376<br>දේවධම්මික,376<br>දේවනිකාය,376<br>දේවනිකාය,376                                                                        |
| දිට්යීගතවීම,356 දිට්යී ඔසය,356 දිට්යිධම්ම,357 දිට්යිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිට්යිධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිට්යිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිට්යිට්ම්පසුඛ නත්ත,358 දිට්යීනිස්සය,358 දිට්යීම්පත්ත,358 දිට්යී යොගය,358 දිට්යී සම්පත්ත,                  | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බඩක්බු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ<br>දඹදිව,370                  | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්නික,376<br>දේවනිකාය,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපුසාද,376<br>දේවපුය,376                                             |
| දිටයීගතවීම,356 දිටයී ඔසය,356 දිටයිධම්ම,357 දිටයිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිටයිධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිටයිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිටයිනිජ්ජානඛ න්ති,358 දිටයීනිස්සය,358 දිටයීපාප්ත,358 දිටයී යොගය,358                                             | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බඩක්බු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ<br>දඔදිව,370<br>දම<br>දුම,370 | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවචුති,375<br>දේවදුත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්ක,376<br>දේවධම්ක,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපුසාද,376<br>දේවපුය,376                                  |
| දිට්යීගතවීම,356 දිට්යී ඔසය,356 දිට්යිධම්ම,357 දිට්යිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිට්යිධම්ම නිඛ්බාන,357 දිට්යිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිට්යීනිජ්ජානඛ න්ති,358 දිට්යීනිස්සය,358 දිට්යීමාප්ත,358 දිට්යීමාප්ත,358 දිට්යීසම්පන්න, 358 දිට්යීසම්පන්න, | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බඩක්බු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ<br>දඹදිව,370                  | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවදත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවදුතයෝ,375<br>දේවධම්මක,376<br>දේවධම්මක,376<br>දේවනිකාය,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපුසාද,376<br>දේවපුසාද,376<br>දේවපුය,376<br>දේවපිය,376<br>දේවපුය,376 |
| දිටයීගතවීම,356 දිටයී ඔසය,356 දිටයිධම්ම,357 දිටයිධම්ම වේදනීය කර්ම,357 දිටයිධම්ම නිඛ්ඛාන,357 දිටයිධම්මසුඛ විහරණය,357 දිටයිනිජ්ජානඛ න්ති,358 දිටයීනිස්සය,358 දිටයී යොගය,358 දිටයී යොගය,358 දිටයීසම්පන්න,                               | 367<br>දෙපිටකාට්ටු,368<br>දෙපත් කියත,368<br>දබ<br>දබ්බමල්ල පුත්ත<br>තෙර,369<br>දිබ්බඩක්බු<br>දොණය,369<br>දිබ්බසෝත<br>දොණය,369<br>දුබ්බන්ණිය මිටි<br>යක්ෂයා,370<br>දඹ<br>දඔදිව,370<br>දම<br>දුම,370 | දේවඅසුර<br>සංගාමය,374<br>දේවචාරිකා,375<br>දේවතානුසතිය,<br>375,634<br>දේවචුති,374<br>දේවචුති,375<br>දේවදුත්ත<br>භික්ෂුව,33,375<br>දේවධම්ම,376<br>දේවධම්ක,376<br>දේවධම්ක,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපාද,376<br>දේවපුසාද,376<br>දේවපුය,376                                  |

| PO 8 270             | ~ k~ 399                     |                                |
|----------------------|------------------------------|--------------------------------|
| ලද්වශබ්ද,378<br>1270 | ධර්මය,388                    | තෙර,<br>200                    |
| දේවියෝ,379           | දස්සනආධිපතා,                 | 399                            |
| ද්වයධර්ම,380         | 388                          | ධන                             |
| ද්වයතානුපස්සනා       | දාසදාසි,388                  | ධාාන,294,401                   |
| ව,380                | දුසිරිතය හා                  | ධාානවීෂය,19,                   |
| ද්විපාද,380          | සුසිරිතය,389                 | 402                            |
| ද්විධාපථ,381         | _<br>දූසිල්වතා හා            | ධනංන්ජනි                       |
| ද්විදා විතක්ක,381    | සුසිල්වතා,389                | උපාසිකාව,399                   |
| ද්වේශය,381           | ලදා්සය,389                   | ධනඤජානි                        |
| දිවකණ,381            | දශ                           | බාහ්මණි,399                    |
| දිවැස්,381           | දශ්සන විසුද්ධි               | •                              |
| දිවායානය,383         | , _ ,                        | ධනඤජානි                        |
|                      | ඥානය,390                     | බුංහ්මණ,399                    |
| දෝවචස්සතාවය,<br>202  | දේශතා වාර,390                | ධනය,399                        |
| 383                  | දුශ්චරිත,390                 | ධනවත්,400                      |
| දැවමකාටය             | දෂ                           | ධනිය                           |
| උපමාව,383            | දුෂ්කරදේ,390                 | ගොපල්ලා,402                    |
| දස                   | දුෂ්කර කිුයා,390             | ධනුශීල්පින්,402                |
| දසඅකුසල,5, 385       | දූෂ්පුඥා,391                 | ධම                             |
| දස කුසල,             | දූෂ්පුතිවිධා <u>s</u>        | ධම්ම                           |
| දස අංග හා            | ධර්ම,4,391                   | අනුගුහය,403                    |
| 385කම්මපථ,383        | දහ                           | ନ୍ୟୁକ୍ତ : : : , : : :<br>ଘଡ଼ିଡ |
| · ·                  | දහම්කතා,391                  | අනුසාසනා,403                   |
| දස                   | දහම් කැඩපත,391               | අනු <b>යායන</b> ා, 403<br>ධම්ම |
| අසේඛ්යධම්ම,19,       | දහර,391                      |                                |
| 384                  |                              | අනුශුවනය,403                   |
| දස අසුභභාවනාව,       | දහසක් ලෝක                    | ධම්ම හා                        |
| 637                  | ධාතුව,392                    | අධම්ම,402                      |
| දසකටු,384            | දැහැටි,393                   | ධම්ම                           |
| දසකතා වස්තු,384      | දැහැමි හා                    | ආයතනය,403                      |
| දසකම්මපථ,384         | අදැහැමි,393                  | ධම්මය හා                       |
| දස කුමාර             | ධ                            | අර්ථය,402                      |
| පුශ්න,384            | ධජ                           | ධම්ම අසිරිය,403                |
| දසකසිණ,385           | ධජය,393                      | ධම්ම                           |
| දසධර්ම,386           | ධජ පුජා, <b>3</b> 94         | ඉගෙනීම,404                     |
| දස පාරමිතා,386       | ධන                           | ධම්ම                           |
| දස පුණා කියා         |                              | උගැන්වීම,403                   |
|                      | ධෳතරාෂ්ටු<br>බුරුර 204       | ධම්මික                         |
| වස්තු,386            | ලදව්රජ,394                   | උපාසක,402                      |
| දසබලඥාන,387          | ධෘතිමත්,394                  | ධම්ම කජික,404                  |
| දසබල මාර             | ධාතු,394                     | ,                              |
| මස්තාව,387           | ධාතු                         | ධම්මික තෙර,402                 |
| දසවාසස්ථාන,387       | කුසලතාවය,396                 | ධම්මගුණ,2                      |
| දස සංඥා,387          | ධාතු                         | ධම්ම කාමය, $405$               |
| දස                   | නානත්වය,398                  | ධම්මය                          |
| සංඥාභාවනා,645        | ධාතුමනසිකාර                  | කුමානුකූලව                     |
| දස                   | භාවනාව,639                   | පුහුණුවීම,405                  |
| සංයෝජන,387           | ධුතාංග                       | <br>ධම්මානුකූලවාසය             |
| දසසිල්,388           | පුහුණුව,398                  | ,408                           |
| දසසූත්තර<br>-        | මුබුමුප, 378<br>බොතක - මානවක | ධම්ම ගුණ,408                   |
| 7-2                  |                              | 5 9.44                         |

| ධම්ම ගුරුවරු,411<br>ධම්ම චකුය,411 | ධම්ම පුවාහය,419<br>ධම්ම යුගල,419 | ධාරණස්මෘතිය,<br>432  |
|-----------------------------------|----------------------------------|----------------------|
| ධම්ම චක්ඛ,411<br>ධම්ම චක්ඛ,412    | ධම්මයෝගි,419<br>ධම්මයෝගි,419     | 432<br>ධාර්මික,432   |
| _                                 | · ·                              | •                    |
| ධම්ම චේතිය,413                    | ධම්ම යානය,419                    | ධව<br>ධ              |
| ධම්ම චරියාව හා                    | ධම්මරාජ,420                      | ධුව,432              |
| අධම්ම චරියාව,                     | ධම්මරත්නය,420                    | ධෝවන ගම,432          |
| 413                               | ධම්මාරාම,420                     | න                    |
| ධම්ම ඤාණය,414                     | ධම්මරසය,420                      | නඋ                   |
| ධම්මඤඤු,414                       | ධම්මය වරදවා                      | නඋප්පාදේතබ්බ         |
| ධම්මට්ඨිති                        | ගැනීම,420                        | ධම්ම,186,432         |
| ඤාණය,414                          | ධම්ම විගුහය,420                  | නඉ                   |
| ධම්ම                              | ධම්මවාදීන්,421                   | ං<br>නොඉපදවියයුතු    |
| තණ්හාව,414                        | ධම්මවේදය,421                     | ଘଞ୍ଚ,167             |
| ධම්මස්ථ,414                       | ධම්මවිනය,422                     | නක                   |
| ධම්ම                              | ධම්මයේ                           | නකුලමාතා හා          |
| දූතමස්වය,414                      | විශේෂභාවය,425                    | නකුල පිතා,433        |
| ධිම්මදින්න                        | ධම්ම විහාරි,425                  | නිකෙළෙස්<br>නිකෙළෙස් |
| උපාසක,414                         | ධම්ම                             | <del>-</del>         |
| ධම්මදින්නා                        | සාකච්ඡා,425                      | ©€,235,433           |
| තෙරණිය,414                        | ධම්ම                             | නිකට්ඨ               |
| ධම්මමගේ                           | සංචේතනා,426                      | පුග්ගල,433           |
| දියුණුව,414                       | ධම්ම                             | නික්කම               |
| ධම්ම දායාදය,415                   | සජ්ජායතා,426                     | ධාතුව,433            |
| ධම්මදේශතාව,                       | ධම්මපද සතර,426                   | නික්ඛ                |
| 415                               | ධම්මයේ යේ                        | උපාසක,433            |
| ධම්මදස්සි                         | සද්භාවය,426                      | නිකේතසාරි,433        |
| බුදුන්,416                        | ධම්ම සැපය,427                    | නෙක්ඛම්මය,433        |
| ධුම්ම ධාතුව,416                   | ධම්ම                             | නෙක්ඛම්මධාතු,        |
| ධම්ම<br>ධම්ම                      | සමාදානය,427                      | 434                  |
| කමෙ<br>නානත්වඥානය,                | ධම්ම ශුවනය,429                   | නෙක්ඛම්ම             |
| ماره روز کا ماره<br>416           | •                                | විතක්ක,434           |
| -                                 | ධය                               | නෙක්ඛම්මසංක          |
| ධම්මානුසාරී,416                   | ධාපායි,430                       | ල්ප,434              |
| ධම්මානුස්සති                      | ධ <b>ර</b><br>- N                | නෙක්ඛම්ම             |
| භාවනාව,417,                       | ධර්මය                            | සංඥා,434             |
| 632                               | අතුරුදහන්වීම,                    | නෙක්බම්ම             |
| ධම්මානුපස්සනාව,                   | 430                              | සුබය,434             |
| 417                               | ධර්ම දානය,431                    | නොකිපීම,434          |
| ධම්මානුධම්ම                       | ධර්මය නිවැරදි හා                 | නබ                   |
| පටිපන්න,417                       | වැරදි,431                        | නඛසිඛා,435           |
| ධම්මානුධම්ම                       | ධර්මය                            | නග                   |
| පුතිපදාව,417                      | පහළවීම,431                       | නගරය,435             |
| ධම්මපරියාය,418                    | ධර්මය පැහැදිළි                   | නගර<br>නගර           |
| ධම්ම පරියාය -                     | කිරීම,431                        | නගර<br>ශෝභනිය,435    |
| ඉන්දිය,418                        | ධර්මිෂ්ඨ හා                      | නාග,435              |
| ධම්මපරියාය                        | අධර්මිෂ්ඨ,431                    | නාගතිමග,9,437        |
| සෝකසල්ල                           | ධර්මයේ                           |                      |
| හරණ,419                           | මූලධර්ම,432                      | නාගදත්ත<br>-         |
|                                   | = -                              |                      |

| om < 127             | A Domes 112           | <b>A A</b>                             |
|----------------------|-----------------------|----------------------------------------|
| <b>කර,437</b>        | නිධානය,443            | නිපුණතාවය හා<br>අනලස්බව,447            |
| නාගසමාල<br>437       | නන                    |                                        |
| ෧තර,437              | නන්දක තෙර,443         | නබ                                     |
| නාගිත තෙර,437        | නන්ද තෙර,443          | නිබිද්දාව,447                          |
| නාගිත කාශාප          | නන්ද ගෝතම             | නිබිද්දානුපස්සනා,                      |
| තෙර,437              | තෙර,443               | 448                                    |
| නිගණ්ඨ,437           | නන්දා                 | නිඛ්ඛේධභාගිය                           |
| නිගණ්ඨනාථ            | තෙරනිය,443            | මාර්ගය,448                             |
| පුතු <b>,</b> 48,438 | නන්දා ගොතම            | නිබ්බේධිකධර්ම                          |
| නිගුෝධකප්ප           | තෙරණිය,443            | පරියාය, 449                            |
| තෙර,438              | නන්දගෝපාල,            | නිබ්බේධික                              |
| නිගුෝධාරාමය,         | 443                   | පුඥාව,449                              |
| 438                  | නන්දාරාමය,443         | නභ                                     |
| නස                   | නන්දි                 | නභාවෙතබ්බ                              |
| නිස,438              | දේවපුතු,443           | ධම්ම,450                               |
| නච                   | නන්දන                 | නම                                     |
| නච්චගීත,438          | දේවපුතු,444           | නමස්කාරය,450                           |
| නවේතතා,439           | නන්දමානවක             | නාමය,450 <sup>°</sup>                  |
| නජ                   | <sub>මත</sub> ර,444   | නාමරූප,450                             |
| නජිරති,439           | නන්දමාතා,444          | නිමොක්ඛය,                              |
| නිජ්ජර,439           | නන්දිය                | පාමොක්ඛය හා                            |
| නට<br>නට             | පරිබුංජක,444          | විවේකය,452                             |
|                      | නන්දක                 | නිර්මාණරති දේව                         |
| නටසිහිය,439          | ලිච්චවී,444           | ලෝකය,377                               |
| නිට්ඨංගත,439         | නන්දිය<br>නන්දිය      | නොමග,452                               |
| නන                   | ශාකාs,444             | නොමග, <del>4</del> 52<br>නොමළමිනිසුන්, |
| නත්ථි කිඤචී,8        | නන්දිවිසාල            | 452                                    |
| නතුම්හාක,440         |                       |                                        |
| නෙත්තිපුකරන,         | ලදවි,444<br>          | නොමසුරුකම,<br>452                      |
| 439                  | නන්දන<br>444          |                                        |
| නිතාය,440            | උයන,444               | නෑම,452                                |
| නථ                   | නන්දීති,445           | නය                                     |
| නාථ කරණ              | නන්දිඎය,445           | නාභයපටිපන්න,                           |
| ධර්ම,440             | නින්ද,445             | 453                                    |
| නාථ පරිඥා,440        | නානතතාකාය,446         | නෙයා පුග්ගල,                           |
| නද                   | නානතනසඤඤා,            | 453                                    |
| නදිය,440             | 446                   | ණය                                     |
| නදීකස්සප             | නානාතිත්ථීය,446       | ණයගැති,453                             |
| <sub>මත</sub> ර,440  | නානාධර්ම,446          | තර                                     |
| නාදික ගම,441         | නානාධ <u>ා</u> තු     | නාරද තෙර,453                           |
| නිදිවැරීම,441        | නුවණ,446              | නාරද බුදුන්,453                        |
| නිද්දාතන්දී,442      | නානාධිමු <i>ත්</i> ති | නිරය,453                               |
| නිදාන,442            | ඥානය,446              | නිරයගාමිණි හා                          |
| නිද්ධමනිය            | නප                    | නිරය ගාමිණි                            |
| ධර්ම,442             | නපටිසනඣාරො,           | නොවන,455                               |
| නිද්දස වස්තු,442     | 447                   | නිරහංකාර,455                           |
| නිද්දේස,443          | නිපපඤච,447            | නිර්මල,455                             |
| නධ<br>නධ             | නිපුණ,447             | නිර්මාණරති                             |
| <b>Δ</b> 3 <b>ω</b>  | J ,                   | _:                                     |

| දේවලෝකය,455                 | නිවන දක්වන                | පකුධ                               |
|-----------------------------|---------------------------|------------------------------------|
| නිර්වාන ධාතු,455            | පද,463                    | කච්චායන,48,471                     |
| නිර්වේද<br>නිර්වේද          | නිවන හඳුන්වන              | ෂාපොෂවා, 46, 471<br>පොක්බරසාතිබු   |
| පුඥාව,456                   | පද,1,463                  | හ්මණ,471                           |
| නිරෝගී,456                  | නිවන හා                   | · ·                                |
| නිරෝධය,456                  | සසර,463                   | පොකුණු බඳු<br>සේගුලයේ 472          |
| නිරෝධ ධාතුව,                | කිසර,403<br>නීවරණ,464     | පුද්ගලයෝ,472<br>පුක්කුසාතිභික්ෂුව, |
| 456                         | •                         | පුකකුගානගක්ෂු <b>ට</b> ,<br>472    |
| තිරෝධ ධම්ම,456              | නුවණ,468<br>කුවණ ස්කෝ 468 |                                    |
| නිරෝධ<br>නිරෝධ              | නුවණැත්තෝ,468             | පග                                 |
| නිස්සාරණිය<br>-             | නෙවසඤඤානාස                | පිංගලකොච්ච                         |
| ධාතුව,457                   | ඤඤායතනය,101<br>469        | බුාහමණ,472                         |
| යාතු <i>ට</i> ,437<br>නිරෝධ | , 468                     | පිංගියමානවක                        |
|                             | නැව,460                   | තෙර,472<br>-                       |
| සංඥාව,457<br>නිරෝධ          | නොවැරදිය හැකි             | පිංගීයානි                          |
|                             | මග,468                    | බුාහ්මණ,472                        |
| සමාපත්තිය,457               | නස                        | පංච                                |
| නිරෝධානුපස්ස<br>0.457       | නසෙවිතබ්බ                 | පංචඅංග,472                         |
| නාව,457<br>බරුම් 458        | ධම්ම,146,468              | පංචඅංගීක සම්මා                     |
| නිරාමිසය,458                | නොසෙවියයුතු               | සමාධිය,472                         |
| නිරාශ සංඝයා,458             | පුද්ගලයා,468              | පංච ආධානත්මික                      |
| නිරුත්තරසිංහ,               | නාස්තික                   | ඉන්දුීය,473                        |
| 458                         | දිට්යී,468                | පංච ආධාාත්මික                      |
| නිරුපධිසුඛ,458              | නිසරු ගස,469              | බල,473                             |
| නල                          | නිස්සය,469                | පංච ආනන්තරික                       |
| නාලක ගම,458<br>             | නිස්සයසම්පන්න,            | කම්ම,473                           |
| නාලක තවුසා,458              | 469                       | පංච ඉට්ඨ                           |
| නාලන්දා නුවර,               | නිස්සරණය,469              | ධ <b>ర</b> ම,474                   |
| 459                         | නිස්සාරණිය                | පංච                                |
| නිලවාසි තෙර,459             | ධාතු,470                  | ඉන්දිය,41,474                      |
| නළ                          | නිස්සිත සීලය,470          | පංච                                |
| නළකලාප,459                  | නෙසජ්ජිකයෝ,               | උපාදානස්කන්ධය                      |
| නව                          | 470                       | ,475                               |
| නවඅංග                       | නුසුදුසු කතා,470          | පංචකාම ගුණ,478                     |
| උපෝසථය,459                  | නශ                        | පංච                                |
| නවාංග                       | නිශ්චිතබව,470             | චේතෝබීල,479                        |
| ශාසතෘශාසනය,                 | නෂ                        | පංච චේතෝ                           |
| 459                         | නිෂ්පීුතික                | විනිඛන්ධන,479                      |
| නවකම්මික                    | සුඛය,471                  | පංච ඤාණ,479                        |
| භාරාද්වාජ                   | නිෂ්පීුතිකාලම්භන          | පංච ඥාණ සම්මා                      |
| බමුණා,459                   | සුඛය,471                  | සමාධිය,479                         |
| නවබුදුගුණ, $460$            | නිෂ්පුපඤචාරාම,            | ප∘ච ධන <u>,</u> 480                |
| නව පුඳො,460                 | 471                       | පංච ධම්ම                           |
| නව සංඥා,460                 | නහ                        | පුද්ගලයෝ,480                       |
| නවසීවථිකා                   | නහතක,471                  | පංච නීවරණ,481                      |
| භාවතාව,460,                 | නිහතමානිබව,471            | ප∘ච                                |
| 636                         | ප                         | පුාධානිකඅ∘ග,482                    |
| නිවන,8,460                  | පක                        | පංච බැමි,483                       |
|                             |                           |                                    |

|                          |                                           | 9 10                        |
|--------------------------|-------------------------------------------|-----------------------------|
| පංච භය හා                | පඤ                                        | පටිසන සාරෝ,19               |
| මෙවර,483                 | පඤචත්ත,489                                | පටිඝඅනුසය,497               |
| ප∘ච රාජ,483              | පඤචඩගවිපපහී                               | පටිඝ නිමිත්ත,497            |
| පංචාලචන්ඩ                | නො,490                                    | පටිච්ඡන්න                   |
| දේවපුතු,483              | පඤචඩග                                     | කම්ම,497                    |
| පංච වග්ගිය               | සමනතාගතො,                                 | පටිපත්ති                    |
| භික්ෂු,483               | 490                                       | අන්තරධාන,498                |
| පංච විමුක්ති             | පඤඤාපරිචිත,                               | 9 △ 400                     |
| ආයතන,484                 | 490                                       | පටිපදාව,498                 |
| පංචසිඛ ගාන්ධර්ව          | පඥ                                        | පටිපදා විධි                 |
| පුනු,485                 | පුදොව,490                                 | දෙක,499                     |
| පංච සම්පදා,485           | පුඳාකථා,492                               | පටිපදා විධි                 |
| පංචශිලය,485              | පුදො                                      | තුන,499                     |
| පංච සේඛ්බල,485           | ආලෝකය,492                                 | පටිනිස්සග්ග,499             |
| පංචස්කන්ධය,485           | පුඥා ඇස,492                               | පටිනිස්සග්ගානුප             |
| පච                       | පුඥා ඉන්දිය,492                           | ස්සනාව,499                  |
| පචලායමානං                | පුඥාගති,493                               | පටිප්පස්සද්ධ                |
| නිසිනනං,485              | පුඥාගරුක<br>-                             | සීලය,499                    |
| පමෙචකබුදධ,486            | පුද්ගල,493                                | පටිභාන,499                  |
| පච්මච්ක<br>පච්මච්ක       | පුද්ගල,493<br>පුඳා ධනය,493                | පටිභානකතා, $500$            |
|                          | •                                         | පටිසම්හිදා                  |
| බුහ්ම,487                | පුඥාපරිචිත,493                            | නුවණ,500                    |
| පච්චේක බුහ්ම             | පුඥා පටිලාභ,493                           | පටිච්චසමුප්පාදය,            |
| සුබුහම,601               | පුඥා පුණේදය,494                           | 500                         |
| පච්චේක බුහ්ම             | පුදො පරිහාණි,494                          | <b>පටිච්චසමුප්පා</b> ද      |
| සුද්ධාවාස,601            | පුඥාබලය,494                               | කුසලතාව්ය,502               |
| පච්චත්තං                 | පුදො                                      | පටිසංඛානබල,                 |
| වේදිතබ්බො,487            | බහුලත්වය,494                              | 503                         |
| පච්චනීකසාත               | පුඥා වෘද්ධිය,495                          | පටිසෝත <b>ගා</b> මි         |
| බුාහ්මණ,487              | පුඥා විපුලබව,495                          | පුද්ගලයා,503                |
| පච්චවෙක්ඛණ               | පුඥා                                      | පුද්ගලයා,<br>පටිසනඣාරෝ,     |
| <b>ස</b> දාණය,487        | විමුක්තිය,496                             | 504                         |
| පච්චාසමණ,487             | පුඥාසම්පන්න,                              | 907<br>පටිසාරණියකම්ම.       |
| පච්චොරොහණි,              | 496                                       | 504                         |
| 488                      | පුඥාවන්ත,497                              | පටිසල්ලාන,504               |
| පච්චිම                   | පුඥාවන්තයාගෙ                              |                             |
| ජනතාව,488                | හැසිරීම,497                               | මපාට්ඨපාද<br>ශූදිය දුරු 504 |
| පාචීනනින්න,488           | පඬ                                        | පරිබුාජක,504                |
| පජ                       | පිඩුසිභායෑම,497                           | පඨ                          |
| පජ්ජාභුමි                | <b>ප</b> ට                                | පඨවි,504                    |
| බුංහ්මණ,488              | පටාචාරා                                   | පඨවි උපමා,505               |
| පජ්ජතෝ,489               | තෙරණිය ,497                               | පඨවි ධාතුව,504              |
| පජ්ජුන                   | පාටලියගාමිණි,                             | පත                          |
| ලේවතා,48 <u>9</u>        | 497                                       | පෘතග්ජන,505                 |
| පූජනිය                   | පාටලීපු <u>තු</u>                         | පතන දේ ලබා                  |
| ස්ථාන,489                | නුවර,497                                  | ගැනීම,505                   |
| පූජාපති<br>පූජාපති       | නුවට, <del>1</del> 77<br>පටිච්චසමුප්පාදය, | පත්තිචරියාව,506             |
| ගෝතමිය,489               | 28                                        | පත්තනික්කුජ්ජන              |
| ⊕wn⊅i⊕w, <del>+</del> 07 | 40                                        |                             |

| කම්මය,506<br>පත්තපිණ්ඩික,507<br>පතිකුලය,507<br>පතිතවීම,507<br>පතිටයීත,507<br>පතිරූපදෙසවාසො<br>ච, 507                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | කරුණු,515<br>පුද්ගල<br>දෙවර්ගය,515<br>පුද්ගල තුන්<br>වර්ගය,515<br>පුද්ගල සිව්<br>වර්ගය,518                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | පුන්සඳ,525<br>පුනර්භවය,525<br>පැන්හල් හා<br>පැන්පොකුණු,525<br>පැනස,526                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| පතිලින,507 පාතුභාව,508 පාතිමොක්ඛ,508 පාතිමොක්ඛ සංවර ශිලය,509 පාතාලය,509 පුතුයා,509 පුතුයා,509 පුතිහාත,509 පුතිහාත,509 පුතිහාත,509 පුතිහාත,509 පුතිහාත්ධ චිත්ත,509 පුතාවේක්ෂණ පුඥාව,511 පුත්හාර්ය,511 ප්‍රීත්ත,512 ප්‍රේත,512 ප්‍රේත,512 ප්‍රේත,512 ප්‍රේත,513 පහත්ය පරිඛාජක,513 පහත්ය පරිඛාජක,513 පථ ප්‍රථම ජාතය,513 පථ පුථම ජාතය,513 පථ පුථම ජාතය,513 පථ පුථම ජාතය,513 පද පදුටය පුශ්ගල,514 පදුමා උපාසිකා,514 පදුමුත්තර බුදුත්,514 පදුමුත්තර බුදුත්,514 පදෙස විහාර ඥාතය,515 | පුද්ගල පස්<br>වර්ගය,519<br>පුද්ගල සය<br>වර්ගය,520<br>පුද්ගල අට<br>වර්ගය,520<br>පුද්ගල දස<br>වර්ගය,520<br>පුද්ගල<br>නානඣය,520<br>පුද්ගලික<br>පසාදය,520<br>පුද්ගලික<br>සතායන් පහ<br>කිරීම,521<br>පධ<br>පධාන,521<br>පධාන සතර,521<br>පධානිය අංග,521<br>පධානිය අංග,521<br>පනාතිපාතා,522<br>පානාතිපාතා,522<br>පානාතිපාතා,522<br>පින් - පිං -<br>පුණා,522<br>පානාතිපාතා,522<br>පින් කිරීම-<br>පුණාක්රිය,523<br>පින්දීම,523<br>පින්දීම,523<br>පින්රිය තෙර,524<br>පුන්ණිකා<br>තෙරණිය,524<br>පුන්බිලසුක<br>හික්ෂූව,524 | පණි<br>පණ්ඩිතයා,526<br>පණ්ඩිත<br>පුඥාව,526<br>පාණ්ඩුකම්බල<br>ශෙලාසනය,526<br>පිණ්ඩපාත<br>පාරිශුද්ධිය,527<br>පිණ්ඩොල<br>භාරද්වාජතෙර,<br>527<br>පුණින්,527<br>පුණින්,527<br>පුණා කියා,527<br>පුණා කියා,528<br>පුණාකියාවස්තු,<br>528<br>පුණාකියාවස්තු,<br>528<br>පුණාකියාවස්තු,<br>528<br>පුණාන්ඩාන,529<br>පුණ්ණ තෙර,529<br>පුණ්ණ තෙර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්ණයතර,529<br>පුණ්තිය තිරය,<br>529<br>පුණ්ත තිරය,<br>529<br>පුණිත කාම,530<br>පුණිත කාම,530<br>පුණිත කාම,530 |
| පුදපුජා,515<br>පුද්ගල අයහපත්                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | පුනබ්බසු<br>යක්ඛ,524                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>පප</b><br>පාපය,530                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| පාපික (ලාමක)<br>ආසාව,530<br>පාපික (ලාමක)<br>ඊර්ෂාාව,530<br>පාපික කම්ම,531<br>පාපික ධම්ම,531<br>පාපික පුද්ගල,531                                                                           | පියක<br>භාන්ඩාගාරික,540<br>පියදස්සි බුදුන්,538<br>පියා,537<br>පියංකර,539<br>පියබව හා<br>අපියබව,538                                                                                                                | අවබෝධය,544<br>පරිබුාජික,544<br>පරිභව<br>තොකළයුතු සිව්<br>දෙතා,545<br>පරියාය,545<br>පරියොගාහ                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| පාපමිතු<br>සේවනය,531<br>පපඤචිතය,532<br>පපඤචක්ඛය,532<br>පුපංච,532<br>පුපාතය,533පිප්පි<br>ලි සිටුවරයා,533                                                                                   | පර<br>පරචිත්ත<br>පරියාය,539<br>පරචිත්ත විජානන<br>ඥානය,539<br>පරදාරසේවනය,<br>539<br>පරම                                                                                                                            | ඤාණය,546<br>පරියත්ති<br>අන්තරාධාන,546<br>පරිළාහ,546<br>පරිච්මංසනය,546<br>පරිසදුෂණ,546<br>පරිස ලශ්භන,546<br>පරිස්සාරජ්ජහය,                                                                                                   |
| පබ්බජා,533<br>පබ්බජා<br>පුහුණුවියයුතු<br>දසසංඥා,534<br>පබ්බාජනිය<br>කම්ම,534<br>පබ්බනය,535<br>පුබ්බංගම,535<br>පුබ්බවකතපුඤ<br>ඤතා,535<br>පුබ්බේනිවාසානු<br>ස්සති ඥානය,536<br>පුබ්බාවිදේහය, | අස්වැසීම,539<br>පරම උත්තර<br>සමාපත්තිය,539<br>පරම දිට්ඨ ධම්ම<br>නිර්වානවාදය,539<br>පරනිර්මිතවසව<br>ත්ති<br>දේවලෝකය,377,<br>540<br>පරලොව,540<br>පරවාදය,540<br>පරව්පත්ති,33<br>පරව්පත්ති හා<br>පරසතු මල්<br>රුක,540 | පරිශුද්ධ ධර්ම,546<br>පරිභානිය<br>ධර්ම,546<br>පරිභාණි හා<br>අපරිභාණි<br>පුද්ගල,547<br>පර්යාප්ති බහුල<br>පුද්ගල,547<br>පර්යේෂණ,547<br>පර්යේෂණ,547<br>පර්යයයෙහි<br>ඥානය,547<br>පරාත්ථකාම,547<br>පරාමට්ඨ<br>සීලය,548<br>පාර,549 |
| පහ<br>පහංන්ඟු,536<br>පහා-පුහාව,536<br>පුහාස්වර,536<br>පම<br>පාමොක්ඛය,536<br>ජුම්ය,536<br>පුමාදය,78,537<br>පුමාදවිහාරි හා<br>අපුමාදවිහාරි,537<br>පුමෝදය,537                                | පරසම්පත්,540<br>පරසම්පත්,33<br>පරහිත,541<br>පරිකඛයාය,541<br>පරිකඛයාය,541<br>පරිජාන හා<br>අපරිජාන,541<br>පරිනිඛඛාන<br>දොන,544<br>පරිනිඛඛානය -<br>පරිනිර්වාන,<br>542<br>පරිපුදොව,541                                | පාරමිතා,549<br>පාරායන ධර්ම<br>පරියාය,549<br>පාරාශරිය<br>බාහ්මණ,173<br>පාරිවරියා<br>අනුත්තර,549<br>පාරිභෝග<br>චෛතාය,549<br>පාරිමතිරය,549<br>පාරිලයාක<br>වනය,549<br>පරැෂාවාචා,550                                             |
| පායාසි රජ,537<br>පියඋරුමය,538                                                                                                                                                             | පරිපුරක,544<br>පරිපුර්ණ                                                                                                                                                                                           | පිරිත්<br>සජ්ජායතා,550                                                                                                                                                                                                      |

| පිරිස-පරිස,551           | පළමු ශුමණ,557             | බල,562                                |
|--------------------------|---------------------------|---------------------------------------|
| පිරිසිදුබව,552           | පළාසය,557                 | පස්සදිය,562                           |
| පිරිසිදු පරිපූර්ණ        | පැළලුප් නුවර,557          | පසස ආධිකායස ඩබා                       |
| ආධානත්මික                |                           | ර,562                                 |
| ජීවිතය,552               | පුළවක<br>සංකෘත 557        | පමේනදී කෝසල                           |
| පුරාණ                    | සංඥාව,557                 | රජ,562                                |
| _                        | පොළහා වැනි                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| උපාසක,552<br>පූරාණ       | පුද්ගල,557                | පමස්බුදු,563                          |
| _                        | පොළොව-<br>                | පසුතැවිල්ල,562                        |
| කාශාප,48,552             | පෘතුවි,557                | පංසුකූලීක,561<br>ලපස්ස                |
| පුරාණ මග-<br>100,552     | පිළිකුල්භාවනාව,           | හස්ථාරෝහ                              |
| මාවක,108,553             | 557                       |                                       |
| පුරාණ ශාස්තෘ -           | පිළින්දවච්ඡතෙර,           | පුතු,563                              |
| ආචාර්යවරු,552            | 557                       | පෝසාලමානවක                            |
| පුර්ව නිමික්ක,553        | පිළිවෙල                   | තර <b>,</b> 8,563                     |
| පුර්ව නිවාස              | කතාව,558                  | පුසන්න,563                            |
| සිහිකිරීමේ               | පිළිකා                    | පුසාදය හා                             |
| නුවණ,553                 | රෝගය,558                  | අපුසාදය,563                           |
| පුරිස ඉන්දුිය,554        | පිළිසිඹියා,558            | පුසාදික                               |
| පුරිසඉන්දිය              | පව                        | පුද්ගල,564                            |
| දොනය,554                 | පවිටු දිට්ඨී <i>,</i> 558 | පුස∘ශාව,564                           |
| පුරිස ධර්මතා,554         | පවිතුබව,558               | පශ                                    |
| පුරිස බන්ධන,554          | පවිවිවේකය, $558$          | පාශය,564                              |
| පුරිස ලක්ෂණ,554          | පාවචන,558                 | පිශුණාවාචා,565                        |
| පුරුෂ රූපය,554           | පවාරණ,559                 | පුශ්න ඇසිම,565                        |
| පුාර්ථනා,555             | පාවානුවර,559              | පුශ්නවාහකරණ,5                         |
| <b>පෙර ජිවිත,55</b> 5    | පව්කුියා,559              | 66                                    |
| පෙරවිසු කඳ               | පව් ඉස්දීම,559            | පහ                                    |
| පිළිවෙත දැකීමේ           | පැවිද්ද,560               | පහකරගතයුතු                            |
| නුවන,555                 | පැවිද්ද සත් අවුරුදු       | දිට්ඨී,566                            |
| පෙර බුදුවරු, <u>5</u> 55 | විලය්,560                 | පහන,566                               |
| පැරදීම,555               | පැවිදි සුබ,561            | පහළවීම-                               |
| පැරණිකම්ම,556            | පවුල් හා                  | පාතුභාව,566                           |
| පැරණි චාරිතු,556         | ආශුය,560                  | පහසු                                  |
| පල                       | පස                        | විහරණය,566                            |
| පලගන්ඩතෙර,               | පසන්න                     | පහන් පුජා,566                         |
| 556                      | චිත්ත,561                 | පහාතබ් <b>බ</b>                       |
| පලෝක ධර්ම,556            | පස් ඉන්දිය,561            | ධර්මතා,567                            |
| පාලකයෙක්ගේ               | පස්ගෝරස,561               | පහාන ධර්ම,567                         |
| ගුණ,556                  | පස්කම් ගුණ,561            | පහානාය,567                            |
| පිලෝතික                  | පස්කම් සැප,561            | පහාන                                  |
| පරිබුාජක,556             | පස්බිඳ,561                | සංඥාව,567                             |
| පාලම්                    | පස්බිය,562                | පහාස ලේව                              |
| පුජාකිරිම,556            | පස්වග                     | සභාව <u>,</u> 568                     |
| පළ                       | තවුසන්,563                | පහාරද් අසුර                           |
| පළතුරු පුජා,557          | පස්වග                     | රජ,568                                |
| පළමු අරහත්               | මහණුන්,562                | පාහුණෙයා,568                          |
| ಱ∘ಱ <u>,</u> 557         | පස් ලෞකික                 | පුහාන පුඥාව,568                       |
|                          |                           |                                       |

| පුහාණ<br>පරිඥාව,568        | බුද්ධ දේශනා,575<br>බුද්ධ ධාතු,576 | පච්චරොහණ,582<br>බමුණන් |
|----------------------------|-----------------------------------|------------------------|
| පුහාණාරාම,568              | බුද්ධ ධජය,576                     | පිරිසිදුවීම,582        |
| පු සහ සොහෝ දැන ගත<br>එ     | බුද්ධනාම,36,576                   | බමුණන්ගේ               |
|                            | <u> </u>                          | මළවුන්<br>මළවුන්       |
| ඵග                         | බුද්ධ භාසිතය,576                  | අනුස්මරණය,583          |
| එග්ගුන තෙර,568             | බුද්ධ මාතාව,576                   | බිම්බිසාර              |
| <b>ව</b> ට                 | බුද්ධවංශ,28,576                   | රජ,20,583              |
| වොට්ඨඛ්ඛස•වේ<br>5.69       | බුද්ධවිෂය,19,577                  | බව                     |
| තනා,568                    | බුද්ධ ශුාවක,577                   | බවාරිඛාහ්මණ,8          |
| ඵල                         | බුද්ධමසා්ස                        | බවාට මුගේ මේ , ය<br>බඹ |
| ඵල ඥානය,568                | ආචාරි,577                         |                        |
| ඵලනානඣය,568                | බුද්ධිය,577                       | ର®,583                 |
| ඵල පුඥාව,569               | බුද්ධානුස්සති<br>                 | බඹසර,583               |
| ඵලපජීවී,569                | භාවනාව,577,                       | බය                     |
| එස                         | 631                               | බිය-භය,583             |
| වස්ස,569                   | බුදුන්                            | බර                     |
| වුස්ස බුදුන්,569           | වහන්සේ, <u>5</u> 77               | බර,584                 |
| එාසුවිහාර <u>,</u> 569     | ରିද୍ରଡ୍ණ,577                      | බරණැස්නුවර,584         |
| බ                          | බුදුපිළිම,578                     | බොරුකීම,584            |
| බක                         | බුදුසසුන,578                      | බල ධර්ම,584            |
| බක                         | බුදුන්ගේ ලේ                       | බල දෙක,585             |
| බුහ්ම,569,601              | <b>මසලවීම,578</b>                 | බල සතර,585             |
| බක්කුල තෙර,569             | බධ                                | බල පහ,585              |
| බජ                         | බෝධිය,578                         | බල අට,585              |
| බීජ උපමා,569               | බෝධිරාජ                           | බල අතුරින් අගු         |
| බොජ්ඣංග,569                | කුමාර,578                         | බලය,585                |
| බඩ                         | බෝධිසඣ-                           | බලය දීම.584            |
| බුඩ්ඪපබ්බජිත,573           | බෝසත්,578                         | බල විවිධය,586          |
| _<br>බත                    | බෝධි පාක්ෂික                      | බාලයා හා               |
| බත් කැඳ,574                | ଘ <b>ଞ୍</b> ଞ,579                 | පණ්ඩිතයා,586           |
| බත්මත,574                  | බෝධිරුක, $580$                    | බල්ලා,588              |
| බද                         | බඳ                                | බලිවද්ද,588            |
| බද්ධවෛරය,574               | බිඳීයාම,581                       | බලු වුත,588            |
| බේදාදී                     | බිදෙන සුළු,581                    | බේලුව ගම,589           |
| වැළදීම,574                 | බන                                | බළ                     |
| බුද්ධ,574                  | බන්ධන-                            | බිළාල,589              |
| බුද්ධ                      | බැඳීම්,581                        | බිළි වැද්දා,589        |
| අනුසාසනා,575               | බප                                | බිළි කටු සය,589        |
| බුද්ධ අනුගාමික             | බාහපන්න                           | බව                     |
| දිව්යී,575                 | චිත්ත,582                         | බාවරි                  |
| බුද්ධ අපදාන,575            | බබ                                | බුාහ්මණ,589            |
| බුද්ධආයුෂ,96               | බැබලීම,582                        | බස                     |
| බුද්ධ ගයාව,575             | බම                                | බෝසත් මව, 121          |
| බුද්ධ චීවරය,575            | බමුණා-                            | බහ                     |
| බුද්ධඥාන,575               | බුාහ්මණ,582                       | බහු උපකාර              |
| බුද්ධත්වය,575              | බමුණු                             | ධර්ම,590               |
| = q <b>~ ~ ~ ~ ,</b> 5 / 5 |                                   | •                      |

| a ( 8 500                | O PO                    | O P P (10           |
|--------------------------|-------------------------|---------------------|
| බහුජනහිත,590             | බුහ්ම                   | වහන්සේ,619          |
| බහුධාතු,591              | සනංකුමාර,11,            | භෝග සම්පත්,619      |
| බහුල කම්ම,591            | 604                     | භජ                  |
| _<br>බහුලකරගතයුතු        | බුාහ්මණ,614             | භජිතබ්බ,619         |
| ධම්ම,591                 | ට<br>බුාහ්මණයන්ට        | <sub>මහා</sub> ජන   |
|                          | අවවාද,615               |                     |
| බහුලකර                   |                         | පිරිනැමීම,620       |
| මනාගතයුතු<br><b>5</b> 00 | බුාහ්මණ උදය             | භෝජනයේ              |
| ଘ <b>ଡି</b> ଡ,590        | ගාමිණි                  | මාතුවීම,620         |
| බහු වේදනා,591            | පටිපදාව,615             | භෝජනයෙහි            |
| බහුභානි,592              | බුාහ්මණ                 | මාතුනොවීම,          |
| බහුශුැත,592              | ධර්මය,20,615            | 621                 |
| බාහිතපාපී,589            | බුාහ්මණ                 | හත                  |
|                          | ස්වභාවය,615             |                     |
| බාහිය තෙර,590            |                         | භත්තාදක,621         |
| බාහිය දාරුචිරිය          | බෙහෙත්-                 | භත්තුද්දේශික        |
| රහතුන්,590               | අවුසද,615               | 622                 |
| බාහිර අරමුණු,590         | බෙහෙත් කැඳ              | භාතු,622            |
| බාහිර ආකාශ               | ,616                    | භෞතික               |
| ධාතුව,590                | ි<br>භ                  | ආහාර,622            |
| බාහිර<br>බාහිර           |                         | •                   |
|                          | භක                      | භෞතික ඇස,622        |
| ආයතන,590                 | භික්ඛක                  | භද                  |
| බාහිර දිව්ඨී,590         | බුාහ්මණ,616             | භද්ද උපාසක,622      |
| බාහිර                    | භික්ඛු,                 | හද්ද කච්ච්චානා      |
| බන්ධන,590                | භික්ඛුණි,616            | තෙරණිය,622          |
| බාහිර සංයෝජන             | _                       | භද්ද තෙර,622        |
| ඇති                      | භික්ඛු භික්ඛුණි -       | • •                 |
|                          | අගු,616                 | භද්දිය තෙර-,622     |
| පුද්ගලයා,590             | හික්බු හික්බුණි         | <b>හද්දි</b> ය      |
| බුහ්මචකුය,594            | අපරිහානිය හා            | කාළිගොධාය <b>පු</b> |
| බුහ්මචාරි,594            | පරිහානිය                | ත්ත තෙර,622         |
| බුහ්මචරියාව,592          | ධර්ම,616                | හද්දජි              |
| බුහ්මචරිය පංචම           | හික්ඛු භික්ඛුණි         | තෙර,10,622          |
| ශිඛපද,601                |                         | භද්දිය තෙර-         |
| බුහ්මචාරියෝගධ,           | පිලිබඳ මිනුම්           |                     |
| 601                      | දණ්ඩ,617                | පස්වග,622           |
|                          | භික්ඛු භික්ඛුණි         | භද්දලද්ව            |
| බුහ්මජාලය,600            | යනු කවරේද?,617          | <b>තර</b> ,622      |
| බුහ්මඤ්ඤ,603             | භික්ඛූ භික්ඛුණි         | භද්දවග්ගිය කුමාර    |
| බුහ්මදණ්ඩනය,             | විහරණ,618               | තෙරුන්,622          |
| 601                      | භික්ඛු ඕවාද,618         | හද්දිය ලිච්චවී,623  |
| බුහ්මදේව                 |                         | භද්දේකරත්ත,623      |
| නෙර,600                  | භික්ඛුමිතු,618          |                     |
|                          | භික්ඛුණින්ට             | හදු අජානිය          |
| බුහ්මබව,594              | ඕවාද,618                | අශ්වයා,623          |
| බුහ්මයානය,601            | භික්ඛුණි සංඝ            | භදුකල්පය,623        |
| බුහ්ම                    | ස්ථාපනය,618             | භදාකපිලානි          |
| රාජමයා්,601              | <b>ಬ</b> ರು ರಾಷ್ಟ್ರೀ 10 | තෙරණිය,623          |
| බුහ්මලෝක,8,607           |                         | හදුා කුණ්ඩලකේසි     |
| බුහ්මලෝක                 | හගිනි,619               | තෙරණිය,623          |
| =                        | භංගානූපස්සනා            | *                   |
| සංචාරය,614               | සදාණය,619               | භදුා ඉද්විය,623     |
| බුහ්මවිහාර,604           | භාගාවතුන්               | හදුක ගාමිණි,623     |

| හදුාලි           | පුඥාව,651                    | අඳුන්වනය,657          |
|------------------|------------------------------|-----------------------|
| තෙර,20,623       | භාවතාම <b>ය</b>              | මිගසාලා               |
| භදාවූධ තෙර,623   | බලය,651                      | උපාසිකාව,657          |
| භදුමග,623        | භාවනාවාදය,652                | මුගපක්ඛ<br>-          |
| හදුමරණය,623      | භාවනාරාම,652                 | ශාස්තෘ,657            |
| හදු ශිලය,624     | භාවනිය,652                   | මස                    |
| •                | භාලවත්ය,032<br>භාලවතබ්බ ධමම- |                       |
| භිදුර,624        | නභාවෙ තබ්බ                   | මඝ මානවක,657          |
| හණ<br>් (34      |                              | මාඝ දේවපුතු,657       |
| භණ්ඩන,624        | చిత్తిత్,652                 | මේඝය                  |
| භණ්ඩුකර්මය,624   | හස<br>ර                      | උපමාව,657             |
| හණ්ඩු            | හිසක්ක,653                   | මේසිය තෙර,657         |
| භික්ෂුව,624      | ಕುರು                         | මොඝරාජ                |
| හම               | භිහිලයා් ස                   | තෙර,657               |
| භූමිචාල,624      | තෙර,653                      | මච                    |
| භූමිතාතත්ත       | ම                            | මච්චරිය,657           |
| ඤාණය,624         | මක                           | මච්චුධෙයා ු,657       |
| භය               | මක්බලි                       | මුචලින්ද              |
| හය,624           | ගෝසාල,21,48,                 | නාග,658               |
| හර               | 653                          | මිච්චාඅටමග,658        |
| භාරය,625         | මකුබව,654                    | මඤ                    |
| භූරි පුඥාව,625   | ଞ୍ଚିତ୍ର ଓଡ଼ି ।<br>ଭର         | මඤජුසසරානං,658        |
| හල               | මඛාදේව රජ,654                | මඤඤනා,658             |
| හල්ලුක           | •                            | මු <b>ඤ</b> චිතුකමානා |
| උපාසක,626        | මග                           | දොනය,                 |
| හල්ලික           | මංගල                         | 659                   |
| ගහපති,626        | කරුණු,6,654                  | මට                    |
| භව               | ම∘ගල දාන <u>,</u> 655        | මුට්ඨස්ස,659          |
|                  | මංගල බුදුන්,655              | මැටි බඳුන් ,659       |
| භවය,626          | මග ඵල සතර,655                | - 0 /                 |
| භව ආසුව,628      | මග්ග චරියාව,655              | මත                    |
| භවඔඝය,628        | මග්ග ඤාණය,655                | මතක දාන,659           |
| හව තුණ්හාව,628   | මගධ දේශය,656                 | මත්වීම,659            |
| භව දිට්ඨීය හා    | මාගධ<br>-                    | මාතලී                 |
| විභව දිට්ඨිය,628 | දේවපුතු,655                  | දේවපුතු,659           |
| භව නිරෝධය,629    | මාගන්දික,656                 | මානුය දැනීම,659       |
| භවනෙත්තිය,629    | මාගන්දිය <sup>්</sup>        | මෙත්තගු               |
| භව යොගය,629      | ෧තර <u>,</u> 656             | තෙර,659               |
| භවරාග            | මාගන්දිය බමුණා               | මෙත්තා-               |
| අනුසය,629        | හා බැමිණිය,656               | මෛතුීය,659            |
| භව               | මාගන්දියා                    | මෙත්තා චේතෝ           |
| සංයෝජන,629       | බිසව,657                     | විමුක්තිය,661         |
| භාවනාව,629       | මාගම,656                     | මෙතෙර,663             |
| භාවතා- විවිධ,630 | මගාරමාතා,657                 | මෛතුීය                |
| භාවතාවේ          |                              | බුදුන්,663            |
| නිපුනබව,651      | මිගාර<br>සුබුදුණ 657         | මුත්ත <u>ා</u>        |
| භාවනාවේ          | සිටුවරයා,657                 | උපාසිකා,663           |
| වර්ධනය,651       | මිගජාල තෙර,657               | මුත්ති,663            |
| ,                |                              |                       |
| භාවතාමය          | මිගදාය                       | මිතුයා,663            |

| ම්ථාාන්වය- සමාක්තවය, මනුෂා මණ්ඩ,679 4,664 ලෝකය,673 මණ්ඩ,679 ම්ථාා ආජීවය,666 පරිමුාජක,673 මණ්ඩ,679 ම්ථාා අපීවිය,666 පරිමුාජක,673 මණ්ඩලක ම්ථාා අපීවිය,666 පරිමුාජක,673 මණ්ඩලක ම්ථාා අපීවිය,666 පරිමුාජක,673 මණ්ඩලක ම්ථාා අපීවිය,666 පරිමුාජක,13,673 මණ්ඩලක ම්ථාා පතිපදාව හා පන්පදාව හා පන්පදාව,688 අනුසති මණ්.679 පත්පදාව,668 අනුසති මණ්.679 පත්පදාව,668 මානත්පද්ධ මම ම්දුය මානත්පද්ධ මම ම්දුය මම්ණා,673 මංකාරය,680 ම්දුය මානත්පද්ධ මම ම්දුය මානත්ප,673 මායාව,680 ම්දුන් මානය, අවමානය මියගිය ආත්ත්,680 ම්දුන් වෙනෝ මානය, අවමානය මියගිය ආත්ත්,680 ම්දුඩවන,669 මනාප පාරණය,675 දෙන්න්,680 ම්දුඩවන,669 මනාප ප්‍රජණය,680 ම්දුඩවන,669 මනාප මරණය,680 ම්දුඩවන,669 මනාප මරණය,680 ම්දුඩවන,660 මනාප මරණය,680 ම්දුඩවන,670 දේවපුමයේ, මරණයත්ත,682 මධාය,670 දේවපුමයේ, මරණයත්ත,682 මධාය මානම්පිය මරණයත්ත,682 මධාය මානම්පිය මන්ජන,676 මාරයා,13,682 මානස්ත්රය,671 මනත්ප ප්‍රජණය,683 ම්පුන්ත්රය,671 මනෝප දියණියෝ,684 මධාම ශිලය,671 මනෝප දියණියෝ,684 මධුරාපුර ලේව නිවාරණය,677 මාරයා හේ මුද්ධ පත්ත්ය,671 මධුර නතරය,672 මනෝ සංමර්,678 වැල පිළ ,685 මනා ඉන්දිය,672 මනෝ සංමර්,678 වාරයා විඥාණය මනත් සංමර්ග,678 මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සංවරය,678 මන ඉන්සාර,672 සංවරය,678 සංවරය,685 මන්සාර,672 මනා සිකාර,678 මාරයා විඥාණය මනත් සංවරය,678 මන්සාර,672 මනා සිකාර,678 මාරයා විඥාණය මනත් සාවාරය,678 මන්සාර,672 මනත් සාවාර,678 මාරයා විඥාණය මනත් සාවාරය,685 මන්සාර,672 මන්සාව,678 මාරගය ,687 මන්සාර,678 මාරගය ,687 මන්සාර,679                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | මථ                                    | මනුජා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | මුන්ඩ රජ,678                          |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| සමාක්තවය, 4,664 ලෝකය,673 මණ්කා- විථාහ අප්විය,666 පට්මාජක,673 මණ්කා- විථාහ අප්විය,666 පට්මාජක,673 මණ්කා- විථාහ අප්විය,666 පට්මාජක,673 මණිහුදක විථාහ අප්විය,666 පට්මාජක,673 මණිහුද අප්විය අප්වි |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                     |
| ම් ලාක ආජිවය,666 ලාක්කය,673 ලණකා- ම් ලාක ආජිවය,666 ලාක්කය,673 ලණිකු- ම් ලාක අප්චිය,666 ලාක්කය,673 ලණිවූලක ම් ලාක දිවයිය,666 පරිබාජක,673 ලණිවූලක ගාමණි,679 සම් ලාක දුක්කය යක්බ,679 සම් ලාක අප්චියන් ලාක්කය යක්බ,679 සම් ලාක්කය,673 ලාක්කය,675 සම් ලාක්කය,673 ලාක්කය,675 සම් ලාක්කය,675 ලාක්කය,675 සම් ලාක්කය, සා අතිමානය,675 ලාක්ක,680 සම් ලාක්කය, සා අතිමානය,675 ලාක්ක ලාක්කය,680 සම් ලාක්කය, සා අතිමානය,675 ලාක්කය සහ ස්වාදය, සා ස්වාදය, සහ ස්වාදය, සා ස්වාදය, සහ ස්ව    |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ම්ථාන අප්විය,666 ම්ථාන දිවයීය,666 ම්ථාන දිවයීය,666 ම්ථාන දහ පතියාන දහ පතියාන දහ පතියන යන් දැදිදි පතිකන සම්වූලක පතියන යක්ත,679 ම්ථාන පතිය පතිය දැදිදි පතිකන යන් යක්ත,679 සම්භා පතියදාව හා සම්භාද දැදි දැදිදි පතිය දැදිදිදි පතිය දැදිදි පතිය දැදිදිදි පතිය දැදිදිදි පතිය දැදිදිදි පතිය දැදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිදිදිදිද පතිය දැදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිදිද                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                                     |
| ම්ථාා දිවයිය,666 පට්මාජක,673 මණිවූලක ගාමිණි,679 මථා දස මන්ධාන- ගාමිණි,679 මණිහද්ද මන්ධාන- ගාමිණි,679 මණිහද්ද මන්ධාන,13,673 මණිහද්ද මන්ධ පට්‍ර දුන් දෙවියන් - මුණි,679 පුනිපදාව හා පන්පියකය යක්ඛ,679 පුනිපදාව,668 අනුසනි මුණ් ධජය,680 මද භාවතාව,634 මුණ්ඩසාවක,679 මදය-මන්වීම,668 මානත්එද්ධ මම මන්ධරය,680 මානය,673 මංකාරය,680 මවතුරු,669 මානය,673 මංකාරය,680 මදිනා වෙනෝ මානය, අවමානය මියගිය විමුක්කිය, හා අනිමානය,675 මර මන්ධරය විමුක්කිය, හා අනිමානය,675 මර මන්ධරය,680 මනාප දාන,675 මර මුදුවාවන,669 මනාප දාන,675 මර මරණ යුබව-මුදු,670 හැසිවීම,676 මරණ කින්ඩ,680 මධාරය,670 දේවපුමුයෝ, මරණයන්ය,680 මධාරය,670 දේවපුමුයෝ, මරණයන්ය,680 මධාරය,670 ලේවපුමුවෝ, මරණයන්ය,680 මටණ සංකාව,638 භාවතාව,638 භාවතාව,638 මාරයා,13,682 මාරයාම ධනම සිතු ලේවීමාර ලේව මන්ධරය,676 මරණයන්න,682 මාරයා,13,682 මාරයාම යිලය,671 මනෝ සමම,677 මාරයාගේ පන්පය,683 මාරයාප්රාදුර, අවන්තිය,671 මනෝ සමම,677 මාරයාගේ පන්පය,683 මාරයාප්රාදුර, මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සංඛාර,678 සවන්තියුව රජ, අනාර,678 සමාරයා විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා විශා වර්ග විශා විශා විශා විශා විශා විශා විශා විශා                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ම් පිති දිසි ප්‍රත සියි ප්‍රත සියි සියි සියි සියි සියි සියි සියි සිය                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| ධර්ම, 668 ම්ථාා පුනිපදාව හා මන්න්දේ වනා පුනිපදාව හා අති දෙවියන් - පුණි. 679 පුනිපදාව, 668 අනුසනි ඉණි. ධජය, 680 මද භාවනාව, 634 ඉණි. ධජය, 680 මදදා භාවනාව, 634 ඉණි. ධජය, 680 මදදා භාවනාව, 634 ඉණි. ධජය, 680 මදදා භාවනාව, 633 ඉණි. ධජය, 680 මදදා භාවනාව, 639 භානය, 673 ඉණි. ඛණ්. 680 මදිනාව, 669 භානය, අවමානය පියගිය විමුක්තිය, භා අතිමානය, 675 භායව, 680 මදුවවන, 669 භානප දාන, 675 භර භානව, 680 මෘදුවවන, 669 භානප දාන, 675 මධාන ඛාල භාතව, 676 භානව, 680 මධාන ඛාල භානව, 676 භානව, 683 මාජයාව, 671 භානව, 676 භාරආධිපතාය, 682 මාජයාව, 671 භානව, 676 භාරආධිපතාය, 682 මාජයාව, 671 භානව, 676 භාරආධිපතාය, 683 මාජයාව, 671 භානව, 677 භාරයා ගේ දියණියෝ, 684 මධාන ශිලය, 671 භානව, 677 භාරයා ගේ දියණියෝ, 684 මධාන ශිලය, 671 භානව, 677 භාරයා ගේ දියණියෝ, 684 මධාන ශිලය, 671 භානව, 677 භාරයා ගේ දියණියෝ, 684 මධාන ශිලය, 671 භානව, 678 මධුරාපුර භානව, 678 මනු භානව, 678 මන භායතාව, 678 මන භායතාව, 678 මන භානව, 678 මාරයා විඥාණය සෙවීම, භානය, 679 මන භායතාව, 679 මන භායතාව, 678                                                                                                                                             | •                                     | =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| ම් පා පුනිපදාව හා පුනිපදාව හා අති ඉදවියන් - පුණි,679 පුණිදදාව,668 අනුසනි පුණි ධජය,680 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,679 මුණ්,673 මුණ්ඩසාවක,679 මුදය - මානන්ථද්ධ මම මන්ඩසාවක,673 මය මන්ඩසාවක,679 මුදුන්ව,669 මානය,673 මය මන්ඩසාවක,680 මුදුනාව,669 මානය, අවමානය මියගිය විමුක්තිය, හා අතිමානය,675 පැනින්,680 මනාප දාන,675 මර මනාප දාන,670 මෙන්සාය,670 මෙන්සාක්ෂය,670 මානසික භාවනාව,638 මරණ සනි භාවනාව,638 මරණ සනි භාවනාව,638 මානසික මාරයා,13,682 මාරයා,13,68  | •                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| පමණ අත් දෙවියන් - මුණි,679 පතිපදාව,668 අනුසති මුණි ධජය,680 මද භාවනාව,634 මුණ්ඩසාවක,679 මදය-මත්වීම,668 මානත්පද්ධ මම නොය,673 මංකාරය,680 මුදල් බමුණා,673 මංකාරය,680 මුදින් වේගන්න,669 මානඅනුසය,675 මායාව,680 මුදිනා වේගන් මානය, අවමානය මියගිය විමුක්තිය, හා අතිමානය,675 හැකින්,680 මුදුනා වේගන් මානය අතිමානය,675 හැකින්,680 මුදුවවන,669 මනාප දාන,675 මර මනාප දාන,675 මඛ මානව,069 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබය,070 දේවපුනුයෝ, මරණසතිය,680 මධාය,6,70 දේවපුනුයෝ, මරණසත්ය,680 මධාය,6,70 මානසික භාවනාව,638 අත්ප්වාදය, මානසික භාවනාව,638 මත්ස්වාදය, මානසික භාවනාව,638 මත්ස්වාදය, මන්ජය,676 මරණසන්න,682 මානස ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය, පතිපත්තිය,671 මනෝලය දියණියෝ,684 මධාවම ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය, පතිපත්තිය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධාව ගිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධාව ගිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධායල් ලෙය,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයා හා බුද්ධ මධුර නගරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වාරයා හා බුද්ධ මධාරයුර මනෝසංවතනා භාරයා වේතිවිවාය,685 මාන මනෝ සංඛාර,678 වසහය,686 මත නත් සංඛාර,678 වසහය,686 මත නත් සංඛාර,678 මාරයා විණැණය සවීම, මන ඉන්දිය,672 සවරිකය,678 මාරයේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරයේනව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරයේ,687 මාරය ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| පුතිපදාව,668 අනුසති මුණි ධජය,680 මද භාවතාව,634 මුණ්ඩසාවක,679 මදය-මන්වීම,668 මානත් එද්ධ මම මදැල් බමුණා,673 මමංකාරය,680 මුදල් බමුණා,673 මමංකාරය,680 මුදතාව,669 මානය,673 මය මුදිකාව,669 මානය, අවමානය මිලුකික්, හා අතිමානය,675 පාර්ශාරණය,669 මනාප දාන,675 මර මුදුතා වේතෝ මානය අවමානය ම්මුක්තිය, හා අතිමානය,675 පාර්ශාරණය,680 මාදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මධ්‍යය,670 ඉද්වපුනයෝ, මරණසනිය,680 මධ්‍යය,670 ඉද්වපුනයෝ, මරණසනිය,680 මධ්‍යය,670 ඉන්සික භාවතාව,638 මරණ සංඥාව,680 මධ්‍යය,671 සුබය,676 මරණාසන්න,682 මධ්‍යම ධාකුව,671 මානසික මාරයා,13,682 මඛ්‍යම බක්ඛය,676 මරණාසන්න,682 මත් ක්‍යම,671 මනෝ සමම,677 මාරයාගේ ප්‍යතිපතාය, මක්පත්තිය,671 ඉද්වතිකාය,677 මාරයාගේ දියණියෝ,684 මධ්‍යාම ශිලය,671 ඉනෝ සමම,677 මාරයාගේ දියණිවානය,685 මධ්‍යාම්පර මනෝ සමබාර,678 වැලිපිම,685 මවන් සමබාර,678 වසහය,686 මන මනෝ මාරයා විඥාණය සමවරය,678 මන මනෝ මාරයා විඥාණය සමවරය,678 මන මනෝ මාරයා විඥාණය සමවරය,678 මනස්කාර,672 මනෝ මාරය දියණිවා,98, මන් සතය,678 මාරග් සංදිරිව මනායනය,672 මනෝ මාරය දියණිවිතය,687 මනායනනය,672 මනෝ මාරය දියණිවිතය,687 මනායනනය,672 මනෝ මාරය දියණිවිතය,687 මන්සකාර,672 මන්ස්ත්ව,678 මන්ස්කාව,678 මාරග් ප්‍යල,687 මන්ස්කාව,678 මාරග් ප්‍යල,687 මන්ස්කාව,678 මාරග් ප්‍යල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මදේ භාවනාව,634 මුණ්ඩසාවක,679 මදය-මත්වීම,668 මානත්උද්ධ මම මදේ පවිහරණය,669 මානය,673 මමංකාරය,680 මුදිත්ව,669 මානය,673 මය මුදිකාව,669 මානය, අවමානය මයගිය විමුක්තිය, භා අතිමානය,675 මර මුදුවවන,669 මනාප අනුසර,675 මර මුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබාප මරණය,680 මබාප මරණය,676 මරණ බිය,680 මධාප මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මධාප කාම 676 මරණ සති ආස්වාදය, මානසික භාවනාව,638 671 සුබය,676 මරණයක්න,682 මධාපම යක්කිය,671 මනෝසික මාරයා,13,682 මධාපම ශක්කිය,676 මරණයක්න,682 මක්පත්තිය,671 මනෝ සමම,677 මධාපම ශිලය,671 මනෝ සමම,677 මධාපම ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධුභානි,671 මද්වතිකාය,677 මාරයාගේ පියණිදාව,671 මධුර නගරය,672 මනෝ සංමාර,678 වැලසීම,685 මවත්තිපුතු රජ, අවහාර,678 වසහය,685 මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාගේ සෙවීම, නන ඉන්දිය,672 සමරිය,678 මාරයාගේ සෙවීම, නන ඉන්දිය,672 සමරිය,678 මාරයාගේ සෙවීම, නන ඉන්දිය,672 සමරිය,678 මාරය,685 මන ඉන්දිය,672 සමරිය,678 මාරය දියණි. මනයකනය,672 මනෝ මාරය දියණි. මනයකනය,672 මනෝ මාරය,685 මන්ස්තුව,678 මාරය දිහිදි මාරය,685 මන්ස්තුව,678 මාරය දිහිදි මාරය,687 මනසකාර,672 මනෝ ආයුෂ,678 මනිස්තුව,678 මාරගය,687 මනිස්තුව,678 මාරගය,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| මදය-මන්වීම,668 මානන්ථද්ධ මම නොරය,680 මුදල් බමුණා,673 මම නොරය,680 මන ගුදල් බමුණා,673 මය මම නොරය,680 මුදිනාව,669 මානඅනුසය,675 මායාව,680 මුදිනාව,669 මානඅනුසය,675 මායාව,680 මුදිනා වේමන් මානය, අවමානය මියගිය සානින්,680 මනාප දාන,675 මර මනාප මරණය,680 මන මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මධ මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මධ මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මධ මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මධ මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680 මටණය,670 මානසික භාවනාව,638 මානසික මාරයා,13,682 මාරයාම යිලය,671 මනෝ කම්,677 මාරයාගේ පියණියේ,684 මානාය,671 මාරයාගේ දියණියේ,684 මනෝ සංඛාර,678 මාරයා හා බුද්ධ මනෝ සංඛාර,678 වාරයාගේ පිනිර්වානය,685 මාරයා විඥාණය මනෝ සංඛාර,678 වසගය,686 මාන මාරයා විඥාණය සංචරය,678 සෙවීම, මාරයා විඥාණය සෙවීම, මානසිකාර,672 මනෝ මාරසේනාව,98, 687 මාරසේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරසේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරසේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරසේනාව,98, 673 මාරසේනාව,98, 674 මනසිකාර,678 මාරසේනාව,98, 675 මාරස ය,677 මාරස ය,677 මාරස ය,678 මාරසේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරසේකාව,678 මාරසේනාව,98, 672 මනසිකාර,678 මාරසේකාව,678 මාරසේකාව,678 මාරසේකාව,98, 678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මුදල් බමුණා,673 මමංකාරය,680<br>පරිහරණය,669 මානය,673 මය<br>මුදිකාව,669 මානය,අවමානය මියගිය<br>විමුක්තිය, හා අතිමානය,675 පැතින්,680<br>මුදුනා වෙතෝ මානය අවමානය මියගිය<br>විමුක්තිය, හා අතිමානය,675 පැතින්,680<br>මෘදුවචන,669 මනාප මරණය,680<br>මෘදුවචන,669 මනාප මරණය,680<br>මෘදුවචන,669 මනාප මරණය,680<br>මෘදුවචන,669 මනාප මරණය,680<br>මබය මානවගාමීය මරණ කිය,680<br>මධාය,670 දේව්පුනුයෝ, මරණසතිය,680<br>මධාය කාම 676 මරණ සති<br>ආස්වාදය, මානයික භාවනාව,638<br>671 සුබය,676 මරණයන්න,682<br>මධාම ධාතුව,671 මානයික මාරයා,13,682<br>මකිපත්තිය,671 මනෝලපව්වර, 683<br>මකිපදාව,671 මනෝලපව්වර, 683<br>මකිපදාව,671 මනෝලය දියණියෝ,684<br>මධානම ශිලය,671 මනෝලය දියණියෝ,684<br>මධුහාන්,671 දේවතිකාය,677 මාරයාගේ<br>මධුරාපුර ඉහරය,672 මනෝ සංබාර,678<br>මධුරාපුර මනෝ සංබාර,678 වාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 වාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 වසහය,685<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පෙවීම,<br>මනා මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පෙවීම,<br>මනායානනය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පෙවීම,<br>මනායානනය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පෙවීම,<br>මනයා මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පෙවීම,<br>මනයා විශාය,685<br>මනයානනය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>නත ඉන්දිය,672 සංවරය,678 පරිග දි.685<br>මනයානනය,672 මනෝ මාරයේනාව,98,<br>686<br>මනියන්බව,678 මාරගය ,687<br>මනියන්බව,678 මාරගය ,687<br>මනියන්බව,678 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _                                     |
| පරිගරණය,669 මානය,673 මය මුදිනාව,669 මානය,675 මායාව,680 මුදිනාව,669 මානය, අවමානය මියගිය වීමුක්තිය, හා අතිමානය,675 පැතින්,680 669 මනාප දාන,675 මර මුදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවවන,669 මනාප මරණය,680 මබක මානවගාමීය මරණ සෞව,680 මධාය,670 ඉද්වපුනුයෝ, මරණයත්ය,680 මධාව කාම 676 මරණ සති ආස්වාදය, මානසික භාවනාව,638 671 සුබය,676 මරණයන්න,682 මානසික මාරයා,13,682 මානම ශක්තිය,676 මාරණයන්න,682 මන්පත්තිය,671 මනෝදපව්වර, 683 මන්පත්තිය,671 මනෝදපව්වර, 683 මනිපදාව,671 මනෝ කමම,677 මාරයාගේ මාරයාගේ වියණයෝ,684 මධුභාන්,671 ඉනෝස මාරය,677 මාරයාගේ පරිනිර්වානය,685 මධුරාපුරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මන මනෝ මාරයා විඥාණය මනෝදමංචිතනා මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මන මනෝ මාරයා විඥාණය සෙවීම, මනය සංඛාර,678 සෙවීම, මනය සංඛාර,678 මාරයා විඥාණය සෙවීම, මනය සංඛාර,672 සුවරිකය,678 මාර විෂය,685 මනයත්තව,672 සමරිකය,678 මාරගය,687 මනිස්කර,672 මන්ස්කව,678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මුදිකාව,669 මානඅනුසය,675 මායාව,680 මුදිකාව,669 මානය, අවමානය මයගිය විමුක්තිය, හා අකිමානය,675 මර ලෙස්ත්ර,680 මනාප දාන,675 මර මනුවෙන,669 මනාප දාන,675 මර මරණය,680 මානව,069 මානවගාමීය මරණය,680 මධාය,670 මැසිරීම,676 මරණ සංඥාව,680 මධාය,670 දේවපුනයෝ, මරණසකිය,680 මධාය සාම 676 මරණ සකි භාවනාව,638 671 සුබය,676 මානසික භාවනාව,638 671 මානසික මාරයා,13,682 මානසික මාරයා,13,682 මානසික මාරයා,13,682 මන්දාව,671 මනෝසික,676 මාරණසක්ය,670 මනෝදපව්වාර, 683 මන්දාව,671 මනෝසික මාරයා,13,682 මනෝදපව්වාර, 683 මන්දාව,671 මනෝෂය දියණියෝ,684 මාරයාණ ශාඛද්ධ විදුනිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ මනෝෂය දියණියෝ,684 මනෝජාත්ය,671 මනෝෂය දියණියෝ,684 මාරයා හා බුද්ධ මනෝෂය විරාජ්‍ය ලෙස්ත්ර,672 මනෝ සංඛාර,678 වාරයාගේ වැලපීම,685 මාරයාගේ වන ඉන්දිය,672 සවරය,678 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සවරය,678 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සවරය,678 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දුය,672 සවරය,678 මනෝ මාරයා විඥාණය මනායනය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මනායනය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන් අපුය,678 මාරය ලි86 මාරය ,687 මන්සකාර,672 මන්සකාර,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසකාව,98, 686 මාරය ,687 මනිසකාව,678 මනිසකාව,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසකාර මනිසකාව,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසකාව,678 මනිසකාව,678 මනිසකාර ලිනිසක ,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසකාර ,678 මනිසක ,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසකාර ,678 මනිසක ,678 මනිසක ,678 මාරය ,687 මාරය ,687 මනිසක ,678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| මුදිනා වේතෝ මානය, අවමානය මයගිය<br>විමුක්තිය, හා අනිමානය,675 දොනින්,680<br>මනුව දාන,675 මර<br>මනුව මනාප මරණය,680<br>මෘදුබව-මුදු,670 හැසිරීම,676 මරණ බිය,680<br>මධාය,670 දේවපුනුයෝ, මරණසනිය,680<br>මධාව කාම 676 මරණ සනි<br>ආස්වාදය, මානසික හාවනාව,638<br>671 සුබය,676 මරණසන්න,682<br>මධාවම ශක්තිය,676 මාරසාසන්න,682<br>මනාප සනිවාව,638<br>මනාප සනිවානව,638<br>මනාප්වාදය, මානසික මාරයා,13,682<br>මනාප සනිපත්තිය,671 මනෝළුවවාර, 683<br>ඉතිපත්තිය,671 මනෝලපවවාර, 683<br>ඉතිපදාව,671 මනෝ කමම,677 මාරයාගේ<br>මන්දාව,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුහන්,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුහන්,671 මනෝ සංබාර,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුරාපුර සරි72 මනෝ සංබාර,678 වැලපිම,685<br>මන මනෝ මනෝසංවිතනා මාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 මනෝ සංබාර,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 සවීම,<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 මාරයා විෂු සාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 මාරයා විෂු සාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 මාරයා විෂු සාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 මාරයා විෂු දාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිනය,678 මාරයේනාව,98,<br>මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනිස්කාව,678 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| විමුක්තිය, හා අතිමානය,675 දානින්,680 669 මනාප දාන,675 මර මුදුවචන,669 මනාප මරණය,680 මෘදුවචන,669 මනාප මරණය,680 මෲධ්‍ය,670 හැසිරීම,676 මරණ බිය,680 මඛාය,670 ලේවපුනුයෝ, මරණසනිය,680 මඛාය කාම 676 මරණ සනි ආස්වාදය, මානසික භාවනාව,638 671 සුඛය,676 මරණසන්න,682 මඛාම බාතුව,671 මානසික මාරයා,13,682 මඛාම ශක්තිය,676 මාරණසන්න,683 පුතිපත්තිය,671 මනෝලපව්වාර, 683 පුතිපත්තිය,671 මනෝලපව්වාර, 683 පුතිපත්තිය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මඛාාම 676 මාර නර්ජන,683 පුතිපත්තිය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මඛාාම 676 මාරයාගේ මාරයාගේ වියුම් විවු වියු වියු වියු වියු වියු වියු වියු                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | *                                     |
| මදුවවන,669 මනාප දාන,675 මර<br>මදුවවන,669 මනාප මරණය,680<br>මෘදුබව-මුදු,670 හැසිරීම,676 මරණ බිය,680<br>මධ මානවගාමීය මරණ සංඥාව,680<br>මධාය,670 ඉද්වපුනුයෝ, මරණසනිය,680<br>මධායම කාම 676 මරණ සනි<br>ආස්වාදය, මානසික භාවනාව,638<br>671 සුඛය,676 මරණසන්න,682<br>මධායම ධාකුව,671 මානසික මාරයා,13,682<br>මධායම ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය,<br>පුතිපත්තිය,671 මනෝ උපව්වාර, 683<br>මන්පදාව,671 මනෝ කමම,677 මාරයාගේ<br>මක්ෂදාව,671 මනෝ කමම,677 මාරයාගේ<br>මධායම ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුභානි,671 ඉනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුභානි,671 ඉනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුභානි,671 මනෝ සංචාර,678 මාරයා හා බුද්ධ<br>පධුරාපුර ලන් සංචාර,678 වාරයාගේ<br>මනෝ මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සංවරය,678<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සවරිකය,678 මාරයා විශය,685<br>මනායතනය,672 සවරිකය,678 මාරයේනාව,98,<br>686<br>මනස්කාර,672 මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාර,672 මනිස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාව,678 මාරගය ,687<br>මනස්කාව,678 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | _ `                                   | The state of the s |                                       |
| මුදුවචන,669 වනාප වරණය,680<br>මෘදුබව-මුදු,670 හැසිරීම,676 වරණ බිය,680<br>මධ වනවගාමිය වරණ සංඥාව,680<br>මධාය,670 දේවපුනුයෝ, වරණසනිය,680<br>මධාවම කාම 676 වරණ සනි<br>ආස්වාදය, වානසික භාවනාව,638<br>671 සුබය,676 වරණාසන්න,682<br>මධාවම ශක්තිය,676 වාරණාසන්න,682<br>මක්තිය,671 වනෝඋපව්වාර, 683<br>මන්පත්තිය,671 වනෝඋපව්වාර, 683<br>ඉතිපදාව,671 වනෝ කම්ම,677 වාරයාගේ<br>මක්තිය,671 වනෝ කම්ම,677 වාරයාගේ<br>මක්තිය,671 වනෝ සංඛාර,678 වාරයා හා බුද්ධ<br>වධුහානි,671 වෙන් සංඛාර,678 වාරයා හ් වුද්ධ<br>මධුරාපුරය,672 වනෝ සංඛාර,678 වාරයා හ්<br>වන වන් සංඛාර,678 වසහය,686<br>වන වනෝ වාරයා විඥාණය<br>වන ඉන්දිය,672 වනෝ සංඛාර,678 වසහය,686<br>වන වනෝ වාරයා විඥාණය<br>වන ඉන්දිය,672 වනෝ සංඛාර,678 වසහය,686<br>වන වනෝ වාරයා විඥාණය<br>වන ඉන්දිය,672 වනෝ වාරසේනාව,98,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | •                                     |
| මෘදුබව-මුදු,670 හැසිරීම,676 මරණ බිය,680 මධ මානවගාමිය මරණ බිය,680 මධාය,670 ලේවපුනුයෝ, මරණසනිය,680 මධායම කාම 676 මරණ සනි ගැසිරීම,676 මානසික භාවනාව,638 මානසික මාරයා,13,682 මානසික මාරයා,13,682 මානසික මාරයා,13,682 මානසික මාරයා,13,682 මන්පත්තිය,671 මනෝ සමම,676 මාර තර්ජන,683 මන්පදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ 683 මනෝ සමම,677 මාරයාගේ වශණයෝ,684 මාරයා මාවූද්ධ මනෝ සම්බාර,671 මනෝ සම්බාර,677 මාරයා හා බුද්ධ මනෝ සම්බාර,671 මනෝ සම්බාර,677 මාරයා හා බුද්ධ මනෝ සම්බාර,678 මනෝ සම්බාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සම්බාර,678 වසහය,686 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සම්බාර,678 වසහය,686 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සම්බාර,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සම්බාර,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා,678 මාරයා,685 මාරයා,685 මාරයා,685 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා,678 මාර විෂය,685 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා,678 මාර විෂය,685 මාරයා විශය,687 මනිස්කාව,678 මාර්ගය ,687 මාර්ගය ,687 මාර්ගය ,687 මාර්ගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| මධ මානවගාමිය මරණ සංඥාව,680 මධාය,670 දේවපුතුයෝ, මරණ සති දුරිසිහි මරණ සති                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධායය,670 දේවපුනුයෝ, මරණසනිය,680 මධායම කාම 676 මරණ සනි භාවනාව,638 ආස්වාදය, මානසික භාවනාව,638 මරණසනිය,682 මධාම ධාකුව,671 මානසික මාරයා,13,682 මධාම ශක්තිය,676 මාරආධිපතායය, පිතිපත්තිය,671 මනෝ සම්ම,677 මාරයාගේ මාර තර්ජන,683 මන්පදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ මනෝමය දියණියෝ,684 මධුහාන්,671 මේවනිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ වධුරාපුරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ මාරයා,678 වසහය,686 මනා ඉන්දිය,672 සංවරය,678 වසහය,686 මනා ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දය,672 මනෝ මාරයා විෂය,685 මාරයානුපෙකබනා දුශ්වරිතය,678 මාරයා වුඥාණය මාරයානුපෙකබනා දුශ්වරිතය,678 මාරයා වුඥාණය මාරයානුපෙකබනා දුශ්වරිතය,678 මාරයා වුඥාණය මාරයානුපෙකබනා දුශ්වරිතය,678 මාරයානුපෙකබනා දුශ්වරිතය,678 මාරගය ,687 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       | = '                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
| මධාම කාම 676 මරණ සති භාවතාව,638 භාස්වාදය, මානසික භාවතාව,638 භාස්වාදය, සුබය,676 මරණසන්න,682 මධාම ධාතුව,671 මානසික මාරයා,13,682 මධාම ශක්තිය,676 මාරසාධිපතායය, පුතිපත්තිය,671 මනෝ ලපවීවාර, 683 මාර තර්ජන,683 පුතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ මධාම ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධුහානි,671 මේවනිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ පටින්ර්වානය,685 මධුරාපුරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සංඛාර,678 වසහය,686 මනෝ මනෝ සංඛාර,678 වසහය,686 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සංවරය,678 මසවීම, මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සංවරය,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා දියණිකය,675 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මනෝ සංවරය,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන්සාත්ර,672 මනෝ මාරයා විෂය,685 මාරයා විෂය,685 මාරයා නුපෙකුතන දුශ්වරිකය,678 මාරගය ,687 මනිස් ආයුෂ,678 මාරගය ,687 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                     |
| මානසික භාවතාව,638<br>671 සුබය,676 මරණාසන්න,682<br>මධාම ධාතුව,671 මානසික මාරයා,13,682<br>මධාම ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය,<br>පුතිපත්තිය,671 මනෝලපව්වාර,<br>බොම 676 මාර තර්ජන,683<br>පුතිපදාව,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුහානි,671 මේන්කාය,677 මාරයාගේ<br>මධුහානි,671 මේන්කාය,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ<br>වෙන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ<br>නෙන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සවීම,<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සවීම,<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන මනෝ මාරයා විෂය,686<br>මාරයා විෂය,685<br>මාරයා විෂය,685                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       | · _ •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | •                                     |
| 671 සුබය,676 මරණාසන්න,682<br>මධාම ධාතුව,671 මානසික මාරයා,13,682<br>මධාම ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය,<br>පුතිපත්තිය,671 මනෝ උපව්වාර, 683<br>පුතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ<br>මධාාම ශිලය,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ<br>මධුහානි,671 දේවනිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685<br>මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා<br>මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුනු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ<br>672 ආහාර,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මන මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මනයා මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මනයා මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ<br>මාරයා විඥාණය<br>මන්ද සිදිය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධාම ධාතුව,671 මානසික මාරයා,13,682 මධාම ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය, පිතිපත්තිය,671 මනෝ උපවිචාර, 683 මාර තර්ජන,683 පත්පදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ මධාම ශිලය,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ වියුණයෝ,684 මධුභානි,671 මනෝ පරිනිත්කය,677 මාරයා හා බුද්ධ වියුර නගරය,672 මනෝ සංඛාර,678 මධරාපුරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 මනෝ සංඛාර,678 වසගය,686 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සංවරය,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ සංවරය,678 මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන්දය,678 මාරයා විෂය,685 මාරසේනාව,98, 686                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධාවෙ ශක්තිය,676 මාරආධිපතාය,<br>පතිපත්තිය,671 මනෝ උපවිචාර, 683<br>පතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ<br>මධාවෙ ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුහානි,671 මද්වතිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාගේ<br>මන මනෝ මාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාගේ<br>වන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාගේ<br>මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාවේ<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මනස්කාර,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසනුපෙක්තනා දුශ්වරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනසානුපෙක්තනා දුශ්වරිතය,678 මාරගය ,687<br>මනිස් ආයුෂ,678 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 671                                   | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       |
| පුතිපත්තිය,671 මනෝ උපවිචාර, 683 මාර තර්ජන,683 පුතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ මයාම ශීලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධුහානි,671 ඉනෝමය දියණියෝ,684 මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685 මධුරාපුරය,672 මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 අවන්තිපුතු රජ, අහාර,678 මනෝ මාරයාගේ මාරයාගේ මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 මනෝ මාරයාගේ මාරයාවේ වනස වන්ත,672 මනෝ මාරයාවේ මනෝ මාරයාවේ මනා මන්දුය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මනෝ මාරයා විඥාණය සංවරය,678 සෙවීම, මනසාන්ර,672 මනස්කාර,672 මනෝ මාරයාව්ඥාණය මාරයාව්ඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයාව්ඥාණය සංවරය,678 මාරයාව්ඥාණය සංවරය,678 මාරයාව්ඥාණය සංවරය,678 මාරයාව්ඥාණය මන ඉන්දුය,672 මනෝ මාරයාව්ඥාණය සංවරය,678 මාරයාව්ඥාණය මන්දුය,672 මන්දුය,678 මාර විෂය,685 මන්දුය,672 මන්දුය,678 මාරයාව්ඥාණය මාරයාව්ඥාණය මාරයාවේ මාරයාව්ඥාණය මාරයාව්ඥා | - ·                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධාම 676 මාර තර්ජන,683<br>පුතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ<br>මධාම ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුභානි,671 මද්වතිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685<br>මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා<br>මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංචිතනා මාරයාගේ<br>672 මනෝ මනෝ මාරයාගේ<br>672 මනෝ මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-චිත්ත,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 මසවීම,<br>මනස-චිත්ත,672 මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන මන් මාරයා විඥාණය<br>මන මාරයා විඥාණය<br>මන මාරයා විඥාණය<br>මන මාරයා විඥාණය<br>මන මාරයා විඥාණය<br>මන් මාරයා විඥාණය<br>මන් මාරයා විඥාණය<br>මන් මාරයා විෂය,685<br>මාර විෂය,685<br>මාර විෂය,685<br>මාරයේනාව,98,<br>686<br>මනිසත්බව,678 මාරගය ,687<br>මනිස් ආයුෂ,678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                     |
| පතිපදාව,671 මනෝ කම්ම,677 මාරයාගේ මධාගම ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධුහානි,671 මනෝමය දියණියෝ,684 මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685 මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා හා බුද්ධ මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 අවන්තිපුනු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ 672 ආහාර,678 වසහය,686 මන මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මනස-විත්ත,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 මනෝ මාරයේතාව,98, 686 ,672 මනිස්ත්බව,678 මාරගය ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | පුතිපත්තිය,671                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධාවේ ශිලය,671 මනෝමය දියණියෝ,684<br>මධුහානි,671 ඉද්වනිකාය,677 මාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685<br>මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා<br>මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේකනා මාරයාගේ<br>672 ආහාර,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-විත්ත,672 මනෝ 687<br>මනායකනය,672 සුවරිකය,678 මාර විෂය,685<br>මනායකනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>686<br>ඉනසානුපෙක්කතා දුශ්වරිකය,678 මාරගය,687<br>මනිස් ආයුෂ,678 මාරග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධුභානි,671 ඉද්වනිකාය,677 ඉාරයා හා බුද්ධ<br>මධුර නගරය,672 ඉනෝ පරිනිර්වානය,685<br>මධුරාපුරය,672 ඉනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, ඉනෝසංවේකනා ඉාරයාගේ<br>672 ආහාර,678 වසහය,686<br>ඉන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>ඉනස-චික්ක,672 මනෝ ඉාරයාරුවසුර,672 සුවරිකය,678 සෙවීම,<br>ඉනසිකාර,672 මනෝ ඉාරයේනාව,98,<br>ඉනසානුපෙකුකතා දුශ්වරිකය,678 ඉාරයේනාව,98,<br>672 ඉනසානුපෙකුකතා දුශ්වරිකය,678 ඉාරගය,687<br>ඉනසිකාර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධුර නගරය,672 මනෝ පරිනිර්වානය,685 මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ 672 ආහාර,678 වසහය,686 මන මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දීය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මනස-විත්ත,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනසානුපෙක්ඛතා දුශ්වරිතය,678 මාර මන්සතාව,98, 686 ,672 මනිස් ආයුප,678 මාර්ග ,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | මධාාම ශීලය,671                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මධුරාපුරය,672 නිවාරණය,677 මාරයා<br>මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685<br>අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංචිතනා මාරයාගේ<br>672 ආහාර,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-චිත්ත,672 මනෝ 687<br>මනසිකාර,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>අහාර,678 මාරයා විඥාණය<br>සංවරය,678 මාර විෂය,685<br>මනස්කාර,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙක්බතා දුශ්චරිතය,678 මාරගය,687<br>මනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | මධුභානි,671                           | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                       |
| මධුරාපුර මනෝ සංඛාර,678 වැලපීම,685 අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේකනා මාරයාගේ 672 ආහාර,678 වසහය,686 මන මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මනස-චිත්ත,672 මනෝ මාර විෂය,685 මනායකනය,672 සුවරිකය,678 මාර විෂය,685 මනායකනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98, මනසානුපෙක්කතා දුශ්වරිකය,678 මාරගය,687 ඉනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග එල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | මධුර නගරය,672                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| අවන්තිපුතු රජ, මනෝසංවේතනා මාරයාගේ 672 ආහාර,678 වසහය,686 මන මනෝ මාරයා විඥාණය මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම, මනස-විත්ත,672 මනෝ මනෝ මාරයා විඥාණය 687 මනසිකාර,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685 මනායතනය,672 මනෝ මාරසේතාව,98, මනසානුපෙක්ඛතා දුශ්චරිතය,678 මාරගය,687 මනිස් ආයුෂ,678 මාරග එල,687 මනිස් ආයුෂ,678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | මධුරාපුරය,672                         | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                       |
| 672 ආහාර,678 වසහය,686<br>මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-විත්ත,672 මනෝ 687<br>මනසිකාර,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙකඛතා දුශ්චරිතය,678 මාරගය,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | මධුරාපුර                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |
| මන මනෝ මාරයා විඥාණය<br>මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-චිත්ත,672 මනෝ 687<br>මනසිකාර,672 සුචරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙකබතා දුශ්චරිතය,678 686<br>,672 මනිස් ආයුෂ,678 මාර්ගය ,687<br>මනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග එල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | අවන්තිපුතු රජ,                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | මාරයාගේ                               |
| මන ඉන්දිය,672 සංවරය,678 සෙවීම,<br>මනස-චිත්ත,672 මනෝ 687<br>මනසිකාර,672 සුචරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙක්බනා දුශ්චරිතය,678 මාරගය,687<br>ඉනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග එල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 672                                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                       |
| මනස්-චිත්ත,672 මනෝ 687<br>මනසිකාර,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙක්බතා දුශ්චරිතය,678 මාරගය ,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | මන                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | මාරයා විඥාණය                          |
| මනසිකාර,672 සුවරිතය,678 මාර විෂය,685<br>මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙකඛතා දුශ්වරිතය,678 මනිසත්බව,678 මාර්ගය ,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | මන ඉන්දිය,672                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                     |
| මනායකනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙකඛතා දුශ්චරිතය,678 686<br>,672 මනිස්ක්ඛව,678 මාර්ගය ,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | මනස-චිත්ත,672                         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 687                                   |
| මනායතනය,672 මනෝ මාරසේනාව,98,<br>මනසානුපෙකුතා දුශ්වරිතය,678 686<br>,672 මිනිසත්බව,678 මාර්ගය ,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | · ·                                   | _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | මාර විෂය, $685$                       |
| මනසානු පෙකු කා දුශ්චරිතය, 678 686<br>, 672 මිනිසත් බව, 678 මාර්ගය, 687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ, 678 මාර්ග ඵල, 687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ·                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | මාරසේනාව,98,                          |
| ,672 මිනිසත්බව,678 මාර්ගය ,687<br>මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 686                                   |
| මනසිකාර මිනිස් ආයුෂ,678 මාර්ග ඵල,687                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                       | *                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | මාර්ගය , $687$                        |
| කසලතාව,673 මිනිස් ජීවිතය,678 මාර්ග බාධා,688                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                       | . —                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | මාර්ග ඵල,687                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | කුසලතාව,673                           | මිනිස් ජීවිතය,678                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | මාර්ග බාධා,688                        |

| මාර්ග                        | මසුන් අල්ලන                     | ® 20 2 2 2 2 2           |
|------------------------------|---------------------------------|--------------------------|
|                              | මසුන් අලලන<br>කෙමිණය            | මහා චුන්ද<br>කෙර 608     |
| බුහ්මචරියාව,688<br>මාරිස,688 |                                 | මතර,698                  |
| · ·                          | උපමාව,693                       | මහා දිට්ඨී,698           |
| මුරණ්ඩුබව,688                | මස් අනුභවය,693                  | මහා දානය,699             |
| මොරනිවාප                     | මස්පිණිස සතුන්                  | මහාදීප,699               |
| ආරාමය,689                    | මැරීම,694                       | මහා දසධර්ම               |
| මල                           | මස්ඇස,694                       | පුශ්න,699                |
| මල,689                       | මසුරුකම,694                     | මහා නිදානය,700           |
| මල්ලිකා                      | මුසාවාදය,695                    | මහා නාම තෙර-             |
| දේවිය,689                    | මූසිකා බඳු                      | පස්වග, $700$             |
| මල් පුජා,689                 | පුද්ගලයෝ,                       | මහා නාම                  |
| මල් අසුන්                    | 696                             | <b>තර</b> ,700           |
| පුජා,6 <del>8</del> 9        | මහ                              | මහානාම                   |
| මල්වතු-උදහාන-                | මහක තෙර,696                     | ශාකාය,700                |
| වනගොමු,                      | මහත්ඵල                          | මහා නිරය,700             |
| 689                          | මහාආනිස∘ස,                      | මහා පුජාපති              |
| මල්ලරාජ                      | 696                             | ගෝතමී<br>-               |
| සල්උයන,689                   | මහද්ගත                          | තෙරණිය,701               |
| මලුවා වැල                    | කම්ම,697                        | මහා පුඳාව,701            |
| උපමාව,690                    | මහණදම්                          | මහාපුඥා                  |
| මෙලොව හා                     | පිරිම,697                       | පණ්ඩිත,702               |
| පරලොව,690                    | මහාමුගලන්                       | මහාපුඥා                  |
| මුල්,690                     | තෙර,7,8,9,                      | ආලෝකය,702                |
| මූල ධර්ම,690                 | 704                             | මහා                      |
| මූල පරියාය,690               | 9හාමායා<br>-                    | පුඥාදිස්නය,702           |
|                              |                                 | මහා පන්ථක                |
| මෝලිය එග්ගුණ<br>පත්තුව 600   | ලද්විය,97,704<br>මාදු දුම්ම 607 | තෙර,702                  |
| භික්ෂුව,690                  | මහලුවීම,697                     | *                        |
| මෝලියසීවක                    | මහා අභිඥා,697                   | මහාපුන්නම,702            |
| පරිබුාජක,                    | මහා අරටුව,697                   | මහා                      |
| 690                          | මහා ඉද්දි,697                   | පරිනිඛ්ඛානය,702          |
| මාලුඬකා පුත්ත                | මහා ඉර්ශි,697                   | මහා පරිළාහ               |
| තෙර,691                      | මහා උපදේස-                      | නිරය,702                 |
| මළ                           | මහාපලදස,                        | මහා පුරුෂ,703            |
| මළවුන්                       | 698                             | මහා පුරුෂ                |
| අනුස්මරණය,691                | මහා උපාසිකා,698                 | ලඎ,703                   |
| මුළාවූ සිහිය,691             | මහා කච්ච්චාන                    | මහාපුරුෂ                 |
| මළපුඩුව                      | තෙර,698                         | විතර්ක,703               |
| උපමාව,691                    | මහා කොට්ඨිත                     | මහා පුරුෂ                |
| මීළහ්ක                       | <sub>ෙතර,698</sub>              | විහරණය,703               |
| උපමාව,691                    | මහා කප්පින                      | මහා බුහ්ම,703            |
| <u>ම</u> ව                   | <b>තර</b> ,698                  | මහාභූත,704               |
| මව හා පියා,691               | මහාකරුණා                        | මහාභිය,704               |
| මව හා පියා                   | සමාපත්ති                        | මහා භදුාකපිලාණි          |
| සාතනය,693                    | <b>ද</b> ානය,698                | තෙරණිය,704               |
| මෙවුන්දම්                    | මහා කාශාප                       | මහායාගය,704              |
| සේවනය,693                    | තෙර,698                         | මහා රුක, <sup>7</sup> 04 |
| ම <b>ස</b>                   | මහාගුථ නිරය,698                 | මහාලෝභය,705              |
|                              | ,                               | J .,                     |

| - 0.00.505                 | N                 | <b>71</b> 0            |
|----------------------------|-------------------|------------------------|
| මහාලි ලිඑඡවි,705           | යක්ඛ පුනබ්බසු හා  | ඥානය,719               |
| මහා වන                     | මව් යකින්න,710    | යමරජ,720               |
| ආරණා,705                   | යක්ඛ පිුය∘කර හා   | යාමදේවලෝකය,            |
| මහා වනය-                   | මව් යකින්න.710    | 377,721                |
| කිඹුල්වත්නුවර,             | යක්ඛ              | යළ                     |
| 705                        | මණිහද්ද,710       | <del>-</del>           |
|                            |                   | යළි උපත,721            |
| මහාවියුහ,705               | යග                | යව                     |
| මහා සමය,705                | යාග හෝම,710       | යෞවන මදය,722           |
| මහා සමුදුයේ                | <b>යා</b> ගු,711  | යවමිටි,722             |
| අසිරිය,705                 | යුගල ධම්ම         | යස                     |
| මහා                        | _<br>කරුණු,711    | යසකුල පුතු තෙර,        |
| සංවේගය,705                 | යුගනද්ධ           | පවුල හා                |
| මහාසුදස්සන                 | කථා,712           |                        |
| සක්විති රජ,                |                   | මිතුයෝ,722             |
| · ·                        | <b>⊚</b> යාග,712  | යමසා්ධරා               |
| 706                        | ලයාගකේෂමය,71<br>- | තෙරණි,722              |
| මහාසාවදා <sub>3</sub> ,706 | 2                 | යස හා අයස,722          |
| මහා මසාරා,707              | යොගක්බෙමි හා      | යසොජ තෙර,722           |
| මහා ස්වප්න-                | අයොගක්බෙමි,71     | යහ                     |
| සිහින,707                  | 2                 | යහපත්                  |
| මහා ශුමණ,707               | යොගක්බෙමි         | කථාව,722               |
| මහාත්වයට                   | ධම්ම පරියාය,      | යහපත්                  |
| පත්වීම,707                 | 713               | ගුණධර්ම,722            |
| මගෙච්චතාවය,                | ංයාගාතිග <u>ා</u> | ගුණයටම,722<br>යහපත් හා |
| 707                        | මුනී,713          |                        |
|                            |                   | අයහපත්                 |
| මහේශාකා,707                | යට                | භික්ෂුන්,723           |
| මිහිරි ඇට                  | යටිකුරුකල කලය     | යහපත්                  |
| උපමාව,707                  | උපමාව,713         | ජීවිතයය,723            |
| මිහිරි කටහඩ,707            | යථ                | ó                      |
| මිහිරි පානය -              | යථාභූත            | රක                     |
| උපමාව,708                  | ඥාණය,713          | රුක්බමූලකයෝ,           |
| මෝහය,708                   | යථා විමුක්ත       | 723                    |
| මෝහ ගින්න,708              | චිත්තය,715        |                        |
| මෝහවිනය,708                | යථාසන්ථකයෝ,       | රුක් උපමාව,723         |
| මැහුම්කාරිය-               | 716               | රුක්ධර්මය,727          |
| සිබ්බනිය,708               |                   | රුක්බඳු                |
| •                          | යධ                | පුද්ගලයෝ,723           |
| ය                          | <b>ෙ</b> යාධාජීව  | රග                     |
| යක                         | ගාමිණී,716        | රාගය,724               |
| යක්ඛ-යක්ෂ, $708$           | <b>යොධාජිව</b>    | රාගගින්න,724           |
| යඎයන් බුදුන්               | භටයෝ,716          | රාග ලදාස               |
| වහන්සේ                     | යන                | `                      |
| හමුවීම,709                 | යානය-රිය,716      | ⊚ෝහ, <b>4,724</b>      |
| යඎ ඉන්දුක,709              | යෝනි,716          | රාගවිතය,724            |
| යකු සක්ක,709               | යෝනිසෝ            | රාගවීරාගා<br>          |
| යකු සතාගිර හා              | මනසිකාරය,717      | චෙතොවිමුක්බී,          |
|                            | · ·               | 724                    |
| හේමවත,709                  | යම්               | රෝග,726                |
| යක්ඛ                       | යමක තෙර,719       | රච                     |
| සුවිලෝම,709                | යමකපුාතිහාර්ය     |                        |

| රුචි උපාසිකා,726 රජ රජහගනුවර,726 රජස්,726 රජස්,726 රජපරු,726 රජ සලකුණ,727 රාජ අන්තංපුරය,727 රාජකීය නුගගස,727 රාජකීය නුගගස,727 රාජකීත තෙර,728 රාජ බටයෝ,728 රට රට්ඨ පිණ්ඩය,728 රට්ඨපාල තෙර,728 රක රත්න හත,728 රාත් හෝජනය වැලකීම, 728 රථ රථ උපමාව,728 රධ රාධ තෙර,729 රන රත්රිදී පිළිගැනීම,729 රප රපය,729 රූප ආයතනය,729 රූප ආයතනය,729 රූප ආයතනය,730 රූපඥචීම,730 රූප කණ්හාව,730 රූප කිස්සරණිය ධාතුව,730 රූප කිස්සරණිය ධාතුව,730 රූපය බිදීයාම,730 | රූපාවචර,730 රූපි හෝ අරූපි විම,730 රම රමණිය භූමිය,730 රූමක්ඛව,731 රය රීයට සලකුණ,731 රීයසක,731 රීව රේවත බුදුන්,731 රේවත බදිරවනිය තෙර,731 රේවත බදිරවනිය තෙර,731 රූපිට ක්ෂාව,732 රූප ආයතනය,732 රූප ආයතනය,733 රූප ආයතනය,738 | ලෝකවිෂය,19,74 4 ලෝකය අනන්තවත්ය, 740 ලෝකඅවබෝධය, 740 ලෝකය අවලෝකනය,741 ලෝක ආමිෂය,741 ලෝක කාමගුණ,741 ලෝක ධාතු,741 ලෝකන්ත්තර ධර්මය,742 ලෝකයේ දුර්ලභ ධර්මතා,742 ලෝකයේ දුර්ලභ ධර්මතා,742 ලෝකවේදීපටිසංයු ක්ත දිට්ඨ, 743 ලෝකව්ජය,743 ලෝකව්ජය,743 ලෝකව්ජය,743 ලෝකව්ජය,743 ලෝකව්ජය,744 ලෝකන්ත්තර ශිලය,744 ලෞකික,744 ලෞකික හා ලෝකන්ත්තර පිවිතය,744 ලෞකික හා ලෝකන්ත්තර පිවිතය,744 ලෞකික හා ලෝකන්ත්තර පිවිතය,744 ලෞකික හා ලෝකන්ත්තර පිවිතය,744 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| රූප නිස්සරණිය<br>ධාතුව,730                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | තෙර,738<br>ලකුන්ටක                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ධාතුව,744<br><b>ව</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

| ചെയ്യു. ഇട്ടേ 740     | අනිදසසනං,753                   | 0.0                         |
|-----------------------|--------------------------------|-----------------------------|
| වාක් සංඛාර,749        |                                | වද                          |
| වික්ඛායිතක සංඥා       | විඤඤානඤචායත                    | වාද විවාද,762               |
| භාවනාව,750            | නය,101,                        | වේදනා,38,763                |
| වික්ෂිප්ත සිත,750     | 754                            | <b>ම</b> ව්දනානු <b>ද</b> ු |
| වික්ෂෝභනය,750         | විඤ්ඤාණඤ්චාය<br>               | පසස්තාව,769                 |
| විකාලභෝජනය,7          | තන ධාතුව,754                   | විදර්ශනා-                   |
| 50                    | වඥ                             | විපස්සනා,769                |
| වබ                    | විඥාණය,754                     | විදර්ශතා                    |
| වෙඛනස්ස               | විඥාන ආහාර,755                 | ඥානය,769                    |
| පරිබුාජක,750          | විඥාන                          | විදාහාව-විජ්ජා,769          |
| වග                    | කසිණසංඥාව,755                  | විදාහාවිමුක්ති ඥාන          |
| වාග්ඝපජ්ජ,750         | විඥාන                          | දර්ශනය,772                  |
| වංගීස තෙර,750         | කායසය,75 <b>5</b>              | වෙදගු-                      |
| විග්ගාහිකකථා,75       | විඥාන                          | විදිත්තා,763                |
| 0                     | චරියාව,755                     | වෝදාන                       |
| වච                    | විඥාන ධාතුව,755                | දොනය,773                    |
| <b>ව</b><br>වච්චගොත්ත | විඥානස්ථාන,7,75                | වධ                          |
|                       | 7                              |                             |
| ෧තර,3 <b>2,750</b>    |                                | විධා,773                    |
| වංචාව,750             | විඥානය<br>                     | විධුර තෙර,773               |
| වවී කම්ම,751          | සකස්වීම,756                    | වඳ                          |
| වචී සංඛාර,751         | විඥානය හා                      | වඳුරා හා මස්වැද්දා          |
| වාචික සුවරිත          | නාමරූප,756                     | උපමාව,773                   |
| කුියා,751             | වඩ                             | වන                          |
| වාචික දුශ්චරිත        | වඩුවා                          | වනගොමු                      |
| කුියා,751             | උපමාව,759                      | සකස්කිරීම,773               |
| විචිකිච්චාව,751       | වැඩිහිටි                       | වනපත්ථ,773                  |
| විචිකිච්චා            | සංඝයා,759                      | වනසේනාසන,10                 |
| අනුසය,751             | වැඩිහිටිබව හා                  | 5,773                       |
| විච්ඡිද්දක            | තරුණබව,759                     | විනය හා                     |
| සංඥාව, <b>7</b> 51    | වට                             | අවිනය,773                   |
| වජ                    | වට්ටමූලක                       | විතය කම්ම,774               |
| වජ්ජි ඉද්ශය,751       | තණ්හාව,760                     | විනයධර,774                  |
| වජ්ජියමාහිත           | වට්ටගාමි සුඛ,760               | විනය                        |
|                       | විවට්ටගාමි                     | පැනවීම,774                  |
| ගහපති,751             | සුබ,760                        | විතාව                       |
| වජිරා                 | වුට්ඨානකුසලය,7                 | උපමාව,775                   |
| ෧තරණිය,751<br>8 :     | ජූවයා <i>වාකු</i> යලය, 7<br>60 | විතාශය-                     |
| විජමහිකා,751          |                                |                             |
| විජය,752              | වත                             | වැනසීම,775                  |
| විජය ගහපති,752        | වත්ථු -වඤු,760                 | විනිපාතය,776                |
| විජ්ජාචරණ             | වත්ථුනානත්ත                    | විනිබන්ධන,776               |
| සම්පන්න,752           | සැටණය,760                      | වීනිලක                      |
| විජජාභාගීය            | විතක්ක -                       | සංඥාව,776<br>-              |
| ධර්ම,752              | විතර්ක,760                     | වෙනයිකො,776                 |
| විජ්ජා                | විත්ථාරේන ධම්ම                 | වණ                          |
| විමුක්තිය,753         | ලද්ශතා,761                     | වාණිජ                       |
| වඤ                    | වේතරණි                         | කටයතු,776                   |
| විඤඤාණං               | නරකය,762                       | <b>වෙණ</b> හු               |
|                       |                                |                             |

| <b>ෙ</b> ද්වපුනු,777 | විමොක්ක මාර්ග                  | වළු                                   |
|----------------------|--------------------------------|---------------------------------------|
| වප                   | 11,783                         | <b>වෙ</b><br>වෙළුකන්ට                 |
| වප්ප තෙර<br>වත්ප තෙර | වය                             | ලක්තරානන්ද<br>උත්තරානන්ද              |
| පස්වග,777            | වයධම්ම,783                     | <i>ලා තා පා පා ද</i><br>මා තා         |
| වප්ප ශාකා,777        | වාහාධිධම්ම,783                 | උපාසිකා,791                           |
|                      |                                | ,                                     |
| විපුබ්බක සංඥා        | වාහාපාදය,784                   | වේළුවනාරාමය,1                         |
| භාවතාව,777           | වාහාපාදධාතුව,784               | 05,791                                |
| විපරිතාම             | වාහාපාද                        | වේළුද්වාර<br>බ්ට දි 701               |
| දුක්ඛ,777            | නිස්සරණිය                      | ගම්වැසියෝ,791                         |
| විපුල පුඥාව,777      | ධාතුව,784                      | වට                                    |
| විපල්ලාස-            | වාහාපාද                        | විවට්ට ඤාණ,791                        |
| විපරියාස,778         | විතක්ක,784                     | වව                                    |
| විපචිතඤඤු,778        | වාහාපාද සංඥා,784               | විවාද,792                             |
| විපස්සනා,778         | වායෝ ධාතුව,785                 | විවිධ ඥාන,792                         |
| විපස්සි බුදුන්,778   | වර                             | විවිධ පර්ෂද,792                       |
| වේපචිත්ත <u>ි</u>    | වර්ධනය -                       | විවේචනය,795                           |
| අසුරරජ,778           | වඩසී,785                       | විවේකය,795                            |
| වෙපුල්ල              | වර්ණාකිරීම,785                 | විවේකනිස්සිතං,                        |
| පර්විතය,778          | වැරදි කිුයා,785                | 795                                   |
| වෙපුල්ල පව්ව         | විරද්ධ,786                     | වස                                    |
| උපමාව,779            | විරාගය,786                     | වසල,795                               |
| වභ                   | විරාග ස්ංඥාව,787               | වසවත්ති                               |
| විභංග,779            | වීරාතෙරණිය,787                 | දේවපුතු,796                           |
| විභජ්ජවාදය,779       | වීරිය,787                      | වස්කාලය -                             |
| විභජ්ජවාදි,779       | වීරියආරම්භ                     | වස්සාන,796                            |
| විභව                 | සුවණය,788                      | වස්සකාර                               |
| තණ්හාව,780           | වීරිය ඉන්දිය,788               | මහාඇමති,796                           |
| විභව දිට්ඨීය,780     | වීරිය ඉද්දීපාද,789             |                                       |
| වම                   | වරය ඉද්ද්යාද්,789<br>විරුඪක හා | වස්තුය,797                            |
| ටම<br>වීමානක         | වරුපාක්ෂ<br>වරුපාක්ෂ           | වස්තු දානය,797                        |
|                      | ලදවිමයා්,789                   | වසුදත්ත                               |
| ලේත,780<br>8 ක. 780  | වෙරෝචන                         | දේවපුතු,797                           |
| වීමංසා,780           |                                | වාමසට්ඨ<br>707                        |
| වීමංසා               | අසුරරජු,789                    | උපාසක,797                             |
| ඉද්දිපාද,781         | වේරම්භවාතය,<br>700             | වාමසට්ඨ                               |
| විමුක්තිය,781        | 789                            | බුාහ්මණ,797                           |
| විමුක්ති             | වල                             | වැස්ස,797                             |
| ආයතන,782             | වලාහක ලද්ව                     | වැස්ස බඳු                             |
| විමුක්ති             | නිකාය,789                      | පුද්ගලයෝ,797                          |
| දොනය,782             | වලාකුළු,789                    | වෙසමුනි රජ,798                        |
| විමුක්ති ඥාන         | වලාකුළු බඳු                    | වෙසාරජජ,798                           |
| දර්ශනය,782           | පුද්ගලයෝ,790                   | <u>වෙස්සභූ</u>                        |
| විමුක්ති මග,782      | විලේපත,790                     | බුදුන්,798                            |
| විමුක්ති රසය,782     | වළ                             | මුදුවා,778<br>වොසග්ගය,198             |
| විමුක්ති             | වළඳ,790                        | වොසසඟපරිණා<br>වොසසඟපරිණා              |
| සම්පන්න,782          | වෙළෙන්දා                       | මං,799                                |
| විමොක්ඛ,783          | උපමාව,790                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| විමොක්ඛ අට,783       | වැළදීම,791                     | විසාරද බව,798                         |
|                      | • •                            |                                       |

| විසාකා මහා              | සක්ක නම්                  | සිකඛාමානා,810           |
|-------------------------|---------------------------|-------------------------|
| උපාසිකා,799             | යක්ඛ,802                  | මසා්කසල්ලහරණ            |
| විසාක<br>විසාක          |                           | ධම්ම පරියාය,810         |
|                         | සක්දෙවිඳු,6,33            |                         |
| උපාසක,799               | ස්කන්ධ                    | සබ<br>_ ි ි ව 010       |
| විසාලා                  | පරිනිර්වානය,9             | සංඛතධර්ම,810            |
| මහානුවර,799             | ස $\circ$ කේතය, $802$     | සංඛත ධාතු හා            |
| විසල්පුරවැසි            | සංකිලෙසධම්ම,              | අසංඛත                   |
| උග්ග                    | 802                       | ධාතුව,810               |
| උපාසක,799               | සක්කාය                    | සංඛිත්ත ධර්ම,811        |
| විසිතුරු                | දිට්ඨිය,802               | ස∘බාර <u>,</u> 811      |
| ධර්මකතා,799             | සක්දෙවිඳු,804             | සංඛාර අනුපුර්ව          |
| <b>මෛ</b> සයාහ          | සක්කාය                    | නිරෝධය,                 |
| කුලය,799                | නිස්සරණිය                 | 813                     |
| වශ                      | ධාතුව,803                 | සංබාර අනුපුර්ව          |
| වාශිෂ්ඨ තෙර,799         | සක්කච්චකාරී,803           | සංසිඳීම,813             |
| විශාඛපංචාලිපුත්ත        | සක්මන්<br>සක්මන්          | සංඛාරඋත්පත්ති,          |
| තෙර,799                 | භාවනාව,803                | 813                     |
| විශිෂ්ඨ මග,799          | භාවතාව,805<br>සක්විතිරජ - | සංඛාර දුක්ඛ,813         |
| විශිෂ්ඨ රත්ත,799        |                           | සිබි බුදුන්,811         |
| වශමය වනවා,777<br>විලශ්ෂ | චකුවර්ති රජ,806           | සුඛ හා දුඛ,813          |
| අවබෝධය,800              | සාකච්ඡා,808               | සුඛය-සුවය,813           |
|                         | සාක්ෂාත්                  |                         |
| විශේෂභාගිය              | කරගතයුතු ධර්ම,            | සුබඅනුපස්සි,815         |
| ධර්ම,800                | 808                       | සුබ ඉන්දිය,815          |
| වෂ                      | සාක්ෂාත්                  | සුබ ධාතුව,815           |
| වෘෂභ,800                | නොක <b>ර</b> ගතයුතු       | සුබ ධර්මය,815           |
| විෂම ලෝභය,801           | ධර්මතා, $808$             | සුඛ වේදනා,815           |
| වහ                      | සාමකත                     | සුඛපටිපදා,815           |
| විහාරත්ථ                | නුවර,809                  | සුබ පුාර්ථනා,815        |
| දොනය,801                | සකුලුදායි                 | සුබ මාර්ගය-දුක්         |
| විහාර                   | පරිබුංජික,809             | මාර්ගය,815              |
| සමාපුතාහන්න             | සුකථා කථා,809             | සුඛවිපාක හා දුක්        |
| දොනය,                   | සුක්බා                    | විපාක,816               |
| 801                     | තරණිය,809                 | සුබ                     |
| වීහිංසා,801             | සුක්ෂම ල්ඤණ               | මසා්මනස්ස,816           |
| විහිංසාධාතුව,801        | ු<br>පුතිවෙධක             | සුඛ සංඥාව,816           |
| වීහිංසා                 | <b>දොණ</b> ,809           | සුබුදුය ධම්ම,816        |
| නිස්සරණිය               | සුකුමාල                   | සුබල්ලිකානු             |
| ධාතුව,                  | ශුමණ,809                  | <b>යෝගය</b> ,816        |
| 801                     | සැකය-                     | මස්ඛ හා <sup>°</sup>    |
| විහිංසාවිතක්ක,          | සාංකාව,810                | අපේඛ,817                |
| 801                     | · ·                       | සංස                     |
| විහිංසා සංඥා,801        | ස්කන්ධ උපධි,810           | සංඝගුණ,20               |
| •                       | ස්කන්ධ                    | සංඝානුස්සති             |
| වෙහප්ඵලා<br>⊶් 201      | පරිනිඛ්ඛානය,810           |                         |
| ඉද°ව,801                | සික්ඛාපච්චක්ඛාන           | භාවතා,632               |
| ස                       | ,810                      | සංගයනා,822<br>සංඛේඛ 822 |
| සක                      | සික්බා                    | සංගුාම, <u>822</u>      |
| සකදාගාමී,802            | අනුත්තර,810               | ස∘ගුාමජිත්              |

| < 022                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                     | 022                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| තෙර,822<br>- කරව                                                                                                                                                                                                 | සංඝයාට කැප                                                                                                                                                                          | පර්ෂද,833                                                                                                                                                                                                              |
| සංගාරව<br>බට <b>922</b>                                                                                                                                                                                          | පාන,828<br>                                                                                                                                                                         | සංඝයාලග                                                                                                                                                                                                                |
| භදුමුඛ,822                                                                                                                                                                                                       | සංඝ ගුණ,828                                                                                                                                                                         | වාසස්ථාන සුදුසු                                                                                                                                                                                                        |
| සංගාරාව බුාහ්මණ<br>1, 8,2,922                                                                                                                                                                                    | සංඝයාලග්                                                                                                                                                                            | බව,833                                                                                                                                                                                                                 |
| 1 &2,822                                                                                                                                                                                                         | ගති,829                                                                                                                                                                             | සංඝ විනය,833                                                                                                                                                                                                           |
| සංගුහ වත්ථු,822                                                                                                                                                                                                  | සංඝ දානය,829                                                                                                                                                                        | සංඝයාමග්                                                                                                                                                                                                               |
| සංගුහ වත්ථු                                                                                                                                                                                                      | සංඝයා හා ධම්ම                                                                                                                                                                       | වර්ධනයට ඇති                                                                                                                                                                                                            |
| බල,822                                                                                                                                                                                                           | විනය,829                                                                                                                                                                            | කුමවිධිය,833                                                                                                                                                                                                           |
| සුගත,823                                                                                                                                                                                                         | සංඝයා ධර්මලය්                                                                                                                                                                       | සංඝයා                                                                                                                                                                                                                  |
| සුගති ගමන,824                                                                                                                                                                                                    | දක්ෂබව හා                                                                                                                                                                           | සාකච්ඡාවට                                                                                                                                                                                                              |
| සුගත විනය,823                                                                                                                                                                                                    | අද $කෘබව,830$                                                                                                                                                                       | දක්ෂවීම,834                                                                                                                                                                                                            |
| සුගතිය,823                                                                                                                                                                                                       | සංඝයාට නින්දා                                                                                                                                                                       | ස∘ඝයා                                                                                                                                                                                                                  |
| සාගත තෙර,824                                                                                                                                                                                                     | කිරීම,830                                                                                                                                                                           | සැකකිරීම,834                                                                                                                                                                                                           |
| <b>සොගන්ධික</b>                                                                                                                                                                                                  | සංඝයාට                                                                                                                                                                              | සංඝයා-                                                                                                                                                                                                                 |
| නිරය,824                                                                                                                                                                                                         | නිස්සයදීම,830                                                                                                                                                                       | සත්පුරුෂබව හා                                                                                                                                                                                                          |
| සහ                                                                                                                                                                                                               | සංඝාණිකාරාමය,                                                                                                                                                                       | අසත්පුරුෂ                                                                                                                                                                                                              |
| සිහාල,824                                                                                                                                                                                                        | 830                                                                                                                                                                                 | බව,834                                                                                                                                                                                                                 |
| සිහාලමාතා                                                                                                                                                                                                        | සංඝයා හා                                                                                                                                                                            | සංඝයා                                                                                                                                                                                                                  |
| තරණිය,825                                                                                                                                                                                                        | පාතිමොක්ඛ,830                                                                                                                                                                       | සොභාමානවීම,                                                                                                                                                                                                            |
| සිහාලක                                                                                                                                                                                                           | සංඝයාගේ පාපී                                                                                                                                                                        | 835                                                                                                                                                                                                                    |
| ගෘහපුතු,825                                                                                                                                                                                                      | ගුණ,830                                                                                                                                                                             | සංඝ සමගිය හා                                                                                                                                                                                                           |
| ದಿಂස                                                                                                                                                                                                             | සංඝයා ඉග්                                                                                                                                                                           | සංඝමභ්දය,835                                                                                                                                                                                                           |
| ස∘සය <u>ා,</u> 825                                                                                                                                                                                               | පහසුවිහරණය,                                                                                                                                                                         | සංඝයා දිවි                                                                                                                                                                                                             |
| සංඝයාට                                                                                                                                                                                                           | 831                                                                                                                                                                                 | හානිකරගැනීම,                                                                                                                                                                                                           |
| අනතුරු,825                                                                                                                                                                                                       | සංසයා                                                                                                                                                                               | 835                                                                                                                                                                                                                    |
| සංඝයාට ඇති                                                                                                                                                                                                       | පරිපූර්ණවීම,831                                                                                                                                                                     | සංඝයා සිව්පස                                                                                                                                                                                                           |
| භය,825                                                                                                                                                                                                           | සංඝයාලග්                                                                                                                                                                            | පරිහරණය,836                                                                                                                                                                                                            |
| සංඝයා                                                                                                                                                                                                            | පිරිහීම,831                                                                                                                                                                         | සංඝයා සිහිපත්                                                                                                                                                                                                          |
| සනුපස්සනාකලය <u>ු</u>                                                                                                                                                                                            | සංඝයා මග                                                                                                                                                                            | කළයුතු ස්ථාන                                                                                                                                                                                                           |
| 421000000000000000000000000000000000000                                                                                                                                                                          | <b>w</b> -45 <b>w</b> 5 <b>C</b> 5                                                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                        |
| . —                                                                                                                                                                                                              | ലുമുക്കുള്ള 832                                                                                                                                                                     | - 🗔 🛡                                                                                                                                                                                                                  |
| තු ධම්ම,825                                                                                                                                                                                                      | පුහුණුව,832<br>සාසෙයා බුද්ධ                                                                                                                                                         | 3,836                                                                                                                                                                                                                  |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ                                                                                                                                                                                           | සංඝයා බුද්ධ                                                                                                                                                                         | 3,836<br>සංඝයා                                                                                                                                                                                                         |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826                                                                                                                                                                          | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832                                                                                                                                                            | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,                                                                                                                                                                                       |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද                                                                                                                                                          | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා                                                                                                                                                   | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවිම,<br>836                                                                                                                                                                                |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826                                                                                                                                          | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට                                                                                                                                  | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා                                                                                                                                                                |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට                                                                                                                                | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා                                                                                                                      | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838                                                                                                                                              |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවචාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826                                                                                                                 | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832                                                                                                        | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා                                                                                                                             |
| තු ධම්ම,825<br>සංසයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංසයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංසයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංසයාට                                                                                                       | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට                                                                                              | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස                                                                                                               |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවචාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826                                                                                                                 | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832                                                                                  | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838                                                                                                  |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා                                                                       | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ                                                                       | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංසයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංසයා-                                                                                        |
| තු ධම්ම,825<br>සංසයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංසයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංසයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංසයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826                                                                                | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832                                                                                  | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838                                                                                                  |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා<br>උතුම්බව,826<br>සංඝයාට                                              | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිනුයා,832<br>සංඝයා                                                | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංඝයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංඝයා-                                                              |
| තු ධම්ම,825<br>සංසයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංසයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංසයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංසයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංසයා<br>උතුම්බව,826                                                        | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිතුයා,832<br>සංඝයා                                                | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංසයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංසයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838                                                |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා<br>උතුම්බව,826<br>සංඝයාට                                              | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිතුයා,832<br>සංඝයා                                                | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංඝයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංඝයා-<br>සාමණේර,838<br>සංඝයා-                                      |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා<br>උතුම්බව,826<br>සංඝයාට<br>උපසම්පදාව,827                             | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිතුයා,832<br>සංඝයා                                                | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංසයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංසයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838                        |
| තු ධම්ම,825<br>සංසයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංසයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංසයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංසයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංසයා<br>උතුම්බව,826<br>සංසයාට<br>උපසම්පදාව,827<br>සංසයායාගේ                | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිතුයා,832<br>සංඝයා                                                | 3,836<br>සංඝයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංඝයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංඝයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංඝයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංඝයා-<br>සාමණේර,838<br>සංඝයා-                                      |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා<br>උතුම්බව,826<br>සංඝයාට<br>උපසම්පදාව,827<br>සංඝයායාගේ<br>කීකරුබව,827 | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිනුයා,832<br>සංඝයා<br>මහත්තියට<br>පත්වීම,                         | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංසයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංසයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838                        |
| තු ධම්ම,825<br>සංඝයාගේ<br>අනුකම්පාව,826<br>සංඝයාට අවවාද<br>අනුසාසනා,826<br>සංඝයාට<br>ආරක්ෂාව,826<br>සංඝයාට ආහාර<br>ගැන උපදෙස්,826<br>සංඝයා<br>උතුම්බව,826<br>සංඝයාට<br>උපසම්පදාව,827<br>සංඝයායාගේ<br>කීකරුබව,827 | සංඝයා බුද්ධ<br>දරුවෝ,832<br>සංඝයා<br>බුදුන්වහන්සේට<br>ලංවීම හා<br>දුරවීම,832<br>සංඝයාට<br>බාධක,832<br>සංඝයාගේ<br>මිතුයා,832<br>සංඝයා<br>මහත්කයට<br>පත්වීම,<br>833<br>සංඝයා හා මුදල් | 3,836<br>සංසයා<br>ශිලසම්පන්නවීම,<br>836<br>සංසයා ශුද්ධා<br>සම්පන්නවීම,838<br>සංසයාට හුදකලා<br>වාසය පිණිස<br>අවවාද,838<br>සංසයා-<br>වැඩිහිටි,838<br>සංසයා-<br>සාමණේර,838<br>සංසානුස්සති<br>හාවනාව,838<br>සීසු පුඳොව,838 |

| අග්ගිවෙස්සන                     | සංඥා පහ <u>,</u> 844  | සතර                     |
|---------------------------------|-----------------------|-------------------------|
| අගග්ම එකයන<br>නිගන්ඨනාථ         | ಹಂ <b>ಜ್ಞಾ</b> ಕಡ,845 | කොට්ඨාශ,854             |
|                                 | •                     | · ·                     |
| පුතු,839                        | සංඥා සත,845           | සතර දොන,854             |
| සච්ච-සතා,839                    | සංඥා දහය,845          | සතර දීප,854             |
| සච්ච කථා,839                    | සංඥාව කෙරෙහි          | සතර ධර්ම,854            |
| සච්චඤාණ,839                     | නිබිද්දාව,            | සතර ධර්ම                |
| සච්ච විහංග,840                  | 846                   | පද,855                  |
| ස∘චේතනා,840                     | සංඥාවේදිත             | සතර බුහ්ම               |
| සචිත්ත                          | නිරෝධ                 | විහාර,855               |
| පරියාය,840                      | සමාපත්තිය,847         | සතර බුහ්ම විහාර         |
| සච් <b>ඡිකා</b> තබ්බ            | සංඥාප්ති බහුල         | භාවනාව,                 |
| ධර්ම,840                        | පුද්ගලයා,848          | 642,855                 |
| සුචරිතය හා                      | සත                    | සතර මග ඵල,856           |
| දුශ්චරිතය,841                   | සඣයා,11,848           | සතර මාර්ග               |
| සුවිලෝම                         | සත්තියන්              | පුතිපදා,856             |
| යකෘ,842                         | පහළවන ස්ථාන,          | සතර මහා                 |
| සජ                              | 849                   | භූතලයා,858              |
| ස∘ජය                            | සත්තියෝ යළි           | සතර මයාග,858            |
|                                 | · ·                   | සතරවරම්                 |
| බෙලට්ටිපුතු,48                  | උපත ලබනා<br>සු ස් 840 | දෙවියෝ,859              |
| සජ්ජායනා -                      | තැන්,849              | •                       |
| සංගායනා <u>,</u> 842            | සළුවාවාස,849          | සතර                     |
| සජ්ජායනා බහුල                   | සත් කාම               | විපල්ලාස,859            |
| පුද්ගලයා,842                    | උත්පත්ති හා සුඛ       | සතර                     |
| සංජිව තෙර,842                   | උත්පත්ති,850          | විසංයොග, $860$          |
| සංජය                            | සත්තියන්ගේ            | සතර                     |
| බෙලට්ටිපුනු,842                 | විවිධත්වය,850         | වොහාරධර්ම,861           |
| සුජාතා                          | සතිඝාතන, $850$        | සතර සංගුහ               |
| උපාසිකා,842                     | සතර අගු,850           | වස්තු,861               |
| සුජාත                           | සතර                   | සතර                     |
| ි<br>තෙර,72,842                 | අගුපුසාද,851          | සතිපට්ඨාන,862           |
| සුජාත බුදුන්,842                | සතර අන්ත,851          | සතර සතිපට්ඨාන           |
| සුජාතා ඉස්තානි                  | සතර අපාය,851          | භාවනාව,                 |
|                                 | සතර අපරිහානිය         | 643,862                 |
| දියණිය,842                      | ධර්ම,851              | සතර සමාධ <u>ි,</u> 863  |
| සඤ                              | සතර අහිරාජකුල         | සතර සාන්දෘෂ්ටික         |
| සුඤඤතාව-                        | · -                   | •                       |
| ශූනානාවය,843                    | නාග,851               | දාන ඵල,<br>9 <i>6</i> 2 |
| සුඤ්ඤත                          | සතර අයහපත්            | 863                     |
| විමොක්ෂය,                       | ගුණ,851               | සතර සමානක්              |
| සුඤඤත                           | සතර ආර්ය              | පුධාන වීරිය,            |
| විහරනය,843                      | සතා ,852              | 863                     |
| සුඤඤත සමාධිය                    | සතර                   | සතර ශුමණ                |
| 843                             | අසමෙඛයා $,\!852$      | ඵල,864                  |
| සුඤඤතඵල                         | සතර ආහාර,852          | සතිය-සිහිය,864          |
| සමාපත්තිය,844                   | සතර ආශ්චර්ය           | සති ඉන්දිය,865          |
| <b>ಜ</b> ಆಧ                     | අද්භූත්ධර්ම,852       | සතිවරියාව,866           |
| ಹ <b>್ನ</b><br>සංඥಾ,844         | සතර ඉද්දිපාද,852      | සතිමත්තාන,866           |
| සංඥා තුන,844                    | සතර ඉරියව්ව,854       | සති                     |
| w~ <b>u</b> cj <i>D</i> jD1,044 | U 7                   |                         |

| සම්පුජනා‍ය,866 සති සම්බෝජ්ඣංගය, 868 සත් ආරිය පුද්ගලයෝ,868 සත්කාය නිරෝධය,870 සත්කාර,870 සත්කාර,870 සත්පුරුෂධම්ම හා අසත්පුරුෂධම්ම, 870 සත්පුරුෂයා මා අසත්පුරුෂයා හා අසත්පුරුෂයා ගේ ලක්ෂන, 873 සත්පුරුෂ දාන හා අසත්පුරුෂ දාන,873 සත්පුරුෂ භූමිය,137,873 සත්සතිය,20,61 සත් සම්බුදුවරු,873 සතා‍ය අවබෝධය,873 සතා‍ය අවබෝධය,873 සතා‍ය අවබෝධය,873 සතා‍ය අවබෝධය,873 සතා‍ය අවබෝධය,873 සතා‍ය අවබෝධය,875 සතා‍ය ධනය,868 සතාත්පුරු දාන ගුමිය,875 සෝත්තය,875 සෝත්තය,875 සෝත්තය,875 සෝත්තයන්න | ඉපිර,880<br>සිත- විතත,880<br>ස්තිය-<br>කාන්තාව,884<br>ස්ති ඉන්දිය,884<br>ස්ති බන්ධන,884<br>සුතධරෝ,884<br>සුතමය<br>පුඳොව,884<br>සථ ස්ථවිර හා<br>ස්ථවිර හා<br>ස්ථවිර,884<br>සථ ක්ථාන හා අස්ථාන<br>දන්නා නුවණ,884<br>ස්ථාන හා අස්ථාන<br>කුසලතාවය,885<br>ස්ථාන අස්ථාන<br>කුසලතාවය,885<br>ස්ථාන අස්ථාන<br>කුසලතාවය,885<br>ස්ථාන හා<br>අසද්ධර්මය හා<br>අසද්ධර්මයේ<br>පැවැත්ම හා<br>විනාශය,888<br>සද්ධර්මරේ<br>පැවැත්ම හා<br>විනාශය,888<br>සද්ධර්ම<br>ශුවනය,888<br>සද්ධානුසාරි,888<br>සද්ධානුසාරි,888<br>සද්ධාවමුක්ත,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889<br>සදාවාරය,889 | සුදු කසිණ,890 සුදු කෙළිම,890 සුදු ධම්ම,890 සුදුමග- ශක්ලමග,890 සුදුසු කතා,890 සුදුසු කතා,890 සිදුසුබව-අලං,890 සිද්ධාර්ථ ගෝතම,890 සිද්ධාර්ථ බුදුත්වහන්සේ, 890 සිදුරු,889 සධ සාධු ධර්මය හා අසාධු ධර්ම, 8912 සුධර්මා නික්ෂුව,891 සධර්ම නික්ෂුව,891 සංධාන ගහපති,891 සඳ සඳ-හඳ,890 සඳ උපමා,891 සලුන්ගස උපමාව,891 සන සනංකුමාර බුග්ම,602,892 සන්දන්යක පරිබුජික,892 සන්දිට්ඨික ධම්ම,892 සන්දිට්ඨික ධම්ම,892 සන්දිට්ඨික ධම්ම,892 සන්දිට්ඨික තිබ්බානය,892 සන්දිට්ඨික තිබ්බානය,892 සන්දිට්ඨික තිබ්බානය,892 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| සෝත ඉන්දිය,875<br>සෝතාපන්න,875                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | සුද්ධික භාරද්වාජ<br>තෙර,889                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | සේනිය බිම්බිසාර                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

| සේතානිගේ              | පරිඤඤා,900        | සම්පදා,910       |
|-----------------------|-------------------|------------------|
| දියණිය                | සබ්බලෝකේ          | සම්මා            |
| සුජාතා,893            | අනභිරති           | පටිපදාව,910      |
| සුනක්ඛත්ත             | ස්ංඥා,900         | සම්මා පුධාන      |
| ලිච්චවී,893           | සබ්බ සංඛාරෙහි     | වීරිය,910        |
| සුන්දරිකභාරද්වාජ      | අනිච්ච            | සම්මා            |
| <u>තෙර 1හා2,893</u>   | ස්ංඥාව,901        | සම්බුද්ධ,910     |
| සුනිධ මහා             | සහ                | සමුදය ධම්ම,911   |
| ඇමති,893              | සෝහිත බුදුන්,901  | සමායක්තවය, 906   |
| සිනෙරු                | සුහකිණණ           | සමාාක් පුධාන     |
| කන්ද,894              | ිද්ව <u>,</u> 901 | වීරිය සතර,918    |
| සප                    | සුභධාතුව,901      | සමුදු තරණය       |
| සප්ත                  | සුභ නිමිත්ත,902   | උපමාව,911        |
| අනුසය,62,894          | සුභරොච,902        | සුමේධ තාපස,367   |
| ස්ප්තඅප්රිගානිය       | සුහසංඥාව,902      | සුමේධ බුදුන්,912 |
| ධර්ම, 894             | සුභාෂිතය,902      | සුමන බුදුන්,912  |
| සප්ත ධර්මතා,894       | සම                | සුලද්ධ ලාභය,930  |
| සප්ත                  | සමචිත්ත,903       | සමාධිය,912       |
| පූරිසගති,894          | සමථ හා            | සමාධි ඉන්දිය,914 |
| සප්ත                  | විපස්සනා,903      | සමාධි            |
| බොජ්ඣංග,35,89         | සමණසංදා,904       | කුසලය,915        |
| 5                     | සමන්ත චක්බු,904   | සමාධිපරිකබාර,91  |
| සප්ත විඥාන            | සමන්තපාසාදිකා,    | 5                |
| ස්ථාන,89 <del>5</del> | 905               | සමාධි            |
| සප්ත සද්ධර්ම          | සමවයසටෙඨස         | පුතිලාභ,915      |
| o.€5,894              | නො,905            | සමාපත්ති,917     |
| ස්පර්ශය,895           | සමසීසට්ඨ          | සාමණ්ඩකාණි       |
| සුපටිපන්න,898         | <b>ඤාණය</b> ,905  | පිරිවැජියා,917   |
| සුපපටිවීදෙධා,898      | සමා පටිපදා,905    | සාමිසය,917       |
| සුප්පතිට්ඨ,898        | සම්මා දිට්ඨිය,905 | සිම්බලි          |
| සුපණ්ණ,898            | සම්භව             | උල්කටුගස්        |
| සැප විපාක ධර්ම        | අගුශුාවක,906      | නිරය,919         |
| හා දුක්විපාක          | සම්මශ්සන          | සය               |
| దిరీత,898             | ඤාණය,906          | සය අනුත්තර       |
| <b>සෝ පාදී</b> ශේෂ    | සම්මුතියෙහි       | ධර්ම,919         |
| නිර්වාන               | <b>ද</b> ොනය,906  | සය අභිඥා,87,920  |
| ධාතුව,898             | සම්පන්නපාතිමො     | සය ඉන්දිය,921    |
| සබ                    | ක්ඛා,906          | සයසංඥා,921       |
| සබ්බ,899              | සම්පරායික         | සංයෝජන හා        |
| සබ්බේ ධම්මා,899       | ධර්ම,907          | සංයෝජනීය         |
| සබ්බ උපධි             | සම්පප්පුලාප,907   | ධර්මතා,921       |
| පටිනිස්සගය,           | සම්පුජනා $^{909}$ | සර               |
| 899                   | සම්බෝධිය, $909$   | සරඤජිත           |
| සබ්බඤඤුත              | සම්මා ඥාණය හා     | දේවසභාව,923      |
| අතාවරණ                | සම්මා             | සාරය,923         |
| ඤාණ,900               | විමුක්තිය,909     | සාරම්භය,924      |
| සබ්බ                  | සම්පත් -          | සාරානීය ධර්ම     |
|                       |                   |                  |

| සය,924                    | ස∘විභාග,931                                           | උත්පත්ති,941            |
|---------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------|
| සාරාණිය දස                | ස්වර්ගය,932                                           | සසර-                    |
| ධර්ම,925 `                | සාවදාග                                                | ස∘සාරය,941              |
| සර්වආකාර                  | ධර්ම,50,931                                           | සසර අදන්                |
| පරිපූර්ණ,923              | සීවලී තේර,935                                         | මග,944                  |
| සර්විඥතා                  | සිව් ඉරියව් -                                         | සස•් බාරපරිනි බබා       |
| දොනය,923                  | ඉරියාපථ,935                                           | ය,944                   |
| සර්වඥ්යන්                 | සිව් උපකාර,935                                        | සසස්තවාදය හා            |
| වහන්සේ,923                | සිව් ඕඝ,935                                           | අසස්සතවාදය,944          |
| සර්වනුගාමිනීපුති          | සිව් ජාන,935                                          | ස්සුන,945               |
| පාදා ඥානය,923             | සිව් පූජනිය                                           | සාසව                    |
| සරුගස                     | ස්ථාන,938                                             | ධම්ම,58,945             |
| උපමාව,924                 | සිව්පිරිස,9,939                                       | සොසානිකයෝ,              |
| සැරියුත් මහා              | සිව්ජාන භාවනාව,                                       | 945                     |
| <sub>©</sub> තර,7,8,9,47, |                                                       | සුසිල්වතා,945           |
| 925                       | 644,                                                  | ස <b>හ</b>              |
| සුර අසුර,925              | 937                                                   | සහකාරයා,945             |
| සුරඅම්බට්ඨ                | සිව්දහම,938                                           | සහම්පති                 |
| සිටුවරයා,925              | සිව්පිළිසිඹියා,938                                    | බුහ්ම,601,945           |
| සුරාමමරය-                 | සිව්පසය,939                                           | සහෝපකාරි                |
| සුරාපානය,925              | සිව්මග හා                                             | මග,945                  |
| සූර්යා,925                | සිව්ඵල,939                                            | සිංහ නාදය,945           |
| සූර්ය දිවාරාජ,925         | සිව් ශුමණ,940                                         | සිංහසෙයනාව,946          |
| මසාරකම,926                | සිවූරු,940                                            | සිංහ -සිහ               |
| eසාරකම් කිරීමේ            | සිවූරු හැරීම,940                                      | සාමණේර,946              |
| දඬුවම්                    | මෙසවිතබ්බ<br>  02 <b>2</b>                            | සිහ                     |
| උපමාව,926                 | පුද්ගල,932                                            | සේනාපති,946             |
| eසාරුන්ගේ                 | eසවියයුතු ධර්ම-<br>S                                  | සිහිය-සතිය,946          |
| ස්වභාවය,926               | නොමසවියයුතු                                           | සිහිකළයුතු <sup>´</sup> |
| සල                        | ධර්ම,932                                              | ධර්ම,946                |
| සල්ගස්                    | සේවනය කලයුතු<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • • | සිහිනොකළයුතු            |
| උපමාව,926                 | පුද්ගලයෝ,932                                          | ධර්මය,946               |
| සල්ලාල                    | සුවදෙන ධර්ම හා                                        | සිහි මුලාව,946          |
| හැසිරීම,927               | දුකලදන ධර්ම,933                                       | සොහොන වැනි              |
| සල්ලේඛ                    | සුව නින්ද,934<br>ම . ද ම . ද 022                      | පුද්ගල,946              |
| පරියාය,927                | සුවිදුර විදුර,933                                     | ශ                       |
| සල්ලේඛට්ඨ                 | සුවිමුත්ත<br>8} 022                                   | ශක                      |
| ඤාණය,928                  | චිත්ත,933                                             | ශක්තිය,947              |
| සීලබ්බත                   | සුවිමුත්තපුඥා,934                                     | ශාකාය-                  |
| පරාමාස,928                | මසාවචස්සතාවය,<br>940                                  | කැත්,13,25              |
| සිල්වතා හා                |                                                       | ශිඤාව-ශිඤාපද-           |
| දුසිල්වතා,929             | මසා්වාන්,941<br>2000 ව 041                            | ශිකෂා අනුසස්,947        |
| සළ                        | මසෳවෙය,941                                            | ශිකෂා අනුසස්, 947       |
| සළායතන,930                | ### O K @                                             | ශෝකධම්ම,947             |
| සව                        | සංසප්පනිය ධර්ම                                        | ඉශ්කය<br>මශ්කය          |
| සංවර පුධාන                | පරියාය,941                                            | හැරදමිමේ                |
| වීරිය,931                 | සංෂේදිත                                               | පිළිවෙල,948             |
| ,>>-                      |                                                       | - 0 - 0 0,7 10          |

ශත ශුතවත් ආරිය ශුාවක හා අශුැතවත් පෘතග්ජන,948 ශුැතවත් මහණ,950 ශුෝතධතු විසුද්ධි ඤාණය,950 ශද ශුද්ධාව-අශුද්ධාව,6,950 ශුද්ධාසම්පන්න,9 51 ශුද්ධා ඉන්දිය,951 ශුද්ධාබලය,951 ශුද්ධානු සාරී,952 ශුද්ධාවිමුක්ත,952 ශුද්ධාවෙන් දැකිය යුතු සිව් ස්ථාන,952 ශුංද්ධ,953 ශන ශාන්ත,953 ශාන්තමුණි,953 ශාන්ත විහරණ,953 ශූතාෳතාවය,954 ශුනානා විහරණය,954 ශම ශුමණ -සමණ,954 ශුමණ කාර්ය,956 ශුමණදූෂක,956 ශුමණ ධර්මය,727,955 ශුමණ ඵල,955 ශර ශරීරය,956 ශරීර යානය,956 ශරීර වර්ණය,957 ශරීරස්ථ ධර්ම,957 ශාරීරික ධාතු,957 ශල ශිලය,958 ශීලමය

දොණය,960

ශිලසම්පන්න,960 ශීල සමාධි පුදො,958 ශිලානුස්සති භාවතාව,633 ශව ශුාවක සංඝයා,960 ශස ශාශ්වත දිට්ඨිය,960 ශශ ශිෂාs-සේඛ,961 ෂ ෂට ෂට් අසාධාරණ දොන,961 හ හත හත්තක අලාවක කුමාර,961 හත්ථිගාම ගහපති උග්ග,961 හත්ථරෝහක හමුදාව,961 හත්ථිසාරිපූතු චිත්ත තෙර,961 യയയ

# ආශිත ගුන්ථ හා තිුපිටක විස්තරය

## සිංහල

- 1 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා- දීඝනිකාය- කාණ්ඩ 1,2,3.
- 2 බුද්ධජයන්ති නිපිටක ගුන්ථමාලා- මජ්ජිමනිකාය- කාණ්ඩ 1,2,3.
- 3 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-සංයුත්තනිකාය-කාණ්ඩ 1,2,3,4,5-1,5-2
- 4 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා-අංගුත්තරනිකාය-කාණ්ඩ 1.2.3.4.5.6.
- 5 බුද්ධජයන්ති තිුපිටක ගුන්ථමාලා-සුත්ත නිපාත.
- 6 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ-විමානවත්ථු, ජෙතවත්ථු.
- 7 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ-ථෙර ගාථා, ථෙරි ගාථා.
- 8 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා-පෙටකොපදෙසො.
- 9 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-නෙත්තිපපකරණ.
- 10 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ-බුදදකපාඨ, ධම්මපද, උදාන.
- 11 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ- ජාතක පාළි 1,2,3.
- 12 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා-විනයපිටකයේ-චුලලවගගපාළි 1,2.
- 13 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-විනයපිටකයේ-මහාවගගපාළි 1,2.
- 14 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ-මහානිදෙදසපාළි.
- 15 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා-බුද්දකනිකායේ-චූලනිදෙදසපාළි.
- 16 බුද්ධජයන්ති තිපිටක ගුන්ථමාලා- බුද්දකනිකායේ-බුද්ධවංස හා චරියාපිටකය
- 17 බුද්ධජයන්ති තුිපිටක ගුන්ථමාලා- බුද්දකනිකායේ-අපදාන පාළි1,2-1,2-2.

- 18 තිසරණ මහිම, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු,පහන් කනුව දහම් දේශනා.
- 19 අබිනික්මන, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන්කනුව ධර්ම දේශනා.
- 20 විකි පීඩියා නිදහස් විශ්ව කෝෂය.
- 21 සංයුත්තනිකාය- පරිවර්තනය- පුජා කිරිබත්ගොඩ ඤාණානන්ද හිමි, මහ මෙව්නා දහම් පුකාශන.
- 22 නිඛ්ඛාන දේශනා-15,කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, නිවනේනිවීම, පහන් කනුව ධර්ම දේශනා.
- 23 බෝධිපාක්ෂික ධර්ම විස්තරය-රේරුකානේ චන්දවීමල මහානාහිමි.
- 24 දිවි කතරේ සැන්දෑ අඳුර, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන්කනුව ධර්ම දේශනා.
- 25 සිතක මහිම 1, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන් කනුව ධර්ම දේශනා
- 26 ආර්යාාවංශ ධර්ම පුස්තක මාලා 1-4, අංක 1 සප්තබෝජ්ජංගය- පි. සම්පාදනය- මොරටුවේ සිරි සාසනවංශ තෙරුන්, 1948.
- 27 සද්ධර්මාලංකාරය- පුජා ජයබාහු ධර්මකිර්ති මහා හිමි- ශීු ලංකා පුාචීන භාෂාපකාර සමාගමේ සංස්කරණය.
- 28 සුවිසිමහා ගුණය, සම්පාදක-රේරුකානේ චන්දුවීමල මහානාහිමි.
- 29 සිංහල දීපවංශය-සම්පාදක: චන්දුදාස කහඳවආරචචි.
- 30 අංගුත්තර නිකාය 1,2,3,4-සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 31 දීඝ නිකාය 1,2,3 -සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 32 බුද්දක නිකාය1,2,3,4,5,6,7-සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 33 මජ්ජිමනිකාය 1,2,3,4,5 -සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 34 සංයුත්ත නිකාය 1,2,3,4,5,6,7-සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 35 විනය පිටකය1,2,3,4-සිංහල පරිවර්තනය, ආචාර්ය අධිනිතිඥ ඒ.පි.ද සොයිසා.
- 36 කර්ම විපාක-පුජා රිදියගම සුධම්මාභිවංශ හිමි.
- 37 පාලි-සිංහල ශබ්දකොෂය-සම්පාදක- මඩිතියවෙල සිරි සුමංගල ස්ථවීර

- 38 පුජාවලිය- මයුරපාද පිරිවෙණාධිපති බුද්ධපුතු හිමි- සංස්කරණය-පණ්ඩිත කිරිඇල්ලේ ඤානවිමල නාහිමි.
- 39 ධර්මසේන හිමිගේ සද්ධර්ම රත්නාවලිය- සංස්කරණය- පණ්ඩිත කිරිඇල්ලේ ඤානවිමල නාහිමි.
- 40 සිංහල විශුද්ධි මග- පණ්ඩිත බටුවිට නන්දාරාම මහාහිමි.
- 41 බුදුසරණ අන්තර්ජාල කලාප.
- 42 දිය සුලිය, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන්කනුව ධර්ම දේශනා.
- 43 පුතිපත්ති පුජා, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන් කනුව දේශනා
- 44 විශුධිමාගගය (සිංහල) පුථම භාගය-සංස්කරණය-කඹුරුපිටියේ ධම්මරතන ස්ථවීර, 1847.
- 45 මහාවංස
- 46 වතුරාර්ය සතා අවබෝධයට ධර්ම දේශතා, පුජා කිරිබත්ගොඩ ඤාණානන්ද හිමි මහමෙව්නා සදහම් පුකාශන.
- 47 පටිච්චසමුප්පාද ධර්මය, කටුකුරුන්දේ ඤාණනන්ද භික්ෂූ.
- 48 : ජිනචරිතම්- මේධංකර තෙර, සස්කරණය- ආනන්දජෝති හික්බූ.
- 49 ලෝවැඩසහරාව
- 50 සමසතලිස් භාවනා, නාඋයනේ අරියධම්ම තෙරුන්.
- 51 ස්පර්ශයේ ආශ්චර්ය, කටුකුරුන්දේ ඤාණානන්ද භික්ෂු, පහන්කනුව ධර්ම දේශනා.
- 52 තෙරුවණ ,පූජාා කිරිබත්ගොඩ ඤාණානන්ද හිමි.
- 53 සතිසම්පජන්ය පුරුදු පුහුණු කිරීම, අජාන් බුහ්මවංන්සෝ මහාතෙර, වස්සාන ධර්ම දේශනා- 1994 -බෝධිනියාන වන සේනාසනය, පර්ත්, බටහිර ඔස්ටේලියාව.

## **English**

- 1 The Connected Discourses of The Buddha –A Translation of the Samyutta Nikā by Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publication, 2003.
- 2 The Middle Length Discourses of the Buddha: A Translation of the Majjhima Nikaya by Bhikkhu Nanamoli & Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publication, 1995.
- 3 Long Discourses of the Buddha Translation of the "Digha-Nikaya" by: <u>Maurice O'C. Walshe</u>, Wisdom Publication, 1996.

- 4 The Numerical Discourses of the Buddha A Complete Translation of the Anguttara Nikaya by: <u>Bhikkhu Bodhi</u>, Wisdom Publication,2012.
- 5 In the Buddha's Words An Anthology of Discourses from the Pali Canon by: <u>Bhikkhu Bodhi</u>, Wisdom Publication, 2005.
- 6 The Great Disciples of The Buddha, Nyanaponika Thera and Helmuth Hecker, edited by Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publication. 2003.
- 7 The Buddha's Teaching on Social and Communal Harmony, The Teachings of the Buddha by: <u>Bhikkhu Bodhi</u>, Wisdom Publication, 2016.
- 8 The Suttanipata An Ancient Collection of Buddha's Discourses by: <u>Bhikkhu Bodhi</u>, Wisdom Publication, 2017.
- 9 The Buddha's Words Ithiyutthaka-ඉතිවුත්තක [Translated from Pali by Thanissaro Bhikkhu
- 10 Encyclopedia of Buddhism, Robert E Buswell Jr Editor in Chief, 2004.
- 11 Pali Buddhist Dictionary by Ven. Nanathiloka Bhikkhu.
- 12 A Manual of Abhidhamma by Narada Maha Thera, Buddha Dhamma Education Association Inc. 1979.
- 13 Buddhist Shrines in India-Issued by The Publications Division, Ministry of Information & Broadcasting, Government of India ,march 1951.
- 14 Stillness Flowing The Life and Teachings of Ajahn Chah.
- 15 Treasures of The Buddha's Teachings by Ajahan Thiradhammo, Aruna Publications, 2013)
- 16: Treasury of the Truth- Dhammapada, Ven. Weragoda Sarada Thero, Buddha Dhamma Education Association
- 17 Guide through the Abhidhamma pitaka by Ven. Nyanatiloka Bhikkhu.
- 18 Sutta Nipatha, Translated by Laurence Khantipalo Mills, published in SuttaCentral, 2015.
- 19 The natural character of awakening by Tan Chao Khun Upali Gunupamajahn)
- 20 Khuddakapatha, Vipassana Research Institute.
- 21 Ten Contemplations with the Commentary from the Saratthasamuccaya by Nanamoli Bhikkhu, BPS –Wheel 177.

- 22 Discourse to Girimananda Thera by Ven. Piyadassi Thera.
- 23 Girimanands sutta by Piya Tan.
- 24 Wings to awakening by Thannissaro Bhikkhu, Metta Forest Monastery, USA.
- 25 Verses of the Senior Monks, Bhikkhu Sujato etc.
- 26 Going forth by Sumana samanera (PBS Wheel 27-28).
- 27 Ordination in Theravada Buddhism (PBS Wheel 56).
- 28 A Comprehensive Manuala of Abhidhamma The Abhidhammattha Snagha of Ăcariya Anuruddha, Generala editor Bhikkhu Bodhi, revised and edited by Alla R. Bomhard Charleston Buddhist Fellowship, Advanced Study Series, Charleston 2007.
- 29 Maps of Ancient Buddhist Indaia, drawn and compiled by Ānandajoti Bhikkhu.
- 30 The Seven stages of purification by Ven. Matara Sri Nanarama, BPS 1983.
- 31 Meditation a way of awakening by Ajahn Sucitto , Amaravati publication, 2011
- 32: Discourses in Brief by Somdet Phra Wanrut-Tup Buddhasiri (born 1806) (Wide Angle).
- 33 THE LIFE OF THE BUDDHA ACCORDING TO THE PALI CANON by BHIKKHU NANAMOLI.
- 34 Mamhakaccanana, the master of doctrinal exposition by Bhikkhu Bodhi.

# තුිපිටක විස්තරය

**තුපිටකය** -තුන්පිටකය: සූතුපිටකය, විනයපිටකය, අභිධර්මපිටකය.

- **▲ සූතුපිටකය:** නිකාය පහකින් සමන්විතය:
  - 1) දීඝනිකාය 2) මජ්ජිම නිකාය 3) සංයුත්ත නිකාය
  - 4) අංගුත්තර නිකාය 5) බුද්දක නිකාය
- **▼ දීඝනිකාය** වග්ග 3 කින් සමන්විතය:
  - 1) සීලක්ඛන්ධ වග්ග 2) මහා වග්ග 3) පායීකවග්ග
- ▼ **මජ්ජිම නිකාය** පණ්ණාසක (කොටස්) 3 කින් සමන්විතය:
  - 1) මූල පණ්ණාස 2) මජ්ජිම පණ්ණාස 3) උපරි පණ්ණාස

# 🔻 **සංයුත්ත නිකාය** කොටස් 5 කින් සමන්විතය:

- 1) සගාථ වග්ග සංයුත්ත 2) නිදාන වග්ග සංයුත්ත 3) ඛන්ධ වග්ග සංයුත්ත
  - 4) සළායතන වග්ග සංයුත්ත 5) මහාවග්ග සංයුත්ත
- \*\* සගාථ වග්ග සංයුත්තය කොටස් 11 කින් සමන්විතය:
- 1. දේවතා 2. දේවපුත්ත 3. කෝසල 4. මාර 5. භික්ඛුණි
- 6. බුහ්ම 7. බුාහ්මණ 8. වංගීස 9. වන 10. යක්ඛ 11. සක්ඛ
- \*\* නිදාන වග්ග සංයුත්තය කොටස් 10 කින් සමන්විතය:
- 1.නිදාන 2. අභිසමය 3. ධාතු 4.අනමතග්ග 5.කස්සප
- 6. ලාභසත්කාර 7. රාහුල 8. ලක්ඛණ 9. ඔපම්ම 10.භික්ඛු
- \*\* බන්ධ වග්ග සංයුත්තය කොටස් 13 කින් සමන්විතය:
- 1.ඛන්ධ 2. රාධ 3. දිට්ඨී 4. ඔක්කන්තික 5. උප්පාද 6. කිලෙස 7.සාරිපුත්ත 8. නාග
- 9. සුපණ්ණ 10. ගන්ධබ්බකාය 11.වලාහක 12.වචඡගොත්ත 13 ඣන (ජාන)
- \*\* සළායතන වග්ග සංයුත්තය කොටස් 10 කින් සමන්විතය:
- 1. සළායතන 2. වේදනා 3. මාතුගාම 4. ජම්බුඛාදක 5. සාමණ්ඩක
- 6. මොග්ගල්ලාන 7. චිත්ත 8. ගාමිණී 9. අසංඛත 10. අවාාකත
- \*\* මහා වග්ග සංයුත්තය කොටස් 12 කින් සමන්විතය:
- 1.මග්ග 2.බොජ්ඣංග 3.සතිපට්ඨාන 4.ඉන්දිය 5.සම්මාපධාන 6.බල
- 7.ඉද්දිපාද 8.අනුරුද්ධ 9.ඣාන (ජාන) 10.අනාපාන 11.සොතාපත්ති 12.සච්ච

## **▼ අංගුත්තර නිකාය** නිපාත 11කි.

- 1) එකනිපාත 2) දුකනිපාත 3) තිකනිපාත 4) චතුක්ක නිපාත 5) පඤචක් නිපාත
- 6) ඡක්ක නිපාත 7) සත්තක නිපාත 8) අඨ්ටක නිපාත 9) නවක නිපාත 10) දසක නිපාත
- 11) එකාදසක නිපාත.

# ▼ බුද්දක නිකාය කොටස් 15 කි.

1) බුද්දකපාඨ 2) ධම්මපද 3) උදාන 4) ඉතිවුත්තක 5) සුත්තනිපාත 6) වීමානවත්ථු

- 7) පෙතවත්ථු 8) ථෙරගාථා 9) ථෙරීගාථා 10) ජාතක 11) නිද්දේස 12) පරිස්ම්භිදා
- 13) අපදාන 14) බුද්ධවංස 15) චරියාපිටකය

▲ විනය පිටකය: කොටස් 3 කි

1) විභංග 2) ඛන්ධක 3) පරිවාර

සටහන: වර්තමාන කාලයේ විනය පිටකය පොත් 5 ක් ලෙසින් බෙදා ඇත:

1. පාරාජික 2. පාචිත්තිය 3. මහාවග්ග 4. චූලවග්ග 5. පරිවාර

▲ අභිධම්ම පිටකය: පුකරණ 7 කි:

1.ධම්මසංගිණි 2. විභංග 3. ධාතුකථා 4. පුග්ගල පඤඤත්ති 5.තථාවත්ථු 6. යමක 7. පට්ඨාන.

## യയയ

# උපගුන්ථය 1: බුද්ධ ශුංවක හික්බු සංස- Buddha's disciple Bhikkhus

සටහන: සූතු පිටකය, විනය පිටකය, ථෙර ගාථා හා අපදාන ඇසුරෙන් ලබාගත් විස්තර අනුව පිළියෙළ කර ඇත. මෙහි දක්වා නැති තෙරුන්ගේ ගේ විස්තර පිණිස බලන්න: බු.නි: ථෙර ගාථා, අපදාන පාලිය1 හා 2-1.

#### ====

අ

අක: \* අක්ලකා්ෂ භාරද්වාජ තෙර- Akkosha bharadvaja Thera

අග: \* අග්ගික භාරද්වාජ තෙර- Aggikabhradvaja Thera \*අංගුලිමාල තෙර- Angulimala Thera

අව: \* අවේලකස්සප තෙර 1-Achelakassapa Thera 1

\* අවේලකස්සප තෙර 2-Achelakassapa Thera 2 \* අවිරවත අග්ගීවෙස්සන සාමණේර-Samanera Achiravata aggivessana

අජ: \* අජිත (මානවක) තෙර-Ajitha (manawaka) Thera

අඤ: \* අඤඤාකොණඩඤඤ තෙර- Aññākoṇḍañña Thera

අන: \*ආනන්ද තෙර- Ānanda Thera\* අනුරුද්ධ මහා තෙර-Anuruddha Thera \* අනුරාධ තෙර-Anurādha Thera

අභ: \* අභය (රාජකුමාර) කෙර – Abhaya ( Prince) Thera

\* ආභීඤජික භික්ෂුව- Abhignaka Bhikkhu

අර: \* අරිට්ඨ තෙර-Ariţţha Thera

අස: \* අස්සජි තෙර -Assaji Thera \* අස්සජි තෙර-පස්වග- Assaji Thera- pasvaga \* අසුරින්දක භාරද්වාජ තෙර-Asurindika bhradvaja Thera

අශ: \* අශෝක තෙර- Asoka Thera

අහ: \* අහිංසක භාරද්වාජ ලකර- Ahinsaka Bharadvaja Thera

ඉ

ඉස: \* ඉසිදත්ත තෙර-Isidattha Thera \* ඉසිදාස හා ඉසිහද්ද තෙරුන්-Isidasa & Isibhadda Theras

Ĉ

උත: \* උත්තිය තෙර- Uttiya Thera

උද: \* උදායි තෙර-Udayi Thera \* උදෙන තෙර- Udena Thera

උප: \*උපක තෙර- Upaka Thera \* උපචාල තෙර- Upachala Thera \* උපනන්ද තෙර-Upananda Thera \* උපාලි මහා තෙර- Upāli Maha Thera \* උපවාන තෙර- Upavāṇa Thera \* උපසේන වංගනාථපුත්ත තෙර- Upasena Vaṅgantaputta Thera \* උපසීව තෙර- Upasiva Thera

උර: උරුවෙල කස්සප තෙර -Uruvelakassapa Thera

ක

කක: \* කක්කට තෙර- Kakkaṭa Thera \* කෝකාලික භික්ෂුව-Bhikkhu Kokālika

කව: \* කච්චාන ගොත්ත තෙර -Kachchana Thera

කඨ : \* කඨ තෙර-Kaṭa Thera \* කඨීම්භ තෙර-Kaṭimbha Thera \* කඨීස්සංඝ තෙර- Kaṭissaṅga Thera

කඩ: \* කඩ්බාරේවත තෙර- Kankhārevata Thera

කණ: \* කුණ්ඩධාන තෙර- Kundadhāna Thera

කප: \*කප්ප (මානවක) තෙර- Kappa Thera

කම: \* කුමාර කාශාප තෙර-Kumāra Kassapa Thera \* කිම්බිල තෙර- Kimbila Thera

කළ: \* කළාර බත්තිය තෙර- Kalarakattiya Thera

කළු: \* කාළදායි තෙර- Kāludāyi Thera

කස: \* කස්සප ගොත්ත තෙර-Kassapa Gothta Thera

බ

බම: \* බේම තෙර- Khema Thera \* බෙමක තෙර -Khemaka Thera

ග

ගද: \* ගොදුන්ත තෙර- Godaththa Thera

ගධ: \* ගොධික තෙර- Godikha Thera

ගය: \* ගයාකස්සප තෙර-Gayakassapa Thera

ගර: \* හිරිමානන්ද තෙර- Girimananda Thera

ගල: \*ඉලිස්සානි භික්ෂුව- Gulissani Bhikku

ගව: \* ගවම්පති තෙර- Gavampathi Thera

ච

වක: \* චක්ඛූපාල තෙර- Chakkhupaala Thera

චන: \* චූන්ද සාමනේර-Chunda Samanera

```
චල:
      * චාල තෙර- Chala Thera * චූල්ලපන්ථක භික්ෂූව-
      Cullapanthaka Bhukkhu
ජ
      * ඡන්න (කපිලවස්තුනුවර)තෙර -Channa Thera * ඡන්න
ජන:
      (රජගහනුවර) තෙර - Channa Thera
ජ
      * ජටා භාරද්වාජ තෙර- Jata Bharadvaja Thera
ජට:
      * ජතුකන්නි තෙර - Jathukanni Thera
ජන:
ත
තද:
      *තොලදය්ය තෙර-Todeyiya Thera
      * තාලපුතු තෙර- Talaputta Thera
තල:
      * තිස්ස තෙර- Tissa Thera *තිස්ස කපිලවස්තු තෙර- Tissa
තස:
      Kapilavatthu Thera *තිස්සමෙත්තෙයිය තෙර-
      Tissametteiya Thera
೦
ථර:
      * රෙර නම් භික්ෂූව- Bhikkhu Threa
ç
දබ:
      *දඛ්ඛ මල්ල පූතු තෙර- Dabba Mallaputta Threa
      * දාසක තෙර- Dāsaka Thera
දස:
۵
      * ධොතක තෙර-Dhothaka Thera
ධන:
      * ධම්මික තෙර- Dammika Thera
ධම:
න
නග:
      * නාගසමාල තෙර- Nagasamala Thera * නාගදත්ත තෙර-
      Nagadattha Thera * තාගිත කාශාප තෙර- Nagita Kassapa
      Thera * නිලෝධකප්ප තෙර- Nigrodhakappa Thera
      *නදී කාශාප තෙර- Nadikassayapa Thera
නငူ:
      * නන්ද (ගෝතම) තෙර -Nanda Thera * නන්දක තෙර-
නන:
      Nandaka Thera *නන්දක (මානවක) තෙර- Nandaka
      manawaka Thera * නන්දිය ඉතර- Nandiya Thera
නර:
      *නාරද තෙර- Narada Thera
```

ප

පක: \* පුක්කුසාති භික්ෂූව - Bhikkhu Pukkusāti

පග: \* පිංගිය (මානවක) තෙර -Pingiya (manawaka) Thera

පණ: \*පුණ්ණක තෙර - Punnaka Thera \* පුණ්ණ තෙර - Punna Thera \* පුණ්ණපී තෙර-Punnaji Thera \* පුණ්ණීය තෙර-Punniya Thera \* පුණ්ණ මන්තානි පුතු තෙර- Puṇṇa Mantāṇiputta Thera \* පිණ්ඩොල හාරද්වාජ තෙර- Piṇḍola Bhāradvāja Thera

පල: \* පලගන්ඩ තෙර- Palaganda Thera\* පිලින්දවචඡ තෙර-Pilindavachcha Thera

පස: \* පෝසාල (මානවක) තෙර-Posala Thera

ඵ

එග: \* එග්ගුන තෙර-Phagguṇa Thera

බ

බක: \* බක්කුල තෙර -Bakkula Thera

බල: \* බ්ලන්ගික භාරද්වාජ තෙර- Bilangika Bharadvaja Thera \* බෙලට්ඨිසිස තෙර- Belatthisisa Thera

බහ: \* බාහිය තෙර-Bahiya thera \* බාහිය දාරුච්රිය රහතන්වහන්සේ- Arahant Bahiya darichariya \* බාහුන තෙර-Bahuna Thera \* බුහ්මදේව තෙර -Brahmadeva Thera

භ

හග: \*හගු තෙර- Bhagu Thera

හද \* හද්ද තෙර- Bhadda Thera \* හද්දිය (පස්වග) තෙර-Bhaddiya Thera \* හද්දිය කාළිගොධායපුත්ත තෙර - Bhaddiya KāļigodhāyaputtaThera\* හද්දජි තෙර-Baddaji Thera \* හදාලි තෙර- Badrali Thera \* හද්දවග්ගිය තෙරුන්- Bhaddavaggiya Theras \* හදුංවුධ (මානවක) තෙර-Badrawuda Thera

හණ: \* හණ්ඩු හික්ෂූව-Bhikkhu Bhandu

හර: \* භාරද්වාජ තෙර- Bharadvaja Thera \* භාරද්වාජ (රජගහනුවර) ගුෝනික තෙර- Bharadvaja gothrika Thera \* භාරද්වාජ (කෝසලදනව්වේ) ගුෝනික තෙර- Bharadvaja gothrika Thera

ම

```
* මාගන්දිය තෙර- Magandiya Thera * මිගජාල තෙර-
මග:
      Migajala Thera
      * මේසිය තෙර- Megiya Thera * මෝසරාජ තෙර- Mogharaja
මස:
      Thera
      * මෙත්තගු (මානවක) තෙර-Mettagu Thera
මත:
      * මාලුන්කායපුත්ත තෙර-Mālunkyāputta Thera
මල:
      * මහක තෙර-Mahaka Thera * මහා කච්චායන තෙර -
මහ:
      Mahākaccāna Thera * මහා කොට්ඨිත තෙර -Mahākotthita
      Thera * මහා කප්පින තෙර- Mahākappina Thera * මහා
      කාශාප තෙර-Mahakassapa Thera * මහා චූන්ද තෙර-
      Mahachunda Thera * මහාපන්ථක තෙර- Mahāpanthaka
      Thera * මහා මූගලන් තෙර- Maha Mugalan Thera * මහානාම
      (පස්වග) තෙර- Mahanama (pasvaga) Thera
ය
      * යමක තෙර -Yamaka Thera
යම:
      * යසකුල පූතු තෙර -Yasakulaputtha Thera * යසොජ තෙර-
යස:
      Yesoja Thera
Q
රජ:
      * රාජදත්ත තෙර- Rajadatta Thera
රට:
      * රට්ඨපාල තෙර- Raţţhapāla Thera
      * රාධ තෙර -Radha Thera
රධ:
රව:
      *රේවන බදිරවනිය තෙර- Rewatha Khadiravaniya Thera
      * රාහුල තෙර-Rahula Thera
රහ:
ල
      * ලක්ඛණ තෙර- Lakkhana Thera *ලකුණ්ටකභද්දිය තෙර-
ලක:
      Lakuntakabaddhiya Thera * ලෝමසකන්ගිය තෙර-
      Lomasakangiya Thera
ව
      * වක්කලි තෙර- Vakkali Thera
වක:
      * වංගීස තෙර - Vangīsa Thera
වග:
      * වච්ඡගොත්ත තෙර- Vachchagothta Thera
වච:
      *වජ්ජිපුතු ඉතර- Vajji Thera
වජ:
      * වප්පලකර-පස්වග -Vappa Thera -pasvaga
වප:
```

වම: \* වීමල තෙර- Vimala Thera

වශ: \* වාශිෂ්ඨ තෙර හා භාරද්වාජ තෙර- Vasettha Thera & Bharadvaja Thera \* විශාඛ පංචාලිපුක්ත තෙර- Visākha pamchaliputta Thera

ස

සග: \* සංගුාමජිත් තෙර -Sangramajit Thera \* සාගත තෙර-Sagatha Thera

සජ: \* සූජාත ඉතර- Sujata Thera

සද: \* සද්ධා තෙර- Saddha Thera \* සුද්ධික භාරද්වාජ තෙර-Suddika Bharadvaja Thera

සධ: \* සුධර්-ම හික්ෂුව-Bhikkhu Sudharma

සන: \* සේනිය (කෝලියරටේ) තෙර-Seniya Thera \* සුන්දරික භාරද්වාජ තෙර \*Sundarika Bhradvaja Thera 1 \*සුන්දරික භාරද්වාජ තෙර 2 - Sundarika Bhradvaja Thera 2

සණ: \* සෝණකුටිකන්න තෙර- Soṇa Kuṭikaṇṇa Thera \* සෝණ කොළිවීස තෙර- Soṇa Koḷivīsa Thera

සප: \* සෝපාක සාමණේර -Samanera Sopaka

සබ: \*සුබාහු තෙර-Subahu Thera

සහ: \*සහිය කච්චාන තෙර-Sabhiya Kaccāna Thera \* සුභූති තෙර-Subhūti Thera \* සුභළ හික්ෂුව-Bhikkhu Subhadra \* සුභළ මහලු හික්ෂුව- Subhadra elderly Bhikkhu \* සෝහිත තෙර-Sobhita Thera

සම: \* සමිද්ධි තෙර- Samiddhi Thera \* සුමන තෙර-Sumana Thera

සර: \* සැරියුත් මහා තෙර- Sāriputta Maha Thera \* සුරාධ තෙර-Suradha Thera

සල: \* සේල තෙර-Sela Thera

සළ: \* සාළ තෙර- Sala Thera

සව: \* සීවලී තෙර- Sivali Thera

සහ: \* සීහ සාමණේර- novice Sīha

හ

හත: \* හත්ථිසාරිපුතු චීත්ත තෙර -Hatthisāriputta Citta Thera

හම: \*හේමක තෙර- Hemaka Thera

====

æ

අක

▲ අක්කෝෂ භාරද්වාජ තෙර- Akkosha bharadvaja Thera: ගිහිකල රජගහනුවර වාසි බුාහ්මණයකුවූ මෙතුමා, තමන්ගේ ගෝනුයේ අය බුදුසසුනේ පැවිදිවීම ගැන කෝපයට පත්ව බුදුන් වහන්සේට කෝධයෙන් පරිභව කළහ. ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ ඔහුගෙන් මෙසේ ඇසිය:

"ඔගේ නිවසට පැමිණෙන නෑදැයන්, ආගන්තුකයන්ට කෑම බිම ඔබ දෙන්නේද?" එසේ කරන බව ඔහු පැවසිය. ඒවා ඔවුන් පිළිනොගන්නේ නම් කුමක් කරන්නේද? යයි බුදුන් වහන්සේ ඇසුවිට ඔහු පැවසුවේ, ඒවා ඔවුන් පිළිනොගනී නම් තමන් ඒවා බුදින බවය. ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ වදාළේ, ඔහු කෝධයෙන් පැවසු වදන් තමන් වහන්සේ පිළිනොගන්නා නිසා ඒවා ආපසු ඔහුටම ගැනීමට සිදුවන බවය. ඉන්පසු බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"යමෙක් කිපුත කෙනකුට පෙරලා කිපේද, එමගින් ඔහුට පව් සිදුවේ. එහෙත්, එසේ නොකරන්නා, ඉවසා සිටීමෙන් දෙදෙනාටම වැඩ සලසයි…" ඒ වදාළ දහම අවබෝධ කර, භක්තිය ඇතිකරගෙන, පැවිදිවූ මෙතුමා අරහත්වයට පත්වුබව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග:බාහ්මණසංයුත්ත:7.1.2 අක්කොස සුතුය, පි.314.

අග

- ▲ අග්ගික භාරද්වාජ තෙර- Aggikabhradvaja Thera: අඩගණික භාරද්වාජ ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත.මෙතුමන් ගිහි ජීවිතයේදී රජගහ නුවර විසු තෙවිජ්ජාව දක් බුාහ්මණයෙකි. මෙතුමාට බුදුන් වහන්සේ හමුවීම හා බුදු සසුනේ තෙවිජ්ජාව ගැන බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ ධර්මය අවබෝධ කරගෙන, සැදැහැ ඇතිකර, පැවිදිව, අරහත්වය ලැබීම මෙහි දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:
- "… ජාතියෙන් කෙනෙක් බමුණෙක් නොවේ…යමෙක් පෙර විසු කඳපිළිවෙත දනීද, ස්වර්ගය හා අපාය දනීද, ජාතිය ඎය කර අරහත්වය ලබා ගත්තේද, සියලු කටයුතු නිම කරන ලද්දේද, මුණිවුතයෙන් යුතුද… ඒ තුිවිදාහාවෙන් බමණුතෙමේ තිුවිදාහ වේ…"

මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.8 අග්ගික සූතුය, පි. 322.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා :3.1.1.,පි.116.

''පෙරදී ජාතිය නිසා බුාහ්මණ වූවෙමි…දැන් පාපයන් බහා තැබූ නිසා බුාහ්මණ වෙමි, තිිවිදාහ ඇත්තෙමි… චතුසතහ අවබෝධ කළහෙයින් වෙගු වෙමි".

▲ අංගුලිමාල තෙර- Angulimala Thera: මෙතුමා, අහිංසක යන නම ඇතිව, ගිහිකල කුමාර සැපයෙන් සිට පසුව, අංගුලිමාල නම් මහා දරුණු සොරකු ව, බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම අසා සැදැහැ උපදවා පැවිදිව, අරහත්වය ලබා ගැනීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

"දෙවීමිනිසුන් පුජිත මේ මහාඉසි මහණ බොහෝ කලක් ඇවැමෙන් මට වැඩ පිණිස මහාවනයට වැඩියහ. මම ඔබගේ ධර්ම යුක්ත ගාථා අසා පව හැරදමමි". මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.4.6 අංගුලිමාල සූතුය, පි.532. සටහන්: \* බුදුන් වහන්සේ වදාළ ගාථාවක් සජ්ජායනා කිරීමෙන්, මේ තෙරුන් ගැබිණි මවකට දරුවා සුවපත් ලෙසින් බිහිකිරීමට උපකාරී වූහ. 'අංගුලිමාල පිරිත' ලෙසින් හදුන්වන එම ගාථා, වර්තමානයේදී, ගැබිණිමව්වරුන්ගේ සුව සෙත පිණිස සජ්ජායනා කරති. බලන්න: අංගුලිමාල පිරිත. \*\* මෙතුමා පැවිදිබවට පත්වූ පසු, ජනයා, පුකට සොරුන් මහණ කරන්නේය යයි සංසයාට අවමන්කළහ. ඒ බව සංසයා බුදුන් වහන්සේට දැන්වූ පසු 'පුකට සොරුන්' පැවිදි කිරීම දුකුළා ඇවතක් යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: වින.පි: මහාවග්ග පාලි 2-2: 21,8.262.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා :20.1.8 ,පි.244.

" යම් කෙතෙක් දෙවියන් සහිත සළුලෝකයාට කාරුණික වෙත්ද, මහා ඉර්ෂි වෙත්ද, ඒ බුදුහු 'එව මහණ' යයි වදාළහ. එයම, (මගේ) භික්ෂුභාවය (එහිභික්ෂු උපසම්පදාව) විය...මා විසින් ශාස්තෘන් වහන්සේ ඇසුරු කරන ලදී...ගුරුබර බහා තබන ලදී, තණ්හාව උදුරා දමන ලදී".

අච

▲ අවේලකස්සප තෙර 1-Achelakassapa Thera 1: මෙතුමා, මචඡිකාසණ්ඩයේ චිත්ත ගහපති ගේ ගිහිකල මිතුයෙක්ය, එවක ඔහු නිරුවත් තපස් වුතය දැරුහ. චිත්ත ගහපතිගෙන් ධර්ම ය අසා පැහැදී, බුදුසසුනේ පැවිදිව අරහත්වය ලබා ගත්බව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: අවේල යනු සළු නැතිබවය, නිරුවත් බවය. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: චිත්තසංයුත්ත: 7.1.9 අවේල සූතුය, පි.574.

▲ අඓලකස්සප තෙර 2 -Achelakassapa Thera 2.: පැවිදිවීමට පෙර නිරුවත් තපස්වුතය දැරූ මෙතුමාට රජගහනුවරදී බුදුන් වහන්සේ හමුවී ධර්මය අවබෝධ කරගැනීමට අවස්ථාව ලැබුනි. දහම් දේශනාව අවසානයේදී, බුදුන් සරණ ගොස්, පැවිද්ද ලබා අවසානයේදී අරහත්වය ලැබුහ. මූලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.2.7 අඓලකස්සප සූතුය, පි. 52. සටහන: දීඝ.නි: (1) 8 සිංහනාද සුතුය, පි. 372:බුදුන් වහන්සේ මෙතුමාට දේශනා කරඇතිබව මෙහි දක්වා ඇත.

▲ අවිරවත අශ්ශීවෙස්සන සාමණේර-Samanera Achiravata aggivessana: මේ සාමනේරයන්හට ජයසේන කුමාරයා රජගහනුවරදී හමුවීම, ඔහු සාමනේරයන් දෙසු දහම් කරුණු ගැන එකහ නොවීම, පසුව ඒ ගැන බුදුන් වහන්සේට පැවසිම පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. ඉන්පසු, කුමානුකූලව ධම්ම පුහුණුව ලබන අන්දම බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට වදාළහ. බලන්න: ම.නි: (3) 3.3.5 දන්තහුම් සුතුය, පි.320.

අජ

▲ අජිත (මානවක) තෙර-Ajitha Thera: මෙතුමා පැවිදිවීමට පෙර, බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවෙකි. බුදුන් වහන්සේගෙන් දහම් කරුණු විමසා, දහම අවබෝධ කර පැවිදි වූහ. සටහන: මෙතුමා, අවිදාාව, තණ්හාව, තාමරුප, අසේඛ, ආදීත් පිළිබඳව වීමසු පුශ්ත හා බුදුත් වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: හය, තණ්හාව. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග :වස්තුගාථා: පි,326, 5-1 අජිතමානවක,පි.336.

lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා: 1.2.10, පි.44.

''මට මරණයෙහි බියක් නැත, ජීවිතය ගැන අපේක්ෂාවක් නැත, සම්මා ඥානය ඇත්තෙමි, එළඹී සිහිය ඇතිව සිරුර බහා තබන්නෙමි".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 1: 400, පි.652. හිමවතදී පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ හමුවීම, උන්වහන්සේ ගැන පැහැදී පහන් පුජාවක් කිරීම, පුණා කම්ම බලයෙන් බොහෝ වාරවල දෙව් මිනිස් සැප ලැබීම, ගෝතම බුදුන් දවස , ගිහිගෙය හැර බාවරි බුාහ්මණගේ සිසුවෙක් වීම, බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම අසා පැහැදී පැවිදිවීම මෙහි දක්වා ඇත.

"බුද්ධ ශ්‍රේෂ්ඨයන් වෙත පැමිණීම, ඒකාන්තයෙන්ම යහපත්විය, තුිවිදාහ ලැබීම්, බුදු සසුන කරන ලදී".

### අඤ

▲ අඤඤාකොණඩඤඤ තෙර- Aññākoṇḍañña Thera: බුදුන් වහන්සේ, බෝසත්ව (සිදුහත් තවුසා) ඉසිපතනයේ වැඩවසන සමයේ උන්වහන්සේට උපස්ථානය කළ පස්වග තවුසන් අතරින් වැඩිමහල්ලා මේ තෙරුන්ය. මෙතුමා ධම්මචක්කප්පවත්තන සූතුය දේශනා කරණ අවස්ථාවේ පළමුව චතුසතා අවබෝධකර සෝතාපන්න බව සාක්ෂාත් කරගති. ශුාවක සංසයා අතුරින් පළමුව සසුනට ඇතුළුවූ හෙයින් ජොෂ්ඨ භික්ෂුන් අතුරෙන් පුමුබ තැන ලැබුවේය. බලන්න EAN: note: 74,p.584. අනත්තලක්ඛන සූතුය දේශනා කරන අවස්ථාවේ උතුම් අරගත්වය ලබාගති. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සූතු, 8. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

## ▼ අඤඤා෧කාණඩඤඤ නාමය ලැබීම

"... මේ වෙයාාකරණ ධර්-මය දෙසන කල්හි ආයුෂ්මත් කොණඩඤඤයන්ට 'යම්කිසි දහමක් පුතාගයන් උපන්නේවේද, ඒ සියල්ල නිරුද්ධ වීමේ ස්වභාවය කොට ඇතය' යන රාගාදීරජස් රහිතවු පහවූ දිටියීවීඩිකිව්ඡා මල ඇති සෝතාපත්ති මග්ගඤාණය පහළ වූයේය". "ඉමසම්ඤව පන වෙයාාකරණසම් හඤඤමානෙ ආයසමතො කොණඩඤඤසස වීරජං වීතමලං ධම්වක්ඛුං උදපාදී: 'යං කිඤ්චි සමුදයධම්මං, සබබං තං නිරොධධම්ම'න්ති". ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ මේ උදානය (පුිතිවාකාා) වදාළහ: "හවත් කොණඩඤඤ තෙමේ ඒකාන්තයෙන්ම (වතුරාර්යසතා ධර්මය) දත්තේය…". මෙසේ ආයුෂ්මත් කොණඩඤඤයෙන්ට 'අඤඤාකොණඩඤඤ' කියා නමක් වූයේය. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ග පාලිය 1: මහාබන්ධක:22,පි.1021.

▼ මේ තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීම හා වංගීස තෙරුන්, එතුමන් ගැන කරන ලද ගුණ වණුම පිළිබඳව බලන්න: සංයු.නි: (1) වංගීසසංයුත්ත :කොණඩඤඤ සූනුය, පි.372.

- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:16.1.1. පි.214.
- "මම (බුදුන් වහන්සේගේ) ඉතා රසවත් දහම අසා බෙහෙවින් පැහැදුනෙමි, උන්වහන්සේ, සර්වපුකාරයෙන්ම උපාදාන රහිත විරාග ධර්මය දේශනා කරන ලදී".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලි 1: 7, පි.116. "බුද්ධත්වයට පත් පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ මම දුටුවෙමි, තුසිත දෙව්ලොව සිට පැමිණ උන්වහන්සෙට ආහාර පුජා කෙළෙමි. බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාරන විට, මගේ අනාගත ජිවිත ගැන පැවසුහ. ගෝතම බුදුන් වහන්සේ පහළවන සමයේ, කොණඩඤඤ නම් බුාහ්මණයෙක්ව, පළමුව දහම අවබෝධ කරගන්නේය යි වදාළහ".
- ▲ ආනන්ද තෙර- Ānanda Thera: බුදුන් වහන්සේගේ ඥාති සහෝදරයෙක් වූ ආනන්ද තෙරුන් ගේ ගිහිනම, ආනන්ද ගෞතමය. ධර්-ම භාණ්ඩාගාරිකවූ, ආනන්ද තෙරුන් ගේ උතුම් ගුණයන්වූ, බුදුන් වහන්සේට උපස්ථානකිරීම, බහුශුැතබව, කරුණාව, නිහතමානිකම, සෙසු සංඝයා හා සුහදව විසිම ආදීය ඇතුලත් ගුණ සමුදායක්ම සූතුපිටකය පුරාම පැතිරී ඇත. මෙතුමා, බුදුන් වහන්සේගේ අවසාන වසර 25 තුල උපස්ථායක ධුරය දැරුහ.
- ▼ බොහෝ ඇසු පිරු කැන් ඇති (බහුගුැක) යහපත් සිහිය (ධාරණස්මෘති), ඎණික අවබෝධය ඇති (පුඳාගති-quick grasp), නිශ්චිත බව ඇති (ධෘතිමත්-resolute) හික්ෂුන් හා භාගාවතුන් වහන්සේගේ උපස්ථායකයන් අතරෙන් අගු, ආනන්ද තෙරුන්ය යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: අගුතම ශාවක හික්ෂුන්, EAN:notes:102-105, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44. සටහන: ආනන්ද තෙරුන් 'වේදෙහි මුණි'-(Videhan sage, wise sage) පණ්ඩිත ලෙසින්ද හඳුන්වයි. එනම්, දැනුමඥානය පිළිබඳව,පණ්ඩිතව (පුඥාවන්තව), උත්සභාවන්තව, බහුශුතව කටයුතු කරනබවය. ආනන්ද තෙරුන්ගේ මව වේදේහ පුදේශයේ උපන් නිසා 'වේදේහමුණි' ලෙසින් හඳුන්වන බවද දැක්වේ.බලන්න: ESN: note 288, p. 978.
- ▼බුදුත් වහන්සේ මේ තෙරුන් ගැන අනාගත වාකායක් මෙසේ වදාළහ: "…ආනන්ද අවිතරාගීව කාලකියා කළහොත් ඔහු එම චිත්ත පුසාදය නිසා සත්වරක් දෙව්ලොව රජ කරයි, සත්වරක් දඹදිව මහා රාජා කරයි. එනමුත්, ආනන්ද මේ භවයේදීම පිරිනිවන් පාන්නේය". මූලාශු: අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: ආනන්දවග්ග: 3.2.3.10 සූතුය, පි. 440, EAN:3: Ānanda: 80.10, p. 120.
- ▼ ආනන්ද තෙරුන් සෝකාපන්න බවට පත්වුවේ, පුණ්ණ මන්තාණි පුතු තෙරුන් පංච උපාදානස්කන්ධය පිළිබඳව කළ දේශනය අසා, අවබෝධය ලබා ගැනීමෙන් බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (3 ): බන්ධසංයුත්ත: තෙර වග්ග: ආනන්ද සූතුය, පි.208, ESN: 22: Kahndasamyutta: Elders: 83.1 Ananda, p. 1069.
- ▼ ආනන්ද තෙරුන් සතු අසිරිමත් ගුණ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ පෙන්වා ඇත: ආනන්ද තෙරුන් දැකීමට එන භික්ෂු සංඝයා...භික්ෂුණි

සංසයා...උපාසක පිරිස ... උපාසිකා පිරිස, ඔහු දැකීමෙන් සතුටුවේ, ඔවුන්ට ආනන්ද තෙරුන් දහම දේශනා කරනවිට ඔවුන් සතුටුවේ, ආනන්ද තෙරුන් නිසලවුවිට ඔවුන් අකෘප්තිමක්ය (තවදුරටත් දහම ඇසීමට ඔවුන් බලා සිටි). සටහන: මහා පරිනිඛ්ඛාන සූතුයේදී ද, බුදුන් වහන්සේ, ආනන්ද තෙරුන්ගේ එම ගුණ වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.3.3.9 ආනන්ද අව්ජරිය සූතුය, පි. 275, EAN:4: 129.9 Astounding- 3, p. 195.

▼ ආනන්ද තෙරුන් සම්බන්ධ අනිකුත් සූතු: සංයු.න්: (1): දේවපුත්ත සංයුත්තය: \* 2.2.10 අනාථපිණ්ඩික සූතුය, පි.130, අනාථපිණ්ඩික දෙව්පුත්, ජේතවනාරාමයට පැමිණි අවස්ථාව, \*\* 2.3.9 සුසීම සූතුය, පි.148, සැරියුත් තෙරුන්ගේ ගුණ වර්ණනා කිරීම, කෝසල සංයුත්තය: 3.2.8 කලාගනමිත්ත සූතුය, පි.186, බුදුන් වහන්සේ කලාගන මිතු අගය පැවසීම, බුහ්මසංයුත්තය: \* 6.2.5 පරිනිඛඛාන සූතුය, පි.308, මහාපරිනිඛාන අවස්ථාවේදී ශෝකයට පත්වීම (බලන්න: දීස.නි:මහා පරිනිඛාන සූතුය). බුාහ්මණසංයුත්ත: \*7.2.11 සංගාරව සුතුය, පි.352, ජල ස්නානයෙන් විසුද්ධිය ලැබීම ගන බුදුන් වහන්සේ ගෙන් විමසීම. වංගීසසංයුත්ත: \*8.1.4 ආනන්ද සූතුය, පි.362, වංගීස තෙරුන්ට රාගය ගැන අනුසාසනා කිරීම.වනසංයුත්ත:9.1.5 ආනන්ද සූතුය, පි.382. බුදුන් වහන්සේගේ අපවත්වීමෙන් පසුව ආනන්ද තෙරුන් වනයේ විසීම හා ගිහියන් එහි පැමිණීම, වන දේවතාවක් තෙරුන්ට සංවේගය අතිකිරීම.

▼ රෙර ගාථා පාලීයේ, ආනන්ද තෙරුන් අරහත්වය ලැබීම මෙසේ දක්වා ඇත:

"පෙළපතින් ගෝතම වෙමි -හසලය, වියත් කතා ඇත්තෙමි, උතුම් බුදුහිමිගේ කැපකරු වූ වෙමි-කෙළෙස් මළ මුළුමනින් සිඳිමි බුදුපුතුට, සුවසේ නිදිය හැකිය දැන්". ගාථා: 1026

සටහන්: \* ආනන්ද තෙරුන් උගත් දහම් ස්කන්ධය, 84,000කි: 82,000 ක් බුදුන් වහන්සේ වෙතින්, 2000 ක් සැරියුත් මහා තෙරුන් ආදී භික්ෂු සංඝයා වෙතින් ලබා ඇත. බලන්න: ගාථාව: 1029. \*\* ආනන්ද තෙරුන්ගේ, ථෙර ගාථා විස්තර: බලන්න: බු.නි. ථෙර ගාථා පාලී, 1017-1048 ගාථා, පි. 267.

- ▼ බු.නි: අපදාන පාළි 1 : ආනන්දතෙර -10, පි. 124: පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩ සිටින සමයේ, රජෙක්ව සිටි මෙතුමා, බුදුන් වහන්සේ ගැන පැහැදී, ඇතා පිටින් බැස, බුදුන් වහන්සේට සෙවන දීම පිණිස තමන්ගේ රිදී සේසත දරා සිටියහ. බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාරනවිට, අනාගත උපත් පවසා අවසාන උපතේදී, ගෝතම බුදුන් වහන්සේගේ ආනන්ද නම් උපස්ථායකයා වන බව වදාළහ.
- ▼ වෙනත් මූලාශු: 1. ආනන්ද තෙරුන්ගේ විශිෂ්ඨ බව සද්ධර්මාලංකාර යේ මෙසේ දක්වා ඇත: " එක් කලක, බමුණෙක් බුදුහිමි වෙත පැමිණ මෙසේ පැවසුහ:

' ස්වාමිනි, රූපිව සිටින නිසා බුද්ධ රත්නයට සංඝරත්නයට පුජා සත්කාර කරමි. එහෙත් අරූපි වූ ධර්-ම රත්නයට කෙසේ පුජා කරන් තේද?' එකල, බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

19

" ධර්මය දන්නා අයට පුජා කලේනම් ධර්මයට පුජා කළා නම් වේ".

එවිට ඒ බමුණා "ධර්මය දන්නෝ කවුරුද?" යයි විචාළේය. බුදුන් වහන්සේ "සංඝයා ගෙන් අසාදැනගන්න" යයි වදාළහ. ඉන්පසුව, ඒ බමුණා සංඝයා වෙත පැමිණ මේ සසුනේ ධර්ම රාශියක් දරා සිටින්නේ කවුරුද යැයි විමසුහ. එකල සංඝයා මෙසේ පිළිතුරු දුන්හ:

"බමුණ, මේ සසුනේ සුවාසු දහසක් ධර්මය නිරවශේෂවශයෙන් ධාරා ගෙන සිටින්නේ ආනන්ද තෙරුන් බවද...බුදුන් වහන්සේ විසින්, ආනන්ද තෙරුන් වෙද සිටානයෙහි අගුස්ථානයට පමුණුවන ලද බවද...සාරිපුත්ත මහා රහතුන් විසින් 'ආයස්මා ආනන්දෝ අත්ථකුසලො ධම්මකුසලො වාංඤජනකුසලො නිරුත්ති කුසලො පුබ්බාපරකුසලෝ' ආදී වශයෙන්, ආනන්ද තෙරුන් දහමේ පිළිඹුවක් යයි පැවසුහ. ඒ බස් අසා බමුණා 'දහම් රත්නයට පුජා කරම්' යයි මහත් වූ ආදර බහුමානයෙන් යුතුව ආනන්ද තෙරුන්ට උදාරතර පුජා කෙළේය". මූලාශය: සද්ධම්ම අලංකාරය, පි. 65: ශුී ලංකා පුාචීන භාෂාපකාර සමාගමේ සංස්කරණය.

2. ආනන්ද මහා රහතුන්ගේ පරිනිබ්බානය: සද්ධර්-මරත්නාවලිය කතු මේ සේ දක්වා ඇත:

''අනඳ මහ තෙරුන් වහන්සේ එක් සිය විසි හැවිරිදි (120) අවස්ථාවෙහි දී ආයු ශක්තිය බලන සේක් ආයු ගෙවී ගිය නියාව දැන 'මෙයින් සත් වන දවස් පිරිනිවන් පාමි' යි වදාළ සේක. ඒ අසා රෝහිණි නම් ගහ එතෙර මිනිස්සු 'අපි මහ තෙරුන් වහන්සේට උපකාරීවුහ, අපට ළංව පිරිනිවන් පාතා සේක'යි කියති. මෙතර මිනිස්සු 'අපි උපකාරීවුහ. අපට ළංව පිරිනිවන් පානා සේක'යි කියති. මහ තෙරුන් වහන්සේ ඒ අසා ' දෙතෙර ඇත්තෝම උපකාරිවුය. මු උපකාරිහ, ... මු අනුපකාරිහ යයි කියන්නට බැරිය. ඉදින් මම මෙ තෙරදී වුවත් එතෙරදී වුවත් පිරිනිවියෙම් නම් ධාතු නිසා දෙතෙර ඇත්තෝ කළහ කෙරෙති. කලහයෙක් උපදී නම් මා නිසාම උපදී. සන්හිදේ නම් මා නිසාම සන්හිදේ 'යි වදාරා ලා 'මෙ තෙර ඇත්තවුන් මෙ තෙරට ම රැස්වුව මැනව. එ තෙර ඇත්තවුන් එ තෙරට ම රැස්වුව මැනව' යයි වදාළ සේක. ඉක්බිත්තෙන් සත් වන දවස් ගං මැඳ සත් තලක් පමණ අහස පලක් බැඳ ගෙන වැඩහිඳ බොහෝ දෙනහට බණ වදාරා: ' මගේ ශරීර ධාතු භාගයක් මෙ තෙර වැගිරේව, භාගයක් එ තෙර වැගිරේව' යයි සිතාලා වැඩ හුන්සේක-තෙජො ධාතුවට සමවන් සේක. පිරිනිවෙන්නා ම ශරීරයෙන් නැගී ගිනි දැලින් ම සම් මස් නහර දා, ධාතු පමණක් වෙන්ව මැන ලවාක් මෙන් ඉද්ද මල් රැසක් සේ ධානු භාගයක් මෙ තෙර වැගිරින. භාගයක් එ තෙර වැගිරින. බොහෝ දෙනාත් හඩා වැගුරුණවූය. පොළොව පැළි යන කලක් මෙන්විය. බුදුන් පිරිනිවි දවසටත් වඩා වලප් වලාම් මහත් විය. මිනිස්සු ත් 'බුදුන් පිරිනිවියත් අනඳ මහ තෙරුන් වහන්සේ ජීවත්ව සිටි සේක් වී නම් බුදුන් ජිවත් වූවා හා සරිය. බුදුන් පිරිනිවියේ අද' යයි කිය කියා සාර මසක් මුළුල්ලෙහිම හැඩු ය."

මූලාශුය: සද්ධර්ම රතනාවලිය, 71 වනවාසික තිස්ස තෙරුන්වහන්සේගේ වස්තුව, පි. 526.

▲ අනුරුද්ධ මහා තෙර-Anuruddha Thera: දිවැස් ලැබු හික්ෂුන් අතරෙන් අගු, මහා අනුරුද්ධ තෙරුන්ය. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූනු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44. සටහන: මෙතුමා කපිලවස්තු නුවර, මහානාම ශාකායන්ගේ බාල සොහොයුරාය, බුදුන් වහන්සේගේ දොති සොහොයුරාය, කුමාර සැප ඇති ගිහි ජීවිතයක් ගත කළහ, හද්දිය කාලිගොධා පුනු, ආනන්ද ආදී ශාකායන් සමග ගිහිගෙයින් නික්මව පැවිදිවුහ.

▼ අනුරුද්ධ තෙරුන් සම්බන්ධ අනිකුත් සූතු: \* සංයු.නි: (1): බුහ්මසංයුත්ත: \* 6.1.4 අපරාදිට්ඨ සූතුය, පි:286, බුදුන් වහන්සේ බඹ ලොවට වැඩම කළ අවස්ථාවේ, තෙරුන් එහි පැමිණීම. \* 6.2.5 පරිනිඛ්ඛාන සූතුය, පි.308, මහාපරිනිඛාන අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ ගේ ගුණ වර්ණනාකිරිම, (බලන්න: දීස.නි:මහාපරිනිඛාන සූතුය). වනසංයුත්ත: \* 9.1.6 අනුරුද්ධ සූතුය, පි:382, පෙර හවයේ බිරිඳ වූ ජාලිනි නම් තවතිසා වැසි දෙව්දුව, දෙව්ලොව සැපත් වර්ණනා කරනවිට, තමන් පුනර්භවය අවසන් කලබව පවසා, ඇයට අවවාද කිරීම.

▼ මේ තෙරුන් හා කිම්බිල ,නන්දිය තෙරුන් ගෝසිංග වනයේ සුහදව වාසය කිරීම හා උතුම් ආරිය බව ලැබීමේ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: නන්දිය තෙර. මූලාශුය: ම.නි: (1) වූළගෝසිංග සුනුය, පි.514.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:20.1.10, පි.251

මාපිය, සොහොයුරු, සොහොයුරියන්ද-බොහෝ සැප සම්පත් හා ගිහි ගෙදරද, පෙර ඇලුන පස්කම් සැපද හැර දමා, අනුරුද්ධ, බවුන් වඩයි සතුටින් මහා.

පෙරදී, නැටුම්, ගැයුම්, වැයුම් වල ඇලුනෙමි, ගෙජ්ජි, තාලම් හඬින් පිබුදුනෙමි. මාර පායාස බඳුවූ ඒ කාමයන් තුල, සිතේ නිමල බව නොදිටීමි.

ජාන සුවයෙන් විඳීමි නිරාමිස සතුට.තන්හාව නම්වූ, දෙවැනියා, හැරදමා, මුනි පිඩු සිහා යයි. වැරහැලි ගෙන, කුණු ගොඩින්, සෝදා, සායම් පොවා මැනවින් ඒ සිවුර පොරවමි, තුටින්,පහකර සියලු ආසාවන්.

ලෝක උත්තර බුදුහිමි, ඉදි බලයෙන්,මා වෙතට පැමිණ අපමණ දයාවෙන්, ලොව්තුරු දහම දෙසුවා මාසිත පහදමින්.

බුදු ඔවා පිළිපදිමින්, තුන් නුවණ ලැබූවෙමි. බුදුසසුන කරනලදී, නිදහසේ, සතුටින් වෙසෙමි.

### ▼ අනුරුද්ධ තෙර අපදාන

"තර ශ්‍රෂ්ඨ වූ සුමෙධ භාගා වතුත් වහත්සේට, මම දහසක් වැටි ඇති පහතක් පුජා කෙළෙමි. ඒ පහත සතියක් පුරා දැල්විණි. මට බලවත් චිත්ත පුසාදයක් ඇතිවිය. පහත් පුජාවේ විපාක වශයෙන් දෙව්ලොව උපත් මාහට, හාත්පස යොදුත් සියයක් බබලවත දෙව් වීමතක් පහළවිය. මම තිස් කපයක් ශකු දෙව් රජ වූවෙමි, බොහෝ වරක්

- මිනිස් ලොව සක්විති රජ වූවෙමි, පැවිදිවූ පසුව මට දිවැස් ලැබුණි. ඒ බුදුරදුන්ට කල පහන් පුජාවේ විපාකය ය... මම සියලු කෙළෙස් දවා තිවිදාහා, අෂ්ට විමොක්ක, ෂඩ්අභිඥා සාක්ෂාත් කරගතිමි. බුදුසසුන කරණ ලදී. මූලාශුය: ඛූ.නි: අපදාන පාළි:1: 4 -අනුරුද්ධ තෙර අපදාන, පි. 93.
- ▲ අනුරාධ කෙර-Anurādha Thera: එක්සමයක අනාාඅගමිකයන්, මේ තෙරුන්ගෙන් එවක පැවති දිට්යී පිළිබඳව වීමසා, තෙරුන් පැවසු කරුනු පිළිතොගෙන, අපවාද කියා පිටව ගියහ. පසුව, මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේ හමුව එම සිදුවීම ගැන පැවසූ අවස්ථාවේ, බුදුන් වහන්සේ, එම කරුණු පැහැදිලි කිරීම මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (4): සලායතනවග්ග: 10.1.2 අනුරාධ සුතුය, පි.702.
- ▼ තථාගත ගුණ- ලක්ෂණ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුයේදී, අනුරාධ තෙරුන්ට පහදා දී ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුත්ත: ථෙරවග්ග:1.2.4.4.අනුරාධ සූතුය, පි.228.

#### අභ

- ▲ අහය (රාජකුමාර) තෙර Abhaya (Prince) Thera: මගධයේ බිම්බිසාර රජතුමාගේ පුතෙකි, මුල්කල නිගණ්ඨනාථ පුතුගේ අනුගාමිකයෙකි. බුදුන් වහන්සේ , වදාළ මේ සූතුය අසා බුදුන් සරණගියහ, පැවිදිව අරහත්වය ලැබුහ. සටහන: මෙතුමා ගිහිව සිටිකාලයේ ජීවක කෝමාරහච්ච වෛදාවරයා, ළදරු කාලයේදී හදාවඩා ගෙන ඇත. මූලාශු: ම.නි: (2) අහයරාජකුමාර සූතුය, EMN:58 Abhayarājakumāra Sutta.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ වදාළ බොජ්ඣංග ධර්මය අසා, කයේ හා සිතේ විඩාව පහවූ බවද, ධර්මය අවබෝධ කළබවද මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: බොජ්ඣංග සංයුත්ත:2.6.6. අභය සූතුය, පි. 262.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ රෙර ගාථා: බූ.නි: රෙර ගාථා:1.3.6, පි.48.
- " සුරිය බන්ධු වූ බුදු රජාණන්වහන්සේගේ සුභාෂිතය අසා, දක් දුනුවායෙක් වලග හීයෙන් විදුනාක් මෙන් සියුම් වූ නිරෝධ සතා අවබෝධ කෙළෙමි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය; 2-1: 547, පි.398: හංසවතී නුවර වේදයේ පරතෙරට පත් බුාහ්මණයෙක්ව, පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද පැවිදිවීම, බුදුගුණ වැනිම, යහපත් පිං බලයෙන් නොයෙක්වර දෙව් මිනිස් සැප ලැබීම, ගෝතම බුදුන් දවස රජගහ නුවර බිම්බිසාර රජුගේ පුතෙක්ව උපත ලැබීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.
- "පාප මිතු ආශුය නිසා නිගණ්ඨනාථ විසින් මෙහෙය වනු ලදුව මම බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ බුදුන් වහන්සේගෙන් පුශ්න විචාරා, උන්වහන්සේගේ උතුම් විසදිම අසා පැවිදිව, නොබෝ කලකින්ම රහත්බවට පැමිණියෙම්".
- ▲ ආභී**ඤජික භික්ෂුව-** Abhignaka Bhikkhu: ආභීඤජික භික්ෂුව අනුරුද්ධ තෙරුන්ගේ ශිෂාගයෙකි. ඔහුට දහම් කථා කිරීම ගැන මානයක්

තිබුනබවද, බුදුන් වහන්සේගේ අවවාද අසා, සමාව ගෙන යහපත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශු**: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:කස්සපසංයුත්ත: ඔවාද සූතු 3 කි, 8. 332, ESN:16: Kassapasamyutta: Ekhortation 3 suttas, p. 813.

අර

▲ අරිට්ඨ කෙර-Ariţṭha Thera: අනාපාන සතිය වඩාගැනීමෙන් මේ තෙරුන් අනාගාමී මගඵල ලබාගත් බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ, ඔහුට අරහත් මගඵල ලබාගැනීම පිණිස ආනාපානසතිය විදර්ශනාව ලෙසින් පුහුණු කලයුතු ආකාරය පෙන්වා ඇත. බලන්න: ESN:note: 294, p. 2423. සටහන: මේ තෙරුන්, අලගද්දුපම සූතුයේ සදහන්, සසුන හැර ගිය අරිට්ඨ හික්ෂුව නොවේ. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: අනාපානසංයුත්ත:ඒකධම්මවග්ග:10.1.6 අරිට්ඨසූතුය, පි.120, ESN:54: Anapanasathisamyutta:6.6. Ariţṭha, p.2157.

### අස

▲ අස්සජි තෙර -Assaji Thera: මේ සූතුයේ දී, මේ තෙරුන් බලවත් ලෙසින් ගිලන්ව සිටින අවස්ථාවේ, බුදුන් වහන්සේ, එම තෙරුන්ට දහම් දේශනා කල බව පෙන්වා ඇත. සටහන්: \* අටුවාවට අනුව, තිලක්ෂණය පිලිබඳ දහම අවබෝධ කරගත් මේ තෙරුන් අරහත්වයට පත්විය. බලන්න: ESN:note:175, p.1193. මූලාශු:සංයු.නි: (3):බන්ධසංයුත්ත: ථෙරවග්ග: 1.2.4.6 අස්සජි සූතුය, පි.242, ESN: 22: Kahndasamyutta: 88.6 Assaji, p.1078.

▲ අස්සජි තෙර-පස්වග- Assaji Thera- pasvaga: මෙතුමා, පස්වග මහණුන්ගෙන් බාලයාය. සිදුහත් තවුසන්ට ඉසිපතනයේදී සත්කාර කළහ. අනත්තලක්ඛන සූතුය අසා අරහත්වයට පත්වුහ. උපතිස්ස පරිඛාජකයා (සැරියුත් මහා තෙර), අස්සජි තෙරුන් දෙසු ගාථාවක් අසා සෝතාපන්න බවට පත්වූහ. උන්වහන්සේ වදාළ උතුම් ගාථාව:

''යෙ ධම්මා හෙතුපපහවා තෙසං හෙතුං තථාගතො ආහ

තෙසඤච යො නිරොධො එවංවාදී මහාසමණො"

හේතුවෙන් උපදින යම් ධම්මයක් වෙත්ද, ඔවුන්ගේ හේතුව තථාගතතෙමේ වදාළේය. ඒ ධම්මතාවල යම් නිරෝධයක් වේද, එයද වදාළේය.මහා ශුමණතෙමේ මෙබළු වාද ඇත්තේය. බලන්න: මහාවග්ග 1: 84 සාරිපුත්ත මොග්ගල්ලාන පබ්බජා, පි. 160. මූලාශුය: ව්.පි:මහා වග්ග :1: මහාබන්ධක: 14 පංච වග්ගිය කථා, පි. 90.

▲ අසුරින්දක භාරද්වාජ තෙර-Asurindika bhradvaja Theraල: රජගහනුවර බාහ්මණ කුලයක උපත ලැබූ මොහු, තම කුලයේ අය බුදුන් වහන්සේ සමීපයෙහි පැවිදිවූ බව අසා නොසතුටුවිය. තමන්ගේ කෝපය පලකිරිමට බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණි මොහුට බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: " අනුවණ තැනැත්තා පරුෂ වචන කියමින් එය තමාට ජයක් ලෙස සලකයි. ඉවසීමේ ගුණ දන්නා අය ඉවසීම නිසා ජය ගනී" බුදුන් වහන්සේගේ දේශනාව අස පැහැදුන මෙතුමා, පැවිදිව අරහත්වය ලබා ගත්බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශය:** සංයු.නි (1) :සගාථවග්ග: ඛාහ්මණ සංයුත්ත: අසුරින්දක සුනුය, පි.318.

අශ

▲ අශෝක තෙර- Asoka Thera:බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, ඤාතගමේ විසු මේ තෙරුන් අරහත්ව, පිරිනිවන් පැ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

අහ

▲ අතිංසක භාරද්වාජ තෙර- Ahinsaka Bharadvaja Thera: සැවැත්තුවර බුාහ්මණයෙක් වූ මෙතෙම බුදුත් වහන්සේ බැහැදැක තමාගේ නම අහිංසක බව පැවසිය, එවිට බුදුත් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

" ඔබ ගේ නම යම්සේද, ඔබත් එසේම වන්නේ නම් ඔබ අහිංසකම වේ. කෙනෙක් කයෙන්, වචනයෙන් හා සිතින් හිංසා නොකරන්නේද, හෙතම ඒකාන්තයෙන්ම අහිංසකයෙක් චේ". බුදුවදන් අසා බැති උපදවාගත් මෙතුමා පැවිදිව, අරහත්වය ලැබුබව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි (1) :සගාථවග්ග: ඛාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.5 අහිංසක සුතුය, 8.320.

စ္ခ

ඉස

▲ ඉසිදත්ත තෙර-Isidattha Thera: අවන්ති දනව්වේ ඉසිදත්ත තෙරුන් ධම්ම කථික බව, ආරියබව ලබාගෙන ඇතිබව, එතුමන් හා මචඡිකාසණ්ඩයෙ විත්ත ගහපති අතර දහම පිලිබඳ පැවති සාකච්ඡා වලින් පෙන්වා ඇත. ඉසිදත්ත තෙරුන්, ඒ ගහපතිගේ නුදුටු මිතුයෙක් බව වටහා ගත් චිත්ත ගහපති, ඔහු විසින් සංඝයාහට පුජාකල අම්බාටක වනයේ වාසය කිරීමට, උන්වහන්සේට, සිව්පසයෙන් සංගුහ කිරීමට ආරාධනා කළහ. එහෙත්, ඉසිදත්ත තෙරුන් පසුදීනම, මචඡිකාසණ්ඩ පෙදෙසින් ආපසු ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: මෙහි, ඉසිදත්ත තේරුන්: ධාතු නානත්වය, ශාස්වත දිට්ඨිය, සක්කාය දිට්ඨිය ගැන කරන ලද ධර්ම දේශනා විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: චිත්තසංයුත්ත:ඉසිදත්ත සුතුය2,පි.550.

lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:1.12.10, පි.84.

"පංචස්කන්ධය මාවිසින් පරිඥාවෙන් අවබෝධ කරගතිමි, ඔවුන්ගේ මුල් සුන්කර ඇත, මා විසින් දුකඎය කර, නිවන ලබනලදී, ආසව ඎය කර අරහත්වය ලබනලදී".

🛦 ඉසිදාස හා ඉසිහද්ද කෙරුන්-Isidasa & Isibhadda Theras: සැවැත්නුවර විසු මෙ තෙරුන් දෙසොහොයුරන් බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: වි.පි:මහාවග්ග:චීවරඛන්ධ: 29, පි.224.

Ĉ

උත

- 🛦 උක්තිය තෙර- Uttiya Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගෙන් පංචකාම ගුණ පිලිබඳ විමසීම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සං.නි:(5-1 ): මග්ග සංයුක්ත: 1.3.10 උක්තිය සූතුය, පි. 63 හා 1.16 කාමගුණ සුතුය, පි. 162, ESN: 45: Maggasamyutta: 30.10 Uttiya, p. 1636 & 176.6 Cords of Sensual pleasures, p. 1723.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:1.3.10 පි.48, 2.1.1, පි.86: " මට ආබාධයක් උපන් කල්හි 'මට ආබාධයක් ඇතිවිය, නො පමාවන්ට කල් පැමිණ ඇත' යයි මට සිහිය ඇතිවිය".

### ĈŶ

- 🛦 උදය (මානවක) තෙර- Udaya Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා, නිවනගැන බුදුන් වහන්සේ විමසීම හා උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි දක්වා ඇත.
- "උදය, ලෝකසඬයා තණ්හාව සංයෝජන කොට සිටිති, විතර්-ක ඔහුට විචාරණය වේ, ඒ තණ්හාවේ වීපුහාණය නිවන යයි කියනු ලැබේ".

සටහන: මෙතුමා ඇතුළු, බවාරි බුාහ්මණගේ සිසුන් හැම දෙන දහම අසා පැවිදිවුහ. මූලාශය: බු.නි.සුත්තනිපාත:පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-13 උදයමානවක, පි.360.

- 🛦 උදායි තෙර-Udayi Thera: බුදුන් වහන්සේගේ මුල් සමයේ ශුාවකයෙකි. මේ තෙරුන් බුදුගුණ වැනිම, අංගු.නි:6 නිපාතය: ධම්මික වග්ග: 6.1.5.1 නාගසූතුයේ (පි.126 )පෙන්වා ඇත. එම ගාථා පෙල, තෙරුන්ගේ ථෙරගාථාවල ද දක්වා ඇත.
- ▼ උදායි තෙරුන් විසින් අරහත්වය පිලිබඳ වදාළ දේශනය අසා, වෙරහච්චානි බුාහ්මණිය බුදුන් සරණ ගිය උපාසිකාවක් වුවාය. මූලාශය: සංයු.නි: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග:1.13.10 වෙරහච්චානි සූතුය, පි. 272.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ, මේ කෙරුන්ට, අනුස්මෘති ස්ථාන 6 ගැන මෙහිදී පෙන්වා ඇත. බලන්න: අනුස්සති ස්ථාන සය. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත:අනුත්තරිය වග්ග: 6.1.3.9 උදායි සුතුය, පි.88.
- lackbrace මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:16.1.2 , 8.216.
- "ඒ බුද්ධනාග තෙමේ ඒ කාන්තයෙන්ම අනාා පර්වත ඉක්මා ඇති හිමවත පව්ව මෙන් අතාායන්තෙයින්ම බබලයි, නාග නාමය ඇති සියල්ල අතරින් නිරුත්තර සතාා නාමය ඇත්තේය".
- ▲ උදෙන තෙර- Udena Thera: බුදුන් වහන්සේගේ මහා පරිනිර්වාණයෙන් පසු මේ තෙරුන්, බරණැස්නුවර ඛේමිය අඹවනයේ වැඩවිසු බව මෙහි දක්වා ඇත. එහිදී, සොටමුඛ බුාහ්මණයාට මේ සූතුය දේශනාකර ඔහු ගිහි ශුාවකයකු බවට පත්කරනලදී. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.5.4 සොටමුඛ සූතුය, පි.644.
- **▼** මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: 410:පි.70.

පදුමුත්තර බුදුන් සමයේ හිමවත තපස්කම් කිරීම, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක අමතපදය පිලිබඳ වදාළ දේශනාව අස මහා සතුටට පත්වීම, බොහෝ සැපවත් ජිවිත ගතකර අවසානයේදී ගෝතම බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිව නිවන සාක්ෂාත් කරගැනීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

### උප

- ▲ උපක තෙර- Upaka Thera: බුද්ධත්වය ලබා, පස්වග තවුසන්හට දහම් දෙසීමට ඉසිපතනයට යන අතර මග දී බුදුන් වහන්සේ හමුවූ උපක ආජීවක, බුදුන් වහන්සේගේ උතුම්බව ගැන පැහැදුනද, ඒ අවස්ථාවේ දහම අවබෝධකිරීමට නොහැකිව ගිහි ජීවිතයකට පත්විය. ගිහි ගෙදර දුක් දැක, ආපසු පැමිණ බුදුන්වහන්සේ වෙත පැවිදිවුහ. අනාගාමීව අපවත්වූ මේ තෙරුන්, අවිහ බුහ්මලෝකයේ උපත ලැබූ බව සටිකාර බුහ්මරාජ බුදුන් වහන්සේට පවසා ඇත. මූලාශු: වින.පි: මහාවග්ග පාලිය: 1: පංචවග්ගියකථා, පි.17, සංයු.නි: (1): දේවතා සංයුක්ත:1.5.10 සටිකාරසූනුය, පි.88, දේවපුනුසංයුක්ත:2.3.4 සටිකාර සූනුය, පි.140, ම.නි: (1) ආරියපරියේසන සූනුය.
- ▲ උපචාල කෙර- Upachala Thera: මේ කෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කූටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධානන වඩන සංසයාය. මූලාශුය:අංගු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.
- ▲ උපනන්ද තෙර-Upananda Thera: මේ තෙරුන් වස්වසා අවසන් කර, ගමින් ගමට යමින් බොහෝ සිවුරු රැස්කරගැනීම හා ඒ පිලිබඳව බුදුන් වහන්සේ අවවාද කිරීම මෙහි දක්වා ඇත.මූලාශුය:වි.පි:මහාවග්ග පාලිය2,චීවරඛන්ධ,32,පි.226.
- ▲ උපාලි මහා කෙර- Upāli Maha Thera: මෙතුමා, විනයධර භික්ෂුන් අතරෙන් අගුය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. කපිල්වස්තුවේ, කරණවැමියෙක්ව සිට, අනුරුද්ධ, ආනන්ද ආදී ශාකායෙන් හා එක්ව පැවිදිවුහ. මෙතුමන්ගේ විනය පිලිබඳ කුසලතාවය, විනය පිටකයේ විස්තර කර ඇත. බලන්න:EAN:note: 109,p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: ඛු.නි: ථෙරගාථා:3.1.11, පි.122. "සැදැහයෙන් ගිගිගෙයින් නික්ම පැවිදිවූ නවක මහණ සම්මා ආජීවය ඇතිව, ආරබ්ධ වීරිය ඇතිව කලණ මිතුරන් සේවනය කරමින්…සංසයා අතර වෙසෙමින් විනය ඉගෙන ගන්නේය".
- $lackled{V}$  මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බූ.නි. අපදානපාලි 1:6,8.96.

"පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි කල, හංසවතී නුවර මම, බොහෝ ධනය ඇති සුජාත නම් බුාහ්මණයෙක්වූ වෙමි. එහිදී සුනන්ද නම් තවුසෙක්, බොහෝ මල් ගෙන බුදු පිරිස වැඩසිටි තැන් මලින් වැසුහ. අනුමෝදනා වදාළ බුදුන් වහන්සේ, ඒ තවුසා මතුකල ගෝතම බුදුන් සමයේ පුණ්ණ මන්තානි පුත්ත ලෙසින් බුද්ධ ශුාවකයෙක් වෙන බව පැවසුහ. ඒ අසා මටද ඒ බුදුන් වහන්සේ දැකීමට සිත් ඇතිව බුදුන් වහන්සේට සුන්දර ආරාමයක් පුජා කෙළෙමි. අනුමෝදානා වදාරන අවස්ථවේදී, බුදුන් වහන්සේ මම උපාලි නම් බුද්ධ ශුාවකයෙක් වන බවද විනයෙ කෙළපැමිණෙන බවද පැවසුහ" සටහන: පෙර හවයකදී , රාජ කුමරෙයෙක්ව, දේවාල නම් පසේබුදුන් වහන්සේටට හිංසා කිරීම නිසා, පාප කම්ම විපාක ලෙසින් මේ ජාතියේදී තමා කරණවැමි (කපු) කුලයක උපත ලද බව මේ තෙරුන්ගේ අපදානයේ දක්වා ඇත.

▲ උපවාන තෙර- Upavāṇa Thera: මේ තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගේ පැවිදි උපස්ථායෙක්වූහ. බුදුන් වහන්සේ ගිලන්වූ අවස්ථාවක උන්වහන්සේ උණුදියෙන් නාවා සාත්තුකර, සුවපත් කිරීමේ විස්තරය මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. බලන්න:සංයු.න්: බාහ්මණසංයුත්ත:7.2.3 දෙවහිත සූතුය, පි.338. සටහන්: බුදුන් වහන්සේ පරිනිඛ්ඛානයට පත්වෙන අවස්ථාවේදී උපවාන තෙර, උන්වහන්සේ අසල සිටිඛව මහාපරිනිඛ්ඛාන සූතුයේ දක්වා ඇත. \*\* මේ තෙරුන් සම්බන්ධ වෙනත් සූතු: සංයු.න්: සලායතන සංයුත්ත: 1.7.8 උපවාන සූතුය, පි. 118.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:2.4.8 පි.104. " ඒ බුදුරජුන්, පුජාායන් විසින් පුදන ලදහ, සත්කාර කරන්නන් විසින් සත්කාර කරන ලදහ, වදින අය විසින් වන්දනා කරන ලදහ".

lackbrace මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බූ.නි:අපදාන පාලිය1:22,පි.154.

"පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවිගිය කල දෙවියන් ඇතුළු මිනිසූන්, එතුමන්ගේ ධාතු තැන්පත් කිරීමට අගනා ස්තුප ඉදිකලහ. එකල්හි මම හංසවතී නුවර සේවකයෙක්ව සිටියෙමි. සතුටුවන ජනයා දැක මමද ඒ බුදුන් වහන්සේගේ ස්තූපයට, මගේ උතුරු සළුව සෝදා, උණබටයක එල්වා කොඩියක් ලෙසින් සිටුවා තැබිය. එම අවස්ථාවේ, අභිසම්මත නම් යක්ෂයෙක්, ඒ ධජය අහසෙහි එල්වා තැබිය, මට බොහෝ සතුටක් ඇතිවිය. එහිසිටි හික්ෂුන්වහන්සේ සම්පයට පැමිණ, උන්වහන්සේගෙන් මගේ ධජ දානයේ විපාක ඇසුවෙමි. දෙව් මිනිස් සැප බොහෝ කලක් ලැබෙන බව පැවසු එතුමා, මතු පහළවන ගෝතම බුදුන් සමයේ බොහෝ සම්පත් හැර බුද්ධ ශුාවකයකු වන බව වදාළහ".

▲ උපසේන වංගනාථපුත්ත තෙර- Upasena Vaṅgantaputta Thera: සැම ආකාරයෙන්ම විශ්වාසය ඇති කරන-සමනතපාසාදීකානං -භික්ෂුන් අතරෙන් අගු මේ තෙරුන්ය. මෙතුමා, සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ බාල සොහොයුරෙකි. බලන්න:EAN: note: 96,p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ගුණ, තමන් ලබා ගත් අරහත්වය ගැන ආවර්-ජනා කරන අවස්ථාවේදී, ඒ බව දත් බුදුන් වහන්සේ මේ උදානය වදාළහ:

" මුල් සුන් කළ භව තන්භාව ඇති, සංසුන් සිත් ඇති මහණගේ ජාති ආදී සංසාරය වෙසෙසින්ම ක්ෂිණවිය, ඔහුට පුනර්භවයක් නැත". මූලාශය:ඛූ.නි:උදාන පාලිය: 4.9 උපසේන සුතුය, පි. 246.

▼ මේ තෙරුන්, විසකුරු සර්පයෙක් දෂ්ඨ කර මියයාම මෙහිදී දක්වා ඇත. ඒ අවස්ථාවේ දී මේ තෙරුන්, සෙසු සංඝයා අමතා මෙසේ වදාළහ:

27

"ඇවත්නි, මෙහි පැමිණෙන්න, මේ කය බොල්මීටක් මෙන් විසිරිමට පෙර මගේ මේ කය ඇදක තබා බැහැරට ගෙනයන්න".ඒ අවස්ථාවේ එහි වැඩසිටි සැරියුත් මහා තෙරුන්, උපසේන තෙරුන්ගේ කයේ හෝ ඉන්දියන් ගේ වෙනස්කමක් පෙනීමට නැති නිසා ඒ පිළිබඳව විමසුවිට, උපසේන තෙරුන් මෙසේ වදාළහ"

"ඇවැත් සාරිපුතුයෙනි, කෙනක්, ඇස මමය, මාගේය කියා (එලෙස සෙසු ඉන්දියන්ද) එබඳු සිතක් ඇත්නම්, ඉඳුරන්ගේ වෙනස්වීම ඒකාන්තයෙන්ම වන්නේය. මට එබඳු සිතක් නොමැත, එනිසා ඉඳුරන්ගේ වෙනස්වීමක් නොවන්නේය". සැරියුත් තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

"ඒ එසේමය, ආයුෂ්මත් උපසේනයන් විසින් දිගු කලක සිට, අහංකාර දිටයීය, මමංකාර තණ්හාව, හා මානඅනුසය මැනවින් නසන ලදහ.ඒ නිසා ඇස ආදිය... මමය මාගේ කියා දිට්යීයක් ඔබට නැත". මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සලායතනසංයුත්ත: මිගජාලවග්ග: 1.7.7. උපසේන සූතු, පි.116.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:10.1.6. පි.194.

" ... මහණ තෙම ජනශුනා ... වනසේණාසනයන්හි වාසය කරයි...කසළ ගොඩින් ද සොහොනින්ද ... අසූලා ගෙනවුත් රළු සිවුරු දරන්නේය... '

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: ඛු.නි:අපදාන පාලිය 1: 17, පි. 139.: පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේට බැතියෙන් කිණිහිරි මලක් හා දන් පුජා කිරීමේ කුසල විපාක ලෙසින් බොහෝ ජාතිවල දෙව් සැප විද ඇත.

▲ උපසීව තෙර-Upasiva Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මොහු, චතුඕසතරණය ගැන බුදුන් වහන්සේ ගෙන් විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගියහ. බලන්න: අනුපාදාපරිනිර්වාණය, ආකිඤවඤඤායතන සමාපත්තිය. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-6 උපසීවමානවක, පි.348.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 405, 8.36. පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ දවස, හිමවත අනෝම නම් පව්වේ බොහෝ සිසුන් ඇති තවුසෙක් ලෙසින් වාසය කිරීම, බුදුන් වහන්සේට දාන පුජා කිරීම, ඒ පින් බලයෙන් බොහෝ සැප විඳ ගෝතම බුදුන් සමයේ උපත ලැබීම, පැවිදිවීම මෙහි දක්වා ඇත.

"මම ඒ ලෝකතායකයන් වහන්සේ දිටිමි, මා විසින් මැනවින් ලැබියයුතු ලාභය ලබන ලදී...බුදු සසුන කරන ලදී".

## උර

▲ උරුවෙල කස්සප තෙර -Uruvelakassapa Thera: මහා පිරිවර -මහා පිරිස-ඇති භික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බුදුන් සරණයෑමට පෙර මෙතුමා ජටිල තවුසෙකි, දහසක් පිරිවර සිටියහ, නදී කාශාප හා ගයා කාශාප බාල සොහොයුරන්ය. පළමුව, මානය නිසා බුදුන් වහන්සේ පිළිනොගත්හ. පසුව බුදුන් වහන්සේගේ අසිරිමත්බව දැක, බැතිසිත උපදවා, තම සොහොයුරන් හා මහා පිරිසක් සමග පැවිදිවුහ.බලන්න: EAN: note: 105, p.585.

මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44, වින.පි.මහාවග්ග: උරුවෙල පටිහාරිය කථා, පි.127.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:6.1.1. පි.152.

"පෙරදී, පතළ කිර්තිය ඇති ගොයුම්ගොත් බුදු රදුන්ගේ පෙළහර දැක ඉරිසියාවෙන් හා මානයෙන් පෙලුනෙම්…මම යම් අර්ථයක් පිණිස සසුනේ පැවිදිවිද, සියලු සංයෝජන ක්ෂයවූ ඒ නිවන මා විසින් ලබනලදී".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-1:538, පි.350. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවති නුවර බුාහ්මණයෙක්ව සිට, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක දහම් අසා සතුටට පත්වීම, මහා පිරිසට අගු තෙරනමක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, එුස්ස බුදුන් වහන්සේ ට සොහොයුරන් සමග උපස්ථානය කිරීම, පුණා කම්ම බලයෙන් බොහෝ දෙව් මිනිස් සැප ලබා අන්තිම හවයේදී, බරණැස මහා බමුණු කුලයක උපත ලබා ජටිල තවුසෙක්වීම, ගෝතම බුදුන් වහන්සේගේ දහම අසා සසර දුක නිමාකර ගැනීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

ක

කක

- ▲ කක්කට තෙර- Kakkaṭa Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කුටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධාාන වඩන සංසයාය. මූලාශය:අංගු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.
- ▲ කෝකාලික භික්ෂුව- Bhikkhu Kokālika: මේ භික්ෂුව, අගසව් දෙනමට ආරිය උපවාදය කිරීම නිසා නිරයේ යළි උපත ලැබිය. බලන්න: ආරිය උපවාදය. මූලාශු: අංගු.නි: (6): 10 නිපාතය: 10.2.4.9 කොකාලික සූතුය, පි. 332, EAN: 10: 89.9 Kokālika, p. 530.

කච

▲ කච්චාන ගොත්ත තෙර -Kachchana Thera:මේ තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගෙන් සම්මා දිට්ඨිය පිලිබඳ විමසිම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (2 ):නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.2.5 කච්චාන ගොත්ත සූතුය, පි.50.

කඨ

▲ කඨ තෙර-Kaṭa Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කුටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධාාන වඩන සංඝයාය. මූලාශුය:අංගු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.

29

▲ කයීම්භ තෙර-Kaṭimbha Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කුටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධාාන වඩන සංසයාය. මූලාශුය:අංගු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.

▲ කයීස්සංස තෙර- Kaṭissaṅga Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කුටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධාාන වඩන සංසයාය. මූලාශුය:අංගු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.

#### කඩ

#### 🛦 කඩ්බාරේවත තෙර- Kaṅkhārevata Thera

: සැවත්නුවර ධනවත් පවුලක උපත ලබා, පැවිදිවිය. ආනන්ද හා අනුරුද්ධ තෙරුන්ගේ මිතුයෙකි. ධාානයෙහි ඇලුන භික්ෂුන් අතරෙන් කඩබා රේවත තෙරුන් අගුවේ. බලන්න: EAN:note: 87, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44. සටහන්: \* බු.නි: උදානපලිය:සෝණවග්ග:5.7 රේවතසූතුයේදී: බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන් සියලු සැක දුරුකොට වාසය කරණ බව වදාළහ.

▼ මේ තෙරුන්, සැරියුත්, මහා මුගලන්, මහා කාශාප, අනුරුද්ධ හා ආනන්ද තෙරුන් සමග ගොසින්ස සාලවනයේ වාසය කල බව මෙහි දක්වා ඇත. එහිදී සැරියුත් මහා තෙරුන්

'කෙබඳු ස්වරූප ඇති භික්ෂුවක් ගොසින්ස වනය හොබවන්නේද?' යයි වීමසු අවස්ථවේ රේවත තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

"…මෙහි යම් මහණෙක් පල සමවතෙහි ඇලුනේ වේද, චිත්ත සමාධිය ඇතිව බැහැර නොකළ ධාාන ඇත්තේද…ඇවත් සාරිපුතුයෙනි, මෙබඳු භික්ෂුව ගොසින්ස වනය හොබවන්නේය". මූලාශුය: ම.නි: (1) මහා සෝසින්ග සූතුය.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථාවේ බුදුගුණ අසිරිය පෙන්වා ඇත: බු.නි: ඓරගාථා:1.1.3 පි.38.

"යම් කෙනෙක් තමන් වෙත පැමිණෙන අයගේ සැක දුරලා, නුවණ එළිය ලබා දෙන්නේද, පුඥාව නමැති ඇස දෙන්නේද, මැදියම් රෑ ඇවිළෙන මහා ගින්නක් බඳු ඒ තථාගතවරුන්ගේ පුඥා මහිමය බලනු මැනවි!"

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-1: 542, පි.372. පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවති නුවර වේදය සමත් බමුණෙක්ව සිටීම, බුදුන් වහන්සේ ගේ දහම් අසා සතුටට පත්වීම, ධාහනයේ ඇලුන අගු තෙරනමක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, කළ පිං බලයෙන් බොහෝ දෙව්සැප ලැබ, ගෝතම බුදුන් සමයේ කෝලිය නගරයේ මහා ධන ඇති කැත් කුලයක උපත ලබා, බුදුන් වහන්සේ කපිලවස්තු නුවර දෙසු දහම අසා පැවිදි බව ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

#### മ്പള്ള

- ▲ කුණ්ඩධාන තෙර- Kuṇḍadhāna Thera: පළමුව සලාකපත් ලබාගන්නා හික්ෂුන් අතරෙන් අගුය. බලන්න: EAN:Note:94, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: XIV: Foremost, p.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:1.2.5 පි.42.
- " ඕරම්භාගිය සංයෝජන පහ සිඳ දමා, උද්ධම්භාගිය සංයෝජන පහ දුරලා, ඉන්දිය පහ වඩාගෙන, රාග ආදීවූ පස් කෙළෙස් ඉක්මවූ මහණ ඕසතින්න යයි කියයි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලි1:31,8, 174. පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි කළ උපත ලැබූ මෙතුමා, බුදුන් වහන්සේ නිරෝධ සමාපත්තියෙන් නැගිසිටි පසුව උන්වහන්සේට දානය පිළිගන්වා ඇත. එම් යහපත් කම්ම විපාක ලෙසින් දිගු කලක් දෙව් මිනිස් සැප ලබා, ගෝතම බුදුන් සමයේ බුද්ධ ශුාවකයෙක් වන්නේය යයි බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාළහ.

#### කප

- ▲ කප්ප (මානවක) තෙර- Kappa Thera: බවාරි බුාහ්මණ ගේ සිසුවෙක් වූ මෙතුමා, බුදුන් වහන්සේගෙන්, ජරා මරණය නොමැති නිවන පිලිබඳව ඇසු පුශ්නය හා බුදුන් වහන්සේගේ පිළිතුරු මෙහි විස්තර කර ඇත.
- " කප්ප,...රාගදිය රහිත, තණ්හා රහිත, ජරාමරණ අවසන් කිරීම නිවනය යයි කියමි". දහම අවබෝධ කරගත් මෙතුමා බුදුසුනේ පැවිදිවුහ. මූලාශුය: බු.නි: සුත්තනිපාත:පාරායනවග්ග: 5-10 කප්ප මානවක, පි.356.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**:බූ.නි: ථෙරගාථා:10.1.5, පි.192.
- "යම් ශුැතවත් කෙනෙක්, අසුවි වැකුණු මේ කය සර්පෙයෙක් ලෙසින් (සැව හරින ලෙසින්) හැර දමයිද, ඔහු භවමූලවූ තණ්හාව හැර, ආසව නැතිව පිරිනිවීයන්නේය"

#### කම

- ▲ කුමාර කාශාප තෙර-Kumāra Kassapa Thera: විසිතුරු දහම්කතා-චිත්තකථිකානං ඇති හික්ෂුන් අතරෙන් මේ තෙරුන් අගුය. මෙතුමාගේ මැණියෝ, කුසතුල දරුවෙක් සිටින බව නොදැන මහණවිය. පසේනදී කෝසල රජතුමා විසින් හදාවඩාගත් හෙතෙම,සත් හැවිරිදි වියේදී පැවිදිවිය. බලන්න: EAN:note: 100. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ, තුඹස පිලිබඳ ධම්ම පුහේලිකාව, කුමාර කාශාප තෙරුන්ට පැහැදිලි කර වදාළ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. එම දේශනය අසා මේ තෙරුන් අරහත්වය ලැබුහ. මූලාය: ම.නි: (1): 1.3.3 වම්මික සූතුය, පි.374, EMN:23 Vammika Sutta, p.228.
- ▼ මේ තෙරුත්, පයාසි රජු ගේ පරලොව නැතය වැරදි දිට්ඨි නැතිකර ගැනීම පිණිස වදාළ විසිතුරු උපමා ආදියෙන් යුත් දිගු ධම්ම දේශනාව

31

පිලිබඳව මෙහි විස්තර කර ඇත. මේ දේශනාව අසා රජතුමා බුදුන් සරනගියහ. මූලාශය: දීඝ.නි: (2) 10 පායාසි රාජනාঃ සූතුය, පි.520.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:2.5.1, පි.110.

" යම් ශාස්තෘ කෙනක් වෙත, මේ බඳු ශුාවක්යෙක් ලොවතුරු දහම සාක්ෂාත් කරගන්නේද, ඒ බුදුහු අසිරිමත්ය, දහම අසිරිමත්ය, අපගේ ශාස්තෘන් වහන්සේගේ දසබල ආදියෙන් අසිරිමත්ය".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-1:535, පි.334. පදුමුත්තර බුදුන් දවස වේදය පුගුණ කළ බුාහ්මණයෙක්ව සිටීම, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක පහන් සිතින් අගනා පුද පුජා කිරීම, විවිතුකථිකත්වය පැතීම, දෙව්ලොව් සැප විද, ශාඛා නම් මුවා ගේ පුතුවීම, ඒ මුවරාජයා විසින් අත්හළ මව නිගෝධ නම් මුවරජ විසින් ආරක්ෂා කිරීම ආදී විස්තර මෙහි ඇතුලත්වේ. සටහන්: \* කාශාප බුදුන් වහන්සේ සමයේ පව්වකට නැගී මියගිය භික්ෂූන් පස් දෙනා අතුරින් මෙතුමාද එක් නමකි. බලන්න: දබ්බ මල්ල තෙර. \*\* මෙතුමන් කුස තුලසිටියදී මව දෙව්දත් භික්ෂුව වෙත පැවිදිවුවාය. ඇයගේ ගැබ ගැන දත් මෙහෙණියන් එබව දේවදත්ත භික්ෂුවට සැලකලවිට ඇය ට සිවුරු හැරීමට පැවසුහ. ඒ අවස්ථවේදී බුදුන් වහන්සේ ඇය භික්ෂුණි ආරාමයට යවා ඇයගේ නිදොස් බව පෙන්වා දුන්හ. කොසොල් රජ විසින් පෝෂණය කරන ලද නිසා කුමාර කාශාප නම් විය.

▲ කිම්බල තෙර- Kimbila Thera: මේ තෙරුන්, කිම්බලා නුවර අසබඩ, මිදෙල්වනයේ වාසය කළහ. බුදුන් වහන්සේ මේ දේශනාවේදී බුදුසසුන පැවතීමට හා පරිහානියට පත්වීමට බලපාන හේතු මේ තෙරුන්ට විස්තර කර ඇත. සටහන: එම කරුණ මෙහිදිද විස්තර කර තිබේ: බලන්න: අංගු.නි: (3): 5 නිපාත: 5.5.1.1. කිම්බිල සූතුය, පි.420,(5) 7 නිපාත: 7.2.1.6, කිම්බිල සූතුය,පි.424. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:6.1.4.10 කිම්බිල සූතුය, පි.118.

 $\nabla$  සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: ආනාපානසති සංයුත්ත: 10.1.10 කිම්බිල සූතුයේ දී, පි.150, බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට ආනාපානසතිසමාධිය විස්තර කර ඇත.

▼ මේ තෙරුන් හා අනුරුද්ධ හා කිම්බිල තෙරුන්, ගෝසිංග සාලවනයේ සුහදව වාසය කිරීම හා උතුම් ආරිය බව ලැබීමේ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: නන්දිය තෙර. මූලාශුය: ම.නි: (1) වුළගෝසිංග සූතුය, 8.514.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.12.8, පි.84.

"යොවුන් බව වහා ඇදවැටේ, විදාාමාන රූපය වෙනත්කෙනකුගේ වැනිය. වීපුවාසයක් නැති ඒ මගේ ආත්මය අනිකෙකු සතු දෙයක් මෙන් සිහි කරමි".

කළ

▲ කළාර බත්තිය තෙර- Kalarakattiya Thera: මේ තෙරුන්, සැරියුත් තෙරුන් සමග සැවැත්නුවර වාසය කළහ.සැරියුත් තෙරුන් හා මෙතුමන් අතර වූ සංවාදයක විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. සැරියුත් තෙරුන්ගේ උසස් දහම් අවබෝධය ගැන, බුදුන් වහන්සේ මෙතුමාට වදාළ බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශය**: සංයු.නි: ( 2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.4.2 කාළාර සුතුය, පි.100

#### කළු

▲ කාඑදායි තෙර- Kāludāyi Thera: පවුල් අතර ශුද්ධාව ඇතිකරණ - කුලපාසාදික-භික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුය. සුද්ධෝදන රජුගේ ඇමතිවරයෙක් ගේ පුත්වූ මෙතුමා, ගිහිකල, කපිලවස්තු නුවරදී, සිදුහත් කුමාරාගේ මිතුයෙකි. රජ තුමාගේ ඉල්ලීමක් අනුව බුදුන් වහන්සේට කපිලවස්තු නුවරට වැඩම කිරීමට ආරධනා කළහ. බුදුන් වහන්සේ එහි වැඩි අවස්ථාවේ, ශාකායයන් තුළ උන්වහන්සේ ගැන බැති ඇති කරගැනීමට උපකාරීවුහ. බලන්න: EAN:note:106, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:10.1.1., පි. 186.

- " ... වහන්ස, සිත්කළු වෘක්ෂයෝ පිපුණු මල් ඇත්හ, ... මහාවීරයන්වහන්ස, ශාකායන්ට උපකාර පිණිස මේ කල්ය...මහා ඍසි ගේ පිය තෙමේ සුද්ධෝදන නම්වේ, මායා දේවිය මවය...".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය1: 34, පි.181, අපදාන පාලිය 2-1: 546, පි.394. පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේට පිපුන උපුල්, බෝලිද්ද මල් හා කිරිබත් පුජා කිරීමේ යහපත් එල නිසා දිගු කලක් දෙව් රජ සැප ලැබූහ. කෙලෙස් තවන විරියෙන් හා පුඥාවෙන් යුතුව බුදුන් වහන්සේ සතුටු කර බුදු සසුන කරන ලද බව මෙහි දක්වා ඇත.
- " ...බෝසත් සිදුහතුන් සමගම වැඩුනෙමි. ඔහුට පුියවූ දායවූ නීතිදක්ෂ සහායකයෙක් වීමි...වයසින් එකුන්තිස් හැවිරිදු වූ බෝසත් තෙමේ ගිහි ගෙයින් නික්මුනේය...සුදොවුන් රජ විසින් යවන ලදුව මම බුදුන් හමුව පැවිදිව රහත්වීමි".

## කස

▲ කස්සප ගොත්ත තෙර-Kassapa Gothta Thera: මේ තෙරුන් කෝසල දනව්වේ වනයක වාසය කරන අතරදී, වන දෙවතාවක් දුන් අවවාද අසා සංවේගය ඇති කරගත් බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි:වනසංයුත්ත: 9.1.3 කස්සප ගොත්ත සූතුය, පි.380.

බ

බම

# 🛕 බේම තෙර- Khema Thera

බේම තෙර අරහත්වය පුකාශ කර ඇත්තේ තමන්ට මානය නොමැති බව හහවමින් බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (4) 6 නිපාතය: 6.1.5.7. බෙම සූතුය, පි. 148, EAN:6: 49.7. Khema sutta, p. 341.

▲ බෙමක තෙර -Khemaka Thera: මේ තෙරුන් බලවත් ලෙසින් ගිලන්ව, කොසඹෑ නුවර අසල බදරිකාරාමයෙහි වාසය කරන අවස්ථාවේ, කොසඹෑ නුවර සෝසිතාරමයෙහි වැඩසිටි තෙරුන් ඔහු ගේ ගිලන්බව අසා, අනුකම්පාවෙන් දහම් පනිවිඩ යවා ඇත, පසුව බෙමක තෙරුන් පංච උපාදානස්කන්ධය පිළිබඳව බුද්ධ දේශනාව 60 ක් පමණවූ ඒ තෙරුන්ට විස්තර කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. එම දේශනාව අසා 60ක් පමණ තෙරුන් අරහත්වයට පත්වුහ. දේශනාව වදාරන අවස්ථාවේ, ඒ දහම් කරුණු යහපත් ලෙස අවබෝධ විමෙන් බේමක තෙරුන්ද සියලු කෙළෙස් නසා අරහත්වයට පත්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුත්ත:ථෙරවග්ග: 1.2.4.7 බෙමක සුතුය, පි.246.

ග

တငု

▲ ගොදත්ත තෙර- Godaththa Thera: මේ තෙරුන් හා චිත්ත ගහපති (මච්ඡිකාසන්ඩ) අතර, අපුමාන ඓතෝවිමුක්තිය, ආකිඤච ඓතෝවිමුක්තිය, සුඤඤතා ඓතෝවිමුක්තිය, අනිමිත්ත ඓතෝවිමුක්තිය ආදී දහම් කාරුණු පිලිබඳ වූ සංවාදය ගැන මෙහි විස්තර කර ඇත. චිත්ත ගහපතිගේ දහම් අවබෝධය ගැන තෙරුන් මෙසේ පුසංසා වදාළහ:

''ගැහැවිය, යම්බඳු ඔබගේ පැනස ගැඹුරු බුදුවදනෙහි පවතී නම්, ගැහැවිය ඒ ඔබට ලාභයකි, මනා ලැබීමකි''. **මූලාශුය:**සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:චිත්තසංයුත්ත: 7.1.7 ගොදත්ත සුතුය, පි.566.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:14.1.2,පි.210.

"අනුවණ අය කරන පුසංසාවද, නුවණැතියන් කරන ගැරහීම් ගත් කළ, බාලයන්ගේ පුසංසාවට වඩා, නුවණැතියන් කරන ගැරහීම් උතුම්වේ".

ගධ

▲ ගොයික තෙර- Godikha Thera: මේ තෙරුන්, රජගහනුවර අසබඩ ඉසිගිලි පව්වේ වැඩසිට, සමවත් පිරිම හා 7 වරක් ලෞකික සමවත් ලබා ඒවා පිරිහීම ගැන කළකිරී, සියදිවි නසා ගැනීමට සිතීම හා ඒ ගැන මාරයා බුදුන් වහන්සේට දැන්වීම ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. පසුව තෙරුන් සැතක් ගෙන දිවිනසා ගත්හ. එහි පැමිණි බුදුන් වහන්සේ, ඒ තෙරුන් සියලු තණ්හාව හැර ස්කන්ධ පරිනිර්වාණයෙන් පිරිනිවී ගිය බව වදාළහ. මූලාශය: සංයු.නි: (1) මාරසංයුත්ත: 4.3..3 ගොයික සූතුය, පි.246.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.6.1 පි.58.

" වැස්ස, සොඳුරු ගායනයක් ලෙසින් වසි, මගේ කුටිය මැනවින් ආවරණය කර ඇත, මගේ සිත, නිවන් අරමුණෙහි යහපත් ලෙසින් පිහිටා ඇත. වැස්ස, දැන් ඔබට රිසිසේ වසින්න!"

ගය

▲ ගයාකස්සප තෙර-Gayakassapa Thera : උරුවෙල කාශාප තෙරුන්ගේ බාල සොහොයුරාය. බුදුන් සරණ යෑමට පෙර ජටිල පුතිපදා අනුගමනය කළහ. දහම අවබෝධ කර පැවිදිවිය. ආදික්තපරියාය සූතුය අසා අරහත්වයට පත්විය.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:5.1.7 , පි.142.

"පෙර මම ගයාවෙහි, නානතොටේ උදය, දවාල හා සවස යයි තුන් වරක් ජල ස්නානය කළෙමි…දැන්, සෝදා හළ සියලු පව් ඇතිව නිමලව, පුවිතුව, මම පරිශුද්ධවූ බුදුන්ගේ දයාදය වූ ඖරසපුතු යෙක්මි".

### ගර

- ▲ ගිරිමානන්ද තෙර- Girimananda Thera: මේ තෙරුන් හට වැළදී ආඛධයක් සුවපත් කිරීම පිණිස දසසංඥා සජ්ජායනා කිරීමට බුදුන් වහන්සේ, ආනන්ද තෙරුන්ට උපදෙස් වදාළ බව මෙහි දැක්වේ. එම දේශනාව අසා එතුමන් සුවපත්විය. බලන්න: දස සංඥා. මූලාශුය: අංගු.නි: (6) 10 නිපාත: 10.2.1.10 ගිරිමානන්ද සුතුය, පි.222.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:5.1.3, පි.140.
- "වැසි වසි…පහව ගිය රාග ඇත්තෙමි, මේඝය, ඔබට රිසිනම් වැස්ස වසින්න".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බූ.නි: 397, පි.641.: සුමේධ බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ වාසය කිරීම, ළහ ඥාතීන් මියගිය ශෝකය නිසා වනගතවීම, බුදුන් වහන්සේ හමුවීම හා උන්වහන්සේ ඔහුගේ දුක නැතිකිරීම පිණිස දහම් දෙසිම මෙහි විස්තර කර ඇත.
- " තමන්ගේ සයි සලකන සියලු දෙනා කැද විමක් නොමැතිව පැමිණියාහුය, අනුදැන්වීමක් නොමැතිව පරලොව ගියහ, එසේහෙයින් ඔවුන් ගැන කවර නම් වැලපිමක්ද. වැසි වසින විට මගින් වැසි නො වැටෙන තැනකට යති, වැසි නැවතුනු කළ කැමති තැනකට යති…". බුද්ධ වචනය අසා ශෝකය දුරු කර ගත්හ, ඉන්පසු සසර සැරිසරමින් ගෝතම බුදුන් වහන්සේ පහළවූ සමයේ උපත ලබා බුද්ධ ශුාවකයෙක්විය. බුදු සසුන කරන ලදහ.

# ගල

▲ ගුලිස්සානි භික්ෂුව- Gulissani Bhikku: බුදුන් වහන්සේ රජගහනුවර වැඩ වසන සමයේ අරණා භික්ෂුවක් වූ මෙතෙම, වේළුවනාරාමයට පැමිණි අවස්ථාවක, අරණා නොවන සංඝයා ට අයහපත් ලෙසින් හැසිරීම නිසා, අරණා සංඝයා වාසය කලයුතු ආකාරය පිලිබඳව සැරියුත් තෙරුන් මෙහිදී අවවාද අනුසාසනා වදාළහ. එම අවවාද,ආරණා නොවන සංඝයාටද අදාළ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.2.9 ගුලිස්සානි සූතුය, 8.244.

# ගව

- ▲ ගවම්පති තෙර- Gavampathi Thera: බරණැස්නුවර සිටු පුතෙක් වූ මෙතුමා යසකුල පුතු තෙරුන්ගේ ගිහිකල මිතුරෙකි. තම මිතුරා පැවිදිවූ බව අසා සෙසු මිතුරන් තිදෙනා සමග පැමිණ, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැවිදිව, උපසම්පදා ලැබ අරහත්වයට පත්වුහ. මූලාශුය: වින.පි:මහාවග්ගපාලි1: සිව්ගිහි යහළුවන්ගේ පැවිද්ද කථා, පි.116.
- ▼මේ තෙරුන්, චතුසතා පිළිබඳව, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් ලබාගත් අවබෝධය, සංඝයාට විස්තර කිරීම මෙහි දක්වා ඇත.

**මූලාශුය:**සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සච්ච්සංයුත්ත: 12.3.10 ගවම්පති සූතුය, පි.316.

▼මේ තෙරුන් ඉද්දී බලයෙන් දිවාවිහරණය පිණිස දේව විමානයකට වැඩම කිරීම පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. එහිදී පයාසි රජගේ ඉල්ලීමක් පරිදී, මේ තෙරුන් මිනිස්ලොවට පැමිණ, දානය සකසා දීමේ අගය වර්ණනා කර ඇත. මූලාශුය: දීඝ.නි: (2) 10 පායාසි රාජනා සූතුය, පි.520.

**▼ මේ කෙරුන්ගේ ඓර ගාථා**:බූ.නි: ඓරගාථා: 1.4.8 ,පි.52.

" යමෙක් ඉද්දිබලයෙන් 'සරභූ' නම් ගහ නැවත්විද, ඒ ගවම්පති තෙම තණ්හා දිට්ඨිය රහිතව නිකෙලෙස් විය. සියලු රාගආදී කෙළෙස් ඉක්මවා ගිය හවපරතෙරයට පැමිණි ඒ මහාමුණිහට, දෙවියන්ද නමස්කාර කරති".

ච

#### චක

▲ චක්බුපාල තෙර- Chakkhupaala Thera: මේ තෙරුන් ගේ පෙරකම්ම විපාකයක් ලෙසින් මේ භවයේදී ඇස් නැතිවී අන්ධබවට පත්විය. එහෙත්, බොහෝ වීරිය කර අරහත්වය ලබා ගති.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.10.5, පි.74.

" මගේ නෙත් නටවිය, මම අන්ධවෙමි. කතර අදන් මගට පැමිණියෙමි, පාපමිතු යෙක් සමග ගමන් නො කරමි".

# චන

▲ චුන්ද සාමනේර-Chunda Samanera: සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ බාල සොහොයුරා වූ මෙතුමා, උන්වහන්සේ රෝගාතුරව සිටි අවස්ථවේ උවැටන් කර, පිරිනිවීගිය පසු ධාතු බුදුන් වහන්සේට පිළිගැන්වූ බව මහා පරිබිනිබ්බාන සූතුයේ දක්වා ඇත. නිගණ්ඨනාථ පුතුයන් පාවා නුවරදී පිරිනිවීම පිලිබඳව බුදුන් වහන්සේට විස්තර දැන්වූවේ මෙතුමාය. පාසාදික සූතුය, වදාළේ මේ තෙරුන්ටය. බුදුන් වහන්සේ අවසාන චාරිකාව වූ පාවා නුවර සිට කුසිනාරාවට වැඩම කළ අවස්ථාවී මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේ සමීපයෙහි සිටි බව මහා පරිනිබ්බාන සුතුයේ පෙන්වා ඇත.

lackbrace මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය $1:50,\,$ පි.210.

"මගේ සිත කෙළෙසුන්ගෙන් මැනවින් මිදුනේය, සිව් පිළිසිඹියා ලැබිණ... බුදු සසුන කරන ලදී".

# චල

▲ වාල තෙර- Chala Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙක්ය, උන්වහන්සේ විසාලානුවර, මහවනයේ කුටාගාර ශාලාවේ වැඩවසන සමයේ එහි වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. මෙතුමන් හා පිරිස, නිසලබව අගය කරන,ධාහන වඩන සංඝයාය. මූලාශුය:අංශු.නි: (6) 10 නිපාත:යමකවග්ග: 10.2.3.2 කණ්ටක සූතුය, පි.268.

- ▲ වුල්ලපන්ථක භික්ෂුව- Cullapanthaka Bhukkhu :මනෝමයකය මැවීමට (mind-made body) හා රූපධානනයෙහි- (වෙතොවීවට්ට-mental transformation) දක්ෂ භික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුය. මෙතුමා මහාපන්ථක තෙරැන්ගේ බාල සහෝදරයාය. ගාථා ඉගෙන ගැනීමට අසමත් නිසා සොහොයුරු මහාපන්ථක තෙර මෙතුමාට විහාරයෙන් පිටවී යාමට නියම කරනලදී. බුදුන් වහන්සේ ඒ අවස්ථාවේ ඔහුට භාවනාව පිණිස සුදු රෙදි කඩක් දී, ගාථාවක් උගන්වනලදී. පිරිමැදීමෙන් සුදු රෙදිකඩ කිලිටුවූ බව දැක යථාබව අවබෝධ කර අරහත්වය ලබාගති. බලන්න: EAN:notes:83 & 84, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු,පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- 🔻 බු**දුන් වහන්සේ** මේ තෙරුන් ගැන මෙසේ උදාන වදාළහ:
- " (මේ මහණ) මතා සිහි ඇතිව, සමථ හා විදර්ශතා භාවතා ලබා, අරහත්ව, මාරයාට දැකිය තොහැකි තැනට යන්නේය". **මූලාශුය**: බු.නි: උදානපලිය: 5.10 පන්ථක සූතුය, පි.276
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: ඛූ.නි: ථෙරගාථා:10.1.4 ,පි.189.
- "…මම (සොහොයුරු විසින් නෙරපන ලදුව) විහාර දොරටුව ළහ අසතුටින් සිටිමි. බුදුහු එහි වැඩියහ. මා හිස පිරිමැදී සේක…මට අනුකම්පාවෙන් පාපිස්නකඩක් දුන්හ… බුදුන් ගේ බස් අසා සසුනේ ඇලුනෙමි, උත්තමබවට පැමිණීම පිණිස සමාධිය ඉපදවීමි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: ඛූ.නි: අපදාන පාලිය1: 14, පි.132. " පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ හිමවත වැඩ සිටි සමයේ, තවුසෙක්ව මම උන්වහන්සේට මල් කූඩයක් පුජා කෙළෙමි. බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාරා මගේ අනාගත උපත් පැවසුහ. අවසාන ජාතියේදී ගෝතම බුදුන් වහන්සේ පහළවූ සමයේ පන්ථක නම් ලබා නිවන ලබා ගන්නේය යි වදාළහ".

ජ

ජන

- ▲ ජන්න (කපිලවස්තුනුවර)කෙර -Channa Thera: අටුවාවට අනුව මේ කෙරුන් ගිහිකල, සිදුහත් කුමරුගේ රථාචර්යයාය (charioteer). බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදු වුවද, පෙර සම්බන්ධය නිසා, ඔහු මානයෙන් මත්ව සෙසු සංඝයාට අමිතු ලීලාවෙන් කතාකිරීමට පුරුදුවිය. බුදුන් වහන්සේ, පරිනිඛ්ඛානයට පෙර, ඡන්න තෙරුන් කීකරු කිරීම පිණිස ඔහුට බුග්මදණ්ඩය පැනවීමට උපදෙස් වදාළහ. එබව අසා දහම සංවේගය ඇතිකරගෙන, ආනන්ද තෙරුන් වෙතට පැමිණ දහම අවබෝධ කර ගත්හ. බලන්න: ESN:note:179, p. 1194, බුග්මදණ්ඩය, දීඝ.නි: මහාපරිනිඛ්ඛානසූනුය. මූලාශු: සංයු.නි: (3): ඛන්ධසංයුත්ත:ඓරවග්ග:1.2.4.8 ඡන්න සූනුය, පි.254, ESN: 22: Kahndasamyutta, 90.8 Channa, p.1082.
- ▲ ජන්න (රජගහනුවර)කෙර -Channa Thera: මේ තෙරුන් දැඩිසේ ගිලන්ව ගිජුකුළු පව්වේ වැඩ වසන අවස්ථාවේ සැරියුත් තෙරුන් හා මහාචුන්ද තෙරුන්, උන්වහන්සේට දහමින් අනුසාසනා කළබව මෙහි

දැක්වේ. මෙතුමන් සැතක් ගෙන සියදිවි නසාගත්හ. එතුමන්, අවසාන අවස්ථාවේ අරහත්වය ලැබූ බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. **මූලාශු:** සංයු.නි: (4) සළායතනසංයුත්ත: 1.9.4 ඡන්න සූතුය, පි.150,ම.නි: (3) 3.5.2 ඡන්න ඕවාද සූතුය,පි.554.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.7.9.පි.64.

" උතුම්වූ සර්වඥතා ඥානයෙන් දෙසන ලද උදාරවූ විමුක්ති රස ඇති චතුසතා, භාගාවතුන් කෙරෙන් අසා නිවන් අධිගමය පිණිස මගට පිළිපන්නෙමි. ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ, යොගක්ෂේම (නිවන) මගෙහි නිපුණය".

ජ

ජට

▲ ජටා හාරද්වාජ තෙර- Jata Bharadvaja Thera: ගිහිකල, සැවැත්නුවර වාසි ඛාහ්මණයෙක් වූ මෙතුමා, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක මෙසේ විමසිය:

" ඇතුළත අවුල්ය, පිටත අවුල්ය. පුජාව අවුලෙන් බැදී ඇත... කවරෙක් මේ අවුල නිරවුල් කරන්නේද?" බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"පුතිසන්ධි පුඥා ඇති, කෙළෙස් තවන වීරිය ඇති, පුඥාව ඇති, සසර බිය දකින සන්යා, ශිලයෙහි පිහිටා සමාධිය හා පුඥාව වඩමින්, මේ තණ්හාව නැමති අවුල නිරවුල් කරන්නේය…ඔවුන් ආසව ඎය කල රහතුන්ය…". බුදුවදන් අසා බැති උපදවාගත් මෙතුමා පැවිදිව, අරහත්බව ලැබුහ බලන්න:අවුල නිරවුල්කිරීම. මූලාශුය: සංයු.නි (1) :සගාථවග්ග: බාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.6 ජටා සුතුය, පි.320.

#### ජත

▲ ජතුකන්නි තෙර - Jathukanni Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා, ශාන්තිය හා ශාන්තිපද නම් නිවන ලබාගැනීම පිණිස බුදුන් වහන්සේ විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ.

"ජතුකන්නි, …නෙක්කම්මය, කෝම (ආරක්ෂාව) ලෙසින් දැක, වස්තුකාම, කෙළෙසකාම ගැන ඇති තණ්හාව දුරලන්න…". දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගියහ. එතුමා මෙසේ වදාළහ: " මම සන්සුන් වූවෙමි, උපධි රහිත වූවෙමි, විවේකිව වාසය කළෙමි, ඇත් රජෙක් මෙන් බැදුම සිඳ දමා ආසව රහිත වූවෙමි". මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-11 ජතුකන්නි මානවක,පි.358.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 409: පි.62. හංසවති නුවර ධනවත් සිටුවරයෙක්ව කම් සැපයෙහි ඇලිසිටීම, පදුමුත්තර බුදුන් පුමුඛ මහා සංඝරත්නයට මහා දාන පුජා කිරීම, එම පින් බලයෙන් සක්විති රජ ආදී බොහෝ සැප ලැබීම, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ හමුවී දහම් අසා පැවිදිවීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

ත

38

▲ තොදෙය්ය තෙර-Todeyiya Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා , මුණිගුණ ගැන බුදුන් වහන්සේ විමසුහ. උන්වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: "…මුණි තෙමේ තණ්හා රහිතය, ආශා රහිතය, පුඥාව ලබා ඇත, කාම, හව යන්හි නො ඇලුණහ, පලිබෝධ නොමැත…". දහම අවබෝධ කර ගත් මෙතුමා බුදු සසුනේ පැවිදිවුහ. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-9 තොදෙය්යමානවක,

පි.354.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 408: 8.54. පෙර කේතුමතී නම් පුරයේ මහා බල ඇති විජය නම් රජෙක්ව, සතුරන් මරාදමා ඒ ගැන කම්පාවට පත්ව රජ ඉසුරු හැර ගිගිගෙය හැර යාම, සුමේධ බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, බොහෝ දන් පුජා කර සතුටුව මරණයෙන් පසු බොහෝ සැප සම්පත් විදීම, ගෝතම බුදුන් වහන්සේගේ සමයේ උපත ලබා බුදුන් සරණ යෑම මෙහි විස්තර කර ඇත.

''බුදුරජාණන්වහන්සේ වෙත පැමිණීම මට ඒකාන්තයෙන්ම යහපතක්විය…බුදු සසුන කරන ලදී''.

### තල

▲ කාලපුතු තෙර- Talaputta Thera: ගිහිකල රජගහනුවර නාටාය සංවිධානයක නායකව (නටගාමිණි) සිටි මොහු බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම අසා පැහැදී පැවිදිව අරහත්වය ලැබූහ. සටහන්: \* අටුවාවට අනුව ඔහු, බුදුන්දවස ඉන්දියාවේ පුසිද්ධ නළුවෙක්විය. බලන්න ESN: note: 334,335, p.1566. \*\* ජනයා සතුටුකරන නළුවෙක් නිසා මරණින් මතු 'පහාස දෙවියන්' ගේ සභාවේ යලි උපත ලැබේය යන විශ්වාසය මොහු දැරිය. බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා වදාළේ, එය මිථාා දිට්ඨියක් බවත්, ඒ නිසා දුගතියක යළි උපත ලබන බවය. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතන වග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.2 තාලපුට සූතුය, පි.584.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:50.1.1, පි.284.

"නොමග යන ඉඳුරත්, පුඥාවෙත් සිඳ, යොග යෙන් දමනය කර, මග විදර්ශනාවෙහි පිවිසවා, සමුදය, විභවය, සම්භවය දැක අගුවාදී සම්බුදුන් ගේ ඖරසපුතු වන්නෙහිය".

## තස

▲ තිස්ස තෙර - Tissa Thera: බුදුන් වහන්ස්ගේ ශුාවකවූ මේ තෙරුන් අපවත්ව බුහ්ම ලෝකයේ තිස්ස බුහ්මණ ලෙසින් පහළව, මහා සෘද්ධි බල සහිතවූ බව මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. බලන්න: තිස්ස බුහ්ම. මූලාශුය: අංගු.නි: 6 නිපාතය:දේවතාවග්ග:6.1.4.4 මොග්ගල්ලාන සුතුය.

▲ තිස්ස කපිලවස්තු තෙර- Tissa Kapilavatthu Thera: ගිහිකල සාකාය කුමාරයෙක්වූ, මේ තෙරුන් සුද්දෝධන රජුගේ නැගණියගේ පුතාය. පැවිදිවුවද ඔහුට දහම යහපත් ලෙස අවබෝධ කරගැනීමට නොහැකිව, ගිහිවීමට ඉටාගෙන සිටි අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ ඔහුට මේ සූතුය දේශනා කරනලදී. තිස්ස තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ අවවාද අනුසාසනා සතුටින් පිළිගත්හ. සටහන්: \* මේ සූතුයේදී බුදුන් වහන්සේ මාර්ගයේ දක්ෂ පුද්ගලයා කටයුතු කරන ආකාරය පෙන්වා ඇත. \*\* අටුවාවට අනුව, බුදුවදන් පිළිගත් ඔහු අරහත්වය ලබා ගති. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුත්ත: ථෙරවග්ග: 1.2.4.2 තිස්ස සූතුය, පි.210.

▼ **මෙහිදී** බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට නොකිපී, බඹසර වාසය කිරීමට උපදෙස් වදාළහ. බලන්න: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: භික්ෂුසංයුත්ත: 9.1.9 තිස්ස සුතුය, පි.456.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.10.7, පි.76.

" සියක් අගතා රන්මුවා තලිය හැරදමා මැටිමුවා පාතුය ගතිමි, ඒ මගේ දෙවනි අභිෂේකයය".

▲ තිස්සමෙත්තෙයිය තෙර- Tissametteiya Thera: පැවිදි වීමට පෙර, බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමන්, දහම් කරුණු පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ විමසා ඇත.

" කවරෙක් මෙලොව සන්තුෂ්ටියෙන් සිටීද?…කවරෙක්හට තණ්හා දිට්ඨි කම්පන නැද්ද?…කවරෙක් මහා පුරුෂද?…කවරෙක් තණ්හා සිබ්බනිය (මැහුම්කාරිය) ඉක්මවා ගියේද?…" . සටහන: බුදුන් වහන්සේගේ පිළිතුරු මේ සුතුයේ පෙන්වා ඇත. බලන්න:මැහුම්කාරිය. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-2 තිස්සමෙත්තෙයිය මානවක, පි.338.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය : බු.නි: අපදාන පාලිය 2-1: 401, පි.22. පදුමුත්තර බුදුන් දවස සෝහිත නම් තවුසෙක්ව, බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද, බොහෝ පින් කර, දෙව් මිනිස් සැප ලබා අවසානයේදී ගෝතම බුදුන් වහන්සේගෙන් දහම් අසා පැවිදිවුහ: " උතුම්වූ සසුනට පැමිණියෙම්, රාග දෝස වනසා දැමුවෙම්, ආසව ඎය කළෙම්, දැන් නැවත ඉපදීමක් නැත".

೦

එර

🛦 රෙර නම් භික්ෂුව- Bhikkhu Threa: රජගහනුවර, වේළුවනාරාමයෙහි වැඩසිටි මේ තෙරුන් හුදකලා වාසයෙහි නිරතව, එහි අගය නිරතුරුවම පවසා ඇත. බුදුන් වහන්සේ එම තෙරුන්ට, හුදකලාවිහරණය සම්පුර්ණ වන අන්දම මේ සූතුයේදී පෙන්වා ඇත. බලන්න: හුදකලාවිවේකය. මූලාශුය:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:භික්ෂුසංයුත්ත:9.1.10 ථෙරනාම සූතුය, පි.456.

ç

දබ

▲ දබ්බ මල්ල පුතු තෙර- Dabba Mallaputta Threa: සෙනසුන් - සේනාසන පණවන භික්ෂුන් අතරෙන්, මේ තෙරුන් අගුවේ. අටුවාවට අනුව මෙතෙම, සත් හැවිරිදි වියේදී ධර්මය අවබෝධ කර අරහත්වය ලබා ගත්හ. බලන්න: EAN:note:97.

මූ**ලාශු:** අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

- ▼ දබ්බමල්ල තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, පිරිනිවන් පෑමට අවසර පැතීම, අහසට නැග තේජෝධාතු සමාපත්තියෙන් පිරිනිවන් පෑම, එතුමන් ගැන පුසංසා කරමින් බුදුන් වහන්සේ වදාළ උදාන මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශය: බු.නි: උදානපාලිය: දබ්බ සූතු 2කි, පි.342.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.1.5 පි.38.
- "දමනයට දුෂ්කර කෙතෙක් ආරියමග තොහොත් පුරුෂධම්මසාරථී (බුදුන් වහන්සේ) විසින් දමනය කරන ලද්දේද, භවාාවූ, සන්තුෂ්ටියඇති, සැක දුරුකළ, දිනන ලද කෙළෙස් ඇති, පහවූ බිය ඇති, අචලස්වභාවයට පැමිණි ඒ 'දබ්බ' මහණ කෙළස් පරිනිර්වාණයෙන් පිරිනිවීයෙ ය."
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-1: 534, පි.328. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවති නුවර ධනවත් සිටු පුතෙක්වීම, බුදුන් වහන්සේ ඇතුළු සංසරත්නයට මහා දන් පුජාකිරීම, ඒ පින් බලයෙන් බොහෝ කල් දෙව්මිනිස් සැප ලැබීම, විපස්සි බුදුන් හමුවීම, කාශාප, බුදුන් වහන්සේ කෙරහි බැති උපදවා පැවිදිව, උන්වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ පසු, සත්නමක් භික්ෂූන් පව්වකට නැග, ඉනිමග බිමහෙලා, එහි සිට මහා වීරිය ඇතිව භාවනා කිරීම, ඉන් දෙනමක් අරහත් හා අනාගාමී වීම, ඉතිරි පස්දෙනා මියගොස් දෙව්ලොව පහළවීම මෙහි විස්තර කර ඇත. සටහන්: \* දබ්බ මල්ල තෙරුන් හා එක්වසිටි අනිත් භික්ෂුන් නම්, මේ භවයේ, පුක්කුසාති, සභිය, බාහිය හා කුමාර කාශාප යන්ය. \*\* ගෝතම බුදුන් සමයේ මල්ල රට කුසිනාරවේ උපත ලැබීම, මව ගැබිණිව මියගිය විට, මළකඳ දරසැයෙ තැබූවිට දරුවා, කුසින් නික්ම කුසකණ පදුරකට වැටි ජීවත්වීම, ඒ නිසා දබ්බ යයි නම් කිරීම, සත් අවුරුදු වියේදී සසරින් මිදීම මෙහි පෙන්වා ඇත.

# දස

▲ දාසක තෙර- Dāsaka Thera: මේ සූතුයට අනුව මේ තෙරුන්, කොසඹෑ නුවර සෝසිතාරමයෙහි වැඩසිටි බව පෙන්වා ඇත. ගිලන්වූ ඛේමක තෙරුන්ට දහම් පණිවිඩ හුවමාරු කරගැනීමට උපකාරී වුවේ මේ තෙරුන්ය. සටහන: සූතුයට අනුව ඛේමක තෙරුන් වදාළ බුද්ධ භාසිතය ශුවණය කල 60ක් පමණ සෝසිතාරමයෙ වැඩවිසූ තෙරුන් අරහත්වයට පත්වුහ. දාසක තෙරුන්, ඔවුන්ගෙන් කෙනක් බව දක්වා නැත. බලන්න: ඛේමක තෙර. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): ඛන්ධසංයුත්ත:ඓරවග්ග: 1.2.4.7 ඛෙමක සූතුය, පි.246.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:1.2.7,8. 44.

"මද නුවණ ඇති, ජීනමිද්ධයෙන් මඩනා ලද, බොහෝ ආහාර ගන්නා, නිදනසුඑ, පෙරලි නිදාගන්නා හෙතම බත් බුදිනලද මහා ඌරෙක් මෙන් නැවත නැවත ගැබට වදී (සසර උපත ලබයි)".

۵

- ▲ ධාතක තෙර-Dhothaka Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මොහු, දහම් කරුණු පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසු විට උන්වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:
- ''ධොතකය, නුවණ ඇතිව සිහිය ඇතිව විරිය ඇතිව, මගේ වදන් අසා මේ සසුනේ, තමාගේ නිවන පිණිස හික්මෙන්න''. **සටහන:** විචිකිච්චවෙන් තමා මුදවාලන්න යයි ඔහු විමසුවිට බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:
- "…ලෝකයේ විචිකිච්චා ඇති කිසිවෙකු මුදන්නට නො හැක්කෙමි. ඔබ, ශ්‍රේෂ්ඨධර්මය අවබෝධ කර ඉන් මිදිය යුතුය". **මූලාශය:** බු.නි. සුත්ත නිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා:පි,326, 5-5ධොතකමානවක, පි.344.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-1: 404, 8.32.: හංසවතී නුවර අසබඩ හාගිරථී (ගංගානම් නදිය) නදිය අසල, සෝහිත ආරාමයේ පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, ජලංග නම් පුසිද්ධ බුාහ්මණ ගුරුවරයෙක් ලෙසින් ඒ නුවර වාසය කිරීම, බුදුන් වහන්සේට ගංගාව තරණය කිරීම පිණිස හේයක්- පාලමක් තනා පුජාකිරීම, එම යහපත් කම්ම විපාක නිසා බොහෝකල් දෙව් මිනිස් සැප ලබා අවසානයේදී ගෝතම බුදුන් දවස උපත ලබා පැවිදිබවට පත්වීම විස්තර කර ඇත. "සිව්පිළිසිඹියා, අෂ්ඨවිමොක්ඛ, ෂඩ්අහිඥා සාක්ෂාත් කරගෙන බුදු සසුන කරන ලදී".

ධම

▲ ධම්මික තෙර- Dammika Thera: මෙතුමා පැවිදිව තමන් උපන් පුදේශයේ පිහිටි ආවාස 7 කම වරින්වර වාසය කලබව මෙහි දක්වා ඇත. ඒ ආවාසයන්වෙත පැමිණි ආගන්තුක භික්ෂුන් හට ඔහු, ආකුෝෂ පරිභව කළ නිසා ඒ භික්ෂුන් ඒ ආවසයන්හි නොරැඳී පිටවගියහ. ඒ ගැන විමසා බැලු ගිහියන්, ධම්මික භික්ෂුවගේ අයහපත් හැසිරීම දැක ඔහුට පිටවීමට නියම කරනලදී. වාසය කිරීමට තැනක් නොමැතිවූ ඔහු රජගහනුවරට පැමිණ බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක තමාට වාසය කිරීමට තැනක් නොමැති බව පැවසුහ. ඔහුගේ අයහපත් හැසිරීම ගැන තොරතුරු දැන, බුදුන් වහන්සේ ඒ භික්ෂුවට, තමන් ගේ සබුහ්මචාරින්ට දුෂ්ටනොවී වාසය කිරීමට භික්මිය යුතුය යයි අවවාද අනුසාසනා වදාළහ:

"මේ සසුතේ මහණ, තමන්ට කෝධ කරන අයට පෙරලා කෝධ නොකරති, දබර කරන අය හා දබර නොකරති, ඔවුන් මහණදම් යහපත් ලෙසින් ආරක්ෂා කරති".

සටහන්: \* මේ සුතුයේ බුදුන් වහන්සේ, එම භික්ෂුවට, බුංහ්මණ ධම්මික ලෙසින් අමතා ඇත. ඒ ගැන භික්ඛු බෝධි හිමි මෙසේ දක්වා ඇත: This may be the only place in the Nikāyas where the Buddha refers to a bhikkhu as a brahmin followed by his personal name. බලන්න: EAN:6:Note:1360, p.647. \*\* මේ පිලිබඳ දක්වා ඇති උපමාව: රාජකීය නුගයස . මූලාශු: අංගු.නි: (4) : 6 නිපාත:ධම්මිකවශ්ග: 6.1.5.12 ධම්මික සූතුය,පි.160, EAN:6: 54.12 Dhammika, p.343.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:4.1.10, පි.134.

"ධර්මය අධර්මය යන දෙදෙනා සමවිපාක නොදේ, අධර්මය නිරයට ගෙනයයි, ධර්-මය සුගතියට පමුණුවයි".

න

නග

- ▲ නාගදත්ත තෙර- Nagadattha Thera: මේ තෙරුන් වනයේ වාසය කලද, පිණ්ඩපාතය පිණිස ගමට පිවිසි එහි දිගු කාලයක් ගතකරන බව දැක, වනදෙවියෙක් ඔහුට අවවාද කළ බව හා ඒ තෙරුන් ඒ අවවාද පිලිගත් බව මෙහි දැක්වේ. මූලාශය: සංයු.න්: (1) සගාථවග්ග: වනසංයුත්ත: 9.1.7 නාගදත්ත සුත්රය්, පි.384.
- ▲ නංගසමාල තෙර- Nagasamala Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගේ අතවැසියෙක් ලෙසින් පෙරදී කටයුතු කර ඇත. එක් සමයක බුදුන් වහන්සේ, අතවැසි නාගසමාල තෙරුන් හා කොසොල් රට සැරිසරන අවස්ථාවේ, දෙම∘සන්ධියකට පැමිණියහ. නාගසමාල තෙරුන් එහි ඇති මාර්ග දෙකින් එක් මගක් පෙන්වා එම මගින් යෑම පිණිස බුදුන් වහන්සේට ඇරයුම් කළහ. ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ නිවැරදි මග පෙන්වූවද, එය පිළිනොගත්, ඔහු බුදු පාතු සිව්රු බිම තබා ගිය බවක් මෙහි දක්වා ඇත. පසුව සොරුන්ට හසුවි දුකට පත් ඔහු ආපසු බුදුන් වහන්සේ වෙතට පැමිණ ඇත. බලන්න: ද්විධාපථ. මූලාශු:බු.නි: උදාන පාලි: 8.7 ද්විධාපථ සූතුය, පි.338.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ, සැරියුත් මහා තෙරුන්ට මහා සිහනාද සූතුය දේශනා කරන අවස්ථාවේ, බුදුන් වහන්සේට පවන් සලමින් ඒ අසල සිටි මේ තෙරුන් මෙසේ පවසා ඇත:
- ''…වහන්ස ආශ්චර්ය, …අද්භූතය…මේ ධම්ම කුමය අසා මගේ ලෝමයෝ දහගත්හ… මේ ධම්ම කුමයේ නම කුමක්ද?'' බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:
- "….නාගසමාල, එසේ නම් ඔබ මේ ධම්ම පරියාය 'ලෝමහංසනපරියාය' යන නමින් දැනගන්න". බලන්න: ලෝමහංසන ධම්ම පරියාය. මූලාශුය: ම.නි: (1) 1.2.2 මහාසිහනාද සුතුය, පි.183.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:4.1.1 පි.128.
- " පිඩු පිණිස යන මට, අබරණින් සැරසුන, මනා වස්තු හැඳි නළහනක්, මාවත මැද නටනු පෙනිණි, මට යෝනිසෝමනසිකාරය ඇතිවි ආදිනව දිටිමි, නිඛිද්දා නුවණ පහළවිය, කෙළෙසුන් පහවිය...බුදුසසුන කරනලදී".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: ඛු.නි: අපදාන පාලිය1: 71, පි.237. සිබි බුදුන්වහන්සේ පහළවූ සමයේ උපත ලබා, ඒ බුදුන් වහන්සේට කළ ස්තූපයට පළොල් මල් පුජා කිරීම, ඒ අනුසසින් බොහෝ දෙව් මිනිස් සැප විඳ ගෝතම බුදුසසුනේ දී අරහත්වය ලැබීම මෙහි පෙන්වා ඇත.
- ▲ නාගිත කාශාප තෙර- Nagita Kassapa Thera: මෙතුමා බුදුන් වහන්සේගේ උපස්ථායක ලෙසින් කටයුතු කර ඇත. **මූලාශය:** දීඝ.නි: (1) මහාලි සූතුය, අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: නාගිත සූතුය, පි.120, අංගු.නි: (5) 8 නිපාත: 8.2.9.6 නාගිත සූතුය, පි.370.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.9.5,පි.70.

" මේ නිවන්ගාමි මග යම්සේද, එබඳු මගක් මෙයින් බැහැර (මේ සසුනෙන්) නැතය යයි භාගාවත් ශාස්තෘන් වහන්සේ, තමන්ගේ අත්ලෙහි තැබූ දෙයක් පෙන්වන ලෙසින් සංඝයාට අනුසාසනා කරන සේක".

▲ නිගෝධකප්ප තෙර-Nigrodhakappa Thera:මේ තෙරුන්, වංගීස තෙරුන්ගේ උපාධානයය. උන්වහන්සේ අග්ගලාව චෙතියේදී අපවත්වුහ. වංගීස තෙරුන්, තමන්ගේ උපාධානයා පිරිනිවීගියාද යනවග නොදැන ඒ පිලිබඳ බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසීම, හා නිගෝධකප්ප තෙරුන්, අරහත්වය ලබා පිරිනිවන්පෑබව බුදුන් වහන්සේ විස්තරකිරීම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: බු.නි: සුත්තනිපාත: චූලවග්ග: 2-12 නිගෝධකප්ප සූතුය, පි.122, සංයු.නි:(1) වංගීසසංයුත්ත:8.1.1. නික්ඛන්ත සූතුය, පි.356.

# ဆင္

▲ නදී කාශාප තෙර- Nadikassayapa Thera:උරුවෙල කාශාප තෙරුන්ගේ බාල සොහොයුරාය. බුදුන් සරණ යෑමට පෙර ජටිල පුතිපදා අනුගමනය කළහ. දහම අවබෝධ කර පැවිදිවිය. ආදිත්තපරියාය සූතුය අසා අරහත්වයට පත්විය.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:5.1.6 , පි.142.

''මගේ මිසදිටුබව පුහිණය, මෝහය පුහිණය, භව තණ්හාව නසන ලදී, ජාති සංසාරය ක්ෂිණවිය, දැන් පුනර්භවයක් නැත".

### නන

▲ නන්ද (ගෝතම) තෙර -Nanda Thera: ඉන්දීය සංවරය-ඉන්දීයේ ගුත්තද්වාර ඇති හික්ෂුන් අතරෙන්, මේ තෙරුන් අගුය. බලන්න: EAN:note:111,p.586 මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ නන්ද තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගේ ගිහිකල සුළුමව්වූ පුජාපති ගෝතමියගේ හා සුද්දෝධන රජුගේ පුතුනුවන්ය. මේ සූතුයේ නන්ද තෙරුන්, විවාහ ගිවිසගත් ජනපද කලාහණි නම් ශාකා දියණිය සිහිකර ගිහිවීමට සිතීම හා ඒ බව දත් බුදුන් වහන්සේ (ඉද්දි බලයෙන්) ඔහු, තවිතිසාවට කැඳවා ගෙන යාම, එහිදී, ජනපද කලාහණියට වඩා අගු රූපයෙන් යුත් දෙව්අහනන් 500ක් පෙන්වීම, සසුනේ සිත අලවා වාසය කරන්නේනම්, ඒ දෙව්අහනන් ලැබීමට ඇප වීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත. පසුව විරිය කර නන්ද තෙරුන් අරහත්වයට පත්වුහ. මූලාශය: බු.නි:උදානපාලිය:නන්දවග්ග: 3.2 නන්ද සූතුය, 8.198.

▼ මෙහිදී නන්ද තෙරුන් සතිසම්පුජනා වඩන ආකාරය ගැන බුදුන් වහන්සේ පැසසුම් කර ඇත. මූලාශු:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: 8.1.19. නන්ද සූතුය, පි. 54, EAN:8: 9.9 Nanda, p. 41.

▼ නන්දතෙරුන් හට සියුම් සිවුරු ආදිය පරිහරණය කිරීම පැවිද්දන්ට නුසුදුසු බව බුදුන් වහන්සේ අවවාද වදාළ පසු ඒ තෙරුන් පාංසුකුලිකව, පිඩුසිගායැම ගැන මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.න්: (2) නිදානවග්ග: භික්ඛුසංයුත්ත:9.1.8 නන්ද සුතුය, පි.454

- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:2.2.9, පි.96.
- " කයපිලිබඳව අයෝනිසෝමනසිකාරයෙ යෙදුනෙමි, කාමරාගය නිසා සිත නොසන්සුන්විය…උපායෙහි දඤවූ සුර්-යබන්ධු වූ බුදුරදුන් ගේ අවවාද නුවණින් පිලිපැද සසරෙහි ගිලුන සිත නංවාගතිමි".
- ▼ මේ තෙරුත්ගේ අපදාතය: බූ.නි: අපදාන පාලිය1: 13,8.130: " මම පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේට අනගි වස්තුයක් පුජා කෙළෙමි. අනුමෝදනා වදාරන බුදුන් වහන්සේ මගේ අනාගත උපත් පවසා, අවසාන උපතේ ගෝතම බුදුන් වහන්සේගේ බාල සොහොයුරා වනබව වදාළහ".
- ▲ නන්දක තෙර- Nandaka Thera: මෙහෙණියන්ට ඔවාදෙන-භික්ෂුණි ඔවාද, භික්ෂුන් අතරෙන් මේ තෙරුන් අගුය. ගිහිකල, සැවැත්නුවර වාසයකළ ශෘහපතියෙකි. බලන්න: EAN:note: 110.p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ නන්දක තෙරුන්, භික්ෂුණි සංඝයාට ඕවාද දීම පිලිබඳව, බලන්න: ම.නි: (3) නන්දඕවාද සුනුය.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:2.3.7, පි.100.
- "යම්සේ හදු අජානිය වෘෂහ තෙමේ පැකිල, යළි නැගී සිටිද, බෙහෙවින් සංවෙගව, ධුරය උසුලා සිටීද... එලෙසින්, දර්ශන සම්පන්න සමාක් සම්බුද්ධයන්ගේ, ශුාවක, ඖරස පුතු මා පුරුෂජානියෙක් ලෙසින් සලකන සේක්වා".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදාන: බු.නි:අපදානපාලිය: 2-1: 545, පි.390.: පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද, හික්ෂුණින්ට ඔවාද දෙන අගු තෙරනමක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාරන විට මතු ගෝතම බුදු සසුනේදී, ඒ පදවිය ලැබෙන බව පැවසීම, සැවත්නුවර ධනවත් සිටුකුලයක උපත ලබා, ජේතවනාරාමය පිළිගන්වන අවස්ථාවේ පැවිදිවීම මෙහි දක්වා ඇත.
- "බුදුරජාණන්වහන්සේ වෙත මාගේ පැමිණීම ඒකාන්තයෙන්ම ස්වාගතවිය... බුදු සසුන් කරන ලදී".
- ▲ නන්දක මානවක තෙර- Nandaka manawaka Thera: නන්ද ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත. බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මොහු, මුණි යනු කවරේද? යයි බුදුන් වහන්සේ විමසීම උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි දක්වා ඇත. දහම අසා බුදුන් සරණ ගියහ. බලන්න: මුණි. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-7 නන්දමානවක, පි.350.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1:406, පි.46.: අනුරුද්ධ පසේ බුදුන් සමයේ, වැද්දෙක් ලෙසින් ජීවත්වීම, බුදුන් වහන්සේ මහා වනයේදී හමුවීම, බුදුන් වහන්සේට කුටියක් සදා නෙලුම මලින් අතුරා පුජාකිරීම, සසුනේ පැවිදිව නොබෝකලකින් රෝගීව මිය යාම, යහපත් පුණාකම්ම විපාක ලෙසින් බොහෝ කල් සැප විඳ ගෝතම බුදුන් දවස උපත ලැබීම. බුදුන් වහන්සේගෙන් ගැඹුරු නිවන පදය අසා, පැහැදී, ආසව ක්ෂය කර නිවන ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

▲ නන්දිය තෙර- Nandiya Thera: මේ තෙරුන් අනුරුද්ධ හා කිම්බිල තෙරුන් සමග නිතර හැසිරෙන මිතු තෙරකි. එතුමන් සෝසිංග වනයේ, සුහද ලෙසින් වාසය කිරීම හා ඒ ගැන බුදුන් වහන්සේ පුසාදයට පත්වීම මෙහි විස්තර කර ඇත. සෙසූ තෙරුන් දෙනම හා මේ තෙරුන් ගේ උත්තමබව පිළිබඳව දීසපරජාන නම් යක්සෙනවියෙක් බුදුන් වහන්සේට පැවසීම, ඒ බව දේවලෝක හා බුහ්ම ලෝක පුරා පැතිරීම ගැනද මෙහි දක්වා ඇත. ඒ ගැන බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"…දිසය, මේ කුලපුතුයෝ තිදෙනා යම් තාක් බොහෝ දෙනාට හිත පිණිස… දෙවි මිනිසුන්ට හිත පිණිස සැප පිණිස පිළිපන්ණාහු යායි දකින්න". මූලාශය: ම.නි: (1) වුළගෝසිංග සූතුය, පි.514.

#### නර

▲ නාරද තෙර- Narada Thera: නාරද තෙරුන් පැළලුප් නුවර (පාටලීපුතු නුවර) කුක්කුටාරාමයේ දී මේ සූතුය, දේශනා කරනලදී. ඒ නුවර මුන්ඩ රජුගේ හාණ්ඩාගාරික (කෝෂාරක්ෂක) පියක, තෙරුන් ගේ ගුණ මෙසේ පවසා ඇත: "ආයුෂ්මත් නාරද තෙරුන්… පණ්ඩිතය, වාක්තයහ, පුශස්තබුද්ධිය ඇත, බහුශුතය, චිතු කථිකයහ, කලන වැටහිම් ඇත, මහලුය, අර-හත්ය…" සටහන: නාරද තෙරුන් වදාළ මේ සූතුය අසා, මුණ්ඩ රජ බුදුන් සරණ ගියහ.: මූලාශුය: අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: 5.1.5.10 සෝකසල්ලහරණ සූතුය, පි.112.

ප

#### පක

▲ පුක්කුසාති භික්ෂුව - Bhikkhu Pukkusāti: මෙතුමා ගිහිකල තක්ෂිලා නුවර රජවුහ. මගධයේ බිම්බිසාර රජ ගේ මිතුරෙකි. බිම්බිසාර රජ, තුිවිධ රත්නය හා දහම ගැන තොරතුරු මෙතුමාට ලියා දැන්වුහ. ඒ තොරතුරු අසා දහම ගැන පුමෝදය ඇතිකරගෙන රාජා හැර ගිහිගෙය හැර, බුදුන් වහන්සේ හමුවීමට පැමිණියහ. එතුමන් බුදුන් වහන්සේ හමුවීම, දහම අසා අනාගාමීබව ලැබීම, මරණය හා සුද්ධාවාසයක උපත ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න:EMN:note: 1264, p. 1178. මූලාශුය: ම.නි: (2) ධාතුවිභංග සූනුය.

▼මේ සූතුයන්හිදී, සටිකාර බුහ්මරාජයා, පුක්කුසාති හික්ෂුව අනාගාමීව, අවිහ බුහ්ම ලෝකයේ උපත ලබා ඇතය යි බුදුන් වහන්සේට පවසා ඇත. මූලාශ: සංයු.නි: (1): දේවතා සංයුත්ක:1.5.10 සටිකාරසූතුය, පි.88, දේවපූතුසංයුත්ක:2.3.4 සටිකාර සූතුය, පි.140.

### පග

▲ පිංගිය (මානවක) තෙර -Pingiya (manawaka) Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මොහු, තමන් මහළු, දුබල බව පවසා ජරාමරණයෙන් මිදීම -පුනර්භවය නැතිකිරීම ගැන බුදුන් වහන්සේ විමසීම හා උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි දක්වා ඇත:

"පිංගිය, …ඔබ කුසලධර්මයෙහි අපුමාදව, පුනර්භවය ඇති නොවන පිණිස රූපය (ඇති ඇල්ම) දුරු කරගන්න. තණ්හාවෙන් ගැලී සිටින සණ්යන් ගේ සිත් ජාරා ආදියෙන් මැඩි සිටින සැටි දැක…පුනර්භවය නොවනු පිණිස තණ්හාව දුරුකරන්න". ආයුෂ්මත් පිංගිය, බුද්ධ දේශනාව අසා සතුටුව, බාවාරි බුාහ්මණ හමුවී මෙසේ පැවසුහ:

"…පක්ෂියෙක් කුඩා වනය හැර, බොහෝ පලතුරු ඇති වනයකට පැමිණිසේ, මහාවිලකට පැමිණි හංසයෙක් මෙන් බුද්ධසාසනයට පැමිණියෙම්…". මූලාශය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-16 පිංගියමානවක, පි.364. සටහන: බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැවිදිවූ මෙතුමා, අනාගම්ව අවිහ බුහ්ම ලෝකයේ පහළවූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශ: සංයු.නි: (1): දෙවපුත්ත සංයුත්තය: 2.3.4 සටිකාර සූතුය, පි. 40, ESN: 2: Devaputta samyutta: 24.4 Ghaṭīkāra, p. 201.

#### පණ

- ▲ පුණ්ණක තෙර Punnaka Thera: ගිහිකල බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද පැවිදිවිය. බුදුන් වහන්සේගෙන් ඇසු පුශ්නය: "...යාගකරුවෝ...ජාතිය ජරාව තරණය කළාහුද?..." සියලු ආසාවන් පහකල රහතුන්, ජාති ජරාව තරණය කලබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326,5-3 පුන්නක මානවක, පි.340
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 402, 8.26.: පෙර දිවියක, වනගතව වාසය කරනවිට අපවත්වූ පසේබුදුන් වහන්සේගේ සිරුර ගරුසරු ඇතිව ආදාහන කරන අවස්ථවේදී ඒ ගැන සතුටට පත්වූ යක්ෂයෙක් අහසේ සිට සෑම කල්හිම ඔහුගේ නම පුණ්ණක වන බව පැවසිය. ඒ යහපත් කම්මය නිසා බොහෝකල් දෙව් මිනිස් සැප ලබා ගෝතම බුදුන් දවස පුණ්ණක මානවක ලෙසින් ඉපදී දහම අසා බුදුන් සරණ ගියහ: " කෙලෙශයෝ දවන ලදී, සියලු හවයෝ නසන ලදී, අනාසව, සුවපත්ව වෙසෙමි".
- ▲ පුණ්ණ තෙර -Punna Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේගෙන් ඉන්දිය සංවරය ඇතිව වාසය කිරීම පිණිස අවවාද ලබාගැනීම, පසුව සුනාපරන්ත දනව්වට වැඩම කර එහිදී 500 ක් පමණ උපාසකයන්ට දහම අවබෝධ කරවීම, අරහත්වය හා පරිනිබ්බානය පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: මේ තෙරුන්ගේ ඉවසීම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ පැසසුම් කර ඇත:

"සාධු සාධු පුණ්ණ, දහම හා උපසමය යන දෙකම ඇති ඔබට, සුනාපරන්ත දනව්වේ වාසය කිරීමට හැකිය". සටහන:එසේ පැවසීමට හේතුව වුවේ සුනාපරන්ත දනව්වේ වාසින් දරුණු අය බව පුසිද්ධ නිසා බුදුන් වහන්සේ ඒ ගැන තෙරුන්ගෙන් විමසුවිට, තමාට ඕනෑම කරදරයක් විදීමට හැකිබව එතුමා පැවසු නිසාය. මූලාශු: සංයු.නි: (4) සළායතනසංයුත්ත: 1.9.5 පුණ්ණ සූතුය, පි.158, ම.නි: (3) 3.5.3 පුණ්ණඕවාද සූතුය, පි.562.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.7.10.පි.64.

" ශිලය අගුය, උතුම් මිනිසුන්ටද දෙවියන්ටද ශිලපුඥා ඇත. එමගින්, කෙළෙසුන් දිනා ගතිමි".

- ▲ පුණ්ණජී තෙර-Punnaji Thera: බරණැස්නුවර සිටු පුතෙක් වූ මෙතුමා යසකුල පුතු තෙරුන්ගේ ගිහිකල මිතුරෙකි. තම මිතුරා පැවිදිවූ බව අසා සෙසු මිතුරන් තිදෙනා සමග පැමිණ, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැවිදිව, උපසම්පදා ලැබ අරහත්වයට පත්වුහ. මූලාශුය:වින.පි: මහාවග්ගපාලි1: සිව්ගිහි යහළුවන්ගේ පැවිද්ද කථා, පි.116.
- ▲ පුණ්ණීය තෙර- Punniya Thera: මේ තෙරුන්,දහම් දේශනා අවබෝධය ගැන, බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසීම මෙහි විස්තරකර ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5) 8 නිපාත: 8.2.9.2 පුණ්ණීය සූනුය, පි. 364, (6) 10 නිපාත: 10.2.4.3 පුණ්ණීය සූනුය, පි. 302.
- ▲ පුණ්ණ මන්තානි පුතු තෙර- Puṇṇa Mantāṇiputta Thera: ධර්මකථික භික්ෂුන් අතරෙන් අගුය. සටහන: ගිහිකල කපිලවස්තු නුවර වාසය කල බුාහ්මණයෙකි, අඤඤාකොණඩඤඤ තෙරුන්ගේ බෑණාය. බලන්න: EAN: note:82: p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ පුණ්ණ මන්තානිපුත්ත තෙරුන් ගේ අවවාද අනුසාසනා, ආනන්ද තෙරුන්හට සෝතාපන්න වීමට උපකාරිවිය. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): ඛන්ධසංයුත්ත:ඓරවග්ග: 1.2.4.1 ආනන්ද සුතුය, පි. 208.
- ▼ මේ තෙරුන් අරහත්වය ලබා බුදුන් වහන්සේ දැකීමට සැවැත්නුවරට පැමිණියහ. එහිදී, සැරියුත් තෙරුන් සමග පැවති ධම්ම සාකච්චාව ගැන මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. බලන්න: ම.නි: (1) රථවිනීත සුතුය.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.1.4 පි.38.
- " පුඥාවන්ත, යථාබව දකින සත්පුරුෂයන් සේවනය කරන්න. අපුමාදව, විචඤණව, මහා පුඥාවෙන්, ගැඹුරුවූ, දුකසේ දැකියයුතු, නිපුනවූ, සියුම් අරුත – සිව්සස් අවබෝධ කරගනිති".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලි 1: 3, පි.94. "පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ මම චේදයේ පරතෙරට ගිය බුාහ්මණයෙක් වුහ. මම බුදුන් වහන්සේ කෙරේ පහැදී පෙර දිට්ඨිය පහකළෙමි". බලන්න: උපාලි මහා තෙර.
- ▲ පිණ්ඩොල භාරද්වාජ කෙර- Piṇḍola Bhāradvāja Thera: සිංහ නාද කරන භික්ෂුන් අතරෙන් අගු තැන ලැබුහ. සටහන: ගිහිජිවිතයේදී මෙතුමන්, කොසම්බියේ උදෙන රජුගේ පුරෝහිත බමුණාගේ පුතාය. බලන්න: EAN: note: 81, p.585. මූලායු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: XIV: Foremost, p. 44.
- ▼මේ තෙරුන්, පිරිපුන් බඹසර ජීවිතය ගෙනයාම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දුන් කරුණු, කොසඹෑ නුවර උදේන (උදේනි) රජුට දේශනා කොට වදාළහ. එම දේශනාව අවසනයේදී, රජතුමා බුදුන් සරණ ගියබව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.4 හාරද්වාජ සූතුය,පි.254.
- ▼මේ තෙරුන් ආරණෲකබව, පිණ්ඩපාතිකබව, පාංශුකූලීකබව, තුන්සිව්රු දරනබව, අල්පේච්ඡබව, සන්තුෂ්ටිකබව, විරිය ඇතිබව,

ධුතවාද බව අරහත් බව ආදී ගුණ මෙහි පෙන්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ එම තෙරුන්ගේ ගුණ ගැන උදානයක් වදාළහ. **මූලාශුය:** බු.නි: උදානපාලිය: 4.6 පිණ්ඩොල සුතුය, පි.238.

- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:2.1.2, පි.86. "කුලයන්හි යම් වන්දනා පුජා තිබේද, බුදුවරු ඒවා පිළිකුල්කටයුතු දේ ලෙසින් පෙන්වා ඇත, ඒවා උදුරාලිය නොහැකි සියුම් උලක් වැනිය. එයට හේතුව, සත්කාර ආදිය අනුවණ පුද්ගලයාට ඉවත දැමීමට නොහැකි නිසාය".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය1:8, පි.120. "පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ හිමවතේ වැඩසිටින සමයේ අභීත සිහංයෙක්වූ වෙමි. මම බුදුන් වහන්සේට පියුමක් පුදා නමස්කාර කළෙමි. ඉන්පසු අනුමෝදනා වදාළ බුදුරදුන් මගේ අනාගත උපත් පවසා, අන්තිම ජාතියේ, ගෝතම බුදුන් සමයේ බුාහ්මණ කුලයේ උපත ලබා පැවිදිව පිරිනිවත් පාන බව වදාළහ".

# පල

- ▲ පලගන්ඩ තෙර- Palaganda Thera: මෙ තෙරුන් අනාගාමිව අවිහ බුහ්මලෝකයේ පහළවූ බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශ:** සංයු.නි: (1): දෙවපුන්ත සංයුත්තය: 2.3.4 සටිකාර සූතුය, පි. 40, ESN: 2: Devaputta samyutta: 24.4 Ghaṭīkāra, p. 201.
- ▲ පිලින්දවචඡ තෙර- Pilindavachcha Thera: දෙවියන්ට පුිය මනාපවූ-දේවපුිය- භික්ෂුන් අතරෙන්, පිළින්දවච්ඡ තෙරුන් අගුය. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරුන්, තමන් හා වාසය කරන සෙසු අයට වසල වාදයෙන් කථාකිරීම ගැන සංඝයා බුදුන් වහන්සේට පැමිණිලිකරඇත. ඒ අවස්ථාවේ බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දුන්නේ: ඒ තෙර, පෙරපුරුද්ද නිසා එසේ කතා කරන බවද, එතුමන් අරහත්බව ලැබූ නිසා, සිතේ ද්වේශයක් නැතිබවය. සටහන: අටුවාවට අනුව පෙර ජිවිත 500 ක දී පමණ, බුාහ්මණ කුලයේ ඉපදී සිටි නිසා පුරුද්දට සෙසු අයට 'වසල' යයි ඇමතීමට පුරුදුවී ඇත. බලන්න: EAN:note:98.p.585. මූලාශුය:බු.නි: උදානපාලිය: 3.6 පිලින්දවචඡ සූතුය, පි.212.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.1.9 පි.40.
- " ස්වාගත බව ලබා, දුරාගතය හැර දමාඇත. වරදවාගත් සිතිවිලි මට තොමෑත. එයට හේතුව, ශුෙෂ්ඨවූ සිව්සස් දහම ලැබූ නිසාය".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: ඛු.නි: අපදාන පාලිය1: 15, පි. 136, හා 391, පි.582. මෙතුමා, සුමේධ බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ කල කරනලද ස්තුප පුජාව හා රහතුන්ට දන් දීම නිසා බොහෝ ජාතිවල දිවා ලෝක සැප සම්පත් ලැබු බව, පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ ට මහා දන් දීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

▲ පෝසාල (මානවක) තෙර-Posala Thera: බවාරි බුහ්මණ ගේ සිසුවෙක් මෙතුමා, ආකිඤවඤඤායතන ලාභීන් ගේ අධිමුත්තිය ගැන බුදුන් වහන්සේගෙන් වීමසිය. උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි විස්තර කර ඇත.

"…පොසාලයනි, තථාගතයන්, ආකිඤවඤඤායතනයෙහි අධිමුක්තවූ එයම පරායන කොට ඇති පුද්ගලයා ගැන දනී…ඒ ආයතනයේ සංයෝජන විශිෂ්ඨ නුවණින් දැන නිමවූ බුහ්මචරියාව ඇති …ඒ රහතුන්ගේ අරහත්ව ඥානය අවිපරිතය". සටහන:බුදුන් වහස්තේ වදාළ දහම අසා මෙතුමා ඇතුළු සෙසු සිසුන් හැමදෙනා බුදුසසුතේ පැවිදිවුහ.මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-14 පොසාලමානවක,පි.362.

ಶಿ

එග

▲ එග්ගුන තෙර-Phagguṇa Thera: සැවැත්තුවර වාසය කරන අවස්ථාවේ මේ තෙරුන් බොහෝ සෙයින් ගිලන්වූ නිසා ආනන්ද තෙරුන් ගේ අයැදීම අනුව බුදුන් වහන්සේ එහි පැමිණ දහම් අනුසාසනා වදාළහ. ඒ දේශනාව අසා සතුටට පත් තෙරුන් අනාගාම්බව ලබා අපවත්වුහ. සටහන: සංයු.නි: (4) සළායතනසංයුත්ත:1.8.10 එග්ගුන සූතුය, පි,144 මේ තෙරුන් ගැන දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: මහාවග්ග: 6.2.1.2 එග්ගුන සූතුය, පි.178.

බ

බක

▲ බක්කුල තෙර -Bakkula Thera: නිරෝගිසුවය ඇති -අප්පාබාධා-භික්ෂුන් අතරෙන් බක්කුල තෙරුන් අගුවේ. ළදරු වියේදී මාළුවෙක් විසින් ගිල ගත්තද අරුම පුදුම ලෙසින් ජීවිතය රැකුණි. වයස අවුරුදු 80 දී පැවිදිව,දින 7 කින් අරහත්බවට පැමිණියහ. බලන්න: EAN:note:107, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, 8. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ ම.නි: බක්කුල සූතුයේදී, මේ තෙරුන් ඔහුගේ මිතු අචේල කස්සප හා පැවති සාකච්චාව පෙන්වා ඇත.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:3.1.3 , පි.116.

"යම් තැනක සසරදුක නිරුද්ධ වේ නම් සම්බුදුන් විසින් දෙසන ලද ඒ ශෝකරහිත වූ රාගාදී රජස් රහිතවූ නිරුපදුවූ නිවන ඒකාන්තයෙන්ම මනා සුවය වේ".

▼රෙර අපදානයේ, මෙතුමන් අනෝමදස්සි බුදුන් වහන්සේ සරණ යෑම, ඒ බුදුන් වහන්සේට බෙහත් ලබාදීමේ විපාක ආදිය විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශය: ඛු.නි:අපදානපාලි1: 366, පි.638.

බල

🛦 බ්ලන්ගික භාරද්වාජ තෙර- Bilangika Bharadvaja Thera

රජගහනුවර වැසි මෙතෙම, තම ගෝතුයේ පිරිස බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවීම ගැන කිපි උන්වහන්සේ හමුවට පැමිණ නිහඩව සිටියේය. ඔහුගේ සිත, තම සිතින් දුටු බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"යමෙක් නිරපරාධ, නිකෙලෙස් කෙනෙකුට අපරාධ කරන්නේ නම්, උඩු සුළහට විසි කල සියුම් දුවිලි මෙන් එය ඔහු කරාම පැමිණේ…"

බුදුන් වහන්සේගේ දේශනාව අස පැහැදුන මෙතුමා, පැවිදිව අරහත්වය ලබා ගත්බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශුය:** සංයු.නි (1) :සගාථවග්ග: බුාහ්මණ සංයුත්ත: 7.1.4 බිලන්ගික සූතුය, පි.318.

▲ බෙලට්ඨීසිස තෙර- Belatthisisa Thera: මේ තෙරුන්, ආනන්ද තෙරුන්ගේ උපාද්දායා බව, එතුමන් බලවත් පිළිකා රෝගයකින් පෙඑන බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:වි.පි.මහාවග්ග පාලිය1, චීවරඛන්ධ, 7:පි.218

#### බහ

- ▲ බාහිය තෙර-Bahiya thera: මේ තෙරුන් දහම ශුවනය කිරීමෙන් රහත්වුබව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: \* මේ තෙරුන් බාහිය දාරුචාරිය රහතන්වහන්සේ නොවේ. මූලාශු: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත:ඡන්නවග්ග: බාහිය සූතුය, සංයු.නි: (5-1-) මහාවග්ග: සතිපට්ඨානසංයුත්ත:නාලකවග්ග: බාහිය සූතුය.
- ▲ බාහිය දාරුච්රිය රහතන්වහන්සේ- Arahant Bahiya darichariya ඎණික අහිඥා බිප්පාහිඤඤා ලත් භික්ෂුන් අතරෙන් බාහිය දාරුච්රිය රහතුන් අගුවේ. බලන්න: අගු ශාවක භික්ෂුන්, EAN:note: 99. p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, තපස්වුතය දැරූ මොහු තමන් රහත්යයි සිතාගෙන ජීවත්විය. පෙර හවයක මිතු දෙවියෙක් ඔහු ගැන අනුකම්පා කර, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට අනුබල දුන්හ. බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට අනුබල දුන්හ. බුදුන් වහන්සේ දෙසු කෙටි දහම් පදයකින් අරහත් මගඵල ලැබ, කෙටි වේලාවකදී ගවදෙනක් ඇත අපවත්වුහ. චාරිතු අනුකුළව, පැවිදි බව නො ලැබුවද, මෙතුමා අරහත් භික්ෂුවක් බවද, එතුමන් වෙනුවෙන් ස්ථුපයක් සාදන්න යයි බුදුන් වහන්සේ අවවාද වදාළහ. බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට වදාළ කෙටි ගාථාව:

"තසමාතිහ තෙ බාහිය, එවං සික්ඛිතබබං: 'දිටෝ දිටඨම්තාං භවිසසති, සුතෙ සුතමතතං භවිසසති, මුතෙ මුතමතතං භවිසසති, විඤ්ඤාතෙ විඤ්ඤාතමතතං භවිසසති'ති. ...යතො බො බාහිය, දිටඨ දිටඨමතතං... විඤ්ඤාතෙ විඤ්ඤාතමතතං භවිසසති, තතො තාං බාහිය න තෙන. යතො තාං බාහිය න තෙන, තතො තාං බාහිය න තතු. යතො තාං බාහිය න තතු, තතො තාං බාහිය නෙවිධ, න හුරං, න උභයමනතරෙ. එසෙවනෙතා දුක්ඩසාං" ති.

"…බාහිය, ඔබ මෙසේ හික්මිය යුතුය: 'දකිතා ලද දේහි (රූපයෙහි) දක්තා ලද්ද පමණකි, අසන ලද දේහි (ශබ්දයෙහි) අසන ලද්ද පමණකි,දත්තා ලද්දෙහි (ගත්ධ, රස, කයේ පහස) දත්තා ලද්ද පමණකි, සිතෙත් සිතන ලද්දෙහි, සිතන ලද්ද පමනකි... යම් කල්හි බාහිය, දකිනා ලදදෙයේ (රූපයෙහි) දක්නා ලද්ද පමණක් වන්නේද....ඒ හෙතුවෙන් ඔබ එහි නො බැඳුනු කෙනෙක් වේ. යම් කල්හි (ඒ ආයතන යන්හි) නො බැඳුන කෙනෙක් වේද, එම හේතුවෙන්, ඔබ මේ ලොව නො උපදින්නේය, පරලොව ද නො උපදින්නේය, දෙලොවම නො උපදින්නේය. මෙයම දුක කෙළෙවර වීමය". බුදුන් වහන්සේ මේ රහතුන් ගැන මෙසේ වදාළහ:

" අර්ථ විරහිත ගාථාවෝ දහසක් වුවත් උතුම් නොවේ. එක් ගාථාවක් අසා,යම් පුද්ගලයෙක් සන්සිදුනේද, ඒ බඳු එක ගාථා පදය ශ්‍රේෂ්ඨය". බලන්න: බු.නි: උදාන පාලිය: 1.10 බාහිය සූතුය, පි.170.

▼ අපදාන පාළියට අනුව බාහිය රහතුන්, බුදුන්වහන්සේ වෙතින් දහම් අසා, රහත්මග ඵල ලබා, සැවත්නුවර සැරිසරන විට, ගවදෙනක විසින් ඇන පහරදී කසල ගොඩකට වැටුනහ. මරණාසන්නවූ, එඋතුමන්, එම තැන සිට, තම පෙර ජීවිතය පිලිබඳ තොරතුරු පැවසුහ.

" පදුමුත්තර බුදුරජානන් වහන්සේ පහලවූ කළ, මිනිසත්බව ලැබු මම ඒ මුනිදු දැකගැනීමට වාසනාවන්ත විය. ක්ෂනිකව දහම අවබෝධ කරගත් භික්ෂුවක් ගේ ගුණ, බුදුහිමි විසින් පසසමින් කල දේශනාව අසා මගේ සිත ඔද වැඩිණි. ඒ සතුටින් මම මහර්ෂි වූ, ඒ උතුම් බුදුන්වහන්සේ හා ශුාවක සංසයාට වත්පිළිවෙත් කර, සතියක් දන්පැන් පිලිගන්නවා, බුදුහිමි පා නැමැද එම තනතුර පැතුවෙමි. කාශාප බුදුහිමි දවස, පැවිදිවූ මම, බුදුහිමි පිරිනිවීමෙන් පසු සසුන පිරිභියන බව දැක, තවත් මිතුරු භික්ෂුන් සත් දෙනෙක් සමග පර්වතයකට නැග, මහා විරියෙන් යුතුව බවුන් වැඩුවෙමු. පිරිසිදු සිල් ඇතිව එසේ බුදුසසුන කල අප ඒ භවයෙන් වුතවී දෙව්ලොව පහළවූහ. සටහන: අටුවාවට අනුව, කස්සප බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි කල එකට මහණ දහම් පුහුණුකළ මිතුරන් ලෙසින් පෙන්වා ඇත්තේ: බාහිය, පුක්කුසාති, සහිය, දබ්බමල්ල පුත්ත කුමාර කස්සප තෙරුන්ය. මූලාශය: බු.නි: අපදාන පාළි 2-1:536- බාහිය තෙර, පි. 338.

▲ බාහුන තෙර- Bahuna Thera: තථාගතයන් කෙළෙස් වලින් මිදී වාසය කරන අන්දම ගැන, මේ තෙරුන් කළ විමසීමක් මත බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"බාහුනය, දස දහමින් යුත්ව…1) රූපය 2) වේදනාව 3) සංඥා 4) සංස්ඛාර 5) විඥානය 6) ජාතිය 7) ජරාව 8) මරණය 9) දුක 10) කෙලෙශයන් ගෙන් වෙන්වී තථාගතයෝ වාසය කරති". බලන්න: තථාගත. මූලාශය: අංගු.නි: (6) 10 නිපාත: ථෙරවග්ග:10.2.4.1 බාහුන සූතුය, පි.296.

▲ බුහ්මදේව තෙර -Brahmadeva Thera: සැවැත්නුවර බුාහ්මණ කුලයේ උපත ලබා, බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය මේ තෙරුන් අරහත්වය ලැබීම මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: එම තෙරුන්ගේ මව බුහ්මදෙවියන් උදෙසා යාග හෝම පවත්වයි, ඒ බව දුටු සහම්පති බුහ්ම රාජයා, බුහ්මදේව තෙරුන් ගේ අරහත් ගුණ වර්-ණනා කර, එම තෙරුන්ට අගු භෝජනය පිරිනමා මතු සැප පිණිස පින් කිරීමට අවවාද කර ඇත. මූලායු:සංයු.න්: (1) සගාඋවග්ග: බුහ්මසංයුත්ත: 6.1.3 බුහ්මදේව සූතුය, පි.280, ESN:6: Brhmasamyutta:3.3 Brhmadeva, p.328,

භ

භග

▲ හගු තෙර- Bhagu Thera: මේ තෙරුන් කිම්බිල හා අනුරුද්ධ තෙරුන් හා එක්ව වාසය කර ඇත. බුදුන් වහන්සේ බාලකලොණකාර ගමට වැඩි අවස්ථාවේ මේ තෙරුන්හට අවවාද අනුසාසනා වදාළහ. බලන්න: ම.නි: (3) 3.3.8 උපකිලේශ සූතුය, පි.360.

▼ සක්මන් භාවනාව කරන අවස්ථාවේ නිදිමත ගතිය නිසා බිම පතිතවූ මෙතුමා, වීරිය ඇතිකර සක්මනේ යෙදිසිටින විට සිත සමාහිතව අරහත්වය ලැබූහ. මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: ඓරගාථා1: 4.1.2 , පි.128. "…මගේ සිත කෙලේසුන්ගෙන් මිදුනේය, දහමේ සුදර්-මත්වය බලන්න, මා විසින් තිවිධ විදහාවෝ ලබනලදී, බුදුසසුන කරන ලදී". සටහන: මෙ තෙරුන්, නීලවාසි, සානවාසි, ගොපක, එළිකසන්දාන යන තෙරුන් සමග, පාටලීපුතු නුවර, කුක්කුටාරාමයේ වැඩ වාසය කල්බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මුලාශය: වී.පි:මහාවග්ග පාලි2,චීවරබන්ධ,31,පි.224.

# හද

▲ හද්ද තෙර- Bhadda Thera: මේ තෙරුන්, ආනන්ද තෙරුන් සමග පැළලුප්නුවර (පටලිපුතු) කුක්කුටාරාමයේ වැඩ වාසය කිරීම හා ආනන්ද තෙරුන් මෙතුමාට බුහ්මචරියාව හා අබුහ්මචරියාව පැහැදිලි කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: 3.3.1 සිල සූතුය, පි.334, ආනන්ද තෙරුන්, මේ තෙරුන්ට කුසලසීලය පැහැදිලි කර ඇත. 3.3.2 ධිති සූතුයේදී ධර්මයේ චීරස්ථායිබව පිණිස අදාළ කරුණු පැහැදිලි කර ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-1) මග්ගසංයුත්ත:1.2.8 කුක්කුටාරාම සූතුය, පි.54.

▲ භද්දිය (පස්වග) තෙර-Bhaddiya (Pasvaga) Thera: මෙතුමා පස්වග මහනුන්ගෙන් එක් නමකි. සිදුහත් තවුසා, ඉසිපතනයේ වැඩසිටි සමයේ සෙසු තවුසන් පස් දෙනා සමග එතුමන්ට ඇප උපස්ථානය කළහ. බුදුන් වහන්සේ පළමු දේශනාව වදාළ අවස්ථාවේ ඉසිපතන මිගදායේ වැඩසිටියහ, අනත්තලක්ඛණ දේශනාව අසා අරහත්වය ලැබුහ.පළමුව අරහත්වය ලැබූ ආරිය සංඝයා පස්දෙනාට ඇතුලත්වේ. බලන්න: පස්වග මහණුන්.

▲ හද්දිය කාළිගොධායපුත්ත තෙර -Bhaddiya Kāligodhāyaputta Thera: උසස්කුලවලින් පැවිදි හික්ෂුන් අතරෙන්, හද්දිය කාළිගොධාය පුත්ත අගුවේ. එතුමන්, කපිලවස්තුනුවර කාළිගොධා නම් ශාකා කුල කාන්තාවගේ පුතණුවන්ය. අනුරුද්ධ තෙරුන් ගේ ගිහිකල මිතුරාය. ඔවුන් දෙනම එකමවර පැවිදි ජිවිතයට ඇතුල්වුහ. බලන්න: EAN: note no 79, p. 585. සටහන: කාළිගොධා ශාකා කුල කාන්තාව ගැන බලන්න: උපගුන්ථය:3. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1 Foremost, p. 44.

▼ හද්දීය තෙරුන්, ගිහිකල ශාකා රජෙක්වුහ. මහණ වීමෙන් තමන ලැබූ සුවය, ආරක්ෂාව පිළිබඳව කළ විස්තරය මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: බූ.නි:උදාන පාලිය: හද්දිය සූතුය.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:20.1.7, පි.242.

53

- ''මා විසින් ඇත්කඳ නැගී සැරිසරනලදය, සියුම් වස්තු දරන ලදය, මනා මසින් හැනු හැල් බත් වළදන ලදී…අද, ශිලාදී ගුණයෙන් හදවූ, ශුමණ ධර්මයෙහි නිරතවූ පින්ඩආහාරයෙහි ඇලුන, උපාදාන රහිතවූ කාළිගොධාපුතු ඒ හද්දිය තෙමේ ධාාන කරති'' .
- ▼ අපදාන පාලියේදී: පළමුව පදුමුත්තර බුදුන් සරණ යාම ආදී පෙර ජිවිත විස්තර දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේට අහාර දාන, ආසන, ඇතිරිලි ආදී මහා දාන පින්කම් කළ බලයෙන් දිගු කලක් දෙව් මිනිස් සැප ලැබුහ. මූලාශය: බු.නි: අපදාන පාලිය1: 43 කාළිගොධාපුතු හද්දිය ජේර අපදානය, පි. 198.
- ▲ භද්දජි තෙර- Baddaji Thera: මේ තෙරුන්, කොසඹැනුවර, සෝසිතාරාමයේ ආනන්ද තෙරුන් හා වැඩ වාසය කිරීම, ආනන්ද තෙරුන්, ඔහුට ආසව ඎයකිරීමේ උතුම්බව-අගුබව දේශනා කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: 5.4.2.10 භද්දජි සූනුය, පි.348.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා**: බූ.නි: ඓරගාථා:2.3.2 ,පි.98.
- " පෙරකල 'පතාද' තම් පුසිද්ධ රජෙක්විය. ඔහුගේ පුසාදය රතිත් කර ඇත... ( බොහෝ විසිතුරුය)... ධජ බහුලය...සදහසක් තළුවෝ තැටුහ... ඒ රජ තෙමේය".
- ▲ භදාලි තෙර- Badrali Thera: බුදුන් වහන්සේ සංසයාට, එකවේල භෝජනය- පෙර බත් වැළදීම ට අවවාද වාදාළ අවස්ථාවේදී, මේ තෙරුන් එම අවවාදය පිළිනොගැනීම, පසුව ඒ ගැන පසුතැවිලිවී, බුදුන් වහන්සේගෙන් සමාව අයැදීම පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ, අජානිය අශ්ව උපමා ධම්ම පරියාය වදාළහ. මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.2.5 භදාලි සූතුය, පි.190.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-1: 411, පි.78.: සුමේධ බුදුන් වහන්සේ හිමවතට වැඩම කළ අවස්ථවේදී, උන්වහන්සේගේ කුටිය පිරිසිදු කර මල් අතුරා අලංකාර කිරීම, ඒ පින් බලයෙන් බොහෝ කල් දෙවමිනිස් සැප විද, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවීම මෙහි විස්තර කර ඇත.
- ''බුද්ධශ්‍රේෂ්ඨයන් වෙත පැමිණීම මට ස්වාගාතවිය…බුදු සසුන් කරන ලදී''.
- ▲ හද්දවශ්ශීය ( කුමාර) තෙරුන්- Bhaddavaggiya Theras: තමන් සෙවීම- තමා ගැන සොයා බැලීම උතුම් සෙවීම යයි බුදුන් වහන්සේ මේ කුමාරවරුන්ට වදාළහ. බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි පුසාදය ඇතිකරගත් ඔවුන් පැවිදිවුහ. මූලාශු:වින.පි : මහවග්ග පාලිය1: හද්දවග්ගිය කුමාරවරු, පි. 127.
- ▲ හදුාවූධ (මානවක) තෙර-BadrawudaThera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා ලෝකෝත්තර දහම ගැන බුදුන් වහන්සේ විමසීම හා උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි දක්වා ඇත:
- "හදුාවූධ, අතීත අනාගත වර්තමානය පිලිබඳ සෑමදේටම ඇති තන්හාව දුරලන්න, ඒවාට ඇති බැඳීමනිසා මාරයාගේ බැඳීමට හසුවේ".

බලන්න: තණ්හාව. සටහන: බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අවබෝධ කරගත් මෙතුමා හා අනිකුත් සිසු පිරිස බුදුසසුනේ පැවිදිවුහ. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-12 හදාවූධ මානවක, පි.358.

### හණ

▲ හණ්ඩු භික්ෂුව-Bhikkhu Bhandu: ආනන්ද තෙරුන්ගේ ශිෂායෙකි. ඔහුට දහම කථා කිරීම ගැන මානයක් තිබුබවද, බුදුන් වහන්සේගේ අවවාද අසා, සමාව ගෙන යහපත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:කස්සපසංයුත්ත: ඔවාද සූතු 3 කි, පි. 332, ESN:16: Kassapasamyutta: Ekhortation 3 suttas, p. 813.

# භර

▲ භාරද්වාජ තෙර- Bharadvaja Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් සරණයෑම, පැවිදිවීම, රහත්බව ලැබීම ආදී විස්තර පිණිස. බලන්න: වාශිෂ්ඨ තෙර.

▲ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි:ඓරගාථා:2.3.9, පි.102.

" මාර සේනාව දිනන ලද අගු මාර්ගයේ පුඥාව ලැබූ වීරයෝ (බුද්ධ ශාවකයෝ) ගිරිගුහාවේ සිංහයන් ලෙසින් අභීත නාදය කරති".

▲ හාරද්වාජ (රජගහනුවර) ගුෝතික තෙර- Bharadvaja gothrika Thera: රජගහනුවර බුාහ්මණයෙක්වූ මොහු, තම බිරිඳ ධන∘ජනි බැමිණිය බුදුගුණ පැවසීම නිසා කිපී බුදුන් වහන්සේ බැහැදකිමට පැමිනිණ මෙසේ ඇසුහ: " කුමක් නසා සුවසේ සිටීද…?" බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"…කෝධය නසා සුවසේ සිටි, කෝධය නසා ශෝක නොකරයි, දුක් විපාකයට මුල්වූ, මිහිරි අග ඇති කෝධය නැසීම අරියෝ පසසති…" බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම් කරුණු අවබෝධව, පැවිදිවූ මෙතුමා , අරහත්වයට පත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.1 ධනඤජානි සුතුය, පි.312.

▲ භාරද්වාජ (කෝසලදනව්වේ) ගුෝතික කෙර- Bharadvaja gothrika Thera: ගිහිකල කොසොල් දනව්වේ කෘෂිකර්මාන්තයෙන් ජීවත්වූ මොහුගේ ගව රැල වනයේ ආතරමංවිය. උන් සොයමින් යන ඔහුට වන ලැහැබක වැඩ හුන් බුදුන් වහන්සේ දැකීමට ලැබිණ. තමන්ට ගිහිගෙදර ඇති කරදර: ගවයන් අතරමංවීම, ධානාාාගාරය හිස්බව හා එහි බොහෝ මියන් ඇතිබව, බොහෝ දරුවන් ඇතිබව, බිරිය ගරු සැලකිලි නොකරන බව... ගැන බුදුන් වහන්සේට පැවසු ඔහු, "මේ මහණ තෙමේ සුව ඇත්තෙක් ය යි' පැවසිය. ඉන්පසුව බුදුන් වහන්සේ එවැනි ගිහිගෙදර කරදර බැඳීම් තමන්ට නොමැතිබව පෙන්වා දුන්විට, බුදුන් වහන්සේ කෙරහි මහා සැදැහැබවක් ඇතිකරගත් ඒ බමුණා මෙසේ පැවසිය:

" ...මං මුලාවූ කෙනෙකුට මග පෙන්වා දෙන සේ....අඳුරෙහි සිටින කෙනෙකුට පහන් එළියක් දෙන සේ...ඔබ වහන්සේ මට දහම පෙන්වා දෙනලදී, මම තිසරණය සරණ යමි....". මෙතුමා පැවිදිව, අරහත්වය ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.10 බහුධිති සූතුය, පි.328

ම

#### මග

▲ මාගත්දිය තෙර- Magandiya Thera: කුරුජනපදයේ, පරිබුාජකයෙක් ලෙසින් පෙරදී වාසය කල සමයේ බුදුන් වහන්සේ ගැන පැහැදීමක් නොවිය, උන්වහන්සේ සැතපුන කණ ඇතිරිය පවා දැකීම පුසන්න නොවේ යයි පැවසුහ. මේ සූතුයේ බුදුන් වහන්සේ ඔහුට වදාළ දහම් කරුණු අවබෝධ කර, උන්වහන්සේ කෙරහි ශුද්ධාව පිහිටුවා පැවිදි බවට පත්වී, අරහත්වය ලබා සසර දුකින් මිදුනේය. මූලාශුය: ම.නි: (2) මාගන්දිය සුතුය, පි.304.

**▲ මිගජාල තෙර-**Migajala Thera: විසාකා සිටුදුවගේ (උපාසිකාව) හා මිගාර සිටුවරයාගේ පුතෙකි. බුදුන් වහන්සේ:

"තණ්හා නිරෝධය, දුක්ඛ නිරෝධය". යයි දේශනා කරනලද දහම පසක් කොට අරහත්මග ඵල ලබාගති. එකලාව වසනසුළු හෙවත් ඒකවිහාරි වාසය ගැන මිගජාල තෙරුන්ට බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී පෙන්වා ඇත මූලාශය: සංයු.නි (4) සළායතනසංයුත්ත: මිගජාල වග්ග:මිගජාල සූතු 2, 8.106.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:6.1.8, පි.158.

"පසැස් ඇති සුරියබන්ධුවූ බුදුරදුන් විසින් හැම සංයෝජනයන් ඉක්මගිය, සසර වටය නසනසුලු ආරියමග මොනවට දෙසන ලදී…"

# මස

▲ මේසිය තෙර- Megiya Thera: බුදුන් වහන්සේගේ ගේ උපස්ථායකවූ මේ තෙරුන්, උන්වහන්සේගේ අවවාද නොසලකා භාවනාව පිණිස වෙනත් තැනකට වැඩම කල විස්තරය මේ සූතුයේ දක්වා ඇත. සටහන: මෙයට සමාන විස්තරයක් මේ සූතුයේ ද පෙන්වා ඇත:බු.නි: උදානපාලිය: 4.1 මේසිය සූතුය. මූලාශුය: අංගු.නි: (5) 9 නිපාත: සම්බෝධිවග්ග: 9.1.1.3 මේසිය සූතුය, පි.394.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.7.6.,පි.64,

" සියලු ධර්මයන්ගෙන් පරතෙරට ගිය මහාවීරවූ සර්වඥයන් වහන්සේ මට අවචාද කළහ, මම උන්වහන්සේගේ ගේ දහම අසා සිහිය ඇතිකර ගතිමි. මා විසින් තුිවිදාහාව ලබනලදී, බුදුසසුන කරනලදී".

▲ මෝසරාජ තෙර- Mogharaja Thera: දළචීවර දරන භික්ෂුන් අතරෙන් අගු මොසරාජ තෙරුන්ය. මෙතුමා බාවෙරි බුාහ්මණ ගේ සිසුන් 16 දෙනාහෙන් කෙනෙකි. බුදුන් වහන්සේ හමුවී, දහම් පැන අසා සැදැහැව ඇතිකරගෙන පැවිදිවුහ. බලන්න: EAN: note:115, p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

- ▼ මෝසරාජ තෙරුන්, පැවිදිවීමට පෙර, මෝසරාජ මානවක පුතු ලෙසින් බුදුන් වහන්සේගෙන්, මාරයා ඉක්මවා යාම පිළිබඳව විමසීම දක්වා ඇත-මාරආධිපතායෙන්- මෘතරාජ මිදීම ගැන බුදුන් වහන්සේ විමසීම හා උන්වහන්සේ වදාළ පිළිතුරු මෙහි දක්වා ඇත:
- "මෝසරාජ, ...සෑම කල්හිම සතියඇතිව (ස්මෘතිමත්ව) සක්කාය දිට්ඨිය දුරුකොට, ලෝකය ශූතා යයි බලන විට මාරආධිපතාය ඉක්මවා ඇත". මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-15 මෝසරාජ මානවක,පි.364.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට සර්වඥයන් ගේ ගුණ හා එතුමන් නමස්කාර කරන භික්ෂුන් පැසසිය යුතුය යි වදාළහ. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) දේවතාසංයුත්ත: 1.4.4. නසන්ති සූතුය, පි.66.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:2.5.4. පි.112.
- "රළු සමක් ඇති, හදුවූ සිතක් ඇති, මෝසරාජ, සමාහිත සිත් ඇතිව, පැවිදිව, සෙනසුන්වලට නොපිවිස හිමවැටෙන සීතවූ රැය මුළුල්ලේ කෙසේනම් ජීවිතය පවත්වා ගත්තේද?".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 1: 35, පි.183, අපදාන පාලිය 2-1: 540, පි.362. අත්ථදස්සී බුදුන් වහන්සේගේ සමයේ බුාහ්මණ ගුරුවරයෙක්විය, බුදුන් වහන්සේ , සහ පිරිස සමග වීථි සංචාරය කරන අවස්ථාවේ උන්වහන්සේ දැකීමෙන් සිත පහදවා මෙසේ බුදුගුණ පැවසිය:
- "… අදුරෙන් ගැවසීගත් මේ ලෝකය ඔබ වහන්සේ නගා සිටුවනසේක, ඔබ වහන්සේගේ දහම අසා සැකය නමැති සැඩපහර තරණය කරති…" ඉන්පසු බුදුන් වහන්සේට දඩුවෙල්බෑ මීපැණි පුජා කළහ. බුදුන් වහන්සේ ගැන පසාදයට පත්වීම, උන්වහන්සේට සුමධුර දාන පිළිගැන්වීම ආදී යහපත් කම්ම ඵල විපාක නිසා බොහෝ ජීවිතවල දෙව, මිනිස්, රජ සැප ලැබෙන බව, අවසානයේදී ගෝතම බුදු සසුනේ බුද්ධ ශුාවකයෙක් වෙනබව බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාළහ. සටහන: ගෝතම බුදුන් දවස, කැත් කුලයේ උපත ලැබූ මෙතුමා, පිය රජගේ ඇවෑමෙන් රජවීය, දරුණු කුෂ්ඨ රෝගයක් නිසා ශරීරයේ දොස් දෑක රජසැප හැර බාවරී බුහ්මණගේ සිසුවෙක් විය. මෙතුමා මෙසේ වදාළහ:
- " ක්ෂිනවූ පුණා පාප ඇත්තෙමි, සියලු රෝගයන්ගෙන් වෙන්වූවෙමි, දර නොමැති ගින්නක් මෙන් ආසව රහිතව පිරිනිවන් පාමි".

# මත

- ▲ මෙත්තගු (මානවක) තෙර-Mettagu Thera: ගිහි ජිවිතයේ බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මොහු, දහම් කරුණු පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ විමසුහ:
- "…ඔබවහන්සේ…ඥානයේ පරතෙරට පැමිණියහ…ලෝකයේ ඇති දුක කෙසේ උපන්නේද?…" සියලු දුක් තණ්හාව මුල් කර ඇත යයි බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා ඇත. දහම අවබෝධ කර පැවිදිවුහ. **මූලාශු**ය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: 5-4 මෙත්තගුමානවක, පි.364.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-1:403, පි.28.: සුමේධ බුදුන් දවස හිමවතේ තවුසෙක් ලෙසින් වාසය කිරීම, එහිදී බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැදී ගිතෙල් දානයක් පිරිනැමීම, ඒ පුණා කම්මය හේතුකොට දිගු කාලයක් දෙව් මිනිස් සැප විද ගෝතම බුදුන් දවස උපත ලැබීම. "බුද්ධශේෂ්ඨයන් වෙත පැමිණීම මට ස්වාගතවිය, තිවිදාහ ලබනලදී, බුදු සසුන කරන ලදී".

# මල

- ▲ මාලුන්කා‍යපුත්ත තෙර-Mālunkyāputta Thera: මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේ සමීපයෙහි වැඩ වාසය කිරීම, අරහත්වය ලබා ගැනීම ආදී විස්තර මේ සූතුයන්හි දක්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.6.4 මාලුඩකා‍ය පුත්ත සූතුය, පි.498., සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: ඓදනාසංයුත්ත:1.10.2 මාලුඩකා‍ය පුත්ත සූතුය, පි.181,ම.නි: (2) 2.2.4 මහා මාලුන්කා‍යයපුත්ත සූතුය,පි.104 හා 2.2.3 වූල මාලුන්කාෲයපුත්ත සූතුය,පි.167.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:6.1.5 පි.156,2015, පි.234. "පුමාදවූ සඤ්යාගේ තණ්හාව මාලුවා වැලක් මෙන් වැඩේ. හෙතම වනයෙහි ඵල සොයායන වඳුරාමෙන් හවයෙන් හවයට දිව යයි".

### මහ

- ▲ මහක තෙර-Mahaka Thera: මහක තෙරුන්, මචඡිකාසණ්ඩයේ, චිත්ත ගහපතිගේ, අම්බාටක නම් වනයේ වැඩවසන සමයේ ඍද්ධි පෙළහර පැ බව මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: ස.නි:චිත්තසංයුත්ත:7.1.4 මහක සූතුය, පි.558.
- 🛕 මහා කච්චායන තෙර -Mahākaccāna Thera: මහා කච්ච්චාන තෙරුන් අවන්ති පුදේශයේ බුාහමණ කුලයක් උපත ලබා ඇත. සියලු යස ඉසුරු හැර බුද්ධ ශුාවකයෙක්වුහ. බුදුන් වහන්සේ කෙටියෙන් වදාළ දහම විස්තරාත්මකව අරුත් දැක්වීමේ කුශලතාවය ඇති ( සංඛිත්තෙන භාසිතස්ස විත්ථාරෙන අත්ථං විභජන්තානං) භික්ෂූන් අතරින්, මේ තෙරුන් අගුය. **මූලාශු:** අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44. සටහන්: \* මහා කච්ච්චාන තෙරුන් අරුත් විගුහ කරනලද පුසිද්ධ සුතු දේශනා: ම.නි: මධුපිණ්ඩික සුතුය. සංයු.නි: (3): ඛන්ධවග්ග: නකුලපිතුවග්ග: 1.1.1.3 හලිද්දාකාණි සුතුය: මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ, මාගන්දිය බුාහ්මණට දේශනා කරනලද දහම් කරුණු, මහාකච්චායන තෙරුන් විසින් විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. **බලන්න:** බූ.නි:සූ.නි: අට්ටකවග්ග:4-9 මගන්දිය සුතුය, පි.284.,අංගු.නි:10 නිපාත: 10.1.3.6.කාලී සුතුය. \*\* ම.නි: මධුර සුතුයේ: මහා කච්ච්චාන තෙරුන් හා මධුරාපුර, අවන්තිපුතු රජතුමා හා සතර කුලයන් පිලිබඳ වූ සංවාදයක් දක්වා ඇත. මහා කච්ච්චාන තෙරුන් ගේ දේශනය අවසානයේ දී රජතුමා බුදුන් සරණ ගියහ. **බලන්න:**ම.නි: මධුරා සුනුය.
- ▼ මහා කච්චචාන තෙරුන්ගේ ගුණ කථනය: එක් සමයක, මහා කච්චචාන තෙරුන්, මධුරා පුරයේ, ගුන්දා වනයේ වැඩ සිටින සමයේ, ඒ රට රජවසිටි අවන්තිපුතු රජතුමා මෙසේ පැවසුහ:

- "…ශුමණ කච්ච්චාන තෙරණුවන් ගැන මෙවන් කලානන කිර්ති ශබ්දයක් උස්ව පැතිරේ: එතුමන්, පණ්ඩිතය, වාාක්තායහ, නුවණැතියහ, බහුශුැතයහ, චිතුකථිකය, කලානන වදන ඇතියහ. වැඩිහිටි අරහත්ය…". සටහන: මේ සූතුය මහා කච්ච්චාන තෙරුන් දේශනා කර ඇත්තේ බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසුවය.බලන්න:ම.නි: මධුරා සූතුය.
- ▼ විස්තර පිණිස බලන්න: මහා කච්චායන හද්දේකරත්ත සූතුය, ම.නි, මහා කච්චායන සූතුය.
- ▼ **මෙතුමා,** ලෝහිච්ච බමුණාට ධර්මය දේශනා කොට ඔහු ගිහි උපාසකයෙක් කිරීම මෙහි විස්තරකර ඇත. **මූලාශුය:** සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.9 ලෝහිච්ච සූතුය, 8.266.
- ▼ මෙතුමා සංඝයාට අවකශාධිගමය- ෂඪ අනුස්මෘති පිළිබඳව වදාළ වීස්තරය මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: අවකාශාධිගමය. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත:අනුත්තරියවග්ග: 6.1.3.6 මහා කච්චාන සූනුය, පි.78.
- ▼ මේ **තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:8.1.1. පි.176.
- ''සපුාඥ තෙමේ ධනයෙන් පිරිහුණද ජිවත්වේ, එහෙත්, පුඥාව නොලැබ ධනය ඇතිවිට එය ජීවත්වීම නොවේ''.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 1:33, 8.178, අපදානපාලිය 2-1, 8.312.: පදුමුත්තර බුදුන් දවස, උන්වහන්සේට සත් රුවනින් කළ අසුනක් හා රන් ධජ පුජා කළහ, එම පුණා කම්මයේ මහිමයෙන් දිගුකලක් දෙව් සැප හා රජ සැප ලැබුහ. ගෝතම බුදු සසුනේ සැකෙවින් දෙසන ලද දහම් පද විස්තරාත්මකව දැක්වීමට අගු වන්නේය යයි පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාළහ.ගෝතම බුදුන් දවස, උදේනි නුවර, චන්ඩපුදෝත රජුගේ නිටවච්ඡ පුරෝහිත බමුණාගේ හා චන්දිමා බැමිණියගේ පුතුව, රන්පැහැ සමක් ඇතිනිසා කච්චායන ලෙසින් හැදින්වීම, චේදයේ පර තෙරට යාම, රජුගේ නියමයෙන් බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීම, නිමල බුදු වදන් අසා තමන් කැටිව ආ සත්දෙනා සමග පැවිදිවීම විස්තර කර ඇත.
- ▲ මහා කොට්ඨිත තෙර -Mahākoṭṭhita Thera: බුදුන් වහන්සේ, පිළිසිඹියා (පතිසම්බිදා -analytical knowledge) ලත් භික්ෂුන් අතරෙන් මහා කොට්ඨිත තෙරුන්, අගු යයි වදාළහ. බලන්න: අගුතම ශුාවකයන්, EAN:note:101, p.585.මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44. සටහන: ම.නි. මහාවේදල්ල සූතුයේ, මෙතුමන් හා සැරියුත් තෙරුන් අතරවූ දහම් කතාවක විස්තර දක්වා ඇත.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:1.1.2 පි.35.
- ''සන්සුන් ඉඳුරන් ඇති පවින් වැලකුණු නුවණින් පිරික්සා බලන සුළු, උඩභු නැති මේ මහණ, සුළඟින් රුක් පතක් පතිත කරන ලෙසින්, පාප ධම්ම දුරු කර ඇත"
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදාන: බූ.නි: අපදාන පාලිය 2-1:537, පි.346.

පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවතිනුවර, වේදයේ පර තෙරට පැමිණි බුාහ්මණයෙක්වී සිටීම, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක දහම් අසා සතුටට පත්වීම, පිළිසිඹියාවෙන් අගු ශුාවකයෙක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, බුදුන් වහන්සේ හා සංසරත්නයට මහා දාන පුජා කිරීම, ඉන් පසූ පුණාග බලයෙන් බොහෝ වාරවල දෙව් මිනිස් සැප ලැබීම, ගෝතම බුදුන් දවස ධනවත් බමුණු කුලයක උපත ලැබීම, පියා අස්සල්යාන බුහ්මණ දහම අසා අරහත්වීම, බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවීම, මහා මුගලන් තෙර ආචාර්-යවරයාවීම, සැරියුත් මහා තෙරුන් උපාධාායා වීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත.

▲ මහා කප්පිත තෙර- Mahākappina Thera: භික්ෂුන්හට ඔවාද-අවවාද දෙන භික්ෂුන් අතුරින් මේ තෙර අගු වේ. ගිහි ජීවිතයේදී පුතාන්ත ජනපදයක්වූ කුක්කුටවත්ති යේ රජෙක්ව සිට, දහම අසා පැහැදී රාජා හැරදමා, බොහෝ පිරිස හා අගබිසව අනෝජා සමග බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක පැවිදිවූහ. මෙතුමා, 'එහි භික්ඛු' බවින් පැවිද්ද හා උපසම්පදාව ලැබුහ. බලන්න: EAN: note no.112, p.586, ESN: note: 400, p.991. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ බුදුන් වහන්සේ මහා කප්පින තෙරුන් ගේ ගුණ මෙසේ වදාළහ:

"…මහණෙනි, තෙල මහණ මහත් ඍද්ධි ඇත්තෙකි, මහා ආනුභාව ඇත්තෙකි, ඔහු විසින් නොලත් සමාපාත්තියක් දැකීම සුලභ නොවේ… මග බඹසර අවසන්කොට මේ අත් බවයේදීම, විශිෂ්ඨ ඥානය ලබා අරහත්වය සාක්ෂාත් කර ඇත…". මූලායු: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:හික්බූසංයුත්ත: 9.1.11 මහා කප්පින සුතුය, පි.460.

▼ මහා කප්පිත තෙරුන් ආනාපානසති සමාධිය බහුල කළනිසා, කාය කම්පනයක් නොමැතිව වැඩසිටින බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: භික්ඛුසංයුත්ත:10.1.7 කප්පින සූතුය, පි.395.

▼ සංයු.නි: (1): **බුහ්මසංයුත්ත:** 6.1.4 අපරාදිට්ඨී සූතුය, පි:286, බුදුන් වහන්සේ බඹ ලොවට වැඩම කළ අවස්ථාවේ, මේ තෙරුන් ඉදු බලයෙන් එහි පැමිණීම දක්වා ඇත.

lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:10.1.3 ,පි.188.

"…යමකු විසින බුදුන් වහන්සේ දෙසු පරිදි ආනාපානසතිය සම්පූර්න කොට වඩන ලද්දේද, හෙතම වලාකුළු වලින් මිදුන සඳ මෙන් මෙලොව බබලවයි".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බූ.නි: අපදාන පාලිය 2-1:533. පි.322. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවතී නුවර නීතිවිශාරද ඇදුරෙක්ව සිටීම, බුදුන් වහන්සේ, හික්ෂූන්ට ඕවාද දෙන අයගෙන් අගතැන්පත් ශුාවකයෙකුගේ ගුණ වනනණු අසා ඒ තනතුර ලැබීමට කැමතිවීම, බුදුන් වහන්සේට මහා දාන පිංකම් කර එම තනතුර පැතීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. බොහෝ සැප ජිවිත ලැබ බරණැස් නුවර පේෂකාර කුලයක උපත ලබා , පවුල හා දහසක් පිරිවර සමග, 500ක් පසේ බුදුවරුන්ට උපස්ථාන කිරීම, ඒ හවයෙන් වුතව, ඔවුන් සැම තවිතිසාවෙහි පහළවීම, ඉන්පසු ගෝතම බුදුන් දවස හිමවත අසල කුක්කුට පුරයේ කප්පින නම් රජ වීම, පෙරසිටි

පිරිස එහි ඇමතිවරුවීම, ඒ රටට පැමිණි වෙළඳුන් බුදුගුණ අසා ගිහිගෙයින් නික්මීම, මහා ගැඹුරු චන්දුභාගා නදිය බුදුගුණ මෙනෙහිකර තරණය කිරීම, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක පිරිස සමග පැවිදිවීම, ඒ දහසක් සංඝයාට, අනුසාසනා කර ඔවුන්ටද අරහත් ඵලය ලැබීමට උපකාරිවීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

- ▲ මහා කාශාප තෙර-Mahakassapa Thera: භාගාවතුන් වහන්සේ ධුතාංග පුහුණුව (ධුතවාද-තපස්කම්-ascetic practices) ලැබූ හික්ෂූන් අතරෙන්, මහා කාශාප තෙරුන් අගුබව වදාළහ. බුදුන් වහන්සේගේ ගේ පිරිතිවීමෙන් පසු, සාසනය ආරක්ෂා කිරීම පිණිස, පුථම සංසායනාව පැවැත්වීමට මුලිකව කටයුතු කලේ මහා කස්සප රහතුන්ය. ගිහිකල මහා ධනය ඇති පිප්පිලි සිටුවරයාවිය. භික්ෂුණියන් අතර, පෙර ජීවිත දැකීමේ තුවණින් අගුවූ මහා හද්දකපිලානි තෙරණිය, මෙතුමන්ගේ ගිහි ජිවිතයේ බිරිඳ වුවාය. බලන්න: EAN, notes: 77, p 584. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ **මහා කාශාප තෙරුන්** දෙවියන් දෙන දානය නොගෙන, දුගී ජනයා ගෙනෙන් දානය ගැනීම පිලිබඳව මෙහි දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ එම කරුණ දැන, තෙරුන්ගේ ගුණ මෙසේ වදාළහ:
- "අනේකුන් පෝෂණය නොකරන, පුසිද්ධවූ, ඉන්දුය සංවරය ඇති, වීමුක්ති සාරය ලැබූ, ක්ෂිණ ආශුව ඇති, රාග දෝස ආදිය දුරුකල, ඒ උතුමා බුාහ්මණයෙක්ය". මුලාශුය: බු.නි:උදානපාලිය:බෝධිවග්ග: 1.6 කාශාප සුතුය, පි.164.
- ▼ එක්සමයක කාශාප තෙරුන්, පින්ඩපාතය පිණිස දුගී ජනයා සිටින පුදේශයේ සැරිසරන විට, පින් ගැනීම පිණිස, සක්දෙවිඳු, මිනිස් වෙසක් ගෙන එහි පැමිණි දානය පුජාකළහ. දුගී මින්සුන් ගේ අවස්ථාව, සක්දෙවින්දු පැහැර ගැනීම ගැන, කාශාප තෙරුන්, සක් දෙවිඳුට අවවාද කිරීම මෙහි පෙන්වා ඇත. එම සිදුවීම දැක බුදුන් වහන්සේ, තෙරුන්ගේ ගුණ වදාළහ:
- "පින්ඩපාතිකඅංග පුරන, තමාම පුස්නා, ආමිෂයෙන් අනුන් නො පුස්නා, අටලෝ දහමින් නොසැලෙන උප ශාන්තවූ හැම කල්හි සිහි ඇති මහණ හට දෙවියෝ ආදර උපදවති". මූලාශුය: බු.නි:උදානපාලිය: නන්දවග්ග: 3.7 කාශාප සූතුය, පි.212.
- ▼මෙහිදී බුදුන්වහන්සේ, මේ තෙරුන්හට, ඔහු මහලුවියේ පසුවන නිසා, තමන්වහන්සේ ළඟ වාසය කරන්න යයි පවසා ඇත. ධුතාංග පුහුණුවේ බොහෝ කලක් වාසය කර එහි ගුණ දකින තෙරුන් තමන් අරණාාවාසය පියකරන බව දක්වා ඇත. මුලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: කස්සපසංයුත්ත: 4.1.5 ජින්ණසුනුය, 8.330.
- ▼ සංයු.නි: (1): බු**හ්මසංයුත්ත:** 6.1.4 අපරාදිට්ඨී සූතුය, පි:286, බුදුන් වහන්සේ බඹ ලොවට වැඩම කළ අවස්ථාවේ, මේ තෙරුන් ඉද්දී බලයෙන් එහි පැමිණීම දක්වා ඇත.
- lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා: 40.1.1.,පි. 276.

- "සම්මා සම්බුදු පියාණන් හැර, තපස්බවින් මා හා සම කෙනෙක් නැත. මම උගු තපස් දම් (ධුතංග) පුරන්නෙමි. මම බුදුහිමි පිදුවෙමි, උපදෙස් මැනවින් පිලිපැද්දෙමි. මේ පස්කද බර බහා තැබුවෙමි, උතුම් දහම අසා මම විමුක්තිය ලැබුවෙමි, මින් මතු යලි උපතක් නම් නැත."
- ▼ කාශාප තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලි 1: 3, පි. 89. "පෙර පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ කල්හි දෙව් මින්සුන් බොහෝ පුජා කලෝය. මම, නෑදෑයන් සමග මහා ස්තුපයක් ඉදි කලෙමි. ඒ පිනෙන් බොහෝ වාර ගණනක් සක්විති රජව සැප වින්දෙමි. අන්තිම හවයේ මහා ධන සම්පත් ඇති බමුණු කුලයක උපත ලබා ඒ සම්පත් හැර පැවිදිවීමි".
- ▲ මහා වුන්ද කෙර- Mahachunda Thera: බුදුන් වහන්සේගේ ජේෂ්ඨ ශුාවකයෙකි. බුදුන් වහන්සේ ගිලන්ව සිටි අවස්ථාවක, මහා චුන්ද තෙරුන් ලවා බොජ්ඣංග පිරිත දේශනාකරවාගත්හ. බලන්න: අංගු.නි: 4, 122 මහා චුන්ද සූතුය.
- ▼ එක්සමයක මහා චුන්ද තෙරුන් ඓතිය ජනපදයේ, සහජාති නුවර වාසය කරණ සමයේ හික්ෂුන්හට රහත්බව පුකාශකිරීම පිලිබඳ උපදෙස් වදාළහ. බලන්න: ඥානවාදය. මූලාශුය: අංගු.නි.(6) 10 නිපාත: 10.1.3.4. මහාචුන්ද සුනුය,පි. 106.
- ▼ මහා චුන්ද තෙරුන්, මේ සූතුයේදී ධම්ම ක්රීකබ්ව හා ධාානයට පැමිණීම ගැන සංසයාට අනුසාසනා වදාළහ. බලන්න: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත:122 මහා චූන්ද සූතුය, පි.142.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා: 2.2.1, පි.92.
- ''(දහම) අසනු කැමැත්ත නිසා බහුශුැතබව වැඩේ, ශුැතය, පුඥාව වඩයි. පුඥාවෙන් අර්ථය වටහාගෙන, දැන ගන්නා ලද අරුත සුව ගෙනදේ''.
- ▲ මහානාම (පස්වග) තෙර-Mahanama (pasvaga) Thera: පංච වග්ගිය භික්ෂුන් (පස්වග මහණ) අතුරින් එක් නමකි. බුදුන් වහන්සේගේ පළමු දේශනාව- ධම්මචක්ඛපවත්වන සූතුය වදාරන අවස්ථචේදී සෙසු පස්වග මහණුන් සමග ඉසිපතනයෙ මිගදායෙ වැඩ සිටියහ. අනත්තලක්ඛණ සූතුය අසා අරහත්වයට පත්විය. බලන්න: පස්වග මහණුන්
- ▲ මහාපත්ථක තෙර- Mahāpanthaka Thera: අරූප ධාානයෙහි (සඤඤාවිවට්ට- transformation of perception) දක්ෂ හික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුවේ. සටහන: අටුවාවට අනුව මහාපාරේ උපත ලැබූ නිසා නම පත්ථක විය, බාල සොහොයුරාද (වුල පත්ථක තෙර) මහාපාරේ උපත ලබුනිසා මෙතුමන් මහා පත්ථක ලෙසින් හදුන්වන ලදී. මෙතුමා විදර්ශනා නුවණ යහපත් ලෙසින් වඩා ඇත. විස්තර පිණිස බලන්න: EAN:note:84, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- **▼** මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:බූ.නි: ඵෙරගාථා: 8.1.3, පි 180.

- "යම් දවසක බියතැති ශාස්තෘත් වහන්සේ පළමු කොට දිටිම්ද, ඒ පුරුෂඋත්තමයා දැක මට සංවේගය ඇතිවිය…මා විසින් තිුවිධ විදාහලබන ලදී, බුදුන්ගේ අනුසසුන් කරනලදී".
- ▲ මහා මුගලන් තෙර- Maha Mugalan Thera: මහා මොග්ගල්ලාන තෙර, ලෙසින්ද හඳුන්වයි. ගිහිනම කෝලිතය.බුදුන් වහන්සේගේ අගසව් දෙනමගෙන් එක නමකි, මහා ඍද්ධිමත් හික්ෂුන් අතරෙන් අගුස්ථානය ගනී. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ගේ ඉද්දිබල ගැන මෙසේ වදාළහ:
- "…මහණෙනි, ඔබහැම සංවේගයට පමුණුවන කැමති මුගලන් මහණහු විසින් පයේ මහාපටඇඟිල්ලෙන් මේ මුවරමාපාය (පූර්-වාරාමය-මිගාරමාතා පුසාදය) කම්පිත කරන ලදී…සතර ඉද්ධිපාද වැඩු හෙයින් …ඔහුට…මහා සෘද්ධි ඇත… මහා ආනුභාව ඇත…". සටහන: සංයු.නි: (5-2) ඉද්දිපාදසංයුත්ත:අයෝගුලවග්ග:7.3.11 මොග්ගල්ලාන සූතුයේද මෙයට සමාන විස්තරයක් ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-2) ඉද්දිපාද සංයුත්ත:පසාදකම්පනවග්ග: 7.2.4 මොග්ගල්ලාන සූතුය.
- ▼සංයු.නි: හික්බුසංයුත්තය:9.1.1 මොග්ගල්ලාන සූතුය: මුගලන් තෙරුන් රහත්බව ලැබීමේ විස්තරය දක්වා ඇත:
- "…සතා කියන කෙනක් 'ශාස්තෘන්වහන්සේ විසින් අනුගෘහිත වූ ශුාවකක් ෂඩ්අභිඥා ඇතිබවට පැමිණියේය'යි පවසන්නේ නම් ඒ මා සඳහා එය කියන්නේය".
- ▼ සංයු.නි: මොග්ගල්ලානසංයුත්තය: මුගලන් තෙරුන් විසින් වදාළ දේශනා පෙන්වා ඇත: සවිතක්ක, විතක්ක, සුබ, උපේක්ඛා සූතුයන්හිදී: සිව් ජානලබාගැනීම දක්වා ඇත. අරූපසමාපත්ති සූතුයන්හි: අරූපසමාපත්ති 4 ලබා ගැනීම දක්වා ඇත. අනිමිත්ත සූතුයේදී: ඒසමාපත්තිය ලබාගැනීම පෙන්වා ඇත. සක්ක සූතුයන්හිදී: තවිතිසා දෙව්ලොවට පැමිණීම හා තිසරණ ගුණ හා සොතාපත්ති අංග පිලිබඳ දේශනා කිරීම දක්වා ඇත.
- ▼ අංගු.නි: 6 නිපාතය:දේවතාවග්ග:6.1.4.4 මොග්ගල්ලාන සූතුයේ. මුගලන් තෙරුන් සෘද්ධිබලයෙන් බුහ්මලෝකයට වැඩමකිරීම දක්වා ඇත.
- ▼ සංයු.නි:හික්ෂුසංයුත්ත:10.1.3 මහානාග සූතුයේ: මුගලන් තෙරුන් ගේ සෘද්බල ගැන දක්වා ඇත. දිවකණ හා දිවඇස යන සෘද්ධි බලයෙන් දුර සිට බුදුන් වහන්සේ සමග දහම කථාකිරීමේ හැකියාව.
- ▼මේ සූතුයේදී: සැරියුත් තෙරුන්, මුගලන් තෙරුන්ගේ සෘද්ධිමත්බව, හිමාල කන්දේ මහාබවට උපමාකරඇත. මහා ආනුභාව ඇති නිසා උන්වහන්සේට, කැමතිනම් කල්පයක් ආයුෂ වීදිය හැකිබව ද දක්වා ඇත. (හිමාල කන්ද උපමාව). මූලාශු:ඛු.නි: ඉතිවුත්තක: 4.4. ජුන්හසූතුය, පි.232
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:60.1.1. පි. 296.

"වඩනා ලද සිත් ඇති, අන්තිම සිරුර දරන, මම ශාස්තෘන් වහන්සේගේ නියමෙන්, පයේ මහා පට ඇඟිල්ලෙන් මුවරමාපය සැලිමි... බුද්ධ ශ්‍රේෂ්ඨයන්ගේ ඖරසපුතු තෙමේ බඹහු විසින් අභිවාදනය කරන ලද්දේය".

- ▼ මුගලන් තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලි 1: 2, 8. 85. "අනෝමදස්සි බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටින සමයේ, වරුණ නම් නාග රාජයෙක් ව හිමවත වාසය කළාහ. මම බුදුන්වහන්සේ නාග භවනයට වැඩමවා පුද පුජාවන් කළෙමි. පසුව බුදුන් වහන්සේ, අනුමෝදන වදාරන අවස්ථාවේ, මගේ අනාගතය පැවසුහ. ගෝතම බුදුන් ගේ දෙවෙනි අගසව්වන බව, ඉද්දීබල ඇතිව අරහත්වය ලබන බව වදාළහ".
- ▲ මහාතාම (පස්වග) තෙර-Mahanama (pasvaga) Thera: මෙතුමා පස්වග මහතුන්ගෙන් එක් නමකි. සිදුහත් තවුසා, ඉසිපතනයේ වැඩසිටි සමයේ සෙසු තවුසන් පස් දෙනා සමග එතුමන්ට ඇප උපස්ථානය කළහ. බුදුන් වහන්සේ පළමු දේශනාව වදාළ අවස්ථාවේ ඉසිපතන මිගදායේ වැඩසිටියහ, අනත්තලක්ඛණ දේශනාව අසා අරහත්වය ලැබුහ.පළමුව අරහත්වය ලැබූ ආරිය සංඝයා පස්දෙනාට ඇතුලත්වේ. බලන්න: පස්වග මහණුන්. සටහන: මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා,බු.නි: ථෙරගාථා: 1.12.5 දක්වා ඇත. එම ගාථා මේ තෙරුන්ගේද නැතහොත් වෙනත් මහානාම තෙරකගේද යන්න පැහැදිලි කර නැත.

ය

### යම

▲ යමක තෙර - Yamaka Thera: මේ මහණට ඇතිවූ ලාමක දිට්ඨිය තැතිකරගැනීමට පිණිස සැරියුත් තෙරුන් මේ සූතුය දේශනා කරඇත. දේශනාව අවසානයේ සතා ධර්මය අවබෝධ කර අරහත්වයට පත්වූහ. මූලාශය: සංයු.නි: (3):බන්ධසංයුත්ත: රෙරවග්ග: 1.2.4.3 යමක සූතුය, පි.216.

### යස

▲ යසකුල පුතු තෙර - Yasakulaputtha Thera: ගිහිකල, බරණැස්නුවර විසු ධනවත් සිටු පුතුයෙකි. සෘතු තුන ගතකිරීම පිණිස ඔහුට පුසාද 3 ක් විය. එක් දිනයක අලුයම පිබිදුන ඔහුට නිදාසිටි තම සේවක පිරිසගේ විකාර ස්වභාවය දැක කාමලෝකය ගැන කලකිරීම ඇතිවිය. නිවසින් පිටත්ව, ඉසිපතන මිගදායට ගියවිට, බුදුන් වහන්සේ හමුවිය. පළමු දහම් දේශනාව අසා සෝතාපන්න වූහ. ඉන්පසුව තමා සොයාගෙන පැමිණි පියාට, බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්-මය අසා අරහත්වය ට පත්වුහ. එහි භික්ඛුභාවයෙන් පැවිදිවුහ. සටහන්: \* යසකුල සිටු පුතුගේ පියා, මව හා පෙර බිරිඳ පළමු තේවාචික (තිසරණ සරණ ගිය) උපාසක හා උපාසිකාවන්ය. බලන්න: උපගුන්ථය: ගිහි ශාවකයෝ \*\* යසකුල පුත් තෙරුන්ගේ පුාදේශීය මිතුරෝ 50 ක් දෙනක් පමණද, බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවුහ. බලන්න: වින.පි:මහාවග්ගපාලි1: යසකුල පුත්ත පබ්බජා කථා, පි.118. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ගපාලි1: යසකුල පුත්ත පබ්බජා කථා, පි.108.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.12.7, පි.84.

"මම (පෙරදී) මනා සුවද ආලේපන, මහා කසීසළු පරිහරණය කළෙමි, සියලු ආබරණින් සැරසුනෙමි. තිුවිදාහාව ලදිමි, මා විසින් බුදුසසුන කරන ලදී".

▲ යසොජ තෙර-Yesoja Thera: මේ තෙරුන්ගෙ සෘද්ධි බල හා අරහත්වයට පත්වීම මෙහි විස්තර කර ඇත. සටහන: තෙරුන් සමගවූ 500ක් හික්ෂුන්ද අරහත්වයට පත් උතුමෝවුහ. මූලාශු:බු.නි: උදානපාලිය1: නන්දවග්ග:3.3. යසොජ සුතුය, පි.204.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:3.1.9 , පි.120.

" හුදකලාව විසීම බුහ්ම බඳුය, දෙදෙනෙක් හා වාසය දේවියෙක් බඳුය, තිදෙනෙක් හා වාසය ගමක් බඳුය, කෝලහාල ආදිය ඇත".

Q

රජ

▲ රාජදත්ත තෙර- Rajadatta Thera: පිළිකුල් භාවතාව පිණිස සොහොනට ගිය මේ තෙරුන්ට, සොහනේ දැමු පණුවන් වැගිරෙන මළ ස්තුියක් දැක කාම රාගය ඇතිවීය. වහා සංවේගය උපදවා, අරහත්වයට පත්වූහ.

**▼ මේ කෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:5.1.1 , පි.138.

"…මට යෝනිසෝමනසිකාරය ඇතිවී, ආදීනව පහළවිය, නිඛිද්දාව ඇතිවිය. සිත කෙලේසුන්ගෙන් මිදිණි".

රට

▲ රට්ඨපාල තෙර- Raṭṭhapāla Thera: ශුද්ධාවෙන් පැවිදිවූ භික්ෂුන් අතරෙන් රට්ඨපාල තෙරුන් අගුවේ. බලන්න: EAN:note: 93: p. 585. මූලාශු: අංශු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදශ්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ කුරුජනපදයේ ථුල්ලකොට්ඨිත නියම් ගමේ කුලදෙටුපුත්වූ මෙතුමා බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම අසා,ගිහිගෙයි විසීමේ ආදීනව දැක පැවිදිවීමට ඉටාගති. මව්පියන් ගේ අවසර ලබා ගැනීමට නොහැකි නිසා, තමන්ගේ මරණය ලැබීම යහපත්ය සිතා අහාර නොගන බිම ඇලවීය. ඔහුගේ මිතුරන්ගේ බස් අසා, දෙමාපියන් අවසරදීම, අරහත්වය මෙහි විස්තර කර ඇත. සටහන: මේ තෙරුන්හට, කුරුදේශයේ කොරවා රජු හමුවීම මෙහි දක්වා ඇත. රජතුමා ඇසු පැණයකට පිළිතුරු ලෙසින් මේ තෙරුන් තමන් පැවිදිවීමට හේතුවූ කරුණු 4ක් - බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දුන් ධම්ම නිද්දේස 4 ක්, පෙන්වා ඇත: 1) ලෝකය අස්ථීරය, ජරා මරණය කරා දිවයයි 2) ලෝකයේ ආරක්ෂාවක් නැත, ආරක්ෂාව සැලසීමට කෙනෙක් නැත 3) ලෝකයේ තමාට කියා දෙයක් නැත, සියල්ල හැර දමා යා යුතුවේ 4) ලෝකය හිස්ය, තෘපත්තියක් නැත. තණ්හාවට දාසවී ඇත. මූලාශය: ම.නි: (2) 2.4.2 රට්ඨපාල සූතුය, පි.436.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:20.1.4 , පි.229.

"නරපතිය, යම් හෙයකින් කාමයෝ විසිතුරුද, මිහිරිද, මනරම්ද, විවිධ ස්වරුපයෙන් සිත් අලවයිද, ඒ කාම ගුණයෙහි ආදීනව දැක පැවිදී වුයෙමි".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: ඛූ.නි: අපදාන පාලි1: 18, පි.142. මෙතුමා පදුමුත්තර බුදුන් වැඩසිටි සමයේ උපත ලබා උන්වහන්සේට ඇත් ගොව්වෙක් සහිත උතුම් ඇතෙක් පුජා කර ඇතා ගේ වටිතාකමට සරිලන ආවාසයක් කරවා, මහා දානයක් පුදා ඇත. එම පුද පුජා වල කම්ම විපාක ලෙසින් දෙව්ලොව සැප හා රජ සැප ලබා ඇත.

රධ

▲ රාධ කෙර -Radha Thera: ධර්ම දේශතාවේ පුතිභානය ඇති (පටිභානකතා- eloquent discourses), අනාෳ භික්ෂුන් තුළ දහම පිලිබඳ කුසලතාව ඇතිකරලීම පිණිස ඔවුන් උනන්දු කිරීමට හැකියාව ඇති භික්ෂුන් අතරින් මේ තෙරුන් අගුය. රාධ තෙරුන්, ගිගිකල රජගහනුවර විසු බුාහ්මණයෙකි. වයස්ගතව පැවිදිබවට පත්විය. බලන්න:EAN: note: 114: p.586 මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

සටහන්: \* සංයු.නි: රාධසංයුත්තයේ, මේ තෙරුත් පිලිබඳ විස්තර දක්වා ඇත. \*\* රාධ තෙරුත් රහත්වීම මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. බලන්න:සංයු.නි: (3): බන්ධක: අරහන්තවග්ග: 1.2.2.9 රාධ සූතුය, පි. 166.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:ඛූ.නි: ථෙරගාථා: 2.1.7 ,පි.88.

"මොනවට සෙවෙණි කළ ගෙයක් යම්සේ වැස්ස විනිවිද නොයන්නේද, එලෙස, රගයට, සුභාවිත සිත විනිවිද යා නොහැකිය".

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-1: 539, පි.356. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවති නගරයෙ තිවේදය දත් බමුණෙක්ව, බුදුන් වහන්සේගේ දහම අසා පැහැද, පටිහානයෙ අගු වීමට පැතීම, මහා දාන පුජා පවත්වා ඒ පින්බලයෙන් සුගතියේ සැප විදීම, ගෝතම බුදුන් සමයේ, ගිරිබජ්ජ - රජගහනුවර නුවර දිළිඳු බමුණු කුලයක උපත ලැබීම, සැරියුත් තෙරුන්හට බත් හැන්දක් පමණ පිඩු පුජාකිරීමට වාසනාව ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත. බොහෝ වයස් ගතව සිටිම නිසා පැවිද්ද ලබා ගැනීමට නොහැකිව දුකින් වෙසෙනවිට දුටු බුදුන් වහන්සේ මෙසේ ඇසුහ:

"පුතා, කුමක් පිණිස සොවින් සිටීද? ඔබගේ චිත්ත පිඩාව කියන්න". මගේ දුක පැවසු විට බුදුන් වහන්සේ සංඝයා කැඳවා මොහුගෙන් යම් උපකාරයක් ලැබුනේද යයි විමසුහ. ඒ අවස්ථවේ කලගුණ දත් සැරියුත් මහා තෙරුන් මගේ පින්ඩපාතය ගැන පැවසුහ. ඒ ගැන සාධුකාර දුන් බුදුන් වහන්සේ මට පැවිද්ද ලබාදුනි".

රව

🛦 රේවත බදිරවනිය තෙර- Rewatha Khadiravaniya Thera

ආරණාවාසි භික්ෂුන් අතරෙන් රේවත බදිරවනිය තෙර අගු බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මෙතුමා සැරියුත් හිමියන්ගේ බාල සහෝදරයාය. තමන්ගේ විවාහ දිනයේදී පැනගොස් මහණ වුහ. **බලන්න**: EAN:note:no 86, p. 585. **මූලාශු:** අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:**බූ.නි: ථෙරගාථා: 1.5.2 ,පි.54.

"චලා, උපචාලා, සිසුපචලා, මෙහෙණියනි, ඔබ සිහි ඇතිව වාසය කරන්නේද? තියුණු නුවණ ඇති... ඔබගේ සොහොයුරු සැරියුත් තෙරුන් වැඩම කර ඇත". සටහන: ඒ මෙහිණියන් තිදෙනා, සැරියුත් තෙරුන්ගේ නැගණිවරුය.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලි 1: 9, පි.122. "පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩ සිටින සමයේ මම භාගිරථි නම් ගංගාවේ නැවියෙක් වී වෙමි. බුදුන් වහන්සේට එතෙර වීමට යහපත් ලෙසින් නැවක් සාදා පුජා කළෙමි. බුදුන් වහන්සේ අනුමෝදනා වදාරන්නේ මගේ අනාගත උපත් ගැන පැවසුහ. අන්තිම උපතේදී රේවත නම් බුාහ්මණ යෙක්ව, ගෝතම බුදුසසුනේ පැවිදිව පිරිනිවන් පාන බව වදාළහ".

#### රහ

- ▲ රාහුල තෙර-Rahula Thera: පුහුණුව කැමති ( ශික්ෂාව-සිකඛාමානං) භික්ෂුන් අතරෙන් රාහුල තෙර අගුවේ. බුදුන් වහන්සේගේ, ගිජිවිතයේ පුතණුවන්ය, වයස අවුරුදු 7 දී පැවිදිවිය, සැරියුත් මහා තෙරුන් ගුරුවරයාය. බලන්න: EAN:note:no 92, p. 585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ රාහුල තෙරුන්ට, බුදුන් වහන්සේ දේශනා කළ වැදගත් සූනු: ම.නි: අම්බලට්තිකරාහුලඕවාද සූනුය, මහා රාහුල ඕවාද සූනුය, වූලරාහුල ඕවාද සූනුය. සටහන්: \* සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුක්ත: ථෙරවග්ග: 1.2.4.9 හා 1.2.4.10 සූනුයන්හි, බුදුන් වහන්සේ මානය නැතිකිරීම ගැන රාහුල තෙරුන්ට විස්තර කර ඇත. අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.3.7 රාහුල සූනුයේදී: බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට ධාතු මනසිකාරය දේශනා කළහ. බු.නි:සුත්තනිපාත:වූලවග්ග:2-11 රාහුල සූනුය, පි.120: බුදුන් වහන්සේ රාහුල තෙරුන්ට කල අවවාද. සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: වේදනා සංයුක්ත: ලෝකකාමගුණවග්ග: 1.12. 8 රාහුලොවාද සූනුය;පි.246, රාහුල තෙරුන් අරහත්වීම. සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: රාහුල සංයුක්ත: සූනු.
- ▼ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: ඛු.නි: ථෙරගාථා:4.1.8, පි.132.
- " යම් හෙයකින් මම බුදුන්ගේ පුතු වේද, සිව්සස් දහමෙහි මග නුවණ ඇත්තේය, ආසව ඎය කර, පුනර්භවය අවසන් කළෙමි...නිවිදාහ ලැබුවෙමි, ජාතිසම්පත් පුතිපත්ති සම්පත් යන දෙකම ඇති මට, 'රාහුල හදු' යයි අමතති".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය: 16, පි. 138. "මම පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේට කැඩපතක් මෙන් පැහැපත් ඇතිරියක් පුජා කෙළෙමි. අනුමෝදනා වදාරන බුදුන් වහන්සේ, මගේ අනාගත උපත් පවසා, අවසන උපතේදී ගෝතම බුදුන් වහන්සේගේ රාහුල නම් ඇති පුතණුවන් වනබව වදාළහ".

C

ලක

- ▲ ලක්ඛණ තෙර- Lakkhana Thera: මෙතුමා, මහා මුගලන් තෙරුන් සමග ගිජුකුළු පව්වේ වාසය කිරීම, මහා තෙරුන් එහිදී දුටු ජුෙතයන් ගැන උන්වහන්සේගෙන් විමසීම, මහා තෙරුන් ඒ විස්තර බුදුන් වහන්සේ හමුවේ පැවසීම මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:ලක්ඛණ සංයුත්ත සුතු, පි.412.
- ▲ ලකුණ්ටකහද්දිය තෙර-Lakuntakabaddhiya Thera: මිහිරි කටහඩ මඤ්ඎරානං ඇති භික්ෂුන් අතරෙන් අගු, ලකුන්ටක හද්දිය තෙරුන්ය. සැවැත්නුවර මහා ධන ඇති පවුලක උපත ලබා, බුදුන් වහන්සේ දැක බැතිය උපදවා පැවිදිව අරහත්වය ලබා ගත්හ. බලන්න: EAN: note: 80, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ගේ ගුණ වැනිම: ලකුණ්ටකහද්දිය තෙරුන් ගේ රූපය පියකරු නැතිබව හා මිටිබව මෙහි සඳහන්කර ඇත. අපිුය රූපය නිසා බොහෝ පුහුදුන් මහණුන් ඔහු හෙලාදකි. බුදුන් වහන්සේ, සංසයා අමතා මෙසේ වදාළහ:
- "…මේ මහණ තෙමේ මහත් ඍද්ධි ඇත, මහත් ආනුභාව ඇත…රහත්බව මේ අත්බවෙහි ලබා වෙසේ".
- සටහන්: \* අටුවාවට අනුව මේ තෙරුන් ගේ විරූපී බවට හෙතුව පෙර කරනලද අයහපත් කම්ම විපාකයක් නිසාය: පෙර ජාතියක රජෙක්ව සිටි කාලයේ මහළු මිනිසුන්ට ගරහා ඇත. පෙර ජාතියක, ලිහිණියෙක්ව සිටියදී, විපස්සි බුදුන් වහන්සේට මිහිරි රස ඇති අඹයක් පිරිනැමීමේ විපාක වශයෙන් මේ තෙරුන්ට මිහිරි කටහඩක් ඇත. බලන්න: ESN:note:390, p.990. \*\* මේ තෙරුන්, සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ ශිෂායෙකි. මූලාශු:ඛු.නි: උදාන පාලිය: චූල්ලවග්ග: 7.1, 7.2, 7.5 ලකුණ්ටකහද්දිය සුතු3කි, පි.306, සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: භික්ඛුසංයුත්තය: 9.1.6. 5 ලකුණ්ටකහද්දිය සූතුය, පි.452.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා: 7.1.2 පි.168.
- "යම් කෙතෙක් වීරූප රූපය නිසා මට අවමන් කළාහුද, යම් කෙතෙක් මධුර ස්වරය නිසා මට බුහුමන් කළාහුද, චන්දරාග වශියට පැමිණි ඒ දෙපිරිස මා නොදනී".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-1:344, 8.368. පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවති නුවර, මහා ධන ඇති සිටුපුතෙක්ව, සක්මන් කරන්නේ (ජංගා විහරණය) බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි ආරාමයට පැමිණීම, මධුර ස්වරය ඇති අගු තෙරනුවක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, පුණා කම්ම බලයෙන් දෙව්ලොව සැප විදීම, එුස්ස බුදුන් සමයේ නන්දාරාම නම් බුදුන් වැඩසිටි රජ උයනේ කොකිලෙක්ව උපත ලබා බුදුන් වහන්සේ පැහැද වීමට මිහිරි හඬින් ගායනා කිරීම, බුදුන් වහන්සේට රන් අඹයක් පුජා කිරීම ඒ ගැන සතුටුව මිය ගොස් තුසිත දෙව්ලොව පහළවීම, කාශාප බුදුන් කළ කිකී රජුගේ සේනානායකව, බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවී ගිය පසු,

උන්වහන්සේ වෙනුවෙන් සත් යොදුන් සෑයක් කිරීමට පිරිස සැදී සිටින අවස්ථවේ, එහි පුමාණය විසාල යයි පැවසු විට, ඔහුගේ වචනය මත ඔවුන් යොදුනක් උස සෑයක් සැදීම, ඒ කම්ම විපාකය නිසා ගෝතම බුදුන් සමයේ මිටි සිරුරක් ඇතිවීම ආදී විස්තර මෙහි දැක්වේ.

# ලම

- ▲ ලෝමසකන්ගිය තෙර- Lomasakngiya Thera: මේ තෙරුන් ලෝමසවංගීස ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත. කපිලවස්තු නුවර අසබඩ නිගෝධාරාමයෙහි වැඩ වසන අවස්ථාවේදී චන්දන නම් දේවපුතු පැමිණ, හද්දෙකරත්ත සූතුයේ දක්වා ඇති දහම් කරුණු ගැන විමසා ඇත. ඒ ගැන නොදත් මේ තෙරුන්, සැවත් නුවරට පැමිණ, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක ඒ සූතු දේශනාව පැහැදිලි කරන ලෙසින් ඉල්ලා සිටියහ. දේශනාව අවසානයේදී, චන්දන දෙවියා දහමේ අපුමාදව, යහපත් ලෙසින් දහම ආවර්ජනය කරන බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. සටහන්: \* බුදුන් වහන්සේ තවිතිසා දෙව්ලොව වැඩ වසන සමයේ , දෙවියන්ට , එම සූතුය දේශනා කලබව චන්දන දේවපුතු පවසා ඇත. \*\* අටුවාවට අනුව, මේ තෙරුන් හා ඔහුගේ සහායක චන්දන, කාශාප බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිව වැඩ වසන සමයේදී ඒ බුදුන් වහන්සේ හද්දෙකරත්ත සූතුය වදාළහ. බලන්න: EMN: note 1221, p.1174. මූලාශුය: ම.නි: (3) ලෝමසකන්ගිය හද්දෙකරත්ත සූතුය.
- ▼ **මෙහිදී මේ තෙරුන්,** මහානාම ශාකායන්ට, සේඛ හා අසේඛ බවේ වෙනස්කම් පැහැදිලි කර ඇත. බලන්න: සංයු.නි:(5-2) මහාවග්ග:අනාපානසංයුත්ත:10.2.2 කංඛෙයිය සුනුය, පි.138.
- lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:බූ.නි: ථෙරගාථා:1.3.7 , පි.48.

"වනයේ විවේක සුවය වඩනු පිණිස හීතණ, කුසතන ආදිය උරයෙන්ද බැහැර කරමි, ඒවා මත නො ඇලවෙමි". සටහන: මේ තෙරුන්ගේ අපදානයේ හි, වනගතව, ඉදීම, සිටීම, ඇවිදීම යන් තුන් ඉරියව්වෙන් භාවනා කරන බව, කුස තණ ආදියේ, නො නිදන බව පෙන්වා ඇත.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය:ඛු.නි: අපදානපාලිය 2-1: 548, පි.404. කාශාප බුදුන් දවස සභායක චන්දන සමග පැවිදීවීම, බොහෝකල් දෙව් මිනිස් සැප විඳ ගෝතම බුදුන් දවස කපිලවස්තු නුවර ශාකා පුතුයෙක් ලෙසින් උපත ලැබීම, බුදුන් වහන්සේ ඒ නුවරට පැමිණි විට මානයෙන් යුත් ශාකා පිරිස උන්වහන්සේට නොවැඳීම, ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ පෙළහර පා ඥාතින් දමනය කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ ගේ අනුභාවය දැක මේ තෙරුන් පැවිදිවුහ. බුදුන් වහන්සේ හද්දෙකරත්ත සූතුය වදාළ විට, එම දහම් කරුණු ආවර්ජනය කිරීම පිණිස වනගතව, එහිදී අරහත්වය ලැබුහ.

ව

වක

▲ වක්කලි තෙර- Vakkali Thera: බලවත් ශුද්ධාව ඇති භික්ෂුන් අතරින් මෙතුමා අගුය.බලන්න: EAN:note:91, p.585.

- මූ**ලාශු:** අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ සූතුයේ දී වක්කලී තෙරුන් රෝගිවීම, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා අරහත්ව පිරිනිවන් පෑම විස්තර කර ඇත. සටහන: දරුණු රෝගාබාධය නිසා මේ තෙරුන් සැතකින් ගලනලය සිඳගෙන මියගියහ. මූලාශුය:සංයු.නි: (3): ඛන්ධසංයුත්ත:ඓරවග්ග: 1.2.4.5 වක්කලී සූතුය, පි.234.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ටෙර ගාථා**: බූ.නි: ටෙරගාථා:5.1.8, පි.144.
- " අගුවූ දාන්තවූ සමාහිත වූ සම්බුද්ධයන් සිහි කැරෙමින් රෑ දවල් නොමැළිව වනයේ වෙසෙමි".
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය:** ඛූ.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 532.පි.316.

පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවතී නුවර බුාහ්මණ පුතෙක්ව, බුදුන් වහන්සේ වක්කලී නම් හික්ෂුවක් සැදැහැයෙන් අග බව වදාළ අවස්ථවේ ඒ ගැන කැමත්ත ඇතිකර,බුදුන් වහන්සේට දන් පුජා කර ඒ තනතුර පැතීම, බොහෝ ජිවිත සුවයෙන් විසීම, ගෝතම බුදුන් දවස සැවැත්නුවර නුවර උපත ලැබීම, පිශාචයන් විසින් බිය කරනු ලැබුව , දෙමාපියන් දරුවාගේ ආරක්ෂාව පතා බුදුන් වහන්සේට පිරිනැමීම මෙහි දක්වා ඇත.

"එකල්හි බියපත් වුවන්ට පිහිටවූ ඒ බුදුරජ තෙමේ ජාලාඅංගුලි ඇති සක්ලකුණුයුත් මුදු කෝමල හස්තයෙන් මා පිලිගත්තේය.මම එතැන් පටන් බුදුන් වහන්සේ විසින් රක්නා ලදුව සුවයෙන් වැඩුනෙමි... බුදු සසුන කරන ලදී".

# වග

- ▲ වංගීස තෙර Vaṅgīsa Thera: දහම ගැන පැහැදීම ඇතිකරණ ගී පැදි (පටිභානවනතානං-composing inspired verses) සකස් කරණ හික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුය. දහම්පද කවියෙන් වණා ඇත. බලන්න: EAN:note:95:p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44. සටහන: මේ තෙරුන් පිලිබඳ විස්තර, සංයු.නි: (1) : සගාථවග්ග:වංගීසසංයුත්තයේ සූතු යන්හි දක්වා ඇත.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:මහා නිපාත: ගාථා 1220 සිට ,8.308.
- " සියල්ලෝ භාගාවතුන් වහන්සේගේ පුතුන්ය,මෙහි අසාර දෙයක් නොමැත. තණ්හාව උදුරා දමන සූර්ය බන්ධු මම වදිමි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන 2-1: 544, පි. 382. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවති නුවර පුසිද්ධ බුාහ්මණයෙක්ව, බුදුන් දැක, උන්වහන්සේගේ ගුණ වයමින් මහා සතුටකට පත්වීම, බොහෝ කලක් දෙව් මිනිස් සැප ලබා අන්තිම හවයේ වංග රටේ පරිබාජක කුලයක උපත ලබා සත් හැවිරිදි වියේදී වාද පිලිබඳ විශාරද වීම මෙහි දක්වා ඇත. මේ තෙරුන් පැවිදි වීමට පෙර රජගහනුවරදී සැරියුත් මහා තෙරුන් හමුවිය. උන්වහන්සේගේ ශාන්ත බවින් පැහැදී, පැවිදි වීමට අයැදිය. මහා තෙරුන් බුදුන් වහන්සේ වෙත ඔහු කැඳවා ගියවිට බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"වංගීස, කීම, යම් ශිල්පයක් දන්නේද?". හිස්කබලක් ගෙන, මළ ගිය පුද්ගලයා උපත ලබන ස්ථානය පැවසීමට හෙතෙම දඎ විය. බුදුන් වහන්සේ හිස් කබල් තුනක් ඔහුට දුන්විට ඒ ඒ අය යළි උපත ලැබූ ස්ථාන නිවැරදිව පැවසිය. ඉන්පසු බුදුන් වහන්සේ පසේබුදු වරයෙකුගේ හිස් කබල දුන්විට, යළි උපත ගැන පැවසීමට ඔහු අපොහොසත් විය.

"ඉක්බිති මම උන්වහන්සේ උපන් තැන කියා ගැනීමට නොහැකිව, නෂ්ඨවූ විදාහ ඇත්තේ පැවිද්ද ඉල්ලීමි…කවි පද බැඳීම ගැන සමහර භික්ෂුහු මට දොස් පවරුහ… බුදුන් වහන්සේ මෙසේ ඇසුහ: 'මේ ගාථා කල් ඇතිව සිතා මතා ගොතන ලදද? නැතිනම්, ඒ අවස්ථාවේදීම පවසන ලද්දේද?'

කවි පද ගාථා එකෙණිහිම තමන්හට ඇතිවෙන බව පිළිතුරු දුන්විට, බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: "දැන් සිටිවනම මට තුති කරන්න" . "මම එතුමන් ගේ ගුණ කවි පදයෙන් පැවසු විට බුදුන් වහන්සේ පුතිහානවත් හික්ෂුන් අතර මා අගතැන තැබුහ".

# වච

▲ වච්ඡගොත්ත තෙර- Vachchagothta Thera: පෙර දී පරිබුාජකව සිට (වච්ඡගොත්ත අග්ගිවෙස්සන), බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැහැදී, පැවිදිවූ මේ තෙරුන් අරහත්වය ලබා ගැනීම පිලිබඳ විස්තරය ම.නි:මහා වච්ඡගොත්ත සූතුයේ දක්වා ඇත. පරිබුාජකව වාසය කරන සමයේ බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම ශුවනය කිරීම පිළිබඳව බලන්න:ම.නි. තෙවිජ්ජා වච්ඡගොත්ත සූතුය. ම.නි:අග්ගි වච්චගොත්ත සූතුයේ, වච්ඡගොත්ත පරිබුාජක, බුදුන් වහන්සේ කෙරේ සැදැහැ උපදවා ගිහි ශුාවක බවට පත්වීම විස්තර කර ඇත.

▼අංගු.නි: 3 නිපාත: 3.2.1.7 සූතුයේදී, බුදුන් වහන්සේට දානය පිරිනැමීමේ ආනිසංස, මේ තෙරුන් දක්වා ඇත. සටහන්: \* අරහත්වයට පත්වූ වච්ඡගොත්ත තෙරුන් පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"වච්ඡගොත්ත මහණට තුිවිදාහ ඇත, මහත් සෘද්ධි ඇත, මහත් ආනුභාව ඇත…". බලන්න: ම.නි:මහා වච්චගොත්ත සූතුය. \*\* සංයු.නි: (3): බන්ධවග්ග: වච්ඡගොත්ත සංයුත්තයේ, මේ තෙරුන්ට දේශනා කළ සූතු දක්වා ඇත.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.12.2, පි.82.

" තිවිදාහ ඇත්තෙමි, මහා ධාහන ඇත්තෙමි, චිත්ත සමථයෙහි ද සස වීමි, මා විසින් ස්වාඅර්ථය (අරහත්බව) ලබනලදී, බුදුන්ගේ අවවාදය කරන ලදී".

# වජ

▲ වජ්ජිපුතු තෙර- Vajjiputhta Thera: විසාලාවේ වජ්ජි කුමාරයෙක් ලෙසින් ගිහිකල විසු මේ තෙරුන්, පැවිදිව වනයේ හුදකලාව වාසය කිරීම ගැන වන දෙවතාවක් පුසංසා කිරීම, එමගින් තෙරුන් දහම් සංවේගය ඇතිකර ගැනීම ගැන මෙහි විස්තරකර ඇත.

**මූලාශුය:** සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: වනසංයුත්ත:9.1.9 වජ්ජිපුතු සූතුය, පි.386.

- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:1.7.2.,පි.62.
- "වනයෙහි හැර දමන ලද දරකඩක ලෙසින් අපි හුදකලාව වනයේ වසන්නෙමු, ස්වර්ගයට යාමට කැමති, නිරීසතුන් මෙන් බොහෝදෙනා මට කැමති වෙති".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානයේ, සිද්ධාර්ථ බුදුන් වහන්සේ දැකීමෙන් සතුටුව පළතුරක් පුජාකිරීම, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණීම, අරහත්වය ලබා ගැනීම විස්තර කර ඇත. බලන්න: බු.නි:අපදාන:2-1: 555 වජ්ජිපුතු ථෙරඅපදානය, පි.426. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: වනසංයුත්ත:9.1.9 වජ්ජිපුතු සුතුය, පි.386.

# වප

- ▲ ව**ප්පතර-පස්වග -**Vappa Thera -pasvaga: මෙතුමා පස්වග මහතුන්ගෙන් කෙනෙකි, පළමුව අරහත්වය ලැබූ ආරිය සංඝයා පස්දෙනාට ඇතුලත්වේ. **බලන්න**: පස්වග මහණුන්.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා:ඛූ.නි: ඓරගාථා: 1.7.1, පි.62.
- " දර්ශනසම්පන්න ආරිය උතුමා, ආරියන්ද, පෘතජ්ජනයන්ද හඳුනයි. එහෙත් අන්ධබාල පෘතජ්ජන, ආරියන් හා අනාරියන් හඳුනන්නේ නැත".

## වම

- ▲ වීමල තෙර- Vimala Thera: බරණැස්නුවර සිටු පුතෙක් වූ මෙතුමා යසකුල පුතු තෙරුන්ගේ ගිහිකල මිතුරෙකි. තම මිතුරා පැවිදිවූ බව අසා සෙසු මිතුරන් තිදෙනා සමග පැමිණ, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැවිදිව, උපසම්පදා ලැබ අරහත්වයට පත්වුහ. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ග පාලි1: සිවගිහි යහළුවන්ගේ පැවිද්ද කථා, පි.116.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:බූ.නි: ථෙරගාථා: 3.1.10, පි.126.
- "…කුසිත, හීන වීරිය ඇති අය දුරලන්න, කාය විවේකය ඇති , නිවනට මෙහෙයවූ සිත් ඇති, ධාාන කරන, නිරතුරු රුකුලු වීරිය ඇති නුවණැති අය හා එක්ව වෙසෙන්න".

## වශ

▲ වාශිෂ්ඨ තෙර හා හාරද්වාජ තෙර- Vasettha Thera & Bharadvaja Thera: බුදුන් වහන්සේ ඉච්චානගල පුදේශයේ චාරිකාවේ යෙදී සිටින විට, වාශිෂ්ඨ බුහ්මණ මානවක හා හාරද්වාජ බුහ්මණ මානවකහට බුදුන් වහන්සේ හමුවීමට හා දහම් පුශ්න සාකච්චා කිරීමට අවස්ථාව ලැබිණි. දේශනාවෙන් පසු ඔවුන් දෙදෙන බුදුන් සරණ ගියහ. බුදුන් වහන්සේ කෝසල ජනපදයේ සැරිසරන අතර, මනසාකට නම් බුාහ්මණ ගමට වැඩි අවස්ථවේදී, දෙවන වරටද බුදුන් වහන්සේ හමුවීමට හා දහම ඇසීමට අවස්තාව සැලසිනි. තෙවිජ්ජා සූතු දේශනාව ඇසු ඒ දෙදෙනා නැවතද බුදුන් සරණ ගිය බව පෙන්වා ඇත. පසු කල මහණවූ ඒ දෙදෙනා, උපසම්පදාව බලාපොරොත්තුවෙන්, සැවැත්තුවර, මිගාරමාතා පුසාදයේ

වාසය කරන අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ වදාළ අග්ගඤ්ඤ සුතු දේශනාව ශුවණය කර, උපසම්පදාව ලබා අරහත්වය සාක්ෂාත් කරගත්හ. බලන්න: EDN: note:258, p.421. මූලාශු: ම.නි: (2): 2.5.8 වාශිෂ්ඨ සූතුය, පි.716, දීඝ.නි: (1):13 තේවිජ්ජා සූතුය, පි.610, දීඝ.නි: (3) 4 අග්ගඤඤ සූතුය, පි.152, EMN:98: Vāseṭṭha Sutta,p.722, EDN: 13 Tevijja sutta, p. 143 & 27 Aggañña Sutta, p. 306

▲ විශාඛ පංචාලිපුත්ත තෙර- Visākha pamchaliputta Thera: විශාඛ පංචාලිපුත්ත තෙරුන්, ධම්ම කථිකය,යහපත් ලෙසින් දහම දේශනාකර, ධර්-ම ධජය ලෙලවන පණ්ඩිතයෙක් යයි බුදුන් වහන්සේ පැසසුම් කර ඇත. බලන්න: මුණිධජය. මූලාශු: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.1.5.8 විශාඛ සූතුය, පි.122, EAN: 4: 48.8 Visākha, p. 167, සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: හික්බුසංයුත්ත: 9.1.7 විශාඛ පංචාලිපුත්ත සූතුය, පි. 453, ESN: 21: Bhikkhusamyutta: 7: Visākha, p. 928.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:2.5.5. පි.112.

''තමා හුවා දක්වන්නේ නැත, අනුන් හෙළා දකින්නේ නැත... රහතුන් හා නොගැටෙන්නේය, තම ගුණ පිරිස මැද නොකියන්නේය, සන්සුන්ය, පමණ දැන කථාකරයි, මනාපැවතුම් ඇත''.

ස

සග

▲ සංගා**මජිත් තෙර -**Sangramajit Thera: එක්සමයක මේ තෙරුන් ජේතවනාරාමයේ වාසය කරන සමයේ ඔහුගේ පෙර බිරිඳ අත දරුවා සමග පැමිණ, තෙරුන් හමුවට පැමිණ කථාකලද, තෙරුන් නිහඩව සිටියහ. දරුවා පෝෂණය කරන්න යයි කියා ඇය දරුවා එහි තබා ගියාය. එහෙත්, තෙරුන් ඒ දෙස නො බැලුහ. ඒ බව දුටු ඇය පෙරලා පැමිණ දරුවා රැගෙන ආපසු ගියාය. එම සිදුවීම දිවැසින් දුටු බුදුන් වහන්සේ මෙසේ උදානයක් වදාළහ:

"එන්නීය ගැනද (ඔහු) සතුටු නොවේ, බැහැර යන්නිය ගැන ශෝක නොකරයි. රාගාදී බැමිවලින් මිදුන ඒ සංගුාමජිත් හික්ෂුව 'බුාහමණයෙක්' යයි මම කියමි". සටහන: එතුමන් අරහත්ය. කෙළෙස් සංගුාමය දිනු නිසා සංගුාමජිත් ය. මූලාශය:බු.නි: උදානපාලිය:බෝධිවග්ග: 1.8 සංගුාමජිත් සූතුය, පි.166.

▲ සාගත තෙර- Sagatha Thera: තේජෝධාතු සමාපත්තියට සම වැදීමෙහි දඎ භික්ෂුන් අතරෙන් සාගත තෙරුන් අගු බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ.බුදුන් වහන්සේගේ උපස්ථායකයා ලෙසින් කටයුතු කර ඇත. මේ තෙරුන් කෝසම්බි නුවර, අම්බතොට අසල සිටි බිහිසුණු, ගිණි විහිදුවන නාගයෙක්, තේජෝ ධාතු සමාපත්තියෙන් දමනය කරණ ලදබව දැක්වේ. බලන්න:EAN:note:113, p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය:** බූ.නි:අපදානපාලිය1: 32, පි.176.

පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටින සමයේ සෝහිත නම් පුකට බුාහ්මණක් විය. බුදුන් වහන්සේ දැක, සිත පිනාගිය හෙතෙම මෙසේ පැවසිය: " ...පිණින් හා නුවණින් යුත් පිරිස, ඔබ වහන්සේ අලංකාර කරති, හිරු උදාවන කල මෙන් ඔබ වහන්සේගේ පුභාව පැතිරේ". පහන් සිත් ඇති ඔහු දුටු බුදුන් වහන්සේ, ඔහුගේ බුද්ධ පුසාදය නිසා මතුවේ දිගු කලක් දෙව්ලොව සැප ලබන බවද, ගෝතම බුද්ධ සසුනේ ශුාවකබව ලැබේය යි අනුමෝදනා වදාළහ.

## සජ

▲ සුජාත තෙර- Sujata Thera: මේ තෙරුන්ගේ අරහත්වය බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී පුකාශ කරඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (2 ): නිදානවගග, හිකබුසංයුත්ත-9.1.5. සුජාත සූතුය, පි.452, ESN: 21: Bhikkhusamytta: 5-Sujata, p. 926.

# ▼ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"ඉතා සෝහනවූ රූපයකින් දිලෙන මේ භික්ෂුවගේ සිත මුළුමනින්ම සෘජුය. (කෙළෙසුන්ගෙන්) වෙන්වූ සිතකින් යුතුව, සංයෝජන වලින් නිදහස්ව, උපදාන රහිතව ඔහු නිවන සාක්ෂාත් කර ගෙන ඇත. මාර සේනාව පරාජය කළ ඔහු අන්තිම සිරුර දරයි: මූලාශු:සංයු.නි: (2): නිදානවගග, භිකඛුසංයුත්ත-9.1.5. සුජාත සූතුය, පි.452, ESN: Nidanasamytta: 21: Bhikkhusamytta: 5-Sujata, p. 926.

# සද

▲ සද්ධා තෙර- Saddha Thera: සද්ධා තෙරුන් හට, ශුද්ධාව පුකටවන ගුණ 11ක් ඇතිබව මෙහි දක්වා ඇත. උන්වහන්සේ උතුම් අරහත්වය ලබා ඇත. සුභූති තෙරුන් සද්ධා භික්ෂුව ගේ ගුණ පුකාශ කලවිට බුදුන් වහන්සේ එය අනුමත කර මෙසේ වදාළහ:

" සුභූති, මැතව... ඒ කරුණෙන්ම ඔබ මේ සද්ධා හික්ෂුව සමග වාසය කරන්න,... යම් කලක ඔබට තථාගතයන් දැකීමට කැමතිවන්නේ නම්, ඒ පිණිස මේ සද්ධා හික්ෂුව සමග පැමිනෙන්න" මූලාශු: අංගු.නි:(6):11 නිපාත:අනුසති වග්ග,11.2.4 සුභූති සූතුය ,පි.662 ,EAN:11: II Recollection, 14.4 Subhuti , p.572. සටහන: මෙහිදී, සද්ධා තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගේ සැදැහැවත් ගිහි උපාසකයෙක් ගේ පුතෙක් බව දක්වා ඇත. අනාථ පිණ්ඩික සිටුවරයාගේ පුතෙක් විය හැකිය. මේ සූතුයට අනුව මෙතුමා බුදුන් වහන්සේ හමුවට පැමිණීයේ සුභූති තෙරුන් සමගය.බලන්න: EAN: 11: note: 2220, p.687.

▲ සුද්ධික භාරද්වාජ කෙර- Suddika Bharadvaja Thera: සැවැත්නුවර බුාහ්මණයෙක්වූ මෙතෙම, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, බමුණන් ගේ පිරිසිදුවීම ගැන පැවසුහ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"…පටන් ගන්නා ලද වීරිය ඇති, නිවන පිණිස මෙහෙයවූ සිත් ඇති, දැඩි පරාකුමය ඇති, ඎත්රියාද, බුාහ්මණයාද, වෛශායාද, ශුදුයාද, චන්ඩාලයාද, පුප්සඬුවාඩ උත්තම සුද්ධිය නම් නිවනට පැමිණේ…" .එම දේශනාව අසා සැදැහැ ඇතිකරගත් එතුමා, පැවිදිව අරහත්වය ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශුය**: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.7 සුද්ධික සූතුය, පි.322.

සධ

▲ සුධර්ම භික්ෂුව-Bhikkhu Sudharma: මේ භික්ෂුව, මවඡිකාසන්ඩන්ඩ නගරයේ, චිත්ත ගපති විසින් පුජා කල, ඇඹල්ල (අම්බාටක වනය) වනයේ, ආවාසයක වාසය කරන කල, සැරියුත් මහා තෙරුන් එම නගරයට වැඩම කර ඇත. ඒ අවස්ථාවේදී, චිත්ත ගහපති, මහා තෙරුන්ට ආතය පිණිස සිය නිවසට වඩින ලෙස ආරාධනා කළහ. තමන්ගෙන් නොවීමසා, තම ආයකයා එසේ මහා තෙරුන් ඇතුළු සංඝයාට අරධනා කිරීම ගැන කිපුන මෙ භික්ෂුව, චිත්ත ගහපතිට බොහෝ පරිභවකරනලදී. බුදුන් වහන්සේ ඒ පුවත දැන, චිත්ත ගපතිගෙන් සමාව ලබා ගැනීමට අවවාද වදාළහ. ඒ අනුව සංඝයා එම භික්ෂුවට 'පටිසාරණිය කර්මය' පනවනලදී.බලන්න: පටිසාරණිය කර්මය. මූලාශුය: වින.පි.චුලවග්ග 1: කම්මක්ඛන්ධය- පටිසාරණියකම්ම,පි. 84.

#### සන

- ▲ සේනිය (කෝලියරටේ) තෙර-Seniya Thera: බුදුන් වහන්සේ හමුවට පැමිණි බලුවුතය දරන නිගණ්ඨ සේනිය, උන්වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැහැදී බුදු සසුනට ඇතුළු වී, අරහත්වයට පත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලායු: ම.නි: (2): 2.1.7 කුක්කුරවතිය සූතුය, පි.100, EMN: 57: Kukkuravatika Sutta, p.466.
- ▲ සුනිත තෙර- Sunitha Thera: මගධයේ දුගී පහත් කුලයක (වන්ඩාල) උපත ලැබූ මෙතුමාට බුදුන් වහන්සේ, රජගහනුවර දී දැකීමට අවස්ථාව ලැබුණි. මහා කාරුණිකයන් විසින් පැවිදි කරණු ලැබුව අරහත්වයට පත්විය. මෙතුමාගේ ථෙරගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:12.1.2, පි.202.
- "…මම එකලාව ආරණායෙහි වසන්නේ, නො මැළිව බුදුන් වහන්සේගේ අවවාද කළෙමි…උත්තම පුරුෂබව ලැබූ මට ඉන්දු බුහ්ම දේවියෝ නමස්කාර කළහ. ... ඒ දුටු බුදුන් වහන්සේ සිනා පහළකර මෙසේ වදාළහ:

'තපසින්ද බඹසරින්ද ශිලයෙන්ද පුඳොවෙන්ද යන මේ කරුණින් බුාහ්මන වේ, මේ උතුම් බමුණෙක් ය'''.

- ▲ සුන්දරික භාරද්වාජ තෙර 1- Sundarika Bhradvaja Thera 1: බුදුන් වහන්සේ වත්ථුපම සූතුය දේශනා කරන අවස්ථාවේදී එහි සිටි සුන්දරික භාරද්වාජ බුාහ්මණ, දිය නෑම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසුහ. එම සුන්දරිකා නදියේ දිය නෑමෙන් විසුද්ධිබව ඇතිවේයයි බුාහ්මණ පිළිගැනීමක් විය. බුදුන් වහන්සේ ජල ස්නානයෙන් කෙනෙක්ගේ ආධායත්මය පිරිසිදු නොවන බව, ධම්මාකූලව, මෙත්සිත ඇතිව දහමේ ස්නානය කිරීමෙන් විසුද්ධිය ඇතිවේ යයි වදාළහ. ඒ දේශනාව අසා පැහැදුන මෙතුමා, පැවිදිව, අරහත්වය ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: ම.නි: (1) වත්ථුපම සූතුය, පි.112.
- 🛦 සුන්දරික භාරද්වාජ තෙර 2 Sundarika Bhradvaja Thera 2

ගිහි කල කොසොල් දනව්වේ බමුණෙක්වූ මෙතෙම, එක් සමයකදී සුන්දරිකා නදිය අසල අග්නිහෝම පුජාවක් කර එම පුජාව දීමට සුදුස්සෙක් සෙවිය. ඒ අවස්ථාවේ, බුදුන් වහන්සේ නදිය අසබඩ රුක්මුලක් අසල හිසවටා පොරවාගත් සිවුර ඇතිව වැඩසිටිසේක. එතුමන් දුටු මොහු, බුදුන් වහන්සේ බාහ්මණ උතුමෙක් සේ සලකා, පුජාව පිරිනැමීමට ඒ අසලට පැමිනියහ. ඔහුගේ පිවර හඩ අසා බුදුන් වහන්සේ හිස විවර කලවිට මෙතෙම මෙසේ සිතිය. ' සමහර විට මොහු මුඩු බාහ්මණයෙක් විය හැකිය, මම ඔහුගෙන් ජාතිය විචාරමි". ඔහු ජාතිය ගැන විමසුවිට බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ"

" ජාතිය ගැන නොඅසන්න, ශිලාදී චරන දහම් ගැන අසන්න. ඕනෑම වියලි දණ්ඩක් යොදා ඒකාන්තයෙන්ම ගිනි හටහත හැකිය. එලෙස, පහත් හෝ උසස් කුලයේ උපන්නේද, වීරිය ඇතිව, කරුණු දැන, හිරි ඔතප්ප මගින් පව වළකා ගන්නේද හෙතෙම, ආසාව ඎය කල මුනිවරයාය... බමුණ, මම දර දැවීම අත්හැර ස්වාසන්තානයෙහිම ඥාන ගින්න දල්වමි, අරහත්වූ මම නීති දැල්වූ ගිනි ඇත්තෙමි, නීති සංයත සිත් ඇත්තේමි, බඹසර කෙරමි...". බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම් දෙසුම අසා සතුටට පත් මෙතුමා, පැවිදිව, අරහත්වය ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග:බුාහ්මණසංයුත්ත:7.1.9 සුන්දරික සුතුය, පි.324.

#### සණ

- ▲ සෝණකුටිකන්න තෙර- Soṇa Kuṭikaṇṇa Thera: කලණබස් තෙපලන භික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගුවේ.බලන්න: EAN:note:88, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ අවත්තිරටේ, ගිහි උපාසකව වාසය කළ මෙතුමා, කාලි උපාසිකාවගේ පුතුය, මහා කච්චයාත රහතුන්ගේ උපස්ථායකය. එහිදී මෙතුමන් පැවිදිබව ලැබීමට කළ උත්සාහය, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට සැවත් තුවරට පැමිණීම් ආදී මෙහි විස්තර කර ඇත. බුදුන් වහන්සේ මේ තෙරුන්ට, උන්වහන්සේගේ කුටියේ රාතුිය ගත කිරීමට ඇරයුම් කළහ. එහිදී, මේ තෙරුන් අට්ඨකවග්ග සජ්ජායතා කරනලදී. ඒ ගැන සතුටට පත් බුදුන් වහන්සේ මේ උදානය වදාළහ.
- "ආරිය තෙමේ…උපධි රහිත නිර්වාන ධර්මය දැන…කිලිටි දෙයෙහි නොඇලේ". **මූලාශුය:** ඛු.නි: උදානපාලිය: 5.6 සෝණ සූතුය, පි.266. සටහන: මෙහිදී මේ තෙරුන් බුදුන් වහන්සේට, අවන්ති පුදේශයේ භික්ෂු සංසයා අඩු නිසා තමන්හට පැවිදි බව ලබාගැනීමට දුෂ්කරවූ බව විස්තර කර ඇත. ඛු.නි: වින.පි: මහාවග්ග පාලිය 1, පි.583.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:5.1.11 පි.148.
- "බුදුහු බොහෝ රෑ බොහෝ වේලාවක් අභාවකාශයෙහි විසුහ, සිව් විහරණයෙහි දඎ ශාස්තෘහු ගඳ කිළියට පිවිසියහ…ඉක්බිති සම්බුද්ධ ශාවකවු මම බුද්ධ ශේෂ්ඨයන් හමුවේ දහම සජ්ජායනා කළෙමි".
- lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බූ.නි: අපදානපාලිය $1:42,\, 8.193.$

අනෝමදස්සි බුදුන් වහන්සේට රන් ආලේප කළ සක්මන් මළුවක් කරවා එය මල් වලින් වසා, වියන් බැඳ, බුදුන් වහන්සේට පුජා කර, අහාර දානයද පුජා කර ඇත. එම පුණා කම්මයේ මහිමයෙන් දිගුකලක් දෙව් රජ සැප විඳ අවසාන උත්පත්තියේදී ගෝතම බුදු සසුනේ බුද්ධ ශුාවකයෙක් විය.

- ▲ සෝණකොළිවීස තෙර- Soṇa Koḷivīsa Thera: ආරද්ධ වීරිය-සම්පූර්ණ විරිය- ඇති භික්ෂුන් අතරෙන් මෙතුමා අගයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: EAN: note:88, p.585. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මෙතුමා, ගිහිකල, චම්පා නුවර වාසය කළ, කොලිවිස ගෝතුයේ, ධනවත් සිටුපුතෙකි. සියුමැලි වූ ඔහුගේ යටිපතුල් හි ලොම්හටගෙන තිබු නිසා ඔහුට පාවහන් නොමැතිව ඇවිදීම දුෂ්කරවිය. මෙතුමන්, සේනිය බිම්බිසාර රජ හමුවීම, ඒ මගින් බුදුන් වහන්සේ දැකීම, පැවිද්ද හා වීරිය කිරීම, අරහත්වය ලැබීම මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. සටහන: මේ තෙරුන්ගේ පාද පුශ්නය හේතු කොටගෙන, සංසයාට පාවහන් පැළදීමට බුදුන් වහන්සේ අනුමත කර ඇත. මූලාශුය: වින.පි: මහාවග්ගපාලි 1: සෝණකොලිවිසවත්ථු 474, පි.594.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ ගිජ්ජකුට පර්වතයේ වැඩ වසන සමයේ, සෝණ තෙරුන්, රජගහනුවර අසබඩ සීත වනයේ වාසය කළහ. එහිදී උන්වහන්සේට ඇරඹු වීරිය වඩා ගත නොහැකිව සිත විපරියාසයට පත්ව ගිගිබවට පත්වීමට සිතුනි. ඒ බව සිතින් දැනගත් බුදුන් වහන්සේ ඉර්දියෙන් එහි පැමිණ වීණාව උපමාව පෙන්වා වදාළහ: විණාවේ තත් දැඩිලෙස තද කිරීමෙන් හෝ ලිහිල් කිරීමෙන් යහපත් ස්වරය ගත නොහකිය. එහෙත් තත් සමගුණයෙන් පිහිටවා ගත් කළ ස්වරය යහපත්වේ. එලෙස, පමණට වැඩි වීරිය නිසා උද්දව්වය ඇතිවේ, අඩු වීරිය නිසා අලසකම ඇතිවේ. එමනිසා, වීරිය අාදී ඉන්දිය සමතත්වයේ පිටුවාගෙන කටයුතු කරන්න යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. ඒ අනුව කියා කළ සෝණ තෙරුන් අරහත්වය ලැබුහ. සටහන: මෙතුමා ගිහිකල විණා වාදනයෙහි දඎවිය. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: 6.2.1.1. සෝණසුතුය, පි.172.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බූ.නි: ථෙරගාථා:13.1.1., පි.489.

''අභුරජායාගේ පිරිවරයෙහි වූ ඒ සෝණ තෙමේ අද දහමේ උතුම්ව දුකේ පරතෙරට ගියේය''.

## 23.23

▲ සෝපාක සාමණේර -Samanera Sopaka: සත් හැවිරිදි වියේදී පැවිදිව, බුදුන් වහන්සේ ඇසු දස කුමාර පුශ්න වලට යහපත් පිළිතුරු පැවසු නිසා, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් උපසම්පදාව ලැබුහ. බලන්න: බු.නි: බුද්දක පාඨ, දස කුමාර පුශ්ණ.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා:බූ.නි: ඓරගාථා: 7.1.4 ,පි.172.

"…පැන විසඳූ කළ, තථාගතයන් වහ්සේ අනුමෝදන් වුහ. මෙසේ වදාළහ: 'මේ සෝපාක යම් කෙනෙකුගේ සිව්පස වළඳන ලදිනම් එය අංග මගධ දනවු වැසියන්ට ලාභයකි'…මම අන්තිම ශරීරය දරමි. ධර්මයේ සුධර්මතාවවේ ආශ්චර්ය නිසාය."

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය:ඛු.නි:19, පි.144: "මම සිද්ධාර්ථ බුදුන් වහන්සේට ඇතිරියක අතුරා මල් අසුනක් පුජා කෙළෙමි. උන්වහන්සේ එම අසුනේ වැඩහිඳ මගේ මතු උක්පත්ති ස්ථානය දැන මෙසේ වදාළහ:

'ඒකාන්තයෙන්ම සංස්කාරයෝ අනිතායහ, ඉපදීම හා විනාශය ස්වාභාවය කොට ඇත, ඉපදී නැතිවේ, ඔවුන්ගේ සංසිඳීම සැපය'. මම මගේ ලබ්ධිය හැර අනිතා සංඥාව වැඩුවෙමි. කුසල විපාක අනුව දෙව් මිනිස් සැප විද අන්තිම ආත්ම භාවයේදී සෝපාක (ස්වකිය පාකය වූ බත අනුන් අනුභව නොකරන බැවින් සපාක නම්වූ) චණ්ඩාල කුලයේ උපත ලැබීම්, සත් හැවිරිදි වියේදී අරහත්වය ලැබුවෙමි".

#### සබ

- ▲ සුබාහු තෙර-Subahu Thera: බරණැස්නුවර සිටු පුතෙක් වූ මෙතුමා යසකුල පුතු තෙරුන්ගේ ගිහිකල මිතුරෙකි. තම මිතුරා පැවිදිවූ බව අසා සෙසු මිතුරන් තිදෙනා සමග පැමිණ, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා පැවිදිව, උපසම්පදා ලැබ අරහත්වයට පත්වුහ. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ග පාලි1: සිවගිහි යහළුවන්ගේ පැවිද්ද කථා, පි.116.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා:1.6.2 පි.58. " සොදුරු ගායනයක් ලෙසින් වැස්ස වසි, මගේ කුටිය හොදින් ආවරණය වී ඇත, (පරිභෝග සුබ ආදියට ඒමට නොහැකිසේ ) කවුළු වසා ඇත. මගේ සිත කායගතා සිහියේ යහපත් ලෙසින්ම එකහව ඇත. වැස්ස, ඔබ කැමති ලෙසින් වසින්නට හැකිය".

# සභ

▲ සහිය කච්චාන තෙර-Sabhiya Kaccāna Thera: මෙහිදී මේ තෙරුන්, වච්චගොත්ත පරිඛාජක වීමසු පුශ්න පිලිබදව, එතුමත් වදාළ පිළිතුරු පෙන්වා ඇත. දේශනාව අවසානයේදී ඒ ගැන පැහැදුන වච්චගොත්ත පරිඛාජක, සහිය තෙරුන්හට පුසංසා කළහ. සටහන: තථාගතයන් මරණින් පසු සිටින්නේද: ආදීවූ එවක පැවති දිට්ඨී 10 ගැන මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: දිට්ඨී. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:අඛයාෳකතසංයුත්ත:10.1.11 සහියසුනුය, පි.730.

▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:4.1.3 පි.128.

''කෙනකුට, සබුහ්මසරුන් කෙරෙහි ගෞරවය නැද්ද, ඔවුන් පොළවට අහස මෙන් සද්ධර්මයෙන් දුරුවේ''.

- ▲ සුභූති තෙර- Subhūti Thera: අරණවිහාරි- ගැටීම් රහිත විහරණය ඇති, දක්ෂිණාවට-දකඛිණෙයාහා -තෑගී පුජාආදිය ලැබීමට සුදුසු භික්ෂුන් අතරෙන් අගු, සුභූති තෙරුන්යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරුන් අනාථපිණ්ඩික සිටුවරයාගේ බාල සොහොයුරාය, ජේතවනාරාමය බුදුන් වහන්සේට පුජා කරන අවස්ථාවේදී පැවිදි වූහ.

78

මෙත්තා භාවතාව තුලින් ජාතසම්පත් ලබා අරහත්වයට පත්වුහ. බලන්න: EAN: note: 85, p.585 මූලාශු: අංගු.නි:(6):11 නිපාත:අනුසති වග්ග,11.2.4 සුභූති සූතුය ,පි.662 ,EAN:11: II Recollection, 14.4 Subhuti , p.572.

- ▼ සුභූති තෙරුන් අවිතක්ක සමාධියෙ වැඩ සිටිනු දුටු බුදුන් වහන්සේ මේ උදානය වදාළහ:
- "…මීථාන විතක්ක පලවාහැර…සතර යොගයන් ඉක්මවා ගිය ආරිය පුද්ගලයා, ඒකාන්තයෙන්ම පුනර්භවයකට නො එයි". මූලාශුය: ඛ.නි:උදානපාලිය:6.7. සුභූති සුතුය, පි.300.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා: බූ.නි: ඓරගාථා:1.1.1 පි.35.
- " මගේ කුටිය මැනවින් සොයනලද නිසා සුව එළවයි... (එනිසා) මේසය (වැස්ස) රිසිසේ වසින්න! මගේ සිත යහපත්ලෙසින්ම සමාහිතව ඇත, කෙලෙසුන් ගෙන් මිදී ඇත, මම ආරබ්ධ වීරිය ඇතිව වාසය කරමි..."
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදාන: බු.නි: අපදාන පාලිය1:21, පි.148. "පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ මම, කෝසිය නම් ජටිලයෙක්ව, හිමවතේ උගු තපස්කම් කළෙමි. බුදුන් වහන්සේ මා සිටි ස්ථානයට වැඩ අහසේ සක්මන් කලසේක. මම මල් අසුනක් පුජා කර බුදුන් වහන්සේට එහි වැඩම කිරීමට ආරාධනා කර සතියක් මුළුලේ උන්වහන්සේට නමස්කාර කරමින් සිටියෙමි. සමාධියෙන් නැගිට, බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:
- ' භාවතා අතුරෙන් ශ්‍රේෂ්ඨවූ බුද්ධානුස්සතිය වඩන්න, එහි ඵල ලෙසින් දිගු කලක් දෙව් සැප, රජ සැප විදින්නේය. ඔබ, බොහෝ සම්පත් හැර, මතු පහළවන ගෝතම බුදු සසුනේ සුභූති නම් බුද්ධශුාවකයෙක් වෙන්නේය'''.
- ▲ සුහදු භික්ෂුව-Bhikkhu Subhadra: බුදුන් වහන්සේ වෙතින් පැවිද්ද ලැබූ අන්තිම ශුාවක භික්ෂුව මේ උතුමාය. පෙරදී සුහදු පරිබාජිකවූ මෙතෙම, ඉතා ඉක්මනින්ම දහම අවබෝධ කර අරහත්වය ලබා ගත්හ. විස්තර පිණිස බලන්න: දීස.නි: මහා පරිනිබ්බාන සූතුය.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදාන: ඛු.නි: අපදාන පාලිය1: 19, 8.206. "මින් කල්ප ලක්ෂයකට පෙර පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ කළ ඒ ස්තූපයට මනහර ධජයක් පිදිවෙමි. කාශාප බුදුන් වහන්සේගේ තිස්ස නම් අගු ශාවකයන්ට මම ලාමක වචන පැවසු නිසා ගෝතම බුදුන් වහන්සේ දැකීම පමාවිය. එතුමන්, උපවර්-තන සාල වනයේ දී පිරිනිවන් මඤකයේහිදී මා පැවිදි කළසේක. බුදුන් වහන්සේ ඉදිරියේම මගේ පැවිද්ද...උපසම්පදාව...පිරිනිවීම විය... බුදු සසුන කරනලදී".
- ▲ සුහදු මහලු භික්ෂුව- Subhadra elderly Bhikkhu: මහා කාශාප තෙරුන්ගේ පිරිසේ සිටි මේ භික්ෂුව මහළු කල පැවිද්ද ලැබූවෙකි. බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑම අසා මහා කාශාප තෙරුන්ගේ පිරිස සංවේගයට පත්වූවිට, මොහු මෙසේ පවසා ඇත:

<sup>&</sup>quot; ඇවැත්නි කම් නැත, ශෝක නොකරන්න, නොවැළපෙන්න, අපි ඒ මහා

- ශුමණයා ගෙන් මොනවට මිදුණම්හ...මෙය තොපට කැපය... නොකැපය... ආදී ලෙසින් ඔහුගේ අවවාද වලින් මිදුනොවෙමු...දැන් අපට කැමති දේ කළහැකිය" ආදිලෙසින් ඔහු බුදුන් වහන්සේ ගැන අගරු ලෙසින් කථාකර ඇත. බලන්න: දීඝ.නි: මහාපරිනිබ්බාන සූතුය.
- ▲ සෝහිත තෙර- Sobhita Thera: පෙර විසු කඳපිළිවෙත සිහිකරණ-පුබ්බේනිවාසානුස්සතිය- භික්ෂූන් අතරෙන්, මේ තෙරුන් අගුය. ගිහිකල, සැවත්නුවර වාසයකළ බුාහ්මණයෙක්විය. බලන්න: EAN: note: 108,p.585 මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ රෙර ගාථා: බු.නි: රෙරගාථා:2.3.3, පි.98. " සිහිය ඇතිව, අහිඥා නුවණින්, බල හා වීරිය ඇති මහණකු වූ මම පන්සියක් කල්ප (පෙරජිවිත) එක් රැයකින් සිහි කෙළෙමි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය : බු.නි: අපදාන පාලිය:1: 131, පි.311. පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ සමයේ උපත ලබා බුදුන් වහන්සේ වෙත පැහැදී බුදු ගුණ වැනිම, එමනිසා දිගු කාලයක් දුගතියෙන් තොරව සැප ලැබීම, අවසාන උත්පත්තියේදී, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිව කෙළෙස් හැර නිවන ලබා ගැනීම මෙහි දක්වා ඇත.

#### සම

- ▲ සම්ද්ධි තෙර- Samiddhi Thera: එක්සමයක දේවතාවියක් සම්ද්ධි තෙරුන්හට: මෙලොව දැකිය හැකි පස්කම් සුවය විදීම සුදුසුයයි පැවසුහ. එවිට සම්ද්ධි තෙරුන් මෙසේ පැවසුහ: " කම්සැප කාලික බව (කෙටිබව) එහි බොහෝ දෝස ඇතිබව, මේ දහම තමන් විසින්ම දැකිය යුතුය, කල්නොයවා විපාක දෙන සුළුය, එව බලව යයි කීමට සුදුසුය, තමන්ගේ සිතේ දරාගෙන සිටීමට සුදුසුය. නුවණැත්තන් විසින්ම අවබෝධ කරගතයුතුය' යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ". මූලාශු:සංයු.නි:(1): සගාථවග්ග: දේවතාසංයුත්ත: 1.2.10 සමිද්ධි සූතුය, පි. 44, ESN: Devatasamyutta: 20.10 Samiddhi, p. 79.
- ▼ සම්ද්ධි තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගෙන් මාරයා ගැන විමසීම මෙහි විස්තරකර ඇත. මූලායු: සංයු.නි: (4) සළායතනසංයුත්ත: සම්ද්ධි මාර පඤ්හ සූතුය, පි.112, ESN: 35: Salayathana- samyutta: 65.3 Samiddhi, p. 1238.
- **▼ මේ කෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:**ඛු.නි: ඵෙරගාථා: 1.5.6 ,පි.56.
- ''මම සැදැහැයෙන් ගිහිගෙයින් තික්ම සසුනට පැමිණියෙමි. මගේ සතිපුඳොව අරහත්වය තෙක් වර්ධනයවිය, සිත යහපත් ලෙසින් සමාහිතය. මාරයා, ඔබට කැමති ලෙසින් විකාර කරන්න, ඔබට මා පෙළිය නොහැකිය''.
- ▲ සුමන තෙර-Sumana Thera: සුමන තෙර, අරහත්වය ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත. එතුමන්, ඒ බව පුකාශ කර ඇත්තේ තමන්ට මානය නොමැති බව හහවමින්ය.

80

**මූලාශු**: අංගු.නි: 6 නිපාතය: 6.1.5.7. ඉබම සූතුය, පි. 148, EAN:6: 49.7. Khema sutta, p. 341.

**▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා**: බු.නි: ථෙරගාථා:5.1.4 , 8.140,6.1.10,8.160

"ආරිය වුතයෙන් මට අනුසාසනා කළහ, අනුකම්පා කළහ, අනුගුහ කළහ. ඔබගේ (බුදුන් වහන්සේ) අවවාදය, හිස්නොවිය, මම හික්මුණු අතවැසියෙක් වීමි". සටහන: සත් හැවිරිදි වියේදී පැවිදිව, ඉද්දිබලයෙන් මහා නාගයෙක් දමනය කිරීම ගැන විස්තර රෙර ගාථාවල දක්වා ඇත.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදාන: බු.නි: අපදාන පාලිය1: 69,8.236. මෙහිදී සුමන නම් මල්කරුවෙක්ව, සිබි බුදුන්වහන්සේට සමන්පිච්ච මල් පුජාකිරීම, ඒ පුජාවේ මහිමයෙන් බොහෝ කල් දෙව් මිනිස් සැපවිද ගෝතම බුදු සසුනේදී අරහත්වය ලැබීම දක්වා ඇත.

## සර

▲ සැරියුත් මහා තෙර- Sāriputta Maha Thera: සාරිපුත්ත තෙරුන් ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේගේ අගු ශුාවක දෙනමගේ, ජේෂ්ඨතම තෙරුන්ය. දහම් සේනාපති ලෙසින්ද හඳුන්වයි. බලන්න: අගුශුාවක. මහා පුඥාවෙන් අගු: සැරියුත් තෙරුන් යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: XIV : Foremost, p. 44.

▼ සැරියුත් තෙරුන් අරහත්වය ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත. මුලාශුය: ම.නි: (2) 2.3.4 දීඝනඛ සූතුය, පි.296.

▼ බුදුන්වහන්මේ සැරියුත් තෙරුන් දහම්දුත සේවයට අනගි යයි මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (5) 8 නිපාත: 8.1.2.6 දුතෙයා සූතුය, පි.100, EAN:6: 16.6.Mission, p.421.

▼ බුදුන් වහන්සේ සැරියුත් තෙරුන්ගේ ගුණ මෙසේ වදාළහ:

"මහණෙනි, සැරියුත් තෙමේ තථාගතයන් වහන්සේ විසින් පවත්වන ලද අනුත්තරවූ ධර්-ම චකුය මනා කොටම, තථාගතයන්ට අනුවම පවත්වයි" මූලාශුය: අංගු.නි: (1): 1 නිපාත: ඒකපුග්ගලවග්ග:1.13.26 සූතුය. පි.84.

▼ සංයු.නි:හික්ෂුසංයුත්ත:මහානාග සූතුයේ දී, මුගලන් තෙරුන්, මෙලෙසින් සැරියුත් තෙරුන්ගේ ගුණ වදාළහ:

" සැරියුත් තෙරුන්ගේ පුඥාවේ මහත්බව මහා සාගරය බඳුය. උන්වහන්සේ, බුදුන්වහන්සේ විසින් නොයෙක් ලෙසින් වර්ණනා කර ඇත...පුඥාවෙන් ද ශිලයෙන් ද උපසමයෙන්ද (ශාන්තබව) සැරියුත් තෙරුන් ශ්‍රේෂ්ඨයහ. නිවනට පැමිණි යම් කෙනෙක් සිටීද, සැරියුත් තෙරුන්ට වඩා උත්තරිතර මහණකෙනෙක් නැත" (සාගරය උපමාව).

▼ **සැරියුත් තෙරුන් ගේ** උතුම් ගුණ පිළිබඳව, වංන්ගීස තෙරුන් මේ ගාථාව වදාළහ:

'ගැඹුරු පැණති නුවණැත්තාවූ මග නොමග දැනීමෙහි දඤ මහත් පුඥා ඇති ශාරීපුතු ස්ථවිරයන් වහන්සේ භික්ෂුන්ට දහම් දෙසති.

81

උන්වහන්සේගේ මධුර ස්වරය සැළලිහිණියකගේ මෙනි. වැටහීම මුහුදු රල මෙන් පැන නගී. ඇලුම් කටයුතු ඇසියයුතු සිත්කලු ස්වරයෙන් දහම් දේශනා කරන උන්වහන්සේගේ ඒ මිහිරි තෙපුල් භිඤුහු අසති. ඔදවැඩි සිත් ඇත්තාහු පුමුදිත සිත් ඇත්තාහු කන් යොමු කරති'. බලන්න: සංයු.නි: වංගීසසංයුත්ත:8.1.6 සාරිපුතු සුතුය.

▼ ආනන්ද තෙරුන් විසින් සැරියුත් මහා තෙරුන් විමසන ලද පැණයකට ලැබූ පිළිතුර බුදුන් වහන්සේ දුන් පිළිතුරට එකහා සමානවූ නිසා ආනන්ද තෙරුන් එතුමාගේ ශාවක ගුණ මෙසේ වණන ලදී:

"ඔබ වහන්සේ, භාගාවතුන් වහන්සේ මෙන් එම පද, වාඤජන අර්ථය එලෙසින්ම විසඳු සේක... යම් කරුණක් පිළිබඳව ශාස්තෘන් වහන්සේ ගේ හා ශාවකයාගේ විසඳුම, අශු පදය වූ නිවන පිළිබඳව සැසදෙන්නේනම්, සමාන වන්නේනම්, නිවැරදි නම් එය ආශ්චර්-යමත්ය! අද්භූතය!" (අවඡරියං ආවුසෝ, අඛභූතං..., යනු හි නාම සතථු ව සාවකසස ව අතෙථා බාඤජනන ඛාඤජනං සංසංදීසසත්, සමෙසසත්, න විගගහිසසත්, යදිදං අගගපද සමිනත්). මූලාශු: අංගු.නි: (6)11-නිපාත, 1 නිසසය වගග,11.1.7 පඨම සංඥා සුනුය, පි.626. EAN- Elevens, I Dependence, 7.7 Perception, p.567)

- ▼ මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ, සැරියුත් තෙරුන්ගේ පුඥාමහිමය පෙන්වා ඇත. ධර්ම ධාතුව, සම්පූර්ණයෙන්ම හේතුපුතාපය ඇතිව දැකීමට සමත් ශුාවකපාරම් ඥානය, සැරියුත් තෙරුන් හට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී වදාළහ. සටහන: සැරියුත් තෙර, අරහත්වය ලැබීමද මෙහි විස්තරකර ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.4.2 කාළාර සූතුය, පි.100
- ▼ සැරියුත් තෙරුන් ගේ හිසට යකෙක් පහර දීම හා එහි කම්ම විපාක ලෙසින්, ඒ යකා ක්ෂණයෙන්ම මැරී අවීචිනිරයේ උපත ලැබීම මෙහි දක්වා ඇත. ඒ බව දිවැසින් දුටු මහා මුගලන් තෙරුන්, සැරියුත් තෙරුන් වෙත පැමිණ උන්වහන්සේ සුවපත්ද?යයි වීමසා ඇත. එතුමන් සුවපත්ව වෙසන බව පැවසුවිට මුගලන් තෙරුන්, සැරියුත් තෙරුන්ගේ ගුණ මෙසේ පවසා ඇත:

"ඇවත්ති, සැරියුත් තෙරුන් කොතරම් මහා ඉර්-දීමත්ද, මහා ආනුභාව ඇත්ද?…. ඒ යකා දුන් පහරින් ඇතෙක්වුවද බිම වැටේ…එහෙත්, මුන්වහන්සේ පැවසුවේ, මට යැපිය හැකිබවය". සටහන: එම සිදුවීම දිවඇසින් දුටු, බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා ඇත්තේ කිසිවක් ගැන තොකිපෙන, මැඩුන සිතක් ඇති අය කෙරේ දුක නොපැමිනිනෙන බවය. මූලාශු:බු.නි: ඉතිවුත්තක: 4.4. ජුන්හසූතුය, පි.232.

▼ සැරියුත් තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බු.නි: ථෙරගාථා පාලිය:30.1.2, පි.262.

"…ඉදින් ගමෙහි හෝ වේවා වනයෙහි හෝ වේවා පහත් බිමේ හෝ උස් බිමේ හෝ වේවා යම් තැනක් රහතුන් වෙසේත් නම් ඒ බිම රමණියය… පසැස් ඇති බුදුන් වහන්සේ අනෙකුහට දහම් දෙසුහ, එකල්හි මම අරුත් අවබෝධ කරමින් සවන් දුනිමි. මගේ ඒ ශුවණය හිස්දෙයක් නොවිය, මම ආශුව රහිතව විමුක්තියට පත්වුවෙමි".

- ▼ සැරියුත් තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලි 1: 1, පි. 54.: පෙර හවයක 'සුරුචි' නම් තවුසෙක්ව, බොහෝ සිසුන් ඇතිව, හිමාල වනයේ වාසය කර ඇත. එකල, අනෝමදස්සි බුදුන් වහන්සේ හිමවතට වැඩියහ, "මම උන්වහන්සේට ගරු පුජා කළෙමි. එතුමන් වහන්සේ, අනාගතයේදී , ගෝතම බුදුන්ගේ අගසව්ව, අරහත්වය ලබන බව වදාළහ".
- ▲ සුරාධ තෙර-Suradha Thera: සුරාධ තෙරුන් අරහත්වය ලැබීම ගැන මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): ඛන්ධක: අරහන්තවශ්ග: 1.2.2.10 සූරාධ සූතුය, පි. 168.
- **▼ මේ තෙරුන්ගේ ඓර ගාථා:** බූ.නි: ඓරගාථා:1.1.1 පි.35.
- " ගිහිගෙන් නික්ම සසුනෙහි යමක් සඳහා පැවිදිවීද, මා විසින් සියලු සංයෝජන ඎයකර, ඒ අර්ථය නිවන ලබන ලදී".

# සල

- ▲ සේල තෙර-Sela Thera: අංගුත්තරපාන දනව්වේ පුසිද්ධ වැසියෙක්වූ, කේනිය ජටිල ගේ ගිහිකල මිතුයෙක් වූ මේ තෙරුන් ආපන නියම් ගමේ විසු වේදයේ පරතෙරට ගිය, මහා සිසු පිරිසක් සහිත බාහ්මණයෙකි. මොහු කේනිය ජටිල හමුවීමට පැමිණි අවස්ථාවේ බුදුන් වහන්සේ එහි වැඩ වාසය කරන බව දැන 'බුද්ධ' යන වචනය අසා මහා පුමොදයකට පැමිණ ඔහුට මෙසේ සිත්විය:
- " බුද්ධ යන සෝෂය පවා ලෝකයේ දුලබය. අපගේ වේදයට අනුව දෙනිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ඇති මහා පුරුෂයන් දෙදෙනකි: සක්විති රජ ... අරහත් සම්මා සම්බුද්ධ".. ඉන්පසු බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, අපුමාණ සැදැහැ උපදවා, බුදුගුණ මාලාවක් පවසා, තම පිරිස සමග පැවිදිව අරහත්බව ලැබූ අන්දම මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි (2) 2.5.2 සේල සූතුය, පි.614.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:20.1.6 පි.238.
- ''භාගාාවතුන් වහන්සේ, මේ තුන්සීයක් බුාහ්මණයෝ ඇඳිලි බැඳ බඹසර යදි, අපි ඔබ වෙත බඹසර රකින්නෙමු'.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය:3091: පි.612. පදුමුත්තර බුදුන් වැඩසිටි සමයේ හංසවතී නුවර උපත ලබා, නෑදැයන් හා සෙසු අය එක් රැස්කර මහා දානයක් පිරිනැමීම, එම පුණා කම්මය නිසා දිගු කලක් දෙව් මිනිස් සැප විදීම, අවසාන හචයේ වාසෙට්ට නම් ධනවත් බුාහ්මණ ගේ පුතෙක් වීම, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද තම පිරිවර සමග උන්වහන්සේ වෙත පැවිදිව අරහත්වය ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

## සළ

▲ සාළ තෙර- Sala Thera: බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, ඤාතගමේවිසු මේ තෙරුන් අරහත්ව, පිරිනිවන් පැ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184. සව

- ▲ සීවලී කෙර- Sivali Thera: සිව්පස මනාව ලබන භික්ෂුන් අතරෙන්, මෙතුමා අගුය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලායු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ සුප්පාවසා කෝලිය දේවිය මෙතුමාගේ මැණියෝය. පෙර කම්ම විපාක ලෙසින් සත්වසක් මවගේ කුසේ සිටියහ. මෙතුමාගේ පියා, මවගේ අයැදුම පරිදි බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ, ඇයගේ නමස්කාර ගරු පුජා කළ විට, බුදුන් වහන්සේ එතුමිය සුපත්වේවා! යයි වදාළ අවස්ථවේ, ළදරු කුමරා බිහිවිය. උපන් සැනයෙන් සෝතාපන්නවී, හිසකෙස් බානවිට, සකදාගාමී බවට පත්විය.බලන්න: EAN:note: 90. මූලාශුය: බු.නි: උදානපාලිය: 2.8 සුප්පාවසා සූතුය, පි.186.
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා:ඛූ.නි: ථෙරගාථා: 1.6.10,8.60.
- " යමක් පුයෝජන කොට ඇත්තෙමි යයි කුටියට පිවිසිමි, මගේ ඒ සංකල්පයෝ ඉටුවිය, තුිවිදාහ අරහත් පහළ විමුක්ති සොයමින්, මාන අනුසය හැර දැමීමි".
- ▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය:බූ.නි: අපදාන පාලිය 2-1: 543,පි.376. පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවති නුවර, ඎතුයෙක්ව, බුදුන් වහන්සේ ගැන පැහැදී, පුණායශෝභා ඇති මහා ලාභ ලබන තෙරනමක් දැක ඒ තනතුර පැතීම, සිදු කරනලද පුණාා කම්ම නිසා බොහෝ කල් දෙව් මිනිස් සැප විඳීම, විපස්සි බුදුන් පහළවු කළ බන්ධුමති නුවර උපත ලැබීම, කර්මාන්තයක සේවය කිරීම, උපාසක සමූහයක්, බුදුන් වහන්සේට මහා දනක් පවත්වනවිට ඔවුන්ට දී හා මීපැණි සොයා ගැනීමට නොහැකිව සිටින විට තමන් සතුවු දී හා මීපැණි, ඔවුන් විශාල මුදලක් දී ලබාගැනීමට කැමත්ත දැක්වු අවස්ථාවේ ඒ ගැන සිතා තමන් විසින්ම ඒ දේ බුදුන් වහන්සේට පිළිගැන්වීම, බරණැස් නුවර රජකම් කරනවිට සතුරු රජෙක් ගැන කිපී ඔහු හා පිරිසට නුවරින් පිටවීමට නොදී සත් දිනක් හිරකර තැබීම, ඒ අයහපත් කම්ම විපාක නිසා නිරයේ දුක් විදීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. අවසාන භවයේ, ගෝතම බුදුන් දවස කෝලිය රටේ මේ තෙරුන් උපත ලැබීය. පියා මහලි ලිච්චවි රජය, මව සුප්පාවාස දේවිය, පෙර කළ අකුසලය නිසා සත් අවුරුද්දක් මව්කුස තුල සිටීමට සිදුවිය. බුදුන් වහන්සේගේ අනුකම්පාව නිසා උපත ලබා සතියකින් පැවිදි වූහ, සැරියුත් මහා තෙරුන් උපාධාාය, මෙතුමන්ගේ කෙස් බැවේ මහා මුගලන් තෙරුන්ය, ඒ අවස්ථවේදී අරහත්වය ලැබුහ. පෙර කල් පුණා කම්ම බලයෙන් දෙවියෝ, නාගයෝ හා මිනිසුන් මේ තෙරුන්ට සිව්පස නිරතුරුවම පූජා කළෝය.

# සහ

▲ සීහ සාමණේර- novice Sīha: බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, උන්වහන්සේ හා වාසය කළ සාමණේර නමකි. සහජ දක්ෂතාවය ඇති මේ සාමණේර නම, ජේෂ්ඨතම භික්ෂුන් විසින් බුහුමන් සහිතව පිළිගත් කෙනෙක් බව දක්වා ඇත. බලන්න: EDN: note: 180, p. 415. මූලාශු: දීස.නි: (1): 6 මහාලි සූතුය, පි. 340, EDN: 6: Mahāli Sutta: About Mahāli- Heavenly Sights, Soul and Body, p. 11. lacktriangle මේ තෙරුන්ගේ ථෙර ගාථා: බූ.නි: ථෙරගාථා:1.9.3,පි.70.

" එම්බා සිහ, අපුමත්තව (සති සම්පජනා3ය ඇතිව) වාසය කරන්න, දිවා රැකුසිත නොවී කුසල දහම වඩාගන්න, ආත්ම භාවය වහා දුරුකරන්න".

හ

හත

▲ හත්ථිසාරිපුතු චිත්ත තෙර -Hatthisāriputta Citta Thera: මේ තෙරුන් පැවිදිවීම හා අරහත්වය ලැබීම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: දීස.නි: (1) 9 පොට්ඨපාද සූතුය, පි. 404.

▼ මේ තෙරුන් බරණැස, ඉසිපතන මිගදායේ වාසය කිරීම හා මහා කොට්ඨිත තෙරුන් ඔහුට අවවාද කිරීම, පසුව වීරිය වඩා අරහත්වය ලැබීම මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: අටුවාවට අනුව,මේ තෙරුන් 7 ත් වතාවක් සිව්රු හැර ගිහිබවට පත්විය, කම්ම විපාකයක් නිසා- කාශාප බුදුන් සමයේ, හික්ෂුවකට, පැවිද්ද හැර දැමීමට බලකිරීම නිසා එසේ සිදුවූ බව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: EAN: note: 1393, p.649. මූලාශු: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:මහාවග්ග: 6.2.1.6 හත්ථිසාරිපුතු සූතුය, පි.198. EAN:6: 60.6 Hatthi, p.350.

#### හම

🛦 හේමක තෙර- Hemaka Thera: බාවරී බුාහ්මණ ගේ සිසුවූ මෙතුමා, තණ්හාව තරණය කිරීම ගැන බුදුන් වහන්සේ විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"අනිතා ආදී දහම් සතිමත්ව දැන, මගනුවණින් කෙළෙස් පිරිනිවිමෙන් නිවුනාවූ, සංසුන්වූ රහතුන්, ලෝකයෙහි වීසත්තිකා නම්වූ තණ්හාව තරණය කළ අයය." දහම අවබෝධ කර පැවිදිවුහ. **මූලාශු**ය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-8 හෙමක මානවක, පි.354.

▼ මේ තෙරුන්ගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-1: 407,8.48. පියදස්සි බුදුන් සමයේ අනෝම නම් බොහෝ ඉද්දිබල ඇති තවුසෙක් ලෙසින් වාසය කිරීම, බුදුන් වහන්සේට රුවන් ආසනයක් මවා පුජාකිරීම, දාන පුජා කිරීම, ඒ යහපත් කම්ම විපාක ලෙසින් බොහෝ කල් දෙව් මිනිස් සැප ලැබ, ගෝතම බුදුන් දවස උපත ලබා දහම අසා පැවිදිවීම මෙහි දක්වා ඇත.

"…මේ මගේ අන්තිම භවයය, සියලු ආසව ඎය කරනලදී, දැන් නැවත ඉපදීමක් නැත".

# യൽൽ

# උපගුන්ථය 2: බුද්ධ ශුාවක හික්ෂුණි සංස- Buddha's disciple Bhikkhuni

සටහන: සූතු පිටකය, විතය පිටකය, ඓරි ගාථා හා අපදාන ඇසුරෙන් ලබාගත් විස්තර අනුව පිළියෙළ කර ඇත. මෙහි දක්වා නැති තෙරණියන් ගේ විස්තර පිණිස බලන්න: බු.නි: ඓරි ගාථා, අපදාන පාලිය 2-2: ඓරි අපදාන.

- අ: \* අම්බපාලි තෙරණිය-Ambapali Thereniya \* ආලවිකා තෙරණිය- Alavika Thereniya \*අශෝකා තෙරණිය- Asoka Thereniya
- ද: \* උපචාලා තෙරණිය- Upachala Thereniya \* උප්පලවන්නා තෙරණිය- Uppalavaṇṇā Thereniya
- ක: \*කජඩනගලා තෙරණිය-Kajangala Thereniya \* කිසාගෝතමී තෙරණිය- Kisa Gotami Thereniya
- බ: \* ඛේමා තෙරණීය- Khema Thereniya
- ව: \* චලාමතරණීය-Chala Theraniya
- ධ: \*ධම්මදින්නා තෙරණිය- Dhammadinnā Thereniya
- න: \* නන්දා තෙරණිය- Nanda Theraniya \* නන්දා (ගොතම) තෙරණිය- Nanda Theraniya
- ප: \* පටාචාරා තෙරණිය- Paṭācārā Theraniya\* පුන්ණා තෙරණිය-Punna Theraniya
- හ: \* හද්ද කච්ච්චාතා (යසෝධරා) තෙරණිය -Baddakacchana (Yasodharā) Theraniya\* හදුා කුණ්ඩලකේසි තෙරණිය-Bhaddā Kuṇḍalakesā Theraniya
- ම: \* මහා පුජාපති ගෝතම් තෙරණිය-Maha Prajapathi Gothami Theraniya \* මහා හදාකපිලාණි තෙරණිය-Maha Bhaddā Kāpilānī Theraniya
- ව: \* වජිරා ඉතරණිය- Vajira Theraniya\* විජයා ඉතරණිය-Vijaya Theraniya \* වීරාඉතරණිය- Vira Theraniya
- ස: \* සකුලා තෙරණිය-Sakulā Theraniya \*සුක්ඛා තෙරණිය-Sukkha Theraniya \* සිහාලමාතා තෙරණිය- Sigālamātā Theraniya \* සෝණා තෙරණිය- Soṇā Theraniya\* සෝමා තෙරණිය- Soma Theraniya \* සේලා තෙරණිය- Sela Theraniya\* සිසුපචාලා තෙරණිය- Sisupachala Theraniya

====

æ

අම

▲ අම්බපාලි තෙරණිය-Ambapali Therniya: විසාලා මහා නුවර පුසිද්ධ නගර ශෝහනියක්වූ අම්බපාලිය, ගිහිකල බුදුන් වහන්සේගේ දායිකාවක් වුවාය. ඇය විසින් අම්බපාලි අඹ උයන බුදුන් වහන්සේ ඇතුළු මහා සංසයාට පුජා කරන ලදී. පසුකල, ඕතොමෝ, ගිහිගෙය හැර දමා, හිකුුණියක්ව, අරහත්වය ලැබූවෝය. විස්තර පිණිස බලන්න: සංයු.නි: (5-1) සතිපට්ඨාන සංයුත්ත:අම්බපාලි වග්ග. සටහන්: \* ගිහි ජීවිතයේදී අම්බපාලිය, ඉතා රුමත් තරුණියක් වූ නිසා, විසාලා නුවර පිරිස ඇය නගර ශෝඛනිය තනතුරේ තැබුහ. බලන්න: වින.පි: මහාවග්ග පාලිය 2: 8 වීවරකන්ධය: පි.166. \*\*දී.ස.නි: මහා පරිනිඛඛාන සූනුයේ, බුදුන් වහන්සේ අවසාන චාරිකාවේදී, එම අඹ වනයේ වැඩසිසිටියහ. ගිහිජීවිතයේදී, බුදුන් වහන්සේ මෙතුමියට අනුසාසනා වදාළහ.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:20.1, පි. 426.

"පෙර මගේ කේශයෝ කළු පැහැ විය, ඇස්බැම් බඹරුන් බඳු පැහැවිය, දැන් ජරා හේතුවෙන් ඔවුන් දිරාගිය පිදුරු බඳුය, සතාාවාදී සම්බුදුන්ගේ වචනය අන් පරිදි නොවේ. ... මාගේ සිරූර මෙසේ දැදුරු වී ජරාවට පත්ව බෝහෝ දුක් ඇති කරන වාසස්ථානයක් වැනිය".

▼ මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-2:4-9, හි.227. එස්ස බුදුන් වහන්සේ පහළවූ සමයේ මෙතුමිය, උන්වහන්සේගේ නැගණිය වූවාය. උන්වහන්සේට මහා දන් දී රූප සම්පත්තිය පැතුවාය, ඉන්පසූ අරුණ නුවර උපත් ලබා එහිදී රහත් මෙහෙනියකට නිරපරාදේ පරිභව කොට නිරයේ බොහෝ දුක් වින්දාය. ඒ පාපය නිසා මිනිස් ලොව උපන් දසදහසක් ජාතිවල ගණිකාවක් වූහ. කාශාප බුදුන් සමයේ බඹසර විසීම නිසා දෙව්ලොව උපත ලැබුහ. අවසාන ජාතියේදී, අඹයකින් ඕපපාතික උපතක් ලැබුහ. ගෝතම බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද ගිහි දායිකාවක්ව, පසුව පැවිදිබව ලබා, නිවන ලැබ බුදුන් වහන්සේගේ ඖරෂ දියණියක් බවට පත්වුවාය.

# අල

▲ ආලවිකා තෙරණිය- Alavika Thereniya: මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ , මාරයා එතුමිය වසහ කරගැනීමට ගත් උත්සාහය නිෂ්ඵල වූ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:

" ලොවේ නිවනක් ඇත, මා විසින් එය නුවණින් දන්නා ලදී. පවිටු මරුව, ඔබ ඒ නිවත් පදය නොදනී". මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.1 ආලවිකා සූතුය. පි.258.

# අශ

▲ අශෝකා තෙරණිය- Asoka Theriya: ඤාතගමේ විසු මේ තෙරණිය, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8, 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184. උප

▲ උපචාලා තෙරණිය- Upachala Thereniya: මෙතුමිය සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ නැගණියකි. මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ , මාරයා ඒ අසලට පැමිණ මෙසේ පැවසිය: " ඔබ කුමන තැනක ඉපදීමට කැමතිද?"

තෙරණිය: "මම කිසිතැනක් ඉපදීමට කැමති නැත".

එවිට මාරයා, සදෙව්ලෝක දෙව් සැප වණන ලදී.ඒ අවස්ථවේ තෙරණිය මෙසේ පැවසුවාය:

" යම් තැනක් අකම්පිතද, අචලිතද, පුහුදුන් අය විසින් නො සොයන ලදද, මරුගේ පිහිට නැද්ද, ඒ තැන (නිවන) මගේ සිත ඇලුනේය".

තෙරණිය මා දන්නේය යි, මාරයා අතුරුදහන්විය. මූ**ලාශය:** සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.7 උපචාලා සූතුය. පි.266.

▼ මේ **තෙරණියගේ ගාථා**:බූ.නි:ඓරි ගාථා: 7.3, පි.412.

" ... මම බුදුන් වහන්සේගේ වදන් අසා සසුනෙහි ඇලුම් ඇතිව වාසය කළෙමි, තිවිදාහ ලැබුවෙමි, බුදු සසුන කරන ලදී".

▲ උප්පලවන්නා මහා තෙරණිය- Uppalavaṇṇā Thereniya: මහා සෘද්ධිමත් (ඉද්දී බලඇති- psychic potency) හික්ෂුණියන් අතරෙන් මෙතුමිය අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. සැවැත්නුවර, ධනපති සිටුවරයෙකුගේ දියණිය වුවාය. දහම අසා බැතිසිත්ඇති කර, පැවිදිව, මහා සෘද්ධි බල සහිතව අරහත් මගඵල ලැබුවාය. අගු ශුාවිකා දෙනමගෙන් මෙතුමිය එක් නමකි. බලන්න: EAN: note: 118, p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ මේ තෙරණිය සැවැත්තුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ , මාරයා එතුමිය වසහ කරගැනීමට ගත් උත්සාහය නිෂ්ඵල වූ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:

" මම සිත වශීකරගෙන ඇත්තෙමි, ඉද්දි පාදයෝ මැනවින් වඩන ලදහ, සියලු බැම්මෙන් මිදුනි, ඔබට, මා හිය කළ නොහැකිය".

මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.5 උප්පලවන්නා සූතුය. පි.264.

lackbreak මේ තෙරණියගේ ගාථා: බු.නි:ඓරිගාථා 12.1, පි.420.

" ... මා විසින් අසාවකෂය කරන ලදී... නිවන ලබන ලදී... බුදුන්ගේ අනුසස් කරන ලදී".

▼ මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය2-2: 19.8.99. පෙර ජතිවල මේ තුමිය හා රාහුල තෙරුන් එකම පවූලේ උපත ලැබීම, පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ පහළවූ සමයේ නාග කනාාවක් ලෙසින් උපත ලබා, තම පියා, බුදුන් වහන්සේට දුන් මහාදානයට සහභාගීව, උන්වහන්සේ කෙරෙහි පැහැදුනහ. එකල, බුදුන් වහන්සේගේ,

ශුාවිකාවක් මහා ඉද්දී දැක්වූ අවස්ථාවේ, එබදු ඉද්දී ලබාගැනීමට කැමතිව, බුදුපිරිසට මහා දානයක් පුජා කළහ. විපස්සි බුදුන්සමයේ, බරණැස සිටුදුවක්ව, උන්වහන්සේට මහා දන්දී උපුල් මල් පුජා කළහ. කාශාප බුදුන් දවස කිකී රජුගේ දෙවන දියණියවී, බුදුන් වහන්සේට ගරුපුජා කළහ. ඒ රජුගේ දියණියන් සත්දෙනා පැවිදිවීමට කැමති වුවද රජු එයට කැමත්ත නුදුන් නිසා බඹසර ජිවිතයක් ගතකර දෙව්ලොව මිනිස් ලොව සැප විදිමින් සසර සැරිසරා ඇත. (බලන්න: බේමා තෙරණිය). අවසාන උපතේදී, ගෝතම බුදුන් දවස, සැවැත්නුවර මහාධන සිටු කුලයක රුමත් දියණියක ලෙස උපත ලබා, පෙර කළ යහපත් කම්ම බලයෙන් පැවිදිව බුදුන් වහන්සේගේ උතුම් දියණියක් වූහ.

ක

#### කජ

▲ කජඩන්ගලා තෙරණිය-Kajangala Thereniya: කජඩන්ගලා පුදේශයේ වාසි ගිහි උපාසක උපාසිකා වන්ගේ ඇරයුම පරිදි මේ තෙරණිය, බුදුන් වහන්සේ දේශනා කළ මහා දස පුශ්ණ, යම් වෙනස්කම් සහිතව දේශනා කර ඇත. බලන්න: මහා දස පුශ්න. භික්ෂුණියගේ පිළිතුරු බුදුන් වහන්සේ අනුමත කර වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (6) 10 නිපාත: 10.1.3.7. පුථම මහාපඤ්භ සූතුය,පි. 116. EAN: 10: 27.7 Great Questions -1, p. 503, 10.1.3.8. දෙවන මහාපඤ්භ සූතුය,පි.128, EAN: 10: 28.8 Great Questions -2, p. 504.

#### කස

- ▲ කිසාගෝතම් තෙරණිය- Kisa Gotami Thereniya: දළ චීවර-රලු සිවුරුදරන හික්ෂුණියන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. තම එකම පුතු මියගිය පසු එය අදහා ගත නොහැකිව, ඔහු සුවපත් කිරීමට වෙදෙක් සොයා යන්නේ, බුදුන් වහන්සේ හමුවට පැමිණියාය. කිසිවෙක් නොමළ ගෙයකින් අබඇට ගෙනත් දෙන්නේ නම්, දරුවා සුවපත් කිරීමට හැකිවේ යයි බුදුන් වහන්සේ පැවසු පසු, ගම-නගරය පුරා ඇවිද්ද ඇයට කිසිවෙක් නොමළ ගෙයක් හමුනොවිය. අවසානයේදී, යථාබව අවබෝධ කර, මළපුතු සොහනේ දමා බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ දහම් අසා , මහා පුජාපති ගෝතම් තෙරණිය සම්පයේ පැවිදිව, බවුන් වඩා අරහත්වය ලබා ගත්තාය. බලන්න: EAN: note: 127: p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ , එතුමිය අසලට පැමිණි මාරයා මෙසේ පැවසිය:
- "කිම, මළපුතුන් ඇතිව කඳුළු ඇතිව සිට දැන් එකලාව වණ මැදට පැමිණ, ඔබ පුරුෂයෙක් සොයන්නේද?" තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:
- " පුතුන්ද, ස්වාමියන්ද අවසන් කර ඇත. ශෝක නොකරමි, නො හඩමි, මම ඔබට හිය නොවෙමි... සියලු තණ්හා නසන ලදී, මරසෙන් දිනා නිකෙළෙස්ව වාසය කරමි".

තෙරණිය මා දන්නේය යි, මාරයා අතුරුදහන්විය.

**මූලාශුය:** සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.3 ගෝතමී සූතුය. පි.262.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි:ඓරිගාථා: 11.1 ,පි.418.

"... මා විසින් අමතගාමී මගවූ ආරිය අටමග කරන ලදී, නිවන පසක්විය, මම දහමේ යහපත දිටිමි... බහා තැබූ කෙළෙස් බර ඇත...".

▼ තේරී අපදානය: එතුමිය, පළමුව පදුමුත්තර බුදුන් සරණ යෑම, ගෝතම බුදු සසුනේ පැවිදිවීම හා අරහත්වය ලැබීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත. මෙහිදී මෙතුමියද කිකී රජුගේ සත් දියණියන් ගෙන් කෙනෙක් බව දක්වා ඇත. බලන්න: බු.නි: අපදානපාලි 2:2: 22 කිසාගෝතමී අපදානය, පි. 129.

බ

▲ බෙමා තෙරණිය- Khema Thereniya: මහා පුඥාව ඇති භික්ෂුණියන් අතරෙන් අගුය, බුදුන් වහන්සේගේ අගු ශුාවිකා දෙනමගෙන් පළමු නමය. ගීහි ජීවිතයේදී, බිම්බිසාර රජුගේ අග බිසව වුවාය. තම රූපය ගැන මත්වී සිටි නිසා බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට මැලිවුවාය. පසුව බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ දහම අසා යථාබව අවබෝධ කර, පැවිදිව අරහත්වය ලැබුවාය. බලන්න: EAN:note: 117: p.586 මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ එක්සමයක, පසේනදී කෝසල රජු, ඛේමා තෙරණිය බැහැදැක, එවක පැවති දිට්ඨී දහය ....සඳායා මරණින් මතු සිටීද නැද්ද ආදිය ගැන විමසීම හා තෙරණියහේ පිළිතුරු, මෙහි විස්තර කර ඇත. පසුව, රජතුමා, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක එම පුශ්න මාලාවම විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ පිළිතුරු වදාළ පසු රජතුමා මෙසේ පැවසිය:

"වහන්ස මෙය අසිරිමත් දෙයකි…යම්හෙයකින් දේශනා කිරීමේදී, ශාස්තෘන් වහන්සේ ගේ ද ශුාවිකාවගේ ද අරුතින් අරුත, වාාජනයෙන් වාාජනය සැසඳේ, සමවේ …" යයි තෙරණිය ගේ පුඳාව ගැන පැසසුම් කළහ. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සලායතනවග්ග: අබාාකතසංයුත්ත:10.1.1. බෙමා සුතුය, පි.694.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:6.3, පි.404.

"... හැම තැනම ඇති තණ්හාව නසන ලදී, මෝහඅදුර නසුවෙමි, මාරය, මෙසේ දනුව, ඔබව නැති කළෙමි...මම පුරුෂ උත්තමවූ සම්මා සම්බුද්ධයන් වදිමින් බුදුන්ගේ අනුසාසනා පිළිපැද හැම දුකින් මිදුනෙමි".

▼ මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය 2-2: 18,8.86. පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවති නුවර ධනවත් සිටු පවූලක දියනියක්ව, බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ දහම අසා පුසාදයට පැමිණ බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දැක්වේ. බුදුන් වහන්සේ එක්තරා මෙහෙණියක් අගුස්ථානයේ තබන අවස්ථවේ, එ ගැන පැහැදී මතුකළ ඒ තනතුර අපේක්ෂා කළහ. බුදුපිරිසට සත්දවසක් මහා දනය පිළිගන්වා තමාගේ පැතුම පැවසුවාය. එතුමන් වහන්සේ ඇයගේ පැතුම, ගෝතම බුදු සසුනේදී ඉටුවන බව වදාළහ.

විපස්සි බුදුන් වහන්සේගේ සසුනේ පැවිදිබව ලැබුහ. කෝනාගම බුදුන් වහන්සේ දවස, ඇයගේ මිතුරියන් වණ සුමේධා හා ධනංජනී හා එක්ව සංසාරාමයක් පුජා කළහ. කාශාප බුදුන් සමයේ, උන්වහන්සේගේ අගුදායකවූ කසිරට කිකී රජුගේ දියණි වරු සත් දෙනාගෙන් වැඩිමල් දියණිය වුවාය. සටහන්: \*සත් දියණියන්: සමනි, සමන්ගත්තා, හික්බුනි, හික්බුදාසික, ධම්මා, සුධම්මා, සංගදාසි. ගෝතම බුදුන් වහන්සේ සමයේ ඔවුන් විවිධ පවූල්වල උපත ලැබූ බව මෙහි පෙන්වා ඇත: බේමා, උප්පලවන්නා,පටාචරා,හදා කුණ්ඩලකේසි, කිසාගෝතමී, ධම්මදින්නා හා විසාකා. ගෝතම බුද්ධ සසුනේ පැවිදිවූ සය දෙනා අරහත්වය ලැබුවෝය. විසාකා, සෝතාපන්නව, බුදුන් වහන්සේගේ අගු දායිකාව වූවාය (බලන්න: උපගුන්ථය :3). \*\* මෙතුමිය සාගල නුවර මද්ද රජුගේ දියණියව උපත් අවස්ථවේ ඒ නුවර, කේමවූනිසා- නිර්හය වූ නිසා බේමා යයි නම් තබන ලදී. \*\* සුමේධා, මෙ හවයේ රාජකුමරියක්ව උපත ලබා යොවුන්වියේ ගිගිගෙය හැර පැවිදි වූවාය. විස්තර පිණිස බලන්න: ඓරිගාථා.

ච

චල

▲ චලාතෙරණිය-Chala Theraniya: සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ නැගණියකි. අන්ධ වනයේ බවුන් වඩන මෙතුමිය සමීපයට පැමිණි මාරයා මෙසේ ඇසිය?

"ඔබ කුමකට අකමැති ද"

තෙරණිය: 'මම ජාතියට කැමති තැත"

මාරයා: " කුමක් නිසා ජාතියට අකමැතිද?, උපන් හැමදෙන කම් සැප විදි, කවර අන්ධ බාලයෙක් මේ දිට්ඨිය ඔබට උගැන්විද?"

තෙරණිය: " උපන්තැනත්තාට මරණය වේ, උපත් නිසා බොහෝ උවදුරු, දුක් ඇත… සර්වඥයන්වහන්සේ මා සතාගෙහි පිටුවාලිය, ජාතිය ඉක්මවන දහම, දුක් නැසීම පිණිස මට දෙසු සේක…"

මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.6 වලා සූතුය. පි.266.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බු.නි:ඓරිගාථා:7.2, පි.410. " ... මම බුදුන් වහන්සේගේ බස් අසා සසුනේ ඇලුනෙමි, නිුවිධ විදාහ ලබිවෙමි, බුදුන්ගේ අනුසාසනා කරන ලදී".

۵

ධම

# 🛦 ධම්මදින්නා තෙරණිය- Dhammadinnā Thereniya

ධම්ම කථික භික්ෂුණියන් අතරෙන් මේ තුමිය අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. ගිහි ජීවිතයේදී අනාගාමී විශාක උපාසකගේ බිරිය වුවාය. **බලන්න:** EAN: Note:120, p.586, උපගුන්ථය:3 **මූලාශු:** අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ චූලවේදල්ල සූතුය, මේ තෙරණිය දෙසු දහම් දේශතාවකි. බුදුන් වහත්සේ, තෙරණියගේ දේශතාව අනුමත කර, ධම්මාදින්නා තෙරණිය පුඳොවන්ත යයි වදාරා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) 1.5.4. වුල වෙදල්ල සූතුය,පි. 721, EMN:44: Cūḷavedalla Sutta, p.379.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:1.12, පි. 372

"අගු ඵලය පිණිස උපන් චන්දය ඇති, මහණව, අවසානය- නිවන පතන්නි, සිතින් නිවන් ස්පර්ශය කළාය. කාමය පිලිබඳ සිත නැත්තිය උද්ධංසෝතා යයි කියනු ලැබේ".

▼තේරී අපදානය: පදුමුත්තර බුදුන් සමයේ දාසියකව උපත ලබා, බුදුන් සරණ යෑම, ගෝතම බුදු සසුනේ පැවිදිවීම හා අරහත්වය ලැබීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත. මෙහිදී මෙතුමියද කිකී රජුගේ සත් දියණියන් ගෙන් කෙනෙක් බව දක්වා ඇත. බලන්න: බු.නි: අපදානපාලි 2:2: 22 ධම්මදින්නා අපදානය, පි. 135.

න

නන

▲ නන්දා තෙරණිය- Nanda Theraniya: ඤාතගමේ විසු මේ තෙරණිය, අනාගාමිව, සුද්ධාවාසයක පහළවූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සුනු, පි.184.

▲ නන්දා (ගෙනම) තෙරණිය- Nanda Theraniya: ධාානයට ඇලුණ-භාවනාමය- භික්ෂුණියන් අතරෙන් මේ තෙරණිය අගුය. ගිගිකල, සුද්ධෝදන රජ හා පුජාපති ගෝතමියගේ දියණිය වුවාය, බුදුන් වහන්සේගේ හා නන්ද තෙරුන් ගේ බාල සොහොයුරිය වුවාය. නිතර ඇයගේ රූපය ගැන සිතමින් සිටි බව දැක බුදුන් වහන්සේ මෙතුමියට අවවාද අනුසාසනා කළහ. රූපයේ අනිච්චබව දැක, කෙළෙස් නසා අරහත්වය ලැබුවාය. බලන්න: EAN:note: 121, p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ මේ තෙරණිය ගේ තෙර ගාථාවේ, බුදුන් වහන්සේ ඇයට දුන් ඕවාද දක්වා ඇත:

"නන්දාවෙනි, ආතුරවූ, අපුවිතුවූ, පිළිකුල්බවට ගිය මේ කය දෙස බලන්න! සිත එකහ කර, සුසුමාසිතින් අසුභය වඩන්න…නිතා හැර අනිමිත්ත විපස්සනාව වඩා මානය දුරුකර උපශාන්තව වාසය කරන්න". බලන්න: ඛ.නි: ථෙරිගාථා:2.1, පි.376.

ප

▲ පටාචාරා තෙරණිය- Paṭācārā Theraniya: විනයධර භික්ෂුණියන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුය. ගිහිකල ධනවත් සිටු පවුලක රූමත් දියණියක්ව, මැදුරේ සිටි සේවකයෙක් සමග ජුම සම්බධයක් ඇතිකරගෙන, නිවසින් පිටව ගොස් දුර පළාතක දිළිඳු ජිවිතයක් ගතකලාය. ස්වාමියා ද බල පුතුන් දෙදෙනාද, මව පිය ඥාතීන් ද එකම දින සෝචනීය ලෙසින් මියයෑම නිසා ඇය සිහිවිකල්වුවාය. ඇඳි වස්තු බිම දමමින් සැවත් නුවර සැරිසරන ඇයට බුදුන් වහන්සේ දැකීමට වාසනාව ලැබී සිත සුවපත් කරගෙන, මහා පුජාපති ගෝතම් තෙරණිය සමීපයෙහි පැවිදිවුවාය. බලන්න: EAN:note: 119: p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:5.10, පි.398.

"…සයනය පහන්එලියෙන් බලා ඇඳෙහි හිඳගත්තෙමි, එසේ සිට පහන නිවන්නට වැටිය ඇද්දෙමි, එවිට, පහන නිවිගියා මෙන් සිත විමොක්ෂයට පත්විය".

▼මේ තෙරණියගේ අපදාන: බු.නි: අපදාන පාලිය 2-2:20, පි.114.: පදුමුත්තර බුදුන් දවස හංසවතී නුවර මහා ධන සිටු කුලයක උපත ලබා, බුදුන් සරණ ගියහ. විනයධර බැවින් අගු මෙහෙණියක් දැක එසේ වීමට කැමත්ත ඇති කරගත්හ. කාශාප බුදුන් සමයේ බරණැස්නුවර, කිකී රජුගේ තෙවෙනි දියණිය වුවාය. ( බේමා උප්පලවන්ණා තෙරණියන්ගේ විස්තර යන්ට සමානය). ගෝතම බුදුන් සමයේ සැවත් නුවර සිටු පවුලක ඉපදීම, දනවුවැසි මිනිසෙක් හා පලායාම, පුතුන් දෙදනා හා සැමියා මිය යෑම ආදී විස්තර දක්වා ඇත:

"සිහිවිකල්ව ඔබ මොබ දුවන මම නරසාරිථවූ මුණිදුන් දුටිමු…බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: 'මරහු විසින් මඩනා ලද සඤ්යාට ආරක්ෂා පිණිස පුතුන්…නෑයෝ නොමැත'. බුදුන් වහන්සේගේ අනුසාසනා පිලිපැද, කෙළෙස් මළ රහිතව විසුද්ධිය ලැබුවෙමි.

# පන

- ▲ පුන්ණා තෙරණිය- Punna Theraniya: ගිහිකල, අනේපිඩුමහසිටානන් ගේ නිවසේ දාසියක් ලෙසින් සේවය කළහ. දහම අසා සෝතාපන්නවූ මෙතුමිය ගැන පුසාදයට පත්වූ සිටුතුමා, ඇය දාසිබවින් මුදවා පැවිදිවීමට අවස්ථාව සලසා දුන්හ. මෙතුමිය උදක සුද්ධක බමුනාට දිය නැමෙන් පව් සේදෙන්නේ නැති බව විස්තර කර, ඔහු බුදුන්වහන්සේ වෙත යැවීම, එහිදී ඔහු බුදුන් සරණ යෑම පිලිබඳ විස්තර එතුමියගේ ථෙරිගාථා වේ පෙන්වා ඇත. බලන්න: බු.නි: ථෙරිගාථා: 16.1, පි.422.
- ▼ මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය 2-2: 8, පි.226. විපස්සි සිට කාශාප ආදී ලොව පහළවූ බුදුවරු වෙත පැවිදිවීම, දහම පුගුණ කිරීම නිසා ඒ පිළිබඳව මානයක් ඇතිවීම, ඒ අකුසල කම්මය නිසා අනේපිඩුමහසිටානන් ගේ නිවසේ දාසියකගේ කුස උපත ලැබීම මෙහි විස්තර කර ඇත. උද්දකසොධක බමුණාට බුදුසසුනේ පැවිදිව අරහත්වය ලබා ගැනීමට උපකාර කරඇත. පැවිදිව අරහත්වය ලැබුවාය.

භ

හද

▲ හද්ද කච්චානා (යසෝධරා) තෙරණිය -Baddakacchana (Yasodharā) Theraniya: මහා අභිඥා ලද භික්ෂුණියන් අතරින්. මේ තෙරණිය අගුය. යශෝධරා, බිම්බාදේවිය, රාහුල මාතා ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇති මෙතුමිය, බුදුන් වහන්ස්ගේ ගිහිකල බිරිඳ වුවාය, රාහුල තෙරුන්ගේ මවය. බලන්න: EAN:note:126, p.586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: XIV : Foremost, p. 44.

▼ **ටෙරී අපදානයේ දී**, තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:

"…වීරයන් වහන්ස, ශාකාකුලයෙහි උපන්…මම යශෝධරා වෙමි, ගිගිගෙයදී ඔබගේ භාර්යාව වීමු". පිරිනිවන් පෑමට පෙර, බුදුන් වහන්සේගේ අනුදැනීමෙන්, අහසට නැගී නොයක් සෘද්දී පෙලෙහර පෑම පිලිබඳ විස්තර ද මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: බු.නි: අපදානපාලි2: 28 යසෝධරා අපදානය, පි. 172.

▲ හදුං කුණ්ඩලක්සි තරණිය- Bhaddā Kuṇḍalakesā Theraniya: ක්ෂණික අහිඥා (direct knowledge) ලැබූ හික්ෂුණියන් අතරෙන් මේ තරණිය අගුවේ. ධනවත් සිටු මැදුරක රූපත් දියණියක ලෙස වාසය කල ඇය, සොරෙක් දැක ඔහු කෙරේ ආලය බැඳ, දෙමාපියන්ට බල කර ඔහු විවාහ කරගති. සොරා ඇය නසා, ආහාරන ගෙන යෑමට තැත්කළ අවස්ථවේ නුවණින් කටයුතු කර ජීවිතය රැකගත්තාය. පසුව තාපසියක්ව, විවාදයෙ දක්ෂව ගමින් ගම හැසිරුනාය. බලන්න: EAN, note no. 124, p. 586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ **එතුමියගේ පැවිදිවීම** පිළිබඳව තේරී ගාථාවේ මෙසේ දක්වා ඇත:

"ගිජිකුළු පව්වෙහි දිවාවිහාරස්ථානයෙන් නික්ම භික්ෂුසංසයා විසින් පිරිවරනලද, කෙලෙස්රජස් රහිතවූ බුදුන් දුටිමි. බුදුන් හමුයෙහි දෙදණ බිම පිහිටුවා වැඳ ඇදිලි කළමු. 'එව භදාවෙනි'යි බුදුහු මට වදාළහ. ඒ මට උපසම්පදාව විය". බලන්න: බු.නි.ථෙරි ගාථා: 5.9, පි.398.

▼තේරී අපදානයේ: එතුමිය, පළමුව පදුමුත්තර බුදුන් සරණ යෑම , ගෝතම බුදුන් හමුවීම හා අරහත්වය ලැබීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත. මෙහිදී මෙතුමියද, කිකී රජුගේ සත් දියණියන් ගෙන් කෙනෙක් බව දක්වා ඇත. බලන්න: බේමා තෙරණිය. මූලාශුය:බු.නි: අපදානපාලි 2:2: 21කුණ්ඩලකේසි අපදානය, පි. 122.

ම

මහ

🛦 මහා පුජාපති ගෝතම් තෙරණිය-Maha Prajapathi Gothami Theriya ජොෂ්ඨ භික්ෂුණියන් අතරෙන් පුමුඛ- අගු ස්ථානය හොබවන්නේ මෙතුමියය. භාගාවතුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවූ පළමු භික්ෂුණිය වූ ඒ උත්තමිය, කාන්තාවන්ට මහනදම් පිරීමට මග විවෘත කිරීමට (භික්ෂුණි සංස ස්ථාපනය) මුලිකව කටයුතු කළාය. ගිහිකල, සුද්ධෝදන රජුගේ බිසව වුවාය, බුදුන් වහන්සේගේ සුළු මව වුවාය, නන්ද ගෝතම තෙරුන් ගෙ හා නන්දා ගොතම තෙරණියගේ මවය. බලන්න: EAN, note no. 116, p. 586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ මහාපුජාපති ගෝතමිය, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් කාන්තවන් හට පැවිද්ද ලබා ගැනීම ඉල්ලීම, ඒ ගැන කටයුතු කිරීම, ඒ පිළිබඳව ආනන්ද තෙරුන් දැක්වූ සහයෝගය පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: පුජාපති ගෝතමිය, බුදුන් වහන්සේ වදාළ අෂ්ඨ ගරු ධම්ම පිළිගෙන පැවිදිබව ලබා ගත්හ. එම පිළිගැනීම, එතුමියට උපසම්පදාව ලැබීමය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: අෂ්ඨගරුධම්ම. මූලාශුය:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගෝතමීවග්ග: 8.2.6.1 ගෝතමී සුතුය, පි.242.

▼උතුම් තෙරණියට මග සාක්ෂාත් කරගැනීම පිණිස බුදුන් වහන්සේ වදාළ අවවාද අනුසාසනා මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගෝතමීවග්ග: 8.2.6.3 ගෝතම් ඕවාද සුතුය, පි.254.

**▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා:** බූ.නි:ඓරිගාථා: 6.6, පි.406.

"... මා විසින් ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේ නුවණැසින් දක්නා ලදහ, මේ අන්තිම දේහය වේ, ජාති සංසාර ක්ෂිණ විය, දැන් පුනර්භවයක් නැත".

▼මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි:අපදාන පාලිය2-2: 2-7, පි.54. පෙර පදුමුත්තර බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ මහාධන ඇති ඇමති කුලයක උපත ලබා තම පිරිවර සහිතව උන්වහන්සේට සත්දිනක් මහා දන් පිරිනැමූහ. ඒ පුණා බලයෙන් බොහෝ ජීවිතයන්හි දෙව් මිනිස් සැපලබා, ගෝතම බුදුන් වහන්සේ පහළවූ කල, බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි ජීවිතයේ සුලුමව ව, පසුව බුද්ධ ශුාවිකාවක වීම ආදිය මෙහි දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ විසාලා නුවර කුටාගාර ශාලාවේ වැඩසිටින සමයේ, ඒ නුවර ආරාමයක වැඩසිටි මෙතුමිය තම පිරිනිවීම ගැන ආවර්-ජනා කරනවිට, තමන්හට බුදුන් වහන්සේ, හෝ අගසව් දෙනම හෝ ආනන්ද, නන්ද, රාහුල තෙරුන්ගේ හෝ පිරිනිවීම දැකීමට නොලැබේ යන සිහිය ඇතිවිය. ආයුසංස්කාර හැර දැමීමට සිතා ගත්හ, එසැනින් භුමි කම්පාවක් ඇතිවිය, ආරාමයට අරක්ගත් දේවතාවෝ ශෝකයට පත්වුහ. එතුමිය හා වාසය කළ 500ක් මෙහිණියන් ද ඒ උතුමිය සමග පිරිනිවන් පෑමට ඉටාගත්හ. ඉන්පසුව බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක අවසර ලබ ගත්හ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

" කාන්තාවන්ගේ ධර්ම අභිසමය ගැන යම් අනුවණ කෙනක් විමතියට පත්වීද, ඔවුන්ගේ දිට්ඨිය පහකිරීම පිණිස ඉද්දී දක්වන්න".

එතුමිය පිරිනිවන් පෑ පසු ධාතු පාතුයක බහා ආනන්ද තෙරුන් විසින් බුදුන් වහන්සේට පිළිගන්වන ලදී. ඒ අවස්ථාවේ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: " අහෝ ආශ්චර්-යකි , සිරුර පමණක් ඉතිරි කර මව පිරිනිවීගියද මට ශෝක පරිදෙවයක් නොමැත…ඕ පණ්ඩිතය, මහා පුඥාව, පුථු පුඥාව ඇතිය, මෙහෙනන් අතර රාතුඥය- පැවිදිබවින් ජේෂ්ඨය…"

95

- ▲ මහා හදාකපිලාණි තෙරණිය-Maha Bhaddā Kāpilānī Theraniya: පෙරවිසු කද පිළිවෙත සිහිකරන (පුබ්බේනිවාසානුස්සතිය) භික්ෂුණින් අතරෙන් මේ තෙරණිය අගු බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මෙතුමිය ගිහිකල පිප්පලි (මහා කස්සප තෙරුන් ) සිටුවරයාගේ බ්රියවුවාය. මහා කස්සප තෙරුන් ගිහිගෙය හැර දමන අවස්ථාවේදී, මෙතුමිය ද ගිහිසැප හැර, බුදුන් වහන්සේ දකින තෙක් තපස් වුතයේ යෙදී සිටියාය. බලන්න: English AN, note no. 125, p. 586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සුතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා:බූ.නි: ඓරිගාථා:4.1 පි,388.
- " සමාාක්සම්බුද්දයන්ගේ අනුජාත පුතු…යම් කශාප තම් තෙර කෙතෙක් පෙර විසු කඳ පිළිවෙත ආදිය දන්තේද…තිවිධවිදාා බාහ්මණ වේද…එලෙසින් මම, තිවිදාා ඇත්ති, මරු පළවාහැර…අන්තිම ශරීරය ධරයි…අප දෙදෙන මේ ලොව ආදීනව දැක උත්තම දමනයෙන් දැමුනෝය, ක්ෂිනාශුව වුවෙමු".
- ▼ මේ තෙරණියගේ අපදාන:ඛු.නි: අපදාන පාලිය 2-2: 27, හි.160. පදුමුත්තර බුදුන්දවස, හංසවති නුවර විදේහ නම්වූ ධනවත් සිටුකෙනෙකුගේ බිරිඳවීම, බුදුන් සරණ ගොස්, මහා දාන පිරිනැමිම, උන්වහන්සේ පිරිනිවිගිය පසු මහා ස්ථුපයක් තනවා පුජාකිරීම, විදර්ශී බුදුන් සමයේ බන්දුමතීනුවර, දිළිඳු බමුනෙකුගේ බිරියවී, තම සැමියා ඔවුන්ට ඇති එකම සාලුව පුජා කිරීම නිසා මහා සතුටක් ඇතිකරගෙන එම පුණා කම්මය අනුමොදන්වීම, පසු හවයකදී, පෙර සැමියා බරණැස් පුර රජවුවිට මෙතුමිය අගමෙහෙසිය වුවාය. ගෝතම බුදුන් සමයේ පැවිදිව දුක අවසන් කිරීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

# වජ

- 🛦 වජිරා තෙරණිය- Vajira Theraniya: මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ, ඒ අසලට පැමිණි මාරයා මෙසේ පැවසිය:
- " මේ සඳුවියා කවරකු කෙළේද, ඔහු කොහිද? මේ සඳුවියා කොහි හටගත්තේද? කෙසේ නිරුද්ධ වේද?" තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:
- "කිනනු සතෙතාති පචෙචසි මාරදිධඨිගතනනු තෙ, සුද්ධසඩබාරපුඤේජායං නයිධ සත්තුපලබහති. යථා හි අඩගසමහාරා හොති සඥෝ රථෝ ඉති, එවං බකෝසු සනෙතසු හොති සතෙතාති සම්මුති.දුක්ඛමෙව හි සමෙහාති දුක්ඛං තිටඨති වෙති ව, නාඤ්ඤතු දූක්ඛා සමමහාති නාඤ්ඤතු නිරුජඣතීති".
- 'මාරය, කීම සඣයෙක් යයි අදහන්නේද? එය ඔබගේ දිට්ඨියක් නොවේද? මේ (සඣයා) නම් හුදෙක් සංඛාර ගොඩකි:මෙහි සඣයෙක් දැකිය නොහැකිය. අවයව සමුහය හේතු කොටගෙන 'රථය' යයි කියති.

එලෙස පංචස්කන්ධයන් ඇති කල්හි 'සඳවයා' යන ලෝක වාවහාරය වේ. මෙහි ඇත්තේ දුක ඇතිවීමය, දුක ඇතිවීමය, දුක නැතිවීමය. වෙනත් දෙයක් මෙහි නොවේ, ඇත්තේ දුක ඇතිවීමය, දුක නැතිවීමය'. (...It's only suffering that comes to be, Suffering that stands and falls away. Nothing but suffering comes to be, Nothing but suffering ceases). මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.10 වජිරා සුතුය. පි.271.

▲ වීජයා තෙරණිය- Vijaya Theraniya: මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ, මාරයා එතුමිය වසහ කරගැනීමට මෙසේ පැවසිය:

''ආරිය දියණියෙනි, ඔබ සුරූපි දැරියක්ය, මම ද යොවුන්වියේ කෙනෙකි, ඒව පස්කම් සැප විදිමු''. තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:

"මාරය, සිත්කළු රූප ශබ්ද… ඇත්තම් ඒවා ඔබම තියා ගන්න, මට ඒවායින් වැඩ නැත. බිඳෙන වැනසෙන මේ කුණු කය නිසා මම පිඩාවට පත්වෙමි, ලජ්ජිත වෙමි, කාම තණ්හාව මවිසින් නසන ලදී".

මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.4 විජයා සූතුය. පි.262.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:6.8, පි. 408.

"සිතේ ශාත්තිය තොලැබ සතර පස්වරක්ම විහාරයෙන් නික්මගියෙමි. බේමා මෙහෙත වෙත එළෙඹීයෙමි,ඕ තොමෝ, නිවත් මග පිණිස දහම දෙසුවාය. එතුමිය පැවසු දහම ආවර්-ජතා කළෙමි... පළමු යාමයේ පුර්-ව නිවාස නුවණ...මැදියම් රැයේ දිවැස් නුවණ...අලුයම මෝහස්කත්ධය බිඳ දමනලදී".

▼ මේ තෙරණියගේ අපදාන: බු.නි:අපදාන පාලිය2-2: 24, පි.142. පදුමුත්තර බුදුන් දවස, හංසවතී නුවර කැත් කුලයක උපත ලැබිම, බුදුන් වහන්සේ සරණ යෑම, කාශාප බුදුන් දවස, බුදුන් වහන්සේ උදෙසා පහන් පුජා කිරීම, කුසල කම්ම නිසා දෙව් මිනිස් සැප විඳ, ගෝතම බුදුන් දවස, රාජකීය බුාහ්මණ කුලයක උපත ලබා, බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද පැවිදිවීම ආදී විස්තර දක්වා ඇත.

වර

▲ වීරාතෙරණිය- Vira Theraniya: බුදුන් වහන්සේ, රජගහනුවර වැඩවසන සමයේ වීරාතෙරණිය එහි වාසය කළබව මෙහි දක්වා ඇත. එක් උපාසකයෙක්, ඒ උතුමියට සිවුරක් පුජා කරනලදී. ඒ තෙරණිය ගැන පුසාදයට පත් යක්ෂයෙක්, ඒ බව රජගහනුවර සැරිසරමින් මෙසේ පවසා ඇත:

''යමෙක් සියලු යොගවලින් මිදුනු වීරා මෙහෙණහට සිවූරක් පුදනලදී. ඒකාන්තයෙන්ම නුවණැති ඒ උපාසක තෙමේ බොහෝ පින් රැස් කරගත්හ'. මූ**ලාශය**:සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග: යක්ඛසංයුත්ත: 10.1.11. වීරාසුතුය, පි.406.

ස

සක

▲ සකුලා තෙරණිය-Sakulā Theraniya: දිවැස් ඇති හික්ෂුණියන් අතරින්, මේ තෙරණිය අගුය.සැවැත්නුවර බුාහ්මණ පවුලක උපත ලබා,දහම අසා පැහැදී බුදු සසුනේ පැවිදි වුවාය. බලන්න:EAN: note no. 123, p. 586. මූලායු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා:ඛූ.නි: ඓරිගාථා:5.7, පි.396.

"මම පෙර ගිහිව සිටින කළ, රහතන්වහන්සේ ගෙන් දහම් අසා ඒ ... අසංඛත දහම් ඇසින් දුටුවෙමි...දරුවෝ...ආදී සම්පත් හැර කෙස්බා පැවිදි වූවෙමි...සංස්කාරයන්හි අනාත්ම බව දැක සියලු ආසව දුරුකර... සිහිල්ව කෙළෙස් පිරිනිවනින් පිරිනිවූණුමි"

- ▼ මේ තෙරණියගේ අපදාන:බු.නි: අපදාන පාලිය:2-2:24.පි.142. පදුමුත්තර බුදුන් සරණ යෑම, බොහෝ කුසල්කර, සැපසම්පත් ලැබීම, ගෝතම බුදුන් දවස පුසිද්ධ බුාහ්මණ කුලයක උපත ලබා, බුදුන් වහන්සේ සරණයෑම ආදී විස්තර පෙන්වා ඇත.
- 🛦 සුක්බා තෙරණිය-Sukkha Theraniya: රජහග නුවර විසු මේ තෙරණිය මහත් පිරිසකට දහම් දෙසු බව මෙහි දැක්වේ. එතුමිය ගේ දහම් දේශනාව අසා පැහැදුන යක්ෂයෙක්, එය අගයකරමින්, රජගහනුවර වටා යමින් මෙසේ පැවසූහ:

"යම් කෙතෙක් නිවත් පදය දෙසත සුක්ඛා මෙහෙන වෙත තො පැමිණේද, රජගහනුවර වෙසන මේ මිනිසුත් කුමක් කරන්නේද? ඔවුන් සුරාපානය කළවුන් සේ නිදා සිටි". සටහන: දෙවෙනි සූතුයේදී (10.1.10 ) ඒ තෙරණියට උවසුවෙක් දන්දීම ගැන පැහැදුන යක්ෂයෙක්, ඒ උපාසක බොහෝ පින්රැස්කරගත් බව පවසා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග: යක්ෂසංයුත්ත: 10.1.9 පඨම සුක්ඛා සූතුය, පි.404.

▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා:බූ.නි: ඓරිගාථා:3.6, පි. 384.

''සුක්ඛා මෙහෙණ කුසල දහමින් යුතුව, පහ කළ රාග ඇතිව, අරහත්ව මාරයා පරදවා අන්තිම දේහය දරයි''.

▼ මේ තෙරණියගේ අපදාන:බු.නි: අපදාන පාලිය:2-2:4-58. 214. විපස්සි බුදුන් දවස, උපත ලබා බුදුන් වහන්සේගේ දහම අසා පැවිදිවීම, සිබි වෙස්සභු, කකුසද, කෝනාගමන, කාශාප ආදී බුදුවරු දැක පහන් සිත් ඇතිව පැවිදිවීම, ගෝතම බුදුන් දවස රජගහනුවර සිටු කුලයක උපත ලබා, ධම්මදින්නා තෙරනිස සමීපයේ පැවිදිවීම, අරහත්වය ලැබීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

- ▲ සිහාලමාතා තෙරණිය- Sigālamātā Theraniya: ශුද්ධා අධිෂ්ඨානය ලැබූ භික්ෂුණියන් අතරෙන් මේ තෙරණිය අගුවේ. මෙතුමිය ශුද්ධාව පුමුබ කොටගෙන අරහත් මගඵල ලැබුවාය. බලන්න:EAN: note no. 128, p. 586. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ මේ තෙරණියගේ අපදාන:ඛු.නි: අපදාන පාලිය:2-2:4-48. 210. පදුමුත්තර බුදුන් කෙරහි පැහැදී පැවිදිවීම, උන්වහන්සේ ගේ අනුසාසනාව:

" තථාගතයන් කෙරෙහි කෙනක් නොසැලෙන ශුද්ධාවේ පිහිටියේද, ආරිය කාන්ත ශිලය තිබේද, සංසයා කෙරහි පුසාදය තිබේද, සෘජු ධම්ම දස්සනය ඇත්ද, ඔහු දිළින්දෙක් නොවේ, ඔහුගේ ජීවිතය හිස් නැත". ගෝතම බුදු සසුනේ සිගාලක සිටු කුලයේ උපත ලැබීම, ගෝතම බුදු සසුනේ අරහත්වය ලැබීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

#### සණ

- ▲ සෝණා තෙරණිය- Soṇā Theraniya: සම්පූර්ණ විරිය ඇතිකරණ -ආරද්ධ වීරිය ඇති හික්ෂුණියන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුය. බලන්න: EAN:note:122, p.856 මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- lackbreak මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:5.8, පි.396.
- "…දස දරුවන් වදා, දුබලවු, දිරා ගිය මම මෙහෙණියක් වෙත පැමිණියෙමි. ඒ උත්තමිය, මට නිවත් මග දේශතා කළාය, දහම අසා, කෙස්බා පැවිදිවූවෙමි…පංච ස්කන්ධය සුන්මුල් කරනලදී, ලාමකවූ ජරාව තිට, නිගාවේවා. දැන් පුනර්භවයක් නැත".
- ▼ මේ තෙරණියගේ අපදානය: බු.නි: අපදානපාලිය:2-2: 26, පි.155. පදුමුත්තර බුදුන් හමුවීම, ආරද්ධ වීරියෙන් අගු මෙහෙණියක් දැක ඒ තනතුර ලබාගැනීමට පැතීම, ගෝතම බුදුන්සමයේ, සැවැත්නුවර, ධනවත් සිටු පවූලක උපත ලබා බුදුසසුනේ පැවිදිවීම ආදී විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

# සම

- 🛦 සෝමා තෙරණිය- Soma Theraniya: මේ තෙරණිය සැවැත්නුවර අසල අන්ධවනයේ දිවා විහරණයෙ වැඩසිටි අවස්ථාවේ , ඇයගේ සමාධිය බිඳ ඇමීම පිණිස මාරයා මෙසේ පැවසිය:
- " ඉසිවරුන් විසින් ලැබිය යුතු දුලබ පදවියක් (සමාධිය) ඇද්ද, එය ඇඟිලි දෙකේ නුවණ ඇති (දෑභුල් නුවණ) ඇති ස්තුියකට නො ලැබිය හැකිය",තෙරණිය මෙසේ වදාළහ:
- "සිත මනාව සමාධිගතව පවතින විට දහම දක්නා කෙනකුට ස්තීබව කුමක් පිණිසද? මම ස්තීයෙක්ම් හෝ පුරුෂයෙක්ම් හෝ අන්කිසිවෙක් වෙමී යයි කෙනෙකුට අදහස් වන්නේ නම් එවැන්නා, මාරයාටම සුදුසු කෙනෙක්".

මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. සටහන: මේ තෙරණියගේ ථෙර ගාථාවේද මාරයා හා පැවති සංවාදය දක්වා ඇත. බලන්න: බු.නි: ථෙරිගාථා:3.8, පි.386. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්ඛුණිසංයුත්ත: 5.1.2 සෝමා සුතුය. පි.260.

# සල

- ▲ සේලා තෙරණිය- Sela Theraniya: අන්ධ වනයේ බවුන් වඩන මෙතුමිය සමීපයට පැමිණි මාරයා මෙසේ පැවසිය:
- " මේ අත්බව කවරකු කළේද…එය කෙසේ නිරුද්ධ වේද?" තෙරණිය මෙසේ පැවසුවාය:
- "මේ අත්බව තමා විසින් හෝ වෙනත් කෙනක් විසින් කරන ලද දෙයක් නොවේ, හේතු නිසා හට ගති, හේතු බිදිමෙන් නිරුද්ධ වේ...කෙතෙහි වැපුරු බිජ, පස, ජලය යන දෙක නිසා පැල හටගනී. එලෙස, ස්කන්ධ ධාතු ආයතන... හේතු නිසා හටගනී, හේතු බිදීයාමෙන්, නිරුද්ධ වේ" මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. මූලාශය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: හික්බුණිසංයුත්ත: 5.1.9 සේලා සූතුය, 8.270.

#### සස

- ▲ සිසුපචාලා තෙරණිය- Sisupachala Theraniya: සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ නැගණියකි. අන්ධ වනයේ බවුත් වඩන මෙතුමිය සමීපයට පැමිණි මාරයා මෙසේ පැවසිය:
- "… මෙහෙණක මෙන් පෙනේ, කවරකු උදෙසා හිස මුඩු කළේද? දිටිඨි නුරුස්සන්නේද: කුමක් නිසා මුලාවීගිය කෙනෙක්සේ හැසිරෙන්නේද?" තෙරණිය මේ පැවසුවාය:
- "දිට්ඨි මේ සසුනෙන් පිටතය, මීථාා දිට්ඨි දහම මට පුිය නැත... සියලු මරුන් නෙරපූ...සියලු තැන නොපැරදුන තණ්හා දිට්ඨි නොමැති සර්වඥයන් වහන්සේ වැඩසිටි.පසැස් ඇති ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ මගේ ශාස්තෘන් වහන්සේය". මෙහෙණිය මා ගැන දන්නේය යයි දුකට පත් මාරයා අතුරුදහන්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: භික්ඛුණිසංයුත්ත: 5.1.8 සිසුපවාලා සුතුය. පි.268.
- ▼ මේ තෙරණියගේ ගාථා: බූ.නි: ඓරිගාථා:8.1, 8.414.
- " ... සැම තණ්හාව නසන ලදී, මෝහස්කන්ධය බිඳින ලදී, පවිටු මාරයා මෙය දැනගන්න, ඔබව නැති කෙළෙමි".

# യയയ

උපගුන්ථය 3: බුදුන්වහන්මස් සරණ ගිය ගිහි පිරිස:උපාසක උපාසිකා- The Lay followers of The Buddha

\_\_\_\_

- අ: \* අග්ගික හාරද්වාජ ඛාහ්මණ-Brahmin Aggika Bhradvaja
  \*අට්ඨක නුවර දසම ගහපති-householder Dasama of
  Aṭṭhakanāgara \*අජිත මානවක-Ajitha Manawaka \*අජාසත්
  රජ-King Ajasaththu \*අනාථ පිණ්ඩික-සුදත්ත සිටුවරයාSudatta Anāthapiṇḍika \* අරිට්ඨ උපාසක -Arittha Upasaka
  \* ආරාමදණ්ඩ ඛාහ්මණ- Brahmin Aramadanda \*අසිඛන්ධක
  පුත්ත ගාමිණි- Asikhandaka putta gamini \*අස්සලායන
  ඛාහමණමානවක-Assalāyana brahmin student \*අස්සාරෝහ
  ගාමිණි The Cavalry Warrior Gamini \* අශෝක උපාසකAsoka upasaka \*අගෝකා උපාසිකා- Asoka upasika
- ඉ: \*ඉසිදත්ත උපාසක- Isidatta upasaka
- උ: \* උග්ගතසරීර බුංහ්මණ- Brahmin Uggathasarira \*උග්ගහ මෙණ්ඩක සිටුපුත්- Uggaha Medakasituputhra \*උග්ග-විසාලානුවර ගහපති- householder Ugga of Vesālī \* උග්ග-උග්ගත හත්ථිගාම ගහපති- Ugga Householder of Hatthigāma \* උත්තරා නන්දමාතා- Uttara Nandamatha \*උත්තර බුංහ්මණ මතවක-Uttara Brahamin student\* උදය මාතවක- Udaya manawaka \*උදේත රජ-King Udena\*උණ්ණාහ බුංහ්මණ-Brahmin Uṇṇābha \*උපාලිගහපති- Upāli householder
- එ: \* ඒසුකාරී බුාහ්මණ- Esukari Brahmin
- ක: \* කකුධ උපාසක-Kakuda Upasaka \*කුජ්ජුත්තරා උපාසිකාKhujjuttarā Upasika \* කට්ස්සහ උපාසක-Katissabha
  Upasaka \* කුට්ටදත්ත බුාහ්මණ-Brahmin Kutadanta
  \* කාතියානි උපාසිකා Kātiyānī upasika \*කාණා උපාසිකා Kana Upasika \*කාණාය මාතා උපාසිකා- Kanamatha
  Upasika \* කුණ්ඩලිය පරිබුාජක- Kundalia paribrajaka \*කප්ප
  මානවක-Kappa manawaka \*කාපටික හාරද්වාජ බුාහ්මණKapatika Bharadvaja Brahamin \* කුරරසර වැසි කාලි
  උපාසිකාව- Kāļī upasika of Kuraraghara\* කාලිංග උපාසක Kalinga upasaka \*කෝලිය පුතු පුණ්ණ-Koliyaputhta Punna
  \* කේවඩඩ ගහපති-Householder Kevadda\*කසිහාරද්වාජ
  බාහ්මණ- Brahmin Kasibharadvaja
- බ: \* ඛේමා උපාසිකාව- Khema Upasika \*ඛෝමදුස්ස බමුණෝ-Khomadussa Brahmins
- ග: \* ගොධා ශාකා හා කාලි ගොධා ශාකා දියණිය- Godha Sakya & Kali Godha \*ගණකමොග්ගල්ලාන බුාහ්මණ- Brahmin

Ganakamoggallana \*ගෝපක මොග්ගලාන බුාහ්මණ-Brahmin Gopakamoggallana

ස: \* සොටමුඛ බුාහ්මණ-Brahmin Ghotamukha \*ෙසෝසිත ගහපති- Householder Ghositha

ව: \* චිත්ත ගහපති මචඡිකාසණ්ඩමය් -householder Citta of Macchikāsaṇḍa \* චන්ඩ ගාමිණි උපාසක- Chanda Gamini upaaska\* චන්දනංගලික උපාසක- Chandanangalika upaaska \* චුන්ද කර්මකාර පුනු-Chunda karmakaraputhta \*චුන්දී රජකුමරිය හා චුන්ද රාජ කුමාර- Princess Chundi & Prince Chunda

ජ: \* ජතුකන්නි මානවක- Jathukanni manawaka \* ජාණුස්සෝනි බුාහ්මණ-brahmin Jāṇussoṇī\* ජම්බූබාදක පරිබුාජක-wanderer Jambukhdaka \* ජීවක කෝමාරහච්ච-Jīvaka Komārabhacca

ත: \* තුට්ට උපාසක-Thutta Upasaka \*තොදෙය්ය මානවක-Todeyiya manawaka \*තපුස්ස ගහපති-Householder Thapussa \* තපස්සු හා හල්ලුක සොහොයුරෝ- Thapassu & Balluka Brothers \*තීම්බරුක පරිබුාජක-Thimbaruka a paribrajaka \*තවකන්ණික ගහපති- Householder Thavakannik \*තිස්සා උපාසිකාව- Tissa Upasika \*තිස්ස මාතා උපාසිකා- Tissamatha Upasika

ද: \* දීසජානු කෝලිය පුනු - Dighajaanu Koliya putta \* දීසනක පරිබුාජක-Diganaka paribrajaka \* දීසාවූ උපාසක-Dīghāvu upasaka \*ලදුා්න බුාහමණ- Brahmin Doṇa \*දාරුකම්මික ගහපති- Householder Darukammika \* ලදවහිත බමුණා-Brahmin Devahitha

ධ: \* ධොතක මානවක-Dhothaka manawaka\*ධනිය ගොපල්ලාDhaniya cowherd \* ධනංන්ජානි උපාසිකාව-Dhānañjānī
Upasika\*ධනඤජානි බුාහ්මණ- Dananjani Brahamin
\*ධනංජනී බැමිණිය- Brahmini Dhananjani \*ධමමික උපාසකDhammika upasaka \*ධම්මදින්න උපාසක-Dhammadinna
upasaka

න: \* නකුල පිතා හා නකුල මාතා- Nakulapitā & Nakulamatā
\*නික්බ උපාසක-Nikkha upasaka \* නන්දක ලිච්චවී -Nandaka
Lichchavi\* නන්දිය පරිබාජක- Nandiya paribrajika \*නන්දිය
ශාකා - Nandiya sakya \* නවකම්මික භාරාද්වාජ බමුණාbrahmin Navakammika Bhāradvāja

ප: \* පොක්බරසාති බුාහ්මණ- Brahamin Pokkharasati\* පිංගීයානි බුාහ්මණ - Brahamin pingiyaani \*පිංගලකොච්ච බුාහමණ-Brahamin Pingalakochcha \*පච්චනීකසාත බුාහ්මණ-Brahamin Pacchanikasatha \* පාටලිය ගාමිණි- Pāṭaliya the headman\* පොට්ඨපාද පරිබුාජක- Pottapada paribrajaka \* පොතලිය ගෘහපති- Householder Pothaliya \* පොතලිය පරිබුාජක- Pothaliya Paribrajaka \*පදුමා උපාසිකා- Paduma Upasika \* පයාසි රජතුමා- King Payasi\*පුරාණ උපාසක-Purana upasaka \*පිලොතික පරිබුාජක- Pilothika Paribrajaka \*පසේතදී කෝසල රජ- King Pasenadi Kosala \*පෙස්ස හස්ථාරෝහ පුතු - Pessa hastharoha putta \* පොසාල මානවක-Posala manawaka

- බ: \* බොජ්ඣා උපාසිකා- Bojjhā Upasika \*බෝධිරාජ කුමාර-Prince Bodhi \* බිම්බි උපාසිකා- Bimbi Upasika \* බිම්බිසාර රජතුමා-King Bimbisara \* බාවරි බුාහ්මණ-Brahamin Bawari
- හ: \* හික්ඛක ඛුංහ්මණ -Brahamin Bhikkhaka \* හද්ද උපාසක -Bhadda Upasaka \* හද්දිය ලිච්චව්-Bhaddiya the Licchavi \* හදුක ගාමිණි- Badraka gamini \* හදුාවූධ මානවක-Badrawuda manawaka \* හාරද්වාජ ඛුාහ්මණ-Bhāradvāja brahmin \*හාරද්වාජ ඛුාහ්මණ කෝසල-Bhāradvāja Brahmin Kosala \*හල්ලික ගහපති- Householder Ballika
- ම: \* මාගන්දිය බුාහ්මණ හා බුාහ්මණිය-Brahmin Magandiya & Wife \* මිගාර සිටුවරයා- Migara Situvaraya \* මිගසාලා උපාසිකාව-Upasika Migasala \* මුක්තා උපාසිකා- Muttha Upasika \* මධුරාපුර අවන්තිපුතු රජතුමා-King Avanthiputta of Madhura \* මනුජා උපාසිකා- Manuja Upasika \* මුන්ඩක රජ- King Muṇḍa \* මානත්රද්ධ බමුණා- Brahmin Mānatthaddha \* මණිවූලක ගාමිණී- Maṇicūļaka the headman \* මල්ලිකා දේවිය-Queen Mallika \* මොරිය සිවක පරිබාජක- Moliyasivaka Paribrajaka \* මහානාම ශාකාය- Mahanama Sakya \* මහාලි ලිච්චවී- Mahāli the Licchavi \* මහාසාල බමුණා- Brahmin Mahasala
- ය: \*යොධාජීව ගාමිණී- Yodhajiva Gamini \*යසකුල පුත් තෙරුන්ගේ දෙමාපියන් හා පෙර බිරිඳ--Parents & former wife of Yaskaulaputtha Thera
- ර: \* රුචි උපාසිකා-Ruchi Upasika \*රාසිය ගාමිණී-Rasiya Gamini
- ල: \* ලෝකායාක බුාහ්මණ- The cosmologist Brahamana \*ලෝහිච්ච බුාහමණ (1) - Lohichcha Brahamana-1\*ලෝහිච්ච බුාහමණ (2) Lohichcha Brahamana 2
- ව: \* වෙබනස්ස පරිබුංජක-Vekhanassa paribrajika \*වජ්ජියමාහිත ගහපති- Householder Vajjiyamāhita \* විජය ගහපති-Householder Wijaya \*වප්ප ශාකා-Vappa the Sakkyan \*මවරඤජ බුාහ්මණ-Brahmin Veranja \* වෙරඤජ බමුණු

පිරිස- Brahmins of Veranja \* වෙරහච්චානි ඛාහ්මණිය-Verahaccāni the Brahmin lady \* වේඑද්චාර ඛාහ්මණ ගම් වැසියෝ-Villagers of Veludvara \* වස්සකාර ඛාහ්මණbrahmin Vassakāra \* වාසෙට්ඨ උපාසක- Vāseṭṭha Upasaka \* වාසෙට්ඨ ඛාහ්මණ- Vāseṭṭha brahmin \* විසාක උපාසක-Visaka Upasaka \* විසාකා මහා උපාසිකා-Visaka Maha Upasika

\* සංගාරව හදුමුබ - Sangārava Bhdramukha \*සංගාරාව ಚ: බුාහ්මණ 1- Brahmin Saṅgārava 1\* සංගාරාව බුාහ්මණ 2-Brahmin Saṅgārava 2 \*සිහාලක ගෘහ පුනු-Singalaka the householder's son \*සූජාතා උපාසිකාව- Sujatha upasika \* සුතනා උපාසිකා- Suthana Upasika \*සුදුන්ත උපාසක-Sudatta upasaka \* සන්තුට්ට උපාසක- Santutta Upasaka \*සන්දක පරිබුංජක- Sandaka paribrajaka\* සංධාන ගහපති-Householder Sandhana\* මස්නානිගේ දියණිය සුජාතා-Senani's daughter Sujatha \* രස്യ് ക് ശ്വാപ്പ് Sona the househoder's son \* මසාණා උපාසිකා-Sona Upasika \*මස්ණමාතා උපාසිකා-Sonamatha Upasika\* සුප්පියා Upasika \* සුප්පාවාසා ලේවිය -උපාසිකා-Suppiya Suppawasa Deviya \* සුහද්ද උපාසක- Subadda Upasaka \*සුභ බුාහ්මණ මානවක-Subha Brahamin Youth\*සාමාවකී බිසව- Queen Samawathi \* මස්ාමා හා සකුලා රාජ කුමාරින් -Princesses Soma & Sakula \*මසා්මා උපාසිකාව-Soma Upasika \* සුමණා රාජකුමරිය- Princess Sumana\* සරකානි ශාකාය- Sarakani Sakyan \* සාරග්ග උපාසක- Saragga Upaska\*සුර අම්බට්ඨ සිටු-Sura Ambatta Situ

හ: \* හත්තක ආලවී රාජ කුමාර-Hatthaka Alavai Prince \*හත්ථාරෝහ ගාමිණි - Hatthāroha the Elephant Warrior

අ

Т

අග

▲ අග්ගික භාරද්වාජ බුාහ්මණ-Brahmin Aggika Bhradvaja: සැවැත්නුවර වැසි, අග්ගික භාරද්වාජ බුාහ්මණ, බුදුන් වහන්සේ වදාළ වසල සූතුය අසා බුදුන් සරණ ගිය ගිහි උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: බු.නි:සු.නි: උරගවග්ග:1-7 වසල සූතුය, පි. 56.

අට

🛦 අට්ඨක නුවර දසම ගහපති-householder Dasama of Aṭṭhakanāgara: පාටලීපුතු නුවර වාසය කළ මේ ගහපති, ආනන්ද තෙරුන් බැහැදැකීමට, වෙසාලියේ බේලුව ගමට පැමිණි අවස්ථාවේ මේ සූතුය ඔහුට දේශනා කරනලදී. අරහත්බව ලබන මාර්ග11ක් ගැන මෙහි දක්වා ඇත. දේශනාව අවසානයේදී, සතුටට පත් දසම ගහපති, ආනන්ද තෙරුන් ඇතුළු සංඝයාහට මහා දානයක් පිරිනමා, ආනන්ද තෙරුන්හට කුටියක් සදා පුජා කළහ. සටහන: මේ ගහපති ආනන්ද තෙරුන් හමුවීම, බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිබ්බානයෙන් පසුව වූ සිදුවීමක්ය. මූලායු: ම.නි: (2): 2.1.2 අට්ඨකනාගර සූතුය, පි.35, EMN:52: Aṭṭhakanāgara Sutta,p.432.

▲ අජිත මානවක-Ajitha Manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය1: අජිත තෙර.

🛦 අජාසත් රජ-King Ajasaththu: බිම්බිසාර රජතුමාගේ පුතුයාය. වෙදෙහි පුතු, මගධයේ අධිපති ලෙසින්ද හඳුන්වයි. මුල්කාලයේ, දේවදත්ත භික්ෂූව හා මිතුව, රජකම ගැනීම පිණිස තම පියා මරණයට පත් කළේය, බුදුන් වහන්සේට එදිරිව කිුයා කළහ. පසුව බුදුන් සරන ගියහ. **සටහන්: \*** අජාසත් කුමරා රජවීමට පෙරසමයේ දේවදත්ත භික්ෂූවට මහා දාන ආදියෙන් සංගුහ කලබව මෙහි විස්තර කර ඇත: සංයු.නි: (2): ලාහසත්කාර සංයුත්තය: 5.4.6 පංච රථ සූතුය, පි.390. \*\* අජාසත් රජ, ලිච්චවීන් ජයගැනීම මෙහි දක්වා ඇත: සංයු.නි: (2): ඔපම්ම සංයුත්තය: 8.1.8 කාලිංගරූපධාන සුතුය, පි.436.\*\* දීඝ.නි:සමනඵල සුතුයේදී, අජාසත් රජ පළමුවරට බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ විස්වාසය ඇතිකර ගැනීම පෙන්වා ඇත. \*\* දීඝ.නි: මහාපරිනිබ්බාන සූතුයේ අජාසත් රජු, තම ඇමැතින් දෙදනා, බුදුන් වහන්සේ වෙත එවීම, බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසු බුද්ධ ධාතු ලබාගැනීමට කුසිනාරාවට පැමිණීම ආදී විස්තර ඇතුලත්වේ. මහා කාශාප තෙරුන් ගේ මුලිකත්වයෙන් සිදු කළ පළමු ධම්ම සංඝායනාව, මේ රජුගේ අනුගුහය ඇතිව කරන ලදී. \*\* බුදුන් වහන්සේ කෙරහි රජතුමා තුල පැවති ගෞරවය මෙහිදී පෙන්වා ඇත. **බලන්න**: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: බාහ්මණවග්ග: 4.4.4.8 උපක සුතුය, පි.374.

## අන

- ▲ අනාථ පිණ්ඩික-සුදත්ත සිටුවරයා- Sudatta Anāthapiṇḍika: අනේපිඩු සිටු -සුදත්ත සිටු ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත. ගිහි දායක අතරෙන් මෙතුමා අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: EAN: note: 130, p.587. සටහන: මෙතුමා බුදුන් වහන්සේ ඇතුළු සංසයාට, ජේතවනාරාමය පුජා කරන අවස්ථවේදී එතුමාගේ බාල සොහොයුරා-සුභූති තෙර පැවිදී වුහ. බලන්න: උපගුන්ථය 1. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ යම් පුද්ගලයෙක් ගේ ධනය, යහපත් ලෙසින් පරිහරණය කර ධන සම්පත් අවසන්වුවත් ඒ පිලිබඳ ඔහුට තැවීමක් නොමැත යයි බුදුන් වහන්සේ මේ සිටුවරයාට වදාළහ. සටහන: මේ සිටු වරයාගේ බොහෝ සම්පත් විනාශවී ගියද මෙතුමා තමන්ගේ දාන පුජා කටයුතු එලෙසම පවත්වා ගෙන ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (3): 5 නිපාත: 5.1.5.1 හෝගආදිය සූතුය, පි. 92, EAN: 5: 41.21 Utilization, p. 251.
- ▼ අනා අාගමික යන්, මෙතුමාගේ දිට්ඨිය පිළිබඳව විමසීම හා ඔහුදුන් පිළිතුරු පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ පුසංසා කිරීම මෙහි විස්තර කර ඇත.

- බලන්න: දිට්ඨි. මූලාශු: අංගු.නි:(6 ):10 නිපාත: 10.2.5.3. කිංදිට්ඨික සූතුය,පි.360.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ පංච ඉට්ඨ ධම්ම පිලිබඳ මෙතුමාට කරුණු පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (3): 5 නිපාත:5.1.5.3 ඉට්ඨ ධර්ම සූතුය, පි. 96.
- ▼ තම නිවසේ දාසියක් ලෙසින් කටයුතු කළ පුන්ණා ගේ දහම් නුවණ ගැන පැහැදුන මෙතුමා ඇය දාසිබවින් මුදා පැවිදිබවට පත්වීමට උපකාර කර ඇත. බලන්න: උපගුන්ථය:2- පුන්ණා තෙරණිය.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▼ අනාථ පිණ්ඩික සිටුවරයා ගේ අවසාන මොහොත, සැරියුත් තෙරුන් ගේ අනුසාසනා හා එම අනුසාසනා ආවර්ජනය කර, අනාගාමී බව ලැබි සුද්ධාවාසයක පහළවීම මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න: ම.නි. (3) අනාථ පිණ්ඩික ඕවාද සුතුය.
- $\nabla$  අනාථපිණ්ඩික දෙව්පුත්, ජේතවනාරාමයට පැමිණ, බුදුගුණ, සැරියුත් තෙරුන්ගේ ගුණ වැනිම මෙහි විස්තර කර ඇත. සංයු.නි: (1): දේවපුත්ත සංයුත්තය: 2.2.10 අනාථපිණ්ඩික සූතුය, 8.130.

# අර

- ▲ අරිට්ඨ උපාසක -Arittha Upasaka: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, තිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය දොනය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සූතු, පි.290.
- ▲ ආරාමදණ්ඩ බාහ්මණ- Brahmin Aramadanda: වරණා පුදේශයේ වැසි මේ බාහ්මණයාහට, මහා කච්චායන තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගේ උතුම් ගුණ වදාළ අවස්ථවේදී, තෙරුවන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූ බව මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න: වාදවිවාද. මූලාශු: අංගු: (1): 2 නිපාත: 2.4.16 සුතුය, පි.166, EAN: 2: 37.6 Sutta, p.62.

# අස

▲ අසිබන්ධක පුත්ත ගාමිණි- Asikhandaka putta gamini: නාලන්දානුවර වාසය කළ මොහු, නිගණ්ඨනාථපුතු ගේ අනුගාමිකයෙකි. මේ සූතු දේශනා අසා ධර්මය අවබෝධ කරගත් ඔහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. සටහන: කුල සූතුයේදී, නිගණ්ඨනාථපුතු, මොහුට බුදුන් වහන්සේ හා වාදකිරීමට උපදෙස් දෙන ලද බව පෙන්වා ඇත.

මූලාශය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.6 අසිඛන්ධක සූතුය, 8.1.7 ඛෙතුපම සූතුය, 8.1.8 සංඛධම සූතුය හා 8.1.9 කුල සූතුය, 8.592.

- ▲ අස්සලායන බුාහමණමානවක-Assalāyana brahmin student: සැවැත්නුවර වාසය කල අස්සලායන බුාහමණ මානවක, එහිසිටි බුාහ්මණයන්ගේ ඉල්ලීමක් අනුව බුදුන් වහන්සේ හා වාදකිරීමට පැමිණ, උන්වහන්සේගෙන් දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය ගිහියෙක් වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි: (2): අස්සලායන සුතුය.
- ▲ අස්සාරෝහගාමිණි The Cavalry Warrior Gamini: අශ්වාරෝහක හමුදාවේ නායකයෙක්වූ මොහු, බුදුන් වදාළ දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: අසරුවෙක් වූ මොහු තමාගේ යුද සේවය නිසා මරණින් මතු සරඤජිත දේවසභාවේ උපත ලැබේ යන මිථා දිට්යීය දැරිය. බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී පෙන්වා දී ඇත්තේ මිථා දිට්යීය ඇතිවිට, යළි උපත දුගතිය බවය. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.5 අස්සාරෝහගාමිණි සූතුය, පි.590.

### අශ

- ▲ අශෝක උපාසක- Asoka upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක සකදාගාමීව, මරණයට පත්ව, යලි එක්වරක් මේ ලෝකයට පැමිණ දුක කෙලවර කර ගන්නා බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9, 11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.
- ▲ අශෝකා උපාසිකා- Asoka upasika: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසිකාව සෝතාපන්නව, මරණයට පත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

ඉ

ඉස

- ▲ ඉසිදත්ත උපාසක- Isidatta upasaka: සැවැත්තුවර වාසි, මේ උපාසක හා ඔහුගේ සොහොයුරා පුරාණ, බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ මහා ශුද්ධාවකින් යුත් සෝතාපන්න ආරිය උතුමන්ය. ඔවුන් පසේනදී කෝසල රජගේ, රාජසේවකයන්ය. ඔවුන් අපවත්වූ පසු, සකදාගාමී වූ බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලාශුය: සංයු.න්: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත: 11.1.6 එපති සූතුය, පි.170. සටහන: ඉසිදත්ත ගේ දියණිය මිගසාලා, තම පියාගේ ආරියබව ගැන, ආනන්ද තෙරුන් විමසීම පිලිබඳ විස්තරය ගැන බලන්න: අංගු.න්:6 නිපාත: 6.1.5.2 මිගසාලා සූතුය, පි.130, අංගු.නි:10 නිපාත:10.2.3.5 මිගසාලා සූතුය, පි.274.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල වීමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර

මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශුය:** අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.

Ĉ

උග

- ▲ උග්ගතසරීර බුංහ්මණ- Brahmin Uggathasarira: සැවැත්නුවර වාසි මේ බුාහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේ හමුවී යාග පිලිබඳ විමසා, උන්වහන්සේ දෙසු දහම අසා සත්වසාතන සහිත යාග කිරීම හැරදමා, බුදුන් සරණගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (4) 7 නිපාතය: 7.1.5.4 මහායඤඤ සූතුය, පි.364.
- ▲ උග්ගහ මෙණ්ඩක සිටුපුත්- Uggaha Mendakasituputhra: හද්දිය නගරයේ විසු මේ සිටු පුතුයා බුදුන් සරණ ගිය ගිහියෙක්ය. ඔහුගේ ඉල්ලීමක් අනුව බුදුන් වහන්සේ, මොහුගේ දියණියන්ට, විවාහයෙන් පසු පතිකුලයේ වාසය කලයුතු යහපත් ආකාරය පිලිබඳ කරුණු පෙන්වා ඇත. බලන්න: පතිකුලයට යන යුවතියට අවවාද. මූලාශුය:අංගු.නි: (3) 5 නිපාත:සුමණාවග්ග: 5.1.4.3 උග්ගහ සුතුය, පි.78.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ උග්ග-විසාලානුවර ගහපති- householder Ugga of Vesālī: විසාලා නුවර වැසි, මොහු බුදුන් වහන්සේගේ අගුතම ගිහි උපාසකයකි: මනාප දේ දෙන අය අතරෙන් අගුය.බලන්න: අගුතම උපාසකයන්, EAN: note: p, 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44. සටහන්: \* මේ උපාසක විසින් බුදුන් වහන්සේට මානප දේ පුජාකිරීම ගැන විස්තර පිණිස බලන්න: අංගු.නි: (3): 5 නිපාත:5.1.5.4 මනාපාදායි සූතුය, පි.98. අනාගාමී, එතුමා, පසුකල සුද්ධාවසයේ උපත ලබා බුදුන් වහන්සේ දැකීමට මනුලොවට පැමිණීමද එහි දක්වා ඇත. \*\* සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.1, සූතුය, මේ උපාසකහට පිරිනිවීම ගැන කරුණු, බුදුන් වහන්සේ දේශනා කර ඇත.
- ▼ මේ උපාසක සතු අසිරිමත් ගුණ 8 ක් ගැන මෙහි විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගහපතිවග්ග: 8.1.3.1 වේසාලික උග්ග සූතුය, පි.122.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290

- ▲ උග්ග -උග්ගත හත්ථිගාම ගහපති- Ugga Householder of Hatthigāma: වජ්ජිපුදේශයේ, හත්ථිගාමයේ විසු මොහු බුදුන් වහන්සේගේ අගුතම ගිහි උපාසකයකි: සංසයාට ආවතේව කරන ගිගියන් අතුරින් අගුතැන ලබා ඇත, අනාගාමිය. බලන්න: EAN: note:135 p. 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44. සටහන:සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.2 සූතුය, මේ උපාසක හට පිරිනිවීම ගැන කරුණු දේශනා කර ඇත.
- ▼ මේ උපාසක සතු අසිරිමත් ගුණ 8 ක් ගැන මෙහි විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත. සටහන: තමන් නාගවන උයනේ ඉඳුරත් පිනවමින් හැසිරෙන අවස්ථවේ බුදුන් වහන්සේගේ පළමු දැකීම වූ බව මෙහි දැක්වේ. ඒ දැකීමෙන් සිත පහන්විමෙන්, ඔහුගේ සුරාමදයද පහවූ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගහපතිවග්ග: 8.1.3.2 හත්ථිගාමක උග්ග සුතුය, පි.128.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.

## උත

- ▲ උත්තරා නන්දමාතා- Uttara Nandamatha: මේ උපාසිකාව-වේලුකන්ඨකි නන්දමාතා ලෙසින්ද දක්වා ඇත. ධාාන ලබන උපාසිකාවන් අතරෙන් අගුය.බලන්න: EAN:note:143: p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1): 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය-සූතු, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ ඇය සතු අසිරිමත් ගුණ 7ක් (ආශ්චර්යමත් අද්භූත) පිළිබඳව මේ සූතුයේ විස්තරකර ඇත. සටහන්: \* චාතුර්මහාරාජික දෙව්ලොවේ, වෙසමුණි දිවාරාජයා, මිනිසත්භවයේදී ඇයගේ සහොදරයා බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. ඔහුගේ ඉල්ලීම පරිදි, නන්දමාතාව, සැරියුත් මුගලන් අගුශුාවක දෙපළ ඇතුළු සංඝයාට, දක්ඛිණගිරියේදී මහා දානයක් පුජා කරන ලදී. \*\* සැරියුත් තෙරුන්ගේ විමසීමකට අනුව, ඇය තමා සතු අසිරිමත් ගුණ පවසා ඇත. \*\* නන්දමාතාව අනාගාමී මගඵල ලබාඇත. බලන්න: EAN:Note: 1520-1528, p.654 මූලාශු: අංගු.නි: (4): 7 නිපාත: 7.1.5.10 නන්දමාතු සූතුය, පි. 39,EAN: 7: 53.10 Nandamatha, p.385.
- ▼ සැදැහැවත් උපාසිකාවකට එකම දියණියක් සිටි නම් ඇය, කුජ්ජුත්තරා උපාසිකාව හා තත්ද මාතාව බඳු බුදුත් වහත්සේගේ අගු උපාසිකාවත් ලෙසිත් ජිවත්වෙවා යයි පැතීම සුදුසු බව බුදුත් වහත්සේ වදාළහ. බලත්ත: එකම පුතුයා හා එකම දියණිය.

මූලා**ශු:**සංයු.නි: ( 2): නිදානවග්ග:ලාභසක්කාර සංයුත්ත: 3.3.3. එකපුත්ත සූනුය හා 5.3.4 එකධිතු සූනුය, පි.380, ESN:17: Labasakkarasamyutta: 23.3. Only son & 24.4 Only daughter, p. 848.

▼මේ උපාසිකාව, අගසව් දෙනම ඇතුළු සංඝයාට පිරිනැමූ දානය අගුයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: සංඝදානය මූලාශු: අංගු.නි: (4): 6 නිපාක: 6.1.4.7 ඡළාඩගදාන සූතුය, පි. 112, EAN:6: 37.7 Giving, p. 332.

▼ මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

▲ උත්තර බුාහ්මණ මනවක-Uttara Brahamin student: මොහු විදේහ දනව්වෙහි වාසය කළ වයස්ගත පුසිද්ධ බුාහ්මණයෙක්වූ බුාහ්මායු ගේ සිසුවෙකි. වේදය පරිපුර්ණ කරසිටි මේ මානවකයා, බුදුත් වහන්සේ ගේ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ හා ඉරියව් ගැන දැනගැනීම පිණිස තම ගුරුවරයා ගේ නියමය පිට මාස 7 ක් තිස්සේ, බුදුන් වහන්සේ යන එන තැන් කරා පසුපස ගියහ. බුදුන් වහන්සේ ගැන මහත් ලෙසින් පැහැදුන ඔහු ආපසූ සිය ගුරුවරයා ගේ නිවසට පැමිණ, බුදු ගුණ පැවසු පසු ඒ බුාහ්මණයා බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටින දිසාව බාලා නමස්කාර කලබව මෙහි දැක්වේ. මූලාශය: ම.නි: (2) 2.5.1බුහ්මායු සූතුය, පි.592.

## ĈŶ

▲ උදය මානවක- Udaya manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය 1: උදය තෙර.

▲ උදේන රජ-King Udena: උදේනි රජ ලෙසින්ද පෙන්වා ඇත. මේ රජු කොසඹෑ නුවර පාලකයාය. පින්ඩොල භාරද්වාජ තෙරුන්, පිරිපුන් බඹසර ජීවිතය ගෙනයාම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා දුන් කරුණු ශුවණය කර, බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: ESN:note:117, p.1545. සටහන: මෙතුමාගේ බිසව සාමාවතී, බුදුන් වහන්ස්ගේ අගු උපාසිකාවකි. මූලාශු: සංයු.නි: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: භාරද්වාජ සූතුය, පි.254, ESN: Salayathnasamyutta: Householders: 127.4 Bhāradvāja, p. 1278.

# උණ

🛦 උණ්ණාහ බුාහ්මණ-Brahmin Uṇṇābha: සැවැත්තුවර වාසි මොහු අතාගාමිය, බුදුන් වහන්සේ කෙරහි අචල ශුද්ධාව ඇත්තකි. බුදුන් වහන්සේ ඔහුගේ ගුණ මෙසේ වදාළහ:

"උණ්ණාහ බුාහ්මණහට තථාගතයන් කෙරෙහි ඇති ශුද්ධාව ස්ථීරව, ගැඹුරුව පිහිටා ඇත...වෙනත් ශුමණ බුාහමණ හෝ දෙවියෙකුට... එය වෙනස් කලනොහැකිය. මේ සමයේදී ඔහු මියයන්නේ නම්, නැවත මේ ලොවට පැමිණීමට හේතුවන සංයෝජන ඔහුට නොමැත". සටහන: අටුවාවට අනුව ඔහු 'ජානඅනාගාමිය'- (jhāna non returner). බලන්න: ESN: note: 229, p.2415, ජානඅනාගාමී.

මූලා**ශ:** සංයු.ති: (5-1): මහාවග්ග: ඉන්දියසංයුත්ත: 4.5.2 උණ්ණාහ බුාහ්මණ සූතුය, පි.412,ESN:48:Indriyasamyutta: 42.2. Brahmin Uṇṇābha, p.1973.

උප

▲ උපාලිගහපති- Upāli householder: මොහු නාලන්දා නුවර පුසිද්ධ, ධනවත් ගහපතියෙකි. පෙර කාලයේ නිගණ්ඨනාථ පුතුගේ ශාවකයෙකි. නිගණ්ඨනාථ පුතු ඔහුට බුදුන් වහන්සේ හා විවාදයට ගොස් උන්වහන්සේ පැරදවීමට උපදෙස් දුනි. බුදුන් වහන්සේ හමුවී, උන්වහන්සේගේ ශ්‍රේෂ්ඨබව දැක, විශ්වාසය ඇතිකර බුදුන් සරණ ගියහ. බුදු ගුණ කවි මාලාවකින් ගායනා කර ඇත. මූලාශුය: ම.නි: උපාලි සූතුය. සටහන :සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත:ගහපතිවග්ග: 1.13.3 නාලන්දා සූතුයේදී, බුදුන් වහන්සේ, උපාලි ගහපති හට පිරිනිවීම ගැන කරුණු දේශනා කර ඇත.

එ

එස

▲ ඒසුකාරී බුාහ්මණ- Esukari Brahmin: සැවැත්නුවර වැසි මේ බුාහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේ දේශනා කළ මේ සූතුය අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගියහ. මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.5.6 ඒසුකාරීසූතුය, පි.684.

ක

කක

▲ කකුධ උපාසක-Kakuda Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

කජ

- ▲ කුජ්ජුත්තරා උපාසිකා- Khujjuttarā Upasika: බහුශු ත උපාසිකාවන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම සිහියේ දරාගෙන විත්, උදේනි -උදේන රජුගේ බිසවවූ සාමාවතී හා පිරිසට ඉගැන්වූවාය. ඇය ගේ කුදු ස්වභාවය නිසා කුදු උත්තරා-කුජ්ජුත්තරා ලෙසින් හඳුන්වා ඇත. බු.නි: ඉතිවුත්තකයේ දක්වාඇත්තේ මෙතුමිය පැවසු බුදුන් වහන්ස්ගේ ඉගැන්වීම්ය. බලන්න: EAN:note:141. p.587, සාමාවතී බිසව, ඉතිවුත්තක. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ සැදැහැවත් උපාසිකාවකට එකම දියණියක් සිටි නම් ඇය, කුජ්ජුත්තරා උපාසිකාව හා තත්ද මාතාව බඳු බුදුත් වහත්සේගේ අගු උපාසිකාවත් ලෙසින් ජිවත්වෙවා යයි පැතීම සුදුසු බව බුදුත් වහත්සේ වදාළහ. බලන්න: එකම පුතුයා හා එකම දියණිය. මූලාශු:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:ලාහසත්කාර සංයුත්ත: 3.3.3. එකපුත්ත සුතුය හා 5.3.4

එකධිතු සූතුය, පි.380, ESN:17: Labasakkarasamyutta: 23.3. Only son & 24.4 Only daughter, p. 848.

▼මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටා වාසය කරනබව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.38.

කට

- ▲ කට්ස්සහ උපාසක-Katissabha Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.න්: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.
- ▲ කුට්ටදන්ත බුංහ්මණ-Brahmin Kutadanta: මගධයේ, බානුමත නම් සාරවත් ගමේ වාසය කල කූට්ටදන්ත (කුළුදත්) බුංහ්මණයාහට, ඒ ගම සේනිය බිම්බිසාර රජු විසින් තෑගිකල රාජදායාදයක්ය. බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, ඔහු මහා යාගයක් කිරීම පිළිබඳව විමසුහ. අගුතම, උතුම් දැහැමි යාගය නම් ගිහිගෙය හැර බුදුසසුනේ පැවිදිව, යහපත් ලෙසින් බඹසර වාසය සම්පුර්ණ කර දුකින් මිදීම යයි, බුද්ධ දේශනාව අසා, දහම අවබෝධ කර සෝතාපන්න වූ මෙතුමා, බුදුන් සරණ ගිය ගිහි උපාසකයෙක්විය. මූලාශු: දීඝ:නි: (1): 5 කූටදන්ත සූතුය, 8.264, EDN:5: Kūṭtadanta Sutta,p.113.

## කත

▲ කාතියානි උපාසිකාව - Kātiyānī upasika: තෙරුවන් කෙරහි අවෙච්චා සහගත පුසාදය ඇති උපාසිකාවන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුය. කුරරසර කාලි උපසිකාවහේ දහම් මිතුරියකි. ඇය දහම් දේශනාවක් අසන අවස්ථාවේ නිවසට හොරුත් ඇතුල්වී ඇත. ඒ ගැන නොසලකා දහමට ඇලවුන සිතින් යුත් ඇය දැක විස්මයට පත් සොරුන් මෙතුමියගෙන් සමාව ඇයදිය. පසුව ඇය ගේ උපකාර ඇතිව පැවිදිවූ ඔවුන් අරහත් බව ලබා ගත්හ. බලන්න: EAN:note: 146, p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

# කණ

# 🛦 කාණා උපාසිකාව- Kana Upasika

මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටා වාසය කරන බව මෙහි පෙන්වා ඇත.

**මූලාශුය:** අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

▲ කාණය මාතා උපාසිකාව- Kanamatha Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටා වාසය කරන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381. ▲ කුණ්ඩලිය පරිබුාජක- Kundalia paribrajaka: සාකේත නුවර විසු මොහු බුදුන් වහන්සේ, සප්තබොජ්ඣංග වඩා විජ්ජා විමුත්තිය ලබාගන්නා අන්දම වදාළවිට, දහම අවබෝධවී, බුදුන්සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-1) මහාවග්ග:බොජ්ඣංගසංයුත්ත: 2.1.6 කුණ්ඩලිය සුතුය, පි.182.

▲ කප්ප මානවක-Kappa manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය1: කප්ප තෙර.

▲ කාපටික භාරද්වාජ බුාහ්මණ- Kapatika Bharadvaja Brahamin: කොසොල්දනව්වේ, ඔපසාද බමුනුගමේ වාසි මොහු, එහි විසු පුසිද්ධ බුාහ්මණ ගුරුවරයෙක් වූ චංකි බුාහමණ සමග බුදුන් වහන්සේ හමුවීම ගැන මෙහි දක්වා ඇත. සතා අවබෝධ කරගන්නේ කෙසේද? යයි ඔහු කළ වීමසීමක් අනුව බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුය දේශනා කර වදාළහ. දහම අවබෝධව සතුටට පැමිණි ඔහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක්විය. අවසානයේදී ඔහු මෙලෙස බුදුන් වහන්සේට පුසංසා කර ඇත:

"භවත්ගෝතමයන් වහන්ස, අපි වනාහි පෙරදී මුඩු ශුමණයෝ... ඛඹහුගේ පිටිපයින් උපන් ඔවුන් ධර්මය කෙසේ දන්නේද: යයි සිතුහ. ... ඒකාන්තයෙන්ම මට ශුමණයන් කෙරෙහි, ....ජේමය...පුසාදය... ගෞරවය ...අතිවිය...". සටහන: කුමාණුකූල ධම්ම පුහුණුව මෙහි විස්තරකර ඇත. මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.5.5 චංකිසුතුය, පි.662.

### කර

▲ කුරරසර වැසි කාලි උපාසිකාව- Kāļī upasika of Kuraraghara: දහම අනු-ශුවනයෙන් (hearsay) උපන් පුසාදය ඇති උපාසිකාවන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුය. මහා කච්චායන රහතුන්ගේ දායිකාවකි. අහසේ සැරිසරන යක්ෂයන් දෙදෙනක් තිවිධ රත්නයේ ගුණ කථා කරනු අසා සෝතාපන්න වුවාය. බලන්න:EAN:148.note: p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.

▼ බුදුන් වහන්සේ මාරයාගේ දියණියන් හට වදාළ දේශනාව, මහා කච්චායන තෙරුන්, මෙතුමියට පැහැදිලිකර වදාළහ. බලන්න: මාරයාගේ දියණියෝ. මූලාශු: අංගු.නි: (6) 10 නිපාත :10.1.3.6.කාලී සුනුය,පි. 114, EAN:10: The Great Chapter: 26.6 Kali, p. 502.

# කල

🛦 කාලිංග උපාසක -Kalinga upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අතාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

▲ කෝලිය පුතු පුණණ-Koliyaputhta Punna: කෝලියරටේ වාසය කළ, ගෝවුතය දරන (ගවයෙක් ලෙසින් හැසිරෙන) කෝලිය පුතු පුණ්ණ, බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත.

මූලා**ශු:** ම.නි: (2): 2.1.7 කුක්කුරවතිය සූතුය, පි.100, EMN: 57: Kukkuravatika Sutta, p.466.

කස

▲ කසීභාරද්වාජ බුාහ්මණ- Brahmin Kasibharadvaja: මගධ දේශයේ ඒකතාළා බමුණු ගමේ වාසි මොහු, බුදුන් වහන්සේ දේශතා කළ මේ සූතුය අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශු:සංයු.නි: (1) බුාහමණසංයුත්ත: උපාසකවග්ග: 7.2.1 කසීසූතුය: පි.332, බු.නි: සුත්ත නිපාත: උරගවග්ග: 1-4 කසීභාරද්වාජ සූතුය, පි.42.

▲ කේවඩ්ඩ ගහපති-Householder Kevadda: නාලන්දා නුවර වාසි මොහු, බුදුන් වහන්සේ සරණගිය උපසකකි. එක් සමයක, මොහු බුදුන් වහන්සේ හමුව, නාලන්දාවේ විශාල ජනකායක් සිටින නිසා ඔවුන් පැහැදවීම පිණිස ඉද්දී පාතිහාර්ය දැක්වීමට ආයාචනා කර ඇත. එම අයැදීම පුතික්ෂේප කළ බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා ඇත්තේ ධර්මය අනුසාසනා කිරීම – අගු පාතිහාර්ය බවය. මූලාශුය: දීඝ.නි: (1) 11 කේවඩ්ඩ සුනුය, පි.499.

බ

බම

▲ බෙමා උපාසිකාව- Khema Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටා ඇතිඅය ය. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

▲ බෝමදුස්ස බමුණෝ-Khomadussa Brahmins: බුදුන් වහන්සේ ශාකාා ජනපදයේ බෝමදුස්ස ගමට වැඩි අවස්ථවේ, සභාවක (රැස්වීමක) සිටි ඒ ගම්වාසීන් නින්දිත මුඩු මහණහු කවරහුද, කවර කෙනක් සභාධර්මය දන්නේද යයි බුදුන් වහන්සේට නින්දා කළහ. ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"යම් තැනක සත්පුරුෂයෝ නැද්ද, එහි සභාවක් නැත. කෙනෙක් ධර්මය තො පවසන්නේ නම් ඔහු සත් පුරුෂ නොවේ. රාග ද්වේශ මෝහ දුරු කට ධර්මය පවසන අය සත් පුරුෂ වේ". ඒ දේශනාව අවබෝධ කරගත් බෝමදුස්ස බමුණෝ, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයන් වුහ. මූලාශුය:සංයු.නි:(1) බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.2.12 බෝමදුස්ස සුනුය, පි.354.

ග

ගධ

▲ ගොධා ශාකා හා කාලි ගොධා ශාකා දියණිය- Godha Sakya & Kali Godha: ගොධා ශාකා හා ඔහුගේ බිරිඳ කාලිගොධා, බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ උන්වහන්සේ සරණගිය, කපිලවත්තු පුර විසු ශාකා පවුලක්ය. බුදුන් වහන්සේගේ අගු ශුාවකයන් අතරට ගැනෙන, කාලි ගොධා පුත් හද්දිය තෙරුන් ඔවුන්ගේ පුතාය.

සටහන: කාලි ගොධාව, සෝතාපන්න උතුමියකි. බලන්න: සෝතාපන්න සංයුත්ත: පුඤඤාහිසන්දවග්ග:11.4.9 කාලි ගොධා සූතුය, පි.250. මූලාශය: සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සෝතාපන්නසංයුත්ත:මහානාම වග්ග: 11.3.3 මහානාම සුතුය, පි.210.

## ගණ

▲ ගණකමාග්ගල්ලාන බුාහ්මණ- Brahmin Ganakamoggallana: සැවැත්තුවර වාසි මොහුට, බුදුන් වහන්සේ, සංඝයා ගේ කුමානුකූල ධීම්ම පුහුණුව පිලිබඳ වදාළහ. මෙතුමා, දහම් කරුණු අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:ම.නි: (3) 3.1.7 ගණකමොග්ගල්ලාන සුතුය, පි.106.

▲ ගෝපක මොග්ගලාන බුංහ්මණ- Brahmin Gopakamoggallana: රජගහනුවර වැසි, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූ මොහුට, ආනන්ද තෙරුන්, බුදුන් වහන්සේගේ සර්වඥතාඥානය පිළිබඳව මෙහිදී විස්තරාත්මකව පෙන්වා දී ඇත. සටහන්: \* මේ සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ බුදුන්වහන්සේගේ මහා පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසුවය. \*\* ඒ අවස්ථාවේදී, අජාසත් රජුගේ මහා ඇමති වස්සකාර ඛාහ්මණද එහි පැමිණ බුදුන් වහන්සේගේ ගුණ වනා ඇත. මූලාශුය:ම.නි: (3) 3.1.8 ගෝපක මොග්ගල්ලාන සුතුය, පි.116.

### ස

## සට

▲ සොටමුබ බුංහ්මණ-Brahmin Ghotamukha: උදෙන තෙරුන්, බරණැස්නුවර, බේමිය අඹවනයේ වැඩ වසන සමයේදී, මේ බුාහ්මණයා, එම තෙරුන් හමුවී, එතුමන් දේශනා කළ මේ සූතුය අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගියබව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන්: \* මේ සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ, බුදුන් වහන්සේගේ මහා පරිතිබ්බානයෙන් පසුවය. \*\* ධර්මය අසා පැහැදුන මොහු, තෙරුන්ට 500ක් කහවණු පුජාකිරීමට ඉදිරිපත්විය. 'අපට රන්රිදී පිළිගන්නට කැප නොවේ' යයි තෙරුන් වදාළහ. ඉන්පසු තෙරුන්ගේ උපදෙස් අනුව ඔහු, පාටලීපුතු නුවර (පැළලුප් නුවර) සංඝයා පිණිස උපස්ථාන ශාලාවක් ඉදිකරන ලදී. ඒ ශලාව 'සොටමුබ' යයි හඳුන්වාඇත.\*\* මොහු අංග දේශයේ වැසියෙකි. මූලාශය: ම.නි: (2) 2.5.4 සොටමුබ සූතුය, පි.644.

### සස

▲ සෝසිත ගහපති- Householder Ghositha: කොසඹැනුවර වාසි මේ ගහපති, බුදුන් සරණගිය ගිහි උපාසකයෙකි. ආනන්ද තෙරුන්, කොසඹැනුවර,සෝසිතාරාමයෙහි වැඩ වසන සමයේ, මොහුට ධාතුනානත්වය පහදා දීම පිණිස මේ සූතුය වදාළහ. සටහන: කොසඹැනුවර,සෝසිත ආරාමය පුජා කර ඇත්තේ මෙතුමාය. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත:1.13.6 සෝසිත සූතුය, පි.260

චත

- ▲ චීත්ත ගහපති මචඡිකාසණ්ඩයේ -householder Citta of Macchikāsaṇḍa: මචඡිකාසණ්ඩ පෙදෙසේ වාසය කළ මෙතුමා ගිහි ධර්ම කථිකයන් අතරෙන් අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළ. මචඡිකාසණ්ඩ පෙදෙසේ, අම්බාටකවනය සංඝයාට වාසය කිරීම පිණිස මෙතුමා පුජා කර ඇත. බලන්න:EAN: note: 131, p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44. සටහන: සංයු.නි: (4) සලායතනවග්ග: චීත්ත සංයුත්තයේ, මෙතුමන් ගැන විස්තර දක්වා ඇත.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290

### චන

- ▲ චන්ඩ ගාමිණි උපාසක- Chanda Gamini upaaska: සැවැත්නුවර වාසි, ගාමනායකයෙක් වූ මොහු, බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතුය අසා දහම අවබෝධකර බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූහ. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.1 චන්ඩගාමිණි සුතුය, පි.582.
- ▲ චන්දනංගලික උපාසක-Chandanangalika upaaska: එක් සමයක පසේනදී කෝසල ඇතුළු රජවරුන් පස් දෙනෙක්, බුදුන් වහන්සේ හමුව, කාමවස්තුන් පිළිබඳව විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්මය, එම පිරිසේ සිටි චන්දනංගලික උපාසකයාට අවබෝධවී, ඒතුමා බුදුගුණ වර්ණනා කිරීමද, ඔහු ගැන පුසාදයට පත්, රජවරු පස්දෙනා, ඔහුට උතුරු සළු 5ක් දීම, ඒ උපාසක, එම උතුරුසළු බුදුන් වහන්සේට පුජාකිරීම මෙහි විස්තර කර ඇත.
- "සුවද ඇති රත් පියුම අලුයම පිපුනේ යම්සේ පහතොවූ සුවද ඇත්තේද, එලෙසින්, අහසෙහි බබලන් හිරුමෙන් විරාජමානවූ බුදුරජානන් වහන්සේ දෙස බලන්න". **මූලාශුය**: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: කෝසලසංයුත්ත:3.2.2 පංචරාජ සුතුය, පි.174.
- ▲ වුන්ද කර්මකාර පුතු-Chunda karmakaraputhta: පාවානුවර වැසි මොහු බුදුන් වහන්සේ ගැන පැහැදීම ඇතිකරගත් ගිහි උපාසකයෙකි. අවසාන චාරිකාවේදී බුදුන් වහන්සේ මොහු විසින් පුජා කළ අඹ වනයේ වැඩසිටියහ, ඔහු විසින් සකස්කර පුජා කරනලද අහාර වැළඳුහ. බුදුන් වහන්සේගේ අවසාන ආහාරය පුජා කිරීම නිසා ඔහු විසින් මහා පුණාා කම්මයක් කරගෙන ඇතයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න: දීඝ.නි. මහාපරිනිබ්බාන සුතුය.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ 'ආරියවිනයේ පිරිසිදුබව' ගැන වදාළ දේශනාව අසා සතුටට පත් වුන්ද, දිවිහිමියෙන් බුදුසසුනේ උපාසකයෙක් බවට පත්විය. බලන්න: ආරියවිනයේ පිරිසුදුබව.මූලාශු: අංගු.නි:(6):10 නිපාත,

ජානුෂෝණි වගග,10.4.2.10,වුන්ද සූතුය, පි.508, EAN:10:II, Jāṇussoṇī,176.10, Cunda,p.553.

- ▼ මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ, චුන්දහට, ලෝකයේ සිටින ශුමණ වර්ග 4 ක් පෙන්වා ඇත: මාර්ග ජින, මාර්ග දේශක, මාර්ග ජීවී, මාර්ග දුෂක. බලන්න: සිව් ශුමණ. මූලාශුය: බු.නි:සුත්තනිපාත:උරගවග්ග:1-5 චුන්ද සුතුය, පි.48.
- ▲ වුන්දී රජකුමරිය හා වුන්ද රාජ කුමාර- Princess Chundi & Prince Chunda: රජහග නුවර විසු මේ දෙදෙනා සහෝදර සහෝදරියන්ය. ඔවුන් තෙරුවන් සරණ ගිය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. සටහන: වුන්දී රජකුමරිය හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූනු, පි.381. මූලාශුය:අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: සුමණාවග්ග: 5.1.4.2 වුන්දීසූනුය, පි.76.

ජ

ජත

▲ ජතුකන්නි මානවක- Jathukanni manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය1: ජතුකන්නි තෙර.

## ජන

- ▲ ජාණුස්සෝනි බුංහ්මණ-brahmin Jāṇussoṇī: සැවැත්නුවර මහා ධනවතෙක් වූ මොහු බුදුන් වහන්සේ සරණගිය උපසකයෙකි. ම.නි: චූලහත්තිපදෝපම සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ මෙතුමාටය.
- **▼ එක්කලක** මේ බුාහ්මණයාට මරණය පිලිබඳ වෙවැනි දිට්ඨියක් විය:
- 'මරණයට විෂයවූ සෑම දෙනාම මරණය ගැන බියපත්වේ'. බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ: මරණය ගැන බියපත් හා මරණය ගැන බියනැති කොටස් 2 ක් සිටින බවය. අකුසල හැර නොදැමූ පුද්ගලයා මරණය ගැන බියපත්වේ. එහෙත්, අකුසල හැරදැමූ පුද්ගලයා මරණය ගැන බියනොවේ. එම දේශනාව අසා සතුටුවූ මෙතෙම බුදුන් සරණගිය උපාසකයෙක් විය. මුලාශය: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: බුාහ්මණවග්ග:4.4.4. ජාණුස්සෝනි සූතුය, පි.358.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ ආරියවිනයේ පච්චරෝහණි පිලිබඳව මොහුට විස්තර වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (6):10 නිපාත, 10.3.2.7 හා 10.3.2.8 පච්චාරෝහණි සූතු, 8.452, EAN: 10: 119-7 & 120-8, Paccorohaṇ̄ī, p.546.
- ▼මේ සුතුයේ දී බුදුන් වහන්සේ මොහුට ඎතිය, බාහ්මණ, ශෘහපති, ස්තිය, සොරු හා ශුමණ ස්වභාවයන් ගැන කරුණු වදාළහ. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:ධම්මිකවග්ග: 6.1.5.10 බත්තිය සූතුය, පි.154. සටහන්: \* මෙහිදී, මේ බාහ්මණයාගේ ගිහිජිවිතයේ සම්පත් ආදිය දක්වා ඇත. සංශු.නි: (5-1) මග්ගසංශූත්ත: 1.1.5 බාහ්මණ සූතුය, පි. 36.\*\* මේ

බුහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේගෙන් දිට්ඨී පිලිබඳ විමසීම:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.5.7 ජානුස්සෝනිසුතුය,පි.140.

ජම

▲ ජම්බූබාදක පරිබුාජක-wanderer Jambukhdaka: මොහු සැරියුත් තෙරුන්ගේ බැණාය, මගධයේ නාලක ගමේ වාසය කරඇත. ගැඹුරු දහම පිලිබඳ (නිවන ආදී), මොහු ඇසු පුශ්න හා ඒ ගැන සැරියුත් තෙරුන් වදාළ පිළිතුරු පිළිබඳව බලන්න: සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: ජම්බූබාදක සංයුත්ත සුතු, පි.500.

ජව

- ▲ ජීවක කෝමාරහච්ච-Jīvaka Komārabhacca: පුද්ගලික පුසාදයෙන් සමන්විත (බුදුන්වහන්සේ ගැන ඇති පුසාදය)ගිහි උපාසකයන් අතරෙන් ජීවක කොමාරභච්ච අගු බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මෙතුමා සෝතාපන්නය. බලන්න:EAN, note no. 137p.587. මූලායු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ රජගහ නුවර පුරඅහනවූ සාලවතී (පෙර සාලවති කුමරිය) පුතකු වැදු පසු සේවිකාවක් අත ඒ දරුවා යවා කසල ගොඩක තැබුවාය. රජමැදුරට යන අහය රාජකුමාරයා ඒ දරුවා දැක ඔහු රජ මාලිගෙහි පෝෂණය කිරීමට යැවිය. ජීවත් වේය යන අරුතින් "ජීවක" ද අහය කුමරුන් විසින් පෝෂණය කරනලද හෙයින් "කොමාරභච්ච" යයි නම් කළහ. තරුණ වයසට පැමිණි ඔහු තක්සිලාවට ගොස් එහි වෛදා අදුරුගෙන් ශිල්ප ඉගෙන ගත්හ. වෙදකමෙහි දක්ෂවූ ජීවක බිම්බිසාර රජුගේ හා බුදුන් පුමුඛ සංසයාගේ වෛදාවරයා වුහ. මූලාශුය: වින.පි: මහාවග්ග පාලිය 2: 8 චීවරකන්ධය: පි.168.
- ▼මේ සූතුයේදී බුදුන් වහන්සේ ජිවකට, උපාසක ගුණ විස්තර කර ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:ගහපතිවග්ග:8.1.3.6 ජිවකසුතුය, පි.144.
- ▼ජීවක, බුදුන් වහන්සේගෙන්, සංගයා මස් අනුභව කිරීම් ගැන විමසු අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ ඒ ගැන කළ පැහැදිලිකිරීම මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි: (2): 2.1.5 ජීවක සූතුය, පි.70.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290

ත

තට

▲ තුට්ට උපාසක-Thutta Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සුතු, පි.184.

තද

▲ තොදෙය්ය මානවක-Todeyiya manawaka : බලන්න: උපගුන්ථය 1: තොදෙය්ය තෙර.

තප

- ▲ කපුස්ස ගහපති-Householder Thapussa: මේ උපාසකතැන, දහම් කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන පුතාක්ෂ කරගෙන ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. 1-3) බුද්ධ ධම්ම හා සංඝ කෙරේ අවෙච්චාසහගත පුසාදය 4) ආරිය ශිලය තිබීම5) ආරිය පුතාවෙක්ෂා නුවණ තිබීම 6) ආරිය සේඛඵල විමුත්තිය. මූලාශය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤවග්ග: 6.2.16 කපුස්ස සූතුය, පි.290. සටහන: පැවිද්ද- නෙක්කම්මය පිලිබඳ බුදුන් වහන්සේ මෙතුමාට වදාළහ. බලන්න: අංගු.නි: (5) 9 නිපාත: 9.1.4.10 කපුස්ස ගහපති සූතුය, පි.534
- ▲ කපස්සු හා භල්ලුක සොහොයුරෝ- Thapassu & Balluka Brothers: පළමුව බුදුන් හා දහම් සරණ ගිය උපාසකයන් අතර මේ දෙදනා අගු බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. ඒ අවස්ථාවේ සංඝරත්නය ස්ථාපිත කර නොමැති නිසා ඔවුන් ද්විරත්නය සරණ ගියහ. බුද්ධත්වය ලැබූ බුදුන් වහන්සේට, පුථම දානය පිලිගැන්වුවේ මේ සොහොයුරන් දෙදෙනාය. බලන්න: EAN: note: 129, p.587 මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1:Foremost, p. 44.
- ▼ තපස්සු හා හල්ලුක යන වෙළඳ දෙබෑයෝ උක්කලා ජනපදයේ සිට සංචාරය කරමින්, බුදුන් වහන්සේ බුද්ධත්වය ලබා සිටි ස්ථනය අසලට පැමිණියහ. ඒ අවස්ථාවේදී පෙර හවයක ඔවුන්ගේ ඥාති දේවතාවක් ඔවුන්ට මෙසේ පැවසුහ:

"නිදුකානෙනි, භාගාවතුන් වහන්සේ අභිසම්බෝධියට පැමිණ කිරිපලුරුක්මුල වැඩ වසන සේක, යන්න, එතුමන්වහන්සේට අත්සුණු භා මිපිඩු පුජාකරන්න, එය ඔබට බොහෝ කලක් මුළුල්ලේ හිත පිණිස සැප පිණිස වන්නේය". සටහන්: \* එම දානය පිරිනමන අවස්ථවේ එය ගැනීමට බුදුන් වහන්සේට පාතුයක් නොතිබු නිසා සතරවරම රජදරුවන් පාතු පිළිගැන්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. \*\* අටුචාවට අනුව බුදුන් වහන්සේ මේ දෙසොහෝයුරන්ට, කේශ ධාතුවක් පිළිගැන්වූහ. බුරුමයේ (මියන්මාරයේ) ස්වේතගොන් (රන්විහාරය) විහාරයේ එම කේශධාතුව තැන්පත් කර ඇතයි යයි එරට බෞද්ධයන් විස්වාසකරති. මූලාශුය: වින.පි:මහාවග්ග පාලිය 1: රාජායතනකථාව, පි.86.

තම

🛦 කීම්බරුක පරිබුාජක-Thimbaruka paribrajaka: සැවැත්නුවර වාසි මොහු බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දැක්වේ. තව

▲ තවකන්ණික ගහපති- Householder Thavakannika: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය දොනය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 − සිට 36 දක්වා සූතු, පි.290.

### තස

- ▲ තිස්සා උපාසිකාව- Tissa Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාක: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.
- ▲ තිස්ස මාතා උපාසිකා- Tissamatha Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

ç

දස

- ▲ දීසජානු කෝලිය පුනු Dighajaanu Koliya putta: දීසජානු කෝලිය පුනු -වාග්සපජ්ජ ලෙසින්ද හඳුන්වා ඇත, කෝලියදේශයේ, කක්කරපත්ත නියම්ගමේ වැසියෙකි. මොහු හා පවුලේ සැමදෙන බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය පිරිසකි. බුදුන් වහන්සේ, ඔහුගේ ඉල්ලීමක් මත, මෙලොව හා පරලොව සුවය පිණිස දැහැම් ගිහිජිවිතය ගතකලයුතු ආකාරය මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගෝතම්වග්ග: 8.2.6.4 වාගේසපජ්ජ සුතුය, 8.256.
- ▲ දීඝනක පරිබුාජක-Diganaka paribrajaka: රජගහනුවර වාසි, මොහු දැරූ වාදය හා බුදුන් වහන්සේ ඒ පිළිබඳව දහම් කරුණු විස්තර කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. එම සූතු දේශනාව අවසානයේ මෙතුමා සෝතාපන්නබව- ධම්මචක්ඛු ලැබුවේය. සටහන: මෙතුමා සැරියුත් මහා තෙරුන්ගේ ඥාතියෙකි, මේ සූතු දේශනාව අසා, මහා තෙරුන් අරහත්වය ලැබුහ. මුලාශය: ම.නි: (2) 2.3.4 දීඝනඛ සූතුය, පි.296.
- ▲ දීසාවූ උපාසක-Dīghāvu upasaka: රජගහනුවර විසු ජෝතික ගහපතිගේ පුත් වූ දීසාවූ උපාසක ගේ මරණාසන්න අවස්ථාවේ මේ සූතුය බුදුන් වහන්සේ ඔහුට දේශනා කර ඇත. ඔහු බුදුන් සරණ ගිය සෝතාපන්න ගිහියෙකි. අනාගාමීව මියගොස් සුද්දාවාසයක පහළවීය. ඔහු ගැන බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"...මහණෙනි, දීසාවූ උවසු තෙමේ පණ්ඩිතයෙක්ය, ධම්මානුකූලව පුහුණුව ගෙනගියහ. දහම දත් නිසා මා වෙහෙසට පත් නොකළේය. පංච ඔරම්භාගිය සංයෝජන ඎය කිරීමෙන් ඔපපාතිකවූ ඔහු ඒ ලොවදී පිරිනිවන් පාන්නේය (අරහත්වය ලබා), නැවත මොලොවට ඔහුගේ පැමිණීමක් නැත." මූලාශු:සංයු.නි: (5-1) වග්ග:සොතාපත්ති සංයුත්ත: 11.1.3 දීසාවූ උපාසක සූනුය. පි. 164, ESN:55: Sotapattisamyutta: 3.3 Dīghāvu, p, 2185.

## දන

▲ දුෝන බුාහමණ- Brahmin Doṇa: බුදුන් වහන්සේ උක්කට්ඨා හා සෙතවාහා දෙනුවර අතර චාරිකාවක යෙදිසිටින අවස්ථවේ එතුමන්ගේ පිය සටහන් දැක වීමතියට පත්වූ මේ බුාහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේ දෙවියෙක්ද…ගාන්ධර්-වයෙක් ද ආදී ලෙසින් උන්වහන්සේ කවරෙක්ද යයි වීමසුහ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"බමුණ, යම්සේ නෙලුම් මලක් දියේ ඉපදි, වැඩි, දියෙන් බැහැරව පැනනැගී සිටිද, ඒ පරිද්දෙන් මම ලොවේ උපත ලබා…හැදීවැඩි, ලොව මැඩගෙන, ලෝකයෙන් බැහැරව වෙසෙමි, මා බුදුන් යයි දැනගන්න". බලන්න: බුදුන් වහන්සේ. මූලාශුය:අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.1.4.6 දෝනලෝක සුතුය, පි.98.

▼ බුංහ්මණයන් පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ දෙසු දහම් කරුණු ගැන පැහැදී, මොහු බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (3) 5 නිපාත:සොනවග්ග: 5.4.5.2 දෝන සූතුය, පි.386. සටහන: මහා පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසුව, බුදුන් වහන්සේගේ ධාතු, සාමකාමීව ඛෙදාදීමට ඉදිරිපත් වුවේ මේ බුාහ්මණයාය. බලන්න: දීස.නි: මහාපරිනිඛ්ඛාන සූතුය.

# දර

▲ දාරුකම්මික ගහපති- Householder Darukammika: නාදික ගම්වාසි මොහු හා පවූලේ උදවිය සංඝයාට නිතර දානය පිරිනමති. දානය පිරිනැමීමට සුදුසු සංඝයා තෝරාගන්නේ කෙසේද යයි බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී මොහුට උපදෙස් වදාළහ. මූලාශු: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: මහාවග්ග:6.2.1.5 දාරුකම්මික සූතුය,පි.194.

## දව

▲ දෙවහිත බමුණා- Brahmin Devahitha: එක් සමයක බුදුන් වහන්සේ ආඛධව සිටි අවස්ථවේ උන්වහන්සේ සුවපත් කිරීම පිණිස උණුදිය හා සකුරු පුජා කල මෙතෙම,කවරෙකුහට දීම මහත් ඵලවේද යයි බුදුන් වහන්සේගෙන් විමසුහ. බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"පෙරජාති දන්නා, ස්වර්ගය හා අපාය දකින, යළිඋපත ඎය කළ, අවසාන නුවණ ලැබූ මුණිවරයාට, කෙනෙක්, යහපත් ලෙසින් දිය යුතුය, ඒමගින් මහා ඵල ලැබේ…"

දහම අවබෝධකරගත් ඒ බමුණා බුදුන් සරණගිය උපාසකයෙක් විය.

මූලාශුය:සංයු.නි: බුාහ්මණසංයුත්ත:7.2.3 දෙවහිත සුතුය, පි.338.

۵

ධත

🛦 ධොතක මානවක-Dhothaka manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය 1: ධොතක තෙර.

#### ධන

- ▲ ධනිය ගොපල්ලා-Dhaniya cowherd: උපධි නොමැතිවීමේ සුවය පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ දේශනා කොට වදාළ මේ සූතුය අසා පැහැදුන මොහු තම බිරිඳ සමග බුදුන් සරණගිය බව මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශය: බු.නි: සුත්තනිපාත: 1-2 ධනිය සූතුය, පි.28.
- ▲ ධනංන්ජානි උපෘසිකාව- Dhānañjānī Upasika: කෝසල ජනපදයේ, මණ්ඩලකප්ප යෙහි වාසය කල බුාහ්මණ කාන්තාවක් වූ මෙතුමිය තිවිධ රත්නය සරණ ගිය, සෝතාපන්න උපෘසිකාවකි. තමා සැමියාගේ සොහොයුරා වන සංගාරව හදුමුබ බුාහ්මණයාට බුදුන් සරණ යැමට මෙතුමිය උපකාර කලබව, මෙහි දැක්වේ. බලන්න:EMN: note: 917, p.1148. මූලාශු: ම.නි: (2): 2.5.10 සංගාරව සූතුය, පි.752, EMN: 100: Sangārava, p.744.
- ▲ ධනඤජානි බුාහ්මණ- Dananjani Brahamin: රජගහනුවර වැසි ධනවත් බුාහ්මණයෙක්වූ මොහු, බුදුන් සරණ ගිය ගිහියෙකි. ඔහුගේ ජීවිතයේ අවසාන අවස්ථාවේදී, සැරියුත් මහා තෙරුන් වදාළ සතර බුහ්මවිහාර දේශනය අසා පැහැදී, බුහ්මලෝකයේ යළි උපත ලැබීම මෙහි විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත. මූලාශය: ම.නි: (2): 2.5.7 ධනඤජානි සූතුය, පි.696.
- ▲ ධනංජනී බැමිණය- Brahmini Dhananjani: බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ සැදැහැ ඇතිකරගත් මේ උපාසිකාව නිසා ඇයගේ සැමියා, පැවිදිව අරහත්වය ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත: බලන්න: භාරද්වාජ ගුෝතික තෙර. මූලාශය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.1 ධනඤජානි සුතුය, පි.312.

## ධම

- 🛦 ධම්මික උපාසක- Dhammika upasaka: බුදුන් සරණ ගිය මේ උපාසක හා ඔහුගේ 500 ක් පිරිසට, බුදුන් වහන්සේ ධම්මානුකූල ජීවිතය ගතකිරීම ගැන කරුණු වදාළහ. මූලාශුය:බු.නි: සුත්තනිපාත: චූලවග්ග: 2-14 ධම්මික සූතුය, පි.132.
- lacktriangle ධම්මදින්න උපාසක-Dhammadinna upasaka: බරණැස්නුවර විසු බුදුන් සරණ ගිය සෝතාපන්නබව ලැබූ ගිහි ශුාවකකි. ඔහුට 500ක් පමණ බුදුන් සරණ ගිය කණ්ඩායමක් සිටි බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත: 11.6.3 ධම්මදින්න සුතුය, පි.268.

නක

- ▲ නකුල පිතා හා නකුල මාතා- Nakulapitā & Nakulamatā: නකුල පිතා තෙරුවන් කෙරේ විශ්වාසය ඇති අය අතුරින් අගුතම උපාසකය, තෙරුවන් කෙරෙහි විස්වාස කථා ඇති අය අතරෙන් අගු නකුලමාතා උපාසිකාවය. මේ දෙපොල, තෙරුවන් සරණ ගිය ගිහියන්ය. අටුවාවට අනුව, පෙරජාති 500 කදී පමණ ඔවුන්, බුදුන් වහන්සේගේ දෙමාපියන් වුහ. මේ භවයේදී, පෙර ජාති පුරුද්ද නිසා බුදුන් වහන්සේ දුටු සැනයෙන්ම, පුතා යයි අමතා ඇත. බලන්න: EAN: note:138 p. 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- $\bigvee$  බුදුන් වහන්සේ, මේ උපාසකහට, පිරිනිවන පිළිබඳව කරුණු විස්තර කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: සංයු.නි: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.8 නකුලපිතු සූතුය, 3.264.
- ▼ සැරියුත් තේරුන්, මේ උපාසකහට සිත ගිලන් නොකර ගෙන සිටීමේ කුමවේදය වදාළහ. බලන්න: සංයු.නි: (3): බන්ධ වග්ග, 1.1.1.1. නකුල පිතු සූතුය, පි 30, ESN:22: Khandasamyutta: 1.1 nakulapita, p. 1007.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290
- ▼ නකුල මාතාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.
- ▼බුදුන් වහන්සේ, නකුල මාතාවගේ සිල්වත්බව හා යහපත් බිරිඳක් වීම ගැන පුසංසා වදාළහ. බලන්න: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: නකුල සූතුය.
- ▼ සම සැදැහැ ඇතිව, සමසිල්ඇතිව, සමතාහාග ඇතිව, සම පුඥා ඇතිව, සැමියා හා බිරිඳ සම ජිවිත ගත කරන්නේනම් මෙලොවදී එක්ව වාසය කලහැකිය, පරලොවදී එක්ව වාසය කළ හැකිබව බුදුන් වහන්සේ මේ දෙදෙනාට වදාළහ. මූලාශය:අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.2.1.5 හා 4.2.1.6 සමජිවී සූතු, පි.138.
- ▲ නික්බ උපාසක-Nikkha upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

ဆင္

# 🛦 නන්දක ලිච්චවී -Nandaka Lichchavi

විසාලානුවර මහාඇමති නන්දක ලිව්වවී බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය ගිහියෙකි. බුදුන් වහන්සේ ඔහුට සෝතාපන්න ගුණ විස්තර කිරීම මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශය:** සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපතිවග්ග: 11.3.10 තන්දක සූතුය, පි.238.

- ▲ නන්දිය පරිබුාජක-Nandiya paribrajika: බුදුන් වහන්සේ නිවන පිලිබඳ වදාළ දහම් කරුණුවලින් පැහැදුන මොහු, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (5-1) මහාවග්ග: මග්ගසංයුත්ත: 1.1.10 නන්දිය සුතුය, පි. 46.
- ▲ නන්දිය ශාකාය- Nandiya sakya: කපිලවස්තු නුවර වාසි මෙතුමා බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක්ය. බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී ඔහුට අනුසති භාවනා ගැන විස්තර වදාළහ. මූලාශුය: අංගු.නි.(6)11 නිපාත,අනුසති වගග, 11.2.3,නන්දිය සුතුය,පි.658,
- ▼ සෝතාපන්න අරිය ශුාවක දහමේ පුමාදනොවන බව වදාළ, බුදුන් වහන්සේ මොහුට සෝතාපන්න ගුණ පෙන්වා ඇත. **මූලාශුය**: සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත: 11.5.7 නන්දිය සූතුය, පි. 262.
- ▲ නවකම්මික භාරාද්වාජ බමුණා-brahmin Navakammika Bhāradvāja: බුදුන් වහන්සේ එක් සමයක කෝසල දනව්වේ වනලැහැබක වැඩ වසන අවස්ථවේ, ඒ වනයේ දැව කර්-මාන්තයේ නිරතවූ නවකම්මික භාරාද්වාජ බමුණා බුදුන් වහන්සේ දැක උන්වහන්සේ වෙත එළඹ මෙසේ ඇසුවේය:

'මේ වනයේ හුදකලාවේ, කුමක් ගැන ඔබ සතුටු වෙන්නේද?' බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"මගේ කෙළෙස් වනය මුළුමනින්ම සුන් කර ඇත, මෙහි මට කිරීමට කටයුත්තක් නැත. මම කෙළෙස් කටු, රාගාදී උල්, හැර, අරතිය මුදා හැර දැමීමි. එනිසා, මේ වනයේ හුදකලාව සිත අලවා වෙසමි".

බුදු වදන්, අවබෝධ කරගත් ඒ බමුණා, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. **මූලාශුය:**සංයු.නි: (1) බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.2.7 නවකම්මික සූතුය, පි.346.

ප

පක

▲ පොක්බරසාති බුාහ්මණ- Brahamin Pokkharasati: කෝසල දනව්වේ, උක්කට්ඨා නුවර වාසි මහාධනවත් බුාහ්මණකි. බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා සෝතාපන්න බව ලබා බුදුන් සරණ ගිය ගිහි උපාසකයෙක් විය. මූලාශය:දීඝ.නි: (1): 3 අම්බට්ඨ සූනුය පි.166.

පග

▲ පිංගීයානි බුාහ්මණ - Brahamin pingiyaani: විසාලානුවර (වේසාලිය) විසු මේ බුාහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ ශුද්ධාව ඇතිව, බුදුගුණ වර්නානා කිරීම මෙහි දක්වා ඇත:

''උදැසන පිබිදී සුවදැති කොකනද -රත්පියුමක් වැනි, අහසේ බැබලෙන හිරු මෙන් අංගීරස (සිරුරේ රැස් විහිදෙන) බුදුත් වහන්සේ දෙස බලන්න'' සටහන: එම ගාථාව ඇසු 500ක් ලිච්චවී කුමරුන්, ඔහුට 500ක් උතුරුසඑ දෙනලදී. ඒ බුාහ්මණයා, ඒ සළු පෙරලා, බුදුන් වහන්සේට පුජා කළහ. මූලාශුය: අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: 5.4.5.5. පිංගියානි සුතුය, පි.406.

▲ පිංගලකොච්ච බුාහමණ- Brahamin Pingalakochcha: සැවැත්නුවර වාසි මොහුට බුදුන් වහන්සේ, දහමේ සාරය-හරය නම් බඹසර සම්පූර්ණ කර අක්කුප්ප ඓතෝ වීමුත්තිය ලැබීමය යි පෙන්වා දුන් දේශනය අසා බුදුන් සරණගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: ම.නි: (1) 1.3.10 වූලසාරොපම සූතුය, පි.498.

## පච

▲ පච්චතීකසාත බුංහ්මණ- Brahamin Pacchanikasatha: සැවත් නුවර විසු මේ බමුණා, බුදුන් වහන්සේ ගේ දහමට විරුද්ධව කතා කිරීමට සිතා ගෙන උන්වහන්සේ වෙත පැමිණ මෙසේ පැවසිය: 'ශුමණයෙනි, දහම් දෙසුව මැනව" බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

" එරෙහිව සිටින කෙනෙකුට, සිත කෙලෙසින් බර කෙනෙකුට යහපත් ලෙසින් පවසන උපදෙස් අවබෝධකිරීම දුෂ්කරය. කළහබව මුදා, අරුවිය හැරදමා, සැකය අත්හළ කෙනෙකුට සුභාසිතය අවබෝධ කල හැකිවේ".

මේ සූතුයේ වදාළ ධර්මය අසා පැහැදී බුදුන් සරණගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.2.6 පච්චනීක සූතුය, පි. 346.

### පට

▲ පාටලිය ගාමිණී- Pāṭaliya the headman: කෝලිය දනව්වේ, උත්තරක ගම් වාසි මොහු බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතුය අසා දහම අවබෝධ කර බුදුන් සරණ ගියබව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: ගාමිණීසංයුත්ත:8.1.13 පාටලිය සූතුය, පි. 636.

▲ පොට්ඨපාද පරිඛාජක- Pottapada paribrajaka: සැවැත්නුවර වාසි මේ පරිඛුජකයා, බුදුන් වහන්සේ ගේ දහම අසා අවබෝධකර බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: දීඝ.නි: (1) 9 පොට්ඨපාද සූතුය, පි. 404.

## පත

▲ පොතලිය ශෘහපති- Householder Pothaliya: අංගුත්තරපාන ජනපදයේ, ආපණ නම් නියම් ගමේ ගෘහපතියෙක්වූ මොහු, තමන් සියලු ගිහි කටයුතු හැරදමා ඇතය සිතා සිටි නිසා බුදුන් වහන්සේ ඔහුට ගහපතිය යයි ඇමතීම ගැන අසතුටුවිය. ඉන්පසු බුදුන් වහන්සේ ආරිය විනයේ කටයුතු හැරදැමීම ගැන කරුණු විස්තරකර වදාළහ. බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අවබෝධ කර බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: ම.නි: (2) 2.1.4 පොතලිය සූතුය, පි.54.

# 🛦 පොතලිය පරිබාජක- Pothaliya Paribrajaka

බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුයේදී වදාළ දහම අවබෝධ කරගත් මොහු, පුසාදය ඇතිකර, බුදුන් සරණගියහ. **මූලාශුය**: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.2.5.10 පොතලිය සුතුය, පි.212.

පද

🛦 පදුමා උපාසිකා- Paduma Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

පය

▲ පයාසි රජතුමා- King Payasi: මොහු අභිසේඛ නොලත් රජෙකි. පසේනදී කෝසල රජු විසින් තෑගි කළ සේනවාා නුවර රජකම් කළහ. පරලොව නැත ආදී වැරදි දිට්ඨියක් දැරූ මොහු, කුමාර කාශාප තෙරුන් මේ සූතුයේදී වදාළ දහම් කරුණු අසා එම දිට්ඨිය බැහැර කොට, බුදුන් සරණ ගියහ. දුගී මගී ආදීන්ට දානය පිරිනැමීමට කටයුතු කරනලදී. එහෙත්, යහපත් ලෙසින් සකසා දන් නොදුන් නිසා මරණින් මතු චාතුර්මහා රාජකිය දෙව්ලොව පහළවිය. එහදී, ගවම්පති තෙරුන් හමුවී, දානය සකසා දීම, සිය අතින්නම දීමේ යහපත් ආදීනව ගැන මිනිස් ලෝකයට පැවසීමට තෙරුන්ගෙන් ඉල්ලා සිටියහ. සටහන: මේ රජුගේ සේවක උත්තර, සකසා දන්දීම අගය කළහ. ඔහු මරණින් මතු තවතිසාවේ පහළවිය. මූලාශුය: දීස.නි: (2) 10 පායාසි රාජනා සූතුය, පි.520.

පර

- ▲ පුරාණ උපාසක-Purana upasaka: ඉසිදත්ත උපාසක ගේ සහෝදරයාය, සෝතාපන්නවූ උපාසකයෙක් වූ මෙතුමා අපවත්වන අවස්ථාවේ, සකදාගාමී බව ලැබිය. බලන්න: ඉසිදත්ත උපාසක. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත: 11.1.6 එපති සූතුය, පි.170.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සූතු, පි.290.

පල

- ▲ පිලොතික පරිබුාජක- Pilothika Paribrajaka: ජානුසෝනි බුාහ්මන විසින් විමසනු ලැබුව, මෙතෙම බුදුන් වහන්සේ කෙරහි තමන් වෙසෙන්ම පැහැදීමට හේතු කරුණු මෙසේ පෙන්වා ඇත:
- "…ඇතුන්වෙසෙන වනයට ඇතුළුවන ද සු පුරුෂයෙක්, දික්වූ පුළුල්වූ මහා ඇත් පිය සටහනක් දැක…මේ නම් මහා ඇතෙක් යයි නිශ්චයට පැමිණෙන්නේය. එලෙස මම ශුමණ ගෝතමයන් වෙත ඤාණ පද සතරක් දිටිමි, ඉන්පසු මම භාගාාවතුන් වහන්සේ සමායක්සම්බුද්ධය, උන්වහන්සේගේ ධර්-මය ස්වක්ඛාතය, ශුාවක සංඝයා සුපටිපන්නය යයි නිෂ්ඨාවට පැමිණියෙමි…"

සටහන: බුදුන් වහන්සේගේ දොන පදසකර: 1) බුදුන් වහන්සේ වෙත විවාද පිණිස පැමිණෙන ඎතිය පණ්ඩිකයෝ... 2) බුදුන් වහන්සේ වෙත විවාද පිණිස පැමිණෙන බමුණු පණ්ඩිකයෝ... 3) බුදුන් වහන්සේ වෙත විවාද පිණිස පැමිණෙන ගහපති පණ්ඩිකයෝ... 4) බුදුන් වහන්සේ වෙත විවාද පිණිස පැමිණෙන ශුමණ පණ්ඩිකයෝ... බුදුන් වහන්සේ දැහැමි කථාවෙන් සතුටු කරවති. ඉන්පසු ඔවුන් පුශ්න නො විමසති, උන්වහන්සේගේ ශුාවක යෝ වෙති. මූලාශුය: ම.නි: (1) 1.3.7 චූළහත්තිපදෝපම සූතුය, පි.446

#### පස

- ▲ පසේනදී කෝසල රජ- King Pasenadi Kosala: මේ රජතුමා කාසිකෝසල විජිතයට අගු අධිපතිය, මල්ල්ලිකා දේවිය, මේ රජුගේ පියතම බිසවය. බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය මෙතුමා ගැන විස්තර පිණිස බලන්න: සංයු.නි: කෝසලසංයුත්ත, අංගු.නි: (6 ): 10 නිපාත: කෝසල සූතු, බු.නි:උදානපාලිය: 5.1 රාජ සූතුය, පි.248. සටහන්: මේ රජතුමාට තිබු මහා රාජ සම්පත් පිළිබඳව බලන්න:රජවරු.
- ▲ පෙස්ස හස්ථාරෝහ පුතු Pessa hastharoha putta: චම්පානුවර වැසි හස්තීන්- ඇතුන් පුහුණුකරන ගහපති ගේ පුතෙක් වූ මොහු බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය ගිහියෙකි. ඔහු පුඥාවන්ත බව බුදුන් වහන්සේ මෙහි දක්වා ඇත. සටහන. ඔහුගේ මිතු කන්දරක පරිබාජක බුදුන් වහන්සේ ගැන පැහැදුන චම්පා නුවර විසු අනා₃ආගමිකයෙකි. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.1.1. කන්දරක සුතුය,පි.18.

**▲ පොසාල මානවක-P**osala manawaka: බ**ලන්න:** උපගුන්ථය 1: පොසාල තෙර.

## බජ

▲ බොජ්ඣා උපාසිකා- Bojjhā Upasika: සැවැත්තුවර වැසි මේ උපාසිකාවට උපෝසථ ශීලයේ ආනිසංස බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා වදාළහ. සටහන: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාක: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාක: 8.1.5.5. බොජ්ඣා උපෝසථ සූතුය, පි. 214.

## බධ

▲ බෝධිරාජ කුමාර-Prince Bodhi: හගුරට සුංසුමාරගිරි නුවර වාසි ධනවත්, මේ කුමාරයා, බුදුන් වහන්සේ හමුවීම, දහම ඇසීම, බුදුන් වහන්සේ සරණ යාම පිලිබඳ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.4.5 බෝධිරාජ කුමාර සූතුය, පි.496.

### බම

🛕 බිම්බි උපාසිකා- Bimbi Upasika

මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

- 🛦 බිම්බිසාර රජතුමා-King Bimbisara: මගධ දේශයේ අධිපති මෙතුමා බුදුන් සරණ ගිය සෝතාපන්න උපාසකයෙකි. මගධයේ වැසියන් එතුමන් පුිය කලබව මහාපරිනිඛ්ඛාන සූතුයේ දක්වා ඇත.
- ▼ සිදුහත් තවුසා රජගහනුවරට වැඩිය අවස්ථවේදී එතුමා දැක මේ රජතුමා පැහැදීම, තමන් සමග රජ සැප විදීමට ඇරයුම් කිරීම ආදී විස්තර මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: බුදුන් වහන්සේ. මූලාශුය: බු.නි: සුත්තනිපාත: මහාවග්ග:3-1 පබ්බජා සුතුය, පි.142.
- ▼ සම්බෝධිය ලැබූ බුදුන් වහන්සේ, බිම්බිසාර රජතුමා දැකීමට රජගහනුවරට වැඩම කිරීම, දහම අසා සෝතාපන්නවීම, වෙළුවන උයන බුදුන් පුමුඛ සංසයාට පුජකිරීම ආදී විස්තර මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: වින.පි: මහාවග්ග පාලිය1: 74 බිම්බිසාර සමාගම කථා, පි.156. සටහන්: \* අජාසත් රජුගේ පියාය. \*\* සිය අගමෙහෙසියවූ ඛේමාවට බුදුන්වහන්සේ සරණ යෑමට, පැවිදිවීමට අනුගුහ කර ඇත. \*\* මේ රජතුමාට තිබු මහා රාජ සම්පත් පිළිබඳව බලන්න:රජවරු. \*\* මරණින්මතු දෙවලෝකයේ ජනවසහ නම් දෙවියෙක්ව බුදුන් වහන්සේ බැහැදකිමට පැමිණීම පිලිබඳ විස්තර දීස.නි: ජනවසහ සුතුයෙ පෙන්වා ඇත.

බව

▲ බාවරි බුාහ්මණ-Brahamin Bawari: තිවේදයේ පරතෙරට පැමිණි, බොහෝ සිසුන් ඇති මේ බුාහ්මණ, හිස සත්කඩකට පැලීම ගැන පැහැදිලි කරගැනීමට තමාගේ ජේෂ්ඨතම සිසුන් 16 දෙනා බුදුන් වහන්සේ වෙත යැවීම, දහම අවබෝධ කර බුදුන් සරණ යාමේ විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326.

භ

භක

▲ හික්ඛක බුාහ්මණ -Brahamin Bhikkhaka: පිණ්ඩපාතයෙන් යැපෙන මේ බමුණා, බුදුන් වහන්සේ හා ඔහු අතර වෙනස විමසු අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුය දේශනාකොට වදාළහ, අවසානයේදී මොහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය:සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.1.10 භික්ඛක සූතුය, පි.352.

හද

- ▲ හද්ද උපාසක Bhadda Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත.මූලාශය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.
- 🛦 භද්දිය ලිච්චව්-Bhaddiya the Licchavi

විසාලා නුවර, හද්දිය ලිච්චවි, බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූනුය අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගියහ. **මූලාශුය**: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.5.3 හද්දිය සූනුය, පි.392.

▲ හදුක ගාමිණි- Badraka gamini: මල්ලව දනව්වේ, උරුවෙලාකප්ප නියම් ගමේ, ගම් පුධානියා වූ මොහු, බුදුන් වහන්සේ හමුවී දුක හටගැනීම හා නැතිවීම ගැන කරුණු විමසීම මෙහි දක්වා ඇත. ඔහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙකි. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.11 හදුක සුතුය, පි.616.

**▲ හදාවූධ මානවක-**Badrawuda manawaka: බලන්න: උපගුන්ථය 1: හදාවූධ තෙර.

භර

▲ භාරද්වාජ බුාහ්මණ-Bhāradvāja brahmin: බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, ඉච්ඡානංගල ගමෙහි විසු, භාරද්වාජ බුාහ්මණ, එවක පුසිද්ධ බුාහ්මණ ඇදුරෙක්වූ තාරුක්ඛ බුාහ්මණ ගේ ශිෂාකි. බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතුය අසා පැහැදී ගිහි උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: ම.නි: (2): බුාහ්මණවග්ග: 2.5.8 වාසෙට්ඨ සූතුය, පි.716, EMN: 98 Vāseṭṭha Sutta, p.720.

▲ භාරද්වාජ බුාහ්මණ කෝසල-Bhāradvāja Brahmin Kosala: කෝසල දනව්වේ වාසය කල මේ බුාහ්මණ, බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අවබෝධ කර ගිහි උපාසක බවට පත්විය. මූලාශය: සංයු.නි: (1) බුාහමණසංයුත්ත: 7.2.8 කට්ඨහාර සූතුය, පි.348.

හල

▲ හල්ලික ගහපති- Householder Ballika: මේ ගහපති ඇතුළු අනිකුත් උපාසකයන්, කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන්මග පුතාක්ෂ කර ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශීලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4) 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 − සිට 36 දක්වා සූතු, 8.290

ම

මග

▲ මාගන්දිය බුාහ්මණ හා බුාහ්මණිය-Brahmin Magandiya & Wife: බුදුන් වහන්සේගේ කුරු දේශයේ චාරිකාවේ වඩින අවස්ථාවක, මේ බමුණාට බුදුන් වහන්සේ හමුවිය. පිය සටහන් දැක උත්තම පුරුෂයෙක් බව හඳුනා ගත් මේ බුාහ්මණයා, තමන්ගේ රූමත් දියණිය කැඳවා ගෙනවිත්, උන්වහන්සේට විවාහ කරදීමට යෝජනා කළහ. තමන් වහන්සේ කාමය හැරදමා ඇතිබව පවසා එම යෝජනාව පුතික්ෂේප කළ බුදුන් වහන්සේ ඔවුන්ට දහම දෙසුහ. දහම අවබෝධ කරගත් මාගන්දිය බුාහ්මණය හා ඔහුගේ බිරිඳ බුදුන් සරණ ගියහ, ඔවුන් අනාගමි මගඵල ලැබුහ.

සටහන: රූපත්බව නිසා මානයෙන් මත්වූ මාගන්දියා යුවතිය, අසුවි පිරුණු කයක් ලෙසින් තම රුපත්බව බුදුන් වහන්සේ පිළිකුල් කිරීම ගැන උන්වහන්සේ හා වෛර බැඳ ගති. පසුව කොසඹෑ නුවර උදේන රජුගේ බිසවබවට පත්වී, බුදුන් වහන්සේ ව නුවරට වැඩිය අවස්ථාවේ, මිනිසුන් යොදවා උන්වහන්සේට හා සංසයාට කරදර කිරීමට උත්සාහ කරනලදී. උදේන රජුගේ අගබිසව සාමාවතී දේවිය බුදුන් සරණ ගිය නිසා එතුමිය හා පිරිවර ගිනිබත් කර විනාශ කරන ලදී. බලන්න: සාමාවතී බිසව. මූලාශු: බූ.නි: සූත්තනිපාත:අට්ඨකවග්ග: 4-9 මාගන්දිය සූතුය, පි.284.

- ▲ මිගාර සිටුවරයා- Migara Situvaraya: සැවැත්තුවර මහා ධන සිටුවරක්වූ මොහු, විශාඛා මහා උපාසිකාවගේ, ස්වාම්පුරුෂයාගේ පියාය, මිගජාල තෙරුත්ගේ අත්තාය. අතෳඅාගමිකයන් ඇදහු මොහු හා පව්ලේ සෙසු අය, විසාඛාවගේ අනුගහයෙන් බුදුත් සරණ ගියහ, එනිසා ඕතොමෝ මිගාරමතා යන නමින්ද හඳුන්වා ඇත. සටහන: \* පසේනදී කෝසල රජුගේ උග්ග මහාඇමති, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක, රෝහණ සිටුවරයාගේ මුනුපුරු, මිගාර සිටුවරයා මහා ධනසම්පත් ඇතිබව පවසා ඇත. ඒ අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ වදාළේ ඒවා පහසුවෙන්ම විනාශවතබවය. එහෙත්, ධර්-ම ධනය එසේ විනාශයට නොයන බවය. සටහන: විස්තර පිණිස බලන්න: "Treasures of the Noble': by Soma Thera, Bodhi Leaves: Vol II (B), BPS, 1965. මූලායු: අංගු.නි: (4): 7 නිපාත: 7.1.1.5. හා 7.1.1.6 ධන සුනු හා 7.1.1.7.උග්ග සූනුය, පි.303, EAN: 7: 5.5 &6.6 Wealth & 7.7. Ugga, p. 370.
- ▲ මිගසාලා උපාසිකාව-Upasika Migasala:L මිගසාලා, බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි උපාසකවූ ඉසිදත්ත ගේ දියණියය. බුහ්මචාරිබව පිලිබඳ ඇය ගේ විමසුමක් අරහයා මේ සූතු දේශනාකර ඇත. බලන්න: ඉන්දිය වර්ධනය අනුව පුද්ගලවෙනස්කම්, පුරාණ හා ඉසිදත්ත උපාසකවරු.මූලාශු: අංගු.නි:6 නිපාත: 6.1.5.2 මිගසාලා සූතුය, පි.130, අංගු.නි:10 නිපාත:10.2.3.5 මිගසාලා සූතුය, පි.274.

මත

▲ මුත්තා උපාසිකා- Muttha Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත.බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:සාමඤඤවග්ග සූනු, පි.381.

මධ

▲ මධුරාපුර අවන්තිපුතු රජතුමා-King Avanthiputta of Madhura: මධුරාපුර අවන්තිපුතු රජතුමා, මහා කච්චිචාන තෙරුන් මුන ගැසීම හා බුදුන් සරණයාම මේ සූතුයේ විස්තර කර ඇත. බලන්න: ම.නි: මධුරා සූතුය.

මන

🛦 මනුජා උපාසිකා- Manuja Upasika

මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත**. බලන්න:**අංගු.නි: (5):8 නිපාත:සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

▲ මුන්ඩ රජ- King Muṇḍa: පාටලිනුවර රජවූ මොහු තමාගේ පුියතම දේවියවූ හදාගේ මරණය නිසා මහා ශෝකයකට පත්විය. නාරද තෙරුන් දේශනා කල සෝකසල්ලහරණ ධම්ම පරියාය අසා, බුදුන් සරණ ගොස්, දහම අවබෝධ කර ශෝකය පහ කරගත් බව මෙහි දැක්වේ. මූලාශුය: අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: 5.1.5.10 සෝකසල්ලහරණ සුනුය, පි.112.

▲ මානත්රද්ධ බමුණා- Brahmin Mānatthaddha: සැවැත්නුවර වැසි මානත්රද්ධ බමුණා, තමදෙමාපියන්ට, වැඩිහිටියන්ට ගරු නොකළ අධිකවූ මානයෙන් යුත් කෙනෙකි. එක් සමයක බුදුන් වහන්සේ ධර්-මය දේශනා කරනු අසා ඒ අසලට පැමිණි ඔහු මෙසේ සිතිය: "ශුමණ ගොතම පළමුව මා අමතන්නේ නම්, මම ඔහු හා කතා කරමි". බුදුන් වහන්සේ ඔහු දැක ඔහුට කතා නොකළ නිසා ඔහු ආපසු යාමට පිටත්විය. ඒ අවස්ථවේදී, බුදුන් වහන්සේ ඔහු අමතා මෙසේ වදාළහ:

"තමාගේ යහපත පතන කෙනෙක් මානය දැරීම සුදුසුනැත, ඔබ යම් පුයෝජනයක් හේතු කොට මෙහි පැමිණියේ නම් එය සිදුකරගන්න".

තමාගේ සිත බුදුන් වහන්සේ දුටුබව අවබෝධ කළ ඒ බමුණා බුදුන් පාමුල වැටි, උන්වහන්සේගේ පාදය සිඹමින් තමා, මානත්රද්ධ බව පැවසිය. ඒ බව දුටු පිරිස පවැසුවේ:

'ඒ නම් අසිරිමත් සිදුවීමකි, තමාගේ දෙමාපියන්, වැඩිහිටියන් ගරු නොකරන ඒ බමුණා, බුදුන් වහන්සේට යටහත් පහත්ව ගරුකරයි'. බමුණාගේ සිත බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි පහන්වූ බව දුටු උන්වහන්සේ ඔහුට, කවරෙකුට ගරු කිරීම සුදුසුද යන්න වදාළහ. ඒ දේශනාව අවසානයේ ඒ බමුණා බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. **මූලාශුය:** සංයු.නි:බාහ්මණසංයුත්ත:7.2.5 මානත්එද්ධ සුතුය, පි.342.

## මණ

▲ මණිවූලක ගාමිණී- Maṇicūḷaka the headman: රජගහනුවර වැසි මොහු බුදුන් වහන්සේ හා සංඝයා පිලිබඳ විස්වාසය ඇති ගිහියෙක්ය. රාජසේවක පිරිසක් බුද්ධ ශුාවකයන්, රන් රිදී ආදිය ගන්නේය යන මතයට එරෙහිව මොහු කතා කර ඇත. ඔහුගේ කියමන බුදුන් වහන්සේ අනුමත කර ඇති බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.10 මණිවූලක සූතුය, පි.614.

▲ මෙණ්ඩක ගහපති-Householder Mendaka: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය දොනය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 − සිට 36 දක්වා සූතු, පි.290.

## මල

🛦 මල්ලිකා දේවිය-Queen Mallika

පසේනදී කෝසල රජුගේ අග බිසවය, බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය උපාසිකාවකි. බලන්න: \* සංයු.නි: කෝසලසංයුත්තය, මල්ලිකා සූතුය, \*\* අංගු.නි: 4 නිපාත: මල්ලිකා සූතුය. සටහන: මෙතුමිය හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයෙ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

- ▲ මෝලියසීවක පරිබාජක-Moliyasivaka Paribrajaka: රජගහනුවර වාසි පරිබාජකයෙක් වූ මොහු, බුදුන් වහන්සේ ධර්මයේ සන්දිට්ඨික ගුණය පෙන්වමින් වදාළ මේ සුතුය අසා බුදුන් සරණගියහ. සටහන: මොහුගේ නම සිවකය, කෙස් මුදුනේ ගැටගසා ගෙන සිටි නිසා මෝලිය සීවක ලෙසින්ද දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:ධමමිකවග්ග: 6.1.5.5 පුථම සන්දිට්ඨික සුතුය, පි.144.
- ▼සියඵ වේදනා, කර්මය නිසා ඇතිවන්නේද? යයි මොහු ඇසු පැනයකට පිළිතුරු ලෙසින් බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුය, මොහුට වදාළහ. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සලායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත: 2.3.1මෝලිය සිවක සූතුය, පි.461.

## මහ

- ▲ මහානාම ශාකා- Mahānāma the Sakyan: අගුවූ පුනීතවූ දේ දෙන උපාසකයන් අතරෙන් මෙතුමා අගුය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. සටහන: කපිලවස්තු නුවර, ශාකා කුමාරයෙක් වූ මොහු, බුදුන් වහන්සේගේ ඥාති සහෝදරයෙකි, අනුරුද්ධ තෙරුන්ගේ වැඩිමහල් සහෝදරයාය. සෝතාපන්න මෙතුමාට බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ අවල ශුද්ධාවක් පැවතිනි. බලන්න: EAN: Note:133, p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මහානාම ශාකායන්, ආධානත්මික වර්ධනය ලැබූ නිසා මරණින් මතු ඔහු විශේෂබවට පත්වන බව බුදුන් වහන්සේ දක්වා ඇත. ඔහු සිව්දහම ඇති හෙයින් (සෝතාපන්න) නිවනට බරවී සිටී. ඒ පිලිබඳ බුදුන් වහන්සේ දක්වා ඇති උපමා: 1) තෙල්කළය උපමාව. තෙල් පිරුන කළයක් විලට වැටුන විට, වලං කෑලි යට යයි, තෙල් ඉහල එයි 2) රුක් උපමාව: නැගෙනහිරට නැමුන ගසක් කපා දැමුවිට එය පතිත වන්නේ නැගෙනහිර දිශාවටය. එලෙස, සොතපන්න උතුමා, යළි උපතක් ලබන්නේ සුගතියකය. මූලාශය:සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත: සරකානි වග්ග: 11.3.1 හා 11.3.2 මහානාම සූතු, පි.206.
- ▼ ගිහිඋපාසකයෙක් වන අන්දම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මහානාම ශාකායෙන්ට මෙහිදී විස්තර කර ඇත. බලන්න: සංයු.නි: (5-2) සෝතාපත්ති සංයුත්ත: සගාථ පුඤඤාභිසන්ද වග්ග: මහානාම සූතුය.
- ▼ **මහානාම ශාකාෳයන්**, තමන්ට බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි ඇති විස්වාසය හා පුසාදය ගැන මෙසේ පවසා ඇත:
- "…මෙහි කිසියම් කරුණක් උපදෙන්නේය. භාගාාවතුන් වහන්සේ එක පසෙක වන සේක…ලෝකයා එක් පසෙක වන්නාහ. භාගාාවතුන් වහන්සේ යම් පසෙක නම් මමත් එහිම වෙනේනෙමි…මෙසේ පහන්වූ මා

- භාගාවතුන් වහන්සේ දරන සේක්වා". මූලාශය: සංයු.නි:(5-2) සෝතාපත්තිසංයුත්ත: සරකානි වග්ග:මහානාම සුතු 3, පි. 206.
- ▼සෝතාපත්ත ආරිය ශුාවකයා ගේ විහරණය, පිලිබඳ බුදුත් වහන්සේ මේ සූතුය, මහාතාම ශාකායන්හට දේශතා කර ඇත. මූලාශු:අංගු.ති: 6 නිපාත:ආහුතෙයාාවග්ග:6.1.1.10 මහාතාම සූතුය, පි.32.
- $\nabla$  මහාතාම ශාකායන්හට, බුදුන් වහන්සේ, අනුසති භාවතා ගැන දේශතා කර ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (6): 11 නිපාත: අනුසති වගග: 11.2.1, මහාතාම සුතුය,11.2.2 දුතිය මහාතාම සුතුය, 8.645-654.
- ▼ නිවිධරත්නය සරණයෑම පමනකින්ම උපාසක වේ යයි බුදුන් වහන්සේ මේ සූතු යේදී මහානාම ශාකායන්හට වදාළහ. සටහන: උපාසකයෙක් තුල තිබිය යුතු යහපත් ගුණ මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගහපතිවග්ග: 8.1.3.5 මහානාම සූතුය, පි.142.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ මහාලි ලිච්චවී- Mahāli the Licchavi: මහාලි ඔට්ඨද්ධ ලිච්චවී, විසාලා නුවර විසු බුදුන් සරණ ගිය ලිච්චවී කුමාරයෙකි. කලින් කල බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක බොහෝ දහම් පුශ්න අසා ඇතිබව සූතුදේශනාවල දක්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: 9 නිපාක: 10.1.5.7 මහාලි සූතුය, දීඝ.නි: මහාලි සූතුය, සංයු.නි: සක්කසංයුත්ත:11.1.3 මහාලි සූතුය හා බන්ධසංයුත්ත:උපයවග්ග: 1.2.1.8 මහාලි සූතුය.
- ▲ මහාසාල බමුණා- Brahmin Mahasala: පෙරදී ධනවත්ව ජීවත්වූ මහාසාල නම් වයස්ගත බමුණෙක් බුදුන් වහන්සේ හමුව තම දරුවත් ඔහු නිවසින් නෙරපා දැමීම නිසා තමන් ඉතා දිළිඳු ජීවිතයක් ගත කරන බව පැවසුහ. බුදුන් වහන්සේ, ඒ බමුණාහට ගාථාවක් උගන්වා, එය පුසිද්ධ ස්ථානවල දී සජ්ජායනා කිරීමට උපදෙස් දුන්හ. ඉන්පසු ඔහුගේ දරුවන්, පියාට මැනවින් සාත්තුකලෝය. ඉන්පසුව ඒ බමුණා සතුටින් තමාලත් දේ බුදුන් වහන්සේට පුජා කර, බුදුන් සරණ ගිය උපසකයෙක්විය. මූලාශය: සංයු.නි:(1) බාහ්මණසංයුක්ත: උපාසකවග්ග:7.2.4 මහාසාළ සූතුය, පි.340.

ය

යධ

▲ යොධාජීව ගාමිණී- Yodhajiva Gamini: යොධාජීව ගාමිණී, බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, යුද්ධභටයෙක් ලෙසින් ජීවිකාව කරගත් පුද්ගලයෙකි. පෙරසිටි ඇජර පැජර නම්ලත් යොධාජීවයන් විසින් දැරූ දිට්ඨිය වූ: "මරණින් මතු යොධාජීවයන්, සරඤජිත දේව සභාවේ යළි උපත ලබති" යන අදහස මොහුටදවිය. ඒ පිළිබඳව විමසනු ලදුව, එම දිට්ඨියේ ලාමක බව බුදුන් වහන්සේ ඔහුට පෙන්වා දී ඇත: සතුරෝ වැනසීම, තරහ නපුරු සිතින් කරන අකුසලයකි, ඒ නිසා යළි උපත දුගතියය-නිරය හෝ තිරිසන් යෝනියය. බුද්ධ දේශනාව අසා මීථාහාදිට්ඨිය පහ කර ඔහු බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය.

මුලාශය:සළායතනවග්ග:ගාමණීසංයුත්ත:8.1.3 යොධාජීව සුතුය, පි. 588.

යස

▲ යසකුල පුත් තෙරුන්ගේ දෙමාපියන් හා පෙර බිරිඳ- Parents & former wife of Yaskaulaputtha Thera: තමන්ගේ පුතා සොයමින් ගිය, යස සිටුවරයාට, ඉසිපතන මිගදායේ දී බුදුන් වහන්සේ සම්මුඛයෙහි දහම අසා සෝතාපන්න බව ලබා ගැනීමට වාසනාව ඇතිවිය. ඔහු නිසරණ සරන ගිය පලමු ගිහි උපාසක විය. බුදුන් වහන්සේ ඇතුළු සංඝයාට යස සිටුවරයා විසින් දෙන ලද දානය අවසානයේ, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම අසා සිටුවරයාගේ බිරිය හා ලේලිය සෝතාපන්න වුහ. ඔවුන් තිසරණ සරණ ගිය පළමු ගිහි උපාසිකාවෝය. බලන්න: උපගුන්ථය 1:යසකුල පුතු තෙර. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ගපාලි1: යසකුල පුත්ත පබ්බජා කථා, පි.108.

Q

රච

▲ රුචි උපාසිකා-Ruchi Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

රස

 $\triangle$  රාසිය ගාමිණී-Rasiya Gamini: රාසිය ගාමිණී, බුදුත් සරණ යෑම මේ සූතුයේ දී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග: ගාමිණීසංයුත්ත:8.1.12. රාසිය සූතුය, 8.620.

C

ලක

▲ ලෝකායාත බුාහ්මණ- The cosmologist Brahamana: බුදුන් වහන්සේ මධාම පුතිපදාව පිලිබඳ වදාළ දහම් දේශනය අසා මේ බමුණා බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. බලන්න: ලෝකායතික. මූලාශු: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:අභිසමයසංයුත්ත:ගහපතිවග්ග: 1.5.8 ලෝකායාතික සූතුය, පි.140, ESN: 12 Nidanasamyutta:V: 48.8. A Cosmologist, p. 677.

🛦 ලෝහිච්ච බුංහමණ (1) - Lohichcha Brahamana-1

ලෝහිච්ච බුාහමණයාට ඇතිවූ ලාමක දිට්ඨිය පහ කිරීම පිණිස බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම් දේශනය අසා පැහැදුන ඒ බුාහ්මණයා, මෙසේ පවසා බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් බවට පත්විය:

"හවත් ගෝතමයන් වහන්ස, යම්සේ අශුචි වළක වැටුන මිනිසෙක් ගේ හිස් කෙසින් ගෙන ඔසවා ගොඩට ගන්නා සේ, නිරය නම් වළට වැටීමට ගිය මා, ඔබ වහන්සේ ගොඩට ගත්තේය… හවත් ගෝතමයන් වහන්ස, අභිකාන්තය…" සටහන: මේ බමුණා කොසොල්රට, සාලවතිකා ගමේ අධිපතිය. මූලාශය: දීස.නි: (1): 12 ලෝහිච්ච සූතුය, පි. 556

▲ ලෝහිච්ච බුංහමණ 2 - Lohichcha Brahamana 2: අවත්තිදේශයේ, මක්කරකට නුවර වාසය කළ මේ බමුණා, මහා කච්චයන තෙරුත් වදාළ දහම අසා පැහැදී ගිහි උපාසකයෙක් බවට පත්විය. මූලාශුය: සංයු.නි: (4): සළායකනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.9 ලෝහිච්ච සූතුය, පි.266.

ව

වබ

▲ වෙබනස්ස පරිබාජක-Vekhanassa paribrajika: වෙඛනස්ස පරිබාජක අනා අාගමික ගුරුවරයෙකි, සකුලදායි පරිබාජක ගේ ගුරුවරයා ලෙසින්ද දක්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතුය අසා දහම අවබෝධ කරගත් මොහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: ම.නි: (2): 2.3.10 වෙබනස්ස සූතුය, පි.410.

### වජ

- ▲ වජ්ජියමාහිත ගහපති- Householder Vajjiyamāhita: චම්පා නුවර විසු මෙතුමා බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි උපාසකයෙකි. අනාඅාගමිකයන් බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි උපාසකයෙකි. අනාඅාගමිකයන් බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ අභූත චෝදනා පුකාශ කළවිට, ධම්මානුකූලව කරුණු පෙන්වා ඔවුන් නිහඩ කිරීමට සමත්විය. බුදුන් වහන්සේ මේ උපාසක පිලිබඳ කළ පුසංසා මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (6): 10 නිපාත: 10.2.5.4.වජ්ජියමාහිත සූතුය,පි.368, EAN:10: 94-4 Vajjiyamāhita, p.535.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ විජය ගහපති-Householder Wijaya: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, තිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත.

මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.

වප

▲ වජ්ප ශාකාා-Vappa the Sakkyan: කපිලවස්තු- කිඹුල්වත් නුවර විසු වජ්ප ශාකාා, නිගණ්ඨනාථ පුතුගේ ශුාවකයෙකි. බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතුය අසා බුදුන් සරණ ගියහ. ඒ අවස්ථාවේදී තමන් පෙර ඇදහු ලාමක දිට්ඨිය ගැන මෙසේ පැවසුහ:

" යම්කෙනක්, ලාභ ලබාගැනීම පිණිස අශ්වයන් ඇති කරයි, එහෙත් ඉන් ඔහුට වෙහෙස මිස ලාභයක් නොවේ. එලෙස, පෙර මම අනුවණ නිගණ්ඨනාථයන් ඇදහුයෙම්, ඉන් වෙහෙස මිස ලාභයක් මට නොවිය, අද දින සිට ඔහු කෙරේ පැවති සැදැහැව වේගවත් සුළං රැල්ලකින් ඉවතට ගෙන ගිය සේ, නැතිනම්, ගහේ පාකර ඇරිය ලෙසින් අවසන්විය". මූලාශුය: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.5.5. වප්පසුතුය, 8.400.

වර

- ▲ වෙරඤජ බුාහ්මණ-Brahmin Veranja: වෙරඤජ නුවර වැසි මේ බුාහ්මණයා, බුදුන් වහන්සේ හමුව, උන්වහන්සේ වැඩිහිටියන්ට ගරු නොකරන්නේය, යයි පවසා ඇත. ඒ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අසා සතුටුවි බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:මහාවග්ග: 8.1.2.1 වෙරඤජ සූතුය, පි.62.
- ▲ වෙරඤජ බමුණු පිරිස- Brahmins of Veranja: මේ බමුණු පිරිස, බුදුන් වහන්සේ ජේතවනාරාමයේ වැඩ වසන සමයේ උන්වහන්සේ බැහැදකිමට පැමිණීම හා බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම අසා පැහැද, බුදුන් සරණයාම මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශුය:ම.නි: (1): 1.5.2 වෙරඤජක සූතුය, පි:692.
- ▲ වෙරහච්චානි බුාහ්මණය-Verahaccāni the Brahmin lady: කාමන්ඩා නුවර, බුාහ්මණ ගුරුවරියක් වූ මෝ තොමෝ, උදායි තෙරුන් විසින් අරහත්වය පිලිබඳ වදාළ දේශනය අසා බුදුන් සරණ ගිය උපාසිකාවක් වූවාය. මූලාශය: සංයු.න්: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග:1.13.10 වෙරහච්චානි සූතුය, පි. 272.

වළු

▲ වේඑද්වාර බුාහ්මණ ගම් වැසියෝ-Villagers of Veludvara : බුදුත් වහන්සේ, ගිහියන් ධම්මානුකූල ජීවිතයක් ගත කරන්නේ කෙස්ද යයි මේ බුාහ්මණ ගම් වැසි පිරිසට වදාළ දේශනාව අසා පැහැදුන ඔවුන්, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයන් වු බව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: අත්තුපනායික ධම්මපරියාය. මූලාශුය: සංයු.න්: (5-2): මහාවග්ග: සොතාපත්තිසංයුත්ත: වේඑද්වාරවග්ග:11.1.7 වේඑද්වාර සූතුය, පි.178.

වස

🛦 වස්සකාර බුාහ්මණ-brahmin Vassakāra

- මොහු මගධයේ අජාසත් රජුගේ මහා ඇමැතියාය. මහා පරිතිඛ්ඛාන සූතුයේදී: වස්සකාර ඛාහ්මණ බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට පැමිණීම, බුදුන් පුමුඛ සංඝයාට දන් පිරිනැමීම පිලිබඳ විස්තර දැක්වේ. මහා පුරුෂයා කව්ද? යයි ඔහු ඇසු පැණයට පිළිතුරු වශයෙන් බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුය වදාළහ. බලන්න:අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.1.4.5 වස්සකාර සූතුය, පි.93.
- ▼ දිට්ඨී පිලිබඳ, බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ දේශනාව අසා මොහු සතුටට පත්වූ බව මේ සූතුයේ දක්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: බුාහ්මණ වග්ග: 4.4.4.3 වස්සකාර සූතුය, පි.356.
- ▼ මේ සූතුයේදී බුදුන් වහන්සේ මොහුට, සත්පුරුෂ ලක්ෂණ පෙන්වා ඇත. බලන්න:අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: බුාහ්මණ වග්ග: 4.4.4.7 දුතිය වස්සකාර සූතුය, පි.368.
- ▲ වාසෙට්ඨ උපාසක- Vāseṭṭha Upasaka: කොසඹැනුවර වැසි මේ උපාසක බුදුන් සරණගිය අටසීලයේ පිහිටි ගිහියෙක් බව මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: උපෝසථවග්ග: 8.1.5.4 වාසෙට්ඨඋපෝසථ සූතුය, පි.212.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ වාසෙට්ඨ බුාහ්මණ- Vāseṭṭha brahmin: බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ, ඉච්ඡානංගල ගමෙහි විසු, වාසෙට්ඨ බුාහ්මණ, එවක පුසිද්ධ බුාහ්මණ ඇදුරෙක්වූ පොක්බරසාති බුාහ්මණගේ ශිෂාකි. බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූනුය අසා පැහැදී ගිහි උපාසකයෙක් විය. මූලාශුය: ම.නි: (2): බුාහ්මණවග්ග: 2.5.8 වාසෙට්ඨ සූනුය, පි.716,EMN: 98 Vāseṭṭha Sutta, p.720.
- ▲ විසාක උපාසක-Visaka Upasaka: අනාගාම ගිහි උපාසකයෙක් වූ මෙතුමා, ධම්මදින්නා තෙරණියගේ ගිහිකල ස්වාමියාය. මෙතුමා හා තෙරණිය අතර පැවති ධම්ම පුශ්න සාකච්ඡාව මෙහි විස්තරකර ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) 1.5.4. වූල වෙදල්ල සූනුය,පි. 721, EMN:44: Cūḷavedalla Sutta, p.379.
- ▲ විසාකා මහා උපාසිකා- Visaka Mahaupasika: විසාකා සිටුදුව, මිගාර මාතා ආදී නම් වලින්ද මෙතුමිය හඳුන්වා ඇත. සොතපන්න වූ මෙතුමිය, දායිකාවන් අතරෙන් අගුය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. බලන්න:EAN: note: 140, p. 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ පෙර ජීවිතයක මෙතුමිය කිකී රජුගේ සත්දියණියන් ගෙන් කෙනෙකි. බලන්න: උ.ගු:2:ඛේමා තෙරණිය.

- ▼මේ උපාසිකාව හා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.
- ▼ **මෙහිදී, බුදුන් වහන්සේ,** විසකාවට, යහපත් කාන්තාවක් සතු ගුණ පෙන්වා ඇත. **මූලාශුය**:අංගු.නි: (5): උපෝසථවග්ග: ලෝකවිජය සූතු 2කි, පි. 232.
- ▼ විසාඛාවාට දේශනා කරනලද සූතු: \* බු.නි: උදාන පාලිය: 2.9 විසාඛාසූතුය, පි. 192: අනුන්ට අයත් සියල්ල දුක බව. \*\* බු.නි: උදාන පාලිය: 8.8 විසාඛාසූතුය, පි. 340 :පුිය දේ නිසා දුක ඇතිවෙන බව. \*\* අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: උපෝසථවග්ග: 8.1.57 විසාඛාමනාපකායික සූතුය, පි.228 හා 8.1.5.3 විසාඛා උපෝසථ සූතුය, පි.208 :මනාපකායික දේවසභාවේ යළි උපත ලබාගන්නා අන්දම පිලිබඳ උපදෙස් හා අටසිල් ගැනීමේ ආනිසංස දක්වා ඇත.

## ස

### සග

- ▲ සංගාරව හදුමුබ Sangārava Bhdramukha: කෝසල ජනපදයේ, මණ්ඩලකප්ප යෙහි වාසය කල මොහු වේදයේ පරතෙරට පැමිණි බාහ්මණ මානවකයෙක්ය. බලන්න:EMN: note: 917, p.1148. බුහ්මචරියාව පිලිබඳ මොහු ඇසු පුශ්ණවලට බුදුන් වහන්සේ වදාළ දහම් කරුණු අවබෝධකරගත් මෙතුමා බුදුන් සරණ ගිය ගිහි උවසුවෙක්වූහ. මූලාශු: ම.නි: (2): 2.5.10 සංගාරව සූතුය, පි.752, EMN: 100: Sangārava, p.744.
- ▲ සංගාරාව බුාහ්මණ 1- Brahmin Saṅgārava 1: සැවැත්නුවර වාසි මේ බුාහ්මණයාට නීවරණ ගැන බුදුන් වහන්සේ වදාළ මේ සූතු අසා බුදුන් සරණගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: අංගු.නි: (3): 5 නිපාත: සොණවග්ග: 5.4.5.3 සූතුය (8.396), EAN:5: 193.3 sutta, p.300: පංචනීවරණ පිළිබඳව, බුදුන් වහන්සේ මේ බුාහ්මණයාට දේශනා කර ඇත. බලන්න:ESN: note: 112, p.2401. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: බොජ්ඣංගසංයුත්ත: 2.6.5 සංගාරාව සූතුය, පි.256, ESN:46: Bojjhangasamyutta: 55.5 Sangārava,p.1801.
- ▲ සංගාරාව බුාහ්මණ 2 Brahmin Saṅgārava 2: සැවැත්නුවර වාසි මේ බුහ්මණයා දිය නෑමෙන් පව් සෝදාගැනීමේ වුතය පිළිගත් කෙනෙකි. ආනන්ද තෙරුන් ගේ ඉල්ලිමක් අනුව, බුදුන් වහන්සේ ඔහුගේ නිවසට පැමිණ මේ සූනුය දේශනා කරනලදී. දහම අසා අවබෝධ කර වැරදි දිට්යීය පහකරගත් ඔහු බුදුන් සරණ ගියබව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න:පව් සේදීම. මූලාශු:සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: බුාහ්මණසංයුත්ත: 7.2.11 සංගාරාව සූනුය, පි.352, ESN:7: Brahmanasamyutta:21.11. Saṅgārava, p.388.

## සහ

🛦 සිහාලක ගෘහ පුතු-Singalaka the householder's son

රජගහනුවර වාසි මොහු බුදුන් වහන්සේ වදාළ සිහාල සූතු දේශනාව අසා බුදුන් සරණ ගියහ. **බලන්න**: ගිහියන්ට උපදෙස් **මූලාශුය:** දීඝ.නි: (3): 8 සිහාලක සූතුය, පි.304.

#### සජ

▲ සුජාතා උපාසිකාව- Sujatha upasika: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසිකාව සෝතාපන්නව, මරණයට පත්වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

### සත

▲ සුතතා උපාසිකා- Suthana Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න:අංගු.නි:(5): 8 නිපාත සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.

## සද

▲ සුදත්ත උපාසක- Sudatta upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක සකදාගාමීව, මරණයට පත්ව, යලි එක්වරක් මේ ලෝකයට පැමිණ දුක කෙලවර කර ගත්තා බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.ති: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9, 11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සූතු, පි.184.

## සන

- ▲ සන්තුට්ට උපාසක- Santutta Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමීව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සුතු, පි.184.
- ▲ සන්දක පරිබුාජක- Sandaka paribrajaka: කොසඹෑනුවර වාසි මේ පරිබුාජකහට 500ක් පිරිවර සිටියහ. ආනන්ද තෙරුන්, බුහ්මචරියා වාසය පිලිබඳ දේශනා කළ මේ සූතුය අසා පැහැදුන මෙතෙම, තමන් වයස්ගත නිසා පැවිදිවීමට අපහසු බව පවසා තමාගේ පිරිවරට, බුදුන්වහන්සේ වෙත බඹසර වාසය කිරිමට අවවාද කර ඇත. මූලාශුය: ම.නි (2) 2.3.6 සන්දක සූතුය, පි.324.
- ▲ සංධාන ගහපති-Householder Sandhana: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය දොනය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ සේතානිගේ දියණිය සුජාතා-Senani's daughter Sujatha: පළමුව සරණයෙහි පිහිටි, සේතානි ගේ දියණිය වන සුජාතාව, ගිහි උපාසිකාවන් අතරින් අගුය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. උරුවෙල දනව්වේ, ගයාවේ

(වර්තමාන බෝධිගයාව), සේනානි නම් කුල දෙටුවෙක්ගේ, දියණිය වූ මේ තුමිය, බෝධිසත්යන් සම්බෝධිය ලැබීමට පෙර, කිරිබත් ආහාරය පුජා කරන ලදී. බලන්න: EAN:note:139 p. 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එකදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: XIV : Foremost, p. 44.

#### සණ

- ▲ සුමණා රාජ කුමරිය- Princess Sumana: සැවැත්තුවර විසු මේ රජකුමරිය හා ඇයගේ 500ක් පිරිස බුදුන් සරණ ගිය, නිති දාන පුජා කරන ගිහි උපාසිකාවෝ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. දන්දීමේ හා නොදීමේ විපාක පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මෙහිදී ඇයට කරුණු විස්තර කර ඇත. මූලාශය:අංගු.නි: (3): 5 නිපාත: සුමණාවග්ග:5.1.4.1. සුමණා සූතුය, පි.72.
- ▲ සෝණ ශෘහපුතු-Sona the househoder's son: රජගහ නුවර වාසි මොහු, බුදුත් වහත්සේගෙන්, පිරිනිවීම පිලිබඳ කරුණු විමසා ඇතිබව මේ සූතුයේ දක්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (4): සළායතන සංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.5 සෝණසූතුය, පි.258.
- ▲ සොණා උපාසිකා-Sona Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, 8.381.
- ▲ සෝණමාතා උපාසිකා-Sonamatha Upasika: මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවත් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත.බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, 8.381.

#### සප

- ▲ සුප්පියා උපාසිකා-Suppiya Upasika: ගිලාන උපස්ථායිකාවන් අතරෙන් මෙතුමිය අගුයයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. එක්සමයක රෝගීවූ භික්ෂුවක් සුවපත් කිරීම පිණිස, තමාගේ කලවයෙන් මස් කපා පිළිගන්වා ඇත. සටහන: එම සිදුවීම මත, මිනිස්මස් අහාර ලෙසින් වැළඳීම තහනම් කිරීමේ විනය නිතිය පනවා ඇත. බලන්න: EAN:note:145. p.587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය,පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.
- ▼ මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.
- ▲ සුප්පවාසා කෝලිය දේවිය- Suppavāsā Koliyan Devi: ඉතා පුනිතවූ අහාර පුජා කරණ දායිකාවන් අතරෙන් මෙතුමිය අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මෙතුමිය සීවලි රහතුන්ගේ මවය. පෙර කම්ම විපාකයක් නිසා ඇය දිගුකලක් ගැබ් දරා ගෙන සිට, බුදුන් වහන්සේගේ ආශිර්වාදයෙන් දරුවා බිහිකළාය. බලන්න: උප ගුන්ටය1: සීවලී තෙර, EAN:note:144: p.587.

මූ**ලාශු:** අංගු.නි: **(1)** 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. **84**, EAN:1: XIV: Foremost, p. **44**.

- ▼ පුණිතවූ, සකසා දෙන දන් දීමේ විපාක ලෙසින් දායකයා මෙලොව සතුටින් වාසය කරයි, සුගතියෙ යළි උපතක් ලබයි යයි බුදුන් වහන්සේ මෙතුමියට වදාළහ. මූලාශුය: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.2.1.7 සුප්පාවසා සුතුය, පි.142.
- ▼ මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

#### සභ

▲ සුහද්ද උපාසක-Subadda Upasaka: ඤාතගමේ විසු මේ උපාසක, අනාගාමිව, සුද්ධාවාසයක ඕපපාතික උපත ලැබූ බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග: සෝතාපත්තිසංයුත්ත:11.1.8 හා 11.1.9,11.1.10 ගිඤ්ජකාවස්ථ සුතු, 8.184.

#### සම

- ▲ සංමාවතී බිසව-Queen Samawathi: මෛතී විහරණය ඇති උපාසිකාවන් අතරින් මෙතුමිය අගු යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. දෙමාපියන් නොමැතිව අනාථබවට පත් මෙතුමිය, කොසඹෑ නුවර උදේන රජුගේ අග මෙහෙසිය වුවාය. කුජුත්තරාවගෙන් දහම් අසා ඇය හා පිරිස තිසරණ සරණ ගියෝය. රජුගේ වෙනත් මෙහෙසියක් වූ මාගන්දියා, බුදුන් වහන්සේ කෙරෙහි වෛර බැඳ සිටිනිසා, ඇයගේ ඥාතින්ගේ උපකාර ඇතිව සාමාවතී බිසව හා පිරිවර සිටි මාළිගාව ගිනිබත් කලාය. බලන්න: EAN:note: 142,p. 587, කුජුත්තරා උපාසිකාව, මාගන්දිය බුාහ්මණ. මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:Foremost, p. 44.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ කොසඹෑනුවර සෝසිතආරාමයේ වැඩවසන සමයේ, සාමාවතී බිසව හා 500ක් පිරිවර ගින්නෙන් දැවී කලුරිය කලහ. සංසයා ඒ බව බුදුන් වහන්සේට පවසා ඔවුන්ගේ යළි උපත ගැන විමසුහ. ඔවුන් අතුරෙහි සෝතාපන්න, සකදාගාමී, අනාගාමී උවැසියන් සිටිබවත්, එමනිසා ඔවුන්ගේ කලුරිය කිරීම නිෂ්එල නොවන බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. මූලාශුය: බු.නි: උදානපාලිය: 7.10 උදේන සූතුය, පි.316.
- ▼ සාමාවතී බිසව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසීලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සූතු, පි.381.
- ▲ සෝමා හා සකුලා රාජ කුමාරින් -Princesses Soma & Sakula: බුදුන් වහන්සේ සරණ ගිය මෙතුමියන්, පසේනදී කෝසල රජුගේ නැගණියන්ය. (බුහුනියන්). මූලාශුය: ම.නි: (2): 2.4.10 කණ්ණකත්ථල සුතුය, පි.578.
- 🛦 සෝමා උපාසිකා-Soma Upasika

මේ උපාසිකාව හා විසාකා මහා උපාසිකා ඇතුළු උපාසිකාවන් උපෝසථ අටසිලයේ පිහිටි අය බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූ**ලාශුය:අ**ංගු.නි: (5): 8 නිපාත: සාමඤඤවග්ග සුතු, පි.381.

▲ සරකානි ශාකා - Sarakani Sakyan: මෙතෙම බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ කපිලවත්තු පුරයේ වාසය කළ, බුදුන් සරණගිය කෙනෙකි. සුරාපානයට ඇබ්බැහිවීම නිසා ගිලන්ව සිටියහ. ඔහු කලුරිය කලපසු, බුදුන් වහන්සේ එතුමා සෝතාපන්න යයි වදාළහ.ඒ කරුණ පිලිබඳ ශාකායන් අතර විවාදයක් විය. එයට හේතුව, සරකානි ශාකාය, බොහෝ කලක් මත්පැන් ගත් නිසාය (පන්සිල් නොරැකි නිසා). ඒ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ දක්වා ඇත්තේ සරකානි ශාකාය දිගුකලක් තිවිධ රත්නය කෙරෙහි අවල පුසාදය ඇතිව වාසය කළබවත්, ඔහු මැරෙන අවස්ථාවේ තිවිධ ශික්ෂාව සම්පුර්ණ කරගගෙන සෝතාපන්නව සිටිබවය. සටහන: අටුවාවට අනුව ඔහු මරණ අවස්ථාවේදී මත්පැන් පානය අතහැර, ශිල, සමාධි හා පුඥා යන තිවිධ ශික්ෂාව සම්පුර්ණ කරගෙන සිටියහ. බලන්න:ESN:note:347, p.2428. මූලාශු:සෝතාපත්තිසංයුත්ත: සරකානි වග්ග:සරකානි සුනු 2, 8. 214.

▲ සාරග්ග උපාසක-Saragga Upaska: මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, තිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය දොනය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සූතු, පි.290.

▲ සුර අම්බට්ඨ සිටුවරයා- Sūra Ambaṭṭha Situ: බුදුන් වහන්සේ ගැන අවෙච්චා පුසාදය ඇති උපාසකයන් අතරින් මෙතුමා අගුය. එක්සමයක, මාරයා බුදුන් වහන්සේගේ රූපය මවාගෙන මොහු අසලට පැමිණ අධර්මය පවසන අවස්ථාවේදී, එය දහම නොවන බව අවබෝධකර මාරයා හඳුනාගෙන ඇත. බලන්න: EAN: note: 136p. 587. මූලාශු: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1: Foremost, p. 44.

▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබඳ අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේබ ඵල වීමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.

හ

හත

▲ හත් එක ආලවී රාජ කුමාර- Prince Hatthaka of Āļavī: සතර සංගුහ වස්තුවලින් පිරිස ඇදගන්නා හා පවත්වා ගන්නා උපාසකයන් අතරෙන් හත්තක ආලවී රාජකුමාර අගුය. මෙතුමා ආලවීරට රජුගේ පුතාය. බුදුන්වෙතින් දහම් අසා අනාගාමි බවට පත්වුහ, ගිහියන් අතර ආදර්ශමත් උපාසක ලෙසින්ද පුසිද්ධය. බුදුන් වහන්සේ වෙතින් පැසසුම් ලැබූ මෙතුමා මෙලොව හැර ගොස් දෙව් උපතක් ලබා බුදුන් නැමදීමට

- දෙව්ලොව සිට පැමිණිඇත. බලන්න: EAN note 132, p.587. මූලාශුය: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එතදග්ග පාළිය, පි. 84, EAN:1 Foremost, p. 44.
- ▼මේ සූතුයේදී බුදුන් වහන්සේ මොහු සතු අසිරිමත් ගුණ 7 ක් දක්වා ඇත: ශුද්ධාව, ශීලසම්පන්නවීම, හිරි හා ඔතප් ඇතිබව, බහුශුැතවීම, තායාගශිලිබව, පුඥාව. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගහපතිවග්ග: 8.1.3.3 හත්ථක අලාවක සූතුය, පි.136.
- ▼ මේ සූතුයේදී මෙතුමා සතර සංගුහ වස්තුවෙන්, මහා පිරිසක්හට සංගුහ කරන බව පෙන්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේ ඔහුට අසිරිමත් ගුණ 8ක් ඇතිබව වදාළහ. ඉහත දක්වා ඇති කරුණු 7 හා අල්ප ආශාඇතිබව-අපිස්ගුණය 8 වැන්නය. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: ගහපතිවග්ග: 8.1.3.4 හත්ථ අලාවක සුතුය, පි.138.
- ▼ ආරිය උතුමෝ සුව නින්ද ලබන බව විස්තර කරන මේ සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ මෙතුමාටය. මූලාශු: අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: දේවදුතවග්ග: 3.1.4.5 සූතුය, පි. 290, EAN:3: Divine Messengers: 35.5 Hatthaka, p.91.
- ▼ මෙතුමා කරුණු 6ක් සහිතව, නිවන සාක්ෂාත් කොට ඇතිබව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ: 1-3) තිසරණය පිලිබද අවෙච්චාසහගත පුසාදය තිබීම, 4) ආරියශිලය තිබීම 5) ආරිය ඥානය තිබීම 6) ආරිය සේඛ ඵල විමුක්තිය. සටහන්: එම ගුණ ඇති අනිකුත් උපාසකයන් ගැන විස්තර මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත: සාමඤඤ වග්ග: 6.2.17 – සිට 36 දක්වා සුතු, පි.290.
- ▲ හත්ථාරෝහ ගාමිණි -Hatthāroha the Elephant Warrior: හස්තිහමුදාවේ නායකයෙක්වූ මොහු, බුදුන් වදාළ දහම අසා පැහැදී බුදුන් සරණ ගිය බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.4 හත්ථාරෝහගාමිණි සූතුය, පි.590.

#### හල

- ▲ හාලිද්දකානි ගෘහපති-Hāliddakāni the householder: අවන්ති දනව්වේ ගිහි උපාසකයෙක් වූ මොහු, මහාකච්චායන තෙරුන්ගෙන් ධාතු තානාත්වය ගැන විමසීම පිළිබඳව මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (4): සළායතනසංයුත්ත: ගහපතිවග්ග: 1.13.7 හාලිද්දකානි සූතුය, පි.262.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ, වදාළ මාගන්දිය සූතුය පිලිබඳව පැහැදිලි කරගැනීම පිණිස මේ ගහපති, මහාකච්චායන තෙරුන් හමුවීම මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න: මහාකච්චායන තෙර. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): නකුලපිතුවග්ග: 1.1.1.3 හලිද්දාකාණි සූතුය,පි.42.

#### യയയ

උපගුන්ථය: 4: බුදුන්වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ බුදුසසුන අත්හල සංඝයා - The Sangha who disrobed during the dispensation of The Buddha (නුපිටකයට අනුව)

æ

▲ අරිට්ඨ භික්ෂුව- Bhikkhu Ariṭṭha: ධර්මයට පටහැනි දිට්ඨියක් ඇතිවසිටි මොහු, බුදුන් වහන්සේ වදාළ අවවාද අනුසාසනා පිළිනොගත්හ. පසුව සසුන අත්හළේය. මොහු ලාමක දිට්ඨිය අත් නොහළ හෙයින් ඔහුට උකෙක්ඛපනීයකම්මය (විනයකම්ම) පනවනලදී. බලන්න: වින.පි:වූලවග්ගපාලිය1: 7 පව්ටුදිට්ඨි නො දුරුලීමේ උකෙක්ඛපනීයකම්ය, පි.146. මූලාශු:ම.නි: (1): 1.3.2 අලගද්දුපම සූතුය, පි.344, EMN:22 The Simile of the Snake,p.214.

▲ අස්සජි භික්ෂුව (කිටාගිරිය) – Bhikkhu Assaji (Kitagiri): බුදුන් වහන්සේ කසීරට කිටාගිරියේ වැඩවසන සමයේ සංඝයාට රාතුී භෝජනය හැරදමා නිරෝග සුවයෙන් වාසය කරනලෙසින් අවවාද අනුසාසනා වදාළහ. කිටාගිරි ආවසයේ වාසය කළ මේ භික්ෂුව හා පුන්ඛ්බසුක භික්ෂුව එම අවවාදය පිළිගැනීමට අකමැතිවූ බව මෙහි පෙන්වා ඇත. පසුව ඔවුන් දෙනම උප පැවිදිවුහ. මූලාශය: ම.නි:(2) 2.2.10 කිටාගිරි සූතුය, පි. 252.

#### c

- ▲ ථුල්ල නන්දා මෙහෙණ-Meheni Thulla Nanda: බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසුව, ආනන්ද තෙරුන්, දක්කිනගිරියේ 30 ක් පම නවක මහණුන් හා චාරිකාවේ යෙදීසිටියහ. සිල්පද රැකීමට අපහසුවූ නවක මහණුන් ගිහිඛවට පත්වුහ. චාරිකාව අවසන් කර වේඑවනාරාමයට පැමිණි තෙරුන්ට මහා කාශාප තෙරුන් අවවාද වදාළහ. ළදරු වෙක්මෙන්, ඛාලයන් සමග හැසිරීමේ අනතුරු බව මහා තෙරුන් පවසා ඇත. එබව ඇසු මේ මෙහෙණිය මහා තෙරුන්ට අපවාද කරඇත:
- "..පෙර අනාාඅගමිකවූ මහා කස්සප තෙරුන්, වෙදෙහිමුණිවූ, ආනන්ද තෙරුන්ට කුමාර වාදයෙන් කථාකිරීම නුදුදුසුය". එලෙස මහා තෙරුන්ට අපවාද කළ ඇයට සිව්රු දරා ගැනීමට නොහැකිව සසුනෙන් බැහැර වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශුය:** සංයු.නි: (2) කස්සපසංයුත්ත: 4.1.11 චීවර සුතුය, පි.352.
- ▲ ථුල්ලතිස්සා මෙහෙණ-Meheni Thulla Tissa: එක් සමයක, මහා කශාප තෙරුන් හා ආනන්ද තෙරුන් හික්ෂුණියන්ට අවවාද අනුසාසනා කිරීම පිණිස සැවැත්නුවර අසබඩ ආරාමයකට වැඩියහ. එහිදී මහා කාශාප තෙරුන් දහම් දේශනා කරනු දැක ඒ ගැන අකමැතිවූ මේ මෙහෙණිය මෙසේ පවසා ඇත:

"මහා කාශාප තෙරුන්, වෙදෙහි පුතු ආනන්ද තෙරුන් සිටින අවස්ථවේ ධර්-මය දේශනා කිරීම, හරියට ඉදිකටු විකුණන වෙළෙන්දා, ඉදිකටු හදන කෙනාට, ඉදිකටු විකිණිමට තැත් කිරීම වැනි දෙයකි"

එලෙස මහා තෙරුන්ට අපවාද කළ ඇයට සිව්රු දරා ගැනීමට නොහැකිව සසුනෙන් බැහැර වූ බව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: ESN: Kassapa samyutta:Note 292, p.979. මූලාශු: සංයු.නි: (2) කස්සපසංයුත්ත: 4.1.10 හික්බුණි උපස්සය සූතුය, පි.348, ESN: Kassapasamyutta:10 The Bhikkhuni Quarters, p.819.

ç

- ▲ දේවදත්ත භික්ෂුව- Bhikkhu Devadathta: බුදුන් වහන්සේගේ ඥාතියෙකි, ගිහිකල කපිලවස්තු නුවර, ශාකාකුමාරයෙක්ව, ආනන්ද, අනුරුද්ධ ආදී ඥාතීන් සමග බුදු සසුනේ පැවිදිවිය. පසුකල ලාහසත්කාර ආදියෙන් මත්වීම නිසා බුද්ධත්වය ලබාගැනීම පිණිස අජාසත් කුමරු හා බොහෝ අකුසල කුියා සිදු කරනලදී. පසුව සංඝභේදය කොට, බුදුසසුන හැර දැමිය. දේවදත්ත භික්ෂුව විසින් කරන ලද අකුසල කුියා නිසා ඔහුගේ ආධාාත්මික ජීවිතයේ පරිහානිය පිළිබඳව, ම.නි: මහාසරෝපම සුතුයේ පෙන්වා ඇත.
- ▼ දේවදත්ත හික්ෂුව, සංඝභේදය කොට, බුදු සසුනෙන් නික්මීගිය පසු, ඔහුට විඳීමට සිදුවන අයහපත් විපාක පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුයේ දී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (5):8 නිපාත: 8.1.1.7 දේවදත්ත විපත්ති සූතුය, පි.42.EAN:8: 7.7. Devadatta's falling, p. 413.
- ▼ලාහ සත්කාර සම්මාන ආදියෙන් සිත යටපත්වීම නිසා දෙවදත්, සංස භේදය කළබව. ඔහු ගේ කුසල මූල සහමුලින්ම සිදී ගිය බව, සෝහනධර්-ම බිදී ගිය බව, ඔහුගේම විනාශය ඇතිකරගත් බව මේ සූතුයන්හි දක්වා ඇත. සටහන: දෙවදත් තම විනාශය ලඟා කරගත්තේ කෙසෙල් ගස්, උණබට ගස් තමාගේම ඵලය නිසා විනාශ වන ලෙසිනි. උපමාව: කෙසල් හා උණබට ගස්. මූලශු:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:ලාහසත්කාරසංයුත්ත: 5.4.1 සංසභේද සූතුය, 5.4.2 කුසලමුල සූතුය, 5.4.3 කුසලධම්මසමුච්චේද සූතුය, 5.4.4. සුක්ඛධම්මසමුච්චේද සූතුය,5.4.5 අත්තවධ සූතුය.
- ▼ අජාසත් කුමාරයා, දෙව්දත් භික්ෂුවට උදය, සවස රිය 500 බැගින් දානය පිරිතැමීම ගැන මේ සූතුයේ දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:ලාභසත්කාරසංයුත්ත:5.4.6 පංචරථසත සූතුය, පි.390.

ප

🛦 පුන්බ්බසුක භික්ෂුව-(කිටාගිරිය) -Bhikkhu Punabasukha (Kitagiri)බලන්න: අස්සජි භික්ෂුව (කිටාගිරිය).

**(9)** 

▲ මෝලියඑග්ගුන භික්ෂුව-Bhikkhu Moliyaphagguna: බුදුන් වහසේගේ ශුාවකව සිට, උන්වහන්සේගේ අනුසාසනා පිළිගැනීමට අකමැතිව පැවිදිබව අත්හළහ. සටහන: අටුවාවට අනුව: මෝලිය ලෙසින් හඳුන්වා ඇත්තේ ගිහිකල, කෙස්වැටිය හිස මුදුනේ (topknot) ගැටගසා ගෙන තිබීම නිසාය.බලන්න: ESN: note: 21, p.938. ▼ මොහු පිලිබඳ විස්තර සඳහන් සූතු: \* සංයු.නි: අභිසමයසංයුත්ත :ආහාරවග්ග: 1.2.3 මෝලියඑග්ගුන සූතුය. \*\* ම.නි: කකචුපම සූතුය: භික්බුණි සංසයා හා කිට්ටු සම්බධයක් පවත්වා ගෙන ඇතිනිසා බුදුන් වහන්සේ මොහුට අවවාද කිරීම ගැන මෙහිදී පෙන්වා ඇත. \*\* සංයු.නි: අභිසමයසංයුත්ත:කළාරවග්ග: 1.4.2 කළාර සූතුයේදී මොහු සසුන අතහැර ගිහිබවට පත්වූ බව සඳහන් කර ඇත.

#### ස

▲ සුනක්බත්ත ලිච්චවී - Sunakkhatta the Licchavi: ගිහිකල විසාලාවේ ලිච්චවී කුමාරයෙක්වූ මොහු , බුදුන් වහන්සේගේ පැවිදි උපස්ථායකයෙක් වුහ. පසුකල, බුදුන් වහන්සේ ඉද්දී පුාතිහාර්ය නොදක්වන්නේ යයි අසතුටුව ගිහි බවට පත්විය. සටහන: දීස.නි: මහලි සූතුයේ හා පායීක සූතුයේ සුනක්ඛත්ත ලිච්චවී පිලිබඳ විස්තර සඳහන්වේ.

#### യയയ

# උපගුන්ථය:5-උපමා- Similes

දහම් කරුණු පැහැදිලි කිරීමට යොදාගත් උපමා මෙහි දක්වා ඇත( සූතු පිටකයට අනුව)

æ

අක

- ▲ අකුසලයෙහි යෙදීමේ දුක් විපාක හා කුසලයේ යෙදීමේ සැප විපාක පිලිබඳ උපමා- Similes regarding bad results from unwholesome actions & good results from wholesome actions: මූලාශුය:ම.නි: (1), මහා ධම්ම සමාදාන සූතුය.
- 1) වස සහිත තිත්ත පානය උපමාව-Simile of a bitter tasted poisonous drink : කෙනක් වස සහිත තිත්ත පානයක් පානය කරන්නේ නම් ඔහුට, එම පානයේ තිත්ත රසය නිසා එ අවස්ථාවේ දුක ඇතිවේ, වස, නිසා පසුව මරණීය වේදනා හෝ මරණය ඇතිවේ. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ, අකුසල් කිරීමෙන් ,මෙකල දුක් විපාක ඇතිවනබව හා මතු කල (පරලොව) දුක් විපාක ඇතිවන බවය.
- 2) වස සහිත මිහිරි පානය උපමාව-Simile of a sweet tasted poisonous drink : කෙනක් වස සහිත මිහිරි පානයක් පානය කරන්නේ නම් ඔහුට, එම පානයේ මිහිරි රසය නිසා එ අවස්ථාවේ සැප ඇතිවේ, එහෙත් වස නිසා පසුව මරණිය වේදනා හෝ මරණය ඇතිවේ. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ, අකුසල් කිරීමෙන් ඔහු සතුටුවන බවය. එහත්,මරණින් මතු දුගතියක දුක් විදීමට සිදුවන බවය.
- 3) අමිහිරි බෙහෙත් පානය උපමාව-Simile of the bitter tasted medicinal drink: පාණ්ඩු රෝගය ඇති කෙනෙක් සිටි, අරළු ආදී තිත්ත බෙහෙත් පානය කරයි නම් ඔහු සුවපත්වේ යයි කෙනෙක් කියයි. එම පානය ගන්නාවිට අමිහිරි වුවද, බෙහෙත් ගුණයෙන් ඔහු සුවයට පත්වේ. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ අකුසලයේ නොයෙදීම නිසා එ අවස්ථාවේ දුක්වේදනා ඇතිවිය හැකිබවය, එහෙත්, කුසලයේ යෙදීම නිසා පරලොව සැප ලැබේ.
- 4) මිහිරි බෙහෙත් පානය උපමාව- Simile of the sweet tasted medicinal drink: රක්තඅතිසාර රෝගය ඇති කෙනෙක් සිටි, ගිතෙල් මීපැණි ආදී මිහිරි බෙහෙත පානය කරයි නම් ඔහු සුවපත්වේ යයි කෙනෙක් කියයි. එම පානය ගන්නාවිට ද මිහිරි වේ, බෙහෙත් ගුණයෙන් ඔහු සුවයට පත්වේ. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ කුසලයේ යෙදීම නිසා මෙලොව හා පරලොව සැප ලැබෙන බවය.
- ▲ ආකාශය උපමාව- Simile of the sky: ආකාශය මහා විශාල දෙයකි. යම් පුද්ගලයෙක්, වර්ණ ගෙන, අහසේ රූප ඇදීමට උත්සහ කරයි, එහෙත් ආකාශයේ ඇති ස්වභාවය නිසා එසේ කිරීමට ඔහු අසමත්වෙ. එලෙස, මෙත්තා සහගත සිත අපුමාණය, කිසිවකට සැලෙන්නේ නැත. අපුමාණ මෙත්සිත පතුරුවා වාසය කරන කෙනෙකුගේ සිත, වෙනත් කෙනෙකුගේ අයහපත් වචනයෙන් සෙලවිය නොහැකි බව මෙහි

පෙන්වා ඇත. **මූලාශුය:**ම.නි: 1: ඔපම්මවග්ග: 1.3.1 කකචුපම සූතුය, (ජෛය 19), පි.327.

අජ

- 🛦 අජාතිය අශ්වයා උපමා-Simile of the Thoroughbred horse
- 1) මැනවින් පුරුදු කල අජානිය අශ්වයා රාජ සේවය පිණිස උතුම්ය. එලෙසින්, දස දහම් මැනවින් පුහුණු කළ මහණ බුදුසසුනේ උතුම් බවට පත්වෙන බව මින් පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.2.5 හදාලි සූතුය, පි.190, EMN: Bhadrali Sutta.
- 2) අජාතිය අශ්වයා වර්ත, බල, ජව හා ආරෝහපරිණාහ යන සතර කරුණු නිසා රාජකීය වේ, එලස, ආහුතෙයා, පාහුතෙයා, දක්ඛිතෙයා, අංජලීකරණිය ආදී ගුණයන් ගෙන් සමන්විත මහණ අගුය. මූලාශු: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.6.6. හා 4.7.7 අජාතිය සූතු, පි. 502, EAN:4: 259.6 & 260.7 Thoroughbred, p. 232, අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: 5.5.1.3 සූතුය, පි. 422, EAN:5: 203.3 Thoroughbred, p. 304.

අට

- ▲ ඇට ගොඩ උපමාව- Simile of Heap of bones: වේපුල්ල පච්ච දඹදිව පිහිටි උස කන්දකි. දීර්ඝ සංසාරේ ඉපදී මැරී යළි ඉපදෙන සත්වයන්ගේ ඇට ගොඩ, වේපුල්ල පච්චට වඩා උස බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: බු.නි: ඉතිවුත්තක: 1.3.4 අට්ඨිපුඤජ සූතුය, පි.370, සංයු.නි:(2) නිදානවග්ග: අනමතග්ග සංයුත්ත: දුග්ගතවග්ග: 3.2.10 වෙපුල්ල පබ්බත සුතුය, පි.314.
- ▲ ඇට වලින් සැදුන නගරය උපමාව- Simile of a city made of bones මේ කය-ශරීරය: ජරාව, මරණය, මානය ආදීවූ අයහපත් දෙයින් සැදී ඇතිබව පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. බලන්න: අට්ඨින∘ නගර∘. මූලාශුය: ධම්ම පදය: ජරා වග්ගය: 150 ගාථාව, Dhamma Pada, Jaravagga, verse 150.

අත

- ▲ අත් පා උපමාව-The Simile of Hands and Feet: සළායතන විවිධ ලෙසින් කුියාකාරීවීම නිසා කම්ම සකස්වන අන්දම පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. බලන්න:සළායතන මූලාශු: සංයු.නි: (4) වේදනාසංයුත්ත: සමුද්දවග්ග: 1.18.9 හ 1.18.10 සූනු, පි.362, ESN: 35: Salayathnanasamyutta: 236.9 & 10 suttas, p.1313.
- 🛦 ඇතුන් දමනය කිරීමේ උපමාව- Simile of taming Elephants: සංසයා කුමානුකුලව පුහුණුව ලබාගන්නා අන්දම පෙන්වා දීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලායු: ම.නි: දන්තභූමි සූතුය,EMN: Dhantabumi Sutta.
- ▲ ඇතා හා අන්ධයන් පිලිබඳ උපමාව-Simile of the Elephant & the Blind men: කෙනක්, අන්ධ මිනිසුන් කිහිප දෙනකුට ඇතෙක් ගෙ විවිධ අංග අතගා බලා ඇතා යනු කවුරුද? යයි විමසයි. ඒක් එක් අන්ධ මිනිසා තමන් ඇතාගේ අල්වා බැලු අංග අනුව ඇතා මෙවැනි ස්වරුපයක් ඇතැයි

පවසයි. ඔවුන්හට සම්පුර්ණ ඇතා ගැන දැනුමක් නැත. එලෙස, විවිධ දිට්ඨී දරන අනාාආගමිකයන් හට යථා අවබෝධය නොමැති බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: බූ.නි: උදානපාලි: නානාතිත්ථික සුතු 3කි,පි.286.

▲ ඇත් පිය සටහන උපමාව- Simile of the Elephant footprint: ලෝකයේ සිටින සියලු සතුන්ගේ පිය සටහන්, ඇත් පියසටහනට ඇතුලත් කලහැකිය. එලෙස, සියලු කුසල් දහම් චතුරාර්යසතාව ඇතුලත්වී ඇතිබව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලායු: ම.නි:(1):1.3.8 මහාහත්ථිපදෝපම සූතුය, පි. 468, EMN:28: The Greater Discourse on the Simile of the Elephant's Footprint, p.264.

අධ

▲ අාධානක්මික ජීවිතය ගෙන යන සංඝයාට ඇති මාර්ග බාධා - Obstacles for the Sangha in training

දාරුක්ඛන්ධ උපමාව-The simile of the great log: නදියක පාවියන මහා කඳක්, සාගරයට පැමිණීමට පෙර බාධා 8 කට හසුවේ. එලෙස, දහම් මග යන පුද්ගලයාටද, නිවන අවහිර කරන බාධා ඇත. 1. දරකද මෑත ඉවුරට (මෙතෙර) ගසාගෙන යන ලෙසින්, ඔහු සළායතන යන්ට හසුවේ. 2. දරකඳ ඇත ඉවුරට (පරතෙර) ගසාගෙන යන ලෙසින්, ඔහු බාහිර අරමුණු වලට හසුවේ.3. දරකද පාවෙන්නේ නැතිව නදිය යටට ගිලීයන ලෙසින් (මැදකිමිදීම) ඔහු බාහිර නන්දි රාගයට යටවේ 4. දර කන්ද ගොඩට ගැසීම යනු අස්මිමානයට යටවීමය. 5. දරකඳ මිනිසුන් ගැනීම යනු, පාවියනවිට මිනිසුන් එය ගොඩට ගන්නා ලෙසින් ඔහු ගිහියන් හා අතවශා බැඳීම්වලට හසුවේ 6.නොමිනිසුන් ගැනීම යනු දරකඳ පාවි යනවිට නො මිනිසුන් වැනි අය ගැනීම, එනම් මහන, දේවලෝක උත්පත්ති පතමින් මග බඹසර කරයි 7. දරකද සුළියකට හසුවීමෙන් ගසාගෙන යෑම නතර වන ලෙසින් ඔහු පස්කම් සැපයට යටවී යයි. 8.දරකඳ පාවි නොගොස් මග රැඳීම නිසා කඳේ ඇතුල කුණුවී යන ලෙසින්, කෙළෙස් වලට හසුවී මාර්ගය විනාශවේ. **මූලාශු:** සංයු.නි: (4 ): සළායතනවග්ග:වේදනා සංයුත්ත: 1.19.4 දාරුක්ඛන්ධ උපමා සුතුය, 8.1.376, ESN:33: Vedanasamyutta:IV Vipers:241.4 The simile of the great log, p.1317.

අන

🛦 අනාගාමී උතුමන් සුද්ධාවාසයක උපත ලබන ආකාර පෙන්වීමට යොදාගත් උපමා-Similes about the way in which Anagami's reach pure abodes

හිතිපුපුර උපමාව: Simile of fire sparks: මේ ගැන යොදාගෙන ඇත්තේ දවස මුළුලේ රත්වී ඇති යකඩගුලියක්, තළනවිට, ගිනිපුපුරක් මතුවී විවිධ ලෙසින් පැතිරී යන ආකාරයය. එලෙස, පස් ආකාරයකින් අනාගාමී උතුමන් සුද්ධාවසයක උපත ලබති. මූලාශු:අංගු.න්: (4): 7 නිපාතය: 7.2.1.2. පුරිසගති සූතුය, පි. 402, EAN: 7: 55.2 Destinations of Persons, p. 387.

- 🛦 අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩා ගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබෙන බව පෙන්වන උපමා- Similes used to show that developing one Dhamma- heedless, that one is able to get welfare in this life and after life. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:ධමමිකවග්ග: 6.1.5.11 අප්පමාද සූනුය, පි.156.
- 1. සියලු සතුන්ගේ පාසටහන් එක් ඇත්පා සටහනට ඇතුල් කලහැකිය. එලෙස, අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.
- 2. කුටාගාර නිවසේ සියලු පරාල, එහි මුදුන් වහලේ එක්තැන්වේ. එලෙස, අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.
- 3. බටකොළ කපන්නා, බටමිටියක් කපාගෙන එය උඩින් අල්වාගෙන, පහළද, දෙපසද මැනවින් තළා ගන්නාලෙස, අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.
- 4. අඹ අත්තක් කැපුවිට එහි ඇති ගෙඩි හැම ඒ අත්තේ එකතුව තිබේ. එලෙස අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.
- 5. සියලු සුළු කුමාරවරු-පාලකයන්, **සක්විතිරජුගේ** පාලනයට නතුවී සිටින ලෙසින්,අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.
- 6. සියලුම තරකා එලියට වඩා **සඳ එලිය** ආලෝකමත්ය, එලෙස අපුමාදය නම් එක ධර්මය වඩාගැනීමෙන් මෙලොව පරලොව සුවය ලැබේ.

#### Ĉ

▲ උඩුසුළගට විසිකරන දුවිලි උපමාව- Simile of the dust thrown to upper wind: යම්කෙනක් සියුම් දූවිලි උඩුසුළහට විසිකළවිට ඒ දූවිල්ල ඒ තැනැත්තා ගේ ඇහටම වැටේ. එලෙස, නිර්දෝෂී, පිරිසිදු ජීවිතයක් ඇති, කෙළෙස් රහිත පුද්ගලයෙකුට කෙනෙක් ද්වේශ කරන්නේ නම් වැරදි කරන්නේ නම්, එමගින් අයහපත් කර්ම විපාක ඇතිවන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග:දේවතාසංයුත්ත: 1.3.2 එසති සුතුය, පි. 50, ESN:1: Devatasamyutta: 22.2. It Touches, p. 84.

# ▲ උල උපමා- Simile of the spike

- 1) යම්කිසි උලක් වැරදි ලෙසින් තබා ඇත්නම් එමගින් අනතුරු සිදුවේ. එලෙස, මීථාාදිට්යීය ගැනීමෙන් බොහෝ අනතුරු ඇතිවෙනබව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: මග්ගසංයුත්ත:1.1.9 සූක සූතුය, පි.44, ESN: 45: Maggasamyutta: 9.9. The Spike, p. 1613.
- 2) උල මුවහත් නිසා එය ඇනුන විට බලවත් වේදනා ඇතිවේ, එනිසා සිතේ තරහක් ඇතිවේ. එලෙස, පුහුදුන් මිනිසාට කායික මානසික වේදනා ඇතිවීම උලකින් ඇනීම වැනිය. ඔහුට තරහ ඇතිවේ, බලවත් වේදනා

ඇතිවෙන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. කායික වේදනා එක් උලක් ඇනීම වැනිය, මානසික වේදනා උල් දෙකක් ඇනීම වැනිය. **මූලාශු:** සං.නි: (4 ): වේදනා සංයුත්ත:සගාථා වගග: 1.20.6 සල්ල සූතුය, පි.420, ESN: 36: Vedanāsamyutta, 6.6 The dart, p. 1336.

එ

## 🛦 එළකිරි උපමාව- Simile of the cow's milk

එළකිරි වලට වඩා ඉන් සකස් කරන දීකිරි අගුය, දිකිරිවලට වඩා, ගිතෙල්...වෙඩරු ආදිය අගුවෙ. එලෙස සමාධිසමාපත්තිය ලබා ගැනීමේ දක්ෂතම පුද්ගලයා අගු යයි පෙන්වීම පිණිස මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (3): බන්ධකවග්ග: ජානසංයුත්ත:13.1.1. සමාපත්ති කුසල සූතුය, පි.566, ESN: 34 Jhānasaṃyutta: 1 Attainment in relation to Concentration, p.1163.

ක

කක

▲ කකවුපම උපමාව- Simile of the doubled edge knife: මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ දෙපැත් කැපෙන පිහියකින් තමන්ගේ දෙපා කපන විට ද තරහ නොගෙන සිටීම බුද්ධ අනුසාසනය පිළිගැනීම බවය. බලන්න: කකවුපම,ම.නි:කකවුපම සුතුය.

කට

- ▲ කටු වනය උපමාව-Simile of the thorn bush: කයේ බොහෝ තුවාල ඇති මිනිසක් කටුවනයකට පිවිසේ. ඒ වනයේ ඇති විවිධ කටු සහිත ගස් ඔහුගේ තුවාල වලට ඇතිම නිසා ඔහුට බොහෝ දුක් වේදනා ඇතිවේ. එලෙසින්, අසංවර මහණ ගමකට ගිය විට ඔහු නිසා ගමේ වැසියන්ට අයහපත සිදුවන බව මෙහි දී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: අසිවිසවග්ග:1.19.10 ජප්පානක සූතුය, පි.404.
- ▲ කැටකිරීල්ල හා ගිජු ලිහිණියා පිලිබඳ උපමාව-Simile of the Quail & the Eagle: කැටකිරිල්ල ගේ වාසස්ථානය මඩ ගොඩක්ය. ඌ එ ස්ථානයෙන් පිටවී ගියහොත් ගිජු ලිහිණියාට ගොදුරු කර ගැනීමට පහසුවේ. එලෙස, සතර සතිපට්ඨානය හැර පස්කම් සැපයේ යෙදෙනවිට, පහසුවෙන්ම මාරයාට හසුවෙන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. බලන්න: ගෝචර භූමිය. මූලාශය:සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: සතිපට්ඨානසංයුත්ත :අම්බපාලි වග්ග: සකුනග්සී සූතුය, පි.296.

කඳ

🛦 කඳු මුදුනට වසින වැස්ස උපමා -Simile of the rain falling down to a mountain

කඳුමුදුනට වැස්ස වසිනවිට, ජලය බෑවුම ඔස්සේ ගලා ගොස් කුමයෙන් මහා සාගරයට එක්වේ. එලෙස, විදාහවිමුක්තිය පෝෂණයවීම, කුමානුකූලව සිදුවන ආකාරයද, එසේම, අවිජ්ජාව පෝෂණය වන අන්දමද මෙහි විස්තර කර ඇත.බ**ලන්න:** විදාහවිමුක්ති ඥානදර්ශනය, අවිදාහව. **මූලාශු:**අංගු.නි: (6 ): 10 නිපාත: යමක වග්ග: 10.2.2.1 අවිදාහ සූතුය, පි.232, EAN:10: II Pairs: 61.1.Ignorance, p. 517.

#### කණ

### 🛦 කණ කැස්බෑවා උපමාව- Simile of the blind Turtle

මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ එක් ඇසක් ඇති කැස්බෑවෙක් ගැනය.එක් ඇසක් ඇති කැස්බෑවා, අවූරුදු 100 කට වරක් මුහුද පතුලේ සිට ගොඩට එයි, එම අවස්ථාවේදී එක් සිදුරක් ඇති වියදණ්ඩක් මුහුදේ පාවී එයි. ඒ කැස්බෑවාට, වියදන්ඩේ ඇති එක් සිදුර, පෙනෙන ඇසින් බලා, උගේ ගෙල එ තුලට දමා ගැනීමට හැකිනම් එය දුර්ලභ දෙයකි. එලෙස, මිනිසත් බව ලබාගැනීම දුර්ලභ දෙයක් බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි :(3) : 3.3.9 බාල පණ්ඩිත සූතුය, පි. 376, EMN: 129: Fool & Wise Men, p. 929, සංයු.නි: (5-2 කාණ්ඩය): මහාවග්ග: සව්වසංයුත්ත: 12.5.7 හා 12.5.8 ඡිග්ගල සූතුය, පි. 341, ESN: 56: Sacchasamyutta: 47.7 Yoke with a Hole, p. 2318.

#### කප

▲ කපුටා උපමාව-Simile of the Crow: කපුටන්ට අවගුණ 10 ක් ඇතිනිසා උන් වැදහත් යයි සලකන්නේ නැත. එලෙස අවගුණ 10ක් ඇති ලාමක සංඝයාද සසුනට වැදගත් නොවේ. මූලාශු: අංගු.නි: (6 ) 10 නිපාත, ආකඩබ වග්ග, 10.2.3.7. කාකසුනුය,පි.292, EAN:10: III-77.7. The Crow, p. 525.

#### කම

▲ කම්ම හා භවය පිලිබඳ උපමාව-Simile of Existence & kamma කෙනක් කරන කම්ම හා භවය සකස්වීම අතර ඇති සම්බන්ධය කෙතක වැපුරු බීජ වැනිය. එම උපමාව මෙසේ දක්වා ඇත:

" කර්මය නම් කෙතය (පොළවය), විඥාණය බීජය (ඇටය) වේ, තණ්හාව එම බීජය පෝෂණය කරන ජලය (උදක) වේ. අවිදාහාවෙන් වැසුන, තණ්හාවෙන් බැඳුන, සත්ඣයන්ගේ විඥානය,කාම ලෝකයේ (කාම ධාතුවේ) පිහිටයි. එලෙස සත්ඣයන්ගේ පුනර්භවය ඇති කරණ හවය සකස්වේ". මූලායු:අංගු.නි:(1):3 නිපාත:3.2.3.6 සූතුය,8.432,EAN:3:76.6 Existence, p.119.

#### කර

🛦 කර්ම විපාක යහපත් වීම නිසා ඇතිවෙන හොඳ පුතිඵල පෙන්වීමට යොදාගෙන ඇති උපමා- Similes used to show the good effects on good deeds

සුදුකාරයා උපමාව- Simile of the gambler: කිසියම් සූදුකාරයෙක් ඔහුගේ පළමු කීඩාවෙන් මහා සම්පත් ජයගෙන සතුටුව සැප විදි. ඔහු ලබන එම සැපයට වඩා පණ්ඩිතයා, තුන්දොරින් යහපත් කර්ම සිදුකර දෙව් මිනිස් සැප ලබා ගන්ණා සතුට අපුමාණබව මෙහි දක්වා ඇත. සුදුකාරයාගේ සතුට කුඩා ගල් කැටයක් වැනිය, එහෙත් පණ්ඩිතයා ලබන සතුට හිමාල පව්ව වැනිය. මූලාශු: ම.නි:(3): 3.3.9 බාල පණ්ඩිත සූතුය, පි. 376, EMN: 129: Fool & Wise Men, p. 929, අංගු.නි: (1): 3 නිපාත, බාල වග්ග සූතු, පි.234, EAN: 3: The Fool, p. 80.

🛦 කර්ම විපාක කෙතෙක් පසුපස එන අන්දම පෙන්වන උපමා- Similes used to show that Kamma follows the person

කරත්තයක් ඇදගෙන යන ගොනාගේ කූර පිටිපස කරත්ත රෝදය නිරතුරුවම පැමිණේ, රෝදය තමාගේ පය පිටිපස එනබව දන්නාවිට එය අපහසුවකි. අයහපත් කම්ම විපාක, එලෙසින් පුද්ගලයා පිටිපසින් එයි. සෑම සතකුගේ සෙවනැල්ල ඔවුන් පසුපසින් සිටි, එය කෙනකුට කරදරයක් නොවේ. එලෙස, යහපත් කම්ම, සෙවනැල්ල ලෙසින් මිනිසා පසුපසින් එයි. මූලාශය: ධම්මපදය:යමකවග්ග.

#### කල

- ▲ කල්පයක් යනු දීර්ඝ කාල පරිච්චේදයක් බව පෙන්වන උපමා-Similes used to show the great length of a Kalpa: මූලාශු:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අනමතග්ගසංයුත්ත:3.1.5 පබ්බත සූතුය, පි.301, ESN:15: Anamataggasamyutta:5.5 The Mountain, p. 301.
- 1) යොදුනක් දිග, පළල හා උස ඇති මහා ගල් පව්වක්, සිනිදු සඑවකින් සැම වසරකට එක්වරක් මැදීමෙන් ගෙවිඅවසන්විය හැකිය. එහෙත්, කල්පයක් ගෙවී යාමට දීර්ඝ කාලයක් ගතවේ.
- 2) යොදුනක් උස, දිග හා පළල ඇති , යකඩ පවුරකින් වටවුන නුවරක් ඇත. එහි, අබ ඇට පුරවා ඇත. සෑම වසර 100ක් ගිය විට, පුද්ගලයෙක් පැමිණ ඒ නුවරින් අබ ඇටයක් ගනී, එසේ සෑම සියවසක් ඇවැමෙන් ඒ මහා අබඇට ගොඩ අවසන්වේ, එහෙත්, කල්පය අවසන් නොවෙන්නේය.

#### කළ

- ▲ කොළ අතු ඇති හා කොළ අතු නැති ගස උපමා- Simile of the Tree with branches and leaves & the Tree without branches and leaves: මූලාශු:අංගු.නි: (3 ):5 නිපාත: 5.1.3.4 දුස්සීල සූතුය, පි. 52, EAN:5: 24.4 Immoral,p. 243.
- 1) අතු කොළ ඇති ගසක පොත්ත, හරය මතාව වැඩේ. එලෙස සුසිල්වතා ශිලසම්පන්න වීම නිසා සමාධිය ලබාගනී. එනිසා යථාභූතඥානදර්ශනය ඇතිවේ, එමගින් නිඛිද්දාව හා විරාගය ඇතිවේ. නිඛිද්දාව හා විරාගය ඇතිවේ. විමුක්තිඥානදර්ශනය ඇතිවේ.
- 2) අතු කොළ නැති ගසක පොත්ත, හරය මනාව නොවැඩේ. එලෙස දුසිල්වතා, ශිලසම්පන්න නොවීම වීම නිසා සමාධිය .... වීමුක්තිඥානදර්ශනය ඇතිකරගැනීමට ඔහුට හැකියාව නැත.

සටහන: එම උපමාවම මෙ සූතුයේද පෙන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:ධම්මිකවග්ග: 6.1.5.8 ඉන්දියසංවර සූතුය, පි.150.

🛦 කළදරනුව උපමාව-Simile of the Potholder

කළයක් මනාව තබා ගැනීමට දරනුව උපකාරීවේ. එලෙස, ආරිය අටමග වැඩිම සිතට ආධාරයක් බව මෙහි පෙන්වා ඇත. **මූලාශු**: සංයු.නි: (5-1):මහාවග්ග: මග්ගසංයුත්ත: 1.3.7 කුම්භ සූතුය, පි. 62, ESN: 45: Maggasamyutta:27.7.The Pot, p. 1633.

▲ කළාමැදිරියා උපමාව- Simile of the Glowworm: හිරු උදාවන තෙක් කළාමැදිරියා ගෙ එළිය බබලයි. එලෙස, තථාගතයන් පහළ වෙනතෙක් අනා ආගමික දහම බබලයි.එහෙත්, තථාගතයන් පහළවූ විට බුදුසසුන, හිරු එළිය මෙන් ලෝකයේ බබලයි. මූලාශු: බු.නි: උදාන පාලිය: 6.10 තථාගත උත්පාද සුතුය, පි. 304.

#### කස

▲ කොස්වාලිහිණියා උපමාව- Simile of Koswalihiniya: කොස්වාලිහිණියා (හ∘සයෙක් බදු පක්ෂියෙක්), දියමුසු කිරි ලැබුන විට, දිය හැර කිරීපමණක් පානය කරයි. එලෙස, නුවණැති ආරියන් ලාමක දේ බැහැර කිරීමට සමත්වන අන්දම මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: බු.නි: උදානපාලිය: 8.7 ද්විධාපථ සුනුය, පි. 338.

ග

ගග

## 🛦 ගංගානම් නදිය උපමා-Simile of Ganges River

- 1) ගංගානම් ගහ ගලන්නේ නැගෙනහිරට බරවය. එලෙස, ආරියඅටමග වඩන පුද්ගලයා නිවන දෙසට බරවී සිටින බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-1) මහාවග්ග:මග්ගසංයුත්ත: පාචීනනින්න සූතු, 8.102.
- 2) ගංගානම් ගහ නැගෙනහිරට බරවය. එලෙස, පංචබල වඩන පුද්ගලයා නිවන දෙසට බරවී සිටින බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: බලසංයුක්ත: පචිනනින්නාදී සූතුය, පි. 462, ESN: 50: Balasamyutta: The river Ganges, p. 2038.
- 3) ගංගානම් නදියේ ජල පුමානය විශාලය. ගිනිසුලක් රැගෙන එන පුද්ගලයක්, ගංගා නදියේ ජලය උණුකිරීමට තැත් කරයි, එහෙත්, නදියේ මහා බව නිසා ඔහුට එසේ කළ නොහැකිය. එලෙස, අපුමාණයවූ මෙත්තා සහගත සිත ඇති පුද්ගලයා, අනුන්ගේ අයහපත් වචනයෙන් නොසෙල්වේ. මූලාශුය:ම.නි: 1: ඔපම්මවග්ග: 1.3.1 කකචුපම සූතුය, (ජෙදය 20) පි.327

### 🛦 ගංගා හා දූපත උපමාව–Simile of the rivers & the Island

පංච ඉන්දිය හා පංච බල අතර ඇති අනොහ්නා සම්බන්ධයය දැක්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. ගංගාවක මැද දුපතක් ඇත. එම ගංගාව එකම ගංගාව හෝ ගංගා දෙකක් ලෙසින් සලකිය හැකිය:1) මැද දුපත දෙපස ගලන ජලය නැගෙනහිර ගංගාව හා බටහිර ගංගාව ලෙසින් ගැනීම 2) දුපතට උතුරින් ඇති ජලය උතුරු ගංගාව ලෙසින්ද, දකුණේ ඇති ජලය දකුණු ගංගාව ලෙසින් ගැනීම. කුමන කුමයකට සැලකුවද සියලුම ගංගා

එකම ජල කඳකි. එලෙස, පංච ඉන්දියඇත්නම් පංච බල තිබේ, පංච බල ඇත්නම් පංච ඉන්දිය තිබේ යයි ඒවා අතර ඇති සම්බන්ධය අවබෝධ කර ගත හැකිවේ. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: ඉන්දියසංයුත්ත: ජරාවග්ග: 4.5.3 සාකෙත සූතුය, පි.414.ESN:48: Indriyasamyutta: 43.3. Saketha, p.1975.

တင္

## 🛦 ගද්දුලබද්ධ උපමාව- Similes of The leash

ගද්දුලබද්ධ යනු බල්ලෙක් ගැට ගසා තබන කනුවය. එසේ ගැට ගසා ඇති බල්ලා, බැදුමෙන් මිදිය නොහැකිව කනුව වටා දුවයයි. එලෙස, තණ්හාව පහ නොකළ සත්ඣයෝ, ආරිය ධර්මය නොදත් නිසා, පංච උපාදානස්කන්ධය තමාගේ යයි අල්වාගෙන සසර වටේ කැරකෙන බව පෙන්වීමට මෙ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (3): ඛන්ධ සංයුත්ත: 1.2.5.7 ගද්දුලබද්ධ සූතුය, පි. 284, ESN: 22: Khanda samyutta: 99.7 The leash, p. 1090.

ගන

## 🛦 ගීනිඅභූරු වල උපමාව-Simile of Hot coal pit

ගිනිඅභූරු පිරි වලකට වැටීම නිසා බොහෝ දුක් වේදනා ඇතිවේ. ජීවත්වීමට කැමති කෙනක්, තවත් අය විසින් එවැනි වලකට දැමීමට යන්නේ නම්, ඉන් ඇතිවෙන වේදනා දන්නා පුද්ගලයා ඉන් මිදීමට උත්සාහ කරයි. එලෙස, වේතනා පහළ කිරීමෙන් ඇතිවන කර්ම විපාක නිසා සසර දික්වේ. සසරින් ගැලවීමට කැමති කෙනක්, වේතනා ගැන අවබෝධය ඇතිව කටයුතුකිරීම ගැන මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු :සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමය සංයුත්ත: 1.7.3 පුත්තමංස සූතුය, පි. 174, ESN: 13: Abhisamyasamyutta: 63.3 Son's Flesh, p. 697.

#### 🛦 ගිනිදඩු උපමාව-Simile of Fire sticks

ගිනිදඩු දෙකක් ගැටීමෙන් ගිනි ඇතිවේ, ඒවා වෙන්කල විට ගින්නක් ඇති කිරීමට බැරිය. එලෙස, ස්පර්ශය ඇතිවිට වේදනා ඇතිවේ, ස්පර්ශය නැතිවිට වේදනා ඇතිනොවන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: ඉන්දියසංයුත්ත: 4.4.9 කට්ඨෝපම සූතුය, පි.404.

- ▲ ගිනිදැල්වීමේ හා නිවීමේ උපමා-Similes of lightening & extinguishing a fire: බොජ්ඣංග ධර්මතා වැඩීමට සුදුසුහා නුසුදුසු අවස්ථා පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): බොජ්ඣංග සංයුත්ත: 2.6.3 අග්ගි සූතුය, පි.244, ESN: Maggasamyutta: Bojjanga: 53.3 Fire, p. 1795.
- 1) යම්කිසි පුද්ගලයෙක් ගිනි දැල්වීම පිණිස, ශීතල සුළං ඇති තැනක, අමු දර ආදිය යොදා, වැලි දමමින් මද ගින්නක් දැල්වීමට තැත් කලත් ඔහුට ඒ ගින්න දල්වා ගැනීමට හැකිනොවේ. එලෙස, සිත උදාසීනව ඇතිවිට පස්සද්ධි, සමාධි, උපේක්ඛා බොජ්ඣංග වැඩිමට සුදුසු නොවේ.

- 2) යම්කිසි පුද්ගලයෙක් ගිනි දැල්වීම පිණිස, සුළං මුවාවූ තැනක, වියලි දර ආදිය යොදා, වැලි දමන්නේ නැතිව, මද ගින්නක් දැල්වීමට තැත් කරයි. ඔහුට ඒ ගින්න දල්වා ගැනීමට හැකිවේ. එලෙස, සිත උදාසීනවූ අවස්ථාවේ ධම්මවිචය, විරිය හා පීති බොජ්ඣංග වැඩිමට සුදුසු වේ.
- 3) යම්කිසි පුද්ගලයෙක් මහා ගින්නක් නිවීමට කැමතිවේ, ඒ පිණිස ඔහු වියලි දර ආදියදමයි, එහෙත්, ඔහුට ඒ මහා ගින්න නිවා ගත නො හැකිවේ. එලෙස, සිත නොසන්සුන්වූ අවස්ථාවේ, ධම්මවිචය, විරිය හා පීති බොජ්ඣංග වැඩිමට සුදුසු නොවේ.
- 4) යම්කිසි පුද්ගලයෙක් මහා ගින්නක් නිවීමට කැමතිවේ, ඒ පිණිස ඔහු අමු දර ආදිය දම්මින්, ශිතල සුළං ලබාදෙමින්, වැලි ඉසිමින් කටයුතු කරයි. ඔහුට ඒ මහා ගින්න නිවා දැමිය හැකිය.එලෙස, සිත නොසන්සුන්වූ අවස්ථාවේ, පස්සද්ධි, සමාධි, උපේක්ඛා බොජ්ඣංග වැඩිමට සුදුසු වේ.

#### ගම

## 🛦 ගොමපිඩුව උපමාව-Simile of lump of cow dung

ගොම පිඩුව ඉතා දුබල, අස්ථිර දෙයකි. පංච උපාදානස්කන්ධයට එවැනි ශක්තියක් නොමැතිබව වටහාගෙන සසරින් මිදීම පිණිස අපුමාදව කටයුතු කිරීමේ වැදගත්කම මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලායු:සංයු.නි: (3): ඛන්ධසංයුත්ත: 1.2.5.4 ගොම පින්ඩුපම සූතුය, පි. 274, ESN:22: Khandasamyutta: 96.4 A Lump of Cow dung, p. 1087.

#### ගල

# 🛦 ගලායන නදිය නතරකිරීමේ උපමාව- Simile of stopping a running river

ගලායන නදියක් නතර කිරීමට නම් ශක්තිමත් බැම්මක් බැඳිය යුතුය. එලෙස,තණ්හාව නමැති ගලායන නදිය නතර කිරීමට, ඉන්දිය සංවරය, සිහිය හා මාර්ග පුඥාව තිබිය යුතු බව මෙහි පෙන්වා ඇත. **මූලාශු**ය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326, 5-1 අජිතමානවක, පි.336

#### ගව

▲ ගොවියා උපමාව-Simile of the farmer: කුඹුරක් වපුරන ගොවියා, පළමුව ගොනුන් ලවා කුඹුර හාරා, වල් පැල ගලවා, බීජ වපුරයි. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ, ධර්මය නම් කෙත, බුදුන් වහන්සේ සකස්කළ අන්දමය.

"කෙතේ වපුරත බිජු නම් ශුද්ධාවය, වැස්ස නම් තපසය, පුඥාව වියදණ්ඩ හා නගුලය, හිරිය (ලජ්ජාව) නම් රිටය, සිහිය යොත-නගුල්දත හා කෙවිටය. කාය වචී සුචරිතය ඇතිව, ආහරයේ සංවරය ඇතිව, සතා නම් අංකුසයෙන් වල් උදුරා දමමි, අරහත්වය මගේ විමුක්තියය ( වියගහෙන් මිදීම). පුධත් වීරිය (නගුල ඇදගෙන යන) ගොනුන්ය, එය නොනැවතීම තිවනවෙතට ගෙනයයි. එලෙසින් ධර්ම කෙත සානලදී, වපුරන ලදී, ව අස්වැන්න අමත ඵලයය, ඒ සීසෑම සියලු දුකින් මිදීමය".

සටහත: සු.ති: උරගවග්ග: 1-4 කසීහාරද්වාජ සූතුය, 8.42 හි මේ සමාත විස්තරයක් ඇත. මූලාශය:සංයු.ති: (1) බුාහමණසංයුත්ත: උපාසකවග්ග: 7.2.1 කසීසූතුය: 8.332.

#### ▲ ගෙය උපමාව- Simile of the house

වේලිගිය වහලක් ඇති ගෙයක් වහා ගින්නට හසුවේ. එහෙත් ගල් ආදියෙන් කල ගෙයක් ගිනි තැබීමට අපහසුය. එලෙස, කෙලෙස් ඇති සිතට පහසුවෙන් ම මාරයාට පැමිණිය හැකිය, කෙළෙස් රහිත සිත මාරයාගෙන් නිදහස්ය. මූලාශු:සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග: වේදනාසංයුත්ත:ආසිවිසිවග්ග: 1.19.6 අවස්සුත පරියාය සූතුය, පි.380, ESN:35:Salayatanasamyutta:243.6 Exposition on the Corrupted, p.1319.

క

ජන

# ▲ ජනපදකලාාණී උපමා- Simile of Most beautiful woman in the province

- 1) කිසියම් පුදේශයක සිටින ශෝහාමත් රූ සපුව ඇති කාන්තාව ජනපද කලාහණියය. ඇයගේ රූපය වසහවී, මත්වී මිනිසුන් පරිහානියට පත්වේ. එලස, ලාහ සත්කාර ආදියෙන් මත්වන සංසයා මාර්ගය විනාශ කරගන්නා අන්දම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: ලාහසත්කාරසංයුත්ත: 3.3.2 ජනපදකලාහණි සුතුය, පි.380.
- 2) ජීවත්වීමට කැමති මිනිසකුට, පිරුණ තෙල්බඳුනක් හිසේ තබාගෙන ජනපදකලා සං බැලීමට රැස්වී සිටින මහා ජනසමුහය මැදින් ගමන් කිරීමට නියෝගදෙන්නේය. ඔහු පසුපස කඩුගත් මිනිසක් ගමන් කරයි. යම්හෙයකින්, තෙල් බඳුන ස්වල්ප ලෙසින් හෝ විසිරීගිය හොත් ඔහුගේ හිස කපා දමන බව ඔහුට දන්වා ඇත. එලෙස, අණකල පුද්ගලයෙක්, මරණ හය නිසා පමාවට නොපැමිණ, සිහියෙන් කටයුතු කරයි. එලෙස, සසර හය දැක කායගතා සිහිය ඇතිව මාර්ගයේ ගමන් කලයුතු බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: සතිපට්ඨානසංයුත්ත: නාලන්දවග්ග: 3.2.10 ජනපදකලාණි සූතුය, පි.331.

ත

තග

# 🛦 කෑශී දීමේ උපමාව- Simile of giving gifts

කෙනෙක්, වෙනත් කෙනක්හට යම් තෑගී ආදී දෙයක් ගෙනයයි. එහෙත්, ඒ පුද්ගලයා ඒවා හාර නොගන්නේ නම්, පළමු පුද්ගලයා ඒවා ආපසු ගෙනයායුතුය. එලෙස, කෙනෙක් වෙනත් කෙනෙකුට අකුෝෂ පරිභව කරනවිට, අනිත් තැනැත්තා ඒවා බාර ගන්නේ නැත්නම්, ඒවා දුන් තැනැත්තාටම හිමිවේ. මූලාශය: සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග: බුාහ්මණ සංයුත්ත:7.1.2 අක්කොස සුතුය, පි.314.

තර

# 🛦 කරුණ රුක උපමාව-Simile of the young tree

පළමුව සැදු කුඩා පැලයක් නිතර පොහොර වතුර දමා සාත්තු කිරීම නිසා තරුණ රුකක් බවට පත්වේ. එලෙස, නිතර නිතර සංයෝජන ධර්මතා ආස්වාදය කරනවිට, තණ්හාව හොඳින් වැඩි එයි. තරුණ කාලයේදීම, පළමු කි ගස, මූලින්ම ගලවා, ගින්නෙන් දවා, අළු ගහේ පාකර හැරියොත්, එ ගස නැවත හැදෙන්නේ නැත. එලෙස, සංයෝජන හටගත් විගස, ඒවායේ ආදීනව සිහිකර පහකර ගන්නේ නම් තණ්හාව වැඩි නොයන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාය: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අහිසමයසංයුත්ත:1.6.7 තරුණරුක සූතුය,පි. 162, ESN:12: Nidanasamyutta: 57.7. The sapling, p.689.

#### තල

▲ කල් ගස උපමාව-Simile of the Palm tree: කරටිය මුලින්ම සිඳිනලද තල් ගසක් (තාලාවඤු) නැවත හටගන්නේ නැත. එලෙස, බුදුන් වහන්සේ, රූපය, ශබ්දය ...ආදී සියලුම තණ්හා-කෙළෙස් මුළුමනින්ම සිඳ දමා ඇතිබව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලායු: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: 8.1.2.1 වේරඤ්ජ සුනුය, පි. 62, EAN: 8: The 11.1 Verañjã, p 416.

#### 🛦 තෙල්පහන උපමාව-Simile of the oil lamp

තෙල් පහතක් දැල්වීමට තෙල් හා වැටියක් අවශාවේ. ඒවා අවසන්වූ විට පහත නිවී යයි. එලෙස, නිවිධ වේදනා පිලිබඳ යථා අවබෝධය ලැබූ ආරිය ශුාවකයා ගේ කය බිදී ජීවිතය කෙළවර විමේන්, සියලු විදීම් අවසන්වීයන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සං.නි: (4): සළායතන වග්ග: වේදනා සංයුත්ත:සගාථා වගග: 1.20.7 ගිලන්හල සූතුය, පි.424, ESN: 36: Vedanāsamyutta, 7.7 The sick ward, p. 1339.

# ç

#### 🛦 දකු ගොපල්ලා උපමාව- Simile of the skillful Cowherd

කරුණු 11කින් සමන්විත දක්ෂ ගොපල්ලා තම ගවරැල යහපත් ලෙසින් බලාගනී. එලෙස, ගුණ 11කින් සමන්විත භික්ෂුව, ධම්ම විනය වර්ධනය කර ගැනීමට සමත්වේ. සටහන: එම කරුණු මෙ සූතුයේ විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) 1.4.3 මහා ගෝපාලක සූතුය, පි.546, EMN:33: The greater discourse on the cowherd, p.292.

# ▲ දක්ෂ හා අදක්ෂ වෙමෙළන්දා උපමාව- Simile of the skillful & un skillful Shopkeeper

වෙළදාමට තී සුණ ඇසඇති, වගකීම ඇති, අනුගුාහකයන් ඇති වෙළෙන්දා දක්ෂය, ඔහුට මහා ධනයක් උපයාගැනීමට හැකිවීම නිසා ජීවිතය දියුණු කරගත හැකිය. එහෙත්, එම කරුණු නැති අදක්ෂ වෙළෙන්දා ගෙ ජීවිතය අසාර්ථක වේ. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ භික්ෂුවකට එම ගුණ 3 ඇත්නම් මාර්ගය සාර්ථක කරගැනීමට හැකිබවය. එම ගුණ නැති භික්ෂුව මාර්ගයේ පිරිහේ. තී සුණ ඇස: චතු සතා යහපත්ව දැකීම. වගකීම: අකුසල පහකොට කුසලය වඩාගැනීමට විරිය තිබීම. අනුගුාහකයන් ලැබීම: උතුම් ජේෂ්ඨ භික්ෂුන් නිතර හමුවී දහම් කරුණු පහදා ගැනීම. මූලාශු: අංගු.නි: (2): 3 නිපාත: 3.1.2.9 -10 සූනු 2කි, පි. 256, EAN:3: 19.9 & 20.10 Shopkeeper, p. 84.

çç

## 🛦 දාදූ කැටය උපමාව-Simile of the Gambler's dice

කෙනෙක් උඩට විසිකරන දාදු කැටය බිමට වැටෙන විට, එ වැටෙන ස්ථානයේම සිටි. එලෙස, නරක කුියාකරණ අය නියතලෙසින්ම දුගතියකට වැටේ, හොඳ කුියාකරණ අය, නියතලෙසින්ම සුගතියේ පහළවේ යයි මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි:(6) 10 නිපාත: කරජකාය වගග,10.5.1.7.පඨම සඤ්චෙතනික සූතුය හා 10.5.1.8 දුතිය සඤ්චෙතනික සූතුය, පි.566, EAN: 10:The Deed Born Body: Volitional 1 & 2, p.558.

**ჭ**‱

#### 🛕 දණ්ඩ උපමාව-Simile of the Stick

අහසට විසිකරන දණ්ඩක්, බිමට පතිත වන ආකාරය වරින් වරට වෙනස්වේ. යම් අවස්ථාවක දණ්ඩේ මුල පලමුවෙන්ම බිමට වැටිය හැකිවේ. තවත් අවස්ථවක දණ්ඩේ අග පළමුව පතිත විය හැකිය. එලෙස, දීර්ඝ සසරේ ගමන් කරන සත්ඣයෝ වරක මෙලොවින් පරලොවට යයි, වරක පරලොවින් මෙලොවට පැමිණේ යයි සසරෙ ඇති බිය මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: මේ උපමාව: සංයු.නි: මහාවග්ග: සව්වසංයුත්තයේ: සිංසපාවග්ගයේ: දණ්ඩ සූතුයේ ද දක්වාඇත. මූලාශු:සංයු.නි (2): නිදානවග්ග: අන්මතග්ගසංයුත්ත:3.1.9 දණ්ඩ සූතුය, පි. 306, ESN:15: Anamataggasamyutta:9.9. The stick, p. 795.

දඹ

### 🛕 දඹරුක උපමාව-Simile of the Rose apple tree

දඹදිව හටගත් රුක් අතුරින් දඹරුක අගුවේ. එලෙස , බෝධිපාකා ධර්මතා අතුරින්, පුඥාඉන්දිය අගු බව පෙන්වීමට මෙ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: ඉද්දිපාද සංයුත්ත:සම්බෝධිවග්ග: 4.7.7 රුක්ඛ සුතු 4 කි, පි.442.

දර

# ▲ දොරවල් 11ක් ඇති ගෙදර උපමාච-Simile of the House with 11 doors

ගෙයකට දොරවල් 11ක් ඇතිවිට, යම් ගින්නක් ඇතිවුවහොත්, ගෙහිමියාට ගින්නෙන් ගැලවීයාමට මං 11ක් ඇත. කෙනෙක් සමාපත්ති 11ක් වඩන්නේ නම් ඔහුට සසර ගින්නෙන් මිදියාමට කුම 11ක් ඇත. බලන්න: අමතද්වාර. මූලාශු: ම.නි: (2): 2.1.2 අට්ඨකනාගර සූතුය, පි.35, EMN:52: Aţţhakanāgara Sutta,p.432. දල

## 🛦 දැල උපමාව-Simile of the Net

දැලක් යොදා විශාල පුදේශයක් වටකර දැමිය හැකිවේ. එලෙස, ආධාාත්මික තණ්හාව හා බාහිර තණ්හාව දැලක් ලෙසින් මිනිසා වටලාගෙන ඇති අන්දම මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.5.9 තණ්හාජාලිනි සුතුය, පි.424.

දව

## 🛦 ඇව කොටය උපමාව- Simile of the block of log

ශක්තිමත් දැවකොටයක් පහසුවෙන් කපා දැමිය නොහැකිය. එලෙස, පුධත් වීරිය වඩන සංඝයා මාරයාගේ වසහයට ගැනීම අපහසු බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:ඔපම්මසංයුක්ත:8.1.8 කලිඩගරූප සූතුය,පි.436, ESN:20: Opammasamyutta: 8 Blocks of wood, p.915.

۵

ධර

🛦 ධර්මය ශුවනය ආකාරය පිලිබඳ උපමා- Similes about listening to Dhamma: මූලාශු:අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: 3.1.3.10 සූනුය, පි. 277, EAN: 3: 30.10 sutta, p. 88.

ධර්මය ශුවනය කරන ආකාරයේ විවිධ බව පෙන්වීමට මෙ උපමා යොදාගෙන ඇත

- 1) යටිකුරු පුඥාව ඇති අයට, යහපත් දහම ඇසුනද, එය සිතේ දරා ගැනීමට සමත් නැත. හරියට යටිකුරු කොට තැබූ කලයකට දමන ජලය ඒ තුලට නොයන ලෙසය.
- 2) වෙනත් කෙනක් දහම් දේශනාව පවත්වෙන තෙක් අසාසිටි. අසුතෙනේ නැගිට ගත් පසු එය අමතකවේ. එය හරියට, වාඩිවීසිටින විට දුන් කෑම ආදිය **ඔඩොක්කුවේ** තබාගෙන සිට, නැගිට ගත් සැනෙන් බිම වැටෙන ලෙසින්ය.
- 3) තව කෙනෙක් දහම යහපත් ලෙසින් අසයි, මතකයේ තබාගනී. එය හරියට උඩුකුරුව තබා ඇති කලයට වතුර පුරවනවා වැනිය

න

නග

▲ නගර උපමාව- Simile of the city: සියලු කරුණු වලින් සම්පුර්ණවූ ශක්තිමත් නගරයක්, සතුරන්ට පරාජය කළ නොහැකිය. එලෙස, සප්ත සද්ධර්මය සමන්විත භික්ෂුව, මාරයා හට පරාජය කල නොහැකිය. මූලාශු: අංගු.නි: (4): 7 නිපාත: 7.2.2.3 නගරූපම සූතුය, පි. 454, EAN:7: 67.3 Simile of the Fortress, p. 397.

## ▲ නාගයෝ උපමාව-Simile of Snakes

හිමාල කඳුවැටිය ආශිතකරගෙන නාගයෝ ඔවුන්ගේ කය පෝෂණය කර, ශක්තිමත් කරගනි. ඉන්පසු ඔවුන් එහි ඇති පොකුණු වලට පැමිණේ, එහි සිට කුම කුමයෙන් මහා මුහුදට පැමිණ මහා නාග යෝ බවට පත්වේ. එලෙස ශීලය පදනම්කොට සප්ත බොජ්ඣංග වඩන භික්ෂුව කුම කුමයෙන් මහාබවටඅරහත්වයට පැමිණෙන අන්දම මෙ උපමාව යොදාගෙන පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: බොජ්ඣංග සංයුත්ත: 2.1.1. හිමවන්ත සූතුය, පි.168, ESN: 46: Bojjhaṅgasaṃyutta: 1.1.The Himalayas, p. 1730

ဘင္

#### ▲නදිය උපමා-Simile of the river

- 1) මහා වේගයෙන් ගලන නදියකට වැටුන මිනිසකුට ගොඩට ඒම පහසු නැත. එලෙස සසර පුවාහයට අසුවූ ලෝක සත්වයාට ඉන් ගොඩඒම පහසු නොවන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (3 ): බන්ධ සංයුත්ත:5: 1.2.5.1 නදීසූතුය, පි.264, ESN:22: Khandasamyutta:V: 93.1 The River, p.1084.
- ▼ වේගයෙන් ගලා යන නදියක පිනා යන මිනිසාට පහසුවෙන් මුහුදට පැමිණිය හැකිය. එලෙස, ආරිය අටමගට බැසගත් පුද්ගලයා වේගයෙන් නිවනට පැමිණේ. මූලාශය:සංයු.නි:මග්ගසංයුත්ත:14 බලකරනියවග්ග: 1.14නදී සූතුය,පි.146

නය

# 🛦 නිය අග ඇති පස්බිඳ උපමාව- Simile of bit of soil in the finger nail

මහා පොළවේ ඇති පස් පුමාණය හා සසඳනවිට, නිය අග ඇති පස් බිඳ ඉතා සුළුය. එලෙස, අපුසිද්ධ, දනව්වල ඉපදෙන මිනිසුන් පුමාණය මහා බව හා බුදුවරු උපත ලබන මධා පුදේශයේ උපත ලබන ජනයා ස්වල්පබව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සච්චසංයුත්ත: 12.7.2. පච්චන්ත සූතුය, පි. 356.

- 🛦 නිවරණ පහෙන් සිත වැසියාම පිලිබඳ උපමා- Similes showing how hindrances obstruct the mind: මූලයු: අංගු.නි: (3 ): 5 නිපාත: 5.4.5.3 සන්ඩගාරව සූතුය, පි. 396, EAN:5:193.3 Saṅgārava sutta, p.300.
- 1) වර්ණ මිශු ජලය ඇති බදුන උපමාව- Simile of color water bowl: දිය බඳුනක් විවිධ පාට ඇති ජලය මිශුව ඇත්නම් එහි පතුල දැකීම අසිරුය. එලෙස, කාමයෙන් යටවූ සිතට දහම යහපත්ව දැකිය නොහැකිය.
- 2) බුබුළු දමන උණු වතුර ඇති බඳුන උපමාව- Simile of hot bubling water bowl: බුබුළු දමන උණුවතුර ඇති දිය බඳුනක් ස්පර්ශය කිරීමෙන් පීඩා ඇතිවේ. එලෙස තරහ සිත තමාටද අනුන්ටද පීඩා කරයි.

- 3) දිය සෙවෙල පිරි ඇති බඳුන උපමාව- Simile of bowl filled with algae: දිය සෙවෙල නිසා බඳුනේ පතුල පැහැදිලිව දැකීම අපහසුවේ. එලෙස, ජීනම්ද්ධයෙන් සිත වැසීගිය විට මාර්ගය වඩා ගැනීමට දිරිය නැත.
- 4) කැළඹුන ජලය පිරි ඇති විල උපමාව- Simile of a lake filled water waves: විලක ජලය කැළඹී ඇතිවිට එහි පතුල පැහැදිලි නැත. එලෙස උද්ධව්වකුක්කුව්වය ඇති සිත නිසල කර සමාධිය ඇතිකර ගැනීම පහසු නොවේ.
- 5) මඩ ආදියෙන් පිරි ඇති විල උපමාව- Simile of a lake filled mud: මඩ ආදී අපුවිතු දේ ඇති විලක පතුල පැහැදිලිව දැකීමට අපහසුවේ. එලෙස, විචිකිචඡාවට යටවූ සිතේ ශුද්ධාව ආදී කුසලයන් ඇතිකර ගැනීම පහසු නොවේ.

නර

### 🛦 නරක බීජ උපමාව- Simile of bad seeds

හොඳ බීජ නිසා ඇතිවන අස්වැන්න අතර නරක බීජ නිසා ඇතිවූ අස්වැන්න එකට තිබීම නිසා හොඳ අස්වැන්නද විනාශවි යයි. එලෙස යහපත් සංඝයා අතරට අයහපත් සංඝයා එක්වීම නිසා හානි සිදුවන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: 8.1.1.10 කාරණ්ඩව සූතුය, පි. 56, EAN:8: 10.10 Trash, p. 411.

නල

# 🛦 නෙළුම් මල උපමාව- Simile of the Lotus flower

මඩේ උපත ලබා, මඩේම සැදී වැඩි, මඩ දියෙන් නැගීසිටින නෙලුම් මල, පිරිසිදු ලෙසින් සිටි. එලෙස කෙළෙස් පිරි ලෝකයේ උපත ලබා හැදුන වැඩුන තථාගතයන්, සියලු කෙළෙස් පහකර, පිරිසිදු සිතින් වැඩසිටින ආකාරය මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:අංගු.නි: (6):10 නිපාත: 10.2.4.1. බාහුන සුතුය,පි.296, EAN:10: The Elders: 81.1. Bahuna, p. 526.

නළ

# 🛦 නළ කලාප උපමාව-Simile of the bamboo bundles

නළ කලාප -බටමිටි දෙකක් එකිනෙකට හෙත්තුව තබා ඇත්නම් ඒවා බිම නොවැටේ. එකක් අස් කලහොත් අනික බිමට වැටේ. එම උපමාව යොදාගෙන සැරියුත් මහා තෙරුන් පෙන්වා ඇත්තේ නාම රූප හා විඥාණය අතර ඇති අනොන්නා සම්බන්ධයය. නාමරූප හේතුකොට විඥාණය ඇතිවේ, විඥාණය හේතුකොට නාමරූප ඇතිවේ. නාම රූප නැතිවිට විඥානය නොපවතී මූලාශු: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත:1.7.7. නළකලාප සූතුය.

නව

# ▲ නැවඋපමාව-Simile of the ship

වේවැල්වලින් බදිනා ලද නැවක්, මාස 6ක් මුළුල්ලේ ජලයට යටවී තිබේ නම් එය දිරායයි. එලෙස, ආරිය අටමග බොහෝකලක් බහුල කරනලද භික්ෂුවගේ සංයෝජන දිරා, ඎයවී යන ආකාරය මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලායු: සංයු.නි: (5-1):මග්ගසංයුත්ත:14 බලකරණිය: 1.14. නාවා සූතුය, පි. 144, ESN:45: Maggasamyutta:158.10 The ship, p.1701.

නස

# 🛦 නිසරු ගස උපමාව- Simile of the Barren Tree

ගසක, කොළඅතු නො වැඩුනවිට, එහි මුල් නොවැඩේ, මුල් නොවැඩුන විට ගසේ පොත්ත, හරය නොවැඩේ, එනිසා ගස නිසරු ගසක් බවට පත්වේ. එලෙස, ඉන්දිය අසංවරය ඇතිවිට අසිල්වත්වේ, අසිල්වත් බව සම්මා සමාධියට බාධාවකි, සම්මා සමාධිය නොමැතිවිට, යථාභූත ඥානදර්ශනය ඇතිනොවේ, යථාභූත ඥානදර්ශනය නොමැතිවිට, නිඛිද්දාව හා විරාගය ඇතිනොවේ, නිඛිද්දාව හා විරාගය නොමැතිවිට විමුක්තිය- නිවන සාක්ෂාත් නොවන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (4): 6 නිපාත:ධම්මිකවග්ග: 6.1.5.8 ඉන්දියසංවර සූතුය, පි.150.

ප

පංච

▲ පංච උපාදානස්කන්ධය කමාගේ නොවන බව පෙන්වා දෙන උපමා-Similes showing that the Five aggregates are not belonged to one self

ජේතවනආරාමයේ (හෝ තමන්ට අයිති නැති තැනක) ඇති දර ආදිය මිනිසුන් රැගෙන යනවිට, සංඝයාට ඒ ගැන අකැමත්තක් ඇති නොවේ. එලෙස, පංච උපාදානස්කන්ධය, තමාට අයිති දෙයක් නොවන බව සලකා එයට ඇති ඇල්ම පහකර ගතයුතුවෙ. සටහන: විස්තරපිණිස බලන්න: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: 1.10.8 හා1.10.9 සූතු. පි. 198. මූලාය: සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුත්ත:4 නතුම්හාකවග්ග:සූතු 3 කි, පි.88, ESN:22:Khnadasamyutta:IV Not yours, 3 suttas, p.

පත

## 🛦 පාතාලය උපමාව-Simile of the bottomless abyss

පාතාලය යනු පතුලක් දැකීමට නොහැකි මහා ගැඹුරකි (ආගධයකි). පුහුදුන් මිනිසාට ඇතිවන දුක් වේදනා පාතාලය වැනිය. ධර්මය නොදත් නිසා ඔහුට දුකින් ගොඩවිම නොහැකිය. මූලායු: සං.නි: (4): සළායතන වග්ග: චේදනා සංයුත්ත:සගාථා වගග: 1.20.4 පාතාල සූතුය, පි.418, ESN:36: Vedanāsamyutta, 4.4. The Bottomless Abyss, p. 1335.

### 🛦 පුතුමාංශ උපමාව- Simile of Son's Flesh

කාන්තාරයකින් එතර වීමට යන දෙමාපියන්, ආහාර නොමැති නිසා කාන්තාරයෙන් එතර වීමට නොහැකිවේය යන බියෙන්, ඔවුන්ගේ එකම පුතුයා මරා, ඔහුගේ මස් මහා දුකින් යුතුව, විලාප කියමින් අනුභව කරයි. එලෙස, කය පෝෂණය පිණිස ගන්නා ආහාර ගතයුත්තේ, විනෝදය පිණිස නොව සසර කතර තරණය කිරීම පිණිස බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.7.3 පුතුමාංශ සූතුය, පි. 174, ESN: 12: Nidanasamyutta: VII: 63.3. Son's Flesh, p. 696.

#### පණ

## 🛦 පුංණීන් පිලිබඳ උපමා- Simile of the beings

- 1) පොළොව පිහිට කරගෙන, සියලුම පුාණින්, සිව් ඉරියව්ව පවත්වයි. එලෙස, ශීලයේ පිහිටා සප්ත බොජ්ඣංග වැඩියයුතු බව මින් පෙන්වා ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (5-1) මහාවග්ග: බොජ්ඣංගසංයුත්ත:2.2.1 පාණ සූතුය, පි.190.
- 2) මහාමුහුදේ බොහෝ පුාණීන් සිටිති. යම් පුද්ගලයෙක්, මුළු දඹදිව ඇති ලි රැගෙන, ඒවා උල්කර, මුහුදේ ඇති සියලු පුාණීන් ඇල්ලීමට උත්සාහ කලද, ඔහුට එ සියලු පුාණීන් අල්ලා ගාථා නොහැකිය.එලෙස, අත්භවය සියුම්ය, ආපය දුක මහත්ය. එම දුකෙන් ගැලවීම පිණිස චතුසතාය අවබෝධ කර විරිය කළයුතුබව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (5-2) මහාවග්ග:සච්චසංයුත්ත: 12.4.6 පාණ සූතුය, පි. 322.

#### පර

# 🛦 පරසතු මල් රුක උපමාව-Simile of coral tree

පරසතු රුක කුම කුමයෙන් වැඩි මල් හටගත්විට සුවඳ දසඅත හමායයි. එලෙස,ගිහිගෙය හැර, ශුමණබව ලබා, කුමානුකුලව පුහුණුව ලබන භික්ෂුව, සියලු කෙළෙස් හැර, උතුම් විමුක්තිය ලැබීම දහම් සුවඳ දස අත හමා යාම වැනිය. මූලාශු:අංගු.නි: (4): 7 නිපාත:7.2.2.5 පාරිවඡනුක සූතුය, පි.468, EAN:7: 69.5 Pāricchattaka, p.400.

### 🛦 පැරණි තුවාලය උපමා- Simile of the old wound

- 1) බොහෝකල් ගිය තුවාලයක් පිළියම් කිරීම පහසු නොවේ. එලස, කිපෙන ගති ඇති පුද්ගලයන් අතින් සිදුවන අයහපත් කම්ම විපාකවලට පිළියම් නොමැතිබව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: අංගු.නි: (3): 5 තිපාත:ගිලානවග්ග: 5.3.3.9 පරිකුප්ප සූතුය, 8.262. EAN: 5: 129.9 Lesions, p. 279.
- 2) බොහෝකල් ගිය තුවාලයකින් (ගඩුව) සැරව ආදී අපවිතු දේ ගලායයි, පිළිකුල් සහගතය. එලෙස, නව දොරකින් ජරාව ගලයන කය, පරණ තුවාලයක් වැනිය. එනිසා, කයට ඇති ඇල්ම හැරදමා මාර්ගය වඩා ගැනීම ගැන මෙහි දක්වා ඇත. සටහන:නවදොර:ඇස්2, කන්2, නාසයේ සිදුරු2,මුව,මුතුාපිටකරන තැන, ගුදය. මූලායු: අංගු.නි: (5): 9 නිපාත: 9.1.2.5 ගන්ඩෝපම සූතුය, පි. 446, EAN: 9: 15.5 Boil, p. 467.

#### පස

▲ පැසුන ගොයම උපමාව-Simile of the ripen harvest

ගවපල්ලා නොපෙනෙන අවස්ථාව බලා ගොනා පැසුන ගොයම කන්ට කෙතට බසී. ඒ බව දකිනා ගවපල්ලා ඌට දණ්ඩකින් පහරදේ. ඒ පහර දැඩි දුක් වේදනා ඇතිකළ නිසා, ඉන්පසු ගොනා, ගොයමට බසින්නේ නැත. එලෙස, ස්පර්ශ ආයතන පිලිබඳ සංවරයය නොමැති පෘතජ්ජන මිනිසා පංචකාම ගුණ යන්ට යටවේ. එහෙත්, ස්පර්ශ ආයතන වලින් ඇතිවෙන වේදනා අවබෝධ කරගත් සංසයා, ඒවාට යටනොවී, යථාබව අවබෝධ කර සමාධියට සිත පත්කරගන්නා බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.න්: (4): සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: අසිවිසවග්ග: 1.10.9 විතාලපමාව සූතුය, 8.400, ESN: Salayathnavagga: Vedanasamyutta: 246.9 The Simile of the lute, p.1324.

එ

ඵල

# 🛦 ඵලය නිසා විනාශවීම පෙන්වන උපමාව-Simile of destruction by own fruit

උණ, බට, කෙසල් ආදීය, ඒවා තුළ හටගන්නා එල නිසා විනාශවේ. එලෙස, සිත තුළ හටගන්නා අකුසල මිනිසාගේ විනාශයට හේතුවන බව මෙ උපමාවෙන් පෙන්වා ඇත. **මූලාශු:** සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග: කෝසල සංයුත්ත: 3.1.2 පුරිස සූතුය, පි. 158, ESN: 3: Kosala samyutta: 2.2 A Person, p. 219.

බ

බජ

#### 🛦 බීජ උපමාව-Simile of the seeds

ලාමක දිට්ඨියෙන් කටයුතු කරනවිට ලැබෙන්නේ අමිහිරි පුතිඵලය. සම්මා දිට්ඨිය ඇතිව කටයුතු කරනවිට ලැබෙන්නේ මිහිරි පුතිඵලය. මේ උපමාවෙන් පෙන්වා ඇත්තේ තිත්ත ඇටයක් පැල කිරීමෙන් ලැබෙන ඵලය අමිහිරිය, මිහිරි ඇටයක් පැල කිරීමෙන් ලැබෙන ඵලය මිහිරිය. එලෙස, සම්මා දිට්ඨිය යහපතද, මිථාහාදිට්ඨිය අයහපතද ගෙනදෙන බවය. මූලාශු:අංගු.නි: (6): 10 නිපාත: සමණසඤ්ඤා වගග: 10.3.1.4. බීජ සුතුය,පි.410, EAN:10: 104. 4-A Seed, p.541.

බර

## 🛦 මබර ශබ්දය උපමාව- Simile of the drum sound

බෙර සද්ද හොදින් දන්නා පුද්ගලයෙක්, ගමනක් යැමට මාර්ගයට පැමිණේ. එහිදී ඔහුට බෙර සද්දයක් ඇසේ, එවිට ඒ සද්දය කුමන බෙරයකින් ඇතිවෙන්නේද යයි ඔහු යහපත් ලෙසින්ම දනී. එලස, ධර්මය, මේ භවයේ පුරුදු පුහුණු කලවිට, ඊළඟ භවයේ ධර්මය කෙනෙක් පවසයි නම්, සිහිය අවදිවේ එනිසා ධර්ම මාර්ගය ඒ භවයේදී වඩා ගැනීමට හැකිවනබව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: මහාවග්ග: 4.4.5.1 සොතානුධත සූතුය, 8.380,

බල

- ▲ බාලයා හා පණ්ඩිතයා නිසා සිදුවන යහපත හා අයහපත පෙන්වීමට යොදාගත් උපමා- Similes used to show the benefits & non- benefits by association with foolish & wise: මූලාශු: ම.නි: (3): 3.2.5 බහුධාතුක සූතුය, 8.209, EMN: 115: The Many Kinds of Elements, p. 840.
- 1) පිදුරු සෙවිලි කල නිවස උපමාව-Simile of the roof covered with hay: පිදුරු වහල ඇති ගෙයක් පහසුවෙන් ගින්නට අසුවේ, එ අසල ගෙවල් තිබේ නම් ඒවාද ගින්නට යටවේ. එලෙස බාලයන් ආශුය කිරීම නිසා විපත් සිදුවේ යයි මෙහිදී පෙන්වා ඇත.
- 2) උළු සෙවීලි කල නිවස උපමාව-Simile of the roof covered with tiles: උළු වහල ඇති ගෙයක් පහසුවෙන් ගින්නට හසු නොවේ. එ නිසා අසල ඇති ගෙවල් වලට කරදර ඇති නොවේ. එලෙස පණ්ඩිතයන් ආශුය කිරීම නිසා සිදුවන්නේ යහපතක් යයි මෙහිදී පෙන්වා ඇත. පත්වේ.

#### බළ

# 🛦 බළලා උපමාව-Simile of the cat

බළලා (බිළාල), ගොදුරු සොයා යන්නේ මීයෙක් අල්වා ගෙන ඌ, නොසපා ගිලිම නිසා, බඩේ සිටින මියා, ඌගේ අතුනුබහන් කෑමෙන් ඒ බළලා මරණයට පත්වේ. මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත්තේ අවෙලාවේ, සංඝයා පවුල් අතර හැසිරීම නිසා ශිලය බිදීයාම ආදී අනතුරු ඇතිවෙන බව පෙන්වීමටය. **මූලාශුය**: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: ඔපම්මසංයුත්ත:බිළාල සුතුය.

#### 🛦 බළල්සමින් කල පසුම්බිය උපමාව-Simile of the cat skin bag

බළල්සමින් කල පසුම්බිය ඉතා මෘදුය-සිනිදුය, ඒ නිසා සර සර වැනි සද්ධ ඇති කිරීමට නොහැකිය. යම්කෙනක්, ගල් කැටයක් ගෙ, ඒ පසුම්බියට ගසා එමගින් සර බර සද්ධ ඇතිකිරීමට උත්සාහ කළද ඉන් එලක් නොවේ. එලෙස, මෙත්තාසහගත සිත වඩාගත විට අනායන්ගේ රඑ වචනයෙන් සිත සසල නොවන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:ම.නි: 1: ඔපම්මවග්ග: 1.3.1 කකවුපම සුතුය,(ජෙදය 21) පි.327.

භ

ಉಚ

▲ භෝජනයෙහි මාතුවීම පිලිබඳ දැක්වූ උපමා- Similes for moderate in eating: මූලාශු: සංයු.නි: (4) සලායකනවග්ග: 1.19.2 රථුපම සූතුය, පි.369, ESN: Salayatanasamyutta: 239.2 The Simile of the Chariot, p.1315.

#### තෙල් ගැල්වීමේ උපමාව-Simile of applying oil

1) යම් පුද්ගලයෙක් තමන්ට ඇති තුවාලයක් සුවකිරීම පිණිස බෙහෙත් තෙල් ආදිය ගල්වයි. එලෙස, නුවණින් සලකා කයේ පැවත්ම පිණිස පමණක් අහාර ගැනීම. 2) බර ගෙනයන කරත්තයක්, පහසුවෙන් ගෙනයාම පිණිස රෝද කූරවල තෙල් ගාන ලෙසින්, කය පහසුවෙන් පවත්වා ගැනීම පිණිස ආහාර ගත යුතුවේ.

🛦 භාවතා වර්ධනය පිලිබඳ උපමා- Similes on Development in meditation: මූලාශය: අංගු.නි: (4) 7 නිපාත:මහාවග්ග: භාවතානුයුත්ත සූතුය,පි.482

1) කිකිළිය හා බිත්තර උපමාව- Simile of the hen and eggs

කිකිළිය, තමාගේ බිත්තර රකිත්තේ නැතිව, පැටව් කටුව බිඳ හොදින් එලියට ඒවා! යයි පැතුවද එය ඉෂ්ඨනොවේ. එලෙස, භාවනාවෙ නොයෙදුන කෙනෙකුට, සිතින් පතා සිත විමුක්තියට පත් කර ගත නොහැකි බව මෙහි දක්වා ඇත. එහෙත්, කිකිළිය තම බිත්තර මැනවින් රැකුවහොත්, පැටව් නිසිලෙස උපදිවා යයයි පැතුවත් නොපැතුවත්, ඇගේ පැටව් යහපත් ලෙසින් කටුව බිඳ ගෙන එළියට එයි. එලෙස, භාවනාව යහපත් ලෙසින් වඩාගන්නා කෙනෙකුට, සිතින් නො පැතුවත් අවිදාහව බිඳ, විමුක්තිය ඇතිකර ගත හැකිය.

2) වඩුවා උපමාව- Simile of the carpenter

වඩුවෙක්, වැඩ කිරීම නිසා ඔහුගේ වැය ගෙවියයි, එහෙත්, අද මෙපමණක් ගෙවී ගියාය යන වැටහීම ඔහුට නැත. එලෙස, භාවනාව වඩා ගන්නා භික්ෂුවට, දිනෙන් දිනට කෙතක් දුරට ආසව පුහීණය වූවාද යන අවබෝධ නැත. එහෙත්, ආසාව ඎය වූ විට, ඒ පිලිබඳ නුවණ ඇතිවේ.

3) ශිත කාලයේ ඉවුරේ රඳවන ලද ඔරුව පිලිබඳ උපමාව- Simile of the boat landed on the beach during winter

ශිත ඍතුවේ වැල්ලේ තබා ඇති ඔරුව, සුළං, හිරු එළිය ආදියෙන් කුම කුමයෙන් විනාශයට යයි. එලෙස, භාවතාව වඩා ගන්නා භික්ෂුවට, දිනෙන් දිනට කෙතක් දුරට ආසව පුහීණය වූවාද යන අවබෝධ නැත. එහෙත්, ආසාව ඎය වූ විට, ඒ පිලිබඳ නුවණ ඇතිවේ.

ම

මක

- ▲ මක්බලිගෝසාල ගේ අයහපත් ඉගැන්වීම් නිසා මින්සුන්ට සිදුවෙන අයහපත පෙන්වීමට මේ උපමා යොදාගෙන ඇත:
- 1) කේසකම්බිලි පොරෝනය උපමාව-The simile of Matted hair blanket: සියලු වස්තු අතුරින් නරකම එකය, එලෙස, සියලු ඉගැන්වීම් අතරින් නරකම ඉගැන්වීම මක්ඛලිගෝසාල ගේ වාදයය. මූලාශුය:අංගු.නි (1) :3 නිපාත: 3.3.4.5 සුතුය, පි.554.
- 2) මසුන් අල්වන කෙමිණ උපමාව- Simile of the fishing net: මසුන් අල්වන කෙමිණ නිසා බොහෝ මසුන්ගේ විනාශය සිදුවේ, එලෙස, ඔහුගේ වාදය නිසා බොහෝ පිරිස විපතට පත්වේ. මූලාශුය: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත:ඒක ධම්ම පාලිය: 1.16.3.4 සුතුය, පි.106.

මට

# 🛦 මැටි බඳුන් උපමාව-Simile of the clay pots

සියලු මැටි බඳුන් බිඳීම ස්වභාවය කොට ඇත, එලෙස සියලු සත්වයෝ මරණය ස්වභාවය කොට ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: කෝසලසංයුත්ත: 3.3.2 අයාකා සූතුය, පි. 202, ESN:3 Kosala samyutta: 22.2 Grandmother, p. 254.

### 🛦 මේසය උපමාව-The simile of rain cloud

ගිම්හානයේ- ඇසල මාසයේ මහා දුවිලි ඉහල නගී. ඒ අවස්ථාවේ මහා අකල් වැස්සක් ඇතිවී, ඒ දුවිලි සෝදා හරි. එලෙස, ආරිය අටමග වර්ධනය කරගැනීමෙන්, යම් අකුසල ධර්ම- කෙළෙස් ඇත්නම් ඒවා පහවී යන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: මග්ගසංයුත්ත:බලකරණියවග්ග:මේසසුතුය, පි.142.

#### මර

▲ මරණසතිය වඩනවිට අපුමාදව කටයුතු කිරීම ගැන මේ උපමා වලින් පෙන්වා ඇත.

හිස හෝ හැඳිවක ගිනි ගැනීමේ උපමාව-Simile of head or cloth on fire: හිස ගිනිගත් විට හෝ හැඳි වත ගිනිගත්විට,අපුමාදව එම ගින්න නිවා දැමීමට කටයුතු කරණ ලෙස මරණ සතිය වැඩිය යුතුවේ. මූලාශු: අංගු.නි :( 4 ): 6 නිපාතය: 6.1.2.9 පුථම හා දුතිය මරණසති සූතු, පි. 60, ESN:6: Mindfulness of Death 1 & 2, p. 324, අංගු.නි :( 5):8 නිපාතය: 8.2.8.3 හා 8.2.8.4 මරණසති සූතු, පි. 324, ESN: 8: 73.3 & 74.4 Mindfulness of Death,p. 449.

# 🛦 මාර්ගයේ දක්ෂ පුද්ගලයා පිලිබඳ උපමාව- Simile of the person who is skillful in the Path

මාර්ගය නොදත් පුද්ගලයා, මාර්ගයෙහි දක්ෂ පුද්ගලයාගෙන් සම බිමකට යන මාර්ග සලකුණු ගැන අසයි. එවිට, මාර්ගය දන්නා පුද්ගලයා මෙ පවසයි:

'මේ මගේ යන්න, එවිට දෙමං සන්ධියක් හමුවේ, වමට නො ගොස් දකුණට යන්න. එසේ යනවිට ඝන වනලැහැබක් හමුවේ. ඉන් ඔබ්බට යනවිට මඩවගුරක් ඇත. ඉන් ඔබ්බට දළ බෑවුමක් වේ. ඉන් එහාට ගියවිට සිත්කලු සම බිමක් දැකිය හැකිය'

උපමා විස්තරය: 1) මාර්ගය නොදත් පුද්ගලයා =දහම නොදත් පෘතග්ජනයා 2) මාර්ගයෙහි දක්ෂ පුද්ගලයා= තථාගතයන් වහන්සේ 3) දෙමංසන්ධිය= සැකය (විචිකිච්චාවය) 4) වමට යන මග = මීථාා අටමගය 5) දකුණට යන මග= සම්මා අරිය අටමගය 6) ඝන වනලැහැබ= අච්ජ්ජාව 7) මඩවගුර=කාමයට ඇලීමය 8) දළ බෑවුම= කෝධය හා උපායසය 9) සිත්කලු සම බිම= නිවනය. මූලාශුය: සංයු.නි; (3): බන්ධසංයුත්ත: ථෙරවග්ග: 1.2.4.2 තිස්ස සූතුය, පි.210.

#### 🛦 මළපුඩුව උපමාව - Simile of the snare

ලිහිණියා, මළපුඩුව- උගුල තුළ ඇති යම් කෑමක් කෙරේ ආසාව ඇතිකර එය ගන්න යනවිට පුඩුවට හසුවේ. එලෙස, තණ්හාවෙන් බැඳුන සත්වයෝ සසරට බැඳී සිටින් අන්දම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (1 කාණ්ඩය): දේවතාසංයුත්ත: 1.8.9 පාථෙයිය සූතුය, පි. 108, ESN:1: Devathasamyutta: 79.9 sutta, p. 162.

#### මහ

## 🛦 මහා අරටුව උපමාව- Simile of the Great heartwood

ගසක ඇති සවිමත්, බලවත් කොටස අරටුවය. එලෙස, ධර්මයේ අරටුව වත්තේ විමුක්තියය-නිවනය. ගසක අරටුව සොයායන අනුවණ මිනිසෙක් අරටුව වෙනුවට කොළ අතු ආදිය ගනී. අරටුව දන්නා මිනිසා, අරටුවම සොයාගනී. එලෙස නුවණැති පුද්ගලයාට දහමේ අරටුව- විමුක්තිය ලබා ගැනීමට හැකිවේ. මූලාශුය: ම.නි.මහාසාරෝපම සූතුය හා වූලසාරෝපම සූතුය.

#### 🛦 මහා ඉර්ෂි -ඉසි උපමාව- Simile of the Maha Irsi

මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත්තේ බුදුන් වහන්සේ, අගාධයවැනි සසර සාගරය තරණය කර මහා ඉසී- සම්බුද්ධ බවට පත්වීම පෙන්වා දීමටය. මූලාශු: සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: දේවතාසංයුත්ත: ඒකමුල සූතුය, පි. 84, ESN:1: Devathasamyutta: 44.4 One root, p. 119.

### 🛕 මහා ගල් පව්ව උපමා-Simile of the great rock

- 1) සියලු දිශාවන් සිට පෙරලි එන පර්වත, සියල්ල යට කර දමයි.එලෙසින්, සෑම අතින්ම පැමිණෙන, ජරා මරණය මිනිසුන් යට දමන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (1):සගාථවග්ග: කෝසල සංයුත්ත:3.3.5 පබ්බතඋපමා සූතුය, පි.210,
- ESN:3:Kosalasamyutta:III:25.5 The simile of the mountain, p.259.
- 2) සෝතාපන්න බව ලැබීම, දිට්ඨිසම්පන්නවීම (දහම් ඇස ලැබීම) නිසා ඇති ලාභය හිමලයා, සිනෙරු පර්වත වලට වඩා අති මහත්බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත:1.10.9-1.10.11 සූතු3කි, පි. 240, ESN:13:Abhisamayasamyutta: 9-11 suttas, p.733.
- 3) පටිභාන පව්වේ, බෑවුම් බිහිසුණුය, ඉන් ඇදවැටීම බියජනකය. එහෙත්,චතුසතා අවබෝධ නො කර සසර දුක් පුපාතයට ඇදවැටීම ඊටවඩා බිහිසුණු යයි මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු:සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සච්චසංයුත්ත:පබ්බතවග්ග:12.5.2 පපාත සූනුය, පි. 332, ESN:56:Sacchasamyutta:42.2 The Precipice, p.2312.
- 4) උස ගල්පව්වක් මුදුනේ සිටගෙන සිටින පුද්ගලයෙකුට හාත්පස යහපත් ලෙසින්ම පෙනේ. එලෙස, සුන්දර පුඥාව ඇති, සමතැස් ඇති, පහවූ ශෝක ඇති බුදු රජාණන් වහන්සේ ඒ සෙල්පව්ව නම් දහම පහයට නැගී, ජාති ජරාවෙන් මඩනා ලද ශෝකයෙහි ගැලුනු ජන සමුහයා බලන සේකයයි මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශය:ඛු.නි: ඉතිවුත්තක: 2.2.1 විතක්ක සුනුය, පි.388.

## ▲ මහා පොළොව උපමා- Simile of the great earth

- 1) මහා පොළොවේ පුමාණය මැනීය නොහැකිය. එලෙස, දහම් අස ලැබීම- සෝතපන්න බව ලැබීමෙන් සිදුවන අර්ථය අපුමාණ යයි මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග:අභිසමය සංයුක්ත:1.10.5 හා 1.10.6 පඨවි සූතු 2කි, පි. 238, ESN:13: Abhisamyutta: 5-1 & 6.2 Earth, p.729.
- 2) දීර්ඝ කාලයක් ඇවෑමෙන් මහා පොළව අවසන්වේ. එහෙත්, දීර්ඝ සසර ගමන අවසන්වීමට බොහෝ කල් ගතවේ යයි මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (2 කාණ්ඩය) අනමතග්ගසංයුත්ත: 3.1.2 පඨවි සූතුය,පි.298, ESN:15: Anamataggasamyutta: 2.2 The earth, p. 788.
- 3) කායබලයෙන් කලයුතු කටයුතු හැම පොළව ආධාර කරගෙන කරනු ලැබේ. එලෙස, ආරිය අටමග, අකුසල පුහිණයට හා කුසලය වඩා ගැනීමට ආධාර වන අන්දම මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: මග්ගසංයුත්ත:බලකරණිය: 1.14.1 බලසූතු 4කි, පි. 134, ESN: 45: Maggasamyutta: XIV: 149.1 4 suttas, p. 1692.
- 4) මහා පොලවේ පුමාණය අපුමානය. එලෙස, සෝතාපන්න ආරිය ශුාවකයා නිමකල දුක අපුමානවේ, ඉතිරිව ඇත්තේ පස් ගුලි 7ක් වැනි සුළු පුමාණයක් බව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි: (5-2): මහාවග්ග: සච්චසංයුත්ත: 12.6.5 පඨවි සූතුය,පි. 350,ESN:56: Sacchasamyutta: VI:55.5 The Earth, p.2327.
- 5) යම්කිසි පුද්ගලයෙක් මහා පොළව නැති කරන්න යයි සිතා උදැල්ලක් ගෙන පොළොව හාරයි. එහෙත්,පොළොව මහා ගැඹුරු නිසා එසේ කිරීමට ඔහු අපොහොසත් වේ. එලෙස,මෙත්තාසහගත සිත ඇතිපුද්ගලයා, අනුන්ගේ රළුවචන ආදියෙන් සසල නොවන බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:ම.නි: 1: ඔපම්මවග්ග: 1.3.1 කකවුපම සූතුය, (ජෙදය 18), 8.327.

#### 🛕 මහා රුක උපමා-Simile of huge trees

- 1) වනයේ ඇති මහා රුක, යට ඇති මුල්වලින් පෝෂණය වේ. එලෙස, උපාදාන නිසා, මිනිසුන් තුල ආස්වාදය වැඩි, තණ්හාව මහත් බවට පත්වෙන අන්දම මෙහිදී පෙන්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත:දුක්ඛවග්ග: මහාරුක්ඛ සූතු, පි.160.
- 2) වනයේ මහා ගස් නිසා සෙසු ගස් විනාශවියයි. මේ උපමාවෙන පෙන්වා ඇත්තේ පංච නිවරණ නිසා ආධාාන්මික ජීවිතය වැනසියාමය. මූලාශු: සංයු.නි: (5-1) මහාවග්ග:බොජ්ඣංගසංයුත්ත: නීවරණ වග්ග: 2.4.9 මහාරුක්ඛ සූතුය, පි. 220, ESN: 46 Bojjhangasamyutta: The Hindrances: 39.9 Trees, p. 1774.
- 3) වනයේ ඇති මහා රුක,යට ඇති සියලුම මුල් නිසා ආහාර ලැබ දිගු කලක් පවති. එලෙස,සංයෝජන ධර්මතා වල ආස්වාදය නැවත නැවත දකිමින් වාසය කරනවිට නාමරූපයන්හි බැසගැනීම සිදුවේ, නාමරූප නිසා සලායකණ ආදී වශයෙන් පටිච්චසමුප්පාද කියා වලිය නිසා දීර්ඝ කාලයක් සසරේ සැරිසරන අන්දම මෙහිදී පෙන්වා ඇත.

මූලාශු: සංයු.නි: (2 ): නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත:1.6.8 නාමරූප සූතුය, පි. 164, ESN:12: Nidanasamyutta: Fetters, p.685.

# 🛦 මහා සමුදුයේ අසිරිය පිලිබඳ උපමාව- Simile of the Wonders of great ocean

මහා සමුදුයේ අසිරිමත් කරුණු 8 ක් ඇත. එලෙස, ධම්ම විතයට අසිරිමත් බව ගෙනදෙන කරුණු 8ක් මෙහි විස්තර කර ඇත. බලන්න:මහා සමුදුයේ අසිරිය. මූලාශු:අංගු.නි: (5) 8 නිපාත: 8.1.2.9 පහාරාද සූතුය, පි.103, EAN:8:19.9 Pahārāda,p.421.

## 🛦 මහා සල්ගස් උපමාව- Simile of the great Sala trees

හිමාල කන්ද පිහිටකර ගෙන මහා සල් ගස් පස් ආකාරයට වැඩේ. එලෙසින්, සැදැහැඇති කුල නායකයෙක් නිසා ඔහුගේ පව්ලේ උදවිය පස් ආකාරයකින්: ශුද්ධාව,ශිලය, ශුැතය, තෲගය,පුඥාව වර්ධනය වේ. මූලාශුය: අංගු.නි: (3) 5 නිපාත: සුමනාවග්ග: 5.1.4.10 මහාසාල සූතුය, පි.90.

ය

යක

# 🛕 යකඩ ගුලිය උපමාව- Simile of the Iron ball

රත්වූ යකඩ ගුලිය ඇල්ලීම හෝ එය මුවේ තාබාගැනීම නිසා මහා වේදනා ඇතිවේ. එලෙස, අසංවර සංඝයා රට වැසියන් විසින් ලබාදෙන අහර වැළඳීමේ අකුසලය, රත්වූ ලෝ ගුලියක් අනුභව කිරීම වැනිය යි මෙහි පෙන්වා ඇත. **මූලාශය**:බු.නි: ඉතිවුත්තක: 3.5.2 ජීවිකා සූතුය, පි.468

යන

#### 🛦 යානය උපමාව-Simile of the Vehicle

යානයකට රෝද (සක්) 4 ක් ඇත, දොරවල් ඇත. මෙහිදී ශරීරය අසුවි ආදී අපවිතු දේ පිරුන යානයකට සමකර ඇත. සක් 4 යනු කය හැසිරෙන ආකාර 4: ඇවිදීම, සිටගැනීම, හිඳගැනීම හා ඇලවීසිටීම. නව දොර: කයේ වැගිරීම් ඇති දොරටු 9 -ඇස් 2, කන් 2, නාස්පුඩු 2, කට, ලිංගය, මල මාර්ගය, අශුවි: 32ක්වු කාය කොටස්වේ. මූලාශු:සංයු.නි: (1): දේවතාසංයුත්ත: 1.3.9 චතුවක්ක සුතුය, පි. 56, ESN: 1: Devata samyutta: 29.9 Four Wheels, p. 91. සටහන: කය පිලිබඳ මේ සමාන විස්තරයක් : බු.නි:සුත්තනිපාත:උරගවග්ග:1-11 විජය සූතුය, පි.80 ද පෙන්වා ඇත.

Q

රය

#### 🛦 රියසක උපමාව-Simile of the cart wheels

කෙටි කලකින් අයහපත් ලෙසින් සකස් කළ රියසක (රෝද) ඉක්මනින්ම බිදී යයි. එලෙස, මේ සසුනේ කාය, වචී හා මනෝ කිුයා අයහපත් සංඝයා ධර්මවිනයේ පහතට වැටේ, එහෙත්, බොහෝ කලක් ගතකර මැනවින් සලසන ලද රියසක බොහෝ කාලයක් පවතී. එලෙස, මේ සසුනේ කාය, වවී හා මනෝ කිුයා යහපත් සංඝයා ධර්මවිනයේ වර්ධනයට පත්වේ. මූලාශුය:අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: රථකාරවග්ග:3.1.2.5 සුතුය, පි.250.

ල

ලභ

▲ ලාභ සත්කාර නිසා විනාශය ඇතිවීම පෙන්වා ඇති උපමා- Similes on downfall of the path due to Gain & honor

### 1) අශ්වතරිය උපමාව-Simile of the Mule

අශ්වතරිය යනු, කොටඑවකුට දාව, වෙළඹකුස උපන් තිරිසන් සඳවයාය. ඌ ගේ උපත නිසා මව විනාශයට පත්වේ. ලාහසත්කාරවලට යටවන පුද්ගලයාද එසේ තමාගේ විනාශයට ලංකරගැනීම පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. බලන්න:සංයු.නි: නිදානවග්ග :ලාහසත්කාරසංයුත්ත: 5.4.5 අත්තවධ සූතුය.

## 2) බිළි වැද්දා උපමාව- Simile of the fish hunter

බිළිය -ඇම යොදා බිළිවැද්දා මසුන් අල්ලාගනී, ඇමට හසුවන මාළුවා බොහෝ දුක් විඳ මරණයට පත්වේ. එලෙස, ලාභ සත්කාර වලට යටවෙන සංඝයා මාර්ගය විනාශ කරගන්නා බව පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදා ගෙන ඇත. සටහන: 'බිළි වැද්දා' යනු මාරයාය. මූලාශුය:සංයු.නි:2: ලාහසත්කාර සංයුත්ත:දරුණුවග්ග: 5.1.2 බළිස සූතුය, පි.366

#### 3) සිගාල උපමාව-Simile of the fox

සිගාලයා (සිවලා, නරියා) උක්කන්ටක (කුෂ්ඨ රෝගයක්) රෝගයෙන් පෙලන විට ඌට එකතැන සිටීම අපහසුය, ඌ කවර ස්ථානයකට ගියද උගේ කැසීම නතර නොවේ. එලෙස, ලාහසත්කාර නිසා සිත මැඩිගිය මහණට, කවර තැනකට ගියද සිත සමාධියට පත් කර ගත නොහැකිවේ, දුකට පත්වේ. මූලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: ලාහසත්කාරසංයුත්ත:5.1.8 සිගාල සුතුය, පි.372.

#### 4) කැසබූපියා හා පූතා උපමාව-Simile of Father Turtle & son

පෙර කල විලක සිටි කැසබු පියා, තම පුතාගේ ආරක්ෂාව ගැන සිතා, එම විලෙන් පිටතට නොයන ලෙස සිය පුතාට අවවාද කර ඇත. එම අවවාදය නොපිළිගත් පුතා, එක් දිනක් විලෙන් බැහැරට ගියේය. එහිදී මස් වැද්දා යකඩකටුවක් සහිත හූයකින් (ලනුව) ඒ කැසබු පුතාට විද ඌ විනාශට පත් කරන ලදී. එලෙස, ලාහසත්කාර නිසා සංඝයා විනාශවීයාම මෙහි පෙන්වා ඇත. වැද්දා යනු මාරයාය, යකඩ කටුව ලාහ සත්කාර ආදියය, හූය තණ්හාවය. තණ්හාව නිසා ලාහආදියට ගිජුවන මහණ මාර්ගයේ පරිහානියට පත්වේ. මූලාශය:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: ලාහසත්කාර සංයුත්ත:5.1.3 කුම්මසූතුය, පි.368.

- 5) විදුලි අකුණ උපමාව-Simile of lightening: විදුලි අකුණක් පතිතවූ ස්ථානය විනාශවී යයි. එලෙස, ලාහ සත්කාර නිසා සංඝයා මාර්ගය විනාශ කරගැනීම මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: ලාහසත්කාරසංයුත්ත: 5.1.6 අසනිවක්ක සුතුය, පි.370.
- 6) නපුරු බල්ලා උපමාව- Simile of the Cruel dog: නපුරු බල්ලා යනු දමනය වී නැති සතාය. උගේ නාසය ලහට මස්කැලි ලංකරන්නේ නම් ඒවා ගැනීමට ඇති ආසාව නිසා ඌ තවත් නපුරු වේ. එලෙස, ලාහ සත්කාර ආදියට යටවූ පුද්ගලයා ඒවා වැඩි වැඩියෙන් ලබන විට මහා විනාශයට පත්වේ. මූලාශය: සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: ලාහසත්කාරසංයුත්ත: 5.4.6 පංචරථසත සුනුය.

## 7) මීළහ්ක උපමාව- Simile of the worm

මීළහ්ක යනු අශුචි ආදීයෙන් ජිවත්වන පණුවාය. උන්,අනායන් ගැන නොතකා, ඔවුන්ගේ අශුචිද කෑමට ගනී. එලෙස, ලාහ සත්කාර ආදිය ලබන අනුවණ භික්ෂුව, අනුන්ගේ දේ ද ගනිමින් වාසය කරති. එය ඔවුනට බොහෝ කාලයක් දුක පිණිස වේ යයි මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:නිදානවග්ග:ලාහසත්කාරසංයුත්ත:5.1.5 මීළහ්ක සුතුය, පි.370.

#### 🛦 බිළි සය උපමාව-Simile of the Six Hooks

බිළිසයක් සහිත ඇමක් යොදාගෙන බිළිවැද්දා, එය විලට දමයි, බොහෝ මාඑවෝ එම ඇම ගිලගෙන විනාශයට පත්වේ. එලෙස, සළායතන මගින් අල්ලාගන්නා බාහිර අරමුණු වලට හසුවන් ලෝක සත්වියා, මාරයාගේ ඇමට හසුවී සිටින බව පෙන්වීමට මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත. මූලාශය:සංයු.නි:2:ලාහසත්කාර සංයුත්ත:දරුණුවග්ග: 5.1.2 බළිස සූතුය, පි.366

ව

වඳ

# 🛦 වඳුරා උපමාව- Simile of the monkey

වනයේ සිටින වඳුරෙක්, ගසින් ගසට යන්නේ එක් අත්තක් අල්ලාගෙන, එය අතහැර වෙනත් අත්තක් අල්ලා ගනිමින්ය. එලෙස, අශුැතවත් පෘතග්ජනයාහට යථාභූත ඥානය නැතිනිසා ඔහු පංච උපාදානස්කන්ධය තමන්ගේ යයි අල්වාගෙන සසර සැරිසරන අන්දම මෙහිදී විස්තර කර ඇත. මූලාශය: සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: මහාවග්ග:අස්සුතවන්තු සුතු 2කි, පි.170.

## ▲ වස්තු උපමා-Simile of Clothes

1) කිලිටි වස්තුයක්, වර්ණ-සායම් කළද, එහි අපිරිසිදුබව නොමැකේ. එහෙත්, පිරිසිදු වස්තුයක්, වර්ණ කලවිට, ඒ වර්ණය මැනවිත් පිහිටයි. එලෙස,කෙලෙස් ඇතිවිට සිත කිලිටිවේ, කෙළෙස් නොමැතිනම් සිත යහපත් ලෙසින් පිරිසිදු බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශුය: ම.නි: (1): මූලපරියායවග්ග: 1.1.7 වත්ථුපම සූතුය, පි.102,

- 2) රජෙකුට බොහෝ අලංකාර වස්තු ඇත. එනිසා කැමති කැමති පරිදි, කැමති කැමති වෙලාවකට, ඔහු සුදුසු වස්තු අදි. එලෙස, සප්ත බොජ්ඣංග දියුණු කරගත් මහණහට ඒ ධර්මතා එකින් එක ගෙන වාසය කල හැකිබව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.නි; (5-1) මහාවග්ග: බොජ්ඣංගසංයුත්ත: 2.1.4 වත්ථ සුතුය, පි.178.
- 3) සියලු වස්තු අතරින් ඉතා සිනිඳු කසී වස්තුය අගුය. එලෙස කුසල් දහම් අතරින් අපුමාදය අගු බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශය:සංයු.න්; (5-1) මහාවග්ග:මග්ගසංයුත්ත: 1.13 වත්ථ සුතු, පි.132.

ස

සග

- ▲ සුගතියේ හා දුගතියේ යළි උපත උපමාව-Simile of rebirth in a good place or a bad place: මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.6 අසිබන්ධක සුතුය, පි.592.
- 1) මහා ගලක් විලකට දැමුවිට එය යයට ගිලේ, ගලට උඩට එන්න යයි කිවත්, එය කල නොහැකි දෙයකි. එලෙස අකුසල් කල මිනිසුන් නිතැතින්ම දුගතියකට යයි.
- 2) ගිතෙල් කළයක් විලකට දැමුවිට එහි කැට කැබිලිති යටට යයි, තෙල් උඩට එයි. ඒ තෙල් යයට යන්න කියා, පැවසුවත් එය එසේ නොවන්නේය. එලෙස, කුසල් කල පුද්ගලයා නිතැතින්ම සුගතියට යයි.

#### සත

- ▲ සක්පුරුෂ සේවනයේ යහපත හා අසක්පුරුෂ සේවනයේ අයහපත පෙන්වීමට යොදා ඇති උපමා:Similes used to show the benefits & non benefits by associating Good people & Bad people: මූලාශුය: ඛ.නි: ඉතිවුත්තක: 3.3.7 සුබ පුාර්ථනා සූතුය, පි.436.
- 1) විෂ පෙවූ ඊතලයක්, අනික් ඊතල හා එකතු කළහොත්, ඒවාටද විෂ ආලේපනවේ. එලෙස අසත්පුරුෂ ඇසුර අයහපත ගෙනදේ.
- 2) කුණුවූ මස් කුසතණ යෙන් වේලුවද එහි දුගඳ නතර කළ නොහැකිය. එලෙස අසත්පුරුෂයා සේවනය කරනවිට අයහපත පැතිරේ.
- 3) තුවරලා නම් සුවඳ විහිදෙන දුවාඃ, ගසක කොළයකින් ඔතා තැබුවද ඉන් සුවඳ විහිදේ. එලෙස, සත් පුරුෂ ආශුය යහපත ගෙනදේ.
- 🛦 සතුන් හය දෙනාගේ උපමාව-Simile of the six animals

මිනිසෙක් සතුන් 6 දෙනක්: නයෙක්, කිඹුලෙක්, කුරුල්ලෙක්, බල්ලෙක්,නරියෙක් හා වදුරෙක් අල්ලා ඔවුන් දැඩි කඹවලින් ගැට ගසයි. ඉන් පසු කඹ 6 එකතුකර මැද ගැටයක් ගසා, උන් අත් හරි. එවිට නයා තමාගේ ගොදුරු බිමට යෑමට තැත් කරයි. එලෙස, සෙසු සතුන්ද තමන්ගේ පුරුදු බිමට යාමට දහලයි. එහෙත් මැද ගැටය නිසා ඔවුන්ට උවමනා දේ කරගත නොහැකිවේ, එනිසා උන් වෙහෙසවේ. එහිසිටින බලවත්ම සතා ගේ යටතට අනින් සතුන් පත්වේ. මේ උපමාව යොදාගෙන ඇත්තේ කායගතා සතිය යහපත් ලෙස නො වඩනා භික්ෂුවගේ ඇස මනවඩනා රූපවලට ඇදේ, මන නොවඩන රූප කෙරෙහි පිළිකුල ඇතිකරගනී. එලෙස සෙසු අංගද: කණ, නාසය, දිව, කය හා සිත. එසේ ඔහු අසංවරයෙන් කටයුතු කරන් බව පෙන්වීමටය. මූලාශු: සංයු.නි: (4): සළායතනවග්ග:වේදනාසංයුත්ත: අසිවිසවග්ග:1.19.10 ජප්පානක සූතුය, පි.404.

#### සඳ

#### ▲සඳ උපමාව- Simile of the moon

පසළොස්වක දින පායන පුන්සඳ එළිය සෑම අත පැතිරේ. එලෙස,තාගතිමග- දහම් මගගමන් කරන පුද්ගලයාගේ කිර්තිය සෑම අත පැතිරේ. අමාවක දින සඳ එළිය නොමැත. එලෙස, අගතිමග ගමන් කරන පුද්ගලයාට කීර්තියක් නොමැත. මූලායු: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.1.2.7, 4.1.2.8 හා 4.1.2.9 අගති-තාගති සූතු, පි. 58, EAN:4: 17.7, 18.8 and 19.9 Wrong course, p. 154.

#### සර

#### ▲ සරු කෙත උපමාව-Simile of the fertile land

සරුබිමක වගා කරන්නේ නම් සරු අස්වැන්නක් ලැබවේ. එලෙස ආරිය උතුමන්ට දාන පුජාකිරීමෙන් මහා එල ඇතිවේ. දානය දෙන්නාට ලැබෙන පුණා මෙලොව හා පරලොව සැප ඇතිකිරීමට හේතුවේ. **සටහන්**: ආරියෝ සරු කෙතක් වැනිය. **මූලාශු**: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: 8.1.4.4 බෙත්තුපම සූතුය, පි. 174, EAN:8: 34.4 The Field, p. 430.

# 🛦 සොරාට විදීමට ඇති දඬුවම් පිලිබද උපමාව-Simile of he punishments for a Thief

සොරකම් කිරීමේ දඩුවම් ලෙසින් සොරෙක්හට උල් වලින් ඇනීමට නියමවේ. ඒ නිසා ඔහු මහා දුක් පිඩා විඳි. එලෙස, විඥානයේ කියා කාරිත්වය, නිසා බොහෝ දුක් වේදනා විඳීමට සිදුවන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. මූලාශු :සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමය සංයුක්ත: 1.7.3 පුක්තමංස සූතුය, පි. 174, ESN: 13: Abhisamyasamyutta: 63.3 Son's Flesh, p. 697.

#### සල

# 🛦 සල්වනය උපමාව-Simile of Salatree grove

සල්වනයක වර්ධනය කැමති පුද්ගලයෙක්, එහි පැමිණ, පිළිල රෝග ඇති සල්ගස් බැහැර කර ඒ වනය මැනවින් පිරිසිදු කරයි. එමගින් සල්වනය යහපත් ලෙස වැඩේ. මේ උපමාවෙන් දක්වා ඇත්තේ: සංඝයා අකුසල දුරුකර, කුසලයේ පිහිටා ගත්තේ නම් සසුතේ දියුණුව ඇතිවන බවය. මූලාශුය:ම.නි: 1: ඔපම්මවග්ග: 1.3.1 කකවුපම සූතුය (ජෛදය 11), පි.327.

## 🛦 සෙවනැල්ල උපමාව- Simile of the shadow

ගසක් ඇතිනිසා එයට සෙවනැල්ලක් ඇත. යම් පුද්ගලයෙක්, පැමිණ උදැල්ලක් ගෙන් ඒ ගස උදුරා සහමුලින්ම විනාශ කළහොත්, සෙවනැල්ලක් දැකිය හැකි නොවේ. එලෙස, මේ කය නිසා ඇතිවන කුසල හා අකුසල කර්ම සෙවනැල්ල ලෙසින් එහි බැඳී ඇත. දහම දත් පුද්ගලයා, පුඥාව (නම් උදැල්ල) ඇතිකර සියලු ආසව පුහීණ කරගත්විට යලි උපතක් -සෙවනැල්ලක් දැකිය නොහැක. මූලාශුය: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.5.5. වප්පසුනුය, පි.400.

හ

හම

## 🛦 හමගැසු එළ දෙන උපමාව- Simile of the Cow without skin

එළදෙනකගේ හම ගලවා ඇත්නම්, ඌ කුමන ස්ථානයකට ගියද මැසිමදුරු කරදර ඇත. එලෙස, ස්පර්ශ ආයතනයන්ට යටවූ පුද්ගලයාට බොහෝ දුක් වේදනා ඇතිවේ. **මූලාශු :**සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමය සංයුත්ත: 1.7.3 පුත්තමංස සූතුය, පි. 174, ESN: 13 : Abhisamyasamyutta: 63.3 Son's Flesh, p. 697.

#### യയയ

උපගුන්ථය: 6- බුදුන් වහන්සේ -The Buddha the Blessed One (නිපිටකයේ සදහන් ගෝකම බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ විස්තර ඇසුරින් සකස්කර ඇත)

1) බුදුන් වහන්සේගේ ජීවිතයේ වැදගත් සැතපුම් කණු- Significant Mile Stones of The Buddha's Life 2) බුද්ධ උත්පත්තිය- Birth of The Buddha 3) බුද්ධ දෙමාපියන් -Parents of The Buddha 4) සිද්ධාර්ථ කුමරා ගේ තරුණ විය- Younger days of Prince Siddhartha 5) හිහිගෙය අත්හැරීම- Renouncing the lay life 6) සිද්ධාර්ථ තවුසා-Ascetic Siddhartha 7) සම්බෝධිය ලැබීම-Enlightenment 8) සද්ධර්මය දේශනා කිරීම ඇරඹීම-Commencing the Dhamma 9) බුදුගුණ- Qualities of The Buddha 10) බුදුන් වහන්සේගේ උත්තරීතර බව-Greatness of The Buddha 11) බුදුන් වහන්සේ උන්වහන්සේ හඳුන්වා ඇති ආකාරය- The way The Buddha addressed himself 12) බුදුන්වහන්සේගේ කුසලතා-Skills of The Buddha 13) බුදුන් වහන්සේගේ පෙරජිවිත- Former lives of The Buddha 14) බුදුන් වහන්සේට තිබූ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ -Thirty two marks of the Great Man 15) බුදුන් වහන්සේ හදුන්වන නාමපද- Titles names for The Buddha 16) දෙවියෝ හා බුහ්මදෙවියෝ බුදුන්වහන්සේගේ ගුණ වැනිම- Praising The Buddha by Devas & Brahmas 17) බුද්ධ ශුංවකලයා් බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by his disciples 18 ) අනාපාගමිකයන් බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by other religious sects 19) මාරයා බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by Mara 20) රජවරු බුදුගුණ වැනීම- Praising The Buddha by Kings 21) යක්ෂයෝ බුදුගුණ වැනිම Praising The Buddha by the Yakkas 22) බුදුන් වහන්සේට අපවාද කිරීම- Accusing The Buddha 23) ශුාවක සංඝයාට ඇතිවිස්වාසය- Faith of the Disciples 24) බුදුන් වදාළ ධර්මය-The teachings of The Buddha 25) බුදුන් වහන්සේගේ වාදය- What The Buddha declared 26) බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ අනාදාගමිකයන් ගේ මත-Views of Other sectarians about The Buddha 27) බුද්ධ ශුාවකලයා්-පැවිදි හා ගිහි- Disciples of The Buddha: Sangha & Lay people 28) බුදුන් වහන්සේ ගේ විහරණ- Abiding s of The Buddha 29) බුදුන් වහන්සේ ධර්මය දේශනා කිරීමේ පිළිවෙල - Teaching methods of The Buddha 30) බුදුන් වහන්සේ ශුංවකයන් හික්මවීමේ පිළිවෙල -Training methods of The Buddha 31) බුදුන් වහන්සේ දැක්වූ පුංතිහාර්යන්- The miracles performed by The Buddha 32) බුදුන් වහන්සේ වස් විසූ ස්ථාන- Rain retreats abodes of The Buddha 33) බුදුන් වහන්සේ මහළුවීම-The Buddha becoming old 34) බුද්ධ ආයුෂ-Lifespan of The Buddha 35 ) බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛ්බානය- Final Passing away of The Buddha

- 1) බුදුන් වහන්සේගේ ජීවිතයේ වැදගත් සැතපුම් කණු-Significant Mile Stones of The Buddha's Life
- 🛦 උපත සිට මහා පරිනිඛ්ඛානය ඉතක්-From the Birth to the Final Passing
- \* උපක: ලුම්බිණි කුි.පු 624 (Birth (Lumbini) 624 B.C.E.)
- \* විවාහය: යසෝධරා කුමරිය සමග, කපිලවස්තු නුවර කිු.පු. 608 (Marriage (Kapilavastu) - 608 B.C.E)
- \* මහා අභිනිෂ්කුමණය: කපිලවස්තු නුවර කිු.පු 595 (Renunciation (Kapilavastu) 595 B.C.E)
- \* සම්බෝධිය: බුද්ධ ගයාව කුි.පු. 589 (Enlightenment (Bodh Gaya) 589 B.C.E)
- \*පු**රම ධර්ම දේශනාව**: ධම්මචක්කප්පවත්තන බරණැස, සූනුය, සාරානාථය කි.පු.588 (First sermon at Saranath, Varanasi 588 B.C.E)
- \*මහාපරිනිර්වාණය: කුසිනාරාව කුි.පු. 544 ( The Greatpassingaway 544 B.C.E).

මූලාශු: මහාවංශය ඇතුළු ඉතිහාස ගුන්ථ ආශිතුව.

## 2) බුද්ධ උත්පත්තිය- Birth of The Buddha

- ▲ බුද්ධ උත්පත්තිය යනු, බෝසතුන්, තුසිත දේවලෝකයේ සිට මිනිස් ලෝකයේ මහමායා දේවියගේ කුස තුලට පැමිණීම හා ලුම්බිණි උයනේ දී උපත සිදුවීමය.
- ▼ මිනිස් ලොව උපත ලැබීමට පෙර බෝධිසත්ව ලෙසින් බුදුන් වහන්සේ තුසිත දේවලෝකයේ වැඩසිටීම මෙසේ විස්තර කර ඇත:
- " ආනන්දය, බෝසත්හු සිහිනුවණින් යුතුව තුසිත දෙවලොව ට පැමිණියහ… සිහි නුවණින් යුතුව, ආයු ඇති තාක් කල් තුසිත දෙවලොව සිටියහ… සිහිනුවනින් යුතුව තුසිත දෙවලොවින් චුතව, මව කුස පිලිසද ගත්හ. ඒ අවස්ථාවේදී, දේවඅනුභාව ඉක්මවූ,

අපුමානවු, දිප්තිමත්වු මහා ආලෝකයක් ලෝකය පුරා පැතිර ගියේය..."

- සටහන: බුදුන් වහන්සේ තුසිකයේ පහළවීම, මිනිස්ලොව උත්පත්තිය ලැබීම පිලිබඳ අසිරිමත් විස්තර ම.නි: (3) 3.3.3 ආචාරියාඅද්භූත සූතුයෙහි (පි.302) දක්වා ඇත. මූලාශු: අංගු.නි: (2) 4 නිපාත: 4.3.3.7. තථාගත අච්ඡරිය සූතුය, පි. 272, EAN:4: 127.7. Astounding, p. 195.
- ▼ බු**දුන් වහන්සේ**, බෝසතුන් ලෙසින් තුසිකදෙව්ලොව සිට මිනිස්ලෝකයේ මව් කුසයට පැමිණීම ගැන, ආනන්ද තෙරුන්හට මෙසේ වදාළහ:
  - "…බොධිසතෙතා තුසිතා කායා වචිතා මාතුකුචඡිං ඔකකමි…"

- **මූලාශු:** ම.නි: (3): 3.3.3. ආචාරියා අද්භූත සූතුය, පි.302, EMN: 123-Wonderful and marvelous, p. 896.
- ▼ මේ සුතුයේදී ආනන්ද තෙරුන් මෙසේ පවසා ඇත: "…මාවිසින් මෙම කරුණ භාගාවතුන් සමීපයේදී අසනලදී:
- 'ආනන්ද, යම්සේ සෙසු ස්තීන්, ඉඳගෙන (වැද) , ඇලවී (හොත්තාවවූ) හෝ (දරුවන්) පුසව කරති, එහෙත් බෝසත්මව එලෙස බෝසතුන් පුසව නොකරයි...සිටගෙන (සිටිලෙසින්) බෝසතුන් පුසව කරති' ".
- මූලාශය: ම.නි: (3) 3.3.3 ආචාරියාඅද්භූත සූතුය, පි.302.
- ▼ බුද්ධ උක්පත්තිය ගැන දෙවියන් සතුටුවීම, අසිත තවුසා, ළදරු කුමාරයා දැකීමට සුද්දෝධන රජුගේ මැදුරට පැමිණීම, බෝසත් කුමරා නියතයෙන්ම සම්බෝධිය ලැබීම පුකාශ කිරීම ආදිය මේ සූතුයේ විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත:
- \* අසිතතවුසා වීමසු වීට දෙවියන් තමන් සතුටට පත්වීමට කරුණු මෙසේ පවසා ඇත:
- "සමාක් සම්බෝධියට උත්තම රත්තය වූ...අතුලාවූ ඒ බෝධිසත්ව තෙමේ දෙවමිනිසුන්ට හිතසුව පිණිස මිනිස්ලොව ශාකාාජනපදයෙහි ලුම්බිණි නම් ගම්හි උපන. එහෙයින්, අතිශයින් කලාාරූප වුවොමෝ, තුටුවම්හ"
- \* දෙවියන්ගේ එ දේවවාකාාය අසා අසිත තෙමේ ක්රිතව -දෙව්පුරයෙන් බටුයේය. සුදොවුන් රජුගේ හවනයට එළැඹියේය. එහි පැමිණු 'කුමර කොහිද? මම ද ඔහු දක්නා කැමත්තෙම්" යන බස ශාකායනට කිහ.
- \* ලක්ෂණ ශාස්තුයෙහිත් වේදමන්තුයන්හිත් කෙළ පැමිණි එ තවුසා ශාකා ශ්‍රේෂ්ඨයා පිළිගෙන පිරික්සනුයේ පහන් සිත් ඇතිව "ද්වීපාදොත්තම මේ කුමර අනුත්තර" යන බස් පල කෙළේය..."මෙ කුමර අනුත්තර සම්බෝධියට පැමිණෙයි. පරම විශුද්ධ නිර්වාණය දක්නා සුළු මෙතෙම බහුජන හිතනුකම්පා ඇතියේ දම්සක් පවත්වන්නේය. මොහුගේ ශාසනය පතළ වන්නේය". මූලාශු:බු.නි:සු.නි:මහාවග්ග:3-11 නාලක සූතුය, පි.232.
- ▼ ලුම්බිණියේ තමන්වහන්සේගේ උපත, මේලෝකයේ අවසාන උපත බව බුදුන් වහන්සේ වදාළහ:
- "…ආනන්දය, උපන් ඇසිල්ලෙහි බෝසතුන් සමපාදයෙන් බිම සිට උතුරුදිශාවට සත් පියවර තබති…අභීත බස් පවසති:
- 'මං ලොවට අගුවෙමි, මම ලොවට ශ්‍රේෂ්ඨවෙමි, මමලොවට ජේෂ්ඨවෙමි, මේ අන්තිම ජාතියය, පුනර්භවයක් නැත…'". (අගෙගා හමසමි ලොකසස සෙටෙඨාහමසමි ලොකසස, ජෙටෙඨා හමසමි ලොකසස අයමනතිමා ජාති, නතඵදානි පුනබහවො ති.): මූලාශුය: ම.නි: (3) 3.3.3 ආචාරියාඅද්භූත සූතුය, පි.302. සටහන්: \* නේපාලයේ පිහිටි ලුම්බිණි උයන 'රුම්මින්දෙයි' ලෙසින් මෙවක හඳුන්වති. බුදුඋපතෙන් වසර 316 ක් කල් ගතවූ පසු එහි පැමිණි අශෝක අධිරාජායා, ඒ උතුම් සිදුවීම

අනුස්මරණය කරනුවස්, ස්ථම්භයක් ගොඩනගා එම ගලේ (අශෝකස්ත්ම්භයේ) මෙලෙස අකුරුකොටවා තිබේ:

"මේ ස්ථානයේ ශාකා මුණිවූ බුදුන් වහන්සේගේ උපත සිදුවිය'. (හිද බුද්ධෙ ජාතේ ශාකා මුණි). ඒ කුඑණ, අදද, ලුම්බිණි උයනේ අහිමානවත්ව වැජඹේ. \*\* 7 නි සියවසේ මැද හාගයේදී පමණ, චීනයේ සිට පැමිණි හියුන් ෂියන් (Hiuen Tsiang) හික්ෂුව විසින් තමාගේ පුජනිය වන්දනා ගමන පිලිබඳ රචනා කරන ලද පොතේ, එතුමන් ලුම්බිණි උයනට පැමිණි බව හා එහිදී අශෝක කුඑණ දුටුබව සඳහන් කර ඇත. \*\* කිර්තිමත් පුරාවීදාහඥ යෙකුවූ, ඉංග්‍රීසි ජාතික සෙන්පති කනින්හැම් විසින් 1896 වසරේදී කරනලද පුරාවිදහා කැනීම් වල පතිඵලයක් ලෙසින් වර්තමාන ලෝකයාට,ලුම්බිණි උයන පිලිබඳ තොරතුරු දැනගැනීමට හැකිවිඇත.

### ▼ වෙනත් මූලාශු:

- 1. "දඹදිව මධාාදේශයෙහි (උත්තර භාරතයට අයත්) හිමාල පර්වත පුාත්තයෙහි සාධුජන නිකෙතනයක් වූ ශාකාාජනපදයෙහි කපිල ආදී මහා ඉර්ෂින්ගේ වාසභූමියවූ කපිලවස්තු නගරයෙහි උභයකුල පාරිශුද්ධ ශුද්ධෝදන ශාකාා රාජයාගේ අගමෙහෙසියවූ මහාමායා දේවිය කුස පිළිසද ගත් අප මහා බෝසතාණෝ විකුමපූර්ව 566 වන වර්ෂයෙහි වෙසක් පුන් පොහෝදින ලුම්බිණි නම් සාලවන උද්යානහි දී මව්කුසින් බිහිවුහ". සටහන: ඉපදුන වර්ෂය : විකුම වර්ෂය ආරම්භ වුයේ කි.පූ. 58 වැන්නේහිය. වී.පූ.566 නි වර්ෂය කි.පූ. 624 වන වර්ෂයවේ. මෙය වර්තමාන කිස්තුවර්ෂයට එකතුවීමෙන් 2581 ක් වෙයි. මෙය ලක්දිව වාවහාර වන බුද්ධවර්ෂයට සරිලයි. ඒ අනුව මීට වර්ෂ 2580 කට පෙර බුදුරජානන් වහන්සේ උපන් සේක. බුද්ධජන්මවර්ෂය කි.පූ, 583 වන වර්ෂයයි යුරෝපිය පඩුවෝ කියති. මූලාශුය:වින.පි:මහාවග්ග පාලි 1: පුස්තාවනාව,පි 16:අතිගරු පරවාහැර ශී වජිරඤාන හිමි.
- 2. "Siddhattha Gotama who became the Buddha, the Enlightened One, may have lived from about 563-483 B.C., through many modern scholars suggest a later dating. Oriental traditions offer a number of alternative dating's, that favored in Sri Lanka and south-east Asia being 623-543...". බලන්න: EDN: The life of The Buddha:p.13.
- 3. බුදුන් වහන්සේගේ උපත කෙටි හැඳින්වීමක්: මිට වසර 2600ට පෙර,වෙසක් පුර පසලොස්වක පොහෝදින ලුම්බිණි සල්උයනේදී (වර්තමානයේ රුමෙන්දී, නේපාලයේ (modern Rumindei in Nepal), කපිලවස්තුපුර, සුද්දෝධන රජුගේ අග මෙහෙසිය, මහාමයා දේවිය, තම දෙමාපියන් ගේ නිවසපිහිටි දේවදහ කරා යන අතරමගදී, ළදරු කුමාරයෙක් බිහිකාලාය. ඒ කුමරා සිද්ධාර්ථ ලෙසින් නම් කරන ලදී. ඒ අපගේ බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි නමය. මූලාශය: http://www.beyondthenet.net/buddha/gallery/desc1a.htm

#### 4. The Light of Asia

Thus came he to be born again for men.

Below the highest sphere four Regents sit

Who rule our world, and under them are zones

Nearer, but high, where saintliest spirits dead

Wait thrice ten thousand years, then Eve again;

And on Lord Buddha, waiting in that sky,

Came for our sakes the five sure signs of birth

So that the Devas knew the signs, and said

"Buddha will go again to help the World."

"Yea!" spake He, "now I go to help the World

This last of many times; for birth and death

End hence for me and those who learn my Law.

I will go down among the Sākyas,

Under the southward snows of Himalay,

Where pious people live and a just King."

യ്യരായു The Light of Asia by Edwin Arnold, PBS:Wheel no29, 1980.

5. අශ්වගෝෂ ගේ 'බුද්ධ චරිත' කාවායේ 'බුදුහිමි උපත' ඇසුරෙන්:

1 කපිල මහා ඉසි වැඩසිටි- උස් කදු වැටිවලින් වටවූ, නුවරක් විය අසිරිමත්- කපිලවත්තු යයි නම්ලත්.

2 දිළිඳු අඳුර යටපත් කරමින්- සිරිසරෙන් ඒ නුවර ලෙලදේ, ඒ පුර දනගේ සතුටු සිනාරැලි,- පුරය බබලයි, අසිරිමත්ලෙසින්.

3 හිරු පෙළපතට බන්ධුවූ, සුද්දෝධන නම්වූ නිරුඳු, පාලනය කරා නුවර මැනවින්- උතුම් සක්විති රජෙක් විලසින්.

4 උතුම් අග මෙහෙසිය- සිල්වත් මායා දේවිය, භූපති තුටු කරමින් -හැමට දයාව පාමින්, බබලන පහනක් මෙන්- විසුවා රජ මැදුරේ සතුටින්.

5 වසමින් තුසිත දිව් වීමනේ- උතුම් බෝසතුන් අපගේ, එනලෙසින් මහා නාරජු , තම නිවසවූ නන්ද බෙනයට, පිවිසුනා දේවිය කුසතුළට- තුන් ලොව එළිය කරමින්.

6 දළ හයක් ඇතුව සැරිසරන- සුදු ඇතෙකු මෙන් හිමවතේ, පවිටු අදහම් නසාලන්නට- දෙවී මිනිසුන්ගේ පිහිටට, පෙර උතුම් පැතුමන් ඉටුවී- බෝසතුන් වැඩියාය මෙලොවට.

7 ලෝක පාලක දෙවියන්- උතුම් මව පුතු සුරකින්ට,

දසත එළිය කරමින්- වැඩියෝය දෙව්ලොව සිට.

8 රුචියක් ඇතිවුතා රජ බිසවට- ලුම්බිණි සල් උයන දකින්නට, රජ වරම ඇති මහාපෙරහරක්- පිටත්වුවා රජ මැදුර සිට.

9 සුපිපි සල්මල් දැක සතුටින්- සොම්නසට පත් දේවිය, මලින් බර සල් අත්තක්- අල්ලා ගත්තා තුටියෙන්, ඒවිට, බෝසත් දරු කැටියා- සැනෙන් මව් කුසින් පිටවුවා.

10 වලාකුළු මැඩ නැගී එන හිරු,- අඳුර පහකර එළිය දෙන සේ, පහසුවෙන්, මනා සුවයෙන්- වැඩියා ලොවට මහා බෝසතුන්.

11 සතරවරම් දෙවි රජවරුන්- පිළිගත්තා කුමරු දිව සළුවෙන්, පතිතවිය සිසිල්, උණු දිය දහරා- මව පුතු දෙදෙන නහවා.

12 දේවියගේ උකුලේ සිට- බෝසතුන් බැස්සා බිමට, සුමුදු දෙපතුල සිපගනිමින්- සත් නෙලුම් මල් පැනනැගිනි.

13 රන් පියුම් මත සුමුදු පා තබා- සතක් පියවර උතුරුට තබා, පැවසුවා මෙලෙස සතුටින්- සුමදුර හඬ පතුරුවමින්.

14 මම ලොවට අගවෙමි, දෙටුවෙමි- උතුම්ව, සසරින් එතර වෙන්නෙමි, දෙසමින් අමා සදහම් ලොවට- වීමුක්තියේ මග දක්වමි,මේ අන්තිම උපතය මාගේ - යලි භවයක් නැත මාහට.

සටහන: ආචාරියා අශ්වගෝෂ, කිු.ව. පලවෙනි සිවසේ, ඉන්දියාවේ, රජ කළ කනිෂ්ක රජුගේ ආධාාත්මිකඋපදේශකයාය. 'බුද්ධ චරිත කාවාා' ඔහු විසින් රචිත සංස්කෘත කවිපෙළකි.

# 3) බුද්ධ දෙමාපියන් -Parents of The Buddha

- ▲ බුදුන් වහන්සේගේ පියා සුද්ධෝදන රජ, වැදු මව මායා දේවිය, රාජධානිය කිඹුල්වත් නුවර යයි මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලායු: දීඝ.නි: ( 2 ): 1: මහාපදාන සූතුය,ඡෙද:11 හා13, පි. 18, EDN: 14 Mahâpadāna Sutta: The Great Discourse on the Lineage, p. 151.
- ▼ බුද්ධ මාතාව, මහාමායාදේවිය, අල්ප ආයුෂ ඇතිබවත්, බෝසතුන් උපන් සත්දවසකින් පසුව කලුරිය කර තුසිත දේවනිකායේ යළිඋපත ලබන බව මෙහි දක්වා ඇත. සටහන: මහාමායා දේවියගේ නැගණිය, පුජාපති ගෝතමී දේවිය, බුදුන් වහන්සේගේ සුළුමව ලෙසින් ළදරු කුමරා පෝෂණය කළාය. මූලාශුය: බු.නි: උදානපාලිය: 5.2 අප්පායුක සූතුය, 8.250.
- ▼ පුජාපති ගෝතමී දේවිය, පැවිදිව, මහා පුජාපති ගෝතමිය ලෙසින් හඳුන්වා ඇත. එතුමිය බුදුසසුනේ ජේෂ්ඨතම භික්ඛුනිය වුවාය. බලන්න:උපගුන්ථය:2. එතුමියගේ අපදානයේ මෙසේ දැක්වේ:

"සුගතයන් වහන්ස, මම ඔබගේ කිරි මව්ය. සදහම් මාහට පෙවූ, ඔබ මගේ පියාණන්ය. මහා වීරයාණෙනි, මා විසින් ඔබ ඇතිදැඩි කළේය

මගේ මේ උතුම් දහම් කය ඔබ විසින් නිම කළේය.

ඔබගේ සා පවස, මගේ කිරි පොවා සංසිඳුවෙමි, ඔබ පෙවුදහම් පැණියෙන්, මගේ බව පවස නිමවිනි.

'රජමාතා', 'රජ බිසව' තනතුරු මහිලාවන්ට වටිනේය. ඒ හැමට වඩා 'බුද්ධ මාතා' පදය, උතුම්ය, මාහැහීය.

**මූලාශුය**: බු.නි: අපදාන පාළි, රෙරි අපදාන, 7 මහා පජාපති ගෝකමී අපදානය, පි. 54.

## 4) සිද්ධාර්ථ කුමරා ගේ තරුණ විය- Younger days of Prince Siddhartha

▲ තමන් වහන්සේ තරුණ කාලය රජසැප ඇතිව වාසය කළබව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ පෙන්වා ඇත:

"මාගේ පියාගේ වාසස්ථානයේ දී මා පෝෂණය කළේ, රැකබලාගත්තේ ඉතා සියුමැලි ලෙසින්ය, සුකුමාර ලෙසින්ය ...මගේ ආස්වාදය පිණිසම නිවසේ නෙලුම් පොකුණු නිර්මාණය කොට තිබුණි...මා පරිහරණය කලේ කාසි රටේ (බරණැස් නුවර) සකස්කළ සඳුන් පමණි...මගේ ඇඳුම් නිමකොට තිබුනේ කසීසඑ වලින්ය....ගිම්හාන, හේමන්ත හා වස්සාන සෘතු තුනේදී කල්ගෙවීම පිණිස මට පුසාද තුනක් විය: හේමන්ත පාය, ගිම්හාන පාය හා වස්සාන පාය... කාන්තාවන් ගෙන් පමණක් සැදුම්ලත් සංගීත කණ්ඩායම් වල සංගීත පුසංගයන් නරඹමින්, විනෝදවෙමින් සිව්මස් වැසි කාලය මා ගතකළේ වස්සාන පායතුලදිය...". මූලාශුය: අංගු.නි: (1) 3 නිපාත:3.1.4.9 සූතුය, පි.302, EAN:3: 39.9 Delicate, p.94.

### ▼ සිදුහත් කුමරුගේ ජීවිතය

"මම එකුන්තිස්වසක් ගීහිගෙයි වාසය කෙළෙමි. මට රමා, සුරමා, සුහ යන උතුම් තුන් පහයන් විය. මොනවට සැරසුණු සතළිස් දහසක් පරිවාරස්තීහු වුහ. හද්ද කච්චනාව (යශෝධරාව) අග මෙහෙසිය විය. පුතු තෙමේ රාහුල නම් විය". **මූලාශය:** බු.නි: බුද්ධවංශ පාලිය: චරියා පිටකය, ගෝතම බුද්ධවංශය, පි.264

▼ යගෝධරා උතුම් රහත් තෙරණිය, තම පරිනිඛ්ඛානය පිණිස අවසර ලඛගනුවස්, බුදුන් වහන්සේ වෙත පැමිණ මෙසේ වදාළහ:

මහා විරයනි, උතුම් සම්බුදු හිමියනි- කැත් කුමරියවූ යශෝධරා මම වෙමි, ගිහි කල ඔබගේ පුජාපතිය වූ වෙමි- දයාවෙන්, කරුණාවෙන් හිමිපිදුවෙමි. **මූලාශුය:** බු.නි: අපදාන පාලිය: රෙරිඅපදාන: 28 යශෝධරා අපදානය, පි.172.

# 5) ගිහිගෙය අත්හැරීම- Renouncing the lay life

▲ තමන්වහන්සේ ගිහිගෙය අත්හැරීම- අභිනිෂ්කුමණයට පසුබිම්වූ කරුණු බුදුන් වහන්සේ මෙසේ පෙන්වා ඇත.

"තරුණවියේ, එවන් අසිරිමත්, සිව්මැලි, සියළු සැපපහසු ඇති ජීවිතයකට මැදිව සිටියද, මගේ සිතට මෙවන් සිතුවිලි පහළවිය: සාමානා ලෝවැසියෙක් (පෘථග්ජන පුද්ගලයෙක්) සැමදෙනාම මහළුව 183

දිරායනබව, ලෙඩවී බොහෝ දුක් විදිනබව හා මරණයට පත්වියනබව දැන සිටියද, තමන්ද, ඒ සවහාවයෙන් නිදහස් නොවනබව නොසිකා, මහළුවියට පත්වූවෙක්, රෝගියෙක් හෝ මියැදුන කෙනෙක් දැකීමෙන් (ලෝකසවහාවය නුවණින් නොදුටු හෙයින්) පිළිකුලක් ඇතිකර ගනී; සිත අපුසන්න කරගති, අපහසුතාවයකට පත්වෙයි. මමද (සිදුහත් කුමරා) මේ ලෝක ස්වභාවයෙන් නිදහස්වී නොමැත; එසේනම්, වයසට ගිය කෙනෙක්; රෝගියෙක් නැත්නම් මියගිය කෙනෙක් දුටුවිට, පිළිකුලක්, අපුසන්නබවක්, නොකැමැති බවක් මට ඇතිවේනම් එය සුදුසුනැත.. ඒ ගැන ආවර්ජනා කරනවිටදී, තරුණ මදය, ආරෝගා මදය, ජීවන මදය මා සිතින් සහමුලින්ම පහවිණි...". මූලාශුය: අංගු.නි: (1) 3 නිපාත:3.1.4.9 සුනුය, පි.302, EAN:3: 39.9 Delicate, p.94.

## ▼ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ

"මගේ සම්බෝධියට පෙර, බෝසතුන් සේ සිටියදි මට මෙවැනි සිතුවිල්ලක් ඇතිවිය: ගිහිජිවිතය, මිනිසුන්ගෙන් පිරුන තදබදවූ , (කෙල්ස්) දුවිලි සහිත තැනකි; අනගාරික ජීවිතය විවෘතවූ, පුළුල් එකකි. ගිහි ගෙයි ජීවත් වෙමින්, පිරිසිදු- ඔපකල සිප්පිකටුවක් වැනි නිමල - තපස් ජීවිතයක් ගත කිරීම පසුනොවේ. මගේ කෙස් මුඩුකර , රැවුල බා, කහ සිවූරක් දරා ගිගිගෙයින් නික්මෙන්නේ නම් සුදුසුය යන සිතිවිල්ල මට ඇතිවිය. මූලාශු: ම.නි: (1) මහාසච්චක සූතුය, පි. 579, EMN: 36 Maha Sacchaka sutta, p. 309.

#### ▼ ගිහිගෙයින් නික්මීම

"තරුණ වියෙහි, කළු කෙස් ඇති, සොදුරු යොවුන් වියේ පසුවන කල.. මගේ දෙමාපියන් නො කැමතිව, කදුළු පිරුන මුහුණු ඇතිව, හඩමින් වැලපෙමින් සිටියදී, කෙස් රැවුල් බා කහවත් හැඳ ගිහි ගෙයින් නික්ම පැවිද්දට පැමිණියෙමි. එලෙස පැවිදිව 'සත්‍ය කුමක්ද?' (කිං කුශලගවේෂී) - උතුම් ශාන්ත පදය (නිවන)සොයමින් ඇවිද්දෙමි". සටහන: මේ හා සමාන විස්තරයක්, ම.නි: (2) බෝධිරාජකුමාර සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) ආරිය පර්යේෂණ සූතුය, පි. 413, EMN,:26 The Noble Search, p.242.

▼ සිදුහත් කුමරු ගිහිගෙන් නික්මීම ගැන කාලුදායි තෙරුන් මෙසේ පවසා ඇත.

" ...බෝසත් සිදුහතුන් සමගම වැඩුනෙමි. ඔහුට පුියවූ දයාබරවූවූ නීතිදක්ෂ සහායකයෙක් වීමි...වයසින් එකුන්තිස් හැවිරිදු වූ බෝසත් තෙමේ ගිහි ගෙයින් නික්මුනේය...": මූලාශුය: බු.නි: අපදානපාලිය1: 34, පි.181, අපදාන පාලිය 2-1: 546, පි.394.

#### ▼ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ

"සතර පෙර නිමිති දැක අශ්ව යානයකින් අභිනිෂ්කුමණය කෙළෙමි, මම සවසක් දුෂ්කර වූ පුධන් විරිය කෙළෙමි".: **මූලාශුය:** බු.නි: බුද්ධවංශ පාලිය:චරියා පිටකය: ගෝතම බුද්ධවංශ, පි.264.

▼ මහා පරිනිඛ්ඛාන සූතුයෙදී, බුදුන් වහන්සේ , සුභදු පරිබුජකයාට මෙසේ වදාළහ:

"...කුසල නම්වූ නිවන් මග සොයා මම පැවිදිවූවෙමි..වයසින් එකුන්තිසක් (31) වුවෙමි... යම් කලක මම පැවිදිවිද, එදා සිට මේ දක්වා පනස් පස් වසරක් ඉකුත් විය..."

## 6) සිද්ධාර්ථ තවුසා- Ascetic Siddhartha

🛦 ගිහිගෙය හැරදැමු සිදුහත් තවුසා, සතා සොයා යන්නේ, හිමවතේ සිට රජගහනුවරට පැමිණියහ.එහිදී බිම්බිසාර රජතුමාට, සිදුහත් තවුසා හමුවීම මෙසේ දක්වා ඇත:

"පසැස් ඇස් ඇති උතුම් මුණිදුන් - මහා රජ සැප ඉවත දමමින්, ජරා, මරණ හැම ලෙඩදුකින් - ලෝසත යටවූ බව දැක නුවණින්, මනරම් කපිලවස්තු පුරයෙන් - පිටත්වූ සැටි කියම් මෙලෙසින්.

කටයතු බහුල, බොහො දෙන ගැවසුනු,තැනකි ගිහිගෙය කෙලෙස් දුවිලි පිරුණු.

විවේකය ගෙනදෙන, පබ්බජාව ට ඇලි, කුමරු නික්මුනා, කම් සැපට නොම ඇලි.

පැවිදිව, ඉවත දැම්මා තුන් දුසිරිතය,දිවිය පිරිසුදු කළා ලබමින් සුචරිතය. පිඩු සිහා යමින් සතුටුව ලද දෙයින්, හුරුවුණා තපස් දිවියට මැනවින්.

නිල් පැහැති උස් කඳු වැටි පසුකරමින්, පලාවන් ලඳු බිමේ විහරනය ලබමින්,

විවේකය සුවය නොමදවම විඳිමින් බෝසතුන් පිය තැබුවා සිහිනුවණින්. තනිව හැසිරෙන මහා ඇතකු විලසට, මගධයේ බිම්සර රජුගේ රජගහ නුවරට,

ශාන්තව පිය තබමින්, බිමට නැමූන දෙනතින්, වැඩියා උතුම් මුණි නුවරට,එහි දන මවිත කරමින්.

මාලිගාවේ සිව්මැදුර කව්ළුව ළඟ සිටි, නිරිඳු දුටුවා, සිදුහත් මුණි වඩින සැටි,

මහා පුරිස් ලකුණු යුත් මනරම් රුව දැකලා, තුටුව, පැවසුවා මෙලෙස රජ පිරිස අමතලා.

සබදයනි, බලන්න මේ අසිරිමත් දැකුම! රජ කුමරෙක් වැනි තෙද ඇති, දැකුම්කළු,

පිවිතුරු රන් පැහැති මන බඳන රුවක් ඇති, තවුසෙක් නුවර සැරිසරයි, සංසුන් විලසින්.

ඔහුගේ වත පැහැපත්ය, ගමන ශාන්තය,නිසැකයෙන් මොහු ගේ උපත කුලවත්ය.

ලැබුන ලෙස තම දෙටු පුතු දැකගන්නට, බෝසතුන් දැක රජු පත්වීය සොම්නසට.

වහා රාජ බටයන් අමතා,-මුණි වඩින තැන විමසා, හනික ආපසු එන ලෙසට-දුන්නා අණ රජ පිරිසට.

ගෙයින් ගෙයට වඩිමින්, පිඩු සිහමින්, දැමුණු ඉඳුරන් ඇතිව, සංසුන් විලසින්, සිදුහත් තපසුන් නුවර සැරිසරමින්, දන් ලබා පිටත්විය නුවර දොරටුවෙන්. පාන්ඩව පව්ව දෙසට දිවාවිහරණයට.

සිදුහත් තපසුන් නික්මුණ බව දැක, පසුපසින් පැමිණි රාජ දුතයන් සැම, නතරවී කතිකා කලෝය මෙලෙසින්.

ඒ තපස් බවතුන්, පව්වේ වැඩ වසනා බවට, අපගෙන් කෙනෙක් පිටවී, ගොස් රජ මැදුරට,

දන්වන්න ඒ පුවත අප නිරිදුන්හට නොවලහා, සෙසු අපි මෙහි රැඳෙමු, රජු එනතෙක් මග බලා.

රජ දුකයා සැනින් දිව ගියා නුවරට,පැවසුවා ඒ පුවත බිම්සර මහා රජුට,

"දේවයිනි, ඒ මුණි, පාන්ඩව පව්වේ, වැඩ සිටිති, සිහරජෙක් සේ, ගල්ගුහාවේ".

විගසින් රජ වාහනය හා පිරිවර කැඳවමින්, නිරිඳු නොපමාව පව්වට අසලට පැමිණෙමින්,

යානයෙන් බැස සැනෙන්, කන්ද නැග්ගා විගසින්, බැහැදැක්කා උතුම් තපසුන් ගරු බුහුහුමනින්,

වීමසා සුවදුක්, ඇමතුවා බෝසතුන් මෙලෙසින්.

'ඔබ තවමත් තරුණ සුකුමාල මානවකයකි, නව යොවුන් වියේ කඩවසම් තරුණයෙකි,

ඔබගේ පෙනුම, හැසිරීම හා පැවැතුමෙන්, පෙනේ, ඇතිබව උසස් කුලවත් මාපියන්.

රටක් රජයක් පාලනයට ඔබ සුදුසුබව, රජ පිරිස, යුද හමුදාව නතු කරගන්න,

ඔබ සමත්බව පෙතේ මට නිසැකයෙන්ම, මා සතු රජ සැප විදමින් මෙහි රැදෙනු මැන, උතුමානෙනි, පවසන්න ඔබේ වත ගොත.

" රජතුමනි, සුන්දර හිමාල කඳු පාමුල, නුවරක් තිබේ කෝසල ජනයා වෙසන,

සුරිය පෙළපතට නෑයන් වූ ඒ හැමදෙන, කැත් කුල වැසියන්ය, ඒ මගේ උපන් බිමය.

බලවත් නිරිදුනි මේ අසන්න දයාවෙන්, අත් හලෙමි ගිහිගෙය, කම්සැප නොපතමින්,

මිනිසුන් පෙලන බොහෝවූ දුක් ආදීනව දුටුවෙමි, දුකින් මිදෙන මග සොයා යමි, අන් සැප නොපතිමි".

මූලාශුය: බු.නි: සුත්තනිපාත: මහාවග්ග:3-1 පබ්බජා සූතුය, පි.142. සටහන: සතා සොයගතහොත් තමන්ටද ඒ බව පැවසීමට සිදුහත් තවුසාට පැවසු එ මහා රජ, උතුම් තවුසාට රජගහනුවරින් පිටවීමට ඉඩ සැලසුවේය.

## ▼ ආලාර කාළාම හා උද්දක රාමපුතු හමුවීම

බෝසතුන් පිළිබඳව අතිශයෙන් පැහැදී තමා සමග එක්ව රට පාලනය කරමින් රජ සැප විදින ලෙසින්, මගධ යේ පාලකයවූ බිම්බිසාර රජතුමාගේ ඉල්ලීම පුතික්ෂේප කළ සිදුහත් තවුසා සතා සොයමින් මගධ ජනපදයේ සැරිසැරුවෝය. එසේ යන බෝසතුනට , එවක පුසිද්ධ ගුරුවරුන් ලෙස පතළ ආලාර කාළාම හා උද්දක රාමපුතු සමුවිම පිළිබඳව, අරිය පර්යේසන සුතුයේ මෙසේ දක්වා ඇත.

" එලෙස (ගිහිගෙය හැර) පැවිදි වූ මම "කුශලය කුමක්ද? යයි සොයමින්, උතුම්වූ ශාන්තිපදය සොයමින් යන්නේ ආලාරකාළාම තපසුන් ගේ අරනයට පැමිණියෙමි". ( සො එවං පබබජිතො සමනො කිංකුසලගවේසී අනුතතරං සනතිවරපදං පරියෙසමානො).

"අලාරකාළාම තවුසා ගේ අනුමැතිය ඇතිව මම එහි බඹසර විසුවෙමි. තොබෝකලකින්ම, මම අලාරකාළාම තවුසා දේශනාකරන ධර්මය පුගුණ කෙළෙමි. අලරකාළාම, හුදෙක් ඇදහීම් පමණකින් 'තමන් විශේෂ නුවතින් මේ ධර්මය දැන එයට පැමිණ වාසය කරමි 'යයි පුකාශ නොකරයි, නිසැකයෙන්ම ඔහු මේ ධර්මය දැනගෙන, එය මනාව පුතාක්ෂ කර වාසය කරයි යන සිතුවිල්ල මට ඇතිවිය.ඉන්පසු ඔහු වෙත ගොස් මෙසේ ඇසීම්:

' ඇවත් කාළාමයනි, කුමන ලෙසකින් මේ ධර්මය තමන්ගේ විශේෂ ඥානයෙන් දැන, සාක්ෂාත් කොට, එයට සමවැදී එහි වසන්නේ යැයි ඔබ පවසන්නේද?".

එවිට ඔහු ආකිඤවඤඤායතනය (අරූප ජානය) ගැන මට පැවසුහ. යම් ධර්මයක් විශේෂ නුවණින් දැන, එයට පැමිණ වාසය කළහැකිනම්, ඒ ධර්මය මම ද අවබෝධ කරගැනීම පිණිස උත්සාහ කරන්නේ නම් මැනවයි මට සිතුනි. නොබෝකලකින්ම මම ඒ ධර්මය අවබෝධ කොට එහි වාසය කළෙමි. ඉන්පසු ඒ බව අලාරකාළාමට පැවසුවිට, සතුටට පත් ඔහු, ඔහුගේ සම තත්වයේ මා තබමින්, ඔහු සමග, එහි සිටි ශිෂා පිරිස ට ධර්මය ඉගැන්වීමට මට ඇරයුම්කළහ. එහෙත් මට මේ අදහස ඇතිවිය:

' මේ ධර්මය සසර කලකිරීම පිණිස, නො ඇලීම පිණිස කෙලෙස් සංසිදුවීම පිණිස…නිවන පිණිස පිහිට නොවේ'. එමනිසා මම ආලාරකාළාම ගේ අරණින් නික්මිණි''.

සටහන: එලෙස ආලාරකාළාම ගේ ඉගැන්වීම් ගැන කලකිරීමට පත් සිදුහත් තවුසා, සතා සොයා යන්නේ උද්දක රාමපුතු ගේ අරණයට පැමිණියහ. එහිදී උද්දක තවුසා පුකාශ කරණ ධර්මයවූ තෙවසඤඤානාසඤඤායතනය (අරූපජානය) මුළුමනින්ම අවබෝධ කරගත්, බෝසතුනට ඒ ධර්මයද සසරින් මිදීම පිණිස, නිවන පිණිස තො පවතින බව පසක්වුහ. එමනිසා, සිදුහත් තවුසා උද්දක රාමපුතුගේ අරණින් ද පිටවිය. සටහන: \* ම.නි: (1) මහාසච්චක සූතුයේ ද, බෝසතුන්, ඒ තවුසන් දෙදනා හමුවීම විස්තර කර ඇත. \*\* මේ හා සමාන විස්තරයක්, ම.නි; (2) බෝධිරාජකුමාර සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) ආරිය පර්යේෂණ සූතුය, පි. 413, EMN,:26 The Noble Search, p.242.

### ▼ දුෂ්කර තපස් කියා

උද්දකරාමපුතු යන්ගේ අරණින් නික්ම කුම කුමයෙන් සැරිසරන සිදුහත් තවුසා ඉසිපතනයට වැඩියේය. එහිදී, පස්වග තවුසන් උන්වහන්සේට උපස්ථාන කළහ. එහිසිට, සම්බෝධිය පිණිස උගු තපස්කම් කිරීම-අත්තකිලමතානු යෝගයේ යෙදීම මෙහි විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත: බලන්න: පස්වග මහණුන්.

බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: "...මට මෙසේ සිත්විය. යටි දතෙහි උඩු දත් තබා, දිව තල්ලේ මැඩගෙන කුසල් සිතින් අකුසල සිත යටකර ගන්නේ නම් (කෙළෙස්තවන වීරියෙන්) මැනවි...එලෙස වීරිය කරනවිට කයේ ඇතිවන බොහෝ දුක්වේදනා, දරාගෙන සිටියෙමි...". එලෙස හුස්ම ගැනීම පිටකිරීම නවත්වා ගැනීම... මද ආහාර ගැනීම ආදී බොහෝ දුෂ්කර තපස් වුතවල බෝසතුන් යෙදී සිටි බව මෙහි පෙන්වා ඇත. සටහන: මේ හා සමාන විස්තරයක්, ම.නි; (2) බෝධිරාජකුමාර සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) මහාසච්චක සූතුය, පි. 579, EMN: 36 Maha Sacchaka sutta, p. 309.

\*\* මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ බුදුවීමට පෙර සිදුකල උගු තපස්වුත විස්තර කර ඇත.

"සාරිපුත්ත, මම උදරයේ සිවිය පිරිමදින්නෙමි යි පිටකටුව අල්ලා ගනිමි, පිටකටුව පිරිමදින්නෙමි යි උදර සිවිය අල්ලා ගනිමි…අල්පආහාර නිසාම උදර සිවිය පිටකටුව හා ඇලුනේවේ…සිරුර අස්වසන්නෙමි යයි අවයව අතින් පිරිමදිනවිට මගේ සිරුරේ දිරූ මුල් ඇති ලොමියෝ ගිලිහි වැටෙති…" බලන්න: ම.නි: (1) 1.2.2 මහාසිහනාද සුතුය, පි.183.

#### ▼ දුෂ්කර තපස්කම්ම අත් හැරීම

කයට කටුක චේදනා දීමෙන් උතුම් ආරිය බව ලබා ගැනීමට නොහැකි බව අවබෝධ කරගත් බෝසතුන්, සම්බෝධිය පිලිබඳ වෙනත් මගක් ගැන මෙසේ සිතා බලනලදී:

"…මට මෙසේ සිත්විය, (පෙරදී) පිය රජු සිසාන විට, මම සිහිල් දඹරුක් සෙවනේ (පලහ බැද) සිටිනවිට, කාමයෙන් වෙන්වූ සිතේ පුථම ජානය නිසා විවේක පීති සුබය ඇතිව වාසය කෙළෙමි…මේ සම්බෝධිය පිණිස මග විය හැකිය… මේ සම්බෝධය පිණිස මාර්ගය යයි යන මතකය මට ඇතිවිය… එම සුබය කාමය නොවන බව අකුසල නොවන බව මට අවබෝධ විය".

සටහන: අටුවාවට අනුව: සිදුහත් කුමරාගේ බාලවියේ, එක් අවස්ථාවක, පියරජු, ශාකායන්ගේ සම්පුදායික සිසාන මංගලායේ නායකත්වය ගෙන කියාකරන ලදී. එම උත්සවය පිණිස ලාබල කුමරාද කැටිව පැමිණි ඔහුගේ සේවක පිරිස දඹගසක් මුල කුමරා ඉන්දවා උත්සවය නැරඹීමට පිටවිය. හුදකලා විවේක සුවයෙන් සිටි කුමරා නිතැතින්ම, භාවනාව පිණිස අසුන්ගෙන පුථම ජානය ලැබුහ. ඒ බව දුටු සේවක පිරිස රජතුමාට එම පුවත දැන්වූ පසු එහි පැමිණි පියරජ, කුමාරයාට නමස්කාර කරන ලදී. බලන්න: EMN: note: 389, p.1101. දුර්වලවූ කයක් සහිතව ඒ සුවය (ජානසමාපත්ති) වඩා ගැනීම අපහසු බව අවබෝධ කරගත සිදුහත් තවුසා, බත් කැඳ වැනි ආහාර වැළඳුහ. එබැව් දුටු පස්වග තවුසන්, සිදුහත් තවුසා අත්හැර ගියහ:

"…මගේ උගු තපස්කම්ම මගින් මාහට උසස් බවක් ලැබේ නම්, එය ඔවුන්ගේද යහපත පිණිස විය හැකිය යයි සිතු තවුසන් පස් දෙනක් ඒ සමයේ මට උපකාරිව කටයුතු කළහ. එහෙත්, මම බත් ආදී ආහර ගැනීම දැක කළකිරුන ඔවුන්, ගෝතම තවුසා, උත්සාහය හැරදමා සුඛෝපභෝගී ජිවිතයකට පත්වී ඇතය සිත මා හැරදමා පිටත්වුහ"

සටහන: එම තවුසන් පස්දෙනා, පසුව පස්වග මහණුන් ලෙසින් හඳුන්වා ඇත. බුදුන් වහන්සේගේ බුද්ධත්වයෙන් පසු උන්වහන්සේ වෙත පැවිදීවූ ඒ උතුමන් අරහත්වය ලැබුහ. සටහන: මේ හා සමාන විස්තරයක්, ම.නි; (2) බෝධිරාජකුමාර සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) මහාසච්චක සූතුය, පි. 579, EMN: 36 Maha Sacchaka sutta, p. 309.

## 7) සම්බෝධිය ලැබීම-Enlightenment

▲ අත්තකිලමතානු යෝගය අත්හළ බෝසතුන් උරුවෙල දනව්වේ සේනානි නියම් ගමට පැමිණීමේ විස්තරය:

" අනුත්තර උතුම් නිවත් පදය සොයමින් මගධ දනවවේ සැරිසරමින් මම උරුවෙල දනවවේ සේතානි නියම් ගමට පැමිණියෙමි. එහි සිත්කළු භුමියද, පහදවන වන ලැහැබද, වැලිතලා ඇති...සිත්කළු ගලාබස්නා නදියද (තේරංජනා ගහ) , හාත්පස ගොදුරුගම්ද දිටිමි...පුධන් විරිය කරනු කැමති කුලපුතුයෙකුට මෙය සුදුසුය..."

සටහන: මේ හා සමාන විස්තරයක්, ම.නි; (2) බෝධිරාජකුමාර සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (1) ආරිය පර්යේෂණ සූතුය, පි. 413, EMN,:26 The Noble Search, p.242.

#### ▼ බෝසතුන් පුධන් විරිය වැඩිම

තේරංජනා ගහබඩ, බොරුක සෙවතේ වැඩසිට පුධත් විරිය කරන බෝසතුන් වෙත පැමිණී මාරයා මෙසේ පවසා ඇත:

- "…ඔබ වැහැරී ගොස්ය, දුර්වර්ණවී සිටි, දැන් මරණය ඔබ හමුවේය… භවත්නි, ජිවත්වන්න, ජීවිතය උතුම්ය, ජීවත්ව පින් කරන්න" ඒ අවස්ථාවේදී, බෝසතුන් මෙසේ වදාළහ:
- "…පුණා කිරීමෙන් මට අර්ථයක් නැත…මට ශාන්තිපදය ගැන ශුද්ධාව ඇත, විරිය ඇත, පුඥාව ඇත.මෙසේ නිවනට සිත් ඇති මා කවර හෙයින් 'දිවි රැකගන්න" යයි සිතන්නේද…"

එසේ සිතා බෝසතුන් පුධන් විරිය කර, මාර සේනාව දිනා සම්බෝධිය සාක්ෂාත් කරගත් බව මෙහි දක්වා ඇත. **මූලාශුය**: බු.නි: සුත්තනිපාත: මහාවග්ග: 3-2 පධාන සුතුය, පි.146.

▼ පධ**න්විරිය වැඩිම ගැන** උපඤඤාත සුතුයේ මෙසේ දක්වා ඇත.

"… ඒකාන්තයෙන්ම සිරුරේ සම නහර හා ඇට ඉතිරිවේවා, මස් ලේ වියළි යත්වා, යම්දෙයක් පුරුෂ : ශක්තියෙන්, වීරියෙන්, පරාකුමයෙන් ලැබිය යුතු වේ නම් එය නොලැබ වීරිය නැවතීමක් නොකරමි… යයි වෙර වැඩිමි… මා විසින් සම්බෝධිය අපුමාදයෙන් ලබන ලදී, අරහත් ඵල-නිවන නම්වූ යොගකෙෂේමය අපුමාදයෙන් ලබන ලදී".

සටහන: මේ සුතුයේදී බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"බෝසතුන් ලෙසින් මම කරුණු 2ක් අත්දැක්කෙමි: 1) කුසල් ධර්මයන් ගැන පමණක් සන්තුෂ්ටියට නොපැමිණීයුතුබව,ජාන සමාධි පමණක් ලබා සැහීමට පත් නොවීය යුතු බව, එහෙයින්, අරහත් එල ලැබෙනතෙක් දිරියෙන් විරියෙන් කටයුතු කිරීමට අදිටන් කරගතයුතු බව 2) දිරිය නිසා ඇතිවෙන වෙහෙස නොසලකා, ආපස්සට නොගොස්, වීරිය අත නොහැරම- විමුක්තිය ලැබෙන තෙක් කටයුතු කිරීමට කැමැත්තෙන්ම අදිටන් කිරීම"

"ඓතතාහං භිකකවෙ ධමමානං උපඤඤාසිං: යා ව අසනනුටඨිතා කුසලෙසු ධමෙමසු, යා ව අපපටිවානිතා පධානසමීං.

**මූලාශුය**: අංගු.නි: (1) 2 නිපාත: 2.1.1.5 උපඤඤාත සුතුය, පි.138.

### ▼ සම්බෝධිය ලැබීම

බුද්ධත්වය- සම්බෝධිය ලෙසින් පෙන්වා ඇත්තේ, බුදුන් වහන්සේ සියලු කෙළෙස් පුහීණ කොට- දස මාර සේනාව පරදවා, නිවන සාක්ෂාත් කරගැනීමය. සත්වසක් තමන්වහන්සේ පසුපස පැමිණි මාරයා පරදවා බුද්ධත්වය ලැබූ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"දුකේ මුල් ගලවාදමා, භව තන්භාව බිඳ, සියලු ආසව පහකර, නිර්දෝෂීවූ මම, නිදුක්සිතින් බවුන් වඩමි… මමය, මගේය යන හැමදේ මම හැරදමා ඇත. මගේ මග (නිවන්මග), මාරයා නොදනී…"

" සොකසස මූලං පලිඛාය සඛඛං අනාගු ඣායාමී අසොවචමනො ඡෙතවාන සඛඛං භවලොභජපපං අනාසවො ඣායාමී…"

" යං වදනති නතං මයහං යෙ වදනති න තෙ අහං එවං පාපිම ජනාති න මෙ මගගමපි දකබසිති".

මූ**ලාශු:** සංයු.නි: (1 ) මාරසංයුත්ත: 4.3.4 සත්තවස්ස සූනුය, පි. 248, ESN:4: rasamyutta: 24.4 Seven Years of Pursuit, p. 295.

#### ▼ සම්බෝධිය ලැබූ බුදුන් වහන්සේගේ විහරණය

" එකල්හි භාගාවත් බුදුරජාණන්වහන්සේ උරුවෙල් දනව්වෙහි, තේරංජනා ගංඉවුර සම්පයෙහි බෝරුක්මුලහි අභිසම්බෝධියට පැමිණ වැඩ වාසය කරන සේක".

එලෙස සත්දවසක් බුදුන් වහන්සේ ඵලසමවත් සුවයෙන් වාසය කළහ. අනතුරුව, බුදුන්වහන්සේ පටිච්චසමුප්පාදය ධම්මය අවර්ජනා කලබව මෙහි පෙන්වා ඇත. **මූලාශුය**: වින.පි: මහවග්ග පාලි1: මහාඛන්ධක: බෝධිකථා, පි.80

▼ සම්බෝධිය ලැබූ බුදුන් වහන්සේ පළමු සතියේ රහත්ඵල සමවත් සුවය විදිමින් වැඩසිටි බව මෙහි දක්වා ඇත. ඒ සතිය ඇවෑමෙන් පසු මෙසේ ආවර්ජනය කලෝය:

"…මෙසේ මේ අයුරින් මේ පුතා ඇතිවේ, මේ එලය වේ. මේ පුතා ඉපැද්මෙන් මේ එලය උපදේ" යයි පටිච්චසමුප්පාදය මෙනෙහි කර මෙවන් උදාන වදාළහ.

#### පළමු උදානය:

"යදා හවෙ පාතුභවනති ධම්මා- ආතාපිනො ඣායතො බුාහමණසස, අථසස කඩබා වපයනති සබබා - යතො පජානාති සහෙතුධම්මනති".

කෙළෙස් තවන වැරඇති, ධාාන වඩන බුාහ්මණයාට යම් ඎණයකින් බෝධිපාකාා ධර්ම උපදිත්ද, සහේතුකවූ දුක්ඛස්කන්ධ ධර්මය එලෙසින් අවබෝධවී, ඔහුගේ සැම සැකයක්ම දුරුවේ.

### දෙවන උදානය:

"යදා හවෙ පාතුභවතති ධම්මා- ආතාපිතො ඣායතො බුාහමණසස, අථසස කඩබා වපයතති සබබා- යතො ඛයං පච්චයානං අවෙදීති".

කෙළෙස් තවන වැරඇති, ධාාන වඩන බුාහ්මණයාට යම් සුණයකින් බෝධිපාකාා ධර්ම උපදිත්ද, පුතාායන්ගේ නිරෝධය අවබෝවේ, එකල්හි ඔහුගේ සැම සැකයක්ම දුරුවේ,

#### තෙවන උදානය:

"යදා හවෙ පාතුභවනති ධම්මා- ආතාපිනො ඣායතො බුාහමණසස, විධුපයං තිටඨති මාරසෙනං - සුරීයෝ'ව ඔහාසයමනතළිකඛනති'.

කෙළෙස් තවන වැරඇති, ධාාන වඩන බුාහ්මණයාට යම් සුණයකින් බෝධිපාකා ධර්ම උපදිත්ද, එකල ඔහු අඳුර දුරලා හිරු මෙන් අහසේ බබලමින්, මාර සේනාව කම්පනය කරමින් සිටි. **මූලාශු**:බු.නි: උදානපාලිය: බෝධිසූතු 3කි , පි.158, වින.පි: මහාවග්ගපාලිය 1: මහාබන්ධකය: බෝධිකථා, පි.80.

▼ සම්බුද්ධත්වය ලබා සති 7 ක් (සත් සතිය) බුදුන් වහන්සේ විවේක සුවයෙන් වැඩසිටියහ.

පළමු සතිය: බෝධිරුකමුල පටිච්චසමුප්පාදය ආවර්ජනය කළහ. සිදුහත් තවුසා බුද්ධත්වය ලබාගත්තේද යයි සමහර දෙවියන් තුල ඇතිවූ සැක පහ කිරීමට යමාමහා පෙළහර දැක්වීම. දෙවන සතිය: තමන් වහන්සේ බුද්ධත්වය පිණිස වැඩමකරසිටි බෝධි රුකට අනිමිස ලෝචන පුජාව කිරීම. තෙවනසතිය: ජයසිරි මහා බෝධිය හා අනිමිස ලොචන පුජාව කළ ස්ථානය අතර සක්මන් හාවනාවේ යෙදීම. මෙය රුවන් සක්මන ලෙසින්ද හඳුන්වයි. සිව්වණ සතිය: කිරිපලු රුක්මුල වැඩච සිටිම, මෙය රුවන් ගෙය- රාජායතනයෙ වැඩසිටීම ලෙසින් පෙන්වා ඇත. පස්වන සතිය: ධර්මය ගුරුතනතුරේ තබා, ධර්මයට පුජා කරමින් වාසය කිරීමට තීරණය කිරීම. මාර දියණියන් බුදුන් වහන්සේ වසහ කරගැනීමට තැත් දැරීම සිදුවුවේ මේ අවස්ථාවේ බව දක්වා ඇත. සයවෙනි සතිය: මිදෙල්ලරුක්මුල වැඩසිටීම. ඒ අවස්ථාවේදී මහා වැස්සක් පතිත වූ නිසා මුචලින්ද නාගරාජයා බුදුන් වහන්සේ ආරක්ෂා කිරීම. සත්වෙනි සතිය:

නැවත, රාජයතන නම් කිරිපලු නුගරුක මුල වැඩසිටීම. මේ අවස්ථවේ තපස්සු හල්ලුක දානය පළමු දානය පුජා කිරීම. ඉන්පසුව අජපාල නුග රුක්මුළ වැඩසිටීමින් ධර්මය දේශනා කිරීම ගැන අවර්ජනා කිරීම. සහම්පති බුහ්මරාජයා එහි පැමිණ ලෝකයාට දහම් දෙසීමට ආරාධනා කිරීම. සටහන්: අටුවාව හා වින.පි: මහාවග්ගපාලිය 1: මහාබන්ධක, පි.80. මෙහිදී යම් වෙනස්කම් පෙන්වා ඇත. \*\* මහාබන්ධකයට අනුව: පළමු සතිය: බෝරුකමුල පටිච්චසමුප්පාදය ආවර්ජනය, දෙවන සතිය: අජපාල නුගරුකමුල: මෙහිදී බමුණෙකුට, බාහමණ ධර්මය ගැන පැහැදිලි කිරීම. තෙවනසතිය: මිදෙල්ල රුක්මුල- රාජයතනය, මුචලින්ද නාගයා පැමිණීම. සිව්වෙනි සතිය: ක්රිපලුරුක්මුල, තපස්සු හා හල්ලුක බුදුන් දහම් සරණ යෑම.ඉන්පසුව: අජපල් නුගරුකමුල සිට දහම දේශනා කිරීම ගැන සිතීම, සහම්පති බුහ්ම රාජයාගේ පැමිණීම. මෙහිදී පස්වෙනි, හයවෙනි හා සත්වෙනි සති ගැන පැහැදිලි සටහන් නොමැත.

▼සම්බෝධිය අවබෝධ කිරීම පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"මහණෙනි, මම යම් කලෙක මේ පංච ඉන්දියයන්ගේ සමුදය, අස්තගමය (නැතිවීම), ආස්වාදය, ආදිනවය හා නිස්සරණය තතු සේ දැනගත් විට….අනුත්තරවූ සම්මා සම්බෝධිය අවබෝධ කරගත්තෙමි. ඥානදර්ශනය මට පහළවිය. ඒ චිත්ත විමුක්තිය නො සෙල්විය හැකිය, මේ මගේ අවසාන උත්පත්තිය වේ, නැවත භවය සකස්වීමක් නොමැත".

"යතොව තො හං හිකකවේ, ඉමෙසං පඤචනතං ඉනදුයානං සමුදයඤව අත්ගමඤව අසසාදඤව ආදිනවඤව නිසසරණඤව යථාභූතං අඛහඤඤාසිං, ... අනුතතරං සමමාසමෙබාධිං අභිසමබුදො පවචඤඤාසිං. ඤාණඤව පන මෙ දසසනං උදපාදී, අකුපසා මෙ චෙතොවිමුතකි, අයමන්තිමා ජාති, නත්දීදානි පුනඛහවොත්". ("...when I directly knew all this as it really is: the origin and the passing away, the gratification, the danger, and the escape in the case of these five faculties, then I claimed to have awakened to the unsurpassed perfect enlightenment... The knowledge and vision arose in me: 'Unshakable is my liberation of mind; this is my last birth; now there is no more renewed existence'")

සටහන: සංයු.නි: (5-1) ඉන්දිය සංයුත්ත:බුද්ධ සූතුයේදී: සය ඉන්දිය පිලිබඳ පස්විකුම් නුවණ පහළවීම, අරහත්වය ලැබීම බවද, ඉපදීම කෙළෙවර කළ බවද - බුද්ධත්වයද බව පෙන්වා ඇත. මූලායු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: ඉන්දිය සංයුත්තය: 4.3.1 පුනර්භව සූතුය, පි. 392, ESN: Indriyasamyutta: 21.1. Renewed Existence, p. 1948.

- ▼ බුද්ධ ගයාව, බුදුන් වහන්සේ, සම්බෝධිය ලැබූ ස්ථානයය, උතුරු ඉන්දියාවේ පිහිටි මේ ස්ථානය බෞද්ධයන්ගේ පුජනිය භූමියකි. බලන්න: බුද්ධ ගයාව.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ බුද්ධත්වය ලැබීම මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:සංයු.නි: (2): නිදානවග්ග: අභිසමයසංයුත්ත: 1.1.10 ගෝතම සුතුය, පි.38.

▼ බෝධිසත්වයන් ලෙසින් බඹසර ජීවිතය ගතකර, විමුත්තිය ලැබීමෙන් (සම්බෝධිය), මග බඹසර අවසාන කළබව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ පෙන්වා ඇත:

"…මේ දුකය, මේ දුක ඇතිවීමේ හේතුව, මේ දුක තැතිවීමය, මේ දුක තැති කිරීමේ මග ය යි මම තත්වූ පරිදි දැත ගතිමි. මේ ආසවයන්ය…මේ ආසව ඇතිවීම… තැතිකර ගැනීම…නැතිකර ගැනීමේ පටිපදාව යයි මම තත්වූ පරිදි දැත ගතිමි. එසේ දත්තා දකිතා විට මගේ සිත, කාම… හව…අවිදාහ ආසවයන්ගෙන් මිදුනේය. මිදුන විට සිත ආසවයන්ගෙන් මිදුනේය යත පුතු පවස් දහතය පහළ වීය. ජාතිය මුළුමනිත්ම අහවර විය. මාර්ග බුහ්මචරියාව වැස නිමවන ලදී. සිවුමග කිස කරන ලදී. මේ අරහත්වය පිණිස වෙනත් කලයුතු කිසිත් නොමැති බව දැන ගතිමි…"

සටහන: බුදුන් වහන්සේ මේ දේශනාව වදාළේ, ජාණුස්සෝණි බුහ්මණයටය. දේශනාව අවසානයේ ඔහු බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් වීය. මූලාශු: ම.නි: (1): 1.1.4. හයභෛරව සූතුය, පි. 58, EMN: 4. Fear and dread, p. 89.

# 8) සද්ධර්මය දේශතා කිරීම ඇරඹීම-Commencing the Dhamma

▲ සම්බෝධීය ලබා පලසමවතින් යුක්තවූ බුදුන් වහන්සේට දහම ලෝකයාට දේශනා කිරීම ගැන මෙබඳු කල්පනාවක් ඇතිවුහ:

"...මාවිසින් අවබෝධ කළ මේ චතුරාර්ය සතාාධර්මය ගැඹුරුය, දැකීමට දුෂ්කරය, අවබෝධය දුෂ්කරය, ශාන්තය, පුණිතය, තර්කයෙන් නො දත හැකිය, සියුම්ය, පණ්ඩිතයන් විසින්ම දතයුතුය. මේ පුජා තොමෝ පංචකාමගුණයෙහි සතුටුවුවාය ...ඇලුනිය...දැඩිසේ මුදිතය...එවැනි පුජාවකට මේ හේතුපුතා දහම දැකීම දුෂ්කරය, යම් සංස්ඛාර සංසිදීමක්වේද, සකල උපධින්ගේ බැහැර ලිමක්වේද, තණ්හාවේ ඎය වීමක් වේද, නො ඇල්මක් වේද, සකල දුක්ඛනිරෝධයක් වේද, නිවනක් වේද...මෙය දැකීම ඉතා දුෂ්කරය. ඉදින් මම දහම් දෙසන්නේ නම්, අනායයෝ මගේ දහම දැන නො ගන්නේ නම්, එය මට වෙහෙස පිණිස වන්නේය".

දහම් දෙසිම පිණිස භාගාවතුන් වහන්සේගේ සිත නො නැමී ගිය බව දුටු සහම්පති බුහ්ම රාජයාට මෙසේ සිත්විය: "සම්මාසම්බුදුන් දහම දේශනා කිරීමට නො නැමෙන්නේනම් ලෝකය වැනසීයනු ඇත". එසේ සිතා සහම්පති බුහ්මරාජයා බුදුන් වහන්සේ ඉදිරියෙහි පහළවි මෙසේ පැවසුහ:

"පෙර මගධ දනව්වේ රාගආදී කෙළෙස් මලින් යුතු අය විසින් සිතන ලද අපිරිසිදු වූ මිථානදිට්ඨිය පහළවිය. නිවන් දොරටුව වූ මේ ආර්ය මාර්ගය විවෘත කළ මැනවි...දිනු මාර සංගුාමය ඇති... වීරයන් වහන්ස,... දහම් දෙසන සේක්වා, දහම අවබෝධ කරන්නෝ ඇත...".

බුහ්ම ආරධනාව ඉවසූ බුදුන් වහන්සේ සත්වයන් කෙරෙහි කරුණාව නිසා බුදු ඇසින් ලෝකය බැලුවෝය. ... අල්ප වූ රාගාදී කෙළෙස් ඇති අයද, මහත්වූ රාගාදී කෙළෙස් ඇති අයද, ශුද්ධා ඉන්දිය අඩු අයද, වැඩි අයද, සුවයෙන් හෝ දුකින් දහම අවබෝධ කරගත හැකි අයද, පරලොව බිය දන්නාසුළු සත්වයෝද දුටුහ. එසේ දැක, මෙලස වදාළහ: 193

" බුහ්මය, නොදන්නවුන්ට දෙසිම කයට වෙහෙස ගෙනදෙන යන කල්පනා ඇතිව, පුගුණ වූ උතුම් වූ චතුසතා ධර්මය මිනිසුන් අතර නොකීමට සිත්විය, යම් කෙනෙක් කන් ඇත්තෝ වෙත්ද, ඔවුන් ශුද්ධාව මුදාහරිත්වා, ඔවුන්ට දැන් නිර්වාන ද්වාරයෝ (ආරිය මග) විවෘත කරණ ලදී". මූලාශුය: වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: 10 බුහ්මආයාවනා කථා: පි. 88.

## ▼ ධර්මය දේශනා කිරීමට සුදුසු අය ලසවීම

ගැඹුරු දහම් අවබෝධ කරගැනීමට සුසුසු අය විමසන බුදුන් වහන්සේ පළමුව ආළාරකාම තවුසා ගෙ පණ්ඩිත බව හා මද කෙළෙස් ඇතිබව සලකා ඔහුට දහම දෙසීමට තීරණය කළහ. එ තවුසා මිය ගොස් බව දැන උද්දකරාම පුතු තවුසාට දහම් දෙසීමට ඉටගති. ඔහුද එ වනවිට මරණයට පත්වසිටිබව දැන,තවුස්දම් පුරන අවස්ථාවේ තමන්හට උපකාර කළ පස්වග තවුසන්ට දහම පලමුව දේශනා කිරීමට සිතාගත්හ. සටහන්: \* බුදුන් වහන්සේ පළමු දේශනාවූ ධම්මචක්කප්පවත්තන සූතුයය. එම දේශනාව ඉසිපතන මිගදායේදී පස්වග තවුසන්ට වදාළහ, එ අවස්ථවේදී, අඤඤා කොණඩඤඤයන් දහම් ඇස ලැබුහ.එතැන් සිට, උතුරු දඹදිව නොයෙක් නොයෙක් ජනපදයන්හි චාරිකාවේ යෙදී, විවිධවූ, බොහෝවූ ජනකායකට ආරිය මාර්ගය විවෘත කළහ. \*\* අසුහැවිරිදි වියේදී අවසානා චාරිකාව රජගහනුවරින් ආරම්භ කොට, මල්ල රජදරුවන්ගේ කුසිනාරාවෙන් අවසන් කළහ. එහිදී, සුහදු භික්ෂුවට අවසාන දහම් දේශනය වදාළහ, බුදුන් වහන්සේගේ අවසාන ශාවකයා වූ, උන්වහන්සේ එහිදී, අරහත්වය ලැබුහ. බලන්න: මහාපරිනිබ්බාන සූතුය.

## 9) മൂറ്റള് - Qualities of The Buddha

▲ නව අ**රහාදී බුදුගුණ-9** Qualities of The Buddha: බුදුන් සරණ යන බොදුපිරිස, බුදුන් වහන්සේගේ ගුණ 9 ක් (නවඅරහාදී ගුණ) සිහිකරමින් සජ්ජායනා කරති. ආරිය ශුාවක, ශුද්ධාව ඇතිව බුදු ගුණ මෙසේ සිහි කරයි:

" ඉතිපි සො හගවා අරහං සමමාසමබුදෙධා විජජාවරණසමපනෙනා සුගතො ලොකවිදු අනුතතරො පුරිසදමමසාරථ සළුා දෙවමනුසසානං බුදෙධා හගවා'ති"

"ඒ භාගාාවතුන්වහන්සේ අරහත්ය, සම්මා සම්බුද්ධය, විදාාාචරණ සම්පන්නය, සුගතය, ලෝකයදත්හ, පුරිසයන් දමනය කිරීමේ අනුත්තරය, බුද්ධය, භාගාාවත්ය".

මෙහිදී බුදුගුණ සිහිකිරීමෙන් ලැබෙන යහපත් ඵල පෙන්වා ඇත. සටහන:බුදුගුණ සිහිකිරීම- බුද්ධානුසතිය භාවනාවකි, එම භාවනාව වැඩිම නිවනට මගකි. බලන්න: බුද්ධානුසතිය භාවනාව. මූලාශුය:අංගු.නි: (6) 11 නිපාත: 11.2.1 මාහනාම සූතුය, 11.2.3 නන්දිය සූතුය.

## ▼වෙනත් මූලාශු:

1. ආර්යාවංශ ධර්ම පුස්තක මාලාවේ නව බුදු ගුණ මෙසේ දක්වා ඇත: 1) අරහං: අප බුදුහිමි සසර පුරුදු වන වාසනා දෝෂ සහිත සියළු කෙලෙස්වලින් දුරුවුහ; සංසාර චකුය සිඳ බිඳ දැමුහ; යලි උපත නැති කළහ; දෙවි මිනිසුන්ගේ පූජා සත්කාර ලැබීමට සුදුසුවූහ. 2) සම්මා

සම්බුද්ධ:බුදුන්වහන්සේ අන් කිසිවෙකුගේ උපදෙස් නොමැතිව ස්වයංභු ඥානයෙන් නිවන සාක්ෂාත් කරගත්හ, චතුසතා මනාව අවබෝධ කරගත්හ; මෝහ නමැති මහා නින්දෙන් අවදිවුහ; සර්වඥතා ඥානය ලැබුහ.3) විජ්ජාවරණ සම්පන්න: අෂ්ට විදාහා හා පසළොස් වරණ ධර්මතා වලින් යුක්තවූහ. අෂ්ට වීදාහ :1 පූර්වනිවසානුසති ඥානය, 2 දිවඇස් ඥානය, 3 ආසවක්කය ඥානය (ආසව ඇතිවන අන්දම හා පුහිනය) 4 විදර්ශනා ඥානය (නාම රූප ස්කන්ධ ධාතු ආදිය පිළිබඳව ඇති පුඥාව) 5 මනෝමය ඉර්දී ඥාන, 6 විවිධ ඉර්දී බල ( සෘඩිවීකුර්ව ඥානය) 7 දිවකණ,  $oldsymbol{8}$  වෙතෝපරිය ඥානය (අන් අයගේ සිත- රාග සිතක්ද දෝෂ සිතක්ද ආදී ලෙසින් දැකීමේ හැකියාව). **පසළොස් චරණ ගුණ**: අධි ශිලය**,** ඉන්දිය සංවරය, පමණ දැන අහාර ගැනීම( භෝජනයේ මානුඥතාව), ජාගරානුයෝගය (නිදිවැරිම), ශුද්ධාදී චරණ ධර්ම- හිරිඔකප්, බහුශුැක බව, දැඩි විරිය, සති සම්පජානය, මහා පුඥාව, චතු ජාන වල හැසිරීම. 4) සුගත:රහත්මග නම්වූ සෝඛන ගමනින් නිවනට පැමිණිනිසා, බෝසත් කල සිටම අරියමග පුතිපත්ති වල වැඩ සිටිනිසා, සෝඛමාන රුවක් දරන නිසා, සෝඛමාන ගමනක් ඇතිනිසා, නිවන නමැති සුන්දර තැනට පිවිසිනිසා, බුහ්ම ස්වරයෙන් ධර්මය දේශනා කරන නිසා සුගත වනසේක. 5) ලෝකවිදු: ලෝකයේ ලක්ෂණය වන දුක් ආදී ස්වභාව මනාව අවබෝධ කල නිසා, සර්වඥතා ඥානයෙන් සත්වයන් ගේ චරිත දන්නා නිසා, සියලු ලෝක ධර්මතාවයන් මනාව දන්නා නිසා, සත්ව ලෝක සංස්කාර ලෝක යහපත් ලෙසින් දන්නා නිසා ලෝකවිදුය.  $oldsymbol{6}$ අනුත්තරෝපූරුසදම්ම සාරථී: ශිල සමාධි පුඥා ගුණයන්ගෙන් අසමසම නිසා, දමනය කළහැකි පුද්ගලයන දමනය කල නිසා, සත්ත්වයන් අරිය මගට යොමුකළ නිසා අනුත්තරෝ පුරිසධම්ම සාරථි වන සේක. 7) සත්ථා **දේව මනුස්සාන**∘:සසර කතරින් ලෝක සත්වයන් එතර කල නිසා**,** දෙවි මිනිසුන්හට අනුසාසනා කළනිසා. 8) බුද්ධෝ: ගුරුඋපදෙස නොමැතිව චතුසතා අවබෝධ කළනිසා, සර්වඥ නිසා, දසවිධ තථාගත බල ඇතිනිසා, ලෝක සත්වයන්ට චතුසතා අවබෝධ කළ නිසා, කෙල්ස් පුහිනකොට කෙල්ස්බර නින්දෙන් පළමුව පිබිදී ගත් නිසා බුද්ධවනසේක. 9) භගවා:භාගාවත් ධර්මයෙන් යුක්ත නිසා, මාර බලය බිඳ දමා කෙලෙස් පුහිතය කළනිසා, සියලු භාගායන් ලද නිසා භගවා වන්නේය. **බලන්න**: ආර්යාවංශ ධර්ම පුස්තක මාලාව:1-4, අංක 1 සප්තබෝජ්ජංගය- පි. 77, සම්පාදනය- මොරටුවේ සිරි සාසනවංශ තෙරුන්, 1948.

2. සුවිසිමහාගුණ කෘතියේ, නව අරහාදී බුදුගුණ විස්තරාත්මකව දක්වා ඇත. බලන්න: සුවිසි මහ ගුණය:රේරුකානේ චන්දවීමල මහානාහිමි, 2005.

## 10) බුදුන් වහන්සේගේ උක්කරීකරබව-Greatness of The Buddha

▲ බුදුන් වහන්සේ ට සමාන කිසිවෙක්, දෙවියන් හෝ මිනිසුන් ලෝකයේ නොමැති බව සූතු දේශනා වල පෙන්වා ඇත.

▼සියලු ලෝක සත්ඣයන් අතර, වැඳ නමස්කාර කිරීමට, වෙනත් උතුම් කෙනෙක් තමන් වහන්සේ නොදකින බව ද, එමනිසා, ධර්මයට ගරු පුජා කරමින් වාසය කරන බව මෙහි පෙන්වා ඇත. සටහන: සංයු.නි (1) සගාථවග්ග:බුහ්මසංයුත්ත:6.1.2 ගාරව සූතුයේ ද මෙයට සමාන විස්තරයක් පෙන්වා ඇත. මූලාශු:අංගු.නි: (5): 8 නිපාත: 8.1.2.1 වේරඤ්ජ සූතුය, පි. 61, EAN:8: 11.1 Verañjā, p. 416.

## ▼ ලෝකයා අතර බුදුන් වහන්සේ ශ්‍රේෂ්ඨතමය

" මම…අවිදහාව නමැති බිත්තරය තුලසිටින, අවිදහාව නමැති බිත්තර කටුවෙන් හාත්පස බැඳී සිටින සත්වවර්ගයා අතුරෙන්, අවිදහාව බිඳගෙන සියලු ලෝකයෙහි අද්වීතීය වූ යෙමි, නිරුත්තර වූ සම්මා සම්බෝධිය පුතිවේධ කෙළෙමි…මම ලෝකයේ ජේෂ්ඨතම වෙමි, ශ්‍රේෂ්ඨතමවෙමි". සටහන: විස්තර පිණිස බලන්න:අංගු.නි: (5) 8 නිපාත: වේරඤජ සූතුය. මූලාශු:වින.පි:පාරාජිකපාලිය:1 වේරඤජකාණ්ඩය, පි.26.

## ▼ තුිවිධ කිුයා පිලිබඳ දඎබව

පෙර හවයකදී, රජුගේ රථකාරයා (chariot maker) ලෙසින්, තමන් දැව පිලිබඳ නිපුණත්වය ලබාසිටි බව විස්තර කර බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ: "…එවක මම දැව (ලි) වල ඇති ඇද ,පලුදු හා දොස් ගැන දක්ෂවූ වෙමි. නමුත්, මේ කල මම අරහත් සම්මා සම්බුද්ධය, කාය කියා පිලිබඳ, වචී කියා පිලිබඳ, මනෝ කියා පිලිබඳ : ඇද, පලුදු, හා දොස් ගැන දක්ෂතම වෙමි." මූලාශුය:අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: රථකාරවග්ග:3.1.2.5 සූතුය, පි.250.

▼ ලෝකයේ කථාකරන අය අතුරින් බුදුන් වහන්සේ ශ්‍රේෂ්ඨය යි මෙහි පෙන්වා ඇත. බලන්න: සංයු.නි: (1) දේවතාසංයුත්ත: වූට්ඨටි සුතුය.

▼ විජ්ජාවරණ (තුීවිධ විදාහ හා 15ස් චරණ ධර්ම) ධර්මයන්ගෙන් සමන්විත, බුදුන් වහන්සේ, දෙවිමිනිසුන් අතර ශුෂ්ඨය යි මෙහි සදහන් වේ. බලන්න:සංයු.නි: (2) නිදානවග්ග:හික්බුසංයුත්ත: මහා කප්පින සූතුය.

▼සර්වඥතා ඥාණ ධර්මයෙන් බුදුන් වහන්සේ අගුය. බුද්ධපරිනිර්වාණයෙන් පසුව, ගෝපක මොග්ගාල්ලන බුාහ්මණයා, ආනන්ද තෙරුන් ගෙන් මෙසේ වීමසා ඇත:

''අර්හත් සම්මා සම්බුද්ධ වූ ඒ භවත් ගොතමයන් වහන්සේ යම් ධර්මයකින් සමන්විත වූ චේද, ඒ සර්වඥතා ඥාන ධර්මයන් සියල්ල දත් එක භික්ෂුනමක් හෝ සිටීද?'' ආනන්ද තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

"භාගාවතුන් වහන්සේගේ සර්ව්ඥතා ඥාන ධර්මයන් සියල්ල දක්, එබඳු ගුණයෙන් සමන්විත එක භික්ෂුනමක් හෝ නැත. භාගාවතුන් වහන්සේ, නුපන් මාර්ගය උපදවාගත්හ; නො ඉපදුන මග ඉපදුවෝහ; පුකාශ නොකළ මග පුකාශ කළෝහ; මාර්ගය දක්තෝය (the knower of the path),මාර්ගය සොයාගත්තෝය, මාර්ගයේ නිපුනවූවෝය (the one skilled in the path). ඒ බුදුරජාණන්වහන්සේ විසින් හෙළිකළ මග අනුගමනය කරමින්, ඒ අනුව පිළිපදින උන්වහන්සේගේ ශුාවකයෝ, පසුව ඒ මග හිමිකරගනිති". බලන්න:ම.නි: ගෝපක මොග්ගල්ලාන සුනුය.

▼ බුදුන් වහන්මස් උතුම් අසිරිමත් දහම් ගුණයෙන් සමන්විතය.

### බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"ආනන්ද, තථාගතයන්, වේදනා…සංඥා…සිතිවිලි…ඇතිවෙනවිට ඒ ගැන දත්තේය, ඒවා තිබෙනවිට ඒ ගැන දත්තේය, ඒවා අතුරුදහන් වනවිට ඒ ගැන දත්තේය ... මෙයද තථාගතයන් සතු අසිරිමත් ගුණයක් බව සිහිපත්කරගන්න".

සටහන: බෝසතුන්ගේ උපත් පිලිබද අද්භූත අසිරිමත් සිදුවීම් ගැන ආනන්ද තෙරුන් විස්තර කළ අවස්ථාවේදී, බුදුන් වහන්සේ එලෙස වදාළබව මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (3) 3.3.3 ආචාරියාඅද්භූත සූතුය, පි. 301, EMN:123 Wonderful and Marvellous,p.897.

# 11) බුදුන් වහන්සේ තමන්වහන්සේ හඳුන්වා ඇති ආකාරය-The way The Buddha addressed himself

- ▲ බොහෝ අවස්ථාවන්හි, බුදුන් වහන්සේ, ශුාවකයන් හා අනිකුත් ලෝකයා හට තමන් වහන්සේ හඳුන්වා ඇත්තේ 'කථාගක' ලෙසින්ය.
- \* " මහණෙනි, දෙවියන් සහිත... පුජාව විසින් යම් රූප.. .ශබ්ද... ගන්ධ...රස... ස්පර්ශ ... ආයතනයක්, ධර්මයට ඇලීමක් ලබන ලදද , සොයන ලදද, සිතින් ලුහුබැඳ ගන්නාලදද, ඒ හැම තථාගතයන් විසින් අවබෝධ කරණ ලදී. ඒ නිසා 'තථාගත' යයි කියනු ලැබේ"
- \* ''…යම් රැයක තථාගතයන් චතුසතා අවබෝධ කරයිද, යම් රැයක තථාගතයන් පිරිනිවන් පානා සේක්ද, ඒ අතර තුර කාලයේදී තථාගතයන් විසින් යමක් කථා කර …පවසා… විස්තර කර තිබේද, ඒ හැම ඒ පරිද්දෙන්ම වේ, වෙනස් නවේ. එනිසා, 'තථාගත' යයි කියනු ලැබේ"
- \* ''තථාගතයන්, කියන දේ කරයි, කරන දේ කියයි. තථාගතයන් තමන් කියන දේ කරන, කරන දේ කියන හෙයින් 'තථාගත' යයි කියනු ලැබේ".
- \* "දෙවියන්… සහිත පුජායෙහි තථාගතයන් හැම මැඩ (අභිභවා) සිටිති, අනායන්, තථාගතයන් මැඩ නොසිටි, ඒකාන්තයෙන්ම, සෑම දෙයක්ම තථාගතයන් දකින්නේය (අවබෝධ කලහ), විශාරදය, ඒ නිසා, 'තථාගත' යයි කියනු ලැබේ".

බලන්න: තථාගතයන් වහන්සේ. මූලාශු: අංගු.න්:(2):4 නිපාත :උරුවෙලවග්ග: 4.1.3.3 ලෝක සූතුය,පි.69, EAN:4: Uruwela:23.3 The World p.156, බු.න්:ඉතිවුක්තක:4.1.13 ලෝක අවබෝධ සූතුය, පි. 510.

## ▼ බුාහමණ ලෙසින් හැඳින්වීම

"මහණෙනි, ධර්ම දානය සඳහා පිරිසිදු කළ අත් ඇති, අන්තීම සිරුර දරන, සසර දුක් රෝගයන්ට පිළියම් කරන උසස් වෛදාාවරයෙක්වූ, රාග ආදී අකුසල උල් උපුටා දමන හෙයින් ශලාකතෘ වෛදාාවරයෙක්වූ, බැහැර කළ පව ඇතිහෙයින් පරමාර්ථවූ මම බුාහ්මණයෙක්මි. ඔබ වනාහි, ධර්ම දේශනා තුලින් උපන්නිසා-මගේ මුඛයෙන් උපන්- ධර්මජවූ, ධර්මයෙන් නිර්මිතවු, ධර්මය දායාද කොට ඇති, ආමිසය දායාද කොට නැති ඖරස පූතුයෝය". බලන්න: බූ.නි: ඉතිවුත්තක: 4.1.1. බුාහ්මණ සූතුය.

▼ ජින ලෙසින් හැඳින්වීම: ගයා සිට ඉසිපතනය බලා වඩින බුදුන් වහන්සේ දැක, උන්වහන්සේගේ උත්තම බවින් සිත පහන්වී ගිය උපක ආජීවක, උන්වහන්සේ කවරේද? යයි විමසුවිට, බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"සබබාහිතු සබබවිදු'හමසම් - සබෙබසු ධමෙමසු අනුපලිකෙනා සබබඤජහො තණහකබයෙ විමුකෙනා- සයං අභිඤඤාය කමුඳිසෙයාං. න මෙ ආචරියො අඤී සදිසො මෙ න විණ්තී-සදෙවකසම්ං නඤී මෙ පටිපුගගලො. අහං හි අරහා ලොකෙ අහං සඤා අනුතකරො-එකො'මහි සමමාසමබුදෙධාසීතීතුකොසම් නිඛබූකො. ධමමචකකං පවතෙකතුං ගවජාමි කාසිනං පුරං, අඣභූතසම්ං ලොකසම්ං ආහඤජං අමතදුඤුභි ... මා දිසා වෙ ජිනා හොනති යෙ පතතා ආසවකඛයං, ජිතා මෙ පපකා ධමමා තසමා'හං උපකා ජිනො'ති".

"මම සියල්ල මැඩ සිටියෙමි, සියල්ල දත්තේවෙමි. සියලු ධර්මයත්හි තො ඇලුනෙමි. සියලු කෙලෙස් හැර සිටිමි.තණ්හාවඎය කර නිමාවට ගියෙමි. එලෙස, සියල්ල දත්තා මම වෙනත් කවරකු ආචාර්යවරයා ලෙසින් කියන්නේද? මට ලෝකෝත්තර ධර්මයෙහි ඇදුරෙක් නැත, මට සමාන කෙනක්ද විදාහමාන නොවේ, දෙවියන් සහිත ලෝකයේ මට සමාන පුද්ගලයෙක් නැත. ලෝකයෙහි මම රහත්වෙමි, මම අනුත්තර ශාස්තෘ වෙමි.සම්මා සම්බුද්ධවෙමි. සියලු කෙලෙස් නිවීමෙන් සිසිල් බවට පත්වූයෙමි, එලෙසින් මම නිවුනෙමි. මම දම්සක් පැවැත්වීමට (ධර්ම වකුය) කාසීපුරයට යමි. අවිදාහාවෙන් අන්ධවූ ලෝකයෙහි අමාදහම් බෙරය ගසන්නෙමි. යම් කෙනෙක් කාමආදී ආසවයන් ඎය කර ඇත්ද, මා වනාහි ඒකාන්තයෙන්ම 'ජින' වෙති…මා විසින් පාපධර්ම ජය ගන්නා ලදී, එහෙයින් මම 'ජින' නම් වෙමි. බලන්න: උපක තෙර. මූලාශු:වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: බන්ධක:14 පඤඤචවග්ගිය කථා:4 ජෙදය, පි.94.

## ▼ සම්මාසම්බුද්ධ ලෙසින් හැඳින්වීම

\* දුෂ්කර තපස්වුත අත් හැරීම ගැන කලකිරිසිටි පස්වග තවුසන්ට අමා දහම දේශනා කර ඔවුන් සසර දුකින් මුදවා ගැනීමට බුදුන් වහන්සේ ඉසිපතනයට වැඩි අවස්ථවේ, ඔවුන්, උන්වහන්සේගේ සම්බුද්ධත්වය පිලිබඳව සැක සහිතවුහ.ඒ අවස්ථාවේ, බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"...තථාගත තෙමේ රහත්ය, සම්මා සම්බුද්ධය... නිවන ලබන ලදී...මම අනුසාසනා කරමි, දහම් දෙසමි...ඒ අනුසාසනය ඒ පරිද්දෙන්ම පිළිපදින ඔබහැම නොබෝකලකින්ම... ඒ නිරුත්තරවූ නිවන මේ ආත්මයේදීම විශිෂ්ඨ ඥානයෙන් දැන, එයට පැමිණ වාසය කරන්නේය".

සටහන: පස්වග තවුසන්, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම් අසා පස්වග රහතුන් බවට පත්වුහ. බලන්න: පස්වග මහණුන්. මූලාශුය: වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: ඛන්ධක:14 පඤඤවවග්ගිය කථා:9 ඡෙදය, පි.98.

\* "චුන්ද, තථාගතයන් වූ මම මේ සමයෙහි පහලවූ අරහත් සම්මා සම්බුද්ධ වෙමි. මම ධර්මය යහපත් ලෙසින්ම…පුකාශ කොට ඇත; මගේ ශිෂායන් ධර්මය මනාව පුගුණය කර ඇත; පිරිසිදුවූ යහපත්වූ බුහ්මචරියාව ඔවුනට මනාව පැහැදිලිය, අවබෝධ කර ඇත...'

සටහන: මේ සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ වුන්ද සාමණේරයන්ටය. මූලාශු: දීඝ.නි: (3), පාසාදික සූතුය, පි. 210, EDN: 29, The delightful discourse, p. 318.

## ▼ විශාරද ලෙසින් හැඳින්වීම

වස්සකාර බාහ්මණ (මහා ඇමති) විසින් විමසනු ලදුව බුදුන් වහන්සේ, තමන් 'විශාරද' යයි වදාළහ:

"අහං හි බුාහමණ බහුජනහිතාය පටිපනෙතා බහුජනසුබාය, බහු'සස ජනතා අරියෙ ඤායෙ පතිටඨාපිතා, යදිදං කලාහණධමමතා කුසලධමමතා. සො යං විතකකං ආකඩබති විතකෙකතුං. තං විතකකං විතකෙකති යං විතකකං තාකඩබති විතකෙකතුං, ත තං විතකකං විතකෙකති. යං සඩකපං ආකඩබති සඩකපෙතුං, තං සඩකපං සඩකපෙති. යං සඩකපං තාකඩබති සඩකපෙතුං, ත තං සඩකපං සඩකපෙති. ඉති වෙතොව සිපෙතෙතා හොති විතකකපරෙසු. චතුනතං ඣානානං ආභීවෙතසිකානං දිටඨධමමසුබවිහාරනං නිකාමලාභි හොති අකිච්ජලාභි අකසිරලාභි. ආසවානං බයා අනාසවං චෙතොවමුතතිං පඤඤාවිමුතතිං දිටෙඨව ධමෙම සයං අභිඤඤා සචජිකතාඋපසමපජජ විහරති."

"…බමුණ මම වතාහි බහුජනහිත පිණිස, බහුජනසුබ පිණිස පිළිපත්තෙමි, මා විසින් බොහෝ දෙනා, කලාහන ධර්මය වන කුසලධර්මය වන ආරියනාහයයෙහි පිහිටුවන ලදී…යම් දෙයක් සිතන්නට (විතක්ක) කැමතිනම් මම ඒ දේ සිතමි, සිතන්නට අකමැති දේ මම සිතන්නේ නැත, යම්දෙයක් සංකල්ප කරන්නට කැමතිනම් මම ඒ දේ සංකල්ප කරමි, සංකල්ප කරන්නට අකමැති දේ මම සංකල්ප නොකරමි… මම සිතිවිලි පිළිබඳව විශාරදවෙමි. මේ දිවියේම සුඛ විහරණය පිණිස, මම පහසුවෙන්ම සිව් ජාන ලබමි. සියලු ආසවයන් පුහීණය කොට, චේතෝවිමුක්තිද පුඥාවිමුක්තියද ලබා මම වාසයකරමි."

සටහන: වස්සකාර බුාහ්මණ, මගධයේ අජාසත් රජුගේ මහා ඇමතියාය. බලන්න:උපගුන්ථය:3. මූලාශු:අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.1.4.5 වස්සකාර සූතුය, පි.93, EAN:4: 35.5 Vassakāra, p.162.

#### ▼ බුද්ධ ලෙසින් හැඳින්වීම

\* එක්සමයක, චාරිකාවේ වඩින බුදුන්වහන්සේගේ පිය සටහන් දැක උන්වහන්සේ කවරෙක්ද යයි දෝන බුාහ්මණයා, ඇසු පැනයකට පිළිතුරු ලෙසින් බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"යෙන දෙවුපපතාසස ගඣබෙබා වා විහඬගමො යකඛතතං යෙන ගවෙජයාං මනුසසතකඤව අඛඛජේ,

තෙ මයහං ආසවා බීණා විතුධසතා විනලීකතා. පුණඩරිකං යථා වගහු තොයෙන නූපලිපපති, නූපලිතෙතාමහි ලොකෙන තසමා බුතුොසම් බුාහමණාති". 199

"යම් කාමආදී අසාව නිසා: දෙව්ලොව දෙවියෙක් ලෙසින්, ගාන්ධර්වයෙක් ලෙසින්, යක්ෂයෙක් ලෙසින්, මිනිසෙක් ලෙසින් පහළවේ නම්, මම දේවියක් නොවෙමි, ගාන්ධර්වයෙක් නොවෙමි, යක්ෂයෙක් නොවෙමි, මිනිසෙක් ද නොවෙමි. ඒ සියලු ආසව මම පුහීණය කරන ලදී. පොකුණේ පිබිදුන පියකරු සුදු නෙලුම් මලක්, දියෙන් කිලිටි නොවෙන ලෙසින්, මම ලෝකයෙන් කිලිටි නොවෙමි, එමනිසා බුාහ්මණය, මම 'බුද්ධ' වෙමි".

සටහන්: \* අටුවාවට අනුව මේ සූතු දේශනාව අවසානයේදී දෝන බාහ්මණයා, තුන්මග ඵල ලබාගති. බුදුගුණ වර්ණනා කරමින් ඔහු විසින් 12,000ක් පදාය ගායනා කරන ලදී. \*\* දීස:නි: මහා පරිනිඛඛාන සූතුයේ, බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛඛානයෙන් පසු ශේෂවූ ධාතු, මේ බමුණා විසින් ඛෙදාදෙන ලද බව විස්තර කර ඇත. බලන්න: දෝනඛාහ්මණ. මූලාශු:අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.1.4.6 දෝන සූතුය, 8.98, EAN:4: 36.6 Dona, p. 162.

\*එක්සමයක, සේල බුාහ්මණ, බුදුන් වහන්සේ දැක පැහැද උන්වහන්සේගේ, ගුණ මාලාවක් ගායනා කළහ. එ අවස්ථාවේ බුදුන් වහන්සේ, ඔහුට මෙසේ පැවසුහ:

"මා විසින් දතයුතු දෙ (විදාහවිමුක්තිය) දන්නා ලදහ, වැඩිය යුතු දෙ (භාවිත කලයුතු දේ -මාර්ගසතා) භාවිත කළහ, පුහීණය කලයුතිදේ (කෙළෙස්) පුහිණය කළහ, බුාහ්මණය, එහෙයින් මම බුද්ධවෙමි".

"අභිඤෙඤයාං අභිඤඤාතං භාවෙතබබඤව භාවිතං, පහාතබබං පහීතං මෙ කසමා බුදෙධාසම් බුාහමණ"

මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.5.2 සේල සුතුය, පි.614.

සටහන: පටිසම්භීමග්ග පුකරනයට අනුව බුද්ධ යන පදය මෙසේ විවරණය කර ඇත: "චතුසතා අවබෝධ කළ බැවින්; චතුසතා ලෝකසත්වයාට අවබෝධ කළ බැවින්; සියල්ල දත් බැවින්; සියල්ල දක්තා බැවින්; අනායන් විසින් අවබෝධ කරවිය යුත්තකු නොවන බැවින්; විවිධවූ ගුණයන්ගෙන් යුතු බැවින්; සියලු ආසාව කෘය කළ බැවින්; උපකෙල්ෂ විරහිත බැවින්; ඒකාන්තයෙන්ම රාගය, දෝෂය,මෝහය දුරුකළ බැවින්; ඒකාන්තයෙන්ම නිකළෙස් බැවින්; ඒකායන මග ගිය බැවින්; එකලාව අනුත්තර සම්බෝධිය සාක්ෂාත් කළ බැවින්; අබුද්ධිය නැසූ බැවින් බුද්ධවේ"

# 12) බුදුන්වහන්සේගේ කුසලතා-Skills of The Buddha

▲ බුදුවරයකුගේ කුසලතා අපුමාණය, අසිමිතය, පුහුදුන් පුද්ගලයෙකුට අවබෝධය අසීරුය, අවින්ත දහමකි, බුද්ධ විෂය අවබෝධ කරගත හැක්කේ තවත් බුදුවරයෙකුට පමණි. තුිපිටකයේ තැනින් තැන දක්වා ඇති කරුණු ඇසුරුකරගෙන මතු දැක්වෙන කුසලතා මෙහි දක්වා ඇත:

## ▼ බුද්ධ ඥාන

\* බුදුන් වහන්සේ සතු විශේෂ ඥාන - දසබල ඥාන පිලිබදව **බලන්න**: තථාගතයන් වහන්සේ. මේ සුතු යන්හි එම ඥාන විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. අංගු.නි: (6):10 නිපාත: 10.1.3.1 සිංහනාද සූතුය, පි. 90, EAN:10: 21.1. The Lion, p. 499, ම.නි: (1): 1.2.2. මහාසිහනාද සූතුය, පි. 184, EMN: 12: The Greater Discourse on the Lion's Roar, p.160.

f \* ෂට් අසාධාරණ ඥාන- බුදුවරුන්ට සිමිතවූ විශිෂ්ඨ ඥාණ 6 ක් ය.

ඉන්දිය පරොපරියන්ත ඥාණය, ආසයානුසය ඥාණය, යමක පාටිහාරිය ඥානය, මහා කරුණා සමාපත්ති ඥානය, සබ්බඤ්ඤුත ඥාණය, අනාවරණ ඥාණය. විස්තර පිණිස **බලන්න:** බු.නි: පටිසම්භිදා1: මහාවග්ග ඤාණකථා.

### ▼දිර්ඝවූ අතීතය දැකීමේ හැකියාව

බුදුන් වහන්සේට කප් 91ක් අතීතය දැකීමේ හැකියාව ඇති බව මෙහි පෙන්වා ඇත.

"...මම යමක් සිහි කරන්නේ නම් එය මෙයින් එක් අනුවක (91) කපය..." (I recollect ninety-one aeons back...).

සටහන: 91 කපයක් තරම් දීර්ඝ කාලයක් බුදුන් වහන්සේට අතීතය දැකීමේ හැකියාව මින් පෙන්වා ඇත. මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ, කප් 91 ක කාලයක් තුලදී, දන්දීම නිසා කිසිම කුලයක් පරිභානියට පත් නොවූ බව බුදුනුවණින් දැකීමය. එලෙස පෙන්වා දීමට හේතුවුවේ, නාලන්දා නුවර දුර්භික්ෂය ඇති කාලයේ බුදුන් වහන්සේ මහා සංඝ පිරිසක් සමග එහි වාසය කිරීම, ජනතාව ගැන අනුකම්පාව නැතිව කටයුතු කිරීමයයි නිගණ්ඨනාථ පුතුගේ චෝදනාව නිසාය. මූලාශය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.9 කුල සුතුය, පි.610.

#### ▼ මහා ඉද්දි බල පෑමෙ හැකියාව

මෙහිදී, බුදුන් වහන්සේට බඹලොව තෙක් කයෙන් විවිධ ඉර්දී පුතිහාර්ය පෑමට ඇති හැකියාව විස්තර කර ඇත.

**මූලාශු:** සංයු.ති: (5-2): මහා වග්ග: ඉද්දිපාදසංයුත්ත: 7.3.2 අයගෝලසූතුය, පි. 70, ESN: 51: Iddipadasamyutta: 22.2 The Iron Ball, p. 2087.

#### ▼ දහසක් ලෝකධාතු පිලිබඳ අවබෝධය

බුදුන් වහන්සට, දහසක් ලෝක ධාතු පිලිබඳ අවබෝධය ඇත.අංගු.නි (1) 3 නිපාතයේදී: ලෝකධාතු තුල සිටින සත්ඣයන් හට ඇසෙන පරිදි බුදුන් වහන්සේට හඩ පැතිරීවිය හැකිබව පෙන්වා ඇත.බලන්න: අංගු.නි: (6): 10 නිපාත: 10.1.3.9.පුථම කොසල සූතුය,පි. 134, EAN: 10: The Great Chapter, 29.9 Kosala-1, p. 505, අංගු.නි: (1): 3 නිපාත:ආනන්දවග්ග: 3.2.3.10 සුතුය,පි.440,EAN:3: Ānanda: 80.10 Abhibhū, p. 120.

## ▼ ලෝකයේ ඇති සියලු මූල ධර්ම පිලිබද විශාරද බව

බුදුන් වහන්සේට, සියලු ධර්මතා ගැන නිසැක අවබෝධය ඇතිනිසා විවිධ පුද්ගලයන්හට විවිධ ලෙසින් ධර්මය ඉගැන්වීමට හැකියාව ඇත. විස්තර පිණිස බලන්න: අංගු.නි: (6 ): 10 නිපාත: 10.1.3.2 අධිවුත්තිපද සුතුය,පි.

- 96, EAN: 10: III The Great Chapter: 22.2 Doctrinal Principles, p. 500.
- 13) බුදුන් වහන්සේගේ පෙරජීවික- Former lives of The Buddha
- ▲ සූතු දේශතාවත්ට අනුව , යම් යම් විශේෂ අවස්ථාවත්හිදී බුදුන් වහත්සේ, තමන්ගේ පෙර ජාති පිලිබඳ විස්තර පෙන්වා ඇත. සටහන: බු.නි: බුද්ධ වංශ චරියා පිටකය, ජාතක පාලිය ආදී කෘතිත්, බුදුන් වහත්සේ බෝසතුන් ලෙසින් ජීවිත ගෙනයාම විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත.
- ▼ ජාතක කථා විස්තර පිණිස බලන්න:
- 1. බුද්ධවංශය සහිත පන්සීයපණස් ජාතක පොත, සම්පාදක: ජි.එෆ්. මුණසිංහ අප්පූහාමි හා ඩි. ඩබ්ලියු. සිරිවර්ධන අප්පූහාමි, ලංකාව-1928.
- 2. සිතුවම් සහිත පන්සීය පණස් ජාතක පොත (1 හා 2): ශ්‍රීලංකා පුකාශක සමාගම, කොළඹ-1961.
- 3. **Buddhist Birth-Stories** (Jataka Tales): Translated from Pali Text by T.W.Rhys Davidds.
- ▼ ජෝතිපාල බුාහ්මණයා: කාශාප බුදුන් සමයේ, ගිහි ජීවිතයේ ජෝතිපාල නම් බුාහ්මණව සිට, පසුව එම බුදුන් වහන්සේ වෙත පැවිදිවීමේ විස්තරය මෙහි දක්වා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (2 ): 2.4.1: සටිකාර සූතුය, පි. 419, EMN: 81-Ghaṭīkāra Sutta, p, 607.
- ▼ ජෝතිපාල මානවක: දිසම්පති රජුගේ, පුරෝහිතවූ ගෝවින්ද ඛුාහ්මණ ගේ පුතණුවන්- ජෝතිපාල මානවක, බුදුන් වහන්සේගේ පෙර ජීවිතයක්ය. පියාගේ මරණින් පසු පුරෝහිත තනතුරට පත්කරනු ලැබුව, මහා පුඥාවෙන් සිය කාර්ය කිරීම නිසා ඔහු 'මහා ගෝවින්ද' යන නම ලැබුහ. මූලාශු: දිස.නි: (2) 6 මහාගෝවින්ද සුනුය,පි.350.
- ▼ පඓතන රජුගේ රථකාරයා: බුදුන් වහන්සේ මේ සූතුයේ, රජුගේ දක්ෂ රථ කාරයා ලෙසින් කටයුතු කල ආකාරය පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: රථකාරවග්ග:3.1.2.5 සූතුය, පි.250.
- ▼ **බක බුහ්මණ ගේ** 'කප්ප' නම් අතවැසියා ලෙසින් වාසය කිරීම මෙහි විස්තර කර ඇත. **බලන්න:** සංයු.නි (1) :බුහ්මසංයුත්ත:බකබුහ්ම සූතුය.
- ▼ මබාදේව රජ: පෙර ජිවිතයක, බුදුන් වහන්සේ මිථිලා නුවර, මබාදේව රජව, උපෝසථ ශීලයේ පිහිටා වාසය කිරීම, පැසුන කෙස් දැක, ලෞකික ජීවිතය හැර දැමීම මෙහි විස්තර කර ඇත. මූලාශුය: ම.නි: මබාදේව සූනුය.
- ▼ මහා විජිත රජුගේ පුරෝහිත: මෙහිදී, බුදුන් වහන්සේ, අතීතයේ දඹදිව විසු මහාවිජිත රජුගේ පුරෝහිත බුාහ්මණ ලෙසින්, සත්ව සාතන නොමැති, දැහැමි යාගයක් කිරීමට රජතුමාට උපකාරී වූ අන්දම විස්තර කර ඇත.මූලාශු:දීස:නි: (1): 5 කූටදන්ත සූතුය, පි.264, EDN:5: Kūṭtadanta Sutta,p.113.

- ▼ වේලාම බුාහමණයා: බුදුන් වහන්සේ, පෙර ජාතියක, වේලාම නම් බමුණෙක්ව, මාහා දානයක් යහපත් ලෙසින් පිරිනැමීම ගැන මෙහි විස්තර දක්වා ඇත. බලන්න: මහාදානය මූලාශුය:අංගු.නි: (5): 9 නිපාත:9.1.2.10 වේලාම සුතුය, පි.456.
- ▼ මහා සුදස්සන සක්වීති රජ: පෙර ජිවිතයක සක්වීති රජෙක් ලෙසින් විදිනලද අපුමාණ සැප සම්පත් ගැන පෙන්වා දුන් බුදුන් වහන්සේ වදාළේ , අවසනයේදී ඒ සියලු සැප සම්පත් නැතිවී යනබවය. සටහන: මහා පරිනිඛ්ඛාන සූනුයේ දී, මහසුදර්සන රජු, කුසිනාරාවෙ (එවක, කුසාවති නුවර) ධර්මිකව රජ කල විස්තරය පෙන්වා ඇත. මූලාශු: සංයු.නි (3 ): ඛන්ධසංයුත්ත: 1.2.5.4 ගොම පින්ඩුපම සූනුය, පි. 274, ESN: 22: Khandasamyutta: 96.4 A Lump of Cow dung, p. 1087, දීස.නි: (2): 4. මහාසුදස්න සුනුය, පි. 282 හා EDN: 17 Mahāsudassana Sutta, p.202.

## 14) බුදුන් වහන්සේට තිබු දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ -Thirty two marks of The Buddha

- ▲ සියලු මහා පුරුෂයන්හට ඇති උතුම් කායික ලක්ෂණ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ලෙසින් පෙන්වා ඇත. මහා පුරිස ලක්ෂණ 32 පිහිටන්නේ, බුදුවරු, සක්වීතිරජවරු වැනි උතුම් පුද්ගලයන්ටය. මේ සූතුයේ දී බුදුන් වහන්සේ ගේ 32ක් වූ මහා පුරිස ලක්ෂණ විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශය:දීස.නි: (3):පායීකවග්ග: 7 ලකුණ සූතුය, පි.252.
- ▼ බාවාරි බුාහ්මණයා, තම ශිෂායන්ට බුදුන් වහන්සේගේ 32 ක්වූ, මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ගැන පවසා ඇත. ඔහුගේ ශිෂායන්ගේ සැකය දුරුකර තමන්වහන්සේ බුද්ධ බව පෙන්වීමට, උන්වහන්සේ දෙනිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ඔවුන්හට පෙන්වා ඇතිබව මෙහි දැක්වේ. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326.
- ▼ සේල බුහ්මණට මහා පුරිෂ ලක්ෂණ ගැන ඇතිවු සැකය පහකිරීමට, බුදුන් වහන්සේ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ඔහුට පෙන්වා ඇතිබව මෙහි දැක්වේ. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.5.2 සේල සුතුය, පි.614.
- ▼ බුහ්මායු බුහ්මණගේ ශිෂා උත්තර මානවකට මහා පුරිෂ ලක්ෂණ ගැන ඇතිවු සැකය පහකිරීමට, බුදුන් වහන්සේ දෙතිස් මහා පුරුෂ ලක්ෂණ ඔහුට පෙන්වා ඇතිබව මෙහි දැක්වේ. මූලාශුය: ම.නි: (2) 2.5.1 බුහ්මායු සූතුය, පි.592. සටහන: බුදුන් වහන්සේ තමන්ගේ මහා පුරුෂ ලක්ෂණ දක්වා ඇත්තේ, යම් පුද්ගලයන් ට ඇතිවූ සැකය පහකොට ඔවුන් තුළ ශුද්ධාව ඇතිකර ගැනීමට හා ආරිය මග වීවෘත කර දීමටය. ඉහත සඳහන් පුද්ගලයන් සැම සැකය දුරුකොට බුද්ධ අනුගාමිකයන් වුහ.

# 15) බුදුන් වහන්සේ හඳුන්වන නාමපද- Titles names for The Buddha

▲ බුද්ධතාම ලෙසින් මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ දෙවි මිනිසුන්, බුදුන් වහන්සේට ගරු කිරීම පිණිස උන්වහන්සේ හැඳින්වූ ආකාරයය. තිපිටකයට අනුව බුදුන් වහන්සේ: භාගාවතුන් වහන්සේ, බුදුරජාණන්වහන්සේ, සුගතයන් වහන්සේ, සර්වඥයන් වහන්සේ ආදීවූ උතුම් නම්වලින් හඳුන්වා ඇත. අනාා ආගමිකයන් බොහෝ අවස්ථාවල බුදුන් වහන්සේ හඳුන්වා ඇත්තේ 'ගුරු ගෝතම' ලෙසින්ය.

- ▼සුර්යබන්ධු- ආදිචචබඤු- (Kinsman of the Sun): සුර්යවංශිකබව-හිරුගේ පෙළපතින් උපන්බව. මූලාශුය:ඛු.නි.සුත්තනිපාත: අට්ඨකවග්ග: 4.14 තුවටක සුතුය, පි. 307.
- ▼ වීජිකසඩගාමනං-සංගුාම ජයගත් (victor in battle-මාරයා ජයගත්නිසා), අනුකතරං සාළුවාහං (unsurpassed caravan leader-සසර තමැති වැලිකතරේ මිනිසුන් එතර කරන තවලම් නායකයා), කණාසලලසස හනතාරං-Destroyer of the dart of craving), ආදිචචබæයු- (Kinsman of the Sun). සටහන: වන්ගිස තෙරුන්, එම පදවලින් බුදුන් වහන්සේ හඳුන්වා ඇත. මූලාශුය: සංයු.නි: (1) වන්ගිසසංයුත්ත:8.1.8 පවාරණ සුතුය.
- ▼ සුජාත (well born-යහපත් උපතක් ඇති), චක්ඛුමා (man of vision-පසැස් ඇත්තෝය), සලකතෙකා (the physician-ශලාා වෛදාවරයා), මහාවීර (mighty hero). සටහන: සේල බුාහ්මණ (පසුව සේල තෙර), මේ පදවලින් බුදුන් වහන්සේ හඳුන්වා ඇත. බලන්න: ම.නි: (2) සේල සූතුය.
- ▼ උපාලි ගහපති බුදුගුණ පෙන්වීමට මෙ පද යොදාගෙන ඇත.

ධීරසා (Wise One-පණ්ඩිත),විගතමොහසා (cast off delusion-මෝහය දුරුකල), පහීතනබිලසස (abandoned the heart's wilderness-පංචචේතබිල පහකල), වීජිතවීජයසස (victor in battle-මාරසංගුාමය දිනු), අනීඝසා (He knows no anguish-නිදුක්වු), සුසමචිතකසා (perfectly even-minded-සමමෙන්සිත් ඇති), වුදඩසීලසා (mature in virtue-වැඩුන සිල්-ආචාර ශිල ඇති),සාධුපඤඤඎ (excellent wisdom-සුන්දර පුඥාව ඇති), වෙසසනකරසස (Beyond all temptations- සියලු පෙළඹීම්- රාගයන් ඉක්මවූ), වීමලසස (without stain-නිර්මලවූ-(මල නැති- කෙලෙස්නැති), අකථඩකථිසස (Free from perplexity- චිත්ත විකෝප නොමැති), තුසිකසස (abides contented-තුටුසිත් ඇති), වනකලොකාමිසසස (spurning worldly gains- ඉවත්කල (වැමැරු) කාමගුණඇති), මුදීතසස (vessel of gladness-මුදිතාවෙන් තුටුවු), කතසමණසා (who has done the recluse's duty-මහණදම පිරු) මනුජසස-මනුජවු-උතුම් මිනිස්වු, අනතිමසාරීරසස (who ඇති), වනතලොකාමීසසස (spurning worldly gains- ඉවත්කල (වැමැරු) කාමගුණඇති), මුදීකඎ (vessel of gladness-මුදිතාවෙන් තුටුවූ), කතසමණසා (who has done the recluse's duty-මහණදම පිරු) මනුජසස-මනුජවු-උතුම් මිනිස්වූ, අනතිමසාරීරසස (who bears his final body- අන්තිම දේහය දරන), නරසස-උත්තම නරවු, අනොපමසස (peerless-අනුපමවු-අසමසම), වීරජස (spotless-කෙළෙස් පහකරඇති), අසංයසා (free from doubt-සැකයෙන් මිදුන), කුලසා (skillful-නිපුනවූ), වෙනයිකසා (the discipliner-හික්මවන්නාවූ), සාරථිවරසා (excellent leader-උතුම් නායකයාවු), අනුතාරසා (None

can surpass his resplendent qualities-අනුත්තරවු-කිසිවෙකුට ඉක්මවා යා නොහැකි), රුචීරධමමසස-පවිතුධර්මය ඇති, නිකකඩබසස (without hesitation-දෙගිඩියාව නොමැති), පහාසකරසු (illuminator-පුදීපවු-ඔහාසකරවු), මානච්ඡිදසස (severed conceit- සිඳින ලද මාන ඇති), වීරසා (hero-වීරයා), නිසහසා (leader of the herd- රලේ නායකවු), අපාමෙයාස (cannot be measured-මැතියතොහැකිවු-අපුමාණවූ), ගමහිරසා (depths are unfathomed-ගම්හිරවු-ගැඹුරුවු), මොනපකාසස (attained to the silence-මොනවු-ශාන්ත මුණි), බෙමඩකරසස (Provider of safety-සුරක්ෂිතබව ගෙනදෙන-නිවන ලබාදෙන), දෙවසස (possessor of knowledge-වේදවු-ඥානයෙන් සමන්විතවූ), ධම්මටඨසස (stands in the Dhamma-ධර්මයේ පිහිටියාවූ, සංවුතතකසස (inwardly restrained-සංවර සිත් ඇතියාවු), සඩගාතිගසස (Having overcome all bondage-කෙලෙස් බැදීම් ඉක්මවු), මුත්කසා (he is liberated-විනිමුක්ත), නාගසා (immaculate tusker- නාගවු-නිර්මල ඇත් රාජයාවු), පනකෂෙනසස (living in -හුදකලාව වසන්නාවු), බිණසංයෝජනසා (with fetters all shattered-ක්ෂිණ සංයෝජනවු-සංයෝජන ඎය කල), පටිමනතකසස (Skilled in discussion-පුතිමන්තුණ පුඥාව ඇති- සාකච්ඡාවේ විශාරදවූ),ධොනසස (imbued with wisdom- දෝනවූ-කාවැදුන පුඥාවඇති) , පනනදධජසස (his banner lowered-මාන ධජය පතිත කල), විතරාගසස (he no longer lusts-විතරාගීවූ), දනකසා (Having tamed himself -නිර්විශෙවනවූ-තමන් දමනය කරගත්තාවු),නිපපසසුවසස (he no more proliferates -නිපපංච-කෙලෙස් පුපංච නැති), ඉසිසනතමසස(The best of seers-උතුම් ඉර්ශිවු-සප්තමඉර්ශි- සත්වැනි ඉසිවරයාවු), අකුහසස (with no deceptive schemes කුහනනොවු- චාටුනැති-අමායාකාරී), තෙවිජජසා(gained the triple knowledge-නිව්දාාංඇති), බුහමපතකසා (attained to holiness-ලේෂ්ඨස්ථානයට පැමිණි-පූර්ණත්වය ලැබු), නහාතකසස (heart cleansed- කෙලෙස්වලින් පිරිසිදුවු- දෙවු කෙලෙස් ඇති), පදකසස (master of discourse- දේශනයේ විශාරදවු- ගාථා පද කරණයෙහි කුශලවූ), පසසදධසස (lives ever tranquil -සන්හුන කය සිත් ඇති-ශාන්තවු-නිසලවූ), විදිතවෙදසස (the finder of knowledge-වීදිත ඥානඇති-, පුරිඤඎ (The first of all givers-හැමට පළමුකොට ධර්මදාන දායකවු- පළමුවම දහම දුන්නාවු), සකකසස (he is ever capable-නිති සමත්වු- ශකාව), අරියස් (the Noble One-ආරියව-මහොත්තමවු), භාවිතතකසස (developed in mind- වැඩුසිත් ඇති-සමෘද්ධ චිත්ත), පතතිපතතසස (who has gained the goal-පැමිණියයුතු ගුණයට පැමිණි-අභිමතාර්ථය සඵල කරගත්- දිනුම් කනුව ලැබූ, වෙයාාකරණසස (expounds the truth -සතා විභාගකර පෙන්වන-විස්තරකොට අර්ථ දක්වන, සතීමතො(Endowed with mindfulness-සමෘතිමත්- සතිමත්), විපස්සිස් (penetrative insight විදර්ශකවු- තීක්ෂණ බුද්ධිය ඇති), අනභිනතස්ස (he leans neither forwards nor back-අර්හන්වූ- බැඳීම් පිළිකුල් නොමැති, නො අපනකස්ස්(Free from perturbation- කැළඹීම් නැති- අදුෂ්ඨ වූ), අනෙජසස (තණ්හා රහිතවූ-තන්හාව ජයගත්), වසිපපතකසස- (attained to mastery -වශීපුංප්තවු), සමමගාතසස (He has fared rightly-

සමාග්ගතවු-මැනවින් හැසිරවු), ඣායිස්ස (abides in meditation-ධායයීවු-ධායනධාරී) අනනුගතනතරසස (inwardly undefiled-නිකෙලෙස්වු), සුළුසස (purity perfect-පරිශුද්ධවු), අසිතසස (independent- අබද්ධවු- නිවහල්වු), අපෘතීනසා (altogether fearless-අපුතීණවූ- පූර්ණ අභයවූ), පවිචිතකසස (living secluded-පවිවිවේකවූ-හුදකලාව වසන), අගාපතකසස (attained to the summit-අගුපාප්තවු- අගුතැනට පැමිණි), තිණණසස (Having crossed over himself- තරණයකල- සිව් ඕඝය-සසර තරණය කල), තාරයනකසස (he leads us across - අනුන් තරණය කරවන), සනකසස-Of supreme serenity-පරම ශාන්තවු), භූරිපඤඤසස (with extensive wisdom -භූරිපුඥ- පොළොව මෙන් පුඥාව ඇති) මහාපඤඤඎ (man of great wisdom- මහා පුඳාවු), වීතලොහඎ (devoid of all greed-ලෝහය පහකල), තථාගතසස (the Tathāgata- තථාගතයන්ය), සුගතසස (the Sublime One-සුගතයන්ය), අපාටිපුගාලසස (the person unrivalled- අපුති පුද්ගල-ඉක්මවා යා නොහැකි'), අසමසුසු (the one without equal-අසමසමවු), විසාරදසස (He is intrepid- නිර්භිතවු- විශාරදවු), නිපුණසා (proficient in all-නිපුණවූ), තණාවපීසසා (He has severed craving-තණ්හාව සිදලු), බුදධසස (the Enlightened One-බුද්ධය- චතුසතා අවබෝධ කල, වීතධුමසස(cleared of all fumes-කෙලෙස් දුම පහකළ), අනුපලිකසස (completely untainted-කෙළෙසුන් ගෙන් දූෂිතනොවූ), ආහුණෙයාාසස (Most worthy of gifts- පිළිගැනීමට අතිශයින් සුදුසුවූ),යකබස්ස (most mighty of spirits- යක්බවු- පුබල භතවු) , උතතමපුගාලසස (most perfect of persons- අති උත්තම පුද්ගල), අතුලසස (beyond estimation-අතුලවු, මහමතා (The greatest in grandeur-අගපත්-විභූතියෙන් අගුතමවූ- මහිමයෙන්), යසඟාපතකසස (attained the peak of glory-අගුවූ යසස් ඇති).

සටහන: උපාලිගහපති බුදුන් සරණ යැමෙන් පසු, බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ උතුම් නාම පද, පෙර ගුරුවූ, නිගණ්ඨනාථපුතු හට එසේ පවසා ඇත. මූලාශු: ම.නි: (2 ): 2.1.6 උපාලි සුතුය, පි.76, EMN:56: Upāli,p.452.

▼සමන්තචක්ඛු: සියල්ල දන්නා නිසා, දකිනා නිසා බුදුන් වහන්සේ එසේ හඳුන්වා ඇත. පටිසම්හිදාව මේ පිළිබඳව විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත. මූලාශුය:ඛු.නි: පටිසම්හිදා 1:ඤාණ කථා: 72-73 සර්වඥතා-අනාවරණ ඥානයෝ, පි.264.

▼ මෙහිදී, අස්සජි තෙර (පස්වග) බුදුන් වහන්සේ 'මහා ශුමණ' ලෙසින් හඳුන්වා ඇත. මූලාශු:වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: 84 සාරිපුත්ත මොග්ගල්ලාන පබ්බජා. පි.161.

▼මේ සුතුයේදී බුදුන් වහන්සේව මෙසේ හඳුන්වා ඇත.

'ධිරය': රූප ආදී' අරමුණු මැඩ පැවැත්වූ නිසා, 'ක්ෂිතාශුව': සියලු කර්මයන් ඎය කළ නිසා, 'බුද්ධය': චතුසතා අවබෝධ කළ නිසා, 'නිරුත්තර සිංහ': උපදව ඉවසන නිසා හා කෙළෙස් නසන නිසා,

'වීතසාරද' (වතුවෛශාරාද), 'අනුන් දමනය කරන්නවුන් අතරින් ශ්‍රේෂ්ඨය', 'අනුන් ශාන්ත කරන්නවුන් අතරින් සෘෂිය', 'අනුන් මුදන්නවුන් අතරින් උතුම්ය'. මූලාශුය:බු.නි: ඉතිවුත්තක: 4.1.13 ලෝකාවබෝධ සූතුය, පි.510.

## ▼වෙනත් මූලාශු:

1. ජින චරිතයේ බුදුන් වහන්සේ ගුණ පද මාලාවකින් වර්ණනා කර ඇත:

1) අංගීරස- නෙලුම් මල් මෙන් දෙපාඇති 2) අදන්තදමක- දමනය නොවූ අය දමනය කරන, 3) අතුල - අසහාය (සමානකල නොහැකි), 4) අරහතෝ - ගරුකිරීමට සුදුසු, 5) ඉසි- මුනිවරයා 6) උල්ලාරපුඥා -විපුලවූ පුඳොව ඇති 7) උත්තම- උත්තරීතර 8) ගුනාකරා- සිල් ආකරයක් බලු 9) ගුනන්නවා -සාගරයක් බඳු සිල් ඇති 10) ගුනසේඛර - සීලයේ මුල බඳු 11) චක්බුමා - සියලු ඇස් ඇති 12) ජනින්දානම් ඉන්ද- මිනුසුන්ට අධිපතිවුවන්ගේ අධිපති 13) ජින- ජයගුාහික 14) ජිනඅංකුර - බෝධිසත්ව 15) ජිනපක්ඛිරාජා - ජයගුාහික පක්ෂි රාජයා 16) ජූතින්දු- ජෝතිමත් 17) තපොධාන - මහා මුනි 18) තථාගත 19) තිභවෙකනාථ-තුන්ලෝකයේ අසහාය ආරක්ෂකයා 20) තිහවෙකනායක- තුන්ලෝක යේ අසහාය නායකයා 21) තිලෝකගුරු- තුන්ලොවට ගුරුවූ 22) තිලෝකහිතාද- තූන්ලෝකයට පුතිලාභ ගෙනදෙන 23) තිලෝකමහිත-තුන්ලොවම ගරුකරන 24) තිලෝක නාථ - තුන්ලොව ආරක්ෂාකරන 25) තිලෝකතිලක - තුන්ලොවට තිලකයක් බඳු, 26) තිලෝකනෙත්ත-තුන්ලොවට ඇස බඳු/ අධිපති 27) තිලෝකවිලොචන - තුන්ලොවට ඇති එකම ඇස 28) දන්ත- දමනයවු/ පුහුණුවු 29) දයාලය - දයාව තමන්ගේ වාසය කරගත් බඳු 30) දේවාතිදේව- දෙවියන්ට දෙවිවූ 31) දිපදානම් ඉන්ද - මිනිසුන්ට අධිපති 32) දීපදුත්තම- ශේෂ්ඨපුරුෂ 33) දිමාත-ධාර්මික 34) ධර්මරාජා - ධර්මයේ රජු 35) ධම්මිස්සර - ධර්මයේ හිමියා 36) ධිර- වීරයා 37) දිට්ඨීමා - ති්රසර, අවල, තාදී 38) නරධිප -මින්සුන්ගේ පාලකයා 39 නරාසභ- උත්තරීතර පුරුෂයා 40) නරසිහරාජ -මින්සුන්ගේ සිංහරාජයා 41) නරින්ද- මිනිසුන්ට අධිපති 42) නරිස්සර -මිනිස් පාලකයා 43) නරඋත්තම - මිනුසුන් අතරින් උතුම් පුරුෂයා 44) නාථ-ආරක්ෂකයා 45) පබංකර - ආලෝකය පතුරුවන 46) පරමංරාජි-මරු පැරදවූ උතුම්වීරයා 47) පවාර - උත්තමයා 48) බුද්ධ- අවදි වූ 49) හගවා- වසනවන්ත 50)භූහූපාල - පෘථිවියේ ආරක්ෂකයා -මිහිපාල 51) භූරිපන්න- පුළුල් පුඥාවෙන් යුතු, 52) මහාබල- අතිමහත් බල ඇති 53) මහාදයා - මහා කාරුනිකවූ 54) මහිපති- පොලවේ අධිපති 55) මහා පන්නා - විශිෂ්ට පුඥාව ඇති 56) මහාවීර- විශිෂ්ට ජයගාහකයා 57) මහායස - මහා කීර්තිමත් 58) මහේසි- උතුම් මුනිවරයා 59) මහාඉද්දි-මහාබල ඇති මුනිවරයා 60) මුනින්ද- මුනිවරුනට අධිපති 61) මුනිමේස-වැහි වලාකුළු මුනි 62) මුනි පුන්ගව - උතුම් මුනිවරයා 63) මුනිරාජා -මුනිවරුන්ගේ රජු 64) මුනිසිහරාජා- මුනිවරුනට සිහ රජු 65) මුනිවර-උත්තරීතර මුනි 66) යසස්සින- කීර්තිමත් 67) ලෝකහිත- ලෝකයාට ලැබෙන ලාභයෙන් සතුටුවන 68) ලෝකහිතෙකනාථ- ලෝකයාට ලැබෙන ලාභ ආරක්ෂා කරන 69) ලොකාලොකාර- ලෝකය ආලෝකකරන 70) ලෝකනාථ- ලෝකය ආරක්ෂා කරන 71) ලොකනායක- ලෝකයට අධිපති 72) ලෝකාන්තදස්සි- ලෝකයේ අන්තය දුටු 73) ලෝකත්තයෙකසරණ- තුන් ලොවට ඇති එකම සරණ

74) ලෝකවිදු - ලෝකයදන්නා 75) ලෝකබන්ධු- ලෝකයාට ඇති එකම බන්ධුවරයා 76) ලෝකේනායක -ලෝකයාට ඇති එකම නායකයා 77) ලෝක රාජා-ලෝකයට ඇති එකම රජු 78) ලෝකුත්තම - ලෝකයේ සිටින උත්තමයා 79) වීර- ජයග්‍රාහකයා 80) වර්ධම්මරාජා - ධර්මයේ උත්තරීතර රජු 81) විපුලයස- මහා යසස් ඇති 82) ව්ශාලපන්නා- මහා පුදාවෙන් යුත් 83) විසුද්ධ- නිර්මල- පරම පවිතු 84) සබ්බඅන්නු-සියල්ල දන්නා -සර්වඥ 85) සජ්ජන - ගුණවත් පුරුෂයා 85) ශාකාාමුනි-ශාකායන්ගේ මුනිවරයා 86) ශාකාමුනි කේසරි- ශාකායන්ගේ මුනිසිංහයා 87) සම්බුද්ධ - සම්බුදු 88) සම්මාසම්බුද්ධ - ශ්‍රේෂ්ඨ සම්බුදු 89) ශාන්ත- ශාන්තිනායක 90) ශාන්තමන- ශානත්වූ සිතක් ඇති 91) සත්තාගරු 92) ශිවන්කර - සුරක්ෂිත බව සකස්කරන 93) සුහග - පියතම 94) සුගත- වාසනාවන්ත 95) හිතෙෂි- හිතවතා 96) මහේසිනෝ - මහා ඉසි ඇති . මූලාශය: ජිනවරිතය: මේධංකර තෙර: පරිවර්තනය:ආනන්දජෝති හික්බු.

2. සද්ධර්මාලංකාරයට අනුව:සමන්තහදු, සකලලෝකානන්දකර, සමස්තජනශේඛර, සධර්ම ගංගාපුවාහ, පරදුඃබදුඃඛිත, ශරණාගත වජුපඤජර, තිුභුවන චන්දු, අභිධර්මාමෘත පුශව, දේවාතිදේව, ශකුාතිශකු, බුහමාතිබුහ්ම.

# 16) දෙවියෝ හා බුහ්මදෙවියෝ බුදුන්වහන්සේගේ ගුණ වැනිම- Praising The Buddha by Devas & Brahmas

▲ බු**හ්ම රාජයන්** හා සකුදෙවියන් ඇතුළු දේවසමුහය බොහෝ අවස්ථාවල බුදුන් වහන්සේගේ උතුම් ගුණ වර්ණනා කර ඇත.

#### ▼ සහම්පති බුහ්ම රාජ

- \* බුදුන් වහන්සේ බුදුව, අජපාල නුගරුක මුල වැඩසිටින අවස්ථාවේදී, සහම්පති බුහ්මරාජයා මෙසේ පවසාඇත:
- '' …නිවන දක්නාවූ හිතානුකම්පා ඇති, භාගාවතුන්වහන්සේ එකම මග දන්නා සේක…''

මුලාශය: වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: 10 බුහ්මආයාචනා කථා: පි. 88.

- \* සංයු.නි: (1) බුහ්මසංයුත්ත:අන්ධකවින්ද සූතුයේ සහම්පති බුහ්ම, බුදුන් වහන්සේ ගේ ගුණ මෙසේ පවසා ඇත:
- "ගැඹුරු වනසේනාසන විහරණය කරති…සංසයා අතර රක්තා ලද සිත ඇතිව වැඩසිටි…ගෝපනය කරනලද ඉඳුරත් ඇතිව, තීරණ පුඥාව ඇතිව, සිහි ඇතිව කුලයන් අතර පිඩුසිහා යති…සසරබිය මුදා, තිවතේ අධිමුත්තකව වාසය කරති…යම් තැනක බිහිසුණු බව ඇත්ද, සර්පයෝ සිටීද, විදුලිය ලෙළදෙයිද, මේසය ගිහිරි හඩ දෙයිද, මහණ තෙමේ ඒ රෑ ගණඅඳුරේ පහවූ ලොමුදැහැගැනීම ඇතිව හුන්තේය…"
- \* බුදුන් වහන්සේගේ මහා පරිනිඛ්ඛානයෙන් පසුව සහම්පති බුහ්මරාජයා මෙසේ පැවසුහ:

"ලෝකයේහි අපුතිපුද්ගල වූ තථාගතවූ බලයට පැමිණිවූ සියලු ධර්මයන් අවබෝධ කළාවූ මෙබඳු ශාස්තෘන් වහන්සේ පවා යම්සේ පිරිනිවීසේක්ද…"

මූ**ලාශු:**සංයු.නි: (1) බුහ්මසංයුත්ත:6.2.5 පරිනිඛ්ඛාන සූතුය, පි.308,ESN: 6: Brhmasamyutta: 15.5 Finala Nibbana, p. 350.

## ▼සහම්පති බුහ්ම රාජ හා සක්දෙවිලු

එක්සමයක බුදුන් වහන්සේ විචේක සුවයෙන් වාසය කරන අවස්ථාවක, සහම්පති බුහ්මරාජ හා සක්දෙවිඳු, උන්වහන්සේ වැඳ නමස්කාර කිරීමට පැමිණ මෙසේ ගාථා වදාළහ:

සක්දෙවිදු ගේ ගාථාව: "දිනනලද සංගුාම ඇති, බහා තබන ලද බර ඇති, ණය නැති, වීරයන් වහන්ස නැගීසිටිනු මැනවි, ලොව හැසිරෙනු මැනවි, ඔබ වහන්සේ, පුන්පොහෝදින සඳ මෙන් මැනවින් මිදුනේය".

සටහන්: \* ඒ අවස්ථාවේදී බුහ්ම සහම්පති, සක්දෙවිඳු අමතා එලෙසින් නොව, මෙසේ තථාගතයන් වැඳිය යුතුයයි පැවසුහ:

"වීරයන් වහන්ස, දිනනලද සංගුාම ඇති, ණය නැති, සාස්කෘන් වහන්ස, නැගිසිටිනු මැනවි, භාගාවතුන් වහන්සේ ධර්මය දේශනා කරණු මැනවි, අවබෝධ කරන්නො ඇත.".

**මූලාශු:** සංයු.නි: (1) සගාථ වග්ග: සක්කසංයුත්ත:11.2.7 වන්දනා සූතුය, 8.440, ESN:1: Sakkasamyutta:17.7 Veneration of the Buddha,p.484.

#### ▼ සක්ලදවිලු

\* බුද්ධත්වය ලබා, බුදුත් වහන්සේ රජගහ නුවරට වඩින අවස්ථාවේ සක්දෙවිදු තරුණ මිනිස්වෙසක් ගෙන බුදුගුණ කියමින් ජනයා ඉදිරියේ ගමන්කළහ. සක්දෙවිදුගේ ගායනය අසා, මහජනයා ඔහු කවරෙක්ද? යයි ඇසුවිට මෙසේ පැවසුහ:

" යම් නුවණැත්තෙක් තෙමේ සියලු ස්කන්ධ ආයතනයන්හි දැමුනේද, පිරිසිදු වුයේද, අපුතිපුද්ගල වුයේද, ලෝකයෙහි රහත් වුයේද, යහපත් ගමන් ඇත්තේද, මම උන්වහන්සේගේ මෙහෙකරුවෙමි".

බලන්න: වින.පි: මහාවග්ග (1) : 48: මහාඛන්ධක: 48 උරුවෙලපටිහාරිය කතා, පි. 127.

\* එක් සමයක, සක්දෙවිඳු තවතිසා දේව සභාවේදී බුදුන් වහන්සේගේ විදාාමාන ගුණ 8 ක් ගැන පවසා ඇත : 1) භාගාාවතුන් වහන්සේ, බොහෝදෙනාට සුව පිණිස, ලොවට අනුකම්පාව පිණිස, දෙව්මිනිස් වැඩ පිණිස පිළිපන්නෝය 2) භාගාාවතුන් වහන්සේගේ ධර්මය ස්වාක්ඛාතය 3) භාගාාවතුන් වහන්සේ කුසල අකුසල යහපත් ලෙසින්ම පෙන්වා ඇත 4) භාගාාවතුන් වහන්සේ, තම ශුාවකයන්ට නිවන් මග යහපත් ලෙසින්ම පෙන්වා ඇත 5) භාගාාවතුන් වහන්සේ සේඛයන්ද, අසේඛයන්ද මැද පලසමවතින් වැඩ වාසය කරති, එසේම, ඔවුන් බැහැරකොට ඒකාරාමතාහිද වැඩ වසති 6) භාගාාවතුන් වහන්සේ කිර්තිය සියලු

දෙව්මිනිස් පිරිසට පුියවේ, උන්වහන්සේ පහවූ මද පුමාද ඇතිව ආහාර ගනිති 7) භාගාවතුන් වහන්සේ යථාවැඩි තථාකාරිය, යථාකාරි තථාවාදීය- කියන දේ කරන, කරනදේ කියන 8) ආරියමාර්ගයේ සංකා නොමැති, පරිපුර්ණ මනෝරථ ඇතිව වැඩ සිටිති... මේ අංගයන්ගෙන් සමන්විත ශාස්තෘවරයෙක්, අතීතයේද, දැන්ද දකින්නට නොමැත. සටහන්: \* ඒ අවස්ථාවදී බොහෝ සම්මා සම්බුදුවරු පහළවන්නේ නම්, එය ලොවට කොපමණ සෙතක්ද යයි දේවසභාවේ දී කථාබස් කරන ලදී. ඒ අවස්ථාවේ, සක්දෙවිදු පැවසුවේ 'ලෝක ධාතුවේ සම්මා සම්බුදුවරු දෙනමක් එකවිට පහළ නොවන බවය".

\*\* අවසානයේදී සක්දෙවිදු මෙසේ පැවසුහ: "භාගාවතුන් වහන්සේ ලෝකයාගේ හිත සුව පිණිස, බොහෝ කලක්, දිගුකලක්, ලෙඩ නැතිව නිරෝගිව වැඩ සිටිනසේක්වා!" \*\* එම දෙව්සභාවට පැමිණි සනංකුමාර බුහ්ම රාජයාද , බුදුන් වහන්සේගේ පෙරකී ගුණ අට වර්ණනා කළෝය. \*\* එම අවස්ථවේදී, සනංකුමාර බුහ්ම රාජයා, බුදුන් වහන්සේ, පෙර ජීවිතයක, දිසම්පති රජුගේ, ගෝවින්ද පුරෝහිත බුාහ්මණ ගේ පුතා: ජෝතිපාල මානවක ලෙසින් වාසය කිරීම ගැන විස්තර පැවසුහ. බලන්න: බුදුන්වහන්සේගේ පෙර ජීවිත.

මූලාශුය:දීඝ.නි: (2) 6 මහා ගෝවින්ද සුතුය, පි.350.

## ▼ බක බුහ්මරාජ

"...ඔබවහන්සේ බුද්ධය, ඔබගේ දිලිසෙන ආනුභාවයෙන් මුළු බඹලොවම බැබළුනී". මූලාශුය: සංයු.නි: (1) බුහ්මසංයුත්ත:බකබුහ්ම සුනුය.

## ▼ දෙවියන් බුදුගුණ වැනිම

\* දේවියෝ මෙසේ බුදු ගුණ පවසා ඇත:

"කෙණ්ඩා එණිමුවෙක් ගේ මෙන්ය; කය සිහින්දැරිය; ලෝහරහිතය; ස්වල්ප ආහරයක් ගනී; කම් සැප නොතකයි, සිංහයෙක් මෙන්, ඇතෙක් මෙන් මහාවීරයන් වහන්සේ එකලාව හැසිරේ'.

සටහන: එණිමුවා: විශේෂ මුව වර්ගයකි. මූලාශු:සංයු.නි:(1): දේවතා සංයුත්ත: 1.3.10 එණිජඩඝ සූතුය, පි. 58, ESN: 1:Devatasamyutta: 30.10 Antelope Calves, p. 93.

\* එක් සමයක බුදුන් වහන්සේ ගේ පාදය ගල්පතුරකින් තුවාලවී බලවත් ශාරීරික වේදනා ඇතිවිය, උන්වහන්සේ ඒ තියුණු අමිහිරි වේදනාවන් සිහියෙන් හා නුවණින්යුතුව ඉවසුහ. එදින රෑ පෙරයම සතුල්ලපකායික දේවතාවෝ මේ ගාථාවලින් බුදුගුණ පුකාශ කළහ:

"ශුමණ හවත් ගෝතම තෙමේ ඒකාන්තයෙන්ම **නාගයෙකි**… සිංහයෙකි… ආජානිය අශ්වයෙකි… නිසහයෙකි (නායක වෘෂභයෙකි)… ධොරය්හයෙකි( ධුර- බර ,දුක් කරදර ඉසිලීමට සමත්)… දාන්තයෙකි (දමනයවූ)… දැඩිවූ, කටුකවූ, අමිහිරිවූ ශාරීරික සිහිනුවනින් යුතුව, පිඩාවට පත්නොවී ඉවසා දරා සිටි". "ශුමණ හවත් ගෝතමයන් වහන්සේ සමාධිය මැනවින් වඩනලදී, සිත සු**විමුක්තය**.මානව විමුක්තියට පත්ව ඇත… සියළු කෙලෙස්, බලයන් නොව විරියෙන් පුහිනය කොට ඇත:

එම අවස්ථාවේ දී වෙනත් දෙවියෙක් මෙසේ පැවසුහ:

"යමෙක් , එබදු උතුමෙක්, පුරුෂ නාගයකු, පුරුෂ සිංහයෙකු, පුරුෂ අජානියකු, පුරුෂ වසහයකු, පුරුෂ ධොරය්හකු, පුරුෂ දාන්තයකු ලෙස හඳුන්වන් නේ නම් ඒ ඔවුන්ගේ නුනුවණ කම නිසාය. වේද පස දරන, සිය වසක් මුළුල්ලේ තපස් රකිමින් හැසිරෙන බුාහ්මණයෝ සිටීද, ඔවුන්ගේ සිත් මැනවින් නො මිදුනේය. ලාමක ඔවුන් පරතෙරට (නිවනට) නොයන්නෝය. තණ්හාවෙන් කිදී සිටින, වුත හා ශිල වලින් බැඳුන, සිය වසක් මුල්ලේ දුෂ්කර තපස් කම් කරන යම් බමුණෝ සිටීද, ඔවුන්ගේ සිත මැනවින් නොමිදුනේය. ඒ පහත් ස්භාවය ඇති ඔවුන් ද පරතෙරට නොයන්නෝය. මානය ට ඇල්ම ඇති අයට දමනයක් නැත. සමාධියක් නැති අයට මුණිබව ලැබිය නොහැකිය. පුමාද සහිතව වනයේ හුදකලාව වෙසන ඔවුන්ට සසර පරතෙරට- නිවනට පැමිණිය නොහැකිය".

සටහන්: \* ඒ අවස්ථාවේදී බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

- "මානය දුර ලා , මනාව එකහවූ සිතක් ඇති, සියලු උපධීන්ගෙන් මිදුන, අපුමාදව, හුදකලාව, වනයේ වෙසන තැනැත්තා , මරණය ජයගෙන, සසර පරතෙරට- නිවනට පැමිණෙන්නේය".
- \*\* බුදුන් වහන්සේ සාතනය කිරීම පිණිස දේවදත්ත විසින්, ගිජ්ජ කූටයේදී පෙරලන ලද මහා ගල් කුලකින් කැඩීගිය ගල් පතුරක් වැදීමෙන් බුදුන් වහන්සේගේ සිරි පතුල තුවාලවිය. විස්තර පිණිස බලන්න:1) ESN, devatha samyuththa, note 86, p 513,
- 2), හික්බු ඥානමොලී විසින් සම්පාදනය කළ :'Life of the Buddha', 13 නි පරිච්චේදය. මූ**ලාශු**:සංයු.නි: (1): දේවතා සංයුත්තය, සකලික සූතුය,පි.74, ESN:1: devatha samyuththa:38.8 The stone splinter,p. 111.
- \* අනෝම සූතුයේ දී දෙවියෙක් මෙසේ බුදු ගුණ වර්ණනා කර ඇත: "අනොමනාමං නිපුණසුරුස්සිං පඤඤාදදං කාමලයෙ අසතතං තං පසසුථ සබබවිදුං සුමෙධං අරියෙ පටේ කම්මානං මහෙසිනති"

පිරිපුන් යයි නම් ඇති (අනෝම), සියුම් අරුත් දන්නා (නිපුණසථදසසීං), නුවණදෙන (පඤඤාදදං), කාමවස්තූන්ට නොඇලුන (කාමලයෙ අසතකං), සියල්ල දන්නා (සඛාවිදුං) මනා නුවණ ඇති (සුමෙධං), ආරියමාර්ගයේ ගියාවූ ඒ මහා ඉර්සිවරයා (මහෙසිනති) බලන්න!. මූලාශු: සංයු,නි: (1):දේවතාසංයුත්ත:1.5.5 අනෝම සූනුය, පි. 84, ESN:1: devatha samyuththa 45.5.perfect, p. 120.

### \* ▼ බවාරි බුාහ්මණට දේවතාවක් බුදුගුණ පැවසීම

''පෙර කිඹුල්වත්පුරයෙන් නික්ම ගිය ලෝකනායක වූ ඔක්කාක රජ පරපුරෙහි, ලොව හෙළි කරන ශාකාෘ පුතුයෙක් විය… හේ සම්බුද්ධය… 211

ධර්මයන්ගේ පරතෙරට ගියහ, සියලු අභිඥා බල ලැබුහ, සියලු ධර්මයන්හි නුවණැස ඇත, හැම කම්ම ඎය කර ඇත...හවවිමුක්තිය ලැබුහ. උන්වහන්සේට පසැස් ඇත...පස් මරු දිනුහ, මහා පුාඥයය, අපුතිමය, අනාසවවුහ..." බලන්න: උපගුන්ථය:3. මූලාශුය: බු.නි.සුත්තනිපාත: පාරායනවග්ග:වස්තුගාථා: පි,326.

# 17) බුද්ධ ශුංවකයෝ බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by the disciples

▲ බුදුන් වහන්සේගේ උතුම් ශුාවක සංඝයා උන්වහන්සේගේ ගුණ වර්ණනා කිරීම විස්තර පිණිස බලන්න: තේරගාථා, තේරීගාථා, අපදාන.

### ▼ අඤඤාකොණඩඤඤ තෙරුන්

"මම (බුදුන් වහන්සේගේ) ඉතා රසවත් දහම අසා බෙහෙවින් පැහැදුනෙමි, උන්වහන්සේ, සර්වපුකාරයෙන්ම උපාදාන රහිත විරාග ධර්මය දේශනා කරන ලදී". **බලන්න:** බු.නි: ථෙරගාථා:16.1.1. පි.214.

## 🛦 අංගුලිමාල තෙරුන්

"දෙවිමිනිසුන් පුජිත මේ මහාඉසි මහණ බොහෝ කලක් ඇවෑමෙන් මට වැඩ පිණිස මහාවනයට වැඩියහ. මම ඔබගේ ධර්ම යුක්ත ගාථා අසා පව් හැරදමමි".

**මූලාශුය**: ම.නි: (2) 2.4.6 අංගුලිමාල සුතුය, පි.532.

#### ▼ ආනන්ද තෙරුන්

- 1)" ඇවැත්නි, තථාගතවරයෝ අසිරිමත්ය, අසිරිමත් ධර්මයන්ගෙන් සමන්විතය; ... අද්භූත ද වෙති, අද්භූත ධර්මයන්ගෙන් සමන්විතය". බලන්න:ම.නි: ආචාරියා අද්භූත සුතුය.
- 2) "තථාගතයන් වහන්සේ චක්ඛුසම්පන්නය; ඥාණ සම්පන්නය; ධර්මසම්පන්නය; ශ්‍රේෂ්ඨය; චක්තෘහ, ප්‍රකාශයෙහි සමර්ථය; අර්ථ මැනවින් පහදාදෙන්නෝය; අමරණියබව ලබාදෙන්නෝය; ධර්මස්වාමියෝය,ඒ තථාගතයන් වහන්සේය" මූලාශු: අංගු.නි:(6):10 නිපාත:10.4.2.6, දුතිය අධමම සූතුය,පි.494, EAN:10: 172-6 non-Dhamma-2, p.551.

## ▼ අභය (රාජකුමාර) ඉතර

" සුරිය බන්ධු වූ බුදු රජාණන්වහන්සේගේ සුභාෂිතය අසා, දක් දුනුවායෙක් වලග හීයෙන් විදුනාක් මෙන් සියුම් වූ නිරෝධ සතා අවබෝධ කෙළෙම්". බලන්න: බූ.නි: ථෙර ගාථා:1.3.6, පි.48.

### ▼ උදායි තෙරුන්

" මනුෂාවූ, තමන් විසින් දමනයවූ, සමාහිතවූ, ධාානයෙන් නිවන්මග වසන, චිත්තඋපසමයෙහි නියැලුනු, සර්වධර්මඥානයෙහි පාරපාප්තවූ යම් බුද්ධනාගයකු මනුෂායෝ නමදිත් නම්, ඒ බුදුන්, දෙවියෝද නමදි…සතා වූ නාගනාම ඇති බුදු තෙම අනුත්තරය…. දියෙහි උපන් හෙළ පියුම යම් සෙයින් වැඩේද, පිවිතුරු සුවඳ ඇතිව, සිත්කලුව, දියේ නො තැවරේ, ...මේලොවේ මොනවට උපන් බුදුරජ, නොමඇලේ... වීතරාගිවූ, වීතදෝසවූ, වීතමෝහවූ ආශුව නැති නාග තෙමේ සිරුර හැරලමින්, අනාශුව වූයේ පිරිනිවේ" **මූලාශුය**:අංගු.නි: (4) 6 නිපාතය: ධම්මික වග්ග: 6.1.5.1 නාගසුතුය, පි.126.

## ▼ උත්තිය (උත්තර) තෙරුන්:

"දේවේන්දුය, එලෙසින් යම් සුභාෂිතයක් වේ නම් ඒ හැම බස, ඒ භාගාවත් අරහත් සම්මා සම්බුදුරජාණන්වහන්සේ ගේ බුද්ධ වචන වේ. අප, ඒ බුද්ධ භාෂිතය තුලින් ගෙන අපගේ දේශනා කරන්නෙමු" සටහන: සක්දෙවිදු ඇසු පැනයකට, උත්තර තෙරුන් එසේ වදාළහ. මූලාශු:අංගු.නි: (5 කාණ්ඩය): 8 නිපාත:උත්තරසූතුය, පි.46, EAN :8: 8.8.Uththara, p 414.

#### ▼ උපවාන තෙරුන්

" …ලෝකයේ අරහත්වූ සුගතවූ මුනින්දුයන් වහන්සේ ට ආබාධ ඇතිසේක… පිදිය යුත්තන් විසින් පුදනලද, සත්කාර කටයුත්තන් විසින් සත්කාර කරනලද, ගරු කටයුත්තන් විසින් ගරු කරන ලද ඒ බුදු රජාණන්වහන්සේට ගෙනයන්නට උණුදිය ලැබීමට කැමැත්තෙම්"

මූලාශය:සංයු.නි: (1) බුාහ්මණසංයුත්ත:7.2.3 දෙවහිත සූතුය, පි.338.

## ▼ කඩ්බාරේවත තෙරුන්

"යම් කෙතෙක් තමන් වෙත පැමිණෙන අයගේ සැක දුරලා, නුවණ එළිය ලබා දෙන්නේද, පුඥාව නමැති ඇස දෙන්නේද, මැදියම් රෑ ඇවිළෙන මහා ගින්නක් බඳු ඒ තථාගතවරුන්ගේ පුඥා මහිමය බලනු මැනව්!"

**බලන්න**: බූ.නි: ඓරගාථා:1.1.3 පි.38.

### ▼ කුමාර කාශාප තෙරුන්

" යම් ශාස්තෘ කෙනක් වෙත, මේ බඳු ශුාවකයෙක් ලොව්තුරු දහම සාක්ෂාත් කරගන්නේද, ඒ බුදුහු අසිරිමත්ය, දහම අසිරිමත්ය, අපගේ ශාස්තෘන් වහන්සේගේ දසබල ආදියෙන් අසිරිමත්ය".

බලන්න: බූ.නි: ථෙරගාථා:2.5.1, පි.110.

#### ▼ මෝඝරාජ තේරුන්

"...මිනිසුන්ට හිත වැඩ සලසන නරශ්ෂ්ඨවූ ඒ සර්වඥයන් වහන්සේට යම් කෙනෙක් නමස්කාර කරන්නේ නම්, ඔවුන් පැසසිය යුතුද?"

## බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"මොසරාජය, යම් කෙනෙක් එසේ, මිදුණු ඒ සර්වඥයන් වහන්සේට නමස්කාර කරයිද, එබඳු භික්ෂුන් පැසසිය යුතුය. ඒ භික්ෂුහු ධර්මය ඇන,විවිකිච්චාව දුරුකර, රාගාදී බැඳුම් වලින් මිදුන අයවේ".

මූලාශුය: සංයු.නි: (1) දේවතාසංයුත්ත:1.1.1. නසන්ති සූතුය.

#### ▼මහා කච්චාන තෙරුන්

- 1) "...ඒ භාගාාවතුන්වහන්සේ සියල්ල දන්නෝය; සියල්ල දකින්නෝය... චක්ඛු සම්පන්නය; ඥාණ සම්පන්නය; ධර්මසම්පන්නය; ශේෂ්ඨය (ඛුහ්ම සම්පන්නය) ; චක්කෘහ, පුකාශයෙහි සමර්ථය; අර්ථ මැනවින් පහදාදෙන්නෝය; අමරණියබව ලබාදෙන්නෝය; ධර්ම ස්වාමියෝය..."
- "…හගවා ජානං ජානාත්,පසසං පසසත්, චකබුහුතො ඤාණහුතො ධම්මභූතො බුහ්මභූතො වතතා පවතතා අසථසස නිනෙනතා අමතසස දාතා ධම්මසසාමි තථාගතො…"
- සටහන:ම.නි: මහාකච්චාන හද්දේකරත්ත සූතුයේ දී ද මෙම ගුණ වර්ණනාව කර ඇත. මූලාශු: අංගු.නි:(6 ):10 නිපාත:10.4.2.6, දුතිය අධම්ම සූතුය,පි.494, EAN:10:172-6 non-Dhamma-2, p.551.
- 2) "…පෙරදිග දනව්වෙහි සැවත් නම් නුවරක් ඇත. එහි, ඒ අරහත් සම්මා සම්බුද්ධවූ භාගාාවතුන් වහන්සේ දැන් වැඩවසනසේක. ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේ වනාහි මේ කාමරාග … දිට්ඨීරාග බැදීම් හැම ඉක්මවා වැඩසිටිති"
- "…පුරඤීමෙසු සාවඤී නාම නගරං. තඤු සො හගවා එතරහි වීහරති අරහං සමමාසම්බුදෝා… හගවා ඉමඤෙචව කාමරාග… ඉමඤච දිටඨීරාග වීනිවෙස වීනිබඣ පලිගෙධ පරියුටඨානජෙඣාසානං සමතික්කුනෙතාති".

මූලා**ශු:** අංගු.නි: (1): 2 නිපාත: 2.1.4.6 සූනුය, පි. 166 , EAN: 2: 37.6 Sutta,p.62.

## ▼ මහා මුගලන් තෙරුන්

එක්සමයක බුහ්මදේවරාජයෙක් ඇසු පැනයකට පිළිතුරු ලෙසින් මුගලන් මහා තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

"තුිවිදහා ඇති සෘදධිවිධ ඥානයට පැමිණි පරසිත දැනීමෙහි දක්ෂවූ, ඎය කළ ආසව ඇති රහත්වූ, බුදුන් වහන්සේගේ ශුාවකයෝ බොහෝය".

මුලාශය: සංයු.නි: (1): බුහ්මසංයුත්ත:6.1.5 අපරාදිට්ඨිසුතුය, පි. 286.

#### ▼ වංගීස තෙරුන්

1. එක්සමයක බුදුන් වහන්සේ, චම්පා නුවර අසල පිහිටි ගග්ගාරා පොකුණ තෙර , 500ක් සංසයා, 700ක් පමණ ගිහි උවසුවන් හා දහස්ගණන් දෙවියන් සමග වැඩවසන අවස්ථාවේ, උන්වහන්සේගේ ශරීර වර්ණය හා යසස සෙසු හැම අබිබවා බබලන සේක. ඒ බව දුටු වංගීස තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

''පහව ගිය වලාකුළු ඇති අහසේ සඳද, හිරුද යම්සේ බබලයිද, මහාමුනිවූ බුදුන් වහන්සේ, එලෙස යසසින් සියලු ලෝකයා අබිබවා බබලන සේක".

මූලාශුය:සංයු.නි: (1) සගාථවග්ග: වංගීසසංයුත්ත:8.1.11 ගග්ගාරා සූතුය, පි.374.

2. "...තුිවිදාහ ඇති, මරු නැසුවා වූ ශුාවකයෝ, දිනු සංගුාම ඇති නිරුත්තර වූ 'සත්ථවාහ' නම් බුදුරාජානන් වහන්සේ පයුරුපාසනය කරති. සියල්ලෝම භාගාවතුන් වහන්සේගේ පුත්තුය... තෘෂ්ණාශලාය නසන සූර්යබන්ධු වූ සර්වඥයන් වහන්සේ වදීම්".

බලන්න: සංයු.නි: (1) වංගීසසංයුත්ත:පවාරණ සූතුය,පරොසහස්ස සූතුය.

#### ▼ සේල තෙරුන්

"…මුනින්දුයාණෙනි, ඔබ වහන්සේ බුද්ධය…ශාස්තෘයහ…මරුන් මැඩුසේක… අනුසයන් සිඳ උතතිණි වූ සේක…පුජාව තරණය කරවන්නේහය…උපධි සමතිකුාන්තකළහ, ආශුව බිඳුණලදහ, සිංහක් සෙයින් උපාදාන රහිතව සිටි, සියලු හය භෛරව පහකළහ…" බලන්න:ම.නි:සේලසුනුය.

## ▼සැරියුත් තෙරුන්

බුදුන් වහන්සේ, අවසාන චාරිකාවේ දී නාලන්දා නුවර , පාවාරික අඹවනයෙහි වැඩ වසන අවස්ථාවේදී, සැරියුත් මහා තෙරුන්, බුදුන් වහ්සේ වැඳ නමස්කාර කර මෙසේ පවසා ඇත:

"...වහන්ස, සම්බෝධි (රහත්මග නුවණ) නම්වූ යම් දෙයක් ඇත්ද. එයින් භාගාාවතුන් වහන්සේට වඩා අභිඥතරවූ (උත්තරීතර ඥානයෙන් යුක්තවූ) අන් මහණෙක් හෝ බමුණෙක් හෝ ඉකුත් කල්හි නොවිය, මතුත් නොවන්නේය, දැනුදු නැතයයි මම මෙසේ භාගාාවතුන් වහන්සේ කෙරහි පුසන්නවූවෙම්"

මූලාශය: දීඝ.නි: මහාපරිනිබ්බාන සූතුය:17 ශාරිපුතු සිංහනාදය, පි.144.

#### ▼ බේමා තෙරණිය

" බාලයෝ නක්ෂතුයට වදී, වනයෙහි ගිනිදෙවි පුදයි, ඔවුන් යථාභූතය නොදත් නිසා, ඒවා ශුද්ධිය ලෙස සිතති. මම පුරුෂඋත්තමවූ සමාාක් සම්බුදුන් වදිමින්, බුදුන් ගෙ අනුසස් කර, හැම දුකින් මිදුනෙමි"

මූලාශුය: බූ.නි:ඓරිගාථා:6.3 ,පි.404

## ▼ හදාකුණ්ඩල කේසි තෙරණිය

"ගිජුකූලු පව්වේ දිවාවිහාරස්තානයෙන් නික්ම, හික්ෂු සංඝයා විසින් පිරිවරණලද, කෙළෙස් රහිත වූ බුදුන් දුටිමූ. බුදුන් හමුයේ දෙදණ බිම පිහිටුවා ඇදිලි බැඳ වැන්දෙමි. 'ඒව, හදාවෙනි යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ, එය මගේ උපසම්පදාව විය".මූලාශය: ඛු.නි:ඓරිගාථා:5.9 ,8.398.

#### ▼ වසේටඨ තරණිය

" මම පුතු ශෝකයෙන් පීඩිතව, එනිසාම සිහිතොමැතිව, නග්නව, මුදාහල කෙස් ඇතිව එ එ තැන හැසිරුනෙමි. කසළ ගොඩේද, සොහොතේද, මාවතේද තුන්වසක් සා පිපාසෙන් හැසිරුනුමි. අදාන්තයන් දමනය කරන, කිසිම බියක් නොමැති සුගතවූ සම්බුද්ධයන් වහන්සේ, මියුලු නුවර බලා යන ගමනේදී මට හමුවිය. පියවි සිහි ලැබූ මම බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ උන්වහන්සේට නමස්කාර කෙළෙමි. එ ගෝතම බුදුන් වහන්සේ මට අනුකම්පාවෙන් දහම දෙසුසේක, එ දහම අසා සසුනේ පැවිදිවූවෙමි, බුද්ධ වචනයෙහි යෙදෙමින් නිවන පදය පසක් කරගතිමි". **මූලාශය:** බු.නි:ඓරිගාථා:6.2 ,පි.402

# 18) අනාහඅාගමිකයන් බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by the other religious sects

▲ බුදුන් වහන්සේ සරණ නොගියද, උන්වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ විසු බොහෝ අනෳආගමිකයෝ එතුමන්ගේ ගුණ පවසා ඇත. එ සමයේ බුාහමණ වංශය බලගතුව සිටි නිසා බොහෝ බුාහ්මණයන් බුදුන් වහන්සේට එරෙහිව කටයුතු කළහ. එහෙත්, ධර්මය අසා අවබෝධ කරගත් බුාහ්මණයන් බොහොමයක් බුදුන් සරණ ගියහ. බලන්න: උපගුන්ථය:1,3.

▼ උපක ආජීවක: බුදුන් වහන්සේ දැක පුසාදයට පත් උපක ආජීවක මෙසේ පැවසුහ:

"විපසනතානි බො තෙ ආවුසො ඉඤියානි පරිසුදෙධා ජවිවණෙණා පරියොදාතො…"

''ඇවැත්නි, ඔබ වහන්සේගේ චක්ෂුආදී ඉන්දියෝ විශේෂයෙන්ම පුසන්නය, සිරුර පැහැය පිරිසිදුය, අතිශයින්ම නිර්මලය''.

**සටහන:** පසුකලෙක, උපක බුදුන් වහන්සේ දැකීමට පැමිණ පැවිදිබව ලබාගති. **මූලාශු:** වින.පි: මහාවග්ග පාලි1: ඛන්ධක:14 පඤඤචවග්ගිය කථා:4 ඡෙදය, පි.94.

## ▼ වෙරඥජකවැසි බුාහ්මණ පිරිස

බුදුන් වහන්සේ දැකීමට ජේතවනයට යෑමට සුදානම්වූ, වෙරඥජකවැසි බුහ්මණයන් තම පිරිසට බුදුන් වහන්සේ ගෙ ගුණ මෙසේ පවසා ඇත:

"...ඒ හවත් ගොතුවන් ගැන මෙවන් කලණ යසස් උස්ව නැගී ඇත: ඒ හවත්හු මේ කරුනින්ද අරහත්ය, සම්මාසම්බුද්ධය...දෙවියන් සහිත...මෙලාව හා...පුජාව තමාවිසින්ම දැන, පසක් කොට දන්වති...ආදී කලාාන...මධා කලාාන...පරියාසාන කලාාන...දහම දෙසති...කෙවල පරිපූර්ණ පාරිශුද්ධ බුහ්මචරියාව පවසති. එබඳු රහතුන්ගේ දර්ශනයක් වේ නම් එය මානවය". මූලාශු:ම.නි:(1) 1.5.2 වෙරඥජක සූතුය, පි.692

## ▼ කෝසලදනව්වේ සාලා බමුණු ගම් පිරිස

බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්මය අසා පැහැදුන මේ පිරිස මෙසේ පවසා ඇත:

"...හවත්ගෝතමයිනි, ඉතා මැනවි...යම් පරිදි යටිකුරු කළයක් උඩුකුරුකරන ලෙසින්, ආවරණය කළ දෙයක් විවර කරන ලෙසින්, මග මුලාවූ කෙනෙකුට හරිමග පෙන්වාදෙන ලෙසින්...ඇස්ඇති අය රූප දකින ලෙසින්... අඳුරමකා තෙල් පහනක් දල්වන ලෙසින්...හවත් ගොත්මයන් අපට නන් අයුරින් දහම පැවසුහ...අපි හවත් ගොත්මයන් සරණ කොට යම්හ". මූලාශය: ම.නි: (1) 1.5.1 සාලෙයියක සූතුය, පි.682.

#### ▼ උපාලි ගහපති

පෙරදී නිගණ්ඨනාථ පුතුගේ අනුගාමිකවූ, නාලන්දාවේ පුස්දිධ ගපතිවූ, උපාලි හට, මහණ ගොයුම් ගෙ මායාවට (ආවර්තිති මායාව) හසුවී බුදුසරණ යෑම ගැන නිගණ්ඨනාථ පුතු ඔහුට දොස් පවසන විට උපාලි ගහපති මෙසේ පවසා ඇත:

"... ආවර්තිති මායාව හදුය... කලා නය, මගේ පිය නෑදෑයෝ එම මායාවෙන් ආවර්තිත වෙන්නේ නම්..හැම ක්ෂතියෝ... බමුණෝ... වෛශායෝ... ශුදුයෝ...එම මායාවෙන් ආවර්තිත වෙන්නේ නම් එය ඔවුන්ට බොහෝ කල් හිත සුවපිණිස වේ... හගවත් අරහත් සම්මා සම්බුද්ධයන් වහන්සේගේ කථා බාලයන්ට නොව පණ්ඩිතයන්ටම සුදුසු, යෝගා දහමකි".

ඉන්පසු නිගණ්ඨනාථ පුතු, උපාලි කවරෙකුගේ ශුාවකද? යයි විමසුවිට උපාලි ගහපති මෙසේ පැවසුහ:

"ධිරවූ-පාණ්ඩිතායවූ, විගත මෝහවූ, පංචචේතෝබිල බිඳීනලද, මාරවිජය කල, කෙලෙස් දුකින්, විපාක දුකින් නිදුක්වූ, දෙවියන් හා මිනිසුන් කෙරහි යහපත්වූ සමමෙතැ ඇති,වැඩු ශිලය ඇති, සුන්දර පුඥා ඇති, රාගාදී විෂම හැරදැමු, විගත රාගමල ඇති, ඒ භාගාාවතුන් වහන්සේට මම ශුාවක වෙමි…"

සටහන: උපාලි සූතුයේ සම්පුර්ණ විස්තර වර්ණනාව දක්වා ඇත. මූලාශය:ම.නි: (2) 2.1.6 උපාලි සූතුය, පි.76.

### ▼ චංකි බුාහ්මණ

බුදුන් වහන්සේ තම පුදේශයට පැමිණිබව අසා උන්වහන්සේ බැහැදැකීමට එ බමුණා කැමත්ත පලකලවිට, ඔහුගේ පිරිස, මහණ ගොතමට වඩා ඔහු උසස් යයි කියා එ ගමන නතර කිරීමට උත්සාහ කල අවස්ථවදී ඔහු මෙසේ පවසා ඇත:

"...මහණ ගොයුම් වූකලි විශිෂ්ඨ රූප ඇත, දර්ශනීයය පුසාද එළවතු සුළුය, පරම වර්ණ සුන්දරත්වයෙන් සමන්වාගතය, රන්වන්ය, මහාබඹු බදු සිරුර ඇත... සිල්වත්ය ...ආරිය ශිලය ඇත... කලණබස ඇත, මධුර ස්වරය ඇත, ... එ උතුමා අප දක්නට පැමිනෙන්නට නුසුදුසු ය... අප එ උතුමන් දකින්නට යාම සුදුසුය...". මූලාශය:ම.නි: (2) 2.5.5. චංකි සූතුය, පි.662.

#### ▼ කාපටික බුාහ්මණ මානවක

බුාහ්මණ වේදයේ පරතෙරට ගිය, බුාහ්මණයන්ට වඩා සෙසු අය පහත්ය යන මතය දැඩිව දැරූ මොහු, බුදුන් වහන්සේ විසින් වදාළ කුමානුකූලව පුහුණුව යහපත් ලෙසින් අවබෝධ කර ශුද්ධාව පිහිටුවා ගෙන මෙසේ පවසා ඇත:

"...අපි සතා ආරක්ෂා කරගන්නා අන්දම...සතා අවබෝධ කරගන්නා අන්දම... සතායට පැමිණීම...හවත් ගෝතමයන් වෙතින් ඇසුවෙමි...හවත් ගෝතමයෝ ඒ ගැන කරුණු පුකාශ කළහ...ඒවා අපට රුස්සන්නේ වෙයි... පිලිගත හැකිවෙයි... එයින් අපි සතුටු විය...අපි ඇසු යම් යම් කරුණු ගැන හවත් ගෝතමයෝ පුකාශ කලදේ ට අප කැමතිය, සතුටුය...හවත් ගෝතමයෝ මට ශුමණයන් කෙරහි...ජේමය...පුසාදය... ගෞරවය... ඉපදවුහ..." බලන්න: උපගුන්ථය:3 .මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.5.5. චංකි සුතුය, පි.662.

## ▼ සකුලුදායි පරිබුාජක

බොහෝ ශිෂායන් ඇති, පුසිද්ධ ගුරුවරයෙක් වූ මොහුට බුදුන් වහන්සේ ගැන පුසාදයක් පැවතිනි. එවක, සිටි අනාභාගමික ගුරුවරුන් හට ඔවුන්ගේ සිසුන්ගෙ ගරුසැලකිලි නොමැති බව පැවසු මොහු, බුදුන් වහන්සේගේ ශුාවක පිරිස, උන්වහන්සේ කෙරෙහි ශුද්ධාව ඇතිව, ගෞරව හක්තිය ඇතිව හැසිරෙන බව පවසා ඇත:

"...ශුමණ ගෝතම... පුසිද්ධය, යසස් ඇත. බොහෝ දෙන විසින් සාධු සම්මතය ... ශුාවකයන් විසින් ගුරුපුජා ඇත්හ..ඔවුන් ශුමණ ගෝතම සත්කාර කොට ගරුකාර කොට වෙසති... යම් කලක ශුමණ ගෝතමයන් නොයක් සිය ගණන් පිරිසට දහම දෙසයිද...ශුාවකයන් ගෙ කිවිසී හඩක් හෝ උගුර පාදන හඩක් හෝ නැත..."

සටහන: ම.නි. චූලසකුලදායි සූතු දේශනාව අවසානයේ, මෙතෙම බුදුන් වහන්සේ ගැන ශුද්ධාව උපදවා පැවිදිවීමට කැමත්ත පලකළද, ඔහුගේ සිසුන් මැදහත්ව එයට බාධා කළහ.. මූලාශුය:ම.නි: (2) 2.3.7 මහා සකුලුදායි සූතුය, පි.348.

▲ සේල බාහ්මණයා (පසුව සේල තෙර) බුදුන් වහන්සේ පළමු දැක්මෙන් පැහැදී, උන්වහන්සේගේ ගුණ ලක්ෂණ වර්ණනාකිරීම:

"භාගාවතුන්වහන්ස ඔබ වහන්සේ පිරිපුන් සිරුර ඇතියහ…මහා පුරිස ලක්ෂණ ඇතියහ…පස්පෑදිස්නා නුවණ ඇතියහ…ඔබ වහන්සේ සක්විතිරජවන්නට නිසියහ….". **බලන්න**: ම.නි. සේල සුතුය.

## 19) මාරයා බුදුගුණ පැවසීම- Praising The Buddha by Mara

▲ බුදුන් වහන්සේ මාර සේනාව පරදවා සම්බෝධිය ලැබීම ගැන දුකට පත් මාරයා දැක ඔහුගේ දියණියන් එ පිලිබදව විමසුවිට ඔහු මෙසේ පවසා ඇත:

" අරහං සුගතො ලොකෙ න රාගෙන සුවානයො, මාරෙධයාාමතිකකනෙතා තසමා සොවාමහං භූසසනති"

සුගතයන් වහන්සේ අර්භත්ය, රාගයෙන් බැඳ ගත නොහැකිය, මාරවිෂය ඉක්මවා ඇතු,එමනිසා මම බලවත් සංතාපයෙන් පෙළෙමි.

මූලාශු: සංයු:නි:(1 ):මාරසංයුත්ත: 4.3.5.මාරධිතු සූතුය, පි .252, ESN: Marasamyutta: 25.5 Mara's Daughters, p. 298.

## 20) රජවරු බුදුගුණ වැනිම- Praising The Buddha by Kings

## 🛦 රජවරු බුදුගුණ වැනිම- Praising The Buddha by the Kings

බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ වාසය කළ මහා රජවරුන්: රජගහනුවර සේනිය බිම්බිසාර, ඔහුගේ පුත් අජාසත් රජ, මගධයේ පසේනදී කෝසල රජ ආදී රජවරුන් හා ඔවුන්ගේ බිසවුන් බුදුගුණ වර්ණනා කර ඇතිබව සූතු දේශතාවල පෙන්වා ඇත. කප්පිත රජ, පුක්කුසාති රාජ, බුදුගුණ අසා පැහැදී පැවිදිබවට පත්වූහ. **බලන්න:** උපගුන්ථය:1,3.

### ▼ පසේනදී කෝසල රජතුමා

බුදුන් වහන්සේට ගෞරව සම්මාන පුදකිරීමට, මෛතුීය සම්පුයුක්ත උපහාර දැක්වීමට හේතු කරුණු 10ක් පසේනදී කෝසල රජතුමා පෙන්වා ඇත: 1) බුදුන් වහන්සේගේ: පුතිපදාව බොහෝ දෙනාගේ හිත සුව පිණිස කටයුතු කිරීමය-ඔවුන් කලාහණ ධර්මය-කුශල ධර්මය වු අරිය මාර්ගයේ පිහිටුවති 2) උන්වහන්සේ සිල්වත්ය;පරිණත හැසිරීමෙන් යුක්තය. 3) උන්වහන්සේ, දීර්ඝ කාලයක්ම, ආරණා සේනාසනවල ඝන කැලැ වාසස්ථාන වල වැඩ සිටිති. 4) උන්වහන්සේ, තමන්ට ලැබෙන ඕනෑම සිව්පසයකින් සතුටුවෙති.5) උන්වහන්සේ, තෑගි ලැබීමට, ආගන්තුක සත්කාරයට, පුද පුජා ලැබීමට, උත්තමාචාරය ලැබීමට සුදුසුය, ලෝකයට අනුත්තර පින් කෙතකි. 6) උන්වහන්සේ, සිතැති පරිදි, තපස් ජිවිතයට අදාළවන, කෙළෙස් පුහිණය කිරීමට මගපෙන්වන, සිත්සන්තානය වීවෘත කිරීමට හේතුභූතවන කථා දේශනා කරති.  $\,7)$  උන්වහන්සේ, පහසුවෙන්ම සිව් ජාන සම්පත් ලබති 8) උන්වහන්සේ, අපුමාණවූ පෙර ජාති සිහිකරති. 9) උන්වහන්සේ, චූත උත්පති නුවණින්, සත්වයන්ගේ මරණය හා යළි උපත දකිති. 10) උන්වහන්සේ, සියලු ආසව ඎය කර, මේ ජීවිතයේදීම සුවයෙන් සැපයෙන් වැඩ සිටිති. මූලාශු: අංගු.නි:(6 ):10 නිපාත: මහා වග්ග, 10.1.3.10. ද්විතීය කොසල සූතුය,පි. 144, EAN:10: 30.10 Kosala-2, p. 507.

21) යක්ෂයෝ බුදුගුණ වැනිම -Praising The Buddha by the Yakkas

### 🛕 පූන්නබුසු හා ඔහුගේ යක්මෑණියෝ

එක්සමයක බුදුන් වහන්සේ නිවන පිළිබඳව සංඝයාට වදාළ දේශනය අසා පුන්නබුසු හා ඔහුගේ යක්මැණියන් බුදුගුණ වර්ණනා කර ඇත.

" මැණියෙනි, සදහම නොදත් නිසා දුකසේ හැසීරෙමු, පුහාකරවූ පසැස් ඇති පසුලු අත්බව දරණ මේ බුදුරජාණන්වහන්සේ අතිශයින් මුළාවූ දෙවිමිනිසුන්ට දහම් දෙසන සේක"

මූලාශු: සංයු.නි: (1): සගාථවග්ග: යක්ඛසංයුත්ත: 10.1.7 පුනබ්බසු සූතුය, පි.398.

▼සතාගිර යක්ෂ ඔහුගේ මිතුරු හේමවත යක්ෂයාට පුර පසලොස්වක දින බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට ඇරයුම් කර, මිතුරා තුල ශුද්ධාව අතිකරලීමට මෙසේ බුදුගුණ පවසා ඇත:

"…සියලු සතුන් කෙරහි සමසිත් ඇති බුදුන් වහන්සේගේ සිතද යහපත් ලෙසින් සමාහිතය…නුවණින් පිරිසිඳ දැන අර්ථයම පවසති…බුදුරජට සියල දහම්හි නුවණැස ඇත්තේය…"

සටහන: එම යක්ෂ මිතුරන් දෙදන බුදුන් වහන්සේ දැක දහම් අසා අපමණ සතුටට පත්ව මෙසේ පැවසුහ:

''සෘද්මත්…යසස්වූ දහසක් යක්ෂයෝ හැම ඔබ සරණ කොටයති, ඔබ වහන්සේ අපගේ නිරුත්තර ශාස්තෘය..අපි සම්බුදුන් නමදීමින් ධර්මය වණමින් ගමින් ගමට යමු". **මූලාශුය**:ඛු.නි:සු.නි:උරගවග්ග:1-9 හේමවත සූතුය, පි.69.

## ▼ අලාවක යක්ෂයා බුදුගුණ වැනිම

පළමුව බුදුන් වහන්සේට එරෙහිව බස් කථාකළ මොහු පසුව බුද්ධ දේශනාව අසා සතුටට පත්ව මෙසේ පවසා ඇත:

''ඒකාන්තයෙන්ම බුදුන් වහන්සේ මගේ යහපත් පිණිස අළව්පුරයට වැඩියහ… මහත් එල ඇති පින්කෙත මම දැනගතිමි, මම බුදුන් නමදිමින්, ධර්මයේ සුධර්මඣ්ය කියමින් ගමින් ගමට නුවරින් නුවරට හැසිරෙමි''.

මූලාශය:ඛු.නි:සු.නි:උරගවග්ග:1-10 ආළවක සූතුය, පි.74.

# 22) බුදුන් වහන්සේට අපවාද කිරීම- Accusations to The Buddha

▲ සංජය පරිබුාජක වෙතින් ඉවත්ව උපතිස්ස හා කෝලිත පරිබුාජකයන්, බුදුන් වහන්සේ වෙත සැරියුත්, මුගලන් ලෙසින් පැවිදිබවට පත්වීම ගැන මිනිසුන් බුදුන් වහන්සේට අපවාද කලෝය:

" මහා ශුමණ තෙමේ සංජය අතවැසි සියල්ලන් තමන් වෙත පමුණුවා ගෙන රජගහ නුවරට ආයේය; දැන් කවරකු ගෙනයන්නේද?"

" ... ශුමණ ගෞතම තෙමේ දරුවන් නැතිකිරීම පිණිස පිළිපන්නේය, වැන්දඹුබව පිණිස පිළිපන්නේය. දැන් ඔහු ජටිලයෝ දහසක් පැවිදිකරණලදී. සංජය පරිඛාජකයාගේ අතවැසි 250 ක් ද පැවිදිකරනලදී. ඉතා පුසිද්ධවූ මේ මගද දනව්වැසි කුලපුතුයෝ ද ශුමණ ගෞතම වෙත ඛුහ්මචරියාවේ හැසිරෙති..."

සටහන: එම අපවාද ගැන සංඝයා, බුදුන් වහන්සේට දැන්වූ විට උන්වහන්සේ වදාළේ එවැනි කතා වැඩිකලක් නොපවතින බවය. එසේ මිනිසුන් කතා කරනවිට මෙලෙසින් පවසන ලෙස බුදුන් වහන්සේ අනුසසනය කළහ:

"මහා වීරිය ඇති තථාගතවරයෝ ඒකාන්තයෙන්ම හික්මවිය හැකි ජනයා සගමොක් සැපයට පමුණුවති. එසේ ධර්මයෙන් පමුණුවන කල්හි තතු දන්න අයගේ කවර දොස් පළ කිරීමක් වේද?"

සතියක් ඇවැමෙන් ඒ කතාබහ අතුරුදහන් විය. **මූලාශුය**:වින.පි: මහාවග්ග පාලි 1: 84. සාරිපුතු මොග්ගල්ලාන පබ්බජා කතා, පි.168.

▼බුදුන් වහන්සේ වෙතින් ධර්මය අසා පැහැදුන උපාලි ගහපති (පෙර නිගන්ඨනාථ පුතුගේ ශුාවකයකි) බුදුන් සරණ ගිය බව ඇසු නිගන්ඨනාථ පුතු පවසා ඇත්තේ බුදුන් වහන්සේ මායා කාරයෙක් බවත්, මායාවෙන්, අනා අාගමික පිරිස වශී කරගන්නා බවය. බලන්න: ම.නි: උපාලි සූතුය.

සටහන: බුදුන් වහන්සේ විසාලානුවර වැඩවාසය කරන සමයේ හද්දිය ලිච්චවී ද, අනා අාගමිකයන් බුදුන් වහන්සේ 'මායාකාරයෙක්ය' යයි කියන බව, උන්වහන්සේට දන්වා ඇත. බලන්න: අංගු.නි: (2): 4 නිපාත: 4.4.5.3 හද්දිය සූතුය, පි.392. ▼ බුදුන් වහන්සේ, කෝලිය දනව්වේ වැඩ වාසය කරන සමයේ, පාටලිය ගාමිණී නම් ගුාමනායකයා, බුදුන් වහන්සේ බැහැදැක මෙසේ පවසාඇත:

"වහන්ස, මහණ ගොයුම් (ගෝතම) 'මායා දනිති, ඔහු මායාකාරයෙකි'යි මෙය මා විසින් අසන ලදී…"

බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"ගාමිණි, මම මායාවත් මායාවේ විපාකයත් දනිමි. මායාකාරයා, යම්සේ කටයුතුකර සැප නැති, දුක ඇති නිරයට පැමිණේ නම් එයද දනිමි"

සටහන: බුදුන් වහන්සේ මායාව පිලිබඳ අවබෝධ කර ඇත, එහෙත්, මායා කාරයෙක් නොවේ. ඒ පිළිබඳව පෙන්වා දුන් උපමාව. කෝලිය රජුගේ ලම්භවූලක සෙබළුන් (හටයන්) සිටිති. පාටලිය ගාමිණී, ඔවුන් දුස්සීල බව දනී. ඔවුන්ගේ පාපී ස්වභාවය දැනගත් පමණින්, ඔහු දුස්සීල කෙනෙක් නොවේ. මූලාශය:සංයු.නි:සළායතනවග්ග:ගාමිණී සංයුත්ත:8.1.13 පාටලිය සුතුය, පි.611

▼ බුදුන් වහන්සේ, වෙරඤජ නුවර අසබඩ නලේරු නම් කොසඹ ගස මුල වැඩ සිටින සමයේ, වෙරඤජ බුාහ්මණයා, උන්වහන්සේ , වැඩිහිටියන්ට ගරු නොකරන බව ආදී කරුණු 8 කින් උන්වහන්සේට අපවාද කරනලදී. ඒ පිලිබඳ මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත.

සටහන: මේ සූතුය අවසානයේදී, වෙරඤජ බුාහ්මණයා, බුදුන් සරණ ගිය උපාසකයෙක් විය. බලන්න: උපගුන්ථය: ගිහි ශුාවකයෝ. මූලාශුය: අංගු.නි: (5): 8 නිපාත:මහාවග්ග: 8.1.2.1 වෙරඤජ සූතුය, පි.62.

## 23) ශුාවක සංඝයාට ඇතිවිස්වාසය- Faith of the Disciples

▲ එක්සමයක බුදුන් වහන්සේ කුසිනාරා පුදේශයේ වාසය කරන අවස්ථාවක සංඝයා ගෙන්, ඔවුන් බුදුන් වහන්සේ ගැන කෙසේ සිතන්නේද? යයි විමසූහ. සංඝයා මෙසේ පිළිතුරු වදාළහ:

" භාගාවතුන් වහන්සේ… චීවර…පිණ්ඩපාත… සේනාසන හේතුවෙන් හෝ. එ එ භවයන්හි සුව විදීම යන හේතුවෙන් හෝ දහම් දෙසති යයි අපට සිත් නොවේ… භාගාවතුන් වහන්සේ, අනුකම්පා ඇත, හිතේෂිහ, අනුකම්පා පිණිස දහම් දෙසන සේක යයි අපට සිත්වේ…

මුලාශය: ම.නි: (3) 3.1.3 කින්තිසුතුය, පි.60.

▼ එක් අවස්ථාවක මිගාරමාතා පුසාදයේ, 500ක් පමණ භික්ෂු සංඝයා සමග වස් පාවරණ යෙහි වැඩ සිටියහ. එහිදී, බුදුන් වහතේ, සංඝයා අමතා, උන්වහන්සේගේ කායික හෝ වාචික කිුියා කිසිදෙයකට සංඝයා අගෞරව කරන්නේද? යයි වීමසුහ.

\*ඒ අවස්ථාවේදී, සැරියුත් තෙරුන් බුදුන් වහන්සේට වැඳ නමස්කාර කොට මෙසේ පැවසුහ:

"…හාගාවතුන් වහන්සේගේ කායිකවූ හෝ වාචිකකවූ හෝ කිසිවකට අපි නොම ගරහමු. භාගාවතුන් වහන්සේ වනාහි කාශාප බුදුන්ගෙන් පසු නුපන් මග උපදවන සේක.නො හටගත් මග දනවන සේක. නො දෙසු මග දෙසන සේක. මාර්ගය දන්නා සේක. මාර්ගය දත් සේක... බුදුන් වහන්සේට පසුව, මාර්ගය අනුව ගිය (මාර්ග ඥානයෙන් සමන්විත) ශුාවකයෝ දැන් වෙසෙත්".

\* එ අවස්ථාවේදී, වංගීස තෙරුන් මෙසේ පැවසුහ:

" සංයෝජන නම්වූ ද බන්ධන නම්වුද කෙලෙස් සිදලූ දුක් රහිතවූ ඎය කළ පුනර්භව ඇති සෘෂිවූ පන්සියක් භික්ෂුහු අද පුණ්පොහෝ දින විශුද්ධි පවාරණය පිණිස එක් රැස්වුහ. සක්වීති රජ තෙමේ ඇමති සමුභයා විසින් පිරිවරන ලදුව සතර සයරු හිම් කොට ඇති මේ පොළොව හාත්පස යම්සේ පිලිවෙලින් පරිගමානය කෙරේද... එලෙස තිවිදහා ඇති, මරු නැසූවාවූ, ශුාවකයෝ දිනු සංගුාම ඇති, නිරුත්තර්වූ, සත්ථවාහ නම් බුදුන් වහන්සේ පයුරුපාසනය කෙරෙති. සියල්ලෝම භාගාවතුන් වහන්සේගේ පුත්තුය. මෙහි හිස් පුහුලෙක් නැත. තන්හාශලා නසන, සුරියබන්ධවූ සර්වඥයන් වහන්සේ වදිමි"

මූලාශය: සංයු.නි: (1) වංගීසසංයුත්ත:8.1.7 පවාරණ සූතුය,පි.366.

## 24) බුදුන් වදාළ ධර්මය-The teachings of The Buddha

▲ බුදුන් වහන්සේ, තමන් වහන්සේ විසින්ම අවබෝධ කරගත් සතාය, බුද්ධ ධර්මයය: චතුරාර්ය සතාය, පටිච්චසමුප්පාදය, බෝධිපාකාය ධර්මතා ආදීයය, දුකින් මිදීම පිණිස, විමුක්තිය පිණිසය.බුදුන් වහන්සේ වෙතින් ධර්මය ඉගෙන ඒ පිළිබඳව ශුාවකයන් දේශනා කළ ඉගැන්වීම් ද බුද්ධ ධර්මයමය. ධර්මය දැකීම බුදුන් වහන්සේ දැකීම බව මෙහිදී පෙන්වා ඇත:

"වක්කලී, …යමෙක් ධර්මය දකිනම් හේ මා දකියි, යමෙක් මා දකින්නේ නම් හේ ධර්මය දකියි…"

"…මයා බො වකකලි ධමමං පසසති සො මං පසසති, යො මං පසසති සො ධමමං පසසති…"

සටහන: මේ දේශනාව වදාළේ වක්කලී තෙරුන්ටය. මූලාශුය: සංයු.නි: (3): බන්ධසංයුත්ත:ථෙරවග්ග: 1.2.4.5 වක්කලී සූතුය, පි.234.

 $\nabla$  අගු ධර්මය අරහත්වය යයි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ. අගු ධර්මය පිණිස කරුණු 6 ක් සපුරා ගත යුතුය: ශුද්ධාව, හිරි හා ඔත්තප්ප, වීරිය, පුඥාව, තම ජීවිතය හා කය පිලිබඳ අපේක්ෂා නැතිබව.

**මූලාශු:** අංගු.නි: (4 ): 6 නිපාත: 6.2 3.9 අග්ග ධම්ම සූනුය, පි. 258, EAN:6: 83.9 The Foremost state, p. 361.

▼ බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්මවිනය සතායය:

" අයං බො පන භිකඛවෙ මයා ධමෙමා දෙසිතො අනිශාහිතො අසඬකිලිටෙඨා අනුපවජෝ අපෘතිකුටෙඨා සමණෙහි බුාහමණෙහි විඤඤුහි". (මා විසින් (බුදුන් වහන්සේ විසින්) උගන්වා වදාළ ධර්මය: වැරදිය යි (අසතායයයි) ඔප්පු කල නොහැකිය, නොකිළිටිය (කෙළෙස් රහිතය), කෙනෙකුට නින්දා කිරීමට (ගැරහීමට) නොහැකිය, නුවණැති ශුමණබුහ්මණයන් විසින් විවේචන නොකළ (සංසෝධනය නොකල ) ධර්මයකි.

මූලාශු: අංගු.නි: (1): 3 නිපාත: මහාවග්ග: 3.2.2.1 සූතුය, පි. 348, EAN:3: The Great Chapter, 61.1 Sectarian, p. 104.

▼ බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධර්මයේ ඇත්තේ එක් රසයකි, එනම් විමුක්ති රසය යි බුසුන් වහන්සේ පෙන්වා ඇත. මාර්ග ඵල සාක්ෂාත් කරගැනීම නිසා ආරියෝ ලබන විමුක්ති රසය අගුතම රසයවේ. මාර්ගය සාක්ෂාත් වීම නිසා ලබන අර්ථරසය හා ඵල සාක්ෂාත් වීම නිසා ලබන ධම්ම රසය, මගින් විමුක්ති රසය ඇතිවේ. මූලාශය: අංගු.නි: (1) 1 නිපාත: එකධම්ම පාළිය: 1.16.4.15 සූතුය, පි. 114.

## 25) බුදුන් වහන්සේගේ වාදය- What The Buddha declared

▲ බුදුන් වහන්සේගේ වාදය නම් උන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීම්ය. උපතිස්ස පරිබුාජක (සැරියුත් තෙරුන් මහණ වීමට පෙර ගිහිනම), අස්සජි තෙරුන් (පස්වග මහණ) දැක පැහැද, එතුමන්ගේ ගුරුවරයා ගේ වාදය කුමක්ද? යයි වීමසු අවස්ථාවේ, ඒ තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

"යෙ ධම්මා හෙතුපසහවා තෙසං හෙතුං තථාගතො ආහ, තෙසඤුව යො නිරෝධෝ එවංවාදී මහාසමණො'ති"

"හේතුවෙන් උපදින යම් ධර්මයක් වෙත්ද, ඒ හේතුව තථාගත තෙමේ වදාළහ. ඒ වායේ යම් නිරෝධයක් වේද, එයද වදාළේය. මහා ශුමණතෙමේ මෙබඳු වාද ඇත්තේය".

**මූලාශු**:වින.පි: මහාවග්ග පාලි1**:** 84 සාරිපුත්ත මොග්ගල්ලාන පබ්බජා. පි.161.

▼ එක් අවස්ථාවක බුාහ්මණයෙක්, බුදුන් වහන්සේ කෙබඳු වාදයක් ඇත්තේද? කුමක් කියා පාන්නේද? යයි විමසිය:

" කිංවාදී භවං ගොතමො කිමකඛායීති?"

"ගෝතමයන් වහන්සේ කෙබඳු වාද ඇතිසේක්ද? කුමක් වදාරන්නේද?" (What does Master Gotama assert, what does he declare?).

බුදුන් වහන්සේ මෙසේ පිළිතුරු වදාළහ:

"කිරියාවාදී වාහං බුාහමණ අකිරියාවාදී වාති"

"බුංහ්මණය, මම කියාවාදීත් වෙමි, අකියාවාදීත් වෙමි" (Brahmin, I assert a doctrine of deeds and a doctrine of non-doing)

සටහන: කයෙන්, වචනයෙන් හා සිතින් කරණ දුසිරිත් කිුයා, හා විවිධවූ ලාමක අකුසල් නොකරණ ලෙසින් පුකාශ කරන නිසා බුදුන් වහන්සේ අකිුයවාදීය. කයෙන්, වචනයෙන් හා සිතින් කරණ සුසිරිත් කිුයා හා විවිධ කුසල ධර්ම කරන්න යයි පුකාශ කරන නිසා බුදුන් වහන්සේ කිුයාවාදීය.

මූලාශු: අංගු.නි: (1 ) 2 නිපාත: 2.1.4.3 සූතුය, පි.160, EAN:2: 34.3 sutta, p. 61.

▼ දණ්ඩපානි ශාකයන් බුදුන් වහන්සේගේ වාදය පිලිබඳ විමසීමක් කල අවස්ථවේදී බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"යථාවාදී බො ආවුසො සදෙවකෙ ලොකෙ…පජාය සදෙවමනුසසාය න කෙනචි ලොකෙ විශායහ තිටඨති, යථා ච පන කාමෙහි වීසංයුතාං විහරනතං තං බුාහමණං අකථඬකථිං ඡිනනකුකකුචචං භවාහවෙ වීතතණාං සඤඤා නානුසෙනති. එවංවාදී බො අහං ආවුසො එවමකබායි'ති"

"යම් බඳු දිට්ඨියක් ඇත්තෙක් ලෝකයා හා කළහ නොකර සිටීද, යම් කරුණින් කාමයෙන් වෙන්ව වාසය කරන, සැකය සහිත, කුකුස් රහිත, සියලුම හවපිලිබඳ පහවූ තණ්හාව ඇති, ඒ ක්ෂීණාසව බුාහමණයා වෙත කෙළෙස් සංඥාවෝ ලැග නොසිටිත්ද, මිතුය, මම එබඳු වාද ඇත්තෙක්මි, එසේ පුකාශ කරන්නෙක් වෙමි"

සටහන: අටුවාවට අනුව දණ්ඩපානි ශාකයන්, දේවදත්ත භික්ෂුවගේ අනුගාමිකයෙකි. බලන්න: EMN:note:226:p.1085. මූලාශු: ම.නි: (1 ):1.2.8 මධුපිණ්ඩික සුනුය, පි.291,EMN:18: The Honeyball, p.196.

▼ එක්සමයක උත්තිය පරිබාජික ගුරු ගෝතම කුමක් පුකාශ කර තිබේද? යයි විමසුවිට බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"අභිඤඤා බො අහං උතතිය සාවකානං ධමමං දෙසෙමි සතතානං විසුඳ්ධීයා සොකපරිඳවානං සමතිකකමාය දුකඛදොමනසසානං අනුඩගමාය ඤායසස අධිගමාය නිඛ්ඛානසස සච්ඡික්රියායාති"

" උත්තිය, මම විශිෂ්ඨ ඥානයෙන් දැන, සත්වයන්ගේ විශුද්ධිය පිණිස, සෝක විලාප මැඩපවත්වා ගැනීම පිණිස, දුක්වේදනා හා දොම්නස අහවරකරගැනීම පිණිස, මාර්ගය ලැබීම පිණිස, නිවන සාක්ෂාත් කරගැනීම පිණිස, ශාවකයනට ධර්මය දේශනා කරමි".

මූ**ලාශු:** අංගු.නි: (6):10 නිපාත, 10.2.5.5**.** උත්තිය සූනුය,පි.374,EAN:10: 95.5 Uttiya, p.536.

#### ▼ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"මගේ ඉගැන්වීමේ අරමුණ වන්නේ, ඒ ඉගැන්වීම් පුරුදු පුහුණු කරන අය, දුක සහමුලින්ම විනාශකර දැමීමය".. **මූලාශය:** දීඝ.නි: පායීක සුනුය.

## 25 බුදුන් වහන්සේ පිලිබඳ අනාපආගමිකයන් ගේ මත-Views of Other sectarians about The Buddha

🛦 සමහර අනාෳ ආගමිකයන් බුදුන් වහන්සේ මෙබඳු මත දැරුහ:

- 1) ශුමණ ගෝතම, හැම තපස්බවක්, හැම උගු තවුස්දමක් ගරහනේනේය. 2) ශුමණ ගෝතම, සෑමදෙයක්ම අහෝසිකරන්නෙකි (වෙනයිකො -
- abolitionist), ඔහු නිශ්චිත පුකාස කිරීමෙන් වැලකිසිටින්නෙකි. ඒ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ දක්වා ඇත: 1.සෑම උගු තපස්

ඒ පිළිබඳව බුදුන් වහන්සේ මෙසේ දක්වා ඇත: 1.සෑම උගු තපස් වුතයක්ම පුහුණු කලයුතුය යයි මම නො පවසමි. 2.සෑම උගු තපස් වුතයක්ම පුහුණු නො කලයුතුය යයි මම නො පවසමි. 3. සෑම වුත චාරිතුයක්ම (observance) කළයුතු යයි මම නො පවසමි. 4. සෑම වුත චාරිතුයක්ම නොකළයුතු යයි මම නො පවසමි. 5.කෙනෙක් සෑමආකාරයකම පුධන් වීරිය කළයුතු යයි මම නො පවසමි. 6. කෙනෙක් ඕනෑම ආකාරයකම පුධන් වීරිය නොකළයුතු යයි මම නො පවසමි. 7. කෙනෙක් සෑම ආකාරයකම අත්හැරීම (relinquishment) කළයුතු යයි මම නො පවසමි. 8. කෙනෙක් සෑම ආකාරයකම අත්හැරීම නො කළයුතු යයි මම නො පවසමි. 9.කෙනෙක් සෑම ආකාරයකම අත්හැරීම නො කළයුතු යයි මම නො පවසමි. 9.කෙනෙක් සෑම ආකාරයකම විමුත්තිය ලබාගත යුතුය යයි මම නො පවසමි. 10. කෙනෙක් සෑම ආකාරයකම විමුත්තිය ලබානොගතයුතුය යයි මම නො පවසමි.

සටහන්: \* කෙතෙක් යම්කිසි උගු තපසක් කරනවිට...වුත චාරිතුයක යෙදීසිටිනවිට... පුධාන විරියකරනවිට... කිසියම් අත්හැරීමක් කරනවිට... යම්කිසි විමුත්තියක් ලද විට ඔහුගේ අකුසල ගුණ වැඩිවේනම්, කුසල ගුණ පිරිහේනම්, ඒ දේ පුහුණු නොකලයුතුය. බුදුහිමි වදාළහ. \*\* ඉහත කරුණු වල යෙදෙනවිට ඔහුගේ කුසල ගුණ වැඩිවේනම්, අකුසල ගුණ පිරිහේනම්, ඒ දේ පුහුණු කලයුතුවේ. \*\* මේ සූතුය, බුදුන් වහන්සේගේ ගිහි ශාවකයකු වූ වජ්ජියමාහිත ගහපතිහට දේශනා කර ඇත.

**මූලාශු**: අංගු.නි: (6 ):10 නිපාත:10.2.5.4. වජ්ජියමාහිත සූනුය,පි.368, EAN:10: V: 94-4 Vajjiyamāhita, p.535.

## **26)** බුද්ධ ශුාවකයෝ-පැවිදි හා ගිහි- Disciples of The Buddha: Sangha & Lay people

- ▲ බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේ උන්වහන්සේගේ අනුගමනය කල, පැවිදි පිරිස:සංසයා (හික්ෂු, භික්ෂුණි, මහණ හා මෙහෙණියන්), ගිහි පිරිස; උපාසක හා උපාසිකා, සිව් පිරිස ලෙසින් නිපිටකයේ සඳහන්ව ඇත. විස්තර පිණිස බලන්න: උපගුන්ථ:1,2,3.
- ▼ මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ, තමන්වහන්සේගේ අග සව්දෙනම: සැරියුත් හා මුගලන් තෙරුන් බව දක්වා ඇත. බලන්න: අගු ශුාවකයෝ. මූලාශය:සංයු.නි: (2) : නිදානවග්ග:අන්මතග්ග සංයුත්ත: දුග්ගතවග්ග: 3.2.10 වෙපුල්ල පබ්බත සූතුය, 8.314.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ වැඩසිටි සමයේදී, උන්වහන්සේට 1250 ක් වූ රහත් ශුාවක පිරිසක් (assemblies of disciples) සිටිබව මේ සූතුයේ පෙන්වා ඇත. මූලාශු: දීස.නි: (2): 1: මහාපදාන සූතුය,ඡෙද:11 හා13, පි. 18, EDN: 14 Mahâpadāna Sutta: The Great Discourse on the Lineage, p. 151.
- ▼ බුදුන් වහන්සේ තමන්ගේ සිව් පිරිස, ධර්මයේ වාාක්ත, විනිත, විශාරද බහුශැත, ධර්මධර වෙනතක්, ධම්මානුධම්ම පුතිපන්න…සමාාක් පුතිපන්න… අනුධර්මචාරී වෙනතෙක්, ස්ව ආචාර්යවාදය (බුදුන්ගේ දහම) ඉගෙන…දේශනා කරනතෙක්… දහම යහපත්ලෙසින් විභාගකර දක්වනතෙක්, දහම යහපත් ලෙසින් නියානිකව දේශනා කරන තෙක් තමන් වහන්සේ පිරිනිචන් නොපාන බව මරයහට පවසා ඇත. මූලාශු: දීස.නි: මහාපරිනිඛ්ඛාන සුතුය:73 මාර අයාචනය, පි.192.
- 28) බුදුන් වහන්සේ ගේ විහරණ- Abiding s of The Buddha

225

## 🛕 බුදුන් වහන්සේ ගේ විහරණ- Abiding s of The Buddha

සංයු.නි. විහාරවග්ගයේ බුදුන්වහන්සේ හුදකලා විවේක සුවයෙන් ධර්මය ආවර්ජනය කරමින් වාසය කළබව දැක්වේ:

" මහණෙනි, මම බුද්ධත්වයෙන් පසු පළමු විහරණයක යේදී සිටියේ නම් ඉන් කොටසක් පමණක් පරික්ෂා කරමින් වාසය කෙළෙමි…"

සටහන්: \* අටුවාවට අනුව බුදුන්වහන්සේ බුද්ධත්වය ලබා, සමාධි සුවයෙන් වැඩසිටි සති 7 තුළදී පංචඋපාදානස්කන්ධය, සළායතන, ධාතු, වතුසතා ආදී ධර්මතා පරික්ෂා කරමින් වැඩවිසුහ. \* මේ සූතුදී බුදුන් වහන්සේ ,'වේදනාව' ආවර්ජනය කරමින් වාසය කළබව පෙන්වා ඇත.බලන්න: ESN: note 19, p. 2390. මූලාශු: සංයු.නි:(5-1):මග්ගසංයුත්ත:විහාර සූතු 1,2, පි. 48, ESN: Maggasamyutta, Dwelling 1 & 2, p. 1616.

▼ බුදුන් වහන්සේ වනසේනාසන සේවනය කිරීම: බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"ආහං භිකඛවෙ අස්වසෙ සමපසසමානො අරකෙස වනපසානි පනතානි සෙනාසනානි පටිසෙවාමි… අතතනො ච දිටඨධමමාසුඛවිහාරං සමපසසමානො, පච්ඡිමඤව ජනතං අනුකමපමානො".

"මහණෙනි, අර්ථ දෙකක් දකිමින් මම ආරණා ද, වන්පෙත්ද, ගැඹුරු වනසේනාසනද හා සන සේවනය කරමි : 1) මාහට මේ ජීවිතයේදීම සුවයෙන් වාසය කිරීමට පිණිස 2) මතු ඇතිවෙන ජනතාවට (පශ්වීමජනතාව) අනුකම්පා කිරීම පිණිස" (අතතනො ව දිටිඨ ධමම සුබවීහාරං) 2) මතු ඇතිවෙන ජනතාව ගැන ඇති අනුකම්පාව නිසා ( පවීඡිමඤව ජනතං අනුකමපමානො).

සටහන: අටුවාවට අනුව, මතු කළ ගිහිගෙය හැර මහණදම් පුරන තරුණ හික්ෂුන්, සියල්ල දත් බුදුන් වහන්සේ වනයේ වාසය කිරීම පැහැර නොහැරිය බව දකිමින්, වනවාසයට පැමිණේ. එබදු නිසල පියසක වසන ඔවුනට පහසුවෙන් බවුන් වැඩිය හැකිය, එලෙස ඉතා ඉක්මනින්ම දුකින් ගැලවීමට ඔවුන්ට හැකිවේ. මේ කරුණ දකිමින් බුදුන් වහන්සේ වනවාසය පිය කලහ, හික්ෂුන්හටද වනවාසය කිරීමට අනුබල දුන්හ.බලන්න: EAN:2: note no. 248, p. 593. මූලාශුය: අංගු.නි: (1): 2 නිපාත: 2.1.3.10 සූනුය, පි. 158.

## 29) බුදුන් වහන්සේ ධර්මය දේශනා කිරීමේ පිළිවෙල -Teaching methods of The Buddha

▲ කෙටියෙන් ද, විස්තරාත්මකව ද, කෙටියෙන් හා විස්තරාත්මකව ද තමන්වහන්සේට ධර්මය දේශනා කල හැකිය යි බුදුන් වහන්සේ වදාළහ.

"සඩබිතෙතනපි බො අහං සාරිපුත්ත ධම්මං දෙසෙයාාං, විසාාරෙනපි බො අහං සාරිපුත්ත ධම්මං දෙසෙයාාං, සඩබිත්ත විසාාරෙනපි බො අහං සාරිපුත්ත ධම්මං දෙසෙයාාං, අඤ්ඤාතාරො ව දුලලහොති. සටහන්: \* එහෙත්, ධර්මය අවබෝධ කරගන්නා අය දුර්ලභය \*\* මේ සූතුය දේශනා කර ඇත්තේ සැරියුත් තෙරුන්ටය. මූලාශු: අංගු.නි :(1 ): 3 නිපාත: දේවදුතවග්ග: 3.1.4.3 සාරිපුත්ත සූතුය, පි. 284, EAN:3: Divine Messengers: 33.3 Sariputta, p.90.

▼බුදුන් වහන්සේ ඇතැම් අයට සකසා දහම් දෙසයි, ඇතැම් අයට සකසා දහම් නො දෙසයි, එයට හේතුව කවරේද? යයි, අසිබන්ධපුත් ගාමිණි විසින් අසන ලද පුශ්නයක් පිළිබඳව මේ උපමා යොදාගනිමින් බුදුන් වහන්සේ විස්තර කර ඇතිබව මෙහි පෙන්වා ඇත. 1. කෙත උපමාව: එක් ගොවියෙකුට කෙත් 3 ක් ඇත: 1) යහපත් බිමක් ඇත 2) මැදිහත් බිමක් ඇත 3) මුඩුබිමක් ඇත. සරු අස්වැන්න බලාපොරොත්තු වෙන් ගොවියා පළමු කෙත වපුරන්නේය, ඉන්පසු දෙවෙනි කෙත වපුරයි, අවසානයේදී, ගොනුන්ට කෑම පිණිස තුන්වෙනි කෙත වපුරයි. එලෙස, බුදුන් වහන්සේ අගු කෙත ලෙස සලකන මහණ, මෙහිණි පිරිස, ඔවුන් බුදුන් වහන්සේ ගේ රැකවරණය යටතේ සිටින නිසා ඔවුන්ට පළමුව අරුත් සහිතවු බුග්මචරියාව ගැන දහම් දෙසයි. මැදුම් කේත නම් උපාසක උපාසිකවන්ය. ඔවුන් බුදුන් සරණ ගිය පිරිස නිසා ඔවුන්ට අරුත් සහිතවු බුග්මචරියාව ගැන දහම් කෙත බඳු අනාාආගමික පිරිසටද, අරුත් සහිතවු බුග්මචරියාව ගැන දහම් දෙසයි. ඔවුන් ඒ එක් දහම් පදයක් හෝ දැනගන්නේ නම්, එය ඔවුන්ට දීර්ඝ කාලයක් හිත සුව පිණිස වන නිසාය.

2. දිය බඳුන උපමාව: දිය බඳුන් 3 ක් ඇත. 1) සිදුරු නැති හොඳ බඳුන 2) සිදුරු නැතිවුවත් මදක් දිය වැගිරෙන බඳුන 3) සිදුරු ඇති, වැගිරෙන, සිදෙන බඳුන. ජලය තබා ගැනීමට කැමති කෙනෙක් පළමුවම කරන්නේ හොඳ බඳුනේ වතුර පිරිවීමය. ඉන්පසු දෙවනි බඳුන භාවිතා කරයි. ඔහු තුන්වෙනි බඳුනෝ දිය පිරිවීමට කැමති හෝ අකමැතිවේ. සමහරවිට, භාජන සේදීම පිණිස දිය රැස්කිරීමට ඒ බඳුන ඔහු භාවිතා කරනු ඇත. එලෙස පළමුව සංසයාටද, දෙවනුව උපාසක පිරිසටද දහම් දෙසයි. දිගු කලක් ඔවුන්හට සුවය ලබ්දීමේ අදහසින්, තෙවෙනි පිරිසටද ඒ ධර්මයම බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරයි.

සටහන: මෙහිදී පෙන්වා ඇත්තේ සියලු පිරිසටම එක සමාන ධර්මය බුදුන් වහන්සේ දේශනා කරණ බවය. මූලාශුය: සංයු.නි: (4) සළායතනවග්ග:ගාමිණිසංයුත්ත:8.1.7 බෙතුපම සුතුය, පි.596.

## 30) බුදුත් වහන්සේ ශුාවකයන් හික්මවීමේ පිළිවෙල -Training methods of The Buddha

▲ සිහසේනාපති විසින් විමසනු ලැබුව, බුදුන් වහන්සේ, තම ශුාවකයන් හික්මවන අන්දම මෙසේ පෙන්වා ඇත: 1) කාය, වවී, මනෝ දුශ්චරිත නොකිරීම පිණිස දහම් දෙසමි. 2) කාය, වවී, මනෝ සුචරිත කිරීම හා නානාවිධ කුසල දහම් කිරීම පිණිස දහම් දෙසමි. 3) රාගයේ දෝෂයේ මෝහයේ සිදීම පිණිස, නානාවිධ අකුසල ධර්මයන් සිදීම පිණිස දහම් දෙසමි. 4) කාය වචී මනෝ දුශ්චරිත හා නානාවිධ අකුසලයන් ඇතිකිරීම පිළිකුල් කරමි. 5) රාගය දෝසය මෝහය හා නානාවිධ අකුසල් වැනසීම පිණිස දහම් දෙසම් 6) කාය වචී මනෝ දුශ්චරිත තැවිය යුතු ලාමක අකුසල් ධර්ම යයි මම කියමි- යමෙකුගේ තැවිය යුතු ලාමක අකුසල් ධර්ම යයි මම කියමි- යමෙකුගේ තැවිය යුතු ලාමක අකුසල් ධර්ම සිදින ලද මුල් ඇත්තාහුද, මුදුන සිද දැමු -නැවත

නොවැඩෙන තල් ගසක් සේ කරන ලද්දාහුද, මතුව නුපදනා ස්වභාවය ඇත්තේද, මම ඔහු තපස්සි යි කියමි. මෙලස මම තැවීම පිණිස දහම් දෙසමි. 7) යමෙකු මතු ගැබයක විසීම -නැවත භවයක ඉපදීම පුහීණවේද...අභාවයට පමුණවන ලද්දේද, මතුව ඉපදෙන ස්වබාවය නැත්තේද, මම ඔහු අපගබ්හ යයි කියමි. එලස ගැබ් නසනු පිණිස දහම් දෙසමි 8) මම උතුම්වූ සිවුමගපල අස්වැසීමෙන් සැනසුනේ වෙමි. අස්වැසීම පිණිස දහම් දෙසමි, එලෙස ශුාවකයන් හික්මවමි. මූලාශුය: වි.න.පි: මහාවග්ග පාලිය2: හේසජ්ජබන්ධ:පි 80.

සටහන: බුදුන් වහන්සේ සංඝයා කුමානුකූලව් පුහුණු කරන ආකාරය පිලිබඳ මෙ සූතුයන්හි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත: දීඝ:නි: ශුමණ එල සූතුය, ම.නි: චංකි සූතුය, දන්තභූම් සූතුය.

# 31) බුදුන් වහන්ෂේ දැක්වූ පුංතිහාර්යන්- The miracles performed by The Buddha

▲ බුදුන් වහන්සේ දැක්වූ පුංකිහාර්යන්- The miracles performed by The Buddha: පුංකිහාර්ය-පෙළහර ලෙසින් පෙන්වා ඇත්තේ යම් අවස්ථාවන්හිදී, බුදුන් වහන්සේ තමන්ගේ විශේෂ නුවණින් හා බලයෙන්, අනායන්ගේ යහපත පිණිස සිදුකරනලද විශේෂවූ, අසිරිමත් වූ සිදුවීම්ය.

▼යමක මහා පුාතිහාර්ය: බුදුන් වහන්සේ, කිඹුල්වත්පුරයේදී තමන්වහන්සේගේ ඥාතින් දමනය කිරීම පිණිස යමක මහා පුාතිහාර්යදක්වා ඇත. බලන්න: යමකමහා පුාතිහාර්ය.

#### ▼ ගංගානම් ගහ තරණය

"සංඝයා පිරිවරා ගෙන පාටලිපුතු නගරයෙන් බැහැරව වඩින බුදුන් වහන්සේ ගංගානම් ගහ අසලට පැමිණියහ. එකල ඒ මහා ගහ උතුරා යමින් පැවතිනි. ගහින් එතෙර වීම සඳහා මිනිසුන් ඔරු සොයමින් පහුරු, බඳිමින් සිටයහ. භාගාවතුන්වහන්සේ ඉර්දී බලයෙන් මෙගොඩ සිට එගොඩට සංඝායා සමග පහලවූසේක. තවමත් ඔරු පාරු සොයමින් ගහින් එතෙරවීමට උත්සාහ කරණ මිනිසුන් දැක මෙවැනි උදානයක් වදාළහ:

"යම් කෙනෙක් දියවතුර හැර ගැඹුරුවූ තණ්හා නදිය, ආර්ය මග පාලමක් (හෙය) කොටගෙන තරණය කරයි. එහෙත් සාමානා ජනයා (තණ්හාවෙන් වේලි) දියත්තක් තරණය කිරීමට පහුරු බදිති. නුවණැති බුද්ධආදී උතුමන් පහුරක් නොමැතිව එතෙර වුහ.

මුලාශුය: වින.පි:මහා වග්ගපාලි2: හේසජ්ජඛණ්ධ:40-41, පි.72.

▼ ජටිල දමනය: උරුවෙල කස්සප ආදී ජටිලයන් දමනය කිරීම පිණිස බුදුන් වහන්සේ පෑ ආශ්චර්යන් මෙහි විස්තරාත්මකව පෙන්වා ඇත.

**මූලාශුය**: වින.පි:මහා වග්ගපාලි1 : මහාඛණ්ධක:50 උරුවෙලපටිහාරිය කථා, පි.127.

▼යසකුල පුතුයා ගේ පියාට දැක්වූ පුාතිහාර්ය.

ගිහිගෙයින් නික්මි, බුදුන් වහන්සේ වෙතින් දහම් අසා සොතාපත්ති මගඵල ලැබූ යසකුලපුතුයාගේ පියාණන් ඔහු සොයා එනු දැක ඉර්දී බලයෙන් යසකුලපුතුයාව, පියාට නොපෙනේවා යයි අදිටන් කළහ.

මුලාශය: වින.පි:මහා වග්ගපාලි1 : මහාඛණ්ධක:9 යසකුල පුතු, පි.112.

## **▼**බුදුන් වහන්සේගේ ඉද්දිබල

මෙහිදී බුදුත් වහන්සේ ලසු සංඥාව හා සුඛ සංඥාව ඇතිකර ගෙන, ඛඹලොව දක්වා කය ගෙනයාම විස්තර කර ඇත. බලන්න: අයගෝල, ආශ්චර්ය ධම්ම. මූලාශුය:සංයු.නි: (5-2) ඉද්දිපාදසංයුත්ත:7.3.2 අයෝගුළ සූතුය,පි.70.

▼ බුදුන් වහන්සේ ඉදුබලයෙන්, අට පිරිස වෙත පැමිණ, ඔවුන් බඳු රූප ඇතිව, කටහඩ ඇතිව දැහැමි කතාවෙන් ඔවුන් තුටුපහටු කළහ, ඉන්පසු අතුරුදහන්වුහ.එ අවස්ථවේදී, එ එක් එක් කණ්ඩායම මෙසේ සිතුහ:

" කවරෙක් එලෙස අතුරුදහන් විද? එ දෙවියෙක්ද? මිනිසක්ද?"

සටහන: අට පිරිස ලෙසින් මෙහි දක්වා ඇත්තේ: කැත්පිරිස, බමුණු පිරිස, ගෘහපති පිරිස, මහණ පිරිස, චාතුර්මහාරාජික දේව පිරිස, තවතිසා දේව පිරිස, මාරපිරිස, බුහ්මදේව පිරිස. මූලාශුය:දීඝ.නි: මහාපරිනිඛ්ඛාන සූතුය,70 පිරිස්අට, පි.186.

▼ අවසාන චාරිකාවේ යෙදුන බුදුන් වහන්සේ, දැඩිසේ ගිලන්ව කුසිනාරාවට යන අතරමග පිපාසය ඇතිවී, පානය කිරීමට ජලය ඉල්ලා සිටි අවස්ථාවේදී, එ කුඩා දිය පහරෙ ජලය බොහෝ ගැල් ගමන්කිරීම නිසා අපිරිසුදු බව ආනන්ද තෙරුන් පවසා ඇත. බුදුන් වහන්සේ තෙවරක්ම දිය පානය පිණිස ඉල්වා සිටි නිසා ආනන්ද තෙරුන්, එ කුඩා නදිය වෙත පැමිණි විට එහි ජලය ඉතා පිරිසිදුව පැවති බව දැක, පැන් රැගෙන විත් බුදුන් වහන්සේට පුජාකර, උන්වහන්සේගේ අසිරිය මෙසේ වදාළහ:

" ... තථාගතයන් ගේ මහා ඉර්දීබව, මහත් ආනුභාව ඇතිබව අසිරියකි! අද්භුතය! ...ගැල් සකවලින් සිඳී ගිය...බොරවූ ජලය...පැහැදුන දියවූ වේය...". මූලාශය: දීස.නි: මහා පරිනිඛ්ඛාන සුතුය,87, පි.217.

# 32) බුදුන් වහන්සේ වස් විසු ස්ථාන- Rain retreats abodes of The Buddha

▲ තුිපිටකයට අනුව: බුද්ධත්වය ලබා පළමු වස්ස ගතකර ඇත්තේ බරණැස ඉසිපතනයේදීය. එතැන් සිට 45 ස වසරක් දහම් සේවයේ යෙදමින් උතුරු ඉන්දියාවේ විවිධ ස්ථානවල බුදුන් වහන්සේ වස් වසා ඇත. අවසාන වස්ස ගතකලේ විසාලා නුවර අසබඩ බේලුව ගමේහිය.

1 වස්ස: ඉසිපතනය, 2, 4, 17 හා 20 රජගහනුවර, 11 මගධ-නාලක 5 හා 45 විශාලානුවර, 16 අලාවි, 9,10, 12 කෝසම්බි, 15 කපිලවත්තුනුවර 14 හා 20-44 සැවැත්නුවර.

▼ වෙනත් මූලාශු:

බුදුන් වහන්සේ වස් විසු ස්ථාන පිලිබඳ සිතියමක් සකස් කල ආනන්ද ජෝති භික්ෂුව මෙසේ පවසයි. **බලන්න**: සිතියම්

''බුද්ධවංස අටුවාවට අනුව හා ජිනචරිතය (මේධංකර හිමි සකස් කල) හා සුතු පිටකයේ බොහෝ සුතුවලට අනුව බුදුන් වහන්සේ බොහෝ වස් කාලයන් ගත කලේ මජ්ජිමදේශයේ ය.(Middle Land), සමහර ස්ථාන හඳුනා ගත නොහැකිය. ඒවානම්: 6 වන වස් ස්ථානය- **මාන්කුල** කන්ද; 8 වන වස් ස්ථානය-බග්ග පුදේශයේ හේසකලා වනය; 13, 18 හා 19 වන වස් ස්ථාන - **චාලිය කන්ද**. තවත් ස්ථාන ගැන පැහැදිලි විස්තර නැත: කෝසම්බ් පුදේශයේ -සිල්ක්-කපු වනය, පාරිලේශිය වනය හා වෙරන්ජනාව. තවද අලාවිය පිහිටි නියම ස්ථානය ගැන දන්නේ නැත. මෙය බොහෝ යක් පුජාභූමි ඇති වජ්ජි පුදේශයේ විය හැකිය. සම්පුදායට අනුව 7 නි වස් ගථකලේ තාවතිංස දෙව්ලොකයේය (මාතෘ දිවා රාජයාට අභිධර්මය දේශනා කළ බව). අටුවාව, බුදුන් වහන්සේ අවසන් වස් ගත කල බෙළුව ගම ගැන දක්වා නැත. මේ ස්ථානය විසාලා නුවර ට ආසන්න බව මහා පරිනිඛ්ඛාන සුහා 4නි වස් වැසුවේ රජහගනුවර වේළුවනා රාමයෙහිය. 5නි වස් වසුවේ විසාල නුවර මහා වනයේ කුටාගාර ශාලාවේය. 6 මන්කූල කන්ද.7 නි වස් තව්තිසා දෙව්ලොවය. 8නි වස් බග්ග පුදේශයේ, සුංසුමාර ගිරි (කිඹුල් කන්ද) අසල හේසකළා වනයේය. 9 කෝසම්බි පුදේශයේය.10 පාරිලේයිය වනයේය. 11 මගධ පුදේශයේ තාල තම් බමුණු ගමේය.තුයේ සඳහන්වේ. ඉසිපතන මිගදායේ පළමු වස් වැසි තැනය. 2නි 3නි 12 වෙරන්ජනා ව අසබඩය. 13 චාලිය කන්දේය. 14 සැවැත්තුවර ජේතවතාරාමයේය. 15 කපිලවස්තු නුවරය.16 අලාවියක්ෂයාගේ වාසස්ථාන ය අසලය.17 රජගහනුවර- වේළුවනා රාමයේ විය හැකිය. 18 චාලිය කන්දේය. 19 හා 20 රජගහ-වේළුවනාරාමයේ විය හැකිය. ඉන්පසු අවසාන වස් දක්වා සැවැත්නුවර වස් වැසුහ- ජේතවතාරාමයේ හා පූර්වාරාමයේ (මිගාරමතා පුසාදයේ). මූලාශුය: Maps of Ancient Buddhist India, drawn and compiled by Anandajoti Bhikkhu, p. 31.

2) සද්ධර්මාලංකාරයට අනුව: 1 වන අවුරුද්ද (ඛුද්ධත්වය ලබා)බරණැස, ඉසිපතනාරාමය,.2 -4 වන අවුරුද්ද රජගහනුවර,
වේළුවනාරාමයෙහිදිය. 5 වන අවුරුද්ද - විශාලානුවර කුටාගාර
ශාලාවෙහිදිය 6 වන අවුරුද්ද-කොසඹෑ නුවර කොසම්බිය ආරාමයේය. 7
වන අවුරුද්ද- තවිතිසා දෙව්ලොවය. 8 වන අවුරුද්ද- සුංසුමාරගිරි
පර්වතයේය. 9 වන අවුරුද්ද කොසඹෑ නුවර සෝෂකාරාමයෙහිය. 10
වන අවුරුද්ද- පරාලිය වනයේය. 11වන අවුරුද්ද- නාලක බමුණාගේ
නාලකාරාමයෙහිය. 12 වන අවුරුද්ද- වෙරඤජා ගම නලෙරු නම්
කොසඹ රුක්මුල ශාලාවේදිය.13 වන අවුරුද්ද- චාලිය පර්වතයේය
(දෙවියන්ගේ ආරධනාව නිසා).14 වන අවුරුද්ද- සැවැත්නුවර දෙවරම්
වෙහෙරය. 15 වන අවුරුද්ද- කිඹුල්වත්නුවර නිශෝධා රාමයෙහිය. 16
වන අවුරුද්ද- අලවුනුවරය. 17 වන අවුරුද්ද- රජගහනුවර, වේළුවනා
රාමයෙහිදිය. 18-36 (අවුරුදු 19 ක්) සැවැත්නුවර දෙවරම් වෙහෙරය. 3740 අවූරුදු සැවැත් නුවර පුර්වාරමයෙහිය.41-44 අවූරුදු අනිබඩ වාසයය
(අනාපුදේශ) 45 වසර, විසාලානුවර බේලුව ගමය.

33) බුදුන් වහන්සේ මහළුවීම-The Buddha becoming old

▲ බුදුන් වහන්සේ සැවැත්නුවර පුර්වාරාමයේ වැඩ වසන සමයේදී, ආනන්ද තෙරුන් උන්වහන්සේගේ කය ජරාවට පත්වීම-මහලුවීම පිලිබඳ කළ පුකාශනය මෙහි දක්වා ඇත. යොවුන් බවේ දිරන ස්වභාවය ඇත,නිරෝගී බවේ රෝගී ස්වභාවය ඇත, දිවියෙහි මරණ ස්වභාවය ඇතයයි, යථාබව ගැන ආනන්ද තෙරුන්ට පෙන්වා දුන් බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"... යමෙක් සියවසක් ජීවත්වුවද, හෙතෙම මාරු ගේ වසහයට යන්නේය... මරණය කිසිවෙක් අත් නොහරී, සැම මැඩ ගනී" ( One who might live a hundred years, Also has death as destination. Death spares none along the way but comes crushing everything).

මූලාශු: සංයු.නි: (5-1): මහාවග්ග: ඉන්දියසංයුක්ක:ජරාවග්ග: 4.5.1 ජරාසූතුය, පි.412, ESN:48: Indriyasamyutta: 41.1 Subject to aging, p. 1972.

▼ **මෙහිදී බුදුන් වහන්සේ** තමන්වහන්සේ මහලුවියේ සිටින බව චුන්ද සාමණේරයන් හට පවසා ඇත:

"…මම බොහෝ කලකට පෙර පැවිදිවූවෙමි, දැන් මම බොහෝකලක් මහණ දම් පිරු, වයස්ගත ගුරුවරයෙකි, මගේ ජීවිතය අවසන්වීමට ආසන්නය". මූලාශු: දීඝ.නි: (3), පාසාදික සසූනුය, පි. 210, EDN: 29, The delightful discourse, p. 318.

▼ බෙලුව ගමේ වස්වසන අවස්ථාවේදී දැඩිව ගිලන්වූ බුදුන් වහන්සේ, කුමයෙන් සුවපත්බවට පැමිණෙනු දැක ආනන්ද තෙරුන් මෙසේ පවසා ඇත:

"... භාගාවතුන් වහන්සේගේ පහසුව...සහනය මා විසින් දක්නා ලදී, එහෙත්, මගේ සිරුර හටගත් තදබව ඇත්තක්හු මෙන්විය...භාගාවතුන් වහන්සේගේ ගිලන්බව හේතුකොටගෙන දිශාවෝ ද මට නොපෙනේ ...සතිපට්ඨාන ධර්මයෝ ද මට නො වැටහේ..." .ඒ අවස්ථාවේදී, ආනන්ද තෙරුන්ට අනුසාසනා වදාළ බුදුන් වහන්සේ, මෙසේ වදාළහ:

" ආනන්දයෙනි, මම දැන් දිරාගියෙමි, වෘද්ධවූවෙමි, මහඑවූවෙමි, දික් කලක් ගතකෙළෙමි, පසුම් වියට පැමිණියෙමි. මට දැන් වයස අසුවක්ය... දිරු ගැලක් (කරත්තයක්) චකුඛන්ධන ආදියෙන් (ගැටගසා) පිළියම් කර යැපෙන්නේද, එලෙස, තථාගතයන් ගේ කය රහත්පල සමවත් නමැති පිලියමෙන් යැපෙන්නේය... තථාගතයෝ රූපාදි සියලු නිමිති නො මෙනෙහි කිරීමෙන් ඇතැම් චේදනාවන්ගේ නිරෝධයෙන් නිමිති රහිත චිත්ත විමුක්තියට පැමිණ වෙසෙති...එ සමයෙහි තථාගතයන්ගේ කයට අතිශයින් පහසු ඇතිවේ..."

සටහන: එ පලසමවත ලබා ගැනීම පිණිස, තමන් දීපයක් ලෙසින් පිහිට කොටගෙන, තමන්ම සරණය කරගෙන, අනාසරණයක් නැතිව, ධර්මය දීපය ලෙසින් ගෙන, ධර්මය සරණය කරගෙන වාසය කරන ලෙසින් බුදුන් වහන්සේ, ආනන්ද තෙරුන්ට අවවාද අනුසාසනා වදාළහ. මූලාශය:දීස.නි: මහාපරිනිඛ්ඛාන සුතුය, ඡෙදය 50-53, පි.173.

34) බුද්ධ ආයුෂ- Lifespan of The Buddha

▲ මහාපදාන සූතුයේදී පෙර වැඩ විසු සම්මා සම්බුදුවරු දීර්ඝආයුෂ වැළඳු බවත්, තම ආයුෂ කෙටි බව බුදුන් වහන්සේ පෙන්වා ඇත:

" මහණෙනි, මෙකල මගේ ආයුෂ පුමාණය අල්පය, ස්වල්පය, ලසුය. යමෙක් මේ සමයෙහි බොහෝ කල් ජීවත් වන්නේ නම් හෙතෙම අවුරුදු 100ක් හෝ ස්වල්පයක් වැඩියෙන් හෝ ජීවත් වන්නේය"

මූලාශු: දීඝ.නි: (2): 1: මහාපදාන සූතුය, ඡෙදය 8, පි. 18, EDN: 14 Mahâpadāna Sutta: The Great Discourse on the Lineage, p. 151.

- ▼ බුදුන් වහන්සේ, විසාලානුවර, චාපාලචෛතා යේදී ආයුසංඛාරය අත්හලසෙක. විස්තර පිණිස බලන්න: දීඝ.නි: මහා පරිනිර්වාණ සූතුය.
- ▼ උදාන පාලියේ බුදුන් වහන්සේ ආයුසංඛාර හැරදැමීම මෙසේ දක්වා ඇත:
- " ඉක්බිත්තෙන් භාගාවතුන් වහන්සේ චාපාල චෛතායේ දී එළැඹි සිටි සිහි ඇත්තාහු නුවණින් පිරිසිද දන්නාහු ආයුසසංසකාරය හළ සේක. භාගාවතුන් වහන්සේ ආයුසසංසකාරය හළ කල්හි ම බිහිසුණු ලොමුදහ ගන්වන මහද්භූමිකම්පනයක් විය. දෙව්බෙර නද දුන්හ... එකල්හි භාගාවතුන් වහන්සේ මේ කරුණ සලකා ඒ වේලෙහි උදන් ඇනුහ:

'පුනර්භවය සකස් කරන, හවොත්පත්තියට කාරණවූ කාමාවචර රුපාවචර කර්මද අරූපාවචර කර්මද බුද්ධමුණි තෙමේ හළේය. නිජකාධාාත්මයෙහි ඇලුණේ (හෙවත් උපචාරපිණිස සමාධි විසින්) සමහිත වූයේ තමා කෙරෙහි වූ කෙළෙස් කවචයක් (සන්නාහයක්) මෙන් බිඳ දැමිය. නොහොත් පස්කඳ අනිසැ යි නිවන නිතා යැ යි ආදීන් තුලනය (තිරණය) කරනුයේ, බුද්ධමුණි තෙමේ භවගාමි කර්මයන් (කර්මඎයකර) ආර්යමාර්ගයෙන් හළේය. කෙසේද? විවසුන් විසින් සිය පස්කඳේහි ඇලුණේ ශමථ විසින් සමාහිත වූයේ, තමා කෙරහි වූ කෙළෙස් නමැති කවචය බෝමුලදීම හළ භවසංසකාර ඇත්තේ, සමාපත්ති බලයෙන් රැඳවු අත්බව මෙයින් මතු එයට නො සමවදීම් යි ආයුසසංසකාරය හළේය'". මූලාශය: බු.නි: උදාන පාලිය: 6.1 ආයුසංඛාරවොස්සජ්ජන සුතුය, පි. 278.

▼ බුදුන් වහන්සේ ආයුසංඛාර හැර දමා පරිනිඛ්ඛානය අදිටන් කරගත් පසු, ආනන්ද තෙරුන් උන්වහන්සේට, කපක් වැඩ සිටීන් ලෙස ආයාචනා කළහ. එ අවස්ථාවේ බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

" ආනන්දයෙනි, පියවූ මනවඩනවූ සියලු දෙ කෙරෙන් වෙන්වීම, ඉවත්වීම, අන් සැටියෙකින් වීම යන් මෙය මාවිසින් පවසා ඇත...යමක් උපන්නේද, සලසුනේද, පලුදුවන සුළුද , එය පලුදු නොවේවා යන මෙය කෙසේ ලැබිය හැකිද?... යමක් තථාගතයන් විසින් හරන ලදද....පහ කරන ලදද....යම් ආයුසංඛාරයක් හරන ලදද, නොබෝ කලකින්.... මෙයින් තෙමසකින් තථාගතයෝ පිරිනිවේ... යි යම් ඒකාන්ත වචනයක් තථාගතයන් විසන් කියන ලදද... එ වචනය තථාගතයෝ, දිවි හෙයින් නුමුදු වලක්වන්නේ නැත...". මූලාශුය: දීස.නි: මහා පරිනිඛ්ඛාන සූතුය,75 ආනන්ද ආයාචනා, පි.196.

232

# 35) බුදුන් වහන්සේගේ පරිනිඛ්ඛානය- Final Passing away of The Buddha

▲ බුදුන් වහන්සේ ආයුසංඛාර හැර දමා පරිනිඛ්ඛානය අදිටන් කර, විසාල නුවර, මහාවනයේ. කුටාගාර ශාලාචේදී සංඝයා අමතා බොහෝ අනුසාසන වදාරා මෙසේද පැවසුහ:

"මහණෙනි, ඔබ අමතමි...සංස්ඛාරයෝ නැසෙන සුළුය, නොපමාව කටයුතු කරගන්න... මෙයින් තුන්මස් අවෑමෙන් තථාගතයෝ පිරිනිවෙන්නාහය...."

"මගේ වයස මුහුවිය...ජීවිත කාලය ස්වල්පයකි...ඔබ හැර යන්නෙමි, මාවිසින් තමහට පිහිට කර ගන්නේ ලදය... නොපමාව, සිහි ඇතිව, සිල්වත්ව, යහපත් කල්පනාවෙන් සිත රැකගන්න...යමෙක් නොපමා ව වෙසෙන්නේ නම්, හෙතෙම ජාති සංසාරය හැර දුක කෙලවර කර ගන්නේය". මූලාශය: දීස.නි: මහා පරිනිඛ්ඛාන සූතුය,80 ඛුහ්මවිහාරස්ථායි දහම දේශනා, පි.202

▼ එලෙස අවසාන චාරිකාවේ එළඹුන බුදුන් වහන්සේ, විසාලානුවරින් පිටව **හන්ඩගම** කරා පිටත්වූහ. එ එ ස්ථානයන්හිදී, මහා කරුණාවෙන් ශුාවකයන් පුබුදුවා, දිරිමත් කර විමුක්ති මග දේශනා කර වදාළහ. එතැන් සිට හස්තිගමට...අම්බගමට....ජම්බුගමට... හෝග නුවරට කුම කුමයෙන් වැඩියෝය. භෝග නුවරදී ආනන්ද චෛතායෙහි වැඩසිටි සේක. එහිදී සතරමාහාඋපදේශ සංඝයාට වදාළහ. එහිසිට, පාවතුවරට වැඩ, චූන්ද කර්මකාර පුතු ගෙ අඹවනයේ වැඩසිටිසේක. බුදුන් වහන්සේ බැහැදැකීමට පැමිණි චුන්දට දෙලොව වැඩ පිණිස කටයුතු කිරීමට දහම දෙසුසේක. ඉන්පසු, චුන්ද්ගේ ආරාධනාව ඉවසා, පසුදින දානය පිණිස සංඝයා සමග චුන්දගේ නිවාසට වැඩිසේක. එම දානයෙන් පසුව, බුදුන් වහන්සේට ලෝහිත පක්ඛන්දිකා යන දරුණු ආබාධය ඇතිවිය. මරණය කෙලවර කොට ඇති දැඩි දුක් වේදනා සිහිනුවණින් දරාගත් බුදුන් වහන්සේ, එහිසිට කුසිනාරාවට වැඩිසේක. අතර මගදී පිපාසය ඇතිවී.කුඩා දියපහරකින් දිය පානය කිරීම, ඉන්පසු කකුක්ථා නදියෙන් දියනෑම, ඉන්පසුව හිරනාාවති නදියෙන් එතරව මල්ල රජුන්ගේ උපවර්තන නම් සල් උයනට වැඩිසේක. එහි යමා සල් රුක් අතර පැනවූ ඇඳක , සිහි නුවණ ඇතිව සැතපුන සේක. එ අවස්ථවේදී, අකාලය වුවද එ සල් රුක් බුදුන් වහන්සේගේ අසිරියෙන් මලින් ගැවසිනි, තථාගතයන්ට පුද පූජා කරන ලෙසින්, සල්මල් වැස්සක් මෙන් බුදු සිරුරේ පතිත විය. එ අවස්තාව්දී බුදුන් වහන්සේ මෙසේ වදාළහ:

"...යම් මහණක්, මෙහෙණියක්, උවසුවෙක් හෝ උවැසියෙක්.. ධර්මානුධර්මව පුතිපන්නව, සමාාක් පුතිපන්නව, අනුධර්මචාරිව වෙසෙයි නම් ඔවුන්, පරම පුජාවෙන් තථාගතයන්ට පුද සත්කාර කරන්නේය" බලන්න: මහාපරිනිඛ්ඛාන සුතුය.

## ▼ බුදුන් වහන්සේගේ අවසාන අවවාද අනුසාසනා

<sup>\*</sup> බුදුන් වහන්සේ වදාළ ධම්ම විනය, උන්වහන්සේගේ පරිනිඛ්ඛනයෙන් පසු ශාස්තෘ ලෙසින් සැලකිය යුතුවේ.

- \* කනිෂ්ඨ භික්ෂුන්, ජේෂ්ඨ භික්ෂුන්ට ආවුසො යයි ආමන්තුණය නොකලයුතුය, වහන්ස හෝ ආයුෂ්මතුන් යයි ඇමතිය යුතුය.
- \* සංඝයා කැමතිනම්, කුඩා සික පද අස්කර ගත හැකිය.
- \* චන්න මහණට බුහ්ම දණ්ඩනය පැනවීම.

සටහන: බුදුන් වහන්සේගේ පිරිනිවන් අවස්ථවේදී, 500ක් සංඝයා උන්වහන්සේ අසල රැඳී සිටිබව. එ සියලු උතුමන් සම්බෝධිය නියත කරගෙන සිටිබව මෙහි දක්වා ඇත. බලන්න: මහා පරිනිබ්බාන සූතුය, පි.260.

ඉන්පසුව බුදුන් වහන්සේ අවසාන වදන් වදාළා පිරිනිවීගිගිය සේක:

- " සියලු සංසකාරයෝ නැසෙන සුළුය, නොපමාව සිහි ඇතිව රහත්බව පිණිස කටයුතු කරගන්න".
- " ...වයධම්මා සංඛාරා අප්පමාලදන සම්පාදේථ"

බලන්න: මහාපරිනිබ්බාන සූතුය.

## ▼ භාගාවතුන් වහන්සේ පිරිනිවීම

මහා පරිතිබ්බාන සූතුයට අනුව බුදුන් වහන්සේ පළමුව, පුථම ජාන සමාපත්තියේ සිට අනු කුමයෙන් සිව්වන සමාපත්තියට එළඹ, ඉන්පසු අනුපිලිවෙලින් අරූප සමාපත්ති: ආකාසානඤචායතනය, විඤඤානඤචායතනය, ආකිඤචඤඤායතනය, නෙවසඤඤා-නාසඤඤායතනය සමාපත්තින්ට සමවැදුනහ, ඉන්පසු, සංඥාවෙදයිත නිරෝධ සම්පත්තියට එළඹුනහ. ඉන්පසු, එ සමාපත්තියෙන් නැගීසිට, අනුකුමයෙන් අරූප සමාපත්තන්ට සම වැදී එහිසිට, සිව්වෙනි ජානයේ සිට කුමයෙන් පුථම ජානයට එළඹුනහ. අවසානයේදී, පලමු ජාන සමාපත්තියේ සිට කුමයෙන් සිව්වෙනි ජානයට සමවැදී, ඉන් නැගී සිට පිරිනිවන් පැසේක.

සටහන: බුදුන් වහන්සේගේ සමාපත්තින්ට සමවැදීම, පිරින්වන් පෑම, අනුරුද්ධ තෙරුන් දිවැස් නුවණින් අවබෝධ කල බව මාහා පරිනිබ්බාන සුතුයේ දක්වා ඇත.

එ අවස්ථාවේදී, මහා භූමි කම්පා ඇතිවිය, දෙව් බෙර පැලි ගියහ.

\* බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවන් පෑ විට සහම්පති බුහ්මරාජයා මෙසේ පැවසුහ:

" සබ්බේව නික්ඛිපිස්සන්ති භූතා ලොකෙ සමුස්සයං යථා එතාදීසො සත්ථා ලොකෙ අප්පටිපුග්ගලො තථාගතො බලප්පත්තො සම්බුද්ධො පරිනිඛ්බුතෝ" ථ.

ලෝකයේ සෑම සණ්යෙක්ම, යම්සේ ජීවිතඉන්දිය පරිහානියෙන් සිරුර හැර දමති, එසේම, දස බල ඥාන ඇති, බුදුන් වහන්සේට සම පුද්ගලයෙක් මෙ ලෝකයේ නැත. එබඳු තථාගත සම්මාසම්බුද්ධ වූ ශාස්තෘන් වහන්සේ පිරිනිවි සේක"

<sup>\*</sup> එ අවස්ථාවෙ, සක්දෙවිදු මෙසේ පැවසුහ:

" අනිච්චා වත සංඛාරා උප්පාදවයධම්මි නො, උප්පජ්ජිතා නිරුජඣන්ති තෙසං වූපසමො සුඛො" ති

සංඛාරයෝ ඒකාන්තයෙන්ම ඉපදී, නැසෙනසුළුය. ඔවුන් ඉපදී නැසී යති, ඔවුන්ගේ සංසිදීම සුවය ගෙනදේ.

\* අනුරුද්ධ තෙරුන් මෙසේ වදාළහ:

" නාහු අස්සසපස්සාසො ධීතවිත්තස්ස තාදීනො, අනෙජො සන්තිමාරඛ්භ යං කාලමකරි මුණි. අස්ලලීනෙන චිත්තෙන වෙදනං අජඣවාසයි, පජ්ජොතසෙසව නිඛ්ඛානං විමොක්ඛො චෙතසො අහු"ති

තහවුරු වූ සිතක් ඇති, අටලොදහමින් නොසැලෙන බුදුරදුන් ගේ ආශ්වාස පුශ්වාසයෝ නැවතුනහ. එ මුනින්දුයන්, තණ්හාව නැතිව නිවන අරමුණු කොට කලුරිය කළහ. ඔබ වහන්සේ, නො හැකුඑන සිතින් මාරාන්තික වේදනා ඉවසුහ . පහනක් නිවීයන ලෙසින් ඔබවහන්සේගේ සිත මිදීම විය.

\* ආනන්ද තෙරුන් මේ ගාථාව වදාළහ:

"තදාසි යං හිංසනකං තදාසි ලොමහංසනං සබ්බාකාරවරුපෙතෙ සම්බුද්ධේ පරිනිබ්බුතෙ" ති

සියලු උතුම් කරුණින් සමන්වාගත සම්මා සම්බුදු රජුන් පිරිනිවිගිය කල, මහා බිහුසුණු ලෙසින් පොළොව කම්පාවි ගියේය, එ කෙනෙහිම මහා ලොමුදැහැගැනීමක් විය.

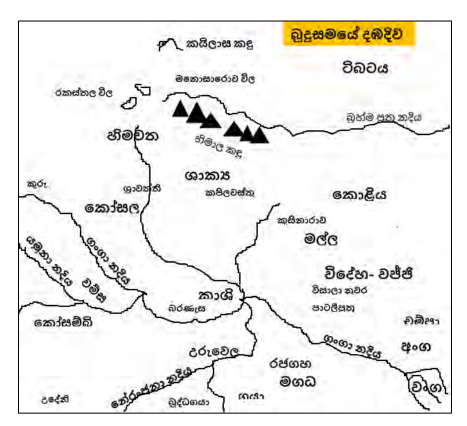
- \* එ අවත්වේදී පහනොවූ රාග ඇති සංඝයා මෙලස පවසමින් හඩන්නට විය:
- " භාගාවතුන් වහන්සේ... සුගතයන් වහන්සේ ඉතා යුහුව පිරිනිවී සේක, ලොවේ ඇස ඉතා යුහුව අතුරුදහන් විය"

එහිදී, අනුරුද්ධ තෙරුන් දයාවෙන්, දහම සිහිපත්කර ඔවුන් සැනසුහ. පහවු රාග ඇති භික්ෂුන් දහම සිහිපත් කොට ඉවසා වැඩසිටියහ.

- \* එ අවස්ථාවේදී අහසේ සිටින දේවතා චෝද, පොළවේ සිටින දේවතාචෝද දුකින් වැළපුනෝය, රාගය පහවූ දෙවියෝ සංස්ඛාරයන්හි අනිතා ස්වභාවය සිහිකර ඉවසා දැරුහ.
- \* බුදුන් වහන්සේ පිරිනිවිගිය පුවත සැලවූ මල්ල රජදරු පිරිසද බොහෝ දුකින් හඩා වැලපුනහ.

අවිදහාවෙන් අඳුරුවූ ලෝකය, සතා ධර්මයෙන් බබලවාවූ , ලෝකජනයාගෙ සුව සෙත පතා මහා කරුණාවෙන් දහම් දෙසු බුදුන් රජාණන්වහන්සේ, සුගතයන් වහන්සේ එසේ පිරිනිවන් පෑ සේක.

#### യയയ

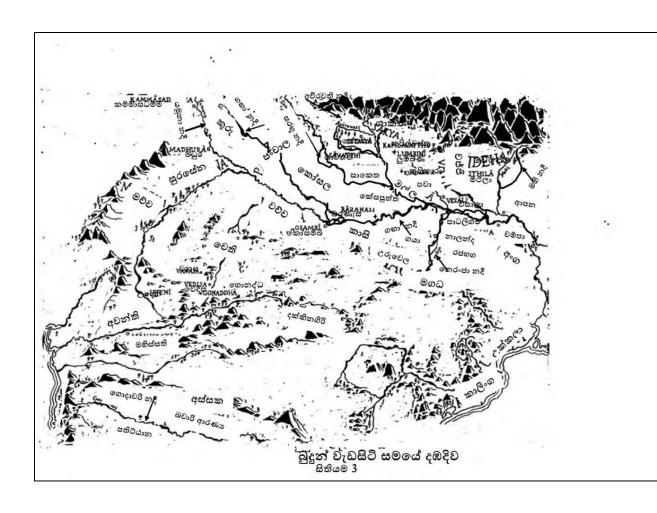


සිතියම 1

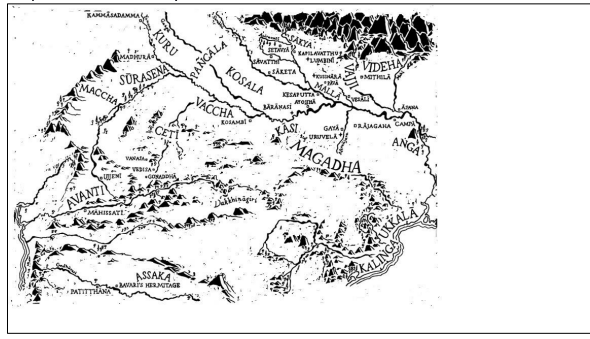
# සිතියම 2 බුදුන් වහන්සේ වස් වැසූ ස්ථාන

Drawn by Anandajthi Bhikkhu: Maps of Ancient Buddhist India









## യയയ