

8 pagini, an IX, nr. 107

## TIMPUL

6-7
iunie-iulie
2008

#### **REVISTĂ DE CULTURĂ**

Redacția și administrația: B-dul Carol I nr. 3-5, Casa Conachi, IAȘI



## În lumea lui Tagore

MIHAELA GLIGOR

"Voi renaște în India iar și iar. Cu toată sărăcia, suferința și nefericirea ei, iubesc India cel mai mult" (Rabindranath Tagore).

Niciun alt loc din India nu este atît de impregnat de personalitatea și moștenirea culturală și spirituală a marelui Rabindranath Tagore ca Bengalul. Și este normal să fie așa, deoarece poetul s-a născut în Calcutta (azi Kolkata), și-a petrecut o însemnată parte a vieții în acest oraș, iar în apropiere, la Shantiniketan, a înființat o Universitate-model pentru acele vremuri, etalon pentru cele de azi.

În Kolkata de azi, oraș cosmopolit, aglomerat, fremătînd de viață, un furnicar în care ți se perindă prin față ochilor o avalansă de mașini (de epocă sau de ultimă generație), autobuze albastre sau galbene, cu grilaje de lemn în loc de geamuri, în care călătorii se îmbulzesc și se așează conform unei reguli clare (femeile își au locul lor), motociclete pe care se înghesuie întreaga familie (cinci, chiar sase persoane), biciclete, ricse motorizate, sau cu biciclete pe post de "motor", sau pur și simplu trase de un amărît, piele și os, care-și cîștigă cu trudă o porție de orez cu linte în fiecare zi..., spectacolul vietii atinge cote absolute. Totul este fascinant în această metropolă. Clădirile, străzile, Templele, grămezile de mirodenii, bețișoarele parfumate, florile, fructele exotice, mîncarea gătită direct pe trotuar, sunetul de Puja, locurile de îmbăiere, mirosul de coriandru și scorțisoară, de tuberoze..., sunetul de sitar ce se aude din cele mai întunecate unghere, vitrinele occidentale ale marilor magazine, reclamele luminoase bazarurile oamenii care sînt peste tot... În Kolkata modernă domnește o forfotă de nedescris. Și totuși, totul își are locul și rostul său. Nimic nu e de prisos. Toate coexistă în armonie.

Undeva în mijlocul Kolkatei, adăpostită la umbra unor imensi palmieri, se ridică, mîndră, Jorasanko Thakurhari casa în care s-a născut a trăit și lucrat o perioadă îndelungată și în care a murit poetul Rabindranath Tagore. În prezent, clădirea este sediul central al Universității Rabindra Bharati și al Muzeului Tagore din Kolkata. *Jorasanko Thakurbari* are o vechime considerabilă, 217 ani și o arhitectură pe māsurā. Cu douā etaje, cu o curte interioarā în care aveau loc procesiuni religioase și cu verande largi ce practic o înconioară, de unde poți admira o bună parte a Kolkatei, casa lui Tagore păstrează aerul vremurilor în care poetul era acolo. Camerele, de diferite mărimi, de la camera minusculă în care s-a născut Rabindranath, la cele în care își petrecea zilele soția acestuia, la camera părinților sau cea destinată oaspeților de seamă și pînă la biroul în care poetul lucra, toate redau simplitatea stilului bengalez. În camera în care obișnuia să lucreze Tagore se păstrează scaunul său favorit și o serie de obiecte personale. De asemenea, Muzeul, care este parte a Universității, adăpostește un număr important de tablouri originale semnate de Rabindranath Tagore, manuscrise și fotografii din diferitele sale călătorii. Principalul scop al acestei Case-muzeu și al Universității este de a perpetua memoria marelui poet Rabindranath Tagore, ca de altfel si acela de a nuanta rolul jucat de ceilalti membri ai ilustrei sale familii în renașterea culturală a Bengalului de Vest în secolul al XIX-lea. Profesori si cercetători din întreaga lume au trecut pragul acestei Universități în dorința de a afla cît mai multe despre genialul Rabindranath Tagore.

Aflat la cîteva ore bune de mers din Kolkata, Shantiniketan, "sālaşul pācii", este un alt loc magic ce-şi datoreazā popularitatea, în totalitate, lui Rabindranath Tagore. Însā, pentru a ajunge acolo, trebuie sā strābati zona ruralā a Bengalului, cu verdele ei ametitor, cu întinse plantatii de orez și ochiuri de apā, cu palmieri, cocotieri și egrete. Satele bengaleze, afit de linistite și cuminti, par desprinse dintr-o

poveste. Oamenii sînt calzi și primitori. Totul este verde, curat, pur, luminos. Iar odată ajuns în Shantiniketan, îti dorești să rămîi acolo, în verdele lui, în poveștile lui..., printre oamenii lui.

În Shantiniketan, Rabindranath a pus bazele unei Universități aparte, numită Vishva-Bharati ("din întreaga Indie"). În vremea lui Tagore, cursurile se țineau în aer liber, în curte, în jurul copacilor, cursantii, cu vîrste cuprinse între 6 si de ani, învățînd într-un climat de libertate absolută, și într-o totală comuniune cu natura. În zilele noastre, zona în care aveau loc cursurile face parte din complexul muzeal, alături de casele lui Tagore. Poetul avea mai multe case, locuind în ele în diferite perioade, în funcție de starea de spirit. Fiecare casă are o arhitectură diferită în raport cu cealaltă. Însă, la fiecare s-au adăugat camere pe parcurs, acest fapt fiind vizibil și este un element ce dă originalitate întregului complex. Se păstrează și mașinile cu care Rabindranath obișnuia să se plimbe și, la fel ca si în casa din Kolkata, o serie de obiecte personale. Muzeul adăpostește tablouri, gravuri, manuscrise..., lucruri ce odinioară îi erau indispensabile lui Tagore.

E liniste la Shantiniketan. Miroase a verde crud, a magnolii și iasomie. Pămîntul rosu, udat de ploaie înainte de ajungerea noastră, mustește de viață. Păsările își dau, pe zeci de glasuri, binețe. Mai multe egrete, alungate de ploaie din lanurile de orez din satele învecinate, și-au dat întîlnire în parcul din spatele clădirii centrale. E verde peste tot. E liniste si pace. Sute de indieni vizitează zilnic complexul muzeal. Își lasă cu piosenie papucii la intrarea în casele lui Tagore. Schimbă impresii în șoaptă, pentru a nu deranja cu prezenta lor spiritul lui Tagore, despre care se spune că are grijă de locurile pe care le-a iubit atît de mult. Grupuri de copii veniți în excursie din toate părțile Indiei învață lucruri noi despre Gurudev Rabindranath, învață că viitorul le apartine și că ei îl pot schimba, prin cunoaștere. Si ce loc ar fi mai potrivit pentru a învăța acest lucru decît Shantiniketanul, cu trecutul lui cultural nemaipomenit?

Universul lui Tagore și respectul pentru personalitatea sa este neschimbat. Bengalezii, și nu numai, știu să îl respecte și azi. Și au și de ce. Tagore a devenit primul laureat Nobel al Asiei cînd în 1913 a cîstigat Premiul Nobel pentru Literatură pentru volumul *Gitanjali*. Tagore a fost, de asemenea, muzician și pictor prolific, compunînd cam 2230 de cîntece. Bengalezii de azi au în vocabular expresia *rabindrasangit*, adică "cîntecele lui Rabindranath", acestea fiind parte integrantă a culturii bengaleze. Muzica lui Tagore este inseparabilă de literatura lui, majoritatea acesteia din urmă constituind materia primă pentru cîntece. Două dintre cântecele lui Tagore sînt astăzi imnuri naționale ale statelor Bangladesh și India: *Amar Shonar Bangla*, respectiv *Jana Gana Mana*.

Rabindranath Tagore, personalitate marcantă a Renașterii culturale a Bengalului de Vest, este sărbătorit în fiecare an în Kolkata. Fie că este vorba de un Festival de poezie sau de unul muzical, moștenirea lui Tagore e scoasă cu fast la rampă de bengalezi. Doar aflîndu-te în mijlocul lor poti simti respectul, admirația și mîndria că s-au născut într-o Indie pe care marele Rabindranath o iubea atît. Nu pot decît



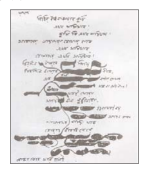
Tagore după rugăciunea de Anul Nou Bengalez 1940. Courtesy Radindra Bhavan Shantiniketan

să îi înteleg.

Înapoi în Kolkata, la Ramakrishna Mission Institute of Culture, prind un fragment dintrodiscutie despre elementele religioase în opera lui Tagore. Cu siguranță era interesat de religie și avea ceva de spus despre viață și moarte. De altfel, ideea unei relații directe, lipsită de teamă și plină de bucurie cu Dumnezeu poate fi găsită în multe dintre scrierile lui Tagore, inclusiv în poemele din Gitanjali. Și asta pentru că Tagore s-a inspirat din tradițiile religioase ale Indiei, texte antice sau poezii populare. De unde și ambiguitatea experienței religioase ce este centrală în multe dintre poemele devotionale ale lui Tagore, ceea ce le face atractive, indiferent de credintele religioase ale ciitorilor.

În fapt, India în general și Kolkata în mod special oferă un amalgam de credințe și ritualuri religioase. Hinduism, Islam, Jainism, Buddhism, Creştinism şi Iudaism. Temple, moschei, biserici și sinagogi. Dakshineswar Kali Temple, Belur Math, Nakhoda Mosque, Paresnath Temple, St. Paul's Cathedral sau Birla Mandir Temple. Cu toate că aproape 80 % dintre indieni sînt hinduși, toate celelalte credințe sînt acceptate și de aceea nu este nimic ciudat să vezi pe aceeași stradă, la mică distanță una de cealaltă, o Biserică creștină, o Moschee sau un Templu dedicat lui Ganesh. Hinduși, musulmani, creștini, evrei, budiști, jainiști... trăiesc cu toții sub soarele Indiei, fiecare păstrîndu-și identitatea și tradițiile. În India, fiecare religie este o cale către Dumnezeu. Si nici una nu este superioară celeilalte. Fiecare om își poate alege calea ce i se potrivește cel mai bine. Nu-l poti judeca pe celălalt în funcție de propria ta cale. Pentru că nu ai de unde să știi că drumul ales de tine este cel adevărat, cel corect. De aceea, respectul față de celălalt și față de calea aleasă de el te face mai bun. Mai înțelept. Mai deschis la comunicare. Mai uman, în ultimă instanță. În India, oameni de diferite credinte se străduiesc să convietuiască în pace. Există, ce-i drept, și unele conflicte, însă nu atît de multe ca în alte părți ale lumii unde este prezent pluralismul religios. Am vāzut în New Delhi hinduşi și creștini vizitînd Jama Masjid, cea mai mare moschee din India. Am vāzut, de asemenea, musulmani trecînd pragul Birla Mandir Temple din Kolkata. Si o făceau cu respect față de credința semenilor, cu dorința de a învăța cîte ceva despre Dumnezeul celor de lîngă ei. India este un Turn Babel modern, Aici Dumnezeu este peste tot și, chiar de are o mie de nume și o mie de chipuri, El/Ea este unul. Cel care crede cu adevărat știe asta.

Si poate că, privit și din această perspectivă, a pluralismului religios, faptul că Rabindranath Tagore a numit Vishva-Bharati ("din întreaga Indie") Universitatea de la Shantiniketan, înseamnă că, deși diferiți din multe puncte de vedere, totuși, noi, oamenii, avem ceva în comun: setea de cunoaștere, aspirația către mai bine, simțul estetic și cîte altele. Si dincolo de acestea, simplitatea, care în India este cea mai mare avere; bucuria adevărată ce vine din interior; sentimentul că viața trebuie trăită cu responsabilitate; că fiecare zi e un nou început și fiecare clipă e prețioasă. Dacă vrei să înveți despre toate acestea, India este locul cel mai potrivit.





Autoportret Tagore, 1935

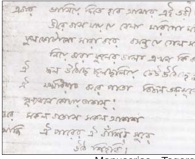
\*\*

Din curtea largā de la Shantiniketan am luat o pietricică albă. Ca amintire. Mi-au plăcut multe locuri din India, însă acolo, în verdele cîmpiei Bengalului, la Shantiniketan, "sălas al păcii", am avut un sentiment de firesc, de liniște, de comuniune cu întregul Univers. A fost ca o întoarcere in illo tempore, cînd pămîntul se trezea la viată după prima ploaie și Soarele își trimitea sfios razele asupra lumii... Si atunci mi-am zis că dacă vreau să simt India, trebuie să o privesc cu inima deschisă. Să o accept asa cum e.

Mulți m-au întrebat cum e India? Dacă e, într-adevăr, incredibilă, sau dacă e mizerie și sărăcie. Dacă porțile palatelor sînt aurite și dacă am văzut bătrîni slabi și copii subnutriți. Dacă... Ca să îți faci o părere despre India trebuie să fii acolo, să o vezi. Și ca să îți faci o părere obiectivă trebuie să îți lași acasă temerile și ideile preconcepute, să uiți tot ceea ce "ṣṭiai" despre India, tot ceea ce ai "învățat" din cărți, tot ceea ce ai văzut în documentarele TV. Cînd ajungi în India trebuie să fii "gol" și să îți dorești doar un singur lucru: să te "îmbraci" cu India.

Am învățat în India că azi poți fi Brahman și mîine Paria. Am învățat că ești mai ciștigat atunci cînd dai, decît atunci cînd primesti; am învățat că împlinirea sufletească nu stă în fapte mari, ci în gesturi mărunte; am învățat că, atunci cînd "ți-e foame", o lingură de orez face mai mult decît o friptură împănată; am învățat că simpliatae e cea mai mare virtute. Si am mai învățat că India este o țară a contrastelor: acum te minunezi văzînd minunăția Taj Mahalului sau a Templului de aur de la Amritsar sau a altor mii de asemenea locuri și în minutul următor ți se rupe inima cînd vezi copilașul ce doarme direct pe trotuar sau văduva ce-și strigă, nebăgată în seamă de nimeni, durerea.

India este multe lucruri, bune sau mai puțin bune. Şi îți trebuie cel puțin zece vieți să o cunoști cu adevărat. "Regula" este mereu aceeași: dacă vrei să simți India, trebuie să uiți pentru o clipă de unde vii și să te lași prins în ureșul ei. Altminteri, mai bine stai acasă, pentru că oricum nu întelegi nimic. Si chiar e păcat.



Manuscrise - Tagore

# Kerala: secvențe din periplul meu indian

OLIVIA BĂLĂNESCU

Ziua de Crăciun începe devreme, la 6.15, în căldura umedă a camerei de hotel din Alappuzha și în febra finalizării bagajului pentru plecarea spre cea de-a doua destinație a vacantei keraleze. A trebuit să cumpăr un rucsac pentru haina de iarnă și pantofii cu care am apărut din ceața lăptoasă de la Delhi. Nu mai e timp de mîncat, deși restaurantul ieftin de la parter e deschis, căci indienii se trezesc odată cu soarele.

O ricsă mă duce în cîteva minute la jetty, minusculul port de unde pleacă feribotul spre Kottayam. Cumpăr în grabă niște chips-uri de "papioca" și o pungă de curmale. Aproape că uitasem echivalentul în română al englezescului dates, ca și gustul fructelor mari, confiate. Biletele se vînd la bordul vasului, deci rămîne o jumătate de oră de așteptat pe o bancă de piatră, cu ochii la niște resturi de afișe decolorate ale unor filme Bollywood, desigur. Familii de indieni încep să sosească rînd pe rînd. Nici urmă de turiști, din moment ce nu e vorba de vreun vas luxos de croazieră, ci mai de grabă de un "autobuz" local pe apă.

La 7.25 apare feribotul cu nr. 38 în direcția Kottayam, trage scurt la mal, timp suficient pentru ca unii pasageri să sară expert pe punte. Cu cele două bagaje pe care le am, nu pot face un salt similar și aștept ca micul vas să întoarcă și să fie ancorat cum se cuvine, cu funii groase, la ponton. Mā grābesc sā urc ca să prind un loc cu vedere neobstrucționată. Vasul, deși mic, are o punte largă, cu două siruri de hănci îmbrăcate în vinilin albastru jupuit pe alocuri, pe care pot sta comfortabil trei persoane, iar acoperișul e o prelată groasă, eficientă împotriva soarelui care începe deja să ardă nemilos. Pe banca din față stă o fetiță de 6-7 ani care nu-și poate lua ochii de la mine. Rîde încurcată ori de căte ori îi surprind privirea și, rușinată, îi șușotește ceva mamei la

Plătesc 10 rupii costul biletului și feribotul pornește agale în susul rîului. Trecem repede de lacul pe care 1-am văzut ieri încărcat de bărci-hoteluri, așa numitele botels. Unele s-au desprins deja de la mal, începîndu-și croaziera de dimineață, în timp ce locatarii-turiști aflați la bord își schimbă pozițiile pentru fotografii la o ceașcă de cafea pe fundalul apei și al pîlcului de cocotieri de pe mal.

Scot și eu grăbită aparatul de teamă să nu pierd ceva din minunătiile exotice pe care rîul le derulează în mersul leneș al vasului. Nu pentru prima oară în India, am senzația că sînt la un cinematograf în aer liber, spectator mut al unor scene sau imagini incredibile care se lipesc pe retină și rămîn acolo pentru totdeauna. Cum să le explic eu celor de acasă, care mi-au reprosat cā nu am făcut poze suficiente anul trecut, că mie nu-mi sînt necesare? E ca și cum aș colecționa afișele filmelor pe care le văd. De data aceasta însă, fotografiez frenetic pentru că am o datorie de conștiință: pozele așa-zis "frumoase" pot arāta, celor care vor sā vadā, cā India oferā ceva mai mult decît gunoaie, vaci costelive, sărăcie sau leproși. E trist că mulți dintre cei care vin aici, într-un scop sau altul, refuză să pătrundă dincolo de mizerie și se întorc acasă cu povesti cutremurătoare care mă fac adesea să mă întreb: "Oare asa e India, dar nu o văd eu?". În fine, bănuiesc că nu toată lumea e cinefilă împătimită ca mine. Filmul dimineții de azi e un documentar fără comentarii despre 'Veneția Estului'- cum a fost denumită această parte a Keralei - cu bogăția sa de ape binecuvîntate de verdele ierburilor, rozul



nuferilor și albul egretelor grābite.

Tragem la mal din cînd în cînd pentru cei cîtiva pasageri care vor să urce sau să coboare în satele din împrejurimi. La una din stațiile plutitoare, vasul s-a înveselit de apariția a vreo douăzeci de femei tinere, toate zvelte, în sariuri colorate, și obligatoriu cu cercei mari de aur. Stau laolaltă într-un grup voios și vorbesc necontenit, ca femeile. Poate se duc undeva să lucreze, mă gîndesc eu.

Pe lîngă vegetația luxuriantă, canalele oferă vederi sporadice asupra localităților riverane care-mi dau posibilitatea să surprind crîmpeie de viață matinală: cîte o baie în rîu, spălatul rufelor sau adăpatul animalelor. M-am obișnuit deja cu felul în care indienii își trăiesc viața "în stradă", sfidînd conceptele noastre despre spațiul privat, interior sau exterior. Satele sînt numeroase, căci Kerala este cel mai dens populat stat din India. Localitățile mai mari au poduri de lemn care fac legătura între cele două maluri, poduri care sînt ridicate în calea feribotlui de cîte un bărbat care le mînuiește rapid cu o sfoară și un scripete.

Mā așteptam sā zăresc doar locuințe amărîte din chirpici sau colibe de stuf, dar rămîn impresionată de impozanța elegantă a unor vile - case sănătoase din cărămidă, acoperite cu țiglă roșie ca pe la noi, cu verande largi, uși glisante de sticlă și parcuri pe post de grădini. Sărăcia nu lipsește, desigur, dar pare mai puţin acută decît în alte locuri din India. Dezvoltarea industrială scăzută și puținii investitori străini au făcut ca un procent semnificativ din forta de muncă masculină să se îndrepte spre statele din Golf, iar acum multe familii keraleze beneficiază de cîştiguri substanțiale care sînt trimise acasă, iar rezultatul se vede în bogăția neașteptată a acestui ținut al apelor.

Voiajul durează trei ore, cît un fîlm indian, timp suficient să-ți formezi o imagine despre pulsația vieții cotidiene din această parte a Keralei. Stația Kottayam, cap de linie, e un loc larg, asa cum se cuvine unui important centru comercial de pe coasta Malabar. Am inima un pic strînsă pentru că nu am găsit zilele trecute nici o cameră liberă la hotelurile trecute în ghid. Mă acostează instantaneu un indian care se oferă insistent să mă ia cu mașina pînă la o stațiune ayurvedică aflată la patru kilometri de oras. Desi cunosc deia tipul sarlatanilor ocazionali sau de profesie, care încearcă să ia mințile turiștlor neinițiați, îl urmez în ideea că nu am altă variantă și că, oricum, pot să refuz să stau într-un loc dacă nu-mi convine sau nu face banii.

Mā urc în maṣinā și pornim printr-un sat amorțit pînā la Spitalul Ayurvedic. "Nu, la spital nu am de gînd sā stau", îmi zic, dar mașina cotește dreapta pe un drum bătătorit de tară și ajungem la o poartă arcuită de lemn unde e scris mare "Athreya Resort". Intrām și vederea ni se deschide cu o statuie gigantică a lui Hanuman în postură de războinic. Ups, un kitsch menit să impresioneze străinii! Neîncrederea îmi sporește rapid cînd dau cu ochii de un loc special amenaiat pentru lectii de yoga, un fel de colibă cu două zeități încremenite la ușă. Yoga și ayurveda combinația sigur vandabilă pentru turiștii dornici să cuprindă "esența" Indiei în zece zile. Mergem apoi să vedem camerele dispuse în sistem de căsuțe spațioase, liniștite, cu multă lumină. Prețul e excelent, cocotierii îmbietori, așa că uit repede vulgarizările de la intrare și mă hotărăsc să rămîn aici, multumindu-i frumos indianului pe care-l bānuisem, în grabā, pe nedrept.

Las bagajele înăuntru și plec într-o primă recunoaștere a împrejurimilor, ca să descopăr un loc de-a dreptul fascinant, încremenit parcă într-o atmosferă rurală nealterată de trecerea secolelor. În cîteva minute mă înconjoară patru fetițe zîmbitoare, care mă supun interogatoriului standard: ce mai faci, de unde vii, cum te cheamă. Nici una nu îmi cere un pix, așa cum mi s-a întîmplat în Jodhpur, Udaipur, Jaisalmer, Manali sau, zilele trecute, în Alappuzha. Asta nu înseamnă că cei care cer sînt neapărat sărmani, sau că magazinele și tarabele indiene nu ar abunda în tot felul de ustensile de scris, care mai de care mai colorate, ci pur și simplu că fascinația Vestului se întrupează pentru cei mici într-un banal pix.

Aflu de la fete că satul se numește Pallom, că scoala nu e departe, iar vacanța de așa-zisa iarnă, la 32-34 de grade, se termină pe 31 decembrie. La sugestia lor, mergem împreună să vedem cîmpul de orez aflat chiar în spatele

staţiunii, cimp ce apartine mai multor proprietari care-l recoltează în martie-aprilie, orezul urmind să fie vindut la magazin, cum zic fetiţele mele. Nu e de mirare că pămîntul e afît de bogat, avînd în vedere că sudul Indiei e vizitat de doi musoni pe an. Mă surprinde însă faptul că, într-un sat uitat de lume, la răscruce de multe ape, copiii vorbesc engleză cu uşurintă, pe lîngă hindi si, firesc, malayalam. Kerala îşi merită deci faima pe care o are în India pentru sistemul excelent de educație, cu un nivel al alfabetizării, cel puțin oficial, de sută la sută. Trebuie să fie rezultatul lungii guvernări comuniste, Kerala fiind în 1957 primul stat care-și alegea la conducere, în mod democratic, un partid comunist.

La plecare, fetitele mele cu multe mărgele si cercei îmi urează zîmbitoare un Crăciun fericit și mă informează prompt că ele sînt hinduse, dar majoritatea vecinilor lor sînt crestini care merg duminica la biserica din apropiere. Contactul cu Europa si lumea creștină a început în 1498 cînd o primă flotă portugheză sub conducerea lui Vasco da Gama a ajuns pe coasta Indiei via Capul Bunei Sperante si Marea Arabiei. Atrasi de comerțul cu mirodenii, portughezii au făcut din Kochi un port puternic pe care 1-au dominat în exclusivitate pînă la apariția puterilor rivale, Franța și Olanda. La începutul secolului al XVII-lea, East India Company a intrat în ecuație și britanicii au preluat controlul pînă la Independenta din 1947. Această îndelungată legătură cu Europa justifică existența numeroasei populații creștine din Kerala, cît și numărul impresionant de biserici și catedrale vechi de

Luîndu-mi rămas bun de la copii, nu pot să nu mă gindesc că sînt de ceva vreme în India, dar eu tot sînt miscată, la fel ca la început, de ușurinta cu care se stabilesc aici contactele umane. Cu un zîmbet larg și o privire caldă: asa stiu indienii să își facă loc în suffetele celor care sînt pregătiți să-i cunoască. Așa i-am cunoscut eu, așa m-au cucerit ei pe mine, și e de ajuns să-mi amintesc doar de studenții mei de la Delhi University ca să îmi explic cum se înfiripează aici relații de suflet care te leagă de India pentru o viată.

Cu inima încărcată de emotii rare, mă retrag în cameră, la răcoare, să pot derula în voie filmul Crăciunului meu din 2007, un film nu despre Moș Crăciun, rămas în tară, ci despre oameni calzi și frumuseți dumnezeiești care ni se pot revela doar în zile alese ca cea de azi.

(Olivia Bălănescu a predat pentru trei ani limba română la Delhi University, New Delhi)



### Amintiri despre Mircea Eliade și Maitreyi Devi

PABITRA SARKAR este

pensionar, dar vizitează aproape

zilnic universitatea la care a predat. Face parte din generatia

de intelectuali ai Bengalului

care s-a format în anii șaizeci-

șaptezeci la mari universități

americane, ca să renunțe apoi la

bunăstarea occidentală și să se

întoarcă la marea iubire:

Calcutta. A făcut masteratul și a

obținut diploma de doctor în lingvistică la Chicago, după

care a predat la Universitatea

Minesotta din Mineanapolis. S-

a întors apoi acasă, în Calcutta,

### Traian Penciuc în dialog cu Pabitra Sarkar



orașul bucuriei, și a predat mai întîi la Universitatea Jadavpur, încheindu-și cariera universitară ca vicecancelar al Universității Rabindra Bharati, o universitate situată în casa lui Tagore. La această universitate a îndeplinit funcția de vicecancelar timp de sapte ani, din 1990 pînă în 1997. Acum, urmînd tradiția intelectualilor indieni, scrie despre lingvistică, teatru, muzică; uneori si cărti pentru copii.

În 1973 studia cu o bursă Fulbright la Universitatea din Chicago. Acolo l-a cunoscut pe Mircea Eliade și a fost martorul întîlnirii acestuia cu Maitreyi Devi. Cînd a aflat că sînt român și-a manifestat dorința de a-mi povesti amanunte despre acest eveniment care avea să determine apariția unui roman de dragoste care nu a fost uitat nici astăzi de cititorii bengalezi: Na Hanyate. A urmat o discuție despre Maitreyi și întîlnirea ei cu Mircea Eliade, la Chicago, pe care o vom reproduce mai jos.

Cînd ați întîlnit-o prima dată pe Maitreyi? Maitreyi s-a făcut cunoscută în Bengal datorită memoriilor sale despre Rabindranath Tagore. În tinerețe trăise cu soțul ei într-un un apartament în Manpu<sup>1</sup>. Tagore o vizita adesea și a fost găzduit acolo de patru sau cinci ori. Memoriile ei despre aceste vizite sînt fascinante. Toți le-am citit, studenți fiind, la cursul de literatură. Le-a publicat mai întîi în bengali cu titlul Mongpu-te Rabindranath2 si apoi le-a tradus în engleză cu titlul Tagore by Fireside. Cărțile ei erau familiare cititorilor din Bengal, așa că numele ei era cunoscut. Am întîlnit-o si la diferite ocazii oficiale si evenimente culturale. Cred că și ea avea cunoștință de mine.

Deci ați cunoscut-o mai întîi prin cărțile

E adevărat. La fel de adevărat e că pe atunci nu aveam părul gri... (rîde).

Se știe despre Maitreyi că citea mult în domenii foarte variate. Domnul Sen, fiul ei, își amintea cum, copil fiind, nu putea înțelege cum un adult, care are libertatea deciziilor sale, poate citi atît de mult.

Cititorii buni sînt întotdeauna o enigmā pentru cei care nu citesc mult. ..La ce le folosesc atîtea cărți?", se întreabă unii. Dar Maitreyi a fost o cititoare bună. Ea era fiica unui intelectual. Tatăl ei a fost unul dintre cei mai buni intelectuali pe care i-a dat Bengalul, un filozof. Casa lor era plină de cărți așa că ea a avut posibilități ample de lectură. Sînt sigur că era o persoană citită, asa ceva se observa inevitabil. Nu în sensul unei firi pedante, ci, pur și simplu, faptul că a citit mult.

Dar Maitrevi și scria...

În primul rînd a scris memorii, dar a scris și poezii, desigur. Majoritatea erau poeme de dragoste și poeme inspirate din natură. Acestea sînt temele preferate de fete aici. Nu consider însă că era o poezie în adevăratul sens al cuvîntului. Nu dăinuie. Sînt poezii scrise de o fată tînără ce vroia să se exprime într-un limbaj care era la modă în acea perioadă. Însă nu trec de acea perioadă. Sînt plācute, însā nu lasā o impresie de duratā. Prin urmare, nu o consider poetă, ci o bună scriitoare de memorii.

Cum era Maitrevi în anii '70?

Maitreyi Devi provenea dintr-o familie elevată. Noi, tinerii, o priveam ca pe o icoană, fiindeă ea fusese aceea care îl întîlnise pe Tagore (poetul murise cu mult timp înainte, cînd eu eram copil de cinci ani). Cineva care îl întîlnise pe Tagore avea o aură de mister. Și stia sā vorbeascā frumos. Era invitatā la diverse ocazii, iar la aniversările lui Tagore era întotdeauna vorbitorul principal. Vorbea frumos. În discurs, amintirile ei prindeau

Maitreyi a fost una dintre studentele favorite ale lui Tagore. Ce anume a preluat din felul de a fi al maestrului ei?

E foarte greu de spus fiindcă noi nu am fost studenții lui Tagore. Însă tatăl ei, profesorul Dasgupta, fiind apropiat de Tagore, Maitreyi și sora ei Chitritta Devi îl vizitau foarte des pe Tagore la Shantiniketan. Cred că au petrecut mult timp alături de Tagore, iar el ținea foarte mult la cele două fete. Cultura tagoriană nu este agresivă și nici avidă. E un mod liniștit de a vedea viața, luînd ceea ce aceasta îi oferă omului, fără a rîvni violent la mai mult. A accepta ceea ce aduce

Paradoxal, școala lui Tagore a avut un efect puternic în Occident.

Într-adevăr. Mai ales în Europa de Est și în țările de limbă spaniolă, unde este foarte popular și astăzi. Un laureat al Premiului Nobel și-a cîștigat mai întîi faima ca traducător al lui Tagore și abia apoi ca scriitor. Vorbesc despre Juan Ramon Jimenez, care 1-a tradus pe Tagore în spaniolă împreună cu soția

Cum se face că Maitreyi a fost selectată în delegația pentru Chicago?

Este încă un mister pentru mine. Eram la Chicago în acea perioadă și am auzit că va face parte dintr-o delegație de iezuiți. Iezuiții o invitaseră la Chicago, însă nu înțelegeam cu ce scop, deoarece ea nu era creștină. Apoi am auzit că prietenul nostru comun, Dhimak jr., care era profesor la Universitatea din

Chicago, a favorizat alegerea ei, impresionîndu-i pe iezuiți și ascunzînd adevăratul scop al vizitei: întîlnirea cu Eliade. Dar Maitreyi a venit la Chicago și ne-am bucurat să o avem printre noi. Însă nu cunosc exact care au fost demersurile pentru a o

E posibil să fi fost o conspirație care să faciliteze întîlnirea?

Cu siguranță a fost, însă eu nu am luat parte, doar Dhimak, care mi-a spus că adevāratul scop al vizitei lui Maitreyi era întîlnirea cu Mircea Eliade. Nu știu cît a fost și ea implicată. Cred că ea a lăsat să se înțeleagă că ar vrea să îl întîlnească pe Mircea, așa că Dhimak, care era un suflet bun, a organizat, a pus în scenă totul, aducînd-o pe Maitreyi la Chicago și favorizînd întîlnirea

Ați întîlnit-o pe Maitreyi imediat după sosirea la Chicago?

Ea era găzduită de familia unuia dintre studenți, dar ne vizita zilnic, după mesele, fiindcă se simțea singură și dorea să vorbească cu cineva în bengali. Petreceam cîteva ore discutînd, schimbînd informații despre cunostințele comune din Calcutta. Ne-a vorbit si despre Tagore.

L-a pomenit pe Eliade?

Într-o zi ne-a spus că dorește să îi ofere o masă bengaleză și Îe-a rugat pe soția mea și pe prietenele ei, femei bengaleze din Chicago, să o ajute. Fiecare urma să gătească un fel de mîncare și să ofere o masă festivă membrilor departamentului de studii asiatice.

Masa festivă a fost, prin urmare, inițiativa

Așa este. Ea a organizat și a plătit totul. Masa a avut loc într-o mică sală la Chicago International House, în campusul universitar. Toti profesorii de la Departamentul de Studii Asiatice au fost acolo. Dhimak a fost acolo, van Buitenen, eminetul profesor de sanskrită, a fost acolo, Daniel Rudolf și alții. Mircea a fost si el acolo si toti ne-am simtit foarte bine. Un adevārat festin indian.

I-a plăcut lui Mircea Eliade mîncarea bengaleză?

L-am văzut, era fericit. Nu știu ce gîndea, dar cred că amîndoi erau fericiți. Maitreyi Devi radia. La fel si Eliade. Însă Eliade era un bătrîn urît, știam că nu fusese prea frumos nici în tinerețe și nu înțelegeam cum s-a îndrăgostit Maitreyi de el. Dar a fost un mare cărturar. I-am citit cărtile. Un mare erudit. Nu

am prea multă considerație pentru religie, însă felul cum a analizat-o ca fenomen este

S-au mai întîlnit după aceea?

Nu cred. Nu. Însă, în urma acestei întîlniri, Maitreyi Devi a scris un roman, pe jumătate autobiografic, care are un titlu în sanscrită. Na Hanyate. Înseamnă Nu moare. A fost tradus în

Si în română...

Şi în română... Aceasta a fost urmarea.

După eveniment, Maitreyi a mai vorbit despre Eliade?

Da. Cînd am întîlnit-o, a doua zi, era bucuroasă. Ne-a spus că și-a îndeplinit misiunea pentru care a venit la Chicago, și anume să îl întîlnească pe Eliade și să îl facă să se simtă bine în modul tipic bengalez: servindu-l cu mîncare gătită de propria ei mînă. Era fericită și ne-a povestit despre iubirea ei pentru Mircea. Pînă atunci nu am stiut nimic cu sigurantă, aveam doar bănuieli.

Care a fost reacția dumneavoastră?

Am fost surprinși. Și fericiți, fiindcă am fost martori ai unui eveniment atît de romantic. Am realizat că luăm parte la o mare dramă umană.

A anuntat atunci romanul?

Nu, nu ne-a spus că îl va scrie, însă, dacă îmi aduc bine aminte, l-a publicat la scurt timp după. A fost foarte apreciat și ea a primit Indian Literary Prize.

Este posibil ca ea să fi dorit să îl întîlnească pe Mircea Eliade înainte de a scrie romanul?

S-au spus multe pe tema asta. Posibil, fiindcă ea ne-a spus că ce scrisese Mircea despre ea în *La nuit bengali* nu a fost adevărat. Așa că a dorit să fie cunoscută și propria ei versiune. Un fel de replică.

Într-adevăr. Vă multumesc tare mult pentru că mi-ați împărtășit amintirile dvs. Sînt sigur că mulți admiratori ai lui Eliade, de acasă, vor fi surprinși să afle această poveste. Vă

Calcutta, februarie 2008

¹ Orāsel în nordul statului West Bengal. ² Traducerea în limba română (după varianta originală, în bengali) a acestui volum este în curs de aparitie la Editura "Casa Cărtii de Știință" din Cluj-Napoca, în traducerea Danei Sugu.



### Despre orez și puritate: Masa și castele în India



#### RALUCA BOBOC

Stau și aștept trenul de Varanasi, în toiul unei nopți pline de tînțari, care îmi dau tîrcoale cu aceeași nepăsare cu care mi-ar putea da, probabil, și sîmburele de malarie. O ricsă se oprește pe peron și descarcă întîi o sticlă goală, apoi un bătrîn scheletic, care mormăie încontinuu numele unui sat din apropiere, nu răspunde la întrebările nimănui și ne privește fără a părea să înțeleagă ce se întîmplă cu el. Nici eu nu înteleg mare lucru din ce vorbesc ceilalți, în jurul trupului aproape gol și îngrozitor de slab. Încerc numai, printre cîțiva alții, să-i ofer ceva de mîncare, în timp ce un indian îmbrăcat la costum aleargă și îi umple sticla cu apă. Bătrînul primește, într-un sfîrșit, una din pungile de chips-uri, iar apa o bea cu greutate, fără să atingă sticla, turnîndu-și-o în gură de la distanță, așa cum se face in India. De la cei care se oferă să îl suie în următorul tren, aflu că e Brahman.

Dacă frumusetea are adesea, în India, culoarea pielii albe, culoare invariabil atribuită elitelor după ce, ani de-a rîndul, a fost culoarea invariabilă a invadatorilor din vest, fie ei arieni, greci, arabi, mongoli, portughezi sau britanici, ce culoare are însă, în India, sîngele mai mult sau mai puțin pur al fiecărei caste? Oare cum pot indienii diferenția, în lipsa oricăror indicii vestimentare, un Brahman de un Rajput, sau un Vaishya de un Shudra, sau – cu atît mai interesant, într-o lume în care un Rajput nu mai este neapărat și conducător, în care Vaishya, meșteșugarii și comercianții, se înmulțesc și se îmbogățesc ca niciodată înainte iar destui Brahmani pot fi la fel de săraci ca și un Shudra sau chiar un Paria (Dalit) - cum pot, totuși, indienii recunoaște imediat un Brahman de un Paria?

În mod neaşteptat, un răspuns mi-l oferă ora mesei în trenul de Varanasi, pe care, după primele 20 de ore, simt că îl împart cu mii de oameni, desi nu poate fi vorba, bănuiesc, de mai mult de cîteva sute. Cine se poate, însă, sustrage sentimentului multiplicării continue într-o Indie care nu pare a cunoaște notiunea de spațiu privat sau viată particulară, și mai ales atunci cînd asisti la defilarea – așa cum se înfimplă în orice tren – a unor hoarde interminabile și năucitor de pitorești de vînzători ambulanți.

Cu toate că în tren se poate cumpăra orice, chiar și călătorii de cursă scurtă, cum e familia cu trei copii din fața mea, par a prefera să își aducă mîncarea, farfuriile și paharele de acasă. Iar ceea ce pentru albi poate părea doar incomod – transportarea unor seturi întregi de vase și mîncatul exclusiv cu mîna dreaptă și cu picioarele încrucisate în fața farfuriei, spre deosebire de noi, o civilizație "a scaunelor și a zidurilor" (Tagore) – pare a avea pentru ei o importanță maximă. Ca și aruncarea pe geam a cănilor de lut nears din care se bea ceaiul pe care fiecare îl cumpără de cel puțin cîteva ori într-o călătorie cu trenul, ca și faptul că ne pot oricînd oferi din mîncarea lor nouă, albilor, dar nimeni, în afară poate de Paria care se suie să măture pe jos în stații, nu primește vreodată mîncare de la noi, nici măcar copiii.

Așa cum se vede din tren, masa la indieni are un tîlc ascuns, iar asa cum aflu mai tîrziu, tot tîlcul stă în ideea de puritate. Gradul de puritate dictează împărțirea pe caste și totodată califică părțile corpului, materialul vaselor, mîncarea și gătirea ei. Așa cum, spre exemplu, partea de la buric în sus a corpului (cu excepția mîinii stîngi) este mai pură decît restul corpului, un metal ca aurul, un material ca mătasea sau un animal cum e vaca, cobra, sau chiar maimuta are un grad mai mare de puritate decît altele. Mango-ul este intrinsec pur, alcoolul intrisec impur, iar ceapa și usturoiul fac parte dintr-o categorie mai degrabă impură decît pură (rajas), putînd stimula apetitul sexual. Ceea ce îmi amintește de profesorul de filosofie din Kolkata, un brahman care se mîndrea că nu s-a atins în viata lui de nici o mîncare cu ceapă [și usturoi] și sustineia ca asta l-a ajutat să rămînă celibatar. În funcție de ceea ce mănîncă, fiecare devine părtaș tendinței (guna) predominante din fiecare mîncare, dintre cele 3 care stau la baza creației lumii și a oricărui element din viata sa, inclusiv a mîncării și băuturii: sattva sau ceea ce e luminos, pur, stabil, rajas sau tendinta spre actiune, frenezia sexuală și nehotărîrea, zbuciumul minții, și tamas sau întunericul, inerția, negativul.

Pînă să merg în India, știam și eu ceea ce știm toți cei care am citit Maitreyi și ceea ce stie o lume întreagă, că în India căsătoriile sînt aranjate, că hindușii nu se căsătoresc decît cu membrii aceleiași caste și că, pentru ei, e cu adevārat important sā nu-și amestece sîngele. Nu mi-as fi imaginat niciodată că protejarea sîngelui poate căpăta un sens atît de fizic, de material încît să investească întregul univers culinar cu sensuri religioase. În funcție de poziția sa în ierarhia purității, fiecare castă a ajuns sā își mănînce mîncarea și să își bea ceaiul într-un hățiș de cutume și prohibiții, în care, întotdeauna, oferirea și primirea orezului fiert (bhat) este, de fapt, un act de maximă intimitate, orezul, dintre toate mîncărurile, fiind principala sursă materială a sîngelui (raka). E logic - mā gîndesc - ca sursā fiziologică a vieții, sîngele rămîne un arbitru direct

Cîteva săptămîni mai tîrziu, la începutul unei noi aventuri feroviare, de data asta pe drumul - aproape în întregime compus din praf – spre Deșertul Thar, aștept cu nerăbdare ora mesei. Încerc, de fapt, să ghicesc din ce castă fac parte cei din fața mea, ai căror copiii tocmai mi-au refuzat si ciocolata europeană și chipsurile indiene. Știu deja că, în ciuda pielii mele albe, care pentru multi din jurul meu înseamnă frumusețe, gradul de puritate al sîngelui meu lasă de dorit. Si mă întreb cît de grav poate fi, pentru unii Brahmani traditionaliști, contactul cu frumoșii Paria albi, mai ales că am auzit de cei cîțiva Brahmani din sudul Indiei care nu acceptă nici ca umbra unui ne-Brahman, și mai ales a unui Shudra, să treacă peste ei. În sistemul gîndirii indiene, contactul cu o entitate impură duce la pierderea temporară a purității, care poate fi recucerită numai prin schimbarea hainelor devenite impure în urma atingerii umbrei și prin turnarea apei [adusă din Gange] peste

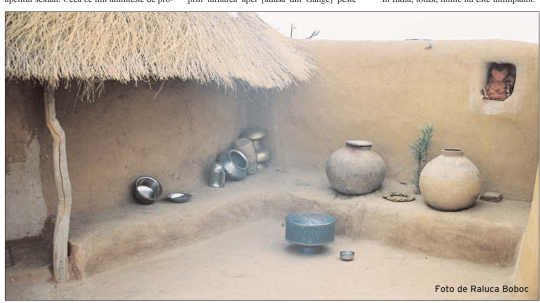
cap

Pe de altă parte, gătitul prin fierbere în apă e cel mai impur, putînd polua chiar și hrana intrinsec purā. India e inepuizabilā în a-ți demonstra că nu ai înteles mai nimic din ce se întîmplă pe acolo. Ceea ce, pentru restul lumii, pare o izbîndā definitivā a haosului sau triumful unei imaginații fabuloase este, însă, pentru indieni, cît se poate de limpede și logic: cele mai înalte caste din societatea indianā, Brahmanii și Rajpuții pot oferi hrană fiartă tuturor celorlalte și pot atinge vasele de lut, castele de mijloc nu pot oferi decît mîncare prăjită sau friptă și apă și nu pot atinge decît vasele de alamă. Cu cît este mai joasă poziția unei caste în ierarhie, membrii acesteia pot primi mîncare de la oricine dar nu o pot oferi nimānui altcuiva decît membrilor aceleiași caste. Acolo unde îmi imaginasem că singurii care pot fi bucătari în Îndia sînt Shudra (casta servitorilor, cea de-a patra pe scara ierarhică) sau, eventual, Paria, am aflat cu stupoare că cei mai căutați bucătari sînt Brahmanii, membrii celei mai înalte caste. Explicația e simplă: de la un Brahman, absolut oricine poate primi mîncare rămînînd pur, în timp ce Brahmanul nu poate mînca de la un Shudra decît dacă primește mîncarea proaspătă și o spală și gătește singur, iar în casa unui membru al unei caste de mijloc, un Brahman poate mînca numai dacă mîncarea a fost gătită de un bucătar de rang egal.

Cit poate fi de întîmplător faptul că într-un sat întreg care mănîncă din vase de lut, cîteva familii au aliniate în curte numai farfurii și pahare de alamă? Acolo unde, la început, am trecut ridicînd din umeri, mai tîrziu am învățat să recunosc cele cîteva familii de Rajpuți dintr-un sat de Brahmani.

Si totusi, în India, toată lumea cumpără, vinde și mănîncă pe stradă. În farfurii din frunze, sticle halucinant astupate cu lămîi în loc de dop și căni de lut nears, orice pelerin, din orice castă ar face parte, poate mînca, în timpul călătoriei sale, orice mîncare proaspătă sau gătită cu ajutorul focului. Iar mîncarea adusă ca ofrandă zeului, și apoi împărtită oamenilor (prasad) este întotdeauna pură, indiferent ce conține [trebuie musai să fie vegetariană, fără ceapă sau usturoi sau ciuperci, sattvica], și orice participant la ritual, indiferent de castă, o primește ca pe o binecuvîntare.

În India, totuși, nimic nu este întîmplător.



### Metaforă la purtător



Birla Mandir Temple Kolkata, foto Mihaela Gligor

#### DANA SUGU

d-nei B.

De trei ori v-am întrebat ce vreți să știți și poate nerăspunzîndu-mi ați dorit să-mi spuneți ceva; că nu vă interesează nimic, sau poate vă e greu să alegeți un răspuns. Merg pe a doua variantă – e cumva mai aproape de ceea ce șimt și eu.

Ei bine, cîte ceva despre India, sau mai precis despre Calcutta și împrejmuirile ei. Despre oamenii ei, ce nu separă nimic de nimic. De la firul de iarbă, văpăile verii, inundațiile musonului, mireasma iasomiei la înserare, praful ridicat de vaci pe ulitele satelor în drumul lor spre stăpîni - toate îsi au rostul lor și împreună un rost dincolo de ele toate. Eter, pămînt, apă, foc, aer, minte și suflet - toate se-mbină precum fibrele într-un fir dintr-o tesătură prețioasă. Dar mă tot întreb, de ce oare separăm noi lucrurile întratît încît le pierdem în cele din urmă tot sensul? Cine-ar putea răspunde la asta, eu chiar nu știu. Oamenii ce trec pe lîngă mine, ce murmură cîntece din te miri ce filme bollywoodiene, ce nu stiu ce-i viata privată. nu par să fi învățat vreodată să separe lucrurile după metodele noastre analitice și atît de bine puse la punct... și poate asta încă-i mai ajută să țină în viată o civilizație aproape antică. Ei n-au învățat să separe și poate asta nu i-a lăsat să separe trecutul de prezent, iar viitorul si-l cresc de pe acum în palmă - e fapta (karma), zic ei, ce naște viitorul. Ceea ce a fost, ceea ce este și ceea ce are să vină se împletesc în prezent, chiar în secunda asta pe care eu mā strāduiesc s-o prind.

O oră în Calcutta te obosește poate cît o zi întreagă sub orice alt petic de cer din lume. Esti bombardat de sunete, mirosuri, atingeri, mai puțin vrute, culori în mii de nuanțe și ele toate intră în tine ca 'perlele pe fir'. Te obosește Calcutta, dar, mai degrabă poate, te și îmbogățește prin ceea ce îți dă. Depinde doar de tine de vrei să și primești, deschizi spre a simti și înțelege. Numai că aici vizitatorii se separă în două cete - nu în "smintiții și mișeii" lui Eminescu – cei ce se lasă a primi și cei ce știu deja totul, din nu știu ce cărti. Asta îmi aduce aminte de un koan, o poveste Zen, despre un profesor american, cea mai mare somitate în studii buddhiste din Statele Unite. Savantul nostru e pe cale să se pensioneze. Colegii îi fac cadou un bilet de avion pentru a merge în Japonia, să întîlnească un adevărat maestru Zen. Scurtez povestea și ajung la momentul cînd profesorul

ajunge la coliba de la marginea unui sat, unde aflase că locuiește marele maestrul. Intră și e pofiti să ia loc pe jos, ca japonezii. Si începe savantul să-i spună maestrului cîte cărți a scris el despre Zen, și ce poziții importante a ocupat în universitate. "Am venit să discutăm despre Zen", îi spune în cele din urmă, văzind că maestrul tot tace. Maestrul, cu mișcări lente și elegante, așează o ceașcă goală în fața lui și începe să toarne ceai în ea. Mare ritual cu ceaiul la japonezi! Văzînd că nu se oprește din turnat și că ceaiul se tot revarsă peste tot, profesorul îi zice: "Maestre, destul, cana e deja plină", gindind: "după ce nu zice nimic, nici n-o vedea prea bine bietul maestru". Auzindu-l, Maestrul i-a răspuns: "Asa este și mintea dvs! Mai întîi goliți-o și abia apoi vorbim despre Zen". O, ce grozăvie mare...

Asa și cu India. De îi calci pămîntul plin de "învățăminte" și preconcepții riști să n-o vezi, să treci prin ea ca gîsca prin apă. Și avem noi oamenii darul de a privi totul doar prin prisma minții noastre, ceea ce, de cele mai multe ori, ne împiedică văzul, auzul, orice simțire. Înclin să cred însă că nimeni n-o să audă de astfel de oameni; nici nu mā mir de s-or amesteca în gloata anonimă a celor cu "ceașca" mult-preaplină de literele cărților buchisite în cine știe ce bibliotecă – trist, dar adevărat! Dar nu vreau să îi pomenesc prea mult, pentru că nu simt că merită măreața osteneală a literelor de a se naște în cuvînt. Cuvintele își au și ele valoarea și greutatea lor și de le azvîrl fără folos mi s-or preface poate în bolovani în gură. Ei bine, nu vreau să mă înec din pricina nimănui.

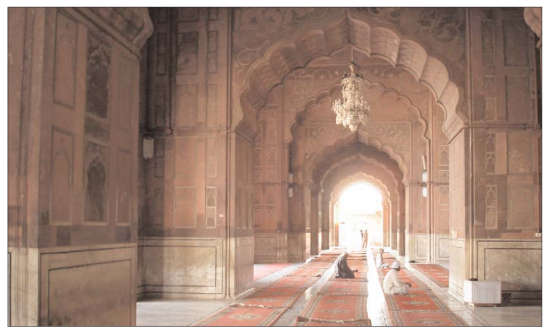
Deci, Calcutta și spiritul ei. "Firul" pe care pămîntul, apa, focul, eterul, mintea și eul, ele toate se însăilează este divinitatea, indiferent de ce nume ori gen ar avea. Esența divină, originea sau nimicirea a tot ceea ce există, prin gustul apei, lumina soarelui si a lunii, sunetul din spațiu, omenescul din oameni, mirosul pămîntului, strălucirea focului, puterea, cu sau dezbărată de dorință și patimă, iubirea ne/legiuită, înțelegerea celor ce cunosc și lipsa ei din cei cu mintea tulburată, toate îi adună laolaltă pe nepăstuit, pe cel ce năzuiește să cunoască, pe cel cu inima la binele lumesc și la roadele acestuia, dar și pe cel ce deja posedă cunoașterea "firului". Parcă văd că nu vă vine a crede, parcă vă aud zicînd că spun povești. Nu, nu-s povești, chiar de par a fi. Asta poate explică toleranța oamenilor acestora și felul lor de a accepta orice și pe oricine de vreme ce toate se trag dintr-o singură origine – divinul. "Tulburarea dualității, născută din dorintă și ură, duce în rătăcire toate fiintele", spune *Gita*, cartea de căpătîi a hindușilor. Cîtă capacitate de înțelegere trebuie să crească în inimile celor ce nu știu tulburarea separării! E greu de imaginat și nici măcar nu merită să încercăm a întelege pentru că nu se poate decît dacă trăiești printre ei. Altfel, pripiți cum sîntem, tragem concluzii pripite și batem cuie și lipim etichete, după mintea si obiceiurile noastre primul lucru ce l-am învățat aici a fost că trebuie să uit tot ce știam și să o iau de la început, precum copilul ce învață să meargă.

V-as spune într-adevăr cum e pe aici, dar nici nu-ți dai seama cum începi să nu mai vezi ori să simți ceva; cum nu mai bagi în seamă pe femeia aceea ce toată ziua face ceai în văpaia soarelui spre a-și putea trimite copii la scoală, dar care niciodată nu uită să zîmbească, ori pe ricșarul numai piele și os ce-i trage pe cei de trei ori mai grei ca el spre a putea pune seara familiei sale ceva pe masă, pe bărbierul așezat pe piatra din colțul străzii toata ziua în

speranța că mai prinde un client, pe polițistul plin de sudoare ce zadarnic încearcă să facă loc tuturor - pietoni si masini - ce par să nu urmeze nici o regulă, ...pe copilașii ce te tot trag de mînecă să le dai cîte ceva, sau pe femeile ce poartă cîte un prunc în brațe - al lor, sau poate împrumutat de la vreo rubedenie, ori vecină, sau cum se tot uită la tine de parcă ai picat din cine știe ce planetă, sau zgomotul infernal urzit din glasuri, claxoane, autobuze sau camioane ce-si cer vehement dreptul de a se pensiona. Nu că nu vrei să le vezi, nicicum - și să nu vrei tot le-ai vedea. E ceva ce atît de tare te prinde, că vrei sau nu vrei - se plimbă pe lîngă tine, trec și nici măcar nu le mai privești - sau poate că teai pierdut de tine, cea din afara lor, ce te-ar mai lāsa sā vezi ori sā simti ceva. Sunā teribil, n-am încotro – așa e! Te pierzi în mulțime și începi să exiști prin ea. Și atunci timpul aleargă în jurul tău, fiecare clipă îngroapă pe celălalte, cum ar zice Eliade. Ei bine, el e cel vinovat de toate - ne-a ademenit spre o lume dincolo de imaginația noastră pe care tainic, cu talent, a zidit-o printre noi. El e tapul ispāṣitor, sā ne trāiascā!

Umanitatea pare a fi osîndită să facă analogii. India, pentru cei ce i se apropie, pare să devină o figură de stil, o metaforă la purtător, ce ne îngăduie astfel să vedem un lucru prin prisma altuia. Semnificantul primește o semnificație din afara propriului său element cultural. O astfel de metaforă pare să lege culturi diferite, producînd noi întelesuri. Ca atare, fiecare îsi construieste metaforele proprii analogiilor la îndemînă, nenumărate combinații fiind posibile. Ca să vedeți unde ne poate duce puterea imaginației! Astfel de ciocniri culturale, de constructii ale imaginatiei, de bună seamă, se pot multiplica la infinit, precum permutările în diferite combinări, unde aranjamentul depinde de mintea fiecăruia. Și astfel India te inspiră la a-ti crea o părere, un adevăr pur si simplu despre ea - chiar dacă adevărul nu e niciodată pur și rareori simplu, după Wilde în timp ce ea, după părerea lui Tagore, rămîne în sihăstria ei, asteptînd să fie descoperită. Si dacă într-adevăr o fi cum spune el, singura cale e să veniți și s-o vedeți; de altfel, altă cale

(Dana Sugu este cercetător în cadrul Ramakrishna Mission Institute of Culture din Kolkata)



Jama Masjid Delhi, foto Mihaela Gligor

### Mama mea, Maitraye

#### PRIYADARSHI SEN

Mama mea, Maitraye Devi, a murit în urmă cu şaptesprezece ani. Privind în urmă, amintirile legate de ea sînt nenumărate și sînt plăcut surprins să descopăr că prezenta ei este încă proaspătă în mintea mea.

Mi-o amintesc stînd relaxată în fotoliul ei, citind sau scriind. Pe vremea aceea, copil fiind, nu încetam să mă mir cum un adult, care putea să ia orice decizie voia, alegea să își petreacă atît de mult timp citind.

În dealurile izolate din Mungpu, unde a mers să trăiască după căsătorie, mama avea putină companie, chiar deloc. Asa se face că sa apucat să studieze un subiect după altul, de la egiptologie la botanică, de la știință la literatură, și le-a studiat atît de bine încît aproape că a devenit specialistă în fiecare dintre ele. În anii ce au urmat, profunzimea cunostintelor ei m-a uimit mereu. Treptat, a dezvoltat o personalitate multiplă, cu cunostinte si interese în domenii variate, ceea ce era neuzual în Bengalul acelei perioade. În parte, aceasta a fost rezultatul strînsei asocieri cu mentorul ei recunoscut international. faimosul poet Rabindranath Tagore, Scrierile lui au influențat-o puternic pe Maitraye, iar personalitatea ei a evoluat. Maitraye s-a deschis ca o floare. Maitraye a fost o persoană erudită. În acelasi timp, era feminină.... avea spirit gospodăresc, încerca noi rețete, proiecta mobilierul sau structura grādinilor. La un moment dat am văzut-o chiar regizînd piese de teatru și dans.

Era foarte bine ancorată în realitate, o persoană constientă de realitățile sociale, ce lua cuvîntul cînd era vorba de problemele serioase. A muncit pentru armonie socială și a înființat chiar un Consiliu pentru promovarea armoniei sociale. De cîte ori a sesizat o nedreptate, de afitea ori și-a ridicat vocea. Pe perioada războiului din Bangladesh, mama sa dedicat muncii de ajutorare și a pus bazele unei școli pentru copii orfani, dezrădăcinați, aflați în taberele din apropierea graniței. A deschis, de asemenea, o casă temporară pentru acești copii, care s-au întors înapoi în Bangladesh după război.

În 1972 a deschis, în suburbiile Calcuttei, un așezămînt pentru copiii nevoiași și necăjiți (Home for Children în need and în distress). A lucrat pentru acest așezămînt pînă la moarte. Această casă a fost fondată pe bazele filosofiei și idealurilor lui Rabindranath Tagore.

A fost scriitoare, poetă, asistentă socială, umanistă. De cîte ori încerc să mă gîndesc la mama mea, Maitraye, îmi dau seama că destinul ei, din copilărie și pînă în zilele din urmă, a fost unic. O fată simplă ce s-a transformat într-o persoană extraordinar de dinamică. A făcut viața din jurul ei – deși turbulentă în anumite perioade – interesantă și specială.

Faptul că am fost copilul ei a fost o experiență extraordinară.

Maitraye – My Mother, by Priyadarshi Sen, publicat initial în Professor Mircea Eliade: Reminiscences. Volume edited by Mihaela Gligor and Mac Linscott Ricketts, Foreword by Mihaela Gligor, Preface by Mac Linscott Ricketts, Codex Publishing House, Kolkata, India, 2008, 277 p., ISBN: 978-81-906429-0-3, pp. 210-211.

Traducere din limba engleză de Mihaela Gligor



Mihaela Gligor alături de dna și dl Sen, nora și fiul lui Maitreyi Devi, Calcutta, februarie 2008



Mihaela Gligor și dna Sen în casa prof. Dasgupta în care a locuit și Eliade

### Ofrandă de cîntec

#### RABINDRANATH TAGORE

#### Cînt 66

Ea, cea dintotdeauna păstrată în adîncul ființei, în amurgul sclipirilor și al licăririlor mele; ea, care niciodată nu și-a îndepărtat vălul în lumina zilei;

ea, Stăpîne, va fi darul meu din urmă pentru tine, înfășurată în cîntul meu de sfîrșit.

Cuvintele au căutat s-o cîștige; n-au izbutit totuși.

Persuasiunea și-a întins dornică brațele către ea; în zadar.

Am umblat din ṭarā în ṭarā, pāstrînd-o în adîncul inimii mele; pe lîngā ea mi-am trāit rāsāritul şi apusul vieţii.

Ea a domnit peste gîndurile și faptele mele, peste picotelile și visele mele;

s-a ținut însă deoparte și singură.

Mulți mi-au batut la ușă întrebîndu-mă de ea, dar au trebuit să plece disperați.

Nimeni în lume n-a putut s-o vadă la față; ea a rămas în sihăstria ei așteptînd să fie recunoscută.

#### Cînt 67

Ești cerul și ești și sălașul.

Minunatule, în acest sălas găsesc iubirea-ți ce-mi împrejmuie sufletul cu culori și sunete și

Dimineața, tăcută, vine cu un coș în mîna-i dreaptă, în care poartă o ghirlandă spre a încorona

Seara vine peste luncile însingurate de absența cirezilor printre potecile necălcate, purtînd, în urciorul ei de la oceanul din apus, briza răcoroasă a liniștii.

Acolo însă unde cerul nesfîrșit se desfășoară pentru ca sufletul să-și afle zborul domnește alba

Acolo nu-i zi si nici noapte, nici formă sau culoare si niciodată, niciodată, vreun cuvînt,

#### Cînt 68

Raza ta de soare coboară peste acest pămînt al meu cu brațele-i larg deschise și așteaptă la ușa mea spre a purta către tine norii născuți din lacrimile, suspinele și cîntecele dorurilor mele. Cu o mîngîietoare desfătare îți împînzești pieptul înstelat cu acea mantie de nori cețoși prefăcînd-o în nenumărate chipuri și pliuri și colorînd-o în nuanțe mereu schimbătoare.

E atît de ușoară și de trecătoare, plină de grație și înduiosătoare și întunecată – de aceea îți este dragă, o, tu, cel imaculat și senin. Iată pricina pentru care poate să-ți acopere alba ta lumină cu umbra ei însuflețită.

#### Cînt 69

Același șuvoi de suflare ce zi și noapte curge prin venele mele curge și-n lume și-și dansează cumpănit ritmul.

Este aceeași viață care încolțește cu bucurie în praful pămîntului și în firele de iarbă fără de număr și care răzbește prin valuri zgomotoase de frunze și flori. Este aceeași viață împietrită pe fundul oceanului vieții și al morții, în flux și reflux.

Îmi simt mădularele devenindu-mi falnice din atingerea acestei lumi a vieții. Mîndria mea se naște din vremea de demult a vieții; puls ce dansează acum prin sîngele meu.

Traducere din bengali de Dana Sugu



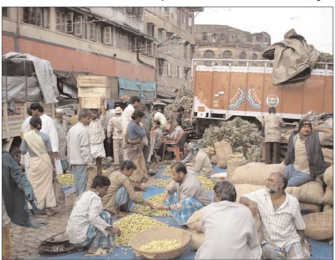
Îmbăierea la Belur Math, foto de Mihaela Gligor



Kolkata, foto de Mihaela Gligor



Jain Temple Kolkata, foto de Mihaela Gligor



Kolkata, foto de Mihaela Gligor