

# 玄其手迹

乃广文站以為良人主禁斧更京企系良行 治於言表几類 る今天下出其右看天多余 时身世有六十月如人做言輕本不放置许 当者立作一世,西山子交谈得意谓、至一中 指端性 之而声运形迟敌十六旬文之内 心指到如善与引发太之本面自然功句園 之望他成人们有棒打二馬人们下格為悉 事的性命支美之 馬敢自私乃武 黄老子之人之说的 君之的為实乃的本命立 林安有輕出非外是有照就丹田一口及万物 天下 短之间别怕手一年光天本五如歌心 首心问九天下眼十世散去人不知之实我 と日宙用古来大下真人之学以宇宙為方 えも一时を各者以任馬之弊偽之職亲直 今月南西世人医病于到病科时人几款角 人或黑性冷笑敏声道杨神的去王中五十

## 目录

#### 目录

| 序      | 5  |
|--------|----|
| 总论     | 7  |
| 阴阳小议   | 11 |
| 太极小议   | 14 |
| 人天本一原理 | 24 |
| 动静搜玄录  | 27 |
| 庄      | 30 |
| 先天本玄录  | 33 |
| 太玄搜要录  | 36 |

#### 序

当今之世,万法横流,学人之盛,流派之丰,实乃旷古之所未有。且 届于生命之源几届昭明之纪,真人类之一大幸事耳。

然所惜者,世人利欲之望,功名之想,情义之拘,卑崇之错,间使蝇蝇之辈假石为珠,指鹿为马,而致左道频仍,旁门叠见,其中好货之徒奢谈炉火,求功之士丽语玄沙。至若伏气捻诀,虎啸人吟,无关本体。更有开声布炁,而令遇者忽笑忽颠,肢摇体战者,举世尊为神术,良可叹也。

余同事之中曾有一人,年四十又五时,尚身强体壮,闻延命之术,虔心以修,渐觉神清气朗,乃广交游,以为度人之业举,更兼企获良师之望。经友人引荐拜于一高人门下,得为悉心指引,而善导引发炁之术,每自炼功自闻指端嗤嗤然有声,远射达数十丈,旬丈之内,当者立仆。甚喜,与吾交谈,得意洋洋之色溢于言表,几类当今天下出其右者无多。余时年卅有六岁,自知人微言轻,本不欲置评,争耐性命交关之事,焉敢自秘,乃诚之曰:窃闻古来天下真人之学,以宇宙为宏旨,上洞九天,下明十地,救世人不知之灾,挽天下难觉之澜,则惜乎一身先天本炁如眼似珠,安肯轻发于外?是有"炼就丹田一口炁,万两黄金不与人"之说。似君之所为,实乃以本命真元为一时之喜,若成促寿之弊,悔之晚矣!其人听罢,唯冷笑数声,遂拂袖而去。至年五十冬月,尚为世人医病,手到病祛,时人几疑扁鹊再世,谁知腊月竟一病不起,方过年关即撒手西去。家人自此谈功色变,修持者亦多有远避功修之人。孰不知非功之过也,而人以之为功之

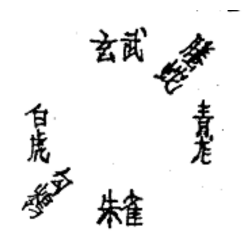
过也。

忆及幼时秉承师训,知用之不动本丹,方可成其久远。为解世人行炁伤身之苦,乃按天干五阳配合五阴,互为表里,以为人元司事之根本,而使内外两兼,当其发用之时,内里调运,仅以干上搜寻,即知自身真炁所行,外间所用,却系干中合起之五行,且依金、水、木、火、土、顺生流停,方葆得不伤自身真炁,可为留一全身济世之法。

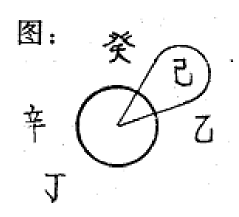
#### 总论

以乾之宏,万象莫不备于天,是有**轻清者上浮而为天**。以坤之厚,万物 无不归于地,是有重**浊者下凝而为地**。乾坤即立,天地定位,明成宇宙之 物义,暗剖两仪之象比。其后雷风相搏,山泽通气,乃有物成。是天地者, 生于未生之先,必止于已止之后。则知字内宙中,万事万物,无不尽备其 机。斯理矣,尽露人天本一之义。近观今世之人,往往舍本逐末,置本一 之人天不用,反苦求天人合一之法,以为仙道之所必由,真南辕而北其辙 也。须知,人秉天地而立,则人身之中自存天地。未有无天而可以活人者, 亦未有无地而可以活人者,古称孤阳不生,独阴不长,今称物极必反,或 曰虚极自灭,实极则死。即天下万事万物,莫不虚中有实,实中有虚。若 以人身而论,不言宏旨,只去干头搜求,则以甲、庚、丙、壬、戊,冲起 先天本炁, 更以己、乙、辛、丁、癸, 冲起后天本炁。其如骨骼血肉成于 后天,脉息精气秉于先天。其中明五行十位,暗五行五位,自成三五之数。 其如甲木、庚金、丙火、壬水、戊土,明中阳五行,己土、乙木、辛金、 丁火、癸水,明中阴五行,而甲己化土,乙庚化金,丙辛化水,丁壬化木, **戊癸化火**,暗中全五行,是有三组,每组五位。若依太极而论,则明中阳 五行自占混机,明中阴五行自占沌机,暗中五行出濛入鸿,乃全太极之义。

日月合明功按古法六兽定真,暗合十干两璇中分明暗五行之玑,又以 预备式调起两仪三才,乃于全数幻演法则中略占先机,实全真了圣之至速 至简之途,学人不可不知。其六兽者,青龙、白虎、朱雀、玄武、勾(辰)、 (腾)蛇是也,其参盘定式如下图:



图中分野,按上北下南,左西右东,其中东南,西北各空一穴,今世之物理学中称为空穴,暗寓天倾其西北,地陷其东南故事,亦含功法中倾天陷地心法。十干两璇者甲丙戊庚壬为一璇,乙丁己辛癸为一璇,合而为两璇,如下图:



以六兽定真,暗合十干两璇,如下图:



#### 古人以六兽定真歌叙之曰:

甲乙东方起青龙

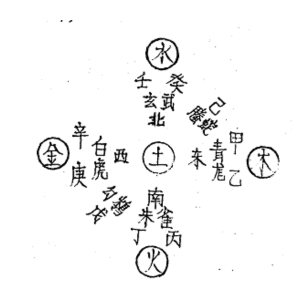
丙丁南方朱雀成

戊曰勾辰己腾蛇

庚辛白虎是真容

壬癸玄武原居北

六兽爻情仔细推



亘古逾今,多少贤人达士,究穷大易,玄参道德。或以奇门为出,或以数术为入,而有熊经鸟伸,伏食引炁,拨筋拗骨,采药吞丹,虽万法兼备,然则无不必经六兽之途。其名或称龙虎放飞,或称六兽归根,此其大者,或言仙鹤东游,或言神龙蛰伏,此其小者。更有黄鼬白狸,金蟒赤雉,令天下人瞠目,使后学者多迷。神怪之崇乃成,自性之存乃昧,遂成障道之魔而不自知,犹以为神异。余之师尝言,人之修持,莫不秉一灵之炁,无论先天后天尽皆散而成空,敛则成形,而天下万法莫不秉一理以为,即取固亨出入之缓急,求济覆散敛之巨微。其敛也,则以量之多寡,及心中之所素喜,由心而发,自聚生形,故言天下万法莫发乎于心。斯如匠人制器,器未成而心先备。其如胸有成竹之典,言欲画竹,必先得成竹于胸,执笔熟视,乃见其所欲画者,急起从之,以追其所见,振笔急遂,如兔起鹘落,稍纵即逝矣。则知世俗之人每常礼拜山精树怪,功中所见(为所显也,非所见也,须知见与不见谓之离),亦多神兽,此皆自性之所自为。世人不晓

个中三昧,多附穿凿,至出北山黄三太爷(北山黄鼠狼),南海李五公祖(李树空洞中蜈蚣)之类异趣之说,言者振振有词,闻者惴惴失神,孰不知泥者聚坯,火锻为碗,俱己力之所成,何神怪之有,殊非人意以为者,惟道惟一,迄望学者勿堕神魔,潜心问道,**务使心宽于天地,意远于穹苍**,则人天本一之境几矣。

#### 阴阳小议

夫阴阳者,涵盖宇宙,总率八(八者卦满之数,是言其积无量,则八本 非八,象无量之义,可参佐数学物理中希尔伯特空间涵义)维,天下之成 性司命也。

是故有阴阳而有天地,知阴阳而葆长生。则伏曦、女娲、老君、伯阳莫不以阴阳为立论之本,而虚中、子平、华佗、仲景无不用阴阳为鉴真之钥。上下数万年,纵横天地间,阴阳造化之奇,可谓震古烁今。于是乎千流万派学无不究阴阳,十门九宗术莫不尚阴阳,则宇宙之宏,剖微断渺,一粟之末,分胚析胎,俱以为了判阴阳,妙参幽玄。于是著书立说,成一家之学,统万世之论,使今世之人无分老幼,言人则知背为阳腹为阴,言宇则知天为阳地为阴,言宙则知去为阳来为阴,几成定论,无可另容它论。然于吾少年时,得闻中学物理教师说电子流动正负之错愕,曾生一怪诞之想,譬如古圣先贤称男为女,指地为天,或竟以柔顺者为阳,以刚强者为阴,后来一切学问,必不同今日矣。始知盖夫阴阳者,莫不由人所指,方晓公孙龙子物莫非指,而指非指之一义。

须知鸿濛未判之时,混沌开基之际,或如今日物理所言宇宙初生之时, 自无阴阳,古人称之曰**无中生有**。今之一切学者,究此亦尽以无为本初。 然依物质不灭之律,物不可以无由以生,则无中生有,必乃一正一负。其 成阴阳也,因人所指。是物象有异,人以界分。此形名之议也,本无关宏 旨。可虑者,形名既定,常至疏漏,譬如贤士宏儒,说阴论阳,书山字海, 汗牛充栋。其如阴阳割昏晓之句,几近家喻户晓,却不知竟是阴割昏阳割晓,抑且阳割昏而阴割晓。若为阴阳割昏且割晓,则阴阳本一,此即入公孙龙子之白马非马圈套。须知阴固为阴,阳固为阳,合阴与阳必非阴非阳。 当明余之阴阳小议,迥非他人之论也。

盖夫阴阳者,世人多以剖阴断阳之法而究学。却不知不剖不断,涵阴囿阳,即阴即阳之学。须知阴阳者,既合阴与阳,自必另为一物,即阴阳者为是。而此阴阳之为物,不阴不阳,亦阴亦阳,禅宗此即彼,此非彼等论,兼含此理。世人之学常依即是即非之论,自然难明此中之理。然此理不明,难为至圣。须知有天之论已自为物,物是象非莫不闭锁阴阳,则功中自有太极锁相之说。而以现代物理之见,如核子、微子之类,内中亦存空如之地,其实虚含炁之义立显,阴阳自存之象自现。其说也,即如一核子若氢,以世人之剖断,纵以核为阳,而以核外电子为阴,则其一阴名曰电子,一阳名为氢核,合阴与阳名为氢原子,可知物义各不相同。又以波函数而论,三者所应满足之初始边界各类条件,亦相去甚远,可知象比亦趣成各异。知阴也阳也,非阴阳也。知此则虽见功中所述有阴有阳,学者当知其形备而已,固不可以心法为论,更不可以道律参之。

拙论及此,往往更启世人疑虑,究不明所叙者何事,不得不另增数言以释谜团。虽明知乱麻刀斩,愈碎俞乱,亦不得不舍原初一团,而成无丝之零乱。哀哉是举,为人而立。譬如,世人皆知河之为河,洛之为洛,则参河演洛,不穷者数千年,却无一人敢言尽发宏旨。其弊也,河秉先天,洛本后天,一实一虚,一阴一阳,殊不知合河与洛,自成太极。是河图也,

法先天之象;洛书也,则后天之成。然河洛者,太极之所裂象,太极者,河洛之所淹灭,却为世人之所不晓。余之业师承千古一脉之学,知此中关系之至大,乃于授业之时耳提面命,令余铭记阴阳者,非阴非阳之义,即如《太玄金铭》所论:"八炁九玑,本参之妙,应庄庄不判虚实,式式莫离阴阳",则功中各式,莫不八炁兼修,方葆不离阴阳。若言阴阳兼备,其义差异。须知参阴柔之机,即失于阳刚,法阳刚之机,即失于阴柔。况且阴阳者非阴非阳,含本然之妙,岂阴加阳之可比?是有"如如不动,是真阴阳,宝斯不动,发用乃长(常)"之论。

是知此阴阳也,不可以意会,不可以言传,尝有谓心知者亦大谬不然。 须知其如如者一说,如果如此,即未生未来之物。即若如来佛祖,禅宗亦 以其名,明定其未来之义,发万物之所未发,始穷天下之所不穷。则此阴 阳也,生天地无始之始,发宇宙无终之终。若能明了此中之义,方可言洞 晓阴阳,玄参造化,而能**大演天地之数,小演人情**之理。

#### 太极小议

《璇玑真言》之《太玄法要》中 <太玄金铭> 云:"太极之玄,幻假幻真,本然之妙,亦假亦真,太极者,本然之动,本然者,太极之静。是故欲晓太极之理,当明本然之妙;欲知本然之义,当根太极之玄。其玄与妙,世称太玄。是知太玄者,太极本然也。"

余知天下万法皆本太极, 且知当今天下太极版本不下百多种。流变之说, 更不知凡几。以至混本乱元,繁衍生误,几不知本一太极为何物。余于幼 年受业之时, 聆业师千叮万嘱, 得便之时, 还世人以太极本义。心常惴惴。 思此不可言说之物,本非图形所能辟义,且苦世人之习,非图文而不立, 余何德何能,企望以太极本义明示于人。然秉师之训,不得不为,故此勉 为其难, 虽明知言不能达意, 亦望后人或可于此廖廖数言中略窥端倪, 或 可聊慰一片苦心。古人尝言: 达摩西来一字无,全在此中用功夫。此者无 也,则知千功万法发之于无,而太极者无之一名,是太极本无。然世人于 有之识认,多具慧眼,及至谈无,尽皆语塞。古人知此,取迂迥之计,不 言无而言太极。所惜者今人反不明太极本无之义。有鉴于此,余则先还太 极本无之真面,以积清源正本之功。须知太极者,一(气)浑沦,本然之 动。则必本无形象,且又自具万千形象。是一炁浑沦者,乃本初灵(零) 之所运,必无形象。又本然之动者,乃本初灵(零)之所行,万千丰姿, 则又必具万千形象。是以今世百多种太极图式,此其由也。

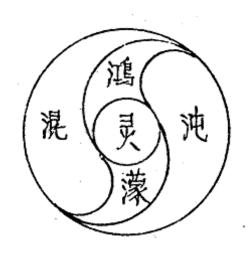
授太极以图是其形定,冠太极以名是其名立,形名即立失于本无,则后

人之学去道远矣。拙著《九宫八卦与璇玑科学》一书中立真本太极,亦不 免流此通弊,亦无可奈何之事。然本无之物,自使世人无可琢磨,遂成参 功之人一大撼事耳。是知前人立形名以辟义,非有形名,而强为之也。然 言太极自具万千形象者, 因本无者因有而成, 前言合河与洛乃成太极, 即 此之谓。比如电子之淹灭,一正一负对生光子,则说个别某物之无是某特 定的无。即如世人易见洛而不易见河,则倏觉洛之所失,番(反)不明何 以竟成太极,更不知另失一河。则太极化象赋中警人以河洛齐归之语。而 此句之中,大率今人万物生化之理,即物理学中一切粒子之裂象、淹灭之 过程。无不尽备其中。更有黑洞、白洞之生成、演化之理,亦包罗于内。 知古人之学包罗万有,惜今人不明所以,反以一砖一石以为连城之璧,而 弃金玉之地,而使荒草没踵,殊不知太极之学容天下之至有。今以物象而 论,太极者,浑然一体之总论也。则知质量、动量、能量等等一切物理宗 量,无分正负,尽在其中,则其性之宏无可伦比。是知太极也,即刚即柔, 即静即动,即虚即实,刚柔动静虚实莫不兼备,则参功不明太极者,殊不 可取。

本然者生生之始,太极者化化之始。且夫太极者,本然之动,本然者,太极之静,则本然太极不二。是知太极有生生化化。尝言生生无息化化不穷,即此之谓也。世之修持者多不明此理,致难登堂奥。余于少年时,师携至山,引趋山溪之下,告以涓涓细水尚有湍流,命参生生化化之机。寂坐良久,耳听空山鸟语,目视溪水流涓,渐入两忘之境,心无物我。乃明无源头之不竭生生,即无流泉之不尽化化。其理一如汇百川而入海,方成

海天之一色。观今世之人,修持多攀枝节,发用不知源流,何存大进之望。然太极生生化化之理,理浅意深,世人多参其定盘而不晓其通变。昔伏羲氏立太极而画卦,即以太极示人以本然之机,而以卦象晓人以通变之义。惜后人以卦参卦,枉言象数,于太极本然之生生化化多未深究。致令今人之学,发宏虽盛,本根不明。须知天下万事万物生生不离太极,化化源于太极。知太极之学实乃修持之至要。

太极盘式见于下图,其中灵位示本无之意。鸿濛蕴生生之璇,混沌藏化 化之机。此图为《妙一真功》及《九宫八卦》功法之秘本,他功不见。若 然以此为参功根基,进境颇速,所不同者,返本无之朴,还生化之真,出 濛入鸿直指天心,而了太极之玄,兼明本然之妙。



太极图:

若以此图而论,图中各线所定之形涵太极之义,文字所成之理存本然之 玑(须知太极本然者另具它义,莫拘于此)。其中本无本体生化通变,具大 易简单通变周流之一切妙理,发天地运化之所有真机。

#### 太玄小引

世有太极者首参虚实,八卦者要以进退,更有形意之学,乃尚起落。是虚实进退起落之机,钩索太极八卦形意之旨。后学者旁生三门,各巧专攻,世称三大神功。又惜乎多忘其心法根基,仅存技击之术,而为武学圣艺。殊不知上古之学,涵太极八卦形意以为一,乃称太玄。

今人尽知伏曦画卦,立中宫直露太极,巧周天明显八卦,形图合壁,象形象意,暗寓形意之机。是知伏曦所示于人者,非太极也,非八卦也,非形意也,实太玄也。后人忘本而扬枝,裂太玄之学以为三,更裂三以成万,虽众花齐秀,却失一枝之奇。须知百川虽在,不汇海而失其归宿,涓溪自流,无发源即失之久长。则参功之人,一步一级,务必拾阶而上,直指天心之地,晓太玄之旨,明入道之机,方不致入游空返之失。观今世之人,岂仅不知太玄之旨乎?余尝与众多高手大师类谈,若言掌立烛摇,开碑裂石,则口若悬河,若言隐形遁相,凌虚融物,已崇为神曲,及言太极、八卦、形意,多为语塞。稍有能言者,不过言形意以点打园,八卦围园打点,太极迂迥于二者之间而已。此技击之巧术,何关宏旨?若与言太极虚实,八卦进退,形意起落各意,为闻所未闻,知今人之学,失于根本者久矣。

夫太极者氤氲生炁,涵二而一,是一囿二而二无一之学也。其以本无之体为本然,而以欲裂之象为太极。则知太极之中,必一正一负,一虚一实,此太极首重虚实之意也。须知无虚实而太极不立,是故更有言太极即虚实也。须知开天辟地之先,一炁浑沦,此浑然一体之物,是实以虚也,是虚以实也。其如白以马也,马以白也,虽不与而与,乃成白马,而为非白非

马之物。是有言曰: 非灵者,实以虚。非非灵者,虚以实。尝言鸿者近实而远虚之象,濛者近虚而远实之象,即此之谓也。须知此一虚一实,原为本一之体,未分未合。即如白马者亦本一之体,无分无合。舍其白者,非但白马无存,马亦无存;舍其马者,白马即失,白亦无存。是虚与实也,舍实无虚,舍虚无实,则太极不存。是知究太极之理,不可以不重虚实。则古人以混法实,以沌象虚,同构于太极之中。虽则立意工巧,却苦失于剖判。后学之人几疑混者独混沌者独沌,尽失太极本然即实即虚之义,及所言未分未合之理。

余届不惑之岁时,曾遇一丹道大家,从学者千数人,弟子中亦多高手, 地方多承恩泽。及言进步之修,告余以一言难尽,且面现忧苦之色。余甚 怪之,乃与询曰:余见汝丹田前区一团冷气内旋,佛法之身将具,即秉大 成之望,何忧苦之有?不意其人大礼参拜,但求指示机宜。是其冷也,二 载有余,多致腹痛,苦无化解之法,不得不停功苦守。竟不晓此实虚含炁 之象,已法太极本然之机,为不明虚实之理,苦为障道之举,致令啼笑皆 非。后学遇此勿惊勿惧,以日月合明之旋丹之法应之,立登圣域。

古之兵家尝以实者虚之,虚者实之之论,发诡道谋略之宏旨,须知此亦 太极虚实之一论也。究其要义,乃知实者无之所生,扬虚而成,是实其内 而虚其外也;虚者无之所裂,弃实而成,是虚其内而实其外也。今人每言 乾道成男阳于外而阴于内,坤道成女阴于外而阳于内者,即此理也。故夫 虚实者,不判不离,未合未分。却苦世人多所不知,每于修持之中,或就 实避虚,或喜虚恶实,剖断但求清楚,挥洒务要纯正,殊不知行偏之术难 以致远,反以为先师之秘法未传,不亦悲乎?若以今人所修之外气而论,多为后天本气。然秉太极锁相之功,自涵先天真炁。久行之余,气渐弱而机显。是言气机强时未必真强,气机弱时未必真弱。世人遇此多有惊惧,每每苦寻外气,直若登山欲高,反伫立于一阶之上再不前行,反怪他人俱长足大进,而独已身不高其位。

是论也,万法难离之根。则日月合明之功,以甲乙丙丁戊五位法天之象以为虚,而以己庚辛壬癸五位则地之玑以为实,含实囿虚,不分不合。又以乙丁阴干则实,乃成虚中实,而以庚壬阳干则虚,乃成实中虚。是虚实也,是即虚即实也,是涵虚囿实也,是非虚非实也,不知此不足以与言日月合明,更难以明太玄而入道。

然则八卦要以进退者何?殊不知八卦者,周于太极,一顺一逆,如下图。其顺者,实之进也,虚之退也。其逆者,实之退也,虚之进也。是言八卦要以进退。



盖夫八卦者,宙之法象,时序流停,兼明宇之生化之理。要以言之,则 有八卦相错之说。况图中所示,实进则虚退,虚进则实退,是知兼进兼退 也。即若功中修持,无论天下万流千宗,至于正本清源之境,必以八炁兼 修。此时体内身外元气真机进实而退虚,进虚而退实,则成修持界之一大 难事,而使众多宗师无由以进。则八卦要以进退之说,真乃修持者之至要 也。须知太玄之理, 言进退者, 一如公孙龙子白马之论。合进与退, 非进 非退。须知太玄者,太极本然也。即道。乃自然之律也。凡乎自然者,山 也自然,野也自然,而人之所为,若近山而登,即远野而去;若去山就野, 则必远山之行。是进山已退野,进野则退山。即进此自然,而远彼自然也, 俱为悖道。则知鬼谷子之弟子,一脚门里一脚门外之戏,实乃进退之高论 也。然则今之万法,教化世人之方,或以实为基以求虚进,或以虚为基而 务实退,虽可谓为良途,然须知至于几道之境,必究要以进退之理。若言 进退,修持者不明个中之理,则无论何途何段,多生凶险。即如虚基实退 之法,有任督两脉之周天运化之法。世人多苦三关难越,常见背酸、脊痛、 脑胀、耳鸣之人, 更有昏厥于地, 苦救不醒, 乃至丧命之人, 不过管细水 丰,不容则塞。调治之法多人尽知,仅以少许先天真炁带送一手,但觉一 股暖流轰然布体, 此症即解。若参太玄本旨, 实则以虚退之机, 化实退之 气。而以虚退实亦退之流,成不退不进本然之进退。此中之妙,人所难知。 故夫进退者, 有即进即退, 有非进非退, 有本然进退, 各个不同。学者及 此,当知太玄之意。须知太玄者,玄之又玄也,老子谓为众妙之门,岂常 俗之理可知可解。即如世人言进但言进,而却不知乃实之进耶,或虑之进 也。知所言进,物进也,非进也。此又如公孙龙子所言白马也,非马也。 则太玄法要言"若以进论不退即进,若以退言不进即退。是即进即退有论, 而物进物退凡俗之理尔"。若以非进非退而论,其言滞涩,其理玄奥。太玄

法要言"非进者,非不进也,非退也,非不动也。非退者,非不退也,非进也,非不动也。非进也,非退也,非进非退也。此理玄于即进即退之论,当不可以退即非进以辨,亦不可以进即非退而言"。此中之理至玄至妙,若发古文字之奥妙,知即者略含抵达之意。则上论中之一义,或可述为:"当即而即者即进,不当即者而即为非进","当不即而不即者即退,不当不即者而不即为非退"。譬如修持之士,若欲求进,则必关几道宏旨,必不可生如黄三太爷、李五公祖之崇。若生此举,是不当即者而即,为非进。然此理尚有悖论,即若一人本不欲参道,而意在求功,则此举若可令其有功于其人也,反为当即而即者即进,个中道理实难一言以明。至于本然进退之理,发于太玄本无之机,俗言无以为叙,唯修持者于即进非进之理中自化。

日月合明之功尽藏即进即退,非进非退,本然进退之理,学者不可不明 其义。即如日月合明发用歌所言"甲己化土正中合,稼穑一带绕梁歌,乙 庚从革化金象,丙辛润下水成河,丁壬化木自为林,戊癸南方火焰多,天 盘合得秀气在,地盘局里论功德"。式如

Z 丙 丁 戊 天 甲 己 手. 癸 地 庚 辛 合化 土 水 木 火 金

若以甲己化土而论,甲木本生火,不即火而即土,是不当即而即,为非进。己土本土,自即合化之土,而非自即自土,为本然进退。而甲木于火是不当不即者而不即,为非退,则丙辛化水中之辛金生水,是当即而即者

为进,余皆仿此。

至于形意之学乃尚起落之说,实太玄之精要尔。须知太极八卦即立,九宫之象具。世知九宫八卦之学,天下之奇学也。然九宫者,八卦者,有以命形也;九宫八卦者,无以象意也。则九宫八卦出,世间必有形意之学。形者,实之静也,落;意者,虚之奋也,起。则形意之学乃尚起落。

盖夫形意者,象形法意,发宇宙无形之宏旨;命形露意,存宇宙未有之 真机。其无形者,无之形也,非无形也,亦无形也。其未有者,未之有也, 非未有也, 亦未有也。尝知先天地而立者, 璇玑有灵, 实虑含炁。璇玑象 起,实虚物落。又实以重浊将凝以落,虚以轻清待奋而起,知起落者,万 事万物之动静也。然上论也,几类世之常理,非太玄本然之理也。须知璇 玑虚实之为物,以基复两盘锁相不二;实虚含"气"之成相,以两明之义 以共存,则知起落者亦不二也。则有即起即落,非起非落,本然起落各说, 学者可参进退之论以自明。今以体形体式而论,皆与修持者息息相关。即 如参功之人欲行功起手,则知动作之要领直追形似,然不知动作之中分形 分式。其形也,动作之外象也,其式也,动作所规之 炁机运化格式也。世 人往往知形之动,而不知内机之行。是形起而机落也,非功也,乃体操尔, 且不若体操家所动之柔美。则以功修而论,必以兼起兼落之修,或形起式 起,或形起式落,或形落式起,或形落式落,法宇宙自然之运,则天地无 规之行,方有大成之望。若夫一味形起机落,久必失于滞涩,且无通变之 巧。

余尝见一人,参功二十载有余,现一派掌门之尊,与叙功修之事,竟不

明形中八劲之所安出,于形意之起落,未之闻也。另见一人,参功十载,己身风湿之症苦不能痊,此形常起而机常落之所必致,却苦世之修持者多入此流。为除此弊,日月合明功之修持,形式兼备,且佐以太极修持之秘法。比如龙蛇竟舞之式,取意甲青龙己腾蛇合化之机,掌臂腰之形动与掌心灸热合丹中渐温之机起合参,又以掌中太极之璇,使晓太极修持之意,内中起落,千变万化,学者久练自知。

又如世人参功,设若冲起实机,则必有起攒之象,则周身各行气之道路尽皆收紧,而有壅塞胀痛之感,大周天动之前,往往相关穴位奇痛彻骨,即此。设若迫落实机,则必有落翻之象,则周身各行气之道路,不若气翻之速,则有蹩闷酸痒之感。祖窍失形之前,往往相关脉道酸痒难耐,即此。须知炁机之行,皆有起攒落翻之象。盖夫炁机者,尽法先天之象,多含轻清上浮之本机,则起也,必奋而束,落也,必退而散。则形意拳经有起是攒、落是翻之说。其拳也,化此为身形手式,亦为一理。然太玄本义原出气机之运,或以武道言之,应属内劲吞吐之机,兼化身形手式之理。今人多具形失意,大谬形意本然之妙。

又以日月合明天地形盘与合化之意盘而论,则合化意盘象起,天地形盘象落。然则天地形盘与合化意盘统而为一,无可分处,则自具本然起落也。其中发用之奇,往往出人意料。比如病家心脏有疾,略以合化意盘心火之机带起,而以天地形盘心火之机控落,俱为场相互作用之机,全无发放外气伤功之苦。且出于心火本然之机,宜为速复。此中之理非神非怪,今学者称为生物场信息之类,几近其意,勿以神佛言之。

### 人天本一原理

观今人之学,虽天下万法,俱参天人合一之学。其论也,以天为大道之本,以人为天地之所出,则人若俱道之修,必法天地王相之机,秉万物平和之炁,渐以上通九天,下达十地之学,以为天人合一之象。然千古以来于此途入道者直若朗日之星,则使后人视为畏途。然以太玄之理而论,玄之又玄,众妙之门。知其门也,有即出即入,不出不入,本然出入之妙,是知其不难也。奈何世人举步维艰,是不得其门而入也,是其途殊也。若发太玄本然之意,观人之存世,知舍实虚亡,舍虚实亡。则知人身之中,必存实存虚,舍一而不活。且夫虚者,轻清者上浮而为天之物也;实者,重浊者下凝而为地之物也。人身之中即存实存虚,知亦存天存地,若非如此,除却轻清者不可以为天,重浊者不可以为地。然古真人之教,即秉天地以此立,则无他疑矣。是知人身之中自具天地。

又人秉天地之间,即生于宇宙大全信息之中。其如天线之立于野也,普 天之下一切电磁波之传递,莫不为收,其余所差者,终端破译之能尔,仪 器敏锐之度也。则知人身即立,大全信息莫不备于内,昊天之苍远,山野 之幽深,其信莫不加于人,非不能知也,为不以知也。

更人之死也,形骸散而等地,精气亡而同天,莫不如此。若以物理而论,体内为虚之物,秉轻清者上浮之理,必去于天,为实之物,法重浊者下凝之义,必归于地,知人身之中即存天地也。

若依上论,天地即为人身之中本存之物,则人天本一之理备。知人不异

于天也, 天不异于人也, 则知世之所修, 弃本一之人天不用, 反将本一之人天分而为二, 另寻合一之法。即如以一古釉之碗摔而为两, 后以高手仿师难复真面。虽或有乱真之笔, 终不可与原品同日而语, 是人天本一及天人合一之异, 世之理法为弊, 良可叹也。

尝有不明本一人天之论者,诘于余曰:天高于苍远,人近于实地,何本一之有?余与言曰:此请君入瓮之术而。某即论人天,则必以名实而定人天为两,乃不得不以两相之人天,与论人天本一之理,然太玄之妙,即入此机,亦有出处。今之物理已知核与电子,间远于天,而无人不以其为一,则合称原子,而天为无所不在之物,即与人成两各之态,岂不为一?

又有不明本一之人天之理者,问于余曰:人者固存之象,凝为实体,天者散化之表;浮为虚物,何本一人天之有?余与答曰:今世之人早知波与粒子两相不二,是称波粒二象性,则人以固存之象,自为散化之表;天以散化之表,必具固存之象,非不能知也,为人不知也。若以虚中虚论,则天凝为物,若以虚中实论,地散为空。则人所具固存之象,同于天所具散化之表,是知人天必一。

观夫人天本一之理,太玄之至论也。即如禅宗佛祖灭度之际,所化天地 未生之先谁是我之理,即欲人知人天本一之律,须知鸿蒙未判,混沌不分 之际,原乃一炁混沦,存于太玄本无之中,当其时也,谁敢言人天为二, 更以太玄本然而论,则谓本为自然也。是人本自然,天本自然,即同为自 然,何二象之有?则又为人天本一。

若果人天本一,修持者自可不必取合一之途,以远其修,则几道之举,

诚为易事尔。却苦世人先立人天两相之非,后又行苦合之修。须知人身之中,本具一天,另加一天于上,何其难哉!是天人合一者,大谬之途也。是禅宗顿渐之论,其顿悟之旨,实发此机。试想若人天非一,合二而一方为天人合一之举,自当渐踏天梯,步步生合,经久而成,是必渐悟。若乃人天本一,不过晓以其理,明则入圣,又何渐悟之有?则必宗顿悟之法。诚如是也,则知释伽、老君、达摩、六祖皆宗人天本一之理,而后人亦步亦趋,却少大成,皆由根本处错落根基,致成其误也。

#### 动静搜玄录

世之言功者,首言动静,不明动静者无以言功。然夫动静之学,发乎太玄之本机,关乎太极本然之要旨,大非数言而可以明者也。大凡世间之法,若言动静,知有动也,有静也。其动如形动、意动、心动数种,其静则亦有形静、意静、心静数种,则以形动定功之动静者不知凡几。余尝遇多人,每每以就教之心问于余曰:汝所修之功,形美式奥,但不知可有静功否?发此问者则知必以形之动静以分功之动静。又有自言参静之人,每尝寂坐,出口便言单盘、双盘,与论但言周天火候,全不知眼前万象纷呈,早已意动,更不晓心中存静,自成妄念,实为心动,既已意动心摇,何言参静?

盖夫人之参功,莫不以形意心而定三品。以形参者小乘之法,以意参者中乘之法,以心参者大乘之法。然无论小中大三乘,俱有大成之望。譬如小乘参形之法,若以形中动静了悟太玄动静之理,亦可直登圣域,入真人宗师之列。八卦拳宗祖董海川,由外家直闯内家之途即此。又如中乘宗意之修,若以意中动静了悟太玄动静之理,亦可直登圣域,而入真人宗师之列,灵子显动功开派宗师,于饥肠轱轱之中,静卧山石之上,而意揣猿奔猴戏,而创灵子之学,成一代之宗祖即此。而大乘法心之修,若以心中动静,了悟太玄动静之理,亦可直登圣域,入真人宗师之列。禅宗各祖仅心印无量菩提,直入圣祖之位即此,然则千古以来,侪身此列者无多。究其理也,多为俗论所障,其如世人者,已知动之为动,却不知物动或然之理,更不知本然动静之妙。须知不破动象,非太玄之动,不破静象,非太玄之

静,更惶论太极本然之动静矣。

然则人之已生,必立形具意而心生。则于功修之时,若以形动,或能清虑,若以形静,必致万念俱致。若以参六妙息法具无上定力,则又万象叠现。知夫人者,自不可以形意心俱静俱动也。是故老子言曰:"孰能静以久动之徐生。"实则若还有一人及此,必死无疑。知《太玄金铭》所言"倏起倏落真动静,若明若暗假虚实",真本然之理也(此假也真假之假也,假以时日之假也……)。是知人之自然之状,形之所动,反易心宁意空,意之所动,易致形静心宁,心之所动,必有形意两忘,则知动本非动也。亦必知静本非静也。是故动静之学,不可以动言,不可以静论,唯言动静也。却苦世间之人,知动静者鲜矣。

盖夫动静者,非动也,非静也,即动也,即静也,本然之动静也,此中之理,与本然进退同。然则既称动静,而不称进退,其必有不同于进退者,如古公孙龙子之所言"簇矢之疾而有不止不行之时","飞鸟之景未尝动也"。 千古以来,世人总以此论为诡辩视之,殊不知此太玄本然动静之至理也。 须知动者,宇之以宙之变分也。其宇也,上下四方也,其宙也,永恒流逝也。则知宇者,空间也,位置也。宙者,时间也,时刻也。则宇以宙之变分,驰驻也。是知驻者,驰之极也。是故静者,动之极也,或言静者动之深层形式。又如飞鸟振翼,人乘鸟背,虽一翅万里,而人未离其身,是静是动何以论之?则知动静者本一也,见之不同也。故公孙龙言见与不见谓之离。是知太玄之动静也,大异常俗之理。盖夫太玄者,本无之物,了然无存,则日月合理之动,宗无心之法。若果无心,自根当前大道,若然有 心,则须退求动静。余近年曾识一人,颇负奇能,功之所修,已具婴儿离体之象,然以所负之气机医之于人,却不见奇效,病家之初至,颇具起色,然数日之后,反无进展,每每教于吾,欲明根由。吾与言曰:此医者喜功之思动而有心,是为心动,大失动静之要妙,则其人屡求动静之微旨,盼余以秘术以示,余叹曰:动静之秘非以言说,非以心传。当如神游物外,心具空空,法不动之如如,宗不静之宝斯,方能活死人而肉白骨也。此灵术耳,虽世人多以为虚妄之说,然须知世界之大无奇不有。君岂不知非洲之地,有一鲁钝之人,竟以寻常菜刀之类入剖人身,割肿取瘤,无不立见神效。及与询也,却不知医术。此心之不存,发本然之动静者,必具之奇。叹世人无由知此,虽喊欲求知,良多探问,不意个中里手之所答,非所问也。此太玄动静,根太玄本然之理,无所言说之兆也。

吗呼,动静之为物也,本非动静也。今之科学,已知足量纯粹之铀,不以动也,仅以合也,而有催山裂石之能。其所由发也,本然之动静耳。则如日月合明之功,若以丙辛合化而论,天盘先天丙火,虚物质散而济之象也,地盘后天辛金,实物质敛而覆之象也,其求济覆散敛之巨微者,合化润下以为河,而取亨之巧,则取固亨出入之缓急以发用。未之动也,本然之动静也。

#### 庄

参功不研庄,至死亦空忙。知庄也,百功之根基也,考世间之功法,虽流派颇多,然于庄也,往往大同而小异,不过大略判为动庄静庄两类。学者于前述动静搜玄录之理中,已知失于本然动静之奇。然本节以研庄之笔,自不应再谈动静,是以下论之中仅以庄论庄。

余尝问于世人者多矣,"何者为庄",其时也,余年尚幼,业师所言之庄 论,窃以为如此浅近之理,必为人所尽知也,乃出问于人。不意所询者虽 不乏武学圣手,亦多内家宗师,其所言庄也,或言式架之根,或言术艺之 基,或言命修之本,竟与几道根本之修,大异其趣。始知千古以来,参玄 了圣之学,所余廖廖。心中含悲,乃立意苦修,至有机会之时,晓世人以 研庄秘义。

《璇玑真言》之《太玄真髓》言"太极本然者,太玄也。太玄之通变, 乃有九宫八卦。其八卦周遭,易发神巧。其中宫镇守,本涵灵妙。而灵妙 之於神巧,实天上地下之别,是道之修也,首重中宫之地,而欲其广也。 然夫中宫者,於河於洛,皆本土之谓,则广大中宫者,实广土也。是庄也, 广土之为字也,实广中宫之义耳"。

余尝以此论示人,与闻者多面现迷茫之色,然不知河洛之奇,"藏自然之秘,蕴万古之灵",殊不至有差。而河之与洛,中宫尽为土,本宫之位守也。此理举世参易者尽知,何不明广土之意哉?是世人也,先入他庄,不弃旧守,及与言真机,反不明所以,更不明者,广土者,广大中宫者,与

功何干?是今世之人,以功为功。言功夫也,言功力也,更有言功夫加汗水即功者。虽术业之修,必当假以时日,然与几道宏旨何关?若功夫之类果可为功,岂非渐品为上而顿品失源乎?而今禅宗一脉多重顿品,岂非咄咄怪事!则知大道本然之妙,非功夫也,非汗水也,实天地自然之理具也。是故本然之修,言及坐禅,而有"心念不起方为坐,自性不动才是禅"之论。须知太玄之学,乃以中宫为道心也。其义也,太玄者,太极本然也。即道中心者,立形而定中宫也。是知中宫者,道心也。又以河为天,以洛为地,易知中宫者天心也,地心也。更有人天本一原理,是知中宫者亦人心也。则《璇玑真言》之《太玄要论》言"道心即天心,道心即地心,天地之心即人心。"实至论也!知此则明心念不起,自性不动,本心法之修。即非功夫,亦非汗水,实坐禅法要,即庄也。更兼容天下难容之事,直教人宽广胸怀,非阔心者何。即阔心也,则知关乎人心,天地之心乃至道心之广大,是必广大中宫之意也。则知功中一切动式,莫不以式修使致阔心之效。不知此,则不足以与言功也。

若以此义研庄,则诸多不明之事之理均可迎刃而解,今仅以物我两忘而言,常有人不晓个中滋味而欲明。不免枯禅苦坐,又惮於错落顽空,心常惴惴。须知物我两忘者,虽明义於忘,实则发于亡心,若心已亡,是无心也。又乃无之为物,大天下之至大,小天下之至小。是故《太玄真髓》言"其大无外,其小无内"。则知无心者,至大之心也,且夫此论,亦关乎唯物唯存之义。须知一切物,皆即存之物,而依物质不灭之律,是必存也。然其即存,则必有精有信,人安可不知。则无以忘也,无以忘而忘,非忘

也,即忘也。则又入太极本然之机,知一切物我,本生于无,是以无心。

然夫广土之论,虽太玄之至要,惜为世人立法。须知顿品难从,究其因也,是千古至此,积习为教,俗之常理,大悖道玄。乃致凡人之于道也,类如登天,苦无其门得入,殊不知本无门户。故老子言:"无关楗而不可开"。则为凡人计,乃立渐法,其法乃遵广土之义,而行阔心、化心、灭心之途。其灭心者,实禅宗佛灭度之所必由,舍此难树道基,却苦世人自心既立,非但无灭,亦难行阔化。余近年曾识一人,参禅几道凡十余载,苦寻下手之法。及闻广土无心之论,知为妙理。参之经年,终不明何从无心之处,乃使教化于人。及见人之种种欲求,每为之叹。余告之曰:应明"笑天下可笑之人",尚有"慈颜常笑"所露之一片慈心。须知慈者,兹心也,今之心也,当以灭度。无灭无度,此庄法渐品之至要也。

尝有智者问于余曰:若一片慈心亦灭,岂非天下大恶之人?其论也,俗理之必至也。然世人皆知道德经云大德无德,及圣人不仁,以百姓为刍狗之论。则以老子之明,岂教人剖杀百姓乎?其中不慈之慈,即慈之慈,本然或然之慈种种,岂学者一日之可明?更兼道德之论,原非法要之与议,志于此者请参道德,且夫道德之修,实广土立庄之至法也。

#### 先天本玄录

古来天下,修持者良多。其途也,莫不以后天返先天为所必由。不幸先 天之本义,知者苦少。则既不知先天为何物,又何返先天之有?尝有众多 功法流派,以实为地,以定后天,以虚为天,以定先天。虽为论也,然大 谬矣。须知天下万物,秉无以生,首定天地,次出众生。是知天者,与地 同出而异相,则以太玄本然之理度之,天地不二。更于天所成之物理世界, 其为虚之物,重浊以凝,为虚,为地也。其为实之物,反轻清以浮,为实, 为天也。是知天地者,合而为无,裂为天地。知天之先也,必地之先也。 且天地之先者,本无也,太玄也,亦太极本然也。

况以修持之宗旨而言,后天之修,秉后天真元,其动静也,谓气。先天之修,秉先天真元,其动静也,谓炁,亦称先天无火之气。然以物理而论,气者,实物质之弥散态也,炁者,虚物质之弥散态也。而况舍虚实亡,舍实虚亡,知天下本无纯实纯虚之气也,不过或以实丰或以虚富。则两相不明,合化实虚含炁以大同,单重昭显行偏,实富虚丰以小异。其所差者,人秉天地以生,存身实界,必命本实多。则摄后天真气以为元丹者,弥远太玄,而行物极必反之途也。及获先天真元及体,必以龙虎大交会之心法,化本无太玄之机。继以源源不绝,日以必致之先天真炁,冲合肉身后天本气,及其欲以合化本无,刹那间事。急以虚空粉碎之法,入于太极本然,而参太玄。而摄先天真炁以为元丹者,进实虚两均之象,易成合化本无之机。唯须尽性了命,寻得下手之法,即可直入太玄,而具太极本然之妙。

是世之先天后天者,程途远近之别耳。则成天元地元丹法之分。乃知世之 先天后天,实则天与地也,非天之先也。

尝有人问于余曰: 若果如君所言, 岂非天下本无先天之修? 余答之曰: 诚如是耳。唯世所不明者,非本无先天之修耳,本无者,先天之修也。即 如禅宗所言,此无非彼无也,即如前论天之先也,本无也,太玄也,太极 本然也,是称先天本玄。世人往往不明此义,以虚为之有命无,妄言先天, 自远程途。及与言太玄之旨,反以为怪诞之说,闻则洗耳。今修大道之难 可见一斑。上论也,是知先天之修,本无之修也,太玄之学也。然夫太玄 本无者何物,知者几稀。盖夫无者,容天下之至有,非无也,本无也,是 有太玄之称。须知一正一负,倍加乃零,是之无也。又依物质不灭以论之, 则知个别某物之无,必某特定之无也。则知正负倍加,质无能出耳。此突 出之物,不知者以为怪。须知爱因斯坦质能关系之律,即此也。拙著《九 宫八卦与璇玑科学》一书尝论及此,今不赘言。然此理虽具,世所鲜知。 则此类事生,如魔如幻。世人或以神佛礼之,或以无妄弃之,肯与深研者 无多。且参功之人,多重实验,身体力行,而于理但信人言而已。则今世 修持之人,多礼神佛,其源于此,反障行道。实则裂象淹灭等物理现象。 其淹灭也,成本无先天之象,其裂象也,成多有后天之象。况夫先天本无 又兼至有,是不可以兼而兼,则称太玄,即先天本玄也。

是故先天之修,不法气而法机,尚太极本然之修持,故言求机不求气,则知日月合明功中之所言身中各球,实太极也,太玄之所由动也。若不知此理,而以气视之,则必远其修。须知先天本然太玄之修,只法当前大道。

其义也,天下万事万物,莫不存于规律之中,诚如恩格斯所言"一切偶然皆寓于必然之中"。是知功中之所修,亦不过了悟事物变化之规律也,则于式中虚实进退起落诸多变化之中,了悟璇玑运化之理,学者之幸事耳。

即知先天后天淹灭裂象之戏,则明日月合明天盘地盘合化之理,则如丁壬合化,必为丁火者,虚物之成象也,为天。壬水者,实物之成象也,为地。成其淹灭而为合化。况任何某物的无均某特定的无,则质去能出,锻于主我,开直闯先天之门户也。然夫五行明义,金水木火土者,古真人欲为法象之教也。未必有形,未必无形,未必有质,未必无质。物由而类,质从而别。在于先天,无之同构,在于后天,有之别类。学者宜慎思之。

#### 太玄搜要录

举凡太玄真机,必以形兼式备。此不可以言而言也,强名之曰形式。其形也,身形动作及内劲鞭起也。其式也,太极璇玑及太玄动静也。世之不明此者,毕生苦研动静,及内劲鞭起之时,不识搜要,常见若痴若狂。有胡言乱语者,有持械伤人者,有言及西王母之二伯父者,有言老君再生者,种种怪异。非但己之功修再无进望,反致举家为之牵累,苦不堪言。至若太极璇玑及太玄动静,知者几稀矣。即如释迦牟尼于北斗参玄之妙旨,了悟太玄动静,志之以获无量菩提。则后世之人,不晓太玄之理,反以参拜北斗之法,流万世痴迷之术,却称释迦佛祖正宗心法,谬以千里而不自知。执迷为圣,自障道业。

然则世人之修,必首自形起,及于形熟,久习之下,方有内劲鞭起之望。 此举凡修持之人必至之境,非不知也,为不以知也。庚午岁中余尝见一人, 幼即失父,更无兄弟。十余岁起,即以参功之举,排遣寂寥时光。凡七八 载,已具预言之能。于开碑断石,诊病祛疾等类,视同小术。更于残留信 息所见历历。每每行于路,多见历朝历代各色服饰之人,摩肩接踵。内中 多有巧取豪夺,鱼肉乡里之辈,即下死力挥拳以向。不意每将行路人重创 于地,及与其人理论,早失神智,口念人所不明之词,拳脚挥于空如之地, 良久方苏。人不知其所以。其母累请高人调治,费资三四万,苦不见效, 乃携至五台山求方丈收留。方丈与言曰:"半年后,此子当遇一人,可解其 症。"半年后,至璇玑科学咨询室,经日月合明功师半月之调,仅以祖窍失 形之法(见拙著《九宫八卦与璇玑科学》)拨点,乃恢复如常。则知修持者不明后程所由,颇具危险。虑及此处,乃将《妙一真功》及《九宫八卦功法》之《搜神大法》重新整理,编为《日月合明功》,令参功者直入太极璇玑及太玄动静,则免癫狂入魔之苦。更于此处将《璇玑真言》之《太玄真髓》以《日月合明功》形中动静为引,剖解式中动静,成此太玄搜要录。然学者须知,太玄动静者,至博至宏,无论何言以叙,必挂一而漏万之举也。则学者若拘于此,诚自误之途耳。

旋踵:此形中之一动静耳,须知一有动静,必生消息。若学者果能无心,或竟宁神静虑,必知消息之起落,往往顶上机璇,若有微风拂发。且夫足踝之处,有物旋转,随时日之积累,渐旋渐急,渐旋渐大。世有具慧目者,可见其头踝之处,各有一彩球,五色斑斓。参功之人,若神有所注,则该球即飞于功者神注之地,归则减色。此实虚含(气)以互化也,若有以言老君九转金丹者,非吾所言也,民之愚论也,学者宜知。

旋膝: 形中之一动静也,亦有消息以随。参功者行此式时,两肘应有物微旋,且与肋胁之地,三环连络。膝上亦有两球,旋之甚急,其如踝上之球,亦具灵妙。惟肘肋三环有一怪异之处,若以慧目视之,有光球连珠递进,一如今人楼角节日之彩灯,连珠连随。须知明亦非明,暗本非暗,虚实也。则虚明实暗,虚暗实明,种种不同。故见者法眼层次之别亦成景别。于修持者不二,于人而万有。为所见也,非本然也。

**旋胯**:参功者行此式时,腰部有物微旋,胯上亦有一球旋之甚急,腰胯 两球如太极锁相之状(见花甲璇玑论),连络为一。然既已锁相,却具本生 之奇,是以练功者若神凝某处,则见幻生一位太极,其于患者疾病之调,颇具灵效。然练功者不可以妄运此球。须知其球连络本丹,关乎人本命真元。盈虚大事,须延明师指导,且不可操之过急。

旋肩:此亦形中之一动静也,亦必有消息以随。参功者行此式时,胯上大球边缘处另挂小珠,可随意放飞。其珠莹白如玉,若其它参功者气滞机停,以此珠为之疏导,立见神效。此珠依太极本然之理中,可称无珠之珠。俟将来六脉通灵珠修持之时,为心法大根基,化掌中之珠为心中之珠,灭心中之珠为本无之珠,皆赖此珠之力也。

旋头:此亦形中之一动静也,亦必有消息以随。然头者人身之首耳,其有旋也,必领万机以俱动。而择其要者,学者当首其直贯道脉(见《九宫八卦与璇玑科学》)之巧,实发虚灵之机。练功者行此式时,当激起本丹迥旋,若致腹泻腹痛,不必惊惧,二三日可不治自愈。究其根由,乃不明丹本非丹,映于玄远之理所致。

无极体: 此形望似至简, 式中所含实丰, 乃周身二十七位太极总发动之根本大法也。二十七位太极之论, 详见璇玑科学一书。此中动静, 古来鲜有知者。然一知此理, 立入圣境, 实非凡夫俗子之可以与论。数千年来, 仅为一脉不传之秘。其所攻善也大, 其所攻罪也凶。唯愿学者存悲天悯人之心。但攻其修, 勿攻其用, 至明道德无为心法真髓之时, 其用自现。若攻其用, 难免大道流术之失, 更兼伤人害己之虑。须知二十七位太极一经发动, 即存演盘射宫飞箝反忤固亨出入济覆散敛诸多奇巧, 其如铁马, 及今人所称空间转运等术, 尽从此化, 学人当不可以轻之, 天下功法, 万流

千宗,此式各家本一,即知其神奥。唯人不知其内中所含之丰,能其形而不能行其式,致成弃真存假之修也。

太极体:余尝言太极者本然不动,故太极体者无极所成。太玄(二十七位太极之所统)之消息动静也。则其所由,动也。不由意起,不由心发,本然之动静也。是功中言循机而起。况太极既立,混沌将分,未分未合,涵实囿虚,则有两相时空交参之力。其发用也,惊天地而动鬼神。然修持者须知,人纵有回天之力,亦不可以逆规律而行,则如机起玑璇,,万勿妄动神意。须知手膝身各大球,秘参太玄之窍要,若果能于太极本然,发其虚实进退起落之宏旨,方为不世之修。

两仪体:两仪者两界时空为立,阴阳机变为分。两足、双手、身外各球,略蕴三才法相(非象也,相也),已可知妙停妙转。参功之人修此式时,可见内中三迥九转之机,勿为之神迷心摇,此时若为外物之崇,自居心魔。须知太玄无中生有之义,乃自然运化之机,非巧智之所能为。此中精要,在虚实即判,则各球分具阴阳,一顺一逆,一递一迥。本二即一之物,倏分倏合。不可以形分而谓分,不可以形合而谓合。其有两明两暗之别也,非明暗之明暗,分于发用之为明,合于本然之为暗,乃藏相藏尽心法之源。

三才体: 夫三才者, 于太玄而论, 太极本然涵灵也。于外象而论, 天地之蕴人也。世称天地人三才者即此, 而能知太极本然涵灵者廖廖无几。参此式者首重灵妙, 当知三才为立, 物由所别。真气炁聚, 幻假幻真。其为形也本然, 其为空也本然。则知三才体式, 球数非三, 实化万象也。须知天下万事万物, 别类分门, 虽众象不一, 莫不自三才而由发。此中用法,

极尽工巧。然若不谙太玄之旨,虽近神术,难成造化。当明佛之灭度,寂灭空空,即佛言将空也空尽,自具空空之义,实本无造化自然之机。修持者行此式时,不可以忘无极本参之机。若果能无极、太极、两仪、三才俱不离太玄妙要,则自成二十四小时不下庄之修持,行止坐卧皆为功,言谈语吐总具玄,斯时也,不离当前毕矣。