Пустая страница

Выходные данные англоязычного издания

## АБХИНАВАГУПТА

# Parātriśika-vivaraņa

## Тайны тантрического мистицизма

Английский перевод с замечаниями и последовательным разъяснением

ДЖАЙДЕВА СИНГХ

Исправление санскритского текста, замечания по техническим вопросам, а также разработка схем

СВАМИ ЛАКШМАНДЖИ

Редакция

БЕТИНА БАУМЕР

## Выходные данные наши &&&&&&&&&&

Абхинавагупта — великий индийский мистик и гениальный философ, осуществивший в 10-11 веках н.э. синтез различных направлений мысли кашмирского шиваизма. Опираясь на все достижения индийской мистической мысли и тантрической практики, Абхинавагупта вывел философию тантры на новый, поистине высочайший уровень и заслуженно считается непревзойденным классиком индийского мистицизма.

За свою жизнь Абхинавагупта написал более 25 сочинений. "Паратришика-виварана" – это одно из наиболее значительных и уникальных его произведений. Центральной темой данного трактата является как Мантра в частности, так и вся метафизика Речи в целом. И это не удивительно, поскольку согласно философии кашмирского шиваизма вся наша Вселенная является выражением и развёрткой Паравак (высшей Речи) или трансцендентального Логоса. Абхинавагупта детальнейшим образом обсуждает эзотерический смысл каждой буквы санскритского алфавита, представляющих собой различные формы созидающей энергии, а также мастерски демонстрирует космогоническую функцию лингвистических правил, тем самым вскрывая сокровенные основы могущества мантры. Книга будет интересна широкому кругу читателей, интересующихся теорией и практикой тантры, а также лингвистам.

#### Оглавление

Оглавление (окончание)

## ПРЕДИСЛОВИЕ

Последние шесть лет своей жизни Тхакур Джайдева Сингх посвятил изучению *Паратришика-вивараны* Абхинавагупты. Он прикладывал к этому все силы, на какие мог рассчитывать в возрасте 93 лет, однако не был удовлетворён опубликованным результатом своего труда. После короткой, но тяжёлой болезни он умер 27 мая 1986 года.

Джайдева Сингх провёл два летних сезона в Кашмире (1980-81), изучая этот сложный текст у своего Гуру Свами Лакшманджи, – единственного живого представителя полной традиции кашмирского шиваизма как в его теоретическом, так и практическом аспектах (шастра и йога). Без понимания учителем (гуру) традиции и данного им исчерпывающего разъяснения этот текст оставался бы неясным. Свамиджи, опираясь на доступные материалы манускрипта и живую традицию, вносил исправления в санскритский текст, опубликованный в «Кашмирской серии» (KSTS) и содержащий множество ошибок. Он также разработал иллюстрирующие текст схемы. После завершения перевода Джайдева Сингх занимался подготовкой достаточно большого введения. Он прочитал множество санскритских текстов и других работ по философии и мистицизму, но, к сожалению, не оставил никаких записей. За день до своего отправления в госпиталь Джайдева Сингх сказал мне: «Кашмирский шиваизм – это кульминация индийской мысли и духовности», и это звучало как его последнее завещание. Можно сказать, что этот текст привёл Джайдеву Сингха к самореализации, которую можно выразить словами Паратришики. Абсолютная реальность (anuttara), или khecari-samatā, – это отождествление с универсальным сознанием.

После его смерти задача редактирования книги была возложена на меня. Пандит X. Н. Чакраварти помог в проверке текста и перевода, за что мы хотели бы выразить ему

свою благодарность. Авторский перевод, который был частично рукописным и нуждался во множестве исправлений, редактировался и перепечатывался. За исключением немногих поправок перевод остался неизменным. Необходимо отметить, что иногда в перевод вставлялось собственное «изложение» идей Паратришики Джайдевом Сингхом, без чего текст был бы непонятным. Кроме нескольких мест, где для внесения добавлений ставились скобки, нами не предпринималось никаких попыток изменить стиль переводчика. В этой своей последней работе Джайдева Сингх показал всё своё мастерство переводчика, которое представляет собой нечто большее, чем просто дословная передача оригинала. Несмотря на большие трудности, связанные как с языком, так и с содержанием текста, он справился со своей задачей блестяще, передав читателю смысл и красоту стиля выражения глубокой и оригинальной мысли Абхинавагупты.

Во время работы Джайдевы Сингха над этим текстом были опубликованы два других перевода последнего – один Нилкантха Гурту<sup>1</sup> (на хинди), который Джайдева Сингх видел ещё до завершения своей работы, и другой Р. Гноли<sup>2</sup> (на итальянском), который он не успел сравнить со своим собственным, поскольку получил его, когда был уже болен.

Данное предисловие ни в коей мере не призвано заменить авторское введение, которое не было написано из-за болезни. Оно лишь призвано помочь представить книгу в соответствующем контексте, не претендуя на исследование её содержания, хотя у читателя может сложиться именно такое впечатление. Это один из наиболее глубоких и трудных текстов Абхинавагупты и в целом всего кашмирского шиваизма (Трики). Поэтому данный перевод может стать отправной точкой для дальнейшего исследования не только в области кашмирского шиваизма, но и в сравнительном мистицизме.

## O TEKCTE

Абхинавагупта<sup>4</sup> написал два комментария к этому короткому и лаконичному тантрическому тексту: один называется «Laghuvrtti» («Краткий комментарий»), «Anuttaratattvavimarśini» («Размышления относительно абсолютной реальности»), и представленную здесь «Parātriśikāvivarana», которая ещё также называется «Tattva-viveka», «Tattva-vivarana» и «Anuttara-prakriyā» в его «Тантралоке» (IX, 313 с комментарием Джаяратхи: anuttaraprakriyā-yām iti śri\*parātriśikāvivaranādau ityarthah, Том VI, стр. 249).6 Поскольку этот текст цитируется в «Тантралоке», Абхинавагупта должен был написать его ещё до своего главного произведения. Два комментария различаются не только по объёму, но и своей интерпретацией. Комментируемый текст, состоящий из 36 строф и предположительно считающийся частью или, определённо, сутью «Рудрамала (тантры)»,7 общеизвестен как «Паратримшика», («Тридцать строф о высшем»). Однако Абхинавагупта отверг это название в силу того, что здесь было более 30 строф, а также потому, что предпочёл другое заглавие, отражающее смысл текста: «Паратришика». Это название объясняется как «Высшая Богиня трёх», или, более точно: «Высшая Богиня, которая превосходит и тождественна Триаде (*трика*)». 8 «Три» – это три шакти: icchā (воля), jñāna (знание) и kriyā (активность), или же parā, parāparā и арага, или три состояния srsti, sthiti и samhara, а также, с большим основанием, исходя из содержания трики, Шива, Шакти и нара. Другое возможное наименование, данное предшественниками Абхинавагупты, – «Parātrimśakā», толковалось ими как: «То, что выражает (kāyati) три (tri) шакти (śa) Высшего (parā)».

Ранними учителями «*Паратришика*» также называлась «Сутрой, или сущностью непревзойдённой, абсолютной ре-\*Здесь и далее в санскритских словах наличие знака переноса не означает разделение на отдельные слова.(прим. ред. пер.) альности» («Anuttara-sūtra») (стр. 276, KSTS), иногда – «Trikasūtra», что Джаяратха интерпретировал как śritrikasūtra iti. trikaprameyasūcikāyāmśri-parātriśikāyām ityarthah (Tantraloka XII, 15, том. VII, стр. 101). Всё это говорит об огромной важности, которую кашмирский шиваизм приписывал данному тексту, «антологии всего комплекса системы Трика»9. Действительно, вместе с «Mālinivijaya-tantra» (чаще всего называемый Абхинавой «Pūrvaśāstra»), – это один из наиболее авторитетных и почитаемых текстов. Его важность также подтверждается тем фактом, что Сомананда написал комментарий на «Паратришику» под названием «Vivrti», на который Абхинавагупта часто ссылался, но он, к сожалению, был потерян. Может быть, некоторые тёмные места «Вивараны» стали бы более ясными, если бы мы обладали этой работой Сомананды. Других комментариев, цитируемых Абхинавагуптой, мы также сегодня не имеем в наличии, а именно, комментариев Кальяны и Бхавабхути. 10 Есть и более поздние комментарии Лакшмирамы (другое имя Ласакака, 18-19 вв.) и других, о которых мы мало что знаем.

Данная тантра имеет обычную форму вопросов и ответов – факт, который сам по себе становится для Абхинавагупты темой для метафизической рефлексии: Бхайрава отвечает на вопросы Дэви, которые связаны с «великой тайной» (etad guhyam mahā-guhyam..., ст. 2 – это также объясняет подзаголовок данной книги). Также Абхинавагупта называет её «trikaśāstra-rahasya-upadeśa» («Учением о тайнах доктрины трики», стр 52, KSTS), и поясняет, что данный текст предназначен не для новичков, но для продвинутых последователей, или даже для просветлённых: піјаśіṣya-vibodhāya prabuddhasmaraṇāya са (V. 5 в вводных строфах). Таким образом, он ожидает от своих читателей как знания доктрины Трики, так и духовного опыта. Данное утверждение с определенностью указывает на то, что задачей данного текста является как привести к просветлению тех, кто всё ещё на пути, так и на-

помнить уже просветлённым об их собственных переживаниях. Любой мистический текст адресуется читателям обоих этих типов одновременно.

Язык как текста, так и комментария очень часто является тайным языком, который используется для того, чтобы скрыть истинный смысл от непосвящённых. Кроме того, большинство слов, строф и фраз имеют двойной смысл и могут интерпретироваться на различных уровнях, т. е. на уровнях рага, рагарага и арага, или же в контексте śambhava, śakta upāya и т. д. Данный перевод содержит различные возможные толкования. Необходимо здесь также отметить, что строфы «Араbhraṃśa» не были представлены в переводе, поскольку их язык уже не понимают даже кашмирские пандиты.

Толкование Абхинавагуптой строф неоднородно в том смысле, что первым девяти из них уделяется очень много внимания, в товремя как остальным строфам этой тантры посвящаются гораздо более краткие комментарии. В издании «Кашмирской серии» толкование самой первой строфы занимает 50 страниц текста. Для того, чтобы понять подход Абхинавагупты, мы должны осознать важность тайного языка при раскрытии текста. Поскольку данная тантра также называется сутрой, он утверждает, что текст сутры имеет множество смыслов и может толковаться по-разному, хотя и отнюдь не произвольным образом. Так он демонстрирует своё мастерство экзегезы, доводя каждое слово тантры до максимума возможностей интерпретации. Лучшим примером его герменевтического гения может служить 16 интерпретаций слова anuttara, где даже само число 16 значимо, поскольку указывает на полноту и завершённость. 12 Подход Абхинавагупты состоит в сочетании точного следования тексту с невероятной свежестью и оригинальностью. В индийской традиции имеются некоторые комментаторы, которые сами искажают оригинальный текст для того, чтобы наложить на него свой собственный взгляд, а также те, кто во всех вопросах слепо следует букве текста. Гений же Абхинавагупты влыхает жизнь в любой слог писания.

## МЕТОДОЛОГИЧЕСКАЯ ОСНОВА

Божественное сознание тождественно высшему Слову (Речи) (parā-vāk), и, следовательно, каждая буква или слово происходят и абсолютно неотделимы от Сознания. «Она (высшая Речь) находится на самой начальной стадии, в божественном Я-сознании, которое есть высшая мантра и которое не ограничено пространством и временем». (стр. 3-4 KSTS). Поэтому анализ языка не отделён от анализа сознания. Мантра и вся метафизика Речи является центральной темой данного текста. Современная философия языка могла бы многому поучиться у Абхинавагупты, изучая его тонкие рассуждения относительно Речи (вак, логос), простирающейся от мистических высей до хитросплетений санскритской грамматики и лингвистических спекуляций, от психологических тонкостей и до философских умозаключений. Абхинавагупта мастер во всех этих областях, он не оставляет без внимания ни один из аспектов речи. Поскольку буквы, слова и пр. заключают в себе множество уровней смысла, язык в общем понимается как целостная символическая система. Слово – это символ. Четыре стадии vāk – parā, paśyanti, madhyamā и vaikhari, – представляют собой постепенное нисхождение (или восхождение) от нерасчленённого, трансцендентального до дифференцированного, грубого уровня.

Санскритский язык, безусловно, предоставляет ясную основу для разнообразных мистико-философских умопостроений относительно букв, слов и предложений, что так вдохновляло Абхинавагупту. Например, само слово «aham», «Я», (центр сознания), было проанализировано следующим образом: ««а» — символизирует Шиву, а «ha» — Шакти. «Aham» — это естественно существующая мантра, известная как высшая

Речь (parā-vāk) Света сознания (prakāśasya т.е. Шивы)». (стр. 55, KSTS) В виде некоего каламбура это превращается в «maha-a», чтобы продемонстрировать возвратное движение от внешнего проявления, представленного слогом «ma» (обозначающем индивида (nara)), через «ha» (обозначающем Шакти), к «а» (обозначающему Шиву (anuttara)). Таким образом, в двух этих мантрах «aham» и «ma-ha-a» содержатся два движения расширения и стягивания сознания. Самая первая буква алфавита – «А» – определённо символизирует Шиву, или anuttara, как источник всех проявлений: внешнего формирования, развития языка (алфавита) и раскрытия сознания. Затем следует символическое отождествление гласных звуков с качествами Шакти: «а» символизирует ānanda (блаженство),  $\langle\langle i\rangle\rangle$  – icchā (волю),  $\langle\langle i\rangle\rangle$  – iśanā (владычество),  $\langle\langle u\rangle\rangle$  – unmesa (разворачивание) и т. д. Еще одна важная трактовка символического смысла букв состоит в том, что гласные называются bija (семенами) и отождествляются с Шивой, тогда как согласные - yoni (лоно) и отождествляются с Шакти. Это предполагает нераздельность Шивы и Шакти, гласных и согласных в языке.

Большая часть размышлений над смыслом букв сосредотачивается вокруг двух способов упорядочивания этих букв в санскритском алфавите, — Мātṛka и Mālini. Как сказал Джайдева Сингх, «Философия Трики устанавливает, что всё проявленное суть выражение рагā-śakti, рагā-vāk, или трансцендентального Логоса. Рагā-vāk является созидающей энергией. Каждая буква алфавита представляет определённую форму энергии. В Трике буквы алфавита располагаются по двум схемам, т.е. Мātṛka и Mālini. Матрика означает малую мать или фонематическую созидательную энергию. Малини дословно означает Дэви, носящую малу, или гирлянду из 50 букв санскритского алфавита... Главная разница между матрикой и малини состоит в порядке букв. В матрике они располагаются в обычном порядке, то есть вначале следуют

гласные, а затем согласные в своей обычной последовательности. В *малини* же они располагаются в необычном порядке, то есть гласные и согласные смешаны без соблюдения обычной последовательности».

Другой аспект мистико-философского значения языка может быть рассмотрен на следующем примере. Тот простой факт, что Бхайрава как первое лицо обращается к Дэви во втором лице, становится для Абхинавагупты исходной темой для глубокого философского размышления над природой трёх лиц грамматики и их употреблением: я, ты, он (она, то) (aham, tvam, sah). Эти три лица являются частью тройной структуры реальности (sarvam trikarūpam eva, стр. 73, KSTS), и они связаны с троицей: nara (он или то), Шакти (ты) и Шива (я), и таким образом с тремя уровнями арага, рагарага и рага (низшим или объективным, промежуточным и запредельным). Но поскольку данная триада состоит не из закрытых (самозамкнутых) сущностей, а из связей, где одно трансформируется в другое, и низшее может присутствовать в высшем, то возможны все виды взаимодействий между этими тремя лицами. Например, третье лицо, которое может быть даже безжизненным объектом, в том случае, если к нему обращаются персонально – становится «ты» для того, кто обращается; в результате оно таким образом сопрягается с природой Шакти второго лица. Примером может служить обращение: «Вы, о горы!» Но тот же объект в третьем лице может быть трансформирован в первое лицо, в «я», как, например, в словах Кришны в Бхагаватгите: «Из всех гор Я – Меру». С другой стороны, личность или «я», обращаясь к другой личности или «ты», переживает некий вид слияния своего «я» с «я» своего адресата, так что (общее) ощущение «Я» имеет природу наслаждения (camatkāra) и свободы (svātantrya). Общение - это общность в одном и том же ahambhāva. Чистый, неограниченный абсолют «Я» – это только Шива, который есть светоносное сознание. Идея «ты», то

есть идея о втором лице, хотя и указывает на разделение, на самом деле сходна с идеей «я». Поэтому «ты» и «я» описываются как нейтральные. Абхинавагупта приводит некоторые примеры из повседневной речи, когда три грамматических лица взаимоувязываются и сливаются друг с другом для того, чтобы показать, что всё, даже неодушевлённые объекты, в абсолютном смысле связаны с абсолютным Я-сознанием Шивы. Даже три числа – единственное, двойное и множественное, — соотносятся с тремя принципами Трики: единое бытие Шивы, двойственная Шакти и множественное пага (т.е. уровень многообразия). Восстановление множественного в единое, или объективного мира в Шиву, — это, определённо, характеристика освобождения от пут: anekam ekadha kṛtvā ko na mucyeta bandhanāt (стр. 79, KSTS).

Таких примеров достаточно, чтобы показать, каким образом Абхинавагупта посредством анализа грамматических структур смог дать описание всей реальности, поскольку, как он сам говорил, язык и правила грамматики отражают сознание. Это не ограничивается санскритом, но применимо вообще ко всем языкам, так как «нет речи, которая бы не проникала прямо в сердце». (стр. 80, KSTS)

Выражаясь метафизически, «Паратришика-виварана» объясняет и иллюстрирует тантрический принцип или максиму так: «sarvaṃ sarvātma-kam» — «всё связано со всем остальным». Такое осознание взаимозависимости и единства всех вещей как выражения свободы Божественного распространяется до абсолютного предела. Под этим подразумевается не хаотический беспорядок уровней реальности, но внутренняя взаимосвязь, следующая принципу реальности и её отражения: bimba—pratibimba. Подобно тому как в зеркале правое становится левым, а левое правым, в созидательной последовательности абсолютная реальность инвертируется, и для того, чтобы вернуться к источнику, эта инверсия должна быть выправлена. Следовательно, высший принцип соотно-

сится с низшим (Шива с землей) и так далее (см. схемы). Иными словами, трансцендентное в имманентном, а имманентное в трансцендентном. Это ключ к умозрительной (в буквальном смысле) игре с буквами санскритского алфавита, а также с *таттвами* или принципами реальности. Поэтому Абхинавагупта обстоятельно комментирует знаменитые строфы из Махабхараты (XII, 54, также Yoga Vāsiṣṭha):

## YASMIN SARVAM YATAH SARVAM YAH SARVAM SARVATAŚCA YAH / YAŚCA SARVAMAYO NITYAM TASMAI SARVĀTMANE NAMAH //

«В ком всё есть, из кого всё происходит, кто есть всё и повсюду, кто имманентен всем вещам, постоянен – Его, Душу всего, я почитаю».

## (мой перевод отличается от перевода Джайдевы Сингха)

В том, что касается духовного пути, высший идеал в первой строфе рассматриваемой здесь тантры утверждается как khecari-samatā — тождественность универсальному Сознанию-силе (khecari). Кхечари — это шакти, двигающаяся в свободном пространстве (kha), символизирующем универсальное сознание. Душа или индивид на самом деле знает только два состояния: khecari-vaiṣamya — различие, отчуждённость от божественного сознания-силы или сущностной природы, а также khecari-samatā (или -sāmya), которое является состоянием гармонии и единения с божественным Я-сознанием. Первое — это состояние раśи, ограниченного индивида, а второе — состояние jivanmukta или раti, самого Владыки, поскольку «khecari-sāmya — это высшее состояние Шивы в обычной жизни и в освобождении».

Таковы лишь некоторые намёки на содержание этой глубокой работы, из которой читатель непосредственно может черпать вдохновение. Даже сам Абхинавагупта после завершения своих комментариев сказал со свойственной ему скромностью: «Я кратко изложил это в соответствии с (наставлением) своего Гуру и агамами. Что же касается плодов прибежища в этом Я-сознании, обратитесь к своему личному опыту. Я лишь показал небольшую часть пути. Не нужно ограничиваться только этим...».

\* \* \*

Хотелось бы заметить, что не было никакой возможности размещать санскритский текст и его перевод последовательно друг за другом, поскольку большинство из переведённых частей были слишком длинными, чтобы сделать такую конструкцию удобной для читателя. Но номера страниц санскритского текста, помещённого в конце книги, указываются перед каждой частью перевода, так что параллельно с ним читатель может следить и за санскритским текстом.

Так как в переводе и в примечаниях каждый технический термин был разъяснён, то нет никакой необходимости добавлять отдельный глоссарий.

И, наконец, я хотела бы поблагодарить Свами Лакшманджи за его руководство и поддержку, а особенно за передачу благословения этой книге, которое исходит из следующего посвящения, восхваляющего гений Абхинавагупты и Шиву, непревзойдённых: abhinavacamatkārātmane śivāya namah!

Варанаси.

Бетина Баумер, 27 мая 1987, Васант Наваратра, 1988.

#### Примечания

- 1. Nilkantha Gurtoo, Śriī Parātriṃśikā. Delhi (Motilal Banarsidass), 1985.
- 2. Raniero Gnoli, Parātriṃśikā tattvavivaraṇam. Il commento di Abhinavagupta alla Parātriṃśikā, Roma (Seric Orientale Roma), 1985.
- 3. Читатель может сравнить с введением Р. Гноли или H. Гурту.
- 4. Здесь нам нет необходимости вникать в жизнь и работы Абхинавагупты. Кроме хорошо известного исследования К. Ч. Панде, мы можем сослаться на две недавние публикации: V. Raghavan, Abhinavagupta and His Works, Varanasi (Chaukhambha Orientalia), 1980, and N. Rastogi, Introduction to the Tantraloka, Delhi (Motilal Banarsidass), 1987.
- 5. Этот комментарий был переведён на итальянский Р. Гноли (Commento Breve alla Trentina della Suprema, Torino, Boringhieri, 1965), а также на французский А. Паду (La Parātrīśikalaghuvṛtti de Abhinavagupta, Paris, Publ. de L'Institut de Civilisation Indienne, De Boccard, 1975).
  - 6. См. N. Rastogi, op.cit., pp. 55 ff.
- 7. См. Т. Goudriaan and S. Gupta, Hindu Tantric and Sakta Literature, Wiesbaden (O. Harrassowitz), 1981, pp. 40 and 47. Vijñ āna-bhairava, кроме других текстов, также принадлежит к Rudrayāmala.
- 8. Вариант «*Паратришика*» также используется Кшемараджей и Джаяратхой во всех случаях, когда они ссылаются на данный текст.
  - 9. N. Rastogi, op.cit., p. 56.
- 10. Даже их тождественность неопределённа. См. Tantraloka XII1, 149.
  - 11. Опубликовано в KSTS, том. 69 (1947).
- 12. См. в другом контексте sodaśakalātmaka soma, стр. 274, KSTS, и т.д.

## Сокращения

A.G. Abhinavagupta

A.P.S. Ajaḍapramātṛsiddhi (Utpala)

Bh.G. Bhagavad Gitā

I.P.K. Iśvarapratyabhijñā Kārikā (Utpala)

KSTS Kashmir Series of Texts and Studies

L.V. Laghu Vrtti (на Parātrīsikā)

M.V.T. Mālinivijaya Tantra (также Mālinvijayottara)

P.K. Pratyabhijñā Kārikā (то же что І.Р.К.)

P.T. Parātrīsikā

P.T.V. Parātrīsikā Vivarana

S.D. Śivadṛṣti

Sp.K. Spanda Kārikā

Sv.T. Svacchanda Tantra

U. Upanisad

V.Bh. Vijnāna Bhairava

Y.S. Yoga Sutra (также P.Y.S. для Patañjali Yoga Sūtra)

## САНСКРИТСКАЯ ВСТАВКА

## ВВОДНАЯ ЧАСТЬ

## Происхождение Абхинавагупты и пожелание духовного процветания

Vimalakalāśrayābhinavasṛṣṭimahā jananī Bharitatanuśca pañcamukhaguptarucirjanakaḥ. Tadubhayayāmalasphuritabhāvavisargamayaṃ Hṛdayam anuttarāmṛtakulaṃ mama samsphuratāt. (1)

#### Перевод

Данная строфа содержит двойной смысл

## Первое толкование

Пусть моё сердце<sup>1</sup> (то есть реальность, называемая jagad-ānanda, божественное блаженство, проявившееся в форме вселенной), чья подлинная природа есть манифестация<sup>2</sup>, проявляющаяся из единения<sup>3</sup> обоих, то есть Шивы и Шакти (tadubhayayāmala-sphurita-bhāva-visargamayam), являющегося символом величайшего бессмертия, полностью расцветает (samsphuratāt).

Ubhayam или «оба» относится к jananī (матери) и janaka (отцу). Jananī или мать — это Śakti, универсальная божественная энергия, которая выражает свою жизненную силу в неиссекающей созидательности, вдохновленной чистой, абсолютной самодостаточностью⁴ (vimalakalāśrayābhinava-sṛṣṭimahā). Отец — это Śiva, который совершенен и полон сам по себе, ничего не лишён (bharitatanuḥ), и чья созидательная энергия осуществляется благодаря пяти силами⁵ (раñса-mukha-guptaruciḥ).

#### Примечания

- 1. Сердце (hṛdaya) здесь соотносится с космическим блаженством (jagadānanda), которое неизменно, никогда не угасает, проявляется в форме вселенной (универсума), и которое есть сущность манифестации. См. Таntrāloka I, 1 с комментарием Джаяратхи.
- 2. Джаяратха определяет visarga как bahirullilasiṣā svabhāvaḥ, то есть как природу (способность) Божественного проявляться во вне.
- 3. Единение (yāmala) означает sāmarasya, совершенно единое или нераздельное состояние Шивы и Шакти, которые являются парой [т.е. целостностью, состоящей из двух частей, каждая из которых не мыслима без другой] и истоком всех различий.
- 4. Слово kalā, как отмечает Джаяратха, в данном контексте означает svātantrya-śakti, то есть абсолютную самодостаточность (независимость).
- 5. Пять сил относятся к главным силам Божественного, а именно cit (сознание), ānanda (блаженство), icchā (воля), jñāna (знание) и kriyā (активность).

«Vimala» или чистота, в данном контексте означает «отсутствие каких бы то ни было ānava, māyīya и kārma malas».

#### Второе толкование

Пусть моё сердце<sup>1</sup>, наполненное высшей квинтэссенцией реальности (anuttarāmṛtakulaṃ), которое является плодом богатства эмоций, порожденного соединением обоих (то есть моего отца и матери) (tadubhayayāmalasphuritabhāvavisargamayaṃ) раскроется в высшем сознании.

Мать (jananī) — это та, чьё имя составлено из букв (kalā) vi, ma, la (букв. «та, чьё имя покоится на буквах vi, ma, la» vimalakalāśrayā) и чьё наслаждение состоит в рождении Абхинавагупты (abhinavasṛṣṭimahā). Отец — это тот, чья слава изве-

стна благодаря имени Симхагупта (раnca-mukhaguptamcin)<sup>3</sup> и кто полон сам по себе (bharitatanuh<sup>4</sup>).

## Примечания

- 1. Сердце (hrdaya) здесь соотносится с центром (madhya-dhāma), из которого происходят все пять чувственных активностей (jñānendriya) и к которому они возвращаются. В йогических терминах это известно как suṣumnā.
  - 2. Имя матери Абхинавагупты было Вимала.
- 3. «Райса» в райсатикћа происходит из корня «райс» (І.Р.А. райсаті, райсате), что означает «распространяться». Поэтому Райсатикћа означает «тот, чей рот широко раскрыт», т.е. siṃha (лев). Симхагупта это короткая форма от Нарасимхагупты, имени отца Абхинавагупты.
- 4. Здесь говорится, что он был «полон сам по себе» (bharitatanuḥ), поскольку у него было вхождение (samāveśa) в Шива-Шакти.

Джаяратха в своём комментарии к «Тантралоке» (том I) в первой строфе говорит, что Абхинавагупта был «рождённый йогиней» (yoginībhūḥ). Это тот, чьим отцом был siddha (достигший совершенства в йоге) и чья мать была yoginī. Рождённый от союза сиддха и йогини известен как yoginībhūh.

Вторая и третья строфы выражают почитание Дэви (Богине).

Yasyām antarviśvam etad vibhāti Bāhyābhāsam bhāsamānam visrṣṭau Kṣobhe kṣīṇe 'nuttarāyām sthitau tām Vande devīm svātmasamvittim ekām. (2)

## Перевод

Я кланяюсь той богине в форме Самосознания<sup>1</sup>, в ком эта вселенная, которая в состоянии манифестации показыва-

ется (проявляется, предстаёт) как внешнее, объективное существование, при угасании этого обманчивого понимания<sup>2</sup>, заставляющего нас отождествляться с собственными телами, сияет (vibhāti) внутренне (antar) в состоянии высшей реальности<sup>3</sup> (anuttarāyām sthitau).

## Примечания

- 1. «Svātmasaṃvitti» означает осознание реальной Самости, но не то психосоматическое состояние, которое выдаёт себя за Самость.
- 2. Kṣobha, буквально «беспокойство», здесь означает то беспокоящее обманчивое «понимание», которое отсекает нас от нашей реальной основы, а также заставляет отождествляться со своими телами и, таким образом, представляет мир внешним по отношению к Божественному Сознанию.
- 3. «Высшая реальность» (anuttara) это такое состояние, в котором внешнее, объективное существование осознаётся как только лишь выражение Самости, или Божественного Сознания. Внешнее имеет смысл только в отношении эмпирического сознания, отождествляющегося со своим телом, но не Божественного Сознания. Внешний мир подобен отражению в зеркале сознания, которое, хотя и не отличается от самого зеркала, тем не менее воспринимается как нечто отдельное.

Naraśaktiśivātmakam trikam Hrdaye yā vinidhāya bhāsayet Praṇamāmi parām anuttarām Nijabhāsām pratibhācamatkrtim. (3)

## Перевод

Я преподношу своё почитание чудесному наслаждению того сознания, которое величайшее (parām) и непревзойдённое, сияет своим собственным светом и, содержа в себе груп-

пу из трёх, т.е. феноменальную реальность (nara), универсальную духовную энергию (śakti), Шиву (śiva), проявляет их вовне.

Поклонение Гуру или духовному руководителю

Jayatyanarghamahimā vipāśitapaśuvrajaḥ Śrīmānādyaguruh Śambhuh Śrīkanthah parameśvarah. (4)

## Перевод

Приветствую изначального Гуру Шамбху<sup>1</sup>, Шрикантху<sup>2</sup>, великого Владыку, который полон сияния (духовного света), чьё величие за пределами измеримого, и кто рассекает узы группы ограниченных существ.

## Примечания

- 1. Шамбху-Шива это тот, который в форме Шрикантхи проникся состраданием к человечеству и вдохновил Дурвасу распространять послание Шайвагамы. Поэтому он является первым Гуру этой шастры. Таким образом, в имени Шамбху заложен двойной смысл. В данном случае ādya-guru означает изначального учителя.
- 2. Шрикантха это одно из имён Шивы. Считается, что он был опечален страданием людей, и поэтому доверил мудрецу Дурвасу оживить учение Шайвагамы. Тогда этот мудрец разделил учение Шайвагамы на три класса— advaita (недвойственное), dvaita (двойственное), а также dvaitādvaita (двойственное-недвойственное), и передал их Триамбаке, Амардаке и Шринатхе соответственно. Триамбака был основателем школы Адвайта, к которой принадлежал и Абхинавагупта.

## Цель комментариев Абхинавагупты

Nijaśiṣyavibodhāya prabuddhasmaraṇāya ca Mayābhinavaguptena śramo 'yaṃ kriyate manāk. (5)

## Перевод

Для ясного понимания моих учеников и для того, чтобы освежить память тех, кто уже хорошо знаком с этой шастрой (данной философской дисциплиной), я, Абхинавагупта, осуществляю небольшие усилия [по написанию этого комментария].

## ТЕКСТ И КОММЕНТАРИИ

Śrī Devī uvāca

ANUTTARAM KATHAM DEVA SADYAH KAULIKASIDDHIDAM YENA VIJÑĀTAMĀTREŅA KHECARĪ-SAMATĀM VRAJET (1)

#### Смысл некоторых важных терминов

Апиttaram — высшее, непревзойдённое, абсолютное сознание; sadyaḥ — непосредственное, спонтанное; kaulika — принадлежащее высшей энергии Шивы (kula), проявляющейся во всей вселенной. Состоящая из тела, органов чувств, миров и т.д. кула также означает ghanatā, то есть затвердевание и конкретизацию [сознания]. Siddhi — осуществление, совершенство исполнения, достижение цели, духовная сила. Поэтому kaulikī-siddhi означает достижение в этом же физическом теле тождественности индивидуального сознания, эмпирического «я» с совершенным Я-сознанием Шивы, которое принимает форму космоса.

Кhecarī — «bodhabhūmisañcāriṇi sati iyaṃ saṃvit śaktiḥ» (L.V., стр. 11), Сознание-сила, вращающееся (двигающееся) в сфере универсального знания. Кhecarī: «khe carati iti khecarī» дословно означает то, что вращается (двигается) в небе (kha). Небо — это символ беспрепятственного пространства сознания. Здесь, в соответствии с Абхинавагуптой, это означает saṃvit-śakti, или Сознание-силу.

#### Перевод

Высочайшая богиня так обратилась (к Бхайраве): О Божественный, каким образом<sup>1</sup> непревзойдённое божественное сознание<sup>2</sup> приводит к немедленному<sup>3</sup> достижению тождества

эмпирического «я» и совершенного Я-сознания Шивы, которое осуществляется в этом же физическом теле, и благодаря простому знанию которого обретают единство с универсальным Сознанием-силой (khecarī)?<sup>5</sup>

#### Примечания

- Дэви это parāśakti, которая на уровне paśyanti и madhyamā задаёт вопросы в качестве Дэви для того, чтобы одарить милостью людей, и, с другой стороны, ответы Бхайравы делают её уравновешенной в высшем (anuttara)\*.
- 1. kathaṃ: «как», т.е. «kena prakāreṇa» «каким образом, в силу чего».
- 2. апиttаram: непревзойдённое божественное сознание называется так, поскольку, как утверждает Абхинавагупта, это «воспринимающее (переживающее) всё», и нет ничего другого, что смогло бы сделать его своим объектом восприятия. Это универсальный субъект par excellence. «Tasya tu cidātmanaḥ svaprakāśasya na grāhakāntaram asti iti anuttaratvam» (L. V. стр. 1). «Называется anuttara, поскольку нет ничего другого, что могло бы действовать как субъект [восприятия] (grāhaka) этого самосветящегося универсального сознания». Это постоянный универсальный субъект всякого переживания.
  - 3. sadyaḥ: немедленно, то есть в тот самый момент, ког-

<sup>\*</sup> Процесс диалога Деви и Бхайравы можно рассматривать как их божественную игру. Задавая вопросы Бхайраве, Деви как бы отделяется от него, выходя за пределы абсолютного знания и становясь неопределённой, неуравновешенной (неустойчивой). Состояние неустойчивости здесь — это как бы балансирование на грани абсолютного и относительного. Получение же ответов со стороны Бхайравы устраняет неопределённость и Деви вновь пребывает в единстве с ним (естественно, в действительности она никогда не выходит из состояния единства с Бхайравой, весь описанный здесь процесс — всего лишь игра ради блага живых существ. (прим. ред. пер. А. Орлов)

да узнаётся. В «Лагху-врити» Абхинавагупта использует svataḥ вместо sadyaḥ. В «Лагху-врити» термин svataḥ был объяснён как svatantrataḥ, т. е. «в силу своей абсолютной самодостаточности».

4. kaulika-siddhih: означает «kule dehe bhavā kauliki siddhih», то есть «достижение, которое происходит или воспринимается в этом же теле». В этой фразе есть два важных слова: «kaulika» и «siddhi». «Kaulika» – это производное прилагательное от «kula», «происходящее в kula»; «siddhi» означает «достижение, желаемое осуществление». И что же это за достижение и осуществление? Достижение - это «cidaikātmya», т.е. отождествление или слияние с универсальным сознанием (cit). «Kula» включает в себя физическое тело (deha). Таким образом, «kaulika-siddhi» означает достижение слияния эмпирического сознания с божественным универсальным сознанием в этом самом теле. Ограничение индивидуального сознания растворяется, и оно [индивидуальное сознание] трансформируется в сознание-единство, а индивид видит мир и жизнь в ином свете [т.е. в свете божественного сознания]. На макрокосмическом плане «kula» – это божественная созидающая энергия, parā-vāk, которая производит фонематические эманации вплоть до «ha», (манифестации универсума). На микрокосмическом плане это относится к той энергии, которая работает в человеческом теле. Таким образом, kaulika-siddhi производит совершенную гармонию микрокосма и макрокосма.

Однако, имеется множество оттенков значения этого термина, которые проясняются переводом комментариев «Вивараны» Абхинавагупты.

#### 5. Khecarī-samatā.

Кhecarī: В своём L.V. Абхинавагупта утверждает: «khecarī bodhabhūmisañcāriṇī satī iyam saṃvic-chaktiḥ». (стр. 2). «Кhecarī» – это сознание-сила, которое вращается на уровне универсального божественного сознания (bodha). Каковы же

характеристики этого Сознания? Абхинавагупта утверждает: «Они – avikalpatvam, pūrnatvam». Универсальное божественное сознание является (1) свободным от мыслей (avikalpa), а также (2) оно есть «рūrna», то есть цельное, полное, нерасчленённое, необусловленное и интегральное. Иными словами, оно не ограничено и не обусловлено внешними условиями. Поэтому «khecarī» – это «śakti», которая относится к данному уровню сознания.

«Samatā» означает «тождественность». Таким образом «khecarī-samatām vrajet» означает, что здесь обретают то же самое интегральное, необусловленное, неограниченное сознание, что и у Шивы.

Тот, кто не достиг этого уровня, - не имеет переживаkhecarī. Как утверждает Абхинава в своём L.V.: ния «Tatprakārāparijñāne tu na khecarī abodharūpe vedyāmśe sañ caranāt» (L.V., стр. 2), - «Тот, кто не имеет переживания этого уровня, - не имеет переживания кхечари, поскольку его сознание вращается в abodha, которое лишь объективно-внешнее, подобно синему цвету горшка или ткани, или же внутреннее, подобно удовольствию, боли и пр». В данном контексте «abodha» – это технический термин, обозначающий эмпирическое сознание. Абхинавагупта далее разъясняет эту идею, говоря: «Tata eva vedyaih niladibhirni-yantriteti na pūrnaśaktih» (L. V. 2). Поскольку эмпирическое сознание определяется и обуславливается «синим» и пр., значит, это не пурна, не интегральное и не необусловленное. Только сознание уровня кхечари необусловлено и, следовательно, - пурна, целостное само по себе.

#### TEKCT\*

(parameśvarah crp. 2 – devi ityucyate crp. 3, 1.5)

<sup>\*</sup>Здесь и далее перед переводом как самого базового санскритского текста, так и комментариев мы будем вставлять слово "ТЕКСТ". В

## Перевод

Высочайший Владыка всегда осуществляет пяти-членное действие. <sup>1</sup> На самом деле он есть само Благоволение\*, будучи всегда наполненный своей высшей божественной энергией (шакти), чья природа есть Благоволение (необходимо уяснить, что Шакти никогда не рассматривает себя как отдельную от Шивы<sup>2</sup>). (Высшая божественная энергия (парашакти) выражает себя в виде паравак.) Эта Шакти, которая полна благосклонных мыслей по отношению ко всему миру, является, прежде всего, неотделённой (в недифференцированном состоянии nirvikalpa) от paśyanti; она есть parāmarśamayī, т.е. та, кто всегда знает сущностную природу Божественного и обладает сотней неограниченных в своём действии сил, которые будут описаны позже. Она (высшая vāk) на своём изначальном уровне пребывает в божественном Я-сознании, которое является высшей мантрой и не ограничено пространством или временем. На этом уровне она (паравак)

скобках под ним указывается местоположение соответствующего отрывка в самом санскритском тексте в конце книги. В данном случае parameśvaraḥ — это начальное слово отрывка на стр. 2 санскритского текста, devi ityucyate — это конечное слово на 5-й строке 3-й страницы. (прим. ред. пер.)

<sup>\*</sup> В санскритском тексте здесь используется слово «anugraha», которое Джайдева Сингх переводит на английский как «grace». Его значения – это: любезность, благоволение, благосклонность, милость, милосердие, благодать и т.п. Из них для перевода этого термина нами выбрано слово «благоволение». Также хотелось бы отметить, что в санскристко-английском словаре Monier-Villiams наиболее адекватным, с нашей точки зрения, переводом слова «anugraha» является «showing favour» – выражение (демонстрация) благосклонности (покровительства, помощи). С данным понятием коррелирует такой базовый термин кашмирского шиваизма как «шактипата» – благодатная активность Бога, вдохновляющая людей на духовный путь и наделяющая их божественным знанием. (прим. ред. пер.)

пребывает без какого бы то ни было разделения на вопросы и ответы, начинающиеся на уровне paśyantī.

Паравак, которая недвойственна и тождественна высшему сознанию, присутствует во всех переживаниях<sup>3</sup>, всегда находится в своей интегральной природе (познания и действия) одновременно во всех состояниях, т.е. даже на уровне paśyantī, madhyamā и vaikharī. Поэтому пашьянти, будучи пробуждённой в силу причинных условий, воспринимает общим, нерасчленённым (nirvikalpa) образом всё, что хочет узнать, также как тот, кто знает различные цвета, такие как тёмное, синее и пр. (подобно хвосту павлина), и чьё знание, обусловленное многими впечатлениями, позитивными и негативными, вспоминает только тот цвет, который всплывает благодаря соответствующему причинному условию памяти. В тот момент, когда мы имеем первоначальное нерасчленённое знание в пашьянти и когда не проводится разделение на слова и их референты, нет смысла говорить о разнице между ними.

Однако madhyamā, которая демонстрирует разницу между словом и его референтом, осуществляет своё восприятие только в том же месте (sāmānādhikaraṇya), т.е. во внутренних психических органах (antaḥkaraṇa). С другой стороны, в vaikharī имеется ясное различение между двумя, то есть между словом и его референтом. 5

Когда же в своём переживании мы устанавливаем регулярную и устойчивую связь между словом и его референтом (vyavasthāyāṃ), обнаруживается, что уровень *паравак* — это сила а-māyīya (не-обманчивого) слова, имеющая природу высшей истины. Она безусловна (asāṃketika), естественна (akṛtaka), имеет как свою сущность печать высшей истины, а также инспирирована истиной энергии мантры Я-сознания, принцип которой будет описан далее.

Она (*паравак*) пребывает в последующих условиях *пашьянти* и т.д., поскольку без неё будут возникать условия от-

сутствия манифестации в *пашьянти* и т.д., и, таким образом, возникнут обстоятельства абсолютной бесчувственности (jadatā).

На этой стадии (паравак) имеется абсолютное отсутствие различающих мыслей, таких как «это» (определённость сущности или индивидуума), «такое» (определённость формы), «здесь» (определённость пространства), «теперь» (определённость времени). Поэтому, начиная с [уровня] пашьянти, который является первоначальным созидательным состоянием энергии высшей мантры, и вплоть до вайкхари, где проявление различия всего существующего достигает своего предела, паравак, наполненная чудесным наслаждением своей Самости, покоится в своём собственном «Я», которое есть только Свет и длящаяся пульсация (sphurati). Эта пульсация есть Я-сознание, высшей истиной которой является непрерывная длительность. Более подробно данная тема будет разъяснена позже. Только в ней (в паравак), на уровне пашьянти, где имеется лишь зарождение разделения, и на стадии мадхьяма, где уже имеется проявление разделения (внутри, в психических органах), которые состоят главным образом из знания (jñāna) и активности (kriyā) соответственно, где джняна является преобладающим атрибутом Садашивы, тогда как крия – Ишвары, чудесное наслаждение Я-сознания, которое заключает в себе радость объективного существования бесконечных вселенных, полностью функционирует. Поэтому высшее сознание, даже когда проявляется как пашьянти и мадхьяма, на самом деле воспринимает Себя как высшее сознание. Это высшее сознание (parā-samvid), которое, как сказано, является Дэви (Богиней).

#### Примечания

1. Пятичленное действие состоит из (1) манифестации (sṛṣṭi), (2) поддержания (сохранения) (sthiti), (3) поглощения или втягивания (samhāra), (4) сокрытия сущностной природы

(vilaya), а также (5) раскрытия сущностной природы, проявления милосердия (anugraha).

- 2. Так как Шакти (божественная энергия) никогда не отделена от Шивы (великого владыки), это Божественнное Благоволение можно называть как Шакти anugrahātmikā, т.е. «той, кто воплощает благоволение», или же Шивой anugrahātma, «тем, кто воплощает благоволение».
- 3. Она присутствует во всех переживаниях и при всех условиях, как внутреннее высшее или божественное сознание. Переживания могут быть разделены на семь общих частей, а именно: sakala, pralayākala, vijīānākala, mantra, mantreśvara, mantramaheśvara и śivapramātā.
- 4. Разница между словом и его референтом на уровне мадхьямы состоит только в тонком ментальном состоянии; здесь она еще не экстернализирована. «Samānādhikaraṇa» означает «в том же самом месте», т.е. в antaḥkaraṇa или в психических органах.
- 5. В vaikhari есть vyadhikaraṇa vimarśa, т.е. место слова находится во рту, однако местопребывание референта находится во внешнем пространстве.
- 6. Высшая истина божественного Я-сознания заключается в том, что его длительность не прерывается (avicchinnatā-paramārtham). Оно всегда присутствует во всём. Оно никогда не отдыхает. От него невозможно убежать. Ничто не может от него ускользнуть, или усыпить его бдительность. Вот почему Шива считается имманентным вселенной.

Различные виды употребления слова «Дэви»

#### **TEKCT**

(iyatāpaśyantyādisṛṣṭikrameṇa стр. 3,1. 5 – devatāvyavahāraḥ стр. 3,1. 14)

#### Перевод

(Она называется Дэви в силу следующих причин:)

- 1. В силу последовательного порядка созидания от *пашьянти* и до внешнего проявления, подобного синему и т.д., она резвится (играет) в созидательном восторге своего сознания, поскольку корень «div», из которого следует существительное «*дэви*», означает «играть (резвиться)».
- 2. Божественный Бхайрава превосходит всё и пребывает в безмерном величии в силу своего желания оставаться в этом состоянии, то есть в силу своего желания преодолеть и превзойти всё. И пребывание в трансцендентном величии, которое есть ничто иное, как божественное желание, называется Дэви, поскольку корень «div», из которого происходит слово «дэви», также означает «vijigiṣā», т.е. «желание преодолеть и превзойти» (нет никакой разницы между Бхайравой и его божественной энергией, Бхайрави).
- 3. Благодаря её поддержанию жизненной активности многими разнообразными способами знания, памятования, сомнения, установления и т.д., она называется «дэви», поскольку корень «div» также означает «продление жизненной активности».
- 4. Благодаря своему сиянию в таких формах как «синее» и пр., которое проявляется повсюду, (она называется Дэви), поскольку корень «div» также означает «сиять» или «озарять».
- 5. Поскольку почитаема всеми, кто (неизбежно) обладает её светом и предан ей (она называется Дэви), так как корень «div» также означает «почитать».
- 6. В силу её отношения ко всем вещам соответственно своему желанию (воле), несмотря на то, что они могут быть разделены временем и пространством, (она называется Дэви), поскольку корень «div» также означает «следовать, иметь доступ к...».

7. Следовательно, Божественность (devatā) особенно относится к бхагавану Бхайраве. Дэви применимо также к Бхагавати, поскольку она является его единственной Шакти. Такая интерпретация Дэви поддерживается грамматикой, где утверждается, что корень «div» используется в смысле «игры, желания преодолеть и превзойти всё, поведения, сияния, почитания и движения».

Таким образом, эпитет *девата* применим также и к Вишну, Брахме и т.д., так как они частично разделяют Божественность, которая приложима во всей своей целостности лишь к высшему Владыке (Шиве) и является его Шакти.

Логическое обоснование прошедшего времени «сказанного» (uvāca)

#### **TEKCT**

(evam bhagavati paśyanti madhyamā ca crp. 3, 1. 14 – sphutavisyate ca etat crp. 4,1. 15)

#### Перевод

Когда великолепная паравак становится пашьянти и мадхьямой (т.е. переходит на уровни пашьянти и мадхьяма) и таким образом вспоминает себя: «Я сама, как паравак-дэви сказала так», тогда (то есть в этом состоянии воспоминания), просвечивая (ullasat) в этой форме (как паравак), она рассматривает свой собственный уровень пара как прошлое в соответствии с фактом разницы, произведённой майей, поскольку в сравнении с ней самой (т.е. паравак) этот уровень (пашьянти) является началом майи. И в силу её прохождения через внутренние органы чувств (в случае с мадхьямой), а также через внешние органы чувств (в случае с вайкхари), жизнь которых представляет собой проявление различия, она рассматривает уровень пара как прошлое (рагокуатауа).

День Брахмы не ограничен [человеческим] днём, мера которого зависит от [видимого] движения солнца. Размерность же его дня определяется многими кальпами<sup>1</sup>. День Вишну и некоторых других даже длиннее этого. Поэтому как может концепция «сегодняшнего дня» или «настоящего времени», неустойчивая и надуманная, быть применима для подлинного Сознания (которое за пределами времени)?

В соответствии с этим принципом, *паравак*, которая реализует смысл прошлого во всех его аспектах, т.е. śāmānya bhūta (luṅ т.е. прошедшее время в форме *аорист*), anadyatana (laṅ т.е. прошедшее время в форме *имперфект*) и рагокṣа (прошедшее время в форме *перфект*), следующим образом размышляет в первом лице прошедшего времени (parokṣa): «Я та же самая Паравак-дэви, не отдельная от Шастры (vācaka) и Шивы (vācya), или же от слова и его референта, сказала так». Таков смысл использования прошедшего времени.

(Пример такого размышления о прошлом в настоящем может быть приведён на основе обычного опыта.)

«Во время сна я действительно плакал». В данном переживании имеется доказательство отражения прошлого в настоящем. В вышеприведённом примере человек не помнит прошлого переживания, поскольку в действительности (то есть на объективном уровне существования) он этого переживания в прошлом не имел. Теперь же, после пробуждения, он с удивлением воспринимает это положение (о том, что он плакал во сне) либо в силу надёжности свидетельства другого человека, либо в силу следов, оставшихся на лице из-за всхлипываний и т.д., возникших в результате чрезмерного расстройства, прекрасного пения и пр. Это вполне правдоподобно. «В состоянии безумия или во сне я, как они утверждают, стонал (плакал)». В данном утверждении имеется ссылка на прошлое, несмотря на отсутствие объективного переживания в состоянии безумия, во сне, в обмороке и пр.

В высшем (пара) состоянии, определённо, имеется пол-

ное отсутствие какого бы то ни было объекта. Это делает его похожим на состояние сна, обморока, безумия и т.д. (о которых шла речь в приведённом выше примере). Конечно, обморок и т.п. связаны с замешательством и отсутствием осознанности, в то время как состояние *пара* характеризуется высшей осознанностью. Это – главная разница между данными двумя типами состояний. Но, тем не менее, между ними есть и общее: в состоянии, в котором наличествует объективность, оба этих типа воспринимаются как прошлое.

Любой воспринимающий, находящийся на позиции учителя или ученика и т. д., или же в любом другом положении, может осуществлять все свои действия только через вхождение в неё (паравак), поэтому он воспринимает только её (в любом состоянии). Когда утверждается, что «Богиня сказала», это означает, что «Только Я (паравак) всегда знаю всё как нерасчленённое, на высшем уровне (parābhūmau), иначе эти (вопросы и ответы) не обретают ясного выражения на стадии *пашьянти* и *мадхьямы*». Таков смысл высказывания «Богиня сказала». Именно таким образом должно рассматриваться высказывание «Бхайрава сказал». Также имеется следующий смысл этой фразы: «Я, то есть только как Бхайрава, без разделения на Шиву и Шакти (в данном контексте guru и śişya) сказал». Только будучи преимущественно божественной энергией, в её аспекте созидательной природы, она (пара) использует термин «аham» (Я). Таким образом, будучи преимущественно обладателем этой энергии, восхитительное переживание Бхайравы в его аспекте стягивания или поглощения приобретает форму «ma-ha-a»<sup>2</sup>. Это разъясняться позже.

## Примечания

1. Kalpa – это невероятно долгий период времени, в рамках которого день Брахмы – это 1000 юг, или период, равняющийся 20 400 300 годам обычного смертного.

2. Aham и Ma-ha-a: «Аham» состоит из трёх букв – a, h и m; «а» здесь обозначает Шиву, «h» – Шакти и «m» – «nara», т.е. всё объективное существование. Таким образом, «аham» обозначает состояние манифестации или развёртывания (prasara) Божественного в объективном существовании. «Аһат» также известен как sṛṣti-bīja. «Ма-ha-а» – это обратное прочтение «aham», т.е. процесс стягивания или поглощения (praveśa). «ma» здесь символизирует «nara» или объективное существование, «h» – Шакти и «а» – Шиву. Это известно как процесс стягивания (saṃhāra-bīja). В обоих случаях Шакти является посредником. В «аham» Шакти – это посредник, благодаря которому Шива превращается в явления. В «ma-ha-a» Шакти снова является посредником, через который манифестация поглощается Шивой. Вот почему Шакти считается входными воротами в философию Шивы (Śaivī mukham ihocvate).

Окончательное положение всех вопросов и ответов

#### **TEKCT**

(etacca paśyantī madhyamābhuvi стр. 4. 1. 15 – tacchāsana pavitritānām yatnaḥ стр. 6, 1. 12)

#### Перевод

Это есть переживание высшего сознания, которое в фазе высшей речи (т.е. parāvācas (здесь это слово – в родительном падеже)) характеризуется силой воли (*иччха-шакти*), а в фазе *пашьянти* и *мадхьямы* – силой знания (*джняна-шакти*).

Такова цель всех шастр (текстов, направленных на духовную дисциплину) от начала и до конца. Поэтому имеется действительное переживание энергии высшей мантры божественного Я-сознания только в джнянашакти, которая является характеристикой Садашивы в силу проявления предыдущего, т.е. вопроса Дэви, и последующего, т.е. ответа

Бхайравы в форме сочетания слов «Devi uvāca» и «Bhairava uvaca» посредством букв d, e, v, i, u, v, a, ca и bh, ai, r, a, va, u, v, a, ca.

В «Сваччханда-тантре» было верно сказано: «Само божество Садашива, занимая позицию учителя и ученика, раскрывает тантру посредством предыдущего и последующего предложений, т.е. посредством вопроса и ответа». (Том. IV, KSTS, стр. 20)

Таким образом, сила божественного благоволения никогда не прерывается ни в одном из всех индивидуумов. Поэтому только она (сила благоволения), жизнь и душа «*Трика-шастры*», образует высшую связь (между индивидами и божественным сознанием).

Что же касается *ануттары*, т.е. для того, чтобы достичь непревзойдённого и высшего, все другие виды связей (sambandha)<sup>1</sup>, т.е. mahat, antarāla, divya, adivya и т.д., находятся в соответствии с изложенным учением, имеющим целью только Высшее. О том же говорится и в «*Трикахридае*»:

«Наивысший Владыка всегда нацелен на созидание (visargaparamaḥ) посредством своей Шакти. Он демонстрирует благоволение, манифестирует и поглощает безо всяких ограничений (только из благоволения)».

Таким образом, всегда имеется активное наличие *ануттары*. Следовательно, внутреннее содержание, т.е. вопрос и ответ, которые проявляются в сознании великого Владыки нераздельным образом в силу того, что он есть высшая истина, представляется на уровне *пашьянти* в нераздельной форме (nirvikalpa) вместе с желанием выразить это в размерности букв, слов и предложений. Это позиционируется в смысле раздельности (расчленённости) на уровне *мадхьямы* в определённой форме (savikalpa) и, наконец, выражается в форме вопроса и ответа на уровне *вайкхари*, то есть в виде «грубой» речи, состоящей из букв māyīya, слов и предложений, таких как «каким образом непревзойдённое…».

Это необозримый лик (т.е. Шакти) Бхайравы, наполненный ощущением манифестации, сущность которой есть непревзойдённое Я-сознание, полное волнующей радости (kṣobha)², возникающей из союза (saṃghaṭṭa) Шивы, обозначаемым слогом «А», и Шакти, обозначаемой слогом «Ā», который является источником проявления и развёртывания манифестации в соответствии с философской системой трика и йога, и который есть изначальное (maulikaṃ) устойчивое состояние (dhruvapadam) и жизнь всех живых существ. Поэтому неправильно отождествлять Божественное с определённым местом³ и т.д., поскольку при отсутствии какого бы то ни было ограничения в его положении закреплять за ним определённое место совершенно бессмысленно.

Факт вопроса и ответа есть вездесущая реальность, которая прежде всего, то есть на уровне *паравак*, не имеет разделения (на вопросы и ответы). Таким образом, это всё, что подразумевается в сказанном. Самость, которая есть естественное самосветящееся состояние всех существований, развлекается вопросами и ответами, неотличающимися от неё самой, где вопрошающая (Дэви) и отвечающий (Бхайрава) являются лишь ею самой (т.е. самостью), отображающейся как «Я»: «Я сама, стремясь к чудесному наслаждению знания истины как есть, проявляюсь как вопрос и ответ (tathaiva bhavāmi)». Таким образом, книга начинается со слов: «Дэви сказала: каким образом непревзойдённое...»; в середине говорится: «Бхайрава сказал: слушай, о богиня...»; и в конце: «Это образует Рудраямалу (пару Шивы и Шакти)».

Более того, начиная со всех шастр, которые происходят из пяти источников,  $^4$  и кончая мирскими заботами, всё это считается высшей связью (paraḥ sambandhaḥ).

«В своём объяснении я, Абхинавагупта, раскрыл всё спрятанное богатство метода вопросов и ответов, который должен храниться в тайне и является сущностью учения, позволяющего отождествляться с Шивой и всегда приводящего к переживанию состояния Бхайравы».

Однако, желая добра своим последователям, я суммирую всё учение в следующих строках: «Во всех делах, что бы ни происходило в области знания или активности, – всё это возникает на четвёртом уровне (turyabhuvi), то есть в *пара*вак, нерасчленённым (gatabhedam) образом. В пашьянти, которая является первичной областью упорядоченной последо-(kramabhūjisu), имеется только различия. В мадхьяме разделение познаваемого (јпеуа) и действия (kārya) проявляется внутри, поскольку явная (отчётлипоследовательность на этом уровне невозможна (sphutakramayoge).

Кроме того, мадхьяма и пашьянти полностью опираются на пара, которое вездесуще и от которого они на самом деле не отделяются (bhṛśam parām abhedato adhyāsya), также как сумасшедший или тот, кто очнулся ото сна (здесь читатель вновь отсылается к рассмотренному выше примеру).

Это состояние непревзойдённого будет объяснено далее (т.е. содержание, терминология, связи и замысел (цель)).

О том же почтенный Сомананда в своём комментарии<sup>5</sup> (к «*Паратришике*») говорил так: «После первичной пульсации Энергии в форме *дэва-увача* благословенного Бхайравы, который (всегда) нацелен на пяти-членное действие...».

Я, который был очищен благодаря его (Соманады) комментариям, пытаюсь только прояснить трудности (букв. «рассечь узлы»), оставшиеся в этом тексте.

## Примечания

1. Существуют шесть видов связи между учителем и учеником: (1) Para-sambandha – в которой вопрошающий и отвечающий, учитель и ученик, оба являются Шивой. Это высший вид связи. Он означает разрешение всех сомнений посредством вхождения в ануттара, т.е. в высшее божественное сознание. (2) Mahān-sambandha, где вопрошающий – Sadāśiva, а отвечающий – Шива. (3) Antarāla-sambandha, где

вопрошающий – Anantabhaṭṭāraka, а отвечающий – Sadāśiva. (4) Divya-sambandha, где вопрошающий – мудрец Nanda-kumāra, а отвечающий – Anantabhaṭṭāraka. (5) Divyādivya-sambandha, где вопрошающий – мудрец Sanatkumāra, а отвечающий – Nāndī. (6) Adivya-sambandha, где вопрошающий и отвечающий – это человеческие существа.

- 2. В данной философской системе «kşobha» обозначает побуждение к манифестации.
  - 3. Например, связь Шивы с горой Кайласа и т.д.
- 4. Пять источников, из которых происходят все шастры это пять аспектов Шивы, т.е. Īśāna, Таtриruṣa, Sadyojāta, Vāmadeva, и Aghora. Ишана в основном представляет cit-śakti; Татпуруша ānanda-śakti; Садйоджата icchā-śakti; Вамадева jīāna-śakti и Агхора kriyā-śakti.
  - 5. Сегодня этот комментарий недоступен.

### **TEKCT**

(uktaḥ sambandhaḥ стр. 6, 1. 12 – sambandhābhidheya prayojanāni стр. 7, 1. 11)

# Перевод

Связь уже была описана. Теперь же мы переходим к описанию содержания (abhidheya). «Triśikā» — это составное слово, которое интерпретируется как «iśikā трёх» (tiṣṛṇām iśikā). Под «тремя» подразумевается воля (icchā), знание (jīāna) и активность (kriyā). Эти же три также обозначаются такими терминами как ṣṛṣṭi¹, sthiti, saṃhāra (относительно физического уровня), или udyoga, avabhāsa и сагvaṇā (относительно духовного уровня). «Iśikā» относится к Ишвари, богине, которая управляет и контролирует «троицу», т.е. иччха, джняна и крия, а также сришти, стхити, самхара и удйога, авабхаса, чарвана. Необходимо осознать, что управление и контроль (iśanā) в данном контексте означают «не-отличие,

или тождественность с тем, что контролируется и чем управляют». И поскольку почитаемая богиня, рага-śakti, (т.е. высшее божественное сознание) одновременно выходит за пределы этого тройного разделения, она также тождественна содержанию этой книги в силу её связи с пара, то отсюда следует название данной шастры — «Paratriśika». Другое прочтение «тришики», данное почтенными учителями, это «triṃśaka», и, в силу сходства слов, они приводят следующую этимологию:

«То, что выражает три силы (kāyati)» есть triṃśakā. Происхождение слова «triṃśika» из связи с тридцатью строфами не вполне правильно. Должно быть усвоено не количество строф, но лишь смысл «*Тримшаки*». Например, об этом говорилось в «*Тантрасаре*»<sup>2</sup>: «Смысл «*Тримшаки*» был провозглашён тобою в цепочке из пятнадцати миллионов строф».

Связь названия книги и её содержания является наивысшей, поскольку как первое, так и второе относятся к одной и той же реальности. И это уже было отмечено.

Целью или замыслом этой шастры является освобождение всех индивидуумов уже в этой жизни, тех, кто наделён знанием непревзойдённого (ануттара), возникающим из благоволения в форме великого нисхождения божественной силы (шакти). Такое освобождение предполагает полную тождественность с сущностной природой Бхайравы, а также отождествление с совершенным Я-сознанием, являющимся вспышкой наслаждения нашей собственной сущностной Самости. Это достигается тем, кто посредством постижения своей сущностной природы, всего множества категорий существования, считающихся путами (оковами), постиг их как просто различные аспекты божественной игривости, являющейся выражением изобилия блаженства Бхайравы.<sup>3</sup>

Утверждается, что освобождение является избавлением от тех вещей (категорий существования), которые обычно рассматриваются как путы, или избавлением индивида, кото-

рый живёт и взрослеет при наличии тела, праны и т.д.<sup>4</sup>, чья сфера активности ограничивается внутренними и внешними органами чувств (jñānendriya и karmendriya) и которые (т.е. тело и прана) подобны двигателям<sup>5</sup>, чья жизнь состоит из энергичных усилий.

Если все отпечатки (saṃskāra-mātra), произведённые майей (т.е. отпечатки различия), исчезают, тогда что означает объявление такого освобождения, и это освобождение чего?

Та же самая идея была высказана в «Спандакарике» [в виде следующих строк]: Тот, кто это понял (т.е., что вселенная подобна Самости), рассматривает весь мир подобным игре [божественного] и, таким образом, всегда соединённым [с универсальным сознанием], несомненно, освободится уже в этой жизни. (Sp. K. II, 5)

Скоро это будет разъяснено. Следовательно, постижение этого (т.е. собственной тождественности совершенному Я-сознанию Бхайравы) составляет замысел данной шастры, и этот замысел является главной целью человеческого существования. Вопрос же относительно цели замысла неуместен. Таким образом, были описаны связь, содержание и замысел.<sup>6</sup>

#### Примечания

- 1. В классификации, в соответствии со *сришти* и т.д., имеются пять аспектов, т.е.: sṛṣṭi, sthiti, saṃhāra, pidhāna или vilaya и anugraha; и в соответствии с *удьога* и т.д. также имеются пять аспектов, т.е.: udyoga, avabhāsa, carvaṇā, bījāvasthāpana, и vilāpana. Здесь же, в соответствии с тройной классификацией, ради единообразия, pidhāna и anugraha были включены в saṃhāra, a bījāvasthāpana и vilāpana в carvaṇā.
  - 2. Теперь эта книга недоступна.
- 3. Освобождение (mukti) не означает освобождения от категорий существования, но, скорее, отождествление с сущностной природой Бхайравы, или, иными словами, с совер-

шенным Я-сознанием, являющимся сущностной природой Самости того, кто освобождается.

- 4. И т.д. относится к puryastaka.
- 5. Называя тело и прану «двигателями», Абхинавагупта подразумевает не то, что они приводят (двигают) к страданию, но то, что они приводят, или подталкивают личность к высшей жизни, так как их несовершенства действуют как стимул для духовного восхождения.
- 6. Это относится к тому, что известно как четыре необходимых элемента шастры (anubandhacatuṣṭaya): (1) замысел или цель (prayojana); (2) тот, кто подходит для изучения соответствующей шастры (adhikāri); (3) содержание шастры (abhidheya); (4) связь между названием шастры (abhidhāna) и её содержанием (abhidheya).
- (1) Абхинавагупта говорит, что замысел шастры (прайоджана) есть освобождение (мукти), однако отвергает популярную идею мукти как освобождения от оболочек (тел) Эго, или же от категорий существования (tattvāni). Он бескомпромиссно утверждает, что мукти означает лишь отождествление Самости с высшим и божественным Я-сознанием.
- (2) Абхинавагупта не использует напрямую термин «адхикари», но подразумевает его в «vibhoḥ paraśaktipātānugrahavaśotpannaitāvadanuttarajñānabhājanabhāvānāṃ» (Р.Т., стр. 6, 1. 22), т.е. только они подходят для изучения этой шастры в целях достижения освобождения, а также они обращены к Владыке благодаря его милости.
- (3) Что же касается содержания, то Абхинавагупта утверждает, что это «saṃvidbhagavatibhaṭṭārikā parā» (Р.Т., стр. 6,1.15), т.е. высшее и божественное сознание, высшая и божественная Шакти, которая всегда сверкает как «Я» и выражает себя в высшем звуке (паравак).
- (4) Относительно «*самбандха*», Абхинавагупта говорит, что dhānābhidheyayośca para eva sambandhaḥ tādātmyāt (Р.Т. стр. 6,1. 21), т.е. связь между содержанием и названием книги –

высшая, поскольку и то и другое относится к одной и той же высшей реальности.

#### **TEKCT**

(atha granthārtho vyākhyāyate стр. 7, 1. 12 – ityādi стр. 11, 1. 11)

## Перевод

Выше было объяснено значение текста. (Для объяснения Абхинавагупта берёт первое слово из первой строфы, т.е. anuttaram, и описывает его шестнадцатью способами.)

1. «uttara» может интерпретироваться как «ещё, дополнительно», «an» – означает «не»; «anuttaram» поэтому объясняется как словосочетание: «na vidyate uttaram adhikaṃ yataḥ», т.е. «нет ничего больше (или кроме) этого».

Подлинное существование 36-ти таттв (категорий существования), вплоть до *анашрита-шива*<sup>1</sup>, доказывается их включённостью в сознание высшего Бхайравы (т.е. они обязаны своим существованием *пара-бхайраве*). Поэтому в данном контексте термин «anuttaram» указывает на то, что сознание Бхайравы есть нечто высшее, нежели чем основанные на нём 36 таттв. Нет ничего выше совершеннейшего сознания Бхайравы (т.е. сознание Бхайравы не предполагает ничего большего или величайшего, чем оно само), поскольку его сущность есть неограниченая, безотносительная и чудесная вспышка познания.

2. «anuttara» – это состояние, в котором нет ни вопроса, ни ответа (т.е. там не существует вопроса, сформулированного как «Devī uvāca», а также ответа, сформулированного как «Bhairava uvāca».). Это океан высшего сознания, из которого возникает безграничное знание, вплоть до анашрита-шива, и благодаря ему ученики обретают ясность относительно возникающих вопросов. В действительности это реальность, которая всегда пробуждена. Откуда же в таком состоянии

возьмётся другой ответ (кроме как совершенное сознание Бхайравы), происходящий от наставника (гуру)?

3. «Uttara» означает «переход», т.е. освобождение. Такое освобождение допускается реалистами, но оно не выходит за пределы определённого порядка вещей.

Соответственно, сначала происходит переход от уровня тела к уровню праны, а затем к уровню буддхи, т.е. вначале тело рассматривают как Самость, затем то же происходит с праной и буддхи. Далее следует уровень (универсальной) праны (универсальная ртала-śakti spandanakhyam jivanarūpatām), а затем уровень пустоты, на котором предполагается растворение всей объективности и достижение высшей точки (аtiśayadharapraptau) последовательного ослабления всех ограничений (загрязнений) (mala), где эмпирическая индивидуальность освобождается в манифестацию состояния Шивы. Однако, всё это великое восхождение оказывается бесполезным (поскольку разве вышеприведённые стадии не были с самого начала выражением Шивы?).

- 4. То же самое происходит с последовательным восхождением Шакти, начиная с пупка, к сердцу, к горлу, к нёбу, к голове (brahma т.е. sahasrāra) и к Бхайрава bila (к точке над сахасрарой). «Anuttara» означает, что в «Шайва-агаме» восхождение к Бхайраве посредством последовательного прохождения через шесть чакр не является необходимым (na vidyate uttaraḥ, т.е. ūrdhvataraṇakramaḥ yatra).
- 5. «Uttara» также означает «то, за пределы чего необходимо выходить», т.е. ограниченность или мирское. Но также это означает и «переход», т.е. освобождение (mokşa).

Поэтому *ануттара* – это то, в чём нет такого перехода (т.е. в соответствии с *ануттарой* мир, на самом деле, не является оковами и вопроса об освобождении не возникает).

6. «Uttara» также означает ограниченное высказывание [относительно Реальности], типа «Оно подобно тому или другому», т.е. некое ограничение Реальности. Поэтому

«ануттара» – это то, что не подвергается ограничениям. Это неограниченная, бесконечная Реальность.

7. Даже указание на высшую реальность<sup>2</sup> простым словом «это» становится определённым ограничением. Ведь имея смысл исключения (vyavacchedakatvāt)\*, даже простое обозначение «это» есть всего лишь ментальная конструкция (vikalpa), поскольку его суть состоит в «ограничении» (vvaccheda-prānameva). Поэтому, до тех пор, пока воспринимающий эмпирически (māyīyah-pramātā) стремится войти в высшую реальность (ануттара), – он пребывает в ментальном конструировании (викальпа) определённой формы (т.е. в samādhi). В данном контексте (и это необходимо уяснить) то, что неограничено (avikalpitam) и обязательно присуще всему (avinābhāvi),<sup>3</sup> есть Реальность, высшее сознание, поскольку без него не может появиться даже ограничивающая концепция (tadvinā kalpitarūpāsphuraņāt). На самом деле в ануттара размышление, сосредоточение и пр. (bhāvaranāeh) совершенно неприемлемы. Таким образом, это (ануттара) было признано (Соманандой) запредельным размышлению, действию (karana) и т.д. Однако практика (bhavana) не совсем бесполезна (хотя она сама по себе и не приводит к постижению ануттары, но, тем не менее, вполне способна произвести очищение ума). Такое ануттара (т.е. nirvikalpa, свободное от мыслей ануттара) пребывает даже в повседневной мирской деятельности (для того, кто это осознаёт). В одном из своих гимнов я выразил это следующим образом:

«Непрерывно падающий (avicchidaiva-patan) мелкий (pratanu) дождь не виден в обширном небе (vitața iva nabhasi), однако виден вблизи деревьев, в лесу, или же у карнизов домов. Однако, высший Бхайрава, будучи очень «тонким»,

<sup>\*</sup> Здесь Абхинавагупта использует представления буддийской логики, согласно которой смысл любого термина рассматривается как исключение всех остальных. «Корова» — это не «бык», не «коза» и т.д. (прим. ред. пер.)

никогда не показывается в области воспринимаемого. При таких обстоятельствах, только в связи с методами, которые опираются на пространство, форму, время, структуру и состояние, такое осознание мгновенно зарождается у личностей с ослабленным знанием Бхайравы, и его появление является признаком Твоего присутствия, о Владыка!»\*.

Далее будет сказано, что устанавливаемое как ответ на самом деле таковым не является. Теперь же мы продолжим объяснение *ануттары*.

- 8. Было сказано, что śākta-upāya выше, чем пага, т.е. āṇava-upāya. Śāmbhava-upāya даже превыше этого (т.е. *шактаупая*). Но даже в *шамбхава-упаях* имеется иерархия в виде bhūta, tattva, mantra, mantreśvara, (sakti и т.д.)<sup>4</sup>. И опять же, даже среди физических элементов имеется иерархия в виде земли, воды и т.д. Сон со сновидениями выше состояния бодрствования, а сон без сновидений выше чем сон со сновидениями; четвёртое состояние (*турья*) ещё выше; состояние же за пределами *турьи* (turyātita) ещё выше. И даже в пробуждённом состоянии есть иерархия состояний в виде четырёх<sup>5</sup>. В конце концов, в «*Шрипурвапанчика*»<sup>6</sup> я разбирал эту тему детально. И я не рассматриваю этот предмет подробно, поскольку здесь в этом нет смысла и я не хочу увеличивать объём книги. Такой вид иерархии (uttaratva) лишь показывает высшее и низшее, а также содержит заблуждение двойственности.
- 9. «Uttara» (в *ануттара*) также используется в абстрактном смысле, когда нет указания на высшее и низшее, как в

<sup>\*</sup> Судя по всему, здесь идёт речь об использовании личностями, не обладающими высшими способностями, различных медитативных техник, опирающихся на пространство, формы, структуры и т.п. И когда у таких практиков вдруг мгновенно вспыхнет осознавание, что Бхайрава запределен всему обусловленному (то есть его нельзя увидеть (познать) теми или иными двойственными методами), но тем не менее присутствует во всём, то это будет признаком благоволения Бхайравы. (при. ред. пер.)

разделении на brāhmaṇa, kṣattriya, vaiśya, śudra, где щудра – это низшая в данном ряду каста.

- 10. «Uttara» (используется) в смысле шакти, таких как *пашьянти* и т.д.  $^{7}$
- 11. «Uttara» может означать шакти, такие как aghor $\bar{\mathbf{a}}$  и пр. $^8$
- 12. «Uttara» может означать parā и т.д. <sup>9</sup> Ануттара же есть то, где этого нет.
- 13. Слово «anuttara» может быть разложено на а+ nut+tara. Существительное «nut» происходит от корня «nud», который означает «побуждать, подталкивать», тогда как «tara» означает «переход, выход за пределы мирского существования». Следовательно, слово «nuttara» означает «выход за пределы мирского существования посредством побуждения», благодаря процессу инициации.

Духовный наставник (*гуру*) активизирует своё собственное сознание в сознании ученика. Таким образом он (*гуру*) использует инициацию, которая предназначена для достижения освобождения (mokṣadā) посредством процесса (paripātyā) центральной точки (viṣuvat)<sup>10</sup> и т.д., когда нет движения дыхания *праны* (выдоха) и *апаны* (вдоха), что предполагает выражение haṃsa и суть соединение обоих, а также посредством различия sthāna<sup>11</sup> в инициации sakala-niṣkala<sup>12</sup>, и посредством практики инициации yojanikā<sup>13</sup> как последней функции совершённого пожертвования (подношения, жертвоприношения).

Теперь, каким же образом такой вид симуляции (нелепого, смехотворного действия) образуется из непревзойдённого сознания (anuttara-caitanya), которое самоосвещающее, вездесущее, неизменное, т.е. не ограничивается пределами пространства, времени и формы?<sup>14</sup>

Следовательно *ануттара* такова, что переход в ней не происходит благодаря такому импульсу (побуждению). Об этом сказано в следующих строках: «Таким образом иници-

ация, которая приводит к освобождению, достигается только в случае с теми, кто узнаёт Истину в реальности». (Р. Т. ст. 26)

14. «Ап» от корня «ап» «дышать», вместе с суффиксом «kvip», означает «тот, кто дышит». Таким образом «ап» означает «аџи» или эмпирического индивида, чья жизнь состоит из дыхания и кто рассматривает своё «грубое» (deha) или «тонкое» тело (ригуаṣṭaka) и т.д., т.е. прану, как Самость. И точно также апапат может означать жизнь (ргаџапа), существующую в теле и т.д., и состоящую из различных сил, лишённых Я-сознания, как в случае с тем, что известно как ѕūпуа-ргатаtа. Таким образом, ануттара означает превосходство над эмпирическим индивидом и шунья-параматой, превосходство над всем в силу того, что оно является высшей истиной, т.е. самим Бхайравой.

В этом мире, полном живых и неживых существований, неживые существуют в силу своей зависимости от живых. Жизнь всех живых существ определённо состоит из вышеупомянутых чудесных сил знания и действия, как в случае с другими личностями, так и в нашем собственном. Только тела и пр. проявляются как различные.

И то, что жизнь проявляется в каждом без исключения, независимо от того, является ли он deha-pramātā, puryaṣṭaka-pramātā, или śūnya-pramātā, есть определённо высшая истина. Как было сказано почтенным Утпаладевой: «Знание (джня-на) и активность (крия) — это сама жизнь живых существ». (Р.К. I, 4)

Таким образом, жизнь состоит только из знания и активности, т.е. только знание и активность символизируют жизнь.

15. Слово «anuttara» может быть разложено на a+nut+tara в смысле «плавания» (tara) побуждения (nut), исходящего от «a». «A» – это Шакти (kalā), которая находится над сферой майи (amāyiya) и не обнаруживается в «*Шрути-шастре*» (т.е.

в ведической традиции), и которая есть восторг (camatkāra) совершенно спокойного океана сознания, пребывающего в естественном высшем Свете, покрывающем как начальную, так и окончательную стадию совершенного Я-сознания (т.е. «а» и «ham»), воспринимающего весь космос как выражение созидательного наслаждения Шакти. «Nut», т.е. импульс (побуждение), – это кульминация расширения (visargāntatā) этого (т.е. kalā). «Тагаḥ» означает «плавание» этого импульса, т.е. непрерывность (неизменность) данного состояния по сравнению со всем остальным. (Суть этого состоит в том, что хотя ануттара в своём разворачивании обозначается как шакти и нара, оно никогда не расчленяется ими. Оно пронизывает всё до самого конца).

16. Теперь anuttara делится на anut+tara. «А» в «anut» означает «несуществующее» (avidyamāna); «nut» в «anut» означает импульс, т.е. последовательное действие (kramātmakā-kriyā), зависящее от двойственности ухода и прихода, т.е. движение в пространстве и времени. Таким образом, «anut» означает то, в чём нет импульса последовательного движения (kriyāmayi-preraṇā).

Такое «anut» хорошо известно среди людей как пространство ( $\bar{a}k\bar{a}\dot{s}a$ ), т.е. пустотность ( $\dot{s}unya$ ) (поскольку в *акаше* нет никакого ухода, прихода и т.д.).

«Тага» означает сравнение в смысле лучше, выше и т.д. Таким образом, *ануттара* означает то, что даже возвышается над пространством.

В акаше и пр., можно сказать, имеется последовательное действие за счёт случайного (второстепенного) контакта, например, с чашкой, а также за счёт постоянной и близкой связи, как в случае со звуком\*. Однако в высшем сознании, которое имеет в качестве своей сущности высшую силу совершенно непрерывной и абсолютной свободы, которое об-

<sup>\*</sup> Здесь идёт речь о представлениях ньяя-вайшешики. Звук является сущностным свойством акаши. (прим. ред. пер.)

ладает Я-сознанием, наполненным разнообразной объективностью и характеризующимся «этовостью», условие которого (т.е. такого Я-сознания) принимается (svīkṛta) Шивой, но Анашрита-шивой рассматривается с неуверенностью (нерешительностью) (śańkyamāna), с ощущением, характеризующимся как восторг в дифференцированной объективности (vicchinna-camatkāramaya-viśrāntyā), которое (Я-сознание) всегда за пределами всего видимого (внешнего, наружного, проявленного) (nirābhāse), но при этом всегда сияет в манифестации, где то, что было не-проявлением (внешним, наружным) для Анашрита-шивы, принимается как проявление (внешнее, наружное) Шивой (svīkārābhāsikṛtānābhāse)\*. Такая активность Я-сознания непоследовательна в силу отсутствия относительности пространства и времени, характеризуемой объективностью (при проявлении) и отсутствием объективности (при поглощении)\*\*; она наполнена блаженством своего собственного сознания и хорошо известна из matsyodarī<sup>17</sup> и mata-śāstra. Такая непоследовательность Я-сознания есть Непревзойдённое (ануттара).

(Теперь Абхинавагупта поднимает вопрос относительно того, почему вместо слова anuttama используется anuttara).

В соответствии с правилами грамматики суффикс «tamap» (т.е. tama) используется (в превосходной степени), обозначая то, что превосходит всё (atiśayamātra), тогда как суффикс «tarap» (т.е. tara, обозначающий сравнительную степень) демонстрирует лишь сравнение двух вещей. Например,

<sup>\*</sup> Состояние Шивы универсально и всеохватывающе, поэтому оно включает в себя и состояния всех 36 таттв. Анашрита-шива – это менее универсальное состояние, лишь одна из таттв, и поэтому другие таттвы, характеризуемые этовостью, вызывают в нём как бы удивление и восторг. Он понимает, что это всё есть Шива, но всё равно как бы удивляется и восторгается величием и всеохватностью Шивы. (прим. ред. пер.)

<sup>\*\*</sup> Для универсального сознания ничто не исчезает и не возникает. (прим. ред. пер.)

когда мы говорим «это белее», мы предполагаем, что из двух вещей, которые обе белые, одна обладает большей белизной (atiśayena śuklaḥ), чем другая. Однако, какой же дополнительный смысл имеется в предложении: «Среди данных белых вещей эта обладает наибольшей белизной»? Например, в предложении «Этот дворец белый, эта ткань белая, этот лебедь белый», то, что обладает наибольшей белизной, считается самым белым (śuklatama). Дворец — белый, и ткань — тоже белая, какая же тогда дополнительная информация содержится в «самом белом»? Поэтому в данном случае конструкция предложения, использующая суффикс «tamap», является неподходящей. Суффикс «tamap» здесь, в отличие от суффикса «tarap», малоинформативен.

Вот что подразумевается под сказанным: суффикс «tamap» используется, когда соотносительное понятие в высказывании не предполагается (т.е. когда не проводится сравнение между двумя), суффикс же «tarap» используется в связи с соотносительным понятием (т.е. когда имеется сравнение между двумя). Подчинённое слово (upapada) используется, когда имеется различие, произведённое двойственным числом в отношении к соотносительному понятию. Только одно является соотносительным. «Из двух, – это более белое», – третье здесь не опознаётся. Для выражения определённости первое рассматривается как имеющее соотносительное понятие. Здесь не предполагается чего-то большего, кроме сравнения двух. Имеется лишь одновременное сравнение одного с другим. При использовании суффикса «tamap» на пути градации (т.е. последовательном формировании шкалы, иерархии сущностей) нет возможности получить какую-либо доинформацию. Использование суффиксов полнительную «tarap» и «tamap» в смысле прогрессивной или сравнительной ценности является лишь относительным; оно (т.е. использование) не имеет устойчивого или несомненного происхождения. Это не соответствует самому смыслу суффиксов «tarap» и «tamap». Если эти суффиксы указывают на многоуровневое величие, тогда, возможно, таковы же tārya и tāmya. Но достаточно демонстраций различных аспектов данной темы; дополнения к сказанному можно узнать от лингвистов.

Суффикс «tarap» использовался здесь для того, чтобы указать на градацию и соотносительность в случае с «uttara». Даже если бы не было никакого выражения соотносительных понятий, использование «anuttamam» всё равно давало бы тот же смысл.

В другой агаме было сказано следующее: «Нет ни одного, кому эта непревзойдённая высшая реальность (anuttamam) была бы неизвестна, и всё же, даже теперь, она неизвестна мудрым, достигшим совершенства в духовной практике (sādhanā)». 18 («Даже теперь» означает момент, когда обретается так называемая *джняна*).

Таким образом, непревзойдённое (anuttara), — это то, сущность чего есть абсолютная свобода, необусловленная временем; т.е. то, что превосходит все ограниченные концепции, которые являются воплощением активности (kriyā-śakti)<sup>19</sup>.

То же самое было сказано почтенным Утпаладевой в следующих строках: «Только в вербальной активности, благодаря силе времени (kālaśakti) Владыки, есть последовательность, однако не может быть никакой последовательности в постоянной активности (kriyāśakti) высшего Владыки (которая обладает природой *вимарши*), также как нет последовательности в самом Владыке». (I.P.K. V. II, 1, 2)<sup>20</sup>

Итак, эта непревзойдённая реальность (anuttara) была объяснена шестнадцатью способами. В «*Трикасаре*» также сказано: «*Ануттара* — это сердце (центр) всего. В этом сердце есть узел. Зная, что этот узел состоит из 16-ти частей, необходимо осуществлять свои действия с лёгкостью».  $^{22}$ 

И точно также: «Узел, находящийся в сердце, может быть развязан только благодаря самой *ануттаре*».

## Примечания

1. Соответственно данным комментариям приводится следующая классификация 36 категорий существования (*таттв*):

Маһ $\bar{a}$ bh $\bar{u}$ ta (грубые физические элементы) – (5) (земля, вода, воздух, огонь, пространство),

Tanmatra – (5) (rūpa, rasa, gandha, śabda, sparśa)

Jnanendriya – (5)

Karmendriya – (5)

Buddhi, manas, ahamkāra – (3)

Prakṛti – (1)

Purusa - (1)

Мауа вместе с пятью kancuka – (6)

Śuddha vidy $\bar{a}$  – (1)

Iśvara – (1)

Sadāśiva – (1)

Anāśrita-Śiva и Śakti – (2)

- 2. Высшая реальность не может обозначаться как «это», поскольку тем самым она объективизируется. Но она не может быть объектом, так как является вечным субъектом.
- 3. Avinābhāvī это то, что обязательно присуще всему. Необусловленное (akalpita) — это авинабхави, поскольку без необусловленного обусловенное (kalpita) существовать не может.
- 4. Детали данных *упай* приводятся на стр.  $215 \ll T$ антралоки», том I. (KSTS ред.)
- 5. Это следующие четыре различия: (1) jāgrat-jāgrat, (2) jāgrat-svapna, (3) jāgrat-suṣupti, (4) jāgrat-turīya.
  - 6. Теперь эта книга недоступна.
- 7. В данном случае *пашьянти*, *мадхьяма* и т.д. являются шакти, а не градациями речи.
  - 8. Эти силы (шакти) следующие: (1) Aghorā-śakti, кото-

- рые приводят обусловленное переживание к постижению Шивы. (2) Ghorā-śakti, которые приводят *дживы* к мирским наслаждениям и являются препятствием на пути к освобождению. (3) Ghoratarī-śakti, которые подталкивают *дживы* к скатыванию в самсару.
- 9. Это: (1) parā-śakti, которые вызывают чувство тождественности с Шивой, (2) parāparā-śakti, которые относятся к промежуточному уровню; они вызывают ощущение единства в различном и (3) aparā-śakti, которые вызывают только ощущение различия. Эти шакти осуществляют свои функции посредством агхоры, гхоры и гхоратри-шакти.
- 10. Visuvat-prabhṛti = visuvat и т.д. «Visuvat», в общем смысле, означает серединный, центральный. В специальном или техническом смысле это означает равноденствие - момент, когда день и ночь становятся равно длинными. Идея, общая для обоих случаев, заключается в том, что это центральная точка, где две силы уравновешиваются. «Hamsaргала» означает «hamsa-rupi-prana». «Нат» – это символическое слово для выражения (высказывания), отмеченное выдохом (прана) и «sah» – символическое слово для выражения, отмеченного вдохом (апана). Таким образом, «hamsaprāṇa-śūnya-viṣuvat» означает, что центральная точка, где прана и апана сбалансированы, это промежуточное положение, в котором нет ни праны, ни апаны (hamsaprānādiśūnyavişuvat), нулевая точка между праной и апаной. Именно в этот момент гуру вводит сознание ученика в универсальное сознание. «Prabhṛti», т.е. «и так далее», относится к abhijit. Это также символ места встречи праны и апаны. Разница между ними заключается в том, что вишуват, - это нулевой момент прекращения *праны* и начала *апаны*, тогда как в *абхиджит* апана прекращается и начинается прана.
- 11. Sthāna-bheda относится к разнице между bāhyadvādaśānta и āntaradvādaśānta.
  - 12. Инициация sakala предназначена для тех, кто после

постижения Высшего желает остаться в мире и помогать другим в их достижении освобождения. Посредством инициации будущие и прошлые кармы таких учеников разрушаются, однако prārabdha-karma (т.е. карма, которая начинает приносить плоды) не устранаяется, так что они могут оставаться в физическом теле для того, чтобы освобождать других. Их можно сравнить с *бодхисаттвами* в буддизме.

Инициация nişkala предназначена для тех, кто стремится только к собственному освобождению и не озабочен освобождением других. Их также можно сравнить с *пратьекабуддами* в буддизме.

Более подробно смотри «*Тантралока*», 15я Āhnika, от 30-й строфы.

- 13. Здесь (yojanikā-dīkṣā) Гуру соединяет сознание ученика с определённой *таттвой*, в соответствии с его желанием. См. «tato yadi bhogecchuḥ syāt tato yatraiva tattve bhogecchā asya bhavati tatraiva samastavyastatayā yojayet», «*Taнтрасара*», стр. 159.
- 14. Оно не трансформируется ни пространством (deśa) (т.е. оно всепронизывающее (vyāpaka)), ни временем (kāla) (т.е. оно постоянное (nitya)), ни какой-либо определённой формой (ākāra) (т.е. оно всеобъемлющее (viśvākāra)).
- 15. «Śūnya-pramātā» наличие переживания только пустоты. Лишённость ощущения «я» в отношении различных способностей органов чувств, а также лишённость ощущения объективного. Это жизнь, когда даже нет дыхания.
- 16. Кульминация шакти в её расширении (visarga) заключается в аһаṃ, где «а» символизирует единство (abheda), «ha» символизирует различие (bheda) и точка над «ha» (anusvāra) символизирует единство и различие (bhedābheda). Эти три известны как para-visarga, apara-visarga и parāpara-visarga.
  - 17. Внутренняя пульсация рыбьего желудка не проявля-

ет движения вовне. Таким же образом Я-сознание сохраняет пульсацию без внешнего движения.

- 18. Мудрец хочет узнать её посредством умозаключений и терпит неудачу. Обычные же люди знают её инстинктивно, как основу всякого существования.
  - 19. Здесь kriyāśakti также включает jñānaśakti.
- 20. В Я-сознании нет последовательности. Оно непрерывно. Оно вне времени. *Ануттара* есть Я-сознание Владыки и, таким образом, оно непрерывно, т.е. за пределами ограниченных концепций.
  - 21. «Трикасарашастра» сегодня недоступна.
- 22. Шестнадцать узлов таковы: (1) объект (prameya), (2) знание (pramāṇa), (3) субъект знания (pramātā) и (4) безотносительное знание, т.е. знание без субъектно-объектных отношений (pramiti). Каждый из этих элементов имеет четыре состояния, т.е. sṛṣṭi, sthiti, saṃhāra и anākhya. Таким образом, всего получается 16 узлов.

#### **TEKCT**

(tata īdrk стр. 11, 1. 11 – vyākhyātam та же страница)

## Перевод

(Далее Абхинавагупта даёт три интерпретации слова «katham» (как).)

(Слово «kathaṃ» может быть рассмотрено в форме творительного падежа (tritīyārtha). И тогда его значение будет следующим:)

1. Каким образом (kena prakāreņa) постигается *ануттара*, благодаря отбрасыванию мира (ограниченного) (*уттара*) или как-то иначе?

(Оно может быть рассмотрено в форме именительного падежа (prathamārtḥa). И тогда его значение будет следующим:)

2. Каков этот способ? Поскольку ануттара является всем этим множеством знания (jñāna), объектами знания (jñeya) (и познающим (jñāta)), которое повсюду наталкивается на взаимные противопоставления, состоящие из различия, следовательно, имеется необходимость превосходства и неполноценности. Что же это за разновидность ануттары с высшим и низшим уровнем?

(Оно может быть рассмотрено в форме местного падежа (saptamyartha). И тогда его значение будет следующим:)

3. Каким образом *ануттара* содержится в освобождении, или даже в том, что считается зависимостью? Поскольку нет определённого правила относительно принятия суффикса «thaṃ» относительно любого частного случая, и поскольку он может быть принят лишь в общем смысле разновидности или типа, этот вопрос, начинающийся с «kathaṃ», относится только к разновидности или типу. Слово «deva» уже было объяснено.

(Теперь Абхинавагупта переходит к объяснению строки «sadyaḥ kaulika-siddhidaṃ».)

## **TEKCT**

(kulaṃ sthūla sūkṣma стр. 11, 1. 17 – kimapareṇa vāgjālena стр. 13,1. 10)

## Перевод

# Первое толкование «kaulika-siddhidam»

«Kula» — это грубое (sthūla), тонкое (sūkṣma) и запредельное (рага), дыхание жизни (ргāṇa), органы чувств (indriya) и пять грубых (плотных) физических элементов (bhūtādi), как в собирательном смысле (т.е. в смысле полноты манифестации) $^1$ , так и в смысле причины и результата. Как уже было сказано: «Вследствие [только] активности во взаимодействии с другим». (Y.S. IV, 24) $^2$ 

Таким образом, «полнота» (кула) называется так, по-

скольку само Сознание пребывает в различных формах объективности (yathavasthanat)<sup>3</sup> посредством сгущения (коагуляции)<sup>4</sup>, и само Сознание [самостоятельно]<sup>5</sup> допускает свою зависимость благодаря собственной свободе. Сказано: «Слово «*кула*» используется в смысле сгущения (коагуляции) и однородности (родственности, сходности и т.п. ) (saṃstyāne bandhuşu ca)».  $^6$ 

Без сознания, являющегося самим Светом, нет ни одной сущности, которая, будучи лишённой света манифестации (aprakāśamānaṃ vapuḥ), способна обрести существование.

Далее, «kaulikī» — это то, что связано со всем универсумом, включая тело. Достижение (siddhi) — это обретение блаженства (ānanda) посредством разворота (возвращения) (parivṛya)<sup>7</sup> для того, чтобы укрепиться в этом принципе, т.е. в Свете универсального сознания (tathātva-dārḍhyam), иными словами, в тождественности с совершенным Я-ощущением (переживанием, восприятием) Шивы, которое есть высшее сознание и чья природа — непрерывная пульсация (спанда) наслаждения манифестацией (hṛdaya-svabhāva-parasaṃvidātmaka-śiva-vimarśa-tādātmyam). Следовательно «kaulika-siddhidaṃ» — это то, что позволяет обрести такое достижение. Иными словами, благодаря достижению тождественности с ануттара полнота проявления становится подобной самой ануттара.

Об этом говорится в следующих строфах: «Посредством отрицающего и утверждающего доказательства<sup>8</sup> (vyatireketārabhyāṃ) отстаивается убеждённость относительно самости (піјātman) и объективности (апуа, букв. «другое»). Такая убеждённость известна как устойчивость (vyavasthiti), твёрдая позиция (pratiṣṭhā), совершенное достижение (siddhi) и окончательное блаженство (nirvṛtti)».

# Толкование слова «sadyaḥ»

Слово «sadyah» используется в значении «в тот же день»

(«sa» — «тот же», «dya» — «день»). Как уже было сказано прежде, нет никакой определённости дня, или сиюминутного (т.е. это лишь условность). Таким образом, в данном контексте «sadyaḥ» означает «в тот же самый миг». Тождественность здесь не обозначает тождественность момента,а, скорее, «ограничение Реальности» (tattvaparyavasāyi), поскольку именно таким образом понимается слово «sadyaḥ». Поэтому, если «садьях» понимается в смысле «в тот самый момент», тогда ввиду ограниченности настоящего момента прошлые и будущие моменты отбрасываются, и «нынешнее», существование которого состоит из отношения с прошлым и будущим, — также отбрасывается.

Для кулы [вся объективность], которая [до сих пор] описывалась, является совокупной целостностью (cakra) излучения (эманации) божественного Солнца (Бхайрава), а также сущностью Света (в его проявляющемся вовне аспекте). Однако, когда кула останавливается (nirodha) благодаря отождествлению с внутренним высшим сознанием Бхайравы, то она тогда есть полнота вкушения нектара высшего блаженства, ануттара (выходящее за пределы всех аспектов и фаз), которая вне пространства и времени, являясь постоянством формы *висарги*<sup>10</sup> и неизменным восхождением. О том же в «Вадья-тантре» 11 говорится так: «Удерживая [внутри своей сущностной природы] всю группу шакти, (которая обращена вовне), и, [таким образом] поглощая несравненный и изысканный нектар [самореализации], необходимо радостно пребывать в этом состоянии12 [самореализации], не ограничиваясь прошлым и будущим».

В другом месте я уже описывал в деталях неопределённую характеристику двух этих времён (т.е. прошлого и будущего).

Второе толкование «kaulika-siddhidam»

«Kaulika-siddhi» означает достижение определённого пе-

реживания объектов посредством кулы, т.е. тела, праны и puryastaka. Достижение (сиддхи) состоит из определённого восприятия (схватывания) синего, приятного и пр. (т. е. объективного и субъективного переживаний), которое полностью различает (т. е. существование которого состоит из различения). Поэтому «kaulika siddhidam» означает то, что даёт или производит определённое восприятие объективных и субъективных явлений посредством кулы, т. е. посредством тела, праны и пурьяштаки. Разумеется, именно тело, ум и пр., благодаря проникновению в них энергии неизменного слога «а», т.е. Шивы, а также его воплощающейся Шакти, символизируемой слогом «ha», энергии, которая вне сферы времени и которая возводит промежуточные (вспомогательные) ступени праны и т.д., приводят к достижению (сиддхи) в форме определённого восприятия существующих объек-TOB. 13

Как было сказано: «Благодаря вступлению в контакт с силой Самости эмпирический индивид приравнивается к тому (т.е. к божественному бытию)». (Sp. K. I, 8)

И точно также: «Обращаясь к этой Силе (spanda-tattva), Божественность, мантра и т.д., будучи наделённые силой всеведения, начинают осуществлять свои особые функции по отношению к воплощённым, также как органы чувств воплощённых, благодаря обращению к силе *спанды*, начинают осуществлять свои [особые] функции». (Sp. K. II, 1)

# Третье толкование «kaulika-siddhidam»

«Кула» также означает, что хотя полнота формы Шива-Шакти всегда под рукой, т.е. имеется в каждом существе, тем не менее она не постигается всеми. «Siddhi», в соответствии с уже описанными принципами, означает освобождение уже в этой жизни (в форме тождественности божественному сознанию), порождающее множество соблазнительных сверхьестественных сил, таких как аnimn14 и т.д. «Sadyan3» означает спонтанность, без каких бы то ни было усилий или предубеждений (anākalitam eva), т.е. без созерцания (медитации) (bhāvanā)<sup>15</sup>, karaṇa<sup>16</sup> и т.д. Таким образом, «kaulika siddhidaṃ» обозначает всё то, что приводит к освобождению уже в этой жизни (в виде единства с божественным сознанием), спонтанно, без усилий медитации и пр., порождает заманчивые силы aṇimā и т.д.

Как говорил почтенный Сомананда<sup>17</sup>: «Поскольку Шива пребывает всегда, какая польза от медитации, *караны* и пр.?» (S.D. VII, 101)

И точно также (сказано в следующих строках): «Получив однажды знание вездесущего Шивы и пребывая в твёрдой уверенности посредством восприятия (pramāṇa), писаний и высказываний Гуру, больше ничего не нужно делать, используя методы *караны* или *бхаваны*». (S.D. 5b-6)

# Четвёртое толкование «kaulika-siddhidam»

«Kaulika» означает «kule-jātā», т.е. «рождённое, или возникшее из кулы». «Siddhi» – это достижение проявления многообразия, начиная с разворачивания «ha», выражения наслаждения Шакти, и заканчивая развёртыванием многообразного внешнего существования. То, что приводит к такому достижению – это kaulika siddhidam.

Это само *ануттара* природы великого Света, который неявно (имплицитно, свёрнуто) содержит в себе развёртывание универсума как тождественного сознанию<sup>18</sup>, тогда как явно (эксплицитно) разворачивает разнообразие посредством изобилия восхитительной силы, проистекающей из его собственной непревзойдённой свободы. *Майя* или *пракрити*, которые не являются Светом сознания (аргакāśагūрат), не могут быть причиной манифестации существования. Если же предполагается, что они относятся к природе Света, тогда они определённо являются самим владыкой Бхайравой. Так какая же польза от словесных ухищрений?

### Примечания

- 1. «Кула», или полнота манифестации, проявляется в трёх формах: грубая (sthūla), тонкая (sūkṣma) и запредельная (рага), либо как материальный объект, либо как тело. Что касается тела, то оно известно как sthūla-śarira, sūkṣma-śarira и рага или karaṇa-śarira. «В смысле причины и результата» означает, что bhūtādi или раñса-māhabhūta, пять грубых физических элементов (земля, вода и т.д.), являются результатами грубой материи (sthūla), органы чувств (indriya) являются результатом тонкой материи (sūkṣma), и прана является результатом запредельной материи (рага).
- 2. Это цитата из «*Йога-сутр*» Патанджали (IV, 24). Полностью эта строфа выглядит так: tadasaṃkhyeyavāsanā bhiścitramapi parārthaṃ saṃhatyakāritvāt. «Это, (т.е. ум (*читта*)) хотя и раскрашивается бесчисленными подсознательными впечатлениями (отпечатками), существует для другого (т.е. для пуруши, или самости), поскольку действует во взаимодействии с другим, т.е. в силу взаимосвязанной причинности».
- 3. «Yathāvasthānāt» означает, что каждый материальный объект проявляется в своём собственном пространстве, времени и форме.
- 4. «Посредством сгущения» (аśyānarūpatayā) означает, что тонкая энергия сознания приобретает плотную форму материи, но даже в этой густой массе сознание не теряет своей природы, также как вода, становясь льдом, сохраняет свою сущностную природу.
- 5. Полнота материального (*кула*) впадает в зависимость и ограничения не под каким-то принуждением, но в силу присущей свободы божественного сознания (bodhasvātantryādeva), т.е. божественное сознание добровольно погружается в ограничения материи.
- 6. Двойной смысл bandhuşu не может быть адекватно выражен в переводе. Слово «bandhu» происходит из корня «bandh», что означает связывать, «badhnāti manaḥ snehādinā iti

bandhuḥ». Родство или дружба называется бандху, поскольку это связывает ум аффективностью и пр. В «bandhābhimānāt» Абхинавагупта предполагает, что *кула* связывает или ограничивает не только в материальном смысле, но также в смысле родства или дружбы.

- 7. В данном контексте «parivṛtya» является очень важным термином. Изначально это означает «разворот, возвращение». «Parivṛtti» это существительное, происходящее от глагола «parivṛt», являющееся техническим термином данной системы. Его определение таково: «idantātmakaṃ viśvābhāsam ahantātmani pūrṇābhāse saṃsthānaṃ», вся объективная манифестация, проявляющаяся как «это», пребывает во всеобъемлющем сиянии совершенного божественного Я-сознания. Следовательно, объективные явления проявляются как излучение ноуменального Света.
- 8. «Vyatireka» означает «исключение», «отрицающее доказательство»; «itara» означает отличное от vyatireka, т. е. «утверждающее доказательство» (anvaya). Vyatireka определяется как «yadabhāve yadabhāvaḥ», т.е. когда из отсутствия одного вытекает отсутствие другого. Anvaya определяется как «yatsattve yatsattvam», т.е. когда из наличия одного вытекает наличие другого.
- 9. «Излучение» (raśmicakra) означает совокупную целостность сил (śakti-cakra) Божественного.
- 10. «Anuttara dhruva» это «а» или высший Шива, первая буква «аham». «Висарга» это распространение ахам вплоть до анусвары, т.е. назального звука, который отмечается точкой над «ha» в слове «аham». Таким образом «а» в «аham» символизирует Шиву, «ha» Шакти, и анусвара тот факт, что хотя Шива проявляется благодаря Шакти даже в «земле», тем не менее он не расчленяется, но остаётся нераздельным (avibhāgavedanātmaka-bindu-rūpatayā).

«Висарга» — это сама природа ануттары или Шива-Шакти, расширение (развёртывание), которое имеет два аспекта: развитие манифестации (sṛṣṭi) вплоть до феноменальных явлений (нара) и обратное движение (saṃhāra) от явлений к Шиве. Вся космическая игра сришти-самхара имеет природу висарги. В сришти висарга обозначается двумя точками, расположенными друг над другом (:), а также точкой над «аham», которая есть лишь половина висарги. Половина «ha» известна как полная висарга, и половина этой висарги – это анусвара или бинду (.).

- 11. «Вадья-тантра» сегодня недоступна.
- 12. «Vartamāne» здесь означает «svarūpalābhadaśāyāṃ», т.е. «в состоянии постижения сущностной природы».
- 13. Ануттара символизируется слогом «а», тогда как висарга, или воплощение Шивой Шакти, символизируется слогом «ha». Тело, прана и т.д. сами по себе не могут вызвать определённое восприятие объектов. Только энергия внутреннего божественного «Я», оживляя их, позволяет иметь объективное и субъективное переживания.
- 14. В недвойственной «*шайва-агаме*» все эти силы интерпретируются в свете тождественности с Шивой или Бхайравой, который является нашей собственной сущностной Самостью. Следовательно: (1) «Аṇimā» это сила усваивания всей манифестации божественным сознанием (cit), которое является нашей Самостью. (2) «Laghimā» это сила отбрасывания всех ощущений различия. (3) «Маһimā» это обретение ощущения всепронизываемости Божественного. (4) «Ртāрti» это сила пребывания в своей собственной сущностной Самости. (5) «Ртākāmya» это сила видения разнообразий мира как восхитительной игры божественного. (6) «Vaśitva» это сила непрерывного пребывания в божественном Сознании. (8) «Yatrakāmāvasāyitva» это сила развития (раскрытия, обнаружения) іссhā-śakti, характеристики Шивы.
  - 15. В общем смысле бхавана включает в себя сосредото-

чение (dhāraṇā), медитацию (dhyāna) и погружение (samādhi); в особом же смысле это означает творческое созерцание.

- 16. «Кагаџа» это один из методов (āṇava-upāya), в котором практикующий созерцает тело и нервную систему как слепок (копию) космоса.
- 17. Сомананда жил в Кашмире, в 9 веке н.э. Он написал «*Шива-дришти*» и комментарий к «*Паратришике*», который теперь недоступен. Он был главным учителем Абхинавагупты.
- 18. Вся объективная манифестация существует в *анутта- ра* как форма сознания или *вимарша*.

#### **TEKCT**

(tathā yena anuttareņa стр. 13, 1. 10 – vijrātamātreņa стр. 13, 1. 17)

# Перевод

(Теперь Абхинавагупта по-разному объясняет фразу «yena-vijñātamātreņa».)

## Первое толкование «yena-vijñātamātreņa»

«Yena» означает «anuttarena», т.е. «благодаря ануттаре».

«Vijñāta» означает «viśeṣeṇa jñāta», т.е. «раздельно, или отчётливо узнаваемое».

«Ма̄treṇa» состоит из двух слов: mā+tra. «Ма» означает «mātrā», т.е. «посредством знания [Самости] (mānena или pramātmanā)». «Тra» означает «trāṇam», т.е. защита, насыщение, поддержка (pālanaṃ), или же управление, опека (patitva).

Таким образом, «trāṇam» означает защиту познающего (pramātā), познания (pramāṇa), познаваемого (prameya) и верной концепции (pramiti). Следовательно, *матра* — это то, что защищает или поддерживает благодаря знанию сущностной Самости *праматы*, *праманы* и пр. Поэтому «vijṇātamātraṃ»

означает – «то *ануттара*, благодаря чему *матра* определённо узнаётся».

# Второе толкование «vijñātamātreņa»

То, что определённо известно, т.е. известно доподлинно, – уже известно. И, будучи уже совершенно известным (sakṛd-vibhātātmatvāt), это не узнаётся снова. «Jīātamātraṃ» означает, что известное как объект (jñeyaikarūpatvāt), например, чашка, никогда не является субъектом (na tu kadācit jīātṛrūpam). Таким образом, виджнятаматра означает то, что уже познано как объект. И точно также, это означает майю, которая известна как объект, вызывающий разделение.

Следовательно vi-jīātamātram — это то, в чём познаваемый объект (jīātamātra), такой как чашка и пр., а также майя, прекратились («vi» в данном контексте означает прекращение (vigata)). Поэтому виджнятаматрена — это то, в чём объекты, такие как чашка и пр., больше не являются объектами, но отождествляются с субъектом, проявляющимся как свой собственный Свет, где майя больше не доминирует.

В вышеприведённых объяснениях были представлены три идеи: (1) Именно *ануттара* является тем, на основании чего утверждается, что Самость – это единственное, благодаря чему существуют радости *праматы*, *праманы*, *прамеи* и *прамити*. (2) Однажды узнанная Самость больше не требует поддержки за счёт *бхаваны* и пр. (3) Объект не может заместить субъект. То, в чём объект и майя не преобладают, есть *виджнятаматра*.

#### **TEKCT**

(khe brahmani ctp. 13, 1. 17 – uktanayena ctp. 18, 1.3.)

# Перевод

(Далее Абхинавагупта представляет объяснение «khecar $\bar{i}$ samat $\bar{a}$ »).

Смысл кхечари заключается в следующем. Кхечари есть та шакти, которая пребывает в «kha», т.е. brahma (или cit), что тождественно её собственному движению, т.е. разноплановым функциям (carati). Эта кхечари в своём универсальном аспекте функционирует (carati) тремя способами. Она [как gocari] приводит к знанию объекта, [как dikcari] производит такие движения как схватывание, отпускание и т.д., и [как bhūcari] существует в форме объективного существования. Таким образом, кхечари существует как гочари в форме внутренних психических органов (antaḥkaraṇa), как дикчара — в форме внешних органов чувств (bahiṣkaraṇa), и как бхучари — в форме объективного существования, такого как синее и пр., или же в форме субъективного существования, такого как приятное и т.д.

И точно также, в индивидуальном аспекте шакти последовательно узнаётся как vyomacari в пустоте [сознания], где разделение между субъектом и объектом ещё не проявилось; как гочари в форме антахкараны, где имеется только проявление знания; как дикчари в форме внешних органов чувств, что предполагает проявление разнородности, в которой уже есть разделение на познающего и познаваемое; как бхучари в форме существования (bhāvas), где уже имеется преобладание чёткого разделения в объектах, которые, в соответствии с вышеизложенными принципами, на самом деле неотдельны от кхечари, пребывающей в сущностной природе, т.е. в ануттара. Следовательно, эта Шакти высшего Владыки единственная. Как уже было сказано: «Его шакти образуют весь универсум, и великий Владыка является обладателем всех шакти». Или же, в соответствии с другой интерпретацией: «Есть только один хозяин Шакти – это Махешвара, и вся манифестация явлений есть разнообразие формы его монаршей независимости (svātantrya-śakti)». Следовательно, кхечари определяется женским родом.

Будет неправильным фиксировать определённый поря-

док или раздельность между *кхечари-шакти*, чья сфера – самость, *гочари*, чья сфера – *антахкарана* или ум, *дикчари*, чья сфера – органы чувств, и *бхучари*, чья сфера – внешние объекты, поскольку в таком случае неразрывная связь между ними окажется невозможной, а также потому, что, как полностью отдельные от *кхечари*, они не смогут проявляться (просто через активность органов чувств).

Та самая *кхечари* воспринимается отдельно (от божественного) в форме желания, гнева и т.д. Однако единообразие (samatā) *кхечари* означает восприятие её полностью божественной природы повсюду (в звуке (śabda), в форме и цвете (rūpa), во вкусе (rasa), в запахе (gandha) и осязании (sparśa)) в силу того, что она является природой совершенного Бхайравы. Даже малая толика незнания природы целостной *ануттары* приводит к противоположному состоянию ума. И именно это противоположное состояние образует неустойчивое существование (samsāra).

В этом состоянии māyīya-mala происходит активное проявление āṇava-mala, вызывающее у существ ощущение собственной крайней малости (ограниченности), потому что они рассматривают себя как полностью несовершенных, которые должны воспринимать многообразие, разделённость сущего по причине стремления к накоплению kārma-mala из-за ограничений анава-малы, возникающих по причине закладывания остаточных отпечатков хороших и плохих действий, осуществляющихся под влиянием майи.

Когда в силу отсутствия ограничения отклонение (искажение) (vaiṣamya) состояний ума, вызванное не-узнаванием истинной природы, прекращается, само состояние гнева, заблуждения и пр. проявляется как всего лишь выражение сознания совершенного и высокочтимого владыки Бхайравы. Как сказал почтенный Сомананда: «Шива – это тот, чья природа состоит из разворачивания Шакти». («Шива-дришти», III, 94) И точно также: «Является ли это состоянием удоволь-

ствия (выражение *саттвы*), боли (выражение *раджаса*) или заблуждения (выражение *тамаса*), я пребываю во всех них как высший Шива». (Ś.D. VII, 105) «Также и в боли целью является устойчивость посредством расцвета сущностной природы благодаря терпению». (Ś.D. V, 9)

Даже состояние ненависти и пр. существуют благодаря их тождественности чудесной игре [божественного] сознания, иначе само их существование было бы невозможным (букв. «иначе само овладение их природой была бы невозможно»). Богини органов чувств, играющие в различные игры [жизни], подобны лучам Шивы-солнца. Образуя между собой разнообразные комбинации, богини органов чувств<sup>1</sup> обретают бесчисленные разновидности (prakāra). Для различных целей они выстраиваются в ужасные или благие композиции (parikalpita-tattatsamucita-saumya-rudraprakārāḥ) и используются для ужасных (raudra) действий uccātana<sup>2</sup> и māraņa, а также для благих и добрых деяний (śāntyādirūpesu karmesu). И в mata-śāstra<sup>3</sup> и т.д. они считаются достойными почитания, как божества, в соответствии с их классификацией krtyā4 и т.д. Они образуют семью высокочтимого Бхайравы. Как было сказано: «Необходимо принять позу ворона для уччатаны» и «они являются лучами Бога богов и обладают силой «ha», а также иных категорий букв».

Если реальная природа этих лучей, т.е. *шакти*, не была постигнута, тогда, скрывая (tirodadhatyaḥ) чудесную игру божественного сознания, которое остаётся без какого бы то ни было изменения даже посреди разделения (vikalpe'pi nirvikalpaikasāraṃ), они приводят вас к состоянию ограниченных существ (раśu) посредством ловушек мира, посредством множества различных видов букв, посредством ghoratari-śakti, которые ведут свои игры (т.е. devatātmanā) в форме различных видов концепций (vikalparūpeṇa), посредством введения вас (как ограниченных существ) в форму страха, возникающего из сомнения.

Как было сказано: «Маһāghora — это божества ріṭha, которые постоянно морочат людей», а также: «Они сталкивают тех ограниченных существ, которые поглощены удовольствием, всё ниже и ниже». И, кроме того: «Будучи лишённым своей славы из-за kalā<sup>5</sup>, он (индивид) становится жертвой группы сил, возникающих из множества слов, и таким образом он известен как ограниченный». (Sp. K. III, 13)

«Когда узнаётся их реальная природа, эти ментальные состояния (такие как гнев, заблуждение и пр.), благодаря обращению к [khecari-samatā], приводят к освобождению уже в этой жизни». Как было сказано: «Однако, когда он твёрдо укоренён в этом высшем принципе спанды, тогда, забирая возникновение и растворение *пурьяштаки* полностью под свой контроль, он становится реальным воспринимающим и, следовательно, господином совокупной целостности *шакти*». (Sp. K. III, 15)

Именно это подразумевается под знанием их (гнева, заблуждения и пр.) реальной природы. Во время своего возникновения эти состояния гнева и пр. имеют форму *нирвикальпы*, т.е. они являются чистой энергией Божественного.

Таким образом, даже когда возникает искажённая ментальная конструкция (vikalpa) (такая как kāma или krodha), (не являющаяся искажённой в момент возникновения), и подвергается воздействию различных слов, которые есть производные от множества букв, она не соединяется с группой шакти, связанной с множеством букв, и поэтому не может уничтожить природу йогина, определяющуюся его более ранним состоянием нирвикальпы. Мыслительные конструкции не полностью обособлены от неразличающего состояния сознания (nirvikalpa), которое есть лишь другой вид викальпы. Только неразличающее сознание, которое благодаря силе собственной независимости (svātantrya) отделяет от самого себя различные сущности (bhāva), из которых происходят разнообразные грубые элементы (labdhabheda-bhūtādi), извес-

тно как vijñāna-cakra и является, таким образом, хозяином или правителем этого.

Поэтому однородность (sāmya или samatā) кхечари-шакти образует освобождение. Однородность кхечари-шакти имеет место вследствие осознавания сущностной природы непревзойдённой абсолютной реальности (ануттары), которая неизменно присутствует и возникает из блаженства узнавания завершения соединения божественных Шакти и Шивы, а также стабилизируется благодаря постижению блаженства обоих (ubhayavimarśānandarūḍhi).

Шива поглощён созиданием в форме развёртывания посредством энергии великой мантры высшей, первичной Речи; т.е., это совершенное «Я» в союзе с Шакти, где скрыта тенденция к развёртыванию и где изобильно расцветает концентрация их энергии, вовлекается в активность созидательного развёртывания.

Теперь всё, что входит во внутренние психические органы или внешние органы чувств живых существ, пребывает как их жизненная энергия (сеtanarūpeņa prāṇātmanā) в центральном канале (ѕиṣumnā), чьей главной характеристикой является оживление всех частей тела. Эта жизненная энергия, называемая «живым блеском» (ојаѕ), распространяется во всех частях тела как оживляющий фактор в форме общей семенной энергии (vīrya). Затем, когда возбуждающее визуальное или слуховое воздействие доходит до воспринимающего, вследствие своей возбуждающей силы оно раздувает пламя страсти в форме волнения семенной энергии. Как было сказано: «Через общение или контакт с телом и т.д.»

Даже одна только форма, звук и т.д., из-за своего усиления, благодаря накопленной энергии, о чём говорилось прежде, может привести к возбуждению органов чувств, связанных с другими объектами. Поскольку каждая вещь для всех людей является отражением (аналогом) всех вещей, даже воспоминание, или идея определённой вещи может действи-

тельно вызвать беспокойство из-за возбуждения от огромного множества видов переживаний, таких как звук и пр., находящихся в подсознании всеобъемлющего ума. Только вполне развитая семенная энергия (вирья), содержащая квинтэссенцию всех переживаний (paripusta-sarvamaya-mahāviryameva), может привести к полному развитию и наделить силой порождения (pusti-sṛstikāri), но не её незрелое состояние (арштат), как в случае с ребёнком, или же ослабленное состояние (kṣiṇam), как в случае со стариком. Когда семенная энергия, пребывающая в безмятежном состоянии (svamayatvena abhinnasyāpi) внутри и тождественная собственной Самости, возбуждается (viksobha), т.е. когда она пребывает в активном состоянии, - истинным источником её вожделения является высшее Я-сознание, насыщенное созидательной пульсацией, находящееся за пределами пространства и времени (adeśakālakalitaspandamaya-mahāvimarśa-rūpameva), имеющее природу совершенного сознания Бхайравы, абсолютно независимое, наполненное силой блаженства.

Даже [прекрасный] образ, ставший видимым благодаря направленности двух глаз, доставляет удовольствие только в результате своего соединения<sup>8</sup> с могучей семенной энергией (mahāvisarga-viśleṣaṇa\*-yuktyā), которая возбуждает энергию глаз (tadvīryakṣobhātmaka). И то же самое происходит, когда уши слышат приятный звук.

Также и в случае с другими органами чувств, само по себе восприятие (т.е. без соединения с семенной энергией) не может получить полное развитие в силу возникновения энергии только в самих органах чувств (svātmani eva ucchalanāt).

Так, в случае с теми, у кого семенная энергия не развита (tadviīya-anupabṛṃhitānāṃ) и в ком удовольствие любви, которое стимулирует семенную энергию, отсутствует, кто подобен камню, в том и прекрасный образ юной девушки с \* Viśleṣaṇa в данном контексте означает не разделение, но единство: «viśeṣeṇa śleṣaṇaṃ», т.е. «определённого рода соединение». (прим. пер. с санскрита Дж. Сингха)

большими и красивыми бёдрами, с лукавым взором и со сладким, нежным и мелодичным голосом не может вызвать удовольствие. В том случае, когда объект не может вызвать полного возбуждения, он производит лишь ограниченное удовольствие. Если имеется полное отсутствие удовольствия, – это влечет за собой бесчувственность. Только сосредоточенность на огромном удовольствии возбуждает семенную энергию, и только это отражает вкус прекрасных вещей (sahrdayatā). Чрезмерное удовольствие возможно только для тех, чьё сердце раскрывается (расширяется) благодаря семенной энергии, которая обладает неограниченной способностью усиливать чувствительность и которая устанавливается в них (органах чувств и т.п.) благодаря неоднократному соединению с объектами удовольствия.

В печали присутствует то же чудесное переживание наслаждения (для тех, кто обладает khecarī-sāmya). Какую бы радость мы ни получали от своей жены или сына, удовольствие, которое одухотворено семенной энергией и которое пребывает в сердце (antarvyavasthitam), когда вопреки всем ожиданиям (bhāvanā-asadṛśa) возникает переживание потери любимого, и мы заливаемся слезами и криками, становится причиной горя (kṣobhātmakaṃ). Но, когда это горе достигает своего пика (vikāsam āpannaṃ) и кажется, что радость встречи никогда больше не повторится, вследствие безысходности (паігареkṣya-vaśa) природа этого горя внезапно оборачивается определённым счастьем (сатаtkriyātma) (в силу всеохватности сущностной природы (khecarī-sāmya)). Так, было сказано: «Даже в печали, благодаря всеохватности сущностной природы и т.д.» (Ś.D. V, 9)

Когда происходит растворение *праны* и *апаны* (maru-dādi) в *сушумне*, которая является центральным каналом, хранящим энергию всех ощущений, сознание выходит на уровень великого центрального канала (*сушумны*), где оно обретает единство с пульсацией *шакти* (nijaśakti-kṣobha-tādātmyaṃ). Тогда все двойственные ощущения растворяют-

ся, и совершенное Я-сознание возникает благодаря изобилию совершенств нашей собственной присущей *шакти*. Затем, благодаря вхождению в союз Шивы и Шакти (rudrayāmalayogānupraveśena), который представляет собой блаженство сущностной природы их манифестации, а также благодаря полной интеграции (viśleṣaṇa) с расширяющимся течением энергии великой мантры совершенного Я-сознания, имеет место манифестация абсолютной (*акула* или *ануттара*) природы Бхайравы, которая находится за пределами всяческих разделений (nistaraṅga), неизменная и постоянная (dhruvapadātmaka).

В случае обоих полов, поддерживаемых позитивным настроем их семенной энергии, ощущаемая внутри радость оргазма (antahsparśasukham) в центральном канале, которая стимулируется возбуждением семенной энергии и стремится к истечению в момент вибрации (kam-pakāle sakalaviryaksobhojjigamisātmakam), является темой индивидуального переживания для всех. Эта радость не просто зависит от тела, как от простой созданной вещи. Если в такой момент она служит знаком для воспоминания присущего наслаждения божественной Самости (tadabhijīānopadeśadvāreņa) (т.е., если в такой момент постигают кхечари-самья), то наше сознание входит в постоянное и неизменное состояние (dhruvapade), которое реализуется посредством метода гармоничного союза (viślesana) с разворачивающейся энергией совершенного Я-сознания, которая образует (инициирует) высокочтимую высшую, божественную Шакти (parābhattārikārūpe) и является выражением абсолютной, свободной манифестации блаженства единения Шивы и Шакти, выражающей высшего Брахмана. Позже будет сказано, что «необходимо почитать созидательный аспект совершенного Я-сознания». (Р.Т., ст. 29b)

Верно сказано: «Как огромное баньяновое дерево содержится в семени, в виде потенции, также и вся вселенная, все подвижные и неподвижные существа пребывают в виде потенции в сердце Высочайшего». (Р.Т. ст. 24) И точно также: «Это достижение воздаяния мантры. Это союз Шивы и Шакти. Благодаря этой практике достигают силы всеведения». (Р.Т. ст. 35)

В другом месте также было сказано: «О богиня, даже в отсутствии женщины имеется изобилие наслаждений, просто благодаря интенсивному воспоминанию сексуального удовольствия в виде поцелуев, объятий и пр.» (V.Bh. ст. 70)

Представленное выше было изложено исходя из следующего: Даже когда отчётливо вспоминается контакт с женщиной, это отражается в половом органе (tatsparśa-kṣetre) и в центральном канале, который непосредственно связан с естественной, высшей Шакти (madhyama-akṛtrima-parātmaka-śaktinālikāpratibim-bitaḥ). Затем, даже при отсутствии контакта с реальной женщиной (tanmukhyaśāktasparśābhāve'pi), интенсивное воспоминание такого контакта возбуждает соответствующую семенную энергию, которая находится в нём (в центральном канале). В этой связи было сказано: «Во время полового сношения с женщиной полное соединение с ней происходит в силу возбуждения, которое завершается наслаждением оргазма. Это лишь символизирует блаженство Брахмана, которое относится к нашей собственной Самости». (V.Bh. ст. 69)

И далее: «Через любовь необходимо понимать достижение принадлежности к *Кула*». Выдающийся, почтенный Вьяса также говорил: «Каждое лоно – это моя великая Шакти (mahat-brahma). Я оставляю в них своё семя. Отсюда возникает рождение всех существ, о сын Бхараты». (Вh. G. XIV, 3)

Почтенный Сомананда также говорил в своём комментарии к «Паратришике»: «Вопрос Дэви во время любовного союза с Бхайравой хотя и относится к parasambandha $^9$ , был задан ему с позиции mahat $^{10}$  и antar $\bar{a}$ la-sambandha $^{11}$ , в совершенной гармонии с parasambandha».

На этом заканчиваю это длинное введение в эзотерические объяснения писаний Трики. Таким образом, в соответ-

ствии с изложенными выше принципами, именно об этом говорится в первой строфе, то есть об anuttara, которая производит kaulikasiddhi и которая, если понята, вызывает khecarisāmya.

## Примечания

- 1. Активности органов чувств, исходя из их возникновения, известны как indriya-vṛtti и приводят только к мирской активности. Но если они обращаются к высшему сознанию, они трансформируются в indriya-sakti и становятся известными как karaṇeśvarī, marīci-cakra и т.д.
- 2. Использование мантры, благодаря которой существо совершенно теряет над собой контроль, известно как иссаțапа, тогда как мантра для умерщвления кого-либо известна как māraṇa-mantra.
  - 3. Эта система тантрического учения dvaitādvaita.
- 4. «Krtyā» это богиня, с чьей помощью тантрик может уничтожать врагов.
  - 5. «Kalā» в данном случае означает «шакти букв».
- 6. Эта загадочная сентенция Абхинавагупты затруднительна для перевода. В ней содержатся следующие идеи:
- 1) Шива обладает природой sāmānya-prakāśa-spandana, т.е. наполнен пульсацией общей креативности.
- 2) Шакти обладает природой стимуляции общего потенциала креативности Шивы в viśeṣa-vimarśa-maya-spandana, т.е. в особую манифестацию звука (śabda), формы и цвета (rūpa), вкуса (rasa), осязаемого (sparśa) и запаха (gandha). Поэтому единство обоих (т.е. Шивы и Шакти) является непременным условием богатого разнообразия проявлений.
- 3) Такое единство обуславливает разворачивание «а» kalā ануттары. Первый уровень это śānta-vīrya, или только пракаша Шивы. Второй уровень вимарша, или богатое разнообразие проявлений.

- 4) Абсолют двуполый по природе. Мужской принцип представлен Шивой, а женский Шакти. Манифестация возникает из единства этих двух.
- 7. Это означает, что в ней содержится «живой блеск» (ojas) звука (śabda), формы (rūpa), вкуса (rasa), запаха (gandha) и осязаемого (sparśa).
- 8. «Viśleṣaṇa» здесь означает «viśeśeṇa-śleṣaḥ», определённое соединение или союз. «Маһāvisarga-viśleṣaṇa» это технический термин для конструкции, которая означает, что вся радость возникает благодаря соединению с совершенным Ясознанием.
- 9. Связь между учителем и учеником (parasambandha) заключается в том, что оба являются Шивой.
- 10. Маhat или mahān-sambandha заключается в том, что вопрошающий *садашива*, тогда как отвечающий Шива.
- 11. Antarāla-sambandha заключается в том, что вопрошающий – *анантабхаттарака*, тогда как отвечающий – *сада*шива.

#### Обобщение

В этом обширном комментарии Абхинавагупты есть четыре важных пункта: (1) Что на самом деле означает диалог между Дэви и Бхайравой? (2) Смысл *ануттары*. (3) Что такое *каулика-сиддхи*? (4) Концепция *кхечари-самата*.

Мы можем рассмотреть эти пункты последовательно друг за другом:

(1) Что же на самом деле означает этот диалог между Дэви и Бхайравой? «Devi uvāca» означает «Дэви сказала», т.е. задала вопрос, а «Bhairava uvāca» – «Бхайрава ответил». Относится ли это к какому-то отдалённому прошлому, в котором происходил этот диалог между Дэви и Бхайравой? Что подразумевается под прошедшим временем? Кто такая Дэви? Кто такой Бхайрава?

Абхинавагупта говорит: «Paraiva ca samvit "Devi"

ityucyate». Дэви — это ничто иное как высшее божественное сознание, которое не является абстрактной идеей, но живое, пульсирующее Сознание-сила, или Энергия (рага́sakti), Речение (Слово) (рага́vak), постоянно пульсирующее как «Я» (аһаṃ vimarśa). И вопрос есть ничто иное как самовыражение. Как утверждает Абхинавагупта, «Таt paśyanti-madhyamātmikā svātmānameva vastutaḥ parasaṃvidātmakaṃ vimṛśati». «Когда Дэви проявляется как пашьянти и мадхьяма, она узнаёт себя как высшее сознание».

Кто спрашивает? Абхинавагупта даёт следующий ответ: Aham eva sā parāvāgdevi-rūpaiva sarva-vācyavācakāvibhaktata-yāevam uvāca». «Я сама, как то же самое высшее божественное Речение-сила, не отличаюсь от всех высказанных слов (vacaka) и их референта (vacya)».

Абхинавагупта говорит так: «Evaṃ paramārthamayatvāt parameśvarasya cittattvasya, yadeva avibhāgena antarvastu sphuritaṃ, tadeva paśyantībhuvi varṇa-pada-vākya-vibhajayiṣayā parāmṛṣṭaṃ, madhyamāpade ca bhedena sthitaṃ vastupūrvakaṃ saṃpannaṃ yāvat vaikharvantaṃ 'anuttaraṃ kathaṃ' ityādi bhinna-māyiya-varṇa-pada-vākya-racanāntaṃ».

«Следовательно, внутреннее содержание, т.е. вопрос и ответ, которые проявляются в сознании высшего Владыки нераздельным образом в силу того, что он есть высшая истина, представляется на уровне *пашьянти* в нераздельной форме (nirvikalpa) вместе с желанием выразить это в размерности букв, слов и предложений. Это позиционируется в смысле раздельности (расчленённости) на уровне *мадхьямы* и, наконец, выражается в форме вопроса и ответа на уровне *вайкхари*, то есть в виде «грубой» речи, состоящей из букв māyīya, слов и предложений».

На высшем уровне (*пара*) нет ни вопроса, ни ответа. Есть просто Истина. Только когда это раскрывается (развёртывается, проявляется), – возникает форма вопросов и ответов, которые выражаются в виде слов.

И, наконец, Абхинавагупта обобщает это следующим образом: «Etāva-deva atra tātparyam-svātmā sarvabhāvasvabhāvaḥ svayaṃ prakāśamānaḥ svātmānam eva svātmāvibhinnena praśnaprativacanena praṣṭṛ-prativaktṛ-svātmamayena ahantayā camatkurvan vimṛśati».

«Это всё, что подразумевается в сказанном. Самость, которая есть естественное самоосвещающее состояние всех существований, развлекается вопросами и ответами, которые не отличаются от неё самой, где вопрошающая (Дэви) и отвечающий (Бхайрава) являются лишь этой Самостью, наслаждающейся самовыражением».

Таким образом, божественный диалог при абсолютном анализе оказывается духовным монологом, способом самовыражения и самовоспоминания.

Это также раскрывает загадку прошедшего времени. На высшем уровне есть неизменная Истина, которая вне времени. Следовательно, нет ни вопросов, ни ответов, ни прошлого, ни настоящего, ни будущего. Это всего лишь Реальность, сияющая своим собственным светом. Реальность не статическая, но динамическая, изливающаяся (prasara, visarga) в виде манифестации, самовыражающейся пульсации. Только когда Истина высшего уровня описывается или раскрывается, она опускается до уровня *пашьянти*, воплощается в форме Дэви и начинается божественный диалог. Таким образом, обращение к прошлому (uvāca) является логическим, а не хронологическим.

(2) Смысл ануттары. Абхинавагупта объясняет концепцию ануттары шестнадцатью способами с различных точек зрения. В своем «Лагхувритти» он представляет суть значения ануттары, где охватываются сразу все точки зрения: «Uttaram utkṛṣṭam uparivarti, tacca jaḍāpekṣayā grāhakarūpam. Tasya tu cidātmanaḥ svaprakāśasya na grāhakāntaram astīti anuttaratvam. Tena anuttaraṃ saṃwidrūpam sadā sarvatrāvabhāsitaṃ pūrvāparadeśa-kālavihīnam anapahnvanīyam».

««Uttaram» означает «высшее». В сравнении с неодушевлённым, — это субъект или воспринимающий. Следовательно, «uttaram» означает «высшее». И поскольку кроме самосветящегося (svaprakāśasya) сознания нет никакого другого воспринимающего, так как это абсолютный Воспринимающий, — это и есть ануттара. Поэтому ануттара — это высочайшее (наивысшее) Сознание, постоянное, вездесущее, вне времени и пространства, неоспоримая Реальность».

(3) Что такое *каулика-сиддхи*? Абхинавагупта интерпретирует *каулика-сиддхи* с двух позиций – внешней и внутренней.

С внешней точки зрения каулика-сиддхи означает «kulāt āgatā siddhih», т.е. достижение определённого восприятия объекта, такого как чашка, кусок материи и пр., происходящим из кулы. «Kula» означает prāṇadehādiḥ prāṇa тело и т.д. Таким образом, «kaulikasiddhidam» означает «prānadehādeh āgatā siddhih bhedaprāṇānam nīlasukhādinām niścayarūpā tām dadāti iti», т.е. то, что вызывает посредством праны, манаса, тела и пр. определённое объективное восприятие синего или субъективное восприятие приятного. Но вызывает ли сам по себе телесно-ментальный комплекс эти переживания? Нет, так как телесно-ментальный комплекс является лишь посредником. Именно ануттара, непревзойдённая Реальность, вызывает переживание посредством тела и ума. «Śarirādayo hi jhagiti anuttara-dhruva-visarga-vīryāveśena akālakalitena madhyama-sopānārohenaiva bhāvāndām tathātvaniścaya-rūpām siddhim vidadhate». «Разумеется, именно тело, ум и пр., благодаря проникновению в них энергии Шивы и Шакти, энергии, которая вне сферы времени и которая возводит промежуточные ступени праны и т.д., образуют последовательность в форме определённого восприятия существующих объектов».

Следовательно, *каулика-сиддхи* – это определённое восприятие посредством *кулы* телесно-ментального комплекса, происходящее благодаря *ануттаре*.

С внутренней точки зрения, т.е. с точки зрения обратного движения, каулика-сиддхи имеет следующий смысл: кула означает полноту грубой, тонкой и тончайшей манифестаций. Это всего лишь затвердевание высшего сознания. «Kule bhavā kaulikī siddhiḥ», т.е. сиддхи, относящееся к полному комплексу грубой, тонкой и тончайшей манифестаций. Сиддхи здесь означает «tathātva-dārḍhyaṃ parivṛtya ānandarūpaṃ-hṛdayasvabhāva-parasaṃvidātmaka-śivavimarśatādātmyaṃ tāṃ siddhiṃ dadāti».

«Достижение (siddhi) — это обретение блаженства (ānanda) посредством разворота (parivṛtya) для того, чтобы укрепиться в этом принципе, т.е. в Свете универсального сознания (tathātva-dārḍhyam), иными словами, это тождественность с совершенным Я-ощущением Шивы, которое есть высшее сознание и чья природа — непрерывная пульсация (спанда) наслаждения манифестацией». И именно ануттара приводит к такому достижению.

(4) Концепция *кхечари-самата*. Главной целью вопроса Дэви является *кхечари-самата*. Это центральная точка, вокруг которой вращается весь диалог между Дэви и Бхайравой.

Это сложное слово, состоящее из двух компонентов: кхечари и самата. Поэтому мы должны понять значение этих двух слов. Давайте прежде всего расмотрим слово «khecari». «Кhe» — это местный падеж от слова «kha», которое означает «небо», «пустоту» или «брахмана». В данном контексте оно означает «абсолют» (брахман), а «сагі» означает то, что двигается повсюду. Абхинавагупта представляет это как «khe brahmaṇi abhedarūpe sthitvā carati iti khecarī». «Кhecari — это то, что, пребывая в Абсолюте, в нераздельном единстве, двигается повсюду». Иными словами, кхечари — это динамическое божественное сознание. Это то божественное сознание-сила, которое на уровне манифестации проявляется в форме воспринимающего эмпирически, когда оно известно как vyomacarī, в форме психических органов, когда оно известно

как gocarī, в форме внешних органов чувств, когда оно известно как dikcarī, и в форме объективного существования, когда оно известно как bhūcarī.

На эмпирическом уровне любые переживания, будь то чувственные восприятия, такие как звук, форма, запах и пр., или же субъективные состояния ума, такие как желание (kāma) или гнев (krodha), проявляются как отдельные и самостоятельные, никак не связанные с универсальным сознанием. И когда их рассматривают в таком свете, т. е. как нечто самодостаточное, настойчиво требующее удовлетворения, тогда это khecari-vaiṣamya, т.е. противоположное действительной природе кхечари.

Однако, когда все восприятия и субъективные состояния ума, подобные желанию и гневу, рассматриваются только как выражения *кхечари*, или божественного сознания, т.е. *subspecie aeternitatis* (с позиции вечности), тогда даже такие эмоции бросают ум ученика в сладкие объятия Божественного. Они служат просто связью между человеком и божественным сознанием.

Абхинавагупта говорит: «Saiva khecari kāma-krodhādirūpatayā vaiṣamyena lakṣyate; tasyāḥ samatāsarvatraiva paripūrṇa-bhairavasvabhāvāt».

«Когда желание и гнев рассматриваются только как отклонение (заблуждение) ума, тогда они образуют неоднородность *кхечари* (khecari-vaiṣamya). Однородность (*самата*) *кхечари* предполагает рассмотрение каждого объекта,а также состояния ума как обладающих природой целостного Бхайравы.»

И ещё: «svarūpāparijñānamayatadvaiṣamya-nivṛttau malā-bhāvāt krodhamohādivṛttayo hi paripūrṇa-bhagavadbhairavabhaṭṭāra-kasamvidātmikā eva».

«Неоднородность *кхечари* возникает в силу незнания сущностной природы абсолюта. Когда это незнание устраняется, то все ограничения эмпирического сознания растворя-

ются, и вместе с исчезновением этих ограничений даже желание, гнев и пр. проявляются как обладающие природой совершенного, божественного Сознания Бхайравы».

Благодаря *кхечари-самата* практикующий повсюду ощущает божественное присутствие, – в каждом объекте, в каждом состоянии ума, даже в желании и в гневе. Такое отношение должно постоянно поддерживаться. При этом полностью меняется взгляд на жизнь.

В том же контексте Абхинавагупта исследует вопрос секса, который обычно считается всего лишь биологическим явлением, животным инстинктом, не имеющим никакого отношения к Божественному, или даже высмеивается с позиции монашеского высокомерия. Абхинавагупта направляет свой «тантрический микроскоп» на эту проблему и исследует её совершенно открыто. По его мнению, секс — это микрокосмический аспект макрокосмической божественной созидательной энергии. Сексуальное возбуждение — это лишь слабое подобие возбуждения той Энергии, которая излучается из союза Шивы и Шакти. При этом необходимо понимать, что Шива и Шакти — это не две отдельные реальности, но лишь аспекты (пракаша и вимарша) единой Реальности, и их союз представляет собой некий вид андрогинного единства.

В телах живых существ энергия находится в центральном канале позвоночного столба, который является производящим, сохраняющим и распределительным центром. В соответствии с теорией Абхинавагупты всё, что поглощается организмом, будь то пища или восприятие (визуальная форма, звуки и пр.), прежде всего преобразуется в центральном канале в форму жизненной энергии (оджас); затем эта энергия преобразуется в семенную энергию (вирья), которая пронизывает всё тело. Все репродуктивные и креативные функции осуществляются именно благодаря этой энергии. Будь то наслаждение вкусной пищей, чудным пейзажем, сладкозвуч-

ной музыкой, вдохновляющей поэмой или объятиями любимого человека, – всё это есть проявление энергии. Это отображение божественной энергии (кхечари) на физическом плане. Даже страсть, злость, и печаль поддерживают свою жизнь из этой божественной энергии. Когда данная энергия используется как отдельная форма просто физической, химической, биологической или психической энергии, тогда это кхечари-ваишамья, неоднородность и расчленённость кхечари. Когда же всё рассматривается и используется как форма божественной энергии, как «движение и дух, который инициирует все мыслимые вещи, все объекты всех [видов] мышления, а также пронизывает все вещи», тогда это кхечари-самья, однородность кхечари. Кхечари-самья приводит к освобождению от липких пут чувственной жизни.

«Khecarī-sāmyameva mokṣaḥ. Tat ca anuttara-svarūpapari-jīānameva satatoditaṃ parameśvaryāḥ śivātmani saṃghaṭṭasamā-pattyā ubhayammar-śaānandarūdhi».

«Однородность (sāmya или samatā) кхечари-шакти формирует освобождение. Однородность кхечари-шакти имеет место вследствие осознавания сущностной природы непревзойдённой абсолютной реальности (ануттара), которая неизменно присутствует и возникает из блаженства узнавания завершения соединения божественных Шакти и Шивы».

«Aņumātramapi avikalānuttara-svarūpāparijītānameva cittavṛttīnāiṃ vaiṣamyaṃ. Sa eva ca saṃsāraḥ».

«Даже малая толика незнания природы целостной *ануттары* приводит к противоположному состоянию ума. Именно это противоположное состояние образует неустойчивое существование (saṃsāra)».

Но как *кхечари-самья* приводит к просветлению? Ответ: «благодаря преобразованию (трансформации) ума». *Кхечари-самья* не означает пребывание в закрытой комнате и медитирование там в течение нескольких минут. Это означает осознавание Божественного каждую минуту в повседневной

рутине жизни. Когда божественное присутствие ощущается постоянно, во время еды, сна или при изучении служебных документов, когда вся жизнь становится йогой, – именно тогда это *кхечари-самья*. Тогда ум практикующего полностью преобразуется. *Кхечари-самья* – это удивительная алхимия, которая трансмутирует грубые материальные элементы адепта в слиток золота божественного сознания. Так происходит чудо растворения человеческого сознания в сознании божественном. С этого момента не оно живёт, но его Владыка живёт в нём. В своём «*Лагху-врити*» Абхинавагупта характеризует *кхечари-самата* как avikalpatvam, pūrnatvam и devi-rūpatvam, т.е. как сознание, свободное от мыслительных конструкций, целостное и Божественное.

#### **TEKCT**

# ETAD GUHYAM MAHĀGUHYAM KATHAYASVA MAMA PRABHO //1//

## Перевод

«Открой мне эту тайну, эту великую тайну, о Владыка, моя сокровенная Самость (mama sva)», или: «Раскрой мне (kathayasva), о мой Владыка (mama prabho), эту истину, которая, хотя во многом и явная (mahā aguhyaṃ), но всё же остаётся тайной».

#### **TEKCT**

(guhyaṃ aprakaṭatvāt стр. 18, 1.5 – tasya āmantraṇamātmana eva стр. 20, 1.19)

# Перевод

Это есть сокрытая тайна в силу своей неоткрытости (неявности) из-за пребывания в сокрытии (guhā) или майе, где сущностная природа остаётся неизвестной. Но в то же время оно в значительной степени явно, поскольку известно каждому как источник наслаждения. (При абсолютном ана-

лизе) именно богиня Śuddhavidy $\bar{a}^2$  пребывает в нераздельности различных состояний познающего (субъекта), познания и познаваемого (объекта). Однако этот «треугольник» (triкола) в состоянии майи становится воспринимающим различие, которое здесь (т.е. в этом состоянии) чрезмерно отражено. Также майя, будучи источником эманации универсума, на самом деле является божественным знанием (śuddhavidyā или śivavidyā). Поэтому, в соответствии с высказанным принципом, когда это божественное знание не познаётся в данном аспекте, то называется великим потаённым (mahāguhā)4, поскольку, будучи «треугольным» в форме познающего и т.д., оно [проявляется как раздельное], так как его высочайшее состояние нераздельности скрыто из виду. В «Трика-шастре»<sup>5</sup> говорится, что только оно (т.е. śuddhavidyā-māyā) является действительным объектом почитания в форме треугольной божественности.

Было верно сказано: «Это треугольная великая духовная истина (maha-vidya) трёх аспектов (Шива, Шакти и нара), место пребывания всякого блаженства (внешнего или cidānanda), основа всеобъемлющего распространения, т.е. субъективного и объективного (visargapadaṃ). Поэтому она должна почитаться во всех аспектах познающего (pramātā), познания и средств познания (pramāṇa), а также объекта познания (prameya)». И точно также: «Лишь божественный свет, который пронизывает познание, познаваемое (artha) и познающего, никогда не заходит, т.е. всегда присутствует».

Теперь, великое потаённое Майи, чьё сердце наполнено чистой, божественной мудростью (śuddhavidyā) и которая есть обширное созидающее движение, источник возникновения всей вселенной, возвратное движение ma-ha-a, появляющееся благодаря своей собственной динамике наслаждения, определённо, является великой тайной. Посредством этой тайны предполагается указать на возвратное движение от объективной манифестации, обозначаемой «ma» (нара) и

«ha» (шакти), к сущностной природе (Самости), которая завершается отдыхом Самосознания в виде Свободы или непрерываемого сознания Бхайравы, обозначаемого слогом «а». В манифестации Я (аhaṃ) является восхитительной формой энергии естественной, присущей мантры, известной как высшее, божественное выражение (parā-vāk).

Как было сказано: «Отдых всех проявленных феноменов в Самости считается Я-сознанием». (APS 22) Т.е. реальное Я-ощущение состоит в том, что в процессе стягивания всех внешних объектов, таких как чашка, ткань и пр., будучи оттянутыми от своей множественности, они покоятся в своём сущностном, непрерывном аспекте ануттары. Этот аспект ануттары и есть реальное Я-переживание (аһаṃ-bhāva). Это тайна, великое таинство.

В процессе расширения (развёртывания) неизменный, непревзойдённый, постоянный, умиротворённый Бхайрава принимает форму «а», которая есть естественный, первичный звук, жизнь всей цепочки букв-энергий (sakalakalājāla-jīvanabhūtah). Развёртываясь, он принимает форму «ha» (символ Шакти), поскольку расширение (висарга) имеет форму «ha», т.е. кундалини<sup>6</sup> Шакти, а затем развивается до точки, символизирующей объективные явления (пага-гфрепа), а также указывающей на тождественность всей полноты распространения Шакти<sup>7</sup> (т.е. всего проявления) с Бхайравой. (Таким образом, развёртывание имеет форму Ахам или Я. После этого Абхинавагупта описывает возвратное движение манифестации в форме ma-ha-a.) И точно также, самая нижняя часть, или последняя фаза объективной манифестации (т или нара) со своими тремя силами<sup>8</sup>, существование которых представляет собой трезубец parā, parāparā и aparā-śakti, в своём возвратном движении, через единение (viślesana) с висаргой, а именно «ha» (шакти), вступает в ануттара, т.е. «a», которое является основополагающим, неизменным уровнем. Вскоре это будет разъяснено.

Таким образом, имеется a-ha-m – расширение, и ma-haa – стягивание, или возвратное движение.

(Далее Абхинавагупта обобщает таинство *махагухы*г.) В ma-ha (mahe, т.е. в великой Реальности), которая является высшим блаженством, как это описывалось ранее, то, что является «а», в соответствии с выше представленным принципом, есть «а» – таинство. Это великая тайна, источник возникновения вселенной. Также, благодаря блаженной эманации из союза этих двух (Шивы и Шакти), она открыто проявляется (aguhya), поскольку это всеобщее наслаждение.9

(Далее Абхинавагупта интерпретирует sva mama prabho:) «Sva mama» означает «моё собственное эго». «Prabho» – это форма обращения, которая означает, что благодаря чудесному многообразию ты определённо способен проявляться в любой форме. Форма обращения предполагает непосредственное присутствие того, к кому обращаются перед лицом обращающегося, или же его тождественность первому. Следовательно, в этом имеется больший подтекст, чем в простом существительном. Как было сказано: «Обращение имеет больший смысл, чем простое существительное». Я окончательно доказал это в своём произведении «Шри-пурвапанчика»<sup>10</sup>.

«Etat kathaya» или «скажи мне это» означает, что хотя эта истина и нераздельна в форме первичного, созидательного звука (*паравак*), всё же она милостиво излагается в виде серий благоустроенных предложений на уровне *пашьянти* и т.д.

Как было сказано прежде: «Сам Владыка принимает роль учителя (Шива), ученика (Садашива), и т.д». Ранее было определённо продемонстрировано, что имеется тождественность пара, пашьянти и т.д.

Слово «мой» указывает на объект (idaṃbhāva), относящийся к отдельному субъекту (pratyagātma-sambandhitvasya). Тайна, которая подразумевается в этом отношении – это «т

ha-a», а точнее «a-ha-m». В «это проявляется для меня» квинтэссенцией идеи проявления является  $\mathbf{Я}$ -сознание (yat bhāsanaṃ tasya vimarśaḥ ahaṃbhāvai-kasāraḥ).  $\mathbf{Я}$ -сознание (a+ha+m) с точки зрения возвратного движения объекта (bhāva-pratyupa-saṃha-raṇamukhena) к субъекту есть  $\mathbf{m}$ -ha+a, как уже было сказано ранее.

Как было сказано: «Установление определённого объекта как «это» означает его связь с (буквально: покоится в) сущностной природой Самости. Такое отношение (связь) образует Я-сознание (ahaṃ-vimarśa)».

В другом месте также [было сказано]: «Определённое знание (adhyavasāya) в форме «это чашка» превосходит ограничение имени и формы этой чашки и (по сути) является формой jñānaśakti высшего владычества (господства), сияющего как Самость (т.е. как единое с Самостью), а не отдельное, как объект, обозначаемый словом «это»» (I.Р.К., I, 5, 20).

Почтенным Соманандой, в его комментарии (к «Паратришике»), было верно сказано: «Гласная «а» – это чистый Шива». И та же самая идея была детально изложена мною. (Далее Абхинавагупта даёт другую интерпретацию «svamama», рассматривая это как одно слово и раскладывая его на (su+a+mama).)

«Su» означает «suṣṭhu», т.е. должным образом, точно; «а» означает «avidyamānam», т.е. отсутствующее; «mama» означает «viśvam», т.е. вселенная. Следовательно, «sva-mama» указывает на того, для кого вселенная (как нечто отдельное) от полноты Я-сознания есть просто ничто. Функция притяжательной формы заключается в обозначении предмета обладания как чего-то другого. «Viśva» или «вселенная», определяющаяся притяжательной формой «mama», т.е. «моё», не является какой-то вещью, отдельной от «Я». 12

И хотя йогины, инициированные (посвящённые) в соответствии с другими системами (т.е. санкхья-йога или буддизмом), или в соответствии с vijīānākala и pralaya-kevali (нашей

системы), не имеют представления о «тата» в определённом состоянии (т.е. в состоянии погружения (samādhi)), всё же в них имеются остаточные впечатления, которые обладают тенденцией различия. И при пробуждении в своём предшествующем состоянии в силу того, что остаточные впечатления активизируются, они превращаются в Я-сознание, отождествляемое с телом. Для того, чтобы удалить даже остаточные следы, был использован префикс «su» в значении «должным образом, точно» (suṣṭhu).

Как мною было сказано в гимне: «Та мысль, а именно «нет ничего моего» (или букв. «ничего моего»), из-за которой бестолковые создания превращаются в постоянно страдающих (жалких, презренных), именно та мысль – «нет ничего моего», – для меня означает «Я есть всё». Так я достиг высочайшего уровня»\*.

(Другое толкование «sva-mama» при помощи bahuvrīhi формируется с позиции Шивы:) «Sva-mama» может быть разложено на su+ama+ma. «Su» означает «śobhana», т.е. великолепное; «ama» означает «знание», «ma» означает «осуществление» (mānam). Стало быть, составное слово bahuvrīhi

<sup>\*</sup> Возможны два варианта осмысления формулы «su+a+mama» — негативный и позитивный. Здесь тапа означает объективную реальность (тело, вселенную и т.п.) как предмет обладания, отличный от обладателя. Соответственно «a+mama» есть отрицание существования такого рода сущности; «su» же говорит о том, что посредством йогических практик устраняются даже остаточные следы видения тела, вселенной и т.п. как «моего», того, что принадлежит мне и при этом отлично от меня. В случае негативного варианта понимания рассматриваемой формулы практик абсолютизирует отрицание «своего» в этом мире, что не ведёт к истинной реализации. В случае же позитивного варианта практик отрицает наличие «своего» как отличного от него, но при этом утверждает наличие «своего», которое на самом деле есть его истинная самость, Я-ощущение. Это видение Абхинавагупта выражает формулой: «Я есть всё». (прим. ред. пер.)

формируется из этих трёх слов, «su—śobhanena amena mānam yasya sa svamama». Следовательно «svamama» — это тот, кто, будучи своим собственным Светом, благодаря превосходному знанию (śobhanena amena), обладает осуществлением (пробуждённостью) (mānam т.e. avabodha) посредством знания недвойственности, происходящего из передачи высшей (абсолютной) истины (amena те. paramārthopadeśādvayātmanā jñānena), знания, которое свободно от малейшего следа загрязнения дуализмом (śobhanena dvaitakalańk-āṅkanākāluṣyaleśa-śūnyena).

(С позиции Шакти:) Здесь «ата» — это тот, кто знает (ататіті). Это рассматривается как одно слово, и оно означает Парашакти, которая свободно перемещается во всех областях знания. Это «ата» рассматривается также как а+та, где «а» имеет силу отрицания в смысле отсутствия (avidyamāna), а «та» означает «тапа», т.е. здесь мы имеем как отсутствие знания (аjñāna), так и его наличие (jñāna)\*. В результате речь идёт о той, кто является вездесущим субстратом обоих (jñāna и ajñāna)<sup>13</sup> (nityoditatvāt). Эта богиня известна как ата.

(С позиции воззрения эмпирического индивида (jiva), рассмотрение которой базируется на bahuvrīhi внутри другого bahuvrīhi, т.е. 1) suśobhanā amā yatra, 2) tasyām sā yasya:) Это «su», т.е. величайшее вездесущее существо. (Здесь объясняется «sva+ma». Теперь же остаётся «ma» из фразы «svamama».) Оставшееся «ma» подразумевает «māyā». Тогда «svamama» означает: «Тот, в ком даже в майе, т.е. даже в обычной жизни познания (pramāṇa) и объекта познания (prameya) su amā, т.е. великая amā, как это описывается, всегда присутствует». Таким образом, здесь имеется bahuvrīhi в другом bahuvrīhi. Это означает, что величайший Владыка даже в обычной жизни, состоящей из познания и пр., всегда обладает своей высшей Шакти, будучи недвойственным. (Поскольку нет

<sup>\*</sup> Здесь  $a+m\overline{a}$  трактуется в качестве такой разновидности сложного слова как двиндва. (прим. ред. пер.)

разницы между Дэви и Владыкой), обращение к Владыке означает обращение к ней самой (т.е. к Шакти (Дэви)).

# Примечания

1. В своём L.V. Абхинавагупта утверждает следующее: «Nanu grāhakarūpaṃ sarvasya hṛdaye sphurati tatra kim praśnena. Satyaṃ sphuritamapi na tattvato hṛdayaṅ-gamībhūtam. Hṛdayaṅgamibhāvena vinā bhāvamapyabhāvena rathyāgame tṛṇaparṇādivat».

«Так не сияет ли Реальность как воспринимающий Познающий в сердце всякого? Какое значение имеет этот вопрос? Действительно, хотя она и сияет в сердце каждого, однако не усваивается этим сердцем как существующее. Следовательно, хотя и присутствует, она как бы отсутствует, также как трава и листва на пути того, кто едет в повозке (хоть и существует, однако не замечается)».

- 2. «Śuddhavidyā» в данном контексте не означает «śuddhavidyā-tattva», пятую категорию манифестации. Это означает чистое, божественное знание Шривидьи.
- 3. Śuddhavidyā становится trikoṇā или треугольной манифестацией. Три угла это познающий (pramātā), познание или способ познания (pramāṇa), а также объект познания (prameya). Далее приводится развёрнутая иллюстрация trikoṇā или trisūla.

Тгікола или треугольная форма манифестации; познающий – воление; познание; объект познания; всепронизывающее (*ануттара*); или трезубец Реальности; всепронизывающее (*ануттара*).

4. Треугольная форма майи является символом тайника, в котором скрывается тайна манифестации. Это (треугольник) также символ женского аспекта или женского репродуктивного органа. Поэтому майя была названа «jagat-janana-bhūḥ», «источник эманации вселенной».

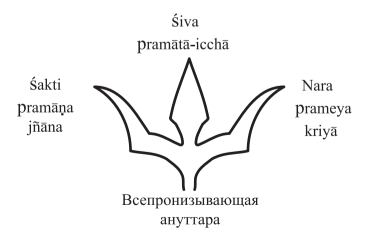
# Trikona или треугольная форма проявления

# Śiva-vidyā

Śiva



# Triśūla или трезубец бытия



- 5. Данная шастра называется *трикой*, поскольку здесь исследуются три аспекта Реальности, т.е. pramātā-pramāṇa-prameya, icchā-jīāna-kriyā, śiva-śakti-nara, или же para-parāpara-apara.
- 6. В тексте «Шарады» «ha» изображается как «s», что напоминает форму Кундалини.
- 7. В процессе манифестации (sṛṣṭi) «а», символизирующая Шиву, распространяется на «ha», символизирующую Шакти, и уничтожается в «ṃ» или анусваре, точке над «ha», которая завершает процесс развёртывания или манифестации. Точка (бинду) или анусвара над «ha» представляет тот факт, что хотя Шива и проявляется вплоть до элемента земли посредством Шакти, всё же он не расчленяется, но остаётся нераздельным; его развёртывание или манифестация в форме Шакти остаётся тождественной Ему самому.
- 8. Три Шакти это іссһа, jñana и kriyā. «Аһаṃ» это символ манифестации (*сришти*); «ma-ha-a» символ стягивания (saṃhāra); «а» обозначает Шиву, «ha» Шакти и «ṃ» манифестацию вплоть до элемента земли (nara). Возвратное движение происходит от *нары* к Шиве.
- 9. Абхинавагупта интерпретирует «mahāguhya» тремя способами: (1) Маha+a+guhyam: В великой, блаженной манифестации наличие «а» ануттары во всех её фазах является великим таинством (guhya). (2) Маhā+ guhyam: Шива-видья в форме майи великий тайник, источник всей манифестации. Это другое великое таинство. (3) Маha+aguhyam: Великое таинство находится не полностью вне восприятия, поскольку тождественность, воспринимаемая в союзе мужского и женского, а также в союзе познающего и познаваемого, всем хорошо известна.
  - 10. Эта книга теперь недоступна.
- 11. Восприятие без опоры на воспринимающего оказывается бессмысленным.
  - 12. Şaşṭhī притяжательная форма указывает на пред-

мет обладания как на нечто отличающееся от обладателя, как в слове «rāja-prāsāda» («королевский дворец») дворец является чем-то отличающемся от короля, тогда как вселенная (универсум) не отличается от Шивы или Я.

13. Это намекает на тот уровень Шакти, где jñāna и аjñāna, а также их прекращение, пребывают в божественном сознании (saṃvid).

# Введение во вторую строфу (стр. 20-21)

В следующей строфе, благодаря сведению воедино вопросов, поднятых в предыдущих полутора строфах, осуществляется закрепление выводов.

#### **TEKCT**

HŖDAYASTHĀ TU YĀ ŚAKTIḤ KAULIKĪ KULANĀYIKĀ / TĀM ME KATHAYA DEVEŚA YENA TRPTIM LABHĀMYAHAM // 2 //

#### Перевод

«О Владыка всех богов, расскажи мне об этой kaulikīśakti, которая покоится в сердце (т.е. в сознании), Шакти, которая является главным источником всей манифестации и которая есть главное Божество всей манифестации, дабы я получила полное удовлетворение».

#### **TEKCT**

(sarvasya ctp. 21, 1. 1 – uttaru ehu aņutula ctp. 23,1. 4)

## Перевод

Толкование «hṛdayasthā»

Hrdayastha=hrt+aya+stha. «Hrt» — это высшая сознатель-

ная основа всяких объективных переживаний, таких как синее и пр., субъективных переживаний, таких как приятное и пр., а также эмпирических субъектов переживания, обусловленных телом, праной и буддхи. «Ауā» (множественное число от ауа) означает знание многообразных, различных объектов, таких как чашка, ткань и пр., осуществлённое благодаря её (основы) свободе. «Sthā» означает пребывающую в них (в знании и объектах знания) сверкающую Шакти. Таким образом, «hṛdayasthā» означает сверкающую Энергию, пребывающую в знании различных объектов, осуществлённом посредством собственной свободы высшей сознательной основой всех объективных и субъективных переживаний и переживающих.

## Толкование «kulanāyikā» на уровне ануттара

«Kulanāyikā» означает главное Божество (богиню) (пāyikā) кулы, т.е. тела, праны, удовольствия и т.д., иными словам, объектов, их восприятия и тех, кто воспринимает. Она называется «пāyikā», поскольку производит манифестацию всех объектов восприятия, самих восприятий и тех, кто воспринимает (śarira-prāṇa-sukhādeḥ sphurattādāyini), коллективную энергию всего собрания Брахми и других богинь (brahmyadi-devatācakrasya viryabhūtā). На уровне Шакти она является внутренним средоточием всей сенсорной и нервной системы (nikhilā-kṣanādīcakrasya madhya-madhyama-rūpā), а на уровне нара, — женским и мужским репродуктивными органами, источником всякого порождения (jananasthāna-karṇikā-lingātmā).

## Далее следует толкование «kaulikī»

- 1) Kaulikī это та, которая хотя и имманентна всякой манифестации (субъекту и объекту), сама по себе является akula, т.е. выходит за их пределы (kule-bhavā akularūpā kaulikī).
  - 2) Пребывающее в kula, но являющееся akula (чистое со-

знание (cinmātra), отдельное от манифестации (*кула*)), есть kaula (т.е. Шива). Та, в ком этот Шива пребывает в той же форме, есть kaulikī. Вся последовательность манифестации (*кула*) пребывает именно таким образом в силу того, что она укоренена в Свете *акула* (т.е. в Шиве).

Как было сказано: «Но, вступая в контакт с силой Самости, индивидуальное становится тождественным этому». (Sp. K. I. 8) А также: «Обращаясь к этой силе (spandatattva), божества, мантры и т.д., вместе с являющимися их признаками тайными формулами, будучи наделённые силой всеведения, приступают к осуществлению своего предназначения в отношении воплощённых, также как органы чувств воплощённых, благодаря обращению к силе спанды, приступают к осуществлению своих [особых] функций». (Sp. K. II. 1)

«Deveśa» – это форма обращения, означающая Владыку богов, Брахму, Вишну, Рудру и т.д.

Вместо «tām me kathaya» в комментарии Сомананды следует вариант «tan me kathaya», и он интерпретирует «tat» как «поэтому» (tasmāt), т.е. из этого следует — «Скажи мне то, благодаря чему я смогу достичь удовлетворения высшего блаженства, т.е. смогу радоваться свободе, происходящей из блаженства высшей недвойственности». Имеется и другой вариант «brajāmi» вместо «labhāmi». (Смысл обоих вариантов сходится.)

Под словом «аһат», или Я, в «lаbһāmyaһаṃ» всегда понимается «жизнь и душа всех воспринимающих». Поняв из данного учения природу Я, как это было описано, достигают удовлетворённости познания себя как Божества, удовлетворённости полного Я-сознания. Это уже разъяснялось прежде. Почтенный Сомананда также интерпретировал «hṛdaya» в своём комментарии следующим образом: «Ауа» или продвижение [ума], т.е. знание (jrāna) в высшем центре сознания (hṛt)».

«Абхинава составил этот комментарий относительно

вопроса [Дэви], освещающий суть *трики*, для того, чтобы наверняка рассечь (haṭhāt) узел майи, существующий в пространстве сердца, поскольку ум, поглощённый (saktaṃ) полным разрушением неведения майи, являющегося корнем всего зла (неблагого и т.п.) (aśiva), ум, который пронизан Шивой (śivena niveśitaṃ), – жаждет испить нектар блаженства Шивы».

Для того, чтобы раскрыть всё сокровище этого вопроса, Бхайрава «сказал ...». Смысл прошедшего времени слова «сказал» уже был истолкован. Какой же прок от повторения? Бхайрава – это тот, кто поддерживает и сохраняет вселенную (на что указывает слог «bha», происходящий от корня «bhṛ»), а также тот, кто озвучивает великую мантру Самосознания, т.е. тот, кто постоянно осознаёт Самость (отмеченную звуком «rava», свойственным Бхайраве). Только здесь имеется преобладание Шактимана (т.е. Шивы) с позиции возвратного движения в форме «ma+ha+a», которое уже было описано ранее. И это ещё будет разъяснено позже. Далее следует содержание вводной части этого диалога.

## Изначальное spanda samvit, или божественное сознание

Божественная высшая сила сознания не отличается от Бхайравы с точки зрения развёртывания в соответствии с её сущностной природой, она считается высшей Силой воли (īcchā-śakti). Её действительное развёртывание как Силы познания (jīāna-śakti) принимает формы парапара или пашьянти², а как Силы действия (kriyā-śakti) – формы апара или мад-хьяма³ и т.д.4

## Природа вопроса

Теперь рассмотрим природу *парашакти*, которая разворачивается в форме вселенной и о которой говорится как о вопросе (praśna). Дэви, являющаяся самой Шакти, оказывается инициатором вопроса относительно самой себя (т.е. parāśakti).

Природой этого разворачивания считается величайший орган речи (рага-vaktra), состоящий из вопроса и ответа. Этот самый орган речи образует относящееся к поглощению возвратное движение, начинающееся с «m», т.е. эмпирического индивида (джива), который вначале обладает ограниченным сознанием (aparasaṃvitterārabhya), далее достигает внутренней шакти, т.е. (parāpara-saṃvitti) «ha» (antastarāṃ) и, в конце концов, становится поглощённым сгустком блаженства высшего сознания ануттара или «а» (parasaṃvid-ghanānanda-saṃhāra-karaṇam muhuḥ).

Бхайрава, в котором всё разворачивание (распространение) универсума обращено вовнутрь, предстаёт как постоянный отвечающий. Так как двойной процесс расширения и стягивания находится вне времени, – вопрос и ответ являются истиной, имеющей единообразную природу. Это parasambandha6, связанная с *ануттарой*. Мой уважаемый гуру Шамбхунатха уже разъяснял это как сердцевину и суть «Трика-шастры».

# Примечания

- 1. В развёртывании (sṛṣṭi) преобладает именно Шакти, тогда как в возвратном движении (saṃhāra) Шактиман или Шива.
- 2. Пашьянти сохраняет истину единства пара-шакти, а также содержит зародыш разнообразия апара-шакти. Таким образом, она называется парапара, т.е. пара+апара (высшее и не-высшее).
- 3. *Мадхьяма* это уровень выражения, на котором разнообразие зарождается в тонкой форме. Отсюда название «не-высшее» (*апара*).
- 4. «И т.д.» подразумевает *вайкхари*, в которой уже имеется полностью проявленное разнообразие.
  - 5. На этом уровне между вопросом и ответом нет никакой

разницы. Сам вопрос и есть ответ. На эмпирическом уровне реальности вопрошающий – это одно, а отвечающий – другое; первый находится в одном моменте времени, а второй – в другом. На эмпирическом уровне имеется последовательность расширения и стягивания. Тогда как на метаэмпирическом уровне это актата, находящаяся вне последовательности, за пределами времени. Этот уровень является областью постоянства (безвременья). Следовательно, здесь нет двойственности вопрошающего и отвечающего, а также вопроса и ответа. Это сердцебиение Реальности, постоянное утвердительное звучание созидательной активности.

- 6. «Parasambandha» это высшая взаимосвязь между вопрошающим и отвечающим. При этом сам Шива оказывается как вопрошающим, так и отвечающим. Однако между вопрошающим и отвечающим имеются ещё пять видов связи:
- 1) Mahān-saṃbandha. Здесь вопрошающий это Садашива, а отвечающий Шива.
- 2) Antarāla-saṃbandha. Здесь вопрошающий Анантабхаттарака, а отвечающий – Садашива.
- 3) Divya-saṃbandha. Здесь вопрошающий Нандакумара-риши, а отвечающий – Анантабхаттарака.
- 4) Divyādivya-saṃbandha. Здесь вопрошающий Сантакумара-риши, а отвечающий – Нанди.
- 5) Adivya-saṃbandha. Здесь как вопрошающий, так и отвечающий являются людьми.

#### **TEKCT**

ŚŖŅU DEVI MAHĀBHĀGE UTTARASYĀPYANUTTARAM / 3 / KAULIKO'YAM VIDHIRDEVI MAMA HŖDVYOMNYAVASTHITAḤ KATHAYĀMI SUREŚĀNI SADYAḤ KAULIKASIDDHIDAM / 4 /

## Перевод

Слушай, о величайшая, «непревзойдённое (ануттара) — это непревзойдённость даже ближайшего» (англ. слово — «proximate»)», или же, «ануттара означает, что даже ответ равняется отсутствию ответа». План творения в соответствии с кулой находится в пространстве моего сердца. Я раскрываю для тебя, о Богиня, то, что приносит спонтанное осуществление, относящееся к кула.

#### **TEKCT**

(devī iti... crp. 23, 1.11 – ucyate crp. 24, 1. 12.)

## Перевод

Слово «Дэви» необходимо толковать так, как это делалось прежде.

# Первое толкование «mahābhāgā»

Она та, кто обладает высшим, т.е. Шивой, как своим аспектом.

#### Второе толкование «mahābhāgā»

Слово «bhāga» в данном контексте происходит от корня «bhaj», который означает «принимать участие», «преклоняться». Здесь оно используется во втором значении. Таким образом, «mahābhāgā» означает, что «та, преклонение перед которой происходит в соответствии с предписаниями, даёт великую божественную силу».

<sup>\*</sup> Как мы помним, одна из интерпретаций ануттара – это «ан+уттара», т.е. отрицание как выход за пределы уттары. Уттара – это высшее, выходящее за пределы и т.д. Но оно предполагает низшее, от которого отличается. Ануттара же не предполагает чегото низшего по отношению к себе, она – во всём.(прим. ред. пер.)

Третье толкование «mahābhāgā»; слово «bhāga» используется в значении «часть»

«Маһат» = великий, т.е. *Анашрита-шива*, который известен как великий; «bhāga» = часть, доля. Таким образом, «mahābhāgā» означает та, по отношению к которой прославленный и великий, т.е. *Анашрита-шива*, — это всего лишь часть, поскольку она охватывает собой изначально единое, которое состоит из всех 36 таттв.

# Четвёртое толкование «mahābhāgā»

Она та, чьей частью является mahān, т.е. категория *буд- дхи. Махан* называется частью с аналитической точки зрения (vibhāgakalāpekṣi). Именно сама божественная Шакти является сгустком сознания, который называется *буддхи* в плане размещения различных объектов и действий в их соответствующих формах, произведённых благодаря её собственной свободе.

Как было сказано почтенным Соманандой: «В сфере различения (aparasthitau), т.е. на человеческом уровне, где преобладает различение, она (парашакти) известна как буддяхи, которое в своём тонком, всепронизывающем состоянии всегда есть присущее (sahajam) абсолютное сознание Шивы». (Ś. D. I, 26-27)

## Пятое толкование «mahābhāgā»

«Вһа̄да» может означать различие или разделение. Благодаря суффиксу «тамир» слово «вһа̄да» означает то, что имеет разницу или отдельность, т.е. отдельную сущность. В отдельных же сущностях установленность осуществляется благодаря отделению одной вещи от другой. И хотя чистая установленность объектов (prāsādātmaka-viṣaya-niścayo), т.е. неразличающий аспект (nirvikalpa) буддхи, не касается рассматриваемого сейчас вопроса, т.е. не связан с приятными или неприятными аспектами различных находящихся в мире

объектов, всё же именно буддхи (в его различающем (определённом) (savikalpaka) аспекте) вызывает восприятие объектов как отдельных друг от друга. Общепризнанно, что в случае с приятными состояниями буддхи происходит наплыв sattva, поскольку приятные состояния буддхи имеют форму правильного (dharma), господства (aiśvarya), знания (jñāna) и свободы от мирских желаний (vairāgya). Если достигают глубочайшего уровня, т.е. prathamābhāsa, или изначального и неразличающего состояния даже в приятном аспекте буддхи, то в этом случае непрерывно пребывают в сфере высшего блаженства, лежащего в основе этого аспекта.

## Шестое толкование «mahābhāgā»

Слово «mahābhāgā» может быть проанализировано как maha+ā+bhāga. «Мaha» означает «jagadānanda», т.е. то блаженство, которое непрерывно, совершенно, целостно, независимо и является выражением божественной свободы; «ā» означает незначительность (īṣat); «bhāga» — частичность. Таким образом, махабхага означает Дэви, лишь незначительная часть блаженства (jagadānanda) которой доступна [людям]. Всё происходящее в жизни возможно только благодаря активности абсолютной созидательной энергии (visargaśaktau), которая есть высочайшее местопребывание высшего блаженства. Она очень ограниченно проявляется [в жизни] только потому, что висарга-шакти не постигается (реализуется) в своём внутреннем, сущностном аспекте.

Бхаттанараяна выразил точно такую же идею [в своем «Саттвачинтамани»]: «Всякое удовольствие, отмеченное во всех трёх мирах (т.е. bhava, abhava и atibhava), есть лишь капля того божественного наслаждения, океану которого я кланяюсь». (St. C. ст. 61)

# Седьмое толкование «mahābhāgā»

«Mahābhāgā» может быть истолковано как «ma-ha-a

bhāgaḥ yasyāḥ sā mahābhāgā», т.е. та, что обращается в форму, которая провозглашалась предыдущим принципом как maha-a, есть mahābhāgā. То, что подразумевается под сказанным, представляет собой наслаждение высшего Владыки, которое распространяется в форме «aham» и является сущностной формой Шакти, а также это природа высокочтимого *пара*.

#### **TEKCT**

(ata eva cтр. 24, 1. 12 – prasaktānuprasaktyā cтр. 25, 1. 21)

## Перевод

Эта высшая богиня слышит всё. Пребывая в форме способности слышать, она обладает той полновластной силой (svātantrya)², которая состоит из согласующего и сопрягающего связывания посредством соединения (сочетания) в осмысленное целое всех тех звуков, которые отчётливы для уха, но являются лишь последовательностью беспорядочно звучащих слогов. Без этой силы, согласующей связи, воспринимающий, хотя и слышит определённые слова, но теряется в беспорядочном гудении звуков и обычно говорит: «Я их не слышу».

Объект чувственного восприятия, который является просто беспорядочным гудением звуков без их сочетания в доступное для осознания целое, также считается «слышимым». Таково обычное употребление. Но в действительности беспорядочный звук только входит в ухо, но не позволяет слушателю ухватывать слова, выраженные звуком, и поэтому остаётся лишь беспорядочной массой звуков (tathā bhavet), поскольку, в отличие от слов, это всего лишь гудение. Когда же имеется намерение произнести слова, тогда не может возникать никаких беспорядочных звуков, поскольку для них нет основания. Когда возникает желание говорить осмысленно, возникает артикуляция отчётливых слов, и выражение отчётливых слов не оставляет места для неразборчи-

вых и беспорядочных звуков того же вида. Эти же самые слова, когда они произносятся неотчётливо и поэтому не могут быть связаны в осмысленное целое, считаются просто беспорядочными звуками. И поскольку осознанно стремятся к связыванию слов в осмысленное целое, возможно в некоторой степени ясное понимание. Поэтому в данном случае может быть использована такая вот согласующая связь слов. И именно богиня высшей созидательной силы (парашакти) производит эту согласующую связь.

Было верно сказано: «Мантра, Мантрамахешвара и т.д. обращаются к этой силе и т.д.» (Sp. K. II, 10) На самом деле «слышание, видение, говорение, постижение» и пр., – это лишь только аспекты Богини.

Как было сказано Божественным в веданте: «То, благодаря чему [воспринимающий] познаёт цвет и форму (гūра), вкус, запах, поверхность, звук, удовольствие полового сочтия, есть только лишь Самость. Что же остаётся в этом мире (который не познаётся Самостью)?» (Каtha U. II, 3)

Слышание не означает просто улавливание ухом какого-то неразборчивого и громкого произнесения слов. Так, сам Шива утверждал в «Шивачанда-шастре» (в разделе, посвящённом классификации *джапы* (повторения мантры шёпотом)): «То, что слышится только внутри, известно как ира́ту́ѕи јара». Здесь, на уровне *мадхьямы*, слышит только Самость и никто иной. Именно это было сказано.

Когда орган речи (sthāna) и способ артикуляции (prayatna) представлены определённо, тогда, при помощи смыкания и размыкания зубов и губ даже слова, произносящиеся очень тихо, могут быть слышны тому, кто сидит совсем близко; так возникает событие, когда јара становится saśabda, т.е. джапа со слышимыми словами.

Было сказано: «То, что слышно другому, известно как saśabda japa». При upāṃśu japa такого не происходит даже с человеком, который находится очень близко, поскольку он

ничего не слышит. Другой человек может заметить движение языка и смыкание губ (того, кто делает *джапу*), но, всё же он не может его слышать, поскольку слова не слышны снаружи (varṇasya bahirātmalā-bhābhāvāt), так как эта *джапа* осуществляется только на уровне *мадхьямы*. Её может слышать лишь сам исполнитель (ātmanā eva śravaṇaṃ syāt).

Благодаря столкновению воздуха появляются отчётливые слова, однако, это столкновение не настолько сильное, чтобы произвести слышимое снаружи. Даже движение губ в такой джапе не соответствует уровню отчётливого произнесения слов, но ограничивается самим собой на время её повторения. Если же такое движение губ, рук и пр., происходящее в это время (т.е. во время джапы), прекращается, и вместо этого появляется отчётливая артикуляция посредством органов речи, и если при произнесении слов раздаётся тихий или громкий звук, слышимый вблизи или вдали, тогда это определённо может быть услышано другим. В таком случае это звук уровня вайкхари. Но довольно рассуждать на эту второстепенную тему.

#### Примечания

- $1. \ {
  m e}$  Parābhaṭṭārikā» это сила изучения. Она слышит всё, что звучит во вселенной.
- 2. Здесь полновластная сила (svātantrya) состоит из saṅkalanānu-sandhāna. «Saṅkalana» означает согласующее и сопрягающее связывание отдельных звуков, а «anusandhāna» их сочетание в определённое и осмысленное целое.
- 3. Здесь подразумевается, что в upāṃśu japa даже практикующий, выполняющий *джапу*, не может слышать мантру своими физическими ушами. «Он слышит её внутри себя» означает лишь то, что мантра воспринимается как пульсация (спанда) самоосознавания.

#### Обобщение

Дэви – это и есть Шакти самого Бхайравы. Абхинава-

гупта приводит семь доводов того, почему Дэви называется махабхагой. И теперь он утверждает, что есть эзотерический смысл в том, чтобы просить её слушать. Она сама есть сила слушания. Тогда как другие ничего не могут разобрать в непонятном гудении звука, несмотря на то, что это можно слышать ушами, она всегда понимает смысл всех звуков, произносятся ли они отчётливо или же это неразборчивый, бессмысленный шум.

#### **TEKCT**

(saiva parameśvari crp. 25, 1. 22 – srnu devi iti crp. 28, 1. 11)

# Перевод

Та высочайшая богиня, которая всё слышит, в данной форме обращения (т.е. «О богиня, слушай») была обозначена как Шакти. Всё во вселенной имеет форму нара, Шакти и Шива. Поэтому всё состоит из этой триады. То, что ограничено лишь собой (как объект), является неодушевлённым и подпадает под категорию нара, как, например, «чашка, лежащая [на земле]». И это относится только к третьему лицу (prathama puruşa), которое следует за первым и вторым (śeşaḥ).

То, что при обращении проявляется как «это», становится полностью охваченным Я-ощущением обращающегося. «Это», к которому обращаются как «ты» и которое отличается от обращающегося, становится формой Шакти. [Словосочетание] «ты находящийся» является формой второго лица и принципом обращения, подобно тому как «я – находящийся» (первое лицо), и «это – находящееся» (третье лицо). Обычно «Я» (аһаṃbhāva) других личностей отличается от «Я» личности, которая обращается, но в процессе обращения обращающийся перенимает восхитительную самодостаточность того, к кому он обращается, характеризующуюся своим собственным Я-ощущением, и, рассматривая это как тождественное непрекращающемуся наслаждению своего

собственного Я-ощущения, начинает к нему обращаться. В этом свете он обращается к нему в истинном смысле второго лица. Та форма, в которой можно различить обращающегося и того, к кому обращаются, несмотря на то, что различные (личности) становятся единым целым при обращении друг к другу, указывает на богиню парапара (чьей характеристикой является тождественность в различии).

[С другой стороны,] в свободе непрерывного наслаждения Я-сознания, полностью независимого от какой бы то ни было связи с чем бы то ни было, выражающейся в форме «Я постоянен», мы имеем почитаемую парашакти². В этом заключается превосходство «первого лица». Как был сказано: «Поскольку Я превосхожу преходящее и непреходящее, Я известен как высший пуруша, т.е. как «первое лицо». (Вh. G. XV, 18)

Здесь глагол «asmi» («Я есть») используется в связи с «Я», первым лицом, для того, чтобы указать на превосходство над преходящим и непреходящим.

Важно заметить, что здесь речь идёт не об ограниченном «я», отождествляемом с каким-то телом. Ограниченное «я», (отождествляемое с телом), будучи объектом органов чувств, очевидно, несравнимо с этим [реальным, неограниченным «Я»]. Таким образом, это [неограниченное] «Я» обладает природой светоносного Шивы. Поэтому нет ни уменьшения, ни увеличения этого [абсолютного, неограниченного] Сознания (bodha), которое является светоносным. Уменьшение и увеличение, имеющие природу затемнения (aprakāśa), не могут быть аспектами Света сознания (букв. «не могут войти в сознание»). Промежуточное (среднее) состояние, которое относится лишь к состоянию уменьшения и увеличения, также не имеет отношения к высшему «Я». Поэтому идея «Я», которая не отдельна от абсолютного сознания Шивы (tad-bodhāvicchedarūpa), а также свободна от какой бы то ни было относительности, не имеет отношения к увеличению, уменьшению, а также к промежуточному состоянию между тем, что отмечено «этовостью», т.е. объективностью, и отсутствием объективности (т.е. состоянием пустотности (śūnya)). Идея «ты», т.е. второго лица, хотя и указывает на отдельность, - на самом деле тождественна идее «я». Поэтому «ты» и «я» описываются как «нейтральные» (т.е. относятся к обоим родам). Применение числа и пр. (т.е. двойное и множественное) к этим словам в соответствии с использованием, зависящем от исчисления или различия тел, происходит с точки зрения parāpara-śakti в двойном и aparā-śakti – во множественном числах. В случае нескольких тел различие, определяемое (устанавливаемое) Шакти божественной свободы, рассматривается как одно (как единство), если они (личности, специфицируемые телами) могут быть выделены в таком употреблении как «мы двое, вы двое, мы все, вы Bce».

Увеличение и пр., будучи связанные с телом, применительно к сознанию не могут использоваться даже метафорически, поскольку уменьшение и увеличение не могут быть адекватно к нему приложимы.

«Всё является отображением всего». В соответствии с этим абсолютным принципом даже неодушевлённые третьи лица (пагаттапо јафа арі), отбрасывая свою неодушевлённость, могут получить право использовать второе и первое лицо (śakti-śaivarūpabhājo bhavanti); например, в [словосочетании] «слушайте, о горы» третье лицо рассматривается как второе; в «из всех гор я — Меру» третье лицо считается первым; в «я, Чайтра, разговор» первое лицо рассматривается как третье. Второе лицо, которое относится к *шакти*, может, отбросив собственное свойство *шакти*, принять аспект третьего лица; например, в [предложении] «Вы, чей страх исчез, являете собой силу духа» «вы» не используется как форма обращения, но имеет аспект третьего лица. Также имеет место употребление слов подобных «bhavān» (употребляемых при обраще-

нии ко второму лицу - «ты»)\* с последующим использованием таких слов как «pādāh, guravah» (почитаемый), которые применяются только относительно другой личности в третьем лице, являющемся характеристикой нара. Также бывает, что второе лицо, являющееся характеристикой Шакти, отбрасывая своё обычное использование, приобретает аспект первого лица, которое является характеристикой Шивы, например: «О дорогая подруга, о возлюбленная, Ты – это Я». Первое лицо, являющееся характеристикой Шивы, отбрасывая свой аспект первого лица, который есть сіт, обращается к аспекту третьего лица (характеристика нары), или ко второму лицу (характеристика шакти). В таких выражениях как «Кто я?», «Это – я», «О, я», «Позор мне» и т.д. непрерываемая самодостаточность «Я» ослабляется и оно всё в большей степени приобретает смысл слова «этот», обладающего характеристикой отдельности. Здесь как бы выделяется характеристика отдельности апара-шакти, то есть нара-рупа или третье лицо. В выражениях «О, я» и т.п. Шива взаимодействует с пульсацией парапара-шакти (т.е. входит в сферу второго лица), но в этом случае предыдущее состояние обретает последующее, не выходя за пределы своей прежней природы.3 Таким образом, третье лицо, характеризующее нара, может взойти на второй уровень (уровень Шакти) и даже на первый уровень Шивы (первое лицо), однако другой способ восхождения невозможен.<sup>4</sup>

Любой из элементов этой триады, не лишаясь своей природы, проходит через три формы, т.е. единичную (śivabhāva), двойственную (śakti-bhāva) и множественную (пага-bhāva). Ведь было сказано: «Одна вещь становится двойственной, и после того, как становится двойственной, — становится множественной». Одна и та же вещь, когда она

<sup>\*</sup> Это слово наиболее часто употребляется при вежливом обращении к собеседнику в значении «господин», и поэтому по смыслу связано со вторым лицом. (прим. ред. пер.)

единственная, подразумевает природу Шивы, поскольку здесь нет противоположности другого. Когда же есть противоположное, тогда это природа Шакти. В случае же множественного различия имеется природа нара. Таким образом, мы имеем «ghatah» - одна чашка, обозначающее единичность, и, следовательно, *шива-бхава*; «ghatau» – две чашки, обозначающее шакти-бхава; «ghatāḥ» - много чашек, обозначающее аспект нара. В соединительном (связующем) сочетании (dvandva samāsa), если его члены являются несоставными, они оказываются в той же форме и связываются соединительным [суффиксом] «и»; так мы имеем пример, в котором множество вещей, образуя разновидность единства, обозначают Шиву, т.е. «ghatapatapsāṇāh» (чашка, ткань, камни). Также и с глаголом, т. е. «tisthati» (один стоит или сидит) обозначает Шиву; «tişthataḥ» (двое стоят или сидят) – Шакти, «tişthanti» (многие стоят или сидят) – нару. В действительности, вся манифестация является развёртыванием крия-шакти, которое происходит только благодаря Единственному (т.е. Шиве). Как было сказано: «Благодаря сведению множества (нара-рупа и шакти-рупа) воедино (шива-рупа), кто не освобождается от неволи?»

Поэтому, когда третье лицо (нара), второе лицо (шакти) и первое лицо (шива) рассматриваются вместе и одновременно, происходит поглощение низшего во всё более высоком, поскольку именно высшее содержит истину низшего, т.е. в «за са tvaṃ са tiṣṭhathaḥ» (он и ты находитесь), глагол «sthā» (находится) имеет второе лицо, что указывает на то, что третье лицо (нара) было поглощено вторым (шакти). В «за са tvaṃ са аһаṃ са tiṣṭhāmaḥ» (он, ты и я находимся) глагол «tiṣṭhāmaḥ» является множественным числом от глагола первого лица, но при этом используется также для третьего и второго лиц (т.е. для «он» и «ты» в данной фразе), что указывает на тот факт, что третье и второе лицо поглощаются первым. В своих описательных правилах грамматисты руко-

водствуются именно этим состоянием полного понимания, сущностью остаточных отпечатков изначального, совершенного Я-сознания. И точно также даже местные диалекты, т. е. языки, используемые буддистами, или же в регионах Андхары и Дравидов, есть лишь разновидность речи и смысла (букв. «выражаемого словами»), которая изначально следует инстинктивному ощущению сердца, и благодаря этому восхитительному впечатлению (воздействию) передаёт данную форму (т.е. форму нара, Шакти и Шивы) понимания.

Как я уже говорил: «Нет речи, которая бы не проникала в сердце непосредственно». Следовательно, в любом случае, данная разновидность постижения является присущей. Как было сказано: «Без формы нара, шакти и шива нет ни слова, ни смысла, ни умственного движения». В «Малинивиджая-тантре» сказано: «Также как Шакти Шивы (śambhoḥ śaktirekaiva śāṅkarī) пребывает, находясь над всем классом (слов первого, второго и третьего лица), также она воздействует и на тебя». (М.V. III, 34) В «Тантрасамуччае» также сказано: «Эта вселенная, устанавливаясь (определяясь, устраиваясь), всегда и во всех аспектах относится к третьему, второму и первому лицу как в случае с червями, так и со всеведущими».

Таким образом, эта вселенная, состоящая из третьего, второго и первого лица, объясняется в соответствии с учением традиционного ясного понимания. Этот всеохватывающий порядок восприятия (sarvaṃsahaḥ pratipattikramaḥ), состоящий из третьего, второго и первого лица, был манифестирован свободной волей высшего Владыки. На этом заканчиваю исследование темы, которая может быть близка только сердцу немногих людей, получивших наставления от гуру, обладающего очищенным пониманием, знающего (букв. «тот, кто получил множество наставлений от учёных»), а также очищенного нисхождением высочайшего благословения. Так объясняется фраза «Слушай, о Богиня».

# Примечания

- 1. В контексте триады (*трика*), т. е. Шива, Шакти и *нара*, «*нара*» представляет собой все объективные явления от элемента земли до майи; «Шакти» *шуддхавидья*, *ишвара* и *садашива*; «Шива» Шива и Шакти (таттву).
- 2. В первом лице функционирует именно *парашакти*. И относительно триады первое лицо это состояние Шивы. Во втором лице функционирует именно *парапара-шакти*. Таким образом, второе лицо относительно триады, это состояние Шакти. В третьем лице функционирует именно *апара-шакти*. Следовательно, третье лицо относительно триады, это состояние *нара*.
- 3. Смысл этого заключается в том, что аспект Шивы пребывает в аспекте Шакти, тогда как аспект Шакти пребывает в аспекте *нара*. Таким образом, аспект Шивы пронизывает все остальные аспекты.
- 4. Вначале *нара-рупа* дорастает до *шакти-рупа*, а затем до *шива-рупа*. Она не может сразу дорасти до *шива-рупы*, пройдя мимо *шакти-рупы*.

#### Обобщение

Здесь Абхинавагупта постарался продемонстрировать, что когда Бхайрава в первом лице обращается к Дэви, которая находится во втором лице, необходимо понимать, что Дэви не отличается от Бхайравы. Для того, чтобы доказать это, он приводит множество примеров с использованием речи, в которой второе лицо ассимилирует (сливается) с первым, а третье – со вторым. Абхинавагупта стремился доказать, что во всех языках данные формы словоупотребления не просто случайность или договорённость, но указывают на метафизическую истину, т.е. что Шива и Шакти – это одно, и также как в грамматике имеется вначале единственное число, затем двойственное и, наконец, множественное, и также

как в речи есть, прежде всего, первое лицо, а затем – второе и третье, в манифестации единственное число и первое лицо символизируют Шиву, двойственное число и второе лицо – Шакти, а множественное число и третье лицо – объективные явления (нара). Далее, также как третье лицо должно подчиняться второму, а второе, – первому для того, чтобы их можно было использовать вместе, так и познаваемое (prameya), или нара, должно подчиняться познанию (pramāṇa), или Шакти, для того, чтобы быть узнанным, а познание должно подчиняться познающему (pramātā) для своего окончательного осуществления.

#### **TEKCT**

(uttarasyāpi crp. 28, 1. 11 – ityuktam crp. 33, 1. 21)

# Перевод

То, что было сказано, – так это то, каким образом *ануттара уттары* является ответом Бхайравы.

# Другие значения «uttarasyāpyanuttaram»

1) Как было сказано прежде (т.е. «всё является отображением всего»), также и ближайшее (uttaramapi) тождественно не-ближайшему (anuttara). Иначе это не может существовать. Поэтому ближайшее также отбрасывает свою характеристику «ближайшего», становясь не-ближайшим. В тексте написано: «uttarasyāpi anuttaraṃ». «Uttarasya» — это шестой или родительный падеж, который [также] используется в значении «апādara», т.е. пренебрежения или отбрасывания, отсутствия рассмотрения или безразличия. Следовательно, «uttarasyāpi anuttaraṃ» может означать, что ближайшее отбрасывает свою характеристику «ближайшего», становясь не-ближайшим. Даже такое различие (ближайшего, т. е. начиная с элемента земли и до анашрита-шивы), обретает характеристику (раз-

личия) благодаря полному пребыванию в нерасчленённом (т.е. ahyttapa).  $^1$ 

Как было сказано: (Из-за трудности буквального перевода следующих строк, они представлены в развёрнутом варианте.) (Рагаvyavasthāpi pare tāvat kartum na śakyate yāvat paraḥ na ātmi-kṛtaḥ : yataḥ paraḥ pare buddhaḥ.) «Даже установление различия (рагаvyavasthā) не может быть произведено в различных объектах (раге tāvat kartum na śakyate), если Высшее не устанавливается для себя (само по себе) (yāvat paraḥ na ātmi-kṛtaḥ), поскольку другой объект (рагаḥ) узнаётся (buddhaḥ) только в Высшем (раге), т.е. другой объект обладает собственным raison d'etre (основанием) только в Высшем».

- 2) «Uttara» может означать «последующее». Таким образом, «uttarasyāpi anuttaram», может означать, что «даже последующая часть книги не может дать ответ».<sup>2</sup>
- 3) Даже в моём ответе, данном на уровне *пашьянти*, который является первым этапом развёртывания *пара*, эта *ануттара* оказывается высшей истиной, т.е. этот не-ответ (*ануттара*), или молчание, есть высшая истина.
- 4) «Uttara» также может означать, что явления объекты желания, познаваемое и действия побуждаются «трезубцем», т. е. *иччха-шакти*, *джнана-шакти* и *крия-шакти*. *Ануттара* это тот уровень, где всё вышеприведённое и *уттара* прекращаются.

Что же всё-таки такое эта ануттара? Ответ состоит в том, что здесь речь идёт об ануттаре, из которой происходит «kaulika vidhi». «Каулика» прежде объяснялось как то, что обладает природой кула и акула<sup>3</sup>; «видхи» — это «великая манифестация» (mahāṣṛṣṭi)<sup>4</sup>, или таттвы начиная от анашриташивы и вплоть до шуддхавидьи (śuddhādhvā). Это так называемое «видхи», поскольку происходит действо. Отсюда следует,что ануттара — это то, из чего происходит эта «великая манифестация», которая охватывает собой сотни миллиардов беспредельных творений (явлений) майи. Как уже

было сказано, «это то, из чего всё возникает». Таким образом, эта вселенная состоит из cit-pramātā (śunya-pramātā), citta (puryaṣtaka-pramātā)\*, prāṇa (prāṇa-pramātā), deha (deha-pramātā) (т.е. из четырёх видов воспринимающих (pramātā)); удовольствия и страдания (т.е. субъективных переживаний) восприятия, ощущений – (т.е. способов восприятия), пяти элементов, чашки и т.п. (т.е. тонких и грубых объектов восприятия), пребывающих без различия в едином, божественном сознании, как простая форма сознания (bodhātmakena-rūpena). И хотя божественное универсальное (абсолютное) сознание никогда не прекращает своего существования, ведь тогда наступила бы абсолютная тьма, тем не менее, не существует никакого различия, состоящего из взаимного отсутствия (объектов) \*\*, поскольку все объекты в таком состоянии разнообразны (viśvāt-māna eva bhāvāḥ). Если бы все вещи не пребывали бы в этом абсолютном сознании Бхайравы, тогда не было бы даже исходного неопределённого восприятия, которое призвано направлять органы чувств к их объектам. Поэтому всё многообразие существования пребывает в нём без проявления соответствующей объективности (букв. «этовости»), идентичное только Я-сознанию, пустому ото всех различий. Здесь нет абсолютно никакого различия. В этом абсолютном сознании Бхайравы вся манифестация (kaulika-vidhi) определённо (spaștaḥ san) находится в покое.

Вся эта состоящая из 36 таттв [вселенная], созданная Шивой, который есть бытие (суть, сущность) высшей Шакти, обладает природой универсальной (вселенской) созидательной пульсации (sāmānya-spanda) и пребывает в этом осознании себя, которое в своей собственной форме преимуще-

<sup>\*</sup> сіt — это базовое сознание, абсолютный неизменный принцип всех изменений; сіttа — индивидуальное сознание. (прим. ред. пер.) \*\* Судя по всему, здесь Абхинавагупта подвергает критике воззрения буддийских логиков, согласно которым каждая вешь есть просто совоеупность её отличий от других вещей. (прим. ред. пер.)

ственно является Шакти, т.е. характеризуется особой созидательной пульсацией (viśeṣa-spanda). Именно это подразумевается под неотделимостью объектов от своей собственной природы, являющейся сознанием. Как было сказано: «в которой существуют все вещи»\*.

Это многообразие объектов (tadetat) имеет природу Шивы, чьей характеристикой является универсальная созидательная пульсация (sāmānya-spanda), а также Шакти, чьей характеристикой является особая созидательная пульсация (viśeṣarūpam). Хотя имеется только одна форма (ekātma-mapi), она была разделена Владыкой лишь для содействия в обучении, но, в действительности, она одна, т.е. это ануттара, которая является сущностью созидательной энергии, самодостаточным Я-сознанием.

Какова же природа того, от чего неотделим этот процесс созидания (kaulika vidhi)? Бхайрава говорит так: «Это неотделимо от пространства моего сердца (mama hṛdaya-vyomni)». В данном контексте именно сердце (hṛdaya) является вместилищем всего существующего.

Всякое существование, от синего (цвета) и до червей, при окончательном анализе является просто ничем, если оно не пребывает в сознании (cidaṃśa-aniviṣṭā-nāṃ). «Синее» и пр. на самом деле принадлежат воспринимающему. Сущность синего и пр. представляет собой встроенность в непрерыва-

<sup>\*</sup> Шива и Шакти неотделимы друг от друга: Шива есть Шакти и Шакти есть Шива. Именно благодаря тому, что Шива есть Шакти, он преисполнен спандой. Вначале данного абзаца речь идёт об этапе проявления, в котором преобладает аспект Шивы. Здесь мы имеем универсальную созидательную пульсацию, характеризующуюся чистотой и неизменностью. Далее акцент перемещается на Шакти, и поэтому речь идёт о самоосознавании. Ведь Шива — статический аспект реальности — есть чистое сознание (пракаша), а Шакти — самоосознавание (вимарша). Проявление вселенной и есть развёртка вимарши (динамического аспекта). С ним связана особая (вишеша) спанда. (прим. ред. пер.)

емое Я-сознание, как, например, когда говорят «Синее проявляется для меня».

# Различные толкования «mama hrdayavyomn»

(Первое толкование:) «Нṛdaya» здесь означает вместилище бесчисленных объектов, таких как синее и пр. «Vyoma» – это то место, где универсум отдельных объектов (mama-kārātmakaṃ viśvam) находится в скрытой (неявной) форме, в пространстве, которое лишено всякого различия (śūnya-rūpaṃ).

(Второе толкование:) «Мата» – это сознание, которое выражается как в виде различия (apara-samvitti), так и отсутствия различия (para-samvitti). «Hrdayam» – это окончательное местопребывание, т.е. Я (aham). «Vyoma» означает, что благодаря форме возвратного движения aham, т.е. ma+ha+a, объективные явления, выражаемые слогом «ma» (нара), будучи растворённые в точке, т.е. в анусваре над слогом «ha», входя в кундалини-шакти в виде этой же буквы и, наконец, входя в букву «а», которая представляет собой цельное и беспрепятственное наслаждение ануттары, тождественное всему, становятся этим (т.е. ануттарой). Таково пространство моего сердца. Поэтому то, из чего появляется вселенная, то, в чём она пребывает – это единый и постоянный, светоносный (prathamānam), неоспоримый (anapahnavānīyam), непревзойдённый Абсолют (ануттара), природа которого не может быть скрыта. Как было сказано: «Так как ничто не может скрыть его природы, нигде нет препятствия тому, в ком покоится весь этот мир и из кого он происходит». (Sp. K. I, 2)

Даже если он (Шива) предположительно ограничивается покровом (т.е. майей), он всё же сияет своей свободой в форме самого покрова<sup>6</sup>, и, таким образом, Владыка всегда обладает природой знания и активности. Частица «yat» (yasmin sanaṃ или yatra, а также yataḥ sarvaṃ или yasmāt – это

различные её формы) передаёт суть всех падежей; вследствие её подходящей связи с другим предложением (т.е. idaṃ sarvaṃ sthitaṃ), здесь она находится в особой позиции, используясь в значении местного падежа, т.е. «высший Шива, в котором это пребывает» (yasmin paramaśiva), а также вследствие её подходящей связи с другим предложением (т.е. idaṃ sarvaṃ nirgataṃ) она также используется в значении отложительного падежа (yasmāt paramaśivāt), т.е. «высший Шива, из которого это эманирует». Это ясный, непосредственный смысл. То, что является источником разворачивания вселенской манифестации (kaulikaḥ sṛṣṭiprasaraḥ), — в значении отделительного падежа (yasmāt ca nirgatam или yataḥ sarvam), и то, что пребывает в пространстве моего сердца, — в значении местного падежа (yatra sthitaṃ или yasmin sarvaṃ), это, определённо, — ануттара.

Таким образом, установив, что *ануттара* — это центр расширения и поглощения (стягивания) вселенной, Бхайрава теперь утверждает (формирует) расширение, которое технически называется «kriyāśakti-visarga», что означает распространение вовне (*висарга*) *спанды крияшакти*, которая имеет природу *вимарши*. Он начинает с «katha-yāmi» (т.е. «я говорю тебе»).

Этот самый аспект разворачивания есть a-ha-m (I), высший (пара) и непревзойдённый (ануттара). Даже в своей обычной последовательности внешнего развёртывания, состоящего из пашьянти и мадхьямы, представляющего парапара-шакти, и вайкхари, представляющего апара-шакти, его непрерывная активность есть высшая истина. «Каthayāmi» означает: «Я выражаю это посредством использования подходящих наименований, ряда высказываний в рамках вайкхари, которая возникает из почитаемой пара-шакти и воплощается в виде различных писаний и мирских форм». Было сказано: «Который всюду».

Будь то начальный уровень пара, или же последний

уровень *апара*, т.е. *вайкхари*, – всё это выражение почитаемой *пара-шакти*, а также, на своём уровне развёртывания в форме *парапары*, т.е. в форме *пашьянти* и *мадхьямы*, – всё это проявление неизменной *ануттары*. Уважаемый Сомананда сказал то же самое в своём комментарии к «Паратришике». «Каthayāmi» означает: «Я (Бхайрава) говорю в силу пылкого, вопрошающего обращения; так Я, пребывающий в виде Сознания во всём, утверждаю это». Именно такое объяснение полностью принимает моё сердце, очищенное объяснениями гуру, наставлениями писаний и моим собственным опытом (уикtyu-padeśasaṃskāraiḥ).

# Далее Абхинавагупта даёт другое толкование «sadyaḥ»

(Первое толкование:) Считается, что природа высшего Владыки – это «sadyaḥ». Этот термин может быть проанализирован как sat+yaḥ, что значит «yaḥ parameśvaraḥ tat sat», т.е. всё, чем является величайший Владыка, описывающийся как Бхайрава, akula, anuttara, dhruva, всё это есть существование (sat), иными словами, – план творения (kaulikavidhi). (Следовательно, «садхья» означает «тот, кто является всей этой вселенной».) Ни один объект не может существовать отдельно от подлинного Бхайравы, который есть Свет (пракаша) и Сознание (вимарша) этого Света (Самости).

Во всех текстах встречаются три термина: существование (sattā), отношение (saṃbandha) и цель (arthakriyā). Несмотря на то, что они считаются разными (parābhimatānāmapi), их общим основанием является sattā, т.е. бытие (sattāhetutā). Без такого бытия не может существовать ни самбандха, ни артхакрия (sattā-ayoge tathatva-anupapatteḥ). Если же задаются целью найти другое бытие бытия, или другую цель цели, тогда возникает дурная бесконечность (regressus ad infinitum). Сатта, или постоянное бытие, — это то единственное, благодаря чему другие вещи существуют и отчётливо проявляются (prakāśamayatā), а также возникают благодаря вимарше.

Это бытие есть сам Бхайрава, наполненный Я-ощущением, которое является квинтэссенцией осознания его Свободы.<sup>7</sup>

(Второе толкование.) Садья может также интерпретироваться как «sati-sadrūpe yasyati yatnaṃ karoti», т.е. тот, кто в своей собственной природе есть сат, или активность Шивы, поскольку он является самой жизнью силы активности. «Sadya» может использоваться в среднем роде после добавления суффикса «kvip». Некоторые старые учителя используют прочтение «sadyat» (sat+yat) вместо «sadyaḥ».

Об этом было сказано в «Сиддхасантане»: «Сила, которая сияет в проявлениях (таких как чашка, ткань и пр.), является самой *сат*, т. е. Шивой». В «Спандакарике» также было сказано: «Это (Реальность) есть *сат* в высшем смысле». (Sp. K. I, 5) Уважаемый Сомананда также сказал: «То, что является *сат* или Шивой, есть высшая реальность (рага-mārthaḥ). И поскольку вселенная пронизана этой высшей реальностью, она также является Шивой. Таким образом была провозглашена его природа». И было верно сказано: «Он, который есть всё».

# Далее Абхинавагупта комментирует «kaulikasiddhidam»

Объяснение силы активности ануттары было представлено в виде положения «kaulikasiddhidam». Слово «каулика» уже было объяснено. Теперь же объясняется его совершенное осуществление (siddhi). То, благодаря чему истинная природа (tathātva) каулики фиксируется или закрепляется — это совершенное осуществление, т.е. ануттара есть истинное осуществление kaulika vidhi, созидательный процесс. В этом наивысшем воспринимающем, непревзойдённом божественном сознании, всё — кула и акула, т.е. Шива и Шакти — становится тем высшим сознанием, где всё воспринимаемое и познаваемое приобретает твёрдость подлинной природы (pratiyamānam sarvam tathātvadārḍhyam bhajate).

Было сказано: «Трика – превыше высочайшего». В дру-

гом месте также говорится: «Система шайвы более высокая чем ведическая, доктрина левой руки выше шайвы, доктрина правой руки превосходит доктрину левой руки; система кулы более высокая, чем доктрина правой руки, матам выше кулы, трика же превышает всё остальное. Действительно, это наивысшее». 9 В «Нишчара-шастре» 10 мы также находим следующее: «Учитель, который был инициирован как *ачарья* на пути левой руки и который считается знающим высшую истину (в соответствии с данной системой), должен пройти посвящение в бхайрава-маргу, а также получить дополнительное посвящение в кула-маргу; тот же, кто получил посвящение в кулу, должен получить посвящение в каула-маргу, и даже тот, кто получил посвящение в каула-маргу, должен получить дополнительное посвящение в трика-маргу». 11 В «Сарвачаре» 12 было также сказано: «Учитель, который получил посвящение на путь левой руки и который считается знающим высшую истину, всё ещё должен проходить очистительную церемонию в различных системах бхайравы, т. е. кулы, каулы и трики».

Только лишь форма Шивы как высшего воспринимающего пребывает на всех уровнях, будь то уровень обычного человека, вед, *шайвы*, *шайва-сиддханты*, пути левой руки, пути правой руки, системы *шакты* (*кулы*) или же системы *маты*. Как было сказано: «Тот, кто постоянно является всем, тому, многоликому, я кланяюсь».

Так, провозглашая свой основной тезис, что «всё это поистине является *ануттарой*», уважаемый Сомананда сказал в своём комментарии к «Паратришике»: «Каким бы ни было основание для многочисленных диспутов, всё это является *ануттарой* в силу бытия *ануттарой*».

Учитывая то, как другие это истолковывают, игнорировать такое [ясное] объяснение было бы упущением. И хотя может быть постыдно вести диалог с теми, кто не имеет никакого представления о грамматике, логике, традиционном

учении, а также не обладает собственным опытом, всё же для того, чтобы довести до сведения мыслящих людей образчики подобных рассуждений, я представляю здесь их описания ануттары.

Начинается это так: «Используя слова ануттара и т.д., в этих полутора строфах следует вопрос, относящийся к Шиве. В «hṛdayasthā tu yā śaktiḥ» вопрос относится к Шакти. В той части книги, где содержится ответ, т.е. «śṛṇu devi... uttarasyāpyanuttaraṃ», предлагается следующее объяснение: «Слушай о том, что есть уттара, т.е. развёртывание Шакти, а также о том, что есть ануттара, т.е. развёртывание Шивы». В данном случае, если объяснение даётся с позиции трики, возникает третий вопрос относительно нара. Если же объяснение даётся с позиции уāmala, то даже тогда это не две отдельные сущности — Шива и Шакти, чья связь известна как уāmala, так что может быть обоснован отдельный вопрос относительно каждого.

Значение «atha» (встречающееся в последующих строфах) также не адекватно. Из двух однородных реальностей слово «atha» указывает на определённое превосходство одной и определённое соотносительное положение другой. Без установления природы уттары (т.е. Шакти) вопрос относительно ануттары (т.е. Шивы) является бессмысленным.

В некоторых древних книгах также обращают на себя внимание другие строфы: «О Владыка, я слышал описание духовного знания, относящегося к *трике*, и, благодаря твоему расположению, я также обрёл знание относительно *уттары*». Поэтому только то, чему учителя наставляли в соответствии с комментариями уважаемого Сомананды, приносит благо всем.

«Абхинавагупта зажёг сияющее солнце комментариев, которое было призвано уничтожить тьму (tāmasa) заблуждения, ущербные комментарии, лишённые чистоты истинных наставлений и традиции; оно заставило расцвести лотос сер-

дца, очищенный посредством дисциплины *трики*, который растопил своим ярким блеском замёрзший поток бесчисленных заторов».

Таким образом сказано, что именно из *ануттары* возникает созидание *каулики*, в нём оно пребывает и из него состоит. (На этом заканчивается раздел «bimba» Паратришики.)

# Здесь начинается раздел «pratibimba»

Так какой же вид манифестации имеет *каулика*? Каким образом она возникает из *ануттары*? Как она в этом (т.е. в *ануттара*) пребывает? Каким образом это (т.е. kaulika vidhi) является формой самой *ануттары*?

Было сказано, что это *ануттара* (выходит за пределы) даже последующей части книги. Для объяснения всего этого владыка Бхайрава предполагает посвятить вторую часть книги окончательному и детальному установлению ради тех людей, которые стали искусны, обретя понимание знания реальности, являющееся сущностью (піҙкагаṣaṇa) хорошо аргументированного объяснения гуру (yukti), наставления традиционных текстов (āgama) и собственного опыта (svasaṃvedana).

Тот, чьи многообразные представления, связанные с идеями различия, были полностью разрушены столь прочным наставлением в форме вопросов, начиная с «anuttaram katham» и кончая двумя с половиной строфами, а также в форме ответов, начиная с «srnu devi» и кончая чётким положением, выраженным в полутора строфах, а также тот, кто достиг состояния освобождения в этой жизни (jīvanmukti) благодаря выходу на уровень *ануттары*, тот получает полное удовлетворение от реализации.

Поэтому я провозглашаю, воздев руки, что те, кто были очищены благодаря твёрдой убеждённости, могут спокойно удовлетвориться этим. Теперь же мы переходим к следующей

части книги, которая начинается с тщательного обсуждения состояния *каулики*, присущего незамутнённому зеркалу *ануттары*, которое является высшим Бхайравой. <sup>13</sup>

# Примечания

- 1. Ближайшее (uttara) это вся манифестация, начиная с элемента земли и заканчивая *анашрита-шивой*; являясь совершенным разнообразием, она не может существовать без опоры на *ануттару*, которая суть уровень отсутствия различия (разнообразия) (abhedabhūḥ), т.е. чистое недифференцированное сознание.
- 2. Уже было сказано, что Дэви задаёт вопрос с уровня *мадхьямы*, тогда как Бхайрава отвечает с уровня *пашьянти*. Но сама *пашьянти* является первым расширением *пара* вовне. Как же она может описать уровень *пара*? Следовательно, несмотря на все объяснения, представленные Бхайравой на уровне *пашьянти*, природа *пара* всё же остаётся непостижимой (*ануттара*).
- 3. «Kula» означает Шакти, а «akula» Шива. «Kulā-kulātma» означает то, в чём Шива и Шакти сливаются воедино.
- 4. «Маһāsṛṣṭi» означает созидание от *анашрита-таттвы* до *шуддхавидьи* (*шуддхадва*), созидание от майи до элемента земли известно как avāntarasṛṣṭi (aśuddhādhvā).
- 5. Универсальная (всеобщая) созидательная пульсация (sāmānya-spanda) является природой Шивы; особая созидательная пульсация (viśeṣa-spanda) является природой Шакти.
- 6. Покров (māyā, mala и т.д.) это не нечто находящееся вне Владыки. Они обязаны ему своим существованием и растворяются в нём.
- 7. В первом толковании «sadyaḥ» говорится «yaḥ sat» он, т.е. высший Владыка (рагатеśvara), является самим универсумом (sat). Во втором толковании говорится, что универсум (sat) это он, т.е. сам Бхайрава. Под сказанным подра-

зумевается, что Шива – это универсум, а универсум – это Шива.

- 8. Трика называется высшей, поскольку она учит тому, что изначальная манифестация –1) Шива, или 2) Шакти, т.е. энергия во всех её бесчисленных аспектах, или же 3) *нара*, т.е. объективные явления, всё это есть *ануттара*.
- 9. В данном контексте шайва является техническим термином. Он связан с системой дуалистической философии или шайва-сидханты, наиболее распространённой в Южной Индии. Слово «vāma» означает чудесный, привлекательный. В данной системе при определённых условиях были приняты пять «m». Ими были: мясо (māṃsa), рыба (matsya), вино (madira), поджаренные зёрна (mudrā) и половое сношение (maithuna). Путь правой руки (dakşa или dakşina ācāra) считается более высоким, чем путь левой руки (vāma). Он в основном состоит из дозволенного (vidhi) и недозволенного (nisedha). В «Тантралоке» Абхинавагупта говорит следующее: «Путь дакшины полон ужасающих практик (daksinam raudrakarmādhyam)». В кула основной упор делается на выполнение предписанных практик (сагуа). Мата считается более высокой, чем кула. Об этом учении мало что известно. Джаяратха упоминал восемь агам относящихся к мата, но сегодня они утеряны.
  - 10. Этот текст недоступен.
- 11. «Бхайрава-шастра», упомянутая в этой строфе, это «Рудрабхайрава-шастра», а не не-двойственная «Бхайрава-шастра», поддерживаемая Паратришикой. Там было много споров о схожести *кулы* и *каулы*, но, как было отмечено выше, *кула* делает главный упор на *чарью*. В *каула-марге* основной упор делается на универсальном и едином сознании. *Каула* и *трика* относятся к не-двойственным учениям, но в *каула-марга* особенно выделяются методы, т.е. *джняна*, *чарья*, *крия* и *йога*, тогда как в *трике* главным образом обращают внимание на *джняну* и *йогу*.

- 12. Эта книга недоступна.
- 13. Первая часть «Паратришики» известна как «bimba grantha», но с этого момента и далее следует часть, которая называется «pratibimba grantha», поскольку прежде описывалась природа (svarūpa) ануттары, теперь же начинается описание манифестации или развёртывания. Аналогично зеркалу божественный источник света известен как бимба (в своём процессе стягивания (saṃhāra)), тогда как его отражение в собственном зеркале известно как манифестация или разворачивание (sṛṣṭi).

# Обобщение

В этой части своего комментария Абхинавагупта показал, что основой всякой манифестации (kaulika vidhi) служит абсолютное и божественное сознание (ануттара). Он воспринял следующие строфы из «Махабхараты» (Шантипарван XII, 47,58) как суть своего главного тезиса и оживил их своей проникновенной интуицией (см. также «Йога-васиштха» VI, 36, 18):

YASMINSARVAM YATAH SARVAM YAH SARVAM SARVATAŚCA YAH / YAŚCA SARVAMAYO NITYAM TASMAI SARVĀTMANE NAMAH //

«Ему, многогранному, в ком пребывает всё, из кого всё происходит, кто есть всё, кто является всем, и кто всегда всё формирует, я кланяюсь».

Прежде всего, он разбирает «yataḥ sarvam» — «из кого всё происходит», и, после исследования развёртывания манифестации из Божественного, завершает следующей ремаркой: «То, из чего происходит Шива-Шакти, божественная проницательность самой созидательности, есть та самая ануттара».

(kauliko vidhiḥ kulākulātmā vidhiḥ mahāsrṣṭirūpo yasmāt praṣrta etat eva anuttaram).

Далее он анализирует «yasmin sarvam» — «в ком всё это пребывает», — и обобщает свою аргументацию следующим образом: «В ком отчётливо покоится вся вселенская манифестация, есть *ануттара*» (yasminsarvaṃ atra spaṣṭaḥ sannayaṃ vidhiḥ kaulikaḥ sthito viśrān-tiṃ prāptaḥ)

Затем анализ «sarvataśca yaḥ» – «кто является всем вокруг» завершается следующим замечанием: «Начиная с первого уровня пара, высшего, далее следует его развёртывание в виде парапара, и, наконец, в виде последней стадии апара, манифестации грубого материального мира; и всё это есть развёртывание неизменной ануттары. (prathamaparyantabhuvi parabhaṭṭārikātmani tatprasarātmani ca parāparādevatavapuṣi anuttaradhruvapadavijṛmbhaiva).

Далее он переходит к «sarvaṃ yaḥ» и цитирует в этой связи строку из Шри Сомананды: «То, что является Существованием, есть высшая реальность, универсум, имеющий природу Реальности, поэтому всё есть Шива». (Yatsattatparamārthohi paramārthastataḥ śivaḥ)

И, наконец, он утверждает, что именно *ануттара* формирует всё, и это то, чему мы кланяемся как всеобъемлющему (yaśca sarvamayo nityaṃ tasmai sarvāt-mane namaḥ). Это высшая философия и одновременно высшая религия.

# **TEKCT**

ATHĀDYĀSTITHAYAḤ SARVE SVARĀ VINDVAVASĀNAGĀḤ / TADANTAḤ KĀLAYOGENA SOMASŪRYAU PRAKĪRTITAU // 5 / PŖTHIVYĀDĪNI TATTVĀNI PURUṢĀNTĀNI PAÑCASU / KRAMĀTKĀDIṢU VARGEṢU MAKĀRĀNTEŞU SUVRATE // 6 /
VĀYVAGNI-SALILENDRĀŅĀM
DHĀRANĀNĀM CATUŞŢAYAM /
TADŪRDHVAM ŚĀDI-VIKHYĀTAM
PURASTĀT BRAHMAPAÑCAKAM // 7 /
AMŪLĀ TATKRAMĀJ JNEYĀ
KṢĀNTĀ SŖṢŢIRUDĀHŖTĀ /
SARVEṢĀM EVA MANTRĀNĀM
VIDYĀNĀM CA YAŚASVINI // 8 /
IYAM YONIḤ SAMĀKHYĀTĀ
SARVATANTRESU SARVADĀ /

# Перевод

Манифестация универсума (kaulika vidhi) такова (tadyathā):

- 5) Пятнадцать (tithayaḥ) $^1$ , т. е. «а» и т.д. (ādyaḥ) $^2$  это гласные, завершающиеся точкой (*анусвара*). В их конце, через связь *крия-шакти* (kālayogena), $^3$  появляется то, что известно как *сома* (луна) и *сурья* (солнце). $^4$
- 6) В пяти классах согласных, последовательно<sup>5</sup> начинающихся с «ka» и заканчивающихся «ma» (kādişu makārānteşu pañcasu vargeşu), имеются категории существования (tattvāni), начиная с элемента земли и заканчивая пурушей (pṛthivyādini puruṣāntāni), о Богиня с великолепным, благочестивым соблюдением (suvrate).
- 7) Есть четыре dhāraṇā $^6$ , относящиеся к воздуху (vāyu), огню (agni), воде (salila) и Индре. Кроме того, есть хорошо известные «śa» и т.д., $^7$  которые далее известны как пять брахм (brahmapañcaka).
- 8) Поэтому, начиная с «а» и далее заканчивая «kṣa», это известно как манифестация (*сришти*). О великолепная, эта манифестация, состоящая из «а» «kṣa», всегда и во всех

тантрах известна как источник всех мантр и заклинаний (vidy $\bar{a}$ n $\bar{a}$ m̄).

# Примечания

- 1. «Тіthayaḥ» это форма множественного числа от «tіthi» «лунный день». Так как каждая половина месяца состоит из пятнадцати титхи, это слово символизирует число 15.
  - 2. «Ādyāḥ» = « $a+\bar{a}$ dyāḥ», что означает «a» и т.д.
- 3. «Kālayogena» = «kalaḥ kalanā sūkṣma-kriyāśaktiḥ tasyāḥ yogena sambandhena». Слово «kāla» здесь означает «тонкую крия-шакти», а «yoga» «связь». Следовательно, «kālayogena» означает «через связь крия-шакти».
- 4. Висарга, которая означает расширение. Это путь в двух направлениях: (1) центростремительное движение (saṃhārātmaka), стягивание к центру, а также (2) центробежное движение (sṛṣṭyātmaka), развёртывание или манифестация.

Висарга обозначается двумя точками, вертикально одна над другой. Сома, обозначаемая верхней точкой, также является символом центростремительного, возвратного движения к центру. Сурья, обозначаемая нижней точкой, также является символом центробежного движения, расширения из центра вовне, проецирования или манифестации Шивы во вселенную.

Шестнадцать гласных, от «а» и до висарги, представляют природу Шивы, а согласные от «ka» до «ha» — Шакти. Сома — это возвратное движение крия-шакти (praveśa-rūpa kriyāśakti), тогда как сурья — это развёртывание крия-шакти (prasara-rūpa kriyāśakti). Есть два вида крия-шакти: «śiva-vartini» и «paśu-vartini». Божественное самосознание (вимарша) — это śiva-vartini kriyāśakti.

5. Санскритское слово «kramāt» имеет два значения: (1) kramāt = krama + ad – поглощение всей последовательности,

т.е. отсутствие любой реальной последовательности и (2) последовательно. Это указывает на ту истину, что в Шиве на самом деле нет никакой последовательности, и что последовательность, о которой здесь идёт речь, тесно связана с эмпирическим индивидом.

6. Категории букв в соответствии с *таттвами*, органами и пр. приведены ниже:

| (1) | Буквы:                           | ka      | kha    | ga                | gha     | 'nа    |
|-----|----------------------------------|---------|--------|-------------------|---------|--------|
|     | Таттвы или грубые элементы:      | pṛthivī | jala   | agni              | vāyu    | ākāśa  |
| (2) | Буквы:                           | ca      | cha    | ja                | jha     | ña     |
|     | Танматры:                        | gandha  | rasa   | r <del>u</del> pa | sparśa  | śabda  |
| (3) | Буквы:<br>Органы                 | ţa      | ṭha    | фа                | ḍha     | ņa     |
|     | действия:                        | upastha | pāyu   | pāda              | pāni    | vāk    |
| (4) | Буквы:<br>Органы                 | ta      | tha    | da                | dha     | na     |
|     | чувств:                          | prāṇa   | rasanā | cakṣus            | tvak    | śrotra |
| (5) | Буквы:<br>Психические            | pa      | pha    | ba                | bha     | ma     |
|     | органы,<br>пракрити и<br>пуруша: | manas   | buddhi | ahaṃkāra          | prakṛti | puruṣa |

(6) Буквы, соответствующие dhāraṇā или antaḥstha – это ya, ra, la, va. «Ya» символизирует vāyu-bīja, «ra» – agni-bīja, «la» – salila-bīja, «va» – Indra-bīja. Слово биджа указывает на то,

что эти буквы используются как мантры для ваю и пр. Они связаны с майей вместе с её покровами (kañcuka). «Ya» связана с rāga и niyati, «ra» — с vidyā, «la» — с kāla и kalā, и «va» — с māyā.

7. «Śа и т. д.» означает śa, şa, sa, ha, kṣa. Из них «śa» представляет *махамайю*, «ṣa» — *шуддхавидью*, «sa» — *ишвару*, «ha» — *садашиву* и «kṣa» — *шакти*. Эта группа известна как «brahmapañcaka».

#### **TEKCT**

(tatrākulam crp. 34, 1.17 – iti sthitam crp. 38, 1.22)

# Перевод

Та самая *ануттара*, чьей природой является «а», есть вся эта вселенская манифестация (kaulikasṛṣṭirūpam). Именно это здесь было установлено.

«Atha» (первое слово пятой строфы) связано с манифестацией (tatsṛsti), смысл чего заключается в том, что это ануттара, которая образует вселенскую манифестацию. Хотя в соответствии с принципом, изложенным ранее, в манифестации нет никакой последовательности (предыдущего и последующего), которая была бы полностью связана со временем, но всё же до тех пор, пока проявляется различие между учением и обучением, вызванное самим Владыкой благодаря его свободной Воле, факт этой последовательности должен быть признан. Таким образом, именно в связи с таким проявлением последовательности слово «atha» используется в значении прямой последовательности (ānantarya), т.е. это akula, проявляющаяся в форме манифестированной вселенной. Однако слово «atha» не было использовано здесь для указания прямого следования ответа сразу за вопросом Дэви. Это слово используется для ясного понимания смысла сущности того, что происходит при возникновении упорядоченной последовательности однородных объектов (типа вопросов/ответов), относящихся к одной и той же доктрине<sup>1</sup> (ekapra-ghaṭṭakagata). Иначе в каждом случае может быть повод для использования слова «atha», даже в значении «сразу после молчания»\*. Если говорят: «Может быть и так. Какие проблемы от такого использования?», ответом будет: «Абсолютно никаких, кроме того, что обычно такое использование не обнаруживается в восприятии».

Уважаемый Сомананда приводит следующую интерпретацию «atha»: «Буква «a» в этом слове символизирует Шиву, а «tha» – Шакти», и это связано с *агамой* и её поддержкой. Он объясняет «атха» как ануттара. «Tha» и «ha» одинаково используются в значении взаимного проникновения. Таким образом, «ha» также как и «tha» обозначает Шакти. Поэтому «atha» используется в значении «aha», поскольку оно не отличается от Шакти, которая манифестирует бесконечные объекты в самом начале распространения блаженства, а также в силу зависимости от высшей нада высочайшего Я-сознания (parāhantā), являющегося самим существованием всех существ. Я не исследовал этот момент детально, поскольку непосредственно не встречал этих агам. Однако он (Сомананда) был хорошо знаком с подобными текстами и таким образом прокомментировал эту книгу, содержащую сжатые наставления (sūtra granthasya), которые могут иметь сотни объяснений и приложений. Он детально излагал тонкие нюансы значения порошка (dhūli, – используемого в жертвенных ритуалах во время посвящения) или символических манускриптов с мантрами (т.е. «atha» в значении Шивы и Шакти) на основе содержания этой книги и других агам. Я, тот, кто был очищен его учениями и кто возжелал очистить себя посредством устранения трудностей, встречающихся в этой книге,

<sup>\*</sup> Состояние «молчания» и произнесения слов не являются однородными, так как относятся к разным уровням реальности. (прим. ред. пер.)

не обращаюсь к тем толкования, которые уже были им представлены. Тонкие различия значения мантр в зависимости от воображаемой и символической интерпретации букв, составляющих слова, могут быть использованы некоторыми, но не могут применяться учениками всех стран и всех времён. Поэтому я не описывал их детально. Такая интерпретация бесполезна для тех, кто извлекает пользу из личного опыта и рационального объяснения учителя; она может легко применяться только теми, кто просто полагается на своё собственное воображение. Для тех же, кто не знаком с этим учением, его передача будет бесполезна. Но достаточно о том, что прерывает тему данной дискуссии.

Теперь я буду следовать избранной теме. «Ādya» в данной строфе означает а+ ādya\*, т.е. «а», которая есть первая гласная. Или слово «athādya» может быть принято как единое, а также разложено на atha+ādya. В данном случае «tha» в «atha» используется только для облегчения произношения.

Значимой снова становится «а», – первая гласная. В данном контексте слово «ādya» использовалось ни в значении «первого в определённом порядке», ни в значении «ближайшего» и пр., но, скорее, как то, чьё существование длится, начиная с «а» и во всех остальных буквах (a ādau bhavah iti ādyah). Следовательно, здесь было окончательно установлено, что «а» – это уровень высшего звука (речи) (parāvāgbhūmih), единственная из всех букв, где имеется безотносительная, постоянная и естественная форма, состоящая только из сознания. В природе сознания всегда присутствует всеобъемлющее многообразие (sarvasarvātmakatā). Эта высшая божественность, т.е. пара (являющаяся единственной динамической формой ануттары), хотя и представляет собой высший уровень недифференцированности, однако наполнена бесконечным разнообразием и содержит в себе парапару, разворачивание *пашьянти* и т. д.<sup>2</sup> Сентенция «то, чего нет там, может

<sup>\*</sup> Одно из значений слова ādya – «первый».

быть ещё где-то», неприемлема в данном случае. Пойми, что Богиня, т.е. сознание, известное как изначальная вечно творящая активность Я-ощущения (prathamāṃ pratibhā-bhidhāṃ), пуста даже от следов пятен грязи ограничения.

Какими бы ни были движущиеся и неподвижные объекты, — все они пребывают в почитаемом, божественном сознании Бхайравы (saṃwidi bhagavad-bhairava-bhaṭṭārakātmani) в своей истинной, неизменной форме (pāramārthikena anapāyinā rūpeṇa), в форме совершенного, высшего Я-сознания (букв. «в форме квинтэссенции подлинной, божественной энергии» (viryamātrasārātmanā)), в своей истинной природе, которая реализуется благодаря разворачиванию бесконечного разнообразия, воспринимаемого во время возникновения сотен вещей, которые готовы проявиться в слегка наиболее неотчётливой, слегка более неотчётливой и слегка неотчётливой форме (tadudbhaviṣ-yat-iṣadasphuṭatama-iṣadasphuṭatara-iṣadasphuṭādi-vastuśatasṛṣṭikālopalakṣyamāṇa-tattadananta-vaicitryaprathonniyamānatathābhāvena).

Рагаbhaṭṭarikā, которая является уровнем всеведения (sarvajīatābhūmiḥ), высшей истиной без каких бы то ни было ограничений (asaṅkucitaparamārthā), а также совершенно естественной, внезапно обретается теми, кто устойчив в интенсивном осознавании такого состояния (tathāvadhānātiśaya rūḍhaiḥ), и теми, чьи загрязнения в форме неопределённости, сомнения и пр., возникающие из-за неверия, были полностью перемолоты жерновами непрерывной духовной дисциплины (abhyāsakramaśāṇanigharṣaniṣpeṣitattadapratyayarūpa-kampādyanantāparaparyāyavicikitsāmalaiḥ). В некоторых случаях³ всеведущий уровень сознания появляется даже у тех, кого одолевают сомнения; это происходит, когда они могут увидеть Реальность не в её полноценной и естественной форме, но в слегка ограниченной.

Уважаемый Каллата верно сказал: «Благодаря постепенному устранению tuti из движений выдоха и вдоха обре-

тают всеведение и всемогущество». И теперь, эта сущность (всеведение parābhaṭṭārikā), которая познаётся только благодаря собственному опыту, будет объясняться с помощью рассуждений.

(Вначале Абхинавагупта использует последовательные утверждающие рассуждения (умозаключения) (anvaya tarka).) Неразличающее сознание (nirvikalpa samvid) – это то, которое в силу своей эффективности (sāmarthya) привносит нечто в понимание благодаря собственной соответствующей пригодности для определённых целей (arthakriyāyogyatādivaśa), наконец, получает подтверждение как состояние Самости и, таким образом, обретает чёткое соответствие, предшествующее всякому последующему определённому восприятию, такому, как восприятие синего и пр., рассматривающимся как взаимоисключающие (несовместимые) (virodhāvabhāsisammatakramikavikalpyamānanilādinistha-vikalpa-pūrva-bhāvi), а также пронизывает все восприятия синего, жёлтого и т.д., которые общеприняты как несмешиваемые (tattadvikalpaniyaviruddhābhimata-nilapitādyā-bhāsavibhāgi bhavati), как, например, при целостном восприятии изображения [на котором не выделены различные части], или целостное восприятие стоящего на вершине холма (śikharastha), или же целостное восприятие павлиньего хвоста [на котором невозможно чётко выделить различные цвета].

(Далее Абхинавагупта использует отрицающие умозаключения (vyatireka tarka).) Однако, то неразличающее сознание (nirvikalpa saṃvid), которое не пронизывает разнообразные взаимоисключающие объекты, такие как синее, жёлтое и т.д., также не может [рассматриваться] как предшествующее бесконечным определённым объектам, таким как синее, желтое и пр., произведённым благодаря своей собственной эффективности, как, например, восприятие, полностью прикреплённое к синему. Но оно, известное под различными именами, такими как unmeşa, pratibhā пр., проявляется в ин-

тервале между двумя различными и определёнными идеями или объектами, исчезнувшим и возникающим (astamitodeşyat). Именно оно превозносится в тантрах как неразличающее сознание (śabdāgama-gītaṃ nirvikalpakaṃ), предшествующее тому, что в разговорах считается взаимоисключающими, определёнными объектами или идеями, такими как синее, жёлтое и т.д.

Поэтому, именно это [неразличающее сознание] пребывает нерасчленённым среди многочисленных определенных объектов. Интервал между двумя определёнными идеями ни в коем случае не может быть отвергнут в силу различия этих двух идей. Данный промежуток состоит только из сознания, иначе (т. е. если бы в нём не было сознания), вследствие уничтожения остаточных следов сознания из-за такого [бессознательного] разрыва, память, связующее звено, и т. д. между сознаниями до и после такого интервала, становятся невозможными.

Поскольку все учителя согласны относительно *пратибха*, или неразличающего сознания, имеющего вышеприведённые характеристики, следовательно, здесь нет ошибок безосновательности (asiddhi). Поскольку оно не зависит от понимания какого бы то ни было обусловленного признака, – это абсолютное неразличающее сознание (avikalpatva).

Что касается естественного, необусловленного и неразличающего сознания, тождественного чистому сознанию, которое вполне отличается от неодушевлённости, то не может быть никакой его схожести с различающим сознанием, поскольку в нём нет различения. Объекты узнаются только тогда, когда очевидны их отличительные характеристики. Различающие восприятия не возникают без неразличающего сознания, поскольку они лишены свободы самостоятельного возникновения. Такая свобода свойственна только неразличающему сознанию, поскольку только оно служит средством для воспоминания относительных (обусловленных) призна-

ков и т.д. Откуда же может взяться воспоминание относительных признаков и пр. без переживания неразличающего сознания? В таком сознании, в соответствии с вышеизложенными принципами, имеется отсутствие ограничения времени и пр. Таким образом, божественное неразличающее сознание (pratibhā), установленное благодаря моему вескому утверждению, является неограниченной природой и естественной Самостью всего. Не только в начале и в конце, но и в текущей стадии оно является источником возникновения других настоящих, прошлых и будущих различающих восприятий. Те, кто являются экспертами различения, воспринимают объединяющее или интегральное знание (ālaya-vijñāna) именно таким образом (т.е. через неразличающее сознание).

Согласие относительно различающего восприятия возникает сразу после того, как демонстрируется неразличающее. Поэтому нет никакого безосновательного довода (asiddha hetu) для установления доказываемого (различающего восприятия); нельзя также сказать, что интуитивное знание (prātibha jñāna) ограничивается только неразличающим сознанием, которое остаётся всё тем же, которое отводит отдельные позиции для разнообразных различающих восприятий (vikalpa) и которое не противопоставляется интуитивному знанию, или которое обычно производит различающие восприятия и появляется в чистой недифференцированной форме только время от времени (kadācit); нет здесь также и полного исключения или раздельности различающего сознания (asya) от неразличающего (tataḥ). Поэтому нет никакого противоречия (na viruddho) между неразличающим сознанием и любым другим восприятием; не является неразличающее сознание и просто случайной и неустойчивой опорой (различающего сознания) (nānaikāntiko), за его пределы не выходят даже сомнительные и противоречивые вещи (т.е. даже противоречивые вещи имеют своё основание в неразличающем сознании). В тех же примерах, т.е. в целостном восприятии

изображения и пр., такие недостатки как недоказуемость и т.д. довода (т.е. неразличающего сознания) отклоняются. Когда эти недостатки главного довода отклоняются, больше невозможно найти ошибочность примеров, схожих с главным доводом. Это (т.е., что неразличающее сознание является опорой или основанием различающего) также было практически обосновано другими. Поэтому к чему утруждать себя повторением!

Эта тема была окончательно разрешена следующим образом: «То, что двигается в предыдущем, текущем и последующем состоянии восприятия всех объектов органов чувств (nikhilavaişayikā-vabodha-pūrvāparāntaracaraṃ), всеобъемлющее (nikhilatmakam) и наделённое великолепием высшей Шакти (рагаśakti-bhāsi), определённо является божественным созидающим сознанием (prātibhaṃ). Откуда возьмётся депрессия (glāniḥ), вызванная отсутствием божественного сознания (abhāvavaśopaklṛptyā) у того, кто погружён в это сознание ((tasyāṃ pralīnava-puṣaḥ)?»

«Несведущий не представляет всего величия этого великолепного наслаждения драгоценнейшим богатством (paradhana-sukhasvada), находящимся в теле, пране и т. д., а также ощущает безмерную подавленность в своём сердце. Если высочайшая Богиня, которая ощущает особое удовольствие, порождая всю вселенную (nikhilajaga-tisūtisarasā), входит в его сердце, тогда, о чудо! она игриво действует как полное и окончательное воздаяние (превращая в прах депрессию, которая его охватывала)».

Похожая идея была представлена в «Спандакарике»: «Также как грабитель уносит ценности из дома, депрессия истощает жизнеспособность тела. Такая депрессия происходит из-за неведения. И если это неведение исчезает благодаря *унмеше*, тогда каким образом эта депрессия может сохраняться при отсутствии причины?»<sup>5</sup> (Sp. K. III, 8)

В следующей строфе находим: «То должно быть извес-

тно как *унмеша*, откуда происходит возникновение другой мысли в уме того, кто уже занят одной. Её необходимо воспринимать интроспективно, для самого себя». (Sp. K. III, 9)

И далее: «Мудрый описывает неведение или, иными словами, первичное ограничивающее условие (ānava-mala), как коренную причину майи и *карма-малы*. Это семя (т.е. *анава-мала*), имеющееся даже у иссохшего дерева<sup>6</sup> круговерти существования, немедленно уничтожается в величайшем пылающем огне высшего сознания (parāsaṃvit)».

«Как было верно сказано: Они говорят, что мала — это ничто иное, как незнание (аjñāna) собственной истинной природы. Такое незнание является причиной самсары или māyiyamala, которая снова служит как причина карма-малы». (М.V. I, 23) И также было сказано: «Если это незнание растворяется благодаря унмеше, каким образом депрессия может сохраняться при отсутствии причины?»

Таким образом, была описана природа неразличающего сознания (которое также пронизывает различающее сознание). Если бы было иначе, т.е. если бы неразличающее сознание не пронизывало различающее сознание во всех его фазах, тогда чем бы что из последующего было бы так непосредственно связано, а именно разрушение депрессии, возникновение депрессии из незнания (своей собственной сущностной природы) и разрушение незнания посредством унмеши. В данном случае всё это становится подобным исследованию «пр» и «ра»<sup>7</sup>, т.е. просто бесполезным.

Так, Богиня, высшая сила созидательного слова (паравак), имеющая форму всех букв, начиная с «а» и заканчивая «kṣa», разворачивается благодаря охватыванию собой почитаемой формы парапара и т.д., что характерно для пашьянти и пр., возникает благодаря своей собственной Воле и обладает сущностью созидательного наслаждения, которая тождественна сознанию разнообразия манифестации, состоящей из всех элементов, миров и объектов, которые были

неоспоримо произведены посредством включения их в её последовательное разворачивание (tadgarbhīkāravaśāvivādaghaṭita-sakalabhūta-bhuvanabhāvā-diprapañcaprabodhaikyacamatkārasārā); она имеет природу высшей Реальности, состоящей из поразительных событий, выявленных благодаря присутствию владыки Бхайравы (parameśvarabhairavabhaṭṭārakāvirbhāva-prathitatathāvidhādbhutabhūtaparamārthasvarūpā), является высшей созидательной силой, которая раскрывает в своём чистом зеркале Самости бесконечную манифестацию, сохранение и поглощение (svātmavimaladar-paṇanirbhāsitānantasṛṣṭisthitisaṃhāraikyamayamahāsṛṣṭiśaktir). Установлено, что именно это было полностью доказано владыкой Бхайравой посредством строк «athādya» и т.д.

### Примечания

- 1. Вопрос Дэви и ответ Бхайравы относится к состоянию Реальности, т.е. svarūpa-vimarśa. Поэтому оба являются однородными объектами той же доктрины.
  - 2. Для прояснения смотри схемы.
  - 3. См. строфу 75 «Виджнянабхайравы».
  - 4. И т.д. относится к puryastaka и śūnya pramātā.
- 5. Депрессия возникает из-за отсутствия узнавания сущностной природы Самости.
- 6. «Иссохшее (jirṇa) дерево» подразумевает, что māyīya и kārma-mala были удалены, но, поскольку всё еще остается āṇava-mala, оно всё ещё поддерживает дерево и поэтому последнее не падает.
- 7. Если «nṛ» и «ра» произносятся вместе, тогда это означает «король», но если эти буквы разделены и произносятся через интервал, они означают «ничто». Если депрессия (glāni) связана с незнанием (аjīāna), а незнание немедленно устраняется благодаря унмеше, тогда эта последовательность понятна, а иначе нет.

#### Обобщение

Этот развёрнутый комментарий Абхинавагупты служит лишь как введение к восьми строфам, в которых Бхайрава отвечает на вопрос Дэви: «Каким образом *ануттара* дарует (манифестирует) kaulika siddhi?»

Действительное толкование этих строф последует далее. В этой же вводной части Абхинавагупта выделил два следующих пункта:

- 1) Абсолютная манифестация (kaulika sṛṣṭi) не является чем-то отдельным от ануттары. Именно сама ануттара проявляется как kaulika sṛṣṭi. Как он говорит tadeva anuttara-padaṃ sṛṣṭirityarthaḥ именно сама *ануттара* является этой обширной манифестацией.
- 2) Вся манифестация пребывает в созидательной энергии Божественного. Эта созидательная энергия есть паравак, энергия, которая озвучивает вселенную. Паравак это паранада, созидательная пульсация божественного ума, который на нижнем уровне приобретает форму звука. Энергия паравак втекает в различные буквы от «а» до «kṣa», которые как сознательные формы энергии производят манифестацию вселенной. Буквы в своей исходной форме не являются просто общепринятыми, как это имеет место на человеческом уровне.

Паравак — это динамическое, созидательное сознание. Природой такого сознания является нирвикальпа — неразличаемость и нерасчленённость. В соответствии с Абхинавагуптой паравак, пратибха, унмеша и нирвикальпа самвид — это почти синонимы, которые относятся к одной и той же созидательной энергии Я-сознания ануттары. Все установленные объекты, восприятия и идеи покрываются общим термином savikalpaka, присущим и эманирующим из nirvikalpa saṃvid. Вся абсолютная манифестация (kaulika sṛṣṭi) есть просто выражение nirvikalpa saṃvid. Абхинавагупта использовал термин nirvikalpa saṃvid в очень широком смысле, в значении

божественного, созидающего сознания, самой сути всей манифестации.

#### **TEKCT**

(tadevam sthite crp. 38, 1.22 – iti crp. 51, 1.22)

## Перевод

Именно так, смысл этой строфы теперь определённо зафиксирован. Буквы от «а» до висарги обозначают шива-таттвы, буквы от «ka» до «па» обозначают пять элементов, от земли до пространства; буквы от «са» до «ña» – пять танматр от запаха до звука; буквы от «ta» до «na» – пять органов действия (*кармендрии*) от ног до языка; буквы от «ta» до «na» – пять джнянендрий от носа до ушей; буквы от «ра» до «ma» – группу из пяти, т.е. манас, ахамкара, буддхи, пракрити и пуруша; буквы от «уа» до «va» обозначают через vāyu-bīja, agni-bīja, jala-bīja и indra-bīja такие таттвы как rāga, vidyā, kalā и также известны как дхараны, поскольку заставляют эмпирического индивида (anu) думать об универсальных силах Бхайравы по-разному (pṛthagbhūtatayā). В это вовлечены два причинных фактора в форме воздействующего и объекта воздействия. Так, в нашем собственном эго, которое есть свет, высшее и совершенное состояние, тождественное Бхайраве, а также во внешней вселенной содержатся состояния kalā, vidyā и т.д., как было сказано в «Шивадришти»: «Только Самость, которая сияет как блаженство (ānanda), и сознание (cit), в котором продвижение силы воли (icchā) беспрепятственно, двигаются вперёд во всех объектах как Шива, чьё знание (jñāna) и активность (kriyā) преобладает над всем». (S.D.I. 2) В «Спандакарике» была выражена та же самая идея: «В ком всё это пребывает».

Также, Владыка принимает эти состояния (rāga, vidyā, kalā, niyati), которые удерживаются в его сияющей Самости его собственным светом, через его собственное затемнение,

то есть он манифестирует благодаря принятию (усвоению) состояния «этовости» (объективного), чьей природой является неодушевлённость. И снова он охватывает всю эту объективность Я-ощущением. На это состояние Владыки как Садашивы и Ишвары, которое есть чистое сознание Шивы (śuddhavidyāmayī), указывала каузативная форма глагола «dhr»\*. В данном случае охватывание этовости Самостью также может происходить только когда то, что охватывается (т.е. этовость) уже было произведено. И с точки зрения чистого Владыки, который есть всеохватное сознание, этовость, означающая различие, не может оставаться в этом состоянии (т.е. как нечто отличное или отдельное от сознания), и в случае не-возникновения того, что охватывается, охватывание этого Самостью не может быть правильно осуществлено. В этом случае не может быть никакого правильного рассмотрения Шивы как обладающего способностью охватывать. И без его охватывающей активности в силу отсутствия надлежащей причины абсолютно ничего не может проявиться. Это утверждалось мною множество раз. Однако, «это», или внешнее проявление, возникает. И это лишний раз доказывает, что «это», или внешнее проявление, хотя и отличается от [божественного] света, тем не менее проявляется вовне благодаря силе самого Владыки, поскольку любая другая причина (отличная от Владыки) невозможна. В своём собственном сознании мы также можем быть свидетелями того факта, что во всех формах проявляется именно [божественное] сознание. Таким образом, совершенно ясно, что тогда как универсум является самой Самостью, т.е. тождественен Самости (в своём трансцендентном аспекте), он проявляется как «это» (в своём имманентном аспекте). «Это»

<sup>\*</sup> Этот глагольный корень «dhr.» имеет такие значения как держать, сохранять, обладать, содержать, охватывать и т.д. Каузативная форма глаголов в санскрите выражает действие, к которому кто-то или что-то понуждается. (прим. ред. пер.)

проявляется только как противоположенное в Я, которое есть всеобщий свет (как в случае с садашивой или ишварой).

В вышеизложенном именно это наиболее определённо выражается, а именно, что сам Владыка узнаёт всё разнообразие познаваемого (т.е. rāga, kāla и пр.) любого познающего наподобие «Я», т.е. наподобие *шакти*, тождественных ему самому. Кто бы ни был познающий (т.е. ограниченный, эмпирически воспринимающий), он также, в силу собственного проявления как познающего, является Самостью. Так он опирается на ограниченные *шакти* (т.е. rāga, kāla и пр.) и через них воспринимает состояние познающего (vedaka) и познаваемого (объектов) как совершенно различных. Через страстное желание (rāga) и т.д. только он (Шива) был низведён до статуса эмпирического индивида (пашу) и т.д. Следовательно, гада и пр., в соответствии с изложенным прежде принципом, приобретает позицию инициатора (букв. «виновника») того, что Шива ограниченно рассматривает те состояния, которые иначе он рассматривает как свои шакти.

Поэтому о втором каузативном глаголе (nic)\*, вступившем в действие, о том, что (т.е. rāga, kāla и пр.) становится единственной причиной того, что Шива называется дживой (эмпирическим индивидом), говорят как о дхарана. Даже если каузативная форма глагола находится в действии, связь со значением корня этого глагола никогда не теряется (prakṛtyarthānvayānapāyo), следовательно, также и в этом случае причинная сила корня dhṛ может прилагаться только к тому, что обладает пракашей (т.е. к сознательному), т.е. это может быть приложимо к rāga, vidyā, kalā, поскольку они являются шакти, будучи сознательными — dhriyamāṇa, т.е. могут быть приведены в действие и в свою очередь становятся деятелями.

Как я уже говорил в «Шивадриштьялочана» (коммен-

<sup>\*</sup> піс – грамматический технический термин для обозначения каузатива и его окончаний. (прим. ред. пер.)

тарии к «Шива-дришти»): «Только он, обладающий способностью к активизации, может быть активизирован». Бхартрихари также сказал (в «Вакьяпадье»): «В случае с тем, кто ещё не начал действовать (но обладает такой способностью), когда даётся указание или команда (ргаізе), глаголы в связи с вопросом (ртссhā) и т.д. используются в повелительном наклонении (lot)\*. Но, когда указание или команда даётся тому, кто уже начал действовать, тогда используется каузативная форма (nic)».

То, что в других шастрах известно как канчука (покрытие), было названо «дхарана». Как было сказано в «Тантрасаре»: «vidyā, māyā, niyati и т.д. используют свои собственные состояния как ограничения для эмпирического индивида (пашу). И поэтому они должны очищаться через усилие». («Очищаться» означает соединяться с ануттарой посредством anusandhāna и растворяться в ней.) Сомананда объяснял слово «дхарана» как части или составляющие с другой точки зрения (т.е. с позиции недвойственности (адвайта)). В своём комментарии он утверждает, что в случае с эмпирическим индивидом (рагаракşа) все состояния, подобные гада, kalā, vidyā должны быть приняты как объективные (dṛśyatva) относительно Самости.

Таков его особый способ толкования: «Тот, кто не знает всей позиции высшего воспринимающего (svapakṣa)², а также ограниченного, эмпирического индивида (parapakṣa), тонет в океане сомнений. Как же он сможет помочь другим через него переправится?»

Буквы от «śa» до «kṣa» обозначают пять категорий, т.е. махамая, шуддхавидья, ишвара, садашива и шакти. Над категорией майи и под категорией шуддхавидьи должна находиться другая категория как местопребывание vijīānākala.

<sup>\*</sup> lot – грамматический технический термин для обозначения повелительного наклонения (императива) и его окончаний. (прим. ред. пер.)

Как было сказано: «Над майей и под шуддхавидьей находятся viiñanakevala». Если махамайя не допускается как категория (букв. при отсутствии категории махамайи), значит, тогда местопребывание pralayakevali находится в категории майя, a vidyeśvara – в śuddhavidya, которая в таком случае становится местопребыванием виджнянакала? Поэтому в «Пурва-шастре» («Малинивиджайоттара») утверждалось, что виджнянакала имеют лишь одно ограничение (мала); ведь хотя они и относятся к уровню шуддхавидья, в них не возникает ограничения, известного как тауіуа, поскольку в этом случае проявление различных объектов, вызванное разделением, не происходит. Следовательно, они имеют лишь ānava-mala, которое является незнанием [своей сущностной природы]. Они просветляются исключительно благодаря милосердию шуддхавидьи, достигая статусов Mantra, Mantreśvara и Mantramaheśvara. В самой (tatraiva) «Малинивиджае» сказано, что анантабхаттарака – это просветлённые (букв. «пробуждённые») ограниченные воспринимающие, т.е. восемь рудр (jīvān), которые достигли статуса виджнянакалы (стр. 3, ст. 19). А также: «Соединив их с шуддхавидьей, ишварой и садашивой, он (Анантабхаттарака) также манифестирует семь миллиардов мантр вместе с их областями управления».

В некоторых шастрах (отличающихся от трики), махамайя, исходя из отсутствия ограничения (мала), относящегося к различию, то есть отсутствию māyiya и kārma-mala, принимается как последняя часть категории шуддхавидьи. В некоторых местах, в силу препятствия в форме анава-малы, которое есть незнание сущностной Самости, это состояние рассматривается как последний или крайний предел майи, также как в некоторых шастрах категория rāga предположительно принадлежит эмпирическому индивиду и поэтому не рассматривается отдельно, также как пiyati и kāla не описываются отдельно [от rāga и kalā] в «Трика-агаме». В соответ-

ствии с этим воззрением пять brahma, которые обозначаются как «śa», «şa», «sa», «ha» и «kṣa», — это шуддхавидья, ишвара, садашива, шакти и анашриташива соответственно. Это будет объяснено позже. Они известны как «brahma», поскольку корень этого слова «bṛh» означает «хорошо расти» и «способствовать росту». Эти категории называются «брахма» прежде всего потому, что они выходят за пределы различия (bhedasamuttirṇatvāt) (с точки зрения «bṛhatva» — «хорошее приращение») и, во-вторых, потому, что они производят универсум различия (saṃsāra-sūtikartṛtvāt) с точки зрения bṛṃhakatva («способствования росту»). Эти 34 категории были размещены в соответствии с процедурой обращения шастры к «а» как к начальной и первичной букве.

В данной связи это именно то, что будет рассматриваться. Вначале следуют *шива-таттва*, относящаяся к категории «а» (т.е. от «а» до *висарги*), затем следуют пять элементов (в kavarga) и т.д. и, наконец, имеется *шакти* (соотносящееся с «kṣa»). Так что же такое этот особый порядок следования мантр, относящихся к sṛṣṭi, saṃhāra, и sthiti?<sup>3</sup> Во всех шастрах, т.е. в «Малинивиджайоттаре», «Сиддхатантре» и «Сваччханда-тантре» порядок букв, обозначающих различные таттвы или категории существования от «kṣa» и до «а», от таттвы земли (рṛthivi) и до Шивы, представляется таким же способом.

В «Малинивиджайоттаре» сказано: «Первоначальное, т.е. pṛthivi-aṇḍa, пронизывается dhārikā; здесь признаётся только одна таттва (земля). Рассматривая последовательность букв (varṇa) (в данной системе любая буква называется аṭпа или мантра, поскольку сотериологически она защищает того, кто на неё опирается (mananāttrāyate).), слов (пада) и мантр, — только kṣa-varṇa, kṣa-pada и kṣa-mantra должны рассматриваться последовательно и по отдельности». (М.V. II, 50)

В той же книге (т.е. в «Малинивиджайоттаре-тантре») в

соответствии с *малини*, в которой имеется смешанный ряд гласных и согласных, состоящий из букв «рһа» и т.д., порядок категорий земли и пр. начинается с последней буквы «рһа». В *матрике*, где нет смешанного порядка гласных и согласных, хотя соответствие таттв и различных букв другое, в обоих случаях имеется то же самое соответствие категории земли с последней буквой. Далее следуют важные строфы относительно *малини*\*: «Категория земли была отмечена в «рһа», и от «da» до «jha», т.е. от воды до прадханы или пракрити, необходимо отметить соответственно 23 категории». (М.V.IV, 15)

И снова, в той же самой книге об этом говорится в соответствии с тремя *видьями*. «Мантра одной буквы (аuṃ) находится в *шива-таттве* (niṣkale), тогда как другие две — одна из трёх букв (aghore) и другая — из одной (hriṃ) (trya-rṇaikārṇadvayam), — находятся в других двух (dvaye), т.е. в *шакти* и *садашиве*». (М.V. IV, 19)

В соответствии с parāparā-devi «auṃ» относится к *шива-таттве*, а «aghore» – к *шакти-таттве*. Именно так был зафиксирован порядок последовательных таттв. $^6$ 

С позиции арага-devi также говорится: «Мантрой из полутора букв охватываются два круга (т.е. круг притхви (pṛthivyaṇḍa) и пракрити (prakṛtyaṇḍa)), мантрой из одной буквы охватываются два круга по отдельности (т.е. круг майи (māyāṇḍa) и круг шакти (śaktyaṇḍa)). Такое охватывание апара-мантры было описано в обратном порядке». (M.V. IV, 24) Таким образом, последовательность таттв выглядит именно так. Мантра «phaṭ» относится к двум кругам — притхви и пракрити, «huṃ» — к кругу майи, а мантра «hriṃ» — к кругу шакти. Когда же рассматривается охватывание пара-мантры, излагается другой порядок, а именно: «Три круга (притхви,

<sup>\*</sup> Порядок букв в соответствии с *малини* следующий: n r r̄ l l th c dh ī n u u b k kh g gh n i a v bh y d dh th jh ñ j r t p ch l ā s aḥ h ş kş m ś aṃ t e ai o au d ph.

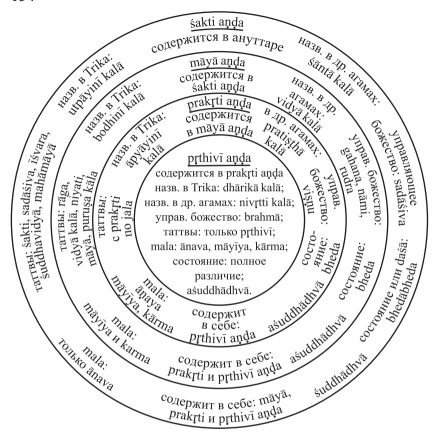


Схема 1. Различные круги (anda), находящиеся в ануттара.

Ануттара — это всепронизывающее. Название калы в соответствии с трикой — avakāśadā-kalā. В других шайвагамах это называется śāntya-tīta-kalā. Главным божеством здесь является сама *ануттара*. Она находится за пределами всех таттв и содержит эти таттвы в себе. Она за пределами всех ограничений (*мала*), но вмещает их. Её состояние является единством нераздельности (abheda), а также находится за пределами всех adhva (путь, путешествие, длина, пространство).

пракрити и майя) охватываются фонемой «sa», четвёртый же (шакти) охватывается трезубцем («au»), и тот, кто превосходит всё (Шива), обозначается висаргой («aḥ»). Именно так описывается охватывание пара». (M.V. IV, 25)

В мантрах mātrkāsadbhāva, ratiśekhara и kuleśvara также отмечаются и другие (в отличие от «Паратришики») последовательности. В других тантрах обычно противоположные последовательности представляются многими способами. Но здесь, в «Паратришике», приводится совершенно другая последовательность. Для знатока агам это кажется разрушением своих собственных принципов, также как иногда браслет из стекла или ракушек разбивается из-за соударения его собственных частей. Некоторые могут в целях объяснения наличия различных вариантов последовательности считать тот или иной порядок последовательности просто условно/общепринятым, и тогда наличие различных порядков определяется в соответствии с измышлениями разнообразных человеческих фантазий, как, например, южане называют варёный рис словом «caura», жители же Синдха так называют вора, а варёный рис – словом «krūra». Кашмирцы же так (krūra) называют очищенное зерно, пшеницу и рис. Но если это слово используется как общепринятое, оно не может быть определённо установлено в силу его неопределённости, поскольку оно не связано с высшей истиной и бесполезно в связи с отношением очищаемого и очищающего (śodhya-śodhaka-bhāva). Иногда говорится, что даже общеупотребительное слово возникает из божественной воли, что оно является ничем без воли величайшего Владыки, и что хорошо известно, что общепринятое появляется благодаря божественной воле. Но если умиротворение достигается благодаря церемонии аруаyana<sup>10</sup>, которая осуществляется для блага и процветания [определённого индивида], и эта церемония полностью опирается на имя, слово, текст и прочее, которые совершенно относительны, тогда позволю себе замечание, что в таком случае всё может быть обретено только благодаря общепринятому слову [для всех стран, времен и людей]; для чего же тогда прибегать к другим общепринятым словам [разных стран, времён и пр.]? Если необходимо полагаться только на общепринятое, тогда возникает проблема бесконечной относительности, исходящей из наших собственных шастр, из других шастр, из общественных устоев, из клановых договоров, из соглашений учителей, из отдельных мнений и пр. Эта проблема также должна быть рассмотрена. Однако могут возразить, что бесполезно вдаваться в детали. «Связь между очищающим и очищаемым в любом случае остаётся той же, и достаточно просто достичь своей цели», – подобного рода высказывания можно услышать от неучей.

Если говорится, что божественная воля совершенна, тогда не остаётся места для дискуссии, не нужно никаких усилий, таких как чтение и размышление над книгами, изложения, обсуждения и пр. Этот тяжкий груз в таком случае должен быть отброшен. Нужно просто сидеть тихо. Только божественная воля спасёт (защитит) того, кто спасается (защищается); его (Шивы) милосердие будет делать это (т.е. спасать). Многие существа находятся в зависимости от такого мышления.

Тем не менее, люди не должны просто лежать, вытянув ноги, доставляя себе удовольствие и не думая ни о чём, не должны они и сидеть без дела, испытывать неприязнь к постоянному применению осведомлённого интеллекта, который необходим для внимательного анализа, вызванного всё более интенсивной благосклонностью Владыки, проявляющейся в соответствии с нашей духовной практикой (sādhanā). Поэтому поднимаемый мною вопрос должен быть рассмотрен всесторонне, и я не собираюсь от него отказываться.

Поэтому, внимательно размышляя на эту тему, оставайся спокойным, пока я устраняю имеющиеся трудности.

Вопрос-ответ во всей его полноте находится в боже-

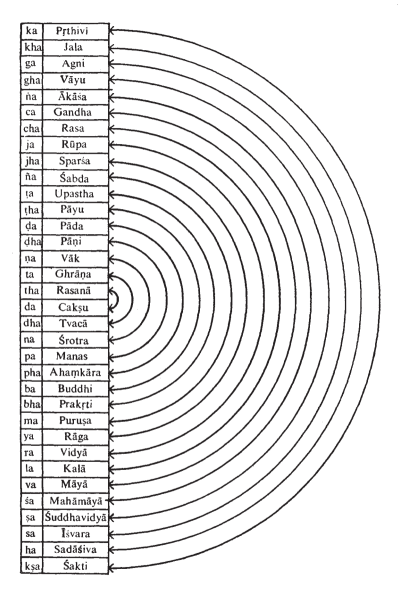


Схема 2a. Тождественность изначального источника (bimba) и его отражения (pratibimba).

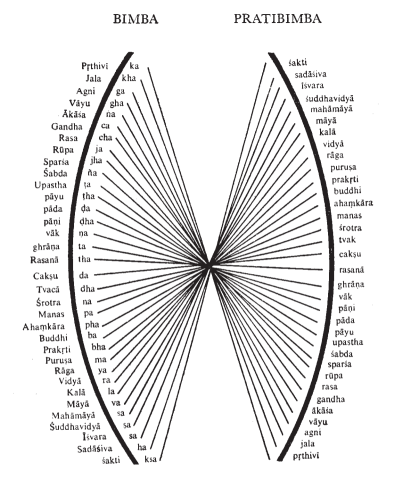


Схема 2в. Перегруппировка таттв в отражении.

ственной паравак, чьей квинтэссенцией является самодостаточность (svātantrya), которая не зависима ни от чего, непревзойдённа и способна произвести то, что очень трудно осуществить, и которая ни в малейшей степени не зависит от другого. Этот момент был вполне удовлетворительно установлен прежде. И несмотря на это, он снова детально объясняется в целях устранения всех сомнений. Возникло сомнение, что после шива-таттвы упоминается притхви-таттва. Так что же этот за [особый] порядок? Я утверждаю, что это не порядок. Это беспорядочная, высшая самодостаточность Владыки, который вмещает в себя бесконечное разнообразие. Таково учение системы трики. Так что являющееся высшей и божественной сущностью (пара), относящееся к Бхайраве, вмещает в себя различающую (апара) и различающую -неразличающую силы (парапара), а также превосходит даже садашиву и анашриташиву, делая последние своим троном (т.е. возвышается над ними). (Пара – это сфера (bimba), а всё остальное – отражение или отображённая форма (pratibimba)).

Например, «Пурва-шастра» (Малинивиджая) прежде всего обращается к Садашиве: «Садашива, гигантский ушедший<sup>11</sup>, улыбающийся, а также одновременно осознающий и неосознающий, должен представляться в медитации как трон высшей божественной Шакти (пара)». (М.V. VIII, 68) И в заключение следует утверждение, что Садашива, который вошёл в состояние паdānta, 12 является её троном, и сказав, что «всё это её трон», провозглашается: «Из его пупка вздымается трезубец Шакти с тремя зубцами, на которые необходимо медитировать». (М.V. VIII 69) Три зубца — это Шакти, Vyāpinī и Samanā. Также имеется (т.е. над Шакти) высшая сфера иптала, т.е. состояние ūrdhvakuṇḍalinī в форме трёх белых лотосов, что было выражено словами «это величайшее сидение (трон)» (М.V., стр. 48, ст. 70). Эти три лотоса на зубцах трезубца образуют сидения для богинь (рага-раśyantī, рага-

ташьянти, а также абсолютный предел джняна-шакти, также известный как нада (т.е. состояние садашивы), все же это должно быть преодолено, поскольку состояние пара выше, чем это (см. иллюстрацию к вводной части). Как было сказано в «Шивадришти»: «То, что по нашему мнению является джняна-шакти и на самом деле есть уровень пара-пашьянти, как выражение состояния садашивы, для бестолочей – высшее состояние грамматистов». 13

Буддхи, обращённое к внутренней, духовной Самости, является уровнем *пара-пашьянти*. Его главным божеством является Рудра, т. е. Парасадашива. *Пара-пашьянти* завершается в *джняна-шакти*, которая является состоянием Парасадашивы, и это его состояние есть шакти Анашриташивы.

Главные божества манаса и ахамкары, обращённые к Самости, — это, соответственно, Парабрахма и Паравишну. Их сфера активности ограничивается соответственно *паравайкхари* и *пара-мадхьямой*. И поэтому их окончательным местонахождением (pratiṣṭha-bhūḥ) является *крия-шакти пара-ишвары* и *пара-садашивы*<sup>14</sup>. Это подтверждается агамами и поддерживается личным опытом.

Поэтому кроме *пара-пашьянти* есть уровень богини *пара*, где всё проявляется, а также воспринимается как тождественное ей самой.

И хотя на уровне шуддхавидьи и майи, или pralayākala,

<sup>\*</sup> В философии *шайвы* имеется особый принцип (*бимба-прати-бимба*), который заключается в том, что главные факторы существования низшей сферы имеют свои источники в высшей сфере. Пашьянти, мадхьяма и вайкхари, которые существуют в манифестации, имеют свои первичные формы на высшем уровне *пара*. Поэтому первичные формы на высшем уровне называются *пара-пашьянти*, *пара-мадхьяма* и *пара-вайкхари*. Они распологаются в следующем порядке: Пара восседает на среднем лотосе, Парапара – на правом, и Апара – на левом. (прим. ред. англ. пер.)

существование пракаши и вимарши (bhāsanā) пребывает в тождественности, всё же в этом состоянии восприятие «этого» (объективности) иное. В *шуддхавидье* всё множество субъектов и объектов отражается в единственном Я. И это воспринимается как полное доминирование Я-сознания, такого как «Я есть это».

Следовательно, и то и другое (etat ubhayam, т. е. «Я» и «это»), будучи отражающимися в общем субстрате высшего сознания, проявляются как тождественные, и считается, что они имеют общий субстрат (sāmānādhikaraṇyam).

Поэтому всё существующее разделяет состояние тождественности в различии (*парапара*) на уровне ишвары, на уровне же майи (а также *пралаякалы*) оно разделяет состояние различия (*апара*).

Это не нужно понимать так, что уровни ишвары и майи сами по себе являются *парапара* и *апара*. (Только их объекты (ргатеуа) на соответствующих уровнях являются состояниями *парапары* и *апары*.) Поэтому нет сомнения, что сказанное в агаме («Рудраямала») находится в противоречии с тем, что почтенный Утпаладева сказал относительно *парапары* в связи с Ишварой.

В случае с Мантрамахешварой, хотя Я-ощущение и обладает знанием как своей высшей истиной, однако отличается от Я-ощущения Ишвары и шуддхавидьи, которое есть апара, т.е. имеет более низкий порядок. Мой опыт (saṃvit) говорит мне, что «это», т.е. Я-ощущение Ишвары и шуддхавидьи, есть только это, т.е. имеет более низкий порядок по сравнению с Я-ощущением Садашивы, Шакти и Шивы.

Однако *виджнянакалы* имеют лишь осознавание Я, которое хотя и имеет порядок (уровень) знания (bodhaika-paramārthe api rūpeṇa), всё же лишено восприятия «этого». В силу их неосознавания объективной реальности они обладают только осознаванием Я и поэтому относятся к категории непробуждённого (aprabuddha). Pralayakevali не осознают ни

Я, ни «это», и поэтому определённо являются непробуждёнными.

Хотя на уровне *пралаякевали* и *шуньяпраматы* (māyā-pade, – который является местопребыванием *шуньяпраматы*) благодаря свету неразличающего сознания (nirvikalpa-katābhāsena) имеется основополагающая чувствительность подобного рода (т.е. неразличающее сознание), которая есть само существование (различающего сознания)\*; и хотя они существуют лишь по милости неразличающего сознания и неотделимы от него<sup>15</sup>, всё же последующие отношения и суждения относительно подобных воспринимающих (т.е. когда они выходят из состояния восприятия пустоты) определяются сознанием различия и обладают только природой различающего сознания (vikalpātmaiva), как, например: «Это тело и пр.; я есть только я, т.е. познающий; это чашка; это есть лишь объект познания и т.д.»\*\*

Что касается условий такого воспринимающего (т.е. пралаякала или шуньяпрамата), то только неразличающее сознание имеет способность производить такого рода сознание (tasyaiva avikalpasaṃvidātmanaḥ tathā sāmarthyaṃ). И хотя ничего кроме нирвикальпы не известно как причина такого вида сознания (различающего), тем не менее даже если другие причины предполагаются источником его происхождения, всё равно оно полностью прекращается только в данном виде недифференцированного универсального сознания (т.е. в неразличающем Я-сознании). Именно благодаря этой способности неразличающего Я-сознания его сила производить бесконечное разнообразие (манифестации) оказывается неизменной.

<sup>\*</sup> Т.е. неразличающее сознание есть основа, с опорой на которую функционирует различающее сознание (прим. ред. пер.)

<sup>\*\*</sup> Когда завершается период пребывания этих существ в мире без форм (арупа-лока), они снова становятся обычными существами с обычным различающим сознанием. (прим. ред. пер.)

В ходе существовании этого неразличающего Я-сознания его созидательная мощь никогда не прекращается. На уровне вайкхари или мадхьямы, где имеется тонкая объективность māyiya (т.е. где есть тонкое различие благодаря силе майи), такой вид восприятия различия (bheda-vimarśa) невозможен, если он полностью исключается из неразличающего Я-сознания (bhāsanātirekī).

Однако в высшем сознании для его практического осуществления есть как пракаша, так и вимарша. Поэтому здесь все вещи проявляются полностью тождественными сознанию, также как вода в воде или пламя в пламени, а не просто как отражённый образ. Когда бы эта высшая богиня (пара) ни описывалась в учении, она вписывается в сферу знания только через её рассмотрение с низшей точки зрения.

Точно также и Бхайрава, который имеет природу света (т.е. духовного света сознания), является самоудостоверяющим, безначальным, первичным, абсолютным во всех отношениях и вездесущим. Что ещё можно о нём сказать?\* Он одинаково проявляет свой Свет (svaprakāśam prakāśayati) в пространстве всех категорий существования (т.е. 36 таттв), во всех объективных явлениях (бхава), и видит их как самого себя (tathaiva ca vimarśati) в своём собственном наслаждении (camatkāratve), которое никогда не исчезает (anapeta). То, что является подобного рода восприятием (т.е. тождественным ему самому), делает его самораскрытие (bhāsana) очевидным в ста тысячах (laksa), миллионах (koti), десяти миллионах (arbuda)<sup>16</sup>, ста миллионах бесконечных будущих (bhāvi) манифестаций и поглощений, которые порождаются майей, и таким образом оно проявляется именно в этих формах (tathārūpam eva bhavati).

<sup>\*</sup> Бхайрава первичен, поскольку он является источником всего. Он абсолютен, поскольку всё в конце концов покоится в нём. Он вездесущ, поскольку его энергия проявляется во всём. (прим. пер. с санскрита)

Если при проявлении в различных формах он (Бхайрава) не рассматривается как изначальный и промежуточный, т.е. возникновение и развёртывание объективности не рассматривается как опирающееся только на пракашу, тогда возможность сомнения относительно отклонения от первоначального (т.е. сознания Бхайравы) и последующего состояния (т.е. расширения и стягивания объективного) не может быть устранена, и в результате реальные сущности мира становятся неизвестными, в силу чего возникает разрушение полной тождественности и безосновательность реального состояния высшего Бхайравы. Всё это приводит к разрыву прочной связи paśyanti vāṇi и пр., поддерживаемых Бхайравой. Тогда почитаемая пара, в силу последовательности таких состояний, остаётся только названием пара. Если бы сознание Бхайравы или пракаша по своей природе было чуждо такому рассмотрению, тогда претендующий на объективность мир не проявлялся бы и не развёртывался. «Пусть множество объектов не покоятся на твёрдой основе; пусть они остаются несовершенными: долой эти разговоры об отсутствии различия; пусть Бхайрава, как поддерживающая основа всего, остаётся недоказуемым; пусть так называемое превосходство пара несёт отметину различия», - все подобные высказывания ошибочны. Следовательно, возможно, а также соответствует истине только то, что свет Бхайравы в первый момент внешней манифестации, имея своим объектом категорию земли, через вимарша-шакти двигается к земле в своём нисходящем развитии.

# Полнота (paripūrņatā) каждой таттвы в соответствии с теорией, что каждая таттва является проекцией

Таким образом, последняя таттва (земля), поддерживая свою характеристику земли (sa hi caramo bhāgaḥ tathātāvat svātmarūpaṃ bibhrat) и вмещая в себе всё множество предыдущих таттв (т.е. воды, огня и пр.) как неотдельных от себя

самой, проявляясь в этой форме (bhāsamāno) и в данном аспекте (vimrśvamānah), рассматривается как полная сама по себе. 17 Её предшествующая таттва (вода), также обладая последующей таттвой (землёй) как основой, будучи тождественной проявлению и ощутимо присутствуя в категории земли (vrtta-pūrvaparipūrnābhāsā-sāravimarśa-tādātmyāt), а также не исключая полноты своей последующей таттвы (земли), неизбежно привносит в свои пределы также полноту всех предшествующих таттв (svayam ca svarūpanāntarīya katāhathakṛstasvapūrva-pūrvatarādi bhāgantarā-bhogo); проявляясь и тщательно рассматриваясь таким образом, она также целостна. И точно также, друг за другом, все предшествующие татвы (огонь и пр.) не отделяющиеся от последующих, вмещающие в себе восхитительное существование предшествующих таттв в соответствии с неотступлением от природы Бхайравы, которая им свойственна, совершенно целостны. Таким образом, данная категория становится формой, очень близкой к своему избранному светоносному Бхайраве, а также, становясь самоизбранным местопребыванием, она называется Бхайравой. Ты, искусный в размышлении о Бхайраве, становишься увлечённым медитацией на нём. Общий вид дикой местности на расстоянии, без выделения находящихся там водоёмов, гор, деревьев и пр. или даже с некоторой детализацией (tadvatyapi), приводя к целостности видения, предоставляет хорошо известные средства вхождения в сознание Бхайравы. В «Виджнянабхайраве» это излагается следующим образом: «Необходимо окинуть взором район, в котором нет деревьев, гор, или даже построек. Ментальное состояние, не имеющее никакой поддержки, при этом сглаживается, колебания ума прекращаются». (V. Bhairava, ст. 60)

Если же имеется восприятие частей, и если это восприятие с самого начала есть лишь восприятие частей (т.е. не является целостным восприятием), тогда чем же сознание Бхайравы отличается от более низких состояний сознания,

которые полны различий и явно фрагментарны? Разница заключается в том, что сознание Бхайравы, выражающее восторг единства бесконечного разнообразия существования, рассматривается как целостное в сравнении с другими, фрагментарными состояниями сознания. Те, кто прошли через правильную тренировку и проникли в божественное сознание, знают эту разницу. Если сердечный лотос некоторых звероподобных людей не распустился в свете лучей милосердия, испускаемых величайшим Владыкой, то сотни моих слов, несмотря на то, что они пронизывают их сердца подобно острым иглам, не смогут ни раскрыть этот сердечный лотос, ни заставить его достичь осуществления.

Также направляют рассеянный взгляд на [такую вещь как] чашка. В этом случае неразличающее сознание немедленно (jhagiti) воспринимает эту чашку как нечто целое (не состоящее из частей), а затем формирует относительно неё всякие виды определённых идей, и они, начиная с принципиальнейшей, главной части, входят во внутренний и сокровенный аспекты и, наконец, снова растворяются в нерасчленённом состоянии. Поэтому нет никакой пользы от обращения к другим подобным случаям. В данном случае принцип Шивы, точно также как нерасчленённая реальность, распространяется на всё (т.е. даже на категорию земли) и, имея замечательную независимость формирования определённых состояний, несмотря на свою безначальность, бесспорно предшествует всякой реальности. На этот счёт не может быть другого мнения. Принцип Шивы может быть рассмотрен полностью, только если он также находится и в абсолютной категории земли. Также и сознание земли (dharā-samvit) может показывать (отображать) его (Принцип Шивы) как тождественный главной (центральной) Реальности, несмотря на его проявление как объекта, только когда он (Принцип Шивы) способен показывать (отображать) осознавание всех категорий как присущих категории земли.

# Полнота притхви-таттвы в соответствии с vamanayukti, т.е. принципом проецирования

Именно сущностная природа Шивы является реальным состоянием категории земли (svarūpa-satattvam са asyāḥ avasthānam dharāyāḥ). Каким образом? Благодаря процессу нисходящего проецирования (adhara-vṛttitayā), т.е. процессу проецирования Шивой своей манифестации на землю (vamanayuktyā).

(Процесс нисходящего проецирования (vamanayukti) описывается следующим образом:) Шива-таттва разворачивается (расширяется) до шакти-таттвы (paripūrņa prasara). Благодаря его (Шивы) самодостаточности возникает состояние (садашива), в котором значение (смысл) нераздельности [с манифестацией] не совсем установлена (как в шива-таттве) (tatsvātantrya kirpta aprarūdha-abheda). С предшествованием этой таттвы возникает таттва, в которой проявление различия (т.е. проявление манифестации) однородно таттве (т.е. состояние Ишвары) (tatpūrvaka-eka-rasabheda), а также имеется tattva śuddha-vidyā, в которой есть проявление различия (bhedāvabhāsa), (над которым доминирует Я-сознание). И снова, благодаря его (Шивы) силе возникает состояние, в котором самодостаточность сознания постепенно сокращается, т.е. майя (tattva, vaśodita sańkucāt-citsvātantrya-sattāmaya). Затем появляется воспринимающий, над которым доминирует майя (māyā-grāhaka или māyā-pramātā) и по отношению к которому группа из пяти покровов (канчука) определяет его сферу опыта (tadgrāhyacakra); далее возникает недифференцированная прадхана или пракрити (avibhedātmaka pradhāna, т.е. пракрити в состоянии равновесия трёх составных (гун)). Затем следуют остальные производные: буддхи-таттва (dhītattva), ахамкара (принцип, формирующий Я), являющаяся источником манаса, органов чувств (jñānendriya), органов действия (karmendriya) и танматр или первичных элементов восприятия (tanmūlakarana-pūrvaka tanmātra), которые превращаются в

грубые элементы пространства, воздуха, огня, воды и, наконец, земли (dharā). (Таким образом, реальное состояние категории земли является сущностной природой Шивы.)

# Полнота категории земли в соответствии с процессом растворения (grasana-yukti)

До тех пор, пока категория земли находится в процессе постепенного растворения в предыдущих категориях, она подтверждает собственную форму/сущность (svarūpa) Шивы. Поскольку на [пять] танматр указывают пять объектов органов чувств, они (танматры), будучи указаны ими (объектами органов чувств), для того, чтобы воплотить свою собственную форму (nijasvarūpopaklrptaye), подобным же образом указывают на свои предшествующие, твёрдо установленные истоки (samākṣiptaprāktanaprātiṣthika-mūla), которое опять же имеют непрерывный ряд своих собственных, предшествующих источников (antaraparam-parānubandhisvakapūrvaka-mūlāni). И было бы неверно сказать, что принятое как материальная причина не продолжается в своём результате. Однако можно утверждать, что инструментальные причины и пр. некоторым образом не связаны с результатом (чего нельзя сказать о материальной причине). Но это уже давно обсуждалось мною в другом трактате, посвящённом причинности. Дискуссия на эту тему только помешает плавному развитию нашей темы (prakṛta-vighātakam). Поэтому здесь я не буду вдаваться в детали.

# Далее следует описание ряда категорий существования посредством их последовательного поглощения (grasana-yukti) Шивой

Так, (в соответствии с обратным порядком) вначале имеется земля, обладающая полнотой. Затем следует вода, которая также, вмещая в себе характеристики всех таттв, проявляется и воспринимается как полная. Она, вмещая в

себе изумительное, пракаша-вимаршу, присутствующую в категории земли (tadbhāsāvimarśa-camatkāram antahkṛtya), наполняется передачей остаточных отпечатков (samskāra) полноты категории земли. И, наконец, сама земля является ничем иным как целостным божественным сознанием, т.е. Самостью Шивы. Таким образом, даже ограниченное пространство (pradeśamātram api) содержит в себе всю форму Брахмана. Писания (шастры) называют это обнаружением того, что «каждая таттва имеет характеристики всех 36-и таттв». Таково же учение «Спанда-шастры», (выраженное в следующих строфах): «Когда йогин хочет увидеть все объекты, проникая в них, т.е. пронизывая их светом своего сознания, тогда какой толк от многословия, он непосредственно воспринимает для себя (великолепие такого видения)». (Sp.K. III. 11) Необходимо принять это близко к сердцу. В последней четверти этого стиха говорится о том же. Что же ещё сказано?

# Установление зависимости всех таттв от шивататтвы при помощи логической аргументации

Когда вещь не может существовать без определённой характеристики, эта определённая характеристика является её сущностной природой/формой (svarūpa), также как быть деревом шимшипа (śiṃśipā) означает иметь природу дерева (т.е. не может быть никакого «шимшипы» без того, чтобы оно было деревом). Когда развёртывание установленного порядка вещей отодвигается в сторону, тогда в силу самодостаточности высшего Владыки вещь может иметь место даже без того, что является её природой. Последующие таттвы, земля и пр., не могут возникать без предыдущих, т.е. воды и пр. Поэтому они, т.е. предыдущие таттвы, являются характеристиками последующих. Категория земли не может существовать без категории воды, поскольку только в этом материале прочной опоры (dhṛti) обнаруживается плотность (а

также плотность имеется в земле, в силу наличия воды). 18 Таким образом, в обычном порядке [пять] грубых элементов (bhūtāni) не могут существовать без пяти танматр. Соответствующие ощущения также не могут существовать без внутреннего психического аппарата, состоящего из принимающего решения интеллекта (буддхи), Я-сознания (ахамкары) и способности формировать идеи и образы (манаса). Всё это не может существовать без первичной, нераздельной и тонкой корневой причины (пракрити). Как может пракрити существовать без ограниченного воспринимающего, т.е. пуруши (samvidātmakam ca antareņa), который опутан сетями времени (kāla), ограничивающими воздействиями и пр. (kalādi), являющимися характеристиками опыта (переживаний) (samvidātmakam), которые он накладывает на себя только в силу собственной ограниченности (sańkocavaśādeva ca svātmārohita)? Как может существовать ограничение неограниченного сознания (т.е. как может существовать ограниченный пуруша) без самодостаточности [Божественного], которая является причиной такого ограничения и для которой «майя» – это одно из её наименований (т.е. данное ограничение возникает благодаря майя-шакти, которая есть лишь другое название для самодостаточности (самобытия) (svātantrya) Божественного)? Это состояние ограничения в силу божественной самодостаточности в форме майи не возникает без слегка неограниченной реальности (īṣat-asaṅkucita, т.е. śuddha-vidyā), неограниченной реальности (asankucita, т.е. Ишвара), слегка разворачивающейся (īṣad-vikāsi, т.е. Садашива) и полностью разворачивающейся реальности (vikasvara-rūpam, т.е. Шакти), находясь в оппозиции к постепенному, пропорциональному сужению того, чья сокровенная сущность есть неограниченность (asańkucitatā-sāratāratamyāpekṣī). Все эти реалии просто ничто без Бхайравы, который абсолютно самодостаточен и является квинтэссенцией совершенного Света. Этот обычный порядок категорий признаётся истинным в соответствии с

нашим собственным опытом. В откровениях (*шрути*) также говорится: «Где найти категорию земли, которая, сочетаясь с водой, не будет обладать плотностью?» (Т.е. плотность земли существует за счёт вязкости, а вязкость немыслима без жидкости.) Так что если мы говорим, что земля также содержит в себе предыдущую категорию – воду, – как это может привести нас в смятение? Напротив, это только поддерживает высшее сознание (*парасамвит*), которое является совершенством, разнообразием (сосредоточием безграничных возможностей), а также самим почитаемым Бхайравой.

## Форма времени в сфере первичного (bimba) Пара

В случае возникновения парапара (высшее и невысшее) vānī, которое есть пашьянти, и *апара* (невысшее), которое есть вайкхари, иными словами, в случае будущего и прошлого времён, вся совокупность Времени, проявляющаяся в трёх формах (прошлое, настоящее и будущее) в соответствии с различием категорий существования (таттв), которые слегка различные (īsat-sphuta в пашьянти), более различные (sphutatara в мадхьяме) и совершенно различные (sphutatama в вайкхари), пребывает в великолепии почитаемого пара (высшем запредельном сознании), в форме, подходящей для пара.<sup>19</sup> То, что только возникнет (т.е. будущее состояние парапара), а также прошлое (состояние апара), определённо высвечиваются в первоначальном свете (т.е. в вездесущем состоянии пара). Будущее представляется только в соответствии с ясным различием, возникающем в нерасчленённом (неразличённом). Например, (рассмотрим утверждение): «Новое воплощение (kalkī) настигнет и уничтожит тех, кто склонен к пороку». Если это положение, относящееся к будущему, не было воспринято раньше, тогда как оно может быть представлено в пуранах? Если говорится, что в некоем предшествующем мироздании был калки, который уничтожил нечестивца, как это было описано, тогда возникает вопрос:

«Относится ли этот калки к тому же или к другому?» Если говорится, что он – другой, тогда откуда известно, что он действительно другой (букв. как это станет явным для сознания)? Если же это тот же калки, тогда почему имеется разница во времени его проявления? Если говорится, что он не ограничен временем, тогда как это доказать? Если говорится, что он не ограничен временем, поскольку является самой природой сознания, разнообразием (citvād-viśvarūpatvāt), тогда почему бы не принять утверждаемого мною положения, а именно, что все вещи содержатся в почитаемом Бхайраве, который неизменно присутствует на кончике моего языка, а также в моём сердце, который является сознанием, выходящим за пределы времени, который никогда не отделяется от универсальной Энергии, который тождественен общепризнанным сотням манифестаций и поглощений, проявляющимся благодаря стягиванию и расширению Энергии, действующей в силу его абсолютной самодостаточности, и который является высшим Владыкой, почтительно принимаемым с раскрытыми глазами? Почему бы не высказаться об этом во всеуслышание, после того как сам удостоверился в этой истине?

Поэтому полностью установленным является тот факт, что до тех пор, пока Шива, который безначален и бесконечен, светоносен, чьей сущностью является целостная и неотъемлемо независимая самодостаточность, который охватывает собой всё множество категорий, чьей высшей истиной является его собственная Самость, кто в силу своего постоянного присутствия, в силу пребывания в гармонии со всем, в силу распространения своей милости на всех, пребывает как Бхайрава, за пределами сферы времени, в высшем сознании (пара), которое не выносит даже слова «определённое (обусловленное) состояние» (avasthāśabda vyapadeśa-asahiṣṇau), до тех пор, в соответствии с доктриной этой шастры, он пребывает в форме великой манифестации (mahāṣṛṣṭi), а не в форме

последовательности определённых ограниченных манифестаций. Это находится в полной гармонии с воззрением данной шастры. Поскольку он охватывает все категории по отдельности, а также всё множество категорий в совокупности, в единой полусферической целостности (sampuṭīkaraṇāt), то он пребывает наподобие полусферической чаши (saṃpuṭayoga) — такова традиция наших уважаемых учителей. Далее говорится, что начиная со стадии пашьянти вследствие начала разделения имеется высвечивание частичного ограничения (рāśāṃśollāsaḥ). Поэтому вплоть до пашьянти принцип отношения очищаемого и очищающего (śodhya-śodhaka-bhāva) неопровержим. Как было сказано: «О добродетельный, начиная с земли и вплоть до садашивы все категории, известные как обычные, связаны с созданием и разрушением». (Sv.T. V, 548)

## Принцип bimba-pratibimba

Пашьянти, которая обладает природой парапара-шакти (т.е. природой высшей и невысшей энергии), подобна зеркалу, формирующему энергию пара-шакти, в котором пара сияет подобно отражению. Та форма, которая всегда та же, как в своём изначальном состоянии, так и в отражении, не называется отражением, как и простое припоминание лица (mukhaparāmarśa-mātramiva) не является отражением, так как его природа – это всего лишь подлинное лицо. Но то, что, будучи тем же, проявляется по-другому, как, например, образ лица в перевёрнутом виде, - перед как зад, левое как правое, - только это называется отражением. Оно всего лишь подобно (оригиналу), а не отлично (и не тождественно). Поэтому, когда высшее сознание (parā-bhaṭṭārikā) отображается в прозрачном зеркале парапары, которая имеет в качестве своей сущности пашьянти, его отражение заполнено категориями земли и пр. в их отдельных формах (арштраpṛthivyādi tattsa-sāmagrī nirbharam) и, таким образом, имея последовательность отдельных категорий (tattattathāvidhoktakramaṃ), оно (высшее сознание) присутствует даже в этих отдельных категориях в силу того, что содержит в себе естественное, интегральное, абсолютно истинное и неизменное представление «ka» и других букв (antastathāvidha-sahajākṛtrima-pāramāṛthikānapāyikādi-parāmarśa-kroḍīkāreṇaiva), а также отображает (показывает) эти буквы целостным образом, отличающимся от их (отдельной) природы.

Поэтому, когда пара отбрасывает отражение категорий, которые представляются как земля, вода и пр., а также тождественны ей, в однородном и прозрачном зеркале (парапары, чьей сущностной природой является пашьянти) через формирование различия посредством её самодостаточности (tathollasadbhedasūtraṇayā), тогда возникает обратный порядок категорий — земля и т. д. То, что в высшем сознании (т.е. пара) является шакти-таттвой, в парапара [благодаря отражению] становится притхви-таттвой; то же, что является притхви-таттвой — становится шакти-таттвой. Такова позиция притхви и пр. в парапара, начиная от «kṣa» и далее.

Я много раз утверждал, что в Бхайраве, который всегда целостен, бесконечен и самодостаточен, не может быть никакого изменения, поскольку в сознании (=Бхайрава) никогда не может быть излишка (или недостатка). $^{20}$ 

В постижении высшего сознания (paramātmani parāmarśe) все категории существования имеют только природу сознания (т.е. все они есть Шива). Высшая истина такого постижения – это развёртывание Шакти от «ka» до «kṣa». Поэтому в высшем сознании (пара) имеется полное отсутствие различия. В парапара в соответствии с принципом отражения имеется отсутствие различия в различии. Когда состояние парапара, которое имеет форму гирлянды букв от «ka» до «kṣa», содержит в виде отражения категории, существующие в пара и находящиеся на более высоком уровне, чем оно само (т.е. парапара), атаутуа, неслышные (для грубых органов чувств), высшие буквы от «ka» до «kṣa», – эти категории (tattvāni)

получают обратный порядок, т.е. верхнее становится нижним, а нижнее – верхним. Смысл заключается в том, что это происходит благодаря силе природы первичного (bimba), которое, пребывая на более высоком уровне в *пара*, обретает более низкий уровень в отражении (*парапара*). Следовательно, с точки зрения очищаемого и очищающего нет никакого противоречия в положении, что в «kṣa» имеется притхви-таттва. В силу постоянной непрерывности состояния *пара* даже в состоянии *парапара* есть непрерывная последовательность «ka» и прочих букв (kādivarņasantānaḥ).

В силу возникновения пашьянти в недрах *пара*, в силу возникновения состояния мадхьямы из недр пашьянти и в силу того, что вайкхари находится в её (мадхьямы) природе, буквы (varna), слова (mantra) и предложения (pada) возникают последовательно, но (не будучи очищенными) остаются на уровне очищаемого (śodhya).<sup>21</sup> Однако оставим эту тему, поскольку в данном случае она не имеет отношения к моему тезису. Я уже основательно разбирал это в «Шрипурва» («Малинивиджая») и «Панчака».

### Разъяснение положения малини и т. д.

Хотя уже был сказано, что в соответствии с почитаемой малини имеется разница в порядке букв и т.д., всё же пусть те, кто предан Владыке (рагатеśvагаḥ) и чьи узлы неведения были рассечены благодаря учению трики, поймут обсуждаемую здесь тему после полного установления. Сказанное, а именно, что в высшем сознании (пара-шакти) есть божественное, превосходящее высшую точку<sup>22</sup> пашьянти, т.е. шакти анашрита-шивы, не должно забываться благородными личностями.

Таким образом, состояние, описывающееся как *мадхь-яма-шакти* (т.е. parāmadhyamā), пребывает в области *парасамвит*, но опускается до уровня *парапары*. Мадхьяма (*парамад-хьяма*) в пределах своей собственной властной сферы,

которая является сферой Ишвары, будучи природой, содержащей явную объективность (чашка, ткань и пр.) в завуалированной форме, на каждой ступени накладывает слово на объект (денотат), или объект на слово.

Если денотат является общим, его обозначающее слово также должно быть общим. Именно в таком состоянии возможно взаимное наложение, имеющее колеблющуюся или осциллирующую природу (lolībhāva)\*. Кусок ткани, если он короче на три или четыре пальца, чем другой кусок, не может покрыть его полностью. Слово и его денотат могут стать общими, если они связаны друг с другом своей природой. Гласные, которые имеют природу зародыша (биджа), и согласные, которые имеют природу их вместилища (йони), обозначают соответственно Шиву и Шакти, поэтому первое – обозначающее, а второе – обозначаемое.

Как было сказано: «В этой сфере букв, Шива, т.е. группа гласных, считается биджей, т.е. зародышем или семенем, а Шакти, или группа согласных, считается лоном или вместилищем». (М.V. III, 12) «Сфера букв имеет два аспекта – (1) биджа и (2) йони. Из них гласные рассматриваются как биджа (зародыш), а согласные, начиная с «ka», — как йони (их вместилище)». (М.V. III, 10) Описываясь таким образом в «Пурва-шастре» (т.е. в «Малинивиджае»), Шива, не отбрасывающий своей природы воспринимающего, является обозначающим (vācaka), а Шакти, которая пребывает в объективности — обозначаемым (vācya). В [общем для всех] мире различия всякое обозначающее слово успешно, только когда оно отождествляется с состоянием субъекта в его двух аспектах — гласного (pratipādaka) и согласного (pratipādya).

<sup>\*</sup>  $\overline{\text{B}}$  данной системе  $lol\overline{\text{I}}bh\overline{\text{a}}$ va — это техническое слово. Оно означает, что как слово ( $v\overline{\text{a}}$ caka), так и его референт (денотат) ( $v\overline{\text{a}}$ cya) настолько близко связаны друг с другом, что одно обозначает другое. На уровне мадхьямы они настолько отождествляются друг с другом, что одно может указывать на другое. Именно это обозначает термин adhyāsa в системе трика. (прим. ред. англ. пер.)

Далее мы объясним, что свёртывание (коагуляция) биджи в форме гласных, обозначающих Шиву, — это йони, обозначающее согласные в форме Шакти, поскольку именно благодаря «биджа-буквам» (гласным) происходит развёртывание «йони-букв» (согласных).

Поэтому, если есть единство бидж, в форме гласных, с йони, в форме согласных, иными словами, если есть однородное (гомогенное) единство Шивы и Шакти, тогда, о чудо! без каких бы то ни было усилий, без вспашки и засевания, появляются наслаждение (bhoga) и освобождение (mokşa).

Биджа-варны (гласные) сами по себе адекватны, и йониварны (согласные) таковы же. Тогда что есть причина, и что есть результат? Такой аргумент не смутит нас, ведь мы утверждаем, что сознание изобилует бесконечным разнообразием. Даже в обычных (мирских) рассуждениях, где полностью преобладает майя, речь, которая наделяет ясностью последовательность букв и слов, а также обладает природой света, вызывает мышление, а также имеет способность производить общий смысл (ekaparāmarśasvabhā-vaiva). Другими (последователями других доктрин и грамматистами) это, т.е. высшее сознание (парасамвид), доказывается посредством долгих рассуждений. В данной же системе оно легко устанавливается теми, кто серьёзно относится к этому учению. Поэтому мы не настаиваем на том, чтобы отправляться к дому учителя грамматики, единственным достоинством которого является некоторая утончённость речи. Таким образом, (благодаря следованию этой доктрине Трики) вопросы и сомнения относительно наличия или отсутствия последовательности, первенства и второстепенности [букв], или же слов относительно пиндамантры<sup>23</sup>, состоящей из девяти букв, а также махамантр<sup>24</sup>, разрешаются сами собой.

#### Описание модели малини

Следовательно, только почитаемая мантра *малини* относится к главному, высшему состоянию Шакти на уровне

промежуточного состояния, т.е. на уровне пашьянти (парапара). Поэтому в «Пурва-шастре» говорится так: «Знаток мантры для того, чтобы достичь желаемой цели последователей мантры и тантры, а также для достижения тела шакты, должен практиковать в области ньясы ньясу<sup>25</sup> малини, которая свободна от определённых предписаний (ритуалов), а также имеет смешанный порядок гласных и согласных». В этом положении также утверждается, что малини имеет смешанный порядок гласных и согласных. В другом месте также говорилось: «Необходимо обращать мантру не к нара (т.е. к ограниченным существам и объективным явлениям), не к Шиве, высшей таттве, но к Шакти. Они, т.е. нара и Шива, не могут даровать радость и освобождение, поскольку нара — неодушевлённое, а Шива — бессилен (ведь сила присуща только Шакти)». 26

## Примечания

- 1. Эта книга теперь недоступна.
- 2. Svapakşa означает «высочайший воспринимающий» (parapramātṛ-pakṣa); parapakṣa означает «ограниченный эмпирический индивид» (mitapramātṛ-pakṣa).
- 3. Sṛṣṭi относится к kriyā, sthiti к j̄rāna, saṃhāra к icchā. Sṛṣṭi это avatāra aparā-śakti, которая преимущественно управляется джняна-шакти, тогда как saṃhāra parā-śakti, и преимущественно управляется иччха-шакти.
- 4. Dhārikā пронизывает *притхви-таттву*, āpyāyini *джала-таттву*, bodhini *агни-таттву*, pavitrī *вайю-таттву* и avakāśadā *акаша-таттву*.
- 5. Три видьи это пара, парапара и апара. Пара это то, что покоится в Абсолюте только как Воля к манифестации. Это иччха-шакти. Когда вместе с джняна-шакти устанавливается форма манифестации, тогда это смешанное состояние иччха и джняна-шакти есть парапара-видья. Когда посредством крия-шакти наконец возникает манифестация,

тогда это известно как *апара-видья*. Это эмпирическое состояние, состоящее из воспринимающего (pramātr), восприятия (pramāṇa) и воспринимаемого (prameya).

- 6. В *шива-таттве* содержится мантра одной буквы, а именно «аиṃ», тогда как в *шакти-таттве* содержится мантра трёх букв, а именно «aghore»; в *садашива-таттве* содержится мантра одной буквы, а именно «hriṃ». Вся мантра выглядит так: оṃ aghore hrīḥ paramaghore huṃ ghorarūpe haḥ ghoramukhi bhīme bhīṣaṇe vama piba he ru ru ra ra phaṭ huṃ haḥ phaṭ.
- 7. Мантра *апара-дэви* hriṃ huṃ phaṭ. Мантра «phaṭ» состоит из полутора букв. Она охватывает pṛthivī-aṇḍa и prakṛti-aṇḍa. Мантра «hriṃ» состоит из одной буквы. Она охватывает śakti-aṇḍa. Весь космос состоит из развития śakti-aṇḍa в *ануттаре*, māyīya-aṇḍa в *шакти*, prakṛti-aṇḍa в *майе* и pṛthivī-aṇḍa в *пракрити*. См. Схему 1.
- 8. Это относится к мантре «sauḥ». «Sa» символизирует три космических сферы (pṛthivī, prakṛti и māyā), т.е. 31 таттву философии шайва, от pṛthivī до māyā. «Au» символизирует шуддха-видью, ишвару и садашиву вместе с иччха, джняна и крия. Висарга (две точки одна над другой) символизирует Шиву и Шакти. Это распространение пара.
- 9. Mātṛkāsadbhāva мантра это h, s, h, phreṃ (Tantra 30, 47-49); Ratiśekhara мантра r, l, y, u (Tantra 30, 10) и Kuleśvara мантра jh, kṣ, hūṃ (Tantra 30, 16).
- 10. В агамах проводятся различные ритуалы для умственного умиротворения, физического здоровья и т.д. Они известны как церемонии «аруауапа».
- 11. Под «ушедшим» (preta) подразумевается тот, кто не принадлежит земному миру. Садашива называется «махапретой» гигантом, который не принадлежит земному миру, поскольку другие преты, т.е. другие существа, ушедшие из этого мира (после смерти), всё еще сохраняют различающие органы (восприятия), тогда как Садашива находится полностью вне различения. Следовательно он Махапрета. Ис-

пользование этого эпитета для Садашивы вполне метафорично. Слово «улыбающийся» (prahasantam) прилагается к Садашиве с тем, чтобы выразить его радость от того, что он служит троном для запредельной Шакти (пара). Слово «ишвара» в этой цитате относится к Садашиве, а не к ишварататтве.

Садашива был одновременно охарактеризован как осознающий (sacetana) и как неосознающий (acetana). Он осознающий относительно своей тождественности запредельной Шакти, и неосознающий относительно различающих органов (восприятий), преобладающих в мире.

12. Все категории существования имеют два аспекта: (1) первичная (исходная) сфера и (2) её отражение. Первичная сфера находится в пашьянти. Никакое отражение не может существовать, если его исходная сфера (бимба) отсутствует в пара. Высшая, первичная сфера – это безусловно пара. Первичные сферы остальных уа̄лī, а именно пашьянти, мадхьяма и вайкхари, также содержатся в пара. В цитате, извлечённой из «Малинивиджаи», было отмечено, что даже три богини в форме энергии, т.е. пара-пашьянти, пара-мадхьяма и паравайкхари, располагаются на трёх лотосах, которые распускаются на трёх концах трезубца, вздымающегося из пупка Садашивы. Однако почитаемая пара-шакти возвышается даже над этими тремя.

Существуют следующий порядок (mātrā) *пранавы*: а, u, m, bindu, ardhacandra, nirodhī, nāda, nādānta, śakti, vyāpini и samanā. Восьмая nādānta — это состояние Садашивы. Также имеется двенадцатая *матра* — unmanā, образующая трон почитаемой *пара*, которая возвышается над всем. Три белых лотоса относительно *пара* указывают на *сришти*, *стхити* и *самхара*. Почитаемая *пара* возвышается даже над ūrdhvakuṇḍalinī. Она пребывает в форме божественной энергии. Её сидение (трон) называется «величайшим» (рагаma āsana), поскольку это сидение также велико, как и сама *пара* (рагāраryantatvāt).

Наданта относится к восьмой матра и указывает на состояние садашивы. Йогин воспринимает двенадцатую матру, т.е. унману пранавы, когда он, прежде всего, достигает успеха в растворении первых одиннадцати матр в cidākāśa. Унмана также называется «ūrdhvakuṇḍalī pada», что является особым троном для пара.

- 13. Грамматисты считают, что есть только три стадии (уровня) Речи (вак): пашьянти, мадхьяма и вайкхари, и рассматривают пашьянти как высший уровень. Философы трики, с другой стороны, утверждают, что есть четыре стадии Речи: пара, пашьянти, мадхьяма и вайкхари, где пара высший уровень.
- 14. Утверждение, сделанное в данном абзаце, становится ясным из следующей таблицы:

# Уровни трёх bimba vāņīs:

| №  | Аптаḥкагаṇа<br>обращенные<br>к своей<br>Самости: | Bimba vāṇīs:  | Главное<br>божество: | Положение созидательных категорий в соответствии с трикой: |
|----|--------------------------------------------------|---------------|----------------------|------------------------------------------------------------|
| 1. | buddhi<br>или prajñā                             | parā-paśyantī | parā-<br>sadāśiva    | j̃īāna-śakti –<br>аспект <i>пара-</i><br><i>садашивы</i>   |
| 2. | āhaṃkāra                                         | parā-madhyamā | parā-viṣṇu           | kriyā-śakti –<br>аспект <i>пара-</i><br><i>садашивы</i>    |
| 3. | ṃanas                                            | parā-vaikharī | parā-brahmā          | kriyā-śakti –<br>аспект <i>пара-</i><br>ишвары             |

15. Pralayākala и śūnya-pramātā являются состояниями, в

которых душа долгое время покоится во сне в силу неведения (moha). Однако, между ними есть разница. Движение *праны* и *апаны* происходит на тонком уровне, в śūnya-pramātā, пока они пребывают в бессознательности в *пралае*, т.е. в распавшемся (растворённом) мире. Однако в этом состоянии sańcita karma обеих остаётся в виде *самскар*.

- 16. Lakṣa = 100 000; koṭi = 10 lakṣa; arbuda = 10 koṭi; parārdha = 2 arbuda.
- 17. Категория земли (*притхви-таттва*) является абсолютным аспектом манифестации. Она содержит все предшествующие таттвы от воды до шива-таттвы в соответствии с принципом «всё во всём».
- 18. Под «плотностью» (kāṭhinya) подразумевается «компактность прочного или крепкого соединения». Земля не может обладать плотностью до тех пор, пока её элементы не будут прочно связаны при помощи частиц-элементов воды.
- 19. Состояние *пара* это вездесущее и неизменное «теперь». Состояние *парапара* это будущее, и *апара* прошлое. Смысл фразы «пребывать в форме, подходящей для *пара*» заключается в следующем: в первичном (*бимба*) *пара* будущее и прошлое находится в данной форме первичного, т.е. в вездесущем, являющемся подходящей характеристикой *пара*, поскольку в *пара* Время не опирается на ощущение реальности, являющейся характеристикой эмпирического сознания.

Сводка полноты категории земли в соответствии с принципом нисходящего воплощения Шивы вплоть до самой земли (vamana-yukti):

- 1. Совершенное равновесие Аһаṃ (Я) = śiva-tattva и Іdam («это» или объективность)
- 2. Превращение Шивы в A-ha-m = śakti-tattva

| 3.  | Потеря неразличия (abheda) и возникновение «этого» (idam) в Я (aham посредством самодостаточности Шивы (svātantrya-śakti) |   | sadāśiva-tattva                                   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|---------------------------------------------------|
| 4.  | Зарождение тонкого различия благодаря разрыву в нерасчленённости                                                          | = | īśvara-tattva                                     |
| 5.  | Сбалансированность различия (bheda) и не-различия (abheda)                                                                | = | śuddhavidyā-<br>tattva                            |
| 6.  | Сокращение не-различия и проявление различия                                                                              | = | mahāmāyā-<br>tattva                               |
| 7.  | Полное различие                                                                                                           | = | māyā-tattva                                       |
| 8.  | Пребывание эмпирического индивида в <i>майе</i>                                                                           | = | puruṣa-tattva                                     |
| 9.  | Разрастание <i>майи</i> , благодаря чему эмпирический индивид окончательно запутывается                                   | = | kāla, vidyā,<br>rāga, kalā и<br>niyati-tattva     |
| 10. | Сбалансированное состояние <i>саттвы</i> , <i>раджаса</i> и <i>тамаса</i>                                                 | = | prakṛti-tattva                                    |
| 11. | Первый аспект трансформации<br>пракрити                                                                                   | = | buddhi-tattva                                     |
| 12. | Два аспекта, или трансформация буддхи                                                                                     | = | manas-tattva и<br>ahaṃkāra-<br>tattva             |
| 13. | Трансформация ахамкара-таттвы                                                                                             | = | 5 jñānendriya и<br>5 karmendriya                  |
| 14. | Первичный и общий объект восприятия                                                                                       |   | śabda, sparśa,<br>rūpa, rasa и<br>gandha-tanmātrā |

15. Трансформация тонких *танматр* в конкретные элементы

= ākāśa, vāyu, tejas и jala-tattva

16. Абсолютный предел (завершение) всей манифестации

 $= p \underline{r} thiv \overline{\imath} \text{-} tattva$ 

- 20. Сознание-Бхайрава, которое есть *ануттара*, превосходит как *бимба*, так и *пратибимба*. Это сознание представлено в виде гласных, которые находятся вне доктрины *бимба-пратибимба*. Гласные всегда символизируют Шиву на любом уровне, будь то изначальный *пара*, или же конечный *вайкхари*.
- 21. Буквы (varṇa) начинаются в *пара* и *пашьянти*; слова (mantra) в *мадхьяме* или *парапара*, и предложения (pada) начинаются в *вайкхари* или *апара*. Очищение означает, что в духовной практике (sādhanā) предложения, которые находятся в вайкхари, должны дорасти до уровня букв *пашьянти* и *пара*.
- 22. Высшая точка (paramakoți) относится к последней точке (antakoți) *пашьянти*. Начальная точка (ādi) *пашьянти* это *ишвара-таттва*; средняя точка (madhya) *пашьянти* это *садашива-таттва* и последняя точка пашьянти *анашриташива*.
- 23. Ріṇḍа-mantra девяти букв такова: h, s, r, kṣ, m, l, v, y, ṇūṃ. Это мантра без промежуточных гласных.
- 24. М $\bar{a}$ l $\bar{a}$ -мантры подобны следующей: «0m namah śiv $\bar{a}$ ya», в которой слова связаны синтаксически.
- 25. Nyāsa это технический термин, который означает ментальную принадлежность различных частей тела соответствующим божествам, сопровождающимся мантрой или молитвой вместе с особой жестикуляцией.
- 26. Śakta-śarira это тело, наполненное божественной энергией (śakti).

## Parāparā-samvitti

Развитие *таттв* в *малини* на основе «Малинивиджаяттара-тантры»:

| №  | Буква | Таттва      |
|----|-------|-------------|
| 1  | gha   | sadāśiva    |
| 2  | 'na   | īśvara      |
| 3  | i     | śuddhavidyā |
| 4  | a     | māyā        |
| 5  | va    | niyati      |
| 6  | bha   | kāla        |
| 7  | ya    | rāga        |
| 8  | da    | vidyā       |
| 9  | ḍha   | kalā        |
| 10 | ṭha   | purușa      |
| 11 | jha   | prakṛti     |
| 12 | ña    | buddhi      |
| 13 | ja    | ahaṃkāra    |
| 14 | ra    | manas       |
| 15 | ţa    | śrotra      |
| 16 | pa    | tvak        |
| 17 | cha   | cakşu       |
| 18 | la    | rasanā      |
| 19 | ā     | ghrāṇa      |
| 20 | sa    | vāk         |
| 21 | aḥ    | pāṇi        |
| 22 | ha    | pāda        |
| 23 | şa    | upastha     |
| 24 | kṣa   | pāyu        |
| 25 | ma    | śabda       |

| 26 | śa  | sparśa            |
|----|-----|-------------------|
| 27 | aṃ  | r <del>u</del> pa |
| 28 | ta  | rasa              |
| 29 | e   | gandha            |
| 30 | ai  | ākāśa             |
| 31 | 0   | vāyu              |
| 32 | au  | tejas             |
| 33 | da  | jala              |
| 34 | pha | pṛthivī           |

## Parāparā-samvitti:

Развитие таттв в матрике (от а до kşa):

a, ā, i, ī, u, ū, r, r̄, l̄, l̄ (долгое), e, ai, o, au, aṃ, aḥ

т.е. все гласные охватываются *шива-таттвой*. Соответствие *таттв* другим буквам *матрики* приводится ниже:

| $N_{\overline{0}}$ | Буква | Таттва      |
|--------------------|-------|-------------|
| 1                  | ka    | śakti       |
| 2                  | kha   | sadāśiva    |
| 3                  | ga    | īśvara      |
| 4                  | gha   | śuddhavidyā |
| 5                  | na    | mahāmāyā    |
| 6                  | ca    | māyā        |
| 7                  | cha   | kalā        |
| 8                  | ja    | vidyā       |
| 9                  | jha   | rāga        |
| 10                 | ña    | purușa      |
| 11                 | ţa    | prakṛti     |
| 12                 | tha   | buddhi      |
| 13                 | фа    | ahaṃkāra    |
| 14                 | ḍha   | manas       |
| 15                 | ņa    | śrotra      |
|                    |       |             |

| 16 | ta  | tvak              |
|----|-----|-------------------|
| 17 | tha | cakșu             |
| 18 | da  | rasanā            |
| 19 | dha | ghrāṇa            |
| 20 | na  | vāk               |
| 21 | pa  | upastha           |
| 22 | pha | pāyu              |
| 23 | ba  | pāṇi              |
| 24 | bha | pāda              |
| 25 | ma  | śabda             |
| 26 | ya  | sparśa            |
| 27 | ra  | r <del>u</del> pa |
| 28 | la  | rasa              |
| 29 | va  | gandha            |
| 30 | śa  | ākāśa             |
| 31 | șa  | vāyu              |
| 32 | sa  | agni              |
| 33 | ha  | jala              |
| 34 | kṣa | pṛthivī           |
|    |     |                   |

#### Обобщение

В данном разделе заслуживают внимания четыре следующих момента: 1) фонематическая манифестация; 2) принцип эволюции в шайвагаме; 3) принцип отражения (отображения) всего во всём; 4) позиция исходной (первичной) сферы и её манифестация (bimba-pratibimba).

## 1. Фонематическая манифестация

В соответствии с шайвагамой самовербализирующийся и самораскрывающийся аспект (vimarśa-śakti) Высшего (ануттара) состоит из постоянной осознанности Я (Аһат). Высшее – это не просто свет сознания (пракаша), но одновременно свет и энергия осознавания (prakāśa-vimarśamaya), которая есть латентный зародыш и источник всякой манифестации. Таким образом, Высшее – это основополагающий принцип.

Самость (Аһат) Высшего содержит в себе все буквы санскритского алфавита, который состоит из 50 букв. 16 гласных – это формы Энергии, представляющие Высшее, выходящее за пределы манифестации. Остальные 34 фонемы – согласные, – также являются формами Энергии, манифестациями различных категорий существования (таттв). Таким образом, эти фонемы есть не просто инертные буквы, но созидающие силы вселенной. Вселенная – это не просто воспринимаемые явления Божественного; это – выражение паравак, или вербальной силы Божественного. В шайвагаме манифестация известна как фонематическое развитие (развёртывание) (varṇa-sṛṣṭi).

Фонемы известны как *матрика* (матушка), заняты созиданием универсума, а также осуществлением повседневной жизненной активности. *Матрика*, реализуемая личностью, становится мантрой, которая сохраняет душу и приводит к освобождению.

## 2. Принцип эволюции в шайвагаме

Данный раздел также содержит философию развития в соответствии с шайвагамой. В манифестации прежде всего имеется дуга нисхождения Божественного вплоть до самой земли. Такой процесс инволюции известен как процесс проецирования божественной энергии в виде манифестации (vamanayukti), где имеет место сокрытие её сущностной природы (svarū-радорапа). Этот процесс проецирования детально представлен в данном разделе в примечании № 9. Он также известен как sṛṣṭi-krama. Каждая искра (джива или душа) божественного пламени должна упасть вниз.

Эволюция является инверсией инволюции. В этом разделе она называлась grasanayukti. Это восходящая дуга, дуга svarūpa-prakāśana, путь возвращения из изгнания. Это saṃhāra-krama или laya-krama, возвращение Одиссея. Сутью манифестации (sṛṣṭi) и пребывания (sthiti) является Божественная

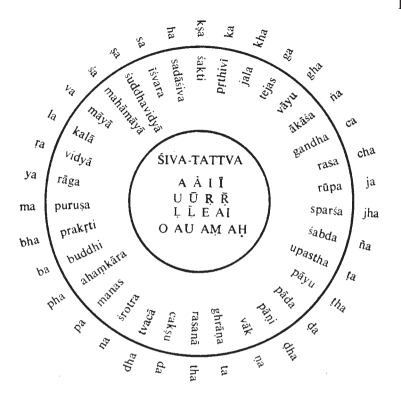


Схема 3. Расположение букв в соответствии с *матри-кой* в para-saṃvitti, в sarvāgra-rūpatā.

В этой схеме каждая фонема наполнена сама по себе:

| a-cit                                                   | $\overline{u}-\overline{u}nat\overline{a}$ | e – asphuṭa-    | au – sphuṭatama- |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-----------------|------------------|
| $\bar{a} - \bar{a}$ nanda                               | r – amrta-bīja                             | kriyāśakti      | kriyāśakti       |
| $i-icch\bar{a}$                                         | ṛ − amṛta-bīja                             | ai – sphuṭa-    | om – śivabindu   |
| $\bar{\imath} - \bar{\imath} \dot{s} \bar{a} n \bar{a}$ | ļ – amṛta-bīja                             | kriyāśakti      |                  |
| u — unmeșa                                              | ļ – amṛta-bīja                             | o – sphuṭatara- | aḥ – śivavisarga |
|                                                         |                                            | kriyāśakti      |                  |

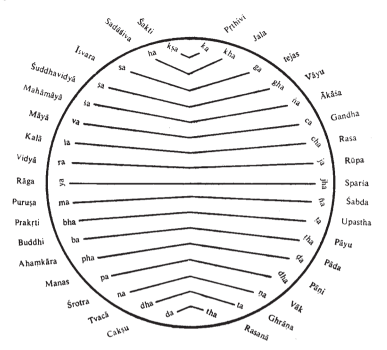


Схема 4. Расположение букв в соответствии *матри-кой* в parāpara-saṃvitti, в sarva-madhyarūpatā.)

милость (anugraha), благодаря которой каждая искра осознаёт пламя, от которого она отделилась.

## 3. Принцип отображения всего во всём

В соответствии с данной системой всё манифестирующееся является отображением всего остального. Даже такая вещь как земля содержит воду, огонь и пр., вплоть до категории Шивы. Также и вода содержит в себе все предшествующие и последующие категории существования (таттвы).

# 4. Bimba-pratibimba-bhāva

В соответствии с этой философией всё по своей сути обладает природой Высшего (ануттара), но поляризируется в отражении, т.е. становится отображением оригинала, также как в отражении правое становится левым, а левое – правым. Например, шакти-таттва в пара становится притхви-таттвой при своём отражении в парапара. Это достигается благодаря силе самодостаточности (svātantrya-śakti) пара. Однако, данный принцип отражения не распространяется на гласные, которые всегда имеют форму Шивы. На диаграмме пратибимбы видно, что категория земли, представленная буквой «ka», отражается как шакти, представленной буквой «kṣa», и наоборот.

Более детально смотри диаграммы (Схемы № 1, 2, 3, 4).

Малини и матрика относительно шива-таттвы в аспекте пара.

#### **TEKCT**

(evam ca sthite crp. 51, 1.22 - samāviştam crp. 52, 1.8)

## Перевод

В свете вышеизложенного, поскольку всё находится во всём остальном, давайте прежде всего взглянем на то, каким

образом первые 16 букв *малини* (ihatya), а именно: na, r,  $\bar{r}$ , l, tha, ca, dha,  $\bar{i}$ , na, u,  $\bar{u}$ , ba, ka, kha, ga, — дают представление о ступенях Шивы в аспекте высшего или трансцендентального сознания.

(parasaṃvidam apekśya) [Охватывание Шивой первых 16 букв *малини* в высшем сознании (*пара*) на основе sarvāgrarupatā:]

- 1. «Na», которая символизирует слышание (śrotra) в *матрика-чакре* и является согласной, в высшем сознании, в *малини*, проявляется как звук *нада*, который в данном контексте есть божественное Я-сознание (ahaṃ-parāmarśa).
- 2. Это (нада) входит в группу из четырёх фонем (r, r̄, l, l̄), которые являются семенами нектара, так как они есть порождающее начало (лоно) бессмертия, будучи сущностной природой Шивы. Я-сознание в форме нада расцветает здесь и достигает зрелости (уrmhitattvam avapya).
- 3. «Тha» в группе букв *матрики* символизирует (способность воспринимать) вкус (rasanā). Таким образом, непосредственно выходя на этот уровень, Я-сознание наслаждается вкусом своей собственной природы как Я.
- 4. Фонема «са» символизирует запах (gandha) в *матрика-чакре*. Запах (как хорошо известно) это атрибут земли. В запредельном сознании (*пара*) *гандха* символизирует узнавание (pratyabhijĩa) в форме: «Я всегда был таким».
- 5. Фонема «dha» символизирует прикосновение (tvak) в матрика-чакре. На уровне самопознания (tatraiva) Самость наслаждается сознанием контакта с духовной энергией (шакти) и узнаёт свою тождественность с ней.
- 6. Вышеприведённое состояние известно как состояние порождающей энергии (śāktam yaunaṃ dhāma). Теперь же оно устанавливается в порождающей энергии посредством īśānabija или *шива-биджи*, представленной в виде фонемы «i».
- 7. «na» символизирует ту чувственную способность в матрика-чакре, которая известна как вак. (Божественное Я-

сознание), будучи отражённым в этом (вак), есть *карана- шакти* или *майя-шакти*, которая не отличается от *ануттары*.

8. За *карана-шакти* следует состояние расцвета (unmeşa), отмеченное фонемой «u». Это интровертивное состояние. За ним следует тенденция расширения (prasāra), т.е. состояние экстраверсии, отмеченное фонемой « $\bar{u}$ ».

Фонема «ba» символизирует «буддхи» в матрика-чакре. Функцией буддхи является установление. Следовательно, это сводится к совершенному установлению своего самобытия в шакти, представленного в виде буддхи (buddhirūpam śākta yonim adhiśayya) (указывая на то, что это не только запредельно манифестации, но и имманентно ей).

9. Фонема «ka» символизирует твёрдость (pṛthivī) в *матрика-чакре*. Твёрдость обозначает устойчивость (sthairya). Это означает, что Я-сознание достигает устойчивости в своей собственной природе, как Шива.

Фонема «kha» символизирует жидкость (jala) в матрикачакре. Характеристикой жидкости является газа, которая символизирует наслаждение или удовольствие от вкуса. Это означает, что Я-сознание погружено в своё собственное блаженство, как Шива.

Фонема «ga» символизирует огонь (agni) в матрика-чакре, который обозначает свет (prakāśa). Это означает, что Ясознание узнаёт себя как Свет (пракаша) в своей собственной природе, как Шива.

(Это известно как *шива-таттва* на высшем уровне (parasamvitti).)

#### Обобшение

В этой взаимосвязи *малини* с трансцендентальным уровнем (состоянием) (*пара*) Абхинавагупта указывает на следующие моменты:

«Sarvaṃ sarvātmakaṃ» – «всё состоит из всего». Это базовый принцип. Шива имманентен манифестации. Посколь-

ку Шива не ограничен какими бы то ни было определёнными элементами, но является всей Реальностью, – поэтому нет ничего в мире, что не содержало бы всей Реальности. Когда, например, говорится, что *притхиви* – это твёрдость, которая обладает атрибутом запаха (*гандха*), – это не означает, что твёрдость есть лишь вещь, которая представлена землёй (*притхиви*). Из этого следует, что в земле преобладает твёрдость, но в меньшем количестве в ней также содержатся и другие элементы.

Философия трики устанавливает, что вся манифестация есть выражение трансцендентального Логоса (пара-шакти или паравак). Этот паравак является созидательной энергией. Каждая буква алфавита представляет некую форму энергии. В трике буквы алфавита расположены по двум схемам: матрика и малини. «Матрика» означает «матушка» или фонематическая созидательная энергия. «Малини» дословно означает Дэви, которая носит гирлянду из пятидесяти букв санскритского алфавита. Матрика также одета в гирлянду из пятидесяти букв. Вот почему иногда матрика называется пурва-малини, а малини называется уттара-малини. Однако слово «малини» очень редко применяется в отношении матрики. Другая этимология «малини» — «malate viśvam iti mālinī», т.е. «шакти букв, которая содержит в себе всю вселенную» (корень «mal» означает «удерживать»).

Главная разница между *матрикой* и *малини* заключается в расположении букв. В *матрике* они расположены в обычной последовательности, т.е. в определённом порядке – вначале следуют гласные, а затем согласные. В *малини* же они располагаются в необычной последовательности, т.е. гласные и согласные смешаны без соблюдения определённой последовательности.

Что же касается принципа «всё во всём», то Абхинавагупта демонстрирует здесь, что первые 16 букв в последовательности *малини* представляют собой *шива-таттвы*, также

как и первые 16 гласных в последовательности *матрики*. Из этих шестнадцати букв – семь гласных (ṛ, ṛ, ļ, l, i, u, ū), и, как таковые, они представляют сами *шива-таттвы*. Поэтому они не относятся к исходящему движению. Они имеют лишь значение внутренне присущего. Фонемы «ṛ, ṛ, l, l» называются бессмертными зародышами или гласными (аṃrta-bīja), поскольку они являются местопребыванием (вместилищем) Ясознания; они ничего не производят и не изменяют. Фонема «і» соответствует силе власти (влияния) (іśānā-bīja), «u» соответствует интровертивному расцветанию (unmeṣa), а «ū» – экстравертивной тенденции (ūrdhvāśrayaṇa). Все эти гласные связаны только с внутренней жизнью Шивы.

При рассмотрении остальных девяти букв *малини* (na, tha, ca, dha, na, ba, ka, kha, ga) Абхинавагупта, как было показано, демонстрирует, что в соответствии с принципом «всё во всём» они также указывают на определённый аспект последовательности *матрики*.

Все репрезентации шестнадцати букв (*малини*) в соответствии с *матрикой* относительно высшего сознания (*парасамвид*) можно увидеть в следующей Схеме 5.

#### Схема 5

Буквы малини вместе с их репрезентациями относительно высшего сознания:

| Буквы<br>малини                                                                   | Символ аспекта по схеме Матрики | Символ аспекта в<br>Шиве                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------------------------------|
| na                                                                                | Слышание (śrotra)               | Нада как Я-сознание                           |
| $(\underline{r},\underline{\bar{r}},\underline{l},\underline{l}^{\underline{r}}-$ | amṛta-bīja как совокуп          | ность cidānanda Шивы)                         |
| tha                                                                               | Вкус (rasanā)                   | Наслаждение от реализации<br>Шивы как Самости |
| ca                                                                                | Запах (gandha)                  | pratyabhijña или узнавание<br>Я-сознания      |

| 1   | $\cap$ | - |
|-----|--------|---|
| - 1 | ч      | h |
|     | _      | v |

| dha | Прикосновение | Тождественность    |
|-----|---------------|--------------------|
|     | (tvak)        | Я-сознания и шакти |

ī – (īśāna-bīja указывает на самодостаточное пребывание Шивы в собственной природе)

| ņa | Речь (vāk) | Отражение Шивы как |
|----|------------|--------------------|
|    |            | Самости в Вак      |

u – (unmeșa указывает на интровертивное состояние знания и блаженство в Шиве)

ū – (ūrdhvāśrayana или экстравертивная тенденция в Шиве)

| ba  | buddhi              | Утверждение Я-сознания             |
|-----|---------------------|------------------------------------|
| ka  | Твёрдость (pṛthivī) | Устойчивость в Я-сознании          |
| kha | Жидкость (jala)     | Вкус блаженства в Я-сознании       |
| ga  | Огонь (agni)        | Изначальный свет сознания как Шива |

Малини и матрика относительно «высшего и не-высшего сознания» (парапара)

## **TEKCT**

(paśyantīrūpānusrtyā стр. 52, 1.10 – bhavati стр. 52, 1.20)

#### Перевод

В соответствии с *пашьянти*, то есть на высшем и не-высшем уровне.

1. Фонема «па», которая представляет слышание (*шротра*) в *матрике* на высшем уровне, и *нада* в *шива-таттве* (в *малини*), в том же самом состоянии отражается как «па» в *матрике* на уровне *парапара*. Фонема «па» в схеме *матрики* 

на данном уровне представляет речь или звук (вак), способность интуитивного восприятия (grahaṇātmaka-rūpaṃ), символ Я-ощущения в *шива-таттве*.

Теперь же это Я-ощущение расширяется, т.е. укрепляется в *амрита-биджах*, гласных  $\mathfrak{r}$ ,  $\mathfrak{r}$ ,  $\mathfrak{l}$ ,  $\mathfrak{l}$  (tattraiva bījeşu pras $\mathfrak{r}$ tya). Здесь нет отражения или трансформации.

- 2. Фонема «tha», представляющая вкус (расана) в матрике на высшем уровне, или восторг блаженства (ānanda rasa) в шива-таттве (в малини), в том же самом состоянии отражается как «da» в матрике на уровне парапара. Фонема «da» в схеме матрики на данном уровне представляет способность видения (сākṣuṣyāṃ bhuvi), а также самосознание (sākṣātkāra) в шива-таттве.
- 3. Фонема «са», представляющая запах (*гандха*) в *матрике* на высшем уровне, и самовоспоминании в *шива-таттве* (в *малини*), в том же самом состоянии отражается как «va» в *матрике* на уровне *парапара*. Фонема «va» в схеме *матрики* на данном уровне представляет майю, которая здесь означает чистую *майя-шакти* в союзе с Шивой (tatsāmānyāśuddhavidyā karaņe). В *шива-таттве* она представляет самодостаточную силу Шивы (svātantrya-śakti)\*.
- 4. Фонема «dha», представленная соприкосновением (tvak) в *матрике* на высшем уровне, и контактом с самим собой (svarūpasparśa) в *шива-таттве* (в *малини*), в том же самом состоянии отражается как «ta» в *матрике* на уровне *парапа-*

<sup>\*</sup> Необходимо понимать, что *шуддхавидья* в данном контексте не означает *шуддха-видья-таттву*, но майю, однако не майю в обычном значении *майя-таттвы*, но *майю-шакти* или *сватантрию* Шивы. Именно в данном значении использовалось слово «майя» в следующих строках «Ишварапратьябхиджня-карики» Утпаладевы: «Svāṅgrūpeṣu bhāveṣu patyurjīānaṃ kriyā ca yā māyātṛtīye te eva paśoḥ sattvaṃ rajas-tamaḥ». (IV. 1.4). «То, что признаётся знанием и действием Владыки в связи с объектами, которые тождественны Ему, относится и к третьему, майе — трём гунам ограниченного субъекта, а именно *саттве*, *раджасу* и *тамасу*». (прим. ред. англ. пер.)

ра. Фонема «ta» в схеме матрики на данном уровне представляет последний из внешних органов чувств, а именно способность обоняния. В самой *шива-таттве* она представляет самоузнавание (pratyabhijña).

- 5. Фонема «ī» символизирует *ишана-биджу* или гласную (svara), представляя самодостаточность Шивы (здесь также нет отражения или трансформации). Я-ощущение (ahaṃvimarśa), прочно удерживая предыдущее состояние силой самодостаточности (īśānabījam ākramya), переходит к следующему уровню.
- 6. Фонема «na», представляющая вак в матрике на высшем уровне пара и svarūpa-nāda-daśā в шива-таттве (в малини), отражается как «na» или способность слышания (śrotraśakti) в матрике на уровне парапара (śrotraśaktim ālambya) и представляет собой принятие состояния нада (aṅgīkṛta-nādadaśā) в шива-таттве.
- 7. Фонема «и» только в *малини* представляет внутренний расцвет (*унмеша*) как на уровне *пара* (здесь нет отражения или трансформации).

Точно также и «ѿ» только в *малини* указывает на тенденцию к экстериоризации (ѿrdhvāśrayaṇa) (здесь также нет отражения). Благодаря «u» и «ѿ» ahaṃ-vimarśa переходит к следующему уровню.

Следующая буква «ba», представляющая *буддхи* в *матрике* на уровне *пара*, а также самоопределённость или самоубеждённость (svarūpa-niścaya) в *шива-таттве* (в *малини*), отражается как «tha» в *матрике* на уровне *парапара*. Букв «tha» в схеме *матрики* на уровне *парапары* представляет прямую кишку (pāyu), место сексуального удовольствия (ānandendriyayoni), символ сжатия и расширения (saṅkoca-vikāsa), или вхождение и выход (ānandendriyayonigaṃ).

8. Буква «ka», представляющая твёрдость (*притхиви*) в *матрике* на уровне *пара*, и устойчивость в *шива-таттве* (в *малини*), отражается как «kṣa» в *матрике* на уровне *парапа-*

ра. Буква «kṣa» представляет здесь *шакти* и *садашиву* (sadāśiva-maya-śakti) в соответствии с sarvāntyarūpatā.

Буква «kha», представляющая воду в *матрике* на уровне *пара*, а также наслаждение в *шива-таттве* (в *малини*), отражается как «ha» в *матрике* на уровне *парапара*. Буква «ha» здесь представляет *садашиву* и *ишвару* (īśvara-maya-sadāśiva) (в соответствии с sarvāntyarūpatā).

Буква «ga», представляющая огонь в *матрике* на уровне *пара*, а также *пракашу* или свет в *шива-таттве* (в *малини*), отражается как «sa» в *матрике* на уровне *парапара*. Буква «sa» в данном случае представляет *шуддхавидью* и *ишвару* (śuddhavidyā-maya-īśvara) (в соответствии с sarvāntyarūpatā).

Последние три ступени обозначают то, что в данном тексте подразумевается под «sadāśiveśveśvara-śuddhavidyā-mayam bhavati».

Таким образом, здесь было сказано, что *шива-таттва* обладает бесконечной силой (ananta-śakti), поскольку она беспредельна и проявляется в фазах sarvāgra, sarvamadhya и sarvānta-gāmī.

#### Обобщение

В предшествующем описании Абхинавагупта показал, каким образом различные фазы nādātmaka Я-сознания, представленные первыми шестнадцатью буквами *малини*, позиционируются в последовательности *матрики* относительно высшего состояния (уровня) *шива-таттвы*.

Здесь же он демонстрирует, как различные фазы *ахам-вимарша шива-таттвы*, представленные первыми шестнадцатью буквами *малини*, позиционируются в последовательности *матрики* относительно «высшего и не-высшего» состояния *шива-таттвы* (parāpara-saṃvitti).

Из шестнадцати букв семь, а именно  $\mathfrak{r}$ ,  $\overline{\mathfrak{r}}$ ,  $\mathfrak{l}$ ,  $\mathfrak{l}$ ,  $\mathfrak{i}$ ,  $\mathfrak{u}$ ,  $\overline{\mathfrak{u}}$ , - являются гласными или *биджами*. Как таковые они есть аспекты Шивы как в *малини*, так и в *матрике* и, следовательно, не

подвержены изменениям. Они имеют ту же самую функцию как в *парапара*, так и в *пара*.

Фонемы, в соответствии с философией *трики*, имеют три аспекта: sarvāgrarūpatā, sarvamadhyarūpatā и sarvāntagāmitā. Sarvāgrarūpatā относится к фонеме как к таковой. Sarvamadhyarūpatā относится к фонемам, подвергающимся трансформации, и sarvāntagāmitā относится к фонемам, достигающим в конце концов состояния *шуддхавидьи*, *ишвары*, *садашивы* и *шакти*.

Шесть согласных *малини*, а именно na, tha, ca, dha, na, ba, – отражаются в *матрике* в виде различных фонем на уровне *парапара* в соответствии с законом sarvamadhyarūpatā, как показано в схеме.

Три согласные *малини*, а именно ka, kha, ga, – после трансформации в kşa, ha, sa, в соответствии с законом sarvamadhyarūpatā, направляются к окончательной цели, т.е. превращаются в шуддхавидью, ишвару, садашиву и шакти. Таким образом, они относятся к состоянию (уровню) sarvāntagāmitā. «Ка», которая в матрике представляет притхиви, отражается в виде «kşa», которая символизирует шакти, но на уровне *парапара* это не просто шакти, но sadāśivamayaśakti. Парамарша или постижение садашивы есть aham-idam (Я есть это, – единство объекта и субъекта); парамарша шакти есть только Я (ахам), поскольку на уровне пара нет отдельного объективного (идам), всё есть только Я (ахам). Поскольку же это описание уровня парапара, «kşa» или шакти описывается как sadāśiva-maya-śakti. И точно также «ha», которая представляет садашиву, является īśvara-maya-sadāśiva на уровне парапара. И точно также «sa», которая представляет ишвару, является śuddhavidyāmaya-īśvara на уровне парапара.

Таким образом, охватывание Шивы, наполненное неизменной и бесконечной шакти, описывается посредством первых 16 букв в порядке последовательности группы *малини* с

точки зрения sarvāgrarūpatā (parāsaṃvitti), a также sarvamadhyarūpatā и sarvāntyarūpata (parāparasaṃvitti).

Смешение оставшихся таттв малини в aparā-saṃvitti

#### **TEKCT**

(mālinyāmihatya стр. 52, 1.22 – pṛthvī ca pha стр. 53, 1.10)

## Перевод

Теперь эти фонемы будут описываться относительно невысшего (апара) уровня в малини, а также их отражений относительно *пашьянти*, т.е. «высшего и не-высшего» (парапара) уровня. Фонема «gha», которая представляет садакхья или садашиву в малини на уровне апара, проявляется как элемент воздуха (vayu) в *матрике* на уровне *парапара*.\* Фонема «na», которая представляет ишвару на уровне апара в малини, отражается как nabha, т.е. элемент пространства (ākāśa) в матрике на уровне парапара. Фонема «i», которая представляет шуддхавидью уровня апары в малини, проявляется как иччха-шакти на уровне парапары. Фонема «а», которая представляет майю на уровне апара в малини, представляет непревзойдённый абсолют (ануттара) в матрике. Фонема «va», которая является niyati в малини, становится майей в матрике. Фонема «bha», которая является kāla в малини, становится пракрити в матрике. Фонема «ya», которая является рага в малини, становится нияти в матрике. Фонема «фа», которая представляет видью в малини, становится падой в матрике.

Фонема «фа», представляющая kalā в малини, стано-

<sup>\*</sup> Необходимо понять, что тот же самый процесс происходит и в случае с остальными буквам. Описание каждой буквы приводится в малини в апара-самвитти, а также соответствующих букв в матрике в парапара-самвитти или пашьянти. (прим. пер. с санскрита)

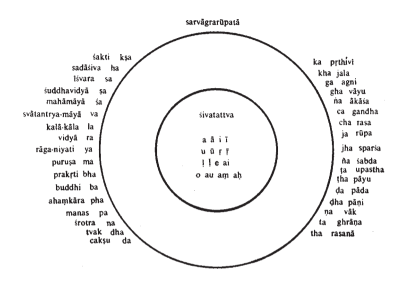


Схема 6. Высшее сознание (parasaṃvitti) – sarvāgrarūpatā. Здесь каждая категория существования (таттва) полна сама по себе. Буквы расположены в порядке матрики.

# Объяснение букв к Схеме 6.

Объяснение гласных, которые обладают природой Шивы:

- «а» обозначает сознание (cit);
- «ā» обозначает блаженство (ānanda);
- «і» обозначает волю (силу) проявления (ісс $h\bar{a}$ ), всё ещё не загрязнённую объективностью;
- $\langle \bar{n} \rangle$  обозначает властвование ( $\bar{n}$ sanā), это состояние, в котором воля (n44 $\times n$ 4 $\times n$ 6) окрашивается объективностью;
- «u» обозначает силу знания (unmeşa или jñānaśakti);
- $\langle \bar{u} \rangle$  обозначает недостаток (дефицит) знания ( $\bar{u}$ natā), причину объективного проявления;
- $\langle r, l, l \rangle$ обозначает нерушимую букву (amṛtabīja), неподверженную какому бы то ни было изменению;
- «е» обозначает неотчётливую (неявную) силу активности (asphuṭa kriyāśakti);
- «ai» обозначает отчётливую силу активности (sphuṭa kriyāśakti);
- «о» обозначает более отчётливую силу активности (sphutatara kriyāśakti);
- «au» обозначает наиболее отчётливую силу активности (sphutatama kriyāśakti);
- «аm» обозначает нерасчленённое знание универсума (śivabindu);
- «аḥ» обозначает висаргу, изображённую в виде двух вертикально расположенных точек. Нижняя точка символизирует Шакти, наличие разворачивания объективного мира. Верхняя точка символизирует Шиву, весь универсум покоится в Я-сознании Шивы.

вится рāṇi в *матрике*. Фонема «ṭha», представляющая *пурушу* в *малини*, становится рāyu в *матрике*. Фонема «jha», представляющая *пракрити* в *малини*, становится *спаршей* в *матрике*.

Фонема «na», которая представляет dhi или buddhi в малини, становится шабдой в матрике. Фонема «ja», которая представляет ахамкару в малини, становится рупой в матрике. Фонема «га», которая представляет манас в малини, становится видьей в матрике. Фонема «ta», которая представляет śrotra в малини, становится upastha в матрике. Фонема «ра», которая представляет tvak в малини, становится манасом в матрике. Фонема «cha», которая представляет сакşи в малини, становится rasa в матрике. Фонема «la», которая представляет rasanā в малини, становится kāla в матрике. Фонема «ā», которая представляет анандашакти Шивы в малини, становится ghrāna в матрике. Фонема «sa», которая представляет вак в малини, становится ишварой в матрике. Фонема «аф» есть висарга-шакти Шивы и представляет рапі в малини. Фонема «ha», которая представляет pāda в малини, становится садашивой в матрике. Фонема «şa», которая представляет рауц в малини, становится шуддхавидьей в матрике. Фонема «kṣa», которая представляет upastha в малини, становится *шакти* в матрике. Фонема «ma», которая представляет шабду в малини, становится пурушей в матрике. Фонема «śa», которая представляет спаршу в малини, становится махамайей в матрике. Фонема «ат» есть бинду-шакти Шивы и представляет рупу в малини. Фонема «ta» представляет расу в малини и проявляется как ghrāņa (nāsikā) в матрике. Фонема «е», которая есть sātvika-kriyāśakti Шивы, представляет gandha в малини. То же самое в её протяжной форме, т.е. «аі» представляет пространство/эфир (nabha) в малини. И точно также «о» представляет vayu, а «au» – tejas или agni в малини. (В матрике буквы e, ai, o, au, будучи обладающими природой Шивы, не могут подвергаться какой-либо

модификации (видоизменению).) Фонема «da» в *малини* представляет воду (āp) и становится саkşu в *матрике*. Фонема «pha» представляет *притхиви* в *малини* и становится *ахам-карой* в *матрике*.

#### Обобшение

В первых двух описаниях малини, которые относятся к пара и парапара уровням шива-таттвы, Абхинавагупта отмечает только первые 16 букв, которые в данной системе (малини) связаны с Шивой.

На уровне *пара* семь гласных  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$ ,  $\mathfrak{x}$  не подвержены изменениям. Первые четыре гласные являются местопребыванием  $\mathfrak{x}$ -сознания. « $\mathfrak{x}$ » относится  $\mathfrak{x}$  силе самодостаточности Шивы,  $\mathfrak{x}$  и  $\mathfrak{x}$  указывают на его интровертивное и экстравертивное состояния. Остальные девять согласных букв демонстрируют связь *малини* и *матрики*, а также развёртывание  $\mathfrak{x}$ -сознания в виде различных фаз.

Абхинавагупта показывает, как на уровне парапара девять согласных малини отражаются в различных буквах матрики, которые указывают на различные аспекты Я-сознания. Те и другие связаны с Я-сознанием Шивы, но демонстрируют развёртывание Я-сознания разными способами. Следовательно, те и другие связаны с шива-таттвой. В aparadaśā малини описывается модификация оставшихся 34 букв малини. В paradaśā описывается только развёртывание Я-сознания Шивы. В данном случае эти фонемы связаны только с внутренней жизнью Шивы, но не с его манифестацией. Вот почему это известно как paradaśā. В aparadaśā малини эти фонемы связаны с таттвами и их модификацией. Иными словами, они связаны с манифестацией. Вот почему этот уровень известен как не-высший (апара). Их соответствующая модификация демонстрируется на уровне парапара в матрике. На уровне апара в малини семь гласных, т.е. a, ah, am, e, ai, o, au, представляют элементы манифестации (таттвы), но они представ-

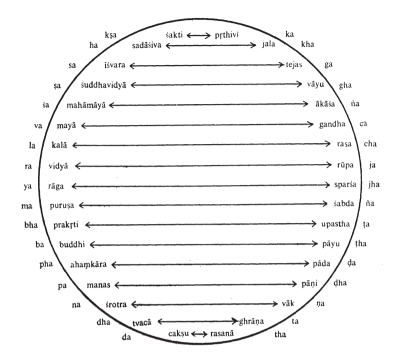
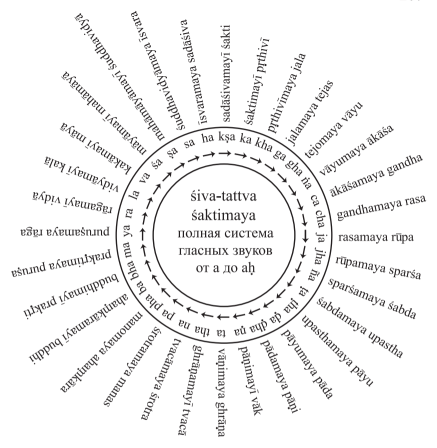


Схема 7

В высшем и не-высшем сознании (parāpara-saṃvitti) sarvamadhyarūpatā в соответствии с порядком букв в матрике.

Здесь категории имеют взаимосвязь на среднем уровне.



## Схема 8

Порядок букв в соответствии с *матрикой* в prāpara-saṃvitti, в sarvāntyarūpatā.

Здесь каждая последующая категория вмещает в себя предыдущую.

ляют только различные шакти Шивы в *матрике*; они не представляют здесь элементы объективности. Следовательно, не возникает никаких вопросов относительно их модификации в *матрике*. (Более детально смотри Схему 9)

#### Схема 9

# *Малини* в *апара-самвитти*:

- 1. gha sadāśiva
- 2. na iśvara
- 3. i śuddhavidyā
- 4. a māyā
- 5. va niyati
- 6. bha kāla
- 7. ya rāga
- 8. da vidyā
- 9. dha kalā
- 10. tha purusa
- 11. jha—prakṛti
- 12. ña dhī или buddhi
- 13. ja ahamkṛta
- 14. ra manas
- 15. ta śrotra
- 16. pa tvak
- 17. cha caksu

# *Матрика* в *пашьянти* или *парапара-самвитти*:

- 1. gha vāyu
- 2. na nabha или ākāśa
- 3. і іссһа Шивы
- 4. a anuttara
- 5. va māyā
- 6. bha prakṛti
- 7. ya niyati
- 8. da pāda
- 9. dha pāņi
- 10. tha pāyu
- 11. jha sparša
- 12. ña śabda
- 13. ja r<del>u</del>pa
- 14. ra vidyā
- 15. ta upastha
- 16. pa manas
- 17. cha rasa

- 18. la rasanā
- 19. ā ghrāņa
- 20. sa vāk
- 21. aḥ pāṇi
- 22. ha pāda
- 23. șa pāyu
- 24. kṣa upastha
- 25. ma śabda
- 26. śa sparśa
- 27. am rūpa
- 28. ta rasa
- 29. e gandha
- 30. ai nabha
- 31. o vāyu
- 32. au tejas
- 33. da jala
- 34. pha prthivī

- 18. la kalā или kāla
- 19. ā ānandaśakti Шивы
- 20. sa īsvara
- 21. aḥ visarga-śakti Шивы
- 22. ha sadāśiva
- 23. sa śuddhavidyā
- 24. ksa śakti
- 25. ma purusa
- 26. śa mahāmāyā
- 27. am binduśakti Шивы
- 28. ta ghrāņa
- 29. e asphuṭa-kriyāśakti Шивы
- 30. ai sphuṭa-kriyāśakti Шивы
- 31. o sphuṭatara-kriyāśakti Шивы
- 32. au sphuṭatamakriyāśakti Шивы
- 33. da cakşu
- 34. pha ahamkāra

#### **TEKCT**

(atraiva cayathoktaṃ стр. 53, 1.11 – śeṣā varṇā-stukevalāḥ стр. 54, 1.11)

## Перевод

В этих буквах *малини* структура śākta-śarīra описывается (в «Малинивиджае») в целях пуāsa (умственного сочетания различных частей тела с опекающими божествами посредством прикладывания к этим частям тела пальцев). Таким образом, принцип «всё во всём» демонстрируется во всей своей полноте. Именно священное высшее речение (*паравак*), которое в соответствии с этим принципом отображается в *пашьянти*, одновременно достигая и *мадхьямы*, устанавливается как тождественная самой себе форма букв, в которой согласные беспорядочно смешаны с гласными, и, таким образом, становясь самой *малини*, которая характеризуется различием в исчислении разных гласных (kula-puruṣa) и согласных (т.е. kula-śakti, отмеченных словом ādi) бесконечными способами в силу бесконечного разнообразия сочетания согласных (yoni) и гласных (bīja).

Как было сказано: «Необходимо восхвалять *малини*, чьё тело состоит из совокупности множества гласных (kuladeha)<sup>1</sup> и согласных (kula-śakti)».

Применяя эту практику, йогин, который поглощён чередующимися медитациями, обретает сверхъестественную силу (*сиддхи*) в отношении разнообразных *бхуван*, *таттв*, телесных энергетических центров ( $\hat{\text{sarires}}_{\text{u}}$  cakresu)<sup>2</sup> во всём, что касается тела и праны.

Также как определённые лекарства, произведённые благодаря сочетанию определённых ингредиентов, (приводят к улучшению здоровья), так и духовная дисциплина (bhāvanā), связанная с сочетанием определённых духовных практик, таких как повторение различных слов силы (мантра), умственное сопоставление различных частей тела (ньяса), подношения (хома) и прочее, приводит к достижению определённого духовного могущества. Успех здесь обеспечивается благодаря безупречной работе niyati-śakti³.

В любых священных текстах соединение букв (в мант-

рах) производится посредством размещения букв в соответствии с различными порядками. Это делается в соответствии с определённой последовательностью (піуатарагіраті), обусловленной преобладанием некоторых букв, рассматриваемых подходящими в соответствии с виджняной каждой шастры (піјапіја vijñāna-samucita-tattad-varṇabhaṭṭāraka prādhānyena). Именно таким образом мантра выделяется и представляется, чтобы показать, как пара<sup>5</sup> (включая матрику и малини) наделяет сиянием мантру, оживляя её созидательной энергией (татеva mātṛkā-rūpāṃ tathāvidhavīryadā-anopabṛṃhita mantrasphurattādāyinīṃ darśayituṃ).

Как было сказано в «Нитья-тантре», порядок букв в малини, начиная с «na» и заканчивая «pha», принципиально определяется в соответствии с их состоянием в пара-нада, т.е. в *пара-пашьянти*<sup>6</sup>. В *малини* цель размещения этих гласных (kula-purusa) и согласных (kula-śakti) в данной смешанной форме есть само проникновение в пара-нада или в пара-пашьянти. Польза этого заключается не просто в мистической дистрибуции букв и мантр, которая определяет их особые качества. Как сказано в «Ваджасанея-тантре» после размещения букв в их правильном порядке: «Таков божественный порядок букв матрики, который достигает местопребывания Вишну; т.е. именно матрика-чакра достигает бесконечного пространства малини. Когда это полностью понято, благодаря наставлениям духовного наставника (гуру), рассекаются путы ограниченного, ординарно воспринимающего индивида».

И, точно также, в «Трикахридае» сказано: «Имеет значение именно сила (используемых) средств или чего-то ещё. Кроме того, имеет значение не только позиция букв мантры, но и сила созидательной энергии, которая ей присуща. Именно благодаря сохранению этой созидательной энергии мантры действительно сохраняются, ведь иначе (т.е. без этой созидательной энергии) остаётся лишь множество букв».

#### Примечания

- 1. Различие гласных (kula-puruṣa) и согласных (kula-śakti) возникает тремя способами: а) varṇa-bheda, т.е. различие букв, гласных и согласных; б) mantra-bheda, т.е. различие мантр без гласных и мантр с гласными; с) avasthā-bheda, т.е. различие kula-puruṣa как siddha и kula-śakti как yogini.
- 2. «Сиддхи» в мирах (бхувана) означает, что когда йогин обретает власть над определённой сферой существования, он больше там не рождается. Точно также и власть над определённой категорией существования (таттвой) означает, что он возвышается над данной категорией. Овладение чакрами означает, что если йогин обретает контроль над определённой чакрой, он больше не подвластен влияниям более низких чакр.
- 3. «Niyati-śakti» это технический термин, который означает, что успех в овладении какой-либо сверхъестественной силой зависит от контролирующей силы Божественного.
- 4. «Vijñāna» это технический термин, который означает здесь наименование мантр и их структуру.
- 5. В соответствии с традицией mātrkā-rūpām означает *пара*, включающую как матрику, так и малини (mātrkā-mālinī-rūpām parā).
- 6. В соответствии с традицией *пара-нада* означает *пара-пашьянти* в её аспекте прообраза (bimba), *парапара-нада* обозначает *пара-мадхьяма* в её аспекте прообраза и *апара-нада* обозначает *пара-вайкхари* в её аспекте прообраза.

#### **TEKCT**

(tathā hi mantrāṇām стр. 54, 1.11 – vidhirānantya-vedane стр. 54, 1.25)

# Перевод

1. Даже когда буквы мантр рассматриваются сами по

себе, а не в каком-либо ином аспекте, те самые мантры различаются (anyathātvaṃ) в шастрах в соответствии с классификацией āṇava, śākta и śambhava-upāya.

2. Относительно семенной мантры māyā имеется разногласие: В шайва-шастрах — это hrīm, в вайшнава-шастрах — это ргаṇava или оm, бессмертный зародыш сердца (amṛta-bīja), который вмещает все таттвы, в шастрах левой руки² — это sauḥ. А также пранава-мантра (букв. четырёхаспектная мантра) в ведических писаниях (где это оm) отличается от каулоттары и пр., т.е. от шакта-тантр (где это hrīm), а также от уччхушма или бхайрава-шастры (где это hūm).³

Здесь записаны правила использования мантр для достойных, практикующих йогу, принимая во внимание многообразное различие гласных (kula-puruṣa) и согласных (kula-sakti): «Все гласные (pūrve) должны располагаться перед (араге) согласными (рагеṣāṃ), и согласные (раге) должны располагаться после (pṛṣtha) гласных, и, кроме того, гласные (pūrve'pica) должны располагаться в правильной последовательности. Это рассматривается как правило использования матрика-мантры».

Таким образом, эта форма (другая, т.е. *малини*) должна создаваться при помощи смешивания (bhinna-yoni) гласных и согласных. Благодаря сочетанию различных согласных и т.д. (śāktādi) эта богиня Малини становится неисчислимой (аsaṃkhyā). Это ещё известно как *Пара* или *Ануттара-малини*.

Далее, «в мантрах (dhāmasu), состоящих из букв halanta, т.е. из согласных без гласных (bhedasaṃkhyeṣu), располагаемых друг под другом (adho'dho viniviṣṭeṣu), имеется только одна точка (bindu) над последней буквой. В других мантрах, состоящих из букв вместе с гласными, точка располагается над каждой предшествующей буквой (апуеṣu prāk). В таких видах мантр каждая мантра (ekataḥ) должна быть отмечена помещением точки (saṃkhyā) на верхушку каждой буквы

(svapṛṣṭha-gāṃ), как в предшествующих буквах, так и в последней (prāktanāntya-gāṃ). Таким образом, расположение точки в случае с мантрами без гласных (iṣṭaihi) отличается от такового в мантрах, где есть гласные (aspṛṣṭaihi). Такое правило (vidhi) комбинации гласных (kula-puruṣa) и согласных (kula-śakti), как было сказано выше (yathoktaḥ), даётся для указания на бесконечность таких мантр (ānantyavedane)».4

#### Обобщение

Здесь Абхинавагупта отмечает следующие важные моменты в отношении мантр:

- 1. Несмотря на тождественность букв, они становятся разными, когда используются для различных целей (upāya). Когда мантра используется как ānava-upāya, преобладает prāṇa-apāna или kriyā-śakti. Когда же она используется как śaktopāya, преобладает jīāna-śakti. И когда она используется как śāṃbhavopāya, преобладает icchā-śakti.
- 2. Семенные мантры отличаются друг от друга. В вайшнава-шастрах — это от; в шайва-шастрах — это hrīm; в шастрах левой руки — это sauh.
- 3. В различных шастрах *пранава* также отличается. В ведических писаниях это оф; в *шакта-тантрах* это hrīm; в *бхайрава-шастре* это hūm.
- 4. Имеется в соответствии с определённым правилом разница в строе и порядке букв. В первой строфе, начиная с «рūгvepareṣām», сказано, что имеется разница в расположении букв в *матрике* и в *малини*. В этой же строфе слово «рūгva» обозначает гласные, а слово «рага» согласные. В данной строфе также сказано, что в *матрике* все гласные должны располагаться в обычной последовательности. В *малини* же имеется смешение гласных и согласных.

Во второй строфе содержатся очень древние санскритские слова технического содержания. «Bhedasaṃkhyā» используется для букв halanta, «dhāma» – для мантры и

«saṃkhyā» — для бинду или точки и т.д. Более подробно смотри перевод. В данной цитате Абхинавагупта приводит пример двух видов мантр. Это те, в которых буквы halanta, т.е. согласные без гласных, размещаются друг под другом и в которых точка (бинду) ставится только над последней буквой с гласной. Следующая navātma-mantra является примером такого вида мантр. Эти мантры известны как saṃyuktākṣarīmantra. Например:

```
h или h, s, r, kṣ, m, l, v, y, ṇūṃ. s r kṣ m l v y ņūṃ
```

К остальным относится такой вид мантр, где каждая согласная имеет гласную, и точка ставится над каждой буквой, например: уаф, гаф, laф, vaф. Такие мантры известны как asamyuktāksarī-mantra.

## **TEKCT**

(tadetena стр. 55, 1.1 – padamanāmayam стр. 55, 1.6)

## Перевод

Таким образом, в соответствии с этим принципом, те благочестивые практикующие, которые следуют только верным правилам гласных (kulapuruṣa) и согласных (kulaśakti) в мантрах, например, мантрамахешвары (будучи всегда погружёнными в сущностную природу Шивы) становятся непри-

годными (к передаче мантры другим); они не могут передавать освобождающие мантры, поскольку переданная ими мантра не может принести плод. Это не относится к мантрам, поскольку, несмотря на полное погружение в медитацию, они не достигают крайнего состояния апатауа, в котором теряют индивидуальность при соединении с Шивой. 1

Было верно сказано: «В мире, в котором существа возникают, начиная от Брахмы и кончая травинками, 30 и 5 миллионов мантр, предписанных Шивой (для помощи существам), вполне достаточно. После оказания милости всему множеству живых созданий они достигают состояния апатауа, т.е. состояния полного растворения в Шиве. Иными словами, они становятся мантрамахешварами». (М.V.Т. 1, 40-41)

## Примечания

1. *Мантрамахешвары* – это божества, которые пребывают в *садашива-таттве*, *мантрешвары* – пребывают в *ишварататтве*, и *мантры* – это божества, пребывающие в *шуддхавидые*. В данном контексте «*мантра*» означает божеств, а не сакральное слово силы.

#### **TEKCT**

(tadevam bhagavati crp. 55, 1.7 – evam yo vetti tattvena ityādī crp. 57, 1.22)

# Перевод

Богиня Паравак, которая принимает различные состояния (т.е. состояния *пашьянти*, *мадхьяма* и пр.), становится в своём главном аспекте проявления, т.е. в *мадхьяме* (в состоянии *парапара*) самой богиней Малини. На этом уровне она становится настолько безграничной, что, рассматривая различные формы, которые она принимает, она кажется многообразной. И будучи всеми формами, она принимает

состояние букв (varna), слов (mantra) и предложений (pada) посредством преобладания трёх аспектов, а именно, высшего (para), тонкого (sūkṣma, parapara) и грубого (sthūla, apara). То есть даже в состоянии парапара она проявляется как пара, парапара и апара. Этот тройной аспект должен рассматриваться с позиции результативного очищения. Источники ограничения, проявляющиеся в пашьянти, действительно тонкие. Они должны очищаться в своём тонком аспекте, поскольку источник ограничения находится внутри. Источники ограничения на уровне пашьянти тонки, и поэтому их очищение должно происходить на тонком уровне, поскольку ограничение является ограничением, когда оно находится внутри тонкого аспекта. На уровне мадхьямы, где внешнее развёртывание шакти становится всё более воспринимаепашьянти проявляется как инструмент очищения МЫМ, (śodhana-karana-tayaiva bhavati).

Также как благодаря удалению грязи, находящейся во внутренних складках одежды, грязь, находящаяся на поверхности одежды, смывается автоматически, удаляя грязь на тонком уровне, грязь на уровне *мадхьямы* удаляется автоматически.<sup>2</sup>

Так уровень *вайкхари* рассматривается как находящийся внутри *парасамвид*. Состояние *вайкхари* на высшем уровне *пара* невозможен.<sup>3</sup>

Хотя развитие органа речи (sthāna) и артикуляции (karaṇa) проявляется в детстве, в возрасте 2-3 лет, всё же является установленным фактом, что овладение языком совершенствуется день ото дня, месяц за месяцем. Если в мадхьяме (которая неотъемлема от паравак) нет проявления характерных черт букв в соответствии с органами речи и артикуляции, которые становятся отчётливыми вместе с разворачиванием вайкхари, тогда не может быть и разницы в развитии языка у ребёнка, которому всего один день, месяц или год от роду. Совершенство (vyutpatti) в развитии языка в детстве

достигается по мере того, как в уме осуществляется связь между впечатлениями от услышанных слов и увиденными объектами. Умственная связь (парамарша) невозможна без слов (грубых или тонких). Выражается ли слово внешне, в виде проявленной и грубой формы, или же подразумевается внутренне, в виде непроявленной и тонкой формы, – это аспект вайкхари.

У новорождённого, несмотря на то, что органы речи ещё не развились, тонкая форма *вайкхари* предсуществует в *мадхьяме*, и благодаря ей он способен связывать услышанные слова и увиденные объекты посредством внутреннего, тонкого и непроявленного прото-языка.

Также признано, что эти составляющие элементы *вайк-хари* присутствуют в его уме в скрытой форме, поскольку без них он не смог бы обладать даже зачаточной формой языка, а также не смог бы связать видимый объект и слышимое слово.

Если утверждают, что именно *мадхьяма* становится различимой благодаря различию, возникающему из такого развития, тогда мы спрашиваем: каким образом? Давайте хорошенько обсудим этот момент.

Ребенок слышит слово и видит объект; таким образом, он овладевает языком. Ментально он опирается на услышанные слова. Слышимые слова относятся к уровню вайкхари (артикулированной речи). Относительно этих слов он находится в таком же положении, как и слепой от рождения относительно видимых форм. (Он слышит звуки, но не знает, к чему они относятся.) Поэтому вайкхари, образующаяся при помощи органов речи и артикуляции, определённо предсуществует в мадхьяме.

То же самое касается и немого. Уже было сказано, что сознание богини Пара вмещает всё (sarvātmaka).

Таким образом, пока сама *вайкхари*, которая получила развитие благодаря *мадхьяме*, остаётся сама в себе, вместе с совершенной манифестацией слов и их денотатов, выражая

взаимное различие и имея внутри себя структуру категорий существования, до тех пор она есть *апара*. Развитие уровня *мадхьямы*, которое неотьемлемо (присуще, принадлежит) от *пара* (т.е. мадхьяма в том своём аспекте, в котором оно продолжает пребывать в *пара*), известно как *парапара*, а также развитие *пашьянти* (известно как *парапара*). В своей собственной Самости Пара – это Высочайшая богиня.

# Śodhaka, śodhana и śodhya

Таким образом, в состоянии очищающегося и очищающего имеется тройная позиция. Очищающий (śodhaka) – это абсолютно божественное, чьё развёртывание всеобъемлюще. Уже было сказано, что развёртывание происходит именно таким образом (т.е. посредством триады)4. Что же касается средств очищения (sodhana), то это действие относится к самому божественному бытию, которое добровольно принимает на себя самоограничение через свою собственную автономию и покоится в состоянии славы собственной шакти (śāktamahimaviśrāntasya). Очищаемое (śodhya) – это сковывающая структура ограниченного эмпирического существа (narātmanah), наполненного различными чувствами, которые, прежде всего, зарождаются на уровне пашьянти-вак, являющейся шакти ограниченных существ, развёртывающейся благодаря богине Парапара, которая есть пульсирующая пашьянти в форме pati-śakti, которая также является paśu-śakti<sup>5</sup>, развитой благодаря iñāna-śakti садашивы, которая подобна по положению почитаемой Пара, неотличимой от почитаемого Бхайравы, который, в свою очередь, является единой формой триады (солнца, огня и луны) и который превосходит 37 категорий. Это установленный факт.

Как было сказано уважаемым Соманандой в его «Шивадришти»: «Пусть Шива, который вошёл в нас как Субъект (śodhaka), сам выразит почтение (в форме мантры как śodhya) Шиве, развёртывающемуся в виде вселенной посредством

Пара, которая есть его собственная Шакти, для того, чтобы удалить все препятствия, являющиеся им Самим». (S.D. I, 1)

Вся группа этих активностей (śodhaka, śodhana и śodhya) в «Шивадришти» обозначает данную форму Шивы.

Что же касается очищения, то последующий уровень должен растворяться в предыдущем. $^8$ 

Оставь верное и ошибочное (dharma, adharma), истину и ложь (т.е. раствори их в истинной Самости). Оставив же истину и ложь (śodhya), оставь и то, благодаря чему ты оставляешь всё (т.е. отбрось мантру в форме śodhana, благодаря которой ты отбрасываешь śodhya).

Это превосходство *трика-шастры*, это слава того, что даже очищающий<sup>9</sup> и средство очищения должны быть очищены. Все три (śodhaka, śodhana и śodhya или, иными словами, *пашьянти*, *мадхьяма* и *вайкхари*) одновременно существуют в *пара* (высшей vāk).

Человек что-то говорит благодаря *вайкхари*, мыслит благодаря *мадхьяме*, воспринимает некое неопределённое состояние благодаря *пашьянти*, а также внутренне воспринимает определённую истину благодаря *пара*.

Только владыка Бхайрава пребывает полностью в трёх состояниях (tāvati). Благодаря тщательному исследованию традиционного учения об изначальном переживании будет установлено, что это и есть метаэмпирическое сознание самого себя. Это неоспоримый факт.

Это не одновременно во временном смысле, но вследствие тонкости это не замечается. Следовательно, имеется только предположение об одновременности. Это также как быстрое прокалывание сотни цветов и бутонов кажется одновременным. Если говорится, что одновременность означает одновременное возникновение, тогда что это такое на самом деле? В свете принципа, провозглашённого мною ранее, а именно, что время есть лишь мыслительная конструкция, чем тогда является время в интровертивном сознании? Сущ-

ность времени состоит в переживании последовательного проявления и исчезновения объектов. Его сущность состоит в отсутствии осознавания интровертивного сознания, которое вне времени.

Возражение, что хотя время и воспринимается при сопоставлении последовательных объектов (таких как prāṇaарапа, смена времён года и т.д.), оно может преодолеть вневременное сознание, является безосновательным, поскольку последующий объект сам по себе узнаётся благодаря основополагающему (базовому) сознанию, которое вне всякой последовательности. А иначе каким образом само время может быть узнано как отдельный объект? Появление ошибки взаимозависимости происходит в силу отделения вещи от света сознания, который находится в нашей собственной Самости. Любая вещь, которую можно как-то выразить, должна вернуться к неразличающему сознанию (nirvikalpa-jñāna). Та же самая ошибка взаимозависимости содержится в утверждении, что прокалывание множества цветов означает прокалывание множества. Целый атом не появляется из прибавления одного к другому, поскольку этот феномен не является кармой (действием). 10

Соответствующая связь не может быть установлена при отсутствии неразличающего знания (jñānābhāvena). Исследование соответствующей связи невозможно, если имеется разрыв в памяти (smṛtibhede), и память зависит от неразличающего знания (jñāna). Так исследование соответствующей связи невозможно осуществить без неразличающего знания. Я детально рассматривал эту проблему в своём комментарии к «Падартхаправеша-нирнае»<sup>11</sup>. Так какая же польза от бессмысленной путаницы слов, которая неизменно приводит к появлению препятствий в изучении рассматриваемого предмета?

Таким образом, богиня Пара пребывает как очищающий; *парапара* также действует как очищающий, в котором

находятся силы *агхоры*<sup>12</sup> и т.д., с помощью которых праведные практикующие *виджнянакалы* становятся *мантрамахешей* и т.д. Благодаря милости Брахми и другим богиням более слабые практикующие становятся брахмой, вишну и прочими. Совершенно очевидно, что именно Владыка, почитаемый Бхайрава, совершенный и целостный в Самом себе, благодаря бесчисленным силам вдохновляет посредством своей самодостаточности. Его собственная сила распространяется на брахму и других и, таким образом, делает их самодостаточными (в их собственной сфере). Разве может быть иначе?

Таким образом, ещё одно достоинство *трики* заключается в том, что даже очищающий должен быть очищаемым. <sup>13</sup> Было верно сказано: «*Трика* даже выше чем *кула*». Следовательно, в силу тройной природы очищающего, очищения и очищаемого, *трика* — неизменна.

Как было сказано мною в одном из гимнов: «Когда есть три аспекта группы из трёх (трика)», здесь нет никакого ухода в бесконечность (regressus ad infinitum), поскольку каждый элемент данного учения является частью высшего сознания Владыки. «Оставь также и это очищение, благодаря которому ты избавляешься от очищаемого», – необходимо рассматривать это таким образом. И, наконец, очищающий также должен быть очищен, так как идея различия, возникающая в нём, также является ограничением. Очищение, в его высшем смысле, является тем огнём, который не отличается от сознания Бхайравы, искусном в сжигании всех загрязнений. Когда каждая вещь, а именно очищаемое (śodhya), средства очищения (śodhana) и очищающий (śodhaka) входят в Бхайраву, тогда это и есть само совершенство. Как будет сказано: «Таков тот, кто истинно знает и т.д.». (строфа 25 этой книги)

### Пимечания

1. В высшем состоянии (пара) она является вместили-

щем букв (варна), в высшем и не-высшем состоянии (парапара) она является вместилищем слов (мантра), и в не-высшем состоянии (апара) она является вместилищем предложений (пада). Малини символизирует состояние (уровень) парапара, но даже в этом состоянии она проявляется как пара, парапара и апара.

- 2. Смысл этого заключается в том, что грубая форма это очищаемый, а тонкая форма очищающий; тонкая форма это очищаемый, а высшая форма (*пара*) очищающий. Эта цепочка продолжается вплоть до *ануттара*.
- 3. В чреве *парашакти* находится *паравак*, в *паравак пашьянти*, в *пашьянти мадхьяма* и в *мадхьяма вайкхари*. Следовательно *вайкхари* неотъемлема от *парасамвит*.
- 4. Триада здесь относится к Шива-Шакти-нара, *варна-мантра-пада*, *пара-парапара-апара*, *шодхака-шодхана-шодхья*.
- 5. В данном контексте богиня *парапара* символизирует первичную bimba paśyantī (или pati-śakti), тогда как paśu-śakti символизирует pratibimba или отражённую paśyantī-vāk. Первая не имеет kşobha, тогда как вторая имеет.
- 6. Данная триада состоит из солнца, огня и луны. Солнце (sūrya) символизирует знание (pramāṇa); огонь (agni) символизирует воспринимающего (pramātā) и луна (soma) символизирует объект восприятия (prameya). И снова, солнце это символ знания (jīāna), огонь символ воли (icchā) и луна символ действия (kriyā). Бхайрава же является объединяющей формой всех этих триад.
- 7. Ануттара имеет три глаза: огонь, луна и солнце. Эти три представляют собой 10+16+12, всего 38 фаз (kalā). 37 калаа, будучи объектами (vedya), не являются сущностной природой (svabhāva) ануттары. Тридцать восьмая калаа это сущностная природа ануттары (bhairava-svabhāva).
- 8. Очищаемое (śodhya) должно быть растворено в средствах очищения (śodhana), тогда как последнее должно быть растворено в очищающем (śodhaka).

- 9. Это означает, что, в конце концов, очищаемое и средства очищения должны быть отброшены. Утвердись в своей реальной Самости, и тогда ничего больше не потребуется.
- 10. Здесь Абхинава старается донести, что «целое», интегральное явление, находится вне времени. Оно не состоит из совокупности частей, которые становятся «целым» благодаря соединению этих частей; именно результат кармы (действия) находится в пределах времени, но реальное целое (рагірūrņa) не является результатом кармы. Это есть выражение (воплощение) kriyā-śakti, которое находится вне времени (не подчиняется времени).
  - 11. Эта книга не установлена.
- 12. «Āghora» это те шакти, которые помогают благочестивому практикующему реализовать природу Шивы.
- 13. В данном случае очищающий относится к таким очищающим как *мантрамахешвара* и т.д. Такая идея очищающего, как «Я очищающий», также является загрязнением. И это то, что также должно быть отброшено.

## **TEKCT**

(tat parasaṃvidekamaya стр. 57, 1.22 — hṛdayaṃ-gamīkṛtam стр. 63, 1.6)

# Перевод

Таким образом, божества *парапара*, будучи тождественные высшему сознанию, являются многообразными (sarvātmaka) и поэтому предполагают бесконечное количество мирских и сакральных слов, а также их референций, как было сказано в «Малинивиджае» (III, 59-60).

Могущественнейших йогинь, которые подобны частям рагарага-mantra<sup>1</sup>, – восемь.<sup>2</sup> Они вмещают последовательно пять, шесть, пять, четыре, две и три буквы дважды.<sup>3</sup> Они образуются звательным падежом, в общей сложности семью,

одиннадцатью, одной и полутора буквами дважды, т.е. двадцатью двумя буквами. $^4$ 

Следовательно, данное отношение очищающего и очищаемого состоит из включения множества предуготованных знаков (saṃketa), относящихся к уже составленным мантрам или к тем, что будут составлены в будущем. Это не имеет отношения ни к дурной бесконечности (anavasthā), ни к широкому охватыванию (ativyāpti). Нельзя также сказать, что условный знак не может обозначать духовное знание. Это общепринято. В данном случае мы следуем обсуждаемой теме.

Синтаксическая связь слов в пятой строфе указывает на то, что вначале имеется «а» и другие гласные (вплоть до «au»). В их конце, благодаря связи крия-шакти (kālayogena) появляется то, что известно как луна и солнце. Под словом «tat» во фразе «tadantah» понимается akula, т.е. ануттара или Бхайрава, рассмотренные в предыдущей строфе. Поэтому акула – это то, что вмещает в себя осуществляющую (результирующую) силу (kalanā), поскольку ей присуща вселенская созидательная сила (kula-śakti). Именно энергия созидательного Я-сознания (vimarśa-śakti) является осуществляющей силой (kalanātmikā). Без вимарша-шакти даже акула, которая превосходит четвёртое состояние, это просто ничто, поскольку оно (турья без вимарша-шакти) присуще только состоянию глубокого сна. Состояния, которое следуют сразу за турьей (т.е. suşupti, svapna и jāgrat), также схожи с турьей (т.е. они просто ничто без вимарша-шакти). Вимарша-шакти пребывает как высшая, божественная, непревзойдённая (пігаtiśaya) и самодостаточная шакти почитаемого Бхайравы, полная (pūrņa), опустошённая (kṛśa), полная и опустошённая, ни полная ни опустошённая.7

Вимарша-шакти Бхайравы не окрашена проявлением ни последовательности, ни одновременности. Исходя из вышеизложенного принципа, а именно, что время есть лишь

мыслительная конструкция, последовательность должна была быть вымышлена (kramo vicāraņī-yaḥ) в соответствии с тем фактом, что сама природа цельного (массивного, плотного)\* созидательного Я-сознания (vimarśaikaghana) высшего (parābhattarikā) порождает бесконечные будущие поглощения и эманации, а также, то, что есть проявление последовательности и отсутствия последовательности (kramākramāvabhāsah) в той природе Божественного, которая находится как над последовательностью, так и над одновременностью (kramayaugapadyā-sahiṣṇu). Как было сказано: «Владыка Бхайрава самодостаточен, совершенен, целостен и вездесущ. То, что не проявляется в зеркале его Самости, – не существует». Отсутствие последовательности может иметь своё существование только в сознании, в котором есть проявление как последовательности, так и отсутствия последовательности (akramasya tatpūrvakeņa samvidyeva bhāvāt); следовательно, последовательность должна быть принята ради объяснения. Поскольку последовательность имеет своим основанием (ratio essendi) только сознание, всё это умственное схватывание в форме речи есть лишь последовательность (sarva evāyam vāgrūpah parāmarśah kramika eva). Однако то схватывание, которое относится к внутреннему сознанию, является лишь непоследовательным. Таким образом божественная, высшая Шакти (parābhatṭārikā) всегда такова, т.е. разнообразна и неоднородна (vicitrā). Поэтому, в соответствии с последовательностью, т.е. для того, чтобы указать на последовательность в отсутствии последовательности, грамматисты сформировали «at», поместив «t» после «а». (В соответствии с сутрой Панини – «taparastatakālasya»)

Таким образом, самодостаточность (svātantrya-śakti)

<sup>\*</sup> В английском тексте использовалось слово «massive», которое имеет множество возможных значений. Например: тяжёлый, массивный, цельный, литой, большой, статичный, плотный (однородный), основательный, широкий, невероятный и т.д. (прим. ред. пер.)

Владыки в форме Воли, когда манифестация существования ещё не началась (anumīlita-bhāva-vikāsā), и сущность которой состоит из внутреннего, цельного (массивного, плотного) Ясознания, обозначается как «а». Эта сила самодостаточности (svātantrya-śakti), пребывающая в запредельном (ануттара). является намеченной Волей<sup>8</sup>, в которой то, что намечается, ещё не выделилось (не сформировалось). Эта Воля является ещё только состоянием сознания трансцендентального существования (anuttara-sattā). Высший Владыка всегда осознаёт свою собственную природу. Он есть akula-śakti. И хотя, осознавая свою сущность, он использует kula-śakti, всё же имеется различие в концепции akula-śakti и kula-śakti. Akula – это созидательное Я-сознание (vimarśa-sattā) Бхайравы. 9 Та самая сватантрия-шакти, развиваясь дальше, узнаётся как фонема ānanda-śakti. Совершенная Воля «ā», которая обозначает (icchā) – это «i». Сама же иччха, желая воспринять (букв. «схватить») будущее знание (jñāna) посредством свой самодостаточности, становится «ī», которая обозначает «владычество» (īśanā). «U» – это проявление jñāna-śakti (unmeṣa), являющееся источником всех тех объективных существований, которые стремятся узнать.

Когда унмеша или возникновение знания (unmiṣattā) обладает желанием дальнейшей объективизации (unmimiṣatāyām) в сознании, трансцендентальное сознание уменьшается (ūnībhūta anuttarasaṃvit) в силу ограничения (saṅkocavaśena), которое происходит благодаря всем формам, находящимся внутри и имеющим тенденцию обрести последующую объективность (antaḥprāṇa sarvasvarūpa-unmeṣottaraika-rūpa-irapi), а также множеству существований, которые пребывают внутри как близкие к объективности, в которых аспект различия почти неразличим и которые имеют тенденцию к объективному проявлению (antaḥkaraṇa vedyadeśīya-asphuṭa-prāyabhedāṃśa-bhāsanānabhāvarāśibhiḥ). Это усечённое сознание, поскольку оно удерживает в себе всю объективность

(sarvabhāvagarbhīkāreṇa), подобно вымени исполняющей желания небесной коровы, т.е. parāśakti (anaṅga-dhainavīrūpā-paradevatāyāḥ-ūdhorūpā), а также поддерживает многообразие всей объективности, становится манифестацией (sphuṭa), разворачивающейся джняна-шакти, т.е. «ū».

«І, і» и «и, ії» являются двумя силами (а именно, иччхашакти и джняна-шакти) владыки Бхайравы. Первые две фонемы (т.е. і, і), будучи полной природой Бхайравы, являются совершенными и, будучи не отличающимися от сомашакти, пребывают как сома в соответствии с этимологической интерпретацией: «тот, кто пребывает вместе с umā (umāsaha)», т.е. трансцендентальная Воля (иччха) и есть сома. Таким образом, сила самодостаточности (svātantrya-śakti) в форме Воли, покоясь в своём собственном блаженстве (ānanda), обозначается как трансцендентальная эманация (mahāsṛsti).10 Как будет сказано (в строфе 29 данной книги): «Героический садхака (vīrah) после этого должен восхвалять эманацию (sṛṣti)». Вторые фонемы (т.е. u, ū или unmesa, ūnatāmayī irānaśakti) выделяются благодаря вовлечению в разделение (recana), т.е. внешнее развёртывание многочисленных объектов, которые пребывают тождественными icchā-śakti Бхайравы, а также благодаря вовлечению в стягивание (anupraveśa) и осуществлению их вхождения в анашриташива.

Благодаря разделению множества объектов она становится опустошённой (истощённой, изнурённой), так как входит в манифестацию и развёртывание объектов. Таким образом, она подобна солнцу.<sup>11</sup>

Будучи тождественной сущностной природе Бхайравы и благодаря желанию вобрать созидательное сознание в *анашрита-шива* (kulasaṃvitsaṃjihīṣātmikā), она известна как *джняна-шакти*, которая имеет огромную силу стягивания, или поглощения. И снова, просматривая свою прошлую разворачивающуюся форму, она ищет внутри себя предыдущее со-

стояние своего собственного трансцендентального сознания, которое символизируется луной вместе с предрасположенностью к сохранению последующей формы солнца и луны. В противоположном состоянии она ищет аспект луны, – (sṛṣṭi), – символ манифестации, а также солнца, – символ поглощения (samhāra).

В этом изменяющемся состоянии теперешнее желание *самхара* и теперешнее желание *сришти*, *джняна*, а также *ичч-ха*, иногда стремится к разворачиванию, а иногда нет. Поэтому нет никакой необходимости приписывать этому ошибку незавершённости (па са atrānavasthā iti vācyam), поскольку развёртывание (prasara) и не-развёртывание (aprasara) следуют друг за другом, сменяя свои позиции. Иногда может быть развёртывание воли (*иччха*) и не-развёртывание знания (*джняна*), а иногда может быть развёртывание знания и неразвёртывание воли. Так перестань же блуждать среди ошибок внешнего проявления. Определись на пути тонкого размышления.

Когда имеется знание круглой формы, цвета и т.д. чашки, в то же самое время светоносное (самосветящееся) неразличающее знание (svayampratham jñānam), т.е. знание nirvikalpaka, смешанное со знанием объекта, т.е. этой чашки или различающим знанием (savikalpaka jñāna), также выявляет себя. В знании чашки также сообщается (samvedya) то, что выявляет изначальное, тонкое проявление неоднородной формы чашки (tadrūpakarburībhāve ghaṭādi); происхождение проявления то же самое (ekabhāvodgamasya prathamānatvāt), а именно неразличающее сознание, при этом нет никакого другого фактора (anyataḥ kutaścit abhāvasya).

Только самодостаточность этого неразличающего сознания, которая стремится спроецировать объект, известна как владычество (iśanā). Это узнаётся благодаря свидетельству нашего собственно опыта.

# Постоянное проникновение ануттары и ананды в иччха и джняну

То самое неразличающее сознание (нирвикальпа), которое ещё не ограничено группой объектов, плотное (как бы сжатое в точку, концентрированную массу) сознание, совершенное и целое, чьё бытие самодостаточно, совершенно независимо только в силу того, что оно имеет внутри себя массу блаженства. Поэтому наличие в нём блаженства (ананда) невозможно отрицать. Ануттара (а), непревзойдённое, обладатель созидательной энергии (шакти), то, что находится за пределами всех обозначений и описаний, чья сущность является высшим восторгом блаженства, которое является почитаемым Бхайравой, конечно же, сияет повсюду (т.е. как Шива (а-аḥ), а также как Мир (jagat) (ka-kṣa)) как самодостаточный, активный деятель (агент).

Если мы размышляем над сущностной природой anuttara (a),  $\bar{a}$ nanda ( $\bar{a}$ ), (akṣubdha или спокойствие) icchā (i), (kṣubdha или возмущённое icchā) т.е.  $\bar{i}$ sana ( $\bar{i}$ ), (akṣubdha или спокойное  $\bar{i}$ rāna) unmeṣa (u), (kṣubdha или возмущённое  $\bar{i}$ rāna)  $\bar{u}$ natā ( $\bar{u}$ ) — то обнаружим, что шесть вышеприведённых фонем покоятся на нераздельном уровне сознания, т.е. фаза *ануттры* является основой и эти божественные сущности, шесть энергий сознания, (хотя и кажутся отдельными) — не отдельны от своей базовой сущностной природы (ananyā eva sva-saṃvidaḥ) $^{13}$ , ведь, будучи совершенными, в их природе нет различия. $^{14}$ 

Эти энергии (*шакти*) кажутся различными в силу объектов восприятия, с которыми они ассоциируются (saṃvedyopadeśca). Такая дифференциация длится лишь до тех пор, пока в силу физического ограничения (tasyā-upādhiḥ dehasaṃvedya mātra-tayaiva bhāvāt) есть объекты восприятия. Поэтому в «Тантрасаре» было сказано, что реальность должна быть понята благодаря примеру с тенью лучшей части тела, т.е. головы. «Также, как когда стараются перепрыгнуть через голову собственной тени, эта голова никогда не оказы-

вается за нашими ногами, то же самое происходит и с baindavī kalā».  $^{15}$  Таким образом, эта группа из шести энергий, которая была установлена, охватывает силы вплоть до джияны.

Теперь мы собираемся поразмышлять над силой активности, которая начинает двигаться вперёд (крия-шакти). Иччха и джняна, в силу гетерогенного (неоднородного) смешивания<sup>16</sup>, а также в силу допущения последовательности предшествующего и последующего, которые полны чудесным своеобразием, называются «kriyā». Сущностью крии является пылкое стремление. Любое смешивание с чем-то ещё, происходящее благодаря расширению крия-шакти, осуществляется в силу того, что абсолютное (ануттара) внезапно входит в сферу реальности, которая находится за пределами ментального схватывания (anāmarśanīya), а также пуста (т.е. является состоянием анашрита-шивы), также как лягушка перемещается с места на место посредством простого прыжка. Сознание, которое есть ануттара (а) и ананда (а), не распространяется в первых четырёх сферах (т.е. ŗ, ī, l, l) (па prasarati) крия-шакти, поскольку оно является непоименованным (anākhyā) состоянием, не будучи объектом имени и формы (nāma-rūpa).

После того как а*нуттара* и *ананда*, будучи окончательной основой всего (paryantabhittirūpatvāt) и побывав основанием всей активности в каждом виде знания, прекращает [развёртываться], akṣubdha-icchā завершается в kṣubdha-iśanā. Поскольку речь идёт о связи этого с пылким стремлением, оно (волнение (saṃrambha)) способно к развитию обоих как в своём собственном поле, так и в *ануттара* и *ананда* благодаря способности к преемственности (наследованию).

Затем эта *крия-шакти*, наполненная пылким стремлением и проникая в свою собственную форму (обозначенную как  $\mathbf{r}$ ,  $\mathbf{\bar{r}}$ ,  $\mathbf{l}$ ,  $\mathbf{l}$ ), которая пуста (т.е. лишена всякой манифестации), возникает вначале в светоносной форме, которая есть

огонь (tejas) (обозначаемый восприятием ţ). Таким образом возникает ţ и ţ. Как можно отрицать, что в этих буквах энергия иччха-шакти (i), а также энергия ишана-шакти (ī) связаны со звуком «r», чьей сущностной природой является светоносность? Именно об этом говорит славный Пашупаданта: «Теджас и подвижность, обнаруживаемые в «ţ» и «ţ,», устанавливаются вместе с общим звуком «r».

Когда иччха-ишана стремится войти в пустоту, т.е. состояние анашрита-шивы, которое свободно от какой бы то ни было манифестации, прежде всего они должны пройти через стадии светоносности (bhāsvararūpa), т.е. стадии «ŗ» и «ṛ», соединённые со звуком «r». После этого иччха-ишана, следующая звуку «l», принимает форму «ļ» и «ļ-», которая указывает на неподвижность, сущностную природу земли (pārthivarūpa-satattva). 18

И наконец, именно энергия ишана, которая оставляет без внимания (passing over) все состояния объективности, перепрыгивая более длительное состояние (dīrghataram plutvā), после достижения неподвижного состояния пустоты (т.е. «l») достигает протяжённого состояния (plutatvameti) «l »; в соответствии с правилами санскритской грамматики эта фонема «l» не имеет длинной формы (dīrgha) фонем «a» и т.д., протяжённое состояние – это лишь более протяжная форма долгой. В соответствии с уже установленным правилом 19 нет нужды искать долгой формы «1» отдельно. Этого вполне достаточно. Данная группа из четырёх букв ввиду их проникновения в пустоту подобна сожжённому семени и считается выхолощенной.<sup>20</sup> Однако, они не полностью лишены зародыша, т.е. состояния гласности. Не может существовать то, что не является ни зародышем, ни чревом, которые символизируют Шива и Шакти, ведь существование какой-либо иной вещи не упоминалось ни в «Пурва-шастре» (Малинивиджая), ни в какой другой шастре. Даже в мирских удовольствиях есть счастье подобного рода безмятежности. Вот почему эта группа из четырёх букв считается зародышем бессмертия.

Когда иччха и ишана пронизывают аспект ананды, а также сферу ануттары, которые предшествуют всему и никогда не отклоняются от своей сущностной природы, мы имеем «а» (ануттара) или «ā» (ананда) плюс «i» или «ī» как «е», поскольку говорится, что буква «а» в сочетании с «i» становится «е».

В противоположном (инверсивном) состоянии (т.е. если «а» и «ā» следуют после «i» и «ī») благодаря проникновению «а» и «ā» возникает другая буква. Если «i» или «ī» пронизывает ананду (ā), возникает долгое состояние (sphuṭaṭā) гласной «е». Если «i» или «ī» пронизывает ануттару (а), возникает короткое состояние (sūkṣmaṭā) «е». И точно также славный Патанджали говорит: «Среди тех, кто декламирует Веды (chandogānāṃ), последователи школы сатьямугри традиции ранаяния провозглашают также как половину краткую «е» и краткую «о»». («Сатья» здесь символизирует короткое, а «угри» — долгое.)

Среди простого народа эта практика также достаточно распространена. А также и в *шайвашастрах* (pārameśvareşu api) краткий аспект «е» и «о» в сравнении с «аі» и «аи», которые отмечаются в связи с конечностями или ртом (aṅgavaktra), должны быть рассмотрены в этом свете, а именно «е» становится «ауа» на месте долгой «аі», и «о» становится «аvа» на месте долгой «аи». Так устанавливается позиция относительно гласных «е» и «о».

Теперь, когда «е» сочетается с «а» и «ā» (tathā śabalībhūtaṃ), она становится «аі». И то же самое в случае с унмешей (u), т.е. когда она соединяется с «а» или «ā», мы получаем «о». И также, когда «ū» соединяется с «а» или «ā», мы имеем «о». Когда же «о» соединяется с «а» или «ā», мы имеем «аи» («е» – это пятый уровень *крия-шакти*, «аі» – шестой, «о» – седьмой, «аи» – восьмой и последний уровень).

И хотя унмеша, т.е. развёртывание джняна-шакти, может проникнуть в пустоту, всё же оно может это делать лишь тогда, когда вначале входит в иччха и ишана (asya īśanecchātmakobhayarūpa praveśa eva śūnyatā). Только так может осуществиться вхождение в пустоту. В случае с иччха и ишана не возникает никакого вопроса относительно изменения их сущностной природы. 22 Их позиция остаётся прежней. Таким образом иччха и джняна (т.е. i,  $\bar{i}$ , u,  $\bar{u}$ ) благодаря вхождению в сущностную природу ануттары становятся развитыми, т.е. достигают «au», которая символизирует полное развитие крия-шакти. После этого они отбрасывают вариацию этих энергий (шакти) и, поднимаясь до состояния не-различия, погружаются в оставшуюся форму бинду (ат), точку, которая представляет собой осознавание (vedanā) самой природы Реальности, которая является чистым сознанием (cinmayapuruşatattvasatattva) и погружена в состояние ануттары. Следовательно, они растворены в состоянии ануттары. Такая вибрация крия-шакти завершается в «au». Вибрация же иччха и джняна здесь подходит к завершению, поскольку иччха и джняна включены в крия-шакти.<sup>23</sup> В «Трика-шастре» в следующих строфах природа «au» определяется как трезубец<sup>24</sup>: «Священная паравак пронизывает три сферы (anda), а именно притхиви, пракрити и майя буквой «sa», трезубцем (au), и она пронизывает четвёртое (т.е. шакти-анда). Буквой «аh» она пронизывает то, что превосходит все». <sup>25</sup>\*

Точка (бинду) представляет остаток, а именно, лишь чистое осознавание. [Двойная природа расширения и начала расширения śakta (śāktaprasara).] Когда высший Владыка в целях выражения единства (ekagamanāya) эманирует внутри себя весь космос в форме чистого осознавания как преимущественно обладатель шакти, т.е. как Шива (śaktimat-rūpa-

<sup>\*</sup> Здесь необходимо отметить два важных момента: 1. Предыдущий аспект *крии* вместе с *иччхой* относится к трансцендентному состоянию (viśvottīrṇa-mayatā); последующий аспект относится к имманентности Шивы (viśvamayatā). 2. Sa+au+: образует мантру

pradhānatayā), а затем как преимущественно Шакти (śāktavisargapradhānatayā), с помощью средств созидания этого (tannirmāṇena т.е. *иччха*, *джняна* и *крия*), *висарга* (aḥ) символизирует<sup>26</sup> śakta-visarga.

В отношении полностью развитой крия-шакти на протяжении этого (в этих пределах) (etāvati) и вплоть до окончания «au», это аспекты пульсации – иччха (начальный), джняна (средний) и крия (конечный), проявляющейся вначале как желание манифестации (иччха), затем как постижение манифестации (джняна) и, наконец, как действительная манифестация (крия), которая образует саму природу почитаемого Бхайравы или непревзойдённого (ануттара), пронизывающего всё это. Это ясно воспринимается йогинами, которые входят в тончайшие медитации, а также описывается «Сваччхандой» и другими практическими шастрами как prabuddha, связанная с иччхой, prasarana, связанная с джняной, и āvarana, связанная с крией.<sup>27</sup> Поэтому в седьмой главе «Шивадришти» было сказано: «Благодаря медитации на высшей Самости (parātmani), которая есть чит (sunirbharatarā) ананда (ahlāda) и развитое «а», т.е. ануттара (bharitākāra-rūpiņi), и в которой все три шакти (иччха, джняна и крия) слиты воедино, [достигают природы Шивы]». И снова: «Именно его Шакти обретает форму космоса, также как куча глины обретает форму горшка». (ŚD, VII, 28) И, наконец, описав, что есть только один принцип (т.е. Шива), и в нём нет разницы относительно количества и фаз (таких как четыре сферы притхиви, пракрити, майи и шакти, или же три шакти, пять уровней (состояний) и т. д.), утверждается, что только Шива, вбирающий в себя всё изобилие (bharitatā) изумительного наслаждения, результат пульсирующей энергии, являющейся

<sup>«</sup>ѕаиḥ», в которой «ѕа» представляет три сферы *притхиви*, *пракрити* и *майя*, т.е. 31 *таттву*, «аи» представляет *шуддхавидью*, *ишвару* и *садашиву*, тогда как *висарга* (:) представляет Шиву и Шакти. Таким образом «ѕаиḥ» представляет собой всю божественную манифестацию (прим. ред. англ. пер.)

единственным выражением развёртывания самодостаточности, неограниченной и чудесной, принимает аспект Бхайравы.

В «Шивадришти» эта позиция была описана в первой главе, которая излагает традицию трики: «Когда ануттара пребывает только в переживании своего сознания и блаженства (cidānanda), в это время иччха-шакти (известная как форма авһуирадата) и джняна-шакти (форма света, пракаши) также пребывают в том же самом сознании и блаженстве. Таким образом, Шива пребывает вместе с совершенным слиянием трёх тонких шакти (иччха, джняна и крия) в самом себе. Эта высшая реальность, таким образом, является высшим сознанием (чит) и блаженством (ананда) без какого бы то ни было различения (nirvibhāgaḥ)». (ŚD I, 3-4)

Относительно знания объекта, такого как чашка, в том же тексте говорится: «Даже во время знания объекта, такого как чашка и пр. (эти пять аспектов, а именно иччха, джняна, крия, ананда и чит, присутствуют). «Знание чашки» – указывает на крия-шакти, «знание» этого факта – указывает на джняна-шакти, и, если нет иччхи, — знание невозможно (досл. «возникает разрушение знания»). Когда вещь узнана (т.е. после pramiti), отсутствие направленности на неё (аипшкhyābhāva) указывает на его отказ (nivṛtti) от этой вещи, но это невозможно без переживания ананды (nirvṛtti). Именно поэтому мы не приближаемся к тому, что нам не нравится, а знание невозможно без чит». (ŚD I, 24-25)

И точно также: «Поскольку испытывают желание, продолжают узнавать или действовать. Активность происходит только при наличии желания. У этого (т.е. активного желания) должны быть два аспекта, а именно предшествующее и последующее (ŚD I, 19). Предшествующее состоит из обретения блаженства, происходящего из осуществления деяния, тогда как последующее состоит из направленности к манифестации, развёртыванию. Однако Шива вовсе не огрубляется в силу такой направленности на манифестацию». (ŚD I, 17)

Эта сокровищница *агамы* была принята ввиду того, что она также обоснована, как и наша жизнь.

### Примечания

1. *Парапара-мантра* состоит из 19 ступеней (*пада*). Они таковы: 1. от, 2. aghore, 3. hrīh, 4. paramaghore, 5. hum, 6. ghorarūpe, 7. haḥ, 8. ghoramukhi, 9. bhīme, 10. bhīṣaṇe, 11. vama, 12. piba, 13. he, 14. ru ru, 15. ra ra, 16. phaṭ, 17. hum, 18. haḥ, 19. phaṭ.

В этой мантре ru ru, ra ra, phat, hum, hah, phat относятся к Шиве, но в данном контексте мы это не рассматриваем. Остальные ступени относятся к шакти, и именно о них здесь идёт речь.

- 2. Восемь йогинь, подобные частям *парапара-мантры*, это: 1. Брахми, 2. Махешвари, 3. Каумари, 4. Вайшнави, 5. Варахи, 6. Индрани, 7. Чамунда, 8. Йогешвари.
  - 3. Они вмещают 30 букв, как было показано выше:

| Богини:      | Мантры:         | Кол-во букв: |
|--------------|-----------------|--------------|
| 1. Брахми    | Om aghore hrīh  | 5            |
| 2. Махешвари | Paramaghore hum | 6            |
| 3. Каумари   | Ghorarūpe haḥ   | 5            |
| 4. Вайшнави  | Ghoramukhi      | 4            |
| 5. Варахи    | Bhīme           | 2            |
| 6. Индрани   | Bhīṣaṇe         | 3            |
| 7. Чамунда   | Vama            | 2            |
| 8. Йогешвари | Piba he         | 3            |
| Итого:       |                 | 30           |

4. Звательные падежи, которые сводятся к 22 буквам, следующие:

| 1. Aghore      | 3 |
|----------------|---|
| 2. Paramaghore | 5 |
| 3 Ghorariine   | 4 |

| 4. Ghoramukhi | 4  |
|---------------|----|
| 5. Bhīme      | 2  |
| 6. Bhīṣaṇe    | 3  |
| 7. He         | 1  |
| Итого:        | 22 |

- 5. См. примечания к пятой строфе относительно *сомы* и Шивы
- 6. Акула-кула: Акула это Бхайрава, трансцендентальная энергия; кула это шакти, которая производит манифестацию. Акула содержит кула, также как «а» содержит в себе все остальные фонемы.
- 7. Pūrṇa-kṛśa-vimarśa-śakti: Считается, что божественная созидательная энергия наполнена (рūrṇa), поскольку именно она проецирует вещи вовне, что указывает на то, что она совершенно полна и изобильна. Она также считается наполненной с точки зрения эманации (sṛṣṭi).

Она считается опустошённой (kṛśa), поскольку поглощает всё, что эманировала, и это указывает на то, что она истощается и должна вобрать обратно манифестировавшиеся объекты, чтобы восполнить потерю. Она считается опустошённой с точки зрения стягивания (saṃhāra). Она считается тем и другим (tadubhayatā), поскольку эманирует и стягивает.

Она считается ни тем, ни другим (tadubhaya-rahita), поскольку сама по себе она запредельна всем этим положениям. Все характеристики, которые к ней прилагаются, указывают лишь на ограниченность человеческой речи. На самом же деле она невыразима никаким человеческим языком.

- 8. Иччха отличается от иччха-шакти.
- 9. «А» это состояние тождественности (sāmarasya) *акула*, *ануттара* и *кула-шакти*. Это известно как «bhairava-śaktimadvimarśasattā».

- 10. Есть тройное *сришти*: (1) То, которое является лишь трансцендентальной эманацией на уровне высшей речи (*паравак*), есть mahā-sṛṣṭi. Оно не дифференцировано. (2) Когда оно отражается в *парапара-шакти*, т.е. на уровне *пашьянти* и *мадхьямы*, то узнаётся как рагāрагā-sṛṣṭi. (3) Когда же оно полностью дифференцируется в *апара-шакти*, на уровне *вай-кхари*, то узнаётся как арагā-sṛṣṭi.
- 11. Sūryarūpa: Она сравнивается с солнцем, поскольку солнце излучает свою энергию вовне.
- 12. Сома или луна в данном случае представляет трансцендентальное состояние (viśvottīrṇa), а солнце (сурья) имманентное состояние (viśvamaya). В инверсивном состоянии луна символизирует манифестацию, а солнце поглощение (стягивание).
- 13. Так как «а» пронизывает все фонемы от «а» до « $\bar{u}$ », они также покоятся в *ануттаре* (а). Следовательно, это основа как с точки зрения разворачивания от « $\bar{u}$ » до « $\bar{u}$ », так и с точки зрения стягивания от « $\bar{u}$ » до « $\bar{u}$ ».
- 14. На основе положения «всё во всём» (sarvātmaka-bhāva) остальные пять присущи каждой фонеме.
- 15. «Baindavī» означает «принадлежащее бинду». «Вindu» или «vindu», что обычно означает точку, в данном случае символизирует высшую самость (рагаḥ pramātā). Как невозможно перепрыгнуть через голову собственной тени, также невозможно узнать познающего при помощи различных способов познания, поскольку именно ему они обязаны собственным существованием. Именно в этом контексте иччха-шакти не может быть ухвачена с помощью объектов иччхи (желания), с которыми она связана, поскольку объекты обязаны своим существованием самому желанию (намерению) (иччха).
- 16. Гетерогенное смешивание это:  $\mathbf{r}=\mathbf{r}+\mathbf{i}$ ,  $\mathbf{r}=\mathbf{r}+\mathbf{i}$ ,  $\mathbf{l}=\mathbf{l}+\mathbf{i}$ ,  $\mathbf{l}=\mathbf{l}+\mathbf{l}+\mathbf{i}$ ,  $\mathbf{l}=\mathbf{l}+\mathbf{i}$ ,  $\mathbf{l}=$

от «а» до « $\bar{u}$ », поскольку они гомогенны (однородны). Восемь гласных от «r» до «au» являются полем *крия-шакти*.

- 17. В этой пустоте воспринимается слабый звук «г», который вместе с «і» *иччха-шакти* становится «ӷ», а вместе с «ї» *ишана-шакти* становится «ӷ». Таким образом, «г» это семенная буква (bīja svara) огня (tejas).
- 18. «R», которая является семенной буквой огня (agnibīja) это символ тепла и подвижности, тогда как «l», которая является семенной буквой земли (pṛthivībīja) это символ твёрдости и плотности.
- 19. Ссылка на правило подразумевает, что трансцендентальная ануттара-таттва вначале имеет тенденцию к распространению вовне, но, будучи не расположенная ко внешнему проявлению, тут же входит в состояние пустоты, известное как состояние анашрита-шивы. Относительно фонемы «!» можно сказать, что, выходя за пределы долгого аспекта «!», она прекращается (останавливается) в протяжном (pluta) аспекте «!».
- 20. Данная группа из четырёх букв (ţ, т, ф, ф) считается выхолощенной, поскольку эти буквы не являются ни чистыми гласными, ни чистыми согласными. Они имеют схожесть с обоими также, как скопец похож и на мужчину, и на женщину. Они называются выхолощенными и потому, что не могут произвести никакие другие буквы, также как евнух не может зачать ребёнка. Они называются бесплодными только потому, что войдя в состояние пустоты, подобно сожжённому семени, они не могут произвести дальнейшего развития. Однако, будучи гласными, они не совсем бесплодны.
- 21. В инверсивном состоянии, т.е. если «а» и « $\bar{a}$ » следуют после «i» и « $\bar{i}$ », а не прежде, вместо «е» оказывается «уа» в соответствии с правилами сандхи Панини «iko yanaci».
- 22. Хотя в соответствии с грамматикой классического санскрита «e», «ai» и «о» являются долгими, однако в аспекте мантры, в «Шайва-шастре», и ведах «е» и «о» считаются так-

же краткими. Так, a+i или  $\bar{i}=e$  (краткие), и  $\bar{a}=i$  или  $\bar{i}=e$  (долгие). В *трике* краткая гласная символизирует Шиву, тогда как долгая символизирует союз Шивы и Шакти.

- 23. *Иччха* и *ишана* не имеют никакого другого элемента. *Унмеша* или *джняна* имеет элемент как *иччхи*, так и *джняны*.
- 24. «Аи» называется трезубцем (triśūla или śūlabīja), поскольку все *шакти*, *иччха*, *джняна* и *крия*, представлены в ней в совершенно ясной форме.
- 25. Внутреннее развёртывание манифестации внутри *ануттары* завершается на «аи», поскольку эта буква указывает на прекращение *крия-шакти* внутри *ануттары*. После этого развёртывание манифестации стягивается в единстве *ануттары*. Точка (бинду) в «аṃ» символизирует растворение внутренней манифестации в *ануттаре*.

Эта внутренняя манифестация есть *бимба* или источник отражения во внешней манифестации мира (pratibimba). Внутренняя манифестация осуществляется внутри, в *ануттаре*, и известна как манифестация внутри внутренней природы (svarūpa-sṛṣṭi).

Гласные от «а» до «аи» выражают внутреннюю манифестацию внутри *ануттары*, тогда как гласная «аṃ» выражает растворение (saṃhara) внутренней манифестации внутри *ануттары* и отождествление с «cinmaya-puruṣa-tattva», т.е. с śāmbhaya-tattva.

Развитая форма *иччха-шакти* есть *джняна-шакти*, а развитая форма *джняна-шакти* есть *крия-шакти*. Таким образом, *крия-шакти* включает как *иччха*, так и *джняна*.

В своей «Тантралоке» Абхинавагупта утверждает следующее (III, 111):

uditāyām kriyāśaktau somasūryāgni dhāmani / avibhāgaḥ prakāśo yaḥ sa binduḥ paramo hi naḥ //

«Когда крия-шакти осуществляется на стадии, представ-

ленной сомой или иччха-шакти, сурьей или джняна-шакти, а также агни или крия-шакти, т.е. во всей внутренней манифестации ануттары (сварупа-сришти), переживание, которое вспыхивает на дне всего этого, является точкой, известной как шива-бинду (или vindu); т.е. то, что является нераздельным светом, что, несмотря на всю дифференциацию, не изменяется, остаётся назатронутым и не отклоняется от своего врождённого единства есть vindu (точка, выражаемая посредством  $am=\cdot$ )».

- 26. Две точки висарги (:) указывают на то, что хотя с позиции Шакти, которая символизируется нижней точкой, имеется развёртывание внешнего мира, с позиции Шивы или śaktimat, который символизируется верхней точкой, весь универсум покоится в Я-сознании Шивы.
- 27. При манифестации мира в Шиве не происходит никакого изменения (vikāra). Всякая манифестация является порождением его Шакти, но сам он не изменяется в этом грубом физическом мире. *Трика* не признает *паринамаваду*. Её доктриной является *сватантриявада*. Шива производит манифестацию мира посредством своей абсолютной самодостаточности (svātantrya), благодаря которой он осуществляет все изменения, при этом сам он не подвержен никаким изменениям. Именно это представлено в виде точки в ат.

#### **TEKCT**

(sa eṣa parameśvaro visrjati стр. 63, 1.6 – prāgeva uktametat стр. 69, 1.3)

(Природа шакти-висарги и активность)

# Перевод

Владыка, [всегда соединённый со своей излучающейся Энергией], эманирует универсум. Эта энергия эманации (visarga-śakti) распространяется от земли до шакти (относи-

тельно *таттв*), или же от «ka» до «kṣa» (относительно букв). В следующих строфах это утверждается как шестнадцатая kalā¹ (также как amā kalā): «В сіптауа ригиṣa, т.е. Шива, который соотносится с 16 kalā, шестнадцатая kalā известна как бессмертная (неизменная) (amṛṭakalā)». Такая точка зрения не относится ни к самкхье, ни к веданте, но лишь к *шайва-шастре*. Висарга-шакти высшего Владыки является семенем высшего блаженства.

Таким образом, «а» и другие буквы (т.е. ā, i, u, ŗ, l), обретя плотность (ghanatā) и приняв форму согласных (śaktayoni), не отклоняются от своей собственной природы. Все они, благодаря своему переходу в согласные (yoni-rūpa), которые, однако, являются их собственной природой, известны как занявшие позицию развёртывания (visarga). Как было сказано: «О Великая богиня, то место, где гласные наконец достигают своего состояния покоя, т.е. согласных, считается лицом гуру (guru-vaktra) или visarga-pada, а также совокупным целым шакти (śakti-cakra)²».

Уплотнение «а» образует группу «ка» (заднеязычную). Уплотнение «i» образует группу «са» (палатальную). Уплотнение «u» образует «ра» (губную группу). Уплотнение «r» образует «ta» (церебральную группу). Уплотнение «l» образует «ta» (зубную группу). «Ya» и «śa» следуют вместе с группой «са»; «га» и «şа» следуют вместе с группой «ta», будучи церебральными. «La» и «sa» следуют вместе с группой «ta», будучи зубными. «Va» происходит из групп «ta» и «pa», т.е. она губно-зубная. Даже в vijñānākala, которая обладает либо сватантрией, либо шакти, но лишена осознавания (bodha), или же обладает просто бодхой (cinmātrasyāpi), но не сватантрией, есть крия-шакти (т.е. её cinmātratā или бодха является тонкой формой крия-шакти). Эта плотность (ghanatā), накапливаясь в висарга-пада, в соответствии с тем способом, который описывался прежде (uktanītyā), производится благодаря группе из 6 шакти, а именно ануттара, ананда, иччха, ишана, унмеша и уната (a,  $\bar{a}$ , i,  $\bar{i}$ , u,  $\bar{u}$ ). Таким образом, пять групп чит, ананда, иччха, джняна и крия, умножаясь на шесть вышеприведённых шакти, образуют тридцать. Прибавив к этому ещё шесть вышеупомянутых, всего образуется 36 таттв.

Так, *шива-биджа*, т.е. гласная (svara), становится уплотнённой в силу собственной самодостаточности и, пребывая в *шакта-рупа* в форме шакти как кровь (kusuma), называется согласной (*йони*)<sup>3</sup>. (Благодаря комбинации *шива-биджи* и *шакта-йони* есть вселенская манифестация.)

Красная субстанция женского принципа (шакти) в соответствии с тем, что упоминалось прежде, состоя из трёх аспектов – объекта (grāhya), познания (grahaṇa) и субъекта (grāhaka), - когда смешивается с семенем Шивы или мужским принципом, становится местом порождения (visarga-pada) или внешним развёртыванием. Только благодаря встрече Шивы и Шакти имеется активность женской созидательной красной субстанции (риѕра); в женском аспекте это известно как женский репродуктивный орган (йони) вследствие того, что он подходит для соединения с мужским аспектом Шивы. Поэтому сама красная субстанция (kusumam eva), будучи треугольной, представляет собой женский репродуктивный орган (*йони*). <sup>4</sup> На этом уровне триада объекта (prameya), познания (pramāṇa) и субъекта (pramātā) явно символизирует три формы: луну (сома), солнце (сурья) и огонь (агни), sṛṣti, sthiti, saṃhāra, idā, pingalā, suṣumnā, dharma, adharma, a также смешанную форму последних двух, т.е. dharmādharma. Тройная шакти Высшего известна как Бхайрави. Точка соединения Шивы и Шакти теперь проявляется в форме шестиугольной (satkona) мудры, и, будучи точкой и основой зарождения манифестации, обозначается как женский репродуктивный орган (йони). (Тогда как Шива и Шакти по отдельности троичны, их союз – шестиугольный.)5

В «Кубджикамата» в главе, посвящённой khanda-

сактаvicāra, относительно этого утверждается следующее: «Над майей находится махамайя, которая, в силу её треугольного аспекта, является воплощением блаженства». Поэтому союз Шивы и Шакти, которые представлены семенем (біја) и яйцом (киѕита), будучи слитые в плотное единство, должны почитаться нами в форме его Самости. В «Трикатантрасаре» даётся следующий совет: «Благочестивый практикующий, воспринимающий свою тождественность с начальным единством Шивы и Шакти, обнаруженную в ичиха-шакти, а также с их плотным единством, обнаруженным в джиянашакти, должен почитать высшую триаду союза треугольного аспекта Шивы и треугольного аспекта Шакти».

Поэтому, хотя уплотнение фонем становится раздельным (отчётливым) только в грубом аспекте (*вайкхари*), однако, прежде всего оно пребывает в высшем речении (*паравак*), которое всеохватно (sarvasarvātmaka).

Здесь (в *пара*) даже органы речи (sthāna), такие как гортань, губы и способ артикуляции (karana) – всеохватны. Это особый момент, который необходимо отметить. Даже внутренне мы бормочем и представляем. Это касается различающего восприятия. Их разница заключается в различии органов речи, поскольку слушание – это само существование (жизнь) букв. Более того, даже ребёнок, когда обучается использовать слова, заучивая названия различных объектов, проговаривает (бормочет) эти слова про себя. Даже когда он думает как-то иначе, или же пребывает в неопределённости, - до тех пор, пока он использует собственный разум, он познает нечто. Всякое понимание происходит в силу использования слов. Так буквы, которые производятся посредством сжатия (samvāra) и расслабления (vivāra) гортани, и которые не аспирируются (alpaprāṇa) (т.е. произносятся без придыхания) или аспирируются (mahāprāṇa) (т.е. произносятся с придыханием), существуют благодаря дыханию и звуку и в соответствии с их определённой природой внутренне (в мадхьяме и пашьянти) и внешне (в вайкхари). А иначе (т.е. если бы это было не так), в силу того, что нет разницы букв, возникшей благодаря тому же органу артикуляции, способность органов чувств артикулировать буквы растворилась бы даже в вайкхари. И, кроме того, различия таких идей как «Я слышу» (в вайкхари) и «Я слышал» (в мадхьяме и пашьянти), «Я вижу» (в вайкхари) и «Я видел» (в мадхьяме и пашьянти), «Я мыслю» (в вайкхари) и «Я мыслил» (в мадхьяме и пашьянти), — также будут невозможны (т.е. если этих различий нет во внутренних состояниях).

Таким образом, благодаря этому тщательно продуманному доводу, всё более погружаясь во внутреннее, поддерживай то сознание, которое является скоплением самосознания, а также всеобьемлющим6, и по этой причине вместилищем заднеязычных и губных энергий, которому присуще созидательное Я-сознание (aham), которое является квинтэссенцией самодостаточности, священной фонемой, высшей мантрой, а также всегда пребывает внутри. Если зададут вопрос: «Откуда берётся разделение в этой нераздельной массе сознания? является ли это органом речи, артикуляцией, буквой и пр.?», мой ответ таков: «Именно эта неограниченная, абсолютная свобода производит в высшей Самости каждого различные представления, как то: «это чашка» (внешний объект), «это происходит» (внутренний объект), «это познание» (pramāṇa), «я познающий» (субъект – pramātā)». Каково же и как много усилия в данном разнообразии переживаний (восприятий)?7

Поэтому одно и то же священное и высшее речение (ekaiva parābhaṭṭārikā), будучи всеохватным, пребывает во всём как высший Владыка, будь то камень, дерево, животное, человек, бог, *рудра*, pralayākala или vijīānākala (kevalī), мантра, махешвара, мантрамахешвара и др. И поэтому матрика, чьё тело состоит из букв (и звуков), которые находятся в различных местах, в то время как их душа (сущность) в нераздельном (неопределённом) (asphuṭa) и в невоспринима-

емом (avyakta) виде, как в *мадхьяме*, или же в раздельном (sphuṭa) и воспринимаемом (vyakta) виде, как в *вайкхари*, утверждается как действенная потенция мантры (mantravīrya).

И точно также говорится, что одна и та же нота, воспроизводящаяся в различных местах, на различных инструментах, таких как vīṇā, vipañcī (*вина* с девятью струнами), kacchapī (другая разновидность *вины* с корпусом в форме черепахи), muraja (разновидность барабана), считается относящейся к одному и тому же звуковому диапазону (регистру) (ekasthāna).8

Аналогичным образом базовая или начальная нота (sthāvi svara) в различных регистрах, таких как низкий (mandra), средний (madhya) и верхний (tāra), считается одинаковой. И точно также та же самая фонема производится различными органами некоторых существ. Например, установлено, что вороны производят такие звуки как «ka», «ta» и «ra» сразу многими органами: желудком, сфинктером, горлом и нёбом. И хотя они (эти вороньи звуки) нечленораздельны, однако сами по себе, будучи фонемами, адекватны, так как фонемы немыслимы в отдельности от матрики. Если говорится, что определённые фонемы отдельны от матрики и, будучи нечленораздельными и бессмысленными, они бесполезны и поэтому не принимаются, мы заявляем, что это неверно. Имеется польза даже от нечленораздельных фонем, таких как звук барабана или океана, поскольку они полезны в плане доставления радости или грусти. Какая иная польза надобна? Также и в «Шайва-шастре» в основном избираются те мантры, чьи фонемы нечленораздельны, например, [нерасчленённый звук *пранавы* в] ardhacandra и т.д. 9 считается самой сущностью мантры. Также говорится, что мантра на уровне nirodhinī производит только шипящий звук. (Нечленораздельный) звук колокольчика, кимвал и пр., который достигает уха, также был отмечен в учении нада-йоги. В «Гухьяйогини-тантре» было сказано: «Как лошадиное ржание, как

мычание быка, как львиный рык, как гортанный рёв верблюда, именно так могучие йогины (balādhikāḥ) посредством бормотания мантры (неразборчивых звуков) сокращают жизнь обычных существ (раśu). Таково применение махамантры, которая используется для продвижения к тому, что не может быть преодолено». Это лишь целесообразное.

На самом деле «именно внутренний звук является мантрой». *Махамантры*, которые обладают отчётливыми и выразительными фонемами, могут легко использоваться вами и нами.

Поэтому нечленораздельный звук определённо имеет форму фонемы, также как чашка, помещённая даже на расстоянии, остаётся той же самой чашкой. Это установлено. Хотя эти фонемы и производятся в разных местах и различными пранами, также как птичьи голоса или звуки литавр и т.д., они являются теми же самыми фонемами, - это тоже установлено. Поэтому, то, что говорит мудрец Патанджали, а именно: «Йогин может знать звуки всех существ», теперь полностью мною осознаётся. А иначе как может иметь место обретение высшего духа, который может различать в мельчайших деталях то, что является смешением слов, объектов и идей (śabdarthapratyayanam) в силу взаимного наложения (itaretarādhyāso), посредством совместной деятельности (saṃyama) сосредоточения (dhāraṇā), медитации (dhyāna) и созерцания (samādhi) в каждом отдельном случае, а также в знании воркования птиц и пр., без их отдельных (ясно выраженных) фонем (asphuta varna)? Когда эти нераздельные (неопределённые) фонемы (т.е. нечленораздельные фонемы (asphuta), как у птиц и т.д.) также получают статус слов, имеющих совершенно ясное значение (букв. «чьи значения действительно тождественны тем словам»), подобно отдельным фонемам (varņānāmiva), тогда, в соответствии с упомянутым принципом, воркование птиц имеет некоторый смысл, и даже звук барабана может указывать на победу либо на поражение [в баталии]. Только с этой позиции различные сутры śikṣā (науки о правильной артикуляции и произношении слов) и пр. могут иметь некоторый смысл, когда некоторые считают, что «ha» и *висарга* произносятся «из груди», другие же полагают, что они произносятся «от корня зубов». Исходя из такого рода различий грамматисты, сомневаясь относительно различных форм фонем, имеют длинный список порядка 64 фонем, так как различают:

- 1. Jihvāmūlīya и upadhmānīya от visarjanīya. 10
- 2. Пять yama-akṣara num, num, num, num, mum, как отличающиеся от пяти назальных фонем na, na, na, na, котя первые и являются лишь другими формами последних. 11
- 3. Благодаря принятию дополнительной модификации фонем da, dha, ya, ra, la, va, kşa посредством короткой формы артикуляции как отличающихся от этих букв (в их первичной форме).

В этом делении фонем между «г» и «г» имеется та же самая разница, как и между гласными и согласными. Об этом же говорится и в «Трикаратнакула»: Матрика, чьё различие было обусловлено только умножением восьми на восемь (8x8=64), должна рассматриваться как kula-cakra (то есть śakti-cakra). 12 Эта кула-чакра пронизывает весь универсум (вселенную). Разница между этими шестьюдесятью четырьмя фонемами детально устанавливается в работе «Матрикаджнянабхеда». Здесь же (т.е. в трике) нет склонности к такой операции, поскольку сущностью данной системы является целостность или совершенство. Таким образом, везде есть метод вхождения в высшее сознание. Будь то в джняна-шакти (sankalpyamānah) или в крия-шакти (kriyamānah), каждый объект покоится на великолепном сиянии мантры высшего речения, а именно на чистом, созидательном Я-сознании (vimarśātma), которое является сущностной (svarūpa-bhūta), а также не-эмпирическим (amāyīya) и необусловленным (asānketika). Это то состояние, которое восхваляется всеми философскими школами как неразличающее (nirvikalpa). Такое великолепие высшей мантры (paramantraтаһаһ) присутствует в категории земли и пр., в не-смешанном и смешанном состояниях, в форме гласных (биджа) и согласных (pinda), в таких фонемах как «ka» и т.д. А иначе не было бы разницы между определёнными парами знания, такими как гора Меру и плод финика, вода и огонь, чашка (восприятие внешнего) и удовольствие (восприятие внутреннего), а также их неразличающим знанием. Даже различающее знание (vikalpa), которое возникает только из неопределённости (неразличающего состояния), следовало бы тем же путём (т.е. в нём также не было бы взаимного различия). И напротив, оно бы не смогло сформировать нераздельное, неразличающее состояние как основу всех различий. Факт то, что мантра (Я-сознания или паравак), которая превосходит всё обусловленное, преподаётся всеведущими учителями как объект почитания, даже когда они знают, что эта мантра является источником всех взаимно (относительно) различных условностей. Определённо, что в этом необусловленном великолепии высшего речения (vāmahasi), т.е. в Я (ахам), все эмпирические (таутуа) обусловленные символы таким образом определены (закончены, ограничены)\*, что они, т.е. эти эмпирические символы, достигают тождественности с той трансцендентальной, необусловленной мантрой, а именно ахам. Единственное значение этих эмпирических (таутуа) обусловленных (относительных) символов состоит в дости-\* Здесь Джайдева Сингх использует слово «terminate», имеющее, с одной стороны, такое значение как «ограничивать», «ставить пределы», «определять», с другой стороны – «прекращать», «заканчивать», «убивать». Судя по контексту, здесь уместны оба класса значений. Имея свой источник в необусловленном, эти обусловленные символы так им (необусловленным) определены, что сама их определённость как бы уничтожает, завершает саму себя в состоянии высшей необусловленной мантры (ахам). Т.е. здесь мы имеем нечто вроде отрицания отрицания необусловленным самого себя. (прим. ред. пер.)

жении переживания сущностной природы необусловленного. и нет никакого другого их смысла. Благодаря постоянному повторению, когда входят в сферу необусловленного, отчётливо вспоминают, что сознание слова «корова» (go). полученное в далёком прошлом (или в прошлой жизни) и позже, в ситуации условного использования, сознание, способное достичь видимой коровы, абсолютно сливается с высшей сферой другой разновидности сознания, выходящего за пределы как обусловленного, так и ограничений майи. Даже в ребёнке вначале имеется преобладание только чистого, необусловленного сознания (cit). Поэтому даже в этой жизни, после предыдущей, в нём есть сознание, которое выходит за пределы обусловленного. А иначе не было бы основания для пребывания обусловленного. Следовательно, только на основе необусловленного возможно понимание обусловленного, а не иначе. Именно это было установлено уважаемым Утпаладевой в его комментариях к «Ишварапратьябхиджне». 13

Способы вхождения в необусловленное состояние описываются уважаемым Кантхападой следующим образом: «Там, где видят что-то, слышат что-то, делают что-то, говорят о чём-то, думают о чём-то, едят что-то, — во всех этих обстоятельствах имеется особое положение необусловленной реальности (т.е. именно необусловленное контролирует все эти функции). Куда направлено внимание, туда направлен и глаз. Именно так прана всегда двигается без усилий». (Sv. T. VII, 58)

Так обусловленный знак, т.е. определённое знание (savikalpaka jñāna), следуя за своим источником, пресекается в трансцендентальном состоянии (ануттара). Это трансцендентальное состояние, чьей природой является вечное стремление продемонстрировать эту разновидность великого разнообразия, всегда продолжает развёртываться с точки зрения манифестации (висарга).

Именно этот импульс манифестации доводит развёртывание до аспекта «ha». У этого импульса манифестации (visargasya) имеется аспект *шакти-кундалини*, обозначающийся как половинка «ha» (в *трике*), который принимает форму точки (бинду), что является средством отождествления с сущностной природой Шивы, повторный переход в трансцендентальное (ануттара) состояние и, таким образом, успокоение в этой сущностной природе.

Сознание, символизирующееся одной фонемой (а), т.е. трансцендентальное сознание (ануттара), по своей природе определённо выходящее за пределы всякой концепции пространства, времени и причинности, и которое, в соответствие с вышеизложенным принципом, является полностью совершенным, тут же обращается к высшему уровню манифестации (para-visarga).

Только после соединения с уровнем *пара-висарги*, т.е. с высшим созидательным порывом, существуют позиции *ананда*, *иччха*, *ишана*, *унмеша*, его (т.е. соединения) разворачивание, (*уната* ( $\bar{\mathbf{u}}$ )), различие (многообразие) ( $\mathbf{r}$ ,  $\bar{\mathbf{r}}$ ,  $\mathbf{l}$ ,  $\mathbf{l}$ ) и плод *крия-шакти*, а именно e, ai, o, au.

Эта высшая энергия манифестации (рага или śāmbhavavisarga) становится высшей и не-высшей энергией (парапара), которая разворачивается в силу своего чрезмерного изобилия, а также в силу нераздельной связи с высшей энергией (svasattā-nāntarikatayā), и тут же становится аспектом «ha», т.е. внешней манифестации (арага-visarga). Это обретение состояния «ha», т.е. внешней манифестации, которая действительно приводит к существованию структуры бесчисленных категорий, символизируемых фонемами «ka» и т.д. С другой стороны, эта же самая внешняя манифестация (ha kalā), входя в бинду, т.е. в «аṃ» (который пребывает в «ahaṃ»), завершается в состоянии ануттары.

Таким образом, это именно высшая, почитаемая богиня, высочайшая речь, единственная, недвойственная, полностью целая и совершенная, а также пребывающая как sam-

vedanasattā, т.е. как сознательная, созидательная энергия (vimarśamayī-kriyāśakti). В таком акте манифестации не возникает никаких вопросов относительно последовательности (пространства, времени и формы). В аспекте манифестации это известно как «аһаṃ» (а-һа-m) или «Шива-Шакти-нара». И, напротив, в аспекте поглощения это известно как «ma-һа-а» или «нара-Шакти-Шива». Несмотря на то, что проявляется как два, на самом деле это одно сознание.

Таким образом везде, даже в сознании чашки (внешнего), или приятного (внутреннего) и т.д., именно Я-сознание, всё сокровище которого состоит из невозмутимости, покоится в самом себе. Как было сказано Утпаладевой: «Пребывание всего объективного и субъективного переживания в самом себе — это то, что подразумевается под Я-ощущением». («Аджадапараматр-сиддхи», строфа 22) В действительности это Я-сознание всеобъемлюще в соответствии с уже изложенным принципом (т.е. «всё во всём»). Это Я-сознание является самим Бхайравой, пронизанным высшей энергией.

Как мною уже было сказано в следующем гимне-восхвалении: «С восторгом я преклоняюсь перед этой высшей реальностью, которая является восхитительным наслаждением (paramārtha-camatkṛti), непрерывно распространяющимся повсюду среди многочисленных объектов (bhāva-paṭale parijīābhamāna viccheda-śūnya); которая есть Я в совершенном способе существования (pūrņavṛtti aham iti); которая полна блеска (devīm); чья природа заключается в освещении всего вокруг (brathanasvabhāvām) и которая пребывает в самой себе (svātmasthitim)». Необходимо понять, что эта доктрина была изложена в «Адваясампаттивартике», составленной Ваманой. Так было установлено, что только фонема «а» наделена всей полнотой, т.е. она совершенна во всех отношениях. В таких словах как «harşa», «ghata», «nīla» буквы «ha» и т.д. должны быть скомбинированы вместе с предыдущими и последующими буквами (для того, чтобы сформировать полное слово). Иначе же (т.е. если буквы не соединены в синтетическое целое), если к группе букв присоединяется только последняя буква, — целое не будет сформировано и слово останется сокрытым внутри и не сможет произвести концепцию. 14

Таким образом, во всех видах знания все божества букв (т.е. varņa-devatāḥ), возникая вместе и одновременно, производят необычные концепции. Имея в виду именно эту идею в «Сваччханда-тантре», в главе о времени (кала) вместе с объяснением отрывка о 60 или двойном количестве лет, было сказано, что за время одного дыхания, даже в его одной шестнадцатой части, или в пространстве протяженностью в два с четвертью пальцев дыхания (йогина), имеет место возникновение и исчезновение восьми матрик, одинадцати рудр, десяти охранителей сторон света (lokapāla), двадцати семи созвездий, восьми нагов и других божеств. Следовательно, вневременность есть высшая истина реальности. Если же высшая реальность устанавливается эмпирической (māyīya) мерой истины, это приведёт только лишь к атеизму (поскольку она находится за пределами эмпирического понимания). Но в высшем или трансцендентальном сознании она немедленно проявляется в данном состоянии (вневременности). Поэтому то, что было сказано в учении, а именно: «он видит что-то, думает о чём-то и т.д.», относится к единственному ануттары (ekasyāmeva jñāna-kalanāyām); так что трансцендентальное сознание (ануттара), будучи субстратом (одновременно) трёх Божеств, а именно пара (паравак), парапара (пашьянти и мадхьяма) и апара (вайкхари), определённо является неизменной истиной. В действительности высшая истина всех видов знания есть Я-сознание.

Таким образом, это установлено, а именно, что высший, божественный импульс манифестации (висарга в его аспекте развёртывания prasāra) во всей его полноте блаженства (ānanda-śaktibharitaḥ) испускает весь космос, который вначале находится внутри него как пара-висарга, а затем, в его последовательном затвердевании, становится внешней манифестацией («ha» т.e. apara-visarga) (hakārātmatām pratipadya). Од-

новременно висарга поглощает манифестацию в её аспекте стягивания (самхара), и после различных комбинаций, наконец, становится «kṣa». Это именно та эманация (sa eva eṣa visargo), чьей природой является порождение разнообразия бесчисленных объектов, которые возникают из срединной (suṣumṇā) стадии (madhyamasauṣumṇa padocchalat-tattadananta-bhāvapaṭalātmā); теперь же, формируя комбинацию из двух согласных (dūtyātmakaśāktayoni-saṃghaṭṭa), а именно, из подходящих согласных (ka и sa), которые в активном состоянии приходят к такому состоянию, где нет действительного столкновения (апāhata-nāda-daśāśrayaṇena), [и, таким образом,] завершая все комбинации (сочетания) (viśliṣyan), она выходит на трансцендентальный, постоянный уровень (dhruvadhāmni anuttarapade). Об этом уже говорилось прежде.

### Примечания

1. От «а» до «аṃ» насчитываются 15 калаа (буквенных энергий), и «аḥ» — это шестнадцатая калаа. Такова сущностная природа Владыки. Шестнадцатая калаа «аḥ» известна как висарга-калаа. От «ka» до «kṣa», которые представляют внешнюю манифестацию, всегда есть расширение-стягивание (prasāra-saṅkoca), но висарга-калаа остаётся неизменной по своей природе. Также и в пранаяме, 15 tuṭi увеличиваются и уменьшаются, тогда как шестнадцатая остаётся неизменной. С луной то же самое, её 15 фаз увеличиваются или уменьшаются, тогда как шестнадцатая, скрытая от глаза основа для всех остальных, — остаётся неизменной.

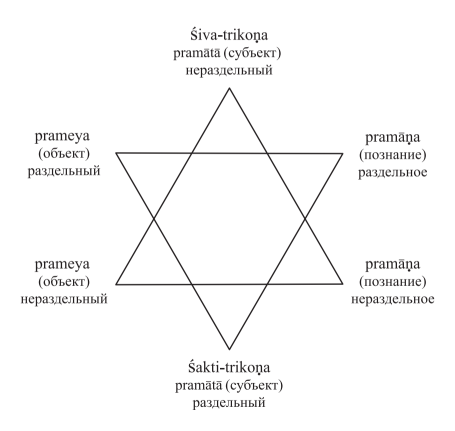
Висарга-шакти или излучающаяся энергия Шивы называется amṛta-kalā, поскольку, несмотря на все изменения, вызванные энергией Шивы, сам Шива, или его Энергия, не подвергаются каким-либо изменениям.

a) Parā-visarga-śakti: Всего есть три фазы *висарга-шакти*: *пара*, *парапара* и *апара*. *Пара* также известна как śāṃbhava или śaiva-visarga. Это трансцендентальная эманация, внутрен-

няя эманация внутри божественного сознания. Это источник и первичный принцип высшего божественного блаженства (ананда), который выражается в виде фонемы «ā». Вот почему это также известно как paramānanda-bhūmi.

- б) Parāparā-visarga-śakti или parāparā-visarga: Это также известно как *шакти-висарга*, и это промежуточное звено между высшей *висаргой* (пара) и не-высшей висаргой (апара). В то же время она находится в союзе с высшим недвойственным сознанием и содержит на тонком плане потенцию эмпирического различия. Выражается это в виде фонемы «аḥ» и известно как *шакта-висарга*.
- в) Aparā-visarga-śakti или apara-visarga: производит многообразие эмпирической манифестации, манифестацию ограниченных существ. Вот почему это также известно как āṇava-visarga. Она выражается фонемой «ha».
- 2. Шакти сравнивается с устами (vaktra) Шивы, поскольку именно через Шакти можно получить доступ к Шиве. Гуру также подобен Шиве. *Висарга-шакти* тоже подобна guru-mukha. Поэтому в данном контексте *висарга-шакти* также называется «guru-vaktra».
- 3. Очень трудно адекватно передать это двусмысленное выражение. Шива представляет мужской принцип, а Шакти женский. Шива-биджа это белое мужское семя, а кусума красная менструальная женская кровь. В данном контексте биджа это гласная (свара), а йони женский репродуктивный орган, согласная. Также как комбинация мужского семени и женского производит плод, точно также биджа Шивы и йони Шакти производят полный согласный звук.
- 4. *Кусума* и *пушпа* (букв. цветок) являются символами порождающей энергии.
- 5. Единство *шива-триконы*, которое является *биджей*, и *шакти-триконы*, которое является *йони*, известны как śaṭkoṇa-mudrā. Это проиллюстрировано в виде следующей диаграмы:

Три угла, символизирующие pramātā, pramāṇa и prameya в Шиве — нераздельны, тогда как три угла, символизирующие то же самое в Шакти, — раздельны.



- 6. Это относится к высшей речи (*паравак*), которая единственная является продуктом созидательного Я-сознания Шивы (aham-vimarśa).
- 7. Ответ Абхинавагупты означает, что разнообразие переживаний возникает не в силу усилия какого-либо индивида, но благодаря самодостаточной воле Владыки, который таким образом производит манифестацию.
- 8. «Стхана» в данном контексте это техническое слово из музыкального лексикона; в западной традиции это соответствует регистру (диапазону). В музыке всего имеются три стханы: mandra (низкий и глубокий тон), madhya (средний) и tāra (высокий); они известны как бас (низкий), средний и верхний регистры. Абхинавагупта хочет этим сказать, что одни и те же ноты, звучащие на различных инструментах в определённом регистре, несмотря на разное исполнение всегда остаются теми же.
- 9. Мантры, относящиеся к ardhacandra, nirodhi, nāda, nādānta, śakti, vyāpinī, samanā и unmanā нераздельны (avyakta).
- 10. Jihvāmūlīya: произносится от корня языка, особенно висарга перед «k» и «kh» обозначается как k,; ka, kha upadhmānīya: висарга, поскольку произносится перед «p» и «ph», обозначается как p, f. pa, pha.
  - 11. Пять уата это пит, пит, пит, пит, пит, пит.
  - 12. Это то, каким образом появляются 64 фонемы:

| а, i, u, r – произносятся коротко,        |                     |
|-------------------------------------------|---------------------|
| долго и протяжно-                         | $(4 \times 3) = 12$ |
| <u>l</u> – короткая и протяжная           | 2                   |
| e, ai, o, au – долгие и протяжные         | 8                   |
| sparśa-varṇas от «ka» и до «ma»           | 25                  |
| antaḥstha-varṇas т. е. ya, ra, la, va     | 4                   |
| ūṣma-varṇas или спирантные śa, ṣa, sa, ha | ı 4                 |
| анусвара и висарга                        | 2                   |

| jihvāmūlīya и upadhmānīya | 2  |
|---------------------------|----|
| Yamas                     | 5  |
| Итого:                    | 64 |

- 13. «Ишварапратьябхиджня-тика» Утпаладевы ныне утеряна. Считается, что этот текст состоял из шести или восьми тысяч строф.
- 14. Каждое слово это «гештальт», организованное целое, в котором буквы искусственно скомбинированы в единую конфигурацию.
- 15. Фонема «kṣa», будучи комбинацией k, ş и a, обозначает единство Шивы и Шакти. Это известно как kūṭa-bīja. «Кūṭa» это технический термин для буквы, которая возникает из комбинации двух букв halanta. Две буквы *халанта* это «k» и «ṣ». Сочетание с «a» образует «kṣa».

Сама фонема «а», опускаясь на уровень «ha», становится «ka». Фонемы а, ka, ha и висарга относятся к одному и тому же органу артикуляции (akuhavisarjanīyānāṃ kaṇṭhaḥ). «Sa» — это лишь иная форма *висарги*, «kṣa» — это внешний символ Шивы и Шакти.

16. Dūtyātmaka-śākta-yoni – это технический термин для согласной

#### **TEKCT**

(amīcākārādyāḥ crp. 69, 1.3 – svato rasāt crp. 74, 1.27)

### Перевод

В соответствии с тем принципом, что в одном движении праны имеются 16 tuți¹, «а» и т.д. (т.е. 16 гласных) пребывают внутри как фонемы, разделяя *тути* на две половины, а также вмещают прекращение праны в первой половине и возникновение – во второй; во внешнем мире они (т.е. каж-

дая из половин) представляют собой промежуток в две недели (= 15 tithi). Эти титхи также считаются фазами луны (kalā). Когда шестнадцатая фаза, которая обладает силой (шакти) развития (расширения) (visarga-kalā или amā-kalā), остаётся в стороне, т.е. не развивается, это определяет семнадцатую фазу в «Шривидье» и в других писаниях следующим образом: «Эта шестнадцатая visargātmikā-kalā посредством самой себя становится половиной «ha», т.е. висаргой (:), а затем половиной висарги, т.е. бинду (.)». Поскольку висарга — это половина «ha», а затем, её половина — это бинду, которая является отдельной (viśleşa), неучастие в развёртывании (расширении) известно как семнадцатая калаа. 4

На это может последовать возражение: «Каким образом возможно разделение единой фонемы «а» (на шестнадцатую и семнадцатую калаа), ведь она является неделимой (ануттара)?» Мы отвечаем: «В нашей системе любая вещь неделима, будучи не-отличной от света сознания». Также как благодаря ничем неограниченной самодостаточности Шивы даже при проявлении частей неделимость Реальности остаётся неколебимой, - то же самое относится и к «а». Где здесь противоречие? Таким образом, в силу проявления неделимости частей подтверждается соответствующее развитие фонем. А иначе (при произнесении звука) как сможет воздух, чьей природой является последовательно производить соударение посредством зубных, губных, гортанных и палатальных фонем, ударяться о нёбо после соударения с горлом? Если бы он распространялся одновременно во всех органах артикуляции, тогда произведение всех звуков следовало бы также одновременно. Следовательно, звук, который производится вследствие удара воздуха о горло, становится тождественным звуку, произведённому в силу удара о нёбо. То, что воспринимается после дыхания и резонанса, называется «anupradānam». 5 В буквах, состоящих из двух или трёх матра, т.е. в dīrgha или pluta, предполагается включение одной или двух

татта. И точно также, в одной татта подразумевается включение половины татта. Как было сказано Бхаттанараяной: «Я кланяюсь Шиве (sthānu), который есть cit-prakāśa над тремя генетическими составляющими пракрити, и который тоньше, чем даже половина татта, обозначенная на вершине «от, а также более велик, чем даже «космическое яйцо»». (St. C. строфа 7)

Здесь 50 фонем, или даже универсум – это выходящее за пределы последовательности единое. В некоторых местах «Мата-шастры» и т.д. допускается восемнадцатая калаа или фаза в состоянии, опирающемся на трансцендентальное (ануттара) посредством разделения висарги (viśleṣa), т.е. посредством второй точки, а именно половины висарги. Таким образом, феномен пятидесяти фонем, или, иными словами, весь универсум – это «непоследовательное» единое.

Следовательно, эти калаа, т.е. фонемы «а» и т.д. ануттары, называются свара, так как они раскрывают восхитительное ментальное состояние. Этимологическое объяснение свары таково: корень «svr» означает (1) то, что выражает (производит) звук (śabdayanti), т.е. обозначает восхитительное ментальное состояние (sūcayanti cittam), а также (2) то, что (в состоянии стягивания) возвращает свою сущностную природу Шиве, высшему субъекту (svam ca svarūpam ātmānam rānti), т.е. то, что полностью растворяется в ануттаре. <sup>6</sup> Таким образом, слово «свара» означает «то, что сообщая свою собственную природу высшему воспринимающему (т.е. ануттаре), преподносит себя, т.е. растворяется в ануттаре (в виде гласных) (в аспекте стягивания – saṃhāra), а также преподносит свою форму в виде согласных («ка» и т.д.), т.е. отображает (существующее) вовне (в аспекте расширения – prasāra)». Эти свары, как простой звук (nādātmakāḥ), сами по себе или же через пронизывающие согласные являются признаками таких ментальных состояний как сострадание (karuna), чувство любви (srigāra), удовлетворённость (śānta) благодаря жалобам, приятным словам и похвале соответственно. Они отображают даже ментальные состояния животных, древних тварей, проявляясь сразу же, без малейших обусловленных знаками и пр. препятствий, а также в форме восклицаний (svarakākvādirūpatām aśnuvānāh), поскольку они очень близки к непосредственному ощущению. Таким образом, udatta и т.д. описывались как имеющие характеристику выразительности. Они указывают на ментальное состояние посредством музыкальных нот, таких как sadja и пр. Так всегда, во всех видах знания, эти фонемы от «а» до «kşa», искусные в осуществлении различных действий, сходятся вместе в своих отдельных и различных формах (samāpatantyo'ham ahamikayā), (по сути же) они проявляются непоследовательно (akramam eva bhāsamānah), отображая перемещение (развитие) следующих друг за другом форм благодаря своим действенным силам (kalanāmayatayaiva mūrtikramasamkramanam eva diśyamānam), и приводят к пространственному разделению.

А иначе (т.е. при отсутствии пространственного разделения форм) не было бы различия между горой Меру и атомом.

Таким образом, эти фонематические божественные реалии, заключающие в себе различную активность форм (kriyāvaicitryātmakaṃ), выражающую пространственное разделение и временную последовательность, приводят к выявлению (ullāsayantyaḥ) внутри (antar т.е. в ргāṇacāra) и к поглощению вовне (в манифестации), т.е. к стягиванию внутри сущностной природы (всего универсума объектов). (Начиная от prollāsa-samaye и до bhagavatī sṛṣṭiḥ некоторые выраженные здесь идеи накладываются друг на друга. Поэтому лучше переводить предложение по частям.)

## В процессе интериоризации

Когда udyoga, avabhāsa, carvaņa и vilāpana схватываются состоянием осознавания (pramiti-kalā), происходит выход на

уровень *ануттары*; и благодаря пребыванию в этом состоянии осознавания, развитию и постепенному обогащению шестнадцатью формами манифестации, достигается совершенное состояние. «Таdamṛtānanda» указывает на гласные ӷ, ӷ, Ӏ, Ӏ. Они известны как «аmṛta-varṇa», поскольку не производят какую-либо внешнюю манифестацию. Так «tadamṛtānanda viśrāntirūpaṃ» означает бессмертную, сущностную, неколебимую природу, обозначаемую буквами ӷ, ӷ, Ӏ, Ӏ.

Обладающая состоянием этой умиротворённой природы и, будучи сущностью божественного Я-сознания (сатаkāra), проецирующая внешнюю манифестацию четырёх аспектов (калаа) удьоги и т.д. (в форме ограниченных эмпирических субъектов, способов познания и объектов), радующаяся чередованию интровертивной и экстровертивной эманации (pūrņa и kṛśa), мастер поглощения (grāsa), т.е. стягивания (samhāra) внешней манифестации, также испускания a (vamana), т.е. проецирования внешней манифестации (prasāra); ткущая лунную (сома) сеть, - символ способа познания (прамана) шестнадцати калаа, а также солнечную (сурья) сеть, символ познаваемого (прамея) или мира объектов двенадцати калаа, поддерживающая вначале «а», в середине – группу согласных от «ka» до «ksa», т.е. «ha» kalā, и анусвару – в конце, т.е. (развёртывающаяся) в форме «аһат» божественной матрики (от «а» до «kṣa») – такова созидающая Богиня.9

В своём комментарии Сомананда высказал следующее: ««Аḥ» и «аṃ» – это видоизменённые (модифицированные) и невидоизменённые формы *матрики*». 10

Он утверждает, что «а» обозначает Абсолют (ануттара), тогда как 15 гласных от «ā» до «аḥ» обозначают 15 лунных дней (tithi). Кроме того, он давал и другую интерпретацию строфы «athādyāḥ...tadantaḥ», а именно «aṃ» символизирует бинду, остальные же 15 гласных от «а» и до «аḥ» обозначают 15 лунных дней, однако последняя «аḥ» должна рассматриваться как обозначающая висаргу. И в то же время он ут-

верждал, что *висарга* – это *спанда*, т.е. сущностная природа Сознания. «Спанда» определяется как небольшое движение. Если имеется переход от себя к другому объекту (т.е. к отличающемуся от самого себя) – это не будет «небольшим движением», поскольку здесь предполагается полноценное движение. А иначе (т.е. если нет перехода (движения) от самого себя) сама идея «движения» становится бессмысленной. Поэтому «небольшое движение» – это просто лёгкая пульсация внутри сущностной природы (Самости), состоящая из чудесного беспричинного (вне последовательности) наслаждения (но не движение от одного объекта к другому); в агамах это выражалось такими словами как «ucchalattā» («скачок»), «ūrmi» («вздымание»), «matsyodarī» («пульсация в рыбьем желудке»). Именно это считается спандой (в силу лёгкой пульсации внутри сущностной природы Божественного). Такая спанда обладает природой единства Шивы и Шакти. Она бывает двух видов – общая (sāmānya) и особая (viśesa). 11 Это уже объяснялось.

Пятнадцать гласных («а» и т.д.) всегда заканчиваются точкой (анусварой или «аṃ», назальной «а»). Они являются пятнадцатью лунными днями (tithi). В их конце, благодаря связи с крия-шакти (kāla-yogena), возникает то, что известно как сома и сурья, которые образуют завершающую точку акулы или ануттары (строфа 5), т.е. в последней гласной «аḥ» верхняя точка символизируется луной, а нижняя — солнцем.

Земля и другие категории существования вплоть до пяти-членного брахмы (brahmapañcaka), т.е. śa, şa, sa, ha и kşa (символ Шакти), покоятся в гласных. Каким образом? Ответ – «kramāt» (строфа 6).

Этимологический смысл слова «kramāt» следующий: «Krama+at, – причём «at» происходит от корня «ad» (т.е. поглощать) – означает поглощение последовательности (kramasya adanam-bhakṣaṇam), т.е. проглатывание времени

(kāla-grāsaḥ)». «Kramāt» в данном случае используется в смысле наречия, т.е. «проглатывая время».

«Suvrate» в шестой строфе означает следующее: «Su» = «śobhana» или «изумительное». «Vrata» = «священная практика». «Suvratā», таким образом, обозначает ту, которая имеет две священные практики, а именно: 1) «bhoga», т.е. радость, состоящая из опустошения своей энергии в манифестации (riktatve) и 2) «bhoga-nivṛtti», т.е. воздержание от манифестации, или поглощение манифестации в себя, тем самым возмещая убыль и становясь полной (рūrṇatve). «Suvrate», форма звательного падежа от «suvratā», объясняется, как уже было изложено выше.

«Атшіа» в восьмой строфе означает: «та, которая укоренена в «а» и та, которая не имеет начала или происхождения» (avidyamānamūlā), поскольку она не имеет начала (т.е. она вне времени и постоянна).  $^{12}$ 

(Теперь Абхинавагупта объясняет «атпів tatkramā».) Она есть kaulikī-śakti, чей путь (krama) таков, т.е. чей путь состоит из тождественности (praśleṣaṇa), различия (atadrūpo), тождественности и различия (anyathārūpo). Несмотря на всю эту активность, она остаётся атпів – той, чьё происхождение не имеет начала, и той, чьё происхождение неведомо.

(Теперь Абхинавагупта объясняет «аmūlā+ātat+kramāḥ».) «Ātat» означает расширение или развёртывание той, которая укоренена в «а» (amūlasya yadātananamātat). Она та, чей путь или метод и есть это развёртывание (tadeva ca kramo yasyāḥ). <sup>13</sup>

Она неизвестна (аjñeyā), поскольку является познающей всё (и поэтому не может быть сведена к статусу познаваемого), (с другой точки зрения) она – единственное, что познаётся, т.е. заслуживающее познания (eṣaiva ca jñeyā), поскольку не существует ничего, что ею не является (anyasya abhāvāt).

(Теперь Абхинавагупта излагает смысл «akṣāntā» следующим образом:) «Akṣāntā» означает «a», т.е. та, кто не имеет спокойного местопребывания (avidyamānam ksāntam или

 $t\bar{u}$ ș $\eta$ īm āsanaṃ yasya $\dot{\eta}$ ), иными словами та, в ком нет прекращения активности в силу манифестации и т.д. (avirataṃ sṛṣṭyadīr $t\bar{u}$ patvena).

(Теперь Абхинавагупта интерпретирует слово «ākṣāntā» следующим образом:) «Ākṣa» означает относящееся к органам чувств (akṣa). Таким образом, «ākṣāntā» обозначает «та, кто не заканчивается вместе с прошлым чувственным восприятием» (aindriyakāṇāmante samīpe prāgaparyavasānā yā). Эта «ākṣāntā» является прилагательным от sṛṣṭi. Фигурально это означает, что это манифестация, в которой есть не имеющее себе равного изъятие или захват (арūrvam āharaṇaṃ), т.е. то, в чём есть стягивание манифестации посредством вхождения в Самость (svātmānupraveśātma-svarūpam saṃhāra-rūpaṃ yasyāṃ).

Эта созидающая Богиня, Матрика является источником всякого знания (vidyā), принимающего форму внутреннего ощущения (vedanā), что характерно для пульсации Шакти; как продукт семенной энергии в форме гласных (шива-биджа), а также согласных (прасара), она – источник защитных атрибутов мантр в форме vācya (выражаемого), т.е. богинь (devatās), и их вербализации/выражения (vācaka). Эта созидающая Богиня одна и та же повсюду, т.е. по своей природе она не может быть больше или меньше. Она считается подательницей успеха во всех тантрах, во всех духовных дисциплинах, во всякой деятельности и во все времена. «Ākhyātā» (как полагают) должна также интерпретироваться в другой форме – ā+akhyātā, т.е. во внешнем проявлении она очевидна (открыта) (prakața) в своём состоянии самозабвения (akhyāti), поскольку в состоянии эмпирического выражения (вайкхари) различие в фонемах существует благодаря майе. Таким образом, эти фонемы, пребывающие в уме как чистая мантра<sup>14</sup> (т.е. под влиянием майи) и достигающие состояния интеллектуального творчества (bhāvasṛṣṭi) в форме мыслительных конструкций (pratyaya), таких как пяти-членное viparyaya<sup>15</sup>, āsakti<sup>16</sup> и т.д., омрачают сущностную природу (души).

«Имеется 5 разновидностей ошибочного знания (viparyaya). Неэффективность (āsakti) в силу ослабления органов чувств имеет 28 разновидностей. Есть 9 видов удовлетворения (tuṣṭi)<sup>17</sup>. Осуществление (siddhi)<sup>18</sup> имеет восемь видов». Эта творческая деятельность интеллекта (pratyayāḥ) (Sp. К. строфа 47), прежде всего, является узами (рāśaḥ), которые относятся к категории ограничений души.

Как было сказано в «Спанда-карике»: «Эти силы всегда готовы скрыть его реальную природу, ведь без связи слов идеи не могут возникнуть». И точно также: «Возникновение в ограниченной душе разнообразных видов идей отмечает исчезновение блаженства высшего бессмертия. В силу этого она теряет свою независимость. Проявление идей распространяет свою сферу активности на чувственные объекты». (Sp. K. III, 14)

Поэтому, в противовес сфере, которая является творением интеллекта, была обозначена отчётливо слышимая сфера фонем не-таутуа, которая оценивается с помощью ушей (т.е. путём непосредственного, неконцептуального восприятия), являясь воплощением первичной, высшей чистоты Шивы и вознаграждая достижениями различных духовных практик. В «Пурва-шастре» или «Малинивиджайуттара-шастре» также сказано: «Таким образом, Владыка по своей собственной воле просвещает Агхору (Анантабхаттараканатху) этим методом, исполненным смыслом всех *шастр*». «Так, пробудившись благодаря наставлению Владыки и возбудившись его силами *вимарша-йони*, сотворил бесчисленные мантры (т.е. внутренние фонемы) из подходящих звуков для различных категорий творений». (М.V.Т. III, 27)

«Только эти мантры (внутренние фонемы) используются Агхорой и т.д., различные знатоки мантр одаривают главных их пользователей плодами всевозможных пожеланий, и не иначе». (М. V. III, 28)

Так было сказано, что мантры, хотя и манифестируются

с точки зрения фонематического созидания, – не проявляются для того, кто ослеплён майей.

(Теперь Абхинавагупта принимает слово «khyātāḥ» как существительное и объясняет его следующим образом:) «Sarvadaiva khyātāḥ» — «они всегда сияют или манифестируются в форме чистого знания», или же это может означать: «чьё развёртывание беспрепятственно в соответствии с силой природы каждого».

Далее в сжатой форме следует изложение смысла всего учения: Высшая сила, Бхайрави, чьей характеристикой является чудесное наслаждение, исходящее из её исключительной самодостаточности, именно благодаря ей (самодостаточности) сияет вовне. Он (Шива), неотделим от её природы, не встречает препятствий для своей активности, всегда присутствует и всегда сияет как сознание, чья сущность есть самосознание. Он сияет в форме *садашивы*, земли, животных, синего, жёлтого и приятного, которые являются выражениями его собственной природы (т.е. он сияет без какой бы то ни было внешней поддержки). Знание каждой вещи в её собственной форме (svasvasaṃvedanaṃ)<sup>19</sup> называется способами доказательства. Это проявляется как общепринятое для всех воспринимающих существ, будь то даже дети или животные.

Далее перечислены способы познания (*праманы*): 1) Чувственное познание или восприятие посредством органов чувств; 2) три вида умозаключения (trirūpaṃ ca liṅgaṃ);<sup>20</sup> 3) слово великой, заслуживающей доверия личности (paravaca-ḥkramaḥ)<sup>21</sup>, 4) доказательство по аналогии (svārūpya)<sup>22</sup>, 5) вывод исходя из обстоятельств (anyathāyoga)<sup>23</sup>, 6) прекращение желания знать (pratītyanudaya)<sup>24</sup>, 7) доказательство на основе несуществования (yama),<sup>25</sup> – всё это описывается просто как средства для того самосознания, чей свет никогда не прекращается, который сияет одинаково, даже в низших тварях, таких как птицы и т.д., и который не знает даже имени умозаключающего доказательства.

Следовательно, свет сознания (bhāsā) по природе является отражением Самости (svarūpamarśanātmikā). То, что является самосознанием, есть сама высшая Речь (paravāg-vapuh). Именно его (т.е. самосознания) природа проявляется в различных формах существования. Поэтому оно сияет как космос разнообразного существования. Оно никогда не впадает в состояние зависимости от других. Так как оно не зависит ни от чего (внешнего по отношению к самому себе), как может какое-либо препятствие существовать в нём? Поэтому самосознание, которое пусто от обусловленного, препространство, время, калаа, майю, ограничение восходит места или активности. Оно совершенно само по себе, является всем и всё же отличается от всех форм и образов. Это естественное, высшее сознание, характеризуемое великим очищением, чистой формой *шуддхавидьи*<sup>26</sup>; это Я (ахам) в обоих случаях, т.е. как Шива, так и Шакти, как сознание, так и его выражение в виде Энергии. Само это Я, как матрика, есть сущностная природа земли и т.д. В высшем смысле его флюидная\* форма считается гласной (биджа), а твёрдая (плот-

<sup>\*</sup> В английском тексте для характеристики гласной используется термин «fluid», а согласной – «solid». Первый из них имеет много значений – жидкий, текучий, изменчивый, жидкое и газообразное состояние, флюид (неощутимая тончайшая жидкость, с помощью которой до 18 века объясняли электричество и т.д.). Основное значение «solid» – это твёрдое, плотное, неподвижное состояние вещества. Может показаться, что характеристика гласных, имеющих природу Шивы, посредством слова «fluid», а согласных, имеющих природу Шакти, посредством «solid», является весьма странной, так как обычно Шива характеризуется как нечто неподвижное, а Шакти - как подвижное начало. Но не следует забывать, что гласные здесь - это семена, а согласные - это лона, которые оплодотворяются этими семенами. В этом аспекте Шива в большей степени есть первичная причина движения, чем Шакти. Можно сказать, что гласные – это проявление того факта, что Шива не отличен от Шакти, и Шакти пребывает в самой сердцевине природы Шивы. (прим. ред. пер.)

ная) форма – согласной (*йони*), самой природой Шивы и Шакти.

Благодаря союзу Шивы и Шакти (т.е. гласной и согласной), благодаря взаимному единению, внезапно возникает наслаждение видимым универсумом. Зрелая энергия (ануттары или Я-сознания), которая является высшей реальностью (pāramārthika-sadvapuh), которая изначально присутствует внутри вселенной вплоть до её крайнего предела, обозначается как висарга в её аспекте «viślesa» (т.е. внешнего разворачивания (prasāra)) и в её аспекте «yojanā» (т.е. внутреннего стягивания (samhāra)). Эта висарга есть неизменное поле деятельности (последователей), и это простые средства достижения ануттары. В «Шрипурве» (т.е. в «Малинивиджайоттаре») фонематическое созидание от «na» и до «pha» было описано как отличное от этой не-таутуа множественности фонем, т.е. группы *матрики* от «а» до «ksa». Это известно как *малини*, которая есть bhinna, т.е. смешивается с гласными и согласными, а также сформирована в связи с майей.

# Khecarī-vaiṣamya или состояние paśu

Малини, будучи разделённая на 50 фонем, в состоянии майи порождает мыслительные конструкции (vikalpa). В данной форме вполне естественно, что это омрачает сущностную природу Самости и приводит к зависимости обычных индивидуумов. Вовлекаясь в такое фонематическое созидание, разные кхечари-шакти приводят к разделению сущностной природы (vaiṣamya) и производят повторный цикл временного существования, заполненного ограничениями kārmika, māyīya и āṇava.

### Khecarī-sāmya или состояние pati

Кхечари по своей природе тождественно чистому Бхайраве. Об этом уже говорилось. В khecarī-sāmya это высшее состояние, т.е. состояние Шивы или раtі в обычной жизни и

в освобождении. Высший аспект отсутствия различия в фонематическом формировании различия – это зрелость мантры, благодаря сохранению которой мантра сохраняется. Эта «sāmya» есть само «аһаṃ» (Я), которое имеет статус висарги для ануттары. Когда пробуждённый постигает это как свою высшую природу, он тотчас же освобождается. Йогины, которые стремятся к сверхъестественной силе и т.д., посредством этого Я-сознания ограниченным способом медитируют на аһаṃ в пупке или в сердечном центре. На этом я заканчиваю в соответствии с [наставлениями] моего Гуру и агам. По поводу того, что происходит в результате обращения к Я-сознанию, обратитесь к своему личному опыту. Я показал лишь малую часть этого пути. Поэтому не нужно ограничиваться только этим.

Кто может с определённостью сказать, что относительно божественного сознания «этого достаточно»? Божественная милость снизошла на меня только в данных пределах. Благодаря этой [милости] я был уполномочен раскрыть это [как средства] (т.е. тождественность божественному сознанию (khecarī-sāmya)). Более тонкое tarka, чем это (т.е. sattarka), может проявиться для других знатоков либо сегодня (в настоящем), либо в какое-то другое время (в прошлом или будущем), т.е. tarka<sup>27</sup> может проявиться либо в настоящем (bhavati), либо проявилась в прошлом (abhūt), либо же проявится в будущем (bhavitā). Среди всех видов составных частей<sup>28</sup> йоги, этот (т.е. tarka) был определён в «Шрипурва-шастре» как «бриллиантовое солнце» (gabha-stimān), благодаря которому освобождаются сами и освобождают других. Это (т.е. tarka) должно быть ясно и всесторонне понято, а также исследовано проницательными (vicakṣaṇaiḥ), стремящимися к высшему состоянию (parepsubhih) благодаря отбрасыванию на мгновение ревности (зависти), свойственной обычным смертным. Практикующий укрепляется в сущностной природе Самости сразу после sat-tarka (ālocana), и поэтому пятна

облаков<sup>29</sup>, застилающие солнце сознания, автоматически растворяются благодаря вкусу наслаждения, который этот практикующий испытывает в данный момент.

## Примечания

- 1. «Тиțі» это мера (единица) дыхания. Она покрывает протяжённость в два с четвертью пальца. Обычно насчитывают 16 *тути* в одном круге дыхания (включая вдох и выдох). Таким образом, один круг дыхания охватывает протяжённость в 36 пальцев.
- 2. Дыхание, появляющееся изнутри и выходящее наружу, известно как «prānacāra», а появляющееся снаружи и входящее вовнутрь – как «арапасата». В праначаре точка, из которой появляется прана, называется «antahdvādaśānta», тогда как точка, в которой она прекращается вовне – «bāhyadvādaśānta». С другой стороны, в апаначаре внешняя точка, в которой возникает прана, известна как «bāhyadvādaśānta», а внутренняя точка, в которой она прекращается – как «antahdvādaśānta». Пространство между этими двумя dvādaśānta имеет размер 36 пальцев или 16 тути. Эти 16 тути охватывают 16 гласных от «а» и до «аф». Гласные от «а» до «аф» представляют 15 лунных дней (tithi) во внешнем мире. Праначара представляет 15 титхи двух недель тьмы, а апаначара – 15 титхи двух недель света. Гласная «аф» неизменна. Она представляет шестнадцатую лунную фазу, которая неизменна, а также известна как «ата-kalā».
- 3. Считается, что сама по себе visargātmikā-kalā разделяется на две, из которых последующая *калаа* известна как семнадцатая.
- 4. Когда *висарга-калаа* вовлекается в манифестацию или развёртывание, она известна как висарга (:); когда же она прекращает манифестацию, то известна как *бинду* или *винду* (.). В философии *трики* как *висарга*, так и *винду* обычно известны как *висарга*, поскольку в аспекте *самхары ви*-

*сарга* становится *винду*, а в аспекте *сришти винду* – это *висар- га. Висарга-винду* во всех обстоятельствах является постоянной и неизменной.

5. «Апиргаdānaṃ» — техническое слово из санскритской грамматики. Это усилие вне ротовой полости по формированию звука различными органами речи, которое рассматривается как внешнее усилие (bāhyaprayatna).

В формировании звука задействованы три главных фактора, а именно: 1) sthāna, 2) karaṇa или ābhyantara prayatna, 3) anupradāna или bāhyaprayatna. Есть две главные разновидности anupradāna, известные как 1) эмиссия дыхания (śvāsānupradāna) и 2) резонанс (nādānupradāna) (см. «A Dictionary of Sanskrit Grammar» by K.U. Abhyankar стр. 23).

- 6. До тех пор пока «а» и т.д. являются лишь внутренним восприятием, они известны как *калаа*, но когда они обретают внешний звук, становятся известными как гласные или *свара*.
- 7. Принцип *ануттары*, принимая ограничивающее положение познающего (pramatā), познания (pramāṇa) и познаваемого (prameya), манифестирует универсум как нечто внешнее. Есть четыре аспекта этой манифестации, а именно: udyoga, avabhāsa, carvaṇa и vilāpana.
- (1) Udyoga это начальное приготовление в форме Воли
- (2) Avabhāsa это проявление ментального переживания, например, синего, как чего-то внешнего.
- (3) Carvaṇa это временное вкушение (восприятие) упомянутого переживания как формы Я-сознания.
- (4) Vilāpana это стягивание или поглощение развёртывания в сущностную природу Самости.

Эти аспекты функционируют даже в повседневной активности обычного восприятия, например, вначале есть намерение воспринять чашку (udyoga), затем появляется действительное восприятие чашки — (avabhāsa), вкушение

впечатлений восприятия (carvana) и, наконец, ассимиляция переживаний восприятия чашки с сущностной природой Самости.

Когда же всё это (udyoga, avabhāsa, и т.д.) покоится в чистом состоянии осознавания, не вызывая ограничивающего переживания познающего, познаваемого и т.д., — это совершенная *пара-шакти* семнадцати *калаа*. Это состояние чистого осознавания, которому присущи 16 форм переживания.

Четыре формы *прамата*, *прамана*, *прамея* и *майя*, умножаясь на четыре формы udyoga, avabhāsa, carvaṇa и vilāpana, образуют 16 форм.

Поэтому совершенная форма pramiti — это 1 *калаа* чистой pramiti себя плюс 16 вышеупомянутых присущих ей *калаа*, т.е. всего семнадцать *калаа*. Такое совершенное осознавание (pramiti) является самодостаточностью (svātantrya), третьим глазом Шивы, символизирующим saṃhāra-mudrā.

- 8. Это форма шестнадцати *калаа* Богини. Сюда не входит совершенная pramiti-kalā. Это называется лунным глазом Шивы (somanetra). И это выражает prasāra-mudrā, состояние внешнего развёртывания.
  - 9. Таким образом, есть три состояния, а именно:
- (1) Pramiti символизируется агни, а также известно как центральный глаз Шивы (bhāla-netra). Это состояние чистого осознавания, полнота (pūrṇa), которая состоит из 16 гласных от «а» до «аḥ» семнадцати калаа. Это лишь внутреннее состояние без какой бы то ни было внешней манифестации.
- (2) Правый глаз [Шивы] (dakṣiṇa-netra). Это также известно как soma-kalā или pramāṇa-kalā. Это обозначает внешнюю манифестацию шестнадцати внутренних гласных. Прамата, прамана, прамея и майя умножаются на четыре формы udyoga, avabhāsa, carvaṇa,vilāpana (4x4) и образуют 16 форм.
  - (3) Левый глаз [Шивы] (vāma-netra), также известный как

sūrya-kalā или prameya-kalā, является внешней манифестацией двенадцати *калаа* без участия ŗ, r̄, l, l, т.е. когда эти фонемы находятся в состоянии viśrānti или покоятся в pramiti. *Прамата*, *прамана* и *прамея* умножаются на четыре формы udyoga, avabhāsa, carvaṇa, vilāpana (3x4) и образуют 12 форм.

- 10. Сомананда обозначил «аḥ» как видоизменённую форму (vikṛta) матрики, поскольку она обозначает внешнюю манифестацию, и «аṃ» как невидоизменённую (avikṛta) форму матрики, поскольку она обозначает интроверсию. «Аḥ» центробежная и поэтому видоизменённая; «аṃ» центростремительная и поэтому невидоизменённая. В сердце Шивы одновременно происходит сжатие (saṅkoca) и расширение (vistāra). И то и другое обозначается общим словом «висарга».
- 11. Движение (calanam) в данном контексте не нужно понимать в смысле физического перемещения. Это внутренняя пульсация в сознании, которая подразумевает вездесущую восхитительную активность самосознания Божественного. Это динамическая активность Сознания. Это, так сказать, неподвижное движение. Также как волна в океане вздымается лишь в самом океане и не выходит за его пределы, также и «спанда» это пульсация божественного сознания Шива-Шакти.

Спанда бывает двух видов – общая (sāmānya) и особая (viśeşa). Саманья-спанда – это основополагающая спанда Шива-Шакти, на которой базируется работа гун пракрити, которые, в свою очередь, и являются вишеша-спандой, приводящей к определённому восприятию психических и физических явлений. Эти определённые восприятия широко известны как спанда-шакти.

12. «Атиla» также используется в двух значениях: 1) «а mūlaṃ yasyāḥ» означает, что «а» является источником всей фонематической манифестации и 2) «avidyamānaṃ mūlaṃ yasyāḥ» означает, что, «будучи безначальным (anādi), это не имеет иного происхождения, кроме сущностной природы ануттары».

- 13. Смысл этого заключается в том, что вся фонематическая манифестация являет собой лишь развёртывание «а» (ātat).
- 14. До тех пор, пока фонемы (*варны*) существуют только в уме, они известны как *мантры*. И обычно, только когда они произносятся с помощью органов речи, узнаются как *варны*.
- 15. Пять видов *випарьяи*, это: 1) тьма (tamas), 2) заблуждение (moha), 3) великое заблуждение (mahāmoha), 4) мрак (tāmisra) и 5) мрак ослепления (andhatāmisra).
- 16. Неэффективность (бессилие) ( $\bar{a}$ sakti) в силу бездействия органов чувств имеет 28 видов 11 из-за нарушения органов чувств и 17 из-за недостатков *буддхи*.
- 17. Девять видов tuṣṭi это: 1) prakṛti, 2) upādāna, 3) kāla, 4) bhāgya, 5) arjana, 6) rakṣaṇa, 7) kṣaya, 8) saṅga и 9) hiṃsā.
- 18. Восемь видов siddhi, это: 1) ūha, 2) śabda, 3) adhyayana; предотвращение трёх видов страдания (duḥkha), а именно: 4) ādhyātmika-duḥkha, 5) ādhibhautika-duḥkha, 6) ādhidaivika-duḥkha, 7) suhṛtprāpti, 8) dana. Более подробно смотри «Самкхья-карики» строфы 47-51.
- 19. «Svasvasamvedana» бывает двух видов: 1) śivātmakasamvedana, рождающееся из prātibha-jñāna, т.е. знание, возникающее из спонтанного божественного нисхождения, которое определённо устанавливает знание Шивы в каждом объекте и 2) перцептивное знание благодаря органам чувств, как в случае с чашкой.
- 20. Три вида умозаключения таковы: 1) pūrvavat, 2) śeṣavat, и 3) sāmānyato-dṛṣṭam.
- 1) «Рūrvavat» буквально означает «как прежде». Если раньше было замечено, что коль есть облако, то есть и дождь, то теперь, когда в небе видят облако, делают вывод, что будет дождь. Это и есть умозаключение по причине и следствию.
  - 2) «Śeṣavat» это умозаключение от части к целому.

Если капля океана оказывается солёной на вкус, из этого следует вывод, что вся остальная вода тоже должна быть солёной.

- 3) «Sāmānyato-dṛṣṭam»; Когда Чайтру видят вначале в Праяге, а затем в Каши, это позволяет сделать вывод, что он перемещается с места на место. То же самое относится и к планетам, которые наблюдаются в разных частях неба.
- 21. Это известно как умозаключение, основанное на словах заслуживающей доверие и надёжной личности (āptavacana). Это также известно как śabda-pramāṇa.
- 22. Это известно как умозаключение по аналогии (upamāna-pramāṇa), например, «*гавая* похожа на корову».
- 23. «Апуаthāyoga» также известно как умозаключение в связи с обстоятельствами (arthāpatti). Девадатта не ест днём, и всё же остаётся полным. Из этого следует вывод, что он ест ночью.
- 24. «Pratītyanudaya» также известно как «uparamapramāṇa». Когда некая вещь становится известной, любопытство по отношению к ней прекращается. Больше нет желания что-то узнать о ней.
- 25. Это умозаключение основывается на отсутствии чего-то (abhāva). Например, так как в этом месте нет мышей, значит, здесь должны быть кошки.
- 26. Шуддхавидья относится к шива-видье или сахаджавидье, но не к шуддхавидья-таттве. В своей изначальной форме это кхечари, не сознание обычного индивида, а сознание Шивы. Это универсальная активность высшей энергии Шивы. Именно отождествление с этим кхечари (khecarīsamatā или khecarī-sāmya) является темой вопроса Дэви и целью каждого ученика.
- 27. «Тагка» это рассуждение. Это также известно как истинное рассуждение (sat-tarka). Это рассуждение в соответствие с учениями *агам*. Однако это не предполагает простой логический анализ.

- 28. Составные части йоги, соответственно *шайвагаме*, это шесть так называемых «ṣaḍaṅga». Эти шесть составных частей следующие: 1) prāṇāyāma, 2) dhyāna, 3) pratyāhāra, 4) dhāraṇā, 5) (sat)-tarka и 6) samādhi.
- 29. Пятна облаков относятся к āṇava-mala души, которые в данном случае автоматически растворяются.

#### **TEKCT**

(evamuttarasyāpyanuttaramiti стр. 75, 1.14 – kriyāśaktisamarpaṇamuktaṃ стр. 79, 1.9)

## Перевод

Введение в последующие сутры (строфы)

Так, ранее было сказано (в строфе 3): «то является ануттарой даже уттары». Исходя из данного отрывка – «это ануттара даже уттары» – детально описывается, что развёртывание манифестации (состоящей из 36 таттв) происходит благодаря кула или Шакти. Было установлено, что даже последующее, т.е. развёртывание универсума, имеет в качестве своего предварения трансцендентальное (ануттара). Теперь же данная природа трансцендентального требует детального исследования. Принимая к рассмотрению предписывающие правила (vidhi) и неоднократные разъяснения (anuvāda), должна быть охарактеризована природа обоих. В умственном повторении имени Шивы (видхи), а также в проявлении всяческого благополучия (анувада) и то и другое различимы. И хотя в данной системе ануттара (запредельное) не отличается от уттары (последующего), ведь если бы оно было чем-то другим, то также входило бы в категорию уттары, даже в этом случае с точки зрения ученика и учителя имеется различие, вызванное самодостаточностью Владыки. Поэтому цитирование последующих строф производится для того, чтобы определить природу трансцендентального в отдельном.

```
CATURDAŚAYUTAM BHADRE
TITHĪŚĀNTASAMANVITAM // 9 //
TRTĪYAM BRAHMA SUŚRONI
HRDAYAM BHAIRAVĀTMANAH /
ETANNĀYOGINĪJĀTO
NĀRUDRO LABHATE SPHUTAM // 10 //
HRDAYAM DEVADEVASYA
SADYO YOGAVIMUKTIDAM /
ASYOCCĀRE KRTE SAMYAN
MANTRAMUDRĀGANO MAHĀN // 11 //
SADYASTANMUKHATĀMETI
SVADEHĀVEŚALAKSANAM /
MUHŪRTAM SMARATE YASTU
CUMBAKENA ABHIMUDRITAH // 12 //
SA BADHNĀTI TADĀ SARVAM
MANTRAMUDRĀGANAM NARAH /
ATĪTĀNĀGATĀNARTHĀN
PRSTO'SAU KATHAYATYAPI // 13 //
PRAHARĀDYADABHIPRETAM
DEVATĀRŪPAM UCCARAN /
SĀKSĀT PAŚYATYASANDIGDHAM
ĀKŖṢṬAM RUDRAŚAKTIBHIH // 14 //
PRAHARADVAYAMĀTRENA
VYOMASTHO JĀYATE SMARAN /
TRAYEINA MĀTARAH SARVĀ
YOGĪŚVARYO MAHĀBALĀH // 15 //
VĪRA VĪREŚVARĀH SIDDHĀ
BALAVĀÑ CHĀKINĪGANAH /
ĀGATYA SAMAYAM DATVĀ
BHAIRAVEINA PRACODITĀH // 16 //
YACCHANTI PARAMĀM SIDDHIM
```

PHALAM YADVĀ SAMĪHITAM /
ANENA SIDDHĀH SETSYANTI
SĀDHAYANTI CA MANTRIŅAḤ // 17 //
YATKIÑCID BHAIRAVE TANTRE
SARVAMASMĀT PRASIDDHYATI /
ADRSTAMANDALO' PYEVAM .... // 18 //

### Перевод

#### Описание amṛtabīja или мантры «sauh»

О всеблагая, с прекрасными бёдрами, именно третий *брахма*<sup>1</sup> (т.е. «sat» или, скорее, «sa») соединён с четырнадцатой гласной (т.е. «au»), а также надёжно связан с тем, что следует в конце (после) владыки гласных звуков<sup>2</sup> (т.е. висаргой). (Sa+au+visarga=sauḥ) Это сердце<sup>3</sup> Бхайравы. Саух, или амрита-биджа — это bhairavīya-hṛdaya нарабхавы (феноменального аспекта), — единственная сущность Шакти (tṛtīyaṃ brahmabhairavātmānaḥ naḥ bhairavātma hṛdayaṃ: «naḥ» в данном случае означает «asmākam», т.е. «нашей системы»). (9-10)

Тот, кто не рождён от *йогини*<sup>4</sup>, или же не соединён с Рудрой<sup>5</sup>, не может определённо достичь этого (т.е. *саух*). Именно [само] сердце (т.е. hṛdaya-bīja, мантра *саух*) Бога богов, т.е. *Парама-шива*, незамедлительно наделяет *йогой*<sup>6</sup> и освобождением. (10-11)

Когда эта мантра (cayx) верно произносится<sup>7</sup>\*, перед ним (т.е. практиком) немедленно появляются множество мантр и мудр (т.е. они способствуют ему), которые характе-

<sup>\*</sup> Слово «иссата», которое дословно означает «произносить, или озвучивать», используется здесь в техническом смысле, а именно: (1) как полная реализация *саух* в форме *вимарши*, или (2) *саух*, связывающая с потоком *праны* и *апаны* в соответствии с инструкциями гуру (прим. ред. англ. пер.).

ризуются проникновением в его тело (svadehaveśalakṣaṇam). (11-12)

Человек, т.е. *йогин* (в данном контексте), который внимателен по отношению к этой мантре в течение 48 минут (muh $\bar{u}$ rta), скрепляется *чумбакой* и связывает, т.е. берёт под свой контроль всё множество мантр и мудр. Он также рассказывает о прошлых и будущих событиях, когда его спрашивают. (12-13)

Если он призывает форму какого-то желательного для себя божества в течение трёх часов (prahara), то, несомненно, увидит его собственными глазами, приближая его к себе благодаря силам Рудры. (14)

Если он сосредотачивается на божестве в течение шести часов (две *прахары*), то утверждается в пространстве (букв. «в небе») чистого сознания. (15а)

Если же он продолжает данную практику в течение девяти часов (три прахары), тогда все матери<sup>11</sup>, все могучие уодіśvarī<sup>12</sup>, vīra<sup>13</sup>, vīreśvara<sup>14</sup>, siddha<sup>15</sup>, множество могучих śakinī<sup>16</sup>, пробуждённые Бхайравой, приходят к нему по приглашению (samayaṃ datvā)<sup>17</sup> и доставляют ему высшее счастье (мокша), сверхъестественные силы или же всё, что он захочет. Посредством этой биджа-мантры (саух) овладевшие мантрой осуществляют йогу (sādhayanti) в настоящем, а также благодаря своей практике они становятся совершенными в прошлом (siddhati) и достигают совершенства в будущем (setsyanti). (15-17)

Все совершенства, описываемые в «Бхайрава-тантре», достигаются благодаря этой биджа-мантре (саух). Эта амрита-биджа полностью устраняет ощущение различия, преобладающее в сфере майя (тауїуа-афа). С другой стороны, будучи сущностью (сердцем) всякого объекта и состояния, она также пребывает, принимая распространённые во всех четырёх сферах (афа) ограничения. (18)

#### Комментарии

## Объяснение bhairavātmanaḥ hṛdayaṃ и т.д.

Сущностная природа универсума, являющаяся просто формой Бхайравы, и которая благодаря восприятию явного (pradarśita), умозаключению (yukti) (в соответствии с учением гуру) и традиционным наставлениям (агамам) устанавливается как почитаемая не-высшая манифестация (арага), — это śakta, т.е. принадлежащее Шакти. Сердцем или сущностью этой природы шакта является Шива, который удерживается крепким объятием божественной Шакти, т.е. высшей силой (рага).

Под словом «Бхайрава» понимается Шакти, божественная энергия вселенной в соответствии с принципом, что всё является формой всего остального (sarvasarvātmakatā vapuḥ).

Сердце, или сущностная природа феноменальной реальности, (пага гūраѕуа), пронизываемая Шакти, — это Шива, который отождествляется с высшей нерасчленённостью (рагела abhedena) в соответствии с вышеприведённым принципом, поскольку без него невозможно даже разделение. То есть если бы Шива и Шакти не господствовали над феноменальной реальностью, её состояние различия не было бы возможно. Это уже было установлено прежде. «О, с прекрасными бёдрами (suśroni)», — это звательный падеж. (Разделяя «bhairavātmanaḥ» на две части — «bhairavātma» и «паḥ», а также соединяя «hṛdayaṃ» с «suśroni» и превращая это в составное слово «suśroni-hṛdayaṃ», Абхинавагупта даёт данному высказыванию следующее объяснение:)

То, что неизменно включено даже во враждебную майю, а также состоит из чистого сознания, есть сущность между двумя бёдрами, т.е. женский половой орган (yoni-rūpam). Шакти в форме полового органа (йони) — это состояние Бхайравы, которое указывает на полноту (рūrṇatā) феноменальной реальности (nara-bhāva), вмещающую в себя все

восприятия, начиная от ограниченных переживаний (sakala), [божественных переживаний] мантры, мантрамахешвары, и заканчивая неподвижными существами (растения и пр.), чья жизнь состоит из эмпирического самоощущения, и которые (т.е. все эти восприятия) правильно называются «наши» (naḥ).

### Объяснение tṛtīyam brahma

Брахман (принятый в трике), – это тот, кому присуща порождающая активность универсума, кто наполнен массой блаженства (ānanda-śaktighanam) и устремлён к viślesana, т.е. к отделению от Шивы и единению с Шакти. Такой брахман обширен (bṛhat), всеобъемлющ (vyāpaka) и насыщается исключительно за счёт союза с Шакти. Этот брахман определённо не похож на тот, который принят у ведантистов и который не слишком отличен от абсолютного нигилизма. Он называется третьим брахманом, поскольку он больше соответствует Шиве, чем нара или Шакти. Поэтому в тантрах и, в частности, в «Паратришике» (atra) это, т.е. союз мужского и женского принципа, является самой сутью, которая представляется как объект почитания. Даже в случае с обычным человеком, чей ум не проник в сущность такого рода порождающей активности, просто благодаря следованию внешнему ритуалу, ограничения, которые управляют состоянием обычного существа (раśu)<sup>18</sup>, постепенно ослабляются и, наконец, полностью ослабевают, вначале медленно, а затем полностью разваливаются, и тогда автоматически достигают состояния погружения в сущность (союз Шивы и Шакти). Такое проникновение в сущность не похоже на следующее буквальное утверждение: «Я вошёл в сердце, и оно есть высшая богиня», скорее, это поиск внутри сердца. Об этом уже подробно говорилось. «Ни ограничения *шастр* не могут сковать сердце жёсткими пределами, ни мирские взгляды не могут омрачить сознание. Только это является состо-

янием полноты, преисполняющим радостной поглощённостью (khecarī-sāmya), которая полностью насыщает свойством сущностной природы Божественного». Как мною было сказано в одном из гимнов: «В тех, чей ум стал чище благодаря преданности тебе, на миг это состояние отчётливо устанавливается в сердце». Поэтому необходимо почитать трёх богинь, которые находятся на углах – т.е. пара, парапара и апара) треугольной Шакти, а также трансцендентальную богиню в центре, – воплощение высшего благословения<sup>19</sup>. В традиции божеств есть наслаждение kşobhātmaka-visarga, которое происходит в силу непрерывного течения блаженства неиссякаемого благословения<sup>20</sup>. В традиции yāmala, или vīrayoginī, или vīra-dūtī, есть физическое единение (saṃghatta) виры и йогини. Целью является лишь стимулирование непрерывного благословения (nityānanda) посредством соприкосновения половых органов. Благодаря такому контакту появляkşobhātmaka-visarga. Это приводит к интенсивному наслаждению<sup>21</sup>. В одном индивидууме (ekavīratāyāmapi) то же самое [сексуальное] наслаждение возникает благодаря сосредоточению ума на сущностном наслаждении Самостью. Что же касается обычного, человеческого полового сношения, то в момент плотного соприкосновения половых органов мужчины и женщины, внешних и внутренних их частей, ум обоих растворяется [в высшей Шакти], и в результате возникает<sup>22</sup> наслаждение, которое находится в эякулятивной части полового органа. В этой связи мистический смысл такого сношения выражается в следующих строках:

«Необходимо направить (т.е. сосредоточить) чудесный ум одинаково на центр vahnī (место сжатия) и vişa (место расширения), либо сам по себе, либо пронизанный праническим дыханием (vāyu). Так соединяются с блаженством сексуального союза». <sup>23</sup> (V. Bh. строфа 68) Таким образом, это соединение благодаря благословению, которое является почитанием «сердца», т.е. сущностной природы *парадеви*.

Как было сказано в «Трикатантрасаре»<sup>24</sup>: «Развёртыва-

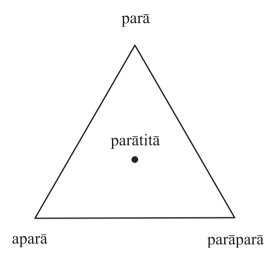
ние благословения — это «поклонение (почитание)». Необходимо осуществлять это поклонение *триконы* (треугольника), <sup>25</sup> поднося сладкие цветочные ароматы, благовония и т.д., которые доставляют удовольствие сердцу». Всё пронизывается двумя мудрами, которые, по сути, есть *джняна* и *крияшакти*. Только среди божеств игра *джняна-мудры* или *шиватриконы* проявляется внутри, тогда как игра *крия-мудры* или *шакти-триконы* — вовне<sup>26</sup>; среди *вира* всё происходит наоборот. Когда же речь идёт о вхождении в сферу наслаждения (таdhya-dhāma), т.е. suṣumṇā, одновременно присутствует сходство и различие. Именно с этой точки зрения утверждалось, что символ женского полового органа (*крия-шакти*) должен быть преподнесён символу мужского полового органа (*джняна-шакти*).

## Примечания

- 1. Tṛtīyam brahma: Обычное обозначение для брахмы это «аuṃ-tat-sat»; «sat» и есть третий брахма. «Sa», с которой начинается третий *брахма*, т.е. *сат*, символически обозначается как «третий *брахма*».
- 2. «Tithīśa» или владыка гласных это «аṃ». После неё следует «аḥ» или *висарга*. Таким образом, «sauḥ» это мантра, которая обозначает трансцендентальное (*ануттара*).
- 3. Сердце (hṛdayaṃ) это средоточие Бхайравы. Это местопребывание Владыки (pratiṣṭhāsthānaṃ). В своём комментарии (Р.Т. V.) ко второй строфе Абхинавагупта говорит, что «сердце» это само сознание ануттары, это его самое сокровенное местопребывание, самый центр сознания (рагаṃ pratiṣṭhāsthānaṃ saṃvidātmāhṛt). В другом своём комментарии (L. V.) Абхинава объясняет это следующим образом: «Вhairavātmano bhagavataḥ śabdarāśeḥ viśvaśarīrasya hṛdayaṃ sārabhūtaṃ». Если мы представим, что универсум это тело, то это будет его сердцем, т.е. самой сутью этого универсума (вселенной), который, иными словами, есть совокупность [застывших] зву-

- ков. Комментируя слово «hṛdayaṃ», которое появляется в девятой главе (P.T.V.), Абхинавагупта говорит, что это есть источник всех созидающих энергий (yonirūpam).
- 4. Обычно *йогини* это посвящённые, овладевшие сверхъестественными способностями. Здесь же это слово, судя по всему, обозначает тех божеств, которые освобождаются и отождествляются с Шивой.
- 5. Рудра в данном контексте представляется освобождённой душой, отождествляемой с Рудра-шивой.
- 6. Термин «*йога*» в данном случае обозначает сверхъестественные силы и союз с Шивой.
- 7. «Ѕаṃyak uccāra» в данном контексте означает не просто повторение вслух, но беззвучное, спонтанное и тонкое внутреннее движение мантры. Именно единство с дыханием приводит к реализации. Комментируя «Лагхуврити», Абхинава утверждает следующее: «Когда в результате произнесения (уччара) данной мантры йогин полностью погружается в прану, только благодаря этому мантры и мудры, которые являются воплощением знания (джняна) и активности (крия), обращаются к йогину, который произносит эту мантру, и предоставляют ему всё, что он пожелает». (Asya bījasyoccāre prāṇarūpātāyaṃ samāveśena tavāt hṛtamātra eva jīānakriyāśakti-śarīrā mantramudrāḥ sadya eva sammukhatām uccārayitur ābhimukhyaṃ pratipadyante.)
- 8. «Smarate» означает не просто заучивание, но пристальную внимательность по отношению к этой мантре. Вот почему это переводится как «наличие внимательности».
- 9. Muhūrta = 2 ghaṭikā. Одна *гхатика* равняется 24 минутам. Следовательно, одна *мухурта* равняется 48 минутам.
- 10. «Ситвака» это śākta-sparśa, охватывание *шактичакры*, которое происходит в suṣumṇā или madhya-naḍī (центральном энергетическом канале). «Чумбака» означает магнит. Также, как магнит притягивает металлические опилки, *шакта-спарша* притягивает к себе практикующих.

- 11. «Матери» это восемь божеств *йогешвари*, *брахми*, *махешвари*, *каумари*, *вайшнави*, *варахи*, *аиндри*, и *чамунда*, возглавляющие различные группы фонем.
  - 12. Повелительницы йогинь.
- 13. Абхинавагупта говорит в своём «Лагхуврити», что виры это агхора и пр. В «Паратришика-виваране» он утверждает, что виры это разум (буддхи) и органы действия (kriyendriyākhyāḥ и т.д.), когда они обращаются вовнутрь, к Шиве.
- 14. В «Лагхуврити» Абхинавагупта говорит, что *вирешвары* это божества, связанные с navātmā-mantra.
- 15. Там же он утверждает, что те становятся *сиддхами*, кто достигает сверхъестественных сил благодаря своему мастерству в *шакти-чакре*, т.е. благодаря управлению колёсами (cakra), или группами энергий (taccakrabhyāsjāta-vibhūtyaśca siddha jayante).
- 16. Там же он говорит, что это *шакти*, отличающиеся от *кхечари* и т.д. (śākinīnām śaktīnām khecaryā-dibhedabhinnānām). Лакшмирама в своём *виврити* утверждает, что это группа *йогинь*. Свами Лакшманджи также считает, что это группа *йогинь*. Судя по всему, это группа *йогинь*, достигших сверхъестественных способностей.
- 17. В своём санскритско-английском словаре Муни-Вильямс пишет, что «samayaṃ dā» означает «давать согласие», а «samayaṃ kṛ» «прийти к согласию или договориться». Это выражение используется здесь в значении «договориться о встрече или свидании».
- 18. Данными ограничениями (узами) являются āṇava, māyīya и kārma-mala.
- 19. Здесь рекомендуется почитать высшую (*пара*), высшую и не-высшую (*парапара*), а также не-высшую (*апара*) *шакти*. Трансцендентальная (parātītā-devi) находится в центре.



20. В божественной традиции физический контакт с женщиной отсутствует. Те практикующие, которые достигли этого уровня, чувствуют прилив внутреннего блаженства благодаря пробуждению *кундалини*. «Kşobhātmaka visarga» относится к процессу течения звука (*шабда*), соприкосновению (*спарша*), форме и цвету (*рупа*), вкусу (*раса*) и запаху (*гандха*), которые источаются из чистого наслаждения.

Такое соединение является внутренним духовным союзом (jñāna-mudrā), а не физическим совокуплением (kriyā-mudrā).

21. Только те мужчины и женщины могут называться вирами и йогинями, которые достигли khecarī-sāmya. Они могут осуществлять совокупление (kriyā-mudrā). Они развивают способность, позволяющую им тотчас выйти на уровень шакта без эякуляции во время оргазма. Они осуществляют совокупление не для сиюминутного сексуального удовольствия, но для трансформации сознания посредством внутреннего наслаждения шакты.

22. В четырёх описанных видах совокупления, во-первых, следует расширение аспекта *пара*, во-вторых и в-третьих – *парапара*, и в-четвёртых – *апара*.

В первых трёх случаях при совокуплении происходит контакт kunda-golaka, а в четвёртом – контакт śukra-śonita.

Соединение *вир* и *йогинь* технически называется «ādi-yāga», что дословно означает «главное (первичное) жертвоприношение».

- 23. «Smarānanda» это блаженство сексуального соединения посредством воспоминания без физического совокупления. Это лишь «перевёрнутая kāma», или сексуальное наслажление.
  - 24. Сегодня эта книга недоступна.
- 25. «*Трикона*» это особый термин. Символически он обозначает как «*шива-трикона*», в котором преобладает мужской половой орган (*джняна-шакти*), так и «*шакти-трикона*» с преобладанием женского полового органа (*крияшакти*). *Трикона*, который упоминается в «Трикатантрасаре» это *шакти-трикона*.
- 26. По отдельности они известны как просто *трикона-мудра*, как *шива-трикона*, или же как *шакти-трикона*. Вместе два этих треугольника известны как *шаткона-мудра* (шестиугольная мудра).

#### **TEKCT**

(evametat caturdaśasuyutam стр. 79, 1.9 – etadbhairavātma hṛdayam стр. 82, 1.20)

# Перевод

Объяснение терминов caturdaśasuyutam, tithīśāntasamanvitam, trtīya-brahma и hrdayam.

(Здесь Абхинавагупта даёт объяснение текста с 9-й строфы и далее:)

### Первое толкование

Это, т.е. третий *брахма*, а именно «hṛdaya-«sa» (или *ам-рита-биджа*), соединён с четырнадцатой гласной («au»), связан с шестнадцатой гласной (*висаргой* «aḥ»), которая располагается после «души пятнадцати *калаа* (tithīśa)». («sa+au+aḥ» = sauḥ)

«Yutaṃ» можно перевести как «пара» (yugmam) («пара» здесь – это некое состоящее из двух частей целое, каждая из которых немыслима без другой). Вместе с четырнадцатым эта пара производит шестнадцатое, которое есть главенствующее божество пятнадцати гласных, т.е. висарга аḥ.

Её (висарги) окончание является семнадцатым, а именно трансцендентальным аспектом реальности (ануттара). «Сердце» (хридая) — это то, что связано с ним (с ануттарой). Уже было точно установлено, что все вещи, внешние и внутренние, такие как чашка и удовольствия, содержат этот зародыш (источник всякого существования) как высшую реальность. Следовательно, это (ануттара) является сердцем, или сущностью [реальности].

### Второе толкование

(Здесь Абхинавагупта объясняет посредством разделения «caturdaśa» на «catur» (четыре) и «daśā» (состояния).) Это толкование относительно фонемы «а». То, что является брахмой, т.е. равновесием (sāmarasya), иными словами то, что является связью четырёх состояний (caturdaśa), т.е. udyoga, avabhāsa, carvaṇa и vilāpana субъекта и объекта, есть первичное и нераздельное состояние. Связанность с этим означает «неотдельность от этого».

Гласные вплоть до последней « $\bar{u}$ » известны как tithīśa, поскольку из них возникают остальные фонемы¹. Последние гласные, следующие в конце гласных *титхиша*, – это четыре бессмертных фонемы, а именно  $\bar{t}$ ,  $\bar{t}$ ,  $\bar{t}$ . Брахма тесно связан именно  $\bar{c}$  отими гласными. С точки зрения восхождения

(иерархии), Шива, который выше чем *нара* и Шакти, является третьим. Поэтому третий *брахма* отождествляется с высшим Шивой.

Субъект восприятия (vedaka), продвигаясь посредством четырёх состояний udyoga, avabhāsa, carvaṇa и vilāpana, на основе своей устремлённости расширяется благодаря этим состояниям; растворяя амритакалы (ţ, ţ, ţ, t) в самом себе, он объединяет всю объективность со своей Самостью. Таким образом, благодаря осуществлению слияния возбуждённого состояния субъекта и объекта с собственной Самостью он входит в состояние ануттары, в самое сердце универсума, которое может быть доступным только для джняны (гнозиса), характеризуемого тождественностью, или йоги, характеризуемой активностью. Как было сказано в «Бхагавадгите»: «Тот, кто утверждается в йоге, рассматривает всё как тождественное (божественное) во всех случаях. Он видит Самость (во всех существах²) и всех существ в собственной Самости».3 (VI, 30)

# Третье толкование

(Это толкование с точки зрения ананды, т.е. относительно фонемы «ā».) Именно ананда-шакти (сила блаженства) является основой возникновения чистой иччха-шакти (воли), т.е. чистая иччха-шакти потенциально содержится в ананде. В обратном порядке иччха является третьей по отношению к крия-шакти (т.е. крия, джняна и иччха). Эта иччха (воля) в своём первоначальном аспекте, будучи незатронутой объектами желания, является брахманом (tadeva prāk-koṭau-iṣyamānādi-akaluṣam brahma).

«Caturdaśa» может быть переведено как «40» посредством разделения этого слова на «catur ye daśa», т.е. «четыре раза по десять». Бхайрава, вместе со своими тремя *шакти* (т.е. *пара*, *парапара* и *апара*) плюс 36 категорий (tattvāni), – образует число 40. Как было верно сказано: «Очищаются

тридцать шесть *таттв*. Очищающий – высший Бхайрава. Средства (очищения) – высшая триада (*пара*, *парапара*, *апара*). Такая инициация – высшая».

«Саturdaśa yutam» переводится как «связанное с этими 40». *Ананда-шакти*, уже высшая и совершенная, соединяется со всеми гласными и последующими фонемами, т.е. согласными, которые обозначают землю и пр. (tadantaiḥ-yonirūpadharādibhiḥ samanvitaṃ) «Samanvitam» рассматривается здесь как наречие «объединённое».

Брахма в данном случае — это сердце (*хридая*) или центр (средоточие). Он непосредственно воспринимается (sakṛd-vibhātaṃ) повсюду (в форме гласных и согласных, субъектов и объектов), а также постигается в основном благодаря интуиции (prasaṃkhyāna-gamyam mukhyataḥ).

Необходимо понять, что для тех очистившихся благодаря высшей милости, кто достиг соответствующего постижения, практика йоги бесполезна, подобно обманчивой иллюзии (vṛthaindrajālika-kalanā-sadṛśo).

## Четвёртое толкование

(Это толкование с точки зрения  $uquxu^6$ , т.е. относительно фонемы «i».) В данном случае толкование даётся с точки зрения uquxu (аспекта Шивы). Третье – это uquxa. Это и есть брахма; брахма – это тот, кто является bṛṃhita (созревший, разросшийся, развившийся). В данном контексте это брахма ман, поскольку он отождествляется с объектом желания, он полностью созревает и, следовательно, является полным брахмой (bṛṃhitaṃ iṣyamāṇena abhinnena pūrṇam brahma).

«Саturdaśayuta» может быть переведено как «то, с чем соединяются 40». Слово «уuta», следующее после «caturdaśa», также может быть интерпретировано в смысле «нераздельного», т. е. 40 присущи только *брахме* как *иччхе*, и они неотдельны от *брахмы*. «Tithīśānta-samanvitam» может быть переведено следующим образом: «Tithīśa» означает «владыка

гласных», т.е. ануттара, или «а». «Тітһīśānta» означает «в конце «а» или «ā» ананда-шакти». «Samanvitam» может быть разделено на sam+anu+itam. «Anu» означает «после» (раścāt). «Sam» означает «хорошо» (saṃyak), а «іtam» — «известно». Таким образом, «samanvitam» означает «хорошо известное после ананды как иччха, — это хридая, или сущность Бхайравы.) Этот іссһātmaia-brahma является bodhamaya, т.е. чистым сознанием.

#### Пятое толкование

(Это толкование с точки зрения *ишана*, т.е. относительно фонемы «ī».) Данное толкование даётся относительно *ишана*, т.е. фонемы «ī» (iśānāpekṣayā). «Tṛtīyam brahma» можно перевести следующим образом: третье, т.е. *иччха*, — это *брахма*. Это означает, что в силу развёртывания (prasāravaśāt) он стал великим (bṛhatbhūtām, что является этимологическим значением *брахмы*), т.е. он стал правителем (īśānatām āpannaṃ). «Caturdaśayutaṃ» означает «то, в чём 40 *таттв* смешиваются друг с другом».

«Tithīśa» может быть переведено следующим образом: акула, или ануттара — тот, кто является владыкой гласных (tithīśvarasya akulamaya anuttarātmanaḥ). «Апtaḥ» означает погружение (saṃkṛtiḥ), т.е. погружение в ануттару, т.е. в первичную пульсацию кула-шакти, которая погружена в акула, или ануттару. Следовательно, «tithīśāntasamanvitam» означает «соединённое с первичной пульсацией кула-шакти, которая погружена в акула, владыку гласных». (Это и есть хридая, или сущность Бхайравы.)

### Шестое толкование

(Это толкование с точки зрения *унмеши*, или фонемы «u».) В данном случае толкование даётся с точки зрения *унмеши*, или энергии знания (*джняна-шакти*).

Третий брахма – это ишана, или правитель.

Когда 40 категорий просто отделяются от унмеши, т.е. когда во внешней манифестации есть первичная пульсация, тогда это состояние известно как caturdaśayutam (в данном контексте «yutam» означает отделение). «Тithīśāntena» означает «вместе с первичной пульсацией». Всё это означает «вместе с желанием проявиться (прорасти)» (prarurukṣutayā). Это тесно связано с первичной пульсацией кула-шакти, которая погружена в акула, «владыку гласных». Слово «sam» в «samanvitam» означает «сохранение» (bharaṇa), т.е. поддержание состояния объективности.

#### Седьмое толкование

(Это толкование с точки зрения *уната*, или фонемы «ū».) Уната – это промежуточная точка между джняна-шакти и крия-шакти. Об этом уже говорилось прежде. Её природа есть ūdhatā, т.е. заключается в удерживании данного раздела категорий существования в самой джняна-шакти до манифестации. В соответствии с установленной практикой (rūdhyā) третий брахма на этом уровне является тем, кто удерживает всю движущуюся и неподвижную манифестацию внутри. В отличие от полностью дифференцированного порядка манифестации (aśuddha-sṛṣti), а также дифференцированного и недифференцированного порядка манифестации (śuddhāśuddha-srsti), в данном же случае мы имеем исключительно недифференцированный порядок манифестации (śuddhasrstyātmakam). Следовательно, это и есть третий брахма. Фонематически он связан с таттвами, которые являются самим сердцем реальности, т.е. с гласными и с согласными, начиная с «ka» и заканчивая «kşa», которые следуют после гласных (tadantaih).

#### Восьмое толкование

Данное толкование даётся относительно четырёх пустых гласных (śūnya-catuṣka), а именно  $\mathfrak{r}$ ,  $\mathfrak{r}$ ,  $\mathfrak{l}$ ,  $\mathfrak{l}$ . Прежде всего, это толкование даётся относительно « $\mathfrak{r}$ ». Это есть пустое

пространство (акаша), символизируемое буквой «ŗ», в котором растворяется во время стягивания (saṃhāra) мировой системы состояние (daśā) четырёх (catur), т.е. земли, воды, огня и воздуха, в грубой форме, или же в тонкой форме остаётся как пустое пространство. Иччха (i), присущая ŗ (r+i=ṛ) и рассматривающаяся в обратном порядке относительно крия (ананда, иччха, джняна, крия), является третьим брахмой. Связанный (yutam) с пустым пространством третий брахма может называться иччхой. Этот брахма наполнен внешним теплом (жаром) tithīśvara, т.е. солнцем. Солнце (arka) является символом знания (pramāṇa). Таким образом, «tithīśānta-samanvitaṃ» означает «соединённое с жаром (tejas) знания».

### Девятое толкование

(Это толкование относительно фонемы « $\bar{r}$ ».) Это также объясняется в соответствии с вышеизложенным объяснением. «Тṛtīyam-brahma» в данном случае рассматривается в связи с ишана, символизируемым долгим « $\bar{i}$ », которое появляется в « $\bar{r}$ » ( $\bar{r}$ + $\bar{i}$ ). Это также объясняется как связанное с теплом познания (pramāṇa).

# Десятое толкование

(Это толкование относительно фонемы «!».) Третий брахман известен как иччха в той мере, в которой «і» присуща «!» (1+i=!). Именно vyoma или śūnya (пространство), которое является внутренним состоянием (antaradaśā) четырёх (земли, воды, огня и воздуха), есть его основа (ādhāra). Поэтому они связаны. Брахма, сочетающийся с определённой реальностью, которая следует за tithīśānta, т.е. за жаром огня (vahni), известным как pramātṛ-tejas, имеет природу пустоты (vyomātma).

#### Одиннадцатое толкование

(Это толкование относительно фонемы «!».) Также как

и в фонеме « $\bar{i}$ » третий *брахма*, присущий фонеме « $\bar{i}$ », — это само *ишана* ( $\bar{i}$ + $\bar{i}$ =  $\bar{i}$ ). Это связано, с одной стороны, с пространством, с внутренней пустотой, с основой четырёх категорий земли, воды, огня и воздуха (caturdaśa-yutam), а с другой стороны — с тем неопределимым, что следует за pramāt $\bar{i}$ -tejas (tithi $\bar{i}$ sānta).

Только сам Бхайрава осуществляет такие мощные погружения в полнейшую форму пустоты (paripūrņa-śūnya).

Это означает следующее. Когда иччха вместе с ишана, которые являются его собственной природой, достигают уровня пустоты (vyoma) объективного восприятия (vedya), некоторое время покоятся в небольшом свечении, и внезапно выходят на уровень пустоты (vyomebhūmim), который ничем не ограничен (aparyantatām) и стабильно устойчив (niścalām), почти как дерево или камень. О йогинах, которые вошли в это состояние пустоты, подобное глубокому сну без осознания каких бы то ни было объектов (apavedya-suṣupta), говорится так: «Даже звук литавров и бронзовых тарелок не может пробудить их из этого состояния погружённости».

### Двенадцатое толкование

(Это толкование относительно фонемы «е».) Теперь, в соответствии с вышеизложенным процессом, когда шесть гласных (a,  $\bar{a}$ , i,  $\bar{i}$ , u,  $\bar{u}$ ) входят в другие, возникает разнообразие форм. Учитывая всё это, природа третьего *брахмы* такова: Когда *иччха* вместе с *ишана* (i,  $\bar{i}$ ) обращаются к вхождению в *ануттару* (a,  $\bar{a}$ ), испытывают радость эмоционального подъёма, которая зарождается благодаря союзу *шакти-кшобха*, или *иччха-шакти* и *ануттары*, — именно так говорится относительно данного состояния.

«Sāmānya-spanda» — это четвёртое состояние отдельных (viśeṣa) *спанда* качеств сознания, текущих вовне, в форме гласной с медленным темпом, с преобладанием природы *саттвы*, или гласной со средним темпом, с преобладанием при-

роды раджаса, или же гласной с быстрым темпом, с преобладанием природы тамаса. Это обозначается словом «саtuḥ» (четыре). Когда имеется состояние саманья-спанды – это акула. Иччха вместе с ишана соединяются с этой акула, или, иными словами, с ануттарой – это третий брахма в данном контексте. Этот брахма также соединяется с «ā», появляющейся после завершения фонемы «а», т.е. tithīśa (tithīśasya akārasya antyena ānandaśaktyātmanā anvitam).

# Тринадцатое толкование

(Это толкование относительно фонемы «аі».) (В этой связи Абхинавагупта разделяет «bhairavātmanaḥ» на две части, т.е. «bhairavātma» и «паḥ».) И точно также, когда фонема «е» входит в высшее состояние, т.е. ануттара вместе с ананда-шакти (а, ā), тогда, обретая состояние долготы, т.е. «аі» (dirghībhūtaṃ), она пребывает в совершенной форме Бхайравы и является для нас (шайва) брахмой.

Таким образом, эта пара гласных, «е» и «аі» (bījayugmam), благодаря разным способам<sup>9</sup> вхождения в гласные «а» и «ā», становится «ācchāda-samartha»<sup>10</sup> и «prasava-samartha»<sup>11</sup>, которые определённо имеют природу «kāma-tattva» и «vāk-tattva»<sup>12</sup>. Это подтверждается такими строками, как: Все желаемые объекты (kāmān) должны осуществляться силой желания (kāma). Эта *шакти* должна естественно (kāmam) прилагаться ко всем объектам желания.

Биджа или гласная, присущая «е» и «о», т.е. состояние ануттара, даёт словесное выражение кама-таттве (присущей «аі» и «аи»).

### Четырнадцатое толкование

(Это толкование относительно «о» и «аи».) Что касается пятой и шестой фонем, т.е. «и» (unmeşa) и « $\bar{u}$ » ( $\bar{u}$ natā), то объяснение, которое давалось ранее, — что третий *брахма* связан с распределённой формой сорока категорий, а также

с группой гласных и согласных, — будет полезно и здесь. Когда он входит в состояние *ануттара*, то становится a,  $\bar{a}$  + u,  $\bar{u}$ , что соответствует «о»; a,  $\bar{a}$  + o, что соответствует «аи». Следовательно, в контексте «о» и «аи» именно третий *брахма* тождественен Бхайраве.

### Пятнадцатое толкование

(Это толкование относится к фонеме «аṃ» или bindukalā.) В соответствии с тем, что было сказано ранее, *брахма*, связанный с распределённой формой сорока категорий, а также с группой гласных и согласных; т.е. *брахма*, проявляясь в бесчисленных формах внешнего мира, является *бинду*, или точкой (*анусвара*). Это является самой сущностью (*хридая*) реальности, т.е. Бхайравой в его аспекте знания. Следовательно, эта сущность, или *бинду*, есть природа третьего *брахмы*.

### Шестнадцатое толкование

(Это толкование относится к фонеме «аф».)

1) С точки зрения внешней висарги:

Всё множество категорий излучается как Бхайрава, и, будучи источаемое вовне и распространяемое, это известно как *брахма*, поскольку обладает природой развёртывания и пребывает вовне.

### 2) С точки зрения внутренней висарги:

Это стадия *висарги*, отождествляемая с Бхайравой, которая благодаря отбрасыванию всякого исключения, характерного для разделения, а также принимая во внимание, что «состояние всего является всеми вещами», разрастается, и, таким образом, также присутствует как внутренняя *висарга*. (В результате, относительно *висарги* имеются два аспекта третьего *брахмы* – внешний и внутренний.) Это было установлено со всей определённостью. Таким образом, распространение шестнадцати видов третьего *брахмы* было описано

относительно гласных. О его развёртывании в связи с каждой согласной уже было сказано.

Теперь выражения «caturdaśayutam, tithīśānta-samanvitam, tritīyam brahma» и «hṛdayam bhairavātma» необходимо объяснить относительно различных стадий жизни.

# Третий брахма относительно классификации телесных состояний

Caturdaśayutam: Принимая слово daśa как daśā, «caturdaśayutam» будет означать «соединённое с четырьмя состояниями». Четыре состояния -1) детство, 2) молодость, 3) старость и 4) перерождение в другом теле (после смерти). Будучи совокупностью этих четырёх состояний (catustayasamāhāramayam), обладая грубым телом, состоящим из пяти грубых элементов (pañcabhautikam), и внутренне соединяясь с tithīśānta, т.е. с выдохом (праной) и вдохом (апаной) (antah tithīśāntan praveśanirgamātmanā prāṇāpāna-rūpeṇa yutam), puryaṣtaka<sup>13</sup> также является третьим брахмой. Будучи распространяющимся (всепронизывающим) (bṛhattvāt), он пуст, и сердце, находящееся в нём, – это сердце Шакти (atra ca hrdayam śaktyātma)<sup>14</sup>. В действительности, именно *шива-биджа* (биджа как источник всякого существования) является абсолютным осознаванием (bodhātmaka) и той, которая в последовательном сжатии (затвердевании) получает 1) физическое тело, 2) прану, 3) пурьяштаку, 4) сознание без каких бы то ни было объектов (шунья) и 5) четвёртое состояние сознания (турья), или метафизическую Самость, которая распространяется на пять видов субъектов с определёнными видами форм (тел). Они соответственно называются: 1) внешняя самость (bāhyātmā), 2) *прана* как самость (bhūtātmā), 3) тонкое тело как самость, которое перемещает душу из одного состояния существования в другое (ātivāhikātmā), 4) внутренняя самость (antarātmā) и 5) высшая самость (paramātmā). Такова сущность (хридая), т.е. сам Бхайрава.

### Примечания

- 1. Пять главных сил Шивы это: ануттара (a) или чит, ананда ( $\bar{a}$ ), иччха (i), джняна или унмеша (u) и крия (e, ai, o, au). Иччха при этом следует после ананды.
- 2. Такое переживание известно как тождественность субъекта (Самости) всему (vedaka-tādātmya).
- 3. Такое переживание известно как тождественность всего Самости (vedya-tādātmya).
- 4. *Иччха* потенциально содержится в *ананде*. Но в данном аспекте она не загрязнена какими-либо объектами желания. И, следовательно, называется чистой.
- 5. Yu miśrane amiśrane vā: Корень «yu» означает как слияние, так и разделение. В данном контексте это означает слияние.
- 6. Разница между *иччха*, упомянутой ранее, и *иччха* теперь заключается в том, что прежде она относилась к первому аспекту (рūrva koṭi), где нет даже намёка на объект желания. Теперь же *иччха* относится ко второму аспекту, где уже имеется тонкое проявление объектов.
- 7. Как только *ануттара* обращается к внешнему развёртыванию, начиная с пульсации (*вимарша*), появляется отклонение от сущностной природы. Но тут оно ещё не вышло из состояния *джняны* и не достигло состояния *крии*, благодаря которому оно проявляется как внешний мир. Это промежуточное состояние śūnyātiśūnya. Мистиками это состояние называется vyomasamādhi. Буква «ṛ» в данном случае обозначает начальную стадию, а «ļ» конечную. Далее представлены четыре стадии этого *самадхи*:
- $ar{\mathbf{r}}$  слабоустойчивое *вьёмасамадхи*, предшествующее *прамана-теджас*;
- 1 полуустойчивое *вьёмасамадхи*, предшествующее теплу воспринимающего субъекта (pramātṛ-tejas);

- 1 полностью устойчивое *вьёмасамадхи*, предшествующее *праматр-теджас*.
- 8. Sāmānya-spanda: Это универсальная *вимарша-шакти* Божественного, абсолютная созидательная пульсация. Когда она овеществляется, выливается в форму различных объектов и становится манифестацией *гун пракрити*, то узнаётся как viśeṣa-spanda.
- 9. «Различные способы» (vaicitryānupraveśāt) необходимо понимать следующим образом:
  - 1)e = a+i, ī, т.е. слияние anuttara, iccha и īśāna;
  - 2)e = ā+i, ī, т.е. слияние ānanda, iccha и īśāna;
  - 3) ai = a+e, т.e. слияние anuttara и trikonabīja, т.e. e;
  - 4) ai = ā+e, т.e. слияние ānanda и trikoņabīja, т.e. e;

В шрифте «Шарада» «е» пишется как IV. Следовательно, она называется *триконабиджей*, т.е. треугольной гласной.

10. «Āссhāda-samartha» буквально означает «с закрытой производящей силой», т.е. недееспособное. Это также называется «аkṣubhdha-samartha», т.е. «с бездействующей жизненной силой». В состоянии, когда мужской и женский принцип, или, иными словами, гласные и согласные, не пребывают в актуальном союзе, или, когда гласные и согласные не смешаны друг с другом, нет никакой внешней манифестации или выражения. Такое состояние известно как «ācchāda-samartha». До тех пор, пока kāmatattva не проявляется и бездействует в kāma-vāk, она не используется практически.

Тайна *кама-вак* состоит в актуализированном союзе мужского и женского принципов, или гласных и согласных. Аспект *кама* Шива-Шакти заключается в их соединении (saṃghaṭṭa).

Краткая (hrasva) гласная «е» символизирует только Шиву, отдельно от Шакти. Следовательно, это лишь ācchādasamartha.

11. «Prasava-samartha» дословно означает способность производить потомство или что-то воспроизводить. «Аі»

всегда долгая (dīrgha) и, следовательно, она символизирует постоянный союз Шивы и Шакти. Это означает, что здесь имеются kāma-tattva и kāma-vāk, или kāma-vāṇī. Таким образом, фонема «аі» символизирует полного и совершенного (рагірūrṇa) Бхайраву, поскольку в соответствии с трикой Шива-Шакти – это и есть совершенный Бхайрава.

12. Кама-таттва относится только к воспроизводящей потенции. Следовательно, она указывает только на аччхада-самартха. (Кама)-вак-таттва относится к актуальной манифестации производящей потенции. Это и есть прасава-самартха.

Фонетически, чистая гласная, не сочетающаяся с согласной, представляет только Шиву, который есть *аччхада-самартха*, или *кама-таттва*. Тогда как гласная, сочетающаяся с согласной, представляет союз Шивы и Шакти. Следовательно, она символизирует *прасава-самартха*, или *вак-таттва*.

B данном контексте «е» символизирует предыдущее, а «аі» – последующее.

- 13. «Ригуаṣṭaka» это тонкое тело, состоящее из пяти танматр (шабда, рупа, раса, спарша и гандха), а также из манаса, буддхи и ахамкары. Оно также является ātīvāhika deha. Оно называется «ātīvāhika», поскольку переносит Самость из одного рождения в другое. До самой смерти Самость находится в пурьяштаке, или в ативахика-дэха. В соответствии с Абхинавагуптой оно также является брахмой.
- 14. Śaktyātma и пять видов воспринимающих субъектов: Сама текучая шива-биджа в своём последовательном затвердевании становится spanda-śarīra, śākta-śarīra, puryaṣṭaka-śarīra, prāṇa-śarīra, и sthūla-śarīra (внешнее грубое тело). Поскольку все они являются выражением энергии Шивы, в соответствии с Абхинавагуптой они считаются видами самости. Таким образом, есть пять различных видов самости, а именно: 1) внешняя самость (bāhyātmā), 2) праническая самость (bhūtātmā), 3) тонкое тело, которое перемещает самость из одно-

го состояния существования в другое (ātivāhikātmā), 4) внутренняя самость (antarātmā) и 5) высшая самость (paramātmā). Всё это есть *брахма*.

#### **TEKCT**

(praveśopāyo'tra стр. 82, 1.20 – bhāvanā saṃvedana yuktyā niyama eva стр. 89, 1.23)

### Перевод

### Способы вхождения в этого брахму

Способы вхождения в это (в сердце Бхайравы) следующие: Необходимо постоянно размышлять над различными стадиями воспринимающих субъектов как над целостным Бхайравой. Далее показывается, что это за способы:

«Саturdaśa-catvāriṃśat-yutaṃ-dviguṇam-aśītiḥ» означает десять (daśa), помноженное на четыре = catvāriṃśat (40). «Саtvāriṃśat-yuta» означает сорок, помноженное на два (80). «Тіthayaḥ раñcadaśa» означает половину лунного месяца (15). Ишана — это Рудра (11). «Аптаḥ samanvita yuktā dviguṇitā kālāstrayaḥ» означает два, помноженное на три (прошлое, настоящее и будущее) (6). Итого получается 112 (80+15+11+6). Слово «тагта» в данном случае означает «размер пальца» (мера длины). Поэтому «dvādaśottaraśatamarmagata» означает протяжённость в пределах 112 пальцев.

И, следовательно, всё предложение означает следующее: Необходимо [постоянно] размышлять над телесным существованием (śarīrasattām eva) как над целостностью (anavacchedena) всех стадий переживания, простирающихся на 112 пальцев¹, а именно: грубое тело (sthūla-śarīra), тонкое тело (sūkṣma-śarīra), причинное тело (para-śarīra), śākta-śarīra и spanda-śarīra, пульсирующее с развёртыванием энергии Я-ощущения (mantra-vīrya-vikāsa-sphurīkṛta), которое наполнено возбуждением, возникающем из visarga-viśleṣa (т.е. испускания семени мужского принципа) и visarga-saṃghaṭṭa (т.е. места соединения

этого испускания, или женского принципа) как самого Бхайравы.

В соответствии с традицией одновременного вхождения (caryākrama), «caturdaśayutam» объясняется следующим образом: То, что обладает четырьмя аспектами (catasro daśā yasya (tat caturdaśayutam)), а именно: сладким, вяжущим, горьким и кислым, т.е. различными видами алкоголя, такими как madya, surā, āsava и т.д.

«Tithīśānta» в данном контексте означает субстанцию, которая испускается из обоих, т.е. из *вира* и *йогини*, или kunda-golaka.

«Samanvitam» означает секрецию, содержащуюся в половых органах, и то, что обозначается словом «kusuma». «Tṛtīyam brahma» означает пепел, остающийся после сжигания топлива в виде вселенной, которая полностью сгорает (т.е. pramiti или осознание). «Bhairavātma» означает насыщенную жидкость. «Hrdayam» означает семенной флюид вира, а также грубую секрецию йогини, находящиеся в половых органах обоих. Эти субстанции (вино и пр.), в той мере, в которой они достижимы, разрушают все загрязнения различия. Дальнейший процесс рассматривается в общих чертах. Сомнение, которое приводит к ограниченности мышления, производит первый росток дерева мира, а затем оно разрастается, вызревает и, наконец, приносит плоды (т.е. полную вовлечённость) мирского существования. Это измышляется бодрствующими так, что может стать устойчивым и для спящих. В случае же с глупцами сомнение укореняется в их умах и по-разному вызревает в зависимости от особенностей их природы.

Поэтому, что касается различных представлений, сомнения принимают разные формы и описываются как ошибочные (adharma) и т.д. Они различаются в каждом тексте и в каждой стране. Как было сказано: «Также как грабитель выносит ценности из дома, – депрессия иссушает жизненную силу тела». (Sp. K. III, 8)

Когда же это сомнение вдруг исчезает, проблемы психофизического ограничения практикующего отбрасываются (nirasta-pāśava-yantraṇā kalaṅko) и он входит в сердце Бхайравы. Поэтому всегда следует прктиковать дисциплину, которая ведёт к сердцу Бхайравы. Таков смысл учения «Тилакашастры». И об этом также говорилось в «Бхаргашикхе»: «Необходимо приветствовать образ жизни виры<sup>2</sup>, а также необходимо поддерживать его должным образом».

В «Сарвачара» также было сказано: «Глуп тот, кто изза неведения допускает сомнение, благодаря которому возникает рождение и смерть. Все мантры имеют природу фонем, и все фонемы имеют природу Шивы. Всё, что считается питьевым или не питьевым (в целом) – это просто вода; всё, что считается съедобным или не съедобным (в целом) – является производным элемента земли. Всё прекрасное или уродливое (в целом) – это продукт элемента огня. Осязаемое и неосязаемое считается всего лишь материей элемента воздуха. Отверстие (мужского или женского органа) всего лишь материя пространства.

Сладости, подносимые (божеству), тот, кто подносит, и тот, кто принимает подношение, все они, о Богиня, есть совокупность пяти элементов. Нет ничего, что не являлось бы продуктом пяти элементов. Зачем же лелеют желания (в виде объектов желания)? И относительно чего сомневаются как о нежелательном?»

B «Виравала-шастре» поддерживается то же самое мнение.

В «Крама-стотра» также было сказано: «Я кланяюсь Кали, которая, занимаясь делами мира (jagato yamāya), изображает (представляет) форму тех, кто выбирает то или иное занятие (yamasya yantuḥ), характеризующееся намерением принять одно и оставить другое (sarvārthasaṃkarṣaṇa saṃyamasya), а также Кали, которая одновременно вбирает (букв. проглатывает) своей внутренней сутью развитые души, [на-

ходящиеся] над *викальпой* и наслаждается великой игрой вовлечения ограниченных существ в *викальпу* (mahāgrāsavilāsa-rāgāt), т.е. той, которая одновременно осуществляет saṅkoca и vikāsa (т.е. сжатие и расширение)».

Я уже детально обсуждал это в своём кратком толковании «Крамакели». Поэтому в «Трика-шастре» эта активность почитается почти безо всяких ограничений. Все вещи достойны почитания. Такое направление мысли уже описывалось детально. Относительно таких каст как *брахманы* и пр., нет какого-то жёсткого ограничения, поскольку разделение каст искусственно. Утверждение, что только *брахманы* предназначены давать наставления, может убедить лишь глупое стадо. Это было окончательно и детально разъяснено Владыкой в «Мукутасамхите». В *трике* же это устанавливается как само собой разумеющееся.

(Далее представлено другое объяснение данного текста.)

# Рассуждения относительно амритабиджы

Четырнадцатая гласная, т.е. та, что находится между «о» и «аф», — это «аи». Завершение гласных (tithīśānta) есть висарга (аф). Тṛtīyam brahma — это тот, который располагается между «şа» и «hа», т.е. «sа». Это действительно мантра (т.е. sauф), которая является порождающим семенем универсума. Всё существующее (sat), представленное фонемой «sa», проявляется либо в сферах земли, пракрити, либо майи, оно, находясь в пределах триады (представленной в виде фонемы «аи») иччха, джняна и крия и будучи воплощением всего, освобождается в и благодаря Шиве (представленному висаргой «аф»). Заким образом, этот неразделяемый (nirvikalpaka) поток манифестации продолжается непрерывно.

Определённая мыслительная конструкция используется, когда в основном необходимо выразить смысл различия, связанный, так сказать, с тремя категориями времени, напри-

мер: «это было определённым образом сделано женщиной, другом и т.д.»; «это определённым образом делается (ими)»; «это будет определённым образом сделано (ими)». И напротив, даже уровень Шивы, который является чистым освобождением (и атара), для несчастных существ обычно (т.е. в обоих состояниях нирвикальны и савикальны) кажется пустыней или густым лесом из-за страха (опасности) перерождений. «Им мерещится, что снопы пламени вырываются из водных бездн. Из-за страха кажется им, будто из полной луны, вместилища подобного нектару света, появляются разрывы молний. Из-за ментальных конструкций у них появляется страх перерождения даже из распространения владычества (ануттары). Что за странные вещи творятся по милости злого рока!»

В «Ишварапратьябхиджне» также было сказано: «Он тот, кто знает, что вся слава (манифестации) моя (т.е. относится к Самости), кто постигает, что весь космос – это владычество (maheśatā) его Самости, даже когда вступают в силу двойственные ментальные конструкции». («Агамадхикара» ПА, 12) «Как среди образов – четырёхрукий Вишну, трёхглазый Шива и т.д., а среди алкогольных напитков – *сура*, *асава* и пр., –приводят к состоянию Бхайравы, так и среди всех фонем именно «sa» приводит к состоянию Бхайравы».

«Sa», природа которой есть нектар высшего блаженства, вмещающая в себе всё множество остальных фонем, высвечивается в виде манифестации. То, что является высшей природой истины (satya), счастья (sukha), обретения (saṃpat) и существования (sattā), – начинается с «sa» и воспринимается во время проявления звука «si», выражающего приятное ощущение, когда происходит вибрация мужского, а также сжатие и расширение женского половых органов. Это действительно не-тāyīya природа сатьи и пр.

Тот, кто посредством схватывания высшей сущности, т.е. *амрита-биджи*, овладевает мастерством узнавания вещи

из простого намёка или жеста благодаря проникновению в истину посредством «sa» (tāvati satyapade anupraveśāt), может узнавать намерения других лишь с помощью фонемы «ga» и т.д., исходя из бесчисленных слов, таких как «gagana», «gavaya» и «gava», возникающих вначале, в середине и в конце. Таким образом, даже одна фонема может выразить весь смысл. Как было сказано: «Благодаря взаимному наложению (отождествлению) происходит смешение слова, обозначаемого объекта и знания (на которое указывает слово). Если же осуществляют практику saṃyama<sup>4</sup> на каждом в отдельности, то могут обрести знание звука всех существ». (Йогасутра III, 17)

Поэтому по большей части даже фонемы «а» и «са», которые являются простыми частицами, аффиксами и т.д., как в состоянии майя (т.е. в обычном мире), так и в высшем состоянии выражают такой смысл отрицания и полноты (утверждения) (пізеdhasamuccayādika-martham abhidadhati), как когда они погружены в состояние субъекта и ещё не обрели объективности, лишены внешнего рода и числа, ещё не получили статуса саттвы, или определённого склонения, а также не отличаются от вещей, ещё не ставших объектами отрицания и полноты (утверждения). Таков также смысл того, что уважаемый Бхартрихари утверждал в следующих строфах «Вакьявичары» или «Вакьяпадии»: «Любое слово является изначально полным в самом себе, в отдельности, но (во взаимоотношении слова, смысла и знания) то же самое слово становится коррелятивным».

В ведической грамматике и божественных шастрах, таких как «Шива-сутра», этимологическое объяснение слов, появляющихся в *мантрах* или при инициации, в соответствии с назначением каждой буквы рассматривается как абсолютно адекватное. Однако, не будучи относительным, этимологическое объяснение каждого слова, в силу превратностей судьбы, не доходило до обычных людей. Природа фонемы «sa» такова же. Объяснение «аu» и *висарги* (в мантре «*саух*»)

уже было дано. Об этом также говорилось в «Пурва-шастре» (Малинивиджая): «Три сферы (притхиви, пракрити и майя) пронизаны фонемой «sa», четвёртая (сфера Шакти) пронизана трезубцем («au»), тот же, кто превосходит всё (Шива), обозначается висаргой («aḥ»). Так описывается развёртывание пара». (M.V. IV, v. 25)

«Таинство этого может быть понято, только когда духовный наставник (гуру) удовлетворён телосложением, достатком, знанием *шастр*, кастой, нравственностью и благими качествами ученика. О богиня, почитаемая *вирами*, только когда таинство (этой мантры) раскрывается (bheditā) самим гуру и радует сердце, только тогда оно должно рассматриваться как приводящее к осуществлению (siddhi), но не иначе». (M.V. III, 57-58.)

Также было сказано: «Есть только одна *сришти-биджа* (т.е. *амрита-биджа*, или *саух*) и одна *мудра*, т.е. *кхечари*. Тот, в ком зарождаются то и другое, располагается на уровне, превосходящем умиротворение».

Поэтому, как правило, это мистическое знание, или мантра, не записываются (явно) в книге. В «Пурва-шастре» «саух» была иносказательно описана следующим образом: «Соединённое с левым бедром творение возникло в соответствие с традицией», где «соединённое с левым бедром» (vāmajāṅghānvitaḥ) на самом деле означает «соединённое с «аи», «творение (джива)» на самом деле означает «sa», «возникло в соответствии с традицией (рāram-paryakramāgatāḥ) на самом деле означает «висарга». (sa+au+:=sauḥ) И в этой книге далее будет сказано: «Как лежащее в семени баньянового дерева».

#### Объяснение «etannah ...yogavimuktidam»

(Naḥ = na+a+aḥ, т.е. «na» – первая буква *малини*, «a» – первая буква *матрики*, символ *вира*, и «aḥ» – символ *висар-га-шакти-йогини*. Личность, рождённая из единства этого, известна как yogini-jāta.) Только такая личность может обла-

дать реализацией сердца Бхайравы, т.е. *амрита-биджи*, или мантры *саух*, и в ней:

- 1) Состояние переживания возникает (jātaḥ prādurbhūtapramātṛbhāvaḥ) из соединения с *шива-вирой*, который познаётся посредством «na» (первой буквы *малини*), «a» (первой буквы *матрики*) и *висарга-шакти* (т.е. *йогини*)\*.
- 2) Или же (состояние переживания возникает) в том, кто является *рудрой*. Рудра это тот, кто может успешно противостоять, или разрушать, ограничения майи. Он настоящий человек. Только он может определённо реализовать это. Тот, кто не является Рудрой и не рождён от йогини, это реализовать не может. Реализация *амрита-биджи* может наделить тождественностью с Бхайравой, которая устанавливается как освобождение (в *трике*). Слово «sadyaḥ» означает «немедленно». Это предполагает, что он тот, кто реализует это таким образом, т.е. *рудра*, или рождённый от *йогини*; никто другой не может этого достичь. Он, будучи таковым, реализует это определённо. Таким образом, он достигает сердца (*саух*), которое предоставляет освобождение незамедлительно.

## Объяснение «asya uccāra kṛte ... svadehāveśalakṣaṇam»

Мантры — это священные фонемы, как мирские, так и божественные. Они спасают (защищают) благодаря размышлению (медитации) (mananatrāṇarūpāḥ). Для мирских целей мантры принимают форму ментальных конструкций (викальпа). Как божественные или трансцендентальные они наполняются силой высшего сознания (saṃvit-śakti). Мудры — это определённые позиции (жесты) рук и ног, обладающие природой крия-шакти. Поэтому «mantramudrāgaṇa» означает собрание великих сил, вызываемых к жизни мантрой и мудрой, которые в совокупности тождественны Парашакти (высшей Шакти)\*\*.

<sup>\*</sup>Такая личность известна как yogin $\bar{l}$ bh $\bar{u}$ h. Абхинавагупта как раз являлся такой личностью. (прим. англ. ред. пер.)

(Далее Абхинавагупта объясняет «svadehāveśalakṣaṇam» следующим образом:)

1) «Sva» означает «своё собственное» (svasya-ātmanah); «тела» (dehasya) (род. падеж) означает «праны, пурьяштаки, шуньи и т.д»; «āveśah» означает, что немедленно, посредством вхождения [в Самость] высшей природы, происходит растворение оцепенения, которое означает зависимость от других, и возникновение уровня сознательного субъекта, проникнутого самодостаточностью. 2) «Svadehāveśah» может быть разделено на svadā+īhā+āveśah. «Svadā» означает то, что сообщает свою природу (пракаши и вимарши) другим объектам; «тіћа» означает распространение первичной иччхи вплоть до крии. «Tayā āveśah» означает проникновение этой самой īhā. Таким образом, вся фраза (svadehāveśalaksaņam) означает: «характеризующееся (lakşanam) проникновением в него расширения īhā, которое обладает божественной природой пракаши и вимарши». Высшее состояние воспринимающего субъекта, характеризуемое īhā, есть svadehāveśaḥ. То есть [peальное] произнесение этой мантры (саух), которая возникает так, как было описано выше, устанавливается в высшем аспекте, т.е. в аспекте высшего сознания Самости (ūrdhvācarane sthitau satyām).

То, каким образом это состояние может быть вызвано, устанавливалось очень часто. (Теперь Абхинавагупта разъясняет «sadyas tanmukhatām» и т.д.) Под словом «sadyaḥ» (немедленно) подразумевается погружение в состояние *ануттары*. «Таптикhatām eti» означает, что после samāveśa обретают высшее сознание (*пара-рупа*). Это проникновение не похоже

<sup>\*\*</sup> В обычной жизни определённые ощущения предназначены для определённых целей. Глаз, например, может только видеть, но не слышать. Однако есть и общее состояние сенситивной активности, в котором функции всех органов чувств могут осуществляться одновременно, без использования грубых чувственных органов. Таково совокупное состояние органов чувств. (прим. англ. ред. пер.)

на то, что происходит у животных, реальная природа Бхайравы у которых скрыта. (Теперь Абхинавагупта разъясняет «muhūrtam smarate»:) «Миhūrtam» в данном контексте означает «48 минут». И хотя *амрита-биджа* не ограничивается временем (akālakalitatve 'pi), всё же слово «мухурта» используется относительно переживания других ограниченных во времени субъектов (para-kalanāpeksayā). «Yah smarati» обозначает того, кто устанавливает сообразную связь с амрита-биджей (anusandhatte). Только он удерживает (sambadhnati), т.е. делает тождественными самому себе (svātmani ekīkaroti) множество мантр и мудр, как уже объяснялось, в силу своего нераздельного (недвойственного) сознания (advayatah). Как он это делает? Только он способен делать это посредством cumbaka, т.е. посредством śakta-śarīra, которое, соприкасается с абсолютным аспектом и подвергаясь всесторонним воздействиям мудр со всех сторон, устанавливает сообразную связь с амрита-биджей.

Частица «tu» используется в значении определённости. Тот, кто отмечен пульсацией Шакти, кто соединил своё сознание в сообразное единение с Шивой, кто является воплощением данного вида истинного состояния (*cayx*), — только он осуществляет это, а не камень и пр., которые входят в категорию *нара*. (Далее следует объяснение «atītānāgata ... kathayati eva»:)

Он самовольно (saṅkalpanāt) рассказывает о всех событиях, которые не имеют определённого смысла (anartharūpam), и продолжает говорить о них до самого конца (kathāparyantatām nayati), о событиях прошлого (atīta), о том, что вероятно произойдёт в будущем (anāgata), о том, что, может быть, не существует (prāgabhāva), или о том, что не существует ни в какой другой форме (anyābhāvāt), т.е. в форме несуществования по причине полного разрушения (pradhvaṃsābhāva), в форме абсолютного несуществования (atyantābhāva), взаимного несуществования (anyonyābhāva), или же любого другого

вида несуществования (itaradapi). В силу каких обстоятельств он это делает? Он отвечает, когда его спрашивают об определённых вещах (pṛṣṭam tad yasyāsti sa tathā), — он всеведущ. Только когда возникает вопрос (praśne), то, что он желает знать (yadeva kila jñipsyati) и что уже находится в нём самом, он выражает вовне, в виде проявленной речи (вайкхари) (tadeva antargataṃ bahiṣkurute).

Как было сказано: «Как держатель этого мира (Шива), которого страстно умоляют осуществить все желания, лежащие в сердце воплощённого йогина, который пробуждается после того, как заставляет подняться луну (сома) и солнце (сурья) (т.е. посредством джняны и крия-шакти)<sup>5</sup>». (Sp. K. III, 1) Тот же самый йогин даже в памяти (относящейся к прошлому) и воображении (относящемуся к будущему) одинаково остаётся в настоящем. Прошлое и будущее для него не существуют.

Как было сказано: «Лучше оставаться в настоящем, которое не ограничено прошлым и будущим». 6 Если состояние воспринимающего существовало всегда и в нём не может быть никакого увеличения или уменьшения, как он может смириться с ограничениями настоящего (прошлым и будущим)? «Такой-то знает это, делает это». Поэтому оно (настоящее) постоянно сияет (sakṛdvibhātatva). Именно потому так было сказано. По той причине, т.е. из-за ограничений, настоящее требует связи с прошлым и будущим. Из-за отсутствия ограничений, в силу бессмысленности надежд, – реальность не определяется временем. Об этом уже неоднократно говорилось. Только Владыка заставляет проявляться различные силы времени. «Более того, то, что в любом бодрствующем состоянии рассматривается как 24 минуты (ghatikā), те субъекты восприятия, которые подвергаются различным переживаниям во сне, тот же самый период времени воспринимают как череду дней, часов (prahara), лет и пр.»

(Теперь Абхинавагупта даёт разъяснение четырнадца-

той строфы – «praharādyadabhipretam ... rudraśaktibhiḥ». Видение божества посредством rodhana и drāvaṇa.)

Rodhana-praharaḥ = prakṛṣtoharaḥ; sākṣāt = sākṣa+ad.

«Ргаһагаḥ» интерпретируется Абхинавагуптой как состояние полного растворения. Смысл этого заключается в том, что практикующий реализует *амрита-биджу* (саух) и ассимилирует объективный мир, воспринимаемый при помощи органов чувств, с собственной Самостью (sākṣāt), или, иными словами, достигает его растворения в акула, или ануттаре.

Отāvaṇa-sakṣa+at: Экстернализируя (воплощая) (at) тот же самый чувственно воспринимаемый (sākṣa) объективный мир, который на данный момент интернализирован, ставя его перед лицом джняна-шакти, пребывающей в садашиве, так называемый прета (preta-śabdavācya-sadāśiva-niviṣṭa-jīāna-śakti-ābhimukhyena) несомненно (asaṃ-digdhaṃ kṛtvā) постигает (реализует) богиню иччха-шакти — источник всех внешних форм (rūpāṇām kalanam), — и увлекается одновременным процессом гоdhana-drāvaṇa-śakti, т.е. здесь Шакти одновременно ассимилирует вовнутрь чувственно воспринимаемый объективный мир (sākṣasya-sendriyasya rūpasya adanaṃ bhakṣaṇaṃ kṛtvā) и осуществляет экстернализацию ассимилированного объективного мира (atanam ca sātatyagamanaṃ kṛtvā).

«Ru» обозначает «rodhana», а «dra» – «drāvaṇa». В данном контексте «rodhana» – это технический термин, который означает «saṃhāra», т.е. стягивание или растворение. «Drāvaṇa» в данном контексте – это также технический термин, и он означает «sṛṣṭi», т.е. манифестацию. Переходя в состояние погружённости посредством *самхары* и *сришти-шакти*, он (йогин) имеет полное восприятие. Именно об этом идёт речь. (Вначале следует состояние внутреннего растворения (*родхана*), а затем состояние внешнего развёртывания (*дравана*).)

# 1. Родхана – состояние внутреннего растворения

То, о чём говорится как о восприятии или переживании

(yadidaṃ darśanaṃ nāma), относится к йогину, который, достигая состояния *акула*, где растворяются волны всех внешних мыслительных конструкций (*викальпа*) (tat-sarva-taraṅga-pratya-stamayārdhya-akula-sattādhirūḍhasya), а также наполняясь *ичч-ха-шакти*, достигающей своей высшей силы благодаря вступлению в контакт с божественной самодостаточностью (svātantrya), которая полна бесконечной славой (ananta-mahima-svātantrya-yogāt), реализует растворение *иччха* в *ануттаре*.

### 2. Дравана – состояние внешнего развёртывания

Затем та же самая *иччха*, становясь ориентированной вовне, принимает аспект *джняна-шакти*, обладая слегка неопределёнными проявлениями в качестве собственного объекта.

Родхана во внешней ориентации и дравана – во внутренней

Джняна-шакти, обладающая природой общей пульсации (саманья-спанда), развёртываясь вовне, обретает форму ощущений (органов чувств), обладающих природой вишеша-спанды (т.е. особой (специфической) пульсации), и йогин в этом состоянии достигает родханы, или остановки (задержки) ощущений в том же внешнем состоянии. Это определённо является atana в rodhana, т.е. непрерывным движением в остановке (sātatyāgamana). Поэтому родхана одинаково является как развёртыванием (drāvaņa), так и растворением (проглатыванием) (bhakṣaṇa). Данный процесс известен как испускание вовне и проглатывание вовнутрь (vamana-bhakṣaṇa). Восприятие (darśana) обладает природой prathā, т.е. предполагает как общее (sāmānya) джняна, так и особое (viśesa) джняна, а также prathā предполагает разнородность развёртывания (prathāyāśca tathavidha-vaicitrya-yogāt). Состояние неопределённости или сомнения основывается на двух альтернативах, например, «является ли это стволом дерева или же это человек». Но даже такая неопределённость обладает элементом определённости (поскольку определённо, что это является

одним из вариантов и больше ничем). Таким образом, божественная сила достигает того, что трудно осуществить.

### Объяснение «prahara ... smarana»

Поистине такой йогин является бхайравой, кто обладает силой памяти, которая есть парапара, соединяющая прошлое восприятие с настоящим. Вот почему было сказано «только в двух прахара», т.е. благодаря помещению двух познаний (пара и апара) вместе. Пара, или предшествующее (прошедшее) прахара – это пара актуального восприятия, тогда как апара, или второе прахара, – это познание (их, т.е. пара и апара) тождественности в настоящем. Вспоминая на этом пути амрита-биджу (т.е. на пути парапара\*), он утверждается в пустом пространстве (вьёма) (vyomastho jāyate), т.е. получает статус опытного в пурьяштака (во время восприятия, или первого переживания), а также (он утверждается) в пустоте (шунья) (во время ароһапа\*\*). Когда его восприятие характеризуется полной поглощённостью (прахара), он обдумывает, вызывая это в памяти снова и снова. «Sākṣāt paśyati asamdigdham ... rudra śaktibhih» связано с этим, также как и с предыдущим. Было сказано, что до тех пор даже память подобна самому первоначальному переживанию. Говорится, что он соединён с *викальпа-шакти* природы *апара*, т.е. он воспринимает даже промежуток, возникающий между первым переживанием и его воспоминанием.

(Теперь Абхинавагупта объясняет строфы 15 и 16.) Когда воспринимая, вспоминая, а затем пребывая в пустоте (vyoma), т.е. в ароhana, (в переживании промежутка между

<sup>\* «</sup>parāpara» означает, что вместе с darśana или anubhavajīāna йогин обладает smṛtijīāna, vikalpajīāna и apohanajīāna.

<sup>\*\*</sup> Санскритское слово «апохана» имеет множество значений: перемещение, удаление, извлечение, рассуждение, умозаключение, аргументация, доказательство, отрицание, отречение, отвержение (прим. ред. пер.)

первым восприятием и его воспоминанием), он снова согласованно воспринимает посредством этих процессов, тогда, вместе с тремя видами познания, характеризуемыми выражением «praharatraya», все внутренние pramātara (mātaraḥ sarvā), или иными словами, внутренние высшие энергии органов чувств<sup>7</sup>, будучи субъектами восприятия, становятся совершенными (siddha) в восприятии объектов независимо от других субъектов, успешных в своём восприятии.<sup>8</sup>

«Yogeśvaryaḥ» обозначает того, кто достиг самодостаточности посредством йоги (aiśvarya), характеризуемой тождественностью с внутренним подлинным субъектом. «Маhābalāḥ» обозначает тех, чьё могущество велико (mahat balaṃ yāsāṃ tāḥ). Сила (bala) в данном случае означает силу беспрепятственного распространения во всех направлениях в отличие от внешних органов чувств. «Они» относятся к внутренним *шакти* (antaṇ-karaṇa-dīdhatāyaḥ), а именно: *манас, буддхи* и *ахамкара*. Они также совершенны, поскольку несмотря на ограниченность, доказываемую обычными мирскими текстами, они полны активности, происходящей из пыла, или самодостаточности.

«Virāḥ-Vira» в данном контексте — это то, что называется органами чувств и органами действия (такого йогина). Владыка *вир* (vireśvarāḥ), или, иными словами, энергий «ka» и других фонем, также становится совершенным.

«Śākinīgaṇaḥ» обозначает *брахми* и других божеств, которые появляются вместе с манифестацией «ka» и других фонем, а также тех, которые являются собранием сил, указывая на различные ментальные модусы, такие как влечение, отвращение и т.д. Это собрание сил также становится совершенным. И поскольку совершенно, оно обладает могуществом (balavān).

«Paramāṃ siddhiṃ yacchanti» означает, что они предоставляют совершенство paramā, которое означает parasyamā, т.е. верную идею (pramiti) о высшем воспринимающем (parasya).

Данное совершенство (сиддхи) есть vikalpātmikā, т.е. даже при помощи внешних способов доказательств йогины могут точно обозначить природу высшего, т.е. то, что является высшим (аsau paraḥ), или же они предлагают наиболее востребованный объект йоги, а именно реализацию [реальной] Самости. [Кроме того], последовательно (кгата́аḥ) используются (vikalpayoga) два альтернативных курса: для йогина, который поддерживает йогическую практику по привычке, не осознавая всей её значимости (аjīātārthakriye), а также для йогина, который поддерживает йогическую практику с полным осознанием её смысла (jīātārthakriye).

# Объяснение «anena ... prasidhyati»

Вкратце (kim bahunā), те адепты (mantriṇaḥ), которые практикуют дисциплину духовного совершенства (sādhayanti) в соответствии с мантрой других текстов, также станут совершенными благодаря этой созидательной мантре (*хридая*, или *саух-биджа*) и освободятся уже в этой жизни. Без неё (мантры) высшее совершенство недостижимо. Таков смысл.

Последнюю строку «yat kińcit bhairava ...» можно перевести следующим образом: Те, кто стали совершенными (siddhaḥ) (благодаря *джняне*), те, кто поддерживают дисциплину духовной жизни (посредством йоги) (sādhayanti), или же те, кто постепенно становятся совершенным посредством таких сил как аṇimā и т.д. (setsyanti), все они достигли или достигнут совершенства только благодаря этой мантре (т.е. *саух*). Без проникновения в эту центральную, созидательную мантру не будет достигнут успех даже в обычной жизни, а также в тантре, т.е. в йогической дисциплине, всё происходит только благодаря этой мантре.

Таким образом, сам высший Владыка и есть эта *хридая-биджа*, т.е. мантра *саух*. Следовательно, укрепившись благодаря трём *шакти* (*пара*, *парапара* и *апара*), он полон udaya-saṃhāra-maya\* и тождественен бесконечному сознанию.<sup>9</sup>

(Далее Абхинавагупта объясняет «adṛṣṭamaṇḍalo'pi».)

### 1. *С точки зрения* pati:

Таким образом, «adṛṣṭa» – это то, что невидимо, т.е. неизвестное, сфера неведения, ограниченность майи (akhyātirūpam aṇḍaṃ māyā-malam). *Хридая-биджа* (*cayx*), реализованная таким образом, устраняет (lumpati) ограничение майи, которое приносит чувство разделённости, а также изначальное неведение (akhyāti rūpaṃ) истинной природы Самости.

# 2. С точки зрения раśu (adṛṣṭaṃ, aṇḍāni eva lopaḥ, tadyogi):

В то же самое время эта *амрита-биджа*, приняв ограничение (lopa или sańkoca), пронизывающее четыре сферы *шакти*, *майя* и т.д., также существует в форме ограничения.

Таким образом, высший Владыка, который является глыбой сознания, наделён *видьей* (т.е. *анубхава*, или состояние *пара*), *майей* (т.е. *апохана*, или состояние *апара*), а также тем и другим (т.е. *смрити*, или состояние *парапара*).

Как верно было сказано: «Переживание (darśana) – это высшая шакти (пара); воспоминание (smaraṇa) – это высшая и не-высшая шакти (парапара); викальпа, или чередование (ароһапа) – это не-высшая шакти (апара). Владыка обладает всеми тремя шакти. Он обладает силой майя (силой различения), а также видья (силой не-различения и отождествления). Майя имеет четыре сферы (притхиви, пракрити, майя и шакти). Видья – это сознание Самости, наполненное милосердием, благотворной энергией Шивы».

Если бы вышеприведённые строфы интерпретировались прежде всего в соответствии с йогой, так, как это предписывается в «Шрипурвашастре» и т.д., тогда вначале необходимо следовать священным заповедям (поститься и т.д.), а

<sup>\* «</sup>Udaya-saṃhāra-maya» — это технический термин. Он означает, что во время восприятия — это восхождение (udīyamāna), во время воспоминания (smṛti) — это udaya-saṃhāra-maya, и во время apohana — это всего лишь saṃhāra-maya. Udaya-saṃhāra включает в себя все три. (прим. ред. англ. пер.)

затем повторять эту мантру (т.е. *саух*). Данные строфы необходимо истолковывать именно так, поскольку в неизменной практике йоги (dṛṣṭakāryeṣu) бесчисленные методы зависят от определённого порядка, связанного с закреплёнными правилами. Йогины также должны соблюдать твёрдую дисциплину по отношению к системе энергетических каналов, вихрям энергии (*чакры*), karaṇa<sup>10</sup>, медитативному мышлению (bhāvanā) и т.д.

### Примечания

1. Пульсация телесного ощущения самости (Я) проясняется в следующей таблице:

| Размерность:                                       | Состояние субъекта:                             | Название тела:            | Размер-<br>ность в<br>пальцах: | Части тела:                                  |
|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------|--------------------------------|----------------------------------------------|
| От пальцев<br>ног до головы                        | Bāhyātma-<br>pramātā                            | Sthūla-<br>śarīra         | 84                             | Внешняя часть тела                           |
| От пальцев<br>ног до Brahma-<br>randhra            | Bhūtātma-<br>pramātā                            | Sukṣma-<br>śarīra         | 12<br>(84+12)<br>= 96          | Внутренняя<br>вторая<br>часть                |
| От пальцев<br>ног вверх на<br>108 пальцев          | Ātivāhika-<br>ātma-pramātā<br>или<br>puryaṣṭaka | Para-<br>śarīra           | 12<br>(96+12)<br>= 108         | Третья часть на 12 пальцев над Brahmarandhra |
| От пальцев<br>ног вниз на<br>два пальца в<br>землю | Antarātma-<br>pramātā                           | Śākta-<br>śarīra          | 2<br>(108+2)<br>= 110          | Четвёртая<br>часть                           |
| На два пальца<br>вверх от<br>Ātivāhika             | pramātā                                         | Spanda<br>-śarīra<br>=112 | 2<br>(110+2)                   | Пятая<br>часть                               |

- 2. Буквально это слово можно перевести как «герой». Данный термин обозначает особую категорию посвящённых тантриков, которые характеризуются храбростью и склонностью к оргиастическим практикам.
- 3. Это означает, что мантра «*саух*» охватывает всю манифестацию.
- 4. «Saṃyama» это технический термин в «Йога-сутрах» Патанджали. В категорию *саньямы* входят три практики: сосредоточенная внимательность (dhāraṇā), медитация (dhyāna) и полная поглощённость ума (samādhi).
- 5. Луна (*сома*) в данном случае символизирует *джняна-шакти* (силу знания), тогда как солнце (*сурья*) *крия-шакти* (силу действия).
- 6. См. «Малинивиджая-варттика» (I, 156) относительно sukhī bhavet.
- 7. «Рагатеśa-śakti» обозначает внутреннюю высшую энергию органов чувств. Слово «таtагаф» подразумевает эти внутренние энергии (*шакти*) органов чувств. Есть разница между indriya-śakti и indriya-vṛtti. *Индрия-шакти* это внутренняя энергия органов чувств, тогда как *индрия-вритти* это способ, которым органы чувств воспринимают объекты. *Индрия-врити* направлена вовне, а *индрия-шакти* вовнутрь. *Индрия-шакти* относится к отождествляющему сознанию (abheda-jīñana), тогда как *индрия-врити* связана с различением объектов (bheda-jīñana).
- 8. Когда все воспринимают один и тот же объект, т.е. когда все воспринимают чашку как чашку, тогда это восприятие подтверждается и рассматривается как верное восприятие. Йогическое восприятие совершенно, независимо от того, воспринимают другие люди определённый объект точно также или нет. Более того, восприятие обычных людей является разновидностью *индрия-вритти*, тогда как йогическое восприятие это разновидность *индрия-шакти*, имеющее совсем другую природу.

- 9. «Ananta-saṃvidaikyaśālī» вмещает идеи «prasāra-hṛdaya» и «saṃhāra-hṛdaya». *Прасара-хридая* это a-ha-m. Это также известно как *хридая-биджа*. *Самхара-хридая* это m-ha-a. Технически это известно как «piṇḍa-nātha». И то и другое относится к тождественности бесконечного Я-сознания.
- 10. «Карана» это один из методов āṇava-upāya, благодаря которому ученик размышляет над тем, что тело и нервная система являются отражением космоса.

# Введение в строфу 19

Было сказано, что «*трика* превыше *кулы*». В самой же *трике ануттара* — это то, что превосходит всё. Именно об этом будет говориться в данной *тантре*.

### **TEKCT**

ADŖṢṬAMAṇṇALO'PI EVAḤ YAḤ KAŚCID VETTI TATTVATAḤ / SA SIDDHIBHĀGBHAVEN NITYAḤ SA YOGĪ SA CA DĪKSITAH //19 //

# Перевод

Любой, кто истинно знает (*биджа-мантру* «*саух*»), даже если он не видел *мандалы*, всё равно постоянно наслаждается развитием совершенства. Он – [совершенный] йогин, и он – [действительно] посвящённый.

#### **TEKCT**

(mandalam crp. 90, 1.7 – nityamiti crp. 90, 1. 19)

# Перевод

«Маṇḍala» $^1-$  это мистический круг (диаграмма), в кото-

рый помещается божество. «Adṛṣṭa» — это тот, кто не видел, или не состоял в сообществе йогинов (aprāptamelako 'pi), выполняющих определённые религиозные ритуалы (caryā) посредством *шакти* (śāktopāya), а также осуществляющих ночью (niśāṭana) религиозные ритуалы посредством практики āṇava, или же постоянную практику соединения переживания с осознанием воспринимающего (haṭhapāka), входящую в категорию метода śāmbhava.

По-другому, *мандала* может быть описана как система каналов, структура *пранических* потоков и более мелких групп каналов.

Следовательно, «adṛṣṭamaṇḍalaḥ», в соответствии с интерпретацией *мандалы*, означает «тот, кто не воспринимал систему каналов и т.д. благодаря йогической практике». Это также может быть переведено, как «тот, кто даже не видел изображения трезубца с лотосами»<sup>2</sup>. Что же касается реализации, то *мандала*, или церемония посвящения (инициации), никак ей не способствует.

«Evam» означает «evameva», т.е. неожиданное (внезапное).

«Yaḥ kaścit» означает «тот, на кого снизошла высочайшая милость (parāśaktipātānugṛhīto)»; «vetti» означает «только он знает». «Только эта реализация является инициацией (dīkṣā), чем же ещё может быть dīkṣā?»

Поэтому, зная это, он [действительно] посвящён всеведущим и почитаемым Бхайравой. Утверждение, что человек с малым интеллектом, самостоятельно использующий мантру (без помощи гуру), сталкивается с проблемами<sup>3</sup>, относится только к мантрам, которые не являются главной, семенной мантрой *саух-биджа*, поскольку последняя – это само сердце Бхайравы. Данная мантра превосходит даже таких божеств как Мантра, Мантрешвара и Мантрамахешвара.

Но это не может быть отображено в книге. Это сама суть Божественного. Уже было ясно изложено, что это может

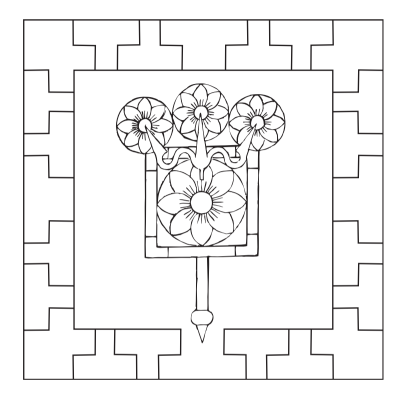


Схема 10

Изображение *мандалы* трезубца и лотосов (triśūlābja-maṇḍalam), описанная в MVUT 9.6-31 (TĀ 31.62-85b). Данный рисунок был любезно предоставлен А. Сандерсоном.)

быть истинно обретено только благодаря нисхождению высочайшей милости. Под «любым» здесь подразумевается то, что любой, независимо от касты, религиозных обетов, *чарьи* и пр., может получить это; ведь главным здесь является прозрение.

Такой йогин наслаждается полным совершенством. И поскольку йогин — это тот, кто томится по приобщению к Божественному, посвящение, которое характеризуется даром духовного прозрения (jñāna-dāna) и разрушением майи (māyā-kṣapaṇa)<sup>4</sup>, передаётся только ему. Частица «са» в данном случае используется в смысле определённости. Таким образом, только он должен с полным на то основанием считаться йогином. И поэтому говорится: «Только он — йогин, достигший полного совершенства. Только он посвящённый».

# Примечания

- 1. Абхинавагупта рассматривает мандалу тремя способами: 1) Круг, в который помещается божество (devatācakram). Обычное значение этого слова; 2) группа каналов для прохождения *пранических* потоков, а также 3) изображение трезубца с лотосами.
- 2. «Тгīśūlābjādimaṇḍalaṃ» это изображение трезубца, представляющего божественную Шакти или Дэви во всех её аспектах. С целью почитания белые лотосы (аbja) располагаются на каждом зубце трищулы. Это изображение находится на предыдущей странице. Перед проведением посвящения такое изображение рисуется известью и показывается ученику.
- 3. Полностью эти строфы выглядят следующим образом:

Svayaṃgṛhīta mantrāśca kliśyante cālpabuddhayaḥ Lipisthitastu yo mantro nirvīryaḥ so'trakalpitaḥ // «Люди с низким интеллектом, использующие мантру самостоятельно (без получения полномочий от гуру) сталкиваются с проблемами. Мантра, которая просто записывается в книге, не имеет никакой силы. Именно об этом здесь говорится».

4. Это герменевтическая интерпретация *дикши*. Слог «dī» означает «dīyate jĩānam», т.е. передача прозрения. Буква «kṣa» означает «kṣīyate pāpam», т.е. уничтожение греха.

### TEKCT

ANENA JÑĀTAMĀTRENA JÑĀYATE SARVAŚAKTIBHIH /

# Перевод

Благодаря простому знанию данной мантры он (будучи совершенным) узнаётся всеми *шакти*.

### **TEKCT**

(ctp. 90, 1.22 - 1.24)

### Перевод

«Он узнаётся всеми *шакти*» означает «всеми всеведущими божествами». Благодаря простому знанию этой мантры он узнаёт то, что знают *шакти*. Это необходимо истолковывать как и прежде. «Sarvābhiḥ śaktibhiḥ» используется в инструментальном значении.

### **TEKCT**

ŚĀKINĪKULASĀMĀNYO BHAVED YOGAM VINĀPI HI // 20 //

# Перевод

Даже без йоги он становится равным семье Щакини.

(стр. 91, 1.4 - 1.6)

### Перевод

Просто обладая прозрением этой мантры<sup>1</sup>, без практики йоги, которая приводит к отождествлению с Божественным, после смерти этого тела, формируемого майей, ученик не только становится равным семейству Щакини, но даже превосходит его, поскольку группа Щакини обладает лишь специфической пульсацией (вишеша-спанда) (которая ведёт только к поведению и отношениям, характеризуемых разделённостью), тогда как он (практикующий) становится тождественным универсальной пульсации Божественного (саманьяспанда)<sup>2</sup> благодаря энергии непревзойдённой акула (sāmānya spandarūpo akularūpaḥ), а также становится хозяином группы шакти.

### Примечания

- 1. «Anena jñātamātreņa» («просто благодаря постижению этой мантры»): В «Лагхуврити» Абхинавагупта объясняет это следующим образом: «Etatsamāveśābhyāsāt», т.е. практикуя погружение в это (*cayx*).
- 2. «Śākinīkulasāmānyo»: В «Лагхуврити» Абхинавагупта объясняет это следующим образом: «Śākinī-kulena devatācakreņa sāmānyastulyo bhavati, anenajīātamātreņa sarvasyavastunaḥ pūraṇāt», т.е. он становится равным группе божеств, поскольку благодаря простому знанию этой мантры осуществляется многообразие всех вещей.

В своём комментарии (виварана) к «Паратришике» Абхинава утверждает, что практикующий, который получил знание мантры саух, не только становится равным щакини, но даже превосходит их, поскольку щакини ограничены вишеша-спандой, тогда как сам практикующий обретает энергию универсальной спанды.

# AVIDHIJÑO VIDHĀNAJÑO JĀYATE YAJANAM PRATI // 21 //

### Перевод

Даже если он не знает предписаний, связанных с ритуалами, всё же он обретает знание (самостоятельно) предписаний относительно подношения.

### **TEKCT**

(стр. 91, 1.10 - 1.15)

# Перевод

«Vidhi» означает как знание (jñānam) (предписаний, связанных с религиозными церемониями), так и его практическое применение (kriyā). Тот, кто не обладает этими двумя, является просто животным. Как было сказано в «Киранагаме»: «Тот, кто думает лишь о способах достижения [чувственного] удовольствия (bhogopāyavicintakaḥ), есть лишь аморфное животное, невежественное, неспособное ни к чему, не обладающее достоинствами, лишённое силы, рассеянное (vyāpī), ограниченное майей и погрязшее в её дебрях».

Но даже такое животное, благодаря простому погружению в эту мантру, становится сведущим (vidhānajña) в подношении. «Vidhānajña» – это тот, кто обладает знанием предписаний, а также осуществляет их на практике (vidhānaṃ jñaca yasya saḥ), т.е. он знает и осуществляет церемонию, соответствующую определённому религиозному обязательству (viṣaya-saṃgata karaṇam prati kartā jñatā ca).

И хотя подношение, которое он делает, может быть формально несовершенным, всё же оно приносит ему совершенный результат, поскольку эта главная, семенная мантра объемлет собою всё.

KĀLĀGNIM ĀDITAḤ KṛTVĀ MĀYĀNTAḤ BRAHMADEHAGAM / ŚIVO VIŚVĀDYANANTĀNTAḤ PARAM ŚAKTITRAYAM MATAM // 22 //

### Перевод

Начиная с kālāgni, от земли и вплоть до майи, тридцать одна таттва покоятся в теле брахмы<sup>1</sup>. Шива, т.е. анашриташива, вместе с шакти покоятся в an<sup>2</sup>+anta+antaḥ, т.е. в висарге (аḥ) после «а». В остальном (рага)<sup>3</sup>, т.е. в «аи», начиная с шуддха-видья (viśvādi), покоится шакти, шакти-трая, т.е. шакти-трищула – садашива, ишвара и шуддха-видья, обладающие природой иччха, джняна и крия. Эта шакти-трищула признаётся как высшая (tacca paraṃ matam) созидающая сила (visargamaya).

#### **TEKCT**

(стр. 91, 1.21 - 92, 1.2)

# Перевод

Kалагни — первичное бхувана категории земли. Таким образом «kālāgnim āditaḥ kṛtvā māyāntaṃ» означает «от категории земли и вплоть до майи». Всё это покоится в теле, т.е. в сущностной природе брахмы, в «sa».

«Viśvādi» означает от *шуддха-видьи* и вплоть до *анаш-рита-шивы* вместе с *шакти*. Anantaḥ = an+anta+antaḥ. «An» означает гласную «а», «antaḥ» – окончание гласных, т.е. *висар-га*. «Param» – это то, что развёртывается (visargāt-makam), т.е. развивается как *шуддха-видья*, *ишвара* и *садашива*.

«Śakti-trayam» означает то, что состоит из трёх *шакти*, а именно *иччха*, *джняна* и *крия*. То, что состоит из них, т.е.

sa+au+aḥ — рассматривается как высшее. То же самое было провозглашено в этих строфах, начиная с фонемы «sa». (Фонема «sa» — это символ 31 *таттвы*, начиная с земли и до майи; «au» — это символ *шуддха-видьи*, *ишвары* и *садашивы*; «aḥ» — символ Шивы и Шакти. Таким образом, мантра *саух* вмещает в себя все 36 *таттв*.)

# Примечания

- 1. Brahmadehagam: «*Брахма*» в данном контексте это «sa». Данная интерпретация основывается на «Бхагавадгите», где говорится, что Брахма это om, tat, sat. Буква «t» в «sat» отбрасывается, и «sa» рассматривается как Брахма. В общем, это называется «tṛtīyam brahma» третье имя Брахмы; первыми двумя были «om» и «tat».
- 2. A+: = aḥ, т.е. *висарга*. Фонема «а» в общем, в *трике*, называется «ananta», поскольку это основа всякого развёртывания.
- 3. Слово «рага», будучи повторенное два раза, даёт два смысла. Первое *пара* означает «в остальном», и второе означает «высшее».
- 4. «Śakti-trayam» означает то, что состоит из трёх *шакти*, а именно: *иччха* –символизирующая *садашиву*, *джняна* символизирующая *шуд-дхавидью*.

#### TEKCT

TADANTARVARTI YATKÑCIT ŚUDDHAMĀRGE VYAVASTHITAM / AŅURVIŚUDDHAM ACIRĀT AIŚVARAM JÑĀNAM AŚNUTE // 23 //

# Перевод

Всё установленное [в универсуме], всё пребывающее в

этом, т.е. в *саух*, находится на чистом пути, т.е. без загрязнений (mala) и ограничений. Ограниченный индивид очень скоро обретает высшее знание Божественного (после реализации *саух*).

### **TEKCT**

(ctp. 92, 1.7 - 1.10)

### Перевод

Что бы ни устанавливалось различными способами, т.е. *бхедабхеда* и *бхеда* в универсуме, всё это покоится в главной, семенной мантре *саух* в чистом состоянии, т.е. в состоянии нерасчленённого единства. «Аṇu» — это 1) тот, кто дышит, а также 2) тот, кто воспринимает и выражает нечто ограниченным способом. Но даже и он (после реализации *саух*) становится величайшим из всех живых существ (mūrdhanyo bhavan) и достигает благодаря влиянию этой мантры (tatprabhāvāt) Божественного знания. Каким образом?

#### TEKCT

TACCODAKAḤ ŚIVOJÑEYAḤ SARVAJÑAḤ PARAMEŚVARAḤ / SARVAGO NIRMALAḤ SVACCHAS TŖPTAḤ SVĀYATANAḤ ŚUCIḤ // 24 //

# Перевод

Первая строка имеет два смысла:

- 1) Гуру, который вдохновляет к знанию этой *амрита-биджа*, должен рассматриваться как Шива.
- 2) Необходимо знать, что тот, кто вдохновляет к знанию этой мантры, есть Шива. Он неизвестен для других, но сам всеведущ, безупречен, чист, совершенен, пребывает в своей собственной сущностной природе и незапятнан.

(стр. 92. 1.16 – 1.19)

### Перевод

Необходимо понять, что *гуру*, или духовный наставник, вдохновляющий к реализации этой мантры, является самим Шивой. Он находится за пределами понимания, поскольку он является [постоянным] субъектом (несводимым к какомулибо объекту). «Svāyatana» — это тот, кто [пребывая в одсвоей сущностной природе], эманирует своё собственное (sva) ауаѕ, т.е. существование или объекты в форме сознания. Всё это уже было детально изложено [ранее].

Таким образом, детально описав это, в заключение, в этом тексте делается упор на сути.

### **TEKCT**

YATHĀ NYAGRODHABĪJASTHAḤ ŚAKTIRŪPO MAHĀDRUMAḤ / TATHĀ HŖDAYABĪJASTHAḤ JAGADETACCARĀCARAM // 25 // EVAḤ YO VETTI TATTVENA TASYA NIRVĀŅAGMINĪ / DĪKṢĀ BHAVATYASAḤDIGDHĀ TILĀJYĀHUTIVARJITĀ // 26 //

# Перевод

Также как огромное баньяновое дерево находится в форме потенции в своём семени, эта вселенная, вместе со всеми подвижными и неподвижными существами, находится в семенной мантре (*cayx*), в самом сердце Высочайшего. (25)

Тот, кто знает эту мантру в самой её сущности, несомненно становится знакомым с инициацией, ведущей к *нирва*-

не (освобождению) без какой бы то ни было формальной церемонии, состоящей из подношения (āhuti) кунжутного (tila) и топлённого масла (ghee). (26)

#### **TEKCT**

(стр. 93, 1.7 - 94, 1.5)

## Перевод

Уже было сказано, что нет ничего в этом мире, что просто бы не существовало. Всё [на своём месте] охватывает всё. Также как в семени баньянового дерева содержатся все свойственные ему части, а именно росток, ветви, листья и плоды, эта вселенная находится в сердце Высочайшего. Твёрдая уверенность в этом несомненно является иницацией для освобождения (нирвана).

Как было сказано: «Это обретение нектара, приводящее к бессмертию. Только это является реализацией Самости (букв. схватыванием Самости), только это является инициацией освобождения (nirvāṇa-dīkṣā), приводящей к единству с Шивой». (Sp. K. II, 7)

Также есть и другие виды инициации, которые могут принести мирские удовольствия, но погружение в эту (мантру) является сущностной инициацией. Именно потому эта [трика-шастра] является величайшей по сравнению со всеми остальными шастрами.

Также как на чашах весов, несмотря на незначительное изменение веса, происходит серьёзное изменение высоты расположения вещи лишь из-за лёгкого поднятия или опускания чаш весов, подобным же образом и в этом случае происходит значительное изменение в знании пространства, времени и обладания (использования, наслаждения) высшими и низшими таттвами. Возможно даже такое, что сфера восприятия (saṃvedana), поднимаясь всё выше и выше, выходит за преде-

лы 36 категорий. Поскольку постижение (saṃvedana) хридаябиджи (саух) является инициацией (dīkṣā), говорится, что вира и йогини, достигшие такого постижения (etat saṃvit anupraviṣṭo), становятся посвящёнными (kṛta-dīkṣan) благодаря милости Я-сознания, описываемого как почитаемый, высший Бхайрава, правитель всего собрания (cakreśvara) двенадцати внешних и внутренних божеств органов чувств (raśmidevatā-dvādaśaka)\*, которые постоянно присутствуют (satatodita) в высшей реальности (parasattā), а также выходят за пределы майи (amāyīya).

Таким образом, способ, которым трансцендентальное (*ануттара*) состояние существует, несмотря на внешнее распространение, был много раз определён раздельно и в совокупности.

А теперь о том, что было сказано. В любой *шастре* говорится следующее: «Те, кто привержены *хридая-бидже* или *саух*, самой сущности *трики*, даже когда они не реализуют её совершенную производящую силу, в скрытой форме являются самим владыкой, который входит в человеческое тело».

Каким же образом осуществляется такое поклонение? Несмотря на то, что внешний ритуал поклонения не имеет полной производящей силы, в нём должно быть влияние реальности *ануттары* (anuttara sattā), поскольку *ануттара*, несмотря ни на что, остаётся *ануттарой*. Каков действенный метод такого поклонения? Для того, чтобы дать точный ответ, автор приводит следующие строфы:

### TEKCT

# MŪRDHNI VAKTRE CA HRDAYE GUHYE MŪRTAU TATHAIVA CA /

<sup>\*</sup> Двенадцать божеств органов чувств – это божества 5-ти органов чувств, 5-ти органов действия, а также *манаса* и *буддхи*. (прим. ред. англ. пер.)

# NYĀSAM KŖTVĀ ŚIKHĀM BADDHVĀ SAPTAVIMŚATIMANTRITĀM // 27 //

# Перевод

### Внешний ритуал поклонения

После осуществления *ньясы*<sup>1</sup> на макушке головы ( $m\overline{u}rdh\overline{a}$ ), на лице, на сердце, на гениталиях<sup>2</sup> и на всём теле<sup>3</sup>, а также завязывая в пучок волосы ( $sikh\overline{a}$ ) при повторении 27 мантр.

### Примечания

Внешний ритуал поклонения осуществляется вместе виром и йогини.

- 1. «Nyāsa» -это мысленная передача различных частей тела божествам (посредством прикладывания к ним пальцев).
  - 2. Интимные части тел вира и йогини.
- 3. Мантра должна повторяться пять раз над каждой частью, для каждого из пяти божеств Ишвара, Татпуруша, Агхора, Вамадэва и Садьоджата, вместе с мантрами матрики и малини. Матрика-мантра это akṣa hrīm, а малини-мантра napha hrīm. Повторение (āvartana) осуществляется следующим образом:

# 25 мантр:

### Первое повторение:

- 1. akṣa hrīm īśānamurdhne namaḥ
- 2. napha hrīm tatpuruṣavaktrāya namaḥ
- 3. akṣa hrīm aghorahṛdayāya namaḥ
- 4. napha hrīm vāmadevaguhyāya namaḥ
- 5. akşa hrīm sadyojātamūrtaye namah

### Второе повторение:

- 1. akşa hrīm tatpuruşamurdhne namah
- 2. napha hrīm aghoravaktrāya namah
- 3. akṣa hrīm vāmadevahrdayāya namaḥ
- 4. napha hrīm sadyojātaguhyāya namaņ
- 5. akṣa hrīm īśānamūrtaye namaḥ

## Третье повторение:

- 1. akşa hrīm aghoramūrdhne namah
- 2. napha hrīm vāmadevavaktrāya namaḥ
- 3. akṣa hrīm sadyojātahrdayāya namaḥ
- 4. napha hrīm īśānaguhyāya namah
- 5. akṣa hrīm tatpuruṣamūrtaye namaḥ

# Четвёртое повторение:

- 1. akşa hrīm vāmadevamūrdhne namah
- 2. napha hrīm sadyojātavaktrāya namaņ
- 3. akṣa hrīm īśānahṛdayāya namaḥ
- 4. napha hrīm tatpuruṣaguhyāya namaḥ
- 5. akṣa hrīm aghoramūrtaye namaḥ

## Пятое повторение:

- 1. akşa hrīm sadyojātamūrdhne namaņ
- 2. napha hrīm īśānavaktrāya namaņ
- 3. akşa hrīm tatpuruşahrdayāya namah
- 4. napha hrīm aghoraguhyāya namah
- 5. akşa hrīm vāmadevamūrtaye namah

## 27 мантр для завязывания пучка волос (шикха):

1. Sṛṣṭirūpecchātmikayā Śikhāyā bandhanaṃ karomi namaḥ parārūpayā """""""""

| 2. ,,                       | parāparār <del>ū</del> payā               | ,, | ,, | ,, | ,, |
|-----------------------------|-------------------------------------------|----|----|----|----|
| 3. "                        | aparār <del>u</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 4. Sṛṣṭirūp                 | pajñānātmikayā                            |    |    |    |    |
|                             | parārūpayā                                | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 5. ,,                       | parāparār <del>ū</del> payā               | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 6. ,,                       | aparār <del>u</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 7. Sṛṣṭirūp                 | oakriyātmikayā                            |    |    |    |    |
|                             | parārūpayā                                | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 8. "                        | parāparār <del>ū</del> payā               | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 9. "                        | aparārūpayā                               | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 10. Sthiti                  | rūpecchātmikayā                           |    |    |    |    |
|                             | parārūpayā                                | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 11. ,,                      | parāparārūpayā                            | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 12. ,,                      | aparār <del>ū</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 13. Sthiti rūpajranātmikaya |                                           |    |    |    |    |
|                             | parārūpayā                                | ,, | ,, |    | ,, |
| 14. ,,                      | parāparārūpayā                            | •• | ,, | "  | ** |
| 15. "                       | aparār <del>ū</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 16. Sthiti rūpakriyātmikayā |                                           |    |    |    | ** |
| 10. 201101                  | parār <del>ū</del> payā                   |    |    |    |    |
| 17. ,,                      | pararupaya<br>parāparār <del>ū</del> payā | ,, | ,, | ** | ,, |
| 18. ,,                      | aparār <del>ū</del> payā                  | ** | "  | "  | ,, |
|                             |                                           | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 19. Samhārarūpecchātmikayā  |                                           |    |    |    |    |
| • 0                         | parār <del>u</del> payā                   | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 20. ,,                      | parāparār <del>u</del> payā               | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 21. ,,                      | aparār <del>u</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 22 Samhārarūpajīānātmikayā  |                                           |    |    |    |    |
|                             | parār <del>ū</del> payā                   | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 23. "                       | parāparār <del>ū</del> payā               | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 22. ,,                      | aparār <del>u</del> payā                  | ,, | ,, | ,, | ,, |
|                             |                                           |    |    |    |    |

## 25 Samhārarūpakriyātmikayā

|        | parār <del>ū</del> payā  | ,, | ,, | ,, | ,, |
|--------|--------------------------|----|----|----|----|
| 26. ,, | parāparārūpayā           | ,, | ,, | ,, | ,, |
| 27. ,, | aparār <del>ū</del> payā | ,, | ,, | ,, | ,, |

## ТЕКСТ

EKAIKAM TU DIŚĀM BANDHAM DAŚĀNĀM API YOJAYET / TĀLATRAYAM PURĀ DATTVĀ SAŚABDAM VIGHNAŚĀNTAYE //28//

# Перевод

Затем необходимо связать десять направлений только с одной мантрой (*саух*), но прежде чем сделать это, дабы удалить все препятствия, необходимо хлопнуть три раза в ладоши, прошептав про себя (madhyamā vāṇi) «s» (первый раз), «au» (второй раз) и «aḥ» (третий раз).

## Примечания

Эти направления должны связываться следующим образом:

- 1. Sauh indradiśā bandhanam karomi namah
- 2. Sauḥ agnidiśā bandhanam karomi namaḥ
- 3. Sauḥ yamadiśā bandhanam karomi namaḥ
- 4. Sauh nairṛtyadiśā bandhanam karomi namah
- 5. Sauḥ varuṇadiśā bandhanam karomi namaḥ
- 6. Sauh vayudiśā bandhanam karomi namah
- 7. Sauḥ kuberadiśā bandhanam karomi namaḥ
- 8. Sauh īśānadiśā bandhanam karomi namah
- 9. Sauh ūrdhvadiśā bandhanam karomi namah
- 10. Sauh adhodiśā bandhanam karomi namah

ŚIKHĀSAMKHYĀBHIJAPTENA TOYENĀBHYUKṢAYET TATAḤ / PUṢPĀDIKAM KRAMĀT SARVAM LINGE VĀ STHANDILE'THAVĀ // 29 //

### Перевод

Затем, после освящения воды тем же количеством повторений мантр (japa), как во время связывания пучка волос (27 мантр śikhā-bandhana), необходимо друг за другом окропить освященной водой цветы и все остальные предметы ритуала. Всё это должно быть сделано виром на женском половом органе (sthaṇḍila) йогини, а также йогини на мужском половом органе (liṅga) вира.

#### TEKCT

CATURDAŚĀBHIJAPTENA PUŞPEŅĀSANAKALPANĀ / TATRA SŖṢṬIM YAJED VĪRAH PUNAREVĀSANAM TATAH // 30 //

# Перевод

Необходимо обустроить сидение (āsana) из цветов, освящённых четырнадцатью мантрами, ставя точку (т.е. анусвару) на каждый слог от «а» до «аu»<sup>1</sup>. Вира должен осуществить ритуал поклонения сришти-бидже (хридая-бидже) на этом сидении, а затем обустроить другое сидение таким же способом.<sup>2</sup>

### Примечания

1. Цветы должны освящаться четырнадцатью мантрами следующим образом:

| 1. aṃ         | āsanaŗ | akṣaṃ | śodhayāmi | namaḥ |
|---------------|--------|-------|-----------|-------|
| 2. ām         | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 3. im         | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 4. īm̞        | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 5. um         | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 6. <u>ū</u> m | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 7. rm         | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 8. <u>ř</u> m | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 9. lm         | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 10. lm        | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 11. eṃ        | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 12. aiṃ       | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 13. oṃ        | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |
| 14. aumฺ      | ,,     | ,,    | ,,        | ,,    |

# 2. Вся эта практика сокрыта тайной.

Внутренний высший ритуал поклонения SŖṢTIM TU SAMPUṬĪKŖTYA PAŚCĀD YAJANAM ĀRABHET / SARVATATTVA-SUSAMPŪRŅAM SARVĀBHARAŅA-BHŪṢITĀM // 31 // YAJED DEVĪM MAHEŚĀNĪM SAPTAVIMSATI-MANTRITĀM /
TATAḤ SUGANDHIPUṢPAISTU
YATHĀŚAKTYĀ SAMARCAYET // 32 //
PŪJAYET PARAYĀ BHAKTYĀ
ĀTMĀNAM CA NIVEDAYET /
EVAM YAJANAM ĀKHYĀTAM
AGNIKĀRYE'PYAYAM VIDHIH // 33 //

### Перевод

После sampuṭīkaraṇa sṛṣṭi¹ необходимо приступить к внутреннему, высшему ритуалу поклонения (уајапа). Необходимо почитать богиню Махешани, которая владеет всеми *таттвами*, убрана всеми украшениями, а также освящается двадцатью семью мантрами (описанными выше). Затем, вместе с *йогини* и сообразно своим способностям (yathāśakti)², он должен выказать Богине надлежащие почести, поднося благоухающие цветы. (31-32)

Таким образом, оба (*вира* и *йогини*) должны с совершенной преданностью преклоняться перед ней, а также отдавать ей Себя полностью. Так было описано внутреннее поклонение. Та же самая процедура должна осуществляться при подношении огню (agnihotra), которое связано с этим ритуалом. (33)

# Примечания

- 1. «Sampuṭīkaraṇa sṛṣṭi» имеет два значения, а именно: 1) Это группа букв от «а» до «kṣa», которая известна как «варна-сришти». «Сришти» в данном контексте это символ хридая-биджи, в которой содержатся все буквы от «а» до «kṣa». 2) Это также означает совокупление вира и йогини.
- 2. «Yathāśakti» также имеет двойное значение. Дословно это означает «не выходя за пределы собственных сил и спо-

собностей». И также предполагается, что данный ритуал поклонения должен осуществляться вместе с *шакти*, т.е., в данном контексте, вместе с *йогини*.

#### TEKCT

(mūrdhādīni стр. 95, 1.13 – mālinyādimantrāņāmanupraveśa стр. 95, 1.19)

# Перевод

Эзотерический аспект частей, относящихся к ньясе

Ритуал *ньясы* на макушке головы и т.д. вполне понятен с экзотерической точки зрения. Однако, на самом деле, будучи символизацией мантры, это:

- 1) Обозначение пяти грубых элементов (пространство, воздух и т.д.), которые считаются внешней формой высшего *брахмы*.
- 2) Сущность Ишаны, Татпуруши, Агхоры, Вамадэвы и Садьоджаты пяти уст Бхайравы.
- 3) Формы: сознания (cit); раскрытия, проявления (unmeşa) чувства блаженства (ānanda); воли (icchā); знания (jīāna); активности (kriyā).

Их мантры следующие: 1) īśānamūrdhne, 2) tatpuruṣa-vaktrāya, 3) aghorahṛdayāya, 4) vāmadeva-guhyāya, 5) sadyojāta-mūrtaye.

Строго говоря, нет никакой разницы между этими пятью (etat pañcaka-avibhāgātmakatve). Каждая в отдельности состоит из пяти частей. Поэтому количество мантр – 25. *Малини-мантра* (napha-hrīṃ) и *матрика-мантра* (akṣa-hrīṃ) входят в эти 25 мантр.

### Примечания

Эзотерический аспект *ньясы* выглядит следующим образом:

| №  | Часть тела<br>(aṅga)        | Таттва                      | Лики Шивы<br>(mukha) | Шакти    |
|----|-----------------------------|-----------------------------|----------------------|----------|
| 1. | Mūrdhā<br>(голова)          | <i>Акаша</i> (пространство) | Ишана                | $q_{MT}$ |
| 2. | Vaktra<br>(рот)             | <i>Вайю</i><br>(воздух)     | Татпуруша            | Ананда   |
| 3. | Hṛdaya<br>(сердце)          | <i>Агни</i> (огонь)         | Агхора               | Иччха    |
| 4. | Guhya<br>(половой<br>орган) | <i>Джала</i><br>(вода)      | Вамадэва             | Джняна   |
| 5. | Sarvāṅga<br>(всё тело)      | <i>Притхиви</i> (земля)     | Садьоджата           | Крия     |

(tisraśca devyaḥ стр. 95, 1.19 – sarvasarvātmakatva nirṇayenaiva стр. 96, 1.3)

# Перевод

Подвязывание волос (śikhā-bandhana):

Имеются девять форм трёх богинь – пара, парапара и апара, – поскольку каждая из них связана с иччха, джняна и крия. А также каждая, будучи связанная со сришти, стхити и самхара, снова становится тройственной. Таким образом, их количество достигает 27. Все они происходят из хридая-биджи.

«Śikhā» символизирует самодостаточность Божественного, распространяющуюся от Шивы и вплоть до земли; подвязывание указывает на тождественность, квинтэссенцию нерасчленённости всего.

Хотя голова, рот и т.д. отмечались отдельно, всё же каждая часть обуславливает все остальные. Этот факт уже был установлен в виде принципа – «всё во всём (sarvaṃ sarvātmakaṃ)».

## **TEKCT**

(diśyamānā ghatādyāḥ стр. 96, 1.3 – ityetadapi nirņītameva стр. 96, 1.18

# Перевод

Связывание направлений (diśābandhana):

Кувшины и пр., в связи с пространством, указывают на направления. Их 10 относительно самого себя, т.е. собственного тела. В данном случае стягивание или связывание символизирует самореализацию.

Три хлопка:

Всё это осуществляется вместе с тремя хлопками. Хлопок символизирует стабильность (pratiṣṭhā), т.е. устойчивость в Самости. Во время хлопков мантра *хридая-биджи* произносится начиная с буквы «s», т.е. первый хлопок осуществляется вместе с произнесением про себя буквы «s», второй – с произнесением буквы «аu», и третий – с произнесением буквы «аh».

Эта мантра должна просто нашёптываться, или произноситься, как неразборчивое (для окружающих) бормотание в madhyamā-vāṇī. Внутреннее вимарша является сущностью звучания, которое осуществляется во время madhyamā-vāṇī. Часто говорится, что грубая (проявленная) речь (вайкхари) является лишь придатком мадхьяма-вани, т.е. проявленная речь – это только внешняя манифестация того, что внутренне проговаривается в мадхьяме.

Умиротворение препятствий:

[В эзотерическом смысле] препятствия являются загрязнением волн различия, сущностью которых являются огра-

ничение и разделение высшей Самости (paramātmani), которая свободна ото всех различий и разделений. Их умиротворение (успокоение) предполагает отождествление с океаном Бхайравы, в котором нет никаких волн различия и разделения.

Как говорил Сомананда: «Пусть Шива, который находится в нас как [эмпирический] субъект, сам поклонится тому Шиве, который развёртывается в виде вселенной посредством *пара*, являющейся его собственной Шакти, дабы устранить все препятствия, которые являются им самим». (Ś.D. I, 1)

Чаша с водой для подношения (arghya-pātra):

«Arghya-pātra-vidhi» — это церемония очищения воды и небольшого сосуда с водой для подношения божеству. Сосуд и вода для окропления вначале должны быть освящены 27 мантрами, упомянутыми выше. Вода в данном контексте означает всё то, что смягчает сердце (hṛdaya-dravātmā т.е. вино), поскольку уходят стеснение и нерешительность.

Что касается цветов, то это уже было объяснено.

Символ – liṅga:

Относительно ритуала почитания символа (linga), необходимо учитывать воззрение, выражаемое в следующей строфе: «Не поклоняйся символу Шивы, сделанному из глины, камня, минерала или драгоценного камня. Поклоняйся только тому духовному символу, в котором воплощается вся вселенная, состоящая из подвижных и неподвижных существ». (M.V. XVIII, 2-3)

Это также было исчерпывающе объяснено.

#### **TEKCT**

(viśvātmanitattve стр. 96, 1.18 – śabdapratītipaurvā-paryamātre стр. 97, 1.4)

### Перевод

Сидение (āsana):

Сидение определяется действующим лицом через его самодостаточность; и когда аспект универсальности (общности) является главным принципом, тогда в самом действии сидения местоположение и *асана* определяются только через самодостаточность.

# Четырнадцатая мантра:

Под четырнадцатой подразумевается фонема «au», поскольку уже было сказано, что она является трезубцем (*трищула*), (символизирующим *иччха*, *джняна* и *крия*).

«Сришти» в данном контексте обозначает серии фонем (varṇa-sṛṣṭi) от «а» до «kṣa». Это хридая (-биджа или мантра саух), отождествляемая с фонемами от «а» до «kṣa».

Это причина, по которой вся *асана* также покрывается той же самой мантрой, поскольку местоположение (ādhāra) и то, что располагается, связаны нерасторжимо.

(Это значит, что нет никакой разницы между *шива-три-кона* и *шакти-трикона*. *Шива-трикона* – это ādhāra, а *шакти-трикона* – ādheya.)

Как было сказано в «Бхагавадгите»: «Тот, кто посредством йоги видит Самость, как пребывающую во всех существах (в виде субъекта), и всех существ, как пребывающих в этой Самости, – рассматривает все вещи как одинаковые». (VI, 29

### Samputīkaraņa sṛsti:

1) С точки зрения эзотерического почитания Высшего:

«Сришти» в данном случае означает возникновение и исчезновение всех фонем от «а» до «kṣa» вместе и по отдельности в Высшем принципе посредством хридая-биджа. «Sampuṭīkaraṇa sṛṣṭi» предполагает, что «sampuṭa» должно осуществляться посредством мантры саух вначале через отдельные буквы от «а» до «kṣa», а затем через все буквы в совокупности. Уже было сказано, что в данном случае не может быть ухода в бесконечность (regressus ad infinitum) (anavasthā).

# 2) С точки зрения традиции вира-йогини.

Что касается Шакти и Шактимана, т.е. партнёрши и партнёра, то samputīkaraņa sṛṣṭi предполагает возбуждающее наслаждение совокупления между *виром* и *йогини*, а также ту субстанцию, которая образуется из этого союза.

В слове «sampuṭīkṛtya», которое появляется в 31-й строфе, суффикс «ktvā» используется просто для того, чтобы показать приоритет и последовательность слов.

## Примечания

Слова «sṛṣṭi» и «sampuṭīkaraṇa» имеют два значения. В первом случае «*сришти*» подразумевает *варна-сришти*, серии фонем от «а» до «kṣa». «Sampuṭīkaraṇa» в данном контексте – это техническое слово, которое означает произнесение дополнительной мантры до и после основной. Например, saṃpuṭa auṃ имеется до и после основной gāyatrī-mantra. В данном же случае saṃpuṭa-мантра «ahaṃ» находится до и после мантры «sauḥ».

Вообще, «saṃpuṭa» – это полусферическая чаша с двумя закрывающими её съёмными крышками. Здесь же мантра «ахам» – это сампута, которая закрывает (ограничивает) с двух сторон мантру «саух».

Во втором случае «*сришти*» подразумевает супружеские отношения, а «sampuṭīkaraṇa» означает физическое совокупление двух супругов. «Субстанция» в данном случае относится к «kuṇḍagolaka». (см. TĀ XXIX, 22-24)

(Замечание английского редактора:) (См. «Тантрасара» 22) Необходимо медитировать на асане как на местоположении и находящемся там объекте, тождественном чистому сознанию. Сампутикарана осуществляется между универсумом (viśva) и чистым сознанием (saṃvit).

(sarvatattvaiḥ suṣṭhu abhedena стр. 97, 1.4 – tṛtiyā ca tatraivoktā стр. 97, 1.12)

# Перевод

«Sarvatattvaiḥ...pūrnatvam» означает, что высшая Богиня полностью (saṃyak) и постоянно (anapāyitayā) владеет всеми таттвами.

Она убрана всеми украшениями (ābharaṇa). Это означает следующее:

1) (Sarvābharaṇa = sarvatra ā-bharaṇam)

Высшая Богиня делает все вещи, во всех направлениях (sarvatra), и даже в атомах, полной (samantat) своей собственностью (ātmīkaraṇam).

2) (Sarvābharaṇa = sarvair ā-bharaṇam)

Уже объяснялось, что все внешние объекты, такие как чашка и пр., все внутренние переживания, такие как удовольствие и пр., все воспринимающие субъекты, такие как животные, люди, Брахма, Вишну, Рудра, Мантра и Садашива, подобны составным частям (avayava) высшей Богини, так что её существование как единого (ekarasa) организма (avayavī) полностью подтверждается. Именно поэтому медитация на любой конкретной форме, или на её оружии, не предписывается, поскольку всё это является надуманным.

[Если нет необходимости медитировать на определённой форме оружия Богини,] как тогда желающий подняться на высший уровень духовности, а также желающий следовать пути, рекомендованному *трикой*, достигнет своего объекта?

На этот вопрос можно ответить следующим образом: Кто вынужден подниматься? Если есть такое существо, то пусть не поднимается. Пускай следует направлению, которое отстаивает «Сиддха-тантра» и т.д., пусть пользуется особым методом медитации и т.д., который предписывается в соответствии с его способом мышления (tadāśayenaiva nirūpita). Такая личность не сможет выйти на уровень *ануттары*, где нет никакого ограничения.

(Объяснение «yajed...vidhiḥ» – строфы 32–33:) Это неизменная форма почитания божества. Что же касается аромата и цветов, то они были детально описаны. Слово «yathā» в «yathāśaktyā» используется в значении «вместе с...», т.е. «вместе с *шакти*, или партнёршей», кроме того, в этом значении используется инструментальный суффикс.

#### **TEKCT**

(parayaiva hṛdayarūpayā pūjayet стр. 97, 1.12 – nirṇitaprāyameva стр. 98, 1.18)

# Перевод

Слово «рагауā» подразумевает, что поклонение должно осуществляться с сердечной преданностью. Каким образом?

Есть три вида bhakti:

1) (Bhakti, происходящее от корня «bhaj», означает «служить».)

Отождествление себя с *хридая-биджей*, или *саух* (tādātmya), через вхождение в это (anupraveśa), а также с духом услужения и смирения (prahvatātmatā).

2) (Bhakti, происходящее от корня «bhaj», в значении «разделять».)

«Вһакtyā» — своевольное разделение на объект поклонения и поклоняющегося. Тот, кому поклоняются, измышляется отдельным индивидом. Самосотворённый объект поклонения должен быть высшим, совершенно самодостаточным и осознанным, ведь такова сила самодостаточности *ануттары* (Абсолюта). Он не должен быть неодушевлённым словно чашка. В этом заключается отличие данной системы (iti viśeşatra).

В «Ишварапратьябхиджне» было верно сказано: «В силу своей недвойственной самодостаточности Владыка, превращая свою собственную свободную самость в Ишвару (Брахму, Вишну и т.д.), благодаря этому заставляет мир покланяться себе. (І. 5, 16)

### 3) (Bhakti как «взаимопроникновение» (samāveśa).)

Благодаря взаимопроникновению, которое формально известно как поклонение, постигают высшую Реальность (рагаṃ tattvam lakṣyate). Узнавание *самавеши* во всех формах соблюдения ритуала (sarva-kriyāsu) — это наилучшее средство [реализации высшей Реальности], также как написанные буквы являются средством для формирования и понимания всех воспринимаемых фонем, а воспринимаемые фонемы — это средства проникновения в их энергию.

### Подношение собственной самости.

«Ātmānaṃ nivedayet» означает, что необходимо поднести собственное эго, поскольку нет более ценного подношения, чем это. Цель этого состоит в том (в соответствии с этимологией слова «nivedayet», где «niḥ» означает «полностью», а «vedayet» – необходимость воспринять, или понять себя самого), что необходимо, соответственно абсолютной Реальности, рассматривать свою Самость как если бы это была сама абсолютная Реальность.

Здесь сослагательное наклонение (lin) в «nivedayet» используется в смысле возможности, поскольку уже говорилось, что любая позиция, связанная с Самостью, всегда является одной из возможностей.

### Поклонение (yajana):

Смыслом выражения «ākhyātaṃ», появляющегося в 33-й строфе, является «ā-samantāt, sarvatra, sadā», т.е. «полностью, повсюду и всегда». «Кhyātam» подразумевает «khyāti», или реализацию высшей, чистой природы Шивы. Это истинное преклонение перед богиней Парасамвит (Высшее Сознание). Корень «yaja» в «yajam» имеет три значения:

- 1) «Yaja» в смысле поклонения означает: «Именно это является истинным поклонением».
- 2) «Yaja» в смысле «saṃgati» означает: «Данный вид поклонения предоставляет возможность правильной встречи (saṃyag-gamana) поклоняющегося и объекта поклонения, иными словами, отождествления с Высшим».
- 3) «Yaj» в смысле «делать подношение, дарить» означает следующее: «Данное подношение, устраняя узкое и ограниченное понимание Я-сознания эмпирического индивида, указывает на суть соединения самости с совершенной глыбой Сознания, которая есть Шива-Шакти».

Подношение жертвенному огню (agnikārya):

Это действительное подношение жертвенному огню, т.е. жертвоприношение, или сжигание остаточных следов (отпечатков) всех желаний в могучем пламени высшего Бхайравы, который всегда воспламеняется от агалі высшей Шакти, возбуждающейся от соединения с Шивой, и который ярко горит, жадно поглощая все объекты как топливо, сверкая насыщенным светом топлёного масла мирских привязанностей. Только это является настоящим предписанием относительно подношения для инициации, и нет никакого иного. Такова действительная суть этого [действа].

«Узнавание своей собственной сущностной природы есть высшая мантра. Это – действительная инициация. Это – настоящее подношение. Среди всех церемоний, – это наивысший ритуал». Раньше было сказано, что в других текстах в начальном разделе описываются церемонии поклонения с мантрой, тогда как в последующей части осуществляется завершение с джняной, однако, в этой шастре всё не так. То, на что указывалось в сутре – «uttara-syāpi anuttaraṃ», – было осуществлено в конце данной работы. Подношение, инициация, церемонии и т.д. – это лишь аспекты хридая-биджи, и это действительно ануттара (трансцендентное).

Почтенный Сомананда после того, как сказал, что хри-

дая-биджа выдерживает всё для того, чтобы подтвердить своё нераздельное свойство, повелел очищать sruk и sruva.<sup>2</sup> Вначале описание *ньясы* частей тела, сердца, порошка (dhūli) и т.д. происходит упорядоченно. Здесь нет ни противоречия, ни различимого несоответствия. Однако, система *трики* не зависит от более низких *шастр*, в которых доказывается обратное. Все эти моменты уже были разъяснены. (27-33)

# Примечания

- 1. «Агалі» это кусочек дерева шами, использующийся для поджигания священного огня посредством трения.
- 2. «Sruk, sruva- (sruc)» это разновидность деревянного черпака для подливания очищенного жидкого масла в жертвенный огонь.

«Sruva (sruvā)» — это маленький деревянный черпак для подливания очищенного жидкого масла в большой черпак (sruk).

Каков же результат такого поклонения *хридая-биджа*? [Как ответ на этот вопрос], приводятся следующие строки:

## **TEKCT**

KṛTAPŪJĀVIDHIḤ SAMYAK SMARAN BĪJAM PRASIDDHYATI // 34 //

## Перевод

Мысленно сосредотачиваясь на *хридая-бидже* (*саух*), адепт, осуществляющий ритуал поклонения должным образом, достигает своей цели, то есть освобождения уже в этой жизни (*дживан-мукти*).

### **TEKCT**

(kim evam upāsāyām crp. 98, 1.19 – taṃ yogamārgaṃ nirūpayituṃ granthaśeṣo'vatarati crp. 100, 1.20)

### Перевод

- 1) Не отвлекаясь даже в повседневной жизни, практикующий, выполняющий ритуал поклонения, который постоянно вспоминает хридая-биджу, оставляет в стороне другие традиции наставлений, такие как каула-шастра, шайва и вайшнава-шастра, и вникает в сущность, т.е. в хридая-биджу почитаемого Бхайравы, формирующего внешние проявления, создаваемые благословляющей силой его собственного парасамвит (высшего сознания) просто ради развлечения, воистину освобождается уже в этой жизни. Использование слова «smaraṇa» (припоминание) подразумевает повторение своего собственного переживания и ничего более. Та же самая идея была высказана в «Шримата-шастре».
- 2) Поклоняющийся, который ещё не проник в самое сердце энергии великой мантры, благодаря правильному припоминанию *хридая-биджи* в результате krama-рūjā<sup>1</sup>, постепенно обретая силу мантры *хридая-биджи*, достигает реализации высшего совершенства, или обретает силу мантры *хридая-биджи* либо в результате постепенного увеличения эффективности *крама-пуджи*, либо сам по себе, либо благодаря наставлениям, исходящим из уст *гуру*, а также становится освобождённым уже в этой жизни.

В этом процессе нет ни преимущества, ни недостатка (khaṇḍanā) перед традиционным поклонением «dvārapūj⻲ или *гуру*. Вот почему уважаемый Сомананда изрёк следующее: «В данном случае благоприятный период (parva), предписывающийся в соответствии с «Кула-шастрой» и pavitram,³ предназначен для того, чтобы способствовать правильному осуществлению ритуала поклонения».

## Примечания

1. «Кгата-р $\bar{u}$ ј $\bar{a}$ » — это обычная последовательность поэтапного ритуала, как расписывается в строфах 27-33.

- 2. «Dvārapūjā» ритуал поклонения Ганеше, или Батука.
- 3. «Раvitram» как существительное означает «кольцо из травы *куша*, надевающееся на четвёртый палец по особому случаю». Ритуал подношения рavitraka для Владыки см. «Тантрасара» (20), где говорится, что после осуществления ритуала поклонения Владыке необходимо преподнести ему 4 *павитрака*: одно коленям, одно пупку, одно горлу и одно голове. Они могут быть сделаны из золота, из жемчуга, из драгоценностей, из травы *куша* или из хлопковых нитей с 36 узелками, символизирующими *таттвы*, или *бхуваны*, *варны* и т.д. В основном они подносятся божеству или *гуру*.

# Краткое изложение главы

«О практикующие, достигшие уровня *прабуддха*, – тот свет, в котором сияет вся вселенная, который сияет всюду, который является искрящимся Светом (*пракаша* и *вимарша*), только он есть сущность Реальности».

Также как ослица или кобылица синхронно расширяет и сужает свой половой орган (jagajjanmadhāma), переживая удовольствие в своём сердце, во время совокупления (вира и йогини) в сердце сушумны, полном наслаждения, имеется сердце, которое пульсирует, синхронно расширяясь и сжимаясь, и этот процесс характеризуется как сришти (т.е. сриштибиджа, или саух). Медитируй на этом.

То, в чём благодаря медитации, припоминанию, размышлению или действию всё обретает покой, и из чего всё проявляется как манифестация, есть сердце.

Это сердце только одно, т.е. оно сияет, прежде всего, как отсутствие различения (*нирвикальпа*), и в нём пребывают остальные определённые знания (рагаф vaikalpikaф jñānam), 36 категорий существования (*таттвы*), распространение миров (108 bhuvana), а также все воспринимающие субъекты, от Шивы до ограниченных существ. Всё это приобретает различные формы, не отличающиеся от высшей Ре-

альности, делая даже чудесное и высшее сознание (parā-saṃvid) разнообразным, проявляясь как сияющее в нём.

Почитание этой главной Реальности всегда пребывает в сердце практикующего. Вне зависимости от страны, обстоятельств, вида деятельности, местопребывания и стереотипов мышления, при любых обстоятельствах его ум всегда опирается на *хридая-биджу* без малейшего колебания.

Что же касается *крама-пуджи*, то с позиции правил *три-ки* благодаря соблюдению благоприятного периода, предписываемого «Кула-шастрой», а также посредством подношений *павитрака* эффективность этого ритуала поклонения усиливается.

Как было сказано (относительно *крама-пуджи*): «В соответствии с «Трика-шастрой» среди текучих субстанций – это семя, среди фонем – это *сришти-биджа*, среди текстов – это *трика*, среди состояний освобождения – это достижение состояния Бхайравы, среди медитаций – это состояние погружения, среди обетов – это благочестивый обряд *вира*, и даже среди благоприятных обстоятельств, – это те, которые относятся к *Кула* (являются благоприятнейшими)».

Использование *павитрака* является существеннейшим для полного выполнения ритуалов, связанных с *крама-пуджей*. Те поклоняющиеся, которые не выполняют предписаний относительно использования четырёхкратного, троекратного, двукратного, или, по крайней мере, однократного ритуала *павитрака* в благоприятный период времени, не знают значения этого периода соответственно «*Кула-шастре*». У таких людей потенциал мантры не функционирует в полную силу.

Таким образом, была детально описана природа трансцендентной реальности (ануттара). Больше не о чем рассуждать. Только здесь гнозис (знание) (prasaṃkhyānam) функционирует как «опора для гор», используя особые методы (upāya-dhaureya-dharāḍharāṇi dhatte) до тех пор, пока не свер-

шится устойчивая реализация Самости – отождествление с *хридая-биджей*, которое характеризуется непоколебимым духовным наслаждением.

Теперь необходимо описать йогу для тех, кто хочет достичь сверхъестественных способностей. И хотя сверхъестественные способности, относящиеся к dṛṣṭayoga¹, возможны только в силу самодостаточности Абсолюта и выходят за пределы общеизвестного и общепринятого, всё же они не могут преодолеть пределы божественного порядка. Как было сказано Соманандой в «Шива-дришти»: «Несмотря на то, что эти сверхъестественные силы связаны с необычайными вещами, – они должны описываться с уважением».

Даже в йоге для того, чтобы демонстрировать сверхъестественные способности, нет необходимости в нарушении трансцендентальной природы, поскольку как усилие достичь сверхъестественных способностей ради их демонстрации, так и их действительное достижение, а также прекращение всякого усилия для их развития — всё это происходит благодаря милости Высочайшего. Но по сравнению с освобождением уже в этой жизни такое достижение происходит в силу ослабленной милости божественного, ведь оно не приводит к Совершенству.<sup>2</sup>

Однако в остальной части книги описывается именно йога, которая существует в силу ослабленной милости.

# Примечания

- 1. «Dṛṣṭayoga-siddhi» это сверхъестественные силы, которые предназначаются для демонстрации их перед людьми, и которые вызывают в них таинственные мистические ощущения.
- 2. Только это считается высшей йогой, которая приводит практикующего к узнаванию своей Самости как тождественной божественному Я-сознанию, а также миру, кото-

рый является отблеском Света Шивы в виде различных форм.

### **TEKCT**

ĀDYANTARAHITAM BĪJAM VIKASAT TITHIMADHYAGAM / HŖTPADMĀNTARGATAM DHYĀYET SOMĀMŚAM NITYAM ABHYASET // 35 //

### Перевод

Йогин должен медитировать на этой *бидже*, которая ни начинается, ни заканчивается, которая развёртывается в виде 15 гласных (vikasat-tithimadhyagam) и которая пребывает в сердечном лотосе Шивы. Он также должен развивать лунный аспект (somāṃśam, т.е. видеть все объекты мира как манифестацию *саух*).

#### **TEKCT**

(etadeva стр. 101, 1.1 – bhaṭṭa-dhaneśvaraśarmā стр. 101, 1.10)

### Перевод

Объяснение с точки зрения śaktopāya

Anādya-antam bījam:

Главная семенная мантра (*хридая-биджа*) не имеет ни начала, ни конца, 1) поскольку ей не нужен какой-то внешний свет, т.е. она светит своим собственным светом (dīpakābhāvāt); 2) поскольку она не изменяется, не приходит и не уходит (gamāgama-śūnyatvāt); и 3) поскольку она всегда активно присутствует (satatoditatvāt).

Vikasat и tithimadhyagam:

С одной стороны, она развёртывается в виде внешнего объективного мира и, таким образом, достигает своей пол-

ной манифестации. С другой стороны, она присуща шестнадцати *титхи*<sup>1</sup>, являясь их внутренней сущностью.

Hrtpadmāntargatam dhyāyet:

Йогин должен медитировать на kanda и guhya (т.е. вира должен медитировать на женском половом органе (guhya), а йогини на мужском половом органе (kanda)), как если бы это был сердечный лотос. Эти два органа называются «лотосами» лишь фигурально, поскольку также как и лотосы, они наделены характеристикой сжатия и расширения (saṅkocavikāsa-dharma-upacarita-padmabhāve).

Kiñcāsya dhyānam āha:

Что это за медитация? Далее следует её описание (āha): «Somāṃśaṃ nityam abhyaset-abhyaset» рассматривается в смысле abhi+asyet.

Практикующий должен стянуть поток *апаны* (вдох) (somāṃśa), наполненный шестнадцатью *титхи*, со всех сторон (abhitaḥ) к мужскому или женскому органу. Это означает, что он должен направить поток дыхания *апаны*, который является синонимом полной луны, к hṛtkarṇikā², к источнику творящей энергии (рuṣpa), имеющемуся внутри каждого на расстоянии 12 пальцев.

Затем, после соприкосновения с *амритой* (т.е. *кундалини-шакти*), параллельно нарастанию внутренней вибрации он обретает kākacañcupuṭa-mudr $\bar{a}^3$ , которая характеризуется электромагнетизмом śakti-sparśa.

Затем поток *апаны*, стягивающийся и расширяющийся вместе с наслаждением нектара *шакти*, возбуждает внутреннюю вибрацию. Практикующий должен полностью развить поток *апаны* посредством впитывания нектара, который испускается благодаря силе вибрации.

После этого, в момент восхождения *праны* (sūrya kalā), потока выдоха, пребывая в безгласной «s» (безгласная «s» мантры cayx), он должен продолжать свою практику, сопро-

вождающуюся переживанием вибрации, остановкой (дыхания), внутренним ощущением подпрыгивания, слезами, судорогами и пр. В соответствии с Бхатта Дханешвара Шармой, – это и есть śāktopāya.

# Примечания

- 1. Tuṭi prāṇacāra это  $\frac{1}{2}+15+\frac{1}{2}=16$ . Tuṭi apānacāra это также  $\frac{1}{2}+15+\frac{1}{2}=16$ .
  - 2. «Hṛt-karṇikā» это центр в сушумне.
- 3. Kākacañcupuṭa-mudrā: Когда поток *апаны* пронизывает hṛt-karṇikā, происходит контакт с *шакти*. В этот момент образуется kākacañcupuṭa-mudrā, и в результате возникает ощущение безгласного «s-s-s».

### Перевод 35-й строфы в соответствии с śambhava-upāya

Хридая-биджа не имеет начала или конца. В мантре «саух» часть «s», которая обозначает прану, и часть «аи», которая обозначает апану, – поглощаются; остаётся только часть висарга (:). Действительной природой (svarūpa) этой висарги является семнадцатая bindu-kalā, которая выходит за пределы шестнадцатой kalā, присущей пятнадцати каждого движения праны и апаны. Это должно быть реализовано только в сердечном лотосе. Необходимо всё время практиковать повторение somāmśa, т.е. все внешние объекты, такие как синее и пр., а также внутреннее ментальное содерприятное и как объективные жание, такое как пр., (prameya)\*.

### Примечания

В сущности, нет никакой разницы между bindu-kalā и visarga-kalā. Сама шестнадцатая visarga-kalā предполагает форму семнадцатой bindu-kalā. Во внутреннем аспекте висар-

*га* становится *бинду*, тогда как во внешнем аспекте *бинду* становится *висаргой*.

### **TEKCT**

(ādyantarahitaṃ sakāramātram стр. 101, 1.11 – sambhāvanāyaṃ liņ стр. 101, 1.24)

# Перевод

Объяснение в соответствии с śambhava-upāya

Практикующий должен осуществлять хридая-биджу (саух) без начала или конца\*\*, т.е. без «аu» и «аḥ», так что остаётся только «s». Затем, вместе с 16 титхи (от «а» до «аḥ»), т.е. вместе с шестнадцатьюфазным потоком апаны, он должен проецировать её посредством механизма растворения (grāsana) на хридаю (т.е. на канда или гухья, мужской или женский половой орган). Также как по мере заполнении трубы водой, вначале она течёт с медленной скоростью (calana), затем — со средней (катрапа) и, наконец, с большой (spandana), посредством медленной, средней и быстрой практики адепт должен проникнуть в муладхару, трикону, бхадракали, канда, хридая и мукха, т.е. в hṛt-karnikā. После этого,

<sup>\*</sup> Смысл данной фразы объясняется ниже. А именно, Абхинавагупта пишет: ««Аṃśa» в «somāṃśa» означает, что все объекты, внутренние, такие как ощущение приятного, и внешние, такие как синее, подобны органам единого организма, каковым является Шива, и который есть совершенное Я-сознание». (прим. ред. пер.)

<sup>\*\*</sup> В английском тексте говорится именно так. Хотя, судя по дальнейшему изложению, уместнее было бы сказать «без середины и конца», так как «аи» и «аф» – это середина и конец мантры саух. Хотя, вполне можно предположить, что здесь слова «начало» и «конец» употребляются в каком-то другом, не столь очевидном смысле. (прим. ред. пер.)

одновременно используя медленное, среднее и быстрое движение, он достигает завершающей точки, в которой течёт мощный поток, благодаря которому *прана* (*сурья*) и *апана* (*сома*) растворяются друг в друге.

С точки зрения последовательности фонем без начального и последующего, т.е. без «s» и «au» хридая-биджи (ādyantābhyām etat-bījaṃ-mātṛkāpekṣayā aukāra-sakārābhyāṃ rahitam), – это шестнадцатая калаа, т.е. висарга.

- 1) которая без «au» (апана), и без «s» (прана);
- 2) которая есть знание, чья производящая сила может быть достигнута только благодаря viślesana;
  - 3) которая есть dhruva, т.е. неизменное (ануттара);
  - 4) которая является самим Шивой (visargātmakam);
- 5) которая является самим центром развёртывания пятнадцати *титхи*, а также то, в чём вовсе нет никаких *титхи*, т.е. то, в чём нет ни *праны*, ни *апаны*, и в чём поглощаются все 16 фаз.

Этот практикующий поднимается выше семнадцатой калаа, начальной точки ūrdhvakuņḍalinī. Он или она всегда должны медитировать на amṛta-aṃśa, которая является шестнадцатым аспектом, т.е. висарга-калаа в hṛt-kamala, или, иными словами, на репродуктивном органе йогини или вира соответственно. Именно так говорил мой гуру (Шамбхунатха).

Тайное объяснение somāmsa таково:

В соответствии с этимологическим анализом «saha umayā (vartate)», т.е. тот, кто пребывает вместе с Умой или Шакти, «soma» означает Шиву, поскольку последний находится в постоянном союзе с богиней Парашакти, а также в состоянии *спанда* (kṣobhena) в силу соединения, которое указывает на состояние смешения двух *таттв*. «Aṃśa» в «somāṃśa» означает, что все объекты, внутренние, такие как ощущение приятного, и внешние, такие как синее, подобны органам единого организма, каковым является Шива, и который есть совершенное Я-сознание.

Таким образом, адепт должен снова и снова практиковать медитацию вместе с *джапой* его органов чувств как вовне, когда он видит объективную манифестацию (*сришти*) как Шиву, так и внутри, когда он видит стягивание манифестации (*самхара*) тоже как Шиву. (Свамиджи говорит, что эта *крама-мудра* описывается Кшемараджей в его «Пратьябхиджня-хридае», в 19-й строфе.) Это – всепронизывающая *хридая-джапа*. Потенциальный настрой использовался в смысле возможности и способности.

# Примечания

### **TEKCT**

(anye tu стр. 101, 1.25 – evaṃ pūrveṣvapi ślokasūtreṣu стр. 102, 1.9)

### Перевод

Объяснение в соответствии с ānava upāya:

Другие, т.е. те, кто следуют āṇava upāya, объясняют эту сутру следующим образом:

Начальная точка дыхания – это сердце, и движение *праны* из этой точки до внешних (bāhya) dvādaśānta простирается на 36 пальцев. И из этой точки, начиная с prāna-vāyu (sūryatayā ullāsya), практикующий должен удерживать его (дыхание) в точке bāhya-dvādaśānta в течение половины тути (до начала движения apāna-vāyu). Затем, после восходящего движения арапа-vavu, которое известно как «soma-kala», или неразрушимая, подобная амрите висарга, практикующий должен увеличивать candra-kalā, или, иными словами, apāna-kalā в каждом тути, равном двум с четвертью пальцам. Таким образом, когда завершаются 15 тути, апана-вайю становится сомой (т.е. луной с 16 фазами) в точке hṛtpadma, т.е. во внутренней (antah) dvādaśānta, поскольку также должна быть пауза в половину тути. В общем и целом путь потока апаны ограничивается 36 пальцами. (Пауза TVTИ В dvādaśānta + 15 apāna-cāra + παγза ½ тути в antah-dvādaśānta = 16 тути. Каждая тути равняется 2¼ пальцам, следовательно, 16 *тути* равняются 36 пальцам.)<sup>2</sup>

В данном случае «без начала и конца» означает лишь то, что, поскольку *пара-биджа* или *амрита-биджа* всегда присутствуют в первой половине *тути* (во время паузы в bāhyadvādaśānta), а также в последней половине *тути* (во время паузы в antaḥ-dvādaśānta), она не может быть ограничена во времени. Именно поэтому говорят – «без начала и конца».

Оставив эти две половины *тути*, адепт должен практиковать растворение *калаа* посредством медитации на somāṃśa, т.е. на visarga-kalā (aḥ) без «s» и «au» в пределах оставшихся *тути*, разделяя их внутри себя в виде семнадцатой bindu-kalā  $^3$ 

Все эти объяснения должны рассматриваться как адекватные. Данная строфа является сутрой. Поэтому, поворачивая её строки так и эдак, разнообразные объяснения могут быть вполне подходящими. Как было сказано: «Сутра – это то, что даёт простор для множества различных интерпретаций». Уважаемые учителя утверждают, что «Паратришика» – это непревзойдённая сутра. Таким образом, может быть

множество толкований и более ранних строф, которые, определённо, подобны сутрам.

# Примечания

- 1. «Тиțі» это время, за которое дыхание покрывает 2<sup>1</sup>/<sub>4</sub> пальца.
- 2. «Bāhya-dvādaśānta» называется «ādi-koṭi», а «antaḥ-dvādaśānta» называется «anta-koṭi». Практика медитации на этих двух моментах называется «ādyanta-koṭi-nibhālana».
- 3. Семнадцатая bindu-kal $\bar{a}$  это та, в которой движение *праны* и *апаны* прекращается.

Что же происходит в результате практики этой йоги? Ответом на данный вопрос являются следующие строки:

#### **TEKCT**

YĀN YĀN KĀMAYATE KĀMĀMS TĀNSTĀÑ CHHĪGHRAM AVĀPNUYĀT // ASMĀT PRATYAKṢATĀM ETI SARVAJÑATVAM NA SAMŚAYAḤ // 36 //

# Перевод

Йогин незамедлительно получает всё, что он хочет. Поэтому всеведение становится для него таким же непосредственным, как [обычное] восприятие. В этом нет сомнения.

### **TEKCT**

(evam abhyāsāt crp. 102, 1.15 - dehena iti crp. 102, 1.18)

# Перевод

Так он наполняется усердием, настойчивостью, устрем-

лённостью, а также энтузиазмом, благодаря твёрдой воле, возникающей из потенциала многообразия мантры *саух* (sarvamaya hṛdaya-vīrya-samucchalita-icchā prasara), и посредством повторения непрерывного состояния йоги (tat sthitirūḍhi-rūpa-abhyāsāt) он обретает так много сил, что немедленно достигает всего, что ни пожелает. Короче, в этом физическом теле он обретает всеведение, которое является характеристикой высочайшего Бхайравы.

### **TEKCT**

(sarvamuktvā upasaṃhriyate стр. 102, 1.18 – so yamupasaṃhāra стр. 103, 1.19)

### Перевод

После всестороннего рассмотрения далее следует завершение книги. В итоге развитие йогина заканчивается достижением трансцендентального состояния (akula-sattā-asādane), которое означает спокойное пребывание в собственной сущностной Самости, единственном состоянии Бхайравы. Об этом неоднократно говорилось. Далее следует завершающая строфа.

## **TEKCT**

EVAM MANTRA-PHALĀVĀPTIR ITY ETAD RUDRAYAMĀLAM / ETAD ABHYĀSATAḤ SIDDHIḤ SARVAJÑATVAM AVĀPYATE // 37 //

### Перевод

Всего этого достигают благодаря практике мантры (*хридая-биджа, саух*). Это означает союз (yāmala) Рудры и Рудри, или Шивы и Шакти. Благодаря такой непрерывной практике обретают сверхъестественную силу всеведения.

(mantrāṇām стр. 103, 1.1 – iti śivam стр. 103. 1.6)

# Перевод

Плод всех мантр, даже мантр с фонемами из других *шастр*, достигается только таким образом. Слово «iti» подразумевает завершение.

В заключение говорится, что это предполагает союз Рудры и Рудри (rudrayāmala), т.е. Шивы и Шакти, в котором нет разделения на вопросы и ответы, и который является состоянием осознавания сущностной Самости (svarūpa-amarśana).

Начиная с рассмотрения этого и вплоть до внешнего состояния, в котором имеются бесконечные и бесчисленные манифестации и поглощения, всё это, безусловно, сосредотачивается в *акула*, или *ануттара*, в трансцендентальной Реальности. С точки зрения интуитивного гнозиса (prasaṃkhyāna) [диалог между Бхайравой и Дэви] здесь завершается.

«Благодаря этой практике получают силу всеведения» – это заключение с точки зрения йоги.

Это (т.е. состояние rudrayāmala) присутствует всегда и во всех.

Да будет всеобщее благо!

# Примечания

В соответствии с «Ньяя-шастрой» вся книга может быть рассмотрена как полный пяти-членный силлогизм. Первая строфа (anuttaraṃ kathaṃ deva...vrajet) — это начальное утверждение (pratijĩa). Промежуточные строфы представляют собой логический довод (hetu), пример (udāharaṇa) и применение (upanaya). Тогда как 35я и 36я строфы — это вывод (nigamana).

#### АВТОБИОГРАФИЯ АБХИНАВАГУПТЫ

Будучи рождённым Чукхулакой, коренным жителем Кашмира, я, чёрная пчела у лотосовых ног Махешвары, написал этот комментарий, наполненный размышлениями о таинствах *трики*, с целью обратить на себя взоры людей (для духовного руководства). (1)

Кто сможет точно определить, что доктрина Шивы ограничивается тем-то и тем-то? Нет никакого препятствия для слов на эту тему. Всё, что находится в пределах моего разумения, проявляется здесь в отношении абсолютного Духа (akhilātmani). Поэтому мудрый не должен от этого отворачиваться. (2)

Свойство этой работы состоит в том, что она укрепляет знание невежественного, того, кто полон сомнений, или же того, кто имеет противоположные взгляды. В случае же с теми, в ком уже начала просыпаться уверенность, или в ком она полностью созрела (rūḍhasya), она даёт устойчивую уверенность в том, что их сердце находится в гармонии с их учениями. (3)

В Кашмире некогда жил главный министр короля Яшаскары. Его звали Валлабхачарья. Он был брамином величайшего из родов. У него был сын Шаури, достойный славы благодаря своим благородным качествам и подобный океану в своей преданности украшенному месяцем Шиве, вместилище добродетели, полностью заслуживающий той великой славы, которая разносилась о нём, предмет всеобщей любви и обладатель врождённой предрасположенности к состраданию по отношению ко всем людям.

Его спутницу звали Ватсалика. Из-за сильной преданности к своему мужу её ум наполнился внутренней склонностью к духовным практикам и развивался благодаря поклонению Шиве. (4-5)

У него был сын по имени Карна, который, будучи брамином, хорошо разбирался в таинстве манифестации и поддержании мира. Он любил медитировать, размышлять и поклоняться Шиве. Даже в детстве и юности он избегал привязанности к чувственным объектам и предавался сосредоточенным размышлениям, которые искореняют циклическое существование. (6)

Мой собственный брат по имени Маноратха Гупта, стремящийся к высшей Самости, был поглощён *шайва-шастрами*. Для того, чтобы разрушить циклическое существование, он жаждал исследовать все собрания *шастр* и *тантр*, дабы достичь высшего статуса Шивы. (7)

Есть и другая личность по имени Рамадева, который посвятил себя *шайва-шастрам*. Он был сведущ в грамматике (pada), *мимансе* (vakya) и *ньяе* (pramana), а также действительно украсил своё рождение высшей кастой (т.е. был брахманом). (8)

Пусть то, что я написал с сердцем, постоянно обращённым ко всеобщему благополучию и счастью, служит руководством для тех, кто стремится достичь [природы] Шивы. (9)

Атригупта, который родился в благородной семье, в Антарведи (стране между Гангой и Ямуной), пришёл, [чтобы поселиться] в Кашмире, пределы которого освящены многочисленными мудрецами, воплощениями украшенного месяцем Шивы. (10)

В его великом роду появился Варахагупта, чьим сыном был Чукхула, испытывавший отвращение к мирским делам, сердце которого было обращено только к Шиве. (11)

От него, исследовавшего и постигшего всё множество категорий и принципов, получил Абхинавагупта это человеческое тело, освящённое высочайшим Владыкой. [Даже в этом воплощённом состоянии], достигнув полной свободы от

забот и сомнений, он вливал в сердца своих последователей тайные знания трики. (12)

Тем, кто не имеет верных суждений, я могу только отвесить поклон. Есть и другие, кто думает, но не в состоянии прийти к удовлетворительному заключению. Таких людей можно только пожалеть. Но есть те, один на сто тысяч (лакх), которые укрепились в суждении после достижения квинтэссенции глубокого размышления. Они могут довести мои усилия до удачного завершения. (13)

Любой серьёзный вопрос, обращённый к тем, кто не склонен исследовать собственную Самость, не приведёт ни к чему, кроме раздражения. Есть неустойчивые умы, которые вносят лишь неразбериху в исследование универсума. Я склоняю голову только для того, чтобы их успокоить. (14)

Есть тупоумные люди, которые, будучи сами сбиты с толку, сбивают с толку множество других существ. Быстро опутывая веригами, они подчиняют их себе, поражая хвастовством о своих достоинствах. Видя этих существ, которые просто отягощены бременем так называемых «гуру», а также их [слепых] последователей, я готовлю трезубец мудрости, чтобы рассечь их путы. (15)

Я тоже был ввергнут в запутанность теми многими, кто претендовал быть учителем Истины, утверждая, что «То (Брахма или Шива) есть Я», но чей язык даже не соприкасался с этими двумя словами «То» и «Ты» (tat tvam varṇayugamapi). (16)

Владыка активизировал сердце Гуру состраданием ради возвышения тех, кто принял прибежище [у его ног]. И этот достославный Гуру наставил меня на путь Истины. (17)

Я написал эту работу после размышления над доктриной Сомананды, которая спонтанно вошла в моё сердце, принявшее это чистое состояние истины, о котором рассказывал мой Гуру. (18)

О богини, наполненные стремительными потоками не-

истового восторга, которые щедро источаются из вас, когда вы свободно перемещаетесь в сфере *хридая-биджи* и действуете как верхний, острый край зубца мудрости, искусно отсекающий миллионы оков, мой ум, речь и тело, свободные от возобновления опасности циклического существования, уже преклонились перед вашими стопами. Даруйте же мне своё расположение во всей полноте и незамедлительно, а также пребудьте в моём сердце как изобилие Милости. (19)

О богини, обладающие прекрасным и искусным, непрерывным существованием в *хридая-бидже* (tatcakra), обязывая положением Гуру, именно вы заставили меня сделать эту экспозицию и т.д. Поэтому простите мне причуды речи и ума. (20)

Эта «Паратришика» была изложена 19 000 способами. Она отсекает узлы сомнений во всех *трика-шастрах*. Записано Абхинавагуптой.

Комментарий к «Паратришике» завершён.