# MANUAL APRENDIZ

# PALABRAS PRELIMINARES

La Masonería se nutre de hombres libres y de buenas costumbres. A estos hombres les entrega las herramientas necesarias para generar el proceso interior de transformación intelectual, moral y espiritual. Y les propone una metodología de trabajo que posibilita que cada Aprendiz Masón genere su propia luz interior; aspirando a que, guiado por ella, alcance el dominio pleno y cabal de su existencia. Pero la profundidad y la altura que alcance cada nuevo Hermano, sólo dependerá de su esfuerzo, de su perseverancia y de su compromiso.La meta es clara: "Deberéis hacer de vos un hombre nuevo", reza el ritual iniciático de la Orden.

Estas páginas pretenden ser la guía inicial de quienes emprenden el arduo camino, brindándoles la primera aproximación a la Historia de la Orden , y a la organización reglamentaria e institucional que enmarca su funcionamiento. Les acerca, además , distintos enfoques sobre los Símbolos del Grado de Aprendiz Masón que esperamos faciliten el acceso del recién Iniciado a las enseñanzas veladas en ellos.

## I. De La Masonería

La Gran Logia de la Argentina de Libres y Aceptados Masones, institucionalmente, se define como una sociedad **filantrópica, filosófica y progresista**. Sus objetivos apuntan a la exaltación y el perfeccionamiento de las más elevadas potencialidades humanas.

La Orden asienta sus principios en ideales de **Libertad, Igualdad y Fraternidad**; y asume que el hombre puede alcanzar su realización a través de **la Ciencia, la Justicia y el Trabajo** (Trilogía que constituye su lema).

Estos ideales, que en el seno de nuestra Institución no sólo se expresan sino que se hacen realidad, fueron los que inspiraron a hombres de todos los tiempos a la hora de enfrentar y combatir regímenes opresores, despóticos o que negaban la dignidad de la condición humana.

Valiéndose de una tradición iniciatica compuesta por símbolos y alegorías, el lenguaje Masónico trata de operar en lo profundo de la conciencia para sacar a la luz aquellos arquetipos que distinguen a los hombres cabales. Este proceso, expuesto en nuestros Talleres, debe ser inexorable auxiliado por un profundo trabajo en el conocimiento de las Ciencias y las Artes, lo que le permitirá al Aprendiz Masón penetrar en el origen y la orientación de la batería simbólica propuesta por la Orden.

La Masonería le otorga a cada Hermano el marco adecuado para que lleve adelante su obra, asegura la fecundidad del trabajo individual y colectivo, y brinda un ámbito donde puede ejercitarse la autodeterminación con las garantías de Justicia y Tolerancia necesarias para alcanzar el bien común.

De esta forma la Masonería se erige en baluarte y custodia del progreso de la humanidad, como así también en acérrima enemiga de la ignorancia, el fanatismo y la codicia.

# II. De los Orígenes

Resulta imposible determinar con exactitud cuál fue el momento de la evolución en el que un animal decidió erguirse en sus patas traseras, abandonar la edénica felicidad zoológica y despertar a la angustia metafísica.

Tampoco se puede fijar el punto en el que la conciencia de sí mismo comenzó a impulsar al hombre generándole inquietudes sobre su origen , su esencia y su futuro. Quizás debamos buscar la génesis de los ideales de la Orden en ese momento, el de nuestro inicio como seres humanos, cuando comenzamos a establecernos y a relacionarnos constituyendo sociedades complejas.

Las leyendas que componen nuestra tradición, y que nos trasmiten que la Masonería ha existido desde los orígenes mismos del hombre, deben interpretarse con sentido simbólico. Así, la Masonería remonta su inicio a cuatro mil años antes de Cristo. La razón de considerar éste como su punto de partida puede comprenderse si se tiene en cuenta que la datación histórica ubica como cercanos a esa fecha : la aparición de los primeros rastros de actividad metalúrgica compleja en la Mesopotamia del Tigris y el Eufrates, el descubrimiento y empleo de la rueda, la aparición de una organización política y social estable , y el comienzo de la utilización de la escritura.

Pero sea cual fuere el momento histórico real de su origen, la Masonería determina que el lapso que vive la Humanidad a partir de ese hito es el de la **Verdadera Luz**. Esta expresión , en su forma abreviada (V... L...), debe acompañar a las fechas en que son **trazadas** nuestras **planchas** (escritos), agregándole a la fecha del calendario Cristiano que corresponda en cada caso, los cuatro mil años ya señalados. (Por ejemplo el año 1999 debe escribirse 5999).

# III. De los Orígenes Institucionales

La actual Masonería **especulativa**, se origina en los antiguos gremios de constructores medievales europeos **operativos**.

Estas corporaciones tenían por actividad fundamental la edificación de catedrales y palacios guardando celosamente los secretos de su arte, que sólo eran transmitidos a sus integrantes, estableciendo severas penas para aquéllos que los revelaran a extraños.

Durante los siglos XV y XVI estas primitivas células Masónicas , denominadas **Logias** , comenzaron a incorporar como **miembros aceptados** a nobles, eclesiásticos y personalidades de las Ciencias y de las Artes. Esta presencia de integrantes ajenos a los gremios en los talleres respondía a la necesidad de prestigiarlos y solventarlos, brindando a cambio un ámbito de libertad para la expresión y discusión de

ideas fuera del alcance de cualquier autoridad. De esta forma la actividad operativa pasó a un segundo plano, al tiempo que el aspecto simbólico vinculado a la **construcción del Templo Espiritual** llegó a convertirse en el objeto principal de esta **Masonería Aceptada o Especulativa**.

Esta evolución continúa hasta el siglo XVIII cuando en Inglaterra se reunen cuatro Logias constituyendo la **Gran Logia Pro Tempore**, conocida también como Gran Logia Madre o Gran Logia Unida de Inglaterra.

La Asamblea, que se efectúo el día de San Juan Bautista de 1717 (24 de Junio), resolvió elegir a uno de los Hermanos presentes para que dirigiera la recién constituida Gran Logia, y dispuso efectuar en lo sucesivo una Asamblea y Fiesta Anual en la que éste se renovaría, quedando en la decisión de cada Gran Maestre la designación del resto de las autoridades.

En 1723 esta Gran Logia publica The Constitution of Free Masons, escrita por James Anderson, libro que se conoce actualmente como Las Constituciones de Anderson (manuscrito que aborda temas tales coma Dios y la Religión, las Autoridades Civiles, Superiores y Subalternas; la formación y dirección de las Logias, los Maestros, los Compañeros y Aprendices, sus derechos y obligaciones, etc.). Esta publicación debía ocupar el lugar de las denominadas Reglas Generales recopiladas por Payne en 1720 que habían sido destruidas.

Además de los Reglamentos Generales, y una reseña histórica fantasiosa, aparece en el libro de Anderson, una versión de los denominados **Antiguos Deberes**, (The Old Charges). Estos, junto al **Poema Regius** (1390 aprox.) y el **manuscrito Cooke** (1410 aprox.) se han constituido en el conjunto de deberes obligados de todo Masón.

Los Reglamento Generales de dicha Constitución establecían en el Art. XXXIX que: "Cada Gran Logia anual tiene en sí el poder y la autoridad de hacer nuevas normas o de modificarlas en el real interés de la antigua Fraternidad, siempre y cuando los antiguos LANDMARKS sean escrupulosamente mantenidos...". Esta es la única mención que hace Anderson a la palabra "Landmark ", expresión con la que se denominan las estacas que delimitan el terreno de una futura construcción, y que puede traducirse como límite, lindero, marca o mojón. Con tal expresión se hace referencia a los principios fundamentales que fueron transmitidos oralmente desde la constitución de las primeras logias, por lo menos un siglo antes de la aparición de dicha Constitución ,y que definen la esencia de la Orden. Lamentablemente Anderson no los ha detallado, mencionando sólo aquéllos que hacían al momento particular en que se constituye la Gran Logia antes referida.

Los investigadores posteriores han creído encontrar 5, 7 ó 9, Mackey menciona 25 y algunas GG ... LL ... de Norteamérica han establecido 54, indudablemente en forma arbitraria y de difícil aceptación.

La Gran Logia de Inglaterra no había tenido la necesidad de expedirse sobre ellos hasta la aparición de Orientes que interpretaban en forma distorsionada estos principios fundamentales de la Masonería. A consecuencia de ello publica como respuesta en 1929 los **Principios Fundamentales para el Reconocimiento** y en 1938 las **Metas y Relaciones de la Masonería Simbólica**. Estos documentos son completados por las Reglas de Reconocimiento recopiladas por las GG ... LL ... Norteamericanas en 1952, y si bien no pueden considerarse expresamente como los Antiguos Landmarks, constituyen las Reglas que una Potencia Masónica debe respetar para ser reconocida como tal.

A continuación se transcriben los puntos coincidentes de los tres documentos mencionados :

- I. Toda G ... L ... debe tener origen en otra G ... L ... regular o en tres LL ... regularmente constituidas.
- II. La pertenencia a la M... esta limitada exclusivamente a hombres : están prohibidas las relaciones Masónicas de cualquier género con Logias mixtas o congregaciones que acepten mujeres como miembros .
- III. Cada G ... L ... es soberana e independiente y debe practicar los tres grados simbólicos con jurisdicción exclusiva y absoluta sobre ellos. Ninguna G ... L ... debe reconocer la existencia de autoridad masónica superior, como ésta se denomine, o bien adherir a asociaciones internacionales que pretendan representar a la M ... y que admitan cuerpos o participantes no conforme con las Reglas de Reconocimiento.
- IV. La primera condición para ser aceptado como miembro de la M .·. es creer en un Ser Supremo .
- V. Durante los trabajos rituales de L... deben estar a la vista el Libro de la Ley Sagrada (abierto), la Escuadra y el Compás. Cada candidato debe prestar su juramento sobre ese Libro Sagrado o sobre el Libro que su propio y particular credo considere que puede transformar en sagrado un juramento o promesa.
- VI. Al Masón se le exige prestar obediencia absoluta a las leyes del Estado en que reside y le ofrece protección.
- VII. Mientras que cada individuo tiene el derecho de tener su propia opinión respecto de los asuntos públicos de su país, en su papel de Masón (en L ... o en cualquier momento) le esta totalmente prohibido

discutir, expresar sus opiniones sobre cuestiones teológicas, o de política interna de Estado, sea extranjera o doméstica. La M... no admite que su nombre sea relacionado con ninguna asociación, por mas humanitaria que sea, que viole su política inmutable de abstenerse de toda cuestión que toque la relación entre un gobierno y otro, o entre partidos políticos, o bien que se refiera a teorías opuestas sobre el gobernar.

VIII. Los principios de los Antiguos Deberes y los usos y costumbres de la M.·. deben ser estrechamente observados.

Los Antiguos Deberes, los Landmarks, y las tradiciones, usos y costumbres transmitidas a través de los Rituales forman la base, el cimiento y el espíritu de esta Institución, y dado que son universalmente reconocidos identifican a la M... como tal.

Cada potencia simbólica recoge y explícita estos principios en su Constitución, pero adquiere en cada País donde actúa, la personalidad jurídica de una asociación civil o similar, contando de esta manera con los instrumentos legales constitutivos que permiten su desarrollo.

# IV. De los orígenes en nuestro país

Los primeros antecedentes históricos rastreables de actividad masónica en nuestro país datan del fin del siglo XVIII en que funcionaba en Bs.As. la L ... Independencia, con carta constitutiva del Oriente Francés. En 1801 Juan de Silva Cordeiro, caballero Portugués iniciado en la L ... Martinense de Madrid, debe huir de Río de Janeiro por sus actitudes liberales recalando en Bs. As. donde funda un Triángulo Masónico . Este trabaja incorporando nuevos miembros hasta marzo de 1807 fecha en la que se constituye la Logia de San Juan de Jerusalén de la Felicidad de esta parte de América, Logia que debe considerarse como la precursora de la Masonería en el país. Esta L ... actúa hasta 1810 en que abate columnas luego de la muerte de su fundador . También a comienzos de 1807 se establecen en Bs.As. dos LL ... de origen Inglés , que trabajan en el rito Azul, Hijos de Hiram y La Estrella del Sur, integradas por las tropas invasoras.

Arribado al país José de San Martín, iniciado en España en el año 1808 (e ...vV...) en la Logia Legalidad de la ciudad de Cádiz , decide reiniciar el brillo de las luces de la Orden en Bs. As. creando un taller

Masónico al que ingresarían los principales componentes de la Sociedad Patriótica .Junto a Carlos María de Alvear y Matías Zapiola, el por entonces Coronel San Martín, fundó un Triángulo que con el tiempo se convertiría en la Logia Lautaro. Esta Logia, según los historiadores , se componía de dos cámaras: la Simbólica o Azul y la Superior o Roja. A esta última Don José de San Martín, la denominó Gran Logia de Buenos Aires, y fue este segmento de la Logia Lauraro el que actúo activamente en la organización y en el esparcimiento de la Luz Masónica por y desde estas latitudes.

Luego de la sanción de la Constitución nacional de 1853, renace potente y organizada la Masonería Argentina cooperando con la gran obra de la Organización de la República Argentina.

La Logia Unión del Plata , fundada el 8 de Marzo de 1856 (e ... v ...) fue la Logia que inaugura lo que podría llamarse el segundo periodo de la Masonería Argentina . Se llega así al 11 de Diciembre de 1857 (e ... v ...) fecha en que se funda la Gran Logia de la Argentina de Libres y Aceptados Masones a instancia de la reunión de siete LL ... : Unión del Plata, Confraternidad Argentina, Consuelo del Infortunio, Tolerancia, Regeneración, Lealtad y Constancia , eligiendo como primer G ... M ... al Dr. José Roque Pérez. Estas siete LL ... reciben por ese motivo el tratamiento de Augustas y Respetables (las restantes LL ... de la Obediencia se denominan Respetables).

En esta breve reseña histórica cabe mencionar la existencia transitoria de una Organización denominada Gran Oriente Federal Argentino (G.O.F.A.). Este Gran Oriente apareció en 1935 (e ... v ...) como una rama irregular de la Masonería Nacional desplegando una tarea inigualable a través de la Acción Laica Argentina, y la Liga Argentina de Cultura Laica. Cabe mencionar además, que el G.O.F.A. se constituyó en el refugio fraterno de los masones españoles que huyendo de la Guerra Civil Española recalaron en nuestro país. En el año 1957 (e ... v ...) el G.O.F.A. se fusiona con la Gran Logia de la Argentina de Libres y Aceptados Masones . Fusión que unió definitivamente a la Masonería Argentina.

La Orden, en el país, cuenta con un Estatuto Fundacional denominado Estatuto de la Gran Logia de la Argentina de Libres y Aceptados Masones, que data del 7 de Noviembre de 1955 (e ... v ...). Asimismo, posee una Constitución a la que toda legislación masónica posterior debe sujetarse y subordinarse. Esta ley fundamental se inicia con la Declaración de Principios que define a la Orden y sus objetivos, y legisla sobre la condición de Masón, estatuyendo deberes y derechos. Además se establecen en ella los parámetros del funcionamiento de los

diversos componentes de la Institución: Logias, Triángulos, Gran Logia, cargos y dignatarios.

En virtud de la vigencia de los Antiguos Linderos y de las previsiones efectuadas en el capítulo de Disciplina del Estatuto y de la Constitución Masónicas, surge que es la misma Institución la que administra justicia entre sus miembros. Guiada por el principio de que la disciplina se inspira en el ideal de Justicia impartida por Hermanos para Hermanos, la Comisión de Disciplina de la Gran Logia tiene por objeto el mantenimiento de la paz y el prestigio en el seno de la Orden; y es deber y compromiso de todo Hermano de la Orden no llevar ni ventilar sus reclamos en un ámbito ajeno a ella. Reflejando el espíritu que guía la disciplina masónica, se ha dictado el Reglamento Especial de Disciplina Masónica, sancionado el 10 de julio de 1958 (e .: v ...).

Sin perjuicio de esta legislación global que hace a la Masonería Argentina en su conjunto, también existe un régimen legislativo particular en cada Logia de la Obediencia cuyo perfecto conocimiento resulta deber ineludible para cada Hermano. Estos Reglamentos Internos de cada Logia no pueden apartarse ni contrariar los términos y el espíritu de la legislación masónica antes mencionada.

Por último no podemos olvidar lo que se da en llamar legislación consuetudinaria, que está constituida por usos y costumbres cuya vigencia nadie podría discutir con seriedad. Estas normas existen en todos los órdenes de la vida social y es nuestra obligación brindarles acatamiento.

En un detenido análisis de la estructura legal de la Orden se desprende que la columna vertebral de la Institución la constituyen las Logias, las que multiplicándose y expandiéndose por el territorio del país, permiten que la luz de los principios fundamentales de la Orden iluminen a todos los hombres sin distinción de credos, razas ni ideologías.

El respeto al verdadero espíritu de la legislación permite y garantiza el trabajo masónico así como también la existencia institucional de la Orden, transmitiendo un carácter progresista que hace libre al Hermano Masón.

# V. Del símbolo masónico

La Orden utiliza una variada gama de símbolos para transmitir el contenido moral, intelectual y espiritual de su enseñanza.

La etimología del término símbolo alude a la reunión de distintos elementos detrás de uno que los resume. Esta ligazón de contenidos indica claramente que éstos pertenecen a distintas órbitas o niveles y que el símbolo funciona como un agente coagulante destinado a integrar aquello que se encuentra disperso.

Por definición el símbolo es la imagen, la figura, con que los hombres comunican o representan conceptos intelectuales, morales o espirituales, y que por un mecanismo de correspondencia o semejanza son percibidos y asociados por el intelecto.

El símbolo sugiere e impresiona en la medida en que se penetra en él; encierra una realidad que sólo se puede conocer experimentándola. Esta es la forma que eligió la O ... para transmitir su Tradición Iniciática, su sistema de pensamiento, y para comunicar en forma organizada su cúmulo de conocimientos. Los símbolos son, por lo tanto, la guía de la experiencia vital del Masón.

Su procedencia es múltiple; algunos son de origen natural, y otros de un estamento más elaborado. El grupo de símbolos naturales guarda una clara analogía con los fenómenos celestes y terrestres. La otra parte del conjunto responde a figuras geométricas ideales, a alegorías bíblicas o a las herramientas utilizadas por los gremios de constructores medievales. Algunos símbolos de naturaleza geométrica adoptan una forma cerrada que alude a la fuerza interna , la totalidad orgánica, el equilibrio, la perfección, la convergencia y la conciliación de los distintos componentes. Las formas abiertas apuntan a la universalidad; y las herramientas se relacionan con determinados valores morales y sus acciones consecuentes.

La utilización de símbolos garantiza la penetración del mensaje hasta un estadío más profundo del alcanzable por el solo uso de la función racional, aunque ésta sea el vehículo indispensable para la empresa que aguarda a todo aquél que decida iniciarse en el trabajo Masónico.

Nuestra primera aproximación al análisis del símbolo nos enfrenta con una imagen cuyo significado nos es familiar, el continente, que transporta un concepto a desentrañar, lo simbolizado, el contenido. Estos dos valores, el significado y lo simbolizado se encuentran íntimamente ligados. El significado, o sentido superficial del símbolo, permite encauzar su interpretación y facilita el proceso de identificación con lo simbolizado, es decir con el arquetipo al que apunta, que es su sentido vital. Para comprenderlo, para poseer su llave, debemos encontrar la palabra que lo hace conciente. Esta es la búsqueda activa que propone la Masonería. Sin este trabajo los símbolos permanecerán estáticos y mudos,

pero si lo realizamos correctamente se transformarán en los mejores aliados del desarrollo de nuestra inteligencia, serán capaces de generar la apertura espiritual que permite acceder a un dominio sagrado, íntimo y mas profundo de la existencia .La altura que se alcance no depende de circunstancias ajenas a uno mismo, sino de la profundidad a la que cada uno esté dispuesto a penetrar en la búsqueda de los verdaderos contenidos. Los símbolos deben ser la guía del Masón, deben constituirse en los pedagogos del desarrollo de su conciencia.

### VI. De la Iniciación Masónica al Primer Grado

Nuestra tradición iniciatica fue tomada por los organizadores de los Rituales Masónicos de diversas civilizaciones antiguas, tanto Medio – Orientales como Occidentales. A la hora de buscar estos componentes históricos debemos ahondar, primero, en el estudio de los mitos y las ceremonias mas antiguas: las de Zoroastro en Persia; Osiris en Egipto; Orfeo, Dionisio, los Misterios de Eleusis y la escuela Pitagórica en Grecia. Y luego en el Cristianismo, en el pensamiento Gnóstico, en la Alquimia y en la Cábala Medieval, porque también dejaron su huella en las bases de nuestra doctrina.

Todas estas manifestaciones de la tradición iniciatica tienen una notable similitud en sus objetivos: el introducir a los aspirantes en los pequeños misterios naturales .Sus ceremonias hacen referencia a la generación y al nacimiento, a la conservación y al desarrollo del proceso vital; enseñan la renovación incansable de los ciclos en la Naturaleza y como se proyectan en el hombre, y finalmente, especulan sobre la muerte y el renacer .

Sobre este crisol de tradiciones y doctrinas, y sus diversas y complejas derivaciones posteriores, se fue fraguando nuestra propia tradición y doctrina. Y como sucede con aquéllas que le dieron origen, para ser correctamente interpretada no sólo debe ser inteligida sino fundamentalmente sentida y practicada. Por eso cuando hablamos de nuestras ceremonias centramos la atención en las vivencias que promueven el acceso del recipiendario a un estado de conciencia diferente. Porque así se espera generar el proceso que, operando dentro de su propia psique, lo haga receptivo al bagaje de conocimiento que la Masonería transmite de generación en generación .Pero para poder

recibir tales improntas se deben tener aptitudes anímicas y psíquicas adecuadas, previas al acto de transmición; sin esa materia prima natural no podemos pretender que la iniciación produzca las modificaciones buscadas. Por esto se exige a quién pretende ser iniciado que sea un hombre libre para construir su pensamiento, alejado de la constricción de los dogmas, y sin la atadura del vicio en su conducta.

Una vez transcurrida la ceremonia el análisis pormenorizado y la comprensión de sus circunstancias, sus símbolos, y las vivencias despertadas contribuirá al trabajo que ha sido activado en lo más profundo del ser, aun cuando el neófito no se haya percatado conscientemente de ello: "Deberéis hacer de vos un hombre nuevo", exige el ritual iniciático, explicitando la necesidad de este trabajo reflexivo posterior para que el proceso se complete.

# VII. De la Logia

La Masonería desarrolla sus trabajos en grupos que denomina Logias.El término Logia puede relacionarse etimológicamente con la voz sánscrita Loka que significa mundo o universo. Otra acepción la vincula al Logos Gnóstico, que hace referencia a la palabra o su origen: la Idea.

Para la tradición Masónica la Logia no sólo representa el Universo, sino que también se identifica con la psique humana (Recordemos el principio Hermético de que como es arriba es abajo, y la estrecha relación que existe entre el Templo material y el Templo espiritual interior). Bajo Oficiales personifican esta interpretación los las funciones potencialidades de la conciencia que obran como motores del alma humana .El ritual establece el orden en que deben actuar los Oficiales, enlazando su palabra de la misma forma que se enlazan estas funciones . Estableciendo relaciones entre la Conciencia, como base del desarrollo y evolución del ser humano, y la Palabra, como vehículo de comunicación de las conciencias, rápidamente aparecerán interesantes apreciaciones sobre la vinculación entre Logos, Logia, Palabra y Conciencia. Esta es una de las búsquedas que deberá emprender cada H ... dando cumplimiento al compromiso, asumido a la hora de su iniciación, de ahondar en los significados del simbolismo propuesto por la Orden.

Para funcionar en forma regular las Logias deben ceñirse a estrictas normas que no obedecen sólo a requerimientos institucionales, sino que responden también a directivas rituales .Nuestra Tradición se refiere a ellas señalando que : **Tres la iluminan, cinco la dirigen y siete la hacen justa y perfecta** .Aludiendo a los tres dignatarios : el V .. M .. y los dos Vvig .. guardianes de las pequeñas luces: la Belleza, la Fuerza y la Sabiduría, las columnas que soporta nuestro Templo ;a los cinco Oficiales, los anteriores y los G ... T ... Ext ... e Int ... indispensables para trabajar a cubierto de la indiscreción de los profanos; y a los siete Hermanos anteriores mas los Dia ... que permiten la compleja ejecución del Ritual.

Concluyendo , los Masones nos reunimos en Logias; éstas funcionan a cubierto de un Templo que encierra la totalidad de los símbolos requeridos para nuestro progreso. El Templo recibe también la denominación de Taller, ya que allí realizamos nuestro trabajo utilizando las Herramientas que nos entregan al incorporarnos a cada Grado.

### VIII. Del Ritual

Etimológicamente Ritual se relaciona con la expresión sánscrita Rita que hace referencia al orden o al sentido del orden, y por lo tanto, conceptualmente, se asimila al cosmos griego .Para comprenderlo en profundidad es necesario abordarlo desde múltiples planos :

En el aspecto formal podemos definirlo como un símbolo actuado. Adoptando la perspectiva macrocósmica, le asigna a cada H... la representación de un elemento o una fuerza actuando en el Universo; y si nos centramos en la significación microcósmica, como ya señalamos anteriormente, establece la relación y las interacciones entre los elementos de la conciencia humana.

En el aspecto funcional, ya dijimos también, que determina el ordenamiento que propone la Masonería para que se lleven a cabo los trabajos de la Logia dentro del Templo.

Si se realiza sin alteraciones ni modificaciones se transmitirá por su intermedio el espíritu Masónico, los trabajos serán Justos y Perfectos, y se habrá alejado la posibilidad de la desintegración, del Caos.

En forma individual nos enseña la dirección y el sentido del esfuerzo que debe animarnos. Nos pone a cubierto de estados mentales y emocionales profanos e inadecuados, y facilita la atención y la concentración permitiendo alcanzar la armonía en nuestro interior.

En forma colectiva nos muestra los caminos para coordinar nuestros esfuerzos y poder lograr un resultado superior al que obtendríamos por la

simple suma de cada uno de ellos .Nos enseña el valor de la palabra y del silencio, y nos permite, a través de su vivencia, comprender el sentido que debe dársele a la libertad para transformarla en la herramienta más poderosa del crecimiento colectivo .

Como sucede con cada uno de los símbolos que propone la Masonería, el progreso solo se logra en la medida que intentamos bucear en los múltiples e igualmente valederos significados que estos símbolos portan. Debemos encontrar en ellos las señales que permitan mejorar nuestra conducta. Si la exigencia de vestimenta oscura no nos lleva a meditar en su función de disminuir la acaparadora prevalencía de la visión; si no estudiamos la manera en que nuestros ritmos fisiológicos se ajustan al transcurso diario del sol, o nuestra vida a su camino anual por la eclíptica; o no comprendemos que la Sabiduría se nutre de la voluntad de nuestro espíritu (Fuerza), de la armonía de nuestro ser (Belleza) y del amor fraternal, despojaremos a cada ceremonia de su contenido transformándola en una pantomima hueca y sin sentido.

# IX . Del Templo Simbólico

Los templos reflejan la particular concepción que cada cultura posee del mundo divino. Su estructura y su contenido intentan ser réplicas de arquetipos celestiales, una imagen humanamente concebida del cosmos. En este espacio, reservado por los hombres para los dioses, se realizaban también las observaciones del cielo.

Todo Templo se constituye en el **centro**, ya que solo allí es posible el contacto con la divinidad, y por lo tanto, es atravesado por el **eje del mundo**, el camino que permite el tránsito entre el mundo superior y el mundo inferior.

Para los M... el Templo es el espacio físico en donde se realizan los trabajos. Representa simbólicamente al Templo que el Rey Salmón erigió en honor y por designio de Yahvéh, su dios. Este edificio construido en Jerusalén contaba, de acuerdo a las referencias Bíblicas, con tres estancias bien delimitadas: el Pórtico, el Sanctum, y el Santa Sanctorum, el recinto del Arca de la Alianza. Sus puertas, enmarcadas por dos columnas de bronce, se abrían hacia al Oriente permitiendo el ingreso de los rayos solares matutinos para poder captar la poderosa energía fecundante de la Naturaleza.

Cuando describimos nuestro Templo, sin embargo, hacemos referencia a la mítica Logia de San Juan, indicando que se extiende de Oriente a Occidente, y desde el Septentrión al Mediodía, siendo su techo la bóveda celeste (cenit) y su piso el centro de la Tierra (nadir). Establecemos con estas dimensiones ideales lo ilimitado del ámbito de trabajo de la Masonería Universal y nuestra visión de la extensión en que se manifiesta la actividad creadora del hombre . Y agregamos que es allí donde los Masones elevamos templos a la virtud y construimos mazmorras para el vicio, porque nuestro trabajo puede alcanzar una altura espiritual e intelectual, o una profundidad psíquica impensada para el profano.

Le otorgamos a nuestros Templos el carácter de espacios sagrados de acuerdo a la definición de Mircea Elíade, porque el tiempo y el espacio son concebidos en su interior en forma independiente al tiempo y espacio de la realidad que se abre más allá de sus puertas. Si analizamos con detenimiento su estructura iremos descubriendo distintos elementos que hacen clara alusión al universo conocido; y si, como ya hemos dicho, también representa la esfera u órbita de nuestro universo interior se establece una analogía macro-microcósmica que resulta esencial a la hora de aplicar con sentido práctico las enseñanzas de la Orden Masónica.

El Templo es el atanor donde nuestra materia prima debe transmutarse, donde nuestra sustancia debe transformarse; es la fragua en donde se extrae el "noble metal" o esencia que habita en la piedra bruta, dándole el temple necesario para convertirlo en eslabón de la Cadena Masónica Universal.

El Templo resulta, en definitiva, un espacio sagrado en donde realizamos nuestro trabajo espiritual, el lugar en que cada H ... tiene la oportunidad de crecer. Pero para que el trabajo masónico adquiera su real y verdadero sentido se debe comprender que el templo simbólico que se construye es una alusión al verdadero templo: la propia existencia del hombre.

# X . Del trabajo masónico

El trabajo masónico tiene por objeto la construcción simbólica de un templo espiritual. Cada H ... debe constituirse en piedra mural, cúbica y pulida de dicho templo. De allí que el primer trabajo que debe efectuar el

Apr ... M ... es el de desbastar su piedra bruta utilizando el mazo y el cincel.

El propósito esencial de este trabajo es el desarrollo del individuo, que es impulsado a alcanzar su madurez mental, espiritual y afectiva, utilizando la inteligencia, la voluntad y una adecuada distribución de su tiempo. Este trabajo debe asentarse en el conocimiento profundo de las tradiciones, alegorías, símbolos y leyendas que propone la Masonería para transmitir sus enseñanzas, así como en el respeto y perfección con que son ejecutados sus rituales. Y exige de cada H ... esfuerzo, constancia y compromiso personal.

Cada L... posee una completa soberanía y libertad para dirigir su actividad. No obstante, la O... establece, a través de un conjunto de reglas y normas, el contexto ritual que asegura la homogeneidad en los principios básicos del quehacer masónico.

# XI. Del Gran Arquitecto del Universo

El sentimiento de lo divino, la intuición de lo trascendente y la idea de dios conforman un conjunto que distingue al hombre de las otras especies. La necesidad humana de religarse, de reunirse con aquello que intuye y percibe como cercano y propio, aunque infinitamente distante y perdido; la insoportable vacuedad de lo que no tiene respuesta aparente, y acaso debiera tenerla; y lo inaceptable para el hombre de lo paradójico, condujo a un sinfín de cultos y religiones, quizá similares en esencia, aunque distintas en las formas y concepciones.

La evolución de esta cualidad religiosa sirvió, en distintos momentos de la historia, para que el hombre intentara saciar, por su intermedio, todo tipo de necesidades; y los dioses fueron adoptando a su compás innumerables formas, personificaciones y funciones. En su afán por conocer, satisfacer o congraciarse con aquellos que creía eran los artífices de su destino los representó como vacías formas geométricas, bellas imágenes en rocas y lienzos, o pesadas estatuas de bronce o piedra; les dedicó desde pequeños altares hasta macizas y ciclópeas construcciones; los halagó con sencillas ofrendas florales o les ofrendó cruentos sacrificios. Pero vanos fueron todos sus intentos, ya que ninguna

de estas disposiciones definitivamente logró su objetivo de modificar o controlar el destino del hombre.

La M ... reconoce la validez de estas supremas aspiraciones e inquietudes de los hombres que anhelan captar la esencia , el principio, y la causa de todas las cosas simbolizando en el G ... A... D ... U ... la idea de un principio trascendente, el principio rector de la Orden y del Universo. Esta figura no esta referida a ninguna deidad personalizada necesitada de nuestro culto, ni entroniza una visión filosófica particular. Se propone al G... A ... D ... U ... con sincero espíritu conciliador, para definir y referir a un orden u ordenamiento de la naturaleza primigenia, metafísico y superior. Y como acudimos a nuestros Talleres a templar nuestro carácter y no a rendir culto a ninguna deidad determinada, el trabajar a su gloria puede significar desde trabajar bajo el signo de Dios, a hacerlo bajo la inspiración de la conciencia humana o según un principio rector que orienta hacia el progreso y la evolución del hombre.

La M ..., reconoce la posibilidad del mejoramiento indefinido del hombre y el progreso de la humanidad, que aspiran a alcanzar el principio superior e ideal del Gran Arquitecto definido en nuestros rituales como un "manantial puro y fecundo de bondades, de luces, y de virtudes"; y deja a cada uno de los Masones los puntos de vista particulares sobre su naturaleza, absteniéndose de todo acto confesional, rechazando toda afirmación dogmática y todo fanatismo.

# XII. Del Signo, Toque, Marcha y Palabra Sagrada

El **signo** del Ap ... M ... alude simbólicamente a la promesa que realiza el recipiendario a la hora de ser iniciado y consagrado, referida a que se le corte el cuello antes de traicionar los secretos de nuestra Orden. Este signo debe necesariamente ser efectuado o cargado durante el uso de la palabra en los talleres, mientras los trabajos se encuentren abiertos; así como también deberá ejecutarlo a pedido del Hermano Retejador.La forma geométrica que el Masón adquiere cuando ejecuta el signo alude a la rectitud que en todo sentido se espera de su conducta.

El **toque**, también forma parte de nuestro sistema de identificación simbólica, y hace referencia a la gnosis numeral del grado. En tal sentido, se relaciona con la sentencia:" Buscad y encontrareis la verdad, pedid y se os dará la luz y golpead y se os abrirán las puertas del Templo".

La **marcha** del Ap ... indica la dirección de Occidente hacia Oriente y el ritmo gradual del derrotero que emprenderá el recién Iniciado dentro de la Orden. El movimiento debe iniciarse inexorablemente desde la posición entre Columnas y el primer pie en avanzar será siempre el izquierdo.

La **palabra sagrada** también forma parte de nuestro argumento identificatorio pero nunca debe pronunciarse en forma completa ni directa. Su traducción tradicional indica que "en Él esta la fuerza". Utilizando esta acepción se desprende que en la palabra o en su verdadero simbolismo, y en su forma de transmisión se encierra un principio activo que indudablemente deberá fecundar a una contracara de polaridad opuesta para que la obra se ponga en marcha.

# XIII. Del Mandil y las Herramientas del Aprendiz Masón

El origen del **mandil** debe buscarse en los antiguos gremios de constructores y picapedreros que lo utilizaban para protegerse de las contingencias de su trabajo. Un Masón nunca podrá prescindir de él a la hora de disponerse a trabajar en una L... . Está confeccionado en nívea piel de cordero, animal aludido en numerosos pasajes bíblicos y asimilado a la virtud y la pureza. Su forma superpone un triángulo (lo espiritual), a un cuadrado (lo material), que estando la baveta levantada no ejercen supremacía uno sobre el otro.

En cuanto a las herramientas del grado de Ap ...éstas son el mazo, el cincel y la regla plegable de 24 pulgadas. El mazo alude a la voluntad como expresión de la fuerza espiritual que se requiere en el camino de reflexión y transformación que inicia el Ap ... M ... .El cincel simboliza la inteligencia, herramienta claramente pasiva frente a la anterior pero capaz de direccionar la fuerza para que se aplique eficaz y puntualmente en el lugar deseado.

La regla de 24 pulgadas o del método, es un elemento equilibrante o compensatorio entre los dos anteriores, representa la capacidad de medida, orden y valoración que debe adquirir quien desbasta la piedra a mazo y cincel.

### XIV. De la Piedra Bruta

La piedra bruta representa la esencia natural del Ap .... Es la materia sobre la que deberá trabajar. Sólo el trabajo espiritual la ennoblecerá y amoldará para su posterior utilización en la construcción. En tiempos de Salomón, el paso de la piedra bruta de los altares populares a la pulida del Templo simboliza la sedentarización del pueblo elegido. Es decir que, de un elemento caótico, informe, se lograba un componente estable y pasible de ser perfeccionado.

Quizá pueda también encontrarse la analogía que existe, desde una óptica psicológica, entre la piedra y la conciencia natural del hombre, en la que (mediante un metódico y fecundante trabajo orientado por la luz de la Masonería) se irán manifestando los arquetipos que terminaran convirtiendo a ese hombre, profano y dominado por sus pasiones, en un verdadero Hermano Masón.

Así y simbólicamente, varias doctrinas que a su tiempo dieron inicio a una nueva conciencia en los hombres, asentaron sus fundamentos y principios en piedras brutas, materia vital y primordial de toda construcción. Materia eterna de la que provenimos en una de nuestras naturalezas y a la que sin duda volveremos si no somos capaces de elaborar, a partir de ella misma, un Templo que desafíe por siempre a la iniquidad, la esclavitud y la ambición desmedida que somete y degrada la condición humana.

### XV. Del Cuadro de Primer Grado

El cuadro de primer grado grafica el ámbito ideal del Templo simbólico. Se encuentran en él todos los elementos, herramientas, símbolos y joyas, que el Ap ... deberá tener en cuenta durante su trabajo.

El Ap ... no ha accedido aun al interior del Templo, su lugar de trabajo es el Patio o Pórtico de ese edificio Simbólico. Esta posición extramuros esta representada por el pavimento de mosaico, en damero blanco y negro, señalando que en este ámbito se desarrolla la manifestación dual; la conciliación de estos opuestos es uno de los motivos que deben estimular la reflexión del Ap ..., llevándolo a considerar las relaciones que deben establecerse entre la igualdad, uno de nuestros principios y las diferencias naturales existentes entre los hombres.

El centro del diagrama está ocupado por el ara de los juramentos, ubicada sobre la piedra fundamental del templo, en la que descansan las tres Grandes Luces de la M.·. : el **Libro de la Ley**, la **Escuadra** y el **Compás**.

El Libro de la Ley , que en la mayoría de nuestros Templos es la Biblia, está abierto hacia el pueblo Masónico para que todos podamos acceder a la sabiduría en él expresada. Si somos capaces de adquirirla podremos ubicarnos acertadamente entre la Escuadra y el Compás , que abiertos sobre él representan la forma en que se entrelaza en el hombre lo material y lo espiritual. Allí se inicia la escalera, que reproduce la visión de Jacob, símbolo de la posibilidad de progreso que le asignamos a la condición humana, siempre que decida ascenderla utilizando las virtudes que forman sus escalones. Su extremo se abre a la estrella de siete puntas o siete pequeñas estrellas, la L ... perfecta a que aspiramos, ubicadas en un firmamento que reproduce en sus extremos al Sol y la Luna.

Las columnas de los tres ordenes arquitectónicos griegos, situadas sobre el pavimento de mosaico, soportan las tres pequeñas luces, o luces menores, que deben iluminar nuestro Templo: la Fuerza, que impulsa nuestros trabajos, la Belleza que los adornan y la Sabiduría que los proyecta y guía. Al pie de cada columna se encuentra la joya móvil que indica qué Oficial tiene por función su custodia: La **Escuadra** del V... M ..., el **Nivel** del Prim ... Vig ..., y la **Plomada** del Seg ... Vig ... Es importante destacar dos aspectos de dichas joyas, en primer lugar son de metal plateado, clara alusión a que reflejan la luz, es decir son joyas que no tiene luz propia, su reflejo es la impronta que debe realizar en su mente, en su corazón y espiritualmente el Oficial que la porta. En segundo lugar y de una atenta observación de las mismas surge que los signos que distinguen a los masones se basan en ellas : la horizontal y la vertical cuya interacción constituye el ángulo recto. El Nivel, es símbolo de la igualdad y la constancia, la Plomada de la rectitud, sinceridad y conciencia; la interacción de ambas origina la escuadra, símbolo del conocimiento, experiencia y sabiduría.

Completan el cuadro las joyas fijas que marcan la ubicación de cada uno de estos Oficiales, la plancha de trazar, la piedra pulida y la piedra bruta; y por último las herramientas del grado: el mazo, el cincel, y la regla plegable de 24 pulgadas.

Cabe por ultimo destacar la profundidad y la perspectiva características del Cuadro de Dibujos, que muestra claramente las cualidades que debe reunir el trabajo Masónico para ser justo y perfecto.

El cuadro del grado deberá constituirse para el Ap ... M ... en uno de los puntos fundamentales de reflexión y trabajo Masónico.

### XVI. De las columnas del Pórtico

Las dos Columnas que franqueaban el acceso al Templo del Rey Salmón se hallan representadas en todos nuestros Templos, aunque en éstos se encuentran dentro del recinto y en su pared Occidental, delimitando la frontera entre lo profano y lo sagrado, lo dual y lo único, lo temporal y lo eterno.

La tradición Bíblica nos recuerda que estas columnas votivas fueron confeccionadas en fundición de bronce, metal que simbolizaba la unión entre el cielo y la tierra. Anuncian la dualidad que reconoció, y a la que se vio condenado el hombre luego de haber perdido su condición edénica. Son múltiples las representaciones binarias que pueden establecerse a partir de este principio dicotómico pero no cabe duda que la Masonería plantea un reingreso de lo natural, de lo instintivo y profano a lo único y sagrado, del campo del tiempo y el espacio al reino de la eternidad, de lo que se ha perdido a lo que se debe religar en el hombre

### XVII. De las Tres Grandes Luces

Las tres grandes luces de la Masonería son la **Escuadra**, el **Compás** y el **Libro de la Ley**.

La luz constituye un símbolo fundamental en el lenguaje masónico y conviene detenerse en ella. Son variadas las interpretaciones que se le atribuyen, pero todas la vinculan a la inteligencia, a la razón o a la verdad. Como expresión simbólica, forma parte de una dualidad que integra con su opuesto la oscuridad. En sentido moral, constituye una analogía del bien, del cosmos; en tanto que su contraparte y eterna antagonista, la oscuridad, representa al mal y al caos. Otra interpretación vincula a la luz con el conocimiento y a éste con la generación de conciencia. Así, la luz en la Masonería se instituye como su conciencia, como su espíritu, como aquello que debe sostenerse bien en alto para que propague sus rayos por la superficie del planeta. En síntesis, podría decirse que la luz representa en el hombre la cualidad potencial de darse cuenta, de generar conciencia, de reconocer la propia verdad interior y de decidir sobre su

proceso de individuación, proceso que desembocará en la autorrealización consciente de sí mismo.

El simbolismo de la Escuadra se relaciona con la materia u origen natural del Universo y del Hombre, además de representar todo aquello que se encuentre acotado y afectado por los dos parámetros fundamentales de su manifestación: el tiempo y el espacio.

La naturaleza y amplitud variable del Compás guardan clara analogía con el Hombre que ha decidido trazar planes sobre esa materia prima y fecunda; y el Libro de la Ley Sagrada, que cada Logia dispone sobre su piedra fundamental, orienta los trabajos de aquellos que se dispongan a la noble tarea de iluminar al mundo con los ideales de la Orden.

### XVIII. De la cadena de unión

En la cadena de unión, la Masonería explica, de un modo simple y preciso, el principio de unidad y cohesión de todo lo creado y manifestado.

La tradición alude a que antiguamente esas cadenas que hoy decoran nuestros templos simbólicos, servían a modo de cota, para diagramar y establecer las que serían sus medidas.

Más allá de lo emblemático, la representación activa de la cadena de unión que componemos todos los hermanos al finalizar nuestras tenidas, resulta en una inspiradora y viviente imagen del estrecho vínculo que debe, por y para siempre, mantener unidas las columnas de la Orden; demostrando así que todas las diferencias humanas son sólo aparentes y relativas.

La práctica constante de este acto que representa la unión entre Hermanos Masones, vitaliza y reafirma las convicciones depositadas en el ideario de la Orden.

# XIX. Pautas para el retejamiento

Las siguientes son pautas para el retejamiento del Grado; con este interrogatorio, que debe responderse como prueba de la pertenencia a la Orden, se prueba también el nivel de instrucción del Aprendiz Masón.

- Cómo fuisteis iniciado masón?

Preparando primero el corazón

- Dónde os prepararon?
  En un lugar apropiado, contiguo a la Log ...
- Cómo os prepararon?

Quedé sin s  $\dots$ , despojado de todas mis j  $\dots$  o m  $\dots$  y con una s  $\dots$  al c  $\dots$ . Así y ven  $\dots$ , me condujeron a la puerta del Tem  $\dots$ 

- Dónde os hicieron masón? En una Log ... reg ... , jus ... y per ...
- Cuándo?

Cuando el sol estaba en su meridiano

- No os parece eso una paradoja, puesto que la Log ... se reúne de noche?

Siendo el sol el centro de nuestro sistema planetario, del cual es parte la Tierra que gira constantemente a su alrededor y sobre su propio eje y siendo la Mas ... universal y estando esparcida sobre la superficie de la Tierra, síguese necesariamente que el sol está siempre en el meridiano respecto a la Mas ...

- Qué es la Mas ... ? Un sistema especial de moral, velado por alegorías e ilustrado con símbolos.
- Nombradme los grandes principios en que descansa la Orden Amor fraternal, caridad y verdad.
- Quiénes son los llamados a ser Mas ... ¿
  Los hombres libres, justos, honrados de criterio sano e irreprochables costumbres.
- Cómo os reconocéis masón?

Por la regularidad de mi inic ..., por las repetidas pruebas y aprobaciones, y por mi buena voluntad para sufrir en cualquier momento el exámen que me fuere solicitado.

Cómo demostráis a los demás que sois masón?
 Por los ssig ..., ttoq ... y ppal ... que se me dieron al ingresar.

En el caso de estar probando nuestra calidad de Masones para ingresar a una Logia que nos desconoce a este interrogatorio seguirá la solicitud de efectuar el signo del grado y se solicitará el toque y la palabra del grado.

# XX. Derechos y deberes del masón

Para **ser masón** es condición indispensable haber sido iniciado en una Logia que practique uno de los Ritos reconocidos por la Francmasonería Universal y se requiere:

- Haber sido propuesto en una Logia regular por un Maestro Masón de la misma.
- Tener la edad de 21 años; o la de 18 si justifica que es hijo de masón.
- Poseer inteligencia y cultura necesaria para practicar y comprender las virtudes masónicas.
- Contar con medios de subsistencia para sufragar sus necesidades y la de los miembros de la familia que tuviera a su cargo, y contribuír al sostenimiento de las obras de la Institución.

### Los deberes

Para ser masón regular y gozar de los derechos que la Orden consagra, se requiere ser miembro activo de una Logia o Triángulo de la Jurisdicción, estando obligado a:

- Obedecer la Constitución y los Reglamentos Generales de la Masonería y los particulares de la Logia a la que pertenezca.
- Instruirse en los principios y prácticas masónicas a fin de desempeñar debidamente los cargos que le fueran confiados.
- No tratar de los secretos y misterios de la Orden sino con Hermanos regulares de su mismo grado.
- No hacer conocer en público o privado, ante profanos, su carácter de masón, sino cuando lo requieran los intereses de la Orden.
- Contribuír al sostenimiento de la Orden satisfaciendo las capitaciones generales y particulares de la Logia o Triángulo a que pertenezca.
- Asistir con puntualidad a los trabajos de la Logia o Triángulo de que forme parte.
- Aceptar comisiones que le confiera el Taller en bien de la Orden, o del cuadro en particular.

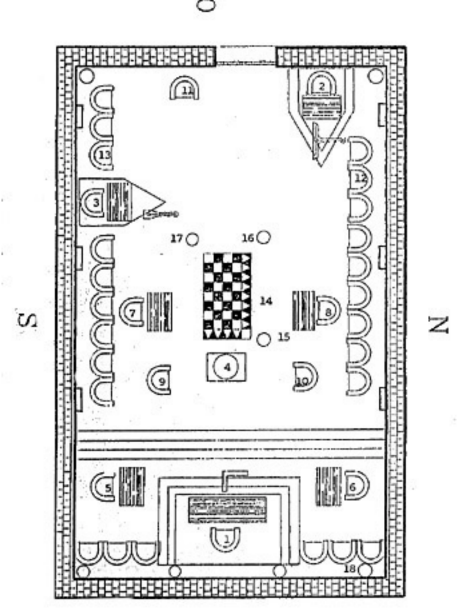
### Los derechos

Todo masón regular tiene derecho a:

- Recibir y exigir la instrucción correspondiente a su grado.

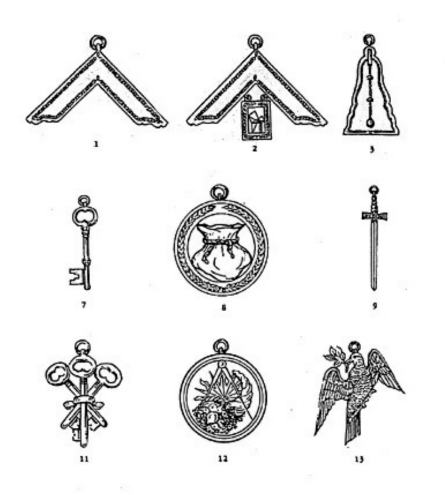
- La protección de sus Hermanos en caso de necesidad justificada y de acuerdo con las Reglas.
- Emitir libremente sus ideas dentro de las Logias y con sujeción a la disciplina interna, siempre que aquellas no salgan de la órbita de la moral y de la cultura, ni ataquen los principios de la Masonería Universal.
- Ser electo para ocupar cualquier cargo, aún el más elevado, con tal que tenga el grado, las condiciones y cualidades requeridas por la Constitución y los Reglamentos Generales.
- Ser juzgado por el tribunal competente y gestionar los derechos ante quién corresponda.
- Proponer, bajo su responsabilidad, la iniciación de profanos, regularización o afiliación de Hermanos en la Logia a que pertenezca.
- Pedir aumento de salario cuando haya cumplido el tiempo prescripto por los Reglamentos Generales.
- Obtener del Taller retiro o pase estando a cubierto con el tesoro y no encontrándose pendiente de proceso disciplinario.
- Presentar proyectos tendientes al mejoramiento de la Institución ya sea en el Taller a que pertenezca, como por intermedio de éste a la Gran Logia.
- Solicitar de la Gran Logia, por intermedio de su Taller, el ser nombrado miembro libre conforme los requisitos exigidos por los Reglamentos Generales.
- Los Hermanos que no estén a cubierto con el tesoro no son electores ni elegibles.
- Los derechos de Masón se pierden cuando así lo establezca una sentencia recaída en juicio y dictada por autoridad masónica.
- Ningún Hermano regular de la jurisdicción puede ser privado de sus derechos masónicos sino en virtud de juicio previo y sentencia dictada con arreglo a la Constitución y de acuerdo con los Reglamentos Generales.





Plano de la Logia

- 1. Venerable Maestro 2. Primer Vigilante 3. Segundo Vigilante 4. Ara
- 5. Orador Fiscal 6. Secretario 7. Tesorero 8. Hospitalario 9. Experto
- 10. Maestro de Ceremonias 11. Guarda Templo Interno
- 12. Columna de Aprendices 13. Columna de Compañeros
- 14.Piso de Mosaicos 15.Columna de la Sabiduría
- 16.Columna de la Fuerza 17.Columna de la Belleza
- 18.Pabellón Nacional









### JOYAS MOVILES



Las Dignidades y Oficiales de las Logias Simbólicas, llevan al cuello un collarín de cuyo vértice anterior va pendiente la joya distintiva del cargo que ejercen.

Esas joyas reciben el nombre de méviles, porque pasan de unos Hermanos a otros al renovarse las autoridades.

- 1. Venerable Maestro
- Ex Venerable Maestro
- Primer Vigilante
- Segundo Vigilante
- Orador
- Secretario
- 7. Tesorero

- Hospitalario
  Experto
- 10. Maestro de Ceremonias
- 11. Guardatemplo
- 12. Maestro de Banquetes
- 13. Diácono

# Bibliografía recomendada

El secreto masónico. Robert Ambelain

Rituales e iniciaciones en las sociedades secretas. Pierre Mariel

Nacidos en sangre. Jhon J. Robinson

Los constructores de catedrales. Jean Gimpel

El mensaje de los constructores de catedrales. Jacq y Brunier

El enigma de la catedral de Chartres. Louis Charpentier

Los misterios templarios. Louis Charpentier

Antropología filosófica. Ernest Cassirer

La independencia de América y las sociedades secretas. Enrique de Gandía Símbolo, rito, iniciación, cosmogonía masónica. Siete Maestros Masones

La Franc.masonería. Palow

Anales del V Congreso Nacional del Simbolismo. Tanti/95

La rama dorada. George Frazer

Los mitos. Joseph Campbell

Los hijos de la luz. Roger Peyreffite

La historia como azaña de la libertad. B. Croce

Esquema filosófico de la Masonería. Espinar Lafuente

Apreciaciones sobre la iniciación. René Guenón

Oriente y Occidente. René Guenón

El simbolismo de la cruz. René Guenón

Símbolos fundamentales de la ciencia sagrada. René Guenón

El ideal iniciático. Oswald Wirth

El libro del Aprendiz. Oswald Wirth

La Buena Sociedad. G. Abalos Billinghurst

Los arquitectos. Joseph Fort Newton

La religión de la Masonería. Joseph Fort Newton

Nuestros hermanos separados los Francmasones. Alec Mellor

La Francmasonería. Alec Mellor

La Masonería. Alec Mellor

Prácticas masónicas. Alec Mellor

La regularidad masónica bajo una nueva luz. W. Cox Learche

Los grandes iniciados. Edgard Schuré

Michel Sindona, el banquero de San Pedro. Luigi Di Fonzo

Jesuitas y masones. Tohotom Nagy

Y sereis como dioses. Erich Fromm

El mito del eterno retorno. Mircea Elíade

Lo sagrado y lo profano. Mircea Elíade

El hombre y sus símbolos. C:G.Joung

Simbología del espíritu. C.G.Joung

Símbolos de transformación. C.G.Joung

Psicología y alquimia. C.G.Joung El Kybalion. Tres iniciados The Temple and the Lodge. Baigent y Leight La Masonería. Corviere