#### CHOKLING TERSAR



The Seed of

Supreme Enlightenment

मी प्रमित्र सेवार सेवार स्वाची राजूर हुरा मिव्यार स्था। भी प्रमित्र सेवार सेवार स्था प्रमुख्या में स्था से स्था में स्था सेवार स्था नाम स्था।

THE LITURGY FOR
THE LAMEY TUKDRUB BARCHEY KUNSEL
PRELIMINARY PRACTICES

Adorned with Clarifications

#### Published by:

Rangjung Yeshe Publications, P.O. Box 1200 Boudha Nath Kathmandu, Nepal

First edition, 1985 This edition, 12 May 1995

Copyright \_ 1985, 1989, 1995 Rangjung Yeshe Translations All rights reserved

# Namo Guru Padmakaraye

This is the heart extract of the Great Orgyen, the Glorious Knower of the Three Times. It is unique among all the treasures buried in the land of Tibet and is called Lamey Tukdrub Barchey Kunsel, the Guru's Heart Practice, Dispeller of All Obstacles. For the person who desires to swiftly attain the fruition of unity by means of the two profound stages of the Lamey Tukdrub Barchey Kunsel, here is, first, Awakening at Dawn from the Sleep of Ignorance:

# Awakening at Dawn from the Sleep of Ignorance

चक्याने ज्ञिया केंद्र चेंद्रिः सर्द्याची द्या स्वापर चुँद्र धर व्यस्त । चार स्वयस्य वास्तर चुँद्र चर्चा व्याचान र ने मुद्देश्य चुँ क्षे र र चार स्वयस्य वास्तर चुँद्र चर्चा व्याचान र ने मुद्देश चुँ क्षे र र चुँ र प्रदेश हैं वास्तर चुँद्र स्वर्चा स्वयस्य चुँद्र स्वर्थ स्वयस्य चुँद्र स्वर्थ स्वयस्य स्वयस्य स्वयस्य स्व

Guru pema pawo khandroi tsok dang chey pa tam chey ku gar tab sung da kay ngak kyi lu yang Tuk kyi gong pa rig pa rang shar gyi ngo wo dak Ia tey dey daa dril gyi dra dang chey tey zil chen poi dun gyi nam khar jon par

Guru Padma, together with his host of dakas and dakinis and accompanied by the music of hand-drums and bells, have arrived with great splendor in the sky before me. Their bodies in dancing postures, their voices as melodies of symbolic language and mantra songs and

their minds as the essence of self-manifest awareness are directed towards me.

हे.यं.२.४४.४विक.ततु.क्यू.५४५.व्यू.४४४.व्यू.४४४. १४४८.वं.त.४व्यू.४५वे.२५५.वे.४५वे.४४४.१ १४४८.वं.८४.४४.वं.४५५वे.२५४४४.१ १४४८.४४.४विक.ततु.४५५वे.४४४.१ १४४८.४४.४विक.ततु.४५५वे.४८.वर.वव्यू.४१

> Je lama khan droi tsok nam kyi Mi dak la tuk je chen gyi zik Du tanda kham sum sem chen nam Sem lung ma ten gyi ngang du nal Dey say nay trul pay nang war khyam

Lord guru and host of dakinis
Gaze upon me with your compassionate eyes.
At this time all sentient beings of the three
realms are asleep
With their minds in a state of indifference.
Awakening therefrom, they wander through
experiences of confusion.

श.ठमू.र्ये.पी.वीर.तपु.श्रुशश.२४.जह

सःयः सामिरःग्रीः हेशः विवाशः दशः विरः स्रोचतः श्रुरिः वादशः सुः पद्देवः पदः सुः रः चुः रः रः वाहिरःग्रीः हेशः विवाशः दशः विदेशः । चुः रः रः रोवाहे वाशः पदः हैयः विवाशः विदेशः ।

> Ma dro druk gyur pay sem chen la Bu rang rig tok pay nal jor ngay Zhing kha chö nay su dren pay chir Pa lama khye kyi je shuk nay

So that I, your child, the yogin who realizes natural awareness,

May guide my mothers, the sentient beings of the six realms,

To the place of the celestial realms, I will follow you, the father guru.

য়য়৻ঀ৾৻ঀ৻য়৾ঽ৻ঀড়ৢঢ়৻ড়ৢ৾য়য়৻য়ৢ৻ঀয়য়৻য়ৼৼ ৢ৾ঽ৻য়য়৻ঀয়য়৻ঀয়ৣ৾য়৻ঀয়৻ঀঢ়ঽ৻ড়৻ঀঀৼ ড়য়৻ঀৢ৻ঀ৻য়ৢঽ৻ঀ৾ঀ৾ঽ৻ড়য়ৼ৻ড়৻ঀয়ৢঀৢ

> Lü ngak yi tang nyom mi nay par Dön tö sam gom pay ten la bab Ley ja wa tün zhi treng la chuk

Without letting my body, speech and mind remain indifferent.

I will achieve certainty through learning, reflection and meditation

And place my actions within the order of the four sessions.

य्येश्वर्त्त्रम्थात्र्यं व्यक्ष्यः स्थ्यः स्यः स्थ्यः स्थ्यः स्थयः स्

Nay ri trö nyam gay zhing di ru Dak rang shen dön nyi drub pa yi Khye lama khan droi tsok nam kyi Mi dak gi go sum jin gyi lob

In this delightful realm of a mountain retreat I will accomplish the two benefits of self and others.

May you, the guru and host of dakinis, Bestow your blessings upon my three doors.

बेशन्ता नेत्रसञ्जूतःर्रेत्वराष्ट्रसञ्जयाविता

Then, expel the stale breath three times.

# The General Preliminaries

वर्वेर.वृ.म्.च्य.वर्वेर.८८.। ८८.व। श्रुंट.इ.क्ष.त्त्रु.सेवाय.२व.मे.वश्चेर.तय.८य.

For the general preliminaries, arouse intense renunciation, devotion and great compassion. Change, thereby, to an attitude of renunciation.

न्यायर्चे्रादूर्-नगयादी

The Difficulty of Finding the Freedoms & Favorable Circumstances

गुः अप्तर्वा नीया कु मुक्त वार दया गुरः राया यर्वे र प्यरे दिस्तिय मुद्दे र प्यर रागपः Kye ma dak gi gyu kyen gang nay kyang Dal jor di ni shin tu nyey par ka

Kye Ma! Through all causes and conditions, It is very hard for me to find these freedoms and favors.

वक्के:चन्ध्री:ह्वायादी

## Death and Impermanence

सुद्धान्त्रीत्वार्क्षरः याद्गेश्वरः स्वर्तः त्याद्धानः स्वर्तः याद्वेशः स्वर्तः त्याद्धानः स्वरं स्वर

Tün ni chik song ni song chi la nye Gey wa drub pay long kab ma jung na Rin chen ling nay tong lok ong nyen du Gal tey chö kyi pen pa ma drub na Chi nay mi lü nyey par ga la gyur One session passed, another is passing and death draws closer.

If I do not have free time for practicing virtue, There is the danger of returning emptyhanded from this jewel island.

If I do not accomplish the benefit through the Dharma.

How will I get a human body in the next life?

जशःशैतवशःशी

#### Cause and Effect of Karma

বাধারবাধার্যার্যমূল দ্বার্থ নার্যার্য রেট্রার্র বাধারবাধার্যার্যার্য নার্যারবাধ্য নার্যার

> Tanda dik pay khur po rab chi way Ley drey mi lü den pay ngen dror dro

Right now, by the heavy load of evil deeds, I will go to the lower realms through the unfailing truth of karmic effect.

# वर्षिर वदे हेश दक्षेण शही

#### The Defects of Samsara

न्यःक्ष्वाःस्ट्रान्तःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्र स्वायःस्ययःग्रीयःययःद्वःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रः स्वायःस्ययःग्रीयःययःद्वःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रः स्वायःस्ययःग्रीयःययःद्वःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रः स्वायःस्ययःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रःस्त्रः

Duk ngal zö mey si pay gyam tso la Khor yang zö pay nyön mong nying sen chen Gyal wa nam kyi ley ngen dak la zik Lek nyey tang dzin khan dro tam chey kyi Dam tsik pang lang chey min tak tu zik

In the samsaric ocean of unbearable sufferings,

Although I circle around, I have the stubbornness to endure the disturbing emotions.

Victorious Ones, look upon one who has evil karma!

All dakinis, who look after wrong and right,

Please watch constantly regarding what I adopt and avoid, observe and do not observe of the samayas!

ळॅबायार्बे्ट्र्ययि: दुषादी: है। तुरार्ड्य ह व्यट्टा योदायी: योद्यादी: द्यादा: दुह वहट: वदी: ह्येट्ट्यादी: योद्यादी: ह्येट्ट्रेट्टे ह

> Chö la chö pay du ni nyi zhur tsam Long mey di la ley lo nyi wang du Tang way nying mey dak ni nying re je

The time for practicing Dharma is short like a sunbeam.

Poor me, who insincerely let myself be governed by sleep and laziness, Now there is no time to waste!

स्वित्त्वर्त्ते स्यक्षःग्रीक्षः स्वावः क्षेत्रः स्वावः वर्ते स्यक्षःग्रीकः स्वावः विद्वः स्वावः स्व

Kye ma kye hu di drey ley ngen tey Go sum di shin tang nyom ngang nay na Lama yi dam nam kyi tuk drel zhing Khan dro nam kyi ka yi chey pa ong

Alas, alas, an evil karma like mine! When my three doors remain indifferent this way,

All gurus and yidams will feel ashamed, And the dakinis will punish me.

ने'नश्नन्त्वाक्षेत्'श्चे'क्ष्य'षर'य'र्येद्सः इतः बत्'सुत्'गुदः नर्येद्'द्रस्यशः क्रे'नदे'यसः द्वोन्नदे'नु'नर'वस्यानु'वह्वा'य'र्से्ड

> Dey bay dak nyi mi nyal yar la long Chung zay chey kyang sö nam che pay ley Gey way ja war drel du juk la tro

Therefore, I will not sleep but get up. Even a little practice will result in vast meritorious karma.

So, with joy, I will immediately engage in virtuous actions.

सन्त्राचदः मुं मुं न्यों बिर सामवासाम् मुरसाम। मुस्यान मुक्ताचितः सामवासाम मुं निर्मा निर्मा मिन सामवासाम मुं

 $B_{\text{y}}$  chanting this, thoroughly cultivate the field of your mind-stream and exert yourself in sowing, in this field, the seeds of the special preliminaries.

16

•

# The Special Preliminaries

## This has five parts:

- 1. Taking refuge, the root of the path of liberation.
- 2. Arousing the resolve towards enlightenment, the essence of the path of omniscience.
- 3. The meditation and recitation of Vajrasattva, the purification of adverse conditions, evil deeds and obscurations.
- 4. The mandala-offering which perfects the accumulations, the positive conditions.
- 5. The practice of the guru yoga of blessings, the ultimate aspect of the Vajrayana path.

# 1. Taking Refuge

र्रःस् श्रुवसःख्यःन्रस्यःदिवसःदी

Visualizing the objects of refuge:

द्रवातहर्वाचार्च्याक्ष्यां स्वातहर्वात्राच्यां स्वातहर्वात्राचीयात्र्याः स्वातहर्वात्राच्याः स्वातहर्वात्राच्य द्रविद्याः स्वात्राः स्वात्त्राः स्वात्त्राः स्वात्तः स्वातः स्वत

Dün gyi sa zhir zhing kham pun tsok ü Pak sam zhing gi dong po yal ga nga Ü su pema dab tong gyay pay teng Tsa way lama guru pema la Rig dzin drub tob gyam tsoi khor gyi kor

On the ground before me, amidst a perfect buddhafield,

Is the trunk of a wishfulfilling tree with five branches.

In the center, upon a blooming thousandpetaled lotus, Is the root master, Guru Padma, Surrounded by an ocean-like retinue of vidyadharas and siddhas.

ची-दिर-विश्वासर-वास्तर-स्त्रीम् म्यून-दि-त्यरुषः ची-त-ति-स्त्री-स्त्रिय-प्राची-स्त्रा-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय-स्त्रिय

Dün du yi dam yang dak herukar Chi nang gyu dey yi dam lha yi tsok Yay su chom den shakya tupa la Chok chui du sum sang gye nam kyi kor Gyab tu tek sum dam pay chö nam kün Bey dür zhün mar ser yik dra dang chey

In front of him is the yidam, Yangdag Heruka, With an assembly of yidam deities of the outer and inner tantras.

At his right, is Buddha Shakyamuni,

Surrounded by the buddhas of the ten directions and the three times.

At his back, are all the sacred teachings of the three vehicles:

Self-resounding letters of gold on pages of pure lapis lazuli.

य्याय्य हुत्र सर्वा सर्वा स्त्र स्तर स्त्र स्त्

Yön du jang sem nyen rang gen dun tsok Bar tsam jön shing yal ga tra rak teng Khan dro dam chen tam chey trin tar tib Tuk je tu nga jin lab zi jin bar

At his left is the assembly of the sangha of bodhisattvas, shravakas and pratyekabuddhas.

In between, upon the smaller and larger branches of the tree,

All the dakinis and samaya-holding protectors are gathered like cloud-banks.

All are endowed with the power of compassion and glow with majestic brilliance.

दे.ल्.सर्वे.चर्यात्राच्यात्राच्यात्र्यः न्यात्रवेत्रःचरःस्वःस्वःस्वः विदःस्वःचरःस्वःस्यः विदःस्वःचरःस्वःस्यः विदःस्वःचरःस्वःस्यः विदःस्वःचरःस्वः विदःस्वःचरःस्वः विदःस्वः। विदःस्वः।

> De yi dün du dak dang pa may tso Dra nyen bar may kha nyam sem chen kün Shey may day nay nyen por kyab pa zhin Khor way tsön nay tar dö tse chik pö Go sum gü pay kyab su dro war mö gyur

In front of them, headed by myself and my parents,

Are all my enemies, my friends and neutral beings, equal to the sky.

Like seeking protection when dragged before the executioner,

With one-pointed yearning to be set free from the prison of samsara,

We take refuge respectfully with body, speech and mind.

# षुयास्मित्रमातीयास्मितः वितानुः स्वरास्य स्वरास्य

In the presence of these objects of refuge which manifest vividly filling the sky, say:

ब.झंड

য়ঀঀয়৻ড়ড়৻ড়ঀ৻ঀয়য়য়৻য়৻য়ৢঀয়য়৻য়৻য়ড়৽ ড়৻৴য়৻৴ঀড়৻ড়৻য়ঀড়য়৻ড়ড়৻ড়য়৻য়ৣ৾ৼ৻ড়ৄঀ৾৸৽ য়ৣ৻য়৻য়ৼয়৻ড়ৢয়৻ড়ৢয়৻ৼঢ়৻৴ঀৢ৻ড়ঽয়৻য়ৢ৾য়৻ড়ঀ৸৽ য়ঀঀয়৻ড়৾৻ড়৾ঀয়৻ড়য়৻য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়৻য়য়৻য়ৢয়৻য়ৢ

Namo

Dak dang kha nyam sem chen ma lü kün La ma sang gye chö dang gen dün dang Yi dam pawo khan dro chö kyong tsok Tuk jey chey den nam la kyab su chi

#### Namo

I and all sentient beings equal to the sky, Take refuge in the Guru, Buddha, Dharma and Sangha, In the assemblies of yidams, dakas, dakinis and Dharma protectors

And in all the ones possessing great compassion.

# बेशकीतुरास्त्रम

Recite this as much as you can. At the end, say:

য়ৢঀয়৽ৠৢৼ৽য়ৼ৽য়ৢৼ| য়ৢঀয়৽ৠয়য়৽য়ৢ৽য়৾ৼ৽য়ৼ৽য়ৢয়৽য়ৼয়৽ য়ৢঀয়য়৽য়য়য়৽

Kyab yul nam kyi özer gyi dak zhen gyi dik drib tam chey jong war gyur

The light-rays of the objects of refuge purify all evil deeds and obscurations of myself and others.

# 2. Arousing the Mind set upon Enlightenment

पदेव.त.चेट.क्य.मुन्नम् त.च.चें.ब्रेंट.चत्। चेश्रेय.त.मुन्नम् प्रम्यत्वसीट.ज.चोर्यम् क्रेंय.त.मुन्नम् त.चभ्रेचेट.त। क्र्वाय.चमवीय.त।

# This has three parts:

- A. Arousing the bodhichitta of aspiration.
- B. Gathering the accumulations.
- C. Mind-training in the bodhichitta of application.

# A. Arousing The Bodhichitta Of Aspiration

Take the whole field of accumulation as a witness, and while keeping the meaning in mind, say:

药

> HO Ngön gyi gyal wa say dang chay nam kyi La mey jang chup chok tu tuk kay tar Dak kyang mar gyur kha nyam dro kün la Pen dak lay du sang gye drub par ji

HO

As all the Victorious Ones and their sons of the past

Formed the resolve towards unexcelled, supreme enlightenment,

I will also attain buddhahood

In order to benefit my mothers, all the infinite beings.

## B. Gathering the Accumulations

Yourself and all other sentient beings make prostrations with respectful body, speech and mind. While maintaining the visualization of emanating infinite offering-clouds, and so forth, chant the liturgy:

भीत्राच्यात्र्यं द्र्ये द्र्या स्थायत्य न्या सक्ता सक्ता स्था स्थायत्य स्याय स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थाय स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थायत्य स्थाय स्थायत्य स्थायत्य स्थाय स्थाय

Om Ah Hung Hrih Rig dzin pema jung nay la sok pay Chok chui kyab yül nam la chak tsal lo Ngö su jor dang yi lay jung wa yi Kün sang chö trin nam kha gang way chö Om Ah Hung Hrih I prostrate to Vidyadhara Padmakara And to all the objects of refuge in the ten directions.

I present you with a Samantabhadra offeringcloud, filling the sky,

Of actually present and mentally-created offerings.

म्यास्य स्ट्रिन्य स्ट्रिन

So tar jang chup sem pay lab pa dang Rig dzin ngak kyi dam tsik nyam chak shak Pak dang so soi kay woi tsok nam kyi Gyal say chö pa chay la jey yi rang

I confess damaging and breaking the pratimoksha,

The bodhisattva trainings, and the tantric samayas of vidyadharas.

I rejoice in all the noble and ordinary beings Who engage in the conduct of the sons of the Victorious Ones. 
> Ta yey dro wa duk ngal gyur pa la Pen pa ji tar tsam pay chö khor kor Kal pa je wa sam yey ji nyey du Dro way dön chir nya ngen mi da shuk

Please turn the appropriate Wheels of the Dharma

To relieve the misery of infinite sentient beings. Without passing away, remain for the sake of beings

Throughout countless millions of aeons.

বর্বানীমার্মাবাধ্যমারমার্মানর বিশ্ব শ্রমাঃ

Dak gi du sum sak pay gey wa nam Dro kün jang chup nying po tob chir ngö

- I dedicate all the virtues gathered in the three times
- So that all beings may attain supreme enlightenment.

# C. Mind-Training In The Bodhichitta Of Application

सक्ष प्रदेशस्त स्ट्रिस्य स्ट्रिस्य

With the unbiased attitudes of a loving kindness that sends your own happiness to others; a compassion that takes upon yourself the suffering of others; a sympathetic joy that wishes that they may not be separated from happiness; and an impartiality that regards everything as equality, recite while intending to train in the great conduct of the sons of the Victorious Ones:

चर्स्र-द्रम्भः वर्दे धिमः वर्षे गुर्न्य निर्मः क्ष्रमः वर्षे व्यक्षः वर्षे व्यक्षः वर्षे व्यक्षः वर्षे व्यक्षः वर्षे व्यक्षः वर्षे वर्षे

So nam di yi dro kün dey dang den Duk ngal kün drel dak la min gyur chik Duk ngal mey pay dey dang mi drel shing Chö kün nyam nyi tang nyom la nay sho

By this merit may all beings possess happiness. Freed from their suffering, may it ripen upon myself.

May they not be apart from the happiness devoid of misery

And may they abide in impartiality, the equal nature of all things.

মঘম

At the end, say:

ব্র্ম্নের্ম্ন ব্রম্ম বর্দ্ধর বর্দ্ধর

### Tsok zhing tam chey ö zhu rang la tim Khor way duk ngal jik ley tar war gyur

All the fields of accumulation melt into light and dissolve into ourselves.

We are set free from the miseries and fears of samsara.

BNIDES

<del>3.8</del> <del>3.8</del> <del>3.8</del>

32

,

# 3. The Meditation and Recitation of Vajrasattva

वन्तःसंद्वी वन्तःसंद्वी

First, the visualization of the deity, the power of support:

स्ट्रिंश्यस्य प्रत्य स्ट्रिंड स्ट्रिंड्य स्ट्रिंड्य स्ट्रिंड्य

> Ah Dak gi chi wor pay day teng Sang gye kün gyi ye she ku

### Dorje sem pa dey wa che Dri mey tön kai da way dang

Ah
Above my head, on a lotus and moon,
Is the wisdom form of all the buddhas,
Vajrasattva of great bliss,
Stainless like the radiant autumn moon.

द्वानिश्वर्देहिद्यान्य प्रम्यान्त्र स्टार्ट्ट्र स्रोध्ययः साट्यो साध्यः प्रद्विषः ह्या प्रदेश्ययः साट्यो साध्यः प्रद्विषः स्वा प्रदेश्ययः साट्यो साध्यः प्रदेशः स्वा प्रदेशः स्व प्रदेशः स्व

> Chak nyi dor je dril bu nam Rang ö nyem ma gyey par dril Dar dang rin chen gyen gyi dzay Shab zung dor je kyil trung gi Ja zer tig ley long na shuk

His two hands, holding vajra and bell, Joyfully embrace Atopa, his own light. Beautified with ornaments of silk and jewels And with two legs in vajra posture, He sits in a sphere of rainbows, lights and circles.

ल्यान्यान्यान्त्री वाद्येयात् व्याप्त्री वाद्येयात् स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्यास्य स्थान्य स्थान

Visualize in this way. Preceded by the power of remorse, which is an intense feeling of regret and sorrow for evil actions and failings, practice the power of the applied antidote, the visualization for reciting the mantra:

च व्रमानसार्द्र- तर्स्यान्द्र- वाह्मसानुसान् स्वास्त्र- व्यक्षसान् स्वास्त्र- व्यक्षसान स्वास्त्र- व्यवसान स्वास्त्र- व्यवस्त्र- व्यवसान स्वास्त्र- व्यवस्त्य- व्यवसान स्वास्त्र- व्यवसान स्वास्त्र- व्यवसान स्वास्त्र-

Tuk kar da way kyil khor ü Dey shek kün gyi tuk sok HUNG Yi gey gya pay ngak kyi kor Day pay o trö dön nyi chay In the center of the moon-disc in his heart, Is HUNG, the heart-life of all sugatas, Surrounded by the hundred-syllable mantra. By chanting, light shines forth fulfilling the two goals.

৴ঀ৾৻ঽৼ৾৾৻য়৾৻য়৾ঽ৾৻য়ৼ৾ঀৣ৾য়৻ঀয়য়৽ য়ৄঀ৾৻য়ৣ৾ঀ৻ড়য়য়৻ড়ঀ৾য়৻ঀৢয়৾য়ৢঢ়য়৻য়য়৽ ড়ৼ৻ঀঀৢয়ঢ়য়য়য়ড়ঀয়৻ঀৢয়ৢয়ৢঢ়য়৻য়য়৽ ড়ৼ৻ঀঀৢয়৻ঀঀৢ৻য়৾য়য়য়য়৽

> Tsür dü dutsi chui gyün bab Rang gi tsang pay go nay shuk Dik drib nyam chak kün jang nay Dak ching dri ma mey par gyur

Gathered back, a stream of nectar flows down.

It enters through the crown of my head, Purifies misdeeds, obscurations, damaged and broken vows

And makes me pure and immaculate.

Imagine that and say:

श्रुष्ट्रेश्च नहीं नृत्याया प्रश्नुश्च वहार महास्त्र क्षेत्र क्षेत्

OM VAJRA SATVA SAMAYA, MANU PALAYA, VAJRA SATVA TENOPA, TISHTA DRIDHO MEBHAVA, SUTO KAYO MEBHAVA, SUPO KAYO MEBHAVA, ANU RAKTO MEBHAVA, SARVA SIDDHI MEM TRAYACCHA, SARVA KARMA SUTSA MEY, CITTAM SHRI YAM KURU HUNG, HA HA HA HOH, BHAGAVAN SARVA TATHAGATA VAJRA MAME MUNTSA VAJRI BHAVA MAHA SAMAYA SATVA AH

Recite this as much as you can, then say:

ড়ৣ৾৻ঀৼ৻৸৾ঀ৻ঀ৾৽

OM VAJRA SATVA AH

षुरासवर हे रेवायामा न त्रुयासवर ह्यें हिर दुरादी श्री कर्वाया नु न ही

Recite this in a suitable number. At the end, if you feel like it or are able, say the following *Lamenting Apology of Rudra* or chant any other suitable confession.

# The Lamenting Apology of Rubra

હ્યુંક

चित्रश्रास्त्रीत् वर्ष्यात् वर्यात् वर्ष्यात् वर्यात् वर्या

Om Tuk je chen po chom den dorje sem Dri mey dun dok chok tu zuk sang wa Nam dak ösel nyi ma bum dal zhing Pawo özer tong kham lham mey wa Sipa sum gyi sa khan tön par drak

### Kham sum dro wa kün gyi nyen chik po Jam gön tuk je lha khyö gong su söl

OM

Great compassionate Bhagavan Vajrasattva, Immaculate color of conch, most excellent form,

Pure and brilliant, spreading the light of onehundred thousand suns,

Hero, resplendent with a thousand rays of light, Knower of the triple existence, renowned as the teacher,

Only friend of all the beings of the three realms,

Loving protector, god of compassion, please listen to me.

यद्वादी श्र्वा साम्यात् प्राप्त प्र प्राप्त प्र प्राप्त प्र प्राप्त प्र प्राप्त प्र प्राप्त प्र प्र प्राप्त प्र प्र प्र प्र प्र प्र प्र प्र प

Dak ni tok ma mey pai du dak nay Lam lok lam tor sipey khor lor khyam Ngön tshe ley lok dik pa chey pay nong Dik pay ley nam chi chey rab nong gyö Dar zhing drak pay lay wang dey tsen nay Khor way duk ngal gyam tsor dak jing te

Since time without beginning

I have taken wrong paths, lost my way and wandered in the rounds of existence.

In former lives, I was mistaken in committing wrong actions and misdeeds.

For all these evil deeds, whatever wrong I have done, I feel strong remorse and regret.

Increasing and intensifying the power of this proud karma,

I have sunken into the ocean of samsaric misery.

स्वार्न्वात्त्र्रस्य स्वर्धिय स्वर्धित स्वर्य स्वर्धित स्वर्धित स्वर्धित स्वर्य स्वर्धित स्वर्धित स्वर्य स्वर्धित स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्वर्य स्व

Zhey dang bar way mey ni rang gyu sek Ti muk mun tib dak gi she rab dong Dö chak gyam tsoi dram du nam she jing Nga gyal drak poi ri wö ngan drö nan Tra dok lung mar tsub pay khor war yeng

The burning flames of anger have scorched my stream of being.

The dense darkness of delusion has blinded my intellect.

My consciousness is submerged near the bank of the ocean of desire.

The mountain of intense pride has pressed me down into the lower realms.

The raging gale of envy has tossed me about in samsara.

यद्वाहुःश्वायवेः अदुद्धावाः वद्द्वाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्याद्धाः व्य स्वाय्याः व्याद्धाः व्य

## चेश्वरात्रम् स्वीत्राह्म स्वराम्य स्वराम स्वराम

Dak tu ta way dü pa dam pö ching Dö pa mey dak dong dray öb su hung Duk ngal drak po mi zay mey tar bar Di dray duk ngal dak gi zö kaa zhing Dik pay ley wang drak poi me bar way Nam shey wang poi nyu gu dung gyur tey Pung po gyu mai lü kyi mi zö na Jam gön tuk je chen kyi zö lag sam

The demon of believing in an ego has tied me down tightly.

I have fallen into the abyss of craving like into a pit of embers.

Intense suffering has burned me like unbearable flames.

These miseries are difficult for me to bear.

With the intense fire of the power of evil deeds burning me,

The sprouts of consciousness and sense organs have suffered.

Since this is overwhelming my illusory body of aggregates,

Compassionate and loving protector, can you bear it?

दशकी द्वारा के त्या का त्या के विश्व के स्था की दा त्या की त्

Dak ni lün mong ley ngan dik po che Ley kyi wang gi dö kham ru drar kye Kye pay gyö do ley la yi re chey Yi chey gyö kyang ley la chö su mey Ley kyi shuk ni chu woi zhung dang dra Ley wang chu lung drel du ga la dök Nam min tam chey rang gi ley ley jung

I am foolish and deluded, a great sinner with evil karma.

By the power of karma I am reborn as Rudra in the realm of desire.

I feel remorse for this rebirth! This karma is exhausting me!

I feel weary and have regret, but karma cannot be changed.

The force of karma is like the flow of a river.

How can the river of karmic power be immediately reversed?

All these ripenings result from my own karma.

यान्यः चुय्यस्य वित्रयः चुद्दः स्याक्ष्यस्यः स्यान्यः च्यातः याद्यः च्यातः स्यान्यः स्यान्यः

Ka la zhuk kyang ka zhin ngo ma tok Lü ngak yi sum dik pay wang du song Ley kyi lung mar drak po dey dey pay Dak ni dey ngön kal pa drang mey du Khor way tsön ra mun par khyam pa la Nyer nay khye kyi tuk je jin lab kyi Ley dang nyon mong drib pay nay jang nay Ma tar jam pay zhab drung dandar khö Although I entered the teachings, I have been unable to follow them.

My body, speech and mind have fallen prey to evil deeds.

Forced about by the fierce storm of karma,

I have wandered through the dark dungeons of samsara for countless former aeons.

Protector, through your compassionate blessings,

May you purify the obscurations of karma and disturbing emotions

And, like a loving mother, establish me right now in your presence.

है.क्रेर.ह्र्ट्-त्वर.श्च.क्रेर.क्रं-वर्त्यवीश्वः श्चेत्यायदे.क्रं-वर्रःश्चेत्वाचीयायायहेः श्चेत्यायदे क्रं-वर्रःश्चेत्वाचीयायायहेः श्चेत्यायदे क्रं-वर्रःश्चेत्वाचीयायायहेः श्चेत्यायदे क्रं-वर्षः श्चेत्वाचीयायायहेः श्चेत्यायदे स्वर्णेत्रः श्चेत्वाचीयायायहेः

> Nyi tar ö bar da tar dang sal way Tuk je zhal nyi ta way mi ngom pa Tok ma mey nay ma rik ling tok gi Dong pay chu bur mik gi ma tong na Dro way gön khyö tanda gang na zhuk

Brilliant like the sun and radiant like the moon, Your compassionate face is captivating to behold.

Since beginningless time, blinded by the cataract of ignorance,

My physical eyes have been unable to perceive you.

Where are you right now, protector of beings?

> Ley wang drak po shin tu zö pay Shin tu trak ching kyi ya rab jik na Dung dung dung way mey ngak di dön ching Nyam tak pong pay nga ro dön lak pay Jam gön tuk je du dir ma göng na

## Nam zhik chi po lü sem drel way tshe Ge she drok dang drel nay shin je tri

By the overwhelming and fierce power of karma,

I am completely terrified, afraid and fearful.

As I utter this lamentation of pure yearning

And make a destitute cry of great loss.

Loving protector, unless you regard me with compassion right now,

When I die, pass on and my mind parts from my body,

Separated from my spiritual friend and companions, I will be taken away by Yama.

ने के प्रहेवा हे द है नुष्य श्रे न श

De tshe jig ten nye du mi tong tey Ley kyi wang gi dak nyi chik pur tri Du der dak la gön kyab ma chi kyi Gang gi chi shöl du ley ma yel war

### Tanda nyi du ten tey ngön chö dzö

At that time, without being accompanied by my world and relatives,
I am carried alone by the power of karma.
Since I am without protector and refuge,
Without any postponement or delay,
Assiduously, right this moment, perform your liberating activity.

> Ley kyi nar way kye wo dak dra wa Tok ma mey pay du nay lok tak pay Kham sum khor way nay nay tar tey

Kalpa drang mey kye wa ji nye du Dö chey lü lang drang mey zhig gyur tey Sha ru sak na jig ten tö dang nyam Nak trak sak na gyam tso chen po tsam Ley tro sak na sam day jö mi lang

Beings like me tormented by karma Have falsely discriminated since beginningless time

And have not escaped from the samsaric places of the three realms.

Throughout all my lives in countless aeons, I have taken a countless number of material bodies.

Thus, if the flesh and bones were gathered, they would equal the size of the world.

If the pus and blood were gathered, they would fill a great ocean.

If the residual karma was gathered,

It would be an inconceivable amount beyond description.

श्चीं.च.क्ट्र्.चडिचांक्र्.च.द्य.ची.जयः श्चीं.च.चेट्य.श्चेट्.हुंग्ट्रेट्.ट्र्.क्ट्र्.ट्र.च्र्यः चित्रत्यत्र.जयःद्वरत्यंत्र्यं.क्ट्रेट्.ट्र.च्र्यः वित्रत्यत्र.जयःद्वरत्यंत्रेट्.श्चेट्.क्ट्रेट्.ट्र.च्र्यः वित्रत्यत्यत्र्यत्यत्यंत्र्यःच्यःच्येट्.श्चेट्र्यःच्यःच

त्रु स्रेन जुन रहन र्ने ब तु र न शुन ब ह *ने* :रॅब:तुस:पदे:यस:य:नेॅद:पॅन:पस: र्<u>देव</u>:ग्रीक्ष:भेद:भे:ख्रु:दव:वद्य:बेद:दश অমাশী-বিদ্বেশ্বর্ধ্রপ্রিশ্রেশ্রেরমাঞ্চলমঞ্ न्तियार्यः यद्रः जीसः यद्रार्थात्र्यः यदः विश्वश्रः श्राच ब्रेन द्वा स्तु र्स्या चर्मा यह । स्तु त्वु हेश.चैश.वश्रश.१८८.४८.ची.जश.जश.चैंट.ह त्रुवासाहे केंद्राचेंसायसाददात्तुदावरू ५५% કેં<sub>4</sub>-સેંદ્રસાયસાગુી:તુંદાવદી:વર્ફ્ફેવા:દુ:વારેંગ્સ

Kham sum drang shing kye shi kha gyu kyang Chey pay ley nam dön mey chu re zö Kye wa drang mey ji nyey dey tsam ley Kye wa tse chik kho na tsam gyi ley La mey jang chub dön du rab chey na Dey tsam chey pay ley la dön yö pay Dön gyi yong ye nya ngan day zin na Ley kyi wang tsan nyön mong tob chey bay Sha trak dra wey lü lang khor war khyam Duk ngal zö ka sipey tsön rar tsü

Mi zö drak poi duk ngal di ta bu Nyey chey tam chey rang gi ley ley jung Tuk je chen pö ley ngan gyun chey dey Nyön mong ley kyi lung di dok tu söl

Though I have journeyed the three realms and continued through births and deaths,

My actions have been futile and such a waste! Compared to all these countless rebirths,

The actions of just one single lifetime,

If engaged for the sake of unexcelled enlightenment,

This amount of action would have value.

But if I pass away without bringing forth this value,

The force of karma is strong and the kleshas are powerful.

Through this I will incarnate in the trap of flesh and blood and wander in samsara;

I am then imprisoned in existences with unbearable sufferings.

Such intense and endless misery

Is due to misdeeds and results from my own karma.

With your great compassion, interrupt this stream of evil karma!

Reverse this karmic wind of disturbing emotions!

য়<sup>৽</sup>ঽ৾ঀ<sup>৽</sup>য়৾ঀ৾৽ঀয়৾৽৸য়৽৾ঀ৽ঀঢ়৽ঀৼয়য়৽ શુ:તુવા:સુવ:નદ્ય: 4८:5, વાદવ:વદ્યિવ: 4% બેપ્વેય:<u>શ</u>્રેંય:શ્રંદ: કુર: શ્રુંશ:શ્રંદ્ય: યાત્રા જ્ઞેયાનુશાવાયાની ત્રુચાસું નસી વર્કેન ત્રફ য়ৢঢ়ৄয়৽ৼৄ৾৽ড়ঀ৾৽ঀ৾য়৽য়ৢঀ৽য়য়৽য়ৼ৾ৢঢ়৽য়৽ मुक्तिः के व्यापानी नाष्यर सम् सुर स्वासा वश य्याया हे सुरासर्ग्यायायायायायायायायायाया न्वा वास्य वर्षेत्र निर्मादे सन् ग्रीय वानु नसः सवासः सः ষ্বধ্য:প্রবিধা:ইব্র-র্মুর-র্মুর্য:রান্য্র-বর্ম্য त्यसःग्री:इसःश्वीदःश्वानश्वान्यरःदः वियोथ. ह. यथुज. यपु. क्. क्यूंच. शु. ययु यथा. राजा र्वेचायर्वात्र्यं यद्यात्र सर्वे देवीरस्य वीरा वि ষ্বধ্য প্রাব্ধ রিবাধ ইবু ঐবাধ রীধ প্র বেই ধ ধপঃ

> Ma rig lok pey ley dey wang tsan nay Mi shey mun pay nag du ten khyam na Yeshe drön mey zer gyi mi tong sam

Nyey chey ley kyi nam min mi zö na
Tuk je chen pö trin ley mi dzay dam
Chin chi lok gi yang sar lhung lak na
Tuk je nyur gyok chak gi mi dzin nam
Duk sum zö kai nay kyi dung lak na
Tab khay tuk je man gyi mi so am
Ley kyi nam min duk ngal mey bar na
Tuk je sil way chu gyun mi beb sam
Duk ngal khor way dam du jing gyur na
Tab khay tuk je chak kyu mi dren nam

When through ignorance and powerful karma I perpetually wander within the darkness of unknowing,

Won't you accompany me with the light of your wisdom lamp?

When I cannot bear the ripening of evil deeds,

Won't you carry out your activity with great compassion?

When I fall into the abyss of perversity,

Won't you catch me with your hand of swift compassion?

When I suffer from the overwhelming disease of the three poisons,

Won't you cure me with your compassionate medicine of skillful means?

When I am scorched in the painful flames of karmic ripening,

Won't you shower down a cool stream of compassion?

When I sink down into samsara's swamp of misery,

Won't you pull me up with your compassionate hook of skillful means?

विवास, हे.कु. खेस. सी. ज. हु. खेची. च चीड़ वस्चीस, तप्त, वीचीस, है. हु. पक्ष ज. ट्र्य, साक्ष्यड़ संस्था चीता, प्रत्येस, प्रत्येस, चीता, प्रत्येस, चीत्र, स्त्रह्म विवास, चीत्रीस, प्रत्येस, प्रत्येस, सी. चीता, सी. चीत्र, सी. चीता, सी. ची

Kkam sum khor way nay su jang nay Nam shig rang gi dray bu tob pay tsey Pak pay tuk je chi tsal dön ma chi Dak nyi ley trö wang gi zhag na ta Tuk je chey zhay su la chi zhig gyi

Having repeatedly purified the samsaric abodes of the three realms,

When I finally reach the fruition,

There will be no point in asking for your noble compassion.

But while I am left here due to the power of residual karma,

Whom else can I turn to for compassion?

म्यत्रस्थित्यास्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियस्य स् स्टिन्द्रियः याचे याच्यास्य स्टिन्द्रियस्य स्टिन्द्रियः स्टिन्द्

> Pawo khye la tuk je tob nga zhing Ngön jung drel pay ley kyi trö tsan na Yal yol tang nyom ley lo ma dzay par Nying nay jik tuk je gyal way lha Khor way dam nay drang tey ku sum gyi Go pang chok la nyur du drang gu söl

Daka, you possess the strength of compassion And since the karmic residual of previous ties is powerful,

Do not be vague, indifferent or indolent, But regard me sincerely, victorious deity of compassion.

Lead me out of the swamp of samsara and guide me quickly

To the supreme state of the three kayas.

શે'કુશ'કા

If unable, say:

त्रु स सर्वेद रें स न सून सर्हे द रें ना वर्डिनें हें हैं तहें द पर दे ह त्र्वारा हे केंद्र सेंद्र निर्मा केंद्र खद ह वर्वे नदे वर्षे या नद्या सुनश सके ह

> Gön po dak ni mi shey mong pa yi Dam tsik ley ni gal shing nyam Lama gön poi kyab dzö chik Tso wo dorje dzin pa ni Tuk je chen poi dak nyi chen Dro way tso la dak kyab chi

Protector, due to my ignorance and lack of understanding, I have damaged and broken my samayas.

Master and Protector, please give me refuge! Sovereign Vajra-holder,

Lord of Great Compassion,

King of Beings, in you I take refuge!

מובימאבישבין

In any case, say:

वयशः इट. येट. धुट. ट्वा. तर अह्ट. टे. वाश्रुजा भी. वार्थर विट. यथवाशः श्रुच मी. वा. श्रुच से. क्या. श्रुचा श्रुच भी. वार्थर विचायः इ. च. टेट. त्यायः अह्ट. टे. वार्थ्यः

Ku sung tuk tsa wa dang yan lag gi dam tsik nyam chak tam chey töl shing shak so Dik drib nye tung dri mey tsok tam chey jang shing dak par dzeu du söl

I openly admit all the damaged and broken root and branch samayas of body, speech and mind. Please cleanse and purify all the gathered defilements of misdeeds, obscurations, faults, and failings.

য়ঀয়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়ৣয়ৼৄ৾ৼয়য়য়য়ঀয়য়য়য়য়য়য় য়ঀয়য়য়য়য়য়য়য়য়য়ৣয়ৼৣ৾ৼয়য়য়য়ঀয়য়ৢয়য়ৢয়য়য়য়য়য়য় য়

# नयानाः स्त्रीत्रः मुक्तान्त्रम् स्ट्रास्त्रे स्त्रीत्रः स्त्रीत्रः स्त्रीत्रः स्त्रीत्रः स्त्राम्यः स्त्राम्यः

Shey söl wa tab pay lama dorje sem pa gye zhing dzum pa dang chey pay rig kyi bu kyö kyi dik drip nyey tung tam chey dak pa yin no Shey nang wa jin ching ö du zhu nay rang la tim pay rang nyi kyang pal dorje sem pay kur gyur

Through praying thus Guru Vajrasattva is delighted. With a smiling face he says: "Son of noble family, all your misdeeds, obscurations, and faults are purified." Thus absolving me, he melts into light and dissolves into me. Thereby, I myself become the body of the glorious Vajrasattva.

## ৻ঀ৾য়৾য়ৢ৾ঀ৾৽য়ৢয়য়য়ৼৼ৽ঀৣৼ৽৻ঀৼ৽ৼয়৽৳ঀ৽য়য়য়৻ড়ঀয়৽য়৾ৼ৽ড়ৢৼ৽য়ৼ৽ঀয়য়৻৻

Thus, imagine that all your evil deeds and obscurations are purified and your damaged or broken samayas are mended.

## 4. The Mandala Offering in order to gather the accumulations

वर्षेत्यस्त्रित्यस्य स्वत्रस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य स्वत्यस्य

 ${
m V}$ isualizing the objects of accumulation, say:

> Dün gyi nam khar zhing kham pun tsok pa Nga den po drang gyen chey nga yi nang Rin chen tri nga du mar chey pay teng Ü su tsa gyu lama tam chey dang

In the sky before me in a perfect realm,
Within a fivefold palace endowed with the
five ornaments,

Upon five lavish thrones of precious substances,

In the center are all the root and lineage gurus.

चैन-तु-धि-द्याक्रें-तु-स्याक्त्य-द्याक्षः त्र-द्याक्ष्यस्य-द्याद्य-द्याक्षः त्र-द्याक्ष्यस्य-द्याद्य-द्याक्षः व्य-द्याक्षः स्य-द्याद्य-द्याक्षः स्थान्त्य-द्याक्षः व्य-द्याक्षः स्थान्य-द्याक्षः स्थान्य-द्याक्षः स्थान्य-द्याकः

> Shar du yi dam lo ru sang gye dang Nub tu dam chö jang du gen dün chey Bar tsam pawo khan dro chö kyong tsok Jin lab rab bar sö nam sak pay zhing

To the east the yidams and to the south the buddhas.

To the west the sacred Dharma and to the north the Sangha;

And in between, the assemblies of dakas, dakinis and Dharma protectors

Shining with blessings, are the field for accumulating merit.

लाजीयामी:क्ष्मानी:वर्ग्नेट.ता.स्टा.चर्नेयायेथा स्वा.मी:बीयात्तरा

Having visualized this, prepare the mandala plate of precious metal, the perfumed water, the material for the heaps, and so forth. Then, corresponding to the arrangements of your physical parts, say:

**ড়৾**৽য়ৼয়ৢয়৽ড়ৢ৽ৼৢ৾৽

यवि.लूट्यःश्रीर्यात्तर्यंत्यः कृषः योश्रूरः ग्रीः स्वावी

Om benza bhumi ah hung Zhi yong su dak pa wang chen ser gyi sa zhi

Om Vajra Bhumi Ah Hung

The completely pure basis is the vast and wide golden ground.

ॵ॔ॱन<u>द</u>ं रे िः खुः रूँ :

मु.जैवाकार् व्राप्त तीया ग्रीका यभूर यह र र वेश से हैं।

Om Benza Reke Ah Hung Chi chak ri khor yuk gi kor way ü su HUNG

#### OM VAJRA REKE AH HUNG

In the center, the HUNG is surrounded outwardly by the fence of iron mountains.

Ri gyal po ri rab\ Shar lü pak po\ Lo dzam bu ling Nub ba lang chö\ Jang dra min nyen Lü dang lü pak\ Nga yab dang nga yab zhen Yo den dang lam chok dro Dra mi nyen dang dra mi nyen gyi da

The king of mountains, Mount Sumeru.
East Videha. South Jambudvipa.
West Godaniya. North UttaraKuru.
Deha and Videha. Chamara and Upacamara.
Shatha and Uttara-mantrina.
Kurava and Kaurava.

रेब वें केवे रे वें न्यवानशय गुरिता वरेंन वहेंवे न

सार्श्वरायि विक्ति प्रवित् विक्ति वि

Rin po che ri wo\ Pak sam gyi shing\ Dö joi ba Ma mö pay lo tok\ Khor lo rin po che\ Nor bu rin po che

Tsün mo rin po che\ Lön po rin po che\ Lang po rin po che

Tam chok rin po che\ Mak pön rin po che\ Ter chen poi bum pa

The mountain of jewels. The wishfulfilling tree. The wishfulfilling cow. The effortless harvest.

The precious wheel. The precious gem.

The precious queen. The precious minister.

The precious elephant. The precious excellent steed.

The precious general. The great treasure vase.

द्रुव:संक्रिय:वार्वाया द्वेत्वाय:यय:द्वय:याः क्रे:याः व्युत्वःयाः द्वेतःयः व्युत्वःयाः द्वेतःयः व्युत्वःयाः व वर्ववःश्वेत्यःयाः यूरःवायव्यःयाः द्वेःक्वःयाः क्रे:याः व्युवःयाः व्युवायःया द्वेरःवःया व्युःया वारःयाः योगःवदेःक्वयःयाः Geg pa ma\ Treng wa ma\ Lu ma\ Gar ma\ Me tok ma

Duk pö ma\ Nang sel ma\ Dri chab ma\ Nyi ma\ Da wa

Rin po che duk\ Chok ley nam par gyal way gyal tsen

Grace goddess. Garland goddess. Music goddess. Dance goddess. Flower goddess.

Incense goddess. Lamp goddess. Perfume goddess. The sun. The moon.

The precious parasol. The banner of victory, victorious over all opponents.

इ.च.२८:चर्मैर.तर.चश्चात्त्रं स्थान्त्रं स्थान्त्

Ü su lha dang mi pal jor pun sum tsok pa ma tsang wa mey pa di nyi Tsa wa dang gyu par chey pay pal den lama dam pa nam dang Yidam kyil khor gyi lha tsok sang gye dang jang chup sem pa pawo khandro Chö kyong no lha ter dak tsok dang chey pa nam la bul war ji-o

In the middle of these, is the complete and abundant wealth of gods and men,

This I present to the sublime and glorious root and lineage gurus,

To the yidam assembly of mandala deities,

To the hosts of buddhas, bodhisattvas, dakas, dakinis,

Dharmapalas, wealth gods and terma protectors.

বর্ষার্মান্ত্রীর গ্রীমানরু নামু নার্মান্য বর্ষার্মান্ত্রীর গ্রীমানরু নামু নার্মান্য

> Tuk je dro way dön du zhey su söl Zhey nay jin gyi lab tu söl

Please accept it out of compassion for the sake of beings.

Accepting it, please grant your blessings.

स.चार्षुःश्रुंस.क्थाःचैंचास.सुट.झ.स्वा.चयाशा

रे:रय:ब्रीट:यहे:हे:ब्रुश:यकुर:य:यदी यद्य:गुर:इसस्य:द्याहेट:य:ब्रेंद्र्य:य:येवा स्रों:गुर:इसस्य:द्याहेट:य:ब्रेंद्र्य:य:सेवा स्रो:दस:रु:सहत्य:गैंक्:रु:ह:प्यु:सी

> Sa zhi pö chu juk shing me tok tram Ri rab ling zhi nyi day gyen pa di Sang gye zhing du mig tey pul wa yi Dro kün nam dak zhing la chö par sho Idam Ratna Mandala Kam Niryatayami

The earth is sprinkled with perfume and strewn with flowers,

Adorned with Mount Sumeru, the four continents, the sun and the moon, Visualizing it as a buddha field, I offer it So that all beings may enjoy the pure realms.

**IDAM RATNA MANDALA KAM NIRYATAYAMI** 

बेशन्दा

Then say:

ૹ૾ૺૼૹૢ<u>઼</u>ઙ૽ૢ૾ૼૺૺ

यन्यान्दरसम्बद्धाः स्थान्यस्य स्थान्यस्य

Om ah hung
Dak dang taa yey sem chen gyi
Lü dang long chö gey tsok kün
Ling shi ri rab nyi dar chay
Lha mi long chö sam mi khyab
Kun sang chö pay trin pung che
Gyün mi chay par trül chay tey

Om Ah Hung

The bodies, enjoyments and all the virtues Of myself and all the infinite beings,

The four continents, Mount Sumeru, the sun and the moon

And the inconceivable riches of gods and men,

I display unceasingly

As a vast offering-cloud of Samantabhadra,

न्गेंब् सर्केवा रेब केब स्वापासुसः

खू.ची.री.है.स.प्रि.मु.चू.सच.र पेंची लु.पुश.सैट.च.मैश.सर.प्र्ची चजूर.चश्रश.कूचीश.कुच.रच.ह्चीश.चश्र चीश.सथ.ध्वा.पें.पर्वीज.चर.चची कुश.बीट.बुर.की.मी.शकू.जह

Kön chok rin chen tsa wa sum
Chö sung nor lha gyam tso la
Gü pay tak tu bul war gyi
So nam tsok chen rab dzok nay
Ye she nang wa gyey par sho
Om guru dheva dhakini sarva ratna mendala puja
megha ah hung

And offer it continuously with veneration
To the Three Precious Jewels and Roots
And to the ocean of Dharma protectors and
wealth gods.

Fully perfecting the great accumulation of merit,

May the illumination of wisdom spread.

OM GURU DHEVA DHAKINI SARVA RATNA MENDALA PUJA MEGHA AH HUNG

## বর্ষুরা

Or, as the condensed version, say:

क्ष्र्यभू हुँ, वस्रमान्त्रसान्त्रसान्त्रम् न्यान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त्रसान्त

> Om ah hung Kham sum nö chu pal jor dang Dak lü long chö gey tsok kün Tuk je dak nyi nam la bul Shey nay jin gyi lab tu söl Om sarva tathagata ratna mendala puja ho

Om Ah Hung
The three realms, worlds and beings, splendor and riches,
My body, enjoyments, and all my virtues,
I offer to all the lords of compassion.

Accepting them, please bestow your blessings.

#### OM SARVA TATHAGATA RATNA MENDALA PUJA HO

र्वे.जर्जर-2.वयंजाबुट-श्वरा वार्थश्वाद्ध्यक्षात्वराक्ष्यक्षात्वराक्ष्यक्षात्वात्वरात्वात्वरात्वात्वरात्व्यक्ष्यक्ष्यक्षेत्वर्थश्च्यात्वर् वयुःवर्ट्ट-देवीतुःक्ष्यकार्टट-वरुशानुःवयंजात्वःस्-ब्राश्चरेज। ट्रावश्वरात्वर्धः शक्ष्यतार्धिकानुःस्कायत्वीःजाश्वरेज। रट-ब्रास्ट-विश्वश्चरेत्वर्धः विश्वरात्वर्धः खेश्वराद्धः विश्वराद्धः ज्ञात्वर्धः विश्वराद्धः विश्वर्धः विश्वर्यः विश्वर्यः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्यः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्यः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्धः विश्वर्यः विश्वर्यः विश्वर्यः विश्वर्यः विश्वर्धः विश्वर्यः विश्वयः

To mentally create and offer Mount Sumeru, the four continents, and the riches of gods and men, in an amount which equals the number of atoms in the universe, is the outer mandala. To offer your own body of aggregates, elements, and sense bases, along with all your dearly-held sense pleasures, is the inner mandala. To embrace all these with the view that does not conceptualize the three spheres, is the innermost mandala. Offer, numerous times, all three together as one, and at the end say:

ब्रिट्रावस्थरायर्गेर्ट्र्यासूचर्यापुयाद्वस्थरायाचेसः

यस्यान्तरः स्रम्थाः स्त्रेशः स्त्रान्तरः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्राः स्त्र यस्याः दर्दाः स्त्राः स्त्र

Shing kham kö pa kyab yul nam la tim Tsok zhing tam chey ö pung bar war zhu Dak dang sem chen nam la yer mey drey Sö nam ye she tsok nyi dzok par sho

The buddhafields with their scenery dissolve into the objects of refuge.

All the fields of accumulation melt into a brilliant mass of light.

It mingles inseparably with myself and all sentient beings.

May the two accumulations of merit and wisdom be perfected!

डेशक्रवियादीर इससारर त्या नश्रीया

Thus, dissolve all the fields of accumulation into yourself.

<del>3+8</del> <del>3+8</del> <del>3+8</del>

•

# 5. The Practice of the Guru Yoga of Blessing

ण्यत्त्वास्तरे द्रवादर्देर वान्त्र्यस्येत्र स्वेत्र संदेशन्त्रेव वित्तर्या के स्वादित्य के स्वादित्य के स्वादित

#### This has three parts:

- A. Outer practice in the manner of supplication.
- B. Inner practice in the manner of recitation
- C. Innermost practice of the true guru yoga of simplicity, in the manner of activity application

### A. The Outer Practice in the Manner of Supplication

श्र्यायन्त्र से वाड्यायमा

With one-pointed devotion, say:

सर्वि:मर्जुः के ज्ञानक्षेत्रायते केर ।

### श्चीनर्यानाद्यानाद्यात्राद्याः स्त्रीतः स्त्रीतः स्त्राः

Rang dün nam khar chö trin gyam tsó ü Seng tri pema nyi da tsek pay teng Kyab nay kün du Orgyen tö treng tsal

Amidst an ocean of offering-clouds in the sky before me,

Upon a lion-throne and layers of lotus, sun, and moon,

Is Orgyen Tötreng Tsal, the embodiment of all objects of refuge.

> Shal chik chak nyi trö dzum zi ö bar Pay sha sang pö chö gö zab ber söl Chak yay dorje yön pay tö bum nam Sang way chak gya bay tsül khatvan gyü

With one face and two arms, he wrathfully smiles, and glows with resplendent light.

Wearing the lotus-crown, secret dress, gown, Dharma robes, and brocade cloak,

He holds a vajra in his right hand, a skull with a vase in his left,

And embraces the secret mudra in the hidden form of a khatvanga.

> Shab nyi rol tab ja tsön ö ngay long Rab jam tsa wa sum gyi trin pung trö Nang si pal den la mey ngo wor gyur

With the legs in the reveling posture, he sits in a sphere of five-colored rainbow light.

He sends out cloud banks of the allencompassing three roots.

All that appears and exists is the essence of the glorious guru.

सूत्रो षुत्राचीयात्राच्ययात्री हे.स्यानुस्युत्यस्यह्वास्यत्रेषुरःस्यान्यानानुहस्युत्रीयाः V isualize thus. Then, in order to receive the blessings, say with intense longing and devotion:

Barchey Lamsel

The Supplication to Guru Rinpoche Clearing the Obstacles on the Path

वीयाश्चीत्रः वाद्वान् न्याः स्ट्रीत्रः स्ट्

यीयानयास्यात्वात्य्याःभूत्रः स्ट्रीत् यीयानयास्यात्वात्य्याःभूत्याः स्ट्रीत्यः स्ट्रीत्यः योयानयास्यात्वात्य्याः भूत्यः स्ट्रीत्यः स्ट्रीत्यः स्टाचीत्यः कट् स्ट्रीः द्राय्यः स्ट्रीत्यः स्ट्रीत्य

Om ah hung benza guru pema siddhi hung Chö ku nang wa ta ye la solwa deb Long ku tukje chenpo la solwa deb Trül ku pema jung ney la solwa deb Dag gi lama ngo tsar trül pey ku Gya gar yül du ku trung tö sam dzey Bö yül ü su zhel jön drekpa dül Orgyen yül du ku zhuk dro dön dzey Tukje dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol

#### Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

Om Ah Hung Vajra Guru Padma Siddhi Hung Dharmakaya Amitabha, I supplicate you. Sambhogakaya Great Compassionate One, I supplicate you,

Nirmanakaya Padmakara, I supplicate you.

My guru, wonderful nirmanakaya,

In the land of India, you were born, you studied and contemplated.

Journeying in person to Tibet, you tamed the demonic forces.

Residing in the land of Uddiyana, you acted for the welfare of beings.

Through your kindness, bestow your blessings upon me.

Through your affection, guide myself and others on the path.

Through your realization, grant me the siddhis. Through your powers, dispel the obstacles of

myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

য়ৢ৻ড়ৼ৾৻য়ড়ৼ৻য়য়ৼ৻ঀঢ়৾৻ড়৽ यालकाराकारकार्योदेःस्वासुः अर्दि याल्य.तथ.ययीयात्र.तयु.सीया.मी.त्रह्रह রেঅ'বর্ব 'অক্ট'ব্রিবাম'র্ট্রর'অ'ব্রাইবামঃ मुलायदे मिर्ट तहूर वर्गे यद अम्रि য়ৢঀয়ৼ৾য়৽ঀঀঀ৽য়৾ঀৢয়য়ৢ৾য়য়ৢ৾ঀয়৽ **नश्चेनसःनन्नाःसेन्।सःगसःसुःईन्सः** न्व्रान्यानयान्त्राचीयार्थेलः त्यापयाचन्यासेवायाचराळन्सेवाश **ત્રું.નાત્રાજ્ય ક્ષે.તા. ક્ષે.તા. ક્ષે.તા.** बर्गानरकन्दरन्र्सेयः বৃষদ্যবন্ধীব্য ক্রেন্ট্রদ্য ধ্যু র্মি এঃ चीशतशतिचातक्तासैचशर्शशकुः ૹૻૺૼૹૢ૱ૢૻૢ૽ૼ<u>૽</u>ૡૼ૽૽ૢ૽ૼૢૻ૱

Ku yi ngo tsar tong wey tse

Ye pey ral dri chag gya dzey
Yön pey guk pey chag gya dzey
Zhel drey che tsik gyen la zig
Gyal wey dung dzin dro wey gön
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngö drub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol
Sang wey barchey ying su sol
Gü pey chak tsal kyab su chi
Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When seeing the wonder of bodily forms, You make the sword mudra with your right hand.

With your left, you make the summoning mudra.

With gaping mouth, bare fangs, and upward gaze,

Gyalwey Dungdzin, Lord of Beings,

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

<u> न्यार्केश नेदाकेदा जायदा परि सेंश</u> भू न्याया देन बेर सन्दर्भन्त सुर রিবা.বালপ.র্জু.পূঁ২.খ্রীবাপ.বপ্স.বর্শপরঃ प्राण्य-तथास्र-तयः त्र्रीप्रयासः রন:প্রন্ত:কুমার্বপ্রমার্বাধার্থাক্ত্র **८. जे.प्रे. मु. में** র্বাশ: ইশ: বর্বা শ: ব্রীর ব্রীশ: ঠুরমঃ यश्चित्रयान्यार्थेवार्यायायाः यूर्देरसः र्नोरमःसम्बन्धः वर्षेणः र्याययान्त्रास्त्रीयान्यः कट्ःस्यः કુઃબઃવ×ઃ**ಹ**ઽઃકુઃઽુઃશ્વः बर्जानरःकन्दरन्रस्य

য়য়ৼ৻য়য়৻য়ৼ৻য়ৼ৻য়ৼ৻য়য়ৢঢ়য়য়ড় য়ৢয়৻য়য়৻য়ৢয়৻য়য়ড়৽ য়ৢয়৻য়য়৻য়ৢয়৻য়য়ড়৽

Dam chö rin chen sen pey tse
Ku sel özer dang dang den
Chak ye de nö lek bam nam
Yön pey phur pey puti nam
Zab möi chö nam tuk su chü
Yang le shö kyi pan dita
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngö drub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol
Sang wey barchey ying su sol
Gü pey chak tsal kyab su chi
Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When receiving the precious and sacred teachings

Your radiant body is endowed with a luminous glow.

Your right hand holds the scriptures of the Tripitaka.

Your left holds a volume of Kilaya.

You comprehend all the profound teachings.

Pandita of Yangleshö,

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

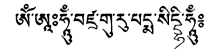
Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

द्यः उदः द्यः यः च ह्वाशः यदेः छे । देः सेदः वाद्याः सर्केवाः इससः रेः द्वादः । कुः वादः वेदः प्युत्यः सः सर्कस्यः स्युः । कुः वीसः चतुः प्युत्यः सः सर्कस्यः स्युः । देः वसुदः श्रेंसः ददः त्युदः यदेः रे । देः वसुदः श्रेंसः ददः त्युदः यदेः रे । सोः हेवाः यद्वः द्वादः यदिः हो । सोः हेवाः यद्वः यदिः हो । यरे ख़्रारे 'श्रीयात्रमा सकेवा हु ह भुँभः अष्ट्रवाः ष्ट्रंजः च बटः क्ट्रंशः वृश्यः वार्श्रयः ॥ विया यालया है. हे. झे र्यो यर्थे अश्व वार्षेद्र:धरा:रेद्र:क्रेद्र:ब:स:र्हेवाः <u>২শ্ব,ব5,5, ইপ. বে. 5, বাদ্যপঞ্</u> यावयः वर्षे द्या उदः द्यः यः व हवायः ल्लान्याविकान्यान्यान्यान्यान्यान्य विवास हस यर्वा य विद्युक्त र्रेवस বস্কলমনেব্যার্থলমনেমন্ট্রইবমঃ न्वेन्स्यःस्यः वन्वाः यः न्रेसः गुवः स्र्रेयः র্মানমান্বনার্মবাধানমাক্রনার্মনঃ *ધુઃ*બેઃવરઃઢ૬ઃધુઃરુઃશ્વા बर्नानरक्त्वर्त्र्र् ন্মদ:নন্ত:ন্ম:ক্র-ন্ট্রিন্ম:ম্:র্ম্ম: चीयात्रयासिच। तक्तासिचया सी. सकु ह



Dam chen dam la tak pev tse Dri mey ney chok nyam re gah Gya gar bö yül sa tsam su lin qyi lab ney jön pey tse Dri sung pö-ngey den pey ri Me tog pema gün yang kye Chu mig jang chub dü tsi chu De den de yi ney choq tu Kye chog tsül zang chö gö sol Chak ye dorje tse gu nam Yön pey rin chen za ma tog Rakta dü tsi nang du tam Khandro dam chen dam la tak Yidam zhel zik ngö drub nve Tukje dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When binding the vow holders under oath, At the beautiful and immaculate supreme place,

At the borderline between India and Tibet, You bestowed your blessings, on the moment of arrival, At the mountain endowed with enveloping fragrance.

Even in winter time lotus flowers bloom

At this supreme and blissful place,

The Spring of Enlightenment with nectar-like water.

Kyechok Tsülsang, dressed in the robes of the Dharma.

Your right hand holds the nine pronged vajra

Your left holds a jewel casket

Filled with rakta nectar.

You bound under oath the dakinis and vow holders.

Seeing the yidam face to face, you accomplished the siddhis.

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

য়ৢয়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য়য় यालयः र. ययात्राताः स्वीतः स. सह्र ह नर्भेर-स्र-रद्यास्त्राविः न्त्रीन्सःस्रावस्रः र्रे.हरु.सेच.मैश.येरश.पुर.चर्रीजः यश्चीयाबिटार्स्र्व्यास्यासार्यातस्य श्राययर प्रविचित्रान्त्रीर अर्क्ष प्यर श्रीयः म्रीय ग्री सुर्येवास सः वादः वस्रोवासः लग्नांचवार्चार्देशः री.चश्चवा वन्र मी दे अर वर्त मी विविध রবাধ: ইম: নদ্বা: অ: দ্রীর: শ্রীম: ঠ্রীনমঃ यक्षेत्रसः यद्याः श्रेयाशः यसः यूः देंद्रसः र्मूर्यास्याचर्वालार्ट्याच्चाः सुँवः র্ঝানমান্বনার্মবাধানমাক্রনার্মণঃ *ધુઃખેઃવરઃಹ*ઽ઼*ધુઃ*રુઃશૅંચક बर्नानरकन्बर्न्स्

ૹૣૢૣૢઌૹ૾ૺૺૺૺ૱૱૱૱૱૱ ૡૺૡઌૡૡૺૡૺઌૡઌૠ૿ૺૺૺૺઌઌઌ૾ ૡૺૡઌૡૡૺૡૺઌૡઌૠ૿ૺૺૺઌઌઌ૾ૺૹૹ૾ ૡૺૡઌૡઌૡઌૡઌ

> Gyal wey ten pa tsuk pey tse Ya ri nak la drub pa dzey Nyen phur namkhai ying su pang Dorjei chaq gye lang shing dril Dril zhing tsen den nag su pang Me bar truk shing tso yang kem Sib kyi mu tek sa gang sek Yak sha nag po dül du lag Dren gyi do mey dük yi shey Tuk je dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When establishing the doctrine of the Victorious One,

You performed sadhana in the forest of the Slate Mountain.

Throwing your recitation dagger into the sky's expanse,

You caught it and rolled with your vajra mudra.

Rolling, you threw it into to the sandalwood forest,

The fire blazed and the lake dried up.

Instantly you burned away all the places of the Tirthikas

And reduced the black yakshas to dust.

Matchless Slayer of Demons,

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in vou.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

 क्रुंशश.पर्चीवोषा.रे.चे.भी.शुर.जा.शह्रशः र्रदाळेदासुदाळ सूरळेंचादा पार्शेवाश तियो.योलय.जेवर.यदु.सेर.त.यश्रैश्रयः वर्त्र-दर्श्वरसंदिष्य पर्वेद्र-सर्द्र चील्य.सथ.श्रट.जेट.स्र.स.चय्रेश्वश ब्रॅबायदे तुः वासुर क्षेत्र सर्दि ॥ यवीयाय.जैवास.ग्री.सॅर.त.चर्रेशसह धीन्याक्षुन्द्राचित्रमासुःसेन् चार्थ्य अंट. श्रीता श्री वह्त्राचीट क्रिक्ड রবাধাইপাবদ্বাপান্তীর বীকার্ট্রবকঃ বস্কলমান্বদ্বার্মবামান্যমারুর্ট্রমেঃ न्वेन्स्यःस्यः वन्वाः यः न्रेसः गुवः र्र्युवः र्याययाचन्याः संयोगाचर कन् संयः કુઃબે<sup>,</sup>વર<sup>,</sup>&ર્ફો,ર્ફે,જેંવફ

> Srin pö kha nön dze pey tse Khyeu chung trül küi cha luk chen Yam tsen zuk zang kha dog lek Tsem drik u tra ser la dzev Gung lo chu drug lön pey tsül Rin chen gyen cha na tsok sol Chak ye khar wey phurpa nam Dü dang sin pö kha nön dzey Yön pey seng deng phurpa nam Mö pey bu la sung kyob dzey Gül na chak yi phurpa nam Yidam lha dang nyi su mey Nyi mey trülku dzam ling gyen Tukje dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When you subjugate the rakshas,

Young boy in nirmanakaya attire, Wondrous form of goodness with magnificent color,

With even teeth and beautiful golden hair, In the manner of a sixteen year old youth, You wear various kinds of jewel ornaments. With your right hand you hold the bell-metal dagger,

Subjugating the maras and rakshas.

With your left you hold the teakwood dagger, Protecting your devoted disciples.

Around the neck your wear the iron dagger, Indivisible from the yidam deity.

Nondual nirmanakaya, Ornament of Jambudvipa,

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

वर्ने:भी:पीयार्ने:द्यूर्था:राष्ट्र:क्रुंश ब्रेन्द्दःर्वेद्गीश्चनाविषः यनयः कुरः वारः वीः शर्के दरः नुः पर्वतः स्रेट-५-पश्चेषायश्चरायदः पर्वते बर्व दर्गेर्य संस् सक्रमाणराम् त्रुराम्यम् । त्रु ने तर्ते सुवास्य पायळे व उव ह विवाय हें या पर्वा ता पुर पुर हैं पर বস্ক্রবর-বন্ধ্রবার-এর-মুন্ট্রর न्वेन्स्यस्य नन्वायः न्रेसः व्यनः स्र्रेयः র্ঝ'নঝ'নদ্বা'ঐবাঝ'নম'কদ'ঐঝঃ કુઃ**ખે**ઃવરઃઢન્:કુઃત્રઃશ્વા बर्गिनरक्रन्बर्न्स् ব্যবহার হার ক্রেন্ট্র কার্ র্র্

## 

Dre yi yül du gong pey tse Me pung shö kyi sa zhi la Da-gyang gang gi tso nang du Pemey teng du sil sil dra Pemey nang du gong pa dzey Tsen yang pema jung ney zhey Dzog pey sangye ngö su jön Den drey trülku yam tsen chen Tuk je dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When intending to go to the land of ghosts,
In the area of Mass of Fire,
Within a lake the expanse of an arrow shot,
Upon a lotus you were cooled and refreshed.
Meditating within a lotus flower,
Known as Padmasambhava,
You appeared as the perfect buddha in
person.
Such a wondrous nirmanakaya,

94

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

धुन्ति. इ. चारुचा. तथा. या. य मचाया यर पुषाने भे नुस्रा ह्वीत नृह न्नोर्सेनर्सेन्यित्वान्यम् विर्मार तसम्बद्धार प्रतीय हेर् सक्रम র্বাম ইম নে ব্বা ম ব্রির ব্রীম র্ বিমঃ বস্করমান্বনার্মনামান্যমানুর্বিমঃ न्व्रिस्यामयान्वायान्द्र्यान्व्यः र्र्युयः त्यापयाचन्यास्यायाच्याः कन्स्यः કુઃષેઃવ×:&<:કુઃરુ:શ્રં**ગ**ફ बर्गानरळन्दरन्र्सेयः ব্যবহ'বই'বহ'ক্ড','বৃট্ট্রহম'র্,'র্ম্বর यीयात्रयासीयो पक्षासीयशासी सक् ॲंख्यूःकॅ्रन<u>इ</u>न्तुःतुःत्र्यूःभेट्टेकुं

> Bö kyi nyima dze pey tse De den dro wa dren pey pal Gang la gang dül kur yen ney

Tsang kha la yi la tog tu Dra lhai ge nyen dam la tak Yül ni tsa wey tsa shö du Lhayi genyen drekpa chen Nyi shu tsa chiq dam la tak Mang-yül de yi jam trin du Ge lob long zhi la ngö drub nang Kye par phak pey rigdzin chok Tukie dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngödrub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When becoming the sun of Tibet,
Glorious guide of devoted beings,
You manifested in different forms to tame beings according to their needs.
At the Khala pass in Tsang,
You bound Dralha Genyen under oath.
At the district of Tsawey Tsashö,
The twenty-one Haughty Deva Genyens
You bound under oath.
At Jamtrin of Mang-yül,
You bestowed siddhis on the Four Monks.
Supreme Eminent Vidyadhara,
With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

क्रे.चत्.कें.वर्.चश्रश्चर.क्रेशः यायमार्ज्ञेजानीःक्रीटार्नासुया<u>ः</u> ज.जय.चर्षेत्.त.चर्येट.तर.चेश्वः **त.तथ.ये५.२.धश.यै८४.ये**४% अमु: ५८: ह्रायसुया: श्रेंनश: र्वा केश র্বাম ইম নে ব্যাম ব্রিম ব্রীম র্রী বমঃ বস্তু বন্ধান্ত্র বাদ্যান্তর ক্রান্ত্র বিদ্যান্তর বিদ্যান্ত বিদ্যান বিদ্যান বিদ্যান্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান্তর বিদ্যান্ত বিদ্যান বিদ্যান বিদ্যান বিদ্যান্তর বিদ্যান বিদ্যা र्मूरश्रम्भाग्निन्।यार्र्भ्यानीयार्ग्रुज् र्याययान्याय्यायया *ધુઃખેઃવ×:*&૬:ધુઃ૨ુ:શ્રૅંગફ র**্বান্ম**কেন্র্ন্ন্ न्यर नदे नर कर र्वेरशस्य श्रें व र्गेशत्रशतिग्वष्याश्चेत्रश्रीयश्रश्च ૹૻૼૺૹૣ૱ૢૻૢૼ*૽*વ<u>ક</u>૽૽ઌૄૻ૽૱ૢૻ૱

Pal mo tang gi pal tang du

Ten ma chu nyi dam la tak Bö yül kha lai la tog tu Gang kar sha mey dam la tak Dam shö lha bü nying drung du Tang Iha yar zhur dam la tak Hepo ri yi yang gong du Lha sin tam chey dam la tak Che wey lha drey tamchey kyi La ley sok gi nying po phül La ley tenpa sung war jay Laley drendu kelang jay Tu dang dzu trül tob po chey Tukie dag la jin gyi lob Tse wey dag sok lam na drong Gong pey dag la ngö drub tsol Nü pey dag sok barchey sol Chi yi barchey chi ru sol Nang gi barchey nang du sol Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung

At the glorious plain of Palmotang,
You bound the twelve Tenmas under oath.
At the Khala pass of Central Tibet,
You bound Fleshless White Glacier under oath.
At Damshö Lhabu Nyingdrung,
You bound thangla Yarshu under oath.
At the very summit of Hepori,
You bound all the devas and rakshas under oath.

Of all these great devas and demons, Some offered the core of their life-force, Some undertook guarding the teachings
And some pledged to be servants.
Mighty one with powers and miracles,
With your kindness, bestow your blessings upon
me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis. With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.
Clear the inner obstacles internally.
Clear the secret obstacles spontaneously.
Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

चीरुवाद्युःसर्च्याःचार्युःस्युः व्यक्ष्यः व्यक्ष्यः व्यक्ष्यः व्यक्ष्यः व्यक्षः विवक्षः व्यक्षः विवक्षः व्यक्षः विवक्षः विवविवक्षः विववक्षः विववक्षः विववक्षः विवविवव

चेष्ट्रचाचु सर्चै सर्बे स यश्चित्रं दे अर्क्ट्र श्रुर्भः दे हि लेशः यायर अक्षर हैं हैं द्वा से स्व विवास हमा चर्वा या पुरा की सार्चे न सह বস্কিবম'বব্বার্মবাম'ঝম'ঝু'র্টুব্মঃ न्वेन्स्यः यस्य निवायः न्रेसः व्यापः र्र्युयः र्यायसायर्वास्वामायर.कर्.संबः *ધુઃખેઃવર:&*5:ધુઃરુ:શ્રૅંપક *बर्माचरःळन्'बर्'नु'र्शेष*क ব্যমন্বর ব্যক্তন্ত্রিকার্য্র चीत्रात्रयासिचात्रक्तासिच्यासीयक्रुः ૹૻૺૹૣ૽ૺ૾ૡૢૼ૽ઌ<u>ૢૼ૾ઌૢ૿</u>

> Dam pa chö kyi tenpa ni Gyal tsen ta bur tsuk pey tse Samye ma zheng lhün gyi drub Gyal pöi gong pa tar chin dzey Kye chok sum gyi tsen yang sol Chig ni pema jungney zhey

Chig ni pema sambhava
Chig ni tso kye dorje zhey
Sang tsen dorje drakpo tsal
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngödrub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol
Sang wey barchey ying su sol
Gü pey chak tsal kyab su chi
Om ah hung benza guru pema siddhi hung

When establishing the doctrine of the sacred Dharma.

Like a banner of victory,

Samye, without being erected, was spontaneously accomplished,

And you fulfilled the wishes of the king.

You were endowed with the names of three great beings.

One was Padmakara.

One was Padmasambhava,

And one was Lake-born Vajra.

Your secret name was Dorje Drakpo Tsal.

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

103

Clear the outer obstacles externally.
Clear the inner obstacles internally.
Clear the secret obstacles spontaneously.
Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

नममाभाषामळेममासुरःसूनामामहि मुक्रान्द्र र्ह्मेन् इंटर्न्स युवानावर हे त्रेंब वर पदे यय या या पर्गे द ह यर्रिय या बीयाया सूच स्त्री स्थ्रेय सामस्य स्थ केंग्रामु री सेर रेब केंब प्रश्न ह श्रीय प्रदेश श्रीय श्राय प्रोंति ह য়ৢঀয়ৼ৾য়৽ঀঀঀ৽য়৾ঀৢয়য়ৢ৾য়য়ৢ৾ঀয়৽ यश्चित्रयान्त्रवार्य्यायाः व्यास्त्र द्वीत्र र्वूर्यानम्यन्त्राच्यां वार्ष्युवा र्यायम्यायन्याः स्वीधाः स्टरः स्वा *ધુઃખેઃવરઃಹ*5ઃધુઃતુઃસંવા<sub>ક</sub>

Samye chimphur drub pa dzey
Kyen ngen dog ching ngö drub nang
Je lön tar pey lam la kö
Dön zuk bön gyi tenpa nub
Chö ku dri mey rin chen ten
Kalden sangye sa la kö
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngödrub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol
Sang wey barchey ying su sol
Gü pey chak tsal kyab su chi
Om ah hung benza guru pema siddhi hung

At Samye Chimphu, when practicing sadhana You repelled negative conditions and bestowed the siddhis.

You established the king and ministers on the path of liberation

And caused the Bön doctrine, negativity in manifest form, to wane.

You showed the precious and immaculate dharmakaya

And placed the destined ones in buddhahood.

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

र्नियश्चित्रः प्राचित्रः विकास्ति । स्वार्थितः स्वार्वितः प्रियः स्वार्थितः स्वर्यः स्वार्यः स्वार्य

De ney orgyen yül du jön
Danta sin pöi kha nön dzey
Mi ley lhag gyur yam tsen chey
Chö pa me jung ngo tsar chey
Tu dang dzu trül tob po chey
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngö drub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol
Sang wey barchey ying su sol
Gü pey chak tsal kyab su chi
Om ah hung benza guru pema siddhi hung

Having left for the land of Urgyen,
You now subdue the rakshas.
Your great qualities surpass any human being.
Your actions are wonderful and amazing.
Mighty one with powers and miracles,
With your kindness, bestow your blessings upon
me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

वियात्राह्मान्य वात्राह्म विद्यात्र विद्या व्याप्त व्याप्त विद्या व्याप्त व्य

বস্তু বমান্ত্র বাদ্য বামান্তর বুর্ণ ইনমঃ न्व्रिक्ष.तथ.चर्वा.ज.न्ह्र्य.चीच.स्र्रुजः র্ঝানঝান্বদ্বার্থবাঝান্বনাক্রদ্র্র্থিঃ *ધુઃખેઃવરઃಹ*5ઃધુઃતુઃસંવક बरावी वराळन् बरान् सेंग्य বৃষদ্দের বিদ্যান্ত ক্রিক্সান্ত ক্রিক্সান্ত चीमात्मासीचातक्तासीचमार्गामकृह **ऄ॔ॱॶ**ड़ॸॕॖॖॱॸॾ॔ॱॹॱॖॱय़ॸॗॱऄॸॗऀॱॸॗॕॗॗॗ क्षेष्प्रः हुँ नर्न गु र पर्दे हुर सुर १४० नर्स् सामापार्दः सेट्ट्रियाया कुँ ख्रु

Ku sung tuk den dro wa dren pey pal
Drib pa kün pang kham sum saley khyen
Ngö drub chog nye de chen chog gi ku
Jang chub drub pey barchey nge par sel
Tukje dag la jin gyi lob
Tse wey dag sok lam na drong
Gong pey dag la ngö drub tsol
Nü pey dag sok barchey sol
Chi yi barchey chi ru sol
Nang gi barchey nang du sol

Sang wey barchey ying su sol Gü pey chak tsal kyab su chi Om ah hung benza guru pema siddhi hung Om ah hung benza guru pema tötreng tsal benza samaya dzah siddhi phala hung ah

Possessing the Body, Speech and Mind, you are the glorious guide of beings.

Having discarded all obscurations, you perceive the three realms vividly.

Having achieved the supreme siddhi, sublime body of great bliss,

You surely dispel the obstacles to attaining enlightenment.

With your kindness, bestow your blessings upon me.

With your affection, guide myself and others on the path.

With your realization, grant me the siddhis.

With your powers, dispel the obstacles of myself and others.

Clear the outer obstacles externally.

Clear the inner obstacles internally.

Clear the secret obstacles spontaneously.

Respectfully I bow down and take refuge in you.

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA TÖTRENG TSAL VAJRA SAMAYA JAH SIDDHI PHALA HUNG AH बेशनिर्धेषायर्वेवश्वराहराहराष्ट्रसार्थेषान्ता हिनावरानुः पदा

Thus, chant the supplication entitled *Clearing the Obstacles of the Path*. Especially say:

दश्याम् स्वार्थः स्वीक्षः स्व स्वार्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वीक्षः स्वीक्षः स्वार्थः स्वर्थः स्वार्थः स्वर्थः स्वार्थः स्वार्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्यः स्वर्थः स्वर्यः स्वर्यः

> Du sum sang gye guru rin po che Ngö drub kün dak dey wa chen poi shab Bar chey kün sel dü dül drak po tsal Söl wa deb so jin gyi lab tu söl Chi nang sang way bar chey zhi wa dang Sam pa lhun gyi drub par jin gyi lob

Buddha of the Three Times, Guru Rinpoche, Lord of all siddhis, Great Bliss, Dispeller of all obstacles, Wrathful Tamer of Mara,

I supplicate you, please bestow your blessings. Pacify the outer, inner and secret obstacles

And bless me with the spontaneous fulfillment of my wishes.

सर-र्-तर्हेर-हेर्। ह्यॅ्स वर्तुर-पतिः वार्यवायन्त्रेयः स्वायान्त्रे

Recite this many times and, if you like, make further prayers such as the supplications to the lineage masters.

## B. The Inner Practice in the Manner of Recitation

विदेशनायर वर्षेत्रस्ते स्थान्ति स्थान्ति वर्षेत्रस्ति स्थान्ति स्थानि स्

This includes receiving the empowerments. Say:

સૂર્ય સ્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન્ટ્રેન

De tar söl wa tab pay lha tsok nam kyi nay sum nay

Ja ö tig le ku dang yik dru chak tsen gyi nam pa drang mey pa nyi zer gyi dul tar jung nay rang

La tim pay wang dang jin lab ngö drub ma lü pa tob par gyur

Om Ah Hung Benza Guru Pema Siddhi Hung

By supplicating in this way, rainbows, lights and circles appear from the three places of each of the deities in the whole assembly in the form of deities, seed-syllables and attributes, as countless as dust particles in a sunbeam. Dissolving into myself, I obtain all the empowerments, blessings and siddhis, without exception.

Imagining that, recite:

OM AH HUNG VAJRA GURU PADMA SIDDHI HUNG

## षुश्रत्यादश्यास्त्रा विषर्भेत्राचात्री

Accumulate a certain number. When ending the session, say:

योष्यायध्यायद्यायायायाय्यायाय्यायाय्यायाय्यायाय्यायाय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय्याय

Khor gyi tsa wa sum kyab nay kun dü la ma
Orgyen chen po la tim
Lama nyi kyab nay kün dü kyi ngo wor shuk pay
nay
Zhir sang gyo tam choy kyi ku sung tuk ye she

Zhir sang gye tam chey kyi ku sung tuk ye she dor je ngo wo chi wor OM kar po Drin par AH mar po\ Tuk kar HUNG ngön po Te war HRIH mar ser nam kyi tsen pa lay özer kar mar ting ga na tsok pay dok chen jung Rang gi nay zhir tim pay wang zhi tob par gyur

The surrounding Three Roots dissolve into the Great Master of Uddiyana, the embodiment of all objects of refuge.

The four centers of the guru are marked with the essences of the vajra Body, Speech, Mind and Wisdom of all buddhas: the white om in his crown center, the red AH in his throat center, the blue HUNG in his heart center and the orange HRIH in his navel center.

From these places, white, red, blue and multicolored rays of light shine forth. Dissolving into my four centers, I receive the four empowerments.

Imagining that, say:

चुर्-चीश्राचर्चन्यस्यः न्यान्त्रसः चित्रः चीरः भू-वाश्रान्द्रचाश्रान्तः यो वी वाद्यसः चित्रः चेशः द्रम्-चेर-चुन्यन्त्रम् ची-वाद्यसः चित्रः चेशः न्ययः स्वत्रम्

> Pal den la mey ku yi nay zhi nay Ö zer jung wa dak gi nay zhir tim Ku sung tuk dang ye she dor je yi Jin gyi lab nay wang shi top par gyur

From the four places of the body of the glorious guru

Rays of light stream forth and dissolve into my four places.

Blessed by the vajra Body, Speech, Mind and Wisdom,

I have obtained the four empowerments.

त्तान्तर् व्यक्षानुर्ध्ववाम् भूत्राविष्यः स्टानी स्वाप्तः स्वापतः स्

La mey chi wor om lay ö zer kar po trö rang gi chi wor tim pay bum pay wang tok, lü kyi dri ma jang lam kye rim gom pa la wang dray bu trül ku tob pay kal pa chen du chey

From the OM at the top of the guru's head, white rays of light stream forth. By dissolving into the top of my head, I receive the vase empowerment. The defilements of my body are purified. I am authorized to practice the path of development stage and become endowed with the good fortune of accomplishing the nirmanakaya as fruition.

सूत्रायायान्तर। वयसानुः वेद्यायाः भूष्यायाः स्त्रान्तः प्रयायाः स्त्रान्तः विष्णाः स्त्रान्तः विष्णाः विष्णाः

Drin pay ah lay ö zer mar po trö rang gi drin par tim pay sang way wang tob, ngak gi dri ma jang lam tsa lung gom pa la wang drey bu long ku tob pay kal pa chen du chey

From the AH in his throat-center, red rays of light stream forth. By dissolving into my throat-center, I receive the secret empowerment. The defilements of my speech are purified. I am authorized to practice the path of nadi and prana and become endowed with the good fortune of accomplishing the sambhogakaya as fruition.

Tuk kay hung lay ö zer ngön po trö, rang gi nying gar tim py shey rab ye she kyi wang tob yi kyi dri ma jang lam tik le gom pa la wang drey bu chö ku tob pay kal pa chen du chey

From the HUNG in his heart-center, blue rays of light stream forth. By dissolving into my heart-center, I receive the wisdom-knowledge empowerment. The defilements of my mind are purified. I am authorized to practice the path of bindu and become

endowed with the good fortune of accomplishing the dharmakaya as fruition.

यदः सूयाया उदानु वृक्षाक्षां यया हेवाका या केदा वे द्वाका विद्या विद्या

Lar yang tey way hrih lay ö zer kha dok na tsok pa trö rang gi tey war tim pay wang zhi pa tob ye she kyi dri ma jang lam dzok pa chen po gom pa la wang drey bu ngo wo nyi du tob pay kal pa chen du chey so

Then. from HRIH in his navel-center. multicolored rays of light stream forth. By dissolving into my navel-center, I receive the fourth empowerment. The defilements of wisdom are purified. I am authorized to practice the path of the Great Perfection and become endowed with the good accomplishing the fortune of svabhavikakaya as fruition.

बेशनहें

Thus, recite.

C. The Innermost Practice of the True Guru Yoga of Simplicity, in the Manner of Activity Application

मध्यम्यविद्यायस्य द्वार्यः भी स्वार्यः द्वार्यः द्वारं द्वार्यः द्वारः द्वार्यः द्वारः द्वार्यः द्वारः द्वार्यः द्वार्य

La ma Orgyen chen po nyi Gye pa chen po rang la tim Rang yang kün zhi ma chö pay Ngang la yi ni dzin pa drel Nam dak trö drel chö kyi ku

The Great Master of Uddiyana
With great joy dissolves into me.
In the state of the unfabricated all-ground,
My mind, free from fixation,
Is the pure dharmakaya devoid of constructs.

तायहैयानदुःसैनशालुरासी विजाने न्यान्यस्थानस्थानी स्थानी सुर्यानी सुर्यान सुर्यान स्थाने न्यान स्थान स

Saying and thinking this, look into the innate natural face of aware emptiness which is free from the thought constructs of the three times. Connecting with this, train in the paths of the main practice, the development and completion. When it is time to enter your daily activities, say:

त्रुः क्ष्यान्त्रीत्सार्थ्यायाः क्षेत्रः विदेश्यात्रः निष्ट्रः क्ष्यान्त्रेत्रः स्थायाः क्षेत्रः विदेशः निष्ट्यायाः क्ष्यायाः विद्यायाः निष्ट्यायाः निष्ट्यायाः विद्यायाः निष्ट्यायाः विद्यायाः निष्ट्यायाः विद्यायाः विद्यायः विद

Ho Chö ying rol pa chen poi kyil khor du Tek chen sang ngak chö pay gey wa dang Du sum sak pay gey tsok kün dom tey La mey jang chup nying por ngo war gyi Но

The virtue of practicing the Secret Mantra of the great vehicle

In the mandala of the vast display of dharmadhatu,

Added together with all the virtues gathered in the three times,

I dedicate towards the essence of unexcelled enlightenment.

> So nam di yi taa yey dro wa kün Chi nang sang way bar chey kün zhi shing Rim nyi lam gyi drö pa tar chin nay Pema gyal pöi go pang nyur tob sho

By this merit, may the outer, inner, and secret obstacles

Be pacified for all the infinite beings.

May they perfect the journey through the path of the two stages

And swiftly attain the state of the Lotus King.

सक्तां विष्टं स्थानीय त्यीय तत्र यम्भूषाः सूची क्षाः भूटः बीटः सथाय म्यायः कट् मीयः यथायः प्रश् भ्रायमीटः योषः स्थायः यथाः भ्रायः स्थायः स्थाः भ्रायमीटः योषाः सुष्टं स्थायः स्थाः स्थायः स्थाः स्याः स्थाः स्थाः

> Tsa gyü la mey jin lab nying la shuk Yi dam khan dro lü dang drib shin drok Chö kyong sung may bar chey kün sel nay Chok tün ngo drub drub pay ta shi sho

May the blessings of the root and lineage gurus enter my heart.

May the yidams and dakinis accompany me like a shadow follows the body.

May the Dharma protectors and guardians clear away all obstacles.

May there be the auspiciousness of attaining the supreme and common siddhis.

यानश्चनःयरःचुर्रा यानश्चनःयरःनः। शुरास्रद्धस्याःश्वस्यःश्वरःनुहत्तःस्यःन्यःस्यःन्यःन्यः। इसान्वान्यःसःनः। शुरासद्धस्यःश्वस्यःस्यः। इसान्वान्यःसःन्यःच्यः।

Dedicate fully the roots of virtue towards supreme enlightenment. Seal the practice with pure aspirations and train in passing the time, during all your breaks, with activities that are in accordance with the Dharma.

<del>원·윤 영·윤 영·윤</del>

## Prologue

तःल्र्ट्यः संडू्वयान्यः अष्ट्यानी क्यां ने न्ट्रं स्वेयान्वर् सैनमान्त्रे एक्ये मिसाल्यी स्वेयः चतुः चर्त्रेयान्येश्वेयः सटः ने क्यायान्य । यात्रात्यम् स्वेयः मुक्तान्यते न्यापः योटः ने न्याः स्वेयः स्वयः स्वय This is based on the inconceivable aspirations and activity of the glorious Knower of the Three Times, the Dharma King of Uddiyana, and of his spiritual sons. In conjunction with the auspicious coincidence of place and time, it was composed at the occasion of presenting the entire ripening and liberating transmission. as well as the explanations and reading transmissions of this path, as a mandala-offering to an assembly of many great and sublime beings and spiritual teachers of various traditions. It was arranged as a liturary which is easy to read, in accordance with the vaira verses of the treasure root-text, by Khyentse Wangpo, a joyful servant of the Lotus Master, who fortune of havina received. possesses the completeness, the secrets of this profound treasure through the kindness of the great master and treasurerevealer, Orgyen Chokgyur Dechen Linapa.

The traditional references were mostly added by the eminent son, Tsewang Norbu, according to the Guru Puja. Later on, it was put together, and slightly ornamented with additions according to the supplement of Khen Ratna.

By the merit of this, may the activity of this profound teaching spread to the corners of the world and may it be a cause for all beings to accomplish their wishes for benefit and happiness.



Translated according to the oral teachings of His Eminence, Tulku Urgyen Rinpoche by Erik Pema Kunsang and Ward Brisick in 1985, slightly revised in 1995. Tibetan type-setting and layout design by S. Lhamo.

"Treating the representations of enlightened Body, Speech and Mind with respect and veneration creates a tremendous amount of merit. Please don't place Dharma texts on the floor where people walk or sit."

Tulku Chökyi Nyima Rinpoche

[The Tibetan text for this ngon-dro practice can be found in Volume Nga, beginning on page 337, in the Chokling Tersar, the Collected Treasures of Chokayur Lingpa published in India.]