





# ري المنظافر المنظافر المنظل المنظل

فَصَنْ لِلهُ وَكُنِينَ اللَّالِيَتِ

جه مع قاعِه كاد الليبيري كي المين المين المين



# جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر

الطبعة الأولى

١٤٣٢ هـ ـ ٢٠١١ م

لا يجوز نشر أي جزء من هذا الكتاب، أو اختزال مادته بطريقة الاسترجاع، أو نقله على أي نحو، وباي طريقة سواه كانت إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو بالتسجيل أو خلاف ذلك، إلا بموافقة الناشر على ذلك كتابة ومقدما.



هاتف: ۲۰۷۷۹۰۰۷ ـ ۹۳۹۷۷۲ ، بیروت لبنان



# أسلوب الإمام زين العابدين على في الدعوة الى الله

اختلفت الدعوة من إمام الى إمام عليهم صلوات الله جميعاً بحسب الظروف والأوضاع التي كانت تحيط بكل إمام، مع اتحادهم في الهدف وهو مرضاة الله تعالى وإعلاء كلمته، وهداية عباده من الضلالة وإخراجهم من الظلمات الشيطانية الى النور المطلق نور الهداية والعلم والإيمان.

وهذا لا يعني أنّ الإمام لا يمتلك كل الأساليب بل هم عليهم أفضل الصلاة والسلام في العلم سواء كما يأتي، إنما كان كل إمام منهم ﷺ ينظر الى المصلحة الكبرى وهي مرضاة الله وإطاعته فيعمل على أساسها.

فقد تكون سكوتاً كما حصل في عهد أمير المؤمنين ﷺ.

وقد تكون حرباً كما حصل معه أيضاً وكما حصل مع إمامنا الحسين ﷺ.

وقد تكون صلحاً كما حصل مع الإمام الحسن ﷺ.

وقد تكون دعاء كما حصل مع الإمام زين العابدين ﷺ.

وقد تكون مدرسة علمية وجامعة ثقافية كما حصل مع الإمامين الباقر والصادق 避難.

وكان الأسلوب عند الإمام زين العابدين أسلوباً روحياً ألا وهو الدعاء، والذي محوره تقوية العلاقة بين الإنسان وخالقه.

كان الدعاء للردّ على ذوي الأفكار المنحرفة في تلك المرحلة التي كثرت فيها الفتوحات ودخلت في الإسلام عناصر جديدة من مختلف الأقطار والمذاهب.

واستطاع الإمام أن يستقطب مجموعة كبيرة من المؤمنين الذين كانوا يتخبّطون في



عصره، والذين أصبحوا وأولادهم نواة طاهرة لمدرسة أهل البيت ﷺ في عصر الإمام الباقر والصادق ﷺ.

كما وتمثل هذا الأسلوب لإمامنا ﷺ بالصحيفة السجادية حيث قام بتدوين جلّ الأدعية بها، والتي تصلح أن تكون دستوراً للمسلمين بعد القرآن الكريم.

ومن هنا كان لا بدّ من تفصيل الكلام في مطالب الدعاء لما يمثل من أهمية كبرى في حياة الإمام زين العابدين ﷺ.







قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَتُ ٱلِمَنَّ وَٱلَّإِنَسَ إِلَّا لِيَتَبُكُونِ ۖ ۖ﴾```.

إن غاية خلق الله تعالى للعباد هو التوجّه إليه سبحانه بالعبادة والخضوع مما يعني اهتمام كافة الخلق بهذه العبادة إهتماماً بالغاً.

ومقصدنا من هذا الإهتمام ليس فقط أداء بعض العباد كما هو متمارف كأداء الصلاة اليومية أو الدعاء في كل ليلة جمعة، بل أن تؤتى هذه العبادات بشكل تؤدي الى هدف الخلقة التي أرادها الله تعالى.

فعندما ينشئ الباري سبحانه السموات السبع بما فيهن من كواكب ونجوم ومجرّات وأقمار وغير ذلك مما توصل إليه العلم أو لم يتوصل بعد، وكذلك إنشاؤه سبحانه للبحار وما فيها من جمال وروعة أشجار ونبات وطيور وحيوانات وغير ذلك، فإنّه تعالى أنشأ كل ذلك وسخّره لخدمة الإنسان ليعيش في هذا الكون وهيأ له الأسباب والوسائل التي يحتاجها ليسعد، وكل ذلك من أجل عبادة الله تعالى لا شريك له.

وأكثر من ذلك فإنّ هذه العبادة ليست ضد مصلحة الإنسان بل كلها نفع دنيوي أو أخروي ولا ضرر من الالتزام بها.

قال تعالى: ﴿يَاأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَوْا اسْتَجِيبُوا يَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُمْيِيكُمُّ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهُ يَمُولُ بَيْتَ الْمَدْءِ وَلَلْهِهِ وَأَنْهُمْ إِلْهِاءِ مُشَرُّونَ ﴿ ﴿ '').

وقال: ﴿ وَمَنْ أَغْرَضَ عَن ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَخْشُرُهُ بَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ أَعْمَىٰ ﴾ (٣).



وقىال عـز مـن قـائـل: ﴿مَنْ عَمِلَ صَلِيمًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَتُعْيِنَكُمُ حَيَوْةً مَتِهَا اللهِ (١٠).

وقال سبحانه: ﴿فَكَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرُمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنْفَكَالَ ذَرَّةٍ شَرًا يَرُوُهُ(٢٠.

فالتكاليف والتي من ضمنها العبادة هي لإحياء قلوبنا ونفوسنا وجوهرة أبداننا وصحة مجتمعنا وتطوره، ثم هي أجر وثواب وفي عالم الآخرة جزاء وامتنان.

كل ذلك من الله المنان ليس ليأتي المصلي ويقيم ١٧ ركعة في اليوم بمقدار ١٧ دقيقة وفي المقابل ينام يومياً ٤٢٠ دقيقة.

ولا ليتوجّه الداعي الى الله تعالى ليلة جمعة ليقرأ دعاء كميل بنصف ساعة وفي المقابل يلتذ بأنواع الطعام ـ التي سخّرها الله له ـ بأكثر من ١٢ ساعة في الأسبوع وإلى ٧ ساعات لإزالة هذا الطعام.

لم يشرع الله تسبيح الزهراء ليقرأه المصلي بعد صلواته الخمس وهويستغرق كلاماً بمقدار خمس دقائق في اليوم وفي المقابل يتكلم الإنسان بالكلام الذي لا فائدة منه بمقدار أربعة ساعات وينفس هذا اللسان الذي أنعم الله تعالى به على الإنسان.

وهكذا في بقية أعمال الإنسان وأفعاله.

والخلاصة لم يخلق الإنسان في هذا الكون ليلتذ بنعمه ويكون آخر همه عبادة الله تعالى بطريقة غير مناسبة لرب الكون والمنعم اللامتناهي.

إنما خلقنا الله من أجل العبادة أي ليكون عملنا الأساسي العبادة والعبادة بما هي حركة متكاملة في المجتمع مع كل بني البشر، ولم نخلق لنتلذذ في نعم الله تعالى فإذا انتهينا من هذه الملذات أو مللنا منها أو كبرنا عليها (٣٠ نتوجه لعبادة الله تعالى.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الزلزلة، الأيتان: ٧ ـ ٨.

 <sup>(</sup>٣) كالذي يذهب لحج بيت الله وحمره ستون عاماً قضاها في اللعب واللهو وكم سيعيش في عبادة الله بعد الحج؟!.



الصلاة أوجب من العمل لجني الأموال، والدعاء أفضل من التجاذب في أطراف الحديث هنا وهناك، والعبادة أهم من كل المسؤوليات.

مجرد أداء فرائض الصلوات الخمس والأدعية لا يعني تطبيق قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِمَّنَ وَٱلْإِنَى إِلَّا لِيَتَهُدُونِ﴾. هدفية الخلق لا تتحقق إلا إذا كانت العبادة تغطي أوقات حياتنا وتؤثّر على كل تحركاتنا وأفوالنا وأفعالنا.

لا بدّ للصلاة أن تكون معي في مدرستي وجامعتي وعند مطالعتي ومحادثتي للآخرين.

يجب أن يؤثر الدعاء على مجالستي للآخرين ليتحكم في نوعية الكلام الذي أخرجه بواسطة اللسان الذي أدعو الله به.

تسبيح الزهراء ﷺ يجب أن يؤثر على سلوكيتي في المجتمع وطريقة مشبي على الطرقات.

قراءتي للقرآن لا بد أن تعطيني شحنة إيمانية لضبط كافة تصرفاتي الاجتماعية والأسرية.

هكذا تكون العبادة التي أرادها الله تعالى كاملة ومكملة لحياة الإنسان، وتفسر لنا سرَّ تسخير ما في الكون من أجل هذا الإنسان.

وسوف نحاول إيصال هذه الفكرة المتواضعة من خلال تبيين بعض ما يتعلق بالدعاء الذي هو مخ العبادة كما يأتي بل هو العبادة كما قال صادق أهل البيت ﷺ: ﴿إِن الدعاء هو العبادة، ١٠٠٠.

خاصة أن الدعاء في حال الشدة أو عند اضطرار الإنسان إليه وحاجته له يعتبر أمراً فطرياً كما قال تعالى: ﴿وَلِهَا مَنَّ الْإِنسَنَ النَّمَّرُ دَعَانَا لِجَنْهِهِ؞ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَالِمًا فَلَقَا كَثَفْنَا عَتْهُ شُرَّةُ مَرَّ كَانَ لَرْ يَدَمُنَا ۚ إِلَىٰ شُرِّ مَسَّلًمُ﴾(٢).

وقال تعالى: ﴿وَإِنَا مَسَّكُمُ الشُّرُ فِ الْبَسْرِ مَسَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاثُهُ فَلَا نَجْنكُوْ إِلَ الْبَرِ أَعْهَشْتُمُ وَكَانَ الْهِسَنُونَ كَفُورًا ﴿۞﴾ '''.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس، الآية: ١٢.

<sup>(</sup>۱) الكاني: ۲/۲۹، ح٧

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٦٧.





# الدعاء تعريفه وأهميته وأقسامه

الدعاء في اللغة: هو أن تميل الشي إليك بصوت وكلام يكون منك. تقول: دعوت فلاناً أدعوه دعاء، أي ناديته وطلبت إقباله، وأصله دعاو، إلا أن الواو لما جاءت بعد الألف همزت<sup>(۱)</sup>.

# 🏶 أهمية الدعاء

عن زرارة، عن أبي جعفر على قال: إنّ الله يقول: ﴿إِنَّ الَّذِيْتِ يَسَتَكُمُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَّمَ دَلِيْرِينَ﴾ (٢) قال: هو الدعاء وأفضل العبادة الدعاء، قلت: ﴿إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَازَهُ مِلِيدٌ﴾ (٣) قال: الأوّاه هو الدعاء (١).

وعن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: أدع ولا تقل قد فرغ من الأمر فإنّ السدعــاء هـــو الـــــــــادة إنّ الله يــقــــول: ﴿إِنَّ اَلَّذِينَ يَسْتَكُمُرُمُنَ عَنْ عِبَادَقِي سَيَدَخُلُونَ جَهَائَمُ دَلِخِرِينَ﴾ وقال: ﴿لَتَمُونَ أَسْتَجِبُ لَكُمُ﴾(٥).

وعن أبي عبد الله على قال: قال أمير المؤمنين على: أحب الأعمال إلى الله في الأرض الدعاء وأفضل العبادة العفاف. قال: وكان أمير المؤمنين على رجلاً دعاء (١١).

وعنه ﷺ قال: قال لي: يا ميسر أدع ولا تقل إنَّ الأمر قد فرغ منه، إنَّ عند الله

<sup>(</sup>١) انظر البحار: ٢٦٢/٩١.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة التوبة، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/٦٦/ ح١.

٥) الكانى: ٢/ ٢٧ ع-٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٦٧ ح٨.



منزله لا تنال إلّا بمسألة ولو أنّ عبداً سدّ فاه ولم يسأل لم يعط شيئاً فسل تعط، يا ميسر إنّه ليس من باب يقرع إلّا يوشك أن يفتح لصاحبه(١١).

وعن سيف المتمار قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: عليكم بالدعاء فإنكم لا تقربون بمثله ولا تتركوا صغيرة لصغرها أن تدعوا بها إنّ صاحب الصغار هو صاحب الكيار (٢٠).

وقال الإمام الصادق ﷺ: الدعاء هو العبادة التي قال الله: ﴿إِنَّ اَلَٰذِيكَ يَسَّتُكُمُّكُنَّ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَلِغِيعِكَ﴾<sup>(٣)</sup>.

قال ﷺ: عليكم بالدعاء، فإنكم لا تقربون بمثله ('').

وقال رسول الله 🏩: الدعاء مخ العبادة (٥).

وقال ﷺ: أفضل العبادة الدعاء، وإذا أذن الله للعبد في الدعاء فتح له باب الرحمة، إنّه لن يهلك مع الدعاء أحد<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام الباقر ﷺ: أفضل العبادة الدعاء (٧).

سدير عنه ﷺ، قال: قلت لأبي جعفر الباقر ﷺ: أي العبادة أفضل؟

فقال ﷺ: ما من شي أفضل عند الله عزّ وجلّ من أن يسأل ويطلب مما عنده (^^).

عن السكوني، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: الدعاء سلاح المؤمن وعمود الدين ونور السماوات والأرض<sup>(٩)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٦٦ ح٣.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٦٧ ح٦.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/٤٦٧م ح٦.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل: ٥/١٦٧، ح٧٦٥ه.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٣٠٢/٩٠، ح٣٩.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٣٠، ح٨٦٢٥.

<sup>(</sup>٨) المصدر السابق: ح٨٦٢٦.

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٢/ ٢٨.٤.



قال أمير المؤمنين على: الدعاء مفاتيح النجاح ومقاليد الفلاح وخير الدعاء ما صدر عن صدر نقي وقلب تقي، وفي المناجاة سبب النجاة وبالإخلاص يكون الخلاص فإذا اشتد الغزع فإلى الله المفزع.

وعن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه: الدعاء ترس المؤمن ومتى تكثر قرع الباب يفتح لك<sup>(1)</sup>.

وعن ابن فضال، عن بعض أصحابنا، عن الرضا ﷺ أنَّه كان يقول لأصحابه: عليكم بسلاح الأنبياء، فقيل: وما سلاح الأنبياء؟ قال: الدعاء.

وعن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الدعاء أنفذ من السنان الحديد<sup>(۲)</sup>.

# 🏶 أقسام الدعاء

قال الفيض الكاشاني في الأذكار: الذكر إمّا تمجيد أو تسبيح أو تحميد أو تهليل أو تكبير أو دعاء.

والدعاء إمّا استعادة أو استغفار أو صلاة على النبي ﴿ وأهل بينه الله الله أو طلب حاجة (٢٠).

# 🏶 أبحاث الذكر

للذكر تقسيم آخر وهو ثلاث:

١ ـ الذكر بالجهر.

٢ \_ الذكر بالإخفات.

٣ \_ الذكر بالنفس.

<sup>(</sup>١) الكانى: ٢/ ٢٨.٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٢٩ ح٧.

<sup>(</sup>٣) خلاصة الأذكار، فضيلة الذكر.



#### الجهر بالذكر 🏶

قىال الله سبىحان ﴿ وَأَذْكُر كَنِّكَ فِي نَنْسِكَ تَضَرُّهَا وَخِيلَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَرِّلِ إِلْفُكُوّ وَالْآصَالِ ﴾ (١).

الجهر بالذكر هو أن يدعو الإنسان ربه أو يذكره أمام الناس وعلناً، وهو الذكر المعروف عند العوام.

# **؛ الإخفات بالذكر**

قال الفيض الكاشاني: مما يجب أن يعلم إن الإسرار بالذكر أفضل من الإجهار به بسبعين ضعفاً كما روى عن الرضا على : «وذلك لأنه أقرب إلى الإخلاص وأبعد من الرباء» (\*\*) قال الله سبحانه ﴿وَأَذْكُر رَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَخَرُّهَا وَخِيفَةٌ وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ بِالْفُكُورِ وَالْفَكُورُ الْجَهْرِ مِنَ الْقُولِ بِالْفُكُورِ الْمُكُورِ أَنْ الْمُعْلِدِ مَنْ الْقُولِ الْمُكُورِ الْمُحَالِدِ (\*\*).

وقال رسول الله 🎕 لأبي ذر فيا أبا ذر أذكر الله ذِكراً خاملًا،

قال: قلت: ما الخامل؟

قال: «الخفى»<sup>(٤)</sup>.

وروى إنه كلى كان في غزوة فأشرفوا على واد، فجعل الناس يهللون ويكبرون ويكبرون ويرفعون أصواتهم فقال على الله الناس وابعوا على أنفسكم أما إنكم لا تدعون أصماً ولا غائباً وإنما تدعون سميعاً قريباً معكم، (٥٠).

قال صاحب أطواق الذهب<sup>(۲)</sup>: أشرف الأنفاس أحرّها وأفضل الأذكار أسترها، ترك الذكر يشبه الكبرياء وإعلائه يوجب الرياء وإخفاؤه سنّة زكريا، فإذا دعوت الله فَعَمَّ ولا تجهر فإنك لا تنادي الأصم إنه لا يسمع بالغضروف ولا يحتاج منك إلى الأصوات والحروف.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٢) عدة الداعي: ٢٤٣، صحيح مسلم: ١٢٢/٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.

<sup>(</sup>٤) عدة الداعي: ٢٤٣، أمالي الطوسي: ٥٣٠.

<sup>(</sup>٥) الوسائل: ٧/ ١٦٤، المجموع للنووي: ٤/ ٣٩٥.

<sup>(</sup>٦) وهو جار الله الزمخشري.



يا رافع اليد بالدعاء ويا داعي الحق بالنداء إنه لا يسمع بالصماخ فأقصر من الصراخ أتنادي باعداً أم توقظ راقداً، تعالى الله لا تأخذه السنة ولا تغلّطه الألسنة، فما هذه الشهقة والنداء وما هذه العبيحة والشنعاء، أمن الضرب يتألم أو من الرب يتظلم أو مع أكفائك تتكلم، أتحسبه قسّاماً نسي قسماً أم رزافاً (() جهل اسمك، أنام عن خلق الأنام معاشر الضعفة تظنون أن لا تأكلوا أقواتكم دون أن ترفعوا أصواتكم؟ لا تدعوا اليوم ثبوراً وادعوا ثبوراً، وظننتم ظن السوء وكنتم قوماً بوراً، إن لساني الحال أفصح ورواقي الرحمة أبسط وأفسح، فسبّح تسبيح الحيتان في النهر، واذكر ربك تضرّعاً وخيفة دون الجهر، انتهى كلامه.

قال الفيض: وفيه ما لا يخفى ولكنه محمول على الحث في الإسرار.

وينبغي أن لا يستثني من ذلك ما يكون في الجهر والإعلان في مصلحة وتنبيه وحكمة شرعية كالجمعة والجماعات، فإن رفع الأصوات فيها تهيجاً بليغاً للنفس وتقوية شديدة لعزمها على المجاهدة.

قال بعض الحكماء: ارتفاع الأصوات في بيوت العبادات بحسن النيّات وصفاء الطرّيات يحل ما عقد به الأفلاك الدائرات والكواكب السائرات.

ومن آثار هذا القسم هو عناية الله تعالى بالذاكر كما روي عن قال الإمام الصادق ﷺ : «قال الله تعالى: من ذكرتي سراً ذكرته علانية» (٢٠) .

# الذكر في النفس 🏶

قال الفيض الكاشاني: ليعلم إن للذكر قسماً ثالثاً غير السر والجهر أعلى منهما وهو الذكر في النفس، وروى زيادة عن أحدهما ﷺ: قال الا يكتب الملك إلّا ما سمع<sup>(٣)</sup>.

وقال الله ﴿ وَأَذْكُر زَبُّكَ فِي نَفْسِكَ تَعَنَّرُهَا وَخِيفَةً ﴾ (٤) فلا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس الرجل غير الله لعظمته.

<sup>(</sup>١) في هامش الكتاب: كذا في المخطوط.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢/ ٥٠١ ح١، الوَّسائل: ٧/ ١٦٤ ح. ٩٠١٥، عدة الداعي: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٢٥، الوسائل: ٧/١٦٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.



وقال الشيخ الجليل أحمد بن فهد الحلي طاب ثراء في عدّة الداعي بعد ذكر هذه الأقسام الثلاثة للذكر: إعلم أن وراء هذه الأقسام الثلاثة قسم رابع من أقسام الذكر وهو أفضل منها بأجمعها وهو ذكر الله سبحانه عند أوامره ونواهيه فيفعل الأوامر ويترك النواهي خوفاً منه ومراقبة له، روى أبو عبيدة الحذاء عن أبي عبد الله على قال: قال لي: «ألا أخبرك بأشد ما فرض الله على خلقه، قال: بلى، ثم قال: همن أشد ما فرض الله إنصافك الناس من نفسك ومواساتك أخاك المسلم في مالك وذكر الله كثيراً؟ أما إنّي لا أعني سبحان الله والحمد لله ولا إله إلّا الله والله أكبر وإن كان منه ولكن ذكر الله عندما أحل وحرّم إن كانت طاعته عمل بها وإن كان معصبته تركها» (١)

ومثل هذا (٢٠) قول جدّه سيد المرسلين ﷺ: امن أطاع الله فقد ذكر الله كثيراً وإن قلّت صلاته وصيامه وتلاوة القرآن فقد جمل طاعة الله هي الذكر الكثير مع قلة الصلاة والصيام وتلاوة القرآن».

ومثل قوله ﷺ: «إن الله جل ثناؤه يقول: لستُ كل كلام المحكيم أتقبل ولكن أنظر إلى هواه وهمّه فإن كان هواه وهمه فيما أحب وأرضى جعلت صمته حمداً لي ووقاراً وإن لم يتكلمه<sup>(٣)</sup>.

فانظر كيف جعل مدار القبول والثواب على ما في النفس من ذكر الله والطمأنينة إليه والمراقبة، وأنه لا يقبل كل الكلام بل إنما يقبل منه ما كان مطابقاً لما في القلب في التبتّل إلى الله تعالى بالقيام بأوامره واجتناب مساخطه، وأنه إذا كان موصوفاً بهذه جعل صمته حمداً، وهذا مثل قوله: وإن قلّت صلاته. انتهى كلامه أعلى الله مقامه.

فليتدبر على بصيرة وليتناول بيد غير قصيرة (٤٠).

# ی مراتب الذکر

قال الفيض الكاشاني: للذكر على ما قالوا أربع مراتب:

<sup>(</sup>١) عدة الداعي: ٢٨٣.

 <sup>(</sup>٢) أقول: ومثله قول الله: ﴿ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلْتُ قُلُوبُهُمْ ﴾ سورة الأنفال، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٨/ ١٦٦ ح ١٨٠، أمالي الطوسي: ٥٣٦.

<sup>(</sup>٤) خلاصة الأذكار، الفصل الحادي عشر.



إحداها: أن يكون باللسان فقط.

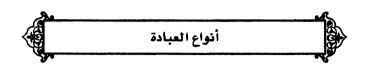
والثاني: أن يكون به وبالقلب وكان القلب يحتاج إلى مراقبة حتى يحضر مع الذكر ولو ترك طبعه لاسترسل في أدوية الإنكار.

والثالثة: أن يستمكن الذكر من القلب ويستولي عليه بحيث يحتاج إلى النكلف في صرفه عنه إلى غيره، كما احتيج في الثانية إلى التكلف في قراره معه ودوامه عليه.

والرابعة: أن يستمكن المذكور من القلب وينمحي فلا يلتفت إلى الذكر ولا إلى القلب، بل يستغرق المذكور جملته، ومهما ظهر له في أثناء ذلك التفات إلى الذكر فذلك حجاب شاغل، وهذه الحالة هي التي يعبّر عنها العارفون: بالفناء، وهو اللباب المطلوب من الذكر، والثلاثة الأول قشور له بعضها فوق بعض، وإنما فضلها لكونها طريقاً إليه(١٠).



<sup>(</sup>١) خلاصة الأذكار، الفصل الحادي عشر.



# إظهار العبوديّة لله تعالى

فإنَّ الله تعالى إنَّما خلق المخلوقات من أجل العبادة: قال تعالى: ﴿وَرَا خَلَقَتُ لَلْمِنَ وَٱلْإِنَى إِلَّا لِيَتَهُدُونِ ﷺ .

وقال سبحانه في الحديث القدسي: كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق الأعرف(١١).

والعبادة أو العبّاد ثلاث:

# انواع العبادة 🏶

وقال الإمام الصادق ﷺ: إن العباد ثلاثة: قوم عبدوا الله عزّ وجلّ خوفاً فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا الله تبارك وتعالى طلب الثواب فتلك عبادة الأجراء، وقوم عبدوا الله عبدوا الله فتلك عبادة الأحرار، وهي أفضل العبادة (٢٠).

وقال الإمام الرضا عليه: لو لم يخوف الله الناس بجنة ونار لكان الواجب أن يطبعوه ولا يعصوه، لتفضله عليهم وإحسانه إليهم وما بدأهم به من إنعامه الذي ما استحقوه<sup>(۱)</sup>.

قال العلامة المجلسي في تعداد نية العبادة:

النية الأولى: نية من تنبه وتفكر في شديد عذاب الله وأليم عقابه، فصار ذلك

<sup>(</sup>١) شرح أصول الكافي: ١/ ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٨٤/٥.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا عليه السلام: ٢/ ١٨٠/ ٤، وميزان الحكمة: ٣/ ١٨٠٠.



موجباً لحط الدنيا ولذاتها عن نظره، فهو يعمل كل ما أراد من الأعمال الحسنة ويترك ما ينتهى عنه من الأعمال السيئة، خوفا من عذابه.

الثانية: نية من غلب عليه الشوق إلى ما أعد الله للمحسنين في الجنة، من نعيمها وحورها وقصورها، فهو يعبد الله لتحصيل تلك الأمور.

وهاتان نيتان صحيحتان على الأظهر، وإن توهم الأكثر بطلان العبادة بهما لغفلتم عن معنى النية كما عرفت.

ولهاتين النيتين أيضاً مراتب شتى بحسب اختلاف أحوال الناس فإن من الناس من يطلب الجنة لحصول مشتهياته الجسمانية فيه، ومنهم من يطلبها لكونها دار كرامة الله ومحل قرب الله، وكذا منهم من يهرب من النار لألمها، ومنهم من يهرب منها لكونها دار البعد والهجران والحرمان ومحل سخط الله كما قال أمير المؤمنين عليه في الدعاء الذي علمه كميل بن زياد النخعي: فلئن صيرتني في العقوبات مع أعدائك، وجمعت بيني وبين أهل بلائك، وفرقت بيني وبين أحبائك وأوليائك، فهبني يا إلهي وسيدي صبرت على عذابك، فكيف أصبر عن النظر ولمئك، كرامتك؟

إلى آخر ما ذكر في هذا الدعاء المشتمل على جميع منازل المحبين، ودرجات العارفين، فظهر أن هاتين الغايتين وطلبهما لا تنافيان درجات المقربين.

الثالثة: نية من يعبد الله تعالى شكراً له، فإنه ينفكر في نعم الله التي لا تحصى عليه فيحكِّم عقله بأن شكر المنعم واجب، فيعبده لذلك كما هو طريقة المتكلمين.

وقد قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: إن قوماً عبدوا الله رخبة فتلك عبادة التجار، وإن قوماً عبدوا الله شكراً فتلك عبادة الأحرار (١٠). عبادة الأحرار (١٠).

الرابعة: نية من يعبده حياء فإنه يحكّم عقله بحسن الحسنات وقبح السيئات ويتذكر أن الرب الجليل مطلع عليه في جميع أحواله، فيعبده ويترك معاصيه لذلك، وإليه يسير

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الحكمة ٢٣٧، وميزان الحكمة: ٣/ ١٨٠٠.



قول النبي 🏩 : الإحسان أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك(١٠) .

الخامة: نية من يعبده تقرباً إليه تعالى تشبيها للقرب المعنوي بالقرب المكاني، وهذا هو الذي ذكره أكثر الفقهاء، ولم أرّ في كلامهم تحقيق القرب المعنوي، فالمراد إما القرب بحسب الدرجة والكمال، إذ العبد لإمكانه في غاية النقص، عار عن جميع الكمالات، والرب سبحانه متصف بجميع الصفات الكمالية فبينهما غاية البعد، فكلما رفع عن نفسه شيئاً من النقائص، واتصف بشي من الكمالات، حصل له قرب ما بذلك الجناب، أو القرب بحسب التذكر والمصاحبة المعنوية، فإن من كان دائماً في ذكر أحد ومشغولاً بخدماته فكأنه معه، وإن كان بينهما غاية البعد بحسب المكان، وفي قوة هذه النية إيقاع الفعل امتثالاً لأمره تعالى أو موافقة لإرادته أو انقياداً وإجابة لدعوته أو ابتغاة ليرضاته.

فهذه النيات التي ذكرها أكثر الأصحاب وقالوا: لو قصد لله مجرداً عن جميع ذلك كان مجزياً، فإنه تعالى غاية كل مقصد، وإن كان يرجع إلى بعض الأمور السالفة.

النية السادسة: نية من عبد الله لكونه أهلاً للعبادة، وهذه النية للصديقين، كما قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ما عبدتك خوفاً من نارك، ولا طمعاً في جنتك ولكن وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك، ولا تسمع هذه الدعوى من غيرهم، وإنما يقبل ممن يعلم منه أنه لو لم يكن لله جنة ولا نار، بل لو كان على الفرض المحال يدخل العاصي الجنة والمطيع النار، لاختار العبادة لكونه أهلاً لها، كما أنهم في الدنيا اختاروا النار لذلك، فجعلها الله عليهم برداً وسلاماً، وعقوبة الأشرار فجعلها الله عندهم لذة وراحة ونعيماً.

السابعة: نبة من عبد الله حباً له ودرجة المحبة أعلى درجات المقربين، والمحب يختار رضا محبوبه، ولا ينظر إلى ثواب ويحذر من عقاب، وحبه تعالى إذا استولى على القلب يطهره عن حب ماسواه، ولا يختار في شئ من الأمور إلا رضا مولاه.

كما روى الصدوق رحمه الله باسناده عن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: إن الناس يعبدون الله على ثلاثة أوجه: قطبقة بعبدونه رخبة في ثوابه فتلك عبادة الحرصاء وهو الطمع، وآخرون يعبدونه فَرَقاً من النار فتلك عبادة العبيد، وهي رهبة، ولكني أعبده حبا

<sup>(</sup>١) الدر المنثور: ١/٩٣.



له عزَّ وجلَّ، فشلك عبادة الكرام وهو الأمن، لقوله عزَّ وجلُّ: ﴿ رَبُّمُ مِّن نَزَعَ بَوْبَذٍ مَامِنُونَ ﴾(١).

ولقوله عزَّ وجلَّ ﴿قُلْ إِن كُنتُد تُعِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّيَعُونِي بُشِيبَكُمُ اللَّهُ وَيَشِرَ لكُر ذُوْيَكُر ﴾(٢).

فمن أحب الله أحبه الله، ومن أحبه الله عزَّ وجلَّ كان من الآمنين<sup>(٣)</sup>.

وفي تفسير الإمام ﷺ قال على بن الحسين ﷺ: إني أكره أن أعبد الله لأغراض لي ولثوابه (4) فأكون كالعبد الطمع المطيع، إن طمع عمل وإلا لم يعمل. وأكره أن أعبده لخوف حباده، فأكون كالعبد السوء إن لم يخف لم يعمل.

قيل: فلم تعبده؟

قال 郷路: لما هو أهله بأياديه على وإنعامه<sup>(ه)</sup>

أقول: لكل من النيات الفاسدة والصحيحة أفراد أخرى يعلم بالمقايسة مما ذكرنا، وهي تابعة لأحواله وصفاته، وملكاته الراسخة منبعثة عنها. . . . (٦٠).

وعليه فعبادتنا ودعاؤنا لله تعالى ينبغي أن يكون له لأنه أهل للدعاء والعبادة، وبذلك نظهر عظمة الخالق.

إن قيل: كيف يكون الدعاء إظهاراً لعظمة الله تعالى؟

قلنا: معنى الدعاء هو تمجيد الله تعالى أو إظهار الخضوع والتذلل له أو بيان قدرته على التأثير علينا وتغيير حالنا وأحوالنا. . . . من خلال الدعاء نظهر ذلك.

نعم، هذا الدعاء المُظهر لعظمة وقدرة الباري عزّ وجلّ هو دعاء العارفين الذين يدعون الله تعالى عن معرفة ويقين: كما جاء عن الإمام الصادق ﷺ أنَّه سُئل: ندعو فلا يستجاب لنا فقال ﷺ: لأنكم تدعون من لا تعرفونه (٧٠).

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ١٨٠٠/ ٢٥٩، وميزان الحكمة: ٣/ ١٨٠٠.

<sup>(</sup>٤) في ميزان الحكمة: ولا غرض لي إلا ثوابه. (٥) البحار: ٧٠/٢١٠/٧٠، وتفسير الإمام العسكري على: ١٥٢.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٦٧: ١٩٦ ـ ٢٠٥.

التوحيد: ٢٨٨ باب ٤١ ح٧، وميزان الحكمة: ٢/ ٨٧٣ ح١١٩٧ باب شرائط الاستجابة.



فالدعاء عن معرفة ويقين يؤدي لإظهار ربوبية الله تعالى وهذا معنى: (فخلقت الخلق لكي أعرف)، ومعنى قوله تعالى ﴿إِلَّا لِيَجْدُونِ﴾.

فالهدف من الخلقة في الحديث القدسي: (المعرفة)، والهدف في الآية: (العبادة)، والجمع بين بينهما: العبادة عن معرفة.

وفي الحديث: الدعاء مخ العبادة(١).

فالمركز الرئيسي ومخ العبادة هو الدعاء.

وسُئِل علي ﷺ: هل رأيت ربك؟

فقال ﷺ: كيف أعبد ربّاً لم أره! (٢).

قال النيض الكاشاني في كتاب الكلمات مكنونة تحت عنوان: كلمة بها يجمع بين امتناع المعرفة والرؤية وبين إمكانهما: ...إنّ ليوث غابة الولاية لا يكفّون عن مقولة الم أعبد ربّاً لم أره، ويضعون أقدامهم في جادة الوكُشف لي الغطاء ما ازددتُ يقيناً، (٣٠٠).

أجل، ليس إلى كنه الحقيقة من سبيل، لأنّه محيط بكلّ شيء، ولا يصل المحاط إلى شيء، ولا يستحقّق إدراك ما من دون الإحاطة به، فإذن ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ. عِلْمًا﴾(أ)...

كلّ ذلك صحيح ولكن كنّه الحقيقة لها ـ باعتبار التجلّي في مظاهر الصفات ـ وجهٌ في كلّ موجود، ومظهر في كلّ مرآة: ﴿فَأَيْنَنَا تُولُواْ فَثَمَّ وَجُهُ اللَّهِۗ﴾(٥) ﴿ولو انّكم أدليتم بحبل إلى الأرض السُفلي لهبط على الله،(٦).

وهذا التجلِّي حاصل للجميع، لكن الخواصّ وحدهم يعرفون ما يرون؛ ولهذا

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول الدين: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٢) انظر الأمالي: ٤٢٣.

<sup>(</sup>٣) منتهى المطلب: ٣/٤٤، مناقب آل أبي طالب: ١/٣١٧، أبو هريرة: ٨١.

<sup>(</sup>٤) سورة طه، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٥٥/ ١٠٧، سنن الترمذي: ٥، ٧٨.



تراهم يقولون: «ما رأيت شيئاً إلّا ورأيت الله قبله وبعده ومعهه(١٠).

أَمَّا العوام فلا يعرفون ولا يعلمون ما يرون؛ ﴿أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِرْتِيَةِ تِن لِقَالِهِ رَبِّهِمُّ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تُجْمِيكًا ۞﴾(٢٠.

وقال الله تعالى: ﴿ سَرُبِيهِمْ مَايَنِنَا فِى الْآفَاقِ وَفِى أَنْشُبِهُمْ حَتَى يَنَبَئَنَ لَهُمْ أَنَّهُ الحَقُّ أَوْلَمْ يَكُفِ بِرَئِكَ أَنْهُمْ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ﴾ (٣٠.

قيل: يعني سأكحل عين بصيرتهم بنور توفيقي وهدايتي، ليشاهدوني في مظاهري الأفاقية والأنفسية، مشاهدة عيان حتى يتبيّن لهم أنّه ليس في الأفاق ولا في الأنفس إلّا أنا وصفاتي وأسمائي، وأنا الأوّل والآخر والظاهر والباطن ثمّ أكّده بقوله (أولم يكف) على سبيل التعجبّ.

•وأراهم نفسه أي أظهرها لهم في آياته الآفاق والأنفس من حيث إنها شواهد ظاهرة له، ودلائل باهرة عليه، فرأوه رؤية علم وعرفان من غير أن يتجلّى لهم، أي من غير أن يتجلّى لهم، أي من غير أن يظهر ذاته فيها عياناً بحيث يعرفون أنّها مظاهر له، ومرايا لذاته، وأنّه الظاهر فيها مذاته.

وقال سيّد الشهداء الحسين بن عليّ صلوات الله على جدّه وأبيه وأمّه وأخيه وعليه وبنيه، في دعاء عرفة: (كيف يُستدلُ عليك بما هو في وجوده مفتقر إليك، أيكون لغيرك من الظهور ماليس لك حتّى يكون هو المُظهر لك؟ متى فبت حتّى تحتاج إلى دليل بدل عليك، ومتى بمُدت حتّى تكون الأثار هي التي توصل إليك، عميت عينٌ لا تراك ولا

<sup>(</sup>١) اللمعة البيضاء: ١٦٩، تفسير الميزان: ٨/ ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) مفردات غريب القرآن: ٥٢.



تزال عليها رقيباً وخسرت صفقة<sup>(١)</sup> عبد لم تجعل له من حبّك نصيباً)<sup>(٢)</sup>.

وقال أيضاً: «تعرّفت لكلّ شيء فما جهلك شيء، وقال تعرّفت إليّ في كلّ شيء فرأيتكَ ظاهراً في كلّ شيء، فأنت الظاهر لكلّ شيء<sup>(٢٧)</sup>.

وروى الشيخ الصدوق محمد بن بابويه القمّي في كتاب التوحيد بإسناده عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله على: أخبرني عن الله عزّ وجلّ هل يراه المؤمنون يوم القيامة؟

قال: نعم، وقد رأوه قبل يوم القيامة.

فقلت: متى؟

قال: حين قال لهم: ﴿ أَلَسَتُ بِرَفِكُمْ ﴾ (٤) قالوا بلى، \_ ثمّ سكت ساعة ثم قال \_ وأن المؤمنين ليرونه في الدنيا قبل يوم القيامة، ألست تراه في وقتك هذا.

قال أبو بصير: فقلت له، جُعلت فداك أفأحدَّث بهذا عنك؟

فقال: لا، فإنّك إذا حدّثت به، فأنكره منكر جاهل بمعنى ما تقول ثمّ قدر أن هذا تشبيه كفر، وليست الروية بالقلب كالروية بالعين تعالى عمّا يصفه المشبّهون والملحدون (٥٠).

وبإسناده عن الإمام الكاظم ﷺ قال: اليس بينه وبين خلقه حجاب غير خلقه، احتجب بغير حجاب محجوب، واستتر بغير ستر مستوره(٦٠).

قال المازندراني شارحاً: (احتجب بغير حجاب محجوب واستتر بغير ستر مستور) أي: احتجب عن العقول واستتر عن الأبصار والحجب لغة: المنع، ومنه حاجب العين لأنّه يمنعها من الأذى، وحاجب الملك لأنّه يمتنع من الناس والخلق ممنوعون من إدراك ذاته سبحانه عيناً وعقلا، ويسمّى ذلك المنع حجاباً مستوراً، ثمّ الحجاب والستر بهذا المعنى ليسا وصفين =

<sup>(</sup>١) الصفقة: ضرب اليد على اليد في البيع: يقال: صفقة رابحة وصفقة خاسرة.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٦٤/ ٦٤، كلمات الإمام الحسين ﷺ: ٨٠٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٦٤/٦٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.

٥) بحار الأنوار: ٤/ ٤٥، نور البراهين: ١/ ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/١ \_ ١٠٥، والتوحيد: ٩٨.

قال بعض أهل المعرفة: إن العالم غيب لم يظهر قط، والحقّ تعالى هو الظاهر ما غاب قط، والناس في هذه المسألة على عكس الصواب فيقولون: العالم الظاهر، والحقّ تعالى غيب، فهم بهذا الاعتبار في مقتضى هذا الشرك كلّهم عبيد للسوى<sup>(۱)</sup>، وقد عافى الله بعض عبيده عن هذا الداه.

أجل، كلّ ذرّة تخرج من الدار نحو الصحراء ترى صورة الشمس ولكنّها لا تدري ما ترى.

اجتمعت الأسماك وقالت: منذ مدّة ونحن نسمع حكاية الماء، ويقولون إنّ حياتنا - نحن الأسماك - من الماء، مع أنّنا لم نرّ الماء أبداً، وكان بعض الأسماك قد سمع أن هناك سمكة عاقلة تعيش في البحر الفلاني قد رأت الماء.

الثاني أن يكون مضافاً إليه والإضافة بتقدير اللام والنفي راجع الحجاب والمقصود أنّ حجابه ليس بالمعنى المتعارف بل لتعاليه عن إدراك القرّة البشريّة إيّاه وهذا الاحتمال بعيد جدّاً.

ويخطر بالبال أيضاً ممنى آخر لهذا الكلام وظني أنّه أولى بالإرادة منه وهو أنّه لمّا قال: (احتجب) توقم منه أنّ حجابه غليظ ثخين كثيف مانع من إدراك وجوده وصفاته تعالى شأنه بالكلّية فلغ ذلك التوهّم بقوله: (بغير حجاب محجوب) صفة لحجاب والمقصود أنّ احتجابه ليس بحجاب محجوب بحجاب آخر بأن يكون غليظاً أو يكون بعضه فوق بعض آخر مانعاً من مشاهدته، نظير ذلك قوله تعالى: ﴿حِبّائِ مُستَوّرٍ﴾ قال الجوهري في تفسيره: أي حجاباً على حجاب والأوّل مستور بالثاني يراد بذلك كثافة الحجاب. وهذا المعنى وقمته في سالف الزمان ورأيت الآن حين التحرير أنّه سبقني إليه سبّد الحكماء الإلهيّن حيث قال: هذا من باب ﴿حِبّائِ مُستَوّرٍ﴾ أي حجاباً على حجاب. شرح أصول الكافي للمزندراني: ٢٣/١ \_ ٢٤.

(١) أي لسوى الله.

لأمر حائل بين العقول والأبصار وبين ذات الباري، لأنَّ ذلك الحائل إمّا حسّى كالأجسام الحائلة بين الراتي والمرتي أو عقليّ كالعوائق الواسطة بين الصور العقليّة والعقول، والحجب الحسيّة إنّما الحسيّة إنّما تحجب الجسم والجسمائيّات المحدودة المستترة بها، والحجب العقليّة إنّما تحجب الصور؛ والله تعالى شأنه ليس بجسم ولا جسمائيّ ولا صورة، وإلى نفي هذين التوعين من الحجاب أشار بقوله (بغير حجاب محجوب) و(بغير ستر مستور) لدفع توقم أنّ الاحتجاب والاستتار هنا كما في أكثر الموجودات بالحجاب والساترة وهذا التركيب يحتمل وجهين: الأوّل أن يكون (محجوب) خبر مبتدأ محذوف والجار والمجرور متعلّق به، أي هو محجوب بغير حجاب بالمعنى المتعارف في أكثر الموجودات، والجملة مستأنفة لدفع ذلك التوقم الناشئ من قوله: (احتجب).



واستقرّ رأيُ الأسماك على الذهاب إليها لتُريهم الماء.

وعندما وصلوا إليها وسألوها، قالت: أروني شيئاً غير الماء لأريكم الماء، انتهى كلامه(۱).

فالعبادة الحقيقية مشروطة بالرؤيا القلبيّة، وهي المعرفة الشهودية.

# الحاجات مهما كانت 🏶 طلب جميع الحاجات

أجاز الله سبحانه بل وأمر بأن يطلب الإنسان في دعائه أي حاجة، وهي على نوعين:

۱ \_ مادية.

٢ \_ ومعنوية.

#### 🎕 الحاجات المادية

وهي الأمور التي يحتاجها الإنسان في حياته من قبيل الرزق والمال والغنى، والصحة والعافية وطول العمر وكثرة الأولاد والعشيرة. ولا يفرق في هذه الحاجات بين الصغيرة منها والكبيرة، القريبة والبعيدة، فأي أمر مادي إحتاجه الإنسان له أن يتوجه الى خالقه ويدعو لكي يحققه، هذه في الحياة الدنيا، وكذلك في عالم البرزخ كالدعاء لوجود الأنيس معه أو رفع ضغطة القبر وعذابه المادي.

٣ ـ وكذلك في عالم الآخرة كالدعاء من أجل حور العين والقصور وأفضل أنواع الطعام ﴿ يَلُونُ عَلَيْمٍ لِلنَدُ خُلِكُونُ عَلَمٌ إِلَّمُونِ وَلَمْرِينَ وَلَا يُرْوُنَ لَمْ يَعِينُ ﴿ لَا يُسْتَكُونَ عَلَمٌ لَا يُعْرِفُنَ ﴾ وَفَوْدُ عِينٌ ﴿ لَا يَسْتَكُونَ اللَّهُ لِمَ اللَّهُ لِمَ اللَّهُ لِمَ اللَّهُ لِمَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُعَلِمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُو

وسوف نذكر في الباب السادس الآثار التكوينية للدعاء والتي من ضمنها هذه الحاجات المادية التي تحصل نتيجة استجابة الله لدعاء الإنسان.

<sup>(</sup>١) كلمات مكنونة: ٩ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة، الآيات: ١٧ ـ ٢٤.



#### الحاجات المعنوية (

وهي المسائل التي يرغب أو يحبها الإنسان في الحياة الدنيا أو في عالم البرزخ أو في عالم الآخرة ويوم القيامة.

- أ ـ ففي الحياة الدنيا: كالدعاء لدفع الهم والغم والحزن، أو لجلب العرّة والمنعة والسيادة والهيئة، أو الدعاء لنيل خصال الخير ومكارم الأخلاق كالدعاء من أجل التواضع والزهد والعفّة والشرف و...... أو الدعاء لدفع والإبتعاد عن مساوئ الأخلاق كالغضب والحقد والغش والضغينة.
- ب وفي عالم البرزخ: كالدعاء من أجل الأنس من الوحشة وكافة عذاب القبر
   المعنوى....
- وفي عالم الآخرة: كالدعاء من أجل الأنس بالله تعالى، أو النظر لوجهه الكريم،
   وكالدعاء لنيل السعادة النفسية....

#### 🏶 التقرب الى الله تعالى

الأمر الثالث الذي ندعو من أجله هو من القرب من الله تعالى، فالدعاء كعبادة مهمة في الشريعة الإسلامية يعتبر من أهم العبادة التي توصل الى جوار الله تعالى، وكلما إزداد الإنسان دعاءً وتضرعاً كلما إزداد قرباً من الله تعالى.

# المعارف الإسلامية والإلهية والإلهية

تعتبر الأدعية الإسلامية الواردة من طريق رسول الله وأهل البيت على غنية بالمعارف والعلوم المختلفة.

ومن تأمل في أدعيتهم خاصة ما جاء في الصحيفة السجادية أدرك ذلك.

<sup>(</sup>۱) الكانى: ۲/۸۲٤.



# الدعاء حباً بالجنة الجنة

من الناس من يدعو الله تعالى حبّاً بجنته فهو بعد أن سمع سعة الجنة والحور العين وأصناف الشراب المختلف ولحوم الطير المتنوعة، والقصور والخدم والحشم والخلاصة: ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر (17).

فإنّه بعد ذلك يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء لكي يمنحه الجنة وملذاتها وهذا ما أشار إليه أمير المؤمنين ﷺ في الحديث بـ اعبادة التجار».

وهذا النوع من الدعاء غير مخلِّ بنية القربي، ولكنه أدنى درجات العبادة.

# الدعاء خوفاً من النار 🏶

وفي مقابل ذلك هناك مجموعة من الناس تتوجه إلى خالفها وتتضرع من أجل خوفها من عذاب الله وعقابه ليما سمعته من أصناف العذاب للإنسان العاصي قال تعالى: ﴿ مَلْتَهِ فِي وَلَا أَدْرُكُ مَا مَكُرُ ۞ لَا ثَنِي وَلَا فَكَرْ ۞ وَلَمَدٌ لِلْبَكِرِ ۞ وَلَمَدٌ لِلْبَكِرِ ۞ عَلَيْهَا فِيمَةً عِمْدَ ﴾ وَلَمْدُ إِلَيْهُ لِلْبَكِرِ ۞ عَلَيْهَا فِيمَةً عَمْدُ ﴾ (١٦).

وهذه النية أيضاً لا تضر بنية القربي إلَّا أنَّها ليست درجة عالية من العبادة.

وعبادتهم (عبادة العبيد) لأنهم يطيعون خوفاً من العذاب.

ومن الناس ما يكون هدف دعائه حب الجنة وخوف النار، فيجمع بين الهدفين المذكورين.

#### الاعتراف بعجز الإنسان

يعتبر الدعاء إظهاراً لعدم استقلالية العبد الداعي عن قدرة الباري تعالى، وهذا يؤكد أنّ العوامل الطبيعية لا تؤثر في تحقق الدواعي والحوائج خارجاً بل هي توهم من الإنسان.

فعندما يدعو الإنسان الله تعالى ليزيد في رزقه فهو اعترافٌ منه أنّه منفرداً غير قادر على تحصيل رزقه.

<sup>(</sup>١) منتهى الطلب: ٢٧٤/٤.

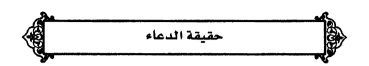
<sup>(</sup>٢) سورة المدشر، الآيات: ٢٦ . ٣٠.



وعندما يدعو بطول العمر فهو إقرارٌ منه بأنّ وجوده في هذه الحياة في كل آناته مربوط بالله تعالى وبيده.

وهكذا في كلّ أمر يحتاجه الإنسان أو لا يستطيع تحقيقه فيتوجّه إلى خالقه بالدعاء فهو اعترافٌ منه بكامل العجز.





#### 🎕 تمهید

والمراد من هذا الباب معرفة أنّ الدعاء بما يترتب عليه من آثار نتيجة استجابة الله لدعاء العبد، هل هو ضمن قانون العلة أم أنّه خارج عنها؟ مع التسليم أنّه بعلم الله وداخل تحت قدرته وسلطانه قبل الدعاء بل في الأزل.

وقبل الإجابة عن ذلك ينبغي التفريق بين ثلاثة مفاهيم: الدعاء، الولاية، المعجزة.

# 🏶 الفرق بين استجابة الدعاء وتحقق الدعاء

نعم، زمن الإجابة قد يكون بمجرد الدعاء يستجيب الله تعالى للداعي وهو ما يفهم في ظاهر قوله تعالى: ﴿انتَّوْفِ أَسْتَجِبُ لَكُو ﴾، فلم يشترط سبحانه في الاستجابة شروط مسبقة على الدعاء، فإنّ الاستجابة تنزل من سماء الرحمة، لكنها لا تصل إلى العبد ولا تتحقق خارجاً إلّا بعد إزالة الموانع.

فالله تعالى عند دعوة العبد يجيب دعوته ولكن يشترط بعض الأمور لتحقق هذه الإجابة كما يأتي في الباب الخامس، ففرق بين الإجابة والتحقُّق.

## 🛊 تطبيق قانون العلية على الدعاء

عندما يدعو الإنسان ويتضرّع إليه في زيادة رزّقه مثلاً، هل ستغيّر الاستجابة سقّع الواقع ليتبدل إلى ما دعى به العبد (بعد الاستجابة)؟

فلو كان الله تمالى مقدراً لزيد أن يرزق في سنتِه مليون ليرة، إلّا أن زيداً قام وتوسل ودعى خالقه ورازقه وكان مستجاب الدعوة فحصل على ثلاثة ملايين ليرة لبنانية، فزاد رزقه المقدر من مليون إلى ثلاثة.

وهذا ظاهر استجابة دعاء الرزق.



وهكذا لو كان الدعاء لطول العمر أو غير ذلك.

وهذا الأمر شبيه بقانون الموت وانتهاء عمر الإنسان، فقد يكون إنسان قريب من الموت فيدفعه بصدقة أو صلة رحم أو بالإحسان إلى الوالدين، فيكون أطال الله عمره بسبب الصدقة مثلاً، فالصدقة كالدعاء سببان لإطالة العمر أو تغيير نتيجة ما كُتِب للإنسان من أحواله وتصرفاته.

وهذا في ظاهره يتنافى مع قوله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أَتُوَ أَبَلٌ ۚ لَإِذَا بَلَةَ أَبَلُهُمْ لَا يَسْتَأْيِرُونَ سَاعَةٌ وَلَا يَسْتَفِيرُونَ ۞﴾(١).

وقوله: ﴿ وَلِنَ ٱلنَّمَآدِ رِنْقُكُمْ وَمَا نُوْهَدُونَ ۞ ﴿ (٢٠) .

إلَّا أنَّ الواقع غير ذلك.

# الدعاء تهيئة للأسباب

يتضح من ذلك أنّ مفهوم الدعاء طلب تهيئة الأسباب والعوامل الخارجة عن دائرة قدرة الإِنسان، وهذا الطلب يتجه به الإِنسان إلى من قدرته لا متناهية ومن يهون عليه كل أمر.

هذا الطلب طبعاً يجب أن لا يصدر من لسان الإنسان فقط، بل من جميع وجوده، واللسان ترجمان جميع ذرات وجود الإنسان وأعضائه وجوارحه.

يرتبط القلب والروح بالله عن طريق الدعاء إرتباطاً وثيقاً، ويكتسبان القدرة عن طريق اتصالهما المعنوي بالمبدأ الكبير، كما تتصل القطرة من الماء بالبحر الواسع العظيم.

جدير بالذكر أنَّ هناك نوعاً آخر من الدعاء يردّده المؤمن حتى فيما اقتدر عليه من الأُمور، ليعبّر به عن عدم استقلال قدرته عن قدرة الباري تعالى، وليؤكد أنَّ الملل والعوامل الطبيعية إنما هي منه سبحانه، وتحت إمرته.

فإن بحثنا عن الدواء لشفاء دائنا، فإنَّما نبحث عنه لأنَّه سبحانه أودع في الدواء

 <sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٢٢.



خاصية الشفاء (هذا نوع آخر من الدعاء أشارت إليه الروايات الإِسلامية أيضاً).

بعبارة موجزة: الدعاء نوع من التوعية وإيقاظ القلب والعقل، وإرتباط داخلي بمبدأ كل لطف وإحسان، لذلك نرى أمير المؤمنين علياً ﷺ يقول: ﴿لَا يَقْبَلُ اللَّهُ هَزَّ وَجَلَّ دُهَاءَ قُلْ لَاهُ('').

وعن الإِمام الصّادق عِنْهُ : ﴿إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ لَا يَسْتَجِيبُ دُهَاءً بَظَهْرِ قُلْبِ سَاه، (٣).

\* وقال الفيض الكاشاني في عين اليقين: وكما أنّ الأشياء الداخلة في وجود الإنسان كالعلم والقدرة والإرادة من جملة أسباب الفعل فكذلك الأمور الخارجة من المدعوات والطاعات والسعي والجدّ والتدبير والحذر والإلتماس والتكليف والوعد والوعيد والإرشاد والتهذيب والترغيب والترهيب وأمثال ذلك فإنّ ذلك كلّه أسباب ووسائل وروابط لوجود الأفعال ودواعي إلى الخير ومهيّجات للأشواق، مهيئة للمطالب وموصلة إلى الأرزاق ومخرجة للكمالات من القرّة إلى الفعل، وكلّ ذلك منا يقاوم القضاء لا من حيث إنّه فعل العبد فإنّه من هذه الحيثية منا يتحكم به القضاء لأنّه لو لم يقض لم يوجد، بل من حيث إنّ الله سبحانه جعله من الأسباب على حسب ما قدر وقضى لربط وموافاة بينه وبين الفعل كما جعل شرب الدواء سبباً لحصول الصحّة في هذا المريض، فالسبب والمسبّب كلاهما ينبعثان من القضاء ويستندان إلى الله سبحانه وإلى أمر، أمراً ذاتناً عقلناً.

وقد يكون بالأمر القولي السمعي أيضاً كما فيما كلّفنا به من ذلك كالدّعاء مثلاً فإنّه سبحانه أمرنا به وحثّنا عليه قال تعالى: ﴿أَدْعُونِ أَسْتَعِبُ لَكُو ۗ وقال: ﴿أَيْبِ دَعَرَةَ الدّاعِ إِذَا دَعَالِيّ ﴾ فالدعاء والاستجابة كلاهما من أمر الله أمراً تكليفيّاً، كما أنّه من أمره الذائي، ولسان العبد ترجمان الدعاء وكلّ من فعل شيئاً بأمر أحد فيده يد الأمر في الحقيقة إلّا أنّ بعض هذه الأمور علل وموجبات وبعضها علامات معرّفات وبعضها ينقسم إلى القسمين، ولعل الدعاء من القسم الثالث ولهذا اشتهر بين الداعين أنّ الدعاء كالدواء بعضها يؤثّر بالطبع وبعضها بالخاصية فالأوّل إشارة إلى الأوّل والثاني إلى الثاني.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ٢، ص٣٤٢، باب الإقبال على الدعاء، الحديث ١.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.







#### 🏶 تمهید

ونعني بها الشروط والظروف التي ينبغي توفرها قبل الدعاء في الداعي أو في مكانه ووقته، وهي غير الشروط التي تأتي في الأبحاث هنا (شرائط استجابة الدعاء) وإن كان بينهما تداخل وتشابه.

وكذلك هذه الشروط غير الأداب التي سوف توافيك لاحقاً.

ونذكر هنا بعض الشروط:

# حد الشرط الأوّل

الالتزام بالأدعية الواردة عن رسول الله في وأهل البيت ﷺ، فقد ورد النهي عند إختراع الأدعية أو الزيارة فيها نحو ما روي: عن عبد الرحيم القصير، أنه قال: دخلت على أبي عبد الله ﷺ، فقلت: جعلت فداك، إني اخترعت دعاء.

فقال ﷺ: دعني من اختراعك. .(١١).

وعلى الداعي أن يلتزم بلفظ الدعاء الوارد عن المعصوم دون تحريف أو زيادة أو تقصان، فقد روي عن إسماعيل بن الفضيل أنه قال: سألت أبا عبد الله عِيد عن قول الله تعالى: ﴿ رَسَيْمَ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبَلَ طُلُوع الشَّيْسِ وَقِيلٌ غُرُهِمٌ ۖ ﴾ (٢٠ .

فقال ﷺ: فريضة على كل مسلم أن يقول قبل طلوع الشمس عشر مرات وقبل غروبها عشر مرات: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يحيي ويميت، وهو حي لا يموت، بيده الخير، وهو على كل شي قدير.

<sup>(</sup>۱) من لا يحضره الفقيه: ١/٥٦٠، ح١٥٤٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ١٣٠.



قال: فقلت: لا إله إلا الله، وحده لا شريك له، له الملك، وله الحمد، يحيي ويميت، ويمين . .

فقال ﷺ: يا هذا، لا شك في أن الله يحيي ويميت، ويميت ويحيي، ولكن قل كما أقول(١).

وسبب ذلك يعود إلى أنّ الأمور العبادية عموماً والدعاء خصوصاً من الأمور التوقيفية والتعبدية، والتي يجب الالتزام بكيفيتها وخصوصيّاتها على حسب ما وردت من الشارع المقدّس.

نعم يجوز الإتيان ببعض الأعمال والأدعية والأذكار ولكن ليس بعنوان عمل عبادي مستقل، بل بنحو الذكر المطلق، فمثلاً ورد في كيفية تسبيح الزهراء ﷺ، ـ الذي يستحب الالتزام به عقيب كل صلاة ـ: ٣٤ الله أكبر، ٣٣ الحمد لله، ٣٣ سبحان الله. فمن يزيد على (٣٤) تكبيرة واحدة أو أكثر بنية تسبيح الزهراء فهو من الأمور المنهي عنها، بل يجب الالتزام بالكيفية التي وردت عن رسول الله ﴿ لكن لو أراد الإنسان ذكر الله ٢٧ مرة بلفظ: الله أكبر، ولكن ليس بنية تسبيح الزهراء ﷺ بل بنية استجباب الذكر أو ذكر الله فلا بأس به وله أجر وثواب ولكنة يحرم من الثواب العظيم لتسبيح الزهراء ﷺ ومن الآثار المترتبة عليه.

نعم للإنسان أن يردد بعض فقرات الأدعية في مناسبات مختلفة أو أمكنة مختلفة ولكن ليس بنية الدعاء المخصوص ولا يأخذ أجره وثواب أو أثر ذلك الدعاء، بل هو إمّا لقلقة لسان أو ذكر مطلق.

فينبغى الالتزام في مسألة الأدعية والأذكار بما ورد عن أهل البيت ﷺ بلا زيادة.

والأمر أوضح في النقصان العمدي، فإنّه مبطل للذكر والدعاء بل إذا عدّ بدعة أو تحريف في أدعية أهل البيت ﷺ فهو محرّم شرعاً.

<sup>(</sup>١) الخصال: ٤٥٢، ح٥٨.



# الالتزام بكل ما صدر عنهم

قال أمير المؤمنين ﷺ : وإنا لأمراء الكلام، وفينا تنشبت عروقه، وعلينا تهدلت غصونه(١).

وقال الإمام أبو جعفر الباقر ﷺ : من دعى الله بنا أفلح، ومن دعاه بغيرنا هلك واستهلك<sup>(٢)</sup>.

وعن داود الرقي، قال: إني كنت أسمع أبا عبد الله هذ أكثر ما يلح به في الدعاء على الله بعق الخمسة، يعني رسول الله في وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين الله الله المعربة المع

# حود الشرط الثاني

# 🏶 الالتزام بشروط الدعاء وكيفيته

أي أن يؤتى بالدعاء المخصوص كما ورد عن أهل البيت ﷺ في الزمان والمكان، كالالتزام بدعاء تعقيب صلاة الظهر في وقت الظهر ولصلاته، وهكذا في بقية التعقيبات.

أو كالالتزام بصلاة الغفيلة بالكيفية المذكورة وبين صلائي المغرب والعشاء، أو الالتزام بصلوات ليالي القدر وأيام رجب وشعبان وأعمال أم داود بوقتها ومكانها على ما ورد في الشرع المقدّس.

## جه الشرط الثالث

#### 🕸 عدم الدعاء المحرّم

قال تعالى: ﴿وَيَدْعُ ٱلْإِنْكُنُ بِالنَّذِ مُعَادَّمُ لِلْغَيْرِّ وَكَانَ ٱلْإِنْكُنُ عَجُولًا ﴿ إِنَّ ا

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٢٢٦٦، ح٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ١٧٢، -٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ٢/٥٨٠، ح١١.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ١١.



كالدعاء بالهلاك على الوالدين أو الزوجة أو الزوج أو المؤمنين عموماً. أو الدعاء بإضعاف الإسلام أو التديَّن أو عزة وقوة الإسلام والمسلمين لأهداف شخصية.

أو الدعاء على من ينافسنا في التجارة أو الزراعة أو الصناعة لمجرد المنافسة حسداً منا له.

أو كالدعاء على من لا ينتمي لأفكارنا أو مذهبنا أو حزبنا أو عائلتنا لمجرد الإختلاف في الرأي أو اللون أو الفكر.

وبالجملة ينبغي الالتزام بما يأتي في الباب الرابع من الأداب الإسلامية والدينية للأدعية والأذكار الشرعية.

قال الإمام أبي الحسن الهادي ﷺ: سمع أمير المؤمنين ﷺ رجلاً يقول: اللهم إني أعوذ بك من الفتنة، فقال ﷺ: أراك تتعوذ من مالك وولدك، يقول الله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنِّمَا أَمْوَلَكُمْ وَالْذَكُمُّ وَأَرْلُكُمُّ وَأَلْلُكُمُّ وَأَلْلُكُمُّ مِنْ مَضلات الفنن<sup>(٢)</sup>.

قال ابن عباس وغيره: إن الإنسان ربما يدعو في حال الضجر والغضب على نفسه وأهله وماله بما لا يحب أن يستجاب له فيه، كما يدعو لنفسه بالخير، فلو أجاب الله دعاءه لأهلكه، لكنه لا يجب بفضله ورحمته(١).

# حود الشرط الرابع

#### 🎕 تهيئة الأجواء

فإنّ للأدعية قدسية عالية لما تقدم من أهداف مهمة وجليلة في الباب الثاني، لذا لابدّ من تهيئة الأجواء المناسبة للأدعية لما يتناسب مع هذه القداسة.

على أنَّنا في الدعاء نخاطب رب العزة وخالق كل شي مما يقتضي منًّا هيئة معينة

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٢٨.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ١٣٧ ح٨٩٣٩.



وجوًا مناسباً، فإنّ قراءة الأدعية والأذكار أو الإستماع إليها في أماكن غير مناسبة تؤدي إلى الإستهتار بها أو كراهتها ممّن يحبها، كقراءة الأدعية في الأسواق العامة لمن لا يرغب بها أو منافسة لمن يضم الغناء بصوت مرتفع.

أو الدعاء في أماكن الفسق والفجور إذا استلزم إهانة الدعاء أو صاحبه، فإنّ هذه الأماكن والأجواء تتنافى مع قدسية الدعاء وقداسة المخاطب عز شأنه وأعزّ ذكره.

بل ينبغي للإنسان المؤمن أن يلتزم بالأدعية في الأماكن الشريفة كالمسجد ومقامات أهل البيت ﷺ أو قبل الصلاة وبعدها أو أثنائها.

ومن ناحية أخرى على الداعي أن يُتقِنَ قراءة الدعاء، فإنّ للقراءة أصول وقواعد ينبغي مراعاتها خاصة إذا كان هناك مستمع، فلابدّ من تعلُّم القراءة الصحيحة (في الجملة) بحيث يكون النطق بالكلمات موافقاً للَّغة العربية.

ومن لا يستطيع الدعاء بالقراءة الصحيحة عليه أن يتعلّم وإلّا يكتفي بالإستماع إلى قراءة الآخرين ولو من المسجّل.

#### مع الشرط الخامس

#### 会 المداومة على الذكر

سئل النبي 🎕 أي الأعمال أفضل فقال: وأن تموت ولسانك رطب بذكر الله:(١).

وهناك بعض الأدعية والزيارات لا يحصل الأثر المترتب عليها إلا بالمواظة عليها مدة معينة أو في مكان خاص.

نحو ما روي عن الإمام الصادق ﷺ في دعاء العهد (البيعة) الذي يدعا بها في حال غيبة الإمام المهدي ﷺ قال: من دعا الله تعالى أربعين صباحاً بهذا العهد كان من أنصار قائمنا وأعطاء بكل كلمة ألف حسنة ومحا عنه ألف سئية (٢٠).



<sup>(</sup>١) الكانى: ٥/ ٦٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير مجمع البيان: ٨/ ٣٠.





#### 🐞 تمهید

وتعني بها الأمور التي لا تصل إلى الشروط بل تحسّن الدعاء وتجعله بكيفية أفضل واحترام أكثر، لكن يمكن الإستغناء عنها في الجملة، ونذكر منها:

#### ١ ـ الطهارة:

فإنّ من المستحبات الأكيدة البقاء على وضوء يكلّ وقت فكيف أثناء الدعاء الذي هو عبادة من العبادات.

عن الإمام الصادق على أنه قال: يا مسمع، ما يمنع أحدكم إذا دخل عليه غم من غموم الدنيا أن يتوضأ ثم يدخل مسجده، فيركع ركعتين فيدعو الله فيهما؟ أما سمعت الله يقول: ﴿وَاسْتَهِينُوا إِلْقَابِهِ كَالْقَالَوْجُهُ\* ( ) .

وإضافة للوضوء ينبغي طهارة كافة أعضاء الإنسان وجميع ثيابه التي يناجي بها أشرف موجود وأعزّ معبود سبحانه وتعالى.

### ٢ ـ التطيُّب ولبس أفخر الثياب والتصدق:

لأنّ الإنسان في الدعاء يجلس بين يدي الله تعالى ويناجي الباري سبحانه، ينبغي الظهور بأفضل كيفية وأحسن منظر، فإنّ أحدنا إذا أراد التحدث أو ملاقاة أحد نجده يلبس ما عنده من الثياب ويضع أحسن ما يملكه من العطر، فكيف بمن يجلس ليناجي رب العزة والمجد تبارك وتعالى عمّا يصفه الواصفون.

روى عن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: كان أبي إذا طلب الحاجة طلبها عند زوال

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٥٤.



الشمس، فإذا أراد ذلك قدم شيئاً فتصدق به، وشم شيئاً من طيب، وراح إلى المسجد (١٠).

#### ٣ ـ الصلاة:

ويستحب أن يصلي الداعي ركعتين قبل أن يشرع بالدعاء.

عن الإمام الصادق على أنه قال: من توضأ فأحسن الوضوء، ثم صلى ركعتين، فأتم ركوعهما وسجودهما، ثم سلم وأثنى على الله عزَّ وجلَّ وعلى رسول الله على، ثم سأل حاجته، فقد طلب الخير في مظانه، ومن طلب الخير في مظانه لم يخب<sup>(1)</sup>.

#### ٤ ـ البسملة:

قال رسول الله على: ﴿ لا يرد دهاه أوله بسم الله الرحمن الرحيم (٣).

وفي حديث: اكل أمر ذي بال لم يذكر فيه بسم الله فهو أبترة (٤٠).

وينبغي للمؤمن المواظبة على التسمية لبس فقط في الدعاء بل في كلِّ فعل.

### ه ـ الدعاء بالأسماء الحسني:

قال تعالى: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَالُهُ الْمُسْتَىٰ فَٱدْعُوهُ بِهَأَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقال تعالى: ﴿ فُلِ ادْعُوا اللَّهَ أَوِ ادْعُوا الزُّمْنَةُ أَنَّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ ٱلْأَسْمَاءُ المُشْتَقَّ ﴾ (٦٠).

وقال رسول الله ﷺ: لله عزَّ وجلُّ تسعة وتسعون اسماً، من دعى الله بها استجيب (٧٠).

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲/ ۲۸ ح٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٤٧٨/٢ ح٥.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل: ٥ / ٣٠٤ - ٥٩٢٩.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار ٧٣/ ٣٠٥ ح١.

<sup>(</sup>٥) سورة الأعراف، الآية: ١٨٠.

<sup>(</sup>٦) سورة الإسراء، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٧) شرح أصول الكافي: ٣/١٠٤.



#### ٦ ـ الإقرار بالذنوب:

قال الإمام الصادق على: إنما هي المدحة، ثم الثناء، ثم الإقرار بالذنب، ثم المسألة، إنه والله ما خرج عبد من ذنب إلا بالإقرار (١). ومعنى الإقرار هو الاعتراف بالمعاصي من قبل الداعي فيما بينه وبين الله تعالى، حتى لو كانت من الذنوب المستقبح ذكرها. نعم لا يعترف بها أمام الناس بل عليه الإستتار، وإذا بليتم بالمعاصي فاسترواه (٢) وليس معنى الإقرار هنا التوبة من الذنب فهو من الشروط.

### ٧ ـ معرفة الله:

قال رسول الله على الله عزّ وجلّ : من سألني وهو يعلم أني أضر وأنفع استجبت له (٢٦)، وتقدم الكلام في الباب الأول عن الدعاء عن معرفة.

## ٨ ـ الوفاء بعهد الله:

عن جميل، عن الإمام الصادق 寒寒، قال: قال له رجل: جعلت فداك، إن الله يقول: ﴿النَّمُونِ ٱللَّهُ ﴾ وإنا ندعو فلا يستجاب لنا! قال 寒寒: لأنكم لا توفون بعهد الله، لو وفيتم لوفي الله لكم (<sup>12)</sup>.

ومعنى الوفاء بعهد الله هو الالتزام بالعهود التي يقطعها الإنسان على نفسه ويشهد الله عليها، كالذي يعاهد الله أن لا يظلم ولا يغتاب.

وكالذي يعاهد ربه بعدم العودة للذنب الفلاني أو المعصية الفلانية.

# ٩ ـ اليأس عما في يد الناس وأن الله هو القادر على الإجابة

يقول أمير المؤمنين ﷺ في وصيته لولده الإمام الحسن ﷺ: وألجئ نفسك في أمورك كلها إلى إلهك، فإنك تلجئها إلى كهف حريز ومانع عزيز، وأخلص في المسألة لربك، فإن بيده العطاء والحرمان<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٨٤ ح٣.

<sup>(</sup>٢) كشف الخفاء: ١/٨٤ ح٢١١.

 <sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٩٠/٩٠ ح١.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي: 1/١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: ٣٩/٣.



وقال الإمام الصادق ﷺ: إذا أراد أحدكم أن لا يسأل ربه شيئاً إلا أعطاه، فلييأس من الناس كلهم، ولا يكون له رجاء إلا عند الله، فإذا علم الله عزَّ وجلَّ ذلك من قبله لم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه (١).

وروي أن الله تعالى أوحى إلى عيسى ﷺ: أدعني دعاء الحزين الغريق الذي ليس له مغيث: يا عيسى، سلني ولا تسأل غيري، فيحسن منك الدعاء ومني الإجابة<sup>٢٦</sup>.

وهذا له ربط بالتوكل على الله تعالى، وأن يعتقد الداعي أنّ الرزق الذي يطلبه من العبد هو في الواقع بيد الله تعالى وما العبد إلّا واسطة هيأها الله لي لرحمته ولطفه معاده.

#### ١٠ ـ ترقيق القلب:

قال رسول الله 🍰: اغتنموا الدعاء عند الرقة، فإنها رحمة ٣.

وقال ﷺ: إذا رق أحدكم فليدع، فإن القلب لا يرق حتى يخلص (٥٠).

وقال ﷺ: إذا اقشعر جلدك، ودمعت عينك، ووجل قلبك، فدونك دونك، فقد قصد قصدك<sup>(1)</sup>.

وترقيق القلب هي الحالة التي تحصل قبل الخشوع أو هي أوّل درجة من درجاته، وهي لا تكون إلّا عندما يقبل الإنسان بقلبه على الدعاء وينسى كلّ شي دون الله تمالى، ويصب اهتمامه كله على دعائه ومناجاته لربه.

فرقة القلب فرصة ينبغي الاستفادة منها.

<sup>(</sup>۱) الكانى: ۲/ ۱٤۸ ح۲.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣١٤ -١٩٠

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٣١٣/٩٠ -١٧٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٢٦ ح٢.

٥) الكافي: ٢/ ٤٧٧ ح٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٧٨ ح٨.



### ١١ \_ البكاء والتباكي:

قال الإمام الصادق ﷺ لأبي بصير: إن خفت أمراً يكون أو حاجة تريدها، فابدأ بالله ومجّده وأثني عليه كما هو أهله، وصلّ على النبي ﷺ وسل حاجتك، وتباك ولو مثل رأس الذباب، إن أبي كان يقول: إن أقرب ما يكون العبد من الرب عزَّ وجلَّوهو ساجد باك (۱).

وقال الإمام أمير المؤمنين ﷺ: بكاء العيون وخشية القلوب من رحمة الله تعالى ذكره، فإذا وجدتموها فاغتنموا الدعاء، ولو أن عبدا بكى في أمة لرحم الله تعالى ذكره تلك الأمة لبكاء ذلك العبد<sup>(٢)</sup>. والبكاء أو التباكي درجة أُخرى من درجات الخشوع، نعم البكاء أقرب للخشوع من التباكي.

### ١٢ ـ التضرع ومد اليدين:

عن محمد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر على عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَمَا اللهِ عَزَّ وَجلَّ: ﴿ فَمَا السَّكَانُوا لِللَّهِ عَنْ وَالتَصْرَعُ هُو رَفْعَ اللَّذِينَ الرَّاسُوعِ بِهُمَا (٣٠) . والتضرع بهما (٣٠) .

وروي أنه 🎕 كان يتضرع عند الدعاء حتى يكاد يسقط ردازه ".

قال رسول الله 🎕: إن الله يستحي من العبد أن يرفع إليه يديه فيردهما خاتبتين 🌕.

وسأل أبو قرة الإمام الرضا ﷺ: ما بالكم إذا دعوتم رفعتم أيديكم إلى السماه؟ فقال أبو الحسن الرضا ﷺ: إن الله استعبد خلقه بضروب من العبادة . . واستعبد خلقه عند الدعاء والطلب والتضرع ببسط الأيدي ورفعهما إلى السماء لحال الإستكانة وعلامة العبودية والتذلل له (<sup>(7)</sup>).

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲/۸۳/۲ ح۱۰.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ٥/٧٠٦ -٧٠٦٥.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ٢/ ٤٨٠ - ٢.

<sup>(</sup>٤) يحار الأنوار: ٩٠/٣٣٩ ح١٠.

<sup>(</sup>٥) مكارم الأخلاق: ٣٧٦.

<sup>(</sup>٦) الاحتجاج: ٢/ ١٨٧.



وقال الإمام الصادق ﷺ: الرغبة: تبسط يديك وتظهر باطنهما، والرهبة: بسط يديك وتظهر باطنهما، والرهبة: بسط يديك وتظهر ظهرهما، والتضرع: تحرك السبابة اليمنى يميناً وشمالاً، والتبتل: تحرك السبابة اليسرى ترفعها في السماء رسلاً وتضعها، والابتهال: تبسط يديك وذراعيك إلى السماء، والابتهال حين ترى أسباب البكاء (١٠). والتضرع أيضاً من علامات الخشوع والتوجه نحو الله تعالى، والمسكنة أمامه والتذلل له فهو الرحيم الودود الفعال لما يريد.

وقال رسول الله على: ﴿إِنَّ ربكم حيُّ كريم يستحي من عبيده إذا رفعوا أيديهم إليه أن يردها صفراً (٢٠).

وقال أبو الدرداء رضي الله عنه: إرفعو هذه الأيدي قبل أن تغل بالأغلال، ثم ينبغي أن يمسح بهما وجهه في آخر الدعاء<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن عباس: كان رسول الله الله إذا دعا ضم كفّيه وجعل بطونهما ممّا يلي وجهه (۱).

#### ١٣ ـ عدم العجلة بالدعاء:

قال الإمام الصادق ﷺ: إن العبد إذا عجل فقام لحاجته، يقول الله تبارك وتعالى: أما يعلم عبدي أني أنا الله الذي أقضي الحوائج<sup>(a)</sup>.

وقال ﷺ: إن العبد إذا دعى لم يزل الله تبارك وتعالى في حاجته ما لم يستعجل(١٠).

والعجلة تكشف عن عدم اهتمام العبد بالدعاء وعدم يقينه بإمكان الإجابة من الله تعالى، مضافاً إلى أنّها صفة قبيحة تؤدي إلى الإستهتار بالدعاء، فإنّ الداعي إنّا يدعو الله بقلب رقيق وتوجه وإقبال على الدعاء، وإمّا فليتركه إلى حين ترقق القلب، فإننا نهنيا عن الدعاء في حالة إدبار القلب.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٨٠ ح٤. (٢) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين: ٢/٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين: ٢٠٧/١.

<sup>(</sup>٥) الكانى: ٢/٤٧٤ ح٢.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٧٤ ح١.



#### ١٤ ـ تكرار الدعاء:

وعن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله على قال: قال أمير المؤمنين على: الدعاء ترس المؤمن ومتى تكثر قرع الباب يفتح لك(١٠).

وهذه من الأمور التي تكشف عن حب العبد للدعاء واهتمامه به، فلا ينبغي الملل من الدعاء بل على المتضرع تكرار الدعاء، لعدة مرات، فإنَّ الله يحب من العبد الإلحاح بالدعاء لأنَّ الدعاء في الجملة مدح وثناء على الله تعالى.

## ١٥ ـ عدم القنوط من رحمة الله:

عن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: لا يزال المؤمن بخير ورجاء رحمة من الله عزًّ وجلُّ ما لم يستعجل فيقنط ويترك الدعاء. قلت: كيف يستعجل؟

قال ﷺ: يقول قد دعوت منذ كذا وكذا وما أرى الإجابة (٢).

وقال أمير المؤمنين على لابنه الإمام الحسن على: فلا يقنطك إبطاء إجابته، فإن العطية على قدر النية، وربما أخرت عنك الإجابة ليكون ذلك أعظم لأجر السائل، وأجزل لعطاء الآمل، وربما سألت الشي فلا تؤتاه وأوتيت خيراً منه عاجلاً أو آجلاً، أو صرف عنك لما هو خير لك، فلرب أمر قد طلبته فيه هلاك دينك لو أوتيته (٣).

### ١٦ ـ التختم بالعقيق والفيروزج:

قال الإمام الصادق ﷺ: ما رفعت كف إلى الله عزَّ وجلُّ أحب إليه من كف فيها عقيق (1).

وقال رسول الله على: قال الله عزَّ وجلَّ: إني لأستحي من عبد يرفع يده وفيها خاتم فيروزج فأردها خائبة<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكاني: ٢/ ٤٦٨.

 <sup>(</sup>۲) الكافي: ۲/ ٤٩٠ ح٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٣/ ٤٨.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال: ١٤٧.



وصحيح أنَّ الله يستجيب دعاء الأعجمي لعدم قدرته على العربية، ولكن في قوله: على عربيته، يتبين أنَّ الملائكة تحب أو لا تقدر إلَّا رفعه بالعربية مما يؤكد أهميتها.

### ١٧ ـ صحة القراءة:

قال الإمام الصادق 缓缓: تجد الرجل لا يخطئ بلام ولا واو، خطيبا مصقما، ولقلبه أشد ظلمة من الليل المظلم(١٠).

عن الإمام الجواد ﷺ أنه قال: إن الدعاء الملحون لا يصعد إلى الله عزَّ وجلُّ ( ).

وعن الإمام الصادق على أنه قال: قال النبي الله إن الرجل الأعجمي من أمتي ليقرأ القرآن بعجمته، فترفعه الملائكة على عربيته (<sup>٣)</sup>.

## ١٨ \_ القراءة بصوت حسن وجميل:

وذلك لأنّ الصوت الحسن يشجع الإنسان على الإستماع إلى الدعاء بل قد يؤثر في الخشوع أو زيادته ـ عند البعض ـ.

قال رسول الله 🎕 : لكل شيء حلية وحلية القرآن الصوت الحسن (1).

وقبل في شرحه: أنه يزيد في الخشوع ورقة القلب وميله الى الآخرة والخيرات<sup>(٥)</sup>.

## ١٩ \_ خفض الصوت بين المخافتة والجهر:

روي أنَّ أبا موسى الأشعري قال: قيمنا مع رسول الله هُو، فلمّا دنونا من المدينة كبَّر وكبَّر الناس ورفعوا أصواتهم، فقال النبي هُو: فيا أيها الناس إنَّ الذي تدعون ليس باصم ولا غائب، إنَّ الذي تدعون بينكم وبين اعناق ركابكم، (٦).

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٢٢ ح١.

 <sup>(</sup>۲) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٥٦ ح١٨ باب ـ استحباب مراعاة الإعراب في الدعاء والقراءة ...

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ١١/١١ ح١.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/ ٦١٥ ح٩.

<sup>(</sup>٥) شرح أصول الكافي: ٤٩/١١.

<sup>(</sup>٦) إحياه علوم الدين: ١/٣٠٧.



وقد أثنى الله عزّ وجلٌ على نبيه زكريا ﷺ حيث قال: ﴿إِذْ نَادَى رَبُّمُ يِلَآ خَفِيّا﴾ (١) وقال: ﴿انْمُوا رَبُّكُمْ فَعَرُّهَا رَفَقْيَهُ ﴾.

## 20 ـ اختيار أفضل الأوقات:

كالدعاء بين الصلاتين، أو بين الطلوعين، أو ليلة الجمعة ونهارها، أو الدعاء في أيام وليالي شهر رجب، شعبان، ورمضان.....

كذلك ينبغي الدعاء في أوقات الصحة والعافية، فروي عن الإمام الصادق ﷺ قوله: "من سرَّه أن يستجاب له في الشدّة، فليكثر الدعاء في الرفاءه(٢٠).

وهذا لا يعني ترك الدعاء أثناء الضيق والشدة والمرض والبلاء والمحن، بل الدعاء مطلوب في كلّ حال ووقت، لكن الفرق بين الصحة والمرض أنّ الإنسان عند المرض يدعو لمصلحة خاصة وهي رفع المرض، أمّا في الصحة فهو يدعو غالباً لأنّ الله أهل للعبادة وفرق بين الدعاءين كما تقدم في مطلع الكتاب.

### ٢١ ـ اختيار أفضل الأمكنة:

كالدعاء تحت قبة رسول الله ﴿ وفي مقامات أهل البيت ﷺ أو في المسجد المعالمة ا

#### ٢٢ ـ التوجُّه نحو القبلة:

في الحديث الشريف: «خير المجالس ما استقبلت به القبلة»(م).

فاستحباب الجلوس نحو اتجاه القبلة (الكعبة الشريفة) من المستحبات خاصةً في الدعاء الذي هو عمل شريف ومناجاة لرب الأرباب.

وعن جابر بن عبد الله أنّ رسول الله الله أتى الموقف بعرفة واستقبل القبلة ولم يزل يدعو حتى غربت الشمس(<sup>13)</sup>.

 <sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الكافى: ٢/٤٧٢، ح٤.

<sup>(</sup>Y) Haymed: 1/11.

<sup>(</sup>٤) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.



#### ٢٣ ـ الخشـوع:

قال أمير المؤمنين ﷺ: نِعْمَ عَونُ الدُّعاءِ الخُشـوعُ(١).

وقال الإمام الصادق ﷺ، قال: كان فيما ناجى به موسى بن عمران ﷺ أن قال له: يا بن عمران، هب لي من قلبك الخشوع، ومن بدنك الخضوع، ومن عينيك الدموع، وادعني في ظلم الليل، فإنك تجدني قريباً مجيباً (٢).

وروى أبو عبد الله عن أبيه ﷺ قال: بكى أبو ذر رحمه الله من خشية الله عزّ وجلّ حتى اشتكى بصره، فقيل له: يا أبا ذر لو دعوت الله أن يشفي بصرك.

فقال: إنّي عنه لمشغول، وما هو من أكبر همّي.

قالوا: وما يشغلك عنه؟

فقال: العظيمتان، الجنّة والنّار»<sup>(٣)</sup>.

وقال رسول الله 🏙 : ﴿كُلُّ عَيْنَ بَاكِيةً يُومُ القيامة إِلَّا ثَلَاثُ:

عينٌ بكت من خشية الله.

وعينٌ غضت عن محارم الله.

وعينٌ بانت ساهرة في سبيل الله<sup>(1)</sup>.

وقال أمير المؤمنين ﷺ في وصف المتقين: فمن علامة أحدهم... وخشوعاً في عبادة...<sup>(٥)</sup>.

وقال ﷺ: ولكن الله سبحانه أراد أن يكون الإتباع لرسله والتصديق بكتبه والخشوع لوجهه والإستكانة لأمره والإستسلام لطاعته أموراً له خاصة لاتشوبها من غيرها

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٩٩٤٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: ٤/ ١١٢٥ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الخصال/ باب الاثنين/ ح٢٥.

<sup>(</sup>٤) الخصال/ باب الثلاثة/ ح٤٦.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الخطبة ١٩٣.



شائبة وكلّما كانت البلوى والإختبار أعظم كانت المثوبة والجزاء أجزل. . . (١١) .

وقال ﷺ: مَن خَشَعَ قَلْبُهُ خَشَعَتْ جَوارِحُهُ.

وقال ﷺ: لِيَخْشَعْ للهِ سُبحانَهُ قَلبُكَ، فمَن خَشعَ قَلبُهُ خَشعَتْ جَميعُ جَوارِحِهِ (٢٠).

وقال ﷺ: في صِفَةِ شِيعَتِهِ: يُرى لأخَدِهِم قُوَّةً في دِين وحَزْماً في لِين... وخُشوعاً في عِبادَهُ<sup>٣٧</sup>.



<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة ١٩٢.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٧٣٦٩، ٧٣٦٩.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٩٦/٢٩/٧٨.





## شروط استجابة الدعاء



#### 🏶 تمهید:

قال الإمام السجاد عِيد: وليس من صفاتك يا سيدي أن تأمر بالسؤال وتمنع المطيقه(١٠).

بمعنى أنّ القدرة الإلهية والرحمة الإلهية والكرم الإلهي إذا أمرت بالطلب والدعاء، فإنها كفيلة بتلبيته.

وهذا هو الوعد الإلهي الذي صرحت به الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَالِي الذي صرحت به الآية الكريمة بقوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلُكَ بِلا عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُمِيبُ دَعْوَةً اللَّهِ إِذَا دَعَالِيّهُ (٢٠). فكل مسألة منك سمع حاضر ريب جواب له وهو ما جاء بلسان أهل البيت ﷺ: الكل مسألة منك سمع حاضر وجواب عنيده (٣).

نعم في بعض الأحيان لا يستجاب دعاء العبد المتضرع حتى لو تكرر منه ذلك، والسبب ما أجابت عنه الروايات فإنّ للدعاء شروط، ولا بدّ من توفّرها في الدعاء أو عنده أو قبله ونذكر منها:

### ١ - إلهام الدعاء:

عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال قال أبو عبد الله عليه: هل تعرفون طول البلاء من قصره؟ قلنا: لا. قال: إذا أُلهم أحدكم الدعاء عند البلاء فاعلموا أنّ البلاء قصير<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجد: ٥٨٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجد: ٨٠١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٤١٧ ح1، ووسائل الشيعة: ٧/ ٤٤ ح٢.



وعن أبي ولاد قال: قال أبو الحسن موسى على: ما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء إلا كان كشف ذلك البلاء وشيكاً، وما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن المدعاء إلا كان ذلك البلاء طويلاً فإذا نزل البلاء فعليكم بالمدعاء والتضرع إلى الله (١٠).

إلهام الدعاء هو قذف الله في قلب المبتلى شيئاً من الدعاء ليردده، أو هو التفات المبتلى وتذكره للدعاء عند حدوث البلاء، وعلى كلا الإحتمالين، فإننا مأمورون بمواصلة التضرع إلى الله أثناء البلاء وأهم أثر لذلك الدعاء هو رفع البلاء.

وفي المقابل قد يُنسي الشيطان المبتلى الدعاء والتضرع فيطول البلاء، وهذا يدل على أنّ البلاء، يمكن رفعه.

### ٢ ـ التقدم في الدعاء:

عن علي بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليه قال: من تقدم في الدعاء استجب له إذا نزل به البلاء وقالت الملائكة: صوت معروف ولم يحجب عن السماء ومن لم يتقدم في الدعاء لم يستجب له إذا نزل به البلاء وقالت الملائكة إنّ ذا الصوت لانعرفه (٢٠).

وعن إسماعيل بن مهران، عن منصور بن يونس، عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الدعاء في الرخاء يستخرج الحوائج في البلاء<sup>(٣)</sup>.

وعن أمير المؤمنين علي عليه أنه كان يقول: ما من أحد ابتلي وإن عظمت بلواه أحق بالدعاء من المعافى الذي لا يأمن البلاء(٤٠).

وعن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عليه قال: كان جدي يقول: تقدموا في الدعاء فإنّ المبد إذا كان دعّاء فنزل به البلاء فدعى، قيل: صوت معروف وإذا لم يكن دعّاء فنزل به بلاء فدعى، قيل: أين كنت قبل اليوم (٥٠).

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٢/ ٧١. (٧) الكافي: ٢/ ٤٧٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٤٧٢ ح٣، ورسائل الشيعة: ٧/ ٤١ ح٢.

<sup>(</sup>ع) الأمالي: ٣٣٧ -٣٩٥.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/ ٤٧٢ ح٥، ووسائل الشيعة: ٧/ ٤١ ح٤.



وعن الوشاء، عمّن حدثه عن أبي الحسن الأوّل ﷺ قال: كان علي بن الحسين ﷺ يقول: الدعاء بعد ماينزل البلاء لا ينتفع [به]\'\.

وعن عنبسة، عن أبي عبد الله على قال: من تخوّف [من] بلاء يصيبه فتقدّم فيه بالدعاء لم يره الله ذلك البلاء أبدأ<sup>٢٢</sup>.

معنى التقدم في الدعاء هو أن يتضرع الإنسان إلى بارته في كلّ أوقاته، ولا ينتظر إلى أن يحل البلاء عليه أو المرض. ويستفاد أنّ الملائكة التي تصعد بصوت الداعي إلى الله تميّز بين الأصوات التي تكثر من الأدعية وبين الأصوات التي لا تتضرع إلّا عند الحاجة فتقبل الأول وتؤجل الثاني.

ويستفاد أيضاً من هذه الروايات أنّ التضرع إلى الله قبل المرض أو البلاء أو الحوادث والكوارث مانعٌ من حدوثها، ويؤيد ذلك ما تقدم أنّ الدعاء كالصدقة يدفع السوء أو البلاء.

#### ٣ ـ الإقبال على الدعاء:

عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن ابن القداح، عن أبي عبد الله هي قال: قال أمير المؤمنين هي: لا يقبل الله دعاء قلب لاه وكان علي هي يقول: إذا دعى أحدكم للميت فلا يدعو له ولبه لاه عنه ولكنه ليجتهد له في الدعاه ("".

وعن ابن أبي عمير، عن سيف بن عميرة، عن سليمان بن عمرو قال سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنّ الله لايستجيب دعاء بظهر قلب ساه فإذا دعوت فأقبل بقلبك ثمّ استيقن بالإجابة (٤٠٠).

الإقبال في الدعاء هو التضرع ليس فقط باللسان ـ لقلقة لسان ـ بل إضافة إلى الذكر والتضرع اللفظي يقبل الإنسان بقلبه ليتأمل في معنى الدعاء وعظمة المدعو.

ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله عليه قال: لما استسقى

<sup>(</sup>١) الكانى: ٢/٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللتالي ٢٠/٤، والبحار: ٩٠/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٤٧٣ ح٢، والبحار: ٩٠/ ٣١٤ ح١٩.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٤٧٣ ح١، والبحار: ٩٠ ٣٠٥ ح١.



رسول الله هي وسقى الناس حتى قالوا: إنّه الغرق ـ وقال رسول الله هي بيده وردّها: اللهم حوالينا ولا علينا قال فتفرق السحاب ـ فقالوا: يارسول الله استسقيت لنا فلم نسق ثمّ استسقيت لنا فسقينا؟ قال: إني دعوت وليس لي في ذلك نيّة ثمّ دعوت ولي في ذلك نيّة .

والإقبال في الدعاء يؤدي إلى خشوع القلب، والخشوع هو غاية الدعاء، وتقدم بعض الروايات عن الخشوع.

## 1 ـ الإلحاح في الدعاء:

عن ابن أبي عمير، عن سيف بن عميرة، عن محمّد بن مروان، عن الوليد بن عقبة الهجري قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: والله لا يلحُّ عبد مؤمن على الله في حاجته [لا قضاها له(٤٠).

وعن أبي الصباح، عن أبي عبد الله على الله كره الحاح الناس بعضهم على المسألة وأحب ذلك لنفسه، إنّ الله يحبّ أن يسأل ويطلب ما عنده (٥٠).

وعن ابن أبي عمير، عن الحسين الأحمسي، عن رجل، عن أبي جعفر ﷺ قال: لا والله لا يلتم عبدٌ على الله إلا استجاب الله له<sup>(۱)</sup>.

والإلحاح هو عبارة عن تكرار الدعاء أو الذكر والتسبيح وهو أمر مستحب لأنَّ

<sup>(</sup>١) الكاني: ٢/٤٧٤.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ٢/ ٤٧٥ ح٦.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٤٧٥.

<sup>(</sup>۵) الكافي: ٢/ ٤٧٥ ح٤، والبحار: ٧٥/ ١٧٣ ح١٤.

<sup>(</sup>٦) الكاني: ٢/ ٤٧٥.



المتضرع إلى الله كلّما زاد حرفاً حُسب له دعاء وهو يقرب المُلحّ من الله تعالى ومعه يزيد أجرء وثوابه.

### ه ـ تسمية الحاجة في الدعاء:

عن ابن أبي عمير، عن أبي عبد الله الفرّاء، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الله تبارك وتعالى يعلم مايريد العبد إذا دعاه، ولكنّه يحبّ أن تبتّ إليه الحواتج فإذا دعوت فسمّ حاجتك.

وفي حديث آخر قال: إنّ الله يعلم حاجتك وما تريد ولكن يحبّ أن تبتّ إليه الحواثج (١٠).

ولا يفرق في ذلك بين الحاجة الصغيرة والكبيرة، ولا بين الحاجة السهلة والصعبة، ولا بين الحاجة الباطنة والظاهرة.

#### ٦ ـ إخفاء الدعاء:

عن أبي همام اسماعيل بن همام، عن أبي الحسن الرضا على قال: دعوة العبد سرًا دعوة واحدة تعدل سبعين دعوة علائية.

وفي رواية أخرى: دعوة تخفيها أفضل عند الله من سبعين دعوة تظهرها (٢٠).

وهذا لا ينافي ما يأتي في شروط استجابة الدعاء من الاجتماع في الدعاء، فهناك أدعية يستطيع الإنسان أن يدعو بها في أوقات الخلوة، كأوقات السحر، وهناك أدعية تدعى جماعة للبركة وتشجيع الآخرين على الحضور كإحياء ليالي القدر، ودعاء كميل، دعاء الندبة.

#### ٧ ـ الثناء قبل الدماء،

وعن أبي كهمس قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: دخل رجل المسجد فابتدأ قبل الثناء على الله والصلاة على النبي في فقال رسول الله في: عاجل العبد ربه، ثمّ دخل آخر فصلى وأثنى على الله وصلى على رسول الله في فقال: رسول الله في: سل

<sup>(</sup>١) الكاني: ٢/٢٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٤٧٦ ح١، ووسائل الشيعة: ٧/٦٤ ح٢.



تعطه، ثمّ قال: إنّ في كتاب علي ﷺ أنّ الثناء على الله والصلاة على رسوله قبل المسألة وأنّ أحدكم ليأتي الرجل يطلب الحاجة يحب أن يقول له خيراً قبل أن يسأله حاجته (١).

وعن الحارث بن المغيرة قال سمعت أبا عبد الله على يقول: إيّاكم إذا أراد أحدكم أن يسأل من ربّه شيئاً من حوائج الدنيا والآخرة حتى يبدأ بالثناء على الله والمدح له والصلاة على النبي على ثمّ يسأل الله حوائجه (٢٠).

## ٨ ـ العموم في الدعاء:

عن ابن القداح، عن أبي عبد الله على قال: قال رسول الله هي: إذا دعا أحدكم فليعمّ فإنّه أوجب للدعاء (٣٠).

وذلك بأنَّ يتضرَّع العبد إلى ربه في أوقات الدعاء ولكن صيغة الدعاء تكون بلفظ الجمع، فبدل أن يقول: اللهم اغفر لي، فليقل: اللهم اغفر للمؤمنين والمسلمين، أو لأهل البلد الفلاني، أو المجاهدين ونحو ذلك.

وقد روي عن فاطمة الزهراء ﷺ أنَّها كانت تدعو لجيرانها قبل نفسها.

عن الحسن ابن علي بن أبي طالب على قال: رأيت أمّي فاطمة على قامت في محرابها ليلة جمعتها فلم تزل راكعة ساجدة حتى اتضح عمود الصبح، وسمعتها تدعو للمؤمنين والمؤمنات وتسمّيهم وتكثر الدعاء لهم، ولا تدعو لنفسها بشيء، فقلت لها: يا أمّاه ليم لا تدعين لنفسك كما تدعين لغيرك؟ فقالت: يا بني! الجار ثمّ الدار.

وعن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آباته ﷺ قال: كانت فاطمة ﷺ إذا دعت تدعو للمؤمنين والمؤمنات ولا تدعو لنفسها، فقيل لها: يا بنت رسول الله إنّك تدعين للناس ولا تدعين لنفسك، فقالت: الجار ثمّ الدار<sup>(2)</sup>.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ١٨٥ ح٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٨٤ م.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ٢/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٨١/٤٣ - ٨٢ ح٣ ـ ٤.



### ٩ ـ الاجتماع في الدعاء:

عن درست بن أبي منصور، عن أبي خالد، قال: قال أبو عبد الله على: ما من رهط أربعين رجلاً اجتمعوا فدعوا الله في أمر إلا استجاب الله لهم، فإن لم يكونوا أربعين فأربعة يدعون الله عشر مرات إلا استجاب الله لهم، فإن لم يكونوا أربعة فواحد يدعو الله أربعين مرّة يستجيب الله العزيز الجبار له (١٠).

وعن عبد الأعلى، عن أبي عبد الله عليه قال: ما اجتمع أربعة رهط قط على أمر واحد فدعوا الله إلا تفرقوا عن إجابة (٢٠).

وعن أبي عبد الله عليه قال: كان أبي عليه إذا أحزنه أمر جمع النساء والصبيان ثمّ دعا وأمنوا (٢٠).

وروي أن الله تعالى أوحى إلى عيسى 樂課: يا عيسى، تقرب إلى المؤمنين، ومرهم أن يدعوني معك<sup>(١)</sup>.

وهذه من المسائل الاجتماعية المهمة فقد يكون المحتاج للدعاء شخص واحد، ولكنه يجمع المائة ليدعوا جميعاً، فبدل الصوت الذي يرتفع إلى السماوات فإلى العرش فإلى الله تعالى يرفع مائة صوت كلّهم يلهج بذكر الله وتمجيده والثناء عليه.

إضافة إلى الرابط الاجتماعي الذي يحصل من جرّاء الاجتماع في المسجد أو البيت للدعاء إليه.

### ١٠ ـ الدعاء للإخوان بظهر الغيب:

عن أبي خالد القماط قال: قال أبو جعفر ﷺ: أسرع الدعاء نجحاً للإجابة دعاء الأخ لأخيه بظهر النيب يبدأ بالدعاء لأخيه فيقول له ملك موكل به آمين ولك مثلاه (٥٠).

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٨٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٨٧ ح٢، ووسائل الشيعة: ٧/ ١٠٤ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٤٨٧ ح٣، والبحار: ٢٩٧/٤٦ ح٢٨.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ١٠٤ ح٥٨٥٠.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٧٠٥.



وعن ابن أبي عمير، عن أبي المعزا، عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ﷺ قال: أوشك دعوة وأسرع إجابة دعاء المرء لأخيه بظهر الغيب'').

وعن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليه قال: دعاء المرء لأخيه بظهر الغيب يدرُّ الرزق ويدفع المكروه<sup>(٢)</sup>.

وعن علي، عن أبيه قال: رأيت عبد الله بن جندب في الموقف فلم أر موقفاً أحسن من موقفه ما زال ماذاً يديه إلى السماء ودموعه تسيل على خدّيه حتى تبلغ الأرض فلما صدر الناس قلت له: يا أبا محمّد ما رأيت موقفاً قطّ أحسن من موقفك قال: والله مادعوت إلّا لإخواني وذلك أنّ أبا الحسن موسى على أخبرني: إنّ من دعا لأخيه بظهر الغيب نودي من المرش ولك مائة ألف ضمف فكرهت أن أدع مائة ألف مضمونة لواحدة لا أدري تستجاب أم لا (").

وعن ثوير قال: سمعت علي بن الحسين على يقول: إنّ الملائكة إذا سمعوا المؤمن يدعو لأخيه المؤمن بظهر الغيب أو يذكره بخير قالوا: نعم الأخ أنت لأخيك تدعو له بالخير وهو غائب عنك وتذكره بخير قد أعطاك مثلي ما سألت له وأثنى عليك مثلًى ما أثنيت عليه ولك الفضل عليه وإذا سمعوه يذكر أخاه بسوء ويدعو عليه قالوا له: بنس الأخ أنت لأخيك كفّ أيّها المستر على ذنوبه وعورته واربع على نفسك واحمد الله الذي ستر عليك واعلم أنّ الله أعلم بعبده منك (1).

وعن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه، قال: كان عيسى بن أعين إذا حج فصار إلى الموقف، أقبل على الدعاء لإخوانه حتى يفيض الناس، فقيل له: تنفق مالك وتتعب بدنك حتى إذا صرت إلى الموضع الذي ثبث فيه الحوائج إلى الله، أقبلت على الدعاء لإخوانك، وتترك نفسك؟ فقال: إني على يقين من دعاء الملك لي، وفي شك من الدعاء لنفسى (٥).

<sup>(</sup>۱) الكانى: ۲/۷۰۵.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢/٥٠٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٨٠٥.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/٨٠٥.

<sup>(</sup>ه) الكاني: ٤/ ٢٥ ح٨.

وهذه من الشروط المهمة التي لها أثر اجتماعي في ترابط المجتمع فيما بينه إذ عندما يدعو الإنسان لأخيه وابن عمه وابن بلده، فإنّ احتمال ظلمه له وإهانته له يقل بل ينعدم.

على أن الدعاء بظهر الغيب يتناسب مع مدحه ودفاعه وحبّه له، وعندها تعمّ المحبة بين المؤمنين ويقل البغض.

وينبغي لطوائف الدعاء للغير:

- ١ ـ دعاء الوالد الصالح لولده إذا بره، ودعاؤه عليه إذا عقه.
  - ٢ \_ دعاء الولد الصالح لوالده.
- ٣ ـ دعاء المظلوم الذي لا يجد ناصرا إلا الله على من ظلمه، ودعاؤه لمن انتصر له.
  - ٤ ـ دعاء الإمام العادل لرعيته.
    - ٥ ـ دعاء المريض لعائده.
  - ٦ ـ دعاء الغازي في سبيل الله.
  - ٧ ـ دعاء الحاج أو المعتمر حتى يرجع.
    - ٨ ـ دعاء الصائم حتى يفطر.
  - ٩ ـ دعاء الأطفال ما لم يقارفوا الذنوب.

## ١١ ـ الدعاء على العدو:

عن إسحاق بن عمار قال: شكوت إلى أبي عبد الله ﷺ جاراً لي وما ألقى منه.

قال: فقال لي: أدع عليه.

قال: ففعلت فلم أر شيئاً فعدت إليه فشكوت إليه فقال لي: أدع عليه.

قال: فقلت: جعلت فداك قد فعلت فلم أر شيئاً.

فقال: كيف دعوت عليه؟

فقلت: إذا لقيته دعوت عليه.



قال: فقال: أدع عليه إذا أدبر وإذا استدبر ففعلت فلم ألبث حتى أراح الله منه (١).

وعن يونس بن عمار قال قلت لأبي عبد الله على: إنّ لي جاراً من قريش من آل محرز قد نوّه باسمي وشهرني كلما مررت به قال: هذا الرافضي يحمل الأموال إلى جعفر بن محمّد، قال فقال لي: فادع الله عليه إذا كنت في صلاة الليل وأنت ساجد في السجدة الأخيرة من الركعتين الأوليين فاحمد الله ومجده وقل: «اللّهم إنّ فلان بن فلان قد شهرني ونوه بي وغاظني وعرضني للمكاره، اللّهم أضربه بسهم عاجل تشغله به عني، اللّهم وقرّب أجله واقطع أثره وعجّل ذلك يارب الساعة الساعة، قال: فلمّا قدمنا الكوفة قدمنا ليلا فسألت أهلنا عنه قلت: ما فعل فلان؟ فقالوا: هو مريض، فما انقضى آخر كلامي حتى سمعت الصياح من منزله وقالوا قد مات (٢٠).

وعن علي بن أسباط عن يعقوب بن سالم قال: كنت عند أبي عبد الله على الله الله العلاء بن كامل: إنّ فلاناً يفعل بي ويفعل فإن رأيت أن تدعو الله فقال: هذا ضعف بك قل: «اللّهم إنّك تكفي من كل شيء ولا يكفي منك شيء فاكفني أمر فلان بم شئت وكيف شئت ومن حيث شئت وأنّى شئت (").

وعن المسمعي قال: لما قتل داود بن علي المعلى بن خنيس قال أبو عبد الله على المحلى الله على الله على الله على الله على من قتل مولاي وأخذ مالي، فقال له داود بن علي: إنّك لتهددني بدعائك؟

قال حماد: قال المسمعي: فحدثني معتب: أنّ أبا عبد الله ﷺ لم يزل ليلته راكماً وساجداً فلما كان في السحر سمعته يقول وهو ساجد: قاللّهم إني أسألك بقوتك القوية وبجلالك الشديد الذي كل خلقك له ذليل أن تصلي على محمّد وأهل بيته وأن تأخذه الساعة الساعة، فما رفع رأسه حتى سمعنا الصيحة في دار داود بن علي فرفع أبو عبد الله ﷺ رأسه وقال: إني دعوت الله بدعوة بعث الله عليه ملكاً فضرب رأسه بمرزنة من حديد انشقت منها مثانته فمات (١٤).

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/١١٥ ح١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/١٢ه.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ١٢/٢٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/١٣٥.



وروي عن أبي الحسن على قال: إذا دها أحدكم على أحد فليقل: اللّهم أطرقه ببلية لا أخت لها وأبح حريمه (١٠).

هذه نماذج من دعاء المظلوم على ظالمه، وهذا الأمر ليس قاعدة عامة، فليس مهنة الإنسان المؤمن في الحياة الدنيا هي الدعاء على الأخرين وإن كانوا أعداء، فالدعاء على الظالم أو العدو حالة خاصة، وبناء عليه فلا ينبغي للإنسان المؤمن الانصراف عن أعماله إلى ملازمة بيته أو مسجده للدعاء على الكافرين أو الظالمين...

على أنّ الله تعالى أمرنا بالعمل مع الأعداء على خدمة المجتمع والتعاون معهم من أجل المخير، قال مسبحانه تعالى: ﴿ . . . وَتَعَاوَلُوا عَلَى ٱلْإِثْرِ السَّعْوَى وَلَا نَعَالَوُا عَلَى ٱلْإِثْرِ وَالنَّقُوَى وَلَا نَعَالَهُ عَلَى ٱلْإِثْرِ وَالنَّعَاوِنُ معهم؟! فَكُمّ يَجمع الدعاء عليهم والتعاون معهم؟!

والمقصود أنّ الدعاء على الأعداء مخصوص في حالة تعرض الإنسان للظلم فيتضرع إلى الله ليزيل عنه ظلم الظالم الذي يؤدي \_ أحياناً \_ إلى زوال نفس الظالم وقتله أو ضعفه.

### ١٢ ـ طهارة ونقاء الصدر والقلب:

قال أمير المؤمنين ﷺ: الدعاء مفاتيح النجاح ومقاليد الفلاح وخير الدعاء ما صدر عن صدر نقي وقلب تقي، وفي المناجاة سبب النجاة وبالإخلاص يكون الخلاص فإذا اشتد الفزع فإلى الله المفزع.

فلا بدّ من الدعاء بقلوب صادقة وطاهرة؛ ولهذا فإنّ قابلية الاستجابة لدعاء الصغار أكثر من غيرهم.

لو يعلم الناس في بداية حياتهم أهمية القلب النقي والحيوي، لتيقّنوا بأنَّ دعاءهم في زمن أول العمر أفضل وأقرب للإجابة من الدعاء في آخر العمر.

<sup>(</sup>١) الكاني: ٢/ ١٢ه ح٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٢.



### ١٢ ـ الدعاء مع المعرفة:

بأن يعلم الإنسان أنّه يدعو موجوداً قادراً على تلبية جميع حاجاته، ويعتقد بأثر الدعاء في الاستجابة.

جاء عن الإمام الصادق ﷺ أنّه سُئل: ندعو فلا يستجاب لنا .

فقال على الأنكم تدعون من لا تعرفونه (١٠).

وعن الرضا ﷺ: لا ديانة إلا بعد المعرفة ولا معرفة إلا بعد الإخلاص (٢٠).

وجاء في إحدى الروايات: يعلمون أني أقدر أن أعطيهم ما يسألوني<sup>(٣)</sup>.

## ١٤ ـ اليقين في الدعاء:

وهو أن يتضرع الإنسان إلى الله وكله أمل أنّ الله سوف يستجيب له، أمّا إذا توجه الإنسان في الدعاء وكان يشك في قدرة الله على الاستجابة أو عدم اهتمام الله فيه وفي مسألته فإن هكذا دعاء لا يصل إلى مسامع الله تعالى، بل ترك الدعاء والحالة كذلك أزلى.

وفي الروايات ما يدل على ذلك نحو ما روي عن سليم الفرّاء، عمّن حدثه عن أبي عبد الله الفرّاء، عمّن حدثه عن أبي عبد الله عليه قال: إذا دعوت فظن أنّ حاجتك بالباب<sup>(1)</sup>.

وعن عبد الله بن ميمون القداح، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الدعاء كهف الإجابة كما أنّ السحاب كهف المطر<sup>(ه)</sup>.

وعن سهل بن زیاد، عن جعفر بن محمّد الأشعري، عن ابن القداح عن أبي عبد الله عليه قال: ما أبرز عبد یده إلى الله العزیز الجبار إلّا استحیى الله أن پردها صفراً حتى يجعل فيها من فضل رحمته ما یشاء، فإذا دعا أحدكم فلا يرد يده حتى يمسح على وجهه وراسه (۱).

<sup>(</sup>١) التوحيد: ٢٨٨ باب ٤١ ح٧، وميزان الحكمة: ٢/ ٨٧٣ ح١١٩٧ باب شرائط الاستجابة.

 <sup>(</sup>۲) التوحيد: ٤٠ باب ٢ ح٢.
 (۳) تفسير الميزان: ٢/٤٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/ ٤٧٣.

<sup>(</sup>٥) الكانى: ٢/ ٤٧١.

<sup>(</sup>٦) الكاني ٢/ ٤١٧ ح٢، والبحار: ١٩٨/٨٢ ح٣.



#### ١٥ ـ الإجتناب عن المعاصى والتوبة منها:

عن أبي عبد الله الصادق ﷺ قال: قلت له: آيتان في كتاب الله لا أدري ما تأويلهما؟

فقال: وما هما؟

قال: قلت: قوله تعالى: ﴿ أَنْقُونَ أَسْتَجِبُ لَكُمْ ﴾ ثم أدعو فلا أرى الإجابة!

قال: فقال لي: أفترى الله تعالى أخلف وعده؟

قال: قلت: لا.

قال: فمه؟

قلت: لا أدرى.

فقال: لكني أخبرك إن شاء الله تعالى، أما إنكم لو أطمتموه فيما أمركم به ثم دعوتموه لأجابَكم، ولكن تخالفونه وتعصونه فلا يجيبكم، ولو دعوتموه من جهة الدعاء لأجابكم.

قال: قلت: وما جهة الدعاء؟

قال: إذا أديت الفريضة مجدت الله وعظمته وتمدحه بكل ما تقدر عليه، وتصلي على النبي في، وتجتهد في الصلاة عليه وتشهد له بتبليغ الرسالة، وتصلي على أئمة الهدى في، ثم تذكر بعد التحميد لله والثناء عليه والصلاة على النبي في ما أبلاك وأولاك، وتذكر نعمه عندك وعليك، وما صنع بك فتحمده وتشكره على ذلك، ثم تعترف بننوبك ذنب وتقر بها أو بما ذكرت منها، وتجمل ما خفي عليك منها، فتتوب إلى الله من جميع معاصيك وأنت تنوي ألا تعود، وتستغفر الله منها بندامة وصدق نية وخوف ورجاء، ويكون من قولك: اللهم إني أعتذر إليك من ذنوبي، وأستغفرك وأتوب إليك، فأعنى على طاعتك، ووققني لما أوجبت على من كل ما يرضيك، فإني لم أر أحداً بلغ شيئاً من طاعتك إلا بنعمتك عليه قبل طاعتك، فأنعم على بنعمة أنال بها رضوانك والجنة. ثم تسأل بعد ذلك حاجتك، فإني أرجو أن لا يخيبك إن شاء الله تعالى. . . (١٠).

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٢٠ ح٢٨.



قال السيد الخامنئي: إننا جميعاً مبتلين بالمعاصي والتقصير، تقصيراً كثيراً أو قليلاً؛ علينا أن نعتذر لله ونستغفره ونتوب ونؤوب إليه.

ولا بدّ أن نعزم على أن لا نتطرّق الى المعصية.

أحياناً يعزم الإنسان ويصمم على أن يتجنب المعصية، ثُمَّ يبتلى بالذنوب مرةً أخرى نتيجة لغفلته وخطأه، فعليه أن يستغفر ويتوب مرّة أخرى، إلّا أنّ الاستغفار لا بدّ أن يكون صادقاً وحقيقياً كما تقدم تفصيله.

نيَّة الإجتناب عن المعاصى لا بدُّ أن تكون جدية وصادقة وحقيقية.

جاء في إحدى الروايات فيما يتعلق بالدعاء واستجابته: (وليخرج من مظالم الناس)(١) على الإنسان الخروج من مظالم الناس حتى يستجاب دعاؤه.

وفي رواية أخرى يخاطب الله تعالى موسى على القلب الله بقوله: (يا موسى ادعني بالقلب النقي واللسان الصادق)(٢)، وإذا تحقق هذا فإنّ الدعاء لا بدّ أن يكون مستجاباً.

١٦ \_ عدم الطلم:

قال الإمام الصادق ﷺ: قال الله عزَّ وجلَّ: وعزتي وجلالي لا أجيب دعوة مظلوم دعاني في مظلمة ظلمها، ولأحد عنده مثل تلك المظلمة<sup>(٣)</sup>.

وعنه ﷺ أنه قال: إذا ظلم الرجل فظل يدعو على صاحبه، قال الله عزَّ وجلَّ: إن هاهنا آخر يدعو عليك، يزعم أنك ظلمته، فإن شئت أجبتك، وأجبت عليك، وإن شئت اخرتكما فيوسعكما عفوي(٤٠).

فضلٌ آخر من الله تعالى لعباده من أجل إسعادهم في الحياة الدنيا، حيث ربط سبحانه وتعالى بين استجابة الدعاء وعدم الظلم في المجتمع بين الناس، الأمر الذي يشجع كل طاغية على ترك الظلم لحاجته لاستجابة الدعاء، وكم من الفوائد الاجتماعية التى تترتب على رفع الظلم بين الناس.

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ٢/ ٨٧٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٤١.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٩٠/ ٢٥٧ - ١٣.

<sup>(</sup>٤) الأمالي: ٣٩٦ -٥٠٩.



#### ١٧ ـ الاعتراف بالذنب؛

ومن شرائط الاستجابة تطهير القلب من المعاصي، والتوبة من الذنب، فعن الإمام الصادق ﷺ : وإِيَّاكُمْ أَنْ يَسْأَلُ أَحَدُكُمْ رَبَّهُ شَيْعاً مِنْ حَوَالِحِ اللَّنْيَا وَالْاَحْرَةِ حَتَّى يَبْدَأُ وَالطَّلَاةِ صَلَى النَّبِي وَآلِهِ، وَالْمِضْرافِ بِالنَّشْبِ، ثُمَّ وَالْمُسْأَلَة، (الْمَسْأَلَة، (الْمُسْأَلَة، (الْمُسْأَلَة، (الْمُسْأَلَة، (الْمُسْأَلَة، (الْمُسْأَلَة، (الْمُسْلَقَة، (الْمُسْلَقَة، (الْمُسْلَقَةُ وَالْمُسْلَقَةُ وَالْمُسْلَقَةُ وَالْمُسْلَقَةُ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلِقِيقِ وَالْمُسْلَقِيْقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِيقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلُولُ وَالْمُسْلِقِ وَلْمُ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُسْلُولُ وَالْمُسْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُسْلِقِ و

والاعتراف بالذنب مساوق للتوبة وهو غير ما تقدم في الآداب من الإقرار بالذنب الذي معناه تذكر الذنب لحصول التذلل.

### ١٨ \_ حضور القلب وعدم الغفلة:

قال السيد الخامنئي: كما قلنا إنّ معنى الدعاء هو الكلام مع الله، وأن نشعر بأنّ الله حاضر أمامنا وينظر إلينا.

إنَّ طلب الإنسان من الله شيئاً بلسانه \_ كالدعاء لنفسه أو لوالديه \_ دون أن ينتاب قلبه حالة من الشعور بالحاجة لله لا يعتبر دعاء، بل لقلقة لسان (لا يقبل الله عرَّ وجلّ دعاء قلب لاه)(۲).

إذا دعا الإنسان الغافل الذي تلوث قلبه بالشهوات النفسية وألهاه الأمل، فإنَّ الله تعالى لا يقبل دعاءه، فكيف يتوقع الإنسان الإجابة من الله وهو على هذه الحال؟!

البعض يؤجلون العبادة والدعاء والتوبة الى سنّ الشيخوخة، إنّ هذا خطأ كبير. يقولون لنا توبوا، نقول لهم لدينا متسع من الوقت.

أولاً: ليس من المتبقّن أنه سيُكتب لنا عمراً طويلاً من أجل التوبة لكي نتوب، فلا يدري الإنسان متى يموت.

وثانياً: لو فرضنا أننا واثقون من بقاتنا الى سن الشيخوخة ـ كأن نفترض أن الإنسان يستطيع أن يقضي فترة شبابه غافلاً وغارقاً بالشهوات، وعند سن الشيخوخة يتوب وهو مرتاح البال ـ فإن هذا خطأ كبير.

<sup>(</sup>١) سفينة البحار: ١/ ٤٤٨ ـ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢/ ٤٧٣ ح٢.



إنَّ حالة التوجه للدعاء والإنابة ليست من الأمور التي تحصل للإنسان في كل الأوقات، ففي بعض الأحيان نحاول أن نتوجه للدعاء فلا نتمكن: ﴿ وَإِلَى بِمَا فَلَمَتُ 
يَدَاكُ (١٠).

إنّ الإنسان الذي لا يمتلك أرضية التوجه لله والإنابة إليه، لا يتوقع أنه متى ما أراد التوبة يستطيع الدخول في حرم الله تعالى فيتوب عليه.

أنتم تعلمون أن بعض القلوب الطاهرة ـ قلوب الشباب غالباً ـ تستطيع الاقتراب من الله تعالى بسهولة، أما قلوب البعض الآخر لا تستطيم ذلك مهما حاولت.

إنّ الذين يمتلكون فرصة للتقرب من الله تعالى والمحافظة على صفاء قلوبهم، يجب عليهم الحفاظ على تلك العلاقة وتقويتها؛ لكي يستطيعوا أن يدخلوا حرم الله متى شاؤوا('').

علينا أن ندعو بحضور قلب وبتوجه، وأمّا لقلقة اللّسان والدعاء بقلب لاه، كأن يقول: إلهي ارحمني، إلهي وسع على في الرزق، إلهي أدّ ديني، إلهي أعطني الشيء الفلاني، فلو بقي عشر سنوات يدعو بهذا النحو من الدعاء لن يستجاب له ولن يجني فائدة من ورائه.

فمن شروط الدعاء قول المعصوم ﷺ: «احلموا أنَّ الله لا يقبل دهاه عن قلب فاظاء (٣٠).

ومن هنا لابدّ من أن تتضرّعوا وأن تلجّوا بالدعاء وبالتضرّع وأن تطلبوا وتطلبوا منه تعالى، وبلا أدنى ريب سيستجيب الله هذا الدعاء<sup>(١)</sup>.

١٩ ـ عدم طلب المستحيل:

روى الإمام موسى بن جعفر على عن آبائه على : أن زيد بن صوحان قال لأمير

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٢) من كلمة ألقاها في ١/ شهر رمضان المبارك/ ١٤٢٦هـ ـ طهران.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة: ٢/ ٨٧٥ ح١١٩٧ باب شرائط الاستجابة.

<sup>(</sup>٤) من كلمة ألقاها بتاريخ ١٧ رمضان ١٤١٥هـ.



المؤمنين ﷺ: أي دعوة أضل؟ قال ﷺ: الداعي بما لا يكون(١٠).

قال الإمام أمير المؤمنين عد يا صاحب الدعاء، لا تسأل ما لا يحل ولا يكون (٢٠).

وقال 🐲: من سأل فوق قدره استحق الحرمان(٣).

وقال السيد الخامنئي: أن لا تسألوا الله أموراً مستحيلة التحقّق. فقد ورد في الرواية أنّ الرسول الأعظم على سمع رجلاً يدعو قائلاً: «اللهم لا تحوجني إلى أحد من خلقك، فقال له رسول الله على التقولق هكذا، فليس من أحد إلا وهو محتاج إلى الناس، فسأل الرجل رسول الله على: فبم أدعو يارسول الله.

فقال الرسول الأعظم 🏩: «قل اللهمّ لا تحوجني إلى شرار خلقك»<sup>(1)</sup>. هذا ما ينبغي أن تدعو به .

وأمّا الدماء بالأمور المستحيلة فلا يستجاب لمخالفته للسنن الحاكمة على العالم (٥).

وقال: إن الدعاء لعرض الطلب والرغبة على الله، كأن يغفر الذنوب، ويمدّ في العمر، وطلب السلامة، وشفاء المريض، وسلامة المسافر، ورفع المشاكل، وطلب المال، وقضاء حواثج الدنيا، وما يطلب في الدعاء عادة، وهذا بُعدٌ مهمّ من أبعاد الدعاء.

والباري تعالى وعد بالإجابة إن كان الدعاء والطلب حقيقياً لا لقلقة لسان ولا يتعارض مع مصلحة أخرى، كأن يكون في طلب شيء نفع لك وضرر على غيرك، فيدعو هو وتدعو أنت أيضاً، فلا يمكن القول أن يستجاب دعاؤك دون دعائه، وطبقاً للمثل

<sup>(</sup>١) الأمالي: ٤٧٨.

 <sup>(</sup>۲) وسائل الشيعة (آل البيت): ۷/ ۸۳ ح ۳۱ ـ باب استحباب تقديم تمجيد الله، والثناء عليه، والإقرار باللنب، والإستغفار منه قبل الدعاء، وعدم جواز الدعاء بما لا يحل ولا يكون ...

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٢٧ ح١١.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل: ٥/٢٦٣ ح٥٨٣١.

<sup>(</sup>٥) من كلمة ألقاها بتاريخ ١٧ رمضان ١٤١٥هـ.



المعروف فإن صانع الفخّار يدعو لعدم هطول الأمطار خوفاً على سلامة الفخار الموضوع في الشمس، والفلّاح يدعو لهطول الأمطار لإنقاذ الزراعة من الجفاف، فالطلب واحد لكن الدعاءين متناقضان، فيمكن استجابة دعاء أحدهما دون الآخر. فإن دعا أحدكم ربّه ولم يستجب دعاءه، فلا يتصوّر أنّ الله سبحانه وتعالى لا يعتني بدعائه، كلا، بل لكلّ دعاء مقتضى في الإجابة كما ورد في الحديث الشريف: «ودهوة من ناجاك مستجابة، ووداتك لمبادك منجزة، (١) فالطلب من الله مستجاب لا محالة (١).

## ٢٠ ـ تطهير الأموال:

أن يسعى الداعي إلى تطهير أمواله من كل غصب وظلم، وأن لا يكون طعامه من حرام، فإذا كان قد اغتصب بعض متاع الدنيا فليعيدها إلى أصحابها، وإذا عليه حقوق شرعية فليبادر إلى دفعها قبل فوات الأوان، ومن هنا لا يستغرب البعض كيف يدعون ولا يُستجاب لهم.

وقال رسول الله على: امَنْ أَحَبَّ أَنْ يُسْتَجَابَ دُعاؤُهُ فَلْيَطِبْ مَطْعَمَهُ وَمَكْسَبُهُ ۗ (٣).

## ٢١ ـ أن لا يترك الأمر بالمعروف:

من شروط الاستجابة عدم ترك انتشار الفساد والظلم، فإنّ الله لا يستجيب ممن ترك الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

قال النّبي الأعظم ﷺ: «لَتَأْمُرُنَّ بِالْمَغْرُوفِ وَلَتَنْهُنَّ مَنِ الْمُنْكَرِ، أَوْ لَيُسَلِّطَنَّ اللهُ شَرَارَكُمْ عَلَى خِيَارِكُمْ فَيَدْعُوا خِيَارُكُمْ فَلَا يُسْتَجَابُ لَهُمْ، (١٠).

ترك هذه الفريضة الإلهية (فريضة المراقبة الاجتماعية) يؤدي إلى خلق الساحة الاجتماعية من الصالحين، وتركها للمفسدين، وعند ذاك لا أثر للدعاء، لأن هذا الوضع الفاسد نتيجة حتمية لأعمال الإنسان نفسه.

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجد: ٧٣٩ ح ٨٣٠.

<sup>(</sup>٢) من كلمة ألقاها في: ١ رمضان ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٣) عدّة الداعى: ١٢٧.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٧٨ ح ٢١.



#### ٢٧ \_ الالتزام بالتكاليف الإلهية:

العمل بالمواثيق الإلهية، كالإِيمان والعمل الصالح والأمانة والصلاح من شروط استجابة الدعاء، فمن لم يف بعهده أمام بارئه لا ينبغي أن يتوقع من الله استجابة دعائه.

جاء رجل إلى أمير المؤمنين علي ﷺ، وشكا له عدم استجابة دعائه، فقال الإمام: «إِنَّ قُلُويَكُمْ خَانَتْ بِثَمَانِ خِصَال:

أَوَّلُهَا: إِنَّكُمْ عَرَفْتُمُ اللهُ فَلَمْ ثُوَدُوا حَقَّهُ كَمَا أَوْجَبَ عَلَيْكُمْ، فَمَا أَخْنَتْ عَنْكُمْ مَعْرِقَتُكُمْ شَيئاً.

وَالنَّانِيَّةُ: إِنَّكُمْ آمَنْتُمْ بِرَسُولِهِ ثُمَّ خَالَفْتُمْ سُنَّتُهُ، وَٱمَثُمْ شَرِيعَتُهُ فَأَيْنَ فَمَرَةُ لِيَمانِكُمْ؟!

وَالثَّالِثَةُ: إِنَّكُمْ قَرَأَتُمْ كِتَابَهُ الْمُنْزَلَ عَلَيْكُمْ فَلَمْ تَعْمَلُوا بِدٍ، وَقُلْتُمْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ثُمَّ خَالَفَتُمْ!

وَالرَّابِمَةُ: إِنَّكُم قُلتُم تَخَافُونَ مِنَ النَّارِ، وَاثْتُم فِي كُلِّ وَقت تَقدُمُونَ إِلَيها بِمَعاصِيكُم فَايِنَ خَوثُكُم؟!

وَالْخَامِسَةُ: إِنَّكُمْ قُلْتُمْ تَرْغَبُونَ فِي الْجَنَّةِ، وَأَنْتُمْ فِي كُلِّ وَقْت تَفْعَلُونَ مَا يُبَاعِدُكُمْ مِنْهَا فَأَيْنَ رَغْبَتُكُمْ فِيهَا؟

وَالسَّادِسَةُ: إِنَّكُمْ أَكَلْتُمْ نِعْمَةَ الْمَوْلَى فَلَمْ تَشْكُرُوا هَلَيْهَا!

وَالسَّابِمَةُ: إِنَّ اللهَ أَمَرَكُمْ بِمَداوَةِ الشَّيْطَانِ، وَقَالَ: ﴿إِنَّ الشَّيْلَانَ لَكُو عَمُدُّ فَأَغَِذُهُ عَدُواً ﴾(١)، فَمَانَيْتُمُوهُ بِلاَ قَوْل، وَوَاليُّمُوهُ بِلا مِخَالْفَة.

وَالظَّامِنَةُ: إِنَّكُمْ جَمَلُتُمْ هُبُوبَ النَّاسِ نَصْبَ أَعْيُنِكُمْ وَعُيْوِيَكُمْ وَراءَ ظُهُورِكُمْ تَلُومُونَ مَنْ أَنْشُمْ أَحَقُّ بِالْلَوْمِ مِنْهُ فَأَيُّ دُهَاء يُسْتَجَابُ لَكُمْ مَعَ هَذا، وَقَدْ سَدَدُتُمْ أَبْوَابَهُ وَطُرُقُهُ؟ فَاتَقُوا اللهُ وَأَصْلِحُوا أَهْمَالَكُمْ وَأَخْلِصُوا سَرَافِرَكُمْ وَأَمُرُوا بِالْمَمْرُوفِ وَانْهَوْا عَن الْمُنْكُرِ فَيَسْتَجِبُ اللهُ لَكُمْ دُهَاءَكُمْ (\*۲).

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٦.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار: ۹۰/ ۲۷۷ ح۱۷.



فهذا نصّ صريح أنّ وعدّ الله باستجابة الدعاء وعدٌ مشروط لا مطلق، مشروط بتنفيذ التكاليف الإِلهية، وإن عمل الإِنسان بهذه المواثيق الثمانية المذكورة يؤدي إلى استجابة الدعاء، وإلّا فلا.

## ٢٣ ـ العمل وعدم الجلوس في المنزل:

من الشروط الأخرى لاستجابة الدعاء العمل والسعي، عن علي ﷺ : «الدَّاعِي بِلَا عَمَل كَالرَّامِي بِلَا وَتَر<sup>ير١١</sup>.

الوتر بحركته يدفع السهم نحو الهدف، وهكذا دور العمل في الدعاء.

من مجموع شروط الدعاء المذكورة نفهم أنّ الدعاء لا يغنينا عن التوسل بالعوامل الطبيعية، بل أكثر من ذلك يدفعنا إلى توفير شروط استجابة الدعاء في أنفسنا، ويحدث بذلك تغييراً كبيراً في حياة الإنسان وتجديداً لمسيرته، وإصلاحاً لنواقصه، فإنّ من يجلس في بيته ويدعو الله بلا عمل لا يستجاب دعاءه، لأنّ الله تعالى لا يريد لعباده أن يصبحوا عاطلين عن العمل وعن تطوير أفكارهم، الله خلق الطبيعة من أجل الاستفادة منها بواسطة تطوير الأساليب لما يتناسب مع كلّ عصر.

## ٢٤ ـ الصلاة على النبي وآله 兴؛

وهو من أهم الشروط وأوله وآخره، فعن رسول الله على: قما من دهاء إلّا بينه وبين السماء حجاب حتّى يُصلّي على النبي وعلى آل محمّد، فإذا فعل ذلك خرق ذلك الحجاب ودخل الدهاء، فإذا لم يفعل ذلك رجع الدهاء، (٢).

وعن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله على قال: لا يزال الدعاء محجوباً حتى يصلّى على محمّد وآل محمّد(٣).

وعن الإمام علي ﷺ: اكل دعاء محجوب عن السماء حتى تصلّي على محمّد وآله:(١).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، الكلمات القصار، رقم ٣٣٧.

 <sup>(</sup>٢) ثواب الأعمال وعقابها، ص٤٧.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ٢/ ٤٩١ ح١.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال وعقابها، ص٤٦.



وعن الإمام علي ﷺ : ﴿ وَإِذَا كَانَتُ لِكَ إِلَى اللهِ تَعَالَى حَاجَةَ، فَابِداً بِمَسْأَلَةُ الصَّلَاةُ على رسوله ﴿ ثِمَّ ثَمَّ سَلَ حَاجِتَكَ، فَإِنَّ اللهُ أَكْرِم مِنْ أَنْ يَسْأَلُ حَاجَتَيْنَ فَيقضي إحداهما ويمنع الأخرى (١٠) .

وعن أبي عبد الله عليه اذا دعا أحدكم فليبدأ بالصلاة على محمّد، ويقول: إفعل بي كذا وكذا، فإنّ العبد إذا قال: اللهم صلّ على محمّد وعلى أهل بيته استجاب له، فإذا قال: إفعل بي كذا كذا، كان أجود من أن يردّ بعضاً ويستجيب بعضاً (٢٠٠٠).

عن الإمام جعفر الصادق ﷺ أنه قال: وإنّ رجلاً أتى رسول الله ﷺ فقال: يا رسول الله إني جعلت ثلث صلاتي لك، فقال له: خيراً.

فقال له: يا رسول الله! إني جعلت نصف صلاتي لك، فقال: ذاك أفضل. فقال: إنّي جعلت كل صلاتي لك، فقال: إذن يكفيك الله عزّ وجلّ ما أهمّك من أمر دنياك وآخرتك.

فقال له رجل: أصلحك الله كيف يجعل صلاته؟ فقال ﷺ: لا يسأل الله عزّ وجلّ إلّا بدأ بالصلاة على محمّد وآله؟ ").

وعن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: الا تجعلوني كقدح الراكب، فإنّ الراكب يملأ قدحه فيشربه إذا شاء، اجعلوني في أوّل الدعاء وفي وسطه وفي آخره،(٢٠٠٠).

قال السيد عبد الله شبّر (رحمه الله): ﴿ولعلّ المراد من الحديث أن الراكب لا يذكر قدحه إلّاإذا عطش وأراد أن يشرب فحينئذ يملأه ويشربه، وأما في سائر الأوقات فهو في غفلة عنهه(<sup>٥)</sup>.

وعن أبان الأحمر، عن عبد السلام بن نعيم قال: قلت لأبي عبد الله عليه : إنِّي

<sup>(</sup>١) الوسائل، باب: ٣٦، من أبواب الدهاء، حديث: ١٨.

<sup>(</sup>Y) جمال الأسبوع، ص١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الوسائل، باب: ٣٦، من أبواب الدعاء، حديث: ٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق، حديث: ٧، والكافي: ٢/ ٤٩٢ ح.٥

<sup>(</sup>٥) مصابيح الأنوار، ج٢، ص٢٦٠.



دخلت البيت ولم يحضرني شيء من الدعاء إلّا الصلاة على محمّد وآل محمّد، فقال: أما أنّه لم يخرج أحدٌ بأفضل ممّا خرجت منه(١).

وعن سيف عن أبي أسامة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله على ما معنى إجعل صلواتي كلّها لك؟ فقال: يقدّمه بين يدي كلّ حاجة فلا يسأل الله شيئاً حتى يبدأ بالنبي في فيصلّي عليه ثمّ يسأل الله حواثجه (٢٠).

#### ٢٥ ـ عدم الإسراف:

عن ابن زياد، عن الإمام الصادق، عن أبيه عليه أن رسول الله ألله قال: أصناف لا يستجاب لهم: منهم من أدان رجلاً ديناً إلى أجل فلم يكتب عليه كتاباً ولم يشهد عليه شهوداً، ورجل يدعو على ذي رحم، ورجل تؤذيه امرأته بكل ما تقدر عليه، وهو في ذلك يدعو الله عليها ويقول: اللهم أرحني منها فهذا يقول الله له: عبدي أو ما قلدتك أمرها؟ فإن شئت خليتها، وإن شئت أمسكتها.

ورجل رزقه الله تبارك وتعالى مالاً ثم أنفقه في البر والتقوى فلم يبق له منه شي، وهو في ذلك يدعو الله أن يرزقه، فهذا يقول له الرب تبارك وتعالى: أو لم أرزقك وأغنيك أقلا اقتصدت ولم تسرف إني لا أحب المسرفين.

ورجل قاعد في بيته وهو يدعو الله أن يرزقه لايخرج ولا يطلب من فضل الله كما أمره الله، هذا يقول الله له: عبدي إني لم أحظر عليك الدنيا، ولم أرمك في جوارحك، وأرضي واسعة، أفلا تخرج وتطلب الرزق فإن حرمتك عذرتك، وإن رزقتك فهو الذي تريد<sup>(۲۲)</sup>.

#### ٢٦ ـ عدم النميمة:

يروى عن كعب الأحبار أنّه قال: «أصاب الناس قحط شديد على عهد موسى رسول الله ، فخرج موسى ببنى إسرائيل يستسقى بهم فلم يسقوا حتى خرج ثلاث

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٤٩٤ -١٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٩٢ ح٤.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد: ٥٣.



مرات ولم يسقوا، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى موسى 寒寒: إني لا أستجيب لك ولا لمن معك وفيكم نمّام، فقال موسى 寒寒: يا رب ومن هو حتى نخرجه من بيننا؟

فأوحى الله عزَّ وجلَّ إليه: يا موسى أنهاكم عن النميمة وأكون نماماً!

فقال موسى لبني إسرائيل: توبوا إلى ربكم بأجمعكم عن النميمة، فتابوا فأرسل الله تعالى الغيث(١).

## ٧٧ ـ عدم ردّ المطالم إلى أهلها:

قال سفيان الثوري: فبلغني أن بني إسرائيل قحطوا سبع سنين حتى أكلوا الميتة من المزابل وأكلوا الأطفال، وكانوا كذلك يخرجون إلى الجبال يبكون ويتضرّعون، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى أنبيائهم على لا مشيتم إليّ بأقدامكم حتى تحفى ركبكم وأيديكم، وتبلغ أيديكم عنان السماء، وتكلّ ألسنتكم عن الدعاء، فإنّي لا أجيب لكم داعياً، ولا أرحم لكم باكياً، حتى تردوا المظالم إلى أهلها، ففعلوا فمطروا من يومهم، (٢٠).

٢٨ \_ نجاسة الأبدان:

٢٩ ـ سفك الدَّماء:

قال مالك بن دينار: «أصاب الناس في بني إسرائيل قحط فخرجوا مراراً، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى نبيهم: أن أخبرهم أنكم تخرجون إليَّ بأبدان نجسة وترفعون إليَّ أكفاً قد سفكتم بها الدّماء، وملأتم بطونكم من الحرام، الآن قد اشتد غضبي عليكم، ولن تزدادوا منى إلا بُعداً»<sup>(٣)</sup>.

### ٣٠ \_ إزالة الحجب:

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧. (٢) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين: ٢٠٧/١.

 <sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال وعقابها، ص٤٧.



وفي دعاء كميل: اللهم اغفر لي الذنوب التي تحجب الدعاء.

عن الإمام علي 繼: فكل دعاء محجوب عن السماء حتى تصلّي على محمّد وآله،(۱).

وعن السكوني، عن أبي عبد الله عليه قال: من دعا ولم يذكر النبي في رفرف الدعاء على رأسه فإذا ذكر النبي في رفع الدعاء (٢٠).

وقال الإمام أبو جعفر ﷺ: إن العبد يسأل الله الحاجة فيكون من شأنه قضاؤها إلى أجل قريب، أو إلى وقت بطئ، فيذنب العبد ذنباً فيقول الله تبارك تعالى للملك: لا تقض حاجته واحرمه إياها، فإنه تعرض لسخطي، واستوجب الحرمان مني(٢٠).

ومن دعاء أمير المؤمنين ﷺ: اللهم إني أعوذ بك من ذنب يحبط العمل، وأعوذ بك من ذنب يعجل النقم، وأعوذ بك من ذنب يمنع الدعاه (<sup>1)</sup>.

وعن الإمام زين العابدين ﷺ: والذنوب التي ترد الدعاء: سوء النية، وخبث السريرة، والنفاق، وترك التصدق بالإجابة، وتأخير الصلوات المفروضات حتى تذهب أوقاتها، وترك التقرب إلى الله عزَّ وجلَّ بالبر والصدقة، واستعمال البذاء والفحش في القول<sup>(٥)</sup>.

وفي الحديث القدسي: فمنك الدهاء وهليّ الإجابة، فلا تحجب عني دهوة إلّا دهوة أكل الحرام<sup>(٢)</sup>.

وروي أنه قال رجل لرسول الله ﷺ: يا رسول الله أحب أن يستجاب دعائي، فقال ﷺ: طهر مأكلك، ولا تدخل بطنك الحرام (<sup>٧٧</sup>.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال وعقابها، ص٤٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٩١ - ٢.

<sup>(</sup>٣) الكافى: ٢٧١/٢ ح١٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٨٨/ ٢٨٣ ح٨.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ٢٧٦/٧٠ ح١٢.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٧٣ - ١٦.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار: ٩٠/ ٣٧٢ ح١٦.



وعن الإمام أبي عبد الله ﷺ: من سره أن نستجاب له دعوته، فليطب مكسبه(١).

وقال الإمام زين العابدين ﷺ: والذنوب التي ترد الدهاء وتظلم الهواء حقوق الوالدين (٢٠).

وعن الإمام أبي الحسن الرضا ﷺ، قال: لا تمل من الدعاء، فإنه من الله عزَّ وجلَّ بمكان، وعليك بالصبر وطلب الحلال وصلة الرحم<sup>(٣)</sup>.



<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٨٦ ح٩ ـ باب البكاء ...

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٤٨ ح١ ـ باب في تفسير الذنوب ..

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٨٤ ح٩٧٩٢.





# ما يمنع من ذُكُر الله تعالى



قال سبحانه وتعالى في ذم المنافقين: ﴿وَلَا يَذَكُّرُونَ اللَّهُ إِلَّا قَلِيلًا﴾(١).

من علامة المنافقين إهمالهم للدعاء وذكر الله تعالى، إلا فيما يخدم مصالحهم ويبقيهم تحت حماية الإسلام ومنافعه فإنهم يذكرون الله بلسانهم فقط.

### 🏶 ٢ ـ التجارة والبيع:

قال تعالى: ﴿ بِجَالٌ لَا نُلْهِيهِمْ يَجَنَرُهُ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ ٱتَّقِيهُ (٢٠).

أباح الله سبحانه وتعالى التجارة بالأمور الحلال لكي يوسع الإنسان على نفسه وعياله في شؤون الحياة الدنيا، وفيما يوسع عليه آخرته وينجيه من هول يوم القيامة كدفع الخمس وإعطاء الصدقات المستحبة والإنفاق في سبيل الله تعالى.

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا تُعْنِيَتِ الصَّلَوَةُ فَانتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ وَإَبْنَقُوا مِن فَسَلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَمُلَكُمُ نُقُلِحُونَ﴾ (٣)

إلا أن ذلك \_ مع ضرورته \_ لا يجوز أن يلهي الإنسان عن واجباته الأخرى كالصلاة والصوم، كما لا ينبغي أن يحرمه من أثر المستحبات وثوابها، كالذكر والدعاه.

وقد ذم الله سبحانه من يقدم تجارته على عبادته فقال عزّ من قائل: ﴿وَلِذَا رَأَوَا فِيَكُرَةً أَرْ لَمُوا انفَشُورَا إِلَيْهَا وَرُكُوكَ فَالِمَا قُلُ مَا عِندَ اللَّهِ خَيْرٌ فِنَ اللَّهِنِ وَمِنَ اللِّبَكِنَةُ وَالْقَلُهُ خَيْرٌ الزَّفِيقِينَ﴾ (\*').

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ١٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النور، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الجمعة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الجمعة، الآية: ١١.



فعلى الإنسان المؤمن أن يتاجر بالحلال بما لا يتنافى مع العبادة فليذهب الى عمله وليسافر الى كل بلاد العالم ولكن لا يأكل الحرام ولا يترك الصلاة حتى في بلاد الكفر وليذكر الله أثناء ذهابه الى تجارته وأثناء عودته، وليحتّ أولاده أيضاً على ذلك.

### 会 ٣ \_ الأموال والأولاد:

وقـــال: ﴿لاَ لِلْهِكُمْ آمُولَكُمْ وَلاَ أَوْلِنَتُكُمْ عَن وَحَـَّـرِ اللَّهِ وَمَن يَفْسَلَ ذَلِكَ فَأُولَتِكَ هُمُ آلخَمِرُونَ﴾(١).

من موانع الدعاء والذكر الإلتهاء بالأموال وعدها وجمعها أو تكديسها وبالأولاد وتزيينهم وترفيههم والاهتمام بشؤونهم عن العبادة وأداء الطاعة لرازق الأموال وخالق الأولاد والمنعم عليهم وعلى الآباء بنِعَم لا تحصى قال تعالى: ﴿وَمَاتَنكُمْ مِن كُلِ مَا صَالَتُمُوّةُ وَإِن تَصَلَّى اللَّهُ عَسُرُهَما إِنَّكَ الإِنكُن لَطَلَّرُمُ كَالُهُ ﴾ (٢).

فينبغي على الإنسان المؤمن أن يلتفت الى آخرته التي دار مقرّه كما يلتفت الى دنياه التي هي دار ممرّه، ﴿وَيَمَ لَا يَنْفَعُ مَالًا وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَنَى اللَّهَ بِقَلْمٍ سَلِيمٍ﴾ (٣٠.

نعم ليس معنى ذلك نسيان الدنيا بل التوازن بينهما، كما قال أمير المؤمنين 學:

العمل لدنياك كأنك تعيش أبداً واعمل لأخرتك كأنك تموت غداً، فلك أن تعيش وتناجر
وتطور عملك وتبني مصنعك، بالطرق المشروعة، ولكن في نفس الوقت عليك أن لا
تنسى آخرتك، فاعمل صالحاً لكي تنجو من عذاب الله، وتصدق على الفقراء لكي تخفف
عنك عذاب القبر، وتوجه لزيارة أهل البيت ﷺ ليكونوا شفعاء لك يوم الفيامة، ولا
تظلم أحداً لكي لا تقف بين دي الله ذليلاً مقهوراً، الى غير ذلك من الأمور المحرمة التي
يجب تركها والابتعاد عنها أو الواجبة والمستحبة التي يجب فعلها أو يستحب، والتي
منها الدعاء.



<sup>(</sup>١) سورة المنافقون، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآية: ٨٨ ـ ٨٩.





# آثار الذكر والدعاء والاستغفار



للدعاء آثار كثيرة تستفاد من جملة من الروايات، ونعني بالآثار الأمور التي يمكن أن تنتج عن الدعاء فيما لو استجاب الله تعالى تضرُّع المتضرعين وتسبيح المسبحين.

وهذه الآثار منها ما هو تكويني والمراد منها الأمور التي تنتج عن الدعاء وتكون مرتبطةً بأمر كوني.

ومنها ما هو تشريعي والمراد منها ما ينتج عن الدعاء وتكون وجهته تشريعية. وسوف نذكر بعضاً منها:

#### ۱ - قبول العبادات:

كالدعاء لقبول الصلاة والصوم والصدقة وكافة أعمال البر والخير، إذ الإنسان عند أدائه للفرائض وأعمال البر فلا يعلم بقبول الله تعالى لها، نعم عند أدائها بشروطها يعلم بصحتها، وفرق بين الصحة والقبول، لذا إذا توجه العابد الى خالقه بالدعاء لقبول هذه الأعمال وقبل دعاؤه منه تعالى يتحقق القبول لهذه الأعمال بعد صحتها.

#### 🏶 ۲ ـ دفع البلاء:

قال تعالى: ﴿ أَمَّن يُمِيبُ ٱلنَّصْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُمِنْفُ ٱلسُّوَّ ﴾ (١١).

وفسال تسعسالسى: ﴿وَأَلُوْنَ إِذْ فَادَىٰ رَبَّتُهُ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلشَّرُّ وَأَتَ أَرْحَمُ ٱلزَّيوِينَ ۖ ۖ فَاسْتَجَسْنَا لَمُ فَكَثَفْنَا مَا يِهِ. مِن مُشَرِِّ ﴾ ("). وقال تعالى: ﴿وَيُوْمًا إِذْ نَكَادَىٰ مِن فَكَبُلُ فَاسْتَجَسْنَا لَمُ فَنَجَيْسُهُ وَأَهْلَمُ مِنَ ٱلْصَحَرْبِ ٱلْمَطْيِدِ ﴾ (").

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآية: ٨٣ ـ ٨٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنياء، الآية: ٧٦.



قال رسول الله 🏩: ادفعوا أبواب البلاء بالدعاء(١).

وعن الرضا على قال: قال علي بن الحسين على: إنّ الدعاء والبلاء ليترافقان إلى يوم القيامة، إنّ الدعاء ليرد البلاء وقد أبرم إبراماً<sup>(٢)</sup>.

وعن أبي ولاد قال قال أبو الحسن موسى هه عليكم بالدعاء فإنّ الدعاء لله والطلب إلى الله يرد البلاء وقد قدّر وقضي ولم يبق إلّا إمضاؤه فإذا دعي الله وسئل صرف البلاء صرفة (٢٠).

وعلى الإنسان الإستمانة بالله على كافة أموره وذلك لتجنب البلاءات المحتملة قبل وقوعها، والدعاء أحد الأمور التي يستطيع الإنسان الإستمانة به لدفع البلاء عنه قبل وقوعه. والبلاء إمّا الخوف من سلطان أو جار أو عدو أو مرض أو فقر أو حادث سيارة أو مكروه قد يقع أو ورطة اجتماعية أو مشكلة مالية ونحو ذلك من الأمور التي تنغص عيش الإنسان.

#### 🏶 ۲ ـ ردّ القضاء:

عن ابن أبي عمير، عن حماد بن عثمان قال: سمعته يقول: إنَّ الدعاء يرد القضاء ينقضه كما ينقض السلك وقد أبرم إبراماً<sup>(1)</sup>.

عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال لي: ألا أدلُّك على شيء لم يستشن فيه رسول الله هيه؟

قلت: بلي.

قال: الدعاء يرد القضاء وقد أبرم إبراماً وضم أصابعه (٥٠).

وعن عبد الله بن سنان قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: الدعاء يرد القضاء بعد

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٢٨٨/٩٠ ح٣.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢/٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة: ٢/ ٨٧٠.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/٢٩٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/ ٤٧٠ ح٦ و٧ و٨.



ما أبرم إبراماً فأكثر من الدعاء فإنّه مفتاح كل رحمة ونجاح كل حاجة ولا ينال ما عند الله إلّا بالدعاء وإنّه ليس باب يكثر قرعه إلّا يوشك أن يفتح لصاحبه(١).

وروى ميسر بن عبد العزيز، عن الإمام الصادق 樂路، قال: قال لي: يا ميسر، ادع ولا تقل إن الأمر قد فرغ منه، إن عند الله عزَّ وجلَّ منزلة لا تنال إلا بمسألة<sup>(٢٦)</sup>.

القضاء هو الأمر الذي قدّره الله تعالى للإنسان في الأمور المتعلقة به كعمره ورزقه وزواجه وكيفية حياته، فقد يكون مقدّر له في لوح المحو والإثبات الفقر وقصر العمر وعدم الزواج وتعاسة الحياة، فيكون الدعاء مبرماً ومغيّراً لهذه الأحوال السيّئة والقاسية.

### 🏶 ٤ ـ شفاء الأمراض والعاهات:

والروايات كثيرة في الأدعية التي تشفي الإنسان الداعي من جملة من الأمراض نذكر بعضها:

قال تعالى: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآهٌ ۖ وَرَحْمُةٌ لِلْمُؤْمِنِينِّ﴾(٣٠.

عن ابن أبي عمير، عن أسباط بن سالم، عن علاء بن كامل قال: قال لي أبو عبد الله ﷺ: هليك بالدحاء فإنّه شفاء من كلّ داء<sup>(١)</sup>.

وعن الحسين بن نعيم، قال: اشتكى بعض ولد أبي عبد الله هي ، فقال: يا بني، قل: اللهم اشفني بشفائك، وداوني بدوائك، وعافني من بلائك، فإني عبدك وابن عبدك أ.

### 🏶 ه ـ جلب الرزق أو زيادته:

وعن ابن فضال، عن يونس، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: لقد استبطأت الرزق، فغضب ثمّ قال لي: قل اللّهم إنّك تكفّلت برزقي ورزق كلّ دابّة ياخير

<sup>(</sup>١) الدعوات للراوندي: ١٧.

<sup>(</sup>٢) الكانى: ٢/٢٦٤ ح٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/٧٠.

<sup>(</sup>٥) الكافى: ٢/ ١٦٥ ح٣.



مدعق وياخير من أعطى ويا خير من سئل ويا أفضل مرتجى إفعل بي كذا وكذا<sup>(١١)</sup>.

وعن ابراهيم بن عمر اليماني، عن زيد الشحام، عن أبي جعفر على قال: ادع في طلب الرزق في المكتوبة وأنت ساجد: يا خير المسؤولين ويا خير المعطين ارزقني وارزق عيالي من فضلك الواسع فإنك ذو الفضل العظيم (١).

وعن ابن أبي عمير، عن أبان، عن أبي سعيد المكاري وغيره، عن أبي عبد الله قال ﷺ: علّم رسول الله ﷺ هذا الدعاء: فيا رازق المقلّن ياراحم المساكين يا ولي المؤمنين يا ذا القوة المتين صلّ على محمّد وأهل بيته وارزقني وعافني واكفني ما أهمنى (<sup>(۲)</sup>).

### 🐞 ٦ \_ قضاء الحاجات:

قال تعالى: ﴿ فَالْسَتَجَبَّنَا لَمُ فَكَثَفَنَا مَا بِهِ. بِن مُسُرِّّ وَمَاتَئِنَتُهُ أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَمَهُمْ رَحَمَهُ مِنْ جِندِهَا وَوَحَمَّرُىٰ لِلْمَكِينَ ﴾ (١٠) .

وقىال تىعالى: ﴿وَرَكَوْنَا إِذْ فَادَكَ رَبَّهُ رَبِّ لَا تَنَدُّنِى فَكَرُمَا وَأَنَّتَ خَبُرُ ٱلْوَرِيْبِرَك فَاسْتَجَبِّنَا لَهُ وَوَهَبِّسَنَا لَهُ يَمْجَعَنَ وَأَصْلَعْمَنَا لَهُ زَوْجَكُةً إِلَّهُمْ كَاثُواْ بُسُنِيُوك فِي ٱلْخَنْبُرُنِ وَيَتَعُوْنَكَ رَجُهُمْ وَرَحَمُهُمُ وَكَاثُواْ لَنَا خَشِوْبِينَ﴾ (٥٠).

في وصية أمير المؤمنين على البنه الإمام الحسن على: واعلم أن الذي بيده خزائن السماوات والأرض، قد أذن لك في الدعاء، وتكفل لك بالإجابة، وأمرك أن تسأله ليعطيك، وتسترحمه ليرحمك، ولم يجعل بينك وبينه من يحجبك عنه . . فإذا ناديته سمع نداك، وإذا ناجيته علم نجواك، فأفضيت إليه بحاجتك، وأبثثته ذات نفسك، وشكوت إليه همومك، واستكشفته كروبك، واستعنته على أمورك، وسألته من خزائن رحمته ما لا يقدر على إعطائه غيره من زيادة الأعمار، وصحة الأبدان، وسعة الأرزاق، ثم جعل في

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٥٥١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/٥٥١.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ٢/٢٥٥.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآيتان: ٨٩، ٩٠.



يديك مفاتيح خزائنه بما أذن لك فيه من مسألته، فمتى شئت استفتحت بالدعاء أبواب نممته، واستمطرت شآبيب رحمته (١٠).

وقال الإمام الصادق عليه : ﴿إِنَّ المُدَّاءُ فِي الرَّخَاءُ يَسْتَخْرِجُ الْحُوائِجُ فِي البِّلامُ (٢).

### 🏶 ۷ ـ سبب للهداية:

وذلك عندما يتوجه إلى الله تعالى بالدعاء لهدايته وابتعاده عن المعاصي ويستجيب الله تعالى ويهديه إلى صراط العزيز الحكيم.

فعندما يحس الإنسان عدم قدرته على ترك المعاصي فليتوجه إلى الله تعالى بالدعاء ليساعده على تركها والإقلاع عنها.

وعندما يرى من نفسه تقصيراً في أداء بعض الواجبات كالصلاة أو الصوم أو طاعة الوالدين فليتضرع إلى الله وليطلب منه التوفيق لأدائها على أكمل وأحسن وجه.

ومن دعاء الإمام علي بن الحسين على في مكارم الأخلاق: ... اللهم لا تدع خصلة تماب مني إلا أصلحتها، ولا عائبة أؤنب بها إلا حسنتها، ولا أكرومة في ناقصة إلا أتممتها. . (٣).

ومن دعائه ﷺ في الصحيفة السجادية، قال ﷺ : الحمد لله الأول بلا أول كان قبله، والآخر بلا آخر يكون بعده، الذي قصرت عن رؤيته أبصار الناظرين، وعجزت عن نعته أوهام الواصفين...(١٤).

#### 🕸 ٨ ــ الحماية الشخصية:

فــال تــعــالـــى: ﴿وَنُومًا إِذْ نَادَىٰ مِن فَكَبْلُ فَالْسَنَجْبُنَا لَهُ فَنَجَيْنَكُهُ وَالْمَلَمُ مِنَ الْمَطْيِدِ ۞ وَنَمَرْتُهُ مِنَ الْفَوْرِ الَّذِينَ كُلَّبُواْ إِنَائِينَا ۚ إِنَّهُمْ كَافُواْ فَوْمَ سَوْوٍ مُأَغَرَفَنَهُمْ أَجْمَينَ﴾ (° .

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ٣/٤٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٧٢ ح٣، ووسائل الشيعة: ٧/ ٤١ ح٢.

<sup>(</sup>٣) الصحيفة السجادية الكاملة: ١٠١.

<sup>(</sup>٤) الصحيفة السجادية الكاملة: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء، الآيتان: ٧٦، ٧٧.



فىال تىعىالى: ﴿ وَلَمَّا بَرَدُوا لِجَالُوتَ وَجُمُودِهِ قَالُواْ رَبِّكَ ٱلْذِخْ عَلَيْنَا صَمَارًا وَكَنِيتَ آقَدَامَتِكَا وَانسُدَوًا عَلَى ٱلْقَرْمِ الْحَيْرِينَ ﴿ فَلَكُومُومُ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ `` .

وقال رسول الله على: الدعاء سلاح المؤمن، وعمود الدين، ونور السماوات والأرضون (٢).

وقال 🎄: ألا أدلكم على سلاح ينجيكم من أعدائكم، ويدر أرزاقكم؟

قالوا: بلی یا رسول الله.

قال 🏩 : تدعون ربكم بالليل والنهار، فإن سلاح المؤمن الدعاء<sup>(٣)</sup>.

وقال الإمام أمير المؤمنين ﷺ : الدعاء ترس المؤمن(؛).

وفي معركة بدر حيث التقى الجمعان، دعا رسول الله في ربه واستنصره متضرعاً إليه حتى سقط رداؤه، فأنجز له الله تعالى ما وعده، وأمده بألف من الملائكة مردفين، ولاحت بشائر الإنتصار، قال تعالى: ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَأَسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِّ مُمِدُّكُمُ بِٱلْفِ يَنَ الْمَلَتِكُمُ مُرِيْفِينَ ۖ ﴾ (٥٠).

ولما دخل الإمام الصادق على المنصور العباسي، الذي ترعده بالقتل، دعا الإمام على ربه متوسلاً إليه للخلاص من الشر والعدوان، قال على يا عدتي عند شدتي، ويا غوثي عند كربتي، احرسني بعينك التي لا تنام، واكتفني بركنك الذي لا يرام (١٠).

وعن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر محمد الباقر على قال: عود نفسك من الهوام بهذه الكلمات: بسم الله الرحمن الرحيم بسم الله وبالله محمد رسول الله أعوذ بعزة الله أعوذ بقدرة الله على ما يشاء من شر كل هامة تدب بالليل والنهار إن ربى على صراط

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الأيتان: ٢٥١، ٢٥١.

<sup>(</sup>۲) جواهر الكلام: ۱۳۱/۱۲.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٤٦٨ ح٣.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٢/ ٢٨ -ع.

ه) سورة الأنفال، الآية: ٩.

<sup>(</sup>٦) المصباح: ٢٣٤.



مستقيم (١٠). وهذا أمر مهم ينبغي الإلتفات إليه، فقد يظن الإنسان أنَّ عقله ويده وسلاحه هم من يحمينه من الأعداء والشرور إلَّا أنَّ كلِّ شمى بيد الله سبحانه.

فعلى الإنسان التوسل بالله والتضرع إليه في الليل أو النهار، لدفع كل شر أو مكروه، عليه أن يتوجه إلى خالقه وحاميه ومعينه في ساحات الجهاد ليطلب النصر من الله ، ﴿وَمَا النَّمَرُ إِلَّا مِنْ عِندِ اللَّهِ النَّمَ الْمَرَيْدِ لَلْمَكِيدِ﴾ (٢٠).

فعلينا إدراك حقيقة مهمة أن العافية والنصر والضر والمنفعة كلها من عند الله تعالى ولا تنال إلّا برضاه لهذا الرضا.

وروي إذا خفت من العقرب والهوام فقل: «أحوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن برّ ولا فاجر من شر ما خلق وذراً وبراً ومن شر الهامة والسامة والعين اللامة ومن شر طوارق الليل والنهار ومن شر فسقة العرب والعجم ومن شر فسقة المجن والإنس ومن شر الشيطان وشركه ومن شر كل ذي شر ومن شر كل دابة في الليل والنهار ربي آخذ بناصيتها إن ربى على صراط مستقيم)

#### 🏶 ٩ ـ دخول الجنة:

قال الإمام الصادق ﷺ: أكثروا من أن تدعوا الله، فإن الله يحب من عباده المؤمنين أن يدعوه، وقد وعده عباده المؤمنين الاستجابة، والله مصير دعاء المؤمنين يوم التيامة لهم عملاً يزيدهم في الجنة<sup>(4)</sup>.

وذلك أن يدعو الإنسان أن يدخله الله الجنة ويرزقه من خيراتها وطيباتها وملذاتها، وأن يحشره مع الصالحين وأثمة المسلمين ﷺ.

### 4 - ١٠ ـ رفع عداب الآخرة:

وقال عيد الحواثج عند ربهم وقال المسلمين لم يدركوا نجاح الحواثج عند ربهم

<sup>(</sup>١) طب الأثمة 🚌: ١١٩، والمصباح للكفعمي: ٢٢٠.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۲٦.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجد: ١٢٠، مكارم الأخلاق: ٢٩٦ ـ ٤٠٣ باختلاف في المورد.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ١٠٨٦/٤ ح٦.



بأفضل من الدعاء والرغبة إليه والتضرع إلى الله والمسألة، فارغبوا فيما رغبكم الله فيه، وأجيبوا الله إلى ما دعاكم لتفلحوا وتنجوا من عذاب الله(١٠).

فعذاب الله شديد وجهنم جعلت للإنسان العاصي، ﴿وَقُودُهَا اَلنَّاسُ وَالْمِيَارَةُ أَمِلَتَ الْكَفِينَ﴾(٢).

#### 🕸 ۱۱ ـ طول العمر:

روي عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على قال: قال رسول الله على: من سره أن ينسئ الله عمره وينصره على عدوه ويقيه ميتة السوء فليقل حين يمسي ويصبح ثلاث مرات: سبحان الله ملء الميزان ومنتهى الحلم ومبلغ الرضا وزنة العرش (٣٠).

#### 🏶 ۱۲ ـ التوبة وغضران الذنب:

دعاه يعقرب لولده قال الإمام الصادق على الله مكث يعقوب على يدعو لولده عشرين سنة حتى علموا دعوات فدعا يعقوب لهم بها فتاب الله عليهم وهي: يا رجاء المؤمنين لا تقطع رجائي يا غياث المؤمنين أغثني يا مانع المؤمنين امنعني يا محب التوابين تب علينا<sup>(1)</sup>.

وكل إنسان منّا له ذنوب وقع بها فعلينا تذكر هذه الذنوب والتوبة إلى الله تعالى بالدعاء ليغفرها لنا ويسامحنا على أخطائنا وأن نعاهده بالتوبة النصوحة، وذلك بعدم عودتنا إلى هذه الذنوب، وتصحيح ما يترتب عليها من إعادة الصلاة وقضائها ودفع الكفارات أو طلب المسامحة ممن اعتدينا عليه أو إعادة الحقوق إلى أصحابها.

#### 🏶 ۱۳ ـ الثبات على الجهاد:

قــولــه تــعــالـــى: ﴿ رَبُنَكَ أَفَيغُ عَلَيْنَا مَبَدًا وَثَنَيْتَ أَقَدَامَنَكَا وَانصُرَاا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِينِ ﴾ (٥) كلمة طالوتية هزم به جالوت وجنوده بإذن الله وقتل داود جالوت.

<sup>(</sup>١) الكاني: ٨/٤.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) المجتنى من الدعاء المجتبى: ٣٦ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٤) المجتنى من الدعاء المجتبى: ٩.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ٢٥٠.



وإن شـاء فـلـيـقــل ﴿رَبُّنَا اَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَسْرِنَا وَثَقِيتُ أَقْدَامَنَا وَأَنصُرْنَا عَلَى اَلْقَوْرِ الصَّخَفِرَنَ﴾(١).

من كلمات الربانيين ﴿فَمَا وَهَمُوا لِمَنّا أَسَائِهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَعُمُواْ وَمَا اَسْتَكَالُواْ﴾ إلى قوله ﴿فَائَنَهُمُ اللَّهُ قَوَابَ الدُّنِيا وَحُسْنَ قَوَابِ الْآخِرَةُ﴾(٢٠).

وإن شاء فليـقـل ﴿عَلَى اللَّهِ تَوَكَّلَنَا رَبًّا لَا جَمَلَنَا فِتَـنَةً لِلْغَوْمِ الظَّلِلِينَ ۞ وَنَجْمَنَا رِهْمَوْكَ ينَ الْفَوْمِ الْكَفْهِينَ﴾(٣).

كلمات قوم موسى على نبيّنا وعليه السلام<sup>(١)</sup>.

### ا ١٤ ـ قضاء الدَّيْن:

عَنْ وَلِيدِ بْنِ صَبِيعَ قَالَ: شَكُوتُ إِلَى أَبِي عَبْدِ اللَّهِ عِيْدٌ دَيْناً لِي عَلَى أُنَاس فَقَالَ: قُلِ اللَّهُمُّ لَحْظَةً مِنْ لَحَظَاتِكَ تُبَسِّر عَلَى غُرَمَائِي بِهَا الْقَضَاءَ وَتُبَسِّر لِي بِهَا الْإِفْتِضَاءَ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ (٥). .

وروي عن رسول الله عنه تقول: «اللهم أختني بحلالك عن حرامك ويفضلك عمن سواك، (١) علمة أمير المؤمنين على : قال «فلو كان عليك مثل صبير ديناً قضاه الله عنك، (٧).

وصُبير جبل باليمن ليس جبل أعظم منه.

#### 🏶 ١٥ ـ ذهاب الوحشة:

قَالَ الصادق ﷺ: مَنْ بَاتَ فِي دَار وَبَيْت وَحْدَهُ فَلْيَقْرَأُ آيَةَ الْكُرْسِيِّ وَلْيَقُلِ: اللَّهُمُّ آيِسْ وَحْشَتِي وَآمِنْ رَوْعَتِي وَأَعِنِي عَلَى وَحْدَتِي (^٨٠.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٤٨.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآيات: ۱٤٦ ـ ۱٤٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يونس، الآيتان: ٨٥، ٨٦.(٤) خلاصة الأذكار، الفصل التاسع.

٥) الكافي: ٢/٢٥٥ ح١ إلى ٤٠.

<sup>(</sup>٦) مصباح المتهجد: ٥٦ ـ ١٨٣، مفتاح الفلاح: ٦٨.

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٨) الكانى: ٢/ ٧٢ه -١٣.



وعن علي بن ماهان قال: حدّثنا سراج مولى الرضا ﷺ قال: حدّثنا جمفر بن ديلم عن إبراهيم بن عبد الحميد عن الحلبي قال: قال رجل لأبي عبد الله الصادق ﷺ: إني إذا خلوت بنفسي تداخلني وحشة وهم وإذا خالطت الناس لا أحس بشيء من ذلك.

فقال ﷺ: ضع يدك على فؤادك وقل: بسم الله بسم الله بسم الله ثم امسح يدك على فؤادك وقل: أعوذ بعزة الله وأعوذ بقدرة الله وأعوذ بجلال الله وأعوذ بعظمة الله وأعوذ بجمع الله وأعوذ برسول الله وأعوذ بأسماء الله من شر ما أحذر ومن شر ما أخاف على نفسي تقول ذلك سبع مرات.

قال: ففعلت ذلك فأذهب الله عنى الوحشة وأبدلني الأنس والأمن(١١).

### 41 - ذهاب الخوف:

وعن مُحَمَّدُ بْنُ يَحْيَى عَنْ أَحْمَدَ بْنِ مُحَمَّد عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعِ عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ بْنِ بَزِيعِ عَنْ أَبِي إِسْمَاعِيلَ السَّرَّاجِ عَنِ ابْنِ مُسْكَانَ عَنْ أَبِي حَمْزَةَ قال: قال مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيَ ﷺ: يا أَبَا حَمْزَةَ مَا لَكَ إِذَا أُنَى بِكَ أَمْرٌ تَخَافُهُ أَنْ لا تَتَوَجَّة إِلَى بَعْضِ زَوَايَا بَيْتِكَ يَعْنِي الْقِبْلَةَ قَتْصَلُّي رَعْمَتَنِنِ ثُمَّ تَقُولَ يَا أَبْصَرَ النَّاظِرِينَ وَيَا أَسْمَعَ السَّامِمِينَ وَيَا أَسْرَعَ الْحَاسِبِينَ وَيَا أَرْحَمَ النَّاظِرِينَ وَيَا أَسْمَعَ السَّامِمِينَ وَيَا أَسْرَعَ الْحَاسِبِينَ وَيَا أَرْحَمَ اللَّاظِرِينَ وَيَا أَسْمَعَ السَّامِمِينَ وَيَا أَسْرَعَ الْحَاسِبِينَ وَيَا أَرْحَمَ اللَّهُ عَلْمَانُ عَنْ الْعَلْمَاتِ مَرَّةً سَأَلْتَ حَاجَةً.

عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ عَنْ أَبِيهِ عَنِ ابْنِ أَبِي عُمَيْرِ عَنْ هِشَامٍ بْنِ سَالِم عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ قَالَ عِيْهِ: إِذَا نَزَلَتْ بِرَجُل نَازِلَةٌ أَوْ شَدِيدَةٌ أَوْ كَرَبَهُ أَمْرٌ فَلْيَكْشِفْ عَنْ رُكْبَتَيْهِ وَذِرَاعَيْهِ وَلَيُلْصِفْهُمَا بِالأَرْضِ وَلَيُلْزِقْ جُوْجُوهُ بِالأَرْضِ ثُمَّ لَيْدُعُ بِحَاجِيهِ وَهُوَ سَاجِدٌ<sup>٢٧</sup>.

### 🏶 ۱۷ ـ دفع الأذية:

من كتاب بعض سير الأثمة على بإسناده قال: كان علي بن الحسن المقري قد آذاه رجل جندي من أصحاب إسحاق بن عمران قال: فدعوت الله عليه بدعاء الإستيصال قال: قلت: اللهم غمّه بالشر غما ولمّه بالشر لما وطمه بالشر طما وقمه بالشر قما وأطرقه بليلة لا أخت بها وساعة لا منجى له منها قال: فغضب على الجندي بعد أيام

<sup>(</sup>١) طب الأثمة 🐞: ١١٧.

<sup>(</sup>۲) الكافى: ۲/ ۱۲۵ ح۱.



إسحاق بن عمران فأمر به فضرب عنقه فقلت: لعلي بن الحسن المقري هذا الجندي الذي دعوت عليه قتل فقال: الحمد لله رب العالمين (١٠).

ووجدت في هذا الكتاب المذكور لفظ دعاء مولانا الصادق على على داود بن على الذي هلك بدعائه لفظاً فيه في حال سجوده وهو: يا ذا القوة القوية والقدم الأزلية ويا ذا المحال الشديد والنصر العتيد ويا ذا العزة التي كل خلق لها ذليل خذ داود أخذ عزيز مقتدر وافجأه مفاجأة مليك منتصر فإذا بالصياح قد علا في دار داود بن علي وإذا به قد مات (7).

#### 🕸 ۱۸ ـ منع السرقة:

عن يونس بن يعقوب عن أبي جعفر عن أبي عبد الله على قال: كل من قال هذه الكلمات واستعمل هذه العودة في كل ليلة ضمنت له أن لا يغتاله مغتال من سارق في المليل والنهار يقول بعد صلاة العشاء الآخرة: أعوذ بعزة الله وأعوذ بقدرة الله وأعوذ بمغفرة الله وأعوذ برحمة الله وأعوذ بسلطان الله الذي هو على كل شيء قدير وأعوذ بكرم الله وأعوذ بجمع الله من شر كل جبار عنيد وشيطان مريد وكل مغتال وسارق وعارض ومن شر السامة والهامة والعامة ومن شر كل دابة صغيرة وكبيرة بليل أو نهار ومن شر فساق العرب والعجم وفجارهم ومن شر فسقة الجن والإنس ومن شر كل دابة ربي آخذ فياصراط مستقيم (٣).

### 🕸 ۱۹ ـ زوال الغضب:

قال الفيض في خلاصة الأذكار: علاج الغضب الإستعاذة من الشيطان والصلاة على النبي 🏨.

وليقل: ا﴿ وَيُدْهِبُ غَيْظَ قُلُوبِهِمْ ﴾ (1) اللهم اغفر لي ذنبي وأذهب غيظ قلبي

<sup>(</sup>١) المجتنى من الدعاء المجتبى: ٥.

<sup>(</sup>٢) المجتنى من الدعاء المجتبى: ٥.

<sup>(</sup>٣) طب الألمة 44: ١١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة، الآية: ١٥.



وأجرني من الشيطان الرجيم ولا حول ولا قوة إلّا بالله العلي العظيم، (١).

وأحسن من ذلك أن يقول «اللهم أذهب عني غيظ قلبي واغفر ذنبي وأجرني من مُضلات الفتن أسألك رضاك وأعوذ بك من نارك وأسألك الفتير كله وأعوذ بك من نارك وأسألك الخير كله وأعوذ بك من الشر كله اللهم ثبتني على الهدى والصواب واجعلني راضياً عرضال ولا مضل (<sup>(۲)</sup> (عن الإمام الصادق ﷺ).

وقال 樂等: قال الله تبارك وتعالى يابن آدم أذكرني حين تغضب أذكرك حين أغضب فلا أمحقك فيمن أمحق<sup>(٣)</sup>.

### \* ۲۰ よ تخفيف سكرات الموت:

الخضر بن محمد قال: حدّثنا العباس بن محمد قال: حدّثنا حماد بن عيسى عن حريز السجستاني قال: كنا عند أبي عبد الله ﷺ فجاء، رجل فقال: يا ابن رسول الله إن أخي منذ ثلاثة أيام في النزع وقد اشتد به الأمر قادع الله له.

فقال: اللهم سهل عليه سكرات الموت ثم أمره وقال حولوا فراشه إلى مصلاه الذي كان يصلي فيه فإنه يخفف عليه إن كان في أجله تأخير وإن كانت مدته [موته]قد حضرت فإنه يسهل عليه إن شاء الله تعالى (٤٠).

وعن محمد بن جعفر المصيصي قال: حدّثنا القداح عن جعفر بن محمد عن أبيه على قال: كان علي بن أبي طالب على إذا حضر أحداً من أهله عند وفاته قال له قل: لا إله إلا الله العظيم لا إله إلا الله الحليم الكريم سبحان الله رب السماوات السبع ورب الأرضين السبع وما بينهما وما فيهن وما بينهن وما تحتهن ورب العرش العظيم والحمد لله رب العالمين فإذا قالها المريض قال: إذهب فليس بك بأس (٥).

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ١٦/١٥، مكارم الأخلاق: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ١٦/ ١٥، مكارم الأخلاق: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٤/٣، الوسائل: ١٥/٣٦٤.

<sup>(</sup>٤) طب الأنبة ﷺ: ٧٩.

<sup>(</sup>٥) طب الأنمة عليه: ٧٩.



#### # ٢١ - إبطال السحر:

عبد الله بن العلا القزويني قال: حدّثنا إبراهيم بن محمد عن حماد بن عيسى عن يعقوب بن شعيب عن عمران بن ميثم عن عباية بن ربعي الأسدي أنه سمع أمير المؤمنين على يأمر بعض أصحابه وقد شكا إليه السحر فقال: أكتب في رق ظبي وعلقه عليك فإنه لا يضرك ولا يجوز كيده فيك: بسم الله وبالله بسم الله وما شاء الله بسم الله لا حول ولا قوة إلا بالله قال موسى ما جئتم به السحر إن الله سيبطله إن الله لا يصلح عمل المفسدين فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون فغلبوا هنالك وانقلبوا صاغرين (١٠).

#### 🏶 ۲۲ ـ طرد الشيطان:

الوليد بن بينة مؤذن مسجد الكوفة قال: حدّثنا أبو الحسن المسكري عن آباته على محمد الباقر على قال: من أراد أن لا يعبث الشيطان بأهله ما دامت المرأة في نفاسها فليكتب هذه العوذة بمسك وزعفران بماء المطر الصافي وليعصره بثوب جديد لم يلبس ولبس منه أهله وولده وليرش الموضع والبيت الذي فيه النفساء فإنه لا يصيب أهله ما دامت في نفاسها ولا يصيب ولده خبط ولا جنون ولا فزع ولا نظرة إن شاء الله تعالى: بسم الله الرحمن الرحيم بسم الله بسم الله بسم الله والسلام على رسول الله والسلام على أل رسول الله والصلاة عليهم ورحمة الله وبركاته بسم الله وبالله أخرج بإذن الله منها خرجتم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى فإن تولوا فقل: حسبي الله لا إله إلا هو عليه توكلت وهو رب العرش العظيم بسم الله وبالله أدفعكم بالله أدفعكم برسول الله (٢٠).

#### 🏶 ٢٣ ـ زوال الفقر:

قال الإمام الصادق ﷺ: من قال لا حول ولا قوة إلّا بالله توكلت على الحي الذي لا يموت والحمد لله الذي لم يتخذ صاحبةً ولا ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولي من الذل وكبره تكبيراً أذهب الله عنه السقم والفقر (٣).

<sup>(</sup>١) طب الأنمة عظه: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) طب الأنعة 山 (٢)

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراوندي: ١٩٣ ح٥٣٢.



وروي أن من أراد أن يلبس ثوباً جديداً فليأت بقدح فيه ماء فيقرأ فيه: ﴿إِنَّا أَنْرَلْتُهُ في لَيْلَةِ الْفَدْدِ ﴾ عشر مرات و﴿قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدُ ۞ عشر مرات و﴿قُلْ بَالْتُهُا الْكَثِرُونَ ۞﴾ عشر مرات ثم ينضحه على ذلك الثوب فمن فعل ذلك لم يزل في رَغَد من عيشه ما بقي في ذلك الثوب سلك(۱).

وعن الإمام الصادق ﷺ: من قال في كل يوم مائة مرة: لا إله إلّا الله المملك الحق المبين. أعاذه الله من الفقر وآنس وحشته في القبر واستجلب الغنى واستقرع باب الجنة (1).

### 🕸 ۲۴ ـ الكون مع الله

قال الرسول الأعظم 🎕: فيقول الله عزّ وجلّ : أنا مع عبدي ما تحركت شفاهه''''.

من نعم الله على الإنسان أن يكون مصاحبه وحاميه ومسدده هو نفس الباري عرَّت آلاؤه.

والمراد بقوله 🎕 [مع عبدي] المعيّة المعنوية لا الموادية.

# 🏶 ۲۵ ـ وضع الأوزار

قال الرسول الأعظم 🌦: دسبق المفردون،

قيل: من هم؟

قال 🏩: «المستهترون بذكر الله، يضع الذكر [عنهم] أوزارهم فوردوا<sup>(1)</sup> يوم القيامة خفافاً<sup>(0)</sup>.

فمن آثار الذَّكر وضع الله تعالى وإزالته لأوزار الإنسان التي ارتكبها في الدنيا، ومن منّا لا يرتكب الأوزار والمعاصي، فعلينا أن نتزوّد بالدعاء والذكر لذلك اليوم العصيب.

<sup>(</sup>١) الآداب الدينية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) الدعوات للراوندي: ١١٧ ح٢٧١.

<sup>(</sup>٣) سبل السلام لابن حجر: ٢١٣/٤.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أثقالهم فيأتون..

<sup>(</sup>٥) تفسير الميزان: ٣/ ١٤٢، سنن الترمذي: ٥/ ٢٣٥ ح٣٦٦٦.



### 🏶 ۲۱ ـ ذكر الله للذاكر

قال الله تعالى لعيسى على نبيّنا وآله وعليهم السلام: "يا عيسى اذكرني في نفسك أذكرك في نفسي واذكرني في ملئك أذكرك في مَلء خير من مَلء الأدميين.

يا هيسى ألن لي قلبك فأكثر ذكري في الخلوات واعلم أنَّ سروري أن تبصبص إلي وكنَّ في ذلك حياً ولا تكن ميتًا <sup>(١١)</sup>.

وهذا من الآثار الجليلة أن يصل الإنسان الى درجة أن الله نفسه يذكره عند عباده وفي مجالسهم، ومعنى ذكر الله تعالى للعبد هو تحبيبه الى الناس وتقريبه إليهم فأين ما ذهب هذا العبد الذاكر لله تعالى فهو محترم ومصان ومقبول ومسدد وقوله نافذ.

#### 🏶 ۲۷ ـ اطمئنان القلوب

قَـَال تَـعَـَالَــى: ﴿ اَلَٰذِينَ خَامَنُوا وَتَطَمَّينُ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ اللَّهِ أَلَا بِنِكِرِ اللَّهِ تَطْمَينُ الْقُلُوبُ ('').

الحمد لله الذي جعل لنا الدعاء والذكر لكي تطمئن هذه القلوب التي تتأثر بكل شيء حولها، فالفزع والخوف والهمّ والغمّ والحزن والمرض والفقر واليأس والقنوط والبلاء. . . . كلها أمور تعتري الإنسان في الحياة الدنيا وكل سلبياتها تتجمع في القلب وعلى صحيفته، فيأتي ذكر الله تعالى ليزيل هذه الهموم والأحزان والبلاءات فتطمئن خير اطمئنان.

- 🎕 ۲۸ ـ البركة:
- 会 ۲۹ \_ حضور الملائكة:
- 🏶 ۳۰ ـ هجران الشيطان:

قال الإمام الصادق ﷺ: •وكان أبي كثير الذكر لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله وأكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله، ولقد كان يحدّث القوم وما يشغله ذلك عن ذكر الله،

<sup>(</sup>١) الكافى: ٢/٢/ ٥٠٢، أمالي الصدوق: ٦١٣، وتحف العقول: ٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ٢٨.



وكنت أرى لسانه لازقاً بحنكه بقول: لا إله إلّا الله، وكان يجمعنا فيأمرنا بالذكر حتى تطلع الشمس ويأمر بالقراءة من كان يقرأ منا، ومن كان لا يقرأ منّا أمره بالذكر.

والبيت الذي يقرأ به القرآن ويذكر الله تعالى فيه تكثر بركته وتحضره الملائكة وتهجره الشياطين ويضيء لأهل السماء كما يضيء الكوكب الدّري لأهل الأرض.

والبيت الذي لا يقرأ فيه القرآن ولا يذكر الله فيه تقل بركته وتهجره الملائكة وتحضره الشياطين (١٠).

ثلاث آثار للذكر الإلهي: بركة تحل على الإنسان وأهله تؤدي الى حسن عيشه ورقي مجتمعه، وحضور الملائكة في منزله لتزيد بركة الله تعالى وتسدده في أموره وتنفي عنه الشياطين ووسوستهم.

جعلنا الله من الذاكرين له سبحانه وتعالى.

### # ٣١ ـ الإنس في القبر:

قال الإمام الصادق ﷺ: من قال في كل يوم ماثة مرة: لا إله إلّا الله الملك الحق المبين. أعاذه الله من الفقر وآنس وحشته في القبر واستجلب الغنى واستقرع باب الحنة (٢).

ظلمة القبر ووحشته تخيف كل البشر حتى من كان من الصالحين لأن الإنسان الذي تعود على ألوان الطعام والفراش وكثرة النور حتى أصبح يخاف أو لا يرغب في الخروج ليلاً لشدة العتم، فإن مثل هذا الإنسظان كيف لا يخاف القبر الذي هو بيت الظلمة والوحشة، نعم هناك ما ينجى من ذلك ألا وهو ذكر الله تعالى.

### 🏶 ٣٦ ـ الجلوس في رياض الجنة:

قال رسول الله على: «من أحب أن يرتع في رياض الجنة فليكثر ذكر اللها(٣).

رياض الجنة مرتبة من مراتب الجنة أو درجة عالية لا ينالها إلا من عمل عملاً

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٤٤٩، تحف العقول: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الدعرات للراوندي: ١١٧ -٢٧١.

<sup>(</sup>٣) تفسير مجمع البيان: ٨/ ٣٠، تفسير الصافى: ١/ ٤٠٨.



مخصوصاً منه الذكر والتسبيح، ولعل الرتع في الرياض هو حرية التصرف في تلك الرياض لا مجرد الجلوس.

- 🏶 ٣٣ ـ حب الله تعالى له:
  - 帝 21 براءة من النار:
  - 🏶 ٣٥ ـ يراءة من النفاق:

ثلاثة آثار في حديث النبي الأعظم الله أولها حب الله للعبد الذّاكر والمسبّح ومعنى حب الله تعالى رضاه سبحانه وتعالى على العبد وأفعاله وتقريبه من النور المطلق للباري تعالى.

وثانيها صكّ براءة يضمن له عدم دخول النار وطبقاتها .

وثالثها خلق قلبه من النفاق الذي هو الكفر الباطني.

- 🏶 ٤٠ \_ زيادة حب العبادة:
  - 🕸 ۱۱ ـ عدم السهو:
- 🏶 ٤٢ ـ النجاة من البلاء والعذاب:

قال الرسول الأعظم في: •قال الله تمالى: إذا علمت أن الغالب على عبدي الإشتغال بي تقلت شهوته في مسألتي ومناجاتي فإذا كان عندي كذلك فأراد أن يسهو [حلت] بينه وبين أن يسهو أولئك أوليائي حقاً أولئك الأبطال حقاً أولئك الذين إذا أردت أن أهلك الأرض عقرية زوتها عنهم من أجل أولئك الأبطاله(٢).

ثلاثة آثار أُخرى في حديث واحد للنبي الأعظم 🎕 أولها تحبيب العبادة للذَّاكر حتى يعشقها كما يعشق الإنسان شهوته، وتصبح ملاسقة له ومندكة فيه.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة: ٧/١٥٤ ح٨٩٨٥، مائة منقبة: ٦٦، بحار الأنوار: ٢٧/ ١١٥.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان: ١/ ٣٤١.



وثانيها عدم غفلت الذاكر عند العبادة، وهي زيادة عناية الله تعالى بالذاكر وشكره تعالى له بسبب كثرة العبادة والذّكر .

وثالثها نجاته من عقوبات الله تعالى في الدنيا والبلاءات الإلهية التي تحلّ على أهل الأرض بسسب كثرة المعاصي والذنوب، فإن هذه العقوبات لا تفرق بين مذنب وغير مذنب لأن البلية تعمّ لكن للذّكر أثر مهم في النجاة من ذلك.

ولقد سمعنا الكثير من ذلك في بعض أمكنة الزالزل والكوارث الطبيعية كيف كان بعض الناس يخرج من مكان الكارثة قبل دقائق ومنهم من كان يدخل إليه قبل دقائق.

### 🏶 ٤٣ ـ يصبح خير أهل المسجد:

قال الإمام الصادق 郷؛ جاء رجل إلى النبي 🏙 فقال: من خير أهل المسجد؟ فقال: أكثرهم لله ذكرأ<sup>(١)</sup>.

الدخول الى المسجد من المستحبات الأكيدة خاصة إذا كان قبل أداء الفرائض، ويزيد الأمر خصوصية فيما إذا اشتغل العبد بالعبادة طيلة تواجده في المسجد، ومن آثار ذلك أنه يكون أفضل من دخل الى المسجد بسبب كثرة النسبيح والذّكر.

### 像 11 ـ لا يقع في الحسرة والوبال:

قال النبي الأعظم ﷺ: «ما من قوم اجتمعوا في مجلس فلا يذكروا اسم الله تعالى ولم يصلوا على نبيهم إلّا كان ذلك المجلس حسرة ووبالا عليهم، (۱).

ترك ذكر الله تعالى معناه الإشتغال بذكر الدنيا وملذاتها أو الكلام على الناس بالإستغابة أو البهتان أو افتعال الفتن مما يدخل الإنسان في المعصية فيندم في الدنيا على ما يترتب على الفتن والغيبة في المجتمع التي قد تسبب له مشاكل اجتماعية أو عائلية، هذا مضافاً الى ندمه يوم القيامة عند معاقبة الله تعالى له على الذنوب.

#### 🏶 ه ٤ ـ لا تزول عنه البركة:

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٤٤٩، تحف العقول: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢/ ٤٩٧ ح٥، الوسائل: ٧/ ١٥٢ ح ٨٧٨، مكارم الأخلاق: ٥٧٥.



#### ※ 13 \_ حضور الملائكة:

### 🏶 🗘 ـ عدم حضور الشياطين:

قال الإمام الصادق 樂؛ و. . البيت الذي لا يقرأ فيه القرآن ولا يذكر الله فيه تقل بركته وتهجره الملائكة وتحضره الشياطين(١٠) .

وهو الأمر المعاكس الذي تقدم في آثار الذّكر فعند ترك التسبيح والذّكر فسوف تزول الآثار الإيجابية لتحل مكانها الآثار السلبية فتزول البركة وتغيب الملاتكة لتحضر الشياطين، وعمل الشياطين معروف في غِواية الناس وأمرهم بالمنكرات والمعاصي.

### 🏶 ۱۸ ـ لا يلاحقه الشيطان القرين:

قال تعالى: ﴿وَمَن يَقشُ عَن ذِكْرِ ٱلزَّحْنِينَ نُقَيِّضَ لَمُ شَبْطَكُنَا فَهُوَ لَمُ قَرِينٌ ۞﴾(``

وهو من أشد الآثار السلبية لترك الذكر بل هو أمر مخيف فعند ترك الإنسان للذكر الذي هو غالباً من الأمور المستحبة نجد أن الله تعالى لا يجعل حائلاً بين المبد وبين الشيطان بل يتركه يحتنكه فيلازمه حتى يصبح قرينه السوء الذي يبقى يغويه في الحياة الدنيا وهو معه في قبره يبشره بالعذاب ويضله عن طريق الصراط حتى يورده جهنم وبئس المصير.

روى الشيخ الصدوق في أول أماليه عن قيس بن عاصم أنه وفد مع جماعة من بني تميم الى النبي ، وطلب منه موعظة نافعة فوعظه ، قال قيس بن عاصم: وفدت مع جماعة من بني تميم الى النبي ، فدخلت وعنده الصلصال ابن الدلهمس، فقلت: يا نبى الله عظنا موعظة ننتفع بها فإنا قوم نعبر (نعمر) في البرية.

فقال رسول الله على: يا قيس ان مع العز ذلا وان مع الحياة موتا، وإن مع الدنيا آخرة، وان لكل شي حسيباً، وعلى كل شي رقيباً، وان لكل حسنة ثواباً ولكل سيئة عقاباً ولكل أجل كتاباً...

اعلم يا قيس لا بدّ لك يا قيس من قرين بدفن معك وهو حى وتدفن معه وأنت

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٤٤٩، تحف العقول: ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الزخرف، الآية: ٣٨.



ميت، فإن كان كريما اكرمك وإن كان لئيما اسلمك، ثم لا يحشر إلا معك ولا تبعث إلا معه، ولا تسأل إلا عنه، فلا تجعله إلا صالحاً، فإنه إن صلح أنست به، وإن فسد لا تستوحش إلا منه، وهو فعلك.

فقال: يا نبي الله أحب أن يكون هذا الكلام في أبيات من الشعر نفخر به على من يلينا من العرب، وندخره: فأمر النبي 🏩 من يأتيه بحسان.

قال: فأقبلت افكر فيما اشبه هذه العظة من الشعر، فاستتب لي القول قبل مجئ حسان.

قلت: يارسول الله، قد حضرتني أبيات أحسبها توافق ما تريد فقلت:

تخير خليطا من فعالك إنما قرين الفتى في القبر ما كان يفعل ولا بدّ بعد الموت من أن تعده ليوم ينادى المرء فيه فيقبل فإن كنت مشغولاً بشي فلا تكن بغير الذي يرضى به الله تشغل فلن يصحب الإنسان من بعد موته ومن قبله إلا الذي كان يعمل ألا إنما الإنسان ضيف لأهله يقيم قليلاً بينهم ثم يرحل(1)

#### 🏶 ٤٩ ـ عدم قساوة القلب:

قال تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْقَسِيمَةِ قُلُوبُهُم بَن ذِكْرِ اللَّهِ أَوْلَتِكَ فِي صَلَالٍ ثَبِينٍ ﴾ (٣).

قسوة القلب نتيجة كثرة المعاصي خاصة المعاصي القلبية كالغيبة والنميمة والكذب وأكل الحرام والربا، وعندما يقسو قلب الإنسان ويسهل عليه ظلم الناس وأذيتهم ومن أصبح ذلك حاله كيف يذكر الله تعالى ويسبحه.

#### 🟶 ٥٠ ـ عدم الخسارة

قىال تىمىالى: ﴿ اَسْتَمْوَدُ مَلْتِهِمُ النَّيْطَانُ فَأَسْتُهُمْ وَكُو اللَّهِ أَوْلَتِكَ حِزْبُ النَّيْطَانُ أَلَا إِنَّ حِزْبَ النَّيْطَينِ ثُمُ لَلْتُومِينَ ۖ ۖ ﴾ ```

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصدرق: ١٢ ـ ١٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الزمر، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المجادلة، الآبة: ٢٠.



وهي نتيجة حتمية فمن يترك الذكر ويعرض عنه التسبيح فيحرم نفسه من الآثار الجمّة التي تقدمت فإنه خاسر في الدنيا والآخرة.

### اه ـ عدم نسيان النفس

قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنْفُهُمُ أَوْلَتِكَ هُمُ ٱلْفَسِفُونَ ۞ ﴿ ` ` .

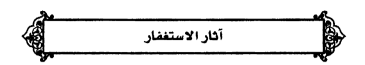
معنى نسيان الله سبحانه نسيان عبادته تعالى وتسبيحه وذكره، فمن يترك الذكر وكل ما يقرب العبد الى الله تعالى فبطبيعة الحال أن ينساه الله ومعنى نسيان الله له هو عدم رحمته ومغفرته له وإبعاده عن التسديد الإلهى والمدد الفيبى وإيكال العبد الى نفسه.

اللهم فصلّ على محمد وآله ولا تكلني إلى نفسي طرفة عين أبداً ولا إلى أحد من خلقِك فإنك إن وكلتني إليها تباعدني من الخير وتقربني من الشر<sup>(١٢)</sup>.



سورة التوية، الآية: ٦٧.

<sup>(</sup>٢) مصباح المتهجد: ٢١٥ رقم ٣٢٠.



#### 🦚 ۱ ـ عدم الفضيحة:

قال الإمامُ عليٌّ عَلِيُّةٌ: تَمَطَّرُوا بِالإستِنفارِ لاتَفضَحْكُم روائحُ الدُّنوبِ(١).

من الآثار السلبية للذنوب هي الفضيحة وانتشار الفعل السئ بين الناس، وكأن للذنوب أثر سيال ينتشر في الأمكنة القريبة ثم يتمدد الى الأمكنة البعيدة، لذا شبه بأنه له رائحة كالهواء الملوث فإنه يتسرب الى كل مكان لم نتحصن به، وما يحصن الإنسان من فضيحة الذنوب هو الاستغفار. وهذ أثر إجتماعي ينبغي التأمل فيه والتزام الحذر، فعلى كل من لم يصل الى درجة العصمة وترك الذنوب أن يواظب على الاستغفار في أوقات فراغه وبعد صلاته.

وقال رسول الله عنه: للمؤمن اثنان وسبعون ستراً فإذا أذنب ذنباً انهتك عنه ستر، فإن تاب رده الله إليه وسبعة معه، وإن أبى إلا قدماً قدماً في المعاصي تهتكت عنه أستاره، فإن تاب ردها الله إليه ومع كل ستر منها سبعة، فإن أبى إلا قدماً قدماً في المعاصي تهتكت أستاره وبقي بلا ستر وأوحى الله تعالى إلى ملاتكته أن استروا عبدي بأجنحتكم فإن بني آدم يغيرون ولا يغيرون، وأنا أغير ولا أغير، فإن أبى إلا قدماً في المعاصي شَكَت الملائكة إلى ربها ورفعت أجنحتها وقالت: يا رب إن عبدك هذا قد أقذنا مما يأتي من الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

قال: فيقول الله تعالى لهم: كفوا عنه أجنحتكم، فلوعمل الخطيئة في سواد الليل أو في ضوء النهار أو في مفازة أو قعر بحر لأجراها الله تعالى على ألسنة الناس فاسألوا الله تعالى أن لا يهتك أستاركم(٢).

<sup>(</sup>۱) البحار: ۹۲/۸۷۲/۷.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٣٦٣/٧٣ ح٩٣، باب ١٣٧، ونوادر الراوندي: ٦.



فللذنوب أقذار يصل أثرها الى الملائكة وفعلها الى ألسنة الناس وكفى بذلك فضحة.

### 🏶 ۲ ـ الاستغفار أمان:

عنه ﷺ: كانَ في الأرضِ أمانانِ مِن هذابِ اللهِ، وقد رُفِعَ أَحَدُهُما، فَدُونَكُمُ الْآخَرَ فَتَمَسَّكُوا بِهِ: أَمَّا الأَمانُ الذِي رُفِعَ فَهُو رَسُولُ اللهِ ﴿، وأَمَّا الأَمانُ الباقِي فَالْإسْتِغْفَارُ، قَالَ اللهُ تَمَالَى: ﴿وَمَا كَانَ أَلَهُ لِمُنْزِبَهُمْ وَأَنتَ نِبِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُمَوَّبَهُمْ وَأَنتَ نِبِمْ وَمَا كَانَ اللهُ مُمَوِّبَهُمْ وَمُن يَبِمُ مَا اللهِ اللهُ اللهُولِيَّالِمُ اللهُ الل

وقال رسولُ اللهِ عَلَى: أَنزَلَ اللهُ هَلَى المَالَينِ لأَمْتي: ﴿وَمَا كَاتَ اللهُ لِمُنْذِبَهُمْ وَأَتَ فِيهِمْ وَمَا كَاتَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَقَيْرُونَ ﴿ فَإِذَا مَضَيتُ تَرَكتُ فِيهِمُ الاستِفْفَارَ إلى يَومِ القِيامَةِ (٣٠).

والمواد هنا بالعذاب الدنيوي كالخسف والهدة والزلازل والبلاءات عموماً كنقص العمر والرزق ونحو ذلك، والسبيل هو الاستغفار.

وتقدم في أهمية الاستغفار كون أهل البيت ﷺ أمان للأمة.

### 🏶 ۲ ـ رفع العذاب:

قال الإمامُ علي عليه: إنّ الله مَزُوجلٌ إذا أرادَ أن يُصِيبُ أهلَ الأرضِ بعَذَابِ قالَ: لولا اللّين يَتحابُونَ بجَلالِي، ويَعمُرُونَ مساجِدي، ويَستَغفِرونَ بالأسحارِ، لأنزَلتُ عذابي ('').

وهو بمعى رفع الأمان المتقدم، نعم فيه إشارة الى أن المستغفرين بالأسحار غير المذنبين العاصين، فكأن أهل المعاصي يستحقون العذاب والخزي في الحياة الدنيا ولكن من أجل المؤمنين ورعاية لآثار الاستغفار المهمة رحم الله عباده برفع العذاب عن الجميم. شكراً لله تعالى على هذه النعمة والرحمة.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٢٥٥ و٨٨.

<sup>(</sup>٣) كتر العمّال: ٢٠٨١.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ١١/٣٧٤/١١.



### الغاء الذنب: 🛊 🛊

قال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: إنّ المَبدَ إذا أذنَبَ ذَنباً أُجُلَ مِن عُدوَة إلَى الليلِ، فإن استَغفَراللة لم يُكتَب هليو(١٠).

عنه ﷺ: مَن عَمِلَ سَبِّعةً أَجُّلَ فيها سَبِعَ ساحات مِن النهارِ، فإن قالَ: اُستَغفِرُ اللهَ الذي لا إِلَّا هِو الحَيُّ القَيُّومُ ـ ثلاثَ مَرَّات ـ لم تُكتَبُ علَيهِ<sup>(۲)</sup>.

قال رسولُ اللهِ عَلَيْهِ الْمَبَدُ بِالْحَسَنةِ فَيَعمَلُها، فإن هُو لَم يَعمَلُها كَتَبَ اللهُ لَهُ حَسَنةً بحُسنِ نِيَّتِو، وإن هُو عَمِلَها كَتَبَ اللهُ له عَشراً، ويَهُمُ بالسيّنةِ أن يَعمَلُها فإن لم يَعمَلُها لم يُكتَب علَيو شيءٌ، وإن هُو عَمِلَها أَجُل سَبعَ ساعات، وقالَ صاحبُ الحَسَناتِ لماحِب السَّيّناتِ وهُو صاحبُ الشَّمالِ: لاتَمجَل صبى أن يُتْبِعَها بحَسَنة تَمحُوها؛ فإنَّ اللهُ لما يَتُوجلُ فَو السَّفِفارِ، فإن هُو قالَ: استَففِرُ اللهُ وَرو الله إلا أَلهُ لَا هُو عالَ استَففِرُ اللهُ الذي لا إله إلا هُو عالِمُ الغَبِ والشَّهادَةِ العزيزُ الحكيمُ الففورُ الرَّحيمُ ذُوالجلالِ والإكرامِ واتوبُ إلَيهِ، لم يُكتبُ عليهِ شيءٌ، وإن مَقسَت سَبعُ ساعات ولم يُعيِفها بِحَسَنة والسِّففار قالَ صاحبُ الحَسَناتِ لصاحبِ السَّيْناتِ: اكتُبُ على الشَّهِيُّ المَحروم (١٣).

يغمة أخرى إلهية وهي تعجيل احتساب الحسنة قبل ارتكاب ما يلغيها من الذنوب وفي المقابل تأخير احتساب الذنب سيئة عسى أن يقوم هذا الفاعل للمذنب بالاستغفار فعندها وكأنه لم يذنب، نعم معه مهلة سبع ساعات وهي وقت كاف للتأمل ومراجعة النفس ومعوفة آثار الذنوب وعواقبها على النفس والمجتمع والأهل نستغفر الله ونتوب إليه من كل ذنب.

#### 🕸 ٥ ـ جلب الرزق:

قال أمير المؤمنين ﷺ: أكثروا الاستغفار تجلبوا الرزق(نا).

جلب الرزق هو الإتيان به بعد أن كان معدوماً، بخلاف ما يأتي من زيادته أو

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲/ ٤٣٧ ح١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۲/۴۲۶ ح۲.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٤٣٧/١ وح٢ وص ٤/٤٦٩.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٢٥٦/٢.



تعجيله، فالزيادة معناها أنه يوجد رزق ولكنه قليل لا يكفي لمؤونه العيال، وكذلك تعجيل الرزق فهو مقدر ولكنه مؤخر وصوله لأسباب معينة فيأتي الاستغفار ليزبل العقبات ليصل بسرعة، وكذلك الرزق من حيث لا يحتسب كما يأتي فهو رزق غير متوقع ومن أسباب غير متوقعة.

أما جلب الرزق فهو حدوثه مجدداً بعد انقطاعه وفي الجملة الاستغفار له أثر كبير على رزق الإنسان وزيادة ماله وعقاراته عن الطريق الشرعى والمحلل.

### 🏶 ٦ ـ زيادة الرزق والمال:

قىال تىمىالىمى: ﴿فَفَكُ ٱسْتَغَيْرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَانَا ۞ يُزِيلِ ٱلشَمَاةَ عَيْكُم يَذَوَادَا وَشُدِدَكُمْ بِأَمْوِلَ وَيَبِنَ رَجِيْعَالِ لَكُرُ جَنَّسِ وَيَجْعَل لَكُمْ ٱلْتَبَا﴾('' .

وقـــال:﴿وَرَمَقُورِ اَسْتَغْهِـُرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّرَ ثُوبُوا إِلَيْهِ بُرْسِيلِ السَّمَلَة عَلَيْكُمْ فِدُولاً رَبَوْدَكُمْ فَوَةً إِلَىٰ فُوْتِيكُمْ وَلاَ نَوْلُوا بُمْسِرِينِكِ ۞﴾(٢).

وقال سبحانه: ﴿وَأَنِ اسْتَغَيْرُوا رَبَّكُو ثُمَّ ثُولُوا إِلَيْهِ بُنَيْقَكُمْ تَنَمَّا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ شُسَمًى وَيُؤْتِ كُلُّ ذِى فَضَلِ فَضَلَمْ﴾(٣).

وقال الإمامُ عليٌّ ﷺ: الاستِغفارُ يَزِيدُ في الرَّزقِ<sup>(1)</sup>.

وقال على الله والمُ وقد جَمَلَ الله سبحانهُ الإستِغفارَ سَبَباً لِلدُّرورِ الرَّرْقِ ورَحمَةِ الخَلقِ، فقالُ سبحانهُ: ﴿اَسْتَغْفِرُا رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَنَارًا﴾ فَرَحِمَ اللهُ امراً استَقبَلَ تُوبَتَهُ، واستَقالَ خَطبِتَهُ، وبادَرَ مَنِيْتَهُ ( ٩٠٠ .

عنه ﷺ للما شَكا إلَيهِ أحرابيُّ شِدَّةً لَحِقَتهُ، وضِيقاً في المالِ، وكَثْرَةَ المِيالِ ـ: علَيكَ بِالإستِغفارِ؛ فإنَّ اللهَ هَزُوجلٌ يقولُ: ﴿ اسْتَغْيْرُا رَبُّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارُ﴾ الآيات.

<sup>(</sup>١) سورة نوح، الآيات: ١٠ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة هود، الآية: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٩٣/٢٧٧/٤.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الخطبة ١٤٣.



فعادَ إِلَيهِ، فقالَ: يا أميرَ المؤمنينَ، إِنِّي قدِ استَغفَرتُ اللهَ كثيراً وما أرى فَرَجاً مِمّا أنا فيه! فقالَ: لَخلِصُ يَتُنَكَ، وأطِغ رَبُّكَ، وأللهُ عَلَمْني، قالَ: الخلِصُ يَتِنَكَ، وأطِغ رَبُّكَ، وأَفِل مَن كُلَّ ذَنب قَوِيَ عَلَيهِ بَدَني بعافِيَتِكَ... صَلِّ على خِيرَتِكَ مِن خُلُ ذَنب قَوِيَ عَلَيهِ بَدَني بعافِيَتِكَ... صَلِّ على خِيرَتِكَ مِن خُلِقِكَ مِن خُلِلً الطَّائِينَ الطاهِرينَ، وقَرِّجُ عَنِي...

قال الأعرابيُّ: فَاستَغفَرتُ بذلكَ مِراراً، فَكَشَفَ اللهُ عَنِّي الغَمَّ والضَّيقَ ووَسَّعَ عَلَيًّ في الرِّزقِ وأزالَ الِمحنَةُ<sup>(۱)</sup>.

# عنه ﷺ: اِستَغفِرْ تُرزَقْ (٢).

آيات وروايات يعضد بعضها بعضاً للدلالة على أن الاستغفار سبب حقيقي لزيادة الرزق، نعم ليس هو السبب الوحيد فالصدقة وطاعة الوالدين والمعروف كلها أمور نزيد في الرزق. الاستغفار خاصة من غير ذنب له أثر على الإنسان فمن يرى ضيقا في رزقه ورزق عياله فعليه بالاستغفار فإن الله تعالى يزيد في رزقه ويوسع فيه والله يضاعف لمن بشاء.

وسوف يأتي في آثار الذنوب أنها تقلل الرزق فتدبر حالك وأحوال عيالك بترك المعصية واللجوء الى الله تعالى وطاعته.

### 🏶 ٧ ـ تعجيل الرزق:

بالأسانيد الثلاثة عن الرضا، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: من أنعم عرَّوجلٌ عليه نِعْمة فليحمد الله، ومن استبطأ الرزق فليستغفر الله، ومن حزنه أمر فليقل: لا حول ولا قوة إلا بالله (٢٣).

نِعم الله كثيرة لايستطيع مخلوق إحصاءها وبالتالي فالمطلوب قحمد الله، بعدد لا يحصى، بل نفس توفيق الحمد أو الاستغفار نعمة كبرى من الله تعالى يستحق عليها الحمد والتكبر. ومن آثار الاستغفار تعجيل الرزق بعد استبطائه، وليس معنى تعجيل

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة: ٣/٢٢٧/ م ٣٠٨٦.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ۱۳۹۸٦/۱۲۲/۱۲۲،

<sup>(</sup>٣) البحار: ٩٣/ ٢٧٧ ح٢، باب ١٥، وعيون الأخبار: ٢/ ٤٦.



الرزق حصوله قبل أوانه أو خروج عن تقدير الله للعبد لما يصلح أمره من الفقر والغنى، بل سبحانه وتعالى جعل الاستغفار سبباً لتعجيل الرزق كما جعل السعي والتجارة كذلك. فحتى لو كان الفقر فيه مصلحة للعبد فإن الاستغفار يعجل بالرزق للإنسان بعلم الله وحكمته.

### 🏶 ٨ ـ الرزق من حيث لا يحتسب:

قال رسولُ اللهِ ﷺ: مَن أكثَرَ الاستِغفارَ جَعَلَ اللهُ لَهُ مِن كُلِّ هَمَّ فَرَجاً، ومِن كُلِّ ضِيق مَخرَجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب<sup>(۱)</sup>.

وهو من الآثار التي تشجع بني البشر على الاستغفار والإكثار منه، وهو غير ما تقدّم من جلب الرزق أو زيادته بل المراد مجيء الرزق من موارد غير متوقعة، من قبيل الإرث غير المحتسب أو الهدية أو الجائزة فكلها نعم إلهية نتيجة الاستغفار.

### 🏶 ٩ ـ تفريج الهم والضيق:

قال رسولُ اللهِ ﷺ : مَن أكثَرَ الاستِغفارَ جَعَلَ اللهُ لَهُ مِن كُلِّ هَمَّ فَرَجاً، ومِن كُلِّ ضِيق مَخرَجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب<sup>(٢)</sup>.

قال 🎎 : مَن كَثُرَتْ هُمومُهُ فَعلَيهِ بالإستِغفارِ (٣) .

الهم هو الحالة التي تحصل للإنسان نتيجة المرض أو الفقر أو المصيبة أو البلاء أو الحبس ونحو ذلك، حيث يصل الإنسان إلى حالة نفسية وإحباط مادي ومعنوي إذا طال يخشى على صاحبه من الكآبة الدائمة والمرض النفسي الذي يصعب علاجه، وقد يؤدي

<sup>(</sup>١) نور الثقلين: ٥/ ٥٥٧/ ٥٤.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين: ٥/ ٣٥٧/ ١٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ٨/٩٣/٥٦.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٩٣/ ٢٨٠ ح١٨، باب ١٥، والمحاسن: ٤٣.



بالبعض الى أذية نفسه وقد يصل الى الإنتحار خاصة عند غير المؤمنين. إلا أن الله للطفه بعباده ورحمته لهم جعل ما ينفس ويزيل الكرب ويعيد الإنسان الى حياته الطبيعية ليمارس نشاطه. ويكمل مسيرة حياته يستفيد ويفيد، ألا وهو قول: أستغفر الله، نعم ليس من الضروري أن تكون سبب الهم والضيق المعصية وارتكاب الذنب وعليه فهذا من الموارد التى يستحب فيها الاستغفار من دون ذنب مقترف.

#### 🕸 ۱۰ ــ زوال الشدائد والمهمات:

وعن محمد بن الريان قال: كتبت إلى أبي الحسن الثالث على أسأله أن يعلمني دعاء للشدائد والنوازل والمهمات وأن يخصني كما خص آباؤه مواليهم فكتب إلي: إلزم الاستغفار.

الشدائد تشبه الهموم والضيق الذي تقدّم.

أما المهمات فالمراد بها المهام الصعبة التي تواجه الإنسان نحو المهام التجارية أو الإقتصادية أو البيئية أو التعليمية. ونحو ذلك من شؤون الحياة المختلفة التي يمارسها الإنسان ويصعب اجتيازها أو تتعقد في نقطة معينة خاصة في هذه الأزمنة التي قلّ فيها العمل قربة الى الله تعالى حيث أصبح الإنسان إذا أراد أن ينجز معاملة ما في إدارة أو مؤسسة يحتاج الى عناء كبير لكثرة التعقيدات الإدارية ولقلة اهتمام الموظف بعمله ووقته والتزامه أمام الله ولفهمه الخاطئ للحياة أنها مادية محض، مع أن خدمة الناس من أفضل المستحبات التي تنير ظلمة القبر وتوسّعه وتجعل له أنيساً بدل الوحشة والملل.

جعلنا الله من العاملين بنوايا صادقة وقربة لله تعالى.

### ا ١١ ـ كشف الغم وإزالة المحن:

عن أمير المؤمنين ﷺ ـ لمّا شكا إلَيهِ أعرابيُّ شِدَةً لَحِقَتُهُ، وضِيقاً في المالِ، وكَثرَةَ العِيالِ ـ: حَلَيكَ بِالاستِغفارِ؛ فإنَّ اللهُ عَزَّ وجلَّ يقولُ: ﴿اسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارَ﴾ الآيات.

فعادَ إلَيهِ، فقالَ: يا أميرَ المؤمنينَ، إنّي قدِ استَغفَرتُ اللهَ كثيراً وما أرى فَرَجاً مِمّا أنا فيه! فقالَ: لَمَلَّكَ لا تُحيِنُ أن تَستَغفِرَ. قالَ: عَلَّمْني، قالَ: أخلِصْ نِيْتَكَ، وأطِغ



رَبَّكَ، وقُل: اللهُمْ إنّي أستَغفِرُكَ مِن كُلِّ ذَنب قَوِيَ علَيهِ بَدَني بعافِيَتِكَ... صَلَّ على خِيَرَتِكَ مِن تَحلقِكَ محمّد النبيِّ ﴿ وَآلِهِ الظَّلْبِينَ الطاهِرينَ، وفَرِّجْ عَني...

قَالَ الأعرابيُّ: فَاسْتَغَفَرتُ بذلكَ مِراداً، فَكَشَفَ اللهُ عَنِّي الغَمَّ والضَّيقَ ووَسَّعَ عَلَيَّ في الرِّزقِ وأزالَ الِمحنَةُ(١).

#### ۹۲ \_ جلاء القلوب:

قال رسول الله 🎎: إن للقلوب صداء كصداء النحاس، فاجلوها بالاستغفار.

الصدأ مادة تنتج على النحاس نتيجة الإستعمال أو قلة النظافة وهناك أدوية تزيل أثر الصداء عن النحاس حتى يعود جديداً لماعاً وتشبيه القلوب بالنحاس يأخذ هذا المعنى ويكون الاستغفار الدواء الذي يجلي القلب ويطهّره من الرين والمعاصي الذي تطبع على القلوب.

قال رسولُ اللهِ ﷺ: إنَّ المؤمنَ إذا أَذَبَبَ كَانَتَ ثُكِنَةٌ صَوداءُ في قَلبِهِ، فإن تابَ ونَزَعَ واستَغفَرَ صُفِلَ قَلبُهُ مِنهُ، وإن ازدادَ زَادَت، فللكَ الرانُ الذي ذَكَرَهُ اللهُ تعالى في كتابِهِ ﴿كَلَّ بِزَّ رَنَ عَلَى ظُوْمِهِ مَا كَافُلُ يَكْمِيرُنَ ۞﴾(٢٠).

كما أن الذنوب والمعاصي تسوّد صحيفة القلب وتلوّثه كذلك الاستغفار (إضافة للتوبة وترك الذنوب) يجلو ويصقل القلب حتى يعود الى فطرته كيوم ولدته أمه.

#### 🏶 ۱۳ ـ المتاع الحسن:

قال تعالى: ﴿وَأَنِ اسْتَغْيِرُواْ رَبِّكُو ثُمَّ ثُولُواْ إِلَيْهِ بُنَيْقَكُمْ ثَنَمًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ شُسَقَى وَوْفِ كُلّ فِى فَضْلِ فَضَلَةٌ﴾ "".

المتاع الحسن هو العيشة الكريمة الراضية بحيث يتنعم الإنسان ويستفيد من النعم الالهية من دون شوائب ومنغصات.

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة: ٣/ ٢٢٧٧/ - ٣٠٨٦.

<sup>(</sup>۲) نور الثقلين: ٥/ ٣٤/ ٢٤.

<sup>(</sup>٣) سورة هود، الآية: ٣.



#### 41 - زيادة البنون:

قىال ئىعىالى: ﴿ فَلْلَتُ اَسْتَغْفِرُهَا رَبُّكُمْ إِنْهُ كَانَ غَفَادَ ۞ يُرِيلِ السَّمَةَ عَيْكُم يَذَوَادَ ۞ وَشِّدِدَكُمْ إِنْهَالِ وَيَهِنَ وَجَسَلَ لَكُوْ جَسْنِ وَجَعْلَ لَكُوْ أَشْرًا﴾ (' ).

من الآثار الاجتماعية للاستغفار زيادة البنين، وهو كناية عن عدم قلة النسل وعدم كثرة العقم، والأمة التي يكثر فيها العقم تصاب بكثير من المشاكل الاجتماعية بل والعسكرية ومن هنا ينبغي نشر ثقافة الاستغفار وأثرها على المجتمع إن من ناحية المال والرزق كما تقدّم أم من جهة زيادة النسل.

#### 🏶 ١٥ ـ لم يحرم التوبة:

العسكري، عن بدر بن الهثيم، عن علي بن المنذر، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الصباح، عن الإمام الصادق عليه قال: من أعطي أربعاً لم يحرم أربعاً: من أعطي اللدعاء لم يحرم الإجابة، ومن أعطي الاستغفار لم يحرم التوبة، ومن أعطي الشكر لم يحرم الزيادة، ومن أعطي الصبر لم يحرم الأجر<sup>(7)</sup>.

تقدّم الكلام عن كون الاستغفار أحد أركان التوبة أو أنه بابها وسوف يأتي في أبحاث التوبة زيادة تفصيل<sup>(٣)</sup>.

نعم في الاستغفار الذي لايكون عن ذنب بل من باب الذكر المطلق فلا يعتبر ركناً للتوبة إذ لا موضوعية عندها للتوبة لعدم الذنب.

#### 🏶 ١٦ ـ قطع وتين الشيطان وإبعاده:

ابن المغيرة، عن جده، عن السكوني، عن الإمام الصادق عليه عن آباته على قال: قال رسول الله عليه الأصحابه: ألا أخبركم بشي إن أنتم فعلتموه تباعد الشيطان منكم كما تباعد المشرق من المغرب؟

قالوا: بلي، قال: الصوم يسوّد وجهه، والصدقة تكسر ظهره، والحب في الله

<sup>(</sup>١) سورة نوح، الأيات: ١٠ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٢) معانى الأخبار: ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) ضمن كتاب مستقل.



والموازرة على العمل الصالح يقطعان دابره، والاستغفار يقطع وتينه، ولكل شي زكاة وزكاة الأبدان الصيام(١).

قال الإمامُ الكاظمُ على مُ وَصِيَّتِهِ لهِ شام -: فلَهُ [أي لِإبليسَ] فَلتَسْتَدَّ عَداوَتُكَ، ولا يَكُونَنَّ أصبَرَ على مُجاهَدَتِهِ لِهَلكَتِكَ مِنكَ على صَبرِكَ لُمجاهَدَتِهِ؛ فإنهُ أضعَفُ مِنكَ رُكناً في تُورِّقِهِ، وأقَلُ مِنكَ ضَرراً في كَثرَةِ شَرِّهِ، إذا أنت اعتصَمتَ بِاللهِ فقد هُلِيتَ إلى صِراط مُستقيمٍ (٢).

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: لَمّا نَرْلَت هذهِ الآيةُ: ﴿ وَاَلَذِيكَ إِنَّا فَمَكُواْ فَحِسَّةً ﴾ صَمِدَ إلله سُ جَبَلاً بِمَكَّةَ يقالُ لَهُ: فَوَرٌ، فَصَرَحٌ بِاعلى صَوتِهِ بَعْفارِيتِهِ فاجتَمَعوا إلَيهِ، فقالوا: يا سَيُّلنا، لِمَ دَعُويَتُ مِن الشَّياطينِ فقالَ: أنا لَها، وَكَذَا وَكَذَا، قالَ: لَستَ لَها، فقامَ آخَرُ فقالَ مِثلَ ذَلكَ، فقالَ: لَستَ لَها، فقالَ الوسواسُ الخَنَّاسُ: أنا لَها، قالَ: بماذا؟ قال: أعلمُم وأُمَنِّهِم حتى يُواقِعُوا الخَطينة فإذا واقعُوا الخَطينة الذَا اللها، قالَ: أنتَ لَها، فقالَ المَّامِيةِ فإذا الخَطينة أيلاً اللها يَوم القيامةِ (٣٠).

عنه ﷺ: إنَّ الشَّيطانَ يُدِيرُ ابنَ آدَمَ في كُلِّ شَيْء، فإذا أعياهُ جَثَمَ لَهُ عِندَ المالِ فَاخَذَ برَقَبَيِو<sup>(1)</sup>.

عنه ﷺ: يقولُ إيليسُ لِجُنُودِهِ: القُوا بَينَهُمُ الحَسَدَ والبَغيَ؛ فإنّهُما يَعدِلانِ مِندَ اللهِ الشّركُ<sup>(ه)</sup>.

وقال الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ في دعائهِ ـ: فلَولا أنَّ الشَّيطانَ يَختَدِعُهُم حَن طاعَتِكَ ما عَصاكَ عاص، ولَولا أ نَهُ صَوَّرَ لَهُمُ الباطِلَ في يثالِ الحَقِّ ما ضَلَّ عَن طَرِيقِكَ ضالً<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) البحار: ٢٧٧/٩٣ ح١، باب ١٥، وأمالي الصدوق: ٣٧.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ٤٠٠.

 <sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق: ٢٧٦/ ٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي ٢/ ٣١٥ ح٤.

<sup>(</sup>ه) الكافي: ٢/ ٣٢٧ ح٢.

<sup>(</sup>٦) الصحيفة السجادية: ١٤٤ الدعاء ٣٧.



وعليه فبعد علمنا بترصد الشيطان لنا وحومه حوالينا ومع التسليم بأننا لسنا معصومين فينبغي بعد الحذر من الشيطان الرجيم أن نستعين بالاستغفار الذي يحصننا ويبعد عنا مكائد الشيطان.

### 🏶 ۱۷ ـ نفي كونه متكبر وجبار:

عن علي بن الحسين على قال: «أستغفر الله وأتوب إليه»، فليس بمستكبر ولا جبار إن المستكبر من يصر على الذنب الذي قد غلبه هواه فيه وآثر دنياه على آخرته (۱).

الاستكبار والتجبر من الصفات المذمومة شرعاً والتي نهى الله عباده عن الإتصاف بها، قال تعالى: ﴿ إِلَنَهُكُمْ لِلَّهُ وَنَبِدُّ فَالَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ فُلُوبُهُمْ مُنكِرَةٌ وَهُمْ مُسْتَكَمِّرُونَ ۖ لِلَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ومن صفات المستكبرين الإصرار على الذنوب أي مع معرفته بالذنب وحرمته يصر على ارتكابه ولا يتوب الى الله فيه. وكذلك من صفات المستكبرين تقديم الدنيا على الآخرة، فهم يقدّمون الحفلات والرقص والغناء على الحضور في المساجد ومجالس العزاء والحسينيات.

يقدّمون المنكرات وأذية الأخرين وظلمهم على الواجبات واحترام الناس وخدمتهم، أعاذنا الله من هذه الصفات ومن أهم المسائل التي تبعد الإنسان عن التكبر والتجبر هو الاستغفار الذي يجعل النفس قريبة ومن الله بعيدة عن الهرى فعلى من يجد في نفسه حباً للتكبر أو بغض صفات المتكبرين أن يواظب على الاستغفار ويتوسل بالله تعالى أن يزيل الهوى عن قلبه.

#### 金 ۱۸ ـ عدم الهلاك:

قال أمير المؤمنين ﷺ: العجب ممن يهلك والمنجاة معه، قيل: وما هي؟ قال: الاستغفار.

فالاستغفار ينجي الإنسان من العواقب.

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل، الأيتان: ٢٢ ـ ٣٣.



#### 🕸 ١٩ ـ دفع البلاء:

قال رسولُ اللهِ 🏩: إِدْفَعُوا أَبُوابُ الْبَلايا بالإستِنفارِ (١٠).

البلايا هي الحوادث والأمراض التي تصيب الإنسان إما نتيجة تقصير من نفس الإنسان وإما نتيجة تقصير من والديه وإما تقصير من المجتمع.

وقد يكون البلاء امتحان من الله تعالى لإيمان المرء كالأمراض التي يبتلي بها بعض المؤمنين والتي هي كفارة لذنوبهم كما يأتي أو لزيادة درجاتهم عند الله تعالى.

وعلى كل حال فإن الاستغفار له أثر في دفع هذه البلاءات ونجاة الإنسان من صعوبة الإمتحان.

هذا وقد يكون المعنى أن الاستغفار يخفف البلاء، كما في الدعاء: اللهم إنّا لا نسألك رد القضاء ولكن نسألك اللطف فيه. فتأمل.

# 🏶 ٢٠ ـ تتلألأ صحيفة المستغفر وتسرّه:

روى زرارة عن أبي عبد الله ﷺ: إذا أكثر العبد الاستغفار رفعت صحيفته وهي تتلألاً (٢٠). وقال رسول الله ﷺ: الاستغفارُ في الصَّحيقَةِ يَتَلَالاً نوراً (٣).

صحيفة الأعمال هي الشيء الذي يسجل عليها أعمال العباد الحسنة والسيئة فكل شي يفعله الإنسان في الحياة الدنيا يجده مكتوباً أم متجسداً بشكل معين، قال تعالى: ﴿ وَرُوْمِهُمُ ٱلْكِنَابُ فَأَنَى ٱلْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَنَهَلَنَا مَالِ هَذَا ٱلْكِنَابُ لَا يُنَادِرُ صَغِيرًةً وَلَا يَظْلِمُ رَبُكُ آحَدًا اللهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ ال

ومن أهم الأعمال التي لها أثر على تلك الصحيفة الاستغفار فإنه يبيض هذه الصحيفة ويجعلها تزدهر وتشع أنواراً بحيث من يراها عن بعد يتمجب لشدة تألقها وازدهارها وتزينها، نعم ليس مجرد الاستغفار يوجب ذلك بل كثرته والمداومة عليه.

(٤) سورة الكهف: ٤٩.

وعنه 🏩: مَن أَحَبُّ أَن تُسُرُّهُ صحيفَتُهُ فَلَيْكِيْرُ فيها مِن الاستِغفارِ (\* ).

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ٥/٣١٨/ ٩٨٠.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢٨٤/٩٣ ح٣٢، باب ١٥.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢٠٦٤.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ٢/٤٦٩/٧.



### \* ۲۱ رفع العذاب:

قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾(١).

فنفى سبحانه العذاب عن كل مستغفر، والآية عامة تصلح للآثار الدنيوية . والأخروية.

### 🏶 ۲۲ ـ منع العذاب:

قىال تىمسالىسى: ﴿وَرُفِيعَ الْكِنْتُ فَتَى الْمُتَجِرِينَ مُشْفِقِينَ مِنَا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوَلَلْنَا مَالِ هَذَا الْسَكِنْبِ لَا يُقَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِرَةً إِلَّا أَمْصَنَهَا وَوَجَدُوا مَا عَبِلُوا عَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَسَاكِهِ '''.

فما دام الإنسان أو الأمة ملتزمة بالاستغفار مادام العذاب مرفوعاً عنها، وهو كما يصدق أثراً في الحياة الدنيا كما تقدم من أن الاستغفار أمان من عذاب الله، كذلك يصدق أنه مانع من حلول عذاب الله في جهنم فكل من التزم بالاستغفار نجى من عذاب النار ولهيبها.

عن أبي جعفر على قال: كان رسول الله الله الاستغفار لكم حصنين حصينين من العذاب، فمضى أكبر الحصنين، وبقي الاستغفار فأكثروا منه فإنه ممحاة للذنوب، قال الله عزّ وجلّ: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُمْ وَلُمُ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (١٥٤٣).

# 🏶 ٢٣ ـ النجاة يوم القيامة:

بإسناده عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: عليك بالاستغفار فإنه المنجاث<sup>ه)</sup>.

وذلك أن العاصي المصرّ على الذنوب، والتارك للتوبة والاستغفار حقه أن يدخل نار جهنم خالداً فيها، والذي ينجيه من هذا العذاب الأليم هو الاستغفار.

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف، الآية: ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنفال، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) البحار: ۲۷۹/۹۳ ح۱۳ باب ۱۰.

<sup>(</sup>٥) نوادر الراوندى: ٥.



#### 会 ۲۱ - الرحمة:

قال تعالى: ﴿ لَوْلَا نَسْنَنْفِرُونَ اللَّهُ لَمَلَّكُمْ تُرْيَمُونِ ﴾ (١).

رحمة الله الواسعة والتي يحتاجها كل إنسان في عالم الدنيا والآخرة هي رحمة من العذاب والبلاء، ويوم القيامة لاينجو أكثر الناس إلا برحمة الله تعالى إذ لو يحاسب الله العباد بالعدل لَمّا نجا إلا القليل. والاستغفار أحد الأمور التي لها أثر على رحمة الله لنا يوم القيامة.

### 🏶 ۲۰ ـ جنات وأنهار

قىال تىعىالىي: ﴿فَقَلْتُ اَسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ خَفَادُ ۞ يُرِيلِ اَلسَنَةَ عَيْكُمْ يَدَرَادُ ۞ وَشُذِيْكُمْ إِنْهَوْلِ وَنِينَ وَجَسَلَ لَكُوْ جَشَتِ وَيَجْعَل لَكُوْ أَبْهَرَا﴾ (٢٠.

قال رسولُ اللهِ ﷺ: طُوبي لِمَن وُجِدَ ني صحيفَتِهِ استِغفارٌ كثيرٌ (٣٠).

طوبى: اسم الجنة، وقيل اسم شجرة فيها وهي الطيب. وقيل هي الجنة بالهندية. (1)

# 🏶 ۲۱ ـ محو الأوزار:

قال الإمامُ على ﴿ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ وَالرَّامُ اللَّهِ وَالرَّامُ .

وهو إشارة لما تقدم من الصحيفة فالاستففار يلغي الذنوب والأوزار، وهو أثر مهم ينبغي الالتزام به فكل منا قد ارتكب أوزاراً كبيرة قد ستجلها الملكان في صحيفة الأعمال نستغفر الله ونتوب اليه منها.

#### 🕸 ۲۷ ـ طوبی له:

عنه ﷺ: طُّوبِي لمَن وُجِدَ في صَحيفَةِ صَمَلِهِ يَومَ القِيامَةِ تَحتَ كُلِّ ذَنب: أَستَغفِرُ للهُ<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>۱) سورة النمل، الآية: ٤٦.
 (۲) سورة نوح، الآيات: ١٠ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٣) الترغيب والترهيب: ٦/٤٦٨/٢.

<sup>(</sup>٤) انظر البحار: ٣٦٦/٦٦، ودستور معالم الحكم: ٩١.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٣٤٢.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٥/ ٢٢٩/ ٢٦.



وفيه إشارة إلى أن الذنب عند الإنسان حاصل لكن التمني من الرسول ، أن المتفار ذنباً من الإنسان الى حاله ويستغفر الله تعالى بعدد الذنوب حتى يلغي كل استغفار ذنباً من الذنوب فينجو الإنسان من عذاب الله وسخطه.

### 🎕 ۲۸ ـ تشمله الشفاعة:

عنه ﷺ: لا شَفيعَ أنجَعُ مِن الإستِغفارِ (١٠).

ومن هنا كان الاستغفار أحد الأمور التي تشفع للإنسان يوم القيامة، وبعدد الاستغفار وكثرة مواطنه وأوقاته تزداد الشفاعة وأثرها الإيجابي في تقليل السيئات أو النجاة من النار هذا عند العاصين.

وأما عند المطيعين فبعدد الاستغفار يتقربون الى الله تعالى والمقامات السامية في جنان الله ويقل مكوثهم في الحساب وعلى الصراط حتى يردوا جنات الله تعالى وينعموا بها، كل ذلك لمكانة الاستغفار وأثره.

### ※ ۲۹ ـ زوال الذنوب:

أبي، عن سعد، عن الحسن بن علي، عن عبيس بن هشام، عن سلام الخياط، عن أبي عبد الله عن الله قال: من قال: أستغفر الله، مائة مرة حين ينام، بات وقد تحات الذبوب كلها عنه، كما تتحات الورق من الشجر، ويصبح وليس عليه ذنب(٢).

عن الحميري، عن هارون، عن ابن صدقة، عن الإمام الصادق عن آباته ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: طوبى لمن وجد في صحيفة عمله يوم القيامة تحت كل ذنب: أستغفر الله (<sup>(۲)</sup>.

عقاب الله تعالى مربوط بأفعال الإنسان فكلما كانت أفعاله سيئة كلما أزداد عقابه والأعمال السيئة عبارة عن الذنوب التي يرتكبها في الحياة الدنيا فيعاقب عليها في الآخرة، إلا أن الله للطفه بالعباد جعل الاستغفار احد الأمور التي تزيل هذه الذنوب وتلفي أثرها وترفع العذاب وتبدل السيئات الى حسنات خاصة عند كثرة الاستغفار.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٢٨٨٧، ٢٢٥٥، ١٠٦٥٨.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢٧٩/٩٣ ح١٢ باب ١٥، وثواب الأعمال: ١٤٩.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٢٨٠/٩٣ ح١٥، باب ١٥.



# \* ٣٠ في نور الله الأعظم

عن علي بن موسى، عن أحمد بن محمد، عن بكر بن صالح عن الحسن بن علي، عن عبد الله بن علي، عن علي، عن علي اللهبي، عن الإمام الصادق عن آبائه على قال: قال رسول الله على: أربع من كن فيه كان في نور الله الأعظم: من كان عصمة أمره شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنا لله وإنا إليه راجعون، ومن إذا أصاب خطبتة قال: أستغفر الله وأتوب إليه (١٠).

جعل الله الجنة درجات كما جعل النار كذلك وربط سبحانه دخول الجنة والنار بنوايا العباد وأفعالهم، ثم قام بتحسين الجنة في أعين العباد فوصفها لهم وزينها وجعلها مقراً أبدياً لهم كما وصف سبحانه للناس النار وحذرهم منها ومن عذابها وطبقاتها وقعرها.

وكان من ضمن طبقات الجنة وأمكنتها الممدوحة والرفيعة مايسمى (نور الله الأعظم) وهو مقام معنوي قرب الله سبحانه خُصص لطائفة من العباد: الموحدين لله والمقربين منه، المقرين بنبوة نبيه الأعظم والملتزمين بأذكار الله عند المصيبة والنعمة، ومن يكثر من الاستغفار ويواظب عليه عند كل خطيئة مادية كانت أم معنوية والله رؤوف بالماد لطيف.

### 🏶 ٣١ ـ الكون مع أهل البيت ﷺ:

أبي، عن سعد، عن النهدي، عن إسماعيل بن سهل قال: كتبت إلى أبي جعفر الثاني ﷺ: علّمني شيئاً إذا أنا قلته كنت معكم في الدنيا والآخرة.

قال: فكتب بخطه أعرفه: أكثر من تلاوة إنا أنزلناه، ورطب شفتيك بالاستغفار(٢).

مجاورة أهل البيت على منى كل المؤمنين سواء في الدنيا أم الآخرة، ونجد أن قلوب العباد تتلهف لهذا اللقاء وتتوسل في أن ينالها الله لطفه لرؤية أنوار الله خير عباده.

<sup>(</sup>۱) البحار: ۲۸۰/۹۳ ح۱۷، باب ۱۵.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢٧٩/٩٣ ح١٤ باب ١٥.



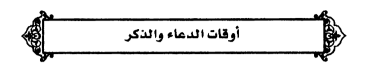
ويلاحظ أن ملايين المؤمنين سنوياً يقومون بزيارة أضرحة ومقامات أهل البيت على المدينة المنورة والعراق وإيران للتوسل بهم وجعلهم شفعاء لنا، فكيف لنا أن نتصور مجاورة نفس أهل بيت العصمة والنقاء، كيف لنا أن نتوقع أن نجالس ونحادث ونتواجد مع رسول الله في وبضعته الكريمة الزهراء على وبعلها وبنيها والسر المودع فيها، أجل أيها المؤمنون هو الاستغفار الكثير الذي يجعل الشفتين رطبتين الكفيل بتأمين مقر أبدي قرب محمد وآل محمد صلوات الله عليهم.

هذه جملة من الآثار المهمة المترتبة على الدعاء والذكر والاستغفار، ما على الإنسان الذي يحتاجها أو يحب زيادتها إلّا أنّ يتوجه إلى الله تعالى لتحقيقها بواسطة التضرع والدعاء.

نسأل الله العلى القدير التوفيق.







وذلك أنّ الدعاء فعل يحتج إلى وقت ومكان، وخير الأوقات والأمكنة له ما جاء تحديده عن أهل البيت ﷺ، وسوف نذكر ذلك تباعاً.

### 🏟 مراقبة الأوقات

وورد عن النبي الله الحث على مراقبة الأوقات وقصدها للدعاء قال على: «أحب عباد الله إلى الله اللهن يراعون الشمس والقمر والأظلة لذكر الله (١٠).

وروي عن فاطمة الزهراء ﷺ أنها كانت تضع من يراقب لها الشمس.

### 🏟 أوقات الدعاء

وهي الأوقات التي ورد التأكيد عليها من قبل رسول الله ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّه يتوجه العبد الى موالاه بالدعاء فيها، ونذكر منها:

أ ـ السحر من ساعات الليل:

قال تعالى: ﴿ وَوَالْأَنْسَادِ ثُمّ يَسْتَغَيِّرُونَ ۖ ۞ ۗ (``.

وقال رسول الله عن البنزل الله تعالى كل ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الأخير فيقول عزّ وجلّ من يدعوني فاستجيب له ومن يسألني فأغفر له (٢٠).

وقيل إن يعقوب ﷺ إنَّما قال سبحانه وتعالى: ﴿ سُوْكَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ ۗ ﴿ اللَّهِ

 <sup>(</sup>١) السنن الكبرى للبيهقي: ١/ ٣٧٩، المعر المنثور: ٣/ ٣٤، كتاب الدعاء للطبراني: ٥٢٤ وفيه:
 خيار عباد الله... الشمس والنجوم.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٩٨.



ليدعو في وقت السحر، فقيل: إنّه قام في وقت السحر يدعو وأولاده يؤمنون خلفه فأوحى الله عزّ وجلّ إني قد غفرت لهم وجعلتهم أنبياه (١١).

وعن نوف البكالي - في حديث - قال: رأيت أمير المؤمنين على ذات ليلة وقد خرج من فراشه وقال لي: يا نوف، إن داود على قام في مثل هذه الساعة من الليل فقال: إنها ساعة لا يدعو فيها عبد إلا استجيب له (٢٠).

وعن الإمام الصادق على قال: كان فيما ناجى به موسى بن عمران الله أن قال له: يا بن عمران الله أن يحبني فإذا جنه الليل نام عني، أليس كل محب يحب خلوة حبيبه؟ ها أنا يا بن عمران مطلع على أحبائي إذا جنهم الليل حولت أبصارهم في قلوبهم، ومثلت عقوبتي بين أعينهم، يخاطبوني عن المشاهدة، ويكلموني عن الحضور. يا بن عمران، هب لي من قلبك الخشوع، ومن بدنك الخضوع، ومن عينيك الدموع، وادعني في ظلم الليل، فإنك تجدني قريباً مجيباً (٣).

وعن عبدة السابوري، قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: إن الناس يروون عن النبي ﷺ أنه قال: إن في الليل لساعة لا يدعو فيها عبد مؤمن بدعوة إلا استجيب له؟

قال: نعم.

قلت: متى هي؟

قال: ما بين نصف الليل إلى الثلث الباقي.

قلت: ليلة من الليالي أو كل ليلة؟

فقال: كل ليلة<sup>(٤)</sup>.

وعن الإمام الصادق ﷺ أنه قال: من قام من آخر الليل فتطهر وصلى ركعتين

<sup>(</sup>١) انظر إحياء علوم الدين: ١/ ٣٠٧.

<sup>(</sup>۲) وسائل الشيعة: ٤/ ١١٢٥ ح٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة: ٤/ ١١٢٥ ح٢.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ٧/ ٧٠ ح٢٦.



وحمد الله وأثنى عليه، وصلى على النبي هي، لم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه، إما أن يعطيه الذي يسأله بعينه، وإما أن يدخر له ما هو خير له منه (١٠).

### ب ـ زوال الشمس

عن الإمام الصادق على أنه قال: كان أبي إذا طلب الحاجة طلبها عند زوال الشمس، فإذا أراد ذلك قدم شيئاً فتصدق به، وشم شيئاً من طيب، وراح إلى المسجد، ودعا في حاجته بما شاء الله (٢٠).

وعنه على قال: إذا زالت الشمس فتحت أبواب السماء، وأبواب الجنان، وقضيت الحوائج العظام، فقيل له على نفي من أي وقت؟

قال ﷺ: مقدار ما يصلى الرجل أربع ركعات مترسلاً (٣).

# ج ـ الوتر والسحر وما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس

وقال الإمام أمير المؤمنين ﷺ: أجيبوا داعي الله، واطلبوا الرزق فيما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، فإنه أسرع في طلب الرزق من الضرب في الأرض، وهي الساعة التي يقسم فيها الرزق بين عباده. . . توكلوا على الله عند ركمتي الفجر إذا صليتموها، ففيها تعطوا الرغائب (٥).

وقال الإمام أبو جمغر 樂樂: إن الله عزَّ وجلَّ يحب من عباده المؤمنين كل دعاء، فمليكم بالدعاء في السحر إلى طلوع الشمس، فإنها ساعة تفتح فيها أبواب السماء، وتقسم فيها الأرزاق، وتقضى فيها الحواثج العظام(٢٠).

الكافي: ٣/ ٦٦ ح. (٢) وسائل الشيعة: ١١١٦ ح ٢٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٦٦ ح٨٧٤٣.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ٧/ ٦٨ ح ٨٧٤٧.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة: ٧/ ١٨ ح١٨٧٤.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٧٧ ح٩.



وقال الإمام الصادق ﷺ: يستجاب الدعاء في أربعة مواطن: في الوتر، وبعد الفجر، وبعد المغرب<sup>(۱)</sup>.

# د ـ قبل طلوع الشمس وقبل الغروب:

عن الإمام الصادق ﷺ في قوله تعالى: ﴿رَوْلَتُلُهُمْ وَآلَنُدُزِ وَٱلْآَصَالِ﴾<sup>٢١)</sup>، قال: هو الدعاء قبل طلوع الشمس وقبل غروبها، وهي ساعة إجابة <sup>٣١)</sup>.

وعن فضيل بن عثمان، عن الإمام الصادق ﷺ، قال: قلت له: أوصني. قال: أوصبك بتقوى الله وصدق الحديث . . . وإذا كان قبل طلوع الشمس وقبل الغروب فعليك بالدعاء واجتهد، ولا يمنعك من شي تطلبه من ربك، ولا تقول: هذا ما لا أعطاء، وادع فإن الله يفعل ما يشاء (1).

#### هــ بعد الصلوات المكتوبة:

قال تعالى: ﴿فَإِذَا فَشَنَيْتُدُ الشَّلَوْةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ فِينَكَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ ﴿ ٥٠٠

قال رسول الله 🏩: من أدى لله مكتوبة، فله في أثرها دعوة مستجابة (1).

وقال الإمام الصادق ﷺ: إن الله تبارك وتعالى فرض الصلوات في أفضل الساعات، فعليكم بالدعاء في أدبار الصلوات (٧٠).

وقال ﷺ: عليكم بالدعاء في أدبار الصلوات فإنه مستجاب(^).

### و .. ليلة الجممة ويومها:

قال رسول الله على: إن يوم الجمعة سيد الأيام، يضاعف الله عزَّ وجلَّ فيه

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣/٣٤٣ -١٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الرعد، الآية: ١٥.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة: ٧١/٧ ح٤٥٧٨.

<sup>(</sup>٤) رسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٣٤ -٨٦٣٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة (آل البيت): ٦ / ٤٣١ ـ ٤٣٢ ح ٨٣٦١.

<sup>(</sup>٧) وسائل الشيعة: ٦/ ٤٣١ ح٥٥٧٨.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة: ٧/ ٦٣ ح ٨٧٤١.



الحسنات، ويمحو فيه السيئات، ويرفع فيه الدرجات، ويستجيب فيه الدعوات(١١) .

وقال الإمام أبو جعفر الباقر ﷺ : أول وقت الجمعة ساعة تزول الشمس إلى أن تمضي ساعة يحافظ عليها، فإن رسول الله ﷺ قال: لا يسأل الله تعالى فيها عبد خيراً إلّا أعطاءً (٢٠).

وعن الإمام الصادق على أنه قال: الساعة التي يستجاب فيها الدعاء يوم الجمعة ما بين فراغ الإمام من الخطبة إلى أن تستوي الناس بالصفوف، وساعة أخرى من آخر النهار إلى غروب الشمس (<sup>٣)</sup>.

#### ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة

يستحب في آخر ساعة من نهار الجمعة قراءة دعاء السمات كما روي عن الإمام الصادق 樂.

# ح ـ ليلة القدر وليلة ١٥ شعبان وليلة العيد:

عن الإمام الكاظم على أنه قال: كان علي على يقول: يعجبني أن يفرغ الرجل نفسه في السنة أربع ليال: ليلة الفطر، وليلة الأضحى وليلة النصف من شعبان، وأول ليلة من شهر رجب<sup>(1)</sup>.

وعن رسول الله ﷺ أنه قال: في ذي القعدة ليلة مباركة هي ليلة عشر، ينظر الله إلى عباده المؤمنين بالرحمة<sup>(ه)</sup>.

### ط \_ عند قراءة القرآن وعند دعوة المظلوم:

عن الإمام أمير المؤمنين على أنه قال: اغتنموا الدعاء عند خمسة مواطن: عند قراءة القرآن، وعند الأذان، وعند نزول الغيث، وعند التقاء الصفين للشهادة، وعند دعوة المظلوم، فإنها ليس لها حجاب دون العرش(١٠).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت): ٧/ ٣٧٦ ح ٩٦٢١.

<sup>(</sup>٢) عدة الداعي: ٣٨. (٣) الكافي: ٣/ ٤١٤.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٨٨/ ١٢٣.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ٣٤٩/٩٠.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٩٠/٣٤٣.



وعنه ﷺ أنه قال: تفتح أبواب السماء عند نزول الغيث، وعند الزحف، وعند الأذان، وعند قراءة القرآن، ومع زوال الشمس، وعند طلوع الفجر<sup>(١)</sup>.

### ي ـ عند هبوب الرياح:

قال الإمام الصادق 樂樂: أطلبوا الدعاء في أربع ساعات: عند هبوب الرياح، وزوال الأفياء (٢٦)، ونزول القطر، وأول قطرة من دم القتيل المؤمن، فإن أبواب السماء تفتح عند هذه الأشياء (٢٦).

#### ك ـ عند شهادة الشهيد:

قال الإمام الصادق 樂 : أطلبوا المدعاء في أربع ساعات : عند هبوب الرياح، وزوال الأفياء، ونزول القطر، وأول قطرة من دم القتيل المؤمن، فإن أبواب السماء تفتح عند هذه الأشياء(1).

### ل ـ زحف الصفوف في سبيل الله:

قال أبو هريرة رضي الله عنه: إنّ أبواب السماء تفتع عند زحف الصفوف في سبيل الله تعالى وعند نزول الغيث وعند إقامة الصلوات المكتوبة فاغتنموا الدعاء فيها<sup>(ه)</sup>.

### م ـ عند نزول الغيث:

تقدم في حديث أمير المؤمنين على قوله: اغتنموا الدعاء عند خمسة مواطن: . .وعند نزول الغيث. .

وروى الغزالي حديث: إنّ أبواب السماء تفتح عند زحف الصفوف في سبيل الله تعالى وعند نزول الغيث وعند إقامة الصلوات المكتوبة فاغتنموا الدعاء فيها<sup>(١٦)</sup>.

بحار الأنوار: ١٠/٩٦.

<sup>(</sup>٢) في المصباح: فاء الظل يفيء فيئاً: رجع من جانب المغرب إلى جانب المشرق.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ٢/٧٧١.

<sup>(</sup>٤) الكانى: ٢/٧٧٤.

<sup>(</sup>٥) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٦) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.



### ن ـ بين الأذان والإقامة،

قال النبي الأعظم 🏩: «الدعاء بين الأذان والإقامة لا يرده (١٠).

وعن الإمام الصادق على أنه قال: تفتح أبواب السماء عند نزول الغيث، وعند الزحف، وعند الأذان<sup>(٢)</sup>.

### ص \_ حال الصوم:

قال النبي الأعظم 🎕 أيضاً: «الصائم لا ترد دهوته»(٣).

خاصة إذا كان الصوم في شهر رمضان المبارك فيتضاعف الثواب.

### ع ـ يوم عرفة:

فسال الله تسعسالسي: ﴿ فَهَاذَا أَفَفَستُه مِنَ عَرَفَتَ وَ فَاذَكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَفْسَمَرِ الْحَزَارِ ﴾ (٤).

وروي أن من الذنوب ما لا يغفر إلا بعرفة والمشعر الحرام<sup>(٥)</sup>.

رزقنا الله تعالى التوفيق للدعاء في عرفة.

#### ف ـ عند النسيان:

قال سبحانه مخاطبًا لنبيَّه ﴿ وَالْذَكُرِ زَبُّكَ إِذَا نَسِبتُ ﴾ (١٠).

حثّ الله سبحانه نبيه محمد على على ذكر الله والتوجه إليه بالعبادة عندما يغفل عن ذكره تعالى، وهذا ليس مختصاً بالنبي الله بل يشمل كل إنسان، بل لعل المخاطب به هو غير النبي الله الذي كانت كل أوقاته عبادة لله تعالى، وتكون الآية من باب المثل المعروف الياك أعني واسمعي يا جارة (٧٠).

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين: ٢/٣٠٧. (٢) بحار الأنوار: ٩٦/١٠.

<sup>(</sup>٣) إحياء علوم الدين: ١/٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ٢٦١/٩٦.

<sup>(</sup>٦) سورة الكهف، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) انظر عيون الأخبار: ١٨٠/٢.



فينبغي للمؤمن أن يبقى يتذكر نِعم الله تعالى عليه فعندها يتوجّه إليه بالشكر له عليها لتدوم والحمد له تعالى على حصولها.

# س ـ بِالغُدُوُ وَالْآصَالِ:

قسال تسعسالسى: ﴿وَاذْكُرُ زَيُكَ فِي نَفْسِكَ تَعَبُّرُهَا وَخِيفَةُ وَدُودَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْفُكُوّ وَالْآصَالِ وَلَا تَنَكُنْ مِّنَ الْتَعْبِلِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ الْقَوْلِ بِالْفُكُورِ عَلَى الْعَرْلِ اللَّهُ

وقىال سىبىحىانىە: ﴿وَلَذَكُرُ النَّمَ رَبِّكَ ابْكُرُهُ وَأَصِيلًا ۞ وَبِنَ الَّذِلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَيِّمَهُ لِنَلا طَهِيلًا﴾'''.

وفيه دلالة على أهمية الذكر الذي يبدأ زمانه من أول النهار الى الغروب، والغدو الغداة وهو أول النهار، والآصال جمع الأصيل والأصيل جمع الأصل وهو من العصر الى الغروب<sup>(٣)</sup>.

# ق ـ بِالْعَشِيُّ وَالْإِبْكَارِ:

قال تعالى: ﴿وَأَذَكُمْ رَبُّكَ كَيْبِكُ وَسَكِيْحٌ بِٱلْمَشِيِّ وَٱلْإِبْكُوكِ (1).

العشي آخر النهار أي قريب صلاة المغرب. وقيل من حين تزول الشمس الى أن تغيب<sup>(ه)</sup> وقيل العشي المساء<sup>(١)</sup>.

والإبكار الفجر، وقيل بين الطلوعين، وقيل قبل طلوع الشمس الى وقت الضحى (٧٠).

# ر ـ قَبْلَ طُلُوعِ الشُّمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ:

قال سبحانه تعالى: ﴿وَسَيِّعْ مِحَمْدِ رَئِكَ قَبِّلَ مُلْلُوعِ الشَّمْسِ وَقِلَ الْفُرُوبِ ۞ وَمِنَ الْبَلِ فَسَبِّعُهُ وَآذَبَنَرَ الشُّجُودِ﴾ (٨) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥. (٢) سورة الإنسان، الآيتان: ٢٥، ٢٦.

 <sup>(</sup>٣) انظر التبيان: ٥/ ٦٨.
 (٤) سورة الأعراف، الآية: ٤١.

 <sup>(</sup>٥) تفسير جوامع الجامع: ١/ ٢٨٥.
 (٦) انظر التسان: ٥/ ٨٧.

<sup>(</sup>V) انظر التبيان: ٥/ ٨٧ وتفسير جوامع الجامع: ١/ ٢٨٥.

<sup>(</sup>A) سورة ق، الأيتان: ٣٩، ٤٠.



قبل طلوع الشمس أي الوقت الذي يمتد من طلوع الفجر الى الشروق وهو وقت عظيم وفضله كبير وفيه يقسم الله تعالى الأرزاق، فينبغي عدم النوم فيه لينال فضل الله ورزقه.

# ش ـ آنَاءِ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ

قال تعالى: ﴿ وَمِنْ مَانَا يِي الَّبَلِ مَسَيِّعٌ وَأَخْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَمَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴾ (١).

آناء الليل العتمة، وقيل العشي، وأطراف النهار وقت الظهر<sup>(۲)</sup>.

والخلاصة من مجموع هذه الآيات يتبين استحباب ومطلوبية الذكر في كل الأوقات، نعم من الناحية التطبيقية قد لا يستطيع الإنسان ممارسة الذكر في كل هذه الأوقات لانشغاله ببعض الأعمال فعندها يختار بعض هذه الأوقات وبذلك ندرك أهمية تعدد أوقات الذكر من الفجر الى الظهر الى الليل، وقد ذكرنا سابقاً أن الذكر لا يتنافي مع كثير من الأعمال فيستطيع الإنسان أثناء فراغه أو أثناء ذهابه للعمل أن يذكر الله بعا يحفضه من أذكار نحو: الله أكبر، سبحان الله، الحمد لله، الشكر لله، استغفر الله.

### ت ـ بعد الحج:

فَالَ تَعَالِسَى: ﴿ فَإِذَا فَضَيْشُم نُنَامِكُكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ كُذِكِّرُ الْكَانَكُمْ أَوْ أَشَكَذَ ذِكْرُا ﴾ ("".

وفيه حثّ على الذكر بشكل أكبر من ذكر الآباء والأبناء مع أن الإنسان في حالة الحج يكون مسافراً وبعيداً عن أولاده وأقربائه ويكون مشتاقاً لهم يتذكرهم ويذكر أفعالهم، فمع ذلك كلّه ينبغي للإنسان بعد الإنتهاء من مراسم الحج الذي هو كله عبادة وذكر أن يذكر الله سبحانه وتعالى كثيراً.

### ف .. زمن الفني والفقر والمرض والصحة والسر والعلانية:

قال تعالى: ﴿ فَإِذَا فَعَنَيْتُمُ الصَّلَوْةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ يِبَكُمَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ (\*).

<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر تفسير جوامع الجامع: ٢/ ٨٠٥.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٠٠.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء، الآية: ١٠٣.



قال ابن عباس ﷺ: أي بالليل والنهار وفي البر والبحر والسفر والحضر والغنى والفقر والمرض والصحة والسر والعلانية.

وهذا يؤكد مطلوبية الذكر في كل الأوقات وعندها يصدق أنه ذكر كثير كما في قوله تعالى: ﴿ آذَكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَبِيرًا﴾ (١).

وقوله: ﴿ وَالنَّاكِينَ اللَّهَ كُشِيرًا وَالنَّاكِرَاتُ ﴾ (1).

أقول: ما ذكرناه هنا من أوقات هو لخصوص الدعاء والذكر، نعم هناك أوقات أخرى للاستغفار محلها في كتاب آخر.



<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٤١.

<sup>(</sup>Y) سورة الأحزاب، الآية: ٣٥.





# مواطن الذكر والدعاء



وهي الأماكن التي ورد التأكيد عليها من قبل رسول الله 🎪 وأهل البيت ﷺ لكي يتوجه العبد الى موالاه بالدعاء فيها، ونذكر منها:

# إلى المسلاة وبينها، إما في القنوت أو في السجدة الأخيرة، أو بين الظهر والمصر والمغرب والمشاء.

عن يونس بن عمار قال قلت لأبي عبد الله ﷺ: إنّ لي جاراً من قريش من آل محرز قد نوّه باسمي وشهرني كلما مررت به قال: هذا الرافضي يحمل الأموال إلى جعفر بن محمد، قال فقال لي: فادع الله عليه إذا كنت في صلاة الليل وأنت ساجد في السجدة الأخيرة من الركعتين الأوليين فاحمد الله ومجده وقل: «اللّهم إنّ فلان ابن فلان قد شهرني ونوه بي وغاظني وعرضني للمكاره، اللّهم اضربه بسهم عاجل تشغله به عني، اللّهم وقرّب أجله واقطع أثره وعجّل ذلك يارب الساعة الساعة».

قال: فلمّا قدمنا الكوفة قدمنا ليلاً فسألت أهلنا عنه قلت: ما فعل فلان؟

فقالوا: هو مريض، فما انقضى آخر كلامي حتى سمعت الصياح من منزله وقالوا قد مات<sup>(۱۱)</sup>.

### 🏶 ٢ ـ الدعاء في السجود:

قال الإمام الصادق 樂等: عليك بالدعاء وأنت ساجد، فإن أقرب ما يكون العبد إلى الله وهو ساجد (٢٠).

<sup>(</sup>١) الكافي: ١٢/٢٥.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ٨٢/ ١٣١.



عن أبي عبد الله عليه أنه قال: أقرب ما يكون العبد من ربه إذا دعا ربه وهو ساجد، فأي شي تقول إذا سجدت؟

قلت: علمني \_ جعلت فداك \_ ما أقول؟

قال ﷺ: قل: يا رب الأرباب، ويا ملك الملوك، ويا سبد السادات، ويا جبار الجبابرة. ويا إله الآلهة، صل على محمد وآل محمد واقعل بي كذا وكذا.

ثم قل: فإني عبدك، ناصيتي بيدك، ثم ادع بما شئت وسله، فإنه جواد ولا يتعاظمه شي(١).

وقال النبي ﷺ : «أقرب ما يكون العبد من ربه عزّ وجلّ وهو ساجد فأكثروا فيه من الدعاء».

وروي عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي الله الله عنها : وإني نهيت أن أقرأ القرآن راكماً أو ساجداً، فأمّا الركوع فعظموا فيه الرب تعالى، وأمّا السّجود فاجتهدوا فيه بالدهاء، فإنّه ضمن أن يستجاب لكم، (٢٠).

### 🕸 ٢ ـ في مكة المكرمة:

روي عن الإمام الرضا ﷺ أنه قال: ما وقف أحد بتلك الجبال إلا استجيب له، فأما المؤمنون فيستجاب لهم في آخرتهم، وأما الكفار فيستجاب لهم في دنياهم<sup>(٣)</sup>.

وفي مكة مواطن للإجابة: عند الميزاب، وعند المقام، وعند الحجر الأسود، وبين المقام والباب، وفي جوف الكعبة، وعند بشر زمزم، وعلى الصفا والمروة، وعند الجمرات الثلاث، وفي المزدلفة، وفي عرفة، وعند المشعر الحرام.

فسال الله تسعسالسى: ﴿ فَهَإِذَا أَفَفَسَتُم مِنْ عَرَفَنتِ فَاذَكُرُوا اللَّهَ عِندَ الْمَشْمَرِ الْعَكَرَارِ ﴾ (١)(٥).

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت): ٦٤٠/٦.

<sup>(</sup>٢) إحياه علوم الدين: ١/ ٣٠٤.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ٢٥٦/٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٩٨.

<sup>(</sup>٥) الانتصار للشريف المرتضى: ٢٢٢.



وروي أن من الذنوب ما لا يغفر إلا بعرفة والمشعر الحرام(١٠).

وعند المستجار والملتزم والركن اليماني (٢). قال الإمام علي بن الحسين ﷺ: لما هبط آدم ﷺ إلى الأرض طاف بالبيت، فلما كان عند المستجار، دنا من البيت فرفع يديه إلى السماء، فقال: يا رب اغفر لي، فنودي: أني قد غفرت لك، قال: يا رب، ولدكي، فنودي: يا آدم، من جاءني من ولدك فباه بذنبه بهذا المكان غفرت له (٣).

وقال الإمام الصادق ﷺ: إن الله عزَّ وجلَّ وكَل بالركن اليماني ملكاً هجيراً يؤمن على دعائكم (أ).

وقال عمار بن معاوية: إن الصادق ﷺ كان إذا انتهى إلى الملتزم قال لمواليه: أميطوا عني حتى أقر لربي بذنوبي في هذا المكان، فإن هذا مكان لم يقر عبد لربه بذنوبه، ثم استغفر الله إلا غفر الله له (<sup>(ه)</sup>.

# 🎕 ٤ ـ أثناء المشي:

قال الإمام الصادق 樂學: «وكان أبي كثير الذكر لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله وأكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله<sup>(٦)</sup>.

الذكر أثناء المشي من المسائل المهمة لأن الإنسان في هذا الأثناء لا يعمل شيء بل هو من الوقت الضائع، فاستغلال هذا الوقت بالعبادة فُرصة جليلة، فيستطيع الإنسان أثناء ذهابه الى عمله مشياً أو في السيارة أي يقول: سبحان الله، أو الحمد لله أو الشكر لله، أو سبوح قدوس رب الملائكة والنور، ونحو ذلك من الأذكار أو الأدعية الصغيرة.

بحار الأنوار: ٢٦١/٩٦.

 <sup>(</sup>٢) المستجار: هو الحائط المقابل للباب دون الركن اليماني.
 والملتزم: هو الحائط الذي بين ركن الحجر الأسود وباب الكعبة.

والركن اليماني: هو وجهة أهل اليمن وهو ركن أمير المؤمنين عجم

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٢٠٦/٩٦.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٤٠٨/٤.(٥) الكافي: ٤١١/٤.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/٤٤٩، تحف المقول: ١٧٧.



### 🏶 ه ـ في المساجد:

قال الإمام الصادق ﷺ: عليكم بإنيان المساجد، فإنها بيوت الله في الأرض... فأكثروا فيها الصلاة والمدعاء (١).

# 🏶 ٦ ـ في مسجد النبي 🎎:

قال الإمام الصادق ﷺ: إذا فرغت من الدعاء عند قبر النبي ﷺ، قاتت المنبر وسل حاجتك، فإن رسول الله ﷺ قال: ما بين منبري وبيتي روضة من رياض الجنة، ومنبري على ترعة من ترع الجنة. . (٢٠).

# 🏶 ٧ ـ في مسجد الكوفة الكبير:

عن أمير المؤمنين ﷺ أنه قال: ما دعى فيه مكروب بمسألة في حاجة من الحواتج إلا أجابه الله، وفرج عنه كربته (٣).

# 🏶 ٨ ـ في مسجد السهلة بالكوفة:

الإمام الصادق 縱 ما أتاه مكروب قط فصلى فيه ما بين العشاءين ودعا الله إلا فرج الله عنه (١).

وعنه ﷺ: ما صلى فيه أحد فدعا الله بنية صادقة إلا صرفه الله بقضاء حاجته (٥).

### 🏶 ٩ ـ في مراقد الأثمة عليهم السلام:

قال الإمام أبو جعفر ﷺ: إن الحسين صاحب كربلاء قتل مظلوماً مكروباً عطشاناً لهفاناً، فاكى الله على نفسه أن لا يأتيه لهفان ولا مكروب ولا مذنب ولا مغموم ولا عطشان ولا من به عاهة، ثم دعا عنده، وتقرب بالحسين بن علي ﷺ إلى الله عزَّ وجلً إلا نفس كربته، وأعطاه مسألته، وغفر ذنبه، ومد في عمره، وبسط في رزقه<sup>(۱)</sup>.

وعن شعيب العقرقوفي، قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: من أتى قبر الحسين ﷺ،

الأمالي: ٤٠٠.
 الأمالي: ٤٠٠.

 <sup>(</sup>٣) الكاني: ٤٩٢/٤.
 (٤) بحار الأنوار: ١٨٢/٤٦.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل: ٣/٤١٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٨٩/ ٤٦.



ما له من الثواب والأجر؟ قال ﷺ: يا شعيب، ما صلى عنده أحد الصلاة إلا قبلها الله منه، ولا دعا عنده أحد دعوة إلا استجيب له عاجله وآجله (۱).

وروى الخطيب البغدادي في تاريخه بالإسناد عن أحمد بن جعفر بن حمدان القطيعي، قال: سمعت الحسن بن إبراهيم أبا علي الخلال يقول: ما همني أمر فقصدت قبر موسى بن جعفر علي فتوسلت به إلا سهل الله تعالى لي ما أحب (٢٠).

وقال ابن حبان في ترجمة الإمام الرضا ﷺ: ما حلت بي شدة في وقت مقامي بطوس، فزرت قبر علي بن موسى الرضا (صلوات الله على جده وعليه) ودعوت الله بإزالتها عني إلا استجيب لي، وزالت عني تلك الشدة، وهذا شي جربته مراراً، فوجدته كذلك، أماتنا الله على محبة المصطفى وأهل بيته صلى الله عليه وعليهم أجمعين (٣).

# 🟶 ١٠ ـ في البر والبحر والسفر والحضر:

قال تعالى: ﴿فَإِذَا فَشَيَتُكُمُ السَّلَوَةَ فَاذْكُرُوا اللَّهَ قِينَمًا وَقُمُودًا وَعَلَ جُوبِكُمُّ﴾<sup>(1)</sup>. وقال سبحانه: ﴿آذَكُرُوا اللَّهَ ذِكُمُوا كَيْمِلُ كَيْمِلُهِ<sup>(0)</sup>.

قال ابن عباس ﷺ: أي بالليل والنهار وفي البر والبحر والسفر والحضر والغنى والفقر والفقر والغنى والفقر والعلانية)(١٠

فالبحر والسفر من الأمكنة التي ورد استحباب الذكر والدعاء فيها.

### ا ١١ ـ أثناء الطعام:

قال الإمام الصادق ﷺ: •وكان أبي كثير الذكر لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله وأكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله(٧٠).

وخاصة البدء بالبسملة قبل الطعام بل عند تناول كل لون من الطعام، وكذلك عند شرب الماء، كما ويستحب بعد الشرب لعن قتلة الإمام الحسين ﷺ.

<sup>(</sup>١) المزار: ١٣٥. (٢) تاريخ بغداد للخطيب البغدادي: ١/ ١٣٣.

 <sup>(</sup>٣) عدة الأصول: ١٤/١.
 (٤) سورة النساء، الآية: ١٠٢.

 <sup>(</sup>٥) سورة الأحزاب، الآية: ٤١.
 (٦) تفسير البغوي: ٣٤/٥٥ و٨/٥١.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ٢/٤٤٩، تحف العقول: ١٧٧.



# دعاء علي بن الحسين ﷺ المستجاب

في كتاب الإحتجاج عن ثابت البناني قال: كنت حاجًا وجماعة عبّاد البصري مثل أيّوب السجستاني وحبيب الفارسي فلمّا دخلنا مكّة رأينا الماء قليلاً لقلّة الغيث ففزع إلينا الناس يسألونا أن نستسقي لهم فأتينا الكعبة وطفنا بها ثمّ سألنا الله خاضعين متذلّلين فمنعنا الإجابة فبينا نحن كذلك إذا نحن بفتى قد أقبل قد أكربته أحزانه وأقلقته أشجانه فطاف بالكعبة أشواطاً ثمّ أقبل علينا وقال: يا مالك بن دينار ويا فلان ويا فلان.

قلنا: لبيك يا فتى.

فقال: ما فيكم أحد يجبه الرحمن؟

فقلنا: يا فتى علينا الدِّعاء وعليه الإجابة.

فقال: ابعدوا عن الكعبة فأتى الكعبة وخرّ ساجداً فقال في سجوده: سيّدي بحبّك لي لأسقيتهم الغيث، فما استتمّ الكلام حتّى أتاهم الغيث كأفواه القرب.

فقلت: يا فتى من أين علمت أنّه يحبّك؟

قال: لو لم يحببني لم يستزرني، فلمّا استزارني علمت أنّه يحبّني فسألته بحبّه لي فأجابني ثمّ ولّي وأنشأ يقول، شعر:

مسن حسرف السرب فسلسم تسغينه مسعسرفة السرب فسذاك السشيقسي ما ضدر في السطاعية منا نساله فسي طسياعية الله ومساذا السقسي ما يسعسنيع السعبيد بسغيسر الشّقيي والسعسر كسلّ السعبرّ لسلسمستّسقي فقلت: يا أهل مكّة مَن هذا الفتي؟



قالوا: عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب(١).

قال السيد الجزائري في الرياض: لمّا كان أكثر هؤلاء من صوفية أهل الخلاف الذين يدّعون محبّة الله سبحانه لهم وأنّهم ممّن يستجاب دعاء، بيّن لهم عليه أنّ الله لا يحبّه مولا يقبل لهم دعاء؛ لأنّ القبول فرع المحبّة وإلّا فما يترتّب على دعاء من لا يحبّه الله مثل المخالفين في الأديان والمذاهب ليس من باب القبول بل هو إمّا استدراج لهم أو لأنّه سبحانه لا يحب أن ترفع إليه أصواتهم.

كما جاء في الرواية من تأخير إجابة المؤمن، لأنّ الله سبحانه يحبّ أن يسمع صوته وقوله: لم يستزرني فيه طعن عليهم بأنّ الله سبحانه لم يأمرهم ولم يطلب منهم زيارة بيته، ثمّ انظر إلى تفاوت مقامات زين العابدين على حيث يقول هنا: سيّدي بحبّك لي ويقول في أدعية الصحيفة: لو قمت لك حتى ينخلع صلبي وبكيت لك حتى تنفقاً حدقتاي إلى قوله: ما استحققت محو سيّنة واحدة من سيّناتي وهذه الطريقة أخذها من جدّه أمير المؤمنين على فإنّه كان يقرب نفسه وينبسط معها إلى ربّه حتى يقول: ما عبدتك خوفاً من نارك ويبعدها في مقام آخر حتى ترى أنّه فعل ذنوباً تبلغ به حدّ الأياس وهذه طريقة تخصهم وليست هي مورد لكلّ وارد وتحقيق الكلام في المقامين يطلب من محاله وقد كشفنا عنها في شرح كتاب التوحيد لابن بابويه طيّب الله ثراه (٢٠).

وعن جابر، قال: قال علي بن الحسين ﷺ: ما ندري كيف نصنع بالناس؟ إن حدّثناهم بما سمعنا من رسول الله شي ضحكوا، وإن سكتنا لم يسعنا.

قال: فقال: ضمرة بن معبد حدّثنا! فقال: هل تدرون ما يقول عدو الله إذا حمل على سريره؟

قال: فقلنا: لا. فقال: إنه يقول لحملته: ألا تسمعون إني أشكو إليكم، عدو الله خدعني وأوردني، ثم لم يصدرني، وأشكو إليكم إخوانا واخيتهم فخذلوني، وأشكو إليكم أولاداً حاميت عنهم فخذلوني، وأشكو إليكم أولاداً حاميت عنهم فخذلوني، وأشكو إليكم أولاداً حاميت عنهم فخذلوني، وأشكو إليكم داراً أنفقت فيها حريبتي (٢٣)

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية: ١٠٩، والبحار: ٥١/٤٦.

<sup>(</sup>٢) رياض الأبرار، مخطوط.

<sup>(</sup>٣) الحريبة: مال الرجل الذي يعيش به، ويقوم به أمره (صحاح اللغة).



سكانها غيري، فارفقوا بي ولا تستعجلوا. قال: فقال ضمرة يا أبا الحسن إن كان هذا يتكلم بهذا الكلام يوشك أن يثب على أعناق الذين يحملونه.

قال: فقال علي بن الحسين ﷺ: أللهم إن كان ضمرة يهزء من حديث رسولك فخذه أخذة آسف.

قال: فمكث أربعين يوماً ثم مات فحضره مولى له.

قال: فلما دفن أتى علي بن الحسين ﷺ فجلس إليه.

فقال له: من أين جئت يا فلان؟

قال: من جنازة ضمرة فوضعت وجهي عليه حين سوى عليه فسمعت صوته والله أعرفه كما كنت أعرفه وهو حي يقول: ويلك يا ضمرة بن معبد اليوم خذلك كل خليل وصار مصيرك إلى الجحيم، فيها مسكنك ومبيتك والمقيل.

قال: فقال علي بن الحسين عليهما صلوات الله: أسال الله العافية هذا جزاء من يهزأ من حديث رسول الله هي<sup>(١)</sup>.

سعد بن عبد الله قال: حدّثنا محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن علي بن عبد الله الحناط، عن عمر بن حفص، عن عمرو بن شمر، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر على قال قال علي بن الحسين على الفجأة تخفيف عن المؤمن وأسف على الكافر، فإن المؤمن ليعرف غاسله وحامله، فإن كان له عند ربه خير، ناشد حملته بتعجيله، وإن كان غير ذلك ناشدهم أن يقصروا به.

فقال ضمرة بن سمرة: يا علي لو كان كما تقول لقفز من السرير، وضحك وأضحك.

فقال علي بن الحسين على: أللهم إن كان ضمرة بن سمرة، ضحك وأضحك من حديث رسول الله على فخذه أخذ آسف، فعاش بعد ذلك أربعين يوماً ومات فجأة، فأتي علي بن الحسين على مولى لضمرة. فقال: أصلحك الله إن ضمرة عاش بعد ذلك الكلام

 <sup>(</sup>۱) مدينة المعاجز: ٤/٣٥٩، والكافي: ٣/ ٢٣٤ ح٤ وعنه البحار: ٢/٢٥٩ ح٩٦ وج ١٤٢/٤٦ ح٥٩.



الذي كان بينك وبينه أربعين يوماً، ومات فجأة، وإني أقسم (عليك) بالله لسمعت صوته وأنا أعرفه كما كنت أعرفه في الدنيا، وهو يقول: الويل لضمرة بن سمرة تخلى عنه كل حميم وحل بدار الجحيم، وبها مبيته والمقيل.

قال: فقال علي بن الحسين ﷺ: الله أكبر هذا جزاء (كل) من ضحك وأضحك من حديث رسول الله ﷺ<sup>(۱)</sup>.

# ه استجابة دعائه ﷺ على حرملة بن كاهلة

الشيخ في أماليه قال: أخبرنا محمد بن محمد المفيد، قال: أخبرني المظفر بن محمد البلخي، قال: حدّثنا عبد الله ابن محمد البلخي، قال: حدّثنا عبد الله ابن جعفر الحميري، قال: حدّثنا عبد الله ابن جعفر الحميري، قال: حدثني داود بن عمر النهدي، عن الحسين بن محبوب، عن عبد الله بن يونس، عن المنهال بن عمرو، قال: دخلت على علي بن الحسين بن ﴿ وَفِي من مكة فقال لي: يا منهال! ما صنع حرملة بن كاهلة الأسدي؟ فقلت: تركته حياً بالكوفة. قال: فرفع يديه جميعا ثم قال بن اللهم أذقه حر الحديد، اللهم أذقه حر المحديد، اللهم أذقه حر النار. قال المنهال: فقدمت الكوفة وقد ظهر المختار بن أبي عبيدة (المثقفي) وكان لي صديقاً، قال: فكنت في منزلي أياما حتى انقطع الناس عني وركبت إليه فلقيته خارجاً من داره، فقال: يا منهال لم تأتنا في ولايتنا هذه ولم تهنئنا بها ولم تشركنا فيها؟ فأعلمته أني كنت بمكة وأني قد جتك الآن، وسايرته، ونحن نتحدث ولم تشركنا فيها؟ فأعلمته أن كنت بمكة وأني قد جتك الآن، وسايرته، ونحن نتحدث فوجه في طلبه، فلم يلبث أن جاء قوم يركضون وقوم يشتدون، حتى قالوا: أيها الأمير لحرملة: الحمد لله الذي مكنني منك، ثم قال: الجزار الجزار، فأتي بجزار فقال له: لحرملة: الحمد لله الذي مكنني منك، ثم قال: الجزار الجزار، فأتي بجزار فقال له: إقطعتا.

ثم قال له: إقطع رجليه فقطعتا، ثم قال: النار النار، فأوتي بنار وقصب فالقي عليه، فاشتعل فيه النار. فقلت: سبحان الله.

فقال لي: يا منهال إن التسبيح لحسن ففيم سبحت؟

<sup>(</sup>١) مدينة المعاجز/السيد هاشم البحراني: ٣٦٩/٤.



فقلت: أيها الأمير دخلت في سفرتي هذه منصرفي من مكة على علي بن الحسين ﷺ.

فقال لي: يا منهال ما فعل حرملة بن كاهلة الأسدي؟ فقلت: تركته حيا بالكوفة، فرفع يديه جميعاً.

فقال: اللهم أذقه حر الحديد، اللهم أذقه حر الحديد، اللهم أذقه حر النار.

فقال لي المختار: أسمعت على بن الحسين ﷺ يقول هذا؟

فقلت: والله لقد سمعته يقول هذا قال: فنزل عن دابته وصلى ركعتين فأطال السجود، ثم قام فركب وقد احترق حرملة، وركبت معه وسرنا فحاذيت داري، فقلت: أيها الامير إن رأيت أن تشرفني وتكرمني وتنزل عندي، وتحرم بطعامي (١١).

فقال: يا منهال تعلمني أن علي بن الحسين دعا بأربع دعوات فأجابه على يدي، ثم تأمرني أن آكل؟ هذا يوم صوم، شكراً شه عزَّ وجلَّ على ما فعلته بتوفيقه، وحرملة هو الذي حمل رأس الحسين ﷺ<sup>(٢)</sup>.

### ه استجابة دعائه على عبيد الله بن زياد الله على عبيد الله على زياد

الشيخ في أماليه قال: أخبرني محمد بن محمد يعني: المفيد، قال: أخبرني أبو عبيد الله محمد بن إمراهيم، قال: حدّثنا المحرث بن أبر المحمد بن إمراهيم، قال: حدّثنا الحدث بن أبي أسامة، قال: حدّثنا المدائني، عن رجاله: أن المختار بن أبي عبيدة الثقفي رحمه الله ظهر بالكوفة ليلة الأربعاء لأربع عشرة بقيت من شهر ربيع الآخر سنة ست وستين، فبايعه الناس على كتاب الله، وسنة رسول الله عني، والطلب بدم الحسين بن على عليه، ودماء أهل بيته رحمة الله عليهم، والدفع عن الضعفاء.

### فقال الشاعر في ذلك:

الحرمة ما لا يحل إنتها كه، ومنه قولهم: تحرم بطعامه، وذلك لأن العرب، إذ أكل رجل منهم من طعام غير حصلت بينهما حرمة وذمة يكون كل منهما آمنا من أذى صاحبه.

 <sup>(</sup>٢) مدينة المعاجز/ السيد هاشم البحراني: ٣٢٤/٤، وأمالي الطوسي: ٢٤٣/١ ـ ٢٤٥، وعنه البحار: ٣٣٢/٤٥ ح١.



ولما دعا المختار جئنا لنصره على الخيل نردي من كميت وأشقرا دعا يا لشارات الحسين فأقبلت تعادي بفرسان الصباح لتشأرا ونهض المختار إلى عبد الله بن مطيع، وكان على الكوفة من قبل ابن الزبير، فأخرجه وأصحابه منها منهزمين، وأقام بالكوفة إلى المحرم سنة سبع وستين، ثم عمد إلى إنفاذ الجيوش إلى ابن زياد، وكان بارض الجزيرة، فصير على شرطة أبا عبد الله الجدلي، وأبا عمارة كيسان مولى عربية، وأمر إبراهيم بن الأشتر رحمة الله عليه بالتأهب للمسير إلى ابن زياد لعنه الله وأمره على الأجناد.

فخرج إبراهيم يوم السبت لسبع خلون من المحرم سنة سبع وستين في ألفين من مذحج وأسد، وألفين من تميم وهمدان، وألف وخمسمائة من قبائل المدينة، وألف وخمسمائة من كندة وربيعة، وألفين من الحمراء، وقال بعضهم: كان بن الأشتر في أربعة آلاف من القبائل وثمانية آلاف من الحمراء.

وشيع المختار إبراهيم بن الأشتر رحمهما الله ماشياً، فقال له إبراهيم: إركب رحمك الله، فقال: إني لأحتسب الأجر في خطاي معك وأحب أن تغبر قدماي في نصر آل محمد ﷺ، ثم ودعه وانصرف. فسار ابن الأشتر حتى أتى المدائن، ثم سار يريد ابن زياد.

فلما نزل ابن الأشتر نهر الخازر بالموصل، أقبل ابن زياد لعنه الله في الجموع فنزل على أربع فراسخ من عسكر بن الأشتر، ثم التقوا فحض ابن الاشتر أصحابه وقال: يا أهل الحق وأنصار الذين هذا ابن زياد قاتل الحسين بن على وأهل بيته عليهم السلام قد أتاكم الله به وبحزبه حزب الشيطان، فقاتلوهم بنية وصبر لعل الله يقتله بأيديكم ويشفي صدوركم وتزاحفوا ونادى أهل العراق يا لثارات الحسين، فجال أصحاب ابن الأشتر جولة فناداهم: يا شرطة الله الصبر الصبر فتراجعوا، فقال لهم عبد الله بن بشار بن أبي عقب الدتلي: حدثني خليلي إنا نلقى أهل الشام على نهر يقال له المخازر فيكشفونا حتى نقول: هي هي ثم نكر عليهم، فنقتل أميرهم، فأبشروا واصبرو، فإنكم لهم قاهرون. ثم حمل ابن الأشتر رحمه الله يميناً فخالط القلب وكسرهم أهل العراق، فركبوهم يقتلونهم، فانجلت الغمة وقد قتل عبيد الله بن زياد، وحصين بن نمير، وشرحبيل بن ذي الكلاع،

وابن حوشب، وغالب الباهلي، وعبد الله بن إياس السلمي، وأبو الأشرس، الذي كان على خراسان، وأعيان أصحابه لعنهم الله. فقال ابن الأشتر لاصحابه: إني رأيت بعدما انكشف الناس طائفة منهم قد صبرت تقاتل، فأقدمت عليهم وأقبل رجل آخر في كبكبة كأنه بغل أقمر يغري الناس لا يدنوا منه أحد إلا صرعه، فدنا مني فضربت يده فابنتها، وسقط على شاطئ نهر، فشرقت يداه وغربت رجلاه فقتلته ووجدت منه رائحة المسك، وأظنه ابن زياد فاطلبوه. فجاه رجل فنزع خفيه وتأمله، فإذا هو ابن زياد لعنه الله على ما وصف ابن الأشتر فاحتزوا رأسه، واستوقدوا عامة الليل بجسده، فنظر إليه مهران مولى زياد، وكان يحبه حباً شديداً فحلف أن لا يأكل شحماً أبداً، فأصبح الناس فحووا ما في العسكر، فهرب غلام لمبيد الله إلى الشام.

فقال له عبد الملك بن مروان: متى عهدك بابن زياد؟ فقال: جال الناس فتقدم فقاتل وقال اثتني بجرة فيها ماء، فأتيته فاحتملها فشرب منها وصب الماء بين درعه وجسده، وصب على ناصية فرسه فصهل ثم اقتحمه فهذا آخر عهدي به. قال: وبعث ابن الأشتر برأس بن زياد إلى المختار وأعيان من كان معه، فقدم بالرؤوس والمختار يتغدى، فألقيت بين يديه، فقال: الحمد لله رب العالمين وضع رأس الحسين بن علي ﷺ بين أيدي ابن زياد لعنه الله وهو يتغدى وأتيت برأس ابن زياد وأنا أتغدى.

قال: وانسابت حية بيضاء تتخلل الرؤوس حتى دخلت في أنف ابن زياد لعنهما الله، وخرجت من أذنه، ودخلت في أذنه وخرجت من أنفه، فلما فرغ المختار من الغداء قام فوطأ وجه إبن زياد بنعله، ثم رمى بها إلى مولى له، وقال: إغسلها فإني وضعتها على وجه نجس كافر. وخرج المختار إلى الكوفة وبعث برأس ابن زياد، ورأس حصين بن نمير، وشرحبيل بن ذي الكلاع، مع عبد الرحمن بن أبي عمير الثقفي، وعبد الله بن شداد الجشمي، والسائب بن مالك الأشعري، إلى محمد ابن الحنفية بمكة وعلي بن الحسين على يومئذ بمكة، وكتب إليهما معهم: أما بعد فإني بعثت أنصارك وشيعتك إلى عدوك يطلبونه بدم أخبك المظلوم الشهيد، فخرجوا محتسبين محنقين آسفين، فلقوهم دون نصيبين أن فقتلهم رب العالمين والحمد لله رب العالمين الذي

 <sup>(</sup>١) هي مدينة عامرة من بلاد الجزيرة على جادة القوافل من الموصل إلى الشام، معجم البلدان:
 ٢٨٨/٥.



طلب لكم الثأر، وأدرك لكم رؤساء أعدائكم، فقتلهم في كل فج وغرقهم في كل بحر، فشفي بذلك صدور قوم مؤمنين، وأذهب غيظ قلوبهم.

وقدموا بالكتاب والرؤوس عليه، فبعث برأس ابن زياد لعنه الله إلى علي بن الحسين ﷺ، فأدخل عليه وهو يتغدى.

فقال علي بن الحسين ﷺ: أدخلت على ابن زياد لعنه الله وهو يتغدى ورأس أبي بين يديه، فقلت اللهم لا تمتني حتى تريني رأس ابن زياد، وأنا أتغدى، فالحمد لله الذي أجاب دعوتي ثم أمر فرمى به، فحمل إلى ابن الزبير، فوضعه ابن الزبير على قصبة، فحركتها الربح فسقط، فخرجت حية من تحت الستار، فأخذت بأنفه، فأعادوا القصبة فحركتها الربح، فسقط فخرجت الحية فأزمت بأنفه، ففعل ذلك ثلاث مرات، فأمر ابن الزبر فألقى في بعض شعاب مكة.

قال: وكان المختار رحمه الله قد سئل في أمان عمر بن سعد بن أبي وقاص، فآمنه على أن لا يخرج من الكوفة، فإن خرج منها فدمه هدر. قال: فأتى عمر بن سعد رجل، فقال: إني سمعت المختار يحلف ليقتلن رجلاً، والله ما أحسبه غيرك. قال: فخرج عمر حتى أتى الحمام (۱) فقيل له: أترى هذا يخفى حقا على المختار؟ فرجع ليلاً فدخل داره، فلما كان الغد غدوت فدخلت على المختار، وجاء الهيئم بن الأسود، فقعد، فجاء حفص بن عمر بن سعد، فقال للمختار: يقول لك أبو حفص: أين لنا بالذي كان بيننا وبينك؟ فقال: إجلس فدعا المختار أبا عمرة، فجاء رجل قصير يتخشخش (۱) في الحديد، فساره، ودعا برجلين فقال: إذهبا معه فذهب فولله ما أحسبه بلغ دار عمر بن سعد، حتى جاء برأسه. فقال المختار لحفص: أتعرف هذا؟ قال: إنا لله وإنا إليه راجعون، نعم فقال: يا أبا عمرة ألحقه به، فقتله. فقال: المختار رحمه الله: عمر بالحسين وحفص بعلى بن الحسين ولا سواء.

<sup>(</sup>١) الحمام: إما أن يكون حمام سعد: موضع في طريق الحاج بالكوفة وإما أن يكون حمام أعين -بتشديد الميم - بالكوفة، وذكره في الأخبار مشهور، منسوب إلى أعين مولى سعد بن أبي وقاص. معجم البلدان.

<sup>(</sup>٢) يتخشخش: يسمع له صوت عند اصطكاكه.



قال: واشتد أمر المختار بعد قتل ابن زياد، وأخاف الوجوه وقال: لا يسوغ لي طعام ولاشراب حتى أقتل قتلة الحسين بن علي هي الله وأهل بيته، وما من ديني أترك أحداً منهم حياً، وقال: أعلموني من شرك في دم الحسين وأهل بيته عليهم السلام، فلم يكن يأتونه برجل، فيقولون إن هذا من قتلة الحسين أو ممن أعان عليه إلا قتله، وبلغه أن شمر بن ذي الجوشن لعنه الله أصاب مع الحسين إبلاً فأخذها، فلما قدم الكوفة نحرها وقسم لحومها.

فقال المختار: أحصوا لي كل دار دخل فيها شي من ذلك اللحم، فأحصوها، فأرسل إلى من كان أخذ منها شيئاً فقتلهم وهدم دوراً بالكوفة.

وأتي المختار بعبد الله بن أسيد الجهني، ومالك بن الهيثم البداني من كندة، وحمل بن مالك المحاربي، فقال: يا أعداء الله أين الحسين بن علي؟

قالوا: أكرهنا على الخروج إليه.

قال أفلا مننتم عليه وسقيتموه من الماه؟

وقال للبداني: أنت صاحب برنسه لعنك الله؟

قال لا. قال: بلي.

ثم قال: إقطعوا يديه ورجليه، ودعوه يضطرب حتى يموت، فقطعوه، وأمر بالآخرين فضربت أعناقهما، وأتي بقرار بن مالك، وعمروبن خالد، وعبد الرحمن البجلي، وعبد الله بن قيس الخولاني، فقال لهم: يا قتلة الصالحين ألا ترون الله بريئا منكم؟ لقد جاءكم الورس بيوم نحس، فأخرجهم إلى السوق فقتلهم.

وبعث المختار معاذ بن هاني الكندي، وأبا عمرة كيسان، إلى دار خولي بن يزيد الأصبحي، وهو الذي حمل رأس الحسين ﷺ إلى ابن زياد لعنه الله فأتوا داره فاستخفى في المخرج فدخلوا عليه فوجدوه وقد أكب على نفسه قوصرة فأخذوه، وخرجوا يريدون المختار، فتلقاهم في ركب، فردوه إلى داره وقتله عندها وأحرقه.

وطلب المختار شمر بن ذي الجوشن فهرب إلى البادية، فسعى به إلى أبي عمرة، فخرج إليه مع نفر من أصحابه، فقاتلهم قتالاً شديداً، فأثخنته الجراحة، فأخذه أبو عمرة



أسيراً وبعث به إلى المختار، فضرب عنقه، وأغلى له دهنا في قدر فقذفه فيها فنضج، وفي نسخة فتفسخ، ووطئ مولى لآل حارثة بن مضروب وجهه ورأسه.

ولم يزل المختار يتتبع قتلة الحسين على وأهله حتى قتل منهم خلقاً كثيراً، وهرب الباقون، فهدم دورهم وقتلت العبيد مواليهم الذين قاتلوا الحسين على وأتوا المختار فاعتقهم(۱۰).

# 会 استجابة دعائه ﷺ حين قدم مسرف بن عقبة المدينة

المفيد في إرشاده: قال: أخبرني أبو محمد الحسن ابن محمد، عن جده، قال: حدّثني داود بن القاسم، قال: حدّثنا الحسين بن زيد، عن عمه: عمر بن علي، عن أبيه علي بن الحسين ﷺ أنّه كان يقول: لم أر (شيئاً) مثل التقدم في الدعاء، فإن العبد ليس تحضره الإجابة في كل وقت. وكان مما حفظ عنه من الدعاء حين بلغه توجه مسرف بن عقبة إلى المدينة. رب كم من نعمة أنعمت بها علي قل لك عندها شكري، وكم من بلية إبتليتني بها قل لك عندها صبري فيا من قل عند نعمته شكري فلم يحرمني وقل عند بلائه صبري فلم يخذلني، يا ذا المعروف الذي لا ينقطع أبداً، وياذا النعماء التي لا تحصى عددا، صل على محمد وآل محمد، وادفع عني شره، فإني أدراً بك في نحره، وأستعيذ بك من شره، فقدم مسرف بن عقبة إلى المدينة وكان يقال: أنه لا يريد غير علي بن الحسين ﷺ فسلم منه وأكرمه وحباه ووصله.

وجاء الحديث من غير وجه أن مسرف بن عقبة لما قدم المدينة أرسل إلى علي ابن الحسين على فأتاه، فما صار إليه قربه وأكرمه، وقال له: أوصاني أمير المؤمنين ببرك وتمييزك من غيرك، فجزاه خيرا، ثم قال (لمن حوله): أسر جواله بغلتي، وقال له: إنصرف إلى أهلك، فإني أرى أن قد أفزعناهم وأتعبناك بمشيك إلينا، ولو كان بأيدينا ما نقوى به على صلتك بقدر حقك لو صلناك.

فقال له علي بن الحسين ﷺ: ما أعذرني للأمير! وركب، فقال لجلسائه: هذا الخير (الذي) لا شر فيه، مع موضعه من رسول الله ﷺومكانه منه (٢٠).

<sup>(</sup>١) بطوله في مدينة المعاجز/ السيد هاشم البحراني: ٢٣١٤.

<sup>(</sup>٢) مدينة المعاجز/ السيد هاشم البحراني: ٦/٦.





# دعاء يَوم عَرفة



# وَكَانَ مِنْ دُعَآثِهِ عَلَيْهِ السَّلامُ فِي يَوْمِ عَرَفَةً

(ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبُّ الْعَالَمِينَ اللَّهُمُّ لَكَ الْحَمْدُ بَدِيمَ السَّمَاوَاتِ وَالارْضِ ذَا الْجَلالِ وَالاَكْرَامِ رَبُّ الاَرْبَابِ وَإِلَهَ كُلِّ مَأْلُوهُ وَخَالِقَ كُلِّ مَخْلُونَ وَوَارِثَ كُلِّ شَي ﴿ لَيْسَ كَيشَلِهِ. شَيْ إِنَّ ﴾ وَلا يَعْزُبُ عَنْهُ عِلْمُ شَى وَهُوَ بِكُلِّ شَى مُحِيطٌ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَى رَقِيبٌ أَنْتَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنْتَ الاحَدُ الْمُتَوَحِّدُ الْفَرْدُ الْمُتَفَرِّدُ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنْتَ الْكَرِيمُ الْمُتَكَرِّمُ الْعَظِيمُ الْمُتَعَظِّمُ الْكَبِيرُ الْمُتَكِّرُ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنْتَ الْعَلِيمُ الْمُتَعَالِ الشَّهِيدُ الْمِحَالِ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنْتَ الرَّحْمِنُ الرَّحِيمُ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أنْتَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ الْقَدِيمُ الْخَبِيرُ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنْتَ الْكَرِيمُ الاكْرَمُ الدَّايْمُ الادْوَمُ وَأَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلا أَنْتَ الاوَّلُ قَبْلَ كُلِّ أَحَد وَالآخِرُ بَعْدَ كُلِّ عَدَد وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أنْتَ الدَّانِي فِي عُلُوِّهِ وَالْعَالِي فِي دُنُوِّهِ وَأَنْتَ اللَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنْتَ ذُو الْبَهَآءِ وَالْمَجْدِ وَالْكِبْرِيَاءِ وَالْحَمْدِ وَأَنْتَ اللَّهُ لَا إِلَهَ إِلا أَنْتَ الَّذِي أَنْشَأْتَ الاشْيَاءَ مِنْ غِير سِنْع وَصَوَّرْتَ مَا صَوَّرْتَ مِنْ غَيْر مِثَال وَابْتَدَعْتَ الْمُبْتَدَعَاتِ بلا احْتِذَآه أَنْتَ الَّذِي فَلَرْتَ كُلَّ شَى تَقْدِيراً وَيَسَّرْتَ كُلَّ شَى نَيْسِيراً وَدَبَّرْتَ مَا دُونَكَ تَدْبِيراً أَنْتَ الَّذِي لَمْ يُعِنْكَ عَلَى خَلْقِكَ شَرِيكٌ وَلَمْ يُوَاذِرْكَ فِي أَمْرِكَ وَزِيرٌ وَلَمْ يَكُنْ لَكَ مُشَاهِدٌ وَلا نَظِيرٌ أَنْتَ الَّذِي أَرَمْتَ فَكَانَ حَنْماً مَآ أَرَدْتَ وَفَضَيْتَ فَكَانَ عَدْلاً مَا قَضَيْتَ وَحَكَمْتَ فَكَانَ نِصْفاً مَا حَكَمْتَ أَنْتَ الَّذِي لا يَحْوِيكَ مَكَانٌ وَلَمْ يَقُمْ لِسُلْطَائِكَ سُلْطَانٌ وَلَمْ يُعْبِكَ بُرْهَانٌ وَلا بَيَانٌ أَنْتَ الَّذِي أَحْمَيْتَ كُلَّ شَي عَدَدا وَجَعَلْتَ لِكُلِّ شَي أَمَدا وَقَلَّرْتَ كُلُّ شَي تَقْدِيراً أَنْتَ الَّذِي قَصُرَتِ الاوْهَامُ عَنْ ذَانِيَّتِكَ وَعَجَزَتِ الافْهَامُ عَنْ كَيْفِيِّنِكَ وَلَمْ تُنْدِكِ الابْصَارُ مَوْضِعَ أَيْنِيِّتِكَ أَنْتَ الَّذِي لا تُحَّدُّ فَتَكُونَ مَحْدُوداً ولَمْ تُمَثِّلْ فَتَكُونَ مَوْجُوداً وَلَمْ تَلِدْ فَتَكُونَ



مَوْلُوداً أَنْتَ الَّذِي لا ضِدٌ مَعَكَ فَيُعَانِدَكَ وَلا عِدْلَ لَكَ فَيُكَاثِرَكَ وَلا نِدُّ لَكَ فَيُعَارِضَكَ أَنْتَ الَّذِي ابْتَدَأَ وَاخْتَرَعَ وَاسْتَحْدَثَ وَابْتَدَعَ وَأَحْسَنَ صُنْعَ مَا صَنَعَ سُبْحَانَكَ مَآ أَجَلُّ شَأَنَكَ! وَاسْنَى فِي الامَاكِنِ مَكَانَكَ! وَأَصْدَعَ بِالْحَقِّ فُرْقَانَكَ!

سُبْحَانَكَ مِنْ لَطِيف مَا ٱلْطَفْكَ! وَرَءُوف مَا أَرْأَفَكَ! وَحَكِيم مَا أَعْرَفَكَ! سُبْحَانَكَ مِنْ مَلِيك مَا أَمْنَعَكَ! وَجَوَاد مَا أَوْسَعَكَ! وَرَفِيع مَا أَرْفَعَكَ! ذُو الْبَهَآءِ وَالْمَجْدِ وَالْكِبْرِيَآءِ وَالْحَمْدِ سُبْحَانَكَ بَسَطْتَ بِالْخَيْرَاتِ يَدَكَ وَعُرِفَتِ الْهِدَايَةُ مِنْ عِنْدِكَ فَمَن الْتَمَسَكَ لِدِينَ أَوْ دُنْيًا وَجَدَكُ سُبْحَانَكَ خَضَعَ لَكَ مَنْ جَرَى فِي عِلْمِكَ وَخَشَعَ لِمَظَمَتِكَ مَا دُونَ عَرْشِكَ وَانْقَادَ لِلتَّسْلِيمِ لَكَ كُلُّ خَلْقِكَ سُبْحَانَكَ لا تُحَسُّ وَلا تُجَسُّ وَلا تُمَسُّ وَلا تُكَادُ وَلا تُمَاطُ وَلا تُنَازَعُ وَلا تُجَارَى وَلا تُمَارَى وَلا تُخَادَعُ وَلا تُمَاكُرُ سُبْحَانَك سَبِيلُكَ جَدَدٌ وَأَمْرُكَ رَشَدٌ وَأَنْتَ حَيٌّ صَمَدٌ شُبْحَانَكَ قَوْلُكَ حُكُمٌ وَقَضَآؤُكَ حَثْمٌ وَإِرَادَتُك عَرْمٌ سُبْحَانَكَ لا رَادُّ لِمَشِيِّتِكَ وَلا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِكَ شُبْحَانَكَ بَاهِرَ الآيَاتِ فَاطِرَ السَّمَاوَاتِ بَارِئ النَّسَمَاتِ لَكَ الْحَمْدُ حَمْداً يَدُومُ بِدَوَامِكَ وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْداً خَالِداً بِيعْمَتِكَ وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْداً يُؤازِي صُنْعَكَ وَلَك الْحَمْدُ حَمْداً يَزِيدُ عَلَى رِضَاكَ وَلَكَ الْحَمْدُ حَمْداً مَعَ حَمْدِ كُلُّ حَامِد وَشُكُراً يَقْصُرُ عَنْهُ شُكُرُ كُلُّ شَاكِر حَمْداً لا يَنْبَغِي إلا لَكَ وَلا يُتَقَرَّبُ بِهِ إلا إِلَيْكَ حَمْداً يُسْتَدَامُ بِهِ الأوَّلُ وَيُسْتَدْعَى بِهِ دَوَامُ الآخِرِ حَمْداً يَتَصَاعَفُ عَلَى كُرُورِ الازْمِنَةِ وَيَتَزَايَدُ أَضْمَافاً مُتَرَادِفَةً حَمْداً يَعْجِزُ عَنْ إِحْصَآنِهِ الْحَفَظَةُ وَيَزِيدُ عَلَى مَآ أَحْصَتْهُ فِي كِتَابِكَ الْكَتَبَةُ حَمْداً يُؤاذِنُ عَرْشَكَ الْمَجِيدَ وَيُعَادِلُ كُرْسِيَّكَ الرَّفِيعَ حَمْداً يَكْمُلُ لَدَيْكَ ثَوَابُهُ وَيَسْتَغْرِقُ كُلُّ جَزَآء جَزَآؤُهُ حَمْداً ظَاهِرُهُ وَفَقٌ لِبَاطِنِهِ وَيَاطِئُهُ وَفَقٌ لِصِدْقِ النَّيَّةِ فِيهِ حَمْداً لَمْ يَحْمَدُكَ خَلْقٌ مِثْلَهُ وَلا يَعْرِفُ أَحَدٌ سِوَاكَ فَصْلَهُ حَمْداً يُعَانُ مَن اجْتَهَدَ فِي تَعْدِيدِهِ وَيُؤَيَّدُ مَنْ أَغْرَقَ نَزْعاً فِي تَوْفِيَتِهِ حَمْداً يَجْمَعُ مَا خَلَقْتَ مِنَ الْحَمْدِ وَيَنْتَظِمُ مَآ أَنْتَ خَالِقُهُ مِنْ بَعْدُ حَمْداً لا حَمْدَ أَقْرُبُ إِلَى قَوْلِكَ مِنْهُ وَلا أَحْمَدَ مِمَّنْ يَحْمَدُكَ بِهِ حَمْداً يُوجِبُ بِكَرَمِكَ الْمَزِيدَ بِوُفُورِهِ وتَصِلُهُ بِمَزِيد بَعْدَ مَزِيد ظَوْلاً مِثْكَ حَمْداً يَجِبُ لِكَرَم وَجْهِكَ وَيُقَابِلُ عِزّ جَلالِكَ رَبِّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِ مُحَمَّد الْمُنْتَجَبِ الْمُصْطَفَى الْمُكَّرُّم الْمُقَرَّبِ أَفْضَلَ صَلَوَاتِكَ وَبَارِكُ عَلَيْهِ أَنَمَّ بَرَكَاتِكَ وَتَرَحُّمْ عَلَيْهِ أَمْتَمَ رَحَمَاتِكَ رَبٌّ صَلٌّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ صَلاةً زَاكِيَةً لا تَكُونُ صَلاةً أَزْكَى مِنْهَا وَصَلِّ عَلَيْهِ صَلاةً نَامِيَّةً لا تَكُونُ صَلاةً أَنْتَى مِنْهَا



رَصَلُ عَلَيْهِ صَلاةً رَاضِيَةً لا تَكُونُ صَلاةً فَوْقَهَا رَبِّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ صَلاةً تُرْضِيهُ وَتَزِيدُ عَلَى رِضَاهُ وَصَلِّ عَلَيْهِ صَلاةً تُرْضِيكَ وَتَزِيدُ عَلَى رِضَاكَ لَهُ وَصَلِّ عَلَيْهِ صَلاةً لا تَرْضَى لَهُ إِلا بِهَا وَلا تَرَى غَيْرَهُ لَهَا أَهْلاً رَبِّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ صَلاةً تُجَاوِزُ رِضْوَانَكَ وَيَتَّصِلُ اتَّصَالُهَا بِبَقَآتِكَ وَلا يَنْفَدُ كَمَا لا تَنْفَدُ كَلِمَاتُكَ رَبِّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ صَلاةً تَنْتَظِمُ صَلَوَاتِ مَلائِكَتِكَ وَأَنْبِيَآئِكَ وَرُسُلِكَ وَأَهْل طَاعَتِكَ وَتَشْتَمِلُ عَلَى صَلَوَاتِ عِبَادِكَ مِنْ جِنِّكَ وَإِنْسِكَ وَأَهْلِ إِجَابَتِكَ وَتَجْتَمِعُ عَلَى صَلاةِ كُلُّ مَنْ ذَرَأْتَ وَبَرَأْتَ مِنْ أَصْنَافِ خَلْقِكَ رَبُّ صَلُّ عَلَيْهِ وَآلِهِ صَلاةً تُجيطُ بكُلٌّ صَلاهَ سَالِفَة وَمُسْتَأْنَفَة وَصَلٌّ عَلَيْهِ وَعَلَى آلِهِ صَلاةً مَرْضِيَّةً لَكَ وَلِمَنْ دُونَكَ وَنُنْشِئُ مَعَ ذَلِكَ صَلَوَات تُضَاعِفُ مَعْهَا تِلْكَ الصَّلَوَاتِ عِنْدَهَا وَتَزِيدُهَا عَلَى كُرُورِ الآيَّام زِيَادَةً فِي تَضَاعِيفَ لا يَمُدُّهَا غَيْرُكَ رَبِّ صَلُّ عَلَى أَطَائِبِ أَهْل بَيْتِهِ الَّذِينَ الْحَتَرْتَهُمْ لِأَمْرِكَ وَجَعَلْتَهُمْ خَزَنَةَ عِلْمِكَ وَحَفَظَةَ دِينِكَ وَخُلَفَاءَكَ فِي أَرْضِكَ وَحُجَجَكَ عَلَى عِبَادِكَ وَطَهَّرْتَهُمْ مِنَ الرُّجْس وَالدُّنَس تَظهيراً بِإِرَادَتِكَ وَجَعَلْتَهُمُ الْوَسِيلَةَ إِلَيْكَ وَالْمَسْلَكَ إِلَى جَنَّنِكَ رَبِّ صَلٌّ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ صَلاةً تُجْزِلُ لَهُمْ بِهَا مِنْ يَحَلِكَ وَكَرَامَتِكَ وَتُكْمِلُ لَهُمُ الاشْبَآءَ مِنْ عَطَايَاكَ وَنَوَافِلِكَ وَتُوَفِّرُ عَلَيْهِمُ الْحَظُّ مِنْ عَوَآئِدِكَ وَفَوَآئِدِكَ رَبُّ صَلٌّ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ صَلاةً لا أَمَدَ فِي أَوَّلِهَا وَلا غَايَةَ لِأَمْدِهَا وَلا نِهَايَةَ لِآخِرِهَا رَبِّ صَلُّ عَلَيْهِمْ زِنَّةَ عَرْشِكَ وَمَا دُونَهُ وَمِلْ سَمَاوَاتِكَ وَمَا فَوْقَهُنَّ وَعَدَدَ أَرْضِيكَ وَمَا تَحْتَهُنَّ وَمَا بَيْنَهُنَّ صَلاةً تُقَرِّبُهُمْ مِنْكَ زُلْفَى وَتَكُونُ لَكَ وَلَهُمْ رِضَى وَمُتَّصِلَةً بِنَطَآتِرِهِنَّ أَبُداً اللَّهُمَّ إِنَّكَ أَيَّدْتَ دِينَكَ فِي كُلِّ أَوَان بِإِمَام أَقَمْتَهُ عَلَماً لِعِبَاوِكَ وَمَنَاراً فِي بِلاوِكَ بَعْدَ أَنْ وَصَلْتَ حَبْلَهُ بِحَبْلِكَ وَجَعَلْتَهُ الذَّرِيعَةَ إِلَى رِضْوَانِكَ وَافْتَرَضْتَ طَاعَتَهُ وَحَلَّرْتَ مَعْصِبَتَهُ وَأَمَرْتَ بِامْتِفَالِ أَوَامِرهِ وَالِانْتِهَآءِ عِنْدَ نَهْيهِ وَأَن لا يَتَقَدَّمَهُ مُتَقَدَّمٌ وَلا يَتَأَخَّرَ عَنْهُ مُتَأَخَّرٌ فَهُوَ عِصْمَةُ اللافِذِينَ وَكُهْفُ الْمُؤْمِنِينَ وَعُرْوَةُ الْمُتَمَسِّكِينَ وَبَهَاءُ الْعَالَمِينَ اللَّهُمَّ فَأَرْزِعْ لِوَلِيِّكَ شُكْرَ مَآ أَنْعَمْتَ بِو عَلَيْهِ وَأَوْزِعْنَا مِثْلَهُ فِيهِ وَآتِهِ مِنْ لَدُنْكَ سُلْطَاناً نَصِيراً وَافْتَحْ لَهُ فَتْحاً يَسِيراً وَأَعِنْهُ بِرُكْنِكَ الاعَزّ وَاشْدُدْ أَزْرَهُ وَقَوّ عَضُدَهُ وَرَاعِهِ بِعَيْنِكَ وَاحْمِهِ بِحِفْظِكَ وَانْصُرْهُ بِمَلاثِكَتِكَ وَامْدُدُهُ بِجُنْدِكَ الاغْلَبِ وَأَقِمْ بِهِ كِتَابَكَ وَحُدُودَكَ وَشَرَآلِعَكَ وَسُنَنَ رَسُولِكَ صَلَوَاتُكَ اللَّهُمْ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَأَحْى بِهِ مَآ أَمَاتَهُ الظَّالِمُونَ مِنْ مَمَالِم دِينِكَ وَاجْلُ بِهِ صَدَآة الْجَوْرِ عَنْ طَرِيقَتِكَ وَأَبِنْ بِهِ الضَّرَّآءَ مِنْ سَبِيلِكَ



وَأَزِلْ بِهِ النَّاكِبِينَ عَنْ صِرَاطِكَ وَامْحَقْ بِهِ بُغَاةً قَصْدِكَ عِوْجاً وَأَلِنْ جَانِيَهُ لِأَوْلِيَآلِكَ وَابْسُطْ يَدَهُ عَلَى أَعْدَآثِكَ وَهَبْ لَنَا رَأْفَتُهُ وَرَحْمَتُهُ وَنَعَظَّفَهُ وَتَحَنَّتُهُ وَاجْعَلْنَا لَهُ سَامِعِينَ مُطِيعِينَ وَفِي رَضَاهُ سَاعِينَ وَإِلَى نُصْرَتِهِ وَالْمُدَافَعَةِ عَنْهُ مُكْنِفِينَ وَإِلَيْك وَإِلَى رَسُولِكَ صَلَوَاتُكَ اللُّهُمُّ عَلَيْهِ وَآلِهِ بِذَلِكَ مُتَقَرِّينَ اللُّهُمُّ وَصَلٌّ عَلَى أَوْلِيَآنِهِمُ الْمُعْتَرِفِينَ بِمَقَامِهِمُ الْمُتَّبِينَ مَنْهَجَهُمُ الْمُقْتَفِينَ آثَارَهُمُ الْمُسْتَمْسِكِينَ بِعُرُوتِهِمُ الْمُتَمَسَّكِينَ بِولايَتِهِمُ الْمُؤتثينَ بإمَامَتِهمُ الْمُسَلِّمِينَ لِأَمْرِهِمُ الْمُجْتَهِدِينَ فِي طَاعَتِهِمُ الْمُنْتَظِرِينَ أَيَّامَهُمُ الْمَآدِّينَ إِلَيْهِمْ أَغْيُنَهُمُ الصَّلَوَاتِ الْمُبَارَكَاتِ الزَّاكِيَاتِ النَّامِيَاتِ الْغَادِيَاتِ الرَّآتِحَاتِ وَسَلُّمْ عَلَيْهِمْ وَعَلَى أَرْوَاحِهِمْ وَاجْمَعْ عَلَى التَّقْوَى أَمْرَهُمْ وَأَصْلِحْ لَهُمْ شُؤُونَهُمْ وَتُبْ عَلَيْهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ وَخَيْرُ الْغَافِرِينَ وَالجَعَلْنَا مَعَهُمْ فِي دَارِ السَّلام بِرَحْمَتِكَ يَآ أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ اللَّهُمَّ هَذَا يَوْمُ عَرَفَةَ يَوْمٌ شَرَّفَتُهُ وَكُرَّمْتُهُ وَعَظَّمْتُهُ نَشَرْتَ فِيهِ رَحْمَتَكَ وَمَنَنْتَ فِيهِ بِمَفُوكَ وَأَجْزَلْتَ فِيو عَطِيَّتَكَ وَتَفَضَّلْتَ بِهِ عَلَى عِبَادِكَ اللَّهُمَّ وَأَنَا عَبْدُكَ الَّذِي أَنْعَمْتَ عَلَيْهِ قَبْلَ خَلْفِكَ لَهُ وَبَعْدَ خَلْقِكَ إِيَّاهُ فَجَعَلْتَهُ مِمَّنْ هَدَيْتُهُ لِدِينِكَ وَوَقَفْتُهُ لِحَقَّكَ وَعَصَمْتَهُ بحَبْلِكَ وَأَدْخَلْتُهُ فِي حِزْبِكَ وَأَرْضَدْتَهُ لِمُوَالاةِ أَوْلِيَآئِكَ وَمُعَادَاةِ أَعْدَآئِكَ ثُمَّ أَمَرْتَهُ فَلَمْ يَأْتَمِرْ وَزَجَرْتُهُ فَلَمْ يَنْزَجِرْ وَنُهَيْتُهُ عَنْ مَعْصِيَتِكَ فَخَالَفَ أَمْرَكَ إِلَى نَهْيِكَ لا مُعَانَدَةً لَكَ وَلا اسْتِكْبَاراً عَلَيْكَ بَلْ دَعَاهُ هَوَاهُ إِلَى مَا زَيَّلْتَهُ وَإِلَى مَا حَذَّرْتُهُ وَأَعَانَهُ عَلَى ذَلِكَ عَدُولًا وَعَدُوهُ فَأَقْدَمَ عَلَيْهِ عَارِفاً بِرَمِيدِكَ رَاجِياً لِعَفْوِكَ وَاثِقاً بِتَجَاوُزِكَ وَكَانَ أَحَقُّ عِبَادِكَ مَمْ مَا مَنَنْتَ عَلَيْهِ أَلا يَفْعَلَ وَهَا أَنَا ذَا بَيْنَ يَدَيْكَ صَاغِراً ذَلِيلاً خَاضِعاً خَاشِعاً خَاتِفاً مُعْتَرِفاً بِعَظِيمٍ مِنَ الذُّنُوبِ تَحَمَّلْتُهُ وَجَلِيل مِنَ الْخَطَايَا اجْتَرَمْتُهُ مُسْتَجِيراً بِصَفْحِكَ لائِذاً بِرَحْمَتِكَ مُوقِناً أَنَّهُ لا يُجِيرُني مِنْكَ مُجِيرٌ وَلا يَمْنَعُنِي مِنْكَ مَانِعٌ فَعُدْ عَلَىَّ بِمَا تَعُودُ بِهِ عَلَى مَن افْتَرَفَ مِنْ تَغَمُّدِكَ وَجُدْ عَلَيَّ بِمَا تَجُودُ بِهِ عَلَى مَنْ أَلْقَى بِيَدِهِ إِلَيْكَ مِنْ عَفُوكَ وَامْثُنْ عَلَيْ بِمَا لا يَتَعَاظَمُكَ أَنْ تَمُنَّ بِهِ عَلَى مَنْ أَمَّلَكَ مِنْ غُفْرَانِكَ وَاجْعَلْ لِي فِي هَذَا الْيَوْمِ نَصِيباً أَنَالُ بِهِ حَظًّا مِنْ رِضْوَانِكَ وَلا تُرَدِّنِي صِفْراً مِمَّا يُنْقَلِبُ بِهِ الْمُتَعَبِّدُونَ لكَ مِنْ عِبَادِكَ وَإِنِّي وَإِنْ لَمْ أُقَدُّمْ مَا قَدَّمُوهُ مِنَ الصَّالِحَاتِ فَقَدْ قَدَّمْتُ تَوْجِيدَكَ وَنَفْيَ الاصْدَادِ وَالانْدَادِ وَالاشْبَاءِ عَنْكَ وَأَتَيْتُكَ مِنَ الابْوَابِ الَّتِي أَمَرْتَ أَنْ تُؤْتَى مِنْهَا وَتَقَرَّبْتُ إِلَيْكَ بِمَا لا يَقْرُبُ بِهِ أَحَدٌ مِنْكَ إلا بِالنَّقَرُّبِ بِهِ ثُمُّ أَنْبَعْتُ ذَلِكَ بِالانَابَةِ إِلَيْكَ وَالتَّنَأَلُ وَالاسْتِكَانَةِ لَكَ وَحُسْنِ الظُنُّ بِكَ وَالثَّقَةِ بِمَا



عِنْدَكَ وَشَفَعْتُهُ بِرَجَاتِكَ الَّذِي قَلَّ مَا يَخِيبُ عَلَيْهِ رَاجِيكَ وَسَأَلْتُكَ مَسْأَلَةَ الْحَقِيرِ الذَّلِيل الْبَآيِسِ الْفَقِيرِ الْخَآتِفِ الْمُسْتَجِيرِ وَمَعَ ذَلِكَ خِيفَةً وَتَضَرُّعاً وَتَعَوُّذَا وَتَلَوُّذَا لا مُسْتَطِيلاً بتَكْبُرُ الْمُتَكَبِّرِينَ وَلا مُتعَالِياً بِدَاَلَةِ الْمُطِيعِينَ وَلا مُسْتَطِيلاً بشْفَاعَةِ الشَّافِعِينَ وَأَنَا بَعْدُ أَقَلُّ الْاقَلِّينَ وَأَذَكُّ الاذَلْينَ وَمِثْلُ الذَّرَّةِ أَوْ دُونَهَا فَيَا مَنْ لَمْ يُعَاجِل الْمُسِيشِينَ وَلا يَنْدَهُ الْمُثْرَفِينَ وَيَا مَنْ يَمُنُّ بِإِقَالَةِ الْعَاثِرِينَ وَيَتَفَضَّلُ بِإِنْظَارِ الْخَاطِئِينَ أَنَا الْمُسِيُّ الْمُعْتَرِفُ الْخَاطِئُ الْعَاثِرُ أَنَا الَّذِي أَقْدَمَ عَلَيْكَ مُجْتَرِثاً أَنَا الَّذِي عَصَاكَ مُتَمَمِّداً أَنَا الَّذِي اسْتَخْفَى مِنْ عِبَادِكَ وَبَارَزَكَ أَنَا الَّذِي هَابَ عِبَادَكَ وَأُمِنَكَ أَنَا الَّذِي لَمْ يَرْهَبْ سَطُوتَكَ وَلَمْ يَخَف بَأْسَكَ أَنَا الْجَانِي عَلَى نَفْسِهِ أَنَا الْمُرْتَهَنُّ بَبَلِيَّتِهِ أَنَا الْقَلِيلُ الْحَيَاءِ أَنَا الطُّويلُ الْعَنَاءِ بَحَقٌّ مَن انْتَجَبْتَ مِنْ خَلْقِكَ وَبِمَنِ اصْطَفَيْتُهُ لِنَفْسِكَ بِحَقٌّ مَنِ الْحَتْرْتَ مِنْ بَرِيَّتِكَ وَمَنِ الْجَبَبَيْتَ لِشَأْنِكَ بِحَقّ مَنْ وَصَلْتَ طَاعَتُهُ بِطَاعَتِكَ وَمَنْ جَعَلْتَ مَعْصِبَتُهُ كَمَعْصِيَتِكَ بِحَقٍّ مَنْ قَرَنْتَ مُوَالَاتَهُ بِمُوَالاتِكَ وَمَنْ نُطْتَ مُعَادَاتَهُ بِمُعَادَاتِكَ تَغَمَّدْنِي فِي يَوْمِي هَذَا بِمَا تَتَغَمَّدُ بِهِ مَنْ جَأْرَ إَلَيْكَ مُتَنَصِّلاً وَعَاذَ بِاسْتِغْفَارِكَ تَآتِباً وَتَوَلَّنِي بِمَا تَتَوَلَّى بِهِ أَهْلَ طَاعَتِكَ وَالزُّلْفَى لَدَيْكَ وَالْمَكَانَةِ مِنْكَ وَتَوَحَّدْنِي بِمَا تَتَوَجَّدُ بِهِ مَنْ وَفَى بِعَهْدِكَ وَأَتْعَبَ نَفْسَهُ فِي ذَاتِكَ وَأَجْهَدَهَا فِي مَرْضَاتِكَ وَلا تُؤَاخِذُنِي بِتَفْرِيطِي فِي جَنْبِكَ وَتَعَدِّي ظَوْدِي فِي حُدُودِكَ وَمُجَاوَزَةِ أَحْكَامِكَ وَلا تَسْتَذْرِجْنِي بِإِمْلائِكَ لِي اسْتِنْرَاجَ مَنْ مَنَعَنِي خَيْرَ مَا عِنْدَهُ وَلَمْ يَشْرَكُكَ فِي حُلُولِ يَعْمَتِهِ بِي وَنَبَّهْنِي مِنْ رَقْدَةِ الْغَافِلِينَ وَسِنَةِ الْمُسْرِفِينَ وَنَعْسَةِ الْمَخْذُولِينَ وَخُذْ بِقَلْبِي إِلَى مَا اسْتَعْمَلْتَ بِهِ الْقَانِتِينَ وَاسْتَعْبَلْتَ بِهِ الْمُتَعَبَّدِينَ وَاسْتَنْقَذْتَ بِهِ الْمُتَهَاوِنِينَ وَأَعِذْنِى مِمًّا يُبَاعِدُنِي عَنْكَ وَيَحُولُ بَيْنِي وَبَيْنَ حَظِّي مِنْكَ وَيَصُدُّنِي عَمًّا أُحَاوِلُ لَدَيْكَ وَسَهَّلْ لِي مَسْلَكَ الْخَيْرَاتِ إِلَيْكَ وَالْمَسَابَقَةَ إِلَيْهَا مِنْ حَيْثُ أَمَرْتَ وَالْمُشَاّحَةَ فِيهَا عَلَى مَآ أَرَدْتَ وَلا تَمْحَقْنِي فِي مَنْ تَمْحَقُ مِنَ الْمُسْتَخِفِّينَ بِمَا أَوْعَدْتَ وَلا تُهْلِكُنِي مَمَ مَنْ تُهْلِكُ مِنَ الْمُتَعَرِّضِينَ لِمَقْتِكَ وَلا تُتَبَرْنِي فِي مَنْ تُتَبَّرُ مِنَ الْمُنْحَرِفِينَ عَنْ سُبُلِكَ وَنَجْنِي مِنْ غَمَرَاتِ الْفِئْنَةِ وَخَلَّصْنِي مِنْ لَهَوَاتِ الْبَلْوَى وَأَجِرْنِي مِنْ أَخْذِ الامْلاءِ وَحُلْ بَيْنِي وَبَيْنَ عَدُوّ يُضِلُّنِي وَهَوَى يُوبِقُنِي وَمَنْقَصَة تَرْهَقُنِي وَلا تُعْرِضْ عَنّي إِعْرَاضَ مَنْ لا تَرْضَى عَنْهُ بَعْدَ غَضَبِكَ وَلا تُؤْيِسْنِي مِنَ الامَل فِيكَ فَيَغْلِبَ عَلَىَّ الْقُنُوطُ مِنْ رَحْمَتِكَ وَلا تَمْتَحِنَّى بِمَا لا طَافَةَ لِي بِهِ فَتَبْهَظَنِي مِمَّا تُحَمَّلُنِيهِ مِنْ فَضْل مَحَبَّتِكَ وَلا تُرْسِلْنِي مِنْ يَدِكَ إِرْسَالَ مَنْ لا خَيْرَ فِيهِ



وَلا حَاجَةَ بِكَ إِلَيْهِ وَلا إِنَابَةَ لَهُ وَلا تَرْمِ بِي رَمْيَ مَنْ سَقَطَ مِنْ عَيْنِ رِعَايَتِكَ وَمَنِ اشْتَمَلِّ عَلِيهِ الْخِزْيُ مِنْ عِنْدِكَ بَلْ خُذْ بِيَدِيَ مِنْ سَفْظةِ الْمُتَرَدِّينَ وَوَهْلَةِ الْمُتَعَسِّفِينَ وَزَلَّةِ الْمَغْرُورِينَ وَوَرْطَةِ الْهَالِكِينَ وَعَافِنِي مِمَّا الْتَلَيْتَ بِهِ طَبَقَاتِ عَبِيدِكَ وَإِمَآلِكَ وَبَلُّغْنِي مَبَالِغَ مَنْ عُنِيتَ بِهِ وَٱلْمُمْتَ عَلَيْهِ وَرَضِيتَ عَنْهُ فَأَعَشْتُهُ حَمِيداً وَتَوَفَّيْتُهُ سَمِيدَا وَطَوْفَنِي ظَوْقَ الافلاع عَمَّا يُحْبِطُ الْحَسْنَاتِ وَيَذْهَبُ بِالْبَرَكَاتِ وَأَشْعِرْ فَلْبِيَ الاِذْدِجَارَ عَنْ فَبَآتِيع السَّيْئَاتِ وَفَوَاضِّح الْحَوْبَاتِ وَلا تَشْغَلْنِي بِمَا لَا أُدْرِكُهُ إِلا بِكَ حَمَّا لا يُرْضِيكَ عَنِي غَيْرُهُ وَأَلْزعْ مِنْ قَلْبِي حُبَّ دُنْيًا دَنِيَّة تَنْهَى ۚ عَمَّا عِنْدَكَ ۖ وَتَصُدُّ عَنِ ابْتِغَآءِ الْوَسِيلَةِ إِلَيْكَ وَتُلْهِلُ عَنِ التُّقرُبِّ مِنْكَ وَزَمِّنْ لِيَ التَّفَرُّدَ بِمُنَاجَاتِكَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهَبْ لِي عِصْمَةً تُدْنِينِي مِنْ خَشْيَتِكَ وَتَقْطَعُنِي عَنْ رُكُوبِ مَحَارِمِكَ وَتَقُكُّنِي مِنْ أَسْرِ الْعَظَاتِم وَهَبْ لِيَ التَّظهِيرَ مِنْ دَنَسِ الْعِصْيَانِ وَأَذْهِبْ عَنِّي دَرَنَ الخَطّايَا وَسَرْبِلْنِي بِسِرْبَالِ عَافِيَتِكَ وَرَدَّنِي رِدَآءَ مُعَافَاتِكَ وَجَلَّلْنِي سَوَابِغَ نَعْمَآتِكَ وَظَاهِرْ لَدَيُّ فَضْلَكَ وَطَوْلَكَ وَأَيَّدْنِي بِتَوْفِيقِكَ وَتَسْدِيدِكَ وَأَعِنِّي عَلَى صَالِح النَّبُّةِ وَمَرْضِيُّ الْقَوْلِ وَمُسْتَحْسَنِ الْمَمَلِ وَلا تَكِلْنِي إِلَى حَوْلِي وَقُوَّتِي دُونَ حَوْلِكَ وَقُوْتِكَ وَلا تُخْزِنِي بَوْمَ تَبْعَثْنِي لِلِفَاتِكَ وَلا تَفْضَحْنِي بَيْنَ يَدَيْ أُولِيَآلِكَ وَلا تُنْسِني ذِكْرَكَ وَلا تُذْهِبْ عَنِّي شُكْرَكَ بَلْ أَلْزِمْنِيهِ فِي أَحْوَالِ السَّهْوِ عِنْدَ غَفَلاتِ الْجَاهِلِينَ لِآلائِكَ وَأَوْزِغْنِي أَنْ أَثْنِيَ بِمَا أَوْلَيْتَنِيهِ وَأَغْتَرِفَ بِمَا أَسْدَيْتُهُ إِلَيَّ وَالْجَمَلُ رَغْبَتِي إِلَيْكَ فَوْقَ رَغْبَةِ الرَّاغِبينَ وَحَمْدِي إِيَّاكَ فَوْقَ حَمْدِ الْحَامِدِينَ وَلا تَخْذُلْنِي عِنْدَ فَاقْتِي إِلَيْكَ وَلا تُهْلِكُنِي بِمَآ أَسْدَيْتُهُ إِلَيْكَ وَلا تَجْبَهْنِي بِمَا جَبَهْتَ بِهِ الْمُعَانِدِينَ لَكَ فَإِنِّي لَكَ مُسَلِّمُ أَعْلَمُ أَنَّ الْحُجَّةَ لَكَ وَأَنَّكَ أَوْلَى بِالْفَصْلُ وَأَعْوَدُ بِالاحْسَانِ وَأَهْلُ التَّقْوَى وَأَهْلُ الْمَنْفِرَةِ وَأَنَّكَ بِأَنْ تَعْفُو أَوْلَى مِنْكَ بِأَنْ تُعَاقِبَ وَأَنْكَ بِأَنْ تَسْتُرَ أَفْرَبُ مِنْكَ إِلَى أَنْ تَشْهَرَ فَأَخْيِنِي حَيَاةً طَيْبَةً نَتَقَظِمُ بِمَا أُرِيدُ وَتَبْلُغُ مَا أُحِبُّ مِنْ حَيْثُ لا آتِي مَا تَكْرَهُ وَلا أَرْتَكِبُ مَا نَهَيْتَ عَنْهُ وَأَمِثْنِي مِيتَة مَنْ يَسْعَى نُورُهُ بَيْنَ يَدَيْهِ وَعَنْ يَمِينِهِ وَذَلَّلْنِي بَيْنَ يَدَيْكَ وَأَعِزَّنِي عِنْدَ خَلْقِكَ وَضَعْنِي إِذَا خَلَوْتُ بِكَ وَارْفَعْنِي بَيْنَ عِبَادِكَ وَأَغْنِنِي عَمَّنْ هُوَ غَنِيٌّ عَنِّي وَزِفْنِي إِلَيْكَ فَاقَةً وَفَقْراً وَأَعِنْنِي مِنْ شَمَاتَةِ الاعْدَآءِ وَمِنْ حُلُولِ الْبَلاءِ وَمِنَ الذُّلُّ وَالْعَنَآءِ تَغَمَّدْنِي فِي مَا اطْلَفْتَ عَلَيْهِ مِنِّي بِمَا يَتَغَمَّدُ بِهِ الْقَادِرُ عَلَى الْبَطْشِ لَولا حِلْمُهُ وَالآخِذُ عَلَى الْجَرِيرَةِ لَوْلا أَنَاتُهُ وَإِذَآ أَرَدُتَ بِقَوْم فِثْنَةً أَوْ سُوءاً فَنَجْنِي مِنْهَا لِوَاذاً بِكَ وَإِذْ لَمْ تُقِمْنِي مَقَامَ فَضِيحة فِي ذُنْيَاكَ



فَلا تُقِمْنِي مِثْلُهُ فِي آخِرَتِكَ وَاشْفَعْ لِي أُوآئِلَ مِنَنِكَ بِأُوَاخِرِهَا وَقَدِيمَ فَوَآئِدِكَ بِحَوَادِثِهَا وَلا تَمْدُدْ لِي مَدّاً يَقْسُو مَعَهُ قَلْبِي وَلا تَقْرَعْنِي قَارِعَةً يَذْهَبُ لَهَا بَهَآتِي وَلا تَسُمْنِي خَسِيسَةً يَصْغُرُ لَهَا قَدْرِيَ وَلا نَقِيصَةً يُجْهَلُ مِنْ أَجْلِهَا مَكَانِي وَلا تَرْغَنِي رَوْعَةً أُبْلِسُ بِهَا وَلا خِيفَةً أُوجِسُ دُونَهَا اجْعَلْ هَيْبَتِي فِي وَعِيدِكَ وَحَذَرِي مِنْ إِعْذَارِكَ وَإِنْذَارِكَ وَرَهْبَتِي عِنْدَ تِلاوَةِ آياتِكَ وَاعْمُرْ لَيْلِي بِإِيقَاظِي فِيهِ لِعِبَادَتِكَ وَتَفَرُّدِي بِالنَّهَجُّدِ لَكَ وَتَجَرُّدِي بِسُكُونِي إِلَيْكَ وَإِنْزَالِ حَوَآثِجِي بِكَ وَمُنَازَلَتِي إِيَّاكَ فِي فَكَاكِ رَقَبَتِي مِنْ نَارِكَ وَإِجَارَتِي مِمَّا فِيهِ أَهْلُهَا مِنْ عَذَابِكَ وَلا تَذَرْنِي فِي طُلغْيَانِي عَامِهاً وَلا فِي غَمْرَتِي سَاهِياً حَتَّى حِين وَلا تَجْعَلْنِي عِظَةً لِمَن اتَّعَظَ وَلا نَكَالاً لِمَن اعْتَبَرُ وَلا فِئْنَةً لِمَنْ نَظَرَ وَلا تَمْكُرْ بِي فِي مَنْ تَمْكُرُ بِهِ وَلا تَسْتَبُدِلْ بِي غَيْرِي وَلا تُغَيِّرُ لِي اسْماً وَلا تُبَدُّلْ لِي جِسْماً وَلا تَتَّخِذْنِي هُزُواً لِخَلْقِكَ وَلا سُخْرِيّاً لَكَ وَلا تَبَعاً إِلا لِمَرْضَاتِكَ وَلا مُمْتَهَناً إِلا بِالِانْتِقَام لَكَ وَأَوْجِدْنِي بَرْدَ عَفْوكَ وحَلاَوَةَ رَحْمَتِكَ وَرَوْحِكَ وَرَيْحَانِكَ وَجَنَّةِ نَعِيمِكَ وَأَوْثَنِي طَغْمَ الْفَرَاغِ لِمَا تُحِبُّ بِسَعَة مِنْ سَعَتِكَ وَالِاجْتِهَادِ فِيمَا يُزْلِفُ لَدَيْكَ وَعِنْدَكَ وَأَنْجِفْنِي بِتُحْفَة مِنْ تُحُفَاتِكَ وَاجْعَلْ بْجَارَتِي رَابِحَةً وَكُرَّتِي غَيْرَ خَاسِرَة وَأَخِفْنِي مَقَامَكَ وَشَوْفْنِي لِقَاءَكَ وَتُبْ عَلَىً تَوْبَةً نَصُوحاً لا تُبْقِ مَعَهَا ذُنُوباً صَفِيرةً وَلا كَبِيرةً وَلا تَلَرْ مَعْهَا عَلانِيَةً وَلا سَرِيرةً وَانْزَع الْفِلّ مِنْ صَدْرِي لِلْمُؤْمِنِينَ وَأَعْطِفْ بِقَلْبِي عَلَى الْخَاشِعِينَ وَكُنْ لِي كَمَا تَكُونُ لِلصَّالِحِينَ وَحَلَّنِي حِلْبَةُ الْمُثَقِينَ وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْق فِي الْغَابِرِينَ وَذِكْراً نَامِياً فِي الآخِرِينَ وَوَافِ بِي عَرْصَةَ الأولِينَ وَتَمُّمْ سُبُوغَ نِعْمَنِكَ عَلَى وَظَاهِرْ كَرَامَانِهَا لَذَيُّ وَامْلاً مِنْ فَوَآلِيكَ يَدَيُّ وَسُقْ كُرَآئِمَ مَوَاهِبِكَ إِلَيَّ وَجَاوِرْ بِيَ الاطْبَبِينَ مِنْ أَوْلِيَآئِكَ فِي الْجِنَانِ الَّتِي زَيَّنْتَهَا لِأَصْفِيَآئِكَ وَجَلَّلْنِي شَرَآئِفَ نِحَلِكَ فِي الْمَقَامَاتِ الْمُعَدَّةِ لِأَجِبَّآئِكَ وَاجْعَلْ لِي عِنْدَكَ مَقِيلاً آدِي إِلَيْهِ مُطْمَنِناً وَمَثَابَةً أَتَبَوُّمُهَا وَأَقَرُ عَيْناً وَلا ثُقَايِسْنِي بِمَظِيمَاتِ الْجَرَآنِرِ وَلا تُهْلِكْنِي يَوْمَ تُبْلَى السَّرَآتِرُ وَأَزِلُ عَنِّي كُلَّ شَكَ وَشُبْهَة وَاجْعَلْ لِي فِي الْحَقِّ طَرِيعًا مِنْ كُلِّ رَحْمَة وَأَجْزِلُ لِي قِسَمَ الْمَوَاهِبِ مِنْ نَوَالِكَ وَوَفَّرْ عَلَىَّ خُطُوظَ الاحْسَانِ مِنْ إِفْضَالِكَ وَاجْعَلْ قَلْبِي وَائِمًا بِمَا عِنْدَكَ وَهَمِّي مُسْتَفْرَخاً لِمَا هُوَ لَكَ وَاسْتَغْمِلْنِي بِمَا تَسْتَغْمِلُ بِهِ خَالِصَتْكَ وَأَشْرِبْ قَلْبِي عِنْدَ ذُهُولِ الْمُعُولِ طَاعَتَكَ وَاجْمَعْ لِيَ الْغِنَى وَالْمَفَاتَ وَالدُّعَةَ وَالْمُعَافَاةَ وَالصُّحَّةَ وَالسَّعَةَ وَالطُّمَأْنِينَةَ وَالْعَافِيَّةَ وَلا تُحْبِطُ حَسَنَاتِي بِمَا يَشُوبُهَا مِنْ مَعْصِيَتِكَ وَلا



خَلَوَاتِي بِمَا يَمْرِضُ لِي مِنْ نَرَغَاتِ فِنْتَيْكَ وَصُنْ وَجُهِي عَنِ الطَّلَبِ إِلَى أَحَد مِنَ الْمَالَمِينَ وَوَنَّتِينِ عَنِ الطَّلَبِينَ ظَهِيراً وَلا لَهُمْ عَلَى مَحْوِ وَنَّتَنِي كِلطَّالِمِينَ ظَهِيراً وَلا لَهُمْ عَلَى مَحْوِ كِتَابِكَ يَداً وَنَصِيراً وَحُظنِي مِنْ حَيْثُ لا أَعْلَمُ حِيَاظَةً تَقِينِي بِهَا وَافْتَحْ لِي أَبْوَابَ تَوْبَيْكَ وَرَحْمَتِكَ وَرَقْعَلْ وَرَقْعَلْ وَرَقْعَلْ وَرَقْعَلْ الْوَاسِعِ إِنِّي إلَيْكَ مِنَ الرَّاغِينِ وَأَقْوِمْ لِي إِنْعَامَكَ إِنِّكَ خَيْرُ المُنْعِينَ وَاجْعَلْ بَاقِيَ عُمْرِي فِي الْحَجِّ وَالْمُمْرَةِ الْيَغَاةَ وَجُهِكَ يَا رَبُ الْمَالَمِينَ وَصَلَّى الشَّاهِرِينَ وَالسُّلامُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ أَبَدَ الآبِدِينَ ('').
اللَّهُ عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ الطَّيْمِينَ الطَّاهِرِينَ وَالسُّلامُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِمْ أَبْدَ الآبِدِينَ ('').



<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية دعاء رقم ٤٧، دعاؤه في يوم عَرَفَة.





## فهرس الموضوعات

| سنوب الرمام رين العابدين مجهر في الدعوة الى الله | •1 |
|--------------------------------------------------|----|
| دخل                                              | ما |
| دعاء تعريفه وأهميته وأقسامه                      | J١ |
| أهبية الدعاء                                     |    |
| أقسام الدعاء                                     |    |
| أبحاث الذكر                                      |    |
| الجهر بالذكر                                     |    |
| الإخفات بالذكر                                   |    |
| الذكر في النفس                                   |    |
| مراتب الذكر ه                                    |    |
| نواع العبادة                                     | أذ |
| -<br>إظهار العبوديّة لله تعالى /                 |    |
| أنواع العبادة                                    |    |
| طلب جميع الحاجات مهما كانت                       |    |
| الحاجات المادية                                  |    |
| الحاجات المعنوية                                 |    |
| n lugado la cale                                 |    |

| ۲٦ | تحصيل المعارف الإسلامية والإلهية       |
|----|----------------------------------------|
| YV | الدعاء حباً بالجنة                     |
| YY | الدعاء خوفاً من النار                  |
| YV | الاعتراف بعجز الإنسان                  |
| ra | حقيقة الدعاء                           |
| ra | تمهيد                                  |
| ra | الفرق بين استجابة الدعاء وتحقق الدعاء  |
| r4 | تطبيق قانون العلية على الدعاء          |
| ۲۰ | الدعاء تهيئة للأسباب                   |
| ry | شرائط الدعاء                           |
| ry | تىپىد                                  |
| rŧ | الالتزام بكل ما صدر عنهم               |
| re | الالتزام بشروط الدعاء وكيفيته          |
| rŧ | عدم الدعاء المحرّم                     |
| ro | تهيئة الأجواء                          |
| fi | المداومة على الذكر                     |
| rv | آداب الذكر والدعاء                     |
| ۳۷ | تىپىد                                  |
| rv | ١ ــ الطهارة١                          |
| rv | ٢ ــ التطيُّب ولبس أفخر الثياب والتصدق |
| ۲۸ | ٣ الصلاة                               |
| ۳۸ | ٤ _ السملة                             |

| ٥ ـ اللاعاء بالاسماء الحسني                               |
|-----------------------------------------------------------|
| ٦ _ الإقرار بالذنوب ٩                                     |
| ٧ _ معرفة الله٧                                           |
| ۸ ــ الوقاء يمهد الله ٩                                   |
| ٩ ــ اليأس عما في يد الناس وأن الله هو القادر على الإجابة |
| ١٠ ـ ترقيق القلب                                          |
| ١١ ــ البكاء والتباكي١                                    |
| ١٢ ــ التضرع ومد اليدين                                   |
| ١٣ ـ عدم العجلة بالدعاء                                   |
| ١٤ ـ تكرار الدعاء ٣                                       |
| ١٥ ــ عدم القنوط من رحمة الله                             |
| ١٦ ــ التختم بالعقيق والفيروزج٣                           |
| ١٧ ـ صحة القراءة ؟                                        |
| ١٨ ــ القراءة بصوت حسن وجميل                              |
| ١٩ ـ خفض الصوت بين المخافتة والجهر                        |
| ٢٠ ــ اختيار أفضل الأوقات ه                               |
| ٢١ ـ اختيار أفضل الأمكنة ه                                |
| ٢٢ ــ التوجُّه نحو القبلة ٥                               |
| ٣٣ ـ الخشوع ٢                                             |
| نبروط استجابة الدعاء ٨                                    |
| تمهيد۸                                                    |
| ١ ـ العام الدعاء                                          |

| ٤٩ | ٢ ـ التقدم في الدعاء٢                  |
|----|----------------------------------------|
| ۰۰ | ٣ ـ الإقبال على الدعاء                 |
| ٥١ | ٤ ـ الإلحاح في الدعاء                  |
| ٥٢ | ٥ ـ تسمية الحاجة في الدعاء             |
| ۲٥ | ٦ _ إخفاء المدعاء                      |
| ٥٢ | ٧ ـ الثناء قبل الدعاء٧                 |
| ٥٣ | ٨ ـ العموم في الدعاء                   |
| ٤٥ | ٩ ـ الاجتماع في الدعاء                 |
| ٤٥ | ١٠ ــ الدعاء للإخوان بظهر الغيب        |
| ٥٦ | ١١ ـ الدعاء على العدو                  |
| ٥٨ | ١٢ ـ طهارة ونقاء الصدر والقلب          |
| ٥٩ | ١٣ ــ الدعاء مع المعرفة                |
| ٥٩ | ١٤ ـ اليقين في الدعاء                  |
| ٦. | ١٥ ــ الإجتناب عن المعاصي والتوبة منها |
| 17 | ١٦ ـ عدم الظلم                         |
| 77 | ١٧ ـ الاعتراف بالذنب                   |
| 77 | ١٨ ـ حضور القلب وعدم الغفلة            |
| 75 | ١٩ ـ عدم طلب المستحيل                  |
| ٥٢ | ٢٠ ــ تطهير الأموال                    |
| ٦٥ | ٢١ ـ أن لا يترك الأمر بالمعروف         |
| 11 | ٢٢ ـ الالتزام بالتكاليف الإلهية        |
| ٦v | ٢٢ ـ العمل وعدم الحلوس في المنزل       |

|    | ٢٤ ــ الصلاة على النبي واله ﷺ   |
|----|---------------------------------|
| ٦٩ | ٢٥ _ عدم الإسراف                |
| ٦٩ | ٢٦ ـ عدم النميمة                |
| ٧٠ | ٢٧ ــ عدم ردّ المظالم إلى أهلها |
| ٧٠ | ٢٨ _ نجاسة الأبدان              |
| ٧. | ٢٩ _ سفك الدّماء                |
| ٧٠ | ٣٠ _ إزالة الحجب                |
| ٧٣ | ا يمنع من ذِّكْر الله تعالىا    |
| ٧٣ | ١ ـ النفاق                      |
| ٧٣ | ٢ ـ التجارة والمبيع             |
| V  | ٣ ـ الأموال والأولاد            |
| ٥٧ | ثار الذكر والدعاء والاستغفار    |
| ۷٥ | ١ ـ قبول العبادات               |
| ٥٧ | ٢ ـ دفع البلاء                  |
| ٧٦ | ٣ ـ ردّ القضاء                  |
| ٧٧ | ٤ _ شفاء الأمراض والعاهات       |
| ٧٧ | ه ـ جلب الرزق أو زيادته         |
| ٧٨ | ٦ _ قضاء الحاجات                |
| ٧٩ | ٧ ـ سبب للهداية                 |
| ٧٩ | ٨ ـ الحماية الشخصية             |
| 41 | ٩ ـ دخول الجنة                  |
| ۸۱ | ١٠ ـ رفع عذاب الآخرة            |



| ۲. | ١١ ـ طول العمر١١            |
|----|-----------------------------|
| ۲  | ١٢ ـ التوبة وغفران الذنب    |
| ۲  | ۱۳ ـ الثبات على الجهاد      |
| ۳  | ١٤ ـ قضاء الدَّيْنِ         |
| ۳  | ١٥ ـ ذهاب الوحشة            |
| ٤  | ١٦ ـ ذهاب الخوف             |
| ٤  | ١٧ ـ دنع الأذية١٧           |
| 0  | ١٨ ـ منع السرقة             |
| ٥  | ١٩ ـ زوال الغضب             |
| 7  | ٢٠ ـ تخفيف سكرات الموت      |
| ٧  | ٢١ ـ إيطال السحر            |
| ٧  | ٢٢ ـ طرد الشيطان٢٢          |
| ٧  | ۲۳ ــ زوال الفقر            |
| ٨  | ٢٤ ـ الكون مع الله٢٤        |
| ٨  | ٢٥ ـ وضع الأوزار            |
| 4  | ٢٦ ـ ذكر الله للذاكر٢٦      |
| ٩  | ۲۷ ـ اطمئنان القلوب         |
| 4  | ٢٨ ـ البركة                 |
| ٩  | ٢٩ ـ حضور العلائكة          |
| ۹. | ٣٠ ـ هجران الشيطان          |
| ٠  | ٣١ ـ الإنس في القبر         |
| ٠  | ٣٢ ـ المجلوس في رياض المجنة |

| 11  | ٢٦ ـ حبه الله نعالي            |
|-----|--------------------------------|
| ń   | ٣٤ ـ براءة من النار            |
| 11  | ٣٥ ـ براءة من الثقاق           |
| ۱١  | ٤٠ ــ زيادة حب العبادة         |
| 11  | ٤١ ـ عدم السهو                 |
| 11  | ٤٢ ــ النجاة من البلاء والعذاب |
| ۲   | ٤٣ ـ يصبح خير أهل المسجد       |
| ١٢  | ٤٤ ـ لا يقع في الحسرة والوبال  |
| ۲۱  | ٤٥ ـ لا تزول عنه البركة        |
| ۱۳  | ٢٦ _ حضور الملائكة             |
| ۳   | ٤٧ ـ عدم حضور الشياطين         |
| ۳   | ٤٨ ــ لا يلاحقه الشيطان القرين |
| 1 8 | ٤٩ ـ عدم قساوة القلب           |
| 1 2 | ٥٠ ـ عدم الخسارة               |
| ٥١  | ٥١ ـ عدم نسيان النفس           |
| ۱٦  | آثار الاستغفار                 |
| ۲۱  | ١ ـ عدم الفضيحة                |
| ۱v  | ٢ ـ الاستغفار أمان             |
| ۱۷  | ٣ ـ رفع العذاب                 |
| ٨,  | ٤ _ إلغاء الذنب                |
| ٨,  | ٥ ـ جلب الرزق                  |
| 19  | ٦ _ زيادة الرزق والمال         |



| ١     | ٧ ـ تعجيل الرزق٧                  |
|-------|-----------------------------------|
| 1 • 1 | ٨ ـ الرزق من حيث لا يحتسب         |
| ١٠١   | ٩ ـ تفريج الهم والضيق٩            |
| 1.1   | ١٠ ـ زوال الشدائد والمهمات        |
| 1 • ٢ | ١١ ـ كشف الغم وإزالة المحن        |
| ۱۰۳   | ۱۲ _ جلاء القلوب                  |
| ۲۰۲   | ١٣ ـ المتاع الحسن                 |
| ۱۰٤   | ١٤ ــ زيادة البنون                |
| ۱۰٤   | ١٥ ــ لم يحرم التوبة              |
| ۱۰٤   | ١٦ ـ قطع وتين الشيطان وإبعاده     |
| 1•7   | ۱۷ ــ نفي کونه متکبر وجبار        |
| 1.7   | ١٨ ـ عدم الهلاك                   |
| ۱۰۷   | ١٩ ـ دفع البلاء                   |
| ۱۰۷   | ٢٠ ـ تتلألأ صحيفة المستغفر وتسرّه |
| ۱۰۸   | ٢١ ـ رفع العذاب٢١                 |
| ۱۰۸   | ۲۲ ـ منع العذاب                   |
| ۱۰۸   | ٢٣ ـ النجاة يوم القيامة           |
| 1 • 9 | ٢٤ ـ الرحمة                       |
| 1 • 9 | ٢٥ ـ جنات وأنهار                  |
| 1 • 9 | ٢٦ ـ محو الأوزار                  |
| 1 • 9 | ٢٧ ـ طويي له                      |
| 11+   | ٢٨ ـ تشمله الشفاعة٢٨              |

|                                        | ٢٩ ـ زوال الذنوب                                                         |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 111                                    | ٣٠ ـ في نور الله الأعظم                                                  |
| 11                                     | ٣١ ـ الكون مع أهل البيت ﷺ                                                |
| 14                                     | أوقات الدعاء والذكر                                                      |
| 14                                     | مراقبة الأوقات                                                           |
| ۱۳                                     | أوقات الدعاء                                                             |
| ۱۳                                     | أ ـ السحر من ساعات الليل                                                 |
| ١٥                                     | ب ـ زوال الشمس                                                           |
| 10                                     | ج ــ الوتر والسحر وما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس                      |
| 17                                     | د ـ قبل طلوع الشمس وقبل الغروب                                           |
| 17                                     | هـ _ بعد الصلوات المكتوبة                                                |
|                                        |                                                                          |
| 17                                     | و ليلة الجمعة ويومها                                                     |
|                                        | و ليلة الجمعة ويومها                                                     |
| 17                                     |                                                                          |
| 17                                     | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |
| 17                                     | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة<br>ح ـ ليلة القدر وليلة ١٥ شعبان وليلة العيد |
| 17                                     | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |
| 17                                     | ز _ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |
| 14                                     | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |
| 114                                    | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |
| 11V<br>11V<br>11A<br>11A<br>11A<br>11A | ز ـ آخر ساعة من نهار الجمعة                                              |



| 19 | ف ـ عند النسيان                                                                                                    |
|----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲. | س ـ بِالغُدُوِّ وَالأَصَالِ                                                                                        |
| ۲. | ق ـ بِالعَشِيِّ وَالإَبْكَارِ                                                                                      |
| ۲. | د ـ قَبَلَ طُللُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الغُرُوبِ                                                                   |
| ۲۱ | ش ـ آناءِ اللَّيْلِ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ                                                                         |
| ۲١ | ت _ بعد الحج                                                                                                       |
| ۲۱ | ف ـ زمن الغنى والفقر والمرض والصحة والسر والعلانية                                                                 |
| 22 | واطن الذكر والدعاء                                                                                                 |
|    | <ul> <li>١ ـ في الصلاة وبينها، إما في القنوت أو في السجدة الأخيرة، أو بين ا<br/>والعصر والمغرب والعشاء.</li> </ul> |
|    | ٢ ـ الدعاء في السجود                                                                                               |
| 37 | ٣ ـ في مكة العكرمة                                                                                                 |
| ۲٥ | ٤ ـ أثناء المشي                                                                                                    |
| 77 | ٥ ـ في المساجد                                                                                                     |
| 77 | ٦ ـ في مسجد النبي 🎪                                                                                                |
| 77 | ٧ ـ في مسجد الكوفة الكبير                                                                                          |
| 77 | ٨ ـ في مسجد السهلة بالكوفة                                                                                         |
| 77 | ٩ ـ في مراقد الأثمة عليهم السلام                                                                                   |
| 77 | ١٠ ـ. في الير والبحر والسفر والحضر                                                                                 |
| ** | ١١ _ أثناء الطعام                                                                                                  |
| 44 | عاء علي بن الحسين ﷺ المستجاب                                                                                       |
| ۲۱ | استجابة دعائه ﷺ على حرملة بن كاهلة                                                                                 |



| ۱۳۲   | استجابة دعائه 🐲 على عبيد الله بن زياد        |
|-------|----------------------------------------------|
| ۱۳۷   | استجابة دعائه ﷺ حين قدم مسرف بن عقبة المدينة |
| ۱۳۸   | دعاء يَوم عَرفة                              |
| 1 2 0 | فهرس الموضوعات                               |