

ڔڿٷڂؿ ٳڵٟڣٳٚڵؚۯٚؿٷڵٷؙۻ (٣)



# الإلما المراف المرف المراف ال

هَ وَالْمِنِ لِلْهُ عَمَا هِيَّةً رِسَرَ فِي مِنْ اللَّهِ عَوْفِ

جة مع قاع تلا الليبيّر **موت إن موت** 



# جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر

الطبعة الأولى

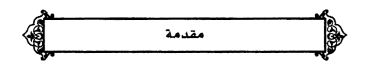
۲۳۶ هـ ـ ۲۰۱۱ م

لا يجوز نشر أي جزء من هذا الكتاب، أو اختزال مادته بطريقة الاسترجاع، أو نقله على أي نحو، وبأي طريقة سواه كانت الكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو بالتسجيل أو خلاف ذلك، إلا بموافقة الناشر على ذلك كتابة ومقدما.



هاتف: ۰۹/۷۸۰۰۷ ـ ۰۹/۷۸۰۰۷ ماتف:





# بنسب ألمّو النَّانِ الرَّجَيبِ

والحمد لله رب العالمين والصلاة والسلام على خير الخلق محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين.

«رسالة الحقوق» أو الدستور الإلهي لتنظيم حياة الإنسانيّة ورقيها وسعادتها في الدارين، هي مجموعة كلمات قالها إمامنا زين العابدين على ابن الإمام الحسين ابن على بن أبي طالب ﷺ.

وهي من أروع ما قيل في هذا الجانب حيث نجد أن الإمام ﷺ لم يدع ما يرتبط بالحياة الاجتماعية ـ العامة والخاصة ـ إلَّا وتعرض له ووضع له قانوناً من مشي عليه وصل إلى السعادة المطلقة.

والإمام علي بن الحسين ﷺ هو رابع أثمة المسلمين امتاز بالعلم والعبادة والتقوى وعظيم الخُلق ويكفى في وصفه ما قاله الشاعر الفرزدق:

هذا الذي تعرف البطحاء وطأته والبيت يعرفه والحل والحرم هذا ابن خير عباداله كلهم هذا التقى النقى الطاهر العلم هذا الذي أحمد المختار والده صلَّى عليه إلهي ما جرى القلم لو يعلم الركن من ذا جاء يلثمه لخر يلثم منه ما وطي القدم هذا على رسول الله والده أمست بسنبور هسداه تسهستدي الأمسم هذا الذي عمه الطيار جعفر وال مقتول حمزة ليث حبّ قسم هذا ابن سيدة النسوان فاطهة وابن الوصى الذي في سيفه سقم



إذا رأته قريبش قبال قبائيليها إلى مكارم هذا ينتيهي الكرم ينمى إلى ذروة العز التي قصر تعن نيلها عرب الإسلام والعجم يكاد يتمسكه عرفان راحته وكن الحطيم إذا ما جاء يستلم (۱)

وحاولنا في هذا الكتاب تسليط الضوء على بعض فقرات رسالة الحقوق للإمام زين العابدين ﷺ وشرحها بما يتناسب مع الكتاب مراعين في ذلك الاختصار.

وركزنا على ذكر روايات أهل البيت ﷺالتي تناسب كل مقام يراد شرحه أو تبيين مطالبه.

نسأل الله أن ينفع به جَمْع من المؤمنين لننال شفاعة محمد وآل محمد ﷺ.
والحمد لله رب العالمين.



<sup>(</sup>١) انظر ينابيع المودة لذوي القربى: ٣/١٥٧، وفيات الأثمة: ١٥٦.





## الحقوق إجمالاً



وبسند آخر: علي بن أحمد بن موسى، عن محمد الأسدي، عن جعفر بن مالك الفزاري، عن خيران بن داهر، عن أبيه، عن أبيه، عن محمد بن علي، عن محمد بن فضيل، عن أبي حمزة الثمالي قال: هذه رسالة علي بن الحسين ﷺ إلى بعض أصحابه قال ﷺ:

- إعلم (رحمك الله) أن لله عز وجل عليك حقوقاً محيطة بك في كل حركة تحركتها أو سكنه سكنتها، أو حال حلتها أو منزلة نزلتها أو جارحة قلبتها أو آلة تصرفت فيها(١٠) (بعضها أكبر من بعض) وأكبر حقوق الله تعالى عليك ما أوجب عليك لنفسه من حقه الذي هو أصل الحقوق (ومنه تفرع).
- ب \_ ثم ما أوجب الله عزّ وجلّ عليك لنفسك من قرنك إلى قدمك، على اختلاف جوارحك، فجعل عزّ وجلّ للسانك عليك حقاً، ولسمعك عليك حقاً، ولبصرك عليك حقاً، وليدك عليك حقاً، ولرجلك عليك حقاً، ولبطنك عليك حقاً، ولفرجك عليك حقاً، ولفرجك عليك حقاً، فهذه الجوارح السبع التي بها تكون الأفعال.
- ج م جعل عز وجل لأفعالك عليك حقوقاً: فجعل لصلاتك عليك حقاً، ولصومك عليك حقاً، ولمديك عليك حقاً، ولهديك عليك حقاً، ولهديك عليك حقاً، ولا عليك حقوقاً.
   ثم يخرج الحقوق منك إلى غيرك من ذوي الحقوق عليك فأوجبها عليك حقوق أثمتك ثم حقوق رعيتك ثم حقوق رحمك. فهذه حقوق يتشعب منها حقوق.

<sup>(</sup>١) في نسخة: بها.



- . \_ فحقوق أثمنك ثلاثة أوجبها عليك: حق سائسك بالسلطان، ثم حق سائسك بالعلم، ثم حق سائسك بالعلك (وكل سائس إمام).
- هـ ـ وحقوق رعيتك ثلاثة أوجبها عليك: حق رعيتك بالسلطان، ثم حق رعيتك بالعلم
   فإن الجاهل رعية العالم، ثم حق رعيتك بالملك، من الأزواج وما ملكت
   الأيمان.
- و \_ وحقوق رحمك كثيرة متصلة بقدر اتصال الرحم في القرابة وأوجبها عليك: حق أمك ثم حق أبيك ثم حق ولدك ثم حق أخيك، ثم الأقرب فالأقرب والأولى نالأولى(١٠).
- ز ثم (حقوق الآخرين:) حق مولاك المنعم عليك ثم حق مولاك الجارية نعمته عليك، ثم حق ذوي المعروف لديك، ثم حق مؤذنك لصلاتك، ثم حق إمامك في صلاتك ثم حق جليسك، ثم حق جارك، ثم حق صاحبك، ثم حق شريكك، ثم حق مالك، ثم حق غريمك الذي تطالبه، ثم حق غريمك الذي يطالبك ثم حق خليطك ثم حق خصمك المدعي عليك ثم حق خصمك الذي تدعي عليه. ثم حق مستشيرك، ثم حق المشير عليك، ثم حق مستنصحك ثم حق الناصح لك ثم حق من هو أصغر منك، ثم حق مائلك، ثم حق من على الله على يديه مساءة بقول أو فعل (أو مسرة) عن تعمد منه أو غير تعمد، ثم حق أهل ملتك على عليك (عامة)، ثم حق أهل ذمتك.
  - ح \_ ثم الحقوق الجارية (٣) بقدر علل الأحوال، وتصرف الأسباب.

فطوبى لمن أعانه الله على ما أوجب عليه من حقوقه، ووفقه لذلك وسدده (٤٠). هذه جملة الحقوق التي ذكرها الإمام على بن الحسين ﷺ.

ومن ثم أخذ صلوات الله عليه بتفصيل كل حق حق فقال: . . . . .

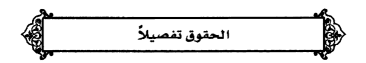
<sup>(</sup>١) في نسخة: والأول فالأول.

<sup>(</sup>٢) الغريم: الدائن، والغريم: المديون، ضد.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: الحادثة.

<sup>(</sup>٤) انظر الخصال: ٥٦٦.





قال الإمام زين العابدين علي بن الحسين ﷺ:

## ١ \_ حق الله تعالى

قال ﷺ: فأما حق الله الأكبر عليك فأن تعبده لا تشرك به شيئاً، فإذا فعلت ذلك بإخلاص، جعل لك على نفسه أن يكفيك أمر الدنيا والآخرة (ويحفظ لك ما تحب منها)(١).

#### العبادة 🕸

أول حق ذكره ﷺ هو حق الله تعالى وسماه بالأكبر لعظمته، والحق الأعظم هو عبادة الله تعالى بما أوجبه علينا من تكاليف وهذه بعض أبحاث العبادة:

#### ه العبادة عن معرفة

خلق الله تعالى المخلوقات من أجل عبادته فقال عزّ من قائل: ﴿وَمَا خَلَفُ لَلِّنَ ۗ الْمِنْ اللَّهُ عَلَمْتُ الْمِنْ وَٱلْإِنْسُ إِلَّا لِيَتَبُدُونِ ۗ ﴿ (٢٠).

وقال سبحانه في الحديث القدسي: كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف فخلقت الخلق لأعرف(٣).

وقال الإمام الصادق عي وقد سُئل: ندعو فلا يستجاب لنا فقال عي: لأنّكم تدعون من لا تعرفونه (؟).

<sup>(</sup>١) من نسخة أخرى. (٢) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ١/ ٢٤/.

<sup>(</sup>٤) التوحيد: ٢٨٨ باب ٤١ ح٧، وميزان الحكمة: ٢/ ٨٧٣ ح١١٩٧ باب شرائط الاستجابة.



فالمدعاء أو الصلاة أو غيرها من العبادات إن كانت عن معرفة ويقين فإنها تؤدي الى إظهار ربوبية الله تعالى وهذا معنى حديث: (فخلقت الخلق لكي أعرف)، ومعنى قوله تعالى ﴿وَمَا خَلَقَتُ لَلِمَنَ لَلِكُ وَالْإِنْسُ إِلَّا لِيَمْبُدُونِ ﴿ ﴾.

فالهدف من الخلقة في الحديث القدسي: (المعرفة)، والهدف في الآية: (العبادة)، والجمع بينهما: العبادة عن معرفة.

وسُئِل الإمام علي ﷺ: هل رأيت ربك؟

فقال ﷺ: كيف أعبد ربّاً لم أره!(١٠).

قال الفيض الكاشاني في كتاب الكلمات المكنونة تحت عنوان: كلمة بها يجمع بين امتناع المعرفة والرؤية وبين إمكانهما: . . . إنّ ليوث غابة الولاية لا يكفّون عن مقولة المم أعبد ربّاً لم أره ويضعون أقدامهم في جادة الو كُشف لي الفطاء ما ازددتُ يقيناً ١٠٠٠.

أجل، ليس إلى كنه الحقيقة من سبيل، لأنه محيط بكل شيء، ولا يصل المحاط إلى شيء، ولا يتحقق إدراك ما من دون الإحاطة به، فإذن ﴿وَلا يُحِيطُونَ بِدِ. عِلَى﴾ (٣) ...

كلّ ذلك صحيح ولكن كنّه الحقيقة لها . باعتبار التجلّي في مظاهر الصفات ـ وجةٌ في كلّ موجود، ومظهر في كلّ مرآة: ﴿فَأَيْنَمَا تُولُواْ فَثَمَّ وَبَهُ اللَّهُ ﴾(٤) •ولو أنّكم أدليتم بحبل إلى الأرض السُفلي لهبط على الله)(٥).

وهذا التجلّي حاصل للجميع، لكن الخواصّ وحدهم يعرفون ما يرون؛ ولهذا تراهم يقولون: «ما رأيت شيئاً إلّا ورأيت الله قبله وبعده ومعه<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر الأمالي: ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) منتهى المطلب: ٣/٤٤، مناقب آل أبي طالب: ١/٣١٧، أبو هريرة: ٨١.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١١٠.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١١٥.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ٥٥/ ١٠٧، سنن الترمذي: ٥، ٧٨.

<sup>(</sup>٦) اللمعة البيضاء: ١٦٩، تفسير الميزان: ٨/٢٦٣.



أمّا العوام فلا يعرفون ولا يعلمون ما يرون؛ ﴿أَلَا إِنَّهُمْ فِي يُرْتِيَةِ مِّن لِقَالَهِ رَبِيهِدُّ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِي شَيْعٍ ثُجِيطًا ۞﴾('').

وقال الله تعالى: ﴿سَلُرِيهِمْ مَايَنِنَا فِي ٱلْآفَانِ وَفِىٓ أَنْشُسِيمٌ حَتَىٰ يَنَبَنَنَ لَهُمُ أَنَّهُ ٱلحَقُّ أَوَلَمَ يَكُفِ بِرَلِكَ أَنْتُمْ عَلَى كُلِّ شَوْرِ شَهِيدُ ۞﴾(").

قبل: يعني سأكحل عين بصيرتهم بنور توفيقي وهدايتي، ليشاهدوني في مظاهري الآفاقية والأنفسية، مشاهدة عيان حتى يتبيّن لهم أنّه ليس في الآفاق ولا في الأنفس إلّا أنا وصفاتي وأسمائي، وأنا الأوّل والآخر والظاهر والباطن ثمّ أكّده بقوله (أولم يكف) على سبيل التعجب.

## 🏶 أنواع العبادة

قال الإمام الصادق ﷺ: (إنَّ) العُبّادَ ثَلاثةٌ: قَومٌ مَبَدوا اللهُ مَزَّ وجلَّ خَوفاً فَتِلكَ عِبادَةُ اللهَبيدِ، وَقَوم مَبَدوا اللهَ تَباركُ وتَعالى طَلَبَ الثَّوابِ فَتِلكَ عِبادَةُ الْاجَراءِ، وقَوم عَبَدوا اللهُ تَباركُ والْعرادِ، وهِي أفضلُ العِبادَةِ "".

قال المجلسي: «العباد ثلاثة» في بعض النسخ هكذا فلا يحتاج إلى تقدير، وفي بعضها «العبادة» فيحتاج إلى تقدير إما في العبادة أي ذوو العبادة أو في الاقوام أي عبادة قوم، وحاصل المعنى أن العبادة الصحيحة المرتبة عليها الثواب والكرامة في الجملة ثلاثة أقسام، وأما غيرها كعبادة المراثين ونحوها، فليست بعبادة ولا داخلة في المقسم. «فتلك عبادة العبيد» إذ العابد فيها شبيه بالعبيد في أنه يطيع السيد خوفاً منه وتحرزاً من عقدته.

فتلك عبادة الأجراء، فإنهم يعبدون للثواب كما أن الأجير يعمل للأجر.

«حباله» أي لكونه محباً له والمحب يطلب رضا المحبوب، أو يعبده ليصل إلى درجة المحبين، ويفوز بمحبة رب العالمين، والأول أظهر.

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة حم سجدة، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٨٤/٥.



"فتلك عبادة الأحرار" أي الذين تحرروا من رق الشهوات، وخلعوا من رقابهم طوق طاعة النفس الأمارة بالسوء، الطالبة للذات والشهوات، فهم لايقصدون في عبادتهم شيئاً سوى رضا عالم الأسرار، وتحصيل قرب الكريم الغفار، ولاينظرون إلى المجنة والنار، وكونها أفضل العبادة لا يخفى على أولي الأبصار، وفي صيغة التفضيل دلالة على أن كلا من الوجهين السابقين أيضاً عبادة صحيحة، ولها فضل في الجملة، فهو حجة على من قال ببطلان عبادة من قصد التحرز عن المقاب أو الفوز بالواب(١).

وقال أمير المؤمنين ﷺ : إنّ قَوماً عَبَدوا اللهَ رَغبَةً فيْلكَ عِبادَةُ التُّجّارِ، وإنّ قَوماً عَبْدوا اللهَ رُعبَةً فَيْلكَ عِبادَةُ العَبِيدِ، وَإنّ قَوماً عَبْدوا اللهَ شُكراً فيْلكَ عِبادَةُ الأحرارِ (٣٠.

وقال الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ: إنّي أكرَهُ أن أحبُدَ الله ولا خَرَضَ لي إلّا ثَوابُهُ، فاكونَ كالمَبدِ الطَّمِعِ المُطَنَّعِ؛ إن طَوعَ عَمِل وإلّا لَم يَعمَلُ، وأكرَهُ أن (لا) أعبُدَهُ إلّا لِخَوفِ عِقابِهِ، فأكونَ كالعَبدِ الشَّوءِ؛ إن لَم يَخَفْ لَم يَعمَلُ.

قيلَ: فِلمَ تَعبُدُهُ؟

قال ﷺ: لِما هُو أهلُهُ بِأيادِيهِ علَيَّ وإنعامِهِ(٣٠).

من خلال معاشرة الناس ومحاكاتهم نجد هذه الاقسام فيهم فهناك كثير من الناس يلتزمون بالعبادات لما سمعه عن جنة الله وأنهارها وعسلها ولبنها أو لِمَ وصف له من الحور العين وجمالها، أو القصور والقناطير المقنطرة، أو تعداد أنواع الفواكه واللحوم والطيور، وبالواقع كلها مرغبات للعمل والسعي نحو نيلها ولكن المشكلة في النية، فهل النية العبادة قربة لله تعالى أم قربة من هذه الملذات؟!

ومن الناس في المقابل يعبدون الله نتيجة خوفهم من النار وسرابيل القطران والسلاسل والعقارب والأفاعي. . . وأنواع العذاب الذي أعده الله تعالى للعاصين، فعند ذلك يتوجه ليكون من المطيعين ونيته الهروب من هذا العذاب.

<sup>(</sup>١) البحار: ٧٠/٢٥٦ ح١٢، باب ٥٥ (العبادة والاختفاء فيها).

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٢٣٧.

<sup>(</sup>٣) المحار: ٧٠/٢١٠/٣٣.



وهناك طائفة كثيراً ما سمعت عن نعيم الله تعالى وأنواع عذابه، سمعته عند تلاوتها للقرآن فجر كل صباح ﴿إِنَّ قُرِّانَ ٱلْفَجْرِ كَاكَ مَشْهُودًا﴾(۱). بل عاشته بكل وجودها، كما قال أمير المؤمنين ﷺ في خطبة المتقين: «فالمتقون فيها هم أهل الفضائل منطقهم المصواب، وملبسهم الاقتصاد، ومشيهم التواضع غضوا أبصارهم عما حرم الله عليهم، ووقفوا اسماعهم على العلم النافع لهم نزلت أنفسهم منهم في البلاء كالتي نزلت في الرخاء ولولا الأجل الذي كتب الله عليهم لم تستقر أرواحهم في أجسادهم طرفه عين، شوقا إلى الثواب، وخوفاً من المقاب عظم الخالق في أنفسهم فصغر ما دونه في أعينهم، فهم والجنة كمن قد رآها، فهم فيها منعمون، وهم والنار كمن قد رآها،.

وهذه الطائفة لم تحب ما عند الله من الملذات لذات الملذات بل لأنها يَعُم الله تعالى ولم تخف من أنواع العذاب إلّا لأنها عقاب الله تعالى، هي أحبة الباري وعشقته فعبدته حباً وشوقاً إلى لقائه فأبعدها عن العذاب وقربها من اليّعَم.

وهذه الدرجة عالية قلّ سالكها وكثر متمنيها جعلنا الله منهم بحرمة محمد وآل محمد 🏡.

قال الإمام الرضا ﷺ: لَو لَم يُخَوّفِ اللهُ النّاسَ بِجَنّة ونار لَكانَ الواجِبُ أن يُعليموهُ ولا يَمصُوهُ؛ لِتَفَضَّلِهِ عَلَيهِم وإحسانِهِ إلَيهِم وما بَدَاهُم بهِ مِن إنعامِو الَّذي ما استَحَقّوهُ<sup>(٧)</sup>.

# 🏶 معنى أن الله أهلٌ للعبادة

إذا تأمل الإنسان يُعَم الله عليه سواه النِعم الكونية كتسخير الشمس والقمر والبحار والبحار والكواكب لخدمة الإنسان، أم النِعَم الشخصية كنعمة البصر والسمع والنطق والمقل والرزق والصحة والأمان والأولاد و . . . ﴿ سَمُرِيهِم مَا يَنَيْنَا فِي ٱلْاَفَاقِي وَفِي اَنْشِيمٍم حَتَى يَبَيْنَا فِي ٱلْاَفَاقِي وَفِي اَنْشِيمٍم حَتَى يَبَيْنَ لَهُمْ أَنَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ عَلَى كُلِ مَقَوم شَهِيدٌ ﴾ (٣) فإن منعماً هذه نعمه وآياديه علينا أهلُ أن يُعبد.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرِّضا ﷺ: ٢/١٨٠/٢.

<sup>(</sup>٣) سورة حم سجدة (فصلت)، الآية: ٥٣.



فإن الإنسان منا لو كان له صديق فهداه هدية بسيطة لا تساوي قيمة إحدى العينين فإننا بالمقابل نقوم بشكره وتقديره واحترامه وزيارته لمدة أسبوع كامل، وهو لم يكرمنا إلا بشيء قليل، فكيف بمن يُمَمه ظاهرة وباطنه تحوطنا ليلاً ونهاراً ومن بِدْءِ خلقنا ونحن نطفة إلى أن أصبحنا في آخر العمر؟!

#### 🏶 العبادة عن حبّ وعشق

قال الإمام الصادق ﷺ: إِنَّ النّاسَ يَمبُدُونَ اللهِّ عَرَّ وجلَّ على ثَلاثةِ أُوجُه: فَطَبَقةً يَمبُدُونَهُ رَفَعَ فِي وَالِهِ فَتِلكَ عِبادَةُ الحُرُصاءِ وهُو الطّفَعُ ، وآخَرونَ يَعبُدُونَهُ فَرَقاً مِنَ النّارِ فَيلُكَ عِبادَةُ الحَرُماءِ وهُو الطّفعُ ، وآخَرونَ يَعبُدُونَهُ فَرَقاً مِنَ النّارِ فَهُو فَتِلكَ عِبادَةُ الحَرامِ وَهُو فَتِلكَ عِبادَةُ الحَرامِ وَهُو الطّمَنُ ؛ لِقَولِه عَرَّ وجلً : ﴿ وَهُم يَن فَيْع بَرَيَدٍ مَا يَثُونَهُ \* (١) ولِقُولِه عَرَّ وجلً : ﴿ قُلْ إِن كُنتُر يَدِينُ اللهُ عَرَّوجلً ، وَمَن احَبَّهُ اللهُ عَرَّ وجلً كانَ مِنَ الْحَبَّهُ اللهُ عَرَّ وجلً كانَ مِن الْمَسْدَرَ \* ). . فَمَن احْبُ اللهُ احْبُهُ اللهُ عَرَّوجلً ، وَمَن احْبَهُ اللهُ عَرَّ وجلً كانَ مِن الْمَسْدَرَ \* ).

وقال رسول الله هي: افضَلُ النَّاسِ مَن صَلِيقَ العِبادَةَ فَمَانَقَهَا، وأَحَبُّها بِقَلْبِو، وباشَرَها بِجَسَدِهِ، وتُعَرَّغُ لَهَا، فَهُو لا يُبالي عَلى ما أَصبَحَ مِنَ الدُّنيا: عَلى عُسر أَم عَلى يُسر(1).

# وعنه 🏩: كُفي بِالعِبادَةِ شُغلاً 🗥.

قال العلامة المجلسي: عشق من باب تعب والاسم العشق، وهو الافراط في المحبة أي أحبها حباً مفرطاً من حيث كونه وسيلة إلى القرب الذي هو المطلوب الحقيقي، وربما يتوهم أن العشق مخصوص بمحبة الأمور الباطلة، فلا يستعمل في حبه سبحانه وما يتعلق به، وهذا يدل على خلافه وإن كان الأحوط عدم إطلاق الأسماء المشتقة منه على الله تعالى بل الفعل المشتق منه أيضاً بناء على التوقيف.

سورة النمل، الآية: ٨٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ١٨٨/ ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) الكانى: ٢/٨٣/٢ وح٣.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول: ٣٥.



قيل: ذكرت الحكماء في كتبهم الطبية أن العشق ضرب من الماليخوليا والجنون والأمراض السوداوية، وقرروا في كتبهم الإلهية أنه من أعظم الكمالات والسعادات، وربما يظن أن بين الكلامين تخالفا، وهو من واهي الظنون، فإن المذموم هو العشق المجسماني الحيواني الشهواني، والممدوح هو الروحاني الإنساني النفساني، والأول يزول ويفنى بمجرد الوصال والاتصال، والثانى يبقى ويستمر أبد الآباد وعلى كل حال.

قوله: «على ما أصبح» أي على أي حال دخل في الصباح أو صار «أم على يسر» فيه دلالة على أن اليسر والمال لاينافي حبه تعالى وحب عبادته، وتفريغ القلب عن غيرها لأجلها، وإنما المنافى له تعلق القلب به.

واعلم أن عشق العبادة هو حبها وانتظارها مع التّهيء لها وفعل مايترتب عليها، والميزان في ذلك أن العابد إذا شغل عن العبادة بعمل مهم أو واجب أخر اجتماعي فماذا يفعل، هل يتحرق شوقاً للذهاب الى عبادته ويتحسر على تركها أو تأخيرها أم أنه يحدث نفسه بأن هناك متسع من الوقت لأداء هذه العبادة؟ وهل ينتظر عبادته وكله شوق للدخول بها؟ أم أنه يدخل كسلاناً مثاقلاً؟

وهل يحب الإكثار من هذه العبادة أم يحب أن يختصرها أو أن ترفع عنه؟

نعم لا يعني عشق العبادة والتفرغ لها ترك العمل والسعي في حواتج العباد خاصة واجبي النفقة، لوضوح أن هذا السعي إذا كان في الطريق الحلال فهر عبادة واجبة من أجل تلبية حاجات عياله، لذا على المؤمن الفطن الورع أن يوازن بين هذة العبادة المهمة وبين الالتزام ببقية العبادات المقربة الى الله تعالى مقدماً لما قدمه الله ومؤخراً ما أتحره الله تعالى.

## 🏶 علة وحِكمةُ العِبادةِ

قال الإمام الرضا على الله على بَيانِ مِلْةِ العِبادَةِ ـ: لِئلَلا يَكونوا ناسِينَ لِلِكرِهِ، ولا تارِكِينَ لأدبِهِ، ولا لاهِينَ عَن أمرِهِ وَنَهْبِهِ، إذا كانَ فيهِ صَلاحُهُم وقوامُهُم، فَلَو تُركوا بغَيرٍ تَعَبُّدُ لَطَالَ عَلَيهِمُ الأَمْدُ فَقَسَت قُلوبهمُ(١).

انظر بحار الأنوار: ٦/ ٨٣.



إنَّ التكاليف الإلهية والاحكام الشرعية ـ والتي تسمى العبادة ـ يعود نفعها وفائدتها على الإنسان نفسه قال تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا اللَّهِينَ مَامَثُوا أَسَنَجِبُوا يَتَّهَ وَلَارْشُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُمْدِيثُمُ وَالمَّدُونَ اللَّهُ مَاكُمْ اللَّهُ وَقَلْهِدِ وَأَنْهُمْ إِلَيْدِ مُخْشُرُونَ ۞ (١٠).

وهذا الحديث الشريف يشير الى ذلك فإن ترك عبادة الله تعالى يودي الى قساوة القلب وقساوة القلب تؤدي الى المداوة والبغضاء والكره والقتل والظلم وما إلى ذلك، هذا في الدنيا وهو خسارة تعود على نفس الشخص وعائلته ومجتمعه، وهذا معنى قوله ﷺ: كان فيهم صلاحهم وقوامهم.

وكذلك في عالم الآخرة فإنه يحرم من لقاء الله وقربه وجنّاته ونعيمه التي لا يدخلها إلا من أتى الله بقلب صليم.

أما علة العبادة، فذكرنا سابقاً أن علة إيجاد الخلق هو العبادة، ﴿وَمَا خَلَتُ اَلَمْنَ وَالْمِهُ وَالْمَادَة وَهَى من جهة تعرّفنا على الله تعالى وعظمته وقلارته وجميل نعمه علينا، ومن جهة أخرى تعطينا الأنس بذكر الله تعالى وتسبيحه والتأدب بأدبه والعيش تحت ظلة ورحمته وفي كنفه وضمن منظومته التي كلها بركة وتسديد، وهذا كما ترى عزيزي القارئ فائدته تعود علينا وحسته يطيب عيشنا، فتبارك من إله ما أعظمه وأرحمه بعباده، وما أشد عنايته بخلقه وتلطفه بهم، هكذا تكون الألهة التي تستحق أن تُعبد، لا ما يشرك به الجاهلون.

# ٢ ـ حق النفس

قال ﷺ: وحق نفسك عليك أن تستعملها بطاعة الله عزّ وجل فتؤدي إلى لسانك حقه وإلى سمعك حقه، وإلى بصرك حقه، وإلى يدك حقها، وإلى رجلك حقها، وإلى بطنك حقه، وإلى بطنك حقه، والى فرجك حقه، وتستعين بالله على ذلك.

إنَّ لنفس الإنسان حق مهم وهو ما أدى بها إلى الطاعة وما أبعدها عن المعصية

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: وأما حق نفسك عليك فأن تستوفيها في طاعة الله.



فقال تمالى: ﴿وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا ۞ فَأَلَمْهَا لَجُورُهَا وَتَقُونُهَا ۞ قَدْ أَفْلَعَ مَن زَكَّنها ۞ وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّنهًا﴾ (١٠ فالذي يؤدي بالنفس إلى طاعة ربها هو تهذيب النفس ومحاسبتها على الأعمال السيئة ومراقبة كافة التصرفات، وقد وردت الروايات في الحث على التهذيب هذا طرف منها:

#### 🏚 تهذيب النفس

قال أمير المؤمنين على: مَن نَصَبَ نَفسَهُ للنَّاسِ إماماً فليُبدأ بتعليم نَفسِهِ قَبلَ تَعليمِ غَيرِه، وليَكُن تأديبُهُ بسِيرَتِهِ قَبلَ تأديبِهِ بلِسانِه، ومُعَلَّمُ نَفسِهِ ومُؤدِّبُها أَحَقُّ بالإجلالِ من مُعلَّم النّاس ومُؤدِّبِهم.

وعنه ﷺ: أَيُّها النَّاسُ، تَولَوا مِن أَنفسِكُم تأديبَها، واعدِلوا بِها عَن ضَراوَةِ عاداتِها(۲۰).

عنه على: اشتِغالُكَ بمَعايب نَفسِكَ يَكفيكَ العارَ (٣).

عنه ﷺ: الاشتِغالُ بتَهذيبِ النَّفسِ أصلَحُ.

عنه ﷺ: خَيرُ النُّفوسِ أزكاها.

عنه ﷺ: ذروَةُ الغاياتِ لا يَنالُها إلَّا ذَوُو التَّهذيبِ والُمجاهَداتِ.

عنه على: سياسَةُ النَّفس أفضَلُ سياسَة.

عنه ﷺ: كلَّما ازدادَ عِلمُ الرِّجُلِ زادَت عِنايَتُهُ بَنَفسِهِ، وبَلَلَ في رياضَتِها وصَلاحِها جُهدَهُ.

عنه ﷺ: المَرهُ حيثُ وَضَعَ نفسَهُ برياضَتِهِ وطاعَتِهِ؛ فإن نَزَّمَها تَنَزَّهَت، وإن ذَنَسَها نَدَنَّسَت.

عنه ﷺ: الرَّجُلُ حيثُ اختارَ لنَفسِهِ؛ إن صانَها ارتَفَعَت، وإنِ ابتَذَلَها اتَّضَعَت.

عنه ﷺ: قُلُوبُ العِبادِ الطَّاهِرَةُ مَواضِعُ نَظَرِ اللهِ سبحانَهُ، فمَن طَهَّرَ قَلْبَهُ نَظَرَ إِلَيهِ.

سورة الشمس، الآية: ٧ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٧٣ و٣٥٩.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ١٤٨٣.



# عنه ﷺ: النَّزاهَةُ مِن شِيهِ النُّفوسِ الطَّاهِرَةِ (١٠).

هذه جملة من الروايات شجّعت السالك على تهذيب النفس للوصول إلى مرضاة الله تعالى والابتعاد عن معصيته.

## ه نعمة أعضاء الإنسان

قال حبيب الله الخرثي في شرح النهج: قوله ﷺ: (أحمد، على نعمه التوام وآلاته العظام) أي على نعمه المترادفة المتواترة التي لا فترة بينها كالتوأمين من الأولاد يجيء أحدهما على الآخر، وعلى آلاته العظيمة التي يعجز عن معرفتها العقول ويحصر عن إحصائها اللسان ويقصر عن وصفها المنطق والبيان، وإن شئت أن تعرف نعوذجاً من يُعَم الله سبحانه عليك فلنقتصر على يُعمة الأكل التي بها قوام بدن الإنسان ونشير إلى جملة من الأسباب التي بها تتم نعمة الأكل.

فنقول: إن الأكل فعل من الأفعال وكلّ فعل فهو حركة والحركة لا بنّد لها من جسم متحرّك هو النها، ولا بدّ لها من قدرة على الحركة، وإرادة محرّكة له فلنذكر الأعضاء الّتي لها مدخلية في الأكل ليقاس عليها غيرها.

فنقول: إذا رأيت الطعام من بعد واشتهيت أكله فلا بدّ لك من الحركة إليه، وحركتك لا تنفع ما لم تتمكن من أخذه فافتقرت إلى آلة باطشة فأنعم الله عليك بخلق الدين وهما طويلتان مشتملتان على مفاصل كثيرة لتتحرك في الجهات فتمتد وتنني إليك، فلا تكون كخشبة منصوبة، ثمّ جعل رأس اليد عريضاً بخلق الكف، ثمّ قسم رأس الكف بخمسة أقسام هي الأصابع، وجعلها في صفين ليكون الإبهام في جانب ويدور على الأربعة الباقية، ولو كانت جميعها في صف واحد لم يحصل بها تمام الغرض، فوضعها بعيث إن بسطتها كانت لك مجرفة، وإن ضممتها كانت مغرفة، وإن جمعتها كانت الله للضرب، وإن نشرتها ثمّ قبضتها كانت لك آلة في القبض.

ثمّ خلق لها أظفار لتصون رؤوس الأصابع من التفتت ولتلتقط بها الأشياء الدقيقية الّتي لا تحويها الأصابع فتأخذها برؤوس أظفارك.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٣١٩، ١٣٨٠، ١٩٠٥، ٩٨٥٥، ٧٢٠٤، ١٩٠٥، ١٩٠٦، ١٩٠٧، ١٤٣٤.



وذكر ﷺ جملة من حقوق من قام بعتق العبيد لا حاجّة لشرحها أو التعليق عليها لعدم الحاجة إليها الآن.

#### ٧٧ ـ حق المولى

قال ﷺ: وأما حق مولاك الذي أنعمت عليه (١) فأن تعلم أن الله عز وجلّ جعل عتقك له وسيلة إليه وحجاباً لك من النار، (وجعلك حامية عليه، وواقيةً وناصراً ومعقلاً وجعله لك وسيلة وسبباً بينك وبينه، فبالحري أن يحجبك عن النار، فيكون في ذلك ثوابك منه في الأجل (الجنة) (٢) ويحكم لك بميراثه في العاجل (٣) \_ إذا لم يكن له رحم \_ مكافاةً لما أنفقته (٤) من مالك عليه وقمت به من حقه بعد إنفاق مالك، فإن لم تخفه خيف عليك أن لا يطيب لك ميراثه، ولا قوة إلا بالله تعالى) (٥).

بعد أن ذكر الإمام زين العابدين على حقوق المنعم بالولاء ومن قام بعتق نسمة من خلق الله قام صلوات الله تعالى عليه ببيان حقوق هذه النسمة التي عُتقت وأخرجت من العبودية إلى الحرية.

فذكر ﷺ ثواب من أعتق في الإسلام رقبة مؤمنة واستحباب تلطفه بالمولى المعتق ومعاملته معاملة حسنة كما أمر رسول الله ﷺ أهل البيت ﷺخاصة الضعفاء منهم.

وقلنا سابقاً لا داعي للتفصيل هنا لعدم الحاجة إلى العتق في هذه الأزمنة، نعم تقدم ما يوضح حسن المعاشرة وكيفيتها.

<sup>(</sup>١) في نسخة: وأما حق مولاك الجارية عليه نعمتك.

<sup>(</sup>٢) من النسخة الأولى.

<sup>(</sup>٣) في النسخة الأولى: وأن ثوابك في العاجل ميراثه.

<sup>(</sup>٤) في النسخة الأولى: بما أنفقت.

٥) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



#### ٢٨ ـ حق صاحب المعروف

قال ﷺ: وأما حق ذي المعروف عليك فأن تشكره وتذكر معروفه، وتكسبه (١) المقالة الحسنة، وتخلص له الدعاء فيما بينك وبين الله عزّ وجلّ فإذا فعلت ذلك كنت قد شكرته سراً وعلانية، ثم إن قدرت على (٢) مكافأته بالفعل يوماً كافأته (وإلا كنت مُرْصدا له مُوطّنا نفسك عليها) (٢).

المعروف هو الشيء الحسن والجميل والمفرح الذي يقوم به الإنسان في حياته لشخص آخر. وهو من المستحبات الأكيدة وله آثار مهمة فضلناها في كتاب المعاجز الصدقة وآثارها، وقام الإمام زين العابدين عجيد هنا بذكر حقوق صاحب المعروف من قبل المستفيد منه وذكر خمسة أمور:

- ١ شكر صاحب المعروف وسيأتي توضيحه.
- المعروف الذي فعله أي تذكره وعدم نسيانه وتجاهله.
- تشر المقالة الحسنة والكلام الجميل في مدح صاحب المعروف، بمعنى ذكره
   بالخير أمام الناس والدفاع عنه عند استغابته أو أذيته.

ونشر المقالة عبارة عن الحالة الإعلامية التي لها أثر في المجتمع على المعروف وصانعيه، فإن الناس عندما تسمع أن فلاناً فعل هذا المعروف أو قام بالفعل الحسن والصدقة الجارية فإنها تتشجع على فعل المعروف، فتكون المقالة الحسنة سبباً في صنع المعروف والصدقات والخدمات الاجتماعية.

- ٤ ـ الدعاء من قبئل الفقير إلى صاحب المعروف.
- د المعروف إليه عند القدرة: فإن الدنيا دولاب، فقد تتغير أحوال الناس وتتبدل أوضاعهم فالغني يصبح فقيراً أو محتاجاً، والفقير يصبح فنياً، فإن تغيرت الأحوال فعلى المستغيد من المعروف أو الفقير السابق أن يرد المعروف ولا ينسى

<sup>(</sup>١) في نسخة: وتنشر به.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: أمكنك.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



صاحبه الذي لم ينسه يوم من الأيام وقام بالتصدق عليه أو سدّ حاجته أو تفريج همه أو إدخال السرور عليه وعلى أولاده.

### 🏶 صنائع المعروف وثوابها

قال أمير المؤمنين عِجْهِ: إنَّ أَفْضَلُ مَا تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسِّلُونَ إِلَى اللهِ سُبْحَانُهُ الإِيْمانُ بِهِ وِبِرَسُولِدِ... وصَدَقَةُ السَّرِّ فَإِنَّهَا نَكُفُرُ الخَولِيقَةَ، وصَدَقَةُ الْمُلَانِيَةِ فَإِنَّها تَدْفَعُ مُيْتَةَ السُّوءِ، وصَنَائِحُ الْمُمْرُوفِ فَإِنَّها تَقِى مَصارِعُ الْهَوانِ.

قال شارح النهج قوله ﷺ: (صنائع المعروف فإنها تقي مصارع الهوان) المعروف اسم لكلّ فعل يعرف حُسنه بالعقل والشرع كالإحسان والبرّ والصلة والصدّقة على الناس والرفق معهم وسائر أعمال الخير، واصطناع المعروف لما كان مستلزماً لتأليف قلوب الخلق وجامعاً لهم على محبة المصطنع لا جرم كان وقايةً له، والنّاس يتقون قتله ويجتنبون عن فعل ما يوجب الهوان به وذلته، وهو ظاهر.

ونظير هذا الكلام ما رواه عبد الله بن ميمون القداح عن أبي عبد الله عن آبائهم ﷺ قال ﷺ: «صنائع المعروف تقي مصارع السوء، ١٠٠٠.

وروى عبد الله بن سليمان قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: (إن صنائع المعروف تدفع مصارع السّوء)(٢).

وهذا من جملة خواصّه في الدّنيا ومنها أيضاً زيادة البركة.

روى السّكوني عن أبي عبد الله على قال: قال رسول الله الله: إن البركة أسرع إلى البيت الذي يعتار مته (٢) المعروف من الشفرة إلى سنام البعير أو من السّيل إلى متهاه (٤).

وأمّا ثمراته الأخروية فكثيرة أشيرت إليها في أخبار متفرقة ففي «الفقيه» قال رسول

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٥٦.

<sup>(</sup>۲) وسائل ۱۱/ ۲۸۷ ح ۲۱۵۱.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: فيه.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٤/٢٧ ح٤، والخصال: ١٣٤ ح١٤٥.



الله على: «أوّل من يدخل الجنة المعروف وأهله وأوّل من يرد عليّ الحوض»، وقال: «أهل المعروف في الدنيا أهل المعروف في الآخرة، وتفسيره أنه إذا كان يوم القيامة قيل لهم هَبوا حسناتكم لمن شئتم وادخلوا الجنة».

وقال: «كلِّ معروف صدقة والدّال على الخبر كفاعله والله يحب إغاثة اللهفان، (١٠).

وقال الصّادق ﷺ: ﴿أَيمَا مؤمن أوصل إلى أخيه المؤمن معروفاً فقد أوصل ذلك إلى رسول الله .

وقال: «المعروف شيء سوى الزَّكاة فتقربوا إلى الله عزَّ وجلَّ بالبر وصلة الرَّحمُّ.

وقال ﷺ: قرأيت المعروف كإسمه وليس شيء أفضل من المعروف إلا ثوابه، وذلك يراد منه، وليس كلّ من يحبّ أن يصنع المعروف إلى الناس يصنعه وليس كلّ من يرغب فيه يقدر عليه ولا كل من يقدر عليه يوزن له فيه فإذا اجتمعت الرغبة والقدرة والأذن فهنالك تمت السعادة للطالب والمطلوب إليه.

وقال الصّادق على أيضاً: «رأيت المعروف لا يصلح إلّا بثلاث خصال: تصغيره، وستره، وتعجيله فإنّك إذا صغرته عظمته عند من تصنعه إليه، وإذا سترته تمّمته، وإذا عجلته هنّاته، وان كان غير ذلك محقته ونكلته، ورواه في «الكافي، بإسناده عنه نحوه، وهو إشارة إلى بعض آداب صنع المعروف<sup>(۱)</sup>.

ومن جملتها أيضاً ما أشير إليه في رواية مفضل بن عمر قال: قال أبو عبد الله ﷺ:
«يا مفضل إذا أردت أن تعلم إلى خير يصير الرجل أم إلى شرّ انظر إلى أين يضع معروفه،
فإن كان يضع معروفه عند أهله فاعلم أنّه يصير إلى خير، وان كان يضع معروفه عنه غير
أهله فاعلم أنّه ليس له في الآخرة من خلاق، (٣٠).

## 🏶 خدمة الناس وقضاء حوالجهم

قال أبو الحسن ﷺ: ﴿إِنَّ لللهُ عباداً في الأرض يسمون في حوالج الناس، هم

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٣٢ ح١٤٣، ومكارم الأخلاق: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢٨٦/٢، ووسائل الشيعة: ٢١/٣٠٠ ح.٢١٦٠٠،

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢١/٤ ح٢ باب وضع المعروف.



الأمنون يوم القيامة، ومن أدخل على مؤمن سروراً فرّح(١) الله قلبه يوم القيامة،(٢).

وقا الصادق ﷺ: قال الله عزّ وجلّ: الخلق عيالي فأحبّهم إليّ الطفهم بهم واسعاهم في حوائجهم (<sup>(۲)</sup>).

وقال صلوات الله عليه: ومن سعى في حاجة أخيه المسلم طلب وجه الله عرّ وجلّ كتب الله له الله عرّ وجلّ كتب الله له الف ألف حسنة، يغفر فيها لأقاربه وجيرانه، وإخوانه ومعارفه، ومن صنع إليه معروفاً في الدنيا فإذا كان يوم القيامة قيل له: ادخل النار فمن وجدته فيها صنع إليك معروفاً في الدنيا فأخرِجُهُ بإذن الله عرّ وجلّ إلّا أن يكون ناصباً (14).

وقال ﷺ: ﴿صِدَقَة يحبِّها اللهِ إصلاح بين الناس إذا تفاسدوا وتقاربٌ بينهم إذا تباعدوا».

وهذه خدمة جليلة أثرها على كلّ إنسان وعلى المجتمع لرقيّه وازدهاره، بقلّة المشاكل ورفع الخلافات<sup>(ه)</sup>.

وعن الأسدي، قال: خرجتُ ذات سنة حاجّاً، فانصرفت إلى أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمد عليه، فقال: من أين بك يا مشمعل؟

فقلت: جُعلتُ فداك، كنت حاجّاً.

فقال ﷺ: أوتدري ما للحاج من الثواب؟

فقلت: ما أدري حتّى تعلّمني.

فقال 樂章: إنّ العبد إذا طاف بهذا البيت أسبوعاً، وصلّى ركعتيه، وسعى بين الصفا والمروة، كتب الله له ستّة آلاف حسنة، وحطّ عنه ستّة آلاف سيّئة، ورفع له ستّة آلاف حاجة للدنيا كذا، واذخر له للآخرة كذا.

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: فرّج.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ۱۹۷/۲، ح۲.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١٩٩/٢، ح١٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/١٩٧، ح٦.

<sup>(</sup>٥) الكاني: ٢٠٩/٢، ح١.



فقلتُ له: جُعلتُ فداك إنَّ هذا لكثير ا

قال ﷺ: أفلا أخبركَ بما هو أكثر من ذلك؟

قال: قلت: بلي.

فقال ﷺ: لقضاء حاجة أمرئ مؤمن أفضل من حجّة وحجّة وحجّة، حتّى عدّ عشر (١١). حجبر (١٠).

وعن إسماعيل بن عمّار الصيرفي قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: جُعلتُ فداكُ المومن رحمة على المؤمن؟

قال: نعم.

قلت: وكيف ذاك؟

قال ﷺ: أيما مؤمن أتى أخاه في حاجة فإنّما ذلك رحمة من الله ساقها إليه وسبّبها له، فإنّ قضى حاجته، كان قد قبل الرحمة بقبولها وإن ردّه عن حاجته وهو يقدر على قضائها، فإنّما ردّ عن نفسه رحمة الله عزّ وجلّ ساقها إليه وسبّبها له وذخر الله عزّ وجلّ تلك الرحمة إلى يوم القيامة حتى يكون المردود عن حاجته هو الحاكم فيها، إن شاء صرفها إلى نفسه، وإن شاء صرفها إلى غيره.

يا إسماعيل فإذا كان يوم القيامة ـ وهو الحاكم في رحمة من الله قد شرعت له ـ فإلى مَن ترى يصرفها؟

قلت: لا أظنّ يصرفها عن نفسه.

قال: لا تظن ولكن استيقن فإنّه لن يردّها عن نفسه.

يا إسماعيل مَن أتاه أخوه في حاجة يقدر على قضائها فلم يقضها له سلّط عليه شجاعاً ينهش إبهامه في قبره إلى يوم القيامة، مغفرراً له أو معذّباً (٢٠).

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ٥٨١، ح ٨٠١، والبحار: ٧٤/٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٩٣/٢، ٥٠.



#### 🏶 ترك خدمة الناس وأثره

قال أبو عبد الله ﷺ: النافسوا في المعروف الإخوانكم وكونوا من أهله، فإنّ للجنّة باباً يقال له: المعروف، لا يدخله إلّا من أصطنع المعروف في الحياة الدنيا، فإنّ العبد ليمشي في حاجة أخيه المؤمن فيوكل الله عزّ وجلّ به مَلَكين: واحداً عن يمينه وآخر عن شماله، يستغفران له ربّه ويدعوان بقضاء حاجته.

ثمّ قال: والله لرسول الله الله السرُّ بقضاء حاجة المؤمن إذا وصلت إليه من صاحب الحاجة:(١).

وقال الإمام الصادق ﷺ: ﴿أَيُّمَا رَجَلَ مَسَلَمُ أَتَاهُ رَجَلَ مَسَلَمَ في حَاجَة وهو يقدر على قضائها فمنعه إيَّاها ميّره الله يوم القيامة تمييراً شديداً، وقال له: أتاكَ [أخوك] في حاجة قد جملتُ قضاها في يدكَ فمنعته إيَّاها زهداً منكَ في ثوابها، وعزَّتي لا أنظر إليكَ في حاجة معذَّباً كنت أو مففوراً لكَ، (٢٠).

وقال ﷺ: «أَيُّما مؤمن منع مؤمناً شيئاً ممّا يحتاج إليه وهو يقدر عليه من عنده أو من عند غيره أقامه الله عزّ وجلّ يوم القيامة مسوّداً وجهه، مزرّقة عيناه، مغلولة يداه إلى عنقه، فيقال: هذا الخائن الذي خان الله ورسوله ثمّ يؤمر به إلى النار، (٢٠).

أقول: تشديد الروايات في عقاب أو عناب النارك لخدمة المؤمنين بسبب حرمة المؤمن بانّه رحمة فإذا قصد المؤمن على الله تعالى، خاصّة أنّه وردت روايات تصف المؤمن بأنّه رحمة فإذا قصد أخاه في حاجة فهي رحمة من الله ساقها إليه، فإن خَدَمَه يكون قد قبل رحمة الله تعالى وإن رَدِّه يكون قد حرم نفسه من رحمة الله تعالى، ومَن منع رحمة الله تعالى يستحقّ عناباً شديداً.

#### القرين الصالح نتيجة المعروف المعروف

قال الإمام الصادق ﷺ: ﴿إِنَّ المؤمن إذا خرج من قبره خرج معه مثال من قبره يقول له: أبشر بالكرامة من الله والسرور، فيقول له: بشركَ الله بالخير.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲/۱۹۵، ح۱۰.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٥٥/١٧٣، ح١.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٥٥/ ١٧٤، ح٤.



قال ﷺ: ثمّ يمضي معه يبشّره بمثل ما قال، وإذا مرّ بهول قال: ليس هذا لكَ وإذا مرّ بهول قال: ليس هذا لكَ وإذا مرّ بخير قال هذا لكَ، فلا يزال معه يؤمنه ممّا يخاف ويبشّره بما يحبّ حتّى يقف معه بين يدي الله عزّ وجلّ، فإذا أمر به إلى الجنّة قال له المثال: أبشر فإنّ الله عزّ وجلّ قد أمر بكَ إلى الجنّة.

قال: فيقول: مَن أنت رحمكَ الله تبشّرني من حين خرجت من قبري وآنستني في طريقي وخبّرتني عن ربّي؟

قال: فيقول: أنا السرور الذي كنت تدخله على إخوانكَ في الدنيا، خلقت منه لأبشركَ وأونس وحشتك<sup>(۱)</sup>.

ما أهون إدخال السرور على الإخوان وما أعظم أثره، ببشاشتكَ بوجه أخيكَ، وحسن لقائه بالتحيّة والسلام والمصافحة، أو بقضاء حاجته ماديّة كانت أم إسداء خدمة له، قد لا تكلّفكَ إلّا الذهاب معه أو مساعدته أو الاتصال من تلفونكَ إلى مكان حاجته، بعض ذلك تنال أيُّها الإنسان قريناً ومثالاً يؤنسكَ عند الوحشة حين لا مؤنس، ويدلكَ على الطريق إلى الجنّة حين لا دال، يكلّمكَ ويسلّيكَ حين لا يتعرّف عليكَ أحد: ﴿يَرَمُ عَلَى الْجَوْرُهِ عَلَى الْجَرَفُ عَلَى الْجَوْرُهُ مِنْ لَيْهِ وَاللّهُ مَيْدِهُ اللّهُ مِنْ لَمْ يَوْرُهُ عَلَى الْجَوْرُهُ عَلَى الْجَوْرُهُ عَلَى الْجَوْرُهُ عَلَى الْجَوْرُهُ مِنْ لَيْهِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ

قال قيس بن عاصم: وفدت مع جماعة من بني تميم إلى النبيّ ﷺ فدخلت وعنده الصلصال بن الدلهمس فقلت: يانبي الله عظنا موعظة نتضع بها، فإنّا قوم نعمّر في البريّة.

نقال ﷺ: قيا قيس إنّ مع المعرّ ذلاً، وإن مع الحياة موتاً، وإنّ مع الدنيا آخرة، وإن لكلّ شيء حسيباً، وعلى كلّ شيء رقيباً، وإنّ لكلّ حسنة ثواباً، ولكلّ سيّنة عقاباً، ولكلّ أجل كتاباً.

وإنّه لا بدّ لك ـ يا قيس ـ من قرين يُدفن معكَ وهو حيّ، وتُدفن معه وانت ميّت، فإن كان كريماً أكرمك، وإن كان لئيماً أسلمك، ثمّ لا يحشر إلّا معك، ولا تبعث إلّا معه، ولا تُسأل إلّا عنه، فلا تجعله إلّا صالحاً، فإنّه إن صلح أنست به، وإن فسد لا تستوحش إلّا منه، وهو فعلكَ (٣).

<sup>(</sup>۱) أصول الكافي: ٢/ ١٩١، ح١٠.(۲) عبس: ٣٤ ـ ٣٧.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق: ٥٠.

24



وعن أبي عبد الله عليه قال: «مَن أدخل على مومن سروراً [أو فرحاً] خلق الله من ذلك السرور خلقاً يدفع به عنه الآفات في دار الدنيا<sup>(١)</sup> فيلقاه عند موته فيقول له: إبشر يا وليّ الله بكرامة من الله ورضوانه، ثمّ لا يزال معه حتّى يدخله قبره فيقول له مثل ذلك، فإذا بعث تلقّاه فيقول له مثل ذلك، ثمّ لا يزال معه عند كلّ هول بُبثّره ويقول له مثل ذلك، فيقول له مثل ذلك، الله؟

فيقول: أنا السرور الذي أدخلته على فلان<sup>(۲)</sup>.

#### 魯 أثر إدخال السرور

قال أمير المؤمنين ﷺ: •يا كميل مُرْ أهلكَ أن يروحوا في كسب المكارم ويدلجوا<sup>(٣)</sup> في حاجة مَن هو نائم، فوالذي وَسِعَ سَمّعُه الأصوات ما من أحد أودع قلباً سروراً إلّا وخلق الله له من ذلك السرور لطفاً، فإذا نزلت به نائبة (١) جرى إليها كالماء في انحداره حتى يُطرُدها عنه كما تُطرد غربية الإبل) (٥).

هذا أثر مَن يلتزم بوصايا أهل بيت النبؤة ، سرور لرسول الله وجنّة عرضها السماوات والأرض، وتسديد في الدنيا، ونجاة من البلاءات والمصائب، كلّ ذلك لقاء فعل المعروف وخدمة الإخوان وإدخال السرور على قلوبهم ولو بكلمة حسنة أو بشتّ تمرة.

ولمن أراد مزيد بيان وتفصيل عن آثار المعروف والصدقات (في الدنيا والآخرة) فليرجم إلى كتاب امعاجز الصدقة وآثارها.

جعلنا الله تعالى من المتمسّكين بعترة النبق محمّد 🎕 ووصاياهم.

<sup>(</sup>١) زيادة عن كنز العمّال: ٦/ ٤٣٢، ح١٦٤١٢، رواه عن ابن عباس عن النبيّ 🎪.

<sup>(</sup>۲) الوسائل: ۱۱/۱۱ ۳۵۰.

<sup>(</sup>٣) الرواح: السير من بعد الظهر، والادلاج: السير من أوَّل الليل.

<sup>(</sup>٤) النائبة: المصيبة والبلاء.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: ١٣٥، الحكمة ٢٥٧.



#### ٢٩ ـ حق المؤذن

قال ﷺ: وحق المؤذن أن تعلم أنه مذكرك بربك عزّ وجلّ، وداع لك (١) إلى حظك وعونك على قضاء الغريضة التي اختل وعونك على قضاء الغريضة التي افترضها الله عليك) فاشكره على ذلك شكرك للمحسن إليك (وإن كنت في ببتك مهتماً (١) لذلك لم تكن لله في أمره متهما، وعلمت أنه نعمة من الله عليك لا شك فيها فأحسن صحبة نعمة الله بحمد الله عليها على كل حال. ولا قوة إلا بالله تعالى) (٣٠).

المؤذن هو الشخص الذي يقوم بمراقبة أوقات الصلاة والاهتمام بها ورعايتها ثم عند كل وقت صلاة يقوم برفع صوته وقراءة فقرات الأذان الشرعي وهو:

- ـ الله أكبر، ٤ مرات.
- أشهد أن لا إله إلا الله، مرتين...
- أشهد أن محمداً رسول الله، مرتين. .
  - أشهد أن عليا ولي الله، مرتين
    - \_ حي على الصلاة، مرتين...
    - \_ حي على الفلاح مرتين. .
  - ـ حي على خير العمل، مرتين...
    - الله أكبر، مرتين....
    - لا إله إلا الله، مرتين . . .

ويستحب للإنسان قبل كل صلاة أن يقوم بذكر الأذان ثم بعده الإقامة وهي نفس الأذان مع فارق بسيط، وهو أن قالله أكبر، مرتين لا أربع، وقلا إله إلا الله، مرة واحدة.. ويضاف: قد قامت الصلاة.. مرثين بعد: حي على خير العمل.

<sup>(</sup>١) في نسخة: وداعيك.

<sup>(</sup>٢) في بعض المصادر: متهماً.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



## وذكر الإمام ﷺ أن المؤذن يعتبر صاحب فائدة في المجتمع على الناس وذكر ﷺ أمور:

- المذكر بالله تعالى: حيث يكون الإنسان في عمله أو لهوه فعندما يسمع الأذان يتذكر الله تعالى ويذكره وفيه ثواب.
- ٢ ـ الداعي لنا إلى الصلاة: لأنه عندما يقول: حي على الصلاة، غالباً ما يتوجه الإنسان إلى مصلاه.
- المعين لنا على أداء الفريضة: وذلك لأنه أولاً يوفر علينا الأذان، ثانياً يجعلنا نصلى الصلاة في أول وقتها.
  - المنعم علينا كما سنذكر.

ثم ختم ﷺ أن المنعم يشكر فينبغي شكر المؤذن وذلك باحترامه وتقديره ومصاحبته ومجالسته والدعاء له وتقديم المساعدة المالية له كهدية وشكر له على ما يقوم به من خدمات مهمة تجعلنا نتقرب إلى الله تعالى كما ذكرنا.

وأشار ﷺ إلى أن وجود المؤذن والمذكّر لنا لله ومذكرنا بالصلاة والفريضة نعمة من يعم الله تعالى علينا ولكي تبقى هذه النعمة فعلينا شكر الله عليها ﴿وَإِذْ تَأَذَّكَ رَبُّكُمْ لَيَ سَكَرَتُمْ لَأَرْبِدُكُمْ لَأَنِيدُكُمْ لَأَنِيدُكُمْ لَأَنِيدُكُمْ وَذَكِر صلوات الله عليه أنّ شكر الله هو عبارة عن مصاحبتنا للمؤذن واحترامه وتقديره فمن لم يشكر المخلوق لم يشكر الله كما قال الإمام الصادق ﷺ من لم يشكر المخلوق لم يشكر الخالق (٢٠).

# ٣٠ \_ حق إمام الجماعة

وحق إمامك في صلاتك فأن تعلم أنه تقلد السفارة فيما بينك وبين ربك عزّ وجلّ (والوفادة إلى ربك) وتكلم عنك ولم تتكلم عنه ودعا لك ولم تدع له، (وطلب فيك ولم تطلب فيه) وكفاك هول(٢) المقام بين يدي الله عزّ وجلّ، (والمسألة له فيك ولم تكفه

<sup>(</sup>١) سورة إبراهيم، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة: ٢/ ١٤٩٢، باب \_ تفسير الشكر \_

<sup>(</sup>۲) في نسخة: هم.



ذلك) فإن كان نقص كان به دونك<sup>(۱)</sup>، وإن كان تماماً كنت شريكه، (وإن كان آثما لم تكن شريكه فيه) ولم يكن له عليك فضل، فوقى نفسك بنفسه وصلاتك بصلاته فتشكر له على قلر ذلك (ولا حول ولا قوة إلا بالله تعالى)<sup>(۱)</sup>.

حق إمام الجماعة من الحقوق الضائمة كضياع صلاة الجماعة مع أهميتها وفضلها وثوابها وسوف نذكر طرفاً من ذلك بعد شرح بعض الفقرات:

قوله ﷺ: "تقلد السفارة" فإن إمام الجماعة أخذ على عاتقه مناجاة الله تعالى والتقرب إليه بواسطة الصلاة التي هي الرابط المهم والأساسي بين الله تعالى وعباده، فمهمة السفارة والتمثيل بيد إمام الصلاة والجماعة. فقام بقراءة الفاتحة والسورة بدل المصلين وأسقطهما عنهم، وقام في القنوت بالدعاء لهم ولم يدعُ له.

وقوله ﷺ: «فإن كان نقص» فإن الإمام يتحمل الخلل في الصلاة ومعالجته، كما ويتحمّل الإثم إن كان، أما بقية المصلين فلا، أما الثواب فهو مشترك بينهما وهو خلاف قاعدة: من له الغنم فعليه الغرم.

ثم ختم 繼 مذه الأمور بذكر حق إمام الجماعة ومكافأته على الصلاة والدعاء للمصلين فقال: فتشكر له، فأمرنا ﷺ باحترام وتقدير إمام الجماعة وتقديمه على غيره في المجتمع واعتباره أحد المحسنين علينا.

#### 樂 شرائط إمام الجماعة

قال الإمام الخميني: يشترط في إمام صلاة الجماعة أمور: الإيمان وطهارة المولد والعقل والبلوغ إذا كان المأموم بالغاً، بل إمامة غير البالغ ولو لمثله محل إشكال، بل عدم جوازه لا يخلو من قرب، والذكورة إذا كان المأموم ذكراً، والعدالة، فلا تجوز الصلاة خلف الفاسق ولا مجهول الحال، والعدالة "عالمة نفسانية باعثة على ملازمة

<sup>(</sup>١) في نسخة: فإن كان في شي من ذلك تقصير كان به دونك.

<sup>(</sup>۲) ما بین معکوفین من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) العدالة عبارة عن الحالة النفسانية الباعثة على ملازمة النقوى المانعة من ارتكاب المحرمات الشرعية وترك الواجبات، ويكفي في إحرازها حسن الظاهر. (انظر أجوبة الإستفتاءات، جواب سؤال: ٥٦١).



#### ه \_ حق البصر

قال ﷺ: وحق البصر أن تغمضه (١٠ عما لا يحلّ لك، وتعتبر بالنظر به (وتَرك ابتذاله إلا لموضع عبرة، تستقبل بها بصراً أو تستفيد بها علماً، فإن البصر باب الاعتبار)(٢٠ .

قال تعالى: ﴿وَلَا نَقَتُ مَا لَبُسَ لَكَ بِهِ. عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَمَرَ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولَتِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَمُ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَمَرَ وَالْفُؤَادُ كُلُّ أُولَتِكَ كَانَ عَنْهُ

عقب ﷺ على السمع بالبصر لما بينهما من ترابط فنطق بالصواب وأن للبصر والعينين حقوق أهمها الغض عما حرم الله تعالى من النظر الى النساء الأجنبيات أو الى أسرار البيوت وترك التجسس عليها.

ثم نبّه ﷺ الى حقَّ مهم مجهول للعينين ألا وهو الاعتبار فإن الإنسان من خلال البصر وما يراه يعتبر ويتعظ لما يفيده لدنياه وآخرته قال تعالى: ﴿سَرُّرِيهِمْ مَالِيَتُنَا فِي ٱلْأَفَاقِيٰ وَقَ أَنْفُرِهِمْ خَقَىٰ يَنْبَبَنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أَوْلَمْ بَكُونِ بِمَرْقِكَ أَنْهُمْ عَلَى كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ﷺ (١٤٠٠).

فعندما ينظر الإنسان الى السماء والقمر والشمس والنجوم والغيوم والمطر والرعد والبرق، والى البحار والمد والجزر والندى والثلج والبرودة والحرارة، وكذلك إلى كيفية صنع العينين والأذنين والعقل واليدين والرجلين والقلب، عندما ينظر الإنسان الى كل ذلك يعتبر ويدرك أن الله هو الخالق والرازق والمسدد والراحم، وأنه هو الحق وما دونه باطل.

# ه العُيونُ مَصائدُ الشّيطانِ

قال أمير المؤمنين على: العُيونُ مُصائدُ الشَّيطانِ (٥٠).

وعنه ﷺ: لَيسَ في البَدَنِ شيءٌ أقلَّ شُكراً مِن العَينِ، فلا تُعطوها سُؤلَها فتَشغَلَكُم عَن ذِكرِ اللهِ عَزَّ وجلِّ (<sup>17</sup>).

<sup>(</sup>١) في نسخة أخرى: فغضه. (٢) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة حم سجدة، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٩٥٠.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١٠/٦٢٩.



وعنه ﷺ: عَمَى البَصَرِ خَيرٌ مِن كَثير مِن النَّظرِ (١).

وعنه ﷺ: إذا أبصَرَتِ العَينُ الشَّهوَةَ عَمِيَ القَلبُ عنِ العاقِبَةِ (٢).

# ما يُستعانُ بهِ على غَضُ البُصرِ

قال أمير المؤمنين على: في صِنَةِ الرَّاخبينَ في اللهِ سبحانَهُ بعدَ ذِكرِ أصنافِ أهلِ النُّنيا -: ويَقِيَ رِجالٌ غَضَّ أَبصارَهُم ذِكرُ المَرجِعِ، وأراقَ دُموعَهُم خَوفُ المُحشَرِ، فهُم بَينَ شَريد ناذً، وخائف مُقموع، وساكِت مَكموم، وداع مُخلِص، وتُكلانَ مُوجَع.

وعنه ﷺ: في صِفَةِ المُتَّقينَ ـ: غَضُّوا أبصارَهُم عَمَّا حُرَّمَ اللهُ علَيهِم، ووَقَفوا أسماعَهُم علَى العِلم النَّافِع لَهُم<sup>(٣</sup>).

ثم أشار ﷺ الى أن العلم وذكر الله والبكاء خوفاً هي أمور تساعد على الغض.

# 🏶 بعض أحكام النظر

مسألة ـ يجوز لكل من الزوج والزوجة النظر الى جسد الآخر ظاهره وباطنه حتّى العورة، وكذا مشّه مع التلذّذ وبدونه.

مسألة \_ يجوز للرجل أن ينظر إلى جسد محارمه ما عدا العورة إذا لم يكن مع تلذذ وريبة (1) والمراد من المحارم من يحرم عليه نكاحهن من جهة النسب أو الرضاع أو المصاهرة.

مسألة ـ لا إشكال في عدم جواز نظر الرجل إلى ما عدا الوجه والكفين من المرأة الأجنبية سواء كان فيه تلذذ وريبة أم لا، وكذا الوجه والكفان إذا كان بتلذذ وريبة، وأما

س: هل حكم ما بين السرة والركبة في المحارم والمماثل حكم العورة في عدم جواز النظر؟ ج: يجوز للمحارم وللمماثل النظر إلى ما عدا العورة من بدن الآخر، ولكن الجواز مشروط بعدم قصد الرية وخوف الوقوع في المفسدة. والله العالم (مقتطفات ٢: ٣٤).

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٤٠٦٣.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: الخطبة ٣٢ و١٩٣.

<sup>(</sup>٤) النظر إلى ما بين السرة والركبة:



بدونهما ففيه أقوال: الجواز مطلقاً وعدمه مطلقاً والتفصيل بين نظرة واحدة وتكرارها وأحوط الأقول أوسطها، ولا يجوز للمرأة النظر إلى الأجنبي كالعكس، والأقرب استثناء الوجه والكفين.

مسألة ـ كما يحرم على الرجل النظر إلى الأجنبية، يجب عليها التستر من الأجانب، ولا يجب على الرجال التستر وإن كان يحرم على النساء النظر إليهم عدا ما استثنى. وإذا علموا بأن النساء يتعمدن النظر إليهم فالأحوط التستر منهم وإن كان الأقوى عدم وجوبه.

مسألة \_ يجوز لمن يريد الزواج من امرأة أن ينظر إليها بشرط أن لا يكون بقصد التلذذ وإن علم أنه يحصل بسبب النظر قهراً، وبشرط أن يحتمل حصول زيادة بصيرة بها، وأن يجوز زواجه منها فعلاً، وأن يحتمل التوافق على الزواج، والأحوط لو لم يكن الأقوى الاقتصار على ما إذا كان قاصداً الزواج من المنظورة بالخصوص، فلا يعمم الحكم إذا كان قاصداً لموالة الزواج وكان بصدد تعيين الزوجة بهذا الاختيار (1).

# مسائل متفرقة في النظر<sup>(۱)</sup>

النساء اللواتي لا ينتهين:

س: ما حكم النظر الى النساء اللواتي لا ينتهين إذا نهين سواء كن من المسلمات
 أم الكافرات؟

ج: لا يجوز النظر متعمداً الى ما يجب ستره على المسلمات وإن جرت عادتهن
 على عدم الستر على الأحوط. ويجوز ذلك بالنسبة الى الكفار مع عدم التلذذ والريبة
 (مقتطفات ٢: ٣٣).

س: هل عنوان النساء اللواتي لا ينتهين إذا نهين فيجوز النظر الى ما اعتدن على
 عدم ستره، هل هذا العنوان موجود عند السيد القائد كالإمام الخميني (قده) أم لا، وإنما
 يختص بالجواز عنده بالوجه والكفين مطلقاً دون سواهما؟

<sup>(</sup>١) مأخوذ من زبدة الأحكام للإمام الخميني.

<sup>(</sup>٢) مأخوذة من كتاب (أجوبة الإستفتاءات) وكتاب (مقتطفات) للسيد الخامشي حفظه الله.



ج: في إلحاق النساء اللواتي لا ينتهين إذا نهين بنساء أهل الذمة ومطلق الكفار في
 جواز النظر الى ما اعتدن على عدم ستره إشكال. والله العالم (مقتطفات ٢: ٣٤).

#### النظر للشعر المنفصل:

س: ما هو حكم النظر الى الشعر المنفصل من الأجنبية؟ وعلى فرض الحرمة فهل هي مطلقة بحيث تشمل كل شعر ولو ذلك المتطاير في الشارع أو العالق في المشط ولو كان لا يُعرف صاحبته؟ وأرجو \_ إذا أمكن \_ توضيح رأي الإمام الخميني (قده) حيث أطلق الاحتياط في ذلك.

ج: لا يجوز على الأحوط تعمد النظر الى شعر الأجنبية المنفصل سواء كان كثيراً أو قليلاً. والله العالم (مقتطفات ١: ١٩).

#### لمس شعر الأجنبية:

س: هل يجوز لمس الشعر المنفصل للأجنبية؟

ج: لم يثبت منعه في نفسه. والله العالم. (مقتطفات ٢: ٣٣).

#### نظر الرجل للمرأة:

س: هل يجوز للرجل أن ينظر الى باطن فم المرأة الأجنبية ولو لغير ضرورة؟

ج: لا يجوز على الأحوط. والله العالم (مقتطفات ١: ١٩).

#### البث المباهر:

س: هل يجوز النظر الى المرأة الأجنبية بالبث المباشر على التلفاز دون تلذذ
 وريبة؟ وهل يفرق بين المسلمة وغيرها؟

ج: الأحوط وجوباً عدم النظر الى صورة الأجنبية \_ إذا كانت مسلمة \_ المعروضة في التلفزيون بالبث المباشر، وأما الكافرة فلا بأس به من دون ريبة أو خوف الفتنة (مقطفات ٢: ٣٣).

#### مصافحة المجنون:

س: هل يجوز للمرأة أن تصافح الرجل المجنون غير المميز؟



ج: لا تجوز مصافحته إذا كان بالغا ولو لم يكن عاقلاً. والله العالم (مقتطفات ٢:
 ٣٥).

#### النظر لمورة الطفل:

س: هل يجوز للناظر المحترم أن ينظر الى عورة غير المميز اختياراً؟

ج: يجوز النظر الى عورة الطفل غير المميز إذا لم يكن بشهوة. والله العالم
 (مقطفات ٢: ٣٣).

#### الكشف أمام المميز،

س: هل يجوز للمرأة أن تتكشف بما دون العورة أمام الصبي المميز غير البالغ؟

ج: يجوز ما لم يبلغ مبلغاً يترتب على النظر إليه أو منه ثوران الشهوة. والله العالم
 (متطفات ۲: ۳۵).

س: ما هو حكم النظر الى صورة المرأة الأجنبية السافرة؟ وما هو حكم النظر الى
 صورة المرأة في التلفزيون؟ وهل هناك فرق بين المسلمة وغيرها وبين الصور المعروضة
 بالبث المباشر وغير المباشر؟

ج: النظر إلى صورة الأجنبية ليس حكمه حكم النظر إلى نفس الأجنبية فلا بأس فيه، إلا مع الريبة وخوف الفتنة أو كانت الصورة لمسلمة يعرفها الناظر، والأحوط وجوباً عدم النظر إلى صورة الأجنبية المعروضة في التلفزيون بالبث المباشر، وأما في البث غير المباشر مما يعرض في التلفزيون فلا بأس بالنظر إليها من دون ريبة أو خوف الفتنة (سؤال: ٩٦).

س: ما هو حكم التقاط صور للمرأة غير المحجّبة بين محارمها؟ وما هو الحكم
 مم احتمال أن يشاهد الصور الأجنبي أثناء غسلها وطبعها؟

ج: لا إشكال إذا كان المصور الذي ينظر إليها ويلتقط صورتها من محارمها، ولا
 إشكال أيضاً في غسلها وطبعها عند مصور لا يعرفها (سؤال: ١٠٥).

#### الأفلام الخلاعية:

س: هل يجوز النظر الى الأفلام التي تثير الشهوة في حالة كون الناظر متزوجاً؟



ج: لو كان النظر بقصد إثارة الشهوة أو كان موجباً لها لم يجز له ذلك (سؤال:
 ١١٣).

 س: هل يجوز للزوجين مشاهدة أفلام الفيديو الجنسية داخل المنزل؟ وهل يجوز للمصاب بقطع النخاع مشاهدة هذه الأفلام بقصد إثارة شهوته ليتمكن بذلك من مقاربة زوجته؟

ج: لا تجوز إثارة الشهوة بواسطة مشاهدة أفلام الفيديو الجنسية (سؤال: ١١٧).
 س: هل يجوز للمرأة مشاهدة مصارعة الرجال؟

ج: إن كانت المشاهدة بالحضور الى ساحة المصارعة والنظر اليها مباشرة أو
 بالنظر الى ما يبث من التلفزيون ونحوه بالبث المباشر، أو كان بقصد التلذذ والريبة، أو
 كان فيها خوف الفتنة والفساد فلا تجوز، والا فلا بأس فيها (سؤال: ١٠٣).

#### ٦ \_ حق اليد

الرضي رفعه إلى أمير المؤمنين على الله الله الله الله الناس لِيَرَكم الله من النعمة وجلين كما يراكم من النقمة فَرقِينَ، إنّه مَنْ وُسّعَ عليه في ذات يده فلم ير ذلك استدراجاً فقد أمن مُخوفاً، ومن صُبِّعَ عليه في ذات يده فلم ير ذلك اختباراً فقد صَبَّعَ مأمولاً (٢٠).

كلام بديع في توجيه عمل الإنسان بيده الى ما يرضي الله تعالى وإبعاده الى ما حرم الله فعله، فاليد خلقها الله تعالى لكي تساعد الإنسان على العبادة كالوضوء والصلاة وأداء فريضة الحج.

<sup>(</sup>١) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٥٩٨.



وأيضاً ليعطي الإنسان الصدقة بها أو يفعل بها معروفاً لفقير أو محتاج، أو يقدم خدمة اجتماعية تكون له صدقة كشق طريق أو إماطة الأذى عن الطريق أو زرع الأشجار المفيدة أو جرّ المياه لمحتاجيها، أو للجهاد في سبيل الله تعالى.

كل هذه الأعمال أعمال برُّ يقوم بها الإنسان بيده فيؤجر عند الله تعالى في عالم الآخرة ويسدد في عالم الدنيا ويُمدح عند الناس ويحترم لقاء ذلك.

أما إذا استعمل الإنسان يده لضرب الزوجة أو الأولاد أو أذبة الجار ورمي النفايات على الطرقات وكسر أشجار الناس وجرح سياراتهم أو ممتلكاتهم فإنه إذا استعمل يده لذلك \_ وهو ما حرمه الله \_ فإنه يعاقب عند الله تعالى يوم القيامة ويذم من الناس في الدنيا على سوء أعماله، إضافة إلى آثار العمل السيء عليه وعلى أولاده ومجتمعه(۱).

# ٧ \_ حق الرِجلين

قال هي : وحق رجليك أن لا تمشي بهما إلى ما لا يحل لك فيهما ، تقف على الصراط فانظر أن لا تزل بك فتتردى في النار، (ولا تجعلها مطيتك في الطريق المستخفة بأهلها فيها، فإنها حاملتك وسالكة بك مسلك الدين، والسبق لك، ولا قوة إلا بالله تعالى (٢٠).

الرِجلان قد يستعملا لمقصد خير وقد يستعملا لمقصد شر ولكل من المقصدين أثر إن على صعيد الدنيا أم على صعيد الآخرة وما أعده الله للمطيعين من عباده.

أما مقصد الخير فهو ذهاب الإنسان إلى أماكن الخير والبر والموعظة كالذهاب إلى المساجد والمقامات الشريفة والدروس الدينية ومجالس العزاء فإن لكل خطوة يخطوها الإنسان برجليه ثواب عظيم.

ولكل مقصد من هذه المقاصد آثار دنيوية وأخروية ليس هنا موضع ذكرها.

وأما مقصد الشر الذي يقصده المرء كالذهاب إلى أمكنة المعاصي والفسق والفجور

<sup>(</sup>١) ذكرنا في كتاب معاجز الصدقة جملة من الآثار المترتبة على العمل الصالح والسيئ.

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.



والملاهي الليلية والغناء ومجالس الغيبة والفتن والضلالة.. ونحو ذلك من الأمور التي حرم الله تعالى الذهاب إليها أو التواجد بها، فإن كل خطوة يخطوها الإنسان برجليه إلى هذه الأماكن هي بمثابة خطوة إلى النار والابتعاد عن الجنة. وقد حذّر الله من ذلك وتوقد عليه.

وأيضاً لكل خطوة إلى هذه الأماكن لها آثار دنيوية وأخروية ليس هنا محل ذكرها. وعليه ينبغي للإنسان المؤمن أن يلتفت إلى مقاصده وما يقال فيها أو يفعل.

### ٨ \_ حق البطن

قال على الشبع، (وأن تجعله وعاء للحرام (١)، ولا تزيد على الشبع، (وأن تقتصد له في الحلال ولا تخرجه من حدّ التقوية إلى حد التهوين وذهاب المروة، فإن الشبع المنتهي بصاحبه إلى التخم مكسلة ومثبطة ومقطعة عن كل بر وكرم وإن الرأي المنتهي بصاحبه إلى السكر مسخفة ومجهلة ومذهبة للمروة) (٢).

قال أمير المؤمنين ﷺ: إذا أرادَ اللهُ بِعَبد خَيراً أَعَفَّ بَطْنَهُ وفَرجَهُ (٣٠).

حق البطن عظيم وآثاره تسري الى كثير من الأمور، خاصة أكل المال الذي حرمه الله تعالى كأكل مال اليتيم والفقير وحقه من الخمس، ومال الربا والسحت ومال النجس، فإن لهذه الأمور خطر عظيم على نفسية الإنسان وروحيته.

# 🏶 أكلُّ الحرام وأثرهِ

وفي قوله ﷺ: «وحق بطنك أن لا تجعله وحاه للحوام» إشارة الى أكل الطعام والمال الحرام وأثره: قال رسولُ الله ﷺ: مَن أكلَ لُقْمَةً مِن حَرام لَم تُقْبَلُ لَهُ صلاةً أَرْبَعِينَ لَيلةً (٤).

<sup>(</sup>١) في نسخة أخرى: لقليل من الحرام ولا لكثير.

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ٤١١٤.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٩٢٦٦.



عنه 🏩: إنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ حَرَّمَ الجَنَّةَ جَسَداً غُذِيَ بِحَرام (١١).

عنه 🏩: لا يَدخُلُ الجَنَّةَ مَنَ نَبَتَ لَحَمُهُ مِن السُّحْتِ، النَّارُ أَوْلَى بَوِ<sup>(٢)</sup>.

عنه 🎕: العِبادَةُ مَع أَكُلِ الحَرام كالبِناءِ على الرَّمْلِ .. وقيلَ: على الماءِ ـ<sup>(1)</sup>.

وقال الإمامُ عليُّ ﷺ: بِئْسَ الطُّعامُ الحَرامُ (٥٠).

وقال الإمامُ الباقرُ ﷺ: إنَّ الرَّجُلَ إذا أصابَ مالاً مِن حَرام لَم يُقْبَلُ مِنهُ حَجُّ ولا عُمْرَةٌ ولا صِلَةُ رَحِم حتّى أنّه يَفْشُدُ فيهِ الفَرْجُ<sup>٢١</sup>ُ.

وقال رسولُ اللهِ ﷺ: لَرَدُّ دانَق من حَرام يَعْدِلُ عندَ اللهِ سُبحانَهُ سَبعينَ أَلفَ حجّة مَبْرورَة (٧٧).

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ في قولهِ عزّ وجلّ: ﴿أَمَّا وَاللَّهِ إِنْ كَانَتَ أَحَمَالُهُم أَشَدُّ بَيَاضاً مِن القُباطيّ، ولكنْ كانوا إذا عَرَضَ لهُمُ الحرامُ لم يَدَعُوهُ (^^.

وقال رسولُ اللهِ عَلَى: تَرْكُ دانَقِ حَرام أَحَبُّ إلى اللهِ تعالى مِن مائةِ حِجّة من مال حلال.

وعنه 🏩: تَرُكُ لُفُمَةِ حَرام أحَبُّ إلى اللهِ من صلاةِ ألفَي رَكْعَة تَطَوُّعاً 🗥 .

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٩٢٦١.

<sup>(</sup>٢) تنبيه الخواطر: ١١/١.

<sup>(</sup>٣) مشكاة الأنوار: ٣١٥.

<sup>(</sup>٤) عدّة الداعي: ١٤١.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٤٣٨٩.

 <sup>(</sup>٦) أمالي الطوسيّ: ٦٨٠/ ١٤٤٧.
 (٧) الدعوات للراونديّ: ٣٦/٢٥.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ٢/٨١/٥.

<sup>(</sup>٩) تنبيه الخواطر: ٢/ ١٢٠.



تنبيه الخواطر: أكَلَ عليَّ ﷺ تَمْرَ دَقَل وشَرِبَ عليهِ الماءَ وضَرَبَ على بَطْنِهِ، وقالَ: مَن أَدَخَلَ بِطنَهُ النَّارَ فَابْعَدُهُ الثَّهُ(١).

وقال الإمامُ الكاظمُ ﷺ: إنَّ رسولَ اللهِ ﴿ كَانَ يَأْتِي آهلَ الصَّفَّةِ وكانوا ضِيفَانَ رسولِ اللهِ ﴿ المَدينَةِ فَاسْكَنَهُم رسولُ اللهِ ﴿ المَنْ اللهِ المَدينَةِ فَاسْكَنَهُم رسولُ اللهِ ﴿ صُفَّةَ المَسجِدِ، وهُم أُربَعُمِائةِ رجُل، يُسَلِّمُ عَلَيهِم بالغَداةِ والعَشِيِّ، فأتاهُم ذاتَ يوم فينهُم مَن يَخصِفُ نَعلَهُم، وينهُم مَن يَرفَعُ ثُوبَهُ، ومِنهُم مَن يَتَعَلَى، وكانَ رسولُ اللهِ ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

فَقَامَ رَجُلٌ مِنهُم فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ، الَّتِمُو الَّذِي تَرْزُقُنَا قَدَ أَخْرَقَ بِطُونَنا!

فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ: أمّا إنّي لَوِ اسْتَعَلَّمْتُ أَنْ أُطْهِمَكُمُ الدُّنيا لَاطْمَمْتُكُم، ولكنْ مَن عاشَ مِنكُم بَعدي فسَيُغدى علَيهِ بالجِفانِ ويُراحُ علَيهِ بالجِفانِ، ويَغدو أَحَدُّكُم في قَميصة ويَروحُ في أُخرى، وتُنجَّدونَ بُيوتَكُم كما تُنجَّدُ الكَعبَةُ .

فقامَ رَجُلٌ فقالَ: يا رسولَ اللهِ، إنَّا إلى ذلكَ الزَّمانِ بالأشواقِ! فمَتى هُو؟!

قَالَ ﷺ: زَمَانُكُم هَلَا خَيرٌ مِن ذَلكَ الرَّمَانِ، إِنَّكُم إِنْ مَلَاتُم بِطُونَكُم مِن الحَلالِ تُوشِكونَ أَنْ تَمَلُوهِا مِن الحَرام (٢٠).

عنه ﷺ: لا يَقْلِرُ رَجُلٌ على حَرام ثُمَّ يَدَعُهُ، لَيس بهِ إِلَّا مَخافَةُ اللهِ، إِلَّا أَبْدَلَهُ اللهُ في عاجِلِ الدُّنيا قَبْلَ الأَخِرَةِ ما لهُو خَيرٌ لَهُ مِن ذلكَ<sup>٣١)</sup>.

#### ه آفة التخمة

وأما قوله ﷺ: ﴿فَإِن الشَّبِعِ المُعْتَهِي بِصَاحِبِهِ إِلَى التَّخَمِ مُكَسَلَةً وَمُثَبِعَةً وَمُقَطَّعَةً عن كُلُّ بَرُ وَكُرُمِ ۚ فَهُو بِيَانَ لَآفَاتُ التَّخْمَةُ وَامْتَلَاءُ البَّطْنَ: فَعَنْ أَبِي عَبِدُ اللَّهُ ﷺ: ﴿إِنْ البَّطْنَ إِذَا شَبِعِ طَعَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الل

 <sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر: 1/13.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ١٣٤٩٩/٥٦/١٢.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢١١٣.

<sup>(</sup>٤) محاسن البرقى: ٢/٢٤٦.



وعن أبي جعفر ﷺ: اما من شيء أبغض إلى الله عزّ وجلّ من بطن مملوء،(١).

والأمراض إنما تتولد غالباً من التخمة والإمتلاء وهي أكثر أسباب الموت كما يشهد به العقل والنقل فورد في الحديث النبوي: «صوموا تصحواً».

وفي حديث أمير المؤمنين ﷺ: «المعدة بيت كل داء والحمية رأس كل الدواء وأعط كل بدن ما عوّدته (٢).

ومن آثار قلة الطعام خفة المؤنة وسهولة الأمر فإن من تعود قلة الأكل أمكنه الإكتفاء بالقليل من المال، والذي تعود الإمتلاء صار بطنه غريماً متقاضياً له فبحتاج إلى أن يدخل المداخل ويرتكب المشاق والأخطار للزيادات، فطلب الزيادة يورث التعب والمذلة بالطمع مما في أيدي الناس وربما يتعسر من حلال فينجر إلى تحصيل الحرام والشبهه.

وعن أبي عبد الله 總等: قما من شيء أضر لقلب المؤمن من كثرة الأكل وهي مورثة شيئين قسوة القلب وهيجان الشهوة، والجوع إدام للمؤمن وغذاء للروح وطمام للقلب وصحة للبدن، الحديث<sup>(٢)</sup>.

قيل: إنما كان الجوع إداماً للمؤمن، لأنه إنما يأكل في وعاء واحد فاللذة الحاصلة له من الخبز الكفت تنوب مناب لذة الإدام لغيره بل ربما تربو عليها، وأما البواقي فمعلومة مما تقدم.

واعلم أن المقصود من مدح الجوع والإطراء في بيان فوائده ليس دعوة النفوس إلى الإفراط فيه فإن إثمه أكبر من نفعه، بل الغرض التوقيف على حد الإعتدال والتوسط الذي هو قوام جميع الأمور، فإن كانت النفس المسترشدة متعودة له فلتستقم على صراطها المستقيم وطريقتها المثلى، وإن كانت مفرطة بالتقليل بحيث يتضرر البدن وتضعف البنية ويخبط الدماغ ويقل نور البصر فليخرج عن ذلك قليلاً ولتتناول من الطيبات من الرزق إلى أن تقف على سواء السبيل.

<sup>(</sup>١) القصول المهمة للحر العاملي: ٢/٤٣٧.

٢) البحار: ٥٩/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل: ٢١١/١٦.



ويمكن التقليل بالتدريج بحيث لا يحس بالبدن فمن كان مأكله كل يوم على حسب عادته مداً مثلاً أمكنه أن يتقص منه أولاً مثقالاً يومين أو ثلاثة ثم مثقالين وهكذا إلى أن يبلغ ما يحصل به القوام المطلوب فيثبت عليه، وإن لم يطق التقليل بسبب ضعف في البينة أو طعن في السن أو اشتغال بعمل رياضي أو نحو ذلك فأجود التدبيرات الإقتصار على الأكل بعد صدق الشهوة.

ومن علامته أن تشتهي النفس الخبز ولا تطلب الإدام، وأن يبصق فلا يقع عليه الذباب إذ لا دسومة فيه لخلو المعدة والكف عنه قبل تمام الشبع (١).

#### التخمة التخمة التخمة

عن الحارث بن المغيرة قال: شكوت إلى أبي عبد الله على ثقلاً أجده في فؤادي وكثرة التخمة من طعامي، فقال: تناول من هذا الرمان الحلو وكله بشحمه فإنّه يدبغ المعدة دبغاً ويشفي التخمة ويهضم الطعام وتسبح في الجوف (٢).

وعن محمد بن عبد الله العسقلاني قال: حدثنا النضر بن سويد عن علي بن أبي صلت ابن أخي شهاب قال: شكوت إلى أبي عبد الله هذا الأوجاع والتخم فقال لي: تغد أو تعش ولا تأكل فيما بينهما شيئاً فإن فيه فساد البدن أ ما سمعت الله تعالى يقول: ﴿ وَلُمْ يِزَلْقُهُمْ فِيَا الْجُرَةُ وَعَشِبًا ﴾ (١٥٤٣).

### ٩ \_ حق الفرج

قال ﷺ: وحق فرجك أن تحصنه عن الزنا، وتحفظه من أن ينظر إليه (وحفظه مما لا يحل لك والاستعانة عليه بغض البصر فإنه من أعون الأعوان، وضبطه إذا هم بالجوع والظمأ، وكثرة ذكر الموت والتهدد لنفسك بالله، والتخويف لها به، وبالله العصمة والتأبيد ولا حول ولا قوة إلا به)(ه).

(٢) طب الأثبة ﷺ: ١٣٤.

<sup>(</sup>١) انظر التحفة السنية: ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>١) طب الأثمة عليه: ٩٥.

<sup>(</sup>٥) من نسخة أخرى.



# 🏶 النَّهِيُّ عنِ الزُّنا

قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْرُبُواْ الزِّنَّ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَهُ وَسَآة سَبِيلًا ﴿ إِنَّهُ اللَّهُ ﴿ الْ

قال أمير المؤمنين عِيد: إذا أرادَ اللهُ بعَبد خَيراً أَعَكَ بَطنَهُ وفَرجَهُ (٢٠).

وقال الإمامُ الباقرُ ﷺ في قولِه تعالى: ﴿وَلَا نَقَرُواْ الزِّنِّ إِنَّهُ كَانَ فَنُوسَّةً﴾ ـ: مَعصيةً ومَقْتاً فإنّ اللهَ يَمقُتُهُ ويُبغِضُهُ، قالَ: ﴿وَسَآهُ سَبِيلاً﴾ هُو أَشَدُّ الناسِ عَذاباً، والزنا مِن أكبَرِ الكَبائرِ.

وقال رسولُ اللهِ عَلَى: لَن يَعمَلُ ابنُ آدَمَ عَملاً أعظَمَ عِندَ اللهِ تباركُ وتعالى مِن رَجُل قَتَلَ نَبِيّاً أو إماماً، أو هَدَمَ الكَعبَةَ التي جَعلَها اللهُ عَزَّ وجلَّ قِبلَةً لِعِبادِهِ، أو أفرَغَ ماءهُ في امرأة خراماً.

وقال الإمامُ الصّادقُ عِيد: إنَّ أَشَدَّ الناسِ عَذَاباً يَومَ القِيامَةِ رَجُلٌ أَقَرَّ نُطفَتَهُ في رَجم تَحْرُمُ عَلَيهِ "".

وقال الإمامُ علي ١٤٤٤: ما زَني غَيُورٌ قَطُ (١).

## اكبرُ الزُّنا 🛊

قال **الإمامُ الصّادقُ ﷺ**: ثلاثةٌ لا يُكلِّمُهُمُ اللهُ تعالى ولا يُزَكِّيهِم ولَهُم عَذابٌ ألِيمٌ، مِنهُمُ المرأةُ تُوطِئُ فِراشَ زَوجِها (٥٠).

وقال ا**لإمامُ هليِّ عَجَهَ**: ألا أُخيِرُكُم بأكبَرِ الزَّنا؟... هِي امرأةٌ تُوطِئُ فِراشَ زَوجِها فَتَاتِي بِوَلَد مِن غَيرِهِ قَتُلزِمُهُ زَوجَها، فتِلكَ التِي لا يُكَلِّمُها اللهُ، ولا يَنظُرُ إِلَيها بَومَ القِيامَةِ، ولا يُزكِّيها ولَها عَذابُ إِلِيمٌ<sup>(٧)</sup>.

وقال رسولُ الله 🏩: مَن فَجَرَ بامرًأة ولَها بَعلٌ، انفَجَرَ مِن فَرجِهِما مِن صَدِيد واد

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٤١١٤.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٧٩/١٩/ ٥ وص٧٦/ ٩ وص٢٦/ ٢٨.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة: الحكمة ٣٠٥.

<sup>(</sup>٥) ثواب الأعمال: ٣١٢/٥.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٢٠/٣٦٦/٧٦.



مَسِيرَةَ خَمسِمِائةِ عام يَتَأذَى أهلُ النارِ مِن نَتْنِ رِيجِهما، وكانا مِن أشَدُّ الناسِ عَذابًا.

وقال رسولُ اللهِ ﷺ: إشتَدَّ غَضَبُ اللهِ عَزَّ وجلَّ عَلَى امرأة ذاتِ بَعل مَلَاتْ عَينَها مِن غَيرِ زَوجِها أو غَيرِ ذِي مَحرَم مِنها، فإنَّها إن فَعَلَتْ ذلكَ أَحبَطَ اللهُ كُلَّ عَمَل عَمِلَتهُ، فإن أوطَأَتْ فِراشَهُ غَيرَهُ كانَ حَقاً عَلَى اللهِ أن يُحرِقَها بِالنارِ بعدَ أن يُعَذَّبَها في قَبرِها.

وعنه 🎕: لَمَا أُسرِيَ بِي مَرَدتُ بِنِسوان مُمَلَّقات بِثُلْيُهِنَّ فقلتُ: مَن هؤلاءِ يا جَبريْلُ؟

فقالَ: هؤلاءِ اللُّواتِي يُورِثْنَ أموالَ أزواجِهِنَّ أولادَ غَيرهِم<sup>(١)</sup>.



<sup>(</sup>۱) البحار: ۲۱/۳۶۱/۳۱ و۷۹/۱۹/۲.





# حقوق الأفعال



ثم ذكر ﷺ حقوق أفعال الإنسان وابتدأ بأهمها وأصلها وهي الصلاة فقال ﷺ:

### ١٠ ـ حق الصلاة

قال ﷺ: وحق الصلاة أن تعلم أنها وفادة إلى الله عزّ وجلّ وأنك فيها قائم (١٠ بين يدي الله عزّ وجلّ فإذا علمت ذلك قمت مقام (١٠ الذليل الحقير، الراغب الراهب، والراجي الخائف المستكين المتضرع، المعظم لمن كان بين يديه (١٠ بالسكون والوقار، (والإطراق وخشوع الأطراف)، ولين الجناح، وحسن المناجاة له في نفسه و(الطلب) إليه في فكاك رقبتك التي أحاطت بها خطيئتك، واستهلكتها ذنوبك، وتُقبل عليها بقلبك وتقيمها بحدودها وحقوقها ولا قوة إلا بالله)(١٤).

### ه أهمية الصلاة وأثرها على السلوك

قال أمير المؤمنين ﷺ في نهج البلاغة: ﴿إِنَّ ٱلْفَسَلَ مَا تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسِّلُونَ إِلَى اللهِ سُبْحَانَهُ الإِيْمانُ بِهِ وبِرَسُولِهِ، و... وَإِقَامُ الصَّلاةِ فَإِنَّهَا الْمِلَّةُ..».

قال الظريحي: الملّة في الأصل ما شرع الله لعباده على ألسنة الأنبياء ليتوصلوا به إلى جوار الله، ويستممل في جملة الشرائع دون آحادها ولا يكاد توجد مضافة إلى الله ولا إلى آحاد أمّة النبيّ هي بل يقال ملة محمّد قال تعالى: ﴿ وَيَمْنِهِ بُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِيًّا

<sup>(</sup>١) في نسخة أخرى: وأنك قائم بها.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الأخرى: كنت خليقاً أن تقوم فيها.

<sup>(</sup>٣) في النسخة الأخرى: من قام بين يديه.

<sup>(</sup>٤) من نسخة أخرى.



هُوَ لَمُتَلِكُكُمْ وَمَا جَمَلَ عَلَيْكُرْ فِي الَّذِينِ مِنْ حَرَجُ فِلَةَ أَبِيكُمْ إِيْرِهِيدُ هُوَ سَتَنكُمُ السَّلِدِينَ مِن قَلَ وَفِي هَذَا يِبْكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُو وَتَكُولُوا شُهْلَةَ عَلَى النَّايِنُ فَأَفِيسُواْ الصَّلَقَ وَمَاثُواْ الرَّكُوةُ وَاعْضِيشُواْ بِاللَّهِ هُوَ مُوْلِنَكُو فِيْهُمُ السِّرَالِي وَيْعَدُ النَّهِيرُ ﴾ (``، اي دينه .

قال حبيب الله الخوتي: لما كان الصّلاة هو الركن الأعظم من الدّين أطلق اسمه عليها وأتى بالملّة معرفة بلام الجنس قصداً للحصر مبالغة من باب زيد الأمير ونحوه المحديث النّبوي قال: «الصّلاة عماد الدّين» (<sup>(۲)</sup>) فإنه لما كان قوام الدّين وثباته بها جعلها عماداً له كما صرح بذلك في رواية أخرى قال: «مثل الصّلاة مثل عمود الفسطاط إذا ثبت العمود ثبتت الأطناب والأوتاد والغشاء، وإذا انكسر العمود لم ينفع طنب ولا وتد ولا غشاء، (<sup>(2)</sup>).

وفي رواية أخرى عنه، «الصّلاة عماد اللّين فمن ترك صلاته متعمّداً فقد هدم دينه (٤).

سورة الحج، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ٩٨/٣.

<sup>(</sup>۳) الكانى: ۳/۲۲۲.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٢٠٢/٧٩.

<sup>(</sup>٥) انظر الكافي: ١٣/٦ ح٤، ووسائل الشيعة: ١٥/ ١٢٥ ح ٢٠١٣٠.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآيتان: ٧٨ ـ ٧٩.

<sup>(</sup>٧) سورة النساء، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>A) سورة مريم، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٩) سورة العنكبوت، الآية: ٤٥.



سورة أرأيت: ﴿فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِِّينَ ۚ لَهُ ٱلَّذِينَ هُمْ عَن صَلَاتِهِمْ سَاهُونَ﴾(١). أي غافلون غير مبالين بها.

قال عليّ بن إبراهيم القمّي: عنى به: تاركون، لأن كل إنسان يسهو في الصّلاة، وفي المجمع، عن الصّادق «هو التّرك لها والتواني عنها».

وعن الخصال عن أمير المؤمنين ﷺ: «ليس عمل أحبّ إلى الله عزّ وجلّ من الصّلاة فلا يشغلكم عن أوقاتها شيء من أمور الدّنيا، فإنّ الله عزّ وجلّ ذمّ أقواماً فقال: ﴿ الَّذِينَ مُمْ عَن صَلَاتِهمْ سَاهُونَ﴾، يعنى أنهم غافلون استهانوا بأوقاتهه (٢٠).

وفي الكافي، بإسناده عن معاوية بن وهب قال: سألت أبا عبد الله على عن أفضل ما يتقرب به العباد إلى ربهم وأحب ذلك إلى الله عزّ وجلّ ما هو؟ فقال على الله عنها أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصّلاة، ألا ترى أن العبد الصّالح عبسى ابن مريم قال: ﴿وَجَمَلَنِي مُبَارَكًا أَيْنَ مَا كُنتُ وَأَوْمَنِي بِالصَّلَاةِ وَالرَّكَوْةِ مَا دُسّتُ حَيّا﴾ (٢).

وعن زيد الشّحام عن أبي عبد الله على قال: سمعته يقول: «أحبّ الأحمال إلى الله عزّ وجلّ الصّلاة، وهي آخر وصايا الأنبياء على فما أحسن الرّجل بغتسل أو يتوضأ فيسبغ الوضوء ثمّ يتنحى حيث لا يراه أنيس فيشرف عليه وهو راكع أو ساجد، إن العبد إذا سجد فأطال السجود تادى إبليس: يا ويله أطاعوا وعصيت وسجدوا وأبيت (أ)، ونحوه في الفقه إلّا أن فيه: فيشرف الله عليه.

وعن أبي حمزة عن أبي جعفر على قال: قال رسول الله الله المبد المومن في صلاة نظر الله إليه أو قال أقبل الله عليه حتى ينصرف، وأظلّته الرّحمة من فوق رأسه إلى أفق السماء والملائكة تحفه من حوله إلى أفق السّماء، ووكل الله به ملكاً قائماً على رأسه يقول: أيها المصلي لو تعلم من ينظر إليك ومن تناجي ما التفتّ ولا زلت من موضعك أبداً ه<sup>(ه)</sup>.

سورة الماعون، الآيتان: ٤ ـ ٥.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ٣/ ٩٨ ح ٣١١١٥، وميزان الحكمة: ٢/ ١٦٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم، الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٦٢١، ووسائل الشيعة: ١١٣/٤ ح٤٦٥٣.

<sup>(</sup>٥) المحاسن: ١٨/١ ح٥٠، ووسائل الشيعة: ٣٩/٤.



وعن محمّد بن الغضيل عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: «الصّلاة قربان كلّ تقي»(١).

وعن حفص بن البختري عن أبي عبد الله عليه قال: «من قبل الله منه صلاة واحدة لم يعلبه ومن قبل منه حسنة لم يعلبه».

وعن الحسين بن سيف عن أبيه قال: حدّثني من سمع أبا عبد الله ﷺ يقول: امن صلّى ركعتين يعلم ما يقول فيهما انصرف وليس بينه وبين الله ذنب؛.

وفي «الفقيه» قال الصدوق: قال النبي: «ما من صلاة يحضر وقتها إلّا نادى ملك بين يدي النّاس: أيّها النّاس قوموا إلى نيراكم التي أوقدتموها على ظهوركم فأطفؤها بصلاتكم، (۲).

قال: وقال الصّادق 樂 : ﴿ وَقُل ما يحاسب به العبد الصّلاة فإذا قبلت منه قبل سائر عمله، وإذا ردت عليه رد عليه سائر عمله،

قال: وقال النبي ﷺ: ﴿إِنَّمَا مثل الصّلاة فيكم كمثل البري \_ وهو النهر \_ على باب أحدكم يخرج إليه في اليوم واللَّيلة يغتسل منه خمس مرّات فلم يبق اللدن على الغسل خمس مرّات، ولم يبق الذنوب على الصّلاة خمس مرات».

وفي اجامع الأخبار، قال: قال النبي على: الا تضيّعوا صلاتكم، فإن من ضيّع صلاته حشره الله تعالى مع قارون وفرعون وهامان لعنهم الله وأخزاهم وكان حقاً على الله أن يدخله النار مع المنافقين، فالويل لمن لم يحافظ على صلاته.

قال: وقال النبي ﷺ: امن ترك الصّلاة حتّى نفوته من غير عذر فقد حبط عمله، ثمّ قال: بين العبد وبين الكفر ترك الصّلاة».

وعن النبيّ هـ قمن ترك الصّلاة لا يرجو ثوابها ولا يخاف عقابها فلا أبالي يموت يهوديّاً أو نصرانيّاً أو مجوسيّاً».

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣/ ٢٦٥ ح٥، ووسائل الشيعة: ٤٤٣٧ ح٤٤٣٧.

<sup>(</sup>۲) الكافى: ٣/ ٢٦٥ ح٦، ووسائل الشيعة: ٤/ ٤٤ ح ٤٤٦٩.



وقال 🏩: «من أعان تارك الصّلاة بلقمة أو كسوة فكأنّما قتل سبعين نبيّاً أوّلهم آدم وآخرهم محمّد هذاء (۱).

# 🏶 علَّة وجوب الصلوات الخمس وبعض أسرارها

أما علة وجوبها فقد روى في «الفقيه» عن الحسن بن عليّ بن أبي طالب ﷺ أنّه قال: •جاء نفر من اليهود إلى رسول الله ﷺ فسأله أعلمهم عن مسائل فكان فيما سأله أنه قال له: أخبرني عن الله لأيّ شيء فرض الله عزّ وجلّ هذه الخمس الصّلوات في خمسة مواقيت على أمّتك في ساعات اللّيل والنّهار؟

نقال النبي على وإنّ الشمس هند الرّوال لها حلقة تدخل فيها فإذا دخلت فيها زالت الشمس فيسبح كلّ شيء دون العرش يحمد ربّي جل جلاله وهي السّاهة التي يصلي فيها عليّ ربّي ففرض الله هليّ وعلى أمّني فيها الصّلاة وقال: ﴿ أَفِرِ السَّلَاةِ لِللَّهِ النَّسْسِ إِلَىٰ عَمْنَ النَّهِ النَّهُ وَلَا النَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَ: ﴿ أَفِر النَّهُودُ اللَّهُ وَلَا النَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَّةُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

وهي السّاعة التي يؤتى فيها بجهنّم يوم القيامة فما من مؤمن يوافق تلك السّاعة أن يكون ساجداً أو راكعاً أو قائماً إلّا حرّم الله جسده على النّار.

وأما صلاة العصر فهي الساعة التي أكل آدم فيها من الشجرة فأخرجه الله من الجنّة فأمر الله ذريّته بهذه الصّلاة إلى يوم القيامة واختارها لأمّتي فهي من أحبّ الصّلوات إلى الله عزّ وجلّ وأوصانى أن أحفظها من بين الصّلوات.

وأما صلاة المغرب فهي السّاعة التي تاب الله على آدم، وكان بين ما أكل من الشجرة وبين ما تاب الله عليه ثلاثمائة سنة من أيّام الدّنيا وفي أيّام الآخرة يوم كألف سنة ما بين العصر إلى العشاء، فصلّى آدم ثلاث ركعات: ركعة لخطيئته وركعة لخطيئة حرّا، وركعة لتوبته فافترض الله هذه الثلاث ركعات على أمّتي، وهي السّاعة التي يستجاب فيها الدّعاء فوعدني الله أن يستجيب لمن دعاء فيها، وهي الصّلاة التي أمرني ربّي بها في قوله: ﴿ مُشْبَحُنَ اللهِ عِينَ تُشْبِحُنَ اللهِ عَينَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عِينَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) معارج اليقين: ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الروم، الآية: ١٧.

وأما صلاة العشاء الآخرة فإنّ للقبر ظلمة، وليوم القيامة ظلمة أمرني الله بهذه الصّلاة وأمّتي لتنوّر الصّور وليعطني وأمّتي النّور على الصّراط، وما من قدم مشت إلى صلاة العتمة إلّا حرّم الله جسدها على النّار وهي الصّلاة التي اختارها الله للمرسلين قبلي.

وأمّا صلاة الفجر فإنّ الشّمس إذا طلعت تطلع على قرن شيطان، فأمرني الله أن أصلي قبل طلوع الشّمس صلاة الغداة وقبل أن يسجد لها الكافر لتسجد أمتي لله عزّ وجلّ وسرعتها أحبّ إلى الله وهي الصّلاة التي يشهدها ملائكة الليل وملائكة النّهار».

# علة أخرى

وهو ما رواه في «الفقيه أيضاً عن الحسين بن أبي العلاء عن أبي عبد الله أنه قال: «لما هبط آدم من الجنّة ظهرت به شامة سوداء في وجهه من قرنه إلى قدمه، فطال حزنه وبكاؤه على ما ظهر به، فأتاه جبرئيل فقال له: ما يبكيك يا آدم؟

فقال: لهذه الشامة التي ظهرت بي.

قال: قم يا آدم فصل فهذا وقت الضلاة الأولى، فقام فصلّى فانحطت الشامة إلى عنقه، فجاءه في الصّلاة الثانية فقال: يا آدم قم فصل فهذا وقت الصّلاة الثانية، فقام فصلّى فانحطت الشامة إلى سرّته، فجاءه في الصّلاة الثالثة فقال: يا آدم قم فصلّ فهذا وقت الصّلاة الثالثة فقام فصلّى فانحطت الشامة إلى ركبتيه، فجاءه في الصّلاة الرّابعة فقال: يا آدم قم فصل فهذا وقت الصّلاة الرابعة، فقام فصلّى فانحطت الشامة إلى قدميه، فجاءه في الصّلاة الخامسة، فقام فصلّ فهذا وقت الصّلاة الخامسة، فقام فصلًى فخرج منها، فحمد الله وأثنا عليه، فقال جبرئيل: يا آدم مثل ولدك في هذه الصّلاة كمثلك في هذه الشّامة، من صلّى من ولدك في كلّ يوم وليلة خمس صلوات خرج من ذنوبه كما خرجت من هذه الشّامة (۱۰).

### السرار الصلاة 🕸

وأما أسرار المسلاة: فهي كثيرة لا يمكن استقصاؤها وإنّما نشير إلى نبذة منها مما أشير إليها في الروايات ووصل إلينا من أولي الألباب واللّرايات وأرباب المعرفة والإشارات فنقول وبالله التوفيق:

<sup>(</sup>١) المحاسن: ٢/ ٣٢٢ - ٢٢، والأمالي: ٢٥٦.



أنّ الصّلاة الكاملة قد خصّت بين سائر العبادات بأنّها بمنزلة إنسان كامل مشتمل على روح وجسد، منقسم إلى ظهر وبطن وسرّ وعلن، ولروحه وسرّه أخلاق وصفات، ولجسده وعلنه أعضاء وأشكال، فروح الصّلاة أهل معرفة الحقّ والعبوديّة له بالإخلاص والتوحيد.

أمّا أخلاقها وصفاتها الباطنة فيجمعها أمور وهي: حضور القلب، والتفهّم والتعظيم، والهيبة، والرجاء، والحياء، وهذه ستّ خصال شريفة وحالات كريمة وملكات عظيمة لا يوجد جميعها إلّا في مؤمن امتحن الله قلبه بنور الإيمان والعرفان.

#### 🏶 حضور القلب

أما حضور القلب: فهو تفريغ القلب من غير ما هو ملابس له ومتكلّم به وصرفه إلى ما يتلبس به من الأفعال ويتكلّم به من الأقوال، ولا يحصل ذلك إلّا بعد معرفة المصلّي بأنّ الغرض المطلوب منه هو الإيمان والتصديق بأنّ الآخرة خير وأبقى، وأن الصّلاة وسيلة إليها، فإذا أضيف إلى تلك المعرفة العلم بحقارة الدّنيا وخستها وزوالها انصرف القلب عن مهمّات الدّنيا لا محالة وتوجّه إلى صلاته الموصلة وإلى سعادات الآخرة وهو معنى حضور القلب.

روى إبراهيم الكرخي عن أبي عبد الله أنه عليه قال: «إنّي لأحبّ الرّجل المؤمن منكم إذا قام في صلاة فريضة أن يُقبل بقلبه إلى الله تعالى ولا يشغل قلبه بأمر الدّنيا، فليس من عبد يقبل بقلبه في صلاته إلى الله تعالى إلّا أقبل الله إليه بوجهه، وأقبل بقلوب المؤمنين إليه بالمحبة بعد حب الله إليه إيّاه (1).

وفي الخصال بإسناده عن على على الله عن على الأربعمانة قال: «لا يقومن أحدكم في المصلاة متكاسلاً، ولا ناحساً، ولا يفكرن في نفسه، فإنه بين يدي ربّه عزّ وجلّ، وإنّما للمبد من صلاته ما أقبل عليه منها بقلبه (<sup>(۲)</sup>).

أقول: ومرَّ ذلك أنَّ الصَّلاة في الحقيقة معراج المؤمن ومناجاة الرَّب المعبود، فلا

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٢/٣٣٩، ووسائل الشيعة: ١٦/٤.

<sup>(</sup>٢) ثواب الأعمال: ١٣٥، والأمالي: ١٥٠.



بدّ فيه من الإقبال، لأنّ مَن لا يقبل عليك لا يستحق إقبالك عليه، كما لو حاربك من تعلم غفلته من محاربتك وإعراضه عن محاورتك، فإنّه يستحق إعراضك عن خطابه واشتغالك بجوابه.

قال الصادق عليه عن أراد أن ينظر منزلته عند الله فلينظر منزلة الله عنده، فإن الله ينزل العبد مثل ما ينزل العبد إليه من نفسه (۱).

### 🏶 تفهم وتدبر معاني الصلاة

وأما التفهم: فهو التدبر في معنى اللفظ، وهو أمر وراه حضور القلب، فربما يكون القلب حاضراً مع اللفظ ولا يكون حاضراً مع معنى اللفظ، فاشتمال القلب على العلم بمعنى اللفظ هو المراد بالتفهم، وقد ذمّ الله أقواماً على ترك التدبر حيث قال: ﴿آلَا لَا اللهُمَّاكَ أَلَّهُ اللهُمُونَاكَ أَلَّمُ عَلَى اللهُمُونَاكَ أَلَّمُ اللهُ الل

وروی سیف بن عمیر عمن سمع أبا عبد الله 魏 يقول: امن صلّی رکمتین یعلم ما یقول فیهما انصرف ولیس بینه وبین الله ذنب إلّا غفر لهه<sup>(۲۲)</sup>.

ثم الناس في هذا المقام أي مقام التفهم متفاوتون، إذ ليس يشترك الجميع في تفهم معاني القرآن والتسليمات، وكم من معاني لطيفة يفهمها المصلي في أثناء الصّلاة ولم يكن خطر بقلبه قبل ذلك، ومن هذا الوجه كانت الصّلاة تنهي عن الفحشاء والمنكر، فإنّما يفهم أموراً هي مانعة من الفحشاء لا محالة.

روى يونس بن ظبيان عن أبي عبد الله عليه أنه قال: «اعلم أنّ الصّلاة حجزة الله في الأرض فمن أحبّ أن يعلم ما أدرك من نفع صلاته فلينظر، فإن كانت صلاته حجزته هن الفواحش والمنكر فإنّما أدرك من نفعها بقدر ما احتجز، ومن أحبّ أن يعلم ما له صندالله فليعلم ما لله صنده (٤٠).

<sup>(</sup>١) دعائم الإسلام: ١/٨٥١، والأمالي: ٧٤٢.

<sup>(</sup>٢) سورة محمد، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) عدة الداعى: ١٦٧.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٣/٢٦٦ ح١٢، ووسائل الشيعة: ٥/ ٤٧٥ ح٢٠١٧.



### الخشوع في الصلاة

وأما التعظيم: فهو أمر وراء حضور القلب والفهم، فربما يخاطب الرّجل عبده بكلام وهو حاضر القلب فيه ومتفهّم لمعناه، ولا يكون معظماً له، فالتعظيم أمر زائد عليهما، وهو حالة للقلب منشأها معرفة جلال الرّب سبحانه وكبرياته وعظمته مع معرفة حقارة النّفس وخسّتها وكونها عبداً مسخّراً مربوباً، فيتولد من هاتين المعرفتين الاستكانة والانكسار والخشوع لله سبحانه، فيعبر عنه بالتعظيم.

روى الحلبي عن أبي عبد الله عليه قال: إذا كنت في صلاتك فعليك بالخشوع والإقبال على صلاتك، فإن الله تعالى يقول: ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِيْمُونَ﴾ (١).

وقال تعالى: ﴿قَدْ أَفْلَعَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۞ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ﴾<sup>(٢)</sup> فالخشوع في الصلاة من حدود الإيمان وعلائمه. فكل من لم يكن خاشعاً في الصلاة فهو خارج عن زمرة أهل الإيمان طبقاً لقوله تعالى.

قال الإمام الصادق ﷺ: إذا دخلت في صلاتك فعليك بالتخشّع والإقبال على صلاتك فإن الله تعالى يقول: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَيْمُونَ﴾ (٣).

قال المحقق الكاشاني في المحجة البيضاء ما حاصله: إن الخشوع في الصلاة على قسمين الأول: الخشوع القلبي وهو أن يكون تمام همّته في الصلاة ومعرضاً عما سواها بحيث لا يكون في قلبه سوى المحبوب.

والثاني: الخشوع في الجوارح وهو يحصل بأن يغمض عينيه ولا يلتفت إلى الجوانب ولا يلعب بأعضاته . . .

وبالجملة لا تصدر منه حركة سوى الحركات الصلاتية، ولا يأتي بشيء من المكروهات..

سورة المؤمنون، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون، الأيتان: ١ ـ ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون، الآية: ٣.



### 🏶 خشوع الجوارح

روى الطّبرسي في مجمع البيان أن النبيّ الله وأى رجلاً يعبث بلحيته في صلاته فقال: أما أنه لو خشع قلبه لخشعت جوارحه(١).

### ه الهيبة في الصلاة

قال: وأما الهببة: فأمر زائد على التعظيم، وهي عبارة عن خوف منشأه التعظيم، لأن من لا يخاف لا يستى هايباً، والمخافة من العقرب والحية وسائر الموذيات ومن العقربة وسوء خلق العبد وما يجري مجرى ذلك من الأسباب الخسيسة لا تستى مهابة، فالهيبة خوف مصدره الإجلال، وهي متولّدة من المعرفة بقدرة الله وسطوته ونفوذ أمره ومثيّته فيه مع قلة مبالاته به، وأنّه بحيث لو أهلك الأولين والآخرين لم ينقص من ملكه مثقال ذرّة، لا سيّما إذا انضم إلى ذلك ملاحظة ما جرى على الأنبياء ﷺ والأولياء من أنواع المحن والمصائب والبلاء، وكلّما زاد العلم بالله وكبريائه زادت الهيبة والخشية، ولأجل ذلك قال تعالى ﴿إِنّهَا يَغْفَى الله مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَانُ الْهُ.

روى فضيل بن يسار عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان هليّ بن الحسين إذا قام إلى الصّلاة تغيّر لونه، فإذا سجد لم يرفع رأسه حتى يرفض عرقاً.

وعن أبان بن تغلب قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: إني رأيت عليّ بن الحسين ﷺ كان إذا قام إلى الصلاة غشي لونه لون آخر، فقال لي: ﴿وَاللَّهُ إِنَّ عَلَيْ بِن الحسين ﷺ كان يعرف الذي يقوم بين يديه .

وعن جهم بن حميد عن أبي عبد الله على قال: «قال أبي: كان عليّ بن الحسين على إذا قام إلى الصّلاة كأنّه ساق شجرة لا يتحرّك منه شيء إلّا ما حركت الرّبح منه (٢٠).

# 🏶 رجاء المصلي لله تعالى

وأما الرجاء: فلا شك أنّه زائد على ما سبق؛ فكم من معظم ملكاً من الملوك يهابه أو يخاف سطوته ولا يرجو انعامه ومبرّته، والعبد ينبغي أن يكون راجياً بصلاته ثواب الله

<sup>(</sup>١) المحاسن: ١/ ٢٥٢ ح٢٧٣، ووسائل الشيعة: ٤/ ٦٨٦ ح١٠٥.

<sup>(</sup>٢) دعائم الإسلام: ١/ ١٧٤، وشرح أصول الكافي: ٨/ ٢٣٧.



كما أنه خائف بتقصيره عقاب الله، ومنشأ الرجا معرفة لطف الحق وكرمه وعميم جوده وإحسانه وشمول رحمته وانعامه ومعرفة صدقه في وعده على الصلاة بالثواب وبشراه بالجنة وحسن المآب، فبمجموع المعرفة بلطفه سبحانه والمعرفة بصدقه يحصل الرجاء.

قال رسول الله عنه: «الصّلاة مرضاة الله، وحبّ الملائكة، وسنّة الأنبياء ونور المعرفة، وأصل الإيمان، وإجابة الدّماء، وقبول الأعمال، وبركة في الرّزق وراحة في البدن، وسلاح على الأعداء، وكراهة الشّيطان، وشفيع بين صاحبها وملك الموت، والسراج في القبر، وفراش تحت جنبه، وجواب منكر ونكير، ومؤنس في السّراء والضّراء، وصائر معه في قبره إلى يوم القيامة (۱).

#### المصلي 🛊 حياء المصلي

وأما الحياء: فزيادته على ما سبق واضحة، لأن مستنده استشعار تقصير وتوهم ذنب، ويتصور التعظيم والخوف والرّجاء من غير حياء، حيث لا يتوهم تقصير وخطأ ومنشأ استشعار التقصير وتوهّم اللّذب علم المكلف بالعجز عن القيام بوظائف العبودية والتعظيم على ما يليق بحضرة الرّبوبيّة سبحانه، ويزيد ذلك بالإطلاع على كثرة عيوب النّفس وآفاتها، وفرط رغبتها في أفعالها وحركاتها وسكناتها إلى الذّنيا وشهواتها، وفلة إخلاصها في طاعاتها مع العلم بعظيم ما يقتضيه جلال الله وعظمته وكبرياؤه، ومع المعرفة بأنه خبير بصير مطلع على السرائر عالم بالضمائر؛ وهذه المعارف إذا حصلت يقيناً أنبعث منها الحياء.

### 🏶 أعضاء الصلاة

وأما أعضاء الصلاة وأشكالها فهي: القيام، والقعود، والقراءة، والتشهد، والركوع، والسجود، وظاهرها يرتبط بظاهر الإنسان، وبه يكلف العوام الذين درجتهم درجة الأنعام، ليمتازوا بذلك التعبد الظاهري عن سائر أنواع الحيوان في العاجل، ويستحقوا به نوعاً من الثواب في الآجل، وباطنها يلتزم بباطن الإنسان ممن له قلب أو السّمع وهو شهيد.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٣/ ٣٠٠ ح٤، روسائل الشيعة: ٤/ ٦٨٥ ح٧١٠٠.



#### عسلاة الظاهر

أمّا صلاة الطّاهر المأمور بها شرعاً والمفروضة على كافة المكلّفين سمعاً فأعدادها معلومة، وأوقاتها مرسومة، وأركانها مضبوطة، وأحكامها في الكتب مسطورة، لا حاجة بنا إلى تفصيلها لشهرتها، وكفاية الكتب الفقهيّة في تعيين شرائطها وأحكامها.

### الباطن الب

وأمّا صلاة الباطن وصلاة أهل الخصص فنشير إلى بعض أسرارها ويسير ممّا ينبغي لها لتكون على ذكر منها عند القيام بها، وتأتي بها على وجه البصيرة والمعرفة إن كنت من أهل القرب والطّاعة فنقول وبالله التوفيق.

## 卷 أسرار طهارة المصلي

أما الطهارة: فإذا أتيت بها في مكانك وهو طرفك الأبعد، ثمّ في ثيابك وهو غلافك الأقرب، ثمّ في ثيابك وهو غلافك الأقرب، ثمّ في بشرتك وهو قشرك الأدنى فلا تغفل عن تطهير ذاتك وإزالة رجس الشيطان عن لبّك بالتوبة والنّدم على التفريط في جنب الله كما قال سبحانه: ﴿وَبَالَكَ فَلَقِرْ إِلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ منظر معبودك.

# أسرار شروط الصلاة

أما ستر العورة: فمعناه تغطية مقابح بدنك عن أبصار الخلق، أعني سكان عالم الأرض، فإذا وجب عليك ستر ظاهر البدن عن الخلق وهم مخلوق مثلك فما ظنك في عورات باطنك وفضائح سترك الذي هو موضع نظر معبودك وخالقك، فإنها أولى بالستر وأحرى، فاحضر تلك الفضائح ببالك، وطالب نفسك بسترها بالندم والخوف والحياء، ونزل نفسك منزلة العبد المجرم المسيء الآبق الذي ندم فرجع إلى مولاه ناكساً رأسه من الحياء والخوف.

وأما الاستقبال: فهو صرف ظاهر وجهك من سائر الجهات إلى جهة البيت الحرام، أفترى أنك مأمور بذلك ولست مأموراً بتوجيه قلبك إلى معبودك، فليكن وجه

<sup>(</sup>١) سورة المدثر، الأيتان: ٤ ـ ٥.



قلبك مع وجه بدنك، وكما لا يمكن التوجّه بالبيت إلّا بالالتفات عن سائر الجهات، فكذلك لا يمكن التّوجّه إلى الحقّ، إلا بالإعراض عن كل ما عداه، والانقطاع بكلّيته إلى الله.

وأما القيام: فليكن على ذكرك في الحال خطر القيام بين يدي الربّ المتعال في القيامة وهول المطّلع في مقام العرض والسّؤال حين ما أيقن أهل الجرائم بالعقاب وعاينوا أليم العذاب، فقم بين يديه سبحانه قيام عبد ذليل بين يدي ملك جليل، وعليك بخفوت أطرافك وهدر أطراقك وسكون جوارحك وخشوع أجزائك وحاسب نفسك قبل أن تحاسب، وزن نفسك قبل أن توزن.

وأما النيّة: فاعلم أن الأعمال بالنيات وأنّ النّية رأس العبادات، فاجتهد في تحصيل الإخلاص رجاء للتّواب وخوفاً من العقاب وطلباً للقرب إلى رب الأرباب.

قال الإمام الصادق ﷺ: ﴿إِذَا كَانَ أُولَ صَلاتَه بَنِيَة يَرِيدُ بِهَا رَبِه فَلاَ يَضُرُهُ مَا دَخَلَهُ بعد ذلك فليمض في صلاته وليخسأ الشيطانة (١)

وأما التكبير: فإذا نطق به لسانك فينبغي أن لا يكذّبه قلبك، فإن كان هواك أغلب عليك من أمر الله وأنت أطوع له منك لله فقد اتخذته إلها لك ومعبوداً من دون الله كما عليك من أمر الله وأنت أطوع له منك لله فقد اتخذته إلها لك ومعبوداً من دون الله كما قال عـز من قالل: ﴿ أَنْ يَتَ مَنْ أَغَنَدُ إِلَنْهُمُ مُونِهُ أَفَاتَ تَكُنُ عَلَيْهِ وَكِيلًا ﴿ أَنَ الله والجنان، فقولك: ﴿ الله أكبر \* يكون حيتذ كلاماً بمجرّد اللّسان من دون أن يساعده القلب والجنان، في تكبيره وتعظيمه كما شهد على المنافقين بأنهم في في قولهم: ﴿ إِنَا جَاتُكُ النَّنْهُونَ قَالُوا نَشَهُدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ الله وَ وَالله يَمْمُ إِنَّكَ لَرَسُولُم وَالله يَتَمَامُ إِنَّكَ لَرَسُولُم وَالله يَتَمَامُ إِنَّكَ لَرَسُولُم وَالله يَتَمَامُ إِنَّكَ لَرَسُولُم وَالله والا التّدارك بالتوبة والاستغفار.

<sup>(</sup>١) شجرة طوبي: ٢/ ٤٤٠، ومستدرك سفينة البحار: ٦/ ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المنافقون، الآية: ١.



### ه أسرار القراءة في الصلاة

وأما القراءة: فالناس فيها على ثلاثة أقسام: السّابقون وهم المقرّبون، وأصحاب اليمين وهم أهل الحبّة، وأصحاب الشّمال وهم أهل النّار، فرجل يتحرك لسانه وقلبه غافل عما هو فيه ويتكلّم به، بل مشغول الفكر بأعراض نفسه ومعاملاته وتجاراته وخصوماته وغيرها.

ورجل يتحرّك لسانه وقلبه يتبع اللّسان فيفهم ويسمع منه كأنه يسمعه من غيره وهو مقام أصحاب اليمين.

ورجل يسبق قلبه إلى المعاني أوّلاً ثمّ يخدم اللّسان القلب فيترجمه، كما ربّما يخطر ببالك شيء فينبعث منك داعية الشّوق إلى التكلم به، وفرق بين أن يكون اللّسان ترجمان القلب وبين أن يكون القلب ترجماناً تابعاً للسان، والمقرّبون لسانهم ترجمان قلوبهم.

وتوضيح ترجمة المعاني: أنك إذا قلت: أعوذ بالله من الشيطان الرّجيم، فادفع وساوس قلبك وعجب نفسك، وطهر ساحة قلبك من خطرات إبليس وأحاديث النفس ليتيسّر لك الدّخول في باب الرّحمة فينفتح لك باب الملكوت بالمغفرة وباب الجبروت بالفضل والكرامة.

وإذا قلت: بسم الله الرّحمن الرّحيم، فانو به التبرك باسمه، واعلم أن الأمور كلّها بالله وهي من فيض رحمته في الدّنيا والآخرة، فإذا كانت البعم الدّنيوية والأخروية مبدؤها وجوده وكانت كلها من بَحرٍ كُرَمِه وجهوده كما قال عزّ من قائل: ﴿وَمَا يِكُم مِن مَبْدَوْها وَجُودَه وَكَانت البعما أَنْهُ لَا يليق الحمد والثناء إلّا لله سبحانه، فقل: ﴿ الْكَمُدُ لِلّهِ ﴾ فلو كنت ترى نعمة من عند غيره وتتوقع منه الوصول إليها وتقرع بيد السّؤال بابه بزعم استقلاله فيها لا باعتقاد أنه واسطة في إيصالها إليك وآلة لوصولها إلى يديك فتشكره بذك، ففي تسميتك وتحميدك نقصان وأنت بقدر النفاتك إلى غيره كاذب فيهما.

ثم اعلم أنَّك تأسَّيت في تحميدك لله بالملائكة المقربين حيث قالوا قبل أن يخلق الله سبحانه هذه النشأة: ﴿ وَغَنْ لُسَيِّحُ بِحَمْدِكَ وَلَقَدُسُ لَكُ ﴾.

وبعباد الله الصّالحين، حيث إنهم بعد ما يحكم بينهم وبين المجرمين يوم الحاقة بالحق فيحمدون ربهم كما أخبر عنهم بقوله: ﴿ وَتَرَى ٱلْمَلْتَكِكَةَ مَا يَبِينَ



يُسَيِّحُونَ بِحَدْدِ رَبِّهِمْ وَقُونِيَ بَيْنَهُم بِالْمَنِيِّ وَقِيلَ الْحَسْدُ يَقِدِ رَبِي الْفَلِمِينَ﴾ (``)، وبعد ما يعسرون الصراط ويجدون رائحة الجنان يقولون: ﴿وَنَزْعَنَا مَا فِي صُدُودِهِم يَنْ غِلِ تَجْرِي مِن تَحْيَهُمُ الْأَنْهَرُ وَنَالُوا الْحَسَدُ يَو الّذِي هَدَننا لِهَلَا وَمَا كُنَّا لِهَنَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَننا اللهُ لَقَدْ جَآمَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِاللَّيْ وَقُودُوا أَنْ فِلَكُمْ لَلْمُنْذَةُ أُرْفَتُمُوهَا بِهَا كُشُتُمْ فَسَكُونَ﴾ ('`).

وبعد ما يتمكنون في قصور الجنّات ويجلسون وسط الرّوضات يقولون: ﴿وَيَرَى ٱلْمَلَتَهِكَةَ خَافِينَ مِنْ خَوْلُو ٱلْعَرَفِى بُسَيْحُونَ بِحَمَّدِ رَبِيرَةٌ وَقُعِنَى بَيْنَهُم بِٱلْحَقِّ وَقِيلَ ٱلْمُمَّلُدُ يَلَهِ رَبِّ ٱلْمُكَبِنَ﴾(٣).

وبعدما ينالون غاية الآمال ويجزون الحسنى بالأعمال بكون آخر كلامهم حمد الرّب المتعال، ﴿ وَمَوَنَهُمْ فِيهَا شَبْحَنَكَ اللّهُمُ وَتَجِيّتُهُمْ فِيهَا سَلَتُمُّ وَمَاخِرُ مَقُونَهُمْ أَنِ لَلْمَمْدُ قَدْ رَبِّ الْمُنْكِيرِكِ ﴾ (1).

فإذا كان بداية العالم ونهايته مبنيّة على الحمد فاجتهد أن يكون بداية عملك ونهايته كذلك، وكما أن حمد هؤلاء المقرّبين ناشئ عن وجه الإخلاص والبقين، فليكن ثناؤك كذلك.

وإذا قلت: ﴿رَبِّ أَلْعَلَمِينَ﴾، فاعلم أنّه سبحانه مربيك ومربي سائر الخلائق أجممين، حيث إنه خلقهم وساق إليهم أرزاقهم ودبّر أمورهم وقام بمصالحهم وبدأ بالآمال قبل السؤال، وأنه رباهم بعظيم ما لديه من دون جلب ربح ومنفعة منهم إليه كما هو شأن سائر المربين والمحسنين، فإنهم إنما يربون ويحسنون ليربحوا على ذلك ويتفعوا بذلك إما ثواباً أو ثناء، فإذا كان تربيته كذلك فلينبعث منك مزيد شوق ورجاء إلى فضله ونواله.

وليشتد ذلك الرّجاء إذا قلت: ﴿الْكَنِي الْتَكَدِيدُ﴾، فإن رحمته سبحانه لا نهاية لها، فبرحمته الرّحمانية خلق الدّنيا وما فيها، وبرحمته الرّحيميّة يجزي المؤمنين الجزاء الأوفى، وهو الذي ينادي عبده ويشرفه بألطف الخطاب حين ما واراه في التراب،

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف؛ الآية: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر، الآية: ٧٥.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ١٠.



وودعه الأحباب ويقول: عبدي بقيت فريداً وحيداً فأنا أرحمك اليوم رحمة يتعجب الخلائق منها.

ثمّ لا تغتر بذلك ولا تأمن من غضبه واستشعر من قلبك الخوف.

وإذا قلت: ﴿منلِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِ ﴾، فاحضر في نظرك أنواع غضبه وقهره على أهل الجرائم والجوائز واعلم أنّه مانع ذلك اليوم من سخطه ولا رادٌ من عقابه، لانحصار الملك يومنذ فيه، فليس لأحد لجأ يؤويه.

ثمّ إذا حصلت بين الخوف والرّجاء فجرد الإخلاص والتوحيد وقل: ﴿إِيَّاكُ نَعْبُدُ﴾، أي لا يستحق العبادة إلّا أنت ولا معبود سواك ولا نعبد إلّا إيّاك، وتفطّن لسرّ التكلم بصيغة الجمع نكتة تشريك الغير معك في الإذعان بالعبودية، وهو أن من باع أمتعة كثيرة صفقة بعضها صحيح وبعضها معيب فاللازم على المشتري إمّا قبول الجميع أو ردّ المعيب وأخذ الصحيح، فههنا قد مزجت عبادتك بعبادة غيرك من الأنبياء والمرسلين والملائكة المقربين وعباد الله الصّالحين، وعرضت الجميع صفقة واحدة على حضرة ربّ العالمين، فهو سبحانه أجل من أن يرد المعيب ويقبل الصحيح، فإنّه قد نهى عباده عن ذلك فلا يليق بكرمه ذلك، كما لا يليق به ردّ الجميع لكون بعضها مقبولاً البتة فلم يبق إلّا قبول الجميع وهو المطلوب.

ثم القيام منك بوظائف العبودية والإتيان بلوازم الطّاعة لما لم يكن ممكناً إلّا بإعانة منه سبحانه وإفاضة منه الحول والقوة إليك فتضرع إليه تعالى واطلب منه التوفيق والإعانة وقل : ﴿وَإِيَّاكُ نَسْتَمِينُ﴾ ، وتحقق أنه ما تيسّرت طاعتك إلّا بإعانته وأنّه لولا توفيقه لكنت من المطرودين مع الشّيطان اللعين، وإذا أظهرت حاجتك إليه سبحانه في إفاضته الإعانة والتوفيق فعين مسؤولك واطلب منه تعالى أهم حاجاتك وليس ذلك إلا طلب القرب من جواره؛ ولا يكون ذلك إلا بالحركة والسكون نحوه وسلوك السبيل المؤدي اليه ولا يمكن ذلك إلّا بهدايته سبحانه فقل: ﴿أَهْدِنَا الْهِرَيَ المُشْتَقِدَ ﴾، قال الصادق ﷺ : يعني أرشدنا للزوم الطّريق المؤدي إلى محبّتك والمبلغ إلى جنتك والمانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب أو نأخذ بآرائنا فنهلك (١).

<sup>(</sup>١) انظر عيون أخبار الرضا: ٢/٣٧٣ ح٦٥.



وزد ذلك شرحاً وتفصيلاً وتاكيداً بقولك: ﴿ صِرَاطَ اَلَذِينَ أَنْصَتَ عَلَيْهِمَ﴾، وهم الذين أنعم عليهم بالتوفيق والطّاعة لا بالمال والصحة وهم الذين قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهِ وَالزَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَنَ اللَّذِينَ أَنْشَمَ اللّهُ عَلَيْهِم فِنَ النَّيْزِينَ وَالشِّهِينَ وَالشَّهَالَةُ وَالشَّيْدِينَ وَسَعَنَ أَوْلَئَيْكَ رَفِيقًا (١٠) (١٠)

وأمّا الذين أنعم عليهم بالمال والصّحة فربما يكونون كفّاراً أو فسّاقاً من الذين لعنهم الله وغضب عليهم، أو من الضّالين المكذّبين، ولذلك حسن التأكيد بأن تقول: ﴿ غَيْرِ الْمَنْفُسُورِ عَلَيْهِمَ ﴾، وهم اليهود، قال الله فيهم: ﴿ قُلْ مَلْ أَتَيْتُكُمْ مِثَرٍ مِن قَلِكَ مَثُولًا عِن الْقَافِرُ فَلَا الله فيهم المُعْوَدُ مُثَولًا عَن مَثُولًا عَن السَّالُولُ مَن الله فيهم ﴿ وَقَدْ صَمَالُوا مِن فَبَلُ مَنْفُولًا السَّمَالُونُ وهم النصارى، قال الله فيهم ﴿ وَقَدْ صَمَالُوا مِن فَبَلُ وَمَمَالُوا مِن فَبَلُ وَمَمَالًا الله فيهم ﴿ وَلَا السَّمَالُونَ فَ وهم النصارى، قال الله فيهم ﴿ وَقَدْ صَمَالُوا مِن فَبَلُ وَمَمَالُوا مَنْ اللهُ فيهم ﴿ وَقَدْ صَمَالُوا مِن فَبَلُ

### بقية أسرار شرائط الصلاة

فإذا فرغت من قراءة فاتحة الكتاب فاقرأ ما شئت من السور، وعليك بالترتيل وتعمد الإعراب في ألفاظ ما تقرؤها والتّفكّر في معناها، وسؤال الرحمة والتّعوذ من النقمة عند قراءة آيتيهما، ثم إذا فرغت من القراءة فجدّد ذكر كبرياء الله سبحانه وعظمته وارفع يديك حيال وجهك وقل: قالله أكبر، استجارة بعفوه عن عقابه وإتباعاً لسنة رسوله.

ثمّ تستأنف له ذلّا وتواضعاً بركوعك وتجتهد في ترقيق قلبك وفي استشعار الخشوع له، وعليك بالطمأنينة والوقار وتسوية ظهرك ومدّ عنقك.

فقد قال أبو جعفو ﷺ: "من أنمّ ركوعه لم يدخله وحشة في القبر".

وفي مرفوعة أبي المقاسم بن سلام قال: كان رسول الله 🎪 إذا ركع لو صبّ على ظهره ماء لاستقر، وأمّا مدّ العنق فمعناه إنّي آمنت بك ولو ضربت عنقي.

ثمّ تشهد على ربّك بالعظمة وأنّه أعظم من كلّ عظيم فتقول: سبحان ربّي العظيم

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة، الآية: ٧٧.



وبحمده، وتكرر ذلك على القلب وتؤكده بالتكرير، ثمّ تنتصب قائماً وتقول: سمع الله لمن حمده والحمد لله ربّ العالمين.

ثمّ تهوى إلى السجود وهو أعلى درجات التذلّل والاستكانة حيث الصقت أعز جوارحك وأشرفها وهو الجبهة بأذل الأشياء وأخسّها وهو التراب، وقد نهيت عن السجود على الذهب والفضّة والمطاعم والملابس، لأنها متاع الحياة الذّنيا والسجدة زاد الآخرة.

روى الصّدوق بإسناده عن هشام بن الحكم أنّه قال لأبي عبد الله على: أخبرني عمّا يجوز السجود عليه وعما لا يجوز، قال على الأرض أو على ما أنبت الأرض إلا ما أكل أو لبس.

فقال له: جعلت فداك ما العلة في ذلك؟

قال: لأن السّجود خضوع لله عزّ وجلّ فلا ينبغي أن يكون على ما يؤكل ويلبس، لأنّ أبناء الدّنيا عبيد ما يأكلون ويلبسون، والساجد في سجوده في عبادة الله عزّ وجلّ فلا ينبغي أن يضع جبهته في سجوده على معبود أبناء الدّنيا الذين اغتروا بغرورها، (۱).

وأما تعدد السجود فسرّه ما أشار إليه أمير المؤمنين على حيث سأله رجل ما معنى السجدة الأولى؟ فقال: تأويلها: اللّهم منها خلقتنا يعني من الأرض، وتأويل رفع رأسك: ومنها أخرجتنا، والسجدة الثانية: وإليها تعيدنا، ورفع رأسك منها: ومنها تخرجنا تارة أخرى.

أقول: وهو مأخوذ من قوله سبحانه في سورة طه: ﴿ فِي مِنْهَ عَلَقَتَكُمْ وَفِيهَا نُهِيدُكُمْ وَيُنَهَا غُنْرِيَهُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴿ ﴾ (٢٠ .

ثمّ تجلس لتشهد على يسارك وترفع يمينك وتأويل ذلك: اللّهم أمت الباطل وأقحم الحق، فتجدد العهد لله سبحانه بالشهادة بالتوحيد وللنبي بالشهادة بالرّسالة، وتصلّي عليه وآله الذين هم وسائط الفيوضات النازلة، وبهم قبول الصّلاة وسائر العبادات، وبالتقرّب

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٣/ ٢٦٨ ح٣، ووسائل الشيعة: ١/ ٨٠ ح٣.

<sup>(</sup>٢) سورة طه، الآية: ٥٥.



إليهم يرجى نزول الرحمة من الحق، لكونهم هيواسطة بينك وبين الرسول كما أنه واسطة بين الله وبين الخلق.

ثم احضر شخصه في قلبك وقل: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، لتدخل في زمرة المؤمنين المحبين لنداء ﴿يَكَأَيُّا اللهِينَ ءَامَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا ﴾ تسليماً، ثمّ سلم على نفسك وعلى عباد الله الصالحين، وتأمل أن الله يردّ عليك سلاماً بعدد عباده الصالحين.

وأما قولك: السّلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فتقصد بخطابك فيه الأنبياء والملائكة والأثمة عليهم السلام والمؤمنين من الجن والإنس وتحضرهم ببالك وتخاطبهم به، وإلا كان التسليم بصيغة الخطاب لغو وإن كان مخرجاً عن العهدة، وحقيقة هذا التسليم هو الرّجوع عن الحق إلى الخلق، فإنّ الضلاة معراج للمؤمن ومناجاة للعبد مع معبوده وحضور له مع الله وغيبته له عما سواه، فإذا انصرف منه لزم عليه تجديد العهد بالخلق والتسليم عليهم كما يسلم الغائب إذا قدم من سفره(١٠).

### ١١ ـ حق الحج

قال ﷺ: وحق الحج أن تعلم أنه وفادة إلى ربك، وفرار إليه من ذنوبك، وبه قبول توبتك، وقضاء الفرض الذي أوجبه الله تعالى عليك.

الحج هو عبارة عن مجموعة أعمال عبادية يقوم بها الحاج في مكة المكرمة (في السعودية) ومنى وجبل عرفات والمزدلفة قربة لله تعالى.

وواجب على كل مكلّف ـ ذكراً أم انش ـ أن يذهب الى حج بيت الله الحرام في العمر مرة واحدة إن توفرت لديه الشروط التالية: وجود مال يكفيه لسفرة الحج ويبقى منه لنفقة عياله بقية السنة، وإمكان ذهابه الى مكة المكرمة وعدم وجود الموانع.

وللحج آثار كثيرة مادية ومعنوية نشير الى بعضها:

<sup>(</sup>١) انظر شرح النهج لحبيب الله الخوثى: ٧/ ٣٢٥.



### 🏶 آثار الحج

قال أمير المؤمنين ﷺ: إنَّ أَفْضَلَ مَا تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسَّلُونَ إِلَى اللهِ سُبْحَانَهُ الإِيْمانُ بِهِ وبِرَسُولِهِ، وجِجُّ الْبَيْتِ وافْتِمَارُهُ فَإِنَّهُما يَنْفِيانِ الْفَقْرَ ويَرْحَضانِ اللَّذَٰبَ(''.

قال شارح النهج: قوله: (حجّ البيت واعتماده فإنّهما ينفيان الفقر ويرحضان الذّنب) أي يغسلانه ويطهّرانه وقد مضى الكلام في فضل الحج والمشاعر العظام وفضل البيت الحرام بما لا مزيد عليه في شرح الفصل الثامن عشر من فصول الخطبة الأولى، ونورد هنا ما لم يسبق ذكره هناك.

فأقول: تعليل الحج والاعتمار بنفي الفقر، ورحض الذنب إشارة إلى أن فيهما جمعاً بين منفعة الدنيا ومنفعة الآخرة وإلى ذلك أشار سبحانه في سورة الحج بقوله: ﴿وَإِنْنَ فِي النَّايِنِ بِالْمَتِحِ بِأَوْكَ رِجَالًا وَكُنْ كُلِّي ضَامِرٍ بَأَيْرِكَ مِن كُلِّي فَتِج عَمِيقٍ ﴿ وَإِنْنَ مَنْكُومُ مَنْكُمُ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا أَسْمَ اللَّهِ فِي أَنْبَارٍ مَشْلُومُنْتٍ عَلْ مَا رَفَقَهُم مِنْ بَهِمِيمَةِ الْأَنْمُدُرِ فَكُوا مِنْهَا وَلَا مَنْكُومُ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللّه

قال ابن عباس: يعنى بالمنافع التجارات.

وقال سعيد بن المسيّب وعطيّة: هي منافع الآخرة وهي العفو والمغفرة، وقال مجاهد: هي التّجارة في الدّنيا والأجر والنّواب في الآخرة.

ويشعر به المروى عن الصّادق ﷺ حيث قال في رواية: النِّي سمعت الله عزّ وجل يقول: ليشهدوا منافع لهم.

فقيل: منافع الدّنيا أو منافع الآخرة؟ فقال: الكلّ)(٣٠.

وفي «الفقيه» قال رسول الله ﴿ الله على: •ما من حاج يضحي ملبياً حتى تزول الشمس إلّا غابت ذنوبه معها، والحج والعمرة ينفيان الفقر كما ينفى الكير خبث الحديد (١٠).

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١/٢١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الأيتان: ٢٧ \_ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) النوادر: ١٣٩ ح ٣٥٩، والكافي: ٤/ ٢٥٥ ح ١٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٤/ ٢٦١ ح٣٦، ورسائل الشيعة: ١١/ ١٢٤ ح١٤٤١٠.



وفي «الكافي» بإسناده عن خالد القلانسي عن أبي عبد الله ﷺ قال: «قال عليّ بن الحسين ﷺ: حجوا واعتمروا تصح أبدانكم وتتسع أرزاقكم وتكفون مؤنات عيالاتكم».

وقال «الحاج مغفور له وموجوب له الجنّة ومستأنف له العمل ومحفوظ في أهله وماله، (١).

وعن السّكوني عن أبي عبد الله عن آبائه على قال: قال رسول الله اللحجة الحجة والممرة كفّارة لكلّ ذنبه (٢).

وعن إسحاق بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: إنّي قد وطنت نفسي على لزوم الحج كلّ عام بنفسي أو برجل من أهل بيتي بمالي.

فقال «وقد عزمتْ على ذلك؟

قال: قلت، نعم.

قال: إن فعلت فأيقن بكثرة المال (٣).

وعن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر على يقول: «قال رسول الله لا يخالف الفقر والحمى مدمن الحج والعمر».

وعن أبي محمّد الفرا قال: سمعت جعفر بن محمّد ﷺ يقول: «قال رسول الله «تابعوا بين الحج والعمرة فإنهما ينفيان الفقر والذنوب كما ينفي الكير خبث الحديد» (<sup>(2)</sup>.

وعن ابن الطيّار قال: قال أبو عبد الله ﷺ: الحجج تترى وهمر تسعى يدفعن عيلة الفقر ومبتة السّوءا<sup>(ه)</sup>.

ومن خلاصة هذه الروايات للحج فوائد مادية ومعنوية أما المادية فهي نفي الفقر والمرض، وحفظ المال والعيال، وطول العمر.

أما المعنوية فهي قبول التوبة وغفران الذنب ووجوب الجنة ولزومها.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٤/٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: ١١/ ٩٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشبعة: ١١/ ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٤/ ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) الكافى: ٩/٤٠، وتهذيب الأحكام: ١٠٥/٤.



### ١٢ ـ حق الصوم

قال ﷺ: وحق الصوم أن تعلم أنه حجاب ضربه الله على لسانك وسمعك وبصرك وبطنك وفرجك، ليسترك به من النار، فإن تركت الصوم خرقت ستر الله عليك (وهكذا جاء في الحديث «الصوم جنة من النار» فإن سكنت أطرافك في حجبتها رجوت أن تكون محجوبا وإن أنت تركتها تضطرب في حجابها وترفع جنبات الحجاب فتطلع إلى ما ليس لها بالنظرة الداعية للشهوة والقوة الخارجة عن حد التقية لله، لم يؤمن أن تخرق الحجاب، وتخرج منه، ولا قوة إلا بالله تعالى) (").

# 🏶 أهمية الصوم وآثاره

قال أمير المؤمنين ﷺ : إنَّ أَفْضَلَ ما تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسِّلُونَ إِلَى اللهِ سُبْحَانَهُ الإِيْمانُ بِهِ وِيرَسُولِهِ، وصَوْمُ شَهْرِ رَمُضان فَإِنَّهُ جُنَّةً مِنَ الْمِقَابِ.

قال شارح النهج: قوله ﷺ: (صوم شهر رمضان فإنّه جنّة من العقاب) ووقاية من التّار يوم الحساب، وإنما خصّه بهذه العلة مع كون سائر العبادات كذلك لكونه أشد وقاية من غيره.

بيان ذلك: أن استحقاق الإنسان للعقوبة إنما هو بقربه من الشيطان وإطاعته له وللنفس الأمّارة، ويشدّة القرب وضعفه يتفاوت المقاب شدة وضعفاً، وبكثرة الطاعة وقلّتها يختلف العذاب زيادة ونقصاناً، وسبيل الشيطان على الإنسان ووسيلته إليه إنّما هي الشّهوات، وقوة الشهوة بالأكل والشرب، فبالجوع والصوم يضعف الشهوة وينكسر صولة النفس وينسدّ سبيل الشيطان وينجي من العقوبة والخذلان، كما قال النبي غيّه: إنّ الشيطان ليجري من ابن آدم مجرى اللم فضيّقوا مجاريه بالجوع (٣).

وقال صلوات الله عليه وآله لعائشة: «داومي قرع باب الجنّة، قالت: بماذا؟ قال: بالجرع».

<sup>(</sup>١) البحار: ١٢/٧١.

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ٢/ ٣٧٨ ح٢، ووسائل الشيعة: ٧/١٠ ح١٢٦٩٧.



قال الغزالي في "إحياء العلوم" في تعداد فوائد الجوع.

والفائدة الخامسة، وهي من أكبر الفوائد: كسر شهوات المعاصي كلّها والاستيلاء على النّفس الأمارة بالسّوء، فإن منشأ المعاصي كلّها الشهوات والقوى ومادة الشّهوات والقوى لا محالة الأطعمة، فتقليلها يضعف كلّ شهوة وقوة، وإنّما السّعادة كلّها في أن يملك الرّجل نفسه، والشقاوة في أن تملكه نفسه، وكما أنّك لا تملك الدّابة الجموح إلّا بضعف الجوع، فإذا شبعت قويت وشردت وجمحت فكذلك النفس، وهذه ليست فائدة واحدة، بل هي خزائن الفوائد، ولذلك قيل الجوع خزانة من خزائن الله.

فقد اتضح ذلك كون الصّوم جنّة من النّار، ووقاية من غضب الجبّار، وأن فيه من إذلال النّفس وقهر إبليس وكسر الشهوات ما ليس في سائر العبادات وهو واجب بالضرورة من الدّين وإجماع المسلمين ونصّ الكتاب المبين قال سبحانه:

﴿ يَالَيْهَا الَّذِينَ مَامَوًا كُوبَ عَلَيْكُمُ الفِيهَامُ كُمَا كُيبَ عَلَ الَذِينَ بِن فَبَلِكُمْ لَمَلَكُمْ
اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهِ اللّهَ عَلَى اللّهِ اللّهُ وَعَلَى اللّهِ اللّهُ وَعَلَى اللّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّه

قال الصادق ﷺ في هذه الآية: لذَّة ما في النداء أزال تعب العبادة والعناء(٢٠).

عن حفص بن غياث النخعي قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: «إن شهر رمضان لم يفرض الله صيامه على أحد من الأمم قبلنا، فقلت له: فقول الله عزّ وجلّه: ﴿ يَمَا يُهُمُ اللَّهِ عَلَى مَدْ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلْكُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَلَّا اللّهُ عَل

البقرة، الآيات: ١٨٣ \_ ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٧٣ ح١٧٦٧ وعلل الشرائع: ٢/ ٣٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ١٨٣.



قال: «إنما فرض الله صيام شهر رمضان على الأنبياء دون الأمم، ففضل الله به هذه الأمّة وجعل صيامه فرضاً على رسول الله وعلى أمّته (١٠).

# 🏶 علة وجوب الصوم

في «الفقيه» سأل هشام بن الحكم أبا عبد الله عن علّة الصّيام فقال ﷺ: «إنما فرض الله الصيام ليستوي به الفني والفقير، وذلك إن الفني لم يكن ليجد مسّ الجوع فيرحم الفقير، لأنّ الفني كلما أراد شيئاً قدر عليه، فأراد الله أن يسوّي بين خلقه وأن يليق المفني مسّ الجوع والألم ليرق على الضميف ويرحم الجائع»(٢).

وكتب أبو الحسن علي بن موسى الرّضا هي إلى محمّد بن سنان فيما كتب من جواب مسائله: «علّة الصّوم عرفان مس الجوع والعطش ليكون ذليلاً مستكيناً مأجوراً محتسباً صابراً ويكون ذلك دليلاً له على شدائد الآخرة، مع ما فيه من الانكسار له عن الشّهوات واعظاً له في العاجل دليلاً على الأجل ليعلم شدّة مبلغ ذلك من أهل الفقر والمسكنة في الدّنيا والآخرة».

وروى عن الحسن بن عليّ بن أبي طالب ﷺ أنّه قال: «جاء نفر من اليهود إلى رسول الله ﷺ فسأله أعلمهم من مسائل فكان فيما سأله أنّه قال: لأي شيء فرض الله الصّوم على أمّتك بالنّهار ثلاثين يوماً وفرض على الأمم أكثر من ذلك؟

فقال النبي على: إنّ آدم لما أكل من الشجرة بقي في بطنه ثلاثين يوماً ففرض الله على ذريّته ثلاثين يوماً الموع والعطش، والذي بأكلونه باللّيل تفضل من الله عليهم وكذلك كان على آدم ففرض الله عزّ وجلّ ذلك على أمّتي ثمّ تلى هذه الآية، (الله عن الذينَ مَامُولًا كُوبً عَلَيْهُمَا الذِينَ مَامُولًا كُوبً عَلَيْهُمَا كُوبً عَلَى الْذِيكِ مِن مَّلُوحُمُ اللّهُمُ تَنْفُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهِ اللهُ اللهُولِيَّا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

قال اليهودي: صدقت يا محمّد فما جزاء من صامها؟

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه: ٢/ ٤٤، والأمالي: ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٤/٤ ح١، ومن لا يحضره الفقيه: ٢/ ٧٤.

<sup>(</sup>٣) فضائل الأشهر الثلاثة: ١٢٠ ح١٢٠، وروضة الواعظين: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٨٣.



فقال النبي ﷺ: «ما من مؤمن يصوم شهر رمضان احتساباً إلّا أوجب الله له سبع خصال: أولها: يذوب الحرام من جسده،

والثانية: يقرب من رحمة الله.

والثالثة: يكون قد كفر خطيئة أبيه آدم.

والرابعة: يهوّن الله عليه سكرات الموت.

والخامسة: أمان من الجوع والعطش يوم القيامة.

والسادسة يعطيه الله براءة من النّار.

والسَّابِعة: يطعمه الله من طيِّبات الجنَّة.

قال: صدقت يا محمّد ا(١).

#### 🏶 فضل الصوم

ففي «الكافي» و«الفقيه» عن أبي جعفر على: قال: ببني الإسلام على خمسة أشياء: على الصّلاة، والزّكاة، والصوّم، والحج، والولاية، وقال رسول الله: الصّوم جنّة من الناره(٢٠).

وفيهما عن النّبي هي قال لأصحابه: «ألا أخبركم بشي إن أنتم فعلتموه تباهد الشيطان منكم كما تباهد المشرق من المغرب؟

قالوا: بلى يا رسول الله.

قال ﷺ: «الصوم يسوّد وجهه، والصّدقة تكسر ظهره، والحبّ في الله والموازرة على العمل الصّالح يقطع دابره، والاستغفار يقطع وثينه، ولكلّ شيء زكاة وزكاة الأبدان الصّيام، (٣٠).

وفيهما عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿أُوحِي الله إلى موسى ما يمنعك من مناجاتي؟

<sup>(</sup>١) فضائل الأشهر الثلاث: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١٣/٤-٦٥، ومن لا يحضره الفقيه: ٢/ ٧٥ ح١٧٧٣.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة: ١٠/ ٣١٥ ح١٣٤٩٠.



فقال: يا ربّ أجلّك هن المناجاة لخلوف فم الصّائم، فأوحى الله إليه يا موسى لخلوف فم الصّائم أطيب عندي من ربح المسك.

وعنه ﷺ للصّائم فرحتان: «فرحة حين إفطاره، وفرحة حين لقاء ربّهه'``.

وقال ﷺ: ﴿من صام لله يوماً في شدة الحرّ فأصابه ظماً وكّل الله به ألف ملك يمسحون وجهه ويبشّرونه حتّى إذا أفطر قال الله عزّ وجلّ: ما أطيب ريحك وروجك يا ملائكتي اشهدوا أني قد غفرت له٤.

وفي «الكافي» عن أبي الصباح عن أبي عبد الله على قال: «إن الله تبارك وتعالى يقول: الصوم لي وأنا أجزي عليه (٢٠)، ورواه في «الفقيه» عن رسول الله مثله إلا أن فيه (به) بدل (عليه).

وتخصيصه من بين سائر العبادات مع كون جميعها لله سبحانه من جهة مزيد اختصاصه به تعالى، إمّا لأجل أنّ الصّوم عبادة لم يعبد بها غير الحقّ سبحانه بخلاف سائر العبادات والرّكوع والقيام والقربان ونحوها، فإنها ربما تؤتى بها للمبعودات الباطلة كما يعبد بها للمعبود بالحق، وأما الصّوم فلم يتعبّد به إلّا الله سبحانه وتعالى، أو لأن الصوم عبادة خفيّة بعيدة عن الرّياء وليست مثل سائر العبادات التي تعلّقها بالجوارح والأعضاء الظاهرة غالباً، ولذلك لم تسلم من الشرك الخفى والرياء كثيراً.

#### 🏶 فضل الصوم في شهر رمضان

ففي الوسائل؟ عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ( أعطيت أمتي في شهر رمضان خمساً لم يعطها الله أمة نبي قبلي إذا كان أول يوم منه نظر الله لهم فإذا نظر الله عز وجل إلى شيء لم يعلّبه بعدها، وخلوف أفواههم حين تمسون أطيب عند الله من ربح المسك، ويستغفر لهم الملائكة كلّ يوم وليلة منه، ويأمر الله عزّ وجلّ جنته فيقول تزيّبي لعبادي المؤمنين يوشك أن يستريحوا من نصب الدّنيا وأذاها إلى جنّبي وكرامتي، فإذا كان آخر ليلة منه غفر الله عزّ وجلّ لهم جميعاً.

<sup>(</sup>١) الكافى: ٨/٤ ح٧، والأمالي: ١١٣ ح٩١.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ٧١ ح٣٨، ويحار الأنوار: ٣٥٦/٩٣ ح٢٤.

وعن عليّ بن موسى الرّضا عن آبائه على قال: •قال رسول الله على : رجب شهر الله الأصب وشهر شعبان تتشعب فيه الخيرات وفي أوّل يوم من شهر رمضان تغل المردة من الشياطين ويغفر في كلّ ليلة لسبعين ألفاً فإذا كان ليلة القدر غفر الله لمثل ما غفر في رجب وشعبان وشهر رمضان إلى ذلك اليوم إلّا رجل بينه وبين أخيه شحناء، فيقول الله عزّ وجلّ: انظروا هؤلاء حتى يصطلحوا، (١٠).

وعن عليّ بن الحسين عليه كان يقول: إنّ لله عزّ وجلّ في كلّ ليلة من شهر رمضان عند الإفطار سبمين ألف ألف عنيق من النار كلّ قد استوجب النار، فإذا كان آخر ليلة من شهر رمضان اعتق مثل ما أعتق في جميعه(٢).

وعن الإمام الصّادق ﷺ قال: وحدّثني أبي عن أبيه عن جدّه عن رسول الله ﷺ في حديث قال: ومن صام شهر رمضان وحفط فرجه ولسانه وكفّ أذاه عن النّاس غفر الله له ذنوبه ما تقدّم منها وما تأخّر، وأعتقه من النّار، وأدخله دار القرار، وقبل شفاعته بعدد رمل حالج من مذنبي أهل التّوحيد» (٣٠).

#### النبى في فضل شهر رمضان النبي في فضل

وفي «العيون» بإسناده عن حسن بن فضال عن أبيه عن الرضا عن آبائه عن على على المناف عن المناف عن المناف عن المناف على على الله على الله عن الله خطب ذات يقوم فقال: «أيها النّاس إنه قد أقبل إليكم شهر الله بالبركة والرّحمة والمغفرة، شهر هو عند الله أفضل الشهور، وأيّامه أفضل الأيّام، ولياليه أفضل اللّيالي، وساعاته أفضل السّاعات، وهو شهر دعيتم فيه إلى ضيافة الله، وجعلتم فيه من أهل كرامة الله، أنفاسكم فيه تسبيح، ونومكم فيه عبادة، وعملكم فيه مقبول، ودعاؤكم فيه مستجاب فاسألوا الله ربّكم بنيّات صادقة وقلوب طاهرة أن يوفقكم لصيامه وتلاوة كتابه فإن الشقي من حرم غفران الله في هذا الشهر العظيم، واذكروا بجوعكم وعطشكم فيه جوع يوم القيامة وعطشه، وتصدّقوا على فقرائكم ومساكينكم، ووقروا كباركم، وارحموا صغاركم، وصلوا أرحامكم، واحفظوا ألسنتكم، وغضوا عما لا يحلّ

<sup>(</sup>١) الأمالي: ١٥٥، ووسائل الشيعة: ١٠/٣١٤.

<sup>(</sup>٢) الأمالي: ١٥٥، وروضة الواعظين: ٣٤٦.

<sup>(</sup>٣) النوادر: ٢١ ح٩، والكافي: ٤/ ٨٧ ح١.



النظر إليه أبصاركم، وعما لا يحل الاستماع إليه أسماعكم وتحننوا على أيتام الناس يتحنن على أيتامكم، وتوبوا إلى الله من ذنوبكم، وارفعوا إليه أيديكم بالدّعاء في أوقات صلاتكم، فإنّها أفضل السّاعات ينظر الله عزّ وجلّ فيها إلى عباده يجيبهم إذا ناجوه، ويلتيهم إذا ناجوه،

أيّها النّاس إنّ أنفسكم مرهونة بأعمالكم نفكوها باستغفاركم، وظهوركم ثقيلة من أوزاركم فخفّفوا عنها بطول سجودكم، واعلموا أنّ الله أقسم بعزّته أن لا يعذّب المصلّين والسّاجدين، وأن لا يروّعهم بالنار يوم يقوم الناس لرب العالمين.

أيّها النّاس من فطر منكم صائماً مؤمناً في هذا الشهر كان له بذلك عند الله عنق نسمة، ومغفر لما مضى من فنوبه.

فقيل: يا رسول الله فليس كلنا نقدر على ذلك؟

فقال 🏩: «اتقوا النَّار ولو بشق تمرة، اتقوا النَّار ولو بشربة من ماءً.

أيها الناس من حسّن في هذا الشهر منكم خُلُقه كان له جوازاً على الضراط يوم تزلّ فيه الأقدام، ومن خفّف في هذا الشهر عما ملكت يمينه خفف الله عليه حسابه، ومن كفّ فيه شرّه كفّ الله عنه غضبه يوم يلقاه، ومن أكرم فيه يتيماً أكرمه الله يوم يلقاه، ومن وصل فيه رحمه وصله الله برحمته يوم يلقاه، ومن تطوع فيه بصلاة كتب الله له براءة من النار، ومن أدّى فيه فرضاً كان له ثواب من أدّى سبمين فريضة فيما سواه من الشهور، ومن أكثر فيه من الصلوات على ثقل الله له ميزانه يوم تخفّ الموازين، ومن تلى فيه آية من القرآن كان له مثل أجر من ختم المقرآن في غيره من الشهور.

أيّها النّاس إن أبواب الجنان في هذا الشهر مفتحة فاسألوا ربّكم أن لا يغلقها عليكم، وأبواب النيران مغلقة فاسألوا ربّكم أن لا يفتحها عليكم، والشياطين مغلولة فاسألوا ربّكم أن لا يسلّطها عليكمه(١٠).

وقال أمير المؤمنين ﷺ: القمت وقلت: يا رسول الله ما أفضل الأعمال في هذا الشهر؟

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۸۸/۶ ح٦، ووسائل الشيعة: ١٦٩/١٠ ح١٣١٣٨.



فقال ﷺ: «يا أبا الحسن أفضل الأعمال في هذا الشهر الورع عن محارم الله عزّ وجلّ، ثمّ يكي. فقلت: ما يبكيك يا رسول الله؟

ققال: أبكي لما يستحل منك في هذا الشهر، كأني بك وأنت تصلّي لربّك وقد انبعث أشقى الأوّلين والآخرين شقيق عاقر ناقة ثمود، فضربك ضربة على قرنك فخضب منها لحيتك، فقلت: يا رسول الله وذلك في سلامة من ديني؟ فقال: في سلامة من دينك ثمّ قال: يا علي من قتلك فقد قتلني، ومن أبغضك فقد أبغضني، لأنّك مني كنفسي وطيتك من طيني وأنت وصيّى وخليفتي على أمتى) (١).

## 🎕 آداب الصوم

إنَّ الصُّوم على ثلاث مراتب ودرجات بعضها فوق بعض:

الأولى: صوم العموم.

الثانية: صوم الخصوص.

الثالثة: صوم الأخص.

أما صوم العموم فهو المفروض على عامة المكلّفين، وهو الكفّ عن المفطرات أنها من طلوع الفجر الثاني إلى الغروب الشرعي مع النيّة، والمشهور في المفطرات أنها عشرة: الأكل، والشرب، والجماع، والبقاء على الجنابة عمداً، وفي حكمه النوم بعد انتباهتين، والغبار الغليظ، وفي حكمه الدخان كذلك، والكذب على الله سبحانه ورسوله والألمة عليهم السلام، والارتماس، والاستمناء مع خروج المني، والحقنة، والقيء والتفصيل مذكور في الكتب الفقهية.

وأمّا صوم الخصوص فهو أن يكون جامعاً لشرائط الكمال مضافة إلى شرائط الصحة كما أشار إليه الإمام سيّد الساجدين وزين العابدين في دعاته عند دخول شهر رمضان حيث قال ﷺ: «اللّهمّ صلّ على محمّد وآل محمّد وألهمنا معرفة فضله واجلال حرمته والتحفظ ممّا حظرت فيه، وأعنّا على صيامه بكفّ الجوارح عن معاصيك واستعمالها بما يرضيك حتى لا نصغي باسماعنا إلى لغو ولا نسرع بأبصارنا إلى لهو،

<sup>(</sup>١) الأمالي: ١١٨، وبحار الأنوار: ٣٧٩/٩٣ ح٢.



وحتى لا نبسط أيدينا إلى محظور ولا نخطو أقدامنا إلى محجور، وحتى لا تعي بطوننا إلّا ما أحللت ولا تنطق ألسنتنا إلّا بما مثلت، ولا نتكلّف إلا ما يدنى من ثوابك ولا نتعاطي إلّا ما يقي من عقابك، ثمّ خلص ذلك كلّه من رياء المراثين وسمعة المسمعين لا نشرك فيه أحداً دونك، ولا نبغى به معبوداً سواك».

ومحصّل شروط الكمال أن لا يكون يوم صومه كيوم فطره، ومداره على أمور:

منها: غضّ السّمع والبصر عن محارم الله، وعن كلّ ما يلهي النّفس عن ذكر الله، وكذلك حفظ سائر الأعضاء عن المعاصي والآثام.

قال أبو عبد الله عليه في رواية «الكافي»: إذا صمت فليصم سمعك وبصرك وشعرك وجلدك وعدد أشياء غير هذا وقال: لا يكون يوم صومك كيوم فطرك(١٠).

ومنها: حفظ اللّسان عن الهذيان والكذب والغيبة والنّميمة والفحش والخصومة بل عن مطلق التّكلّم إلا بذكر الله.

روى في «الكافي» عن جراح المدائني عن أبي عبد الله على قال: «إنّ الصيام ليس من الطّعام والشراب وحده ثمّ قال: قالت مريم: إنّي نذرت للرحمن صوماً أي صمناً، فإذا صمتم فاحفظوا ألستكم وفضّوا أبصاركم ولا تنازعوا ولا تحاسدوا،(٢).

قال: وسمع رسول الله عله امرأة تسبّ جارية لها وهي صائمة، فدعى رسول الله بطعام فقال لها: كلي، فقالت: إني صائمة، فقال: «كيف تكونين صائمة وقد سببت جاريتك، إنَّ الصوم ليس من الطعام والشّراب، (٣٠).

<sup>(</sup>١) البحار: ٢٥١/٩٤.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢٥١/٩٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٨٧/٤.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة: ١٥٩/١٥٠ ح١٣١٠٩.



وعن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله عن آباته على قال: «قال رسول الله على: أ ما من عبد صالح يشتم فيقول: إني صائم سلام عليك لا أشتمك كما تشتمني إلّا قال الرّب تبارك وتعالى: استجار عبدي بالضوم من شرّ عبدي وقد أجرته من النّار».

وعن حمّاد بن عثمان وغيره عن أبي عبد الله عَلَيْهُ قال: الآ ينشد الشعر بليل والا يتشد في شهر رمضان بليل والا نهار، فقال له إسماعيل: يا أبتاه وإن كان فيناً، فقال: وإن كان فيناه ('').

وبالجملة فاللازم على الصّائم التحفظ من سقطات اللّسان وفضول البيان والمواظبة على الاستغفار والدّعاء وتلاوة القرآن وسائر الأذكار.

قال أمير المؤمنين ﷺ: «هليكم في شهر رمضان بكثرة الاستففار والدّهاء، فأما الدّعاء فيدم البلاء، وأمّا الاستففار فتمحى به ذنوبكمه (٢٠).

وقال أبو عبد الله على العلم المحسين المحسين الله وقال أبو عبد الله الله وكان علي بن الحسين الله والتسبيح والاستغفار والتكبير فإذا أفطر قال: اللهم إن شنت أن تفعل فعلت».

ومنها: ترك شمّ الرّياحين ولا سيّما النرجس.

ومنها: الكفّ عن الإفطار على الشّبهات، روى في «الوسائل» عن أبي عبد الله ﷺ عن أبيه قال: جاء قنبر مولى على ﷺ بفطره إليه فجاء بجراب فيه سويق وعليه خاتم قال: فقال له رجل: يا أمير المؤمنين إن هذا لهو البخل تختم على طعامك؟!

قال: فضحك ثمّ قال: أو غير ذلك لا أحبّ أن يدخل بطني شيء لا أعرف سبيله (<sup>(r)</sup>.

ومنها: أن لا يكثر من الحلال وقت الإفطار بحيث يمتلئ ويثقل فما من وعاء أبغض إلى الله من بطن مملوء.

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ٢١٦/١٦ ح١٩٦٣٩، والأمالي: ٣٤٠.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢١٤/٤ ح١، وميزان الحكمة: ٢/٩١٤ ح٥.

<sup>(</sup>٣) النوادر: ١٣٩ ح ٣٥٩، والكافي: ١٤٥٥/ ح ١٢.



قال: لا، ولكن فيك خصلة تعجبني، قال يحيى: فما هي؟

قال: أنت رجل أكول فإذا أقطرت أكلت وشبعت، فيمنعك ذلك من بعض صلاتك وقيامك باللّيل.

قال يحيى: فإني أعطي الله عهداً أني لا أشبع من الطعام حتى ألقاه.

قال له إبليس: وأنا أعطي الله عهداً أني لا أنصح مسلماً حتى ألقاه ثمّ خرج فما عاد إليه (١٠).

ومنها: أن يكون قلبه بعد الإفطار مضطرباً بين الخوف والرّجاء إذ لا يدري أن صومه مقبول فهو من المقرّبين أو مردود فهو من المحرومين.

مرّ بعض أصحاب العقول بقوم يوم عيدهم وهم ضاحكون مستبشرون فقال: إن الله سبحانه جعل شهر رمضان مضماراً لخلقه يستبقون فيه بطاعته فسبق أقوام ففازوا وتخلف أقوام فخابوا فالعجب كلّ العجب للضاحك اللاعب في اليوم الذي فاز فيه المسارعون وخاب فيه المبطلون (٢).

وأمّا صوم أخص الخواصّ فصوم القلوب عن الهمم الدّنيوية والأغراض الدّنية وكفّه عن التوجه إلى ما سوى الله بالكليّة لدوام استغراقه بالحق عن الالتفات بغيره، فالفطر في هذا الصّوم الذي هو فيه هو الفكر فيما سوى الله واليوم الآخر وصرف الهمة في غير طاعة الله وطاعة رسوله من أغراض النفس ومقاصد الطبع.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٢٥/٩٦ ح١٠٧، وميزان الحكمة: ١/٥٣٥.

<sup>(</sup>٢) انظر جامع السعادات: ٣٠٤/٣.



### ١٣ \_ حق الصدقة

قال عجيد وحق الصدقة أن تعلم أنها ذخرك عند ربك عزّ وجلّ ووديعتك التي لا تحناج إلى الإشهاد عليها، وكنت (١) بما تستودعه (١) سراً أوثق منك بما تستودعه علانية، وتعلم أنها تدفع البلايا والأسقام عنك في الدنيا، وتدفع عنك النار في الآخرة، (وكنت جديراً أن تكون أسررت إليه أمراً أعلنته، وكان الأمر بينك وبينه فيها سراً على كل حال ولم يستظهر عليه فيما استودعته منها إشهاد الأسماع والإبصار عليه بها، كأنها أوثق في نفسك وكأنك لا تثق به في تأدية وديعتك إليك، ثم لم تمتن بها على أحد لأنها لك، فإذا امتننت بها لم تأمن أن يكون بها مثل تهجين حالك منها إلى من مننت بها علي، لأن في ذلك دليلاً على أنك لم ترد نفسك بها، ولو أردت نفسك بها لم تمتن بها على أحد ولا قوة إلا بالله تعالى) (١٠).

ذكر على المعالب المعالب المعلقة وفقل بعض مطالبها ونحن نذكر بعض المطالب المهمة المتعلقة بالصدقة خاصة ما أشار إليه الإمام في رسالته، والتفصيل يؤخذ من كتاب معاجز الصدقة وآثارها.

#### 🏶 معنى الصدقة

الصدقة هي الشيء الذي يخرجه الشخص من ماله أو جهده أو عمله الى شخص آخر من دون مقابل.

وفي الروايات ما يوسع مفهوم الصدقة ليشمل كل معروف وبرّ ومنفعة مادية ومعنوية، قال النبي الأعظم ﷺ: إنَّ على كُلُّ مُسلم في كلٌّ يَوم صَدَقةً.

قيلَ: مَن يُطِيقُ ذلكَ؟

قَالَ 🏩 : إِمَاطَتُكَ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ، وإرشادُكَ الرَّجُلَ إلى الطَّريقِ صَدَقةٌ،

<sup>(</sup>١) في نسخة: فإذا علمت ذلك كنت.

<sup>(</sup>۲) في نسخة: استودعته.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: استودعته.

<sup>(</sup>٤) من نسخة أخرى.



وعِيادَتُكَ المَريضَ صَدَقةً، وأمرُكَ بالمَعروفِ صَدَقةً، ونَهيُكَ عنِ المُنكَرِ صَدَقةً، ورَدُكَ السَّلامَ صَدَقَةً (١٧).

وقال 🎕: كُلُّ مَعروف صَدَقةٌ (٢).

وعنه 🎕 : كُلُّ مَعروف صَدَقةً، وما وَقَى بِهِ المَرءُ عِرضَهُ كُنِبَ لَهُ بِهِ صَدَقةٌ(٣).

وعنه على: تَصَدَّقُوا على أَخِيكُم بعِلم يُرشِدُهُ ورَأَي يُسَدِّدُهُ (1).

وعنه 🎕 : إسماعُ الأصَمُّ صَدَقَةٌ (٥).

وقال الإمامُ الصّادقُ عِنهُ : إسماعُ الأصَمِّ مِن غَيرِ تَضَجُّر صَدَقةٌ مَنِيئةٌ (٦٠).

# ه آداب الصدقة والتصدق

وهي الأمور التي تحسن الصدقة أو تحفظ كرامة المتصدق أو المتصدق عليه أو المؤسسة التي ترعى ذلك.

قىال ئىمىالىمى: ﴿ وَمُتَعَلِّوْكَ مَاذَا يُعِنْقُونَ قُلِ الْمَكُورُ كَذَلِكَ يُبَيِّئُ اللَّهُ لَكُمُ الْآبَدَتِ لَسَلَّكُمْ تَنَفَّكُونَ﴾'``.

١-الستر:

قال سبحانه وتعالى: ﴿ فَوَلَّ مَكُوفَ وَمَغَفِزُةً خَيْرٌ مِن صَدَقَةِ يَتَبَهُمَا آذَى وَاللَّهُ غَيْقُ عَلِيهُ ﴿ . . . وَمَثَلُ الَّذِينَ يُعَنِقُونَ آمَنُوكَهُمُ الْبَيْكَاةُ مَرْمَكَاتِ اللَّهِ وَتَلْمِينًا مِنْ اَنْشُوهِمَ كَشَكُلِ جَكَيْم مِرْفَقِعَ أَسَابَهَا وَابِلُّ فَعَالَتْ أَحْكُلُهَا ضِعْفَيْرِتِ فَإِن لَمْ يُهِمِنِهَا وَابِلُّ فَطَلَّ وَاللَّهُ بِمَا تَشْمَلُونَ بَسِيرُ ﴾ (٨٠).

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار: ۹۱/ ۱۳٤/ ۸۸ و ۱۵۰/ ۱۵۰/ ٤.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١٤٥/١٣٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٢٩/١٨٢/٢٩.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٥٧/ ١٠٥/ ٤٠.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ١٦٣٠٣.

 <sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٧٤/٣٨٨/١.
 (٧) سورة البقرة، الآية: ٢١٩.

<sup>(</sup>٨) سورة البقرة، الآيات: ٢٦٢، ٢٦٥.



٧٩

قيل: إنّ معنى المغفرة هنا هو الستر والإخفاء، بمعنى ستر أسرار المحتاجين وفقرهم وطلبهم للمال حفاظاً على كرامتهم.

ومن هنا جاء الحث على صدقة السرّ حيث إن الذي يدفع الصدقة ليلاً أو سرّاً فإنه بطريق أولى لن يخبر أحداً عن أحوال الفقير الذي تصدق عليه.

وأيضاً لن يحرجه عند أخذ الصدقة أو استعمالها ممّا يحافظ على كرامة الفقير وسهولة التصدق عليه.

### ٢ ـ التحدث مع الفقير باللين والوقار والعفو:

قال نعالى: ﴿قُولٌ مَّعْرُوقٌ وَمَغْفِرَةُ خَيْرٌ مِن صَدَقَةٍ يَنْبُعُهَا ٓ أَذَى وَاللَّهُ غَيْنٌ حَلِيمٌ ﴾(١).

قيل: إن المغفرة هنا بمعنى العفو واللين.

وقال رسول الله على: إذا سأل السائل فلا تقطعوا عليه مسألته حتى يفرغ منها، ثم ردّوا عليه بوقار ولين إمّا ببدل يسير أو ردّ جميل، فإنّه قد يأتيكم من ليس بإنس ولا جان ينظرونكم كيف صنيعكم فيما خوّلكم الله تعالى، (٢٠).

## ٣ ـ عدم النظر بوجه الفقير:

جاء رجل إلى أمير المؤمنين ﷺ فنظر إليه وقد تغيّر وجهه من الحياء فقال علي ﷺ: اكتب حاجتك على الأرض حتى لا أرى ذلّ المسألة في وجهك.

## فكتب ﷺ:

لم يبق لي شيء يباع بدرهم تغنيك حالة منظري عن مخبري إلا بسقية صاء وجه صنته أن لا يباع ونعم أنت المشتري فأمر الإمام على ﴿ يَجْمَلُ يَحْمَلُ دَمْمًا وَفَعَةً ثُمَّ قَالَ:

عاجلتنا فأتاك ماجل برنا فلا ولو أمهلتنا لم تقتر فخذ القليل وكن كأنك لم تبع ما صنته وكأننا لم نشتر (")

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان: ١/٣٧٥، نور الثقلين: ١/٢٨٣.

<sup>(</sup>٣) الإمام على على اللهمداني: ٦٠١.



وهذا أحد أساليب التخفيف عن الفقير لحفظ ماء وجهه.

وهناك أساليب أخرى: كالمراسلة أو التلفون أو إيصال المال إليه بواسطة شخص يعرفه.

#### ٤ ـ عدم المماطلة:

قال أمير المؤمنين على: شَرُّ النَّوالِ ما تَقَدَّمَهُ المَطلُ وتَعَمَّبَهُ المَنُّ(١).

وقال ﷺ: المَطلُ والمَنُّ مُنكِّدا الإحسانِ.

وقال ﷺ: ﴿المَطلُ عَذَابُ النَّفسِ﴾.

وقال ﷺ: ﴿المَطلُ أَحَدُ المَنعَينِ﴾.

وقال ﷺ: ﴿آفَهُ العَطاءِ المَطلُّ؛.

وقال ﷺ: ﴿مَا أَنجَزَ الوَّعَدُ مَن مَطَلَ بِهِ الْ ﴿ ٢٠ .

والمطل هو الوعد بإعطاء مال أو إسداء خدمة أو إعطاء قرض مالي في وقت معيّن أو مكان محدد وعدم الوفاء بهذا الوعد.

ممّا يجعل صاحب الحاجة ذليلاً ومهاناً أمام نفسه وأمام الناس وأمام صاحب المال.

فمن الأداب الإسلامية في خدمة الناس ومساعدتهم عدّم المماطلة في ذلك، وتقديم ما هو متيسٌر من المال أو المساعدة ولو كان قليلاً وعدم تأجيل ذلك.

وفي حديث أمير المؤمنين 樂等: «المطل أحد المنعين»(٣٠)، مساواة بين عدم التصدق وبين المماطلة.

## ه ـ عدم استفلال الفقير نتيجة الصدقة:

قال تعالى: ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ وَلَكِكِنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَكَّأَةً وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٥٧٣١.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٦٣٥، ١٥٩٥، ١٦٠٥، ١٩٩٤، ٩٥٣٤.

<sup>(</sup>٣) ميزان الحكمة: ٢/ ١٦٠٥ رقم ٢٢٤٣.



لَوُاتُشِكُمْ وَمَا تُنفِقُونَ إِلَّا البَّيْكَآةِ وَشِهِ اللَّهُ وَمَا تُنفِقُوا مِنْ خَتْبِرِ بُوْكَ إِلَىْكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تُطْلَمُونَ﴾''.

في قوله ﴿لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَنهُمْ﴾ إشارة مهمة الى عدم استخلال الصدقة حتى للاهداف المشروعة والمحقة، فلا يجوز إجبار غير المسلمين على الإيمان والهداية ـ كما هو مورد نزول الآية ـ من أجل ما دفع لهم من مال مثلاً.

والآية إنما تجيز التصدق على غير المسلمين فيما إذا لم يكن موجباً لتقوية الكفر ودعم الاستكبار.

وكذلك في الصدقة على نفس المسلم أو المؤمن فلا يجوز استغلال الفقير أو المحتاج في ما يعطى له من أجل إرغامه على فعل شيء أو التصريح بما يوافق أهواءنا أو أعمالنا التجارية أو اللاينية أو الإنسانية.

وإنَّ كلَّ شرط أو عمل أو حتى مدح يكون مقابل الهدية أو الصدقة هو أمر مناف للآداب الإسلامية والأخلاق الَّتي أوادنا أهل البيت ﷺ التحلي بها.

بل قد تصل المسألة إلى الحرمة وعقاب الله تعالى فيما لو أدّى الاستغلال إلى الإهانة والتوهين أو إلى الاستفادة من وقت الفقير لعمل خاص مجاناً، كالذي يأتي بالفقير أو المحتاج لزرع أرض أو عمل في بستان ويعطيه بدل أتعابه صدقة ـ واجبة أو مستحة ـ.

### ٦ ـ عدم قبول الصدقة المردودة:

قال الإمام الصادق ﷺ: من تصدق بصدّقة ثم ردت فلا يبعها ولا يأكلها، لأنّه لا شريك له في شي مما جعل له، إنما هي بمنزلة العتاقة لايصلح له ردها بعدما يعتق<sup>(٢)</sup>.

وعنه ﷺ في الرجل يخرج بالصدقة ليعطيها السائل فيجده قد ذهب، قال: فليعطها غيره ولايردها في ماله (٣).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٢) الحدائق الناضرة: ٢٦٨/٢٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (آل البيت): ٩/ ٤٢٣ ح١٢٣٨٧.



وكأنّ الإنسان عندما ينوي أن يتصدق بمبلغ معين أو عين محددة فقد عزلها وأصبحت خارجة عن ملكه ومن حق الفقير، فإذا لم يتوفر نفس الفقير فليعطها فقيراً آخر.

ويمكن أن يكون هذا الأمر شرط من شرائط الصدقة لأنّ المبلغ أصبح مملوكاً لغيره، خاصة فيما إذا كانت الصدقة واجبة كالخمس والزكاة.

## ٧ ـ دفع الصدقة مباشرة وبلا واسطة:

عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه على قال: قال رسول الله على: خصلتان لا أحب أن يشاركني فيهما أحد وضوئي فإنه من صلاتي، وصدقتي من يدي إلى يد سائل، فإنّها تقع في يد الرحمن(١).

وهي من أهم الأداب لنيل بركة يد الرحمن وهي عبارة عن الرحمة والتسديد منه تعالى.

وتوسط شخص آخر بين المتصدق والتصدَّق عليه، لا يخل بالصدقة، بل للواسطة أجر المتصدق، خاصة في مثل هذه الأيام الَّتي كبرت المجتمعات وأصبح من الصعب معرفة الفقير الحقيقي، ووجدت المؤسسات لتنظيم هذا الأمر.

### ٨ .. عدم قطع شكوى الفقير:

عن أمير المؤمنين علي ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: لا تقطعوا على السائل مسألته دعوه فليشكو بنّه وليخبر حاله (٢٠).

عن أبي عبد الله عبد الله عبد الله على السائل مسألته في المساكن يكذبون ما أفلح من ردّهم (٢٠).

وهو من الآداب المهمة والتي تجعل الفقير في وضع حَرِج حيث يعمد بعض الناس الى الاستهتار بالفقير ومسألته، فينبغي للإنسان المؤمن أن لا يعجل عليه وليسمع كلامه حتى لو لم يرد أن يعطيه.

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي: ١٠٨/٢.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ١٩٩/٧ ح٨٠٢٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١٥/٤ ح١.



#### ٩ \_ تعجيل الصدقة:

قال الإمام الصّادق 樂業: رأيت المعروف لا يصلح إلّا بثلاث خصال: تصغيره، وستره، وتعجيله، فإنّك إذا صفّرته عظّمته عند من تصنعه إليه، وإذا سترته تمّمته، وإذا عجلته هنّأته، وإن كان غير ذلك محقته ونكدته(۱۰).

### آثار الصدقة

وهناك آثار كثيرة للصدقة مقسمة الى ثلاثة أقسام:

- ١ ـ آثار دنيوية.
- ٢ \_ آثار برزخية.
- ٣ ـ. آثار أخروية.

وقد فصلناها في كتابنا «معاجز الصدقة وآثارها» (٢٠ وبلغت ٥٧ أثراً، نوردهم هنا بلا تفصيل:

# الآثار الدنيوية

- ١ ــ رفع الموت
- ٢ \_ دفع القضاء
  - ٣ \_ دفع البلاء
- ٤ \_ الصدقة تكسر ظهر الشيطان
  - ٥ \_ دفع الشيطان
    - ٦ \_ طول العمر
  - ٧ .. ذهاب الخطيئة
  - ٨ \_ شفاء المرضى

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه: ٢/٥٧ ح١٦٩١.

<sup>(</sup>٢) طبع دار الهادي/ بيروت.

- ٩ ـ دفع ميتة السوء
- ١٠ \_ دفع الهدم والسبع
  - ١١ \_ النجاة
  - ۱۲ ـ دفع النحس
  - ١٣ ـ زيادة المال
- ١٤ ... تعويض مال الصدقة وزيادته
  - ١٥ \_ تحصين الأموال
    - ١٦ ـ دفع الشر
    - ١٧ ـ استجابة الدعاء
      - ١٨ \_ قضاء الدين
      - ١٩ \_ جلب البركة
  - ٢٠ \_ حسن عيشة ولد المتصدق
    - ٢١ ـ موفقيّة السفر
      - ۲۲ ـ نفي الفقر
    - ٢٣ \_ إطفاء غضب الرب
      - ۲۶ ـ استنزال الرزق
- ٢٥ \_ حفظ الله للأغنياء المتصدقين
- ٢٦ \_ كان كمن أعتق رقبة وأحيى الناس
  - ۲۷ \_ قبول هدية الله
  - ٢٨ ـ القرب من الله
  - ٢٩ \_ أحبهم الى الله
  - ٣٠ \_ خدمة الله تعالى للمتصدق



- ٣١ \_ تحصين الإيمان
- ٣٢ ـ تيسير أموره وتسديده
- ٣٣ ـ إيقاء النُّعم والحفاظ عليها
  - ٣٤ \_ دفع أبواب السوم
    - ٣٥ .. حماية الأعراض
  - ٣٦ ـ بلوغ رضوان الله تعالى
    - الآثار البرزخية
    - ١ ـ رفع عذاب القبر
      - ٢ \_ إطفاء حر القبر
        - ٣ ـ رحمة الموتى
- ٤ حسرة أصحاب القبور على عدم الصدقة
  - الآثار الأخروبة
  - ١ \_ درجات الجنة ونعيمها
  - ٢ \_ الوقاية، فالنجاة من النار
    - ٣ \_ الصدقة زاد الآخرة
  - ٤ \_ الوقاية من حر أرض القيامة
    - ٥ ـ يظله الله في عرشه
      - ٦ \_ غفران الذنب
      - ٧ ـ تكفير السيئات
      - ٨ \_ زيادة الحسنات
    - ٩ \_ تعجيل الحساب والسؤال



- ١٠ \_ يسقى من الرحيق المختوم
- ١١ \_ تسهيل المرور على الطراط
  - ١٢ \_ أول من يدخل الجنة
    - ١٣ \_ المغفرة
  - ١٤ ـ أوّل من يرد علىّ الحوض
    - ١٥ \_ الشفاعة
    - ١٦ \_ صلة النبي
    - ١٧ \_ ثقل الميزان

ومن أراد تفصيل هذه الآثار مع أدلتها فليرجع الى كتاب «معاجز الصدقة وآثارها» فإنه فيه الجديد وهو كتاب نادر.

#### المنّ بعد الصدقة

أما معنى توله ﷺ: فثم لم تمتن بها على أحد لأنها لك، فإذا امتننت بها لم تأمن أن يكون بها مثل تهجين حالك منها إلى من مننت بها عليه، لأن في ذلك دليلاً على أنك لم ترد نفسك بها، ولو أردت نفسك بها لم تمتن بها على أحد ولا قوة إلا بالله تعالى ٩...

فهو إشارة الى المنّ بعد دفع الصدقة:

قال تعالى: ﴿الَّذِينَ يُعَيْقُونَ أَمْوَالُهُمْ فِي سَهِيلِ اللَّهِ ثُمَّ لَا يُسْمِمُونَ مَا أَنفَقُوا مَشَا وَلَا أَذَى لَهُمْ آجَمُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْرَنُونَ﴾ (١٠.

والمن هو أن ينفق الإنسان أو يدفع صدقة أو يساهم في مشروع خيري ثم يقوم بعد ذلك بتغيير ذلك الشخص أو الجهة أو المؤسسة الراعية لذلك المشروع.

والتغيير قد يكون بكلمة أو موقف أو حتى حركة ويحضرني قصة لعلها غير واقعية وهي أقرب للطرفة: قيل إنّ رجلاً أراد الزواج فذهب إلى صديقه ليطلب منه اللباس لعدم

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٢.



وجود اللباس المناسب عنده، فأعطاه بعض الأشياء وكان منها حذاءً جديداً وفي أثناء العرس أخذ صاحب الحذاء يقول للعريس: احترس على مشيتك فالحذاء جديد، لا تضع كلّ ثقلك على الحذاء.. وهكذا، فقام العريس وخلع الحذاء وأعاده إليه، فقام صديق ثان وأعطاه حذاءه وفي أثناء العرس قال له صاحب الحذاء الثاني: لا عليك ضع كلّ ثقلك، لا يهمك الحذاء فداك، ولا تخف، فالمهمّ أنّ تحافظ على رجلك ولا أهمية للحذاء، فقام العريس وخلع الحذاء أيضاً!!

قال النبي الأعظم على: من اصطنع إلى أخيه معروفاً فامتنّ به أحبط الله عمله وثبت وزره، ولم يشكر له سعيه، ثم قال على المنان وجلّ: حرّمت الجنة على المنان والبخيل والقتات وهو النمام (۱).

وقال الإمام الصادق ﷺ: قال رسول الله ﷺ: من أسدى إلى مؤمن معروفاً ثم آذاه بالكلام أو منّ عليه فقد أبطل الله صدقته، ثم ضرب مثلاً فقال: ﴿ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالُمْ وِئَاةَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيُؤِرِ الْآئِيزِ فَمَشَلَّمُ كَمَثَلِ صَفَوَانٍ عَلَيْهِ ثَرَابٌ فَأَصَابُمُ وَابِلٌ فَنَرَكُمُ سَنَدُنَّا لَا يُشْدِدُونَ عَلَى شَوْءٍ مِّمَا كَسَبُواً وَلَقَهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَرْمَ الكَّنْرِينَ﴾ (٢)(٣).

قال: من كثر امتنانه وأذاه لمن تصدق عليه، بطلت صدقته، كما يبطل التراب الذي يكون على الصفوان، والصفوان الصخرة الكبيرة التي تكون في المفازة فيجي المطر فيغسل التراب منها، ويذهب به، فضرب الله هذا المثل لمن اصطنع معروفاً ثم أتبعه بالمن والأذى (1).

وقال الإمام الصادق ﷺ: فمن أنفق ماله ابتغاء مرضاة الله ثم امتن على من تصدق علي من تصدق علي من تصدق علي عن تصدق علي كان كمن قال الله عنه: ﴿ أَيْوَدُ أَمَدُكُمُ أَن تَكُونَ لَمُ جَنَّةٌ مِن نَفِيلِ وَأَعْتَابٍ تَمْرِى مِن تَعْيِهَا الْأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِن حُلِلَ النَّمَرُتِ وَأَصَابُهُ الْكِبُرُ وَلَمْ ذُرِيَّةٌ مُمْفَلَهُ فَأَسَابَهَا إِعْمَارُ فِيهِ نَارُ فَالْمَرَدُ فَلَمْ فُرْيَةٌ مُمُفَلَهُ فَأَسَابَهَا إِعْمَارُ فِيهِ نَارُ فَالْمَرَدُ فَلَمْ فُرْيَةٌ مُمُفَلَهُ فَأَسَابَهَا إِعْمَارُ فِيهِ نَارُ فَالْمَرَدُ فَلَمْ فُرْيَةٌ مُمُفَلَهُ فَأَسَابَهَا إِعْمَارُ فِيهِ نَارُ فَالْمَرَدُ فَاللهِ مَا لَهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ فَاللّهُ اللّهُ مَنْ فَاللّهُ فَاللّهُ فَاللّهُ اللّهُ مَا لَا لَهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا لَهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ مَنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْعَلَالُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: ٢٥٩، ومن لا يحضره الفقيه: ٢/٤ ـ ١١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٦٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ١٤٢/٩٣ ح٨.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٩٣/ ١٤٢ ح٨.



قال ﷺ: الإعصار الرياح فمن امتن على من تصدق عليه كانت كمن كان له جنة كثيرة الثمار، وهو شيخ ضعيف، له أولاد ضعفاء فيجيء ريح ونار فتحرق ماله كله(١).

## أثر المنّ

عن على ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: تحرم الجنة على ثلاثة: على المنان وعلى المغتاب وعلى مدمن الخمر(٢٠).

وعن الإمام عليٌّ ﷺ: تَركُ المَنِّ زينَةُ المَعروفِ (٣٠).

وعنه ﷺ - مِن كتابِهِ للاشتَرِ -: إيّاكَ والمَنَّ على رَعِيْبَكَ بِإحسانِكَ، أو التَّزَيُّدَ فيما كانَ مِن فِعلِكَ، أو أن تَمِدَهُم فَتُتبِعَ مَوعِدَكَ بِخُلفِكَ؛ فإنَّ المَنَّ يُبطِلُ الإحسانَ، والنزيُّدَ يَدُخلفِكَ؛ فإنَّ المَنَّ يُبطِلُ الإحسانَ، والنزيُّدَ يَدَهُبُ بِنُورِ الحَقُّ (١٠).

وعنه ﷺ: الجُودُ مِن كَرَمِ الطُّبيعَةِ، والمَنُّ مَفسَدَةً لِلصَّنيعَةِ.

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: المَنُّ يَهدِمُ الصَّنيعَةُ (°).

وقال رسولُ اللهِ ﷺ: ثلاثةٌ لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ عَزَّ وجلَّ: المَنّانُ الذي لا يُعطِي شيئاً إِلّا بِمِنَّة، والمُسَبِّلُ إِذارَهُ، والمُنفقُ سِلمَتُهُ بِالحَلفِ الفاجِرِ<sup>(17)</sup>.

وقال بعض المفسرين: (إنّك إذا تصدّقت على شخص وتعلم أنّك إذا سلّمت عليه سيصعب عليه ذلك فيتذكر صدقتك عليه فلا تسلّم عليه)(٧).

# النهي عن المنّ

قال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: إن كانَت لكَ يَدُّ عندَ إنسان فلا تُفسِدُها بكَثرَةِ المِنْنِ

<sup>(</sup>١) تفسير القمي: ٨١ ـ ٨٢.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ١٥٧/٩٣ -٣٢٠

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٧٨/ ٨٠/ ٥٥.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة: الكتاب ٥٣.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٢٢/٤.

 <sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ۲۷/۲۱/۷۷.
 (۵) من أ الله الدين الدين المحدد

<sup>(</sup>٧) تفسير أبي الفتوح الرازي: ٢/ ٣٦٤.



والذِّكرِ لها، ولكنَّ أتبِعُها بأفضَلَ مِنها؛ فإنَّ ذلكَ أجمَلُ بكَ في أخلاقِكَ، وأوجَبُ لِلثَّوابِ في آخِرَتِكَ<sup>(١١)</sup>.

وعن غياث بن إبراهيم، عن الصادق، عن آباته هذا قال: قال رسول الله الله : إن الله تبارك وتعالى كره لي ست خصال وكرهتهن للأوصياء من ولدي وأتباعهم من بعدي: العبث في الصلاة، والرفث في الصوم، والمن بعد الصدقة، وإتيان المساجد جنباً، والتطلع في الدور، والضحك بين القبور (1).

# مندقة الشر وفضلها

أما معنى قوله ﷺ: ﴿وكنت بِما تستودهه سراً أوثق منك بِما تستودهه علائية الهو يشير الى فضل صدقة السر:

فىال تىمىالىمى: ﴿إِن تُبْدُوا الشَدَقَاتِ فَيْصِمًا مِنَّ وَإِن تُخْفُوهَا وَقُؤْتُوهَا ٱلْمُشَفَّلَةَ فَهُوَ خَيْرً لَكُنْمُ وَيُتَكَفِّرُ عَنكُم مِن سَيِّنَافِكُمْ وَاقَهُ بِمَا تَسْمَلُنَ خَيِدٌ ∰ٍ(٣).

وقال رسولُ اللهِ ﷺ: صَدَقةُ السِّرِّ تُطغِئُ غَضَبَ الرَّبِّ ''.

وقال هِي: أكثِرْ مِن صَدَقةِ السِّرِّ؛ فإنَّها تُطنِئُ غَضَبَ الرَّبِّ جَلَّ جَلالُهُ (٥٠).

وقال ﷺ: سَـبعَةٌ في ظِلٌ عَرشِ اللهِ عَزَّ وجلً يَومَ لا ظِللَّ إِلَّا ظِلْلُهُ: رجُلٌ تَصَـدُقَ بِيَمِينِهِ فَأَخْفَاهُ عَن شِمَالِهِ<sup>(١)</sup>.

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: لا تَتَصَدَّقْ على أعيُنِ الناسِ لِيُزَكُّوكَ؛ فإنّكَ إن فَعَلتَ ذلكَ فَعَلتَ اللهِ عَلَيها شِمالَكَ؛ فإنَّ الذي تَصَدَّقُ لَهُ سِرَاً يَجزِيكَ علانِيَةً (٧).

بحار الأثوار: ٧٨ / ٢٨٣/١.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ٣٨.

 <sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٧١.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ١/٢٩٦/ ٩٢٥.

<sup>(</sup>٥) بحار الأنوار: ٧٨ / ٢٨٤/١.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٩٦/١٧٧/٥.

<sup>(</sup>٧) مستدرك سفينة بحار الأنوار: ٢٤١، ـ باب فضل صدقة الماء ـ.



وقال الإمامُ علي علي الصَّدَقةُ في السَّرِّ مِن أَفضَلِ البِّرِّ (١).

وقال ﷺ: أفضَلُ ما تَوَسَّلَ بِهِ المُتَوَسِّلُونَ الإيمانُ باللهِ. . . وصَدَقةُ السِّرُ؛ فإنّها تُذهِبُ الخَطِينة وتُطغِئ غَضَبَ الرَّبُ<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ: وحَقُّ الصَّدَقةِ أَن تَعلَمَ أَ نَها ذُخرُكَ عندَ رَبُّك عَزَّ وجلًّ، ووَدِيمَتُكَ التي لا تَحتاجُ إلى الإشهادِ علَيها، وكنتَ بما تَستَودِعُهُ سِرَّا أُوثَنَ مِنكَ بما تَستَودِعُهُ عَلانِيَةً، وتَعلَمَ أَ نَها تَدفَعُ البَلايا والأسقامَ عنكَ في الدنيا، وتَدفَعُ عنكَ النارَ في الأخِرَةِ (٣).

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: الصَّدَقةُ واللهِ في السِّرُ أفضَلُ مِنَ الصَّدَقةِ في العَلانِيةِ، وكذلكَ واللهِ العِبادَةُ في السِّرُ أفضَلُ مِنها في العَلانِيةِ<sup>(1)</sup>.

عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جده هذه قال: قال رسول الله على: أربعة من كنوز البر: كتمان الحاجة، وكتمان الصدقة، وكتمان المرض، وكتمان المصيبة (٥٠).

وقال الإمام الصادق ﷺ: الزكاة المفروضة تخرج علانية وتدفع علانية، وغير الزكاة إن دفعه سرّاً فهو أفضل<sup>(1)</sup>.

وعن ابن عباس قال: قال رسول الله على: سبعة في ظل عرش الله عزّ وجلّ يوم لا ظل إلا ظله: إمامٌ عادل، وشابٌ نشأ في عبادة الله عزّ وجلّ، ورجلٌ تصدق بيمينه فأخفاه عن شماله، ورجلٌ ذكر الله عزّ وجلّ خالياً ففاضت عيناه من خشية الله، ورجلٌ لقي أخاه المؤمن فقال: إني لأحبك في الله عزّ وجلّ ورجل خرج من المسجد وفي نيته أن يرجع إليه، ورجلٌ دعته امرأة ذات جمال إلى نفسها فقال: إني أخاف الله رب العالمين (٧٠).

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٥١٨.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي: ٢١٦/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ٧٤/١/٤.

<sup>(</sup>٤) الكانى: ٢/٨/٤.

<sup>(</sup>٥) مجالس المفيد: ١٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير مجمع البيان: ١/ ٣٨٤ نقلاً عن على بن إبراهيم: ٩٣/١.

<sup>(</sup>٧) بحار الأنوار: ٦٦/ ٣٧٧ ح٣٠.



وعن ابن محبوب، عن البطائني، عن أبي بصير، عن الإمام الباقر على قال: قال أمير المؤمنين على أن قال: وصدقة أمير المؤمنين على أن قال: وصدقة السر فإنها تذهب الخطيئة، وتطفئ غضب الرب، وصنائع المعروف فإنها تدفع ميتة السوء، وتقي مصارع الهوان(١١).

هذه باقة من أحاديث النبي وأهل بيته على تحث على صدقة السر كعمل عبادي هدفه النقرب إلى الله تعالى، لا مشاهدة الناس ولا مدحهم له ولا شي من الأمور التي تجعله مميزاً عن بقية الناس، وبذلك يكون عمله العبادي خالصاً لله تعالى، وبذلك يزاد أجره وثوابه عند الله وتكثر بركته في الحياة الدنيا وتعم آثاره.

# ١٤ \_ حق الهَدِّي

قال ﷺ: وحق الهدي أن تريد به الله عزّ وجلّ ولا تريد به خلقه، ولا تريد به إلا التعرض لرحمة الله ونجاة روحك يوم تلقاه.

وفي نسخة: (وأما حق الهدي فأن تخلص بها الإرادة إلى ربك، والتعرض لرحمته وقبوله ولا ترد عيون الناظرين دونه، فإذا كنت كذلك لم تكن متكلفاً ولا متصنعاً وكنت إنما تقصد إلى الله تعالى)(٢٠).

الهدي أحد واجبات حج بيت الله الحرام فيقوم حجاج بيت الله تعالى في اليوم العاشر من ذي الحجة \_ يوم العيد \_ بذبح شاة عن كل حاج بعد رمي الجمرة الكبرى (الشيطان).

ولهذه الشاة شروط مذكورة في كتب الفقه ومناسك الحج.

ومن ضمن الشروط ما ذكره الإمام زين العابدين ﷺ وهو أن يريد الحاج بذبيحته وهديه وجه الله تعالى ونيل رحمته وذلك بنية القربي لله تعالى قبل الذبح.

ولا يجوز تقديم الهدي والاتيان به من أجل الناس فإذا دخل الرياء في نية الذابح للهدي بطل العمل.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي: ١/٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.



وليعلم أن الهدي عبارة عن عتق روح الإنسان وبدنه يتقرب به الحاج إلى الله الله ... الى .

ثم أخذ عليه بذكر عامة الأفعال فقال عليه:

### ه عامة الأفعال

(واعلم أن الله يراد باليسير ولا يراد بالعسير كما أراد بخلقه التيسير ولم يرد بهم التعمير، وكذلك التذلل أولى بك من التدهقن<sup>(۱)</sup> لأن الكلفة والمؤنة في المتدهقنين فأما التذلل والتمسكن فلا كلفه فيهما، ولا مؤنة عليهما، لأنهما الخلقة وهما موجودان في الطبيعة، ولا قوة إلا بالله تعالى)<sup>(۲)</sup>.

انتقل إمامنا علي بن الحسين على من الأفعال الخاصة إلى الأعمال العامة والتي لها ربط بالمجتمع ككل، وبدأ بالتكاليف الإلهية وأنها ميسرة للإنسان حتى لو كانت قليلة فهو سبحانه من يقبل العمل اليسير ويعفو عن الكثير.

# 🏶 التَّكليف مقدور للإنسان

قال الإمامُ عليَّ ﷺ: إعلَمُوا أنَّ ما كُلِّفتُم بهِ يَسيرٌ، وأنَّ ثُوابَهُ كثيرٌ، ولو لم يَكُن فيما نَهَى اللهُ عَنهُ مِن البّغيِ والعُدوانِ عِقابٌ يُخافُ لَكانَ في ثُوابِ اجتِنابِهِ ما لا عُذرَ في تَركِ طَلَبِهِ.

وعنه ﷺ: إنَّ اللهُ سبحانَهُ أمَرَ عِبادَهُ تَخبيراً، ونَهاهُم تَحذيراً، وكَلَفَ يَسيراً، ولم يُكَلِّفُ عَسيراً، وأعطى على القَليلِ كثيراً، ولم يُعض مَغلوباً، ولم يُقلعُ مُكرَهاً، ولم يُرسِلِ الانبياء لَمِباً، ولم يُنزِلِ الكتابَ لِلمِبادِ عَبَثاً، ولا خَلَقَ السماواتِ والأرضَ وما بَينَهُما باطِلا: ﴿ وَلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَثَوْلًا فَيَقُلُ لِلَذِينَ كَثَرُوا مِنَ النَّارِ﴾ (٣٠.

وعنه ﷺ: اعلَمُوا أنَّهُ لن يَرضى عَنكُم بشيء سَخِطَهُ على مَن كانَ قَبلَكُم، ولن

<sup>(</sup>١) التدهقن: التكيس والدهقان: القوي على التصرف مع حدة (لسان العرب: ١٦٤/١٣).

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) سورة ص، الآية: ٢٩.



يَسخَظ علَيكُم بشيء رَضِيَهُ ممَّن كانَ قَبلَكُم، وإنّما تَسيرُونَ في أثر بَيُن، وتَتَكلَّمونَ بِرَجعِ قول قد قالهُ الرِّجالُ مِن قَبلِكُم<sup>(۱)</sup>.

## ه التكليف فطري يستدعيه الكون المام

قال العلّامة الطباطبائيُّ رضوان الله عليه: قد تقدّم في خلال أبحاث النبوّة وكيفيّة انتشاء الشرائع السماوية في هذا الكتاب أنّ كلّ نوع من أنواع الموجودات له غايةً كماليّة هو متوجّه إليها ساع نحوها طالبٌ لها بحركة وجودية تناسب وجوده، لا يسكن عنها دون أن ينالها، إلّا أن يمنعه عن ذلك مانعٌ مزاحِمٌ فيبطل دون الوصول إلى غايته، كالشجرة تقف عن الرشد والنموّ قبل أن تبلغ غايتها لآفات تعرضها. وتقدّم أيضاً أنّ الحرمان من بلوغ الغايات إنّما هو في أفراد خاصّة من الأنواع، وأمّا النوع بنوعيّته فلا يتصوّر فيه ذلك.

وأنّ الإنسان \_ وهو نوع وجوديّ \_ له غايةٌ وجوديّة لا ينالها إلّا بالاجتماع المدنيّ، كما يشهد به تجهيز وجوده بما لا يستغني به عن سائر أمثاله كالذكورة والأنوثة والعواطف والإحساسات وكثرة الحوائج وتراكمها.

وأنّ تحقّق هذا الاجتماع وانعقاد المجتمع الإنسانيّ يُحوِج أفراد المجتمع إلى أحكام وقوانين ينتظم باحترامها والعمل بها شتات أمورهم ويرتفع بها اختلافاتهم الفروريّة، ويقف بها كلّ منهم في موقفه الذي ينبغي له ويحوز بها سعادته وكماله الوجوديّ، وهذه الأحكام والقوانين العمليّة في الحقيقة منبعثة عن الحواثج التي تهتف بها خصوصية وجود الإنسان وخلقته الخاصة بما لها من التجهيزات البدنيّة والروحيّة، كما أنّ خصوصيّة وجوده وخلقته مرتبطةً بخصوصيّات العلل والأسباب التي تكوّن وجود الإنسان من الكون العامّ.

وهذا معنى كون الدِّين فطريًا، أي أ نَّه مجموع أحكام وقوانين يرشد إليها وجود الإنسان بحسب التكوين. وإن شئت فقل: سنن يستدعيها الكون العام، فلو أقيمت أصلحت المجتمع وبلغت بالأفراد غايتها في الوجود وكمالها المطلوب، ولو تُركت وأبطلت أفسدت العالم الإنسانيّ وزاحمت الكون العامّ في نظامه.

<sup>(</sup>۱) نهج البلاغة: الكتاب ۵۱، والحكمة ۷۸، والخطبة ۱۸۳.



وأنّ هذه الأحكام والقوانين سواة كانت معامليّة اجتماعيّة تصلح بها حال المجتمع ويجمع بها شمله، أو عباديّة تبلغ بالإنسان غاية كماله من المعرفة والصلاح في مجتمع صالح، فإنّها جميعاً يجب أن يتلقّاها الإنسان من طريق نبوّة إلهيّة ووحي سماويّ لا غير.

وبهذه الأصول الماضية يتبيّن أنّ التكليف الإلهيّ يلازم الإنسان ما عاش في هذه النشأة الدنيويّة سواءً كان في نفسه ناقصاً لم يكمل وجوداً بعد أو كاملا علماً وعملا. أمّا لو كان كاملا فلأنّ معنى كماله أن يحصل له في جانبي العلم والعمل ملكاتٌ فاضلة يصدُر عنها من الأعمال المعامليّة ما يلاثم المجتمع ويصلحه ويتمكّن من كمال المعرفة وصدور الأعمال العباديّة الملائمة للمعرفة كما تقتضيه العناية الإلهيّة الهادية للإنسان إلى سعادته.

ومن المعلوم أنّ تجويز ارتفاع التكليف عن الإنسان الكامل ملازمٌ لتجويز تخلّفه عن الأحكام والقوانين. وهو فيما يرجع إلى المعاملات يوجب فساد المجتمع والعناية الإلهيّة تأباه. وفيما يرجع إلى العبادات يوجب تخلّف الملكات عن آثارها، فإنّ الأفعال مقدّمات مُعدّة لحصول الملكات ما لم تحصل، وإذا حصلت عادت تلك الأفعال آثاراً لها تصدر عنها صدوراً لا تخلّف فيه.

ومن هنا يظهر فساد ما ربّما يُتوهّم أنّ الغرض من التكليف تكميل الإنسان وإيصاله غاية وجوده، فإذا كمل لم يكن لبقاء التكليف معنى.

وجه الفساد: أنّ تخلّف الإنسان عن التكليف الإلهيّ، وإن كان كاملا في المعاملات يفسد المجتمع وفيه إبطال العناية الإلهيّة بالنوع، وفي العبادات يستلزم تخلّف الملكات عن آثارها، وهو غير جائز، ولو جاز لكان فيه إبطال الملكة وفيه أيضاً إبطال العناية. نعم، بين الإنسان الكامل وغيره فرقٌ في صدور الأفعال، وهو أنّ الكامل مصون عن المخالفة لمكان الملكة الراسخة بخلاف غير الكامل، والله المستعان (۱۰).

# اللهُ تفسأ إلَّا وُسفها ﴿ لا وُسفها

قال نعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ أَنَّهُ فَنْسًا إِلَّا وُسْفَهَأَ لَهَا مَا كُسَبَتْ وَمَلَيْهَا مَا ٱكْسَبَتْ ﴾(").

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٩٩/١٢.



قال رسولُ اللهِ 🎕 : رُفِعَ عن أُمَّتي الخَطَأُ والنِّسيانُ وما استُكرِمُوا عَلَيهِ.

وعنه 🏩 : رُفِعَ القَلَمُ عن ثلاثة: عن المجنونِ المَغلوبِ على عَقلِهِ حتّى يَبرَأ، وعنِ النائم حتّى يَستَيقظُ، وعنِ الصّبيّ حتّى يَحتَلِمُ.

وعنه 🎕 : لا يُعَذِّبُ اللهُ عَبداً على خَطأ ولا استِكراه أَبَداً ' ' .

وعنه على: رُفِعَ عن أُمتي تِسمَةً: الخَطَأَ، والنُسيانُ، وما أكرِهُوا علَيهِ، وما لا يَعلَمونَ، وما لا يُطيقونَ، وما اضطُرُّوا إلَيهِ، والحَسَدُ، والطُّيَرَةُ، والتَّفكُرُ في الوَسوَسَةِ في الخَلقِ ما لم يَنطِقْ بِشَقَةً<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: ما أُمِرَ العِبادُ إِلَّا بِدُونِ سَمَتِهِم، فُكلُّ شيء أُمِرَ الناسُ بأخذِهِ فهُم مُتَّسِعونَ لَهُ، وما لا يَتَّسِعونَ لَهُ فهُو مَوضوعٌ عَنهُم<sup>(٣</sup>).

وعنه ﷺ: ما كَلَّفَ اللهُ العِبادَ فوقَ ما يُعليقُونَ \_ فَذَكَرَ الفَرائضَ وقالَ: \_ إنّما كَلَفَهُم صيامَ شهر مِن السَّنَةِ وهُم يُطيقُونَ أكثَرَ مِن ذلكَ<sup>(1)</sup>.

# ه بين التذلل والتكلُّف

ثم ذكر ﷺ بعد مسألة التكليف ومقدوريته وفطرته، شرطاً لأداء هذه التكاليف وهو الإتيان بها بحالة التذلل والتمسكن لا التكلف.

# 卷 إقبال القلوب وإدبارها

قال رسول الله على: خُذوا مِنَ المِبادَةِ ما تُطيقونَ؛ فإنَّ اللهَ لا يَسامُ حتى تساموا(م).

الإمام الصادق ﷺ: لا تُكَرِّموا إلى أنفُسِكُمُ العِبادَةَ(٦).

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ١٠٣٠٧، ١٠٣٠٤، ١٠٣٢٤.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار: ٥/٣٠٣/٩.

<sup>(</sup>٣) التوحيد: ٦/٣٤٧.

<sup>(</sup>٤) التهذيب: ٤/١٥٤/٤.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٣٠١٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/٨٦/٢.



وقال ﷺ: إن للقلوب شهوة وإقبالاً وإدباراً فأتوها من قبل شهوتها وإقبالها، فإن القلب إذا أكره عمى(١).

وقال ﷺ: إذا أضرت النوافل بالفرائض فارفضوها(٢).

طبيعة الإنسان ومزاجه تختلف فقد يكون مزاجه في يوم هادئ وقد يتعكر في يوم آخر، وعند تعكر المزاج نتيجة عوامل داخلية كالمرض أو خارجية كالزعل والغم والتعب فإن همته تثقل ويصبح لا يعرف ما يحب وما يكره، وحتى إذا أحب شيئاً لا يستلز به، ومن هنا اهتم الإسلام بتنظيم العلاج المناسب لكل مشكلة، وأرشده الى ما فيه صلاحه ومن ذلك أن حلّر من أداء العبادة (الواجبة أم المستحبة) وهو في حالة إدبار القلب وضجره، كالذي يكون مريضاً أو نَعِساً ويذهب لدعاء كميل أو دعاء الجوشن الكبير، فإنه يصبح يفكر بالنوم أو الدواء أو ينظر كثيراً الى الوقت أو يقلب بصفحات الدعاء ليرى متى تنتهي، ويغفل عن المقصود الحقيقي والرباني للدعاء ألا وهو الخشوع والترجه، ومن هنا فعندما يكون الإنسان في هذه الحالة فعليه أن يترك العبادة الصعبة أو التي لا تناسب حاله فعندما يكو فيها أو عليه تأجيلها.

وفي المقابل حثّ الإسلام من خلال رويات أهل البيت المن على إستغلال إقبال القلوب وراحة البال وصحة المزاج، للتوجه الى أداء العبادات والإكثار منها ما دام قلبه ولبّه يطلب ذلك، وعندما يستطيع أن يدرك معنى العبادة وأهميتها فيُقبل عليها بكل جوارحه ثم يخشع قلبه لها، لأنه إذا خشعت الجوارح خشعت القلوب.

وقد لا ينطبق هذا الكلام على كل إنسان فالأمزجة مختلفة والظروف متفاوتة وكل إنسان أدرى بحاله ﴿ إِي الْإِمْنَانُ عَلَى نَشِيرة بَصِيرَةٌ ﴿ (٣٠).

## 🏶 المداومة على العبادة وإن قلّت

قال الإمام الصادق ﷺ: داوم على تخليص المفترضات والسنن فإنهما الأصل فمن أصابهما وأداهما بحقهما فقد أصاب الكل، فإن خير العبادات أقربها بالأمن،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: ١٨٨/٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: ٢/٢١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة القيامة، الآية: ١٤.

وأخلصها من الآفات وأدومها وإن قل، فإن سلم لك فرضك وسنتك فأنت أنت، واحذر أن تطأ بساط مليكك إلا بالذلة والافتقار، والخشية والتعظيم، وأخلص حركاتك من الرياء وسرك من القساوة، فإن النبي في قال: المصلي يناجي ربه فاستحي أن يطلع على سرك المالم بنجواك ومايخفي ضميرك وكن بحيث راك لما أراد منك، ودعاك إليه.

وكان السلف لا يزالون من وقت الفرض إلى وقت الفرض في إصلاح الفرضين جميعاً، وفي هذا الزمان للفضائل على الفرايض، كيف يكون بَدن بلا روح.

قال علي بن الحسين ﷺ: عجبت لطالب فضيلة تارك فريضة، وليس ذلك إلّا لحرمان معرفة الأمر، وتعظيمه، وترك رؤية مشيته بما أهلهم لأمره واختارهم لدراً.

وقال ﷺ: قليل مدوم عليه خير من كثير مملول منه(٢).

عن علي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حماد، عن الحلبي قال: قال أبو عبد الله عليه: إذا كان الرجل على عمل فليدم عليه سنة ثم يتحول عنه إن شاء إلى غيره، وذلك أن ليلة القدر يكون فيها في عامه ذلك ما شاء الله أن يكون (٣).

قال المجلسي: اثم يتحول عنه إن شاء إلى غيره من الطاعات لا أن يتركه بغير عوض ايكون، خبر أن وافيها، خبر ايكون، والضمير راجع إلى الليلة.

وقوله قما شاء الله أن يكون اسم قيكون وقوله قفي عامه متعلق بيكون أو حال عن الليلة والحاصل: أنه إذا داوم سنة يصادف ليلة القدر التي فيها ماشاء الله كونه من البركات والخيرات والمضاعفات، فيصير له هذا العمل مضاعفاً مقبولاً، ويحتمل أن يكون الكون بمعنى التقدير أو يقدر مضاف في ما شاء الله، فالمعنى: لما كان تقدير الأمور في ليلة القدر فإذا صادفها يصير سبباً لتقدير الأمور العظيمة له، وكون العمل في اليوم لا ينافي ذلك فإنه قد ورد أن يومها مثل الليلة في الفضل، وقيل: المستتر في تكون

 <sup>(</sup>١) البحار: ٢١٦/٧١ ح١٧، باب ٦٦ (الاقتصاد في العبادة والمداومة عليها)، ومصباح الشريعة: ١٩.

 <sup>(</sup>۲) نهج البلاغة: ۲۲۹/۲۱۳/۲ والبحار: ۲۱۷/۷۱ ح۲۲، باب ۲۱ (الاقتصاد في العبادة والمداومة عليها).

<sup>(</sup>٣) البحار: ٢١٩/٧١ ح٢٤، باب ٦٦ (الاقتصاد في العبادة والمداومة عليها)، والكافي: ٢/ ٨٢.



لليلة القدر، وضمير فيها للسنة، وفي عامة بتشديد الميم متعلق بتكون أو بقوله فيها، والمراد بالعامة المجموع، والمشار إليه بذلك مصدر فليدم فالمراد زمان الدوام، وماشاء الله بدل بعض للعامة.

والحاصل: أنه يكون فيه ليلة القدر سواء وقع أوله أو وسطه أو آخره، وما ذكرنا أظهر.

عن علي، عن أبيه، عن حماد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: أحب الأعمال إلى الله عزّ وجلّ ما داوم عليه العبد وإن قل(١).

قال المجلسي: يدل على أن العمل القليل الذي يداوم عليه، خير من عمل كثير يفارقه ويتركه، كما قال أمير المؤمنين ﷺ: قليل من عمل مدوم عليه خير من عمل كثير مملول منه أي يمل منه.

عن أبي علي الاشعري، عن عيسى بن أيوب، عن علي بن مهزيار، عن فضالة بن أيوب، عن معاوية بن عمار، عن نجبة، عن أبي جعفر ﷺ قال: ما من شي أحب إلى الله عزّ وجلّ من عمل يداوم عليه وإن قلّ (٢٠).

بالإسناد المتقدم، عن فضالة، عن معاوية بن عمار، عن أبي عبد الله على قال: كان علي بن الحسين صلوات الله عليهما يقول: إني الأحب أن أداوم على العمل وإن قل(٢٠).



<sup>(</sup>١) البحار: ٢١٩/٧١ ح٢٥، باب ٦٦ (الاقتصاد في العبادة والمداومة عليها).

<sup>(</sup>٢) البحار: ٧١/ ٢٢٠ ح٢٦، باب ٦٦ (الاقتصاد في العبادة والمداومة عليها)، والكافي: ٢/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.



# حقوق الأئمة



## ١٥ \_ حق السلطان

قال ﷺ: وحق السلطان() أن تعلم أنك جُعلت له فتنة وأنه مبتلى فيك بما جعل الله عزّ وجلّ له عليك من السلطان، وأن عليك أن لا تتعرض لسخطه، فتُلقي بيديك إلى التهلكة، وتكون شريكاً له فيما يأتي إليك من سوء (وأن تخلص له في النصيحة وأن لا تماحكه() وقد بسطت يده عليك، فتكون سبب هلاك نفسك وهلاكه، وتذلل وتلطف لإعطائه من الرضى ما يكفه عنك ولا يضر بدينك، وتستعين عليه في ذلك بالله، ولا تعازه ولا تعانده فإنك إن فعلت ذلك عققته وعققت نفسك، فعرضتها لمكروهه، وعرضته للهلكة فيك، وكنت خليقاً أن تكون مُعيناً له على نفسك وشريكاً له فيما أتى إلك ولا قوة إلا بالله تعالى)().

السلطان هو الخليفة وقد يكون مؤمناً وملتزماً بتعاليم الإسلام وقد يكون غير مؤمن ولكنه يحكم بالعدل وقد يكون مؤمناً ولا يحكم بالعدل دائماً.

وفي كل الحالات هناك حذر في كيفية تعامل الرعية مع السلطان لكي لا يؤدي إلى ظلمهم وحرمانهم من حقوقهم أو الضرر بدينهم. وغالباً ما تكون هذه الأمور ناتجة عن السلطان الظالم والجاثر أو عن أعوانه.

أما السلطان العادل فهو ظل الله في الأرض ولا يأتي منه إلا العدل والخير والرقى.

<sup>(</sup>١) في نسخة: سائسك بالسلطان. (٢) أي لا تخاصمه.

<sup>(</sup>٣) أي لا تعارضه في العزة.

<sup>(</sup>٤) من نسخة أخرى.



وفي كلام أمير المؤمنين عليه الكثير من المواحظ والحكم حول الرعبة والولي نذكر نموذجاً منه وهو ما قاله عليه في عهده لمالك الأشتر: ...ولكل على الوالي حق بقدر ما يصلحه، وليس يخرج الوالي من حقيقة ما ألزمه الله من ذلك إلا بالاهتمام والاستعانة بالله، وتوطين نفسه على لزوم الحق، والصبر عليه فيما خف عليه أو ثقل فول من جنودك أتصحهم في نفسك لله ولرسوله ولإمامك، وأنقاهم جيباً، وأفضلهم حلماً، ممن يبطئ عن الغضب، ويستريح إلى العلر، ويرأف بالضعفاء وينبو على الاقوياء، وممن لا يثيره المنف، ولا يقعد به الضعف، ثم الصق بذوي المرومات والأحساب، وأهل البيوتات الصالحة، والسوابق الحسنة، ثم أهل النجدة والشجاعة، والسخاء والسماحة، فإنهم جماع من الكرم، وشعب من العرف.

ثم تفقد من أمورهم ما يتفقد الوالدان من ولدهما، ولا يتفاقمن في نفسك شيء قويتهم به، ولا تحقّرن لطفأ تعاهدتهم به وإن قل، فإنه داعيه لهم إلى بذل النصيحة لك، وحسن الظن بك، ولا تدع تفقد لطيف أمورهم اتكالاً على جسيمها، فإن للبسير من لطفك موضعاً ينتفعون به، وللجسيم موقعاً لا يستفنون عنه، وليكن آثر رؤوس جندك عندك من واساهم في معونته، وأفضل عليهم من جدته، بما يسعهم ويسع من وراءهم من خلوف أهليهم، حتى يكون همهم هماً واحداً في جهاد العدو، فإن عطفك عليهم يعطف قلوبهم عليك.

وإن أفضل قره عين الولاة استقامة المعدل في البلاد، وظهور مودة الرعية وإنه لا تظهر مودتهم إلا بسلامة صدورهم، ولا تصح نصيحتهم ألا بحيطتهم على ولاه الأمور، وقلة استثقال دولهم، وترك استبطاء انقطاع مدتهم، فافسح في آمالهم، وواصل في حسن الثناء عليهم وتعديد ما أبلى ذوو البلاء منهم، فإن كثرة الذكر لحسن أفعالهم تهز الشجاع، وتحرض الناكل، إن شاء الله، ثم اعرف لكل امرئ منهم ما أبلي، ولا تضمن بلاء امرئ إلى غيره، ولا تقصرن به دون غايه بلائه، ولا يدعونك شرف امرئ إلى أن تعظم من بلائه ما كان صغيراً، ولا ضِعة امرئ إلى أن تستصغر من بلائه ما كان عظيماً، واردد إلى الله ورسوله ما يضلعك من الخطوب، ويشتبه عليك من الأمور، فقد قال الله وراحب إرشادهم ﴿ يَا يُنْ المَرْتُولُ وَالْيِهُمُ الْمَرْدُولُ وَالْيهُ المَرْتُولُ وَالْيهُ المَرْدُولُ وَالْيهُ المَدْدُ مِنْ اللهُ ورسوله ما يضلعك من الخطوب، ويشتبه عليك من الأمور، فقد قال الله تعالى لقوم أحب إرشادهم ﴿ يَا يُنْ المَرْدُ المَنْ اللهُ اللهُ اللهُ ورسوله ما يضلعك من الخطوب، ويشتبه عليك من الأمور، فقد قال الله تعالى لقوم أحب إرشادهم ﴿ يَا يُنْ المَرْدُ اللهُ اللهُ وَلِهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَهُ وَلَه

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٥٩.



﴿ فَإِن نَنْزَعُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴾ (١) فالرد إلى الله الأخذ بمحكم كتابه، والرد إلى الله الأخذ بمحكم كتابه، والرد إلى الرسول الأخذ بسته الجامعة غير المفرقة... (٢).

### ١٦ \_ حق المعلم

وقال ﷺ: وحق سائسك بالعلم التعظيم له، والتوقير لمجلسه، وحسن الاستماع إليه، والإقبال عليه، (والمعونة له على نفسك فيما لا غنى بك عنه من العلم، بأن تفرغ له عقلك، وتحضره فهمك، وتذكي له قلبك، وتجلي له بصرك بترك اللذات ونقض الشهوات)، وأن لا ترفع عليه صوتك، ولا تجيب أحداً يسأله عن شي حتى يكون هو الذي يجيب، ولا تحدث في مجلسه أحداً، ولا تغتاب عنده أحداً، وأن تدفع عنه إذا ذكر عندك بسوء، وأن تستر عيوبه وتظهر مناقبه، ولا تجالس له عدواً ولا تعادي له ولياً، (وأن تعلم أنك فيما ألقى رسوله إلى من لقبك من أهل الجهل فلزمك حسن التأدية عنه إليهم، ولا تخنه في تأدية رسالته، والقيام بها عنه إذا تقلدتها، فإذا فعلت ذلك شهد لك ملائكة الله بأنك قصدته، وتعلمت علمه لله جل اسمه لا للناس، ولا حول ولا قوة إلا بالله تعالى) "ا.

ثم ذكر على حقوق المعلمين على المتعلمين من أجل الوصول إلى علم الله تعالى وعبادته حق العبادة عن معرفة ويقين، إذ العلم ليس مقصوداً لذاته بل لشيء آخر هو ما ذكرنا.

وفي الروايات ما يوضح هذه الحقوق ويزيد عليها نذكر بعضها :

### 🎕 حقوق العلماء

الكليني، عن علي بن محمّد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن سليمان بن جعفر الجعفري، عمّن ذكره عن أبي عبد الله على قال: كان أمير المؤمنين على يقول: إنّ من حق العالم أن لا تكثر عليه السؤال ولا تأخذ بثوبه وإذا دخلت عليه وعند، قوم فسلّم عليهم جميعاً، وخصه بالتحية دونهم واجلس بين يديه ولا

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) انظر بحار الأنوار: ٢٤٤/٢.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



تجلس خلفه، ولا تغمز بعينك ولا تشر بيدك ولا تكثر من القول: قال فلان وقال فلان خلافاً لقوله، ولا تضجر بطول صحبته فإنّما مثل العالم مثل النخلة تنتظرها حتى يسقط عليك منها شيء، والعالم أعظم أجراً من الصائم القائم الغازي في سبيل الله (1).

الصدوق باسناده إلى حبد الله بن الحسن بن الحسن بن علي، عن أبيه، عن جده ﷺ، عن علي على الله قال: إنّ من حقّ العالم أن لاتكثر السؤال عليه ولا تسبقه في الجواب ولا تلتع عليه إذا أعرض، ولا تأخذه بثوبه إذا كسل ولا تشير إليه بيدك ولا تغزه بعينك ولا تسارة في مجلسه ولا تطلب عوراته، وأن لا تقول: قال فلان خلاف قوله، ولا تفشي له سراً ولا تغتاب عنده أحداً، وأن تحفظ له شاهداً وغائباً وأن تعم القوم بالسلام وتخصه بالتحية وتجلس بين يديه، وإن كانت له حاجة سبقت القوم إلى خدمته ولا تمل من طول صحبته فإنما هو مثل النخلة فانتظر متى تسقط عليك منها منفعة، والعالم بمنزلة الصائم المجاهد في سبيل الله وإذا مات العالم إنثلم في الإسلام ثلمة لا تند إلى يوم القيامة، وإنّ طالب العلم ليشيّهه سبعون ألفاً من مقربي السماء (٢).

المفيد رفعه عن حارث الأعور قال: سمعت أمير المؤمنين على يقول: من حق العالم أن لايكثر عليه السؤال ولا يعنت في الجواب ولا يلخ عليه إذا كسل ولا يؤخذ بثوبه إذا نهض ولا يشار إليه بيد في حاجة ولا يفشي له سرّ ولا يغتاب عنده أحد ويعظم كما حفظ أمر الله، ويجلس المتعلّم أمامه ولا يعرض من طول صحبته وإذا جاءه طالب علم وغيره فوجده في جماعة عمّهم بالسلام وخصه بالتحية وليحفظ شاهداً وغائباً وليعرف له حقه، فإنّ العالم أعظم أجراً من الصائم القائم المجاهد في سبيل الله، فإذا مات العالم ثلمة لايسدها إلّا خلف منه، وطالب العلم تستغفر له الملائكة ويدعو له من في السماء والأرض (٣).

الآمدي رفعه إلى أمير المؤمنين على أنه قال: إذا رأيت عالماً فكُنّ له خادماً (1). الآمدي رفعه إلى أمير المؤمنين على أنه قال: مَنْ وَقُرَ عالماً فقد وَقُر ربّه (0).

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٢/٥٠٤ - ١.

<sup>(</sup>۱) الكانى: ۱/۳۷ -۱.

<sup>(</sup>٣) الإرشاد: ١/ ٢٣٠.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ح٤٠٤٤.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ح٧٠٦٣.



وقال الإمامُ الصَّادقُ ﷺ: إذا كانَ يَومُ القِيامَةِ. . . قِيلَ للعابدِ: انطَلِقُ إلى الجَنَّةِ، وقيلَ للعالِم: قِفْ تَشْفَعْ لِلنَاسِ بِحُسنِ تَافِيبِكَ لَهُم (١).

وعزيزي القارئ كما ترى فإن الروايات تحتّ على احترام العالم وتقديره وملازمته وخدمته والمثول أمام يديه بدقة وعقل مفتوح وقلب سليم لكي يستفيد منه المتعلم بكل كلمة يقولها تذكره بالله تعالى أو ترشده إلى طريق الهدى وتبعده عن الهوى.

# النظر إلى العالم

محمّد بن محمّد الأشعث، عن موسى بن اسماعيل، عن أبيه، عن جده على عن آبائه ﷺعن على ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: النظر إلى وجه العالم عبادة (٢٠).

الطوسى بإسناده عن الصادق على، عن آبائه على قال: قال رسول الله 🎎: النظر إلى المعالم عبادة، والنظر إلى الإمام المقسط عبادة، والنظر إلى الوالدين برأفة ورحمة عبادة، والنظر إلى أخ تودُّه في الله تعالى عبادة (٣).

الراوندي بإسناده إلى رسول الله 🎕 أنّه قال: النظر في وجه العالم حبّاً له

ومعنى توصيف الروايات الشريفة بأن النظر لوجه العالم عبادة هو تشجيع المتعلم للمثول أمام العلماء للنهل من علوم آل محمد ﷺوكونه عبادة يستلزم الثواب لمجرد النظر حتى لو لم يتعلم منه، نعم مع الاستفادة يتضاعف الثواب.

## 🏶 أثر العلم على العمل

المفيد رفعه إلى أمير المؤمنين عليه أنّه قال: المتعبد على غير فقه كحمار الطاحونة يدور ولا يبرح، وركعتان من عالم خير من سبعين ركعة من جاهل، لأنَّ العالم تأتيه الفتنة فيخرج منها بعلمه وتأتى الجاهل فتنسفه نسفاً، وقليل العمل مع كثير العلم خير من كثير العمل مع قليل العلم والشك والشبهة<sup>(ه)</sup>.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٢٩٤/ ١١.

<sup>(</sup>٢) الجعفريات: ١٩٤. (٣) أمالي الطوسي: المجلس السادس عشر ح٢١/ ٤٥٤ الرقم ١٠١٥.

<sup>(</sup>٤) النوادر: ١١.

<sup>(</sup>٥) الاختصاص: ٢٤٥، ونقل عنه في بحار الأنوار: ١/ ٦٥ من طبع الكمباني و١٠٨/١ من طبع الحروفي.



### 🏶 صفة العلم وفضله

الصدوق، عن أبيه، عن سعد بن عيد الله، عن محمّد بن عيسى، عن يونس ابن عبد الرحمن، عن الحسن بن زياد العطار، عن سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نُباتة قال أمير المؤمنين ﷺ: تعلّموا العلم فإنّ تعلّمه حسنة ومدارسته تسبيح والبحث عنه جهاد وتعليمه من لا يعلمه صدقة، وهو عند الله لأهله قربة لأنّه معالم الحلال والحرام وسالك بطالبه سبيل الجنة وهو أنيس في الوحشة وصاحب في الوحدة وسلاح على الأعداء وزين الأخلاء يرفع الله به أقواماً يجعلهم في الخير أثمة يُقتدى بهم، تُرمَق أعمالهم وتُقتَبَس آثارهم وتَرفَب الملاتكة في خلتهم يمسحونهم بأجنحتهم في صلاتهم، منازل الملم حياة القلوب ونور الأبصار من العمى وقوة الأبدان من الضعف ينزل الله حامله منازل الأبرار ويمنحه مجالسة الأخيار في الدنيا والآخرة، بالعلم يُطاع الله ويُعبَد، والعلم أيمرَف الله ويُوحد وبالعلم تُوصَل الأرحام وبه يُعرَف الحلال والحرام، والعلم إلما المقل والعقل العقل والعقل الشقياء (١).

## ﴿ أَصِنَافَ النَّاسِ فِي العلمِ

الكليني، عن علي بن محمّد، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى جميعاً، عن ابن محبوب، عن أبي اسامة، عن هشام بن سالم، عن أبي حمزة، عن أبي إسحاق السبيعي، عمّن حدثه ممن يوثق به قال: سمعت أمير المؤمنين على يقول: إنّ الناس آلوا بعد رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم)إلى ثلاثة: آلوا إلى عالم على مدى من الله قد أغناه الله بما علم عن علم غيره، وجاهل مدّع للعلم لا علم له معجب بما عنده قد فتنته الدنيا وفتن غيره، ومتعلّم من عالم على سبيل هدى من الله ونحاة، ثمّ هلك من ادعى وخاب من افترى (7).

وعلى المؤمنين اختيار ما اختاره الله لهم من مجالسة العلماء بالله الذين يذكرونهم بالله تعالى وآياته ويرشدونهم إلى ما فيه مصلحة دنياهم ودينهم.

فإن الإنسان عدو ما يجهل، ومعناه عداوة كل شيء لمن لا يتعلم فكيف سيعيش

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق: المجلس التسعون ح١/٧١٣ ح٩٨٢.

<sup>(</sup>۲) الكاني: ١/٣٣ ح١.



في هذه الحياة الواسعة من دون سلاح العلم يتقوى به على مصاعبها ويحل به مشاكلها. وفقنا الله والمؤمنين الى سبيل الرشاد.

### ١٧ \_ حق المالك

قال ﷺ: فأما حق ساتسك بالملك (فنحو من سائسك بالسلطان إلا أن هذا يملك ما لا يملكه ذاك) (۱) ، فأن تطيعه ولا تعصيه إلا فيما يسخط الله عز وجلً ، فإنه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق، (تلزمك طاعته فيما دق وجلً منك إلا أن تخرجك من وجوب حق الله ، فإن حق الله يحول بينك وبين حقه وحقوق الخلق، فإذا قضيته رجعت إلى حقه فتشاغلت به ولا قوة إلا بالله تعالى) (٢) .

المالك يطلق على السيد الذي يملك العبد فإن للمالك حق على عبده يجب أن يؤديها إليه وأهمها الطاعة والاحترام والتقدير، نعم الطاعة مشروط له بعدم تعارضها مع طاعة الله تعالى، كما لو أمره بترك الصوم في شهر رمضان فإن طاعته تسقط وتقدم طاعة الله تعالى.

وسوف يأتى بعد ذكر حقوق المالك حق المنعم بالولاء.

وكذلك المالك يطلق على رب العمل فإن العامل الذي يؤجر نفسه لمدة يوم أو شهر أو سنة عند صاحب العمل والمالك يجب عليه أن يؤدي العمل المستأجر فيه على أكمل وجه وكما هو متفق عليه بينهما ومع عدم الاتفاق يؤخذ بقول العرف، فهذه الأمور حقوق يجب على الإنسان أن يؤديها لمالكه.



<sup>(</sup>١) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٢) من نسخة أخرى.





# مقوق الرعية



## ١٨ \_ حق الرعية

قال ﷺ: (فأما حقوق (١) رعيتك بالسلطان فأن تعلم أنك إنما استرعيتهم بفضل قوتك عليهم (١)، فإنه إنما أحلّهم محل الرعية لك ضعفهم وذلّهم، فما أولى من كفاكة ضعفه وذله - حتى صيّره لك رعية وصيّر حكمك عليه نافذاً، لا يمتنع منك بعزة ولا قوة ولا يستنصر فيما تعاظمه منك إلا بالله تعالى - بالرحمة والحياطة والأناة) فيجب أن تعدل فيهم وتكون لهم كالوالد الرحيم، وتغفر لهم جهلهم، ولا تعاجلهم بالعقوية (وما أولاك إذا عرفت ما أعطاك الله من فضل هذه العزة والقوة التي قهرت بها أن تكون لله شاكراً) وتشكر الله عزّ وجل على ما آتاك من القوة عليهم (ومن شكر الله أعطاه فيما أنعم عليه، ولا قوة إلا بالله تعالى) (١).

الرعية هي الأمة التي تولى عليه السلطان أو الخليفة أو الوالي، وكما ذكر عليه حقوق الرعية وما يجب حقوق الرعية وما يجب على الرعية أداؤه تجاهه، قام بذكر حقوق الرعية وما يجب على الوالى والخليفة أداؤه تجاهها.

وأهم هذه الحقوق أو الصفات التي ينبغي أن يتصف بها الوالي:

١ ـ العدالة: فيجب أن يعدل الوالي في حكمه للرعية فالعدل أساس الحكم.

<sup>(</sup>١) في النسخة الأولى: حق.

<sup>(</sup>٢) في النسخة الأولى: أنهم صاروا رعيتك لضعفهم وقوتك.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



# 🏶 قيمةُ العَدلِ

وقال الإمامُ عليُّ ﷺ: العَدَلُ أساسٌ بِه قِوامُ العالَمِ (١٠).

وعنه ﷺ: العَدلُ أقوى أساس.

وعنه ﷺ: إنَّ العَدلَ مِيزانُ اللهِ سُبحانَهُ الَّذي وَضَعَهُ في الخَلقِ، ونَصَبَهُ لِاقامَةِ الحَقَّ، فلا تُخالِفَهُ في مِيزانِهِ، ولا تُعارِضُهُ في سُلطانِهِ.

وعنه ﷺ: جَعَلَ اللهُ سُبحانَهُ العَدلَ قِواماً

لِلأَنَامِ، وتَنزيهاً مِنَ المَظَالِمِ والآثامِ، وتَسنِيَةً لِلإسلامِ.

وعنه ﷺ: العَدلُ قِوامُ الرَّعِيَّةِ وجَمالُ الوُلاةِ (٢٠).

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ: العَدلُ أحلى مِنَ الماءِ يُصبِبُهُ الظُّمآنُ.

وعنه ﷺ: العَدلُ أحلى مِنَ الشَّهدِ، وأليَنُ مِنَ الزَّبدِ، وأطيَبُ ريحاً مِنَ المِسكِ<sup>(٢)</sup>.

وقال الإمامُ عليٌّ ﷺ: العَدلُ مَأْلُوفٌ، والْهَوى عَسوفٌ (١٠).

وقالت فاطمةُ الزَّهراءُ ﷺ: فَرَضَ... العَدلَ تَسكيناً لِلقُلوبِ (٥٠).

٢ ـ أن يكون كالوالد للرعية: فيعاملهم كما يعامل أولاده بالرحمة والعطف ورعاية مصالحهم والتفكير بمستقبلهم من تعليمهم وتأمين مستقبلهم الاجتماعي والسياسي والاقتصادي، وقد أشار رسول الله الله إلى ذلك بقوله: ايا علي أنا وأنت أبوا هذه الأمته (٦).

٣ ـ الغفران لهم عند الجهل: والمراد أن يفرق بين الجاهل والعالم المتعمد عند

<sup>(</sup>١) مطالب السؤول: ٦١.

<sup>(</sup>٢) فرر الحكم: ٩٨٦، ٣٤٦٤، ٢٧٨٩، ١٩٥٤.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١١/١٤٦/٢ وص١٤٧/ ١٥.

<sup>(</sup>٤) مطالب السؤول: ٥٦.

<sup>(</sup>۵) علل الشرائع: ۲۲۸۸٪.

<sup>(</sup>٦) أمالي الصدوق: ٤١١ المجلس ٥٣.



مخالفة الرعية للقوانين والنظام والأحكام فيعفو عن الجاهل الضعيف ويرحمه.

 ٤ - عدم تعجيل العقوية: والمراد بها إما تأجيلها رحمة لهم وإما إلغاؤها وإعطاء المذنب فرصة أخرى.

الشكر ش: أي أن يتوجه الوالي إلى الله بالحمد والشكر له على نعمة الولاية والعدل في الرعية لكي تدوم.

قال الإمام الصادق 總: يا سفيان إذا أنعم الله عليك بنعمة وأحببت دوامها والزيادة من الله عز وجل فأكثر حمد الله عليها فقد قال الله عز وجل: ﴿ لَهُن شَكَرْتُمُ لَا لَإِيدَدُكُمُ ۗ ﴿ لَهُن شَكَرُتُمُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

يا سفيان إذا استبطأت الرزق فأكثر من الاستغفار فإن الله عز وجل يقول: ﴿ نَقُلْتُ اَسْتَغْوِرُهَا رَئِيكُمْ إِنْكُ كَانَ خَفَالاً ۞ يُرسِلِ السَّنَاةَ عَلِّكُمْ مِدْرَالاً ۞ وَيُشْدِدَكُمْ بِأَمَوْلِ وَنَبِينَ وَبَحْسَلُ لَكُمْ جَنْسُونَ وَنَجْسَلُ لَكُوْ أَتَبْوُلُ﴾ (٢٠ .

يا سفيان إذا نزلت بك بلية أو شدة من الشيطان أو غيره وأحببت أن يكشفها الله عنك فقل: لا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم فإنها مفتاح الفرج وهي كنز من كنوز الجنة (<sup>77</sup>).

# ﴿ الحَثُّ على الشُّكرِ لله تعالى

قال تعالى: ﴿ فَالْأَلُونِ ٱذْكُرْتُمْ زَامْحُكُوا لِى وَلَا تَكْفُرُونِ ۞ ﴿ ''.

سورة إبراهيم، الآية: ٧.
 سورة نوح، الآيات: ١٠ ـ ١٢.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب: ٣/٣٧٣، شعب الإيمان: ٤/١٠٨، ح٤٤٤٦، العقد الفريد: ٣/١٧٥.

 <sup>(</sup>٤) سورة البقرة، الآية: ١٥٢.

<sup>(</sup>٥) الصحيفة السجادية: ٢٠ الدعاء ١.



وقال الإمامُ عليٌّ عِينهُ: الشُّكرُ زِينَةُ الغِني، والصَّبرُ زِينَةُ البَلوى(١٠).

وعنه ﷺ: الشُّكرُ عِصمَةٌ مِن الفِتنَةِ(٢).

وعنه ﷺ: شُكرُ النَّعمَةِ أمانٌ من حُلُولِ النَّقِمَةِ (٣٠).

وقال الإمامُ الصّادقُ ﷺ - لَمّا سُنلَ عن أكرَمِ الخَلقِ عَلَى اللهِ -: مَن إذا أُعطِيّ شَكَرَ، وإذا ابتُلِيّ صَبَرَ<sup>(2)</sup>.

# ه وجوبُ شُكرِ المُنعِم

وقال الإمامُ عليَّ عَجِيَّهُ : لَو لَم يَتُواعَدِ اللهُ عِبادَهُ على مَعصِيَتِهِ، لَكانَ الـواجِبَ أَلَا يُعصى شُكراً لِنِعَبِهِ<sup>(٥)</sup>.

وعنه عِينه : لَو لَم يَتَوَعَّدِ اللهُ على مَعصِيَتِهِ، لَكانَ يَجِبُ أَلَّا يُعصى شُكراً لِيَعَمِهِ (١٠).

وعنه ﷺ: أقَلُّ ما يَجِبُ لِلمُنعِم أن لا يُعصى بِنِعمَتِهِ(٧).

وعنه ﷺ: أقَلُّ ما يَلزَمُكُم للهِ ألَّا تُستَعِينُوا بِنِعَمِهِ على مَعاصِيهِ (^).

وعنه ﷺ: أوَّلُ ما يَجِبُ عَلَيْكُم للهِ سبحانَهُ، شُكرُ أيادِيهِ وابتِغاءُ مَراضِيهِ (١٠).

وقال الإمامُ الصّادقُ عِيدٍ: في كُلِّ نَفَس مِن أَنفاسِكَ شُكرٌ لازِمٌ لكَ، بَل أَلفٌ وَاكتُو ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) البحار: ۸۲/۵۳/۷۸.

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ١/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ٥٦٦٦.

<sup>(</sup>٤) التمحيص: ٦٨/٦٨.

<sup>(</sup>ه) البحار: ٧٩/ ٢٩/ ٢٩. ومن هنا أخذ القائل ـ وقبل إنّها الأمير المؤمنين على -: هـبر البحث لم تأتينا رسلُه وجماحه النساد لم تُمضرَم البس من الواجبر المُستحنَّ حياء الجباد من المُمنجم؟!

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة: الحكمة ٢٩٠.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٣٢٦٨.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة: الحكمة ٣٣٠.

<sup>(</sup>٩) غرر الحكم: ٣٣٢٩.

<sup>(</sup>۱۰) البحار: ۷۱/۲۵/۷۷.



وعنه ﷺ: ما مِن عَبد إلّا وللهِ علَيهِ حُجّةٌ، إمّا في ذَنب اقتَرَفَهُ، وإمّا في نِعمَة قَصّرَ عن شُكرها(١٠).

وقال الإمامُ عليٌّ ﷺ: إنَّ قَوماً عَبَدُوهُ [أي اللهَ] شُكراً، فتِلكَ عِبادَةُ الأحرارِ(``.

#### 🏶 تقسيم الرعية

قال أمير المؤمنين عليه في عهده لمالك الأشتر: واعلم أن الرعية طبقات لا يصلع بعضها إلا ببعض، ولا غنى ببعضها عن بعض، فمنها جنود الله، ومنها كتاب العامة والخاصة، ومنها قضاة العدل، ومنها عمال الإنصاف والرقق، ومنها أهل الجزية والخراج من أهل الذمة ومسلمة الناس، ومنها التجار وأهل الصناعات، ومنها الطبقة السفلى من ذوي الحاجة والمسكنة وكل قد سمي الله له سهمه، ووضع على حده فريضة في وسلم عهداً منه عنلنا محفوظاً.

فالجنود، بإذن الله، حصون الرعية، وزين الولاة، وعزّ الدين، وسبل الأمن، وليس تقوم الرعية إلا بهم، ثم لا قوام للجنود إلا بما يخرج الله لهم من الخراج الذي يقوون به على جهاد عدوهم، ويعتمدون عليه فيما يصلحهم، ويكون من وراء حاجتهم، ثم لا قوام لهذين الصنفين إلا بالصنف الثالث من القضاة والعمال والكتاب، لما يحكمون من المعاقد، ويجمعون من المنافع، ويؤتمنون عليه من خواص الأمور وعوامها، ولا قوام لهم جميعاً إلا بالتجار وذوي الصناعات، فيما يجتمعون عليه من مرافقهم، ويقيمونه من أسواقهم، ويكفونهم من الترفق بأيديهم ما لا يبلغه رفق غيرهم، ثم الطبقة السفلى من أهل الحاجة والمسكنة الذين يحق رفدهم ومعونتهم وفي الله لكل سعة (٢).

<sup>(</sup>۱) أمالي الطوسيّ: ۲۱۱/۳۹۳.

<sup>(</sup>٢) البحار: ۱۸/۱۹/۷۸.

<sup>(</sup>٣) انظر نهج البلاغة: ٣/ ٩١ العهد ٥٣.



#### ١٩ \_ حق المتعلم

قال ﷺ: وأما حق رعيتك بالعلم فأن تعلم أن الله عزّ وجلّ إنما جعلك<sup>(۱)</sup> قيماً لهم فيما آتاك من العلم وفتح لك من خزائنه (۱) فإن أحسنت في تعليم الناس (فيما ولاك الله من ذلك)، ولم تخرق بهم، ولم تضجر عليهم، (وقمت به لهم مقام الخازن الشفيق الناصح لمولاه في عبيده الصابر المحتسب، الذي إذا رأى ذا حاجة أخرج له من الأموال التي في يديه راشداً وكنت لذلك آملاً معتقداً، وإلا كنت له خائناً ولخلقه (ظالماً ولسلبه وغيره متعرضاً) (۱)؛ زادك الله من فضله، وإن أنت منعت الناس علمك أو خرقت بهم عند طلبهم العلم منك؛ كان حقاً على الله عزّ وجلّ أن يسلبك العلم وبهاه ويسقط من القلوب محلك.

على الإنسان المتصدي للأمور العامة والقادر على تعليم الناس أن يضع برنامجاً دقيقاً لتعليم الناس أحكام دينهم ودنياهم مما يحتاجون إليه. وعليه أن يحسن تعليم رعيته ويصبر عليهم ولا يضجر منهم بل يشفق عليهم قربة لله تعالى وأجره على الله سبحانه فهو المقصد والمنجي ومنه الثواب، وقد حتّ الإسلام على التعليم وأعطى ثواباً كبيراً لهم ولمن يقوم بهذه المهمة وإليك باقة من روايات الأثمة الأطهار على عن ذلك:

## 🏶 الغفران لطالب العلم

ابن عساكر قال: أُخْبَرَنا أبو محمد السّلمي، نا عبد العزيز التميمي، أنا تمام بن محمد، نا أبو الحارث أحمد بن محمد بن أبي الخطّاب اللّيثي، نا إسحاق بن إبراهيم يمرف بجَيش الفرغاني، نا عبد الرَّحْمن بن محمد بن سلام، نا إسماعيل بن يحيى بن عبد الله - أبو علي التيمي - نا مطر ابن خليفة، عن أبي الطُّفَيل عن علي قال: قال رسول الله على : مما انتعل أحدٌ قطُّ ولا خَصَف ولا لبسَ ثوياً ليغدو في طلب علم يتملّمه إلا ففرَ الله له حيث يخطو حَبَة باب بيته (٤٠).

<sup>(</sup>١) في نسخة: قد جعلك.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: وولاك من خزانة الحكمة.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق: ٨/١٢٦، ركنز العمال: ١/٢٩٣٩٢.



#### 🕸 علماء آل محمد وثواب تعليمهم الشيعة

في تفسير الإمام العسكري على: قال عليّ بن أبي طالب على: من كان من شيعتنا، عالماً بشريعتنا، وأخرج ضعفاء شيعتنا من ظلمة جهلهم إلى نور العلم الذي حبوناه به، جاء يوم القيامة وعلى رأسه تاج من نور يضيء لأهل جميع تلك المرصات، وحلة لا يقوم لأقل سلك منها الدنيا بحذافيرها.

ثم ينادي مناد من عند الله: يا عباد الله، هذا عالم من تلامذة بعض آل محمد لله فَمَن أخرجه من حيرة ظلمة هذه ألا فمن أخرجه من حيرة ظلمة هذه العرصات إلى ذروة الجنان، فيخرج كل من كان علمه في الدنيا خيراً، أو فتح عن قلبه من الجهل، أو أوضح له عن شبهة.

قال ﴿ وحضرت امرأة عند الصديقة فاطمة الزهراء، فقالت لها: إن لي والدة ضعيفة وقد لبس عليها في أمر صلاتها شيء، وقد بعثنني إليكِ أسألك فأجابتها فاطمة ﷺ عن ذلك فئنّت فأجابتها ثمّ ثلثت فأجابتها إلى أن عشّرت فأجابت ثمّ خجلت من الكثرة فقالت: لا أشق عليك يا بنت رسول الله.

قالت فاطمة ﷺ: هاتي، وسلي عما بدا لك أرأيت من اكترى يوماً يصعد إلى سطح بحمل ثقيل، وكراؤه مائة ألف دينار أيثقل عليه؟

فقلت: لا.

فقالت: إكتريت أنا لكل مسألة بأكثر من مل ما بين الثرى إلى العرش لؤلؤاً، فأحرى أن لا يثقل عليّ. سمعت أبي في يقول: إن علماء شيعتنا يحشرون فيخلع عليهم من خلع الكرامات على قدر كثرة علومهم، وجدّهم في إرشاد عباد الله، حتّى يخلع على الواحد منهم ألف ألف حلّة من نور.

ثمّ ينادي منادي ربنا عزّ وجلّ: أيها الكافلون لأيتام آل محمد، الناعشون لهم عند انقطاعهم عن آبائهم، الذين هم أئمتهم، هؤلاء تلامذتكم، والأيتام الذين كفلتموهم، ونعشتموهم فاخلعوا عليهم خلع العلوم في الدنيا فيخلعون على كل واحد من أولئك الأيتام على قدر ما أخذوا عنهم من العلوم، حتّى إن فيهم \_ يعني في الأيتام \_ لمن يخلع عليه مائة الف خلعة وكذلك يخلع هؤلاء الأيتام على من تعلم منهم.



ثمّ إن الله تعالى يقول أعيدوا على هؤلاء العلماء الكافلين للأيتام، حتى يتمّوا لهم خلعهم، ويضعفوها فيتمّم لهم ما كان لهم قبل أن يخلعوا عليهم ويضاعف لهم، وكذلك من مرتبتهم، ممن يخلع عليه على مرتبتهم.

وقالت فاطمة على الله إن سلكة من تلك الخلع لأفضل ممّا طلعت عليه الشمس ألف ألف مرة، وأفضل، فإنّه مشوب بالتنقص والكدر(١٠).

ما أجمل هذا الحديث وبيانه، وكيف لا وقائله بنت خير البشر الصديقة الطاهرة فاطمة الزهراء عليها صلوات الله تعالى.

انظر أيها العالم إلى ثواب تعليمك شيعة علي على وفاطمة على وأيتامهما، أنظر إلى تكريم الله تعالى لك وخلعه عليك من حلل البهاء في الجنة.

جعلنا الله منهم بحرمة فاطمة وأبيها وبعلها وبنيها والسر المستودع فيها صلوات الله عليهم أجمعين.

# 🏶 النهي عن كتمان العلم

البرقي، عن أبيه، عن عبد الله بن المغيرة، ومحمّد بن سنان، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبد الله عليه عن آبائه عليه قال: قال عليه: إنّ العالم الكاتم علمه يبعث أنتن أهل القيامة ربحاً تلعنه كل دابّة حتى دواب الأرض الصغار (٢٠).

الطوسي بإسناده إلى أخي دعبل عن الرضا على عن آبائه على عن أمير المؤمنين على قال: قال رسول الله على: لاخير في علم إلّا لمستمع واع وعالم ناطق<sup>(٣)</sup>.

## 🏶 بذل العلم

الكليني، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن

<sup>(</sup>١) مكيال المكارم: ٢/٢٦٦، وتفسير الإمام: ١١٤ الطبعة القديمة.

 <sup>(</sup>۲) المحاسن: ۲۳۱ -۱۷۷، ونقل عنه في بحار الأنوار: ۸۷/۱ من طبع الكمبائي و۲/۷۲ من طبع الحروفي.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي: المجلس التالث عشر ح٢٩/٤٢ الرقم ٧٩١.



اسماعيل بن بزيع، عن منصور بن حازم، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبد الله عليه قال: قرأت في كتاب علي عليه: إنّ الله لم يأخذ على الجهال عهداً بطلب العلم حتى أخذ على العلماء عهداً ببذل العلم للجهال لأنّ العلم كان قبل الجهل(١٠).

إنّ كتمان العلم من قبل العلماء أو المتعلمين وعدم بذله لمحتاجيه من الناس خيانة لنفس العلم الذي تعلمه الإنسان، إذ صحيح أن العلم نور وسلاح يحمي الإنسان ويعطيه قيمة اجتماعية، إلا أن الثواب عليه عند الله تعالى وعدم معاقبته للعالم مشروط ببذل العلم الذي يزكر ويكثر على الإنفاق.

إنّ عبادة كثير من الناس وعدم وقوعهم في المعاصي والمخاطر وأكل الحرام والقتل والسرقة وما شابه كله متوقف على بذل العالم لعلمه وتعليمه للناس أحكام دينهم ودنياهم لكي يتقربوا إلى الله تعالى، فكل من يُحرم الناس هذه النعمة يمنعهم من التقرب إلى الله تعالى ويقربهم إلى الشيطان، وهل يحب أحد أن يقل المقربون لله ويكثر أتباع الشيطان؟

#### ٢٠ \_ حق الزوجة

قال ﷺ: وأما حق الزوجة (٢) فأن تعلم أن الله عزّ وجلّ جعلها لك سكنا (ومستراحاً) وأنساً (وواقية) فتعلم أن ذلك نعمة من الله عليك فتكرمها وترفق بها (وكذلك كل واحد منكما يجب أن يحمد الله على صاحبه، ووجب أن يحسن صحبة نعمة الله ويكرمها ويرفق بها، وإن كان حقك عليها أغلظ وطاعتك لها ألزم (٢) فيما أحببت وكرهت ما لم تكن معصية، فإن لها حق الرحمة والمؤانسة) (٤)، لأنها أسيرك وتطعمها وتكسوها وإذا جهلت عفوت عنها (وموضع السكون إليها قضاء اللذة التي لا بد من قضائها وذلك عظيم، ولا قوة إلا بالله تعالى) (٥).

<sup>(</sup>١) الكاني: ١/١٤ ح١.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: رعيتك بملك النكاح.

<sup>(</sup>٣) في النسخة الأولى: أوجب.

<sup>(</sup>٤) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٥) من نسخة أخرى.



اهتم الإسلام كثيراً بالحياة الزوجية واعتبر الزواج إكمالاً لنصف الدين<sup>(١)</sup>، لما فيه من أثر على الحياة البشرية وصنع الأمم ورقيها قال تعالى: ﴿ وَمَنْ مَايَنَتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُرْ مِنْ أَنْفُيكُمُ أَزْفَتُهَا لِتَسْكُنُولُ إِلَيْهَا وَيَحْمَلُ بَيْنَكُمُ مَّوْدَةً وَرَهْمَةً إِنَّ فِي وَلِكَ لَآئِيتِ لِلْقَرِيرِ تَنْفُكُونُهُ (١).

تَفَكُرُونَهُ (١).

وقد توّج الله هذا الزواج المثالي بأن رسم له القانون الذي يجب أن يتحاكم إليه الزوجان، جعل عرّت آلاؤه المودّة والرحمة دستوراً إلهياً يمشي عليه الزوجان ويطبّقونه في كلّ مفاصل حياتهما، بعيداً عن الغضب الشيطاني والعصبية والتنافر والتناحر.

وسوف نتعرض لأهم الحقوق الزوجية باختصار:

#### 🏶 بعض حقوق الزوجة

عن شهاب بن عبد ربه قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: ما حقّ المرأة على زوجها؟

قال: يسدّ جوعتها ويستر عورتها ولا يقبح لها وجهاً فإذا فعل ذلك فقد والله أدّى حقها.

قلت: فالدهن؟

قال: غبا يوم ويوم لا.

قلت: فاللحم؟

قال: في كلِّ ثلاثة فيكون في الشهر عشر مرَّات لا أكثر من ذلك.

قلت: فالصبغ؟

قال: والصبغ في كلّ ستة أشهر ويكسوها في كلّ سنة أربعة أثواب ثوبين للشتاء وثوبين للصيف، ولا ينبغي أن يفقر بيته من ثلاثة أشياء: دهن الرأس والخلّ والزيت ويقوتهن بالمد، فإنّي أقوت به نفسي وعيالي، وليقدر لكلّ إنسان منهم قوته فإن شاء أكله وإن شاء وهبه وإن شاء تصدّق به، ولا تكون فاكهة عامّة إلّا أطعم عياله منها، ولا يدع

<sup>(</sup>١) قال رسول الله 🏩: من تزوج فقد أحرز نصف دينه، انظر الجواهر: ١٣/٢٩.

<sup>(</sup>٢) صورة الروم، الآية: ٢١.



أن يكون للعبد عندهم فضل في الطعام أن يستي من ذلك شيئاً لا يسني لهم في سائر الآيام(۱).

وقال رسول الله عنه: ما زال جبرئيل يوصيني بالمرأة حتى ظننت أنّه لا ينبغي طلاقها إلّا من فاحشة مبيّنة.

وقال الإمام زين العابدين ﷺ: وأمّا حتّى الزوجة فأن تعلم أنّ الله عزّوجلّ جعلها لك سكناً وأنساً فتعلم أنّ ذلك نعمة من الله عليك فتكرمها وترفق بها، وإن كان حقّك عليها أوجب فإنّ لها عليك أن ترحمها.

وعن الإمام الصادق ﷺ: إنّ المرء يحتاج في منزله وهياله إلى ثلاث خلال يتكلّفها وإن لم يكن في طبعه ذلك: معاشرة جميلة، وسعة بتقدير، وغيرة بتحضن.

وعن رسول الله 🏖: قول الرجل للمرأة إنَّى أحبَّك لا يذهب من قلبها أبداً.

وعن إسحاق بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: ما حقّ المرأة على زوجها الذي إذا فعله كان محسناً؟

قال: يشبعها ويكسوها، وإن جهلت ففر لها.

وعن الحسن بن جهم قال: رأيت أبا الحسن [الكاظم ﷺ] اختضب، فقلت:

فقال: نعم، إنّ التهيئة ممّا يزيد في هفّة النساء، ولقد ترك النساء العفّة بترك أزواجهنّ التهيئة، ثمّ قال: أيسرّك أن تراها هلى ما تراك هليه إذا كنت هلى غير تهيئة؟ قلت: لا، قال: فهو ذاك.

وقال الإمام الصادق الله : لا غنى بالزوج عن ثلاثة أشياء فيما بينه وبين زوجته وهي الموافقة ليجتلب بها موافقتها ومحبّتها وهواها، وحسن خلقه ممها، واستعماله استمالة قلبها بالهيئة الحسنة في عينها، وتوسعته عليها (٢٠).

<sup>(</sup>١) الكاني: ٥/١١٥ ح٥.

<sup>(</sup>٢) راجع لذلك ميزان الحكمة: ٢/ ١١٨٥، والبحار: ٧٨/ ٢٣٧ و٢٥٣/١٠٣ والكافي: ٥/٩٦٥.



# 🏶 بعض حقوق الزوج

وللزوج حقوق أيضاً يجب على الزوجة أداؤها منها ما روي عن أبي جعفر على قال: جاءت امرأة إلى النبي في نقالت: يارسول الله ما حقّ الزوج على المرأة؟ فقال لها: أن تطيعه ولا تعصيه ولا تتصدّق من بيته إلّا بإذنه ولا تصوم تطرّعاً إلّا بإذنه، ولا تمنعه نفسها وإن كانت على ظهر قتب<sup>(۱)</sup>، ولا تخرج من بيتها إلّا بإذنه وإن خرجت من بيتها بغير إذنه لعنتها ملائكة السماء وملائكة الأرض وملائكة الغضب وملائكة الرحمة حتى ترجع إلى بيتها.

فقالت: يا رسول الله من أعظم الناس حقّاً على الرجل؟ قال: والده، فقالت: يارسول الله من أعظم الناس حقّاً على المرأة؟ قال: زوجها، قالت: فمالي عليه من المحقّ مثل ما له عليّ؟ قال: لا، ولا من كلّ ماثة واحدة، قال: فقالت: والذي بعثك بالحقّ نبيّاً لا يملك رقبتي رجل أبداً.

وعن سعد بن أبي عمرو الجلّاب قال: قال أبو عبد الله ﷺ: أيما امرأة باتت وزوجها عليها ساخط في حتى لم تقبل منها صلاة حتى يرضى عنها، وأيما امرأة تطيّبت لغير زوجها لم تقبل منها صلاة حتى تغتسل من طبيها كفسلها من جنابتها<sup>(۲)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: أعظم الناس حقّاً على المرأة زوجها وأعظم الناس حقّاً على الرجل أُمّه.

وقال الإمام الباقر على: لا شفيع للمرأة أنجع هند ربّها من رضا زوجها، ولمّا ماتت فاطمة على الله عن ابنة نبيّك، ماتت فاطمة على الله عن ابنة نبيّك، اللّهم إنّها قد أوحشت فآنسها.

وقال رسول الله على: ويل لامرأة أغضبت زوجها، وطوبى لامرأة رضي عنها زوجها.

وقال قيس بن سعد: أتيت الحيرة فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم، فقلت: رسول

<sup>(</sup>۱) ظهر بعير.

<sup>(</sup>۲) راجع لذلك الكافئ: ٥/٧٠٥ ح١ ـ ٢.



الله أحقّ أن يُسجد له، قال: فأتيت النبيّ الله فقلت: إنّي أتيت الحيرة فرأيتهم يسجدون لمرزبان لهم، فأنت يا رسول الله أحقّ أن نسجد لك، قال: أرأيت لو مررت بقبري أكنت تسجد له؟

قال: قلت: لا، قال: فلا تفعلوا، لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت النساء أن يسجدن لأزواجهن لما جمل الله لهم عليهن من الحق.

وقال الإمام الصادق 樂等: لا ضنى بالزوجة فيما بينها وبين زوجها الموافق لها عن ثلاث خصال وهن: صيانة نفسها عن كل دنس حتى يطمئن قلبه إلى الثقة بها في حال المحبوب والمكروه، وحياطته ليكون ذلك عاطفاً عليها عند زلّة تكون منها، وإظهار العشق له بالخلابة، والهيئة الحسنة لها في عينه (١١).

وفي حديث ذكر فيه النبي الله حقوق الزوج المتقدّمة وزاد: . . . وتعرض نفسها عليه فدوة وحشية (٢) .

وقال ﷺ: قاي امرأة تطبّبت ثمّ خرجت من بيتها فهي تُلمن حتّى ترجع إلى بيتها متى ما رجعت<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية: ١. . لعنتها ملافكة السماء وملافكة الأرض وملافكة الغضب وملافكة الرحمة حتى ترجع إلى بيتهاه (٤).

وقال ﴿ : ٩٠٠.ولا تعطي شيئاً إلّا بإذنه فإن فعلت فعليها الوزر وله الأجر...).

وقال ﷺ: قفأيما امرأة صلّت. . . وزكّت مالها وأطاعت زوجها ووالت هليّاً بعدي دخلت الجنّة بشفاعة فاطمة<sup>(١)</sup>.

<sup>(</sup>١) راجع لذلك ميزان الحكمة: ٢/ ١١٨٥، والبحار: ٢٥١/١٠٣، والكافي: ٥٠٧/٥.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة: ٢/ ١١٨٤.

<sup>(</sup>۳) الكانى: ٥/٨١٥ ح٢.

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقية: ٣/ ٤٣٨ -١٥٥٥.

<sup>(</sup>٥) الكانى: ٥/٨٠٥ ح٨.

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار: ٢٤/٤٣ ح.٢٠



وفي حديث يحكي عن أثر طاعة الزوج مرويّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ رجلاً من الأنصار على عهد رسول الله ﷺ خرج في بعض حوائجه فعهد إلى امرأته عهداً ألا تخرج من بيتها حتّى يقدم قال: وإنّ أباها مرض فبعثت المرأة إلى النبيّ ﷺ.

فقالت: إنَّ زوجي خرج وعهد إليِّ أن لا أخرج من بيتي حتّى يقدم، وإنَّ أبي قد مرض فتأمرني أن أعوده؟

فقال رسول الله على: لا، اجلسي في بيتك وأطيعي زوجك، قال: فثقل فأرسلت إليه ثانياً بذلك، فقالت: فتأمرني أن أعوده؟ فقال: اجلسي في ببتك وأطيعي زوجك، قال: فمات أبوها فبعثت إليه أنَّ أبي قد مات فتأمرني أن أصلي عليه؟ فقال: لا، أجلسي في ببتك وأطيعي زوجك، قال: فدفن الرجل فبعث إليها رسول الله على إنَّ الله قد غفر لك ولأبيك بطاعتك لزوجك(١٠).

#### استحباب خدمة الزوجة

وعنه ﷺ: لا يخدم الميال إلّا صدِّيق أو شهيد أو رجل يريد الله به خير الدُّنيا والآخرة.

وعنه 🏨: اتَّقوا الله في الضعيفين: اليتيم والمرأة، فإنَّ خياركم خياركم لأهله.

الإمام الصادق ﷺ: من حسن برِّه بأهله زاد الله في عمره.

قال رسول الله 🎕: جلوس المرء عند عياله أحبّ إلى الله تعالى من اعتكاف في مسجدي هذا.

وعنه 🎕: إنَّ الرجل ليؤجر في رفع اللقمة إلى في امرأته (٢).

<sup>(</sup>۱) الكانى: ٥/١٣٥ ح١.

<sup>(</sup>٢) راجع لذلك الخصال: ١/ ٨٨، والوسائل: ١٢٣/١٤، والكافي: ٥٠٧٥.



لا يعيب الرجل أن يخدم زوجته عند حاجتها، أو يحلّ مكانها في المنزل عند الضرورة، أو يساعدها في تربية الأولاد، وتهيئة أسباب المعيشة، كما ولا يعيبه أن يكرمها جزاء ما تفعله في المنزل من الخدمة الغير ملزمة بها، ولما تلقاه من مشقة العمل وتربية الأولاد وتنظيفهم وترتيبهم.

# ه استحباب خدمة الزوج

الإمام الصادق ﷺ: سألت أمّ سلمة رسول الله على عن فضل النساء في خدمة أزواجهنّ، فقال: أيما امرأة رفعت من بيت زوجها شيئاً من موضع إلى موضع تريد به صلاحاً إلّا نظر الله إليها، ومن نظر الله إليه لم يعذّبه.

وعن الإمام الكاظم ﷺ: جهاد المرأة حسن التبقل.

وعن الإمام الباقر ﷺ: أيما امرأة خدمت زوجها سبعة أيّام أغلق الله عنها سبعة أبواب النار وفتح لها ثمانية أبواب الجنّة تدخل من أيّها شاءت.

وقال ﷺ: ما من امرأة تسقي زوجها شربة من ماء إلّا كان خيراً لها من عبادة سنة صيام نهارها وقيام ليلها(١٠).

والروايات كثيرة في هذا المجال، وبالجملة كلّ ما يصدق عليه أنّه خدمة للزوج ففعله مستحبّ أو واجب وثواب المرأة من الله تعالى.

وينبغي خدمة الزوج بلا منّة، وأن تنوي الزوجة في خدمتها لزوجها القربة لله تعالى حتّى في الإنيان بشربة الماء أو لقمة الطعام فإنّ الأجر يتضاعف.

#### 🏶 استحباب الصبر على الزوجة

قال رسول الله على: من صبر على سوء خلق امرأته واحتسبه أعطاه الله تعالى بكلّ يوم وليلة يصبر عليها من ثواب ما أعطى أيّوب على على بلائه، وكان عليها من الوزر في كلّ يوم وليلة مثل رمل عالج (٢٠).

<sup>(</sup>١) راجع لذلك الوسائل باب مقدّمات النكاح رقم ٧٩ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الوسائل: ٢٠/ ١٦٤ ح ٢٥٣١٥، والبحار ٧/ ٢١٦.

لا بدّ للزوج من التحلّي بالصبر والحكمة في حياته الزوجية لأنّه المسؤول عن نجاح هذه العائلة واستقامة هذا البيت فهو ربّ المنزل وصاحبه وإليه أسندت المقيوميّة بقوله تعالى: ﴿ الرِّبَالُ فَوَّامُونَ عَلَ الشِّكَةِ مِمَا فَشَكَلُ اللّهُ بَشَعْنَهُمْ عَلَى بَتَعْنِ ﴾(١).

وليس نقصاً في المرأة أن يكون هناك من يدير أمورها ويدبّرها ويرسم لها الطريق الصحيح، لأنّ كلّ منزل يحتاج إلى مدبّر وقبّم يرعى شؤونه، كما لا يعيب الناس أن يكون عليهم رئيس وقبّم أو الأمّة أن يكون عليها وليّ وقائد.

فمن أجل ذلك \_ تدبير شؤون المنزل وسياسته باتجاه واحد وعدم وجود أكثر من قبطان لسفينة واحدة \_ كانت الحكمة الإلهيّة في أن يكون الرجال قوّامون على النساء بما فضّل الله بعضهم من المزايا والمواهب والإبتكارات.

ومن هنا إذا تعرّضت الحياة الزوجية لخطر أو مشكلة فعلى الرجل أن يتصدّى لحلّها، نعم المرأة مسؤولة أيضاً معه على حلّ المشاكل.

وأمّا سوء الخُلق من الزوجة فإن وجد في امرأة ما \_ أعادَ الله كلّ امرأة منه \_ فإن كان ناتجاً عن حالة مرضيّة أو نفسانية أو عصبية فعلى الزوج أن يعالج ذلك بالأساليب الحكيمة أو الحديثة مع التوسّل بأهل البيت ﷺ.

وإن كان ناتجاً عن سوء تربية أو انحراف خُلقي فعليه أن يصبر عليها ويبتدأ معها ببرنامج تربوي وأخلاقي، ولا بأس بالاستعانة بكتب الأخلاق أو مدرّسيها، ولا ينسى التوسّل بأهل البيت أيضاً والدعاء لها.

ويتأكّد ذلك فيما إذا كان هناك أولاد فإنّ الاهتمام بالزوجة عندها يكون أهمّ لكي لا تؤثّر على الأولاد.

وعلى المرأة أن تتقي الله ولا تُسيء إلى زوجها وأولادها وبيتها، وأن تقتدي بفاطمة على في التعامل مع زوجها وأولادها بالخلق الحسن والصدر الواسع والحنان والعطف.

ومرادنا بسوء الخُلق هو الدائم منه وإلّا لو صدر لمرّة أو مرّتين فإنّه يزول بالتفاهم والصبر، سواء كان ذلك من الزوجة أو الزوج فَجَلّ من لا يُخطئ، عصمنا الله من الزلل.

سورة النساء، الآية: ٣٤.



#### 🏶 حرمة إيذاء وضرب الزوجة

قال رسول الله على: ألا وإنّ الله ورسوله برينان ممّن أضرّ بامرأة حتى تختلع منه. وعنه على: إنّى لأتعجّب ممّن يضرب امرأته وهو بالضرب أولى منها(١٠).

وضع الله في قلب كلّ إنسان الرحمة فيجب عليه أن يظهرها وبالأخصّ على زوجته وأولاده وأبويه، وقد ورد في الروايات أنّ الذي لا يُرحم لا يُرحم (٢).

ومن هنا حرّم الله على الرجل أذيّة زوجته وإلحاق الضرر بها، ويشمل ذلك الضرب والإهانة والقهر وإحراجها أمام الناس وسبّها وظلمها في العيش والمعاملة والملبس والمأكل وما شابه ذلك.

ولماذا يؤذي الزوج زوجته ويضرّ بها، أوليست هي ريحانة كما جاء في حديث رسول الله الله الله ومعلوم أن الريحانة تشم وتحفظ في مكان جيد لائق.

وإذا أوذيت الزوجة وقهرت فكيف تكون تربية أولادها وكيف تكون نفسيّتها في تعاطيها معه من جهة المأكل والملبس والاحترام والطاعة.

أوليس أذيّة الزوجة نقضاً للغرض، ألم يتزّوج منها من أجل أن يسكن إليها ليلاً ويطمئن ويشكّل معها أسرة متكاملة خلوقة؟!

لماذا يغضب الزوج ربّه ويخرّب مستقبل أولاده وأخلاقهم ويكدّر عليه لذة السكن الليلي.

يجب على كل رجل أن يحتاط في التعامل مع زوجته، فلا يظلمها ولا يقهرها، بل يتعامل معها بالحسنى وبما يرضي الله تعالى.

#### 🕸 حرمة إيذاء الزوج

قال الإمام الصادق ﷺ: ملعونة ملعونة امرأة تؤذي زوجها وتغمّه، وسعيدة سعيدة امرأة تكرم زوجها ولا تؤذيه وتطيعه في جميع أحواله.

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ٢٥٠/١٤ ح١٦٦١٨.

<sup>(</sup>٢) راجم الاستبصار: ١/ ٢٦٧ ح٩٦٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: ٣/٥٥، والكافي: ٥/٠١٥.



وقال رسول الله على: من كان له امرأة تؤذيه لم يقبل الله صلاتها ولا حسنة من عملها حتى تمينه وترضيه وإن صامت اللهر. . . وعلى الرجل مثل ذلك الوزر والعذاب إذا كان لها مؤذياً ظالماً (١٠).

من الكبائر أن تتصدّى المرأة لإهانة زوجها وأذيّته، سواء كان ذلك أمام الناس أم أمام أولادها أم في خلوتهما.

وسواء كان في الكلام القبيح والسباب وقلة الاحترام والتقدير، أم كان في الفعل، كوضع المنفر بينها وبينه كما يأتي، أو عدم الاهتمام بلباسها وطعامها أو تصرّفها بما يزعجه، أو الإتيان بمن لا يرضى إلى بيتهما.

ولا أدري إن كان هناك من تؤذي زوجها وهي تريد أن تبقى معه، فإنّ من لا يحبّ الفراق والطلاق ويحبّ الستر والعيش بحرّية وكرامة لا يفعل مثل ذلك، فعلى المرأة التي تؤذي زوجها بأيّ نوع من الأذيّة وبأيّ كمّية كانت أن تتّقي الله وتحافظ على بيتها وزوجها وأولادها وشرفها وكرامتها.

وماذا تريد المرأة المؤمنة غير ذلك، وغير مرضاة الله تعالى، وفي الحديث أنّها مهما صلّت وصامت لا ينفعها إذا كانت تؤذي زوجها<sup>(٢٢)</sup>، وأنّها لا تنال شفاعة فاطمة يوم القيامة إلّا بطاعة زوجها<sup>(٣)</sup>، هذا بلحاظ الآخرة، وأمّا في اللُّنيا فعندما تكرم الزوجة زوجها وتحترمه سوف يعاملها بالمثل، بل قد يزيد عليه حبّاً وكرامة أو حياءً عند بعض.

وعليها أن تصبر على سوء خلق الزوج فإنّ لها ثواب آسية بنت مزاحم كما في حديث النبي الله المخصب والسوء حديث النبي المخصب والسوء والتخفيف عنه عند العودة من عناء العمل.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعمال: ٢٨٤، والوسائل: ١١٦/١٤ ح٨٢.

<sup>(</sup>٢) وعن سعد بن أبي عمرو الجلاب قال: قال أبو حبد الله ﷺ: أيما امرأة باتت وزوجها عليها ساخط في حتى لم تقبل منها صلاة حتى يرضى عنها، وأيما امرأة تطبّبت لغير زوجها لم تقبل منها صلاة حتى نفتسل من طيبها كفسلها من جنابتها. راجع الكافي: ٥٠٧/٥ ح١ - ٢.

 <sup>(</sup>٣) قالت مولاننا فاطمة ﷺ (فأيما امرأة صلّت... رزكت مالها وأطاعت زوجها ووالت علبًا
 بعدي دخلت الجنّة بشفاعة فاطمة) بحار الأنوار: ٢٤/٤٣ ح. ٢٠

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ٢١٤، والبحار: ١٠٠/٢٤٧.



### ٢١ ـ حق المملوك

قال ﷺ: وأما حق مملوكك (۱۰ فأن تعلم أنه خلق ربك وابن أبيك وأمك ولحمك ودمك، تملكه، لا أنت (۱۲ صنعته من دون الله ولا خلقت شيئاً من جوارحه (سمعاً ولا بصراً)، ولا أخرجت (۱۳ له رزفاً، ولكن الله عزّ وجلّ كفاك ذلك ثم سخره (۱۱) لك وانتمنك عليه واستودعك إياه، ليحفظ (۱۰ لك ما تأثيه من خير إليه (وتسير فيه بسيرته فتطعمه مما تأكل، وتلبسه مما تلبس، ولا تكلّفه ما لا يطيق)(۱۱)، فأحسن إليه كما أحسن الله إليك، وإن كرهته (خرجت إلى الله منه)(۱۷) واستبدلت به، ولم تعذب خلق الله عزّ وجلّ، ولا قوة إلا بالله تعالى.

ذكر على جملة من الحقوق على الإنسان أن يراعيها مع مملوكه الذي هو خلق من خلق الله انحدر من سلالة أبينا آدم على وأمنا حواء على، فلحمه لحمنا، ودمه دمنا، ولذلك له حقوق علينا.

ونبّه 樂縣 أن الله هو خالق هذا المملوك وهو رازقه وحاميه، فلا يفتكر المرم إذا ملك شيئاً أنه أصبح الخالق والرازق والمنعم الأساسي له وعليه، بل الله رازق وخالق كل شيء.

وجمل الإمام هذه الحقوق بما يلي:

- ١ ـ أن المرء مؤتمن على المملوك: فهو أمانة وضعها الله لديك فعليك أن تحافظ
   عليها ولا تفرط بها.
- ٢ إطعامه وكسوته بما يليق: أي أن لا يميزه في الطعام بل يطعمه من نفس طعامه
   ويلبسه من لباسه.

<sup>(</sup>٢) في نسخة: لم تملكه لأنك.

<sup>(</sup>١) في نسخة: رعيتك بملك اليمين.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: أجريت.

<sup>(</sup>٤) في نسخة: بمن سخره.

<sup>(</sup>٥) في نسخة: لتحفظه فيه.

<sup>(</sup>٦) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٧) من نسخة أخرى.

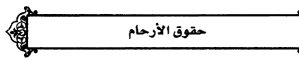


- ٣ \_ عدم تحميله مالا يطيق: وذلك بأن يشغّله طيلة النهار أو الليل ولا يرفق بحاله.
- إلى ورحمته: أي إكرامه ببعض الهدايا أو إرساله للزيارة والحج عدم القسوة عليه وإعطائه فرصة زيارة أرحامه أو مراسلتهم.
- عدم تعذیبه: فلا یجوز ضربه وأذیته ومعاملته كالحیوانات بل یجب رعایته
   ومعالجته إذا مرض وعدم التفریط بصحته ومعاملته كأنه أحد أفراد الأسرة.

وهذه الحقوق تنطبق في هذا الزمان على الخدم الذين يعملون في البيوت، فهم خلق الله وعياله وأولاد أبينا آدم رِزْقهم على الله هو خالقهم وضعهم أمانة بين أيدينا يجب الحفاظ عليها وعدم تعذيبهم وأذيتهم وقهرهم وحرمانهم مما يحتاجون إليه خاصة المعلاج.









قال ﷺ: وحقوق رحمك كثيرة متصلة بقدر اتصال الرحم في القرابة، وأوجبها عليك: حق أمك ثم حق أبيك ثم حق ولدك ثم حق أخيك، ثم الأقرب فالأقرب والأولى فالأولى(١).

# 🏶 صلة الرحم وأثرها

الرحم في اللغة عبارة عن علاقة القرابة، وهي مأخوذة من رحم الأنثى، وهو موضع النسل، والأقارب كلّ مَن يجمع بينكَ وبينه نسب. مع تفاوت بينهم فيقدم الوالدين على غيرهم ويقدم الأم على الأب، ثم الأولاد ثم الأخوة ثم الأعمام والأخوال ثم أولادهم.

قال تعالى: ﴿ وَاتَّقُوا آلَةَ الَّذِي لَسَاءَلُونَ بِيهِ وَالأَرْسَامُ ﴾ (١٠).

وقال عز مِن قاتل: ﴿ فَهَلْ عَسَيْتُمْ إِن تُوَلِّيُّمُ أَن تُفْسِدُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتُقَطِّمُواْ أَرْحَامَكُمْ ﴾ (٣٠).

اهتمّ القرآن الكريم بالأقارب لِما فيه من آثار مهمّة نفسيّة واجتماعيّة كما يأتي، فمن خلال الأقارب تبنى الاسرة وتنتشر المودّة بين أفراد المجتمع، وعلى العكس يكون الأمر في قطع الرحم وترك التواصل معه.

وقد أوصى رسول الله أمته بذلك قائلاً: «أوصي الشاهد من أمّني والغائب منهم ومَن في أصلاب الرجال وأرحام النساء إلى يوم القيامة، أن يصل الرحم وإن كان منه على مسير سنة، ذلك من المدين (٤٠).

<sup>(</sup>١) في نسخة: والأول فالأول.

<sup>(</sup>٢) سورة النساء، الآية: ١.

<sup>(</sup>٣) سورة محمد، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) ميزان الحكمة: ١٠٥٦/٢، ح١٤٦٥.



وقال الإمام الصادق على الله المرحم معلّقة بالعرش تقول: اللّهم صلّ مَن وصلني واقطع مَن قطعني، وهي رحم آل محمّد ورحم كلّ ذي رحمه (١٠).

وقال ﷺ: ﴿إِنَّ الله تعالى أمر باتَّقاء الله وصلة الأرحام، فمن لم يَصِل رحمه لم يتّق الله عزّ وجلّ<sup>(٢)</sup>.

وقال أمير المؤمنين ﷺ: إنَّ أَفْضَلَ ما تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسَّلُونَ إِلَى اللهِ سُبْحَانَهُ الإِيْمانُ بِهِ ويِرَسُولِهِ... وصِلَّةُ الرَّحِم فَإِنَّها مَثْراةً في الْعالِ ومَنْسَأَةً في الأَجَلِ.

قال حبيب الله الخوئي: قوله: (صلة الرّحم فإنها مثراة في المال ومنساة في الأجل) يعني أنها موجبة للزيادة في المال والتأخير في الأجل ومحلّ لهما، وقد مرّ الكلام فيها مستوفى في شرح الفصل الثاني من الخطبة الثالثة والعشرين.

وقال الشارح البحراني: كونها مثراة في المال من وجهين:

أحدهما: أن العناية الإلهية قسمت لكلّ حيّ قسطاً من الرزق يناله مدّة الحياة الدّنيا وتقوم به صورة بدنه، فإذا اعدّت شخصاً من النّاس للقيام بأمر جماعة وكلّفته بإمدادهم ومعونتهم وجب في العناية إفاضة أرزاقهم على يده وما يقوم بإمدادهم بحسب استعداده لذلك، سواء كانوا ذوي أرحام أو مرحومين في نظره حتّى لو نوى قطع أحدهم فربما نقص ماله بحسب رزق ذلك المقطوع، وذلك معنى كونه مثراة للمال.

النّاني: أنّ صلة الرّحم من الأخلاق الحميدة التي يستمال بها طباع الخلق فواصل رحمه مرحوم في نظر الكل، فيكون ذلك سبباً الإمداده ومعونته من ذوي الإمداد والمعانات كالملوك ونحوهم فكان صلة الرحم مظنّة لزيادة المال.

وكونها منساة في الأجل من وجهين:

أحدهما: أن صلة الرّحم توجب تعاطف ذوي الأرحام وتوازرهم ومعاضدتهم لواصلهم، فيكون عن أذى الأعداء أبعد وفي ذلك مظنّة تأخيره وطول عمره.

الثَّاني: أن مواصلة ذوي الأرحام توجب تعلَّق هممهم ببقاء واصلهم وإمداده

<sup>(</sup>١) الوسائل: ٢٤٤/١٥ - ٢٧٧٨٩.

<sup>(</sup>۲) عيون أخبار الرضا ﷺ: ۲۳٤/۲.



بالدّعاء، ويكون دعاؤهم وتعلّق هممهم ببقائه من شرائط بقائه ونساء أجله فكانت مواصلتهم منسأة في أجله.

# 🏶 صلة قاطع الرحم

فقال 🏩: إذاً يرفضكم الله جميعاً .

قال: فكيف أصنع؟

قال ﷺ: تصل مَن قطعكَ وتعطي من حرمكَ وتعفو عمّن ظلمكَ، فإنّكَ إذا فعلت ذلك كان لكَ من الله عزّ وجلّ عليهم ظهير(١).

وفي لفظ عن الإمام الصادق ﷺ: إنَّك إذا وصلته وقطعكَ وصلكما الله جميعاً وإنَّ قطعته وقعطكَ قطعكما الله جميعاً<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام زين العابدين ﷺ: ما من خطوة أحبّ إلى الله عزّ وجلّ من خطوتين: خطوة يسدّ بها المؤمن صنعاً في الله وخطوة إلى ذي رحم قاطع<sup>(٣)</sup>.

فيتبيّن اوّلاً: أنّه لا مبرّر لما يقال هنا وهناك من أجل ترك زيارة الأقارب بحجّة تركهم للزيارة، فحتّى لو كان أخي أو عمّي أو ابن عمّي أو خالتي وابنها لا يأتون لزيارتي أو لا يهتمّون بذلك، فإنّه يجب عليّ أن أسعى لزيارتهم أوّلاً ولهدايتهم ثانياً.

ثانياً: إذا عصيت ربّي أنا أيضاً وتركت زيارة أقاربي، فإنّ الله تعالى سوف يعاقبنا جميعاً، أمّا إذا وصلت أرحامي القاطعين أو الفاسقين، فإنّه تعالى سيرحمنا جميعاً، وعليه فسأكون ـ ومن خلال عمل بسيط ـ رافعاً لنقمةِ الله تعالى عنّي وعن رحمي.

ثالثاً: من خلال تردّدي على أرحامي مرّة بعد أخرى، فإنّه سوف يؤثّر فيهم، خاصّة

<sup>(</sup>۱) الوسائل: ۱/۷۲۷ ح۲۷۷۹۹.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ح٢٧٧٨٠٠.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٥٠، ح٦٠.



إذا تعاملت معهم بالحسنى والآداب الإسلامية، ولا ضير أن أدعو لهم في صلاتي أن يهديهم الله تعالى، فإنّ لى بذلك أجرٌ عظيم.

# اثار صلة الرحم 🏶

ويمكن تصنيفها إلى ما يلى على ما ورد في الروايات(١):

- ١ \_ صلة الرحم تزكّى العمل.
- ٢ ـ ملة الرحم تنتى الأموال وتزيد في الرزق وتنفي الفقر.
  - ٣ \_ صلة الرحم تدفع البلوى والمحن (البلاء).
    - ٤ ـ صلة الرحم تحسن الخلق.
    - ٥ \_ صلة الرحم تسمح الكف.
    - ١ \_ صلة الرحم تطيّب النفس.
    - ٧ ـ صلة الرحم تنمّى العدد وتزيد في العمر.
      - ٨ \_ صلة الرحم تعمّر الديار.
      - ٩ \_ صلة الرحم تعصم من الذنب،
        - ١٠ \_ صلة الرحم تقى ميتة السوء.
      - ١١ ـ صلة الرحم تهوّن سكرات الموت.
        - ١٢ \_ صلة الرحم تهون الحساب.

# ه أثار اجتماعيّة لصلة الرحم

قال أمير المؤمنين 樂樂: «أكرم عشيرتك، فإنّهم جناحك الذي به تطير، وأصلك الذي إليه نصير، ويدك التي بها تصول، (٢٠).

 <sup>(</sup>۱) انظر میزان الحکمة: ٤/٨٤ ، ۸٥، والوسائل: ٢٤٣/١٥ . ٢٤٤، ح٢٧٧٨، وما بعده البحار: ١٢٧/٤٨ ـ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٧٤/ ١٠٥.



وقال ﷺ: وأيها الناس إنّه لا يستغني الرجل وإن كان ذا مال عن عشيرته، ودفاعهم عنه بأيليهم والسنتهم، وهم أعظم الناس حيطة من ورائه وألمّهم لشعثه، وأعطفهم عليه عند نازلة إن نزلت به، ولسان الصدق يجمله الله للمرء في الناس خير من المال يرثه فيره.

ألا لا يعدلن أحدكم عن القرابة يرى بها الخصاصة أن يسلّها بالذي لا يزيده إن أمسكه، ولا ينقصه إن أهلكه، ومن يقبض يده عن عشيرته، فإنّما تقبض منه عنهم يد واحدة، وتقبض منهم عنه أيد كثيرة، ومن تلن حاشيته يستمد من قومه المودّة، (١٠).

أقول: في هذا الكلام النوراني دستور للعمل الاجتماعي نطق به الوحي على لسان من هو أفضل من الوحي، أمير الخلق عليّ بن أبي طالب ـ صلوات الله عليه وآله وسلّم كثيراً ـ، إذا وصل الإنسان عشيرته وزار أرحامه وأكرمهم وفضّلهم، فإنّهم سوف يكونون عوناً له في المجتمع، فإذا أراد أن يتقدّم ويرتقي، فإنّهم عونه وجناحاه، وإذا أراد أن يضرب فهم يده التي بها يصول.

وإذا أراد أن يتكلّم ويكون كلامه مفيداً مؤثّراً فعليه بالإستقامة بألسنة عشيرته وأقربائه.

وإذا خذله الناس فإنّ أرحامه أصله الذي إليه ينتسب ومنه ولد، فإنّهم يلمّون شعثه ويجمعون ما فرّقه الناس عنه، فيسيرون وراءه لحمايته.

وإذا نزلت به بليَّة أو مصيبة فلن يجد أرأف من رحمه ولا أعطف من أقربائه.

ولا يتوهم الإنسان أن أصدقاءه أفضل من أرحامه، لأنّ الصديق قد يصبح عدوّاً يوماً ما لكن الرحم تشدّ إلى رحمها والقريب يحنّ إلى قريبه، والدم لا يصبح ماء.

ومن يستغني عن عشيرته وأرحامه، فإنّهم هم لن يتأثّروا، لأنّهم لم يخسروا إلّا يداً وعقلاً واحداً، ولكن هو سوف يفقد ويخسر أيد متعدّدة وعقولاً متكثّرة، فليتّق الإنسان ربّه وليحسن إلى أرحامه، فهو الربحان والمستفيد دنيا وآخرة.

وبصلة الرحم تتلاقح الأفكار وتنمو وتنتشر، إذ الأخ يفيد أخاه وابن العم يسمع له

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الخطبة ٢٣، والبحار: ٧٤/١٠٤.



وابن الخالة يهمّه تطوير عقل رحمه وتفوّقه في المجتمع، فمن خلال التزاور تصرّح الأفكار وتناقش وتبرم القرارات وتنفّذ.

وصلة الرحم \_ كما تقدّم في الآثار المأخوذة من روايات النبيّ وأهل بيته ﷺ \_ تنمّي الأموال وتزيد في الرزق وتنفي الفقر وهذا أثر اجتماعي آخر، يقوى به الرحم ليقوى من وراثه مجتمعه.

صلة الرحم تسمح الكف ليطال المجتمع ومشاريعه ومؤسساته، فيصبح الإنسان معطاة لكلّ أفراد المجتمع.

صلة الرحم تعمّر الديار وتوسّعه وتجعله مقصداً لجميع الناس وملجئاً للمحتاجين.

# 会 آثار قطيعة الرحم

ورد في أحاديث أهل البيت ﷺ جملة من الروايات تشير إلى أنَّ الذي يترك ويتهاون بصلة الرحم تحلَّ عليه أمور، ويسمّى القاطع لرحمه، ومن هذه الأمور:

- ا \_ قال الإمام الباقر 幾乎: وإن قطيعة الرحم تذرن الديار بلاقع من أهلهاه(١).
  - ٢ ـ قال الصادق ﷺ: «اتقوا الحالقة فإنها تميت الرجال.
     قيل: وما الحالقة؟ قال: قطيعة الرحم؛ (٢).
    - ٣ ـ قطيعة الرحم من الذنوب التي تعجّل الفناء (٣).
- ٤ ـ قال أمير المؤمنين ﷺ: فإذا قطعوا الأرحام جعلت الأموال في أيدي الأشراره(٤).
  - ه ـ قطيعة الرحم تعمى الأبصار (٥).

<sup>(</sup>۱) الوسائل: ۲۰۹/۱۰ -۲۷۹۷۳.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق،



- · \_ قطيعة الرحم تقطع النسل(١).
- ٧ .. قطيعة الأقارب تعجل العقوبة (٢).
- ٨ ـ قطيعة الرحم تحل النقمة وترفع الرحمة (٣).

# 22 \_ حق الأم

قال عُيْهِ: وأما حق أمك فأن تعلم أنها حملتك حيث لا يحتمل (1) أحد أحداً، وأعطتك (م) من ثمرة قلبها ما لا يعطي (1) أحد أحداً، ووقتك، (بسمعها وبصرها ويدها ورجلها وشعرها وبشرها وجميع جوارحها مستبشرة بذلك فرحة موبلة محتملة (۱۷ مكروهها وألمه وثقله وغمه، حتى دفعتها عنك يد القدرة وأخرجتك إلى الأرض) ولم تبال (۱۸) أن تجوع وتطعمك، وتعطش وتسقيك (۱۹)، وتعرى وتكسوك، وتضحى وتظلك، وتهجر النوم لأجلك، (وتُنمّمك ببؤسها، وتلذّذك بالنوم بأرقها، وكان بطنها لك وعاء، وحجرها لك حواء، وثديها لك سقاء، ونفسها لك وقاء، تباشر حرّ الدنيا وبردها لك ودنك (۱۷)، فتشكرها على قدر ذلك) وإنك لا تطيق شكرها (ولا تقدر عليه)(۱۱) إلا بعون الله وتوفيقه.

بدأ ﷺ بشرح تفاصيل الأرحام وحقوقهم وقدّم الأم لعظيم حقها وعنائها منذ أن كان الولد في بطنها طيلة تسع أشهر حتى ولد فبدأت الأم بتربيته رضيعاً وعنايته ليلاً أكثر

<sup>(</sup>١) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة: ح٧٠٧٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) في نسخة: يحمل.

<sup>(</sup>٥) في نسخة: رأطعمتك.

<sup>(</sup>٦) في نسخة: يطعم.

<sup>(</sup>٧) في نسخة: متحملة. ومعنى موبلة: أي كثير عطاياها.

<sup>(</sup>٨) في نسخة: فرضيت.

<sup>(</sup>٩) في نسخة: وترويك وتظمأ.

<sup>(</sup>١٠) في النسخة الأولى: ووقتك الحر والبرد، لتكون لها.

<sup>(</sup>۱۱) ما بين معكوفين من نسخة أخرى.



من النهار، وإن الإبن لا يشعر بهذا العناء ـ وللأسف ـ إلا عندما يتزوج ويرى معاناة زوجته ورعايتها لحملها وطفلها وتربيته والسهر عليه ليلاً وحمايته من البرد والحر والهواء والفبار...

ويروى في قصة أن رجلاً كان يحمل أمه في الطواف ويقول:

إنسي لسهسا مُسطسيِّسةٌ لا أذْمَسرُ إذ السرِكسابُ نَسفَسرَتْ لا أنسفسرُ ما حَسمَسَكَ وأرَضَ معشَّسي أكسرُ السلسه ديسي ذو السجسلال أكسبَسرُ

ثم التفت إلى ابن عباس وقال: أليس أني قضيت حقها؟

فقال ابن عباس: لا والله ولا طلقةً واحدةً (١).

فمهما فعل الابن لا يصل الى معاناة الأم عند الولادة.

# ه أثر زيارة قبر الأم

كان بعض الصالحين له أمّ صالحة فلمّا جاءها الموت قالت: اللّهم لا توحشني في قبري، فلمّا ماتت صار ولدها يزورها كلّ جمعة ويدعو لها ولجيرآنها، فرآها في منامه فسألها عن حالها فقالت: كرب الموت شديد وأنا بحمد الله في برزخ حسن، يابنيّ لا تترك زيارتنا في كلّ جمعة فإنّي أفرح أنا وجيراني بزيارتك ودعائك(٢).

#### اثر رعاية حق الأم

يحكى أنّ رجلاً صالحاً من بني إسرائيل كان له صبي وعِجلة فلمّا حضرته الوفاة قال: اللّهمّ انّي استودعكَ هذه العِجلة لهذا الصبي، فلمّا كبر الولد اجتهد في العبادة ليلاً وبالعمل نهاراً فيتصدّق بثلث ما ينتجه ويأكل بثلث ويعطي أمّه ثلث، وفي يوم قالت أمّه له: اذهب وبع العجلة في السوق بثلاثة دنانير ولا تنجز المعاملة إلّا بإذني، فذهب فوجد مشترياً، فقال له: خذ ثمنها ستّة دنانير ولا تستأذن أمك، فرفض، فقدر الله على بني إسرائيل ذبح بقرة بالمواصفات المذكورة في القرآن الكريم فلم توجد إلّا عند ذلك الصبي فياعها بملء جلدها ذهباً مكافأة على برّ أمّه والإنفاق عليها (٣٠).

<sup>(</sup>١) يريد طلقات الولادة. (٢) نزهة المجالس: ١/٢٠٥.

<sup>(</sup>٣) نزهة المجالس: ١٩٧/١ بتصرّف.



#### 魯 أثر رحمة الأم

يحكى أنّ أمّاً طلبت من ابنها ماء في الشتاء فجاءها به فوجدها ناتمة فانتظر يقظتها فلمّا استيقظت أعطاها الماء، وكان قد سال بعض الماء على إصبعه فجمد عليه من شدّة البرد فانسلخ الجلد فسال الدم فقالت: اللّهمّ إنّي راضية عنه فارض عنه، وكانت في مدّة حملها به لا تمدّ يدها إلى طعام فيه شبهة، ويروى أنّه بعد موته رؤي وهو يطير في الجنان ويسبّح الرحمن فسئل بمّ يلت ذلك؟

فقال: ببرّ الوالدين والصبر على الشدائد(١).

وسوف يأتي تفصيل حقوق الأم مع حقوق الأب قريباً .

# 23 \_ حق الأب

قال ﷺ: وأما حق أبيك فأن تعلم أنه أصلك، (وأنك فرعه) أن وأنك لولاه لم تكن، فعهما رأيت في نفسك مما يعجيك فاعلم أن أباك أصل النعمة عليك فيه، فاحمد الله واشكره على قدر ذلك، ولا قوة إلا بالله تعالى.

# 🏶 حقوق الوالدين

قال تعالى: ﴿وَفَقَنَ رَبُكَ أَلَا تَعَبُّدُواْ إِلَّا إِيَّاهُ وَإِلَالِدَيْنِ إِخْسَنَنَاۚ إِنَّا يَبْلُفَنَ عِندَكَ الْحِجِيرَ أَخَدُهُمَا أَوْ كِلاَهُمَا فَلا تَقُل لَمُمَا أَلْوَ وَلَا نَشْرَهُمَا وَقُل لَهُمَا فَوَلَا كَوْيِبُا ﷺ وَأَخْفِض لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُل رَّبِ ارْحَمْهُمَا كَمَّ رَبِّيْانِ صَغِيرًا﴾ "".

وقــال عــزّ مــن قــاقــل: ﴿وَوَصَّـيْنَا ٱلإِنسَانَ بِمَالِدَبِهِ حَمَلَتُهُ أَمْهُ رَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَـنْكُمُ فِي عَامَيْنِ أَنِ الشَّـحَـُّرُ لِي لِمُؤلِّئِيَكَ إِلَى ٱلْمَصِيدُ ۞ وَلِن جَنهَدَاكَ عَلَى أَن تُنْرِكَ بِي مَا لِيَسَ لَكَ يِم وَصَاحِبْهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَمْرُولَةًا وَاتَّتِيعْ سَبِيلَ مَن ٱلْآبَ إِلَى ثُمَنْهِ اللَّهِ مُرْفِعُكُمْ فَالْبِيْكُ مِن الْشَارِيَةِ ﴿ الْآَ

وقال تعالى في محكم كتابه: ﴿...أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَلِلَبَكَ إِلَى ٱلْمَصِيرُ﴾(٥٠.

<sup>(</sup>١) نزهة المجالس: ١٩٦/١ بتصرّف. (٢) من نسخة أخرى.

<sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الأيتان: ٢٣ ـ ٢٤.

<sup>(</sup>٤) سورة لقمان، الآيتان: ١٤ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٥) سورة لقمان، الآية: ١٤.



#### 🟟 معنى شكر الوالدين وكيفيته

ومعنى شكر الوالدين هو أداء جميع حقوقهما من طاعة وبرّ واحترام وتقدير ونفقة وحماية من الأخطار، في حياتهما وبعد وفاتهما كما يأتي تفصيله.

وهو من الأمور الواجبة لوجوب شكر كلّ منعم، وقد أشار العلّامة الطباطبائي في الآية أنّها تدلّ على وجوب شكر الوالدين كوجوب الشكر لله، بل هو من شكره تعالى لانتهائه إلى وصيّته وأمره سبحانه، فشكرهما عبادة له تعالى وعبادته شكر<sup>(17)</sup>.

وقال رسول الله عند كبر سنّه مَن أَسُوحًا لسنّه إِلَّا قَيْضِ الله له عند كبر سنّه مَن يُكرمه (٣).

ومَن الشكر للوالدين حسن معاشرتهما وإدخال السرور على قلبيهما المفعمة بالعطف والحنان، قال رسول الله على: «نظرك إليهما ونظرهما إليك وضحكك إليهما وضحكمها إليك أفضل من تحطم السيوف في سبيل الله(٤٠).

فأثناء مجالسة الوالدين ينبغي التلطّف معهما وإدخال السرور على قلبيهما، بحسن الحديث والأدب معهما وعدم العبوس في وجهيهما، وعدم قطع كلامهما مهما كان نوع الكلام وفي أيّ زمن كان.

وفي الظروف الصعبة والمحن الشديدة يحتاج الأبّ والأمّ إلى أولادهما ليكونوا إلى جانبهما.

فعلى فتيات العصر وشبابه التواجد عند أبائهم وأمّهاتهم في فترات المرض والمحنة وقبيل الوفاة، فإنّ الأب والأمّ يحبّان من أولادهم ذلك، ولا يطمئنّ الرجل في هذه الظروف القاسية إلّا لابنته ولابنه.

<sup>(</sup>١) شجرة طويي: ٢/٣٧٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان: ٢١٦/١٦.

<sup>(</sup>٣) مشكاة الأنوار للطبرسي: ٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا: ٧٤، ح٢١٧.



وهكذا في هذه الأزمنة ينبغي متابعة الآباء ومراقبتهم ومراقبة مواعيد أدويتهم إذا كانوا مرضى، وملازمتهم في حالة أمراضهم في المستشفيات وفي البيت.

ومن الشكر للوالدين برّهما حيّين وميّتين ـ كما يأتي ـ بأن يبقى يشكرهما على ما أنعما عليه من النِعم، وأن يفي عنهما ديونهما وأمانتهما وما تعلّق بذمّتهما، وأن يستغفر لهما ويدعو لهما في صلاته وخارجها، ويزور ويحجّ عنهما.

### ه الإحسان ورحمة الوالدين

الرحمة مطلوبة من كلّ أحد على كلّ واحد، فمن لم يُرحم لا يرحم كما في الحديث (١) ، ومن لا يرحم مَن في الأرض لا يرحمه من في السماء كما في حديث آخر (٢).

وتشتد الرحمة على طوائف: الأطفال، المرضى، الجرحى، المعاقين، المجانين، النساء، والوالدين، وذلك لخصائص تختلف من طائفة لأخرى، أمّا الوالدين فالرحمة بهما لمكانتهما وشرفهما وعظيم قدرهما عند الله، ولمّا قدّما وضحيا من أجل الأبناء، وقد نهى أهل البيت عليه ترك الرحمة لهم حتى بالنظر: «لا تملأ عينيك من النظر إليهما إلّا برحمة ورقّة، (٣).

وفي حديث: «مَن العقوق أن ينظر الرجل إلى والديه فيحدّ النظر إليهما».

وفي آخر: فمَن نظر إلى أبويه نظر ماقت وهما ظالمان له لم يقبل الله له صلاةه<sup>(1)</sup>.

وفي ثالث: <sup>و</sup>ما من رجل بار ينظر إلى والديه نظرة رحمة إلّا كتب الله تلك النظرة حجة متقبلة ميرورة؟<sup>(٥)</sup>.

ولا يجوز للأبناء القسوة على الوالدين لا في الكلام ولا في الأفعال، فالكلام

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه: ٢٨٠/٤، ح٥٨١٠.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه: ٣٧٩/٤، ح٥٨٠٦.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي: ٢/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي: ٦ ٢/٩٤٩، والبحار: ٧٤/٦٦.

<sup>(</sup>٥) مكارم الأخلاق: ٧٤.



القاسي والشديد محرّم توجيهه إلى أحد الأبوين، وكذا وضع الأب في عمل صعب لا طاقة له عليه \_ أو الأم في بعض الأحيان \_ وكذا وضعهما في منزل غير مهيّاً للسكن أو غير مجهّز، كما لو كان يدخل المطر في الشتاء أو الشمس والحرارة في الصيف، أو كان في مكان بعيد عن الناس أو لوازم المعيشة؛ ففي هذه الحالات يجب على الأبناء السعي لرفع المشقة عنهما \_ بقدر الاستطاعة \_ ووضعهما في مكان مناسب يليق بحال الآباء الذين كانوا كالشمعة تحرق نفسها لتضي للأبناء.

ويزداد الأمر إذا تقدّم أحدهما في السن، فإنّ الرحمة تكون آكد كما أخبر سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّا يَبْلُغُنَ عِندَكَ الْكِيْرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلاَتُمَا فَلا تَقُل لَمُمّا أَوْ وَلاَ نَتُهُمُما وَلَا تَشَرُهُمَا وَلَا تَشِرُهُمَا وَلَا تَشِرُهُمَا مَوْلًا وَلَا تَشِرُهُمَا مَا تَعْلَى مِن الرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ارْجَمْهُمَا كَا رَبّانِي مَن الرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ارْجَمْهُمَا كَا رَبّانِي مَعْدُلُ اللهِ مِن الرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ارْجَمْهُمَا كَا رَبّانِي مَن الرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ارْجَمْهُمَا كَا رَبّانِي مَعْدُلُ اللهِ مِن الرَّحْمَةِ وَقُل زَبِّ ارْجَمْهُمَا كَا رَبّانِي مَا اللهِ مِن الرّحْمَةِ وَقُل رَبِّ الرّحْمُهُمَا كَا رَبّانِينِ اللّهُ الل

فعندما يصبح الوالدين في سنّ الخمسين مثلاً فإنّ معيشتهما تختلف من الناحية النفسيّة والماديّة والاجتماعيّة، فصبرهما يقل عن التحمّل، وصدرهما يصبح ضيّقاً عن كثير من الأمور، وحبّهما للراحة يزداد، وهمتهما عن تحمّل المسؤوليّة تقلّ، لذا يحتاجا إلى مزيد من العناية والتلطّف، ورعاية شديدة سواة في الكلام معهما أو مجالستهما أو حتى في كيفيّة طعامهما وشرابهما ومسكنهما.

ولا ينبغي أن ينتظر الأبناء حتى يطلب الآباء الحاجة بل الأفضل المبادرة لقضائها، ففي الحديث: «الإحسان أن تحسن صحبتهما وأن لا تكلّفهما أن يسألاكَ شيئاق ممّا يحتاجان إليه وإن كانا مستفنين، (٢).

من القسوة على الوالدين عدم اهتمام الأبناء بهما بأنفسهما وتوكيل ما يسمى بالخدم للرعاية لهما وتنفيذ ما يحتاجا، إذ الخدم بخدمتهم للوالدين لا يراعون حقوقهما التي يجب على الأبناء مراعاتها، ولن ينبع الحبّ والحنان والرحمة من الخدم كما ينبع من الأبناء.

فينبغي على الأبناء خدمة الآباء بأنفسهم وتنفيذ غالب متطلّباتهم إن أمكن، لما فيه

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآيتان: ٢٤، ٢٣.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي: ١٥٨/٢.



من ثواب عظيم وقدوة للآخرين، وكما تُعَامِل تُعَامَل، قال إمامنا المصادق ﷺ: «برّوا آباءكم يبرّكم أبناؤكم»(١١).

وأشد من القسوة المذكورة ما اشتهر باسم (دار العجزة) حيث يعمد بعض الأبناء إلى إكرام الآباء في آخر عمرهم عندما احتاج الأب والأم إلى الأبناء ليضعوهم في سجن اختياري بالنسبة للأبناء وجبري بالنسبة للآباء، سجن يؤدّي بالرحم إلى الزوال، ويقطع برّ الوالدين ورحمتهما وشكرهما وحبّهما واحترامهما، سجن يلغي المفهوم القرآني للوالدين، ويبطل الاحسان إليهما، لاغياً معه كل الآثار الإيجابية لذلك.

وأي إحسان للأمّ والأب إذ ابتعدا عن أبنائهم وأحفادهم وذريّتهم.

هذه البدعة والثقافة المعادية للإسلام بل للإنسانية يجب أن تخرج من مجتمعاتنا وأسرنا، بل من ثقافتنا، يجب أن يحل مكانها خدمة الوالدين وتقديرهما ورفع منزلتهما، بل ونصب تمثال لكلّ أب وأم حفاظاً على المفهوم القرآني للوالدين، وعلى التعاليم الإسلامية لذلك.

قال الإمام زين العابدين ﷺ: «اللَّهمّ اجعلني أهابهما هيبة السلطان العسوف... (٢٠).

وسوف يأتي تمام الدعاء.

#### ه آثار برّ الوالدين

جعل سبحانه وتعالى للسالك يِعماً إضافيّة مترتّبة على الواجبات وترك المحرّمات، وما ذلك إلّا رحمة من العبادة، وهذه النِعم هبارة عن آثار تحصل للملتزم بحقوق الوالدين، إضافة إلى الثواب المترتب على فعل الواجب.

وهذه الأثار يمكن تقسيمها إلى ثلاثة أقسام:

١ ـ آثار دنيويّة.

<sup>(</sup>١) ميزان الحكمة: ٤/ ٣٦٧٤.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجاديّة: ١٢٩.



- َ ـ آثار برزخيّة.
- ٣ ـ آثار أخرويّة.

# ١ ـ الآثار الدنيويّة المترتبة على برّ الوالدين:

ويمكن حصرها بما يلي:

أ حجية الأهل: فإن مداوة الأبناء على طاعة الوالدين ورحمتهما والإنفاق عليهما والدفاع عنهما تجعل المحبة تزداد يوماً بعد يوم، لذا نجد أنّ الوالدين قد يفرقا بين محبة ولد وآخر بل قد ينجر ذلك حرمانه من أموالهما أو بعضها نتيجة تقصيره في تكفّل والديه وحمايتهما والإنفاق عليهما.

هذا وقد قال رسول الله ﷺ: تتعلّموا من أنسابكم ما تصلون به أرحامكم فإنّ صلة الرحم محبّة في الأهل... الله المسلم المستحدد على الأهل... المالة الرحم محبّة في الأهل... المالة الرحم محبّة في الأهل... المالة المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحدد المستحد المستحدد المستحدد

وهذا الأثر له آثار تعكس على نفسيّة البارّ ووضعه الاجتماعي، فتعطيه حالة نفسيّة قويّة من داخل أسرته وكذلك اجتماعيّاً، وقد أتينا على تفصيل ذلك في كتاب: فقه الأسرة وآدابها.

- ب عدم وقوعه في الفقر كما في رواية الإمام الصادق 樂學 الآتية<sup>(۲)</sup>، وفي رواية أحرى: إنّ البرّ يزيد في الرزق<sup>(۳)</sup>.
- جـ ـ زيادة العمر: قال أبو عبد الله الصادق 網路: ﴿إِن أَحببت أَن يزيد الله في عمركَ فسرَّ أبويكَ (<sup>(4)</sup>.

وقال رسول الله ﷺ: «رأيت بالمنام رجلاً من أُمّتي قد أتاه مَلَك الموت يقبض روحه فجاءه بره بوالديه فمنعه منه (٥٠).

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق لابن أبي الدنيا: ٨٥، ح٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ٣٣٤، والبحار: ١٦/٧٤.

<sup>(</sup>٢) الحار: ١٤/ ٨١,

<sup>(</sup>٤) البحار: ٧٤/٨١.

<sup>(</sup>٥) البحار: ٧٤/٨٠.



د \_ زيادة النسل: قال الإمام عليّ الهاديّ عليها: "العقوق ثكل من لم يتكله").

وقال الإمام الرضا ﷺ: دحرم الله عزّ وجلّ عقوق الوالنين لما فيه من الخروج من التوفيق لطاعة الله تبارك وتعالى والتوقير للوالدين وتجنّب كفر النعمة، وابطال الشكر وما يدعو من ذلك إلى قلّة النسل وانقطاعه لما في المقوق من قلّة توقير الوالدين والعرفان بحقهما وقطع الأرحام والزهد من الوالدين في الولد وترك التربية بعلّة ترك الولد برّ هماه (٢).

هـ \_ التوفيق للطاعة: كما في حديث الإمام الرضا ﷺ.

نسأل الله حسن التوفيق لطاعته والإبتعاد عن معصيته، قال الإمام الحسين ﷺ: «إذا أردت عزّاً بلا عشيرة وهيبة بلا سلطان فاخرج من ذلّ معصية الله إلى عزّ طاعته (٣).

و - قبول الطاعة: كما روي عن النبي ه أن رجلاً قال له: ما من عمل قبيح إلا وقد
 عملته فهل لى من توبة؟

فقال له رسول الله ﷺ: فهل من والديك أحد حيٌّ؟

قال: أبي.

قال 🎕: فاذهب فبرو (1).

. - الله وليّه: ففي الحديث القدسي: مَن بر والديه كنت له وليّاً في الدنيا<sup>(٥)</sup>.

العرّة والمنعة: جاء في أحاديث أهل البيت الله العقوق يعقب القلّة ويؤدّي إلى الذلّة (1).

ووجهه من الناحية النفسيّة ظاهر، إذ ضعف العلاقة مع الوالدين تُفقد الأولاد القوّة

<sup>(</sup>١) البحار: ٧٤/٨٤.

<sup>(</sup>۲) علل الشرائع: ۲/ ۱۹۴، والبحار: ۷۱/ ۷۵.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأثر: ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) النجار: ١٤/ ٨٢.

<sup>(</sup>٥) نزهة المجالس: ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٧٤/٧٤، وميزان الحكمة: ١٠/٧١٦.



والثبات والإستقرار فيبقى محتاجاً إلى مَن يكمّل له ذلك، فيعيش في المجتمع منزوياً ذليلاً لا مساند له ولا معين، ولا عشيرة تحمية وتأويه أو تسانده وتعطيه المشورة والعون عند الحاحة.

فالمنزل هو الداعم النفسي الأوّل للشاب ثمّ يأتي الأرحام والعشيرة فيما بعد.

# قصة في أثر خدمة الوالدين العاجزين

ويقال أنّ الله تعالى أوحى إلى سليمان أن أخرج إلى البحر ترى عجباً، فخرج فلم يجد حتى غاص في البحر فوجد غرفة من ياقوت وجواهر لا يدخل إليها الماء ووجد فيها شاباً حسناً يعبد الله، فسأله عن أمره فقال: كان أبي مقعداً وأمّي عمياء فخدمتهما سبعين سنة فلمّا حضرت وفاة أمّي قالت: اللّهمّ أطل عمره في طاعتك، ولمّا حضرت وفاة أبي قال: اللّهمّ استخدم ولدي في مكان لا يكون للشيطان عليه سبيل، فكانت هذه الغرفة فسأله عن طعامه وشرابه، فقال: طير يأتيني به من رزق الله تعالى الذي لا ينسى من فكره (۱).

# ٢ ـ الآثار البرزخيّة،

- أ تخفيف سكرات الموت: قال الإمام الصادق على : "مَن أحبّ أن يتخفّف الله عزّ وحلا عنه سكرات الموت فليكن لقرابته وصولاً وبوالليه بازاً، فإذا كان كذلك هؤن عليه سكرات الموت، ولم يصبه في حياته فقر أبداً) (").
- ب ـ الله يؤنسه في قبره: ففي الحديث القدسي: مَن برّ والديه كنت له وليّاً في الدنيا وفي قبره مؤنساً وفي الحشر رحيماً...<sup>(٣)</sup>.

# ٣ ـ الآثار الأُخرويّة:

- تخفيف الحساب: قال رسول الله على: ابرّ الوالدين وصلة الرحم تهوّنان الحساب،(١).

<sup>(</sup>١) نزهة المجالس: ١٩٩/١ بتصرّف.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ٣٣٤، والبحار: ١٦/٧٤.

<sup>(</sup>٣) نزهة المجالس: ١٩٨/١.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٧٤/ ٨٥.



- ب ـ بناء بيت في الجنّة: قال الإمام الباقر ﷺ «أربع مَن كنّ فيه بنى الله له بيتاً في
   الجنّة: مَن آوى البتيم ورحم الضعيف وأنفق على والليه ورفق بمملوكه» (١٠).
- ج \_ إسكانه أعلى علين: قال الإمام الباقر ﷺ: «أربع من كنّ فيه من المؤمنين أسكنه الله في أعلى علين في غرف فوق غرف، وفي محلّ الشرف كلّ الشرف: من آوى البتيم ونظر له فكان له أباً، ومن رحم الضعيف وأعانه وكفاه، ومن أنفق على والليه ورفق بهما وبرهما ولم يحزنهما، ومَن لم يخرق بمملوكه وأعانه على ما يُكلّفه ولم يَستسمهُ (٢) فيما لم يطق (٢).
- د ـ نظر الله إليه: قال رسول الله على: «أربعة لا ينظر الله إليهم يوم القيامة: عاقل ومنان ومكذب ومدمن خمر»<sup>(1)</sup>.
- ه \_ قبول الصلاة: قال الإمام الصادق عليه: «مَن نظر إلى أبويه نظر ماقت وهما ظالمان له لم يقبل له صلاة» (٥٠).
- و مشمّ ربع الجنّة عن بُعد: قال الإمام الصادق ﷺ: ﴿إذَا كَانَ يُومِ القيامة كشف خطاء من أفطية الجنّة فوجد ربحها من كانت له روح من مسيرة خمسمائة عام إلّا صنف واحد...، الماق لوالليه (١٠).
- ز ـ م تشمله رحمة الله: كما جاء في الحديث القدسي: مَن بر والديه كنت له في الحشر
   رحيماً وعلى الصراط دليلاً وفي الجنة محدّثاً، يكلمني وأكلمه بلا واسطة (٧).
  - حرر يكون الله دليله على الصراط: كما تقدّم في الحديث السابق.
  - ط م يحدَّثه الله في الجنة بلا واسطة: كما تقدِّم في الحديث السابق.

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) استسعى العبد استسعاء: كلفه من العمل ما يؤدي به عن نفسه إذا أعنق بعضه ليعتق ما بقي منه.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي: ١٩٢/١.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ١/ ٩٤.

<sup>(</sup>ه) أصول الكافي: ٢/ ٣٤٩، ح٥.

<sup>(</sup>٦) أصول الكافي: ٣٤٨/٢، ح٣.

<sup>(</sup>٧) نزمة المجالس: ١٩٨/١.



جنّة يوم الحساب: كما روى عن إبراهيم بن شعيب قال: قلت لأبي عبد الله على:
 إنّ أبي قد كبر جدّاً وضعف، فنحن نحمله إذا أراد حاجة، فقال على:
 إن أبي قد كبر خدّاً وضعف، فنحن نحمله إذا أراد حاجة، فقال على:

والجنة هنا بمعنى الوقاية من حرّ النار والعذاب.

ك . سيّد الأبرار: قال رسول الله على: «سيّد الأبرار يوم القيامة رجل برّ والليه بعد موتهماه (۲).

# قصة في خدمة الوالدين

يروى أنّ موسى سأل ربّه أن يريه رفيقه في الجنّة، فأمره أن يتوجّه إلى بلد كذا ليراه، فأتاه موسى وإذْ هو شاب فاستضافه في منزله - فلمّا وضع الطعام جعل كلّما أكل لقمة جعل في زنبيل (٢) لقمتين، فتعجّب موسى فقام ونظر في الزنبيل وإذا فيه عجوزين كبرا، فلمّا نظرا إلى موسى تبسّما وشهدا له بالرسالة وماتا، فقال الشاب: أنت موسى رسول الله والمجوزان أبواي جعلتهما في الزنبيل خوفاً عليهما وكنت لا آكل ولا أشرب حتى يأكلا، وكانا يسألان الله تعالى كلّ يوم أن لا يقبضهما حتى ينظرا إلى موسى، فلمّا رأيتهما ماتا علمت أنّك موسى،

فقال له موسى: أبشر فإنَّكَ رفيقي في الجنّة، وقيل أنّ دعاء أمّه كان: اللّهمّ اجعله جليس موسى في الجنّة (٤).

#### 🟶 برّ الوالدين بعد وفاتهما

قال أبو عبد الله الصادق ﷺ: • ما يمنع الرجل منكم أن يبرّ والديه حيّين وميّتين: يصلّي عنهما ويتصدّق عنهما ويحجّ عنهما ويصوم عنهما فيكون الذي صنع لهما، وله مثل ذلك فيزيده الله ببرّه وصلاته خيراً كثيراً ه (٥٠).

<sup>(</sup>۱) الكانى: ۲/۱۹۲.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٨٦/٧٤.

<sup>(</sup>٣) وهو المكتل يسع خمسة عشر صاعاً وهو الجراب والوعاء، لسان العرب: ٢٠٠/١١.

<sup>(</sup>٤) نزهة المجالس: ٢٠٠١ ـ ٢٠١ بتصرّف.

<sup>(</sup>٥) الوسائل: ٢٢٠/١٥، ح٢٧٧٠٥.



وقال الإمام الباقر عِينه: ﴿إِنَّ العبد ليكون باراً بوالديه في حياتهما، ثمَّ يموتان فلا يقضي هنهما ديونهما ولا يستغفر لهما فيكتبه الله هاقاً، وانَّه ليكون هاقاً في حياتهما غير بارَّ لهما، فإذا مانا قضى دينهما واستغفر لهما فيكتبه الله بارَّاه (١١).

وزاد رسول الله عنه: «. . . وانفاذ مهدهما من بعدهما وصلة الرحم التي لا توصل إلّا بهما ، وإكرام صديقهما (٢٠) -

وفي حديث: مَن زار قبر والديه في كلّ جمعة مرّة غفر له وكتب بارّاً<sup>(٣)</sup>.

أفول: ذكرت الروايتان صِلَات البرّ التي بها يبرّ الولد والديه وهي:

الصلاة لهما بعض ركعات في بعض الأوقات، فينوي إمّا أن ثواب الركعتين لهما
 وإمّا يصلّى نيابة عنهما وكلاهما حسن.

ويستحبّ أن يكرّر ذلك لا أقلّ كلّ أسبوع مرّة، وفي الأماكن المباركة كمراقد الائمة ﷺ أو مسجد النبي ﷺ والمسجد الحرام.

۲ ـ التصدّق عنهما ببعض المال وإن قلّ، أو ببعض الطعام أو اللباس، وإن استطاع أن تكون صدقة جارية فهو أفضل كأن يبني سبيل ماء عن روح والديه، أو يزرع شجرة يستظلّ الناس بها أو يأكلوا من ثمرها، أو يبني مسجداً، أو يشقّ طريقاً ويزقته، أو يرسل للزيارة أو الحجّ بعض الفقراء ويهدي هذا الثواب لهما.

ويستحبّ عموماً التصدّق كلّ ليلة جمعة عنه وعن والديه حتّى ولو بألف ليرة لبنانيّة، وقد فصّلنا آثار الصدقة في كتاب مستقل: «معاجز الصدقة وآثارها».

#### 会 دعاء الإمام زين العابدين ﷺ لوالديه

قال الإمام زين العابدين ﷺ: اللّهم اجعلني أهابهما هيبة السلطان العسوف، وأبرّهما برّ الأم الرؤوف، وأجعل طاعتي لوالديّ وبرّي بهما أقرّ لعيني من رقدة الوسنان، وأثلج لصدري من شربة الظمآن حتى أُوثر على هواي هواهما، وأقدّم على رضاي

<sup>(</sup>۱) الوسائل: ۱۹/ ۲۲۱، ح۲۷۷۰.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة: ٧١١/١٠.

<sup>(</sup>٣) مكارم الأخلاق: ٨٣، ح٢٤٩.



رضاهما، واستكثر برّهما بي وإن قلّ، واستقلّ برّي بهما وإن كثرّ، اللّهمّ خفّض لهما صوتي، وأطب لهما كلامي وألن لهما عريكتي، وأعطف عليهما قلبي، وصيّرني بهما رفيقاً، وعليهما شفيقاً، اللّهمّ اشكر لهما تربيتي، وأثبهما على تكرمتي، واحفظ لهما ما حفظاه متي في صغري، اللّهمّ وما مسّهما منّي من أذى، أو خلص إليهما عنّي من مكروه أو ضاع قبلي لهما من حقّ فاجعله حطّة لذنوبهما، وعلّواً في درجاتهما، وزيادة في حسناتهما، يا مبدّل السيّئات بأضعافها من الحسنات، اللّهمّ وما تعدّيا عليّ فيه من قول، أو أسرفا عليّ فيه من فعل أو ضيّعاه ليّ من حقّ، أو قصّرا بي عنه من واجب فقد وهبته لهما، وجدت به عليهما، ورغبت إليك في وضع تبعته عنهما، فإنّي لا أتهمهما على نفسي، ولا أستبطئهما في برّي، ولا أكره ما تولّياه من أمري. يا ربّ، فهما أوجب حقّاً عليّ، وأقدم إحساناً إليّ، وأعظم منة لديّ من أن أقاصهما بعدل، أو أجازيهما على مثل، أين إذاً \_ يا إلهيّ \_ طول شغلهما بتربيتي؟ وأين شدّة تعبهما في حراستي؟ وأين مثل، أين إذاً \_ يا إلهيّ \_ طول شغلهما بتربيتي؟ وأين شدّة تعبهما في حراستي؟ وأين أنف أغلهما على أنفسهما للتوسعة عليّ؟!

هيهات ما يستوفيان منّي حقّهما، ولا أدرك ما يجب عليّ لهما، ولا أنا بقاض وظيفة خدمتهما، فصلّ على محمّد وآله، وأعنّي يا خير من أستعين به، ووقفني يا أهدى من غرب إليه ولا تجعلني في أهل العقوق للآباء والأمّهات يوم تجزى كلّ نفس بما كسبت وهم لا يُظلمون، اللّهمّ صلّ على محمّد وآله وذريته، واخصص أبوي بأفضل ما خصصت به آباء عبادك المؤمنين وأمّهاتهم يا أرحم الراحمين.

اللَّهم لا تنسني ذكرهما في أدبار صلواتي، وفي آن من آناء ليلي، وفي كلّ ساعة من ساعات نهاري، اللّهم صلّ على محمد وآله، واغفر لي بدعائي لهما، واغفر لهما ببرّهما بيّ مغفرة حتماً، وارض عنهما بشفاعتي لهما رضى عزماً، وابلغهما بالكرامة مواطن السلامة (۱۰).



<sup>(</sup>١) الصحيفة السجادية الكاملة: ١٢٩.

# فهرس الموضوعات

| ۷. | لحقوق إجمالاً             |
|----|---------------------------|
| ۹. | لحقوق تفصيلاً             |
| ٩  | ١ ـ حق الله تعالى         |
| ٩  | العبادة                   |
| ٩  | العبادة عن معرفة          |
| ١١ | أنواع العبادة             |
| ۱۳ | معنى أن الله أهلٌ للمبادة |
| ۱٤ | العبادة عن حبّ وعشق       |
| ۱٥ | علة وجِكمةُ العِبادةِ     |
| ۲1 | ٣ ـ حق النفس٣             |
| ۱۷ | تهذيب النفس               |
| ۱۸ | نعمة أعضاء الإنسان        |
| ۲۲ | ٣ ـ حق اللسان             |
| ۲۲ | أهمية اللسان              |
| 22 | دور اللسان                |
| ٧  | اللسان موتف عد الانسان    |

|     | الر النسان إلى طباده او معصية    |
|-----|----------------------------------|
| ٤ ٢ | آفات اللسان                      |
| ۲٧  | ٤ ــ حق السمع                    |
| ۲٧  | ما قُرِضَ على السَّمعِ           |
| ۲۸  | النَّهيُ عنِ الغِيبَةِ           |
| ۲۱  | ٥ ـ حق البصر                     |
| ۳١  | العُيونُ مَصائدُ الشَّيطانِ      |
| ۲۲  | ما يُستعانُ بهِ على غَضً البَصرِ |
| ٣٢  | بعض أحكام النظر                  |
| ٣٣  | مسائل متفرقة في النظر            |
| ۳٦  | ٦ ـ حق البد                      |
| ۲۷  | ٧ ـ حق الرِجلين٧                 |
| ۲۸  | ٨ ـ حق البطن٨                    |
| ۴۸  | أكلُ الحرام وأثرو                |
| ٤٠  | آفة النخمة                       |
| ٤Y  | علاج التخمة                      |
| ٤٢  | ٩ ـ حق الفرج                     |
| ٤٣  | النَّهِيُّ عنِ الزِّنا           |
| ٤٣  | أكبرُ الزِّنا                    |
| ٥٤  | حقوق الأفعال                     |
| ٥٤  | ١٠ ـ حق الصلاة                   |
| ٤٥  | أهمية الصلاة وأثرها على السلوك   |



| ٤٩ | علَّة وجوب الصلوات الخمس وبعض أسرارها |  |
|----|---------------------------------------|--|
| ۰۵ | علَّة أخرى                            |  |
| ۰۰ | أسرار الصلاة                          |  |
| ٥١ | حضور القلب                            |  |
| ٥٢ | تفهم وتدبر معاني الصلاة               |  |
| ۴٥ | الخشوع في الصلاة                      |  |
| ٤٥ | خشوع الجوارح                          |  |
| ٤٥ | الهيبة في الصلاة                      |  |
| ٤٥ | رجاء المصلي لله تعالى                 |  |
| ٥٥ | حياء المصلي                           |  |
| ٥٥ | أعضاء الصلاة                          |  |
| ٥٦ | صلاة الظاهر                           |  |
| ٥٦ | صلاة الباطن                           |  |
| ۲٥ | أسرار طهارة المصلي                    |  |
| ٥٦ | أسرار شروط الصلاة                     |  |
|    | أسرار القراءة في الصلاة               |  |
| 11 | بقية أسرار شرائط الصلاة               |  |
| ٦٢ | ١١ ـ حق الحج                          |  |
| 38 | آثار الحج                             |  |
| ٦٦ | ١٢ ــ حق الصوم                        |  |
| 77 | أهمية الصوم وآثاره                    |  |
| ۸۶ | علة وجوب الصوم                        |  |

| 19        | فضل الصوم                             |
|-----------|---------------------------------------|
| ٠.        | فضل المصوم في شهر رمضان               |
| /١        | خطبة النبي في فضل شهر رمضان           |
| 14        | آداب الصوم                            |
| <b>/V</b> | ١٣ ـ حق الصدقة                        |
| <b>/V</b> | معنى الصدقة                           |
| /۸        | آداب الصدقة والتصدق                   |
| 11        | ١٤ ـ حق الهَذي                        |
| ۲         | عامة الأفعال                          |
| ۱۲        | التَّكليف مقدور للإنسان               |
| ۱۳        | التكليف فطري يستدعيه الكون العام      |
| ۱٤        | لا يُكَلِّفُ اللهُ نفساً إلّا وُسعَها |
| ٥١        | بين التذلل والتكلّف                   |
| ٥١        | إقبال القلوب وإدبارها                 |
| 7         | المداومة على العبادة وإن قلّت         |
| 19        | حقرق الأنمة                           |
| ۱۹        | ١٥ ـ حق السلطان                       |
| ٠٠١       | ١٦ ـ حق المعلم                        |
| ٠٠١       | حقوق العلماء                          |
| ۱۰۲       | النظر إلى العالِم                     |
| ۱۰۲       | أثر العلم على العمل                   |
| ١٠:       | صفة العلم و فضله                      |



| ۱۰٤   | أصناف الناس في العلم               |
|-------|------------------------------------|
| ١٠٥   | ١٧ _ حق المالك                     |
| ۲۰۱   | يق الرعية                          |
| ١.٦   | ١٨ ـ حق الرعية                     |
| ۱.۷   | قيمةُ العَدلِ                      |
| ۱٠۸   | الحَثُّ على الشُّكرِ لله تعالى     |
| 1 • 9 | وجوبُ شُكرِ المُنقِم               |
| ١١.   | تقسيم الرعية                       |
| 111   | ١٩ ـ حق المتعلم                    |
| ***   | الغفران لطالب العلم                |
| 111   | علماء آل محمد وثواب تعليمهم الشيعة |
| ۱۱۳   | النهي عن كتمان العلم               |
| 118   | يذل العلم                          |
| 118   | ٢٠ ـ حق الزوجة                     |
| ۱۱۰   | بعض حقوق الزوجة                    |
| 117   | بعض حقوق الزوج                     |
| 119   | استحباب خدمة الزوجة                |
| ١٢٠   | استحباب خدمة الزوج                 |
| ۱۲۰   | استحباب الصبر على الزوجة           |
| 177   | حرمة إيذاء وضرب الزوجة             |
| 177   | حرمة إيذاء الزوج                   |
| 171   | ٢١ ـ حق المملوك                    |

| 77 | <i>عقوق الأرحام</i>                |
|----|------------------------------------|
| 47 | صلة الرحم وأثرها                   |
| 44 | صلة قاطع الرحم                     |
| 49 | آثار صلة الرحم                     |
| 79 | آثار اجتماعيّة لصلة الرحم          |
| ۲۱ | آثار قطيعة الرحم                   |
| ٣٢ | ٢٢ _ حق الأم                       |
| ٣٣ | أثر زيارة قبر الأم                 |
| ** | أثر رعاية حق الأم                  |
| ٣٤ | أثر رحمة الأم                      |
| ٣٤ | ٢٣ _ حق الأب                       |
| 37 | حقوق الوالدين                      |
| ٥٣ | معنى شكر الوالدين وكيفيته          |
| ۲٦ | الإحسان ورحمة الوالدين             |
| ۲۸ | آثار برّ الوالدين                  |
| ٤٣ | برّ الوالدين بعد وفاتهما           |
| ٤٤ | دعاء الإمام زين العابدين ﷺ لوالديه |
| ٤٦ | هرس الموضوعاتهرس الموضوعات         |