

ري في المين المي



# رَفِيْنِ الْمِنْ الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِي الْمِيْنِ الْمِيلِي الْمِيْنِي الْمِيلِي الْمِي

ۺ**ڒڂ**ؙۣ للضحيف کالنَّجَائِيةَ هِتَ يُرِفِّتُ للاَّہِ كَابُفَةُ عِنْ

> جَسِمَعُ وَاعِمُنَاد اللِيَّيِّيْرِيِّ كِيْ إِيْنِ عِنْ الْمِثْوِرِّ



## جميع حقوق الطبع محفوظة للناشر

الطبعة الأولى

۲۳۶۱ هـ ـ ۲۰۱۱ م

لا يجوز نشر اي جزء من هذا الكتاب، أو اختزال مادته بطريقة الاسترجاع، أن نقله على أي نحو، وبأي طريقة سواء كانت إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو بالتسجيل أو خلاف ذلك، إلا بموافقة الناشر على ذلك كتابة ومقدما.



هاتف: ۰۹/۹۳۶۷۷۲ - ۰۴/۷۸۰۰۰ بیروت لبنان





#### دعاؤه ﷺ بخواتم الخير



قَشَرَفٌ لِلذَّاكِرِينْ، دفع ما يتوهم أن في ذكرنا له تعالى منة منا عليه.

واشْغَلْ قُلُوبَيْنا، لما كان ملاك البدن هو القلب، وأظهر أفراد الشكر من اللسان، أضاف كل واحد إلى مناسبه.

«من شُغَلْ» أي من أشغال العبادات.

ولا تُمْرِكْنا فِيهِ تَبِعَةُ ولا تَلْحَقْتا فِيهِ سَآمَة التبعة ما تتبع الإنسان من النوائب دنيوية كانت أو أخروية، والسآمة الملال، وحاصل المعنى أن ذلك الفراغ من العبادة لا يكون فراغاً يلحقنا فيه تبعات وملال حتى لا نقدر معه على العود إلى تلك العبادة فإن الذنوب والآلام تحبس عن الطاعات، وكذا الملال، ويجوز أن يكون المعنى أن ذلك الفراغ لا يكون مسبباً عن التبعة والمملال، بل يكون فراغ سلامة منهما كأن يكون سببها اكتساب معيشة أو نحوها من المباحات.

•كُتُّابُ، بوزن رمان وفي بعض النسخ بوزن قتال، ونسبة الانصراف إليه على طريق المجاز، قيل: ولعله من باب التجريد نحو لقيت زيداً أسداً.

(وتُصَرَّمَتُ) انقضت.

•وَلا تُوقِقْنَا • من الإيقاف أي لا تطلعنا بعد هذه التوبة على أعمالنا القبيحة، بل اجعل هذه التوبة سائرة لها، أو لا توقفنا بين يديك للحساب على هذه الأعمال، أو لا ترجعنا إلى ذلك الذنب الذي تبنا منه فتوقفنا عليه مرة أخرى، وفي «س» ولا تقفنا من الوقوف.

الجَتَرِحْنَاهُ، الاجتراح والاقتراف الاكتساب.

ولا تَكْشِفْ عَنَّا سِثْراً سَتَرْتَهُ عَلَى رُؤُوسِ الأَشْهاذ يومَ تَبلُوه الظرف أعني قوله يوم

إما أن يكون ظرفاً للستر، وحينئذ فالمراد بالأشهاد الملائكة المقربون والأنبياء المرسلون، يعني أن ذلك الستر الذي غطيت به رؤوسهم ومنعتهم به من النظر إلى مساوئنا في يوم اختبار عبادك لا تكشفه عنا ذلك اليوم، وإما أن يتعلق بقوله تكشف والمعنى تارة على الأول وأخرى على أن المراد من الأشهاد الجماعة الحاضرون معنا في الدنيا، أي ذلك الستر الذي سترته علينا في الدنيا وجعلته على رؤوس حاضرينا يمنعهم عن الاطلاع علينا لا تكشفه عنا يوم القيامة، روي أن الله تعالى قد جعل على كل إنسان أربعين جنة تستره وتغطي مساوئه، فإذا فعل كبيرة هتك منها كل جنة، وكل كبيرة يفعلها يرتفع بها جنة حتى ترتفع الجنن كلها فيبقى مهتوك الحجاب، فيأمر الله تعالى الملائكة أمر الله تعالى الملائكة أمر الله تعالى الملائكة أمر الله تعالى البيت الملائكة لو كان فيه خير لما تركته من يدي، ويجوز أن يتعلق الجار والمجرور بقوله للملائكة لو كان فيه خير لما تركته من يدي، ويجوز أن يتعلق الجار والمجرور بقوله تشهرنا على رؤوسهم حتى ينظروا إلينا، فإن المشهور ربما أركبوه حماراً أو ثوراً أو جملاً فيكون مشرفاً على رؤوس الخلائق.

إذا تحققت هذا، فاعلم أنه قد كتبت ألف بعد واو تبلو وكأنه تبع لرسم خط القرآن، وفرق بعض محققي العربية بين المفرد الذي هو بمعنى الجمع من حيث اشتماله على أفراد متعددة كما في تبلو وأشباهه، لتعدد أفراد الابتلاء بالنسبة إلى كل خبر من أخبار العباد وبين المفرد الذي لم يكن كذلك، فجوز كتابة الألف بعد الواو الأولى لمشابهته لواو الجمع دون الثانية، وفي نسخة الشيخ الكفعمي بعد هذا الدعاء دعاؤه لأدم عليه ونسخ الصحيفة صفر منه لكنه مذكور في ملحقاتها، وسنشرحه هناك إن شاء الله تعالى.







### دعاؤه ﷺ في الاعتراف وطلب التوبة



اخِلَالَ، جمع خلة بمعنى الخصلة.

اوَتُحْدُونِي) تبعثني .

﴿وَوَفَدُ عَدِم وَأَقْبُلُ.

﴿إِذْ جَمِيمُ إِحْسَائِكَ تَفَشِّلٌ وَإِذْ كُلُّ نِعَمِكَ الْبِتَدَاءُ عَالَ الفاضل الداماد: إذ قاطبة ما سواك مستند إليك بالذات أبد الآباد مرة واحدة دهرية خارجة عن إدراك الأوهام لا على مشاركة المرات الزمانية المألوفة للقرائح الوهمانية فطباع الإمكان الذاتي ملاكه الافتقار إلى جدتك، ومناطه الاستناد إلى هبتك، فكما أن النعم والمواهب فيض جودك ورحمتك فكذلك الاستحقاقات والاستعدادات المرتبة في سلسلة الأسباب والمسببات مستندة جميعاً إليك وفائضة بأسرها من تلقاء فياضتك، انتهى، وهو كلام حسن رشيق، وقال بعض المعاصرين: الحكم بأن الإحسان والنعم كلها تفضل إما بناء على أن المراد منهما الأكثر، وإما على أن المراد منهما ما يكون في الدنيا لأن بعض النعم الأخروية بالاستحقاق، وإما بناء على أن استحقاق بعض النعم لما كان متوقفاً على الأعمال الحسنة وهي متوقفة على الوجود والقدرة وساثر الآلات وهي منه تعالى فكأن النعم والإحسان كلها تفضل، والظاهر من ممارسة الأخبار والأدعية المأثورة عنهم علله أن الإحسان الدنيوي والأخروي وسائر المثوبات كلها تفضل منه تعالى، نعم قد تفضل سبحانه بأن جعل شيئاً من الثواب في مقابلة الأعمال، ولو كافانا حقيقة لذهبت أعمالنا كلها بالصغرى من أياديه، وروي أن عابداً من بني إسرائيل عبد الله خمسمائة عام صائماً قائماً وقد أنبت الله له شجرة رمان على باب الغار يأكل كل يوم منها رمانة واحدة، فإذا كان يوم القيامة وضعت تلك العبادات كلها في كفة من الميزان ووضعت في الكفة الأخرى رمانة واحدة فترجح تلك الرمانة على سائر الأعمال، ولو لم يكن في



استظهار هذا الكلام إلا مكافاته الحسنة بعشر أمثالها لكفي في صحة ما ادعيناه.

﴿ فَهَا أَنَاذًا ﴾ قد خففت في رسم الكتابة .

البائش؛ الشديد الحاجة.

المُعِيلُ الكثير العيال، وفي الحديث إن قلة العيال أحد اليسارين كما أن كثرة
 الميال أحد الفقرين.

مُورِّ لَكَ بِأَنِّي لَمْ أَسْتَسْلِمْ وَقْتَ إِحْسَائِكَ إِلّا بِالْإِقْلاعِ مَنْ مِصْبَائِكَ، عدت هذه المفقرة من مشكلات الفقرات الشريفة لأن دأبه ﷺ الاعتراف بالمعصية والجرائم، وأيدوه بما وجد في نسخة ابن أشناس والكفعمي وغيرهما من قوله: مقر لك بأني لم أخل في الحالات كلها من إحسانك ولم أسلم مع وفور إحسانك من عصياتك، فصرفوا ما عن ظاهره باحتمالات:

الأول: كون معناه إني مقر بأن الاستسلام وقت الإحسان لا يكون مني إلا بالإقلاع عن المعاصي والكف عنها، ولما لم يحصل مني لم يحصل الانقياد أيضاً مني لك.

الثاني: إن الإقلاع كما يكون لازماً يكون متعدياً والمعنى عليه أني لم أستسلم لك إلا بإقلاعك بي عن المعاصي وكفي عنها منك.

الثالث: إن المستثنى منه محذوف والمعنى إني مقر لك بأني لم أستسلم لك في شكر نعمة من نعمك لا في شكر نعمة من نعمك لا في شكر إقلاعك لي عن المعاصي.

الرابع: إن المراد بالعصيان بعض أفراده التي احترز منها وقت الإحسان.

الخامس: أن إلا عاطفة مثلها في قوله تعالى: ﴿ لِئِلّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ مُعَّةً إِلّا الخامس: أن إلا عاطفة مثلها من التكلف بمكان، بل الظاهر إرادة الظاهر فإنه غير بعيد منه ﷺ أن يقول: يا رب أقر لك بأني لم أستسلم لك وقت الإحسان إلا بكفي عن معاصيك، مع أنه ينبغي استغراق ذلك الوقت بالشكر والحمد، وهكذا فهمه شيخنا البهائي (قده).

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٥٠.



استخطك، بضم السين وسكون الخاء وبفتحهما بمعنى الغضب.

«سُبِحَانَكُ» يجوز تعلقه بما قبله وبما بعده.

«لَا أَيَأْسُ» وفي اش! لا أيأس على أنه اسم لا النافية للجنس.

البِحُرُمَة، رَبِّه، ينبغي الوقف عليه حتى يكون ما بعده كلاماً مستأنفاً ولذا يرقم عليه ط أو م أي أنه وقف مطلق أو لازم.

اقَدِ انْقَضَتْ، لأن ما بقي من العمر ظرف لما بقي من العمل.

وَفَقَامَ إِلَيْكَ بِقَلْبِ طَاهِر نَقِيٍّ، هذه الفقرة وسابقها ولاحقها مما ظاهره الاختصاص به ﷺ لأن القلب الطاهر من الرذائل أعز من الكبريت الأحمر، وأما فإذا وصلت إلى هذه الفقرة فتارة أتخطاها وتارة أقرأها قاصداً منها الطهارة من الشرك بالله ومن محبة فلان وفلان وفلان.

الوَّمَّوُّقَتْ دُمُوعُهُ خَلَّيْهِ، لا يجوز تلاوة مثل هذه الفقار إلا إذا حصل الإقبال وسالت الدموع على الخدين وأحاطت الرعشة بالجانبين.

«كايل» ضعيف وفي (س» خامل من الخمول وهو الخفاء.

**«تَطَأْطُأً»** خفض رأسه وتواضع.

«اثْنَابَه» أي قصدوه على التناوب، قال الفاضل الداماد: ومن أعاجيب الأغلاط ما وقع هاهنا لغير واحد من القاصرين وهو حسبان ذلك انفعال من التوبة أي الرجوع من الذنب والندم عليه، انتهى.

اتَحَمَّدُ، حمد نفسه وأظهر حمده.

ويًا مَنْ ضَمِنَ لَهُمْ إِجَابَةَ الدُّعَاء، في هذا المقام أمور لا بدّ من التنبيه عليها:

#### الأمر الأول:

في بيان آداب الدعاء وشرائطه وبه ترتفع شبهة من قال: إنا ندعو فلا يستجاب لنا فنقول من الشروط رعاية جهة الدعاء، كما روى عثمان بن عيسى عمن حدثه عن أبي عبد الله ﷺ قال: قلت: **آيتان في كتاب الله تمالي أطلبهما ولا أجدهما**، قال: ما هما؟



قلت: قول الله: ﴿ التَّعُونَ آسَتَجِبٌ لَكُو ﴾ (١) فندعوه فلا نرى إجابة، قال: أفترى الله أخل وعده؟ قلت: لا، قال: فمِمَ ذلك؟

قلت: لا أدري.

فقال ﷺ: لكني أخبرك من أطاع الله فيما أمره ثم دهاه من جهة الدعاء أجابه.

قلت: وما جهة الدعاء؟

قال: تبدأ فتحمد الله وتذكر نعمه عليك ثم تشكره ثم تصلي على النبي 🌋 ثم تلكر ذنوبك فتقربها ثم تستغفر الله منها فهذه جهة الدعاه (٧٠).

ومنها الاجتماع في الدعاء قال أبو عبد الله 總: ما اجتمع أربعة رهط قط على أمر واحد فدعوا الله إلا تفرقوا هن إجابة<sup>(٣)</sup>.

وقال ﷺ: كان أبي إذا حزنه أمر جمع النساء والصبيان ثم دعا وأمَّنوا.

وقال ﷺ: الداعي والمؤمّن في الأجر شريكان.

ومنها: العموم في الدعاء، قال رسول الله ﷺ: إذا دعا أحدكم فليعمم فإنه أوجب للدعاء.

ومنها: أن يدعو الله تعالى بأسمائه المناسبة لمقصوده وقد تقدمت الإشارة إليه.

ومنها: الدعاء للإخوان، روى ابن أبي عمير عن زيد النرسي قال: كنت مع معاوية بن وهب في الموقف وهو يدعو، فتفقدت دعاء، فما رأيته يدعو لنفسه بحرف ورأيته يدعو لرجل من الآفاق ويسميهم ويسمي آباءهم حتى أفاض الناس، فقلت له يا عم لقد رأيت عجباً منك، فقال: وما الذي أعجبك مما رأيت؟

قلت: إيثارك إخوانك على نفسك في هذا الموضع وتفقدك رجلاً رجلاً، فقال لي: لا يكون تعجبك من هذا يا بن أخي فإني سمعت مولاي ومولاك ومولى كل مؤمن ومؤمنة

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) رياض السالكين في شرح صحيفة سيد الساجدين ﷺ: ٤/ شرح ص١٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٤٨٧ - ٢.



موسى بن جعفر وكان والله سيد من مضى وسيد من بقي بعد آبائه علي وإلا صُمَّتا أذنا معاوية وعميت عيناه ولا نالته شفاعة محمد في إن لم أكن سمعت منه وهو يقول: من دها لأخيه في ظهر الغيب ناداه ملك من سماء الدنيا يا حبد الله لك مائة ألف ضعف مما دعوت وناداه ملك من السماء الثانية لك مائتا ألف ضعف وهكذا إلى السماء السابعة فيقول له ملكها: ولك سبعمائة ألف ضعف ثم يناديه الله عزّ وجلّ أنا الغني لا أفتقر لك ألف ضعف مما دعوت. فأي الخطرين أكبر يا ابن أخي ما اخترته أنا لنفسي أو ما تأمرني به ١٩٠٩)

ومنها: الرقة قال الإمام الصادق ﷺ: إذا رق أحدكم فليدع فإن القلب لا يرق حتى يخلص (٢٠).

ومنها: البكاء وهو سيد الآداب لدلالته على الإخلاص الذي تحصل عنده الإجابة، قال: الصادق 樂樂: إذا اقشعر جلدك ودمعت عيناك ووجل قلبك فدونك دونك فقد قصد قصدك(٣).

ومنها: الإلحاح في الدعاء قال 樂器: والله لا يلح عبد مؤمن على الله في حاجة إلا قضاها له، وقد كره إلحاح الناس بمضهم على بعض في المسألة وأحب ذلك لنفسه(1).

ومنها: تسمية الحاجة قال الصادق ﷺ: إن الله يعلم ما يريد العبد<sup>(٥)</sup> ولكنه يحب أن تبث إليه الحوائج (٢٠).

ومنها: الإسرار في الدعاء قال الرضا على : دعوة العبد سراً دعوة واحدة تعدل سبعين دعوة هلانية (٧٠).

<sup>(</sup>١) عدة الداعي (ابن فهد الحلي): ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق (الشيخ الطبرسي): ٢٧١.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ٣٧٠.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: حاجتك.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢/ ٤٧٦ ح١.

<sup>(</sup>٧) شرح أصول الكافي: ٢٤٦/١٠ الأصل ١.



ومنها رفع اليدين بالدعاء وكان رسول الله الله يؤيرفع يديه إذا ابتهل ودعا كما يستطعم المسكين، وسأل أبو بصير الصادق الله عن الدعاء ورفع اليدين، فقال الله على أربعة أوجه، أما التعوذ فتستقبل القبلة بباطن كفيك، وأما الدعاء في الرزق فتبسط كفيك وتفضي بباطنهما إلى السماء، وأما التبتل فيإيمانك بإصبعك السبابة، وأما الابتهال فترفع يديك تجاوز بهما رأسك، وأما التضرع فإن تحريك أصبعك السبابة مما يلي وجهك وهو دعاء الخفية.

وقال ﷺ: الرخبة أن تبسط يديك وتظهر باطنهما، والرهبة تبسط يديك وتظهر ظهرهما، والتضرع تحرك السبابة اليسرى، والابتهال تبسط يديك وذراعك إلى السماء، والابتهال حين ترى أسباب البكاء (١٠).

وقال ﷺ: هكذا الرغبة ـ وأبرز باطن راحتيه إلى السماء، وهكذا الرهبة: وجعل ظهر كفيه إلى السماء، وهكذا التبتل: ظهر كفيه إلى السماء، وهكذا التبضرع: وحرك أصابعه يميناً وشمالاً، وهكذا التبتل: يرفع أصبعه مرة ويضعها أخرى، وهكذا الابتهال: ومد يديه تلقاء وجهه، وقال: لا تبتهل حتى تجري الدمعة (٢).

وفي حديث آخر: الاستكانة في الدهاء أن يضع بديه على منكبيه (٣).

وأراد بعض المحققين بيان مناسبات لهذه الأمور فقال: لعل المراد ببسط كفيه في الرغبة كونه أقرب إلى حال الراغب في بسط آماله وحسن ظنه بأفضاله ورجائه لنواله، فالراغب يسأل بالأمان فيبسط كفيه لما يقع فيهما من الإحسان، والمراد بالرهبة بجعل ظهر الكفين إلى السماء كون العبد يقول بلسان الذلة والاحتقار لعالم الخفيات والأسرار أنا ما أقدم على بسط كفي إليك وقد جعلت وجههما إلى الأرض ذلا وخجلاً بين يديك، والمراد بالتضرع بتحريك الأصابع يميناً وشمالاً لا أنه تأسياً بالثاكل عند المصاب الهائل فإنها تقلب يديها وتنوح بهما إدباراً وإقبالاً ويميناً وشمالاً، والمراد بالتبتل برفع الأصابع مرة ووضعهما أخرى بأن التبتل الانقطاع كأنه يقول بلسان حاله لتحقيق رجائه وآماله:

<sup>(</sup>١) موسوعة أحاديث أهل البيت 🕮 : ٢/ ١٦٨ ح١٥٧٤.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق: ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل (الميرزا النوري): ٥/ ١٨٧ ح ٥٦٤٥/ ٥.



انقطعت إليك وحدك لما أنت أهله من الإلهية فيشير بأصبعه وحدها من دون الأصابع على سبيل الوحدانية، والمراد بالابتهال بمد يديه تلقاء وجهه إلى القبلة ومد يديه وذراعيه إلى السماء ورفع يديه وتجاوزهما رأسه، بحسب الروايات أنه نوع من أنواع العبودية والاحتقار والذلة والصغار، أو الغريق الرافع يديه الحاسر عن ذراعيه المتشبث بأذيال رحمته والمتعلق بذوائب رأفته التي أنجت الهالكين، وهذا مقام جليل فلا يدعيه إلا عند العبرة وتزاحم الأنين والزفرة، والمراد بالاستكانة برفع يديه على منكبيه أنه كالمبد الجاني إذا حمل إلى مولاه وقد أوثقه قيد هواه، وقد يصفد بالأثقال ويناجي بلسان الحال هذه يداي قد غللتهما بين يديك بظلمي وجرأتي عليك.

ومنها: رعاية الأوقات والحالات قال أبو عبد الله على: اطلبوا الدعاء في أربع ساحات عند هبوب الرياح وزوال الأفياء يعني زوال الشمس ونزول المطر وأول قطرة تقطر على الأرض من دم القتيل المؤمن فإن أبواب السماء تفتح عند هذه الأشياء.

وقال ﷺ: يستجاب الدعاء في أربعة: في الوتر، وبعد الفجر، وبعد الظهر، وبعد المغرب(١٠).

وقال أمير المؤمنين ﷺ: افتنموا الدعاء عند قراءة القرآن وعند الأذان وعند التقاء الصفين للشهادة<sup>(۲)</sup>.

وقال رسول الله هي : خير وقت دعوتم الله عزّ وجلّ فيه الأسحار (٢٦)، ولذا كان على ﷺ يداوم عليه.

روي أنه دخل ضرار بن حمزة الليثي على معاوية فقال له: صف لي علياً فقال أوَ لا تعفيني من ذلك، فقال: لا أعفيك، فقال: كان والله بعيد المدى، شديد القوى، يقول فصلاً ويحكم عدلاً، ينفجر العلم من جوانبه، وتنطق الحكمة من نواحيه، يستوحش من الدنيا وزهرتها، ويستأنس بالليل ووحشته، كان والله غزير العبرة، طويل الفكرة، يقلب كفه ويخاطب نفسه، ويناجي ربه، يعجبه من اللباس ما خشن، ومن الطعام ما جشب،

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ٤٧٧ ح٢.

<sup>(</sup>٢) الأمالي (الشيخ الصدرق): ١٧١.

<sup>(</sup>٣) جامع أحاديث الشيعة (السيد البروجردي): ١٥/ ٢٨٥ ح ٩٣٤.



كان والله فينا كأحدنا يدنينا إذا أتبنا، ويجيبنا إذا سألناه، وكنا مع دنوه منا وقربنا منه لا نكلمه لهيبته، ولا نرفع أعيننا إليه لعظمته، فإن تبسم فعن مثل اللؤلؤ المنظوم، يعظم أهل المدين، ويحب المساكين، لا يطمع القوي في باطله، ولا يبأس الضعيف من عدله، وأشهد بالله لقد رأيته في بعض مواقفه وقد أرخى الليل سدوله وغارت نجومه، وهو قائم في محرابه قابض على لحيته بتململ تململ السليم ويبكي بكاء الحزين، فكأني الآن أسمعه يقول: يا دنيا إلي تعرضت، أم إلي تشوقت هيهات هيهات غري غيري، لا حاجة لي فيك، قد طلقتك ثلاثاً لا رجعة لي فيك، فعمرك قصير، وخطرك يسير، وأملك حقير، آه آه من قلة الزاد وبعد السفر ووحشة الطريق وعظم المورد، فوكفت دموع معاوية على لحيته فنشفها بكمه واختنق القوم بالبكاء.

ثم قال: كان والله أبو الحسن كذلك، فكيف كان حبك إياه؟ قال: كحب أم موسى لموسى وأعتذر إلى الله من التقصير.

فقال: كيف صبرك عنه يا ضرار؟

قال: صبر من ذبح ولدها على صدرها فهي لا ترقأ عبرتها ولا تسكن حرارتها، ثم خرج وهو باك.

فقال: أما أنكم لو فقدتموني لما كان فيكم من يثني عليّ مثل هذا الثناء.

فقال له بعض من كان حاضراً: الصاحب على قدر صاحبه (١٠).

وعن ابن أذينة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إن في الليل لساعة ما يوافقها عبد مسلم ثم يصلي ويدعو الله عزّ وجلّ إلا استجاب له في كل ليلة.

قلت: أصلحك الله وأي ساعة هي من الليل؟

قال ﷺ: إذا مضى نصف الليل وهي السدس الأول من أول النصف، وكذا ساعة في يوم الجمعة وهي وقت فراغ الإمام من الخطبة إلى أن يقوموا للصلاة، وعند استتار نصف القرص في يوم الجمعة.

<sup>(</sup>١) حلية الأبرار (السيد هاشم البحراني): ٢/ ٢١٤.



ومنها: التصدق على الفقراء فإنهم أهل باب الله كبواب السلاطين وهو مروي عن الصادق ﷺ.

#### 🏶 الأمر الثاني:

ويتسبب عن أمور:

الأول: أن يكون سأل ما لا صلاح فيه ويكون مفسدة له أو لغيره، إذ ليس أحد يدعو الله سبحانه على ما يوجب الحكمة مما فيه صلاح إلا أجابه، وعلى الداعي أن يشترط ذلك بلسانه أو يكون منوياً في قلبه.

الثاني: ما روي أن الذنوب التي ترد المدعاء سوء النية وخبث السريرة والنفاق مع الإخوان وترك التصديق بالإجابة وتأخير الصلوات المفروضة حتى تذهب أوقاتها.

الثالث: ترك الإقبال بالقلب لأن من لا يقبل عليك لا يستحق إقبالك عليه كما لو حادثك من تعلم منه الغفلة عن محادثتك فإنه يستحق الإعراض منك وقال علي ﷺ: لا يقبل الله دعاء قلب لاه.

الرابع: حب الدنيا روي أن موسى ﷺ مر برجل وهو يبكي ثم رجع وهو يبكي فقال: إلهي عبدك يبكي من مخافتك، فقال: يا موسى لو نزل دماغه مع دموع عينيه لم أغفر له وهو يحب الدنيا.

الخامس: الإسراف في الدعاء قال الله تعالى: ﴿ آدَعُوا رَبَّكُمْ تَشَرُّعَا وَخُفَيَةً إِنَّمُ لَا يُعِبُّ الْمُتَوِينَ ﴿ وَهُوا رَبَّكُمْ تَسَرُّعَا وَخُفَيَةً إِنَّمُ لَا يُعِبُ الْمُتَوِينَ ﴿ وَهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

السادس: ما روي عن الصادق ﷺ أنه قال: لا يزال الدعاء محجوباً حتى يصلي على محمد وآل محمد، وقال ﷺ من دعا ولم يذكر النبي ﷺ رفرف الدعاء على رأسه فإذا ذكر النبي ﷺ وفع الدعاء.

السابع: ترك التقدم في الدعاء روي عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال: من تقدم في الدعاء استجيب له إذا نزل به البلاء وقيل: صوت معروف ولم يحجب عن السماء، ومن

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٥٥.



لم يتقدم في الدعاء لم يستجب له إذا نزل البلاء، وقالت الملائكة إن هذا الصوت لا نعرفه أين كنت قبل اليوم؟.

الشامن: الشك في أهل البيت ﷺ، قال ﷺ نحن أهل البيت لا يقبل الله عمل عبد وهو يشك فينا، وأما ما يقع من استجابة دعاء المخالفين فهو من باب الاستدراج لا غير.

التاسع: ما روي من أنه لا يستجاب دعاؤك على غيرك لأن غيرك دعا عليك فإما أن ترضى بقبولهما أو ترضى بردهما.

العاشر: ما روي في الحديث القدسي لا تحجب عني دعوة إلا دعوة آكل الحرام.

#### \* الأمر الثالث:

وله أسباب:

منها ما رواه إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله على قال: إن العبد لبدعو الله عزّ وجلّ في حاجاته فيقول الله عزّ وجلّ: أخروا إجابته شوقاً إلى صوته ودعائي، فإذا كان يوم القيامة قال: الله عزّ وجلّ عبدي دعوتني فأخرت إجابتك وثوابك كذا وكذا، ودعوتني في كذا فأخرت إجابتك وثوابك كذا وكذا، قال: فينمنى المؤمن أنه لم يستجب له دعوة في المنيا مما يرى من حسن الثواب (١١).

ومنها ما رواه جابر قال: قال رسول الله على: إن العبد يدهو الله وهو يجيبه فيقول لجبرئيل: اقض لمبدي هذا حاجته وأخرها فإني أحب ألا أزال أسمع صوته، وفي دعاء موسى وهارون على فرعون فقال تمالى قد استجيبت دعوتكما وما ظهرت الإجابة إلا بعد أربعين سنة (٢٠).

ومنها ارتكابه للذنوب فإنه من أسباب تأخير الإجابة.

وقد بقي في هذا المقام تحقيقات غريبة ذكرناها في شرحنا الكبير.

 «فَعُدَّتَ عَلَيْهُ» من العائدة بمعنى الفضل والإحسان لا من العود.

<sup>(</sup>١) الكافى: ٢/ ٤٩٠ ح٩.

<sup>(</sup>٢) جامع أحاديث الشيعة: ١٥/ ٢٧١ ح٨٩٦.



افَرَطُا سبق وتقدم.

ومُشْفِقٌ خانف، واعلم أن التفكر في الذنب والخوف من درجات المقربين، نعم قد وقع الخلاف بين المحققين في أن أي الرجلين أفضل أمن نسي الذنب ولم يشتغل بالتفكر فيه أم من جعله نصب عينيه ولا يزال يتفكر فيه ويحترق عليه، وقد حقّ بعض أهل العرفان وفصّل بأن الحزن والخوف من الذنب كمال في حق المبتدي من المريد لأنه إذا نسيه لم يكثر احتراقه فلا يقوي إرادته لسلوك الطريق، ولأنه يستخرج منه الخوف والحزن، فهو بالإضافة إلى الغافل كمال وبالإضافة إلى سالك الطريق نقصان لأنه يشغله عن سلوك الطريق، وأما بكاء داود ونياحته وكذلك بكاء السجاد على وإظهاره الخوف من الذنب، فسببه أنهم على ينزلون أنفسهم في أقوالهم وأفعالهم إلى الدرجات اللائقة بأمتهم بعثوا لإرشادهم، فعليهم التلبس بما تنتفع أمتهم بمشاهدته، وإن كان نازلاً عن ذروة مقامهم لأن الأنبياء والأئمة على الشفقة على الأمة كالآباء بالنسبة إلى الأطفال ألا ترى أن الأب إذا أراد أن يستنطق الصبي كيف ينزل إلى درجة نطق الصبي، كما قال النبي في كمخ كخ (١) للحسين على لما أخذ تمرة من الصدقة ووضعها في فيه، كما قال النبي هو نكو كمن المحسون على الما أعمله ما انهى ملخصاً.

والحق عندي غير هذا وذلك أن من تتبع أحوال آدم ومدة أيام بكائه وكذا أحوال داود وعلي بن الحسين على يعلم علماً جازماً بأنه ما كان المطلب تعليم الأمة بل إنما صدر من نار خوف كامنة في الصدور فغلت وظهرت كغليان القدور، وتمام تحقيق هذا المقام مذكور في هذا الكتاب.

والاسْتِكْبَارُ، روي في تفسير عبد الأعلى قال: قلت لأبي عبد الله على : ما الكر؟

فقال: أعظم الكبر أن تسفه الحق وتغمص الناس، قلت: وما تسفه الحق؟ قال: تجهل الحق وتطعن على أهله، وأما أكل الطعام الطيب وركوب الدابة الفارهة ومشي الغلام خلف فليس منه (٢٠).

<sup>(</sup>١) المبسوط (الشيخ الطوسي): ٣٠٢/٣.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الكافى: ٩/ ٣٢٨ ح١٣.



وقال أبو عبد الله 學際: إن في جهنم لوادياً للمتكبرين يقال له سقر شكا إلى الله شدة حره وسأله أن يتنفس فتنفس فأحرق جهنم (١١).

وقال ﷺ إن المتكبرين يجعلون في صور الذر يتوطأهم الناس حتى يفرغ الله من الحساب.

﴿وَلَمْوِمَ ۗ بُورَنَ عَلَمُ وَأَمَا فَتَحَ الْعَيْنَ كَمَا وَجَدُ فِي النَّسْخُ فَلَمْ يَرَدُ فِي اللَّغَةُ .

«ملي، بهمزة بعد الياء وفي نسخة الكفعمي بتشديد الياء بالقلب والإدغام على فعيل من ملا الإناء والعلى المقتدر.

• وَحَاشَاكُ أَنْزهك أَنْ يكون للذنوب غافر غيرك، ويجوز كونه بمعنى سواك وحينئذ فينبغي الوقف عليه ولذا يرقم عليه ط كما عرفت، وأما تعلقه بما بعده والوقف على غيرك فغير جيد كما لا يخفى.

العارف إلا أَخِافُ هَلَى نَفْسِي إِلَّا إِيَّاكَ، قيل: في بيانه أما إنه كيف يتصحح أن لا يخشى العارف إلا ربه فمن سبل ثلاثة:

الأول: إنه جل سلطانه إنما انتقامه من تمام الحكمة وعقابه من سعة الرحمة، كما قال على في دعائه إذا استقال من ذنوبه، أنت الذي تسعى رحمته أمام غضبه، فالمقوبات الإلهية كتأديبات يتولاها المؤدب الرؤوف الرحيم، وإيلامات يأمر بها المعالج المعلوف الحكيم، وإنما الأسماء القهرية للرحمن سبحانه وتعالى كالقابض والخافض والمذل والضار من حيث أسمائه الحسنى اللطيفة كالباسط والرافع والمعز والنافع، وإلى هذا الطريق قال عدد من أهل التحصيل والتحقيق: إنه لا يسوغ للذاكرين الله سبحانه أن لا يفردوا شيئاً من أسماء القهر عن مقابله من أسماء الرحمة دون المكس.

الثاني: إنه لما كانت شدة الكمال مستوجبة تعانق الأسماء الكمالية المتقابلة على الوجه الأتم الأكمل كان كل من الأسماء الحسنى المتقابلة الإلهية مقتضاء في شدة الكمالية أن يكون بحيث كأنه لا يصح إنطاق مقابله أصلاً فملاحظة الغفور الرحيم في مقام طلب المغفرة والرحمة كأنها تصد العبد بحسب ما تستوجبه شدة كمالية الاسم من

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت ﷺ): ١٥/ ٣٧٥ ح٢٨٦ - ٦/٢٠.



استشعار ما يقابله من الأسماء المقدسة وهو شديد العقاب، وقد لاحظ ذلك من ذهب من الأصحاب إلى أنه لا يسوغ للذاكرين إفراد شيء من الاسمين المتقابلين عن مقابله، بل الحقيق بحسن الأدب القران بين كل متقابلين من الأسماء المقدسة.

الثالث: إن درجة العارف في مقام الرجاء يجب أن تصده عن استشمار الخوف رأساً كما يجب أن تصده درجته في مقام الخوف عن احتمال الرجاء أصلاً، ولذلك وجب أن تكون درجات الرجاء والخوف على التكافؤ أبداً إلى حين الموت، روي عن حارث بن المغيرة أو أبيه قال: قلت لأبي عبد الله عليه ما كان في وصبة لقمان لابنه؟ قال: كان فيها الأعاجيب، وكان أعجب ما فيها أن قال لابنه: خف الله عزّ وجلّ خيفة لو جته ببر الثقلين لعذبك، وارج الله رجاء لو جته بذنوب الثقلين لرحمك.

ثم قال أبو عبد الله عليه: كان أبي يقول: ليس من عبد مؤمن إلا وفي قلبه نوران نور خيفة ونور رجاء لو وزن هذا لم يزد على هذا ولو وزن هذا لم يزد على هذا (١٠).

والذي يستبين لي أنه لعل في تأخيره علي الرجاء عن الخوف إيماء لطيف إلى أنه ينبغي أن تكون خاتمة الحياة على مقام الرجاء ورجحان درجته والله أعلم انتهى كلامه (قده).

﴿وَأُنْجِحُ طَلِبَتِي، اجعلني مصيباً لها.

المِينَ المد والقصر اسم فعل بمعنى استجب، وفي الخبر أنه قال ﷺ: علمني جبرثيل آمين (٢٠).

وقال: إنه كالختم على الكتاب<sup>(٣)</sup>، وفي خبر إنه خاتم رب العالمين ختم به دعاء عبده<sup>(٤)</sup> أي به يصونه عن الآفات.

وفي رواية أخرى: إنه درجة في الجنة. أي لقائلها.



<sup>(</sup>١) إثنا عشر رسالة (المحقق الداماد): ٩٧/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير كنز الدقائق (الميرزا محمد الريشهري): ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير كنز الدقائق (الميرزا محمد الريشهري): ١٨٨١.

المير كنز الدقائل (الميرزا محمد الريشهري): ١٨/١.





#### دعاؤه ﷺ في طلب الحوالج



ويا مُنتَهى مَظْلَبِ الحَاجَاتُ، يعني أن العباد إذا قنطوا في قضاء حواتجهم من غيرك فزعوا إليك لأن الأسباب والدواعي والآلات من رشحات جودك، أو يكون المعنى أن أطماع الأنظار تختلف في المقاصد والإرادات، فمنهم من يطلب زخارف العاجلة ومنهم من يطلب الآجلة وهؤلاء أيضاً أقسام، فطالب للحور الحسان وطالب للغلمان والصبيان وطالب للغلمان والصبيان وطالب للشراب الظهور وطالب للممنازل والقصور، وأما السالكون إليك والدالون عليك فقد قصروا شراشر أنظارهم وجوانب أعمالهم عليك لا يطلبون سواك وأنت فوق كل مطلوب، وإلى هذه الاختلافات أشار تعالى بقوله: ﴿ وَهَدَ اللّهُ النّهُ إِينِ مَنْتِ جَنّتِ عَنْنُ وَيِضَوَنُ مِن اللّهِ عَنْتُ عَنْنُ وَيِضَوَنٌ مِن اللّهِ عَنْتَ عَنْنُ وَيِضَوَنٌ مِن اللّه طمعاً في جنتك خوفاً من نارك ولا طمعاً في جنتك ولكن وجدتك أهلاً للعبادة فعبدتك.

وقيل: المراد أن كل من تطلب منه الحوائج فهو يطلب حوائجه أيضاً من الغير حتى تنتهي سلسلة الاحتياج إليك، لأنك لا تطلب حاجة من غيرك، ومطلب إما مصدر ميمى أو اسم مكان.

ويًا مَنْ لَا تُبَدَّلُ حِكْمَتُهُ الوَسَائِلُ، وقد أورد إشكال في هذا المقام، وحاصله على هذا التقدير يكون قد انتفت فائدة الدعاء لأنه من جملة الوسائل.

والجواب أن الحكمة هنا أيضاً قد اقتضت تعليق الإجابة على الدعاء فهو لا يتغير بوسيلة أخرى، وإليه أشار الصادق عليه في قوله لميسر: يا ميسر ادع الله ولا تقل إن الأمر قد قرغ منه إن عند الله منزلة لا تنال إلا بمسألته، ولو أن عبداً سد فاهُ ولم يسأل لم يعط شيئاً فسل تعط .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية ٧٢.



يا ميسر إنه ليس من باب يقرع إلا يوشك أن يفتح لصاحبه <sup>(١)</sup>.

ومن هنا يظهر الجواب عن شبهة من قال: إنا ندعو فلا يستجاب لنا، لأن بعض الأدعية لم تقع على وجه الحكمة، وقد خفي هذا المعنى على بعض الأصحاب، فأجاب بأن الدعاء عبادة في نفسه تعبد الله عباده به لما فيه من إظهار العجز والاحتياج إليه، وهو أمر مطلوب أومى إليه في قوله تعالى: ﴿وَمَا ظَنَتُ اَلَمِنَ وَآلَإِنَى إِلَّا لِيَبَدُونِ ﴿ وَهَا العبادة في اللغة التذلل ولا مدخل له في قضاء الحواتج، وهو كما ترى لما قال الله من مسلم دها الله سبحانه دعوة ليس فيها قطيعة رحم ولا إثم إلا وأعطاء الله تعالى بها إحدى خصائل ثلاث إما أن يعجل دعوته وإما أن يدخر له وإما أن يدفع عنه من السوء مثلها (٣).

ويًا مَنْ لَا تَنْقَطِعُ مَنْهُ حَواقِمُ المُحْتَاجِينَ وحواتِج بالياء والهمزة وهو الأولى لوجود شرط القلب وهو وقوعها بعد ألف فاعل الواقعة بعد الواو، والمعنى أن المحتاجين دائماً في طلب الحاجات منه، أو أنه تعالى لا يقطع حواتجهم ولا يخيبهم في قبولها، وقيل: المعنى أن الخلائق دائماً في باب الاحتياج إليه طلبوا منه أو لم يطلبوا.

ولا يُمَنّيه من باب التفعيل بمعنى التعقيب والتنصيب وفي بعضها بوزن يضرب بمعنى الهم والشغل وفي بعضها بوزن يكرم أي لا يوقف في تعب ونصب وفي بعضها يعيبه من الإعياء بمعنى الإعجاز.

هذا التَمَدُّختَ بِالغَناءُ وما بعده ناظر إلى قوله تعالى: ﴿ وَاللَّهُ ٱلَّذِيُّ وَأَنْتُمُ النَّفِي وَأَنْتُمُ الْفَكَرَاَّ ﴾ (١).

وأنت أهلُ الفِنَى، دفع لما يتوهم من أن تمدحه مثل تمدح الخلائق في اشتماله على الكذب وكونه مجرد دعوى بلا برهان.

﴿خَلَّتُهُۥ أَي حاجته مأخوذ من التخلل بين الشبئين وهي الفرجة والثلمة.

<sup>(</sup>۱) الكاني: ۲/۲۲۲ ح۳.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة (آل البيت 郷): ٧/٧٧ ح١٤٨/٨.

<sup>(</sup>٤) سورة محمد، الآية: ٣٨.



«ورَامَ» طلب.

النجح الظفر بالمطلوب.

﴿ فَقَدْ تَعَرَّضَ لِلحِوْمَانُ \* هذا إنما يكون إذا كان معتقداً قضاءها منه وحده أو على طريق الاشتراك وربما أيده قوله ﷺ أو جعله سبب نجحها .

وهِي زَلَّةَ، الضمير راجع إلى تسويل النفس.

«قَصُرً» بمعنى المخفف.

اجُهْدِي، بضم الجيم وفتحها الطاقة والمشقة.

• ورَجَعْتُ وَنَكَصْتُ النكوص هو الرجوع ولذا لم يوجد قوله ورجعت إلا في نسخة شيخنا البهائي (قده).

• الله المخلوق بالمخلوق من باب المحلوق بالمخلوق بالمخلوق من باب استعانة المسجون بالمسجون. • مُمُدّمٌ من العدم بالضم والتسكين بمعنى الفقر لا من العدم بفتحتين نقيض الوجود.

**ەۋاۋىلدىڭ،** اوردىت.

﴿ وَجُلِكَ اللَّهِ عَنْكُ وَغَنَّاكَ .

۵-خطيرً، وهو ما له قدر ومنزلة.

وأَهْلَى مِنْ كُلِّ يَدُه يعني إن عطيتك أعظم من كل عطية فيدك فوق كل يد معطية، أو أن يدك دائماً في الإعطاء ويد غيرك تارة معطية وتارة معطاة، وفي الحديث البد العليا خير من اليد السفلى، وقيل: معناه أن كل من يعطي فإعطاؤه حقيقة راجع إليك وهو بمنزلة الوكيل في إيصال عطاياك إلى العباد ويدك المالك الحقيقي أعلى من يد الوكيل وهو كما ترى.

قَلَى التَقَشَّلُ ود لما زعمه المعتزلة من عدم جواز العفو عليه تعالى لأنه يجب عليه الوفاه بالوعد والوعيد، كما أن قوله: •ولا تحملني الفقرة رد عليهم أيضاً حيث قالوا للاستحقاق فقط لقوله تعالى: ﴿ فَكَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالًا ذَرَّةٍ خَيْرًا بَدَرًا ﴿ فَكَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالًا ذَرَّةٍ خَيْرًا بَدَرًا ﴿ فَكَنْ يَعْمَلُ



مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شَكَا يَرَهُ (١٠)، وقد نسبنا صاحب الكشاف إلى الطمع حيث إنا نرجو التفضل منه سبحانه مع جزاء أعمالنا، والعجب من هؤلاء الفرقة كيف شاركونا في الحسن والقبح العقليين وخالفونا في هذه المسألة مع أنها من فروعها في التحقيق، وقد بسطنا الكلام معهم في شرحنا الكبير.

وَلَا تُبُثُّهُ لَا تَقَطَّع.







## دعاؤه ﷺ إذا اعتُدي عليه أو رأى من الظالمين ما لا يحب



الظاهر أن المعتدين والظالمين في زمانه ﷺ إنما كانوا من مخالفينا في المذهب، وحينئذ فيدل على جواز الدعاء عليهم بل على استحبابه اقتداء به ﷺ، أما المعتدي والظالم من الشيعة ففي جواز الدعاء عليه بهذا وأمثاله إشكال، لقوله ﷺ: أحوس إلى من أساء إليك(١).

بل ينبغي الدعاء لهم بالهداية والإرشاد ودفع شرورهم عن المسلمين، وسيأتي في بعض فقرات هذا الدعاء الشريف ما يؤيد ما قلناه.

«أَنْبِاءُ المُتَظَلِّمِينَ اخبارهم، والتظلم شكوى المظلوم عند من ينتصف له من ظالمه، وهذه الفقرة وما بعدها من رعاية الأدب بمكان، فإن فيه دفع ما يتوهم من أنه سبحانه كالخلائق لا يطلع على أخبار المظلومين وقصصهم إلا إذا عرضت عليه، وأنه يعتاج في إثباتها عنده إلى الإشهاد عليها كاحتياج الخلائق.

وقَصَصِهِمْ؛ بالفتح الاسم وبالكسر جمع قصة.

احَظُرُتَ ا منعت .

﴿انتَهَكُّهُ مِنِّيًّا بالغ فيه مني مما قد حرمته عليه.

«بَطَراً» طغياناً.

•وافْتِرَاراً بِنَكِيرِكُه إما من الغرة بالكسر بمعنى الغفلة والباء بمعنى على وقد فسر بهما قوله تعالى: ﴿مَا غَلَهُ بِمَوِكَ ٱلْكَوِيمِ﴾(٢)، والأظهر في نظري إبقاء الباء على حالها من السببية، وحاصل المعنى أن غفلته أو جرأته مسببان عن إنكارك عليه أي عن تأخيره

<sup>(</sup>١) الكافى: ٢/٢١ ح١ (باب العفو).

<sup>(</sup>٢) سورة الإنفطار، الآية: ٦.



كما في بعض النسخ من قوله بتأخير إنكارك، وفي البعض الآخر بتأخيرك أي بتأخير إنكارك.

﴿وَاقْلُلُ حَدُّهُۥ اكسر شوكته وحدته.

﴿فِيمًا يَلِيْهِ﴾ أي يقرب إليه من أهل حلته أو في مهماته وأشغاله القريبة.

فيُناوِيهُ من النوا مهموزاً بمعنى النهوض أي عن الشرور التي ينهض لإمضائها عليّ، والتعبير بصيغة المفاعلة إشعار بأن كلاّ من المتعاديين قد نهض إلى صاحبه، وفي بعض النسخ ينويه، ويجوز أن يكون ما في الأصل بمعناه.

ولا تُسَوَّغُ لَهُ ظُلْمِي، أي امنعه عن الظلم عليّ أو عرّفه بأنه ظلم حتى لا يتجرأ عليه، لأن كثيراً من الظالمين قد أضلهم الشيطان حتى أنه يريهم الظلم على بعض الناس من أعظم العبادات، كيف لا وقد ذهب الخوارج ومن حذا حذوهم إلى أن سب علي بن أي طالب ﷺ من أعظم العبادات، وقتله من أعظم المثوبات لأنه كان كافراً في زعمهم الفاسد، حتى خاطبهم الله تعالى بقوله: ﴿فَيْلَ ٱلْإِنْتُنُ مَا أَكْثُمُ ۗ ۖ ﴾ (١) والمراد به على ﷺ أي ما صيره كافراً في نظر من جوّز قتله حتى قتل، فالإنسان هنا هو على بن أبي طالب ﷺ، وما للاستفهام الإنكاري وهو من غرائب التفسير.

القلم والخيسُ، من أحسن وفي نسخة شيخنا البهائي (قده) من حسن ولعله من سهو القلم ولا يصحح إلا بتضمين قواعده ونحوه.

• الحَدْوَى الله والله وال ليعديك على من ظلمك أي يتقاضى لك، أو أنه مأخوذ من قولك استعديت على فلان الأمير فأعداني أي استعنت به فأعانني، والعدوى هنا السم من الإعداء بمعنى المعونة وقد تؤخذ من الاستعداء بمعنى طلبها.

ابِوا بسببه .

الوحَنَقي؛ محركة الغيظ أو شدته.

دوَأَبْدِلْه، وفي دش، وأبدلني وهو الأظهر على ما تحققت من أن أعداء، عليه كلهم

<sup>(</sup>١) سورة عبس، الآية: ١٧.



مخالفون بل من أشد النواصب، وبناء على ما في الأصل يراد بالرحمة هنا الهداية للمذهب الحق.

الجَلَلُ، حقير وهو من الألفاظ الموضوعة للأضداد كالجون.

«مُرزِقَة» بفتح الميم وكسر الزاي بمعنى المصيبة، وبكسر الميم وكسر الزاي والهمزة من باب الأفعال من الرزء بالضم بمعنى النقض كما في بعض النسخ.

اسُوَاقا عدل ووسط وحسن وفي بعضها شوى بالشين المعجمة بمعنى الهين والبسير.

امَوْجِدَتِكُ، بالفتح والكسر بمعنى غضبك وسخطك.

وَسِوَاكَ، فيها أربع لغات فتح السين مع المد وكسرها مع القصر وهما مشهورتان وضم السين مع القصر وكسرها مع المد.

اخاشاك أي أنزهك عن أن أستعين بغيرك أو يكون بمعنى إلا أنت.

**«شِكَايَتي**» أنيني.

«بالتغيير» أي تغير حال الظالم حتى برجع عن ظلمي فيتغير حالي أيضاً إلى الفرح.
 «بالأثن» الباء إما للصلة أو للسببية.

وعن إنكارِك، وفي خ لإنكارك أي لتأخيره والدعاء له بعدم الفتنة دعاء عليه حقيقة، فكأنه قال: اللهم لا تدعه من الإنكار، وما قيل: من أنه ترحم على الظالم ودعا له لمدم الفتة حتى لا يعود ثانياً يأباه سياق الكلام.

ويُحاضِرَنِي الحاء المهملة والضاد المعجمة من قولهم حاضرته محاضرة أي جلست معه عند السلطان لآخذ الحق منه، وبالمعجمة والمهملة أي يأخذ بخاصرتي وهو المعضو المعروف كناية عن تضييق الأمر عليه، وبالمهملتين من المحاصرة بمعنى الضائقة، وبالمعجمتين من المخاضرة وهو بيع الثمار قبل أن يبدو صلاحها، والمراد هنا أن يذهب بحقي مجاناً ولا يدعه يبلغ نصاب الكمال.

•همّا قليل، أي عن قليل زيدت لتحسين اللفظ وقيل: إنها بعد حروف الجر نكرة
 مجرورة والمجرور بعدها بدل منها.



«وَاهدِنِي للَّتِي هِيَ أَقْوَمُ الى إلى الطريقة التي هي اشد استقامة والكلمة التي هي أعدل الكلمات وأصولها وهي كلمة التوحيد، والهداية تقال على معان خمسة:

أولها: الهداية إلى جلب المنافع ودفع المضار بإفاضته المشاعر، وهو المراد بقوله: ﴿ أَعَلَىٰ كُلَّ فَرُبِع خُلْقَمُ ثُمُ هُدَىٰ ﴾ (١)

وثانيها: نصب الدلائل العقلية الفارقة بين الحق والباطل وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَهَكَيْنَهُ ٱلنَّبَدِينِ ١٤٠٠ أي طريق الخير والشر.

وثالثها: الهداية بإرسال الرسل وإنزال الكتب وهو المراد بقوله: ﴿ وَأَمَّا تُمُودُ وَهُمَيِّتُهُم ﴾ (٣)

ورابعها: أن يكشف على قلوبهم والسرائر ويريهم الأشياء كما هي إما بالأحلام الصادقة أو بالإلهامات الفائقة.

وخامسها: الهداية إلى طريق السلوك إلى حظائر القدس بانطماس آثار التعلقات البدنية والاستغراق في مطالعة أنوار الجمال، وهذه المرتبة يختص بها الأولياء، ومن كان في مرتبته طلب ما هو فوقها.

ويُومُ الفَصْلُ ، يوم القضاء الذي يفصل الله فيه الحكم بين الخلائق.

**دوهَلَعِ أَهلِ المحرُّص**ِ، جزعهم وضجرهم.



<sup>(</sup>١) سورة طه، الآية: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البلد، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) سورة فصلت، الآية: ١٨.





# دعاؤه ﷺ إذا مرض أو نزل به كرب أو بلية

المراد بالكرب هنا الحزن وبالبلية ما عداه وما عدا سابقه.

«الحَمْدُ اللهِ حَلَى مَا لَمْ أَزَلُ أَتَصَرَّفُ فيهِ مِنْ سَلامَةٍ بَكني، ما موصولة أو موصوفة وضمير فيه راجع إليها وصلة أتصرف محذوفة ومن بيان لضمير فيه أي على حال لم أزل أتصرف في ذلك الحال في أموري وأشغالي وذلك الحال هو سلامة بدني.

(مَحَّصْتَني) خلصتني ويأتي بمعنى الابتلاء والاختبار أيضاً والمقام لا يأباه.

لا تَقُلُ بهِ عَلَيٌ ظَهْرِي، على مشدد وظهري فاعل ثقل وبه الموجود في أكثر النسخ
 هو العابد على تقدير عدمه لفظاً يكون مقدراً وفي بعض النسخ لما ثقل به على ظهري
 بتخفيف على أي تخفيفاً لما ثقل بسبب وجوده على ظهري إذ المعدوم لا ثقل له.

«الحَوْبَة» الإثم.

\*بَقَلِيمِ النَّمْمَة الما متعلق بالحوية أي الإثم الحاصل بسبب كفران النعمة القديمة
 وإما متعلق بتذكير ويجوز تعلقه بأتحفتني.

قال ﷺ: إن لأهل البلايا في الدنيا درجات في الآخرة ما تنال بالأعمال حتى أن الرجل ليتمنى أن جسده في الدنيا كان يقرض بالمقاريض مما يرى من حسن ثواب الله

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق (الشيخ الطبرسي): ٣٥٨.

لأهل البلايا من الموحدين، فإن الله لا يقبل العمل في غير الإسلام(١١).

وقال الصادق 缓缓: صداع ليلة يحط كل خطيئة إلا الكبائر<sup>(٢)</sup>، والأخبار فيه منضافه ة.

﴿وَأُوْجِدْنِي حَلَاوَةَ الْعَانِيَّةِ؛ أَظْفُرني بها.

ابَرْدَ السَّلامَة، سهولتها ومنه الحديث الصوم في الشتاء الغنيمة الباردة أي لا مشقة فيه ولا تعب.

•صَرُعَتي، بكسر الصاد للنوع وبالفتح للمرة والصرع الطرح على الأرض.

• أو الجلال والإكرام، صاحب الاستغناء المطلق والفضل العام، وقيل: الجلال إشارة إلى الصفات السلية التي جل وتنزّه عن الاتصاف بها، والإكرام الصفات الثبوتية فإنها موجبة للإكرام والرفعة، وقيل: الجلال صفات القهر والإكرام صفات اللطف.



<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ٧٨/ ١٩٣.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق (الشيخ الطبرسي): ٣٥٨.



# دعاؤه ﷺ في الاستقالة من الذنوب



لا بدّ من ذكر وجوه في سبب إضافة الذنوب إليهم ﷺ بعضها من سوانح البال وبعضها من فحول الرجال.

الأول: ما قيل: إنه تعليم لشيعتهم كيف يتضرعون إليه سبحانه، ومن البعيد أن يصرف سيد الساجدين عمره الشريف مثله لمثله مع إمكانه بالقول.

الثاني: أنه قد صدرت منهم الأفعال المكروهة كالصلاة في الثياب السود ونحوه وهو كالأول، لأن ارتكابهم ﷺللمكروهات إنما هو لأجل التعليم والتفهيم حتى لا يظن به الحرمة بسبب النهي فيه فصدوره منهم إما على طريق الوجوب عليهم أو الاستحباب.

الرابع: أن ما صدر منهم ﷺ إنما هو من باب إنشاء التواضع كقوله ﷺ أنا مثل الذرة أو دونها وليس هو من باب الإخبار.

الخامس: ما أفاده الفاضل علي بن عيسى الأربلي من أنهم ﷺ أوقاتهم المستغرقة بذكره تعالى وخواطرهم متعلقة بالملأ الأعلى وهم أبداً بالمراقبة، كما قال ﷺ: أعبد الله كأنك تراه فإن لم تره فإنه يراك<sup>(۱)</sup>، فهم أبداً يتوجهون إليه ومنقلبون بكليتهم عليه فمتى انحطوا عن تلك المرتبة العالية والمنزلة الرفيعة إلى الاشتخال بالمأكل والمشرب والتفرغ للنكاح وغيره من المباحات عدوه ذنباً واستغفروا منه، ألا ترى بعض عبيد أبناء

<sup>(</sup>١) زبدة البيان (المحقق الأردبيلي): ٣٢٢.



الدنيا لو قعد يأكل ويشرب وينكح وهو يعلم أنه بمرآى من سيده ومسمع لكان ملوماً عند الناس ومقصراً فيما يجب عليه من خدمة سيده ومالكه، فما ظنك بسيد السادات ومالك الأملاك، وإلى هذا أشار ﷺ بقوله: إنه ليران على قلبي وإني لأستغفر الله بالنهار سبعين مرة (١١)، وقوله: حسنات الأبرار سيئات المقربين (٢٦)، فإن قلوبهم ﷺ أتم القلوب صفاء وأكثرها ضياء وأعرفها عرفاً، وكانوا مع ذلك قد عينوا لتشريع الملة فلم يكن لهم بدُّ من النزول إلى الرخص والالتفات إلى حظوظ النفس مع ما كانوا ممتحنين به من الأحكام البشرية، فكانوا إذا تعاطوا شيئاً من ذلك أسرعت كدورة ما إلى قلوبهم لكمال رقتها وفرط نورانيتها، فإن الشيء كلما كان أرق وأصفى كانت كدورات المكدرات عليه أبين وأهدى، وكانوا ﷺ إذا أحسوا بشيء من ذلك عدوه على النفس ذنباً واستغفروا

السادس: إن مراتبهم على في معرفة الله تعالى والاطلاع الى علم الملكوت متجددة بتجدد الأيام والليالي متزايدة آناً فآناً فكلما ترقوا من مرتبة الى آخرى عدوا تلك السابقة ذنباً بالنسبة الى ما هم فيه.

الثامن: إن التكاليف إنما هي بإزاء النعم فكلما كانت النعمة على العبد أتم كان تكليفه أشد من غيره، ولذا كلفوا عليه بتكاليف شاقة، ولا ريب في أنه تعالى قد منحهم

<sup>(</sup>١) اللمعة البيضاء (التبريزي الأنصاري): ٧٠٣.

<sup>(</sup>٢) زبدة البيان (المحقق الأرديلي): ٧٨.

<sup>(</sup>٣) سورة يوسف، الآية: ٥٣.

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء، الآية: ٧٤.

<sup>(</sup>٥) مصباح المتهجد (الشيخ الطوسي): ١٦.



من النعم ما لم يمنحه غيرهم، فهم يهمون بالشكر الذي هو ثمن النعمة ولم يطيقوه فيعدون أنفسهم في مرتبة التقصير والذنب فيستغفرون منه.

روي عن عطاء أنه قال: دخلت على إحدى زوجات النبي 🎎 فقلت: أخبريني بأعجب ما رأيت من رسول الله 🏩 ؟

فبكت وقالت: وأي شأته لم يكن عجباً إنه أتاني في ليلتي فدخل معي في فراشي أو قالت في لحافي حتى مس جلدي جلده، ثم قال: فريني أتعبد لربي، فقلت: إني أحب قربك فأذنت له فقام إلى قربة ماء فتوضأ فلم يكثر صب الماء ثم قام يصلي فبكى حتى سالت دموعه على صدره ثم ركع فبكى ثم سجد فبكى ثم رفع رأسه فبكى فلم يزل كذلك حتى جاء بلال فأذنه بالصلاة فقلت: يا رسول الله وما يبكيك وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟

قال: **افلا أك**ون مبدأ شكوراً ولِمَ لا أفعل وقد أنزل الله عليّ : ﴿إِنَّ فِي خَلَقِ التَّكَنُوبَ وَالْأَرْضِ﴾(١٦(١) .

وهذا يدل على أن البكاء لا ينقطع ابداً، روي أنه مر بعض الأنبياء بحجر صغير يخرج منه ماء كثير فتعجب فأنطقه الله تعالى فقال منذ سمعت قوله تعالى: ﴿وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْمِيَارَةُ ﴾ (٣) وأنا أبكي من خوفه فسأله أن يجيره من النار فأجاره ثم رآه بعد مدة مثل ذلك فقال: لِمَ تبكي الآن؟

فقال: ذاك بكاء الخوف وهذا بكاء الشكر والسرور<sup>(1)</sup>.

وروي أن داود عليه بكى أربعين يوماً ساجداً لا يرفع رأسه حتى نبت المرعى من دموعه حتى غطى رأسه، فنودي يا داود أجاثع أنت فتطعم أم ظمآن فتسقى أم عار فتكسى فنحب نحبة هاج لها العود فاحترق من حر جوفه، ثم أنزل الله التوبة والمغفرة، فقال: يا رب اجعل خطيئتي في كفي، فصارت خطيئته في يده مكتوبة، وكان لا يبسط كفه لطعام ولا لشراب ولا لغيرهما إلا رآها فأبكته.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٦٤. (٢) زبدة البيان: ١٣٩.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) نور البراهين (السيد نعمة الله الجزائري): ٢/ شرح ص١٦٤.



قال: وكان يؤتى بالقدح ثلثاه ماء فإذا تناوله أبصر خطيئته فما يضعه على شفته حتى (١) . يفيض من دموعه .

وروي أنه ما رفع (داود) رأسه إلى السماء حتى مات حياء من الله تعالى (٢) ، وكان يقول في مناجاته إذا ذكرت خطيئتي ضاقت على الأرض بما رحبت وإذا تذكرت رحمتك ارتدت إلى روحي سبحانك إلهي أتيت أطباء عبادك ليداووا خطيئتي فكلهم يدلوني عليك فبؤساً للقانطين من رحمتك (٢) ، وكان إذا أراد أن ينوح مكث قبل ذلك سبماً لا يأكل الطعام ولا يشرب الشراب ولا يقرب النساء فإذا كان قبل ذلك أخرج له منبر إلى البر فيأمر سليمان ﷺ ينادي بصوت يستقري البلاد وما حولها من الغياض والآكام والجبال والبراري والصوامع والبيع فينادي فيها ألا من أراد أن يسمع نوح داود فليأت.

قال: فتأتي الوحوش من البراري والآكام وتأتي السباع من الغياض وتأتي الهوام من الحبال وتأتي الطير من الأوكار وتأتي العذارى من خدورهن وتجتمع الناس لذلك اليوم ويأتي داود على حتى يرقى المنبر ويحيط به بنو إسرائيل وكل صنف على حدته يحيطون به وسليمان على قائم على رأسه فيأخذ في الثناء على ربه فيضجون بالبكاء والصراخ ثم يأخذ في ذكر الجنة والنار فيموت الهوام وطائفة من الوحوش والسباع والناس ثم يأخذ في أهوال القيامة وفي النياحة على نفسه فيموت من كل نوع طائفة، فإذا رأى سليمان كثرة الموتى قال: يا أبتاه قد مزقت المستمعين كل معزق وماتت طوائف من بني إسرائيل ومن الوحوش والهوام فيأخذ في الدعاء فبينا هو كذلك إذ ناداه بعض عباد بني إسرائيل يا داود عجلت بطلب الجزاء على ربك.

قال: فخر داود مغشياً عليه فلما نظر سليمان إلى صاحبه وما أصابه أتى بسرير فحمله عليه ثم أمر مناد ينادي ألا من كان له مع داود حميم فليأت بسريره يحمله عليه فإن الذين كانوا معه قد قتلهم ذكر الجنة والنار، ثم إذا أفاق داود دخل بيت عبادته.

وكان الخليل علم إذا ذكر خطيئته يغشى عليه ويسمع اضطراب قلبه ميلاً في

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي: ١٨٦/١٥.

<sup>(</sup>٢) المصنف (ابن أبي شيبة الكوفي): ٧/ ٤٦٥ ح٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ١٤/ ٢٩.



ميل فيأتيه جبرئيل ﷺ فيقول له: الجبار يقرئك السلام ويقول هل رأيت خليلاً يخاف خليله؟

فيقول: يا جبرئيل إني إذا ذكرت خطيئتي نسيت خلتي.

ومثل هذا كثير .

التاسع: إنه تعالى معشوقهم الحقيقي ومقصودهم التحقيقي فهم يحبون أن لا يعصى فإذا رأوا من غيرهم معصية انكمدت خواطرهم الشريفة حيث إنه وقع بحضرتهم فهم يعدونه ذنباً كما لو جلس أحدنا في مجلس سمع فيه غيبة أخيه.

العاشر: أنهم ﷺ الملوك والقادة فهم يعاتبون على ذنوب رعيتهم، بل قد نسبها تعالى إليهم في قوله: ﴿لِيَّقِرُ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمُ مِن ذَئِكَ وَمَا تَأَخَّرُ﴾(١)، أي من ذنب أمتك كما في الرواية، ولولا مخافة التطويل لذكرنا وجوهاً كثيرة في هذا الباب.

هبِرَحْمَتِه» الباء إما للسببية أو للصلة.

ايَفُزَعُ) يستغيث.

ايُنتُحِبُ، الانتحاب البكاء بصوت طويل.

قال الفراء: إن العرب تقول إذا ذكرت نكرة وأعادتها نكرة صارتا اثنتين كقولك كسبت درهماً كسبت درهماً فالثاني غير الأول وإذا أعادتها معرفة فهي هي، وإما لأن الرحمة مقصودة بالذات والغضب مقصود بالعرض وما بالذات مقدم على ما بالعرض، وإما لأن غضبه تعالى كما عرفت من حيث الرحمة الواسعة، وقد روي عن الصادق عليه أن الله تعالى لما نفخ في آدم الروح ثم عطس ألهمه الله تعالى قول: الحمد لله رب

سورة الفتح، الآية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشرح، الآيتان: ٥ ـ ٦.

<sup>(</sup>٣) مسالك الأفهام (الشهيد الثاني): ٤/ شرح ص٢٤٢.



ولاً يَرفَبُ فِي جَزاءِ مَنْ أعطاهُ أي لفنائه المطلق لا يحرص على الجزاء حتى يجازي على قدر الأفعال أو حتى يمنع جزاءه.

« لَا يُشْوِظُه لا يتجاوز الحد فإن عذابه تعالى وإن كان هو العذاب الأليم إلا أنه أقل
 بالنسبة إلى ما يستحقه أهل العذاب والإفراط منه تعالى تفريط.

«لَبَيكَ» أجيبك إجابة بعد إجابة.

«وسَعْدَيكُ» أسعدك إسعاداً بعد إسعاد وأقيم على خدمتك.

«أَوْقَرَتْ» أَثقلت.

﴿أَفْنَتُ ، بالمثلثة يقال فنى القدر إذا سكن غليانه والمراد هنا الكسر، وفي أكثر النسخ المصححة بالنون أي استغرق عمره في الذنوب وأن الذنوب عجلت أجله وقصرت عمره، فإن الذنوب تهدم الأعمار وتقرب الآجال، وقد روي في كثير من الأخبار.

«بِهِجَهْلِهِ عَصَاكَ» فيجب عليك قبول توبته وغفران ذنبه، وهو ناظر إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا التَّوْبَكُ عَلَ اللَّهِ لِلَّذِيرَ يَسْمَلُونَ السُّرِّ، بِهَهَلَةٍ﴾(٢٠)، واختلف في معنى قوله بجهالة على وجوه:

أحدها: إن كل معصية يفعلها العبد جهالة وإن كانت على سبيل العمد لأنه يدعو إليها الجهل ويزينها للعبد، وهو مروي عن الصادق ﷺ.

وثانيها: إن معنى قوله بجهالة أنهم لا يعلمون كنه ما فيه من العقوبة كما يعلم الشيء ضرورة.

وثالثها: إن معناه أنهم يجهلون أنها ذنوب ومعاصي فيفعلونها إما بتأويل يخطئون

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ١٥/ ٣٣.

<sup>(</sup>٢) مصباح المتهجد: ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء، الآية: ١٧.



فيه وإما بأن يفرطوا في الاستدلال على قبحها، وضعَّفه الرُّماني بأنه خلاف إجماع المسلمين.

(بَكَاكُ، أي لأجل خيفتك.

«مَقْرًا وضع جبهته على العفر بفتحتين وهو التراب، وقد حذف الجواب وهو قوله فاعفر وجهى بقرينة ما تقدم.

قولاً تُجْبَهُني يقال جبهته بالمكروه إذا استقبلته به، ويجوز أن يكون معناه لا تضرب جبهتي بالمكروه والرد.

«سَمَّيْتُ تَفْسَكُ بِالمَفْقُ أي صاحب العفو أو بتضمين سميت معنى وصفت ويجوز أن تكون التسمية هنا بمعناها اللغوي أي رفعت نفسك على كل أحد بسبب عفوك عن المذنبين.

وَلَيْضَ دَمُعِي ۗ لا يجوز الدعاء بهذه الفقرات إلا حال رقة القلب وجريان الدموع. وَوَجِيبُ اضطراب.

الوانتِقَاضَ بالفاء بمعنى تحركها وارتعادها وبالقاف بمعنى ضعفها وعدم إحكامها أو صونها.

احَيامًا الرفع على الخبرية وبالنصب إما على التعليل أو على الحالية.

«الجُأر» بالفتح وسكون الهمزة وبالضم وبالهمزة رفع الصوت والاستغاثة والتضرع بالدعاء.

فَكُمْ مِن مَالِيَة ۚ كم هي الخبرية ومن زائدة للاستغراق أو للتكثير أو لئلا يتوهم أن ما بعده نصب على شريطة التفسير لوجود المفسر كما ذكره أرباب العربية في قوله تعالى: ﴿وَكُمْ مِن فَرْسَةِ أَقَلَكُتُهَا﴾(١)، والعائبة بالهمز ما يوجب العيب.

مَشَاقِيَة، بالهمزة واحد الشوائب وهي الأقذار والأدناس، وفي بعض النسخ بالنون بعد الهمزة من الشين خلاف الزين.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٤.



وَأَلْمُمْتُ بِهَا، قصدتها ونزلت بها.

اشُنَارِهَا، عارها وشدة شناعتها.

«أَبِعَدُ خَوْراً» ذهاباً إلى غور الباطل أي قعره.

**دمِنْ حِفْظي لَه، أ**ي لإضلاله وغوايته.

ودَعْوِيْكَ إِلَى الجَنَّةِ، كقوله والله يدعو إلى دار السلام.

وأَمَاتُكَ؛ حَلَّمَكُ عَنِي وَتَأْخِيرَ عَقُوبَتِي.

المُخْلِقَة؛ التي صيرتني كالثوب الخلق بفتحتين أي البالي.

وهوالوقوع في الأمر بقلة مبالاة.

وَارَقَتْهَا اللَّنُوبِ، صيرتها رقاً وعبداً وأضعفتها حتى صارت رقيقة بعدما كانت غليظة.

«تَتَشَهِرُ» بتاءين بعدهما نون أو بينهما نون بمعنى تنتفخ أعصابهما من التعب.

هماءُ الرَّمَادُ» أي الممزوج به أو الذي على لونه.

داسْتِحْيَاء، لكثرة المعصية وقلة الطاعة بالنسبة إلى ما تستحقه، وفي هذه الفقرات تأييد لما ذهب إليه شيخنا الطوسي في الاقتصاد والفاضل من أن قبول النوبة بالتفضل لا بالوجوب.

وإنْ كُنْتَ تَمَغِرُ لِي، إن للشرط أي إن غفرت لي في الوقت الذي تفضلت به وجعلته وقتاً للاستحقاق فهو غير واجب لي بالاستحقاق حيث وعدت الاستجابة بقولك ادعوني أستجب لكم، ويجوز أن يكون معناه أنك إن علقت مغفرتك لي على الاستحقاق فأنا محروم منها لعدم استحقاقي لها، وقيل: الغرض العبالغة في نفي استحقاق المغفرة يعني وإن استحقيتها بالعارض في بعض الأوقات فذلك الاستحقاق كالاستحقاق لفقد الذاتي منه، ويجوز أن تكون إن وصلية.

وحَلُمْتُ، وفي (ش)(١) وحملت وكأنه تصحيف.

<sup>(</sup>١) نسخة (ابن أشناس).



«الإنابَةُ» الرجوع عن المعصية والإقبال على الطاعة.

«وطَلِيقَ» من الإطلاق بمعنى الإرسال.

اوبَشُرْنِي بِذَلِكَ فِي المَاجِلُ، إشارة إلى قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ مَاسُواْ وَكَالُواْ يَـنَّقُونَ ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْمَبَوْةِ الدُّبَا وَفِ الآخِرَةُ﴾ (١٠، وقد جاءت الروايات فيها مختلفة على وجوه وكلها على منهج الصواب:

الأول: إن المراد بها الرؤيا الصالحة يراها المؤمن لنفسه أو تُرى له في الآخرة بالجنة وهي ما تبشرهم الملائكة عند خروجهم من القبور وفي القيامة إلى أن يدخلوا الجنة يبشرون بها حالاً بعد حال وهو المروي عن النبي الشوعن أبي جعفر على وعن الرضا على قال: إن رسول الله الله إذا أصبح قال الأصحابه: هل من مبشرات، يعني به الرفار").

وكان على المولى الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من سنة وأربعين جزءاً من النبوة، وأن الرؤيا الصالحة من الله فإذا رأى أحدكم ما يحب فلا يحدث بها إلا من يحب، وإذا رأى رؤيا مكروهة فليتفل عن يساره ثلاثاً وليتعوذ من شر الشيطان وشرها ولا يحدث بها أحداً فإنها لن تضره ("").

الثاني: ما روي عن أبي عبد الله ﷺ أنه قال في قوله تعالى: ﴿لَهُمُ النِّنَرُىٰ فِي الْحَبَوْةِ اللَّذِيَّا وَفِى الْآخِرَةُ﴾(<sup>4)</sup> الإمام يبشرهم بقيام القائم وظهوره وبقتل أعدائهم وبالنجاة في الآخرة<sup>(0)</sup>.

الثالث: ما روي عنه على من أن رسول الله وعلى هي يخلان على المؤمن وقت الاحتضار فيجلس رسول الله هي عند رأسه وعلى هي عند رجليه فينكب عليه رسول الله في فيقول: يا ولي الله أبشر أنا رسول الله إني خير لك مما تركت من الدنيا ثم

<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآيتان: ٦٣ ـ ٦٤.

<sup>(</sup>۲) الكانى: ۸۰/۸ ح۹٥.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ١٤٠/١٢ ح١٠٧.

 <sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٥) الكاني: ١/٤٢٩ ح٨٣.



ينهض رسول الله ﷺ فيقوم على ﷺ حتى ينكب عليه فيقول: يا ولي الله أبشر أنا علي ابن أبي طالب الذي كنت تحب أما إني أنفعك فقال: وذلك قوله تعالى: ﴿لَهُمُ ٱلْبُشَرَىٰ فِى الْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّا وَفِي ٱلْأَخِرَةُ﴾(١٨٢٠).

وقال بعض المفسرين: المراد بالبشرى في الحياة هي ما بشرهم الله تعالى في القرآن على الأعمال الصالحة، وقيل: المراد بها بشارة الملائكة للمؤمنين أن لا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة.

﴿وَلَا يُتَصَمَّدُكُۥ كَمَا فَي بَعْضَ النَّسَخُ لَا يَشْقَ عَلَيكَ.



<sup>(</sup>١) سورة يونس، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>۲) الكاني: ۳/۱۲۹ ح۱.





## دعاؤه ﷺ إذا ذكر الشيطان فاستعاذ منه

ونون الشيطان أصلية إن كان من الشطن أي البعد لبعده عن الخير، أو من الحبل الطويل كأنه طال في الشر، وإن كانت زائدة فهو من شاط يشيط إذا هلك أو استشاط غضباً إذا النهب في غضبه.

**«نَزَخاتِ الشَّيطانُ» مفاسده.** 

والرَّحِيمُ المرجوم بالحربات النارية وقت إخراجه من الجنة أو بلعن الله والعباد، وأما في زمان المهدي ﷺ فإنه يقتله ويرجمه في ذلك اليوم، وقد فسر به يوم الوقت المعلوم، وكلها مروية في الأخبار.

وبِأَمانِيَّه؛ أكاذيبه المختلقة وأحاديثه الكاذبة من قولهم تمناه اختلقه، ومنه شيء رأيته أم تمنيته.

«ومَصَائِدِه» جمع مصيدة وهو ما يصاد به الشيء.

روي عن الأثمة على أن إبليس كان يأتي الأنبياء من لدن آدم إلى أن بعث الله المسيح يتحدث عندهم ويسائلهم ولم يكن بأحد منهم أشد أنساً منه بيحيى بن زكريا على فقال له يحيى: يا أبا مرة أحب أن تعرض على مصائدك وفخوخك التي تصطاد بها بني آدم فقال له إبليس: حباً وكرامة وواعده فلما أصبح يحيى على قعد في بيته ينتظر الوعد وأغلق عليه أغلاقاً فما شعر حتى أتى إليه من خوخة كانت في بيته فإذا وجهه صورة وجه القرد وجسده على صورة الخنزير وإذا عيناه مشقوقتان طولاً وفمه مشقوق طولاً وإذا أسنانه عظم واحد بلا ذقن ولا لحية وله أربع أيد يدان في صدره ويدان في منكبه وإذا عراقيبه قوادمه وأصابعه خلفه وعليه قباء قد شد وسطه بمنطقة فيها خيوط معلقة بين أحمر وأصفر وأخضر وجميع الألوان وإذا بيده جرس عظيم وعلى رأسه بيضة وإذا في البيضة جديدة معلقة شبيهة بالكلاب فلما تأمله يحيى على قال له: ما هذه المنطقة التي في وسطك؟



فقال: هذه المجوسية التي سننتها وزينتها لهم فقال له: ما هذه الخيوط الألوان؟

قال: هذه جميع أصباغ النساء لا تزال المرأة تصبغ الصبغ حتى تقع مع لونها فيفتن الناس بها.

فقال له: فما هذا الجرس الذي بيدك؟

قال: لجمع كل لذة من طنبور وبربط ومعزفة وطبل وناي وحرناي وإن القوم ليجلسون على شرابهم فلا يستلذونه فأحرك الجرس فإذا سمعوه استخفهم الطرب فمن بين من يرقص ويفرقع أصابعه ومن بين من يشق ثيابه، فقال له: وأي شيء أقر لعينك؟

قال: النساء هن فخوخي ومصائدي فإني إذا اجتمعت على دعوات الصالحين ولعناتهم صرت إلى النساء فطابت نفسي بهن فقال له يحيى على: فما هذه البيضة التي على رأسك؟

قال: بها أتوقى دعوة المؤمنين.

قال: فما هذه الحديدة التي أرى فيها؟ قال: بهذه أقلّب قلوب الصالحين، قال يحيى على الله : فهل ظفرت بي ساعة، قال: لا ولكن فيك خصلة تعجبني قال يحيى : فما هي؟ قال: أنت رجل أكول فإذا أفطرت أكلت وشبعت فيمنعك ذلك من بعض صلاتك وقيامك بالليل.

قال يحيى: فإني أعطي الله عهداً إني لا أشبع من الطعام حتى ألقاه.

قال له: أليس وأنا أعطي الله عهداً إني لا أنصح مسلماً حتى ألقاه، ثم خرج فما عاد إليه عدّ ذلك(١).

وقد انطوى هذا الحديث على مصائده الحسية والمعنوية.

ورًامْتِهَانِنَا، استخدامه إيانا بمعصيتك.

واخْسَأُهُ، اطرده وأبعده، قال رسول الله د ألا أخبركم بشيء إن فعلتموه تباعد الشيطان عنكم كما تباعد المشرق من المغرب؟

قالوا: بلى يا رسول الله.

<sup>(</sup>۱) الأمالي: ٣٤٠ -٣٢/ ٣٣.



قال: الصوم يسود وجهه والصدقة تكسر ظهره والحب في الله والمؤازرة على العمل الصالح تقطع دابره والاستغفار يقطع وتينه (١١).

﴿وَاكْمِيْتُهُ بِلُـرُوبِنَا فِي مَحَبَّنِكُ ۗ اصرف عنا وذللَّه بسبب تعبنا وجدنا في محبتك.

«وَرَدْمَاً» الردم السد الشديد.

«مُصْمِتًاً» لا جوف له.

ارعابَتِكُ، حفظك.

«خَتْرُهُ، غدره.

واقطع عَنَّا إِثْرَه بأن يتولى غيرنا فيكون أثره وراهه ويكون مقطوع الأثر عنا، أو يكون من ذوي الزمانة بالنسبة إلينا لا يقدر على اتباعنا فيكون مزمناً لا يمكنه الحركة، وقيل: هو كناية عن موته فإن من مات لم يبق له أثر على وجه الأرض.

﴿بِيثُلِ ضَلَالَتِهُ الَّتِي هَيَاهَا لَنَا أَوَ الَّتِي اتصف بها .

مَدَّحُلاً ، أي دخولاً أو مكانة ويضم الميم مصدر بمعنى الإدخال ومع كسر الخاء السم فاعل من باب الأفعال.

"مَنْزِلاً" بفتح الميم وكسر الزاي على اسم المكان بمعنى النزول وبفتح الميم والزاي على المصدر الميميم والزاي على المصدر والزاي على المصدر الميمي المجرد بمعنى النزول وبضم الميم وفتح الزاي على المصدر المزيد بمعنى الإنزال كذا ضبطه المحقق الداماد (رضي الله عنه) وعلى صيغة اسم الفاعل كما في بعضها أي لا توطن له في قلوبنا شيئاً ينزل الشيطان ويوطنه في قلوبنا.

«سَوَّلَ» زين.

«نُعِدُهُ» من الإعداد التهيئة الركون بسببه.

وأَشْرِبُ قُلُويَنا الله أي اجعل إنكار عمله يتداخل قلوبنا ويسري فيها مثل تداخل الشراب أحماق البدن أو الصبغ شراشر الثوب.

﴿وَالْطُفُ لَنا﴾ أوصل إلينا مرادنا في إبطال حيله أو هيئ لنا الأسباب الدقيقة الصنع

<sup>(</sup>١) منتهى المطلب (العلامة الحلّى): ٢٠٨/٢.



في نقض حيله أو انقض أنت حيله نقضاً بلطف واستدراج لا يفهم ولا يعلم أنك أنت الناقض حتى ينتهى نقضها.

«الوُلُوعُ» الاستخفاف.

«وَأُمَّهَاتِنا» في خ بكسر الميم وهي لغة في الضم.

«مَاضِيَة» قاطعة، وفي الحديث الدعاء سلاح المؤمن وهو سهم صائب.

البَالوَحْدَانِيَّةَ، الباء إما للصلة أو للسببية.

«بِحَقيقَةِ الْعُبُودِيَّة؛ أي بالعبودية الحقة أو بمخ العبودية وخالصها.

«وَاسْتَظْهَرَ» استعان.

قِي مُمْرِقَةِ المُلُومُ في تحصيلها حتى يحصلها أو بسبب تحصيله لها فهو يطلب
 الاستعانة منك عليه بسببها.

﴿رُتُقَ؛ أحكم وأتقن.

اوَئُبُطُهُ، عَوَقه.

﴿ وَأَرْخِمُ أَنْفُهِ الصقه بالرغام وهو التراب كناية عن إذلاله.

اسْتَهَوَانَا، استمالنا واختدعنا بما يهواه أو طمع فينا أن يذهب بحبائله التي هي مهواة الغواية وهاوية الضلالة، وفي التنزيل ﴿كَالَّذِي اَسْتَهَوَّتُهُ الشَّيَطِيُّ﴾(١٠).

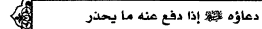
وبِمُنَاوَأَتِهُ، بالهمز وعدمه وبواو وألف بعدها همزة المعاداة من النوء بمعنى النهوض لأن كلاً من المتعاديين ينوء إلى صاحبه أي ينهض إليه .

• خَاتَمْ، بكسر التاء وفتحها وهو الأشهر ما يختم به الشيء كالطابع لما يطبع به.
 الشيء أو بمعنى الزينة كما أن الخاتم زينة اليد.

«من خَوفِه» أي الشيطان أو ذلك الشيء الذي استفدنا منه.

﴿ وَاشْمَعْ لَنَا ﴾ أجب دعوتنا وفي ﴿ ش ا بقطع الهمزة أي اجعل ما دعوناك به مستحقاً للإجابة مسموعاً.







احُسْنُ قَضائِكُ، أي القضاء الحسن.

اوبِما صَرَفْتُ، أي بسببه أو عليه.

وبِما كَرِهْتُ، من البلاء للصبر عليها.

وظَلِلْتُ، صرفت نهاري.

وبِثُّ، صرفت ليلي.

ابَينَ يَدَيْ بَلاءٍ، سابق عليه والمراد به البلاء الأخروي أعاذنا الله وإياكم منه.







## دعاؤه ﷺ عند الاستسقاء بعد الجدب



هو حبس الأمطار وغور الأنهار، والعلة فيه ما قاله الصادق ﷺ إذا فشا الزنى ظهرت الزلازل وإذا أمسكت الزكاة هلكت الماشية وإذا جار الحكام في القضاء أمسك القطر من السماء وإذا خفرت الذمة نصر المشركون، وقد كان الاستسقاء مشروعاً في جميع الأديان والملل بحكم قوله تعالى: ﴿وَإِذِ اَسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَنِيدِهِ (١٠)، وأنكره أبو حنيفة وهو منكر، والظاهر أنه ﷺ كان يدعو بهذا الدعاء عند الجدب مع صلاة الاستسقاء وسائر آدابه وبدونه وهو أحد أفراد الاستسقاء.

«اللّهُمُّ اسْقِنا الغَيْثُ لم يصدره على بالثناء عليه تعالى والصلاة على محمد
 وآله على الله والاعتراف باللنوب كما هو دأبه على غي طلب الحوائج، وكأن النكتة فيه ضيق
 المقام وأنه لا يسع إلا طلب الحاجة سيما والغرض يعود إلى سائر الناس.

والمُغْدِقُ؟ الكثير القطر أو كبيره.

«المُونِقُ» إما من الأنق بالتحريك بمعنى الكلاء فالمونق بمعنى المنبت والمخرج له، أو بمعنى الفرح والسرور، وإما من الأنيق من قولهم أنقني أي أعجبني.

البِايتَاعِ النُّمَرَةِ بتمام نضجها وبلوغها الاقتطاف.

«الزَّهْرَة» بالفتح والسكون النبات ونوره.

**(وأشهدًا** احضر.

﴿السُّفَرَا ۗ أَهُلُ السَّفَارَةُ بَيْنَا وَبِينَكُ فِي إِيصَالُ الْمِياهُ إِلَيْنَا، وقيلُ: السَّفرة الكُتَبة وهو

بعيد.

سورة البقرة، الآية: ٦٠.



أفُرُرُهُ بضم العين جمع غزير وبفتح العين كما في (ش) بمعنى الكثرة.

ادِرَرُه؛ سيلانه وكثرته.

**﴿ وَابِلُ ؛ عظيم القطر .** 

قمَنِيئاً مَرِيثاً الهني، لذيذ الطعم والمَرِي، محمود العاقبة، وقبل: الهني، ما لا تعب
 فيه ولا إثم والمري ما لا داء فيه.

«طَبَقًاً» عاماً للأراضي.

«مُجَلْجُلاً» ذا رعد والجلجلة صوت الرعد.

«غَيرَ مُلِثِّ وَدْقُهْ» غير عقيم مطره فإنه ربما أفسد الديار.

«ولا خُلُّب» وهو الطمع الخلف.

امُغِيثًا» منبتاً للغيث وهو النبات، أو مغيثاً من الإغاثة أو تأكيداً كليل الليل أي مطراً شديداً.

«مَرِيعَاً» خصيباً سميناً.

«مُمْرعاً» مخصباً.

«عَرِيضًاً» كثيراً كقوله تعالى: ﴿فَنَدُو دُعَكَةٍ عَرِيضٍ﴾ (١)، وفي (ش) الغين المعجمة أي طرياً جديداً.

«النَّهِيضُ» النبات لأنه نهض من الأرض على ساقه.

«المَهيض» النبات المكسور.

اسَقْياً» بفتح السين مع التنوين مصدر وبضمها بلا تنوين اسمه كما في س.

«الظُّرَابِ» الجبال الصغار والمنبسطة.

«الحِبَابِ» بالكسر جمع جب وبالضم البئر.

اوتَنْعَشُ» ترفع.

اسورة فصلت، الآية: ٥١.



﴿ وَتُدَّرُ بِهِ الضَّرْعَ \* تكثر به اللبن في ضروع الحيوانات.

اسُمُومَاً، ريحاً حارة.

«خُسُومًا» نحوساً أو متتابعة.

«صَوْبَه» انصبابه.

﴿رُجُومًا ﴾ وهو ما يرجم به من الحجارة.

داُجَاجَاً، مالحاً، وقد يستفاد من هذا الدعاء وسائر الأدعية الواردة عنهم ﷺ في هذا الباب أنه ينبغي أن يكون للاستسقاء متشابه المعاني والألفاظ.







## دعاؤه ﷺ في مكارم الأخلاق



وَيَكِنْعُ بِلِيمَانِي أَكْمَلَ الْإِيمَانُ الباء إما زائدة أو للسببية والمفعول محذوف أي بلغني بسبب إيماني بك إلى أعلى درجاته، وقيل: إنها للمصاحبة، وفي نسخة ابن أشناس وأبلغ بإيماني والباء حينتذ للتعدية، والإيمان قد اختلف فيه على مذاهب:

الأول: إنه التصديق القلبي بما علم ثبوته من الدين ضرورة كالتوحيد والنبوة والبعث والجزاء وعليه جمهور الأشاعرة.

الثاني: ما عليه أكثر الحنفية من ضم التصديق اللساني إليه وإليه ذهب جمهور أصحابنا.

الثالث: إنه التصديق اللساني فقط وعليه الكرامية.

الرابع: إضافة الأعمال إلى ما تقدم وعليه المعتزلة والخوارج وأهل الحديث.

الخامس: إنه المعرفة بالله تعالى وإليه ذهب جهم بن صفوان.

السادس: إنه معرفة الله ما جاء به الرسول 斃 إجمالاً وعليه بعض فقهاء الجمهور.

السابع: إنه الطاعات المفترضة من الأفعال والتروك دون النوافل وعليه الجبائيان وبعض المعتزلة.

الثَّامن: إنه الطاعات كلها فرائضها ونوافلها وعليه بعضهم.

وهذه المذاهب هي التي ذهب إليها أهل الملل، وظني أن النزاع بين أكثرهم بل بينهم لفظي فإن المفهوم من الأخبار إطلاقه على معان متعددة لا تخرج عن هذه المذاهب:

أولها: إطلاقه على مرادف الإسلام بمعناه المشهور وفائدته في الدنيا حقن الدماء ونحوه، وأما في الآخرة فصاحبه مخلد في النار وفاقاً منا.



وثانيها: الإقرار اللساني والاعتقاد القلبي بلا عمل كما يكون لفساق المؤمنين، وفائدته في الأخرى عدم الخلود في النار، وأما أصل الدخول وعدمه فقد اختلفت فيه الأخبار والأقوال والمشهور هو الأول.

وثالثها: إنه ما ذكر مع ترك الكبائر وفعل الفرائض التي تركها كبيرة كالصلاة والزكاة والحج وعليه أكثر الأخبار، وفائدته دخول الجنة، وما ورد من أن تارك الصلاة أو الزكاة أو الحج كافر وليس بمؤمن فالمراد خروجه عن هذه المرتبة لا عن كل درجات الإيمان كما توهمه جم غفير من الأصحاب.

ودابعها: إنه عبارة عن جميع الاعتقادات مع الإتيان بجميع الواجبات وترك جميع المحرمات وفائدته مع ما سبق رفع المدجات والإقبال عليه بالكرامات، وما ورد أن كل من فعل محرماً فليس بمؤمن فالمراد به أنه يخرج عن هذه المرتبة.

وخامسها: إطلاقه على ما ذكر مع الإنيان بالمستحبات وترك سائر المكروهات وقائدته تضاعف الدرجات، وما روي من أن من كان يؤمن بالله فلا ينامن وحده أو فلا يأكلن وحده أو فلا يبعث بحليلته إلى الحمام فمحمول على هذه المرتبة.

وسادسها: إطلاقه على ما ذكر مع التوجه بشراشره إلى عالم الملكوت والانقطاع عن هذا العالم وهو إيمان الأنبياء وأوصيائهم الله الذي وصفه أمير المؤمنين هلهمام العابد، وهذه المرتبة تنافيها الأفعال المباحة ولذا تابوا إلى الله تعالى منها كما عرفت سابقاً، والشاهد لما ذكرنا قول أبي عبد الله هله: يا عبد العزيز الإيمان عشر درجات بمنزلة السلم يصعد منه مرقاة بعد مرقاة يقولن صاحب الاثنين لصاحب الواحدة لست على شيء حتى تنتهي إلى العاشرة فلا تسقط من هو دونك فيسقطك من هو فوقك، وإذا رأيت من هو أسفل منك بدرجة فارفعه إليك برفق ولا تحملن عليه ما لا يطيق فتكسره، ومن كسر مؤمناً فعليه جبره، وعبارة الصحيفة أيضاً مشعرة بما قلناه فقد وضح الحق وارتفع النزاع، نعم تبقى فائدة الخلاف في ما ورد في الأخبار من استحباب قضاء حاجة المؤمن ومواساته ونحو ذلك والظاهر أن المراد به ذو المرتبة الثالثة فصاعداً كذا يفهم من بعض الأخبار، وإن شئت زيادة توضح فاستمم لما يتلى عليك.

فنقول قد شبهوا ﷺ الإيمان بالشخص المشتمل على أجزاء عديدة منها ما يكون بها قوامه ووجوده كالرأس والقلب وبإزائهما الاعتقاد والإقرار، ومنها ما يكون به جلب



منافعه ودفع مضاره لا أصل وجوده كاليدين والرجلين والعينين وبإزائهما فعل الواجبات وترك المحرمات، ومنها ما يكون له مدخل في حسن الصورة لا غير كالحاجبين وأهداب العينين ونحوها وبإزائها فعل المستحبات وترك المكروهات، وهو المراد من قوله بين العينين ونحوها وبإزائها فعل المستحبات وترك المكروهات، وهو المراد من قوله بين وحلني بحلية المتقين، وتزايد الإيمان إنما هو باعتبار تزايد الأعمال كما يفهم من تميلهم بين له بالعين النابعة فإن زيادة مائها والانتفاع به إنما يكون بتشريع الأنهار وشقها حتى تجري على وجه الأرض وإلا لربما درسته الرياح، وكذلك الإيمان يحتاج إلى إجرائه على مجاري الجوارح فإن كل عضو منها كنهر جار، ولذا ورد في الروايات انبثاث الإيمان على سائر الجوارح، والعين تحتاج في كل زمان إلى تنقيها من الحمأة الكبر المفسدة، وكذا القلب الذي هو محل الإيمان وعينه يحتاج إلى التنقية من حمأة الكبر والحسد والعجب وسائر الرذائل حتى تبلغ تلك العين الإيمانية في صفائها إلى قوله لو والحسد والعجب وسائر الرذائل حتى تبلغ تلك العين الإيمانية في صفائها إلى قوله لو كشف الغطاء لما ازددت يقيناً، وتحقيق هذا المقام يحتاج إلى بسط بسيط وقد حررناه في شرحنا الكبير.

"وَاجْعَلْ يَقِينِي أَفْضَلَ اليَقِينَ" يدل على ما هو الحق من قول اليقين للشدة والضعف خلافاً لبعض المتكلمين، وهو فوق الإيمان لقول أبي الحسن ﷺ: الإيمان فوق الإسلام بدرجة والتقوى بدرجة وما قسم في الناس شيء أقل من اليقين<sup>(۱)</sup>.

وأما حده فقال الصادق ﷺ هو أن لا تخاف مع الله شيئاً 🗥 .

الوانْتَهِ بِنِيْتِي إِلَى أَحْسَنِ النِيَّاتَ، الباء للمصاحبة ولا خلاف في أن مدار قبول الأحمال إنما هو عليها، بل عليها بني الخلود في الجنة والنار، قال الصادق عجيه : إنما خلد أهل النار في النار لأن نياتهم كانت في الدنيا أن لو خلدوا فيها أن يعصوا الله أبداً وإنما خلد أهل الجنة في الجنة لأن نياتهم كانت في الدنيا أن لو بقوا فيها أن يطيموا الله أبداً، فبالنيات خلد هؤلاء وهؤلاء (")، ثم تلا قوله تعالى: ﴿ وَلَا حَلْلُ بِتَدَلُ عَلَى الْهِنَا لَنْ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَّى اللّهُ

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٢٥ ٥٥.

<sup>(</sup>۲) الأمالي: ۳۱۱.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ١٦٤/١٠ ح١.



شَاكِلَتِد ﴾ (١) أي على نيته، وإنما الخلاف في معناها فذهب بعض المتفقهين إلى أن هذه الألفاظ هي المشهورة ولذا أوصى في المحافظة على إخراج حروفها من المخارج وعلى مقارنتها لتكبيرة الإحرام، وأوقع الناس في الوسواس الشيطاني، وصلاة هذا باطلة قطعاً لأن هذا ليس بنية إجماعاً، وإن زعم أنها دلائل النية يعبر بها عنها فقد وقع في أمرين باطلين:

أحدهما: قوله ﷺ: إذا أقيمت الصلاة فقد حرم الكلام<sup>(٢)</sup> أي منع منه أو كره على اختلاف القولين، ولا ريب في أن الألفاظ كلام أجنبي من الصلاة لأنه ليس بقرآن ولا دعاء.

وثانيهما: ما قيل: من أنه إن أسقط همزة جلالة التكبير فقد أسقط ما لا يجوز إسقاطه رعاية للتفخيم وإن أتى بها بعد فقد وقع فيما فر عنه لوجود الفاصلة وعدم حصول المقارنة، وعندي في هذا القيل شيء فإن مثله لا يعد فاصلة عرفاً ولا شرعاً، وبعضهم على أنها عبارة عن معاني تلك الألفاظ وهو إن كان أقل فساداً من سابقه إلا أنه فاسد أيضاً لاجتماعه مع الرياء مع بطلان الصلاة معه، إذا تحققت بطلانهما.

فاعلم أن المفهوم من الأخبار إطلاقها على معنيين:

آحدهما: القصد المقارن للفعل الذي لا ينفك عنه الفاعل إلا إذا كان عديم الشعور، ومن هنا قال الفاضل ابن طاوس: لو كلفنا بترك النية حال الفعل لكان تكليفاً بما لا يطاق.

وثانيهما: أنه الحامل والباعث على فعل العبادة ويختلف باختلاف الأشخاص ومع تشعبه يمكن حصره في ثمان: أولها الرياء والسمعة، وثانيها قصد الثواب أو الخلاص من المقاب أو هما معاً، وثالثها فعلها شكراً للنعم واستجلاباً للمزيد، ورابعها فعلها حياء منه تعالى، وخامسها فعلها تعظيماً له ومهابة وانقياداً وإجابة، وسابعها فعلها موافقة لإرادته وطاعة لأمره، وثامنها فعلها لكونه تعالى أهلاً لها كما ورد به الحديث المشهور وهو قوله ما عبدتك خوفاً من نارك الحديث، ولا خلاف في بطلان العبادة بالغاية الأولى

<sup>(</sup>١) صورة الإسراء، الآية: ٨٤.

<sup>(</sup>٢) المسوط: ٩٩.



كما لا خلاف في صحتها لهذه الغاية، وقد اختلف في صحة العبادة وبطلانها عند قصد غيرهما من الغايات فجمهور أصحابنا على بطلان العبادة سيما عند قصد الغاية الثانية لأن قاصدها بزعمهم إنما قصد جلب النفع إلى نفسه ودفع الضرر عنها، وقد بالغ الزاهد ابن طاوس في بطلان العبادة عند هذا القصد، والذي أذهب إليه وأتكل عليه هو صحة العبادة بكل هذه الغايات ما عدا الأولى وإن ذهب علم الهدى إلى صحة العبادة أيضاً عندها وإجزائها لكنها غير مقبولة ولا يترتب على فعلها ثواب وإنما فائدتها إسقاط القضاء، وللبحث معه محل آخر وقد أقمنا على ما ذهبنا إليه دلائل كثيرة حررناها في شرحنا على تهذيب الحديث، ونكتفي هنا بذكر بعض:

منها أنهم زعموا أن النية عبارة عن ذلك القصد وقد عرفت أنه في غاية السهولة وليس الأمر كذلك فإن مدار الثواب والعقاب إنما هو عليها بالمعنى الثاني.

ومنها أن الكتاب والسنة قد اشتملا على الرغبات المختلفة على فعل العبادات وعلى العبادات وعلى المبادات وعلى المرهبات على تركها، وذلك لأنه تعالى قد علم اختلاف طباعنا وميولنا فتارة يرغبنا بالحور الحسان وأخرى بالغلمان والصبيان وتارة بالشراب الطهور وأخرى بالمنازل والقصور، ويخوفنا تارة بالعقارب والحيات وأخرى بالزفير والندامات، لأن كلاً منا يرغب في شيء ويهرب عن آخر كالطفل الصغير، فلو لم تكن لمثل هذه المرغبات والمرهبات دواع صحيحة وبواعث صريحة لما أحسن ذكرها في مقام طلب الطاعات.

ومنها أن إرادة الثواب والخلاص من العقاب لا تنافي قصد كونه أهلاً عند التحقيق بل هو من أفراده لأنهما مسببان عن رضاه وسخطه فطالبهما طالب له تعالى فإن من سمع بإحسان من محسن فعمل له حصل له القرب إليه لامتثاله أمره وحينئذ فتصح بعض العبادات المأمور به لقصد الأغراض الدنيوية كتحصيل الأموال والأولاد لأن الشارع جعلها غاية وهو لا ينافى الإخلاص كما عرفت.

ومنها ما روي في الحسن عن أبي عبد الله على الله المباد ثلاثة قوم هبدوا الله عزّ وجلّ خوفاً من العقاب فتلك هبادة المبيد وقوم هبدوا الله تبارك وتعالى طلباً للثواب فتلك عبادة الأجراء وقوم هبدوا الله تبارك وتعالى حباً له فتلك هبادة الأحرار وهي أفضل العبادة (١).

<sup>(</sup>١) ذخيرة المعاد (المحقق السبزواري): ١ق ١/ ٢٤.



فإن أفعل التفضيل يقتضي المشاركة في الفعل.

ومنها الحديث المشهور وهو قوله في: من بلغه شيء من الثواب على حمل فعمل ذلك العمل التماس ذلك الثواب أوتيه وإن لم يكن الحديث كما بلغه (١)، فإنه يعطى أن ذلك العمل المثاب عليه إنما يفعل بقصد الثواب، وأقسم لو أن الصادق عليه أخبر هؤلاء الأفاضل بأن كل عباداتكم وطاعاتكم لا تنفعكم في تحصيل ثواب ولا تخليص من عقاب لما فعلوا شيئاً من الفرائض فضلاً عن قيامهم بالليل عن مضاجعهم للنوافل والبكاء والتضرع، ولأن ما ذهبوا إليه هو درجة أمير المؤمنين وسيد الموحدين الذي ينحدر عنه السيل ولا يرقى إليه الطير ولذا قال على الولانا ما عبد الله (٢)، وللناس صورة العبادة.

وفي الزيارات: أشهد أنك يا أمير المؤمنين قد أقمت الصلاة وآنيت الزكاة<sup>(٣)</sup>.

فلو كان داعينا وداعيه ﷺ على الصلاة واحداً لما استحق هذا الثناء الجزيل والمدح الجميل، فزن الكلام بميزان العقل واختر أيهما شئت.

وَوَلِّي، بالتخفيف والتشديد بمعنى كثر قال في النهاية: وفره كوعده يعده كثرة.

وصَحَّمْ بِمَا عِنْدَكَ يَقِينِي، يجوز تعلق الجار والمجرور بما يليه أي صحح يقيني بما عندك من درجات الثواب ودركات العقاب أو صحح بسبب الذي عندك من الألطاف والهدايات يقبني في كل الأمور فتأمل.

ويمًا تَسْأَلُنِي هَذَا عَنْه لأنا لا نعلم عن أي الأعمال نسأل وعلى أيها نجازى، ولقد كان قريباً من عصرنا العابد الزاهد العالم الورع الذي لا تحصي الأقلام بعض مدائحه مولانا أحمد الأردبيلي مبالغاً في الإقبال على العلوم والعبادة وقد فاق في ورعه سائر علماء الأمة بل قد حكى لي أستاذي العلامة وهو قريب منه في العلم والعمل صاحب بحار الأنوار وعين الحياة والفوائد الطريفة ومرآة العقول في شرح أخبار آل الرسول وغيرها من المصنفات أن مولانا أحمد الأردبيلي كان إذا اشتبهت عليه المسائل يراجع

<sup>(</sup>١) مدارك الأحكام (السيد محمد العاملي): ١/شرح ص١٨٧.

<sup>(</sup>۲) منهاج الصالحين (الشيخ وحيد الخراساني): ۱/۲۸۹.

<sup>(</sup>٣) عوالي اللئالي (ابن أبي جمهور الإحسائي): ١/هامش ص٣٢٢.



فيها أمير المؤمنين على الليل لأنه كان من سكان الحضرة العالبة وكان على يتكلم معه المحواب ولقد شاهده تلميذه الفاضل الورع مير علام في بعض الليالي مقبلاً على الحضرة المقدسة فأقبل خلفه حيث لا يرى فانفتحت له الأقفال ولما وصل إلى قبر الإمام على سمعه يتكلم معه بمسألة من المشكلات ولما خرج (قدس سره) تبعه تلميذه حتى وصل في تلك الليلة إلى مسجد الكوفة فسمعه أيضاً يتكلم مع شخص في تلك المسألة في محراب الكوفة فلما رجع إلى النجف ورجع خلفه انكشف عليه في بعض الطريق وأقسم عليه أن يخبره أنه مع من كان يتكلم فأخبره أن المتكلم الأول هو أمير المؤمنين على وقد أحاله في تحقيق هذه المسألة على مولانا صاحب الزمان وهو المتكلم الثاني وقد أخذ على تلميذه أن لا يخبر أحداً مدة حياة ذلك الأستاذ، ولما مضى إلى الثاني وقد أخذ على تلميذه أن لا يخبر أحداً مدة حياة ذلك الأستاذ، ولما مضى إلى احملة احتياطاته أنه إذا المضى إلى بغداد لزيارة الكاظم على ربما أودع كتابة من بغداد فيجعلها ومي جيه ولا يركب ويسوق الدابة أمامه من بغداد إلى النجف الأشرف خوفاً من أن يركب وهي معه بدون رخصة من صاحبها، ومع هذه الخواص والمزايا رآه بعض المجتهدين في وهي عميه بدون رخصة من صاحبها، ومع هذه الخواص والمزايا رآه بعض المجتهدين في المنام وهو خارج من زيارة قبر الإمام عليه؟

فقال له: يا شيخ إن تلك الأعمال التي قد رأيتها منا قد وجدناها كاسدة السوق عديمة المشترى وإن ما نفعنا وبلغ منا ما ترى صاحب هذا القبر يعني قبر أمير المؤمنين ﷺ.

وكان مولانا الفاضل مولانا عبد الله الشوشتري مشاركاً له في العلم والعمل، بعد موته رآه بعض المجتهدين بهيئة حسنة ومكان رفيع فسأله عن السبب فقال له: إن السبب فيه أنه كان في يدي تفاحة وأنا خارج عن مسجد الجامع بأصفهان فلقيني طفل في الطريق فوضعتها في يده ففرح بها فأعطيت ماترى.

وظني أنه قال: طفل يتيم، ولا تستعظم مثل هذا فإنك قد عرفت أن مناط قبول الأعمال على تفاوت الإخلاص.

وفي الرواية أنه لما نزل قوله تعالى: ﴿ مِّن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَهُ



لَهُ إِنَّ أَتَى المهاجرون والأنصار بما كان عندهم من الأموال والثمار إلى رسول الله على وكان في المسجد فكان يقبضه منهم نيابة عن الله تعالى ويعدهم بالجنة ومنازلها فسمع ذلك المقال رجل فقير الحال عديم المال فأتى باكياً إلى زوجته فأخبرها الخبر فقالت له انظر إلى كل ما في بيتك فلم ير إلا حشفة عتيقة تحت التراب فأخذها ونقاها ووضعها تحت ثيابه حياء من الناس وأتى المسجد ووضعها بين التمر الذي أتى به أهل المدينة ولم يشعر به أحد فأنزل الله سبحانه في الثناء عليه آية من القرآن فقال له النبي على: ما الذي أتبت به من المال فلقد أنزل الله فيك آية ثناء هليك ولم يثن على غيرك، فأخبره الخبر فقال: إن الصدقة على وجه الإخلاص هكذا تفعل بصاحبها.

الله المستفراغ معنى اللام التعليلية أو يضمن الاستفراغ معنى الصرف ونحوه أي اصرف أيامي فيما خلقتني له من العبادة كما قال تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِّنَ الْعَبَادَةُ كَمَا قَالُ تَعَالَى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِّنَ الْعَبَادَةِ كَمَا قَالُ تَعَالَى: ﴿وَمَا خَلَقْتُ لَلِّنَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّه

الله الله عَلَيّ، تأكيد لما قبله ويجوز أن يراد به غنى المال وبسابقه غنى النفس كما هو الشائع في الأخبار.

ولا تَفْتِنَي بِالنَّظَرَ، أي ما في أيدي أرباب النعم فإنه غالباً يكون باعثاً على الإلهام له تعالى فيما قضاء، أو المراد النظر إلى المحرمات فإنها سهام الشيطان، وقد روي أن كل عين باكية يوم القيامة إلا عين غضت عن محارم الله وعين بكت من خشية الله وعين باتت ساهرة في طاعة الله (٣٠).

وقيل: المراد بالنظر هنا انتظار الرزق فإن بطء الأرزاق يحدو على الافتتان، والبطر بالباء والطاء كما في بعض النسخ النشاط والطغيان وقلة احتمال النعمة، ولما كان من لوازم الغنى والسعة غالباً سأل الله تعالى أن يمنحه الغنى ويسلب لازمه الذي هو البطر وكذا فيما سيأتي في الفقار.

﴿ وَلَا تَبَتَّلِينِنِي ۗ الواو للعطف وقيل: للحال ولا نافية وهو كما نرى.

 <sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه (الشيخ الصدوق): ١٩٤١ ح٩٤٢.



﴿وَعُبُّدُنِي، ذَلَلْنِي وَاسْتَعْمَلْنِي فِي الْعَبَادَةُ لُكَ.

وَمَعَالِيَ الْأَخْلَاقَ، الأَخْلَاق العالية، ومن الأخلاق العالية معاشرة الإخوان والتواضع لهم وودهم، واعلم أنه يجوز تعظيم المؤمن بما جرت به عادة الزمان وإن لم يكن من السلف لدلالة العمومات عليه، قال الله تعالى: ﴿ وَمَن يُسَلِّمُ شَكَيْرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِن تَقْرَف اللَّهُ اللهِ اللهُ اللهُ تعالى اللهُ تعالى اللهُ اللهُ

فعلى هذا يجوز القيام والتعظيم بالانحناء وشبهه، وربما وجب إذا أدى تركه إلى التباغض والتقاطع أو إهانة المؤمن، وقد صح أن النبي في قام لفاطمة على وقام إلى جعفر لما قدم من الحبشة وقال للأنصار: قوموا إلى سيدكم (")، ونقل أنه في قام لعكرمة ابن أبى جهل لما قدم من اليمن فرحاً بقدومه (٤٠).

فإن قلت: قد قال رسول الله على: من أحب أن يتمثل له الرجال والنساء قياماً فليتبوأ مقعده من النار<sup>(٥)</sup>، ونقل أن النبي على كان يكره أن يقام له فكان إذا قدم لا يقومون لعلمهم كراهته ذلك فإذا فارقهم قاموا حتى يدخل منزله لما يلزمهم من تعظيمه.

قلت: تمثل الرجال قياماً المراد به ما تعارف بين الجبابرة من إلزامهم الناس بالقيام حال قعودهم إلى أن ينقضي مجلسهم لا هذا القيام الممخصوص القصير زمانه.

سلمنا لكن قال شيخنا الشهيد (قدس سره): بحمل من أراد تجبراً وعلواً على الناس فيؤاخذ من لا يقوم له بالعناد، أما من يريده لدفع الإهانة عنه والتقيصة به فلا حرج عليه لأن دفع الضرر عن النفس واجب، وأما كراهته في فتواضع لله وتخفيف على أصحابه، وكذا ينبغي للمؤمن أن لا يحب ذلك وأن يؤاخذ نفسه بمحبته له إذا مالت إليه لأن الصحابة كانوا يقومون كما جاء في الحديث، وينبغي عدم علمه بهم مع أن فعلهم

 <sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>۲) بحار الأنوار: ۲۸/۷۳ - ۳۵.

<sup>(</sup>٣) القواعد والفوائد (الشهيد الأول): ٢/ ١٦٠.

<sup>(</sup>٤) القواعد والفوائد (الشهيد الأول): ٢/ ١٦٠.

<sup>(</sup>ه) مستدرك الوسائل (الميرزا النوري): ٩/ ٦٥ ح١٠٢١٨.



يدل على تسويغ ذلك، وأما المصافحة فهي من السنة وكذا المعانقة، وأما التقبيل في موضع السجود فكذلك أيضاً.

قال الصادق ﷺ: إن لكم لنوراً تعرفون به في الدنيا حتى أن أحدكم إذا لقي أخاه قبّله في موضع النور من جبهته(١٠).

وأما تقبيل اليد فإنه وإن تعارف في كل الأعصار إلا أنه روي عن الصادق عِيم أنه قال: لا يقبّل (يد) (٢٠) أحد إلا رسول الله أو من أريد به رسول لله (٣٠).

والكلام فيمن أريد به رسول لله الظاهر أن المراد الأثمة المعصومون عليه فإنهم نوابه وقوامه ويدل عليه رواية السابري قال: دخلت على أبي عبد الله عليه فتناولت يده فقبلتها فقال: أما أنها لا تصلح إلا لنبي أو وصى نبي (1).

وقيل: المراد به من انتسب إليه انتساباً صورياً وهم مطلق أولاد فاطمة عليه الصلحاء الأخيار.

وقيل: المراد به مطلق الانتساب فيندرج تحته الانتساب المعنوي كانتساب العلماء والمجتهدين إليه فإنهم قد ورثوا ميراثه الذي هو العلم ومعرفة أحكام شريعته وقاموا بالأمر بعده ولكل من هذه الأقوال وجه وجيه.

وأما تقبيل الرجل فقد ورد النهي عنه عن الصادق ﷺ، وأما القبلة للفم فقد روي عن الصادق ﷺ؛ أنه ليس القبلة على الفم إلا للزوجة والولد الصغير<sup>(ه)</sup>.

وأما القبلة على الخد فجائزة كما في الخبر.

المتبدل بنه لا أنتقل عنه ولا يكون هدى في أول الوهلة ويظهر بعد التأمل أنه ضلال فاحتاج إلى استبداله.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/ ١٨٥ ح١.

<sup>(</sup>٢) في الأصل رأس، وما ذكرناه ربما كان الأصع.

<sup>(</sup>٣) القواعد والفوائد: ٢/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٤) القواعد والفوائد: ٢/ ٣٢٨.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة (آل البيت 🚁) الحر العاملي: ١٢/ ٢٣٤ ح١٦١٧٢.



الله الله وهو ما يلبس من الثياب وقت الخدمة، أي ما كان عمري كلباس الخدمة مستعملاً في طاعتك وما أحسن هذه الاستعارة وما بعدها وما ألطفهما.

المُرْتَعَاً عو مرعى الدواب وفي هذا دلالة على نقصان العمر وزيادته بالدعاء كغيره من الطاعات ويرشد إليه ما رواه الشيخ في الأمالي عن الصادق على قال: إن الله تعالى لم يجعل للمؤمن أجلاً في الموت يبقيه ما أحب البقاء فإذا علم منه أنه سيأتي بما فيه هلاك دينه قبضه إليه مكرماً (١٠).

وقد قدمنا في أوائل الكتاب ما يوضح هذا فراجعه.

وَيُسْتَحَكِمَ عِقوى ويثبت يقال أحكمته فاستحكم أي صار محكماً فهو مستحكم بالكسر لا غير قاله المطرزي في المغرب والمعرب وحينئذ فالفتح كما هو المشهور في المحاورات من الأغاليط العامية.

• اتّعابُ مِنّي الموافق للغة والاستعمال تعدية هذا الفعل بالباء وعلى، تقول عابني بها وعليها وحينتذ فالظرف إما أن يتعلق بقوله لا تدع أو بخصلة أو بتعاب بتضمينه معنى الاستقباح ونحوه.

• وَلَا هَائِيَةً • سيئة عائبة لي تعيب على الناس بسببها ، وقيل: بجواز كونه مصدراً
 كالعافية والباقية .

﴿ النَّبُ اعْنَفُ وَأُوبِخُ فِي النهاية التأنيبِ المبالغة في التعنيف والتوبيخ.

﴿خَسَّنْتُها› بِإقلاعي عنها أو بتعريف العائبين أنها ليست بعائبة أو أصلحتها .

قولا أَكْرُومَةً فِي نَاقِصَة أكرومة من الكرم كأعجوبة من العجب والمراد به كرائم الأخلاق وفي بالإضافة إلى ياء المتكلم، وفي بعض النسخ بالتخفيف أي في درجة ناقصة، أو في التلبس بشائبة من شوائب الرذائل تنقصها، أو يكون مصدراً بمعنى النقصان، قال الفاضل الداماد: ومن القاصرين في عصرنا من لم يكن ليستطيع إلى إدراك الغامضات فحرفها إلى في ناقصة بإضافة في إلى ياء المتكلم فغشنا ذلك التحريف ولم يفطن لما فيه من الفساد من وجهين:

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة: ٣٤٢/١٣ ح٩٠٣.



الأول: قضية العطف على خصلة في الجملة الأولى مقتضاها أن يقدر الكلام ولا تدع مني أكرومة في ناقصة فيجتمع مني وفي فيرجع إلى هجنة.

الثاني: إن الفصل بين الصفة والموصوف بالجار ومجرورها هجين، انتهى. والعجب من هذا التحريف كيف طعن على بعض القاصرين في عدم إدراك الغامضات مع أنه هو الأولى.

ويكشف عنه أمور:

الأول: ما عرفت من جواز تعلق قوله مني بتعاب بل هو الأنسب لقربه.

الثاني: لو سلمنا تعلقه بخصلة منعنا الاحتياج إلى تقدير مني في المعطوف عليه لأن في فيه معنى مضى عبر به عنه إشعاراً بالاتحاد.

الثالث: لا يتعين نصف ناقصة على الوصفية بل يجوز نصبه على الحالية مع أن الفصل بالظرف بين الصفة والموصوف شائع ذائع.

ومِنْ بِغْضَةِ أَهلِ الشَّنْآنَا مسكن ومحرك وقرئ بهما شنآن قوم والإضافة إما إلى الفاعل أي أبدلني بدل بغض أهل البغض لي المحبة مني لهم أو منهم لي أو منك لي أو البغض المبغض المبغض

وظِنَّةِ أَهْلِ الصَّلَاحُ من باب الإضافة إلى المفعول أي تهمتهم وسوء الظن بهم ويجوز أن يكون من باب الإضافة إلى الفاعل أيضاً أي تهمتهم لي فإن أرباب الصلاح لما ترقوا في درجات الإيمان إلى أعاليها ربما اتهموا من هو أنقص منهم درجة بالتقصير.

**«الثُّقّة بِهِمْ»(١)** وبصلاحهم أو بأن يثقوا بي ولا يتهموني.

﴿الْأُفْنَيْنُۥ جمع أُدنى من الدون وقيل: جمع دني من الدناءة.

**«الوِلَايَة) بفتح الواو بمعنى المحبة وبكسرها بمعنى الحكومة وتولي الأمور.** 

المُدَارِينٌ على صيغة اسم الفاعل أو المفعول والإضافة عليهما إما إلى

<sup>(</sup>١) الثقة فقط من دون إضافة (بهم) كما في العديد من متون الصحيفة.



الفاعل أو إلى المفعول والمعنى على ما سبق، وفي بعض النسخ بالخاء المعجمة بمعنى . الخدع .

«المِقَة» المحبة.

والمُلَابِينِينَ المخالطين فإن المخالطة كاشفة عن العيوب كما قال ﷺ: إخوان هذا الزمان جواسيس العيوب(١٠).

«كُوَّمَ العِشْرَة» حسن المعاشرة.

«الأَمَنَة» بالفتح والسكون مصدر بمعنى الأمن.

(مَدَاً) قوة أو نعمة.

«كَايَدَنِي» من الكيد بمعنى المكر والخدعة.

الصَّطَهَدَنِي، قهرني وجار علي.

«قَصَبَني» عابني من القصب بمعنى القطع لأن من عاب أحداً فقد قطعه أو قطعه عن كماله أو قطع كمالاً من كمالاته والتكذيب إما بلسان المقال أو بلسان الحال بأن أكون على خلاف ما عابنى حتى يظهر كذبه.

«مَنْ هَجَرَني بِالبِرّ» قال الصادق ﷺ: لا يفترق الرجلان على الهجران إلا استوجب أحدهما البراءة واللعنة وربما استحق ذلك كلاهما، فقال له معتب: جعلني الله فدا الظالم فما بال المظلوم؟

قال: لأنه لا يدعو أخاه إلى صلته ولا يتغامس<sup>(٢)</sup> له عن كلامه سمعت أبي يقول: إذا تنازع اثنان فقال أحدهما الآخر فليرجع المظلوم إلى صاحبه حتى يقول لصاحبه أي أخي أنا الظالم حتى يقطع الهجران بينه وبين صاحبه فإن الله تعالى حكم عدل يأخذ للمظلوم من الظالم، وقال رسول الله يهي : أيما مسلمين تهاجرا فمكثا ثلاثاً لا يصطلحان إلا كانا خارجين عن الإسلام ولم يكن بينهما ولاية فأيهما سبق إلى كلام أخيه

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة (المحقق الأردبيلي): ٢٤٥/١٢.

 <sup>(</sup>٢) لم أجد لهذه اللفظة معنى في كتب اللغة والحديث، ولعلها تصحيف من الناسخ.



كان السابق إلى الجنة يوم القيامة، وقد عرفت أن المراد بالخروج عن الإسلام الخروج عن أحد مراتبه.

امَنِ افْتَابَنيِهِ والكلام في تحقيق الغيبة يستدعي بيان أمور:

الأول: في تحريمها وهو مجمع عليه بين علماء الإسلام بل قيل: إنها من الكبائر وإنها تُنقَف الوضوء كما في بعض الروايات.

الثاني: في تعريفها والمشهور أنها التعرض لإنسان معين أو في حكمه بما يكون فيه بحيث لو سمعه غضب، وبعد في العرف نقصاً سواء كان ذلك التعرض بالقول أو الإشارة أو الكتابة أو الكتابة والتقييد بالمعين ليخرج مثل قولك إنسان في هذا البلد فاسق فإنه لا يعد غيبة إلا إذا علم بالقرينة عند السامع وفي حكم المعين يدخل فيه قول القائل إما زيد فاسق وإما عمرو فاسق فإنه غيبة لأحدهما وظني أنه غيبة لهما معاً لتأثرهما لو سمعا مثله، والتقييد بكونه فيه لإخراج البهتان فإنه لا يسمى غيبة عرفاً وإن تضاعف عذابه، والتقييد بكونه نقصاً لإخراج مثل نسبة عبادة أو نحوها إلى عابد بحيث لو سمعها لغضب فإنه لا يعد غيبة بل هو من الأمور الحسان والكتاية كأن تقول الحمد لله الذي لم يجعل لي باعثاً على هذا الأمر القبيح عند ذكر من اتصف به فظن أنه ادعاء مستحب فظهر أنه محرم.

الثالث: في الأفراد المجوزة منها شرعاً وهي عشرة:

أولها: شكاية المتظلم عند من يجوز رفع الظلم عنه فإنها جائزة قولاً وسماعاً.

وثانيها: ما يكون وسيلة إلى إقلاعه عن تلك المعصية المجمع على أنها معصية أما لو كانت منوطة على مسألة خلافية لما جازت غيبته فيها لجواز أن يكون مقلداً أو مجتهداً فيها.

وثالثها: نصح المستشير كأن يستشيرك أحد بإيداع ماله عند من تعرف منه الخيانة فينبغي أن تقول له أولاً لا تودعه فإن لم يكتف به فينبغي أن تذكر عيبه الذي له دخل في تلك المعاملة لا غير.

ورابعها: غيبة أهل البدع لتكف الناس عن متابعتهم بل وردت الرواية بجواز الكذب عليهم.



وخامسها: الاستفتاء كأن يقول إنسان للمفتي إن فلاناً تصرف بمالي على هذا الوجه فهل يجوز لي الدعوى عليه أم لا.

وسادسها: تغليط المجتهدين بعضهم بعضاً.

وسابعها: جرح رواة الأخبار وتعديلها كما تضمنته كتب الرجال.

وثامنها: ذكر المشتهر بوصف مميز له كالأعور والأعرج ومع عدم قصد الاحتقار.

وتاسعها: غيبة المتجاهر بالفسوق فيما تجاهر منه ولو لم يتجاهر في بعضها فهل يجوز غيبته فيه أم يقتصر على المتجاهر فيه؟ لا يخلو من إشكال وإن كان ظاهر بعض الأخبار هو الأول، وعاشرها: إقامة الشهادة فيما يثبت به الحد والتعزير.

الرابع: في كفارتها ففي بعض الأخبار أنه تحليل المغتاب لكونه حق آدمي، وفي بعضها أن تستغفر له كلما ذكرته أي كلما نلت منه أو كلما خطر ببالك ولا منافاة بينهما لجواز إرادة اجتماعهما معاً أو يحمل الأول على من يمكن التوصل إليه، والثاني على من لا يمكن إما لموت أو لبعد أو الإثارة الفتنة إن استحله.

«المُتَقِينُ» والتقوى على ما قال الصادق عليه : أن لا يفقدك الله حيث أمرك ولا يراك حيث نهاك<sup>(۱)</sup>.

وقد منح الله المتقين أموراً:

أولها: الحفظ والتحصين من الأعداء قال تعالى: ﴿ وَإِنْ نَصْبِهُواْ وَتَنَقُوا لَا يَعَبُرُكُمُ مُ لَيَكُمُ مُ شَيِّعًا ﴾ (٢٠).

وثانيها: إصلاح العمل قال تعالى: ﴿يَكَأَبُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا ٱتَقُوا ٱللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيلًا ۞ يُشلِغ لَكُمْ أَصَالُكُ ﴾ '''.

وثالثها: غفران الذنوب ويغفر لكم ذنوبكم.

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت عليه): ١٥/ ٢٣٩ -٢٠٣٨١.

<sup>(</sup>۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۲۰.

<sup>(</sup>٣) سورة الأحزاب، الأبتان: ٧٠ ـ ٧١.



ورابعها: المحبة لهم لقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُلَّقِينَ ﴾ (١).

وخامسها: القبول بحكم قوله ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ أَلَقَهُ مِنَ ٱلمُنَّقِينَ ﴾ (٢) .

وسادسها: الإكرام ﴿إِنَّ أَخَرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَلْقَنكُمُ ﴾ (٣)، وسابعها: البشارة عند المعوت ﴿الَّذِينَ مَامَثُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ ﴿ لَلَّهُ اللَّمْرَىٰ فِي الْمَيَوْةِ الدُّيْنَ ﴾ (1)، وثامنها: النجاة من النار ﴿ثَمَّ نُتَيِّى اللَّيْنَ الْقُولَ ﴾ (٥).

وتاسعها: الخلود في الجنة ﴿أُعِدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ﴾(٦).

وهاشرها: تيسير الحساب ﴿وَمَا عَلَ ٱلَّذِينَ يَتَّقُونَ مِنْ حِسَابِهِم مِّن شَيْءٍ﴾<sup>(٧)</sup>.

وحادي عشرها: النجاة من الشدائد.

وثماني هشرها: إعطاء الرزق الحلال ﴿وَمَن بَنِّقِ اَللَّهَ يَهُمَل لَهُ بَحْرَمًا ۞ وَرَزُقُهُ مِنْ حَبَّثُ لَا يَخْتَمِثُ﴾ (^).

«واطفاءِ النَائِرَة» العداوة الواقعة بين المؤمنين أو الحاصلة مني لهم.

وضم الفراقة ما بعدها كالتأكيد لها وهو من عظائم الطاعات حتى أنه قال الصادق ﷺ أَهْلِ الفُرقة و ما بعدها كالتأكيد لها وهو من عظائم المصلح ليس بكاذب، وفي الرواية جواز الكذب في ثلاثة في الحرب وعدة الزوجة والإصلاح بين الناس.

«العارِفَة» المعروف.

﴿لِينُ العَرِيكَةِ؛ سلامة الخلق والطبيعة ويقال لانت عريكته إذا انكسرت نخوته.

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجرات، الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٤) سورة يونس، الآيتان: ٦٣ \_ ٦٤.

<sup>(</sup>۵) سورة مريم، الآية: ۷۲.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران، الآية: ١٣٣.

٧) سورة الأنعام، الآية: ٦٩.

<sup>(</sup>A) سورة الطلاق، الآيتان: ۲، ۳.



اوخَفْضُ الجَناحُ؛ كناية عن الشفقة.

•وَسُكُونُ الرَّبِعُ • وهي الغلبة والقوة والبطش وسكونها هو الحلم والوقار، والعامة تجعلها من باب الدعاء عليه وهو غلط.

وَطِيبُ المُخَالَقَة، بالقاف حسن النخلق في المعاشرة، وبالفاء حسن المؤاخاة، وفي الحديث خالف رسول الله عليه بين المهاجرين والأنصار أي آخي بينهم.

وايثارُ التَّفَضُلِ يحتمل معان، أحدهما أن التفضل بمعنى الفضل والفضيلة فيكون كالتأكيد لسابقه، وثانيها أن يكون بمعنى ما تفضل الله به من الرزق الحلال المقسوم يعني آثر طلبه على طلب الحرام، وثالثها أن المراد به التفضل على الناس، بما أساؤوا إليّ وترك مقاصتهم ومؤاخذتهم، ورابعها أن المراد به ما فضل عن القوت.

وَوَرُكُ التَّعبيرُ التوبيخ إذ فيه ما روي عن رسول الله الله أنه قال: من عيَّر مؤمناً بشيء لم ومناً بشيء لم يأ مؤمناً المنافق المنافق

«وَلُزُومُ الجَماعَة» وفي الحديث تفسيرهم بأهل الخير وإن قلوا .

(نَعِيبُتُ) تعبت.

داجْتَمَعَ إِلَيْكُ، ضُمّن معنى الانضمام معدى بإلى.

قواجُعَلُ مَا يُلْقِي الشَّيطانُ فِي رَوعِي مِنَ التَّمَنِي والتَّظَنِّي والحَسَدِ ذِكْراً الروع بالفسم القلب والذهن والعقل، والنظني مأخوذ من الظن بقلب الأخيرة ياء ومعناه اجعل بدل هذا كله ذكراً وتفكراً، وفي الحديث إذا ركب الرجل الدابة فسمَى رَدِفَهُ ملك يحفظه حتى ينزل فإذا ركب ولم يسم ردفه شيطان فيقول له: تفن فإن قال له: لا أحسن قال له: تمنى فلا يزال يتمنى حتى ينزل، وعن الصادق على أنه لما نزلت هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ لَهُ فَيُومٍ مَا لَكُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ يُومِعَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ بمكة يقال له عَلِيث جبلاً بمكة يقال له ثور فصرخ بأعلى صوته بعفاريته فاجتمعوا إليه فقالوا: يا سيدنا لِمَ دعوتنا؟ فقال: لست نزلت هذه الآية فمن لها؟ فقام عفريت من الشياطين فقال أنا لها بكذا وكذا قال: لست

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٣٥.



لها فقام آخر فقال مثل ذلك فقال: لست لها فقال الوسواس الخناس: أنا لها فقال بماذا؟ قال: أعدهم وأمنيهم حتى يواقعوا الخطيئة فإذا واقعوا الخطيئة أنسيتهم الاستغفار فقال أنت لها فوكله إلى يوم القيامة.

وَتَفَكُّراً فِي قُدُرَتِكَ، أي في مقدوراتك وإلا فالقدرة عين الذات، وسأل الصيقل أبا عبد الله على يروي الناس إن تفكر ساعة خير من قيام ليلة أو عبادة سنة قلت: كيف يتفكر؟ قال: يمر بالخربة أو بالدار فيقول: أين ساكنوك أين بانوك ما لك لا تتكلمين؟.

«هَجْرَأً» بالضم الفحش وبالفتح الهذيان.

انظقاً مفعول ثان الاجعل المقدرة.

وَهَلَى القَبْضِ مِنْي، أي قبض الظلم الصادر مني وكفّي عنه، وقيل: بتضمينه معنى
 القصاص، وقيل: إن من بمعنى على، مثلها في ونصرنا، من القوم، وحقيقته المنع.

اولا أَطْفَيَّنَ ومِنْ عَنْدِكَ وُجُدِي؟ الوجد بالضم الفنى، وفي بعض النسخ الصحيحة ولا أضيقن وهو الظاهر وتوجيه ما هنا بوجوه:

الأول: الغنى والسعة لما كان سبباً للطغيان (والأثرة)(١) فكأنه قال: لا تدعني أطغين والحال أن أسبابه منك بل امنعني الوجد وامنحني الكفاف حتى لا أتجرأ على الطغيان.

الثاني: أن معناه لا تدعني أطغين فتمنعني بسببه من الإفضالات عقوبة لطغياني.

الثالث: أن الطغيان والتكبر لا يحسن إلا إذا كان من سعة الإنسان وغناه لنفسه وأما نحن فلا يحسن منا لأن وسعنا منه تعالى لا غير.

اوَفَدْتُ، قدمت ووردت.

اخكَمْتُ هَلَى نَفْسِي، بقولي وليس عندي ما يوجب لي مغفرتك ونحوه، ويجوز أن يكون مأخوذاً من حكم القاضي أي بعد أن صرت قاضياً على نفسي وحكمت عليها ثبت عندي أني لا أستحق شيئاً إلا من فضلك، وقيل: إن (حكمت) هنا بمعنى خلوت يعني

<sup>(</sup>١) في الأصل: والأثر، وما ذكرناه ربما كان أصح.

لما خلوت بنفسي وشاهدت خصالها الذميمة علمت أنه ليس لي إلا فضلك وهو كما ترى، وفي قش؛ حكمت مشدداً وهو بالمعنى الثاني أليق.

«المُثْلَى» تأنيث الأمثل أي الطريق الأقوم.

قبالإقتصاد، وهو التوسط بين طرفي الإفراط والتفريط وهذه الطريقة محمودة في كل
 الفعال حتى في العبادات.

اوسَلامَةِ المعرْصَادُ، ناظر إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبُّكَ لِبَالْيَرْمَادِ ١٥٥ وفيه تفاسير:

أحدها: أنه على طريق التمثيل أي أنه تعالى لا يفوته شيء من أعمالهم كما لا يفوت من هو بالمرصاد.

وثانيها: ما روي عن<sup>(٢)</sup> علي ﷺ أنه قال: المرصاد قنطرة على الصراط لا يجوز عبد بمظلمة حتى ينتصف من الظالم للمظلوم<sup>(٣)</sup>.

وروي أن العبد ليوقف بين يدي الله سبحانه وله من الحسنات أمثال الجبال لو سلمت له لكان من أهل الجبة فيقوم أصحاب المظالم فيكون قد سبَّ هذا وأخذ مال هذا فينقص من حسناته حتى لا يبقى له حسنة فيقول الملائكة: يا ربنا قد فنيت حسناته وطالبون كثير<sup>(1)</sup> فيقال أضيفوا<sup>(٥)</sup> من سيئاتهم على سيئاته وصكوا له<sup>(١)</sup> صكاً، إنه من أهل (<sup>٧)</sup> النار<sup>(٨)</sup>.

ولذا قال بعض الحكماء: دنُوتُ إخواني من حسناتي أريد أن أزين بها صحيفتي.

وعن النبي 🎎 أنه قال: أخبرني الروح الأمين: إن الله لا إله غيره إذا أوقف

سورة الفجر، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبي عبد الله على.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٣٣١ -٢.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وبقى مطالبون.

<sup>(</sup>ع) في التعبير، وبني تا (ه) في المصدر: ألقوا.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: به.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: إنه في التار.

<sup>(</sup>٨) فيض القدير شرح الجامع الصغير (المناوي): ٣/ ٧٥٨ -٤٣٣٧.



الخلائق وجمع الأولين والآخرين، أتي بجهنم تقاد بألف زمام آخذ بكل زمام ألف ملك من الغلاظ الشداد ولها هدة وتخطم وزفير وشهيق وإنها لتزفر الزفرة فلولا أن الله أخر الحساب لأهلكت الجميع ثم يخرج منها عنق يحيط بالخلائق البر منهم والفاجر فما خلق الله عبداً من عباده ملك ولا نبي إلا وينادي يا رب نفسي نفسي وأنت تقول يا رب أمتي أمتي ثم وضع عليها صراط أدق من الشعر وأحد من السيف عليه ثلاث قناطر: الأولى عليها الرحم والأمانة، والثانية عليها الصلاة، والثالثة عليها رب العالمين فيكلفون الممر عليها فتحبسهم الرحم والأمانة فإن نجوا منها حبستهم الصلاة فإن نجوا منها كان المنتهى عليها فتحبسهم الرحم والأمانة فإن نجوا منها حبستهم الصلاة فإن نجوا منها كان المنتهى والناس على الصراط فمتعلق يزل قدمه ويثبت قدمه والملائكة حولها ينادون: يا حكيم يا كريم اعف واصفح وعد بفضلك وسلم والناس يتهافتون فيها كالفراش فإذا نجا ناج برحمة الله تبارك وتعالى نظر إليها فقال الحمد لله الذي نجاني منك بعد يأس بفضله (٢٠).

وقال ﷺ: الناس يمرون على الصراط طبقات والصراط أدق من الشعر فمنهم من يمر مثل البرق ومنهم من يمر مثل عدو الفرس ومنهم من يمر حبواً ومنهم من يمر مشياً ومنهم من يمر متعلقاً تأخذ النار منه شيئاً وتنرك شيئاً"".

وثالثها: أن المراد به الصراط.

وحُدُدُ لِنَفْسِكَ مِنْ نَفْسِي مَا يُخَلِّصُهَا، من البلايا والمحن والآلام فإنها كفارة الننوب، وفي الحديث أنها تنفي الإنسان من الذنوب كما ينقي الكير خبث الحديد، وحاصل المعنى أن الخلاص من العذاب الأخروي إذا كان موقوفاً على مثل هذا القصاص الدنيوي فخذه مني في الدنيا حتى لا تقاصني يوم القيامة بجناياتي، وقال الفاضل المترجم: المراد بالمأخوذ هنا الصفات الذميمة والأفعال القبيحة فإن أخذها ورفعها سبب للقرب والخلاص من العذاب، فالأخذ هنا بمعنى الرفع والسلب وهو بعد، وأبعد منه ما قيل: إن المراد بالمأخوذ هنا الأعمال الحسنة المخلصة من العقاب،

سورة الفجر، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٨/٣١٢ ح٨٤٤.

<sup>(</sup>٣) كتاب الزهد (الحسين بن سعيد الكوفي): ٩٢ ح٢٤٨.



وحينتذ فالأخذ هنا بمعنى القبول، ووجه الأبعدية أنه مندرج في المعطوف بل هو عينه، ويقرب منه ما قيل: إن معناه: اجعل حصته من نفسي متعلقة بجنابك المقدس ليكون ذلك سبباً لخلاص نفسى.

﴿وَأَبْقِ لِنَفْسِي مِنْ نَفْسِي مَا يُصْلِحُها› من العافية والأسباب التي فيها صلاحها.

«أو تَعْصِمُها» أو هنا مثلها في قولك لألزمنك أو تعطيني حقي أي إلى أن أو إلا .

وَهُدَّتِي إِنْ حَزِنْتُ العدة ما أعددته لحوادث الدهر من المال والسلاح، وحزنت بوزن علمت من الحزن خلاف السرور، وبوزن فتحت من الحزونة ضد السهولة يعني أنت الذخر الذي أعددته لأيام الحزن أو الحزونة والشدائد، وفي بعض النسخ بالراء المهملة والباء الموحدة على صيغة المجهول من حربه إذا أخذ ماله وتركه بلا شيء.

المُنْتَجَمِي أي من أؤمل فضله وأرجو عطاياه، وفي خ وإليك منتجعي أي محل انتجاعي وموضع طلبتي.

«كَرِثْتُ» بالثاء المثلثة أي اشتدت بي الهموم وثقلت عليّ المكاره، وفي خ بالباء الموحدة من الكرب بمعنى الشدة.

امِمًا فات، من هنا للبدل مثلها في قوله تعالى: ﴿ أَرَسِيتُ مِ إَلَحَيَزَةِ ٱلدُّنِيَا مِنَ ٱلْآخِرَةُ ﴾ (١).

الله المستنكرة مني بتبديلها المستنكرة مني بتبديلها المستنكرة مني بتبديلها المستنكرة مني بتبديلها المستناكرة مني بتبديلها بالحسنات في الآخرة وبإقلاعي عنها وارتكابي لنقيضها في الدنيا كما قال تعالى: ﴿ وَأَوْلَتُهِكَ يُبَيِّلُ اللهُ سُهِمَاتِهِمُ حَسَنَتُمِيُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ سُهُمَاتِهُمُ حَسَنَتُمُ

«بِالْجِدَة» الغنى وإدراك المأمول.

واتَّفِني مُونَةَ مَعَرَّةِ العِبادُ المعرة ورد تارة بمعنى الأمر القبيح المكروه وأخرى بمعنى الإثم، والمعنى على الأول اكفني المشقة الحاصلة من مكروهات العباد بكفهم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان، الآية: ٧٠.



ومنعهم عن الاجتراء على إيصالها إلي، وأما على الثاني فمعناه اكفني مشقة الإثم الحاصل لي من العباد بغيبة ونحوها بإقلاعي عنه.

﴿وَاذْرَأُهُ ادْفُعُ وَحَذْفُ الْمُفْعُولُ لَلْتَعْمِيمُ.

قوأَظِلَّني فِي ذَرَاكَ، اجعل على رأسي ظلاً في كنفك ورحمتك يظلني يوم القيامة من شمس عقابك فإن الشمس تنزل في ذلك اليوم إلى قرب رؤوس الخلائق فيكون حرها أشد عليهم من حرارة النار فيظل الله شيعة على عليه بسحابة من الغمام، ويجوز أن يراد به معناه المجازي يقال فلان في ظل فلان أي في جنب شفقته وعطوفته.

وَجُلُّنْنِ رِضَاكَ، اجعله جلالاً لي كجلال الفرس الساتر لبدنها.

تَشَابَهَتِ الأَعْمال، حتى لا أعرف الحسن والأحسن أو حتى لا أعرف الحسن من القبيع.

ووَوَّ جُنِي بِالكِفَايَة اكفني مهماتي حتى يعرفني كل أحد به حتى يكون كالتاج الذي يعرف صاحبه به، وقيل: المراد وفقني لكفاية مهمات الخلائق وقضاء حواتجهم على يدي حتى أعرف به كالتاج.

وسُمْنِي حُسْنَ الوِلَاية، بضم السين وفتح الواو أي اجعل محبتي لك ومتابعتي إياك سيماً في وعلامة عليّ إن كان من السمة، أو أورده علي وألزمني به إن كان من السوم، وبالواو المكسورة معناه اجعل توليك أموري علامة عليّ أو واردة عليّ كسرت السين أم فتحتما.

﴿ وَلا تَفْتُنَى بِالسَّمَةِ ، يرجع إلى القيد أو المقيد.

والدُّعَة؛ الخفض والسعة في العيش.

دكداً، الكد الشديد.

ونِدًا، مثلاً وشبيهاً.

«مَلَكَتِي» ما أملكه.

والاختساب، المبالغة في الكسب.



"وَازْزُقْنِي مِنْ غَيرِ احْتِسَابْ لا تحاسبني عليه لما ورد أن الدنيا حلالها حساب وحرامها عقاب، أو رزقاً كثيراً لا يحسب ولا يعد لكثرته، أو من حيث لا أدري كقوله ﷺ: أبى الله إلا أن يجعل رزق المؤمن من حيث لا يحتسب(١). لئلا يثق ويعتمد على ذلك الوجه الذي قد علمه.

الصر تَبِعاتُ الإصر الإثم والثقل والتبعات جمع تبعة وهو ما يتبع المال من نوائب الحقوق ومن تبعث الرجل بحقى.

"فَاظُلُبْنِي" اسعفني بما أطلب والطلب الحاجة والإطلاب إنجازها وقضاؤها، وقد يجىء بمعنى الإحواج إلى الطلب أيضاً فهو من الأضداد.

اولًا تَبْتَذِلُ جَاهِي بِالإَثْتَارُ اللهِ تَجعل جاهي بسبب الفقر كالثوب الممتهن الخلق فأسأل ولا أجاب.

«زَهَادَة» أي زهد، وقيل لأبي عبد الله ﷺ: ما الزاهد(٢)؟

قال ﷺ: الزاهد الذي يحب من يحب خالقه ويبغض من يبغض خالقه ويتحرَّج من حلال الدنيا ولا يلتفت إلى حرامها فإن حلالها حساب وحرامها عقاب ويرحم جميع المسلمين كما يرحم نفسه ويتحرج من الكلام فيما لا يعنيه كما يتحرج من الحرام ويتحرج من كثرة الكلام كما يتحرج من الميتة التي قد اشتد نتنها ويتحرج من حطام الدنيا وزيتها كما يتجنب النار أن يغشاها وأن يقصر أمله فكأن بين عينيه أجله (٢٠).

وَوَرَعَاً فِي إِجْمَالُ ، أي كفاً عن المحرمات حال كوني متلبساً في طلب الرزق طلب إجمال وتأن ، قال ﷺ: ما أجمل في الطلب (٤) من ركب البحر للتجارة أو وقت هيجانه (٤) .

## وقد حصر المحققون مراتب الورع في أربع:

<sup>(</sup>۱) الدروس (الشهيد الأول): ٣/ ١٦١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أن النبي 🏙 سأل جبرائيل عن تفسير الزهد فقال...

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ٨/ ٣٧٢.

<sup>(</sup>٤) في طلب الرزق.

<sup>(</sup>٥) مستند الشيعة: ٢٦/١٤.



الأولى: ورع التاثبين وهو ما يخرج الإنسان عن الفسق وهو المصحح لقبول الشهادة.

الثانية: ورع الصالحين وهو التوقي من الشبهات فإن من رتع حول الحمى أوشك أن يدخله، وقال ﷺ: دع ما يريبك إلى ما لا يريبك(١٠).

الثالثة: ورع المتقين وهو ترك الحلال الذي يتخوف أن ينجر إلى الحرام كما قال ﷺ: لا يكون الرجل من المتقين حتى يدع ما لا بأس به مخافة ما به بأس<sup>(٢)</sup>.

وذلك مثل الورع عن التحدث بأحوال الناس مخافة أن ينجر إلى الغيبة.

الرابعة: ورع الصديقين وهو الإعراض عما سوى الله تعالى خوفاً من صرف ساعة من العمر فيما لا يفيد زيادة القرب عند الله تعالى وإن كان معلوماً أنه لا ينجر إلى حرام البتة، وانطباق هذه الفقرة الشريفة على المرتبة الثانية أشد منه على غيرها.

ا وَآتِنَا فِي اللُّنيا حَسَنةً وفِي الآجِرَةِ حَسَنةً وَقِنا بِرَحْمَنِكَ عَذَابَ النَّارُ ا فيل: فيه ضروب:

أحدها: أن المراد بالحسنة في الدنيا الصحة والكفاف والتوفيق للخير وفي الآخرة الثواب.

وثانيها: أن المراد بالحسنة في الدنيا المرأة الصالحة وفي الآخرة الحوراء، وعذاب النار امرأة السوء، وهو المروي عن أمير المؤمنين ﷺ.

وثالثها: أنها السعة في الرزق والمعاش وحسن الخلق في الدنيا ورضوان الله والجنة في الأخرة، وهو المروي عن أبي عبد الله الله النبي الله أنه قال: من أوتي قلباً شاكراً ولساناً ذاكراً وزوجة مؤمنة (٢ مينه على أمر دنياه وآخرته فقد أوتي في اللنيا حسنة وفي الآخرة حسنة ووقى عذاب النار(٤).

<sup>(</sup>١) الانتصار (الشريف المرتضى): ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الكافي: ١٦٦/١.

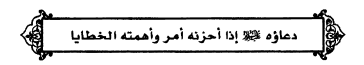
<sup>(</sup>٣) في المصدر: صالحة.

<sup>(</sup>٤) الينابيع الفقهية (على أصغر مرواريد): ٧/ ٣٦٢.

وفي نسخة الشيخ الكفعمي وأبي الصلاح الحلبي زيادة في الدعاء وهي آمين إنك على كل شيء قدير وهو عليك يسير يا أوسع الواهبين وأكرم الأجودين فصل على محمد وآله الطاهرين وعلى جميع المرسلين وعبادك المؤمنين إنك ذو رحمة قريبة من المحسنين.







وفي ﴿شُ حزبه بالباء الموحدة يقال حزبه الأمر أصابه وألمُّ به.

﴿ وَوَاقِيْ الْأَمْرَ الْمَخُوفَ، الإضافة إما معنوية بمعنى من وإما لفظية من باب إضافة الصفة إلى المفعول الثاني من قولهم وقيته الشر أي كفيته إياه.

الله المالاتكة الكاتبين، وقيل: من المؤمنين، وقيل: من الملائكة الكاتبين، وقيل: من التوفيقات والألطاف، وقيل: معناه إني صرت بسبب الخطايا منفراً غير مصاحب لأحد مشتغلاً بالتفكير في أمرها ولا صاحب معي مثلي في الخطايا من قبيل قوله عليه الله المقالدي الخطايا طهره (١٠).

• وَضَمُفْتُ مَنْ هَضَيِكُ أَي عن تحمله فلا تورده علي أو أني ضعفت عن استمرار ما حملتنيه منه فارفعه عني، وقيل: المراد ضعف عن خوف غضبك وهو قريب من الأول بل هو عينه.

و اَشْرَفْتُ هَلَى خَوْفِ لِقَائِكُ قال المحقق الداماد: وتبعه الفاضل الكاشي معناه أشرفت على أن أخاف لقاءك مع أن لقاءك أعظم لذة مبتناة أبتغيها وأنهج سعادة متوخاة أتوخاها والأظهر في نظري أنه من باب إضافة الصفة إلى موصوفها أي قربت وصرت مشرفاً على لقائك المخوف الذي أوله الموت.

الِرَوْعَتِي، أي خوني.

ولا يجيرُ يا إلّهي إلّا رَبُّ على مَرْبُوب، أي لا يعطى الأمان النافذ أحد إلا رب
 على مربوب فإذا أجار الرب أحداً فلا يكون لمربوب من مربوبيه أن ينقض عليه خفارته

<sup>(</sup>١) الصحفة السجادية الكاملة: ٨٤.



أو ينقض دُمامه كذا قال الفاضلان المتقدمان، والأظهر أنه من قولك أجارني الله من العذاب بتضمين معنى التشفق والعطوفة.

«ولا يُؤمِنُ إِلَّا غَالِبٌ حَلَى مَغْلُوبٌ» بناء على قولهما معناه أنه لا يمضي إلا أمان الغالب على المغلوب فإذا أمن غالب أحداً فلا يقدر أحد من مغلوبيه أن ينقض ويرد عليه أمانه وبناء على ما قلنا يكون مأخوذاً من قولك أمنك الله من الخوف بتضمين ما سبق.

ولا يُعِينُ إِلّا طَالِبٌ عَلَى مَطْلُوبٌ لأن الطلب سبب الإعانة والمطلوب هنا هو العبادات والتكاليف، ولموافقة ما سبق يجوز أن يكون مأخوذاً من قولهم أعانه على كذا أي سلطه عليه يعني لا يسلط على المغلوب المطلوب إلا طالبه وغالبه فكأنه قال: يا رب أنت طالبنا وفالبنا فلا تسلط الناس علينا.

النَّبَبْ، أي أسباب الجِوار والأمان والإعانة.

قاو خَظَرْتَ الله المهملة والمعجمة منعت أو حرمت، وفي بعض النسخ بل قيل: إنه
 المحفوظ المضبوط بالمعجمة والمهملة بمعنى رفعت.

"هَيْرَكَ" مغايرك فيكون مفعولاً ثانياً لأجد ويجوز أن يكون بمعنى إلا وحينئذ فالمفعول الثاني محذوف ويجوز أن يكون لم أجد مأخوذاً من قولك وجدت الضالة إذا أصبتها ونصب غير حينئذ على الاستثناء وأما جعلها صفة السبيل مثلها في غير المغضوب عليهم كما قاله بعض المعاصرين فغير جيد لأن الذي حسنه هناك أمران جنسية ما قبلها حتى كأنه نكرة، واشتهار ما بعدها بضديته كقولك الحركة غير السكون والثاني غير موجود هنا.

﴿سِوَاكَ؛ بِالْأُوجِهِ الثَّلَاثَةِ.

<sup>(</sup>١) التوحيد (الشيخ الصدوق): ١٥٠ ح٤.



«نَاصِيَتِي بِيَدِكْ» الناصية قصاص الشعر وأخذ الناصية باليد كناية عن نهاية الاقتدار .

ولا أَمْرَ لِي مَعَ آمْرِكُ أي لا أمر لي يخالف إرادتك وأمرك، أو يوافقه إذا كنت أنت الآمر ولا أمر لي بحيث أكون مستقلاً بأسبابه، فلا يدل على نفي فعل العبد كذا قيل: والأول هو الأظهر.

دولا أَسْتَعِيلُ هَوَاكُ أي لا أقدر على تحصيل هواك وحبك لي إلا بالطاعة، ويجوز أن يكون هواك بمعنى مهويك ومحبوبك من المثوبات الأخروية والإفضالات الدنيوية، وقال الفاضل الخوانساري: معناه لا أقدر أن أصرف نفسي ما تهواه وتريد مني من البلايا والموت، أو لا أقدر على أن أميل وأعرف حقيقة ما تحبه إلا بتوفيقك وإطاعتي لك، وهذان المعنيان بمكان من البعد.

ادَاخِراً، ذليلاً حقيراً.

«المُسْتَكِينْ» المتضرع.

والضَّرِيرُ المصاب بالضراء.

فيبمًا أَوْلَيْتَنِي اعطيتني وجعلت ولايته إلي والظرف متعلق بالذكر ويحتمل تعلقه بالنسيان وفي للسببية فإن تزايد النعم من أسباب الغفلة والنسيان لموليها عند أرباب الجهالة.

«أَبُلَيْتَنِي» أنعمت علي وفي اشا ابتليتني واختبرتني والاحتمالان السابقان في
 الظرف المتقدم جاريان في هذا أيضاً.

اسُرُّاءًا سعى وغنى.

 «أوْ ضَرًا» أي ضيق وأكثر ما يستعمل في العاهات البدنية كالعمى والزمانة والبأساء في العاهات النفسانية كالفقر والذل، والسراء والضراء والبأساء صيغ تأنيث لا مذكر لها.

﴿أُو جِدُةًۥ غني.

﴿لَأُواءً؛ ضيق معيشة.



وحتى لا أفرَحُ إما أن يكون غاية لاجعل وما بعده فإن من رضي بقضاء الله وتقديره وشكره في كل حالاته لا يفرح ولا يحزن على متاع الدنيا لعلمه أنه مقسوم قسمة عادل إلى حين وأن ما بعده دار نعمة وخلود، وإما أن يكون غاية له ولما قبله وهو الأظهر لما فيه من التلميح إلى قوله تعالى: ﴿مَا أَمْنَا بَينَ شُمِيمَةِ فِي الأَرْضِ وَلا فِي أَنْفُوكُمْ إِلّا فِي فيه من التلميح إلى قوله تعالى: ﴿مَا أَمْنَا بَنِيرٌ ﴿ الله لِلْهِ يَسِيرٌ ﴿ الله لله عشرة أَجْزَاء أَهلى درجة مَنْ مَا الله عشرة أَجْزاء أهلى درجة المورع وأدنى درجة المورع وأدنى درجة المورع وأدنى درجة المورع أعلى درجة الميقين وأعلى درجة الميقين وأعلى درجة الميقين أذنى درجة المورع أنه من كتاب الله: ﴿ لِكُينًا لا تَأْسُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا وَمَا عَلَى مَنْ كَتَابِ الله : ﴿ لِكُينًا لا تَأْسُواْ عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا الله عَنْ المَنْ المَنْ المَنْ المَنْ مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا الله عَنْ المَنْ الله عَنْ مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا عَنْ مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا عَالَم عَنْ مَا فَاتَكُمْ وَلا نَشْرَحُوا الله عَنْ المَانَا عَانَ عَلَى مَا فَانَدُ عَنْ مَا فَانَانَا عَانَ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ مَا فَانَكُمُ وَلا نَشْرَحُوا الله عَنْ المَنْ الله الله عَنْ الله عَنْ مَا فَانَكُمْ وَلا نَشْرَانُ عَلَى مَا مَانَانُ عَنْ مَا فَانَكُمْ وَلا نَشْرَانُ عَلَى مَا فَانْ عَلَى الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَلَى عَنْ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ المُعْلَمُ عَنْ الله عَنْ المُعْلَى عَنْ الله عَنْ المُنْ الله عَنْ الل

وأشْعِرْ قَلْبِي تَقُواكُ من الشعار وهو الثوب الذي يلي الجسد كما أن الدثار هو الذي يكون فوقه، وفي الحديث أنتم يا أهل الكوفة الشعار وغيركم الدثار، ومعناه اجعل تقواك ملاصقاً لقلبي ملاصقة الثوب للبدن، ويجوز أن يكون من شعر بمعنى عرف فتعدى بالهمزة إلى اثنين أي اجعل قلبى عارفاً وعالماً بتقواك.

امِنْ سُخُطِكَ أي من أسبابه وكذا قوله من رضاك.

• وقرّع قَلْبِي لِمَحَبَّلِك مصدر بمعنى الحب مشتق من حباب الماء بفتح الحاء معظمه لأن المحبة معظم مهمات القلب، وقيل: مشتق من اللزوم لأنه قاهر للقلب ولازم له، وتحقيق هذا المقام يتم ببيان أمور:

الأول: في تعريف الحب فقيل هو إيثار المحبوب على ساتر المصحوب، وقيل: هو ميلك إليه بكليتك وإيثارك له على نفسك وموافقتك له سراً وجهراً، وقيل: المحبة محو المحب بصفاته وإثبات المحبوب بذاته، وقيل: هي هتك الأستار وكشف الأسرار، وقيل: محو الأشباح وذوب أرواح، وظني أن هذه التعاريف كلها حقة إلا أن كلاً منها منزل على مرتبة من مراتب كما ستعرف إن شاه الله تعالى.

سورة الحديد، الآيتان: ٢٢ . ٣٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/ ٦٢ ح١٠.



الثاني: في بيان مراتبه وهي خمس:

أولها: الاستحسان تتولد من النظر والسماع ولا تزال تقوى بطول التفكر في محاسن المحبوب وصفاته الجميلة.

وثانيها: المودة وهي الميل إليه والألفة بشخصه والائتلاف الروحاني معه.

وثالثها: الخلة وهي تمكن محبة المحبوب من قلب المحب واستكشاف سرائره.

ورابعها: العشق وهو الإفراط في المحبة حتى لا يخلو العاشق من تخيل المعشوق وذكره لا يغيب عن خاطره وذهنه فعند ذلك تشتغل النفس عن استخدام القوة الشهوانية والنفسانية فتمتنع من الطعام لعدم الشهوة ومن النوم لاستضرار الدماغ.

وخامسها: الوله وهو أن لا يوجد في قلب العاشق غير صورة المعشوق ولا ترضى نفسه إلا به، وهكذا تتفاوت درجات المحبين ألا ترى قول سيدهم ورئيسهم عليه وآله السلام اللهم زدني فيك تحيراً اللهم زدني فيك ولهاً.

الثالث: في علاماته وهي مع تشعبها ترجع إلى ثلاث:

الأولى: النحول والذبول واصفرار اللون وتغير المزاج خوفاً من المحبوب لعله غير راض عنه، وهذه العلامة لمن لم يحصل له الاطلاع على حالته ودرجته عند محبوبه، وشاهد هذا ما روي أنه قد سأل أمير المؤمنين ﷺ رجل فقال له: ما بال المحبين والعابدين وجوههم مصفرة وأبدانهم ناحلة ووجهك يعلوه البياض وبدنك أقوى من كل قوي وقد بلغت من الحب مرتبة لا تدانى فيها.

فقال ﷺ: إن المحبين قد حبوا وعبدوا من لا يعرفون حالهم عنده ومنزلتهم لديه فهم على خطر من محبتهم، وأما أنا فقد رفعت عني الحجب الظلمانية والقوى الشهوانية والموانع الحسية والقوى الوهمانية فنظرت إليه بعين قلب المحبة فوجدته راضياً غير غاضب ومحباً غير كاره كما قال تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّهُمْ وَكُيْوَتُهُ وَاللهُ عَلَى الرّفِع عني الوجل وعلاني التبلع الشعشعاني.

الثانية: السهر والقلق وكيف ينام من خلا بمعشوقه في غسق الظلام وهدأت عنه

سورة المائدة، الآية: ١٥.



أعين الرقباء واللوام كما قال: يا موسى كذب من زعم أنه يحبني وهو ينام طوال ليله، أليس كل محب يحب الخلوة مع حبيبه، يا بن عمران لو رأيت الذين يصلون لي في اللجى وقد مثلت نفسي بين أعينهم يخاطبوني وقد جللت عن المشاهدة ويكلموني وقد عززت عن الحضور، يا بن عمران هب لي من عينيك الدموع ومن قلبك الخشوع ومن بدنك الخضوع ثم ادعنى في ظلم الليالي تجدني قريباً مجيباً.

العلامة المثالثة: البكاء والحنين لالتهاب نار الشوق والفراق ولذا كانوا يأنسون بالموت لأنه المانع من الاتصال كما قال على والله لابن أبي طالب آنس بالموت من المطفل بثدي أمه (۱)، وكان يقول لابنه الحسن بي الله الله الموت أمه أمه أمه أمه الموت أمه الموت أمه أمه أحباء الله خاطبهم بقوله: ﴿ فَتَمَنَّوُا الله المُرْتَ إِن كُنْمَ مَكِدِ وَبَهُ ﴾ (٣).

الرابعة: ما يظهر على الجوارح والأعضاء من الأعمال المرضية المنبئة عن المحبة المنبئة عن المحبة فإن المحبة نار كامنة إن وقعت في جسم طيب الرائحة كالعود والبخور فاحت منه الرائحة الطيبة وإن وقعت في غيره من الأجسام (كالخزف)(٤) ونحوه فاحت منه الرائحة المنتنة، وقد تشم تلك الروائح مع خفاء النار بل لا يستدل على وجود النار غالباً إلا بتلك الرائحة، فمن ادعى حباً وقد ظهر على ظواهره غيره فهو كاذب على لسان الصادقين على أؤا تحققت هذا كله فلنعد إلى ما نحن بصدده فنقول، قوله على ونوخ قلي لمحبتك يجوز أن يكون المراد به الفراغ من الهموم والأحزان والتشاغل، ويجوز أن يراد به محبة غيره تعالى مما يضاد محبته فإن المتضادين لا يجتمعان في محل واحد وذلك لأن هذا البدن الحقير بمنزلة بلد عظيم وحصنه القلب وسائر الأعضاء والجوارح كالعساكر والجنود تابعة لسلطان ذلك الحصن فكل من دخله كانت تلك الجنود جارية على أوامره ونواهيه.

ويؤيده ما روي عن الصادق ﷺ وقد سئل عن العشق فقال: تلك قلوب خلت عن

 <sup>(</sup>١) نهج البلاغة (خطب الإمام عليه): ١/١١ ح٥.

<sup>(</sup>۲) قصص الأنبياء للجزائري: ۳۹۷.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٩٤.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: كالحزن، وربما ما ذكرناه الأصح.



ذكر(١) الله فأذاقها الله حب غيره(٢)(٢).

وقوله (1)، حتى قال له واحد (1)، حتى قال له الحسن (1) الحسن (1) الحسن الله الحسن الله الحسن الله الحسن الله الحسن الله الحسن الله المسلم الحسن الله المسلم ا

فقال: نعم يا بني.

فقال: كيف يجتمع هذا مع حب الله تعالى؟

فقال ﷺ: لأني أحبكم لمنزلتكم عنده حيث إنه أمرني بمحبتكم، ومحبة الله تعالى في وسط قلبي كقطب الرحى ومحبتكم كالخطوط المستديرة حول ذلك القطب وكلها ترجع إليه.

وقول علي ﷺ وقد قال له رجل: إني أحبك وأحب عثمان (فقال): إنك أعور إما ان تعمى وإما أن تستبصر<sup>(٥)</sup>.

وما روي لي من جملة العلل التي فرق الله لأجلها بين يعقوب ويوسف أنه أراد أن يجمع بين محبة الله تعالى ومحبة يوسف ففرق الله بينهما حتى لا يشارك في قلب واحد لأنه منزله وبيته، كما سبق في الحديث القدسي من قوله تعالى: لا تسعني سمائي ولا أرضي ولا عرشي ولا كرسي ولكن وسعني قلب عبدي المؤمن (17).

وهذا كله أمر وجداني لا يمكن إنكاره لعاقل فضلاً عن فاضل.

الله الله الرفع قدره ودرجته.

«زَادِي، في سفري إلى تلك الدار أخذاً من قوله تعالى: ﴿وَتَسَرَقَدُواْ هَإِكَ خَيْرَ الزَّادِ النَّهَـٰئُ﴾(٧).

«مَثْوَائ، محل إقامتي.

«بَدَأَ» نعمة .

<sup>(</sup>١) في المصدر: محبة. (٢) في المصدر: حلاوة غيره.

<sup>(</sup>٣) التحفة السنية (مخطوط) للسيد عبد الله الجزائري: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ٧٠/ ٢٤ - ١٣. (٥) عوالي اللئالي: ١/ هامش ص ٢٩٥.

<sup>(</sup>٦) مستمسك العروة الوثقى (السيد الحكيم): ٢/شرح ص١٩٥٠

<sup>(</sup>٧) سورة البقرة، الآية: ١٩٧.





#### دعاؤه على الشدة



اوخُذْ لِنَفْسِكَ الى احملني على الأعمال الحسنة حتى تأخذها مني للقرب منك.

﴿ فِي عَافِيةَ \* يتعلق بقوله خذ أي يكون الأخذ في عافية وصحة بدن مني فإن الآلام والأمراض وإن أحبطت الذنوب إلا أنها قد لا تطاق وقد يجزع الإنسان فيها ويقول ما يسخط الله فتحبط حسناته مع ما وصل إليه من الأوجاع.

\* وَالْجَهْدُ المشقة وأما الذي بمعنى الوسع والطاقة فبالضم لا غير.

(تَكِلْنِي) تتركني.

﴿ وَكُلْتَنِي اللهِ وَفِي اللهِ اللهُ اللهِ ال

قَبَحَهُمُونِي استقبلوني بوجه كريه عبوس وبه سمي جهم بن صفوان المنسوب إليه الجهمية، وكان يقول بأن الجنة والنار يفنيان وأن الإيمان هو المعرفة فقط دون الإقرار ودن سائر الطاعات كما تقدم وأنه لا فعل لأحد على الحقيقة إلا لله وأن العباد فيما ينسب إليهم من الأفعال كالشجرة تحركها الربح والإنسان عنده لا يقدر على شيء إنما هو مجبور بخلق الله الأفعال فيه على حسب ما يخلق في الجمادات وتنسب إليه مجازاً كما تنسب إليها.

«نَكِدُأً» عطاء قليلاً مشتملاً على عسر وشدة.

**'وَوَرُّعْنِي**' كفني .

﴿ خُوَّلَتَنِي ﴾ التخويل ورد بمعنى التمليك وبمعنى الرعاية وبمعنى حسنها وبمعنى التعبد وكلها جائزة الإرادة هنا .

المَحْفُوظًا عما أكره وما لا ينبغي وكذا ما بعده.

امَكْلُوءَاً؛ محروساً.

امُعَاداً، من أعاذه أعطاه الأمان.

**وَجُهُ؛** بكسر الواو: الجانب والناحية.

«وإنْ ضَعُفَ» وفي نسخة ابن أشناس وما ضعف.

الميم والظاهر أنه تصحيف. الدال مصدر ميمي بمعنى القدرة ويوجد في بعضها بضم الميم والظاهر أنه تصحيف.

قَاتُ يَدِي، ما يحل منها من المال وكأنه صاحبها ومالكها.

اتُقَاصَّنِي بِهُۥ وهو صريح في الإحباط بالمعنى الذي ذهبنا إليه.

• فَرَقًا عَوفاً وفزعاً ولا يكون لملاحظة الخلق أو لدفع المضار البدنية فإنه لا ثواب فيه أو غيه أو أن يقل بالنسبة إلى الترك لأجل الخوف منه تعالى، وقد روي أن تارك شرب الخمر لا لوجه الله تعالى يثاب على ذلك الترك.

وهَبْ لِي تُوراً أَمْشِي مِهِ فِي النَّاسُ والمراد به النور العلمي الذي يستضيء به الناس في هذه النشأة من ظلمات الجهالات ويتجسم في الآخرة ويشاهد محسوساً فيضيء في ظلمات القيامة لمن هداهم في هذه الظلمات، وقوله في الناس أي في سيرهم أيلى ربهم أو في جملتهم هادياً لهم، وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَثُواْ مَعَلَّمْ تُورُهُمْ يَسَعَى بَبْكَ أَلِيحِمْ وَإِلَيْنَ مَامَثُواْ مَعَلَّمْ تُورُهُمْ يَسَعَى بَبْكَ أَلِيحِمْ وَإِلَيْنَ مَامَثُواْ مَعَلَّمْ تُورُهُمْ يَسَعَى بَبْكَ أَلِيحِمْ وَإِلَيْنَ مَامَثُواْ مَعَلَمْ تُورُهُمْ يَسَعَى بَبْكَ أَلِيحِمْ وَإِلَيْنَ عَالَمُ الإمام ﷺ ولا منافاة.

احتَّى أَجِدًا لف ونشر مشوش.

وَكَكَآبَةً، بالفتحات سوء الحال وانكسار النفس وتغيرها، وفي فش، بالمد وهو بمعناه.

•خواڤِچي، بالهمز ويوجد بالياء على غير الغياس أو مولداً أو جمع حايجة كما
 بل.

وحَفِيًا ، مستقصياً مبالغاً في قضاء حواثجي من قولهم أحفى في سؤاله إذا استقصى
 فيه أو باراً لطيفاً من أحفى فلان بصاحبه أذا أشفق عليه وعليه فالظرف إما أن يتعلق بحفياً

سورة التحريم، الآية: ٨.

على طريق المجاز العقلي وإما أن يكون مدخول الباء حقيقة هو المضاف إليه وفائدة توسيط المضاف تعيين ما فيه الحفاوة أي كن حفياً بي من قبل حواتجي، واحتمال أن الباء للظرفية لا للتعليق والتعدية والمعنى كن في حوائجي حفياً بي بعيد جداً وفي بعض النسخ حفياً أي باراً.

وَارْرُقْنِي الحَقّ؛ أي الشكر فإن الحق هو الثابت والشكر من جملة ما لزم لنا وثبت علينا وحاصله حينئذ لا تقاصنا عند تقصيرنا في الشكر فتخرجنا من الدين بمنع الألطاف والأسباب.

وفِيمًا يَحْدُثُ، قيل: هو ظرف للطمأنينة والباء حينئذ في قوله بما يجب للسببية أي ارزقني الطمأنينة فيما يحدث علي في هذه الأحوال بسبب أنها من الأمور اللازمة الواجبة علي، والظاهر أن الباء ظرف للطمأنينة وفيما يحدث ظرف للوجوب، ويؤيده ما في نسخة الشيخ الكفعمي من قوله وطمأنينة اليقين فيما يجب لك مما يحدث في حالة كذا.

«مِنْهُما» أي من أمور الدنيا والآخرة أو من أمور الرضا والسخط والمراد ما يوحيهما.

امُؤثِراً لِرِضَاكَ هَلَى مَا سِوَاهُما الله الله الكائن على غير رضاي وغضبي ، وحاصله أنه إذا وقع رضاك على غير ما وقع عليه رضاي وغضبي أكون أرجح رضاك عليهما .

افِي الأُولِياءَ، متعلق بمؤثراً أو خبر رابع لأكون بعد قوله ﷺ بمنزلة وعاملاً ومؤثراً.

﴿وَيَيْأُسُ ۗ من آيس مقلوب بأيس ودليله عدم الإعلال مع وجود شرطه، وفي بعض النسخ بيأس على الأصل.

قوانْجطَاطِ هَوَايْه عن خصمه بل يكون وَليِّي عالماً بأنه مع خصمه عندي في مرتبة سواء، فالانحطاط هنا بمعنى الوضع من قولهم قد انحطت درجة فلان، ويجوز أن يكون مأخوذاً من قولك انحط الطائر عن طيرانه إذا وقع على مكان من الأرض، ومعناه حينئذ وقوع هواي وميلي في الأمر الباطل الذي قد ارتكبته.



وَرَائِيٌ حَوِيدٌ، وهو المحمود الذي استحق الحمد بفعاله، وقاله شيخنا الشهيد (قدس سره) هو المثنى على عباده بطاعتهم.

«مَحِيدٌ» وهو الواسع الكريم، وقيل: معناه الكريم العزيز ومنه قوله عزّ وجلّ: ﴿وَمُولًا ثَمِيدٌ اللهِ اللهُ ا

والحمد لله رب العالمين



<sup>(</sup>١) سورة البروج، الآية: ٢١.





### دعاؤه عه بالعافية



**وَجَلَّلْنِي،** غطني به كما يتجلل الرجل بالثوب.

﴿ وَحَصّنتي بِعافِيَتِكُ اجعلها لي حصناً وكهفاً وفي خ وخصني من التخصيص
 والظاهر أنه إضافي بالنسبة إلى إعلاء الدين.

• وَأَفْرِشْنِي \* بوصل الهمزة وقطعها ابسطها لي أو أوسعها إياي على التقديرين.

﴿وَأُصَلِحْ لِي عَافِيْتَكُ، اجعلها خالصة لي من شوائب الفساد الدينية والدنيوية.

ولِمًا نَهَيْتَنِي اللام إما لتقوية العامل فإنه لما دخله الألف واللام فكأنه صار اسماً محضاً لم يشبه الفعل فاحتاج في العمل إلى اللام المقوية، ويجوز أن يضمن معنى ما يتعدى بها، وقيل: هنا بمعنى عن أو من.

اضَلَوَاتُكَ عَلَيْه، ليس في اش، سوى عليه الأخيرة وهو أظهر.

واشْرَحْ لِمَرَاشِدِ دِینِكَ، أي مقاصد طرقه حتى استقبل مقاصدك وأحكامك بالرضا
 والغبول، وقبل: معناه اشرح صدري بسبب قبوله لمراشد دینك.

\*وَأَصِلْنِي وَفُرِّيْتِي مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّحِيمُ الذرية مأخوذة من قولهم ذرأ الله الخلق يطلق على الآباء لأن الأولاد خلقوا منهم ويسمى الأولاد ذرية لأنهم خلقوا من الآباء وقيل: الذرية هم النساء والصبيان، والرجيم فعيل بمعنى مفعول لأنه مرجوم بالكواكب بدليل قوله تعالى: ﴿ رَبَّسَلَتُهُا لَيُشَيِّطُينَ ﴾ (١٠ وهي الشهب التي تنقض بالليل وترجم بها الشياطين منفصلة من نار الكواكب ونورها أو مسببة عنها لا أنهم يرجمون بالكواكب أنفسها.

اسررة الملك، الآية: ٥.



روي عنه هي في تفسيره قوله تعالى: ﴿وَلِيَّ أَمِيدُهَا بِكَ وَأَزِيَّتُهَا مِنَ الشَّيطُنِ الرَّهِيرِ﴾(١) أنه ما من مولود يولد إلا والشيطان يمسه حين يولد فيستهل صارحاً من مس الشيطان إياه إلا مريم وابنها(۱).

وروي أن عيسى ﷺ سأل الشيطان ألك طمع في؟

فقال: إن جدتك ما أبقت لي فيك مطمعاً لقولها عند ولادة أمك (إني أعيذك بك وذريتها من الشيطان الرجيم)(٣).

وهو أحد الأسباب الواردة في بكاء الأطفال حين الولادة(١٠).

وقد تصل الحالة بأحدهم أن يضرب ابنه رغم صغر سنه! ومن هنا وجدننا النبي الكريم يعطي معنى آخر للبكاء يبغي من ورائه تحمل الطفل وطلب الثواب على عنائه، قال : لا تضربوا أطفالكم على بكائهم فإن بكاءهم أربعة أشهر شهادة: أن لا إله إلا الله وأربعة أشهر الصلاة على النبي في وأربعة أشهر الدعاء لوالديه (علل الشرائع: ١٨/ الأداب والسنن: ج٤، صر٣٤٦).

قال علماء الطب الحديث: دعبه يبكي.. تضعين طفلك في سريره بعد الرضاعة والمداعبة ولا يغفو إلا بعد ما يبكي قليلاً، دعيه يبكي، فقد يكون البكاء طريقته في إيجاد النوم... (انظر موسوعة الآباء والأمهات (لاروس): ١٩٦).

الله المورة آل عمران، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) التفسير الصافى: ١/ ٣٣١ ح٣٦.

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب ﷺ (ابن شهر آشوب): ٣/ ٤٨.

<sup>(</sup>٤) يتذمر الأبوان من بكاء الطفل كثيراً ويسعيان بكل ما عندهم من حيلة في سبيل إسكاته ثم يتذمر الأب من هكذا وضع فيترك ولده لأمه منزعجاً من صوته وهي حالة طبيعية تظهر جلياً مع المولود البكر... وفي المقابل توجد حالة لا مبالاة وفي جميع أوقات بكاء الطفل خاصة من يأتي متأخراً عن إخوته!.. وما يهمنا الآن أن نقوله للطائفة الأولى بأن لا داعي لهكذا قلق أو انزعاج معتمدين على ما قاله صادق أهل البيت الله لأحد أصحابه: اعرف يا مفضل ما للأطفال في البكاء من المنفصة. واعلم أن في أدمنة الأطفال رطوبة، إن بقيت فيها أحدثت عليهم أحداثاً جليلة وعللاً عظيماً، من ذهاب البصر وغيره، والبكاء يسيل تلك الرطوبة من رؤوسهم فيمقيهم ذلك الصحة في أبدائهم والسلامة في أبصارهم، أفليس قد جاز أن يكون الطفل ينتفع بالبكاء ووالداء لا يعرفان ذلك قهما دائبان ليسكنانه ويتوخيان في الأمور مرضاته الطفل ينتفع بالبكاء ووالداء لا يعرفان ذلك قهما دائبان ليسكنانه ويتوخيان في الأمور مرضاته لللا يبكي، وهما لا يعلمان أن البكاء أصلح له وأجمل عاقبة (توحيد المفضل: ١٦ ـ ١٧).



وقيل: السبب فيه أنه يلهم الموت والمفارقة لما يجمع.

وقيل: إنما هو لأجل خروج الرطوبات البدنية التي كانت معه من الرحم الضارة القاتلة لو لم تخرج، ولذا ورد النهي عن ضرب الأطفال حال البكاء.

وفي بعض الأخبار أن السبب فيه كون إمام العصر على يتجلى فيراه ويعلمه ما يفعله العقلاء ولذا يصدر من الأطفال من الأفعال الغريبة والتلفظات العجيبة ما لا يصدر من أكبر العقلاء فإذا مضى عنه الإمام وفارقه بكى عليه الطفل شوقاً إليه.

وفي بعض الروايات أن السبب فيه أن ملكاً اسمه زاجر يدخل من فم المرأة حين الولادة فيزجر الولد حتى ينكسه على أم رأسه فيخرج وهو باك من تلك الزجرة<sup>(١)</sup>.

وفي بعض الروايات أن بكاء الأطفال في الأربعة أشهر الأولى الشهادتان، والأربعة الثانية الصلاة على محمد وآله، والثالثة الدعاء لوالديه.

وهذه الأسباب كلها حق لا تنافى بينها لأن علل الشرائع معرفات لا مؤثرات.

وقال الدكتور سبوك: إذا ظل الطفل يصرخ صراحاً شديداً طوال ١٥ دقيقة أو أكثر، وإذا كان قد انقضى أكثر من ساعتين على وجبته الأخيرة، قدمي له وجبة أخرى، فإذا قنع بها وعاد فاستسلم للنوم فمعنى ذلك أنه كان جائماً. أما إذا استيقظ صارحاً بعد أقل من ساعتين فالارجع أنه ليس جائماً، يصرخ لفترة ١٥ دقيقة أخرى أو ٢٠ إذا أمكنك ذلك. أو قدمي له لعبة يلهر بها فإذا لم يستسلم للنوم وزاد صراحه فلا بأس من إرضاعه من جديد.

أما الطائفة الثانية فنقول لهم: إن الطفل الضعيف الصغير أمانة في أعناقكم فالتقصير في أداء حقة تقصير في أداء واجباتكم العبادية أو الإنسانية.. وإن بكاء الطفل وصراخه لا بدّ أن يأتي من الجوع أو الألم أو النداء لطلب حمله أو قد يأتي من الغيظ والانزعاج من لباس أو منام غير مريح... وإنه يفقد اللسان الذي يعبر به عن طلبه فليس عنده من وسيلة ينال بها طلبه غير البكاء... وفي هذه الحال يجب الاعتناء به وعدم تجاهله والبحث في سبب بكاته الزائد عن الحد الطبيعي، وفي الحديث عن الإمام الصادق على يرويه عن جدّه المصطفى قائلاً: صلى رسول الله الله بالناس الظهر فخفف في الركمتين الأخيرتين، فلما انصرف قال الناس: هل حدث في المسلاة شيء؟ قال: وما ذاك؟

قالوا: خففت الركعتين الأخيرتين، فقال لهم: أو ما سمعتم صراخ الصبي (فروع الكافي ج ٦، ص٤٨، انظر كتاب الطفل من الولادة إلى السنة الثانية، حسون البطاط: ٩٣ ـ ٥٦).

<sup>(</sup>۱) نور البراهين (السيد نعمة الله الجزائري): ٢/شرح ص٢٢٠.



وأما التقييد بالرجيم فيجوز أن يكون إشارة إلى ما عرفت من أنه من أخبث الشياطين لأنه رئيسهم، ويجوز أن يكون إشارة إلى أن بعض الشياطين مسلمين لا ينبغي الاستعاذة منهم، روى الصفار وغيره قال: قال أبو عبد الله على التها رسول الله فات يا عبد الله؟

فقال: الهام بن الهيم بن لاقيس بن إبليس.

فقال له رسول الله 🏩 : كم أتى لك؟

قال: أنا أيام قتل قابيل هابيل غلام أفهم الكلام وأنهى عن الاعتصام وآمر بقطيعة الأرحام وأفسد الطعام ولكني تبت على يدي نوح وكنت معه في سفيته وعاتبته على دعاته على قومه حتى بكى وأبكاني وقال: لا جرم إني على ذلك من النادمين، وكنت مع إبراهيم حين ألقي في النار وعلمني موسى سفراً من التوراة وعيسى سفراً من الإنجيل وقال: إن أدركت محمداً فأقرئه مني السلام فدفعه رسول الله الله علي الله على علي السلام فدفعه رسول الله الطاهرين وأعاذه وشيعته من سوراً من القرآن وقد استجاب الله دعاءه مع دعاء آبائه الطاهرين وأعاذه وشيعته من الشباطين.(١).

روى الصدوق بإسناده قال: قال رسول الله على: لما أسري بي إلى السماء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك فإذا شيخ على رأسه برنس فقلت لجبرئيل ما هذه البقعة الحمراء؟ قال: بقعة شيعتك وشيعة وصيك على فقلت من الشيخ صاحب البرنس؟

قال: إبليس قلت: فما يريد منهم؟

قال: يريد أن يصدهم عن ولاية أمير المؤمنين ﷺ ويدعوهم إلى الفسق والفجور، فقلت يا جبرئيل اهوِ بنا إليهم فأهرى بنا إليهم أسرع من البرق الخاطف.

فقلت: قم يا ملعون فشارك أعداءهم في أموالهم وأولادهم ونسائهم فإن شيعتي وشيعة علي ليس لك عليهم سلطان فسميت تلك البلاد قم لذلك<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات (محمد بن الحسن الصفار): ١١٨.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع (الشيخ الصدرق): ٢/ ٧٧ باب ٣٧٣.



وهكذا كان حال على ﷺ معه.

روى الصدوق أيضاً بإسناده إلى على على قل كنت جالساً عند الكعبة فإذا شيخ محدوب فقال يا رسول الله ادع لي بالمغفرة فقال النبي ، خاب سعيك يا شيخ وضل عملك.

فلما ولى الشيخ قال: ذلك اللعين إبليس.

قال علي ﷺ: فعدوت خلفه حتى لحقته وصرعته إلى الأرض وجلست على صدره ووضعت يدي على حلقه لأخنفه فقال لي: لا تفعل يا أبا الحسن فإني من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم والله يا علي إني لأحبك جداً وما أبغضك أحد إلا شركت أباه وأمه فصار ولد زنى فضحكت وخليت سبيله(۱).

فإذا كان هذا حال علي علي المعلى التنفي له التسلط على شبعته بأن يخرجهم ويصدهم عن ولايته، وهذا التسلط المنفي في قوله تعالى: ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ مَلَتِهِمْ سُلطَكُنُۗ﴾(٢) كما في الأخبار.

السَّامَة والهَّامَة، قال ابن الأثير: الهامة كل ذات سم تقتل والجمع الهوام فأما ما يسم ولا يقتل فهو السامة كالعقرب والزنبور، وقد يطلق الهوام على ما يدب من الحيوان وإن لم يقتل ومنه حديث كعب بن عجرة أتؤذيك هوام رأسك أراد القمل قاله المطرزي، وقال المحقق الداماد: السامة بمعنى الخاصة من سمت النعمة إذا خصت، وقيل: معناه الذين يتبعون العورات ويتجسسون المعائب من قولهم فلان يسم ذلك الأمر أي يسره وينظر ما في غوره، والأولى بالإرادة هنا ما في كتب اللغة.

وواللَّامَّة، وهي كل نازلة شديدة من اللمة بمعنى الشدة أو كل عين تصيب الإنسان بسوء، وفي الحديث أعوذ بكلمات الله التامات من شر كل سامة ومن شر كل عين لامّة أي ذات لمم وقيل: هي الجنة التي تصيب الإنسان بسوء يقال أصاب فلاناً من الجن لمة أي مس وشيء قليل.

المَرِيْد؛ متمردات وهو نوع من الشيطان، روى الفضل بن شاذان في تفسير الحسن

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ﷺ (الشيخ الصدوق): ٧٧/١ ح٣٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر، الآية: ٤٢.

العسكري ﷺ قال: قال رسول الله ، إلا فاذكروا يا أمة محمد محمداً وآله عند نوائبكم وشدائدكم لينصر الله به ملائكتكم على الشياطين الذين يقصدونكم فإن كل واحد منكم معه ملك عن يمينه يكتب حسناته وملك عن يساره يكتب سيئاته ومعه شيطانان من عند إبليس يغويانه فمن لم يجد منكم وسواساً في قلبه وذكرَ وقال: لا حول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم وصلى الله على محمد وآله الطيبين خنس الشيطانان إلى إبليس فشكوه وقالاً له قد أعيانا أمره فامددنا بالمردة فلا يزال يمدهما حتى يمدهما بألف مارد فيأتونه فكلما رامُوه ذَكَر الله وصلى على محمد وآله الطببين لم يجدوا عليه طريقاً ولا منفذاً قالوا لإبليس ليس له غير أنك تباشره بجنودك فتغله وتغويه فيقصده إبليس بجنوده فيقول الله تعالى للملاتكة: هذا إبليس قصد عبدي فلاناً أو أمتى فلانة بجنوده ألا فقابلوه فيقابلهم بإزاء كل شيطان رجيم منهم مائة ألف ملك وهم على أفراس من نار بأيديهم سيوف ورماح من نار وقسى ونشاشيب وسكاكين وأسلحتهم من نار فلا يزالون يخرجونهم ويقتلونهم بها ويأمرون إبليس فيضعون عليه الأسلحة فيقول: يا رب وعدك قد أجلتني إلى يوم الوقت المعلوم فيقول الله عزّ وجلّ للملائكة: وعدته لا أميته ولم أعده ألا أسلط عليه السلاح والعذاب والآلام اشتفوا منه ضرباً بأسلحتكم فإنى لا أميته فيثخنونه بالجراحات ثم يدعونه فلا يزال سخين العين على نفسه وأولاده المقتلين ولا يندمل شيء من جراحاته إلا بسماعه أصوات المشركين بكفرهم، وإن بقي على طاعة الله وذكره والصلاة على محمد وآله بقي على إبليس تلك الجراحات وإن زال العبد عن ذلك وانهمك في مخالفة الله عزّ وجلّ ومعاصيه اندملت جراحات إبليس ثم قوى على ذلك العبد حتى يلجمه، ويسرجه على ظهره ويركبه ثم ينزل عنه ويقول ظهره لنا الآن متى أردنا نركبه'``.

ومُشَرَف، متنعم ذي مال منهمك في ملاذ الدنيا وشهواتها أو من قولهم أترفته النعمة وسعة العيش أي أطغته وأبطرته فالمترف حينئذ بمعنى الطاغي البطر.

«خَفِيدٌ» فعيل إما بمعنى مفعول أي محفود وهو الذي يخدمه أصحابه ويسارعون في حوائجه أو الذي هو ذو حفدة وأعوان، وإما بمعنى فاعل والمراد به من يسارع إلى الشر لأن أصل الحفد السرعة وفي «ش» حقيد بالقاف بمعنى ذي حقد أو حقود على المبالغة كما في رواية الشيخ الكفعمى.

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري ﷺ (المنسوب له): ٣٩٧.



ومن المجنّ وهم أشكال نارية قد أقدرهم الله تعالى على التشكل بالأشكال المختلفة في كون عنصرها هو النار وحده بحكم قوله تعالى: ﴿وَلَلْهَانَ عَلَيْتُهُ مِن فَلْ مِن قَادِ السَّحَلفة في كون عنصرها هو النار وحده بحكم قوله تعالى: ﴿وَلَلْهَانَ عَلَيْتُهُ مِن فَلَ مِن قَالِهِ كَالفًا وَالظَاهر هو الأول ولا خلاف في وجودها واستمرارها باستمرار الدهور والأيام، وذهب شرذمة من المعاصرين إلى إنكار وجودها وظنوا أنها خيالات من تراكم الأبخرة ونحوها، ولعمري إنه إنكار لأضر الضروريات وأبده البديهيات فلا يحتاج إلى إقامة البرهان عليه ولقد شاهدت امرأة منهم اسمها حسناء ورجلاً اسمه عبد العلي من طائفة عبد الرحمن وجرى لي معهم حكيات غريبة وقصص عجيبة وكانت المرأة متلبسة برجل والرجل متلبساً بامرأة.

و وَتُقْفِلُ دُونَ إِخْطَارِي قَلْبَهُ أَي تجعل على قلبه قفل الغفلة عند إشرافه على ذكري وإرادته له حتى لا يذكرني، أو عندما ذكرني حتى ينساني ولا يسول لي مكروهاً، وقبل: إن دون هنا بمعنى أدون وهو كما ترى.

الله الإنسان على رأسه وجمعها مقامم. وهي عمود من حديد أو شيء كالمحجن يضرب بها الإنسان على رأسه وجمعها مقامم.

وهَمْرِهُ وَلَمْرِهُ الهمز الطعن الكثير على الغير بغير حق واللمز بمعناه، وقيل: الهمز العيب بظهر الغيب واللمز العيب في الوجه، وقيل: الهمز أذى الجليس بسوء المفظ واللمز كسر العين والإشارة بالرأس على الجليس، وعن ابن عباس الهمز الطعن واللمز الغيبة، وقيل: الهمز ضرب الناس باليد واللمز ضربهم باللسان والعين.

﴿وَحَبَائِلُهُۥ جمع حبالة وهو الفخ والمراد هنا ما عرفت.

**﴿وَمَصَائِلِهُۥ﴾** جمع مصيدة بكسر الميم وفتحها آلة الصيد أو مكانه.

«ورَجْلِهِ وخَيْلِهُ» مشاته وفرسانه.



<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآية: ٢٧.





الظاهر أن المراد بهما الشخصان واحتمال النوعين ليشمل الآباء والأمهات بعيد جداً.

والحَصْصِ اللَّهُمَّ وَالدَيَّ بِالكَرَامَةِ لَلَيْكَ والصَّلاةِ مِنْكُ، قد توهم بعض الأفاضل من الاختصاص هذه الفقرة بهم ﷺ فإنهم هم المخصوصون بالكرامات والدرجات فقد طلبوا درجاتهم المعدة لهم فلا يجوز لأحد منا الدعاء بها إلا عند تغيرها بقولنا أقصد ونحوه، وأيده بلفظ الصلاة فإنها كما قال بعض أصحابنا: مخصوصة بالآل ﷺ لا يجوز إطلاقها على آحاد المؤمنين لأنها قد اشتهرت فيهم شرعاً، والجواب عنه من وجوه:

الأول: إن المراد به الاختصاص الإضافي لا الحقيقي لدخول النبي وباقي الأثمة عليه فيمن عداهم وهو فاسد وحينقذ فلا فرق بيننا وبينهم في جواز قصد حصر الإضافي إذ هو منا بالنسبة إلى سائر المخالفين وأشباههم.

الثاني: إن للكرامات التي لديه تعالى أفراداً لا تتناهى ودرجات لا تحصى فكل منا يطلب لوالديه النوع اللاتق بهم من الكرامات وتخصيصهم به حتى لا يشاركهم أحد في ذلك النوع أو يسلب عنهم لغيرهم كما مر في تفسير قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ كَيْرِتُونَ ٱلْفِرْدَوْنَ مَمْ خُمْ فِي الْحَيْدِنُ اللهِ عَنْهُمْ لَغَيْرُهُمْ فَيَ خَلِيدُنُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

الثالث: إن الاختصاص حقيقة يرجع إلى الامتياز لأن من خص أحداً بكرامة فقد ميّزه بها عن غيره، فكأنه قال: اللهم ميزهم عن غيرهم بالكرامات منك، وكل منا يصح منه هذا القول لأبويه كما يصح منه لنفسه.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١١.



الرابع: أن يضمن التخصيص معنى القصد من غير تغير للفظه ﷺ، بل ورد التخصيص بمعنى القصد كثيراً.

وأما ما أيده به فمردود بقوله تعالى: ﴿وَسَلِّ عَلَيْهِم ۗ (١)، وقوله ﷺ: اللهم صل على أبى أوفا(٢٧٣).

(من الحُفُوث) أي عن الإحاطة والاعتناء.

ويما الْهَمْتِينَهُ من قولهم فلان محفوف بالخدم وحاصله الخدمة والإعانة، أي لا تكون أركاني ثقيلة عن خدمتهم، وقيل: بأخذه من قولهم حفت الأرض إذا يبس نباتها، أي لا تثقل أركاني من حمل الوزر المسبب عن التقصير فيما ألهمتنيه وهو كما ترى، والخفوف كما في بعض النسخ من الخفة بمعنى الذهاب بخفة وسرعة، وفي نسخة الكفعمى الحقوق جمع حق وفي بعضها الخوف.

•كما أَوْجَبْتَ لَنا الحَقَّ عَلَى الخَلْقِ بِسَبَيْهُ • ظاهرها الاختصاص كما مرَّ والذي ينبغي لنا أن نقصده من هذه الفقرة أحد شيئين: الأول: أن نقصد من الخلق سائر الأمم السابقة فإنه تعالى قد أوجب على أهل الملل والأديان الإطاعة والانقباد لهذه الأمة بسبب النبي .

﴿ أَهَابُها؛ وما في بعض النسخ من فتح الباء فغلط.

والعَسُوفُ، الظلوم الجبار.

﴿وَأَبِرُهُمُا ۗ أَطِيعِهِمَا وَأَنْقَادُ لَهُمَا .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة، الآية: ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) وهم بعض أصحابه.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول الكافي: ١٠/ ٢٧٥ ح٢١.



«أَقَرُّ لِمَينِي» أسرَّ لها وأحب إليها من القر بمعنى البرد لما تحققت من أن دمعة الفرح باردة ودمعة الحزن حارة، وقد يؤخذ من القرار أي أسكن لها وأبلغ لأمنيتها بحيث لا تشتاق لغيره.

«الوَسْنَانْ» الناعس أو شديد النعاس.

«وَأَثْلَجَ» قال الجوهري: ثلجت نفسي بضم اللام اطمأنت ومعناه أسر وأبرد.

والظُّمآن، شديد العطش.

وَخَفَّضْ لَهُمَا صَوْتِي، روي عن الصادق وَ الله في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنَّا يَبْلُنَنَ وَلَا تَعَلَى الصَّادَ وَ الصَّارِ الْهَمَا الله الصَّارِ اللهُ الله اللهُ عَمَّا اللهُ ال

ابِرِّي؛ فتح الباء فيه وفيما قبله اش؛ وهو لغة في الكسر.

**امَرِيكَتِي،** خلقي.

وَأَشْكُرْ لَهُمَا تَرْبِيَتِي، اجزهما أحسن الجزاء عليها.

التُكْرِمَتِي، مصدر بمعنى الإكرام لهما بإكرامهما لي.

اصِغَرِي؛ بكسر الصاد نقيض الكبر وبفتحها بمعنى الهوان والصغار وزمان الطفولية تضيه.

«أو خَلَصٌ» ضمن معنى بلغ فعدّي بإلى.

(أو إِسْرافاً) ضمن معنى الميل والحيف فعدّي بعلى.

السورة الإسراء، الآية: ٢٣.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء، الآية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ورأفة.

<sup>(</sup>٤) زيدة البيان: ٣٧٦.



«تَهِمَتِهُ» ما يتبع الذنوب من الوبال والنكال.

﴿أَقَاصُّهُمَا ۚ بِأَنْ أَحْسَبِ إِسَاءَتُهُمَا لَى فَي مَقَابِلَةَ إِحْسَانُهُمَا لَذِي.

﴿ وَاقْتَارُهُمَا ﴾ مصدر بمعنى التقتير في المعاش وهو ضيقه وفي ﴿ ش ﴾ اقتسارهما وهو مصدر بمعنى القهر .

«هَيْهَاتُ» كلمة تبعيد يعني بعد استيفائهما حقهما مني وكسر التاء لغة بني تميم كما أن الفتح لغة الحجازيين وحكي فيهما الضم لكنه قليل.

وَفِي أَهْلِ الْمُقُوقُ، روى محمد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ: إن العبد ليكون باراً بوالديه في حياتهما ثم يموتان فلا يقضي عنهما دينهما ولا يستغفر لهما فيكتبه الله عزّ وجلّ عاقاً وإنه ليكون عاقاً لهما في حياتهما غير بار بهما فإذا ماتا قضى دينهما واستغفر لهما فكتبه الله عزّ وجلّ باراً<sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ: ثلاث لم يجعل الله عزّ وجلّ للعبد فيهن رخصة أداء الأمانة إلى البر والفاجر، والوفاء بالعهد للبر والفاجر، وبر الوالدين برين كانا أو فاجرين(٢).

وعن الزهري قال: كان علي بن الحسين ﷺ: لا يأكل مع أمه، وكان أبر الناس بأمه فقيل له في ذلك فقال: أخاف أن آكل معها فتسبق عينها إلى شيء من الطعام وأنا لا أعلم فأكله فأكون قد عققتها.

المراد بأمه ﷺ هنا مربيته وكانت أمة للحسين ﷺ، وأما أمه الحقيقية فروى الصدوق ﷺ عن الرضا ﷺ أنها ماتت في أيام نفاسها به فسلمه الحسين ﷺ إلى أم ولد له وكان يدعوها ﷺ بالأم.

وقيل: إنها ألقت نفسها في الفرات في واقعة الطفوف لانقطاع صبرها أو خوفاً من الأسر فإنها كانت من بنات سلاطين العجم فتوهمت من يزيد لما بين سلاطين العرب والعجم من الشحناء.

وقيل: إن سيد الساجدين على لما شاهد ما حلّ بهم في تلك العرصات خاف

<sup>(</sup>١) زيدة البيان: ٣٧٩.

<sup>(</sup>٢) شرح أصول الكافي: ١/٢٦٤.



عليها ما خافته على نفسها فأركبها جملاً أو فرساً وسار بها حتى لا يعلم أين ذهبت.

وقيل: إنه ذهب بها إلى جبل في خراسان وماتت هناك وهو الآن معروف بين أهل طهران يزورونه ويتبركون به.

ولهذه الأقوال شواهد من الأخبار وكيف كان فأمه الحقيقية لم تُر بعد وقعة الطفوف.

وما روي من أنه على لما رجع من الشام زوج أمّه لمولى له، المراد بها تلك الأم المربية له لا أمّه الحقيقية كما توهمه كثير من الأفاضل فإن النفس تستنكف عن قبوله، وكيف لا يستنكف منه والحال أنها كانت بنت يزدجرد سلطان العجم، ولما أتي بها لم ترض إلا بالحسين على فكيف ترضى بعده بأحد الموالى.

وأشد منه استنكافاً حملهم المولى على العبد وهو أيضاً غلط فإنه هنا بمعنى الموالي والمحب وهو أحد الشيعة كما نقله أرباب السير .

إذا تحققت هذا فاعلم أنه قد ورد في الحديث عن النبي هي أنه قال له رجل: يا رسول الله من أحق الناس بحسن صحابتي قال: أمك. قال: ثم من؟ قال: أمك. قال: ثم من؟ قال: أبوك<sup>(١)</sup>.

ذكر الأم مرتين، وفي رواية أخرى ثلاثاً.

فقال بعض العلماء: هذا يدل على أن للأم ثلتي الابن على الرواية الأولى أو ثلاثة أرباعه على الرواية الأولى أو ثلاثة أرباعه على الرواية الثانية وللأب إما الثلث أو الربع، والآيات والأخبار الواردة بزيادة حق الأم على الأب متضافرة واختصاص الأب بالولاية ونحوها لا ينافيه لأن القيام بها مما يناسب الرجا, فتأمل.

﴿ أَنَا مِنْ آنَاءِ لَيْلِي ا ساعة من ساعاته .

«عَزْماً» مجزوماً به.

الْهِ الْكُرَّامَةُ اللَّهِ بسبب إكرامك لهم أو إكرامهم لي أو بكرامتهم عليك.



<sup>(</sup>١) تذكرة الفقهاء (العلامة الحلّى): ٧/ ١٠١ مسألة ٦٩.





بضم الواو وفتحها قال الجوهري: الولد يكون واحداً وجمعاً وكذلك الولد بالضم وقد يكون الولد جمع الولد لغة في الولد.

وزِدْ في آجَالِهِم، الظاهر أنه تأكيد ما قبله، وقيل: المراد بالأول رفاهية العيش
 وحسن الحال فإنه قد شاع بين العرب تسمية من عاش في رفاهية طويل العمر وإن قصر
 عمره.

وبإِمْتَاهِي بِهِمْ مأخوذ إما من أمتعت بالشيء بمعنى تمتعت به وانتفعت به فالباء حينئذ للتعذية، وإما من الإمتاع المتعدي بمعنى التعمير كما في قوله: ﴿يُمَيِّنَكُمْ مَّنَمًا حَسَلًا﴾(١) أي يعمركم والباء حينئذ للمصاحبة أي بتعميري معهم.

(فُنِيتُ) اهتممت.

وافْرُرُ، بقطع الهمزة ووصلها وأخذه على الأول من الدرر من باب الأفعال وعلى الثاني من قولهم الربح تدر السحاب وتستدره بمعنى تستجلبه.

﴿يِهِمْ ۚ أَي بِالْأُولَادُ وَبِهِ وَفِي حَ أَي بِالشَّدُ وَيَحْتَمَلُ الرَّجُوعُ إِلَى الْعَصْدُ كَمَا قَيلَ: لكنه حينئذ من باب الاستخدام.

**اأُودِي،** بالتحريك الاعوجاج.

احَدِبِينًا يقال تحدب عليه أي تعطف وتشفق.

«عَوْناً عَلَى ما سَأَلْتُكُ، لفظ العون لم يكن في أكثر النسخ، نعم قد وجد في هامش نسخة شيخنا البهائي (قدس سره) فشاع في أكثر النسخ فعلى تقدير عدمه المعنى ظاهر

سورة هود، الآية: ٣.



لأن حاصله اجعلهم لي على الطريقة التي طلبتها منك في باب الأولاد المتقدمين من شد المعضد وما بعده وعليه يكون حاصله أيضاً هنا، وقيل: المراد اجعل هؤلاء الأولاد عوناً على ما سألتك في باب تلك الأولاد يعني يحملون إخوانهم على البر والشفقة علي، وقبل: معناه اجعلهم لي عوناً على ما سألتك من المسائل الأخر بأن يمينوني في الدعاء ويشاركوني فيه، وقبل: الضمير في اجعلهم راجع إلى الأولاد المتقدمين أي اجعله أولئك الأولاد الموجودين عوناً لي على ما سألتك من أن تهب لي أولاداً ذكوراً.

﴿ مِقَابِهِ ا عقاب ما أمرتنا بمعنى تركه أو عقاب ما نهيتنا .

وَأَشَكَتُهُ صُدُورَنا عِبان لتسلطه قبل: إنه تمثيل لإيصال وساوسه إلى القلوب برفق لا أنه يخلص إلى الصدر بنفسه، واختاره أمين الإسلام الطبرسي، والظاهر أنه على ظاهره لما روي عن الصادق على غي حديث طويل يذكر فيه ما طلب الشيطان من الله تعالى واستجاب منه، وفيه قال: يا رب زدني، قال: قد جعلت لك ولذريتك صدورهم أوطاناً قال: (يا رب) حسبى (١).

وقال رسول الله على: إن الشيطان واضع خطمه على قلب ابن آدم فإذا ذكر الله خنس وإن من التقم قلبه فذلك الوسواس الخناس<sup>(٣)</sup>.

ويجوز أن يكون هذا أعني قوله أسكنته منفصلاً عما قبله، ويؤيده تصديره بالواو وفي نسخة الشيخ الكفعمي وبعض نسخ الصحيفة وحينتذ فالتسليط إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مِرْسَكُمْ هُوَ وَقِيلُمُ مِنْ حَبَّثُ لَا كُرْبَيْمُ ۗ (٣٠ .

قِلْمَاحِشَة بذنب وقيل: الفاحشة الذنب العظيم.

(ثَبَطْنَا) شغلنا.

«بالشَّهَوَاتُ» الباء إما للسببية أو للصلة.

الله المُنْبُهاتُ الباء إما زائدة أو للظرفية ومفعول ينصب محذوف أي ينصب لنا حبائله في ميادين الشبهات، ويجوز أن يضمن فيصيب معنى يتحرف ونحوه.

<sup>(</sup>١) التفسير الصافي (الفيض الكاشاني): ٢/ ١٨٥ ح ١٨٠.

<sup>(</sup>٢) ميزان الحكمة (محمد الريشهري): ٢/ ٩٧١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٢٧.



«مَنَّانَا» شهّانا وجعلنا نتمناه.

فيُغيِلنًا، بنصبه مع نصب يستزلنا على الجزم لجواب الشرط والفتح لمكان الساكنين والرفع كما في بعض النسخ على أنه جواب بتقدير المبتدأ.

«خَبَالُه؛ فساده.

•يَسْتَزِلْنا» يوقعنا في الزلة وهي العثرة.

«المُنْجِحِينَ؛ النجاح الظفر بالشيء وقد ضمن معنى الاشتياق فعدي بإلى.

ا التُوكُّلِ عَلَيْكُ، متعلق بغير لأنه بمعنى المغاير يعني أكون مغايراً للممنوعين من رحمتك بسبب توكلي عليك، وقيل: الباء فيه بمعنى من.

وفي التَّجَارَةِ هَلَيْكُ، على بمعنى إلى ويجوز أن يكون الظرف حالاً أي حال كونهم
 واردين عليك، ويجوز أن يضمن التجارة معنى التذلل ونحوه.

والمُجَارِينَ بِعِزِّكَ على صيغة جمع المفعول بكسر الراء من جاره، فهذا مجير وذاك مجار إذا أدخله في جواره وأمانه، ويروى بفتحها من جاراه مجاراة فهذا مجار وذاك مجاري إذا جرى معه وماشاه مماشاة عناية به واهتماماً برفقه.

والمُجَارِينَ مِنَ الظُّلْمُ اي الذين أمنتهم من ظلم الظالمين، وفي اش بالزاي الممجمة المفتوحة أي الذين جازيتهم بدل ظلم الظالمين لهم بعدالتك بالانتصاف لهم من ظالمهم، وفي بعض نسخ اش بها مكسورة أي الذين يجازون من ظلمهم بعدالتك ويكلون الانتقام من عدوهم إلى عدالتك.

﴿بِتَقْوَاكُ مِن التقوى ومن الوقاية.

قريبٌ مُحِيبٌ للدعوات كما في الآية الكريمة (١): «أو عالم بخطرات القلوب لا
 حجاب بينه وبينها».

«سَويعٌ» مبالغة في السامع فإنه يسمع السر والنجوى، وقد يكون السماع بمعنى القبول والإجابة، وقيل: السميع العالم بالمسموعات من الأصوات والحروف.

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، وهي ليست آية.



"هَلِيمْ الجزئيات والكليات على وجهيهما لا كما يقوله الفلاسفة من نفي علمه تعالى بالجزئيات على الوجه الجزئي فإنه كفر في الصفات وهو عين الكفر في الذات، وهذا منهم إنكار لكونه تعالى سميعاً وبصيراً لأنهما في اصطلاح الشرع إنما يطلقان على الجزئيات كما أن العلم إنما يطلق في ذلك الاصطلاح على الكليات.

قَفُوا من العفو وهو الصفح عن الذنب، وقيل: هو مأخوذ من قولهم عفت الربح
 الأثر إذا درسته ومحته.

«فَقُورٌ» من الغفر وهو الستر ومنه المغفر لستره الرأس والمبالغة فيه أقل منها في سابقه لأن ستر الشيء إنما يكون مع بهائه بخلاف المحو والاندراس.







## دعاؤه على لجيرانه وأوليائه



ا وَتَوَلَّنِي في جِبرَانِي اللهِ أي تولى قضاء حوائجهم مكاني أو اجعلني متولياً لقضاء حوائجهم، وقبل: المراد تولى مني وتقبل ما عملته مع جيراني، وقال على الله على الله أخي جبرئيل يوصيني الجار حتى ظننت أنه سيورثه (١٠).

\*ومَوَالِيَّ الْمَارِفِينَ بِحَقنا، محبَّيَ وناصِرِيَّ العارفين بإمامتنا القاتلين بها فإن الله تعالى قد استجاب دعوة الخليل فيهم فقلوب الخلائق كلها تهوي إليهم لحسن خلقهم وخلقهم، بل وربما كانت الزنادقة ومن لا يعتقد الذين يقصدونهم من مشارق الأرض ومغاربها حباً لهم وشوقاً إليهم إلا أن القائل بإمامتهم قليل فالصفة هنا تفيد التقييد.

«المُنَابِذِينْ» من نابذه على الحرب إذا كاشفه.

وَوَقَتْنِي وَهُو الظاهر لموافقته
 لما بعده.

وَإِرْفَاقِ ضَمِيقِهِمِهِ بكسر الهمزة إيصال الرفق إليهم وبفتحها إفعال من الرفق وهو اللطف والأول هو الأصوب.

اوَسَدُّ خَلْتِهِمُ اصلاح حاجتهم.

وبِالمَاهُونْ، فيه تلميح إلى الآية الكريمة وهو قوله تعالى: ﴿ اَلَٰذِينَ هُمْ بُرَاكُونَ ۚ ۚ الْكِرْوَتُ وَكُمْ مُرَاكُونَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللللّٰمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمِلْمُ الللّٰمِ

<sup>(</sup>١) الآمالي (الشيخ الصدوق): ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الماعون، الآيتان: ٦، ٧.



قال: لا ليس عليك جناح أن تمنعهم (١)، إذا كانوا كذلك.

وقيل: هو المعروف كله، وفي الصحاح ويسمى الماء أيضاً ماعوناً وكذا الطاعة والانقياد وأصله المعونة والألف عوض عن الهاء وجمعه مع الرباء والتهديد عليه يؤذن بتحريمه والقول به غير بعيد لولا انعقاد الإجماع على كراهته.

«والعَوْدِ عَلَيْهُمْ» من العائدة بمعنى إيصال المعروف إليهم.

(بالجِدَة) أي الغنى.

«وَأُسِرُ لَهُمْ» في الصحاح أسررت الشيء كتمته وأعلنته من الأضداد ولا يبعد إرادتهما هنا وإن كان الثاني هو الأظهر، بل قيل: بتعيين إرادته.

«بالغَيْبُ» أي حال غيبتهم أو في القلب بناء على الأول.

ولِحَامَّتي، أقاربي.

وحَتَّى يَسْمَدُوا بِي وَأَسْمَدَ بِهِمْ، فإنهم إذا عرفوا إمامته تحروا خدمته فسعد بهم في الدنيا ويشفع لهم في الآخرة فسعد بهم أيضاً لأن مرتبة الشفاعة فوق كل المراتب، وأما سعادتهم به فظاهرة.



<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (آل البيت ﷺ): ١٩٩/٩ ح١١٧٤٠.





## دعاؤه ﷺ لأهل الثغور



والثغر ما يلي دار الحرب وموضع المخافة من فروج البلدان، وما قيل: من أن حماة الثغور إنما كانوا في زمانه على من أهل الخلاف فكيف ساغ الدعاء لهم، فجوابه من وجهين:

الأول: إنه كان بينهم كثير من أهل الوفاق والشيعة كما هو مشهور وفي الأخبار مسطور وحينئذ فالدعاء حقيقة إنما هو لبعض أهل الثغور.

الثاني: إن الدعاء للمخالفين بالقوة والنصر لحماية بيضة الإسلام والذب عنه جائز قطعاً، وقد راعى ﷺ هذه الجهة فلم يذكر إلا طلب التقوية والهداية لهم.

اواشْحَذْ أَسْلِحَتَّهُمْ، حددها.

«واخْرُسْ حَوْزَتَهُمْ» احفظ حدودهم ونواحيهم واحم جمعهم وبيضة ملكهم التي هي بيضة الإسلام.

﴿وَامْنَعْ حَوْمَتُهُمْهُ أَي حَوْزَتُهُمُ الَّتِي يَجَامُ حَوْلُهَا وَيَطَافَ دُورُهَا وَهِي البيضة أيضاً.

﴿ وَوَاتِرْ بَيْنَ مِيَوِهِمْ المِمع ميرة وهي ما يمتاره الإنسان من الطعام ومنه سمي أمير المؤمنين ﷺ لأنه يميرهم العلم ويكيله لهم، وفي نسخة الكفعمي وواثر بالثاء المثلثة من قولهم استوثرت من الشيء إذا استكثرت منه.

﴿ وَتَوَجَّدُ بِكِفَايَةٍ مُؤَنِهِمُ اللَّهِ اللَّهُ وحدك.

•وَا**لْطَفْ لَهُمْ فِي المَكْرُ**، تلطف لأجلهم واصنع الحيل في مكرك لأعدائهم، أو هيئ لهم الحيل واجعلهم دقيقي الفكر في المكر مع أعدائهم كما روي أن الحرب خدعة.

«الغَرُورْ» بالفتح مبالغة في الضم.

االفَتُونُ، مبالغة في الفاتن.



الوالحُورُ، جمع حوراء البينة الحور وهو شدة بياض العين في شدة سوادها.

«المُطَرِدَة» على صيغة اسم الفاعل بمعنى الجارية التي يتبع بعضها بعضاً وعلى صيغة المفعول بمعنى المحراة.

«المُتَدَلِّية» المعلقة.

«اقْلُلْ» بالوصل أي اكسر وبالقطع من أفل بمعناه.

«وأقلِمْ عَنْهُمْ أَطْفَارَهُمْ» قصر منهم سيوف قدرة أعدائهم وهو من الكنايات الحسنة.

﴿ وَثَائِقَ الْنَبِدَتِهِمِ ۗ الْأَمُورِ الَّتِي أَحَكَمَتَ أَفْنَدَتُهُمْ كَكُثْرَةُ الْعَدْدُ والْعَدَّةُ.

• وَامْلاً أَفْتِدَتُهُمُ الرُّعْبُ، وقد كان من خواص هذه الأمة المرحومة النصر بالرعب
 كما قال ﷺ: نصرت بالرحب مسيرة شهر<sup>(۱)</sup>.

وواقْبِهْنَ أَيْدِيَهُمْ عَنِ البَسْظَ، ذللهم وجبنهم واجعلهم بمثابة من قبضت يديه عن التحرك والبسط، أو اجعل أيديهم مكفوفة لا يقدرون على إيصالها إلى المسلمين بضرر.

• والحزِمُ ٱلْسِنتَهُمُ، مأخوذ من الخزامى وهي ما يجعل في جانب منخر البعير تثقب
 به، أي أخرس ألسنتهم واجعلها كأنها مخزومة.

«وشَرَّدْ بِهِمْ مَنْ خَلَفَهُمْ، فرق بسبب هؤلاء الجماعة الذين يلونهم من معاونيهم.

وونكُلُ، النكال أشد من العذاب.

ويحال، بالفتح والتشديد جمع محل وبالكسر والتخفيف القوة والشدة والمكر أو الأخذ بالعقوبة.

(مُنَابَذَتِهِمُ) مضادتهم.

واهْرُ بِكُلِّ نَاحِيَة بالمعجمتين من الغزو أي اغز أنت بسبب أهل كل بلاد من بلاد
 الإسلام ومعونتهم من يليهم من الكفار، وعداه بعلى لتضمنه معنى الغلبة والتسلط، وفي
 دش أعز من العزة، بمعنى الغلبة والباء زائدة أو المفعول محذوف أي دين الإسلام،

<sup>(</sup>١) مستدرك سفينة البحار (الشيخ الشاهرودي): ١٦٦/٤.



وفي نسخة الشهيد (قدس سره): «اغزا من الغزو بوزن أكرم أي صير جماعات المسلمين غازين غالبين.

الله وفين، بكسر الدال وفتحها بكون بعضهم إثر بعض.

المُنْقَطَع التُّرابِّ، يعني يفرقوهم في أقصى نواحي الأرض وأطرافها .

دأو يُقِرُوا المعنى إلى أن.

«والخَوْرُ» بالتحريك ضيق العين وهم جيل من الترك سموا به لضيق أعينهم وصغرها، وفي «ش» بوزن حمر والمعنى واحد.

**(والنُّويَة) جيل من السودان.** 

•والزُّنْجُ؛ مثلهم وقيل: النوبة بلدة بشرق نيل مصر أهلها نصارى والزنج بلدة بشرقي الحبش شمالها اليمن وشرقها النوبة.

والسُّقَائِيَّة؛ بالسين والصاد جيل من الكفار حمر الألوان قيل: إنهم يلاصقون بلداً في المغرب، وقيل: إن بلادهم تتاخم بلاد الخزر بين بلفر وقسطنطينية.

• والنَّيَالِمَة ، جيل من الكفار بلادهم تقرب من قزوين وري .

«وَسَاثِرٍ» بالجر للعطف على مدخول من وبالنصب للعطف على أعدائك.

«وَأَشْرَفْتَ» اطلعت عليهم أو غلبتهم بقدرتك.

وخُدُهُمْ بِالنَّقْصِ عَنْ تَنَقَّصِهِم، النقص بمعنى (الأخذ)(١) وحاصله خذهم بالنقص في أموالهم وأبدانهم واشغلهم عن أن ينقصوا أولياهك، ويجوز أخذه من النقيصة بمعنى العيب أي أخذهم بالنقيصة حتى لا ينقصوا أحباهك ويعيبوهم.

قَنِ الإِخْتِشَادُه أي الاجتماع على أوليائك.

امُنَازَلَةُ الرِّجَالَ؛ مقاومتهم.

الوجَيِّنْهُم هَنَّ مُقَارَهَةِ الْأَبْطَالُ، تقول جبنت زيداً إذا نسبته إلى الجبن يعني اجعلهم

<sup>(</sup>١) غير موجودة في الأصل، ولكن يقتضيها سياق الكلام.



معروفين عند الخلائق ومنسوبين إلى الجبن عن مقارعة الأبطال، والأظهر أن معناه صيّرهم جبناء.

وَكُفِمُلِكَ يُومَ بَدُرُه فإنه تعالى قد أمد المسلمين بخمسة آلاف من الملائكة مسومين عند يأس المسلمين من النصر.

وْتَقْطَعُ بِهِ الْي بالعذاب والملائكة.

ادَابِرُهُمُ اعتبهم ومن بقي منهم.

(وَتَخْصُدُ بِهِ شَوْكَتَهُم، تستأصل به قوتهم.

«بالخُسُونْ» أي الذهاب في الأرض أو النقيصة.

(وَأَلِحٌ عَلَيْها) ضيق عليها.

وبالقُدُون، أي الرمي: البلايا والخراب.

و الْمُوهَهَا، بالعين المهملة بمعنى التفريق، وفي دش، بالمعجمة من باب الإفعال بمعنى اخلها من نعمك، وفي نسخة الكفعمي بالقاف والعين المهملة من القرع وهو الطرق بالقوارع أي الشدائد.

دبالمُحُول، جمع محل وهو الجدب والقحط.

وفي أحَص أَرْضِك أخلاها من العشب والنبات كما يقال رجل أحص إذا كان قليل شعر الرأس أو اللحية.

و امْنَعْ خُصُونَهَا على صيغة الأمر أي امنعهم عن التحصن بحصن ، أو اجعل الحصون منيعة محكمة لا يصلون إلى أخذها .

وراً طُقِيه مخفف ما فيه ياء مهموز من أطفأ النار، ويجوز أخذه من قولهم طفا السمك فوق الماء إذا لم يرسب أي اجعله ممن لم ترسب حرارة الشوق في فؤاده.

وَأَثُرُ لِهُ حُسْنَ النِّيَّةِ، من الإيثار بمعنى الاختيار.

اوَاغْفِه مِنَ الجُبْنُ، بعده عنه.

«السَّيَرْ والسُّنَنْ، طرق الحرب ومذاهبه أو طرق الشريعة وآدابها.



وظَمْنَه، يعني سفره يقال رجل ظاعن إذا كان مسافراً.

«وَأَدِلْ لَهُ مِنْهُمْ وَلَا تُدِلْ لَهُمْ مِنْه، أي غلبه عليهم ولا تغلبهم عليه.

**وَيَجْتَاحُ عَدُوُّكُ؛** يَفتَلُه ويستأصله من الجاحة وهي الآفة التي تهلك الثمار والأموال.

ايُجْهَدُ بِهِمُ المتحنهم وفي السا ويديخهم أي يذلهم ويدوخهم أي يقهرهم.

وْخَلَفَ هَازِياً، صار خليفة له على أهل وداده وفي الخبر أن من خلف غازياً على أهله كان له من مثل أجره ولا ينقص عليه شيء.

وَمَن خَلْفٍه مَن خَلْفه على أهله ومَن خَلَّف وراءه مِن أهله.

سْبِعِتَادُ، العدة والأهبة والآلة.

وشَحَذُهُ ساقه سوقاً شديداً.

﴿ الْمُشْرِكُ ﴿ صيرورتهم أحزاباً وقبائل على حرب المسلمين .

«واجْمَلْهُ فِي نِظَامِ الشُّهَدَاء، لعقد قلبه ونيته عليها ولذا قال الصادق ﷺ: إني لا أخرج نفسي من شهداء الطفوف ولا أعد ثوابي أقل منهم لأن من نيتي النصرة لو شهدت ذلك اليوم وكذلك شيعتنا هم الشهداء وإن ماتوا على فرشهم(۱).

وكان 缓缓 ينهى الشيعة عن إلحاحهم بظهور صاحب الزمان واستكشاف أحواله، وكان يقول: إن لكم ثواب من استشهد معه بنياتكم وإن متم على فرشكم<sup>(١)</sup>.

«المُبْدِي» الموجد بلا سبق مادة.



<sup>(</sup>١) مكيال المكارم (ميرزا محمد تقي الأصفهاني): ٢٠٩/٢.

<sup>(</sup>٢) مكيال المكارم (ميرزا محمد تقي الأصفهاني): ٢٠٩/٢.





# دعاؤه ﷺ متفزعاً إلى الله عزّ وجل



التفزع: الانقطاع وتمام التوكل.

«وَصَرَفْتُ وَجُومِي» في هذه الفقرات لطيفة وهي دعوى الشيء مع إقامة برهان عليه. «ضَلَّة» ضلال.

وَطَلَبُوا الْعِزَّ بِغَيْرِكَ فَلَلُوا اللهِ إلى ما روي في الحديث القدسي إني وضعت العزة في خدمتي والناس يطلبونها في خدمة السلطان فلم يجدوها ووضعت الغنى بالقناعة والناس يطلبونه بجمع المال فلم يجدوه.

﴿ وَرَامُوا الثَّرِوَةَ ا قصدوا الغني.

القَصَّحَ بِمُعَايَنَةِ أَمْثَالِهِمْ حَازِمْ، أي فاستقام على الطريقة المثلى رجل حازم ضابط للأمور عارف بعواقبها يعني نفسه الشريفة ويحتمل العموم أيضاً.

دُونَ كُلِّ مَسْؤُولَ، أي قبل سؤالي من كل مسؤول منه وحاصله إني لا أسأل أحداً سواك، وقيل: إن دون هنا وفيما بعده بمعنى عند والمعنى إذا سألت أحداً فأنت عند ذلك المسؤول موضع حاجتي، يعني أن قضاءها حقيقة إنما هو من جنابك لأنك مسبب الأسباب.

﴿ قَبْلَ كُلُّ مَدْهُو ۗ أي إني أدعوك قبل كل أحد.

•ولاً يَتَّقِقَ من الاتفاق وفي ﴿ش ۚ يفق من الوفق بمعنى الموافقة بين الشيئين وفي خ
 ينفق من قولهم نفقت السوق إذا قامت على ساقها وحصل لها رواج ويتفق بوزن يضرب
 مخفف ما في الأصل.

الك بَا إِلَهِي وَحُدانِيةُ المَدَدُه وهذه الفقرة من مشكلات الصحيفة حيث إنه ورد المقل والنقل بنفي الوحدة المددية عنه تعالى لأن حقيقتها العدد ومعروضها هويات عالم الإمكان، والذي يصح إطلاقه عليه تعالى هو الوحدة الحقيقية وأما الوحدة العددية فهي



قصارى الممكن بالذات وتحقيقه والتقصي عنه يظهر مما روي عن أبي عبد الله عليه قال: إن أعرابياً قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين عليه فقال: يا أمير المؤمنين أتقول إن الله واحد؟

قال: فحمل الناس عليه وقالوا: يا أعرابي أترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسم القلب، فقال أمير المؤمنين عليه وقالوا: يا أعرابي يريده الأعرابي هو الذي نريده من القوم، ثم قال: يا أعرابي إن القول في أن الله واحد على أربعة أقسام، فوجهان منها لا يجوزان على الله عزّ وجلّ، ووجهان يثبتان فيه، فأما اللذان لا يجوزان عليه فقول القائل واحد يقصد به باب الأعداد فهذا ما لا يجوز لأن ما لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد، ألا ترى أنه كفر من قال إنه ثالث ثلاثة، وقول القائل هو واحد من الناس يريد بالنوع من الجنس فهذا ما لا يجوز عليه لأنه تشبيه وجل ربنا عن ذلك.

وأما الوجهان اللذان يثبتان فيه فقول القائل هو واحد ليس له في الأشياء شبيه كذلك ربنا، وقول القائل إنه ربنا عزّ وجلّ أحدي المعنى يعني به أنه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم كذلك ربنا عزّ وجلّ<sup>(١)</sup>.

فهذا الحديث الشريف دل على أن الواحد بانفراده لا يدخل في باب العدد، ويكشف عنه حديث الرضا ﷺ حيث قال: التوحيد الإقرار بالوحدة والواحد المتباين الذي لا ينبعث من شيء ولا يتحد بشيء.

ومن ثم قالوا: إن بناء العدد من الواحد، وليس الواحد من العدد لأن العدد لا يقع على الواحد بل يقع على الاثنين. الحديث<sup>(٢)</sup>.

وحينئذ فالياء في وحدانيته ياء النسبة، وحاصل المعنى أن الوحدة التي نسبت إليها الأعداد وتركبت منها \_ وهي لم تدخل تحت عدد مخصوصية بالإطلاق عليك ـ لا تطلق على غيرك لأن كل ما سواك فله ثان يندرج معه تحت كلي فهو واحد من الجنس، ويجوز أن تكون الياء للمبالغة مثل أحرى، والمعنى أن حقيقة الوحدة العددية التي ينبغي أن تسمى وحدة مخصوصة بك، وأما إطلاقها على غيرك فمجاز شائع.

<sup>(</sup>١) التوحيد (الشيخ الصدوق): ٨٤.

<sup>(</sup>٢) التوحيد (الشيخ الصدرق): ٨٤.



وتحقيقه ما رواه فتح الجرجاني عن أبي الحسن ﷺ في حديث طويل يقول فيه: قلت: يا بن رسول الله لا يشبهه شيء ولا يشبه هو شيئاً، والله واحد والإنسان واحد أليس قد تشابهت الوحدانية؟

قال ﷺ يا فتح أحلت ثبتك الله إنما التشبيه في المعاني، وأما في الأسماء فهي دليل على المسمى وذلك أن الإنسان وإن قيل: واحد فإنه يخبر أنه جثة واحدة وليس باثنين والإنسان نفسه ليس بواحد لأن أعضاءه مختلفة وألوانه مختلفة، ومن ألوانه مختلفة غير واحد، وهو أجزاء مجزأة ليست بسواء. دمه غير لحمه ولحمه فير دمه وعصبه غير عروقه وشعره غير بشره وسواده غير بياضه، وكذلك سائر المخلق فإن الاسم واحد في الاسم ولا واحد في المعنى والله جل جلاله هو واحد لا واحد غيره، لا اختلاف فيه ولا تفاوت، ولا زيادة ولا نقصان، فأما الإنسان المخلوق المصنوع المولف من أجزاء مختلفة وجواهر شتى غير أنه بالاجتماع شيء واحد.

قلت: جعلت فداك فرجت عنى فرج الله عنك<sup>(١)</sup>.

وقيل: معناه أنه ليس لك من العدد إلا الوحدانية، والمراد أنه ليس بداخل في العدد بل له تعالى هذا الوصف بمعنى آخر، ولعل ذكر العدد لفائدة أنه إذا وصف تعالى بكونه أحداً ربما يتوهم منه أن أحديته عددية يلزمها ما يلزم الوحدة العددية، فقوله على يدل على أنه ليس له إلا الوحدانية المغايرة لوحدة العدد والمشاركة لها في الاسم، ويحتمل أن يكون في التمبير بالوحدانية دون الواحدية إشارة إلى أن العدد هنا ليس العدد الذي له الواحدية بل الذي له الوحدانية فيكون مسمى بالعدد مجازاً والمعنى إذا عد الموجودات كنت أنت المتفرد من بينها، انتهى.

وقال بعض المحققين: معنى هذه الفقرة أنه لا قيوم واجب بالذات إلا أنت أو يكون معناه أن الوحدة العددية ظل الوحدة الحقة الصرفة القيومية فسبيل اللام في قوله ﷺ: سبيلها في قوله تعالى: ﴿لَهُ مَا فِي ٱلسَّكَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْشِيُۗ﴾(٢) ولا يخفى بُعد هذا التحقيق.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ١١٩/١ ح١٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.



وَمَلَكَةُ القُدْرَةِ عَملكها وضبطها وإعمالها، وقيل: من باب إضافة الصفة إلى موصوفها فإن الملكات هي الصفات أو بيانية.

«الصَّمْدُه(۱) الكاملة القوية إذ الصمد لا جوف له وهو صفة للقدرة إما من حيث إنه يجوز وصف المذكر والمؤنث به وإما من حيث إن قدرته عين ذاته والأول هو الأظهر.

«مَرْخُومٌ فِي عُمْرِه» أي في مدة عمره أو أنك رحمته ووهبت له عمره.



 <sup>(</sup>١) لا يمكن وصف ﴿ اَلفَتَكَدُ ﴾ بالكاملة القوية إلا إذا أضفنا إليها الجملة كلها وهي: لك يا إلي وحدانية العدد، وملكة القدرة الصمد، وبلا يصح وصف القدرة الإلهية بالكاملة القوية.





## دعاؤه ﷺ إذا قُتَّر عليه الرزق

البسوء الظّنْ الباء للسببية، وقيل: هي صلة للابتلاء يعني أنك رميتنا بسوء الظن في أرزاقنا لتختبرنا وكذا فيما بعده ولا يخفى بعده، وسوء الظن بالله يرجع إلى القنوط من أرزاقنا لتختبرنا وكذا فيما بعده ولا يخفى بعده، وسوء الظن بالله يرجع إلى القنوط من رحمته بل هو عينه وقد عد من الكبائر كما عد نقيصة من أعظم الأعمال، روي عن المصادق عبي أنه قال: قال رسول الله عبي إن آخر عبد يؤمر به إلى النار فإذا أمر به التفت فيقول الجبار جل جلاله ردوه فيردونه، فيقول له: لِمَ التفت إليّ؟ فيقول: يا رب لم يكن بك تغفر لي لم يكن بك ظني هذا فيقول المجبار: يا ملائكتي لا وعزتي وجلالي وآلائي وعلوي وارتفاع مكاني ما ظن بي عبدي هذا ساعة من خير قط ولو ظن بي ساعة من خير ما روحته بالنار أجيزوا له كذبه وادخلوه الجنة (۱).

ثم قال رسول الله على: ليس من عبد يظن بالله عزّ وجلّ خيراً إلا كان عند ظنه به وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَذَلِكُمْ الْذِي ظَنَتُمْ الْذِي ظَنَتُمْ مِنْكُمْ أَزَدَتُكُمْ أَلْوَتُكُمْ أَنْوَتُكُمْ أَلْوَتُكُمْ أَنْ الْمُنْسِينَ﴾ (٢٠).

وفي آجَالِنَا بِطُولِ الأَمَلُ» أي بسبب تطويل الآمال ابتليتنا بالحرص على تأخير الأجل وزيادة العمر وكونها للصلة أظهر منه فيما تقدم.

احتَّى الْتَمَسُّنا؟ لف ونشر مرتب.

ا وظمِفْنا بِآمَالِنَا فِي أَحمَارِ الْمُعَمِّرِينَ ابان نعيش مثل ما عاشوا أو بأن تنضم أعمارهم إلى أعمارنا وتكون لنا، وقبل: إنا طمعنا بأمور عظيمة يتوقف حصولها على أعمار المعمرين وهو كما ترى.

<sup>(</sup>١) فقه الرضا ﷺ، على بن بابويه: ٣٦١.

<sup>(</sup>٢) سورة فصلت، الآية ٢٣.



وتُعْفِينًا ٩ تمنعنا .

اعِدَّتِكُ \* مصدر بمعنى الوعد وهو أصله .

«الأَبَرُ» الأصدق ويقال أبر قسمه إذا أمضاه.

وَفِي السَّمَاءِ رِزْقُكُم وَمَا تُوعَدُونْ أي ينزل إليكم من السماء أسباب رزقكم بإرسال الغيث والمعطر عليكم فيخرج به أنواع ما تقتانونه وتلبسونه وتنتفعون به، أو ما توعدون من الثواب والعقاب.

وقيل: الجنة والنار، وقيل: الجنة وحدها فإنها فوق السماء وسقفها العرش، وهو المروي عن الرضا على ويه تندفع شبهة الأشاعرة التي حدتهم على إنكار وجود الجنة في الدنيا حتى ذهبوا إلى أن الله سيخلقها في القيامة، وحاصلها أنه تعالى قد وصفها بأن عرضها كمرض السماوات والأرض فلو كانت مخلوقة الآن أين تكون؟ والجواب ظاهر كما عرفت، وأما النار ففي بعض الأخبار أن مكانها تحت طبقات الأرض السابعة وما يشاهد من المياه الحارة في رؤوس الجبال فهي من فيحها، وقد ورد النهي في الحديث عن الاستشفاء به كما تفعله العامة من الناس، وفي الأخبار المتضمنة لحكاية المعراج تصريح بأنها في السماء ولا منافاة بينهما لتعدد النيران كتعدد الجنان، وستسمعه إن شاء تمالى في الدعاء الثاني والثلاثين.

فَوْرَبُّ السَّمَاءَ إِنَّه لَحَقُ مِثَلَ مَا أَنَّكُمْ تَنْطِقُونُ اقسم سبحانه بنفسه أن ما ذكر من أمر الرزق والآيات وما قضى به في الكتاب حق مثل نطقكم الذي تنطقون به فكما لا تشكون في نطقكم فينبغي أيضاً أن لا تشكوا بحصول ما وعدتم، قيل: لما نزلت هذه الآية قالت الملائكة هلكت بنو آدم أغضبوا الرب حتى أقسم لهم على أرزاقهم، وقريب منه ما روي عن الأصمعي أنه قال: أقبلت من جامع البصرة فطلع أعرابي فقال: من الرجل؟ فقلت من بنى أصمم قال: من أين قبلت؟

قلت: من موضع يتلى فيه كلام الرحمن.

قال: اتل على فتلوت والذاريات فلما بلغت قوله ﴿وَفِ ٱلنَّمَآ بِنْفَكُّر ﴾(١) قال: حسبك

<sup>(</sup>١) سورة فصلت، الآية ٢٣.



فقام إلى ناقته فنحرها ووزعها على من أقبل وأدبر وعمد إلى سيفه وقوسه فكسرهما وولى، فلما حججت مع الرشيد وطفقت أطوف فإذا أنا بمن يهتف بصوت رقيق فالتفت فإذا أنا بالأعرابي قد نحل واصفر فسلم علي واستقرأ السورة فلما بلغت الآية صاح وقال: قد وجدنا ما وعدنا ربنا حقاً، ثم قال: وهل غير هذا فقرأت، فورب السماء والأرض إنه لحق، فصاح وقال: يا سبحان الله من ذا الذي أغضب الجليل حتى حلف، لم يصدقوه بقوله حتى ألجأوه إلى اليمين، قالها ثلاثاً وخرجت معها نفسه (1).

وقيل: التشبيه باعتبار عدم العلم يعني كما أنكم لا تعلمون مواضع خروج النطق وكيفية حصوله فكذلك الرزق، كما قال على: أبى الله هز وجل ألا يجعل رزق المؤمن من حيث لا يحتسب<sup>(۱)</sup>.

وقيل: هو باعتبار الاحتياج وعدمه يعني كما أن النطق يخرجه من مخارجه على قدر الاحتياج والضرورة فكذا الرزق.

وقيل: هو باعتبار الزيادة والنقصان يعني كما أن النطق يزيد وينقص بمسبب بثه والحرص عليه فكذا الرزق ينقص ويزيد بالإنفاق منه وإمساكه، فالنطق هنا عبارة عن العلوم والمعارف والأظهر هو الأول، وأما إعراب مثل فهي مرفوعة في اش» على أنها صفة لحق ولا يضره الإضافة إلى المعرفة لتوغلها في الإبهام، ومنصوبة في الأصل إما على أنه أضيف إلى مبنى فبنى كما بنى حين في قوله:

على حين عاتبت المشيب على الصبا

أو على أنه جعل مع ما بمنزلة كلمة واحدة فبنيت على الفتح لذلك أو على حال من المستتر في الحق وهو العامل لأنه من المصادر التي وصف بها.



<sup>(</sup>١) الأقسام في القرآن الكريم (الشيخ جعفر السبحاني): ٤٢.

<sup>(</sup>۲) الدروس (الشهيد الأول): ۳/ ۱٦۱.





## دعاؤه ﷺ في المعونة على قضاء الدين

من دين متعلق بالعافية لأنه مصدر.

وَتُخْلِقُ بِهِ وَجُهِيَ تصيره كالخلق البالي فإن الدين كما قاله ﷺ: مفكرة بالليل مذلة في النهار قضاء في الدنيا والآخرة.

ولذا منع جماعة من الأصحاب منه لمن لم يكن له ما يقابله وقدموا عليه السؤال بالكف، وأما الأنبياء والأثمة ﷺ فإنهم وإن ماتوا عن دين إلا أنهم كانوا قاطعين بأدائه عنهم ومع هذا كان لهم ما يقابله أضعافاً مضاعفة.

«كُفَاف» وهو ما كف عن الناس وأغنى ولم يكن فيه فضل توسعة، وفي الحديث اللهم ارزق آل محمد الكفاف.

اوالازْدِيادْ؛ كالبيان لما قبله.

•والإقْتِصَادُ، في البذل والإمساك.

المَخْيَلَةًا تكبراً وعجباً وقيل: ظناً وريبة أن لا يكون من حلال.

أَتَعَقَّبُ مِنْهُ طُغْيَاناً عدموني إلى الطغيان كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِسْنَ لِتَلْقَ ۚ ۞ أَن النقيّ ﴿ إِنَّ الْإِسْنَ لِلْلَقَ ۚ إِلَى الطغيان كما قال تعالى ﴿إِنَّ ٱلْإِسْنَ لِلْلَقَ ۚ ۞ أَن النقيّ ﴿ إِنَّ الْإِسْنَ لِلْلَقَ إِلَى الطغيان على الله المالية المالية المالية الله المالية المالية الله المالية ال

اخَوَّلْتَنِي) أعطيتني.

امِنْ حُطَامِهَا ، من الحطم بمعنى الكسر سمي ملاذ الدنيا لانكسارها ومسارعة الفناء إليها .

«يُلْغَةً» وهو ما يتوصل به إلى المقصود ويبلغ به إليه وكذا الوصلة والذريعة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سورة العلق، الآيتان: ٦ ـ ٧.



### دعاؤه ﷺ في ذكر التوبة وطلبها



وتحقيق الكلام في التوبة يتوقف على بيان أمور:

الأول: في تحقيق معناها: قال الأكثر: هي العرجع والندم على فعل الذنب لكونه ذنباً والعزم عدم العود إليه أبداً، والمفهوم من تصفح الأحاديث أن للتوبة درجات وثوابت وفوائد مختلفة كالخلاص من الخلود في النيران وكعدم دخولها رأساً وكالوصول إلى أدنى مراتب الجنان إلى أن يترقى فيها أعاليها وعلى الفرد الكامل يحمل ما رُوي في نهج البلاغة عن أمير المؤمنين هي من أن قائلاً بحضرته استغفر الله فقال له هي: ثكلتك أمك أندري ما الاستغفار؟ إن الاستغفار درجة العليين وهو اسم واقع على ستة معان:

أولها الندم على ما مضى، الثاني العزم على ترك العود إليه أبداً، الثالث أن تؤدي إلى المخلوقين حقوقهم حتى تلقى الله سبحانه أملس ليس لأحد عليك تبعة، الرابع أن تممد إلى كل فريضة ضبعتها فتؤدي حقها، الخامس تعمد إلى اللحم الذي نبت على السحت فتذيبه بالأحزان حتى يلصق الجلد بالعظم وينشأ بينهما لحم جديد، السادس أن تذيق الجسم ألم الطاعة كما أذقته حلاوة المعصية (١).

وما أحسن قول فيض أهل العرفان: إنه لا يكفي العرآة قطع الأنفاس والأبخرة المسودة لوجهها بل لا بدّ من تصقيلها وإزالة ما حصل في جرمها من السواد كذلك لا يكفي في جلاء القلب من ظلمات المعاصي وكدوراتها مجرد تركها وعدم العود إليها، بل يجب محو آثار تلك الظلمات بأنوار الطاعات فإنه كما يرتفع إلى القلب كل معصبة بنور طاعة يضادها بأن ينظر التاتب إلى سيئاته مفصلة ويطلب لكل سيئة حسنة تقابلها فيأتي بتلك الحسنة على قدر ما أتى بتلك السيئة فيكفر استماع الملاهي مثلاً باستماع القرآن والحديث والمسائل الدينية، ويكفر من خط المصحف محدثاً بإكرامه وتقبيله وتلاوته

<sup>(</sup>١) زيدة البيان: ٧٣٥.



ويكفر المكث في المسجد جنباً بالاعتكاف فيه وكثرة التعبد في زواياه وأمثال ذلك، وأما حقوق الناس فيخرج من مظالمهم أولاً بردها عليهم والاستحلال منهم، ثم يقابل إيذاءه لهم بالإحسان إليهم وغصب أموالهم بالتصدق بماله الحلال وغيبتهم بالثناء على أهل الدين وإشاعة أوصافهم الحميدة، وعلى هذا القياس يمحو كل سيئة من حقوق الله أو من حقوق الناس بحسنة تقابلها من جنسها كما يعالج الطبيب الأمراض بأضدادها.

وإلى تعدد مراتبها واختلاف فوائدها يشير ما روي عن الصادق عليه قال: قال رسول الله عن الصادق عليه قال: قال رسول الله عن تاب قبل موته بسنة قبل الله تويته، ثم قال: إن السنة لكثير من تاب قبل موته بيوم قبل الله توبته، ثم قال: إن ياب قبل أن يعاين، قبل الله توبته، ثم قال: إن يوماً لكثير من تاب قبل أن يعاين، قبل الله توبته، ثم قال: إن يوماً لكثير من تاب قبل أن يعاين، قبل الله توبته،

وفي الحديث المتفق عليه عن أبي سعيد الخدري أن النبي هي قال: ممن كان قبلكم رجل قتل تسعاً وتسعين نفساً فسأل عن أعلم أهل الأرض فدل على راهب فأتاه فقال له: إنه قتل تسعاً وتسعين نفساً فهل له من توبة فقال: لا، فقتله وكمل به مائة ثم سأل عن أعلم أهل الأرض فدل على رجل عالم فقال: إنه قتل مائة نفس فهل من توبة؟

فقال: نعم ومن يحول بينك وبين التربة انطلق إلى أرض كذا وكذا فإن بها أناساً يعبدون الله فاعبد الله معهم ولا ترجع إلى أرضك فإنها أرض سوء فانطلق حتى إذا (بلغ)<sup>(1)</sup> نصف الطريق فأتاه ملك الموت فقبض روحه فاختص فيه ملائكة الرحمن وملائكة المذاب فقالت ملائكة الرحمن جاء تائباً مقبلاً وقالت ملائكة العذاب إنه لم يعمل خيراً قط فأتاهم ملك في صورة آدمي فجعلوه بينهم فقالوا قيسوا ما بين الأرض فإلى أيتهما كان أدنى فهو له فقاسوا فوجدوه أدنى إلى الأرض التي أراد فقبضته ملائكة الرحمة، وفي رواية: وكان إلى القرية أقرب فجعل من أهلها، وفي رواية: وأوصى الله إلى هذه أن تقربي وقال: قيسوا ما بينهما فوجد إلى هذه أقرب (شبر) فنفر له (<sup>(1)</sup>).

<sup>(</sup>١) نهاية الأحكام (العلامة الحلّي): ٢١٠/٢.

<sup>(</sup>٢) غير موجودة في الأصل، ولكن يقتضيها سياق الكلام.

<sup>(</sup>٣) دراسات في الحديث والمحدثين (هاشم معروف الحسني): ٢٧٤.



الأمر الثاني: في وجوبها على الفور قال شيخنا البهائي (قدس سره): لا ريب في وجوبها على الذوب بمنزلة السموم المضرة للبدن وكما يجب على شارب السم المبادرة إلى الاستفراغ كذلك يجب على المذنب، ومن سوَّفها فهو بين خطرين عظمين:

أحدهما: يعاجله الأجل فيحضره وقت الموت وينسد عنه أبواب التلافي كما قال تعالى: ﴿ رَحِلُ بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ مَا يَشْتَهُونَ﴾ ((')، قال بعض المفسرين في قوله: ﴿ مِن قَبْلِ أَن يَأْفِكُ أَمْدَكُمُ الْمُوتُ فَيقُولُ رَبِّ لَوَّلًا أَمَّرَّقِيَ﴾ ((''): إن المحتضر يقول عند كشف الغطاء، يا ملك الموت أخرني يوماً أعتذر فيه إلى ربي وأتوب إليه وأتزود صالحاً فيقول: فنيت الأيام فيقول: أخرني ساعة فيقول: فنيت الساعات فينغلق عنه باب التوبة ويغرغر بروحه إلى النار ويتجرع غصة الياس (('').

وربما اضطرب أصل إيمانه في صدمات تلك الأهوال لما روي أن العديلة تعدله من خالص الإيمان إلى محض الكفر.

وثانيهما: أن تتراكم ظلمة المعاصي على قلبه إلى أن يصير ريناً وطبعاً فلا يقبل المحو فإن كل معصية يفعلها الإنسان يحصل من نقس الإنسان ظلمة في قلبه كما يحصل من نقس الإنسان ظلمة في المرآة فإذا تراكمت ظلمة الذنوب صارت ريناً كما يصير بخار النفس عند تراكمه على المرآة صداً، فإذا تراكم الرين صار طبعاً فلا يقبل الإصلاح حينئذ وقد يعبر عن هذا القلب بالقلب المنكوس والقلب الأسود.

وعن الصادق ﷺ كان أبي يقول: ما من شيء أفسد للقلب من خطيئة، إن القلب ليواقع الخطيئة فلا يزال به حتى يغلب عليه فيصير أعلاء أسفله (<sup>1)</sup>.

وعن أبيه ﷺ أنه قال: ما من عبد إلا وفي قلبه نكتة بيضاء فإذا أذنب ذنباً خرج في النكتة نكتة سوداء فإن تاب ذهب ذلك السواد وإن تمادى في الذنوب زاد ذلك السواد

<sup>(</sup>١) سورة سبأ، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المنافقون، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٣) التحفة السنية: ٢٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢٦٨/٢.



حتى يغطي البياض فإذا غطى البياض لم يرجع صاحبه إلى خير أبداً وهو قول الله عزّ وجل ﴿كُلَّا بِلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مًا كَانُوا يَكْصِبُونَ ۖ ﴿كَارَا ٢٧١).

أقول: وعمل عليه ما ورد في الروايات من أن اللّواط وشارب الخمر لا تقبل توبتهم، وحاصله أنهم لانهماكهم في المعاصي وارتكابهم لعظيم الذنوب انقلبت قلوبهم من مكانها الطبيعي بسبب إحاطة السواد والجرائم بها فصاروا بحيث لا يقدرون على التوبة المنورة لقلوبهم بل لو قال أحدهم: أتوب إلى الله يكون مجرد تحريك لسان بلا موافقة من القلب فلا يؤثر كما لا يؤثر قول القائل كتب الكتاب في كونه مكتوباً وقول القصار غسلت الثوب في تصيره نقياً من الأوساخ بل ربما آل حال هذا إلى التهاون والاستهزاء بأحكام الشريعة فيموت على غير الملة، وذهب بعضهم إلى عدم وجوبها فوراً لما روى: عن زرارة أنه قال: سمعت أبا عبد الله عليها أنه قال: من همل سيئة أجل فيها سبع ساهات فإن قال: أستغفر الله الذي لا إله إلا هو الحي القيوم ثلاث مرات لم يكتب عله الهرداً).

الأمر الثالث: قد عرفت أن العزم على عدم العود من أعظم أجزائها فلو فعل ذلك الذنب ثانياً فهل تقبل تربته ثانياً أم لا؟ ذهب بعض إلى الثاني لما روي من أن التائب عن الذنب وهو يفعله كالمستهزئ بربه والأصح هو الأول لرواية محمد بن مسلم في الصحيح عن أبي جعفر ﷺ قال: يا محمد بن مسلم فنوب المؤمن إذا تاب منها مفقورة له فليممل المؤمن لما يستأنف لما بعد المفقرة والتوية، أما والله أنها ليست إلا لأهل الإيمان.

قلت: فإن عاد بعد التوبة والاستغفار من الذنوب وعاد في التوبة.

<sup>(</sup>١) سورة المطففين، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢٧٣/٢.

<sup>(</sup>٣) جواهر الكلام للشيخ الجواهري: ٧/ ٣٤.



فقال: يا محمد بن مسلم أترى العبد المؤمن يندم على ذنبه ويستغفر منه ويتوب ثم لا يقبل الله توبته.

قلت: فإنه فعل ذلك مراراً يذهب ثم يتوب ويستغفر.

فقال: كلما عاد المؤمن بالاستغفار والتوبة عاد الله عليه بالمغفرة وإن الله غفور رحيم يقبل التوبة ويعفو عن السيئات فإياك أن تقنط المؤمنين من رحمة الل<sup>رد)</sup>.

وقال 震震: إن الله يحب المؤمن المفتن التواب<sup>(۲)</sup>. ومن لا يكون ذلك منه كان أفضل.

وقول النبي 🎪 لمن قتلت ولدها وأتته مستغفرة: وحق من روحي بيده لو قتلت كل يوم سبعين نبياً وتبت إلى الله لتاب عليك.

وأما ما استدل به على الأول فهو كما ترى.

الأمر الرابع: في قبولها للتجزي وعدمه، ذهب بعض إلى الثاني ويؤيده أن الندم إنما يعد توبة إذا كان لقبحه \_ والقبح علة مشتركة بين جميع الذنوب \_ فمن تاب عن ذنب وارتكب غيره كان كاشفاً عن كون تلك التوبة عنه لا لقبحه بل لعلة أخرى لا يثاب عليها، وكذا الآيات الواردة في محبة الله تعالى لها وأن من أحبه الله لا يعذبه، والظاهر من كثير من الأخبار هو الأول لأن الداعي والعارف قد يدعو إلى ترك ذنب ولا يدعو إلى ترك غيره، وإن أردت تحقيق المقام فاستمع لما يتلى عليك، فنقول من قال: إن التوبة لا يصح تجزيها إن عنى به أن ترك بعض الذنوب لا يفيد أصلاً بل وجوده كعدمه فهذا خطأ لأن كثرة الذنوب سبب لكثرة العقاب كما أن قلتها سبب لقلته، ونقول لمن قال: لا يصح إن أردت به أن الذوبة عن بعض الذنوب توجب قبولاً يوصل إلى النجاة والفوز كان هذا أيضاً خطأ فإن الفوز كما عرفت إنما هو بترك الجميع، ويقال في دليل من قال: لا يصح وهو أن التوبة عبارة عن الندم والمعاصي كلها أوجاع وآلام فلا معنى لتوجعه من ألم دون ألم فإن العلة شاملة لهما ولو جاز هذا لجاز أن يتوب من شرب الخمر من أحد الدنين (")

<sup>(</sup>١) مجمع الفائدة (المحقق الأردبيلي): ١٢/شرح ص٣٧٨.

<sup>(</sup>٢) مستد أحمد: ١/ ٨٠.

<sup>(</sup>٣) الدن: الوعاء الذي يشرب فيه الخمر.

دون الآخر فإن استحال ذلك من حيث إن المعصبة في الخمرين واحد وإنما الدنان ظروف فكذلك أعيان المعاصي آلات للمعصية، والمعصبة من حيث مخالفة الأمر واحد، فيقال على هذا أن التوبة من بعض الذنوب إما أن تكون عن الكبائر دون الصغائر أو عن الصغائر دون الكبائر أو عن كبيرة دون كبيرة.

أما الأول فممكن من جهة علمه بأشدية عذابها كمن جنى على ابن السلطان وعلى دابته فإنه يعلم أن الأول أشد جرماً فيخاف منه أكثر وقد كثر التائبون في الأعصار وليس أحد معصوماً من الذنوب إلا أهل العصمة عليه.

وأما الثاني فهو ممكن أيضاً لأن لذة نفسه في الكبيرة أشد من خوفه منها وأما الصغائر فليس له لذة نفس فيها فيكون خوفه منها أكثر من لذته بها.

وأما الثالث فجائز أيضاً لاعتقاده أن يعض الكبائر أشد من بعض وأغلظ عند الله تعالى.

اللا يَصِفُهُ الكُّنه.

﴿ لا يُجاوِزُهُ رَجَاءُ الرَّاجِينَ المحتمل معان :

الأول: إن الخلائق إذا آيسوا في آمالهم ومطالبهم من الناس رفعوها إليه فلا يتعدونه ولا يتجاوزونه.

الثاني: إن الناس مختلفة الرجاء والآمال فبعضهم يرجو الجنة ويطلبها وبعضهم يطلب الخلاص من النار، وأما المقربون فلا يرجون ولا يطلبون إلا رضاه كما أشار إليه أمير المؤمنين عليه في الحديث المشهور.

الثالث: إن الرجاء بالآخرة مُنته إليه فكل من يُرجى إذا أعطى فالمعطي الحقيقي هو الله سبحانه، وسائر الناس آلات وأدوات لإيصال نعمه تعالى إلى الخلائق.

الرابع: إنه تعالى لا يخيب الراجين بل يقضي حوائجهم ومآربهم حتى لا يطلبوها من غيره.

الله الله المُعْلِمِينَ أي أنهم يخافونه أشد من كل شيء، أو أنهم إذا خافوا من المُنتَهَى خَوْفِ المَعْدَابِ الأليم إنما شيء فهو خوف منه تعالى فإن الخوف من النار ما أعد الله فيها من العذاب الأليم إنما



هو منه تعالى، أو أنهم إذا خافوا من غيره وأتوا إلى بابه ارتفع عنهم الخوف.

وتَدَاوَلَتُهُ أَبِدِي اللُّنُوبِ، تناقلته وتناوبته ولا يخفى ما فيه من حسن الاستمارة المكنية والتخيلية والترشحية.

السُّتُحُوِّذُا غلب واستولى.

• تَقْرِيطاً ، حال أو تمييز أو مفعول مطلق من غير لفظ الفعل .

•وَتَعَطَى مَا نَهَيْتَ هَنْهُ تَقْرِيراً • تناول منهياتك من جهة المخاطرة والغفلة عن عاقبة الأمر وفي بعض النسخ الصحيحة وتعامى عما نهيت عنه.

ابَصَرُ الهُدَى، الإضافة إما لامية أو بيانية.

«فَرَأَى كَبِيرَ مِصْيَافِهِ كَبِيراً» يعني أنه رأى العصيان الكبير في الواقع الذي كان مستوراً بالسحائب كبيراً في نظره عند رفع تلك الحجب والموانع، ويجوز أن تكون الإضافة بيانية، وفي وش» بالثاء المثلثة والمعنى متقارب.

﴿وَقَصَدُكِ بِخُوْفِهِ أَي مَعَهُ أَوْ بَسَبِهِ أَوْ أَنزَلَ خُوفَهُ بَكَ.

وَقَدْ خَلا طَمَعُهُ مِنْ كُلِّ مَطْمُوع فِيهِ فَيْرِكُ أَي أَنه لا يطمع إلا فيما لديك من المواهب أو أنه ليس له طمع إلا فيك وفي قربك.

الوَأَلْمَرُخُ رُوْعَهُ الْعَبِ فَرْعَهِ .

• فَمَثَلَ عَلَى بالتخفيف، أي قام وبالتشديد أي مثل نفسه وصيرها شخصاً ممثلاً.

و أَنَثُكَ ا كشفه لك.

قينْ ذُنُويِهُ مَا أَلَعْف من التبعيضية في هذا المقام فإن مفادها أنَّ عد جميع الذنوب متعذر لكثرتها.

قمِنْ صَطِيمٍ مَا وَقَعَ مِهِ فِي عِلْمِكْ، الظرف أعني في علمك متعلق بالوقوع والياء للسببية أي الذنوب التي أوقعته في علمك وصار محيطاً به ومن جملة المذنبين فيه، ويجوز أن يكون ظرفاً لعظيم، أي العظيم من الذنوب في علمك الأزلي أو جزاء تلك الذنوب الذي قررته في علمك وحينتذ فالعلم هنا بمعنى المعلوم.



وفي مُكُوكَ، متعلق بفضحه والحكم إما بمعنى المحكوم فإن الدنيا والآخرة اللتين هما ظرف للفضيحة محكومتان له تعالى وهو الحاكم فيهما وعليهما، وإما بمعناه المصدري وفي خ للسببية أي الفضيحة بسبب حكمك عليه بالإساءة والذنب ويجوز تعلق الظرف بقبيح ويزيد على تينك المعنيين كون الحكم هنا بمعنى الأمر والنهي وفي خ وهو أبلغ من الأصل فإن الحليم لا يفضح من أساء إليه إلا إذا عظمت الإساءة وقبح الحلم عنها فإن الحلم في بعض المواضع سفه.

اتَبِعَاتُها، عقرباتها التابعة لها.

الأنّك الرّبُ الكريمُ، السيد المالك والمربي لجميع الخلائق والمنعم عليهم في الأرزاق البدنية والنفسية لا يدخل الألف واللام على غير، سبحانه لانها للاستغراق، والكريم الجواد المفضال أو العزيز كقوله تعالى ﴿ إِنَّهُ لَتُرَكِنُ كَيْرٌ ﴿ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللَّهِ الللَّهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللَّهُ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهُ الللَّاللّٰهِ الللَّهِ الللَّهُ الللّٰهِ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّٰهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّٰهِ الللّٰ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللَّهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللَّالْمُلْلِيلْمُ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰه

امُتَنَجِّزًا، طالباً لسرعة قضائه.

وَإِذْ تَقُولُ ادْعُونِي، يحسن الوقف هنا على تقول ولذا يكتب عليها (ط) علامة الوقف المطلق فصلاً بين كلام الخالق والمخلوق وإن أبيت إلا الوصل فاقطع الهمزة وإن كانت للوصل لأن به يحصل الفصل.

وياقراري، أي بالذنوب، والكاف إما للتعليل أو للتشبيه، وقيل: المراد الإقرار بالوحدانية، وهو كما ترى.

هينْ صَغاثِرٍ ذُنُوبِي وَكَبائِرِها، للعلماء في الكبائر عشرة أقوال:

**أولها** أنها ما تُوعِّد عليه العذاب في الكتاب.

وثانيها أنه كل ذنب يُؤذِن بقلة مبالاة فاعلها بالشريعة.

وثالثها أنه كل ذنب رتب عليه الشارع حداً أو صرح عليه بالوعيد.

ورابعها أنه كل ذنب علم حرمته بدليل قاطع من محكم الكتاب أو متواتر السنة.

وخامسها أنه كل ما تؤمِّد عليه توعداً شديداً في الكتاب أو السُّنة.

سورة الواقعة، الآية: ٧٧.



وسادسها أنه سبع كبائر الشرك بالله، وقتل النفس التي حرم الله، والزنى، وقذف المحصنة، وأكل مال اليتيم، والفرار من الزحف، وعقوق الوالدين. وقد روي عن النبي هي.

وسابعها أنها عشرون هذه السبعة مع ثلاثة عشر أخرى اللواط والسحر والربا والغيبة واليمين الغموس وشهادة الزور وشرب الخمر وترك احترام الكعبة والسرقة ونكث الصفقة والتعرب بعد الهجرة واليأس من روح الله والأمن من مكر الله.

وتاسعها وهو مذهب ابن مسعود أنه كل ما نهى الله تعالى عنه في سورة النساء.

وهاشرها أن الذنوب كلها كبائر وكون بعضها صغيرة إنما بالإضافة إلى ما هو أكبر منها، قال شيخنا الطبرسي (قدس سره): وهو الذي ذهب إليه أصحابنا الإمامية وهو مؤذِنٌ بالاتفاق إلا أن الشهيد الثاني طاب ثراه صرح باختلاف أصحابنا فيه وهو الحق لوقوعها على طريق التقابل في الآيات والأخبار والأدعية.

• وبَواطِنِ سَيِّنَاتِي وَظَوَاهِرِهَا اَي خواطر القلب، وما ظهر على صفحات الجوارح،
 أو ما صدر مني خفية وما صدر مني علانية، وبهما فسر قوله تعالى: ﴿ وَلَن تُبَدُّواً مَا فَيْ الشَّرِكُمْ أَن يُشَكَمُ إِن اللَّهُ فَيَمَا فِي لِنَن يَشَكُ وَيُعَالِنُ مَن يَشَكَمُ ( ) .

• في مُحْكَم كِتَابِكُ، آياته الطاهرة المعنى، أو غير المنسوخة، أو الكتاب المحكم
 المتقن الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

اوَأَوْجِبِ لِي مَحَبَّتِكَ كَمَا شَرَطْتَ، اثبت وحقق محبتك لي لأنك شرطت محبة التوابين وأنا قد تبت إليك.

المَكُرُوهِكُ، أي ما نهيت عنه نهي كراهة لأن جنابه ﷺ أجل من التلويث

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٨٤.



بالمحرمات وأما نحن فلا نقدر على أن يُقصد منه هذا المعنى فإنه قد ذهب جل أصحابنا على أن ترك المستحب مكروه لصدق تعريف أرباب الأصول عليه وقد عارضناهم واستدللنا على بطلان هذا المذهب في كتابنا الموسوم بغاية المرام في شرح تهذيب الأحكام وذهبنا إلى أن المكروه ما نهى عنه الشارع نهي كراهة لا ما أثبت على تركه، ولم تُعاقب على قعله، ومع هذا فلا ينبغي أن نقصد من المكروه إلا الحرام مع أنه في غاية الإشكال والصعوبة.

وهِلْمِكُ الَّذِي لَا يُنْسَى كالبيان لما قبله وفي وش بضم الباء وكأنه من النساء بمعنى التأخير، فيجوز أن يبقى على ظاهره فيكون إما من باب المجاز العقلي أي لا يفسر ما يتعلق به وإما أن يكون العلم لمعنى المعلوم، واعلم أن أكثر فقرات هذا الدعاء دالة على أن من تاب عن ذنب الأولى به أن يجعله نصب عينه ولا ينساه، وقد وقع الخلاف بين المحققين من أهل العرفان في أن الأفضل هل هو نسيان الذنب أو جعله نصب العين، وتحقيق المقام أن حضور الذنب وذكره والتحزن عليه كمال في حق المبتدي لأنه إذا نسيه لم يكثر احتراقه فلا يقوى انبعائه على سلوك الطريق ولأنه يستخرج منه الحزن والخوف الرادع على الرجوع إلى مثله فهو بالإضافة إلى الغافل كمال، وأما منه الحزن والخوف الرادع على الرجوع إلى مثله فهو بالإضافة إلى الغافل كمال، وأما طهرت أنواع المعرفة استغرقه ذلك ولم يبن فيه متسع الالتفات إلى ما سبق من أحواله، هكذا حقق المقام بعض المحققين، والحق أن الظاهر من أطوار الأنبياء والأئمة على هكذا حقق المقام على ما نفى عليهم من الزلات وعدم نسيانهم حتى الممات.

«أَقَارِفُ» أكتسب.

وبِعِضْمَة مَانِعَة وي عن أبي جعفر على قال: إن الله عزّ وجلّ أوحى إلى 
دانيال على إن رأيت عبدي هذا دانيال فقل له إنك عصيتني فغفرت لك وعصيتني 
فغفرت لك وعصيتني فغفرت لك فإن عصيتني الرابعة لم أغفر لك، فأتاه داود على 
فقال: يا دانيال إني رسول الله إليك وهو يقول لك إنك عصيتني فغفرت لك وعصيتني 
فغفرت لك وعصيتني فغفرت لك فإن عصيتني الرابعة لم أغفر لك، فقال له دانيال: قد 
بلغت يا نبي الله، فلما كان السحر قام دانيال فناجى ربه فقال: يا رب إن داود نبيك 
أخبرني عنك أنني عصيتك فغفرت لي وعصيتك فغفرت لي وأخبرني عنك أنني إن



عصيتك الرابعة لن تغفر لي فوعزتك وجلالك إن لم تعصمني لأعصينك ثم لأعصينك ثم لأعصينك ثم لأعصينك (١).

اوالسُّلامَةِ، في اش؛ بالنصب عطف على محل ما قبله.

﴿فِيمًا بَقِي، من العمر وقيل: في القيامة.

وَهُمَا كُلُّ مَا نَطَقْتُ لما كان المناسب لعظيم الجرم هو السكوت تداركه على بأن هذا النطق إنما هو لتحصيل الشفعاء إلا أنه من باب الجهالة والتعاطي عما وقع من الذب.

• وَلَجَأْتُ إِلَيْكَ فِيْهِ مِنَ التَّويَةِ من للبيان كسابقه أي لجأت إليك بسببه وذلك الشيء هو التوبة، وقيل: المعنى لجأت إليك في أن تحفظ توبتي من النقص والهدم، ويجوز أن يكون المعنى ولجأت إليك من التوبة من ذلك الذنب أي لطلب التوبة عنه.

اكَنَفُ رَحْمَتِكُ، ظلها أو ناحبتها.

«بِفِنَائِكُ» أي بساحة باب عزك الواسعة.

اوَهُدُه أي تكرم وتعطف.

الا خَفِيرًا أي لا مجير.

ابِسُوءِ أَثَرِي، قبح ما صدر مني.

افُوزَتِي، مصدر للمرة بمعنى الفوز.





# دعاؤه ﷺ بعد الفراغ من صلاة الليل



صلاة الليل في الأخبار تطلق على ثلاثة معان، أحدها الركعات الثمان، وثانيها الإحدى عشرة بإضافة ركعتي الشفع والوتر، وثالثها الثلاث عشرة بإضافة نافلة الفجر، وجميع هذه الاحتمالات جارية هنا وإن جزم شيخنا البهائي بالأخير.

«المُتَأْتَلِدِ بِالخُلُودْ» بالنصب والجر على الوصفية للمضاف أو المضاف إليه.

«والسُّلْطانُ» صاحب التسلط أو الحجة على الخلائق.

«المُمتَنِع، عن المغلوبية وقيل: الممتنع من مغلوبية أوليائه بلا جنود بل هو الذاب المحامي عنهم كقوله عليه وهزم الأحزاب وحده.

• وخَوَالِي الأَعْوَامُ • مواضيها من باب إضافة الصفة إلى الموصوف.

**﴿وَاسْتَعْلَى﴾ أ**ي علا .

«سَقَطَتِ الأَشْياءُ دُونَ بُلُوعٌ أَمَلِهُ المراد بالأشياء هنا العقول وآلات الإدراك والأمد جاء بمعنى المسافة وبمعنى نهايتها والأول أبلغ وإن كان الثاني هو الأظهر، وحاصله أن العقول والأوهام قد كلت وحسرت قبل البلوغ أو عند البلوغ إلى مسافة عظمتك كقوله:

سسافسرت فسيسك السعسقسول فسمسا دبسحست إلا أذى السسفسر «استَأَثُرُثَ بِهُ» اخترته لنفسك.

وضَلَّتْ فِيكَ الصَّفَاتُ، أي ضاعت وعدمت فيكون إشارة إلى سلب الصفات الزائدة عن الذات كما قال ﷺوكلوكمال توحيده نفي الصفات عنه، أو يكون معناه أن الواصفين وإن وصفوك بكل ما قدروا عليه فهم لا يبلغون فيك غاية إلا كان فوقها غاية، أو أن الصفات تحيرت فيك حتى أنه لا يقدر أحد أن يصفك بصفة تناسب كمال جبروتك.

وْتُفَسَّخَتْ دُونَكَ النُّعُوثُ؛ أي تقطعت وبطلت عند تصور عظمتك أو قبله النعوت



والأوصاف، أو يكون بمعنى أدون بعني أنه لا يطاق نعت من هو أدنى منك فكيف يطاق نعت كن هو أدنى منك فكيف يطاق نعتك كقول أبي عبد الله على الموسم جزء من سبعين جزءاً من نور الكرسي والكرسي جزء من سبعين جزءاً من نور العرش والعرش جزء من سبعين جزءاً من نور الستر فإن كانوا صادقين فليملوا أعينهم من نور الشمس ليس دونها سحاب(١).

وفي بعض النسخ اللغات موضع النعوت وهو محتمل ما فهمه الكليني (قدس سره) في قول أمير المؤمنين ﷺ: كل (ما)<sup>(٢)</sup> دون صفاته تحبير اللغات<sup>(٢)</sup>.

حيث قال نفى ﷺ بهذه الفقرة أقاويل المشبهة حيث شبهوه بالسبيكة والبلورة وغير ذلك من أقاويلهم من الطول والاستواء.

وَلَطَائِفُ الْأَوْهَامُ الأَوْهَامُ اللطيفة الدقيقة والمراد بالأوهام ما يشمل العقول فإن الفرق اصطلاح طارئ ويمكن إرادة المصطلح بخصوصه، وتكون الفائدة في التخصيص الإشارة إلى العقول لشرافته ومعرفتها بعدم الوصول لا تحوم حول السير إليه، وإنما يفعله الوهم الذي من شأنه اختراع ما لا حقيقة له ولا وجود كإنسان ذي رأسين وجناحين ونحو ذلك.

«أنتَ الله» مبتدأ وخبر وقيل: الله منادى.

«أَشْبَابُ الْوُصُلَاتُ» جمع وصلة وهو ما يتوصل به إلى المطلوب وحاصله أنه قد فاتني الأسباب التي يتوصل بها إلى السعادات إلا السبب الذي هو رحمتك فإنه لا يفوت لأنه منك لا منا.

«عِصَمُ الْأَمَالُ؛ جمع عصمة وهي الوقاية والحفظ.

**﴿ أَبُوءُ؛** أرجع وأقر .

ادُونَ خُبْرِكَ أي عند علمك.

<sup>(</sup>١) الكانى: ١/ ٩٨.

<sup>(</sup>٢) غير مُوجودة في الأصل، ولكن يقتضيها سياق الكلام.

<sup>(</sup>٣) الكانى: ١٣٧/١.



اولا تَنْطَوِي، لا يخفي.

(خَيِّباتُ) جمع غائبة.

قواشَتَمْهَلَكَ إِلَى يَوْمِ اللَّيْنِ، تلميح إلى قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ السُّطَٰوِينَ ۞ إِلَى يَوْمِ الرَّفِيتِ النَّفَامِينَ السُّطَوِينَ المَّاشِي بإسناده إلى الرَّقِيِّ النَّمَامُونِ المياشي بإسناده إلى أبي عبد الله عَلِيَّة قال: سألته عن قول إبليس: ﴿ رَبِّ قَانِظِرُفِ إِلَى يَوْمِ بُبِتَمُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِن السُّطَوِينَ ﴾ إِنْ يَوْمِ بُبْتَمُونَ ۞ قَالَ فَإِنَّكَ مِن السُّطَوِينَ ﴾ إِنْ يَوْمِ الرَّقِيِّ النَّمَوْمِ ﴿ آلُوَقِي اللَّهُ عَلَى السُّطَوِينَ السُّطَوِينَ ﴾ إِنْ يَوْمِ الرَّقِي السَّقُومِ ﴿ آلَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السُّطَوِينَ السُّطَوِينَ أَلْ اللَّهُ اللّهُ اللّ

قال: يا وهب أتحسب أنه يوم يبعث الله فيه الناس إن الله أنظره إلى يوم يبعث فيه قائمنا، كان في مسجد الكوفة وجاء إبليس حتى يجثو بين يليه هلى ركبته فيقول: يا ويله من هذا اليوم فيأخذ ناصيته فيضرب عنقه فذلك يوم الوقت المعلوم (٣٠).

وقال ﷺ: إذا كان يوم الوقت المعلوم ظهر إبليس في جميع أشياعه منذ خلق الله آدم إلى يوم الوقت المعلوم وهو آخر كرة يكرها أمير المؤمنين ﷺ.

قلت: ولهذا كرات.

قال: نعم إنها لكرات وكرات ما من إمام في قرن إلا ويكر معه البر والفاجر في دهره حتى يديل الله المؤمن على الكافر فإذا كان يوم الوقت المعلوم وكر أمير المؤمنين على أصحابه وجاء إبليس في أصحابه ويكون ميقاتهم في أرض من أرض الفرات يقال له الروحا قريب من كوفتكم فيقتتلون قتالاً لم يقتتل مثله منذ خلق الله عز وجل العالمين، وكأني أنظر إلى أصحاب أمير المؤمنين على قد رجموا إلى خلفهم القهقرى منه وكأني أنظر إليهم وقد وقعت أرجلهم في الفرات فعند ذلك يهبط الجبار عز وجل في ظلل من الغمام والملاتكة وقضي الأمر ورسول الله في أمامه بيده حربة من نور فإذا نظر إليه إيليس رجع القهقرى أركاضاً على عقبيه فيقول له أصحابه: أين تريد وقد ظفوت؟ فيقول: إني أرى ما لا ترون إني أخاف الله رب العالمين فيلحقه النبي في فيطعنه طمنة بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه فعند ذلك يعبد الله ولا يشرك به فيطعنه طمنة بين كتفيه فيكون هلاكه وهلاك جميع أشياعه فعند ذلك يعبد الله ولا يشرك به

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الأيتان: ٣٧ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>Y) meçة الحجر، الآيات: ٣٦ ـ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) معجم أحاديث الإمام المهدي (عج) الشيخ على الكوراني: ٥/ ١٩٨ - ١٦٢١.



وأما سبب إمهاله فهو قول الصادق ﷺ : إنه عبد الله سبحانه في السماء ستة آلاف سنة وكان إنظار الله إياه إلى يوم الوقت المعلوم بما سبق من العبادة (٢٢).

وفأوقَتَني، حذف المفعول للتعميم ولتذهب نفس السامع كل مذهب ممكن أو للعلم

احتى إذًا قَارَفْتُ مَمْصِيْتَكُ الس هو غاية لقوله قد هربت بل هو متعلق بما قبله وهو قوله فأوقعني فيكون بياناً وتفصيلاً لكيفية إيقاعه وما ترتب عليه وقوله وقد هربت إليك جملة حالية اعترضت بين الغاية والمُغَيا، فإن قلت: ما فائدة الاعتراض بها، قلت: فيه فوائد، منها الإشارة إلى أن صرعته لي ليس في حال انهماكي في المعاصي والغفلة عن جنابك حتى أكون مطبوعاً على قلبي لا أستأهل منك أن ترفعني عن صرعته بل أوقعني في حال توجهي إلى بابك، وثانيها أن يكون من باب استنهاض الجليل عز شأنه على تخليصه من الصرعة العظيمة فيكون معناه أنه قطع بي الطريق إلى حماك وسلبني بضاعة الأعمال والمغيور من الناس لا يرضى لوافده الوارد عليه أن يقطع عليه الطريق قبل الوصول إليه، ومنها الإشارة إلى شدة بطشه وأن هذا شأنه مع القاصدين إليك فكيف حاله مع غيرهم فيكون حاصله أن مقاومته والمعارضة معه لا تطاق إلا باستظهارك ومنحك

الفَتَلَ عَنِّي مِذَارَ غَدْرِه فتل بمعنى صرف والعذار ما يقطع على خد الفرس من اللجام والرسن، والكلام استعارة مكنية مرشحة بترشحين، ويجوز أن يكون أحدهما استعارة تخييلية والمعنى أن الشيطان بعد أن أوقعني في الذنوب صرف عني عنان فرسه وتولى لإضلال غيرى، وقيل: فيه وجوه كلها ظاهرة البطلان.

«وتُلَقَّانِي بِكَلِمَةِ كُفْرِهِ وَتَولَّى البَراءَةَ مِنِّى» إشارة إلى ما حكاه سبحانه عنه بقوله

<sup>(</sup>١) مدينة المعاجز (السيد هاشم البحراني): ٣/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير نور الثقلين (الشيخ الحويزي): ٣/ ١٤ ح٤٧.



تعالى: ﴿ كَنَنَلِ ٱلشَّبْطَانِ إِذْ قَالَ الْإِنسَانِ ٱلحَفْرُ لَلْمَا كَفَرَ قَالَ إِنِّ بَرِيَّةٌ يَنكَ﴾ (١٠.

﴿فَأَصْحَرَنِي﴾ أخرجني إلى الصحراء وحقيقة معناه جملني تائهاً في بيداء الضلال.

ولا خَفِيرَ يُومِنُنِي عَلَيْكُ، أي لا محام وممانع يعطي الأمان من العذاب على جنابك أو حال كونه مستعلياً عليك.

ولا أَسْتَشْهِدُ على صِيَامِي نَهَاراً، نصب نهاراً إما على المفعولية لأستشهد أو للصيام ومفعول الفعل محذوف، أي لا أستشهد الملاتكة أو الرسل على أني صمت نهاراً، وقد عرفت شهادة الأيام فيما تقدم، وحاصل معناه أنه لا صوم لي فاستشهد به ولا منجد لي فاستجر به وهذا مقام ورعاية التأديب.

ولا تُثْنِي هَلَيَّ بِإِخْيَائِها سُنَّةً ، من الثناء وهو المدح أو من الثني وهو الميل كما يل.

اخَاشًا فَرُوضِكَ، استثناء منقطع وجر فروض ونصبه على حرفية حاشا وفعلينها.

ومِنْ وَظَائِفِ قُرُوضِكَ، آدابها وشرائط قبولها، وإن جعلت الإضافة للبيان فاحمل قوله ﷺ: حاشا فروضك على عدم الترك رأساً وكلاً .

المَقَاماتِ حُدُودِكُ الإضافة إما لامية أو بيانية.

﴿إِنَّنَهُكُتُهَا ۗ بِالْغَتِ فِي كَسِبِهَا .

﴿ إِجْتُرَ خُتُهَا } إكتسبتها .

وَكَانَتْ صَالِيَتُكَ لِي مِنْ فَضَائِرِجها سِثْراً قبل: الأنسب في بادي النظر كان سترك لي من فضائحها عافية، أقول: بل الصواب هو ما عبر به عليه وذلك أن مادة صروف العافية دائة على المحو والاندراس يقال عفت الريح الرسوم محتها، ويقال له عز شأنه العَفُوّ لمحوه المنزوب، والعافية لمحوها الأوجاع، وهي مصدر أو اسمه، كالكاذبة بمعنى المحدوب. ومن ثم قال المحققون: من شراح الأسماء الحسنى أن اللطف في العَفُوّ أشد منه في الغفور، لأنه من الغفر بمعنى الستر، فالغافر هو الساتر للذنوب والستر لا يستلزم

<sup>(</sup>١) سورة الحشر، الآية: ١٦.



العفو والمحو لأنه قد يستر ولا يمحي الذنوب بل يكشف عنها وقتاً آخر، كما سيأتي في قول المحو ولا تكشف عن ستر أسترته على رؤوس الأشهاد، فالستر أعم من العفو وفي قانون الحمل لا يجوز أن يكون المحمول أخص من الموضوع، فكأنه قال: كان محو ذلك الذنب ستراً لى وهو أقوى الستور.

وَهُدْ هَلَىَّ بِعَائِلَةِ رَحْمَتِكُ، تكرم على بمكرمتها ومنفعتها .

المَحْضَرَةِ الأَكْفَاءُ، بحضور الأمثال والأشباء.

وأكاتِمُهُ، أكتمه.

﴿وَأَحْتَثِيمُ مِنْهُ فِي سَرِيرَاتِي﴾ أي أستحي من اطلاعه على خفيات حالي.

المَهيناً) محقراً.

احرج المسالك؛ ضيقها.

وَنُطَفَةٌ ثُمُّ مَلَقَة عنصب النطفة وما عطف عليها إما على حكاية ما وقع في القرآن أو على تقدير فعل كخلقتني، والنطفة من النطف بمعنى الصب لأنها تصب في الرحم والعلقة قطعة جامدة من الدم وهي أول ما تستحيل إليه النطفة.

﴿ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْأَصْلُ بَقَدْرُ مَا يَمْضَغَ.

المُثَمَّ مِظَامًاً، بتصلب بعض أجزاء المضغة والإتيان بصيغة الجمع لاختلاف العظام في الهيئة والصلابة.

وثُمَّ كَسُوتَ المِظَامَ لَحْمَاً ، إما مما بقي من المضغة أو لحماً جديداً.

مَّمُعُ أَنْشَأَتُنِي خَلْقًا آخَرُ، وهو صورة البدن ونفخ الروح فيه، وهذا إشارة إلى قوله تــــالـــى: ﴿ لَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلإِسْمَنَ بِن سُلَلَةٍ بِن طِينِ ۞ ثُمَّ جَسَلَتُهُ ثُطْفَةً بِى قَلَوٍ تَكِينِ ۞ ثُرَّ خَلَقًا الشَّلَقَةُ عَلَقَةً مُخَلِقًنَا ٱلمُلَقَةَ مُشَمِّحَةً مُخَلَقْتَا ٱلمُشْهَلَةً عِطْنَا فَكُسُونًا ٱلعِظْلَمَ لَمُثَا ثُرُّ أَنشَأَتُهُ خَلَقًا عَاخِرٌ قَتَهَالِكَ اللَّهُ أَحْسَنُ لَلْفَاقِينَ ﴾ (١٠ .

وتفصيل ابتداء الخلق إلى الكمال ما روي عنهم ﷺ من أن الله تعالى إذا أراد أن

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيات: ١٢ ـ ١٤.



يخلق النطفة التي أخذ عليها الميثاق في صلب آدم أوقعها في الرحم وبعث ملكاً فأخذ من التربة التي يدفن فيها فماثها في النطفة فلا يزال قلبه يحن إليها فيكون أربعين يوماً نطفة ثم تصير علقة أربعين يوماً فإذا كمل أربعة أشهر بعث الله ملكين خلاقين فيقتحمان في بطن العرأة من فم المرأة فيصلان إلى الرحم وفيها الروح القديمة المنقولة في أصلاب الرجال وأرحام النساء فينفخان فيها روح الحياة والبقاء ويشقان له السمع والبصر وسائر الجوارح ثم يوحي إلى الملكين اكتبا عليه قضائي وقدري واشترطا في البدا فيما تكتبان فيرفعان رؤوسهما فإذا اللوح يقرع جبهته وفيه صورته ورؤيته وأجله وميثاقه شقياً أو سعيداً وجميع شأنه فيملي أحدهما على صاحبه فيكتبان جميع ما في اللوح ويختمان الكتاب ويجعلانه بين عينيه، ثم يقيمانه قائماً في بطن أمه وربما عتاً فانقلب ولا يكون إلا في عات أو مارد فإذا بلغ أوان خروجه تاماً أو غير تام أوحى الله إلى ملك يقال له زاجر فيزجره زجرة يفزع منها فينقلب فيخرج باكياً من الزجرة وينسى الميثاق(١٠).

وعن أبي جعفر ﷺ أن النطفة تتردد في بطن المرأة تسعة أيام في كل عرق ومفصل منها وللرحم ثلاثة أقفال قفل في أعلاها مما يلي أعلى السرة من الجانب الأيمن والقفل الآخر وسطها والقفل الآخر أسفل الرحم فيوضع بعد تسعة أيام في القفل الأعلى فيمكث فيه ثلاثة أشهر فعند ذلك يصيب المرأة خبث النفاس والتهوع ثم ينزل إلى القفل الأوسط فيمكث فيه ثلاثة أشهر وسرة الصبي فيها مجمع العروق عروق المرأة كلها منها طعامه وشرابه من تلك العروق ثم ينزل إلى القفل الأسفل فيمكث فيه ثلاثة أشهر فذلك تسعة أشهر ثم تطلق المرأة فكلما طلقت انقطع عرق من سرة الصبي فأصابها ذلك الوجع ويده على سرته حتى يقع على الأرض ويده مبسوطة (٢٠).

أقول: في هذا الحديث دلالة على أنه يخرج مبسوط اليد وفي غيره من الأخبار أنها تخرج مقبوضة ومن ثم قال مولانا أمير المؤمنين ﷺ:

وفي قبيض كنف الطفيل عنيد ولاده دليل على الحرص المركب في الحي وفي بسطها عنيد الممات مواعظ ألا في انظروني قد خرجت بيلاشي

<sup>(</sup>١) الكاني: ٦/٥١ ح٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٦/ ١٥ ح٥.



ودفع التناقض بما هو المشاهد من القبض بعد البسط فيكون ذلك البسط خوفاً من زجرة الملك لأن الأعضاء تسترخى حال الخوف.

امِنْ فَصْلِ طَعَام، الفضل بمعنى الفضلة والمراد به هنا دم الحيض فإن بعضه يصير غذاء للحمل ما دام في الرحم وبعضه يصعد إلى الثديين ويستحيل لبناً ليصيرغذاء له إذا خرج.

«تَضْطَرُنِي» تلجأني.

«البَّرُّ اللَّطِيفُ» الإنسان صاحب الشفقة أو الغذاء الحسن النفيس.

المَلَكَتِهِ، تملكه إياي واسترقاقه لي.

«تُقَنِّمنِي بِتَقْدِيرِكَ لِي» أي تصيرني قانعاً بما قدرت لي وخلقته لأجلي.

ه مَا ذَهَبَ مِنْ حِسْمِي وهُمْرِي فِي سَبِيلِ طَاعَتِكَ، بأن تبدل الذنوب التي اكتسبتها في ذلك العمر بذلك الجسم بالحسنات كقوله تعالى: ﴿ فَأُولَتُهِكَ يُبَرِّلُ اللهُ سَتِكَاتِهِمُ حَسَنَتُكِمُ (١٠)، ويجوز أن يكون الماضي بمعنى المستقبل وتكون نكتة العدول التحقق والوقوع.

وتَغَلَّظتَ، تشددت.

(صَلَفَ) أعرض.

﴿ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْمُ الله عَلَيْهِ إِنَّهُ الله الله الله الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ إِنه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ إِنه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ إِنه الله عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ

فقال: استعد للحياة الطويلة فإن جبرئيل ﷺ جاء إلى رسول الله ﷺ هو قاطب وقد كان يجيء وهو مبتسم فقال رسول الله ﷺ: يا جبرائيل جئتني اليوم قاطباً فقال: يا محمد قد وضعت منافخ النار.

فقال: وما منافخ النار يا جبرئيل؟

فقال: يا محمد إن الله عزّ وجلّ أمر بالنار فنفخ عليها ألف عام حتى ابيضت ثم

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان، الآية: ٧٠.



نفخ عليها ألف هام حتى احمرت ثم نفخ هليها ألف هام حتى اسودت فهي سوداء مظلمة لو أن قطرة من الضريع قطر في شراب أهل الدنيا لمات أهلها من نتنها(١٠).

فَيَأَكُلُ بَعْضَهَا بَعضٌ، لما روي من أن واد في جهنم يسمى بالفلق يوقد عليه ألف سنة لم يتنفس فإذا تنفس أحرق جميع النيران.

اويَصُولُ بَعضُها عَلَى بَغُضُ، أي يحمل وفي اخَ، ويصول بعضها بعضاً وكأنه بتضمين معنى يغلب ونحوه.

«تَلُوُ العِظَامَ رَمِيماً» تترك العظام بالية.

اخمِيماً عاء شديد الحرارة.

«النُّكَالُ» العقوبة، وقال الهروى: النكال القيد الثقيل.

«الوَيَالُ» سوء العاقبة.

"الفاغِرَةِ أَقُواهِها؛ الفاتحتها وجر الأفواه على إضافة الصفة إلى مفعولها وبالرفع على الفاعلية، روي أن فيها العقارب كالبغال المعلقة يلسعن أحدهم فيجد حموتها أربعين خريفاً.

وحَيَّاتِها الصَّالِقَةِ بِأَنْيابِها، صلق كضرب وزناً ومعنى، روي أن لجهنم سبعة أبواب على كل باب سبعون ألف جبل في كل جبل سبعون شِغباً في كل شِغب سبعون واد في كل واد سبعون ألف حية طول كل واد سبعون ألف حية طول كل واد سبعون ألف حية طول كل وعد مسيرة ثلاثة أيام أنيابها كالنخل الطوال تأتي ابن آدم فتأخذ بأشفار عينيه وشفتيه فيكشط كل لحم على عظمه وهو ينظر فهرب منها فيقع في نهر من أنهار جهنم يذهب بسبعين خريفاً.

«أمْمَاله جمع معاً بالكسر والقصر وهو ما ينتقل إليه الطعام بعد المعدة، قبل: ولعل المراد هنا ما يشمل المعدة، إذا تحققت هذا كله فاعلم أن الأوصاف السابقة كلها يجوز أن تكون إشارة إلى تعدد أن تكون من باب تعدد الأوصاف لموصوف واحد ويجوز أن تكون إشارة إلى تعدد الموصوف.

بحار الأنوار: ٨/ ٢٨٠.



قال أبو جعفر ﷺ: إن الله جعل للنار سبع درجات، أعلاها الجحيم يقوم أهلها على الصفا منها تغلي أدمغتهم كغلي القدور بما فيها، والثانية لظى نزاعة للشوى تدعو من أدبر وتولى وجمع فأوعى، والثالثة سقر لا تبقي ولا تذر لواحة للبشر عليها تسعة عشر.

الرابعة الحطمة ومنها يثور شرر كالقصر كأنه جمالات صفر تدق من صار إليها مثل الكحل فلا تموت الروح كلما صار مثل الكحل عاد، والخامسة الهاوية تدعو أهلها يا ملك أغثنا فإذا أغاثهم جعل لهم آنية من صفر من نار فيها صديد ماء يسيل من جلودهم كأنه مهل فإذا أخذوه ليشربوا منه تساقط لحم وجوههم من شدة حرها وهو قول الله عز وجل ﴿وَلِن يَسْتَغِيمُواْ يُعْاَوُا بِمَاوَ كَالْمُهُلِ يَشْوِى الْوَجُوهُ بِنْتَكَ الشَّرَاثِ وَسَآدَت مُرْتَفَقًا﴾ (١٠)، ومن هوى فيها سبعين عاماً في النار كلما احترق جلده بدل جلداً غيره، والسادسة هي السعير فيها ثلاثمائة سرادق من نار في كل سرادق ثلاثمائة قصر من نار في كل قصر ثلاثمائة بيت من نار وجوامم من نار وسلاسل من نار وأغلال من نار وهو الذي يقوله الله: وعقارب من نار وجوامم من نار وسلاسل من نار وأغلال من نار وهو الذي يقوله الله: جهنم وفيها الفلق وهو جب في جهنم إذا فتح أسعر النار سعراً وهو أشد النار عذاباً، وأما صعوداً فجبل من صفر من نار وسط جهنم "."

وروي عن علي 缓寒: إن النيران بعضها فوق بعض فأسفلها جهتم وفوقها لظى وفوقها الحطمة وفوقها سقر وفوقها الجحيم وفوقها السعير وفوقها الهاوية<sup>(ء)</sup>.

وحينئذ فقوله أعلاها الجحيم يمكن أن يراد به العلو في الرتبة.

وتَشْخُنُ اللَّهُ مِن باب معاملة المعقول معاملة المحسوس.

وحتَّى يَوْضَى، إشارة (إلى)(٥٠ ﴿وَلَسَوْفَ يُعْلِيكَ رَبُّكَ فَنَرَّضَى ۚ ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْلِيكَ رَبُّكَ فَنَرَضَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآية: ٢٩. (٢) سورة الإنسان، الآية: ٤.

 <sup>(</sup>٣) بحار الأنوار ٨/ ٢٩٠.
 (٤) بحار الأنوار ٨/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٥) غير موجودة في الأصل، ولكن يقتضيها سياق الكلام.

<sup>(</sup>٦) سورة الضحى، الآية: ٥.





## دعاؤه ﷺ في الاستخارة



الاستخارة طلب الخير من الله تعالى في سائر الأمور ولها أفراد كثيرة:

ا منها ما روي عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أراد أحدكم أمراً فلا يشاور فيه أحداً
 من الناس حتى يبدأ فيشاور الله تبارك وتعالى.

قال: قلت: وما مشاورة الله تبارك وتعالى جعلت فداك؟

قال: تبدأ فتستخير الله فيه أولاً ثم تشاور فيه فإنه إذا بدأ بالله تبارك وتعالى أجرى له الخيرة على لسان من يشاء من الخلق(١٠).

٢ ـ ومنها ما رواه القسري قال: سألت أبا عبد الله 機器 عن الاستخارة فقال: استخر
 الله في آخر ركعة من صلاة الليل وأنت ساجد مائة مرة ومرة.

قال: كيف أقول؟

قال ﷺ: تقول أستخير الله برحمته (٢).

وهو مفسر للاستخارة في الحديث السابق.

٣ \_ ومنها ما رواه حماد الناب عنه ﷺ أنه قال في الاستخارة: أن يستخير الله تعالى الرجل في آخر ركعة من ركعتي الفجر ماثة مرة ومرة ويحمد الله ويصلي على النبي وآله ويتم الماثة وآله ثم يستخير الله خمسين مرة ثم يحمد الله ويصلي على النبي وآله ويتم الماثة والواحدة (٢٠).

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه: ١/ ٦٢ ٥ ح-١٥٥٠.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة الإسلامية (الحر العاملي): ٥/٢١٣ ح١٠١١٥ ـ ٣.

<sup>(</sup>٣) ذخيرة المعاد (المحقق السبزواري): ١ ق ٢/ ٣٤٨.

- ٤ ـ ومنها ما روي عنه ﷺ إذا أراد شراء العبد أو الدابة أو الحاجة الخفيفة أو الشيء اليسير استخار الله عزّ وجلّ فيه سبع مرات فإذا كان أمراً جسيماً استخار الله عزّ وجلّ فيه مائة مرة (١٠).
- ومنها ما رواه ميسرة عنه ﷺ أنه قال: ما استخار الله عبد سبعين مرة بهذه الاستخارة إلا رماه الله بالخيرة يقول: يا أبصر الناظرين ويا أسمع السامعين ويا أسرع الحاسبين ويا أرحم الراحمين ويا أحكم الحاكمين صل على محمد وآل محمد وخر لى في كذا وكذا(۱).
- آ .. ومنها ما روي عن أبي جعفر ﷺ قال: كان علي بن الحسين ﷺ إذا هم بأمر حج أو عمرة وبيع أو شراء أو عتق تطهر ثم صلى ركعتي الاستخارة يقرأ فيهما سورة الحشر وسورة الرحمن، ثم يقرأ المعوذتين وقل هو الله أحد ثم يقول: اللهم إن كان كذا وكذا خيراً لي في ديني ودنياي وآخرتي وعاجل أمري وآجله فيسره لي على أحسن الوجوه وأجملها، اللهم وإن كان كذا وكذا شراً لي في ديني ودنياي وآخرتي وعاجل أمري وآجله فاصرفه عني على أحسن الوجوه رب اعزم لي على رشدى وإن كرهت ذلك أو أبته نفسى "".
- ٧ \_ ومنها ما روي أنه سأل الحسن بن جهم أبا الحسن ﷺ لابن أسباط فقال له: ما ترى وابن أسباط حاضر ونحن جميعاً نركب البر أو البحر إلى مصر وأخبره بخبر طريق البر، فقال: فأت المسجد في غير صلاة فريضة فصل ركعتين واستخر الله مائة مرة ثم انظر أى شىء يقع فى قلبك فاعمل به (١).
- منها ما روي عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أردت أمراً فخذ ست رقاع فاكتب في ثلاث منها بسم الله الرحمن الرحيم خيرة من الله العزيز الكريم لفلان ابن فلانة أفعله، وفي ثلاث منها بسم الله الرحمن الرحيم خيرة من الله العزيز الحكيم لفلان

<sup>(</sup>١) ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة (الشهيد الأول): ٤/ ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) الحداثق الناضرة (المحقق البحراني): ١٠/٥٢٦.

<sup>(</sup>٣) المقنعة (الشيخ المفيد): ٢١٨.

<sup>(</sup>٤) الكاني: ٣/ ٤٧١ ح٤.



ابن فلانة لا تفعله، ثم ضعها تحت مصلاك ثم صل ركعتين فإذا فرغت فاسجد سجدة وقل فيها مائة مرة أستخير الله برحمته خيرة في عافية ثم استو جالساً وقل اللهم خر لي في جميع أموري في يسر منك وعافية ثم اضرب بيدك إلى الرقاع وشوشها واخرج واحدة فإن خرج ثلاث متواليات افعل فافعل الأمر الذي تريده وإن خرج ثلاث مرات لا تفعل فلا تفعل وإن خرجت واحدة افعل والأخرى لا تفعل فاخرج من الرقاع إلى خمس ودع السادسة لا تحتاج إليها(۱).

- ومنها ما روي عنه ﷺ أنه قال لبعض أصحابه: وقد سأله عن الأمر يمضي فيه ولا يجد أحداً يشاوره فكيف يصنع؟ قال: شاور ربك، قال: فقال له: كيف؟ قال: انو الحاجة في نفسك واكتب رقعتين في واحدة لا، وفي واحدة نعم واجعلها في بندقتين من الطين ثم صل ركعتين واجعلهما تحت ذيلك وقل يا الله إني أشاورك في أمري هذا وأنت خير مستشار ومشير فأشر علي بما فيه صلاح وحسن عاقبة ثم أدنجل يدك فإن كان فيها نعم فافعل وإن كان فيها لا، لا تفعل. هكذا شاور ربك().
- ١٠ ومنها الاستخارة بالسبحة وهي مروية عن صاحب الأمر ﷺ وهي أن تقرأ الفاتحة عشراً وأقله ثلاث ودونه مرة ثم تقرأ القدر عشراً ثم تقول هذا الدعاء ثلاثاً: اللهم إني أستخيرك لعلمك بعاقبة الأمور وأستشيرك لحسن ظني بك في المأمول والمحذور اللهم إن كان الأمر الفلاني مما نيطت بالبركة أعجازه وهواديه وحفت بالكرامة أيامه ولياليه فخر لي اللهم فيه خيرة ترد صَعُوبَه ذلولاً وتقضي أيامه سروراً اللهم إما أمر فأئتمر وإما نهي فأنتهي اللهم إني أستخيرك برحمتك في حافية، ثم يقبض على قطعة من السبحة ويضمر حاجته فإن كان عدد تلك القطعة فرداً فليفعل وإن كان زرجاً فليترك".

وفي بعض الأخبار يأخذ كفاً من الحصا أو سبحة.

<sup>(</sup>١) روض الجنان (الشهيد الثاني): ٣٢٦.

<sup>(</sup>۲) الكاني: ۳/۷۳ ح۸.

<sup>(</sup>٣) المصباح للكفعمى: ٣٩٢.



١١ ـ ومنها الاستخارة بالقرآن روى اليسع القمي قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: أريد
 الشيء فأستخير الله فيه فلا يوفق فيه الرأى أفعله أو أدعه؟

فقال: انظر إذا قمت إلى الصلاة فإن الشيطان أبعد ما يكون من الإنسان إذا قام إلى الصلاة وأي شيء وقع في قلبك فخذ به أو افتح المصحف فانظر إلى أول ما ترى فيه فخذ به إن شاء الله تعالى(١٠).

١٢ ـ ومنها الاستخارة بهذه الكيفية إلا أنها ليست مقيدة بوقت الصلاة وهي المعروفة
 في هذا الزمان وقد نقلها الشيخ الكفعمي وغيره بلا مستند.

ومنها أن تفتح القرآن وتعد الجلالات التي في الصفحة اليمنى وتعد مثلها في الأوراق وتعد مثل الأوراق سطوراً من الصفحة اليسرى وتنظر ما في أول السطر الأخير وتعمل به وإن لم يوجد جلالة فبعضهم على الإعادة وبعضهم على ترك ذلك الفعل.

وهذه الاستخارة قد نقلها مشايخنا عن الشيخ البهائي (قدس سره) ولم نر لها في الأخبار عيناً ولا أثراً.

١٣ \_ ومنها ما ذكره العابد ابن طاوس في كتاب الاستخارات من أن التفاول بالمصحف أن تقرأ الحمد وآية الكرسي وقوله ﴿ وَعَندَهُ مَقَاتِحُ ٱلْفَيْبِ ﴾ (٢) الآية، ثم تقول: اللهم إن كان في قضائك وقدرك أن تمن على أمة نبيك بظهور وليك وابن بنت نبيك فعجل ذلك وسهله ويسره وأكمله وأخرج لي آية أستدل بها على أمر فائتمر أو نهي فأنتهي أو ما أريد كما يقال فيه عافية فيه، ثم افتح المصحف وعد سبع قوائم وعد ما في صفحة اليمين من الورقة السابعة وما في اليسرى من الورقة الثامنة من لفظ الجلالة ثم عد من الصفحة اليمنى من القائمة التي ينتهي إليها العدد بعدد لفظ الجلالة ويُتفأل بآخر سطر من ذلك يتبين الفأل إن شاء الله تعالى ".

<sup>(</sup>١) ذكرى الشيعة في أحكام الشريعة: ٢٧٠/٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) جواهر الكلام: ١٧٢/١٢.



وقد بقي لها أفراد كثيرة ذكرها الزاهد ابن طاوس في كتاب الاستخارات، والظاهر أن هذا الدعاء منه ﷺ هو عين الاستخارة وأكمل أفرادها.

«أَسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكْ» أي أطلب منك أن تجعل الخير في أمري بسبب علمك به.

والتَّسْلِيمُ الجر عطف على الرضا وفي نسخة الكفعمي بالنصب على أن واوه للمعية وأما عطفه على الذريعة ما قيل: فلا يخفى ما فيه.

«رَيب الارْتِياب؛ الإضافة إما بيانية أو لامية أي غايته وما يترتب عليه من الفساد وحاصله ارفع عنا تهمة الشك حتى لا نشك في قضائك.

ولاً تَسِمُناه أي لا تجعله سمة لنا أي علامة يعني لا تجعل عجز المعرفة وضعفها علامة لنا ويضم السين في بعض النسخ بمعنى لا تورده علينا من قوله تعالى: ﴿يَسُومُونَكُمْ شُوءَ اَلْتَلَا﴾(١)

(هَجْزَ المُعْرِفَة) الإضافة بمعنى في أو لامية.

وَفَتَغْمِطَ قَلْرُكَ، نغمط من باب ضرب وسمع وقدر بالفتح والسكون والمعنى على الأول لا نشكره ولا نرضاه وعلى الثاني نستحقره ولا نوفيه حق إجلاله وتعظيمه.



<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٤٩.







ومُعاقَاتِكَ بَعدَ خُبُرِكُ المعافاة أن يعافيك الله من الناس ويعافيهم منك والخبر بالضم: العلم.

«العَائِيَّة» الخصلة التي توجب لصاحبها العيب.

اوتَسَثّر بِالمَسَاوِي أي تستر حال كونه متلبساً بالقبائح والسيئات، حافيتك عدم مؤاخذتك.

قوَرَدُماً اي سداً.

الدَّخِيلَة؛ وهي ما داخلك من فساد في عقل أو جسم.



دعاؤه ﷺ بخواتم الخير ......



## فهرس الموضوعات

| ,  | ﷺ في الاعتراف وطلب التوبة                      | دعاؤه |
|----|------------------------------------------------|-------|
| 1  | لأمر الأوللامر الأول                           | 1     |
| ٥  | لأمر الثانيلأمر الثاني                         | ï     |
| ٦  | لأمر الثالث                                    | 1     |
| •  | عِيْنَةً في طلب الحوائج                        | دعاؤه |
| ٤  | ﷺ إذا اعتُدي عليه أو رأى من الظالمين ما لا يحب | دعاؤ. |
| ΄Λ | ﷺ إذا مرض أو نزل به كرب أو بلية                | دعاؤه |
| ٠. | عَلِيْهِ في الاستقالة من الذنوب                | دعاؤه |
| •  | ع إذا ذكر الشيطان فاستعاذ منه                  | دعاؤ. |
| ٤  | 🗱 إذا دفع عنه ما يحذر                          | دعاؤ. |
| 0  | 🕮 عند الاستسقاء بعد الجدب                      | دعاؤه |
| ٨  | 🕮 في مكارم الأخلاق                             | دعاؤه |
| ۳  | ﷺ إذا أحزنه أمر وأهمته الخطايا                 | دعاؤه |
| ٠. | عند الشدة                                      | دعاؤه |
| £  | 🕮 بالعافية                                     | دعاؤه |
| 1  | لأبويه علاقة                                   | دعاؤه |

| اۋە لۇلدە ﷺ ٦.                             |
|--------------------------------------------|
| اؤه ﷺ لجيرانه وأوليائه                     |
| اؤه ﷺ لأهل الثغور                          |
| اۋە ﷺ متفزعاً إلى الله عزّ وجلّ            |
| اوه ﷺ إذا قُتْر عليه الرزق                 |
| اؤه ﷺ في المعونة على قضاء الدين            |
| اؤه ﷺ في ذكر التوبة وطلبها                 |
| اؤه ﷺ بعد الفراغ من صلاة الليل٢٦           |
| اؤه ﷺ في الاستخارة                         |
| اوه ﷺ إذا ابتلي أو رأى مبتلًى بفضيحة بهذنب |
| رس الموضوعات ٢٤                            |