

## «ЕДИНОЕ ЗЕРНО»

ФУНДАМЕНТАЛЬНЫЙ СОЦИАЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ ПРОЕКТ МЕЖДУНАРОДНОГО ОБЩЕСТВЕННОГО ДВИЖЕНИЯ «АЛЛАТРА»

Книга «Единое Зерно» создана благодаря совместной деятельности людей из разных стран мира и представляет собой выжимку из фундаментальной работы, которую проводят участники Международного социального исследовательского проекта «ЕДИНОЕ ЗЕРНО» Международного общественного движения «АЛЛАТРА». В книге собраны цитаты, изложенные в первоисточниках Священных Писаний и доктрин мировых учений. Они содержат общие духовные зёрна, отображающие единую духовную ценностную основу, присущую всем культурам мира. В начале каждого раздела приведена часть под названием «Ключи к Знаниям», где содержатся фрагменты передач с участием Игоря Михайловича Данилова (с сайта АЛЛАТРА ТВ allatra.tv) и цитаты из книг Анастасии Новых, благодаря которым сегодня стало возможным расшифровать и понять то единое зерно, которое заложено в основе каждого Учения.

#### МОД «АЛЛАТРА»

 $\mathbb C$  33 — Единое зерно. Фундаментальный социальный исследовательский проект Международного общественного движения «АЛЛАТРА» — К.: ООО «АЛЛАТРА», 2018. — 240 с.

ISBN 978-966-2690-21-7

УДК 316.7:2-23-24](02.062)

- © ООО «АЛЛАТРА», 2018
- © МОД «АЛЛАТРА», художественное оформление, 2018



«ЕДИНОЕ ЗЕРНО» — фундаментальный социальный исследовательский проект Международного общественного движения «АЛЛАТРА», целью которого является изучение и раскрытие общих духовных зёрен, лежащих в основе религий и культур мира.

Уникальность данного исследования состоит в том, что оно проводится самими людьми, которые принадлежат к разным профессиям, вероисповеданиям, социальным сферам, национальностям И проживают в разных точках земного шара. Объединившись в проекте «ЕДИНОЕ ЗЕРНО» Международного общественного движения «АЛЛАТРА», люди сами изучают инфоризложенную в первоисточниках мировых учений, исследуют Священные Писания религий мира, научные работы, энциклопедические словари, монографии, аналитические издания по вопросам культурологии, истории, этнографии, лингвистики, религиоведения, социологии религии и др. В ходе межкультурного обмена, дружного взаимодействия людей, специалистов, учёных, представителей различных культурных сред формируется целостная картина единых изначальных духовных основ, согласно которым сопоставлены разделы настоящей книги: «Бог Един», «Бог есть Дух», «Бог есть Любовь», «Бог вечен», «Выбор человека». Эта масштабная международная деятельность создаёт прочный фундамент взаимопонимания между людьми разных национальностей, профессий, социального статуса в деле укрепления единой объединяющей платформы мирового сообщества на основе взаимоуважения, человечности и любви.

Методология проводимых исследований строится на Ключах инновационных Знаний о сознании и Личности, изложенных Игорем Михайловичем Даниловым в передаче «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ», а также в книгах Анастасии Новых («АллатРа» и др.).

Основными принципами исследований волонтёров МОД «АЛЛАТРА» являются объективность, беспристрастность, независимость от влияния политических и религиозных факторов.

Книга «Единое Зерно» создана благодаря совместной деятельности людей из разных стран мира и представляет собой выжимку из фундаментальной работы, которую проводят участники международного социального исследовательского проекта «ЕДИНОЕ ЗЕРНО». В книге собраны цитаты, изложенные в первоисточниках Священных Писаний и доктрин мировых учений. Они содержат общие духовные зёрна, отображающие единую духовную ценностную основу, присущую всем культурам мира.

В процессе исследования участники убедились в том, что пророки, которые приходили в разные времена, говорили об одном — о едином духовном зерне, находящемся не во внешнем, а во внутреннем мире человека. В начале каждого раздела приведена часть под названием «Ключи к Знаниям», где содержатся фрагменты передач с участием Игоря Михайловича Данилова (с сайта АЛЛАТРА ТВ allatra.tv) и цитаты из книг Анастасии Новых, благодаря которым сегодня стало возможным расшифровать и понять то единое зерно, которое заложено в основе каждого Учения.

В данном исследовании людьми движет не просто интерес, а понимание ценностного контекста современного общества и важности формирования прочного фундамента

для консолидации людей на основе общих зёрен духовного наследия человеческой цивилизации.

Изучение вопроса духовной зрелости мирового общества и путей единения крайне актуально на сегодняшний день, поэтому данная книга важна для каждого человека, который стремится к объединению. Книга «Единое Зерно» будет весьма полезна для всех людей, интересующихся познанием себя, духовными основами общества, а также студентов, учёных, докторантов, аспирантов и соискателей по вопросам истории, социальной философии, философии культуры и культурологии, философии религии, религиоведения, социологии, педагогики, образования, лингвистики, этнографии, филологии, социально-гуманитарных наук и т. д.

Деятельность участников Международного общественного движения «АЛЛАТРА» в развитии проекта «ЕДИНОЕ ЗЕРНО» активно продолжается. Области исследования, библиотека фундаментальных научных работ и специализированной литературы постоянно расширяются участниками из разных стран мира в ходе процесса познания себя и углублённого изучения рассматриваемых тем.

«ЕДИНОЕ ЗЕРНО» — это живая инициатива, которая постоянно развивается. Конечный результат зависит от усилий и активных действий каждого.

Присоединиться очень просто! Достаточно написать на почту: edinoezerno@allatra.org

Официальный сайт проекта «ЕДИНОЕ ЗЕРНО»: edinoezerno.allatra.org

Официальный сайт Международного общественного движения «АЛЛАТРА»: allatra.org

Фильм «ЕДИНОЕ ЗЕРНО. Часть первая. ВЫБОР»:

allatra.tv/edinoe-zerno





### БОГ ЕДИН

#### ключи к знаниям

▶ Ригден: ...все сегодняшние разные «имена» Бога — это же, по сути, всё эпитеты, которыми в глубокой древности, обозначали Единого, вместо запретного имени Бога.

Анастасия: Вы правы и в этом может убедиться любой человек, достаточно проследить этимологию происхождения и первоначальное значение слов, означающих имя Бога в разных религиях.

Ригден: Безусловно, любой умный человек, сопоставив, поймёт, что разные «имена» Бога в религиях — это всего лишь эпитеты Единого. Например, рассмотрим имя верховного Бога древних египтян — Осирис. Это «имя» грецизированная форма египетского имени Усир. То есть греческое слово «Osiris» произошло от египетского «U'sir», что означает «Тот, кто находится на вершине». Или, например, что означает имя авестийского божества в зороастризме Ахура Мазда (позже Ормазд,



Ормузд), провозглашённого пророком Заратуштрой Единым Богом? Кстати говоря, ведь изначально пророк упоминал, что имя Ахура Мазды всего лишь замена запретного имени Бога, которое никто не знает среди людей. Этого Бога даже в религиозном календаре помечали, как «Безымянный». Авестийское «Ahura Mazda» переводят как «Господь Мудрый», «Владыка мысли». Авестийское слово «maz-d» — это также «сохранять в памяти». Так вот, это «имя» образовано из двух древнеиранских слов, которые имеют арийские (индоиранские) корни. «Ahura» соответствует санскритскому слову «asura» — «властелин», а «mazda» — индийскому «madh», то есть «мудрость, понимание».

Вообще-то, к слову сказать, люди подзабыли одну простую истину, что такое на самом деле Мудрость. Это отнюдь не приобретённые книжные знания, жизненный опыт, блестящий ум или изящная логика мышления. В древнейшей традиции у разных народов «Мудрость» изначально — это дар небес (чувственной эйфории, озарения) во время духовного роста человека, дар, с помощью которого достигалось состояние высшего просветления, всепонимания, всезнания. Неслучайно в зороастризме упоминается, что Ахура Мазда открылся пророку Заратуштре благодаря «Благому Помыслу», только после того, как тот пребывал много лет



в настойчивых духовных поисках. «Пророк спрашивал, а Бог отвечал и наставлял его в божественной Мудрости», то есть являлся «тем, кто даёт Мудрость, понимание».

Так что именно из эпитетов жрецы формировали «имя» Единого Бога. И так в каждой религии, какую ни возьми, все «имена» Бога эпитеты: «Бог Спаситель», «Известный Бог», «Достойный», «Всеобъемлющий», «Проникающий во всё», «Лучезарный», «Пробудившийся», «Основа», «Священная сила», «Приносящий Счастье», «Невидимый» и так далее. Так это я называю те смысловые исконные обозначения слов разных «имён» (а по сути эпитетов) Бога, что известны сейчас многим людям, состоящим в тех или иных популярных мировых религиях. Иначе говоря, те сведения, которые лежат сегодня на поверхности и доступны каждому интересующемуся этим вопросом. Я уже не говорю о более древних корнях заимствования этих слов от схожих эпитетов древних религий и верований, о которых сейчас уже никто не помнит, даже имея в руках археологические артефакты, подтверждающие их популярность в древние времена. Но в конечном итоге все эти «исторические эпитеты», как ступени, приведут к начальным обозначениям Единого на том общем для всех народов праязыке, к которому только сейчас теоретически подбираются учёные-лингвисты.

**Литература:** А. Новых, АллатРа. — К.: АЛЛАТРА, 2013.



Игорь Михайлович: Люди, которые чувствуют Бога, они знают, что Бог один, и они знают, что ничто не разделяет нас. Разве не об этом Иисус говорил? Разве не об этом Мухаммед говорил? Об этом. Все люди елины. Разве не так? Так. Это люди разделяют. **Источник:** передача «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:41:24

(https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

Игорь Михайлович: У них всё есть. Ну разве нет? Скажи, в какой религии нет зёрен истины?

Татьяна: В каждой религии есть эти зёрна...

Игорь Михайлович: Конечно.

Татьяна: И самое главное, что люди во всех религиях одинаково чувствуют Бога...

Игорь Михайлович: Всё от человека зависит. Бог один.

Татьяна: И то чувство, которое испытывают люди, которое даже вот вспоминаешь, испытывал сам, ты же не знал, что это называется каким-то словом, что это называется Бог. То есть это было чувство благости...

Игорь Михайлович: Ну, имена и названия даём мы. И опять-таки мы даём через сознание для удобства общения, чтоб хоть как-то



объяснить друг другу что-то. Поэтому мы так и говорим. Но опять-таки вот организовалось сообщество какое-то, ещё что-то там, откололись от религии, но опять-таки ценности-то те же. Да, пусть они привнесли свои какие-то названия, им больше нравится это называть так. Но в сути своей это же и есть то святое, та истина, на которую они опираются. Всё равно это Бог, всё равно это Дух Святой, всё равно это АллатРа, как хочешь это называй, но всё равно это святое, исходящее. То, что исходит от Бога, — оно святое. Во всех религиях святое. Почему? Потому что именно благодаря этому человек и достигает Жизни настоящей.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:21:00 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

• Игорь Михайлович: Должно быть просто понимание. Если я молюсь Богу, и ты молишься Богу, я называю Его одним именем, ты называешь другим, но Бог один, то какие у нас могут быть споры между собой? У меня свои традиции, у тебя свои традиции, мы просто должны их уважать... Вот есть такие семьи, в которых есть представители разных религий. Да это же замечательно. Это действительно замечательно. Бог один, но традиции разные, и праздников-то больше. Ну разве это плохо? По-моему, это замечательно.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 02:42:20 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)



Игорь Михайлович: Миряне на сегодняшний день и так объединены во многом. И мы это наблюдали и у нас, когда люди разных национальностей, разных религий объединяются на основе духовных Знаний, на основе стремления к Богу, к Единому Богу. И ни у кого ведь не возникает споров из-за эпитетов, из-за названий Бога. Вот мы говорим, что все религии и все верующие, они объединены АллатРа. У многих может это вызвать, в религиях особенно, какое-то возмущение, возмущение от сознания. А что такое АллатРа? АллатРа — это сила Бога. А в чём сила Бога? В Его Любви. И возмущения отпали. И это действительно так. Потому что единственный, Кто нас может объединить, — это Бог. Но религиозные организации, они не должны быть объединены материально, потому что существует только два вида объединения. Это поглощение одной организации другой или же слияние. Что в том, что в другом случае будут разрушены исторические ценности. Они очень важны. Будут разрушены устои, а для одних людей они приемлемы, для других они будут неприемлемы. Ну, так нельзя. Религии — это ценности, это наши жемчужины, которые мы должны беречь. И это правда, потому что мы им обязаны, мы им обязаны тем, что сегодня мы ещё есть. И это действительно так.

**Источник:** nepeдaчa «CO3HAHИЕ – ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА». 00:38:25 (https://allatra.tv/video/soznanie-instrument-djavola)



• Анна: В Координационном Центре сейчас очень много людей из разных стран мира. Очень радостно их всех видеть. Очень много людей разных национальностей приехало. И очень много людей, которые именно чувствуют в себе вот это единое зерно АллатРа, благодаря которому они объединяются. В общении с ними возник такой вопрос (этот вопрос также к нам приходит на почту АЛЛАТРА ТВ от зрителей и от читателей книг), он очень важен на сегодняшний день, поэтому я его зачитаю, если можно.

#### Игорь Михайлович: Хорошо.

Анна: «В мире существует множество реликонфессий, направлений, течений, верований, и люди спорят друг с другом о том, что только их Бог, в которого они веруют, — единственный и истинный. И верно только Его имя, точнее, эпитеты, которыми они его наделяют, хотя при этом каждый из спорящих опирается на одни и те же духовные истины, на единое зерно АллатРа. И вот такой вопрос: "Как лучше понять для человека любого вероисповедания, абсолютно любого, что Бог Един и нам, людям, нечего делить?"». Ведь это даст понимание важности духовного единства, дружбы, человечности. Это на сегодняшний день настолько актуально, потому что весь мир стоит на грани серьёзных климатических катаклизмов.

Игорь Михайлович: Вопрос хороший. Спасибо... Людям независимо от религии, независимо от вероисповедания всё-таки лучше действительно более усердно работать над собой в духовном плане, и не на словах, а на деле, и в действительности постичь вот эту духовную связь между Личностью и Миром Духовным. Тогда все грани стираются. Тогда, кто бы он ни был (мусульманин, буддист, христианин), он поймёт, что мы все едины и Бог Един. Это самый правильный путь.

А для тех людей, которые просто интересуются или же в начале своего духовного пути, я бы привёл такое сравнение. Вот давайте представим, что есть отец семейства, к примеру. У него есть дети. В данном случае дети представляют различные религии. Ну, как в любой семье, дети часто не находят общий язык, каждый считает, что его меньше любят. И вот каждый из них пытается доказать, что он лучше. У этих детей появляются свои дети, то есть внуки этого отца семейства (в данном случае я бы это сравнил с различными разделениями на течения одной и той же религии). У них между собой появляются тоже споры. Они доказывают друг другу то же, что доказывают их родители своему отцу. Ну и таким вот простым образом можно понять, что по факту все мы — одна большая семья. И Бог у нас один. Нет других богов и быть не может. И вне зависимости от веро-



исповедания, вне зависимости, материалист человек или не материалист, или он верит в одну религию или в другую, все мы — просто родственники, причём очень близкие. И для Мира Духовного нет разделения на самом деле, это правда, какой религии или на каком языке человек молится. Языки — это у нас здесь есть, мы здесь разделены на языки, на вероисповедания, даже вот на континенты мы разделены.

Вот у нас со всех континентов сейчас люди. Но «АЛЛАТРА» их собрала. А что такое Аллат-Ра по факту? АллатРа — это и есть то, что идёт от Бога, то, что есть внутри у каждого человека, то, что есть в любой рели-Это АллатРа. Можно это называть по-всякому, как бы мы это ни называли: Святой Дух или ещё как-то. Но это то лучшее, то, берущее начало в Мире Духовном, это тот посыл от Бога или то, чем Бог наделил каждого из нас, — это духовное начало человека, это и есть АллатРа. Невозможно это отрицать. Назвать по-другому можно, но суть от этого не изменится. Так же, как родственные связи из моего примера: у тех же внуков, у тех же детей — отец-то у них всё равно один. И вот когда они поймут, эти внуки и дети, что не надо соперничать перед отцом. Отца просто нужно любить хотя бы за то, что он есть, хотя бы за то, что он отец. Понять, что это одна семья. А одна семья,



когда она вместе, она сильна. Она способна противостоять и дьяволу, и кому угодно, потому что это одна единая семья. Вот когда люди это поймут, они перестанут разделять. Разделяет сознание и те рабы сознания, для которых это выгодно. Ведь сознание им рассказывает, что это выгодно: «Вот мы сейчас разделим на свою конфессию, вот мы сейчас возьмём, отделим: отделим то, отделим это». А что они отделяют? Тела и сознания? Они просто таким образом целое делят на фрагменты. Это всё равно, что дети и внуки разделят своего живого отца на фрагменты: кто-то руку возьмёт, кто-то — ногу. Ну это четвертование живого. На самом деле так и происходит. Бог-то Один.

Анна: И Он есть в каждом.

Игорь Михайлович: А как же.

Анна: И каждый это чувствует.

Игорь Михайлович: Да. Вот если мы возьмём «АЛЛАТРА» и то, что мы видели: ведь у нас здесь и мусульмане, и индусы, и люди других вероисповеданий. Они все объединены. А чем они объединены? Они же объединены не своими религиями или принадлежностью к своим национальностям. Они объединены не по языку или ещё по чему-то. Они объединены по внутреннему, по тому, что у всех едино.



**Анна:** Да. Тут знакомятся люди разных национальностей, на разных языках начинают общаться, и все находят общее.

Игорь Михайлович: Совершенно правильно.

Анна: И все сразу начинают действовать, чтобы усилить эту Любовь.

Игорь Михайлович: Совершенно правильно. Достаточно отделить плевела сознания от тех зёрен Истины, которые находятся внутри каждого, — и всё становится на своё место.

Анна: И это очень просто.

**Игорь Михайлович:** Очень просто. Просто любите друг друга.

**Источник:** передача «БОГ ЕДИН. АЛЛАТРА ОБЪЕДИНЯЕТ. 25 февраля 2018 года». 00:31:46 (https://allatra.tv/video/bog-edin-allatra-obedinjaet-25-fevralja-2018-goda)

• ...все, кто истинно верит в Бога, как бы они Его ни величали, в конечном счёте приходят к одной и той же двери и переступают один и тот же порог. Сказано, что множество дорог ведут к Богу, да врата узки.

**Литература:** А. Новых, Сэнсэй-II. Исконный Шамбалы. — К.: АЛЛАТРА, 2013.

▶ **Игорь Михайлович:** Смысл заключается в том, что **язык практиков** или людей, иду-



духовному пути, действительно стремящихся к Богу вне зависимости от их религии, от вероисповедания или ещё чегото — он един, и люди чувствуют друг друга. Бог в действительности один, Духовный мир — один, и людям абсолютно нечего делить. Разделяет сознание. Оно создаёт вражду, навязывает иллюзию просто из-за власти, из-за стремления доминации над Личностью. Но когда люди постигают, что в действительности есть Мир Духовный, они становятся одной семьёй, вне зависимости от национальности, от религиозных взглядов, был ли человек атеистом или кем бы он ни был до того, как он смог прочувствовать, что Духовный мир существует».

**Источник:** nepeдaчa «CO3HAHUE И ЛИЧНОСТЬ. ОТ 3ABEДОМО MËРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 01:58:00 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

- ▶ Игорь Михайлович: А в действительности все религии едины. Бог один, и все проходят через это. Невозможно прийти к Богу никаким другим путём, как только через себя, отвергнув сознание и постигнув Бога. Источник: передача «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 00:51:07 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)
- Игорь Михайлович: Мир Духовный это цельный мир. Он един во множестве и множественен в единстве. Тяжело умом это



понять, но умом это понимать и не нужно, я имею в виду сознанием. Это должно практике осваиваться. Если бы такое было, то люди б, извини, друг другу не то, чтобы подножку не поставили, они бы Если протягивали руку помощи. сам споткнулся, другому уже не дашь там споткнуться. Такой бы мир был...

**Татьяна:** То есть боль другого человека – это и твоя боль точно так же, как и радость.

Игорь Михайлович: А когда единство, тогда это всё воспринимается едино. Понимаешь? То есть победа другого – это твоя радость, твоя победа; чужая боль – она не чужая, она твоя боль. В этом смысл. Это единство. Ну, только опять-таки в мире Духовном понятия боли быть не может. Там есть Счастье, там есть Любовь. Но это могут понять только те, кто этого достигал.

**Источник:** nepeдaчa «Жизнь». 00:28:36 (https://allatra.tv/video/zhizn)

• Игорь Михайлович: Единое зерно заложено во всех религиях и единый Бог. Как могут быть разные взгляды? Могут быть только в таком ключе: один молится сатане, другой молится Богу. Вот это разное. А всё остальное, оно не может быть разным, а оно едино.

Источник: передача «Служение». 01:25:28

(https://allatra.tv/video/sluzhenie)



#### ЕГИПЕТСКИЕ ВЕРОВАНИЯ

• Отрывки, описывающие силу и характерные качества Бога, единственного Бога, Творца Вселенной.

**Бог один и единственный,** никого не существовало вместе с ним. Бог один, тот, кто сотворил все.

Бог есть дух, скрытый дух, дух духов, великий дух Египта, божественный дух (Бог-дух).

Бог есть с начала, он был с начала, он первичен, и существовал, когда не было больше ничего. Он существовал, когда больше ничего не существовало, и он создал то, что появилось потом. Он отец всех начал.

**Бог вечен, он бесконечен и не имеет конца.** Он вечен и бесконечен. Он продолжался все время без конца и будет существовать вечно.

**Бог скрыт, никто не знает его облика.** Никто не обнаружил его подобия. Он скрыт и от людей, и от богов. Он есть тайна для всех существ.

Никто не знает имени, по которому к нему можно обратиться. **Его имя остается тайным.** Его имя — тайна для его детей. Его именам нет числа, их бесчисленное множество, никто не знает, сколько их.



Бог есть Маат (то есть истина или закон). Он живет истиной и ею питается. Он царь истины, чья правда освобождает язык. Он опирается на истину, он создает истину и дает ее миру.

**Бог есть жизнь,** и только благодаря ему возможна жизнь. Он льет жизнь на людей, он вдыхает дыхание жизни в их ноздри...

...Бог сам есть существование. Он существует во всех вещах, он остается во всех вещах. Он есть элемент бытия, который растет и не гибнет...

**Бог создал все.** Он творец всего, что есть сейчас, творец всего, что есть в этом мире. Он творец всего, что когда-то было, всего, что есть, и того, чего еще не существует. Он творец мира.

Все, что задумало его сердце, начало существовать, и стоило только ему произнести слово, как сказанное им начинало существовать на все времена.

**Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центр-полиграф, 2009.

**Единый ты, Единственный,** у которого много рук. Все люди и все твари поклоняются тебе. Хвалы доносятся к тебе и с небесных высот, и с земных широчайших просторов, и из морских глубочайших глубин...



# Единый ты, Единственный, и нет подобного тебе... Многочисленны и бессчетны имена твои.

Источник: Гимн Амон-Ра (каирский папирус).

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

▶ Бог благой, владыка всех богов — Амон-Ра\*... божественная Душа, воссуществовавшая в самом начале бытия, великий Бог, живущий Правдой и Истиной...тот, в ком существует каждый бог, Единый из единых, Творец всех вещей, который возник, когда земля [только] приняла свои очертания в самом начале, чьи сокрыты истоки, бесчисленны воплощения и пути незнаемы.

\* Амон — от египетского "imn", буквально «сокрытый», «потаённый», один из эпитетов Бога-Творца. Амон-Ра — Бог Света в Древнем Египте. Источник: Папирус принцессы Несихонсу. Речь к богу Амон-Ра. Литература: Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

**Я есмь единственный.** Я воссуществовал в боге Hy\*. Я есмь Ра, который поднялся в самом начале (времён), повелитель этого творения (мира).

<sup>\*</sup> Нуну или Ну — по легендам древних египтян первичная водная бездна, мировой океан, безграничная первобытная масса воды,



которая была погружена во мрак, но которая содержала первичные источники всего, что теперь существует во Вселенной.

**Источник:** Слово устремлённого к Свету (Египетская Книга мёртвых). Представление умершего богам. Хвалы и прославления. Часть 1.

**Литература:** Древнеегипетская Книга мёртвых. Слово устремлённого к Свету / [сост., пер., предисл. и комент. А.К. Шапошникова]. – М.: ЭКСМО, 2004.

Я — Атум<sup>\*</sup>, будучи единым. Я — Ра при его первом восходе. Я — великий, создавший себя сам.

\* Атум — от египетского "tm", — быть несуществующим (отсюда "Tuaмam" — олицетворение первичной бездны), исчерпывающая полнота, одно из наиболее распространённых в египетской религии имен Бога-Творца. "Атум" связано с понятием "атом", как указано в докладе "ИСКОННАЯ ФИЗИКА АЛЛАТРА".

**Источник:** Слово устремлённого к Свету (Египетская Книга мёртвых); 17 глава.

**Литература:** История Древнего Востока / Под ред. В.В. Струве и И.Л. Снегирева. – [Ленинград]: Соцэкгиз. Ленингр. отд-ние, 1935.

• Слава тебе, Ра, владыка правды, сокровенный в своём святилище! Ты изрёк слово, и получили бытие боги. Ты — Атум, создавший всех людей, сколько их ни есть, давший им жизнь... Идёт Нил для любящего его, владыка сладости, великий любовью... Сокровенно имя его пред детьми его, ибо имя его — Амон. Любовь твоя в небе южном, сладость твоя в северном, красота твоя пленяет сердца, любовь твоя заставляет опускать руки (т. е. положить



оружие)... Образ единый, создавший всё существующее, единый, единственный, создатель сущих, из очей которого вышли люди и изречением которого составились боги... Единый, единственный, со множеством рук. Спят все, а ты не спишь, промышляя полезное для твари своей... единый, единственный, которому нет подобного... живущий правдой... царь единый среди богов, имеющий множество имён, число которых неведомо!

**Источник:** Гимн Амон-Ра (каирский папирус). Глава 3. **Литература:** История Древнего Востока / Под ред. В.В. Струве и И.Л. Снегирева. – [Ленинград]: Соцэкгиз. Ленингр. отд-ние, 1935.

- ▶ ...Почитают единого Бога, собственного отца и собственного сына и единственного отца Бога, само добро, начало всего и источник понятий первейших созданий; Он первооснова, Бог Богов, монада единства, предшествующая существованию и творящая основу для существования, ибо от него исходит существование бытия и само бытие, и потому он называется также Отцом бытия. Литература: Ямвлих. Об египетских мистериях / Пер. с древнегреч., вступ. статья Л.Ю. Лукомского. М.: Изд-во АО "Х.Г.С.", 1995.
- ▶ Изучая древнеегипетские религиозные тексты, читатель может убедиться, что египтяне верили в Единого Бога, самосущего, бессмертного, невидимого, вечного, всезнающего, всемогущего, непостижимого, творца неба, земли и подземного мира, соз-



дателя моря и суши, мужчин и женщин, животных и птиц, рыб и пресмыкающихся, деревьев и растений, а также бестелесных существ — вестников, исполняющих его волю и слово. Именно эту часть их воззрений следует признать основополагающей и поместить в начале первой главы нашего краткого описания основных религиозных представлений Египта, ибо на ней базировались его религия и теология в целом. Надо также отметить, что, как бы далеко в прошлое мы ни углублялись при изучении египетских текстов, вряд ли мы когда-нибудь дойдём до той эпохи, когда этого замечательного верования не существовало. Однако верно и то, что в Египте были распространены и политеистические идеи и верования, которые в определённые исторические периоды развивались до такой степени, что соседние народы и даже чужеземцы были введены в заблуждение и считали египтян политеистами и идоло-поклонниками. Но, несмотря на все подобные отступления от обязательных обрядов, высокая идея Единого Бога никогда не терялась из виду. Напротив, она воспроизводится в религиозной литературе всех исторических периодов. Никто может теперь сказать, как возникла эта замечательная черта египетской религии. Нет никаких доказательств того, что её, как утверждают некоторые, принесли в Египет переселенцы с Востока или что она, как



думают другие, зародилась среди коренных жителей, обитавших в долине Нила несколько десятков тысячелетий тому назад. Мы знаем только, что она существовала уже в такие далёкие времена, что бесполезно измерять годами эпохи, минувшие с тех пор, когда эта идея возникла и утвердилась в сознании людей.

**Литература:** Магия Древнего Египта. Egyptian Magic: тайны Кн. мёртвых / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Т.Е. Любовской]. — М.: Центрполиграф, 2004.

#### индуизм

▶ Постигает предавшийся йоге<sup>\*</sup>, что в Атмане все существа пребывают, что Атман также во всех существах пребывает, всюду Одно созерцая. Кто Меня во всём и всё во Мне видит, того Я не утрачу, и он Меня не утратит. Кто, утвердясь в единстве, Меня, как присущего всем существам, почитает, при всяком образе жизни этот йогин во Мне существует.

\* Йога — санскритское слово "yoga", буквально "связь, единение, сосредоточение, усилие, созерцание, участие, порядок".

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 6. Шлоки 29-31.

**Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

• Тот, кто познал себя с помощью йоги, видит Высшее Я во всех существах и все существа



в Высшем Я; повсюду он видит одно и то же. Кто видит Меня повсюду и всё видит во Мне, того Я не покину, и он не покинет Меня. Кто, утвердившись в единстве, поклоняется Мне, обитающему во всех существах, тот йог пребывает во Мне при всех обстоятельствах.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 6, шлоки 29-31. **Литература:** Бхагавадгита. (Песнь Бога) / Перевод санскрита Общество ведической культуры. — СПб., 1991 / Перевод на русский язык и предисловие Шалаграма даса (С.М. Неаполитанского), 1991.

▶ Лучше всех — мудрый, неизменно-преданный, **Единое чтущий**. Я мудрому дорог превыше всего, и он Мне дорог.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 7. Шлока 17. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

• То знанье, что видит во всех существах единую Сущность, Непреходящую, нераздельную в разделённом, ведай, это знанье саттвично<sup>\*</sup>.

<sup>\*</sup> Саттвичный — от санскритского слова "sat-tva", буквально "действительный; настоящий; истинный; честный; чистый; ясный". Источник: Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 18. Шлока 20. Литература: Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.



• Кто познает того, который Един, простирает сеть ...который един в возникновении и пребывании [мира], — те становятся бессмертными.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 3, стих 1. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

▶ Выше этого — **Брахман**\*, высший, великий, скрытый во всех существах, в теле каждого, единый, объемлющий вселенную, — познав этого владыку, становятся бессмертными. Я знаю этого пурушу\*\*, великого, цвета солнца, [находящегося] по ту сторону мрака, — лишь познав его, идёт [человек] за пределы смерти; нет иного пути, [которым можно было бы] следовать. Выше которого ничего нет, меньше или больше которого ничего нет, единый, он стоит словно древо, утверждённое в небе; этим пурушей наполнен весь этот [мир].

<sup>\*</sup> Брахман — от санскритского слова "brahman", буквально "рост, увеличение, развитие", "расширение, растяжение, распространение", "эволюция, развёртывание", "разработка, создание", "раздувающийся, вздымающийся, набухающий, нарастающий из духа или души", "молитва"; Высшее Существо, Создатель, Бог-Творец.

<sup>\*\*</sup> Пуруша — от санскритского слова "purusa", буквально "человек". В древнеиндийской мифологии первочеловек, из которого возникли элементы космоса, вселенская душа. "Я" в некоторых философских системах. В Упанишадах Пуруша — жизненный принцип, одушевляющий людей и другие существа. Иногда Пуруша отождествляется с Атманом.



**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 3. Стихи 7-9. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

- ▶ Постигнув того, кто единый властвует над каждым лоном, в котором всё это соединяется и разъединяется, Этого владыку, подателя благ, досточтимого бога, [человек] приходит к бесконечному покою...
- ...Познав [того, кто] тоньше тонкого, [пребывающего] в средоточии беспорядка, всеобщего творца, многообразного, Единого, объемлющего вселенную, приносящего счастье, [человек] идёт к вечному покою. Поистине, он хранитель мира во времени, всеобщий властитель, скрытый во всех существах...
- ...Познав его, так [человек] рассекает узы смерти.

Познав тончайшего, подобного плёнке на краю очищенного масла, приносящего счастье, скрытого во всех существах.

Познав единого бога, объемлющего вселенную, [человек] освобождается от всех уз. Этот бог, созидатель всего, великий Атман<sup>\*</sup>, постоянно пребывающий в сердце людей, Постигнут сердцем, мыслью, разумом. Те, кто знает его, становятся бессмертными.



\* Атман — от санскритского слова "ātman" (от "an" — дышать; "at" — двигаться); Душа, Дух, жизнь, закон, первопричина, источник жизни и восприятия; индивидуальная (отдельная, единичная) Душа.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 4. Стихи 11, 14-17.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

- ▶ Нет у него никакого господина в мире, ни властителя, нет у него и признака. Он причина, владыка владык органов действия, нет у него никакого родителя, нет и владыки. Источник: Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 6. Стих 9. Литература: Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. М.: Наука, Ладомир, 1991.
- ▶ Единый бог, скрытый во всех существах, всепроникающий, Атман внутри всех существ, надзирающий за действиями, обитающий во всех существах, свидетель, мыслитель, единственный и лишённый свойств; единый властитель многих бездействующих, что умножает одно семя, [лишь] тем мудрецам, которые видят его в самих себе, [суждено] вечное счастье, и не иным.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 6. Стихи 11-12.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

• Поистине, вначале это было Брахманом, единым, бесконечным, бесконечным на вос-



ток, бесконечным на юг, бесконечным на запад, бесконечным на север, бесконечным вверх, и вниз, и во все стороны. Ибо для него не существует востока и прочих направлений — поперёк, или вниз, или вверх. Непостижим этот высший Атман — безграничный, нерождённый, невообразимый, немыслимый, этот Атман пространства. Когда всё гибнет, он один бодрствует. Поистине, из этого пространства он пробуждает эту долю мышления. Благодаря ему и мыслит [всё] это, в нём оно и исчезает. Это его сияющий образ, который греет в том солнце, чудесный свет в огне без дыма или же [тот], что, находясь в желудке, переваривает пищу. Ибо сказано так: И тот, который в огне, и тот, который в сердце, и тот, который в солнце, — это единый. — Кто знает это, тот идёт к единению с единым.

**Источник:** Упанишады. Майтри Упанишада. Часть 6. Стих 17. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

- ▶ Бог един, но сокрыт от нас иллюзорным миром. Оставь все: заблуждения, неверные дела и тогда Невидимый проявится всюду. Литература: Грантхавали (Собрание). Пер. с браджа и комментарии Н.Б. Гафуровой. Введение Н.Б. Гафуровой и Н.М. Сазоновой. М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1992.
- ▶ Ибо единый Атман существ пребывает в каждом существе; Он представляется одним или во множестве, словно [отражение] месяца в воде.



**Источник:** Упанишады. Брахмабинду Упанишада. Стих 12. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. – М.: Наука, Ладомир, 1991.

▶ Поистине, он — великий нерождённый Атман, состоящий из познания, [находящийся] среди чувств. В этом пространстве в сердце лежит господин всего, владыка всего, повелитель всего. Он не становится от хорошего деяния большим и не становится от нехорошего деяния меньшим. Он — властитель всего, он — повелитель существ, он — хранитель существ. Он — мост, [служащий] границей для разделения этих миров.

**Источник:** Упанишады. Брихадараньяка упанишада. Глава 4. Брахмана 4.

**Литература:** Упанишады. Брихадараньяка упанишада/пер. с санскрита, предисл. и коммент. А.Я. Сыркина; [отв. ред. Т.Я. Елизаренкова]. — М.: Ладомир: Наука, 1991.



#### ЗОРОАСТРИЗМ

▶ Единый благой бог — Ахура Мазда\*, «Господь Мудрый». Зороастрийские источники называют его обычно «Духом», но как чистая абстракция он выступает только в древнейших текстах «Авесты» — «Гатах».

\*Ахура-Мазда в переводе с древнеперсидского означает "Владыка Мудрости" или "Владыка Всеведущий". Позже имя Ахура Мазда в греческом варианте уже звучит как Ормузд, Оромаз. Это "имя" образовано из двух древнеиранских слов, которые имеют арийские (индоиранские) корни. "Аhura" соответствует санскритскому слову "asura" — "властелин", а "таzdā" — индийскому "тēdhā", то есть "мудрость, понимание".

**Литература:** Мифы древнего и раннесредневекового Ирана / И.В. Рак. — СПб.: Журн. «Нева»: Изд.-торговый дом «Лет. сад», 1998.

▶ Зороастр<sup>\*</sup>... провозгласил Ахура-Мазду единственным несотворённым богом, существующим вечно, творцом всего благого, включая и всех других добрых и благих божеств... вначале существовало лишь одно божество — Ахура-Мазда, всезнающий и премудрый, праведный и добрый, от которого произошли все остальные благие божества.

<sup>\*</sup> Зороастр, Заратуштра — пророк, проповедовавший учение об Ахура Мазде на территориях Древней Персии (в I тысячелетии до нашей эры).



**Литература:** Зороастрийцы. Верования и обычаи / Мэри Бойс; [Пер. с англ. и примеч. И.М. Стеблин-Каменского; Отв. ред. и авт. послесл., с. 278-299, Э.А. Грантовский]; Ин-т востоковедения. — М.: Наука, 1987.

#### Ахура Мазда, единый в жизни и мудрости Своей.

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Ахунаваити. Гимн 2. Ясна 29. Стих 6.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

▶ Во имя Ормазда, господина, величайшего и мудрого, всеправящего, всезнающего и всемогущего, кто есть дух среди духов, и из его существования, отдельного в единстве, было творение праведных. Он сотворил также, посредством собственной непревзойденной силы, семь высочайших архангелов, всех ангелов духовного и мирского существований.

**Источник:** Шканд-гуманиг-визар («Рассуждение, рассеивающее сомнения»).

**Литература:** Онтологические аспекты иранских влияний на раннюю греческую философию: диссертация на соискание учёной степени кандидата философских наук / к.н.ф. М.Н. Вольф. — Новосибирск: Объединенный институт истории, филологии и философии РАН, 2003.



# ДЖАЙНИЗМ

#### Атман един.

Источник: Стхананга-сутра. Глава 1. Шлока 2.

Литература: Стхананга-сутра / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld

Foundation. – Альфаретта: Jainworld Foundation, 2008.

▶ Того, кто истинно осознал единую чистую природу Атмана в форме, доступной пониманию с помощью писаний, этого мудреца, освещающего мир, называют шрута-кевали.

Источник: Самаясара. Глава 1. Шлока 9.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation. 2007.

▶ В Атмане нет места материальной и мысленной карме, а посему, оставив оные, храните же в своём уме одну мысль — созерцания достойна лишь вечная, неизменная и единая природа [Атмана].

Источник: Самаясара. Глава 7. Шлока 11.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.



## ДАОСИЗМ

▶ Путь-Дао\* пуст, но при использовании неисчерпаем. О как глубок он, словно предок всех существ! Скрой остроту свою и развяжи узлы, умерь свой свет и уподобься пыли. О! Тонет он в пучинах бытия и как бы существует в них и ныне! Не знаю я, чьё он дитя, но он предшествует Небесному Владыке.

\* Дао — китайское слово, которое означает Бог, логос, путь; понятие древнекитайской философии, обозначающее то, что: не имея ни имени, ни формы; будучи вечно единым, неизменным, непреходящим, существующим от века; являясь неслышимым, невидимым — неопределяемым, но совершенным; находясь в состоянии покоя и неизбывного движения; выступая первопричиной всех изменений, — является "матерью всех вещей", "корнем всего". Дао — ("всеединое" по Лао-цзы) — зависит лишь от себя самого: "человек зависит от земли, земля от неба (космоса), небо — от Дао, а Дао — от себя самого".

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 4.

**Литература:** Даосизм. «Дао-Дэ Цзин» / Е.А. Торчинов. — 2. изд. — СПб.: Азбука-классика: Петерб. Востоковедение, 2004.

## Дао — глубокая [основа] всех вещей.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 62.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о пути и добродетели / пер., предисл., коммент. Ян Хин-шуна, «Ленцзы» — пер. и коммент. Л.Д. Позднеевой]. — М.: Изд-во АСТ: Астрель, 2011.



«В древние времена Единое
 Во все вещи вошло.
 Сделав Небо ясным, а Землю — твёрдою,
 Искрой дух озарило,
 Половодьем наполнило поймы.
 Всё ожило, в себе ощутив Единое».

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 39.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение и коммент. С.Н. Батонова]. — 2. изд. — М.: КСП+: Слово и дело, 1999.

У Куда ни посмотри, везде Великий Путь. Им переполнена любая вещь сверх края. Всё сущее в нём черпает начало, Отказа ни одно созданье не встречает. Но Путь, давая свет твореньям мира, Себе не подчинит ни малого из них. Всех вскармливая, обо всех радея...

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 14.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение и коммент. С.Н. Батонова]. — 2. изд. — М.: КСП+: Слово и дело, 1999.

▶ Говорят, что он неуловим: Сколько ни гляди — не появится. Говорят, он редко встречается: Сколько ни вслушивайся — тишь да гладь. Неосязаемым называют его: И ухватишь, а всё не поймаешь. Так описывают Единое, На частицы не расчислимое.



Восходя, не даёт оно света. Заходя, тьмой не окутывает. Далеко назад простирается До владений тех безымянных, Чьи истоки прежде начала творения. Назвать его неявленной формой Мы могли б, как и очертаньем без черт, А также неопределённости облаком. Столкнёшься с ним, но чела не увидишь, Поспешая за ним, не различишь и спины. Древнему следуй Пути, не сбиваясь и не отвлекаясь...

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 14.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение и коммент. С.Н. Батонова]. — 2. изд. — М.: КСП+: Слово и дело, 1999.

▶ Вот Вещь, в Хаосе свершившаяся, прежде Неба и Земли родившаяся! О безмолвная! О безвидная! Одиноко стоишь и не меняешься, окружаешь всё сущее и не гибнешь! Тебя можно назвать Матерью Поднебесной.

Я не знаю твоего имени, но, обозначая знаком, называю тебя Путём-Дао. Делая усилие, называю тебя Великим.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 25.

**Литература:** Даосизм. «Дао-Дэ Цзин» / Е.А. Торчинов. — 2. изд. —

СПб.: Азбука-классика: Петерб. Востоковедение, 2004.



#### ИУДАИЗМ

• Он Один, и нет другого, кто сравнялся бы с Ним ...Он Един, и никто другой так не един; Он скрыт, и нет предела единству Его.

**Источник:** Сидур «Врата Молитвы». Молитвы, предваряющие утреннюю службу, «Шахарит».

**Литература:** Сидур «Врата Молитвы» с транслитерацией на будни, Субботу и Праздники нусах «Ашкеназ»: перевод, комментарий и пояснения к порядку молитв / под ред. Пинхаса Полонского. — Иерусалим: «Маханаим». 2008.

▶ Ведь отец один у всех нас, ведь Б-г один сотворил нас!

Источник: Танах. Трей Асар. Малахи. Глава 2. Стих 10.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Слушай, Исраэйль, Г-сподь, Б-г наш, Г-сподь один.

Источник: Танах. Дворим. Воэсханан. Глава 6. Стих 4.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

Благословен **Бог** Всесильный, Всесильный Израиля, творящий чудеса **один**.

Источник: Тегилим. Книга вторая. Глава 72. Стих 18.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

• «Нет среди богов подобного Тебе, Господь, и нет деяний, подобных Твоим. Все народы,



которые Ты сотворил, придут и склонятся пред Тобою, Господь, будут славить имя Твоё, ибо Ты велик и творишь чудеса — Ты, Всесильный, один.

Источник: Тегилим. Книга третья. Глава 86. Стихи 8, 9, 10.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода

Д. Йосифон. – Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

#### **ХРИСТИАНСТВО**

Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нём, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 15:5.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 17:3.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

Да будут все едино, как Ты, Отче, во Мне, и Я в Тебе, так и они да будут в Нас едино.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 17:21.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



 Царю же веков нетленному, невидимому, единому премудрому Богу честь и слава во веки веков. Аминь.

**Источник:** Библия. Первое послание к Тимофею Святого Апостола Павла 1:17.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ И отцом себе не называйте никого на земле, ибо один у вас Отец, Который на небесах.

Источник: Библия. Евангелие от Матфея 23:9.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Ты, Господи, един, Ты создал небо, небеса небес и всё воинство их, землю и всё, что на ней, моря и всё, что в них, и Ты живишь всё сие, и небесные воинства Тебе поклоняются.

Источник: Библия. Ветхий Завет. Книга Неемии 9:6.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

Я первый и Я последний, и кроме Меня нет Бога.

Источник: Библия. Ветхий Завет. Книга Пророка Исайи 44:6.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



▶ Ибо так говорит Господь, сотворивший небеса, Он, Бог, образовавший землю и создавший её; Он утвердил её, не напрасно сотворил её; Он образовал её для жительства: Я Господь, и нет иного.

**Источник:** Библия. Ветхий Завет. Книга Пророка Исайи 45:18. **Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс». 2016.

#### ИСЛАМ

• Аллах — нет божества, кроме Него, Живого, Поддерживающего жизнь. Им не овладевают ни дремота, ни сон. Ему принадлежит то, что на небесах, и то, что на земле. Кто станет заступаться перед Ним без Его дозволения? Он знает их будущее и прошлое. Они постигают из Его знания только то, что Он пожелает. Его Престол объемлет небеса и землю, и не тяготит Его оберегание их. Он — Возвышенный. Великий.

**Источник:** Коран. Сура 2 «Аль-Бакара» («Корова»). Аят 255. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

• Он является Единственным Богом, и я не причастен к тому, что вы приобщаете в сотоварищи.

**Источник:** Коран. Сура 6 «Аль-Анам» («Скот»). Аят 19.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.



▶ Скажи: «Кто Господь небес и земли?». Скажи: «Аллах». Скажи: «Неужели вы взяли себе вместо Него покровителей и помощников, которые не властны принести пользу и вред даже самим себе?». Скажи: «Разве равны слепой и зрячий? Или же равны мраки и свет?». Или же они нашли сотоварищей Аллаха, которые творят так, как творит Аллах, и эти творения кажутся им схожими? Скажи: «Аллах — Творец всякой вещи. Он — Единственный, Всемогущий».

**Источник:** Коран. Сура 13 «Ар-Раад» («Гром»). Аят 16.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

▶ Во имя Аллаха, Милостивого, Милосердного! Хвала Аллаху, Господу миров, Милостивому, Милосердному, Властелину Дня воздаяния! Тебе одному мы поклоняемся и Тебя одного молим о помощи.

**Источник:** Коран. Сура 1 «Аль-Фатиха» («Открывающая Коран»). Аяты 1-5.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

• Скажите: «Мы уверовали в Аллаха, а также в то, что было ниспослано нам и что было ниспослано нам и что было ниспослано Ибрахиму (Аврааму), Исмаилу (Измаилу), Исхаку (Исааку), Йакубу (Иакову) и коленам (двенадцати сыновьям Йакуба), что было даровано Мусе (Моисею) и Исе (Иисусу) и что было даровано



пророкам их Господом. Мы не делаем различий между ними, и **Ему одному мы покоряемся**». Если они уверуют в то, во что уверовали вы, то последуют прямым путём. Если же они отвернутся, то окажутся в разладе с истиной. Аллах избавит тебя от них, ибо Он — Слышащий, Знающий.

**Источник:** Коран. Сура 2 «Аль-Бакара» («Корова»). Аяты 136-137. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

▶ Ваш Бог — Бог Единственный. Нет божества, кроме Него, Милостивого, Милосердного.

**Источник:** Коран. Сура 2 «Аль-Бакара» («Корова»). Аят 163. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

• Аллах сказал: «Не поклоняйтесь двум богам, ибо есть только один Бог...»

**Источник:** Коран. Сура 16 «Ан-Нахль» («Пчёлы»). Аят 51. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

• Скажи: «Я — всего лишь предостерегающий увещеватель. Нет божества, кроме Единственного и Всемогущего Аллаха. Господа небес, земли и того, что между ними, Могущественного, Всепрощающего».

Источник: Коран. Сура 38 «Сад» («Сад»). Аяты 65-66.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.



• Скажи: «Он — Аллах Единый, Аллах Самодостаточный. Он не родил и не был рожден, и нет никого, равного Ему».

**Источник:** Коран. Сура 112 «Аль-Ихлас» («Очищение веры»). Аяты 1-4. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

▶ Аллах в исламе — единый и единственный бог, творец мира и господин Судного дня, пославший к людям Мухаммада в качестве своего посланника. Кратчайший символ веры ислама гласит: «Нет никакого божества, кроме Аллаха, и Мухаммад — посланник Аллаха!»

**Литература:** Ислам: Энциклопедический словарь. Г.В. Милославский, Ю.А. Петросян, М.Б. Пиотровский. С.М. Прозоров (ответственный секретарь). Редактор издательства Л.В. Негря — М.: Наука. Главная редакция восточной литературы, 1991.



#### СУФИЗМ

• Когда человек знает Бога, он может утверждать Его единство и возвещать: что Он един, непричастный к встречам и разлукам, не подверженный двойственности; что Его единство неделимо и нерасчленимо.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 16.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

• Слова великих святых могут облечься в сотню разных форм. Но может ли в них быть хотя бы двойственность, если Бог Един и Путь един? Они различны по форме, но едины по смыслу.

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духов. учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.изд. центр «Ладомир», 1995.

- ▶ Пока у тебя в сердце сомнение, признаешь ли ты Его единым или нет, всё равно Он един. Литература: Суфийская мудрость / Сост. В.В. Лавский. – М.: Алетейа, 2002.
- Кто добрался до сущности, тот отвратил взгляд от всего сотворенного и, полностью самоупразднившись, взирая лишь на Всеединого, поспешил к полноте вечной жизни.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 2.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.



#### СИКХИЗМ

▶ Эк-Ом-Кар — Бог Един и Только Един.
Сат-Нам — Он есть Вечная Истина.
Карта-Пуркх — Создатель,
Всепроникающий Божественный Дух,
Нирбхао-Нирваир — Неустрашимый,
Не знающий ненависти и вражды,
Акал-Мурат — Бессмертный Сущий
Аджуни, Саибханг — Нерождённый,
Сам по Себе Существующий
Гурпарсад — Раскрывающийся
По Своей Собственной Милости.
Источник: Гуру Грантх Сахиб. Мул-Мантара или Зачин Джапджи.
Литература: Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ:
И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. – Ростов н/Д: Феникс, 1997.

▶ Если бы я жил миллионы лет, питаясь одним лишь воздухом, если бы я обитал в пещере, не видя ни солнца, ни луны, и даже снов, я не смог бы выразить Твоё величие; каким великим Именем я назову Тебя? О воистину Единый, не имеющий форм, Ты — на Своём месте.

**Источник:** Гуру Грант Сахиб. Шри Раг Мохалла 1. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.

▶ Есть один Бог, сотворивший Брахму; Один Бог — творец нашего понимания. От единого Бога — горы и мировые эпохи. Один Бог — податель знания... Если человек сознаёт,



осмысливает и понимает то, что читает, в конце концов он узнаёт, что **Истинно Единый повсюду.** Благочестивый знает и помнит истину — без **Истинно Единого** мир нереален.

**Источник:** Гуру Грант Сахиб. Рамкали Мохалла 1 — Дакхни Омкар. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.

▶ Есть только Единый Бог, Вечная Истина, Всемогущий Создатель, Неустрашимый, Не Знающий ненависти и вражды, Бессмертная Реальность, Нерожденный, В себе и для себя Сущий; Его Милостью ты будешь служить Единому Истинному до творения, Единому Истинному в начале творения.

**Источник:** Гуру Грантх Сахиб. Зачин Джапджи. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.:

И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. – Ростов н/Д: Феникс, 1997.



# ВЕРОВАНИЯ НАРОДОВ МИРА

#### НАРОДЫ ДАЛЬНЕГО ВОСТОКА

#### Нивхи и нанайцы

▶ Исследователь сикачи-алянского феномена А.П. Окладников (1908 — 1981) так интерпретирует каменные изображения: «Личины» Приамурья носят реалистический и анимистический характер. В основе этого искусства лежит мировоззрение лесных охотников-нанайцев, где доминантой является Высший Дух.

Орнаментом наскальных изображений служат плавные кривые линии и развёрнутые спирали. В личинах прослеживается некое единство, а также схожесть с масками Новой Гвинеи. Личины — это изображения духов, или же изображение Единого Духа в разных Его вариациях. Амурская спираль, которая идёт рисунком по личине, символизирует блеск Божественного солнца...

...Суммируя положения исследователей народов Дальнего Востока, мы приходим к выводу, что религиозная культура нивхов и нанайцев содержала определённые знания о Первопричине всего существующего — Творце мира:



- 1. В мифологии данных народов имеется представление о Едином Верховном Божестве.
- 2. Это Божество является **Творцом** людей и всего существующего в этом мире.
- 3. **Верховное Божество** является законодателем этических правил, по которым живёт народ.
- 4. Социальная жизнь внутри племени строится на альтруизме как высшем проявлении нравственного добра.
- 5. Имеется развитое представление о загробном мире и существовании души.
- 6. В религиозной традиции этих племён отсутствует культ предков.
- 7. В фольклорном наследии постоянно прослеживается идея победы добра над злом.
- 8. Наскальные изображения сикачи-алянского феномена указывают на присутствие **Единого Высшего Духа** при совершении на этом месте религиозных инициаций.
- 9. Этот Дух являлся Патроном племени, Высшим Существом, Демиургом.



10. В космогонической модели мира этих народов имеются параллели с историей творения мира по библейской книге Бытия.

По мнению французского учёного-томиста Этьена Жильсона (Gilson Etienne, 1884 — 1978), «чувственные вещи суть следствия божественной причины; значит, мы можем опираться на них в поисках косвенного знания о Боге как об их первопричине». Следовательно, первобытные племена, рассматривая предметы видимого мира, могли и через естественное Откровение прийти к выводу о Едином Архитекторе и Законодателе всего макрокосма.

Это приводит нас к убеждению не только о протомонотеистичности религиозной культуры таких первобытных этносов, как нивхи и нанайцы, но и к тому, что существуют и иные первобытные народности, имеющие представления о Едином Высшем Божестве, которые ещё ждут своего исследователя.

**Литература:** Религиозные представления о творце мира в первобытной культуре народов дальнего востока: нивхов и нанайцев / Г.Д. Голубев // Христианское чтение, № 3. — Санкт-Петербург, 2013.

<sup>\*</sup> Петроглифы Сикачи-Алян (Амурские петроглифы) — петроглифы (наскальные изображения) на поверхности базальтовых валунов, находящиеся возле нанайского села Сикачи-Алян и села Малышево (Хабаровский край, Россия). Самые ранние петроглифы датируются XII-XI тыс. до н. э.



# ФИННО-УГОРСКИЕ НАРОДЫ

#### Марийцы, черемисы

- ▶ Все религиозные верования некрещёных черемис Казанской губернии заключаются в следующих положениях:
- 1) Бог един, но люди веруют ему различно, так что каждый народ имеет свою веру, подобно тому как каждое дерево в лесу имеет свои листья и цветы. На земле вер 77, потому что люди говорят 77 языками.
- 2) Все верования угодны Богу, так как он сам каждому народу дал свою веру.

**Литература:** Верования некрещёных черемис Казанской губернии / В.П. Вишневский // Памятная книга Казанской губернии на 1863 г. – Казань, 1862.

## Мордовцы

• Исследователь быта и культуры мордовского народа П.И. Мельников (Андрей Печерский) писал, что мокшане и эрзяне верили в одного Бога, который сотворил весь мир.

**Литература:** Культура, хозяйственная деятельность и язык древней мордвы (предков мокши и эрзи) / О.Е. Поляков, М.З. Левина // Вестник Мордовского университета. — 2015.



# ТЮРКСКИЕ НАРОДЫ

#### Чуваши

В чувашском язычестве обнаруживаются явные следы **прамонотеизма**, и на их основе некоторые современные учёные выдвигают гипотезу, согласно которой язычество чувашей есть не что иное, как монотеизм...

Итак, все гипотезы подводят к мысли о том, что всё многообразие форм чувашской религии, как и любой другой, ведут к единой праоснове, которую невозможно интерпретировать как монотеизм в том смысле, в котором понятие используется современными исследователями в отношении традиционных чувашских верований. В связи с этим необходимо указать ещё на одно обстоятельство, которым обычно учёные пренебрегают, хотя оно играет важную роль для тех, кто стремится разгадать тайны мифологического процесса. Здесь имеется в виду та разница или даже пропасть между представлениями современных учёных и восприятием древних людей. Различие заключается в том, что мозг современного человека, особенно исследователя, приученный все явления расщеплять на составные элементы, проводя между ними воображаемые грани, рождает противоречие между всеобщим и частным, частью и



целым. Наши предки воспринимали всё иначе. «Чувствовалось с самого начала единство чего-то божественного, обнимающего и проникающего весь мир. Но это единство не приурочивалось постоянно и окончательно к какому-нибудь одному богу, связывалось, смотря по обстоятельствам, то с тем, то с другим. Каждому из них в таком случае приписывали свойства не только духовного, но и единственного божества, разумеется, не с отрицанием всех прочих, а с превращением их в имена и атрибуты всеединого». Иначе говоря, нет противоречия в том, что, с одной стороны, чувашский пантеон представляет собой многоступенчатую иерархическую структуру, с другой — имена всех богов являют собой атрибуты, функциональные определения верховного (единого) божества...

В верованиях чувашей и их предков отразилась общечеловеческая память о едином прародителе всего сущего. Эта память наиболее полно отразилась в лексике...

**Литература:** Мифологические универсалии традиционных чувашских верований / Герасимова Наталья Ивановна // Вестник Чувашского Государственного Педагогического Университета им. И.Я. Яковлева, № 3-2 (95). — Чебоксары, 2017.



## Черкесы (адыги)

▶ Веруя в единого Бога и называя его «тга» и «тгар», черкесы признавали божество в трёх лицах: Тга-Шхуо (великий Бог), Маргем-Тга-Пши (Мария-Бог-князь) и Шергупз (смысл и значение этого слова утрачены)...

**Литература:** Н. Дубровин. Черкесы (Адиге). Военный сборник, № 3-6, 1870.

#### Абхазы

▶ У абхазов один Бог. Это Анцэа\* — Богтворец и создатель всего мира. Этого единого верховного Бога почитают последователи всех мировых религий, но только каждый по-своему. У Бога имеются апаимбары\*\* — «ангелы, высшие существа, слуги и представители Бога на Земле», которые докладывают Богу обо всём происходящем. Наиболее почитаемым среди апаимбаров является Дыдрыпш.

Насколько отвечают реальности представления о том, что у абхазов было множество богов, т. е. о том, что они изначально были политеистами (язычниками)? Собранные в течение нескольких лет полевых исследований в Абхазии данные о религиозных представлениях и ритуалах в традиционной религии абхазов, никак этого не подтверждают. Наоборот, они позволяют заключить, что в данном случае



мы имеем дело с совершенно очевидной монотеистической религией, центральной идеей которой является существование единого Бога-Творца (Анцэа). Анцэа бесконечно множественен в своих проявлениях, он является первоисточником всего сущего. То есть, согласно К. Тиле, религия абхазов отвечает определению «строгого монотеизма».

**Литература:** Религия современных абхазов: реликт прамонотеизма? / старший научный сотрудник ИВ РАН, руководитель полевых исследований в Абхазии — Александр Борисович Крылов // Центральная Азия и Кавказ (Швеция), №3, 1999.

# НАРОДЫ СРЕДНЕЙ АЗИИ

#### Монголы

▶ Приведём заявление Великого хана Монка: «Мы, монголы, верим, что существует только один Бог... Он дал человеку много пальцев и, точно так же, он дал ему много путей».

**Литература:** О.Н. Чеглаков. Единая религия. // CONCORD №4. Общество «Зов к культуре» — СПБ.: 2015.

<sup>\*</sup> Необходимо отметить, что употреблявшиеся в прошлом и ныне пишущими по-русски авторами для обозначения верховного Бога абхазов наименования Анцэа и Анцва весьма приблизительно и встречаются разные варианты его написания.

<sup>\*\* &</sup>quot;Апаимбар" — может переводиться как "пророк", а также "старший человек".



БОГ ЕДИН

#### Тангризм

**Тангристы** считали, что на самом деле они верят в того же Бога, что и христиане, мусульмане, иудеи, что все религии являются различными путями, ведущими к единому и великому Богу. Их удивляли бесконечные религиозные диспуты и разногласия оседлых народов. В их глазах священники всех великих монотеистических религий молились одному и тому же Богу. В письме, полученном в 1248 году французским королём от представителя Великого хана в Иране, читаем: «Владыка мира приказывает, что не должно быть, согласно воле Бога, никакого различия между латинянами, греками, армянами, несторианцами, якобитами и всеми, кто поклоняется Кресту: в наших глазах они все одинаковы.

Современный тангризм основан на придуманном для учёных определении Бога (Тангра) как совокупности неизвестных науке сил, полей и их источников, способных помочь человеку. Его кредо формулируется в приемлемых для всех при таком определении терминах: «Есть много путей к единому Богу и надо верить так, чтобы не наносить ущерба другим. Пусть эта вера способствует сплочению людей доброй воли, чтобы человечество жило в согласии и могло решать все возникающие перед ним задачи и



проблемы!» Тэрис начал с 1983 года научные исследования на тему традиционного верования якутов. Он заявляет, что существует только один Бог, называемый у якутов Тангара (Тангра): «Татра (Тангара) — живая сила, создавшая вселенную... Тангара, создавший мир, является единственным и его (якуты) зовут Светлый Бог-господин (Айыы Тойон / точнее Аар Тойон).

**Литература:** О.Н. Чеглаков. Единая религия. // CONCORD №4. Общество «Зов к культуре» — СПБ.: 2015.

## народы японии

#### Айны

▶ Айны — древнейшее население Японских островов ...Божества в мифах айнов обозначаются словом «камуй», что значит «тот, кто (или «то, что») покрывает»... Верховный бог носит имя Пасе камуй (то есть, «создатель и владетель неба») или Котан кара камуй, Мосири кара камуй, Кандо кара камуй (то есть «божественный создатель миров и земель и владетель неба»). Он считается создателем мира и богов; через посредство добрых богов, своих помощников, он заботится о людях и помогает им...

**Литература:** Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том первый / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. — М.: Олимп, 1997.



БОГ ЕДИН

## НАРОДЫ АФРИКИ

• Большинство этносов Западной Африки имеют схожие представления о Боге как о демиурге, Творце Вселенной. Он является Высшим Божеством, от которого произошли все остальные. Каждый народ или группа близкородственных народов имеют свои мифы о создании мира и о той очерёдности, в которой Бог осуществлял его создание.

Уразных этносов Западной Африки верховный Бог имеет разные имена. Так, у йоруба помимо общего имени Бога Олодумаре или Олорун существуют и такие имена, как Алайе («живущий»), Элеми («хозяин духа, жизни»), Эледа («создатель»), Орише («источник бытия») и др.; у игбо (Нигерия) — Чинеке («создатель»), Чуку («великий дух»), Эзечитоке («царь-создатель»); у бини — Осанобуа («создатель мира, небес и земли»); у бамум (Камерун) — Ньиньи или Ньи («тот, который везде»), у менде (Сьерра-Леоне) — Нгево («Бог, великий дух»).

У народов Ганы, в частности акан, высшим божеством является Ньяме (Оньяме), имеющий также имена Оньянкопон («великий предок»), Одоманкома («создатель»), Тведуампон («надёжный»), Амовиа («дающий солнце и свет»), Нана («великий предок»); у эве высший Бог — Маву (Мавуга, «великий Бог»), у га — Ата На Ньонмо («прародитель, Бог»).



О том, что верховный Бог имеет большое значение для африканских народов, можно судить по именам, которые даются детям при рождении. Так, у акан имя Ньямекье («подарок Бога») обычно даётся первому ребенку супружеской пары, долгое время бывшей бездетной. Эве в подобном случае дают имя Мавуньо («Бог справедлив») или Мавуньега («Бог велик»). У йоруба имя Олутоке означает «Бог заслуживает прославления», Олувасанни — «Бог добр ко мне», Олусанья — «Бог компенсирует мои страдания»; у игбо Чуквунвейке или Икечукву — «сила в Боге», Ифенаичукву — «нет ничего невозможного с Богом» и т. п.

Все эти имена отражают отношение людей к верховному Богу как к существующей реалии, которая активно влияет на жизнь человека.

**Литература:** Традиционные культуры африканских народов: прошлое и настоящее. / Н.А. Кочнева. [Отв. ред. Р.Н. Исмагилова]; Рос. акад. наук. Ин-т Африки. — М.: Вост. лит., 2000.

# Пигмеи

▶ Шмидт отмечает, что если мы начнём анализировать религиозные верования пигмеев, то обнаружится поразительное, подкреплённое множеством фактов отчётливое признание ими и почитание Верховного Существа. Пигмеи верят также в вечность и бессмер-



тие Бога. Весьма интересным образом происходит диалог между этнографом Трилем и пигмеями при выяснении их взгляда на указанные выше свойства божества. Триль однажды задал пигмеям такой вопрос: «А может ли Бог умереть?» В ответ все просто покатились со смеху. Это был их единственный ответ наряду с насмешливыми сочувственными взглядами.

Аборигены сожалели, что белые люди могут думать так. Затем, наконец, после длительной молчаливой паузы, слово взял вождь, который был благосклонен к этнографу. Вот что он сказал: «За ночью день, за деревом другое дерево, за облаком другое облако, за мною другой человек: а Бог есть всегда. Бог не умирает, он господин даже смерти...» И ещё он прибавил сюда же: «Ты видишь, ты, белый! Ты, который сидишь здесь у нас, ты наш друг. Бог это Bali, тот, который даёт жизнь и тепло; Бог — это Мка, сильный, тот, которого никто не может победить. Бог — это Gah, всемогущий!» На этом простом примере последовательной сменяемости всех вещей в мире рассказчик демонстрирует отличие божества от ряда чередующихся вещей, изымает его из ряда любой последовательности и изменчивости.

В этих словах выражается вера пигмеев во всемогущество Верховного Божества. В другом свидетельстве хорошо описана вера



пигмеев в вечность божества, и то, как они описывают свою веру, а также убеждение в верховенстве этого божества над всеми другими существами. На вопрос: «Что делает Бог?», они отвечают: «Ктишт ко, Ктишт ка, Ктишт gwa! Metwe, Kebwe, Kmvum tla. Ктишт kwa» — «Бог есть, Бог был, Бог будет! Духи вверху, люди внизу, а Бог — сам по себе, он — единственный! Бог древний (Господин, Отец)».

Значение словосочетания «Kmvum tla» Триль толкует как «Бог без ничего, не имеющий необходимости опереться на что-либо, не имеющий ничего, что было бы выше него». Это означает, что Божество, в противоположность духам и людям, не является тем, кто находится под властью кого-то другого, на кого могло бы опереться, и что оно никого не имеет выше себя и само на себя опирается. Это довольно наглядное описание самодостаточности божества, которое встречается у аборигенов.

Другая особенность, которая регулярно подчёркивается при разговоре о **Верховном Существе** пигмеев, заключается в одном из его имён. После имени Кмвум наиболее употребительным является «Киа», «Кие». Его значение — «господин, вождь, праотец, отец», и оно всегда сопряжено с акцентом на почтение и благоговение, которые оказывают этому «Отцу.



\* Кмвум (Ктvum, Mvum, Mvume, Mvuma) — одно из самых главных имён Верховного Божества у пигмеев, негриллов и других племён Африки. Предполагается, что оно происходит от глагола в языке пигмеев "vum" — "преклоняться", "чтить". Были попытки объяснить это имя, опираясь на слово, принадлежащее племени банту "ima" — "жить" с префиксом "ти".

**Литература:** Богословский анализ критики религиоведческих концепций Вильгельма Шмидта (1868-1954): диссертация на соискание учёной степени кандидата богословия / к. богословия, священник Антоний Афанасьев. — СПб: Санкт-Петербургская Духовная Академия, 2018.

## народы индии

#### Тамилы

▶ Знайте, что все люди — семья одна и что у последователей всех религий Бог один лишь! Литература: А.М. Пятигорский. Материалы по истории индийской философии: Материализм локайяты, индуистская система шайвабхакти и другие философ. и религиозные системы в средневековых тамильских источниках / Акад. наук СССР. Ин-т народов Азии. — М.: Изд-во вост. лит., 1962.

## народы индонезии

#### Яванцы и балийцы

▶ Санг Хьянг Тунггал — («первоединый бог»), у народов Явы и острова Бали (Индонезия)



высшее божество от которого произошли главные боги-демиурги. На острове Бали называется также Тинтья («всемогущий», «изначальный»). Санг Хьянг Тунггал выступает как самосущее начало.

**Литература:** Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том второй / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. — М.: Олимп, 1997.

## НАРОДЫ АВСТРАЛИИ

▶ ...В книге Гребнера «Картина мира у примитивных народов» [Das Weltbild der Primitiven], основатель исторической этнологии (диффузионисткой школы, школы «культурных кругов») суммирует свои взгляды на австралийского Отца Всех. Об этом «великом богетворце» Гребнер пишет: «Обычно подле него существует другая фигура, мощная, но подчинённая, которую чаще всего считают его сыном, но часто это первобытный предок человечества. Иногда, например в представлениях племени курнаи, у Великого Бога нет жены или она невидима; иногда он производит сына без супруги. Основное его свойство — он создатель или, по крайней мере, первопричина всего... Более того, очень важно, чтобы Великого Бога рассматривали не только как создателя и производителя всех вещей, но и как хранителя племенной морали. Именно о нём рассказывается легенда:



как в прежние времена, когда люди забыли о добрых нравах, он наслал пожар и потоп, чтобы наказать их...

**Литература:** Религии Австралии / Мирча Элиаде; [Пер. с англ. Л.А. Степанянц]. — СПб: Университет. кн., 1998.

# НАРОДЫ СЕВЕРНОЙ АМЕРИКИ

#### Майя

▶ Ты единый Бог, создавший нас. Во благо его могущество, о отцы! Он охраняет наши души. Тот, кто будет иметь настоящую веру, попадёт в небо вслед за ним. Вот начало новых дней для людей. Воздвигните же небесный знак, воздвигните и смотрите ныне, воздвигните Вахом-Че\*.

**Источник:** Пророчества Чилам Балам. Пророческий текст 4. **Литература:** Письменность индейцев майя. Ю.В. Кнорозов / Акад. наук СССР. Ин-т этнографии. — М: Ленинград: Изд-во Акад. наук СССР. [Ленингр. отд-ние], 1963.

• О, отцы! Услышат все страны слово Бога, владыки неба и земли. Будет благим его небесное слово. Истинный Бог владыка наших душ. О, отцы! Откройте же их для него.

<sup>\*</sup> Вахом -Че (Uaom-che) — буквально "стоящее дерево", "возвышающееся дерево", символ мирового дерева жизни.



**Литература:** Письменность индейцев майя. Ю.В. Кнорозов / Акад. наук СССР. Ин-т этнографии. — М: Ленинград: Изд-во Акад. наук СССР. [Ленингр. отд-ние], 1963.

# народы южной америки

▶ Кон, в мифологии индейцев кечуа, юнка, уарочири бог — «единый, вездесущий, всемогущий и незримый». Кон считался сыном солнца и был первым, кто пришёл в те места в начале мира.

**Литература:** Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том первый / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. — М.: Олимп, 1997.





# БОГ ЕСТЬ ДУХ

#### Ключи к Знаниям

• Татьяна: Игорь Михайлович, для очень многих людей весьма важным является вопрос, что означает «Бог сотворил человека по образу и подобию Своему»?

Игорь Михайлович: Вопрос интересный. Многих волнует, что значит «по образу и подобию». Для более глубокого понимания, я думаю, лучше немножко коснуться, к примеру, Библии, Ветхого Завета, книги Бытия, её первой главы, в которой говорится, как после отделения Света от Тьмы, после сотворения мира Бог решил создать человека. И, как мы знаем, это произошло на шестой день творения: «И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему и по подобию Нашему». Есть ещё там же очень интересное упоминание, что сотворил Бог человека по образу Своему, сотворил мужчину и женщину. И вот здесь возникает вопрос: что означает «по образу и подобию Нашему»? Мы уже не раз поднимали этот



вопрос в обсуждениях и в других передачах, потому что многие толкуют буквально, что человек создан по образу и подобию Божьему. И здесь есть такое вот расхождение, как всегда, в сознании. «Бог сотворил по образу и подобию Своему» — сознание воспринимает себя как образ и подобие Бога.

Но в Новом Завете, в Евангелии от Иоанна (глава 4, стих 24) говорится: «Бог есть Дух». Это то, что говорил Иисус своим ученикам — что Бог есть Дух. Значит, сотворил Он человека по образу Своему существом духовным, и в человеке то, что подобно Миру Духовному, есть Дух или то, что мы называем Личностью. Но Личность — она, извините, не материальная, она духовная. Значит, образ и подобие есть не что иное, как духовная составляющая человека.

И во многих религиях пытались это объяснить, что человек — это некий дух, духом рождённый...

**Источник:** передача «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ».

04:21:44 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

▶ Игорь Михайлович: Человек, когда находится в состоянии общения с Миром Духовным или с Богом (кому как удобнее), то он осознаёт, что тело бренно, оно всё равно может умереть. Он дорожит вот этим малень-





ким, пусть даже коротким промежутком общения с **Миром Духовным или же с Богом**. И он гораздо больше это ценит, чем жизнь материальную.

**Источник:** передача «Грядущие катаклизмы. О взаимоотношениях людей. Возрождение человечности. Истина на всех одна». 00:30:50 (https://allatra.tv/video/istina-kataklizmy)

▶ Игорь Михайлович: Человек, хотя бы раз прочувствовавший, что такое Бог, то есть Мир Духовный, ему это невозможно забыть, и это невозможно ни с чем сравнить. Почему? Потому что это чувство Мира Духовного — оно настоящее, и оно здесь и сейчас, и это сейчас, оно не растягивается во времени. То есть оно есть, потому что оно есть, и потому что оно настоящее. И это «есть» — оно настолько разнообразно, я бы сказал, не разнообразно, а многообразно, что вечности не хватит пережить это многообразие. И это многообразие всегда наполнено счастьем.

**Источник:** передача «Грядущие катаклизмы. О взаимоотношениях людей. Возрождение человечности. Истина на всех одна». 01:29:03 (https://allatra.tv/video/istina-kataklizmy)



#### ЕГИПЕТСКИЕ ВЕРОВАНИЯ

• Слава тебе, Осирис, Владыка вечности, царь богов! Многоимённый... Душа тайная, владыка Керерт, Дивный в Мемфисе, Душа Ра и тело его собственное... Издревле сущий для всего Египта... Дух блаженный среди духов.

**Источник:** Гимн Осирису. Текст гимна высечен на стеле (XVIII династия).

**Литература:** Египетская мифология, И.В. Рак. — СПб.: Журнал «Нева», «Летний сад», 2000.

▶ Слава тебе, сиятельный самодержец, правящий миром Дух беспредельной власти! Атум-Хармахис, жаркий исток восторга в душах людских, когда в небеса восходишь. Дивная Сущность, склонная к обновленью яркого Диска в лоне твоей Атирис.

**Источник:** Слово устремлённого к Свету (Египетская Книга мёртвых). Гимн-восхваление Ра.

**Литература:** Древнеегипетская Книга мёртвых. Составление, перевод, предисловие и комментарии А.К. Шапошникова. Поэтические переводы И. Евсы. — М.: Эксмо, 2006.

▶ Он — Бог тайный, и неведом людям облик Его. Никто не может обнаружить подобия Его; сокрыт образ Его от богов и от людей, Он — тайна для творений Его.

**Источник:** Слово устремлённого к Свету (Египетская Книга мёртвых). Глава 4.



**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

▶ Бог — это дух, сокрытый дух, дух духов, великий дух египтян, священный дух.

**Литература:** Обряды и культы древних египтян, Эрнест Альфред Уоллис Бадж. — М.: Литагент «Центрполиграф», 2010.

▶ Они развили идею Бога как Духа, создавшего самого себя, самосущего, вечного и всемогущего...

**Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центрполиграф, 2009.

▶ Бругш был убеждён, что египетские богословы развивали мысль о том, что их великий бог был духом, и называли его «божественным первичным духом».

**Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центрполиграф, 2009.

**Дух, непостижимый рождением Своим,** сам сотворивший великолепие Своё, Бог прекрасный, **сам введший Себя в бытие**.

Источник: Лейденский папирус. Обращение к Амон-Ра.

**Литература:** Религия Древнего Египта [Текст] / Андрей Зубов, Ольга Зубова. - М.: РИПОЛ классик, 2017.



#### индуизм

• Образ его незрим, никто не видит его глазом. Те, кто сердцем и разумом знает его, пребывающего в сердце, становятся бессмертными.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 4. Шлока 20.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

• Кто знает постигаемого сердцем, бестелесного, творящего бытие и небытие, приносящего счастье, Бога, творящего элементы, — те оставляют [своё] тело.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Часть 5. Шлока 14.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

• Он простирается всюду — светлый, бестелесный, неранимый, лишённый жил, чистый, неуязвимый для зла. Всеведущий ...вездесущий, самосущий, что должным образом распределил [по своим местам всё] вещи на вечные времена.

Источник: Упанишады. Иша Упанишада. Стих 8.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

▶ Оно — великое и божественное, непостижимого образа, и оно, тоньше тонкого, сияет;



Оно дальше далёкого и здесь вблизи, у видящих [оно] скрыто здесь в тайнике [сердца].

[Оно] не постигается ни глазом, ни речью, ни иными чувствами, ни подвижничеством или действием,

Но [когда] существо очищено светом познания, то размышляющий видит его, лишенного частей.

**Источник:** Упанишады. Мундака Упанишада. Часть 3. Глава 1. Стихи 7, 8.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

• Арджуна сказал: Ты высочайшее Брахмо, высочайший Свет, очиститель высший. Вечным, **божественным** Духом, всемогущим, нерождённым, изначальным Богом.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 10. Шлока 12. **Литература:** Бхагавадгита. Философские тексты «Махабхараты». Отв. ред. Ю.М. Волобуев. Перевод с санскрита, предисловие, примечания и толковый словарь Б.Л. Смирнова. — Ашхабад: «Ылым», 1956. (АН ТССР). Вып. І. Кн. 1. Бхагавадгита.

• Кто незаблуждающийся, так Меня знает, Высочайшего Духа, тот, знающий всё, почитает Меня всем существом, Бхарата.

Источник: Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 15. Шлока 19.

**Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.



▶ Он, **Высочайший Дух, достижим лишь безраздельной любовью,** сын Притхи, Им распростёрта вселенная, в Нём все существа пребывают.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 8. Шлока 9. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

Нужно стремиться в ту область, куда вступив, не возвращаются боле. Я привожу к безначальному Духу, от которого некогда началось проявление мира.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 15. Шлока 4. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

#### **ЗОРОАСТРИЗМ**

▶ Творец-я, Покровитель, Хранитель и Всезнающий, Мне Дух Святейший имя. И мне Целитель имя, Целебнейший — мне имя. И мне Служитель — имя, Священнейший Служитель. И мне Ахура имя, Ещё мне Мазда имя. И Праведный мне имя, Всеправедный мне имя, Мне Благодатный имя, Всеблагодатный — имя. И мне Всезрячий — имя. И Самый-Зрячий имя. И Очень-Зоркий имя. И Самый-Зоркий имя.



**Источник:** Авеста. Яшт 1 («Ормазд-яшт»). Стих 12. **Литература:** Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справ. разд. И.В. Рака. — СПб.: Журнал «Нева» — РХГИ, 1997.

▶ Мы почитаем Митру... Что радуется часто и воздевает руки, Творцу Ахура-Мазде такое говоря: «Святейший Дух, Создатель Благой существ телесных!»

**Источник:** Авеста. Яшт 10 («Михр-яшт»). Стих 73. **Литература:** Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справ. разд. И.В. Рака. — СПб.: Журнал «Нева» — РХГИ, 1997.

- ▶ Спросил Заратуштра Ахура-Мазду: «Ахура-Мазда, Дух Святейший, творец миров телесных, праведный! Когда умирает праведник, где в ту ночь находится душа его?» Источник: Авеста. Видевдат. Судьба души после смерти. Стих 1. Литература: Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справ. Разд. И.В. Рака. СПб.: 1997.
- ▶ Ормазд сказал: «Я неосязаемый дух, и взять меня за руку невозможно».

**Источник:** Бундахишн и другие тексты. Шайаст-на-шайаст. Глава 15.

**Литература:** Зороастрийские тексты. Суждения Духа разума (Дадестан-и меног-и храд). Сотворение основы (Бундахишн) и другие тексты. Издание подготовлено О.М. Чунаковой. — М.: Издательская фирма «Восточная литература» РАН, 1997.

 Я поддерживаю, о Заратуштра, это небо, которое наверху, сияющее и блистающее,



которое эту землю со всех сторон окружает, подобно птице — яйцо, которое стоит, установленное Духом, укреплённое, с далёкими краями, с металлическим телом раскалённым, сверкающим над [всеми] тремя [частями земли], которое Мазда носит как одежду, украшенную звёздами, созданную Духом, сопровождаемый Митрой, Рашну, Спэнта-Армайти; Два края которого не обозреть вокруг.

**Источник:** Авеста. Яшт 13 («Фравардин-яшт»). Стихи 2, 3. **Литература:** Авеста в русских переводах (1861-1996) / Сост., общ. ред., примеч., справ. Разд. И.В. Рака. — СПб.: 1997.

Взывай, о Заратуштра, к моему духу, который есть я, Ахура Мазда, величайший, лучший, справедливейший из всех существ, самый сведущий, самый совершенный по духовной форме, самый святой, чья душа есть Святое Слово! Взывай, о Заратуштра, к творению моему, которое есть я, Ахура Мазда. Источник: Авеста. Фрагард 19. Часть 2. Стих 14.

**Литература:** Авеста: [«Закон против дэвов» (Видевдат)] / адапт. пер., исслед. и коммент. Э.В. Ртвеладзе, А.Х. Саидова, Е.В. Абдуллаева. —

СПб.: Изд-во Политехнического университета, 2008.

▶ Подвижник истины (ашаван), достигший особого состояния, которое называется мага, может попасть в число Бессмертных святых и слиться воедино с Духом святости.

**Литература:** Словарь религий, обрядов и верований / М. Элиаде, И. Кулиано; При участии Г.С. Винер; Науч. ред. Е. Мурашкинцева. — М.: ВГБИЛ «Рудомино» СПб.: Унив. книга, 1997.

### джайнизм

▶ Человек, знающий природу **Атмана** как чистую, сам становится чистым, тогда как тот, кто полагает её нечистой, погружается, соответственно, в нечистоту.

Источник: Самаясара. Глава 6. Шлока 6.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

▶ Тот счастливец, который зрит **Атмана** как несвязанного [кармой], незатронутого ничем, лишённого [внутренних] различий [между его атрибутами], не имеющего частей, неделимого и пребывающего в высшем покое, познал его и медитирует на него указанным образом, достиг понимания сути учения Победителей — природы своей души и природы не-души.

Источник: Самаясара. Глава 1. Шлока 15.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

▶ В Атмане нет места материальной и мысленной карме, а посему, оставив оные, храните же в своём уме одну мысль — созерцания достойна лишь вечная, неизменная и единая природа [Атмана].

Источник: Самаясара. Глава 7. Шлока 11.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. – Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

#### БУДДИЗМ

- ...есть ли «субстанция дхьяны» [где-либо ещё], кроме как в «истинной природе» [Будды]? Лишь в отношении живых существ говорится, что их уклонение от истины и обращение к пыли [мирской суеты] будут названы разбродом и смутой, а их отказ от пыли и обращение к истине будут названы чаньским созерцанием. Если прямо говорить об изначальной природе [Будды], то не будет [понятий] истинного и ложного, отказа [от ложных взглядов] и обращения [к истинному учению], не будет ни утверждения [мудрости], ни смуты [в мыслях]\*\*. Кто заговорит об [учении] чань? Разве эта истинная природа является лишь истоком чаньского учения? Это также исток десяти тысяч дхарм, поэтому истинная природа и называется ещё «природой дхарм» \*\*\* (фа-син, дхармата).
- \* Природа Будды (Фосин, Буддхата) Просветлённая природа Будды, содержащаяся в каждом живом существе и определяющая его способность, к просветлению (бодхи). Природа Будды существует в двух уровнях: "ноументальном" в качестве общего принципа и "инструментальном", выражающемся в стремлении к её очищению и выявлению индивидом.
- \*\* В качестве высшей реальности природа Будды не допускает относительно себя никаких определений, являясь "невыразимой дхармой".
- \*\*\* "Природа дхарм" (Фа-син дхармата) высшая реальность, не подверженная закону зависимого возникновения, лежащая в основе всех дхарм. Идентична "реальности как она есть" (татхата, чжэнь-жу).



**Источник:** Предисловие к собранию разъяснений истоков Чаньских истин. Гуйфэн Цзун-ми.

**Литература:** Буддизм в переводах. Альманах. Выпуск 1 / редакторсоставитель Е.А. Торчинов. — СПб.: Андреев и сыновья, 1992.

▶ Поклоняюсь тому, кто в своей жизни совершил все наилучшие деяния, возможные в пространстве десяти сторон света, тому, кто наделён всеведением и чья телесность беспрепятственно свободна, спасителю мира, наделённому великим состраданием. Также поклоняюсь знамению его сути, морю дхармовости и истинной реальности, вместилищу неизмеримой благости заслуг.

\* Дхармовость (Фа-син дхармата) — имеется в виду сущностная природа всех дхарм, понимаемая в дальневосточной буддийской традиции как "природа Будды" (фо син). Истинная реальность (чжэнь жу, бхутататхата) — реальность как она есть в действительности, вне и помимо рефлектирующего сознания, дословно — "истинная таковость". Источник: Махаяна Шраддхотпада Шастра (Да чэн ци синь лунь) — Трактат о пробуждении веры в Махаяну.

**Литература:** Буддизм в переводах. Альманах. Выпуск 1 / редакторсоставитель Е.А. Торчинов. — СПб.: Андреев и сыновья, 1992.

Татхагата — один из важнейших эпитетов Будды, переводимый с санскрита или «Так Приходящий» (tatha gata), или «Так Уходящий» (tatha agata), что обычно в махаянских текстах интерпретируется как «Ушедший в Истинную Реальность — таковость» или



«Пришедший из Истинной реальности». На китайский язык это слово переводится однозначно: «Так Приходящий» (жу лай).

**Источник:** О началах человека (Юань жэнь лунь). Цзун-ми. **Литература:** Буддизм в переводах. Альманах. Выпуск 1 / редактор-

составитель Е.А. Торчинов. – СПб.: Андреев и сыновья, 1992.

#### **ДАОСИЗМ**

▶ Дао бестелесно. Дао туманно и неопределённо. Однако в его туманности и неопределённости скрыты вещи. Оно глубоко и темно. Однако в его глубине и темноте скрыты тончайшие частицы. Эти тончайшие частицы обладают высшей действительностью и достоверностью. Литература: Дао Дэ Цзин: книга пути и благодати / [пер. Ян Хин

Шуна, Л. Померанцевой]. – М.: Эксмо, 2006.

Учто-то есть под покровом творенья Древнее Земли и Неба. От всего отчуждённое, одинокое Безмолвное и неизменное, Конца не знающее и все вещи связующее, Это — мать всего сущего.

Её имя мне неизвестно.

Пусть будет имя ей «Путь».

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 25.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение и коммент. С.Н. Батонова]. — 2. изд. — М.: КСП+: Слово и дело, 1999.



Много есть путей, но Великий Путь не найти на карте. Много есть имён, но это лишь слова, и суть ими не передать: Ведь безымян и не нарекаем источник творения, Но у всякой вещи есть отнюдь не безымянная мать. Тайна сия ждёт прозрения. Лишь желаний лишённое око способно её раскрыть; Тот же, кто опутан цепями страсти, Видит лишь внешний явлений лик. Эти два составляют пару, но их имена различны. Среди всех мириад вещей Эта пара сокрыта глубже в самом дальнем углу, Ключ к основам всего мирозданья. Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 1. Литература: Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение

▶ Непостижимое Дэ — это то, что наполняет форму вещей, но происходит оно из Дао. Дао — это то, что движет вещами, путь его загадочен и непостижим. Такое неясное, такое смутное! Но суть его обладает формой. Такое смутное, такое неясное! Но суть его обладает существованием.

и коммент. С.Н. Батонова]. – 2. изд. – М.: КСП+: Слово и дело, 1999.



Такое глубокое, такое таинственное!
Но суть его обладает силой.
Сила эта превосходит всё,
что существует в мире,
и суть её можно узреть.
С древности и до наших дней
не иссякнет голос его,
несущий волю Отца всей тьмы вещей.
Где же могу я узреть облик Отца всех вещей?
Повсюду.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 21.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.

Верх Его — не сияет. Низ Его — не зияет. Нескончаемый Неименуемый Шнур Плетения, возвращающего к Постоянному Не-имению. Такова Форма Бесформенная, Облеченное Без-Обличие. Таково Смутно-Неясное. Встречно следуя лик не вычленишь. Вслед ступая спины не выявишь. Цепко следуя Дао Древнему, дабы ныне — бытийным править, можно древнее познать Лоно. Означает — Сплетанье\* Дао.



\* Сплетение (Цзи), буквально — "уто'к", т. е. поперечные, скрепляющие нити ткани; в ткачестве к нитям утка предъявляются менее высокие требования, чем к нитям основы, т. е. продольным. Кроме того, русскому термину "основа" в китайском соответствует иероглиф цзин, стоящий в названии текста ("Дао Дэ Цзин") и переводимый также как "канонический труд (канон)", "основополагающий трактат", а также — "сутра", "священный текст", "молитва". В докладе "ИСКОННАЯ ФИЗИКА АЛЛАТРА" говорится: "Уток (поперечные нити ткани, расположенные перпендикулярно к нитям основы и переплетающиеся с ними) символизировал переменное и непостоянное, количественное, саму природу во времени и пространстве (фантомные частички По)."

Источник: Дао Лэ Цзин. Чжан 14.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.



#### ИУДАИЗМ

• Нет у Него подобия тела и нет никакой телесности; ни с чем мы не можем сравнить Его святость.

**Источник:** Сидур «Врата Молитвы». Молитвы, предваряющие утреннюю службу.

**Литература:** Сидур Врата Молитвы с транслитерацией на будни, Субботу и Праздники нусах «Ашкеназ»: перевод, комментарий и пояснения к порядку молитв / под ред. Пинхаса Полонского. – Иерусалим: «Маханаим». 2008.

**Дух Б-жий** создал меня; и дыхание Всемогущего даёт мне жизнь.

Источник: Танах. Иов. Глава 33. Стих 4.

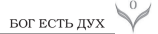
**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

• Сердце чистое сотвори для меня, Б-же, и дух твёрдый обнови внутри меня. Не отринь меня от Себя и дух святой Твой не отнимай от меня. Возврати мне радость спасения Твоего и духом благородным поддержи меня.

**Источник:** Танах. Тегилим. Глава 51. Стихи 12 – 14.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Куда уйду от духа Твоего и куда от Тебя убегу? Поднимусь ли в небеса — там Ты, постелю ли (себе) в преисподней — вот Ты! Возьму ли крылья утренней зари, поселюсь ли на краю моря. И там рука Твоя поведёт



меня и держать меня будет десница Твоя. И скажу я: только тьма скроет меня, и ночь — (вместо) света для меня! (Но) и тьма не скроет (меня) от Тебя, и ночь, как день, светит.

Источник: Танах. Тегилим. Глава 139. Стихи 7 – 12.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Вот как мы узнаем, что по-прежнему едины с Ним, а Он — с нами: Он дал нам от Своего Духа.

Источник: Еврейский Новый Завет. 1-е письмо Йоханана.

Глава 4. Стих 13.

**Литература:** Еврейский Новый завет / Давид Стерн; [пер. с англ. В.В. Долбина, А.В. Долбин]. — Издательская группа «Шамаш», 2011.

#### **ХРИСТИАНСТВО**

• Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 4:24.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Иисус отвечал: **Царство Моё не от мира сего**; если бы от мира сего было Царство Моё, то служители Мои подвизались бы за Меня, чтобы Я не был предан Иудеям; но ныне Царство Моё не отсюда.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 18:36.



**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Когда же приидёт Утешитель, Которого Я пошлю вам от Отца, Дух истины, Который от Отца исходит, Он будет свидетельствовать о Мне.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 15:26.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

Ибо живущие ПО плоти 0 плотском помышляют, а живущие по духу — о духовном. Помышления плотские суть смерть, помышления духовные — жизнь и мир, потому что плотские помышления суть вражда против Бога; ибо закону Божию не покоряются, да и не могут. Посему живущие по плоти Богу угодить не могут. Но вы не по плоти живёте, а по духу, если только Дух Божий живёт в вас. Если же кто Духа Христова не имеет, тот и не Его. А если Христос в вас, то тело мертво для греха, но дух жив для праведности.

Источник: Библия. Послание к Римлянам. 8:5-11.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Что мы пребываем в Нём и Он в нас, узнаем из того, что **Он дал нам от Духа Своего**.

Источник: Библия. Первое послание от Иоанна 4:13.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



Но мы приняли не духа мира сего, а **Духа от Бога**, дабы знать дарованное нам от **Бога**.

Источник: Библия. Первое послание к Коринфянам 2:12.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

#### ИСЛАМ

• Взоры не могут постичь Его, а Он постигает взоры. Он — Проницательный (или Добрый), Сведущий.

Источник: Коран. Сура 6 «Аль-Анам» («Скот»). Аят 103.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

▶ Он – Первый и Последний, Явный и Скрытый, и Он о всякой вещи знает.

\* Аль-Ба́тын (аль-Ба̄тин; "Скрытый") — одно из имён Аллаха, упомянутых в Коране. В переводе на русский язык означает — "Сокрытый", "Тайный", "Неосязаемый", "Ближайший". В более широком смысле: Тот, в отношении Которого немыслим образ; скрытый от творений в этом мире.

**Источник:** Коран. Сура 57 «Аль-Хадид» («Железо»). Аят 3. **Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.

▶ И (напомни им) (о, Посланник) (ту историю) когда сказал Господь твой ангелам: «Поистине, Я создам человека из сухой [звонкой] глины (которая сама стала такой)



из влажной и изменившейся (по цвету и запаху) (глины).

А когда Я выровняю его [придам полный облик] и вдуну от **Моего духа [духа, которым Я владею]** [когда он оживёт], то (приветствуя его и выражая своё почтение ему) падите, пред ним [пред первым человеком] совершая поклон ниц!»

**Источник:** Коран. Сура 15. «Аль-Хиджр» («Хиджр»). Аяты 28, 29. **Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.

• Скажи: «Каждый человек избирает свой путь, а вашему Господу лучше знать, кто следует более прямым путём».

Они станут спрашивать тебя о духе (душе или Джибриле). Скажи: «Дух — от повеления моего Господа, а вам дано знать об этом очень мало».

**Источник:** Коран. Сура 17. «Аль-Исра» («Ночной перенос»). Аяты 84, 85.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

▶ И когда пришёл Муса к назначенному Нами сроку [к завершению сорока дней] и беседовал с ним Господь. (Муса) сказал: «Господи! Покажись мне, чтобы я посмотрел на Тебя». (Аллах) сказал: «Ты Меня (в этом мире) не увидишь, но посмотри на (ту) гору.

Если она удержится на своём месте, то ты Меня увидишь». А когда открылся его Господь горе, Он обратил её в пыль, и пал Муса без сознания.

**Источник:** Коран. Сура 7 «Аль-Араф» («Ограды»). Аят 143.

Литература: Коран / перевод смысла аятов и их краткое

толкование: Абу Адель. - 2008.

#### СУФИЗМ

- ▶ И потому, когда человек знает Бога, он может утверждать Его единство и возвещать:
- что Он един, непричастный к встречам и разлукам, не подверженный двойственности;
- что Его единство неделимо и нерасчленимо;
- что Он не ограничен и потому вне шести направлений; что Он не имеет протяжённости;
- что Он вне пространства, поэтому не нуждается в пространственных определениях.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 16.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

▶ Ты — Дух нашего духа, Смысл всех Имён; Бытие всех вещей, Исток кипения любви.

**Источник:** Руми «Диван Шамса Тибризи».

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.



#### СИКХИЗМ

▶ Всепроникающий Божественный Дух Нирбхао-Нирваир — Неустрашимый, Не знающий ненависти и вражды Акал-Мурат — Бессмертный Сущий... Источник: Гуру Грантх Сахиб. Фрагмент Мул-Мантары.

**Источник:** 1 уру 1 рантх Сахио. Фрагмент Мул-Мантары. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.

▶ Бог — Не имеющий форм, цвета, внешних признаков; Он не имеет касты, класса, вероисповедания. Никто не может описать Его форму, цвет, черты и одеяние. Он — Дух Вечности, Самоизлучающийся, Он сверкает в Своём Великолепии.

**Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.



БОГ ЕСТЬ ДУХ

# ВЕРОВАНИЯ НАРОДОВ МИРА НАРОДЫ СЕВЕРНОЙ АМЕРИКИ

#### Индейцы

Различные племена североамериканских индейцев верили в существование множества духов и божеств. Но одно из них обязательно почиталось как высшее. Речь идёт о Маниту — Великом Духе. Сиу называли его Вакантанка («Великий и таинственный»), Виннебаги — Творец Земли... В мифологии многих племён Великий Дух выступает создателем мира и человека, он же — творец низших духов. Индейцы прерий одним из воплощением Великого Духа почитали Солнце, в честь которого каждое лето устрачвалась важнейшая религиозная церемония — Пляска Солнца.

**Литература:** Самые необычные и диковинные люди и звери, стоящие на грани исчезновения / [отв. ред. О. Мироненко; авт. текстов О. Мироненко, Н. Парахина]. — М.: Мир энциклопедий Аванта+: Астрель, [2012].

#### Племя Чинук

• ...в конце Мы обращаемся к тому, что считаем самым сокровенным: к присутствию и силе Великого Духа Любви и правды, который проявляется во всей Вселенной чтобы Он присутствовал с нами и научил нас, показал нам Путь.



**Литература:** Native American Wisdom: A Spiritual Tradition at One with Nature by Alan Jacobs (Compilation), Mick Gidley (Introduction), 2008.

#### НАРОДЫ АВСТРАЛИИ

- Долгое-долгое жуткое время смертельное спокойствие царило над всем этим. И в этой темноте и спокойствии спала прекрасная молодая богиня. Однажды Великий Дух Отец тихо прошептал ей: «Ты долго спала, и теперь просыпайся, иди подари жизнь Вселенной и всему, что в ней заключается. Делай так, как я тебе велю. Сначала разбуди траву, затем растения, а потом деревья. Когда же лик Земли покроется травой, растениями и деревьями, засели их насекомыми, рыбами, ящерицами, змеями, птицами и животными. Потом отдохни, пока все эти создания, сотворённые тобой, не разовьются настолько, чтобы выполнить задачу, ради которой они появились на Земле. На Земле нет места тому, что не приносит пользу другим частям этого творения...»
- ...Вы, дети Земли, должны помнить, кому вы обязаны своим рождением, и не должны стремиться к изменению своего положения, подобно животным, птицам, рептилиям, насекомым и рыбам. Помните также о своём превосходстве над этими созданиями и о



том, что вы, ваши дети и дети ваших детей в конце концов вернётесь к Великому Отцу Всего, Вечному Духу.

**Литература:** Мифы и легенды австралийских аборигенов = Myths and legends of the australian aborigines / Рамсей Смит; [пер. с англ. E.F. Межевитинова]. — М: Центрполиграф, 2008.

У аборигенов был свой великий учитель, Нурундери. Он являлся избранником Великого Духа. Вот что он говорил своему народу: «Дети мои, существует Великий Дух, который обитает на небесах. Он желает, чтобы вы знали его как всеобщего духа, частью которого являетесь и вы. Он ваш кормилец и защитник. Своей милостью я дал вам возможность недолго существовать в телесном состоянии, чтобы вы смогли выполнить мой великий план. Помните, дети мои, что ваша жизнь подобна одному дню, и во время своего краткого пребывания на земле вам необходимо обучиться самоконтролю и осознать, что все вы являетесь частью меня. Так живите как дети вашего великого отца. Сдерживайте свой аппетит и свои стремления. Никогда не становитесь рабами своего аппетита и желаний. Никогда не позволяйте своему разуму страдать от боли или страха, так как, если вы станете эгоистами, это принесёт несчастья вам самим, вашим жёнам. вашим детям, вашим родственникам и всем тем, кто живёт рядом с вами. Эгоизм не свойственен Великому Духу. Насаждайте кру-



гом добро. Будьте сдержанными в еде и удовольствиях. Будьте снисходительными к другим. Сохраняйте здоровье тела и духа. Соблюдайте моральные принципы. Будьте добры к другим, помня о том, что они также являются частью Великого Духа, из которого вы все произошли».

**Литература:** Мифы и легенды австралийских аборигенов / Myths and legends of the australian aborigines / Рамсей Смит; [пер. с англ. Е.Б. Межевитинова]. — М.: Центрполиграф, 2008.

#### НАРОДЫ АФРИКИ

У разных этносов Западной Африки верховный Бог имеет разные имена. Так, у йоруба помимо общего имени Бога Олодумаре у игбо (Нигерия) — Чинеке («создатель»), Чуку («великий дух»); у бамум (Камерун) — Ньиньи или Ньи («тот, который везде»), у менде (Сьерра-Леоне) — Нгево («Бог, великий дух»); у эве высший Бог — Маву (Мавуга, «великий Бог»), у га — Ата На Ньонмо («прародитель, Бог»).

У большинства западноафриканских народов нет специальных празднеств, культов и особых мест поклонения верховному Богу. Йоруба, например, объясняют отсутствие храмов для Олоруна тем, что для них этот Бог находится повсюду и неразумно поклоняться ему в каком-либо святилище или храме.



Акан говорят: «Если хочешь поговорить с Богом, говори с ветром», т. е. Бог не может ассоциироваться с каким-то определенным местом, он — везде.

Кроме этого, большинство западноафриканских обществ не имеет жрецов, осуществляющих богослужение верховному Богу. Также не проводятся и жертвоприношения Богу... В основе этого явления лежит восприятие верховного Бога как совершенства, которое не может причинить зло человеку. Поэтому он не нуждается в жертвоприношениях, совершаемых из предметов, которые Бог сам же и сотворил.

**Литература:** Традиционные культуры африканских народов: прошлое и настоящее / Н.А. Кочнева. [Отв. ред. Р.Н. Исмагилова]; Рос. акад. наук. Ин-т Африки. – М.: Вост. лит., 2000.

#### народы океании

 Имена богов-покровителей — Аиту Теле (Великий дух) и Аиту ити (Малый Дух).

**Литература:** Проблемы изучения Австралии и Океании: (История, экономика, этнография) / Отв. ред. К.В. Малаховский; АН СССР. Ин-т востоковедения. — М.: Наука, 1976.



#### ТЮРКСКИЕ НАРОДЫ

#### Черкесы (адыги)

• ...моя душа поднимется к жилищу моих отцов — земле блаженных: там она будет плакать громко великому Тха, Вечному Духу...

Главными постулатами в вере жителей Западного Кавказа являются — прочная вера в единого Бога, верховного и могущественного, и в бессмертие души, которая, они убеждены, будет переведена в другой мир, местопребывание их отцов. Подобно магометанам, они не представляют Божество в какой-либо видимой форме, но определяют его как создателя всех вещей, чей дух рассеян во всём Космосе.

**Литература:** Спенсер Эдмонд. Путешествия в Черкессию / Предисловие, перевод и комментарии Н. Нефляшевой. – Майкоп: РИПО «Адыгея», 1994.





## БОГ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ

#### Ключи к Знаниям

▶ Духовный мир — это мир, где не существует материи, это мир, в котором иная форма существования, интерпретируемая в человеческом понимании как Любовь Божья.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 00:35:02 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

Ригден: Любовь Божия не оставляет человека даже тогда, когда он о ней забывает. Бог никогда не покидает человека, ибо Его Любовь, благодаря Душе, всегда с ним. Однако человек не всегда хочет принять эту вечную Любовь и часто сокровенное познание её откладывает на «потом», руководствуясь сиюминутными, временными желаниями смертной материи. Но у человека нет этого «потом», есть только «здесь и сейчас», в котором происходит истинное движение и выбор. Надо только открыться и довериться Богу. Не стоит терять драгоценного времени жизни. Как только началась атака Животного начала, стимулирующая чувство одиночества,

нужно просто сразу же преодолеть в себе эту приземлённую самость и с искренностью ребёнка обратиться к Богу, полагаясь на Волю Его. Обратиться так, как умеешь, своими искренними словами, мыслями, и главное, внутренним, глубоким чувством, как к самому близкому и родному Существу. Когда же человек с чувством глубокого покаяния начинает общаться со своей Душой, Любовь Божия преумножается в нём многократно. Бог приходит в Душу и даёт ей мир. Она становится источником неиссякаемой внутренней силы для человека. Она возрождает в нём дух веры, предоставляет возможность осознать полученный опыт и приобрести новый взгляд на свою жизнь. Человек обретает дар понимания: он в Любви, ибо он в Боге и Бог в нём. У него есть, что сказать Богу и есть сила искренности и веры, чтобы прочувствовать Его духовный ответ. И этот Диалог двух любящих друг друга бесконечен. Ибо Бог есть общение в Любви. Человек понимает, что пребывание в этом общении, одухотворение, единение с Богом и есть настоящая, истинная жизнь. Эта тайна, совершающаяся в каждом из нас, когда мы её принимаем и открываемся перед Богом в своих искренних чувствах.

Литература: А. Новых, АллатРа. – К.: АЛЛАТРА, 2013.

**Татьяна:** Игорь Михайлович, а что такое помощь Бога?



# Игорь Михайлович: Это Его Любовь. Это Его сила. Это и есть помощь Бога...

**Источник:** nepeòaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:32:36 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

Ригден: ...Людям, желающим следовать духовным путём, не стоит терять время на ожидание, что кто-то когда-то придёт и их искренне полюбит. Им надо учиться раскрывать Любовь внутри себя — Любовь к Богу, к Душе — и тогда она отразится на окружающем мире, позволит увидеть людей в ракурсе их духовной красоты. Всё на самом деле ближе, чем человек себе может представить.

Литература: А. Новых, АллатРа. – К.: АЛЛАТРА, 2013.

Ригден: ...Настоящая Любовь внутренне освобождает человека, даёт самый ценный небесный дар — настоящую Свободу от этого материального мира. Это очень мощная сила, которая пробуждает Душу. Это самый ближайший, короткий путь к Богу.

Литература: А. Новых, АллатРа. – К.: АЛЛАТРА, 2013.

• Игорь Михайлович: А что такое истинная Любовь? Она не имеет никакого отношения к миру материальному. Вот в этом смысл. Если бы люди хотя бы немножко смогли соприкоснуться с истинной Любовью (вот как многие говорят, Иисусовой Любовью, как по христианству), то у нас бы не было вражды.



**Источник:** передача «Грядущие катаклизмы. О взаимоотношениях людей. Возрождение человечности. Истина на всех одна. Выпуск 1». 01:01:18 (https://allatra.tv/video/istina-kataklizmy)

 Игорь Михайлович: А истинная Любовь это Любовь только к Богу и Любовь к каждому в Мире Духовном.

**Источник:** «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 07:15:43 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

▶ Игорь Михайлович: Бог не слышит молитву человека. Бог слышит человека, когда человек достигает Мира Духовного внутри себя через свою Душу. Когда человек как Личность именно на чувственном уровне стремится, то он вкладывает всё своё внимание не в шёпот демонов в голове, а в Любовь внутри себя. Именно в искреннюю Любовь, направленную к своей Душе, внутрь себя, к Богу. Ведь Бога снаружи нет. Бог есть только внутри человека.

У каждого свой путь. Почему? Потому что у каждой Личности есть Душа как часть Мира Духовного. Связаны они между собой? Связаны тем, что называют серебряной нитью, и об этом всегда рассказывалось, это та негласная связь. Если бы не было этой связи, то не было бы Личности. И те силы, духовные силы, которые передаются от Души к Личности, они должны возвращаться опять туда же, к той же Душе, к Миру Духовному. И вот



если человек это исполняет правильно, честно, искренне, чувствует, что это нужно, и вот этим чувством он руководствуется, (ещё раз говорю, а не шёпотом демонов в голове), то он начинает чувствовать ответ. А ответ заключается в усилении этой Любви, в понимании простых вещей, и сложные вещи упрощаются, вот тогда начинается диалог. И вот здесь уже Бог начинает слышать человека, лишь тогда, когда он этого достоин.

**Источник:** nepe∂aчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:43:52 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Существует истинная Любовь — это Любовь в Мире Духовном, это Любовь, которая бескрайняя, или Божественная Любовь. В ней нет половых различий, в ней нет ничего... Это единение людей. Вот действительно это единение людей в Любви. Почему? Потому что в том Мире, кроме счастья и Любви, нет ничего. Там нет отрицательных эмоций (для тех, кто не понимает и не знает). Почему их нет? Потому что их быть не может, там вообще эмоций нет. Там есть счастье, там есть Любовь — это и есть тот Мир, потому что это мир Бога.

**Источник:** передача «Свобода от диктатуры зверя внутри тебя». 01:09:30 (https://allatra.tv/video/svoboda-ot-diktatury-zverja-vnutri-tebja)

• А если в тебе есть Любовь, то в тебе уже есть Жизнь. В тебе нет сомнений, нет страха, потому что у тебя уже есть Знание и опыт,



у тебя уже есть Жизнь. Ты уже живёшь здесь и сейчас. В тебе есть Знание и Любовь Духовного мира. В этом смысл — что ты не надеешься, что после смерти тебе воздастся, а начинаешь Жить здесь. Начнёшь Жить — будешь Жить. Не начав Жить, — Жить не будешь.

**Источник:** «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 07:52:35 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

• Игорь Михайлович: Вот старое выражение «богатырь». Что такое «богатырь»? Это и есть стяжание, это накопление Бога. Накопление Бога в каком понимании идёт? Это накопление сил Аллата. То есть когда человек в действительности стремится как Личность, когда он начинает чувствовать (это чувственное восприятие, а не осязание какое-то там или ещё что-то)... вот чувственное восприятие как раз и позволяет прочувствовать Мир Духовный. А что такое Мир Духовный? Это бесконечная радость, это Любовь, это абсолютная Благодать. И вот когда человек, почувствовав это, сам начипосылать Любовь, сам начинает любить искренне, по-настоящему, в ответ он что может получить? Только Любовь. Вот это и есть накопление. И получается, чем больше он отдаёт своей любви, тем больше он получает назад, и, переполняясь, он просто ею делится.



**Источник:** nepedaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 02:57:03 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Надежды твои без реального действия пусты. Вера — это надежды и страхи. А опыт — это Жизнь. Живому — живое, мёртвому — мёртвое. Надо не мечтать и надеяться, а надо Жить. Посеешь Любовь — обретёшь Любовь. Потому что... Бог действительно реально любит каждого, но лишь того, кто любит Его.

**Источник:** «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 07:54:13 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

• Татьяна: То есть сейчас приходит понимание, насколько важно именно не просто пребывать в этом состоянии, не просто сохранить это состояние, а насколько важно приумножать вот эту любовь к Богу.

**Игорь Михайлович:** А её надо бесконечно приумножать, пока человек здесь. А как по-другому? **Жизнь** — это и есть Любовь. Если человек не будет продуцировать Любовь, то он не получит её.

Татьяна: То есть не останавливаться в выражении своей Благодарности и Любви к Богу.

Игорь Михайлович: Любовь и Благодарность — всё, что может дать человек Богу, и всё, что он может предложить. И это един-



ственное, о чём он вообще может не просить, скажем так, а что он может давать Миру Духовному и получать. А что больше, что важнее, кроме Жизни?

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:57:36 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Путь есть один (просто люди по-разному подходят). Кто-то встал и пошёл. Ну это единицы, те, кто понял всю эту простоту. А кто-то идёт вот как раз через дебри, через своё сознание, вначале через борьбу, пока достигнет Любви и понимания, а потом уже через Любовь. Кому-то надо побороться. Ну а кто-то хочет просто сразу Жить — встаёт и идёт.

**Источник:** передача «ЖИЗНЬ. Истина на всех одна. Выпуск 3». 00:45:21 (https://allatra.tv/video/zhizn)

▶ Игорь Михайлович: Путей к Богу много, но дорога одна. Это правда, и эта дорога, она — АллатРа. Мы называем так. Эта дорога — Любовь Божья, так говорят во всех религиях. А мы просто называем именем, которое было задолго ещё до нашей цивилизации. Испокон веков была АллатРа.

**Источник:** передача «СОЗНАНИЕ — ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА». 01:18:27 (https://allatra.tv/video/soznanie-instrument-djavola)

▶ Игорь Михайлович: ...единственно настоящее то, что вечное, — это есть Любовь Божья. Вот её надо стяжать и накапливать.



**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:26:17 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Прежде всего, надо научиться Любить. Любовь — это единственный путь. Путей к Богу много, а дорога одна — только через Любовь. Нет ничего другого. Но беда в том, что люди не знают, что такое Любовь. Вот это действительно беда. Всё, что они называют любовью, оно всё искажено, оно всё трёхмерно, оно всё материальное и всё сводится не туда.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:54:23 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

• Игорь Михайлович: Надо зарабатывать свой опыт, надо получать Знания, надо добиваться их. Когда ты изучишь систему, когда ты это всё поймёшь, когда ты прочувствуешь Любовь, когда ты соприкоснёшься с Миром Духовным, то какой сатана тебя может сбить с пути?! Вот простой вопрос. Что он может сделать? Ничего. Всё бессильно, потому что это уже выходит за рамки материального мира. Всё земное, всё мирское — всё оно остаётся далеко позади.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:22:17 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

 Игорь Михайлович: В духовном всё просто — просто Любовь и Жизнь.

**Источник:** передача «СОЗНАНИЕ — ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА». 00:27:08 (https://allatra.tv/video/soznanie-instrument-djavola)



- ▶ Игорь Михайлович: ...в чём сила Бога? В Его Любви, в Его Любви к нам. И если мы не стяжаем эту Любовь, если мы не возвращаем её, она в нас иссякает. Но если мы её приумножаем в себе и делимся со всеми окружающими, её становится гораздо больше. Ведь действительно, что отдаёшь Богу, то сторицей и возвращается. Но в данном случае материя не играет никакой роли. Я имею в виду извечное высказывание: «Отдашь Богу — сторицей вернётся». Мы не можем передать ничего материального, потому что Мир Духовный — он мир нематериальный. Единственное, что мы можем ему передать, — это свою Любовь, свою Благодарность. Благодарность за то, что мы имеем шанс действительно приобрести Жизнь. И от нас зависит, зависит от нашего выбора приобретём мы её или нет. Но также благодаря Любви мы можем приобрести мир и здесь, и мир, в первую очередь, в своей семье, и самое важное — мир внутри себя. **Источник:** передача «СОЗНАНИЕ – ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА». 00:04:13 (https://allatra.tv/video/soznanie-instrument-djavola)
- ▶ **Игорь Михайлович:** ...практика это инструмент, который даёт возможность соприкоснуться, получить опыт, не больше. А молитва... Настоящие молитвы, они приводят к этому же восприятию, к этому чувству. **Почувствовать эту Любовь,** а дальше нужно просто её не утрачивать. Но созна-



ние — оно ловкое, оно отвлекает, оно играет. Но утратив её, надо возвращаться, всего лишь навсего. На самом деле ни молитвы и ни духовные практики, не они спасают. Твоё стремление и та Любовь, которую ты стяжаешь и к которой ты стремишься, и которую, получив, ты излучаешь обратно, — вот это и делает тебя Человеком. Это делает из смертного существа нечто большее, бессмертное.

**Источник:** nepeдaчa «CO3HAHUE — ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА». 00:14:25 (https://allatra.tv/video/soznanie-instrument-djavola)

• Игорь Михайлович: Истинная молитва — она без слов. Истинная молитва, она в чувствах выражается. Разве у Любви есть слова? Это глубиннейшее чувство. Это то, что делает счастливым. Облекая это чувство в слова, мы его уменьшаем в значительной степени. Ну и не только уменьшаем, но делаем его менее ценным и важным. Почему? Потому что слишком много пониманий у сознания того же счастья и той же любви, которые оно раздробило и использует, как угодно. Но истинная Любовь — только она способна вызывать глубинные чувства, и только она наполняет Духом Святым.

Анна: И эта Любовь — это есть то, с чем соприкасается каждый человек, который истинно чувствует...



**Игорь Михайлович:** ...который **искренне стремится к Богу,** несмотря ни на что и ни на кого, который действительно стремится к Миру Духовному.

**Источник:** nepedaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 02:44:41 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Татьяна: Дай Бог, восторжествует Любовь.

Игорь Михайлович: Любовь — это то, чем должен обладать каждый человек. Вот этого должно быть в достатке у всех. В этом смысл. Тогда это идеальное общество. И это возможно. Так что давайте любить друг друга. Это просто.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 02:49:45 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)



#### ЕГИПЕТСКИЕ ВЕРОВАНИЯ

• Ты восходишь славно, о живой Атон, повелитель вечности! Ты сияешь (или блистаешь) красиво [и] могущественно. Твоя любовь могуча, и велик... твой свет, разных цветов лица пленяет (или очаровывает).

Твоя кожа сияет ярко, чтобы все сердца жили. Ты наполняешь Обе Земли (то есть Верхний и Нижний Египет) своей любовью, о бог, создавший сам себя.

Создатель каждой земли, творец всего, что только есть на ней.

**Источник:** Гимн Атону царя Аменхотепа IV.

**Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центрполиграф, 2009.

Я иду по дорогам, по которым твоя любовь может ко мне вернуться. Я лечу над землёй, я не устаю искать тебя. Пламя твоей любви согревает меня.

**Источник:** Из гимнов Осирису. Плач Исиды и Нефтиды. **Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центрполиграф, 2009.

▶ О коронованный Царь богов, Бог жизни, Повелитель любви, — все народы живут в твоем сиянии. Богиня Нут приветствует тебя, а богиня Маат обнимает тебя.



**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

▶ Амон продлевает жизнь и укорачивает её, он делает прибавление к судьбе того, кого любит.

Источник: Из гимнов Амону.

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

## индуизм

▶ Бхагаван\* — любовь.

\* Бхагаван — от санскритского слова "bhagavat", "bhagavan", "bhagavas"; "bhaga" — доля, судьба, счастье; податель благ. Эпитет Бога, применяемый в основном к Вишну-Кришне.

Источник: Вишну-Пурана. Глава 8. Шлока 19.

**Литература:** Вишну-Пурана / Пер. с санскрита, коммент., [введ. Т.К. Посовой]. — СПб.: О-во ведич. культуры, 1995.

• Слава ему, слава ему, слава ему, великому Атману, тому, кто не имеет имени и образа, кто единственный достигается лишь любовью-бхакти!

Источник: Вишну-Пурана. Глава 19. Шлока 79.

**Литература:** Вишну-Пурана / Пер. с санскрита, коммент., [введ.

Т.К. Посовой]. – СПб.: О-во ведич. культуры, 1995.



Раз твоё сердце непоколебимо в любвибхакти ко мне, то моею милостью ты обретёшь высшее Освобождение!

Источник: Вишну-Пурана. Глава 20. Шлока 28.

Литература: Вишну-Пурана / Пер. с санскрита, коммент., [введ.

Т.К. Посовой]. – СПб.: О-во ведич. культуры, 1995.

Учеловек, погруженный [в горести мира], ослепленный, скорбит о [своем] бессилии. Когда же он зрит другого — возлюбленного владыку и его величие, то освобождается от скорби. Когда видящий видит златоцветного творца, владыку, пурушу, источник Брахмана, То сведущий, стряхнув [с себя] добро и зло, незапятнанный, он достигает высшего единства.

**Источник:** Мундака-упанишада. Часть 3. Глава 1. Стихи 2,3. **Литература:** Упанишады [Текст]: [в 3 кн.] / Пер. с санскрита, предисл. и коммент. А.Я. Сыркина; [отв. ред. Т.Я. Елизаренкова]. — М.: Ладомир: Наука, 1991-1992.

• Этот Атман дороже сына, дороже богатства, дороже всего остального. Он — самое сокровенное. И если тому, кто называет дорогим не Атмана, а другое, скажут, что он утратит то, [что считают] дорогим, то так и может произойти. Лишь Атмана следует почитать дорогим. Кто почитает дорогим лишь Атмана, у того дорогое (объект его любви) не погибнет.



**Источник:** Брихадараньяка упанишада. Глава 1. Брахмана 4. Шлока 8. **Литература:** Брихадараньяка упанишада / пер. с санскрита, предисл. и коммент. А.Я. Сыркина; [отв. ред. Т.Я. Елизаренкова]. — М.: Ладомир: Наука, 1992.

Их, преклоняющихся в силу любви, постоянно преданных, Я приобщаю мудрости, через неё они Меня постигают.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 10. Шлока 10. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

▶ Только любовь вечного представляется высшей любовью, которая сама является своей собственной наградой, ибо бог есть любовь. Любить бога — блаженство, не любить его — несчастье. Любить бога — это обладать познанием и бессмертием; не любить его — потеряться в сомнении и заблуждении, печали и смерти...

**Литература:** Индийская философия/Пер. с англ. С. Радхакришнан. – М.: Академический проект: Альма матер, 2008.

▶ Бхакти — благоговейная любовь к высшему, к Пуруше; учение этой йоги исторически связано с Бхагавадгитой, наиболее древним памятником этого течения. Хотя Бхагавадгита возникла в Северной Индии (бассейны рек Синдха и Ганги), где зародилась и вся Махабхарата, но впоследствии бхакти-йога развивалась в Южной Индии.



Философское обоснование бхакти-йоге дали Рамануджа и Виджнана Бхикшу, понимавшие под бхакти не личные отношения личного бога и его поклонника, но созерцательно-благоговейное стремление к высшим духовным состояниям, которые эти философы понимали, как безличные.

**Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

▶ Я одинаков ко всем существам, нет для Меня ни ненавистного, ни дорогого, но чтущие Меня бхакты — они во Мне; Я же в них пребываю.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 9. Шлока 29. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

**Лишь нераздельной бхакти возможно таким Меня познать,** Арджуна, созерцать и воистину достичь, подвижник!

Источник: Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 11. Шлока 54.

**Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.



## ЗОРОАСТРИЗМ

▶ Тот, что ведом Святым Духом Твоим и Твоею любовью, держит мысли, слова и деяния свои в доброте и в согласии с истиной! Он получит награду совершенства и вечности от Мазды Ахуры через силу свою и любовь!

Тот, что ведом Святым Духом Твоим, живёт лучшей жизнью! Слова его будут исполнены любви и мудрости, и руки его воплотят цель Армаити через веру! Жизнь его будет ведома единственной мыслью — что лишь Мазда есть источник Истины!

\* Спента-Армайти (Сфандармад) — авест. "Святое благочестие", пехл. Спандармат — одна из Амеша Спэнта, покровитель земли и плодородия, олицетворение женского начала... В христианстве с ней можно отождествить Богородицу. Всё, что есть лучшего в женщине — любовь, материнство, способность к сопереживанию, связано с ней.

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Спентамайньюш. Гимн 12. Ясна 47. Стихи 1, 2.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. – Мн.: Юнипак, 2004.

▶ Тот, что благодаря внутреннему побуждению своему и самопожертвованию связывает себя с Вохуманом\*, насладится любовью Бога и мудростью благодаря Аше\*\*!



# С этими качествами в конечном счёте обретёт он обитель, о Ахура, в Вечном Царстве Твоем!

\* Вохуман — авест. "Благая Мысль", пехл. Вохуман или Бахман — первое творение Ахуры Мазды, первый из Бессмертных Святых. Мысль лежит в основе всех деяний человека, и сохранение чистоты помысла является основной заповедью зороастрийца. Ересь мысли ведёт к злым поступкам. Вохуману противостоит демон Ака Мано — мысль злая, преступная, толкающая человека к греху.

\*\* Аша — авест. "Истина, правда", с эпитетом Вахишта ("Наиблагейшая, наилучшая"), пехл. Ардибехишт, Ардвахишт — один из Амеша Спэнта, одно из важнейших понятий в зороастризме. Аша — широкое понятие, включающее в себя не только Истину, Правду, но и Миропорядок, Закон. Можно сказать, что Аша — это воплощенная Мысль (Воху Мано). Аше-Истине противостоит Друджь (ложь) как символ всего злого и отвратительного, любимое детище Злого Духа. Поэтому всех праведников в Авесте называют ашаван (приверженец Аши), а всех злодеев — другван (приверженец Друджи).

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Спентамайньюш. Гимн 14. Ясна 49. Стих 5.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

• Тот, что действует с любовью и справедливостью, о Ахура, с праведными людьми или же полагаясь на собственные силы, союзников или друзей, и тот, что со всем усердием способствует процветанию доброго творения Бога, тот поистине насладится царством Аши и Вохумана, то есть раем!



**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Ахунаваити. Гимн 6 Ясна 33. Стих 3.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

• Где пребывает всеобъемлющая Любовь Твоя? Откуда сострадание Твоё нисходит к верным почитателям Твоим? Где обретём мы Ашу, Истину? Где обретем мы Святую Армаити Твою, Любовь и Веру? Где царит любящий Вохуман Твой, и откуда исходит сила Владычества и Господства Твоя, о Мазда?

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Вохухшатра. Гимн 16 Ясна 51. Стих 4.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

▶ О Вы, Амеша Спента\*, единого все разума и единой воли, даруйте нам добрые дары ваши; учите нас Законам Истины и доброй мысли, так чтобы любовь и божественная вера возросли в сердцах наших! Мы почитаем Тебя, о мой Владыка, с благоговением и любовью, и жаждем достичь Вечного Счастья Мазды!

<sup>\*</sup> Амеша Спента — авест. "Бессмертные Святые", пехл. Амахраспанд — шесть главных Архангелов, эманаций Ахуры Мазды: Воху Мана ("Благая Мысль"), Аша Вахишта ("Наиблагейшая



Истина"), Спэнта Армайти ("Святое Благочестие"), Кхшатра Вайрья ("Избранная Власть"), Хаурватат ("Целостность"), Амертат ("Бессмертие").

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Вохухшатра. Гимн 16 Ясна 51. Стих 20.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

▶ Мудрецы, зная о том, что любовь и вера в Бога — подлинные источники истины, должны учить тех, что сбились с пути, и злых людей обращению ума своего к добрым мыслям, свершению добрых деяний и любви к другим! В конце концов все нечестивые, узнав истину, должны придти к Тебе, о Мазда Ахура!

**Источник:** Авеста. Гаты Заратуштры. Гата Ахунаваити. Гимн 7. Ясна 34. Стих 10.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

▶ Вместо того, чтобы определять божественную персону изречением типа «Бог — это любовь», индоиранцы начинали свою веру с того, что «Любовь — это бог», и постепенно создавали на основе этого представления божество. Как далеко заходил процесс обрастания «абстрактного» божества отличительными особенностями и мифами, зависело от того, насколько это



божество было связано с жизнью людей и религиозными обрядами и насколько популярным оно от этого становилось.

**Литература:** Зороастрийцы. Верования и обычаи / Мэри Бойс; [Пер. с англ. и примеч. И.М. Стеблин-Каменского; Отв. ред. и авт. послесл., с. 278-299, Э.А. Грантовский]; Ин-т востоковедения. — М.: Наука, 1987. (По следам исчезнувших культур Востока).

# ДЖАЙНИЗМ

▶ Согласно писаниям, правильная вера наделена восемью благими качествами... Восьмое — чувство высочайшей любви по отношению к собственной природе души... Литература: Светоч на пути к освобождению. Ачарьякальпа пандита Тодармалджи из Джайпура / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. – Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

## БУДДИЗМ

▶ Любовь (санскр. maitr, пали mett, тиб. byams ра) — одно из четырёх безмерных качеств, или совершенных состояний... стремление нести существам счастье и радость, а также помогать им обретать причины будущего счастья, т. е. совершать полезные действия, избавляющие от страданий. Совершенная Любовь обретается бодхисаттвами на третьей стадии (бхуми) духовного совершенствования. Великой



Любовью (махамайтри) обладают будды и другие существа, обретшие Просветление, но не уходящие в нирвану.

**Литература:** Индо-тибетский буддизм: энциклопедический словарь / В.П. Андросов; Российская акад. наук, Ин-т востоковедения. — М.: Ориенталия (OR), 2011.

• Тот, кто ведёт правильную жизнь и желает достичь состояния Покоя (Нирваны), должен так поступать:

Подобно матери, которая ценой своей жизни готова защитить своего единственного ребёнка, пусть он взращивает безграничную любовь по отношению ко всем существам.

Да будет он излучать безграничную любовь ко всему миру, обращая её вверх, вниз и вокруг себя, не встречая преград, без дурного намерения, без враждебности.

**Источник:** Сутта-нипата. Сутра о Святой Любви («Metta Sutta»). Строки 1, 7, 8.

**Литература:** The Book of Protection: Paritta / translated from the original Pali, with introductory essay and explanatory notes by Piyadassi Thera, with a Foreword by V.F. Gunaratna. – Kandy (Sri Lanka): Buddhist Publication Society, 1999.

▶ ...Покаяние и целомудрие, внимание к Благородным Истинам, непорочная любовь к бессмертному, — вот наивысшая защита.



Не волноваться желанием, прикасаясь к земным вещам, не допускать к себе оскверняющего, быть недоступным печали и верить Истине, — вот наивысшая защита.

Верно держать путь свой, с несмущенным духом, свершая благое, — вот наивысшая защита.

**Источник:** Сутта-нипата. Книга II («Кулавагга»). Сутра 4. Строки 10, 11, 12.

**Литература:** Сутта-Нипата: сборник бесед и поучений: буддийская каноническая книга / пер. с пали на англ. Фаусбелля; пер. с англ. Н.И. Герасимова. — М.: Алетейа, 2001.

• Каждую истину ведаешь ты, взором проникший в вечную Дхамму, — ты, всё живое обнявший своей любовью! Ты совлёк покрывало с этого мира, ты, Непорочный, светишь во всех мирах!

**Источник:** Сутта-нипата. Книга II («Кулавагга»). Сутра 14. Стих 3.

**Литература:** Сутта-Нипата: сборник бесед и поучений: буддийская каноническая книга / пер. с пали на англ. Фаусбелля; пер. с англ. Н.И. Герасимова. — М.: Алетейа, 2001.

▶ Я охраняю себя в телесности, я блюду себя в слове, я умерен в пище, я ведаю истину и ею выпалываю плевелы. Любовь — моё избавление.

**Источник:** Сутта-нипата. Сутра о Святой Любви (Metta Sutta). Раздел І. 4, Брахман Каси-Бхарадваджа (Kasi-Bhāradvāja sutta). Стих 77



**Литература:** Suttanipāta. Перевод с пали на английский В. Фаусбёлль. Перевод с английского Н.И. Герасимова. Ред. Чой, 2006.

• Кто добр, полон любви, чист умом и хозяин самого себя — тот после смерти и после распада тела, становится единым с Брахмой, такое положение вещей возможно достигнуть всем!

Источник: Дигха-Никая. Тевиджа сутта.

**Литература:** Lectures on the origin and growth of religion, as illustrated by some points in the history of Indian Buddhism / Т.W. Rhys Davids. — New Delhi: Asian Educational Services, 2003.

▶ Кто угасит в себе страсти, тот вырвет с корнем и ненависть, — не связанный дух его разовьётся в любви; и днём и ночью ревнуя о ней, все миры обнимет он безграничным благоволением.

**Источник:** Сутта-нипата. III.5 Юноша Магха (Māgha sutta). Стих 507.

**Литература:** Suttanipāta. Перевод с пали на английский В. Фаусбёлль. Перевод с английского Н.И. Герасимова. Ред. Чой, 2006.



## ДАОСИЗМ

▶ Поэтому, тому, кто ценит Поднебесную больше, чем себя, может быть доверена Поднебесная. Тот, кто любит Поднебесную больше, чем себя, встретит поддержку Поднебесной.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 13.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: [Канон пути и благодати] / Лао Цзы; вступ. ст., пер. и коммент. А.А. Маслова. — Ростов н/Д: Феникс: Эксперимент. колледж Кубан. гос. акад. физ. культуры, 2003.

У меня есть три драгоценные вещи, которым я следую и которые бережно храню. Первая называется «глубокое чувство любви». Вторая называется «умеренность». Третья называется «отсутствие стремления быть самым главным». Исполнен любви, и ΜΟΓΥ действовать мужеством потому C истинного воина. Бережлив, и потому могу умножать свою силу. Не стремлюсь быть самым главным в Поднебесной, и потому могу достичь высшей полноты управления сутью вещей. ...Тот, кто исполнен любви, сражается — и побеждает, обретая контроль над своими чувствами, становится крепче. Небо содействует ему, заботясь о нем с терпением и любовью.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 67.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.



### ИУДАИЗМ

**Любите Г-спода**, все благочестивые Его.

Источник: Танах. Тегилим. Глава 31. Стих 24.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода

Д. Йосифон. – Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Ибо он возлюбил Меня, и Я избавлю его, укреплю его, ибо он узнал имя Моё. Он воззовёт ко Мне, и Я отвечу ему, с ним Я в бедствии, спасу его и прославлю его.

Источник: Танах. Тегилим. Глава 91. Стихи 14-16.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

- ▶ Те же, кто не любят, не знают Бога, так как Бог — это любовь...
- ...Никто никогда не видел Бога; если же мы любим друг друга, Бог находится в союзе с нами, и наша любовь к Нему достигла в нас своей цели.

**Источник:** Еврейский Новый Завет. 1-е письмо Йоханана. 4 глава. Стихи 8, 12.

**Литература:** Еврейский Новый завет / Давид Стерн; [пер. с англ. В.В. Долбина, А.В. Долбин]. — Издательская группа «Шамаш», 2011.



## **ХРИСТИАНСТВО**

▶ И мы познали любовь, которую имеет к нам Бог, и уверовали в неё. Бог есть любовь, и пребывающий в любви пребывает в Боге, и Бог в нём.

**Источник:** Библия. Первое соборное послание апостола Иоанна 4:16. **Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Кто не любит, тот не познал Бога, потому что Бог есть любовь.

**Источник:** Библия. Первое соборное послание апостола Иоанна 4:8. **Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Бога никто никогда не видел. Если мы любим друг друга, то Бог в нас пребывает, и любовь Его совершенна есть в нас.

**Источник:** Библия. Первое соборное послание апостола Иоанна 4:12. **Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс». 2016.

▶ Заповедь новую даю вам, да любите друг друга; как Я возлюбил вас, так и вы да любите друг друга. По тому узнают все, что вы Мои ученики, если будете иметь любовь между собою.

**Источник:** Библия Евангелие от Иоанна 13:34-35

#### БОГ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ



**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс». 2016.

▶ Иисус сказал ему: Я есмь путь и истина, и жизнь; никто не приходит к Отцу, как только через Меня.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 14:6.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Кто имеет заповеди Мои и соблюдает их, тот любит Меня; а кто любит Меня, тот возлюблен будет Отцем Моим; и Я возлюблю его и явлюсь ему Сам.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 14:21.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

**У** Я в них, и Ты во Мне; да будут совершены воедино, и да познает мир, что Ты послал Меня и возлюбил их, как возлюбил Меня.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 17:23.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Иисус сказал ему в ответ: кто любит Меня, тот соблюдет слово Моё; и Отец Мой возлюбит его, и Мы придем к нему и обитель у него сотворим. Нелюбящий



Меня не соблюдает слов Моих; слово же, которое вы слышите, не есть Моё, но пославшего Меня Отца.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 14:23-24.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Как возлюбил Меня Отец, и Я возлюбил вас; пребудьте в любви Моей. Если заповеди Мои соблюдете, пребудете в любви Моей, как и Я соблюл заповеди Отца Моего и пребываю в Его любви. Сие сказал Я вам, да радость Моя в вас пребудет и радость ваша будет совершенна. Сия есть заповедь Моя, да любите друг друга, как Я возлюбил вас.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 15:9-12.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• ...ибо Сам Отец любит вас, потому что вы возлюбили Меня и уверовали, что Я исшел от Бога.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 16:27.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

У И Я открыл им имя Твое и открою, да любовь, которою Ты возлюбил Меня, в них будет, и Я в них.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 17:26.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



▶ Да даст вам, по богатству славы Своей, крепко утвердиться Духом Его во внутреннем человеке, верою вселиться Христу в сердца ваши, чтобы вы, укоренные и утвержденные в любви, могли постигнуть со всеми святыми, что широта и долгота, и глубина и высота, и уразуметь превосходящую разумение любовь Христову, дабы вам исполниться всею полнотою Божиею.

Источник: Библия. Послание к Ефесянам 3:16-19.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Агапе (греч. agapē — любовь) — это любовь к Богу, т. е. любовь-благоговение и любовь к ближнему, т. е. любовь-забота. Агапе — одна из трех христианских добродетелей (наряду с верой и надеждой). Словом hai agapai обозначались братские трапезы первых христиан.

Слово «филия» (philia) в греческих текстах — намеренное и благожелательное отношениестремление к другому и привязанность, склонность с оттенками аффектированности и непроизвольности; именно это слово присутствует в греческом выражении philia heautou, означающем «самолюбие».

Филии противопоставляется любовь — Агапе как свободно и сознательно избираемая любовь-уважение, любовь-понимание.



В Библии ни разу **любовь человека к Богу** не выражена словами, родственными слову philia.

Так же решительно Агапе отличается от эроса как любви страстной, любви-влечения. Слово «эрос» обозначает также и любовь-вожделение (Притч. 4:6; Премудр. 8:2, Есф. 2:17).

Словом же «сторгэ» (storg, sterg) обычно обозначается родственная любовь-привязанность, любовная забота, в первую очередь, в отношении родителей к детям. Оно встречается в апостольских посланиях в выражениях: «нелюбовны» — astorgous (Рим. 1:31), братская «нежность» — philostorgoi (Рим. 12:10), «непримирительны» astorgoi (2 Тим. 3:3).

**Литература:** Этика: Энциклопедический словарь / Под общ.ред. Р.Г. Апресяна, А.А. Гусейнова. — М.: Гардарики, 2001.

▶ Исследование агапической любви приводит к выводу об особом значении любви как «посредствующей энергии» (в святоотеческой традиции), которая... позволяет вернуть личности её «целостность», «полноту» и то, что называется В.Н. Лосским «восстановлением» изначальной природы человека, которое в полной мере осуществляется в процессе теозиса (или обожения). В этом онтологическом процессе (в пространстве христианской традиции) агапическая любовь выступает и переживанием, и энергией, и действием, и



средством, и духовным ориентиром, и ценностью, и метафизикой, и целью христианской жизни и осуществляемого спасения.

**Литература:** С.В. Климань. Философское осмысление темы любви в христианстве / Северный регион: наука, образование, культура. 2014. № 1 (29). Издательство: Сургутский государственный университет (Сургут).

Любопытно, что греческое «агапэ» («агапэсис») — термин, известный античному миру более широкой палитрой коннотаций, нежели принято в христианстве, изначально связывался ранними христианами исключительно с братскими трапезами. Еще важно добавить, что слово «agape» образовано на основе глагола «agapao» («agapaso»), который означал следующее: «принимать благожелательно», «ласкать», «относиться любовью», а также «высоко ценить», «предпочитать». В апостольских посланиях словом «агапэ» обозначается особая любовь: а) любовь Бога, б) любовь к Богу, т. е. любовь-благоговение ...(Исх. 34:6-7; Ин. 15:13; Рим. 5:7; 1 Ин. 3:16; Галат. 2:20).

**Литература:** А.Д. Вейсмар, Греческо-русский словарь / А.Д. Вейсмар. — М.: 1991.



#### ИСЛАМ

 ▶ Скажи, (о Мухаммад!): «Коль вы Аллаха возлюбили,
 То следуйте за мною, —
 Тогда и вас Аллах возлюбит
 И вам простит все ваши прегрешенья,
 Ведь милостив и всепрощающ Он».

**Источник:** Коран. Сура 3 «Аль-Имран» («Семейство Имрана»). Аят 31.

**Литература:** Коран / перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой; гл. ред. Мухаммад Саид Аль-Рошд. — Изд. 14-е. — М.: РИПОЛ классик. 2016.

• Он их сердца скрепил (в любви и вере), И, если б ты извел всё то, что на земле, Ты бы ничем сердца их не скрепил. Аллах же их сердца соединил, — Ведь Он могуч и мудр (безмерно)!

**Источник:** Коран. Сура 8 «Аль-Анфаль» («Добыча»). Аят 63. **Литература:** Коран / перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой; гл. ред. Мухаммад Саид Аль-Рошд. — Изд. 14-е. — М.: РИПОЛ классик. 2016.

▶ Но средь людей такие есть, Которые берут себе для почитанья Других с Аллахом наравне И любят их, как должно им любить Аллаха, — И всё ж безмерно выше этой Любовь у праведных к Аллаху.

**Источник:** Коран. Сура 2 «Аль-Бакара» («Корова»). Аят 165.



**Литература:** Коран: перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой / гл. ред. Мухаммад Саид Аль-Рошд; [пер. с араб. В.М. Порохова]. — 14-е изд. — М.: РИПОЛ классик, 2010.

Господь других людей поставит, Которых будет Он любить И кто любить будет Его.

Источник: Коран. Сура 5 «Аль-Маида» («Трапеза»). Аят 54.

**Литература:** Коран: перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой / гл. ред. Мухаммад Саид Аль-Рошд; [пер. с араб. В.М. Порохова]. — 14-е изд. — М: РИПОЛ классик, 2010.

И, истинно, к уверовавшим (в Бога),
 Творившим добрые дела
 Любовь проявит Милосердный.

Источник: Коран. Сура 19 «Марьям» («Мария»). Аят 96.

**Литература:** Коран: перевод смыслов и комментарии Иман Валерии Пороховой / гл. ред. Мухаммад Саид Аль-Рошд; [пер. с араб. В.М. Порохова]. — 14-е изд. — М.: РИПОЛ классик, 2010.

▶ Просите прощения у своего Господа, а затем раскайтесь перед Ним. Воистину, мой Господь — Милосердный, Любящий (или Любимый).

Источник: Коран. Сура 11 «Худ» («Худ»). Аят 90.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

▶ Передают со слов Анаса, да будет доволен им Аллах, что пророк, да благословит его Аллах и приветствует, сказал:

«Сладость веры ощутит тот, в ком (соединятся) три (качества: кто) будет любить Аллаха и посланника Его больше всего остального, и будет любить (того или иного) человека только ради Аллаха и будет не желать возвращаться к неверию после того, как Аллах спас его от него, также, как не желает он быть ввергнутым в огонь».

**Литература:** 250 хадисов с комментариями о нормах жизни мусульманина / др. Мурат Кая; [пер. с турец. Г. Ахметьянова]. — М.: Сад. 2010.

#### СУФИЗМ

▶ Среди суфийских шейхов Суммун аль-Мухибб имеет особые воззрения на любовь. Он полагает, что любовь — основа и источник Пути к Богу, что все «состояния» и «стоянки» — это этапы любви и что каждый этап и стадия, на которых может оказаться ищущий, допускают возможность ущерба, исключая стадию любви, которая ни при каких обстоятельствах, пока существует сам Путь, не может претерпеть ущерба.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 19.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

▶ Пока вся Вселенная не станет местом встречи, где человек видится с Богом, уединенной обителью, где он наслаждается близостью с Богом, — до этих пор человек всё



ещё в пути к **Божественной любви**; когда же он обретает видение, вся Вселенная — его «святая святых».

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 22.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

• Одни полагают, что слуховое восприятие имеет отношение к «отсутствию», ибо при созерцании (Бога) восприятие на слух невозможно, поскольку любящий, соединившись со своим Возлюбленным, прилепляется к Нему взглядом, и у него нет нужды в слухе. Поэтому восприятие на слух актуально для начинающих, которые прибегают к «слушанию», чтобы преодолеть свою забывчивость и добиться внутренней сосредоточенности (на Господе). Того же, кто постоянно сосредоточен, слуховые восприятия будут неминуемо отвлекать.

Другие считают, что слуховое восприятие имеет отношение к «присутствию» (с Богом), поскольку любовь требует всего; и пока любящий всеми своими чувствами не растворился в Возлюбленном, он несовершенен в любви.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 25.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.



▶ Суфизм — это пребывание сердца с Богом без всякого посредничества. Речь идёт о созерцании Бога (мушахадат), которое есть неистовая любовь, истаивание человеческих свойств при осознании видения Бога и их исчезновение в Божественной вечности.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 12.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

▶ Проси у Бога жизнь, наполненную любовью, не клянчь животную душу<sup>\*</sup>.

Проси Его о пище духовной, не выпрашивай хлеба...

...Служи Господу,

И тогда, возможно, **ты станешь влюбленным:** Преданное служение — способ достичь Любви.

...Она может дух тленный преобразить в дух вечный.

\* Нафс — сущность человека, его "Я"... Нафс является источником всех желаний человека, которые противоречат положениям Шариата. В аятах Корана всем, кто преодолевает свой нафс, обещан рай: "А кто боялся пребывания Господа своего и удерживал душу от страсти, то, поистине, рай, это — прибежище" (79:40-41). Борьба со своими страстями является первостепенной задачей верующего мусульманина на протяжении всей его жизни.



**Литература:** Сокровища воспоминания: Суфийская поэзия / Джалал ад-дин Руми; [Пер. Л. Тираспольского]. — М.: Информ.-изд. фирма «Лиас», 1998.

- Другие называют Тебя Любовью, а я именую Тебя Султаном Любви...
- ...О бесформенный Один, обладающий тысячью форм! О Придающий форму турку, греку или эфиопу!

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духов. учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.

Человеческая любовь может быть разде-«истинную любовь» два рода: ('ишк-и хакик), или любовь к Богу, и «производную любовь» ('ишк-и маджази), или любовь ко всему другому. Однако при пристальном взгляде становится очевидным, что всякая любовь является фактически любовью к Богу, ибо всё существующее есть Его отражение и тень. Таким образом, различие между двумя видами любви заключается в том, что одни люди знают, что только Бог истинно существует, и обращают свою любовь только к Нему; другие же верят в независимое существование различных объектов желания, а потому обращают свою любовь к ним. Но поскольку любовь к кому-то другому, кроме Бога, вытекает из любви к Нему, она в конечном счете ведет к Нему.



**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духов. учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.

▶ Любовь к форме считай мостом к скрытой реальности вещей, через который тебе придется пройти к улице Друга... Когда влюбленный больше не будет нуждаться в страсти, его любовь к форме превратиться в любовь к скрытой реальности. И тогда от формы не останется никакого следа, ибо влюбленный будет смотреть на скрытую реальность вещей. Когда влюбленный полностью сжег свое бытие ему не страшен даже огонь.

**Источник:** Персидский суфийский поэт Низам ад-Дин Махмуд Да и-йи Ширази, поэма «Ишк-наме» («Книга Любви»).

**Литература:** «Рассыпанное» и «собранное»: стратегии организации смыслового пространства в арабо-мусульманской культуре: коллективная монография / [Аль-Джанаби, Матем Мухаммед, В.А. Дроздов и др.; отв. ред. А.В. Смирнов]. — М.: Языки славянской культуры: Садра, 2015.

▶ Истинная любовь — ишк-и-хакики — это любовь к Богу. Производная, метафорическая, мнимая или земная любовь — ишк-и-маджази — это любовь ко всему остальному кроме Бога. Поскольку истинной любовью является только любовь к Богу, то любовь к людям, вещам, предметам материального мира представляет



собой лишь отражение, ответвление или производную от этой единственно существующей истинной любви.

**Литература:** «Рассыпанное» и «собранное»: стратегии организации смыслового пространства в арабо-мусульманской культуре: коллективная монография / [Аль-Джанаби, Матем Мухаммед, В.А. Дроздов и др.; отв. ред. А.В. Смирнов]. — М.: Языки славянской культуры: Садра, 2015.

В любви состоит единственно возможное познание Бога. Это истинная любовь (ишк-и хакики), в отличие от любви «производной» (ишк-и маджази) — желания одних вещей ради других.

**Литература:** Энциклопедия религий / [И.В. Аверченко и др.]; подред. А.П. Забияко, А.Н. Красникова, Е.С. Элбакян; Ин-т философии РАН [и др.]. — М.: Академический Проект: Гаудеамус, 2008.

▶ Наиболее важным понятием, заимствованным из суфийской терминологии, являлось понятие «ашк» («страстная любовь», арабск. ишк). Любовь — это та сила, с помощью которой побеждается эгоизм (нафс-и аммаре) и двойственность и постигается тайна кунту канзан (канз-и махфи — «скрытое сокровище»). Имеется в виду ссылка на «священное речение», приписываемое самому Всевышнему (хадис кудси): «Я был скрытым сокровищем (кунту канзан махфийан), и Я захотел, чтобы Меня познали».

**Литература:** Хаджи Бекташ Вели и суфийское братство бекташийа / Ю.А. Аверьянов. - М.: Изд. дом Марджани, 2011.



Творец все души озарил, спросив: «Не Я ль вас сотворил?»
И я воскликнул: «Ты, Аллах!»
— Любовью вечной я горю!
Служенья ангелы мудры,
пред ними в трепете миры,
Моя ж любовь сильней, чем страх!
— Любовью вечной я горю!

**Литература:** Дорога превращений: суфийские притчи / Джалаладдин Руми; сост., пер. [фарси], религиоз. филос. коммент. Дмитрия Щедровицкого; этико психолог. коммент. Марка Хаткевича. — М.: Оклик, 2007.

• Возлюбленный Друг — одно из наименований Бога в суфизме, поскольку чувство, которое призван испытывать к своему Создателю человек, — это любовь, доходящая до экстатического «растворения» в Боге.

**Литература:** Дорога превращений: суфийские притчи / Джалаладдин Руми; сост., пер. [фарси], религиоз. филос. коммент. Дмитрия Щедровицкого; этико психолог. коммент. Марка Хаткевича. — М.: Оклик, 2007.



#### СИКХИЗМ

Невеста и Жених живут вместе, но между ними — завеса эго; Когда совершенный Гуру разрывает завесу эго, о Нанак, мы встречаем Возлюбленного — Бога.

Источник: Гуру Грант Сахиб. Малар Мохалла 4.

Литература: Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. – Ростов н/Д.: Феникс, 1997.

Мою любовь к Тебе, Ты же даровал мне. Ты Истинный, Сияющий, Ты всегда вдохновенье в душе!

Источник: Утренняя молитва сикхов (Джапу джи). Часть 21. Литература: Джапу джи или утренняя молитва сикхов / Сост. Арджан Гуру, пер. с панджаби А. Елизарьева. – Всемирная литература, № 3 – Mн.: 1998.

Путь спасения у сикхов — это любовь к Богу, познание его и слияние с ним, достижение такого состояния, когда божественная и собственная сущность становятся единым целым.

Литература: История религии / [Винокуров Владимир Васильевич, Забияко Андрей Павлович, Лапина Зинаида Григорьевна и др.]; Под общ. ред. И.Н. Яблокова. – М.: Высшая школа, 2004.



# БОГ ВЕЧЕН

#### Ключи к Знаниям

▶ С глубокой древности у людей, проживавших на разных континентах, сохранилось общее духовное наследие, которое заключает в себе понимания о том, как достичь человеку смертному Жизни без смерти, как обрести Жизнь вечную. Они базировались на исконных духовных Знаниях о существовании Духовного мира, вечного мира Бога, о том, что Бог Един, о временности и смертности материального мира. Было понимание о Силе Бога и о том, что она заключается в Любви Божьей.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 00:31:37 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

• Игорь Михайлович: ...Мир Духовный, он статичен. Он никуда не бежит, он никуда не стремится. Он есть, потому что он вечен. А вот мир материальный, он постоянно



несётся с ускорением на протяжении уже миллиардов лет.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:15:00 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ В чистоте любви к Богу нет и не может быть места страху! Ибо кто в Любви, тот в Боге и Бог в нём, ибо Бог и есть сама Любовь. Ведь Любовь стирает все страхи этой жизни. Жизнь бренна, она есть пыль. Бог же вечен. Тому, кто в Боге, нечего бояться земного.

**Литература:** А. Новых, Сэнсэй-IV. Исконный Шамбалы. — К.: АЛЛАТРА, 2011.

Ригден: Пространство и время в этом мире имеет прерывистую (каскадную) природу. Всё материальное — прерывистое, скачкообразное — всё есть эзоосмос. Этот материальный мир нестабилен, временен. А вот мир Бога, Духовный мир — он стабилен и вечен.

Литература: А. Новых, АллатРа. – К.: АЛЛАТРА, 2013.

Ригден: Духовный мир невозможно точно описать, это совершенно иной мир, отличный от материального. Но духовный мир можно реально прочувствовать, занимаясь духовными практиками, побеждая свой эгоцентризм и открывая в себе путь в мир Вечный.

**Литература:** А. Новых, АллатPa. – К.: АЛЛАТPA, 2013.



- ▶ Вот такой простой пример, когда качества Духовного мира, что Он вечен и бесконечен, в материализме то же самое система навязывает о себе, вот то же самое она говорит о материи, которая на самом деле и смертна, и конечна. Система утверждает, что якобы в мире «нет ничего, кроме разных состояний материи» и что «именно материя образует единство всей картины мира». А на самом же деле издревле людям было известно, что Бог един и что источником всего является Духовный мир. Источник: передача «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 03:17:59 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)
- Ригден: Живя в Боге, у человека уже нет внутреннего разлада, конфликта с самим собой. У него исчезает желание частных просьб, полных страха и забот материального мира, ибо он понимает суть их происхождения от своей приземлённой самости. Он уже не пытается понять умом, где действует Бог, а где нет, ибо всё это он начинает чувствовать и Знать. И это Знание приходит не от ума, а от глубинных чувств Души. Ведь человек верит умом, а Знает — Душой. Он начинает сосредотачивать свою внутреннюю жизнь лишь на Душе, ибо через неё познаёт Бога и бесконечный Духовный мир, который является его настоящим родным домом. Человек приобретает целостность со своей Душой. В нём не остаётся места для плохого,



потому что он начинает жить миром Бога, умиротворением от соприкосновения с Ним. Литература: *А. Новых, АллатРа. – К.: АЛЛАТРА, 2013.* 

• Игорь Михайлович: Когда человек опирается на своё сознание в делах духовных, то он ищет материального, то есть он ищет заведомо мёртвого. А Мир Духовный мёртвым не может быть по определению. Он вечен.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:51:44 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Личность понимает существование Вечности, она понимает существование Мира Духовного. Она понимает Любовь и радость, исходящую от Мира Духовного, она стремится туда. Но сознание должно дать в противовес что-то, и оно закрывает понимание.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ ATEИСТА К СВЯТОСТИ». 05:40:00 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Игорь Михайлович: Мир Божий — он вечен, и он для всех, кто стремится к Жизни. А вот другой мир (материальный), под управлением сатаны, — он однозначно смертельно опасен.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:20:05 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Игорь Михайлович: Когда Жизнь стала Жизнью, то всё мёртвое и временное стано-



вится неинтересным и бессмысленным. Но, чтобы это понять, людям прежде всего нужно стремление к этому. Настоящее стремление.

Жанна: Да, настоящее стремление и настоящий выбор. Ведь стало понятно главное: что Бог — это и есть настоящая реальность, и Мир Любви Его — Он безграничен.

**Игорь Михайлович:** …А люди духовно свободные, которые обретают Жизнь, для них есть только один авторитет — Мир Духовный, Бог. А всё остальное — это…

Жанна: ...оно просто не существует...

**Игорь Михайлович:** ...или временно. А всё, что временно, то временно. Всё проходит, кроме Мира Духовного. Бог вечен.

**Источник:** nepeдaчa «CO3HAHUE И ЛИЧНОСТЬ. OT 3ABEДОМО MËPTBOГО К BEЧНО ЖИВОМУ». 11:15:09 (https://allatra.tv/video/ soznanie-i-lichnost)



#### ЕГИПЕТСКИЕ ВЕРОВАНИЯ

▶ Бог — это тот, который существовал с начала времён, Он был изначально, Он был издревле, и уже был, когда более ничего ещё не было. Он существовал, когда ничего другого не существовало, а то, что воссуществовало — было создано им после того, как Он воссуществовал. Он Отец всех начал, Бог извечный: Он вечный и неопределённый и будет существовать вечно.

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

**Литература:** Religion und Mythologie der alten Aegypter: nach den Denkmälern / Heinrich Karl Brugsch. – Leipzig: J.C. Hinrichs, 1890-1891.

• **Творец вечности и бессмертия,** Царь Севера и Юга, Амон-Ра, царь богов и владыка Неба, земли, воды и гор, С воосуществления его земля воссуществовала.

Источник: Папирус принцессы Несихонсу. Речь к богу Амон-Ра.

**Литература:** Слово устремлённого к Свету. Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

▶ Боги простираются у ног твоих, когда появляешься ты ...Ты Владыка вечности и бессмертия ...Привет тебе, о Ра, Владыка Истины.

Источник: Гимн Амон-Ра (каирский папирус).

Литература: Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британ-



ского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. – М.: Алетейа, 2003.

▶ [Его] продолжительность жизни — вечность, пределы жизни его — бесконечность в его сах<sup>\*</sup>. Я — это сах с душой его. Впитывает он знания о каждом боге, бытие его вечно, и не будет иметь предела в этом его сах; творит он желаемое, не творит он неугодного ему.

\* Сах — первоначально объяснялась древними египтянами как животворящая энергия. С помощью состояния "Сах-Ба-Шу", как именовали его древние египтяне, или же говоря нашим языком, с помощью определённой духовной практики достигалось особое состояние "высшего просветления".

**Источник:** Тексты пирамид V - VI династий в Саккаре.

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

• Он вечен и бессмертен в имени своём Уннефер<sup>\*</sup>. Привет тебе, Царь царей, Владыка владык, Правитель правителей.

\* Уннефер — "вечно благой", "Существо благое", один из самых известных эпитетов бога Осириса.

**Источник:** Слово устремлённого к Свету (Египетская Книга мёртвых). Папирус Ани. Гимн Осирису Уннеферу.

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.



В эпоху XVIII или в начале XX династии Осириса стали называть «Царём Вечности, Владыкой бесконечности, пересекающим миллионы лет в продолжительности своей жизни, первородным сыном утробы Нут, Гебом, первенствующим зачатым богов и людей, царем царей, владыкой владык, князем князей, правителем исшедшим из утробы Нут, чьё существование не имеет предела. Уннефер многих воплощений, Атум В Иуну, повелитель Иукерта, единственный, господин земли по обе стороны небесного Нила».

**Литература:** Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. — М.: Алетейа, 2003.

▶ О Ра, ты — Хорахти\*, Могущественный, Наследник вечности, сам себя зачавший и сам себя родивший, Царь земли, Правитель преисподней, Владыка гор Иукерт (т. е. загробного мира), ты поднимаешься над горизонтом и озаряешь мир лучами изумрудного света.

\* Хорахти или Хор-эм-ахет, то есть Хор-на-горизонте, Хор-Обоих-Горизонтов — одна из ипостасей бога Хора, связанная с "молодым" восходящим солнцем. Его полуденная и вечерняя ипостаси назывались соответственно: Ра-Хармахис и Атум-Хармахис. Египетское "ḥr" — "высота", "небо".

**Источник:** Гимн, воспевающий Ра, царского писца Нахта, командира воинов.

Литература: Египетская Книга мёртвых. Папирус Ани Британ-



ского музея: Пер., введ. и коммент. Э.А. Уоллеса Баджа; Пер. с англ. С.В. Архиповой. – М.: Алетейа, 2003.

• Славословие Хору горизонтов, ликующему на горизонте, в имени его Шу\*, который есть Атон, живущий вечно. Атон, живущий, вечный, владыка солнца, неба и земли и дома Атона на горизонте! Ты восходишь на восточном горизонте, ты наполняешь мир своими красотами. Ты прекрасен, велик, лучезарен, высок над всею землею; лучи твои обнимают все страны, которые ты сотворил. Ты Ра, ты связываешь их любовью своею. Ты далёк, а лучи твои на земле...

Источник: Гимн Атону из гробницы в Телль-эль-Амарне.

**Литература:** Величие Древнего Египта / Маргарет Мюррей; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. — М.: Центрполиграф, 2009.

<sup>\*</sup> Шу — египетское слово, буквально означает "свет".



#### индуизм

• Он выше древа [мира], времени и [всех] образов и отличен [от них]; от него распространяется это многообразие [мира]. Познав его как несущего добродетель, удаляющего зло, владыку процветания, пребывающего в самом [познающем], бессмертного, всеобщее прибежище, — [человек достигает блаженства].

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Глава 6. Шлока 6. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

▶ Познав вечного среди невечных, мыслящего среди не мыслящих, единого среди многих, что доставляет [исполнение] желаний, — эту причину бога, достижимого санкхьей и йогой, — [человек] освобождается от всех уз.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Глава 6. Шлока 13. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

▶ Будучи таковым, **он, бессмертный,** пребывает владыкой — мудрый, вездесущий, хранитель этого мира, который **вечно** владеет этим миром, ибо неизвестно другой основы [этого] владычества.

**Источник:** Упанишады. Шветашватара Упанишада. Глава 6. Шлока 17. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.



№ Но и те, что Непреходящее, Неизречённое, Непроявленное почитают, Вездесущее, Горнее, Неизменное, Незыблемое, Непредставимое мыслью, Укротившие чувства, всегда в равновесии держащие разум, Радующиеся благу всех существ, — также Меня достигают. Источник: Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 12. Шлоки 3 – 4. Литература: Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит.,

**Литература:** махаохарата. [1.] 2: Бхагаваогита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

Я обитель бессмертного, непреходящего Брахмо, Вечного Закона и бесконечного блаженства.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 14. Шлока 27. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

Выше этого Непроявленного есть Бытие иное, Вечное Непроявленное: при гибели всех существ Оно не гибнет. Оно называется Непроявленным, Непреходящим; Высшим путём Его именуют. Не возрождается тот, кто Его достиг: это Моя Верховная Обитель.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 8, шлоки 20,21. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

▶ Поистине, Брахман — это бессмертное, Брахман — впереди, Брахман — позади,



справа и слева, Он простирается вниз и вверх; поистине, Брахман — всё это, величайшее.

**Источник:** Мундака Упанишада. Часть 2, Глава 2. Шлока 12. **Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и коммент. А.Я. Сыркина. — М.: Наука, Ладомир, 1991.

#### **ЗОРОАСТРИЗМ**

▶ Как известно из Авесты маздаяснийской, Ормазд всегда был высочайшим по всеведению, добродетели и светлости. Область света — место Ормазда, которое он называет «бесконечным светом», а всеведение и добродетель — постоянные свойства Ормазда. Как он говорит в Авесте, Авеста — это объяснение обоих: одного того, который постоянен и безграничен во времени, — ибо Ормазд, место, вера и время Ормазда были, есть и всегда будут, — и Ахримана, который во тьме, невежестве, страсти разрушения и бездне был, есть, но не будет.

**Литература:** Зороастрийские тексты. Суждения Духа разума (Дадестан-и меног-и храд.). Сотворение основы (Бундахишн) и другие тексты: [Перевод / Рос. акад. наук, Отд-ние истории, С.-Петерб. фил. Ин-та востоковедения]; Изд. подгот. О.М. Чунаковой. — М.: Вост. лит.. 1997.

Благая Мысль — творенье моё, о Заратуштра. И Истина, что Лучшая, — творение моё...
 ...И Целость и Бессмертие — для праведных



# награда в потустороннем мире — творение моё, Спитама-Заратуштра!

**Источник:** Авеста. Гимн Ахура-Мазде. Яшт 1 («Ормазд-яшт»). Стих 25.

**Литература:** Авеста: [Свящ. писание зороастризма]: Избр. гимны; Из Видевдата / Пер. с авестийского, [предисл., примеч., слов.] И. Стеблин-Каменского. — М.: Дружба народов; [Алма-Ата]: Товарищество «КРАМДС-Ахмед Ясави», 1993.

В жизнь превращая создание без умирания, без увядания и без истления, вечноживущую, вечнорастущую и самовластную, из мёртвых восстанет и явится вживе Бессмертный Спаситель и мир претворит.

Источник: Авеста. Гимн Хварно. Яшт 19 («Замйад-яшт»). Стихи 11-12. Питература: Авеста: [Свящ. писание зороастризма]: Избр. гимны; Из Видевдата / Пер. с авестийского, [предисл., примеч., слов.] И. Стеблин-Каменского. — М.: Дружба народов; [Алма-Ата]: Товарищество «КРАМДС-Ахмед Ясави», 1993.

▶ Все утешения и радости жизни, что были в прошлом и могут случиться в будущем, о Мазда — Твои! Даруй же их нам от Благоволения и Доброты Твоей! О мой Владыка, через Вохумана и праведность возвысь души наши к Твоему Царству Света и Вечной Радости!

**Источник:** Авеста. Гата Ахунаваити. Гимн 6. Ясна 33. Стих 10. **Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.



▶ Ормазд существует, он вечно был, вечно пребудет и он [пребывает] в бессмертном владычестве, бесконечности и чистоте.

Источник: Избранные наставления первых учителей.

**Литература:** Изведать дороги и пути праведных. Пехлевийские назидательные тексты / Введение, транскрипция текстов, пер., комм., глоссарий и указатели О.М. Чунаковой. - М.: «Наука», Гл. ред. вост. лит.. 1991.

# ДЖАЙНИЗМ

▶ В Атмане нет места материальной и мысленной карме, а посему, оставив оные, храните же в своём уме одну мысль — созерцания достойна лишь вечная, неизменная и единая природа [Атмана].

Источник: Самаясара. Глава 7. Шлока 11.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.



#### БУДДИЗМ

Все эти живые существа, услышав, что жизнь Будды вечна, получат неисчислимые, незамутнённые чистейшие плоды воздаяния.

**Источник:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Глава 17. **Литература:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Перевод с китайского А.Н. Игнатовича. М.: 1998.

▶ Итак, с тех пор, как я стал Буддой, прошло очень много времени. [Моя] жизнь [длится] неисчислимые асамкхьи кальп, [я] пребываю [в мире] вечно, не исчезаю. Добрые сыны! Жизнь, которую я обрёл, изначально следуя пути бодхисаттвы, ещё не исчерпана. [Она] будет продолжаться во много-много раз дольше. Но сейчас, в действительности не исчезая, [я] говорю, что воистину обрету исчезновение.

**Источник:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Глава 16. **Литература:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Перевод с китайского А.Н. Игнатовича. — М.: 1998.

Ведь тот досточтимый Брахма, великий Брахма, победоносный, непобедимый, всевидящий, всесильный, владыка, творец, созидатель, наилучший устроитель, повелитель, отец бывшего и будущего — досточтимый Брахма, которым мы сотворены, постоянен, стоек, вечен, не подвержен изменению и вечно пребывает таким. Мы же, которые были сотворены этим Брахмой, — мы достиг-



ли здешнего земного состояния непостоянными, нестойкими, недолговечными, подверженными уходу из существования.

**Источник:** Дигха-никая. Брахмаджала сутта. Глава 2. Стих 6. **Литература:** Палийский канон. Дигха Никая. «Собрание больших поучений». Силаккхандхавагга (Первый раздел, сутты I - XIII) / Перевод с пали: А.Я. Сыркин. — М.: 1974.

#### ДАОСИЗМ

• Превращения невидимого [дао] бесконечны. [Дао] — глубочайшие врата рождения. Глубочайшие врата рождения — корень неба и земли. [Оно] существует [вечно] подобно нескончаемой нити, и его действие неисчерпаемо.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 6.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: книга пути и благодати / [пер. Ян Хин Шуна, Л. Померанцевой]. — М.: Эксмо, 2006.

**Дао вечно и безымянно**. Хотя оно ничтожно, но никто в мире не может его подчинить себе.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 32.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: книга пути и благодати / [пер. Ян Хин Шуна, Л. Померанцевой]. — М.: Эксмо, 2006.



#### ИУДАИЗМ

• Сколь велики знамения Его, и сколь удивительны чудеса Его могущественные, царство Его вечно и власть Его — во веки веков!

Источник: Танах. Даниэль. Глава 3. Стих 33.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

• ...благословил я Всевышнего, и восхвалил и прославил **Вечноживущего**, чья власть — власть **вечная**, а царство — во веки веков.

Источник: Танах. Даниэль. Глава 4. Стих 31.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Твоё, Г-споди, величие и могущество, и слава, и **вечность,** и красота, потому что всё, (что) в небесах и на земле, Твоё, Г-споди.

Источник: Танах. Диврей Гайамим І. Глава 29. Стих 11.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

**▶ Б-г вечный** Г-сподь, сотворивший концы земли...

Источник: Танах. Йешайа. Глава 40. Стих 28.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Ибо так говорит Возвышенный и Превознесённый, Существующий вечно и Святой — имя Его.



Источник: Танах. Йешайа. Глава 57. Стих 15.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

# А Г-сподь Б-г есть истина, Он Б-г живой и Царь вечный.

Источник: Танах. Йирмейа. Глава 10. Стих 10.

**Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.

▶ Ибо Он был, Он есть и Он пребудет вечно в великолепии Своём. Ты существовал до Сотворения Мира, и Ты не изменился после его сотворения; Ты такой в этом мире, как и в Мире Грядущем.

**Источник:** Сидур «Врата Молитвы». Молитвы, предваряющие утреннюю службу.

**Литература:** Сидур «Врата Молитвы» с транслитерацией на будни, Субботу и Праздники нусах «Ашкеназ»: перевод, комментарий и пояснения к порядку молитв / под ред. Пинхаса Полонского. — Иерусалим: «Маханаим», 2008.



#### **ХРИСТИАНСТВО**

• А Господь Бог есть истина; **Он есть Бог** живый и **Царь вечны**й.

Источник: Библия. Книга пророка Иеремии 10:10.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

• Сия же есть жизнь вечная, да знают Тебя, единого истинного Бога, и посланного Тобою Иисуса Христа.

Источник: Библия. Евангелие от Иоанна 17:3.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

 Прежде нежели родились горы, и Ты образовал землю и вселенную, и от века и до века Ты — Бог.

Источник: Библия. Псалтирь 89:3.

Литература: Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Те, кто говорят, что Господь сначала умер, а потом воскрес — заблуждаются. Ибо Он воскрес сначала и потом лишь умер (телом). Если некто уже достиг Воскресения — Он не умрёт. Ведь Бог — жив и будет живым всегда.

**Источник:** Апокрифическое евангелие. Евангелие от Филиппа. Стих 21. **Литература:** Евангелие от Филиппа (Библиотека гностических



апокрифов) // И.С. Свенцицкая, М.К. Трофимова. Апокрифы древних христиан: Исследование, тексты, комментарии / Редкол.: А.Ф. Окулов (пред.) и др. — М.: Мысль, 1989.

Нетленный Твой дух пребывает во всём.

Источник: Библия. Книга Премудрости Соломона 12:1.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

▶ Ибо знаем, что, когда земной наш дом, эта хижина, разрушится, мы имеем от Бога жилище на небесах, дом нерукотворенный, вечный. Оттого мы и воздыхаем, желая облечься в небесное наше жилище; только бы нам и одетым не оказаться нагими. Ибо мы, находясь в этой хижине, воздыхаем под бременем, потому что не хотим совлечься, но облечься, чтобы смертное поглощено было жизнью. На сие самое и создал нас Бог и дал нам залог Духа.

**Источник:** Библия. Второе послание к Коринфянам 5:1-5.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



#### ИСЛАМ

Все на ней (земле) смертны. Вечен лишь Лик Господа твоего, обладающий величием и великодушием.

**Источник:** Коран. Сура 55 «Ар-Рахман» («Милостивый»). Аяты 26, 27. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

▶ Аллах — нет бога [заслуживающего поклонение], кроме Него, (Он) — Живейший [извечный и вечно живой], Сущий [существует без нужды в ком-либо, и все нуждаются в Hём]!

**Источник:** Коран. Сура 3 «Аль Имран» («Семейство Имрана»). Аят 2. **Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.

• Он (никого) не родил и (Сам Он) не был рождён, и не стал Ему равным ни один [Ему нет ни равного и ни подобного]!

**Источник:** Коран. Сура 112 «Аль-Ихлас» («Очищение веры»). Аяты 3, 4.

**Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.

Поистине, удел Аллаха тебе в будущей жизни — лучший и вечный!

**Источник:** Коран. Сура 20 «Та Ха». Аят 131.

**Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.



• А те, которые уверовали и совершали праведные деяния, окажутся обитателями Рая. Они пребудут там вечно.

**Источник:** Коран. Сура 2 «Аль-Бакара» («Корова»). Аят 82. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

Уповай на **Живого**, **Который не умирает**, и прославляй Его хвалой. Довольно того, что Он ведает о грехах Своих рабов.

**Источник:** Коран. Сура 25 «Аль-Фуркан» («Различение»). Аят 58. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. – М.: UMMAH, 2010.

#### СУФИЗМ

▶ Человек обязан познать Бога, поэтому сначала он должен познать себя — чтобы, правильно воспринимая свою тленность, он мог осознать вечность Господа и увидеть Его нетленность благодаря знанию своей бренности.

А если скажут, что Бог — это мир, то я скажу, что Бог вечен, а Его творения невечны; невозможно, чтобы вечное смешивалось с невечным, или сливалось с ним, или становилось присущим ему, или чтобы невечное становилось на место вечного, или чтобы вечное поддерживало невечное; ведь то, что соединяется, должно быть подобно



одно другому, и только однородные вещи способны к соединению и разделённости...

...Нет ничего **вечного**, кроме сущности и атрибутов Бога...

...Бог имеет вечные атрибуты, которые присущи только Ему и существуют благодаря Ему, и что Он и Его атрибуты нераздельны, ведь Его Единство не допускает разности и исчисления.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 14.

поэтического текста», Ю.Е. Фёдорова – 2015.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

▶ Он Абсолютный Царь навечно, Погружённый в совершенство своего могущества. Источник: Поэма Маснави Фарид ад-Дина 'Аттара «Язык птиц». Литература: Научная статья «Маснави Фарид ад-Дина 'Аттара «Язык птиц» (Мантик ат-тайр): философское прочтение

▶ Знайте, что под словами: «Ибо наш Вечный Господь», разумеется следующее: Он — Извечно Сущий, и об этом нельзя более ничего сказать. Ибо Он — Вечный, но чужд вечности в обычном смысле, Он — тот, кто существовал всегда. Суждения о Его Вечности бесплодны, за исключением суждений людей откровения. Что же касается людей откровения, то Его Вечность они уподобляют круглому плоду, ничем не огра-

ниченному с боков и не содержащему в себе дерева, не имеющему ни начала, ни конца, не имеющему ни середины, ни краев, ни передней, ни задней части, ни правой, ни левой стороны, ни верха, ни низа. Таково значение слов Извечно Сущий. Его Вечность можно также уподобить кругу, ибо у круга нет ни начала, ни конца: ведь если сказать, что у него есть начало, то можно будет сказать, что у него есть и конец, а если сказать, что у него есть конец, придется признать, что у него есть начало. Нам надлежит постичь Вечность Аллаха (преславен Он и возвышен!) совершенным постижением, и именно поэтому здесь изъяснено, что означает Вечный.

Источник: Хамза Фансури «Тайны постигших».

Литература: Философские аспекты суфизма / М. Т. Степанянц;

АН СССР, Ин-т философии. – М.: Наука, 1987.



#### СИКХИЗМ

Бог не рождается и не умирает.

**Источник:** Гуру Грант Сахиб. Бхайрон Мохалла 5. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.

• О Вечный, О Беспредельный, Несокрушимый, Сокрушитель грехов;

О Всеведущий, **О Всепроникающий**, Уничтожитель страданий, Океан Добродетели, О Сопутствующий,

О Не имеющий форм, О Бестелесный, Опора всего; О Сотворивший Мир,

О Кладезь атрибутов, в Твоём суде всегда обитает справедливость.

**Источник:** Гуру Грант Сахиб. Гаури Баван Акхри Мохалла 5. **Литература:** Религия Сикхов / [Сикх. миссион. центр; Пер. с англ.: И.Н. Полонская, В.Н. Нечипуренко]. — Ростов н/Д: Феникс, 1997.

Сущий изначально, Сущий на все времена, и ныне Сущий, и во веки веков Сущий!

**Источник:** Предисловие к утренней молитве сикхов («Джапу джи»). **Литература:** Джапу джи или утренняя молитва сикхов / Сост. Арджан Гуру, пер. с панджаби А. Елизарьева. — Всемирная литература, № 3 — Минск, 1998.



# Лишь то, что Тебя порадует, — достойный поступок. Ты всегда вечный, о Лика Лишённый!

**Источник:** Утренняя молитва сикхов (Джапу джи). Часть 16. **Литература:** Джапу джи или утренняя молитва сикхов / Сост. Арджан Гуру, пер. с панджаби А. Елизарьева. — Всемирная литература, № 3 — Минск, 1998.

▶ Именно Он вечно сущий, истинный Хозяин, истинное Имя.

И сейчас **Он есть, будет и не уйдёт** — Тот, который Творение создал,

Тот, кем создана майа<sup>\*</sup>, разных видов, цветов и форм.

Сотворив всё это, Он смотрит на созданное собой, и в этом Его величие.

\* Майя — иллюзорность всего воспринимаемого мира, скрывающего под видимым многообразием свою истинную сущность — Брахмана как единственную реальность.

**Источник:** Утренняя молитва сикхов (Джапу джи). Часть 27. **Литература:** Джапу джи или утренняя молитва сикхов / Сост. Арджан Гуру, пер. с панджаби А. Елизарьева. — Всемирная литература, New 3 — Минск, 1998.



### ВЕРОВАНИЯ НАРОДОВ МИРА

# народы западной сибири

#### Ханты

В необъяснимом мире всегда день, солнце, много света, и никто не имеет никакого представления о чёрном цвете — цвете смерти, боли, печали и голода. Все живущие там бессмертны, потому что само время не может быть ограничено: одни небеса переходят в другие и нет там горизонта, за которым начинается другой мир.

**Литература:** Народы Западной Сибири: Ханты. Манси. Селькупы. Ненцы. Энцы. Нганасаны. Кеты / [В.И. Молодин и др.]; отв. ред.: И.Н. Гемуев, В.И. Молодин, З.П. Соколова. — М.: Наука, 2005.

#### Ненцы

▶ По поверьям ненцев, в мире множество богов и духов с конкретными назначениями и функциями; они определяют весь ход жизни — рождение, болезни, смерть, удачи, несчастья и т. п. Во главе всех богов и духов стоит Вечный Нум Вэсоко, который всё видит и знает.

**Литература:** Шаманы и боги / Л.А. Лар; Отв. ред. В.Н. Басилов; [Послесл. В. Вануйто]; Администрация Ямало-Ненец. авт. окр., Ин-т проблем освоения Севера СО РАН. — Тюмень: ИПОС, 1998.



# НАРОДЫ СЕВЕРО-ВОСТОКА ЕВРОПЫ

#### Карелы

▶ На небесном своде располагались солнце, луна и звезды. Ильмаринен — «небесный вековечный кователь», сковал над Землей свод неба, отделяющий семь небес Мира Укко от Земли. Он же сковал солнце и месяц.

**Литература:** Боги славян. Язычество. Традиция / Д.А. Гаврилов, А.Е. Наговицын. – М.: Рефл-бук, 2002.

## ТЮРКСКИЕ НАРОДЫ

Генезис и мироотношенческие основы тенгрианского духовного учения составляет любовь, как онтологичное понятие, бытия. В таком качестве любовь есть первоначало культуры как жизни, пронизывающая все, и является основанием и началом всего. Любовь составляет содержание духовного знания, где она переосмысляется в Слово живого Бога. Веками тенгрианская мысль питалась размышлениями о «вечном»:... Здесь для нас существенны два важных положения. Первое: тенгрианское духовное знание — это знание о «вечном», то есть духовном. Второе: вечен и человек (кісі), столь же изначальный, как и Көк Мәнгі Тәңір и Кара жер, являющийся земным проводником воли Неба. По верова-



нию древних тюрков, человек рождается тогда, когда с неба исходит «кут» — благодать, а из Земли — благоволение матери Умай. Таким образом, человек — живое воплощение Неба и Земли...

...Мир тенгрианской культуры есть одухотворенный Универсум. Стержень ее составляет тәңірілік — высшее духовное достижение степных народов Евразии. Его полное имя в аутентичной традиции Көк Мәнгі Тәңір — Синее Вечное Небо. В интерпретациях современных мыслителей ему тождественны: Вечный Дух — Всевышний — Творец — Создатель, Космос — Вселенная, Бог — Господь — Алла — Кодай.

...Цвет «а» — белый — «символ первоначала у многих народов мира, того Первоначала, что дало жизнь всему сущему на земле». «Ак» — это и праматерь человеческого рода. Квинтэссенция великого начала жизни запечатлена в образе Священной Белой Птицы Ак ку, Ак каз — (Гуся-Лебедя), который имеет древнейшие центрально-азиатско-сибирские истоки и прослеживается у большинства тюрко-монгольских народов — казахов, якутов, тувинцев, башкир, туркмен, киргизов, шорцев, тофаларов, саяно-алтайских тюрков, монголов, бурят...

Сюжеты о Гусе-Лебеде восходят к тотемическим представлениям о женщине-птице,



почитавшейся германцами, славянами, финно-угорскими народами, египтянами, китайцами, греками и др.

Суть казахского тенгрианства составляет нравственность как внутреннее божественно-космическое чувство.

**Литература:** К.К. Бегалинова. Тенгрианство как феномен духовности // Тенгрианство и эпическое наследие народов Евразии: истоки и современность: материалы III международной научнопрактической конференции (1-3 июля 2011 г., г. Кызыл) / Правительство Респ. Тыва, М-во образования и науки Респ. Тыва, Тувинский ин-т гуманитарных исслед. при Правительстве Респ. Тыва [и др.]; [отв. ред. К.А. Бичелдей]. - Кызыл; [б. и.]; Хакасское книжное изд-во, 2011.

# индейцы южной америки

**Вечный Бог** Солнца, **Дух живущий**, **Дух** возобновляющий, охрани нас, веди нас, поддержи нас, люби нас. **Вечный Бог** Солнца.

**Литература:** Native American Wisdom: A Spiritual Tradition at One with Nature by Alan Jacobs (Compilation), Mick Gidley (Introduction), 2008.

# ИНДЕЙЦЫ СЕВЕРНОЙ АМЕРИКИ

Верховного Бога бродячих охотников Огненной Земли, селькнам, зовут Темаукль; однако из священного страха это имя никогда не произносится вслух. Обычно его называют со'онххаскан, т. е. «живущий



на Небе», или же со'онх-кас-пемеру «тот, кто на Небе». Он извечен, всё знает и умеет, он Творец мира.

**Литература:** Очерки сравнительного религиоведения: Пер. с англ. / Мирча Элиаде; Отв. ред. В.Я. Петрухин. — М.: Ладомир, 1999.

# народы малайзии

▶ Почти для всех небесных богов характерно отсутствие культа и прежде всего отсутствие какого-либо календаря сезонных ритуалов. Так, у семангов на полуострове Малакка также есть Верховное существо — Кари, Карей или Та Педн... Когда семанги упоминают о нём, они не говорят дословно, что он бессмертен, однако утверждают, что он существовал извечно.

**Литература:** Очерки сравнительного религиоведения: Пер. с англ. / Мирча Элиаде; Отв. ред. В.Я. Петрухин. — М.: Ладомир, 1999.

# НАРОДЫ АВСТРАЛИИ

▶ Бажжара и Арна, пророки Мира Духов, говорят: «Вы, дети Земли, должны помнить, кому вы обязаны своим рождением, и не должны стремиться к изменению своего положения, подобно животным, птицам, рептилиям, насекомым и рыбам. Помните также о своём превосходстве над этими созданиями и о том, что вы, ваши дети и дети ваших



# детей в конце концов вернётесь к **Великому Отцу Всего, Вечному Духу**».

**Литература:** Мифы и легенды австралийских аборигенов / Myths and legends of the australian aborigines / Рамсей Смит; [пер. с англ. E.F. Межевитинова]. — M.: Центрполиграф, 2008.

▶ Как уже указывал Хауит, все эти имена — Бундьил, Байаме, Дарамулун и т. д. — вероятнее всего, относятся к одному и тому же божеству. «Он, без сомнения, вечен, поскольку существовал с начала всех вещей и всё ещё живёт». Нет сомнения в том, что представление о небесном высшем существе является частью самых древних и подлинных верований аборигенов юго-восточной Австралии. Эти верования были зафиксированы ещё до появления христианских миссий.

**Литература:** Религии Австралии / Мирча Элиаде; [Пер. с англ. Л.А. Степанянц]. — СПб.: Университет. кн., 1998.

# народы новой зеландии

• Он существовал. Таароа\* его имя. В безграничности. Не было Земли, не было неба, Не было моря, не было человека. Таароа звал, но никто не откликался. Существуя один, он стал вселенной. Таароа — это корень, камень (основа). Таароа — это пески. Так его называют.



Таароа — это свет. Таароа внутри. Таароа — это зародыш. Таароа — это опора. **Таароа вечен.** Таароа мудр.

**Литература:** Oceanic Mythology / Dixon, Roland B. — Boston: Marshall Jones, 1916.

#### народы индонезии

#### Батаки

Мула Джади (санскр. через язык кави «начало становления»), в мифологии батаков (остров Суматра, Западная Индонезия) богсоздатель. Мула Джади извечен и правит тремя мирами: верхним на небесах, разделённым на 7 слоёв, срединным на земле и нижним подземно-морским. По одному из мифов, Мула Джади триедин в ипостасях, соответствующих трём мирам... Мула Джади восседает на вершине седьмого неба.

**Литература:** Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том второй / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. — М.: Олимп, 1997.

<sup>\*</sup> Таароа (Та'ароа, Тангароа, Тангалоа, Тагалоа, Каналоа) — созидательная сила и главный бог у народов Полинезии.





# ВЫБОР ЧЕЛОВЕКА

#### Ключи к Знаниям

Человек, в отличие от тех же зверюшек... способен выбирать между конечным миром материи и бесконечным духовным. Человек обладает гордыней, эгоизмом, себялюбием, являющихся побочным эффектом сознания, как ни одна другая зверушка. Но у него также есть выбор и за свои действия он отвечает сам. Он может быть вечен, благодаря своей душе, а может быть временен, как материя. Проявление Аллата, я имею в виду в качестве временного промежутка в виде человеческой для человека иллюзорно. Людям кажется, что всё у них ещё впереди. Но на самом деле у человека гораздо меньше времени, чем кажется, тем более в этой сфере. Жизнь пролетает в одно мгновенье и в это мгновенье нужно успеть сделать правильный выбор. Так что зло как таковое свойственно только человеку и происходит оно из-за двойственности самого человека и его неверного выбора.

**Литература:** А. Новых, Сэнсэй-IV. Исконный Шамбалы. – К.: АЛЛАТРА, 2011.



▶ Игорь Михайлович: ...Люди тем и отличаются от животных, что у них есть помимо одуховлённости, есть ещё и одушевлённость. То есть у них есть, помимо сознания, ещё и Личность, и они вправе выбирать, куда им идти и как поступать — не по воле сатаны, а по своему выбору.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 05:46:13 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

• Почему очень важно быть Человеком в течение всей жизни? Потому что, если «здесь» у тебя есть выбор, как в плане мыслей, так и в плане действий, то «там» ты получишь лишь то, что заслужил своим выбором.

**Литература:** А. Новых, Эзоосмос. Исконный Шамбалы. — К.: АЛЛАТРА. 2011.

• Игорь Михайлович: ...Выбор всегда остаётся за теми, кто не просто одухотворён, а кто одушевлён. Тот, кто одушевлён, он имеет возможность Жить вечно. Те, кто одухотворены, они просто живут. А вот человек, в отличие от всех живых существ, он одушевлён. Раз одушевлён, значит, имеет что? Право выбора. Вот смотри, как честно всё.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 01:08:41 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Чем, к примеру, ценны Истинные Знания, те же, которые при-



вносили пророки, о которых говорил тот же Иисус Христос (и до него многократно об этом говорилось)? Они ценны в своей простоте и в реальности их применения.

**Татьяна:** И то, что ты действительно благодаря простым инструментам **можешь почувствовать реальность Бога.** 

Михайлович: И сделать выбор. Человек никогла сможет не выбор служить Богу или сатане, не зная, что это. А для того, чтобы получить хоть какой-то первичный опыт, соприкоснуться с Миром Духовным, конечно, нужны духовные инструменты, которые помогают, которые дают хотя бы элементарное понимание того, что твоё сознание — не твоё, а что это и есть как раз тот инструмент, с помощью которого дьявол тебя и держит здесь, порабощает в буквальном смысле слова. Это уже вооружает, и очень серьёзно вооружает людей.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:23:07 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: ...Ведь никто не приходит и не заставляет человека даже шаг сделать. Никто, в том числе и сознание. Оно всего лишь предлагает Личности, а Личность уже прикладывает своё внимание. Сознание начинает действовать в соответ-



ствии с выбором Личности. То есть сознание одномоментно даёт массу предложений, но почему-то Личность выбирает те или иные мысли, те или другие эмоции. Понятно, что Личность не видит мира трёхмерного, — это как раз удел сознания, это мир материальный, мир смертный. Но тем не менее человек здесь существует, и Личность должна развиваться.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 02:49:19 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

Игорь Михайлович: ...Человек должен развиваться духовно для того, чтобы быть свободным. Иначе это несвобода. Сознание рассказывает, что ты свободен, что ты можешь делать выбор. Можешь, в строго ограниченных этими тварями из невидимого мира и сознанием рамках. Сделаешь шаг в сторону — оно тебе расскажет совершенно другое. Но когда человек, духовно освобождаясь, развивается и начинает это всё чувствовать, понимать и видеть, он делает действительно свободный выбор: кого «кормить», а кого «не кормить» своим вниманием, и какие последствия его ждут после такого «кормления». Это, во всяком случае, честно, на мой взгляд. Если человек целенаправленно сиюминутные блага меняет на будущее Вечное, на то счастье, на ту Любовь, которая истинная, — это его личный выбор, здесь никто перечить не может. Хочешь —



живи материальным, существуй короткий промежуток времени. Хочешь обрести Жизнь Вечную — обретай. Но за неё надо бороться. Просто так этого не бывает.

**Источник:** nepeдaчa «НЕВИДИМЫЙ МИР». 00:38:32 (https://allatra.tv/video/nevidimvj-mir)

▶ Игорь Михайлович: ...Человек всё-таки не кукла — он человек. И в действительности никто не может заставить его как Личность сделать свой выбор: выбрать служение сатане или служение Богу. Познание Мира Духовного и стремление, и приход туда зависит от самого человека. Ни один сатана не в праве победить человека, если человек стремится к Богу. И сатана не может нарушать правила, которые поставлены не им, никто не может.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ ATEИСТА К СВЯТОСТИ». 00:08:00 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

У многих возникает вопрос: «Зачем же нужен дьявол и эти демоны в их голове, все эти программы с приходящими мыслями и эмоциями, построенные на гордыне, зависти, ненависти и сонме земных желаний?» Но, согласно исконным Знаниям, они как раз и создают условия человеческого выбора: быть смертным или обрести духовное бессмертие. Мысли соблазняют, порождают земные желания, являются возбудителями пороков, жажды обладать властью и мёртвы-

ми атрибутами материального мира. Но эти программы-фильтры (дьявол и демоны) также являются всевидящими стражами перед вратами в рай истинный — рай Бога. Духовный мир — это мир, где не существует материи, это мир, в котором иная форма существования, интерпретируемая в человеческом понимании как Любовь Божья.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 00:33:56 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Игорь Михайлович: Вот для этого дьявол и нужен: как фильтр, отсеивающий мёртвое от мира Живых. Если человек прошёл через это, он имеет право на Жизнь. Но это выбор человека. Ведь человек сам себя создаёт: или Живым, или мёртвым делает. Это выбор. Это действительно свобода.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 05:48:18 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Игорь Михайлович: Это выбор самих людей. Они захотели противостоять Ариману в телах, под его властью начинать, начинать с двойственности. Это такой серьёзный выбор — для того, чтобы приходили в Мир Духовный уже не ангелочки, а Ангелы. Это было вынесено в мир материальный, где зарождались люди, становились и осознанно потом выбирали, что им нужно в Мир Духовный. И это интересно, радостно, когда приходят Ангелы, это же замечательно.



**Источник:** передача «СОЗНАНИЕ И ЛИЧНОСТЬ. ОТ ЗАВЕДОМО МЁРТВОГО К ВЕЧНО ЖИВОМУ». 04:37:41 (https://allatra.tv/video/soznanie-i-lichnost)

▶ Игорь Михайлович: Весь этот мир дан людям. И люди здесь по выбору своему. Подчёркиваю ещё раз, именно по выбору своему и создают этот мир: мир Любви или мир страданий. В совокупности это и происходит. И то, что мы видим, — это всё результат человеческих стараний, результат человеческого выбора.

Татьяна: Вот это важное осознание того, что Любовь Божья проявляется в этом мире благодаря выбору человека...

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 01:04:25 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: ...Это как раз и есть демократия, наивысшая демократия от Бога — право выбора человека: выбирать Жизнь или смерть всего лишь навсего. Но есть один момент: Мир Божий вечен, и он для всех, кто стремится к Жизни. А вот другой мир под управлением сатаны, — он однозначно смертельно опасен.

**Источник:** nepeдaча «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:19:53 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

Игорь Михайлович: Двери в Мир Духовный всегда открыты. Вот это правда.



**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 00:51:21 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

• «Игорь Михайлович: Выбор человека. Я проще скажу: если человек не выберет Бога, Бог его не спасёт.

**Татьяна:** И выбрать Его можно только чувствами.

**Игорь Михайлович:** А как же. Ум точно не выберет Бога.

**Татьяна:** В ежесекундном выражении, в ежемгновенном выражении вот этой Любви.

Игорь Михайлович: Жизнь.

Татьяна: Жизнь в Боге.

**Игорь Михайлович:** Это и называется Жизнь».

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 01:32:41 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

• Игорь Михайлович: ...Существование человека — это идеальные условия для формирования Ангела. Это надо понимать. Это не жестокость Бога ни в коем случае. Бог дал шанс. (Жанна: Это атеисты так думают, что жестокость). А возьмёшь ты или не возь-



мёшь — это твой выбор. Бог не может быть жестоким, Бог — Любовь. А кто тебе мешает Любить? Кто тебе мешает Жить? Ну кто? Никто. Только твой выбор.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:20:38 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

• Как сказал Игорь Михайлович Данилов: «Именно люди своим выбором, и как раз своим выбором, кому служить, дьяволу или Богу, они приближают или отдаляют конец света. От людей зависит многое. Некоторые люди сомневаются в конце света. Но на сегодняшний день в этом может сомневаться разве что глупец или тот, кто не видит, что происходит за окном».

**Источник:** nepeдaча «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 00:30:28 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)

▶ Игорь Михайлович: Человечество изменится... если люди захотят и выберут Жизнь вместо смерти и Любовь вместо страданий. Это всё от людей зависит, от их выбора. Если люди хотят жить в мире, в счастье, в любви и быть по-настоящему свободными, то им никто не мешает. Они могут взяться за руки и подружиться со всеми. И это будет. Ну а если людей устраивает жить в проблемах, под диктовку сознания, вечно в печалях, в борьбе, в противостоянии, в страхе и существовать, не Жить, а очень короткий промежуток времени

существовать, — это их выбор. И в этом самое замечательное, что дал Бог: Бог дал право выбора. Вот говорят «воля человека» и тому подобное. Человеческая воля — это есть не что иное, как право выбора. Что он выбрал, то и будет. Также это касается и всего человечества: как индивида, так и всего общества. Что выбрали, то мы и получили.

**Источник:** передача «Свобода от диктатуры зверя внутри тебя». 00:08:06 (https://allatra.tv/video/svoboda-ot-diktatury-zverja-vnutri-tebja)

▶ Игорь Михайлович: Люди дуальны. Есть Ангелы, есть звери. И перед людьми стоит выбор: создать общество Ангелов или общество зверей.

**Источник:** передача «Свобода от диктатуры зверя внутри тебя». 1:00:52 (https://allatra.tv/video/svoboda-ot-diktatury-zverja-vnutri-tebja)

▶ Игорь Михайлович: ...Отказываясь от плохого — это уже есть противостояние, это уже есть отстаивание Ангела. Когда ты выбираешь Хорошее, когда ты выбираешь Любовь, чувствование, когда ты выбираешь Жизнь или ты же просто выбираешь позитив... Вот начинается же всё с позитива. Сознание говорит: «Всё плохо», а ты говоришь: «Я не хочу, чтобы у меня была такая мысль. Я хочу видеть хорошее. Я хочу, чтобы всё было хорошо». Оно говорит: «Ну как ты можешь видеть хорошее, если посмотри: везде плохо?». А ты говоришь: «Хорошо, я развер-



нусь и буду смотреть на хорошее». А вот сознание рассказывает: «Ну и там плохо». А ты: «Ну для тебя плохо, а мне здесь хорошо. Вот небо голубое»...

**Источник:** передача «Свобода от диктатуры зверя внутри тебя». 01:50:11 (https://allatra.tv/video/svoboda-ot-diktatury-zverja-vnutri-tebja)

Игорь Михайлович: ...Хочешь спастись спасайся! Другого выхода не будет. Никто за тебя путь не пройдёт и ничего не сделает... На самом деле действительно человек без Бога спастись не может, потому что это нереально. Но с другой стороны, ведь человек делает выбор. Когда он получает настоящую силу, любовь и свободу? Лишь тогда, когда заслуживает этого, когда это становится его единственным желанием и стремлением, когда он перешагивает через сатану, идя к Свету, когда он перепрыгивает через эти бездонные ямы, стремясь к выходу. Тогда, конечно, он получает помощь. Бог протягивает руку? Да, протягивает, когда ты заходишь к Нему в дом. А вот сознание будет тебя держать за хвост до последнего. И будет пытаться вырывать тебя, даже когда ты будешь к двери идти, оно будет всё равно стремиться тебя потянуть назад. И вот здесь твой выбор: послушать сознание или пойти к Богу. Но когда человек уже входит в дверь, то тут уже, бесспорно, сознание не играет никакой роли.

**Источник:** nepeдaчa «ОТ АТЕИСТА К СВЯТОСТИ». 03:31:00 (https://allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti)



▶ Игорь Михайлович: ...Чем больше людей поймёт, чем больше людей прекратит играть в духовность, а начнёт жить действительно по заветам Божьим... Не по тем заветам, что одни люди рассказывают другим, а по истиным заветам, внутренним. Каждый их знает. Тогда всем будет лучше. Это Жизнь и выбор остаётся за людьми.

**Источник:** nepeдaчa «СЕ ГРЯДЁТ. It is coming». 01:09:33 (https://allatra.tv/video/it-is-coming)

- Игорь Михайлович: ... А вообще хотелось бы, конечно, чтобы люди повзрослели. Духовно повзрослели. Ну, это выбор каждого. И вот здесь, конечно, просматривается самая большая справедливость, и это действительно может быть только от Бога право выбора, которое дано каждому человеку. Человек выбирает, кому служить, Богу или сатане. Человек выбирает, Жить или умереть. Всё в его руках. И опятьтаки в руках людей объединиться или разъединиться, быть хорошим или быть плохим — всё зависит от человека. Хочет становится на сторону Бога и противостоит сатане, и служит Богу. Хочет — служит сатане и противостоит Богу. Это его выбор...
- ...В действительности человек сам творец своего будущего. А эта жизнь человеку дана для того, чтоб он сделал выбор, для того, чтоб он построил себе Жизнь



# **Вечную или выкопал могилку для себя.** Это правда, и от неё никуда не денешься.

**Источник:** nepeдaчa «О ДУХОВНОЙ БЛАГОДАТИ». 02:48:08 (https://allatra.tv/video/o-duhovnoj-blagodati)

▶ Игорь Михайлович: Многие люди часто задаются вопросом: «Какой смысл от моего существования? Зачем? Ну раз я родился, раз я здесь, значит, зачем-то я нужен? И вот в чём моя миссия?» Да вот как раз и миссия твоя, друг мой, в том, чтобы вернуться Домой, а Дом у всех один. И ты выбираешь: Жить тебе или умереть. А это промежуточное состояние существования — то, что мы называем «жизнью», оно как раз и дано для твоего выбора, чтобы ты определился.

Источник: передача «ЗОВ МАХДИ». 00:20:37

(https://allatra.tv/video/zov-mahdi)

▶ Игорь Михайлович:...это мир людей. На самом деле не для сатаны Бог создал этот мир, а для людей, для того, чтоб они могли прийти сюда и победить. Не проиграть, а победить. И каждому Он дал такой шанс. Это выбор людской.

Источник: передача «ЗОВ МАХДИ». 01:08:00

(https://allatra.tv/video/zov-mahdi)



#### ЕГИПЕТСКИЕ ВЕРОВАНИЯ

▶ Тот, кто делает то, что возлюблено, тому жизнь даётся, носитель мира. Тот, кто делает то, что ненавистно, тому смерть даётся, носитель греха.

**Источник:** Религиозный кодекс мемфитов (жителей Мемфиса). **Литература:** Древний Египет: духи, идолы, боги / Уоллис Бадж; [пер. с англ. Л.А. Игоревского]. – М.: Центр-полиграф, 2009.

#### индуизм

• Считаются постоянными эти два пути преходящего мира — светлый и тёмный; Первым идут без возврата, возвращаются снова, идя по другому.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 8. Шлока 26. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

• Кто сам себя победил, тот сам себе союзник, Кто же собой не владеет, тот, враждуя, себе враждебен.

**Источник:** Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 6. Шлока 6. **Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. — Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.

▶ [Яма сказал:] «Поистине, одно [дело] благое, другое — приятное. Оба они с раз-



личными целями сковывают человека. Хорошо бывает тому, кто держится благого; гибнет цель у того, кто выбирает из них приятное.

И благое, и приятное приходят к человеку; разумный поразмыслив, различает их. Ибо разумный предпочитает благое приятному, глупый ради мирского благополучия выбирает приятное».

**Источник:** Катха Упанишада. Часть 1. Песня 2. Стихи 1-2.

**Литература:** Упанишады в 3-х книгах. Кн. 2-я. Пер. предисл. и комм.

А.Я. Сыркина. – М.: Наука, Ладомир, 1991.

Ни через Веды, ни через подвиги, ни через дары, ни через жертвоприношения нельзя таким созерцать меня, каким ты созерцал меня.

Но нераздельным благоговением (бхакти) можно меня таким, о Арджуна, познавать, созерцать и воистину достигнуть, о подвижник!

Кто совершает моё дело, (ставит) меня высшей (целью), предан мне, отрешен от привязанностей, не враждебен ко всем существам, тот идёт ко мне, Пандава.

Источник: Махабхарата. Бхагавадгита. Глава 8. Шлока 26.

**Литература:** Махабхарата. [Т.] 2: Бхагавадгита / Пер. с санскрит., введ. и примеч. действ. чл. АН ТССР Б.Л. Смирнова; Акад. наук Туркм. ССР. – Ашхабад: Изд-во Акад. наук Туркм. ССР, 1956.



#### ЗОРОАСТРИЗМ

И однажды Ахура Мазда призвал к себе фраваши праведных и держал совет с их разумом: — Бедствия и горести, дэвами порождаемые, обрушатся на мир в неисчислимом множестве и заполонят его. — возвестил он. — Грянет бой — шесть тысяч лет не будет ему конца. Против Друджа\* и Зла, за Добро и Истину-Аша придётся встать — вам. Я вложу в ваши руки оружие, которое наповал разит дэвовскую нечисть: «хумата-хухтахваршта» — добрые помыслы, добрые речи и добрые дела. Но дэвы и паирика станут всячески совращать вас с пути праведности, строить козни, посылать лжеучителей, лжепророков — и многие не устоят. Это будет страшный бой. Слезами и страданиями будет устелен путь к конечному торжеству Добра. Готовы ли вы? Решайте и выбирайте сами: что для вас благостней? Та ли стезя, если я, Ахура, дав вам телесное воплощение, пошлю вас в мир и буду там всячески оберегать от злокозней Ангхро Майнью\*\*; или же вы сами будете противостоять Друджу, много претерпите горя, но выстрадаете победу над Разрушителем — и тогда все праведники воскреснут и сделаются бессмертными на веки вечные? Фраваши праведников внимали словам Творца. — **Мы<sup>-</sup>выбираем** битву с Друджем и друджвантами, приверженцами Лжи, — был их ответ.



\* Друдж — в иранской мифологии злой дух лжи.

\*\* Ангхро Майнью (Ахриман) — в древнеиранской традиции имя предводителя сил зла, главного противника Ахура-Мазды. В "Гатах", где этот миф представлен в его изначальном виде, Ангхро Майнью называется оппонентом не самого Ахура-Мазды, но лишь Святого Духа (Спента Майнью), про которого изредка говорится, что он един с Ахура-Маздой. Поэтому и Добро, и Зло, и Святой Дух, и Дух Разрушения в равной мере оказываются исходящими от Ахура-Мазды. Источник: Авеста. Раздел 1.

Литература: Мифы древнего и раннесредневекового Ирана / И.В. Рак. — СПб.: Журн. «Нева»: Изд.-торговый дом «Лет. сад», 1998.

Чиста — с авестийского «ученье», «учёность», «наставление на путь истинный». В «Гатах» нарицательное понятие: праведный выбор между Добром и Злом, постижение Истины. В «Младшей Авесте» переосмысляется как женское божество с антропоморфными чертами — богиня праведного выбора, отождествляемая с Даэной. Мифы о Чисте не сохранились, однако «на существование развёрнутого мифологического цикла, связанного с Чистой, указывают её многочисленные эпитеты: "знаменитая", "далеко "обладающая прославленная", благими путями", "с благим восходом"».

**Литература:** Мифы древнего и раннесредневекового Ирана / И.В. Рак. — СПб.: Журн. «Нева»: Изд.-торговый дом «Лет. сад», 1998.

• То одно, что господь Ормазд желает от людей, это: «Узнайте меня, ибо каждый, кто узнает меня, пойдёт за мной и будет старать-



ся ради моего удовлетворения». То одно, что Ахриман желает от людей, это: «Не узнавайте меня!» Так как вы знаете, что тот, кто узнает этого лживого, не пойдёт за его злодеяниями, и именно поэтому никакой силы и помощи (Ахриману) от этого человека не будет.

**Литература:** Зороастрийские тексты. Суждения Духа разума (Дадестан-и меног-и храд.). Сотворение основы (Бундахишн) и другие тексты: [Перевод / Рос. акад. наук, Отд-ние истории, С.-Петерб. фил. Ин-та востоковедения]; Изд. подгот. О.М. Чунаковой. — М.: Вост. лит., 1997.

▶ Итак, внимай, о человек, с напряжением слуха превосходному смыслу моего слова: оно укажет тебе, что избрать лучше — каждому укажет оно: выбор касается твоей плоти и тебя.

**Источник:** Авеста. Гата Ахунаваити. Ясна 30 («Доктрина Дуализма»). Стих 2.

**Литература:** Четыре статьи из Зендавесты, с присовокуплением транскрипции, русского и латинского переводов, объяснением, критических примечаний, санскритского перевода и сравнительного глоссария / К.А. Коссович. — СПб.: Типогр. Императорской Академии, 1861.

Внемлите ушами лучшему, узрите душою явное, чтобы для себя самого каждый выбирал веру. До великого дела, да явятся возбуждающие нас к этому.

Те два первобытных Духа [Спэнта-Манью и Анхра-Манью], будучи близнецами, считаются противоположными друг другу в мыслях, словах и делах. Они — Добро и Зло, и между ними верно различали добродетельные, но не грешные.

Когда эти два Духа сошлись впервые, они создали жизнь и тленность, и [назначили их], когда будет конец мира. Лукавый — для грешников, а для праведников — Добрейший Дух.

Из этих двух Духов выбрал Лукавый худшие дела, праведность же [выбрал] Святейший Дух, облачённый в твердейшие небеса, и те, которые удовлетворяют Ахуру правдивыми делами, веруя в Мазду.

**Источник:** Авеста. Гата Ахунаваити. Гимн 3. Ясна 30 («Доктрина Дуализма»). Стихи 2-5.

**Литература:** К.Г. Залеман, Очерк истории древнеперсидской литературы // Всеобщая история литературы / Под ред. В.Ф. Корша. Т. 1. Ч. 1. СПб., 1880.

▶ Главным в проповедях Заратуштры было учение о зависимости миропорядка и торжества справедливости в мировой борьбе добра и зла от свободного выбора человека, его активного участия в этой борьбе на стороне добра (сравните с древнеиндийским учением кармайоги). Проповедуя зороастрийскую мораль — этическую триаду благих мыслей, благих слов и благих дел.

**Литература:** Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том первый / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. — М.: Олимп, 1997.



- Фраваши [авест.; трактуется как производное либо от fra-vart, «осуществлять (религиозный и моральный) выбор (между добром и злом)», ...либо от pra-vart-ti, «предсуществовать»], фраварти в иранской мифологии олицетворение души... В зороастрийском пантеоне Фраваши пред- и постсуществующий по отношению к человеку элемент его сущности. Литература: Мифы народов мира: Энциклопедия в двух томах. Том второй / Гл. ред. С.А. Токарев; Члены редколл.: И.С. Брагинский, И.М. Дьяконов, В.В. Иванов и др. М.: Олимп, 1997.
- ▶ Служители дайвов (дьяволопоклонники) не избрали правильный путь, ибо пребывали они в сомнении и были обмануты! Потому не избрали они правильный путь, но стали служить худшей мысли, дьяволу или гневу, который причина всех дурных деяний, дабы разрушить духовную жизнь людей!

**Источник:** Авеста. Гата Ахунаваити. Ясна 30 («Доктрина Дуализма»). Стих 6.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

• Слушайте ушами своими высочайшую истину, обдумайте её тщательно с просвёщенным разумом и сделайте выбор каждый — и мужчина, и женщина — меж этими двумя путями, добрым и дурным! Пока не возвёщен великий день, или день суда, вос-



# станьте все и старайтесь распространить слова Ахуры (откровение Заратуштры)!

**Источник:** Авеста. Гата Ахунаваити. Ясна 30 («Доктрина Дуализма»). Стих 2.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

• Тот, что делает разум свой лучше или хуже, о Мазда, несомненно будет следовать этому в деянии, слове и совести своей! Путь, избранный благодаря свободному выбору каждого, воля его и вера также будут следовать этому, и будут с этим в согласии! По Мудрости же Твоей, о Мазда, различна будет судьба!

**Источник:** Авеста. Гата Спентамайньюш. Гимн 13. Ясна 48 («Йезида»). Стих 4.

**Литература:** Гаты: Святые Гимны Заратуштры / [сост., пер. с англ. Ю.С. Лукашевич; пер. с авест. Мобеда Фируза Азаргошасба и Рустама Абдукамилова]. — Мн.: Юнипак, 2004.

▶ Поэтому дан выбор мне, о Мазда, от Истины — спасенье, вред — от Лжи. Так с Мыслию Благой ищу единства, общенья всех мерзавцев отрекаясь.

**Источник:** Авеста. Гата Спентамайньюш. Ясна 49 («Ат-ма-ява»). Стих 3.

**Литература:** Гаты Заратуштры / Пер. с авест., вступ. ст., коммент. и прил. И.М. Стеблин-Каменского. — СПб: Петербургское востоковедение. 2009.

• Тем дать лучшее, чем Благо, кто готов на верный выбор, сам Ахура властен Мазда; а другим, что зла похуже, кто Ему не подчинится при конце последнем мира. Ахура-Мазда даёт праведным, делающим правильный выбор между Добром и Злом, самое лучшее, то, что, букв.: «лучше лучшего». Приверженцы Зла получат самое худшее, букв.: «зла злее».

**Источник:** Авеста. Гата Вохухшатра. Ясна 51 («Вохухшатра»). Стих 6. **Литература:** Гаты Заратуштры / Пер. с авест., вступ. ст., коммент. и прил. И.М. Стеблин-Каменского. — СПб: Петербургское востоковедение, 2009.

## джайнизм

▶ Какое бы из собственных состояний модификации ни создала душа\* — чистое или нечистое, вне сомнения, она будет его творцом. Это состояние, [в свою очередь], становится её кармой, и душа пожинает её соответствующие плоды.

Источник: Самаясара. Глава 3. Шлока 34.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

• Какое бы состояние ни **создала душа**\*, она **становится творцом** соответствующей мысленной кармы. Мудрая джива<sup>\*\*</sup> в своём аспекте модификации исполнена знания, тогда как невежественная — неведения.

\* Душа — в английском переводе данного текста на месте этого слова употребляется слово "Self", что переводится как "я", "себя", "сам", т.е. "личность": "Of whatever psychic disposition, good or bad, the Self is produced he is certainly the (substantive) cause".

\*\* Джива (от санскритского корня "jiv" — жить, быть живым) — первоначально "жизненное начало в человеке", "индивидуальный дух". Индивидуальная душа (джива) может достичь спасения и слияния с богом посредством бхакти (Любви к Богу).

Источник: Самаясара. Глава 3. Шлока 58.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

▶ Сама джива своей собственной мыслью создаёт для себя различные формы жизни — животную, адскую, божественную и человеческую, а вместе с ними и разнообразные вариации добродетели и греха.

Источник: Самаясара. Глава 8. Шлока 32.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

▶ Человек, длительное время пребывавший в оковах, отлично знает, что собой значат эти оковы и сколь долго он был связан ими. Но если он сам не разорвёт свои цепи, то ещё долго не увидит свободы от их власти.

Источник: Самаясара. Глава 9. Шлоки 1-2.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.



• Отречение от греха (пратьякхьяна) бывает двух видов: некоторые люди совершают его в уме, тогда как другие — лишь на словах. Помимо того, бывают ещё два вида: некоторые совершают его очень долго — вплоть до целой жизни, тогда как другие выделяют ему незначительный период времени.

Источник: Стхананга-сутра. Глава 2. Шлока 39.

**Литература:** Стхананга-сутра / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2008.

• Невежественная джива, исполняясь в своём аспекте модификации неведения, по этой самой причине создаёт карму, тогда как мудрая, исполняясь знания, по этой самой причине кармы не создаёт.

Источник: Самаясара. Глава 3. Шлока 59.

**Литература:** Самаясара. Ачарья Кундакунда / русский перевод: Г.В. Гарин, Jainworld Foundation. — Альфаретта: Jainworld Foundation, 2007.

#### БУДДИЗМ

▶ [Я] проповедую о трёх Колесницах\* и веду живых существ к знанию о страданиях трёх миров. [Я] открываю и показываю Путь выхода из мира. Если эти дети примут в своих мыслях решение, [Они] наполнят себя тремя светлыми знаниями, обретут шесть божественных «проникновений» и станут «слушающими голос» или Бодхисаттвами, пребывающими на ступени] невозвращени... С помощью этого сравнения Я буду проповедовать живым существам Одну Колесницу Будды. Если вы способны поверить, то воистину все сможете пройти Путь Будды!

**Источник:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Глава 3. **Литература:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Перевод с китайского А.Н. Игнатовича. — М.: 1998.

▶ Причина всех страданий — желания, [в этом] — их источник. Если исчезнут желания, [у страданий] не будет опоры. Уничтожение всех страданий называют третьей [благородной] истиной. Благодаря истине об уничтожении [страданий] следуют Пути.

**Источник:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Глава 3. **Литература:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Перевод с китайского А.Н. Игнатовича. — М.: 1998.

<sup>\*</sup> Три Колесницы — три основных существующих направления (пути) буддизма.

▶ Только Татхагата\* знает виды этих живых существ, [их] облик, тела, [их] природу, о чём [они] вспоминают, о чём размышляют, какие деяния совершают, как [они] вспоминают, как размышляют, как совершают деяния, какой Дхарме следуя, совершают деяния, какой Дхарме следуя, какую Дхарму обретают.

\* Татхагата — от санскритского "tathagata", в буддийской мифологии эпитет Будды Шакьямуни, который мог также употребляться по отношению к любому архату. Истолкования слова "Татхагата" различны; наиболее распространены: "так (обретя просветление) пришедший", "так (как прошлые будды) ушедший", "постигший таковость (т. е. истинную сущность)".

**Источник:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Глава 5. **Литература:** Сутра о Цветке Лотоса Чудесной Дхармы. Перевод с китайского А.Н. Игнатовича. — М.: 1998.

▶ [И далее] Будда возвестил монахам-ученикам: «Вот что именуется семью сокровищами, которые появляются в мир совместно с появлением царя-Чакравартина. Ты и другие должны уяснить [следующее]. Теперь, когда Так Приходящий и Откликающийся пришёл [в этот мир], пройдя через все побуждения и достигнув истинного прозрения, настала пора поведать [всем живым существам] о законе семи стадий пробуждения. Это — стадия пробуждения понимания, стадия пробуждения к стремлению в совершенствовании в Учении, стадия пробуждения [для состояния]



счастья, стадия пробуждения [для] относительного покоя, стадия пробуждения, [ведущая к полному] успокоению, и стадия пробуждения [для окончательного] отказа»...

...Стадия пробуждения понимания — дословный перевод оригинальной формулировки — нянь цзюэ чжи (санскр. смрити-самбодхъянгам). Обычно трактуется как пробуждение человека к пониманию ложности прежде возникавших в его сознании различающих мыслей и ментальных констант, то есть неких априорных представлений о реальности, искажающих её природу и препятствующих её познанию...

...Стадия пробуждения выбора — дословный перевод оригинальной формулировки — цзэ цзюэ чжи (санскр. дхарма-правичая-самбодхъянгам) — осознанное обращение личности к учению Будды как единственно истинному учению.

**Источник:** Сутра о словах Будды о семи сокровищах царя-Чакравартина.

**Литература:** М.Е. Кравцова, Буддизм как социальный и культурный феномен китайского общества // Религии Китая. Хрестоматия. Сост. Е.А. Торчинов. — СПб., 2001.

• Какое бы ни возникло страдание в этом мире, всегда причина его — начала существования; кто, ослеплённый, сам созидает те звенья существующего, тот подпадает страданию: итак, будучи мудры, не сотворяйте



звеньев существующего, ведая, что есть рождение и где — семя страдания.

Источник: Сутта Нипата. Дваятанупассана сутта.

**Литература:** Сутта-Нипата: сборник бесед и поучений: буддийская каноническая книга / пер. с пали на англ. Фаусбелля; пер. с англ. Н.И. Герасимова. — М.: Алетейа, 2001.

• Придерживающиеся ложных взглядов, различающие зло там, где зла нет, и не видящие зла там, где зло есть, эти люди идут дурной тропой. Придерживающиеся правильных взглядов, знающие, что зло — зло, а незло — незло, эти люди идут хорошей тропой.

Источник: Дхаммапада. Глава 22. Стихи 318-319.

**Литература:** «Дхаммапада»: Перевод с пали, введение и комментарии В.Н. Топорова // Памятники литературы народов Востока. Bibliotheca Buddhica XXXI. Издательство восточной литературы. — М.: 1960.

- ▶ Ведь своё «я» господин себе. Кто же ещё может быть господином? Полный смирением своего я человек находит господина, которого трудно найти...
- ...Тот, у кого совсем дурной нрав, поступает с собой так, как мог бы пожелать ему враг. Он напоминает малуву $^*$ , обвивающую дерево сал $^{**}$ ...
- …Глупец, который из-за порочного взгляда презирает учение Архатов\*\*\*, благородных, живущих согласно дхамме, приносит плоды, как каттхака\*\*\*\*, лишь уничтожая себя.



Ибо сам человек совершает зло, и сам оскверняет себя. Не совершает зла он тоже сам, и сам очищает себя. Чистота и скверна связаны с самим собой. Одному другого не очистить. Пусть он не пренебрегает своим собственным благом, как бы ни было велико благо другого. Познав своё благо, пусть он будет привержен высшему благу.

\* Малува (māluvā) — вьющееся растение, паразитирующее на дереве сал и нередко приводящее его к гибели. Образ малувы часто встречается в аллегориях, особенно в изображении томящей жажды.

\*\* Сал (sāla) — дерево, принадлежащее к виду Shorea robusta (шорея исполинская).

\*\*\* Архат — от санскритского слова "arhat", буквально переводится как "достойный". В буддийской традиции — это человек, который достиг наивысшего уровня своего развития.

\*\*\*\* Каттхака (katthaka) — род тростника, погибающего сразу после плодоношения.

Источник: Дхаммапада. Глава 12. Стихи 160-166.

**Литература:** «Дхаммапада»: Перевод с пали, введение и комментарии В.Н. Топорова // Памятники литературы народов Востока. Bibliotheca Buddhica XXXI. Издательство восточной литературы. — М.: 1960.

▶ Поистине, победа над собой человека, живущего в постоянном самоограничении, смирившего себя, лучше, чем победа над другими людьми. Ни Мара с Брахмой, ни гандхарва, ни даже сам бог не смогут превратить у такого человека победу в поражение.

Источник: Дхаммапада. Глава 8. Стихи 104-105.



**Литература:** «Дхаммапада»: Перевод с пали, введение и комментарии В.Н. Топорова // Памятники литературы народов Востока. Bibliotheca Buddhica XXXI. Издательство восточной литературы. — М.: 1960.

▶ Пусть он торопится совершить благое; от зла пусть он удерживает свой ум. Ибо ум того, кто не спешит делать добро, находит удовольствие в зле.

Источник: Дхаммапада. Глава 9. Стих 116.

**Литература:** «Дхаммапада»: Перевод с пали, введение и комментарии В.Н. Топорова // Памятники литературы народов Востока. Bibliotheca Buddhica XXXI. Издательство восточной литературы. — М.: 1960.

## ДАОСИЗМ

▶ Тот, кто наставляет людей: «Набирайтесь ума!» — сам-то не может быть умным. Когда ты действуешь свободно, без задних мыслей, только тогда ты не связан ничем.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 3.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.

• ...Великие мужи помнят о своей силе и не забывают своих слабостей. Используют то, что их укрепляет и не забывают о том, что их ослабляет. И потому они отказываются от второго и обретают первое.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 38.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.

• Тот, кто смотрит на мир с помощью пяти цветов, подобен слепому. Тот, кто слушает с помощью пяти Звуков, подобен глухому. Тот, кто вкушает с помощью пяти вкусов, вводит себя в заблуждение. Когда в погоне за добычей мчишься по полю во весь опор, сердце твое делается безудержным и слепым. Добывая в поте лица ценности и украшения, ты действуешь во вред себе. И потому мудрый ощущает мир животом\*, а не глазами. Поскольку, отказываясь от одного, он обретает другое.



\* "...животом, а не глазами" иероглиф "фу" означает, собственно, живот, утробу. Поскольку на Востоке живот (а не голова или сердце) считается средоточием жизненной силы человека, то этот иероглиф имеет также значения "душа", "внутреннее"... Способность ощущать мир животом, а не только глазами, — это способность видеть не только "черное и белое", но и воспринимать всю ту необозримость, которая не укладывается в рамки "черного и белого".

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 12.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. – Новая ред. – М.: Профит стайл, 2002.

То, что находится в равновесии, легко удержать, то, **что ещё не определилось,** легко принимает любую форму.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 64.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.

• Воистину, лишь тот не имеет преград, **кто** не **строит их сам**.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 72.

**Литература:** Дао Дэ Цзин. Книга о Пути и Силе / Лао-Цзы; Пер. с древнекит. и коммент. Александра Кувшинова. — Новая ред. — М.: Профит стайл, 2002.

▶ Во всём держась Пути, с Пути ты не собьёшься. Блюдя благую силу, силу обретёшь. Но коль сойдёшь с Пути или завет нарушишь, Лишишься ты всего, что приобрёл.

Источник: Дао Дэ Цзин. Чжан 23.

**Литература:** Дао Дэ Цзин: учение о Пути и Благой Силе: с параллелями из Библии и Бхагавад Гиты / Лао Цзы; [сост., пер., поэт. переложение и коммент. С.Н. Батонова]. — 2. изд. — М.: КСП+: Слово и дело. 1999.

#### ИУДАИЗМ

▶ ...Жизнь и смерть предложил я тебе, благословение и проклятие. Избери же жизнь, дабы жил ты и потомство твоё, чтобы любить Г-спода, Б-га твоего, слушая глас Его и прилепляясь к Нему; ибо Он жизнь твоя...

**Источник:** Танах. Тора. Дворим. Ницовим. Глава 30. Стихи 19-20. **Литература:** Танах. Первые и последние Пророки / Редактор перевода Д. Йосифон. — Иерусалим: Мосад арав Кук, 1975.



#### **ХРИСТИАНСТВО**

▶ Никакой слуга не может служить двум господам, ибо или одного будет ненавидеть, а другого любить, или одному станет усердствовать, а о другом нерадеть. Не можете служить Богу и маммоне.

Источник: Библия. Евангелие от Луки 16:13.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс». 2016.

▶ Не любите мира, ни того, что в мире: кто любит мир, в том нет любви Отчей. Ибо всё, что в мире: похоть плоти, похоть очей и гордость житейская, не есть от Отца, но от мира сего. И мир проходит, и похоть его, а исполняющий волю Божию пребывает вовек.

Источник: Библия. 1-е послание Иоанна 2:15-17.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.

И не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познать, что есть воля Божия, благая, угодная, совершенная.

Источник: Библия. Послание к Римлянам 12:2.

**Литература:** Библия, или Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – К.: Свято-Успенская Киево-Печерская Лавра; «Феникс», 2016.



#### **ИСЛАМ**

• Следуйте за тем, что ниспослано вам от вашего Господа, и не следуйте за иными помощниками, помимо Него. Как же мало вы поминаете назидание!

**Источник:** Коран. Сура 7 «Аль-Араф» («Ограды»). Аят 3.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

• Кто поступает праведно, тот поступает во благо себе. А кто творит эло, тот поступает во вред себе. Господь твой не поступает несправедливо со Своими рабами.

**Источник:** Коран. Сура 41 «Фуссылат» («Разъяснены»). Аят 46. **Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH, 2010.

▶ Кто поступает праведно [творит благие дела], то для самого себя [польза от этого вернётся ему самому], а кто творил плохое, то против самого себя, и Господь твой не притеснитель для (Своих) рабов [Он не убавит благодеяния и не прибавит плохие дела ни одному из Своих рабов].

**Источник:** Коран. Сура 41 «Фуссылат» («Разъяснены»). Аят 46. **Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012.

▶ Тому, кто пожелал нивы Последней жизни, Мы увеличим его ниву. Тому же, кто пожелал нивы мирской жизни, Мы



дадим из неё, но ему не будет доли в жизни Последней.

Источник: Коран. Сура 42 «Аш-Шура» («Совет»). Аят 20.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

• Зло появляется на суше и на море по причине того, что совершают людские руки, чтобы они вкусили часть того, что они натворили, и чтобы они вернулись на прямой путь.

Источник: Коран. Сура 30 «Ар-Рум» («Римляне»). Аят 41.

**Литература:** Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. — М.: UMMAH. 2010.

• Кто желал (только) скоропреходящей [этой жизни], ускоряли Мы для него в ней то, что желаем для тех, кому хотим. Потом (в День Суда) сделали Мы для него Геенну [Ад], чтобы он горел в ней порицаемым (и) отверженным.

Акто желает Вечной жизни [награды в ней] и стремится к ней всем должным стремлением [повиновением Аллаху], и (в это время) (сам) он (является) верующим, то таким — стремление их будет отблагодарено [их благие деяния будут приняты и сохранены у их Господа, и они получат за них награду]. Источник: Коран. Сура 17 «Аль-Исра» («Ночной перенос»). Аяты 18, 19.

**Источник:** Коран. Сура 17 «Аль-Исра» («Ночной перенос»). Аяты 18, 19. **Литература:** Коран / перевод смыслов и краткое толкование: Абу Адель. — Казань: Идель-Пресс, 2012. • Скажи: «О люди! К вам явилась истина от вашего Господа. Кто следует прямым путём, тот поступает во благо себе, а кто впадает в заблуждение, тот поступает во вред себе. Я не являюсь вашим попечителем и хранителем».

**Источник:** Коран. Сура 10 «Йунус» (Иона). Аят 108.

Литература: Коран. Перевод смыслов / Пер. с араб. Э.Р. Кулиев. –

M.: UMMAH, 2010.

#### СУФИЗМ

▶ Можно сказать, что дьявол не может войти в сердце человека, пока тот не пожелает согрешить; но, когда появляется толика страсти, дьявол берёт её, приукрашивает и являет сердцу человека. Вот это и есть дьявольское искушение (васвас).

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 14.

**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. – М.: Единство, 2004.

▶ Не знаю вещи более беспристрастной, чем мир: ты служишь ему — и он служит тебе; ты оставляешь его — и он оставляет тебя, т. е. пока ты ищешь мирского — и оно будет искать тебя, а когда ты отринул мирское, взыскуя Господа, — и оно оставляет тебя, мирские мысли больше не льнут к твоему сердцу.

**Источник:** Трактат «Аль-Худжвири». Глава 11.



**Литература:** Раскрытие скрытого: старейший персид. трактат по суфизму / аль-Худжвири; [пер. с англ. А. Орлова]. — М.: Единство, 2004.

### Друг мой! Созрело ли твоё зерно? Кто ты? Раб яств и вин или — рыцарь на поле брани?

Источник: Руми «Диван Шамса Тибризи».

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. иентр «Ладомир», 1995.

# • Победи беса, отдав предпочтение ангелу! В самом себе умертви корову и утвердись стопою в небесных сферах!

Источник: Руми «Диван Шамса Тибризи».

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.

• Свой товар предлагают нам ангел и бес, нашу волю дразня, — только в этом их цель... Так что дьявол и дух на сей ярмарке оба совершенству свободы твоей помогают. Наша воля свободна, и она возрастает, если видит два разных предмета желанных.

Источник: Руми «Маснави».

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.



Руми учит, что человек свободен в своём выборе. С определённой точки зрения, свобода воли составляет самую суть человеческого существования. Это и есть Залог, данный человеку Богом. Завет «не есмь ли Я?» показал, что человек принял самые очевидные следствия своей свободы теперь он ответствен за те награды или наказания, которые повлекут его поступки. И только в том случае, если человек обладает свободой выбора, имеет смысл говорить об испытании его «пробными камнями». Более того, коль скоро человек был сотворён по образу Божьему, он должен обладать некоторой долей Божественной Свободы. Бог «творит, что пожелает», и человек в определённой мере причастен этому Божественному Атрибуту.

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.

• Возвращение человека к Богу можно рассматривать с двух точек зрения.

Во-первых, человек возвращается к своему Творцу потому, что благодаря Ему он обрёл бытие. Его возвращение входит в предусмотренный Божественной мудростью план творения, составляет один из аспектов проявления Сокрытого Клада.



Эта точка зрения может быть названа «Божественным взглядом»: в предвечном знании Бога всё уже распределено и размерено.

Во-вторых, человеку заповедано совершенствоваться на пути веры... и человек, делая свой свободный выбор, знает, что возвращение к Богу зависит именно от него самого.

**Литература:** В поисках скрытого смысла: Суфийский путь любви. Духовное учение Руми: [Пер. с англ. и перс.] / Уильям К. Читтик; Сост. и авт. предисл. М.Т. Степанянц; [Рос. АН, Ин-т философии]. — М.: Науч.-изд. центр «Ладомир», 1995.



#### ВЕРОВАНИЯ НАРОДОВ МИРА

#### Индейцы Северной Америки

▶ Все вещи в мире поделены на два, в наших умах мы тоже поделены на два — на добро и зло. Нашими глазами мы видим разные вещи — справедливые вещи и вещи, которые ужасны... У нас есть правая рука, которая бьёт и несёт зло, и левая, около сердца, полная доброты. Одна нога может повести нас по дороге ко злу, другая нога может привести нас к добру. Так что все вещи поделены надвое, всё двояко.

**Источник:** Племя Пауни. Вождь Орёл (Летакотс-Леса), конец 19 века. **Литература:** Native American Wisdom: A Spiritual Tradition at One with Nature by Alan Jacobs (Compilation), Mick Gidley (Introduction). 2008.

Нас учили верить, что Великий Дух слышит и видит всё и что он никогда не забывает; что в другом мире он даст каждому духовный дом, согласно его делам: если человек был хорошим, он получит хороший дом; если человек был плохим, он получит плохой дом. В это я верю и все мои люди верят в то же...

Источник: Племя Не-персе. Из речи вождя Джозефа.

**Литература:** Native American Wisdom: A Spiritual Tradition at One with Nature by Alan Jacobs (Compilation), Mick Gidley (Introduction), 2008.



#### Фрагмент из передачи «СЛУЖЕНИЕ»

#### на АЛЛАТРА ТВ

Игорь Михайлович: И в этом друзья мои и ценность движения «АЛЛАТРА»...

Эльчин: ...в том, что люди разных национальностей (Игорь Михайлович: Разных религий) совсем разные люди, разных возрастов, разных профессий, разный образ жизни, но они находят...

**Игорь Михайлович:** Они становятся одной семьей, духовной семьей (Эльчин: Не ради какой-то прибыли) и когда люди соединены в духовной семье, всё материальное легко разрешимо. Не будет конфликтов. Так и должно быть.

Эльчин: И это живой пример этого. Пусть здесь нет этих сложностей, с которыми люди там столкнулись. Но ведь эти сложности, они тоже иллюзорны.

Игорь Михайлович: Конечно иллюзия.

Эльчин: И, по сути, если люди в относительно мирной обстановке смогли найти эти точки



соприкосновения, вот то единое, что есть внутри каждого, — АллатРа, которая внутри каждого.

**Игорь Михайлович:** Конечно. Внутренняя истинная АллатРа, живущая в каждом человеке.

Эльчин: И смогли на основе этого действовать, то и там они смогут.

**Игорь Михайлович:** Конечно смогут. Но для этого всего лишь нужно что?

Эльчин: Активность участников движения «АЛЛАТРА».

Игорь Михайлович: Совершенно правильно. Поэтому от каждого зависит много. И вот здесь получается, что и один в поле воин. Но когда в поле таких людей много и он не один — всё можно. И как говорил Архимед: «Дайте мне точку опоры, и я переверну мир». Точка опоры на сегодняшний день, как ни крути, — а это Истина, это внутренняя АллатРа каждого человека, это единственное, через что можно не только перевернуть мир, но и остановить ту неизбежность, которая грядёт. Будущее ещё не определено, но предтеча этому уже есть.



Татьяна: Да, и ведь абсолютно от каждого человека зависит очень многое. Активное участие людей из разных стран в социальмеждународных проектах движения «АЛЛАТРА» — это как раз же и есть вот тот живой пример. Пример того, насколько же много могут сделать люди объединившись, взаимодействуя сообща и вопреки шаблонам сознания, вопреки установкам системы. Когда люди работают над собой, они делятся друг с другом этим опытом. Они озвучивают тайнодействия сознания в своей голове, то, что оно им говорит, и они понимают, что вот это как раз и есть то, что чуждо их внутренней духовной природе. И они отмечают в себе вот этот удивительный процесс, процесс освобождения, свободы от навязчивых мыслей, от гнёта сознания. Раньше Вы упоминали, Игорь Михайлович, про катарсис, в том же христианстве.

Игорь Михайлович: Ну это не просто банальная исповедь, а это как раз разбор и изучение, как работает сознание, как действует через то, что, казалось бы, наше, как раз та неведомая сила, которую называют дьяволом, — это и есть обличение сатаны, это и есть очищение от той скверны, которая делает потенциально Живое заведомо мёртвым. Это действительно так, и люди это понимают, они сталкиваются с этим. И это для них уже не фантазия, это уже не религиозные какие-то непонимания, а



это жизнь, это практика. Это практика сегодняшнего дня. Это то, с чем люди сталкиваются, сталкиваются абсолютно реально, причём сталкиваются в этой трёхмерности. Они уже начинают видеть знаки, понимают, что происходит, и им намного проще уже избавиться от той зависимости, от той диктатуры сатаны на себя как Личность. А это даёт в первую очередь что? Освобождение.

Анна: Свободу.

Игорь Михайлович: Любовь. Свободу. И самое интересное, что это не религия, потому что объединяются люди различных религиозных взглядов, они становятся единым целым. И самое интересное, что они находят единые зёрна в своих религиях — то, что объединяет их всех. И получается, что Бог — один, а разделяет Его в умах людей сатана. Через кого? Через людей. И люди этому способствуют. Значит, что нужно? Прекратить служить сатане. И надо стать тем, кто заложен в каждом — надо стать Ангелом. И в этом смысл человечества. Если люди не будут жить Миром Духовным, если люди не будут жить Любовью и уважением другу к другу, то какие ж они люди? Звери. А раз люди — звери, значит будет то, что набирает обороты.

Татьяна: Да. И вот мы тоже затронули тему такую интересную про то, что как люди делят-



ся, открываются и рассказывают шаблоны сознания. Но в этом же тоже есть служение, когда прослабляется и таким образом позиция системы. Вот эта открытость людей...

Игорь Михайлович: Конечно, ведь понимание, как работает система, как она шаблонно тебя ловит на том или другом, как она манипулирует тобой, как она заставляет тебя верить в те сказки, которые действительно сказки, и как она прикрывает истину, которая есть, — вот этот опыт, он бесценный. И человек, который идёт по духовному пути, он понимает, что им надо делиться с другими людьми. Это как лоция, которая прокладывает дорогу между рифов кораблю. И другой человек идущий, он уже не нарывается на этот риф, потому что он знает, что если происходит такое, то обязательно будут и следствия. И он уже избегает этих следствий, потому что может противостоять системе. И всё меньше и меньше уловок остаётся от сатаны и всё более он становится открыт и понятен для человека, и человек становится всё более свободным от его установок. И, значит, человек наполняется чем? Большей любовью. Любовь к чему? К Миру Духовному. Потому что Он раскрывается перед ним в своей бескрайности. И если человек всё больше и больше испытывает Любви к Миру Духовному, то и Мир Духовный начинает Любить его. То есть,



таким образом, зарождается Ангел. Из простого смертного ничто появляется Жизнь, Жизнь Вечная.

**Татьяна:** Как важен вот этот внутренний зов человека именно к Богу, этот призыв в Духовный Мир.

Игорь Михайлович: Важен, конечно важен.

Эльчин: А когда таких людей становится много и они объединяются, то это же радость...

**Игорь Михайлович:** Тогда и система прослабляется.

Эльчин: Да, и для Духовного мира радость. Именно в этом же смысл.

Игорь Михайлович: Для Духовного мира радость — даже один Ангел пришедший, а когда приходит много — большая радость. Почему Мир Бескрайний, почему всегда в нём царит Любовь и радость. Почему он дарует настоящее счастье? Потому что всегда в нём всё ново, там нет ни одного мгновения повторяющегося. Ну невозможно это передать в этом мире всей прелести Того мира. Скажем так, когда человек действительно соприкасается с Тем миром (и об этом говорят святые во всех Писаниях), это переполняет чело-



века такой радостью, которая несравнима ни с чем в этом мире. Так представьте, это всего лишь к нему прислонился Ангел, чутьчуть обратил на него внимание Святой Дух и человек переживает такое. Это как брызги... Вот ветер, донёсший брызги с океана, и человек в пустыне, в жаре, он чувствует эту прохладу. А что будет, когда он окунётся в этот океан, когда он растворится и станет его частью? И вот об этом стоит всё-таки задуматься. Это действительно прекрасно.

Источник: передача «СЛУЖЕНИЕ». 03:55:33

(https://allatra.tv/video/sluzhenie)

### ОГЛАВЛЕНИЕ

| ВСТУПЛЕНИЕ                          |
|-------------------------------------|
| БОГ ЕДИН                            |
| БОГ ЕСТЬ ДУХ                        |
| БОГ ЕСТЬ ЛЮБОВЬ                     |
| БОГ ВЕЧЕН147                        |
| ВЫБОР ЧЕЛОВЕКА                      |
| ФРАГМЕНТ ИЗ ПЕРЕДАЧИ «СЛУЖЕНИЕ» 210 |

### Передачи с участием Игоря Михайловича Данилова



О СЛУЖЕНИИ БОГУ в высшем понимании и о смысле жизни человека. Как стать из мёртвого ЖИВЫМ? Что такое Спасение и что такое Служение?

Что такое Мир Духовный, Мир, где царит Любовь, гармония, свобода? Точка зарождения всех событий, как это происходит? На какой грани стоит современное человечество? Небывалые катаклизмы последних дней. Что такое Страшный Суд?

О каких предсказаниях последних дней упоминают священные писания? Ожидание прихода в эти дни Утешителя — в христианстве, Имама Махди — в исламе, Майтреи — в буддизме, и посланника от Бога — в других религиях. Упоминания в предсказаниях о Его приходе, о Его действиях, о войске Божьем, о золотом тысячелетии. О сёстрах АЛЛАТ. Мариевское служение, Софиевское служение, о значимой роли женщин в служении Духовному миру. ГЕЛИАРЫ и их служение

Богу. Высшая преданность Миру Духовному и понимание всей сути и важности служения Богу.

Спекуляции системы, её подмены духовных ценностей. Какие вопросы адепты разных религий задают своим гуру, пастырям, священникам? Почему страны разные, вероисповедания разные, а вопросы и ответы на них одинаковые по своей сути? Почему у людей нет понимания, что такое Бог, когда люди обращаются к Нему с вопросами личных, интимных взаимоотношений с другими людьми?

**Что такое настоящие чувства?** Что такое настоящая Любовь и почему для системы Она является угрозой? Как система спекулирует на этом, подбрасывая эмоции? Почему эмоциональные вспышки являются «кормом» для сознания и системы?

**Что такое победа над собой?** Как пророки разных религий побеждали в себе своё сознание, как перевоспитывали его? Зачем Иисусу Христу, Сыну Божьему, безгрешному, нужно было ходить в пустыню поститься и молиться? Почему Иисуса называли и сыном человеческим, и Сыном Божьим?

О важности международного содружества и объединения людей на планете в преддверии глобальных катаклизмов. О сути движения «АЛЛАТРА» и значимости деятельности его участников из разных стран мира.

#### Передача «СЛУЖЕНИЕ» на АЛЛАТРА ТВ:

▶ allatra.tv/video/sluzhenie



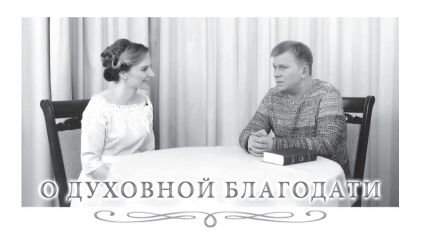
Ответы на главные вопросы атеистов, верующих, священников, людей, стремящихся обрести путь истинного бессмертия. Чёрное и белое. Что такое истинное бессмертие и как его достичь при жизни без посредников? Особенности работы сознания, его уловки и фильтры на духовном пути. Штампы сознания в инкубаторе системы. Как стать свободным от оков системы и обрести духовную Любовь и настоящее счастье.

В рамках передачи демонстрируется фильм «АТЛАНТИДА. ЭЛИТА В ПОИСКАХ БЕС-СМЕРТИЯ». ПРАВДА о происхождении элиты в современном человеческом обществе, их поиск бессмертия. Элита — слуги Эля. История допотопной высокоразвитой цивилизации — Атлантиды, упомянутая в мировом литературном наследии Шумера, Вавилонии, Эллады, а также в мифах разных народов мира. Высокоразвитые технологии, борьба за власть, климатическое оружие, ядерная война древности, мегалиты, уникальные технологии пролонгирования жизни за видовой предел, бессмертие в теле для

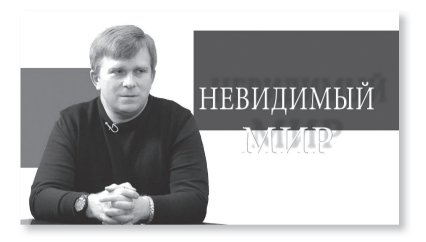
▶ allatra.tv/video/ot-ateista-k-svjatosti

избранных. Факты и доказательства. Как идеология потомков атлантов отразилась на современном мировоззрении человечества? История развития заговора мировой элиты. РЕЗКОЕ И БЫСТРОЕ ИЗМЕНЕНИЕ КЛИМАТА. Последняя черта.





О Любви Божьей, о том, как её накапливать и стяжать. Опыт чувственного восприятия. Что такое духовная благодать? Как её приобрести? Почему люди её утрачивают, впадая в уныние? Как активируется сознание на подступах человека к духовному пути? Как обрести Жизнь настоящую внутри себя? Как благодаря простым инструментам прочувствовать реальность Духовного мира и сделать выбор?



Этот фильм содержит ответы на многие вопросы о невидимом мире, с которым соприкасается каждый человек в своей повседневности.

Чего не видят люди? Кого они подпитывают своим вниманием и отрицательными эмоциями? Запрещённая тема в науке — тонкоматериальные сущности: скайфиши, плазмоиды, тени, инкубусы, субличности. Правда об осознанных сновидениях, экзорцизме (изгнание бесов) и его последствиях. О реальностях послесмертной судьбы. Рассказы очевидцев паранормальных и сверхъестественных явлений. Ценные практические советы, что делать в таких ситуациях и как защитить себя от потустороннего вмешательства.

Свобода Личности против диктата сознания. Духовный путь, этапы становления. Вопросы и Ответы. И многое другое в передаче «НЕВИДИМЫЙ МИР».



#### СОЗНАНИЕ - ИНСТРУМЕНТ ДЬЯВОЛА

Первые шаги на пути к Миру Духовному — это изучение себя, изучение своего сознания, как оно работает. Как сознание порождает конфликты в человеческом бытие, обиды и распри между людьми? Что рассказывает сознание и что чувствует Личность? Что такое сила Бога? Вопросы и ответы. Примеры из жизни. Семья и отношения с близкими. Бытовая религиозная манипуляция и бытовой атеизм. Как действует дьявол (система) через сознание семейных людей, атеистов, верующих, учёных, людей, идущих по духовному пути? Как перестать быть куклой в его сетях манипуляций и программ?

Игорь Михайлович Данилов в этой передаче сказал: «Сила Бога в Его Любви, Его Любви к нам. Если мы не стяжаем эту Любовь, не взращиваем её, она в нас иссякает. Но если мы приумножаем её в себе и делимся со всеми окружающими, её становится гораздо больше. И действительно, что отдаёшь Богу, то сторицей возвращается...»



Разговор начистоту о том, с чем соприкасается человек на духовном пути, преодолевая сопротивление системы, своего враждебного сознания, рой его навязчивых мыслей, образов и установок.

Ответы на насущные вопросы о работе над собой, открытия и понимания механизмов работы сознания, особенности Жизни Личности, насущные вопросы о том, с чем сталкиваются люди на практике, интересные особенности при работе с аппаратом «ПИРАМИДА» и многое другое.

allatra.tv/video/vstrecha-uchastnikov-allatras-igorem-mihajlovichem-danilovym

## ИСТИНА НА ВСЕХ ОДНА

«Истина на всех одна» — это цикл передач с участием профессора, академика Игоря Михайловича Данилова. В этих эпохальных программах, меняющих судьбу людей, народов и человечества, раскрываются древние ключи-знания о ЕДИНЕНИИ и ПРИМИРЕНИИ всех людей. Даются ответы на вопросы, волнующие многих людей — каков единый источник всех религий человечества? Что объединяет все духовные знания в своём начале? Как прийти к ПРИМИРЕНИЮ внутри себя, человека с Богом, человека с человеком? Ислам, христианство, буддизм, какая Истина объединяет мировые религии и всех истинно верующих? Как обрести в себе НАСТОЯЩЕЕ?



# жизнь

Уникальная беседа с Игорем Михайловичем Даниловым, которая понятна без слов. Безмолвие духовно наполненное. Просто — ЖИЗНЬ!

▶ allatra.tv/video/zhizn



В данной программе раскрываются вопросы самосовершенствования человека на пути к Богу. Почему человек тратит много времени, лишь полагая, что он занимается духовным саморазвитием, но на самом деле не продвигается по пути? Как сознание обманывает Личность в борьбе за внимание? Какие существуют подмены от сознания на образном примере театра теней: артистов и зрителя? Почему необходим срок в год, чтобы избавиться от своих образов (демонов), приносящих страдание? Что такое соприкосновение с Миром Духовным? Как достичь целостности и примирения внутри себя, примирения с Богом? Что такое ответственность и служение? Об этом и многом другом в программе «Истина на всех одна».



В данном выпуске затрагиваются темы о важности объединения людей перед грядущими событиями, об особенностях взаимоотношений людей в обществе и семье, причины порождения конфликтов и их разрешение.

О свободе выбора и взаимоуважении. Изучение себя и наблюдение за иллюзорной игрой сознания. Почему нельзя сознанием постичь Мир Духовный? Что такое духовный эгоизм? Что такое Любовь истинная? В чем заключается парадокс жизни? Об особенностях духовного становления человека, как удержать внимание и жить миром духовным.

Об этом и многом другом в передаче «Грядущие катаклизмы. О взаимоотношениях людей. Возрождение человечности».

▶ allatra.tv/video/istina-kataklizmy



Неизбежность надвигающихся серьёзных климатических изменений, глобальность и масштабность которых сегодня можно наблюдать по всей планете, ставит каждого перед чертой личного выбора.

Уже в ближайшее время ЭТО коснётся каждого!

Информирование о тех надвигающихся катастрофических природных процессах, которые в ближайшее время станут реальностью для определённых стран и континентов.

Что ты сегодня сделал для того, чтобы у тебя и твоих родных и близких был шанс выжить в завтрашнем дне?



Первый фильм «ВЫБОР» масштабного международного проекта «ЕДИНОЕ ЗЕРНО». Самые яркие понимания и личные открытия людей из разных стран мира на тему «выбора человеческого», его главенствующей роли в жизни человека, определяющего его дальнейшую судьбу.

Уникальное, не имеющее аналогов в мире международное социальное исследование, которое инициируют и проводят САМИ ЛЮДИ из более 140 стран мира. Люди разных национальностей, вероисповеданий, профессий подключаются к масштабному исследованию по всему миру. Совместные исследования, переводы, международные интервью, социологические опросы, телемосты, видеокомментарии учёных и специалистов из разных стран мира, международное сотрудничество и взаимопонимание.

В чём смысл жизни человека? Что лежит в основе всех религий и священных писаний мира? Что объединяет всех людей на Земле?

▶ allatra.tv/video/edinoe-zerno-vybor



#### МЕЖДУНАРОДНОЕ ВОЛОНТЁРСКОЕ ТЕЛЕВИДЕНИЕ

#### INTERNATIONAL VOLUNTEER TELEVISION



**АЛЛАТРА ТВ** – международное, всенародное интернет-телевидение с актуальными и интересными видео на различные тематики: международные интервью, социологические опросы, психология, наука, добрые новости, информационно-аналитические программы, интервью с известными людьми, доброжелательный юмор, познавательные мультипликационные видео, семейные передачи и многие другие.

Искренние и позитивные программы, приумножающие человечность, доброту и единство в обществе.

Передачи **АЛЛАТРА ТВ** интересны всем людям, которые стремятся к самосовершенствованию, к духовному и культурному развитию, к укреплению лучших качеств в себе и окружающем обществе.

Присоединяйтесь к международной волонтёрской команде АЛЛАТРА ТВ, воплотите свои созидательные идеи и проекты через новый формат народного телевидения!

Электронная почта: info@allatra.tv Официальный сайт: www.allatra.tv



МОД «АЛЛАТРА» – это глобальное объединение тех, кто на деле творит Добро и Мир для всех людей. Движение «АЛЛАТРА» объединяет людей во всём мире независимо от статуса, социальных категорий, политических и религиозных взглядов. За короткий промежуток времени активными участниками движения стали сотни тысяч единомышленников в более чем 200 странах мира. Наша стратегическая задача – побудить в людях желание активно участвовать в жизни общества, совместно с людьми доброй воли из разных стран заниматься полезной для мирового социума деятельностью. Мы вне политики и вне религии.

Благодаря инициативе и бескорыстным действиям активных участников Международного общественного движения «АЛЛАТРА» по всему миру реализуются разнообразные созидательные проекты и добрые дела, направленные на создание условий для раскрытия творческого потенциала людей, на возрождение во всём мировом сообществе общечеловеческих духовно-нравственных ценностей.

Среди проектов: всенародная инициатива – «Единое Зерно», «Глобальное партнерское соглашение АЛЛАТРА»; международное интернет-телевидение – «АЛЛАТРА ТВ»; международный веб-портал для объединения людей в общих социально значимых делах – «АЛЛАТРА - Краудфандинг по Совести»; созидательное медиа-пространство – «АЛЛАТРА РАДИО»; «АЛЛАТРА НАУКА» – современные инновационные исследования в области климатологии, физики, психологии; международный портал глобального позитивного информационного пространства – «АЛЛАТРА Вести» и многие другие.

Приглашаем всех желающих проявить доброту и помочь мировому обществу выйти на путь духовного-культурного развития через совместные социально значимые проекты. С нами все, кто хочет, может и действует. Быть хорошим человеком – это всегда актуально!

Координационный Центр МОД «АЛЛАТРА»:

- + 380 (44) 238 89 80; + 380 (44) 238 89 81;
- + 380 (99) 175 47 77; + 380 (96) 875 47 77; + 380 (63) 178 47 77
- +38 (063) 178-47-77 (English speaking contact)

**E-mail:** center@allatra.org **Skype**: allatra-center **Caum:** allatra.org

### Книга «АллатРа»



и человеке. Она не просто беседует с каждым о его сокровенном. Она отвечает на самые потаённые, волнующие личные. сигибо человека вопросы, которые он таит в себе и не открывает даже близким друзьям. Книга погружает «АллатРа» в идивительное состояние разностороннего познания Истины. утоляет жажду поиска смысла жизни из вечного, живительного Источника

Это живая энциклопедия исконных духовных Знаний о мире, обществе

О Душа - самое ценное в Человеке

Сенсации в науке

Смысл духовного развития человека

м Смысл жизни человека

Многомерная конструкция человека

Что объединяет все религии?

Древние духовные практики и медитации

Общество и человек

Что происходит после физической смерти?

(\( \frac{1}{2} \)

Рабочие знаки

(C)

Нетипичное поведение детей

Сакральная символика икон

\*

Что такое Система Животного разума?

Op.

Устройство Вселенной

17

Что скрыто за сверхспособностями?

(1)

Диалог с Богом

•

Священный Грааль



Древние притчи

Скачать бесплатно в электронном формате: books.allatra.org Заказать книги в Украине — allatra.ua Заказать книги в Беларуси, России и др. странах — allatra.net

# Книги Анастасии Новых



В книгах Анастасии Новых даны те исконные духовные откровения-истины, на которых зарождались все мировые религии и которые ныне в них во многом утрачены. Ибо внутренняя сила, которая передаётся через её книги, способствует духовному пробуждению человека, окрыляет его духом Истины и вдохновляет на духовное преображение себя и окружающего мира. Впрочем, каждый читатель сможет понять это сам, если раскроет свои духовные глубины в самом себе, прочувствовав свою истинную духовную природу.

Книги Анастасии Новых отвечают на многие вопросы. Кто я? В чём смысл моей жизни? Как разобраться в себе? Как прекратить страдать и научиться контролировать свои мысли? Какова истинная природа человека? О чём умалчивает наука (о конструкции человека в невидимом мире) и почему до сих пор сохраняется этот заговор молчания? Что с человеком случится после смерти? Есть ли у него Душа? Что такое Душа, Личность, какая между ними связь и каково их предназначение?

Что ждёт человека и человечество в ближайшие десятилетия? Как можно изменить себя, свою судьбу, жизнь окружающего общества, чтобы выжить в условиях глобальных катаклизмов и приобрести духовное спасение?

Скачать бесплатно в электронном формате: books.allatra.org Заказать книги в Украине — allatra.ua Заказать книги в Беларуси, России и др. странах — allatra.net

#### ЕДИНОЕ ЗЕРНО

ФУНДАМЕНТАЛЬНЫЙ СОЦИАЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ ПРОЕКТ МЕЖДУНАРОДНОГО ОБЩЕСТВЕННОГО ДВИЖЕНИЯ «АЛЛАТРА»

Редактирование: *МОД «АЛЛАТРА»* Компьютерная верстка: *ООО «АЛЛАТРА»* Дизайн обложки: *МОД «АЛЛАТРА»* 

Подписано в печать 14.12.2018. Формат 84×108/32. Бумага офсетная. Печать офсетная. Тираж 50000 экз. (1-й завод — 3036 экз.).

#### ООО «АЛЛАТРА»

Украина, 01024, г. Киев, ул. Круглоуниверситетская, 14. Телефон: +38 (044) 599-57-01 E-mail: info@allatra.ua

-maii: inio@aiiatra.ua www.allatra.ua

Свидетельство о внесении субъекта издательского дела в государственный реестр серии ДК №4151 от 02.09.2011 г.

Надруковано у ПП «Юнісофт» 61036, м. Харків, вул. Морозова, 13 б www.unisoft.ua Свідоцтво ДК №5747 від 06.11.2017 р. Замовлення № \_\_\_\_/\_\_\_