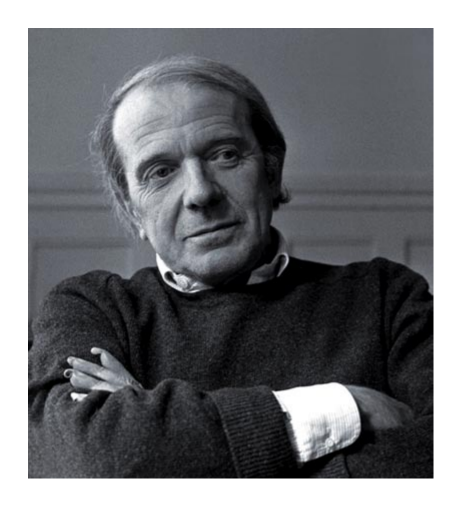
#### TÁC GIẢ

## GILLES DELEUZE (1925-1995)



Gilles Deleuze (1925-1995) là một trong những nhà tư tưởng quan trọng của Pháp ở thế kỷ XX. Năm 1948, sau khi nhận học vị thạc sĩ (agrégation), Deleuze về làm giáo viên của trường phổ thông trung học Amiens. Tiếp đó, ông chuyển về trường trung học Pothier ở Orléan, r từ chuyển sang dạy ở trường trung học Louis le Grand. Năm 1957, ông được nhận làm trợ giảng ở khoa Văn trường Đại học Paris, và bắt đầu tập trung

nghiên cứu lịch sử triết học. Năm 1960, ông trở thành nghiên cứu viên của CNRS (Trung tâm nghiên cứu khoa học quốc gia Pháp). Năm 1964, ông tham gia giảng day ở khoa Văn của Đại học Lyon. Năm 1969, Deleuze bảo vê luận án tiến sĩ văn chương ở Đại học Paris, gồm một luận án chính và một luận án phu. Luận án chính, Khác biệt và tái lặp, do Maurice de Gandillac hướng dẫn, đã được xuất bản thành sách trước đó một năm, 1968, đó là một trong những cuốn sách thuộc loại khó nhất của ông. Đ ồng thời, luận án phụ, Spinoza và vấn đề biểu tượng, thực hiện dưới sự hướng dẫn của Ferdinan Alquié, cũng được xuất bản năm 1968. Cùng năm 1969, diễn ra cuộc gặp gỡ có tính chất quyết định giữa Deleuze và Guattari, từ đó hai người đã công tác để viết chung nhi àu tác phẩm. Sau khi nhân học vị tiến sĩ, Deleuze được bổ nhiệm làm maître de conférence (chức danh ở dưới cấp bậc Giáo Sư, không có tương đương trong hệ thống chức danh của Việt Nam), r'ấi được bổ nhiệm làm Giáo Sư, ở Đại học Paris VIII. Ông làm việc ở trường đại học này cho đến khi v'ề hưu, năm 1987. Deleuze được sinh viên đánh giá là một th ày giáo tuyệt vời.

#### \_\_\_\_\_

## GILLES DELEUZE VÀ VIỆC TIẾP NHẬN NIETZSCHE Ở PHÁP

#### BÙI VĂN NAM SƠN

"Trả lời không phải là đưa ra một câu trả lời để xoa dịu câu hỏi."

Maurice Blanchot<sup>1</sup>

1. Michel Foucault bắt đ`âi bài điểm sách nổi tiếng của mình v ềhai tác phẩm chính của Gilles Deleuze (1925-1995) (Différence et répétition, 1968 và Logique du sens, 1969) như sau: "Tôi nói v ề hai quyển sách được tôi xem là vĩ đại trong số những quyển sách vĩ đại". Sau đó ít dòng là nhận định rất thường được trích dẫn: "Một ngày nào đó, thế kỷ có lẽ sẽ mang tính chất Deleuze".

Với câu nói có vẻ "cường điệu" ấy, Foucault dường như không chỉ muốn nói đến Deleuze như một tác giả cá biệt, mà còn muốn nói đến bản thân mình, cũng như đến cả một thế hệ những triết gia Pháp thường được sách báo gọi là "những triết gia mới" từ khoảng 1960 tới nay: thế hệ kế tiếp J. P. Sartre, hay đúng hơn, thế hệ sau Sartre. Đây là một thế hệ tạo ra "những gọi mở sáng tạo hơn bất cứ nơi nào khác" (Habermas) với vô số những tên tuổi mà chỉ cần nêu một số tiêu biểu thôi cũng đã thấy choáng ngợp về sự đông đảo, phong phú: Jacques Attali, Roland Barthes, Jean Baudrillard, Pierre Bourdieu, Jacques Derrida, Michel Foucault, René Girard, André Glucksmann, George Bataille, Maurice Blanchot, André Gorz, Jacques Lacan, Michel Leiris, Claude Lévi-Strauss, Jean-François

Lyotard, Edgar Morin, Michel Serres, Philippe Sollers, Alain Touraine, Paul Virilio...

Đặc điểm lớn nhất của thế hệ này là đã chia tay với tham vọng của Sartre muốn "tổng hợp" hiện tượng học, chủ nghĩa hiện sinh và chủ nghĩa Marx, nhưng sâu xa hơn, là chia tay với mọi hình thức bản chất luận kiểu Platon và nhất là với "biên chứng pháp" kiểu Hegel.

Tất cả những gì được tôn trọng và có hiệu lực suốt mấy trăm năm trong tư tưởng Tây phương đ`âu bị đặt thành vấn đ`ê tư duy toàn thể hóa - đ`ông dạng hóa, phép biện chứng, siêu hình học, ý nghĩa, chân lý, tri thức tuyệt đối, sự tự do, chủ thể... Bước ngoặt trong tư tưởng cũng triệt để và mãnh liệt không khác gì bước ngoặt từ cơ học Newton sang thuyết tương đối và cơ học lượng tử trong vật lý học hiện đại!

Trước hết là sự chia tay với phép biện chứng: với Deleuze, phép biện chứng là "ý hệ của sự phẫn hận" (idéologie du ressentiment); với Lyotard, nó là "tôn giáo duy nhất khả hữu của nhà nước hiện đại - là chiếc túi du lịch của sự bu "àn nản"! Thế chỗ cho vị trí của phép biện chứng và thế giới triết học của Descartes như là thế giới vật lý của Newton là những nhận thức mới v ề "thế giới hạ-nguyên tử" với ba đặc điểm. Thứ nhất: Tính cường độ, đó là cái khác của/với phép biện chứng, cái đối lập lại phương pháp, là một biểu hiện của "sự khẳng định phê phán". R "ài ngay cả tính "phê phán" cũng không ổn trước mắt Lyotard: Lyotard xem sự phê phán vẫn còn là tàn dư của một thái độ mê tín ("ý hệ") không thể chấp nhận được. Vậy, chỉ có thể nói đến một sự nhập cuộc, một sự sẵn sàng dấn mình vào "sự việc". Thứ hai: Diễn ngôn, được hiểu như cái gì không "tiến lên" theo đường dích dắc biện chứng, theo một phương thức đã được hệ thống hóa, đã được định trước mà giống như một dòng sông rộng tập hợp và bao chứa tất cả những gì đã được nói ra (le déjà dit) nói như Foucault (tức

không phải 1, 2, 3 mà là 1+1+1) hay chính là nguyên tắc của chữ VÀ (ET) thay thế cho chữ LÀ (EST) nơi Deleuze<sup>3</sup>, nghĩa là, đi ều đã được nói không ngừng được nói lại một cách mới mẻ; và *thứ ba: Sự mong muốn* giữ vị trí ngày càng lớn trong triết học Pháp: sự mong muốn như là sức mạnh khẳng định, trinh nguyên, tiên khởi, phá vỡ mọi rào cản.

Sự chia tay với Hegel có nghĩa: từ bỏ tri thức tuyệt đối, từ bỏ lối tư duy toàn thể hóa. Nơi Derrida là sự phá hủy thuyết "logic trung tâm", nơi Lyotard là sự "suy đ "à" và "chủ nghĩa hư vô khẳng định", nơi Foucault là sự phá hủy những cái hiển nhiên và những cái phổ quát. Đó cũng là khởi điểm cho việc "tiêu biển" của con người và sự phê phán "chủ nghĩa nhân bản", hai chủ đề tiêu biểu của tư tưởng Pháp hiện đại. Foucault phê phán "chủ nghĩa nhân bản" như là một lý thuyết đã đ ề cao những hình thức trói buộc, áp bức trong hai, ba thế kỷ vừa qua. Luận điểm gây sốc của ông: "Kẻ tra tấn chính là lý tính!". Ngay cả Claude Lévi-Strauss, vốn ôn t "àn và dè dặt, cũng khẳng định (trong Nhiệt đới bườn)<sup>4</sup> rằng thế giới đã bắt đ au không có con người và r "ài sẽ kết thúc không có con người do lỗi của chính con người.

Lévi-Strauss phê phán thái độ "nhân bản chủ nghĩa-chuyên chế" đã đánh giá quá cao vị trí của con người dẫn đến sự kiêu ngạo, vì con người đã "biến mình thành chúa tể tuyệt đối của sự sáng tạo". Ông nói: "Tôi tin rằng tất cả mọi bi kịch mà chúng ta đã nếm trải, từ chủ nghĩa thực dân đến chủ nghĩa phát xít với các trại tập trung hủy diệt con người không h'ê đối lập hay mâu thuẫn với chủ nghĩa tự gọi là nhân bản trong hình thức mà ta đã thực hiện nó trong mấy thế kỷ vừa qua, trái lại, tôi muốn nói rằng, chúng h'ài như là những hệ quả tự nhiên mà thôi". Vì thế, thay chỗ cho "chủ thê", Deleuze và Guattari nói v'ê "hành vi phát ngôn" và "việc sản xuất ước muốn", còn nơi Derrida là hệ thống quy tắc văn hóa và ngữ học.

Việc khước từ tư duy toàn thể hóa kiểu Hegel sẽ là sư kết liễu những "đại tự sự" ("những ý hệ") nơi Lyotard, là sự lan tỏa của những "tiểu tự sư", tức, những trò chơi ngôn ngữ, những lập luận và chiến lược tư duy "vi mô". "Hoạt đông thiểu số" này của Lyotard tương ứng với việc "trở thành thiểu số" của Deleuze. R'à những phong trào xã hội hiện thực theo quan niêm của Tourraine cũng là việc hình thành những "nhóm thiểu số" liên kết thành một mạng lưới hơn là những tổ chức mang tính đối lập, để có thể thoát ra khỏi những "phong trào qu'àn chúng quan liêu hóa". Những "nhóm thiểu số" ở đây không được hiểu theo nghĩa luân lý ("hãy bảo vê và tôn trong quy ên hạn của các nhóm thiểu số!"), trái lại, chúng là bô phận của một tư duy mới, rông rãi hơn nhi ều của một sư "thoát khỏi khuôn khổ", sư "đi lệch", sư "khác biệt" (la différence), "chủ nghĩa du muc" (nomadisme). Tất cả nói lên sư sảng khoái của "một lối tư duy thảm họa, tai biến", nói như Baudrillard, để bảo vệ con người trước "sư bu ca tẻ của cái đã hoàn tât" ("Melancholie des Fertigen") theo cách nói của Nietzsche. Hay nói như Bataille, vấn đ'èkhông phải là "tư duy, tư tưởng" (penser, la pensée) mà là "tư duy vươt rào", là "dốc sức", "tận hiện" (dépenser, la dépense).

Ta vừa nhắc đến Nietzsche, và việc "hạ bệ" Hegel cũng đ ồng nghĩa với việc "lên ngôi" của Nietzsche! Có thể nói đó là "sự cố" đáng chú ý nhất của triết học Pháp từ sau 1945. Bước chuyển từ Hegel sang Nietzsche báo hiệu một khởi đầu mới, một sự bùng nổ của tư duy triết học. Không có Nietzsche, không thể hiểu được tư tưởng Pháp ngày nay! Bởi, theo Foucault, Nietzsche có một lối triết lý khác, một lối "chẩn đoán" khác. Và Gilles Deleuze, ngay từ 1962, đã bỏ công để đọc lại Nietzsche ("Nietzsche và Triết học" trong bản dịch của Từ Huy mà chúng ta đang đọc). Trong bài thuyết trình nhân cuộc "Hội thoại về Nietzsche" mười năm sau (1972) tại Lerizy-la-Salle, Deleuze còn nói mạnh mẽ hơn: đối lập với những hệ thống tư tưởng "quan liêu, đế quốc" của những Hegel, Freud là triết học của

Nietzsche: "Hãy để cho những gì không thể được mã hóa tự do lưu hành và hãy đảo lộn tất cả những gì đã được mã hóa", bởi vì các hệ thống "quan liêu khổng l'ổ' ấy cứ ra sức mã hóa tất cả!

Đó là "tư duy trong b'àu không khí trong lành, thông thoáng", vang rộn "tiếng cười của Dionysos; tiếng cười ấy sẽ càng trở nên rộn rã hơn trong tác phẩm lớn về sau này của Deleuze, viết chung với Félix Guattari: Capitalisme et Schizophrénie I. L'Anti-Oedipe / Chủ nghĩa tư bản và bênh tâm th'ân phân lập I. Chống-Oedipe (1972). "Chủ nghĩa du muc", "Chống-Oedipe", "Rhisome" (kết chuỗi), tính đa thể, đa trung tâm (multiplicité, polycentrisme) - đối lập lại với tuyến tính, tính nhị nguyên, tính toàn thể v.v. ở tác phẩm hậu kỳ của Deleuze không gì khác hơn là dư âm và kết quả của tư tưởng Nietzsche. Deleuze thường nói đùa rằng "tam vị nhất thể triết học" của ông khác với tam vị nhất thể của th`ân học ở chỗ trong đó không có trật tư thứ bậc, không có sư "siêu việt" của một nhân vị, tức của Đức Chúa Cha so với Đức Chúa Con và Đức Chúa Thánh th`ân. "Tam vị nhất thể" của ông là ba cực của một phong cách triết học mới: tư duy mới, nhìn mới/nghe mới và cảm nhận mới. Nói như Maurice Blanchot, nơi Deleuze luôn có một "đam mê cái ở bên ngoài" ("passion du dehors"), vì "cái bên ngoài" luôn trươt khỏi t'ầm tay ("ce qui échappe") và như là cái gì "bất khả" (l'impossible), tức cái gì không ngừng kêu đòi ta phải có một câu trả lời nhưng ta không bao giờ có thể trả lời tron ven được: "Trả lời không phải là đưa ra một câu trả lời để xoa dịu câu hỏi". Vì thế, Deleuze dẫn triết học ra khỏi "tháp ngà" của nó, để đi đến với cái bên ngoài": hội hoa, âm nhạc, điện ảnh... Chủ đ ềcủa ông càng phong phú bao nhiều, sách ông càng "phá cách", càng khó đọc bấy nhiêu! Quả thật khó ai ngờ rằng trên quê hương của Descartes lại diễn ra những đảo lôn mang nhi à tính nổi loạn, lật đổ mạnh mẽ đến như thế. "Định mênh" của triết học Pháp là luôn gắn li en với những triết gia Đức: hết Kant, Hegel, Marx, thì đến Freud,

Heidegger, r'à bây giờ là Nietzsche. Nhưng, xung lưc đ'ày táo bạo của các triết gia Pháp trong mấy chuc năm qua đã khiến các đ'ông nghiệp ở bên kia bờ sông Rhein sửng sốt và khiếp vía? Thay vì tiếp sức và khuếch âm, các triết gia Đức cùng thời lại theo dõi bằng cặp mắt e dè và... cảnh giác. Làm sao giải thích hiện tương khá bất thường ấy? Jürg Altwegg và Aurel Schmidt, từ nước Đức, thử lý giải bằng lý do... địa chính trị: "Ở Pháp, nhà nước mạnh, trung ương tập quy ền và người dân Pháp có thể tư đ cng nhất với nhà nước ấy. Đó là một nhà nước có thể bị liên tục phê phán, nhưng không bao giờ bị đặt thành vấn đ'èv enguyên tắc. Chính vị thế mạnh mẽ ấy của nhà nước cho phép triết học phát triển tư do hơn, độc lập hơn và luôn không ngừng nỗ lực "tư duy cái bất khả". Còn ở nước Đức, tình hình rất khác. Nhà nước yếu, bị phân nhỏ cho đến thời Bismarck và hiện vẫn còn bị chia cắt [tình hình năm 1987]. Vì thế, triết học càng phải chặt chẽ hơn, thu ần nhất hơn để đảm nhận cái quy ền uy mà nhà nước không có. Cho nên, lúc nào cũng là Hegel và các hậu duê của Hegel! Song hành với quy ền uy triết học là một yêu sách v ề tính phổ quát, đi ều không thể hình dung được ở Pháp. Nguyên ủy của tình hình này có lẽ là nỗi lo sợ trước hoa phát xít hay một dạng phát xít mới có ngu côn gốc giải thích được v ề mặt lịch sử và có thể dễ dàng bùng phát với lối tư duy ít nhi àu mang tính chất phi lý tính".

Ta không đào sâu hơn vấn đ`ê này và quay trở lại với Deleuze, khuôn mặt tiêu biểu nhất của việc tiếp thu Nietzsche ở Pháp với tác phẩm *Nietzsche và Triết học*.

2. Việc tiếp thu Nietzsche ở Pháp rất phong phú và phức tạp, đó là chưa nói đến ở Ý và các nước Anh-Mỹ. Riêng ở Pháp, người ta thường chia thành hai xu hướng lý giải lớn: lý giải Nietzsche như là triết gia của sự khác biệt (différence) và lý giải Nietzsche như là nhà siêu hình học hay tâm

lý học. Ở xu hướng trước, công đ`âu thuộc v`ê Gilles Deleuze (Nietzsche như là kẻ sáng lập một n'ên triết học chống-Hegel của "sự khác biệt và tái diễn"), sau đó là Pierre Klossowski (lấy cảm hứng từ J-J. Rousseau, nhấn mạnh đến sư tương phản bi kịch giữa tính tư phát của cảm năng và tính thu an lý của tư duy trừu tượng), r à đến Michel Foucault (cái nhìn của Nietzsche v'ê lịch sử như là sân khấu của bao lực) và Jacques Derrida (cái nhìn của Nietzsche v'ê "trò chơi của "difference" [của sư "triển hạn"/và "khác biệt"]. Xu hướng sau lý giải Nietzsche như là nhà bản thể học v'ề sư khác biệt (Pierre Boudot, Michel Guérin...), hoặc như nhà tâm lý học và nhà giáo dục v'ê sự tự do (Christophe Baroni, Michel Henry...), hoặc như người thiết lập một bản thể học mới mẻ (Jean Granier, Alain Juranville, Éric Blondel...). Trong các trào lưu này, Gilles Deleuze là khuôn mặt ti ền phong và nổi bật. Một sư "phân kỳ" làm ba giai đoạn trong hành trình tư tưởng của Deleuze được Raymond Bellour và François Ewald đ'ê nghị trong một cuộc nói chuyên với Deleuze vào năm 1988 (và ông không phản đối!) hầu như tương ứng với cái "tam vị nhất thể triết học" nói ở trên. Thời kỳ đầu ("tư duy mới") là những công trình nghiên cứu về Hume, Nietzsche (Nietzsche và Triết học, 1962), Kant, Bergson, Spinoza với các kết quả được đúc kết trong hai tác phẩm chính yếu (Différence et répétition, 1968 và Logique du sens, 1969) thành một phác thảo có hệ thống v'ê "triết học của sư khác biệt". Thời kỳ thứ hai ("nhìn mới, nghe mới") được đánh dấu bằng sư hợp tác với Félix Guattari, nhà phân tâm hoc, với các tác phẩm: L'Anti-Oedipe. Capitalisme et shizophrénie I, 1972, một nghiên cứu nhỏ về Kafka (1975) và Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie II, 1980, môt sư hợp tác được ông xem là rất có chất lượng triết học, vì đã cùng nhau lý giải thế nào là triết học. Sau cùng, thời kỳ thứ ba ("cảm nhận mới") là các tác phẩm v ềhôi hoa của Francis Bacon (1981) và v'ê điên ảnh (1983,1985), được ông xem là các "sách triết học" dù với

đ'è tài khá lạ lẫm. Như một sự "tái diễn", Deleuze viết thêm v'è Leibniz (1988) cũng như cùng với Guattari viết quyển *Qu'est-ce que la Philosophie?*, (1991).

#### 3. Nietzsche và Triết học "của sự khác biệt và tái diễn"

Nietzsche, qua tay Deleuze, xuất hiện trên diễn đàn triết học Pháp như là hình ảnh đối ngược với Hegel. Thật ra, đây là phản ứng phê phán của Deleuze và nhi `au triết gia thuộc thế hệ ông đối với loạt bài giảng nổi tiếng của Alexandre Kojève vào các thập niên 30 và 40, thế kỷ XX ở Pháp v ề Hegel và nhất là v'ê quy ên Hiện tượng học Tinh thần. Theo Deleuze, Nietzsche hiện thân cho một n'ên triết học phản đối phép biện chứng v'ệcái Tuyệt đối nơi Hegel, với danh xưng khá khiều khích như một môn "vật lý học" (physique) v ềsư t 'ôn tại của lưc (sức mạnh), v ềsư vận đông và sư trở thành, tách rời với truy ên thống siêu hình học Âu châu vốn xem sư t ên tại của tính đa tạp, tính khác biệt và sư vận đông như những gì xuất phát từ một nguyên tắc thống nhất đứng cao hơn t'ôn tai ấy. Nguyên tắc siêu hình học truy ền thống này nói lên sư thống nhắt của một cái tĩnh tại, tư quan hệ với chính mình. Trong khi đó, "Vật lý học" của Nietzsche đứng trong truy ên thống phê phán của Kant, bác bỏ moi thứ siêu hình học giáo đi ều đ'ề cao sư ổn định, trật tư, hoàn tất. Và bởi lẽ những tính quy luật của kinh nghiêm không còn được quy việ một nguyên tắc siêu việt của sư ổn định, trật tư nào nữa, nên triết học của Nietzsche, v'ê bản chất, là có tính kinh nghiệm chủ nghĩa và tự nhiên chủ nghĩa. Triết học, dưới mắt Nietzsche, đã biến đổi từ một hoạt đông để kiến tạo nên trật tư, gắn li en với các quy tắc của sư thống nhất và sư đ cng nhất, thành một nghệ thuật của việc diễn giải đa dạng. Do mở ngỏ trước cái đa tạp sống đông của những ý nghĩa, "nghê thuật" ấy là cái bảo đảm duy nhất cho sư tư do tinh th'ần: với sư "vui hưởng sư khác biệt" (jouissance de la différence), nó giành thắng lợi trước cái t'ôn tại dửng dưng, tĩnh tại và đ'ông thời mang lại chất lương "thẩm mỹbi kịch" của sự "vô trách nhiệm tuyệt đẹp" cho đời sống cá nhân.

Nếu triết học Hegel nhấn mạnh đến "tính phủ định" và "lao đông của cái phủ định" thì Nieztsche phát triển một logic học hoàn toàn dị loại: logic của sự khẳng định thu ân túy. Nó cũng còn được gọi là logic học của Dionysos, "nói vâng" không hạn chế với cuộc sống như là với sư thống nhất thẩm mỹ-bi kịch giữa tại biến và tính năng sản. Khái niệm trung tâm của nó v'è sau sẽ là học thuyết v'è ý chí quyền lực. Học thuyết này - trong các tác phẩm thời kỳ giữa của Nietzsche - được chuẩn bị dựa theo mô hình của sinh thể hữu cơ, vì sinh thể chỉ có thể được hiểu như là "sư đa tạp và phức tạp của những sức mạnh không thể quy giản được". Các sinh thể tạo nên một quan hệ tương tác phức tạp từ những sức mạnh hoạt năng và phản ứng. Sư thống nhất của chúng không tuân theo các quy tắc của "sư đồng nhất logic", của "đẳng thức toán học" hay của một "sư cân bằng vật lý", trái lại, ti ền-giả định một năng lực liên tục tạo ra sư khác biệt. Nguyên tắc hữu cơ "tái tạo cái khác nhau" và việc "lặp lại sư khác biệt" - do nguyên tắc ấy đảm bảo - có thể mang một tên gọi khác: sự quy hồi vĩnh cửu của cùng môt cái. Nó biểu thị một sư tổng hợp hoạt năng - như là "cơ sở của cái khác nhau và của việc tái tao cái khác nhau" - dưa trên "một nguyên tắc v'ề cơ bản là m`ân đẻo". Nietzsche gọi nguyên tắc ấy là ý chí quy ân lực theo nghĩa rằng: ý chí là tác nhân của một sư tổng hợp đa dạng giữa những sức mạnh. Nhưng, vì lẽ ý chí - trong quan hệ với cái được nó tổng hợp - không phải là một đại lương siêu việt, bất đông, không phải là "cơ quan thẩm quy 'ên" (instance) đứng lên trên sư vận đông, nên ý chí ấy là đông lực của một vận đồng xâm hấn-phê phán, phá hủy mọi hình thái của một sư t côn tại cứng đong. Nó tư bảo t 'ch trong hoạt đông này như là "yếu tố khu biệt [hay dị biệt hóa] của những sức mạnh đang ở trong quan hệ với nhau, và, qua đó, là mô hình cơ bản của một sư biến thể (métamorphose) liên tục của chính nó".

Triết học của Nietzsche v ề ý chí quy ền lưc, v ề cơ bản, là một phả hệ học (généalogie) của ý chí quy ền lưc. Phả hệ học nằm trong khuôn khổ một lý thuyết v ề sức mạnh hữu hạn. Lý thuyết ấy sẽ được mở rộng thành một lý thuyết văn hóa và lịch sử văn hóa (nhờ vào một "loại hình học"). Lực hay sức mạnh hữu hạn thể hiện trong các thể cách (modus) hoạt năng và phản ứng, trong đó không một thể cách nào giữ vị trí của một đại lượng tuyệt đối cả. Ở một sức mạnh hữu hạn, hoạt năng tất yếu gắn li ền với phản ứng và ngược lại. Bởi lẽ: tính hoạt năng thuần túy là thuộc tính của một sức manh vô hạn, còn tính phản ứng thuần túy ắt sẽ là sự tiêu biến hoàn toàn của sức manh. Vì thế, sức manh của con người có thể thực hiện hai hình thức khác nhau của tính phản ứng. Hình thức thứ nhất - như là "cái vô thức phản ứng - tư giới hạn trong một hoạt động phản ứng-tiêu cực. Hoạt động này chuyển hóa toàn bộ những kích thích từ bên ngoài thành một hình ảnh của biểu tương có thể gây dấu ấn lâu dài lên ký ức. Dưới sư thống trị của hình ảnh ký ức, cơ thể con người không còn phản ứng trước ấn tương sống đông trưc tiếp của kinh nghiêm mà chỉ phản ứng đối với dấu vết được kinh nghiệm bảo lưu ở trong ký ức. Khác với loại hình phản ứng thu động này là năng lưc phản ứng tích cực trước những kích thích đang diễn ra đối với sinh thể hữu cơ. Sư khác biệt tất yếu giữa hai loại hình này của tính phản ứng được duy trì nhờ vào sức mạnh hoạt năng của năng lực quên. Việc quên một cách tích cực sẽ ngăn cản sư xuất hiện của tính phản ứng thu động, ở đây, quên hay nguồi quên không phải là biểu hiện của một tình trạng thiểu năng v ề tinh th ần, trái lại, quên là "nghê thuật" chuyển trao một "yếu tố hóa học cơ đông và nhe nhõm" (un élément chimique mobile et léger) vào cho cái ý thức vốn có xu hướng tĩnh tại và ổn định, cũng như vào cho những dấu vết kinh nghiệm đã được bảo lưu trong ký ức. Nếu việc quên (một cách tích cực) này bất thành, dấu vết chết chóc của những sư cố quá khứ sẽ tiếp tục chiếm chỗ của sư kích thích trực tiếp. Bị cái "vô thứcphản ứng" thống trị, sức mạnh của con người rơi vào một "sự triển hạn vô tận", và, qua đó, bị cố định hóa trong một kiểu phản ứng được Nietzsche gọi là sự phẫn hận (ressentiment).

Sư phẫn hận hình thành theo một logic của việc "chuyển dịch phản ứng" được Deleuze phân tích thành ba bước. Trước hết, nó "phát minh" ra pham trù *nhân quả*. Dưa vào đó, việc biểu lô của một sức manh được diễn giải như là kết quả của một nguyên nhân khác với sư biểu lô ấy. Trong bước thứ hai, sư phân ly giữa sức mạnh và kết quả-tác đông được tăng cường bằng cách du nhập pham trù bản thể. Qua đó, sức manh có được một cơ chất (substrat) để có thể tư do tư biểu lô ra hay là không. Trong bước thứ ba và sau cùng, chính phạm trù v'ề sự quy định qua lại giữa nguyên nhân và kết quả tìm cách đánh giá tiến trình biểu lô của sức mạnh theo kiểu luân lý. Chỉ khi sư phẫn hận đã dưng lên được một sư khác biệt v ềnguyên tắc giữa sức mạnh và biểu hiện của sức mạnh, thì bấy giờ một sức mạnh có thể bị xem là tội lỗi khi nó hành đông và được xem là thiện hảo, tốt lành khi nó khước từ một phản ứng tích cực dưới những đi ài kiện nhất định. Ngay từ trong tác phẩm đ'ài tay ("Sự ra đời của bi kịch"), Nietzsche đã thử áp dung một phương pháp kịch tính hóa vào cho tiến trình chuyển dịch các sức mạnh dưới tác đông của sư phẫn hận. Phương pháp ấy khác về chất với sư quy định theo kiểu siêu hình học truy ên thống: thay vì đặt câu hỏi v'ê bản chất của một sư vật, Nietzsche đặt câu hỏi v'ê "thủ pham", v'ê kẻ khai sinh cu thể ra nó. Ở đây, là câu hỏi: Ai là "nghệ nhân" của sư phẫn hân"?

Nietzsche trả lời câu hỏi này bằng một thứ *loại hình học (typologie)* phức hợp v`êngười giáo sĩ Do thái giáo-Kitô giáo. Loại hình học này tuyệt nhiên không mang màu sắc chủng tộc hay sinh học, mà là cơ sở kiến trúc luận cho một lý thuyết v`ê văn hóa, nghĩa là soi sáng logic của sự phẫn hận bằng kích thước nhân học-lịch sử. Khi còn là hoạt động *tiên-sử*, văn hóa

chính là sự lựa chọn và thực hiện cho bằng được những quy phạm, qua đó phân biệt đời sống con người với mọi vật. Bên trong hệ thống quy phạm đã được xác lập ấy, loại hình "giáo sĩ" phát triển những phương tiện quyết định để "nội tâm hóa" hay "nội hiện hóa" hệ thống ấy, bởi nếu không, tính quy phạm ấy không thể có tác dụng lâu b`ên. Người giáo sĩ "phát minh" ra một phương pháp được thừa nhận công khai để quy kết tội lỗi, hình phạt, và, qua đó, tạo nên một mẫu người chịu trách nhiệm luân lý: nhìn lại tình trạng "vô-trách nhiệm tuyệt đẹp" trước đây, con người chỉ còn một cảm giác duy nhất, đó là sự xấu hổ và mặc cảm tội lỗi.

Nietzsche xem n'ên văn hóa cho tới nay là một không gian được tạo ra một cách giả tạo, trong đó quy tắc v'ê tính trách nhiệm cá nhân đã toàn thắng trong sư tuân phục cái phổ biến mang tính tôn giáo, siêu hình học hay chính trị. Vì thế, văn hóa - hay như cách nói của Rousseau: "état de civilisation" ("tình trạng văn minh") -, v enguyên tắc, là một sự "giải-tự nhiên hóa" sức mạnh của con người. Nhìn một cách nghiệm khắc, không thể bảo lịch sử của văn hóa là một lịch sử của sư tiến bộ, vì nó chỉ vĩnh viễn hóa hành vi phá hủy, "qua đó những sức mạnh [đơn thu an] phản ứng chiếm lĩnh n'ên văn hóa hay biến n'ên văn hóa thành cái gì có lợi cho chúng". Lịch sử văn hóa hình thành một không gian khép kín của tính quy tắc và tính trật tư cứng đờ. Trong thực tế, chính quy tắc hư vô chủ nghĩa đã hoành hành để hủy hoại sức mạnh: sư hủy hoại ấy đã từng quy định số phận của "con người luân lý" từ thời ti ền sử và đạt tới đỉnh cao trong "con người cuối cùng" đang mong chờ một thứ hạnh phúc được cơ giới hóa trong n'ên văn hóa hiện đại. Vì thế, lịch sử văn hóa cũng có thể được xem như lịch sử v ề cái chết của Thượng để. Thương đế, trong thời hiện đại, bị tước bỏ hết sinh khí, nhường ngôi cho "con người cuối cùng" với những mơ ước hạnh phúc nhỏ nhoi, yếu đuối. Với chiến thắng của "con người cuối cùng", nguyên tắc hoạt năng của việc sản sinh ra sư khác biệt đã biến mất khỏi

lịch sử, khiến cho nhân loại bị "luân lý hóa" hoàn toàn có nguy cơ rơi trở lại vào trong trạng thái chết cứng của một cái t`ân tại bất-phân biệt.

Tuy nhiên, trong dư cảm của Nietzsche cũng như trong nhận định của Deleuze - khác với lý thuyết phê phán văn hóa nhuốm màu bi quan của Theodor W. Adorno và Max Horkheimer -, không gian văn hóa cho tới nay không chỉ là miếng đất của sư vô vong hay của sư "bu 'ân chán" trước khả thể đã trở nên không thể thực hiện được. Trong không gian văn hóa ấy, h'àu như một loại "hoa quả chín mu à nhất" của nó, tức "cái cá nhân có chủ quyền, cái cá nhân tự trị... chỉ ngang bằng với chính mình", đã tự giải phóng khỏi n'ên đạo đức thông tuc, đã khắc phục được căn bênh của chủ nghĩa hư vô để mang hình thái của "siêu nhân", khác biết v ề chất với con người yếu đuối của n'ên văn hóa trước nay. Cá nhân chủ quy ên, tự trị, mang tính "siêu nhân" này sẽ khởi đông trở lại "cái cơ chế khu biệt hay khác biệt" đã bị logic của sư phẫn hận d'ôn nén. Cá nhân ấy tuyệt nhiên không đề xướng một thuyết đa nguyên về giá trị theo nghĩa hoài nghi, chỉ biết phục tùng nguyên tắc thẩm mỹ tùy tiên và sư bất tất của hoàn cảnh, trái lại, nó sử dung trở lại Ý niêm của Platon trong *Cộng hòa* (Politeia): "Ý niêm v'ê một quy ên lực chon lọc của sự đào luyên/văn hóa" (paideia): quy en lưc này, khác với thời kỳ ti en-sử ban đ au của lịch sử giống loài, bây giờ được sử dung để dành ưu tiên cho sức mạnh hoạt năng-phản ứng. Trong tính hoạt năng của mình, sức mạnh của cá nhân "siêu nhân" chỉ phuc tùng quy tắc thực hành của ý chí, quan hệ với chính mình một cách khẳng định, đó là quy tắc của sư quy h à vĩnh cửu: đi à người muốn thì hãy muốn sao cho qua đó người đồng thời cũng muốn sư quy hồi vĩnh cửu của ý chí người. Trong diễn giải của Deleuze, sự quy h'ài vĩnh cửu không mang ý nghĩa vũ trụ học cho bằng một nguyên tắc kịch tính, có năng lực làm cho ý chí trở thành sức mạnh sáng tạo đ'ây chủ quy en. Ngay cả tư duy như là hình thức cơ bản của cái muốn thu ân túy *phản ứng* - cũng được

"siêu nhân", nhân danh sự quy h'à vĩnh cửu, đưa trở lại vào trong đời sống như là hình thức cơ bản của cái muốn phản ứng - hoạt năng. Theo Deleuze, sự tăng cường hỗ tương giữa tư duy và đời sống, bên cạnh ý nghĩa thực hành ấy, cũng còn có một ý nghĩa bản thể học. Nó đặt sức mạnh hữu hạn của con người vào tình trạng của một tính hoạt năng, mang phẩm chất của cái t'àn tại kiểu Dionysos được khôi phục, sau khi đã bị loại trừ ra khỏi không gian văn hóa bị giải-tự nhiên hóa và quy phạm hóa trước đây. "Siêu nhân" nhận thức và hành xử như là kẻ gánh vác một cách độc lập-tự chủ một năng lượng "vật lý" làm thăng hoa cá nhân tính của mình, đ'àng thời mang lại một tính chất "th'àn thánh" của một sức mạnh Dionysos, không chỉ cho mình mà cho toàn bộ t'àn tại. Deleuze – trong viễn tượng ấy của Nietzsche - không chủ trương một bản thể học không c'àn một ti 'àn-giả định nào. Trái lại, bản thể học ấy chỉ có ý nghĩa từ viễn tượng của việc thực hiện sức mạnh khác biệt, đối lập với tư duy đ'àng nhất hóa, toàn thể hóa của siêu hình học truy 'àn thống.

# 4. Deleuze và Hegel: từ "phản-biện chứng" đến "biện chứng của sự khác biệt"

Trong Nietzsche và Triết học (1962), Deleuze đối lập triệt để Nietzsche và Hegel: theo Deleuze, ta sẽ không thể hiểu tư tưởng Nietzsche nếu không biết nó thực sự muốn "chống ai". "Thuyết đa thể" của Nietzsche là "tử thù", là "kẻ thù sâu sắc duy nhất" của phép biện chứng, vì thế, "không thể có một sự khoan nhượng nào giữa Hegel và Nietzsche": "Phép biện chứng là ý hệ tự nhiên của sự phẫn hận và mặc cảm tội lỗi. Nó được suy tưởng trong viễn tượng của chủ nghĩa hư vô và từ thế đứng của những sức mạnh phản ứng. V ề căn bản, nó là lối tư duy Ki-tô giáo, từ thái cực này đến thái cực khác, và bất lực trong việc sáng tạo nên những phương thức tư duy và cảm nhận mới mẻ".

Tuy nhiên, trong Différence et Répétion / Khác biêt và Tái diễn (1968) tác phẩm chính của Deleuze -, ông đi ều chỉnh lại cách nhìn này, thậm chí còn đặt tư tưởng của mình vào bên trong lịch sử của tư tưởng biên chứng, kể cả của Hegel, vấn đ không còn là đối lập với phép biên chứng mà là nỗ lưc cải biến nó thành một tư duy đích thực v ề sư khác biệt, một tư duy mà chính Deleuze cúng gọi là "biên chứng", hay đúng hơn, là tư duy biên chứng v ề sư khác biệt xét như sự đa thể (multiplicité). Yếu tố này đã ti ềm an trong Nietzsche và Triết học, nhưng còn bị che phủ bởi lối tu từ "phảnbiên chứng" quá mạnh mẽ, vì thế sẽ bộc lô rõ hơn trong Khác biệt và Tái diễn. Có thể nói cả Deleuze lẫn Derrida (giống với Merleau-Ponty và Adorno) đ'àu quan tâm đến việc suy tưởng lai về phép biên chứng Hegel: giải thoát nó ra khỏi sư tất yếu mang tính khái niệm và sự chung quyết mang tính siêu hình học, để mở đường cho nó đi vào sự bất định, sự cá biệt và sư đa thể. Trong đ'ệ án này, tư tưởng Nietzsche là một trơ thủ tích cực hay đúng hơn, một kẻ dẫn đạo! Ở đây chỉ xin lược qua một số nét chính yê'u:

- Phản bác chủ yếu của *Deleuze đôi với phép biện chứng Hegel: biện chứng Hegel "đè nén" sự khác biệt* và sự đa thể, vì thế, không thực sự suy tưởng được về việc cá thể hóa, việc trở thành và đi đến "cái mới";
- Như đã thấy ở trên (mục 3), dựa vào Nietzsche, Deleuze đ`ềnghị một bản thể học đa thể về những cơ thể như là sự thể hiện những quan hệ khác biệt của sức mạnh (hay lực). Theo Deleuze, bất kỳ "cơ thể" nào (dù là cơ thể sinh học, hóa học, xã hội hay chính trị) cũng bao g`âm một tính đa thể của những quan hệ giữa "các sức mạnh thống trị và bị thống trị". Mọi hiện tượng được lý giải như là những biểu hiện của các mối quan hệ khác biệt của sức mạnh, trong khi đó, mọi cơ thể được hiểu mà không c`ân quy chiếu vào ý thức và tính chủ thể như trong n`ân triết học v`ềbiểu tượng trước đây.

Các sức mạnh, theo Nietzsche, được xác định bằng *môî quan hệ* giữa sức mạnh với sức mạnh. Chúng được quy thành hai phẩm tính: trong cơ thể, các lực ưu thế hay thống trị là có *tính hoạt nang*, ngược lại, là các lực *phản ứng*. Các lực phản ứng làm công việc bảo t ồn và thích nghi, trong khi các lực hoạt năng là có tính sáng tạo, bành trướng: chúng thoát khỏi ý thức, "đi đến ranh giới của những gì chúng có thể làm" (Spinoza: "ta không h'ê biết một cơ thể *có thể làm* những gì") và đó là sức mạnh của việc *cải biến*. Như thế, theo Deleuze, ý thức thể hiện các lực phản ứng của sự thích nghi, và bị các lực hoạt năng vô-thức của cơ thể thống trị. Và cũng chính vì thế, triết học v'ê ý thức chỉ thao tác bên trong hệ hình của tính chủ thể (từ chủ nghĩa duy tâm của Kant, Hegel cho đến hiện tượng học), hoàn toàn khép mình bên trong lĩnh vực của những sức mạnh phản ứng, và, do đó, không có năng lực suy tưởng những sức mạnh hoạt năng của bản thân đời sống.

Theo Deleuze, biện chứng Hegel là một hình thức phê phán *giới hạn* nhằm bảo t 'ch những giá trị đã được xác lập: vượt bỏ cái khác biệt bằng cách phủ định và bảo lưu, qua đó, thể hiện "các lực phản ứng" của việc bảo t 'ch và bảo lưu. Ngược lại, "phả hệ học" của Nietzsche tiến hành một sự phê phán *toàn diện* bằng cách truy nguyên *nguồn gốc* của bản thân những giá trị, truy nguyên cái *môi trường (élément)* từ đó chúng được rút ra. Theo Deleuze, đi 'ch này có nghĩa: ta phải đạt tới cái mà Nietzsche gọi là "ý chí quy 'ch lực" với các phẩm tính căn nguyên của nó: sự khẳng định và sự phủ định. Nói cách khác, phải tìm ra "tiêu chuẩn khu biệt" cho phép ta phân biệt ngu 'ch gốc sản sinh ra các sức mạnh phản ứng và ý chí phủ định của việc "làm nô" với ngu 'ch gốc sản sinh ra các sức mạnh hoạt năng và ý chí khẳng định của việc "làm chủ" ("làm chủ" và "làm nô" là đ'è tài trọng yếu trọng triết học Hegel và được triết học Pháp đặc biệt yêu thích trong những năm 30,40 thế kỷ XX).

Tuy nhiên, "nguồn gốc" là cấp độ siêu hình học, nơi đó các sức mạnh

hoạt năng và phản ứng cùng t 'ôn tại trong các mối quan hệ căng thẳng. Còn trong thực tại xã hội và lịch sử, Nietzsche cho thấy rằng các sức mạnh *phản ứng* và *yếu đuôi* đang thống trị: lịch sử, luân lý và pháp luật biểu hiện sự thống trị *de facto* (trong thực tế) của những lực phản ứng bất chấp sự ưu việt *de jure* (trong danh nghĩa) của các sức mạnh hoạt năng. Tại sao? Theo Deleuze, sở dĩ các sức mạnh phản ứng thắng lợi vì nó đã "*phân hóa*" các sức mạnh hoạt năng: chúng "*tách ròi* sức mạnh hoạt năng ra khỏi những gì nó có thể làm". Đó là bằng cách tạo nên những giả tưởng mang tính ý hệ, tạo nên "sự huyễn hoặc hay lừa mị" nhằm hạn chế sự bành trướng của các sức mạnh hoạt năng, biến chúng trở thành nhu nhược và chịu khuất phục (chẳng hạn, các giá trị mang tính phản ứng của n ền luân lý Kitô giáo).

Theo Deleuze, Nietzsche đã đảo ngược diễn trình mô tả hiện tượng học của Hegel (trong Hiện tượng học Tinh thần), bằng cách phác họa sự phát triển lịch sử của tính chủ thể tự giác như là sự thể hiện các sức mạnh phản ứng, với cao điểm là chủ nghĩa hư vô hiện đại (tức tình hình trong đó những giá trị tối cao tự hủy giá trị của mình). Khác với diễn trình "hiện tượng học Tinh thần" của Hegel, Nietzsche cho thấy thắng lợi lịch sử của các sức mạnh phản ứng ấy diễn ra theo các giai đoạn nối tiếp nhau: từ chủ nghĩa hư vô phủ định (Kitô giáo, hạ giá đời sống nhân danh các giá trị cao hơn) thông qua chủ nghĩa hư vô phản ứng (n ền văn hóa khai minh, hạ giá các giá trị cao hơn này) và đi đến chủ nghĩa hư vô thụ động (thời hiện đại, giải thể tất cả mọi giá trị và ý chí). Các giai đoạn này hiện thân trong các "loại hình": người giáo sĩ, nhà biện chứng và "con người cuối cùng", tức kẻ hư vô chủ nghĩa của thời đại ngày nay, không còn xem trọng đi ều gì và không còn mong muốn gì hơn ngoài tiện nghi vật chất hay "hạnh phúc" tần thường.

Làm thế nào để vượt qua chủ nghĩa hư vô? Đó là bằng sự *tự hủy* của các sức mạnh phản ứng: chủ nghĩa hư vô hoàn tất sư vượt bỏ chính mình

bằng sự đảo hóa mọi giá trị; "sự phá hủy tích cực" đối với cái tiêu cực để biến nó thành cái tích cực, khẳng định. Vậy, nó khác gì với sự *phủ định của phủ định* nổi tiếng của Hegel? Và làm sao hiểu được sự khác biệt giữa các sức mạnh hoạt năng và phản ứng, nếu không phải lúc nào (thậm chí chưa bao giờ) các sức mạnh hoạt năng cũng chế ngự các sức mạnh phản ứng? Trong *Nietzsche và Triết học*, Deleuze chỉ đ ề cập sơ qua và sẽ đào sâu hai câu hỏi này trong *Khác biệt và Tái diễn*.

- Trước hết, để trả lời câu hỏi sau, Deleuze mượn cách nói của Kant phân biệt ý chí quy ền lực (được hiểu như là đời sống) ở hai kích thước: kích thước *nội tại* và kích thước *siêu việt:* có ý chí quy ền lực được ta *biết* (như là các sức mạnh phản ứng với đỉnh cao là chủ nghĩa hư vô), nhưng đ ềng thời có ý chí quy ền lực được ta *suy tưởng* (các sức mạnh hoạt năng hay sự trở thành sáng tạo). Tuy ta không thể *biết* các sức mạnh hoạt năng (tạo nên sự khác biệt và tính cá biệt) nhưng ta vẫn có thể *suy tưởng* v ề chúng một cách triết học như là "đi ều kiện siêu nghiệm" (tức đi ều kiện khả thể) làm cho kinh nghiệm của ta v ề các sức mạnh phản ứng (tạo nên sự thống nhất v ềsự thống nhất) có thể có được. <sup>8</sup>
- Với câu hỏi trước, c`ân phân biệt giữa sự khẳng định (hay sự phủ định của phủ định) đích thực với sự khẳng định giả mạo, hay giữa sự khẳng định kiểu Nietzsche với sự biện hộ cho sức mạnh phản ứng. Đó chính là sự khinh bỉ của Zarathoustra đối với sự khẳng định giả mạo của con lừa, chỉ biết nói "Yeah" ("Vâng!") một cách thụ động trước các sức mạnh phản ứng của "hiện trạng" (status.quo). Ta gặp lại ở đây sự phê phán nguyện vọng "hòa giải với hiện thực" của Hegel như là sự thỏa hiệp với hiện trạng 9. Nhưng, sự phê phán của Deleuze không nhằm quay trở lại với tính cá biệt của hiện sinh (như trong chủ nghĩa hiện sinh) hay cải biến xã hội theo kiểu cách mạng mác-xít. Sư phê phán của Nietzsche (và tư tưởng của Deleuze)

nhằm vào việc đảo hóa mọi giá trị: sáng tạo nên những khái niệm và phát kiến những khả thể mới mẻ của đời sống. Thay vì đặt vấn đ ềkhắc phục sự tha hóa kiểu Hegel thông qua việc thấu hiểu kinh nghiệm lịch sử, phả hệ học kiểu Nietzsche muốn vượt qua chủ nghĩa hư vô bằng cách tăng cường những sức mạnh hoạt năng của cơ thể và của cái vô thức để tạo ra những quan niệm và những phương thức hiện hữu mới mẻ.

- Tham vong của Deleuze khi phê phán phép biên chứng Hegel là muốn cải biến hình ảnh đã bị xuyên tạc v'ê phép biên chứng từ Platon cho tới Hegel. Vấn đ'ề căn bản là: biện chứng Hegel vẫn còn là một diễn trình có tính mục đích luận (téléologique), thâu g`âm tính cá biệt vào dưới tính phổ biến, thâu g`âm cảm năng vào dưới tính khái niêm. Nghiêm trong nhất là thâu g'âm sư khác biệt vào trong tư duy đ'âng nhất hóa bằng cách đẩy sự khác biệt lên cấp độ của sự mâu thuẫn, r`à hôi nhập những mâu thuẫn biên chứng vào dưới những hình thức bao trùm hơn của sư tổng hợp. Nói cách khác, phép biên chứng Hegel bắt sư khác biệt phải phục tùng sư đ ng nhất, quàng lên cổ nó "bốn cái tròng" của tư duy biểu tương: sự giống nhau trong tri giác, sự tương tự trong phán đoán, sự đôi lập của những thuộc tính và sự đồng nhất của khái niệm: tất cả tạo nên sư thống nhất của chủ thể nhận thức. Do đó, đi ều c ần thiết không phải là bác bỏ mà là suy tưởng lại v`ê phép biên chứng bên trong một triết học v`ê "sự khác biệt nơi chính nó". N'ên triết học biên chứng ấy c'ân đối xử công bằng đối với sư tương tác của các sức mạnh đa tạp ch ồng lấn vào nhau trong khi cấu tạo nên những cá thể trong tiến trình trở thành. Deleuze đặt câu hỏi: "liêu ta không thể xây dưng một bản thể học v ề sư khác biệt không kết thúc ở sư mâu thuẫn, bởi sư mâu thuẫn là cái gì ít hơn chứ đâu phải nhi àu hơn sư khác biệt? Phải chẳng bản thân sư mâu thuẫn chỉ là phương diên hiện tương và nhân học của sự khác biệt mà thôi?" (DR, 262 và tiếp). Và: "Chúng tôi đ`ê nghi hãy suy tưởng về sư khác biết nơi chính nó, độc lập với những hình

thức của tư duy biểu tượng luôn muốn quy giản nó thành cái "cùng một thứ", và suy tưởng v ềmối quan hệ giữa cái khác biệt với cái khác biệt, độc lập với những hình thức luôn biến mối quan hệ ấy thành quan hệ phủ định" (DR, XIX).

Các câu nói trên thật sư kết tinh triết học hậu-cấu trúc v'è sư khác biệt. Deleuze muốn báo hiệu một sư "thay đổi hệ hình" (paradigm shift) văn hóa từ mô hình "Hegel" v'ê sư đ'ông nhất và tính phủ định thành một mô hình phân-biểu tương của sư di biệt và tái diễn. Thay vì "đẩy" sư khác biệt lên thành sư mâu thuẫn, nghĩa là biến sư khác biệt thành một sư khác biệt mang tính khái niệm để được thủ tiêu, vượt bỏ như là một mômen ở bên trong sư thống nhất của khái niệm theo kiểu Hegel, Deleuze nhấn mạnh rằng sư mâu thuân phải được "đẩy trở lại" v ềcấp đô của tính đa thể phi-khái niệm (vốn bị Hegel xem nhe và cho rằng đó chỉ là cảm giác và trưc quan đơn thu ần). Nói cách khác, thay vì sư khác biệt mang tính khái niệm bị cột chặt trong khuôn khổ khái niêm (như nơi Hegel), Deleuze phát triển quan niêm v'ê "sư khác biệt nơi chính nó", sư khác biệt phi-khái niệm, mang âm hưởng tương tư với "phép biên chứng phủ định" (negative Dialektik) của Adorno và "phép biện chứng phì đại" (hyperdialectique) của Merleau-Ponty. Vươt qua triết học của biểu tương (được Heidegger gọi là "siêu hình học"), triết học v'ê sư khác biệt phi-khái niệm đặt ra câu hỏi rất khó: làm sao suy tưởng v ềmột "khái niệm" v ềsư khác biệt mà không còn bị cột chặt trong khuôn khổ của tư duy biểu tương (chủ thể-khách thể), nghĩa là, làm sao suy tưởng lại v ề phép biên chứng như là một phép biên chứng của sư khác biệt?

- Để làm được việc ấy, theo Deleuze, triết học phi-biểu tượng về sự khác biệt phải "tháo gỗ" hai khó khăn lớn trong "lịch sử lâu dài của việc xuyên tạc phép biên chứng" từ Platon đến Hegel:

- 1. xem sự khác biệt như là tính phủ định và "tối đa hóa" nó thành sự đối lập và mâu thuẫn. Như thế, c`ân phải thay thế "lao động của sự phủ định" (Hegel) bằng "trò chơi của sự khác biệt và cái khác biệt".
- 2. triết học truy ền thống đã quy giản hình thức của câu hỏi triết học thành hình thức mệnh đ'ề ("S là P"), một hình thức tưởng như tát cạn được mọi khả thể của câu hỏi nói chung.

Thử thách lớn nhất là phải suy tưởng lại về phép biện chứng dựa vào các vấn đề thay vì dựa vào các mệnh đề (tức, phải có những câu trả lời sáng tạo cho tính cá biệt và khác biệt của những sự kiện và ý tưởng), và không để cho sự khác biệt tiếp tục phục tùng sự đồng nhất, tính phủ định và sự mâu thuẫn thì mới mong giải phóng tư tưởng ra khỏi cái ách của tư duy biểu tượng. Ở đây có hai kích thước trong sự phê phán của Deleuze đối với tư tưởng biện chứng truy ền thống: kích thước bản thể học và kích thước đạo đức học:

• Kích thước bản thế học: phép biện chứng Hegel nhấn mạnh đến cái phủ định, tức thực chất là quy giản sự khác biệt thành cái gì không-tồn tại. Đó là việc quy giản sự khác biệt thành sự đối lập và mâu thuẫn để buộc nó phục tùng sự thống nhất của khái niệm (là nơi các sự khác biệt - bị đẩy thành sự mâu thuẫn - được "giải quyết" trong một sự thống nhất khái niệm "cao hơn"). Trong khi đó, ngược lại, c`ân suy tưởng đến sự tôn tại của hệ vấn đê, nghĩa là, đến sự t`ôn tại thực sự của những vấn đê và những câu hỏi: sự t`ôn tại này là một hình thức nghịch lý của sự t`ôn tại, nói lên sự khác biệt một cách tích cực, khẳng định, và, vì thế, không thể được quy giản thành tính phủ định [tính-không t`ôn tại] đơn giản. Quy giản sự t`ôn tại của những vấn đ`ê và nhưng câu hỏi thành tính phủ định sẽ dẫn đến việc bắt sự khẳng định phục tùng sự phủ định. Sự khẳng định biện chứng (trong "sự phủ định của phủ định" nổi tiếng của Hegel) thực chất chỉ là kết quả được

rút ra từ sự phủ định, nghĩa là, *cái mới* chỉ có thể là sự phủ định của cái gì  $d\tilde{a}$  t 'ôn tại: trong trường hợp đó, sự tái diễn là một sự lặp lại của cùng một cái hơn là việc tạo ra sự khác biệt. Những sự khác biệt, trong trường hợp đó, bị thâu g 'ôm vào bên trong cái thống nhất mang tính ý thể của khái niệm; sự thống nhất này phủ định những gì khiếm khuyết ở trong thực tại thường nghiệm (tính bất tất, tính cá biệt, tính đa thể, tính bất định...), tức, thâu g 'ôm hay hội nhập những phương diện này của sự khác biệt vào trong sự thống nhất "cao hơn" của lý tính.

• Kích thước đạo đức học: sư phê phán bản thể học trên đây gắn liền với việc phê phán các tiên-giả định luân lý và thực tiễn hành đông của phép biên chứng khi nó tôn vinh cái phủ định và quy giản sư khác biệt thành sư mâu thuẫn. Deleuze nhìn thấy tinh th'àn "bảo thủ" của sư phủ định biên chứng: tư tưởng hướng đến việc thấu hiểu những gì đang là hay đã là, hướng đến việc phủ định hơn là việc khẳng định những sư khác biệt, qua đó, sao nhãng nhiệm vu chính yếu là "xác định các vấn đ'èvà thể hiện năng lưc sáng tạo cùng quyết định của ta trong các vấn đề ấy" (DR. 268). Theo Deleuze, lịch sử không tiến lên bằng vân đông biên chứng của sư "phủ định của phủ định" mà bằng việc "quyết định những vấn đ'è và khẳng định những sư khác biệt", ở bình diện đạo đức xã hội, sư mâu thuẫn sẽ không giải phóng được cho người bị áp bức, trái lại, nó sẽ bị kẻ mạnh sử dung để bảo vê những lợi ích của mình khi toàn quy ền quyết định đâu là những vấn đ'è quan trong (chẳng hạn, sư "mâu thuẫn" giữa lợi nhuận và ti en công sẽ được quyết định có lợi cho lợi nhuận). Và đây chính là chỗ khác biệt cơ bản giữa Deleuze và chủ trương rằng triết học bao giờ cũng chỉ có mặt một hình thái của đời sống đã trở nên già cỗi", và, do đó, chỉ có thể thấu hiểu kinh nghiệm lịch sử một cách  $h \tilde{o} i c \tilde{o}^{10}$ , thì, ngược lại, với Deleuze, triết học được sinh ra là để đối mặt với sư khác biệt, và, qua sư đối mặt ấy, đưa ra những câu trả lời sáng tạo cho những vấn đề và những ý tưởng được

nảy sinh ra. Triết học không bận tâm với việc "hòa giải với hiện thực" cho bằng phát kiến những quan niệm và những hình thức khác nhau của sự hiện hữu sẽ đến trong tương lai. Chẳng hạn, ta sẽ nhìn xã hội như một tập hợp những "cơ thể" có năng lực hành động tập thể và thể hiện bản sắc cá nhân; ở đây, không còn nhấn mạnh đến sự đối lập (giữa cá nhân và tập thể, giữa công dân và nhà nước...) mà đến các mạng lưới xâu chuỗi (rhizomatic networks) vượt ra khỏi những bộ máy kinh tế, chính trị, luật pháp... đã được xác lập. Mục đích của Deleuze vừa có tính phê phán, vừa có tính sáng tạo: phê phán những khái niệm, tư tưởng, giá trị cố hữu quen dành ưu tiên cho sự đồng nhất trước sự khác biệt, sự thống nhất trước sự đa thể, tính phổ biến trước sự cá thể hóa; đồng thời, sáng tạo những khái niệm, và thử nghiệm những hình thái mới mẻ của kinh nghiệm cũng như những khả thể khác biệt của sư hiện hữu.

Tóm lại, Deleuze muốn phát triển một "siêu hình học về sự khác biệt": ông không bác bỏ siêu hình học xét như siêu hình học mà muốn cải biến truy ền thống lâu dài của tư tưởng biệnchứng "đã bị méo mó" thành một "phép biện chứng của những đa thể" (dialectique de multiplicités).

Câu hỏi của Jacques Derrida rất đáng lưu ý ở đây: làm sao thực hiện được một đ'è án như thế mà rút cục không bị rơi trở lại vào trong khuôn khổ "chung quyết" của siêu hình học? Trong khi Deleuze muốn suy tưởng sự khác biệt-phi khái niệm mà không có cái phủ định thì Derrida muốn suy tưởng sự khác biệt như là *tính phủ định nhưng không-thể-toàn-thể-hóa*. Câu hỏi của Derrida gợi lại câu hỏi cơ bản của Heidegger v èkhả thể "vượt qua" siêu hình học: bản thân Nietzsche có thực sự "vượt qua" siêu hình học chưa, để có thể gợi hứng cho một triết học v è sự khác biệt nơi Gilles Deleuze?

#### 5. Nietzsche và siêu hình học

Vấn đ`ề được Martin Heidegger nêu ra trong hai tập bài giảng dày cộp v ề Nietzsche (1936/1940) và sau đó, là hai công trình nổi tiếng của Eugen Fink (1905-1975) (Nietzsches Philosophie - Triết học Nietzsche, 1960 và Spiel als Weltsymbol - Trò chơi như là biểu trưng v ề thế giới, 1960), gây ảnh hưởng mạnh mẽ ở Pháp, nhất là luận điểm của Eugen Fink bác lại Heidegger khi cho rằng: với sự lý giải v ề mối quan hệ giữa T ồn tại và sự Trở thành như là Trò chơi, Nietzsche đã thực sự vượt qua khỏi các ranh giới của siêu hình học truy ền thống. Luận điểm này của Eugen Fink, theo nhận định của A. D. Schrift (Nietzsche and the Question of Interpretation, 63), đã khơi mào cho những cách đọc quan trọng nhất về Nietzsche ở Pháp.

Trước hết, tuy quá giản lược so với cuộc đời mãnh liệt và bi tráng của Nietzsche, nhưng ở bình diện thu ần túy lý thuyết, ta có thể cho rằng tư tưởng của Nietzsche dựa trên bốn cột trụ: ý chí quy ền lực, sự quy h ầi vĩnh cửu, cái chết của Thượng đế và Siêu nhân, cùng với cái đẳng thức bản thể học căn bản: T ần tại = Giá trị. Vậy, quan hệ giữa Nietzsche và siêu hình học như thế nào? Vì t ần quan trọng của nó, ta c ần đặc biệt theo dõi lý giải của Eugen Fink:

Siêu hình học Tây phương xuất phát từ những sự vật đang t 'ôn tại, tức từ những cái t 'ôn tại đa tạp, hữu hạn và bị giới hạn trong khuôn khổ không gian và thời gian, trong đó có bản thân ta. Từ sự t 'ôn tại bên trong thế giới ấ'y, siêu hình học đặt ra bốn câu hỏi: v 'ê sự *tôn tại* xét như sự t 'ôn tại (tức quan hệ của t 'ôn tại và hư vô), v 'ê cái t 'ôn tại xét như một toàn bộ (tức quan hệ giữa t 'ôn tại và sự trở thành hay sự vận động và quan hệ của mọi cái vận động); v 'ê cái T 'ôn tại siêu việt, bất biến hay Hữu thể tối cao (tức như là thước đo của sự t 'ôn tại trong sự phân biệt giữa t 'ôn tại đích thực và t 'ôn tại không đích thực), và, sau cùng là tính khai mở của t 'ôn tại hay mối quan hệ căng thẳng giữa t 'ôn tại và tư duy (tức v 'ê chân lý của cái t 'ôn tại và quan hệ

của con người với chân lý). Nói đơn giản, bốn chân trời nấy của sự t 'ân tại tương ứng với bốn *siêu nghiệm thể (Transzendentalien)* ngự trị bằng nhi 'âu cách khác nhau trong triết học cổ đại, trung đại lẫn cận đại: ON, HEN, AGATHON, ALETHES (Hi Lạp) hay ENS, UNUM, BONUM, VERUM (Latin): T 'ân tại, cái Một, cái Thiện, cái Chân. Câu hỏi đặt ra: bốn học thuyết của Nietzsche có mối quan hệ sâu xa và nội tại nào với bốn câu hỏi siêu hình học trên đây? Phải chăng trong nỗ lực đào hóa siêu hình học, ông vẫn bị cột chặt trong khuôn khổ siêu hình học?

- Học thuyết v`ê ý chí quyền lực là câu trả lời của Nietzsche cho câu hỏi siêu hình học v`ê cái t`ôn tại xét như cái t`ôn tại (ON/ENS): ý chí quy ền lực là t`ôn tại và hư vô trong sự thống nhất nguyên thủy của vận động. Theo Nietzsche, không có những sự vật hữu hạn cứng nhắc, vì những gì thoạt nhìn như sự vật cá biệt, hữu hạn thì chỉ là một hình thái tạm thời của ý chí quy ền lực, một "đại lượng sức mạnh" không đứng yên mà vận động. Sự t`ôn tại của mọi cái t`ôn tại hữu hạn là sự phá hủy không ngừng những giới hạn, nhưng không phải là sự thủ tiêu tuyệt đối sự giới hạn nói chung mà là sự chuyển dịch của mọi ranh giới như là cuộc đấu tranh liên tục giành quy ền thống trị. Nói ngắn, cái hư vô nơi cái t`ôn tại không được hiểu như ranh giới của nó, mà như sự vận động và chuyển dịch của ranh giới, như sự ngư trị của cái khác biệt; sự khác biệt ấy phân đôi sự sống, lại tiếp tục phủ định các ranh giới và đưa chúng vào sự vận động.

- Học thuyết v ề sự quy hồi vĩnh cửu suy tưởng v ề cái toàn bộ vận động của t 'ch tại (HEN/UNUM). Cái toàn bộ này không được hiểu như tính toàn bộ v ề không gian, không phải là tổng số mọi sự vật. Vì Nietzsche phủ nhận những sự vật cố định, tĩnh tại, nên, với ông, cái toàn bộ không phải là tổng thể những sự vật hiện t 'ch. Vì lẽ sự vật được lý giải chủ yếu bằng tính vận động của ý chí quy 'ch lực, nên cái toàn bộ cũng phải được lý giải như một toàn bô vận đông. Cái toàn bô bao hàm moi vân đông của sư vật và sư biến

đổi không thể đến sau diễn trình vận động của những ranh giới của sự vật: với tư cách là cái toàn bộ thời gian, cái toàn bộ này phải đi trước sự biến đổi bên trong thời gian. Nhưng, làm sao một cái thời gian toàn bộ lại có thể đi trước những thời khoảng? Quan niệm thông thường của ta v ề thời gian xem bản thân thời gian là không hoàn tất, vì sự vật vẫn còn tiếp diễn, thời gian chưa kết thúc, và tương lai chưa đến. Tuy nhiên, tình hình sẽ hoàn toàn khác nếu mọi sự cố bên trong thời gian được nắm lấy v ề nguyên tắc như là sự tái diễn. Bấy giờ, ta có thể suy tưởng v ề thời gian như là cái toàn bộ: nó không còn là một cái không-kết thúc, còn chờ tương lai mang lại, trái lại, nó đã là tất cả tương lai. Khi mọi cái bên trong thời gian đ`âu là sự tái diễn thì nó sẽ được bản thân thời gian vượt qua và bao hàm.

- Với tư tưởng v ề cái chết của Thượng đế, Nietzsche suy tưởng vấn đ ề tôn tại và vẻ ngoài của siêu hình học. Ông chống lại quan niêm v ềtính "vẻ ngoài" hay tính ảo ảnh của thế giới tr`ân tục so với tính đích thực của một thế giới siêu hình học ở đằng sau. Với Nietzsche, cái ONTOS ON (Hi Lap: T 'ôn tại đích thực) không phải là Ý niệm, không phải là Thượng để không phải là một Hữu thể tối cao (summum ens) giữ vai trò như cái AGATHON/BONUM (Sư Thiên tối cao) làm thước đo của vạn vật nữa. Cái chết của Thương để có nghĩa là phủ nhận sư khác biết giữa t ồn tại và vẻ ngoài trong hình thức cựu truyền. Thế nhưng, dù phủ nhận sư phân biệt này (trong các hình thức của Platon, Kitô giáo và Kant), Nietzsche vẫn còn vướng vào sư phân biệt ấy, trước hết, trong chừng mực ông nhìn t'ôn tại trong viễn tương của *giá trị*, và thứ hai, trong chừng mực ông khôi phục sự phân biệt này từ hiện tương nghệ thuật: Nietzsche xem moi cái t'ân tại hữu hạn đ'àu là "những hình thái của ý chí quy in lưc, do "người nghệ sĩ-nguyên thủy" - tức đời sống Dionysos-Apollon - tạo ra và lấy đi, kiến tạo và phá hủy.

- Sau cùng, là học thuyết v`ê Siêu nhân: - tất nhiên đây không phải là

hình ảnh méo mó về một con người mang bản tính của mãnh thú, trái lại, là chính con người hay nhân loại đã thức tỉnh sau khi biết về cái chết của Thượng đế, về ý chí quy ền lực và sự quy h ềi vĩnh cửu, nói khác đi, chính là cái ALETHEIA (chân lý đã khai mở) về một sự hiện hữu sẵn sàng đón nhận và khẳng định cuộc sống. Theo Nietzsche, cái Chân lý này không thể đạt được bằng một tư duy chỉ biết sử dụng những khái niệm trừu tượng, trái lại, phải bằng sự trực nhận. Nó không phải là sự trực quan cảm tính về cái đang hiện t ền mà là cái nhìn thâm sâu vào lòng vũ trụ, một cái nhìn vô ngôn, bất khá thuyết mà họa chăng chỉ có thi ca mới ph ần nào thể hiện được. Tuy nhiên, thật ra ý tưởng này cũng đã có nơi Platon: cái DIALEGESTHAI - sự đối thoại của linh h ền với chính mình - cũng là cái ARRHETON, cái bất-khả-thuyết nơi thâm sâu của triết học. Như thế, ngay cả khi từ khước khái niệm suy lý và xem chân lý tối cao là sự "trực nhận", thì Nietzsche vẫn còn đứng trên miếng đất của truy ền thống mà ông muốn vượt qua.

- Trong khi vẫn còn gắn li ền với truy ền thống siêu hình học *trong* bốn chân trời của *tôn tại*: hư vô, sự trở thành, vẻ ngoài và tư duy, Nietzsche, theo một nghĩa rộng hơn, vẫn còn là "tù binh" của siêu hình học, vì ông đã lý giải *tôn tại* chủ yếu như là *giá trị*. Ngu ền gốc của đẳng thức này cũng từ Platon, đó là cái AGATHON (cái Thiện) như là MEGISTON MATHEMA (cái đáng biết lớn nhất). Tuy nhiên, nơi Platon, cái AGATHON không phải là "giá trị" mà là cái bản chất của *mọi* Ý niệm, tức, là Ý niệm của những Ý niệm. Là cái làm cho mọi t ền tại có thể được nhận thức, nên cái AGATHON còn là cái EPEKEINA TES OUSIAS (cái đứng bên kia t ền tại). Mọi sự vật sáng lên dưới ánh sáng của AGATHON, nên mỗi sự vật hữu hạn, đứng trong vùng ánh sáng ấy, là "tốt" hay "thiện" theo một nghĩa nào đó: cái "tốt" trở thành tính chất siêu nghiệm của cái đang t ền tại. Phải chờ đến thời cận đại - nhất là nơi Kant - các tính chất siêu nghiệm ấy mới

có một quan hệ tất yếu với chủ thể, vì Kant xác định cái đang t 'ch tại là đối tương. Nhờ đó, Nietzsche mới có thể suy tưởng "cái tốt" của moi vật từ mối quan hệ của chúng với con người, tức, mới có thể xác định chúng như là giá trị. Các giá trị không t`ôn tại tự thân, không phải là thuộc tính cố hữu của sư vật, trái lại chúng bao giờ cũng t'ôn tại cho một chủ thể, tương ứng với việc đánh giá. Vì lẽ bản chất của sư vật, theo Nietzsche, là ý chí quy ền lưc, nên những giá trị phải được ý chí này ti ền-giả định như là những đi ều kiên cho việc bảo t'ôn và tăng cường ý chí quy ên lưc, qua đó ý chí quy ên lưc tư mang lại phương hướng và mục đích cho mình. Do đó, mọi cái t'ôn tại đều có giá trị, bởi ý chí quy ền lưc - như là sư vận đông - xuyên thấm và chi phối moi vật. Như thế, đẳng thức của Nietzsche: T'ân tại = Giá trị kế thừa sư biến đổi của thời cận đại v ề mối quan hệ giữa ON (t ần tại) và AGATHON (cái Thiên). Với Nietzsche, moi giá trị đ'àu t'ôn tại ở trong đời sống, ở trong thế gian, còn bản thân đời sống, bản thân thế giới không có giá trị. Đây không phải là sư đánh giá tiêu cực v ề đời sống và thế giới, trái lại, là sư thừa nhận về tính không-thể-đánh-giá của chúng: chúng là cái toàn bô, còn moi sư đánh giá diễn ra bên trong chúng. Với sư quy h à vĩnh cửu, không gian và thời gian được suy tưởng cho mọi vận đông của ý chí quy ên lưc. Học thuyết v è sư quy h à vĩnh cửu nói lên sự vô nghĩa và vôgiá trị của cái toàn bộ, trong đó diễn ra moi sư đánh giá. Như thế, không chỉ trong bốn câu hỏi cơ bản của siêu hình học mà cả trong cách tiếp cận v'ê triết học giá trị, Nietzsche vẫn còn lê thuộc vào siêu hình học. Đó là lý do khiến Heidegger cho rằng Nietzsche không mở ra một bắt đ`âu mới mà chỉ hoàn tất siêu hình học truy ên thống theo một phương thức nhất định.

- Trước hết, Heidegger tập trung lý giải về ý chí quyền lực nơi Nietzsche. Thời cận đại bắt đầu với một sự thay đổi về bản chất của chân lý. Ở thời cổ đại, Chân lý là ALETHEIA, tức, như là sự không bị che giấu của cái tồn tại, như là sự khai quang (Lichtung), trong đó mọi sự vật xuất

lô và tư trình diên. R'à sau đó, dựa vào định nghĩa của Platon v'ê chân lý như là sư đúng đắn của cái nhìn, hay đúng hơn, của cái nhìn v'êcác Ý niêm ("ẩn du v ề cái hang"), nên, trong thời cận đại, chân lý mang tính cách của sư xác tín (certitudo): nó trở thành một phương thức khi con người - như là chủ thể đang hình dung - xác tín v ề cái t ồn tại. Và cái t ồn tại này chủ yếu được hiểu như là đối tượng, tức như cái gì tư phơi bày ra cho một chủ thể. Đáng chú ý là: sư nhân biết hay sư hình dung chủ quan (tri giác) cũng đồng thời là sự thôi thúc muốn hình dung hay, nói cách khác, là sự hình dung được thôi thúc. Cả hai gắn li ên và là một. Chủ thể là ý chí và sự hình dung (thành biểu tương). Cái thúc đẩy sư hình dung là ý chí. Sư hình dung là làm-cho-cái-gì-đó-thành-đối-tượng, nên sự hình dung tự nó là ý chí quy ền lưc có tính xâm hấn, cưỡng bách. Những gì chủ thể trải nghiệm nơi chính mình thì trở thành bản chất của moi cái t ồn tại. Tất cả là ý chí quy ền lực. Heidegger lý giải ý chí quy en lưc của Nietzsche từ cái bản chất của bản thể được suy tưởng ở thời cận đại: bản thể ấy, nơi Leibniz, là những đơn tử (Monad) và sư t'ôn tại của chúng được xác định như là Lực hay sức mạnh. Do đó, theo Heidegger, với hoc thuyết v ềý chí quy ên lưc, Nietzsche hoàn tât siêu hình học của thời cận đại; n'ên siêu hình học ấy suy tưởng bản thể như là sức mạnh và như là tư ngã.

- Heidegger tiếp tục lý giải v ề "Siêu nhân" như là con người thoát thai từ ý chí quy ền lực, đảm nhận sự thống trị trên mặt đất: "Siêu nhân" không phải là kẻ sẽ đến trong tương lai như một phương thức hiện hữu hoàn toàn mới mẻ, mà được đặt vào trong một nhân loại hướng đến tính chủ thể tuyệt đối. Cách lý giải này v ề Nietzsche nằm trong ý định của Heidegger muốn nhìn lại *lịch sử của Tôn tại (Seinsgeschichte)*, nhất là v ề Siêu hình học của thời Cận đại. Tuy nhiên, đặt tư tưởng "bùng nổ" của Nietzsche vào trong bộ khung cứng nhắc của siêu hình học truy ền thống có hoàn toàn thỏa đáng không? Đây vẫn còn là một câu hỏi lớn, nhức nhối khi chính Heidegger,

trong *Tôn tại và Thời gian* (Sein und Zeit, 1927) cũng đã từng rất dè dặt khi nhắc đến Nietzsche: Việc khởi đ`ài "xem xét" Nietzsche cho phép ta phỏng đoán rằng Nietzsche đã hiểu nhi ài hơn so với những gì ông đã nói ra cho ta"(SZ, 369).

- Ở đây, Eugen Fink - môn đệ của Husserl, Heidegger và cũng là người tán thành Heidegger ở nhi ều điểm - tỏ ra không hoàn toàn đ ồng tình với Heidegger. Ông đặt câu hỏi "phải chăng trong ý định cơ bản của Nietzsche khi suy tư v`ê thế giới đã không bỏ lại đằng sau lưng mình cấp đô vấn đ`ê bản thể học của Siêu hình học?". Fink nhận thấy có một điểm thực sự mới mẻ nơi Nietzsche: "một tính căn nguyên không phải-siêu hình học trong triết học vũ tru luận nằm ở trong tư tưởng của ông (Nietzsche) v'ê "trò chơi". Lập luận của Fink như sau: ngay từ các tác phẩm đ`ài tiên, Nietzsche đã vận đông trong kích thước bí nhiệm của trò chơi, trong siêu hình học v'ê nghệ sĩ, trong chủ nghĩa Heraklitus v ề Th ần Dớt-hóa nhi. Nếu Nietzsche có nhi ầu chỗ gặp gỡ Hegel khi Hegel nói rằng "trò chơi vừa là sư h ần nhiên lớn nhất, vừa là sư nghiêm chỉnh duy nhất đích thực và cao cả nhất", thì đó chỉ là vì Nietzsche chạm đến ngu côi chung ở trong Heraklitus chứ không phải chạm đến nhà siêu hình học Hegel. Chủ nghĩa duy tâm của Kant, Schelling, Hegel tuy thường bàn v`ê mối quan hê tương tác giữa sức tưởng tương, thời gian, tư do và trò chơi, nhưng bao giờ cũng xem T cn tại-căn nguyên là Ý chí và Tinh th'ân. Ngược lại, nơi Nietzsche, chính trò chơi của con người, trò chơi của con trẻ và của người nghệ sĩ trở thành ẩn du mang tính vũ tru luận. Theo Fink, đi ều này không có nghĩa là mang cảnh trạng của con người áp đặt vào cho vũ tru mà ngược lại, bản chất của con người chỉ có thể được lĩnh hội và xác định như là trò chơi, khi con người được suy tưởng từ "trò chơi của vũ trụ", một trò chơi "ném súc sắc" vượt ra khỏi thiện ác, vượt ra khỏi mọi sự đánh giá, vì mọi giá trị chỉ xuất hiện bên trong trò chơi vĩ đại này. Fink viết: "Con người có khả thể khổng l'ôđể hiểu vẻ ngoài như là vẻ ngoài và, từ trò chơi của chính mình, dấn mình vào trò chơi lớn của vũ trụ: trong sự dấn mình ấy, con người tự nhận ra chính mình như là kẻ cùng chơi trò chơi của vũ trụ. Khi Nietzsche hiểu Tôn tại và Trở thành như là trò chơi, ông không còn ở trong sự ràng buộc của Siêu hình học nữa [BVNS nhấn mạnh]; và khi đó, ý chí quy ền lực cũng không còn mang tính cách của việc đối tượng hóa cái t ền tại cho một chủ thể hình dung về đối tượng, mà mang tính cách của việc kiến tạo hình thái kiểu Appolo; và, mặt khác, trong sự Quy h ềi vĩnh cửu, chính Thời gian-du hý của vũ trụ - bao trùm-tất cả, mang lại-tất cả và kết liễu tất cả - được suy tưởng, và, sau cùng, Siêu nhân không mang hình ảnh của kẻ bạo hành hay con người khổng l ề về kỹ thuật, mà là một người chơi, một kẻ cùng chơi" 11. Cùng chơi trong trò chơi của vũ trụ - với tất cả ý thức về sự "tất yếu" của nó - được Nietzsche gọi là "amor fati" ("yêu số phận").

Ở đây, ta không thể bàn sâu về việc Eugen Fink có lý giải Nietzsche đúng theo ý của Nietzsche hay đã lý giải Nietzsche bằng chính triết học của mình, như các nhận định có tính phê phán, chẳng hạn của Mihailo Djuric (trong Nietzsche und die Metaphysik - Nietzsche và Siêu hình học, 1985). Theo đó, quá nhấn mạnh đến giác độ vũ trụ luận trong tư tưởng Nietzsche chỉ càng tô đậm thêm tính chất siêu hình học truy ền thống (T ồn tại = vận động vũ trụ; Con người = một thành viên tham dự vào vận động ấy), trong khi ý định chủ yếu của Nietzsche - nhất là trong tư tưởng về trò chơi, về mê cung...-, là muốn cải biến n ền triết học thực hành: biến tất cả mọi hoạt động của con người (vật chất lẫn tinh thần) thành "trò chơi", theo nghĩa trả lại cho chúng sự hồn nhiên, sáng tạo, tự chủ và tự do ("trò chơi là lao động của trẻ con, còn lao động là trò chơi của người lớn"). Thoát khỏi khuôn khổ đơn thu ền mang tính "mục đích luận" (téléologie) (dù là mục đích luận tương đối của sơ đồ "mệnh lệnh giả thiết": "nếu... thì" hay mục đích luận tuyệt đối của "mệnh lệnh nhất thiết" hoặc siêu việt) hành động

của con người sẽ mang tính *thẩm mỹ*, giải phóng những khả thể vô hạn, cởi mở đón nhận những sự *khác biệt* luôn luôn mới mẻ, đó mới chính là chỗ mà tư tưởng Nietzsche "vượt ra khỏi" siêu hình học truy ền thống.

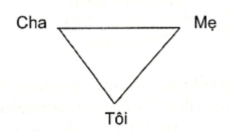
Và có thể nói đấy cũng chính là ngu 'ch cảm hứng chủ đạo cho việc tiếp nhận Nietzsche nơi Gilles Deleuze từ tác phẩm Nietzsche và Triết học (1962) này và được triển khai khá độc đáo trong một tác phẩm tiêu biểu của Deleuze ở thời kỳ muộn hơn. Đó là tác phẩm đầu tiên viết chung với Félix Guattari: L'Anti-Oedipe. Capitalisme et schizophrénie I - Chống Oedipe. Chủ nghĩa tư bản và bệnh tâm th'ân phân lập I, (1972). L'ân này, Deleuze và Guattari phát triển cặp khái niệm "sức mạnh hoạt năng/sức mạnh phản ứng" của Nietzsche để có những nhận xét phê phán đối với phân tâm học và chủ nghĩa Freud. Nói ngắn gọn, hai ông đối lập loại hình "bị Oedipus hóa" với loại hình "Schizo" ("phân lập"), tức, giữa con người lệ thuộc, bị cưỡng chế, bị "thuộc địa hóa" với con người thực hiện sự giải phóng của chính mình và để cho "dòng ước muốn" của mình được trôi chảy tự do. Xin nhắc qua một chút v "êcông trình này.

### 6. "Chống-Oedipe" và "Rhizom" (sự kết chuỗi)

Deleuze và Guattari (nhà phân tâm học) quen nhau năm 1970, cùng trải qua các sự kiện tháng 5 năm 1968 và nhận ra rằng cái vô thức được quan sát và phân tích trong môi trường xã hội rộng lớn dễ dàng hơn là trong khung cảnh giả tạo trên giường bệnh theo kiểu Freud. Cả hai phê phán phân tâm học chủ yếu ở điểm nào? Đó là nó ngăn cản việc bệnh nhân nói ra một cách thoải mái, ngăn cản dòng chảy của ước muốn, mặc dù nó luôn khẳng định ngược lại. Trong thực tế, bộ máy phân tâm học đè nén các đi ầu kiện của việc phát biểu đích thực. Bất kỳ đi ầu gì bạn nói ra, lập tức bị kéo vào một gu ầng máy, một khung lý giải, và người bệnh không bao giờ có thể đạt được đến đi ầu mình phải thực sự nói ra. Lý do: phương pháp phân tâm có

sẵn một bộ mã, gọi là cái "tam giác gia đình" (Oedipe, mặc cảm thiến hoạn, khuôn khổ gia đình) làm công việc "Oedipe hóa" dưới sự giám sát của "ông tướng Freud".

Hình tượng Oedipus cổ đại đã được Freud phát triển thành sơ đ`ô ba góc như sau:



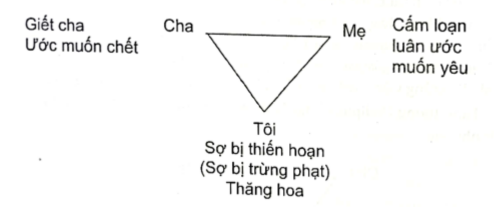
Trong sơ đ 'ô ấy không có chỗ cho sự "sản xuất", "sáng tạo". Khi không có sự sản xuất, sáng tạo thì chỉ còn lại biểu tượng: sân khấu, hình ảnh, dàn cảnh, thay vì hoạt trường của hành động. Oedipus có nghĩa: bị nhốt trong sân khấu gia đình, cắt đứt các dòng chảy ước muốn, kết thúc việc sản xuất, sáng tạo. Cái vô thức, vốn là một diễn trình, bị quy giản thành một cấu trúc. Vì lẽ, theo Deleuze và Guattari, Oedipus đã bị "thuộc địa hóa bằng những phương tiên khác, là thuộc địa nôi tâm".

Quan niệm về Oedipus gắn liền với khái niệm *ước muốn*. Từ Platon, ước muốn được đặt vào trong tính bất toàn của con người, như là sự khiếm khuyết, thiếu thốn cần được bù đắp. Freud tiếp thu quan niệm này của Platon và bổ sung thêm:

- diễn trường của ước muốn được đẩy vào trong cái vô thức khi nó không thể có được sự thỏa mãn ở thời ấu thơ ti ền-Oedipus. Oedipus hiện thân cho việc có ý thức v ềsự khiếm khuyết, bất toàn;
- vì sợ hãi không dám thực hiện ước muốn bị cấm đoán, cái vô thức lánh mình vào trong các hình thức hư ảo, huyễn tưởng: sư đè nén và thăng

hoa;

- cái vô thức không biết đến luân lý. Ước muốn có thể tích cực (ước muốn được sống) hoặc tiêu cực (ước muốn chết, phá hoại v.v.). Cái tam giác tâm phân học được bổ sung thành:



Câu hỏi ngược của Deleuze và Guattari: ước muốn đâu có dính líu gì đến sự khiếm khuyết, thiếu thốn? Theo hai ông, ước muốn là một sức mạnh tự t ồn, sáng tạo, năng sản. Sức mạnh hay lực ấy hành động, làm việc, lắp đặt trong hoạt trường của mình - tức trong cái vô thức -, nhất là, sản sinh ra cái thực t ồn: thực tại xã hội, của cải, cách mạng chứ không phải những gì có tính tưởng tượng hay biểu trưng. "Sản xuất" là "việc thực hiện những thao tác hiện thực của ước muốn".

Khi nói về "những dòng chảy của ước muốn", thì *dòng chảy (flux)* có nghĩa là diễn trình hay hoạt động của ước muốn, là những thao tác hiện thực của nó. Cac dòng chảy này mang hai đặc điểm cơ bản: *thứ nhất*, chúng có xu hướng uốn dòng, chảy lệch đi; và *thứ hai*, kết chuỗi, hợp lưu. Với đặc điểm thứ nhất, chúng không chỉ muốn chảy mà còn muốn tràn bờ. Đó là một tiến trình liên tục phá vỡ ranh giới, lãnh thổ, phi mã hóa, nói ngắn: sự giải phóng. Nhưng, cơ chế ước muốn ấy vấp phải cơ chế xã hội: nó quan hệ với những hệ thống xã hội theo kiểu vừa đối kháng, vừa bổ sung.

Cơ chế xã hội có xu hướng ngăn chặn bớt sự tuôn trào, tái lập ranh giới và tái mã hóa. Phá vỡ ranh giới là vận động của Schizo (sự phân lập), còn tái lập ranh giới là vận động của Oedipus.

Với đặc điểm thứ hai, những ước muốn và những dòng chảy của ước muốn có xu hướng nối kết lại. Do xu hướng luôn nối kết, hợp lưu, nên ước muốn luôn có tính chất "cách mạng". Khẩu hiệu đã trở thành thời thượng: hãy nối kết lại! Hãy tạo thành *Rhizom*, chống lại việc trở thành đơn lập, nguyên tử hóa! *Rhizom* là kết chuỗi (connexion), là đa thể, đa trung tâm (multiplicité, polycentrisme), là chữ "VÀ" (Schizo), đối lập lại với tuyến tính, lưỡng phân, toàn thể hóa (Oedipus). *Schizo* và Rhizom gắn li ền với "chủ nghĩa du mục" (nomadisme), được hiểu như là cấu trúc cơ động, phi-tập trung hóa, không khác mấy với nghệ thuật chiến tranh du kích của các bộ lạc du mục chống lại bộ máy nhà nước chuyên chế. Cấp độ "vi mô" của cái vô thức được mở rộng ở cấp độ "vĩ mô" của những cấu hình xã hội rộng lớn hơn. Sơ đ ồ "gia đình Oedipus" được mở rộng thành:



Lĩnh vực của cái vô thức càng được mở rộng, mở ngỏ, các dòng chảy của ước muốn càng lưu chuyển tự do hơn, càng uốn dòng dễ hơn. Như thế, chủ thể không phải là một tính nhân cách được xác định cứng nhắc, mà chỉ được "khám phá từ những tình trạng mà nó nếm trải". Nó có sự hợp lưu,

kết chuỗi từ trong ra ngoài (Schizo) và từ ngoài vào trong (Oedipus). Chủ thể, do đó, là một vấn đ'ề của diễn ngôn (discourse), và, thay vì nói v'ề chủ thể, có thể nói đến những "kết chuỗi diễn ngôn tập thể" (agencements collectifs d'énociation).

Dưới mắt Deleuze và Guattari, Oedipus là biểu trưng của mọi thể chế và hình thức quan liêu. Các thể chế ấy sợ hãi sự ước muốn, luôn muốn tái lập ranh giới, tái mã hóa mọi dòng chảy của ước muốn. Ước muốn có thể đi đến chỗ phi-lý tính? Có thể là "cách mạng" (đúng như J. S. Mill nhận xét, người Pháp là một dân tộc đặc biệt yêu thích chữ "cách mạng"!) nhưng cũng có thể trở thành "phát xít" hay "vô chính phủ"? Hai tác giả chỉ trả lời: c`ân phải xuất phát từ bản tính tự nhiên của ước muốn: nó có tính cách mạng, hoạt năng, năng sản, vì nó "tạo nên một cái gì, còn hơn Oedipus không sáng tạo, không "tạo nên" một đi àu gì cả! Bao lâu những sự biến đổi "vi mô" ở bình diện vô thức và đời sống thường ngày không để cho mình bị xơ cứng thì những dòng chảy tiếp tục chảy, những kết nối tiếp tục đi tìm những kết nối mới và ta không bao giờ đã đi đủ xa...

### 7. Thay lời kết

Việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp (cũng như ở Ý và các nước Anh Mỹ) từ 1960 đến nay hoàn toàn gạt bỏ hình ảnh bị xuyên tạc v ề Nietzsche (như là triết gia biện hộ cho bạo lực, cho sự bất bình đẳng, thậm chí bị lý giải theo kiểu phát xít hay quốc xã). Họ đồng thanh không quan tâm hoặc không xem là đáng thảo luận về "hình ảnh" ấy. Trái lại, Nietzsche xuất hiện như là triết gia của sự tự do và của sự giải phóng tích cực. Chữ "tự do" ở đây không chỉ được hiểu theo nghĩa cá nhân, chủ thể mà còn trong toàn bộ kích thước chính trị-văn hóa của nó nữa. Trong viễn tượng ấy, trung tâm điểm của tư tưởng Nietzsche là triết học vềmột "việc vui hưởng sự khác biệt" ("jouissance de la différence) (Gilles Deleuze). Ta cũng nên

lưu ý rằng chữ "jouissance" trong tiếng Pháp của Deleuze không ngu ý một sư hưởng thu" (như trong chữ Đức "Genuss" hay trong chữ Anh "joy"), cũng không theo nghĩa một tiến trình thụ động (như chữ Latin "frui"). Đúng hơn, "jouissance" mang âm hưởng của một hoạt động căn nguyên chưa gắn li ên với đối tương, tức của một sư tư-tạo-ra-chính-mình và tư-mang-lại-thưc-tại-cho-chính-mình. Nói cách khác, đó là một sư khẳng định tích cực của hành vi siêu nghiêm (transcendental) cấu tạo nên hiên thực hữu hạn, sống thực, tư quan hệ với chính mình. Dionysos, do đó, trở thành biểu tương cho quy en lưc "siêu nghiêm" của sư "tư tác tạo" (autopoiesis) tuy hữu hạn, nhưng sản sinh ra những hình thức mới mẻ và liên tục tự-cải biến cho đời sống cá nhân lẫn tập thể, đ'ông thời cũng tạo nên hình thức tư duy và cảm nhận tương ứng với những hình thức ấy của đời sống. Đó là lý do tại sao ở Pháp, triết học Nietzsche dễ dàng tương thông với tinh th'àn "ti 'en phong" v'ê nghê thuật và tư tưởng. Nietzsche, ở Pháp, không chỉ là một triết gia trường ốc, mà chủ yếu - như cách nói của Kant v'ê triết học "hoàn vũ"/"conceptus cosmicus" - là nhà tư tưởng tác đông và tham dư vào toàn bộ không gian văn hóa. Có thể nói rằng tư tưởng của Nietzsche mở ra một không gian ý nghĩa đ'ày tính xung đột và xung động mà triết học phải mạnh dạn bước vào, nếu không muốn trở thành một "viên bảo tàng" chỉ biết ghi nhận hay lý giải những cuộc tranh luận của các ngành khoa hoc khác.

Bản dịch *Nietzsche và Triết học* của TS. Nguyễn Thị Từ Huy cho ta một cái nhìn về một mảng quan trọng, có tính tiên phong trong triết học Pháp hiện đại. Dịch phẩm này là một sự tiếp nối tự nhiên công trình *Alain Robbe-Grillet*, *Sự thật và diễn giải* (Luận án tiến sĩ văn chương Pháp tại Đại học Paris 7,2009) của dịch giả, đồng thời mời gọi những công trình nghiên cứu và dịch thuật phong phú và đa dạng hơn nữa về lĩnh vực này trong tương lai.

# LÒI NGƯỜI DỊCH

eleuze là một triết gia quan trọng của thế kỷ XX. Vì tác giả này được thừa nhận là khó, nên sẽ là một sự "li àu lĩnh" khi làm công việc chuyển ngữ tác phẩm của ông. Hẳn nhiên có những đi àu vượt ra ngoài t ần hiểu biết hiện tại của người dịch. Tuy vậy, sách của Deleuze, cũng như tư tưởng của Nietzsche, hấp dẫn kể cả khi khó hiểu, hay hấp dẫn bởi chính tính chất khó hiểu. Những gì không hiểu, hoặc chưa hiểu được, có một sức mạnh mời gọi to lớn, chúng khơi dậy khao khát tìm tòi, khao khát được hiểu. Việc dịch các tác giả như Kant, Hegel, Nietzsche, Foucault, Bachelard... là hết sức c ần thiết, không chỉ vì họ đã tạo ra một tài sản tinh th ần vô giá cho nhân loại mà chúng ta c ần biết đến để có thể bình đẳng, ở bình diện nhận thức, với những đ ầng loại trên khắp thế giới, mà còn vì suy tư của họ có khả năng kích thích và thức tỉnh suy tư của chúng ta. Hơn nữa, các công trình của họ cho phép khám phá một vẻ đẹp khác mà chúng ta còn ít có thói quen thưởng thức: vẻ đẹp của cái khó.

Làm thế nào để tạo đi à kiện cho cái khó có một chỗ trong đời sống của chúng ta? Làm thế nào để dành cho cái khó tình cảm yêu mến? Làm thế nào để xây dựng thái độ trân trọng đối với cái khó, kể cả khi chúng ta không hiểu hay chưa hiểu? Tại sao Rodin lại có ý tưởng sáng tạo một bức tượng như "Người tư duy"? Làm thế nào mà người tư duy có thể trở thành đối tượng của nghệ thuật, nếu như tư duy không trở thành một ph àn của đời sống? Đời sống cảm tính với tất cả những cảm xúc và những ph àn thuộc v ềbản năng của con người, đương nhiên là một cái gì rất quan trọng. Đời sống tư duy cũng là một cái gì quan trọng như thế. Tuy nhiên, có lẽ chúng ta chưa ý thức được, và chưa ý thức hết tầm quan trọng của nó. Chỉ

bằng một vài lời than thở "khó quá!", thế là các thành quả của tư duy có thể dễ dàng bị chối từ.

Hiện nay có những người đang lặng lẽ làm công việc giới thiệu, phổ biến giá trị của cái khó, đưa các tư tưởng lớn của nhân loại đến với cộng đ ồng của chúng ta. Học giả Bùi Văn Nam Sơn là một trong số đó. Khi đọc Kant, Hegel... qua các bản Việt ngữ do ông chuyển dịch, ta sẽ thấy tiếng Việt không chỉ hấp dẫn ở nhạc tính, ở tính hình ảnh, tính biểu cảm, mà nó còn quyến rũ bởi khả năng thể hiện tư duy bậc cao, khả năng tổng hợp và khái quát những hình thái phức tạp trong suy nghĩ của con người, tức là khả năng biểu đạt cái khó và vẻ đẹp của cái khó.

Bản dịch này được hoàn thành với sự đóng góp quý báu của Bùi Văn Nam Sơn, người mà tôi mang ơn rất nhi ầu. Những gợi ý của ông v ề các khái niệm giúp tôi hiểu sâu hơn những vấn đ ềdo cuốn sách đặt ra, giúp tôi nhận thức rõ hơn giá trị của lao động tư duy, cũng như mối quan hệ giữa tư duy và ngôn ngữ. Dĩ nhiên, còn nhi ầu khái niệm c ần được giới chuyên môn trao đổi thảo luận để có thể đi tới thống nhất trong cách sử dụng. Hi vọng sẽ có các hoạt động thúc đẩy nhanh quá trình hình thành một hệ thống thuật ngữ chuẩn của khoa học xã hội và nhân văn ở Việt Nam.

Tôi cũng cảm ơn ông Patrick Michel, Giám đốc L'Espace - Trung tâm Văn hóa Pháp ở Hà Nội, ông đã giải thích cho tôi v ề những cấu trúc văn phạm tiếng Pháp thuộc loại đặc biệt hay một số cách diễn đạt có tính đặc thù của Deleuze.

Những lỗi v`ê dịch thuật nếu có, hay thậm chí khó tránh khỏi, trong cuốn sách này, thuộc v`ê trách nhiệm của duy nhất cá nhân người dịch. Tôi chân thành cảm ơn mọi góp ý của quý độc giả.

# TIỂU SỬ VÀ TÁC PHẨM CỦA GILLES DELEUZE

lilles Deleuze (1925-1995) là một trong những nhà tư tưởng quan trong của Pháp ở thế kỷ XX. Năm 1948, sau khi nhân học vị thac sĩ (agrégation), Deleuze v'è làm giáo viên của trường phổ thông trung học Amiens. Tiếp đó, ông chuyển về trường trung học Pothier ở Orléan, rầi chuyển sang day ở trường trung học Louis le Grand. Năm 1957, ông được nhận làm trợ giảng ở khoa Văn trường Đại học Paris, và bắt đ àu tâp trung nghiên cứu lịch sử triết học. Năm 1960, ông trở thành nghiên cứu viên của CNRS (Trung tâm nghiên cứu khoa học quốc gia Pháp). Năm 1964, ông tham gia giảng day ở khoa Văn của Đại học Lyon. Năm 1969, Deleuze bảo vê luận án tiến sĩ văn chương ở Đại học Paris, gồm một luận án chính và một luận án phu. Luận án chính, Khác biệt và tái lặp, do Maurice de Gandillac hướng dẫn, đã được xuất bản thành sách trước đó một năm, 1968, đó là một trong những cuốn sách thuộc loại khó nhất của ông. Đ ồng thời, luận án phụ, Spinoza và vấn đề biểu tượng, thực hiện dưới sự hướng dẫn của Ferdinan Alquié, cũng được xuất bản năm 1968. Cùng năm 1969, diễn ra cuộc gặp gỡ có tính chất quyết định giữa Deleuze và Guattari, từ đó hai người đã công tác để viết chung nhi àu tác phẩm. Sau khi nhận học vị tiến sĩ, Deleuze được bổ nhiệm làm maître de conférence (chức danh ở dưới cấp bậc Giáo sư, không có tương đương trong hệ thống chức danh của Việt Nam), r'ời được bổ nhiệm làm Giáo sư, ở Đại học Paris VIII. Ông làm việc ở trường đại học này cho đến khi v'ề hưu, năm 1987. Deleuze được sinh viên đánh giá là một th ày giáo tuyết vời.

### Các tác phẩm:

Empirisme et subjectivité. Essai sur la nature humaine selon Hume, Presses Universitaires de France, Paris, 1953.

Nietzsche et la philosophie, Presses Universitaires de France, Pans, 1962.

*Triêt học phê phán của Kant* (La Philosophie critique de Kant), Presses Universitaires de France, Paris, 1963.

Proust et les signes, Presses Universitaires de France, Paris, 1964. - Tái bản. 2010.

Nietzsche, Presses Universitaires de France, Paris, 1965.

Le Bergsonisme, Presses Universitaires de France, Paris, 1966.

Présentation de Sacher-Masoch: La Vénus à la fourrure. Paris, Éd. de Minuit, 1967.

Spinoza et le problème de l'expression, Les éditions de Minuit (coll.

"Arguments"), Paris, 1968.

Différence et répétition, Presses Universitaires de France, Paris, 1968.

Logique du sens, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1969.

L'Anti-Oedipe - Capitalisme et schizophrénie 1, viêt chung với Félix Guattari,

Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1972.

Kafka. Pour une littérature mineure, viêt chung với Félix Guattari, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1975.

Rhizome, viết chung với Félix Guattari. Paris, Éd. de Minuit, 1976.

Dialogues avec Claire Parnet. Paris, Flammarion, 1977; 2e éd. 1996,

coll. "Champs".

Superpositions, viêt chung với Carmelo Bene. Paris, Éd. de Minuit, 1979.

Mille *Plateaux - Capitalisme et schizophrénie* 2, viêt chung với Félix Guattari,

Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1980

Spinoza - Philosophie pratique, Les éditions de Minuit, Paris, 1981.

Francis Bacon: logique de la sensation. Paris, Editions du Seuil'(coll "L'ordre philosophique"), 1981.

L'image-mouvemmt. Cinéma 1, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris^ 1983.

L'image-temps. Cinéma 2, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1985.

Foucault, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1986.

Le Pli - Leibniz et le baroque, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1988.

Périclès et Verdi. La philosophie de François Châtelet, Les éditions de Minuit, Paris, 1988.

Pourparlers 1972-1990, Les éditions de Minuit, Paris, 1990.

Qu'est-ce que la philosophie?, viêt chung với Félix Guattari, Les éditions de Minuit (coll. "Critique"), Paris, 1991.

"L'Épuisé", Lòi tựa cho cuốn *Quad* của Samuel Beckett. Paris, Éd. de Minuit, 1992.

Critique et clinique, Les éditions de Minuit (coll, "paradoxe"), Paris,

1993.

L'Île déserte et autres textes. Các bài viết và các bài phỏng vấn giai đoạn 1953-1974, Les éditions de Minuit (coll, "paradoxe"), Paris, 2002.

Deux régimes de fous. Các bài viết và phỏng vấn giai đoạn 1975-1995, do David Lapoujade công bố, Les éditions de Minuit (coll, "paradoxe"), Paris, 2003.

# BẢNG VIỆT TẮT

**A:** Aurore (Rạng đông)

**AC:** *L'Antéchrist* (Chống Jésus Christ)

**BM:** Par-delà bien et mal (Bên kia thiện ác)

**Co.In:** Considérations inactuelles (Những suy nghĩ không có tính thời sự)

Cr.Id: Le Crépuscule des idoles (Hoàng hôn của các th`ân tượng)

**DD:** *Dithyrambes de Dionysos* (Tung ca v'êDionysos)

EH: Ecce hommo (Chúa Jésus đội vòng gai)

**GM:** Généalogie de la morale (Phả hệ luân lý)

**GS:** Le Gai Savoir (Khoa hoc vui tươi)

**HH:** *Humain*, *trop humain* (Nhân văn, quá nhân văn)

**NW:** Nietzsche contre Wagner (Nietzsche chöng Wagner)

**VO:** Le voyageur et son ombre (Người lữ hành và cái bóng của ông ta - trong tập Humain, trop humain)

VP: La Volonté de puissance (Ý chí quy 'ên lực)

Z: Ainsi parla Zarathoustra (Zarathoustra đã nói như thê)

## Chương I BI KỊCH

### 1) Khái niệm phả hệ

🕲 ự định tổng quát nhất của Nietzsche là thế này: đưa vào triết học các khái niệm ý nghĩa (sens) và giá trị (valeur). Hiển nhiên một bộ phận quan trong của triết học hiện đại đã và đang thể nghiệm Nietzsche. Nhưng có lẽ không phải theo cách mà ông từng mong muốn. Nietzsche chưa bao giờ che giấu rằng triết học v'ê ý nghĩa và giá trị phải là một sư phê phán, rằng Kant đã không thực hiện sư phê phán đích thực, vì ông đã không biết đặt vấn đềdưa trên khái niêm giá trị, đó thậm chí là một trong những động cơ căn bản của tác phẩm của Nietzsche. Thế mà trong triết học hiện đại có một hiện tương là lý thuyết v ề giá trị làm nảy sinh một thứ chủ nghĩa phục tùng mới, cũng như các hình thức phục tùng mới. Thậm chí, hiện tượng học, bằng hệ thống tư tưởng của nó, đã góp ph'ân khiến cho ngu 'ân cảm hứng được gợi lên từ triết học Nietzsche - ngu 'ôn cảm hứng này luôn thường trưc trong hiện tương học - phải phục vụ cho chủ nghĩa phục tùng hiên đại. Tuy nhiên, đối với bản thân Nietzsche, chúng ta c'ần phải xuất phát từ sự việc sau đây: triết học v ềgiá trị, theo đúng cách ông xây dựng và quan niệm, là tiến hành phê phán một cách thực sự, là cách duy nhất để tiến hành phê phán toàn diên, có nghĩa là làm triết học với "những nhát búa". Trên thực tế, khái niệm "giá trị" bao hàm sư lật đổ mang tính phê

phán. Môt mặt, các giá trị xuất hiện, hoặc tư bốc lô như là các nguyên tắc: một sư đánh giá giả định các giá trị, dưa trên các giá trị này mà đánh giá các hiện tượng. Nhưng, mặt khác, một cách sâu sắc hơn: chính các giá trị giả định các cách đánh giá, giả định các "quan điểm đánh giá" mà từ đó hình thành nên chính bản thân giá trị. Vấn đ'ệphê phán là: giá trị của các giá trị, cách đánh giá từ đó hình thành nên các giá trị, đó chính là vấn đ'è sáng tạo ra các giá trị. Sư đánh giá được định nghĩa như là yếu tố khu biệt các giá trị tương ứng: yếu tố vừa mang tính phê phán vừa mang tính sáng tạo. Các đánh giá khi bị quy v'ề yếu tố thì không phải là các giá trị, mà là các phương thức t'ôn tại, các hình thái t'ôn tại của những người phán xét và đánh giá, bằng cách lấy các giá trị làm nguyên tắc để dưa vào đó mà đánh giá. Chính vì thế chúng ta luôn có những ni ềm tin, những tình cảm, tư tưởng xứng đáng với chúng ta, tùy thuộc vào cách thức t'ch tại và phong cách sống của chúng ta. Có những đi à ta chỉ có thể nói ra, chỉ có thể cảm nhận hoặc quan niêm, có những giá trị ta chỉ có thể tin với đi ều kiên là phải đánh giá một cách "thấp kém", phải sống và tư duy một cách "thấp kém". Đây là đi ều căn bản: cái cao và cái thấp, cái cao cả và cái đê hèn không phải là các giá trị, nhưng chúng là yếu tố khu biệt, từ đó phái sinh giá trị của chính các giá trị.

Triết học phê phán có hai vận động không thể tách rời: quy mọi vật, mọi ngu 'ân gốc của giá trị nào đó v 'êcác giá trị; đ 'âng thời cũng quy các giá trị này v 'êcái gì đó giống như là ngu 'ân gốc của chúng, và quyết định giá trị của chúng. Ta nhận thấy rõ cuộc đấu tranh hai mặt của Nietzsche. Chống lại những người tách giá trị ra khỏi phê phán, bằng lòng với việc thống kê các giá trị có sẵn hoặc phê phán sự việc nhân danh các giá trị đã được thiết lập: đó là các "công nhân triết học", như Kant, Schopenhauer 12. Đ 'âng thời chống lại những người phê phán, hoặc tôn trọng các giá trị bằng cách xây dựng chúng từ những sự kiện đơn giản, từ những sự kiện được

cho là khách quan, như những người theo chủ nghĩa vị lợi, hoặc "các nhà thông thái 13". Trong cả hai trường hợp này triết học lúng túng trong cái yếu tố không phân biệt của những gì có giá trị tư thân hoặc có giá trị đối với tất cả. Nietzsche vừa chống lại ý tưởng mang tính n'ên tảng và cao siêu, cho rằng các giá trị không phân biệt với chính ngu côn gốc của chúng, vừa chống lại ý tưởng v ềmôt quan hệ phái sinh nhân quả đơn giản hoặc v ềmôt sư khởi đ`ài nhạt nhẽo, ấn định một ngu 'ch gốc không phân biệt của các giá trị. Nietzsche tạo ra quan niêm mới v ề phả hê. Triết gia là một nhà phả hê học, chứ không phải là một quan tòa theo cách hiểu của Kant, cũng không phải một nhà cơ khí theo cách thức của các triết gia vị lơi chủ nghĩa. Triết gia là [Nhà chép sử] Hésiode. Thế chỗ cho nguyên tắc phổ biến của Kant và nguyên tắc tương đ`ông của các nhà vị lợi chủ nghĩa, Nietzsche sử dung cảm thức v ề sư khác biệt hay v ề sư gián cách (yếu tố khu biệt). "Chính từ trên cao của cảm thức về sự gián cách này mà ta tự phong cho mình quyền được tạo ra các giá trị hoặc quyền được xác định chúng: lợi ích có gì quan trong đâu<sup>14</sup>?"<sup>15</sup>

Phả hệ có nghĩa là giá trị của ngu ồn gốc, đồng thời là ngu ồn gốc của giá trị. Phả hệ đối lập với tính chất tuyệt đối của các giá trị cũng như là đối lập với đặc trưng tương đối hoặc vị lợi của chúng. Phả hệ biểu thị yếu tố khu biệt của các giá trị mà từ đó hình thành chính bản thân các giá trị. Phả hệ có nghĩa là ngu ồn gốc hoặc ngu ồn phát sinh, nhưng cũng là sự khu biệt hoặc sự gián cách trong ngu ồn gốc. Phả hệ có nghĩa là cao cả và thấp kém, cao thượng và hèn hạ, cao thượng và suy đồi trong ngu ồn gốc. Cái cao thượng và cái thấp hèn, thượng và hạ, đó là yếu tố thực sự mang tính phả hệ hay phê phán. Nhưng hiểu theo cách này thì sự phê phán đồng thời sẽ là yếu tố tích cực nhất. Yếu tố khu biệt không phải là sự phê phán giá trị của các giá trị, nếu không đồng thời là yếu tố tích cực của một sự sáng tạo. Đấy là lý do tại sao sự phê phán không bao giờ được Nietzsche quan niệm

như một phản ứng, mà như một hành động. Nietzsche đối lập hành đông phê phán với sư trả thù, với sư thù oán, hay sư phẫn hận. Từ đ`àu đến cuối cuốn sách [Zarathoustra đã nói như thế], Zarathoustra luôn đi cùng với "con khỉ", "tên h'ë', và "con quy". Nhưng con khỉ khác với Zarathoustra, như sư trả thù và sư phẫn hận khác với bản thân sư phê phán. Hòa lẫn với con khỉ của mình, đó là đi ều mà Zarathoustra cảm thấy như một trong những cái bẫy cám dỗ ghê tởm dành cho mình. Phê phán không phải là một phản ứng của sự phẫn hận, mà là biểu hiện tích cực của một lối sống tích cực: tấn công nhưng không phải trả thù: tính xâm hấn tư nhiên của một phương thức t'ôn tại, sư đôc ác th'ân thánh mà không có nó ta không thể hình dung được sư hoàn thiên. Phương thức t'ôn tại này là phương thức t'ôn tại của triết gia, bởi vì ông ta định sử dung một cách chính xác yếu tố khu biệt như là yếu tố phê phán và sáng tạo, nghĩa là như một cái búa. Ho tư duy "môt cách thấp kém", Nietzsche nói v ề những đối thủ của mình như vậy. Từ quan niêm này v ềphả hê, Nietzsche chờ đơi rất nhi ầu đi ầu: một tổ chức mới cho các khoa học, một cơ cấu mới cho triết học, một quy định v ề các giá trị tương lai.

### 2) Ý nghĩa

Chúng ta sẽ không bao giờ tìm thấy ý nghĩa của bất kỳ đi àu gì (hiện tượng nhân văn, sinh học hay thậm chí vật lý), nếu chúng ta không biết cái gì là sức mạnh chiếm hữu sự vật, sức mạnh khai thác nó, chiếm lĩnh nó hoặc biểu hiện trong nó. Một hiện tượng không phải là cái b ề ngoài, cũng không phải là sự xuất hiện, mà là một dấu hiệu, một triệu chứng tìm thấy ý nghĩa của mình trong một sức mạnh hiện hành. Toàn bộ n àn triết học là một môn triệu chứng học hay tín hiệu học. Các khoa học là một hệ thống triệu chứng học và tín hiệu học. Nietzsche dùng sự tương liên của hiện tượng và ý nghĩa để thay thế cho tính nhị nguyên siêu hình học giữa hiện tượng b ề

ngoài và bản chất, và cho quan hệ mang tính khoa học giữa nguyên nhân và kết quả. Sức mạnh nào cũng đ'àu là sự chiếm hữu, sự thống trị, sự khai thác một lượng thực tại. Thậm chí sự tri giác, trong các phương diện khác nhau của nó, cũng là biểu hiện của sức mạnh chiếm hữu tự nhiên. Đi àu này muốn nói rằng ngay cả giới tự nhiên cũng có một lịch sử. Nhìn chung, lịch sử của một sự vật là sự kế thừa của các sức mạnh xâm chiếm nó, và là sự t àu tại đ àng thời của các sức mạnh đang giao tranh để xâm chiếm nó. Một đối tượng, một hiện tượng thay đổi ý nghĩa của nó tùy theo sức mạnh chiếm giữ nó. Lịch sử là biến tấu của các ý nghĩa, có nghĩa là "sự tiếp nối của các hiện tượng có quan hệ ràng buộc, ít nhi àu hung bạo và có sự độc lập nhất định." Như vậy, ý nghĩa là một khai niệm phức tạp: luôn luôn có vô số nghĩa, một *chùm*, một sự phức hợp tiếp nối, nhưng đ àng thời cũng là sự cùng t àn tại, những đi àu này khiến cho diễn giải trở thành một nghệ thuật. Mọi sự chinh phục, mọi sự thống trị đ àu tương đương với một sự diễn giải mới".

Ta chưa thể hiểu được triết học Nietzsche chừng nào ta chưa nắm được thuyết đa dạng [pluralisme] 16 căn bản của ông. Và thực ra, thuyết đa dạng (tên gọi khác của chủ nghĩa kinh nghiệm) và triết học chỉ là một mà thôi. Đa dạng là cách tư duy thực sự mang tính triết học, được sáng tạo ra nhờ triết học: cái duy nhất đảm bảo cho tự do trong tư duy cụ thể, nguyên tắc duy nhất của chủ nghĩa vô thần bạo liệt. Các thần linh đã chết: nhưng họ chết vì cười, khi nghe một Đức Chúa nói rằng mình là Đức Chúa duy nhất. "Phải chăng đó mới chính xác là bản chất thần linh, rằng phải có nhi ầu vị thần, không phải chỉ có một Đức Chúa duy nhất?" Và cái chết của Đức Chúa này, đấng tự xưng là duy nhất, bản thân nó có tính đa dạng: cái chết của Chúa là một sự kiện có đa tầng ý nghĩa. Vì thế mà Nietzsche không tin vào những "sự kiện trọng đại" ần ào, ầm ĩ, mà ông tin vào sự im lặng mang tính đa nghĩa của mỗi sự kiện. Không có một sự kiện nào, một hiện tượng

nào, một từ nào hay một tư tưởng nào mà lại không có tính đa nghĩa. Một vật lúc thì là cái này, lúc thì là cái kia, lúc thì là một cái gì đó còn phức tạp hơn, tùy theo các sức mạnh (các vị th' ân) xâm chiếm nó. Hegel từng muốn chế giễu thuyết đa dạng, bằng cách đ 'chg nhất nó với một ý thức ngây thơ bằng lòng tư nhủ "cái này, cái kia, ở đây, bây giờ" - giống như một đứa trẻ bập be nêu những nhu c'ài khiệm nhường nhất. Trong ý tưởng v'ệ tính đa dạng cho rằng một vật có nhi ều ý nghĩa, trong ý tưởng cho rằng có nhi ều sư vật, và "cái này r'à đến cái kia" đối với cùng một sư vật, chúng ta nhìn thấy công cuộc chinh phục tối cao của triết học, công cuộc chinh phục khái niêm đích thực, sự trưởng thành của nó, chứ không phải sự từ bỏ hay sự ấu trĩ của nó. Bởi vì việc định giá của cái này hay cái kia, việc cân nhắc tế nhị các sư vật và ý nghĩa của chúng, việc đánh giá các sức mạnh luôn luôn xác định các phương diên của một sư vật và các mối quan hệ của nó với những sư vật khác - tất cả những đi ều đó (hay tất cả những đi ều này) thuộc v ề nghệ thuật tối cao của triết học, nghệ thuật diễn giải. Diễn giải, hay thậm chí đánh giá, chính là cân nhắc. Khái niệm "bản chất" không mất đi, trái lại mang một nghĩa mới, vì các ý nghĩa không ngang bằng nhau. Một sư vật có bao nhiều ý nghĩa thì có bấy nhiều sức mạnh xâm chiếm nó. Nhưng tư thân sư vật không trung tính, nó ít nhi ều có quan hệ g ần gũi với sức mạnh hiện tại đang chiếm hữu nó. Có những sức mạnh chỉ có thể xâm chiếm một vật bằng cách mang lại cho nó một ý nghĩa hạn chế và một giá trị mang tính phủ định. Ngược lại, trong số các ý nghĩa của một sư vật, ý nghĩa mà sức mạnh có quan hê g`ân gũi nhất với sư vật mang lại cho nó được gọi là bản chất. Cũng vậy, trong một ví du mà Nietzsche thích dẫn, tôn giáo không có một nghĩa duy nhất, vì nó lần lượt phục vụ cho các sức mạnh đa tạp. Nhưng đâu là sức mạnh có quan hệ g`ân gũi tối đa với tôn giáo? Đâu là sức mạnh mà người ta không còn biết cái gì chế ngư nữa, chính nó chế ngư tôn giáo hay tôn giáo chế ngư nó? "Hãy tìm H." Toàn bô đi ều này, đối với bất

kỳ sự vật nào, vẫn là vấn đ ề cân nhắc, là nghệ thuật tinh tế nhưng chặt chẽ của triết học: sự diễn giải đa dạng.

Diễn giải bộc lộ tính chất phức tạp của nó nếu ta nghĩ rằng một sức mạnh mới chỉ có thể xuất hiện và chiếm hữu một đối tượng bằng cách, ngay từ đầu, khoác lấy cái mặt nạ của các sức mạnh đã chiếm giữ nó từ trước. Mặt na hay mưu meo là các luật của tư nhiên, vì thế chúng là một cái gì đó còn hơn cả mặt na hay mưu meo. Cuốc sống, ngay từ lúc khởi đ`âi, c'àn phải bắt chước chất liêu để chỉ trở thành khả thể. Một sức mạnh không thể tiếp tục t'ôn tại, nếu trước tiên nó không mượn hình hài của các sức mạnh trước đó, các sức mạnh mà nó chống lại. Vì thế mà triết gia chỉ có thể ra đời và trưởng thành, với một vài may mắn sống sót, bằng cách tỏ vẻ tr'âm tư chiếm nghiệm của linh muc, của nhà khổ hạnh và th'ây tu, kẻ ngư trị thế giới trước khi triết gia xuất hiện. Một tất yếu như vậy đè nặng lên chúng ta, nó không chỉ biểu hiện hình ảnh kỳ cục mà người ta tạo ra cho triết học: hình ảnh của triết gia-hi ên nhân, bạn của sự thông thái và sự tu luyên khổ hạnh. Mà còn hơn thế, bản thân triết học càng phát triển càng không vứt bỏ cái mặt na khổ hạnh: nó c'ân tin vào cái mặt na ấy theo một cách thức nào đó, nó chỉ có thể chinh phục mặt na của nó, mang lai cho mặt na một ý nghĩa mới, cái ý nghĩa rốt cuộc biểu hiện bản chất tư nhiên của sức mạnh phản tôn giáo <sup>17</sup>. Chúng ta thấy rằng nghê thuật diễn giải, cũng c'ân phải là nghê thuật chọc thủng các mặt na, và là nghê thuật phát hiện ra kẻ đeo mặt na, và tại sao, vì mục đích nào mà người ta bảo trì một mặt na bằng cách cách tân nó. Có nghĩa là phả hê học không xuất hiện ngay từ đầu, và người ta có nguy cơ hiểu sai trong khi tìm hiểu đâu là cha của đứa trẻ, ngay từ khi nó mới được sinh ra. Sư khác biệt trong ngu 'ân gốc không xuất hiện ngay từ khởi ngu cn, trừ phi đối với một con mắt đặc biệt thành thạo, một con mắt nhìn được rất xa, con mắt của người lão thị, của nhà phả hệ học. Chỉ khi mà triết học đã trưởng thành ta mới có thể nắm bắt được

bản chất hoặc phả hệ của nó, và mới có thể phân biệt nó với những gì mà, ngay từ đ`àu, nó có quá nhi ều lợi ích để hòa lẫn vào chúng. Mọi việc đ`àu như vậy: "Trong tất cả mọi việc, chỉ những cấp độ cao mới quan trọng <sup>18</sup>". Không phải vì đó không phải là vấn đ`ê v`ê ngu `ân gốc, mà bởi vì ngu `ân gốc được hiểu như phả hệ chỉ có thể được xác định trong tương quan với những cấp độ cao hơn.

Chúng ta không c'ân phải tự hỏi mình v'ê những gì mà người Hi Lạp mang nợ phương Đông, Nietzsche nói như vậy<sup>19</sup>. Triết học là của người Hi Lap, trong chừng mưc mà chính ở Hi Lap, l'ân đ'àu tiên nó đạt tới hình thái bậc cao của nó, chính ở Hi Lạp mà nó biểu lô sức mạnh thực sư và những muc đích của nó, chúng không bị lẫn lôn với sức mạnh và các mục đích của các th'ây tu phương Đông, thậm chí cả khi phương Đông sử dung chúng. Philosophos không có nghĩa là hi ền nhân, mà có nghĩa là bạn của sư thông thái. Vậy mà, c'àn phải diễn giải từ "bạn" theo một cách lạ lùng: Zarathoustra nói rằng "bạn" luôn luôn là kẻ trung gian giữa "tôi" và "tôi" [je et moi], một người thúc đẩy tôi vươt lên chính mình và bị vươt lên để sống<sup>20</sup>. Bạn của sự thông thái là người viện dẫn sự thông thái, nhưng giống như ta viện dẫn một mặt nạ mà ở trong nó có lẽ ta không sống sót được, đó là người bắt sư thông thái phục vụ những mục đích mới, kỳ cục và nguy hiểm, và hắn là chẳng h'è khôn ngoan được mấy tí. Anh ta muốn sư thông thái vượt lên trên chính nó, và muốn nó bị vượt lên. Chắc rằng dân chúng không phải lúc nào cũng nh ầm lẫn v ề chuyên này, ho dư cảm được bản chất của triết gia, tính chất phản thông thái, khuynh hướng phi đạo đức của triết gia, quan niêm của triết gia v ề tình bạn. Sư nhún nhường, sư nghèo khổ, tiết hạnh, chúng ta hãy đoán xem những đạo đức thông thái và khổ hạnh này có ý nghĩa gì khi chúng được tái dung bởi triết học như là bởi một sức manh mới. 21

### 3) Triết học về ý chí

Phả hê học không chỉ diễn giải, nó đánh giá. Cho tới lúc này, chúng tôi đã trình bày sư việc cứ như thể là các sức mạnh khác nhau chống lại nhau và nối tiếp nhau trong tương quan với một đối tương gần như là trơ ì. Nhưng bản thân đối tương là sức mạnh, là biểu hiện của một sức mạnh. Đấy là lý do vì sao ít nhi ều có ái lưc giữa đối tương và sức mạnh chiếm lĩnh nó. Không phải là đối tương (hiện tương) đã bị chiếm hữu, vì trong chính nó, nó không phải là một hiện tương b'êngoài, mà là sư xuất hiện của một sức mạnh. Như vậy tất cả mọi sức mạnh đ`àu nằm trong một mối quan hệ căn bản với một sức mạnh khác. Sức mạnh t 'ch tại ở số nhi 'âi; sẽ là phi lý nếu hình dung sức mạnh ở số ít. Một sức mạnh là sư thống trị, nhưng cũng là đối tượng của một sự thống trị khác. Những sức mạnh ở số nhi ều tác đông và nhào trôn cách xa một khoảng cách, vì khoảng cách là yếu tố khu biệt được tính vào trong mỗi một sức mạnh và nhờ nó mà mỗi sức manh có quan hê với các sức manh khác: đó là nguyên tắc của triết học tư nhiên của Nietzsche. Sư phê phán thuyết nguyên tử c'ân được hiểu là xuất phát từ nguyên tắc này. Nó chỉ ra rằng thuyết nguyên tử là một mưu toan gán cho vật chất tính đa dạng và một khoảng cách cơ bản, những gì trên thực tế chỉ thuộc v ề sức mạnh. Duy nhất sức mạnh có bản chất ở trong quan hệ với một sức mạnh khác. (Như Marx từng nói khi ông diễn giải thuyết nguyên tử: "Các nguyên tử là đối tương duy nhất của chính chúng và chỉ có thể có quan hệ với chính chúng..."<sup>22</sup> Nhưng câu hỏi đặt ra là: với bản chất của nó liêu khái niêm nguyên tử có thể giải thích được mối quan hệ chủ yếu mà người ta gán cho nó? Khái niệm chỉ trở nên chặt chẽ nếu ta tư duy sức mạnh thay vì tư duy nguyên tử. Vì khái niêm nguyên tử không thể chứa đưng trong nó sư khác biệt c'ân thiết để khẳng định một quan hệ như vây, sư khác biệt trong bản chất và tùy theo bản chất. Như vây thuyết nguyên tử có lẽ là một mặt nạ để cho thuyết động lực hình thành.)

Như vậy, đối với Nietzsche, khái niêm sức mạnh là khái niêm về một sức mạnh có quan hệ với một sức mạnh khác: từ phương diện này, sức mạnh được gọi là ý chí. Ý chí (ý chí quy en lực) là yếu tố khu biệt của sức mạnh. Từ đó hình thành một quan niệm mới v ề triết học ý chí, vì ý chí không tác đông một cách bí hiểm trên các cơ hay các dây th'ân kinh, lai càng không tác đông trên một vật chất nói chung, mà tác đồng một cách tất yếu lên một ý chí khác, vấn đề thực sư không phải là trong quan hệ giữa ý muốn và không chủ ý, mà là trong quan hệ giữa một ý chí ra lệnh cho một ý chí khác phải phục tùng, và ý chí này ít nhi ều phục tùng. "Đương nhiên, ý chí chỉ có thể tác đông lên một ý chí, chứ không phải lên vật chất (ví du như các dây th`ân kinh). Từ đó mà có ý kiến cho rằng ở khắp những nơi mà ta nhận được các kết quả, thì đó là vì có một ý chí tác động lên một ý chí khác<sup>23</sup>. Ý chí *phức tạp*, bởi vì trong chừng mực nó muốn thì nó muốn được phục tùng, nhưng chỉ có một ý chí có thể phục tùng ý chí ra lênh cho nó. Như vậy, thuyết đa dạng được xác nhận ngay lập tức và lưa chon lĩnh vưc của nó trong triết học ý chí. Và điểm đoạn tuyết giữa Nietzsche và Schopenhauer được xác định: đó chính là biết được ý chí là một hay nhi ầu. Từ điểm này mà nảy sinh toàn bô những gì còn lại; trên thực tế, nếu Schopenhauer bị dẫn tới chỗ phủ định ý chí, thì trước hết là vì ông tin vào tính đơn nhất của quy ền lưc. Vì theo Schopenhauer, trong bản chất của nó, ý chí là một, đao phủ đi tới chỗ hiểu rằng anh ta và nạn nhân của anh ta chỉ là một: chính ý thức v ề sư đ cng nhất của ý chí trong mọi biểu hiện của nó sẽ dẫn ý chí tới chỗ tư phủ định, tư hủy bỏ trong lòng thương hại, trong đạo đức và trong đời sống khổ hanh<sup>24</sup>. Nietzsche khám phá ra đi àu mà đối với ông dường như là sư lừa bịp của Schopenhauer: người ta nhất thiết phải phủ định ý chí khi đ'ècao tính đơn nhất và đ'ông nhất của nó.

Nietzsche cho thấy tâm hồn, cái tôi, tính ích kỷ như là chỗ ẩn náu cuối cùng của thuyết nguyên tử. Thuyết nguyên tử v ề tâm lý không có giá trị hơn thuyết nguyên tử về thể chất: "Trong mọi ý muốn, đơn giản đó là ra lênh và phục lùng trong một cấu trúc tập thể phức tạp, được cấu thành bởi nhi à người. 25" Nietzsche luôn luôn ca tung tính ích kỷ theo một cách thức gây gổ và hiếu chiến: chống lại đạo đức, chống lại đạo đức vô tư<sup>26</sup>. Nhưng thực ra, tính ích kỷ là một diễn giải tôi của ý chí, giống như thuyết nguyên tử là một diễn giải t'à của sức mạnh. Để có tính ích kỷ c'àn phải có một ego (cái tôi). Mọi sức mạnh đều có quan hệ với một sức mạnh khác, hoặc là ra lênh hoặc là tuân phục, đó là cái đặt chúng ta vào con đường ngu 'ân gốc: ngu 'an gốc là sư khác biệt trong ngu 'an gốc, sư khác biệt trong ngu 'an gốc là thứ bậc, nghĩa là quan hệ giữa một sức mạnh thống trị và một sức mạnh bị chế ngự, quan hệ giữa một ý chí tuân phục và một ý chí bị bắt tuân phục. Thứ bậc không thể tách rời phả hệ, đó là cái mà Nietzsche gọi là "vấn đ'ê của chúng tôi"<sup>27</sup>. Thứ bậc là sư kiên nguyên thủy, là sư đ`ông nhất giữa khác biệt và ngu cón gốc? Tại sao vấn đề thứ bậc lại chính là vấn đề của những "đ'àu óc tư do", sau này chúng ta sẽ hiểu. Dù thế nào v'ề phương diên đó, chúng ta có thể ghi nhận sư tiến triển từ ý nghĩa đến giá trị, từ diễn giải đến đánh giá, như những nhiệm vu của phả hệ học: ý nghĩa của một sư việc nào đó chính là quan hệ giữa sư việc này và sức mạnh chiếm lĩnh nó, giá trị của một sự việc nào đó là thứ bậc của các sứ mạnh biểu hiện trong nó với tư cách là một hiện tương phức tạp.

#### 4) Chống biện chứng pháp

Liệu Nietzsche có phải là một "nhà biện chứng pháp"? Một mối quan hệ, dù là căn bản, giữa cái này và cái kia không đủ để tạo thành một phép biện chứng: tất cả phụ thuộc vào vai trò của cái phủ định trong mối quan hệ

này. Đúng là Nietzsche nói rằng sức manh có một sức manh khác làm đối tương. Nhưng chính xác là, chính với những sức mạnh khác mà sức mạnh tham gia vào mối quan hê. Chính với một kiểu đời sống khác mà đời sống tham gia vào cuộc đấu tranh. Đôi khi thuyết đa dạng có những vẻ b ềngoài biên chứng; thế nhưng chính thuyết đa dạng là kẻ thù dữ tơn nhất của những vẻ b`êngoài ấy, là kẻ thù sâu sắc duy nhất. Vì thế, chúng ta c`ân phải coi trong tình chất kiên quyết chống biên chứng pháp của triết học Nietzsche. Người ta cho rằng Nietzsche không biết rõ Hegel, với nghĩa là: người ta không biết rõ đối thủ của mình. Trái lại chúng tôi tin rằng phong trào Hegel, những trào lưu khác nhau của phong trào này, đối với Nietzsche rất quen thuộc. Giống như Marx, ông luôn lấy chúng ra để "nên". Toàn bô triết học Nietzsche vẫn còn trừu tương và khó hiểu nếu ta không phát hiện ra nó muốn chống lại cái gì. Thế nhưng bản thân câu hỏi "chống lại cái gì" gợi ra nhi ều câu trả lời. Một trong số những câu trả lời, đặc biệt quan trong, đó là siêu nhân hướng tới việc chống lại quan niêm biên chứng v'ề con người, còn sư đảo ngược giá trị là nhằm chống lại biên chứng pháp muốn chiếm hữu sư tha hóa hay loại bỏ sư tha hóa. Tinh th'àn chống Hegel xuyên suốt tác phẩm của Nietzsche, giống như mạch tấn công. Chúng ta đã có thể l'ần theo nó ngay trong lý thuyết v ề sức mạnh.

Ở Nietzsche, quan hệ cơ bản giữa một sức mạnh và một sức mạnh khác, trong bản chất của nó, không bao giờ được quan niệm như là một yếu tố phủ định. Trong quan hệ với một sức mạnh khác, sức mạnh làm tuân phục không phủ định sức mạnh kia, không phủ định cái không phải là nó, nó khẳng định sự khác biệt của chính mình và tận hưởng sự khác biệt này. Yếu tố phủ định không hiện diện trong bản chất như là cái mà từ đó sức mạnh triển khai hoạt động của mình, trái lại, nó nảy sinh từ hoạt động này, từ sự t của một sức mạnh hoạt năng và từ sự khẳng định tính khác biệt của nó. Yếu tố phủ định là sản phẩm của chính bản thân t của tại: sự xâm hấn tất

yếu gắn liền với một tồn tại hoạt năng, sự xâm hấn của một khẳng định. Còn v ề khái niêm phủ định (nghĩa là phủ định trong tư cách là khái niêm), "đó chỉ là một sư tương phản nhợt nhạt, được sinh ra một cách muôn màng so với khái niệm căn bản, thấm đẫm sự sống và đam mê"<sup>28</sup>. Nietzsche thay thế yếu tố tư biên v ềphủ định, v ề đối lập hay mâu thuẫn bằng yếu tố thực hành của sự khác biệt: đối tượng khẳng định và hưởng thụ. Chính trong ý nghĩa này mà có chủ nghĩa kinh nghiêm của Nietzsche. Câu hỏi thường xuyên của Nietzsche: một ý chí muốn gì? cái này muốn gì, cái kia muốn gì? Không nên hiểu câu hỏi này như là sư tìm kiếm một mục đích, một lý đo hay một đối tương cho ý chí này. Đi ều mà một ý chí muốn, đó là khẳng định sư khác biệt của nó. Trong quan hệ cơ bản của nó với cái khác, một ý chí biến sư khác biệt của mình thành một đối tương khẳng định. "Ni em vui thú tự biết mình khác", ni em vui sướng của sự khác biệt 29: đấy chính là yếu tố mới của quan niêm, một yếu tố có tính xâm hấn và khinh khoái, mà chủ nghĩa kinh nghiệm dùng để thay thế cho các khái niêm năng n'è của biên chứng pháp và đặc biệt là thay thế cho lao động của cái phủ định, theo cách nói của nhà biên chứng pháp. Biên chứng pháp là lao đông, trong khi chủ nghĩa kinh nghiệm là một sư hưởng thu, như vậy cũng đủ để phân biệt chúng. Và ai nói rằng trong lao đông ta suy nghĩ nhi à hơn là trong sự hưởng thụ? Khác biệt là đối tượng của một sư khẳng định thực hành không thể tách rời khỏi bản chất và là một sư khẳng định cấu thành nên cuộc sống. Tiếng "vâng" của Nietzsche đối lập với tiếng "không" của biên chứng pháp; sư khẳng định đối lập với sư phủ định của biên chứng pháp; sư khác biệt đối lập với mâu thuẫn của biên chứng pháp; ni êm sung sướng, ni ềm vui thú đối lập với lao động của biên chứng pháp; sư khinh khoái, vũ điệu đối lập với sư nặng n'è của biên chứng pháp; tính vô trách nhiệm tuyết đẹp đối lập trách nhiệm của biên chứng pháp. Tình cảm kinh nghiêm chủ nghĩa v è sư khác biệt, tóm lại, thứ bậc, đó là đông lưc chủ yếu

của cái quan niệm hiệu quả hơn và sâu sắc hơn mọi tư duy v`ê sự mâu thuẫn.

Hơn nữa, chúng ta c'ân phải hỏi: bản thân nhà biên chứng pháp muốn gì? Cái ý chí muốn biên chứng pháp này, nó muốn gì? Môt sức mạnh kiết quê không có sức mạnh khẳng định sư khác biệt của mình, mọt sức mạnh không tác đông nữa, mà chống lại những sức mạnh thống trị nó: duy nhất một sức manh như thế đẩy yếu tố phủ định lên hàng đ'àu trong mối quan hệ của nó với sức mạnh khác, nó phủ định những gì không phải là nó, và biến sư phủ định này thành bản chất riêng và thành nguyên tắc t ch tại của nó. "Trong khi mà đạo đức quý tôc sinh ra từ sư khẳng định chính mình môt cách long trong thì đạo đức của t'âng lớp nô lê ngay từ đ'âu là một tiếng "không" đối với những gì không thuộc v ề nó, những gì khác nó, những gì là cái-không-tôi của nó; và tiếng "không" này là hành vi sáng tạo của nó.30" Vì thế mà Nietzsche trình bày biện chứng pháp như là sự tư biện của giới bình dân, như là cách tư duy của t'âng lớp nô lê<sup>31</sup>: vậy là tư duy mâu thuẫn trừu tượng đã thắng các tình cảm cụ thể của sự khác biệt tích cực, phản ứng thắng hành đông, sư trả thù và phẫn hận chiếm mất vị trí của sự xâm hấn. Và ngược lại, Nietzsche chứng minh rằng những gì là tiêu cực ở ông chủ luôn là một sản phẩm thứ yếu và phái sinh từ cuộc đời của ông ta. Vả chẳng, bản thân quan hệ giữa ông chủ và nô lệ không phải là biên chứng pháp. Ai là nhà biên chứng pháp, ai đã biên chứng hóa mối quan hê này? Đó là người nô lê, là quan điểm của người nô lê, là tư duy từ quan điểm của người nô lê. Cái phương diên biên chứng nổi tiếng trong mối quan hệ chủ - nô, quả thực, phu thuộc vào đi ều này: ở đó quy ền lực được quan niêm không phải như là ý chí quy ên lưc, mà như là sư biểu hiện của quy en lưc, như là sư biểu hiện của sư vươt trôi, như là việc "một người" thừa nhận sư vươt trôi của "người kia". Đối với Hegel, đi ều mà các ý chí muốn, đó là bắt thừa nhận quy ên lưc của chúng, bắt thể hiện quy ên lưc của chúng. Thế nhưng, theo Nietzsche, đó là một quan niệm hoàn toàn sai l'ân v'ê ý chí quy 'ân lực và v'ê bản chất của nó. Một quan niệm như vậy là quan niệm của người nô lệ, nó là hình ảnh mà kẻ phẫn hận tự tạo nên cho quy 'ân lực. Chính người nô lệ quan niệm quyền lực chỉ như là đối tượng của sự công nhận, như là chất liệu của sự biểu hiện, như là cái được thua của một cuộc đấu, vì thế mà, sau một trận đấu, anh ta khiến quyền lực phụ thuộc vào sự cấp phát đơn giản những giá trị đã được thiết lập từ trước. <sup>32</sup> Nếu như mối quan hệ giữa ông chủ và nô lệ dễ dàng có hình thức biện chứng, đến mức trở thành như là một hình mẫu hay một biểu tượng học đường của tất cả những thanh niên theo phái Hegel, thì đó là vì, chân dung ông chủ mà Hegel đ'ê nghị, ngay từ đ'âu, đã là một chân dung do người nô lệ vẽ nên, một chân dung biểu hiện người nô lệ, ít ra thì như là anh ta mơ ước, mơ ước cao nhất là một nô lệ thành đạt. Dưới hình ảnh ông chủ do Hegel tạo ra luôn luôn lộ ra người nô lệ.

### 5) Vấn đề bi kịch

Người bình luận Nietzsche chủ yếu c`ân phải tránh "biện chứng hóa" tư tưởng của ông dưới bất kỳ lý do nào. Thế nhưng ta luôn tìm thấy lý do: đó là cái cớ của văn hóa bi kịch của tư duy bi kịch, của triết học bi kịch, những gì xuyên suốt triết học Nietzsche. Tuy nhiên chính xác thì cái mà Nietzsche gọi là "bi kịch" là gì? Ông đối lập cách nhìn bi kịch v`ê thế giới với hai cách nhìn khác: cách nhìn biện chứng và cách nhìn Ki tô giáo. Hay đúng hơn, xem xét kỹ thì bi kịch có ba cách chết: nó chết l`ân đ`âi tiên do biện chứng pháp của Socrate, đó là cái chết "Euripide" của nó. Nó chết l'ân thứ hai do Kitô giáo. L'ân thứ ba, do những cú đánh liên hợp của biện chứng pháp hiện đại và đích thân Wagner. Nietzsche nhấn mạnh các điểm sau đây: tính chất Kitô giáo cơ bản của biện chứng pháp và của triết học Đức<sup>33</sup>.

Kitô giáo và biện chứng pháp bẩm sinh không có khả năng sống bi kịch, hiểu bi kịch và tư duy bi kịch. "Chính tôi đã phát hiện ra bi kịch", thậm chí cả người Hi Lạp cũng không biết đến nó.

Biên chứng pháp đ'ề xuất một quan niệm nhất định v'ề bi kịch: nó gắn bi kịch với phủ định, với đối lập, với mâu thuẫn. Mâu thuẫn giữa nỗi đau khổ và đời sống, giữa cái hữu hạn và cái vô hạn trong chính đời sống, giữa số phân cá biệt và tinh th' ân phổ quát trong ý niệm; vân đông của mâu thuẫn và cũng là giải pháp cho nó: bi kịch đã được trình bày như vậy đấy. Thế nhưng, nếu khảo sát Nguồn gốc của bi kịch, chắc hẳn ta sẽ thấy rõ rằng trong tác phẩm này, Nietzsche không phải là nhà biên chứng pháp, mà đúng hơn là môn để của Schopenhauer. Ta nhớ lại, chính Schopenhauer cũng không đánh giá cao biên chứng pháp. Tuy nhiên, trong cuốn sách đ'àu tiên này, sơ đồ mà Nietzsche đề xuất, dưới ảnh hưởng của Schopenhauer, chỉ phân biệt với biên chứng pháp bởi cách quan niệm v ề mâu thuẫn và giải pháp cho nó. Đó là đi ều cho phép Nietzsche sau nay nói v ề Nguồn gốc của bi kịch: "Nó có hơi hướng của chủ nghĩa Hegel một cách khá nguy hiểm.34" Bởi vì mâu thuẫn và giải pháp cho nó vẫn còn đóng vai trò của những nguyên tắc cơ bản: "ta thấy ở đó phản đ'ề chuyển hóa thành sự thống nhất". Chúng ta c'ân theo dõi sự vận hành của cuốn sách khó này để hiểu v ề sau Nietzsche làm thế nào để thiết lập một quan niệm mới v ề bi kich:

1° Trong *Nguồn gốc của bi kịch*, mâu thuẫn là mâu thuẫn giữa sự thống nhất nguyên thủy và việc cá thể hóa, giữa ý muốn và cái b`êngoài, giữa đời sống và nỗi đau. Mâu thuẫn "căn gốc" này làm chứng chống lại đời sống, nó kết án đời sống: đời sống c`ân được bào chữa, nghĩa là c`ân được cứu chuộc khỏi đau khổ và mâu thuẫn. *Nguồn gốc của bi kịch* phát triển dưới bóng của các phạm trù biện chứng pháp Kitô giáo: bào chữa, cứu chuộc,

hòa giải;

2° Mâu thuẫn được phản ánh trong sư đối lập giữa Dionysos và Apollon. Apollon th'an thánh hóa nguyên tắc cá thể hóa, thiết lập cái b'ê ngoài của b'ề ngoài, cái b'ề ngoài tuyết mỹ, giấc mơ hay là hình ảnh thân thể, và như thể tư giải phóng khỏi nỗi đau: "Apollon chiến thắng nỗi đau cá nhân bằng ni ềm vinh quang chói loi, ông bao boc ni ềm vinh quang ấy bằng cái b'èngoài vĩnh viễn", ông xóa bở nỗi đau<sup>35</sup>. Trái lại, Dionysos quay lại với sư thống nhất nguyên thủy, ông phá võ cá nhân, nhấn nó chìm nghỉm trong hố thẳm và làm tiêu tan nó trong bản thể nguyên lai: như thế, ông tái tạo mâu thuẫn như là nỗi đau của việc cá thể hóa, nhưng để làm nó tan hòa trong ni âm vui thú cao cấp, bằng cách khiến chúng ta tham gia vào sự tràn đ'ây của bản thể duy nhất hay của ý muốn phổ quát. Như vậy, Dionysos và Apollon không đối lập như là các mômen của một mâu thuẫn, mà đúng hơn như là hai cách thức trái ngược để giải quyết mâu thuẫn: Apollon giải quyết một cách gián tiếp, trong sự chiếm ngẫm hình ảnh thân thể; Dionysos giải quyết trực tiếp, trong sự tái tạo, trong biểu tượng âm nhạc của ý chí 36. Dionysos giống như là cái n'ên, mà trên đó Apollon thêu nên cái b'ê ngoài đẹp đẽ; nhưng ở phía dưới Apollon chính là Dionysos đang gào thét. Như vậy, bản thân phản đ'ệc 'an được giải quyết, c 'an được "chuyển hóa thành sư thống nhất"37.

3° *Bi kịch* là sự hòa giải này, là sự liên minh tuyệt diệu và bấp bênh do Dionysos chi phối. Vì trong bi kịch, Dionysos là n'ên tảng của cái bi. Nhân vật bi kịch duy nhất là Dionysos: "vị th'ân đau khổ và vinh quang"; chủ đ'ê bi kịch duy nhất là những đau khổ của Dionysos, những đau khổ của việc cá thể hoa, nhưng lại được tan hòa trong ni êm vui thú của hữu thể căn nguyên [l'être originel); và khán giả bi kịch duy nhất, đó là dàn đ'âng ca, bởi vì dàn đ'âng ca thuộc v'êth'ân rượu, vì dàn đ'âng ca xem Dionysos như

là chúa tể và ông chủ của mình<sup>38</sup>. Nhưng mặt khác, sự đóng góp của Apollon là ở chỗ này: trong bi kịch, chính Apollon là người phát triển bi kịch thành kịch drame, là người thể hiện bi kịch trong một vở kịch drame. "Bi kịch, đó là dàn đ ầng ca của Dionysos giải trí bằng cách phóng chiếu ra khỏi chính nó một thế giới hình ảnh của Apollon... Trong những đợt bùng nổ liên tục, bằng sự lan toả, cái n'ền nguyên thủy của bi kịch tạo ra cái ảo ảnh dram này, đó chủ yếu là một giấc mơ... Như vậy, kịch dram là sự biểu diễn các khái niệm và các hành động của Dionysos", là sự khách quan hóa Dionysos dưới hình thái và trong thế giới của Apollon.

### 6) Sự phát triển của Nietzsche

Và đây là định nghĩa bao quát v`ê bi kịch trong Nguồn gốc của bi kịch: mâu thuẫn nguyên lai, giải pháp của Dionysos và biểu hiện kịch tính của giải pháp này. Thể hiện lại và giải quyết mâu thuẫn, giải quyết nó bằng cách thể hiện lại nó, giải quyết mâu thuẫn nguyên lai trong n'ên tảng nguyên lai, đó là đặc tính của văn hóa bi kịch và đặc tính của các đại diên của nó thời kỳ hiện đại, Kant, Schopenhauer, Wagner. "Đặc tính nổi bật của mâu thuẫn là ở chỗ nó thay thế khoa học bằng một sư thông thái gắn cái nhìn thản nhiên lên cấu trúc vũ tru và tìm cách nắm bắt trong vũ tru nỗi đau vĩnh cửu, ở đó nó nhận ra nỗi đau của chính mình với một mối giao cảm dịu dàng. 39" Tuy nhiên, trong Nguồn gốc của bi kịch, vô số đi àu đã bắt đ àu xuất hiện, những đi àu giúp chúng tôi nhận thấy phương pháp tiếp cân một quan niêm mới không mấy phù hợp với sơ đ'ô này. Trước tiên, Dionysos được giới thiêu một cách nổi bật như là vị th`ân khẳng quyết và khẳng định [affirmatif và affirmateur], Dionysos không bằng lòng với việc "biến" nỗi đau thành ni êm vui thú cao cấp và siêu nhân cách [supra-personnel], th ân khẳng định nỗi đau và biến nó thành ni âm vui của ai đó. Vì thế Dionysos

tư biến mình thành vô số các khẳng định, hơn là tư tiêu biến trong hữu thể căn nguyên hoặc làm tiêu tan cái đa tạp trong một n'ên tảng nguyên thủy. Th'àn khẳng định những đón đau của sư sinh trưởng hơn là tái tao những nỗi đau của sư cá thể hóa. Đó là vị th an khẳng định cuộc sống, đối với th'ân cuộc sống c'ân được khẳng định, chứ không phải là c'ân được bào chữa hay cứu chuộc. Tuy nhiên, đi àu ngăn cản Dionysos thứ hai chiến thắng Dionysos thứ nhất, đó là việc yếu tố siêu nhân cách luôn luôn đi kèm yếu tố khẳng định và rốt cuộc nhận v èmình lợi ích. Chẳng hạn, đúng là có một linh cảm về sư quy hồi vĩnh cửu: Démèter biết rằng nàng có thể sinh ra Dionysos một l'ân nữa; nhưng sư phục sinh này của Dionysos chỉ được diễn giải như là "sự chấm dứt của cá thể hóa" 40. Dưới ảnh hưởng của Schopenhauer và của Wagner, sự khẳng định cuộc sống chỉ còn được quan niêm bằng sư tiêu biến của nỗi đau trong cái phổ biến và trong ni âm vui vươt lên trên giới hạn của cá nhân. "Cá nhân c'ần được chuyển hóa thành một bản thể phi nhân cách, vươt lên trên cá nhân. Đó chính là đi ầu mà bi kich đ'èxuất...41,

Ở ph'àn cuối tác phẩm, khi Nietzsche tự dặt câu hỏi về Nguồn gốc của bi kịch, ông nhận thấy ở đó hai sự cách tân căn bản vượt quá khuôn khổ nửa biện chứng, nửa Schopenhauer 2: cách tân thứ nhất chính là tính cách khẳng định của Dionysos, khẳng định cuộc sống thay vì khẳng định giải pháp cao siêu hay khẳng định sự bào chữa cho nó. Mặt khác, Nietzsche tự khen mình đã phát hiện ra một sự đối lập; về sau sự đối lập này sẽ phải phát triển trong toàn bộ chi àu kích sâu rộng của nó. Vì, ngay từ Nguồn gốc của bi kịch, đối lập thực sự không phải là đối lập biện chứng giữa Dionysos và Apollon, mà sâu sắc hơn, đó là đối lập giữa Dionysos và Socrate. Đó không phải là Apollon đối lập với bi kịch hay vì Apollon mà bi kịch phải chết, mà đó là Socrate, và Socrate không có nhi àu tính chất Apollon hơn là

tính chất Dionysos<sup>43</sup>. Socrate được định nghĩa bởi một sự nghịch đảo lạ lùng: "Trong khi đó, ở tất cả những người năng sản, bản năng là một sức mạnh khẳng định và sáng tạo, ý thức là một sức mạnh phê phán và phủ định; nơi Socrate, bản năng trở thành sức mạnh phê phán và ý thức trở thành sức mạnh sáng tạo"<sup>44</sup>. Socrate là thiên tài đ`âu tiên của *thời kỳ suy đôi:* ông đối lập ý niệm và cuộc sống ông đánh giá cuộc sống bằng ý niệm, ông cho rằng cuộc sống c ần phải được đánh giá, được bào chữa, được cứu chuộc bởi ý niệm. Ông đ`ê nghị chúng ta phải nhận thấy rằng kể cả khi đã bị đè bẹp dưới sức mạnh của cái phủ định, cuộc sống vẫn xứng đáng được mong ước vì chính nó, vẫn xứng đáng được cảm nhận trong chính nó: Socrate là "con người lý thuyết", là sự đối lập đích thực duy nhất với con người bi kịch<sup>45</sup>.

Nhưng chính ở đây vẫn còn có cái gì đó ngăn cản chủ đề thứ hai này phát triển một cách tự do. Để cho sự đối lập giữa Socrate và bi kịch bộc lộ toàn bộ giá trị của nó, để cho nó thực sự trở thành đối lập giữa tiếng "không" và tiếng "vâng", giữa sự phủ định và khẳng định cuộc sống, trước tiên đòi hỏi bản thân yếu tố khẳng định trong bi kịch phải được khai thông, được phơi mở cho chính nó và được giải phóng khỏi mọi sự phụ thuộc. Thế là trên con đường này, Nietzsche không thể dừng lại được nữa: phản đề Dionysos-Apollon cũng cần phải thôi không giữ vị trí đầu tiên nữa, nó phải mờ nhạt đi hoặc biến mất để nhường chỗ cho sự đối lập đích thực. Cuối cùng, bản thân sự đối lập đích thực cũng cần phải thay đổi, nó cần phải không bằng lòng với Socrate như là một anh hùng tiêu biểu; vì Socrate quá nhi ều tính chất Hi Lạp, lúc đầu có một ít tính chất Apollon, nhờ sự rõ ràng của ông, và ở giai đoạn cuối có một ít tính chất Dionysos, "Socrate nghiên cứu âm nhạc" 46. Socrate không tặng cho sự phủ định cuộc sống toàn bô sức manh của mình; ở Socrate, sự phủ định cuộc sống chưa tìm

thấy bản chất của nó. Vì thế c'àn có con người bi kich, đ'ông thời con người bi kịch c'ân khám phá môi trường riêng của mình trong sư khẳng định thu ần túy, c ần khám phá kẻ thù sâu sắc nhất như là kẻ tiến hành công việc phủ định một cách thực sư, hẳn hoi, thực chất. Nietzsche thực hiện chương trình này một cách kiến quyết. Phản đ'ê Dionysos-Apollon, hai vị th'àn hòa giải với nhau để tiêu trừ nỗi đau, bị thay thế bởi cặp bổ sung Dionysos-Ariane, cặp này còn bí ẩn hơn; bởi vì một người phu nữ, một vị hôn thê sẽ trở nên c'àn thiết khi đó là để khẳng định cuộc sống. Đối lập Dionysos-Socrate được thay thế bằng đối lập đích thực: "Người ta có hiểu tôi không? - Dionysos chống lại kẻ bị đóng đinh trên thập giá". Vietzsche nhân xét rằng Nguồn gốc của bi kich đã không nói gì v ề Kitô giáo, nó đã không nhận diện Kitô giáo. Và chính Kitô giáo không có tính chất Apollon, cũng không có tính chất Dionysos: Nó phủ định các giá trị thẩm mỹ, những giá trị duy nhất mà Nguồn gốc bi kịch thừa nhận; nó là hư vô chủ nghĩa theo nghĩa sâu sắc nhất, trong khi đó trong biểu tượng Dionysos, ta đạt tới giới hạn tôt cùng của sư khẳng định".

### 7) Dionysos và Jésus Christ

Trong Dionysos và trong Jésus Christ có cùng một nỗi thống khổ và cùng một nỗi đam mê. Đó là cùng một hiện tượng, nhưng mang hai nghĩa đối lập nhau<sup>48</sup>. Một mặt, cuộc sống bào chữa cho nỗi đau khổ, khẳng định nỗi đau khổ; mặt khác, nỗi đau khổ lên án cuộc sống, làm chứng chống lại nó, biến cuộc sống thành một cái gì c`ân phải bào chữa. Khi có khổ đau trong cuộc sống, thì đối với Kitô giáo, đi àu đó trước hết có nghĩa là cuộc sống không công bằng, thậm chí v`êcăn bản cuộc sống là bất công, nó phải trả giá cho sự bất công căn bản bằng nỗi đau khổ: nó có tội vì nó đau đớn. Tiếp theo, đi àu đó có nghĩa là nó c`ân phải được bào chữa, nghĩa là được

chuộc khỏi sư bất công hay được cứu đô, được cứu đô nhờ chính cái nỗi đau đã lên án nó trước đó: nó c'àn phải đau đớn, vì nó có tôi. Hai phương diên này của Kitô giáo tạo thành cái mà Nietzsche goi là "ý thức tôi lỗi", hay là sự *nội hiện hóa nỗi đau*<sup>49</sup>. Hai phương diên đó xác định chủ nghĩa hư vô đích thực Kitô giáo, nghĩa là cái cách thức mà Kitô giáo phủ định cuôc sống: một mặt, đó là bộ máy chế tạo ra tội lỗi, cái phương trình tàn bạo: đau đớn - trừng phạt; mặt khác, bô máy tăng sinh nỗi đau, sư bào chữa bằng nỗi đau, cái nhà máy bẩn thủu 50. Kể cả khi Kitô giáo ca tung tình yêu và cuộc sống, có biết bao lời nguy in rủa trong những bài ca ấy, có biết bao căm ghét trong tình yêu ấy! Nó yêu đời sống như chim săn m'à yêu cừu non: tơ non, bị cắt xẻo, hấp hối. Nhà biên chứng pháp đ'ècao tình yêu Kitô như một phản đ'ề, chẳng hạn, như là phản đ'ề đối với sự căm ghét của đạo Do thái. Nhưng ngh ề nghiệp và sứ mênh của nhà biên chứng pháp là thiết lập các phản đề ở khắp những nơi c'àn có sư đánh giá tế nhị nhất, c'àn diễn giải những phôi hợp. Hoa là phản đ'è của nu, hoa "bác bỏ" nu, đó là một phát hiện nổi tiếng quý giá đối với biên chứng pháp. Cũng chính theo cách này mà hoa tình yêu Kitô giáo "bác bỏ" sư căm ghét, nghĩa là theo một cách hoàn toàn hư cấu giả tưởng. "Mong sao người ta không tưởng tương rằng tình yêu phát triển... như là phản đ'ê đối với sư căm ghét của đạo Do thái. Không, hoàn toàn ngược lại. Tình yêu sinh ra từ sư căm ghét này, bung nở như tràng hoa của nó, như tràng hoa chiến thắng rông mở dưới những tia ấm nóng của một v ầng mặt trời tinh khiết, nhưng trong cái lĩnh vực mới mẻ này, dưới sư ngư trị của ánh sáng và của cái cao cả, tràng hoa vẫn luôn luôn đuổi theo cùng những muc đích giống như nỗi thù hận: chiến thắng, chinh phục, quyến rũ<sup>51</sup>. Ni ầm vui Kitô giáo là ni ầm vui "làm tiêu biến" nỗi đau: nỗi đau được nôi hiện, được tặng cho Thiên Chúa bằng cách đó, được mang đến cho Thiên Chúa theo cách đó. "Nghịch lý của một Thiên Chúa bị đóng đinh thập giá, đi ầu huy ền bí v ề sư tàn bạo cuối cùng và không thể tưởng tượng nổi"<sup>52</sup>, đó là sự ám ảnh đích thực Kitô giáo, một sự ám ảnh đã hoàn toàn có tính biện chứng.

Phương diên này đã trở nên xa lạ biết bao đối với Dionysos đích thực! Dionysos trong Nguồn gốc của bi kịch, từng làm "tiêu biến" nỗi đau; ni ềm vui mà ông biểu hiện từng là ni âm vui của việc làm tiêu biến nỗi đau, đ àng thời cũng ni ềm vui của việc đặt nỗi đau trong sư thống nhất nguyên thủy. Nhưng giờ đây Dionysos đã nắm bắt một cách đích xác ý nghĩa và giá tri của sư chuyển hóa của mình: đối với Dionysos, cuộc sống không phải là để được bào chữa, với ông, cuốc sống về căn bản là công bằng. Hơn nữa, chính cuộc sống nhận trách nhiệm bào chữa, "nó khẳng định cả nỗi đau khủng khiếp nhất"53. Chúng ta phải hiểu là: nó không làm tiêu biến nỗi đau bằng cách nội hiện, nó khẳng định nỗi đau trong môi trường bên ngoài. Và kể từ đó mà sư đối lập giữa Dionysos và Jésus Christ phát triển trên từng điểm một, như là sự khẳng định đời sống (sự đánh giá cực cao v ềnó) và sư phủ định đời sống (sư hạ giá cực thấp v'ề nó). Sư ám ảnh của Dionysos đối lập với sư ám ảnh của Christ: con say của Dionysos đối lập với cơn say của Christ; sư phân mảnh của Dionysos đối lập với sư đóng đinh thập giá; sư tái sinh của Dionysos đối lập với sư phục sinh của Christ; sư đảo ngược giá trị của Dionysos đối lập với sư hóa thể của Christ. Bởi vì có hai loại nỗi đau, và hai kiểu người đau khổ khác nhau. "Những người đau khổ vì sự tràn đ'ây của đời sống" biến nỗi đau thành sự khẳng định, cũng như là biến cơn say thành hoạt đông, trong sư phân mảnh của Dionysos ho nhận thấy hình thái đỉnh điểm của khẳng định, không có khả năng bị giảm trừ đi, không có ngoại lê cũng không có lưa chon. "Trái lại, những kẻ đau khổ vì sư kiết quê của đời sống" biến con say thành con co giật hay sư tê cóng, ho biến nỗi đau thành một phương tiên kết án cuộc sống, biến mâu thuẫn cũng thành ra một phương tiên bào chữa cho cuộc

sống và làm tiêu biến nỗi đau<sup>54</sup>. Tất cả những đi à này quả thực đ à nằm trong ý niêm v è môt vị chúa cứu thế, không có chúa cứu thế nào tuyết vời hơn người đ cng thời vừa là đao phủ, vừa là nạn nhân vừa là người an ủi, Tam vị nhất thể, giấc mơ phi thường của ý thức tội lỗi. Từ quan điểm của chúa cứu thế, "cuộc sống c'àn trở thành con đường dẫn tới th'àn linh"; từ quan điểm của Dionysos, "đời sống tư nó đã khá đủ tính chất th`ân thánh để bào chữa thêm nữa cho nỗi đau khổ mênh mông"55. Sư phân mảnh của Dionysos là biểu tượng tức thời của sự khẳng định đa tạp; cây thập tự của Christ, dấu thánh giá là hình ảnh của mâu thuẫn và của sư kết thúc mâu thuẫn, là cái đời sống phục tùng lao đông của cái phủ định. Mâu thuẫn phát triển, sư kết thúc của mâu thuẫn, sư hòa giải của những cái mâu thuẫn, tất cả các khái niêm này đ'àu trở nên xa lạ đối với Nietzsche. Chính Zarathoustra kêu lên rằng: "Có cái gì đó cao hơn mọi sự hòa giải" <sup>56</sup> - đó là sự khẳng định. Có cái gì cao hơn mọi mâu thuẫn đã phát triển, đã giải quyết, đã bị xóa bỏ - đó là sư đảo ngược giá trị. Đây chính là điểm chung giữa Zarathoustra và Dionysos: "Tôi mang tới moi vực thắm sự khẳng định ban phúc của mình (Zarathoustra)... Nhưng đi àu này, một l'àn nữa, cũng là ý tưởng của Dionysos <sup>57</sup>". Đối lập giữa Dionysos hay Zarathoustra với Christ không phải là một đối lập biên chứng, mà là đối lập với chính biên chứng pháp: sư khẳng định có chức năng khu biệt chống lại sư phủ định biện chứng, chống lại mọi thứ chủ nghĩa hư vô và chống lại cái hình thái đặc biệt này của chủ nghĩa hư vô. Không có gì xa lạ với cách diễn giải của Nietzsche v'èDionysos hơn là cách diễn giải của Otto v'èsau: một Dionysos theo kiểu Hegel, một Dionysos biên chứng, một Dionysos-nhà biên chứng pháp!

### 8) Bản chất của bi kịch

Dionysos khẳng định tất cả những gì xuất hiện, "thâm chí cả nỗi đau khủng khiếp nhất", và xuất hiện trong tất cả những gì được khẳng định. Sư khẳng định đa tạp hay đa dạng, đó là bản chất của bi kịch. Ta sẽ hiểu đi ều đó rõ hơn, nếu ta suy nghĩ v ềnhững khó khăn khi phải biến moi thứ thành một đối tượng khẳng định, c`ân có nỗ lực và tinh th`ân của thuyết đa dạng, sức mạnh của sự biến hình, sự phân mảnh của Dionysos. Khi âu lo và chán ngán xuất hiện nơi Nietzsche, thì đó luôn luôn là ở điểm này: liêu tất cả đ`àu có thể trở thành đối tượng khẳng định, nghĩa là đôi tượng của niêm vui? Đối với mỗi sư vật, c'àn phải tìm thấy các phương tiên đặc biệt, mà nhờ đó nó được khẳng định, nhờ đó nó thôi không còn là phủ đinh $^{58}$ . Dù sao bi kịch không ở trong nỗi âu lo này, không ở trong bản thân sư chán ngán này, cũng không ở trong nỗi luyến tiếc sư thống nhất đã mất. Bi kịch chỉ ở trong sự đa dạng, trong sự phong phú của khẳng định với tư cách là chính nó. Bi kịch được định nghĩa bởi ni ềm vui đa dạng, ni ềm vui số nhi ầu. Ni ầm vui này không phải là kết quả của sư thăng hoa, của sư thanh tây, của sư bù đắp, của sư cam chịu, của sư hòa giải: trong moi lý thuyết v ề bi kịch, Nietzsche có thể vạch ra một sư không hiểu căn bản, người ta đã không hiểu bi kịch như một hiện tương thẩm mỹ. Bi kịch biểu thị hình thức thẩm mỹ của ni ềm vui, không phải một công thức y học, cũng không phải một giải pháp đạo đức dành cho nỗi đau, cho nỗi sợ hãi hay lòng thương <sup>59</sup>. Những gì có tính bi kịch chính là ni âm vui. Nhưng đi àu đó muốn nói rằng bi kịch là ni êm vui tức thời, rằng bi kịch chỉ khơi gợi nỗi sơ và lòng thương ở khán giả trì đôn, ở thính giả có bênh và ở kẻ giáo hóa dưa vào nó để đảm bảo vận hành tốt, sư thăng hoa của đạo đức hoặc sư thanh tây v ề mặt y học. "Sư phục hưng bi kịch kéo theo sư phục sinh của *cử tọa nghệ sĩ*, cho đến nay, vị trí của loại cử toa này ở nhà hát bị chiếm giữ bởi một sư nh ầm lẫn lạ lùng, với những yêu sách nửa đạo đức, nửa uyên bác, đó là nhà phê bình 60". Và quả thật, c`ân có một sư phục hưng đích thực để giải phóng

bi kịch khỏi mọi nỗi sợ hãi, hay tình thương của những cử tọa t cã đã gán cho bi kịch một ý nghĩa t âm thường xuất phát từ ý thức tội lỗi. Một logic của sự khẳng định đa tạp, một logic của sự khẳng định thu an túy, và đạo đức học của ni âm vui là phù hợp với bi kịch, đó là giấc mơ chống biện chứng pháp, chống tôn giáo, giấc mơ xuyên suốt toàn bộ triết học Nietzsche. Cái bi không được thiết lập trong mối quan hệ giữa cái phủ định và đời sống, mà trong mối quan hệ cơ bản giữa ni âm vui và cái đa tạp, giữa cái tích cực và cái đa tạp, giữa sự khẳng định và cái đa tạp. "Nhân vật vui vẻ, đó là những gì cho đến nay đã tuột khỏi các tác giả bi kịch." Bi kịch, đó là ni âm vui năng động, cởi mở.

Đấy là lý do Nietzsche từ bỏ quan niêm v ề kịch drame mà ông bảo vê trong Nguồn gốc của bi kịch; kịch drame vẫn còn là sư thống thiết giả tạo, sư thống thiết Kitô giáo của mâu thuẫn. Đi ều mà Nietzsche trách cứ ở Wagner, đó chính là việc nhạc sĩ đã viết loại nhạc drame, đã từ chối tính chất khẳng định của âm nhạc: "tôi đau khổ vì đó là một loại nhạc suy đ à chứ không còn là cây sáo của Dionysos<sup>62</sup>." Tương tư, để chống lai cách biểu hiện bi thảm của bi kịch, Nietzsche đòi hỏi quy ền được thể hiện của anh hùng: anh hùng vui vẻ, anh hùng khinh khoái, anh hùng nhảy múa, anh hùng vui chơi 63. Dionysos có nhiệm vụ làm cho chúng ta trở nên khinh khoái, day cho chúng ta nhảy múa, mang tặng chúng ta bản năng chơi. Thậm chí một sử gia thù địch, hay thờ ở với các chủ đ'ệcủa Nietzsche cũng thừa nhận ni êm vui, sư khinh khoái, đông tính và sư có mặt khắp nơi như là bấy nhiều phương diện đặc thù của Dionysos 64. Dionysos đưa Ariane lên trời; những đ'ô ngọc trên vương miên của Ariane là những ngôi sao. Liêu đó có phải là bí mật của Ariane? Đó có phải là chòm sao phóng xuất cái trò nổi tiếng được gọi là cú gieo súc sắc? Chính Dionysos đã gieo những con súc sắc. Chính ông nhảy múa và biến hóa, ông được gọi là "Polygethes", vị

th'an của ngàn đi ều vui sướng.

Nhìn chung, biên chứng pháp không phái là một cách nhìn bi kịch v'ề thế giới, mà trái lại, nó là cái chết của bi kịch, là sư thay thế bi kịch bằng một quan niệm lý thuyết (với Socrate), hoặc hơn nữa, bằng một quan niệm Kitô giáo (với Hegel). Đi ều mà ta phát hiện ra trong trước tác của Hegel thời trẻ cũng là sư thất cuối cùng của biên chứng pháp: biên chứng pháp hiên đai thực chất là hệ tư tưởng Kitô giáo. Nó muốn bào chữa cho cuộc sống và bắt nó phục tùng lao đông của phủ định. Tuy nhiên, giữa hê tư tưởng Kitô giáo và tư duy bi kịch, có một vấn đề chung: vấn đề ý nghĩa của t'r tại. "T'r tại liêu có một ý nghĩa không?", theo Nietzsche, đây là câu hỏi cao siêu nhất, có tính kinh nghiêm chủ nghĩa nhất và có tính thực nghiêm nhất của triết học, vì đồng thời nó đặt ra vấn đề diễn giải và vấn đ'è đánh giá. Nếu hiểu đúng, nó có nghĩa là: "Công lý là gì?" và Nietzsche có thể nói không cường điệu rằng toàn bô các tác phẩm của ông chính là nỗ lưc để hiểu câu hỏi này. Như vậy sẽ có những cách hiểu sai v ề nó: từ lâu lắm r ci cho đến hiện nay, người ta chỉ tìm hiểu ý nghĩa của t ch tại bằng cách xem nó như một cái gì mắc lỗi hay phạm tôi, một cái gì bất công và c'ân phải được bào chữa. Người ta c'ân đến một Thiên Chúa để giải thích t'ôn tại. Người ta c'ân lên án cuộc sống để có thể cứu chuộc nó, người ta c'ân cứu chuộc nó để bào chữa cho nó. Người ta đánh giá t'ôn tại, nhưng luôn luôn xem xét nó dưới quan điểm của mặc cảm tôi lỗi. Đó là cảm hứng Kitô giáo đã làm hại cả toàn bô n'ên triết học. Hegel diễn giải t'ôn tại từ quan điểm của ý thức bất hạnh [conscience malheureuse], nhưng ý thức bất hạnh chỉ là một mô hình của ý thức tội lỗi ở Hegel. Thậm chí cả Shopenhauer... Schopenhauer khơi mở vấn đềt công lý theo những cách thức còn la hơn, nhưng bản thân ông tìm thấy trong nỗi đau một phương tiên phủ định cuộc sống, và tìm thấy trong sư phủ định cuốc sống phương tiên duy nhất để bào chữa cho nó. "Schopenhauer trong

tư cách là triết gia, là người vô th' ân đ'àu tiên vững vàng và gì lay chuyển nổi, kẻ vô th'àn đ'àu tiên ở châu Âu: đó là bí mật v'èsư thù địch của ông đối với Hegel. T'ôn tại không h'è có gì thuộc v'ê th'ân thánh; đi ều đó đối với ông là một sư thật đã biết, một đi ều xác thực và không thể tranh cãi...Thế nên ngay khi gạt bỏ cách diễn giải Kitô giáo, ta sẽ thấy hiện lên nhức nhối câu hỏi của Schopenhauer: "Vậy thì t 'cn tại có ý nghĩa hay không?" Câu hỏi này tra vấn hàng bao thế kỷ trước khi có thể đơn giản được hiểu một cách cùng kiệt trong uẩn khúc tận cùng những chiều sâu của nó. Bản thân câu trả lời mà Schopenhauer tìm thấy, thứ lỗi cho tôi, là một câu trả lời thiếu chín chắn; đó là một thứ trái xanh; thỏa hiệp thu ần túy; Schopenhauer bị ket trong các viễn cảnh luân lý của chủ nghĩa khổ hạnh Kitô giáo, người ta đã tuyên bố là không còn muốn tin vào nó nữa, cũng như không còn muốn tin vào Thiên Chúa nữa. 65" Vậy đâu là cách hiểu khác v'ê câu hỏi này, cách hiểu thực sư bi kịch trong đó tôn tại bào chữa cho tất cả những gì nó khẳng định, kể cả nỗi đau, thay vì bản thân nó được bào chữa bởi nỗi đau, nghĩa là được th`ân hóa và thánh hóa?

## 9) Vấn đề tôn tại

Đó là cả một câu chuyện dài, câu chuyện v ề ý nghĩa của t ồn tại. Nó bắt ngu ồn từ Hi Lạp, trước thời kỳ Kitô giáo. Người ta sử dụng nỗi đau như một phương tiện để chứng minh *tính bất công* của t ồn tại, nhưng đ ồng thời cũng như một phương tiện để tìm thấy cho nó một *sự bào chữa* cao siêu và th ồn thánh (Nó có tội, bởi vì nó đau đớn; nhưng vì nó đau đớn, nó gánh kết quả của tội lỗi, và nó được cứu chuộc.). T ồn tại như là thái quá, như là kiêu căng, như là tội lỗi, đó là cách diễn giải và đánh giá t ồn tại của người Hi Lạp. V ề mặt lịch sử, ý nghĩa đ ầu tiên mà người ta gán cho t ồn tại, đó là hình ảnh của người khổng l ồ [Titan] ("tính tất yếu của tội lỗi là c ồn thiết đối với cá nhân khổng l ồ"). Sự diễn giải hết sức quyến rũ mà Nietzsche,

trong Nguồn gốc của bi kịch, còn chưa biết cách cưỡng lại nó và dùng nó để giúp cho Dionysos<sup>66</sup>. Nhưng cũng sẽ là đủ đối với ông việc khám phá ra Dionysos thực sư để thấy được cái bẫy mà cách diễn giải này cất giấu hay muc đích mà nó phung sư: nó biến t 'ân tại thành một hiện tương đạo đức và tôn giáo! Có vẻ như người ta đã dâng tặng cho t 'ch tại rất nhi 'àu khi biến nó thành một tôi lỗi, thành một sư thái quá; người ta cho nó một bản chất kép, bản chất của sư bất công thái quá và bản chất của sự cứu chuộc có khả năng bào chữa; người ta làm cho nó trở nên khổng l'ô bởi tội lỗi, người ta th'ân thánh hóa nó bằng sự cứu chuộc tôi lỗi 67. Và có gì sau tất cả những đi àu đó, nếu không phải là một cách thức tinh tế nhằm hạ giá nó, và bắt nó phải chịu một sư phán xét, sư phán xét đạo đức, và đặc biệt là sư phán xét của Chúa? Theo Nietzsche, Anaximandre là triết gia đã biểu đạt một cách hoàn hảo quan niệm này việt côn tại. Ông nói: "Con người, người này trả cho người kia nỗi đau và sư đ en bù cho bất công của ho, theo trật tư thời gian". Đi ầu đó có nghĩa là: 1° sư trở thành là một đi ầu bất công [tiếng Hi Lap: adikia], và có nhi ều đi ều sẽ tới trong đời, một tổng số những bất công. 2° chúng sẽ chống lại nhau và sẽ cùng cứu chuộc lẫn nhau khỏi sư bất công nhờ phlora [tiếng Hi Lạp: sư suy tàn, hư hỏng, chết chóc]. 3° chúng đ'àu xuất phát từ một hữu thể căn nguyên ("Apeiron"), hữu thể căn nguyên này sẽ rơi vào một sư trở thành, một cái đa dạng, một sư sinh thành tôi lỗi mà nó vĩnh viễn phải cứu khỏi sư bất công bằng cách hủy diệt chúng ("Théodicée").68

Schopenhauer là một kiểu Aximandre hiện đại. Đi àu gì ở hai người này khiến cho Nietzsche yêu thích đến vậy, và đi àu gì cắt nghĩa, trong *Nguồn gốc bi kịch*, rằng nhìn chung ông vẫn còn trung thành với cách diễn giải của họ? Chắc hẳn, đó là sự khác biệt giữa họ và Kitô giáo. Họ biến cuộc sống của họ thành một cái gì đó như là phạm tội [criminel], một cái gì đó như là

có tôi [coupable], nhưng vẫn chưa phải là cái gì đó như là sai trái [fautif] và phải chịu trách nhiệm. Thậm chí cả những Titan cũng chưa biết đến sư sáng tạo kỳ la của văn hóa Xêmít và Kitô giáo v'êý thức tôi lỗi, v'ètôi lỗi và trách nhiêm. Ngay từ Nguồn gốc của bi kịch, Nietzsche đã đối lập tôi lỗi của Titan và của Promété với nguyên tôi. Nhưng ông làm việc đó bằng một ngôn ngữ khó hiểu và mang tính biểu tương, vì sư đối lập này là đi ều bí mật mang tính phủ định của ông, cũng giống như Ariane huy ền bí là đi ều bí mật mang tính khẳng định của ông. Nietzsche viết: "Trong nguyên tôi, sư hiếu kỳ, cái b'ê ngoài giả dối, sư rèn luyên, sư dâm duc, tóm lại là một chuỗi những khuyết điểm của người phu nữ bị xem như là căn nguyên của cái ác... Như vậy, tôi ác đối với người Aryens (Hi Lap) thuộc v ềnam giới; tôi lỗi, đối với người Xêmít thuộc về nữ giới 69." Không có chuyên Nietzsche ghét phụ nữ: Ariane là bí mật đ'âu tiên của Nietzsche, là quy ên lưc nữ giới đ`àu tiên, là Anima, vị hôn thê không thể tách rời khỏi sư khẳng định của Dionysos<sup>70</sup>. Tất cả những nhân vật nữ khác là quy ên năng nữ quỷ quái, có tính phủ định và giáo hóa, là bà me ghê gớm, me của cái thiên và cái ác, bà me làm mất giá cuộc sống và phủ định cuộc sống. "Không còn phương tiên nào khác nữa để trả lại danh dư cho triết học ngoài việc này: c'àn phải bắt đ'ài bằng cách treo cổ các nhà đạo đức học. Chừng nào họ còn nói tới hạnh phúc và đạo đức, thì ho chỉ có thể quyến rũ các bà già quy theo triết học mà thôi. Vậy hãy nhìn thắng vào họ, tất cả những nhà thông thái lừng danh này, từ hàng nghìn thế kỷ: tất cả đầu là những bà già, hoặc những người đàn bà đứng tuổi, những người me nói theo cách của Faust. "Các mẹ, các mẹ! từ này thật đáng sợ!<sup>71</sup>" Các mẹ và các chị: quy ền năng nữ thứ hai này có chức năng lên án chúng ta, bắt chúng ta phải chịu trách nhiêm. Đó là lỗi của mi, bà me nói, là lỗi của mi nếu ta không có một người con trai lỗi lạc hơn, một người con trai tôn trong me mình hơn và có ý thức v ề tôi lỗi của mình hơn. Đó là lỗi của mi, người chị nói, là lỗi của mi nếu ta không được đẹp hơn, giàu có hơn và được yêu mến hơn. Sư quy tôi vì những đi àu l'âm lỗi, vì những trách nhiệm, lời đả kích chua chát, sư kết án thường trưc, mối thù hận, đó chính là một diễn giải thành kính v'ề đời sống. Đó là lỗi của mi, đó là lỗi của mi, cho đến khi nào đến lượt mình kẻ bị lên án thốt lên: "đó là lỗi của tôi", và cho đến khi nào cái thế giới đau bu 'ôn này vang lên tất cả những lời phàn nàn này và những tiếng vọng của chúng. "Khắp nơi người ta tìm kiếm trách nhiệm, chính là bản năng trả thù tìm kiếm chúng. Bản năng trả thù này chiếm lĩnh nhân loại, trong suốt nhi ều thế kỷ, toàn bộ n'ên siêu hình học, tâm lý học, lịch sử và đặc biệt là đạo đức học mang dấu ấn của nó. Ngay khi con người tư duy, nó đã đưa vào sư vật con vi khuẩn trả thù <sup>72</sup>." Trong phẫn hận (đó là lỗi của mi), trong mặc cảm tôi lỗi (đó là lỗi của tôi) và trong kết quả chung của hai thứ (trách nhiêm), Nietzsche không nhìn thấy những sư kiên tâm lý đơn giản, mà là những phạm trù cơ bản của tư duy xê-mít và tư duy Kitô giáo, cách chúng ta tư duy và diễn giải đời sống nói chung. Một ý tưởng mới, một cách diễn giải mới, một cách tư duy khác, Nietzsche tư đặt cho mình những nhiệm vu này 73. "Đem đến cho sự vô trách nhiệm ý nghĩa tích cực của nó"; "Tôi muốn chinh phục cái ý thức v ềmôt sư vô trách nhiệm hoàn toàn, khiến cho tôi không còn lê thuộc vào lời ngợi ca và chê trách, không còn lê thuộc vào hiên tại và quá khứ<sup>74</sup>". Sư vô trách nhiêm, đó là bí mật cao quý nhất và đẹp nhất của Nietzsche.

Nếu so với Kitô giáo thì những người Hi Lạp là trẻ con. Cách họ làm mất giá cuộc sống, "chủ nghĩa hư vô" của họ không hoàn thiện như của Kitô giáo. Họ cho là đời sống có tội, nhưng họ còn chưa tạo ra được cái đi từ tế nhị này: cho cuộc sống là tội lỗi và phải gánh trách nhiệm. Khi những người Hi Lạp nói v tcuộc sống như là có tội và "kiêu ngạo", họ nghĩ rằng các vị th th đã khiến con người trở nên điên r tổ đời sống là tội lỗi,

nhưng chính các vi thần chiu trách nhiệm về lỗi lầm. Đó là sư khác nhau quan trong giữa cách diễn giải của người Hi Lạp v'êtôi ác và cách diên giải của Kitô giáo v'ê tôi lỗi, bởi vì ít nhất cái tôi ác này không bao hàm trách nhiêm của kẻ phạm tội. "Chứng điên, sư phi lý, đôi chút rối loạn trong óc, đó là những gì mà người Hi Lạp chấp nhận trong thời đại mạnh mẽ nhất và dũng cảm nhất, để giải thích ngu 'ch gốc của rất nhi 'àu đi 'àu tai hại và nguy hiểm. Điên chứ không phải là tôi lỗi! Các ông có hiểu không? ... C'ân có một vị th'ân làm cho hắn mù quáng, người Hi Lạp nói vậy trong khi lắc đầu... Vậy đó là cách mà các vị th'ân sử dung để bào chữa cho con người cho đến một mức đô nào đó; thậm chí cả trong những hành động xấu của nó, cách mà ho dùng để giải thích nguyên nhân của cái ác - và ho không đảm nhiệm sự trừng phạt, mà cái đi ầu cao quy hơn, đó là tôi lỗi 75." Nhưng Nietzsche sẽ nhân thấy rằng, nếu suy nghĩ kỹ thì sư khác biệt quan trong này sẽ giảm đi. Khi ta đ'ò rằng đời sống có tôi, vẫn còn thiếu một bước để đòi nó phải chịu trách nhiệm, thiếu một sư chuyển đổi giới tính: Eve thay cho các Titan; thiếu một sư chuyển đổi trong các vị th'ần: Đức Chúa duy nhất - người diễn viên và người bào chữa - thay cho các vị th'ân, khán giả và các "quan tòa của O-lim-pi". C'ân có một vị th'ân chịu trách nhiệm v'ê chứng điên mà ông gây ra cho con người, hoặc là con người phải chịu trách nhiêm v ềcơn điên của vị Chúa bị đóng lên thập giá, hai giải pháp này chưa đủ để phân biệt rõ, dù rằng giải pháp thứ nhất đẹp hơn, theo một cách không so sánh được. Hẳn là câu hỏi không phải: đời sống tôi lỗi này liêu có phải gánh trách nhiệm hay không? Mà là: đời sống có tội... hay vô tội? Vậy thì Dionysos đã tìm thấy sư thật muôn vẻ của mình: sư vô tôi, sư vô tôi của số nhi ều, sư vô tôi của cái đang trở thành, và sư vô tôi của những gì đang t'ôn tai. 76

# 10) Đời sống và sự vô tội

"Vô tôi" có nghĩa là gì? Khi Nietzsche phá bỏ cái cách thức kết án t'à tê của chúng ta, phá bỏ cái cách thức truy tìm trách nhiệm ngoài chúng ta và trong chúng ta, ông xây dưng sư phê phán dưa trên năm lý lẽ, mà lý lẽ đ'àu tiên là "không có gì t`ôn tại ở ngoài cái toàn thể", 77. Nhưng lý lẽ cuối cùng, lý lẽ sâu sắc nhất, đó là "không có cái toàn thể": "C'ân đập vỡ vụn vũ trụ, bỏ sư tôn trong đối với cái toàn thể 78." Vô tôi là sư thật của số nhi ều. Nó xuất phát trưc tiếp từ các nguyên tắc của triết học v'ề sức mạnh và ý chí. Moi vật đ'àu có liên quan đến sức mạnh có khả năng diễn giải chúng, moi sức mạnh đ'àu liên quan đến cái mà nó có thể tác đông, đến cái mà nó không thể tách rời. Đặc biệt vô tôi chính là cái cách thức liên quan, cái cách thức khẳng định và được khẳng định này. Những gì không chiu để diễn giải bởi một sức mạnh, không chịu để đánh giá bởi một ý chí, sẽ đòi hỏi một ý chí khác có khả năng đánh giá nó, một sức manh khác có khả năng diễn giải nó. Nhưng chúng ta thích bảo toàn cách diễn giải phù hợp, và phủ định những gì không phù hợp với cách diễn giải của chúng ta. Chúng ta biến sức mạnh và ý chí thành một sư thể hiện lố lăng: chúng ta tách sức mạnh khỏi cái mà nó có thể, bằng cách đặt sức mạnh vào trong chúng ta như là cái gì "đáng khen", vì nó tránh những gì nó không thể, và bằng cách đặt nó vào trong sư vật - nơi nó thể hiện một cách chính xác sức mạnh mà nó có - như là "có tôi". Chúng ta tách đôi ý chí, tạo ra một chủ thể trung tính, được tạo hóa phú cho ý chí tư do, chúng ta gán cho ý chí tư do này khả năng hành động và khả năng tự ki êm chế 79. Đây là tình thế của chúng ta so với đời sống: chúng ta thậm chí đã không thừa nhận cái ý chí có khả năng đánh giá quả đất (có khả năng "cân đo" nó), cũng không thừa nhận sức mạnh có khả năng diễn giải đời sống. Vậy là chúng ta phủ nhận chính bản thân đời sống, chúng ta thay thể diễn giải bằng sư mất giá, chúng ta xem sư mất giá giống như một cách diễn giải và đánh giá. "Một trong những cách diễn giải hỏng, nhưng vì nó được chấp nhận như là cách diễn giải duy nhất khả dĩ, nên

hình như đời sống không còn ý nghĩa nữa, hình như tất cả đ`âu vô ích. 80" Than ôi chúng ta là những tay chơi tôi. Sự vô tội là trò chơi của đời sống, của sức mạnh và ý chí. Đời sống được khẳng định và được yêu thích, sức mạnh không bị chia tách, ý chí không bị phân đôi, đó là giá trị xấp xỉ của sự vô tội 81.

Heraclite là nhà tư tưởng bi kịch, vấn đ'è công lý xuyên suốt toàn bô trước tác của ông. Với Heraclite, cuộc sống hoàn toàn vô tôi và công bằng. Ông lĩnh hôi cuộc sống xuất phát từ bản năng chơi. Ông biến đời sống thành một *hiện tượng thẩm m*ỹ chứ không phải một hiện tương đạo đức hay tôn giáo. Cúng như vậy, Nietzsche đối lập với Anaximandre trên từng điểm môt, giống như là bản thân Nietzsche đối lập với Schopenhauer<sup>82</sup>. -Heraclite phủ định tính hai mặt của các thế giới, "ông đã phủ định bản thân t 'ôn tại". Hơn nữa: ông biến sự trở thành thành một khẳng định. Thế nhưng c'ân suy nghĩ rất lâu để hiểu được ý nghĩa của việc biến sư trở thành thành một khẳng định. Chắc hẳn đi ều đó trước hết có nghĩa là: chỉ có sư trở thành. Chắc hẳn đó là khẳng định sự trở thành. Nhưng ta cũng khẳng định t 'cn tại của sự trở thành, ta nói rằng sự trở thành khẳng định t 'cn tại, hoặc là t 'ôn tại tư khẳng định trong sư trở thành. Heraclite có hai tư tưởng, giống như những tương số: một tư tưởng cho rằng không có t ồn tại, tất cả đ ều đang trở thành; tư tưởng kia cho rằng t 'ôn tại là t 'ôn tại của sư trở thành với tư cách là sư trở thành. Một tư tưởng hành động [nhằm] khẳng định sư trở thành, một tư tưởng trầm tư [nhằm] khẳng định tồn tại của sư trở thành. Hai tư tưởng này không tách rời nhau, vì đó là tư tưởng dưa trên cùng một khái niêm, như Lửa và Công Lý [tiếng Hi Lạp: Feu và Dike], như Tư Nhiên [tiếng Hi Lap' Phusis] và Logos. Bởi vì không có t côn tại ở phía bên kia sư trở thành, không có cái Môt ở phía bên kia của cái Nhi ầu; cả cái Nhi ầu lẫn sự trở thành đ`âu không phải là hiện lượng b`êngoài hay ảo ảnh. Nhưng đến

lượt chúng, cũng không có những thực tại đa tạp và vĩnh cửu như những bản chất ở phía bên kia cái b ềngoài. Cái Nhi ều là biểu hiên không thể tách rời, là sư biến thái căn bản, là triệu chứng ổn định của cái Môt. Cái Nhi ều là sự khẳng định của cái Một, sự trở thành là sự khẳng định của t 'cn tại. Sự khẳng định sư trở thành, bản thân nó là t'ôn tại, sư khẳng định cái Nhi ầu, bản thân nó là cái Môt, sư khẳng định cái Nhi àu là cách thức tư khẳng định của cái Môt. "Cái Môt là cái Nhi ều." Và quả thực, làm thế nào mà cái Nhi `àu có thể thoát ra khỏi cái Môt, và tiếp tục thoát ra khỏi nó sau một thời gian vĩnh cửu, nếu như đúng là cái Một không tự khẳng định trong cái Nhi `au? "Vây, nếu Heraclite chỉ nhân thấy một yếu tố duy nhất, thì đó là với một ý nghĩa hoàn toàn đối lập với ý nghĩa của Parménide (hay là của Anaximandre)... Cái duy nhất c'ân phải được khẳng định trong sự hình thành và hủy diệt." Heraclite đã quan sát rất kỹ: ông không thấy một sự trừng phạt nào đối với cái Nhi ều, không thấy một sư chuộc tôi nào của sư trở thành, không thấy một tôi lỗi nào của đời sống. Ông không h'ệthấy cái gì là phủ định trong sư trở thành cả, mà nhìn thấy tất cả ở trạng thái ngược lại: sư khẳng định kép đối với sư trở thành và sư t của sư trở thành, tóm lại, ông chỉ nhìn thấy sư bào chữa cho t ch tại. Heraclite tối tăm khó hiểu vì ông dẫn chúng ta tới những cánh cửa của sư tăm tối: t`ôn tại của sư trở thành là gì? Sư t 'ôn tại không thể tách rời khỏi những gì đang trở thành là gì? Quy hồi là tôn tại của những gì đang trở thành. Quy h cã là t côn tại của bản thân sư trở thành, sư t'ôn tại tư khẳng định trong sư trở thành. Sư quy h'à vĩnh cửu như là quy luật của sư trở thành, như là sư công bằng và như là t`ôn tai.83

Từ đó ta thấy rằng đời sống không phải chịu trách nhiệm gì cả, nó cũng không có tội lỗi gì. "Heraclite đi tới chỗ kêu to lên rằng: cuộc đấu tranh giữa các sinh vật đông đảo này chỉ là sự công bằng thu 'ân túy! Và vả chăng cái Một là cái Nhi 'âu." Sự tương tác giữa cái Nhi 'âu và cái Một, giữa sự trở

thành và t'ôn tại tạo thành một trò chơi. Khẳng định sư trở thành, khẳng định sư t'ồn tại của sư trở thành, đó là hai mômen của một trò chơi được cấu thành cùng với một yếu tố thứ ba nữa, người chơi, nghệ sĩ hoặc đứa trẻ 84. Người chơi-Nghệ sĩ-Đứa trẻ, Zeus-Đứa trẻ: đó chính là Dionysos, hình ảnh của ông trong th'àn thoại, luôn ở giữa đống đ'ô chơi th'àn thánh của mình. Người chơi tạm thời lãng quên mình cho cuộc sống, tạm thời gắn chặt cái nhìn của mình lên cuộc sống; người nghệ sĩ tạm thời tư đặt mình vào tác phẩm, cũng như tạm thời đặt mình lên trên tác phẩm; đứa trẻ chơi, rút khỏi trò chơi và trở lại với trò chơi. Vậy thì cái trò chơi của sư trở thành này cũng là sư t'ôn tại của sư trở thành đang chơi với chính mình: Heraclite nói rằng Aiôn là một đứa trẻ đang chơi, đang chơi đáo. T'ôn tại của sư trở thành, sư quy h'ài vĩnh cửu, là mômen thứ hai của trò chơi, nhưng cũng là mômen thứ ba, đ ồng nhất với hai mômen trước, và đứng v ề phía cái toàn thể. Vì sư quy h 'à vĩnh cửu là sư quay v ề phân biệt với sư ra đi, sư chiếm nghiêm phân biết với hành đông: cùng một lúc, vừa là thời quán vừa là chu kỳ tu an hoàn của thời gian. Chúng ta c an hiểu bí mật của diễn giải của Heraclite: ông đối lập bản năng chơi và sư kiêu căng. "Đó không phải là một sư kiệu ngạo tội lỗi, đó là bản năng chơi không ngừng được đánh thức, bản năng chơi mời gọi những thế giới mới ra đời". Không phải là thuyết biên th'ần [théodicée], mà là thuyết biên minh cho sư t'ần tại của vũ tru [cosmodicée]; không phải là một tổng số các bất công cần được cứu chuộc, mà là sư công bằng như là luật lê của thế giới này; không phải sư kiêu căng, mà là trò chơi, sư vô tôi. "Cái từ nguy hiểm này, sư kiêu căng, là hòn đá thử vàng đối với moi môn đ'ô của Heraclite. Chính qua đó mà người môn đ'ô thấy được mình đã hiểu hay chưa hiểu vị tôn sư của mình."

Trò chơi có hai thời điểm được goi là thời điểm của việc gieo súc sắc: khi những viên súc sắc được ném ra, và khi chúng rơi xuống. Nietzsche miêu tả cú gieo súc sắc như là được chơi trên hai cái bàn riêng biệt, đất và trời. Trái đất là nơi người ta ném súc sắc, b ầu trời là nơi súc sắc rơi xuống: nếu có bao giờ tôi chơi súc sắc với các vị th'ần, trên cái bàn th'ần thánh là trái đất, đến mức mà trái đất rung chuyển và vỡ toang, và phun ra những dòng sông lửa: vì trái đất là một cái bàn th'ân thánh, bị rung chuyển bởi những lời nói sáng tạo mới mẻ và bởi tiếng động của những con súc sắc th'ân thánh...86" - "Ôi b'âu trời ở phía trên ta, b'âu trời thu an khiết và cao vời! Giờ đây cái này đối với ta chính là sư thu an khiết của người, không có con nhên-lý trí nào vĩnh cửu, cũng không có tấm mạng nhên nào của lý trí: mong sao người là cái sàn nhà, nơi nhảy múa sự ngẫu nhiên th'ân thánh, c'ài mong ngươi là cái bàn th'ân thánh phục vụ những con súc sắc và những người chơi th`ân thánh...<sup>87</sup>" Nhưng hai cái bàn này không phải là hai thế giới. Đó là hai thời vận của cùng một thế giới, hai thời điểm của cùng một thế giới, chính ngo và nửa đêm, thời khắc lúc người ta ném những con súc sắc và thời khắc lúc những con súc sắc rơi xuống. Nietzsche nhấn mạnh hai cái bàn này của đời sống, cũng là hai giai đoạn của người chơi hay của người nghê sĩ: "Chúng ta tạm thời từ bỏ cuộc sống, để r 'ấi lại tạm thời chú mục vào nó." Cú gieo súc sắc khẳng định sư trở thành, và nó khẳng định t 'ân tại của sư trở thành.

Đó không phải là nhi `àu cú gieo súc sắc có khả năng tạo ra cùng một sự kết hợp, do số lượng của chúng. Hoàn toàn ngược lại: "đó là một cú gieo súc sắc duy nhất có khả năng tái diễn theo cách đó, do số l`ân kết hợp được tạo ra. Không phải một số lượng lớn các l`ân gieo tạo ra sự lặp lại của một kết hợp, mà là số l'ân kết hợp tạo ra sự lặp lại của cú gieo súc sắc. Những con súc sắc được ném ra một l'ân chính là sự khẳng định của *ngẫu nhiên*, sự kết hợp mà chúng tạo nên khi rơi xuống là sự khẳng định của cái *tất yếu*.

Cái tất yếu tư khẳng định trong cái ngẫu nhiên, với nghĩa chính xác là: t'ôn tại khẳng định trong sư trở thành, và cái Môt khẳng định trong cái Nhi ầu. Sẽ là vô ích nếu nói rằng, khi được ném lên một cách ngẫu nhiên, những con súc sắc không nhất thiết tạo ra sự kết hợp thắng lợi, tức là con số mười hai, con số khiến cú gieo súc sắc lặp lại. Đúng như vậy, nhưng chỉ trong chừng mưc người chơi trước hết không biết khẳng định cái ngẫu nhiên. Bởi vì, giống như cái Một không hủy bỏ cũng không phủ định cái Nhi àu, cái tất yếu không hủy bỏ cũng không thủ tiêu cái ngẫu nhiên. Nietzsche đ'ông nhất cái ngẫu nhiên với cái Nhi ều, với các mảnh, với các bộ phận, với hỗn mang: hỗn mang của những con súc sắc mà người ta lắc và ném lên. Nietzsche biến cái ngẫu nhiên thành sự khẳng định. Ngay cả b'âı trời cũng được gọi là "b'âı trời ngẫu nhiên"; "b'âı trời h'ôn nhiên" ; sự ngự trị của Zarathoustra được gọi là "đại ngẫu nhiên". "Do ngẫu nhiên, đó là sư cao thương cổ xưa nhất của thế giới, ta trả nó lại cho tất cả moi vật, ta giải phóng nó khỏi sư lê thuộc vào mục đích... Ta tìm thấy trong moi vật sư tin chắc sung sướng này, như là nó thích nhảy múa trên đôi chân của ngẫu nhiên"; "Ta nói rằng: hãy để sự ngẫu nhiên đến với ta, nó vô tôi như một đứa trẻ nhỏ"90. Như vậy, cái mà Nietzsche gọi là *tất yếu* (số phận) không bao giờ là sư hủy bỏ, mà là sư phối hợp của chính sư ngẫu nhiên. Tất yếu được khẳng định bởi ngẫu nhiên, trong chừng mực mà bản thân ngẫu nhiên cũng được khẳng định. Vì chỉ có một sư phối hợp của ngẫu nhiên như vậy, một cách duy nhất để phối hợp tất cả các thành tố của sư ngẫu nhiên, cái cách thức giống như là cái Môt của cái Nhi àu, nghĩa là con số hay sự tất yếu. Có rất nhi ều con số tiếp sau những khả năng tăng hoặc giảm, nhưng chỉ một con số như thế, duy nhất của ngẫu nhiên, một con số duy nhất có tính ti en định, nó tập hợp các mảnh của ngẫu nhiên, giống như ban trưa tập hợp tất cả các mảnh rải rác của ban đêm. Vì thế đối với người chơi, chỉ c'ân khẳng định cái ngẫu nhiên một l'ân là đủ để tạo ra số l'àn gieo súc sắc<sup>91</sup>.

Biết khẳng định cái ngẫu nhiên tức là biết chơi. Nhưng chúng ta không biết chơi: "Rut rè, xấu hổ, vung v è, giống như một con hổ nhảy trươt: như thế đấy, ôi những con người thượng đẳng, ta thường thấy các người lần riêng ra. Các người đã lỡ một cú súc sắc. Nhưng có h`ê gì đâu với các người, với những người chơi súc sắc khác. Các người không học cách chơi và không học cách xem thường như lẽ ra phải học cách chơi và xem thường" <sup>92</sup>. Người chơi t'à trông chờ vào nhi à cú gieo súc sắc, trông chờ vào số lương lớn những cú gieo: như thế anh ta sở hữu mối quan hệ nhân quả và khả năng đưa đến một sư phối hợp mà anh ta cho là đáng mong ước; sư phối hợp này, anh ta xem nó như là một mục đích phải đạt tới, mục đích ẩn giấu sau quan hệ nhân quả. Đó là đi ầu Nietzsche muốn bàn khi ông nói v'ê con nhên vĩnh cửu, v'ê cái mang nhên của lý lẽ. "Môt loài nhen của mênh lênh và của mục đích ẩn náu sau tấm mạng nhên lớn, tấm lưới của quan hê nhân quả - chúng ta có thể nói, giống như Charles le Téméraire khi chống lại Louis XI: "Tôi chiến đấu chống lại thế giới nhện<sup>93</sup>". Hủy bỏ ngẫu nhiên bằng cách thiết lập lại nó trong nguyên tắc của nhân quả và mục đích; dựa trên sự lặp lại của các cú gieo thay vì khẳng định sự ngẫu nhiên; trù tính trước một mục đích thay vì khẳng định sự tất yếu: đó là toàn bộ những thao tác của người chơi t'ài. Những thao tác này bắt ngu 'àn từ lý trí, nhưng đâu là ngu 'cn gốc của lý trí? Tinh th 'ân trả thù, không có gì ngoài tinh th'ân trả thù, tức là con nhên<sup>94</sup>. Sư phẫn hận trong việc lặp lại của các cú gieo, mặc cảm tôi lỗi trong ni ềm tin vào một mục đích. Vũ tru này không có muc đích, không có muc đích để hy vong, cũng không nguyên nhân để nhận biết, đó là xác tín giúp người ta chơi giỏi 95. Ta thất bai khi gieo súc sắc vì ta đã không khẳng định đủ sự ngẫu nhiên trong một l'ân. Ta đã không khẳng định đủ sư ngẫu nhiên để có được con số ti en định, con số nhất thiết phải tập hợp tất cả các mảnh, và nhất thiết khiến cú gieo súc sắc lặp lại. Như vậy, chúng ta c ần thấy kết luận sau đây là hết sức quan trọng: để thay thế cặp nguyên nhân - mục đích, khả năng - mục đích, sự đối lập và sự tổng hợp của các thuật ngữ này, sự phối hợp của các thuật ngữ này, Nietzsche đã đề xuất mối quan hệ đối ứng mang tính chất Dionysos: ngẫu nhiên - tất yếu, và cặp đôi ngẫu nhiên - số phận. Không phải là một khả năng được phân phối cho nhi ầu lần, mà là toàn bộ sự ngẫu nhiên tập trung trong một lần; không phải là sự phối hợp cuối cùng mà người ta ước ao, mong muốn, mà là sự phối hợp ti ần định, ti ần định và được yêu mến, yêu số phận [l'amor fati]; không phải là sự quy h ầi của sự phối hợp các số lần gieo, mà là sự tái lặp của cú gieo do bản chất của số lần có được một cách định mênh 96.

# 12) Những hậu quả đôi với sự quy hồi vĩ nh cửu

Khi những con súc sắc được ném lên khẳng định sự ngẫu nhiên trong một l'ần, thì những con súc sắc rơi xuống nhất thiết khẳng định con số hay định mệnh khiến cú gieo súc sắc lặp lại. Chính trong ý nghĩa này mà giai đoạn hai của trò chơi cũng đ'ờng thời là toàn bộ cả hai giai đoạn, hay là người chơi có giá trị đối với toàn bộ hai giai đoạn. Sự quy h 'à vĩnh cửu là giai đoạn thứ hai, là kết quả của cú gieo súc sắc, là sự khẳng định cái tất yếu, là con số kết hợp tất cả các yếu tố của cái ngẫu nhiên, nhưng cũng là sự quay trở lại với giai đoạn thứ nhất, là sự lặp lại của cú gieo súc sắc, sự sản sinh và tái khẳng định của bản thân sự ngẫu nhiên. Định mệnh trong sự quy h 'à vĩnh cửu cũng là "sự hoan nghênh" chào đón cái ngẫu nhiên: "Tôi đun sôi trong cái nôi của mình tất cả những gì thuộc v engẫu nhiên. Và chỉ khi mà ngẫu nhiên chín vừa độ thì tôi mới chào đón nó để biến nó thành dưỡng chất của tôi. Và hẳn là có nhi 'ài cái ngẫu nhiên áp sát tôi với uy thế bậc th 'ày: nhưng ý chí của tôi nói với nó còn hống hách hơn, và nó đã quỳ

gối trước tôi và c'âu xin tôi - c'âu xin tôi cho nó ẩn náu và tiếp đón nó thân tình, và nói với tôi một cách nịnh not: hãy xem này Zarathoustra, chỉ một người bạn mới đến nhà một người bạn như vậy thôi <sup>97</sup>." Đi ầu này có nghĩa là: Đúng là có những mảnh của ngẫu nhiên muốn có giá trị đối với chính nó; chúng viên dẫn khả năng của chúng, mỗi mảnh c'àu xin người chơi nhi à cú gieo súc sắc; những mảnh của ngẫu nhiên được phân bổ thành nhi ầu l'ân, trở thành những khả năng đơn giản, chúng là những nô lê muốn nói năng với uy thế bậc th'ây 98; nhưng Zarathoustra biết rằng không c'ân phải chơi như thế, không c`ân để bị chơi; trái lại, c`ân khẳng định mọi ngẫu nhiên trong một l'ân (vậy nên c'ân đun sôi và nấu chín nó giống như là người chơi sưởi ấm những con súc sắc trong tay anh ta), để kết hợp tất cả các mảnh và để khẳng định con số không phải là con số có thể, mà là con số ti ền định và tất yếu; vậy thì chỉ duy nhất cái ngẫu nhiên là một người bạn đến thăm bạn mình, và người này khiến cho ngẫu nhiên quay lại, ngẫu nhiên là một người bạn của định mênh mà bản thân định mênh đảm bảo sư quy h'ài vĩnh viễn đúng nghĩa của nó.

Trong một văn bản tối nghĩa hơn, chất chứa ý nghĩa lịch sử, Nietzsche viết: "Hỗn mang của thế giới loại trừ tất cả các hoạt động có tính mục đích, hỗn mang này không mâu thuẫn với ý niệm v ềchu kỳ, vì ý niệm này chỉ là một tất yếu phi lý. 99" Đi ầu đó có nghĩa là: ta thường xuyên phối hợp hỗn mang và chu kỳ, sự trở thành va sự quy h ầi vĩnh cửu, nhưng cứ như thể chúng được kết hợp như là hai giai đoạn đối lập nhau. Như vạy đối với Platon, bản thân sự trở thành là một sự trở thành không giới hạn, điên r ồ, quá kiêu ngạo và tội lỗi, để có thể được vận hành như một chu kỳ, nó cần tham dự vào hành động của một đấng sáng tạo, người dùng sức mạnh uốn cong nó, người áp đặt cho nó giới hạn hoặc là mô hình của ý niệm: vậy là sư trở thành hay hỗn mang bị đẩy v ềphía một quan hệ nhân quả có tính cơ

giới và tăm tối, và chu kỳ bị đem trở v'ê với một loại tính mục đích bị áp đặt từ bên ngoài; hỗn mang không còn t c tại trong chu kỳ, và chu kỳ biểu thị sư tuân phục của nó đối với một luật không phải là luật của nó, do bị ép buôc bởi sư trở thành. Có lẽ trong số các triết gia trước Socrate, chỉ có Heraclite biết rằng sư trở thành không bị "phán xử", rằng nó không thể bị phán xử và không phải bị phán xử, rằng nó không nhận luật từ bên ngoài, rằng nó là "chính đáng" và mang trong bản thân nó luật riêng của mình 100. Chỉ riêng Heraclite tiên cảm được rằng hỗn mang và chu kỳ không h`ê đối lập nhau trong bất kỳ phương diện nào. Và hẳn là, chỉ c`ân khẳng định hỗn mang (ngẫu nhiên và không có tính nhân quả) để cùng lúc khẳng định con số hay sư tất yếu dẫn đến con số đó (sư tất yếu phi lý và không có tính muc đích). "Không có việc trước tiên có hỗn mang, r 'à sau đó mới d'àn d'àn hình thành một vận động đều đặn và có tính chu kỳ của mọi hình thái: trái lại, tất cả những thứ đó đ'àu có tính vĩnh cửu và không phải là cái gì đã trở thành; nếu giả sử có một hỗn mang của các sức mạnh, thì hỗn mang này có tính vĩnh cửu và tái hiện trong tất cả các chu kỳ. Vận động có tính chu kỳ không phải là cái gì đã trở thành, mà là định luật căn nguyên, cũng giống như là khối lượng của sức mạnh là định luật căn nguyên, không có ngoại lệ, không thể bị vi phạm. Tất cả mọi sự trở thành diễn ra bên trong chu kỳ và trong khối lượng của sức mạnh 101." Ta hiểu rằng Nietzsche tuyệt nhiên không thừa nhận rằng ý niệm v ề sư quy h 'ài vĩnh cửu của ông đã từng có ở các triết gia cổ đại, ti ền bối của ông. Những người này không thấy trong sư quy h'à vĩnh cửu t'àn tại của sư trở thành trong tư cách là chính nó, không thấy cái Môt của cái Nhi ều, nghĩa là không thấy con số c'ân thiết, nhất thiết sinh ra từ toàn bộ ngẫu nhiên. Thậm chí ho thấy ở đó đi ều ngược lai: một sư phục tùng sự trở thành, sự thú nhận rằng nó bất công và sư chuộc tôi cho bất công này. Có lẽ trừ Heraclite ra, ho đ`ài không nhìn thấy "sự hiện diện của luật trong sự trở thành và sự hiện diện của trò chơi trong

#### 13) Chủ nghĩa tượng trưng của Nietzsche

Khi những con súc sắc được gieo lên trên chiếc bàn trái đất, trái đất "rung chuyển và võ tan". Vì cú gieo súc sắc là sư khẳng định đa tạp, sư khẳng định cái Nhi àu. Nhưng tất cả các yếu tố, tất cả các mảnh được ném lên cùng một lúc: toàn bộ ngẫu nhiên chỉ trong một l'ân. Cái quy ên lực này không phải để thủ tiêu cái Nhi ầu, mà là để khẳng định cái Nhi ầu trong một l'ân, quy ên lưc này giống như lửa vậy. Lửa là yếu tố chơi, yếu tố của những biến hình, nó không có cái đối lập. Vậy nên trái đất tan võ dưới những con súc sắc phun ra "những dòng sông lửa". Như Zarathoustra đã nói, cái Nhi à, cái ngẫu nhiên chỉ hay ho khi mà chúng được nấu chín và đun sôi. Luôc, nấu, không có nghĩa là hủy bỏ ngẫu nhiên, cũng không có nghĩa là tìm thấy cái Môt ở phía sau cái Nhi ều. Trái lại: sư sôi trong n ềi cũng giống như cú va chạm của những con súc sắc trong tay người chơi, phương tiên duy nhất để biến cái Nhi ều hay ngẫu nhiên thành một sư khẳng định. Vậy thì những con súc sắc được ném lên tạo thành con số khiến cú gieo súc sắc tái lặp. Vì con số này khiến tái lặp cú gieo súc sắc, nó đun lại ngẫu nhiên, nó duy trì ngon lửa đun chín lại ngẫu nhiên. Bởi vì con số là t'ôn tại, là cái Một và là cái tất yếu, nhưng là cái Một được khẳng định của cái Nhi ều trong tư cách là chính nó, t ồn tại được khẳng định của sư trở thành trong tư cách là chính nó, số phân được khẳng định của cái ngẫu nhiên trong tư cách là chính nó. Con số xuất hiện trong ngẫu nhiên giống như là t 'ôn tại và luật lê xuất hiện trong sư trở thành. Và con số này duy trì ngon lửa, duy trì cái Môt được khẳng định của cái Nhi àu khi cái Nhi à được khẳng định, đó là ngôi sao đang nhảy múa hay đúng hơn là chòm sao sinh ra từ cú gieo súc sắc. Công thức của trò chơi là: sinh ra một ngôi sao nhảy múa với cái hỗn mang mà ta mang trong chính mình 103. Và khi Nietzsche tư tra vấn v elý do khiến ông lưa chon nhân vật Zarathoustra, ông tìm ra ba lý do rất khác nhau và có giá trị tương đương. Lý do thứ nhất Là Zarathoustra như là tiên tri của sự quy h'à vĩnh cửu<sup>104</sup>; nhưng Zarathoustra không phải là nhà tiên tri duy nhất, cũng không phải là người tiên cảm tốt nhất về bản chất đích thực của những gì mình thông báo. Lý do thứ hai có tính tranh luận: Zarathoustra là người đ`âu tiên đưa đạo đức vào siêu hình học, ông biến đạo đức thành một sức mạnh, một nguyên nhân, một mục đích cao nhất; như vậy ông là người ở địa vị tốt nhất để tố cáo sự huyễn hoặc, tố cáo sai l'âm của bản thân cái đạo đức này 105. Nhưng một lý do tương tự có lẽ cũng có giá trị đối với Chúa Jésus: Còn ai có thể có khả năng hơn Chúa Jésus để đóng vai antéchrist [kẻ chống Chúa]... và đóng vai Zarathoustra 106? Lý do thứ ba, có tính chất h à cố, nhưng lại là lý do duy nhất thỏa mãn, lý do đẹp để của ngẫu nhiên: "Ngày nay, ngẫu nhiên tôi biết được Zarathoustra có nghĩa là gì, như là ngôi sao bằng vàng. Sự ngẫu nhiên này làm tôi vui thích <sup>107</sup>."

Trò chơi hình ảnh hỗn mang-lửa-chòm sao này tập hợp tất cả các yếu tố của huy ền thoại v ề Dionysos. Hay đúng hơn những hình ảnh này tạo thành trò chơi của riêng Dionysos. Những đ ô chơi của đứa trẻ Dionysos, sự khẳng định mang tính đa tạp và các bộ phận hay các mảnh của Dionysos bị xé rách; sự nấu chín Dionysos hay cái Một được khẳng định của cái Nhi ều; chòm sao do Dionysos và Ariane nâng lên trời giống như một ngôi sao nhảy múa; sự quy hồi của Dionysos, Dionysos "bậc th ềy của sự quy hồi vĩnh cửu". Mặt khác, chúng ta có cơ hội để tìm hiểu Nietzsche quan niệm như thế nào v ề vật lý học, năng lượng học và nhiệt động học ở thời đại của ông. Rõ ràng là ông mơ đến một loại máy đốt hoàn toàn khác với máy hơi nước. Nietzsche có một quan niệm nào đó v ề vật lý, nhưng không

h ề có tham vọng trở thành nhà vật lý. Ông tự cho mình cái quy ền đ ầy chất thơ và chất triết, cái quy ền mơ mộng v ề những máy móc mà có thể một ngày nào đó khoa học sẽ hiện thực hóa bằng các phương tiện của nó. Cái cỗ máy khẳng định sự ngẫu nhiên, nấu chín sự ngẫu nhiên, cấu tạo nên con số tái diễn cú gieo súc sắc, cái cỗ máy phát động những sức mạnh khổng l ồ bằng vô số kích hoạt nhỏ bé; cái cỗ máy giỡn chơi với những vì tinh tú, tóm lại là máy đốt 108 của Heraclite.

Nhưng đối với Nietzsche, chưa bao giờ một trò chơi hình ảnh lại có thể thay thế cho một trò chơi sâu sắc hơn, trò chơi của các khái niệm và tư duy triết học. Thơ ca và châm ngôn là hai phương tiên biểu đạt bằng hình ảnh của Nietzsche; nhưng những phương tiên biểu đạt này được đặt trong một mối quan hệ với triết học, mối quan hệ có thể xác định được. Một châm ngôn được xem xét từ phương diên hình thức tư thể hiện như là một mảnh; nó là hình thức của tư tưởng triết học đa dạng; và trong nôi dung của nó, nó có tham vong thể hiện và trình bày một ý nghĩa. Ý nghĩa của một con người, một hành đông, một sư vật, đó là đối tượng của châm ngôn. Dù khâm phục các tác giả viết châm ngôn, Nietzsche vẫn thấy rõ châm ngôn thiếu cái gì để có thể trở thành một thể loại. Nó chỉ có khả năng phát hiện những đông cơ, đấy là lý do vì sao nhìn chung nó chỉ có ảnh hưởng đến các hiên tương nhân sinh. Thế nhưng đối với Nietzsche, các đông cơ, thậm chí những đông cơ bí mật nhất, cũng không chỉ là một phương diện nhân hình học của sư vật, mà là một phương diên có tính chất b'ề mặt trong hoạt đông của con người. Chỉ có châm ngôn là có khả năng nói lên ý nghĩa, châm ngôn là sư diễn giải và là nghệ thuật diễn giải. Tương tự, thơ ca là sự đánh giá và là nghê thuật đánh giá: nó nói lên các giá trị. Tuy nhiên, một cách chính xác, giá trị và ý nghĩa của các khái niêm phức tạp đến mức bản thân thơ ca cũng c'àn được đánh giá và châm ngôn cùng c'àn được diễn giải. Đến lượt mình, thơ ca và châm ngôn trở thành đối tượng của một diễn

giải, của một sư đánh giá. "Một châm ngôn, được hình thành theo cách thức như nó c'àn có, vẫn chưa được giải mã khi được đọc đến; vẫn còn thiếu rất nhiêu để được diễn giải, vì sự diễn giải chỉ mới bắt đ`àu 109". Chính là vì, từ luận điểm của thuyết đa dạng, một ý nghĩa quy chiếu v ềcái yếu tố khu biệt từ đó hình thành ý nghĩa của nó, giống như các giá trị quy chiếu v ềcái yếu tố khu biệt từ đó hình thành nên giá trị của chúng. Yếu tố này luôn luôn hiện diên, nhưng cũng luôn luôn ti êm ẩn và bị che giấu trong bài thơ hay trong câu châm ngôn, nó như là chi à kích thứ hai của ý nghĩa và giá trị. Chính là trong khi phát triển yếu tố này và trong khi tư mình phát triển mà triết học, trong mối quan hệ căn bản của nó với thơ ca và với châm ngon, tạo nên sư diễn giải và sư đánh giá đ'ày đủ, nghĩa là tạo nên nghê thuật tư duy, khả năng tư duy bậc cao hay là "khả nãng nghi en ngẫm" 110. Sư nghi 'ên ngẫm và sư quy h 'ối vĩnh cửu: hai cái dạ dày không phải là thừa đối với tư duy. Có hai chi ều kích của diễn giải hoặc của sư đánh giá, chi ều kích thứ hai chính là sư quy h à của chi à kích thứ nhất, sư quy h à của châm ngôn hay sư quay vòng của thơ ca. Như vậy, tất cả các châm ngôn c'ân phải được đọc hai l'ân. Cùng với cú gieo súc sắc, diễn giải v'ê sư quy h'à vĩnh cửu bắt đ'ài, nhưng nó chỉ mới bắt đ'ài. Còn c'àn phải diễn giải cả cú gieo súc sắc đúng lúc nó quy h'à.

## 14) Nietzsche và Mallarmé

Có lẽ người ta đã không thổi ph 'ông những điểm giống nhau ban đ'àu giữa Nietzsche và Mallarmé<sup>111</sup>. Những sự giống nhau này tập trung trên bốn điểm chính và khởi động tất cả các cơ chế hình ảnh: 1° Tư duy, đó là gieo một cú súc sắc. Chỉ duy nhất một cú gieo súc sắc, khởi đi từ sự ngẫu nhiên, là có thể khẳng định sự tất yếu và tạo ra "con số duy nhất, không thể là một con số khác". Đó là một cú gieo súc sắc duy nhất, chứ không phải là

sư thành công sau nhi à l'ân gieo: sư kết hợp duy nhất, sư kết hợp thắng lợi sau một l'ân gieo có thể đảm bảo cho cú gieo tiếp theo 112. Những con súc sắc được ném lên giống như là biển và những ngọn sóng (nhưng có lẽ Nietzsche sẽ nói: giống như đất và lửa). Những con súc sắc rơi xuống là một chòm sao, các điểm của chúng tạo thành con số "sinh ra từ các vì sao". Vậy là có hai cái bàn để gieo súc sắc, biển của sư ngẫu nhiên và b'âu trời của sư tất yếu, nửa đêm và chính ngo. Nửa đêm, thời điểm lúc ta ném súc sắc...; 2° Con người không biết chơi. Thậm chí cả con người thương đẳng cũng bất lưc không gieo nổi súc sắc. Vị chúa tể đã già, ông không biết gieo súc sắc lên biển và lên b ài trời. Vị chúa tể già nua là "một cây c ài", một cái gì c'àn phải vươt qua. Một "hình bóng trẻ con", sơi lông hay là cái cánh gắn trên vành mũ một đứa trẻ vị thành niên, "t'âm vóc xinh xắn, bí ẩn và đứng vặn mình trong tư thế người cá", có khả năng thực hiện lại cú gieo súc sắc. Liêu đó có phải là hình ảnh tương đương với Dionysos-đứa trẻ, hoặc tương đương với những đứa trẻ trên những hòn đảo hạnh phúc, những đứa trẻ của Zarathurstra? Mallarmé giới thiêu đứa trẻ Igitur, đứa trẻ c'àu khấn những tổ tiên không phải là con người, mà là những Elohim: một chủng tộc trong trắng, chủng tộc "đã tước đi sự trong trắng của cái tuyệt đối, để trở nên trong trắng, và chỉ để lại một ý niệm, bản thân ý niệm này dẫn tới sư tất yếu"; 3° Không chỉ việc ném súc sắc là một hành vi ngược lẽ phái và vô lý, phi lý và siêu nhân, mà nó còn cấu thành mưu toan bi kịch và tư duy bi kịch, một cách tiêu biểu nhất. Quan điểm của Mallarmé về sân khấu, những tương ứng và bình đẳng nổi tiếng giữa "chính kịch", "kịch tôn giáo", "thánh ca", "anh hùng" cho thấy một suy tư có vẻ như có thể so sánh được với suy nghĩ trong Nguồn gốc của bi kịch, dù chỉ là nhờ cái bóng hiệu nghiêm của Wagner như là một bậc ti ền bối chung của cả hai; 4° Con sốchòm sao đúng là, hoặc sẽ là, cuốn sách, tác phẩm nghệ thuật, như là kết quả và sư bào chữa cho thế giới (Nietzsche đã viết v'è sư bào chữa mỹ học

cho t 'ch tại: ta quan sát thấy ở người nghệ sĩ: "sự tất yếu và trò chơi, sự xung đột và hài hòa kết hợp với nhau như thế nào để tạo ra tác phẩm nghệ thuật" 113). Thế mà con số thiên văn ti 'ch định khiến cú gieo súc sắc tái diễn đến mức mà cuốn sách vừa thay đổi, vừa là duy nhất. Tính chất đa tạp của ý nghĩa và của diễn giải được Mallarmé khẳng định một cách rõ ràng; nhưng tính chất này có quan hệ tương liên với một sự khẳng định khác, sự khẳng định v'ê tính duy nhất của cuốn sách hay của văn bản "không thể biến chất, giống như quy luật". Cuốn sách là chu trình và là luật lệ hiện diên trong sư trở thành.

Dù rất cu thể, chính xác thì những sư tương đ công này cũng chỉ dừng lại ở b'ê mặt. Vì Mallarmé luôn quan niệm tất yếu như là sự hủy bỏ ngẫu nhiên. Trong cách quan niêm v ècú gieo súc sắc của Mallarmé, ngẫu nhiên và tất yêu đối lập với nhau như hai giai đoạn, trong đó giai đoạn thứ hai c'ân phủ định giai đoạn thứ nhất, và giai đoạn thứ nhất chỉ có thể khiến cho giai đoạn thứ hai thất bại. Cú gieo súc sắc chỉ có thể thành công nếu ngẫu nhiên bị hủy bỏ; nó thất bại chính vì ngẫu nhiên được duy trì theo một cách nào đó: "bằng việc duy nhất là nó được thực hiện (hành đông của con người) mươn từ ngẫu nhiên các phương tiên của nó." Vì thế, con số có được từ cú gieo súc sắc vẫn còn mang tính chất ngẫu nhiên. Ta thường nhận thấy rằng, thơ của Mallarmé ở trong khuôn khổ của tư duy siêu hình kiểu cũ v ètính chất nước đôi của các thế giới; ngẫu nhiên cũng giống như t 'ân tại c 'ân bị phủ định, tất yếu giống như đặc tính của ý niêm thu 'ân túy hay đặc tính của bản chất vĩnh cửu. Đến mức mà hi vong cuối cùng của cú gieo súc sắc, đó là tìm thấy mô hình lý tính của nó trong thế giới khác, một chòm sao chịu trách nhiệm v ề nó "trên một vài mặt phẳng trống trơn và ở trên cao", nơi đó ngẫu nhiên không t'ân tại. Rốt cuộc chòm sao là sư di chuyển của cú gieo súc sắc đến giới hạn hoặc đến một thế giới khác, hơn là sản phẩm của cú gieo súc sắc. Ta không tư hỏi phương diên nào ưu trôi

hơn ở Mallarmé, sư mất giá của đời sống hay là sư tán dương lý tính. Trong viễn tương của Nietzsche, hai phương diên này không thể tách rời và tạo thành chính "chủ nghĩa hư vô", nghĩa là cách thức, mà theo đó cuộc sống bị lên án, bị đánh giá và bị kết tôi. Toàn bô những đi àu còn lại đ àu sinh ra từ đó; chủng tộc Igitur không phải là siêu nhân, mà đến từ một thế giới khác; t'âm vóc xinh xắn không phải là t'âm vóc của những đứa trẻ trên những hòn đảo hạnh phúc, mà là của Hamlet "vị hoàng tử cay đắng vì những mối hiểm nguy", người mà Mallarmé cho là "vị chúa tể tiềm tàng nhưng không thể trở thành chúa tể". Hérodiate không phải là Ariane, mà là tạo vật lạnh lùng của sư phẫn hận và của ý thức tôi lỗi, tinh th'àn phủ định cuộc sống, chìm đắm trong những lời trách móc gay gắt đối với vú nuôi. Ở Mallarmé, tác phẩm nghệ thuật là "công bằng", nhưng sự công bằng của nó không phải là sư công bằng của t côn tại, đó vẫn còn là một sư công bằng có tính chất lên án, nó phủ định cuộc sống, nó giả định sư thất bại và bất lực của cuộc sống 114. Không phải đến mức như chủ nghĩa vô th'àn của Mallarmé, một thứ chủ nghĩa vô th'àn lạ lùng, đi tìm kiếm trong lễ mixa một mô hình mơ ước của sân khấu: lễ mixa, chứ không phải là kịch thánh của Dionysos... Hắn là, rất hiểm khi người ta đẩy xa đến thế, và đẩy theo mọi hướng, quá trình làm mất giá đời sống, cái quá trình mang tính vĩnh cửu. Mallarmé, đó là cú gieo súc sắc, nhưng được xem xét lại dưới góc nhìn của chủ nghĩa hư vô, được diễn giải trong viễn cảnh của ý thức tôi lỗi hay viễn cảnh của sư phẫn hân. Thế nên cú gieo súc sắc không là gì nữa, nó bi tách khỏi bối cảnh khẳng định và đánh giá của nó, bị tách khỏi sư vô tôi và sự khẳng định của ngẫu nhiên. Cú gieo súc sắc không là gì nữa nếu trong bản thân nó người ta đôi lập ngẫu nhiên và tất yếu.

#### 15) Tư duy bi kịch

Liêu đó có phải chỉ là một sư khác biệt v êtâm lý? Một sư khác biệt v ề

tâm trạng hay giong điệu? Chúng ta c'ân phải đặt ra một nguyên tắc, nhìn chung triết học Nietzsche phu thuộc vào nguyên tắc này: sư phẫn hận, ý thức tôi lỗi, v.v. đ`ài không phải là những quy định tâm lý. Nietzsche goi sư phủ định đời sống, sư làm mất giá t ồn tại, là chủ nghĩa hư vô; ông phân tích các dạng thức cơ bản của chủ nghĩa hư vô, sư phẫn hận, ý thức tôi lỗi, lý tưởng khổ hạnh; ông goi toàn bô chủ nghĩa hư vô và các dạng thức của nó là tinh th'an trả thù. Thế nhưng, chủ nghĩa hư vô và các dạng thức của nó không h'ê quy giản thành những quy định tâm lý, càng không quy giản thành những sư kiên lịch sử hoặc các trào lưu tư tưởng, cũng không quy giản thành những cấu trúc siêu hình học; tinh th'ân trả thù là một loại hình, nó không tách rời *loại hình học*, bô phận chính của triết học Nietzsche. Nhưng toàn bô vấn đề là: đặc điểm của loại hình học này là gì? Tinh th'ân trả thù không phải là một nét tâm lý, nó là cái nguyên tắc mà tâm lý của chúng ta phu thuộc vào. Đó không phải là sư phẫn hận thuộc v ềtâm lý, trái lại, toàn bộ tâm lý của chúng ta là tâm lý phẫn hận, mà chúng ta không biết. Tương tư, khi Nietzsche chỉ ra rằng Kitô giáo đ'ây phẫn hận và đ'ây ý thức tôi lỗi, ông không biến chủ nghĩa hư vô thành một sư kiên lịch sử, mà đúng hơn, thành yếu tố của lịch sử đúng như là lịch sử, thành đông lực của lịch sử phổ quát, cái ý nghĩa lịch sử nổi tiếng, hay "ý nghĩa của lịch sử", có sự biểu hiện thích đáng nhất của nó trong Kitô giáo, vào một thời điểm nhất định. Và khi Nietzsche tiến hành phê phán siêu hình học, thì trong đó, chủ nghĩa hư vô trở thành ti en giả định của moi siêu hình học, chứ không phải là biểu hiện của một n'ên siêu hình học đặc thù nào: không có siêu hình học nào lại không đánh giá và làm sut giá đời sống nhân danh một thế giới siêu cảm tính. Ta cũng sẽ không nói rằng chủ nghĩa hư vô và các dạng thức của nó là các phạm trù của tư duy; vì các phạm trù của tư duy như là tư duy lý tính, sư đồng nhất, quan hệ nhân quả, tính mục đích, bản thân chúng giả định một diễn giải về sức mạnh, sức mạnh đó chính là sức mạnh của sư phẫn hận. Vì tất cả những lý do này mà Nietzsche có thể nói: "Bản năng trả thù chiếm lĩnh nhân loại trong suốt nhi ều thiên niên kỷ, đến mức mà toàn bô siêu hình học, tâm lý học, sử học, và đặc biệt là đạo đức học mang nặng dấu ấn của nó. Ngay khi con người suy nghĩ, thì nó đã đưa vào trong sư vật con trưc khuẩn trả thù 115". Chúng ta c'ân hiểu rằng: bản năng trả thù là sức mạnh tạo nên bản chất của cái mà ta gọi là tâm lý, lịch sử, siêu hình học và đạo đức. Tinh th'àn trả thù là yếu tố phả hệ của tư duy của chúng ta, là nguyên tắc siêu nghiêm của cách tư duy của chúng ta. Vì thế, cuộc đấu tranh của Nietzsche chống lại chủ nghĩa hư vô và tinh th' ân trả thù sẽ có ý nghĩa là sư lật đổ siêu hình học, là sư kết thúc của lịch sử trong tư cách là lịch sử của con người, là sư biến đổi của các khoa học. Và nói thắng là chúng ta không biết được một người không còn phẫn hận sẽ là người như thế nào. Môt người không lên án, không làm mất giá đời sống, liêu có còn là con người, liêu anh ta có còn suy nghĩ như là một con người? Liêu đó có phải đã là một cái gì khác hơn là con người, g`ân như là siêu nhân? Có sư phẫn hận hoặc không có sư phẫn hận: quả không có sư khác biệt nào lớn hơn thế, sư khác biết vượt lên trên tâm lý học, vượt lên trên lịch sử, vượt lên trên siêu hình học. Đó là sư khác biệt thực sư hay là loại hình học siêu nghiêm - sư khác biệt phả hê học và sư khác biệt có tính thứ bậc.

Nietzsche trình bày mục đích của triết học của ông: giải phóng tư duy khỏi chủ nghĩa hư vô và các dạng thức của nó. Thế nhưng đi ầu đó bao hàm một cách tư duy mới, một sự đảo lộn trong cái nguyên tắc mà tư duy bị lệ thuộc vào, một sự phục hưng của bản thân nguyên tắc phả hệ học, một "sự chuyển hóa". Từ lâu, chúng ta không ngừng tư duy theo ngôn ngữ của sự phẫn hận và của ý thức tội lỗi. Chúng ta không có lý tưởng nào khác ngoài lý tưởng khổ hạnh. Chúng ta đã đối lập kiến thức với đời sống, để đánh giá đời sống, để biến nó thành một cái gì tội lỗi, một cái gì phải chịu trách nhiệm và một cái gì sai l'ần. Chúng ta biến ý chí thành một cái gì t ềi tệ, bị

tác đông bởi một mâu thuẫn gốc: chúng ta nói rằng c'àn phải chỉnh sửa nó, hạn chế nó, giới hạn nó, và thậm chí phủ định nó, hủy bỏ nó. Nó chỉ tốt với giá đó. Không h'ệcó triết gia nào trong khi khám phá đây đó bản chất của ý chí lại không rên rỉ vì chính sư khám phá của mình, và giống như vị th ày bói sơ sêt, lại không nhìn thấy ở đó đồng thời cả những điềm xấu việ tương lai, lẫn căn nguyên của những tôi lỗi trong quá khứ. Schopenhauer đầy cái quan niêm cũ kỹ này tới tận những hậu quả quá mức: địa ngực trần gian của ý chí, ông nói, và cái bánh xe của Ixion. Nietzsche là người duy nhất không rên rỉ v ềsư khám phá ra ý chí, là người duy nhất không cố gạt bỏ nó, cũng không cố han chế các tác dung của nó. "Cách tư duy mới" có nghĩa là: một tư duy khẳng định, một tư duy khẳng định cuộc sống và ý chí trong cuốc sống, một tư duy loại trừ mọi cái phủ định. Tin vào sư vô tôi của tương lai và quá khứ, tin vào sư quy h à vĩnh cửu. Đời sống không bị xem là tôi lỗi, ý chí cũng không tư cảm thấy có tôi vì đã t 'ch tại: đó là đi 'àu mà Nietzsche goi là thông điệp vui. "Tôi goi ý chí là người giải phóng và sứ giả của ni âm vui. 116" Thông điệp vui là tư duy bi kịch; vì cái bi không nằm trong việc đả kích sư phẫn hận, trong các xung đột của ý thức tôi lỗi, cũng không ở trong những mâu thuẫn của một ý chí tư cảm thấy có lỗi và phải chịu trách nhiệm. Cái bi cũng không nằm trong cuộc đấu tranh chống lại sư phẫn hận, chống lại ý thức tôi lỗi hay chủ nghĩa hư vô. Người ta chưa bao giờ hiểu được, theo Nietzsche, cái bi là gì: cái bi = vui sướng. Có thể đặt phương trình lớn theo cách khác: mong muốn = sáng tao. Người ta đã không hiểu rằng cái bi từng là tính thực chứng thu ần túy và phức tạp, sự vui vẻ năng đông. Cái bi là sư khẳng định: bởi vì nó khẳng định sư trở thành, và từ sư trở thành, nó khẳng định t'ôn tai; bởi vì nó khẳng định cái Nhi à, và từ cái Nhi à nó khẳng định cái Môt. Cái bị là cú gieo súc sắc. Toàn bô những gì còn lại là chủ nghĩa hư vô, là sư thống thiết của biên chứng pháp và Kitô giáo, là biếm hoa v ềcái bi, là hài kịch v ềý thức tôi lỗi.

# 16) Hòn đá thử vàng

Khi ta có ý muốn so sánh Nietzsche với những tác giả khác tư xem hoặc được xem là "triết gia bi kịch" (Pascal, Kierkegaard, Chestov), ta không c`ân phải bằng lòng với từ bi kịch. Ta c`ân phải tính đến ý muốn cuối cùng của Nietzsche. Sẽ là chưa đủ khi hỏi rằng: người khác nghĩ gì, liêu có thể so sánh với những suy nghĩ của Nietzsche? Mà phải là: cái người khác này suy nghĩ như thế nào? Trong suy nghĩ của ông ta, đâu là ph'ân vẫn còn t 'ôn tại của sư phẫn hận và của ý thức tôi lỗi? Lý tưởng khổ hạnh, tinh th 'ân trả thù liêu có còn t 'cn tại trong cách hiểu của ông ta v ề bi kịch? Môt cách thiên tài, Pascal, Kierkegaard, Chestov biết phê phán xa hơn những gì mà người ta đã làm. Ho làm cho đạo đức ngưng lặng, làm đảo ngược lý tính. Tuy nhiên, bị kẹt trong sự phẫn hận, họ vẫn lấy sức mạnh của họ từ lý tưởng khổ hạnh. Ho là các nhà thơ của thứ lý tưởng này. Cái mà ho dùng để đối lập với đạo đức, với lý tính vẫn còn là cái lý tưởng trong đó lý tính chìm đắm, vẫn còn là cái cơ thể huy ên bí này nơi lý tính bắt ngu ôn, cái *nội* tâm - con nhện. Để triết lý, ho c'àn đến tất cả moi phương sách và c'àn đến dòng nôi tâm, c'àn đến nỗi lo âu, sư rên rỉ, tính tôi lỗi, tất cả các hình thái của sư bất mãn<sup>117</sup>. Bản thân họ tư đặt dưới dấu hiệu của sư phẫn hân: Abraham và Job. Ở họ thiếu ý nghĩa của sự khẳng định, ý nghĩa của cái bên ngoài, sư vô tôi và trò chơi. "Không nên trông chờ, Nietzsche nói, sư t'ần tại trong bất hạnh như là suy nghĩ của những người làm trêch hướng triết học về sự bất mãn. Chính là trong hạnh phúc mà c'ân phải bắt đ'àu, với sự trưởng thành cường tráng tron ven, trong ngon lửa của ni êm hoan hỉ cháy bỏng, ni ềm hoan hỉ của tuổi trưởng thành và chiến thắng 118." Từ Pascal đến Kierkegaard, người ta cá cược và người ta nhảy lên. Nhưng đó không phải là những thực hành của Dionysos, cũng không phải của Zarathoustra: nhảy lên không phải là khiêu vũ, cá cược không phải là chơi. Ta sẽ nhận thấy Zarathoustra đối lập *chơi* với *cá cược*, đối lập *khiêu vũ* với *nhảy lên* như thế nào, khi không có những ý ti ền định: chính là những người chơi t ềi mới cá cược, và đặc biệt chính anh h ề mới nhảy lên, mới tin rằng nhảy lên có nghĩa là khiêu vũ, là vượt lên, vượt qua 119.

Nếu chúng tôi viên dẫn đến sư cá cược của Pascal, là để kết luận rằng ông không có gì chung với cú gieo súc sắc. Trong sư cá cược, hoàn toàn không phải là khẳng định ngẫu nhiên, khẳng định toàn bô ngẫu nhiên, mà trái lại, đó là chia nhỏ nó ra thành những khả năng, đó là đưa nó ra làm tiền bằng "ngẫu nhiên được mất". Vì thế, sẽ là vô ích khi tư hỏi rằng liêu cá cươc có một ý nghĩa th'àn học thực sư hay chỉ là sư biên giải cho tôn giáo. Vì sư cá cược của Pascal không h'êliên quan đến sư t'ôn tại hay không t'ôn tại của Chúa. Cá cược có tính nhân loại học, nó chỉ đ'ệcập tới hai cách thức t 'ân tại của con người, sư t 'ân tại của con người cho rằng Chúa t 'ân tại và sư t'ân tại của con người cho rằng Chúa không t'ân tại. Sư t'ân tại của Chúa, không được vận dung trong sư cá cược, nhưng đ'ông thời lại là một viễn cảnh được giả định bởi sư cá cược, quan điểm theo đó ngẫu nhiên được phân mảnh thành ngẫu nhiên được và ngẫu nhiên mất. Cái thế phải lưa chon này hoàn toàn tron ven dưới dấu hiệu của lý tưởng khổ hạnh và của sư làm mất giá đời sống. Nietzsche có lý khi đối lập trò chơi của ông với sư cá cược của Pascal. "Không có ni ềm tin Kitô giáo, Pascal nghĩ, các ông sẽ là một con quỷ và một sư hỗn mang đối với chính các ông, giống như là tự nhiên và lịch sử: chúng tôi đã thực hiện lời tiên tri này 120" Nietzsche muốn nói rằng: chúng tôi biết phát hiện ra một trò chơi khác, một cách chơi khác; chúng tôi đã khám phá ra siêu nhân ở phía bên kia hai phương thức t 'ân tại nhân văn - quá nhân văn [humain-trop humain], chúng tôi biết khẳng định toàn bô ngẫu nhiên, thay vì chia mảnh nó ra và thay vì để cho một mảnh nói giọng cửa quy ền; chúng tôi biết biến hỗn mang thành một đối tượng khẳng định thay vì xem nó như một cái gì c ần phải phủ định 121. Và mỗi khi ta so sánh Nietzsche với Pascal (hay với Kierkegaard hoặc Chestov), cùng một kết luận hình thành, sự so sánh chỉ có giá trị tới một vài điểm: sự trừu tượng hóa được thực hiện từ đi ầu căn bản đối với Nietzsche, sự trừu tượng hóa được thực hiện từ cách tư duy. Sự trừu tượng hóa được thực hiện từ con trực khuẩn bé tí, tinh th ần trả thù mà Nietzsche chẩn đoán trong vũ trụ. Nietzsche nói: "Sự kiêu căng là hòn đá thử vàng của tất cả những người theo phái Heraclite, chính qua đó mà anh ta có thể chứng tỏ rằng liệu anh ta đã hiểu hay không hiểu th ầy của mình." Sự phẫn hận, ý thức tội lỗi, lý tưởng khổ hạnh, chủ nghĩa hư vô, là hòn đá thử vàng của tất cả những người theo chủ nghĩa Nietzsche. Chính qua đó mà anh ta có thể chứng tỏ rằng anh ta đã hiểu hay không hiểu ý nghĩa thực sự của cái bi.

# Chương II HOẠT NĂNG VÀ PHẢN ỨNG

#### 1) Co thê'

pinoza mở ra cho khoa học và cho triết học một con đường mới: chúng ta thậm chí không biết một cơ thể có thể là cái gì, ông nói; chúng ta nói v'èý thức, v'ệtinh th'àn, chúng ta ba hoa v'ệtất cả những đi ều đó, nhưng chúng ta không biết rằng một cơ thể có khả năng gì, nó có những sức mạnh nào, cũng không biết nó chuẩn bị những gì 122. Nietzsche biết rằng đã đến lúc: "Tóm lại chúng ta đang ở vào cái giai đoạn lúc ý thức trở nên khiêm tốn 123." Đưa ý thức trở lại với sự khiêm tốn c`ân thiết, đó là nhìn nhận nó đúng như cái mà nó vốn là: một triệu chứng, không gì khác hơn là triệu chứng v ề một sư chuyển hóa sâu sắc hơn và là triệu chứng v ề hoạt đông của các sức mạnh thuộc v ềmôt phạm vi hoàn toàn khác phạm vi tinh th`àn. "Có thể đó chỉ duy nhất là cơ thể trong toàn bộ sự phát triển của tinh th'an." Ý thức là gì? Cũng giống như Freud, Nietzsche nghĩ rằng ý thức là ph'àn cái tôi bị tác động bởi thế giới bên ngoài 124. Tuy nhiên, ý thức được định nghĩa trong tương quan với thế giới bên ngoài, theo ngôn ngữ thực tế, ít hơn là được định nghĩa trong tương quan với sự ưu việt, theo ngôn ngữ của giá trị. Sự khác biệt này là cơ bản trong quan niệm chung v`ê ý thức và vô thức. Đối với Nietzsche, ý thức luôn là ý thức v ềcái thấp hơn so với cái cao hơn mà nó phụ thuộc vào hoặc là "hòa lẫn vào". Ý thức

không bao giờ là tự-ý thức, mà là ý thức của một cái tôi trong tương quan với cái mình, bản thân cái mình này không có ý thức. Ý thức không phải là ý thức của ông chủ, mà là ý thức của kẻ nô lệ trong tương quan với một ông chủ, ông chủ này không buộc phải có ý thức. "Ý thức thường chỉ xuất hiện khi một cái toàn thể muốn lệ thuộc vào một cái toàn thể cao hơn... Ý thức sinh ra trong tương quan với một bản thể mà có lẽ ta phụ thuộc vào bản thể đó 125. Đó là tinh th`àn nô lệ của ý thức: nó chỉ chứng tỏ "sự hình thành của một cơ thể cao siêu hơn".

Cơ thể là gì? Chúng ta không định nghĩa nó bằng cách nói rằng nó là một trường sức mạnh, một môi trường nuôi dưỡng mà vô số sức mạnh tranh giành nhau. Vì thực ra, không có "môi trường", không có trường sức mạnh, cũng không có sư giành giật. Không có lượng thực tại, mọi thực tại đều đã là lượng sức mạnh. Chỉ có các lượng sức mạnh "ở trong quan hệ tương liên căng thẳng 126" với nhau. Sức mạnh nào cũng đầu có quan hê với các sức mạnh khác, hoặc là tuân phục, hoặc là đi ầu khiển. Cái dùng để định nghĩa một cơ thể chính là quan hệ giữa các sức mạnh chế ngự và các sức mạnh bị chế ngư. Toàn bộ quan hệ giữa các sức mạnh tạo thành một cơ thể: cơ thể hóa học, sinh học, xã hội, chính trị. Hai sức mạnh nào đó, vốn bình đẳng, ngay khi chúng có quan hệ với nhau li en tạo thành một cơ thể: vì thế mà cơ thể luôn luôn là kết quả của ngẫu nhiên, theo nghĩa của Nietzsche, và xuất hiện như là đi ều "đáng ngạc nhiên" nhất, đáng ngạc nhiên hơn nhi àu so với khoa học và tinh th an 127. Nhưng ngẫu nhiên, mối quan hệ giữa sức mạnh và sức mạnh, cũng chính là bản chất của sức mạnh; vậy nên ta sẽ không tư hỏi một cơ thể sống đã sinh ra như thế nào, vì mọi cơ thể đ`ài sống với tư cách là sản phẩm "tùy tiên" của các sức mạnh tạo nên chúng 128. Cơ thể là một hiện tương đa tạp [multiple], vì được cấu thành từ vô số các sức mạnh bất khả quy; sư thống nhất của nó là sư thống

nhất của một hiện tượng đa tạp, "sự thống nhất thống trị". Trong một cơ thể, các sức mạnh lớn hơn hoặc các sức mạnh chế ngự được gọi là các sức mạnh *phản ứng*. Hoạt năng và phản ứng chính xác là những phẩm chất căn bản, những phẩm chất biểu thị mối quan hệ giữa sức mạnh với sức mạnh. Vì các sức mạnh có quan hệ với nhau, sẽ không có một lượng nếu đồng thời mỗi sức mạnh lại không có một chất phù hợp với sự khác biệt về lượng như thế. Ta sẽ gọi sự khác biệt này của các sức mạnh được chuẩn hóa, phù hợp với lượng của chúng, là *sự phân thứ bậc:* sức mạnh hoạt năng và sức mạnh phản ứng.

#### 2) Sự phân biệt các sức mạnh

Trong khi tuân phục, các sức mạnh ở mức đô thấp hơn cũng vẫn là các sức mạnh, phân biệt với các sức mạnh chỉ huy. Tuân phục là một phẩm chất của sức mạnh với tư cách là sức mạnh, và có quan hệ với quy ền lực, cũng như chỉ huy: "Không một sức mạnh nào chối bỏ quy en lưc của mình. Tương tư như việc chỉ huy giả định một sư nhương bộ, ta chấp nhận rằng sức mạnh tuyết đối của đối thủ không chịu khuất phục, không chịu đồng hóa, tiêu tan. Tuân phục và chỉ huy là hai dạng thức của một cuộc tranh tài 129." Các sức mạnh ở mức độ thấp hơn không tự định nghĩa như là phản ứng: chúng không mất gì từ sức mạnh của chúng, từ chất lương sức mạnh của chúng; chúng thực thi sức mạnh bằng cách đảm bảo các cơ chế và các muc đích, bằng cách thỏa mãn các đi ầu kiên của đời sống và làm tròn các chức năng, các nhiệm vu bảo t'ôn, thích ứng và mang lại lơi ích. Đấy là xuất phát điểm của quan niêm v ề phản ứng, mà chúng ta sẽ thấy t ầm quan trong đối với Nietzsche: những sắp xếp cơ giới và vị lơi, những sư đi ều tiết biểu thị toàn bô quy ền lực của những sức mạnh ở mức đô thấp hơn và bị chế ngư. Thế nhưng chúng ta c'ân ghi nhận sư yêu thích thái quá của tư duy hiện đại dành cho phương diện phản ứng của các sức mạnh. Ta luôn tin rằng khi hiểu cơ thể xuất phát từ các sức mạnh phản ứng là đã tương đối đầy đủ. Bản tính của các sức mạnh phản ứng và sự run rẩy của chúng lôi cuốn chúng ta. Chính như vậy mà, trong lý luận về đời sống, cơ giới luận và mục đích luận đối lập nhau; nhưng đó là hai cách diễn giải chỉ có giá trị đối với các sức mạnh phản ứng. Thực sự là, ít ra, chúng ta hiểu cơ thể xuất phát từ các sức mạnh. Nhưng cũng thực sự là chúng ta không thể hiểu được các sức mạnh phản ứng như là chính bản thân chúng, nghĩa là như những sức mạnh chứ không phải như những bộ máy hay mục đích, nếu chúng ta quy chúng về cái sức mạnh chế ngự chúng, cái sức mạnh không có tính chất phản ứng. "Chúng ta khẳng khẳng không chịu nhận thấy tính ưu việt căn bản của các sức mạnh thuộc về một tổ chức tự nhiên, hung hặng khiêu khích, chinh phục, tiếm quyền, làm biến đổi, những sức mạnh không ngừng đưa ra những chi ều hướng mới, vì trước tiên sự thích ứng phục tùng ảnh hưởng của chúng; chính như vậy mà người ta phủ định quyền tối thượng của các chức năng cao quý nhất của cơ thể." 130.

Chắc hẳn là việc xác định đặc tính của các sức mạnh hoạt năng còn khó khăn hơn. Bởi vì, do bản tính, chúng thoát khỏi ý thức: "Hoạt động chính và quan trọng thuộc về vô thức 131". Ý thức chỉ biểu lộ quan hệ giữa một số sức mạnh phản ứng và các sức mạnh hoạt năng chế ngự chúng. Thực chất ý thức có tính phản ứng 132; vì thế chúng ta không biết một cơ thể có thể là gì, nó có thể có những hoạt động gì. Và ta nói về ý thức những gì thì cũng cần phải nói về trí nhớ và thói quen như vậy. Hơn nữa: chúng ta còn cần nói như thế về dinh dưỡng, về sinh sản, về sự bảo tần, về sự thích ứng. Đó là những chức năng phản ứng, những sự chuyên môn hóa mang tính phản ứng, những biểu hiện của một số sức mạnh phản ứng nào đó 133. Không thể tránh khỏi việc ý thức xem xét cơ thể từ quan điểm của nó và hiểu cơ thể theo cách của nó, nghĩa là theo một cách thức mang tính phản

ứng. Và cũng xảy ra việc khoa học đi theo những con đường của ý thức bằng cách trông cậy vào những sức mạnh phản ứng khác: cơ thể lúc nào cũng bị xem xét từ khía cạnh nhỏ, từ khía cạnh của những phản ứng của nó. Theo Nietzsche, vấn đ'ề của sinh thể không phải là cuộc tranh cãi giữa thuyết cơ giới và thuyết sức sống. Thuyết sức sống có giá trị gì khi nó vẫn còn tin là khám phá ra đặc thù của sư sống trong các sức mạnh phản ứng, tức là những sức mạnh mà thuyết cơ giới diễn giải theo một cách khác? Vấn đề thực sự, đó là sự khám phá các sức mạnh hoạt năng, không có các sức mạnh này thì bản thân các phản ứng sẽ không phải là các sức manh 134. Hiển nhiên là hoạt đông của các sức mạnh thuộc về vô thức, đó là điều khiến cơ thể biến thành một cái gì đó cao hơn moi phản ứng, và đặc biệt là cao hơn phản ứng của cái tôi, cái phản ứng được gọi là ý thức: "Toàn bô hiên tương này của cơ thể, xét từ góc đô tinh th'ân, cao hơn ý thức của chúng ta, cao hơn trí tuê của chúng ta, cao hơn cách tư duy có ý thức của chúng ta, cao hơn cách cảm nhận và mong muốn có ý thức của chúng ta, cũng như là môn đại số cao hơn bảng cửu chương. 135" Các sức mạnh hoat năng của cơ thể, đó là những gì đã biến cơ thể thành một cái tư ngã, và là những gì định nghĩa tư ngã như là ở mức đô cao hơn và đáng ngạc nhiên: "... Một bản thể mạnh hơn, một sư khôn ngoạn chưa được biết tới - có tên là tự ngã. Nó ngụ trong cơ thể ngươi, nó là cơ thể ngươi 136". Khoa học đích thực là khoa học v'ệ hoạt đông, nhưng khoa học v'ệ hoạt đông cũng là khoa hoc v ề cái vô thức tất yếu. Thật là phi lý khi cho rằng khoa học c ần song hành cùng ý thức và đi theo cùng những hướng giống nhau. Trong ý tưởng này, ta cảm thấy đạo đức đang hiện diên. Thực ra, chỉ có khoa học nơi nào không có ý thức và không thể có ý thức.

"Hoạt năng là gì? Là hướng tới quy ền lực <sup>137</sup>." Chiếm hữu, chiếm đoạt, chinh phục, thống ngự, đó là những đặc tính của sức mạnh hoạt năng.

Chiếm hữu có nghĩa là áp đặt các hình thức, tạo ra các hình thức bằng cách khai thác các hoàn cảnh 138. Nietzsche phê phán Darwin, vì nhà khoa hoc này giải thích sự tiến hóa và giải thích tính ngẫu nhiên trong tiến hóa, một cách giải thích hoàn toàn mang tính phản ứng. Ông ngưỡng mô Lamarck, vì Lamarck đã tiên cảm thấy sư t 'ôn tại của một sức mạnh mềm dẻo thực sư có tính hoạt năng, sức mạnh đ`ài tiên so với các thích ứng: một sức mạnh có khả năng biến đổi. Tiên cảm này cũng có ở Nietzsche và ở năng lương học, ngành khoa học mà trong đó người ta gọi cái năng lượng có khả năng tư biến đổi là "cao quý". Quy ền lưc làm thay đổi, quy ền lưc của Dionysos là định nghĩa đ'àu tiên của hoạt đông. Nhưng mỗi khi chúng ta ghi nhận sư cao quý của hành đông và sư hơn hắn của nó so với phản ứng, chúng ta không được quên rằng phản ứng biểu thị một kiểu sức mạnh, cũng như hành động là một kiểu sức mạnh: đơn giản là, các phản ứng không thể được nắm bắt, cũng không thể được hiểu một cách khoa học, như là các sức mạnh, nếu chúng ta không quy chúng v ề các sức mạnh ở mức đô cao hơn, các sức mạnh thuộc một kiểu khác. Phản ứng là một chất căn bản của sức manh, nhưng nó chỉ có thể được như thế trong tương quan với hoạt năng, xuất phát từ hoạt năng.

# 3) Lượng và Chất

Các sức mạnh có một lượng, nhưng chúng cũng có chất tương ứng với sự khác biệt về lượng: hoạt năng và phản ứng là các chất của sức mạnh. Chúng ta cảm thấy rằng vấn đ ề đánh giá các sức mạnh là tế nhị, vì nó khởi động nghệ thuật diễn giải về chất, vấn đ ề được đặt ra như thế này: 1° Nietzsche luôn luôn tin rằng các sức mạnh có tính định lượng và c ần được định nghĩa từ quan điểm định lượng. "Kiến thức của chúng ta, ông nói, sẽ có tính khoa học trong chừng mực nó có thể sử dụng con số và đơn vị đo lường, c ần cố gắng xem xét nếu ta không thể thiết lập một thứ tự mang

tính khoa học của các giá trị theo một thang số và định lượng của sức mạnh. Tất cả những giá trị khác đầu là những định kiến, đầu là sự ngây thơ và hiểu lầm. Ở mọi nơi chúng đầu có thể bị quy về cái thang số và định lượng này"<sup>139</sup>. 2° Tuy nhiên, Nietzsche tin rằng một sự xác định thu ần túy định lượng về các sức mạnh luôn luôn vừa trừu tượng, vừa khiếm khuyết, vừa mơ hồ Nghệ thuật đánh giá các sức mạnh phải vận dụng sự diễn giải và đánh giá về chất: "Quan niệm cơ giới chỉ muốn chấp nhận lượng, nhưng sức mạnh là ở trong chất; cơ giới luận chỉ có thể miêu tả hiện tượng, chứ không soi sáng nó". <sup>140</sup> "Không lẽ tất cả các lượng đầu là dấu hiệu của chất sao?... Muốn quy giản tất cả mọi chất về các lượng là điên rồ<sup>141</sup>."

Liêu có mâu thuẫn giữa hai kiểu văn bản này không? Nếu như một sức mạnh không thể tách biệt với lương của nó, thì nó càng không thể tách biệt với những sức mạnh khác mà nó có quan hệ. Như vậy, bản thân lượng cũng không tách khởi sự khác biệt về lượng. Sư khác biệt v ề lương là bản chất của sức mạnh, là quan hệ giữa sức mạnh và sức mạnh. Mơ ước v ềhai sức mạnh bình đẳng là một giấc mơ mơ h ồ và thô thiển, một giấc mơ có tính thống kê, trong đó người sống chìm đắm nhưng nó lại bị hóa học làm cho tiêu tan, kể cả nếu người ta cấp cho nó một sự đối lập v ề ý nghĩa 142. Thế nhưng, mỗi khi Nietzsche phê phán khái niệm lượng, chúng ta nên hiểu là: lương trong tư cách là khái niêm trừu tương luôn luôn và chủ yếu hướng tới một sư đ ầng nhất hóa, một sư ngang bằng hóa cái đơn vị tạo nên nó, hướng tới việc xóa bỏ sư khác biệt trong đơn vị này, đi ều mà Nietzsche trách cứ ở tất cả những sư xác định thu ần túy định lương v ề sức mạnh, đó là việc những khác biệt v ề lương bị xóa bỏ, bị làm cho ngang bằng hay bị bù trừ. Trái lại, mỗi khi ông phê phán khái niêm chất, ta c'ần hiểu: chất không là gì cả, trừ sư khác biệt v elương tương ứng với nó trong

hai sức mạnh ít ra được giả định là có quan hệ với nhau. Tóm lại, Nietzsche chưa bao giờ quan tâm tới việc lương bất khả quy v ề chất; hay đúng hơn đi à này chỉ khiến ông quan tâm như một cái gì thứ yếu và như là triệu chứng. Từ góc đô của bản thân chất, Nietzsche chủ yếu quan tâm đến việc: sư khác biệt v'ê lương bất khả quy v'ê sư ngang bằng nhau. Chất phân biệt với lương, nhưng chỉ vì nó là cái không thể được làm cho trở nên ngang bằng trong lương, là cái không thể hủy bỏ trong sư khác biệt về lương. Như vậy, theo một nghĩa nào đó, sự khác biệt v ềlượng là yếu tố không thể quy giản của lương, và theo một nghĩa khác, nó là yếu tố không thể quy giản thành bản thân lương. Chất không phải cái gì khác hơn là sư khác biệt v'èlương, và tương ứng với lương trong mỗi một sức manh mà nó có quan hê. "Chúng ta không thể tư ngăn mình cảm nhận những khác biệt đơn thu ần v'è lương như là một cái gì hoàn toàn khác biệt với lương, nghĩa là giống như là những chất không thể quy giản vào nhau 143." Và những gì còn mang dấu vết nhân hình học trong văn bản này c'ân được chữa lại bằng nguyên tắc của Nietzsche, nguyên tắc cho rằng có một chủ thể tính của vũ trụ, một chủ thể tính không còn có tính nhân hình nữa mà có tính vũ tru. 144 "Muốn quy giản tất cả moi chất v 'êlương là điên r 'ô..."

Dựa vào sự ngẫu nhiên, chúng ta khẳng định mối quan hệ của *tất cả* các sức mạnh với nhau. Và hẳn là, chỉ với một l'ân, chúng ta khẳng định toàn bộ ngẫu nhiên trong tư duy v ề sự quy h cừ vĩnh cửu. Nhưng tất cả các sức mạnh, vì lợi ích của chúng, không có quan hệ với nhau cùng một lúc. Trong thực tế, quy ch lực riêng của chúng được thực hiện trong mối quan hệ với một lượng nhỏ các sức mạnh. Ngẫu nhiên là cái trái ngược với sự liên tục [continuum] 145. Như vậy, những cuộc gặp gỡ của các sức mạnh ở một lượng nào đó là những bộ phận cụ thể của sự ngẫu nhiên, những ph an mang tính khẳng định của ngẫu nhiên, những ph an như vậy xa lạ với mọi

luật lệ: các bộ phận của Dionysos. Thế nhưng, chính trong sự gặp gỡ này mà các sức mạnh có được chất tương ứng với lượng của nó, nghĩa là sự trìu mến thực sự làm thôa mãn quy ền lực của nó. Vì thế, trong một văn bản khó hiểu, Nietzsche có thể nói rằng vũ trụ giả định "một sự hình thành triệt để các chất tùy tiện", và nói rằng bản thân sự hình thành các chất giả định một sự hình thành (tương đối) các lượng <sup>146</sup>. Hai sự hình thành này phải không thể tách rời nhau, nghĩa là chúng ta không thể tính toán một cách trừu tượng các sức mạnh; trái lại, trong mỗi trường hợp, chúng ta c ần phải đánh giá một cách cụ thể chất riêng của chúng và sắc thái của chất này.

#### 4) Nietzsche và khoa học

Vấn đề mối quan hệ giữa Nietzsche và khoa học đã được đặt ra không đúng cách. Người ta làm như là những mối quan hệ này phu thuộc vào lý thuyết v'è sư quy h'à vĩnh cửu, làm như là Nietzsche quan tâm đến khoa học (dù còn theo một cách mơ hồ) khi nó tạo đi ều kiến thuận lợi cho sư quy h à vĩnh cửu, và ông không quan tâm đến khoa học khi nó đối lập với sư quy h'ời vĩnh cửu. Không phải như vậy; căn nguyên của sư đối lập mang tính phê phán của Nietzsche đối với khoa học c'ân được tìm hiểu theo một hướng hoàn toàn khác, dù rằng hướng này mở cho chúng ta một cách nhìn v è sư quy h à vĩnh cửu. Thực sư là Nietzsche không có mấy năng lực và sở thích đối với khoa học. Nhưng cái tách ông ra khỏi khoa học là một khuynh hướng, một cách tư duy. Dù đúng hay sai, Nietzsche tin rằng trong cách sử dung lương, khoa học luôn hướng tới việc bình quân hóa các lương, hướng tới việc bù trừ những gì không ngang bằng nhau. Khi phê phán khoa hoc, Nietzsche không bao giờ viên dẫn các quy ền của chất để chống lại lương; ông viên dẫn các quy ền của sư khác biệt v ề lương để chống lại sư quân bình, quy r của sư không đ r dr để chống lại sư quân bình hóa v'êlương. Nietzsche nghĩ ra một "thang số và thang hạn độ",

nhưng những phép chia của cái thang này không phải là các bội số hay ước số của cái này đối với cái kia. Đó chính là đi ầu mà ông bãi bỏ trong khoa học: nỗi ám ảnh của khoa học trong việc tìm kiếm sự bù trừ, *thuyết vị lợi* và *chủ nghĩa bình quân* đặc thù của khoa học <sup>147</sup>. Vì thế mà toàn bộ sự phê phán của ông thể hiện trên ba bình diện: chống lại sự đồng nhất lô-gíc, chống lại đẳng thức toán học, và chống lại sự cân bằng vật lý. *Chống lại ba hình thức của cái không được dị biệt hóa* <sup>148</sup>. Theo Nietzsche, không thể tránh khỏi việc khoa học thiếu và làm phương hại đến lý thuyết đúng về sức mạnh.

Cái khuynh hướng quy giản các khác biệt v ề số lượng này có nghĩa gì? Trước tiên, nó cho thấy cái cách khoa học tham gia vào chủ nghĩa hư vô của tư duy hiện đại. Cố gắng phủ định những khác biệt là một ph'ân của cái công cuộc bao quát hơn, nhằm phủ định đời sống, làm mất giá t`ân tại, báo trước cái chết (cái chết v enhiệt hoặc cái chết kiểu khác), ở trong cái công cuộc này, vũ tru sup đổ vào trong cái không được dị biệt hóa. Đi ầu mà Nietzsche trách cứ các khái niêm vật lý v ề vật chất, v ề trong lưc, v ề nhiệt, đó là việc chúng cũng là các nhân tố của sư bình quân hóa các lương, các nguyên tắc của một "adiaphorie" [tiếng Hi Lạp: cái "phiếm định" hoặc cái bất phân biệt]. Chính trong ý nghĩa này mà Nietzsche chứng minh rằng khoa học thuộc việ phạm vi của lý tưởng khổ hạnh và khoa học sử dung lý tưởng khổ hạnh theo cách của mình 149. Nhưng chúng ta cũng c'ân tìm kiếm trong khoa học cái gì là công cu của cái tư duy hư vô chủ nghĩa này. Câu trả lời là: khoa học, do khuynh hướng của nó, hiểu các hiện tương xuất phát từ các sức mạnh phản ứng và diễn giải chúng theo quan điểm này. Vật lý học là phản ứng, sinh học cũng vậy; lúc nào mọi vật cũng được xem xét từ khía cạnh nhỏ bé, từ khía cạnh của các phản ứng. Sư chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, đó là công cu của tư duy hư vô chủ nghĩa. Và đó cũng là nguyên tắc biểu hiện của chủ nghĩa hư vô: vật lý học phản ứng là một thứ vật lý học của sự phẫn hận, tương tự, sinh học phản ứng là một thứ sinh học của sự phẫn hận. Nhưng tại sao chỉ duy nhất sự coi trọng các sức mạnh phản ứng là dẫn tới việc phủ định sự khác biệt trong sức mạnh, nó sử dụng sự phẫn hận làm nguyên tắc như thế nào, chúng ta còn chưa rõ.

Có lúc khoa học khẳng định hoặc phủ định sư quy h'ài vĩnh cửu, tùy theo nó xuất phát từ quan điểm nào. Nhưng cách khẳng định cơ giới v'êsư quy h'ài vĩnh cửu và sư phủ định nhiệt động học của nó có cái gì đó chung: đó là việc bảo toàn năng lương, luôn được diễn giải sao cho định lượng v'ê năng lương không chỉ là một tổng không đổi, mà còn hủy bỏ sư khác biệt giữa chúng. Trong cả hai trường hợp, ta chuyển từ nguyên tắc v'ê sư hữu hạn (tính không đổi của một tổng) sang nguyên tắc "hư vô chủ nghĩa" (hủy bỏ sự khác biệt v`ê lượng, mà tổng của chúng không đổi). Quan niệm cơ giới khẳng định sự quy h'ời vĩnh cửu, nhưng khẳng định bằng cách giả định rằng những khác biệt v ề lượng được bù trừ hoặc bị hủy bỏ giữa trạng thái ban đầu và trạng thái cuối của một hệ thống có thể chuyển hồi. Trạng thái cuối cùng giống hệt trang thái ban đ'àu mà ta giả định là phiếm định so với những trạng thái trung gian. Ý tưởng của nhiệt động học phủ định sự quy h à vĩnh cửu, nhưng là vì nó khám phá ra rằng những khác biệt v è lượng chỉ bị hủy bỏ trong trạng thái cuối cùng của hệ thống, tùy thuộc vào đặc tính của nhiệt. Thế là người ta đặt sư đ ồng nhất vào trạng thái cuối cùng có tính bất phân biệt; người ta đối lập nó với tính được dị biệt hóa của trạng thái ban đ'àu. Hai quan niệm này thống nhất với nhau ở cùng một giả thiết, giả thiết v`êmôt trạng thái cuối cùng hay trạng thái sau rốt, trạng thái sau rốt trong sự trở thành. T`ân tại hay hư vô, t`ân tại hay không t`ân tại, tất cả đ'àu bất phân biệt: hai quan niêm gặp gỡ nhau trong ý tưởng v'ê một sư trở thành có trạng thái cuối. "Trong ngôn ngữ của siêu hình học, nếu sư trở thành có thể dẫn đến t`ôn tại hay dẫn đến hư vô... 150". Đấy là lý do vì sao

cơ giới luận không thiết định được sự quy h'ài vĩnh cửu, và vì sao nhiệt động học không phủ định nổi nó. Cả hai đ'àu đi trượt qua, rơi vào trong cái bất phân biệt, r'ài lại rơi vào trong cái đ'àng nhất.

Theo Nietzsche, sự quy h 'à vĩnh cửu hoàn toàn không phải là tư duy v 'è cái đ 'ông nhất, mà là một tư duy tổng hợp, tư duy v 'è cái khác nhau tuyệt đối, cái khác nhau tuyệt đối này đòi phải có một nguyên tắc mới ở ngoài khoa học. Đây là nguyên tắc hình thành cái khác biệt trong tư cách là cái khác biệt, là nguyên tắc của việc tái diễn sự khác biệt: trái ngược với "cái bất phân biệt" [adiaphorie] 151. Và quả thực, chúng ta không hiểu sự quy h 'à vĩnh cửu, chừng nào chúng ta còn biến nó thành một hậu quả hay một sự áp dụng của cái đ 'ông nhất. Chúng ta chưa hiểu sự quy h 'à vĩnh cửu chừng nào chúng ta không đối lập nó với cái đ 'ông nhất, theo một cách thức nhất định. Sự quy h 'à vĩnh cửu không phải là tính thường trực của cái đ 'ông nhất, không phải là trạng thái cân bằng, cũng không phải là cái đ 'ông nhất hay cái một quay trở lại, mà bản thân sự quy h 'à là cái Một - cái Một tự cho là chỉ thuộc v 'ècái khác biệt và thuộc v 'ènhững gì khác nhau.

# 5) Phương diện đầu tiên của sự quy hồi vĩnh cửu: với tư cách là vũ trụ học và vật lý học

Việc trình bày sự quy h cử vĩnh cửu như Nietzsche quan niệm giả định sự phê phán trạng thái cuối hay trạng thái cân bằng. Nếu vũ trụ có một tư thế cân bằng, Nietzsche nói, nếu sự trở thành có một mục đích hay một trạng thái cuối cùng, có lẽ nó đã đạt tới r cã. Thế nhưng, khoảnh khắc hiện tại, cũng như khoảnh khắc đã trôi qua, cho thấy nó chưa đạt được đi cũ cây: vậy nên không thể có sự cân bằng các sức mạnh 152. Nhưng tại sao sự cân bằng, trạng thái chung cuộc c cãn phải đạt tới, trong trường hợp nó là khả dĩ?

Căn cứ vào cái mà Nietzsche goi là tính vô tận của thời gian quá khứ. Tính vô tận của thời gian quá khứ chỉ có nghĩa như sau: sư trở thành đã không thể bắt đ`àu trở thành, nó không phải là cái gì đó đã trở thành. Thế nhưng, vì nó không phải là cái gì đó đã trở thành, nó lại càng không phải là sự trở thành cái gì đó. Vì nó không phải là cái đã trở thành, nên có lẽ nó đã là cái mà nó trở thành, nếu quả như nó phải trở thành một cái gì đó. Có nghĩa là: vì thời gian quá khứ là vô tận nên sư trở thành có lẽ đạt tới trạng thái cuối của nó, nếu như nó có một trạng thái cuối. Và quả thực, cũng thế thôi khi nói rằng sư trở thành có lẽ đã đạt tới trạng thái cuối của nó, nếu như nó có một trạng thái cuối, và khi nói rằng có lẽ không bao giờ thoát khỏi trạng thái ban đầu nếu quả nó có một trạng thái ban đầu. Nếu có sư trở thành cái gì đó, tại sao nó lại không trở thành cái đó từ lâu r ã? Nếu như nó là một cái gì đã trở thành, nó đã bắt đ'àu trở thành như thế nào? "Nếu vũ tru có thể t 'ân tại lâu dài và ổn định, và nếu trong suốt lô trình của nó có một khoảnh khắc duy nhất t`ôn tại theo nghĩa chặt chẽ, thì có lẽ sẽ không còn sư trở thành nữa, do đó có lẽ ta cũng không thể tư duy, cũng không thể quan sát một sự trở thành nào đó" 153. Đó là suy tư mà Nietzsche tuyên bố đã tìm thấy "ở các tác giả cổ đại" 154. Platon nói rằng nếu tất cả những gì đang trở thành không bao giờ có thể tránh khỏi hiện tại, thì ngay khi chúng bước vào hiện tại, chúng sẽ ngừng trở thành, và vì thế chúng là cái mà chúng từng trở thành trong quá khứ <sup>155</sup>. Nhưng Nietzsche bình luận v'ê tư tưởng cổ đại này như sau: mỗi khi tôi bắt gặp nó "nó đã bị xác định bởi những ẩn ý của th' ân học nói chung". Bởi vì, khi khẳng khẳng tìm hiểu xem sư trở thành bắt đ'ài như thế nào và tại sao nó vẫn chưa kết thúc, các triết gia cổ đại thành các nhà bi kịch giả, ho lấy sư kiệu căng, tôi lỗi, sư trừng phạt ra để giải thích 156. Trừ Heraclite, không ai trong số ho suy tư v ềsư trở thành thu ần túy, cũng không ai tìm hiểu v ề ngu ồn gốc của suy tư này. Dù thời

khắc hiện tại không phải là thời khắc của t 'cn tại hay của hiện tại "theo nghĩa chặt chẽ", dù nó là thời khắc trôi qua, chúng ta *buộc phải* suy nghĩ v 'è sự trở thành, nhưng phải suy nghĩ v 'ènó đúng như là cái gì đã không thể bắt đ`àu, và cũng không thể chấm dứt việc trở thành.

Ý tưởng về sư trở thành thu an túy đặt cơ sở cho sư quy h a vĩnh cửu như thế nào? Ý tưởng này đủ để cho người ta thôi không còn tin vào sư t 'cn tại bị phân biệt và đối lập với sư trở thành; nhưng ý tưởng này cũng đủ để người ta tin vào sư t'ôn tại của bản thân sư trở thành. Vậy, sư t'ôn tại của cái đang trở thành, của cái không thể bắt đ`ài cũng không thể chấm dứt việc trở thành ấy là gì? Quy hồi, đó chính là sự tôn tại của cái đang trở thành. "Nói rằng tất cả đ`âu quy h 'ài, đó là đưa thế giới của sự trở thành tiệm cận giới của t'ôn tại một cách g'àn gũi nhất: đỉnh điểm của sự chiêm nghiệm 157. Vấn đ'ê chiếm nghiệm còn c'ân phải được diễn đạt theo một cách khác: quá khứ có thể tự hình thành trong thời gian như thế nào? Hiện tại có thể trôi qua như thế nào? Không bao giờ cái khoảnh khắc đang diễn ra có thể trôi qua, nếu như nó đã không trôi qua nhưng đ cng thời vẫn là hiên tại, là tương lai nhưng đ'ông thời cũng là hiên tại. Nếu hiên tại không tư nó trôi qua, nếu nó phải đơi một hiện tại mới để cái hiện tại trước trở thanh quá khứ, thì không bao giờ quá khứ nói chung có thể hình thành trong thời gian được cả, cũng không bao giờ cái hiện tại ấy có thể trôi qua: chúng ta không thể chờ đơi, khoảnh khác c'ân phải đ'ông thời vừa là hiện tại vừa là quá khứ, vừa là hiện tại vừa là tương lai, để cho nó có thể trôi qua (và trôi qua để tạo thuận lợi cho những khoảnh khắc khác). Hiện tại c'ần phải cùng t'ôn tại với chính mình với tư cách là quá khứ và tương lai. Chính cái quan hệ mang tính tổng hợp mà khoảnh khắc có với chính nó, với tư cách là hiện tại, quá khứ và tương lai, tạo nên quan hệ của nó với những khoảnh khắc khác. Vì vậy, sư quy h à vĩnh cửu là lời đáp cho vấn đ'ề "trôi qua" 158. Và theo nghĩa này, nó không thể được diễn giải như là

sư quy h'à của cái gì đó như là cái Môt hoặc như là cái đ'àng nhất. Trong cum từ "sư quy h 'à vĩnh cửu", sẽ là sai nếu chúng ta hiểu rằng: đó là sư trở lai của cái đ'ông nhất. Không phải là t'ôn tai quay trở lai, mà là bản thân sư quay trở lại cấu thành t 'ch tại, trong chừng mực t 'ch tại tư khẳng định trong sư trở thành và trong sư trôi qua. Đó không phải là cái Môt quay trở lại, mà bản thân sư trở lại là cái Môt, cái Môt tư khẳng định trong cái khác biệt, hay trong cái Nhi ều. Nói cách khác, sư đ ồng nhất trong sư quy h ềi vĩnh cửu không biểu thị bản tính của cái quy h à, trái lại, nó biểu thị sư quay lại của những gì khác biệt. Vì thế, sư quy h à vĩnh cửu c àn được suy tưởng như là sự tổng hợp: tổng hợp của thời gian và của các chi ều kích của thời gian, tổng hợp của cái khác nhau và sư hình thành của nó, tổng hợp của sư trở thành và của t`ôn tại tự khẳng định trong sự trở thành, tổng hợp của sự khẳng định kép. Như vậy, bản thân sư quy h à vĩnh cửu phu thuộc vào một nguyên tắc, nguyên tắc này không phải là sư đ'ông nhất, mà nó c'ân thỏa mãn các yêu c'àu của một lý lẽ thực sư, một lý lẽ đ'ày đủ, xét từ mọi phương diện.

Tại sao thuyết cơ giới lại là một sự diễn giải v ềsự quy h ối vĩnh cửu t ối đến thế? Bởi vì nó không bao hàm sự quy h ối vĩnh cửu một cách tất yếu và trực tiếp. Vì nó chỉ kéo theo hậu quả sai lầm v ề một trạng thái cuối cùng. Trạng thái cuối cùng này, người ta cho rằng nó giống hệt trạng thái ban đầu; và trong cách hiểu đó, người ta kết luận rằng quá trình cơ giới tái diễn trở lại trong cùng những khác biệt như nhau. Như thế hình thành cái giả thiết v ề chu kỳ mà Nietzsche kịch liệt phê phán 159. Vì chúng ta không hiểu bằng cách nào quá trình này có khả năng thoát khỏi trạng thái ban đầu, r ồi bỏ lại đằng sau cả trạng thái cuối cùng, r ồi trở lại trong cùng những khác biệt như nhau, trong khi thậm chí nó không thể lặp lại bất kỳ sự khác biệt nào dù chỉ trong một lần duy nhất. Có hai đi ều mà giả thiết v ề chu kỳ không thấy được: sự khác nhau của những chu kỳ cùng t ồn tại song song,

và đặc biệt là sự t 'ôn tại của cái khác biệt trong chu kỳ <sup>160</sup>. Vì vậy, chúng ta chỉ có thể hiểu bản thân sự quy h 'ôi vĩnh cửu như là biểu hiện của một nguyên tắc, nguyên tắc này là nguyên nhân của cái khác biệt và của sự tái tạo cái khác biệt, nguyên nhân của sự khác biệt và của sự lặp lại sự khác biệt. Một nguyên tắc như vậy được Nietzsche trình bày như là một trong những phát hiện quan trọng nhất của triết học của ông. Ông tặng cho nó cái tên: ý *chí quyền lực*. Bằng ý chí quy 'ên lực, "tôi biểu thị cái đặc tính của trật tự cơ giới mà người ta không thể loại bỏ nếu không loại bỏ chính bản thân trật tư này." <sup>161</sup>

# 6) Ý chí quyền lực là gì?

Đây là một trong những văn bản quan trong nhất mà Nietzsche đã viết để giải thích ý chí quy en lưc theo cách hiểu của ông: "Cái quan niêm thắng lợi này v`ê sức mạnh, nhờ nó các nhà vật lý của chúng ta đã tạo ra Chúa và vũ tru, nó c'àn có một phần bổ sung; c'àn cấp cho nó một ý chí nội tại mà tôi sẽ goi là ý chí quy ền lưc 162." Như vậy, ý chí quy ền lưc được cấp cho sức mạnh, nhưng theo một cách rất đặc biệt: nó vừa là một ph'ân bổ sung cho sức mạnh, vừa là một cái gì mang tính nội tại. Không phải là nó được cấp cho sức mạnh theo cách thức của một vị ngữ. Quả thực, nếu ta đặt câu hỏi: "Ai?", ta không thể nói rằng sức mạnh là chủ thể muốn. Chỉ có ý chí quy ền lực là chủ thể muốn, nó không uỷ quy ền hay xuất nhượng cho một chủ thể khác, cho dù chủ thể ấy là sức mạnh 163. Nhưng, vậy thì nó có thể được cấp như thế nào? Chúng ta c'ân nhắc lại rằng sức mạnh ở trong quan hệ bản chất với sức manh, c'àn nhắc thêm rằng bản chất của sức manh tao nên sư khác biệt v elương của nó đối với các sức mạnh khác, và rằng sư khác biệt này tư thể hiện như là chất của sức mạnh. Thế mà, sư khác biệt v ề lương được hiểu theo cách đó nhất thiết sẽ quy v ề yếu tố khu biệt của các sức

manh có quan hệ với nhau, yếu tố này cũng là yếu tố di truy ền học. Vậy ý chí quy en lưc là: yếu tố phả hệ của sức mạnh, vừa có tính khu biệt, vừa có tính di truy ên. Ý chí quyền lực là yếu tố từ đó khởi sinh sư khác biệt về lượng của các sức mạnh có quan hệ với nhau, và đồng thời cả chất thuộc về mỗi sức mạnh, trong môi quan hệ này. Ý chí quy ền lực bộc lô bản chất của nó ở đây: nó là nguyên tắc cho sư tổng hợp các sức mạnh. Chính trong sư tổng hợp có liên quan tới thời gian này, mà các sức mạnh lặp lại cùng những khác biệt như nhau, và chính trong sư tổng hợp này mà hình thành cái khác biệt. Tổng hợp có nghĩa là tổng hợp các sức mạnh, tổng hợp sư khác biệt của chúng và sự tái tạo của chúng; sự quy h 'à vĩnh cửu là sự tổng hợp mà nguyên tắc của nó là ý chí quy ên lực. Ta sẽ không ngạc nhiên v ètừ "ý chí" ở đây: cái gì, nếu không phải là ý chí, có khả năng sử dung một sư tổng hợp các sức mạnh làm nguyên tắc, bằng cách xác định mối quan hệ giữa sức mạnh với sức mạnh? Nhưng c'àn phải hiểu "nguyên tắc" theo nghĩa nào? Nietzsche trách cứ rằng các nguyên tắc t`ân tại luôn quá chung chung so với những gì mà chúng quy định, luôn có các mắt xích quá lỏng so với cái mà chúng có ý định nắm giữ hay giải quyết. Ông thích đối lập ý chí quy en lưc với ý chí sống của Schopenhauer, chính là do tính khái quát thái quá ở triết gia này. Ngược lại, nếu ý chí quy en lực là một nguyên tắc tốt, nếu nó hòa giải chủ nghĩa kinh nghiệm với các nguyên tắc, nếu nó đ'ề ra được một thứ chủ nghĩa kinh nghiệm cao hơn, thì bởi vì ý chí quy ền lực là một nguyên tắc v'ệcơ bản là có tính mềm đểo, nó không rông hơn những gì mà nó quy định, nó biến đổi cùng với cái bị quy định, nó tự xác định trong mỗi trường hợp với những gì mà nó xác định. Ý chí quy ên lực, trong thực tế, không bao giờ tách khỏi các sức mạnh đã được xác định nào đó, không tách khỏi các lương, các chất, các phương hướng của chúng; ý chí quy ên lưc không bao giờ đứng cao hơn những quy định mà nó thực hiện trong một quan hệ giữa các sức mạnh, nó luôn luôn m'ền dẻo và biến

Không thể tách biệt không có nghĩa là đồng nhất. Ý chí quy ền lực không thể bị tách khỏi sức mạnh mà không rơi vào sự trừu tượng hóa của siêu hình học. Nhưng, nếu lẫn lộn sức mạnh với ý chí, thì còn có nguy cơ hơn nữa: ta sẽ không còn hiểu sức mạnh với tư cách là sức mạnh, ta rơi lại vào trong chủ nghĩa cơ giới, quên mất sự khác biệt của các sức mạnh, sự khác biệt tạo nên sự tồn tại của chúng, ta không nhận ra yếu tố từ đó mà có sự hình thành tương hỗ giữa chúng. Sức mạnh là cái có khả năng, còn ý chí quy ền lực là cái muốn. Một sự phân biệt như vậy có ý nghĩa gì? Văn bản đã dẫn trước đây cho phép ta bình luận từng từ một.

- Khái niêm sức mạnh v ề bản chất là có tính thắng lợi, vì mối quan hệ giữa sức mạnh và sức mạnh, theo cách mà nó được hiểu trong khái niệm này, là mối quan hệ của sư chế ngư: trong mối quan hệ giữa hai sức mạnh thì một sức mạnh chế ngư, và sức mạnh kia bị chế ngư. (Thậm chí giữa Chúa và vũ tru cũng được hiểu trong quan hệ chế ngư, dù sư diễn giải v'ề một quan hệ như thế trong trường hợp này rất đáng phải tranh cãi.) Tuy nhiên, cái khái niêm thắng lợi này v'ê sức mạnh c'àn có một phần bổ sung, và ph'ân bổ sung này là một cái gì đó có tính nội tại, một mong muốn nôi tai. Nó sẽ không phải là thắng lợi nếu thiếu một sự thêm vào như vậy. Các quan hê của sức mạnh còn bất định, chừng nào người ta chưa thêm vào cho bản thân sức mạnh một yếu tố có khả năng xác định chúng từ một quan điểm kép. Các sức mạnh có quan hệ với nhau quy v`ê hai sự hình thành đồng thời: sư hình thành tương hỗ của sư khác biệt về lương, sư hình thành tuyết đối của chất tương ứng. Như vậy, ý chí quy ên lực bổ sung vào sức mạnh, nhưng với tư cách là yếu tố khu biệt và di truy ên, với tư cách là yếu tố nôi tại trong sư hình thành của nó. Trong bản chất của nó, không có gì thuộc v ềnhân hình học. Chính xác hơn: nó bổ sung vào sức mạnh như là

nguyên tắc nội tại của sự xác định về chất trong một quan hệ (x+dx), và giống như nguyên tắc nội tại của sự xác định về lượng của bản thân mối quan hệ này (dy/dx). Ý chí quy ền lực c ền được xem la yếu tố phả hệ học của sức mạnh, va của những sức mạnh. Như vậy, luôn luôn nhờ ý chí quy ền lực mà một sức mạnh có thể thắng những sức mạnh khác, chế ngự chúng, hay đi ều khiển chúng. Hơn nữa: vẫn là ý chí quy ền lực (dy) khiến cho một sức mạnh phải tuân phục trong một mối quan hệ; chính vì ý chí quy ền lực mà nó tuân phục 165.

Theo môt cách thức nào đó, ta đã từng bắt gặp mối quan hệ giữa sư quy h à vĩnh cửu và ý chí quy ên lưc, nhưng vẫn chưa phân tích và làm sáng tỏ nó. Ý chí quy ền lực vừa là một yếu tố di truy ền của sức mạnh, vừa là nguyên tắc của sư tổng hợp các sức mạnh. Nhưng, dù sư tổng hợp này tạo thành sư quy h'ài vĩnh cửu; dù trong sư tổng hợp này và đúng theo nguyên tắc của nó, các sức mạnh tất yếu được sinh ra, thì ta vẫn chưa hiểu tại sao lại như thế. Ở đây, sự t 'ch tại của vấn đ'ê này cho thấy một phương diện quan trong v'èmặt lịch sử của triết học Nietzsche: tình thế phức tạp của nó so với triết học Kant. Khái niệm tổng hợp là trung tâm của triết học Kant, nó là phát hiện của riêng ông. Thế mà ta biết rằng các triết gia sau Kant đã trách cứ ông là làm hai cho phát hiện này, xuất phát từ hai quan điểm: từ quan điểm của nguyên tắc chi phối sư tổng hợp, từ quan điểm của sư tái tạo các đối tương trong bản thân sư tổng hợp. Người ta đòi hỏi phải có một nguyên tắc, nguyên tắc này không chỉ là đi à kiên cho đối tương, mà còn phải thực sư có tính di truy en và năng sản (nguyên tắc v è sư khác biệt hay v'è sư quy định nôi tại); người ta tố cáo rằng, ở Kant có tàn dư của sư hài hòa kỳ diêu giữa các khái niêm vốn vẫn có tính chất ngoại tại. Đối với một nguyên tắc v ềsư khác biệt hay v ềsư quy định nôi tại, người ta đòi hỏi một lý do, không chỉ cho sự tổng hợp, mà còn cho sự tái tạo cái khác biệt trong sư tổng hợp trong tư cách là sư tổng hợp 166. Thế nhưng, nếu Nietzsche

tham dư vào câu chuyên của Kant, thì là với cách thức độc đáo mà ông đã chia sẻ những đòi hỏi của các triết gia sau Kant. Ông biến tổng hợp thành một tổng hợp các sức mạnh; vì, do không nhìn thấy rằng tổng hợp là một tổng hợp các sức mạnh, người ta đã hiểu sai ý nghĩa, bản chất và nôi dung của nó. Ông hiểu sư tổng hợp các sức mạnh như là sư quy h à vĩnh cửu, nên, ở trung tâm của tổng hợp, ông tìm thấy sự tái tạo cái khác biệt. Ông gán nguyên tắc của sư tổng hợp này cho ý chí quy ên lực, và xác định ý chí quy ên lưc như là yếu tố khu biệt và di truy ên của các sức mạnh hiện hành. Dù sau này còn phải kiểm tra kỹ hơn giả định này, chúng tôi cũng tin rằng ở Nietzsche, không chỉ có một hậu duệ của Kant, mà còn có một đối thủ, một nửa được thú nhân và một nửa bị che giấu. Bàn v'ề Kant, Nietzsche không có cùng quan điểm với Schopenhauer: khác với Schopenhauer, ông không hướng tới một diễn giải nhằm lội chủ nghĩa Kant ra khỏi những biến thái biên chứng của mình và tìm ra cho nó những lối thoát mới. Bởi vì, đối với Nietzsche, những biến thái biên chứng này không đến từ bên ngoài, và nguyên nhân đ'àu tiên là vì chúng không được phê phán đ'ày đủ. Môt sư biến đổi căn bản của chủ nghĩa Kant, một sư tái sáng tạo sư phê phán mà Kant đã phản bôi ngay khi ông đ'è xướng, việc lặp lại cái đ'è án phê phán trên những n'ên tảng mới với những khái niệm mới, dường như đó mới chính là đi àu Nietzsche đã kiếm tìm (và đã tìm thấy trong "sư quy h à vĩnh cửu" và "ý chí quy en lưc").

### 7) Hệ thống thuật ngữ của Nietzsche

Trong khi đ'è cập quá sớm v'è những phân tích c'ần phải tiến hành, chúng tôi nhận thấy rằng đã đến lúc phải xác định một vài điểm trong hệ thống thuật ngữ của Nietzsche. Toàn bộ sự chặt chẽ của triết học Nietzsche phụ thuộc vào việc đó, sự chính xác có tính hệ thống của triết học này bị người ta nghi ngờ một cách sai l'ầm. Dù để thích thú hoặc để lấy làm tiếc

thì sự nghi ngờ cũng là sai. Quả thực, Nietzsche sử dụng những thuật ngữ mới rất chính xác cho những khái niệm mới rất chính xác:

1º Nietzsche gọi yếu tố phả hệ, của sức mạnh là ý chí quy ền lực. Phả hệ có nghĩa là khu biệt và di truy ền. Ý chí quy ền lực là yếu tố khu biệt của các sức mạnh, nghĩa là yếu tố hình thành nên sự khác biệt v ề lượng giữa hai hay nhi ều sức mạnh giả định là có quan hệ với nhau. Ý chí quy ền lực là yếu tố di truy ền của sức mạnh, nghĩa là yếu tố hình thành nên chất, là cái thuộc v ề mỗi một sức mạnh trong mối quan hệ này. Ý chí quy ền lực với tư cách là nguyên tắc không hủy bỏ sự ngẫu nhiên, mà trái lại bao hàm nó, vì nếu không có ngẫu nhiên thì có lẽ ý chí quy ền lực không có sự m ền dẻo, cũng không có sự biến đối. Ngẫu nhiên khiến các sức mạnh có quan hệ với nhau; ý chí quy ền lực là nguyên tắc xác định của mối quan hệ này. Ý chí quy ền lực tất yếu bổ sung cho các sức mạnh, nhưng nó chỉ có thể bổ sung cho những sức mạnh có quan hệ với nhau nhờ ngẫu nhiên. Ý chí quy ền lực bao hàm sự ngẫu nhiên trong lòng mình, nó là cái duy nhất có khả năng khẳng định toàn bộ sự ngẫu nhiên;

2° Từ ý chí quy ền lực với tư cách là yếu tố phả hệ nảy sinh sự khác biệt v ề lượng của các sức mạnh có quan hệ với nhau và đ ềng thời, nảy sinh chất đặc thù của các sức mạnh này. Tùy theo sự khác biệt v ề lượng của chúng mà các sức mạnh được gọi là chế ngự hay bị chế ngự. Tùy theo chất của chúng mà các sức mạnh được gọi là hoạt năng hay phản ứng. Có ý chí quy ền lực trong sức mạnh phản ứng hoặc bị chế ngự, cả trong sức mạnh hoạt năng hay chế ngự. Thế nhưng, vì sự khác biệt v ề lượng là bất khả quy trong mỗi trường hợp riêng lẻ, nên sẽ là vô ích khi muốn đo lường nó nếu ta không diễn giải chất của các sức mạnh đang hiện diện, v ề bản chất, các sức mạnh bị khu biệt và được định chất. Các sức mạnh biểu thị sự khác biệt v ềlượng qua chất thuộc v ề mỗi sức mạnh. Đó là vấn đ ềcủa diễn giải: với một hiện tượng, một sự kiện được đưa ra, đánh giá chất của cái

sức mạnh mang lại cho nó một ý nghĩa, và từ đó, đánh giá mối quan hệ của các sức mạnh hiện có. Đừng quên rằng, trong mỗi trường hợp, diễn giải đ`âu vấp phải đủ mọi loại khó khăn và đủ mọi vấn đ`êtế nhị: c`ân có một tri giác "cực kỳ tế vi", thuộc loại tri giác mà người ta tìm thấy trong các chất hóa học;

3° Chất của các sức manh có nguyên tắc của chúng ở trong ý chí quy ền lưc. Và nếu chúng ta hỏi: "Cái gì diễn giải?" thì câu trả lời là ý chí quyền lực; chính ý chí quy ền lực diễn giải 167. Nhưng để có thể là côi ngu ền của chất của sức mạnh, bản thân ý chí quy en lưc c'ân phải có các chất, đặc biệt có tính chất chảy trôi, và còn tinh tế hơn các chất của sức mạnh. "Cái chế ngự, đó là cái chất hoàn toàn có tính nhất thời của ý chí quy ên lực 168". Các chất này của ý chí quy ền lưc có quan hệ trưc tiếp với yếu tố di truy ền hay yếu tố phả hê, những yếu tố định tính này có tính chất chảy trôi, tính chất hàng đầu, thuộc tinh khí, chúng không thể bị lẫn lôn với các chất của sức mạnh. Việc nhấn mạnh các thuật ngữ do Nietzsche sử dung cũng rất quan trọng: hoạt năng và phản ứng biểu thị các chất căn nguyên của sức mạnh, trong khi khẳng định và phủ định chỉ các chất hàng đ`àu của ý chí quy ên lực. Khẳng định và phủ định, đánh giá cao và làm sụt giá, biểu thị ý chí quy ên lưc, còn hoạt đông và phản ứng biểu thị sức mạnh. (Và tương tư như thế, các sức mạnh phản ứng cũng là sức mạnh, còn ý chí phủ định, chủ nghĩa hư vô thuộc v'ề ý chí quy en lưc: "...một ý chí triệt hạ, một sư thù địch với đời sống, một sư chối từ các đi ều kiên cơ bản của cuộc sống, dù thế nào đó vẫn luôn là một ý chí" 169). Thế nhưng, nếu chúng ta c'ân phải gán cho sư phân biệt hai loại chất này t'ầm quan trong bậc nhất, thì là vì nó luôn luôn nằm ở trung tâm của triết học Nietzsche; giữa hành đông và khẳng định, giữa phản ứng và phủ định, có một ái lực sâu sắc, một sự cộng tác, nhưng không h`ê bị lẫn lộn. Hơn nữa, sự xác định các ái lực này vận

dung toàn bô nghệ thuật của triết học. Một mặt, hiện nhiên là có sư khẳng định trong tất cả moi hoạt đông, có sư phủ định trong tất cả moi phản ứng. Nhưng mặt khác, hoạt đông và phản ứng đúng hơn là những phương tiên, phương tiên hay công cu của ý chí quy en lực khẳng định và phủ định: các sức manh phản ứng là công cu của chủ nghĩa hư vô. Mặt khác nữa, hoạt đông và phản ứng c'ân tới sư khẳng định và phủ định với tư cách là cái gì đó vươt qua chúng, nhưng c'àn thiết để chúng thực hiện mục đích riêng của chúng. Cuối cùng, sâu sắc hơn, khẳng định và phủ định vượt quá phạm vi của hoạt động và phản ứng, bởi vì khẳng định và phủ định là các chất trực tiếp của bản thân sư trở thành: khẳng định không phải là hoat đông, mà là quy en lưc của sư trở thành có tính hoạt năng, là hiện thân của sư trở thành có tính hoat năng; phủ định không phải chỉ là phản ứng, mà là một sư trở thành có tính phản ứng. Tất cả diễn ra như thể khẳng định và phủ định đồng thời vừa có tính nôi tại, vừa có tính siêu việt, so với hoạt đông và phản ứng; chúng tạo thành chuỗi các sư trở thành với cái lõi là sức mạnh. Chính khẳng định đưa chúng ta vào trong thế giới vinh quang của Dionysos, vào sư t'ôn tại của sư trở thành; chính phủ định đẩy chúng ta vào chỗ tận cùng đáng lo ngại, nơi phát sinh các sức mạnh phản ứng;

4º Vì tất cả những lya do này, Nietzsche có thể nói: ý chí quy ần lực không chỉ diễn giải, mà còn đánh giá 170. Diễn giải, đó là xác định cái sức mạnh đem đến cho sự vật một ý nghĩa. Đánh giá, đó là xác định cái ý chí quy ần lực đem đến cho sự vật một giá trị. Do đó, các giá trị không còn chịu để mình bị trừu tượng hóa khỏi giác độ, mà từ đó chúng nhận được giá trị của mình, cũng như nghĩa không để mình bị trừu tượng hóa khỏi giác độ, mà từ đó nó nhận được ý nghĩa. Ý chí quy ần lực với tư cách là yếu tố phả hệ, là cái mà từ đó nảy sinh ý nghĩa của ý nghĩa và giá trị của các giá trị. Chính là chúng tôi đã nói v ềý chí quy ần lực mà không gọi tên nó ra, ngay từ ph ần đầu của chương trước. Ý nghĩa của một ý nghĩa nằm trong chất

của cái sức mạnh thể hiện trong sư vật: sức mạnh này là hoạt năng hay phản ứng, và có sắc thái nào? Giá trị của một giá trị nằm trong chất của cái ý chí quy 'ên lưc thể hiện trong sư vật tương ứng: ý chí quy 'ên lưc ở đây có tính khẳng định hay phủ đinh, và có sắc thái nào? Nghê thuật triết học càng phức tạp hơn khi mà các vấn đ'ê diễn giải và đánh giá tham chiếu lẫn nhau, nối dài lẫn nhau - Đi àu mà Nietzsche goi là cao quý, cao thượng, ông chủ, có lúc thì đó là sức mạnh hoạt năng, có lúc đó là ý chí khẳng định. Cái mà ông gọi là thấp kém, hèn hạ, nô lệ, có lúc đó là sức mạnh phản ứng, có lúc đó là ý chí phủ định. Tại sao lại là những thuật ngữ này, sau này chúng ta sẽ hiểu. Tuy nhiên, một giá trị luôn luôn có một phả hê, phu thuộc vào phả hê này là sư cao quý hay sư thấp kém của cái mà nó mời ta tin, cảm nhân và suy nghĩ. Sư thấp kém nào có thể được biểu hiện trong một giá trị, sư cao quý nào được biểu hiện trong một giá trị khác, chỉ có nhà phả hệ học mới có khả năng phát hiện ra đi àu đó, vì ông ta biết sử dung yếu tố khu biệt: ông ta là bậc th'ây của sự phê phán các giá trị <sup>171</sup>. Chúng ta sẽ tước bỏ toàn bộ ý nghĩa của khái niệm giá trị chừng nào chúng ta chưa thấy trong các giá trị bấy nhiều bể chứa c'àn phải choc thủng, bấy nhiều tương đài c'àn đập vỡ để tìm thấy cái mà chúng cất giấu, cái cao quý nhất hay cái thấp kém nhất. Giống như từ các bộ phận thân thể phân tán của Dionysos, chỉ duy nhất các hình tương cao quỹ là được tái tạo. Nói v'ề sư cao quý của các giá trị nói chung chứng tỏ một ý nghĩ quá quan tâm đến việc che giấu sư thấp kém của chính nó: như thể, đối với ý nghĩa, và chính xác là đối với giá trị, các giá trị đ'ày đủ không c'àn dùng làm nơi ẩn náu và phô bày cho tất cả những gì thấp kém, hèn ha, nô lê. Giả sử Nietzsche, người sáng tao ra triết học v'ề giá trị, có thể sống lâu hơn, hẳn ông đã phải chứng kiến cái khái niệm có tính phê phán vào bậc nhất này phải phục vụ và hướng v`ê một thứ chủ nghĩa phục tùng mang tính ý hệ nhạt nhẽo nhất, thấp kém nhất; hẳn ông đã phải chứng kiến những nhát búa của triết học v'ề giá trị biến thành những

lời nịnh hót quá mức; tính chiến luận và xâm hấn bị thay thế bởi sự phẫn hận, kẻ canh gác bần tiện cho cái trật tự đã được thiết lập, con chó bảo vệ các giá trị hiện hành; ông sẽ thấy khi bị rơi vào tay những kẻ nô lệ, thì phả hệ học sẽ là: sự lãng quên các chất, lãng quên các ngu ần gốc 172.

#### 8) Nguồn gốc và hình ảnh lôn ngược

Khởi thủy, có sư khác biệt giữa các sức mạnh hoạt năng và các sức mạnh phản ứng. Hoạt đông và phản ứng không thuộc về một mối quan hệ có tính chất tiếp nối, mà cùng t 'ân tại bên nhau trong chính ngu 'ân gốc. Do vậy, sư hợp tác giữa sức mạnh hoạt năng và sư khẳng định, sư hợp tác giữa sức mạnh phản ứng và sự phủ định, biểu lộ trong nguyên tắc sau: cái phủ định đã hoàn toàn đứng về phía phản ứng. Ngược lại, chí duy nhất sức mạnh hoạt năng là tự khẳng định, nó khẳng định sự khác biệt của nó, nó biến sư khác biệt thành một đối tương vui thích và khẳng định. Sức mạnh phản ứng hạn chế sức mạnh hoạt năng, kể cả khi nó tuân phục, nó áp đặt cho sức mạnh hoạt năng những giới hạn và những hạn chế bô phận, nó bị chi phối bởi tinh th`ân phủ định 173. Vì thế mà bản thân ngu côn gốc chứa đưng một hình ảnh lôn ngược v ề chính nó, theo một cách thức nào đó: xét từ góc đô của sức mạnh phản ứng, yếu tố phả hệ có tính khu biệt xuất hiện ở mặt trái, sự khác biệt trở thành phủ định, sự khẳng định trở thành mâu thuẫn. Một hình ảnh lôn ngược của ngu 'ân gốc đi kèm ngu 'ân gốc: những gì là "vâng" từ góc đô các sức mạnh hoạt năng trở thành "không" từ góc đô các sức mạnh phản ứng, những gì là sư khẳng định bản thân trở thành sư phủ định kẻ khác. Đó là cái mà Nietzsche gọi là sư đảo ngược cái nhìn thiết định giá trị" <sup>174</sup>. Các sức mạnh hoạt năng là cao quý, nhưng chúng phải đối đầu với một hình anh ha tiên, hình ảnh này được phản chiếu thông qua các sức mạnh phản ứng. Phả hệ học là nghệ thuật của sư khác biệt hay của đẳng

cấp, nghê thuật của sư cao quý; nhưng nó nhìn thấy chính mình bị đảo ngược trong tấm gương của các sức mạnh phản ứng. Vậy là hình ảnh của nó xuất hiện giống như hình ảnh của một "sư tiến hóa" - Và sư tiến hóa này khi thì được hiểu theo kiểu Đức, như là sư phát triển biên chứng và theo kiểu Hegel, tức như là sư triển khai của mâu thuẫn; khi thì được hiểu theo kiểu Anh, như là một sự phát sinh vị lợi, tức như là sự phát triển của quy ền lợi và lợi ích. Nhưng lúc nào thì phả hệ học đích thực cũng tìm thấy biếm họa của nó trong hình ảnh mà thuyết tiến hóa phác họa v ềnó, cơ bản là có tính phản ứng: dù là theo kiểu Anh hay kiểu Đức, thuyết tiến hóa là hình ảnh phản ứng của phả hê học 175. Như vậy, đặc điểm của các sức manh phản ứng là phủ định, ngay từ ngu 'ân gốc, sư khác biệt cấu thành nên chúng trong ngu 'ôn gốc, là đảo ngược yếu tố khu biệt mà từ đó nó hình thành, là tạo dựng một hình ảnh biến dạng từ đó. "Sư khác biệt làm nảy sinh thù ghét <sup>176</sup>". Chính vì lý do này mà chúng không hiểu bản thân chúng trong tư cách là các sức mạnh, và thích quay lại chống chính mình hơn là tư hiểu mình đúng như vốn có và chấp nhận sư khác biệt. "Tính t'ần thường" của tư duy mà Nietzsche tố cáo luôn luôn quy v etật sính diễn giải, hay sính đánh giá các hiện tương xuất phát từ các sức mạnh phản ứng, qua đó mỗi kiểu tư duy của mỗi quốc gia lưa chon các tật sính riêng. Tuy nhiên, bản thân tật sính này bắt ngu 'ân từ trong ngu 'ân gốc, từ trong hình ảnh lôn ngược. Ý thức và lương tâm chỉ là sư phóng đại đơn giản của hình ảnh phản ứng này...

Ta đi thêm một bước nữa: giả định rằng, với sự trợ giúp của hoàn cảnh thuận lợi bên ngoài hay bên trong, các sức mạnh phản ứng chiến thắng và vô hiệu hóa các sức mạnh hoạt năng. Chúng ta chệch ra khỏi ngu 'ân gốc: đó không còn là hình ảnh lộn ngược, mà là một sự phát triển của hình ảnh này, một sự đảo ngược của bản thân các giá trị <sup>177</sup>; cái dưới thấp được đặt lên

trên cao, các sức mạnh phản ứng chiến thắng. Nếu chúng chiến thắng, thì chính là nhờ ý chí phủ định, nhờ ý chí hư vô đã phát triển hình ảnh; nhưng chiến thắng của chúng không phải là chiến thắng tưởng tượng. Câu hỏi là: các sức mạnh phản ứng chiến thắng như thế nào? Nghĩa là: khi thắng các sức mạnh hoạt năng, liêu đến lượt chúng, các sức mạnh phản ứng có trở thành những sức mạnh chế ngư, xâm hấn và chinh phục không, liêu toàn bộ các sức mạnh phản ứng ấy có tạo thành một sức mạnh lớn hơn và lại có tính hoạt năng không? Nietzsche trả lời: kể cả khi kết hợp với nhau, các sức mạnh phản ứng không tạo thành một sức mạnh lớn hơn và có tính hoạt năng. Chúng tiến hành theo một cách hoàn toàn khác: chúng phá hỏng; chúng tách sức mạnh hoạt năng khởi cái mà nó có thể; chúng lấy đi một ph'ân, hoặc g'ân như toàn bô quy ên lưc của sức mạnh hoạt năng, và do vậy chúng không trở thành hoạt năng, mà trái lại, chúng làm cho sức mạnh hoạt năng kết nối với chúng, làm cho nó trở thành phản ứng theo một nghĩa mới. Ta dư cảm rằng, khởi đi từ ngu 'ôn gốc của nó và khi được phát triển, khái niệm phản ứng có thay đổi v ề nghĩa: một sức mạnh hoạt năng biến thành phản ứng (theo một nghĩa mới), khi các sức mạnh phản ứng (theo nghĩa ban đ'àu) tách nó khỏi những gì mà nó có thể. Làm thế nào mà một sư chia tách như vậy có thể thực hiện một cách chi tiết, Nietzsche sẽ phân tích đi à đó. Nhưng ngay từ bây giờ đã c à phải ghi nhận rằng Nietzsche, rất cần thận, không bao giờ trình bày các sức mạnh phản ứng như là sư tạo thành một sức mạnh cao hơn sức mạnh hoạt năng, mà như là một phép trừ hay một phép chia. Nietzsche đã dành cả một cuốn sách để phân tích các phương diên của sư chiến thắng của phản ứng trong thế giới con người: phẫn hận, mặc cảm tôi lỗi, lý tưởng khổ hạnh; trong mỗi một trường hợp, ông sẽ chỉ ra rằng các sức mạnh phân ứng không chiến thắng bằng cách tạo thành một sức mạnh cao hơn, mà bằng cách "chia tách" sức mạnh hoạt năng<sup>178</sup>. Và trong mỗi trường hợp, sự chia tách này lại dựa trên một đi ều

tưởng tương, dưa trên một sư lừa mị, hoặc một sư giả mạo. Chính ý chí hư vô phát triển hình ảnh phủ định và lôn ngược, chính nó thực hiện phép trừ. Thế nhưng, trong thao tác của phép trừ luôn có cái gì đó có tính tưởng tượng được biểu hiện trong việc sử dung con số theo cách phủ định. Vì thế, nếu muốn ghi lại thắng lơi của các sức mạnh phản ứng bằng các con số, chúng ta không c'àn phải dùng đến một phép công tập hợp toàn bộ các sức mạnh phản ứng để giúp chúng mạnh hơn sức mạnh hoạt năng, mà chúng ta c'ân dùng đến phép trừ tách sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà nó có thể, phép trừ phủ định sư khác biết để biến sức mạnh hoạt năng thành một sức mạnh phản ứng. Do đó, việc phản ứng chiến thắng không đủ để nó thôi là một phản ứng mà trái lai. Do một huyễn tưởng, sức manh hoạt năng bị tách khỏi cái mà nó có thể, không phải vì thế mà nó không thực sư trở thành phản ứng, chính vì thông qua cái phương tiên đó mà nó thực sư trở thành phản ứng. Vì vậy, Nietzsche đã sử dụng các từ: "hèn hạ", "đê tiện", "nô lệ": những từ này chỉ tình trạng các sức mạnh phản ứng tư đặt mình lên cao, đưa sức mạnh hoạt năng vào bẫy, thay thế các ông chủ bằng các nô lê không lúc nào ngừng là nô lê.

## 9) Vấn đề đo lường các sức mạnh

Đấy là lý do vì sao chúng ta không thể đo lường các sức mạnh bằng một đơn vị trừu tượng, cũng không thể xác định lượng và chất riêng của chúng bằng cách lấy trạng thái thực tế của các sức mạnh trong một hệ thống làm tiêu chí. Nên nói rằng: các sức mạnh hoạt năng là các sức mạnh cao hơn, các sức mạnh chế ngự, các sức mạnh mạnh nhất. Nhưng các sức mạnh thấp hơn có thể chiến thắng mà vẫn cứ là các sức mạnh thấp hơn v ề lượng, mà vẫn cứ là sức mạnh phản ứng v ề chất, mà vẫn cứ là nô lệ theo cách thức của chúng. Một trong những phát ngôn quan trọng nhất của Ý *chí quyền lực* là: "Người ta luôn luôn bảo vệ kẻ mạnh chống lại kẻ yếu 179".

Ta không thể dưa vào trạng thái sư kiên của một hệ thống sức mạnh, cũng không thể dưa vào kết cuc của cuộc đấu tranh giữa chúng để kết luận: những sức mạnh này là hoạt năng, những sức mạnh kia là phản ứng. Chống lại Darwin và thuyết tiến hóa, Nietzsche nhận thấy rằng: "Giả sử có cuộc đấu tranh ấy (và quả thực là có), thì tiếc thay nó kết thúc theo một cách ngược hắn với cách mà trường phái Darwin mong muốn, khác với cách mà người ta có thể mong muốn: tiếc thay, nó kết thúc bất lợi cho những kẻ mạnh, cho những kẻ có đặc quy ên, cho những ngoại lệ may mắn 180." Trước hết, chính trong ý nghĩa này mà diễn giải là một nghệ thuật rất khó: chúng ta c'àn phải đánh giá xem các sức mạnh chiến thắng ở đẳng cấp thấp hơn hay cao hơn, phản ứng hay hoạt năng; xem chúng chiến thắng trong tư cách là kẻ bị chế ngư hay kẻ chế ngư. Trong lĩnh vực này, không có sư kiên, chỉ có các diễn giải. Người ta không được quan niêm sư đo lường các sức mạnh như là một phương pháp vật lý trừu tương, mà như một hành động cơ bản của một vật lý học cu thể, không phải như một kỹ thuật phiếm định, mà như là nghê thuật diễn giải sư khác biết và chất lượng độc lập với trạng thái sư kiên. (Đôi khi Nietzsche còn nói: "Bên ngoài trật tư xã hôi hiên t'ân." 181)

Vấn đ'ê này gợi lại một cuộc tranh luận cũ, cuộc thảo luận nổi tiếng giữa Calliclès và Socrate. Đối với chúng tôi, Nietzsche dường như g'ân gũi với Calliclès biết bao, và Calliclès trực tiếp được Nietzsche bổ sung. Calliclès cố gắng phân biệt tự nhiên và quy luật. Ông gọi quy luật là những gì tách một sức mạnh ra khỏi cái mà nó có thể; theo nghĩa này, quy luật biểu hiện sự chiến thắng của kẻ yếu đối với kẻ mạnh. Nietzsche thêm vào: chiến thắng của phản ứng đối với hành động. Quả thực, tất cả những gì chia tách một sức mạnh đ'âu là phản ứng; tình trạng một sức mạnh bị tách khỏi cái mà nó có thể cũng là phản ứng. Trái lại, tất cả những sức mạnh đi đến tận cùng quy ền lực của nó đ'âu là hoạt năng. Một sức mạnh đi đến tận

cùng, đi àu đó không phải là quy luật, thậm chí còn là sự đối lập với quy luật <sup>182</sup>. - Socrate đáp lại Calliclès: không thể phân biệt tự nhiên với quy luật, vì nếu những kẻ yếu chiến thắng, chính là trong chừng mực mà, khi tất cả liên kết lại, chúng tạo thành một sức mạnh còn mạnh hơn sức mạnh của kẻ mạnh. Calliclès không phàn nàn là đã không được hiểu, ông bắt đầu lại: kẻ nô lệ vẫn cứ là kẻ nô lệ trong khi chiến thắng; khi kẻ yếu chiến thắng, đó không phải là bằng cách tạo nên một sức mạnh lớn hơn, mà bằng cách tách sức mạnh khỏi cái mà nó có thể. Ta không thể so sánh các sức mạnh một cách trừu tượng; sức mạnh cụ thể, từ góc độ tự nhiên, là sức mạnh đi tới tận những hậu quả cuối cùng, đến tận cùng của quy ền lực hay dục vọng. Socrate bác bỏ l'ân thứ hai: đi ều đáng kể đối với anh, Calliclès, đó là khoái lạc... Anh xác định mọi thứ bằng khoái lạc...

Ta lưu ý đi àu diễn ra giữa nhà ngụy biện và nhà biện chứng pháp: thiện ý ở phía nào, và sự chặt chẽ của lập luận ở phía nào. Calliclès xâm hấn, nhưng không phẫn hận. Ông thích im lặng hơn; rõ ràng là l'ân thứ nhất Socrate không hiểu, và l'ân thứ hai lại nói v'ềmột chuyện khác. Làm thế nào để giải thích cho Socrate rằng "dục vọng" không phải là sự kết hợp một ni ềm vui và một nỗi đau, nỗi đau cảm thấy nó, và ni ềm vui thoã mãn nó? Rằng ni ềm vui và nỗi đau chỉ là những phản ứng, những đặc điểm của sức mạnh phản ứng, những biên bản ghi nhận sự thích ứng hay sự không thích ứng? Và làm thế nào để Socrate hiểu rằng những kẻ yếu hợp nhau lại không tạo thành một sức mạnh mạnh hơn? Một mặt, Socrate không hiểu, một mặt thì ông không nghe: ông quá bị thúc đẩy bởi sự phẫn hận biện chứng và tinh th ền trả thù. Ông, người vốn đòi hỏi rất cao đối với người khác, và hay bắt bẻ khi người ta trả lời ông...

### 10) Thứ bậc

Nietzsche cũng gặp gỡ những "Socrate" của chính mình. Đó là những người vô tín ngưỡng. Ho nói: "Ông phàn nàn cái gì? Làm sao những kẻ yếu có thể chiến thắng nếu họ không tự tạo cho mình một sức mạnh cao hơn?" "chúng ta hãy nghiêng mình trước những sự kiện đã hoàn tất 183". Đó là chủ nghĩa thực chứng hiện đại: người ta có tham vong tiến hành sư phê phán các giá trị, từ chối các giá trị siêu việt, người ta xem chúng là lỗi thời, nhưng chỉ là để tìm lại chúng như các sức mạnh dẫn dắt thế giới hiện tại. Giáo hôi, luân lý, Nhà nước, v.v.: người ta thảo luận v'ệ các giá trị của chúng chỉ để khâm phục sức mạnh nhân văn và nôi dung nhân văn của chúng. Người vô tín ngưỡng có một ám ảnh đặc biệt là muốn thâu tóm toàn bô nôi dung, toàn bô cái tích cực, nhưng không bao giờ tra vấn v ềbản chất của những nôi dung được gọi là tích cực này, cũng không tra vấn v ềngu 'ôn gốc hay chất lương của các sức mạnh nhân văn tương ứng. Đấy là đi ều mà Nietzsche gọi là "thuyết duy sự kiện" [faitalisme]. Những người vô tín ngưỡng muốn thâu tóm nôi dung của tôn giáo, nhưng không bao giờ tư hỏi liệu có phải tôn giáo không chứa đựng các sức mạnh thấp kém nhất của con người, đúng hơn c'ân phải mong rằng các sức mạnh này hãy ở ngoài con người. Vì thế, không thể tin tưởng ở chủ nghĩa vô th ần của một người vô tín ngưỡng, kể cả là người vô tín ngưỡng theo khuynh hướng dân chủ và chủ nghĩa xã hội: "Nhà thờ, chứ không phải thuốc độc của nó, làm cho chúng ta chán ghét... 185" Và đây là những gì v'ê cơ bản làm nổi bật đặc điểm của chủ nghĩa thực chứng và chủ nghĩa nhân đạo của người không tín ngưỡng: thuyết duy sư kiên, sư bất lưc không thể diễn giải, việc không biết đến các chất lượng của sức mạnh. Ngay khi một cái gì đó xuất hiện như một sức mạnh nhân văn, hay như một sư kiên nhân văn, người vô tín ngưỡng liền vỗ tay tán thưởng, mà không tư hỏi liêu cái sức manh này có một xuất thân thấp kém không, và liêu cái sư kiên này có đối lập với một sư kiên cao siêu không: "Nhân văn, quá nhân văn." Bởi vì nó không tính đến các chất của sức mạnh, do thiên hướng của nó, tư duy vô tín ngưỡng phục vụ cho các sức mạnh phản ứng và biểu hiện sự chiến thắng của chúng. Bởi sự kiện luôn luôn là sự kiện về những kẻ yếu chống lại những kẻ mạnh; "sự kiện luôn luôn ngớ ngẩn, luôn giống với một thằng ngốc hơn là giống một vị thần" 186. Nietzsche dùng tinh thân tự do [esprit libre] để đối lập với người vô tín ngưỡng [libre penseur], dùng bản thân tinh thần diễn giải để đánh giá sức mạnh từ phương diện nguần gốc và phẩm chất của chúng: "không có sự kiện, chỉ có các diễn giải 187". Sự phê phán tư duy vô tín ngưỡng là một chủ đề cơ bản trong tác phẩm của Nietzsche. Chắc hẳn bởi vì sự phê phán này phát hiện một quan điểm cho rằng các hệ tư tưởng khác nhau có thể bị tấn công cùng một lúc: chủ nghĩa thực chứng, sự ca tụng sự kiện nhân văn trong chủ nghĩa nhân đạo, tật sính thâu tóm các nội dung nhân văn trong biện chứng pháp.

Từ thứ bậc" đối với Nietzsche có hai nghĩa. Trước hết, nó có nghĩa là sự khác nhau giữa các sức mạnh hoạt năng và phản ứng, tính ưu trội của sức mạnh hoạt năng so với sức mạnh phản ứng. Vì vậy mà Nietzsche có thể nói đến một "cấp độ bất biến và bẩm sinh trong thứ bậc" 188; và vấn đ'ề thứ bậc là vấn đ'ề của tinh th' ân tự do 189. Nhưng thứ bậc cũng chỉ sự chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, sự lây lan của các sức mạnh phản ứng và cái tổ chức phức tạp được thiết lập tiếp theo đó, trong tổ chức đó kẻ yếu chiến thắng, và kẻ mạnh bị làm cho hư hỏng, trong tổ chức đó kẻ nô lệ vẫn luôn là kẻ nô lệ chiến thắng cái ông chủ đã không còn là ông chủ nữa: sự ngự trị của luật lệ và của đạo đức. Theo nghĩa thứ hai này, đạo đức và tôn giáo cũng vẫn là lý thuyết v ề thứ bậc 190. Nếu so sánh hai nghĩa này, ta sẽ thấy rằng nghĩa thứ hai giống như là mặt trái của nghĩa thứ nhất. Chúng ta biến Giáo hội, luân lý và Nhà nước thành những ông chủ và thành người nắm giữ mọi thứ bậc. Chúng ta có loại thứ bậc xứng đáng với chúng ta, v'ề

cơ bản chúng ta có tính phản ứng, chúng ta coi chiến thắng của phản ứng như là một biến thái của hành động, và coi những người nô lệ như là những ông chủ mới - chúng ta là những người chỉ thừa nhận thứ bậc từ mặt trái của nó.

Những kẻ mà Nietzsche gọi là kẻ yếu hay nô lệ, không phải là kẻ yếu hơn, mà là kẻ bị tách khỏi cái mà nó có thể, cho dù sức mạnh của nó thuộc loai nào. Kẻ yếu hơn cũng mạnh như là kẻ mạnh nếu nó đi đến tận cùng<sup>191</sup>. Sư đánh giá và thẩm định các sức mạnh không phụ thuộc gì vào số lương tuyết đối, mà phu thuộc vào cách tiến hành tương đối. Người ta không thể đánh giá sức mạnh hay sư yếu đuối nếu coi kết quả của cuộc đấu và thành công là nguyên tắc. Vì, một lần nữa, đó là một sư kiên về sư thắng lợi của kẻ yếu: chính đó là bản chất của sư kiên. Chỉ có thể đánh giá các sức mạnh nếu trước hết ta tính đến chất của chúng, hoạt năng hay phản ứng; tiếp đó tính đến ái lực của chất này với cực tương ứng của ý chí quy en lực, khẳng định hay phủ định; và thứ ba là tính đến sắc thái của chất mà sức mạnh thể hiện vào một thời điểm nhất định trong sư phát triển của nó, trong tương quan với ái lưc của nó. Từ đó, sức manh phản ứng là: 1° sức mạnh vị lợi, thích nghi và hạn chế bộ phận; 2° sức mạnh tách sức mạnh hoạt năng ra khỏi cái mà nó có thể, phủ định sức mạnh hoạt năng (chiến thắng của kẻ yếu hay kẻ nô lê); 3° sức mạnh bị tách khỏi cái mà nó có thể, tư phủ định chính mình hoặc quay lại chống lại chính mình (sư ngư trị của kẻ yếu hay kẻ nô lê). Và tương ứng, sức mạnh hoạt năng là: 1° sức mạnh m'êm dẻo, chế ngư và chinh phục; 2° sức mạnh đi đến tận cùng cái mà nó có thể; 3° sức mạnh khẳng định sư khác biệt của nó, biến sư khác biệt thành một đối tương vui thích và khẳng định. Các sức mạnh chỉ được xác định một cách cu thể và đ'ày đủ khi ta tính đến đ'ông thời cả ba cặp đặc điểm này.

# 11) Ý chí quyền lực và tình cảm quyền lực

Chúng ta biết ý chí quy ền lưc là gì: là yếu tố khu biết, yếu tố phả hê học, nó xác định quan hệ giữa sức mạnh với sức mạnh và nó tạo ra chất của sức mạnh. Ý chí quy ền lưc cũng c'àn phải tự biểu hiện trong sức mạnh với tư cách là chính nó. Nghiên cứu v ềcác hình thức biểu hiên của ý chí quy ền lưc c'àn được tiến hành rất cần thân, vì tính năng đông của các sức manh hoàn toàn phu thuộc vào đó. Nhưng "ý chí quy "ân lưc tư biểu hiện" có nghĩa là gì? Quan hệ giữa các sức mạnh được xác định trong mỗi một trường hợp khi mà một sức manh bi kích đông bởi những sức manh khác, thấp hơn hoặc cao hơn. Kết quả là ý chí quy ên lưc biểu hiện như một năng lực bị kích đông. Năng lực này không phải là một khả thể trừu tương: ở mỗi một khoảnh khắc, nó c'ân được tiến hành, được thực hiện bởi những sức mạnh khác có quan hệ với nó. Ta sẽ không ngạc nhiên v ề hai phương diện này của ý chí quy ền lưc: nó xác định mối quan hệ giữa các sức mạnh xét từ phương diên sư hình thành hay sư phát sinh ra chúng, nhưng nó bị xác định bởi các sức mạnh có quan hệ, xét từ phương diện biểu hiện của nó. Vì thế, ý chí quy en lưc luôn luôn được xác định đ cng thời với việc nó xác định, luôn được thẩm định đ 'công thời với việc nó thẩm định. Như vậy, trước tiên, ý chí quy en lưc biểu hiện như năng lực bị kích đông, như là năng lực xác định của cái sức mạnh để bản thân mình bị kích đông. Ở đây, rất khó phủ nhận rằng Nietzsche lấy cảm hứng từ Spinoza. Spinoza, trong một lý luận vô cùng sâu sắc, muốn chứng minh rằng moi lương sức mạnh đ'àu có một năng lưc bị kích đông tương ứng. Một cơ thể càng có nhi ều sức mạnh nếu nó có thể bị kích đông bởi một số lương càng lớn các cách thức khác nhau. Chính năng lưc này đo lường sức mạnh của một cơ thể hoặc biểu hiện quy ên lưc của nó. Và, một mặt, năng lưc này không phải là một khả thể logic đơn thu 'àn: ở mỗi thời điểm nó được tác đông bởi các cơ thể mà nó có quan hê. Mặt khác, nặng lực này cũng không phải là tính thu đông vật lý:

chỉ duy nhất có tính thụ động là các cảm xúc mà cơ thể được xem xét không phải là nguyên nhân thích đáng của chúng <sup>192</sup>.

Cũng tương tư như vậy ở Nietzsche: năng lưc dễ bị kích đông không nhất thiết phải có nghĩa là tính thu động, mà là tính dễ xúc động, là tính nhạy cảm, là cảm giác. Chính theo nghĩa này mà, trước khi hình thành khái niêm ý chí quy en lưc và cấp cho nó toàn bô ý nghĩa của nó, Nietzsche đã nói đến một thứ tình cảm quyền lực: quy ên lực được Nietzsche xử lý như một vấn điề của tình cảm và vấn điề của cảm giác, trước khi trở thành một vấn đề của ý chí. Nhưng khi ông đã hoàn tất khái niêm đầy đủ về ý chí quy en lưc, thì cái đặc điểm ban đ ài này không h'ê biến mất, nó trở thành sư biểu hiện của ý chí quy en lưc. Đó là lý do tại sao Nietzsche không ngừng nói rằng ý chí quy 'ân lực là "hình thái cảm xúc nguyên thủy", là hình thái khởi ngu 'ôn của tất cả moi hình thái tình cảm khác <sup>193</sup>. Hoặc còn hơn thế: "Ý chí quy ền lực không phải là một t ền tại, cũng không phải là một sư trở thành, đó là một pathos\* "194. Nghĩa là: ý chí quy en lực biểu hiện như là sư nhạy cảm của sức mạnh; yếu tố khu biệt các sức mạnh biểu hiện như là sư nhay cảm có khả năng khu biệt của chúng. "Sự thật là ý chí quy ền lực t 'în tại ngay cả trong thế giới vô cơ, hoặc đúng hơn không h'ệ có thế giới vô cơ. Ta không thể loại bỏ tác đông từ xa: một vật lôi cuốn một vật khác, một vật cảm thấy bị lôi cuốn. Đó là sự kiện căn bản... "Để cho ý chí quyền lực có thể biểu hiện, nó cần tri giác những sự vật mà nó nhìn thấy, nó cảm thấy những gì mà nó có thể đông hóa được sáp lại gần nó. 195" Những cảm xúc của một sức mạnh là có tính hoạt năng trong chừng mực sức mạnh ấy chiếm hữu những gì cưỡng lại nó, trong chừng mực nó khiến cho các sức mạnh thấp hơn tuần phục. Ngược lại, chúng chịu đưng, hoặc đúng hơn, bị tác đông, khi sức mạnh bị kích đông bởi các sức mạnh cao hơn, các sức mạnh mà nó tuân phục. Như thế, tuân phục vẫn là biểu hiện của ý chí

quy ền lực. Nhưng một sức mạnh thấp hơn có thể gây ra sự tan rã của các sức mạnh cao hơn, gây ra sư chia tách, sư bùng nổ của năng lương mà chúng đã tích tu; theo nghĩa này, Nietzsche thích kết hợp các hiện tượng tan rã của nguyên tử, các hiện tượng chia tách của chất nguyên sinh và tái sinh của sinh chất <sup>196</sup>. Và không chỉ làm tan rã, chia tách, phân chia, mới là biểu hiên ý chí quy ên lưc, mà cả bị tan rã, bị chia tách, bị phân chia, cũng biểu hiện ý chí quy en lưc: "Sư chia tách xuất hiện như là hậu quả của ý chí quy ên lưc 197". Hai sức mạnh được đưa ra, một cao hơn và một thấp hơn, ta thấy năng lưc bị kích đông của mỗi sức mạnh tất yếu được thực hiện như thế nào. Nhưng năng lực bị kích đông không được thực hiện nếu như sức mạnh tương ứng không tham gia vào một câu chuyên hay vào một sư trở thành có tính nhay cảm: 1° sức manh hoạt năng, quy ên lực tác đông hay đi à khiển; 2° sức mạnh phản ứng, quy à lực tuân thủ hay bị tác động; 3° sức mạnh hoạt năng đã phát triển, quy ên lực chia tách, phân chia; 4° sức mạnh hoạt năng trở thành sức mạnh phản ứng, quy ên lực bị chia tách, tư quay v'èchống lai chính mình 198.

Mọi sự nhạy cảm chỉ là một sự trở thành của các sức mạnh: có một chu trình của sức mạnh, trong đó sức mạnh "đang trở thành" (ví dụ: sức mạnh hoạt năng trở thành sức mạnh phản ứng). Thậm chí, có nhi `àu sự trở thành của các sức mạnh, chúng có thể đấu tranh chống lại nhau <sup>199</sup>. Như vậy, sẽ không đ ày đủ nếu đặt song song, hoặc đối lập các đặc trưng riêng của sức mạnh hoạt năng và sức mạnh phản ứng. Hoạt năng và phản ứng là những phẩm chất của sức mạnh sinh ra từ ý chí quy `àn lực. Nhưng bản thân ý chí quy `àn lực có các chất, các sensibilia, tức là những cái giống như đang trở thành các sức mạnh. Ý chí quy `àn lực biểu hiện trước tiên như là tính nhạy cảm của sức mạnh; và thứ hai, như là sự trở thành nhạy cảm [devenir sensible] của sức mạnh: biện pháp gây xúc động [pathos] là yếu tố căn bản

nhất, từ đó nảy sinh một sự trở thành. <sup>200</sup> Nhìn chung, sự trở thành các sức mạnh không nên bị lẫn lộn với các chất của sức mạnh: nó là sự trở thành của chính những chất này, chất của chính ý chí quy ền lực. Nhưng, đúng là ta không thể tách rời các chất của sức mạnh khỏi sự trở thành của nó, cũng như không thể tách rời sức mạnh khỏi ý chí quy ền lực: nghiên cứu cụ thể v ềcác sức mạnh tất yếu bao hàm một động lực học.

### 12) Sự-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh

Nhưng, thực sư là, đông lực học v ề sức mạnh đưa chúng ta tới một kết luận đau bu cn. Khi sức mạnh phản ứng tách sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà nó có thể, sức mạnh hoạt năng đến lượt nó sẽ trở thành sức mạnh phản ứng. Các sức mạnh hoạt năng trở thành phản ứng. Và từ "trở thành" c'ân được hiểu ở nghĩa manh nhất: sư trở thành của các sức manh xuất hiện như là một sư-trở-thành-phản-ứng. Liêu có những sư trở thành khác không? Dù sao thì chúng ta cũng không cảm thấy, không thể nghiệm, không biết đến một sư trở thành nào khác hơn là sư-trở-thành- phản-ứng. Chúng ta không chỉ nhận thấy sư t 'ch tại của các sức mạnh phản ứng, mà khắp nơi ta đ`àu nhận thấy chiến thắng của chúng. Chúng chiến thắng bằng cái gì? Bằng ý chí hư vô, nhờ có ái lưc giữa phản ứng và phủ định. Phủ định là gì? Đó là một chất của ý chí quy ên lực, chính nó khiến cho ý chí quy en lưc có đặc tính của chủ nghĩa hư vô hay ý chí hư vô, chính nó cấu thành sư-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh. Không c'àn phải nói rằng sức mạnh hoạt năng trở thành phản ứng vì các sức mạnh phản ứng chiến thắng; trái lại, chúng chiến thắng bởi vì, trong khi tách sức mạnh hoạt năng ra khỏi cái mà nó có thể, chúng giao nôp sức mạnh hoạt năng cho ý chí hư vô, và giao nôp cho một sư-trở-thành-phản-ứng sâu sắc hơn bản thân chúng. Đấy là lý do vì sao các hình thái chiến thắng của sức mạnh phản ứng (phẫn hận, mặc cảm tôi lỗi, lý tưởng khổ hạnh) trước hết là các hình

thái của chủ nghĩa hư vô. Sư-trở-thành-phản-ứng của sức mạnh, sư trở thành hư vô chủ nghĩa, dường như cơ bản đó là cái được hiểu trong mối quan hệ giữa sức mạnh với sức mạnh. - Có một sư trở thành nào khác không? Tất cả mời goi chúng ta "suy nghĩ" v ềnó, có thể. Nhưng c ần phải có một sư nhay cảm khác; giống như Nietzsche vẫn hay nói, một cách cảm nhận khác. Chúng ta vẫn chưa trả lời được câu hỏi này, chỉ mới dự kiến thôi. Nhưng ta có thể hỏi tại sao ta chỉ cảm nhận và chỉ biết đến một sư-trởthành-phản-ứng. Liệu có phải v'ê cơ bản con người là có tính phản ứng? Liêu có phải sư-trở-thành-phản-ứng là yếu tố cấu thành nên con người? Sư phẫn hận, mặc cảm tôi lỗi, chủ nghĩa hư vô không phải là những đặc trưng tâm lý, mà là n'ên tảng nhân tính ở trong con người. Chúng là bản nguyên của con người trong tư cách là con người. Con người, "căn bênh da liễu" của trái đất, phản ứng của trái đất...<sup>201</sup>. Chính trong nghĩa này mà Zarathoustra nói v'ê "sư khinh bỉ khủng khiếp" dành cho con người, và v'ê "sư chán ghét khủng khiếp". Một sư nhạy cảm khác, một sư trở thành khác liệu có thuộc v ècon người?

Cái thân phận này của con người có t ầm quan trọng bậc nhất đối với sự quy h ồi vĩnh cửu. Dường như nó làm hại, làm liên luy đến sự quy h ồi vĩnh cửu, tr ầm trọng đến mức mà sự quy h ồi vĩnh cửu trở thành đối tượng sợ hãi, đối tượng ghê tởm và chán ghét. Kể cả nếu các sức mạnh hoạt năng trở lại như cũ, chúng cũng sẽ lại trở thành phản ứng, còn hơn thế: sự quy h ồi của sự-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh. Zarathoustra không chỉ trình bày suy tư v ềsự quy h ồi vĩnh cửu như là một cái gì huy ền bí và bí ẩn, mà còn có tính chất ghê tởm, khó mà chịu nổi 202. Tiếp sau bản tường trình đ àu tiên v ềsự quy h ồi vĩnh cửu là một hình ảnh lạ lùng: hình ảnh một mục đ ồng "vặn vẹo, cau có, co giật, khuôn mặt méo mó", với một con rắn đen trì độn treo ngoài miệng 203. Sau đó, chính Zarathoustra giải thích hình ảnh

này: "Sư chán ghét kinh khủng đối với con người, đó chính là cái làm ta nghet thở và là cái chui vào cổ hong ta... Nó luôn luôn quay trở lại, cái con người làm ta chán ngán, con người hèn mon... Than ôi! Con người sẽ vĩnh viễn quy h à ... Và sự quy h à vĩnh cửu, kể cả những kẻ hèn mọn nhất - đó là nguyên nhân khiến ta cảm thấy chán ngán toàn bô đời sống n'ây! Than ôi! chán ghét, chán ghét! Sư quy h'à vĩnh cửu của con người hèn mon, ti tiên, phản ứng không chỉ biến suy tư v ềsư quy h à vĩnh cửu thành một cái gì không thể chịu đựng nổi; nó còn biến bản thân sư quy h à vĩnh cửu thành một cái gì bất khả, nó khiến cho sư quy h à vĩnh cửu thành ra mâu thuẫn. Con rắn là một con vật của sư quy h'à vĩnh cửu; nhưng con rắn vươn ra, trở thành một "con rắn đen trì độn" và treo ngoài miệng kẻ chuẩn bị nói, khi mà sư quy h'à vĩnh cửu thuộc v'ệ các sức mạnh phản ứng. Bởi vì làm sao mà sư quy h à vĩnh cửu, t àn tại của sư trở thành lại có thể được khẳng định bởi một sư trở thành hư vô chủ nghĩa? – Để khẳng định sự quy h 'ài vĩnh cửu, c 'àn chặt đứt và khạc nhỏ cái đ 'àu con rắn. Vậy thì mục đồng sẽ không còn là con người cũng không còn là mục đồng: "nó biến đổi, nó được bao bọc trong vầng hào quang, nó cười! Chưa bao giờ có người nào trên trái đất cười như nó<sup>205</sup>". Một sư trở thành khác, một sư nhạy cảm khác: siêu nhân.

## 13) Tính hai mặt của ý nghĩa và giá trị

Một sự trở thành khác với cái mà chúng ta đã biết: một sự-trở-thành-hoạt-năng của các sức mạnh, một sự-trở-thành-hoạt-năng của các sức mạnh phản ứng. Sự đánh giá một sự trở thành như vậy gợi lên nhi ều câu hỏi, và nó phải phục vụ chúng ta, một l'ần cuối cùng, để thử thách tính liên kết hệ thống của các khái niệm của Nietzsche trong lý thuyết v ềsức mạnh. - Ta có giả thiết thứ nhất. Nietzsche gọi cái sức mạnh đi đến tận cùng những hệ

quả của nó là sức mạnh hoạt năng; một sức mạnh hoạt năng khi bị sức mạnh phản ứng tách khỏi cái mà nó có thể, sẽ trở thành phản ứng; nhưng liệu bản thân cái sức mạnh phản ứng này, theo cách của nó, có đi đến tận cùng cái mà nó có thể không? Nếu sức mạnh hoạt năng trở thành phản ứng, bị chia tách, thì trái lại, liệu sức mạnh phản ứng có trở thành sức mạnh hoạt năng - cái sức mạnh đã chia tách nó - không? Liệu đó có phải là cách riêng của nó để trở thành hoạt năng không? Cụ thể là: liệu có một sự để tiện, hèn hạ, ngu đần... nào đó, đã trở thành hoạt năng, cố đi đến tận cùng những gì mà chúng có thể? "sự ngu đần vĩ đại và tuyệt đối", Nietzsche viết 206. Giả thiết này gọi nhắc ý kiến bác bỏ của Socrate, nhưng trong thực tế là có sự khác biệt. Người ta không còn nói như Socrate, rằng các sức mạnh thấp hơn chỉ chiến thắng bằng cách tạo ra một sức mạnh lớn hơn; người ta cho rằng các sức mạnh hoạt năng chỉ chiến thắng bằng cách đi đến tận cùng các hệ quả của chúng, có nghĩa là tạo ra một sức mạnh hoạt năng.

Chắc chắn là một sức mạnh phản ứng có thể được xem xét từ nhi ều góc độ khác nhau. Chẳng hạn, bệnh tật tách rời tôi khỏi những gì tôi có thể: sức mạnh phản ứng khiến tôi thành ra mang tính phản ứng, nó hạn chế các năng lực của tôi và buộc tôi vào một môi trường giảm thiểu và tôi chỉ còn cách thích ứng với nó mà thôi. Nhưng, theo một cách thức khác, nó khải thị cho tôi một sức mạnh mới, nó cấp cho tôi một ý chí mới mà tôi có thể biến thành ý chí của tôi, đi tới tận cùng một quy ền lực lạ lùng.

(Cái quy ền lực tối thượng này vận dụng nhi ều đi ều, trong đó có đi ều này: "Quan sát những khái niệm đúng đắn nhất, những giá trị đúng đắn nhất bằng cách tự đặt mình ở một quan điểm của người bệnh<sup>207</sup>". (Ta nhận thấy tính chất hai mặt quan trọng đối với Nietzsche: tất cả các sức mạnh mà ông nêu bật tính chất phản ứng, thì sau đó vài trang hay vài dòng, ông thú nhận rằng chúng làm ông say mê, rằng chúng rất tuyệt vời vì cái

phương diện mà chúng mở ra cho chúng ta, vì chúng biểu thị cái ý chí quy ền lực khiến ta phải lo lắng. Chúng tách chúng ta ra khỏi quy ền lực của chúng ta, nhưng đ ềng thời chúng cấp cho chúng ta một quy ền lực khác, "nguy hiểm" biết bao, "thú vị" biết bao. Chúng mang đến cho chúng ta những xúc cảm mới, chúng dạy cho chúng ta những cách thức gây xúc động mới. Có một cái gì đáng ngưỡng mộ trong sự-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh, đáng ngưỡng mộ và nguy hiểm. Không chỉ là người mắc bệnh, mà người theo đạo cũng có hai phương diện này: một mặt, là con người phản ứng, mặt khác, là con người có một quy ền lực mới 208.) "Nói thật là, lịch sử nhân loại có lẽ là một đi ều vô nghĩa lý nếu không có cái trí lực mà những kẻ bất lực đã kích hoạt lên 209". Mỗi l'àn Nietzsche nói đến Socrate, đến Chúa Jésus, đến đạo Do thái và Kitô giáo, đến một hình thái suy đ ền hay hình thái suy biến, ông đ ều khám phá ra cái tính hai mặt của các sự vật, của các sinh vật, và các sức mạnh.

Tuy nhiên: liệu đó có chính xác là cùng một sức mạnh, cái sức mạnh đã chia tách tôi ra khỏi cái mà tôi có thể, và cấp cho tôi một quy ền lực mới? Liệu đó có phải cùng một người bệnh, cái người bệnh nô lệ cho chính căn bệnh của anh ta và sử dụng nó như một phương tiện để khai thác, để chế ngự, để trở nên mạnh mẽ? Liệu đó có phải là cùng một tôn giáo, cái tôn giáo của những tín đồ giống như những con cừu kêu be be và là cái tôn giáo của một số linh mục giống như những "con chim săn m ềi mới"? Quả thực, các sức mạnh phản ứng không phải là cùng những phản ứng như nhau và chúng thay đổi sắc thái tùy theo việc chúng phát triển ít nhi ều các cấp độ tương ái với ý chí hư vô. Một sức mạnh phản ứng vừa tuân phục vừa kháng cự; một sức mạnh phản ứng tách sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà nó có thể; một sức mạnh phản ứng phá hỏng sức mạnh phản ứng lúc đ ều là hoạt năng, nhưng r ềi trở thành phản ứng, bị tách khỏi quy ền lực của nó, bị kéo

xuống vực thắm và quay lai chống lai chính nó: đó là các sắc thái khác nhau, các xúc cảm khác nhau, các kiểu loại khác nhau, mà nhà phả hê học c'ân diễn giải và không ai khác ngoài anh ta biết diễn giải. "Liêu tôi có c'ân phải nói rằng tôi có kinh nghiệm v etất cả các câu hỏi liên quan đến sư suy đ'à? Tôi biết lờ mờ v'ênó, trong moi hướng, phía trước và phía sau. Cái nghệ thuật tinh tế này, cái tinh th' ân tinh nhạy để cảm nhận và hiểu biết này, cái bản năng nhận ra được các sắc thái này, cái tâm lý mưu meo này, tất cả những gì đặc trưng cho tôi..."210, vấn đ'ê diễn giải: trong môi trường hợp, giải thích được trạng thái của các sức mạnh phản ứng, nghĩa là cấp độ phát triển mà chúng đạt tới trong quan hệ với sư phủ định, với ý chí hư vô. Cũng chính vấn đ'è diễn giải được đặt ra cho các sức manh hoạt năng. Trong mỗi trường hợp, giải thích được sắc thái hay trang thái của chúng, nghĩa là cấp đô phát triển của mối quan hệ giữa hoạt đông và khẳng định. Có những sức mạnh phản ứng trở nên vĩ đại và quyến rũ, cố sức đuổi theo ý chí hư vô; nhưng cũng có những sức mạnh hoạt năng suy tàn, vì chúng không biết đuổi theo các quy en lưc khẳng định (ta sẽ thấy rằng đây chính là vấn đ'ề của cái mà Nietzsche goi là "văn hóa" hay "con người thương đẳng"). Cuối cùng, sư đánh giá cho thấy tính hai mặt còn sâu sắc hơn là tính hai mặt của diễn giải. Đánh giá bản thân sư khẳng định từ góc đô phủ định, và đánh giá sự phủ định từ góc độ khẳng định; đánh giá ý chí khẳng định từ góc đô ý chí hư vô, và đánh giá ý chí hư vô từ góc đô ý chí khẳng định: đó là nghệ thuật của nhà phả hệ học, và nhà phả hệ học là th'ây thuốc. "Quan sát những khái niệm lành mạnh hơn, những giá trị lành mạnh hơn bằng cách tư đặt mình vào quan điểm của người bênh, và ngược lại, với ý thức v ềsư tràn đ ây và ý thức v ềbản thân mà đời sống phong phú có được, chăm chú xem xét cái công việc bí mật của bản năng suy đ ã..."

Nhưng, cho dù tính hai mặt của ý nghĩa và giá trị là gì đi nữa, chúng ta cũng không thể kết luận rằng một sức mạnh phản ứng trở thành hoạt năng,

bằng cách đi tới tận cùng những gì mà nó có thể. Bởi vì "đi tới tận cùng", "đi tới tận những hậu quả cuối cùng", những cụm từ này có hai nghĩa, tùy vào việc ta khẳng định hay phủ định, tùy vào việc ta khẳng định sự khác biệt của chính nó hay ta phủ định những gì tạo nên sự khác biệt. Khi một sức mạnh phản ứng phát triển những hậu quả cuối cùng của nó, thì chính là trong mối quan hệ với phủ định, với ý chí hư vô mà nó sử dụng như là động lực. Sự-trở-thành-hoạt-năng, trái lại, giả định ái lực của hoạt động với khẳng định; một sức mạnh đi đến tận cùng những gì nó có thể không đủ để trở thành hoạt năng, nó c`ân phải biến những gì nó có thể thành một đối tượng khẳng định. Sự-trở-thành-hoạt-năng là yếu tố khẳng định và có tính khẳng định, cũng như sự-trở-thành-phản-ứng là yếu tố phủ định và có tính hư vô chủ nghĩa.

# 14) Phương diện thứ hai của sự quy hồi vĩnh cửu: với tư cách là tư tưởng đạo đức và chọn lọc

Không được cảm thấy cũng không được nhận biết, một sự-trở- thành-hoạt-năng chỉ có thể được suy tưởng như là sản phẩm của một sự chọn lọc. Hai chọn lọc đ`âng thời: chọn lọc của hoạt động của sức mạnh, và chọn lọc của sự khẳng định trong ý chí. Nhưng cái gì có thể tiến hành lựa chọn? Cái gì được dùng làm nguyên tắc lựa chọn? Nietzsche trả lời: sự quy h cửu. Vừa mới được xem như là đối tượng của sự chán ghét thì bây giờ sự quy h cử vĩnh cửu vượt lên trên sự chán ghét và biến Zarathoustra thành một "người đang h cử lựa chọn trong ý nghĩa nào? Trước hết bởi vì, với danh nghĩa là tư duy, nó đưa ra quy tắc thực hành cho ý chí 212. Sự quy h cửu mang đến cho ý chí một quy tắc cũng chặt chẽ như là quy tắc của Kant. Chúng ta đã lưu ý rằng sự quy h cử vĩnh cửu, giống như học thuyết

vật lý, là một cách trình bày mới của tổng hợp tư biên. Với tư cách là tư tưởng đạo đức, sư quy h à vĩnh cửu là công thức mới của tổng hợp thực hành: "Cái mà ngươi muốn, hãy muốn nó theo một cách thức sao cho ngươi cũng muốn sự quy hồi vĩnh cửu của nó. Nếu, trong tất cả những gì ngươi muốn làm, ngươi bắt đ'ài bằng cách tư hỏi: liêu có chắc là tôi muốn làm đi àu đó với một số l'ân vô tân, thì đối với người đó sẽ là trong tâm vững chắc nhất <sup>213</sup>". Có một đi àu trên đời này làm Nietzsche chán ghét: những bù trừ nhỏ mon, những thú vui nhỏ mon, những ni âm vui nhỏ mon, tất cả những gì chỉ diễn ra một l'ân, chỉ có một l'ân. Tất cả những gì ta chỉ có thể làm lại vào ngày hôm sau với đi àu kiên được nói ra ngày hôm trước: ngày mai tôi không làm việc đó nữa - tất cả những nghi lễ của kẻ bị ám ảnh. Và thế là chúng ta cũng giống như các bà già tư cho phép mình chỉ một l'ân thái quá, chúng ta hành đông giống ho và suy nghĩ giống ho. "Than ôi! mong sao ông tống khứ được tất cả những thứ mong muốn một nửa này, mong sao ông tư quyết định để lười biếng, cũng như để hành đông. Than ôi, mong sao ông hiểu lời tôi: hãy làm những gì mà ông muốn, nhưng trước tiên hãy trở thành người có khả năng mong muốn. 214" Một sư lười biếng mong muốn được quy h à vĩnh cửu, một sư ngu ngốc, ti tiên, hèn nhát, độc ác muốn được quy h à vĩnh cửu; đó sẽ không còn là cùng một sư lười biếng, cùng một sự ngu ngốc ấy nữa... Chúng ta hãy xem xét kỹ hơn sư quy h'à vĩnh cửu đã tiến hành lưa chon như thế nào. Chính là suy tư v'ề sư quy h'ài vĩnh cửu tiến hành lưa chọn. Nó biến ý chí thành một cái gì đó có tính chất tron ven. Suy tư về sư quy h à vĩnh cửu loại bỏ khỏi ý chí tất cả những gì nằm ngoài sư quy h à vĩnh cửu, nó biến ý chí thành một hành động sáng tạo, nó thực hiện cái phương trình ý chí = sáng tạo.

Rõ ràng là một chọn lựa như thế sẽ thấp hơn so với các tham vọng của Zarathoustra. Nó bằng lòng với việc loại bỏ một vài trạng thái phản ứng, một vài trạng thái của sức mạnh phản ứng trong số những trạng thái ít phát

triển nhất. Nhưng có những sức mạnh phản ứng đi đến tận cùng những gì chúng có thể theo cách thức của chúng, và tìm thấy trong ý chí hư vô một động lưc mạnh mẽ, những sức mạnh ấy cưỡng lại sư chon loc thứ nhất. Không h'ề ở ngoài sư quy h'à vĩnh cửu, chúng gia nhập vào sư quy h'à vĩnh cửu và dường như quay trở lại cùng với nó. Cũng c'ân phải đơi sư lưa chon l'ân thứ hai, rất khác với lưa chon đ'àu tiên. Nhưng sư chon loc l'ân thứ hai cho thấy những ph'àn tối tăm nhất của triết học Nietzsche, và nó h'àu như là sự nhập môn của học thuyết v ề sự quy h 'à vĩnh cửu. Vì thế chúng ta chỉ c'ân thống kê các chủ đ'ệ của Nietzsche, dù rằng sau đó c'ân giải thích chi tiết v'ê khái niêm: 1° Tại sao sư quy h'ởi vĩnh cửu được xem là "hình thái cực đoan của chủ nghĩa hư vô". 215 Và nếu như sư quy h 'à vĩnh cửu là hình thái cực đoan của chủ nghĩa hư vô, thì v`ê ph`ân mình, bị tách rời và trừu xuất khỏi sư quy h 'à vĩnh cửu, chủ nghĩa hư vô luôn luôn là một "chủ nghĩa hư vô không hoàn hảo" trong chính bản thân nó<sup>216</sup>: 1° dù nó vươn xa đến đâu, dù nó mạnh mẽ đến đâu. Chỉ duy nhất sư quy h à vĩnh cửu mới biến ý chí hư vô thành một ý chí hoàn chỉnh và tron ven; 2° Chính là ý chí hư vô, như ta đã nghiên cứu cho tới lúc này, luôn xuất hiện trong sư liên kết với các sức mạnh phản ứng. Bản chất của nó là: nó phủ định sức mạnh hoạt năng, đưa sức mạnh hoạt năng tới chỗ tư phủ định chính mình, tới chỗ quay về chống lại chính mình. Nhưng đồng thời, nó là cơ sở cho sư bảo t'ôn, chiến thắng và lây nhiễm các sức mạnh phản ứng. Ý chí hư vô từng là sư-trở-thành-phản-ứng mang tính phổ quát, sư-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh. Vậy ta thấy theo nghĩa nào mà chủ nghĩa hư vô luôn không hoàn chỉnh trong chính bản thân nó: thậm chí lý tưởng khổ hạnh cũng trái ngược với cái mà ta vẫn tưởng, "đó là một mưu meo của nghệ thuật bảo t'ân cuốc sống"; chủ nghĩa hư vô là nguyên tắc bảo t'ân một cuốc đời yếu đuối, bị hạ thấp và mang tính phản ứng; sư sut giá của đời sống, sư phủ định đời sống tạo thành nguyên tắc, mà nhờ đó đời sống phản ứng

tự bảo t`ân, sống sót, chiến thắng và trở thành yếu tố lây nhiễm<sup>217</sup>; 3° Đi ầu gì xảy ra khi ý chí hư vô được sáp nhập vào sư quy h 'à vĩnh cửu? Chỉ lúc đó nó phá vỡ sư liên minh với các sức mạnh phản ứng. Chỉ có sư quy h à vĩnh cửu biến chủ nghĩa hư vô thành một chủ nghĩa hư vô hoàn chỉnh, bởi vì nó biến sự phủ định thành một sự phủ định chính các sức mạnh phản ứng. Chủ nghĩa hư vô, qua và trong sư quy h à vĩnh cửu, không còn biểu hiên như là sư bảo toàn và chiến thắng của kẻ yếu nữa, mà như là sư hủy diệt những kẻ yếu, sư tự hủy diệt của chúng. "Sư tiêu vong này tư thể hiện dưới dạng thức của một sư hủy diệt, dưới dạng thức một lưa chọn bản năng của sức mạnh hủy diệt... Ý chí tiêu hủy, biểu hiện của một bản năng còn thâm sâu hơn, của ý chí tư hủy diệt: ý chí hư vô"218. Đấy là lý do tại sao Zarathoustra, ngay từ ph'àn mở đ'àu, đã ca ngơi "kẻ muốn sư suy tàn của chính mình": "vì anh ta muốn chết", "vì anh ta không muốn tư bảo t'cn", "vì anh ta vươt qua cây c'âu không h'ê do dư". Ph'ân mở đ'âu của Zarathoustra đã bao hàm đi ều đó như một bí mật đến sớm của sư quy h ềi vĩnh cửu; 4° Ta không lẫn lộn sự nghịch đảo chống lại chính mình với sự hủy diệt chính mình này. Trong sư nghịch đảo chống lại chính mình, tức là một quá trình phản ứng, sức mạnh hoạt năng trở thành phản ứng. Trong sư tự hủy diệt, bản thân các sức mạnh phản ứng bị phủ định và bị hư vô hóa. Đấy là lý do tại sao sự tự hủy diệt được xem là một thao tác hoạt năng, một "sự hủy diệt hoạt năng" 220. Chính nó, và chỉ duy nhất nó, biểu thị sự-trởthành-hoạt-năng của các sức mạnh. Các sức mạnh trở thành hoạt năng khi mà các sức mạnh phản ứng tư phủ định mình, tư khuất phục, nhân danh cái nguyên tắc mà mới đây còn đảm bảo cho sư bảo toàn và chiến thắng của chúng. Sư phủ định mang tính hoạt năng, sư hủy diệt mang tính hoạt năng là tình trạng của những tinh th'àn mạnh mẽ có khả năng hủy diệt cái phản ứng trong chính bản thân chúng, bắt nó phải chịu sư thử thách của sư quy h à vĩnh cửu, và chính bản thân chúng cũng chịu thử thách này, dù đi à đó đòi hỏi sư suy tàn của chúng; "đó là tình trạng của những tinh th'àn mạnh mẽ và những ý chí mạnh mẽ, chúng không thể bằng lòng với một sư đánh giá mang tính phủ định, sự phủ định mang tính hoạt năng thuộc về bản chất sâu sắc của chúng"<sup>221</sup>. Đó là cách duy nhất để các sức mạnh phản ứng trở thành hoạt năng. Quả thực là, và hơn nữa là: sư phủ định, được tạo thành từ sư phủ định chính các sức mạnh phản ứng, không chỉ có tính hoạt năng, nó còn giống như là bị chuyển hóa. Nó biểu thị sự khẳng định, nó biểu thị sư-trở-thành-hoạt-năng như là quy ên lực khẳng định. Vậy nên Nietzsche nói đến "ni ềm vui vĩnh cửu của sư trở thành, ni ềm vui này còn mang trong nó cả ni 'êm vui tiêu diệt"; "khẳng định sư tiêu vong và sư hủy diêt, đó là cái có tính quyết định trong một thứ triết học có tính chất Dionysos..."222; 5° Sự chọn lọc thứ hai trong sự quy h'ấi vĩnh cửu là: sự quy h'à vĩnh cửu tạo ra sư-trở-thành-hoạt-năng. Chỉ c'àn đem ý chí hư vô kết nối với sư quy h'à vĩnh cửu sẽ nhận ra rằng các sức mạnh phản ứng không quy h à. Sư-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh sâu sắc đến mức, và các sức mạnh phản ứng đi xa đến mức chúng sẽ không quy h ầ. Con người ti tiên, hèn hạ, có tính phản ứng cũng sẽ không quy h'à. Qua và trong sư quy h'à vĩnh cửu, sư phủ định với tư cách là ý chí quy en lưc chuyển hóa thành khẳng định, nó trở thành một sự khẳng định của chính phủ định, nó trở thành một quy 'ên lực để khẳng định, một quy 'ên lực khẳng định. Chính đó là đi à mà Nietzsche trình bày như là việc Zarathoustra khỏi bênh, và cũng như là bí mật của Dionysos: "Chủ nghĩa hư vô bị thất bại bởi chính nó", nhờ sư quy h'à vĩnh cửu<sup>223</sup>. Thế nhưng sư chon loc thứ hai rất khác sự chọn lọc thứ nhất: vấn đ ềkhông còn là dựa vào tư tưởng đơn giản v ề sư quy h cử vĩnh cửu để loại bỏ khỏi ý chí những gì không thuộc v ề tư tưởng này; mà vấn đề là, thông qua sư quy h'à vĩnh cửu, đưa vào t'àn tại những gì tất yếu phải thay đổi bản tính khi đi vào trong t`ôn tại. Đó không còn là tư tưởng chọn lọc, mà là t 'chọn lọc; vì sự quy h 'ci vĩnh cửu là t 'ch tại, và t 'ch tại là chọn lọc. (Chọn lọc = thứ bậc).

#### 15) Vấn đề sự quy hồi vĩnh cửu

Tất cả những đi àu này c àn phải được xem như là một sự kiểm kê đơn giản các văn bản. Các văn bản này sẽ chỉ được soi sáng tùy thuộc vào các điểm sau: quan hệ giữa hai chất của ý chí quy àn lực: phủ định và khẳng định; quan hệ giữa bản thân ý chí quy àn lực và sự quy hà vĩnh cửu; khả năng có một sự chuyển hóa với tư cách là một phương thức cảm nhận và tư duy mới, và đặc biệt với tư cách là một phương thức t àn tại mới (siêu nhân). Trong hệ thuật ngữ của Nietzsche, sự nghịch đảo các giá trị có nghĩa là hoạt năng, chứ không phải là phản ứng (nói đúng ra, đo la sự nghịch đảo của một sự nghịch đảo, bởi vì cái phản ứng đã bắt đìa bằng việc chiếm chỗ của hoạt động); nhưng sự chuyên hóa hay nghịch đảo các giá trị có nghĩa là khẳng định thay vì phủ định, hơn nữa, sự phủ định chuyển hóa thành quy ìn lực khẳng định, sự biến hình tối thượng của Dionysos. Toàn bộ các điểm vẫn còn chưa được phân tích này tạo thành cái đỉnh điểm của học thuyết vì sự quy hì vĩnh cửu.

Chúng ta vừa mới thấy cái đỉnh này từ xa mà thôi. Sự quy h 'ài vĩnh cửu là t 'ân tại của sự trở thành. Nhưng sự trở thành bao g 'ân hai phương diện: sự-trở-thành-hoạt-năng và sự-trở-thành-phản-ứng; sự-trở-thành-hoạt-năng của các sức mạnh phản ứng và sự-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh hoạt năng. Thế mà, chỉ có sự-trở-thành-hoạt-năng mới có một t 'ân tại; có lẽ sẽ là mâu thuẫn khi t 'ân tại của sự trở thành được khẳng định bởi sự-trở-thành-phản-ứng, nghĩa là bởi một sự trở thành mà bản thân nó có tính hư vô. Sự quy h 'ài vĩnh cửu ắt cũng sẽ trở nên mâu thuẫn nếu nó là sự quy h 'ài của các sức mạnh phản ứng. Sự quy h 'ài vĩnh cửu cho chúng ta biết rằng sự-trở-thành-phản-ứng không có t 'ân tại. Và thậm chí, chính nó cho chúng

ta biết tới sư t'ôn tại của một sư-trở-thành-hoạt-năng. Một cách tất yếu, sư quy h'à vĩnh cửu tạo ra sư-trở-thành-hoạt-năng trong khi tái tạo sư trở thành. Đấy là lý do của sư khẳng định có tính chất kép: ta không thể khẳng định toàn diện t'ân tại của sự trở thành nếu không khẳng định t'ân tại của sư-trở-thành-hoạt-năng. Như vậy, sư quy h à vĩnh cửu có hai phương diên: nó là t'ôn tại có tính phổ quát của sư trở thành, nhưng t'ôn tại phổ quát của sư trở thành tư cho là một sư trở thành duy nhất. Chỉ duy nhất sư-trởthành-hoạt-năng là có một sư t n tại, đó là t n tại của sư trở thành tron ven. Cái toàn thể quy h'à, nhưng cái toàn thể tư khẳng định trong một khoảnh khắc duy nhất. Trong chừng mực mà người ta khẳng định sư quy h à vĩnh cửu với tư cách là t à tai phổ quát của sư trở thành, trong chừng mực mà người ta khẳng định thêm sự-trở-thành- hoạt-năng với tư cách là triệu chứng và sản phẩm của sư quy h à vĩnh cửu phổ quát, thì sư khẳng định tư thay đổi sắc thái và trở nên càng ngày càng sâu sắc hơn. Sư quy h à vĩnh cửu với tư cách là học thuyết vật lý khẳng định t'ôn tại của sư trở thành. Nhưng, với tư cách là bản thể học chon lọc, nó khẳng định cái t cn tại của sư trở thành này như là "được khẳng định" bởi sư-trở-thành-hoạtnăng. Ta thấy rằng, ngay trong sư thông đ ng gắn kết Zarathoustra với các con vật của mình đã có sư hiểu l'âm, như là một vấn đ'ê mà các con vật không hiểu, không biết, nhưng đó là sư chán nản và việc lành bênh của chính Zarathoustra: "Ôi, các người thật tinh nghịch, ôi những kẻ lặp đi lặp lại mãi! Zarathoustra cười trả lời... các ngươi lập lại mãi một điệu nhàm tai". Cái điệu lặp lại nhàm tai này chính là chu kỳ và là cái toàn thể, là t'ôn tại phổ quát. Nhưng cách diễn đạt đ'ây đủ v'è sự khẳng định là: cái toàn thể, vâng, t'ôn tại phổ quát, vâng, nhưng t'ôn tại phổ quát được nói lên từ một sư trở thành duy nhất, cái toàn thể được nói lên từ một khoảnh khắc duy nhất.

## Chương III PHÊ PHÁN

### 1) Sự biến đổi của các khoa học về con người

ảng tổng kết v`ê các khoa học, đối với Nietzsche, dường như là một bản tổng kết bu 'cn: khắp nơi, các khái niệm thụ động, phản ứng, phủ định chiếm ưu thế. Khắp nơi nỗ lưc để diễn giải các hiện tương đ`àu xuất phát từ các sức mạnh phản ứng. Chúng ta đã xem xét đi ều đó với vật lý học và sinh học. Nhưng càng đi sâu vào các khoa học v'ệ con người, ta càng tham dư vào sư phát triển của diễn giải mang tính phản ứng và phủ định v ề các hiên tương: "lợi ích", "thích nghi", "đi ều tiết", thậm chí cả "quên lãng", chúng được vận dụng trong các khái niệm diễn giải<sup>224</sup>. Khắp nơi, trong các khoa học v'ệ con người, cả v'ệ tự nhiên, người ta không biết đến các ngu ch gốc và phả hệ của các sức mạnh. Có lẽ nhà bác học làm cho người ta tưởng rằng mình là mẫu mực, kẻ chiến thắng các sức mạnh phản ứng, và muốn buộc tư duy vào đó. Ông ta viên dẫn sư tôn trong của mình đối với sư kiên và tình yêu đối với sư thật. Nhưng sư kiên là một diễn giải: nó thuộc kiểu diễn giải nào? Sư thật biểu đạt một ý chí: ai muốn sư thật? Anh ta muốn gì, cái kẻ nói rằng: Tôi đi tìm sư thật? Chưa bao giờ như bây giờ, ta thấy khoa học đẩy xa đến như vậy, theo một vài hướng, những nghiên cứu v'êtư nhiên và con người, nhưng cũng chưa bao giờ ta thấy sư phuc tùng lý tưởng và trật tư đã được thiết lập được đẩy xa đến như vậy.

Các nhà bác học, thậm chí các nhà dân chủ và những người theo chủ nghĩa xã hội, không thiếu tình thương; họ chỉ sáng lập ra một thứ th`ân học không còn phụ thuộc vào trái tim nữa<sup>225</sup>.

"Hãy quan sát trong sự vận động tiến triển của một dân tộc những thời kỳ bác học được đặt lên vị trí hàng đ`âu, đó là những thời kỳ mệt mỏi, thường là lúc suy tàn, là h`â cuối. 226"

Các khoa học v'ệ con người bộc lộ sư không biết đến hoạt động, không biết đến tất cả những gì là hoạt năng: ví du, người ta đánh giá hành đông bởi *lợi ích* của nó. Chúng ta không hấp tấp nói rằng thuyết vị lơi là một học thuyết ngày nay đã lỗi thời. Trước tiên, nếu đến nay nó quả như thế, thì chính một ph'ân là nhờ Nietzsche. Tiếp đó, một học thuyết chỉ bị vượt qua với đi à kiên đã mở rông các nguyên tắc của nó, biến chúng thành những định đ'ê bị giấu kỹ hơn trong những học thuyết vượt lên trên nó. Nietzsche hỏi: khái niêm "sư hữu ích" nhắm đến cái gì? Nghĩa là: môt hành động có lơi hay có hại đôi với ai? Từ đó, ai sẽ xem xét hoạt động từ phương diên có lợi hay có hại của nó từ phương diên những đông cơ và những hậu quả của nó? Đó không phải là kẻ hành đông, vì kẻ hành đông thì không "xem xét kỹ" hành đông của mình. Trái lại, đó là kẻ thứ ba: bênh nhân hoặc khán giả. Chính người thứ ba này xem xét hành đông mà bản thân mình không làm, vậy, chính vì anh ta không thực hiện nó nữa, nên mới đánh giá nó từ góc đô lợi ích mà anh ta mong rút ra hoặc có thể rút ra từ đó: anh ta, kẻ không hành đông, nhưng lại cho rằng mình có một cái quy ền tư nhiên đối với hành đông, nghĩ rằng mình xứng đáng được hưởng một lợi ích hay một quy 'ên lợi từ hành động<sup>227</sup>. Ta dự cảm v 'êngu 'ôn gốc của "sư hữu ích": đó là ngu 'cn gốc của mọi khái niệm thu đông nói chung, là sư phẫn hận, chẳng có gì khác hơn là những đòi hỏi của sự phẫn hận. Ở đây, sư hữu ích chỉ được dùng như một ví du điển hình mà thôi. Còn ngoài ra thì

dường như trong bất kỳ môn khoa học nào, cũng như trong triết học, luôn ngự trị cái xu hướng muốn thay thế những quan hệ có thực giữa các sức mạnh bằng một quan hệ trừu tượng tưởng như có thể biểu đạt tất cả những quan hệ có thực ấy, như là một "thước đo". V ề phương diện này, tinh th ần khách quan của Hegel không có giá trị hơn tính lợi ích, vì nó cũng không kém "khách quan". Thế mà, trong mối quan hệ trừu tượng này, dù nó thế nào, người ta luôn bị dẫn tới chỗ thay thế các hoạt động thực (sáng tạo, nói, yêu...) bằng quan điểm của một kẻ thứ ba v ề các hoạt dộng này: người ta lẫn lộn bản chất của hành động với lợi ích của một kẻ thứ ba, người ta cho rằng anh ta c ần phải lợi dụng nó hay anh ta có quy ền gặt hái từ đó những kết quả (Chúa, tinh th ền khách quan, nhân loại, văn hóa, hay thậm chí giai cấp vô sản...).

Hoặc là một ví du khác, ví du v ềngôn ngữ: ta thường có thói quen đánh giá ngôn ngữ từ góc độ của người nghe nó. Nietzsche mơ ước một thứ ngữ văn học (philologie) khác: một thứ ngữ văn học hoạt năng. Bí mật của từ này nằm trong bí mật v ềý chí của kẻ tuân thủ hay nằm trong bí mật của sức mạnh ở người hành đông, hơn là từ phía người nghe. Ngữ văn học hoạt năng của Nietzsche chỉ có một nguyên lý: một từ chỉ muốn nói đi ều gì đó trong chừng mực người nói từ này *muốn* đi ều gì đó trong khi nói ra nó. Và một quy tắc duy nhất: xử lý lời nói như là một hoạt động hiện thực, xuất phát từ quan điểm của người nói. "Cái quy en này của ông chủ, căn cứ vào đó người ta đặt ra những cái tên, cái quy ền dó đi xa đến mức ta có thể xem ngu 'ch gốc của ngôn ngữ như một hành vi quy 'ch lưc xuất phát từ những kẻ thống trị. Ho nói: cái này là cái này hay cái kia, ho gắn cho một đối tương và một sự kiện, một từ ngữ nào đó, và nhờ đó chúng trở nên tương thích với nhau, nếu có thể nói như vậy<sup>228</sup>." Ngôn ngữ học tích cực tìm cách phát hiện người nói và người đặt tên. Ai đã sử dung một từ như vậy, trước tiên anh ta gán từ đó cho ai, cho chính anh ta, hay cho một ai khác, kẻ nghe

nó, hay cho một cái gì khác nữa, và với ý định gì? Anh ta muốn gì khi nói ra từ đó? Sự chuyển đổi ý nghĩa của một từ có nghĩa là một ai khác (một sức mạnh khác và một ý chí khác) chiếm lĩnh nó, gán nó cho một vật khác, bởi vì anh ta muốn đi ài gì đó khác. Tất cả quan niệm của Nietzsche v ề từ nguyên học và v ề ngữ văn học thường bị hiểu sai, quan niệm đó phụ thuộc vào cái nguyên lý này và vào quy tắc này. - Nietzsche áp dụng chúng một cách tài tình trong *Phả hệ của luân lý*, trong đó, ông tra vấn vê từ nguyên học của từ "tốt", v ề ý nghĩa của từ này, v ề sự chuyển hóa của ý nghĩa: làm thế nào mà từ "tốt" lúc đ`ài được các ông chủ tạo ra để áp dụng cho chính họ, sau đó lại được các nô lệ chiếm lấy, tước nó từ miệng các ông chủ, những người, ngược lại, bị họ đánh giá: "đó là những kẻ ác" 229.

Một khoa học thực sư mang tính hoạt năng, chất đ ầy những khái niệm tích cực, như là thứ ngữ văn mới này, sẽ là gì? Duy nhất chỉ có khoa học hoạt năng có khả năng phát hiện các sức mạnh hoạt năng, và đ'ông thời cũng nhận biết các sức mạnh phản ứng đúng như bản thân chúng, nghĩa là như các sức mạnh. Duy nhất chỉ có khoa học hoạt năng có khả năng diễn giải các sức mạnh có thực, và cả những quan hệ có thực giữa các sức mạnh. Như vậy, nó được biểu hiện dưới ba hình thái. *Triệu chứng học*, vì nó diễn giải các hiện tương, xử lý các hiện tương như là các triều chứng, c'ân phải tìm ý nghĩa của các triều chứng này trong các sức mạnh tạo ra chúng. Loại hình học, vì nó diễn giải bản thân các sức mạnh xuất phát từ phẩm chất của chúng, hoạt năng hay phản ứng. Phả hệ học, vì nó đánh giá ngu ch gốc của các sức mạnh xuất phát từ sư cao quý của chúng hay từ sư hèn hạ của chúng; vì nó tìm thấy ho hàng của chúng trong ý chí quy ên lưc và trong phẩm chất của ý chí này. Các khoa học khác nhau, thậm chí cả các khoa học tư nhiên đ'êu tìm thấy sư thống nhất của chúng trong một quan niệm như vậy<sup>230</sup>. Khi khoa học thôi không sử dụng các khái niệm thụ động, nó sẽ thôi không còn là chủ nghĩa thực chứng, và triết học không còn là một đi àu không tưởng, một mộng tưởng hão huy àn v ềhoạt động bù trừ cho cái chủ nghĩa thực chứng này. Triết gia trong tư cách đó sẽ là một nhà triệu chứng học, nhà loại hình học và là nhà phả hệ học. Người ta nhận thấy tam vị nhất thể kiểu Nietzsche: "triết gia của tương lai": *triết gia-thày thuốc* (chính th ày thuốc diễn giải các triệu chứng), *triết gia-nghệ sĩ* (chính nghệ sĩ nặn ra các loại hình), *triết gia-nhà lập pháp* (chính nhà lập pháp quy định thứ bậc, phả hệ).

#### 2) Hình thức biểu đạt câu hỏi ở Nietzsche

Siêu hình học biểu đạt câu hỏi v`ê bản chất dưới dạng: "... là gì?" Có thể chúng ta có thói quen xem câu hỏi này là đương nhiên; thực ra, chúng ta mắc nơ Socrate va Platon, c'ân phải trở lại với Platon để thấy câu hỏi này ở mức đô nào: "... là gì?" giả định một cách thức tư duy đặc biệt. Platon hỏi: cái đẹp là gì? cái công bằng là gì, v.v.? Ông quan tâm tới việc so sánh dạng câu hỏi này với tất cả mọi dạng câu hỏi khác. Ông so sánh Socrate, hoặc với những người rất trẻ, hoặc với những người già cứng đầi, hoặc với các nhà nguy biên nổi tiếng. Thế nhưng, tất cả bon ho dường như có chung cách trả lời cho câu hỏi, khi dẫn ra cái gì là công bằng, cái gì là đẹp: một thiếu nữ trinh trắng, một con ngựa cái, một cái n'à... Socrate giành ph'àn thắng: người ta không thể trả lời câu hỏi: "Cái đẹp là gì?" nếu chỉ dẫn ra cái gì đep. Từ đó mà có sư phân biệt quý giá của Platon giữa, một bên là những vật đẹp, tức những gì chỉ đẹp một cách ngẫu nhiên, theo kiểu điển hình và tùy theo sư trở thành của chúng, với bên kia: cái Đep chỉ là cái đẹp, tất yếu là cái đẹp, tức cái đẹp phù hợp với t`ôn tại và bản chất của bản thân nó. Vì thế, ở Platon, sư đối lập giữa bản chất và cái b'êngoài, giữa t'ôn tại và sư trở thành, trước tiên phu thuộc vào cách đặt câu hỏi, phu thuộc vào hình thức của câu hỏi. Tuy nhiên, nên tư hỏi xem, một lần nữa, liêu thắng lơi của Socrate có xứng đáng không. Vì có vẻ là phương pháp của Socrate không có hiệu quả: cu thể, nó chế ngư các đối thoại được gọi là có nan đ'ề [aporétique], trong đó chủ nghĩa hư vô lên ngôi. Chắc hằn sẽ là ngu ngốc khi dẫn ra những gì đẹp khi được hỏi: cái đẹp là gì? Nhưng cũng chẳng lấy gì làm chắc chắn rằng câu hỏi: "Cái đẹp là gì?" bản thân nó không phải là một đi àu ngu ngốc. Không chắc nó là câu hỏi chính đáng hoặc được đặt ra một cách thích đáng, thậm chí và đặc biết là khi căn cứ vào cái bản chất c'ân phải khám phá. Đôi khi một tia chớp loé lên trong những cuộc đối thoại, nhưng nhanh chóng vụt tắt, nó soi rọi trong khoảnh khắc cho ta thấy ý nghĩ của nhà nguy biên. Lẫn lôn các nhà nguy biêm với các cu già lầm cẩm và các câu nhóc ngây ngô là một sư vợ đũa cả nắm không chấp nhân được. Nhà nguy biên Hippias vốn không phải là một đứa trẻ bằng lòng trả lời "ai" khi người ta hỏi ông "cái gì". Ông nghĩ rằng trong tư cách là câu hỏi thì câu hỏi "Ai?" là đúng nhất, là có khả năng cao nhất để xác định bản chất. Vì nó không dẫn tới những ví du rồi rạc như Socrate tưởng, mà dẫn tới chuỗi liên tục của các đối tương cụ thể được nắm bắt trong sự trở thành của chúng. Hỏi xem: ai/cái gì đep, ai/cái gì công bằng, chứ không phải là: cái đep là gì, cái công bằng là gì, đó là thành quả của một phương pháp đã chín mu 'à, nó bao hàm một quán niệm v 'èbản chất căn nguyên và bao hàm toàn bộ nghệ thuật ngụy biện, cái nghệ thuật đối lập với biện chứng pháp. Môt nghê thuật kinh nghiệm chủ nghĩa và đa dạng tính.

"Vậy đó là cái gì? tôi tò mò hỏi. "Đó là ai? ngươi c`ân đặt câu hỏi như thê"! Dionysos đã nói như vậy, sau đó ông im lặng một cách đặc biệt theo cung cách của ông, nghĩa là im lặng một cách quyến rũ<sup>231</sup>". Câu hỏi: "Ai?", theo Nietzsche, có nghĩa là: khi một sự vật được xem xét, thì những sức mạnh xâm chiếm nó là gì, ý chí sở hữu nó là gì? Ai là kẻ bày tỏ, thể hiện, và thậm chí ẩn náu trong nó? Chúng ta chỉ đạt tới bản chất nhờ câu hỏi: Ai? Bởi vì, bản chất chỉ là ý nghĩa và giá trị của sự vật; bản chất được xác định bởi các sức mạnh có quan hệ với sự vật và bởi ý chí có quan

hệ với các sức mạnh này. Hơn nữa: khi đặt câu hỏi: "Là gì?" chúng ta không chỉ rơi vào trong thứ siêu hình học t à tê nhất, thực ra chúng ta chỉ đặt câu hỏi: "Ai?", nhưng với một cách thức vung v'ê, mù quáng, vô thức và tối nghĩa. Câu hỏi: "Đó là cái gì? là một cách làm nổi bật một ý nghĩa được nhìn từ một quan điểm khác. "Bản chất", "tính bản chất" là một cái gì có tính chất phối cảnh và giả định một tính đa phức. Sâu xa, đó luôn là câu hỏi: Cái đó là gì đôi với tôi? (đối với chúng ta, đối với tất cả những gì sống thật, v.v.)<sup>232</sup>". Khi chúng ta hỏi rằng cái đẹp là gì, chúng ta sẽ hỏi từ góc đô nào sư vật được nhìn thấy đẹp: và cái mà ta không thấy đẹp, thì từ góc đô nào nó trở nên không đep? Và đối với một vật như vậy, đâu là những sức mạnh đã hay đang làm nó trở nên đep bằng cách chiếm hữu nó, đâu là những sức mạnh khác phục tùng những sức mạnh này, hay trái lại, cưỡng lại chúng? Nghê thuật đa dạng không phủ nhận bản chất: chỉ có đi ều trong môi trường hợp, nó khiến cho bản chất phu thuộc vào một ái lực giữa hiên tương và các sức mạnh, phu thuộc vào một sư phối hợp sức mạnh và ý chí. Bản chất của một sư vật được khám phá trong cái sức mạnh chiếm hữu nó và biểu hiện trong nó, bản chất được phát triển trong các sức mạnh có quan hệ với sức mạnh này, nó bị giảm bớt hoặc bị tiêu hủy bởi các sức mạnh đối chọi với nó và có thể chiến thắng nó: bản chất luôn luôn là ý nghĩa và giá trị. Và câu hỏi: Ai? vang lên cho tất cả moi vật và trên tất cả mọi vật như thế này: những sức mạnh nào? ý chí nào? Đó là câu hỏi bi kịch. Sâu xa nhất, câu hỏi này hoàn toàn hướng về Dionysos, vì Dionysos là vị thân ẩn giấu và biểu hiện. Dionysos là ý muốn, Dionysos là người mà... Câu hỏi; Ai? tìm thấy cấp đô cao nhất của nó trong Dionysos hoặc trong ý chí quy en lưc; Dionysos, ý chí quy en lưc, là những gì đáp ứng câu hỏi này ở mỗi lần nó được đặt ra. Người ta sẽ không hỏi "ai muốn", "ai diễn giải?", "ai đánh giá?", vì khắp nơi và lúc nào ý chí quy ên lưc cũng là cái "ai" này<sup>233</sup>. Dionysos là vị th`ân của những biến đổi, cái Một của cái

Nhi àu, cái Một khẳng định cái Nhi àu, và được khẳng định bởi cái nhi àu. "Vậy đó là ai?", đó luôn luôn là Dionysos. Đấy là lý do vì sao Dionysos im lặng mà quyến rũ: thời gian lúc ông ẩn náu, lúc ông khoác một hình thức khác và biến đổi sức mạnh. Trong tác phẩm của Nietzsche, bài thơ tuyệt diệu "Tiếng rên rỉ của Ariane" biểu thị mối quan hệ cơ bản này giữa một cách tra vấn và nhân vật th`ân linh có mặt phía sau tất cả các câu hỏi - mối quan hệ giữa câu hỏi đa dạng và sự khẳng định của Dionysos hay sự khẳng định bi kich. 234

#### 3) Phương pháp của Nietzsche

Từ hình thức câu hỏi này hình thành một phương pháp. Một khái niệm, một tình cảm, một ni ềm tin được đưa ra, người ta sẽ xử lý chúng như là những triều chứng của một ý chí đang muốn cái gì dó. Cái kể đang nói đi ều này, suy nghĩ và cảm thấy đi à kia, anh ta muốn gì? Đó là chỉ ra rằng anh ta không thể nói lên nó, suy nghĩ v ề nó và cảm thấy nó, nếu anh ta không có ý chí ấy, những sức mạnh ấy và không t ch tại theo kiểu ấy. Kẻ nói, kẻ yêu hay kẻ sáng tạo, anh ta muốn gì? Và ngược lại, kẻ muốn hưởng lợi từ một hành động mà anh ta không thực hiện, kẻ kêu gọi "sư vô tư", anh ta muốn gì? Và thậm chí con người khổ hạnh, và những kẻ thực dung chủ nghĩa với khái niêm "lơi ích" của ho, ho muốn gì? Và Schopenhauer, khi ông tạo ra khái niêm lạ lùng "sư phủ định ý chí", ông muốn gì? Liêu đó có phải là sư thật? Nhưng rốt cuộc họ muốn gì, những kẻ tìm kiếm sư thật, những kẻ nói rằng: tôi tìm kiếm sư thật?<sup>235</sup> - Muốn không phải là một hành vi giống như những hành vi khác. Muốn là một thẩm quy ền [instance] vừa mang tính di truy ền, vừa mang tính phê phán đối với moi hành đông, tình cảm và tư tưởng của chúng ta. Phương pháp là như thế này: gắn một khái niệm với ý chí quy ền lưc, biến nó thành triệu chứng của một ý chí, mà nếu không có ý chí này thì khái niệm đó không thể được nghĩ tới (cả tình cảm cũng không thể được biểu hiện và hành động cũng không được thực hiện). Một phương pháp như vậy phù hợp với vấn đ`ềbi kịch. Bản thân nó là một *phương pháp bi kịch*. Hay chính xác hơn, nếu ta tước bỏ khỏi từ "chính kịch" [drame] tất cả giọng thống thiết giả tạo Kitô giáo có hại cho ý nghĩa của nó, thì nó là phương pháp *chính kịch hóa*. "Anh muốn gì?" Ariane hỏi Dionysos. Nội dung ti ềm tàng của sự vật tương ứng chính là cái mà môt ý chí *muốn*.

Chúng ta không nên ngô nhận công thức: cái mà ý chí muốn. Cái mà một ý chí muốn không phải là một đối tương, một mục tiêu, một mục đích. Các muc đích, đối tượng, thậm chí đông cơ, vẫn chỉ là các triệu chứng. Đi ầu mà một ý chí muốn, tùy theo tính chất của nó, đó là khẳng định sư khác biệt của nó, hoặc phủ định cái khu biệt. Người ta chỉ muốn các tính chất: nặng, nhe... Đi ều mà một ý chí muốn, đó luôn là chất riêng của nó và chất của các sức mạnh tương ứng. Như Nietzsche từng nói v ềtâm h cao quý, khẳng định và khinh khoái: "Tôi không biết sư xác tín căn bản nào của nó, không biết cái gì không thể tìm kiếm, không thể tìm thấy, có lẽ thậm chí không thể đánh mất<sup>236</sup>". Vậy, khi hỏi: "người nghĩ đi ều này muốn gì?", ta không rời xa câu hỏi căn bản: Ai?, ta chỉ mang lại cho nó một quy tắc, một sư phát triển về phương pháp. Thực ra, ta đòi hỏi rằng hãy trả lời câu hỏi không phải bằng cách nêu các ví dụ, mà bằng việc xác định một kiểu [type]]. Thế nhưng, một kiểu lại được cấu thành bởi phẩm chất của ý chí quy en lưc, bởi sắc thái của tính chất này và bởi quan hệ của các sức mạnh tương ứng: tất cả những gì còn lại chỉ là triệu chứng mà thôi. Cái mà một ý chí muốn không phải là đối tương, mà là một kiểu, kiểu người nói, kiểu người tư duy, kiểu người hành đông, kiểu người không hành đông, kiểu người phản ứng, v.v. Người ta chỉ định nghĩa một kiểu bằng cách xác định cái mà một ý chí muốn trong những mẫu của kiểu này. Anh ta muốn gì, kẻ đi tìm sự thật? Đó là cách duy nhất để biết *ai* tìm kiếm sự thật. Phương pháp chính kịch hóa được trình bày như vậy giống như là phương pháp duy nhất thích hợp với dự định của Nietzsche và thích hợp với hình thức của những câu hỏi do ông đặt ra: phương pháp khu biệt, phương pháp loại hình học và phả hệ học.

Thực sư là phương pháp này c'ân vượt qua một ý kiến phản bác thứ hai: tính chất nhân loại học của nó. Nhưng chúng ta chỉ c'ân xem xét bản thân con người thuộc kiểu gì. Nếu thực sư là sư chiến thắng của các sức mạnh phản ứng là yếu tố cấu thành con người, thì toàn bô phương pháp chính kịch hóa hướng tới sư khám phá những kiểu khác, những kiểu biểu thị những quan hệ khác giữa các sức mạnh, hướng tới sư khám phá một tính chất khác của ý chí quy ên lực, cái ý chí có khả năng biến nó thành những sắc thái quá nhân văn. Nietzsche nói: phi nhân và siêu nhân. Môt sư vật, một con vật, một vị th'ân, cũng có thể được "chính kịch hóa" như là một con người, hay như là những định nghĩa v'ê con người. Chúng cũng là những biến thái của Dionysos, những triêu chứng của một ý chí mong muốn đi àu gì đó. Chúng cũng biểu thị một kiểu, một kiểu sức mạnh xa lạ đối với con người. Khắp moi nơi, phương pháp chính kịch hóa vượt qua con người. Một ý chí của Trái đất, cái gì sẽ là một ý chí có khả năng khẳng định Trái đất? Nó muốn gì, cái ý chí trong đó bản thân Trái đất vẫn luôn là một đi àu không có nghĩa? Tính chất của nó là gì, cái tính chất cũng đã trở thành tính chất của Trái đất? Nietzsche trả lời: "Sự khinh khoái...<sup>237</sup>"

## 4) Chống lại các bậc tiền bối

"Ý chí quy ền lực" có nghĩa là gì? Hoàn toàn không phải là cái ý chí muốn có quy ền lực, không phải là nó muốn hay tìm kiếm quy ền lực như một mục đích, và quy ền lực cũng không phải là động cơ của nó. Cụm từ

"muốn quy en lưc" cũng phi lý như là "muốn sống": "hẳn là anh ta không biết tới sư thật, cái kẻ nói đến ý muốn sống, ý muốn này không t ch tại. Vì những gì không t`ân tại không thể mong muốn, và làm thế nào mà những gì đã ở trong cuộc sống lại còn muốn sống?"; "mong muốn thống trị, nhưng ai muốn goi đi àu đó là một ước muốn chứ?"238. Chính vì thế, bất chấp hình thức b'ê ngoài, Nietzsche cho rằng ý chí quy ên lưc là một khái niêm hoàn toàn mới, do chính ông tạo ra và đưa vào trong triết học. Ông nói, với một vẻ khiệm tốn c'àn thiết: "quan niệm v'è tâm lý theo cách của tôi, dưới dạng hình thái học và di truy ên học v ề ý chí quy ên lực, đó là một ý tưởng mà chưa ai chạm tới, nếu như sau tất cả những gì đã được viết ra, người ta có thể đoán được những gì đã bị lờ đi."<sup>239</sup> Tuy nhiên, không thiếu những tác giả, trước Nietzsche, đã nói đến một ý chí quy ên lực hay một cái gì tương tư; cũng không thiếu những người, sau Nietzsche, lại nói v'ề nó. Nhưng những người này không phải là môn để của Nietzsche, cũng như những người kia không phải là th'ây ông. Ho nói v'ê nó lúc nào cũng với nghĩa mà Nietzsche dứt khoát lên án: ho làm như thể quy ên lưc là muc đích tối hâu của ý chí, và là đông cơ căn bản của nó. Cứ như thể quyền lực là cái mà ý chí muốn. Nhưng, một quan niệm như vậy bao hàm ít nhất ba đi ều hiểu sai, gây tổn hại cho toàn bộ triết học v ềý chí:

1° Như thế người ta diễn giải quy ền lực như là đối tượng của một *sự biểu hiện*. Trong cách diễn đạt: ý chí muốn quy ền lực, hay muốn sự thống trị, mối quan hệ giữa biểu hiện và quy ền lực mật thiết đến mức mọi quy ền lực đ ều được biểu hiện, và mọi biểu hiện đ ều là biểu hiện của quy ền lực. Mục đích của ý chí cũng là đối tượng của biểu hiện, và ngược lại. Ở Hobbes, con người ở trạng thái tự nhiên muốn nhìn thấy sự hơn người của mình được biểu hiện và được người khác thừa nhận; ở Hegel, ý thức muốn được thừa nhận bởi người khác và muốn được biểu hiện như là ý thức v ề bản thân; còn ở Adler, đó là biểu hiện của một sự hơn người, trong trường

hợp c'ân thiết, nó thiết lập sư cân bằng cho sư t'ôn tại hữu cơ thấp kém hơn. Trong tất cả những trường hợp này, quy ên lực luôn là đối tương của một biểu hiện, của một sư kiểm nhận, thực tế sư kiểm nhận này giả định một so sánh giữa các ý thức. Vậy, c'ân có một đồng cơ tương ứng với ý chí quy en lưc, cũng được xem như là đông cơ của so sánh: tính kiêu căng, sư kiêu ngạo, lòng tư ái, sư phô trương, hay thậm chí một cảm giác thua kém. Nietzsche hỏi: Ai quan niêm ý chí quy ền lưc như là một ý muốn được thừa nhận? Ai quan niệm bản thân quy en lực như là đối tượng kiểm nhận? V ề thực chất, ai muốn thể hiện như là vươt trôi, và thậm chí biểu hiện sư thua kém của mình như là sư hơn người? Chính người bênh muốn "biểu hiên sư vươt trôi dưới một dạng thức nào đó"<sup>240</sup>. "Chính kẻ nô lê tìm cách thuyết phục chúng ta đánh giá cao anh ta; cũng chính kẻ nô lệ lập tức tỏ ý kính trong sư đánh giá này, cứ như thể không phải chính anh ta đã tạo ra nó. Và, tôi nhắc lại, tính kiêu căng là một sự lại giống."241 Cái mà người ta trình bày với chúng ta như là bản thân quy en lưc chỉ là sư biểu hiện của quy en lưc mà kẻ nô lê tư tạo ra cho mình. Cái mà người ta trình bày với chúng ta như là ông chủ, đó là ý tưởng v ề ông chủ mà kẻ nô lê tư tạo ra cho mình, đó là ý tưởng v ề chính mình mà kẻ nô lê tư tạo ra khi nó tư tưởng tương ở vị trí ông chủ, đó là kẻ nô lê như nó vốn là, khi nó thực sư chiến thắng. "V ề bản chất, cái nhu c'àu trở thành quý tộc này khác với khát vong của những tâm h' ân quý tôc, nó là triệu chứng hùng h' ân nhất và nguy hiểm nhất biểu hiện sự vắng mặt của tâm h'ôn quý tộc<sup>242</sup>". Tại sao các triết gia lại chấp nhận cái hình ảnh lệch lạc này v'êông chủ, cái hình ảnh chỉ giống với kẻ nô lê chiến thắng? Tất cả đ'àu sẵn sàng cho một trò ảo thuật hết sức biên chứng: khi đặt kẻ nô lệ vào trong ông chủ, người ta nhận thấy rằng sự thật v'ê ông chủ nằm trong kẻ nô lê. Thực ra, tất cả diễn ra giữa kẻ nô lê, kẻ chiến thắng và kẻ chiến bại. Tật sính biểu hiện, sính được biểu hiện, sính làm cho người khác biểu hiện; tật sính có các đại diện và những kẻ được

đại diện: đó là thói tật chung của tất cả những nô lệ, đó là mối quan hệ duy nhất giữa họ mà họ tưởng tượng ra, mối quan hệ mà họ áp đặt cùng với họ, cùng với sự chiến thắng của họ. Khái niệm "biểu hiện" đ`âu độc triết học; nó hoàn toàn là sản phẩm của giới nô lệ và của quan hệ giữa những kẻ nô lệ, nó tiếp tục cách diễn giải t`âi tệ nhất v`ê quy`ên lực, cách diễn giải t`ân thường nhất và hèn kém nhất<sup>243</sup>;

2° Cái sai l'âm đ'àu tiên này của triết học v'ê ý chí là ở chỗ nào? Khi chúng ta biến quy en lực thành một đối tương của biểu hiện, dĩ nhiên chúng ta khiến nó phải phu thuộc vào một nhân tố, một vật được biểu hiện hay không, được thừa nhận hay không tùy thuộc vào nhân tố này. Thế mà chỉ duy nhất các giá trị hiện hành, chỉ duy nhất cấc giá trị đã được chấp nhận mới cung cấp được cho sư kiểm nhận các tiêu chí như vậy. Được hiểu như là ý muốn được thừa nhận, ý chí quy ền lực tất yếu là ý chí hướng tới việc có được các giá trị hiện hành trong một xã hội nào đó (ti ên bạc, danh dư, quy ên lưc, uy tín)<sup>244</sup>. Nhưng vẫn còn nữa, ai quan niêm quy ên lưc như là việc đạt tới các giá trị có thể phân phối cho con người? "Con người của số đông không bao giờ có giá trị nào khác hơn cái giá trị mà người ta cấp cho nó; không h'êquen với việc tư mình định ra các giá trị, nên nó không tư cấp cho mình được cái gì khác hơn là thứ mà người ta đã công nhận ở nó", hay thậm chí nó buộc người ta phải công nhận<sup>245</sup>. Rousseau trách Hobbes là đã biến con người từ trạng thái tư nhiên thành một chân dung, chân dung này giả định xã hôi. Trong một tinh th'àn rất khác, ta thấy ở Nietzsche một sư trách móc tương tư: toàn bộ quan niệm v ềý chí quy ên lực, từ Hobbes đến Hegel, ti ên giả định sư t ôn tại của các giá trị đã được thiết lập. Đây là những gì có vẻ như là triệu chứng của thứ triết học v ềý chí này: chủ nghĩa tùng phục tuyết đối không biết đến ý chí quy ên lực như là sư sáng tạo các giá trị mới;

3° Ta còn c'ân phải hỏi rằng: các giá trị đã được thiết lập được phân phối như thế nào? Đó luôn luôn là vào lúc kết thúc một trận đấu, một cuộc đấu tranh, cho dù hình thức của cuộc đấu tranh này là gì đi nữa, bí mật hay công khai, trung thực hay xảo trá. Từ Hobbes đến Hegel, ý chí quy ên lực đã tham gia vào một cuộc đấu, chính xác bởi vì cuộc đấu xác định những người sẽ hưởng lợi từ các giá trị hiện hành. Đó là đặc trưng của các giá trị đã được thiết lập được sử dung trong một cuộc đấu, nhưng đó là đặc trưng của cuộc đấu luôn gắn với các giá trị đã được thiết lập: đấu tranh vì quy ền lực, đấu tranh để được công nhận hay đấu tranh để được sống, sơ đ`ô luôn luôn là một kiểu. Thế nhưng ta sẽ không quá nhấn mạnh điểm sau đây: các khái niệm "đấu tranh", "chiến tranh", "cạnh tranh" hay thậm chí "so sánh" hết sức xa lạ với Nietzsche và với quan niệm của ông về ý chí quyền lực. Không phải là ông phủ định sư t'ôn tại của đấu tranh, mà là đối với ông dường như nó không sáng tạo ra các giá trị. Ít nhất là: các giá trị mà nó tạo ra là các giá trị của kẻ nô lê chiến thắng: cuộc đấu tranh không phải là nguyên tắc, hay động cơ của thứ bậc, mà là phương tiên, nhờ đó kẻ nô lê lật ngược thứ bậc. Đấu tranh không phải là biểu hiện tích cực của các sức mạnh, cũng không phải là biểu hiện của một ý chí quy ên lực đang khẳng định; kết quả của nó cũng không biểu hiện chiến thắng của ông chủ hay của kẻ mạnh. Ngược lại, đấu tranh là phương tiên, mà nhờ đó những kẻ yếu chiến thắng kẻ mạnh, bởi vì ho là số đông hùng hậu nhất. Vì thế mà Nietzsche đối lập với Darwin: Darwin đã lẫn lôn đấu tranh và chon loc, ông không thấy rằng đấu tranh là kết quả trái ngược với những gì ông tin tưởng, rằng nó chọn lọc, nhưng chỉ chọn lọc những kẻ yếu và chỉ đảm bảo chiến thắng của ho<sup>246</sup>. Quá lịch sư để có thể đấu tranh, Nietzsche tư nói v ề mình như vậy<sup>247</sup>. Ông còn nói v`ê ý chí quy ên lưc: "thoát ly khỏi đấu tranh".

#### 5) Chống chủ nghĩa bi quan và chống Shopenhaueur

Ba đi ều hiểu sai này sẽ không là gì nếu chúng đưa vào trong triết học v'ê ý chí một "giong", một giong điệu biểu cảm cực kỳ đáng tiếc. Bản chất của ý chí luôn luôn được khám phá một cách bu ồn bã, nặng n'ề Tất cả những ai phát hiện ra bản chất của ý chí trong ý chí quy en lưc hay trong một cái gì đó tương tư, đ'àu không ngừng than thở v'ệphát hiện của ho, như thể ho phải rút ra từ đó một quyết định lạ lùng là phải trốn chạy nó, hay phải xóa bỏ hậu quả của nó. Moi sư diễn ra như thể bản chất của ý chí đặt chúng ta vào một tình trang không sống nổi, không thể chiu đưng nổi và dối lừa. Và đi ều này có thể được giải thích một cách dễ dàng: khi biến ý chí thành một ý chí quy ền lưc theo nghĩa "muốn thống trị", các triết gia nhận thấy cái vô tận trong mong muốn này; khi biến quy en lực thành đối tương của một sư biểu hiện, ho nhận thấy tính chất ảo của một cái được biểu hiện như thế; khi đưa ý chí quy ên lưc vào trong một cuộc đấu, ho nhận ra mâu thuẫn trong bản th'àn ý chí. Hobbes tuyên bố rằng ý chí quy ền lưc giống như trong một giấc mơ, và chỉ duy nhất nỗi sơ chết có thể khiến nó thoát ra khỏi giấc mơ đó. Hegel nhấn mạnh cái không-hiện thực trong trạng huống của ông chủ, vì ông chủ phu thuộc vào kẻ nô lê khi muốn được thừa nhận. Tất cả đặt mâu thuẫn vào ý chí, cũng như đặt ý chí vào mâu thuẫn. Quy ên lưc được biểu hiện chỉ là cái b'ê ngoài; bản chất của ý chí không nằm trong cái mà nó muốn nếu nó không tư biến mất trong cái b'ê ngoài. Vì thế, các triết gia cũng đặt ra cho ý chí một hạn định, hạn định dưa trên lý tính hoặc theo khế ước, duy nhất hạn định này có thể khiến nó trở nên sống động và giải quyết được mâu thuẫn.

Trong tất cả những phương diện này, Schopenhauer không thiết lập một triết học mới v`ê ý chí; trái lại, tài năng của ông là ở chỗ đã rút ra những hậu quả tột cùng của triết học cũ, và đẩy triết học cũ tới tận những hậu quả cuối cùng của nó. Schopenhauer không bằng lòng với bản chất của

ý chí, ông biến ý chí thành bản chất của sự vật: "thế giới nhìn từ bên trong". Ý chí trở thành bản chất nói chung và có tính tự thân. Nhưng, kể từ đó, cái mà nó muốn (sự khách quan hóa) trở thành biểu tượng ["Thế giới như là ý chí và biểu tượng", tác phẩm chính của Schopenhauer], thành cái b'ê ngoài nói chung. Mâu thuẫn của nó trở thành mâu thuẫn gốc: với tư cách là bản chất, nó muốn cái b'êngoài trong đó nó được phản ánh. "Cái số phận chờ đơi ý chí trong thế giới nơi nó được phản ánh", số phận đó chính là nỗi đau của mâu thuẫn này. Công thức của ý chí "muốn-sống" này là: thế giới như là ý chí và biểu tượng. Ở đây, ta nhận thấy sự phát triển của đi ều huyễn hoặc bắt ngu 'ôn từ Kant. Trong khi biến ý chí thành bản chất của sư vật hay nhìn thế giới từ bên trong, về nguyên tắc, người ta từ chối phân biệt hai thế giới: đó là cùng một thế giới vừa cảm tính vừa siêu-cảm tính. Nhưng khi phủ định sư phân biệt này v ềhai thế giới, người ta chỉ thay thế nó bằng sư phân biệt giữa bên trong và bên ngoài, hai cái này quan hệ với nhau chẳng khác gì quan hệ giữa bản chất và hiện tương, nghĩa là, không khác gì quan hệ giữa hai thế giới [cảm tính/siêu-cảm tính] trước đây cả. Ngay cả khi nâng ý chí lên thành bản chất của thế giới, thì Schopenhauer vẫn tiếp tục hiểu thế giới như là một ảo ảnh, một cái b'ê ngoài, một biểu hiên<sup>248</sup>. Schopenhauer vẫn chưa chịu vừa lòng với một sự hạn định ý chí như thế. Ý chí c'ân bị phủ định, nó c'ân tự phủ định chính nó nữa. Lựa chọn của Schopenhauer là: "Chúng ta là những sinh vật đ`ân đôn, hoặc là, để cho hay ho hơn, chúng ta là những sinh vật tự hủy diệt chính mình."<sup>249</sup> Schopenhauer day chúng ta rằng một sư hạn định dưa trên lý tính, hoặc theo khế ước của ý chí không đủ làm thỏa mãn, rằng c`ân phải đi tới tận sư hủy diệt th' ân bí. Và đó là cái mà người ta đã giữ lại từ đi sản của Schopenhauer, chẳng hạn nơi Richard Wagner: không phải sư phê phán của ông đối với siêu hình học, không phải là "cảm giác khó chịu của ông đối với thực tại", không phải thái đô chống Kitô giáo của ông, không phải là những phân tích

sâu sắc về sự tần thường của con người, không phải là cái cách ông chỉ ra rằng các hiện tượng là triệu chứng của một ý chí, mà hoàn toàn ngược lại, đó là cái cách mà ông đã khiến cho ý chí trở nên càng ngày càng khó chịu đựng hơn, càng ngày càng ít sức sống hơn, trong khi đó, ông lại ban cho nó cái tên gọi là "ý chí muốn sống"... <sup>250</sup>

## 6) Các nguyên tắc dành cho triết học về ý chí

Theo Nietzsche, triết học v ềý chí có nhiệm vụ thay thế túy: phá hủy và vươt qua nó. Nietzsche cho rằng mình là người đ`àu tiên làm triết học ý chí; những người khác đ'àu là những hiện thân cuối cùng của siêu hình học. Theo cách ông quan niêm, triết học ý chí có hai nguyên tắc tạo nên cái thông điệp vui vẻ: muốn = sáng tạo, ý chí = ni êm vui, "Ý chí của tôi đến bất th'àn như là người giải phóng và sứ giả của ni âm vui. Ý chí giải phóng: đó là học thuyết đích thực v ềý chí và v ềtư do, chính Zarathoustra day bạn như vậy"; "Ý chí, người giải phóng và sứ giả của ni ần vui được gọi như vậy. Các bạn thân mến, đó là đi ều tôi truy ền đạt. Nhưng các bạn hãy học cả đi à này: bản thân ý chí cũng còn bị c àm tù. Ý chí muốn giải phóng...<sup>251</sup>" - "Tuy nhiên, hỗi những người anh em, c'âi cho ý muốn biến thành khôngý-muốn, các bạn đã biết câu chuyên hoang đường điện r'ô này! tôi đã dẫn các bạn ra xa khỏi những bài ca này khi dạy các bạn: ý chí là kẻ sáng tạo."; "Sáng tạo các giá trị, đó là quy en thực sự của vị chúa tê", 252. Tại sao Nietzsche trình bày hai nguyên tắc này, sáng tạo và ni ềm vui, như là đi ều căn bản trong lời day của Zarathoustra, như là hai đ ai của một cây búa c an phải đóng xuống và nhỏ ra? Hai nguyên tắc này có thể hình như mập mờ hay không xác định, nhưng chúng có một ý nghĩa cực kỳ cu thể nếu ta hiểu chúng từ phương diên phê phán, nghĩa là cách chúng đối lập với các quan niêm trước đó v ềý chí. Nietzsche nói: Người ta đã quan niêm ý chí quy ền lực như thể ý chí muốn có quy ần lực, như thể quy ần lực là cái mà ý chí muốn; từ đó người ta biến quy ần lực thành ra một cái gì được biểu hiện; từ đó, người ta biến quy ần lực thành một tư tưởng nô lệ và bất lực; từ đó, người ta đánh giá quy ần lực dựa theo sự phân phối các giá trị đã được thiết lập, có sẵn; từ đó, người ta không quan niệm ý chí tách rời khỏi cái trận đấu, mà cái được thua chính là các giá trị đã được thiết lập này; từ đó, người ta đ ầng nhất ý chí quy ần lực với sự chống đối và nỗi đau khổ của sự chống đối. Chống lại sự bó buộc này của ý chí, Nietzsche tuyên bố muốn giải phóng; chống lại nỗi đau khổ của ý chí, Nietzsche tuyên bố rằng ý chí là vui vẻ. Chống lại hình ảnh của một ý chí muốn được người ta cấp cho các giá trị đã được thiết lập, Nietzsche tuyên bố rằng muốn, đó là sáng tạo các giá trị mối.

Ý chí quy ền lưc không có nghĩa là ý chí muốn quy ền lưc. Ý chí quy ền lưc không h'ê bao hàm một thuyết nhân hình nào, trong ngu 'cn gốc của nó, trong ý nghĩa của nó, cũng như trong bản chất của nó. Ý chí quy ền lực c'àn được diễn giải hoàn toàn khác: quy ên lực là những gì muốn trong ý chí. Quy ên lưc là yếu tố di truy ên và khu biết trong ý chí. Chính vì thế, ý chí quy ên lưc v ề cơ bản là yếu tố sáng tạo. Cũng chính vì thế mà quy ên lực không bao giờ được đánh giá bằng sư biểu hiện: không bao giờ nó được biểu hiện, nó thậm chí không được diễn giải hoặc đánh giá, nó là "kẻ" diễn giải, "kẻ" đánh giá, "kẻ" muốn. Nhưng nó muốn cái gì? Nó muốn chính cái sinh ra từ yếu tố di truy ền. Yếu tố di truy ền (quy ền lực) xác định mối quan hệ giữa sức mạnh với sức mạnh, và định tính các sức mạnh có quan hệ với nhau. Là yếu tố m'ên dẻo, nó tư xác định đ'ông thời với việc nó xác định, và tư định tính đ 'ông thời với việc nó định tính các sức mạnh. Đi 'âu mà ý chí muốn ở quy ền lưc, đó là một quan hệ như thế của các sức mạnh, đó là một phẩm chất như thế của các sức mạnh. Và một phẩm chất như thế của quy en lưc: khẳng định, phủ định. Tính chất phức tạp và biến đổi trong mỗi trường hợp tạo thành một kiểu phù hợp với một số hiện tương nào đó. Mọi hiên tương đ'àu biểu thị các quan hệ của sức mạnh, các phẩm chất của sức mạnh và của quy ên lưc, các sắc thái của các tính chất này, tóm lại biểu thị một kiểu sức mạnh và một kiểu ý chí. Chúng tội c'àn nói rằng, phù hợp với hệ thuật ngữ của Nietzsche: tất cả các hiện tượng đ'àu tham chiếu v'ê một kiểu, kiểu này cấu thành ý nghĩa và giá trị của nó, và cũng tham chiếu v ềý chí quy en lưc với tư cách là yếu tố từ đó hình thành nên ý nghĩa của ý nghĩa của hiên tương, và hình thành nên giá trị của giá trị của hiên tương. Chính vì vậy mà ý chí quyền lực về cơ bản là yếu tố sáng tạo và dâng hiến: nó không khao khát, nó không tìm kiếm, nó không mong muốn, nhất là không mong muốn quy en lưc. Nó dâng hiến: trong ý chí, quy en lưc là một cái gì không thể biểu đạt (di động, biến đổi, m'êm dẻo); quy ên lực ở trong ý chí như là "thứ đạo đức dâng hiến"; bản thân ý chí quy ền lực dâng hiến ý nghĩa và giá trị<sup>253</sup>. Vấn đ'èc an biết được rốt cuộc liệu ý chí quy an lực là một hay nhi ều không c'àn thiết phải đặt ra; nó chứng tỏ một sư hiểu sai nói chung đối với triết học Nietzsche. Ý chí quy en lực có tính m'êm dẻo, không thể tách rời khỏi mỗi trường hợp trong đó nó tư xác định; hoàn toàn giống như việc sư quy h'ài vĩnh cửu là t'àn tại, nhưng là t'àn tại được khẳng định bởi sư trở thành, ý chí quy 'ên lưc là cái Môt, nhưng là cái Môt được khẳng định bởi cái Nhi ầu. Sư thống nhất của nó là sư thống nhất của cái Nhi ầu và chỉ tư cho mình là cái Nhi ều. Thuyết nhất nguyên v ề ý chí quy ền lực không thể tách rời một loại hình học v ề tính đa dạng.

Yếu tố sáng tạo ra ý nghĩa và giá trị tất nhiên được xác định như là yếu tố *phê phán*. Một kiểu sức mạnh không chỉ có nghĩa là một phẩm chất của sức mạnh, mà là một quan hệ giữa các sức mạnh định tính. Kiểu *hoạt năng* không chỉ biểu thị các sức mạnh hoạt năng, mà còn chỉ một tổng thể được phân thứ bậc, trong đó các sức mạnh hoạt năng chiến thắng các sức mạnh phản ứng, và các sức mạnh phản ứng bị tác động; ngược lại, kiểu *phản ứng* 

chỉ một tổng thể trong đó các sức mạnh phản ứng chiến thắng và tách các sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà chúng có thể. Chính trong ý nghĩa này mà kiểu bao hàm phẩm chất của quy ền lực, cái phẩm chất mà nhờ đó một số sức mạnh chiến thắng các sức mạnh khác. Đối với Nietzsche, cao cả và cai quý biểu thị sư vươt trôi của các sức mạnh hoạt năng, biểu thị ái lực của chúng đối với khẳng định, khuynh hướng vươn lên của chúng, tính chất khinh khoái của chúng. Thấp kém và đê hèn chỉ sư chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, ái lực của chúng với cái phủ định, sự nặng n'ề hay ì ạch của chúng. Thế nhưng, rất nhi ều hiện tương chỉ có thể được giải thích như là chúng biểu hiện cái chiến thắng năng n'ê này của sức manh phản ứng. Liêu đó có phải là trường hợp hiện tương con người xét trong tổng thể của nó? Có những sư vật chỉ có thể t ồn tại nhờ các sức mạnh phản ứng và chiến thắng của chúng. Có những sư vật mà ta chỉ có thể nói đến, cảm thấy, suy nghĩ đến, có những giá trị mà ta chỉ có thể tin, khi ta bị kích đông bởi sức mạnh phản ứng. Nietzsche nói rõ: khi ta có tâm h ồn nặng n ềvà hèn hạ. Còn hơn cả sai l'âm, còn hơn cả sư ngu ngốc: một sư hèn hạ nào đó của tâm h 'ân<sup>254</sup>. Đó là lý do tại sao tô-pô học v è sức mạnh và học thuyết v è ý chí quy en lưc, đến lượt chúng, không tách rời sư phê phán có khả năng xác định phả hê các giá trị, sư cao quý của chúng hay sư hèn hạ của chúng -Thực sư là người ta sẽ hỏi xem tại sao và theo nghĩa nào cái cao quý "tốt hơn" là cái để hèn, hay cái cao có giá trị hơn là cái thấp? Quy ên nào vậy? Không có gì cho phép trả lời câu hỏi này, chừng nào chúng ta còn xem xét ý chí quy en lưc trong bản thân nó hay xem xét nó một cách trừu tương, như là nó chỉ có hai tính chất trái ngược: khẳng định và phủ định. Tại sao khẳng định lại tốt hơn là phủ định<sup>255</sup>? Chúng ta sẽ thấy rằng, giải pháp chỉ có thể được đưa ra với thử thách của sự quy h à vĩnh cửu: "tốt hơn", và hoàn toàn có giá trị là những gì quy h'à, những gì chịu quay trở lại, những gì muốn quay trở lại. Thế mà thử thách của sư quy h à vĩnh cửu không để

cho các sức mạnh phản ứng sống sót, cả quy ền lực phủ định cũng không. Sự quy h ồi vĩnh cửu chuyển hóa cái phủ định: nó biến cái nặng nề thành một cái gì nhẹ nhõm, nó chuyển cái phủ định sang phía khẳng định, nó biến phủ định thành một quy ền lực khẳng định. Nhưng, một cách chính xác thì sự phê phán là sự phủ định dưới hình thức mới này: sự phá hủy trở thành hoạt năng, thành tính xâm hấn hết sức gắn bó với khẳng định. Phê phán là sự phá hủy trong tư cách là ni ềm vui, là sự xâm hấn của kẻ sáng tạo. Kẻ sáng tạo các giá trị không tách biệt với kẻ hủy diệt, không tách biệt với một tội đ ồ hay một người phê phán: phê phán các giá trị đã được thiết lập, phê phán các giá trị phản ứng, phê phán sự hèn hạ<sup>256</sup>.

## 7) Sơ đô của "Phả hệ luân lý"

Phả hệ luân lý là cuốn sách có tính hệ thống bậc nhất của Nietzsche. Nó quan tâm tới hai chuyện: một mặt, nó không được trình bày như một tập hợp các châm ngôn hay như một bài thơ, mà như một cái chìa khóa để diễn giải các châm ngôn và để đánh giá bài thơ 257. Mặt khác, nó phân tích chi tiết kiểu phản ứng, cách thức chiến thắng của các sức mạnh phản ứng và nguyên tắc giúp chúng chiến thắng. Bài luận đ`àu tiên giải quyết vấn đ`è sự phẫn hận, bài thứ hai giải quyết vấn đ`èmặc cảm tội lỗi, và bài thứ ba đ`è cập đến vấn đ`èlý tưởng khổ hạnh: sự phẫn hận, mặc cảm tội lỗi, lý tưởng khổ hạnh là ba phương diện của sự thắng lợi của các sức mạnh phản ứng, và cũng là các hình thái của chủ nghĩa hư vô. - Hai phương diện này của Phả hệ luân lý - chìa khóa của sự diễn giải nói chung và của sự phân tích kiểu phản ứng nói riêng - không phải là ngẫu nhiên. Thực ra, cái gì ngáng trở nghệ thuật diễn giải và đánh giá, cái gì xuyên tạc phả hệ học và đảo lộn thứ bậc, nếu không phải là sự tăng vọt của các sức mạnh phản ứng? Như vây, hai phương diên của Phả hệ học luân lý tao ra sự phê phán. Nhưng

phê phán là gì, theo nghĩa nào thì triết học trở thành phê phán, tất cả những đi ều này c'ân được phân tích.

Chúng ta biết rằng các sức mạnh phản ứng chiến thắng bằng cách dựa vào một huyễn tưởng. Thắng lợi của nó luôn dựa trên cái phủ định, cũng như là dưa trên một cái gì có tính tưởng tương: tách sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà nó có thể. Như thế, sức mạnh hoạt năng thực sư trở thành phản ứng, nhưng là dưới tác đông của một sư huyễn hoặc. 1° Ngay từ bài luận đ'àu tiên, Nietzsche đã trình bày sư phẫn hận như "một sư trả thù tưởng tượng", "một sự trừng phạt cơ bản là ở trong tinh th'ân". 258 Hơn nữa, cấu trúc của phẫn hận bao hàm một ngô biên mà Nietzsche phân tích rất kỹ: ngộ biện v`ê sức mạnh bị chia tách khỏi cái mà nó có thể 259; 2° Bài luân thứ hai nhấn mạnh rằng mặc cảm tôi lỗi không tách rời khỏi "các sư kiên tinh th`ân và các sự kiện tưởng tượng" 260, v`ê bản chất, mặc cảm tôi lỗi có tính tương phản, vì nó biểu thị một sức mạnh quay lại chống lại chính nó<sup>261</sup>. Theo nghĩa này, nó là căn nguyên của cái mà Nietzsche sẽ gọi là "thế giới lôn ngược" 262. Nhìn chung, ta sẽ thấy rằng Nietzsche hài lòng biết bao khi nhấn mạnh sư thiếu thỏa mãn của khái niệm v ềcác phản đ ềở Kant: Kant đã không hiểu cả ngu 'ân gốc của chúng, lẫn những nghĩa mở rộng thực sự của chúng <sup>263</sup>; 3° Cuối cùng, lý tưởng khổ hạnh quy dẫn v ề sự huyễn hoặc sâu sắc nhất, sự huyễn hoặc của Lý tưởng [hay Ý  $th\hat{e}$ , biểu thị Thương để trong Nghịch lý thứ ba của Kant], bao hàm trong nó tất cả những sư lừa phỉnh khác, tất cả những hư cấu của đạo đức và kiến thức. Elegantia syliogismi ["suy luận tuyết hảo": có sư t`ôn tại của Thương Đế], Nietzsche đã nói như vậy<sup>264</sup>. L'ân này, đó là một ý chí muốn cái hư vô, "nhưng dù vậy, đó là và vẫn là một ý chí!" <sup>265</sup>.

Ở đây, chúng tôi chỉ thử nêu lên cấu trúc hình thức của Phả hệ luân lý.

Nếu ta không tin rằng ba bài luân được tổ chức một cách ngẫu nhiên, thì c`ân kết luận rằng, trong *Phả hệ luân l*ý, Nietzsche muốn viết lại *Phê phán* lý tính thuần túy [của Kant]. Các ngô biên (Paralogisme) v'ê linh h'ôn, Nghịch lý (Antinomie) của thế giới, sư huyễn hoặc của lý tưởng (hay Ý thể): Nietzsche cho rằng tư tưởng phê phán và triết học là một, nhưng Kant đã không có tư tưởng này, rằng Kant đã làm hại nó, làm hỏng nó, không chỉ trong ứng dung, mà ngay từ trong nguyên tắc. Chestov hài lòng tìm thấy ở Dostoïevski, trong Bút ký dưới hầm, sư Phê phán lý tính thu ần túy thực sư. Cho rằng Kant đã thiếu tính phê phán, đó trước hết là một ý tưởng của Nietzsche. Nhưng, Nietzsche không tin vào bất kỳ ai khác ngoài chính mình để quan niêm và thực hiện phê phán thực sư. Và dư án này có một tâm quan trong lớn đối với lịch sử triết học; vì ông không chỉ chống lại chủ nghĩa Kant mà ông muốn cạnh tranh, mà còn chống lại những hậu duê của Kant mà ông đối lập mạnh mẽ. Sau Kant, từ Hegel đến Feuerbach, sư phê phán đã trở thành cái gì, khi phải chịu đưng cái công thức nổi tiếng "phê phán của phê phán"? Một nghê thuật mà nhờ nó, tinh th'ần, tư-ý thức, sư tư phê phán khiến cho sư vật và tư tưởng thích hợp với nhau; hay một nghê thuật, theo đó con người lại làm cho mình thích hợp với những sư quy định đã từng bị tước mất: tóm lại, đó là biên chứng pháp. Nhưng, cái biên chứng pháp này, sư phê phán mới này, thận trong tránh đặt ra cái câu hỏi tiên quyết: Ai c'ân tiến hành phê phán, ai có khả năng phê phán? Người ta nói với chúng ta về lý tính, về tinh thần, về tư-ý thức, về con người; nhưng trong tất cả những khái niệm này, đó là ai vậy? Người ta không nói cho ta biết ai là con người, và tinh th'ân là gì. Tinh th'ân [trong Hegel] dường như cất giấu những sức mạnh sẵn sàng hòa giải với bất kỳ quy ên lực nào, dù là Nhà thờ hay Nhà nước. Khi con người hèn mon chiếm hữu những vật hèn mon, khi con người phản ứng biến những sư quy định có tính phản ứng thành những quy định của chính mình, người ta có nghiêm chỉnh tin rằng

qua đó sư phê phán đã có những bước tiến lớn, và do đó, nó chứng tỏ hoạt động của nó? Nếu con người là một sinh vật phản ứng thì lấy quy ền gì mà nó tiến hành sư phê phán? Trong khi thu phục tôn giáo, chúng ta có thôi không còn là con người mô đạo được không? Khi biến th'ân học thành một môn nhân loại học, khi đặt con người vào chỗ của Chúa, liêu chúng ta có thể hủy bỏ luôn cả đi àu cốt yếu, tức hủy bỏ bản thân cái chỗ ấy được không? Tất cả những đi àu nhập nhằng này đ àu xuất phát từ phê phán của Kant<sup>266</sup>. Ở Kant, phê phán không khám phá được cái thẩm quy ền thực sự có tính hoạt năng, có khả năng thực hiện sư phê phán. Trái lại, nó kiết sức trong khi thỏa hiệp: không bao giờ nó có thể giúp chúng ta vượt lên trên các sức mạnh phản ứng hiện hữu trong con người, trong ý thức về bản thân, trong lý tính, trong đạo đức, trong tôn giáo. Thậm chí nó còn có kết quả ngược lại, nó biến các sức mạnh này thành một cái gì còn hơn sức mạnh "của chúng ta" một chút. Rốt cuộc, Nietzsche so với Kant, có cái gì tương tư như Marx so với Hegel: đối với Nietzsche, đó là phục h 'à sư phê phán, và đối với Marx, là phục h'ởi phép biên chứng. Nhưng, sư tương đ ồng này còn lâu mới đưa Marx và Nietzsche lại g ần nhau, nó khiến ho còn xa cách nhau một cách sâu sắc hơn, vì bản thân biên chứng pháp vốn bắt ngu 'ân từ sự phê phán của Kant. Không bao giờ c'ân phải phục h' âi biện chứng pháp, cũng không có cách nào "làm biên chứng pháp" cả, nếu trước tiên bản thân sư phê phán không suy yếu.

## 8) Nietzsche và Kant, nhìn từ các nguyên tắc

Kant là triết gia đ'àu tiên đã hiểu rằng sự phê phán c'àn phải có tính toàn diện và tích cực với tư cách là sự phê phán: toàn diện bởi vì "tất cả đ'àu phải phục tùng sự phê phán"; tích cực, khẳng định, bởi vì nó không giới hạn sức mạnh của nhận thức mà không đ'ông thời giải phóng hết những sức mạnh vốn bị xao nhãng cho tới nay. Nhưng kết quả của một dự án lớn lao

như vậy sẽ là gì? Đôc giả có tin tưởng một cách nghiệm túc rằng, trong *Phê* phán lý tính thuần túy, "chiến thắng của Kant đối với giáo lý của các nhà th'àn học (Chúa, linh h'òn, tư do, sư bất tử) đã làm tổn thương cái lý tưởng tương ứng" không, và thậm chí liêu ta có thể tin rằng Kant có ý định làm nó tổn thương không? Riêng v`ê Phê phán lý tính thuần túy, phải chẳng Kant đã không thú nhận, ngay từ những trang đ'ài tiên, rằng nó hoàn toàn không phải là một sư phê phán? Hình như Kant đã lẫn lôn tính thực chứng của phê phán với sự thừa nhận khiệm nhường các quy ền của cái bị phê phán. Ta chưa bao giờ thấy sư phê phán toàn diên nào mà lại có tính hòa giải hơn thế, cũng chưa bao giờ thấy một sư phê phán nào tôn trong cái bị phê phán hơn thế. Vậy mà sư đối lập này, đối lập giữa dư định và kết quả (hơn nữa giữa dư định chung và các ý định cu thể), được giải thích một cách dễ dàng. Kant chỉ đẩy đến tận cùng một quan niệm rất cũ v'ê phê phán. Ông quan niêm phê phán như là một sức mạnh c'ân tác động lên mọi tham vong hiểu biết và tham vong khám phá sư thật, chứ không phải tác động lên bản thân sư hiểu biết và bản thân sư thật. Cũng giống như một sức mạnh c'ân tác động lên moi tham vong luân lý, nhưng không phải lên bản thân luân lý. Từ đó, phê phán biến thành một thứ chính sách thỏa hiệp: trước khi tham gia chiến tranh, người ta đã phân chia các khu vực ảnh hưởng. Người ta phân biệt ba lý tưởng: tôi có thể biết gì? tôi phải làm gì? tôi được phép hy vong gì? Người ta chế ước chúng một cách tương hỗ, người ta tố cáo những cách sử dung sai và việc lấn ra khỏi giới hạn, nhưng tính chất không thể phê phán của môi một lý tưởng vẫn là trung tâm của chủ nghĩa Kant, giống như là con sâu nằm ngay trong trái cây: nhận thức đích thực, luân lý đích thực, tôn giáo đích thực. Đó là cái mà Kant vẫn còn gọi là một "sư kiên", theo thuật ngữ của ông: sư kiên đạo đức, sư kiên nhận thức... Hứng thú ấn định ranh giới cho các lĩnh vực của Kant rốt cuộc xuất hiện một cách thoải mái trong Phê phán năng lực phán đoán; chúng ta học được ở đó cái mà

chúng ta đã biết ngay từ đ`ài: sự phê phán của Kant không nhắm đến đi ài gì khác hơn là bào chữa, nó bắt đ`ài bằng việc tin vào những gì nó phê phán.

Phải chẳng đó là một "đại chính sách" như đã thông báo? Nietzsche nhận thấy rằng cho đến nay vẫn chưa hì có một "đại chính sách" nào cá. Phê phán không là gì cả và không nói lên gì cả chừng nào nó còn hài lòng nói rằng: luân lý đích thực chế nhạo luân lý. Phê phán không làm được gì chừng nào nó chưa mở rông sư phê phán đến tận bản thân sư thật, đến bản thân nhận thức đích thực, luân lý đích thực, tôn giáo đích thực<sup>267</sup>. Mỗi l'ân Nietzsche tố cáo đức hạnh, đó không phải là ông tố cáo những thứ đức hạnh giả hiệu, cũng không phải tố cáo những kẻ sử dung đức hạnh như một cái mặt nạ. Trái lại, ông tố cáo bản thân đức hạnh, nghĩa là: sư nhỏ mon của đức hạnh đích thực, tính xoàng xĩnh đến khó tin của luân lý đích thực, sự thấp hèn của các giá trị đích thực. "Zarathoustra không h'ệcó chút nghi ngờ gì ở đây: ông nói rằng chính sự hiểu biết của những người tốt, của những người tuyết vời nhất khiến ông cảm thấy khiếp sơ con người; và đôi cánh của ông mọc lên từ chính sự ghê tởm này 268". Chừng nào chúng ta còn phê phán luân lý giả hiệu hay tôn giáo giả hiệu, thì chúng ta vẫn sẽ còn là các nhà phê phán tôi nghiệp, trái ngược với sư uy nghi của sư phê phán, trái ngược với các nhà biên giải bu 'ân bã. Đó vẫn còn là một sư phê phán của người phân xử muốn mang lại hòa bình. Chúng ta phê phán những kẻ ngấp nghé, chúng ta kết án những kẻ lấn chiếm lĩnh vực, nhưng bản thân các lĩnh vực đối với chúng ta dường như là thiêng liêng. Tương tư như vậy đối với sư nhận thức: một sư phê phán xứng đáng với tên gọi của nó không c an phải nhắm đến nhận thức giả hiệu v ề cái không thể biết ("cái bất khả tri" của Kant), mà trước tiên, phải nhắm đến nhận thức thực sư v ềnhững gì có thể được nhận thức<sup>269</sup>. Vì vậy mà Nietzsche, trong lĩnh vực này cũng

như trong những lĩnh vực khác, nghĩ rằng mình đã tìm thấy nguyên tắc duy nhất khả hữu cho một sự phê phán toàn diện trong cái mà ông gọi là "thuyết phối cảnh". Trong đó, không có sự kiện cũng không có hiện tượng luân lý, mà chỉ có một diễn giải luân lý vê các hiện tượng  $^{270}$ . Không có ảo tưởng về nhận thức, bởi bản thân nhận thức là một ảo tưởng: nhận thức là một sai lầm, tệ hơn, là một sự xuyên tạc  $^{271}$ . (Mệnh đề cuối cùng này Nietzsche mượn của Schopenhauer. Chính Schopenhauer đã diễn giải triết học Kant như vậy, biến đổi nó một cách triệt để, theo một hướng đối lập với các nhà biện chứng pháp. Như thế, Schopenhauer đã biết chuẩn bị nguyên tắc của sự phê phán, cho dù ông cũng bị sẩy chân trong vấn đề luân lý, vốn là nhược điểm của ông.)

#### 9) Thực hiện phê phán

Trong *Phê phán lý tính thuần túy*, tài năng của Kant biểu hiện ở trong quan niệm v è sự phê phán nội tại [immanent]. Phê phán không được trở thành một thứ phê phán lý tính bằng tình cảm, bằng kinh nghiệm, hay bằng một thẩm quy èn bên ngoài dù đó là gì đi nữa. Và cái bị phê phán càng không nằm ngoài lý tính: người ta không c àn tìm trong lý tính những sai làm đến từ bên ngoài, từ cơ thể, cảm giác hay đam mê, mà c àn tìm những ảo tưởng có ngu àn gốc và trú sở ngay trong lý tính. Mắc kẹt giữa hai đòi hỏi này, Kant kết luận rằng phê phán c àn phải là phê phán của lý tính bởi chính nó. Phải chăng đây là mâu thuẫn của Kant khi biến lý tính thành ra đ àng thời vừa là tòa án, vừa là bị cáo, vừa là thẩm phán, vừa là bên tranh chấp, vừa là kẻ xét xử, vừa là kẻ bị xét xử?<sup>272</sup>. Ở Kant còn thiếu một phương pháp cho phép tiến hành phê phán lý tính từ bên trong, mà không c àn đặt lên vai nó gánh nặng phải đ àng thời trở thành quan tòa của chính nó. Trên thực tế, Kant không thực hiện cái chương trình phê phán nôi tai

của ông. Triết học siêu nghiệm khám phá các đi àu kiên, vẫn còn nằm ở bên ngoài cái được đặt đi ều kiên. Các nguyên tắc siêu nghiêm là các nguyên tắc đặt đi à kiên chứ không phải là các nguyên tắc của sư hình thành nôi tại (genèse interne). Trong khi đó, ta đòi hỏi một sư hình thành của bản thân lý tính, cũng như sư hình thành của giác tính va các phạm trù của nó: các sức mạnh của lý tính và giác tính là gì? Ý chí nào ẩn giấu và biểu hiện trong lý tính? Cái gì ở sau lý tính và ở trong chính lý tính? Với ý chí quy ền lưc và phương pháp hình thành từ ý chí quy ên lưc, Nietzsche xác lập nguyên tắc của sư hình thành nôi tại. Khi so sánh ý chí quy en lưc với một nguyên tắc siêu nghiêm, khi so sánh chủ nghĩa hư vô ở trong ý chí quy ền lưc với một cấu trúc tiên nghiêm, trước hết chúng tôi muốn lưu ý sư khác biệt của chúng so với những quy định tâm lý. Dù sao thì những nguyên tắc của Nietzsche không bao giờ là những nguyên tắc siêu nghiêm; các nguyên tắc này đã được thay thế bằng phả hê học. Chỉ duy nhất ý chí quy ên lực mới có tư cách là nguyên tắc phát sinh và nguyên tắc phả hê học, có tư cách là nguyên tắc lập pháp, chỉ có nó mới có năng lực thực hiện sư phê phán nôi tại. Chỉ có nó mới khiến cho sư chuyển đổi trở nên khả dĩ.

Ở Nietzsche, triết gia-nhà lập pháp xuất hiện như là triết gia của tương lai; sự lập pháp có nghĩa là sáng tạo các giá trị. "Các triết gia đích thực là những người ra lệnh và ban bố luật 273". Ngu 'ân cảm hứng của Nietzsche đã tiếp sinh khí cho các văn bản tuyệt diệu của Chestov: "Đối với chúng tôi, tất cả mọi sự thật đ`âu bắt ngu 'ân từ parère\*, kể cả các sự thật của siêu hình học. Tuy nhiên, cội ngu 'ân duy nhất của các sự thật siêu hình học là jubere\*\*, và bao lâu con người không tham gia vào việc ra lệnh ấy, đối với họ, dường như siêu hình học là bất khả"; "Những người Hi Lạp cảm thấy rằng sự phục tùng, sự chấp nhận tuân phục của tất cả những gì hiện diện đ`âu che giấu sự t 'ân tại đích thực trước con người. Để đạt tới thực tại đích thực, c 'ân phải tự xem mình như là chúa tể của thế giới, c 'ân phải học cách

đi àu khiển và sáng tạo... Chính ở nơi thiếu một lý tính có khả năng làm thỏa mãn, và theo chúng tôi, ở nơi moi khả năng tư duy đ'àu bị ngưng lại, những người Hi Lạp nhìn thấy sự khởi đ`âu của chân lý siêu hình học 274." - Ta không nói rằng triết gia c`ân phải bổ sung hoạt động lập pháp vào các hoạt đông của mình, chỉ vì triết gia có một vị trí tốt nhất cho việc đó, như thể việc triết gia phục tùng sư thông thái khiến ông ta có đủ tư cách để khám phá các luật lê tốt nhất có thể, r 'à đến lượt mình con người c 'àn phải phục tùng những luật lê này. C'ân hiểu theo một nghĩa hoàn toàn khác: triết gia trong tư cách là triết gia không phải là một nhà thông thái, triết gia trong tư cách là triết gia thôi không tuần phục nữa, ông ta thay thế sự thông thái kiểu cũ bằng sư đi ều khiển, ông ta phá vỡ các giá trị cũ và tao ra các giá trị mới, và chính trong nghĩa này mà toàn bô khoa học của ông ta có tính lập pháp. "Đối với ông ta, nhận thức là sáng tạo, tác phẩm của ông ta góp ph'àn ban bố luật, ý chí sự thật của ông ta là ý chí quy ền lưc<sup>275</sup>". Thế nhưng, nếu thực sư quan niệm này về triết gia bắt nguồn từ thời tiền Socrate, thì dường như nó tái xuất hiện trong thế giới hiện đại cùng với Kant và lý thuyết v'ề phê phán. Ra lệnh [jubere] thay thế cho tuân phục [parare]: há đó không phải là bản chất của cuộc cách mạng Copernic, và là cách thức mà sư phê phán đối lập với sư thông thái theo kiểu cũ, đối lập với sư phục tùng mang tính giáo đi ều và sư phục tùng th ần học hay sao? Ý tưởng v`ê triết học lập pháp trong tư cách là triết học, chính nó bổ sung cho ý tưởng về sư phê phán nôi tai trong tư cách là phê phán: cả hai ý tưởng này là đóng góp căn bản của học thuyết Kant, sư đóng góp có chức năng giải phóng.

Nhưng cũng chính ở đây, c`ân phải biết Kant hiểu như thế nào v`ê quan niệm triết học-lập pháp. Tại sao vào thời điểm mà dường như Nietzsche lấy lại và phát triển ý tưởng của Kant, ông lại xếp Kant vào hàng ngũ "các công nhân triết học", những người bằng lòng với việc kiểm kê các giá trị

hiện hành, trái hẳn với các triết gia của tương lai<sup>276</sup>? Đối với Kant, quả thực, những gì mang tính lập pháp (trong một lĩnh vực) luôn luôn là một trong những quan năng của chúng ta: giác tính, lý tính. Bản thân chúng ta là các nhà lập pháp khi chúng ta giám sát việc sử dụng đúng đắn các quan năng này và đ'è ra nhiêm vu phù hợp với việc sử dung đúng đắn này cho các quan năng khác. Chúng ta là các nhà lập pháp khi ta phục tùng từng mỗi quan năng của ta giống như là phục tùng chính mình. Nhưng chúng ta phục tùng ai với một năng lực như thế, chúng ta phục tùng những sức mạnh nào trong một năng lực như thế? Giác tính, lý tính có một lịch sử lâu dài: chúng tạo nên những thẩm quy en buộc chúng ta phải tuân phục, kể cả khi chúng ta không muốn tuân phục bất kỳ ai nữa. Khi chúng ta không còn tuân phục Chúa, không còn tuân phục Nhà nước, bố me, thì lý tính xuất hiện thuyết phuc chúng ta tiếp tuc ngoan ngoãn, vì nó nói với chúng ta: chính người là kẻ đi ầu khiển. Lý tính cho ta thấy tình trạng nô lê của chúng ta, cho ta thấy sư phục tùng của chúng ta, và cũng cho ta thấy bấy nhiều ưu thế đã biến chúng ta thành những sinh vật có lý tính. Dưới danh xưng "lý tính thực hành", "Kant đã sáng tạo ra một kiểu lý tính rất rõ ràng đối với những trường hợp mà người ta không c'ân bận tâm đến lý tính, nghĩa là khi nhu c'àu của trái tim, của luân lý, của nghĩa vu lên tiếng<sup>277</sup>". Vậy rốt cuộc, cái gì ẩn giấu trong sư hợp nhất nổi tiếng giữa nhà lập pháp và th'ân dân trong trong triết học Kant? Không gì khác hơn là một kiểu th'àn học được đổi mới, th'àn học có nhãn thức của đạo Tin lành: chúng ta bị bắt buộc phải gánh vác cả hai công việc, công việc của muc sư và công việc của tín đ ô. Sư tiết kiệm này là một thành công của th' ân học: "Thành công của Kant chỉ là thành công của nhà th'ân học <sup>278</sup>". Liệu ta có tin rằng, bằng cách tao lâp nên trong chúng ta vị mục sư và nhà lập pháp, chúng ta sẽ thôi không còn là các tín đ'ô và các th'àn dân? Nhà lập pháp này và vị mục sư này làm vận hành nôi các, pháp luật, biểu tương của các giá trị đã được thiết lập. Họ chỉ

làm mỗi một việc là nội hiện các giá trị hiện hành. Ở Kant, sự sử dụng đúng đắn các quan năng trùng hợp một cách lạ lùng với các giá trị đã được thiết lập: nhận thức đích thực, luân lý đích thực, tôn giáo đích thực...

#### 10) Nietzsche và Kant, nhìn từ hệ quả

Nếu tóm tắt sư đối lập giữa quan niệm của Nietzsche và của Kant v ềsư phê phán, chúng ta sẽ thấy nó thể hiện trên năm điểm: 1° Chính các nguyên tắc phát sinh và kiến tạo giải thích ý nghĩa và giá trị của ni ềm tin, của sư diễn giải và đánh giá, chứ không phải các nguyên tắc siêu nghiêm, các nguyên tắc siêu nghiêm này chỉ là những đi à kiên đơn giản cho các sư kiên giả định; 2° Không phải một tư tưởng tư cho mình có khả năng lập pháp bởi vì nó chỉ tuân phục lý tính, mà là một tư tưởng đang suy tư chống lại lý tính: "trở thành có lý tính, đó là đi ều luôn luôn bất khả 279". Người ta rất nh ầm lẫn v ề thuyết phi lý tính chừng nào còn tin rằng học thuyết này đem một cái gì khác hơn là tư duy đối lập với lý lính: chẳng hạn quy ền của cái kiên tính\*\*\*, quy en của trái tim, của tình cảm, của tính thất thường, hay của đam mê. Trong thuyết phi lý tính, không có cái gì khác hơn là tư duy, không có cái gì khác hơn là suy nghĩ. Cái mà người ta đem ra để đối lập với lý tính, chính là bản thân tư duy; cái mà người ta đưa ra để đối lập với hữu thể có lý tính, chính là bản thân người tư duy<sup>280</sup>. Bởi vì, v ề ph ần nó, lý tính thu nhận và biểu đạt quy ên của những gì bắt tư duy phải phục tùng. Tư duy khôi phục lại quy ền của nó và tư cho mình cái quy ền vạch quy tắc chống lại lý tính: cú gieo súc sắc, đó là ý nghĩa của cú gieo súc sắc; 3° Không phải nhà lập pháp theo kiểu Kant, mà là nhà phả hê học. Nhà lập pháp của Kant là một thẩm phán của tòa án, một thẩm phán hòa bình, người giám sát vừa phân phối tài sản, vừa phân chia các giá trị đã được thiết lập. Cảm hứng phả hệ học đối lập với cảm hứng tư pháp. Nhà phả hệ học là nhà lập pháp đích thực. Nhà phả hê học hơi có chút gì của th'ây bói, tức triết gia của tương lai. Ông ta báo trước cho chúng ta, không phải một thứ hòa bình mang tính phê phán, mà là những cuộc chiến tranh mà ta chưa từng biết<sup>281</sup>. Đối với ông ta cũng vậy, tư duy là phán đoán, nhưng phán đoán, đó là đánh giá và diễn giải, đó là sáng tạo các giá trị. Vấn đ`ênăng lực phán đoán trở thành vấn đ'ệcủa công lý, của sư quy định thứ bậc; 4° Không phải là sinh vật có lý tính, kẻ phung sư các giá trị hiện hành, cùng một lúc vừa là linh mục vừa là tín đ ồ, vừa là nhà lập pháp, vừa là th ần dân, kẻ nô lệ chiến thắng và kẻ nô lê chiến bại, là con người phản ứng phục vụ cho chính mình. Vậy thì *ai* tiến hành phê phán? Quan điểm phê phán là gì? Thẩm quy en phê phán không phải là con người được nhận thức, cũng không h'êlà một dạng thức thăng hoa của con người, tinh th'ân, lý tính, tư-ý thức. Không phải Chúa, cũng không phải con người, vì giữa con người và Chúa không còn đủ sư khác biệt, ho chiếm chỗ lẫn nhau. Thẩm quy ền phê phán là ý chí quy en lưc, quan điểm phê phán là quan điểm của ý chí quy en lưc. Nhưng dưới hình thức nào? Không phải trong hình thức của siêu nhân, siêu nhân là sản phẩm tích cực của bản thân sư phê phán. Mà là một "kiểu người tương đối có tính siêu nhân" 282: kiểu người phê phán, con người với tư cách là kể muốn bị vượt qua, bị vượt lên... "Các người có thể hóa thành cha ông và thành tổ tiên của siêu nhân: đó là đi ầu tốt đẹp nhất trong sư nghiệp của các ngươi" 283; 5° Mục đích của phê phán: không phải là cứu cánh của con người, hay của lý tính, mà rốt cuộc đó là siêu nhân, con người bị vươt qua, bị vươt lên. Trong sư phê phán, vấn đề không phải là bào chữa, mà là cảm nhận theo một cách khác: một năng lực cảm giác khác.

# 11) Khái niệm sự thật

"Sự thật luôn được đ'ê cao như là bản chất, như là Chúa, như là thẩm

quy en tối cao... nhưng ý chí sự thật c'ân tới sư phê phán. - Hãy cứ định nghĩa nhiệm vu của chúng tôi như vậy - Hãy thử một l'ân đặt lại vấn đề v'ê giá trị của sư thật <sup>284</sup>." Chính ở chỗ này mà Kant trở thành triết gia cuối cùng của chủ nghĩa cổ điển: không bao giờ ông đặt vấn đ'êv 'êgiá trị của sư thất, cùng không đặt vấn đềv ềcác lý do khiến chúng ta phục tùng sự thật, v'êphương diên này, ông cũng giáo đi àu như những người khác. Cả ông, cả những người khác đ'àu không tư hỏi: Ai tìm kiếm sư thật? Nghĩa là: hắn muốn gì, kẻ tìm kiếm sư thật? hắn thuộc loại nào, ý chí quy ền lưc của hắn là gì? Chúng tôi cố gắng tìm hiểu bản chất của sư thiếu hut này trong triết học. Tất cả chúng ta đều biết rằng, thực ra con người rất hiểm khi tìm kiếm sư thất: còn hơn cả sai l'âm, các lợi ích và sư ngốc nghếch của chúng ta khiến chúng ta bị tách xa khỏi sư thật. Nhưng các triết gia cho rằng tư duy trong tư cách là tư duy tìm kiếm sư thật, rằng "v ềmặt pháp lý" nó yêu thích sư thật, rằng "v'ê mặt pháp lý" nó muốn sư thật. Bằng cách thiết lập mối liên hệ có tính pháp lý giữa tư duy và sư thật, bằng cách gắn kết ý chí của một nhà tư tưởng thu an túy với sư thật, triết học tránh được việc quy sư thật v`ề một ý muốn cu thể - có lẽ là ý muốn của nó -, tránh được việc quy sư thật v'ề một kiểu sức mạnh, v'ề một phẩm chất của ý chí quy en lưc. Nietzsche chấp nhận vấn đ'ê như nó được đặt ra: đối với ông, đó không phải là nghi ngờ ý chí sư thật, không phải là nhắc lại một l'ân nữa rằng con người thực ra không yêu sư thật. Nietzsche tìm hiểu xem sư thật biểu thị đi ều gì với tư cách là khái niệm, và khái niệm này ti ền-giả định về mặt pháp lý những sức mạnh và ý chí được pháp điển hóa nào. Nietzsche không phê phán những tham vong sai l'âm v'è sư thật, mà phê phán bản thân sư thật trong tư cách là lý tưởng. Theo phương pháp của Nietzsche, c'ân phải quan trong hóa khái niêm sư thật. "Ý chí sư thật vẫn còn gơi cảm hứng cho chúng ta tiến hành những cuộc phiêu lưu nguy hiểm, cái tính xác thực nổi tiếng này, tất cả các triết gia luôn nói v ềnó với sư tôn trong, và nó đã đặt

ra cho chúng ta bao nhiêu vấn đ'ề... Cái gì trong con người chúng ta muốn tìm kiếm sự thật? Thực ra, chúng ta đã quá trễ trước vấn đ'èv ềngu ồn gốc của ý muốn này, và để chấm dứt, chúng ta thực sự dừng lại trước một vấn đ'ècòn căn bản hơn. Giả sử rằng chúng ta muốn sự thật, vậy *tại sao* không phải là không-sự-thật? Hay sự không chắc chắn? Hay thậm chí sự không biết? ... Và ta có tin vào nó không? dường như, rốt cuộc cho đến lúc này vấn đ'ènày chưa bao giờ được đặt ra, và chúng tôi là những người đ'ài tiên nhìn thấy nó, xem xét nó, và dám đung tới nó.<sup>285</sup>"

Khái niêm sư thật dùng để chỉ một thế giới được xem là xác thực. Thậm chí, trong khoa học, sư thật việ các hiện tương tạo thành một "thế giới" phân biệt với thế giới của hiện tương. Vậy mà một thế giới thành thực giả định một con người thành thực, thế giới thành thực này quy chiếu v'ê con người thành thực này như là quy chiếu v'ê trung tâm của nó 286. -Con người thành thực này là ai? nó muốn gì? Giả thiết thứ nhất: nó muốn không bị lừa dối, không để cho người ta lừa dối. Bởi vì "bị lừa dối là có hai, nguy hiểm, tai hại". Nhưng một giả thiết như vậy giả định rằng bản thân thế giới đã là thành thực. Vì trong một thế giới, giả một cách triệt để thì chính ý muốn không để bị lừa dối sẽ trở thành có hại, nguy hiểm và gây tai hoa. Quả thực, ý chí sư thật c'àn được hình thành bằng mọi giá, bất chấp tính nguy hiểm và tính vô ích của sư thật." Vậy là còn có một giả thiết khác: tôi muốn sự thật có nghĩa là tôi không muốn lừa đôi, và "tôi không muốn lừa dối hiểu trong trường hợp đặc biệt là: tôi không muốn lừa dối chính bản thân tôi." 287 Nếu ai đó muốn sư thật, đó không phải là nhân danh cái mà thế giới là, trái lại, nhân danh cái mà thế giới không là. Đương nhiên, "đời sống nhằm làm cho l'âm lạc, lừa bịp, che giấu, loè bịp, làm cho mù quáng". Nhưng, kẻ muốn sư thật trước hết muốn làm mất giá cái quy ên lực tối cao này của cái giả: hắn biến đời sống thành một "sai l'âm",

biến thế giới này thành một "cái b'ề ngoài". Vì thế, hắn đối lập nhận thức với đời sống, hắn đối lập thế giới này với một thế giới khác, đó là với một thế giới bên ngoài" theo nghĩa là thế giới xác thực. Thế giới thành thực không tách rời khỏi cái ý chí này, cái ý chí đối xử với thế giới này như là cái b'è ngoài. Từ đó, sư đối lập giữa nhận thức và đời sống, sư phân biệt giữa hai thế giới bộc lô tính chất thực sự của chúng: đó là một sự phân biệt có ngu 'ch gốc luân lý, một sự đối lập có nguồn gốc luân lý. Con người không muốn lừa dối mong muốn một thế giới tốt đẹp hơn và một cuộc sống tốt đẹp hơn; tất cả mọi lý do để không lừa dối đ`àu là những lý do đạo đức. Và chúng ta luôn vấp phải cái vevertuisme [tính đức hạnh] của kẻ muốn sư thật: một trong những mối bận tâm yêu thích của anh ta là phân phát các sai l'âm, anh ta bắt người khác phải chịu trách nhiệm, anh ta phủ nhận sư ngây thơ, anh ta lên án và phán xử đời sống, tố cáo cái b'ề ngoài. "Tôi thừa nhận rằng trong mọi triết học các ý đ ò luân lý (hoặc phản luân lý) tạo thành cái hạt m'ầm thực sư, từ đó mọc lên toàn bộ cái cây... Vậy nên tôi không tin vào sư t'ôn tại của một bản năng nhận thức, cái bản năng có lẽ khai sinh ra triết học." 288 Dù sao, bản thân sư đối lập luân lý này chỉ là một triệu chứng. Kẻ muốn một thế giới khác, một đời sống khác, thực ra muốn một cái gì sâu sắc hơn: "Đời sống chống lại đời sống 289". Anh ta muốn rằng đời sống trở nên có đức hạnh, muốn rằng nó tư sửa chữa và sửa chữa cái b'êngoài, muốn rằng nó dùng làm giai đoạn chuyển tiếp sang một thế giới khác. Anh ta muốn rằng đời sống từ bỏ chính nó và quay lại chống lại chính nó: "Mưu toan sử dụng sức mạnh để làm cạn kiết sức manh. 290" Đằng sau sư đối lập luận lý hiện ra một mậu thuỗn thuộc loại khác, mậu thuẫn có tính tôn giáo hay là mâu thuẫn của chủ nghĩa khổ hạnh.

Từ lập trường tư biện đến sự đối lập luân lý, từ sự đối lập luân lý đến mâu thuẫn khổ hạnh... Nhưng, mâu thuẫn khổ hạnh, đến lượt nó, là một

triêu chứng c'ân được diễn giải. Con người của lý tưởng khổ hạnh muốn gì? Con người chối bỏ cuộc sống, đó vẫn là người muốn một cuộc sống bị suy giảm, muốn cuộc đời mình bị tàn lui và suy giảm, muốn bảo t cn kiểu của anh ta, hơn nữa, bảo t 'ch quy ên lực và sự chiến thắng của kiểu của anh ta, sư chiến thắng của các sức mạnh phản ứng và sư lây nhiễm của chúng. Ở điểm này, các sức mạnh phản ứng phát hiện ra vị đ cng minh đáng lo ngại đã đưa chúng tới chiến thắng: chủ nghĩa hư vô, ý chí hư vô<sup>291</sup>. Chính ý chí hư vô là cái chỉ chịu đưng được cuộc sống dưới hình thái phản ứng. Chính nó sử dung các sức mạnh phản ứng như phương tiên để cuộc sống phải tư mâu thuẫn, tư phủ định, tư tiêu biến. Chính ý chí hư vô, ngay từ đ`âi, đã khơi dậy toàn bô các giá trị mà người ta cho là "cao hơn" cuốc sống. Và đó là sai l'âm lớn nhất của Schopenhauer: ông tin rằng, trong các giá trị cao hơn đời sống, ý chí tư phủ định. Thực tế, không phải là ý chí tư phủ định trong các giá trị cao hơn, mà các giá trị cao hơn có quan hệ với ý chí phủ định và tiễu trừ đời sống. Ý chí phủ định này xác định "giá trị" của các giá trị cao hơn. Vũ khí của nó là: bắt đời sống phải phục tùng các sức mạnh phản ứng theo một cách thức khiến cho toàn bộ đời sống luôn luôn trải ra xa hơn, bị tách khỏi cái mà nó có thể, vì càng ngày càng bé hơn, "trải v'ề phía hư vô, v ètình cảm thống thiết của cái hư vô của nó"292. Ý chí hư vô và các sức mạnh phản ứng, đó là hai yếu tố tạo thành lý tưởng khổ hạnh.

Như vậy, bằng cách đào sâu ba chi ầu dày: nhận thức, luân lý và tôn giáo, diễn giải khám phá cái thật, cái thiện và cái th ần thánh như là các giá trị đứng cao hơn đời sống. Cả ba gắn kết với nhau: lý tưởng khổ hạnh là mômen thứ ba, nhưng cũng là ý nghĩa và giá trị của hai mômen kia. Chỉ vô ích khi chia thành những phạm vi ảnh hưởng, thậm chí ta có thể đối lập từng mỗi mômen với hai mômen kia. Sự tinh tế không làm hại ai cả, lý tưởng khổ hạnh luôn có lợi trong việc đó, vì nó chiếm cứ tất cả các phạm vi ở trạng thái ít nhi ều cô đọng. Ai có thể tin rằng nhận thức, khoa học,

thậm chí cả khoa học của người không tín ngưỡng, "sự thật bằng mọi giá", lại làm hại lý tưởng khổ hạnh? "Ngay khi trí tuệ hoạt động với sự nghiêm túc, năng lượng và sự trung thực, nó không c`ân đến lý tương...: "ngoài đi àu đó ra, nó muốn sự thật. Nhưng cái ý muốn này, cái ph àn sót lại của lý tưởng này, nếu người ta muốn tin tôi, chính là lý tưởng khổ hạnh dưới hình thức nghiêm khắc nhất, được tinh th àn hóa bậc nhất, bí hiểm vào bậc nhất, cũng thuộc vào bậc nhất trong số những gì bị tước bỏ khỏi mọi vỏ bọc bên ngoài. <sup>293</sup>"

#### 12) Nhận thức, luân lý và tôn giáo

Dù sao, có thể có một lý do khiến người ta thích phân biệt, hay thâm chí đối lập nhận thức, luân lý và tôn giáo. Ta đã đi từ sư thật lên đến lý tưởng khổ hạnh để phát hiện ra ngu 'ân gốc của khái niệm sư thật. Ta hãy tạm dừng lại một lát để quan tâm đến sư tiến hóa hơn là đến phả hệ học: nghĩa là, ta hãy thử đi từ lý tưởng khổ hanh hay tôn giáo xuống tân ý chí sư thật. Vậy thì c'ân phải thừa nhận ngay rằng luân lý đã thay thế tôn giáo với tư cách là giáo đi àu, và rằng khoa học ngày càng có xu hướng thế chỗ của luân lý. "Kitô giáo với tư cách là giáo đi ều đã bị làm cho tàn lui bởi chính n'ên luân lý của nó"; "cái đã chiến thắng Đức Chúa Kitô giáo, đó chính là n'ên luân lý Kitô giáo"; hoặc "rốt cuộc bản năng sư thật đã cấm đoán sư dối trá của ni ềm tin vào Đức Chúa" 294. Ngày nay, có những đi ều mà một tín đ'ò, hay thậm chí một tu sĩ cũng không thể nói và nghĩ tới nữa. Duy nhất chỉ có một vài giám mục hoặc giáo hoàng: thiên hưu, lòng nhân từ th'ân thánh, lý tính th'àn thánh, muc đích th'àn thánh "đây là những cách tư duy mà ngày nay đã bị lỗi thời, và bị lương tâm của chúng ta chống lại", chúng có tính chất  $v\hat{o}$  đạo đức  $\frac{295}{2}$ . Thường xuyên tôn giáo, c'ân tới những người không tín ngưỡng để sống sót và tiếp nhận một hình thức thích hợp. Luân

lý là sự tiếp tục của tôn giáo, nhưng bằng những phương tiện khác; nhận thức là sự tiếp tục của luân lý và của tôn giáo nhưng bằng những phương tiện khác. Khắp nơi đ`âu là lý tưởng khổ hạnh, nhưng các phương tiện đã thay đổi, đó không còn là cùng những sức mạnh phản ứng ấy nữa. Vì thế mà người ta rất dễ dàng lẫn lộn phê phán với sự thanh toán giữa các sức mạnh phản ứng khác nhau.

"Kitô giáo trong tư cách giáo đi àu đã bị làm cho tàn lui bởi chính n'àn luân lý của nó..." Nhưng Nietzsche thêm vào: "Như vậy, Kitô giáo với tư cách là n'ên luân lý cũng c'ân phải đi tới chỗ tàn lui." Liêu ông muốn nói rằng ý chí sư thật cũng c'ân trở thành sư tàn lui của luân lý, theo cùng một cách thức đã khiến cho luân lý là sư tàn lui của tôn giáo? Như thế cũng chẳng thu hoạch được gì mấy: ý chí sư thật vẫn còn là lý tưởng khổ hạnh, cách thức vẫn mãi là cách thức của Kitô giáo. Nietzsche đòi hỏi cái gì khác: một sư thay đổi lý tưởng, một lý tưởng khác, "cảm nhận theo một cách khác". Nhưng làm thế nào sư thay đổi này trở nên khả dĩ trong thế giới hiên đại? Chừng nào chúng ta còn hỏi xem cái gì là lý tưởng khổ hạnh và cái gì là tôn giáo, chừng nào chúng ta còn đặt câu hỏi này cho bản thân cái lý tưởng ấy, thì luân lý hay đức hạnh còn tiến lên để trả lời thay nó. Đức hạnh trả lời: Cái mà các ông tấn công chính là tôi, vì tôi đại diên cho lý tưởng khổ hạnh; trong tôn giáo, có cái xấu, nhưng cũng có cái tốt; tôi gặt hái cái tốt, chính tôi muốn cái tốt này. Và khi chúng ta hỏi: nhưng cái đức hạnh này là gì, nó muốn gì? thì cũng vẫn câu chuyên ấy sẽ lại bắt đ`àu. Đích thân sư thật sẽ tiến lên và nói: Chính tôi muốn đức hạnh, tôi trả lời thay cho nó. Đức hạnh là kẻ sinh tôi ra và là mục đích của tôi. Tôi không là gì cả nếu tôi không dẫn tới đức hạnh. Vậy ai sẽ phủ định rằng tôi không là một cái gì đó? Dưới chiêu bài của một sư tiến hóa, người ta bảo rằng ta hãy nhanh chóng quay đ'àu đi xuống, sau khi ta đã vừa đi lên theo các chặng đường phả hê học, đó là: từ sư thất đến luân lý, r'à từ luân lý đến tôn giáo.

Đức hạnh trả lời thay cho tôn giáo, và sư thật trả lời thay cho đức hạnh, và ở đây, chỉ c`ân cứ tiếp tục sư vận đông ấy. Người ta ắt không thể buộc ta phải đi xuống theo các cấp đô, nếu bản thân ta đã không tìm lại được điểm xuất phát của mình để dùng làm tấm ván lấy đà: bản thân sư thật không phải là không thể bị phê phán; và nó cũng không thể hiện một quy ền hạn th'àn linh nào cả, và sư phê phán phải là sư phê phán bản thân sư thật. "Bản năng Kitô giáo v'ê sự thật, sau khi đi từ suy diễn này đến suy diễn khác, từ quyết định này đến quyết định khác, rốt cuộc sẽ đạt tới suy diễn đáng sợ nhất của nó, đạt tới quyết định chống lại chính mình; nhưng đi àu này sẽ xảy ra khi nó tư đặt cho mình câu hỏi: ý chí sư thật có nghĩa là gì? Và thế là tôi trở lại với vấn đề của tôi, hỗi những người ban không quen biết (vì tôi vẫn còn chưa biết tới một người bạn nào cả): đối với chúng ta, ý nghĩa của toàn bô đời sống là gì, nếu như chỉ ở trong bản thân chúng ta cái ý chí sư thật ấy mới đạt tới chỗ có ý thức v ề chính nó như là một vấn đề? Một khi ý chí sư thật có ý thức v ềchính nó, chắc chắn nó sẽ là cái chết của luân lý: chính đó là cái hoạt cảnh vĩ đại g âm một trăm h ã, dành cho hai thế kỷ tới của lịch sử châu Âu, cái hoạt cảnh khủng khiếp hơn cả, nhưng có thể là hoạt cảnh đ'ây hy vọng nhất trong mọi hoạt cảnh. 296" Trong đoạn văn cực kỳ chặt chẽ này, mỗi từ đ'àu được cân nhắc. "Từ suy diễn này tới suy diễn khác", "từ quyết định này tới quyết định khác", có nghĩa là các cấp đô đi xuống: từ lý tưởng khổ hạnh tới hình thức luân lý của nó, từ ý thức luân lý tới hình thức tư biên của nó. Nhưng "sư suy diễn đáng sơ nhất", "quyết định chống lại chính mình" lại có nghĩa là: lý tưởng khổ hạnh không còn chỗ ẩn náu ở phía bên kia của ý chí sư thật, không còn ai để trả lời thay cho nó nữa. Chỉ c'ân tiếp tục suy diễn, chỉ c'ân đi xuống thấp hơn chỗ mà người ta muốn chúng ta đi xuống. Vậy là lý tưởng khổ hạnh bị đánh bật, bị lôt mặt na, không còn có một nhân vật nào để đóng vai nó nữa. Không còn nhân vật đạo đức, không còn nhân vật bác học. Ta đã quay trở lại với vấn

đ'è của chúng ta, nhưng cũng quay trở lại đúng thời điểm diễn ra trước khi ta vừa leo lên: thời điểm của việc cảm nhận theo một cách khác, thời điểm thay đổi lý tưởng. Vậy nên Nietzsche không muốn nói rằng lý tưởng sư thật c'àn phải thay thế cho lý tưởng khổ hạnh, hay thậm chí cho lý tưởng luân lý; trái lại ông nói rằng việc đặt lại vấn đề về ý chí sư thật (diễn giải v ềnó và đánh giá v ềnó) c ần ngăn không để lý tưởng khổ hạnh bị thay thế bởi các lý tưởng khác, các lý tưởng tiếp nối nó dưới những hình thức khác. Khi chỉ ra rằng lý tưởng khổ hạnh thường trực t 'cn tại trong ý chí sư thật, ta tước bỏ khỏi lý tưởng này đi ều kiện cho sự tiếp tục t ồn tại của nó, hay lột bỏ sư nguy trang cuối cùng của nó. Trong nghĩa này, chúng ta cũng là những người "chân thật" hay là những "người tìm kiếm tri thức" 297. Nhưng, ta không thay thế cho lý tưởng khổ hạnh. Ta không muốn để cho cái chỗ của nó còn t ch tại. Ta muốn đốt cháy cả cái chỗ ấy, ta muốn một lý tưởng khác ở một chỗ khác, một cách nhận thức khác, một quan niệm khác v'è sư thật, nghĩa là một sư thật không tư giả định trước trong một ý muốn có cái thật, mà giả định một ý muốn hoàn toàn khác.

### 13) Tư duy và đời sống

Nietzsche thường trách cứ sự nhận thức rằng nó có tham vọng đối lập lại đời sống, nó có tham vọng đánh giá và phán xét đời sống, và tự coi mình là mục đích. Sự lật đổ Socrate xuất hiện trong *Nguồn gốc của bi kịch* dưới hình thức này. Và Nietzsche luôn nói rằng: dù chỉ là một phương tiện đơn giản bổ sung cho đời sống, nhưng rốt cuộc sự nhận thức tự xem mình như là mục đích tự thân, như là quan tòa và là "thẩm quy ền" tối cao<sup>298</sup>. Nhưng, chúng ta c ần xác định t ầm quan trọng của những phát biểu này: sự đối lập giữa nhận thức và đời sống, thao tác mà nhận thức sử dụng để phán xét đời sống là những triệu chứng, và chỉ là những triệu chứng mà thôi.

Nhận thức đối lập với đời sống, đúng thế, nhưng là vì nó biểu thị một đời sống mâu thuẫn với đời sống, một đời sống mang tính phản ứng tìm thấy trong nhận thức một phương tiên để bảo t`ôn và dành chiến thắng cho kiểu của mình. (Như thế, nhận thức đem đến cho đời sống những luật lê tách đời sống ra khỏi cái mà nó có thể, những luật lê khiến nó tránh hành đông và cấm nó hành đông, kìm giữ nó trong cái khung chật hẹp của các phản ứng có thể quan sát được việ mặt khoa học: gián giống như là một con vật trong vườn thú. Nhưng, cái tri thức này đánh giá, giới hạn và tạo khuôn mẫu cho cuộc sống, nó hoàn toàn được tạo ra theo khuôn mẫu của một đời sống mang tính phản ứng, trong những giới hạn của một đời sống mang tính phản ứng). Vì thế, ta không ngạc nhiên khi thấy rằng những văn bản khác phức tạp hơn của Nietzsche không dừng lại ở triệu chứng và dấn sâu vào diễn giải. Vậy là Nietzsche trách cứ sư nhận thức, không chỉ ở việc nó tư coi mình là muc đích, mà còn ở chỗ nó hạ thấp tư duy thành một phương tiên đơn giản để phục vụ cho đời sống. Nietzsche còn trách Socrate, không chỉ vì ông đã bắt đời sống phải phung sư tri thức, mà ngược lại còn vì ông đã bắt tư duy phải phung sư đời sống. "Đối với Socrate, tư duy phụng sự đời sống, trong khi đó ở các triết gia trước đó, đời sống phung sự tư duy.<sup>299</sup>" Ta sẽ không thấy một mâu thuẫn nào giữa hai kiểu diễn đạt này, nếu trước tiên ta nhạy cảm với những sắc thái khác biệt của từ "đời sống": khi Socrate bắt đời sống phung sư tri thức, c'àn phải hiểu rằng, qua đó toàn bô đời sống trở nên có tính phản ứng; nhưng khi ông bắt tư duy phung sư đời sống, c'àn phải hiểu rằng cái đời sống riêng biệt có tính phản ứng này trở thành khuôn mẫu của mọi đời sống và của cả bản thân tư duy. Và ta sẽ còn thấy ít mâu thuẫn hơn giữa hai kiểu văn bản nếu ta nhạy cảm với sư khác biệt giữa "tri thức" và "tư duy". (Liêu đây có phải là một chủ đ'è của Kant đã bị biến đổi một cách sâu sắc và quay trở lại chống lại Kant?)

Khi sư nhận thức tư phong mình thành kẻ ban bố luật lê thì chính tư duy là kẻ phải phục tùng. Nhận thức là bản thân tư duy, nhưng là cái tư duy phuc tùng lý tính, cũng như phuc tùng tất cả những gì được biểu thị trong lý tính. Vậy nên bản năng nhận thức là tư duy, nhưng là tư duy trong quan hệ với các sức mạnh phản ứng chiến thắng nó hoặc chinh phục nó. Vì đó là cùng những giới hạn do nhận thức lý tính đ'êra cho đời sống, cũng như đời sống hợp-lý tính đềra cho tư duy. Đời sống phải phục tùng sư nhận thức, và đ cng thời tư duy lại phục tùng đời sống. Dù sao, chính lý tính khi thì can ngăn chúng ta, khi thì cấm chúng ta vượt qua một số giới hạn: vì đó là vô ích (nhận thức có ở đó để dư đoán), vì đó sẽ là t à tê (đời sống có ở đó để mà có đức hạnh), vì đó là bất khả (phía sau sư thật không có gì để xem xét, để suy nghĩ)<sup>300</sup>. - Nhưng vậy thì sư phê phán, được quan niệm như là phê phán bản thân nhận thức, liêu có biểu thị những sức mạnh mới có khả năng đem lại một ý nghĩa khác cho tư duy? Một kiểu tư duy đi đến tận cùng những gì mà đời sống có khả năng thực hiện, một kiểu tư duy đẩy đời sống tới tận cùng những gì mà nó có thể. Thay vì một nhận thức đối lập với đời sống, đó là một tư duy khẳng định đời sống. Đời sống sẽ là sức mạnh hoạt năng của tư duy, nhưng tư duy sẽ là quy en lực khẳng định của đời sống. Cả hại cùng đi v ề một hướng, cái này kéo theo cái kia và phá võ các giới hạn, song hành trong nỗ lưc của một sư sáng tạo phi thường. Tư duy có nghĩa là: khám phá, sáng tạo những khả năng mới của đời sống. "Có những cuộc đời mà khó khăn giúp nó cham tới đi à kì diêu, đó là cuộc đời của các nhà tư tưởng, c'àn phải lắng nghe những gì được kể cho chúng ta v'ề vấn đ'ề của ho, vì ta phát hiện thấy ở đó những khả năng của đời sống, duy nhất câu chuyên v'ê nó mang lại cho chúng ta ni êm vui và sức mạnh, và soi sáng cuộc đời của các hậu duê của ho. Trong đó cũng có nhi ầu sáng tạo, suy tư, tính táo bao, tuyêt vong và hy vong như là trong những chuyến viễn du của các nhà hàng hải; và nói thực, đó cũng là những chuyển viễn du thám hiểm

những mi ền xa xôi nhất và nguy hiểm nhất của đời sống. Đi ầu ngạc nhiên trong những cuộc đời này, đó là hai bản năng thù địch phát triển theo những hướng đối lập, dường như lại bị buộc phải tiến lên dưới cùng một cái ách: bản năng hướng v ề tri thức bị buộc không ngừng phải từ bỏ mảnh đất nơi con người quen sống và lao vào cái không chắc chắn; và bản năng hướng tới đời sống bị buộc phải không ngừng mò mẫm tìm kiểm một nơi chốn mới để cư ngụ 301. Nói cách khác: đời sống vượt lên những giới hạn mà nhận thức ấn định cho nó, còn tư duy vượt lên trên những giới hạn mà đời sống ấn định cho nó. Tư duy không còn là một *hệ số*, đời sống không còn là một *phản ứng*. Như vậy, nhà tư tưởng biểu đạt cái ái lực đẹp đẽ giữa tư duy và đời sống: đời sống biến tư duy thành một cái gì có tính hoạt năng, tư duy biến đời sống thành một cái gì có tính khẳng định. Ở Nietzsche, nhìn chung, ái lực này không chỉ xuất hiện như là bí mật tuyệt vời của thời kỳ ti ền Socrate, mà còn như là bản chất của nghệ thuật.

# 14) Nghệ thuật

Quan niệm của Nietzsche về nghệ thuật là một quan niệm bi kịch. Nó dựa trên hai nguyên tắc, c'ân phải xem chúng như những nguyên tắc đã có từ rất lâu đời, nhưng đ'ông thời cũng là những nguyên tắc của tương lai. Trước hết, nghệ thuật là đối nghịch với hoạt động "không vụ lợi": nó không chữa lành bệnh, không đem lại sự thanh tĩnh, không làm thăng hoa, không bù lấp, nó cũng không làm "ngưng" dục vọng, bản năng và ý chí. Nghệ thuật, trái lại, là "yếu tố kích thích của ý chí quy ên lực", là "tác nhân kích thích của ý muốn". Ta có thể dễ dàng hiểu ý nghĩa phê phán của nguyên tắc này: nó cáo buộc toàn bộ các quan niệm mang tính chất phản ứng v ề nghệ thuật. Khi Aristote hiểu bi kịch như là sự thanh tẩy v ề phương diện y học hoặc như là sự thăng hoa v ề luân lý, ông đã đem đến cho nó một lơi ích, nhưng là một lợi ích bị hòa lẫn với lợi ích của những sức manh

phản ứng. Khi Kant phân biệt cái đẹp với tất cả những gì là lợi ích, thậm chí cả lợi ích luân lý, ông tiếp tục tư giới hạn mình từ góc độ phản ứng của một khán giả, nhưng là một khán giả đang mất d'ân khả năng thiên phú, chỉ còn lại cái nhìn không vị lơi đối với cái đep. Khi Schopenhauer xây dựng học thuyết v'ề sư vô tư, như ông tư xác nhận, ông đã khái quát hóa từ kinh nghiêm cá nhân, kinh nghiêm của một thanh niên mà đối với anh ta, nghê thuật có hiệu quả của loại thuốc làm dịu những nhu c'ài tính duc (giống như môn thể thao đối với những người khác). Hơn bao giờ hết, vấn đ ềmà Nietzsche đặt ra là: Ai là người nhìn cái đep một cách "phi vu lợi"? Lúc nào nghê thuật cũng được đánh giá từ điểm nhìn của khán giả, và từ điểm nhìn của một kiểu khán giả càng ngày càng ít chất nghệ sĩ. Nietzsche đòi phải có mỹ học của sáng tạo, mỹ học của Pygmalion. Nhưng, từ quan điểm mới này, làm sao nghê thuật lại có thể xuất hiện như là yếu tố kích thích của ý chí quy ền lưc? Tại sao ý chí quy ền lưc lại c ần đến tác nhân kích thích, khi nó vốn không c'àn đến đông cơ, muc đích lẫn biểu tương? Chính là vì nó chỉ có thể được xem như là có tính khẳng định khi được đặt trong quan hê với các sức mạnh hoạt năng, với một cuộc sống hoạt động. Khẳng định là sản phẩm của một kiểu tư duy giả định một cuộc sống hoạt năng như là đi ều kiên của nó và như là diễn ra đ ồng thời cùng với nó. Theo Nietzsche, người ta vẫn chưa hiểu thế nào là ý nghĩa của cuộc đời một nghê sĩ: tính hoạt năng của cuộc đời này dùng làm tác nhân kích thích cho sư khẳng định được chứa đưng trong chính bản thân tác phẩm nghệ thuật. Ý chí quy en lực của nghệ sĩ được hiểu với tính chất như thế.

Nguyên tắc thứ hai của nghệ thuật là ở chỗ: nghệ thuật là quy ền lực tối cao cua cái giả, nó biểu dương "thế giới trong tư cách là đi ều sai l'ầm". Nó thánh hóa sự dối trá, nó biến ý muốn lừa dối thành lý tưởng tối cao<sup>302</sup>. Nguyên tắc thứ hai này, v ề mặt nào đó, là sự tương hỗ cho nguyên tắc thứ nhất; những gì là hoạt tính trong đời sống chỉ có thể được thực hiện trong

tương quan với một sự khẳng định sâu sắc nhất. Tính hoạt năng của đời sống giống như là quy ần năng của cái giả, lừa bịp, che giấu, làm loá mắt, quyển rũ. Nhưng, để có thể được thực hiện, quy ần năng của cái giả này cần phải được chọn lọc, được gia tăng, hoặc được lặp đi lặp lại quy ần năng của cái giả cần phải được đẩy xa đến tận ý chí lừa dối, duy nhất chỉ có ý chí của người nghệ sĩ là có khả năng cạnh tranh với lý tưởng khổ hạnh và có khả năng chống lại nó một cách thành công 303. Nói một cách chính xác, nghệ thuật sáng tạo ra những lời nói dối có khả năng nâng cái giả lên thành quy ần lực khẳng định tối cao, nó biến ý chí lừa dối thành một cái gì tự khẳng định trong quy ần năng của cái giả. Đối với người nghệ sĩ, cái bề ngoài không còn mang ý nghĩa là sự phủ nhận hiện thực trong thế giới này nữa, mà là sự chọn lọc này, sự hiệu chỉnh này, sự nhân đôi này, sự khẳng định này 304. Vậy thì sự thực có thể mang một ý nghĩa mới. Sự thực là cái bềngoài. Sự thực có nghĩa là sự thực hành của quy ần lực, có nghĩa là vươn lên tới tận quy ền lực tối cao.

Ở Nietzsche, chúng ta, những nghệ sĩ = chúng ta, những người tìm kiếm tri thức hay tìm kiếm sự thật = chúng ta, những người sáng tạo những khả năng mới của cuộc sống.

### 15) Hình ảnh mới của tư duy

Hình ảnh giáo đi ều v ề tư duy xuất hiện trong ba luận đ ề cốt yếu sau đây:

1° Người ta khẳng định rằng con người tư duy, trong tư cách là con người tư duy, muốn và yêu *sự thật* (tính trung thực của người tư duy); rằng, tư duy trong tư cách là tư duy, chắc chắn chứa đựng hoặc bao hàm sự thật (tính bẩm sinh của ý niệm, tính tiên nghiệm của các khái niệm); rằng, tư duy là sự thực hành tự nhiên của một năng lực; rằng, chỉ c`ân suy nghĩ

"thực sự" là có thể suy nghĩ một cách thành thực (bản chất ngay thẳng của tư duy, lương năng được chia cho tất cả mọi người);

2° Người ta cũng khẳng định rằng, chúng ta lầm lạc xa rời sự thật vì những sức mạnh xa lạ với tư duy (thể xác, những đam mê, sự hứng thú về cảm giác). Bởi vì chúng ta không phải chỉ là những sinh vật tư duy chúng ta phạm sai lầm, chúng ta cho giả là thật. Trong kiểu tư duy như vậy sai lầm sẽ là hệ quả duy nhất của những sức mạnh bên ngoài đối lập với tư duy.

3° Cuối cùng, người ta cho rằng chỉ c ần một phương pháp để suy nghĩ đúng đắn, để tư duy thực sự. Phương pháp là một mẹo, nhưng nhờ nó mà chúng ta đạt tới bản chất của tư duy, chúng ta xâm nhập vào bản chất này và gạt bỏ tác động của những sức mạnh bên ngoài, những sức mạnh làm cho tư duy biến chất và làm cho chúng ta lơ đãng. Nhờ phương pháp, chúng ta gạt bỏ sai l'ần. Không quan trọng vào lúc nào và ở đâu, nếu chúng ta áp dụng phương pháp: nó sẽ đưa chúng ta gia nhập vào cái mi ền của "những gì có giá trị ở mọi thời và ở mọi nơi".

Đi ài lạ lùng nhất trong hình ảnh này về tư duy, đó là cái cách mà sự thật được quan niệm như là cái phổ quát trừu tượng. Chưa bao giờ người ta tiếp cận được với những sức mạnh thực sự tạo nên tư duy, chưa bao giờ người ta đưa tư duy tiếp cận với những sức mạnh thực sự mà nó giả định trong tư cách là tư duy. Chưa bao giờ người ta đưa sự thật tiếp cận với cái mà nó giả định. Thế mà không có sự thật nào, trước khi là một sự thật, lại không là sự thực hiện một ý nghĩa hoặc một giá trị. Hoàn toàn không thể xác định được sự thật như một khái niệm. Tất cả phụ thuộc vào giá trị và ý nghĩa của đi àu mà chúng ta nghĩ. Những sự thật, chúng ta luôn luôn có những sự thật mà chúng ta đáng có tùy theo ý nghĩa của những gì mà chúng ta hiểu, tùy theo giá trị của những gì mà chúng ta tin tưởng. Bởi vì một ý nghĩa có thể nghĩ tới và được nghĩ tới luôn luôn được thực hiện trong

chừng mưc các sức manh tương ứng với nó trong tư duy cũng chiếm lĩnh, chiếm giữ một cái gì đó ở ngoài tư duy. Rõ ràng là không bao giờ tư duy suy nghĩ nhờ chính nó, nó lại càng không tìm thấy sư thật nhờ chính nó. Sư thật của một ý nghĩ c'àn phải được diễn giải và đánh giá dưa vào những sức mạnh hoặc quy ên lưc thúc đẩy nó phải suy nghĩ, và phải suy nghĩ v ề cái này hơn là v ề cái kia. Khi người ta nói với chúng ta v ề sư thật "tr ần trui", v ề cái sư thật - tư nó, vì nó hoặc vì cả chúng ta, chúng ta c ần phải tra vấn xem sức mạnh nào ẩn giấu trong suy nghĩ v ề sự thật đó, và từ đó mà tra vấn xem ý nghĩa và giá trị của nó là gì. Đi ều gây bối rối là: sư thật được quan niêm như cái phổ quát trừu tương, tư duy được quan niêm như khoa học thu ần túy, việc đó không bao giờ làm hai ai cả. Sư thực là ở chỗ: trất tư hiện hành và các giá trị hiện hành luôn luôn tìm thấy trong quan niệm ấy sư ủng hô tối ưu. "Chân lý xuất hiện như một tạo vật nhu nhược và yêu thích sư tiên nghi của mình, tạo vật này không ngừng đảm bảo cho moi quy ền lưc hiện hành rằng nó không bao giờ khiến cho bất kỳ ai phải mảy may lúng túng, vì chung quy nó chỉ là khoa học thu 'ân túy 305." Đấy chính là cái mà hình ảnh giáo đi ều v ềtư duy che giấu: tác đông của các sức mạnh hiên hành, các sức mạnh xác định tư duy như là khoa học thu ần túy, tác đông của những quy ền lưc hiện hành, những quy ền lưc được biểu hiện một cách lý tưởng trong sư thật như là chính nó. Lời tuyên bố lạ lùng của Leibniz vẫn còn đè nặng lên cả n'ên triết học: tạo ra những sư thật mới, nhưng đặc biệt "không làm đảo lôn những tình cảm ổn định". Và từ Kant đến Hegel, chúng ta đã thấy, rốt cuộc, triết gia vẫn còn là một nhân vật vừa rất thường dân [civil - trong nghĩa là người dân thường, sống trong khuôn khổ đạo đức xã hôi - ND], vừa sùng đạo, thích hòa trôn những cứu cánh văn hóa và lơi ích của tôn giáo, của luân lý, của Nhà nước. Khoa học tư xưng là phê phán, vì nó triệu v etrước nó những sức mạnh của thế giới, nhưng là để trả v ề cho những sức mạnh ấy những gì nó nơ chúng, để trả v ề cho chúng sư thừa nhận sự thật như là sự thật tự nó, cho nó hay cho ta. 306

Một hình ảnh mới của tư duy trước hết có nghĩa như sau: sư thực không phải là yếu tố của tư duy. Yếu tố của tư duy là ý nghĩa và giá trị. Phạm trù của tư duy không phải là thật và giả, mà là cao quý và hèn hạ, cao và thấp, tùy thuộc vào bản chất của những sức mạnh chiếm lĩnh chính bản thân tư duy. Ở cái thực cũng như ở cái giả, chúng ta luôn luôn hưởng cái ph'àn mà ta đáng hưởng: có những sư thất để tiên, những sư thất của giống nô lê. Ngược lại, những tư duy cao siêu nhất của chúng ta tính đến cái giả; hơn nữa, chúng không bao giờ ngừng biến cái giả thành một quy ên lực cao siêu, một quy ên lực khẳng định và quy ên lực của người nghệ sĩ, nó tìm thấy trong tác phẩm nghệ thuật sự thực thi, sự kiểm nghiệm, cái sẽ là-sự  $thyc^{307}$  của nó. Từ đó mà có hậu quả thứ hai: trạng thái phủ định của tư duy không phải là sai l'âm. Sự lạm phát của khái niệm sai l'âm trong triết học chứng tỏ khả năng t'ôn tại dai dắng của hình ảnh giáo đi ều này. Theo hình ảnh này, trên thực tế những gì đối lập với tư duy chỉ có một tác động đối với tư duy, đó là: đưa tư duy đến chỗ sai l'âm. Khái niêm "sai l'âm", v'ê mặt pháp lý, diễn đạt tình huống xấu nhất có thể xảy ra cho tư duy, có nghĩa là tình trang của một suy nghĩ xa rời sư thật. Ở điểm này, Nietzsche chấp nhận vấn đềnhư nó được đặt ra việ mặt pháp lý. Nhưng, tính chất ít nghiêm túc của các ví du mà các triết gia thường nêu ra để minh hoa cho sư sai 1'âm ("chào Théetète" khi ta gặp Théodore, hoặc nói rằng 3+2=6), cho thấy khá rõ rằng khái niệm "sai l'âm" chỉ là phép ngoại suy của những tình huống, trên thực tế mang tính chất trẻ con, giả tạo hoặc lố bịch. Ai nói 3+2=6, nếu không phải là một đứa trẻ ở trường phổ thông? Ai nói "chào Théétète", khi gặp Théodore nếu không phải là một người cận thị hoặc lợ đếnh? Tư duy của người lớn và tư duy ứng dung có những kẻ thù khác, những trạng thái tiêu cực sâu sắc hơn thế nhi ầu. Sư ngu ngốc là một cấu trúc của tư duy với tư cách như vậy: nó không phải là một cách thức nh âm

lẫn, nó biểu đạt đi àu vô nghĩa trong tư duy. Sự ngu ngốc không phải là một sai lầm, cũng không phải là một mạng lưới những sai lầm. Ta biết rằng có những ý nghĩ ngu xuẩn, những diễn ngôn ngu xuẩn được hình thành hoàn toàn từ sự thật; nhưng đó là những sự thật thấp kém, những sự thật của một tâm hồn thấp kém, trì độn, ngờ nghệch. Sự ngu ngốc và cái mà nó biểu tượng, một cách sâu sắc hơn, là: một cách thức suy nghĩ thấp kém. Đấy là những gì diễn tả trung thực tình trạng một đầu óc bị chế ngự bởi những sức mạnh phản ứng. Trong sự thật cũng như trong sai lầm, suy nghĩ đần độn chỉ phát hiện ra những gì thấp nhất, chỉ phát hiện ra những sai lầm thấp kém và những sự thật thấp kém, những gì thể hiện chiến thắng của người nô lệ, thể hiện sự ngự trị của những giá trị ti tiện, hoặc thể hiện quy ền lực của một trật tự hiện hành. Nietzsche, trong khi chống lại thời đại mình, đã không ngừng tố cáo: Thật thấp kém biết bao khi có thể nói đi ầu này, khi có thể suy nghĩ đi ều nọ!

Khái niệm "sự thật" chỉ được xác định nhờ một loại hình học đa nguyên. Và loại hình học bắt đ`ài bằng một kiểu topo học. Đó là việc biết được những sai l'àm như vậy, những sự thật như vậy thuộc v ề khu vực nào, chúng thuộc *loại* nào, *ai* tạo nên chúng và ai nghĩ ra chúng. Bắt sự thật phải chịu sự thử thách của cái thấp kém, và bắt cái giả, cái sai phải chịu sự thử thách của cái cao siêu: đó là nhiệm vụ phê phán thực sự và là phương tiện duy nhất để tự nhận ra mình trong "sự thật". Khi có ai đó hỏi rằng triết học dùng để làm gì, câu trả lời c àn mang tính chất gây gổ khiêu khích, bởi vì câu hỏi tỏ ra mảa mai và cay độc. Triết học không dùng để phục vụ Nhà nước lẫn Nhà thờ, những thiết chế này có những bận tâm khác. Nó cũng không phục vụ cho bất kỳ một quy th lực hiện t tìn nào. Triết học dùng để *gây đau buồn*. Một thứ triết học không làm cho ai bu tìn bã, không làm cho ai phi tìn muộn thì không phải là triết học. Triết học làm hại sự ngu ngốc, nó biến sư ngu ngốc thành một cái gì đáng xấu hố<sup>308</sup> - Nó không dùng vào

việc gì khác ngoài việc này: tố cáo sư thấp kém của tư duy dưới moi hình thái. Liêu có một ngành nào khác, ngoài triết học, nhằm phê phán tất cả mọi sư huyễn hoặc, cho dù chúng có ngu 'ôn gốc và mục đích như thế nào? Tố cáo tất cả những huyễn tưởng mà nếu không có chúng thì những sức mạnh phản ứng không thể chiến thắng. Chỉ ra trong huyễn hoặc có sư kết hợp giữa thấp kém và ngu đ'àn, và những thứ này tạo nên sư đ'ông loã kỳ quặc giữa nạn nhân và tác giả. Cuối cùng, biến tư duy thành ra một cái gì khiêu khích, một cái gì mang tính hoạt năng và khẳng định. Khiến con người trở nên tư do, nghĩa là những con người không trôn lẫn các cứu cánh văn hóa và các lợi ích của Nhà nước, của luân lý hay của tôn giáo. Chiến đấu chống lại nỗi phẫn hận, chống lại mặc cảm tôi lỗi, những thứ đã thế chỗ của tư duy trong chúng ta. Chiến thắng sư tiêu cực và những uy tín giả tạo của nó. Cái gì có hứng thú làm tất cả những chuyên đó nếu không phải là triết học? Triết học cũng như sư phê phán, biểu lô với chúng ta đi ầu tích cực nhất của chính nó: giải trừ huyễn hoặc. Và chúng ta không vôi vàng tuyên bố sư thất bại của triết học v ề mặt này. Vốn đã rất kinh khủng, sư ngu đ ần và thấp kém có lẽ sẽ còn kinh khủng hơn nữa, nếu như ở mỗi thời kỳ không có một ít triết học có khả năng ngăn cản sư ngu đ ần và thấp kém đi xa tới mức chúng muốn, nếu mỗi thời kỳ không có một ít triết học có khả năng - dù chỉ là bằng tin đ`ôn - cấm đoán chúng, cả ngu đ`ân lẫn thấp kém, trở nên ngu đ ần và thấp kém tới mức đô mà chúng mong muốn. Môt vài đi à thái quá bị ngăn cấm đối với chúng, nhưng cái gì có thể ngăn cấm chúng nếu không phải là triết học? Cái gì buộc chúng phải đeo mặt na, phải tỏ vẻ cao quý và thông minh, phải tỏ ra mình là người tư duy? Đương nhiên đúng là có sư huyễn hoặc của chính triết học; hình ảnh giáo đi ều của tư duy và bức biếm hoa của phê phán chứng tỏ đi àu đó. Nhưng sư huyễn hoặc của triết học bắt đ`àu từ thời điểm nó từ bỏ vai trò...kẻ phá võ huyễn hoặc, và để ý đến quy ên lực hiện hành: khi nó từ chối phá hoại sư ngu đ an và từ chối tố cáo sự thấp kém. Nietzsche nói rằng, thực sự là ngày nay các triết gia đã trở thành những *ngôi sao chối* <sup>309</sup>. Nhưng từ Lucrèce đến các triết gia thế kỷ XVIII, chúng ta c ần quan sát những ngôi sao chối này, theo sát họ nếu có thể, để từ đó tìm lại con đường kỳ diệu. Các triết gia - sao chối biết biến thuyết đa nguyên [pluralisme] thành nghệ thuật tư duy, nghệ thuật phê phán. Họ biết chỉ ra cho con người đi ầu bị che giấu bởi cảm giác tội lỗi và nỗi oán hận. Họ biết chống lại các giá trị và các quy ần lực hiện hành, dù chỉ là bằng hình ảnh của con người tự do. Sau Lucrèce, làm sao còn có thể đặt câu hỏi: triết học dùng để làm gì?

Vẫn còn có thể hỏi như vậy bởi vì hình ảnh của triết gia vẫn luôn bị che mò. Người ta biến triết gia thành một hi ền nhân, kẻ chỉ là bạn của sư minh triết [sagesse], ban trong một nghĩa mơ hồ, có nghĩa là phản-minh triết, kẻ phải tự đeo mặt nạ minh triết để sống sót. Người ta biến triết gia thành bạn của sự thật, kẻ bắt sự thật phải chịu thử thách cam go nhất, ra khỏi thử thách đó, sự thật cũng tan nát như Dionysos: thử thách của ý nghĩa và của giá trị. Hình ảnh của triết gia bị che mờ bởi toàn bô sư cải trang c'ân thiết của ông ta, và cũng bởi toàn bộ những bội phản đã biến ông ta thành triết gia của tôn giáo, triết gia của Nhà nước, thành nhà sưu tập các giá trị hiện hành, thành công chức của lịch sử. Hình ảnh thực sư của triết gia không sống sót lâu hơn cái kẻ biết cách trở thành hiện thân của hình ảnh đó trong một thời đoạn, trong thời đại của mình. Hình ảnh đó c'ân được tiếp tục, được h à sinh, nó c àn tìm thấy một trường hoạt động mới ở thời đại kế tiếp. Nếu công việc phê phán của triết học không được lặp lại một cách tích cưc ở mỗi thời đại thì triết học sẽ chết, và cùng với nó hình ảnh của triết gia và hình ảnh của con người tư do cũng chết theo. Sư ngu đ'ân và thấp kém không ngừng tạo ra những hợp kim mới. Sự ngu đ`àn và thấp kém luôn luôn là của thời đại chúng ta, của những người đương thời với chúng ta, sự ngu đ`ân của chúng ta, sự thấp kém của chúng ta<sup>310</sup>. Khác với

việc khái niệm "sai l'âm" mang tính chất phi thời gian, sư thấp kém không tách khỏi thời gian, có nghĩa là không tách khỏi sư chuyên chở này của hiên tại, không tách khỏi cái thời sư trong đó nó t`ôn tại và chuyển đông. Chính vì thế mà với thời gian, triết học có mối quan hệ cốt yếu: luôn luôn chống lại thời đại mình, phê phán thế giới hiện tại, triết gia tạo ra những khái niệm không mang tính vĩnh cửu, cũng không mang tính lịch sử, mà là không đúng lúc và không có tính thời sư. Sư đối lập trong đó triết học được hình thành là sự đối lập giữa tính thời sự và không có tính thời sự, giữa sự không hợp thời và thời đại của chúng ta<sup>311</sup>. Và trong tính chất không hợp thời, có những sư thật b'ên vững hơn cả những sư thật mang tính lịch sử và những sư thật vĩnh cửu gôp lại: những sư thật của thời tương lai. Tư duy một cách tích cực có nghĩa là "hành động một cách không hợp thời, nghĩa là, chống lại thời đại, và qua đó thậm chí tác đông đến thời đại, có lơi cho (tôi hy vong thể) thời tương lai"312. Chuỗi các nhà triết học không phải là chuỗi bất diệt của những hi en nhân, càng không phải là xâu chuỗi tiếp nối của lịch sử; mà đó là một chuỗi đứt gãy, là sư tiếp nối của các ngôi sao chối, tính đứt quãng của chúng và sư lặp lại của chúng không dẫn tới b'ài trời xanh vĩnh cửu nơi chúng băng qua, cũng không dẫn tới trái đất có tính lịch sử trên đó chúng bay lượn. Không có triết học mang tính vĩnh cửu, cũng không có triết học mang tính lịch sử. Tính vĩnh cửu, cũng như tính lịch sử của triết học chỉ dẫn đến đi àu này: triết học, luôn luôn không hợp thời, không hợp thời ở mỗi thời đại.

Bằng cách đặt tư duy vào trong môi trường của ý nghĩa và của giá trị, bằng cách biến tư duy tích cực thành việc phê phán sự ngu ngốc và thấp kém, Nietzsche đề nghị một hình ảnh mới về tư duy. Đó là: tư duy không bao giờ là sự thực hành tự nhiên của một năng lực. Không bao giờ tư duy suy nghĩ một mình và bằng chính nó, cũng không bao giờ nó bị rối loạn bởi những sức mạnh vẫn còn ở ngoài nó. Tư duy phụ thuộc vào những sức

manh chiếm lĩnh sư suy nghĩ. Chừng nào tư duy của chúng ta còn bị chiếm lĩnh bởi sức mạnh phản ứng, chừng nào nó tìm thấy ý nghĩa trong những sức mạnh phản ứng, thì c'àn phải thú nhận rằng chúng ta vẫn còn chưa tư duy. Suy nghĩ là hoạt đông của tư duy, nhưng tư duy có những cách thức riêng để trở nên không hành động, với tất cả những sức mạnh của mình nó có thể tìm moi cách để trở nên hoàn toàn không hành động. Những huyễn tưởng nhờ đó sức mạnh phản ứng chiến thắng tạo nên cái thấp nhất trong tư duy, tạo nên cái cách để tư duy không hoạt đông và cố không suy nghĩ. Khi Heidegger tuyên bố: chúng ta vẫn còn chưa tư duy, thì một ph'àn ngu 'ân gốc của chủ đ ề này khởi từ Nietzsche. Chúng ta chờ đơi những sức mạnh có khả năng biến tư duy thành một cái gì hoạt năng, tuyết đối hoạt năng, chúng ta chờ đơi quy en lưc có khả năng biến tư duy thành sư khẳng định. Suy nghĩ, cũng như hoạt đông, luôn luôn là quy ên lực thứ hai của tư duy, không phải là sư thực hành tư nhiên của một năng lực, mà là một sư kiện phi thường trong chính bản thân tư duy, vì chính bản thân tư duy. Suy nghĩ là quy ên lưc luỹ thừa n... của tư duy. Hơn nữa, tư duy c în phải cao hơn thứ quy en lưc này, nó c'àn trở nên "nhe nhàng", "có tính chất khẳng định", "biết khiêu vũ". Thế nhưng, nó sẽ không bao giờ đạt tới quy ền lực ấy nếu những sức mạnh không tác đông lên nó một bạo lực. C'ân có một bạo lực tác đông lên nó trong tư cách là tư duy, c'ân có một quy ên lực buộc nó phải suy nghĩ, ném nó vào trong một vận đông - hoạt năng. Sư cưỡng bức ấy, sư giáo duc ấy chính là cái mà Nietzsche goi là "Văn hóa". Văn hóa, theo Nietzsche, chủ yếu là sư giáo duc và tuyển chon<sup>313</sup>. Nó thể hiện bao lưc của những sức manh chiếm lĩnh tư duy để biến tư duy thành ra một cái gì có tính hoạt năng, có tính khẳng định. Ta chỉ có thể hiểu khái niệm này v'ê văn hóa nếu ta nắm được tất cả những cách thức mà nó dùng để đối lập với phương pháp. Phương pháp luôn luôn giả định một thiên ý của người tư duy, "một quyết định có suy tính". Văn hóa, ngược lại, là một bạo lực mà

tư duy phải chịu đưng, một cách hình thành nên tư duy dưới tác động của những sức mạnh tuyển chon, một sư giáo dục sử dụng toàn bộ vô thức của người tư duy. Người Hi Lạp xưa kia không nói đến phương pháp, mà nói đến paideia [từ Hi Lạp có nghĩa là "giáo duc" - ND]; ho biết rằng tư duy không suy nghĩ xuất phát từ một thiên ý, mà nhờ vào những sức mạnh tác đông đến nó để buộc nó phải suy nghĩ. Thậm chí, Platon còn phân biệt giữa những gì buôc suy nghĩ và những gì để yên cho tư duy không hoạt đông; và trong huy ên thoại v ề cái hang, ông còn bắt paideia phụ thuộc vào bạo lực mà những tù nhân phải chịu hoặc là để thoát ra khỏi hang, hoặc là để quay trở lai đó<sup>314</sup>. Nietzsche tìm thấy chính cái ý niệm này của người Hi Lạp v è sức manh tuyển chon của văn hóa trong những văn bản nổi tiếng. "Ta hãy xem xét tổ chức hình sư cổ xưa của mình, và ta sẽ nhận thức được những khó khăn trên đời này để nuôi dạy một dân tộc của những người tư duy...": thậm chí nhuc hình là c'ân thiết trong việc này. "Học tư duy: trong trường học của chúng ta, người ta đã hoàn toàn đánh mất khái niêm ấy..." "Thất la lùng là đi ều đó có thể như vậy, tất cả những gì t ồn tại và chưa bao giờ t'ôn tại trên trái đất, nào là tư do, là sư tinh tế, sư táo bạo, nghệ thuật nhảy múa, sư tư tin mãnh liệt, chúng chỉ có thể nở hoa được dưới sư chuyên chế của những luật lê võ đoán<sup>315</sup>."

Và hắn là có tính chất mia mai trong những văn bản ấy: "dân tộc của những người tư duy" mà Nietzsche nói đến không phải là dân tộc Hi Lạp, mà là dân tộc Đức. Dù vậy, nó mia mai ở chỗ nào? Không phải trong ý tưởng cho rằng tư duy chỉ có thể suy nghĩ được dưới tác động của những sức mạnh cưỡng bức nó. Không phải trong ý tưởng cho rằng văn hóa giống như sự giáo dục hà khắc. Đúng hơn, tính chất mìa mai xuất hiện trong sự hoài nghi đối với sự hình thành của văn hóa. Ta bắt đầu giống như người Hi Lạp và kết thúc giống như người Đức. Trong nhi ầu văn bản lạ lùng, Nietzsche đ'ề cao giá trị sự thất vọng của Dionysos hoặc của Ariane: đứng

trước một người Đức trong khi ta muốn một gặp người Hi Lap<sup>316</sup>. Hoạt đông mang tính chủng loại của văn hóa có một mục đích tối hậu: đào tạo nghê sĩ, đào tạo triết gia<sup>317</sup>. Toàn bô bạo lực tuyển chon của nó nhằm phung sư muc đích này; "lúc này, tôi quan tâm đến một loại người hướng tới mục đích cao hơn lợi ích của Nhà nước đôi chút" 318. Những hoat đông văn hóa chủ yếu của Nhà thờ và Nhà nước tạo ra một danh sách khá dài những người hy sinh vì bản thân n'ên văn hóa. Và khi một Nhà nước tạo đi à kiên thuận lợi cho văn hóa, thì "nó chỉ ưu đãi cho văn hóa để nhằm tạo thuận lợi cho chính nó, và không bao giờ nhận thấy một mục đích nào cao hơn lợi ích của nó và cao hơn sư t'ôn tại của nó." Tuy nhiên, mặt khác, sư lẫn lôn giữa hoạt đông văn hóa và lợi ích của Nhà nước dưa trên một đi àu gì đó có thật. Lao đông về phương diên văn hóa của các sức mạnh hoạt năng có nguy cơ bị biến đổi ý nghĩa ở mỗi khoảnh khắc: chính xác là có thể xảy ra việc nó làm lợi cho những sức mạnh phản ứng. Có lúc Nhà thờ và Nhà nước đã sử dụng bạo lực này của văn hóa đ'ê thực hiện những mục đích của mình. Có lúc các sức mạnh phản ứng đã tách bao lực này ra khỏi văn hóa, đã biến nó thành một sức mạnh phản ứng, thành một phương tiên để làm cho tư duy trở nên ngu đ'àn hơn, thấp kém hơn. Có lúc các sức mạnh phản ứng lẫn lộn bạo lực văn hóa với bạo lực riêng của chúng, với sức mạnh riêng của chúng<sup>319</sup>. Nietzsche gọi quá trình này là "sự suy đ'à của văn hóa". Trong chừng mực nào thì đi ều đó là không tránh khỏi, trong chừng mưc nào có thể tránh được, vì những lý do nào, và vì những phương tiên gì, sau này chúng ta sẽ biết. Dù thế nào đi nữa, v'ề phương diên này, Nietzsche nhấn mạnh tính hai mặt của văn hóa như sau: từ văn hóa Hi Lạp nó trở thành văn hóa Đức.

Đó là để nhấn mạnh thêm một l'ần nữa cái điểm, mà trên đó hình ảnh mới của tư duy áp đặt những mối quan hê sức manh hết sức phức tạp. Lý

luận v'êtư duy phu thuộc vào loại hình học v'ê sức mạnh. Và còn phải thêm rằng loại hình học này bắt đ'ài từ topo học. Tư duy phụ thuộc vào một vài toa đô. Chúng ta có những sư thật mà ta đáng có tùy thuộc vào địa điểm nơi ta sống, tùy thuộc vào những giờ lúc ta thức, tùy thuộc vào môi trường nơi ta năng lui tới. Không có gì sai l'âm hơn ý tưởng cho rằng sư thật đến từ cái giếng [quan niêm của Democrit, N. D]. Chúng ta chỉ có thể tìm thấy sư thật ở nơi nó hiện diên, ở thời điểm của nó và trong môi trường của nó. Toàn bộ mọi sự thật đ`âu là sự thật của một môi trường nhất định, của một thời điểm, của một nơi chốn: quái vật Minotaure không thoát ra khỏi mê cung được<sup>320</sup>. Chúng ta sẽ không tư duy chừng nào ta không lự cưỡng ép mình đi tới nơi có những sư thật được dành cho tư duy, tới nơi có những sức mạnh đang hoạt đông, những sức mạnh biến tư duy thành một cái gì mang tính hoạt năng và khẳng định. Không phải phương pháp, mà là paideia, là sư đào tạo, là văn hóa. Nhìn chung, phương pháp là một phương tiên để chúng ta tránh né việc đi tới một nơi như vậy, hoặc nó lấy mất của chúng ta khả năng thoát ra ngoài (sơi dây trong mê cung). "Và chúng tôi, chúng tôi khẩn khoản c'ài xin các vị đi ài đó: hãy treo lên sơi dây này!" Nietzsche nói: ba giai thoại đủ để định nghĩa cuộc đời một người tư duy<sup>321</sup>. Chắc hắn một giai thoại là v ềnơi chốn, một v ềthời điểm và một v ềmôi trường. Giai thoại trong cuộc đời chính là châm ngôn trong tư duy: đó là một cái gì c'ân được diễn giải. Empédocle và ngon núi lửa của ông ta, đó là một giai thoại của người tư duy. Nơi cao nhất của các đỉnh núi, các hang đá, mê cung, nửa đêm - giữa trưa; môi trường trên không, môi trường của chim biển alcyon [một loại-chim huy ên thoại mà người ta cho là chỉ làm tổ trên những vùng biển lặng, việc gặp loài chim này được xem là một đi ềm lành -ND], và cũng là môi trường trở nên khan hiếm của những gì ở trong lòng đất. Nhiêm vu của chúng ta là đi tới những nơi tận cùng, tới những thời khắc cực điểm, nơi t ch tại và nảy sinh những sự thật cao siêu nhất, những

sự thật sâu sắc nhất. Không gian của tư duy là những vùng nhiệt đới, nơi lui tới của con người nhiệt đới. Không phải là những vùng khí hậu ôn hòa, cũng không phải là kẻ có luân lý, có phương pháp hay ôn hòa đúng mưc. 322

# Chương IV TỪ PHẪN HẬN ĐẾN MẶC CẢM TỘI LỖI

# 1) Phản ứng và phẫn hận<sup>323</sup>

rong trạng thái bình thường hay lúc khỏe mạnh, các sức mạnh phản ứng luôn đóng vai trò hạn chế hành đông. Chúng chia cắt hành đông, làm cho nó chậm trễ hoặc ngăn cản nó, tùy thuộc vào một hành động khác, cái hành động bắt chúng ta phải chịu hậu quả của nó. Nhưng trái lại, các sức mạnh hoạt năng làm bùng nổ sư sáng tạo: chúng thúc đẩy sư sáng tạo trong một khoảnh khắc được lựa chọn, vào một thời điểm thuận lợi, theo một hướng xác định, vì một nhiệm vu thích nghi nhanh chóng và cu thể. Như vậy hình thành một miếng đánh trả. Vì thế mà Nietzsche có thể nói: "Phản ứng thực sự là phản ứng của hành động" 324. Theo nghĩa này, kiểu hoạt năng không phải là một kiểu chỉ bao hàm các sức mạnh hoạt năng; nó biểu thị quan hê "bình thường" giữa một phản ứng khiến cho hành động chậm trễ và một hành động thúc đẩy phản ứng diễn ra nhanh hơn. Ông chủ được gọi là phản-hành đông [tức phản ứng], chính là vì ông ta thực thi các phản ứng của mình. Như thế kiểu hoạt năng bao g'âm cả các sức mạnh phản ứng, nhưng theo cách là: các sức mạnh này được xác định bởi một quy ên lưc tuân phục hay bị tác đông. Kiểu hoạt năng biểu thị quan hệ giữa các sức mạnh hoạt năng và các sức mạnh phản ứng, khiến cho bản thân các sức mạnh phản ứng bị tác đông.

Từ đó, ta hiểu rằng một phản ứng không đủ để tạo nên một sự phẫn hận. Phẫn hận chỉ một kiểu trong đó các sức mạnh phản ứng chiến thắng các sức mạnh hoạt năng. Thế nhưng, chúng chỉ có thể chiến thắng theo một cách: không còn bị tác động. Đặc biệt chúng ta không c`ân phải định nghĩa phẫn hận bằng sức mạnh của một phản ứng. Nếu chúng ta hỏi con người phẫn hận là gì, chúng ta không được quên nguyên tắc này: nó không tác động-trở lại nữa. Và từ "phẫn hận" cho một chỉ dẫn chính xác: phản ứng không còn bị tác động, thay vào đó, trở thành một cái gì được cảm nhận. Các sức mạnh phản ứng chiến thắng các sức mạnh hoạt năng bởi vì chúng thoát khỏi sự tác động của các sức mạnh hoạt năng. Nhưng ở điểm này, có hai câu hỏi xuất hiện: 1° Chúng chiến thắng như thế nào, chúng thoát khỏi như thế nào? Cơ chế của "căn bệnh" này là gì? 2° Và ngược lại, các sức mạnh phản ứng thông thường bị tác động như thế nào? "Thông thường" ở dây không có nghĩa là hay xảy ra, trái lại, có nghĩa là theo chuẩn tắc và hiếm hoi. Xác định chuẩn tắc này, và cái "sức khỏe" này như thế nào?

# 2) Nguyên tắc của phẫn hận

Freud thường xuyên trình bày một sơ đồ về cuộc sống mà ông gọi là "giả thiết gắn với vấn đề". Đó không phải là cùng một hệ thống tiếp nhận kích thích và bảo tồn dấu vết bền vững về sự kích thích: một hệ thống như thế không thể cùng lúc gìn giữ một cách trung thành những chuyển hóa mà nó phải chịu và đồng thời cho thấy một khả năng thụ cảm luôn tươi mới. "Vậy nên chúng tôi giả định rằng một hệ thống bên ngoài bộ máy tiếp nhận các kích thích của tri giác, nhưng không giữ lại được gì cả, do đó mà không có ký ức, và giả định rằng đằng sau hệ thống này, có một hệ thống khác chuyển đổi sự kích thích tức thời đầu tiên thành những dấu vết bền vững." Hai hệ thống này hay hai cách ghi nhận này tương ứng với sự phân biệt ý thức và vô thức, "vềbản chất, các kỷ niệm của chúng ta thuộc về vô thức";

và ngược lại: "Ý thức sinh ra ở nơi dấu vết của trí nhớ dừng lại". Cũng thế, c`ân quan niệm sự hình thành của hệ thống ý thức như là kết quả của một quá trình tiến triển: ở ranh giới của cái bên ngoài và cái bên trong, của thế giới nội tâm và ngoại giới, "có lẽ sẽ hình thành một vỏ bọc hết sức m`ân dẻo từ những kích thích mà nó không ngừng tiếp nhận, nó thu nhận được những đặc tính của các kích thích này, những đặc tính khiến nó trở nên có khả năng chỉ tiếp nhận những kích thích mới", và chỉ giữ lại ở đối tượng một hình ảnh trực tiếp và có thể thay đổi, hoàn toàn phân biệt với dấu vết b`ân vững hay không thể biến đổi trong hệ thống vô thức 325.

Cái giả thiết gắn với vấn đ'ê này, còn lâu Freud mới chịu trách nhiêm v ềnó và còn lâu mới chấp nhận nó hoàn toàn, vấn đ ềlà chúng tôi tìm thấy tất cả các yếu tố của giả thiết này trong tác phẩm của Nietzsche. Nietzsche phân biệt hai hệ thống của bộ máy phản ứng: ý thức và vô thức<sup>326</sup>. Cái vô thức mang tính phản ứng được định nghĩa bởi các dấu vết của trí nhớ, bởi các ấn tương b'ên vững. Đó là một hệ thống tiêu hóa, hệ thống sinh dưỡng và nhai lại, nó biểu thị "sư bất lực thu ần túy thu đông trong việc lần tránh ấn tượng một khi ấn tương này đã được gợi lên". Và hẳn là, thậm chí trong quá trình tiêu hóa vô tận này, các sức mạnh phản ứng thực hiện một công việc được dành cho nó: kiên trì giữ cái dấu vết không tẩy xóa được, vây hãm dấu vết. Nhưng ai mà không nhìn thấy nhược điểm của loại sức mạnh phản ứng thứ nhất này? Không bao giờ có được sư thích nghi nếu bô máy phản ứng không có một hệ thống sức mạnh khác, c'àn có một hệ thống khác trong đó phản ứng không còn là phản ứng lại các dấu vết mà trở thành phản ứng lại sư kích thích hiện tại hay phản ứng chống lại hình ảnh trưc tiếp của đối tượng. Loại sức mạnh phản ứng thứ hai này không tách rồi ý thức: nó là lớp vỏ luôn được đổi mới nhờ khả năng thu cảm tươi mới, đó là nơi luôn "lại có chỗ cho các sư vật mới". Ta nhớ rằng Nietzsche luôn muốn nhắc nhở ý thức c'àn phải khiệm tốn: ngu 'ân gốc của nó, bản chất và chức năng của nó chỉ có tính phản ứng thôi. Nhưng không phải vì thế mà ý thức không có sự cao thượng tương đối. Loại thứ hai của sức mạnh phản ứng cho chúng ta thấy phản ứng có thể bị tác động dưới hình thức nào và trong đi à kiện nào: đó là khi các sức mạnh phản ứng lấy sự kích thích trong ý thức làm đối tượng, lúc đó phản ứng tương ứng sẽ trở thành một cái gì chịu tác động.

Còn nữa, hai hệ thống này hoặc hai loại sức manh phản ứng này c'ân phải bị tách biệt. Và các dấu vết không được xâm chiếm ý thức. Một sức mạnh hoạt năng, tự do và có tính chất đại diện c'ân hỗ trơ cho ý thức và từng giây phút một khôi phục lại cho ý thức sư tươi mới, tinh lính hoạt, các nguyên tố hóa học cơ đông và nhe. Cái năng lực hoạt năng siêu-ý thức này chính là năng lưc quên. Sai l'ân của tâm lý học là đã xử lý sư quên như là một quy định có tính tiêu cực, và đã không phát hiện thấy ở nó đặc điểm hoạt năng và tích cực. Nietzsche định nghĩa năng lực quên như sau: "không phải là một cái vis inertiae [Latin: quán tính, sức ì] như những đ'ài óc hời hợt vẫn tưởng, đúng hơn đó là một năng lực dập tắt, theo nghĩa thực sự của từ", "một bộ máy làm suy yếu", "một sức manh m'ềm dẻo, tái sinh, có khả năng chữa bênh"327. Như vậy, phản ứng đồng thời trở thành một cái gì đó chịu tác động, bởi vì nó lấy sự kích thích trong ý thức làm đôi tượng, và bởi vì việc phản ứng lại các dấu vết vẫn còn tôn tại trong vô thức như là một cái gì khó nhận thấy. "Cái mà chúng ta hấp thu xuất hiện trước ý thức của chúng ta trong tình trạng được tiêu hóa cũng ít như là quá trình phức tap diễn ra trong cơ thể chúng ta khi chúng ta đ 'âng hóa thức ăn... Ta sẽ kết luận ngay lập tức rằng không một hạnh phúc nào, không một sư bình yên nào, không một hy vong nào, không một ni ềm kiệu hãnh nào, không một ni êm vui nào ở thời điểm hiện tại có thể t côn tại mà không có năng lực quên." Nhưng ta sẽ nhận thấy tình trạng rất đặc biết của năng lực này: sức manh hoat năng được uỷ nhiệm bởi cái hoat đông có quan hệ với các sức

mạnh phản ứng. Nó làm nhiệm vụ của "người bảo vệ" hay "kẻ giám sát", nó không để hai hệ thống của bộ máy phản ứng lẫn lộn với nhau. Sức mạnh hoạt năng, nó không có hoạt động nào khác ngoài hoạt động chức năng. Nó bắt ngu ch từ hoạt động, nhưng bị tách khỏi hoạt động. Và để làm mới ý thức, nó phải thường xuyên mượn năng lượng từ loại sức mạnh phản ứng thứ hai, biến năng lượng này thành năng lượng của mình để trả nó v ềcho ý thức.

Vì thế mà hơn bất kỳ thứ gì khác, sức mạnh hoạt năng không tránh khỏi bị biến đổi, không tránh khỏi phải chịu những rối loạn chức năng, không tránh khỏi bị thất bại. "Bô máy làm suy yếu này bị hư hại và không thể vận hành nữa ở con người, vì thế con người giống như một kẻ bị chứng khó tiêu (và không chỉ giống mà thôi): nó không tiêu hóa được nữa. Chúng ta giả định một sư suy yếu của năng lưc quên: chất keo của ý thức sẽ đông cứng lại, sư hưng phấn sẽ có chi ều hướng lẫn lôn với dấu vết của nó trong vô thức, và ngược lại, sư phản ứng lại các dấu vết sẽ dâng lên trong ý thức và xâm chiếm ý thức. Vậy nên đông thời đó là việc phản ứng lại các dấu vết trở thành một cái gì có tính nhạy cảm và phản ứng lại sự hưng phần không còn bị tác động nữa. Hậu quả rất nghiệm trong: không thể tác đông lên phản ứng nữa, các sức mạnh hoạt năng bị tước mất những đi ều kiên vật chất để hành đông, chúng sẽ không còn cơ hôi để thực hiện hoạt đông của chúng, vì thể chúng bị tách khỏi cái mà chúng có thể. Vậy rốt cuộc chúng ta thấy bằng cách nào các sức mạnh phản ứng chiến thắng các sức mạnh hoạt năng: khi dấu vết chiếm vị trí của sư hưng phấn trong bô máy phản ứng, chính phản ứng sẽ chiếm vị trí của hành đông, phản ứng chiến thắng hành động. Thế nhưng ta phải thừa nhận rằng, trong cách thức chiến thắng này, tất cả thực sư diễn ra giữa các sức mạnh phản ứng; các sức mạnh phản ứng không chiến thắng bằng cách tạo ra một sức mạnh lớn hơn các sức mạnh hoat năng. Thâm chí sư suy yếu chức năng của nàng lưc quên là ở chỗ năng

lực này không còn tìm thấy, trong một dạng thức của các sức mạnh phản ứng, cái năng lượng cần thiết để kìm hãm một dạng thức khác và để làm mới ý thức. *Tất cả diễn ra giữa các sức mạnh phản ứng theo cách này:* những sức mạnh này ngăn không cho những sức mạnh kia bị tác động, những sức mạnh này hủy diệt những sức mạnh kia. Cuộc đấu ng ần lạ lùng diễn ra hoàn toàn bên trong bộ máy phản ứng, nhưng không phải là không có một hậu quả liên quan đến toàn bộ hoạt động. Chúng ta nhớ lại định nghĩa về phẫn hận: phẫn hận là một phản ứng vừa trở nên nhạy cảm vừa không còn bị tác động nữa. Công thức này dùng để định nghĩa bệnh tật nói chung; Nietzsche không chịu bằng lòng nói rằng phẫn hận là một căn bệnh, bệnh tật trong tư cách bệnh tật là một hình thức của phân hận

# 3) Loại hình học về phẫn hận<sup>329</sup>

Như vậy phương diện thứ nhất của phẫn hận có tính loại hình học: có một loại hình học về các sức mạnh phản ứng: chính sự thay đổi địa điểm của chúng, sự chuyển dịch của chúng lạo nên phẫn hận. Cái tạo nên đặc trưng của con người phẫn hận, đó là việc ý thức bị xâm chiếm bởi các dấu vết của trí nhớ, trí nhớ dâng lên tràn ngập ý thức. Và chắc hẳn, cùng với đi àu đó, vẫn còn những đi àu chưa biết đến v trí nhớ: c àn tự hỏi xem làm thế nào mà ý thức có khả năng xây dựng một trí nhớ ngang t àn với nó, một trí nhớ hành động và g àn như hoạt năng, không còn dựa trên các dấu vết. Ở Nietzsche, cũng như ở Freud, lý thuyết v trí nhớ sẽ là lý thuyết v è hai kiểu trí nhớ 330. Nhưng chừng nào chúng ta còn dừng lại với kiểu trí nhớ thứ nhất thì chúng ta còn dừng lại trong những giới hạn của nguyên tắc thu àn túy của phẫn hận; con người phẫn hận là một con chó, một loại chó chỉ phản ứng theo dấu vết (chó đánh hơi). Nó chỉ bao vây các dấu vết: đối với nó sư hưng phấn bị lẫn lôn với dấu vết môt cách cục bô, con người

phẫn hận không thể tác động đến phản ứng của mình nữa. Nhưng cái định nghĩa mang tính topo học này c`ân dẫn ta tới một kiểu "loại hình học" v`ê phẫn hận. Vì khi các sức mạnh phản ứng chiến thắng các sức mạnh hoạt năng bằng cách này, bản thân chúng tạo nên một kiểu. Chúng ta sẽ thấy triệu chứng căn bản của kiểu này là gì: một trí nhớ khác thường. Nietzsche nhấn mạnh đến việc không thể quên một đi àu gì đó, và đến khả năng không quên đi àu gì cả, nhấn mạnh đến bản chất phản ứng sâu sắc của năng lực này, mà ông c'ân phải xem xét tất cả các phương diện của nó<sup>331</sup>. Quả thực, một kiểu là một hiện thực vừa có tính chất sinh lý, tâm lý, lịch sử, xã hội và chính trị.

Tại sao phẫn hận là tinh thần trả thủ? Ta có thể tưởng rằng con người phẫn hận tư giải thích một cách ngẫu nhiên: vì đã hứng chịu một khích động quá mạnh (một nỗi đau), lẽ ra anh ta phải từ chối phản kháng lại, vì không đủ mạnh để tạo ra một miếng đánh trả. Vậy nên anh ta cảm thấy muốn trả thù và muốn thực hiện sự trả thù này trên toàn thế giới bằng cách nhân rông mối thù. Một diễn giải như vậy là sai, nó chỉ xét đến các lương, tức là lương khích đông nhận được r 'à đem so sánh "một cách khách quan" với lương sức manh của một chủ thể thu cảm. Thế nhưng đi ều quan trong đối với Nietzsche không phải là lượng sức mạnh được xét một cách trừu tượng, mà là một quan hệ xác định trong bản thân chủ thể, quan hệ giữa các sức mạnh hết sức khác nhau v ềbản chất, các sức mạnh này đã tạo nên chủ thể: chính là cái mà ta gọi là một kiểu. Dù cho sức mạnh của sư khích động nhận được là như thế nào, dù cho sức mạnh tổng thể của bản thân chủ thể ra sao, con người phẫn hận chỉ sử dung sức mạnh này để bao vây các dấu vết của sức mạnh kia, đến nỗi nó không có khả năng phản ứng lại, dù là phản ứng lại sư khích đông. Người ấy cũng không nhất thiết phải cảm thấy một khích động quá mức. Đi ều đó có thể xảy ra, nhưng không nhất thiết. Người ấy cũng không c'àn phải khái quát hóa để biến toàn bô thế giới

thành đối tương của sư phẫn hận. Do kiểu của mình, con người phẫn hận không "phản ứng": phản ứng của nó không chấm dứt, phản ứng được cảm nhận thay vì bị tác đông. Như thế, sư phản ứng đổ trách nhiệm cho đối tương của mình dù đối tương này như thế nào, như là đổ trách nhiệm cho một đối tương c'àn phải trả thù, một đối tương c'àn phải bắt trả giá cho sư chậm trễ vô hạn này. Sự khích động có thể là tốt đẹp, và con người phẫn hận cảm nhận nó như vậy: nó rất có thể không làm suy kiết sức mạnh của con người phẫn hận, anh ta rất có thể có một số lương sức mạnh trừu tương cũng lớn như là ở một người khác. Nhưng không phải vì thế mà anh ta không cảm nhận đối tương tương ứng như là một sư lăng nhục cá nhân và như là một đi à lăng nhục, bởi vì anh ta bắt đối tương phải chiu trách nhiệm v'ê sư bất lực của anh ta, v'ê việc anh ta không thể vậy hãm cái gì khác hơn ngoài dấu vết, sư bất lực trong chất lương và kiểu loại. Con người phẫn hận cảm thấy tất cả moi người moi vật đ'êu lăng nhuc anh ta trong một mức đô hoàn toàn tương ứng với hậu quả mà anh ta phải chịu. Đối với anh ta, cái đẹp, lòng tốt nhất thiết là những xúc phạm cũng quan trong như là một nỗi đau hay một nỗi bất hạnh mà anh ta phải chịu. "Người ta không vứt bỏ được gì hết, không tống khứ được gì hết. Tất cả đ'àu gây tổn thương. Con người và đ'ô vật lộ liễu xáp lại g'ân nhau quá g'ân; tất cả các sự kiện đ`âu để lại dấu vết; kỷ niệm là một vết thương mưng mủ. 332" Con người phần hận là một sinh vật đau khổ do chính bản thân anh ta: sư xơ cứng và chai lì của ý thức anh ta, sư nhạy bén nhờ nó mọi khích đông đặc lại đông lại trong anh ta, sức nặng của các dấu vết xâm chiếm anh ta, tất cả những thứ đó đ`àu là những nỗi đau khủng khiếp. Và sâu sắc hơn, trí nhớ các dấu vết có tính chất thù hằn trong chính nó và bằng chính nó. Nó xấu xa, chấy rân, vì nó đổ trách nhiệm cho đối tương để bù vào sư bất lực của chính nó, bất lực không tránh được những dấu vết của sư kích đông tương ứng. Vì thế, sư trả thù, kể cả khi nó được thực hiện, nó luôn có tính "tinh th`an", có tính chất tưởng tượng và biểu tượng trong nguyên lý của nó. Mối liên hệ căn bản giữa trả thù và h`à ức v`êcác dấu vết không phải là không giống với phức cảm sadique-anal [bạo dâm-hậu môn] của Freud. Chính Nietzsche trình bày trí nhớ như là một sự tiêu hóa vô tận, và trình bày kiểu phẫn hận như là một kiểu hậu môn\*. Cái ký ức đường ruột và có nọc độc này, Nietzsche gọi nó là con nhện, nhện sói, tinh th`an trả thù... - Ta thấy Nietzsche muốn gì: thực thi một kiểu tâm lý học thực sự là loại hình học, tạo ra một kiểu tâm lý học "ở bình diện chủ thề" Thậm chí các khả năng khỏi bệnh cũng sẽ phụ thuộc vào sự biến đổi các kiểu ấy (tức sư nghịch đảo và chuyển hóa).

# 4) Các đặc điểm của phẫn hận

Chúng ta không nên hiểu nh ần thuật ngữ "tinh thần trả thù". *Tinh thần* không biến sự trả thù thành một ý đồ, một mục đích không được thực hiện, mà trái lại, nó cho sự trả thù một phương tiện. Chúng ta không hiểu được phẫn hận chừng nào còn chỉ nhìn thấy ở đó một *mong muốn* trả thù, một mong muốn phản kháng và chiến thắng. Phẫn hận trong nguyên tắc loại hình học của nó khởi động một trạng thái sức mạnh thực sự: trạng thái của các sức mạnh phản ứng, chúng không còn để bị tác động nữa, chúng thoát ra khỏi hoạt động của các sức mạnh hoạt năng. Phẫn hận mang lại cho sự trả thù một phương tiện: phương tiện làm đảo ngược mối quan hệ bình thường của các sức mạnh hoạt năng và các sức mạnh phản ứng. Đấy là lý do vì sao bản thân phẫn hận đã là một cuộc nổi loạn, và là sự chiến thắng của cuộc nổi loạn này. Phẫn hận và sự chiến thắng của kẻ yếu trong tư cách là kẻ yếu, cuộc nổi loạn của những kẻ nô lệ và chiến thắng của họ tạo thành một kiểu. Kiểu ông chủ (kiểu hoạt năng) sẽ được định nghĩa bởi năng lực quên, cũng như bởi sức mạnh tác động lên các phản ứng. Kiểu nô lệ (kiểu

phản ứng) sẽ được định nghĩa bởi trí nhớ kỳ diệu, bởi sức mạnh phẫn hận; từ đó mà hình thành nhi `àu đặc tính xác định kiểu thứ hai.

Không có khả năng ngưỡng mộ, tôn trọng và yêu mến<sup>335</sup>. Trí nhớ dấu vết có tính thù hằn bởi chính nó. Thậm chí sư thù hằn và trả thù ẩn náu trong những kỉ niêm mủi lòng nhất và say mê nhất. Ta thấy những nghi ền ngẫm của ký ức nguy trang nỗi thù hằn này bằng một thao tác tinh tế, đó là những nghi 'ên ngẫm này tư trách mình ở tất cả những gì mà chúng trách cứ ở cái đối tượng gợi lên kỉ niêm mà chúng giả vờ yêu mến. Cũng chính lý do này, chúng ta c'ân dè chừng những ai tự lên án mình trước cái thiện và cái đẹp, tư cho rằng mình không hiểu, không xứng đáng: sư khiêm tốn của ho khiến ta sơ hãi. Một nỗi thù hằn nào đó đối với cái đep ẩn giấu trong những tuyên bố rằng ho thấp kém hơn nó. Thù ghét tất cả những gì người ta cảm thấy đáng yêu hay đáng ngưỡng mô, ha thấp tất cả bằng lối hài hước hay bằng những diễn giải thấp hèn, nhìn thấy trong tất cả mọi sư một cái bẫy c'ân phải tránh xa: đừng dùng mưu nọ chước kia với tôi. Đi ều gây kinh ngạc nhất trong con người phẫn hận, không phải là sư độc ác của nó, mà là sư ác tâm đáng kinh tởm, là khả năng chơi xấu của nó. Không có gì cưỡng lại được. Nó không tôn trong bạn bè, cũng không tôn trong kẻ thù của nó. Không tôn trong cả nỗi bất hạnh hay nguyên nhân gây ra nỗi bất hanh<sup>336</sup>. Hãy nghĩ tới những người dân thành Troie, những người, trong trường hợp Helen, đã ngưỡng mô và tôn trong nguyên nhân gây nên nỗi bất hạnh của chính ho. Nhưng người phẫn hận c'ân biến sư bất hạnh thành một cái gì t'âm thường, c'ân đả kích và phân phát các l'âm lỗi: tức là cái thiên hướng gièm pha dè bỉu các nguyên nhân, thiên hướng biến sư bất hạnh thành "lỗi của ai đó". Trái lại, sư tôn trong của quý tôc đối các nguyên nhân của bất hạnh đ chg nhất với việc không có khả năng coi trong các bất hạnh của chính mình. Sư coi trong của người nô lê đối với các bất hạnh của họ cho thấy sư tiêu hóa khó khăn, cho thấy một tư duy thấp hèn, và không có khả năng tôn trọng.

"Tính thụ động". - Trong phẫn hận "hạnh phúc xuất hiện đặc biệt dưới dạng một cái gì làm tê mê, lắng dịu, nghỉ ngơi, thanh bình, thư giãn, thả lỏng tinh th`ân và cơ thể, tóm lại là dưới dạng thu đông"337. Ở Nietzsche. thu đông không có nghĩa là không-hoạt năng; không-hoạt năng nghĩa là phản ứng; mà thu đông có nghĩa là không-bị-tác-đông. Cái thu đông chỉ là phản ứng với tư cách là nó không bị tác đông. Thu đông biểu thị chiến thắng của phản ứng, thời điểm khi mà nó không bị tác đông, nó trở thành một phẫn hận. Con người phẫn hận không biết yêu và không muốn yêu, nhưng nó muốn được yêu. Cái mà nó muốn: được yêu, được nuôi dưỡng, được làm thỏa mãn, được ve vuốt, được làm khuây dịu. Còn nó là một kẻ bất lực, khó tiêu, lãnh cảm, mất ngủ, nô lê. Và con người phẫn hận cũng rất dễ bị tư ái: đối diên với những gì nó không có khả năng thực hiện, nó cho rằng ít nhất nó phải được bù lại bằng cách thu được từ đó một lợi ích. Nó coi việc người ta không yêu nó, người ta không nuôi dưỡng nó, như là bằng chứng hiển nhiên v ề sư độc ác. Con người phẫn hận là con người của lợi ích và là con người của lợi nhuân. Hơn nữa, phẫn hân chỉ có thể trở nên c'ân thiết trên đời này bằng cách làm cho lợi ích giành thắng lợi, bằng cách biến lợi nhuận, không chỉ thành một mong muốn, một tư tưởng, mà còn thành một hệ thống kinh tế, xã hội, th'àn học, một hệ thống tron ven, một cơ chế th' ân thánh. Không thừa nhận lợi nhuận, đó là tội lỗi của th' ân học và là tôi lỗi duy nhất chống lại th'ân linh. Chính trong nghĩa này mà những kẻ nô lệ có một đạo đức, và đạo đức này là đạo đức của lợi ích 338. Chúng ta sẽ hỏi: ai xem xét hành đông từ góc đô ích lợi của nó và từ góc đô có hại của nó? Và thậm chí, ai xem xét hành đông từ góc độ cái thiên và cái ác, từ góc độ đáng khen và đáng chê? Phải kiểm tra lại toàn bộ những phẩm chất mà đạo đức gọi là tư thân "đáng khen", tư thân "tốt", ví du như khái niệm khó tin v'ê "sư vô tư". Ta nhận thấy rằng nó che giấu những đòi hỏi và

những lời đả kích của một kẻ thứ ba thụ động: chính hắn đòi hỏi lợi ích của những hành động mà hắn không thực hiện; hắn ca ngợi đặc tính vô tư của những hành động mà nhờ đó hắn được hưởng lợi<sup>339</sup>. Đạo đức tự nó che giấu quan điểm vị lợi; nhưng chủ nghĩa vị lợi che giấu quan điểm của kẻ thứ ba thụ động, cái quan điểm chiến thắng của một kẻ nô lệ len lỏi vào giữa các ông chủ.

Đổ tôi cho các làm lỗi, bắt phải chiu trách nhiêm, thường xuyên lên án. - Tất cả những đi àu này chiếm chỗ của tính gây gổ xâm hấn: "khuynh hướng trở nên xâm hấn thuộc v`ê sức mạnh, cũng chính xác như là ý thức trả thù và nỗi thù oán thuộc v'è sư yếu đuối 340". Xem lợi ích như là một quy'ên, xem việc hưởng lơi từ một hành động mà mình không thực hiện như là một quy ền, con người phẫn hận nổi nóng trách móc gay gắt khi mà sư chờ đơi của nó bị thất vong. Và làm sao mà sư chờ đơi này lại không bị thất vong được, vì sư bất mãn và sư trả thù h'âi như đã là cái gì tiên nghiệm trong sư phẫn hận. Đó là lỗi của mày nếu không có ai yêu tao, đó là lỗi của mày nếu như tao thất bại trong đời sống, cũng là lỗi của mày nếu mày thất bại; bất hạnh của mày và bất hạnh của tao đ'àu là lỗi của mày. Chúng ta thấy ở đây sức mạnh đáng sợ có tính nữ giới của phẫn hận: nó không chỉ bằng lòng với việc tố cáo các tôi lỗi và các tôi phạm, nó muốn có những kẻ mắc lỗi, những kẻ phải chịu trách nhiệm. Chúng ta đoán ra cái đi àu mà tạo vật phẫn hận này muốn: nó muốn rằng những người khác độc ác, nó c'àn những người khác phải độc ác để có thể tư cảm thấy là mình tốt. Ngươi ác, vậy ta tốt: đó là công thức căn bản của kẻ nô lê, nó bộc lô đi ều cốt yếu của phẫn hận từ phương diên loại hình học, nó tổng kết và tổng hợp tất cả các đặc tính trước đây. R'à ta so sánh công thức này với công thức của ông chủ: ta tốt, vậy ngươi ác. Sự khác biệt giữa hai công thức này đánh giá sự phản kháng của kẻ nô lệ và chiến thắng của nó. "Sự nghịch đảo của cái nhìn đánh giá bao quát này là của riêng phẫn hận; để hình thành đạo đức của kẻ nô lệ luôn luôn và trước tiên c`ân đến một thế giới bên ngoài đối lập. 341" Kẻ nô lệ *trước tiên* c`ân cho rằng người khác độc ác.

### 5) Nó tốt? Nó độc ác?

Vậy đây là hai mẫu câu: Ta tốt vậy thì người ác. - Người ác vậy thì ta tốt. Chúng ta sử dung phương pháp kịch hóa. Ai nói mẫu câu này, và ai nói mẫu câu kia? Và mỗi người muốn gì? Không thể có chuyên một người nói cả hai câu, vì cái tốt của người này chính là cái ác của người kia. "Khái niêm "tốt" không có tính duy nhất" 342; các từ tốt, ác, thậm chí vậy thì có nhi à nghĩa. Ở đây cũng vậy, ta sẽ xác nhận rằng phương pháp kịch hóa, v ề căn bản có tính đa dạng và có tính nôi tại, đ'êra quy tắc cho nghiên cứu. Vả chẳng, phương pháp này không tìm thấy quy tắc khoa học cấu thành nên nó giống như là tín hiệu học và như là thuyết giá trị, những gì cho phép nó xác định ý nghĩa và giá trị của một từ. Chúng ta tư hỏi: cái kẻ bắt đ`âi bằng cách nói rằng: "ta tốt" là ai? Đương nhiên đó không phải là kẻ tư so sánh với người khác, cũng không phải là kẻ so sánh các hành động và sư nghiệp của mình với các giá trị cao hơn hay các giá trị siêu việt, kẻ đó sẽ không bắt đ'àu... Kẻ nói: "Ta tốt" không chờ đơi được đánh giá là tốt. Kẻ đó tư xưng như vậy, tư gọi như vậy, tư cho mình như vậy trong khả năng nó hành đông, khẳng định và vui sướng. Tốt xác định phẩm chất của hành đông, sư khẳng định, ni ềm vui được cảm thấy khi chúng được thực hiện: một phẩm chất nhất định của tâm hồn, "ni ềm tin chủ yếu rằng một tâm hồn có một cái gì đó liên quan đến chính nó mà nó không thể tìm kiếm, không thể tìm thấy, và thậm chí có lẽ không thể đánh mất" 343. Cái mà Nietzsche thường goi là sự cao quý, sự trọng vọng, đó "là đặc trưng nội tại của cái mà người ta khẳng định (người ta không c'ân tìm kiếm nó), là đặc trưng nôi tại của cái mà người ta đưa ra thực hành (người ta không tìm thấy nó), là đặc trưng

nôi tai của cái làm người ta vui sướng (người ta không thể đánh mất nó). Kẻ hành động và khẳng định đ công thời cũng là kẻ t côn tại: "Từ esthios khởi ngu có nghĩa là một ai đó đang t có tại, đang có một thực tại, ai đó có thực, có thật"344. "Kẻ đó có ý thức rằng anh ta mang vinh dư đến cho sư vật, rằng anh ta tạo ra các giá trị. Tất cả những gì anh ta tìm thấy trong bản thân mình, anh ta làm cho chúng trở nên vẻ vang; một thứ đạo đức như vậy nằm trong sư ca ngơi chính mình. Nó đặt lên hàng đ`âu cảm giác v`ê sư viên mãn, v'ê quy ên lực mà nó muốn vượt quá, sự thoải mái của một trạng thái căng thẳng nội tại dâng cao, ý thức v`êsự phong phú mong muốn dâng hiến và mong muốn phụng sự hết lòng 345." "Đó chính là những người tốt, nghĩa là những người được trong vong, những kẻ có quy ên lực, những người ở bậc trên do hoàn cảnh của ho và do sư cao thương của tâm h cn, những người được xem là tốt, những người tư đánh giá hành đông của mình là tốt, nghĩa là tư cho mình thuộc hạng nhất, ho thiết lập sư quy định này bằng cách đối lập với tất cả những gì thấp kém, ti tiên, tần thường 346". Tuy nhiên không có một sự so sánh nào tác động trong nguyên tắc này. Dù những người khác độc ác khi ho không khẳng định, không hành đông, không vui sướng, đó chỉ là một hậu quả phu, một kết luận tiêu cực. Dấu hiệu tốt đ`âu tiên là ông chủ. Độc ác có nghĩa là hậu quả và chỉ kẻ nô lê. Đôc ác, đó là phủ định, thu đông, xấu, bất hạnh. Nietzsche phác thảo bài bình luận v`ê bài thơ hay của Théognis, hoàn toàn xây dựng trên sự khẳng định căn bản và trữ tình: chúng tôi những người tốt, ho những kẻ độc ác, xấu xa. Người ta tìm kiếm một cách vô ích mà không thấy một sắc thái đạo đức dù nhỏ nhất trong cách đánh giá theo kiểu quý tôc này; đó là một trật tư đạo đức và là một loại hình học, loại hình học của các sức mạnh, trật tư đạo đức của những phương thức t'ân tại tương ứng.

"Ta tốt, vậy thì người ác": trong miệng của các ông chủ, từ vậy thì chỉ

được đưa vào như một kết luân tiêu cực. Cái tiêu cực chính là kết luân. Và kết luận này chỉ được đặt ra như hậu quả của một khẳng định đ'ây đủ: "Chúng ta là những kẻ quý tôc, đẹp và hạnh phúc 347". Ở ông chủ, tất cả những gì tích cực đ'àu ở ti 'àn đ'è. Ông ta c'àn có các ti 'àn đ'è của hành đông và của khẳng định, c'ân vui sướng vì những ti ên đ'ênày, để kết luân v'êmôt cái gì đó tiêu cực, không căn bản và chẳng mấy quan trọng. Đó chỉ là "phụ, một tí chút bổ sung vào"348. Duy nhất nó quan trong ở chỗ làm tăng nôi dung hành động và nội dung khẳng định, ở chỗ gắn kết chúng lại với nhau, làm tăng ni êm vui sướng phù hợp với chúng: cái tốt "chỉ tìm điểm trái ngược để nhằm khẳng định mình một cách vui sướng hơn" 349. Đây là quy chế của tính xâm hấn: nó là cái tiêu cực, nhưng là cái tiêu cực như là kết luận của những tiền đề tích cực, cái tiêu cực như là sản phẩm của hoạt đông, cái tiêu cực như là hâu quả của một quy ên lực khẳng định. Ông chủ nổi bật lên với một tam đoạn luận trong đó c'àn có hai mệnh đ'êkhẳng đinh để tạo nên một phủ định, phủ định ở cuối chỉ là một phương tiện để củng cố các ti en đ e "Ngươi độc ác, vậy ta tốt". Tất cả đ eu thay đổi: cái tiêu cực được đặt làm tiên đ'ệ, vậy là cái tích cực được quan niệm như một kết luận, kết luận của những ti en đ e tiêu cực. Chính cái tiêu cực chứa đưng cốt lõi, và cái tích cực chỉ t 'cn tại nhờ phủ định. Cái tiêu cực trở thành "ý tưởng gốc, sư khởi đầu, hành vi tuyết diệu"350. Với kẻ nô lê, cần có các tiền đề của phản ứng và phủ định, của phẫn hận và chủ nghĩa hư vô, để nhận được một kết luận có vẻ tích cực. Và nó chỉ có vẻ tích cực mà thôi. Vì thế mà Nietzsche rất tha thiết với việc phân biệt phẫn hận và tính xâm hấn: chúng khác nhau v'èbản chất. Con người phẫn hận có nhu c'àu nhận thức một cáikhông-tôi, sau đó chống lại cái-không-tôi này để tư áp đặt như là chính mình. Tam đoan luân la lùng của kẻ nô lê: nó c'ân hai phủ định để tao ra một cái b'è ngoài khẳng định. Chúng ta đã nhận ra tam đoạn luận của nô lê đã

rất thành công trong triết học dưới dạng thức nào: *biện chứng pháp*. Biện chứng pháp, với tư cách là hệ tư tưởng của sự phẫn hận.

"Ngươi độc ác, vậy thì ta tốt". Trong công thức này, chính kẻ nô lê đang nói. Ta sẽ không phủ định rằng ở đây các giá trị được tạo ra. Nhưng những giá trị gì mà kỳ cuc! Người ta bắt đ'àu bằng cách cho rằng người khác đôc ác. Kẻ tư cho mình tốt, giờ đây lại bị người ta cho là đôc ác. Kẻ độc ác này là kẻ hành động, kẻ không tư ki âm chế hành động, vì thế kẻ đó không xem xét hành đông từ góc đô các hậu quả mà nó gây ra cho những đối tương thứ ba. Và lúc này người tốt là kẻ tư ki êm chế hành đông: chính vì vậy mà hắn tốt, hắn thuật lại tất cả moi hành đông từ quan điểm của kẻ không hành đông, từ quan điểm của kẻ phải chịu các hậu quả của hành động, hoặc đúng hơn, từ quan điểm tế nhị hơn của một kẻ thứ ba th'ân thánh đang dò xét các ý đô của hành đông. "Người tốt là những kẻ không đe dọa người khác, những kẻ không tấn công ai, không công kích ai, không trả đũa ai và để cho Chúa thực hiện sư trả thù, những kẻ tư ẩn mình như các ngươi, tránh gặp đi ều xấu và, vả lại, ít chờ đơi ở cuộc đời, giống như chúng ta, những bệnh nhân, những kẻ khiêm nhường và công bằng. 351" Vậy là hình thành nên cái thiên và cái ác: sư xác định v`ê mặt đạo đức, xác định v ề cái tốt và cái xấu bị thay thế bằng sư phán xét đạo đức. Cái tốt của trật tư đạo đức trở thành sư độc ác của luân lý, cái xấu của trật tư đạo đức trở thành cái tốt của luân lý. Cái thiên và cái ác không phái là cái tốt và cái xấu, trái lại là sư trao đổi, sư nghịch đảo, sư đảo ngược của định nghĩa v ề chúng. Nietzsche sẽ nhấn mạnh điểm sau đây: "Bên kia thiên ác" không có nghĩa là "bên kia tốt xấu". Trái lại... 352 Cái thiên và cái ác là những giá tri mới, nhưng lạ lùng làm sao cái cách tạo ra các giá trị! Người ta tạo ra chúng bằng cách đảo ngược cái tốt và cái xấu. Người ta tạo ra chúng không phải bằng hành đông, mà bằng cách ki êm chế hành đông. Không phải bằng khẳng định mà bắt đ'ài bằng phủ định. Vì thế, người ta nói rằng

chúng không được tạo ra, chúng có tính th' ân thánh, siêu việt, cao hơn đời sống. Nhưng chúng ta hãy suy nghĩ v ề những gì mà các giá trị này cất giấu, hãy suy nghĩ v ề cách thức tạo ra chúng. Chúng che giấu một nỗi căm thù phi thường, nỗi căm thù đời sống, căm thù tất cả những gì hoạt năng và khẳng định trong cuộc sống. Không có các giá trị đạo đức nào t côn tại được dù chỉ một khoảnh khắc nếu chúng bị tách khỏi các ti ền đ ềmà chúng là kết luận của những ti en đ'è đó. Và sâu sắc hơn, không có các giá trị tôn giáo nào tách rời sư căm thù này, tách rời sư báo thù mà từ đó nó rút ra hậu quả. Tính thực chứng của tôn giáo là một tính thực chứng b ềngoài: người ta kết luận rằng những người khốn khổ, những người nghèo, những kẻ yếu, những kẻ nô lê là những người tốt, bởi vì những kẻ manh "độc ác" và "đáng ghét". Người ta đã tạo nên người tốt bất hạnh, người tốt yếu đuối: không có sư báo thù nào tốt hơn thế đối với những kẻ manh và những kẻ hạnh phúc. Tình yêu Kitô giáo mà không có sức mạnh của phẫn hận do tái khích đông và hướng dẫn thì sẽ trở thành cái gì? Tình yêu Kitô giáo không đối lập với phẫn hận Do thái, nhưng đối lập với hậu quả của nó, với kết luận của nó, với sư hoàn tất nó<sup>353</sup>. Tôn giáo che giấu ít nhi ều (và thường trong các thời kì khủng hoảng, nó không che giấu gì cả) các nguyên tắc trưc tiếp sản sinh ra nó: trong lương của những tiền đề tiều cực, tinh thần trả thù, sức mạnh của phẫn hận.

# 6) Ngộ biện

Ngươi ác; ta trái ngược với ngươi; vậy ta tốt. Trong trường hợp này ngộ biện là gì? Hãy giả định rằng có một con cừu giỏi lý luận. Tam đoạn luận của con cừu kêu be be được cấu trúc như sau: những con chim săn m à đ àu độc ác (nghĩa là tất cả các con chim săn m à đ àu là những kẻ độc ác, những kẻ độc ác đ àu là chim săn m à; vì tôi trái ngược với chim săn

m'ã; thế nên tôi tốt<sup>354</sup>. Rõ ràng là, trong ph'ân phụ, con chim săn m'ã được nhìn nhận như bản chất của nó: một sức mạnh không tách khỏi các hiệu lực hay các biểu hiện của nó. Nhưng trong ph'ân chính, người ta giả định rằng con chim săn m'ãi có thể đã không biểu hiện sức mạnh của nó, rằng có thể nó đã kìm nén các hiệu lực của nó, và bị tách khỏi cái mà nó có thể: nó độc ác, vì nó không kìm nén. Vậy người ta giả định rằng đó là cùng một sức mạnh duy nhất, thực sự được ki ân chế ở trong con cừu đức hạnh, nhưng cũng sức mạnh ấy lại tha h 'ô biểu lộ trong con chim săn m'ãi độc ác. Bởi vì kẻ mạnh có thể tự ngăn cản mình hành động; kẻ yếu là kẻ có thể hành động, nếu như nó không tự ngăn cản mình.

Và đây, ngộ biện v`ê phẫn hận dựa trên đi àu này: huyễn tưởng về một sức mạnh bị tách khởi cái mà nó có thể. Chính nhờ huyễn tưởng này mà các sức mạnh phản ứng chiến thắng. Trong thực tế, việc tránh né hoạt đông không đủ đối với chúng; chúng còn c'àn phải nghịch đảo mối quan hệ giữa các sức mạnh, c'ân phải đối lập với các sức mạnh hoạt năng và tư trình diên như là những sức mạnh ở cấp đô cao hơn. Quá trình kết án của phẫn hận hoàn tất nhiệm vu này: các sức manh phản ứng "phóng chiếu" một hình ảnh trừu tương và bị trung tính hóa của sức manh; một sức manh bị tách khỏi các hiệu ứng của nó như vậy sẽ có *có tội* khi hành đông, trái lại sẽ *có* công nếu nó không hành đông; hơn nữa, người ta sẽ hình dung rằng cần phải có nhi ầu sức mạnh (trừu tương) để kìm nén hơn là để hành đông. Càng quan trong hơn khi phân tích chi tiết của cái sức mạnh huyễn tưởng này vì ta sẽ thấy rằng nhờ nó, các sức mạnh hoạt năng có được một quy ền lưc có khả năng lây lan, nhờ nó các sức mạnh hoạt năng thực sự trở thành phản ứng: 1° Thời điểm của quan hệ nhân quả: người ta chia đôi sức mạnh. Trong khi mà sức mạnh không bị tách khỏi sư biểu hiện của nó, người ta biến sức mạnh thành một hiệu ứng, hiệu ứng này bị gán cho sức mạnh giống như là gán cho một nguyên nhân rõ ràng và tách biệt: "Trước hết người ta xem cùng một hiện tương như là một nguyên nhân, sau đó như là hệ quả của nguyên nhân này. Các nhà vật lý cũng không làm được tốt hơn khi ho nói rằng sức mạnh phát đông, rằng sức mạnh tạo ra hiệu ứng này hay hiệu ứng kia<sup>355</sup>". Người ta xem một dấu hiệu đơn giản của thuật nhớ, một công thức rút ngọn như là một nguyên nhân: chẳng hạn như khi người ta nói rằng tia chớp lóe sáng<sup>356</sup>. Người ta thay thế một quan hệ ngữ nghĩa thực bằng một quan hệ nhân quả tưởng tượng 357. Người ta bắt đ`âu bằng cách ki êm chế sức mạnh trong chính bản thân nó, sau đó người ta biến sư biểu hiện sức mạnh thành một cái gì khác, cái gì khác này tìm thấy trong sức mạnh một nguyên nhân gây hiệu quả rõ rêt. 2° Mômen của thực thể [substance]: sức mạnh bị phân đôi như thế được phóng chiếu vào trong một thể n'ên [substrat], tức trong một chủ thể có thể tư do biểu hiện nó hay không. Sức mạnh được trung tính hóa, được nâng lên thành hành đông của một chủ thể, mà chủ thể này rất có thể không hành động. Nietzsche luôn chỉ ra trong "chủ thể" một sự hư cấu hay một chức năng ngữ pháp. Dù đó là nguyên tử của những người theo thuyết Epicure, dù đó là thực thể (bản thể) của Descartes, hay là vật tư thấn của Kant, tất cả những chủ thể này đ'àu là những phóng chiếu của "những tiểu dâm quỷ tưởng tượng" 358. 3° Mômen của sư xác định tương hỗ: người ta luân lý hóa các sức mạnh đã trở nên trung tính theo cách thức trên. Vì nếu người ta giả định rằng một sức mạnh rất có thể không biểu hiện sức mạnh mà nó "có", thì trái lại sẽ không còn là phi lý khi giả định rằng một sức mạnh có thể biểu hiện cái sức mạnh mà nó "không có". Ngay khi các sức mạnh được phóng chiếu trong một chủ thể hư cấu, chủ thể này tỏ ra có tôi hay xứng đáng, có tôi vì sức mạnh hoạt năng thực hiện hành đông mà nó có, xứng đáng nếu sức mạnh phản ứng không thực hiện hành đông mà nó... không có: "Như thể chính sư yếu đuối của kẻ yếu, nghĩa là bản chất của nó, toàn bô hiện thực duy nhất của nó,

hiện thực không thể tránh khỏi và không thể tẩy xóa được, từng là sự thực hiện tự do, một cái gì được cố tình lựa chọn, một hành vi xứng đáng 359". Sự phân biệt cụ thể giữa các sức mạnh được quy chuẩn hóa (cái tốt và cái xấu) bị thay thế bởi sự đối lập luân lý giữa các sức mạnh được thực thể hóa (cái thiên và cái ác).

# 7) Sự phát triển của phẫn hận: giáo sĩ Do thái

Phân tích của chúng tôi đã đi từ phương diện thứ nhất tới phương diện thứ hai của phẫn hận. Khi Nietzsche nói v ề mặc cảm tôi lỗi, ông phân biệt một cách rõ ràng hai phương diên của nó: ở phương diên thứ nhất, mặc cảm tôi lỗi là "trạng thái thô", chất liêu thu an túy hay là "vấn đề tâm lý đông vật, không hơn"; phương diện thứ hai, không có nó thì mặc cảm tôi lỗi sẽ không phải là mặc cảm tôi lỗi, đó là mômen lợi dung cái chất liêu có trước này và đưa tới sự hình thành của mặc cảm tội lỗi<sup>360</sup>. Sư phân biệt này phù hợp với topo học và loại hình học. Thế mà mọi chỉ dẫn của nó đ'àu có giá trị đối với phẫn hận. Phẫn hận cũng có hai phương diên hay hai mômen. Phương diên thứ nhất - phương diên topo học, vấn đ'êtâm lý đông vật - cấu tạo nên phẫn hận với tư cách là chất liêu thô: nó biểu thị cái cách thức mà các sức mạnh phản ứng lần tránh hoạt đông của các sức mạnh hoạt năng (sư chuyển dịch của các sức mạnh phản ứng, ý thức bị xâm chiếm bởi trí nhớ dấu vết). Phương diện thứ hai - phương diện loại hình học - biểu thị cách thức hình thành phẫn hận: trí nhớ dấu vết trở thành một đặc điểm điển hình, vì nó là hiện thân của tinh th'ân trả thù và không ngừng buộc tôi; như thế các sức mạnh phản ứng chống lại các sức mạnh hoạt năng và tách chúng khỏi cái mà chúng có thể (sư nghịch đảo của quan hệ giữa các sức mạnh, sự phóng chiếu của một hình ảnh phản ứng). Ta lưu ý rằng, sự phản kháng của các sức mạnh phản ứng vẫn chưa phải là một chiến thắng tron

vẹn nếu thiếu phương diện thứ hai này của phẫn hận. Ta cũng lưu ý rằng, trong cả hai trường hợp, các sức mạnh phản ứng không chiến thắng bằng cách tạo ra một sức mạnh lớn hơn các sức mạnh hoạt năng: trong trường hợp thứ nhất, tất cả diễn ra giữa các sức mạnh phản ứng (chuyển dịch); trong trường hợp thứ hai, các sức mạnh phản ứng tách các sức mạnh hoạt năng khỏi cái mà chúng có thể, nhưng nhờ một huyễn tưởng, nhờ một huyễn hoặc (nghịch đảo bằng phóng chiếu). Từ đó, chúng ta vẫn c`ân phải giải quyết hai vấn đ`ê này để hiểu phẫn hận một cách đ`ây đủ: 1° Các sức mạnh phản ứng đã tạo ra huyễn tưởng này như thế nào? 2° Chúng tạo ra nó dưới ảnh hưởng nào? Nghĩa là: cái gì khiến các sức mạnh phản ứng chuyển từ giai đoạn thứ nhất sang giai đoạn thứ hai? Cái gì xử lý chất liệu của phẫn hận? Cái gì mang lại hình thức cho phẫn hận, "nghệ nhân" tạo nên phẫn hân là gì?

Các sức mạnh không thể tách khỏi cái yếu tố khu biệt từ đó hình thành chất lượng của chúng. Nhưng các sức mạnh phản ứng đem lại cho yếu tố này một hình ảnh lộn ngược: nhìn từ góc độ phản ứng, sự khác biệt giữa các sức mạnh trở thành sự đối lập giữa các sức mạnh phản ứng và các sức mạnh hoạt năng. Như vậy chỉ c'ân các sức mạnh phản ứng có cơ hội phát triển hay phóng chiếu hình ảnh này để cho, đến lượt chúng, mối quan hệ giữa các sức mạnh và các giá trị tương ứng với mối quan hệ này bị lộn ngược. Thế nhưng, các sức mạnh phản ứng gặp được cơ hội ấy cùng một thời điểm lúc chúng tìm thấy phương tiện để tránh né hoạt động. Không còn bị tác động, các sức mạnh phản ứng phóng chiếu hình ảnh lộn ngược. Chính sự phóng chiếu có tính phản ứng này được Nietzsche gọi là một huyễn tưởng: huyễn tưởng về một thế giới siêu-cảm tính đối lập với thế giới này, huyễn tưởng về một Đức Chúa mâu thuẫn với đời sống. Chính huyễn tưởng này được Nietzsche phân biệt với sức mạnh hoạt năng của giấc mơ, và thậm chí phân biệt với hình ảnh tích cực của vị th'ần khẳng

định và ca tụng đời sống: "Trong khi thế giới của giấc mơ phản ánh thực tại, thế giới của huyễn tưởng chỉ làm sai lệch nó, làm nó mất giá và phủ định nó 361". Chính nó chủ trì mọi tiến triển của phẫn hận, có nghĩa là mọi thao tác mà vì chúng sức mạnh hoạt năng vừa bị tách khỏi cái mà nó có thể (làm giả), vừa bị kết án và bị xem như là có tội (sự mất giá), các giá trị tương ứng bị đảo ngược (phủ định). Chính trong huyễn tưởng này, qua huyễn tưởng này, mà các sức mạnh phản ứng trình diện như là ưu việt hơn. "Để có thể nói "không" khi đáp lại tất cả những gì biểu hiện khuynh hướng chuyển động lên này của đời sống, khi đáp lại tất cả những gì đã hình thành, sức mạnh, cái đẹp, sự khẳng định bản thân ở trên đời này, cần một đi ầu: bản năng phẫn hận, một khi đã trở thành tài năng, phải tạo ra một thế giới khác, ở đó bất kỳ sự khẳng định đời sống nào cũng xuất hiện như là cái ác, cái tự thân là đáng vứt bỏ. 362"

Phẫn hận còn c`ân phải trở thành "tài năng". Còn c`ân phải có một nghệ sĩ của huyễn tưởng, có khả năng tận dụng cơ hội, đi àu khiển sự phóng chiếu, có khả năng lên án, và tiến hành sự nghịch đảo. Đừng tin rằng quá trình chuyển từ mômen này sang mômen khác của phẫn hận, dù rất nhanh chóng và vừa vặn, lại bị quy giản v`ê một sự kết hợp đơn giản và cơ giới. C`ân có sự can thiệp của một nghệ sĩ tài năng. Câu hỏi của Nietzsche: "Ai?" vang lên cấp thiết hơn bao giờ hết. "Phả hệ luân lý chứa đựng cái tâm lý đầu tiên của giáo sĩ 363". Kẻ biểu hiện phẫn hận, kẻ lên án và luôn đeo đẳng công cuộc trả thù, kẻ dám đảo ngược các giá trị, đó là giáo sĩ. Và đặc biệt hơn, giáo sĩ Do thái, giáo sĩ dưới hình thức Do thái của nó 364. Chính ông ta, bậc th ầy v`ê biện chứng pháp, đã đem lại cho người nô lệ ý tưởng v`ê tam đoạn luận phản ứng. Chính ông ta tạo ra những ti ền đ`ê phủ định. Chính ông ta quan niệm tình yêu - một tình yêu mới mà người Kitô giáo chịu trách nhiệm - như là kết luận, như là sự đăng quang, bông hoa độc của

một sư thù ghét la lùng. Chính ông ta bắt đ'àu bằng cách nói rằng "Chỉ có những kẻ khốn khổ là những người tốt; những người nghèo, những người bất lưc, những trẻ nhỏ là người tốt; những người đau khổ, nghèo khó, những bênh nhân, những kẻ dị dạng cũng là những kẻ duy nhất thành kính, duy nhất được hưởng phúc lành của Chúa; sư cực lạc sẽ duy nhất thuộc v ề họ. Trái lại, các người, những kẻ quý tộc và có quy ên lực, các người vĩnh viễn là những kẻ xấu, tàn bạo, tham lam vô đô, nghịch đạo, và các người vĩnh viễn bị ru ầng bỏ, bị nguy ần rủa, bị đày địa ngục 365!" Nếu không có giáo sĩ thì không bao giờ người nô lê biết vươt lên trên trạng thái thô mộc ban đ`ài của phẫn hận. Từ đó, để đánh giá chính xác sư tác đông của giáo sĩ, c'àn phải tìm hiểu xem ông ta tiếp tay cho các sức mạnh phản ứng như thế nào, tuy nhiên chỉ là sư tiếp tay, chứ không hòa lẫn vào sức mạnh đó. Ông ta đảm bảo cho chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, ông ta c'ân đến chiến thắng này, nhưng lại theo đuổi một mục đích không trùng hợp với muc đích của các sức mạnh phản ứng. Ý chí của ông ta là ý chí quy ền lực, ý chí quy en lực của ông ta là chủ nghĩa hư vô<sup>366</sup>. Dù chủ nghĩa hư vô, ý chí phủ định c'àn đến các sức mạnh phản ứng, chúng tôi phát hiện ra cái mênh đ'ècơ bản này, và cả mênh đ'ènghịch đảo của nó: chính chủ nghĩa hư vô, ý chí phủ định đưa các sức mạnh phản ứng tới chiến thắng. Trò chơi kép này tặng cho giáo sĩ Do thái một chi ều sâu, một sư mập mờ không gì sánh kịp: "Một cách tự do, nhờ một năng lực bảo toàn sâu sắc, ông ta cho rằng tất cả moi bản năng suy đ ci đều có lý, không phải vì ông ta bị chúng chế ngư, mà ông ta tìm thấy trong chúng một quy ền lực có khả năng khiến chúng chống lại thế giới 367".

Chúng tôi sẽ còn trở lại với những trang nổi tiếng này, trong đó Nietzsche giải quyết vấn đ`êđạo Do thái và vấn đ`êgiáo sĩ Do thái. Những trang này thường đưa ra các diễn giải đáng hoài nghi nhất. Ta biết rằng

những kẻ theo chủ nghĩa phát xít có quan hệ mập mờ với tác phẩm của Nietzsche: mập mờ, bởi vì những kẻ đó thích viên dẫn nó, nhưng ho không thể làm đi àu đó mà không cắt xén các dẫn chứng, làm giả các bản in, cấm đoán các bản chính. Ngược lại, bản thân Nietzsche không h'ệcó những mối quan hê mập mờ với chế đô Bismarc. Lại càng không có quan hệ với chủ nghĩa liên Đức và chủ nghĩa bài Do thái. Ông khinh bỉ và căm ghét chúng. "Đừng lui tới chỗ những ai tham gia vào cái trò ba láp vô liêm sỉ của các chủng tôc<sup>368</sup>". Và tiếng kêu tự đáy lòng: "Nhưng cuối cùng, các ngươi cho rằng ta cảm thấy gì khi tên của Zarathoustra được phát ra từ miêng những kẻ bài Do thái! 369" Để hiểu ý nghĩa của những suy nghĩ của Nietzsche v'êđạo Do thái, c'ân nhớ lại rằng với trường phái Hegel "vấn đ'ê Do thái" đã trở thành một chủ đ'ê tuyệt vời của biện chứng pháp. Ở đây Nietzsche lấy lại vấn đ'ề nhưng xử lý theo phương pháp riêng của mình. Ông tra vấn: giáo sĩ khẳng định vị trí như thế nào trong lịch sử của dân tộc Do thái? Ông ta khẳng định vị trí của mình trong những đi à kiên nào, những đi à kiên được xem là quyết định đối với toàn bộ lịch sử châu Âu? Không có gì gây ân tượng hơn là sự khâm phục mà Nietzsche dành cho các vua của Israël và Cựu Ước<sup>370</sup>. Vấn đ ềDo thái và sư hình thành của giáo sĩ trong thế giới Israel chỉ là một: đó là vấn đ'ệthực sự có bản chất loại hình học. Vì thế mà Nietzsche đặc biệt nhấn mạnh điểm này: tôi là kẻ sáng tạo ra tâm lý học v'ê linh mục <sup>371</sup>. Thực sư là ở Nietzsche không thiếu những suy nghĩ v'ê chủng tôc. Nhưng chủng tôc không bao giờ tác đông như là yếu tố trong một sư giao thoa, như là một nhân tố trong một phức cảm sinh lý, cũng như tâm lý, chính trị, lịch sử và xã hôi. Môt phức cảm như vậy chính xác là cái mà Nietzsche goi là một kiểu. Kiểu giáo sĩ, không có vấn đ ềnào khác đối với Nietzsche. Và dân tộc Do thái đã tìm thấy những đi ều kiên t'ôn tại trong giáo sĩ, tại một thời điểm trong lịch sử của ho, chính dân

tộc này ngày nay có khả năng lớn nhất để cứu vãn châu Âu, để bảo vệ châu Âu chống lại chính nó, bằng cách sáng tạo ra những đi àu kiện mới <sup>372</sup>. Ta sẽ không đọc những trang của Nietzsche viết v è Do thái mà không gợi lại những gì ông đã viết cho Fritsch, một tác giả có tinh th àn bài Do thái và phân biệt chủng tộc: "Tôi xin ông đừng gửi cho tôi những công trình của ông nữa: tôi sơ sẽ không kiên nhẫn nổi".

### 8) Mặc cảm tội lỗi và nội tâm

Đây là mục tiêu của phẫn hận xét từ hai phương diên của nó: tước bỏ khỏi sức mạnh hoạt năng những đi àu kiên vật chất cho phép nó hoạt đông; dứt khoát tách nó ra khỏi cái mà nó có thể. Nhưng nếu thực sư là sức mạnh hoạt năng bị tách khỏi cái mà nó có thể trong huyễn tưởng, thì trong thực tế một cái gì đó có thực xảy ra với nó như là kết quả của huyễn tưởng này. Từ quan điểm này, vấn đ'è vẫn tiếp tục được xới lên: sức mạnh hoạt năng thực sư trở thành cái gì? Câu trả lời của Nietzsche vô cùng chính xác: cho dù là gì đi nữa, cái lý do khiến cho sức mạnh hoạt năng bị sai lệch, bị tước bỏ mất các đi à kiên hoạt đông, bị tách khỏi cái mà nó có thể, là: nó hướng vào trong, nó quay lại chống chính nó. Nôi tâm hóa, quay lại chống chính mình, đó là cách thức khiến cho sức mạnh hoạt năng thực sư trở thành phản ứng. "Tất cả mọi bản năng không có lối ra, một sức mạnh trấn áp nào đó ngăn không cho chúng bùng nổ ra ngoài, chúng hướng vào trong: đó là cái mà tôi gọi là sự nội tâm hóa của con người... Chính nó là ngu cn gốc của mặc cảm tôi lỗi. 373" Chính trong nghĩa này mà mặc cảm tôi lỗi tiếp sức cho phẫn hận. Theo cái cách mà nó xuất hiện trước chúng ta, phẫn hận không tách rời một lời mời khủng khiếp, không tách khỏi một cám dỗ cũng như là không tách khỏi một ý muốn gieo rắc sư lây nhiễm. Nó che giấu lòng căm thù dưới một tình yêu cám dỗ: Ta lên án người, chính là để tốt

cho người; ta yêu người, để người trở v ề với ta, cho đến khi người trở v ề với ta, cho đến khi bản thân người trở thành một kẻ đau đớn, bênh tật, phản ứng, một người tốt... "Khi nào thì những con người phẫn hận đạt tới chiến thắng cao cả, chiến thắng cuối cùng, chiến thắng huy hoàng của sư trả thù? Không còn nghi ngờ gì nữa đó là khi ho gieo được vào trong ý thức của những người hạnh phúc sư khốn khổ của ho và moi sư khốn khổ trên đời: đến nỗi những người này bắt đ`àu đỏ mặt vì hạnh phúc của mình và có thể nói với nhau: thật xấu hổ khi hạnh phúc trước bao nhiều nỗi khốn khổ như vậy. 374" Trong phẫn hận, sức mạnh phản ứng lên án và phóng chiếu mình vào đó. Nhưng phẫn hận sẽ không là gì nếu nó không đưa kẻ bị kết án đến chỗ tư thừa nhận sai l'âm của mình, đến chỗ "quay vào trong": sự nội nhập của sức mạnh hoạt năng không phải là đi à trái ngược với sự phóng chiếu, mà là hậu quả và di chứng của quá trình phóng chiếu phản ứng. Ta sẽ không thấy trong mặc cảm tôi lỗi một kiểu mới: nhi ều nhất là trong kiểu phản ứng, trong kiểu nô lê, ta tìm thấy những biến thái cu thể, trong đó sư phẫn hận g`ân như ở trạng thái thu an khiết; còn trong những biến thái khác, thì mặc cảm tôi lỗi, khi đã phát triển tron ven, che giấu sư phẫn hận trong lòng mình. Các sức mạnh phản ứng không ngừng bao quát các giai đoạn chiến thắng của chúng: mặc cảm tội lỗi nối dài sự phẫn hận, đưa ta đi xa hơn vào một phạm vi hoàn toàn bị lây nhiễm. Sức mạnh hoạt năng trở thành phản ứng, ông chủ trở thành nô lê.

Bị tách khỏi cái mà nó có thể, sức mạnh hoạt năng không biến mất. Quay lại chống lại chính mình, *nó gây đau đớn*. Không còn vui sướng về bản thân, mà nó gây đau bu ồn: "Cái công việc đáng lo ngại này, tràn đầy một ni ềm vui ghê sợ, công việc của một tâm h ồn tự nguyện phân li, cái tâm h ồn tư gây đau đớn bằng thú vui làm cho người khác đau đớn"; "đau khổ, bệnh tật, xấu xa, tự nguyện thiệt hại, cắt xẻo, hành xác, hiến sinh bản thân, chúng được tìm kiếm như là ni ềm vui sướng.<sup>375</sup>" Nỗi đau, thay vì được

giải quyết bằng các sức mạnh phản ứng, lại được tạo ra nhờ sức mạnh hoạt năng cũ. Từ đó mà có một hiện tượng lạ lùng, khó hiểu: sự tăng sinh, sự tự thụ tinh, sự siêu sinh sản của nỗi đau. Mặc cảm tội lỗi là cái ý thức khiến cho nỗi đau tăng sinh, nó tìm thấy phương tiện để chế tạo nỗi đau: hướng sức mạnh hoạt năng chống lại chính mình, thật là một cái nhà máy nhơ nhớp. Sự tăng sinh của nỗi đau do nội hóa sức mạnh, do phóng chiếu sức mạnh vào bên trong, đó là định nghĩa đ`ài tiên v ềmặc cảm tội lỗi.

### 9) Vấn đề nỗi đau

Ít nhất đó là định nghĩa v'ê phương diện thứ nhất của mặc cảm tội lỗi: phương diên topo học, trạng thái thô hay trạng thái chất liêu. Nôi tâm là một khái niệm phức tạp. Cái bị nổi hiện, trước tiên, đó là sức mạnh hoạt năng; nhưng sức mạnh bị nôi hiện trở thành yếu tố tạo ra nỗi đau; và nỗi đau được tạo ra càng d'à dào, nôi tâm càng lan toả theo "chi à sâu, chi à rông, chi `âu cao", vực sâu càng thăm thắm. Thứ hai, đi `âu đó có nghĩa là đến lượt mình, nỗi đau bị *nội hiện*, bị cảm giác hóa, tinh th' ân hóa. Những cách diễn đạt này có nghĩa gì? Người ta tạo ra một ý nghĩa mới cho nỗi đau, một ý nghĩa nội tại, một ý nghĩa riêng tw: người ta biến nỗi đau thành hậu quả của một tôi lỗi, của một sai lầm. Người chế tạo ra nỗi đau của người vì ngươi có tôi, ngươi sẽ tư cứu rỗi bằng cách tạo ra nỗi đau. Nỗi đau được quan niêm như là hậu quả của một lỗi l'âm th'âm kín và như là cơ chế nội tại của sự cứu rỗi, nỗi đau được nội hiện d'ân d'ân cùng với việc người ta tao ra nó, "nỗi đau chuyển đổi thành cảm giác có lỗi, sợ hãi, trừng phat" 376: đó là phương diên thứ hai của mặc cảm tôi lỗi, cái mômen loại hình học của nó, mặc cảm tôi lỗi giống như là cảm giác phạm tôi.

Để hiểu bản chất của sự chế tạo này, c`ân đánh giá được t`ân quan trọng của một vấn đ'ê chung hơn: ý nghĩa của nỗi đau là gì? Ý nghĩa của t`ân tại

hoàn toàn phu thuộc vào đó; t'ần tại có một ý nghĩa trong chừng mực mà nỗi đau có một ý nghĩa trong t'ân tại <sup>377</sup>. Thế nhưng nỗi đau là một phản ứng. Dường như ý nghĩa duy nhất của nó là ở trong khả năng tác đông tới phản ứng này, hay ít nhất là định vị nó, tách ra dấu vết của nó, để tránh mọi sư lan truy ên cho đến khi người ta có thể tái-tác đông một l'ân nữa. Như vậy, ý nghĩa hoạt năng của nỗi đau xuất hiện như một ý nghĩa bên ngoài. Để có thể đánh giá nỗi đau từ quan điểm hoạt năng, c'ân phải đặt nó trong yếu tố của cái bên ngoài nó. Và c'ân phải có cả một nghệ thuật, đó là nghệ thuật của ông chủ. Các ông chủ có một bí mật. Ho biết rằng nỗi đau chỉ có một ý nghĩa: làm vui lòng kẻ nào đó, làm vui lòng kẻ nào buộc phải chịu nó hay ngắm nghía nó. Nếu con người hoạt năng có khả năng không coi trong nỗi đau riêng của mình, thì bởi vì nó luôn hình dung đến kẻ cảm thấy vui lòng vì nỗi đau ấy. Môt sư hình dung như vậy không phải là vô ích trong ni êm tin vào những vị th ân hoạt năng, những vị th ân đông đúc trong thế giới Hi Lạp: "Moi cái ác đ'àu được bào chữa vào thời điểm một vị th'àn bằng lòng xem xét nó... Xét đến cùng, chiến tranh thành Troie và những bi kịch khủng khiếp khác có ý nghĩa gì? Không chút nghi ngờ: đó là những trò chơi để làm vui mắt các vị th'ân. 378" Ngày nay người ta có xu hướng viên dẫn nỗi đau như một lý lẽ để chống lại t`ôn tại; lý lẽ này cho thấy một cách suy nghĩ quý giá đối với chúng ta, cách suy nghĩ mang tính phản ứng. Chúng ta tư đặt mình không chỉ ở vị thế của kẻ đau khổ, mà còn ở vị thế của con người phẫn hân, con người không còn tác đông đến các phản ứng của mình nữa. Chúng tôi hiểu rằng nghĩa hoạt năng của nỗi đau xuất hiện trong những viễn tương khác: nỗi đau không phải là một lý lẽ chống lại cuôc sống, trái lại, nó là một tác nhân kích thích của cuộc sống, "một sư quyến rũ đối với cuộc sống", một lý lẽ có lợi cho nó. Nhìn đau khổ hay thậm chí chịu đau khổ là một cấu trúc của cuộc sống với tư cách là cuộc sống hoạt năng, như một biểu hiện hoạt năng của cuộc sống. Nỗi đau có

một ý nghĩa trực tiếp có lợi cho cuộc sống: ý nghĩa ngoại tại của nó. Theo sự tinh tế của chúng ta hay theo thói đạo đức giả của chúng ta, thì thật là ghê tởm khi tự thể hiện với toàn bộ năng lượng được mong muốn cho tới mức sự tàn bạo đã từng là ni ần hoan hỉ hơn hết của người nguyên thủy và từng là thành tố của h ầu hết mọi thú vui của họ... Không có sự tàn bạo thì không có ni ần hoan hỉ, đó là đi ầu mà lịch sử cổ xưa nhất và lâu dài nhất của loài người đã dạy chúng ta. Và sự trừng phạt cũng có dáng vẻ của lễ hội. 379" Đó là đóng góp của Nietzsche trong vấn đ ề đặc biệt có tính chất duy linh này: ý nghĩa của nỗi đau và của đau khổ là gì?

Còn đáng khâm phục hơn, đó là phát minh tuyệt vời v ềmặc cảm tội lỗi: một ý nghĩa mới đối với sự đau khổ, *một* ý *nghĩa nội tại*. Đó không còn là vấn đ ề tác động đến nỗi đau nữa, cũng không còn là đánh giá nó từ quan điểm hoạt năng. Trái lại, người ta tự huyễn hoặc để chống lại nỗi đau bằng ni ềm đam mê. "Ni ềm đam mê của những kẻ hoang dã nhất": người ta biến nỗi đau thành hậu quả của một sai l ần và thành phương tiện cứu rỗi; người ta chữa lành nỗi đau bằng cách tạo ra nhi ều đau đớn hơn; bằng cách nội hiện nó hơn nữa; người ta tự huyễn hoặc, nghĩa là tự chữa lành cơn đau bằng cách làm nhiễm trùng vết thương <sup>380</sup>. Trong *Ngưồn gốc của bi kịch*, Nietzsche đã chỉ ra một luận đ ề cơ bản: bi kịch tàn lụi đ ềng thời cùng với việc kịch drame trở thành một xung đột nội tại và nỗi đau khổ được nội hiện. Nhưng ai là kẻ phát minh và muốn có ý nghĩa nội tại của nỗi đau?

# 10) Sự phát triển của mặc cảm tội lỗi: linh mục Kitô giáo

Nội hiện sức mạnh, r'ài nội hiện bản thân nỗi đau: bước chuyển từ mômen thứ nhất sang mômen thứ hai của mặc cảm tội lỗi cũng không mang tính tự động hơn là sự kết hợp hai phương diện của phẫn hận. Một l'àn nữa, lại c'àn đến sự can thiệp của tu sĩ. L'àn hóa thân thứ hai của linh

muc là hóa thân Ki tô giáo: "Chỉ trong bàn tay của linh muc - người nghê sĩ đích thực của cảm giác có tội - mà cảm giác này bắt đ`âu hiển hiên." 381 Chính linh muc Kitô giáo làm cho mặc cảm tôi lỗi thoát khỏi trạng thái thô sơ hay trạng thái đông vật của nó, chính ông ta chủ trì sư nôi hiện nỗi đau. Chính ông ta, vị linh muc - th'ày thuốc, người chữa lành cơn đau bằng cách làm nhiễm trùng vết thương. Chính ông ta, vị linh mục - nghệ sĩ, người đưa mặc cảm tôi lỗi tới hình thái bậc cao của nó: nỗi đau, hậu quả của một tôi lỗi. - Nhưng ông ta đã tiến hành như thế nào? Nếu người ta muôn tóm tắt, trong một công thức ngắn gọn, giá trị của cuộc đời linh mục, c'ân phải nói rằng: linh mục là người chuyển hướng phẫn hận. 382" Ta nhớ lại rằng con người phẫn hận, với bản chất đau khổ, tìm kiếm một nguyên nhân cho nỗi đau của mình. Anh ta lên án, anh ta lêu án tất cả những gì hoạt năng trong đời sống. Ở đây vị linh mục đã xuất hiện dưới hình thái đ`âu tiên: ông ta chủ trì sư lên án, ông ta tổ chức sư lên án. Hãy xem những người này tư xưng là người tốt, ta sẽ nói với người: đó là những kẻ độc ác. Sức mạnh của phẫn hận như vậy hoàn toàn bị hướng về phía người khác, chống lại người khác. Nhưng phẫn hận là một loại chất nổ; nó khiến cho sức mạnh hoạt năng trở thành sức mạnh phản ứng. Vậy nên, phẫn hận c'ân thích ứng với những đi ều kiện mới này, nó c ần phải chuyển hướng. Giờ đây, chính trong bản thân mình mà con người phản ứng c'ân tìm thấy nguyên nhân của nỗi đau. Mặc cảm tôi lỗi gơi ý cho anh ta rằng anh ta c'ân phải tìm kiếm nguyên nhân này "trong chính mình, trong một tôi lỗi đã phạm phải trong quá khứ, anh ta c'ân giải thích nó như một sự trừng phạt"383. Và linh muc xuất hiện l'ân thứ hai để chủ trì sư chuyển hướng này: "Đúng vậy, con chiên của ta, phải có ai đó gây ra nỗi đau khổ của con; nhưng chính con là nguyên nhân của tất cả những đi àu này, bản thân con là nguyên nhân của chính  $con^{384}$ ." Linh muc bịa ra khái niệm  $t\hat{o}i$   $l\tilde{o}i$ : "Tôi lỗi là sư kiên lớn

nhất trong lịch sử của những tâm h`ôn bệnh hoạn, cho tới tận ngày nay; nó trình diễn cho chúng ta trò quỷ thuật tai hại nhất của diễn giải tôn giáo. 385" Từ *tội lỗi* giờ đây gợi đến tội lỗi mà tôi đã phạm phải, đến tội lỗi của riêng tôi, đến tính tội lỗi của tôi. Nỗi đau đã được nội hiện theo cách thức như vậy đấy; là hậu quả của một tội lỗi, nó không còn ý nghĩa nào khác ngoài một ý nghĩa nội tâm.

Quan hệ giữa Ki tô giáo và Do thái giáo c'ân được đánh giá từ hai quan điểm. Môt mặt, Kitô giáo là kết quả của Do thái giáo. Nó tiếp tục, nó hoàn tất tiến trình. Toàn bộ quy ền lực của phẫn hận dẫn tới Chúa của những người nghèo khổ, những người bênh và những kẻ có tôi. Trong những trang sách nổi tiếng, Nietzsche nhấn mạnh tính cách đ'ây hận thù của thánh Paul, nhấn manh sư hèn ha của Tân Ước<sup>386</sup>. Thâm chí cái chết của Chúa Jésus cũng là một con đường vòng quay trở lại với những giá trị của đạo Do thái: bằng cái chết này, người ta thiết lập nên một sư đối lập giả giữa tình yêu và thù hận, người ta khiến tình yêu trở nên quyến rỹ hơn như thể nó độc lập với sư thù hận này, đối lập với sư thù hận này, nạn nhân của sư thù hân này<sup>387</sup>. Người ta tư giấu mình cái sự thật mà Ponce Pilate đã biết khám phá ra: Kitô giáo là hậu quả của Do thái giáo; Kitô giáo tìm thấy ở Do thái giáo toàn bộ những tiền đề của nó, nó chỉ là kết luận của những ti en đ'è này mà thôi. Nhưng từ một quan điểm khác, thì cũng đúng là Kitô giáo mang đến một thông điệp mới. Nó không bằng lòng với việc hoàn tất sư phẫn hận, nó chuyển hướng phẫn hận. Nó áp đặt sư phát minh mới mẻ này: mặc cảm tôi lỗi. Thế nhưng, kể cả ở đây, ta sẽ không tin rằng hướng mới này của phẫn hận trong mặc cảm tôi lỗi sẽ đối lập với hướng ban đ'àu của nó. Ở đây vẫn chỉ là một sự cám dỗ. Phẫn hận nói "đó là lỗi của ngươi", mặc cảm tội lỗi nói: "đó là lôi của tôi". Nhưng đúng ra phẫn hận không nguôi dịu chừng nào nó chưa làm lan toả sư lây nhiễm. Muc đích của

nó là toàn bộ đời sống phải trở thành phản ứng, là những người khỏe mạnh phải mang bệnh. Với nó, lên án cũng chưa đủ, mà kẻ bị lên án cần phải cảm thấy có tội nữa. Thế là chính trong mặc cảm tội lỗi mà phẫn hận cho thấy đi àu nó mong muốn, và sức mạnh lấy nhiễm của nó đạt tới đỉnh điểm: bằng cách làm chuyển hướng. Đó là lỗi của tôi, đó là lỗi của tôi, cho tới lúc toàn bộ thế giới lặp lại cái điệp khúc s àu não này, cho tới lúc tất cả những gì là hoạt năng trong đời sống làm phát triển chính cái cảm giác phạm tội này. Và không có những đi àu kiện khác cho quy àn lực của linh mục: do bản tính của mình, linh mục là kẻ biến mình thành ông chủ của những người đau khổ 388.

Trong toàn bô những đi àu này, ta nhìn thấy tham vong của Nietzsche: ở nơi mà các nhà biên chứng pháp nhìn thấy các phản đ'êhoặc những đối lập, ông chỉ ra rằng có những khác biệt tinh tế hơn c`ân phải khám phá, những kết hợp và những tương liên sâu sắc hơn c'ân đánh giá: không phải là ý thức bất hạnh của Hegel, đó chỉ là một triều chứng, mà chính là mặc cảm tôi lỗi! Định nghĩa v'ề phương diên thứ nhất của mặc cảm tôi lỗi là: tăng sinh nỗi đau do nội hiện sức mạnh. Định nghĩa v'ê phương diên thứ hai là: nội hiện nỗi đau bằng cách chuyển hướng phẫn hận. Chúng tôi đã nhấn manh cách thức mà mặc cảm tôi lỗi đã sử dung để tiếp sức cho phẫn hân. Cũng c'àn nhấn mạnh tính song song của mặc cảm tôi lỗi và phẫn hận. Không chỉ cả hai đ`àu có hai mômen, topo học và loại hình học, mà bước chuyển từ mômen này đến mômen kia phải có sư can thiệp của nhân vật linh muc. Và linh muc luôn luôn tác động bằng huyễn tưởng. Chúng tôi đã phân tích cái huyễn tưởng dưa trên đó các giá trị bị nghịch đảo trong phẫn hận. Nhưng vẫn còn một vấn đề cần phải giải quyết: sư nội hiện nỗi đau, sư chuyển hướng của phẫn hận trong mặc cảm tôi lỗi dưa trên huyễn tưởng nào? Vấn đề này còn phức tạp hơn, vì theo Nietzsche, nó làm vận hành toàn bô hiện tương mà ta gọi là *văn hóa*.

## 11) Văn hóa nhìn từ quan điểm tiên sử

Văn hóa có nghĩa là đào luyên và tuyển chon. Nietzsche goi tiến trình văn hóa là "đạo đức của các phong tuc tập quán"; cái này không tách khỏi xi êng xích, tra tấn, các phương tiên tàn ác được dùng để đào luyên con người. Nhưng trong sự đào luyện hung bạo này, con mắt của nhà phả hệ học phân biệt hai yếu tố<sup>389</sup>: 1° Trong một dân tộc, một chủng tộc, một giai cấp, cái mà người ta tuân thủ luôn luôn có tính lịch sử, tùy tiên võ đoán, lố bịch, đ`ân đôn và thiển cận; nó biểu thị thường xuyên nhất những sức mạnh phản ứng t'à tê nhất; 2° Nhưng trong việc người ta tuân thủ một cái gì đó, không quan trong đó là cái gì, xuất hiện một nguyên tắc, nguyên tắc này vươt lên trên các dân tôc, các chủng tôc và các giai cấp. Tuân thủ luật lê bởi vì đó là luật lê: hình thức của luật lê cho thấy có một hoạt động nào đó, một sức mạnh hoạt năng nào đó tác đông lên con người và tư cho mình nhiêm vu đào luyên con người. Thậm chí cả khi chúng không tách rời nhau trong lịch sử, cũng không nên lẫn lôn hai mômen này: một mặt, áp lực lịch sử của một Nhà nước, của Nhà thờ, v.v. lên các cá nhân c ần phải đ ồng hóa; mặt khác, hoạt đông của con người với tư cách là chủng loài, hoạt đông của loài người trong chừng mực nó tác đông lên cá nhân. Từ sư phân biệt này, Nietzsche sử dung các từ "nguyên thủy", "ti ền sử" theo nghĩa: tính đạo đức của các phong tục *có trước* lịch sử thế giới <sup>390</sup>; văn hóa là hoạt đông chủng loại, "là lao đông đích thực của con người nơi chính mình trong suốt thời kỳ dài nhất của nhân loại, toàn bô lao đông tiên sử của nó..., cho dù sư tàn bạo, chuyên chế, ngu ngốc, đ`àn đôn ở mức đô nào thì đó cũng thuộc v`ê con người."391 Toàn bô luật lệ của lịch sử có tính tùy tiện, nhưng cái không tùy tiên, cái thuộc về tiền sử và thuộc về chủng loại, đó là luật lê phục tùng các luật lê. (Bergson sẽ phát hiện lại luận đ'ềnày, khi trong cuốn

Hai nguồn gốc của luân lý và tôn giáo ông chỉ ra rằng tất cả mọi thói quen đ`àu tùy tiện, nhưng thói quen nhiễm các thói quen lại có tính tự nhiên).

Ti ên sử có nghĩa là chủng loại. Văn hóa là hoạt đông ti ên sử của con người. Nhưng hoạt đông này g`âm có những gì? Đó luôn luôn là đem lại cho con người những thói quen, bắt con người tuân thủ các luật lê, đào luyên nó. Đào luyên con người có nghĩa là đào tạo nó theo một cách thức để nó có thể tác đông tới các sức mạnh phản ứng của nó. Hoạt động văn hóa triển khai cơ bản trên các sức mạnh phản ứng, tạo cho chúng những thói quen và áp đặt cho chúng những hình mẫu, để khiến chúng có khả năng bị tác đông. Với tư cách như vậy, văn hóa hoạt đông theo nhi ều hướng. Nó tấn công cả các sức mạnh phản ứng của vô thức, cả các sức mạnh tiêu hóa và đường ruột, những sức mạnh ẩn ng ầm nhất (chế độ tiêu hóa thực phẩm, một cái gì tương tư như cái mà Freud gọi là sư giáo dục các cơ thắt [éducation des sphinctes])<sup>392</sup>. Nhưng mục tiêu chính của nó là tăng cường ý thức. Ý thức này được định nghĩa bởi tính chất thoáng qua của hưng phấn, bản thân ý thức này dưa trên năng lưc quên, c'ân mang lại cho nó một trạng thái đặc và một sư vững chắc mà tư nó không có được. Văn hóa cấp cho ý thức một năng lực mới, b'êngoài năng lực này có vẻ như đối lập với năng lực quên: trí nhớ 393. Nhưng trí nhớ ở đây không phải là trí nhớ dấu vết. Cái trí nhớ căn nguyên này không còn có chức năng gắn chặt với quá khứ, mà là chức năng của tương lai. Nó không phải là trí nhớ của năng lưc cảm giác, mà là của ý chí. Nó không phải là trí nhớ dấu vết, mà là trí nhớ lời nói<sup>394</sup>. Nó là năng lực hứa hen, là sự cam kết với tương lai, là ký ức về bản thân tương lai. Nhớ lại lời ta đã hứa không phải là nhớ lại rằng ta đã hứa đi àu đó trong một thời điểm của quá khứ, mà nhớ rằng ta c'ân thực hiện nó trong một thời điểm của tương lai. Đấy chính xác là mục đích tuyển chọn của văn hóa: đào tạo một cọn người có khả năng hứa,

nghĩa là có khả năng chuẩn bị cho tương lai, một con người tự do và mạnh mẽ. Chỉ duy nhất con người như thế là con người hoạt năng; nó tác động lên các phản ứng của nó, trong con người đó tất cả đ`êu hoạt động hay tác động. Năng lực hứa là kết quả của văn hóa với tư cách là hoạt động của con người trên con người; con người có khả năng hứa là sản phẩm của văn hóa với tư cách là hoạt động chủng loại.

Chúng ta hiểu tai sao, v ềnguyên tắc, văn hóa không lùi bước trước bất kỳ vũ lưc nào: "Trong thời ti ền sử của con người, có thể không có gì kinh khủng hơn và đáng lo ngại hơn là thuật nhớ của nó... Đi ều đó bao giờ cũng diễn ra cùng với nhuc hình, cùng với tra tấn và hiến sinh đẫm máu, khi con người cho là c'ân thiết để tạo ra một ký ức. 395" Trước khi đat tới muc tiêu (con người tư do, hoạt năng và mạnh mẽ), đã có bao nhiều nhuc hình c'ân thiết để đào luyên các sức mạnh phản ứng, để thuyết phục chúng chịu tác đông. Văn hóa đã luôn sử dung phương tiên sau đây: nó biến nỗi đau thành một phương tiện trao đổi, một hình thức ti ền tệ, một cái tương đương; chính xác đó là cái tương đương với sự quên lãng, một sự thiệt hại gây ra, một lời hứa không được thực hiện<sup>396</sup>. Văn hóa sử dụng phương tiên như thế được gọi là công lý; phương tiên này, bản thân nó được gọi là trừng phạt. Thiết hại gây ra = đau đớn phải chịu, đó là phương trình trừng phạt, phương trình này xác định một quan hệ giữa người với người. Quan hê này giữa con người với nhau được xác định, theo phương trình trên, như là quan hệ giữa một chủ nơ và một con nơ: công lý bắt con người phải chịu trách nhiệm về món nợ. Mối quan hệ chủ nơ - con nơ biểu thị hoạt đông của văn hóa trong quá trình đào luyên hay đào tạo của nó. Tương ứng với hoạt đông thời ti ền sử, bản thân mối quan hê này là mối quan hê giữa con người và con người, "mối quan hệ nguyên thủy nhất giữa các cá nhân", còn có trước cả "ngu côn gốc của bất kỳ tổ chức xã hội nào" 397.

Hơn nữa, nó sử dụng "những cơ cấu xã hội nguyên thủy nhất và thô sơ nhất" làm mô hình. Chính trong sự cho vay, chứ không phải trong sự trao đổi, mà Nietzsche nhìn thấy mẫu gốc của tổ chức xã hội. Con người trả giá cho thiệt hại mà nó gây ra bằng sự đau đớn của nó, con người bị bắt phải chịu trách nhiệm về một món nợ, con người được coi như là kẻ chịu trách nhiệm về các sức mạnh phản ứng của nó: đó là phương tiện mà văn hóa sử dụng để đạt tới mục đích của nó. Nietzsche trình bày với chúng ta con đường chung sau đây: 1° Văn hóa với tư cách là hoạt động tiền sử hay hoạt động chủng loại, công cuộc đào luyện và chọn lọc; 2° Phương tiện được hoạt động này sử dụng là phương trình trừng phạt, mối quan hệ chủ nợ-con nợ, con người trách nhiệm; 3° Sản phẩm của hoạt động này: con người hoạt năng, tự do và mạnh mẽ, con người có khả năng hứa.

## 12) Văn hóa được xem xét từ quan điểm hậu-lịch sử

Chúng ta đã đặt ra một vấn đề liên quan đến mặc cảm tội lỗi. Con đường chủng loại của văn hóa dường như không hề đưa ta tới gần với giải pháp. Trái lại, kết luận hiển nhiên nhất là cả mặc cảm tội lỗi lẫn phẫn hận đầu không can thiệp trong tiến trình văn hóa và công lý. "Mặc cảm tội lỗi, cái cây lạ lùng nhất và thú vị nhất của hệ thực vật trên hành tinh của chúng ta, nó không có gốc rễ trong mảnh đất ấy 398". Một mặt, công lý không hề có ngu ần gốc là trả thù hay phẫn hận. Có những nhà đạo đức học hay thậm chí các nhà xã hội chủ nghĩa quan niệm công lý phái sinh từ một cảm giác phản ứng: chẳng hạn, cảm giác về một sự xúc phạm uất ức, tinh thần trả thù, hay phản ứng mong mỏi một sự báo thù công bằng. Nhưng một sự phái sinh như vậy không giải thích gì cả: vẫn còn phải chỉ ra làm thế nào mà nỗi đau của người khác có thể là một sự thỏa mãn cho sự trả thù, một sự phục thù. Thế nhưng người ta sẽ không bao giờ hiểu cái phương trình tàn bạo: thiệt hại gây ra = đau đớn phải chịu, nếu không đưa vào một mômen thứ

ba: ni êm vui thú mà người ta cảm thấy khi bắt người khác phải chịu đau đớn hay khi chứng kiến sự đau đớn<sup>399</sup>. Nhưng mômen thứ ba này, với nghĩa ngoại tại của nỗi đau, bản thân nó có một ngu 'ch gốc hoàn toàn khác với sư trả thù hay phản ứng: nó quy chiếu v ề một điểm nhìn hoạt năng, v ề những sức mạnh hoạt năng, những gì tự cho mình nhiệm vụ và thú vui đào luyên các sức mạnh phản ứng. Công lý là hoạt đông chủng loại nhằm đào luyên các sức mạnh phản ứng của con người, nhằm làm cho chúng có khả năng chịu tác đông và giúp con người dám chịu trách nhiêm v ề chính thái độ này. Người ta sẽ đem đối lập công lý với cách thức hình thành của phẫn hận và của mặc cảm tôi lỗi: bằng chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, bằng việc chúng không có khả năng chịu tác đông, bằng sư thù hận của chúng đối với tất cả những gì hoạt năng, bằng sư kháng cư của chúng, bằng sư bất công thuộc về bản chất của chúng. Cũng như vậy, phẫn hận không h'ê là ngu 'ôn gốc của công lý, nó "là khu vực cuối cùng bị chinh phục bởi tinh th'àn công lý... Con người hoạt năng, tấn công, thậm chí tấn công kịch liệt, g'ân với công lý gấp trăm l'ân so với con người phản ứng.400,

Công lý không có ngu 'ch gốc trong phẫn hận, sự trừng phạt cũng không phải là sản phẩm của mặc cảm tội lỗi. Cho dù sự trừng phạt có vô số ý nghĩa, thì luôn luôn có một ý nghĩa mà sự trừng phạt *không có*. Trừng phạt không đánh thức ở kẻ phạm tội cảm giác tội lỗi. "Hối hận là cực kỳ hiếm, đặc biệt ở những kẻ gian ác và ở những tên tội phạm; nhà tù, phòng giam không phải là những nơi chốn thuận lợi cho sự giày vò cắn rứt... Theo luận đ'ề chung, sự trừng phạt làm nguội lạnh và chai cứng; nó d'ch nén; nó mài sắc những cảm giác ghê tởm; nó làm tăng sức mạnh kháng cự. Nếu có lúc nó triệt tiêu năng lượng và gây ra một trạng thái là đáng thương, một sự tự nhục mạ cố ý, thì một kết quả như vậy đương nhiên ít tính xây dựng hơn là hiệu quả trung bình của việc trừng phạt: thông thường nhất, đó là một sự

nghiêm trọng khô khan và bu 'ôn tẻ. Nếu giờ đây chúng ta đem trở lại hàng nhi 'âu thiên niên kỷ *có trước* lịch sử loài người, chúng ta sẽ không ng 'ân ngại khẳng định rằng chính trừng phạt đã làm chậm lại một cách mạnh mẽ sự phát triển của cảm giác có tội, ít nhất là ở những nạn nhân bị quy 'ân lực đàn áp <sup>401</sup>. Trên từng điểm một, chúng ta sẽ đối chiếu trạng thái văn hóa, trong đó con người, bất chấp nỗi đau, cảm thấy phải chịu trách nhiệm v 'ê các sức mạnh phản ứng của mình với trạng thái khác của mặc cảm tội lỗi trong đó, trái lại, con người cảm thấy có tội vì các sức mạnh phản ứng và cảm nhận chúng như là tội lỗi. Cho dù xem xét văn hóa và công lý bằng cách nào đi nữa, bao giờ ta cũng thấy rằng sự hoàn thành một hoạt động sáng tạo luôn trái ngược với phẫn hận và với mặc cảm tội lôi.

Cảm giác này còn được củng cố nếu chúng ta khảo sát sản phẩm của hoạt đông văn hóa: con người hoạt năng và tư do, con người có khả năng hứa. Cũng giống như văn hóa là yếu tố ti ên sử của con người, thì sản phẩm của văn hóa là yếu tố hậu-lịch sử của con người. "Chúng ta hãy tư đặt mình vào kết cuc của cái tiến trình khổng l'ônày, vào vị trí nơi cái cây cuối cùng cũng đ ầy quả chín, nơi xã hôi và đao đức của các phong tục cuối cùng cũng cho thấy cái nguyên nhân khiến chúng chỉ là những phương tiên; và chúng ta sẽ thấy rằng trái cây chín mu à nhất của cái cây này là cá nhân-chủ quyền, cá nhân chỉ ngang bằng với chính mình, cá nhân được giải phóng khỏi đạo đức của các phong tục, cá nhân tự trị và siêu-đạo đức (vì "tư tri" và "đạo đức" loại trừ lẫn nhau), tóm lại đó là con người có ý chí riêng, độc lập và b'ên vững, con người có khả năng hứa...402" Ở đây Nietzsche cho chúng ta biết rằng không được lẫn lôn sản phẩm văn hóa và phương tiên của nó. Hoạt đông chủng loại của con người tạo nên con người với tư cách là kẻ chịu trách nhiệm v ề các sức mạnh phản ứng của mình: trách nhiệmmón nợ. Nhưng trách nhiệm này chỉ là một phương tiên để đào luyên và chon loc: nó d'ân d'ân đo lường khả năng chịu tác đông của các sức mạnh

phản ứng. Sản phẩm cuối cùng của hoạt đông chủng loại hoàn toàn không phải là con người trách nhiệm hay con người luân lý, mà là con người tư trị và siêu-đạo đức, nghĩa là kẻ tác đông một cách hiệu quả đến các sức mạnh phản ứng của mình và ở anh ta tất cả các sức mạnh phản ứng đều bị tác đông. Con người ấy là kẻ duy nhất "có khả năng" hứa, chính xác vì anh ta không còn phải chịu trách nhiệm trước tòa án. Sản phẩm của văn hóa không phải là con người tuân thủ pháp luật, mà là cá nhân có chủ quy en tối cao và là nhà lập pháp, người tự định nghĩa bằng quy ên lực đối với chính mình, đối với số phận của mình và với pháp luật: con người tư do, khinh khoái, vô trách nhiệm [không chịu trách nhiệm - ND]. Đối với Nietzsche khái niêm "trách nhiêm", thâm chí dưới hình thức cao nhất của nó, không có giá trị giới hạn của một phương tiên đơn giản: cá nhân tư trị không còn phải chịu trách nhiệm về những sức mạnh phản ứng của mình trước tòa, anh ta là ông chủ của chúng, là chúa tể, là nhà lập pháp, là tác giả và nghê sĩ của chúng. Chính anh ta là người nói, anh ta không phải trả lời nữa. Trách nhiệm-món nơ không có ý nghĩa hoạt năng nào khác hơn là biến mất trong cái vận đông mà nhờ nó con người tư giải phóng: chủ nơ tư giải phóng bởi vì nó chia sẻ quy ền của ông chủ, con nơ tư giải phóng, dù với cái giá của nôi đau và phải hi sinh thân xác; cả hai đ'àu tự giải phóng, tự giải thoát khỏi cái quá trình đã đào luyện nên họ<sup>403</sup>. Đây là vận động chung của văn hóa: để cho phương tiên biến mất trong sản phẩm. Trách nhiệm với tư cách là trách nhiệm trước pháp luật, pháp luật với tư cách là pháp luật của công lý, công lý với tư cách là phương tiện của văn hóa, tất cả những đi ều đó biến mất trong sản phẩm của bản thân văn hóa. Đạo đức của phong tục tạo ra kiểu con người được giải phóng khỏi đạo đức của phong tục, tinh th`ân luật pháp tạo ra con người được giải phóng khỏi luật pháp<sup>404</sup>. Văn hóa là hoat động chủng loại của con người; nhưng vì moi hoạt đông đ'àu có tính tuyển chon, nên nó tạo ra cá nhân như là muc đích tối hậu của nó, và ở cá nhân,

bản thân cái đặc thù chủng loại được thải h ã.

## 13) Văn hóa xem xét từ quan điểm lịch sử

Tới nay, ta đã làm như thể văn hóa đi từ ti ên sử đến hậu-lịch sử. Ta đã khảo sát nó như một hoạt đông chủng loại, thông qua lao đông lâu dài của thời ti ền sử, hoạt đông này đạt tới cá nhân như là đạt tới sản phẩm hậu-lịch sử của nó. Và quả thực, đó chính là bản chất của nó, phù hợp với tính ưu việt của các sức mạnh hoạt năng so với các sức mạnh phản ứng. Nhưng quả thực ta đã coi nhẹ một điểm quan trọng: chiến thắng của các sức mạnh ở cấp đô thấp hơn và của các sức mạnh phản ứng. Ta đã coi nhe lịch sử. Về văn hóa, ta c'ân nói rằng nó đã suy tàn từ lâu, đ'ông thời nó vẫn chưa bắt đầu. Hoạt đông chủng loại đã biến mất trong bóng đêm quá khứ, giống như sản phẩm của nó biến mất trong bóng đêm của tương lai. Văn hóa trong lịch sử có một ý nghĩa rất khác với bản chất của nó, vì bị c'âm giữ bởi các sức mạnh xa lạ và dị loại của một bản chất khác. Hoạt động chủng loại trong lịch sử không tách khỏi một vận động làm nó biến tính, và làm biến tính sản phẩm của nó. Hơn nữa, lịch sử chính là sư biến tính này, nó lẫn lôn với "sư suy biến của văn hóa". Thay vào chỗ của hoạt động chủng loại, lịch sử trình bày trước chúng ta các chủng tôc, các dân tôc, các giai cấp, các Giáo hội và các Nhà nước. Ghép vào hoạt động chùng loại là các tổ chức xã hôi, các hiệp hôi, các công đ ng có tính chất phản ứng, ký sinh, chúng xuất hiện để xóa bỏ và làm tiêu tan hoạt đông chủng loại. Nhờ có hoạt đông chủng loại - mà vận đông của nó bị các sức mạnh phản ứng làm sai lệch các sức mạnh phản ứng tạo nên các tập thể tính, cái mà Nietzsche goi là "những b`ây đàn" 405. Thế chỗ của công lý và quá trình tư hủy diệt của nó, lịch sử trình bày ra cho chúng ta các xã hôi không muốn tiêu vong và không hình dung được một cái gì khác cao hơn các luật lê của chúng. Nhà nước nào sẽ nghe lời khuyên của Zarathoustra: "Vậy hãy để cho người ta lật đổ

các ngươi 406". Trong lịch sử, luật pháp lẫn lôn với nôi dung xác định nên nó, cái nôi dung phản ứng lèn chặt nó và ngăn không cho nó biến mất, trừ phi để có lơi cho những nôi dung khác, đ'ần đôn hơn và nặng n'ê hơn. -Thay vì các cá nhân tối cao với tư cách là sản phẩm của văn hóa, lịch sử trình bày ra với chúng ta sản phẩm riêng của nó, con người bị nô lê hóa, trong đó nó tìm thấy cái ý nghĩa nổi tiếng của lịch sử: "con vật còi cao thương", "con vật sống b ây đàn, dễ bảo, bênh tật, t âm thường, châu Âu của ngày hôm nay<sup>407</sup>". - Lịch sử trình bày ra với chúng ta toàn bô sư hung bạo của văn hóa như là đặc trưng hợp pháp của các dân tộc, các Nhà nước và các Giáo hội, như là biểu hiện cho sức mạnh của chúng. Và trong thực tế, tất cả các biên pháp đào luyên được sử dung, nhưng bị lật ngược, bị chuyển hướng, bị nghịch đảo. Môt n'ên luân lý, một Giáo hội, một Nhà nước vẫn còn là những tiến trình chon loc, những lý luận v èthứ bậc. Trong các luật lê ngu đ ần nhất, trong những công đ ồng thiển cận nhất, đó vẫn còn là đào luyên con người và bắt các sức mạnh phản ứng phục vu. Nhưng bắt chúng phục vụ cái gì? Tiến hành sư đào luyên nào, sư chon lọc nào? Người ta sử dung các biên pháp đào luyên, nhưng là để biến con người thành một con vật b'ây đàn, thành một tạo vật dễ sai khiến và bị nô lệ. Người ta sử dung các biên pháp chon loc, nhưng là để làm tiêu tan các sức mạnh, để lưa chon những kẻ yếu, những kẻ đau khổ hay nô lê. Chon loc và thứ bậc được đặt ở mặt trái. Chon loc trở thành đi ều trái ngược với cái mà nó vốn là, xét từ quan điểm hoạt đông; nó chỉ còn là một phương tiên bảo t ồn, tổ chức và phổ biến đời sống phản ứng 408.

Như vậy, lịch sử xuất hiện như một hành vi nhờ đó các sức mạnh phản ứng chiếm lĩnh văn hóa hoặc chuyển hướng văn hóa để có lợi cho chúng. Chiến thắng của các sức mạnh phản ứng không phải là một tai biến trong lịch sử, mà là nguyên tắc và ý nghĩa của "lịch sử thế giới". Ý tưởng v`ê sự

suy thoái có tính lịch sử của văn hóa chiếm vị trí ưu thế trong tác phẩm của Nietzsche: nó được dùng làm lý lẽ trong cuộc đấu của Nietzsche chống lại triết học lịch sử và chống lại biên chứng pháp. Nó được gợi hứng từ sư thất vong của Nietzsche: từ "Hi Lạp" văn hóa trở thành "Đức"... Ngay từ tác phẩm Những suy nghĩ không có tính thời sự, Nietzsche đã cố gắng giải thích tại sao và như thế nào mà văn hóa chuyển sang phục vụ các sức mạnh phản ứng, những sức mạnh làm nó biến tính<sup>409</sup>. Sâu sắc hơn, Zarathoustra phát triển một biểu tượng khó hiểu: con chó lửa 410. Con chó lửa là hình ảnh của hoạt động chủng loại, nó biểu thị mối quan hệ giữa con người với Trái đất. Nhưng đúng là Trái đất có hai căn bênh, con người và chính con chó lửa. Vì con người là con người bi nô lê hóa; hoat đông chủng loại là hoạt đông bị biến dạng, bị biến tính, bị dùng để phục vụ cho các sức mạnh phản ứng, nó lẫn lôn với Giáo hôi và Nhà nước. - "Giáo hôi, đó là một loại Nhà nước và là cái loại dối trá vào bậc nhất! Câm đi, con chó đạo đức giả, mi biết mi thuộc loại nào rõ hơn bất cứ ai! Nhà nước là một con chó đạo đức giả như mi; giống như mi, nó thích nói năng kiểu mập mờ và rống lên để làm cho người ta tin rằng lời nói của nó xuất phát từ trong tâm của sư việc. Vì Nhà nước tuyết đối muốn làm con vật quan trong nhất trên Trái đất; và người ta tin nó. - Zarathoustra phó thác vào một con chó lửa khác: "Con này thực sự cất tiếng nói từ lòng đất". Liêu đó có còn là hoạt đông chủng loại? Nhưng l'ân này, hoạt đông chủng loại được hiểu trong yếu tố ti ên sử, phù hợp với nó là con người với tư cách là sản phẩm trong yếu tố của hậu-lịch sử? Cho dù không thỏa mãn thì diễn giải này cũng c'àn được xem xét. Trong Những suy nghĩ không có tính thời sự, Nietzsche đã đặt ni ềm tin vào "yếu tố không có tính lịch sử và siêu-lịch sử của văn hóa" (cái mà ông goi là ý nghĩa Hi Lạp của văn hóa).

Thực sự là có một số câu hỏi chúng tôi chưa thể trả lời. Vị thế của hai yếu tố văn hóa này là gì? Nó có một thực tại không? Liêu có cái gì khác

hơn "cái nhìn" của Zarathoustra? Trong lịch sử, văn hóa không tách khỏi cái vận đông đã làm nó biến tính và bắt nó phục vụ cho các sức mạnh phản ứng; nhưng văn hóa càng không tách khỏi bản thân lịch sử. Hoạt động văn hóa, hoạt đông chủng loại của con người: liêu đó có phải là một ý tưởng đơn giản? Nếu con người việ cơ bản (nghĩa là việ mặt chủng loại) là một sinh vật phản ứng, làm thế nào mà nó có thể có, hay thậm chí đã có một hoạt động chủng loại trong thời ti ên sử. Làm thế nào con người hoạt năng có thể xuất hiện, thậm chí trong thời kỳ hậu-lịch sử. Nếu con người v ềcơ bản là có tính phản ứng, thì dường như hoạt đông phải liên quan tới một loại sinh vật khác với con người. Nếu trái lại con người có một hoạt đông chủng loại, thì dường như hoạt đông chủng loại này chỉ có thể bị phá hỏng một cách bất thường. Cho tới lúc này, chúng tôi chỉ thống kê lại các luận đ'è của Nietzsche, và gác lại v'è sau cái nhiêm vu tìm kiếm ý nghĩa của chúng: con người v'è cơ bản là có tính phản ứng; không phải vì thế mà không có một hoạt động chủng loại của con người, nhưng hoạt động này đã tất yếu bị phá hỏng, nên tất yếu không đạt được mục đích, đưa con người tới chỗ bị nô lê hóa; hoạt đông này c'ân được khôi phục trên một bình diện khác, bình diên trên đó nó tạo tác, nhưng tạo tác ra một cái gì khác hơn là con người...

Dù sao cũng đã có thể giải thích tại sao hoạt động chủng loại nhất định bị hủy hoại trong lịch sử và thành ra có lợi cho các sức mạnh phản ứng. Nếu sơ đ`ô của *Những suy nghĩ không có tính thời sự* chưa đ`ây đủ thì tác phẩm này của Nietzsche trình bày những xu hướng khác trong đó có thể tìm thấy một giải pháp. Hoạt động văn hóa nhằm đào luyện con người, nghĩa là khiến cho sức mạnh phản ứng trở nên có khả năng phục vụ và bị tác động. Nhưng trong quá trình đào luyện, khả năng phục vụ này vẫn luôn nhập nhằng một cách sâu sắc. Vì nó đ`ông thời cho phép các sức mạnh phản ứng phục vụ các sức mạnh phản ứng khác, mang lại cho chúng một vẻ

ngoài hoạt động, một vẻ ngoài công bằng, cùng với chúng tạo ra một huyễn tưởng chiến thắng các sức mạnh hoạt năng. Ta nhớ lại rằng trong sự phẫn hận, một số sức mạnh phản ứng ngăn cản các sức mạnh phản ứng khác bị tác động. Mặc cảm tội lỗi sử dụng các phương tiện hầu như trái ngược trong cùng một mục đích: trong mặc cảm tội lỗi, các sức mạnh phản ứng sử dụng khả năng bị tác động của chúng để đem lại cho các sức mạnh phản ứng khác một vẻ hành động. Trong phương pháp này không có ít huyễn tưởng hơn là trong phương pháp của phẫn hận. Chính là theo cách này mà hình thành những kết hợp giữa các sức mạnh phản ứng, nhờ có các hoạt động chủng loại. Các sức mạnh phản ứng cấy ghép trên các hoạt động chủng loại và tất yếu làm nghĩa của chúng thay đổi. Các sức mạnh phản ứng nhờ sự đào luyện mà tìm thấy một cơ hội kỳ diệu: cơ hội cộng tác, cơ hội tạo ra một phản ứng tập thể chiếm đoạt hoạt động chủng loại.

### 14) Mặc cảm tôi lỗi, trách nhiệm, tôi lỗi

Khi các sức mạnh phản ứng cấy ghép như vậy trên hoạt động chủng loại, chúng làm đứt đoạn "dòng dõi" của hoạt động chủng loại. Chính ở đây lại vẫn có tác động của một sự phóng chiếu: đó là món nợ, chính là quan hệ chủ nợ - con nợ được phóng chiếu, và nó thay đổi bản tính trong sự phóng chiếu này. Từ góc độ hoạt động chủng loại, con người được xem như là phải chịu trách nhiệm v ề các sức mạnh phản ứng của mình; bản thân các sức mạnh phản ứng được xem như là phải chịu trách nhiệm trước một tòa án hoạt năng. Lúc này, các sức mạnh phản ứng lợi dụng sự đào luyện để tạo ra một sự hợp tác phức tạp với các sức mạnh phản ứng khác: chúng cảm thấy phải chịu trách nhiệm trước những sức mạnh khác, những sức mạnh khác này cảm thấy mình là quan tòa và là ông chủ của những sức mạnh đ ài tiên. Sự hợp tác giữa các sức mạnh kèm theo một biến đổi của món nợ: nó trở thành món nợ đối với "th àn thánh", đối với "xã hội", đối với "Nhà

nước", đối với các cấp thẩm quy ên mang tính phản ứng. Như vậy tất cả diễn ra giữa các sức mạnh phản ứng. Món nơ đánh mất tính chất hoạt năng, nhờ tính chất đó mà nó từng tham gia vào sư giải phóng con người: dưới hình thức mới của nó, nó không bao giờ hết, không thể trả được. "Viễn tương v ề sư giải phóng rốt ráo c ần phải dứt khoát biến mất trong màn sương mù bi quan, cái nhìn tuyết vong c'ân phải chán nản trước một đi à tuyệt đối không thể thực hiện, các khái niệm "món nơ" và "nghĩa vu" c`ân phải quay ngược lại. Vậy quay lại chống ai đây? Hoàn toàn chắc chắn là: trước hết chống lại con nợ... cuối cùng chống lại chủ nơ. 411" Ta c'ân xem xét cái mà Kitô giáo gọi là "cứu chuộc". Đó không còn là sự giải phóng món nơ nữa, mà là tăng cường món nơ. Đó không còn là một nỗi đau nhờ nó người ta trả được món nơ, mà là một nỗi đau ở đó người ta càng bị nhấn sâu, vì nó người ta mãi mãi cảm thấy mình là con nơ. Nỗi đau chỉ còn trả lãi cho món nơ mà thôi; nỗi đau bị nội hiện, trách nhiệmmón nợ trở thành trách nhiệm-tội lỗi, khiến cho cuối cùng, bản thân chủ nơ tư thấy mình phải chịu trách nhiệm về món nơ, phải gánh chịu trách nhiêm v'êtoàn bô món nơ. Môt việc làm thiên tài của Kitô giáo, Nietzsche nói: "Chính Chúa tư hy sinh để trả những món nơ của con người, Chúa trả nợ cho chính mình, duy nhất Chúa có thể giải phóng cho con người thoát khỏi những gì, đối với con người, đã trở nên không thể tha thứ được."

Ta sẽ thấy một sự khác biệt v ề bản chất giữa hai hình thức trách nhiệm, trách nhiệm-món nợ và trách nhiệm-tội lỗi. Hình thức thứ nhất bắt ngu co từ hoạt động của văn hóa; nó chỉ là phương tiện của hoạt động này, nó phát triển ý nghĩa ngoại tại của nỗi đau, nó c ần phải biến mất trong sản phẩm để nhường chỗ cho sự vô trách nhiệm đẹp đẽ. Trong hình thức thứ hai tất cả đ àu là phản ứng: nó bắt ngu ch từ sự lên án của lòng phẫn hận, nó cấy ghép trên văn hóa và làm thay đổi ý nghĩa của văn hóa, bản thân nó kéo theo một sự đổi hướng của phẫn hận, không còn tìm kiếm tội phạm ở bên ngoài nữa,

nó t'ân tại mãi mãi cùng với việc nôi hiện nỗi đau. - Chúng tôi cho rằng: linh muc là kẻ nôi hiện nỗi đau bằng cách đổi hướng phẫn hận; qua đó, ông ta đem lại cho mặc cảm tôi lỗi một hình thức. Chúng tôi tư hỏi: làm thế nào mà phẫn hận có thể đổi hướng trong khi vẫn giữ nguyên các đặc tính thù hằn và trả thù của nó? Cả ph ần phân tích dài trước đây cho chúng tôi những yếu tố để trả lời: 1° Nhờ có hoạt đông chủng loại và việc chiếm đoạt hoạt động này, các sức mạnh phản ứng cấu thành những qu'àn hợp (b'ây đàn). Một số sức mạnh phản ứng có vẻ như hành động, một số khác dùng làm chất liệu: " $\mathring{O}$  tất cả những nơi có các b'ày đàn, chính bản năng yếu đuối muốn có chúng, chính sư khôn khéo của linh mục đã tổ chức nên chúng."412; 2° Chính trong môi trường này mà mặc cảm tội lỗi hình thành. Bị thoát ly khỏi hoạt đông chủng loại, món nơ tham gia vào sư kết hợp phản ứng. Món nơ trở thành mối quan hệ giữa một con nơ không bao giờ trả nổi nơ và một chủ nơ không bao giờ khai thác hết lời lãi của món nơ: "Món nơ đối với th`ân thánh". Nỗi đau của con nơ bị nôi hóa, trách nhiêm đối với món nơ trở thành một cảm giác có tôi. Bằng cách đó mà linh mục đạt tới việc đổi hướng của phẫn hận: chúng ta, những sinh vật phản ứng, chúng ta chỉ c'àn tìm kiếm kẻ phạm tôi ở bên ngoài, tất cả chúng ta đ'àu có tội đối với hắn, đối với Giáo hội, đối với Chúa 413; 3° Nhưng linh mục không chỉ đ`ài đôc cả đoàn, ông ta tổ chức nên nó, ông ta bảo vê nó. Ông ta tạo ra các phương tiên để bắt chúng ta phải chịu đưng nỗi đau bị nôi hóa và bị nhân lên gấp nhi ều l'àn. Ông ta duy trì nỗi đau do ông ta đưa vào. Ông ta khiến chúng ta tham gia vào một hoạt đồng b'êngoài, một công lý b'êngoài, phung sư Chúa; ông ta khiến chúng ta lưu tâm đến công đồng, đánh thức trong chúng ta "mong muốn nhìn thấy cộng đ`ông phát triển tốt đẹp". Sư xấc láo của kẻ đ'ày tớ trong chúng ta được dùng làm phương thuốc cho mặc cảm tôi lỗi của chúng ta. Nhưng đặc biệt là sư phẫn hận, trong khi đổi hướng, không h'ệ đánh mất gì trong côi ngu 'ôn thỏa mãn của nó, trong sư cay độc của nó cũng như trong nỗi căm ghét người khác của nó. Đó là lỗi của tôi, đó là tiếng gọi tình yêu, vì nó mà chúng ta, những nàng tiên cá mới, sẽ quyển rũ những người khác và khiến họ lạc đường. Bằng cách đổi hướng phẫn hận, những con người của mặc cảm tội lỗi tìm thấy phương tiện để trả thù một cách trọn vẹn nhất, để truy ền nhiễm một cách rộng rãi nhất: "Chính họ sẵn sàng bắt người khác đ ền tội, họ khát khao đóng vai đao phủ... 415"; 4° Trong tất cả những đi ều này ta sẽ thấy rằng dạng thức mặc cảm tội lỗi bao hàm một huyễn tưởng, hình thái thù hận cũng vậy. Mặc cảm tội lỗi dựa trên sự đổi hướng của hoạt động chủng loại, dựa trên sự chiếm đoạt hoạt động này, dựa trên sự phóng chiếu của món nợ.

#### 15) Lý tưởng khổ hạnh và bản chất của tôn giáo

Có lúc Nietzsche làm như là có sự phân biệt giữa hai hoặc thậm chí nhi ầu kiểu tôn giáo. Theo nghĩa này, tôn giáo có lẽ về cơ bản không gắn với phẫn hận cũng không gắn với mặc cảm tội lỗi. Dionysos là một Đức Chúa. "Tôi h'âu như không nghi ngờ rằng có nhi ầu vị th'ân khác nhau. Không thiếu những vị th'ân dường như luôn gắn với một sự lành mạnh nhất định, với sự vô tư nhất định. Những đôi chân nhẹ tênh có thể là một trong những thuộc tính của th'ân thánh. 416" Nietzsche thường xuyên nói rằng có những vị th'ân hoạt năng và khẳng định, những tôn giáo hoạt năng và khẳng định. Mọi sự tuyển chọn đ'âu bao hàm một tôn giáo. Tùy theo phương pháp mà nó cho là quan trọng, Nietzsche thừa nhận tính đa nghĩa của tôn giáo, tùy thuộc vào các sức mạnh khác nhau có thể chiếm lĩnh nó: cũng có một tôn giáo của các sức mạnh, tôn giáo này hết sức có ý nghĩa v'ề mặt chọn lọc và giáo dục. Hơn nữa, nếu ta xem xét Jésus Christ với tư cách một con người cá nhân bằng cách tách ông ra khỏi Kitô giáo với tư cách là môt kiểu tâp thể, c'ần phải thừa nhân Jésus Christ tuyêt nhiên không có phẫn

hận và mặc cảm tội lỗi; ông tự xác định bằng một thông điệp đ'ầy vui sướng, ông cho chúng ta chứng kiến một cuộc đời không phải là cuộc đời Kitô giáo, cũng như cho chúng ta thấy Kitô giáo không phải là tôn giáo của Jésus Christ<sup>417</sup>.

Nhưng những nhận xét v'ề phương diễn loại hình học này có nguy cơ không cho ta thấy đi ài căn bản. Vấn đ è không ở chỗ loại hình học không phải là cái căn bản, mà không có loại hình học nào đúng, ngoài loại hình học có nguyên tắc sau đây: cấp đô siêu đẳng hay là ái lực giữa các sức manh. (Trong tất cả moi việc, chỉ có những cấp đô siêu đẳng là quan trong) Tôn giáo có bao nhiều nghĩa thì có bấy nhiều sức mạnh có khả năng chiếm lĩnh nó. Nhưng bản thân tôn giáo là một sức mạnh ít nhi ều có ái lực mạnh với các sức mạnh chiếm lĩnh nó, hoặc chính nó chiếm lĩnh các sức mạnh đó. Chừng nào tôn giáo còn bị chiếm lĩnh bởi các sức mạnh của một loại khác, chừng đó nó vẫn còn chưa đạt tới cấp đô siêu đẳng của nó, cấp đô duy nhất quan trong, ở cấp đô đó nó sẽ không còn là một phương tiên nữa. Trái lại, khi nó bị chinh phục bởi các sức mạnh cùng loại hay khi nó chiếm lĩnh các sức manh này để lớn manh lên và cởi bỏ cái ách của những sức manh chế ngư nó trong thời kỳ nó còn thơ ấu, lúc đó nó sẽ khám phá ra bản chất riêng với cấp độ siêu đẳng của nó. Thế nhưng, mỗi l'ân Nietzsche nói với chúng ta v ề một tôn giáo hoạt năng, vê một tôn giáo của kẻ mạnh, v èmôt tôn giáo không phẫn hận, không mặc cảm tôi lỗi, thì đó là một trạng thái trong đó tôn giáo bị chinh phục bởi các sức mạnh có một bản chất hoàn toàn khác và không thể bị lôt mặt nạ: tôn giáo với tư cách là "biên pháp tuyển chọn và giáo dục trong tay các triết gia". Thâm chí với Jésus Christ, tôn giáo với tư cách là ni ềm tin hay đức tin vẫn hoàn toàn bị chinh phục bởi sức mạnh của một sự thực hành, duy nhất sự thực hành này mang lại "cảm giác trở thành th`ân thánh". Ngược lại, khi tôn giáo đạt tới việc

"chính mình toàn quy 'ân hành động", khi mà người ta "trả giá nặng n'ê và khủng khiếp" cho việc phải mượn mặt nạ của các sức mạnh khác để sống sót, thì khi đó đ'àng thời tôn giáo tìm thấy bản chất của nó. Vì vậy, theo Nietzsche, tôn giáo một mặt, và mặt kia là mặc cảm tội lỗi, phẫn hận, chúng hết sức gắn bó với nhau. Được xem xét trong trạng thái nguyên sơ nhất của chúng, phẫn hận và mặc cảm tội lỗi biểu thị các sức mạnh phản ứng, những sức mạnh này chiếm lĩnh các yếu tố của tôn giáo để giải phóng chúng khỏi cái ách trong đó chúng bị các sức mạnh hoạt năng nắm giữ. Trong tình trạng rõ ràng của chúng, phẫn hận và mặc cảm tội lỗi biểu thị các sức mạnh phản ứng mà tôn giáo chinh phục được và phát triển trong khi thực hiện chủ quy 'ân mới của nó. Phẫn hận và mặc cảm tội lỗi, đó là những cấp độ siêu đẳng của tôn giáo với tư cách là chính nó. Kẻ sáng tạo ra Kitô giáo không phải là Jésus Christ, mà là thánh Paul, con người của mặc cảm tội lỗi, con người phẫn hận. (Câu hỏi "ai?" được áp dụng cho Kitô giáo <sup>420</sup>.)

Tôn giáo không chi là một sức mạnh. Không bao giờ các sức mạnh phản ứng có thể chiến thắng, đưa tôn giáo đến tận cấp độ siêu đẳng của nó, nếu vềph ần mình tôn giáo không bị kích động bởi một ý chí, cái ý chí dẫn các sức mạnh phản ứng tới chiến thắng ở phía bên kia của thù hận và mặc cảm tội lỗi, Nietzsche xử lý vấn đề lý tưởng khổ hạnh, giai đoạn thứ ba. Nhưng lý tưởng khổ hạnh cũng đã xuất hiện ngay từ đâu. Theo nghĩa đầu tiên, lý tưởng khổ hạnh biểu thị phức cảm phẫn hận và mặc cảm tội lỗi: nó kết nối hai cái lại với nhau, nó dùng cái này để củng cố cái kia. Theo nghĩa thứ hai, nó biểu thị toàn bộ các phương tiện mà nhờ đó căn bệnh phẫn hận, nỗi đau khổ của mặc cảm tội lỗi tồn tại được, hơn nữa chúng được tổ chức và được phổ biến; linh mục khổ hạnh đồng thời vừa là người làm vườn, vừa là người chăn nuôi, vừa là mục đồng, vừa là bác sĩ. Cuối cùng, và đây là ý nghĩa sâu sắc nhất: lý tưởng khổ hạnh biểu thị cái ý chí đã khiến cho

các sức mạnh phản ứng chiến thắng. "Lý tưởng khổ hạnh biểu thị một ý chí<sup>421</sup>". Chúng ta thấy ý tưởng v`êmột sự cộng tác căn bản (không phải sự đ ng nhất mà là một sư công tác) giữa các sức mạnh phản ứng và một dạng thức của ý chí quy ên lực 422. Không bao giờ các sức mạnh phản ứng chiến thắng mà lại không có một ý chí quy en lưc phát triển các dư định và tổ chức các huyễn tưởng c`ân thiết. Huyễn tưởng v`ê một thế giới bên kia trong lý tưởng khổ hạnh: đó là cái đi kèm sư tiến triển của phẫn hận và mặc cảm tôi lỗi, đó là cái cho phép làm sut giá đời sống và làm sut giá tất cả những gì hoạt năng trong đời sống, đó là cái đã mang lại cho đời sống một giá trị b'êngoài hay một giá trị hư vô. Huyễn tưởng v'êmột thế giới khác đã xuất hiện trong những huyễn tưởng khác như là đi à kiên khiến cho chúng có khả năng trở thành hiện thực. Trái lại, ý chí hư vô c'àn đến các sức mạnh phản ứng: không chỉ vì nó chỉ chịu đưng được cuộc sống dưới hình thái phản ứng, mà còn vì nó c'ân đến đời sống phản ứng như là phương tiên nhờ đó đời sống cần phải tư mâu thuẫn, tư phủ định, tư tiêu biến. Cái sức mạnh phản ứng bị tách khỏi ý chí hư vô sẽ trở thành cái gì? Có thể nó sẽ trở thành một cái hoàn toàn khác với cái mà chúng thấy. Như vậy ý nghĩa của lý tưởng khổ hạnh sẽ là: biểu thị ái lưc của các sức mạnh phản ứng với chủ nghĩa hư vô, biểu thị chủ nghĩa hư vô như là "đông lưc" của các sức manh phản ứng.

## 16) Chiến thắng của các sức mạnh phản ứng

Loại hình học của Nietzsche vận hành toàn bộ tâm lý học về "chi ều sâu" hay về "hang động". Đặc biệt là các cơ chế tương ứng với mỗi một giai đoạn chiến thắng của các sức mạnh phản ứng, những cơ chế này tạo ra một lý thuyết về vô thức mà lẽ ra cần phải được đối chiếu với toàn bộ chủ nghĩa Freud. Tuy nhiên, chúng tôi hết sức tránh gán cho cái khái niêm của

Nietzsche một ý nghĩa thu 'ân túy tâm lý. Một kiểu cũng là một thực tế sinh học, xã-hội, lịch sử hay chính trị; không chỉ siêu hình học và bản thân lý luận v ề nhận thức dựa vào một loại hình học. Mà Nietzsche, qua loại hình học này, phát triển một thứ triết học, mà theo ông, c 'ân phải thay thế siêu hình học kiểu cũ và thay thế sự phê phán siêu nghiệm, và đem lại cho khoa học v ề con người một n 'ân tảng mới: triết học phả hệ, nghĩa là triết học v ề ý chí quy 'ân lực. Ý chí quy 'ân lực không nên được diễn giải từ góc độ tâm lý, như là ý chí muốn có quy 'ân lực căn cứ vào một động cơ; phả hệ càng không nên được diễn giải như một sự hình thành đơn giản v ề phương diện tâm lý. (Xem bảng tổng hợp, bên dưới và trang tiếp theo)

| Kiểu                                                                                    | Biến thái<br>của kiểu                                                                                   | Cơ chế                                                                          | Nguyên tắc                                                           |            | Chất lượng của<br>ý chí quyền lực |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------|
| Kiểu hoạt<br>năng: Ông chủ<br>(các sức mạnh<br>hoạt năng<br>chiến thắng<br>các sức mạnh | Mơ và say                                                                                               | Các yếu tố kích thích của đời sống, các tác nhân kích thích của ý chí quyền lực |                                                                      | Nghệ sĩ    |                                   |
| phản ứng; các<br>sức mạnh<br>phản ứng bị<br>tác động)                                   | thống bộ máy<br>phản ứng, nơi<br>các sức mạnh<br>phản ứng<br>phản ứng lại<br>các kích thích             | dấu vết và kích thích (ẩn ức của trí nhớ dấu vết).  Cơ chế của                  | quên (với tư<br>cách là<br>nguyên tắc<br>điều hành)<br>Năng lực nhớ: | Orrace 12, | KHÅNG<br>ÐĮNH                     |
|                                                                                         | động chủng bạo lực; ý nghĩa ngoại các sức mạnh tại của nỗi đau; thiết lập được đào luyện và bị chế ngự. | nguyên tắc<br>mục đích                                                          | lập pháp                                                             |            |                                   |

| 1 1 1                                                                                                                                                                       | Chiến thắng của các sức mạnh phản ứng |                                                                                                                    |                                                                                                                                                     |                                                                                                              |     |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|--|--|
| Kiểu phản<br>ứng: Nô lệ<br>(các sức<br>mạnh phản<br>ứng chiến<br>thắng các sức<br>mạnh hoạt<br>năng; chúng<br>chiến thắng<br>mà không tạo<br>ra một sức<br>mạnh lớn<br>hơn) | Phẫn hận                              | Phương diện topo học: Chuyển dịch (sự chuyển dịch của các sức mạnh phản ứng) Phương diện loại hình học: Nghịch đảo | Trí nhớ dấu<br>vết: sự gia<br>tăng của trí<br>nhớ dấu vết;<br>sự trộn lấn<br>kích thích và<br>dấu vết<br>Huyến tưởng<br>đầu tiên: Sự<br>phóng chiếu | Con người<br>không dứt bỏ<br>được bất kỳ<br>điều gì<br>Người luôn<br>luôn kết tội (≠<br>Quý tộc)             | PHŮ |  |  |
|                                                                                                                                                                             |                                       | (sự nghịch<br>đảo của các<br>giá trị hoặc<br>của mối quan<br>hệ giữa các<br>sức mạnh)                              | mang tính<br>phản ứng của<br>hình ảnh bị<br>lộn ngược                                                                                               | al win Ma                                                                                                    |     |  |  |
|                                                                                                                                                                             | Mặc cảm tội<br>lỗi (Nội hiện)         | Phương diện<br>topo học: Lật<br>ngược (sự nội<br>hiện của sức<br>mạnh)<br>Phương diện                              | Sức mạnh<br>hoạt năng bị<br>tách khỏi cái<br>mà nó có thể.<br>Huyễn tưởng                                                                           | Con người<br>nhân nỗi đau<br>của mình lên<br>nhiều lần                                                       |     |  |  |
|                                                                                                                                                                             |                                       | loại hình học:<br>Đổi hướng<br>(nội hiện nối<br>đau nhờ sự<br>đổi hướng<br>của phẫn<br>hận)                        | thứ hai: Sự phóng chiếu mang tính phản ứng của món nợ, sự chiếm đoạt văn hóa và sự hình thành các hội đoàn                                          | Con người tội lỗi: ý nghĩa nội tại của nỗi đau, trách nhiệm-tội lỗi. Con người bị nô lệ hóa (≠ Nhà lập pháp) |     |  |  |
|                                                                                                                                                                             | Lý tưởng khổ<br>hạnh                  | Những phương tiện khiến cho mặc cảm tội lỗi và phấn hận trở nên có thể chịu đựng được. Biểu hiện của ý chí hư vô   | Huyễn tưởng<br>thứ ba: vị trí<br>của thế giới<br>bên kia                                                                                            | Con người<br>khổ hạnh (≠<br>Nghệ sĩ)                                                                         |     |  |  |

# Chương V SIÊU NHẬN: CHỐNG BIỆN CHỨNG PHÁP

#### 1) Chủ nghĩa hư vô

rong thuật ngữ "chủ nghĩa hư vô" [nihilisme], hư vô [nihil] không có nghĩa là không-t 'ân tại, mà trước hết là một giá trị hư vô. Đời sống có giá trị hư vô khi người ta phủ định nó, làm cho nó mất giá. Sư làm mất giá luôn giả định một huyện tưởng: chính qua huyện tưởng mà người ta làm sai lệch và làm mất giá, chính qua huyện tưởng mà người ta đối lập cái gì đó với cuộc sống 423. Như vậy toàn bộ đời sống trở thành ảo, nó được trình bày như là vẻ b'êngoài, nhìn chung nó có một giá trị hư vô. Ý tưởng v ề một thế giới khác, v ề một thế giới siêu-cảm tính với tất cả mọi hình thức của nó (Chúa, bản chất, cái thiên, cái thật), ý tưởng v ề các giá trị cao siêu hơn đời sống không phải là một ví du trong số các ví du, mà là yếu tố cấu thành nên moi huyễn tưởng. Các giá trị cao siêu hơn đời sống không thoát khỏi hậu quả của chúng: sư mất giá của đời sống, sư phủ định thế giới này. Và nếu chúng không thoát khỏi hậu quả này, thì là vì chúng lấy ý chí phủ định và ý chí làm mất giá đời sống làm nguyên tắc. Đừng nên tin rằng các giá trị cao siêu tạo thành một cái ngưỡng nơi ý chí dừng lại, như thể, đối diên với th`ân thánh, chúng ta sẽ được giải thoát khỏi sư ràng buộc của ý chí. Không phải là ý chí tư phủ định mình trong các giá trị cao siêu,

trái lại, chính các giá trị cao siêu có liên quan tới một ý chí phủ định, một ý chí hư vô hóa đời sống. "Sự hư vô của ý chí": khái niệm này của Schopenhauer chỉ là một triệu chứng; trước tiên nó có nghĩa là một ý chí triệt hạ, một ý chí hư vô... "Dù thế nào đó vẫn luôn là một ý chí <sup>424</sup>." Hư vô trong chủ nghĩa hư vô có nghĩa là sự phủ định với tư cách là chất lượng của ý chí quyền lực. Trong ý nghĩa đ`àu tiên của nó và trong n`ên tảng của nó, chủ nghĩa hư vô có nghĩa là giá trị hư vô của đời sống, là huyễn tưởng v`êcác giá trị cao siêu đã gán giá trị hư vô này cho đời sống, là ý chí hư vô biểu hiện trong các giá trị cao siêu này.

Chủ nghĩa hư vô có ý nghĩa thứ hai, thông dung hơn. Nó không còn có nghĩa là một ý chí, mà là một phản ứng. Người ta phản ứng chống lại thế giới siêu cảm tính và chống lại các giá trị cao siêu, người ta phủ định sư t 'ôn tại của chúng, từ chối mọi hiệu lực của chúng. Không còn là sư làm mất giá trị của đời sống nhân danh các giá trị cao siêu, mà là làm mất giá chính các giá trị cao siêu. Làm mất giá trị không còn có nghĩa là giá trị hư vô của đời sống, mà là sự hư vô của các giá trị, và là sư hư vô của các giá trị cao siêu. Lan truy ền cái tin quan trong này: sau tấm màn không còn có gì để xem nữa, "những dấu hiệu nổi bật mà người ta trưng ra về bản chất đích thực của sư vật là những dấu hiệu đặc trưng của sư không-t 'ân tại, của hư vô. 425". Theo cách đó, chủ nghĩa hư vô phủ định Chúa, phủ định cái thiên và thậm chí cả cái thật, tất cả các hình thức siêu-cảm tính. Không có gì là thật, không có gì là tốt, Chúa đã chết. Sư hư vô của ý chí không chỉ là một triều chứng cho một ý chí hư vô nữa, mà xét đến cùng, nó là sư phủ định tất cả mọi ý chí, là taedium vitae [nỗi chán đời]. Không còn ý chí của con người, cũng không còn ý chí của Trái đất. "Khắp nơi tuyêt phủ, ở đây đời sống câm lặng; ta nghe thấy tiếng kêu của những con qua cuối cùng: Để làm gì? Vô ích! Nada! Ở đấy không còn gì mọc lên, không còn gì sinh

trưởng nữa. 426" - Nghĩa thứ hai này vẫn còn quen thuộc, nhưng có lẽ không phải là không khó hiểu nếu ta không xem xét nó nảy sinh từ nghĩa thứ nhất và giả định nghĩa thứ nhất như thế nào. Vừa r'ài, người ta làm mất giá trị của đời sống xuất phát từ đỉnh cao của các giá trị cao siêu, người ta phủ định đời sống nhân danh các giá trị này. Lúc này trái lại, người ta còn lại một mình với đời sống, nhưng đời sống này vẫn đang còn là cái đời sống bị mất giá, bị tước bỏ ý nghĩa và mục đích, luôn trôi xa hơn v ềsư hư vô của chính nó. Vừa r ã, người ta đối lập bản chất với b ềngoài, biến cuộc sống thành cái b'ề ngoài. Giờ đây, người ta phủ định bản chất, nhưng giữ lại cái b'êngoài: tất cả chỉ là b'êngoài, cái đời sống đang còn lại với chúng ta, nó t'ôn tai như một vẻ b'êngoài đối với chính nó. Nghĩa thứ nhất của chủ nghĩa hư vô tìm thấy nguyên tắc của nó trong ý chí phủ định với tư cách là ý chí quy ên lực. Ý nghĩa thứ hai, "tính bi quan của sự yếu đuối", tìm thấy nguyên tắc của nó trong đời sống phản ứng duy nhất và tr'àn trụi, trong các sức mạnh phản ứng bị quy giản v'ệchính chúng. Ý nghĩa thứ nhất là một chủ nghĩa hư vô phủ định; nghĩa thứ hai là một chủ nghĩa hư vô phản ứng.

# 2) Phân tích về lòng thương

Sự đ`ông loã cơ bản giữa ý chí hư vô và các sức mạnh phản ứng là ở chỗ: chính ý chí hư vô giúp cho các sức mạnh phản ứng chiến thắng. Khi đời sống phổ quát trở thành ảo dưới tác động của ý chí hư vô thì đời sống với tư cách là đời sống cá biệt trở thành phản ứng. Đời sống trong tổng thể trở thành ảo và đời sống cá biệt trở thành phản ứng, hai hiện tượng này diễn ra đ ông thời. Trong quá trình phủ định đời sống, một mặt ý chí hư vô chịu đựng đời sống phản ứng, mặt khác nó c în đến đời sống phản ứng. Nó chịu đựng đời sống phản ứng như là trạng thái của đời sống k ề cận điểm không [zéro]; nó c în đời sống phản ứng như là phương tiện nhờ đó đời

sống bị dẫn tới chỗ tư phủ định, tư mâu thuẫn. Chính như vậy mà, trong chiến thắng của chúng, các sức mạnh phản ứng có một *nhân chứng*, tê hơn, có một người cầm đầu. Thế nhưng xảy ra việc các sức mạnh phản ứng, khi đã chiến thắng, càng ngày càng khó chịu đưng người c'ân đ'àu này và nhân chứng này. Chúng muốn chiến thắng một mình, chúng không muốn nơ bất kỳ ai trong chiến thắng này. Có thể chúng sơ cái mục đích khó hiểu mà ý chí quy en lưc đạt được thông qua chiến thắng của chúng, có thể chúng sợ rằng ý chí quy ên lưc này sẽ quay lại chống lại chúng và hủy diệt chúng. Đời sống phản ứng phá võ sự liên minh giữa nó và ý chí phủ định, nó muốn t'àn tại một mình. Đó là cách mà các sức mạnh phản ứng phóng chiếu hình ảnh của chúng, nhưng l'ân này là để chiếm chỗ của cái ý chí đã dẫn dắt chúng. Chúng đi đến tận đâu trên con đường này? Thà không h'ệ có "ý chí" còn hơn là cái ý chí còn quá mạnh mẽ này, quá sống đông này. Thà b ày đàn của chúng ta cứ trì trê còn hơn là để người chăn cừu dẫn chúng ta đi quá xa. Thà chỉ có các sức mạnh của chúng ta còn hơn là có một ý chí mà chúng ta không c'ân đến nữa. Các sức mạnh phản ứng sẽ đi tới đâu? Thà tàn lụi một cách thụ động! "Chủ nghĩa hư vô phản ứng" kéo dài "chủ nghĩa hư vô phủ định" theo một cách thức nhất định: khi đã chiến thắng, các sức mạnh phản ứng chiếm chỗ của cái quy ên lưc phủ định đã đưa chúng tới chiến thắng. Nhưng "chủ nghĩa hư vô thu đông" là kết quả cao nhất của chủ nghĩa hư vô phản ứng: tàn lụi một cách thụ động còn hơn là bị dẫn dắt từ bên ngoài.

Câu chuyện này cũng có thể được kể theo một cách khác. Chúa đã chết, nhưng ông ta chết vì cái gì? Ông *ta chết vì lòng thương*, Nietzsche nói. Khi thì cái chết này được trình bày như là ngẫu nhiên: già nua và kiệt quệ, mệt mỏi vì mong muốn, "cuối cùng một ngày Chúa dập tắt lòng thương quá bao la của mình" 427. Khi thì cái chết này là hậu quả của một hành vi tội lỗi: "Tình thương của ông ta là vô liêm sỉ; ông ta lu cân lách vào trong

những chỗ sâu kín nhơ nhớp uế tạp nhất của tôi. Cái kẻ tò mò trong số những kẻ tò mò, cái kẻ vô ý tứ, cái kẻ khoan dung đô lương này c'ân phải chết đi. Ông ta không ngừng xoi mói tôi; tôi muốn trả thù kẻ nhân chứng ấy, hay chính tôi chết đi. Vị Chúa nhìn thấy tất cả, thậm chí cả con người: vị Chúa ấy c'àn phải chết! con người không chịu đưng được việc một nhân chứng như thế tiếp tục sống 428. Lòng thương là gì? Nó chính là sư chịu đưng các trạng thái của đời sống k ề cận điểm không này. Lòng thương là tình yêu cuộc sống, nhưng đó là cuộc sống yếu đuổi, bênh tật, phản ứng. Là một chiến sĩ, nó thông báo chiến thắng chung cuộc của những người nghèo, những người đau khổ, những người bất lực, những người nhỏ bé. Là thiên th'ân, nó mang chiến thắng đến cho ho. Ai cảm nhân lòng thương? Chính xác đó là kẻ chỉ chịu đưng cuộc sống phản ứng, kẻ c'ân đến cuộc sống này và chiến thắng này, kẻ dựng đ`ên thờ của mình trên vùng đất sình l'ây của một đời sống như thế. Kẻ ghét tất cả những gì là hoạt năng trong đời sống, kẻ dùng cuốc đời mình để phủ định và làm mất giá cuốc sống, để đối lập nó với chính nó. Trong biểu tương của Nietzsche, lòng thương luôn dùng để chỉ phức cảm của ý chí hư vô và của các sức mạnh phản ứng, dùng để chỉ cái ái lưc giữa chúng, chỉ việc chúng phải chịu đưng lẫn nhau. "Lòng thương, đó là sư thực hành của chủ nghĩa hư vô... Lòng thương khiến người ta tin vào hư vô! Người ta không nói là hư vô, trái lại, ở vị trí của thế giới bên kia, người ta đặt vào đó hoặc là Chúa, hoặc là cuộc sống đích thực; hoặc là Niết bàn, hoặc là sư giải thoát, hoặc là hạnh phúc tuyết đối. Cái kiểu tu từ học ngây thơ này thuộc phạm vi phản ứng tư vệ của tôn giáo và luân lý, nó có vẻ ít ngây thơ hơn khi chúng ta hiểu cái xu hướng phô trương trong cái vỏ ngôn từ cao quý ở đây là gì: là mối thù ghét đời sống 429. Lòng thương dành cho đời sống phản ứng nhân danh các giá trị cao siêu, lòng thương của Chúa dành cho con người phản ứng: ta đoán được cái ý chí nào ẩn giấu trong cái cách yêu quý cuộc sống theo lối này,

trong cái vị Chúa nhân từ khoan dung này, trong các giá trị cao siêu này.

Chúa bị bóp nghet bởi lòng thương: tất cả diễn ra như thể đời sống phản ứng chui vào hong ông ta vậy. Con người phản ứng giết chết Chúa vì nó không chịu được lòng thương của ông ta nữa. Con người phản ứng không chịu được nhân chứng nữa, nó muốn t'ồn tại một mình với chiến thắng của nó, và với duy nhất các sức mạnh của nó. Nó tự đặt mình vào vị trí của Chúa: nó không còn biết đến các giá trị cao siêu hơn đời sống, mà chỉ biết đến một đời sống phản ứng, đời sống này hài lòng với chính nó, có tham vong toát ra các giá trị riêng của nó. Các vũ khí mà Chúa đưa cho nó, phẫn hận, thậm chí cả mặc cảm tôi lỗi, tất cả các phương diên chiến thắng của nó, nó sử dung chúng để quay lại chống Chúa, nó đối lập chúng với Chúa. Phẫn hận trở thành vô th'àn, nhưng chủ nghĩa vô th'àn này vẫn còn là phẫn hận, luôn luôn là phẫn hận, luôn luôn là mặc cảm tôi lỗi 430. Kẻ giết Chúa là con người phản ứng, "kẻ góm ghiếc nhất giữa loài người", "sôi ùng uc vì hằn học và chất chứa đ'ây những đi àu hổ then được giấu kín"431. Nó phản ứng chống lại lòng thương của Chúa: "Cũng có một nhãn thức tử tế trong lĩnh vực lòng thương; nhãn thức tử tế này cuối cùng cũng nói: hãy tước bỏ giúp chúng tôi đức Chúa này. Thà không h'ệcó Chúa, thà tư mình quyết định số phận của mình, thà phát điên, thà tư mình trở thành Chúa 432". Kẻ giết Chúa đi tới đâu trên con đường này? Đến tận nỗi chán ghét kinh khủng. Thà không có một giá trị nào còn hơn là có các giá trị cao siêu, thà không có ý chí nào, thà là sư hư vô của ý chí, còn hơn là một ý chí hư vô. Thà tàn lui một cách thu đồng. Đó là thầy bới, "th ầy bói của sư chán nản kinh khủng", người báo trước hậu quả của cái chết của Chúa: đời sống phản ứng còn lại một mình với chính nó, không có cả ý chí biến mất, mơ màng đến một sư hủy diệt thu động. "Tất cả đ'àu trống rỗng, tất cả đ`àu bình đẳng, tất cả đ`àu đã qua!... Tất cả mọi suối ngu 'àn đ`àu khô

cạn đối với chúng ta và biển đã rút đi. Toàn bộ mặt đất hẫng hụt xuống, nhưng vực thẳm không muốn nuốt chúng ta. Than ôi! Ở đâu còn biển để chúng ta có thể tr`âm mình?... Thật ra, chúng ta đã quá mệt mỏi để có thể chết<sup>433</sup>". *Con người cuối cùng giữa loài người*, đó là hậu duệ của kẻ giết Chúa: thà không h`ê có ý chí, thà làm một b`ây đàn duy nhất. "Người ta sẽ không trở nên giàu cũng không trở nên nghèo nữa: đi àu đó thật quá kinh khủng. Ai còn muốn c`ân quy ần? Ai còn muốn tuân phục? Đi àu đó quá kinh khủng. Không còn kẻ mục đ`âng và chỉ còn duy nhất một đàn gia súc! Ai cũng muốn cùng một thứ, tất cả đ`âu như nhau... <sup>434</sup>"

Được kể theo cách này, câu chuyên dẫn chúng ta tới cùng một kết luận: chủ nghĩa hư vô phủ định bị thay thế bằng chủ nghĩa hư vô phản ứng, chủ nghĩa hư vô phản ứng dẫn tới chủ nghĩa hư vô thụ động. Từ Chúa đến kẻ giết Chúa, từ kẻ giết Chúa đến con người cuối cùng của loài người. Nhưng kết quả này là đi ều mà th ầy bói biết. Trước khi đạt tới đó đã có bao nhiều biến đổi, bao nhiều biến thái trên chủ đề về chủ nghĩa hư vô. Chừng nào đời sống phản ứng còn cố tạo ra các giá trị riêng của nó, con người phản ứng còn chiếm vị trí của Chúa: thích ứng, phát triển, tiến bô, hạnh phúc cho tất cả, đi ều tốt đẹp cho công đ ồng; Con người-Chúa, con người luân lý, con người đích thực, con người xã hôi. Đó là những giá trị mới mà người ta đ'ènghị chúng ta dùng để thay thế cho các giá trị cao siêu, đó là những nhân vật mới mà người ta đề nghị với chúng ta để thế chỗ của Chúa. Những người cuối cùng của loài người còn nói: "Chúng tôi đã phát minh ra hạnh phúc. 435" Tại sao con người giết Chúa, nếu không phải để giành lấy cái chỗ hết sức ấm áp của ông ta? Heidegger, trong khi bình luận v'ê Nietzsche, nhận thấy: "Nếu Chúa đã từ bỏ chỗ của mình trong thế giới siêu-cảm tính, cái chỗ này, dù là bỏ trống, thì vẫn t cn tại. Cái vùng trống của thế giới siêu-cảm tính và của thế giới lý tưởng có thể vẫn được duy trì.

Cái chỗ trống thậm chí kêu gọi được lấp đ ầy một lần nữa, có thể nói như vậy, và kêu gọi thay thế Chúa đã mất bằng một cái gì khác 436". Hơn nữa: đó luôn là cùng một đời sống ấy, đời sống này trước tiên đã được hưởng sư mất giá của toàn bô đời sống, đời sống này đã lợi dung ý chí hư vô để giành chiến thắng, đời sống này đã chiến thắng trong đ'ên đài của Chúa, dưới sư che chở của các giá trị cao siêu; tiếp đến, đời sống này thế chỗ Chúa, quay lại chống lại cái nguyên tắc chiến thắng của nó và không thừa nhận giá trị nào khác ngoài giá trị của chính nó; cuối cùng, đời sống kiết sức này thà không muốn tàn lui một cách thu động còn hơn là bị kích động bởi một ý chí vượt lên trên nó. Đó vẫn là và luôn là một đời sống ấy: đời sống bị mất giá, bị quy giản xuống dạng thức phản ứng. Các giá trị có thể thay đổi, tư làm mới hay thậm chí biến mất. Cái không thay đổi và không biến mất, đó là viễn tương hư vô chủ nghĩa đang chủ trì câu chuyên này, từ đầu đến cuối, và từ viễn tượng này nảy sinh tất cả những giá trị ấy cũng như là sư vắng mặt của chúng. Vì thế Nietzsche có thể nghĩ rằng chủ nghĩa hư vô không phải là một sư kiên trong lịch sử, mà là đông lực của lịch sử nhân loại với tư cách là lịch sử phổ quát. Chủ nghĩa hư vô phủ định, phản ứng và thụ động: đối với Nietzsche đó là cùng một lịch sử duy nhất, được đánh dấu bởi Do thái giáo, Kitô giáo, Cải cách tôn giáo, tư tưởng vô tín ngưỡng, ý thức hệ dân chủ và xã hội chủ nghĩa, v.v. Cho đến tận con người cuối cùng.437

### 3) Chúa đã chết

Các mệnh đ`ê tư biện sử dụng ý niệm v`ê Chúa từ góc độ hình thức. Chúa không t`ôn tại, hoặc t`ôn tại, trong chừng mực mà ý niệm này bao hàm hoặc không bao hàm mâu thuẫn. Nhưng công thức "Chúa đã chết" có một bản chất hoàn toàn khác: nó khiến cho sự t`ôn tại của Chúa phụ thuộc vào

một sự tổng hợp, nó tổng hợp ý niệm về Chúa với thời gian, với sự trở thành, với lịch sử, với con người. Nó cùng lúc nói lên rằng: Chúa đã t chi tại và đã chết và sẽ phục sinh, Chúa trở thành Con Người, và Con Người trở thành Chúa. Công thức "Chúa đã chết" không phải là một mệnh đ ề tư biện, mà là một mệnh đ ề có kịch tính, mệnh đ ề có kịch tính tiêu biểu nhất. Người ta không thể biến Chúa thành đối tượng của một nhận thức tổng hợp nếu không bắt ông ta chết. T chi tại hoặc không-t chi tại không còn là những xác định tuyệt đối nảy sinh từ ý niệm về Chúa, mà cuộc sống và cái chết trở thành những xác định tương đối, tương ứng với các sức mạnh có quan hệ tổng hợp với ý niệm về Chúa hay tham dự vào ý niệm về Chúa. Mệnh đ ề kịch tính có tính tổng hợp, vì thế về căn bản nó có tính chất đa dạng, có tính chất loại hình học và tính chất khu biệt. Ai chết, và ai giết chết Chúa? "Khi các vị thần linh chết đi, họ luôn chết với nhi chi kiểu chết khác nhau. 438"

1° *Từ góc độ của chủ nghĩa hư vô phủ định: mômen của ý thức Do thái và ý thức Kitô giáo*. - Ý niệm v ề Chúa biểu thị ý chí hư vô, sự mất giá của đời sống; "khi người ta không đặt trọng tâm của đời sống trong đời sống, mà đặt nó trong thế giới bên kia, *trong hư vô*, thì người ta đã tước bỏ khỏi đời sống trọng tâm của nó." Nhưng sự mất giá, nỗi thù ghét đời sống phổ quát kéo theo sự ngợi ca đời sống phản ứng cá biệt: họ là những kẻ độc ác, tội lỗi... chúng tôi là người tốt. Nguyên tắc và hậu quả. Ý thức Do thái giáo hay ý thức phẫn hận (sau thời đại đẹp đẽ của các vua Israel) cho thấy hai phương diện: cái phổ quát xuất hiện như là nỗi thù ghét này đối với đời sống, cái cá biệt xuất hiện như là tình yêu này đối với đời sống, với đi àu kiện đời sống là bệnh tật và phản ứng. Nhưng dù hai phương diện này có mối quan hệ của ti ần đ ề và kết luận, của nguyên tắc và hệ luận, dù tình yêu này là hậu quả của mối thù ghét này, đi àu quan trọng nhất là phải giấu kín nó. C ần làm cho ý chí hư vô trở nên quyến rũ hơn bằng cách đối

lập hai phương diện đó với nhau, bằng cách biến tình yêu thành một phản đ'ề của nỗi thù ghét. Đức Chúa Do thái giết chết con trai mình để cho con mình trở nên độc lập với chính mình và không phụ thuộc vào dân tộc Do thái nữa: đó là ý nghĩa thứ nhất của cái chet của Chúa 440. Thậm chí th'ân Saturne 441 cũng không có được sự tinh tế này trong các động cơ. Ý thức Do thái giết chết Chúa Cha trong hiện thân của Chúa Con: nó sáng tạo ra một Đức Chúa của tình yêu, người phải chịu đau đớn vì bị thù ghét thay vì tìm thấy trong đó những ti 'ân đ' è và nguyên tắc của mình. Ý thức Do thái khiến cho Chúa Cha trong Chúa Con trở nên độc lập với chính những ti 'ân đ'è Do thái. Khi bắt Chúa phải chết, ý thức Do thái đã tìm thấy phương tiện để biến Chúa *của mình* thành một vị Chúa phổ quát "của tất cả" và thực sự thuộc v 'ê" chủ nghĩa thế giới "442".

Đức Chúa Kitô giáo, đó chính là Đức Chúa Do thái giáo, nhưng đã trở thành người theo chủ nghĩa thế giới: kết luận đã tách rời ti ền đề Trên thập giá, Chúa không còn xuất hiện với tư cách là người Do thái. Cũng vậy, trên thập giá, chính Đức Chúa già nua đã chết và Đức Chúa mới sinh ra. Ngài sinh ra m ô côi và sẽ tạo ra một ông bố theo hình ảnh của mình: Đức Chúa của tình yêu, nhưng tình yêu này vẫn còn là tình yêu đối với đời sống phản ứng. Đó là ý nghĩa thứ hai của cái chết của Chúa: Chúa Cha chết, và Chúa Con làm lại cho chúng ta một Chúa khác. Chúa Con chỉ yêu c ầu chúng ta tin vào ngài, yêu ngài như ngài yêu chúng ta, trở thành phản ứng để tránh nỗi thù ghét. Thay chỗ một ông bố khiến chúng ta phải sợ, người con chỉ yêu c ầu chúng ta một chút tin cậy và một chút tin tưởng 443. Có vẻ như được tách khỏi những ti ền đề mang đầy tính thù ghét của nó, tình yêu đối với đời sống phản ứng c ần phải có giá trị nhờ tự thân nó và trở thành phổ quát đối với ý thức Kitô giáo.

Ý nghĩa thứ ba của cái chết của Chúa: thánh Paul chiếm lĩnh cái chết

này, ông đưa cho nó một cách diễn giải, cách diễn giải này đã tao nên Kitô giáo. Phúc âm bắt đ`àu với một sư xuyên tạc vĩ đại, và thánh Paul đã đẩy nó tới mức đô hoàn hảo. Trước tiên, Jésus Christ chết vì *tội lỗi* của chúng ta. Chủ nơ hy sinh con trai ruôt của mình, ông ta bỏ ra chính con trai ruôt của ông ta, con nơ phải chịu món nơ lớn biết bao. Người cha giết con không còn là để cho nó trở nên độc lập nữa, mà là để cho chúng ta, vì chúng ta<sup>444</sup>. Chúa đóng đinh thập giá con trai mình vì tình yêu; chúng ta sẽ đáp lại tình yêu này chừng nào chúng ta còn cảm thấy mình có tôi, có tôi đối với cái chết này, và chừng nào chúng ta còn chuốc tôi bằng cách tư lên án mình, bằng cách trả lãi cho món nơ. Dưới tình yêu của Chúa, dưới sư hy sinh của con trai ngài, toàn bô đời sống trở nên có tính phản ứng. - Đời sống chết đi, nhưng nó phục sinh với tư cách là phản ứng. Đời sống phản ứng là nôi dung của sư sống sót như nó vốn là, nôi dung của sư phục sinh. Chỉ duy nhất nó được ân sủng của Chúa, duy nhất nó nhận được ân huê trước Chúa, trước ý chí hư vô. Chúa bị đóng đinh trên thập giá đã sống lại: đó là sư xuyên tạc khác của thánh Paul, sư phục sinh của Jésus Christ và cuốc sống ở thế giới bên kia đối với chúng ta, hợp nhất của tình yêu và của đời sống phản ứng. Đó không còn là người cha giết chết con trai, đó không còn là con trai giết chết cha: trái lại, người cha chết trong con trai, con trai sống lại trong người cha, vì chúng ta, tại chúng ta. "Sâu xa, thánh Paul hoàn toàn không thể sử dung sư sống của Đấng Cứu thế, ông c`ân đến cái chết trên thập giá, và còn hơn thế nữa...": sự phục sinh 445. - Trong ý thức Kitô giáo, người ta không chỉ che giấu sư phẫn hân, người ta còn chuyển hướng nó: nếu ý thức Do thái giáo từng là ý thức phẫn hận, thì ý thức Kitô giáo là mặc cảm tôi lỗi. Ý thức Kitô giáo là ý thức Do thái giáo nghịch đảo, lôn ngược: tình yêu đối với đời sống, nhưng là đời sống phản ứng, trở thành phổ quát; tình yêu trở thành nguyên tắc, nỗi thù ghét vẫn luôn dai dắng chỉ xuất hiện như hậu quả của tình yêu này, như phương tiên chống lại những gì cưỡng lại tình yêu này. Jésus chiến binh, Jésus thù ghét, nhưng tất cả chỉ là vì tình yêu.

2° Từ góc độ của chủ nghĩa hư vô phản ứng: mômen của ý thức châu  $\hat{A}u$ . - Cho đến lúc này cái chết của Chúa có nghĩa là sư tổng hợp của ý chí hư vô và ý chí phản ứng trong ý niêm v ề Chúa. Sư tổng hợp này có những tỉ lê khác nhau. Nhưng trong chừng mực mà đời sống phản ứng trở thành cốt yếu, thì Kitô giáo đưa chúng ta tới một kết luận lạ lùng. Nó cho chúng ta biết rằng chính chúng ta đã giết chết Chúa. Qua đó nó bộc lộ chủ nghĩa vô th'àn của nó, chủ nghĩa vô th'àn của mặc cảm tôi lỗi và của phẫn hận. Đời sống phản ứng thế chỗ của ý chí th`ân thánh, Con-Người-phản-ứng thế chỗ của Chúa; Con Người-Chúa, chứ không phải là Chúa-Con Người nữa, đó là Con Người châu Âu. Con người đã giết chết Chúa, nhưng ai đã giết Chúa? Chính là con người phản ứng, "kẻ gớm ghiếc nhất giữa loài người". Ý chí th'ân thánh, ý chí hư vô không chịu được đời sống nào khác ngoài đời sống phản ứng; đời sống phản ứng không chịu đưng được Chúa nữa, nó không chịu đưng được lòng thương của Chúa, nó bắt Chúa hy sinh đúng y theo lời Ngài, và bóp nghet Chúa trong cái bẫy của lòng nhân từ của Ngài. Nó ng ã chễm chê trên nóc mô để không cho Chúa phục sinh. Không còn là sư tương ứng giữa ý chí th'àn thánh và đời sống phản ứng nữa, mà là sư chuyển dịch, sư thay thế Chúa bằng con người phản ứng. Đó là ý nghĩa thứ tư của cái chết của Chúa: Chúa bị bóp nghet bởi tình yêu đối với đời sống phản ứng, Chúa bị bóp nghet bởi kẻ bạc bẽo mà ngài đã quá yêu.

3° Từ góc độ của chủ nghĩa hư vô thụ động: mômen của ý thức Phật giáo. - Nếu chúng ta tính đến những sự xuyên tạc đã được bắt đ`ài cùng với Phúc Âm và đã tìm thấy dạng thức cuối cùng của nó cùng với thánh Paul, thử hỏi còn lại gì ở Jésus, kiểu riêng của Jésus là gì, ý nghĩa cái chết của ngài là gì? Đi ài mà Nietzsche gọi là "mâu thuẫn hồng toác" của Phúc Âm sẽ chỉ dẫn cho chúng ta. Đây là đi ài mà các văn bản này cho phép ta

đoán ra Jésus Christ đích thực: sứ điệp hoan hỉ mà ngài mang đến, sự xóa bỏ ý niêm v ềtôi lỗi, sự vắng mặt của moi phẫn hận và moi tinh th an trả thù, hệ quả là sự từ chối moi cuộc chiến tranh, sự khải thị một vương quốc của Thiên Chúa ở dưới tr`ân gian này như là trạng thái tâm h`ôn, và đặc biệt là sự chấp nhận cái chết như là bằng chứng cho lời giảng của mình 446. Ta thấy Nietzsche muốn đi tới đâu: Jésus trái ngược với hình ảnh do thánh Paul đã tạo ra, Jésus đích thực là một đức Phật, "một đức Phật trên một mảnh đất rất ít tính Ấn Đô giáo". Ông đi trước thời đại quá xa so với môi trường của ông: ông day cho đời sống phản ứng biết chết đi một cách nhe nhàng, biết tàn lui một cách thu động, ông chỉ cho đời sống phản ứng lối thoát thực sự của nó khi nó vẫn còn vật lôn với ý chí quy ên lực. Ông đem ni êm hoan lạc đến cho đời sống phản ứng, ông đem sư cao quý cho những con người cuối cùng, khi con người hãy còn tư hỏi liêu có nên chiếm chỗ của Chúa hay không. Ông đem lại cho chủ nghĩa hư vô thu đông sư cao quý, khi con người vẫn còn thuộc v ề giai đoạn chủ nghĩa hư vô phủ định, khi chủ nghĩa hư vô phản ứng vừa bắt đ`âu manh nha. Vươt lên trên mặc cảm tôi lỗi và thù hận, Jésus cho con người phản ứng một bài học: ngài dạy cho hắn biết chết đi. Ngài là người ôn hòa nhất trong những kẻ suy đ'ài, là người thú vị nhất 447. Chúa Jésus không phải là Do thái, cũng không phải là Kitô giáo, mà là người theo đạo Phật; ngài g'ân với Dalai-Lama hơn là giáo hoàng. Ngài vượt quá xa so với đất nước mình, môi trường của mình, đến nỗi cái chết của ngài phải bị bóp méo, toàn bô câu chuyên của ngài phải bị xuyên tạc, phải bị kéo lùi xuống, phục vụ cho những giai đoạn trước đó, đâm ra có lợi cho chủ nghĩa hư vô phủ định và chủ nghĩa hư vô phản ứng. "Thánh Paul là người rốt cuộc đã hòa giải với mọi tổ chức chính trị... và đã học cách tiến hành chiến tranh, học cách kết án, tra tấn, phán xét, thù ghét; sau khi bị ông ta bẻ cong và bị biến thành một thứ huy ên học nghịch đạo, sự thù ghét đã<sup>448</sup> trở thành phương tiên của Đức Jésus vốn rất ôn hòa này. Đây là sư khác biệt giữa Phật giáo và Kitô giáo chính thống của thánh Paul: Phật giáo là tôn giáo của chủ nghĩa hư vô thu đông, "Phật giáo là một tôn giáo v`ê mục đích và sư mệt mỏi của văn minh; Kitô giáo vẫn chưa tìm thấy n'ên văn minh này, nó sáng tạo ra n'ên văn minh đó nếu đi ều ấy là c'ân thiết."449 Đặc điểm của lịch sử Kitô giáo và lịch sử châu Âu là: thực thiên một mục đích, nhờ sắt và lửa, mục đích này vả chẳng đã được đưa ra và đã được thực hiện một cách tư nhiên: đó là hoàn tất chủ nghĩa hư vô. Đi ều mà Phật giáo thể nghiệm như là mục đích đã thực hiện, như là sư hoàn thiên đã đạt được thì Kitô giáo chỉ mới thể nghiêm như là một đông cơ. Không loại trừ việc nó sẽ đi tới mục đích này một ngày nào đó; không loai trừ việc Kitô giáo đạt tới một sư "thực hành" được rũ bỏ khỏi mọi huy ên thoại của thánh Paul, không loại trừ việc nó tìm thấy sư thực hành đích thực của Jésus. "Phật giáo lan truy en lặng lẽ trong khắp châu Âu450". Nhưng phải có bao nhiều thù ghét và chiến tranh để đi tới đó! Bản thân Jésus đã tham dư vào cái muc đích tối hậu này, ngài đạt tới nó bằng một cú sải cánh, như con chim của Phật trong một môi trường không phải là môi trường Phật giáo. Trái lại, Kitô giáo c'ân trải qua tất cả các giai đoạn của chủ nghĩa hư vô để cho mục đích này trở thành mục đích của nó, khi chấm dứt một chính sách trả thù dài lâu và khủng khiếp.

## 4) Chống chủ nghĩa Hegel

Trong thứ triết học về lịch sử và tôn giáo này, ta sẽ không thấy sự sử dụng lại hay châm biếm các khái niệm của Hegel. Mối quan hệ sâu sắc hơn và sự khác biệt cũng sâu sắc hơn. Chúa đã chết, Chúa đã trở thành Con Người, Con Người trở thành Chúa: Nietzsche, khác với các bậc ti ền bối của mình, không tin vào cái chết đó. Ông không cá cược với cây thập giá ấy. Nghĩa là: ông không biến cái chết ấy thành một sự kiện có ý nghĩa tự

thân. Cái chết của Chúa có bao nhiều nghĩa thì có bấy nhiều sức mạnh chiếm lĩnh Jésus và khiến ngài phải chết; nhưng chính xác là chúng ta vẫn còn chờ đơi các sức mạnh hay cái quy ên lưc nâng cái chết này đến cấp đô cao siêu của nó, và biến nó thành một cái gì khác hơn là một cái chết hình thức và trừu tương. Chống lại moi thứ chủ nghĩa lãng mạn, chống lại moi kiểu biên chứng pháp, Nietzsche ngờ vực cái chết của Chúa. Cùng với ông chấm dứt thời kỳ tin tưởng ngây thơ, trong thời kỳ đó lúc thì người ta suy tôn sự hòa giải giữa con người và Chúa, lúc thì người ta suy tôn việc con người thay thế Chúa. Nietzsche không tin vào những sư kiên trong đại 'cn ào<sup>451</sup>. Đối với một sự kiện, c'ân rất nhi ều thời gian và im lặng để cuối cùng nó có thể tìm thấy các sức mạnh mang lại cho nó một bản chất. -Chắc hẳn, đối với Hegel cũng vậy, c`ân có thời gian để một sự kiện đi tới bản chất của mình. Nhưng thời gian này chỉ c'ân thiết để cái ý nghĩa "tưmình" cũng trở thành "cho mình". Theo diễn giải của Hegel, cái chết của Jésus có nghĩa là: sư đối lập bị vươt qua, sư hòa giải giữa cái hữu hạn và cái vô hạn, sư hợp nhất giữa Chúa và cá nhân, giữa cái bất biến và cái cá biệt; thế nhưng, ý thức tôn giáo c'ân trải qua các phương diên khác của sư đối lập để cho sư hợp nhất này cũng trở thành cho-mình với cái tư-mình của nó. Trai lại, thời gian mà Nietzsche nói đến cũng c'ân thiết cho sư hình thành nên các sức mạnh mang lại cho cái chết của Chúa một ý nghĩa, cái ý nghĩa vốn không có trong tư thân cái chết này, các sức mạnh mang đến cho cái chết của Chúa một bản chất được xác định như là món quà lộng lẫy đến từ bên ngoài. Ở Hegel, sự đa dạng của ý nghĩa, sự lựa chọn bản chất, tính tất yếu của thời gian đ`âu là vẻ b`êngoài, và chỉ là b`êngoài mà thôi<sup>452</sup>.

Phổ quát và đặc thù, bất biến và cá biệt, vô hạn và hữu hạn, tất cả những đi ầu đó là gì? Không gì khác hơn là các triệu chứng. Cái đặc thù này, cái đơn nhất này, cái hữu hạn này là ai? Và cái phổ quát này, cái bất biến này, cái vô hạn này là gì? Cái này là chủ thể, nhưng chủ thể này là ai,

là những sức manh nào? Cái kia là thuộc tính hay đối tương, nhưng nó là "đối tương" của ý *chí nào?* Biên chứng pháp thậm chí không có cả diễn giải sơ qua v ề vấn đ ề này, nó không bao giờ vươt qua giới hạn của triệu chứng. Nó lẫn lôn diễn giải với sư phát triển của triệu chứng không được diễn giải. Vì thế, v è sư phát triển và biến đổi, nó không nhận thấy một cái gì sâu sắc hơn một sư hoán vị trừu tương, ở đó chủ thể trở thành thuộc tính và thuộc tính trở thành chủ thể. Nhưng cái tạo nên chủ thể và cái tạo nên thuộc tính không thay đổi, cho đến lúc cuối chúng cũng chẳng được xác định rõ hơn mấy so với lúc đầu, và càng ít được diễn giải càng tốt: tất cả diễn ra ở khu vực trung gian. Ta không ngạc nhiên khi biên chứng pháp tiến hành theo cách thức đối lập, sư phát triển của đối lập hay mâu thuẫn, và sư khắc phục mâu thuẫn. Nó không biết tới yếu tố thực sư từ đó hình thành các sức mạnh, các chất và quan hệ giữa chúng; nó chỉ biết đến cái hình ảnh lôn ngược của yếu tố này, cái hình ảnh được phản chiếu trong những triều chứng được hiểu một cách trừu tương. Sư đối lập có thể là quy luật của mối quan hệ giữa các sản phẩm trừu tương, nhưng sư khác biệt là nguyên tắc hình thành và tạo sinh duy nhất, chính nguyên tắc ấy đã tạo ra sư đối lập như là cái b'ê ngoài. Biên chứng pháp được nuôi dưỡng bởi những đối lập, bởi vì nó không biết tới các cơ chế khu biệt tinh tế và kín đáo hơn nhi ầu: những chuyển dịch topo học, các biến thái loại hình học. Ta thấy rõ trong một ví du quan trong đối với Nietzsche: toàn bộ lý thuyết của ông v ề mặc cảm tôi lỗi c ần được hiểu như là một sư tái-diễn giải v ề ý thức bất hạnh do Hegel đ'ề xướng, cái ý thức có vẻ như bị giằng xé này tìm thấy ý nghĩa của nó trong các mối quan hệ khu biệt của các sức mạnh ẩn dưới những đối lập giả vờ.

Cũng vậy, trong mối quan hệ giữa Kilô giáo và Do thái giáo, sự đối lập không còn t'ần tại, trừ phi nó t'ần tại như một danh nghĩa hay như một cái  $c\acute{\sigma}$ . Khi bị tước bỏ hết mọi tham vọng, sự đối lập không còn là yếu tố sinh

thành, đông lưc và yếu tố đi ều phối, mà là một triệu chứng, không gì khác hơn là một triệu chứng c'ân được diễn giải. Bị tước bỏ khỏi tham vong giải thích v ềsư khác biệt, mâu thuẫn xuất hiện đúng như chân tướng của nó: sự ngô giải thường trưc về bản thân sư khác biệt, sư nghịch đảo lôn xôn của phả hê học. Sư thực là, trong con mắt của nhà phả hê học, lao động của cái phủ định chỉ là một dư cảm thô thiển v ề các trò chơi của ý chí quy ền lưc. Vì xem xét các triệu chứng một cách trừu tương, vì biến vận động b'ềngoài thành quy luật phát sinh của moi vật, vì chỉ ghi nhận ở nguyên tắc một hình ảnh lôn ngược, nên toàn bô biên chứng pháp thao tác và chuyển đông trong môi trường của sư huyễn tưởng. Làm thế nào mà các giải pháp lại không phải là huyễn tưởng, khi bản thân các vấn đ ềđã là huyễn tưởng? Không có một huyễn tưởng nào mà biên chứng pháp không biến thành một mômen của tinh th'àn, thành một trong những mômen của chính nó. Đi trên không không phải là đi à mà một nhà biên chứng pháp có thể trách cứ người khác, đó là đặc điểm cơ bản của chính biên chứng pháp. Với quan điểm này làm thế nào mà biên chứng pháp còn giữ được cái nhìn phê phán? Tác phẩm của Nietzsche hướng tới việc chống lại biên chứng pháp theo ba cách: biên chứng pháp không đánh giá đúng ý nghĩa, vì nó không biết bản chất của các sức mạnh chiếm hữu một cách cu thể các hiện tương; nó không đánh giá đúng bản chất, vì nó không biết yếu tố thực tế đã sinh ra các sức mạnh, sinh ra phẩm chất của chúng và quan hệ của chúng; nó không đánh giá đúng sư thay đổi và chuyển hóa, vì nó bằng lòng tiến hành những hoán vị ảo và trừu tương.

Tất cả những nhược điểm này có cùng một ngu 'ôn gốc: không biết đến câu hỏi: Ai? Đó luôn luôn là sự khinh bỉ kiểu Socrate đối với nghệ thuật ngụy biện. Người ta thông báo với chúng ta, theo cách của Hegel, rằng con người và Chúa hòa giải, và tôn giáo và triết học cũng hòa giải. Người ta thông báo với chúng ta, theo cách của Feuerbach, rằng con người chiếm

chỗ của Chúa, rằng con người thu h 'ài cái th' ân linh với tư cách là đặc trưng và bản chất của chính con người, và rằng th' ân học đã trở thành nhân loại học. Nhưng Con Người là ai và Chúa là gì? Cá biệt là ai và phổ quát là cái gì? Feuerbach nói rằng con người đã thay đổi, rằng nó đã trở thành Chúa; Chúa đã thay đổi, bản chất của Chúa đã trở thành bản chất của con người. Nhưng cái kẻ là con người thì không h' êthay đổi: vẫn cứ là con người phản ứng, nô lệ, không ngừng là nô lệ trong khi tự trình diện với tư cách là Chúa, luôn luôn là nô lệ, cỗ máy sản xuất cái th' ân thánh. Chúa lại càng không thay đổi: luôn luôn là cái th' ân thánh, luôn luôn là Hữu thể tối cao, là cỗ máy sản xuất nô lệ. Cái thay đổi, hay đúng hơn cái đã chuyển hoán những đặc điểm xác định nên con người và Chúa, đó là khái niệm trung gian, đó là các từ ngữ trung gian, những gì đ 'công thời có thể là chủ thể và thuộc tính, có thể hoán vị cho nhau: Chúa và Con Người 453.

Chúa trở thành Con Người, Con Người trở thành Chúa. Nhưng Con Người là ai? Luôn luôn là một sinh vật phản ứng, biểu thị của tính phản ứng, chủ thể của một đời sống yếu đuối và bị mất giá. Chúa là gì? Luôn luôn là Hữu thể tối cao với tư cách là phương tiện làm mất giá đời sống, "đối tượng" của ý chí hư vô, "thuộc tính" của chủ nghĩa hư vô. Trước và sau cái chết của Chúa, con người luôn vẫn "như nó vốn là", tương tự như Chúa vẫn là "cái mà ngài vốn là": các sức mạnh phản ứng và ý chí hư vô. Biện chứng pháp thông báo cho chúng ta về sự hòa giải của Con Người và Chúa. Nhưng sự hòa giải này là gì, nếu không phải là sự đ 'âng loã trước đây, là cái ái lực cũ giữa ý chí hư vô và đời sống phản ứng? Biện chứng pháp thông báo cho chúng ta về việc Chúa bị thay thế bằng con người. Nhưng sự thay thế này là gì, nếu không phải là đời sống phản ứng thay thế ý chí hư vô, đời sống phản ứng tạo ra và duy trì các giá trị riêng của nó? V 'ề điểm này, hình như toàn bộ biện chứng pháp vận động trong giới hạn của các sức manh phản ứng, hình như nó tiến triển hoàn toàn trong viễn

tương hư vô chủ nghĩa. Chính xác là, đúng là có một quan điểm từ đó sư đối lập xuất hiện như là yếu tố hình thành nên sức mạnh; đó là quan điểm của các sức mạnh phản ứng. Nhìn từ góc độ của các sức mạnh phản ứng, yếu tố khu biệt bị nghịch đảo, bị dôi ngược lại, trở thành đối lập. Đúng là có một viễn tương đối lập huyễn tưởng với thực tế, nó phát triển huyễn tưởng như là phương tiên nhờ đó các sức mạnh phản ứng chiến thắng; đó là chủ nghĩa hư vô, là viễn tương hư vô chủ nghĩa. Lao đông của cái phủ định phục vụ cho một ý chí. Chỉ c`ân hỏi: ý chí này là gì? là đủ để dò xem bản chất của biên chứng pháp. Khám phá quan trong của biên chứng pháp là ý thức bất hạnh, sư đào sâu ý thức bất hạnh, sư giải quyết ý thức bất hanh, sư biểu dương ý thức bất hạnh và các phương sách của nó. Đó là các sức mạnh phản ứng biểu hiện trong sự đối lập, đó là ý chí hư vô biểu hiện trong lao động của cái phủ định. Biên chứng pháp là ý thức hệ tư nhiên của phẫn hận, của mặc cảm tôi lỗi. Nó là tư duy trong viễn tương của chủ nghĩa hư vô và từ quan điểm của các sức mạnh phản ứng. Từ đ ài đến cuối, và v ề cơ bản, nó được tư duy theo cách của Kitô giáo: bất lực trong việc tạo ra những cách thức tư duy mới, trong việc tạo ra các cách thức cảm nhận mới. Cái chết của Chúa, sư kiên biên chứng pháp trong đại và 'cn ào; nhưng sư kiên này diễn ra trong tiếng 'ôn ào của các sức mạnh phản ứng, trong sương khỏi của chủ nghĩa hư vô.

## 5) Những biến thể của biện chứng pháp

Trong lịch sử của biện chứng pháp, Stirner có một vị trí riêng, vị trí cuối cùng, vị trí thái cực. Stirner là nhà biện chứng pháp dũng cảm đã cố gắng hòa giải biện chứng pháp với nghệ thuật của các nhà ngụy biện. Ông đã tìm thấy lộ trình của câu hỏi: Ai? Ông biết biến nó thành một câu hỏi căn bản, đ`ông thời, cùng một lúc, chống lại cả Hegel, Bauer, lẫn Feurbach. "Câu hỏi: "Con người là gì?" trở thành: "Con người là ai?", và chính

Ngươi là người phải trả lời. Câu hỏi: "Là gì?" nhắm tới khái niêm c`ân nhận thức; nhưng khi bắt đ`ài bằng "là ai", thì đó không còn là cùng một câu hỏi nữa, vì câu trả lời đã đích thân hiện diên ngay trong kẻ nêu câu hỏi<sup>454</sup>." Nói cách khác, chỉ c`ân đặt câu hỏi: "Ai?" là đủ để dẫn biện chứng pháp tới lối thoát thực sự của nó: saltus mortalis [Latin: cú nhảy định mênh]. Feuerbach tuyên bố Con Người chiếm chỗ của Chúa. Nhưng giờ đây tôi không phải con người hay sinh vật-giống loài, tôi không mang bản chất của con người, hơn là việc trước đây tôi từng là Chúa và có bản chất của Chúa. Người ta hoán vị Con Người và Chúa; nhưng lao đông của cái phủ định, một khi được khởi đông, là để cảnh báo chúng ta rằng: đó vẫn chưa phải là Người. "Tôi không phải là Chúa cũng không phải là Con Người, không phải là bản chất tối cao cũng không phải là bản chất của tôi, do đó, v ề cơ bản, việc tôi quan niệm cái bản chất ở trong tôi hay ở ngoài tôi thì cũng như nhau mà thôi." "Vì con người chỉ có một Hữu thể tối cao khác ở trước mặt mình, nên trong thực tế đi ầu diễn ra đối với Hữu thể tối cao này không gì khác hơn là một biến thể đơn giản, và nỗi sơ hãi Con Người chỉ là một phương diện khác của nỗi sợ hãi Chúa. 455" - Nietzsche ắt sẽ nói: kẻ gớm ghiếc nhất trong loài người đã giết Chúa vì hắn không chịu đựng nổi lòng thương của Chúa nữa, thì hắn sẽ lại vẫn tiếp tục rơi vào lòng thương của con người. 456

Động cơ tư biện của biện chứng pháp là sự mâu thuẫn và giải quyết mâu thuẫn. Nhưng động cơ thực hành của nó là sự tha hóa và hủy bỏ tha hóa, là sự xuất nhượng và tái thu h 'ài cái đã xuất nhượng. Biện chứng pháp phơi bày ở đây bản tính đúng thật của nó: trên hết là nghệ thuật xử lý toàn diện, nghệ thuật thảo luận v ès ở hữu và thay đổi người sở hữu, nghệ thuật của sự phẫn hận. Stirner đã chạm đúng vào hạt nhân chân lý của biện chứng pháp trong chính nhan đ'ècủa cuốn sách vĩ đại của ông: *Cái duy nhất và sở* 

hữu của nó. Ông xuất phát từ chỗ cho rằng tư do kiểu Hegel vẫn còn là một khái niêm trừu tượng; "ta không có gì chống lại tư do cả, mà ta còn c'àu chúc cho người có được nhi ều hơn cả tư do. Không chỉ người c'ân được giải thoát khỏi đi àu ngươi không muốn, mà ngươi còn c àn có được đi àu người muốn. Không chỉ người c'ân phải là một con người được giải phóng, ngươi cũng c'ân phải làm một chủ sở hữu nữa." - Nhưng ai chiếm hữu hay tái chiếm hữu? Thẩm quy ền tái chiếm hữu là gì? Tinh th ần khách quan của Hegel, tri thức tuyệt đối của Hegel há chẳng phải vẫn là một sự tha hóa, một hình thái tha hóa tinh th'ần tinh vi? Hay cái Tư-ý thức của Bauer, cái ông goi là sư phê phán con người, sư phê phán thu an túy hay tuyết đối thì cũng là một hình thái tha hóa? Và cũng thế, cả cái con người-giống loài của Feuerbach, tức con người xét như là giống loài, vừa là bản chất vừa là cái gì cảm tính? Tôi tuyệt nhiên không phải là tất cả những thứ ấy! Stirner không chút khó khăn khi vạch ra rằng ý niệm, ý thức, hay giống loài cũng đ'àu là những hiên tương tha hóa chẳng khác gì th'àn học truy an thống cả. Những tái chiếm hữu tương đối chỉ tạo nên những sư tha hóa tuyệt đối mà thôi. Vì cạnh tranh với th'àn học, nên nhân loại học đã gán cái Tôi như là vật sở hữu dành cho con người. Nhưng biên chứng pháp sẽ không dừng lại chừng nào cái Tôi rút cuc vẫn chưa trở thành ông chủ sở hữu... Cho dù phải rơi vào hư vô, cũng phải làm. - Đ ồng thời với việc cái thẩm quy ền tái chiếm hữu tư thu hẹp ở b'èdài, b'èrông lẫn b'èsâu, thì hành đông tái chiếm hữu cũng thay đổi ý nghĩa, nó hoat đông trên một n'ên tảng ngày càng chất hep. Ở Hegel, đó là một sư hòa giải: biên chứng pháp sẵn sàng hòa giải với tôn giáo, với Giáo hội, với Nhà nước, với tất cả các sức mạnh nuôi dưỡng nó. Ta biết những chuyển hóa nổi tiếng của Hegel có ý nghĩa gì: chúng không quên bảo lưu một cách thành kính. Cái siêu việt vẫn cứ là siêu việt trong bản thân cái nôi tại. Với Feuerbach, ý nghĩa của "tái chiếm hữu" có thay đổi: thu h'à nhi à hơn là hòa giải, con người tư mình thu h'à các thuộc tính siêu việt của chính mình. Không có gì được bảo lưu, hay có chăng chỉ bảo lưu cái tính người với tư cách là "hữu thể tuyệt đối và thần thánh". Nhưng ngay sự bảo lưu này, ngay cả sự tha hóa cuối cùng này cũng biến mất ở Stirner: nhà nước và tôn giáo, và cả bản chất con người đầu bị phủ định trong cái TÔI, kẻ không hòa giải với bất kỳ cái gì vì nó tiêu diệt tất cả, vì "quy ền lực" riêng của nó, vì "vụ làm ăn" riêng của nó, vì sự "hưởng thụ" riêng của nó. Theo đó, vượt lên sự tha hóa có nghĩa là sự phá hủy thuần túy và lạnh lùng, sự tái chiếm không để cho những gì mà nó chiếm lại được còn tồn tại: Cái Tôi không phải là tất cả, nhưng nó *phá hủy* tất cả. 457

Cái Tôi phá hủy tất cả này cũng đ chời là cái Tôi không là gì cả: "Duy nhất cái tôi tư giải thể chính mình, cái tôi không bao giờ t 'ân tại mới thực sư là tôi. Tôi là chủ nhân của quy ên lực của tôi, và tôi là như thế khi tôi biết mình là duy nhất. Trong cái duy nhất, bản thân kẻ chiếm hữu quay trở lại vào trong cái hư vô-sáng tạo mà từ đó nó đã sinh ra. Bất kỳ hữu thể cao siêu nào ở trên tôi, dù đó là Chúa hay Con Người, đ'àu suy yếu đi trước cảm giác v ề tính duy nhất của tôi và lu mờ đi trước mặt trời của ý thức này. Nếu tôi đặt lẽ sống của tôi lên chính vai tôi, kẻ duy nhất ấy, thì tức là lẽ sống ấy đặt mình lên cái kẻ sáng tạo phù du, dễ phai tàn - kẻ sáng tạo này tư tiêu hủy chính mình -, và bấy giờ tôi có thể nói rằng: tôi đã đặt lẽ sống của tôi lên hư vô" 458. Cuốn sách của Stirner theo đuổi một mục đích ba mặt; một sư phân tích sâu sắc về nhược điểm của sư tái chiếm hữu ở những người đi trước ông; sự khám phá môi quan hệ căn bản giữa biện chứng pháp và một lý thuyết về cái tôi, trong đó chỉ duy nhất cái tôi là (cơ quan) thẩm quyền để tái chiếm hữu; một cái nhìn sâu sắc về sự hoàn tất của biện chứng pháp, cùng với cái tôi, ở trong cái tôi. Như thế, lịch sử nói chung và chủ nghĩa Hegel nói riêng tìm thấy lối thoát của nó, nhưng cũng là tìm thấy sư giải thể hoàn toàn ở trong một chủ nghĩa hư vô toàn thắng.

Biên chứng pháp yêu thích và kiểm soát lịch sử, nhưng bản thân nó có một lịch sử khiến nó đau khổ và nó không kiểm soát được. Ý nghĩa của lịch sử và biên chứng pháp được hợp nhất ấy không phải là sư hiện thực hóa của lý tính, của tư do, cũng không phải của con người trong tư cách giống loài, mà là chủ nghĩa hư vô, và không gì khác hơn là chủ nghĩa hư vô. Stirner là nhà biện chứng pháp đã phơi bày chủ nghĩa hư vô như là sự thật của biện chứng pháp. Ông chỉ c`ân đặt câu hỏi; "Ai?" là đủ. Cái tôi duy nhất sẽ trả v'êhư vô tất cả những gì không phải là nó, và hư vô này cũng là hư vô của chính nó, hư vô của chính cái tôi. Stirner là nhà biên chứng pháp quá kiên định để có thể suy nghĩ theo một cách khác ngoài phạm trù của sở hữu, của tha hóa và của tái-chiếm hữu. Ông cũng đã tham vong quá nhi `àu để không nhìn thấy suy tư này dẫn đến đâu: dẫn tới cái tôi vốn là hư vô, tức là, tới chủ nghĩa hư vô. - R à bây giờ, một trong những vấn đ èhê trong nhất đặt ra cho Marx, trong Hệ tư tưởng Đức, đó là; dừng quá trình trươt có tính định mênh này lại. Ông chấp nhận khám phá của Stirner v'ề biên chứng pháp như là lý thuyết v ềcái tôi. Ông nhận thấy Stirner có lý trên một điểm: bản chất-giống loài của Feuerbach vẫn còn là một sư tha hóa. Nhưng cái tôi của Stirner, đến lượt nó, là một đi ều trừu tương, một sư phóng chiếu của chủ nghĩa ích kỷ tư sản. Vì thế, Marx xây dưng học thuyết nổi tiếng của ông v'è cái tôi bị [xã hôi] đi àu kiên hóa: trong cái Tôi ấy, giống loài và cá nhân, cái phổ biến (bản chất-loài) và cái đặc thù, lơi ích xã hôi và lơi ích vị kỷ hòa giải với nhau tương ứng với các mối quan hệ lịch sử và xã hội. Thế là đủ chăng? Giống loài là gì, và cá nhân là ai? Ở đây, biên chứng pháp đạt được trạng thái cân bằng hay trạng thái tĩnh tại, hoặc đây chỉ là một biến thể cuối cùng, biến thể xã hôi chủ nghĩa của phép biên chứng trước khi kết thúc trong chủ nghĩa hư vô? Quả thật, khó mà khiến cho biên chứng pháp và lịch sử dừng lại khi cả hai cùng kéo nhau lao xuống dốc: Marx có làm cái gì khác hơn là đánh dấu giai đoạn cuối cùng - giai đoạn vô sản - trước

#### 6) Nietzsche và biện chứng pháp

Tất cả chúng ta đ`àu có lý do để giả định Nietzsche hiểu biết một cách sâu sắc v'èphong trào Hegel, từ Hegel đến Stirner. Kiến thức triết học của một tác giả không được đánh giá bởi những gì ông ta trích dẫn, cũng không dưa trên danh sách thư mục vốn mơ hồ và khó phỏng đoán chính xác, mà phải dưa vào các hướng biên giải hay tranh luận của bản thân tác phẩm. Ta sẽ hiểu sai toàn bô tác phẩm của Nietzsche nếu ta không thấy được các khái niêm cơ bản hướng tới chỗ chống lại ai. Các chủ đề của Hegel hiên diên ở trong các tác phẩm này như là những đối thủ c'ân đánh guc. Nietzsche luôn nêu rõ: tính chất thần học và Kitô giáo của triết học Đức ("Trường dòng Tübingen" [nơi Hegel, Schelling, Holderlin xuất thân]) - sự bất lực của triết học này trong việc thoát khỏi viễn tượng của chủ nghĩa hư vô (chủ nghĩa hư vô phủ định của Hegel, chủ nghĩa hư vô phản ứng của Feuerbach, chủ nghĩa hư vô cực đoan của Stirner) - triết học này không có khả năng dẫn tới cái gì khác hơn là cái tôi, tới con người hay các ảo ảnh về con người (siêu nhân của Nietzsche chống lại biên chứng pháp) - tính chất huyễn hoặc của những chuyển hóa giả vờ biện chứng pháp (sư đảo lôn các giá trị chống lại việc tái chiếm hữu, chống lại những hoán vị trừu tượng). Chắc chắn rằng, trong tất cả những đi ều náy, Stirner đóng vai trò người phơi bày ra tất cả. Chính ông đaãđây biên chứng pháp tới những hậu quả cuối cùng của nó, khi chỉ ra rằng nó sẽ dẫn tới đi ều gì và đâu là đông cơ thúc đẩy nó. Nhưng bởi lẽ Stirner vẫn còn tư duy trong tư cách là nhà biên chứng pháp, và vẫn chưa gạt bỏ được các phạm trù sở hữu, tha hóa và vươt bỏ tha hóa, nên ông tư đâm đ`àu vào cái hư vô do chính ông đã đào sâu dưới những bước chân của biên chứng pháp. Con người là ai? Tôi, không gì khác ngoài một mình tội. Ông sử dung câu hỏi "Ai?", nhưng chỉ là để giải thể biện chứng pháp trong cái hư vô của cái tôi này. Ông không có khả năng đặt câu hỏi này trong những viễn tượng nào khác hơn ngoài viễn tượng của con người, dưới những đi àu kiện nào khác hơn ngoài những đi àu kiện của chủ nghĩa hư vô; ông cũng không thể để cho câu hỏi này tự phát triển bởi chính nó, cũng không đặt nó vào một môi trường khác có thể đem lại cho nó một câu trả lời khẳng định. Ở ông thiếu một phương pháp, phương pháp loại hình học, tương ứng với câu hỏi.

Nietzsche có hai nhiêm vu tích cực phải làm: siêu nhân và đảo lôn các giá trị. Không phải "con người là ai?" mà "ai vượt lên trên con người?" "Những kẻ lo lắng nhất ngày nay tư hỏi: làm thế nào bảo t 'ân con người? Nhưng Zarathoustra, người đ`àu tiên và duy nhất hỏi rằng: con người bị vượt lên như thế nào? Siêu nhân khiến cho tôi hết sức quan tâm, đôi với tôi siêu nhân là Duy nhất, chứ không phải là con người: không phải là kẻ đ'ồng loại, không phải là kẻ khốn khổ nhất, không phải là kẻ đau khổ nhất, không phải là kẻ tốt nhất 460". Vượt lên đối lập với bảo t cn, nhưng cũng đối lập với chiếm hữu và tái chiếm hữu. Đảo lộn giá trị đối lập với giá trị hiện hành, nhưng củng đối lập với những chuyển hóa giả vờ của biên chứng pháp. Siêu nhân không có gì chung với con người giống loài của các nhà biên chứng pháp, với con người trong tư cách loài, cũng không có gì chung với cái tôi. Không phải tôi là duy nhất, cũng không phải con người là duy nhất. Con người của biên chứng pháp là con người khốn khổ nhất, vì nó không còn gì ngoài con người, bằng cách hủy diệt tất cả những gì không phải là nó. Kẻ tốt nhất cũng vậy, vì nó đã thủ tiêu sư tha hóa, thay thế Chúa, chiếm lại tài sản của mình. Đừng nghĩ rằng siêu nhân của Nietzsche là một sư đấu giá cao hơn: v ề bản chất, nó khác con người, khác với cái tôi. Siêu nhân được định nghĩa bởi *một cách cảm nhận mới:* một chủ thể khác với con người, một kiểu khác với kiểu của con người. Một cách tư duy mới; những thuộc tính khác với thuộc tính th ần thánh; vì cái th ần thánh

vẫn là một cách bảo t`ôn con người, một cách bảo t`ôn đi àu cốt yếu của Chúa, Chúa như là thuộc tính. *Một cách đánh giá mới:* không phải là một sự thay đổi giá trị, không phải là một hoán vị trừu tượng hay một nghịch đảo của biện chứng pháp, mà là một sự thay đổi và một sự nghịch đảo trong cái môi trường từ đó hình thành giá trị của các giá trị, một "sự đảo lộn các giá trị".

Từ quan điểm của cái nhiêm vu tích cực này, mọi ý định phê phán của Nietzsche đ`àu tìm thấy sư thống nhất của chúng. Sư nối kết, sư trung giới - biên pháp quan trong đối với những người theo chủ nghĩa Hegel - quay trở lại chống chính ho. Cũng trong cuộc luận chiến ấy, Nietzsche g'âm cả Kit 'ô giáo, chủ nghĩa nhân bản, chủ nghĩa ích kỷ, chủ nghĩa xã hôi, chủ nghĩa hư vô, các lý thuyết v ề lịch sử và văn hóa, tức là đích thân biên chứng pháp. Tất cả những thứ đó, khi được tính đến, tạo nên lý thuyết v ề con người thượng đẳng: đối tương phê phán của Nietzsche. Trong con người thượng đẳng, có biểu hiện sự mất cân đối, như là sự lộn xộn và mất trật tư của bản thân những mômen biên chứng, giống như là sư hỗn hợp các ý thức hệ nhân văn và quá nhân văn. Tiếng kêu của con người thương đẳng có tính đa tạp: "Đó là một tiếng kêu dài, lạ lùng và đa tạp, và Zarathoustra hoàn toàn nhận thấy rằng nó được cấu thành từ nhi ều giọng; dù rằng, do khoảng cách, nó giống như tiếng kêu được phát ra từ một miêng. 461" Nhưng sư thống nhất của con người thượng đẳng cũng là sự thống nhất đáng phê phán: tất cả đầu được tạo ra từ những mâu, những mảnh mà biên chứng pháp đã tập hợp lại cho nó, nên sư thống nhất của nó được đảm bảo bởi sợi dây giữ vững cái tổng thể, sợi dây của chủ nghĩa hư vô và của sư phản ứng. 462

# 7) Lý thuyết về con người thượng đẳng

Lý thuyết v ècon người thương đẳng nằm ở cuốn IV của Zarathoustra; và cuốn IV này là ph'ân cốt yếu của cuốn Zarathoustra đã được công bố. Các nhân vật tạo thành con người thương đẳng là: th'ây bói, hai ông vua, người bị đỉa bám, phù thủy, giáo hoàng cuối cùng, kẻ gớm ghiếc nhất của loài người, kẻ ăn mày tình nguyên và cái bóng. Thế nhưng, qua các nhân vật đa dạng này, ta nhanh chóng phát hiện ra tính hai mặt của con người thương đẳng: bản chất phản ứng của con người, nhưng cũng là hoạt đông chủng loại của con người. Con người thượng đẳng là hình ảnh trong đó con người phản ứng tự trình diện như "thượng đẳng" và, hơn thế, tự th`ân thánh hóa. Đ 'ông thời, con người thương đẳng là hình ảnh trong đó xuất hiện sàn phẩm của văn hóa hay sản phẩm của hoat đông chủng loại. - Thầy bới là th'ày bói của sư mêt mỏi tr'àm trong, đại diên cho chủ nghĩa hư vô thu đông, nhà tiên tri của con người cuối cùng. Ông kiếm tìm một đại dương để uống, một đại dương để tr'àm mình; nhưng cái chết nào đối với ông ta cũng dường như còn quá hoạt năng: chúng ta quá mệt mỏi để có thể chết. Ông ta muốn cái chết, nhưng phải là cái chết như một sự hủy diệt thụ động 463. Phù thủy là mặc cảm tội lỗi, "kẻ làm bạc giả", "kẻ đ`ên tội tinh th`ân", "con quỷ s'àu muôn", kẻ tạo ra nỗi đau của mình để kích đông lòng thương, để lan truy ên sự lây nhiễm. "Ngươi sẽ che đậy bệnh tật, ngay cả khi ngươi tr'ân tru 'âng trước th' ây thuốc của ngươi": phù thủy hóa trang cho nỗi đau, hắn tạo ra một ý nghĩa mới cho nỗi đau, hắn phản bội Dionysos, hắn chiếm lĩnh bài ca của Ariane, hắn là thứ bi kịch giả 464. Kể gớm ghiếc nhất của loài người biểu hiện cho chủ nghĩa hư vô phản ứng: con người phản ứng quay sự phẫn hận chống lại Chúa, hắn thay thế vị trí của Chúa mà hắn đã giết chết, nhưng vẫn luôn luôn là phản ứng, đ ầy mặc cảm tôi lỗi và phẫn hân.465

Hai ông vua là các phong tục, là đạo đức của phong tục, và là hai cực

của đạo đức này, hai thái cực của văn hóa. Hai ông vua biểu thị hoạt đông chủng loại thể hiện trong nguyên tắc từ thời ti en sử để xác định các phong tuc, và cả trong sản phẩm hậu-lịch sử lúc mà các phong tuc đã bị hủy bỏ. Hai ông vua tuyêt vong vì ho tham dư vào chiến thắng của đám "bình dân": ho nhìn thấy các sức mạnh cấy ghép chính trên các phong tuc, các sức mạnh này làm đổi hướng hoạt động chủng loại, làm cho hoạt động chủng loại bị biến dạng trong nguyên tắc cũng như trong sản phẩmcủa nó<sup>466</sup>. Người bị đỉa bám biểu thị sản phẩm của văn hóa trong tư cách là khoa học. Hắn là kẻ cặm cui của Tinh th'àn". Hắn muốn tính xác thực, muốn tiếp thu khoa học và văn hóa: "Thà không biết gì cả còn hơn là biết đủ thứ một cách nửa vời!". Và trong nỗ lưc vươn tới sư xác thực, hắn ngô ra rằng khoa học không phải là hiểu biết khách quan v ề con đia, v ề những nguyên nhân đ`àu tiên của nó, mà chỉ là một sư hiểu biết v`ê"bô não con đia, một sư hiểu biết không còn là sư hiểu biết nữa, bởi sư hiểu biết ấy còn phải đ'ông nhất với con đia, suy nghĩ giống nó và phục tùng nó. Kiên thức là đời sống chống lại đời sống, là đời sống cắt vào da thịt đời sống, nhưng chỉ có con đìa là cái cắt vào da thịt đời sống, chỉ có nó là kiến thức 467. Giáo hoàng cuối cùng biến cuộc sống của mình thành một cuộc phung sư lâu dài. Ông ta biểu thị sản phẩm của văn hóa với tư cách là tôn giáo. Ông ta phục vụ Chúa cho đến cùng, và qua đó bị chôt một con mắt. Con mắt bị chột này chắc hắn là con mắt đã từng dùng để nhìn ngắm những vị th'àn hoạt năng, khẳng định. Con mắt còn lại dõi theo Chúa Do thái giáo và Kitô giáo trong suốt lịch sử của nó: con mắt còn lại ấy đã nhìn thấy hư vô, thấy toàn bô chủ nghĩa hư vô phủ định và thấy Chúa bị thay thế bằng con người. Đó là kẻ tôi tớ già nua tuyết vong vì đã đánh mất chủ của mình. "Tôi không còn ông chủ nhưng tôi vẫn không được tư do; tôi cũng không bao giờ còn được vui sướng nữa, trừ trong những kỷ niệm 468". Kẻ ăn mày tình nguyện đã ngao du khắp cõi nhân sinh, từ kẻ giàu đến người nghèo. Hắn tìm kiếm những "vương quốc thiên đàng", tìm kiếm "hạnh phúc trên tr ần gian" như là ph'ân thưởng, nhưng cũng như là sản phẩm của hoạt đông chủng loài và hoạt đông văn hóa của con người. Hắn muốn biết vương quốc này thuộc v'è ai, và ai là hiện thân cho hoạt động này. Phải chẳng đó là khoa học, là đạo đức, là tôn giáo? Hay là cái khác: sư nghèo đói, lao đông? Nhưng vương quốc thiên đàng không ở nơi người nghèo lẫn người giàu; trái lại, khắp nơi đ`àu là đám dân đen "dân đen ở trên cao, dân đen ở dưới thấp"! Kẻ ăn mày tình nguyện đã tìm thấy vương quốc thiên đàng như là ph'ân thưởng duy nhất và như là sản phẩm đích thực của một hoạt động chủng loại: nhưng chỉ ở những con bò cái, duy nhất trong hoạt đông chủng loại của những con bò cái. Vì những con bò cái biết nhai lại, và nhai lại là sản phẩm của văn hóa trong tư cách là văn hóa 469. Cái bóng chính là kẻ lãng du, chính là hoạt đông chủng loại, là văn hóa, là sư vận động của văn hóa. Ý nghĩa của kẻ lãng du và của cái bóng của nó, đó là: chỉ duy nhất cái bóng du lãm. Cái bóng lãng du này là hoạt động chủng loại, nhưng chỉ trong chừng mưc nó đã đánh mất cả nguyên tắc lẫn sản phẩm của mình, và bây giờ điên cu 'ông đi tìm kiếm chúng 470. - Hai ông vua là những kẻ canh giữ hoạt đông chủng loại, người bị đia bám là sản phẩm của hoạt đông này với tư cách là khoa học, giáo hoàng cuối cùng là sản phẩm của hoạt đông này với tư cách là tôn giáo; kẻ ăn mày tình nguyên, ở phía bên kia khoa học và tôn giáo, muốn biết sản phẩm thích hợp của hoạt đông này là gì; cái bóng là bản thân hoạt đông này trong chừng mưc nó đánh mất mục đích và tìm kiếm nguyên tắc của mình.

Chúng ta đã làm như thể con người thượng đẳng chia thành hai loại. Nhưng sự thực là mỗi một hình thái của con người thượng đẳng này có cả hai phương diện tùy thuộc vào một tỉ lệ biến đổi; mỗi hình thái vừa là biểu hiện của các sức mạnh phản ứng và thắng lợi của chúng; vừa là biểu hiện của hoạt động chủng loại và sản phẩm của nó. Chúng ta luôn phải ghi nhớ

tính lưỡng diện này để hiểu tại sao Zarathoustra đối xử với con người thượng đẳng theo hai cách: khi thì như một kẻ thù không ng ần ngại sử dụng bất kỳ âm mưu thủ đoạn nào để làm lạc hướng Zarathoustra; khi thì như một vị khách, một người bạn đ ầng hành lao vào một công cuộc gần gũi với công cuộc của chính Zarathoustra.

#### 8) Phải chăng con người, về bản chất, là có tính "phản ứng"?

Tính chất hai mặt này chỉ có thể diễn giải chính xác nếu ta đặt ra một vấn đề chung hơn: trong chừng mực nào thì con người, về bản chất là có tính phản ứng? Môt mặt, Nietzsche trình bày chiến thắng của các sức mạnh phản ứng như là cái gì đó mang tính bản chất trong con người cũng như trong toàn bô lịch sử. Phẫn hận, mặc cảm tôi lỗi là các yếu tố cấu thành nên nhân tính của con người, chủ nghĩa hư vô là khái niêm tiên nghiệm của lịch sử thế giới; vì thế, đánh bai chủ nghĩa hư vô, giải phóng tư tưởng khỏi mặc cảm tôi lỗi và phẫn hận, có nghĩa là vươt lên trên con người, hủy diệt con người, thậm chí cả người tốt nhất<sup>471</sup>. Sự phê phán của Nietzsche không tấn công vào cái phu, mà vào bản chất của con người; chính trong bản chất của nó mà con người bị coi là căn bệnh ngoài da của Trái đất<sup>472</sup>. Nhưng mặt khác, Nietzsche nói đến các ông chủ như là một kiểu người mà có lẽ chỉ kẻ nô lệ mới đánh bại được, nói đến văn hóa như là hoạt động chủng loại của con người mà có lẽ các chỉ sức mạnh phản ứng mới khiến nó đổi hướng, nói về cá nhân tư do và có chủ quy ên như là sản phẩm nhân văn của hoạt đông này mà có lẽ chỉ có con người phản ứng mới làm biến chất được. Thậm chí lịch sử của loài người dường như cũng đã biết tới các giai đoan hoat năng<sup>473</sup>. Thế nên, Zarathoustra mới đi đến chỗ đề xướng "những con người đích thực", và thông báo rằng sư ngư trị của mình cũng chính là sư ngư trị của con người 474.

Sâu sắc hơn những sức mạnh và các chất của chúng, là sư trở thành của những sức mạnh hay các chất của ý chí quy ền lưc. Với câu hỏi "v ềbản chất, con người có phải là phản ứng?", chúng ta c'ân phải trả lời: những gì cấu thành nên con người còn sâu sắc hơn. Những gì cấu thành con người và thế giới của con người không chỉ là một kiểu đặc thù của các sức mạnh, mà là một sư trở thành của các sức mạnh nói chung. Không phải là các sức mạnh phản ứng nói riêng, mà là sư trở thành phản ứng của tất cả moi sức mạnh. Nhưng, một sự trở thành như vậy luôn đòi hỏi phải có sự hiện diện của một phẩm chất trái ngược, chuyển hóa thành cái đối lập với nó trong quá trình trở thành, giống như cái terminus a quo [điểm xuất phát] của nó. Có một [tình trạng] sức khỏe được nhà phả hệ học biết rõ rằng nó chỉ t ch tại như là giả định trược của một tình trạng đang trở thành bệnh. Con người hoạt năng là con người đẹp đẽ, trẻ trung và mạnh mẽ này, nhưng trên khuôn mặt của anh ta đã thấy những dấu hiệu kín đáo của một căn bênh mà anh ta chưa có, một căn bệnh mà anh ta chỉ nhiễm phải trong tương lai. C'ân bảo vê những kẻ mạnh chống lại những kẻ yếu, nhưng ta biết tính chất vô vong của công việc này. Kẻ mạnh có thể chống lại kẻ yếu, nhưng không chống được việc trở thành kẻ yếu, cái kẻ chính là anh ta, thuộc v ề anh ta dưới một hình thức tế nhị hơn. Mỗi l'ân Nietzsche nói v'ê con người hoạt năng, không phải ông không cảm thấy bu 'ôn khi nhìn thấy số phận được hứa hen với ho như đi ầi căn bản mà ho sẽ trở thành: thế giới Hi Lạp bị đảo ngược bởi con người lý thuyết, thành Rome bị đảo ngược bởi Judée<sup>475</sup>, thời Phục Hưng bị đảo ngược bởi Cải cách. Như thế đúng là có một hoạt động của con người, đúng là có những sức mạnh hoạt năng của con người; nhưng những sức mạnh đặc thù này chỉ là ngu ồn dinh dưỡng cho một sự trở thành mang tính phổ quát của các sức mạnh, một sư trở thành phản ứng của tất cả các sức mạnh, nó định nghĩa con người và thế giới của con người. Chính theo cách đó mà nơi Nietzsche, hai phương diên của con

người thượng đẳng hợp nhất lại, tính cách phản ứng và tính cách hoạt năng của nó. Thoạt nhìn, hoạt động hoạt năng của con người xuất hiện như là hoạt động chủng loại; các sức mạnh phản ứng đeo bám trên nó, làm nó biến chất và đổi hướng ý nghĩa của nó. Nhưng nhìn sâu sắc hơn, đặc điểm giống loài đích thực là sự trở thành phản ứng của tất cả mọi sức mạnh, vì hoạt động hoạt năng chỉ là thời kỳ được giả định bởi sự trở thành này.

Zarathoustra không ngừng nói với những "người khách" của mình: các người bất thành, các người là những tạo vật bất thành, c'ân hiểu cách diễn đạt này với nghĩa manh nhất: đó không phải là việc con người không trở thành con người thương đẳng được, không phải là con người lỡ hay hut mất mục đích của mình, không phải là hoạt đông của con người lỡ hoặc hụt mất sản phẩm của mình. Những người khách của Zarathoustra không tỏ ra giống những người thượng đẳng giả mạo, trái lại, họ cho thấy con người thượng đẳng - chính là họ - là một cái gì giả mạo. Bản thân mục đích không đạt được, bị lỡ, không phải vì thiếu phương tiên, mà do bản chất của nó, do cái tạo nên nó như là mục đích<sup>476</sup>. Nếu người ta không đạt được mục đích, thì không phải vì người ta không đạt được nó; mà vì, cái mục đích đạt được cũng chính là cái mục đích bị lỡ. Bản thân sản phẩm bị hỏng, không phải vì các biến cố đột ngột xảy đến, mà do hoat động, do bản chất của hoạt đông đã tạo ra sản phẩm ấy. Nietzsche muốn nói rằng hoạt đông chủng loại của con người hay của văn hóa chỉ t cn tại như là một giai đoạn giả định của sư trở thành phản ứng, sư trở thành này đã biến nguyên tắc của hoạt động hoạt năng thành một nguyên tắc bị hỏng, biến sản phẩm của hoạt đông này thành một sản phẩm bị hỏng. Biên chứng pháp là bản thân sư vận động của hoạt đông: thực chất nó cũng bị hỏng và thất bại. Vận đông của việc tái chiếm hữu, hoạt đông của biên chứng pháp là đ cng nhất với sư trở thành-phản ứng của con người và trong con người. Ta hãy xem xét cách thức tư biểu hiện mình của con người thương đẳng: sư tuyết vong, sư chán

nản và bu 'cn nôn, tiếng kêu khốn quẫn, "ý thức bất hạnh". Tất cả đ ều biết và cảm thấy tính chất bị lõ của cái mục đích mà ho đã đạt được, tính chất bị hỏng của cái sản phẩm chính là ho. Cái bóng đã đánh mất mục đích, không phải vì nó không đạt được mục đích, mà vì cái mục đích nó đạt được là một mục đích bị đánh mất 477. Hoạt động chủng loại và văn hóa là một con chó lửa giả, không phải vì nó là hoạt đông b'ê ngoài, mà vì nó chỉ sở hữu cái thực tại phục vụ cho sư trở thành phản ứng với tư cách là giai đoạn tiên khởi mà thôi<sup>478</sup>. Chính theo nghĩa này mà hai phương diên của con người thượng đẳng dung hòa với nhau: con người phản ứng như là biểu hiên được thăng hoa và th'ân thánh hóa của các sức mạnh phản ứng, còn con người hoạt năng như là sản phẩm thực chất là bị hỏng của một hoạt đông việ cơ bản đã lỗ mất mục đích của mình. Chúng ta ciân từ chối mọi diễn giải trình bày siêu nhân như là thành công ở nơi con người thương đẳng thất bại. Siêu nhân không phải là một con người tự vượt lên và thành công trong việc vươt lên trên chính mình. Giữa siêu nhân và con người thương đẳng có sư khác biệt v ề bản chất, xét v ề cái thẩm quy ền riêng tạo ra chính mình, cũng như xét theo muc đích đã đạt tới. Zarathoustra hỏi: "Các ông, những con người thượng đẳng, các ông tưởng rằng tôi có mặt ở đây là để sửa chữa những gì mà các ông đã làm hỏng ư?<sup>479</sup>". Chúng ta càng không thể tán thành diễn giải của Heidegger, xem siêu nhân như là sự hiện thực hóa và thậm chí như là xác định bản chất con người  $^{480}$ . Vì bản chất nhân loại không chờ siêu nhân để tư xác định. Nó đã bị xác định như là "nhân văn, quá nhân văn". Con người có bản chất là sư trở thành-phản ứng của các sức mạnh. Hơn nữa, nó xuất trình như một bản chất, sư trở thành này với tư cách là sư trở thành phổ quát. Bản chất của con người, và của cái thế giới nơi con người ngư trị, đó là sư trở thành-phản ứng của moi sức mạnh, là chủ nghĩa hư vô và không có gì ngoài chủ nghĩa hư vô. Con

người và hoạt động chủng loại của nó, đó là hai căn bệnh ngoài da của Trái đất<sup>481</sup>.

Còn c'àn phải hỏi rằng: tại sao, v'è căn bản, hoạt đông chủng loại, muc đích của nó và sản phẩm của nó lại bị hỏng? Tại sao chúng chỉ t ch tại như là bị hỏng? Câu trả lời không có gì phức tạp, nếu ta nhớ lại rằng hoạt đông này muốn đào luyên các sức manh phản ứng, khiến cho nó bị tác đông, khiến cho nó trở nên hoạt năng. Thế nhưng, làm thế nào mà dư định này có thể thực hiện được nếu không có cái quy en lực khẳng định đã tạo nên sựtrở-thành-hoạt-năng? Các sức mạnh phản ứng, v`ê ph`ân chúng, đã biết tìm thấy kẻ đồng minh đưa chúng tới chiến thắng: chủ nghĩa hư vô, cái phủ định, quy ền lưc phủ định, ý chí hư vô đã tạo nên một sư-trở-thành-phảnứng mang tính phổ quát. Bị tách khỏi quy ền lực khẳng định, các sức mạnh hoạt năng, v'ệph'ân mình, không còn có thể làm gì, trừ việc đến lượt chúng trở thành phản ứng và quay trở lại chống chính mình. Hoạt đông của chúng, muc đích và sản phẩm của chúng lúc nào cũng bị hỏng. Chúng thiếu một ý chí có thể vượt qua chúng, thiếu một chất lượng có khả năng biểu hiên, có khả năng nâng đỡ sư ưu việt của mình. Chỉ có sư-trở-thành-hoatnăng ở trong và thông qua một ý chí khẳng định, cũng giống như chỉ có sưtrở-thành-phản-ứng ở trong và thông qua ý chí hư vô. Một hoạt động không vươn tới tân những quy ên lực khẳng định, một hoạt động chỉ phó mặc cho công việc của phủ định sẽ nhất định thất bại; vì ngay trong chính nguyên tắc của nó, nó tư chuyển hóa thành cái trái ngược với nó. - Khi Zarathoustra xem những con người thương đẳng như là những tân khách, như bạn hữu, như những người đi trước, thì ông hé lô cho chúng ta thấy rằng dư định của ho không phải là không giống với dư định của ông: trở thành hoạt năng. Nhưng chúng ta sớm biết ngay rằng những tuyên bố của Zarathoustra chỉ nên xem là nghiêm túc một nửa thôi. Chúng được bày tỏ bởi lòng thương. Từ đ`ài đến cuối quyển IV, những con người thương đang không giấu Zarathoustra rằng họ đang chăng một cái bẫy cho ông ta, rằng họ chìa ra cho ông một cám dỗ cuối cùng. Chúa bày tỏ tình thương đối với con người, tình thương này là nguyên nhân khiến ngài phải chết; tình thương đối với con người thượng đẳng, đó là cám dỗ dành cho Zarathoustra, nó sẽ khiến ông phải chết<sup>482</sup>. Có nghĩa là, dù cho có sự tương đồng giữa dự định của con người thượng đẳng và dự định của Zarathoustra, vẫn có sự can thiệp của một thẩm quy ền nằm sâu hơn, để phân biệt v ềbản chất của hai dư định.

Con người thương đẳng dừng lai ở mức đô là yếu tố trừu tương của hoạt động; không bao giờ, kể cả trong ý nghĩ, nó đạt tới t'ầm cỡ của yếu tố khẳng định. Con người thương đẳng có tham vong lật đổ các giá trị, chuyển hoán phản ứng thành hành đông. Zarathoustra nói đến một đi àu khác: chuyển đổi các giá trị, chuyển hóa sư phủ định thành sư khẳng định. Thế nhưng, không bao giờ phản ứng có thể trở thành hoạt đông mà không có cái sư chuyển hóa sâu sắc hơn này: trước tiên sư phủ định c'ân phải trở thành quy ên lực khẳng định. Bị tách khỏi các đi ều kiện giúp nó đứng vững, dự định của con người thượng đẳng không thực hiện được, không phải do ngẫu nhiên, mà là do nguyên tắc và do bản chất của nó. Thay vì tao ra một sư-trở-thành-hoạt-năng, nó nuôi dưỡng cái ngược lại, tức là sư-trở-thànhphản-ứng. Thay vì nghịch đảo các giá trị, người ta thay đổi các giá trị, người ta hoán vị chúng, nhưng giữ nguyên quan điểm hư vô chủ nghĩa đã hình thành nên chúng; thay vì đào luyên các sức mạnh và làm cho chúng trở nên hoạt năng, người ta tổ chức các hiệp hôi của sức mạnh phản ứng<sup>483</sup>. Ngược lại, các đi ều kiện khiến cho dự định của những con người thượng đẳng có thể đứng vững là các đi à kiện có khả năng làm thay đổi bản chất của đi `àu trên: sự khẳng định của Dionysos, chứ không còn là hoạt động chủng loại của con người. Môi trường của sự khẳng định, đấy chính là môi trường của siêu nhân. Môi trường của sự khẳng định, đấy là cái mà con người còn thiếu, thâm chí và đặc biệt là con người thương đẳng. Nietzsche biểu đạt một cách tương trưng sư thiếu hut này như là nhược điểm trung tâm của con người, theo bốn cách sau đây: 1° có những đi ều mà con người thượng đẳng không biết làm: cười, chơi và nhảy múa<sup>484</sup>. Cười là khẳng định cuộc sống và, trong cuộc sống khẳng định cả đau khổ. Chơi là khẳng định ngẫu nhiên, và trong ngẫu nhiên, khẳng định cả tất yếu. Nhảy múa là khẳng định sư trở thành, và trong sư trở thành khẳng định cả t'ôn tại; 2° Bản thân những con người thượng đẳng thừa nhận con lừa như là "b'è trên" của ho. Ho tôn thờ nó như thể nó là một vị chúa; qua cái cách thức tư duy già nua theo kiểu th`ân học của họ, họ cảm nhận được cái mà họ thiếu, cái vươt lên trên họ, đó là bí ẩn của con lừa, đi ều mà tiếng kêu của nó và đôi tai dài của nó cất giấu: con lừa là con vật đã nói I-A [Vâng!], con vật khẳng định và khẳng quyết, con vật của Dionysos<sup>485</sup>; 3° Biểu tương cái bóng có một nghĩa tương tự. Cái bóng là hoạt động của con người, nhưng nó c'àn ánh sáng như là một thẩm quy ền cao nhất: không có ánh sáng thì nó tan biến; cùng với ánh sáng, nó biến đổi và biến mất theo một cách khác, thay đổi bản chất vào lúc giữa trưa 486. 4° Hai con chó lửa, con này là biếm họa của con kia. Một con hoạt động rối rít ở b'ể' mặt, trong tiếng 'ôn ào và sương khỏi. Nó ăn thức ăn ở b'ê mặt, nó khiến bùn sôi lên sùng suc: có nghĩa là hoạt đông của nó chỉ là để nuôi dưỡng, để sưởi ấm, để duy trì sư-trở-thành-phản-ứng trong vũ tru, một sư trở thành vô liệm sỉ. Con chó lửa kia là con vật khẳng định: "Con vật này thực sư nói v ề cốt lõi của Trái đất... Tiếng cười phấp phới xung quanh nó như là một đám mây ngũ sắc.487".

#### 9) Chủ nghĩa hư vô và sư chuyển hóa: tiêu điểm

Chủ nghĩa hư vô ngự trị một cách mạnh mẽ. Nó biểu hiện trong các giá

tri cao siêu hơn đời sống, và trong cả những giá trị phản ứng đã chiếm chỗ của các giá trị cao siêu, và còn trong cả thế giới không có giá trị của con người cuối cùng. Kể cả khi các sức mạnh phản ứng vùng dậy chống lại nguyên tắc chiến thắng của chúng, kể cả khi chúng đạt tới một hư vô của ý chí hơn là một ý chí hư vô, thì đó luôn cùng là một yếu tố ấy biểu hiện trong nguyên tắc, và là yếu tố, giờ đây, trở nên mờ nhạt và nguy trang trong hậu quả hay trong hệ quả. Không h'ệcó ý chí, đó vẫn là biến thái cuối cùng của ý chí hư vô. Dưới ảnh hưởng của cái phủ định, đó luôn luôn là toàn bộ đời sống bị mất giá, và đời sống phản ứng nói riêng chiến thắng. Mặc dù có ưu thế so với sức mạnh phản ứng, nhưng hoạt đông cũng không thể làm gì; dưới ảnh hưởng của cái phủ định, nó không có lối thoát nào khác ngoài việc tư quay lại chống lại chính mình; bị chia tách khỏi cái mà nó có thể, bản thân nó trở thành phản ứng, nó chỉ còn dùng để nuôi dưỡng sư-trở-thành-phản-ứng của các sức mạnh mà thôi. Và, sư thực là, sư-trởthành-phản-ứng của các sức mạnh cũng chính là cái phủ định với tư cách là chất lương của ý chí quy ên lưc. - Ta biết cái mà Nietzsche gọi là chuyển hóa, là sư nghịch đảo giá trị: không phải là sư thay đổi giá trị, mà là một sư thay đổi trong cái môi trường từ đó phái sinh giá trị của các giá trị. Sư đánh giá cao thay cho sư mất giá, sư khẳng định với tư cách là ý chí quy ền lực, ý chí với tư cách là ý chí khẳng định. Chừng nào người ta còn ở trong môi trường phủ định, thì sẽ vô ích khi thay đổi các giá trị, vô ích khi giết chết Chúa: người ta giữ lại cái chỗ và thuộc tính, người ta bảo toàn cái linh thiêng và cái th'àn thánh, kể cả khi người ta bỏ trống chỗ đó và thuộc tính không được phân phối. Nhưng khi người ta thay đổi môi trường, lúc đó, và chỉ lúc đó, ta có thể nói rằng người ta đã nghịch đảo tất cả các giá trị đã biết hay có thể nhận biết đến tận ngày nay. Người ta đã đánh bại chủ nghĩa hư vô: hoạt đông tìm lại được các quy ền của mình, nhưng chỉ trong tương quan và trong tương ái với cái thẩm quy ên sâu sắc hơn, thẩm quy ên đã hình thành nên các quy ền này. Sự-trở-thành-hoạt-năng xuất hiện trong thế giới, nhưng đ ềng nhất với sự khẳng định với tư cách là ý chí quy ền lực. Câu hỏi là: làm thế nào để đánh bại chủ nghĩa hư vô? Làm thế nào để thay đổi chính môi trường của các giá trị, làm thế nào để thay thế phủ định bằng khẳng định?

Có thể ta đã đến g`ân với giải pháp hơn là ta tưởng. Người ta nhận thấy rằng, đối với Nietzsche, mọi hình thức của chủ nghĩa hư vô đã được phân tích trước đây, thậm chí cả hình thức cực đoan và thụ động, tạo thành một chủ nghĩa hư vô *chưa hoàn tất, không đây đủ*. Vậy phải chăng ngược lại, chính sự chuyển hóa đã từng đánh bại chủ nghĩa hư vô là dạng thức duy nhất đ`ây đủ và hoàn tất của bản thân chủ nghĩa hư vô?

Quả thực, chủ nghĩa hư vô bị đánh bại, nhưng là bị đánh bại *bởi chính*  $nó^{488}$ . Chúng ta chỉ tiến g`ân một giải pháp trong chừng mực chúng ta hiểu tại sao sự chuyển hóa cấu thành chủ nghĩa hư vô trọn vẹn. - Lý do đ`âu tiên có thể là: chính bằng cách thay đổi môi trường của giá trị mà người ta phá hủy tất cả các giá trị phụ thuộc vào môi trường cũ. Chỉ khi người ta tiến hành phê phán nhân danh một sự đảo lộn, và xuất phát từ đó, thì sự phê phán các giá trị được biết cho đến ngày nay mới là một sự phê phán triệt để và tuyệt đối, loại trừ mọi thỏa hiệp. Như vậy sự chuyển hóa sẽ là một chủ nghĩa hư vô trọn vẹn, vì nó mang lại cho sự phê phán các giá trị một dạng thức trọn vẹn, "có tính tổng thể". Nhưng một diễn giải như vậy vẫn chưa cho ta biết tại sao sự chuyển hóa lại có tính hư vô chủ nghĩa, không chỉ vì các hậu quả của nó, mà nó có tính hư vô chủ nghĩa trong chính nó và bằng chính nó.

Các giá trị phụ thuộc vào cái môi trường phủ định già cỗi này, các giá trị bị triệt tiêu dưới sự phê phán triệt để là tất cả những giá trị đã được biết đến hoặc có thể được nhận biết cho tới ngày nay. "Cho tới ngày nay" chỉ

cái ngày diễn ra sư chuyển hóa. Nhưng "tất cả các giá trị *có thể nhận biết*" có nghĩa là gì? Chủ nghĩa hư vô là sư phủ định với tư cách là phẩm chất của ý chí quy ên lưc. Tuy nhiên, định nghĩa này chưa đ ây đủ, nếu ta không tính đến vai trò và chức năng của chủ nghĩa hư vô: ý chí quy ên lưc xuất hiên trong con người và làm cho nó biết đến với tư cách là ý chí hư vô. Và nói thực là, chúng ta biết rất ít v ềý chí quy ên lực nếu chúng ta không nắm được biểu hiện của nó trong ph'ân hận, trong mặc cảm tôi lỗi, trong lý tưởng khổ hạnh, trong cái chủ nghĩa hư vô bắt chúng ta phải thừa nhận nó. Ý chí quy en lưc là tinh th' ân, nhưng chúng ta biết gì v'ê tinh th' ân nếu không có cái ý thức trả thù đã vén cho ta thấy những quy ên lực lạ lùng này? Ý chí quy en lưc là cơ thể, nhưng chúng ta biết gì v ềcơ thể nếu không có cái căn bênh đã làm cho chúng ta nhận biết nó? Như thế, chủ nghĩa hư vô, ý chí hư vô, không chỉ là một ý chí quy en lưc, không chỉ là một phẩm chất của quy en lưc, mà là ratio cognoscendi [cơ sở để nhận biết] về ý chí quyên lực nói chung. Tất cả các giá trị đã biết và có thể nhận biết, v ềbản chất, là các giá trị được hình thành từ nguyên nhân này. - Nếu chủ nghĩa hư vô cho ta nhận biết ý chí quy ền lưc, thì ngược lại ý chí quy ền lưc cho ta biết rằng nó được chúng ta biết đến dưới một hình thức duy nhất, dưới hình thức của cái phủ định đã tạo nên một phương diên, một chất. Chúng ta "tư duy" ý chí quy en lưc dưới một hình thức khác với cái hình thức trong đó ta nhận biết nó (như thế tư tưởng về sư quy hồi vĩnh cửu vươt lên mọi quy luật của nhận thức của chúng ta.) Tàn dư xa xôi của các chủ đề ở Kant và Schopenhaueur: cái mà chúng ta biết v ềý chí quy ên lưc chính là nỗi đau và nỗi thống khổ, nhưng ý chí quy ền lưc còn là ni ềm vui xa lạ, ni ềm hạnh phúc xa la, Đức Chúa xa la [tức những gì không được nhận biết]. Ariane ca lên trong lời rên rỉ: "tôi còng xuống, quặn thắt, bị dày vò bởi tất cả mọi nỗi thống khổ vĩnh cửu, bị người đánh đập, người là kẻ thơ săn tàn bạo nhất, người chính là Đức Chúa - Người xa lạ... Cuối cùng, hãy nói đi, có phải người ẩn mình sau những tia chớp? Người xa lạ! Nói đi! Người muốn gì? ... Ôi hãy trở lại, Đức Chúa xa lạ của tôi! nỗi đau của tôi! hạnh phúc cuối cùng của tôi! 489" Phương diện khác của ý chí quy en lực, cái phương diện xa la, phẩm chất khác của ý chí quy ên lưc, cái phẩm chất xa la, đó là: sư khẳng định. Và khẳng định, đến lượt nó, không chỉ là một ý chí quy ên lực, nó là ratio essendi [cơ sở t chí quyền lực nói chung. Nó là ratio essendi của moi ý chí quy ền lưc, vì thế nó là cái lý tính loại trừ cái phủ định của ý chí này, cũng tương tự như vậy, phủ định là ratio cognoscendi [cơ sở để nhận biết] <sup>490</sup> v ê moi ý chí quy ên lực (vì thế nó là cái lý tính thất bại trong việc loại bỏ cái khẳng định trong nhận thức v ề ý chí này). Từ sư khẳng định, hình thành nên các giá trị mới: giá trị còn xa la cho đến tận ngày nay, nghĩa là đến tận thời điểm lúc mà nhà lập pháp chiếm chỗ của "bác học", sự sáng tạo này là sự sáng tạo của chính tri thức, sư khẳng định này là sư khẳng định v ètất cả những phủ định đã biết. - Vậy ta thấy rằng, giữa chủ nghĩa hư vô và sư chuyển hóa, có một quan hệ sâu sắc hơn là quan hệ mà chúng tôi đã chỉ ra lúc đ'àu. Chủ nghĩa hư vô biểu đạt phẩm chất của phủ định như là ratio cognoscendi của ý chí quy ền lưc; nhưng nó không thể hoàn tất nếu không bị chuyển hóa trong phẩm chất trái ngược, trong sự khẳng định như là ratio essendi của chính ý chí này. Sự chuyển hóa của Dionysos từ nỗi đau thành ni âm vui, mà trong khi đáp lại Ariane, Dionysos thông báo với một vẻ bí ẩn thích hợp: "Trước hết, đừng nên căm ghét nếu ta c'ân phải yêu thương, đúng không?<sup>491</sup>" Nghĩa là: liệu nàng có c'ân phải biết đến ta trong tư cách là kẻ phủ định, nếu như nàng c'ân cảm nhân v'êta như là kẻ khẳng định, c'ân kết hợp với ta trong tư cách là kẻ khẳng định, và nghĩ đến ta như là sư khẳng định 492?

Nhưng tại sao sự chuyển hóa lại là chủ nghĩa hư vô trọn vẹn, nếu đúng rằng nó chỉ c`ân thay thế môi trường này bằng môt môi trường khác? Ở đây,

c'ân đến một lý do thứ ba nữa, lý do này có nguy cơ bị bỏ qua khi những phân biệt của Nietzsche trở nên tinh tế hay tỉ mỉ. Hãy trở lại với lịch sử của chủ nghĩa hư vô với các giai đoan nối tiếp của nó: phủ định, phản ứng, thu động. Các sức manh phản ứng chiến thắng được là nhờ vào ý chí hư vô; một khi đã chiến thắng, chúng phá võ liên minh với ý chí này, chúng muốn một mình khoe các giá trị riêng của chúng. Đấy chính là cái sư kiên trong đại và 'ôn ào: con người phản ứng ở vào vị trí của Chúa. Ta biết kết cục là gì: con người cuối cùng của loài người, con người thích cái hư vô của ý chí, lui d'àn một cách thu động, hơn là thích một ý chí hư vô. Nhưng kết cuc này là kết cuc đối với con người phản ứng, chứ không phải đối với bản thân ý chí hư vô. Ý chí hư vô tiếp tục công cuộc của nó, l'ân này trong im lặng, vươt lên bên kia con người phản ứng. Các sức mạnh phản ứng phá võ liên minh của chúng với ý chí hư vô, đến lượt nó ý chí hư vô phá võ liên minh của nó với các sức mạnh phản ứng. Nó gơi lên ở con người một sở thích mới: tư hủy diệt, nhưng là tư hủy diệt một cách chủ động. Đặc biệt ta không được đánh đ`ông cái mà Nietzsche gọi là tư-hủy diệt, sư hủy diệt chủ đông, với sư hủy diệt thu đông của con người cuối cùng của loài người. Ta sẽ không lẫn lôn "con người cuối cùng của loài người" với "con người muốn tiêu vong" trong hệ thuật ngữ của Nietzsche 493. Kẻ trước là sản phẩm cuối cùng của sư-trở-thành-phản-ứng, cách thức cuối cùng để con người phản ứng tư báo t'ần, khi đã mệt mỏi vì ham muốn. Kẻ sau là sản phẩm của một sư chon lọc, chon lọc này chắc hắn đung tới những con người cuối cùng, nhưng không dừng lại ở đó. Zarathoustra ca tung con người biết tư chủ đông hủy diệt: nó muốn bị vươt qua, nó đi xa hơn con người, nó đã ở trên con đường của siêu nhân. "Ta yêu kẻ nào sống để nhận thức và muốn nhận thức, để r à một ngày có cuộc sống của siêu nhân. Vì thế kẻ đó cũng muốn sự suy vong của chính mình 494". Zarathoustra muốn nói rằng: ta yêu kẻ nào dùng chủ nghĩa hư vô làm ratio cognoscendi [cơ sở

nhận biết] của ý chí quy ền lực, nhưng tìm thấy trong ý chí quy ền lực một ratio essendi [cơ sở t ền tại] trong đó con người bị vượt lên, thế nên chủ nghĩa hư vô bị đánh bại.

Sư hủy diệt chủ đông có nghĩa là: tình trạng, thời điểm của sư chuyển hóa trong ý chí hư vô. Sư hủy diệt trở thành chủ động vào thời điểm lúc mà liên minh giữa các sức manh phản ứng và ý chí hư vô bị phá vỡ, ý chí hư vô quy thuân và đứng v'ệ phía khẳng đinh, có quan hệ với một quyền lực khẳng đinh đã phá hủy chính các sức manh phản ứng. Sư hủy diệt trở thành chủ đông khi cái phủ định được chuyển hóa, và được biến thành quy ên lực khẳng định: "ni ềm vui vĩnh hằng của sư trở thành" bùng nổ trong phút chốc, "ni ềm vui của sự tiêu vong", "sự khẳng định của tiêu vong và hủy diệt" <sup>495</sup>. Đó là "điểm quyết định" của triết học Dionysos: cái điểm nơi phủ đinh biểu thị sự khẳng định cuộc sống, phá hủy các sức mạnh phản ứng và khôi phục hoạt đông với các quy ền của nó. Cái phủ định trở thành cú sấm sét của một quy 'ên lực khẳng định. Tuyệt đỉnh, tiêu điểm hay điểm siêu việt, *Nửa đêm*, được Nietzsche định nghĩa không phải bằng một sư cân bằng hay một sư hòa giải các đối lập, mà bằng một sư chuyển hóa. Sư chuyển hóa của cái phủ định thành cái khẳng định, sư chuyển hóa của ratio cognoscendi [cơ sở nhân thức] thành ratio essendi [cơ sở t 'cn tai] của ý chí quy en lưc. Chúng ta sẽ tra vấn rằng: tại sao sư chuyển hóa lại là chủ nghĩa hư vô tron ven? Chính là vì, trong đó, không phải chỉ là một sư thay thế đơn thu ần, mà là một sư chuyển hóa. Chính khi chạm tới con người cuối cùng của nhân loại, nhưng đi xa hơn nó, mà chủ nghĩa hư vô tìm thấy sư hoàn tất tron ven của mình: trong con người muốn tiêu vong. Trong con người muốn tiêu vong, muốn bị vươt qua, sư phủ định cắt đứt với tất cả những gì còn kìm giữ nó, nó bị đánh bại bởi chính nó, nó trở thành quy ền lưc khẳng định, đó đã là quy ên lưc của siêu nhân, quy ên lưc báo trước và chuẩn bị cho sư ra đời của siêu nhân. "Các người có thể biến thành cha ông

tổ tiên của Siêu nhân: mong rằng đó là tác phẩm kỳ diệu nhất của các người! <sup>496</sup>" Sự phủ định *hi sinh* tất cả các sức mạnh phản ứng, bằng cách trở thành "sự hủy diệt tàn nhẫn tất cả những gì có tính chất thoái hóa và ký sinh", phụng sự cho sự "*dư thừa*" của đời sống <sup>497</sup>: chỉ ở đó nó mới tìm thấy sự hoàn tất của mình.

## 10) Khẳng định và phủ định

Chuyển hóa, đảo lôn các giá trị có nghĩa là: 1º Thay đổi về chất trong ý chí quyền lực. Các giá trị, và giá trị của chúng, không còn bắt ngu 'ân từ cái phủ định nữa, mà từ sự khẳng định xét như sự khẳng định. Người ta khẳng định đời sống thay vì làm mất giá nó; và thật ra ở đây, cụm từ "thay vì" 498 là sai. Chính bản thân cái chỗ thay đổi, không còn chỗ cho một thế giới khác nữa. Chính môi trường của các giá trị đổi chỗ và thay đổi bản chất, giá trị của các giá trị thay đổi nguyên lý, chính moi sư đánh giá thay đổi tính chất; 2° Bước chuyển từ ratio cognoscendi [cơ sở nhận biết] sang ratio essendi [cơ sở t 'cn tại] trong ý chí quyền lực. Cái cơ sở nhờ đó ý chí quy en lưc được biết đến không phải là cơ sở nhờ đó nó t en tại. Chúng ta sẽ nghĩ v'êý chí quy en lưc như nó vốn là, chúng ta sẽ nghĩ v'êý chí quy en lưc như là t'ôn tại, trong chừng mực mà chúng ta sử dung cơ sở nhận biết như là sử dụng một phẩm chất chuyển sang cái đối lập với nó, và trong chừng mưc ta tạo ra cái cơ sở t 'ch tại không được nhận biết ở trong cái đối lập này. 3° Sự chuyển hóa môi trường trong ý chí quyền lực. Cái phủ định trở thành quy ên lực khẳng định: nó phục tùng sự khẳng định, nó phụng sự cho một sư dư thừa của đời sống. Sư phủ định không còn là hình thức trong đó đời sống bảo toàn tất cả những gì có tính phản ứng mà nó có, trái lại, sư phủ định là hành vi trong đó đời sống hi sinh tất cả các hình thức phản ứng của nó. Con người muốn tiêu vong, con người muốn bị vươt lên: trong con người này, sư phủ định thay đổi ý nghĩa, trở thành quy ên năng khẳng định, đi à kiên tiên quyết cho sư phát triển của cái khẳng định, trở thành dấu hiêu báo trước và người phung sư nhiệt tình của sư khẳng định đích thực; 4° Sư ngư tri của khẳng định trong ý chí quyền lực. Duy nhất sự khẳng định là còn t'ôn tại với tư cách là quy ên lực độc lập; phủ định phát sinh từ khẳng định như tia chớp, nhưng cũng tiêu tan luôn trong nó, biến mất trong nó như một ngon lửa lui tàn. Trong con người muốn tiêu vong, cái phủ định thông báo v`è siêu nhân, nhưng chỉ duy nhất sư khẳng định mới tạo ra được cái mà phủ định đã thông báo ấy. Không có quy ên lưc nào khác hơn là quy en lực khẳng định, không có phẩm chất nào khác hơn, không có môi trường nào khác hơn: toàn bô sư phủ định bị cải hóa trong bản thể của nó, bị chuyển hóa trong phẩm chất của nó, không có gì thoát khỏi quyền lực riêng của nó hay thoát khỏi quyền tự trị của nó. Cải hóa cái nặng thành nhe, cái thấp thành cao, nỗi đau thành ni m vui: bô ba nhảy múa, trò chơi và tiếng cười này cùng lúc tạo ra: sư hóa thể của hư vô, sư chuyển hóa của cái phủ định và sư đảo lôn giá trị hay sư thay đổi quy ên lưc phủ định. Đó là cái mà Zarathoustra gọi là "Bữa tiệc cuối cùng" 5° Phê phán các giá trị đã biết. Các giá trị đã biết cho đến ngày nay đánh mất toàn bô giá trị của chúng. Sư phủ định tái xuất hiện ở đây, nhưng luôn luôn dưới hình thức của một quy ên lực khẳng định, như là hậu quả gắn li ên với sự khẳng định và sự chuyển đổi. Sự khẳng định đ ày chủ quy ên không tách khỏi sự phá hủy moi giá trị đã biết, nó nâng sư phá hủy này lên thành một sư phá hủy tron ven; 6° Đảo ngược quan hệ giữa các sức manh. Khẳng định tạo thành một sư-trở-thành-hoat-năng với tư cách là sư trở thành phổ quát của các sức mạnh. Trong đó, tất cả các sức mạnh phản ứng đ'àu bị phủ định, và tất cả các sức mạnh trở thành hoạt năng. Sư đảo ngược các giá trị, sư mất giá của các giá trị phản ứng và sư thiết lập các giá trị hoạt năng cũng là những tiến trình đòi hỏi sư chuyển hóa các giá trị, sư cải hóa cái phủ định thành khẳng định.

Có lẽ bây giờ chúng ta đã có thể hiểu được các văn bản của Nietzsche bàn v'êsư khẳng định, phủ định và quan hệ giữa chúng. Trước tiên phủ định và khẳng định đối lập nhau trong tư cách là hai phẩm chất của ý chí quy ền lưc, hai cơ sở trong ý chí quy ên lưc. Mỗi yếu tố là một mặt đối lập, nhưng cũng là cái tổng thể loại trừ mặt đối lập kia v ề phủ địh sẽ là không đủ khi nói rằng nó chế ngư tư duy của chúng ta, chế ngự cách cảm nhận và đánh giá của chúng ta cho đến tận ngày nay. Sư thực, nó là yếu tố cấu thành con người. Và cùng với con người, cả toàn thể thế giới hư hỏng và mắc bênh, cả toàn thể đời sống bị mất giá, toàn bộ những gì đã biết trượt vào trong hư vô của chính chúng. Trái lại, sư khẳng định chỉ biểu hiện ở phía trên con người, bên ngoài con người, trong siêu nhân mà nó sáng tạo ra, trong kẻ xa lạ mà nó mang theo cùng với chính nó. Nhưng siêu nhân, kẻ xa lạ, cũng chính là cái toàn thể đang đánh bật cái phủ định. Siêu nhân với tư cách là một giống loài cũng chính là "giống loài siêu đẳng của tất cả những gì tôn tại". Zarathoustra nói vâng và amen "môt cách quá đáng và vô giới hạn", bản thân ông ta là "sư khẳng định vĩnh cửu đối với *mọi vật*" <sup>500</sup>. "Ta ban phúc lành và ta luôn luôn khẳng định, miễn là người ở quanh ta, hỗi b'âu trời chói rưc, ánh sáng thăm thắm! Ta mang đến cho tất cả mọi vực thắm sư khẳng định ban phúc lành<sup>501</sup>". Chừng nào cái phủ định còn ngư trị, người ta còn tìm kiếm một cách vô vong hat m'ần của sư khẳng định ở dưới tr'àn này và trong thế giới bên kia: cái mà ta gọi là khẳng định thật là lố lăng, là bóng ma bu  $\hat{a}$  bã lắt lấy những xi  $\hat{a}$  g xích của phủ  $\hat{a}$  tinh  $\hat{b}$ 02. Nhưng khi xuất hiện sự chuyển hóa, thì chính sự phủ định tự tiêu biến, không có gì còn tôn tại được như là quyền lực độc lập, xét v'ê phẩm chất cũng như v'ề nguyên do: "Chòm sao tuyết đỉnh của t'ần tại, mà không một ước nguyên nào đạt tới được, không một phủ định nào làm vấy bẩn được, sự khẳng định vĩnh cửu của t`ôn tại, vĩnh viễn ta là sự khẳng định của người. 503"

Nhưng, vậy thì, tại sao có lúc Nietzsche trình bày khẳng định như là không thể tách khỏi một đi àu kiên phủ định ban đ àu, cũng không thể tách khỏi hậu quả phủ định sắp tới? "Ta biết đến cái ni ềm vui hủy diệt ở một cấp độ phù hợp với sức mạnh hủy diệt của ta. 504" 1° Không có sự khẳng định nào mà lại không bị tiếp nôi ngay lập tức bởi một phủ định cũng khổng l'ô và vô giới hạn như bản thân nó. Zarathoustra vươn tới cái "cấp đô tối cao" này của sư phủ định. Sự hủy diệt với tư cách là hủy diệt chủ động của mọi giá trị đã biết là dấu vết của kẻ sáng tạo: "Hãy nhìn những người tốt và những người công bằng! Ho ghét cái gì nhất? Ho ghét kẻ đập võ bảng giá trị của ho, kẻ hủy diệt, tên tôi phạm: thế nhưng, đó chính là kẻ sáng tạo." 2° Không có sự khẳng định nào lại không xảy ra trước một phủ định to lớn: "Một trong những đi ều kiên cốt yếu của khẳng định, đó là phủ định và hủy diệt." Zarathoustra nói: "Ta đã trở thành kẻ ban phúc lành và kẻ khẳng định, và từ lâu ta đấu tranh cho đi àu đó." Sư tử trở thành đứa trẻ, nhưng "tiếng vâng thiêng liêng" của đứa trẻ c'àn đến sau "tiếng không thiêng liêng" của sư tử 505. Sự phá hủy với tư cách là phá hủy tích cực hoạt năng của con người muốn tiêu vong và muốn bị vượt qua, chính là thông báo của kẻ sáng tạo. Tách rời hai sư phủ định này, thì sư khẳng định sẽ không là gì hết, bản thân nó sẽ bất lực để tự khẳng định mình 506.

Hẳn người ta có thể tưởng rằng con lừa, con vật nói I-A [VÂNG!], là con vật tiêu biểu của Dionysos. Thực tế, hoàn toàn không phải như vậy; nó có cái vẻ ngoài của Dionysos, nhưng toàn bộ thực tại của nó là Kitô giáo. Nó chỉ tốt khi được dùng làm Chúa cho những con người thượng đẳng: chắc hẳn, nó thể hiện sự khẳng định như là yếu tố vượt lên trên những con người thượng đẳng, nhưng nó bóp méo sự khẳng định cho phù hợp với

hình ảnh của ho và nhu c'âu của ho. Nó luôn nói "vâng", mà không biết nói "không". "Ta tôn kính những cái lưỡi và những cái dạ dày ương ngạnh và khó tính đang phải học nói: tôi và vâng và không. Nhưng tất cả đ'àu nhai và tiêu hóa, thật tốt cho những con lơn! Lúc nào cũng nói I-A, những con lừa và những kẻ đ`ông loại với chúng chỉ học nói được như vây<sup>507</sup>!" Môt l`ân. để đùa cợt, Dionysos nói với Ariane rằng nàng có đôi tai quá bé: ông muốn nói rằng nàng chưa biết khẳng định, cũng chưa biết phát triển sự khẳng đinh<sup>508</sup>. Nhưng thực sự là chính Nietzsche tự khoe khoang là có cái tai bé: "Đi ều đó cũng khiến cho phụ nữ mê tít. Hình như họ sẽ cảm thấy tôi hiểu ho hơn. Tôi là một kẻ tiêu biểu trong việc chống lại con lừa, đi ều này biến tôi thành một con quái vật thực sư. Tôi là kẻ chống-Chúa, theo ngôn ngữ Hi Lap, và không chỉ theo ngôn ngữ Hi Lap. 509" Ariane cũng như Dionysos đầu có những cái tai bé, những cái tai bé tròn thuận lợi cho sự quy h ầi vĩnh cửu. Vì những cái tai dài và nhon không phải là những cái tai tốt nhất: chúng không biết đón nhận "lời chín chắn", cũng không mang lại cho nó toàn bô âm vang<sup>510</sup>. Lời chín chắn, đó là tiếng "vâng", nhưng phải có một âm vang đi trước nó và tiếp đến sau nó, đó là tiếng "không". Tiếng "vâng" của con lừa là một tiếng vâng giả dối: tiếng vâng không biết nói "không", không có tiếng vang trong thính giác của con lừa, sự khẳng định bị tách khỏi hai phủ định c'àn phải bao boc nó. Con lừa không biết bày tỏ sư khẳng định cũng như đôi tai nó không biết đón nhận sư khẳng định và âm vang hưởng ứng sư khẳng định ấy. Zarathoustra nói: "Bài hát của tôi không dành cho đôi tai của tất cả moi người. Từ lâu tôi đã quên không chú ý đến những cái tai dài.<sup>511</sup>"

Ta sẽ không thấy mâu thuẫn trong tư tưởng của Nietzsche. Một mặt, Nietzsche thông báo v ềsự khẳng định của Dionysos, một sự khẳng định mà không một sự phủ định nào làm hoen ố nổi. Mặt khác, ông tố cáo sự khẳng

định của con lừa không biết nói "không", con lừa không biết đến một sư phủ định nào. Trong trường hợp trước, sư khẳng định không để cho bất kỳ cái gì thuộc việ phủ định còn tiên tại được với tư cách là quyên lực tự trị hay với tư cách là phẩm chất hàng đâu: moi cái phủ định hoàn toàn bị loại trừ khỏi phạm vi t côn tại, khỏi chu trình của sự quy h ci vĩnh cửu, khỏi bản thân ý chí quy ên lưc và khỏi lý do t ôn tại của nó. Nhưng trong trường hợp sau, sư khẳng định sẽ không bao giờ trở thành hiện thực hay không bao giờ trở thành tron ven nếu trước nó và sau nó không có sư phủ định. Vậy, đó là những phủ định, nhưng là những phủ định với tư cách là các sức mạnh khẳng định. Không bao giờ sư khẳng định có thể tư khẳng định mình, nếu trước đó, sư phủ định không phá võ mối liên minh của nó với các sức mạnh phản ứng và trở thành quy ên lực khẳng định trong con người muốn tiêu vong; và tiếp đó, nếu sư phủ định không kết hợp, không d'ân tất cả các giá trị phản ứng lại để hủy diệt chúng từ giác đô khẳng định. Dưới hai dạng thức này, cái phủ định thôi không còn là phẩm chất đầu tiên và không còn là quyền lực tự chủ. Toàn bô cái phủ định trở thành quy ên lực khẳng định, chúng chỉ còn là phương thức tôn tại của bản thân sự khẳng định. Vì thế mà Nietzsche rất nhấn mạnh đến sư phân biệt giữa phẫn hận, như là quy ền lưc phủ định biểu thị trong các sức mạnh phản ứng, với sư xâm hấn, như là phương thức t'ân tại hoạt năng của một quy làn lực khẳng định 512. Từ đ'âu đến cuối cuốn Zarathoustra, chính Zarathoustra bị theo đuổi, bị bắt chước, bị cám dỗ, bị liên luy bởi "con khỉ" của mình, bởi "anh h'ề" của mình, bởi "người lùn", bởi "con quỷ" của mình 513. Thế nhưng, con quỷ là chủ nghĩa hư vô: vì nó phủ định tất cả, khinh thường tất cả, nó cũng tưởng là nó đẩy sư phủ định lên đến tôt đỉnh. Tuy nhiên, thoát khỏi sư phủ định như là thoát khỏi một quy ền lực độc lập, không có một phẩm chất nào khác ngoài cái phủ định, nó chỉ là một tạo vật của sư phẫn hận, của nỗi căm ghét và của sư trả thù. Zarathoustra nói với nó: "ta khinh bỉ sư khinh miệt của ngươi...

Chỉ duy nhất xuất phát từ tình yêu mà ý muốn khinh bỉ của ta và con chim đưa tin của ta có thể đến được với ta, chứ không phải xuất phát từ một vũng bùn 514". Đi àu đó có nghĩa là: chỉ duy nhất trong tư cách là quy àn lực khẳng định (tình yêu) mà cái phủ định đạt tới cấp độ tối cao của nó (chim đưa tin bay trước và đến sau sự khẳng định); chừng nào cái phủ định còn thuộc v è quy àn lực riêng của nó hay phẩm chất riêng của nó, thì nó vẫn còn ở trong vũng bùn, và bản thân nó chính là vũng bùn (sức mạnh phản ứng). Chỉ duy nhất dưới ảnh hưởng của khẳng định mà cái phủ định vươn tới được cấp độ siêu đẳng của nó, đ àng thời nó tự chiến thắng bản thân: nó t àn tại không còn là với tư cách quy àn lực và phẩm chất, mà với tư cách là phương thức t àn tại của kẻ có quy àn lực. Khi và chỉ khi cái phủ định là sự xâm hấn, thì sự phủ định mới trở thành hoạt năng, thành sự hủy diệt hoan hỉ.

Ta thấy Nietzsche muốn đi tới đâu và đối lập với ai. Ông đối lập với mọi hình thức tư duy tự giao phó cho quy 'ên lực của phủ định. Ông đối lập với mọi kiểu tư duy chuyển động trong môi trường của cái phủ định, sử dụng cái phủ định như một động lực, một quy 'ên lực và một phẩm chất. Giống như những kẻ say rượu lu xìu, một kiểu tư duy như vậy có một sự phá hủy bu 'ôn bã, một bi kịch bu 'ôn bã: nó là, và tiếp tục là tư duy của phẫn hận. Với một tư duy như thế, *cần có hai phủ định để tạo thành một khẳng định*, nghĩa là một cái vẻ ngoài khẳng định, một bóng ma của khẳng định (Cũng thế, sự phẫn hận c 'ân tới hai ti 'ên đ'ề phủ định để có thể kết luận v 'è cái gọi là tính thực chứng của hậu quả của nó. Hoặc là lý tưởng khổ hạnh c 'ân đến phẫn hận và mặc cảm tội lỗi, như là hai ti 'ên đ'ề phủ định, để từ đó rút ra cái gọi là tính thực chứng của th 'ân thánh. Hoặc là hoạt động chủng loại của con người hai l 'ân c 'ân đến cái phủ định để rút ra cái gọi là tính thực chứng của th 'ân đến trá và bu 'ôn bã trong cái tư duy mà anh h 'è của Zarathoustra đai diên: ở đó hoat đông chỉ còn là môt

phản ứng mà thôi, và khẳng định chỉ còn là một ảo ảnh mà thôi. Chính Zarathoustra chống lại tư duy ấy bằng sự khẳng định thu ần túy: *cần có sự khẳng định là đủ để tạo nên hai sự phủ định, hai sự phủ định này thuộc về những quyền lực khẳng định, và chúng là phương thức tôn tại của sự khẳng định với tư cách là khẳng định.* Và theo một cách khác, chúng ta sẽ thấy, cần có hai khẳng định để biến phủ định trong tổng thể thành một phương thức khẳng định. - Chống lại sự phẫn hận của người tư duy Kitô giáo, đó là tính xâm hấn của người tư duy theo kiểu Dionysos. Nietzsche đối lập với tính thực chứng nổi tiếng của cái phủ định bằng phát hiện riêng của ông: tính phủ định của cái thực chứng.

# 11) Ý nghĩa của khẳng định

Theo Nietzsche, khẳng định bao g 'ớm hai phủ định: nhưng chính xác là theo một cách thức trái ngược với cách thức của biện chứng pháp. Nhưng vẫn còn t 'ớn tại một vấn đ'ề tại sao khẳng định thu 'ân túy c 'ân phải bao g 'ớm hai phủ định này? Tại sao khẳng định của con lừa là một khẳng định sai l'àm, khi mà nó không biết nói "không"? - Hãy trở lại với chuỗi lải nhải của con lừa mà kẻ gớm ghiếc nhất của loài người ca tụng 515. Ta phân biệt ở đó hai yếu tố: một mặt, linh cảm rằng sự khẳng định chính là cái không có ở con người thượng đẳng ("Liệu những cái tai dài này cất giấu sự thông thái nào, và liệu nó luôn nói "vâng" và không bao giờ nói "không"?... Vương quốc của người là ở phía bên kia cái thiện và cái ác"). Nhưng mặt khác, một cách hiểu sai v ề bản chất của khẳng định, mà những con người thượng đẳng có khả năng phạm phải: "Nó mang gánh nặng của chúng ta, nó có dáng dấp của người h 'âu, nó có một tấm lòng kiên nhẫn và không bao giờ nói "không"".

Với cung cách ấy, con lừa cũng chính là con lạc đà; chính là dưới

những đường nét của lạc đà mà Zarathoustra, ngay từ đ'âu quyển một, trình bày "tinh th'an can đảm", cái tinh th'an muốn nhận v'ê ph'an mình những gánh nặng nặng n'ênhất<sup>516</sup>. Danh sách các sức mạnh của con lừa và danh sách các sức mạnh của con lạc đà g'ân giống nhau: tính khiệm nhường, chấp nhận nỗi đau và chấp nhận bệnh tật, kiên nhẫn đối với kẻ trừng phạt, sở thích đối với cái thật kể cả khi sư thật rất cay đắng, tình yêu đối với thực tế, kể cả khi thực tế này là một hoang mạc. Ở đây vẫn thế, hình ảnh tượng trưng của Nietzsche c'ân được diễn giải, c'ân được đặt ăn khóp với các văn bản khác<sup>517</sup>. Con lừa và con lạc đà không chỉ có sức manh để mang vác những gánh nặng nặng n'ê nhất, chúng còn có một cái lưng để đánh giá được các gánh nặng ấy, để đánh giá trong lượng của chúng. Những gánh nặng này đối với chúng dường như có sức nặng của thực tế. Thực tế như nó vốn là, đấy là cách con lừa cảm nhận gánh nặng của nó. Đấy là lý do tại sao Nietzsche trình bày con lừa và con lạc đà như là không thể bị tác động trước moi hình thức quyến rũ và cám dỗ: chúng chỉ nhạy cảm với những gì mà chúng có trên vai, với những gì mà chúng gọi là thực tế. Vậy ta đoán được sự khẳng định của con Lừa có nghĩa là gì: tiếng "vâng" không biết nói "không": ở đây khẳng định không có gì khác hơn là mang vác, đảm nhận. Chấp nhận thực tế như nó vốn là, đảm nhận thực tại như nó vốn là.

Thực tế như nó vốn là, đó là một ý tưởng của con lừa. Con lừa cảm nhận cái trọng lượng của những gánh nặng mà người ta chất lên nó, mà nó tự chất lên mình, như là tính thực chứng của thực tế. Đây là những gì đang diễn ra: tinh th`àn trì độn là tinh th`àn phủ định, tinh th`àn cấy ghép giữa chủ nghĩa hư vô và sức mạnh phản ứng; trong mọi thứ đạo đức Ki tô giáo của con lừa, trong mọi sức mạnh dùng để mang vác, con mắt thành thạo không khó khăn gì để khám phá ra cái phản ứng; trong mọi gánh nặng mà nó mang vác, con mắt chín chắn nhìn thấy những sản phẩm của chủ nghĩa hư

vô; nhưng con lừa chỉ có thể nắm bắt được các hệ quả bị tách khỏi ti ền đ'ệ của chúng, những sản phẩm tách rời khỏi nguyên lý của quá trình tạo sinh chúng, các sức mạnh bị tách khỏi cái tinh th' ân đã khích lê chúng. Vậy nên, các gánh nặng đối với nó dường như có tính thực chứng của thực tế, tương tư như các sức mạnh được phú cho nó, những phẩm chất tích cực tương ứng với một sư đảm nhận thực tế và đời sống. "Ngay từ trong nội, người ta đã trang bị cho chúng ta những lời nói nặng n'ê và các giá trị nặng n'ệ thiên và ác, cái gia sản này được gọi như vậy... Và chúng ta trung thành mang theo những thứ mà người ta giao cho chúng ta, trên những đôi vai mạnh mẽ và vươt qua những núi non cần cỗi! Và khi chúng ta vã m'ô hôi, người ta nói với chúng ta: Vâng, đời sống thật là một gánh nặng phải mang 518". Con lừa trước tiên là Jésus Christ: chính Jésus Christ phải mang những gánh nặng nặng n'ê nhất, chính ngài phải mang những kết quả của cái phủ định như thể chúng chứa đưng sư bí ẩn thực chứng tiêu biểu. Tiếp đó, sau khi con người chiếm chỗ của Chúa, con lừa trở thành kẻ vô tín ngưỡng. Nó thích hợp với tất cả những gì người ta chất lên lưng nó. Người ta không c'àn bắt nó phải gánh nặng nữa, chính nó tư chất lên mình. Nó thu h'à Nhà nước, tôn giáo, v.v. như là những quy ên lực của chính nó. Nó trở thành Chúa: tất cả các giá trị cũ của thế giới bên kia giờ đây xuất hiện trước nó trong tư cách là những sức mạnh dẫn dắt thế gian này, trong tư cách là những sức mạnh riêng của nó. Trong lượng của gánh nặng lẫn lôn với trong lương của cơ bắp mêt mỏi của nó. Nó tư cáng đáng chính nó bằng cách cáng đáng thực tế, nó cáng đáng thực tế bằng cách cáng đáng chính mình. Môt sở thích phi thường đối với trách nhiệm, chính là toàn bô đạo đức đang nhanh chóng trở v ề. Nhưng trong kết cục này, thực tế và sư đảm nhận thực tế vẫn nguyên như chúng vốn là: tính thực chứng giả và khẳng định giả. Đối diên với "những con người của thời nay", Zarathoustra nói: "Thực sư là tất cả những gì đáng lo ngại trong tương lai, và tất cả những gì chưa

bao giờ làm cho những con chim lạc đàn lo sơ, những thứ đó thân thuộc hơn và làm vững lòng hơn là thực tế của các người. Bởi vì, chính các người nói như thế này: Chúng tôi hoàn toàn gắn chặt với thực tế, không tín ngưỡng cũng chẳng mê tín. Chính theo cách thức như vậy mà các người ưỡn ngưc vênh váo dù chẳng h`êcó ngực! Phải, làm thế nào mà các người có thể tin tưởng, những kẻ sặc số như các người, các người là những bức tranh v etat cả những gì đã từng được tin. Sinh vật phù du, ta gọi các người như vậy đấy, những con người thực tế! Các người là những kẻ vô sinh... Các người là những cánh cửa hé mở nơi đám phu đào huyết đứng đơi. Đó là thực tế của các người...<sup>519</sup> Những con người của thời nay vẫn còn sống trong tư tưởng già cỗi: tất cả những gì đè năng đ'àu có tính thực tế và thực chứng, tất cả những kẻ mang nặng đều có tính thực tế và khẳng định. Nhưng cái thực tế này, cái thực tế kết hợp con lạc đà và gánh nặng của nó đến mức trôn lẫn chúng trong cùng một ảo tưởng, đó chỉ là sa mạc, là thực tế của sa mạc, là chủ nghĩa hư vô. Zarathoustra đã nói v ề con lạc đà như thế này: "Ngay khi chất gánh nặng lên lưng, nó vôi vàng lao về sa mạc". Và nói v'ê tinh th'àn can đảm, "tráng kiên và kiên trì": "cho đến lúc mà đời sống xuất hiện trước nó như một sa mạc. 520". Thực tế được hiểu như là đối tượng, mục tiêu và mục đích của sự khẳng định; khẳng định được hiểu như là tán thành hay đ'ông ý với thực tế, như là sư đảm nhiệm thực tế: đó là ý nghĩa của tiếng kêu be be. Nhưng sư khẳng định này là một sư khẳng định hậu quả, hậu quả của những ti en đ'è vĩnh viễn có tính phủ định, một tiếng "vâng" của câu trả lời, câu trả lời cho tinh th' ân trì đôn và cho mọi sư xin xỏ của nó. Con lừa không biết nói "không"; nhưng trước tiên nó không biết nói "không" với chính chủ nghĩa hư vô. Từ đó nó thu lượm mọi sản phẩm, mang chúng vào trong sa mạc và, ở đó, đặt tên cho chúng: thực tế như nó vốn là. Vì thế mà Nietzsche có thể tố cáo tiếng "vâng" của con lừa: con lừa không h'è đối lập với con khỉ của Zarathoustra, nó không phát triển

một quy `ên lực nào khác hơn là quy `ên lực phủ định, nó trung thành đáp ứng quy `ên lực này. Nó không biết nói "không", nó luôn trả lời "vâng", nhưng trả lời "vâng" mỗi khi chủ nghĩa hư vô mở màn cuộc đối thoại.

Trong sự phê phán này v'ê sự khẳng định với tư cách là đảm nhiệm, Nietzsche không nghĩ một cách đơn giản hay xa xôi đến các khái niêm của chủ nghĩa khắc kỷ. Địch thủ ở gần hơn nhi ầu. Nietzsche phê phán tất cả các quan niệm v`ê khẳng định đã hạ thấp sự khẳng định thành một chức năng đơn giản, chức năng của t'ôn tại hay của những gì t'ôn tại. Cho dù t'ôn tại được quan niệm theo cách nào đi nữa: như là cái đúng thật hay là cái hiện thực, như là vật tư thân hay như là hiện tương. Và cho dù chức năng này được quan niêm theo cách nào đi nữa: như là sư phát triển, sư trình bày, sư khám phá, khải thị, thực hiện, nhận thức hay lĩnh hội. Kê từ Hegel triết học được trình bày như là một sự pha trộn kỳ quặc giữa bản thê học và nhân loại học, giữa siêu hình học và chủ nghĩa nhân văn, giữa thần học và chủ nghĩa vô thần, giữa thần học về mặc cảm tội lỗi và chủ nghĩa vô thân về sự phẫn hận. Bởi vì, chừng nào sư khẳng định còn được trình bày như là một chức năng của t'ôn tai, thì bản thân con người sẽ xuất hiện như là viên chức của sự khẳng định: t'ôn tại tự khẳng định trong con người, đ cng thời con người khẳng định t ch tại. Chừng nào sự khẳng định còn được định nghĩa như là một sư đảm nhận, có nghĩa là nhận lấy trách nhiệm, thì nó còn thiết lập nên giữa con người và t 'ch tại một quan hệ được xem là căn bản, một quan hệ đi ền kinh và biện chứng. Quả thực, ở đây, và là l'ân cuối cùng, ta không phải vất vả để nhận diên đối thủ của Nietzsche: chính biên chứng pháp đã lẫn lôn sư khẳng định với tính xác thực của sư thực hay với tính thực chứng của thực tế; và tính xác thực này, tính thực chứng này, trước tiên chính biên chứng pháp đã chế tạo ra chúng nhờ vào các sản phẩm của cái phủ định. T'ôn tại theo logic học của Hegel là một t'ôn tại chỉ được suy tưởng, thu ần túy và trống rỗng, t ồn tại được khẳng định, khi quá đô sang cái đối lập của nó. Nhưng không bao giờ t'ôn tại này được phân biệt với cái đối lập này của nó, cũng như nó không bao giờ có thể quá đô sang cái mà nó đã từng là. T'ôn tại của Hegel là cái hư vô thu an túy và đơn giản; còn sư trở thành mà t ồn tại này tạo ra cùng với hư vô, nghĩa là với chính nó, là một sư trở thành hoàn toàn có tính hư vô chủ nghĩa; và ở đây sư khẳng định quá đô sang sư phủ định bởi vì nó chỉ là sư khẳng định của cái phủ định và của các sản phẩm của phủ định. Feuerbach đẩy rất xa lý lẽ bác bẻ t 'ch tại của Hegel. Ông thay thế chân lý chỉ được suy tưởng bằng sư thật của cái cảm tính. Ông thay thế t 'ch tại trừu tượng bằng t 'ch tại cảm tính, được xác định, hiện thực, "cái hiện thực trong tính hiện thực của nó", "cái hiện thực như là cái hiện thực." Feuerbach muốn rằng sự t'ôn tại hiện thực cũng là đối tương của t'ôn tại hiện thực: toàn bô thực tại của t'ôn tại với tư cách là đối tương của t'ôn tai hiện thực và tron ven của con người. Ông muốn có tư duy khẳng định, và hiểu khẳng định như là sư thiết định những gì t`ôn tại<sup>521</sup>. Nhưng ở Feuerbach, cái hiện thực như nó vốn là này bảo t'r tất cả mọi thuộc tính của của nghĩa hư vô với tư cách là những thuộc tính của cái th'àn linh; t'ôn tại hiện thực của con người bảo t'ôn moi đặc điểm phản ứng như là sức mạnh và sở thích đảm nhiệm cái th'ân linh này. Trong "những con người thời nay", trong "những con người hiện thực", Nietzsche tố giác thực chất của biên chứng pháp và nhà biên chứng pháp: những bức tranh v ềtất cả những gì đá từng được tin.

Nietzsche muốn nói ba đi ều: 1° T ồn tại, cái đúng thật, cái hiện thực là các hóa thân của chủ nghĩa hư vô. Là các cách thức hủy hoại đời sống, phủ định nó, biến nó thành phản ứng bằng cách bắt nó phục tùng công việc của cái phủ định, *bằng cách chất lên nó những gánh nặng nặng nề nhất*. Nietzsche không tin vào khả năng tự đáp ứng nhu c ầi của cái hiện thực cũng như không tin vào khả năng tự đáp ứng nhu c ầi của cái đúng thật: ông nghĩ v ề chúng như những biểu hiện của một ý chí, cái ý chí làm mất giá

đời sống, cái ý chí đối lập đời sống với đời sống; 2° Sư khẳng định được quan niêm như là sư đảm nhiêm, như là sư khẳng định những gì t'ôn tại, như là tính xác thực của cái đúng thật hay tính thực chứng của cái hiện thực, đó là một khẳng định sai l'âm. Đó là tiếng "vâng" của con lừa. Con lừa không biết nói "không", vì nó nói "vâng" với tất cả những gì là "không". Con lừa cũng như con lạc đà là cái đối lập với sư tử; trong sư tử, phủ định trở thành quy en lưc khẳng định, còn ở lừa và lạc đà, khẳng định vẫn phục vụ cho phủ định, đơn giản là quy ên lực phủ định; 3° Quan niêm sai l'ân này v'ê khẳng định vẫn là một cách để bảo tôn con người. Chừng nào t'ôn tai còn là một gánh năng, thì con người phản ứng vẫn ở đó để gánh vác. Ở nơi nào t'ôn tại được khẳng định tốt hơn là trong sa mạc? Và ở nơi nào con người tư bảo t'ân tốt nhất? "Con người cuối cùng sống lâu nhất." Dưới mặt trời của t ch tại, nó đánh mất đến cả sở thích chết, dấn sâu vào sa mạc để mơ mộng dài lâu v  $\hat{e}$  một sự tiêu vong thụ động  $\frac{522}{}$ . - Toàn bô triết học Nietzsche đối lập với những định đ'ề v ềt 'ôn tại, v ề con người và sư đảm nhiệm. "T'ôn tại: chúng ta đâu có cách biểu đạt nào v'ênó khác hơn là việc sống. Làm thế nào mà cái gì chết chóc lại có thể t'ôn tai được? 523" Thế giới này không đúng thật, cũng không hiện thực, mà là sống. Và thế giới sống là ý chí quy ên lực, ý muốn cái giả được thực hiện dưới các quy en lưc khác nhau. Thực hiện ý muốn cái giả dưới một quy en lực nào đó, thực hiên ý chí quy ền lực dưới một phẩm chất nào đó, đó luôn luôn là đánh giá. Sống là đánh giá. Không có sư thật v'ệ thế giới được suy tưởng, cũng không có thực tại của thế giới cảm tính, tất cả đều là đánh giá, thậm chí và đặc biết là cái cảm tính và cái hiện thực, chúng lại càng chỉ là sư đánh giá. "Trong cuốn sách này, ý muốn xuất hiện, ý muốn tạo ảo tưởng, lừa dối, ý muốn trở thành và thay đổi (hay ảo tưởng được khách quan hóa) được xem như là sâu sắc hơn, mang tính siêu hình học hơn là ý muốn nhìn thấy sư thực, thấy hiện thực, thấy sư t ôn tại; bản thân t ôn tại vẫn chỉ là

một hình thức của xu hướng muốn có ảo tưởng." T in tại, cái đúng thật, cái hiên thực, bản thân chúng chỉ có giá trị như là những sư đánh giá, nghĩa là chỉ có giá trị như là những lời nói dối 524. Nhưng, vì thế mà các phương tiện để thực hiện ý chí dưới một trong những quy en lực của nó, các phương tiên ấy đến tận bây giờ chỉ phục vụ cho quy ên lực hay phẩm chất của cái phủ định. T'ôn tại, cái đúng thật, bản thân hiện thực, tất cả là cái th'ân linh, trong đó đời sống đối lập lại đời sống. Vậy cái ngư trị, đó là sư phủ định với tư cách là phẩm chất của ý chí quy en lưc, ý chí này, trong khi đối lập đời sống với đời sống, phủ định đời sống trong tổng thể, và ở phương diên cá biệt giúp nó chiến thắng với tư cách là đời sống phản ứng. Trái lại, một quy en lưc mà cùng với nó ý muốn trở nên thích hợp với toàn bô đời sống, một quy ên lực cao nhất của cái giả, một phẩm chất cùng với nó toàn bộ đời sống được khẳng định, và nét đặc thù của nó trở thành hoạt năng: đó là phẩm chất khác của ý chí quy en lưc. Khẳng định, đó vẫn còn là đánh giá, nhưng đánh giá từ quan điểm của một ý chí vui sướng với sư khác biệt trong đời sống, thay vì phải chịu đưng những nỗi đau do sư đối kháng mà chính nó gơi lên cho đời sống này. Khẳng định không phải là chất gánh nặng lên vai mình, là đảm nhận những gì tôn tại, mà là giải phóng, dỡ bỏ gánh nặng cho những gì đang sống. Khẳng định, đó là làm nhe bớt: không phải chất lên đời sống những gánh nặng của các giá trị cao siêu, mà là tạo ra các giá trị mới, các giá trị của đời sống, các giá trị biến đời sống thành nhe bỗng và hoạt năng. Nói đúng ra, chỉ có sáng tạo trong chừng mưc mà chúng ta sử dung sư dư thừa để tạo ra các hình thái mới của đời sống, chứ không tách đời sống ra khỏi cái mà nó có thể. "Và cái mà các người gọi là thế giới, các người c'ân phải bắt đ'àu bằng cách tạo ra nó: lý tính, tưởng tượng, ý chí, tình yêu của các người c`ân phải trở thành thế giới này. 525" Nhưng nhiêm vu này không được hoàn thành trong con người. Vươn xa hơn khả năng mà nó có thể, con người nâng phủ định lên tới tận một quy ền lực khẳng định. Nhưng khẳng định trong toàn bộ quyền lực của nó, khẳng định bản thân sự khẳng định, đó là những gì vượt quá các sức mạnh của con người. "Sáng tạo ra các giá trị mới, chính sư tử cũng chưa thể làm đi ều đó: nhưng trở nên tự do để có các sáng tạo mới, đó là đi ều mà quy ền lực của sư tử có thể làm được 526". Ý nghĩa của khẳng định chỉ có thể khai mở nếu ta tính đến ba điểm cơ bản này trong triết học Nietzsche: không phải cái đúng thật, cũng không phải cái hiện thực, mà là sự đánh giá; không phải khẳng định với tư cách là sự đảm nhận, mà khẳng định với tư cách là sáng tạo; không phải con người, mà là siêu nhân với tư cách là hình thái mới của đời sống. Nếu Nietzsche gán cho nghệ thuật t ầm quan trọng đến như thế, chính là vì nghệ thuật thực hiện toàn bộ chương trình này: quy ền lực cao nhất của cái giả, sự khẳng định Dionysos hay thiên tài của siêu nhân 527.

Luận đ'è của Nietzsche được tóm tắt như sau: tiếng "vâng" không biết nói "không" (tiếng "vâng" của con lừa) là một biếm họa của sự khẳng định. Chính là vì nó nói "vâng" với tất cả những gì là không, vì nó chịu đựng chủ nghĩa hư vô, nó phục tùng quy 'ên lực phủ định như là phục tùng con quỷ mà nó phải mang toàn bộ gánh nặng của con quỷ này. Tiếng "vâng" của Dionysos, trái lại, là tiếng "vâng" biết nói "không": nó là sự khẳng định thu 'ân túy, nó đã đánh bại chủ nghĩa hư vô và gỡ bỏ mọi quy 'ên lực tự chủ của phủ định, nhưng đi 'ài đó là vì nó bắt phủ định phụng sự các quy 'ên lực khẳng định. Khẳng định, đó là sáng tạo, không phải là mang vác, chịu đựng, đảm nhận. Hình ảnh kỳ cục của tư duy hình thành trong đ 'ài con lừa: "Tư duy và coi điều gì đó là quan trọng, đảm nhiệm gánh nặng của nó, đối với họ, tất cả những đi 'ài này là một, họ không có kinh nghiệm nào khác. 528"

### 12) Sự khẳng định kép: Ariane

Sự khẳng định trong toàn bộ quy in năng của nó là gì? Nietzsche không

hủy bỏ khái niệm t`ôn tại. Ông đ`è xuất một quan niệm mới v`ê t`ôn tại. Khẳng định là t`ôn tại. T`ôn tại không phải là đối tượng của khẳng định, càng không phải là một yếu tố tự trình diện và bắt khẳng định phải gánh vác. Khẳng định không phải là quy ền lực của t`ôn tại, trái lại. Bản thân khẳng định là t`ôn tại, t`ôn tại chỉ là khẳng định trong toàn bộ quy ền lực của nó. Vậy nên ta không ngạc nhiên khi ở Nietzsche không có sự phân tích t`ôn tại vì chính t`ôn tại, cũng không có sự phân tích hư vô vì chính hư vô; nhưng ta không nên cho rằng, v`ê mặt này, Nietzsche không bộc lộ suy nghĩ rốt ráo của ông. Tôn tại và hư vô chỉ là những cách diễn đạt trừu tượng của khẳng định và phủ định với tư cách là các phẩm chất (qualia) của ý chí quyền lực 529. Nhưng toàn bộ câu hỏi là: theo nghĩa nào thì bản thân khẳng định là t`ôn tại?

Khẳng định không có đối tương nào khác ngoài chính nó. Nhưng đúng ra, nó là t'ôn tại chừng nào bản thân nó là đối tượng của chính nó. Khẳng định với tư cách là đối tượng của khẳng định: đó là t 'cn tại. Trong bản thân nó, và với tư cách là sự khẳng định thứ nhất, nó là sự trở thành. Vì thế khẳng định trong toàn bộ quy en lực của nó là một khẳng định kép: người ta khẳng định sư khẳng định. Chính khẳng định thứ nhất (sư trở thành) là t 'ôn tai, nhưng nó chỉ là t'ôn tai trong tư cách đối tương của sư khẳng định thứ hai. Hai khẳng định này cấu thành quy ên lưc khẳng định tron ven. Cái quy en lưc tất yếu phải nhân đôi này được Nietzsche trình bày trong những văn bản có tính biểu tương cao: 1° Hai con vật của Zarathoustra, đại bàng và rắn. Được diễn giải từ giác đô quy h'ài vĩnh cửu, đại bàng như là năm quan trong, thời kỳ vũ tru, và con rắn như là số phận cá nhân được đưa vào trong thời kỳ lớn này. Nhưng cách diễn giải chính xác này vẫn chưa phải là đầy đủ, vì nó giả định sư quy h cử vĩnh cửu và không nói gì v ề các yếu tố cấu thành có trước từ đó hình thành nên sư quy h 'ài vĩnh cửu. Đại bàng bay lượn trong một pham vi rông, một con rắn quấn quanh cổ nó, "không giống

như một con m'à, mà giống như một người bạn<sup>530</sup>": ta thấy ở đó tính tất yếu, sư khẳng định kiệu hãnh nhất được tháp tùng, được nhân đôi bởi một sư khẳng định thứ hai, sư khẳng định thứ hai này xem nó như đối tương; 2° Cặp đôi thần thánh, Dionysos-Ariane. "Vậy ai biết ở bên ngoài ta, ai là Ariane?" Và chắc hẳn ẩn ngữ Ariane có rất nhi à nghĩa. Ariane yêu Thésée. Thésée là biểu tượng của con người thượng đẳng: đó là con người cao thương và anh hùng, kẻ đảm nhận những gánh nặng và chiến thắng quái vật. Nhưng Thésée thiếu chính cái đạo đức của bò mông, nghĩa là ý nghĩa của Trái đất khi nó bị đóng vào ách, và cũng thiếu khả năng tháo ách, thiếu khả năng vứt bỏ gánh nặng $^{531}$ . Chừng nào người phụ nữ còn yêu người đàn ông, chừng nào người phu nữ còn là me, là chi, còn kết hôn với người đàn ông, đó sẽ vẫn là con người thương đẳng, nàng chỉ là hình ảnh nữ của người đàn ông: quy ền lưc nữ còn bị bó buộc trong người phu nữ<sup>532</sup>. Những bà me ghê gớm, những bà chị và những bà vơ ghê gớm, ở đây nữ tính biểu thị tinh th`ân trả thù và sự phẫn hận đang khích lệ cả người đàn ông. Nhưng nàng Ariane, khi bị Thésée bỏ rơi, cảm thấy xuất hiện một sư chuyển hóa thuộc về riêng nàng: quyền lưc nữ được giải phóng, trở thành từ thiên và có tính khẳng định, trở thành Anima. "C'âu cho hình phản chiếu của ngôi sao toả sáng trong tình yêu của nàng! c'âu cho ni âm hi vong của nàng lên tiếng: Ôi, ta có thể cho ra đời siêu nhân! 533" Hơn nữa: so với Dionysos, Ariane-Anima giống như một khẳng định thứ hai. Sự khẳng định của Dionysos đòi hỏi một khẳng định khác lấy nó làm đối tương. Sư trở thành của Dionysos là t`ôn tại, là vĩnh cửu, nhưng trong tư cách là sư khẳng định tương ứng, bản thân nó được khẳng định: "Khẳng định vĩnh cửu của tồn tại, ta vĩnh viễn là sự khẳng định của ngưoi $^{534}$ ". Sư quy h  $\ddot{a}$  vĩnh cửu làm cho sự trở thành và t'ôn tại "xích lại g'ân nhau một cách tối đa", nó khẳng định cái này trong cái kia<sup>535</sup>; tuy nhiên, vẫn còn c`ân một khẳng định thứ hai để tiến hành sự xích lại g`ấn nhau này. Vì thế mà sự quy h`ã vĩnh cửu, bản thân nó là một cái nhẫn cưới 536. Vì thế thế giới của Dionysos, chu kỳ vĩnh cửu, là một cái nhẫn cưới, một cái gương tân hôn chờ đợi cái tâm h`ân (anima) có khả năng soi vào đó, nhưng đ`âng thời cũng có khả năng phản chiếu nó trong khi soi 537. Vì thế Dionysos muốn có một vị hôn thê: "Chính là em, là em mà chàng muôn ư? Em, toàn bộ con người em?... 538" (Ở đây lại một l`ân nữa ta nhận thấy rằng, tùy thuộc vào vị trí mà ta được đặt vào, các hôn lễ thay đổi ý nghĩa hay thay đổi đối tác. Vì, theo sự quy h`âi vĩnh cửu đã được thiết lập, chính Zarathoustra xuất hiện như là vị hôn phu, và sự vĩnh cửu xuất hiện như là một phụ nữ được yêu. Nhưng theo những gì cấu thành nên sự quy h`âi vĩnh cửu, Dionysos là sự khẳng định thứ nhất, sự trở thành và t`ân tại, nhưng sự trở thành chỉ là t`ân tại với tư cách là đối tượng của một khẳng định thứ hai; Ariane là khẳng định thứ hai này, Ariane là vị hôn thê, là quy `ân lực nữ, quy ền lực của tình yêu).

3° *Mê cung hay những cái tai*. Mê cung là một hình ảnh thường gặp ở Nietzsche. Trước tiên nó chỉ cái vô thức, cái mình; duy nhất Anima có khả năng hòa giải chúng ta với vô thức, có khả năng cho chúng ta một *sợi dây* hướng đạo để thăm dò nó. Thứ hai, mê cung chỉ chính sự quy h cừ vĩnh cửu: tính chất vòng quanh, nó không phải là con đường bị lạc, mà là con đường dẫn chúng ta tới cùng một điểm, cùng một khoảnh khắc, cái khoảnh khắc đã qua và sẽ tới. Nhưng sâu sắc hơn, từ giác độ của những gì cấu thành sự quy h cừ vĩnh cửu, mê cung là sự trở thành, là khẳng định sự trở thành. Thế mà, t ch tại vượt ra ngoài sự trở thành, nó được khẳng định bởi chính sự trở thành, trong chừng mực mà khẳng định sự trở thành là đối tượng của một khẳng định khác (sợi dây của Ariane). Chừng nào Ariane còn năng đến với Thésée, mê cung còn được nhìn từ mặt trái, nó mở ra cho những giá trị thượng đẳng, và sợi dây vẫn là sợi dây của phủ định và của phẫn hận, sợi

dây luân lý<sup>539</sup>. Nhưng Dionysos đã cho Ariane biết bí mật của mình: mê cung đích thực chính là Dionysos, sợi dây đích thực là sợi dây khẳng định. "Ta là mê cung của nàng<sup>540</sup>". Dionysos là mê cung và là con bò mộng, là sự trở thành và t 'ôn tại như sự trở thành chỉ là t 'ôn tại khi bản thân sự khẳng định được khẳng định. Dionysos không chỉ đòi hỏi Ariane phải nghe, mà còn phải khẳng định sự khẳng định: Nàng có đôi tai bé, nàng có đôi tai của ta: hãy nói vào tai ta một lời chín chắn." Cái tai là mê cung, tai là mê cung của sự trở thành hay mê thất của khẳng định. Mê cung là cái dẫn chúng ta tới t 'ôn tại, chỉ có t 'ôn tại của sự trở thành, chỉ có t 'ôn tại của bản thân mê cung. Nhưng Ariane có đôi tai của Dionysos: bản thân sự khẳng định c'àn được khẳng định để nó có thể trở thành sự khẳng định của t 'ôn tại. Ariane nói một *lời chín chắn* vào tai Dionysos. Nghĩa là: vì chính nàng đã nghe thấy lời khẳng định của Dionysos, nàng biến nó thành đối tượng của một khẳng định thứ hai mà Dionysos nghe thấy.

Nếu ta xem khẳng định và phủ định là phẩm chất của ý chí quy ền lực, ta sẽ thấy chúng không có một quan hệ đơn nghĩa. Phủ định đối lập với khẳng định, còn khẳng định khác phủ định. Chúng ta không thể nghĩ đến khẳng định như là "đối lập" với phủ định: đó sẽ là đặt cái phủ định vào trong chính nó. Đối lập không chỉ là quan hệ giữa phủ định và khẳng định, mà còn là bản chất của phù định với tư cách là phủ định. Và sự khác biệt là bản chất của khẳng định với tư cách là chính nó. Khẳng định là sự vui sướng và là trò chơi của sự khác biệt riêng của nó, tương tự, phủ định là nỗi đau và là công việc của sự đối lập thuộc v ề riêng nó. Nhưng trò chơi của sự khác biệt trong khẳng định là gì? Thoạt đ`âu, khẳng định được đặt ra như là cái Nhi àu, như là sự trở thành và ngẫu nhiên. Vì cái Nhi àu là sự khác biệt giữa cái một và cái khác, sự trở thành là sự khác biệt với chính mình, ngẫu nhiên là sự khác biệt "hơn cả" hay là sự khác biệt phân phối. Tiếp đó, khẳng định nhân đôi, sự khác biệt được phản chiếu trong khẳng

định của khẳng định: mômen của sư phản chiếu, lúc khẳng định thứ hai lấy khẳng định thứ nhất làm đối tương. Nhưng sư khẳng định tư nhân đôi theo cách này: vì là đối tương của khẳng định thứ hai, nên nó là khẳng định được khẳng định, khẳng định được gia tăng, là sự khác biệt được nâng lên tới quy ền lưc cao nhất của nó. Sư trở thành là t ền tại, cái nhi ều là cái một, ngẫu nhiên là tất yếu. Khẳng định của sư trở thành là khẳng định của t'ôn tại, v.v., nhưng trong chừng mực nó trở thành đối tương của khẳng định thứ hai, khẳng định thứ hai này đưa nó tới một quy ền lực mới. T ền tại được xem là t'ôn tại của sư trở thành, cái một của cái nhi ều, tất yếu của ngẫu nhiên, nhưng trong chừng mưc mà sư trở thành, cái nhi àu và ngẫu nhiên được phản chiếu trong khẳng định thứ hai, khẳng định này lấy chúng làm đối tương. Như vậy, đó là đặc điểm của sư khẳng định đang quy h'à hay đặc điểm của sư khác biệt đang tái diễn. Quy h'ài là t'àn tại của sư trở thành, cái một của cái nhi ều, tất yếu của ngẫu nhiên: sư t ồn tại của khác biệt trong tư cách là chính nó, hay là sư quy h 'à vĩnh cửu. Nếu ta xem xét khẳng định trong tổng thể của nó, ta không được lẫn lôn sư t ch tại của hai quy en lưc khẳng định với sư t en tại của hai khẳng định riêng biệt, ngoại trừ đó là một cách diễn đạt tiên lợi. Sư trở thành và t'ân tại là cùng một khẳng định, khẳng định này chỉ chuyển từ một quy ên lực này qua một quy en lực khác trong tư cách là đối tượng của một khẳng định thứ hai. Khẳng định thứ nhất là Dionysos, sư trở thành. Khẳng định thứ hai là Ariane, tấm gương, vị hôn thê, sư phản chiếu. Nhưng quy ên lực thứ hai của khẳng định thứ nhất là sư quy h'ài vĩnh cửu hay t'àn tại của sư trở thành. Chính ý chí quy en lưc - với tư cách là yếu tố khu biệt - tạo ra và phát triển sự khác biệt trong khẳng định, nó phản ánh sự khác biệt trong khẳng định của khẳng định, nó khiến cho sư khác biệt quy h'à trong chính sư khẳng định được khẳng định. Dionysos được phát triển, được phản chiếu, được nâng lên tới tận quy ên lực cao nhất: đó là các phương diên

trong ý muốn của Dionysos, cái ý muốn được dùng làm nguyên tắc của sự quy h 'ài vĩnh cửu.

## 13) Dionysos và Zarathoustra

Bài học v'ệ sư quy h'ởi vĩnh cửu là: không có sư quy h'ời của cái phủ định. Sư quy h'ởi vĩnh cửu có nghĩa là: t'ờn tại là chon loc. Chỉ có những gì khẳng định hoặc những gì được khẳng định mới quy h à. Sư quy h à vĩnh cửu là tái tạo sự trở thành, nhưng tái tạo sự trở thành cũng là tạo ra một sự trở thành hoạt năng: siêu nhân, con của Dionysos và Ariane. Trong sự quy h'ài vĩnh cửu, t'àn tại được xem là t'àn tại của sư trở thành, nhưng t'àn tại của sư trở thành được xem là sư-trở-thành-hoat-năng duy nhất. Bài học tư biên của Nietzsche như sau: sư trở thành, cái nhi ều, sư ngẫu nhiên không h'ệchứa đưng sư phủ định; sư khác biệt là khẳng định thu ần túy; quy h ầi là t 'ch tại của sư khác biệt loại trừ moi phủ định. Và có thể bài học này vẫn còn rất tối tăm khó hiểu nếu không có ánh sáng thực hành soi roi nó. Nietzsche tố cáo tất cả moi huyễn hoặc đã xuyên tạc triết học: bô máy mặc cảm tôi lỗi, uy tín giả của cái phủ định đã biến cái đa tạp, sư trở thành, ngẫu nhiên, bản thân sư khác biệt thành ra bấy nhiều bất hạnh của ý thức, và biến những bất hạnh của ý thức thành ra bấy nhiều mômen của sư đào tạo, phản tư hay phát triển. Hãy để cho sư khác biết được hạnh phúc; hãy để cho cái nhi àu, sư trở thành, ngẫu nhiên được thỏa mãn bởi chính chúng, đối tương của ni ềm vui; hãy để cho duy nhất ni ềm vui quy h ềi: đó là bài học thực hành của Nietzsche. Cái nhi ầu, sư trở thành, ngẫu nhiên đúng là ni êm vui của triết học trong đó cái một vui sướng vì chính nó; và t ôn tại và tất yếu cũng như thế. Chưa bao giờ, kể từ Lucrèce (trừ Spinoza là ngoại lê), người ta đẩy xa đến thế cái công việc phê phán, đặc trưng của triết học. Lucrèce tố cáo sư rối loạn của tâm h ch và những kẻ c ân đến sư rối loạn này để củng cố quy ên lưc. - Spinoza tố cáo nỗi bu ôn, tất cả những nguyên nhân của nỗi bu 'àn và những kẻ tạo quy 'àn lực trong chính nỗi bu 'àn này. Nietzsche tố cáo sự phẫn hận, mặc cảm tội lỗi, và quy 'ân lực của cái phủ định dùng làm nguyên tắc của chúng: một thứ triết học "không có tính thời sự" mà mục tiêu của nó là sự giải phóng. Không có ý thức bất hạnh nào mà đ 'àng thời không là sự nô lệ hóa con người, là một cái bẫy đối với ý muốn, là cơ hội thuận lợi cho mọi kiểu tư duy thấp kém. Sự ngự trị của cái phủ định là sự ngự trị của những con vật có quy 'ân lực, Giáo hội và Nhà nước, chúng trói buộc chúng ta vào mục đích riêng của chúng. Kẻ giết Chúa phạm một tội lỗi bu 'àn bã vì hắn ta nêu lý do của tội ác một cách bu 'àn bã: hắn muốn chiếm chỗ của Chúa, hắn giết để "ăn cắp", hắn tiếp tục ở trong phủ định bằng cách đảm nhiệm cái th 'àn thánh. C'àn có thời gian để cho cái chết của Chúa rốt cuộc tìm thấy bản chất của nó và trở thành một sự kiện vui mừng. Thời gian để loại trừ cái phủ định, để loại bỏ cái phản ứng, thời gian của sự-trở-thành-hoạt-năng. Và thời gian này chính là chu kỳ của sự quy h 'ài vĩnh cửu.

Cái phủ định chết cứng trước những cánh cửa dẫn vào t 'ch tại. Cái đối lập ngừng hoạt động, và sự khác biệt bắt đ'àu những trò chơi của mình. Nhưng t 'ch tại ở đâu, - nó vốn không phải là một thế giới khác -, và sự chọn lọc được thực hiện như thế nào? Thời điểm cái phủ định bị chuyển đổi được Nietzsche gọi là sự chuyển hóa. Phủ định đánh mất quy 'ch lực của nó và phẩm chất của nó. Sự chuyển hóa nối kết phủ định và khẳng định trong ý chí quy 'ch lực, nó biến chúng thành một phương thức t 'ch tại đơn giản của các quy ch lực khẳng định. Không còn là tác động của sự đối lập cũng không còn là nỗi đau của phủ định nữa, mà là trò chơi hiểu chiến của khác biệt, là khẳng định và là ni 'ch vui phá hủy. Tiếng "không" bị tước mất quy 'ch lực, bị vượt qua trong phẩm chất trái ngược, chính nó trở thành khẳng định và có tính sáng tạo: đó là sự chuyển hóa. Và những gì căn bản xác định nên Zarathoustra, đó là sự chuyển hóa các giá trị. Nếu

Zarathoustra chịu đựng sự phủ định, cũng như bộc lộ sự chán ghét nó hay mong muốn nó, thì đó không phải là để sử dụng nó như là một động lực, cũng không phải để chịu trách nhiệm v ềnó hay đảm nhận sản phẩm của nó, mà là để đạt tới thời điểm lúc động lực thay đổi, lúc sản phẩm bị vượt qua, lúc toàn bộ phủ định bị chế ngự hay bị chuyển hóa.

Toàn bô câu chuyên v'ề Zarathoustra đứng vững trong những mối liên hệ của nó với chủ nghĩa hư vô, nghĩa là với con quy. Con quy là tinh th'ân phủ định, là quy ên lưc phủ định thực hiện nhi ều vai trò khác nhau và có vẻ như đối lập nhau. Khi thì nó bắt con người phải mang nó trên mình, gợi ý rằng trong lượng mà nó chất lên con người chính là tính thực chứng. Khi thì, ngược lại, nó nhảy qua phía trên con người, tước bỏ mọi sức mạnh và ý muốn của con người 541. Mâu thuẫn chỉ là b'ê ngoài: trong trường hợp thứ nhất, con người là sinh vật phản ứng muốn chiếm lĩnh quy ên lực, muốn thay thế quy ên lưc chế ngư nó bằng sức mạnh riêng của nó. Nhưng hắn là ở đây con quy, nguy trang dưới một tính thực chứng giả mạo, tìm thấy cơ hội để bắt người ta phải mang nó, phải đảm nhiệm v ềnó, phải tiếp tuc công việc của nó. Trong trường hợp thứ hai, con người là con người cuối cùng của loài người: vẫn còn có tính phản ứng, nó không còn sức mạnh để chiếm lĩnh ý chí; chính con quỷ rút hết moi sức mạnh của con người, nó để con người ở trong tình trạng không sức mạnh, không mong muốn. Trong cả hai trường hợp, con quy xuất hiện như là tinh th'ân phủ định, tinh th'ân này, qua các biến thái của con người, bảo tôn sức mạnh của nó và gìn giữ phẩm chất của nó. Nó có nghĩa là ý chí hư vô, cái ý chí sử dung con người như là một sinh vật phản ứng, nó bắt con người phải mang nó, nhưng nó không h'ệ hòa lẫn vào con người và nó "nhảy vươt lên trên". Xét ở tất cả các phương diện này, sự chuyển hóa khác với ý chí hư vô, giống như Zarathoustra khác với con quỷ của mình. Chính là với Zarathoustra mà phủ định đánh mất quy ền lưc của nó và phẩm chất của nó:

vượt lên trên con người phản ứng, đó là *kẻ phá hủy các giá trị đã biết*; vượt lên con người cuối cùng, đó là *con người muốn tiêu vong và muốn bị vượt lên*. Zarathoustra có nghĩa là khẳng định, là tinh th'ân khẳng định với tư cách là quy ền lực, cái quy ền lực biến phủ định thành một phương thức, và biến con người thành một sinh vật hoạt năng muốn bị vượt lên (chứ không phải là bị "nhảy qua bên trên"). Dấu hiệu của Zarathoustra là dấu hiệu của sư tử: quyển thứ nhất của Zarathoustra mở ra với nhân vật sư tử và quyển cuối cùng khép lại với nhân vật sư tử. Nhưng sư tử, đó chính là "tiếng "không" thiêng liêng" đã trở thành sáng tạo và khẳng định, khẳng định biết nói tiếng "không" này, trong đó mọi phủ định đ`âu bị chuyển đổi, bị chuyển hóa thành quy ền lực và phẩm chất. Cùng với sự chuyển hóa, ý chí quy ền lực thôi không còn bị kết hợp với phủ định cũng như là với cái lý tính giúp chúng ta nhận biết nó, nó mở rộng cái phương diện chưa biết của nó, cái lý do t ền tại còn chưa được biết đến này đã biến phủ định thành một phương thức t ền tại đơn giản.

Vả chăng, giữa Zarathoustra và Dionysos, giữa sự chuyển hóa và sự quy h ời vĩnh cửu, có một mối quan hệ phức tạp. Theo một cách thức nào đó, Zarathoustra là căn nguyên của sự quy h ời vĩnh cửu và là cha đẻ của siêu nhân. Con người muốn tiêu vong, con người muốn bị vượt lên, đó là tổ tiên và là cha đẻ của siêu nhân. Kẻ phá hủy mọi giá trị đã biết, con sư tử với tiếng "không" thiêng liêng chuẩn bị sự biến hóa cuối cùng của nó: nó trở thành đứa trẻ. Và với những bàn tay dài lu `an vào bộ lông sư tử, Zarathoustra cảm thấy những đứa trẻ rất g àn hay cảm thấy siêu nhân đang tới. Nhưng với nghĩa nào mà Zarathoustra lại là cha đẻ của siêu nhân và là căn nguyên của sự quy h `ai vĩnh cửu? Với nghĩa: đi àu kiện. Theo một cách thức khác, sự quy h `ai vĩnh cửu? Với nghĩa: đi àu kiện. Theo một cách thức khác, sự quy h `ai vĩnh cửu? Với nghĩa: đi àu kiện. Theo một cách đổi của quan điểm trong cái nguyên tắc quy định nó. Zarathoustra phục

tùng Dionysos: "Tôi là gì? Tôi chờ đợi một người xứng đáng hơn tôi; tôi thậm chí không xứng đáng tự nghi ền nát mình để chống lại người đó. 542" Trong cái bộ ba chống Chúa: Dionysos, Ariane và Zarathoustra, thì Zarathoustra là vị hôn phu có đi ều kiện của Ariane, nhưng Ariane là vị hôn thê vô đi ều kiện của Dionysos. Vì thế mà Zarathoustra luôn có một địa vị thấp hơn, so với sự quy h ềi vĩnh cửu và siêu nhân. Zarathoustra là căn nguyên của sự quy h ềi vĩnh cửu, nhưng là cái căn nguyên làm chậm trễ hiệu quả của nó. Là kẻ tiên tri ch ền chừ không chịu công bố sứ điệp, kẻ biết được sự quyến rũ và cám dỗ của phủ định, kẻ c ền được khích lệ bởi những con vật của mình. Là cha đẻ của siêu nhân, nhưng con cái của ông bố này lại chín chắn trước khi ông ta đủ chín chắn để sinh ra các con của mình, là con sư tử vẫn còn chưa có sự biến hóa cuối cùng 543. Hẳn là, sự quy h ềi vĩnh cửu và siêu nhân nằm ở vùng giao thoa giữa hai phả hệ, giữa hai dòng đối di truy ền bất tương xứng.

Một mặt, sự quy h 'ài vĩnh cửu và siêu nhân quy chiếu v 'è Zarathoustra với tư cách là nguyên tắc đặt đi 'àu kiện, cái nguyên tắc "đặt ra" chúng chỉ theo một cách thức giả định. Mặt khác, chúng quy chiếu v 'è Dionysos với tư cách là nguyên tắc vô đi 'àu kiện, cái nguyên tắc đã tạo nên tính tất yếu và tuyệt đối của chúng. Như vậy, trong bài thuyết trình của Zarathoustra, đó luôn luôn là sự chẳng chịt các căn nguyên hay sự kết nối các khoảnh khắc, mối quan hệ tổng hợp giữa các khoảnh khắc, dùng làm giả thiết cho sự quy h 'ài của cùng một khoảnh khắc. Nhưng trái lại, từ quan điểm của Dionysos, đó là mối quan hệ tổng hợp giữa khoảnh khắc và chính nó, với tư cách là hiện tại, quá khứ và tương lai, cái khoảnh khắc hoàn toàn xác định quan hệ của nó với những khoảnh khắc khác. Quy h 'ài không phải là ni 'àm đam mê của một khoảnh khắc bị các khoảnh khắc khác thúc đẩy, mà là hoạt động của cái khoảnh khắc xác định nên những khoảnh khắc khác và tự xác định chính nó xuất phát từ những gì mà nó khẳng định. Qu' àn thể của

Zarathoustra là qu'ân thể của sư tử, còn qu'ân thể của Dionysos là qu'ân thể của t'ôn tại: tiếng "vâng" của đứa trẻ- người chơi sâu sắc hơn là tiếng "không" thiêng liêng của sư tử. Zarathoustra hoàn toàn là khẳng định: kể cả khi ông ta nói "không", ông ta là người biết nói "không". Nhưng Zarathoustra không phải là khẳng định hoàn toàn, cũng không phải là khẳng định sâu sắc nhất.

Zarathoustra đưa phủ định và khẳng định quy lai với nhau trong ý chí quy ên lưc. Ý chí quy ên lưc vẫn còn c ân được quy v ề khẳng định với tư cách là lý do t'ôn tai của nó, và khẳng định c'ân được quy v'ê ý chí quy ền lưc với tư cách là yếu tố hình thành, phản chiếu và phát triển lý do riêng của nó: đó là nhiệm vụ của Dionysos. Tất cả những gì là khẳng định đ'êu tìm thấy ở Zarathoustra đi ều kiên của chúng, nhưng tìm thấy ở Dionysos nguyên tắc vô đi à kiên của chúng. Zarathoustra quyết định sư quy h à vĩnh cửu; hơn nữa, ông ta khiến cho sư quy h à vĩnh cửu quyết định tạo ra kết quả: siêu nhân. Nhưng quyết định này và loạt các đi ều kiến kết thúc trong con sư tử, trong con người muốn bị vươt lên, trong kẻ phá hủy moi giá tri đã biết, cả hai chỉ là một mà thôi. Quyết định của Dionysos có một bản chất khác, đ cng nhất với nguyên tắc tuyết đối, nếu không có nguyên tắc này thì các đi ều kiện sẽ ở tình trạng bất lực. Và chính xác, đó là sự nguy trang cuối cùng của Dionysos, đó là bắt *các* sản phẩm của Dionysos phục tùng những đi ầu kiên vốn phải phục tùng ông, những đi ầu kiên bị các sản phẩm này vượt qua. Chính sư tử trở thành đứa trẻ, chính sư phá hủy các giá trị đã biết tạo khả năng cho sư sáng tạo các giá trị mới; nhưng sư sáng tạo các giá trị, tiếng "vâng" của đứa trẻ - người chơi, sẽ không hình thành dưới những đi àu kiên này, nếu chúng không được giải thích đ àng thời với một phả hệ học sâu sắc hơn. Vậy ta sẽ không ngạc nhiên khi thấy rằng toàn bô các khái niệm của Nietzsche nằm ở vùng giao thoa giữa hai dòng dõi di truy ền bất tương xứng. Không chỉ là sư quy h cử vĩnh cửu và siêu nhân, mà còn là tiếng cười, trò chơi, điệu nhảy. Được quy về Zarathoustra, tiếng cười, trò chơi, điệu nhảy là các quy ền lực khẳng định của sự chuyển hóa: điệu nhảy biến nặng thành nhẹ, tiếng cười biến đau khổ thành ni ềm vui, trò chơi gieo (súc sắc) từ thấp lên cao. Nhưng khi được quy về Dionysos, điệu nhảy, tiếng cười, trò chơi là những quy ền lực khẳng định của suy tư và phát triển. Điệu nhảy khẳng định sự trở thành và t ền tại của sự trở thành; tiếng cười, tràng cười khẳng định cái nhi ều và cái một của cái nhi ều; trò chơi khẳng định ngẫu nhiên và sự tất yếu của ngẫu nhiên.

## KẾT LUẬN

riết học hiện đại trình bày những hiện tượng hỗn độn biểu lộ sức sống mạnh mẽ và sư mãnh liệt của nó nhưng cũng chứa đưng những nguy hiểm đối với tinh th'àn. Một sư pha trôn kỳ quặc giữa bản thể học và nhân loại học, giữa chủ nghĩa vô th' àn và th' àn học. Theo những tỉ lê khác nhau, một chút thuyết duy linh Kitô giáo, một chút biên chứng pháp Hegel, một chút hiện tương học và triết học kinh viên hiện đại, một chút loé sáng của Nietzsche, tất cả tạo nên những kết hợp lạ lùng. Ta thấy Marx và các nhà triết học ti en Socrate, Hegel và Nietzsche, ho nắm tay nhau trong điệu nhảy vòng tròn nhằm ca tung việc siêu hình học bị vượt qua và thậm chí cái chết của triết học thực sư. Và quả thực là rõ ràng Nietzsche định "vượt qua" siêu hình học. Nhưng Jarry cũng làm như vậy, trong cái mà ông gọi là "pataphysique" [ảo hình hoc] 544, bằng cách viên dẫn từ nguyên học. Trong cuốn sách này chúng tôi đã cố gắng phá vỡ những mối liên hệ nguy hiểm. Chúng tôi đã hình dung Nietzsche rút ti ền đặt cược vào một trò chơi không phải là trò chơi của ông. Nietzsche nói v ề các triết gia và v ề triết học của thời mình như sau: bức tranh v'ê tất cả những gì đã từng được tin tưởng. Có thể ông còn nói như vậy v ề triết học ngày nay, khi chủ nghĩa Nietzsche, chủ nghĩa Hegel và chủ nghĩa Husserl là các mảnh của một thứ tư duy sặc số kiểu mới.

Không thể có sự thỏa hiệp giữa Hegel và Nietzsche. Triết học của Nietzsche có tính tranh luận ở một t'ầm quan trọng; nó tạo ra một kiểu phản-biện chứng pháp tuyệt đối, nó dự định tố cáo tất cả mọi huyễn hoặc tìm thấy chỗ ẩn náu cuối cùng trong biện chứng pháp. Đi ầu mà

Schopenhauer mơ ước, nhưng không thực hiện được, vì ông bị bó buộc trong tấm lưới của chủ nghĩa Kant và của chủ nghĩa bi quan, thì Nietzsche biến thành của mình, bất chấp việc ông cắt đứt với Schopenhauer. Dựng lên một hình ảnh mới của tư duy, giải phóng tư duy khỏi những gánh nặng đè bẹp nó. Ba ý niệm xác định nên biện chứng pháp: ý niệm v ề quy ền lực phủ định với tư cách là nguyên tắc lý luận biểu hiện trong đối lập và mâu thuẫn; ý niệm v ề giá trị của nỗi đau và nỗi bu ồn, sự tăng giá trị của "những đam mê bu ồn bã", với tư cách là nguyên tắc thực hành biểu hiện trong sự chia tách, trong nôi vò xé; ý niệm v ề tính thực chứng với tư cách là sản phẩm lý luận và thực hành của phủ định. Sẽ không quá đáng khi nói rằng toàn bộ triết học Nietzsche, trong ý nghĩa tranh luận của nó, vạch tr ền cả ba ý niệm này.

Nếu biên chứng pháp tìm thấy môi trường tư biên của nó trong đối lập và mâu thuẫn, thì trước tiên là vì nó phản ánh một hình ảnh sai l'âm v'ê sư khác biệt. Giống như con mắt bò, nó phản chiếu một hình ảnh lôn ngược v'ê sư khác biệt. Biên chứng pháp Hegel đúng là suy tư v'ê sư khác biệt, nhưng nó đảo ngược hình ảnh của sư khác biệt. Sư khẳng định v ềkhác biệt trong tư cách là khác biệt bị nó thay thế bằng sư phủ định những gì khác biệt; sư tư-khẳng định bị nó thay thế bằng sư phủ định cái khác; sư khẳng định của khẳng định bị thay thế bằng sự phủ định của phủ định lừng danh. -Nhưng có lẽ sư nghịch đảo này không có nghĩa nếu v'ê mặt thực hành nó không được thúc đẩy bởi các sức mạnh có lợi ích trong việc này. Biên chứng pháp biểu thị tất cả các kết hợp giữa các sức mạnh phản ứng và chủ nghĩa hư vô, biểu thị lịch sử hay sư tiến hóa của các mối quan hệ giữa chúng. Đối lập được đặt vào vị trí của khác biệt, đó cũng chính là chiến thắng của các sức mạnh phản ứng tìm thấy trong ý chí hư vô cái nguyên tắc phù hợp với chúng. Sư phẫn hận c'àn đến những ti 'ên đ'è phủ định, c'àn đến hai phủ định để tao ra một ảo ảnh khẳng định; lý tưởng khổ hanh c'àn đến chính phẫn hân và mặc cảm tôi lỗi, giống như là người làm trò ảo thuật với những quân bài gian lận của anh ta. Khắp nơi đ'àu là những đam mê bu 'ôn bã; ý thức bất hạnh là chủ đề của moi biên chứng pháp. Trước hết, biên chứng pháp là tư tưởng của con người lý luận phản ứng chống lại đời sống, có tham vong phán xét đời sống, hạn định nó, đánh giá nó. Thứ hai, nó là tư tưởng của vị linh muc đã bắt đời sống phải phục tùng tác đông của phủ định: ông ta c'àn đến phủ định để củng cố quy ền lưc của mình, ông ta đại diên cho cái ý chí lạ lùng đã đưa các sức mạnh phản ứng tới chiến thắng. Theo nghĩa này biên chứng pháp là ý thức hệ thực sư Kitô giáo. Cuối cùng, nó là tư tưởng của kẻ nô lê, biểu thị đời sống phản ứng trong chính nó và biểu thị sư trở-thành-phản-ứng của vũ tru. Thậm chí chủ nghĩa vô th'àn mà nó đ'ènghị với chúng ta cũng là một chủ nghĩa vô th'àn của tăng lữ, thậm chí hình ảnh của ông chủ cũng là một hình ảnh nô lê. - Ta sẽ không ngạc nhiên khi thấy biện chứng pháp chỉ tạo ra một ảo ảnh khẳng định. Đối lập bị vươt lên hay mâu thuẫn được giải quyết, hình ảnh của tính thực chứng bị bóp méo một cách triệt để. Tính thực chứng biên chứng pháp, cái hiên thực trong biên chứng pháp, đó là tiếng "vâng" của con lừa. Con lừa tưởng là khẳng định vì nó đảm nhiệm, nhưng nó chỉ đảm nhiệm những kết quả của phủ định. Đối với con quỷ - chính là con khỉ của Zarathoustra -, chỉ c'àn nhảy lên trên vai của chúng ta; những kẻ mang vác luôn muốn tin rằng ho khẳng định trong khi mang vác, và rằng cái thực chứng được ước lượng bằng trong lương. Con lừa dưới bô da sư tử, đó là thứ mà Nietzsche goi là "con người thời nay".

Nietzsche vĩ đại ở chỗ biết tách riêng hai cái cây này: phẫn hận và mặc cảm tội lỗi. Chỉ riêng với phương diện này, triết học Nietzsche có lẽ cũng đã có t ầm quan trọng vào bậc nhất. Nhưng, ở ông, tính tranh luận chỉ là sự khiêu khích bắt ngu ồn từ một cấp thẩm quy ền sâu sắc hơn, cấp thẩm quy ền hoạt năng và khẳng định. Biện chứng pháp ra đời từ sự Phê phán của

Kant hay đúng hơn, từ sư phê phán giả. Việc tiến hành phê phán thực sư bao hàm một thứ triết học phát triển vì chính nó và chỉ giữ lại phủ định như một phương thức t'ôn tại. Nietzsche trách các nhà biên chứng pháp đã dừng lại ở một quan niệm trừu tượng v ề cái phổ quát và cái cá biệt; ho bị gò bó trong những triệu chứng, và không đạt tới các sức mạnh cũng không đạt tới cái ý chí đã mang lại cho các sức mạnh ý nghĩa và giá trị. Ho đánh giá trong khuôn khổ câu hỏi này: "Là gì?..." Câu hỏi vô cùng mâu thuẫn. Nietzsche sáng tạo phương pháp riêng của mình: phương pháp kịch tính, phương pháp loại hình học, phương pháp khu biệt. Ông biến triết học thành một nghê thuật, nghê thuật diễn giải và đánh giá. v'ê tất cả nhũng đi àu này, ông đặt câu hỏi: "Ai?" Người mà..., đó là Dionysos. Cái mà..., đó là ý chí quy en lưc với tư cách là nguyên tắc linh hoạt và nguyên tắc phả hệ học. Ý chí quy en lưc không phải là sức mạnh, mà là yếu tố khu biệt, cái yếu tố đ ồng thời xác định mối quan hệ giữa các sức mạnh (lương) và chất riêng của các sức mạnh có quan hệ. Chính trong yếu tố khác biệt này mà khẳng định biểu hiện và phát triển với tư cách là yếu tố sáng tạo. Ý chí quy en lực là nguyên tắc của sư khẳng định đa tạp, nguyên tắc dâng hiến hay là đạo đức dâng hiến.

Để cho cái nhi ầu, sự trở thành, ngẫu nhiên, là đối tượng khẳng định thu ần túy, đó là ý nghĩa của triết học Nietzsche. Sự khẳng định cái nhi ầu là đề xuất tư biện, cũng như ni ềm vui của sự khác biệt là đề xuất thực hành. Người chơi chỉ thua bởi vì anh ta không khẳng định đủ, vì anh ta đưa phủ định vào trong ngẫu nhiên, đưa đối lập vào trong sự trở thành và trong cái nhi ầu. Cú gieo súc sắc thực sự tất yếu tạo ra số trúng, số trúng này khởi động lại cú gieo súc sắc. Người ta khẳng định ngẫu nhiên, và tất yếu của ngẫu nhiên; sự trở thành và t ồn tại của sự trở thành; cái nhi ầu và cái một của cái nhi ầu. Khẳng định phân đôi, r ồi gia tăng, được đẩy đến tận quy ền lực cao nhất. Sự khác biệt được phản chiếu, lặp lại, hay tái diễn. Sự quy

h 'ài vĩnh cửu là cái quy 'àn lực cao nhất này, là tổng hợp của sự khẳng định tìm thấy nguyên tắc trong Ý chí. Sự khinh khoái của những gì khẳng định, chống lại sức nặng của phủ định; những trò chơi của ý chí quy 'àn lực, chống lại tác động của biện chứng pháp; khẳng định của khẳng định, chống lại cái phủ định của phủ định nổi tiếng này.

Quả thực là phủ định xuất hiện trước hết như là một phẩm chất của ý chí quy ên lưc. Nhưng với nghĩa: phản ứng là một phẩm chất của sức mạnh. Sâu sắc hơn, phủ định chỉ là một phương diên của ý chí quy ên lực, cái phương diên được chúng ta biết đến, trong chừng mực mà bản thân nhận thức là biểu hiện của các sức mạnh phản ứng. Con người chỉ sống ở ph'àn hoang vắng của Trái đất, nó chỉ hiểu được cái phương diên trở-thành-phảnứng của Trái đất, cái phương diên thẩm thấu nó và cấu tạo nên nó. Vì thế mà lịch sử loài người là lịch sử của chủ nghĩa hư vô, phủ định và phản ứng. Nhưng lịch sử lâu dài của chủ nghĩa hư vô r ã cũng có h ã kết: thời điểm cuối cùng là lúc phủ định quay lại chống lại chính các sức mạnh phản ứng. Thời điểm này xác định sư chuyển hóa hay sư nghịch đảo giá trị; phủ định đánh mất sức mạnh riêng của nó, nó trở thành hoạt năng, nó chỉ còn là một phương thức t'ôn tại của các sức mạnh khẳng định; nó chỉ còn có giá trị như là những thỏa thuận tấn công sơ bộ hay như là sư xâm hấn nhất quán. Tính phủ định với tư cách là phủ định cái thực chứng là một ph'ân của những khám phá phản-biên chứng pháp của Nietzsche. Tương tư như vậy khi nói v ề sự chuyển hóa rằng nó dùng làm đi ều kiện cho sự quy h ềi vĩnh cửu, và rằng nó phu thuộc vào sư quy h'ài vĩnh cửu nếu xuất phát từ góc đô một nguyên lý sâu sắc hơn. Vì ý chí quy ền lưc chỉ làm quy h à những gì được khẳng định: chính nó vừa chuyển đổi phủ định, vừa tái tạo khẳng định. Để cho cái này t'ôn tại vì cái kia, cái này t'ôn tại trong cái kia, đi ầu đó có nghĩa: sư quy h'à vĩnh cửu là t'àn tại, nhưng t'àn tại là chon loc. Khẳng định vẫn mãi là phẩm chất duy nhất của ý chí quy ên lực, hành động vẫn mãi là

phẩm chất duy nhất của sức mạnh, và sự-trở-thành-hoạt-năng vẫn mãi là sự đ`ông nhất sáng tạo của quy`ên lực và của ý chí.

## CHÚ THÍCH

- 1. Maurice Blanchot: L'entretien infini/Việc làm bất tận, Paris, 1969, tr. 69: "Répondre ne consite pas à formuler une réponse, de manière à apaiser la question."
- 2. Michel Foucault: Theatrum Philosophicum, trong: Gilles Deleuze/Michel Foucault (bản Đức): Der Faden 1st gerissen /Đường dây đã đứt, Berlin 1977, tr. 21. ←
- 3. Deleuze: Dialogues, Paris, 1977, tr. 64: "Suy tưởng với "VÀ" thay vì "LÀ"", qua đó Deleuze cũng muốn triệt phá cơ sở và vượt bỏ cả việc "huy ền thoại hóa tương lai" của chữ Seyn/Tôn tại theo kiểu Heidegger! ←
- 4. Claude Lévi-Strauss: *Tristes Tropiques* (Nhiệt đới bu 'ân), bản dịch tiếng Việt của Ngô Bình Lâm, Nguyên Ngọc hiệu đính, Nxb Tri thức, 2009. ←
- 5. Claude Lévi-Strauss, Nói chuyện với Jean-Marie Benoist, 1979, trong "Le Monde", dẫn theo Jürg Altwegg/Aurel Schmidt: Franzosiche Denker der Gegenwart (Những nhà tư tưởng Pháp hiện đại). Beckreihe, München 1987, tr. 22.
- 6. Jürg Altwegg/Aurel Schmidt: Franzosische Denker der Gegenwart (Các nhà tư tưởng Pháp đương đại), sđd, tr. 28-29.
- 7. Các trích dẫn trong bài này là từ Nietzsche và Triết học theo bản dịch của Nguyễn Thị Từ Huy, trừ những chỗ có chú thích riêng. ←

- 8. Khi giải quyết hai Nghịch lý (Antinomie) tương phản về sự tự do/không-tự do và Thượng đế t 'cn tại/Thượng đế không-t 'cn tại, Kant cho rằng cả hai (chính đ'ề có tự do/Thượng đế t 'cn tại lẫn phản đ'ề không có sự tự do/Thượng đế không t 'cn tại) đ'ều có thể cùng đúng. Ta không thể biết về sự tự do lẫn sự t 'cn tại của Thượng đế, nhưng ta có thể suy tưởng về hai sự t 'cn tại ấy mà không mâu thuẫn (Xem: Kant, Phê phán lý tính thu 'ch túy, B472 và tiếp. Bản dịch tiếng Việt của Bùi Văn Nam Sơn, tr. 778 và liếp. Nxb Văn hoc, 2004).
- 9. Hegel: Các nguyên lý của triết học pháp quyên, Lời tựa: ... "Nhận thức được rằng lý tính như là đóa hoa h`ông trên cây thập giá của hiện tại, và, qua đó hân hoan trong hiện tại, chính sự thức nhận hợp lý tính này là sự hòa giải với hiện thực"..., Bùi Văn Nam Sơn dịch và chú giải, Nxb Tri thức 2010, tr. 85.
- 10. Hegel: Các nguyên lý của triết học pháp quyên, Lời tựa, 22: ... "Với tư cách là tư tưởng v ề thế giới, triết học chỉ xuất hiện vào thời điểm khi hiện thực đã kinh qua hết diễn trình đào luyện chính mình và đạt tới trạng thái đã hoàn tất. (...) Khi triết học vẽ màu xám [lý thuyết) của mình lên trên màu xám [của thực tại], thì một hình thái của cuộc sống đã trở nên già cỗi, và hình thái ấy không thể nào được làm cho tươi trẻ lại bởi màu xám lên trên màu xám của triết học mà chỉ có thể được nhận thức mà thôi: con chim cú của [nữ th'ân] Minerva chỉ bắt đ'âi cất cánh lúc hoàng hôn", sđd, tr. 88.
- 11. Eugen Fink: Nietzsches Philosophie (Triết học Nietzsche), Ấn bản lần thứ 6, Stuttgart Berlin Koln, tr. 188. ↔
- 12. BM, 211. ←
- 13. BM, ph`ân thứ VI. ↔

- 14. GM, I, 2.
- 15. Học giả Bùi Văn Nam Sơn cung cấp cho chúng tôi đoạn văn này trong nguyên bản tiếng Đức của Nietzsche: "Chính từ cái cảm thức v'ê sự gián cách này (Pathos der Distanz) mà ta có quy ền sáng tạo nên những giá tự, ấn định tên gọi cho chúng và suy nghĩ nghiêm chỉnh: chúng có gì liên quan đến sự hũu ích đâu!"
- 16. Pluralisme: học thuyết triết học cho rằng mọi vật đ'àu có tính đa dạng và phức tạp, đ'àng thời, trong tư cách là các phương thức hay hiện tượng, chúng bị chi phối bởi cái nhìn cá nhân, không h'ề phụ thuộc vào bất kỳ một thực tại tuyệt đối nào, không phụ thuộc vào một cách đánh giá duy nhất. Trong quan niệm v'ề cá nhân, thuyết đa dạng dựa trên ý niệm v'ề tính đa dạng của bản sắc, hay là bản sắc số nhi 'àu (identité plurielle). Mỗi một cá nhân xuất hiện dưới nhi 'àu mặt khác nhau, bản sắc của nó không h'ề đông cứng lại trong một phương diện duy nhất. Quan niệm này được bộc lộ rất rõ trong nghệ thuật và văn học thế kỷ XX, chẳng hạn trong tranh lập thể của Picasso, hay trong các nhân vật phi bản sắc của các nhà văn như Robbe-Grillet, Sarautte, Butor... Thuyết đa dạng trong triết học đối lập với thuyết nhất nguyên và thuyết nhị nguyên. (ND)
- 17. GM, 111, 10. ←
- 18. NP. ←
- 19. NP.**↩**
- 20. Z, I, "v'èngười bạn". ←
- 21. GM, III, 8. ←
- 22. Marx, Khác biệt giữa Démocrite và Epicure.

- 23. BM, 36. ←
- 24. Schopenhauer, *Thế giới như là ý chí và như là biểu hiện*, quyển IV.↔
- 25. BM, 19. ←
- 26. Z, III, "Ba đi `âu tôi lỗi". ↩
- 27. HH, Tura, 7. ←
- 28. GM, 1, 10. ←
- 29. BM, 260. ←
- 30. GM, I, 10. ←
- 31. Cr.Id., "Vấn đ'ề của Socrate" 3-7, VP I, 70, "Chính t'ầng lớp bình dân chiến thắng trong biện chứng pháp... Biện chứng pháp chỉ có thể dùng làm vũ khí phòng ngự".
- 32. Chống lại ý kiến cho rằng ý chí quy ền lực là ý chí buộc thừa nhận nó, do vậy buộc phải cấp cho nó các giá trị hiện hành.
- 33. AC, 10. ←
- 34. VP, IV, 534. ←
- 35. OT, 16. ←
- 36. V ề sự đối lập giữa hình ảnh gián tiếp và biểu tượng (đôi khi được gọi là hình ảnh trực tiếp của ý chí), xem OT, 5, 16, 17. ↔
- 37. VP, IV, 556. ←
- 38. OT, 8 và 10. ←
- 39. OT, 18. ←
- 40. OT, 10. ←

- 41. Co.In., II, "Schopenhauer nhà giáo dục", xem 3-4. →
- 42. EH, III, "Ngu 'cn gốc của bi kịch", 1-4. ↔
- 43. OT, 12. ←
- 44. OT, 13. ←
- 45. OT, 15. ←
- 46. OT. 15. ←
- 47. EH, IV, 9; VP, III, 413; IV, 464. ←
- 48. VP. IV. 464. ←
- 49. GM, II. ←
- 50. V'ê"sự chế tạo lý tưởng", xem GM, I, 14. ↔
- 51. GM, I, 8 Đó cũng là lời chế trách của Feuerbach đối với biện chứng pháp của Hegel: sở thích về những phản đề hư cấu, không có lợi cho những phối hợp có thực. (Xem Feuerbach, *Góp phần phê phán triết học Hegel*, bản dịch của Althusser, *Những* tuyên *ngôn triết học*, Presses Universitaires de France). Nietzsche cũng sẽ nói: Phối hợp: vị trí của nguyên nhân và kết quả." (VP, II, 346). ↩
- 52. GM, I, 8. ←
- 53. VP, IV, 464. ↔
- 54. NW, 5 ta lưu ý rằng không phải mọi cơn say đ`ều có tính chất Dionysos, có một kiểu say của Christ đối lập với kiểu say của Dionysos. ↩
- 55. VP, IV, 464. ↔
- 56. Z, II, "v esự cứu chuộc". ↩

- 57. EH, III, "Zarathoustra đã nói như thê", 6. ↔
- 58. Xem: những âu lo và chán ngán của Zarathoustra trước sự quy h 'ài vĩnh cửu. Ngay từ tác phẩm *Những suy nghĩ không có tính thời sự*, Nietzsche đã đặt ra v ề mặt nguyên tắc: Tất cả mọi cuộc sống có thể bị phủ định cũng xứng đáng được t 'àn tại; sự xác thực, đi 'àu đó tương đương với việc tin vào một cuộc sống tuyệt đối không thể phủ định, bản thân cuộc sống đó có thực và không lừa dối (Co. In. II. "Schopenhauer nhà giáo dục". 4). ↩
- 59. Ngay từ *Nguồn gốc của bi kịch*. Nietzsche buộc tội quan niệm của Aristote v`ê bi kịch thanh tẩy. Ông chỉ ra hai cách diễn giải có thể có v`ê *thanh tẩy* (catharsis): sự thăng hoa của đạo đức, sự thanh tẩy của y học (OT. 22). Nhưng theo một số cách thức người ta dùng để diễn giải nó, catharsis bao g`âm cái bi như là sự thực hành của những ni ềm đam mê làm suy sút tinh th`ân và của những tình cảm "phản ứng". Xem: VP. IV. 460, *⊷*
- 60. OT, 22. ←
- 61. VP. IV. 50. ←
- 62. EH. III. "Trường họp Wagner". 1. ↔
- 63. VP. III, 191. 220. 221; IV. 17-60. ←
- 64. MJeanmaire. *Dionysos*. (Payot, édit.). "Ni ềm vui là một đặc điểm nổi bật của ông, *và* nó góp ph ần truy ền cho ông tính năng động, c ần phải luôn luôn trở v ề với tính năng động này để hiểu vì sao sự thờ cúng ông được phổ biến một cách mạnh mẽ." (27) "Một đặc điểm cơ bản trong quan niệm v ề Dionysos, đó là đặc điểm kích thích ý niệm v ề một thiên chất hết sức linh hoạt và luôn luôn chuyển động. Góp ph ần vào tính linh hoạt này là một đám rước vừa là hình mẫu vừa là hình

ảnh của giáo đoàn hoặc của đám rước thân trong đó qu'ân tụ các môn đ'ờ' (273-274) "Sinh ra từ một người phụ nữ, được hộ tống bởi những người phụ nữ ngang hàng với các vú nuôi huy an thoại của ông, Dionysos là một vị th'ân tiếp tục giao thiệp với những người mà ông bày tỏ tình cảm bằng sự hiện diện trực tiếp của mình, ông nâng họ lên ngang t'ân với mình hơn là tự hạ mình v'ệphía họ, v.v." (339). ↔

- 65. GS. 357. ←
- 66. OT, 9. **←**
- 67. OT. 9: "Như thể vấn đ`ề đ`ài tiên của mọi vấn đ`ề triết học đặt ra ngay một phản đ`ề kinh khủng và không thể hòa giải giữa con người và th àn thánh, và lăn cái phản đ`ề này như một khối đá, vào lúc khởi đ`ài của mọi n`ền văn minh. Cái tốt, cái tốt nhất, cái cao nhất có thể có ở nhân loại, nhân loại chỉ có thể nhận được cái tốt này nhờ một tội lỗi mà nó phải gánh chịu hậu quả. Nghĩa là toàn bộ cơn đại h`ông thủy đau đớn mà những người bất tử bị xúc phạm bắt và buộc phải bắt loài người gánh chịu, loài người vươn dậy trong một nỗ lực cao quý." Ta thấy Nietzsche vẫn còn là "nhà biện chứng" đến mức nào trong Ngườn gốc của bi kịch: ông gán cho Dionysos các hành vi tội lỗi của Titan (người khổng l`ô), trong khi mà Dionysos là nạn nhân của Titan, ông biến cái chết của Dionysos thành một kiểu đóng đinh thập giá. ⊷
- 68. NP⊷
- 69. OT. 9. ←
- 70. EH. III, "Zarathoustra đã nói như thê". 8, "Vậy thì ai, ngoài tôi, biết được Ariane là ai?". ↩
- 71. VP. III. 408. ←
- 72. VP. III, 458. ←

- 73. GM. III, 23. ←
- 74. VP. III, 383 và 465. ←
- 75. GM. II. 23. ←
- 76. Nếu tập hợp các luận đ'ề, mà Nietzsche sẽ bỏ rơi hoặc sẽ thay đổi, của cuốn Nguồn gốc của bi kịch, chúng ta sẽ thấy rằng có 5 luận đ'ề a) Cái vị th'ần Dionysos được diễn giải trong bối cảnh của sự mâu thuẫn và việc giải quyết mâu thuẫn sẽ được thay thế bằng một Dionysos khẳng định và đa tạp; b) Cặp phản đ'ề Dionysos-Apollon d'ần biến mất nhường chỗ cho cặp bổ sung Dionysos-Ariane; c) Đối lập Dionysos-Socrate sẽ càng ngày càng thiếu thỏa mãn và chuẩn bị một đối lập sâu sắc hơn Dioysos-Người bị đóng đinh thập giá; d) Quan niệm drame v'ề bi kịch sẽ bị thay thế bằng một quan niệm anh hùng; e) Đời sống sẽ đánh mất tính chất tôi lỗi để mang tính chất hoàn toàn vô tôi. ⊷
- 77. VP, III, 458: "Ta không thể đánh giá cái toàn thể, không thể đo lường nó, không thể so sánh nó, và đặc biệt không thể phủ nhận nó."
- 78. VP, III, 489. ←
- 79. GM, I, 13. ←
- 80. VP, III, 8. **←**
- 81. VP, III, 457-496. ←
- 82. V'ênhững gì tiếp theo liên quan đến Heraclite, xin xem NP.↩
- 83. Nietzsche đem lại những sắc thái tinh tế cho cách diễn giải của ông. Một mặt, Heraclite không hoàn toàn thoát khỏi viễn cảnh của sự trừng phạt và tính tội lỗi (xem lý thuyết của ông v`ê sự đốt cháy hoàn toàn do lửa). Mặt khác, ông mới chỉ cảm nhận được ý nghĩa thực sự

- của sự quy h à vĩnh cửu. Thế nên, trong NP, Nietzsche chì nói đến sự quy h à vĩnh cửu ở Heraclite qua các ám chỉ; và trong EH (III, "Ngu à gốc của bi kịch", 3), không phải là ông không ngập ngừng trong khi đánh giá. ↩
- 84. NP: "Dikè [nữ th`ân công lý trong th`ân thoại Hi Lạp] hay gnomè tự tại [thiên th`ân bé nhỏ dị dạng sống trong lòng đất và canh giữ của cải]; Polemos [trong th`ân thoại Hi Lạp, Polemos là vị th`ân chiến tranh, từ này sau đó được dùng để chỉ "chiến tranh" trong thời kỳ Hi Lạp cổ đại] là nơi sinh ra họ, toàn bộ được nhìn nhận như là một trò chơi; và trong khi đánh giá cái toàn thể, người nghệ sĩ sáng tạo, bản thân anh ta đ`ông nhất với tác phẩm của mình."
- 85. Thành ngữ "Coup de dés" có nghĩa là "sự việc bị phó mặc cho may rủi". Nhưng nếu đích như vậy thì sẽ mất hết tính chất hình ảnh của cụm từ này, và cũng không tương hợp với những gì được nói đến sau đó. Chúng tôi tạm dịch là "cú gieo súc sắc" và đương nhiên không loại trừ nghĩa biểu tượng của nó là: sự việc bị phó mặc cho may rủi.
- 86. Z, III, "Bảy cái ấn". ←
- 87. Z, III, "Trước khi Mặt trời mọc". ↩
- 88. Z, III, "Trước khi Mặt trời mọc". ↩
- 89. Z, IV, "Đ 'ô cúng lễ ngọt ngào" và III, "Những cái bàn cũ và những cái bàn mới"; Zarathoustra được gọi là "Đấng cứu thế của sự ngẫu nhiên". ↩
- 90. Z, III, "Trước khi mặt trời mọc" và "Trên đỉnh những ngọn núi Olivier".↔
- 91. Như vậy, theo Nietzsche, ta sẽ không tin rằng cái ngẫu nhiên bị phủ định bởi cái tất yếu. Trong một hoạt động như là hoạt động

chuyển hóa, rất nhi ầu đi ầu bị phủ định hoặc bị hủy bỏ: chẳng hạn, tinh th ần trì độn bị phủ định bởi hoạt động nhảy múa. Cách diễn đạt chung của Nietzsche v ề vấn đ ề này là: tất cả những gì có thể bị phủ định sẽ bị phủ định (nghĩa là cả bản thân sự phủ định, chủ nghĩa hư vô và những biểu hiện của nó). Nhưng sự ngẫu nhiên không giống như tinh th ần trì độn, một biểu hiện của chủ nghĩa hư vô; nó là đối tượng của sự khẳng định thu ần túy. Trong bản thân sự chuyển hóa có một sự tương liên của các khẳng định: ngẫu nhiên và tất yếu, sự trở thành và t ồn tại, cái nhi ều và cái một. Ta sẽ không lẫn lộn những gì được khẳng định trong tương quan với những gì bị phủ định hoặc bị hủy bỏ bởi sự chuyển hóa.

- 92. Z, IV, "V `êcon người thượng đẳng". ↩
- 93. GM, III, 9. ←
- 94. Z, II, "Những con nhên sói". ←
- 95. VP, III, 465. ←
- 96. Trong hai văn bản về Ý chí quyền lực, Nietzsche trình bày sự quy h 'à vĩnh cửu trong viễn cảnh của các khả năng và như là nó hình thành từ một số lớn các l'ân gieo: "Nếu ta giả định một số lượng lớn các trường hợp, sự tái lặp ngẫu nhiên của cùng một cú gieo súc sắc có khả năng xảy ra hơn là một sự không-đ 'âng nhất tuyệt đối". (VP, II, 324); vì thế giới được xem như là sức mạnh cao quý có hạn định, và thời gian được xem là môi trường vô tận, nên "mọi phối hợp khả dĩ sẽ được thực hiện ít nhất là một l'ân, hơn nữa nó sẽ được thực hiện với một số l'ân vô tận" (VP, II, 329). Nhưng 1° Các văn bản này chỉ trình bày sự quy h 'à vĩnh cửu theo một cách thức "giả định"; 2° chúng có tính chất "biện hộ", và theo một nghĩa nhất định, chúng g'àn gũi với cái mà đôi khi người ta gán cho sự cá cược của Pascal. Đó là việc sử

dụng từ mécanisme [thuyết cơ giới] theo đúng nghĩa của nó, bằng cách chỉ ra rằng "cơ giới" mở ra một kết luận "không nhất thiết có tính chất cơ giới". 3° Chúng "luận chiến" theo một cách thức khiêu khích, đó là chiến thắng người chơi tôi trên chính lãnh địa của anh ta.

- 97. Z, III, "V eđạo đức đang suy giảm". ↔
- 98. Chỉ trong ý nghĩa này mà Nietzsche nói đến các "mảnh" như là "những ngẫu nhiên đáng sơ": Z, II, "V ềsư cứu chuôc". ↩
- 99. VP, II, 326. ←
- 100. NP. ←
- 101. VP, II, 325 (vận động có tính chu kỳ = chu kỳ, khối sức mạnh = hỗn mang). ↩
- 102. NP. ←
- 103. Z, Ph`ân mở đ`âu, 5. ↔
- 104. VP, IV, 155. ↔
- 105. EH, IV, 3. ←
- 106. Z, I, "V ề cái chết tự nguyện": "Các anh em, v ề đi ều này hãy tin tôi! Ông đã chết quá sớm có lẽ chính ông đã từ chối học thuyết của mình, nếu ông ở vào tuổi của tôi lúc này!" ←
- 107. Thư gửi Gast, 20/5/1883. ←
- 108. VP, II, 38 (V ề máy hơi nước); 50, 60, 61 (V ề sự phát động các sức mạnh): "Con người biểu lộ những sức mạnh phi thường có thể được sử dụng bởi một một vật thể bé nhỏ có bản chất hỗn hợp... Những vật thể tương tác với các vì tinh tú; trong các phân tử có những sư bùng

nổ, có những sự chuyển hướng của tất cả mọi nguyên tử và có những chuyển hướng của các phát động sức mạnh bất thình lình. Toàn bộ hệ mặt trời của chúng ta có thể trong một khoảnh khắc ngắn ngủi và duy nhất, cảm nhận một kích thích có thể so sánh với kích thích mà dây th`ân kinh gây ra cho cơ bắp").

- 109. GM, Lời nói đ`âı, 8. ↔
- 110. GM, Lời nói đ`âu, 8 ↔
- 111. Thibaudet, trong cuốn *Thơ Stéphane Mallarmé* (tr.424), ghi nhận sự giống nhau này. Ông đã loại trừ một cách chính đáng, tất cả những ảnh hưởng của người này đối với người kia. ↩
- Mallarmé, cú gieo súc sắc thực hiện chỉ một l'ân; nhưng dường như ông lấy làm tiếc vì đi àu đó khi nhìn thấy rõ ràng hơn nguyên tắc của nhi àu cú gieo súc sắc: "Tôi rất ngờ là sự phát triển của sự chiếm nghiệm của ông dẫn ông tới việc viết một bài thơ về chủ đề này: nhi àu cú gieo súc sắc hủy bỏ sự ngẫu nhiên. Tuy nhiên đi àu đó là chắc chắn và rõ ràng. Chỉ c àn ta nhớ đến quy luật về những con số lớn..."

   Đặc biệt rõ ràng là quy luật về những con số lớn không đưa lại một sự phát triển nào của những suy nghiệm, mà chỉ đưa tới một sự hiểu sai. Ông Hyppolite có một cái nhìn sâu sắc hơn khi ông so cú gieo súc sắc của Mallarmé, không phải với quy luật của những con số lớn, mà với bộ máy đi àu khiển học (xem: Những nghiên cứu về triết học, 1958). Một sự so sánh tương tự có lẽ có giá trị đối với Nietzsche, theo những gì đã nói ở trước. ⊷
- 113. NP?←
- 114. Khi Nietzsche nói v'è"sự bào chữa mỹ học của t'ôn tại", thì trái lại,

đó là nghệ thuật trong tư cách là "yếu tố kích hoạt của cuộc sống": nghệ thuật khẳng định cuộc sống, cuộc sống được khẳng định trong nghệ thuật.↔

- 115. VP, III, 458. ←
- 116. Z, II, "V ề sự cứu chuộc" EH, IV 1: "Ta đối lập với tinh th ần phủ định. Ta là một sứ giả vui sướng như chưa từng bao giờ có". ↩
- 117. VP, I, 406: "Đi ầu mà chúng ta tấn công trong Kitô giáo là gì? Đó là việc nó muốn đánh đổ những kẻ mạnh, làm suy sụp lòng can đảm của họ, sử dụng thời vận xấu và sự chán nản của họ, biến sự tự tin cao thượng của họ thành nỗi lo lắng và thành nỗi day dứt của ý thức...: tai họa khủng khiếp mà Pascal là một dẫn chứng thuộc loại nổi tiếng nhất".
- 118. NP.**↩**
- 119. Z, III, "Những cái bàn cũ và những cái bàn mới": Con người là một cái gì đó c`ân bị vượt qua. Người ta có thể tự vượt lên chính mình bằng nhi ều con đường và nhi ều phương tiện: chính người phải làm được đi ều đó. Nhưng chỉ có anh h`ê nghĩ rằng: người ta cũng có thể nhảy lên trên con người." Z, Lời mở đ`âu, 4: "Tôi thích những ai xấu hổ khi nhìn thấy con súc sắc rơi xuống có lợi cho anh ta, và vì thế anh ta tư hỏi: tôi có chơi gian không?"
- 120. VP, III, 42. ←
- 121. "... phong trào do Pascal mở đ`âu: một con quỷ và một hỗn mang, do vậy đó là một đi `âu c `ân phải phủ định" (VP, III, 42). ↩
- 122. Spinoza, Đạo đức học, III, 2sc. "Tôi đã chỉ ra rằng ta không biết một cơ thể có thể là gì hoặc ta có thể rút ra đi ều gì chỉ từ việc xem xét bản chất của nó, rằng nhờ kinh nghiệm ta nhận thấy là chỉ có những

luật lệ của tự nhiên bắt ngu 'ôn từ một số rất lớn các sự việc mà có lẽ ta không bao giờ tin là có thể xảy ra, nếu không phải là dưới sự đi 'âu khiển của th 'ân linh..."

- 123. VP, II, 261. →
- 124. VP, II, 253; GS, 357. ←
- 125. VE II, 227. ←
- 126. VE II, 373. ←
- 127. VP, II, 173: "Cơ thể của con người là một tư tưởng đáng ngạc nhiên hơn cả tâm h 'ôn ở thời kỳ trước đây", II, 226: "Đi 'àu đáng ngạc nhiên hơn, chính là cơ thể; ta kinh ngạc không biết chán trước ý tưởng cho rằng cơ thể con người trở nên khả dĩ."
- 128. V ề vấn đ ề sai 1 ầm liên quan đến khởi ngu ồn của sự sống: VP, II, 66 và 68. V ề vai trò của ngẫu nhiên: VP, II, 25 và 334. ↔
- 129. VP, II, 91. ←
- 130. GM, I, 12. →
- 131. VP, II, 227. ←
- 132. GS, 354. ←
- 133. VP, II, 43,45,187, 390. ←
- 134. Thuyết đa dạng của Nietzsche tìm thấy ở đây tính độc đáo của nó. Trong quan niệm của ông v ề cơ thể, ông bằng lòng với việc có nhi ều sức mạnh thành ph ần, ông quan tâm tới sự khác nhau giữa các sức mạnh hoạt năng và các sức mạnh phản ứng, tới việc tìm kiếm bản thân các sức mạnh hoạt năng. C ần so sánh với thuyết đa dạng đáng ngưỡng mộ của Butler, thuyết này dừng lại ở trí nhớ và thói quen.

- 135. VE II, 226. ←
- 136. Z, I, "Những kẻ bài xích cơ thể". ↩
- 137. VE II, 43. ←
- 138. BM, 259 và VE II, 63. ←
- 139. VP, II, 352. ←
- 140. VP, II, 46. ←
- 141. VP, II, 343. ←
- 142. VP, II, 86,87: "Trong thế giới hóa học, bao trùm là tri giác sâu sắc v`ê sự khác biệt của các sức mạnh. Nhưng một chất nguyên sinh, vốn là bội số của các sức mạnh hóa học, chỉ có một tri giác thiếu chắc chắn và mơ h`ô v`ê một thực tế xa lạ"; "Chấp nhận rằng có các tri giác trong thế giới vô cơ, và các tri giác v`ê một sự chính xác tuyệt đối: sự thật chính là như vậy! Sự thiếu chính xác và cái b`ê ngoài bắt đ`âu cùng với thế giới hữu cơ."
- 143. VP, II, 108. ←
- 144. VP, II, 15. ←
- 145. V'êcontinuum, xem VP, II, 356. ←
- 146. VP, II, 334. 

  ✓
- 147. Xem: đánh giá v ềMayer, trong những bức thư gửi Gast. ↩
- 148. Ba chủ đ`ênày có vị trí then chốt trong VP, I và II. ↔
- 149. GM, III, 25. ←
- 150. VP, II, 329. ←
- 151. VP, II, 374: "Không có cái "bất phân biệt", dù rằng người ta có thể

tưởng tượng ra nó".←

- 152. VP, II, 312, 322-324, 329-330. 

  ✓
- 153. VP, II, 322. Cùng một văn bản, II, 330. ←
- 154. VP, II, 329. ←
- 155. Platon, *Parménide*, xem: giả thiết thứ hai. Tuy nhiên Nietzsche nghĩ nhi ều hơn v ề Anaximandre. ←
- 156. NP: "Vậy đây là vấn đề đặt ra cho Anaximandre: Tại sao tất cả những gì đã hình thành không tiêu tan đi từ lâu, vì chúng đã trải qua một thời gian vĩnh cửu? Từ đâu khởi ngu côn dòng thác luôn luôn mới mẻ của sự trờ thành? Ông chỉ có thể thoát khỏi vấn đề này bằng các giả thiết mới có tính th`ân bí.
- 157. VP, II, 170. ←
- 158. Vấn đ`ê sự quy h`à vĩnh cửu chuyển biến theo khoảnh khắc đang trôi qua được trình bày trong Z, III, "V`êảo tượng và ẩn ngữ". ↔
- 159. VP, II, 325, 334. ↔
- 160. VP, II, 334: "Sự khác biệt bên trong một chu kỳ bắt ngu côn từ đâu?... Trong khi chấ p nhận rằng có một năng lượng tập trung cân bằng trong mọi trung tâm sức mạnh của vũ trụ, ta tự hỏi sự nghi ngờ nhỏ nhất v ềtính khác biệt có thể bắt ngu côn từ đâu..." ↔
- 161. VP, II, 374. ←
- 162. VP, II, 309. ←
- 163. VP, I, 204, 11-54: "Vậy cái gì muốn ý chí quy ền lực? Câu hỏi phi lý, nếu như sư t ồn tại là Ý chí quy ền lưc do chính bản thân nó..."
- 164. VP, II, 23: "Nguyên tắc của tôi, đó là: ý chí của các nhà tâm lí học

trước đây là một sự khái quát hóa vô căn cứ, ý chí này không t`ôn tại, thay vì nghĩ ra những cách biểu đạt khác nhau v`ê một ý chí được xác định với nhi ều hình thái khác nhau, người ta đã xóa bỏ đặc tính của ý chí bằng cách tước bỏ nội dung của nó, tước bỏ khuynh hướng của nó; Schopenhauer là một ca điển hình cho hiện tượng này; cái mà ông gọi là ý chí chỉ là một công thức trống rỗng."

- 165. Vềnhững vấn đềnày, được đặt ra sau Kant, xin xem M. Guéroult, Triết học siêu nghiệm của Salomon Maion, Luận thuyết về khoa học ở Fichte; và M. Vuillemin, Di sản của Kant và của cách mạng Copernic. ↩
- 166. VP, I, 204 và II, 130. ←
- 167. VP, II, 39. ←
- 168. GM, III, 28. ←
- 169. VP, II, 29: "Moi ý chí đ`âu bao hàm môt sư đánh giá". ↔
- 170. GM, Dẫn nhập, 6, "Chúng ta c`ân một sự phê phán các giá trị đạo đức, và trước tiên giá trị của các giá trị này c`ân phải được đặt vấn đ`ê thảo luận". ↩
- 171. Lý luận v ềgiá trị càng xa rời ngu 'ân gốc khi nó xa rời nguyên tắc: đánh giá = sáng tạo. Ngu 'ân cảm hứng của Nietzsche được khơi dậy đặc biệt trong các nghiên cứu như là các nghiên cứu của M. Polin, v ề sự sáng tạo các giá trị. Tuy nhiên, từ quan điểm của Nietzsche, tương liên với sự sáng tạo các giá trị không thể là sự chiêm ngẫm nó, không bao giờ, mà c 'ân phải là sự phê phán triệt để các giá trị "hiện hành".
- 172. GM, II, 11. ←
- 173. GM, I, 10. (Thay vì tự khẳng định bản thân, và phủ định bởi hệ

quả đơn giản, các sức mạnh phản ứng bắt đ`âu bằng việc phủ định những gì khác chúng, trước tiên chúng đối lập với những gì không thuộc v'êchúng.)

- 174. Về quan niệm của người Anh về phả hệ học như là sự tiến hóa, xem: GM, Dẫn nhập, 7, và I, 1-4. Về tính tần thường của kiểu tư duy Anh này, xem: BM, 253. Về quan niệm của người Đức về phả hệ học như là sự tiến hóa, và về tính tần thường của nó, xem: GS, 357, và BM, 244.
- 175. BM, 263. ←
- 176. Xem GM, I, 7. ←
- 177. Xem ba bài văn nghị luận của GM. ←
- 178. VP, I, 395. ←
- 179. Cr.Id. "Những cuộc rong chơi không thời sư", 14. ↔
- 180. VP, III, 8. ←
- 181. VP, II. 85: "Ta nhận thấy rằng, trong hóa học, tất cả các chất mở rộng quy ền lực của chúng ta nhất có thể"; II, 374: "Không có luật lệ; tất cả mọi quy ền lực ở mọi khoảnh khắc đ ều kéo theo những hậu quả đằng sau chúng"; II, 369: "Tôi hết sức tránh nói đến các định luật hóa học, từ này có dư vị đạo đức. Đúng hơn đó là ghi nhận theo một cách thức tuyệt đối các quan hệ quy ền lực."
- 182. GM. I, 9. **←**
- 183. GM. 111, 24. ←
- 184. GM, I, 9. ←
- 185. Co.In., I, "Lợi ích và những đi ều bất lợi của các nghiên cứu lịch

```
sử", 8.←
```

- 186. VP, II, 133. ←
- 187. BM, 263. ←
- 188. HH, Lời tựa, 7. ↔
- 189. VP, III, 385 và 391. ↔
- 190. Hai con vật của Zarathoustra là đại bàng và rắn: đại bàng mạnh và kiêu hãnh; nhưng rắn không yếu hơn, vì nó lắm mưu mẹo và mê hoặc; xem "Ph`ân mở đ`àu", 10. ↔
- 191. Nếu diễn giải của chúng tôi chính xác, trước Nietzsche, Spinoza đã thấy rằng một sức mạnh không tách rời một năng lực để bị động, và rằng năng lực này biểu hiện quy ền lực của nó. Không phải là Nietzsche không phê phán Spinoza, nhưng phê phán ở một điểm khác: Spinoza không đạt tới khái niệm v ề một ý chí quy ền lực, ông lẫn lộn quy ền lực với sức mạnh đơn thu ần và quan niệm v ề sức mạnh theo một cách thức mang tính phản ứng. (xem conatus và hội thoại). ↩
- 192. VP, II, 42. ←
- 193. VP, II, 311. ←
- 194. VP, II, 89.
  - \* pathos: một bộ phận của tu từ học, xử lý các phương tiện nhằm gây xúc động cho cử tọa (ND).←
- 195. VP, II, 45, 77, 187. ←
- 196. VP, II, 73. ←
- 197. VP, II, 171: "...cái sức mạnh ở đỉnh điểm của nó, quay lại chống lại chính nó, một khi nó không còn gì để tổ chức, sẽ sử dụng sức mạnh

tàn phá của nó."←

198. VP, II, 170: "thay cho nguyên nhân và hậu quả là cuộc đấu tranh của nhi ều sự trở thành khác nhau; thường thì đối thủ bị đánh bại; những sự trở thành không có một số lượng ổn định.

```
199. VP, II, 311. ←
```

- 200. Z, II, "Những sư kiên trong đai". ↔
- 201. Xem VP, IV, 235 và 246. ←
- 202. Z, III, "V'êý niêm và ẩn ngữ". ↩
- 203. Z, III, "Thời kỳ dưỡng bệnh". ←
- 204. Z, III, "V'êý niệm và ẩn ngữ". ↔
- 205. BM, 188. ←
- 206. EH, I, 1. ←
- 207. GM, I, 6: "Chính là trên cùng một lãnh thổ của hình thái t 'ch tại này hình thái t 'ch tại thực chất là nguy hiểm, sự t 'ch tại của giới tăng lữ mà con người bắt đ 'âu trở thành một con vật thú vị; chính ở đây, trong cái ý nghĩa cao cả, tâm h 'ch con người có được sự sâu sắc và sự độc ác..." về tính hai mặt của thây tu, GM, III, 15: "Ông ta c 'ân phải mắc bệnh, ông ta c 'ân phải gắn bó mật thiết với những người bệnh, với những người chịu thua thiệt để có thể hiểu họ, để có thể thông cảm với họ; nhưng đ 'ch thời ông ta cũng c 'ân phải mạnh mẽ, làm chủ bản thân mình hơn là làm chủ người khác, đặc biệt là không bị lay chuyển trong ý chí quyền lực của mình, để có được ni 'ên tin của những người bệnh, và để khiến họ phải sợ..."
- 208. GM. I, 7. ←

- 209. EH, I, 1. ←
- 210. Z, III, "Người đang h`à phục". ↩
- 211. VP, IV, 229, 231: "Tư tưởng chọn lọc quan trọng". ↩
- 212. VP, IV, 242. ←
- 213. Z, III, "V ề đạo đức đang suy tàn". II, "Những kẻ độ lượng": "Đi ều t ềi tệ, đó là những suy nghĩ hèn hạ. Sự thực là: làm dở còn hơn suy nghĩ một cách ti tiện. Các ông nói rằng, thực sự là: ni ềm vui của những sự độc ác ti tiện tránh cho chúng ta nhi ều tác hại xấu. Nhưng trong lĩnh vực này, ta không c ền phải muốn tiết kiệm."
- 214. VP, III, 8€
- 215. VP, III, 7. ←
- 216. GM, III, 13. ←
- 217. VP, III, 8. ←
- 218. Z, Ph`ân mở đ`âu, 4. ↔
- 219. VP, III, 8; EH, III, 1. ↔
- 220. VP, III, 102. ←
- 221. EH, III, "Ngu 'ôn gốc của bi kịch", 3. ↩
- 222. VP, III. ←
- 223. Z, III, "Người đang h`à phục". ↩
- 224. GM, I, 2. ←
- 225. GM, III, 23-25. V etâm lý của nhà bác học. ←
- 226. GM, III, 25. ←

- 227. GM, I, 2 và 10; BM, 260. ←
- 228. GM. I. 2. ←
- 229. GM, I, 4, 5, 10, 11. €
- 230. GM, I. chú thích cuối cùng. ←
- 231. VO, dư thảo lời tưa, 10. ↔
- 232. VP, I, 204. ←
- 233. VP, I, 204. ←
- 234. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane". ←
- 235. Đây là phương pháp ổn định của Nietzsche, trong tất cả các cuốn sách của ông. Ta thấy nó được trình bày một cách đặc biệt hệ thống trong GM.⊷
- 236. BM, 287. ←
- 237. Z, ph'ân mở đ'âu: "Siêu nhân là ý nghĩa của Trái đất. C'âu cho ý chí của các ngươi nói: rằng siêu nhân là ý nghĩa của Trái đất." III, "V'ê tinh th'ân trì độn": Kẻ một ngày nào đó sẽ dạy cho con người bay lên, kẻ đó sẽ vượt lên mọi giới hạn; đối với y, cả các giới hạn cũng bay lên trong không khí, y sẽ lại một l'ân nữa đặt tên cho Trái đất, y sẽ gọi nó là sư khinh khoái..."
- 238. Z, II, "V 'è sư chiến thắng bản thân"; III, "Ba đi 'àu ác". ↩
- 239. BM, 23. ←
- 240. GM, III, 14. ←
- 241. BM, 261. "V ề ý muốn được trọng vọng", xem: A. 113: "Kẻ muốn được trọng vọng không ngừng kiểm soát kẻ đ ầng loại và muốn biết những tình cảm của kẻ này; khuynh hướng này c ần tới thiện cảm

và sự ru 'ông bỏ để tự thỏa mãn, nhưng thiện cảm và sự ru 'ông bỏ này không được gợi cảm hứng bởi sự ngây thơ, tình thương hay lòng nhân từ. Trái lại, người ta muốn thấy hoặc đoán được theo cách nào dáng vẻ của chúng ta khiến kẻ đ 'ông loại đau *khô*' trong tâm hay bên ngoài, anh ta đánh mất sức mạnh của mình như thế nào, và nhượng bộ ra sao cái cảm giác mà bàn tay hay dáng vẻ của chúng ta mang lại cho anh ta."

- 242. BM, 287. ←
- 243. VP, III, 254. ←
- 244. VP, IV, 522: "Ở một kẻ mị dân, sự thiếu khả năng tự biểu hiện một cách rõ ràng cái thuộc v ề bản chất cao cấp sẽ đi tới mức độ nào? Như thể nét chủ đạo và giá trị thực của những con người cao cấp là ở trong khả năng thúc đẩy đám đông qu àn chúng nổi dậy, tóm lại là trong hiệu quả mà họ tạo ra. Nhưng bản chất cao cấp của một con người vĩ đại là ở chỗ họ khác với những người khác, không thể giao tiếp được, họ ở một thứ hạng khác." (Hiệu quả mà họ tạo ra = hình ảnh mị dân mà người ta có v ềhọ = các giá trị đã được thiết lập được gán cho họ.)
- 245. BM, 261. →
- 246. VP, I, 395; Cr. *Id*. ←
- 247. EH, II, 9: "Trong toàn bộ cuộc đời tôi, người ta sẽ không tìm thấy một đặc điểm nào của đấu *tranh*, tôi là cái đối lập với bản tính của người anh hùng; muốn đi ầu gì đó, khao khát đi ầu gì đó, tìm thấy trong đó một mục đích, một mong ước, tôi không biết đến tất cả những thứ này, không có kinh nghiệm". ↩
- 248. BM. 36; VP, I, 216; III, 325. ↔
- 249. VP, III, 40. ←

- 250. GS, 99. ←
- 251. Z, II, "V enhững hòn đảo hạnh phúc"; II, "V esự cứu chuộc". ←
- 252. Z, II, "V esự cứu chuộc"; BM, 261. ↔
- 253. Z, III, "Ba đi àu ác": "Muốn thống trị, nhưng ai muốn gọi đi àu đó là một mong muốn...? Ôi, vậy ai sẽ gọi một mong muốn như vậy bằng cái tên thực sự của nó? Đạo đức dâng hiến trước đây Zarathoustra đã gọi cái đi àu không thể biểu đạt này bằng cái tên đó.⊷
- 254. Xem Nietzsche đánh giá v'ê Flaubert: ông đã phát hiện ra sự đ'ân độn, nhưng không phải là sự hèn hạ của tâm h'ôn tất yếu sinh ra cùng với sư đ'ân đôn. (BM, 218)↔
- 255. Không thể có các giá trị được thiết lập trước quyết định cái gì là *tôt hơn:* xem VP, II, 530: "Tôi phân biệt một kiểu đời sống phát triển tăng d'ân, và một kiểu suy tàn, tan rã, yếu đuối. Dù tin vào đi àu đó thì vấn đ'ềngôi thứ giữa hai kiểu này vẫn còn đang gây do dự".
- 256. X, Ph ần mở đ ầu, 9: "... Kẻ phá hủy, kẻ tội đ ồ- nhưng chính đó lại là kẻ sáng tạo; I, 15: "Kẻ nào c ần sáng tạo, kẻ đó luôn phá hủy". ↩
- 257. GM, Lời nói đ`âı, 8. ↔
- 258. GM, I, 7 và 10. ←
- 259. GM, I, 13. ←
- 260. GM, II, 18. ←
- 261. GM, II, 18: "Các khái niệm mâu thuẫn như là "sự vô tư", "sự quên mình", "sự hy sinh bản thân"... tính chất thú vị của chúng có cùng bản chất với sư tàn bao. ↩
- 262. GM, III, 14. ←

- 263. Ngu 'ôn gốc của phản đ'êlà mặc cảm tội lỗi. (GM, II). Phản đ'êbiểu hiện như là đối lập giữa đạo đức và đời sống. (VP, I, 304; NP, II; GM, III).
- 264. GM, III, 25. ←
- 265. GM, III, 28. ←
- 266. AC, 10 "Trong số những người Đức, có lẽ người ta sẽ nghe thấy tôi liền, nếu như tôi nói rằng triết học bị máu của các nhà thần học làm hỏng. Mục sư tin lành là ông nội của triết học Đức, bản thân đạo Tin lành là peccatum originale [nguyên tội] của nó... thành công của Kant chỉ là thành công của một nhà thần học."
- 267. GS, 345: "Những cái tinh tế nhất... chỉ ra và Phê phán cái đi ầu là: có thể có cái gì đó điện r ồ trong ý tưởng cho rằng một dân tộc hình thành trên đạo đức của nó, hoặc cho rằng con người hình thành trên toàn bộ n ần đạo đức của nhân loại, trên ngu ần gốc của thứ đạo đức này, trên sự phê chuẩn tôn giáo, trên tự do ý chí, v.v. và chúng tưởng là chúng có được chính đạo đức từ cái sự kiện bị phê phán này."
- 268. EH, IV, 5. ←
- 269. VP, I, 189. ←
- 270. VP, II, 550. ↔
- 271. VP, I và II (xem kiến thức được định nghĩa như là "sai l'âm trở thành tổ chức và được tổ chức). ↩
- 272. VP, I. 185. ←
- 273. BM, 211. VP, IV, 104.
  - \* Từ Latin, có nghĩa là "tuân phục" (ND).

```
** Từ Latin, có nghĩa là "ra lênh" (ND). ↩
```

- 274. Chestov, *Chiều kích thứ hai của tư duy*, tạp chí N.R.F. tháng 9/1932. ↔
- 275. BM, 211. ←
- 276. BM, 211. €
- 277. VP, I, 78, Văn bản tương tự, AC, 12. ↔
- 278. AC, 10. ←
- 279. Z.

\*\*\* cái kiện tính (du donné): không qua quá trình tư duy, suy nghĩ (ND).↩

- 280. Xem Co.In., I, "David Strauss", 1; II, "Schopenhaueur nhà giáo dục", 1; sự đối lập giữa nhà tư tưởng riêng tư và nhà tư tưởng công cộng (nhà tư tưởng công cộng là một "kẻ phàm tục có học thức", đại diện của lý tính). Chủ đ`ê tương tự ở Kierkegaard, Feuerbach, Chestov.⊷
- 281. EH, IV, 1. ←
- 282. EH, IV, 5. ←
- 283. Z, II, "Trên những hòn đảo hạnh phúc". ↩
- 284. GM, III, 24. ←
- 285. BM, 1. ←
- 286. VP, I, 107: "Để có thể hình dung một thế giới của sự thật và của t`ôn tại, trước tiên c`ân phải tạo ra con người xác thực (kể cả việc nó tưởng rằng nó là *xác thực*). ←

- 287. GS, 344. ←
- 288. BM, 6. ←
- 289. GM, III, 13. ←
- 290. GM, III, 11. ←
- 291. GM, III, 13. ←
- 292. GM, III, 25. ↔
- 293. GM, III, 27. ↔
- 294. GM, III, 27 và GS, 357. ↔
- 295. GM, III, 27. ←
- 296. GM, III, 27. ←
- 297. "Chúng tôi những người tìm kiếm tri thức". Tương tự, Nietzsche sẽ nói rằng các ông chủ là những người "xác thực", theo một nghĩa khác với nghĩa trước đó: GM, I, 5. ↔
- 298. VP, I và II. ←
- 299. NP.**↩**
- 300. Trong Nguồn gốc của bi kịch, Apollon đã xuất hiện dưới hình thái này: ông vạch ra xung quanh các cá nhân những giới hạn, "tiếp đó ông không ngừng nhắc nhở họ như là các luật lệ phổ quát và thiêng liêng, trong những châm ngôn của ông, những châm ngôn có quan hệ với nhận thức bản thân và với sự chừng mực." (OT, 9)
- 301. NP. ←
- 302. VO (dự kiến lời lựa, 6): "Không phải thế giới trong tư cách là vật tự nó (cái này rỗng, rỗng v`êý nghĩa và chỉ đáng một trận cười!) chính

thế giới trong tư cách là đi ều sai l'âm mới phong phú v'ê ý nghĩa đến thế, sâu sắc đến thế, kỳ diệu đến thế," - VP, I, 453: "Nghệ thuật được trao tặng cho chúng ta để ngăn không cho chúng ta chết vì sự thực," - GM, III, 25: "Một cách chính xác, bằng cách thánh hóa sự dối trá và đặt ý chí lừa dối bên cạnh sự trung thực, nghệ thuật đối lập với lý tưởng khổ hạnh hơn là đối lập với khoa học, v'ề nguyên lý là như vậy."

- 303. GM, III, 25 ↔
- 304. Cr. *Id*, "Lý tính trong triết học", 6: "Ở đây, cái b`êngoài có nghĩa là thực tế được lặp lại, một l`ân nữa, nhưng dưới dạng chọn lọc, gia tăng và hiệu chỉnh. Nghệ sĩ bi kịch không phải là kẻ bi quan, anh ta nói *vâng với* tất cả những gì mơ h`ô và khủng khiếp, anh ta có tính cách của th`ân Dionysos."
- 305. Co.In., II, "Shopenhauer nhà giáo dục", 3. ↔
- 306. Co.In., II, "Shopenhauer nhà giáo dục", 3, 4, 8. ↔
- 307. HH, 146: "V ề nhận thức đối với sự thật, đạo đức của người nghệ sĩ không mạnh bằng người tư duy; anh ta tuyệt đối không muốn để cho người ta tước mất sư diễn giải v ềcuộc đời hào nhoáng..."
- 308. Co.In., II, "Schopenhauer nhà giáo dục", 8: "Khi người ta ca ngợi một triết gia trước mặt ông, Diogène đã bác bỏ: Anh ta có gì để chứng tỏ mình vĩ đại nào, khi từ lâu anh ta ham mê triết học mà không làm cho một ai thấy bu 'ôn phi 'ên cả? Quả thực, c 'ân phải đặt một tấm bia lên ngôi mộ của thứ triết học của giới đại học: Nó đã không làm cho ai bu 'ôn phi 'ên;" GS, 328: các triết gia cổ đại đã có một bài thuyết giáo chống lại sự ngu ngốc, "ở đây đừng hỏi chúng tôi liệu bài thuyết giáo này có lập luận tốt hơn bài thuyết giáo chống lại sự ích kỷ không;

- đi à chắc chắn là nó đã gạt bỏ sự ngu ngốc ra khỏi xác tín luân lý [bonne conscience]: các triết gia này đã hủy hoại sự ngu đ àn".
- 309. *NP Co.In.*, II, "Schopenhauer nhà giáo dục", 7: "Tự nhiên phóng triết gia đến với nhân loại giống như một mũi tên; nó không nhắm bắn mà nó hy vong rằng mũi tên sẽ còn bị mắc lại ở môt nơi nào đó." ↔
- 310. AC, 38: "Giống như tất cả các nhà thông thái, tôi rất độ lượng đối với quá khứ, nghĩa là một cách độ lượng, tôi tự cưỡng bức chính mình... Nhưng tình cảm của tôi trở lại, bùng nổ ngay khi tôi dấn vào thời hiện đại, vào thời của chúng ta."
- 311. 88 Co. In., I, "Lợi ích và bất lợi của những nghiên cứu lịch sử", Tưa.↔
- 312. 80 Co.In., "Schopenhauer nhà giáo dục", 3-4. ↔
- 313. Co.In., II, "Schopenhauer nhà giáo dục", 6. VP, IV. ↔
- 314. Platon, *République*, VII: không chỉ là huy ền thoại v ề cái hang, mà cả đoạn văn nổi tiếng v ề những "ngón tay" (sự phân biệt giữa những gì buộc phải tư duy và những gì không buộc phải tư duy) Platon phát triển một hình ảnh v ề tư duy rất khác với hình ảnh đã xuất hiện trong những văn bản khác. Những văn bản khác này giới thiệu với chúng ta một quan niệm đã mang tính giáo đi ều: tư duy giống như tình yêu và sự ham muốn đối với sự thật, đối với cái đẹp, cái thiện. Liệu ở Platon có sự đối lập giữa hai hình ảnh này v ề tư duy, vì hình ảnh thứ hai đặc biệt mang tính kinh viện? Liệu có phải *có* đi ều gì giống như vậy mà Nietzsche muốn nói đến khi ông khuyên: "Hãy thử nêu lên những đạc trưng của Platon mà không có Socrate?" (xem NP). ↔
- 315. II, 3 Cr. Id., "Những gì người Đức đang đánh mất", 7 BM, 188.

- 316. Xem: a, VP, II. 226: "Vào lúc này Ariane mất kiên nhẫn...: "Nhưng thưa ông, nàng nói, ông nói tiếng Đức như một con lợn! Tiếng Đức, tôi nói không chút tức giận, không có gì ngoài tiếng Đức..."; b) VO, *dự thảo lời tựa*, 10: "Chúa xuất hiện trước mặt tôi, Đức Chúa mà tôi biết từ lâu, ông ta bắt đ`âu nói: "Này, kẻ đánh bẫy chuột, mày đến đây làm gì? Mày có phải là kẻ một nửa thuộc dòng Tên, một nửa là nhạc sĩ, và g`ân như là một người Đức?"; c) Ta cũng nhớ lại rằng bài thơ tuyệt diệu *Tiếng than của Ariane*, trong Zarathoustra, được gán cho *Kẻ quyến rũ*, nhưng kẻ quyến rũ là một kẻ tao huyễn hoặc, môt "kẻ làm bac giả" của văn hóa. ⊷
- 317. *Co.In.*, II, "Schopenhauer nhà giáo dục", 8. ←
- 318. *Co.In.*, II, "Schopenhauer nhà giáo dục", 4. ↔
- 319. *Co.In.*, II, "Schopenhauer nhà giáo duc", 6. ↔
- 320. VP, III, 408. ←
- 321. NP.←
- 322. BM, 197. ←
- 323. Ressentiment. Từ này đã có dịch giả dịch là "phẫn kháng", nhưng "phẫn kháng" không bao hàm được sắc thái thù hận và ý tưởng v`ê sự trả thù tưởng tượng, vốn là những nét nghĩa cơ bản của khái niệm ressentiment. Trong chương này Deleuze sẽ giải thích rõ ý nghĩa của từ này theo cách hiểu của Nietzsche (ND). ↔
- 324. GM, I, 10. ←
- 325. Freud, *Khoa học về giấc mơ*, (bản dịch tiếng Pháp, trang 442, 443); bài v`ê "vô thức" viết năm 1915 (xem *Siêu tâm lý*); Bên kia nguyên lý của dục vọng.

- 326. GM, II, 1 và I, 10. Ta nhận thấy rằng, ở Nietzsche, có nhi ều kiểu vô thức: hoạt động v ề bản chất là vô thức, nhưng cái vô thức này không nên bị lẫn lộn với vô thức của sức mạnh phản ứng. ↩
- 327. GM, II, 1 và I, 10. Chủ đ`ênày đã xuất hiện trong Co.In., I, "Lợi ích và bất lợi của những nghiên cứu lịch sử", I. ↔
- 328. EH, I, 6. ←
- 329. Chú thích về Nietzsche và Freud: từ những gì vừa được bàn, liêu có thể kết luận rằng Nietzsche có một ảnh hưởng nào đó đối với Freud? Theo Jones, Freud dứt khoát phủ nhận đi ều đó. Sự trùng hợp giữa giả thuyết gắn với vấn đề của Freud với sơ đồ của Nietzsche được giải thích đ'ây đủ bởi việc cả hai tác giả đ'êu quan tâm tới "năng lượng". Người ta còn nhạy cảm hơn với những khác nhau cơ bản phân biệt tác phẩm của ho. Người ta có thể hình dung đi ều mà Nietzsche có thể nghĩ v`ê Freud: ở đây vẫn thế, ông ta đã cho thấy một quan niêm quá "phản ứng" v ề đời sống tâm lý, đã cho thấy rằng ông ta không biết đến "hoạt đông" thực sư, cho thấy sư bất lực không thể quan niêm và tạo nên sư "chuyển hóa" thực sư. Người ta lại càng rất có thể hình dung rằng trong số các đệ tử của Freud có một người theo học thuyết Nietzsche đích thực. Otto Rank c'ấn phê phán ý tưởng nhạt nhẽo, tẻ nhạt v'è "sư thăng hoa" của Freud, ông trách cứ Freud đã không biết giải phóng ý *chí* khỏi ý thức tôi lỗi và mặc cảm tôi lỗi. Ông muốn dưa trên các sức mạnh hoạt năng của vô thức mà lý thuyết Freud chưa biết đến, và thay thế sư thăng hoa bằng *một ý chí sáng tạo* của người nghệ sĩ. Những gì dẫn ông tới chỗ nói rằng: tôi thuộc v'ê Freud ở những chỗ mà Nietzsche thuộc v'ê Schopenhauer. Xem Rank, Ý chí hanh phúc.↔
- 330. Kiểu trí nhớ thứ hai của ý thức được tạo ra bởi *lời nói* và biểu hiện

như là *năng lực đảm bảo*: Xem GM, II, 1. - Ở Freud cũng vậy, có một trí nhớ có ý thức phụ thuộc vào các "dấu vết ngôn ngữ", những dấu vết này phân biệt với những dấu vết của trí nhớ và "có thể tương ứng với một ghi nhớ đặc biệt".

- 331. GM, I, 10, và II, 1. ←
- 332. EH, I, 6. ←
- 333. EH, II, 1: "Tinh th'ân Đức giống như chứng khó tiêu, nó không chấm dứt được gì cả... Tất cả các định kiến đ'âu xuất phát từ khúc ruột. Cái đít nặng n'ề, tôi đã nói như vậy, đó là tội lỗi thực sự chống lại tinh th'ân thánh thiện." GM, I, 6: v'ê" sự suy yếu đường ruột" của con người phẫn hân.
  - \*\* Theo Freud, giai đoạn hậu môn (stade anal) trong sự phát triển của xung năng tính đục (libido) là giai đoạn đến sau giai đoạn miệng (stade oral) (tương ứng với trẻ từ 1-18 tháng) và trước giai đoạn tính dục cuối cùng (stade génital) (tương ứng với tuổi trưởng thành) (ND).
- 334. Lối diễn đạt quen thuộc của Jung, khi ông nêu lên tính chất "khách quan chủ nghĩa" của tâm lý học Freud. Nhưng thực sự Jung đã khâm phục Nietzsche, trước hết, vì ông đã sáng lập tâm lý học v`ê phương diện chủ thể, nghĩa là quan niệm nó như là một *loại hình học* đích thực.
- 335. BM, 260, và GM, I, 10. ←
- 336. Jules Valles, nhà cách mạng "hoạt năng", nhấn mạnh sự c`ân thiết phải tôn trọng nguyên nhân gây nên bất hạnh. (Bức tranh v`êParis) ↔
- 337. GM, I, 10. ←

- 338. BM, 260. ←
- 339. GS, 21: "Kẻ đ `ông loại ca tụng sự vô tư bởi vì hắn được hường lợi từ đó. Nếu kẻ đ `ông loại này bản thân hắn lập luận một cách vô tư, có lẽ hắn sẽ không muốn sự hy sinh sức mạnh này, không muốn sự thiệt hại mà hắn lợi dụng này, có lẽ hắn sẽ chống lại sự hình thành của các khuynh hướng này, đặc biệt hắn sẽ bộc lộ sự vô tư của chính hắn bằng cách nói rằng chúng không tốt. Đây là đi `êu chỉ ra mâu thuẫn căn bản của cái đạo đức mà ngày nay người ta ca tụng: động cơ của nó đối lập với nguyên tắc của nó."
- 340. EH, I, 7. ←
- 341. GM, I, 10. ←
- 342. GM, I, 11. ←
- 343. BM, 287. ←
- 344. GM, I, 5. →
- 345. BM, 260 (xem Ý chí quy en lực như là "đạo đức dâng hiến"). ↔
- 346. GM, I, 2. ←
- 347. GM, I, 10. ←
- 348. GM, II, 1. ←
- 349. GM, I, 10. ←
- 350.  $GM, I, 2. \leftarrow$
- 351. GM, I, 13. ←
- 352. GM, I, 17. ←
- 353. GM, I, 8. ←

- 354. GM, I, 13: "Những con chim săn m'à này độc ác; và kẻ nào ít giống chim săn m'à nhất, thậm chí trái ngược lại với nó, là một con cừu kẻ đó không tốt hay sao?" ←
- 355. GM, I, 13. ←
- 356. VP, I, 100. ←
- 357. Xem Cr. Id, "Bốn sai l`âm tr`âm trọng": phân tích chi tiết v`ê quan hê nhân quả. ↩
- 358. GM, I. 13; V èsự phê phán cogito của Descarctes. ←
- 359. GM. I, 13. ←
- 360. GM, HI, 20. ←
- 361. AC. 15, và 16, 18. ←
- 362. AC, 24. ←
- 363. EH, III, "Phả hệ luân lý". ↩
- 364. Nietzsche tóm tắt diễn giải của ông v`ê lịch sử của dân tộc Do thái trong AC, 24, 25, 26: giáo sĩ Do thái đã là kẻ bóp méo truy ền thống của các vua Israel và của Cựu ước. ↩
- 365. GM, III, 7. **←**
- 366. AC, 18: "Nhân danh Chúa tuyên bố chiến tranh với đời sống, với tự nhiên, với ý chí sống. Chúa, liệu có phải là công thức dành cho tất cả mọi sự vu khống của cái-bên-này, và dành cho mọi lời nói dối của cái-bên-kia? Sự hư vô th'ân thánh hóa trong Chúa, ý chí hư vô được thánh hóa..." AC, 26: "Giáo sĩ lạm dụng tên của Chúa: ông ta gọi trạng thái của sự vật trạng thái trong đó chính giáo sĩ quy định các giá trị là sự ngự trị của Chúa, ông ta gọi các phương tiện mà ông ta

- sử dụng để đạt tới hay duy trì một trạng thái sự vật như vậy là ý chí của Chúa..."
- 367. AC, 24. GM, I, 6,7,8: linh mục này không lẫn với kẻ nô lệ mà tạo thành một đẳng cấp đặc biệt. ↔
- 368. Di cảo (bản dịch. Bolle, Mercure). ↩
- 369. Thư gửi Fritsch, 23 và 29 tháng 3 năm 1887. Về tất cả những điểm này, về việc những kẻ theo chủ nghĩa phát xít xuyên tạc Nietzsche, xem cuốn sách của P.M. Nicolas, *Từ Nietzsche đến Hitler* (Fasquelle, 1936), trong đó có in hai bức thư gửi Fritsch. Một trường hợp thú vị về văn bản của Nietzsche bị những người bài Do thái sử dụng, trong khi mà ý nghĩa của nó hoàn toàn ngược lại, ở trong BM, 251. ↔
- 370. BM, 52: sự yêu thích Cựu Ước là một hòn đá thử vàng để đo tính cao thượng hay tầm thường của tâm hồn... Còn Tân Ước, về mọi phương diện, là thắng lợi của nhãn thức rococo, thế mà lại được gắn chung lại với Cựu Ước, dưới cùng một tấm bìa, tạo thành một quyển sách duy nhất, Kinh thánh, cuốn Kinh thánh kỳ diệu, việc làm ấy có lẽ là sự trâng tráo lớn nhất và là tội lỗi t ci tệ nhất "chống lại Tinh thần" mà châu Âu *văn hiến* phải chịu trách nhiệm.
- 371. EH, III, "Phả hệ luân lý". ←
- 372. Xem BM, 251 (bài viết nổi tiếng v`êngười Do thái, người Nga và người Đức). ↩
- 373. GM, II, 16. ←
- 374. GM, III, 14.**↩**
- 375. GM, II, 18 và III, 11. ↔

- 376. GM, III, 20. ←
- 377. Co.In., II, "Schopenhaueur nhà giáo dục", 5. ↔
- 378. GM, II, 7. ←
- 379. GM, II, 6. ←
- 380. GM, III, 15. ←
- 381. GM, III, 20. ←
- 382. GM. III, 15. ←
- 383. GM, III. 20. ←
- 384. GM. III, 15. ←
- 385. GM, III, 20. ←
- 386. AC. 42-43. 46. ←
- 387. GM. I, 8. ←
- 388. GM. III, 15. ←
- 389. BM. 188. ←
- 390. A. 18. ←
- 391. GM, II, 2. ←
- 392. EH, II, 2. ←
- 393. GM, II, 1. "Con vật này tất yếu hay quên, đối với nó lãng quên là một sức mạnh và là biểu hiện của một sức khỏe tráng kiện, nó đã tạo ra một năng lực ngược lại, trí nhớ, nhờ trí nhớ mà *trong một vài trường hợp*, nó khiến cho lãng quên phải thất bại."
- 394. GM, II, 1. V'ê điểm này, có sự giống nhau giữa Freud và

Nietzsche. Freud gán cho "ti`en ý thức" những dấu vết *ngôn ngữ*, phân biệt với những dấu vết của trí nhớ thuộc về hệ thống vô thức. Sự phân biệt này cho phép ông trả lời câu hỏi: "Làm thế nào để biến những yếu tố bị d`ôn nén thành (ti`en) ý thức?" Câu trả lời là: "Bằng cách khôi phục các bộ phận trung gian ti`en ý thức, đó là các ký ức thuộc về ngôn ngữ." Câu hỏi của Nietzsche sẽ như thế này: làm thế nào có thể "tác động" đến các sức mạnh phản ứng?

- 395. GM, II, 3. ←
- 396. GM, II, 4. ←
- 397. GM, II, 8. -Trong quan hệ chủ nợ con nợ "l`ân đ`âu tiên cá nhân sẽ đối lập với cá nhân, ở đây, l`ân đ`âu tiên, cá nhân đo lường mình bằng cá nhân khác". ↔
- 398. GM, II, 14. ←
- 399. GM, II, 6. ←
- 400. GM, II, 11: "Luật pháp trên Trái đất chính xác là biểu hiệu của cuộc đấu tranh chống lại các tinh th'ân phản ứng, biểu hiệu của cuộc chiến mà các quy 'ên lực hoạt năng và tấn công thách thức những tinh th'ân phản ứng này."
- 401. GM, II, 14. ←
- 402. GM, II, 2. ←
- 403. GM, II, 5, 13, 21. ←
- 404. GM, II, 10: Công lý "giống như mọi đi ều tuyệt vời khác trên đời này, kết thúc bằng các tư hủy diệt chính nó". ↔
- 405. GM, III, 18. ←

- 406. Z, II, "Những sự kiện trọng đại". ↔
- 407. BM, 62. GM, I, 11. ←
- 408. GM, III, 13-20. ←
- 409. Co.In., II, "Schopenhaueur nhà giáo dục", 6. Nietzsche giải thích sự chuyển hướng của văn hóa bằng cách viện dẫn "ba sự ích kỷ": Sự ích kỷ của người sở hữu, sự ích kỷ của Nhà nước, sự ích kỷ của *khoa học.* ↔
- 410. Z, II, "Những sự kiện trọng đại". ↔
- 411. GM, II, 21. ←
- 412. GM. III, 18. ←
- 413. GM, II, 20-22. ←
- 414. GM, III, 18-19. ←
- 415. GM, III, 14: "họ xuất hiện giữa chúng ta như những lời trách mắng sống động, như thể họ muốn cảnh báo như thể sức khỏe, sự tráng kiện, sự kiêu hãnh, cảm giác quy ền lực chỉ đơn giản là những thói hư tật xấu c ền phải cứu chuộc; vì, sâu xa, bản thân họ sẵn sàng bắt người khác phải đ ền tội, họ khao khát đóng vai đao phủ! Trong số họ, có một số những kẻ hay trả thù hóa trang thành *quan tòa*, họ có cái miệng với cặp môi lạnh lùng, trên miệng luôn tuôn ra lời lẽ tẩm độc mà họ gọi là *công lý*, và họ luôn sẵn sàng ném lời lẽ đó vào mặt những ai có vẻ hài lòng, những ai đi theo con đường của mình với một tấm lòng nhẹ nhõm thanh thản".
- 416. VP, IV, 580. **←**
- 417. Tôn giáo của kẻ mạnh và ý nghĩa tuyển chọn của nó: BM, 61. Các tôn giáo có tính chất khẳng định và hoạt năng đối lập với các tôn

giáo có tính chất hư vô chủ nghĩa và phản ứng: VP, I, 322, và AC, 16. - Ý nghĩa khẳng định của đa th`ân giáo với tư cách là tôn giáo: VP, I, 342-343. - Con người cá nhân của Jésus Christ, không có sự phẫn hận, không có mặc cảm tội lỗi và ý tưởng tội lỗi: AC, 31-35, 40-41. - Công thức nổi tiếng mà Nietzsche đã dùng để tóm tắt triết học v`êtôn giáo: "Sâu xa, chỉ có vị Chúa *tinh thân* là bị bác bẻ", VP, III, 482; III, 8. - Các nhà bình luận - những người muốn biến chủ nghĩa vô th`ân của Nietzsche thành một chủ nghĩa vô th`ân ôn hòa, hay muốn dung hòa Nietzche và Chúa - đã dựa trên chính các văn bản này. ↔

- 418. BM, 62. ←
- 419. AC, 33. ←
- 420. AC, 42: Thông điệp vui được tiếp nối bởi thông điệp t'à tệ nhất: thông điệp của thánh Paul. Trong thánh Paul có sự hiện diện của kiểu trái ngược với thông điệp hoan hỉ, thiên tài trong nỗi thù ghét, trong cái nhìn thù ghét, trong logic khắt khe của sự thù ghét. Có cái gì mà vị phản thân [dysangéliste] này không hiến cho nỗi thù ghét! Trước tiên là Đấng cứu thế: ông ta đã đóng Người lên cây thập giá." Chính thánh Paul đã "bịa" ra ý nghĩa của tội lỗi: ông ta đã diễn giải cái chết của Jesus như thể Jesus chết vì tội lỗi của chúng ta. (VP, I, 366 và 390).
- 421. GM, III, 23. ←
- 422. Ta nhớ lại rằng linh mục không tự hòa lẫn với các sức mạnh phản ứng: ông ta dẫn dắt chúng, ông ta giúp chúng chiến thắng, ông ta trục lợi từ chúng, ông ta truy ền cho chúng một ý chí quy ền lực. ↩
- 423. AC, 15 (đối lập giữa giấc mơ và huyễn tưởng). ↩
- 424. GM, III, 28. ←

- 425. Cr. Id. "Lý tính trong triết học", 6. ←
- 426. GM, III, 26. **↩**
- 427. Z, IV, "Không dùng được nữa": giải thích v`ê "vị giáo hoàng" cuối cùng.←
- 428. Z, IV "Kẻ gớm ghiếc nhất giữa loài người", giải thích v`ê "kẻ giết Chúa". ↩
- 429. AC, 7. ←
- 430. V ề chủ nghĩa vô th ần của sự thù hận: VP, III, 458; xem: EH, II, 2; Nietzsche đối lập chủ nghĩa vô th ần của sự thù hận bằng chính *sự tấn công* chống lại tôn giáo như thế nào. ↔
- 431. Z, IV "Kẻ gớm ghiếc nhất giữa loài người". ↩
- 432. Z, IV, "Không dùng được nữa". ↩
- 433. Z, II, "Th'ây bói". GS, 125: "Có phải chúng ta đã không lang thang như qua một hư vô vô tận? Có phải chúng ta không cảm thấy hơi thở của sự trống vắng phả trên mặt mình? Trời không còn lạnh nữa? Đêm sẽ mãi không đến nữa? Mãi mãi không còn đêm nữa?"
- 434. Z, Lời mở đ`âı, 5. ↔
- 435. Z, Lời mờ đ`âı, 5. ↔
- 436. Heidegger, *Holzwege* (Từ của Nietzsche: "Chúa đã chết", bản dịch tiếng Pháp, *Arguments*, số 15). ←
- 437. Nietzsche không dừng lại ở lịch sử châu Âu. Phật giáo, đối với ông, có vẻ như là tôn giáo của chủ nghĩa hư vô thụ động; Phật giáo thậm chí mang lại tính thanh cao cho chủ nghĩa hư vô thụ động. Nietzsche cũng nghĩ rằng phương Đông đi trước châu Âu: Kitô giáo

vẫn còn ở trong giai đoạn phủ định và phản ứng của chủ nghĩa hư vô.↔

- 438. Z, IV "Không còn dùng được nữa". ↩
- 439. AC. 43. ←
- 440. GM, I, 8: "Phải chăng nhờ bí thuật đen của một chính sách trả thù thực sự vĩ đại, một sự trả thù phòng xa, ẩn ng ầm, từ từ nắm bắt và tỉnh toán các hành động của mình, mà Israel đã phải từ chối và treo lên thập giá trước thế giới cái công cụ trả thù thực sự của mình, như thể công cụ này là kẻ tử thù của nó, để cho toàn bộ thế giới, nghĩa là toàn bô kẻ thù của Israël, ít ng ần ngai hơn mà cắn câu con m ầi này."
- 441. Th'àn thoại Hi Lạp: th'àn Saturne lật đổ và giết cha là Caelus. Lời tiên tri dự báo Saturne sẽ bị báo ứng. Để đ'ề phòng, Saturne ra lệnh giết hết con cái. Vợ của Saturne là Rhea giấu đứa con thứ sáu là Jupiter ở đảo Creta. Quả nhiên v'ề sau, Jupiter lật đổ Saturne và trở thành chúa tể của vũ trụ. (ND)
- 442. AC, 17: "Trước đây Chúa chỉ có dân tộc của mình, dân tộc được ân sủng. Kể từ khi ngài đi ra nước ngoài, giống như dân tộc của ngài, ngài bắt đ`âu du hành không ngừng nghỉ: đến nỗi khắp nơi đâu cũng là nhà của ngài, ngài là một người theo chủ nghĩa thế giới vĩ đại."
- 443. Chủ đ`ê v`ê cái chết của Chúa, được diễn giải như là cái chết của người Cha, rất quan trọng đối với chủ nghĩa lãng mạn: chẳng hạn Jean-Paul (*Chọn lựa của những giấc mơ*, Béguin dịch). Nietzsche mang lại cho chủ đ`ê này một cách giải thích kì diệu trong VO, 84: vì cai ngục vắng mặt, một tù nhân bước ra khỏi hàng và nói to: "Tôi là con trai của cai ngục và tôi có thể làm mọi việc đối với ông ta. Tôi có thể cứu các ông, tôi muốn cứu các ông. Nhưng, dĩ nhiên, tôi chỉ cứu

những ai trong số các ông tin rằng tôi là con trai cai ngục". Vậy là lan truy ền cái tin rằng cai ngục "vừa chết đột ngột". Người con trai nói lại lần nữa: "Tôi đã nói với các ông, tôi sẽ tha cho người nào tin vào tôi, tôi khẳng định đi ều đó cũng chắc chắn như là tôi khẳng định rằng cha tôi vẫn còn sống." Nietzsche luôn tố giác cái đòi hỏi này của Kitô giáo: phải tin. Z, II, "Các nhà thơ": "Đức tin không cứu rỗi được, đức tin vào chính tôi còn ít hơn bất kì một ni ềm tin nào khác". EH, IV, 1: "Tôi không muốn những tín đ ềo, tôi tin rằng tôi quá độc ác để có thể làm đi ều đó, tôi thậm chí không tin vào chính mình. Tôi không bao giờ nói với đám đông... Tôi vô cùng sợ một ngày nào đó người ta sẽ phong thánh tôi."

- 444. Diễn giải thứ nhất của thánh Paul, AC, 42,49; VP, I. ↔
- 445. AC, 42 Diễn giải thứ hai của thánh Paul, AC, 42, 43; VP, I, 390. ↔
- 446. AC, 33, 34, 35, 40. Jésus đích thực, theo Nietzsche, không kêu gọi ni ềm tin, mà mang đến một sự thực hành: "Cuộc đời của Đấng cứu thế không gì khác hơn là sự thực hành này, cái chết của ngài cũng chính là nó... Ngài không chống lại, cũng không bảo vệ quy ền của mình, ngài không tiến lên để đẩy xa mình đi ều quá khích, ngài còn khích động nó. Và ngài c ầu nguyện, đau khổ và yêu thương cả những người gây đau đớn cho ngài. Không h ề tự bảo vệ, không h ề nổi giận, không h ề bắt người khác chịu trách nhiệm. Nhưng cũng không h ề chống lại cái ác, yêu cái ác... Bằng cái chết của mình, Jésus không muốn cái gì khác hơn là, bằng chính mình, đưa ra chứng cứ hiển nhiên nhất cho học thuyết của mình."
- 447. AC, 31. ←
- 448. VP, I, 390. **→**

- 449. AC, 22. ←
- 450. VP, III, 87. ←
- 451. Z II: "Những sự kiện trọng đại": "Tôi mất ni ềm tin vào những sự kiện trọng đại, ngay khi có những tiếng `ôn ào và sương khói xung quanh chúng... Vậy hãy thú nhận đi! Chẳng mấy thứ được thực hiện khi mà tiếng `ân ào và sương khói của ngươi tan biến mất". ↩
- 452. Về cái chết của Chúa và ý nghĩa của nó trong triết học Hegel, xem: những bình luận căn bản của ông Wahl (Sự bất hạnh của ý thức trong triết học Hegel) và của ông Hyppolite (Sự hình thành và cấu trúc của hiện tượng học tinh thần) Và xem thêm bài báo đặc sắc của ông Birault (Bản thể thần học của Hegel và biện chứng pháp, trong Tijdschrift vooz Philosophie, 1958). ←
- 453. Trước những phê bình của Stirner, Feuerbach đ`ông ý là: tôi giữ nguyên các thuộc tính của Chúa, "nhưng (tôi) c`ân phải giữ nguyên chúng, không có chúng (tôi) không thể giữ nguyên tự nhiên và con người; vì Chúa là một thực thể được cấu tạo từ các thực tế, nghĩa là các thuộc tính của tự nhiên và của nhân loại", (xem: Bản chất của Kitô giáo trong quan hệ với cái Duy nhất và đặc trưng của nó, *Tuyên ngôn triết học*, bản dịch của Althusser (Presses Universitaire de France)). ↔
- 454. Stirner, Cái duy nhất và đặc trưng của nó, tr. 449. v`ê Stirner, Feuerbach và quan hệ giữa họ, xem các sách của Avron: Vê nguồn gốc của chủ nghĩa hiện sinh: Max Stirner; Ludwig Feuerbach hay là sự chuyển hóa của cái linh thiêng (Presse universitaire de France).
- 455. Stirner, tr. 36, 220. ←
- 456. Z, IV, "Kẻ gớm ghiếc nhất của loài người". ↩
- 457. Stirner, tr.216. ←

- 458. Stirner, tr.216, 449. ←
- 459. Merleau-Ponty đã viết một cuốn sách tuyết vời v ề Những cuộc phiêu lưu của biện chứng pháp (les aventures de la dialectique). Cùng với những đi ều khác, ông đã tố cáo cuộc phiêu lưu khách quan chủ nghĩa, dưa trên "ảo tưởng v ề một sư phủ định được thực hiện trong lịch sử và trong chất liêu của nó."(tr,123), hay nó "đặt toàn bộ tính phủ định [và toàn bô ý nghĩa của lịch sử] vào trong một hình thái lịch sử hiên có, giai cấp vô sản" (tr. 287) Áo tưởng này nhất thiết kéo theo sư hình thành một tổ chức được gọi là: "viên chức phủ định" (tr.184) -Nhưng, khi muốn duy trì biên chứng pháp trên lãnh địa của chủ thể tính và của tính liên chủ thể luôn chao đảo, thì việc thoát khỏi chủ nghĩa hư vô được tổ chức này là đáng ngờ. Có những hình thái khác của ý thức đã trở thành viên chức phủ định. Biên chứng pháp có nhi ều các biến hóa hơn là các cuộc phiêu lưu; dù là tư nhiên chủ nghĩa hay bản thể học, dù là khách quan hay chủ quan, thì theo Nietzsche, v'ề nguyên tắc biên chứng pháp có tính hư vô chủ nghĩa; và hình ảnh mà nó phác hoa v'ệtính thực chứng luôn luôn là một hình ảnh phủ định và bi đảo ngược. ←
- 460. Z, IV, "v'ècon người thượng đẳng". Rõ ràng là ám chỉ Stirner. ↔
- 461. Z, IV, "Lời chào": "Tuy nhiên, đối với ta hình như các người rất khó nhất trí với nhau khi các người tập hợp ở đây, các người thốt ra những tiếng kêu khốn quẫn". ←
- 462. Xem, Z, II, "Về đất nước của văn hóa": *Con người của thời này vừa* là biểu hiện của con người thượng đẳng vừa là chân dung của nhà biện chứng pháp. "Dường như các ngươi được nhào nặn bằng màu sắc và bằng các mẩu giấy được dán lại bằng hồ... Làm thế nào mà các người có thể tin, khi các người sặc số như vậy? Các người là

những bức tranh v`êtất cả những gì chưa bao giờ được tin tưởng." ←

- 463. Z, II, "Th`ây bói"; IV "Tiếng kêu khốn quẫn". ↩
- 464. Z, IV, "Phù thủy". ←
- 465. Z, IV, "Kẻ gớm ghiếc nhất giữa loài người". ↔
- 466. Z, IV "Trò chuyện cùng các vua". ←
- 467. Z, IV, "Con đia". Ta cũng nhớ lại t`âm quan trọng của bộ não trong các lý thuyết của Schopenhauer. ←
- 468. Z, IV, "Không còn dùng được nữa". ↔
- 469. Z, IV "Kẻ ăn mày tình nguyện". ↔
- 470. Z, IV, "Cái bóng". ←
- 471. Z, IV, "v `econ người thượng đẳng": "C `an phải luôn luôn tiêu vong hơn nữa, và luôn luôn là những kẻ tốt nhất trong giống loài của các người". ↩
- 472. Z, II, "Những sự kiện trọng đại". ↔
- 473. GM, I, 16. ←
- 474. Z, IV, dấu hiệu. ↔
- 475. Vùng Judée, thuộc phía đông của đế quốc La Mã, tức vùng Israel, Palestine ngày nay, tiến hành ba l'ân chiến tranh chống đế quốc La Mã vào các năm 66-70; 115-117; 132-136. ↔
- 476. Ví dụ, cái cách mà hai ông vua chịu đựng đau khổ vì sự biến đổi của "các phong tục tốt đẹp" thành "bình dân". ↔
- 477. Z, IV, "Cái bóng". ←
- 478. Z, II, "V'ècác sư kiên trong đai". ↔

- 479. Z, IV "V'êcon người thượng đẳng". ↔
- 480. Heidegger, *Qu'appelie-t-on penser?* (bản dịch của Becker và Granel, Presses universitaire de France), tr. 53-55. ↔
- 481. Z, II, "Các sư kiên trong đại". ↔
- 482. Z, IV "Tiếng kêu khốn quẫn": "Tội lỗi cuối cùng dành cho ta, ngươi có biết tên nó là gì không? Lòng thương, th ày bói trả lời với trái tim tràn ứ, và ông ta giơ hai tay lên: ôi Zarathoustra, ta tới để đưa ngươi đến tội lỗi cuối cùng của ngươi" Z, IV "Kẻ gớm ghiếc nhất của loài người": "Còn ngươi, hãy tránh xa lòng thương xót của chính ngươi! Ta biết cái rìu nào có thể hạ gục nó." Và Z, IV "Dấu hiệu": một trong những lời cuối cùng của Zarathoustra là: "Hãy thương xót, hãy thương xót con người thượng đẳng!... Sao, đi àu đó đã hết thời r "ài." ⊷
- 483. Xem, Z, IV, "Lời chào": Zarathoustra nói với những con người thượng đẳng: "Và trong các người cũng ẩn dấu kẻ bình dân." ←
- 484. Z, IV "V ề con người thượng đẳng": *Trò chơi:* "Các người đã lỡ một cú gieo súc sắc. Nhưng đi ều quan trọng đối với các người, là những người chơi súc sãc khác! Các người chỉ c ền học cách chơi và học cách coi khinh như là c ền phải chơi và coi khinh!" *Nhảy múa:* "Thậm chí vật t ềi tệ nhất cũng có cặp đùi đẹp để nhảy múa: hỡi những con người thượng đằng, hãy học cách (đứng thẳng trên cặp đùi của các người! " *Cười:* "Ta đã phong thánh tiếng cười: hỡi những con người thượng đẳng, hãy học cười đi!"
- 485. Z, IV, "Sư thức tỉnh", "Lễ hôi cừu". ←
- 486. VO, xem những đối thoại giữa "Cái bóng và người lữ hành". ↔
- 487. Z, III, "V'ènhững sự kiện trọng đại". ←

- 488. VP, quyển III. VP, I, 22: "anh ta đẩy chủ nghĩa hư vô trong chính mình tới tận điểm cùng cực của nó, anh ta để nó ở *phía sau anh ta*, *bên dưới anh ta và bên ngoài anh ta*". ←
- 489. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane". ↩
- 490. Ratio essendi và ratio cognoscendi là các thuật ngữ triết học cổ điển. Chẳng hạn nơi đạo đức học của Kant: quy luật luân lý là cơ sở để nhận thức/ratio cognoscendi v`êsự Tự do, trong khi đó, sự Tự do là cơ sở cho sự tôn tại/ratio essendi của quy luật luân lý.
- 491. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane". ↩
- 492. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane". ↔
- 493. V è sự hủy diệt chủ động, VP, III, 8 và 102. Zarathoustra đối lập "con người muốn tiêu vong" với những con người cuối cùng hay "những kẻ thuyết giáo v ècái chết" như thế nào: Z, Mở đ àu, 4 và 5; I, "Những kẻ thuyết giáo v ècái chết". ←
- 494. Z, Mở đ`âu, 4. ↔
- 495. EH, III, "Ngu 'ôn gốc của bi kịch", 3. ↔
- 496. Z, II, "V 'ênhững hòn đảo hạnh phúc". ↩
- 497. EH, III, "Ngu 'ân gốc của bi kịch". ↔
- 498. "thay vì", nguyên văn tiếng Pháp: "au lieu de", nghĩa đen của nó là: "ở vào chỗ/nơi của", Deleuze sử dụng cụm từ này như một trò chơi chữ khi nói v ề cái "chỗ" trong câu tiếp theo. Trò chơi chữ này không thể giữ được khi chuyển sang tiếng Việt (ND). ↩
- 499. La Cène": bữa cơm cuối cùng của Chúa Jésus với các tông đ`ô (ND).↩

- 500. EH, III, "Zarathoustra đã nói như thê", 6. ↔
- 501. Z, III, "Trước khi mặt trời mọc". ↩
- 502. VP, IV, 14: "C'ân phải đánh giá chính xác nhất các phương diện cho đến lúc chỉ có duy nhất các *khẳng định* v'ê đời sống; hiểu được sự khẳng định này đến từ đ'âu và hiểu được nó ít thuyết thục biết bao ngay khi đó là một sự đánh giá theo kiểu Dionysos v'ê đời sống."
- 503. DD, "Vinh quang và sự vĩnh hằng". ↔
- 504. EH, IV 2. ←
- 505. Z, I, "Ba sự biến hóa". ↔
- 506. Xem EH: làm thế nào phủ định *nôi tiếp* khẳng định (III, "Bên kia thiện ác": Sau khi đã hoàn tất ph ần khẳng định của nhiệm vụ này, sẽ đến lượt của ph ần phủ định..." Làm thế nào phủ định *có trước* khẳng định (III, "Zarathoustra đã nói như thê", 8; và IV, 2 và 4).
- 507. Z, III, "V'ênhững đ'àu óc trì độn". ↔
- 508. Cr.Id., "Những gì mà người Đức đang đánh mất", 19: "Ôi, Dionysos th'ân thánh, tại sao chàng kéo tai tôi? một hôm Ariane hỏi chàng triết gia tình nhân của nàng, trong một trong những đoạn đối thoại nổi tiếng v ề hòn đảo Naxos. Ta thấy cái gì đó thú vị ở đôi tai nàng, Ariane a: tại sao chúng không dài thêm chút nữa?
- 509. EH, III, 3. **←**
- 510. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane": Dionysos: Nàng có những cái tai nhỏ, nàng có những cái tai của ta "hãy đặt vào đó một lời chín chắn".↔
- 511. Z, IV, "Trò chuyện với các ông vua". và IV, "v'ê con người thương đẳng": "Những cái tai dài của kẻ tiên dân". ↩

- 512. EH, I, 6 và 7. ↔
- Zarathoustra: "Ngươi nói năng như một thẳng h'ề"). II, "Đứa trẻ trong gương" (Zarathoustra mơ thấy rằng khi tự ngắm mình trong gương đã nhìn thấy khuôn mặt của anh h'ề. "Sự thực là, ta quá hiểu ý nghĩa và lời cảnh báo của giấc mơ này: học thuyết của ta đang gặp nguy khốn, cỏ lùng muốn được gọi là lúa mì. Kẻ thù của ta đã trở nên hùng mạnh và chúng xuyên tạc hình ảnh học thuyết của ta") III, "V'ề ảo ảnh và ẩn ngữ" (cuộc gặp gỡ thứ hai với anh h'ề lùn, k'ề cận hành lang cùa sự quy h'ãi vĩnh cửu). III, "Khi vượt qua" (cuộc gặp gỡ thứ ba: "Lời nói vô lý khó tin làm hại ta, thậm chí kể cả khi ngươi có lý").
- 514. Z, III, "Khi vượt qua". ↔
- 515. Z, IV, "Sư thức tỉnh". ←
- 516. Z, I, "Ba sự biến hóa". ←
- 517. Hai văn bản sử dụng lại và giải thích các chủ đ'ề gánh nặng và hoang mạc: Z, II, "V ề xứ sở của văn hóa", và III, "V ề tinh th ần trì độn". ↔
- 518. Z, III, "V'êtinh th'ân trì độn". ↩
- 519. Z, II, "V ềxứ sở của văn hóa". ↔
- 520. Z, I, "Ba sư biến hóa", và III, "V `êtinh th `ân trì đôn". ↩
- 521. Feuerbach, Góp ph'ân phê phán triết học của Hegel, và Nguyên tắc của triết học tương lai (*Tuyên ngôn triết học*, bản dịch của Althusser, Presses universitaire de France).
- 522. Heidegger đưa ra một diễn giải v etriết học Nietzsche g`ân với cách tư duy của ông hơn là g`ân với cách tư duy của Nietzsche. Trong học

thuyết về sự quy h cử vĩnh cửu và về siêu nhân, Heidegger nhận thấy sự xác định "mối quan hệ giữa T côn tại và sự t côn tại của con người với tư cách là quan hệ từ sự t côn tại này đến T côn tại." (xem Suy tư là gì, tr. 81) Cách diễn giải này bỏ qua toàn bộ ph an phê phán của tác phẩm của Nietzsche. Nó bỏ qua tất cả những gì mà vì chúng Nietzsche đã tranh đấu. Nietzsche chống lại tất cả các quan niệm về sự khẳng định muốn đi tìm cơ sở của nó ở trong T côn tại và trong sự t côn tại của con người.

- 523. VP, II, 8. ←
- 524. VP, IV, 8. "Cuốn sách" mà Nietzsche ám chỉ ở đây là *Nguồn gốc* của bi kịch. ↔
- 525. Z, II, "V'ênhững hòn đảo hạnh phúc" ←
- 526. Z, I, "v èba sự biến hóa". ↩
- 527. VP, IV, 8. ←
- 528. BM, 213. →
- 529. Việc tìm thấy trong khẳng định và phủ định những cội ngu 'ôn của t 'ôn tại và hư vô không có gì mới; luận đ'ề này đã có trong truy 'ên thống lâu dài của triết học. Nhưng Nietzsche làm mới và đảo lộn truy 'ên thống này bằng quan niệm của ông v ề khẳng định và phủ định, bằng lý luận của ông v ề mối quan hệ giữa chúng và sự chuyển hóa của chúng. ↩
- 530. Z, Mở đ`âu, 10.↔
- 531. Z, II, "V ềnhững con người cao thượng". "Giữ nguyên những cơ bắp không hoạt động và ý muốn tháo bỏ ách: đó là đi ều khó khăn nhất đối với các người, những con người cao thượng."

- 532. "V`êđạo đức giảm sút". ↩
- 533. Z, I, "V `enhững phu nữ trẻ và già". ↔
- 534. DD, "Vinh quang và vĩnh cửu". ↔
- 535. VP, II, 170. ←
- 536. Z, III, "Bảy cái ấn". ←
- 537. VP, II, 51: một cách khai triển khác v`ê hình ảnh lễ đính hôn và nhẫn cưới.↔
- 538. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane". ↩
- VP, III, 408: "Chúng tôi hết sức thích thú muốn thám hiểm mê cung, chúng tôi cố kết nối nhận thức với cái ông Minotaure có bao nhiều đi ầu khủng khiếp mà người ta kể cho chúng tôi; có quan trọng gì với chúng tôi cái con đường đi lên của các người, cái sợi dây dẫn ra ngoài của các người, dẫn tới hạnh phúc và đạo đức, dẫn tới các người, tôi sợ nó... các người có thể cứu vớt chúng tôi bằng sợi dây này ư? Còn chúng tôi, chúng tôi khẩn khoản c ầu xin các người, các người hãy treo cổ lên sợi dây đó đi!"
- 540. DD, "Tiếng rên rỉ của Ariane": "Ariane, hãy coi chừng! Nàng có đôi tai bé, nàng có đôi tai của ta: Hãy nói vào tai ta một lời chín chắn! Trước tiên đừng có căm thù nếu ta c`ân phải yêu thương, phải không?... Ta là mê cung của nàng..."
- V'êphương diện thứ nhất của con quỷ, xem: lý luận của con lừa và con lạc đà. Và cũng xem Z, III, "V'ê ảo ảnh và ẩn ngữ", trong đó con quỷ (tinh th'ân trì độn) ng trên vai của Zarathoustra. Và ph'ân IV "V'ê con người thượng đẳng": "Nếu các người muốn leo lên cao, hãy leo bằng chính đôi chân của các người. Đừng để người ta mang các người

lên cao, đừng dựa lên lưng và lên đ`âu của người khác." - V`ê phương diện thứ hai của con quỷ, xem: cảnh nổi tiếng trong ph'ân Mở đ'âu, trong đó anh h'ê đuổi kịp người làm xiếc trên dây và nhảy qua phía trên anh ta. Cảnh này được giải thích trong ph'ân III, "V'ê những cái bàn cũ và mới": "Người ta có thể tự vượt lên chính mình bằng nhi ều con đường và nhi ều phương tiện khác nhau: chính người phải làm được đi ều đó. Nhưng chỉ duy nhất anh h'ênghĩ rằng: người ta cũng có thể nhảy vượt lên trên con người."

- 542. Z, II, "Thời điểm im lặng nhất". ↩
- 543. Z, II, "Thời điểm im lặng nhất": "ôi Zarathoustra, các thành quả của ngươi đã chín, nhưng ngươi chưa đủ chín cho các thành quả của ngươi". V ề việc Zarathoustra ch ần chừ và tránh né nói v ề sự quy h ầi vĩnh cửu, xem ph ần II, "V ề những sự kiện trọng đại", và đặc biệt ph ần "Thời điểm im lặng nhất" ("Đó là vượt lên trên các sức mạnh của ta"); III, "Thời kỳ dưỡng bênh". ↩
- 544. pataphysique, khái niệm của Jarry, dùng để chỉ khoa học của các giải pháp tưởng tượng, môn khoa học gắn kết một cách tượng trưng các đặc điểm của đối tượng được miêu tả trong trạng thái ti ân tàng với những đường nét được phác thảo. (ND)