Hòa thượng Pháp sư Thích Giác Nhiên



# DIEU LY G PHƯƠNG

Tư tưởng Triết học thực hành thánh thiện

in mon là lier liòr a inclialita la littlici.



#### HT. Pháp Sư THÍCH GIÁC NHIÊN

# DIỆU LÝ ĐÔNG PHƯƠNG

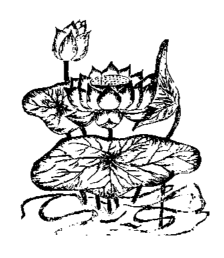
#### Tư Tưởng Triết Học Thực Hành Thánh Thiện

(Tái bản lần thứ nhất có sửa chữa và bổ sung)





NHÀ XUẤT BẢN TỔNG HỢP TP.HỒ CHÍ MINH - 2007



DIỆU LÝ ĐỒNG PHƯƠNG quyển sách hay
Hàm tàng Phật pháp nhiệm mầu thay
Khuyên đời khuyến đạo mau hướng thượng
Nhắc nhở lo tu kíp trễ chầy
Gởi đến mọi người thương quý mến
Xem rồi trau sửa thực hành ngay
Độ mình lợi chúng công viên mãn
Quả Giác chóng thành, thật chẳng sai.

California, ngày 6-4-1996 Hòa thượng Thích Giác Nhiên

# Lời nói đầu

(Nhân dịp xuất bản lần đầu tại Việt Nam)

Đại lão Hòa thượng Pháp sư GIÁC NHIÊN hiện là Pháp chủ Giáo Hội Phật Giáo Tăng Già Khất Sĩ Thế Giới, trú xứ hành đạo tại Tổ đình MINH ĐĂNG QUANG, Santa Ana-Cali, Hoa Kỳ. Từ những thập niên năm mươi, sáu mươi... ngài đã là vị Pháp sư nổi tiếng của Giáo Hội Tăng Già Khất Sĩ Việt Nam. Những năm cuối thập niên bảy mươi, ngài đi chu du hành đạo tại một số nước trên thế giới như - Hoa Kỳ, Canada, Pháp, Úc, .v.v...

Khi còn ở Việt Nam, Ngài đã có những tập thơ và những quyển sách đi vào lòng người như: - Ánh Nhiên Đăng, Tứ Kệ Tĩnh Tâm, Thương Nhớ Mẹ Hiền... và đặc biệt nhất là tập sách hướng dẫn tu tập thiền định "Pháp Môn Tọa Thiền". Ngài cũng là người đứng ra chủ trương in và tái bản nhiều lần Bộ CHƠN LÝ của Tổ sư Minh Đăng Quang.

Trong gần ba mươi năm (1978 – 2007) du hành hóa đạo tại nhiều nơi trên thế giới, Đại lão Hòa thượng đã thuyết giảng, biên soạn, sáng tác... thêm rất nhiều tác phẩm mới, ghi lại những ý tưởng cao đẹp được đúc kết từ cuộc sống như – Minh Đăng Diệu Lý, Pháp Đăng Diệu Lý, Toàn Chân Diệu Lý, Diệu Lý Đông Phương (tập 1, 2, 3, 4...).v.v.

Trung tuần tháng ba năm nay (2007), đáp lời thỉnh cầu của chư vị Giáo phẩm Hệ phái Khất Sĩ, thành viên Giáo Hội Phật Giáo Việt Nam... Đại Lão Hòa thượng Pháp Sư đã hướng dẫn phái đoàn hơn 50 vị tăng, ni, nam nữ phật tử từ Tổ đình Minh Đăng Quang, Hoa Kỳ và các nước Canada, Pháp, Úc... về thăm

quê hương. Trước để dự lễ Tưởng niệm 53 năm Tổ Sư MINH ĐĂNG QUANG vắng bóng, chứng minh lễ Khánh thành Tịnh Xá Ngọc Cẩm (Thị xã Hội An); Tịnh Xá Ngọc Phước (Thị Xã Bà Rịa) và Tịnh Xá Ngọc Phú (Q.Tân Bình, Tp.HCM). Sau đó, Ngài cũng đã đi thăm, tặng quà một số cơ sở Từ thiện tại Thành phố Hồ Chí Minh, đồng bào nghèo tại các địa phương bị ảnh hưởng cơn bão số 9 tàn phá, làng mù Vĩnh Châu (Sóc Trăng) và nơi quê hương sinh thành - Quận Ô Môn, Thành phố Cần Thơ.

Nhân dịp nầy, chúng tôi xin phép Đại Lão Hòa thượng in lai tâp - Diêu Lý Đông Phương 1 (tức Trăm bài Diệu dược) để làm quà tăng. Tập sách nhỏ này ghi chép lai những ý tưởng tinh hoa trên bước đường hành đạo của Đại lão Hòa thương mà Ngài rất tâm đắc và đã sắp xếp nó như 100 bài thuốc hay; mỗi bài Ngài đặt cho một danh tựa như một phẩm kinh, tuần tư đúng một trăm phẩm. Trong cuộc sống nầy ít ai không binh, hoặc binh nầy, hoặc binh kia; binh nhiều ít, nặng nhe... tùy nghiệp duyên của mỗi người. Như ở trong thế gian người đời có tám van bốn ngàn phiền não thì trong Phât pháp cũng có tám van bốn ngàn pháp môn để tri liêu. Chúng tôi tin và mong rằng - với những ý tưởng tinh hoa giáo lý Phật đà được Đại lão Hòa thương thể hiện qua từng phẩm ngắn cô đong ý pháp thực tiễn, gần gũi sẽ là những phương thuốc diệu dược góp phần xoa dịu, dứt sạch những khổ luy tinh thần và thể chất nơi mỗi cuộc sống của chúng ta.

Trân trọng thành kính giới thiệu đến quý tôn đức tăng ni, phật tử, thân hữu và ban đọc gần xa.

Tp.HCM, PL.2550, Trọng Xuân Đinh Hợi - 2007 TM. Giáo phẩm Hệ phái Khất Sĩ Trụ trì Tịnh xá Trung Tâm,

Sa môn GIÁC TOÀN

# Chân thành giới thiệu

Con hữu hạnh, được xem qua Diệu lý! Quyển sách này, Đức Pháp chủ viết ra Là tiếng chuông cảnh tỉnh khắp gần xa Cho sanh chúng, bốn phương đều tỉnh giác.

Phương diệu dược, thật thơm mùi bát ngát Rưới chan hòa, khắp vạn loại hàm linh Là thuyền từ, đưa cứu vớt chúng sinh Nguồn cam lộ, xối nhuần trong ba cõi.

> Là Phật dược, cứu bệnh gì cũng khỏi Là tiên đơn, chữa hết bệnh tà tâm Là pháp mầu, độ hết kẻ mê lầm Là huyền diệu, thậm thâm vô phương tả.

Pháp diệt ác, trừ tiêu: Nhơn Tướng ngã Pháp huyền linh, dứt đoạn hết vô minh Pháp chánh chơn, đây là thuốc trường sinh Pháp cứu cánh, giúp đạo đời thoát khổ.

Đệ tử con xem qua liền tỉnh ngộ Muốn mọi người được đượm thấm hương nồng

> Muốn mọi người thoát khỏi kiếp long đong Nương bến giác, được thuyền từ tế độ.

Cảnh trần thế, muôn vạn trùng đau khổ Vì tham lam, sân giận, tánh si mê Nên tử sanh, oan nghiệp lắm nặng nề Khó tỉnh ngộ, trở về theo đạo đức.

Lòng ganh ghét, tỵ hiềm không chấm dứt Tâm cống kiêu, ngạo mạn, ỷ khinh thường Trí ác gian, lừa dối xảo không lường Nên quả báo, đọa đày vô số kiếp.

Đức Pháp chủ, Ngài xuống tay mau kịp Dem thuốc này, chuyên chữa bệnh trần gian Hay vô cùng, vô tận khó luận bàn... Ai xem được, liền thực hành tu sửa.

> Dây là Pháp nhiệm mầu, nên nương tựa Cho những người có hữu phúc đa duyên Ích lợi chung, tôi xin giới thiệu liền Mong toàn thể đại chúng nên lưu ý.

> > Đệ tử cẩn bút **Pháp Tuệ Đăng**

# LÒI GIỚI THIỆU

Nhân duyên được biết Hòa thượng Thích Giác Nhiên quả là một đại hạnh. Chính cái duyên ấy đã chuyển hóa hoàn toàn cuộc đời tôi từ phiền não, đau khổ ra an lạc. Ngài quả là một bậc cao tăng đã hiến trọn đời mình cho Phật pháp. Với cái tuổi ngoài thất tuần mà Ngài không ngừng nghỉ chu du thuyết giảng, ngoài ra hễ có thời giờ nào rảnh rỗi là Ngài biên soạn Pháp bảo, chẳng những cho đời nay, mà còn để lại cho đời sau biết đó mà tìm ra chân lý cho lẽ sống.

Quả là một vinh dự được Hòa thượng cho đọc bản thảo của quyển Diệu Lý Đông Phương, tôi vô cùng cảm phục những gì mà Ngài đã đóng góp nhằm giúp làm vơi đi những phiền não và đau khổ của chúng sanh. Qua hơn 100 phẩm vụ và nhiều phần phụ lục quyển Tư tưởng siêu nhân, Hòa thượng Giác Nhiên đã không chỉ biên soạn giáo lý Phật Đà và những tư tưởng cao siêu, mà Ngài còn lồng vào đó một lối giáo dục hết sức dễ thương cho cá nhân, gia đình và xã hội. Đây là một tác phẩm hữu ích, có giá trị chẳng những cho Phật tử mà còn cho cả những người chưa hiểu biết về Phật lý. Qua lối hành văn trong sáng và dễ hiểu, từng phẩm, từng bài của Ngài là những lời vàng ngọc chẳng những giúp ta ãn ở cho có đạo lý, mà còn hướng chúng ta xa lìa tham, sân, si và vô minh để bước về cõi Giác ngộ.

Lối hành văn trong quyển Diệu Lý Đông Phương rất bình dị, nhưng càng đọc chúng ta càng thâm nhập; càng đọc, chúng ta càng thấy đây quả là một tòa lâu đài tư tưởng, tuy không nguy nga tráng lệ theo nghĩa của phàm phu, mà hùng vĩ và bao hàm cả một lẽ đạo sống động. Đọc xong quyển Diệu Lý Đông Phương, chúng ta sẽ thấy đạo Phật chẳng những là sống động, tích cực, đi sát với đời, mà chúng ta còn thấy rằng đạo Phật quả là cao siêu, quả là

thậm thâm vi diệu. Trong quyển Diệu Lý Đông Phương, Hòa thượng đã cho chúng ta thấy rằng: "Trường đời là ảo ảnh, thân này là giả tạm, thấy đó mất đó, nay còn mai mất; kiếp người nhanh như ánh điện chớp; tuy nhiên, chúng ta phải mượn ánh điện chớp đó mà tu để đi đến giải thoát". Ngoài ra, Ngài cũng nhắn nhủ lời day của Đức Từ Phụ là: "Thân người khó được. Phật pháp khó gặp. Thời gian qua mau. Mạng người chóng hết. Được thân người, gặp Phật pháp, mà để cho thời gian luống qua vô ích thì quả là uổng cho một kiếp người". Ngoài những lời dạy dỗ chân thành ấy, Ngài còn khẳng định rằng Phật giáo sẽ lan tràn khắp năm châu hoàn vũ vì Phật pháp là Chánh pháp.

Thật vô cùng hân hoan giới thiệu cùng quý bạn quyển Diệu Lý Đông Phương. Chúng ta ai cũng nên cố gắng xem coi và tìm hiểu, để chẳng những mình được an lạc, mà người quanh mình cũng được an lạc.

Nên gia đình nào cũng cần phải có, như quyển cẩm nang, gối để đầu nằm, thường xem nghiền ngẫm, lợi lạc vô cùng.

Tôi xin nghiêng mình kính cẩn tôn vinh sự cống hiến vô cùng quý báu này, và xin nguyện cầu hồng ân chư Phật từ bi gia hộ cho Hòa thượng luôn đầy đủ sức khỏe để Ngài tiếp tục con đường hoằng pháp lợi sanh. Cuối cùng, tôi luôn hy vọng cho quyển sách này được phổ biến rộng rãi cho ai nấy đều có cơ hội về nương nơi Tam bảo và phát Bồ đề tâm để một ngày không xa nào đó, pháp giới chúng sanh đều trọn thành Phật quả.

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật.

California, ngày 29 tháng Giêng năm 1996 Giáo sư TRẦN NGỌC Pháp danh Thiện Phúc

# LỜI MỞ ĐẦU

CONTRACTOR OF THE PARTY OF THE

Một trăm Phật dược tiên đơn Chữa muốn ngàn bệnh trong cơn nguy nàn Bệnh này bệnh của trần gian Từ đời vô thủy van ngàn năm xưa Tham lam nguồn gốc thích ưa Tánh thường sân giận không chừa bỏ qua Sân si cuồng tính phát ra Gieo nhân tao tôi hằng hà kể chi! Bất hiếu, bất nghĩa, vô nghì Lương tâm táng tân, ác chi cũng làm Thân thì sát hai, tà gian Trôm cướp, lường gat, các hàng gái trai Miệng thì đâm thọc trong ngoài Nói dối, rủa chửi, lưỡi hai ba chiều Ý thị, ngã mạn, cống kiệu Hung tàn, ngang bao, đánh liều, buông lung Tôi thân khẩu ý khôn cùng Kể sao cho xiết gom chung biển hồ

Nghiệp chồng tơ núi Thái Sơn Như biển Nam Hải lâm cơn ngặt nghèo Hoa Đà. Biển Thước khó theo Trừ sao dứt bệnh hiểm nghèo chúng sanh Phật Tiên Hiền Thánh không đành Tim ra phương thuốc trường sanh cứu đời Thuốc này Phật được ai ơi! Tiên đơn thần dược giúp thời chúng sanh Miễn ai có tấm lòng thành Uống vào linh dược trường sanh thuốc này Chắc chắn các bệnh hết ngay Sanh già đau chết khỏi tay tử thần Thuốc này tám lượng mười cân Là Bát chánh đạo thập phần độ sanh<sup>(1)</sup> Các chư Bồ tát thường hành Dùng phương diệu dược độ sanh thoát nàn Nơi đây tóm tắt đôi hàng Một trăm phẩm vi cứu an muôn loài Thuốc này trị gốc bệnh căn Trừ tiêu nghiệp chướng, trị ngăn lòng tà Trừ tiêu thập chướng tam ma(2) Tri tiêu sanh tử, vào ra tam đồ Mong chư học giả điểm tô Đồng tâm góp sức chung vô mọi phần

Hoặc tiền hoặc của hoặc công In ra phổ biến khắp trong nhân loài Ai ai cũng được xem ngay Tu tâm sửa tánh trong ngoài toàn chân Đó là phương pháp tối cần Giúp cho tất cả chúng sanh vạn loài Dứt trừ tâm bệnh tiêu ngay Cửu phẩm Liên đài lần lượt bước sang.

> Kỷ niệm trên chuyến bay từ Hoa Kỳ đi Australia ngày 21-4-1995 Hòa thương Thích Giác Nhiên

<sup>(1),(2)</sup> Bát chánh đạo là tám con đường chân chánh và Thập hạnh Bổ tát hay Thập độ.

#### VÌ SAO CÓ 100 BÀI LINH ĐƠN DIỆU DƯỢC?

- Vì tấm lòng từ bi, bác ái, tánh vị tha. Vâng giữ y lời Phật dạy: Tất cả chúng sanh là ông bà cha mẹ của muôn đời, hay là con cháu của nhiều kiếp. Nỗi khổ của tất cả chúng sanh là nỗi khổ của chính mình. Nếu làm được gì an lạc cho chúng sanh là làm chính mình được an lạc. Bởi thế nên bi nguyện của người tu, không nệ tài sơ đức mọn, chẳng ngại khen chê, không màng khổ nhọc, đem sự hiểu biết của mình tu học, cống hiến lại cho đời, gọi là đáp đền ân trong muôn một.
- Vì xét nghĩ ân sâu nghĩa trọng mà mình đã thọ từ vô thỉ đến nay của cả chúng sanh muôn loài vạn vật, Phật Thánh Tiên Hiền, và thầy bạn, hay tín chủ đàn na, v.v... lớn lao vô cùng tận. Về vật chất là có thân mạng này, về tinh thần là có tâm linh trí tuệ, sự hiểu biết này. Không phải tự ta mà có, là nhờ sự đi xin vật chất vạn vật để nuôi thân, học tinh thần, các pháp lành để nuôi tâm trí. Chính nhờ sự xin học của tất cả mới đem lại sự hiểu biết này.
- Nay không vì sự vô ơn bạc nghĩa bất hiếu vô nghì nỡ để cho bao nhiều chúng sanh là những kẻ còn lầm đường lạc lối, tạo tội, gây nhân, kết nghiệp thêm hoài. Nên tự xét mình có bổn phận nhiệm vụ, và sứ mạng thiêng liêng cao cả, phải đánh lên tiếng chuông cảnh tỉnh cho đời, giục thức quần sanh, kêu khuyên người trí, và giác ngộ kẻ hiền. Bởi nhớ lời Phật dạy, người tu là phải tác Như Lai sứ, hành Như Lai sự. Bởi Tăng tại tiền là Như Lai tại thế. Hoằng pháp là nhiệm vụ, lợi sanh là

sự nghiệp, thì phải thực hành theo chí nguyện tự độ độ tha, tự lợi lợi tha, tự giác giác tha cho đến khi giác hạnh viên mãn.

- Vả lại, ân lớn lao trọng đại nhất trong đời tôi là được Đức Tổ sư Minh Đăng Quang thọ ký, và hướng dẫn chỉ dạy rất nhiều... nên cố gắng noi theo gương hạnh của Ngài hoằng truyền Chánh pháp, phổ độ chúng sanh.
- Đức Tổ sư Minh Đăng Quang vắng bóng ngày 1-2 năm Giáp Ngọ (1954), thì bắt đầu tôi thuyết pháp. Thời thuyết pháp đầu tiên tôi giảng tựa đề là: Pháp Thập hanh Bồ tát, vào ngày 15-4-1954 tại tịnh xá Ngọc Vân, Trà Vinh, tỉnh Vĩnh Bình, miền Nam nước Việt Nam. Kể từ đó, tội là vị giảng sư hướng dẫn Đoàn Du tặng Khất sĩ đi hành đạo thuyết pháp từ Cà Mau đến Bến Hải cùng các vùng cao nguyên Trung Phần. Tổ chức thuyết pháp hàng ngàn thời công công ở cùng khắp mọi nơi, thâu Tăng độ chúng, lập đạo tràng tịnh xá nhiều nơi, phổ biến băng pháp, soạn viết và trước tác nhiều tác phẩm. Ngoài việc hoằng pháp độ sanh ra còn làm các việc từ thiện xã hội như cứu tế ủy lao nhà thương, cô nhị, khám đường, viên dưỡng lão, bão lut thiên tại, hỏa hoạn v.v... Bất cứ nơi nào có khổ nạn thì tôi ra chỉ thị cho các tịnh xá, tịnh thất trực thuộc vẫn đồng tăng ni, phất tử tần tâm cứu giúp.
- Và liên tục 4 niên khóa 12 năm, tôi gánh vác trọng trách Tổng Trị sự trưởng, rồi Viện trưởng Viện hành đạo, kiểm nhiệm các ngành Tăng sự, Hoằng pháp và Từ thiện Xã hội. Đến năm 1975, tôi tịnh tu trên núi Vũng Tàu. Đến tháng 8-1978, có nhân duyên tôi sang Mỹ và

đi hoằng pháp cho đồng hương nhiều nơi ở: Âu châu, Úc châu, Canada và Mỹ quốc... Băng thuyết pháp và in kinh sách, *Chơn lý* của Tổ sư viết, v.v... lại có cơ hội được phổ biến cùng khắp nhiều nơi. Ngoài việc tạo lập chùa chiền, tịnh xá, còn trợ duyên giúp đỡ cho các nơi mọi Phật sự xây chùa và hoằng pháp.

- Đến ngày 19-2-1996, là tôi sang Mỹ được 18 năm, đã phải gồng gánh nhiều công việc Phật sự lao tâm nhọc trí, cực khổ, nhưng được vui mừng là phần lợi sanh rộng lớn, cứu giúp lợi lạc cho nhân sanh rất nhiều mà quên đi khổ cực, hy sinh và cố gắng quá sức tưởng tượng. Nay thì tuổi già sức yếu, tự biết mình kiếp sống không thể kéo dài, trí nhớ thì giảm dần, xác thân thì suy yếu... lắm lúc muốn ngất xỉu, chắc cũng gần đến lúc phải trở về...

Thôi thì còn nước còn tát, còn ăn thì còn phải nói làm. Đã kiếp tằm thì phải trả nợ dâu. Thọ ân chúng sanh thì phải đền trả bằng lời giảng đạo pháp lành. Cũng vì vậy mà thức khuya dậy sớm, hoặc lúc ngồi trên máy bay, rảnh lúc nào thì viết lúc nấy, nghĩ sao viết vậy, với tính vô tư, những lời khuyến khích khuyên lơn nhắc nhở, chứ không hề bài bác chỉ trích riêng ai, cũng không bưng bít mà thực tâm xây dựng chung. Nói với tiếng lòng, với lương tâm, với tình thương, và tinh thần đạo đức, hầu có đáp đền ân chúng sanh trong muôn một. Mong chư liệt vị cảm thông.

Tu viện Minh Đăng Quang, Birghamton, New York, lúc 4 giờ sáng ngày rằm tháng 10 năm Ất Hợi (1995)

Hòa thượng Thích Giác Nhiên Bút hiệu: Toàn Chân

#### 1. PHẨM PHÁP MÔN PHƯƠNG TIỆN

- Pháp môn phương tiện của chư Phật, chư Bồ tát, là tùy theo khả năng căn cơ trình độ của mỗi chúng sanh, mà các Ngài mới chia tam thừa cửu phẩm, nào là Đốn giáo, Tiệm giáo và Huyền giáo... chung quy là dùng mọi phương cách tùy nghi giảng dụ để dìu dất chúng sanh tiến lên con đường giải thoát và giác ngộ.
- Pháp môn phương tiện, Đức Phật truyền trao cho các vị học hạnh Bồ tát là một trong những phương thần được vi diệu để chữa tâm bệnh của chúng sanh từ vô lượng kiếp, nào là ngũ trược, ác thế, tam độc, tứ tưởng, ba tâm v.v... nhiễu nhương tội lỗi, Phật Ngài dùng trí huệ cao thâm chỉ ra pháp môn phương tiện thiện xảo, biến hóa vô ngần, linh động và uyển chuyển, bất cứ trong mọi trường hợp hoàn cảnh nào, cũng giáo hóa độ sanh đạt . thành Chánh giác.

Dùng ngón tay chỉ mặt trăng Dùng bút mực mà giãi bày tâm sự Dùng trí tuệ mà dẫn dắt kẻ đam mê Dùng Pháp môn mà giãi bày cho sanh chúng Phật pháp huyển diệu thậm thâm

THOUNG' THON phương tiện độ trăm tỷ người. VNC PH VN \* VAN-HANH \* SON 9997

## 2. PHẨM GIÁO DỤC THIẾU NHI

Thiếu nhi là mầm non của xã hội, là hột giống tốt xây dựng cho tương lai.

Một xã hội lành mạnh, hạnh phúc và an vui, Là nhờ khéo uốn nắn giáo dục các con em hồi còn thơ ấu.

Bởi cái lò nung đúc rèn luyện chúng nó từ thuở ban đầu thế nào, thì lớn lên trưởng thành sẽ trở nên người công dân hữu ích cho đời lẫn đạo.

- Tuổi thơ là cục bột trắng trong mềm dẻo, còn cha mẹ là bản tay của người thợ chuyên nghiệp rất khôn ngoan, khéo léo, thì sẽ uốn nắn cục bột trở thành cái bánh rất quý giá, tuyệt đẹp, thơm ngon và béo bổ.
- Tuổi ấu thơ thích được khuyên lơn vỗ về bằng lời êm dịu ngọt ngào khen tặng, hàng đêm đều có ban thưởng khuyến khích hơn là phạt răn, rẩy rà, giận hờn, phiền trách, chế bai chúng.
- Cho chúng nó ở gần bạn tốt người lành, hiền hòa,
   gia đình có hiếu thảo đạo nghĩa, nề nếp gia phong, giáo dục đạo đức, thì ắt chúng nó sẽ nên người.

. 27. 18. 71. 1

- Từ thuở nhỏ đã dạy chúng nó biết kính trên nhường dưới, ăn ở có trung hậu lễ nghĩa, thương mến cha mẹ, kính trọng ông bà, tôn thờ bậc trưởng thượng, siêng năng, hiếu học, tránh xa đường dục lạc, tứ tường, thì lớn lên chúng nó sẽ trở nên là thánh triết hiền nhân.

\*

- Khi chúng làm được điều tốt phải ban thưởng, khi lầm lỗi sai trái cũng phải phạt răn, rồi an ủi, dạy bảo, trong tinh thần tình thương và giáo dục, thì chúng nó biết ăn năn tư hối, sửa sai, và sẽ trở nên là người tốt.
- Đừng bao giờ chửi rủa, đánh mắng, hăm he giết hại nó. Đừng gọi bằng thằng này con nọ, hay bằng mầy, xưng tao với chúng, mà phải luôn luôn gọi: em, con, cháu..., xưng: cha, me, chi, anh... với chúng nó.

\*

- Cha mẹ, anh chị lúc nào cũng là gương mẫu để chúng bắt chước những gương hạnh cao quý tốt đẹp của người trên trước.
- Tuổi trẻ thì có tánh tự ỷ, buông lung và háo thắng. Giáo dục chúng phải rất tế nhị, khéo léo, mềm dẻo, và tình thương xây dựng thì mới cảm hóa dễ dàng.
- Trước mọi người, đừng bao giờ chê bai phiền trách, mà phải khen ngợi chúng rất ngoan ngoãn, học giỏi, siêng năng, dễ dạy v.v...
- Điều chúng làm dù sai, trước cũng phải công nhận điều chúng làm là phải, rồi nhắc lại về trước mình khi còn nhỏ, sư hiểu biết cũng y như vậy. Nhưng nay lớn

khôn học hỏi trường đời, hiểu biết nhiều kinh nghiệm, thì nhận xét như vậy là sai. Thế nên sự hiểu biết của chúng hiện nay chưa phải là đúng lắm.

- Nên đem gương Phật, Tiên, Hiền, Thánh, minh triết, các bậc vĩ nhân tài cao đức trọng, rồi ca ngợi chúng nó có đức tánh cao quý đáng làm học trò hay đệ tử, hay là con cháu của các vị ấy, v.v...
- Đừng hần học bắt buộc chúng nó nghe và làm theo, biết đâu chúng nó đã tiến hóa trải qua nhiều kiếp đời rồi, nay chúng nó là thần đồng, thánh trí hay siêu nhân. Nên chớ tự cao, ỷ tài học giỏi, lớn tuổi cha anh, rồi mỗi chi cũng lấn át bắt buộc chúng nó phải tuân lệnh, nghe theo, là không nên.
- Đừng đồ đi nhắc lại chuyện cũ, ghi nhớ nhiều lần sai mới kêu ngồi lại chỉ dạy một lần, giọng nói êm dịu thương yêu mà nhắc nhở.

# 3. PHẨM ĂN NĂN TỰ HỐI

- Phàm làm người sao tránh khỏi những điều sai trái.
   Nhưng đã sai trái biết tự hối ăn năn chừa cải, ấy là quân tử trượng phu.
  - Tự hối là người có tinh thần giác ngộ.

Người biết tự hối gọi là người trí, người biết hổ thẹn tội lỗi, người biết hối cải ăn năn, đó là người biết tu tâm sửa tánh.

- Người biết tự hối là đáng kính phục và nể kiêng, cũng là hạng người mô phạm gương mẫu.
- Kẻ tự biết mình còn tối dốt, sẽ được học hỏi. Thấy mình còn tham lam, sẽ lần dứt bỏ. Thấy mình còn sân giận, sẽ từ từ nhẫn nhục. Thấy mình còn si mê, mới siêng năng tìm học. Thấy mình còn tánh ác, rồi sẽ phục thiện. Những kẻ biết như thế ấy gọi là tự giác hay tự hối.
- Kẻ biết tự giác gọi là người trí, tự hối gọi là người tỉnh.

Học theo người trí là khôn. Người trí huệ khôn ngoan thì ít lầm lạc, sai trái, nên gọi là thiện hữu trí thức.

- Mỗi ngày anh ngồi tham thiền một vài giờ để dùng tư duy quán xét lời nói, việc làm, và ý nghĩ của anh, để mà thanh lọc, thì tâm hồn sẽ trở nên trong trắng và cao siêu, đó cũng gọi là tự hối.
- Hàng ngày anh quán chiếu thấy sự lỗi lầm sai trái của anh, đó là anh biết tư hối.

#### 4. PHẨM HẠNH AN LẠC

- Đời sống an lạc là nguồn hạnh phúc của người ta.
- Muốn an lạc thì phải giữ gìn giới đức đạo hạnh.
- Người muốn đời sống an lạc, thì suốt đời không nên làm phiền khổ cho một ai.
- Kinh Phật dạy, người thọ trì giữ gìn được một giới thì có ba mươi sáu (36) vị Thiên thần hộ mạng. Nếu giữ được năm giới thì có một trăm tám mươi (180) vị Thiên thần hộ mạng, bằng giữ nhiều hơn nữa, càng thêm nhiều vị Thiên thần hộ mạng, thì chắc sẽ được an lạc và hạnh phúc.
- Có bình an mới có vui mừng (gọi là có an mới có lạc). Vậy thì muốn an, đừng bao giờ làm cho ai bất an hay sầu khổ.
  - Ở thế gian thì một cười mười khóc.

Một phần vui sướng mà có mười phần khổ đau.

- Bậc trí giả đầu chạy theo sự vui sướng giả tạo của cuộc đời, nên không vướng phải khổ đau phiền lụy.
- Đời sống các bậc tịnh hạnh rất là thanh bần, đơn giản, không bon chen, đua đòi, không mê say, ái nhiễm, không nô lệ cho thị dục, vật chất, danh lợi, sắc tài, nên chi thường hằng an lạc.

#### 5. PHẨM TÌM ĐƯỜNG GIẢI THOÁT

Đường giải thoát là vượt lên, ra khỏi...

- Vượt lên những gì? Và ra khổi cái chi?

A. Vượt lên khỏi cảnh thấp hèn, dam mê, ái nhiễm, tiền tài danh lợi, gia đình xã hội v.v...

Giải thoát sự ăn, mặc, ở, bệnh... của vật chất ràng buộc. Những danh từ cố chấp của bản ngã, hư danh; của giáo điều chủ nghĩa, tôn giáo mê hoặc v.v...

B. Ra khỏi nhà lửa tam giới, ngũ dục. Ra khỏi cảnh sanh, già, đau, chết. Ra khỏi thê thẳng tử phược. Ra khỏi màn lưới vô minh.

Khi nào vượt và ra khỏi bao nỗi phiền trược nói trên thì được gọi là giải thoát.

- Ở trong cõi dục mà không nhiễm dục. Sống trong cõi trần mà không nhiễm trần. Mang lớp con người mà không say mê đắm lụy. Đó là bậc siêu phảm xuất thế, cũng gọi là giải thoát.
  - Giải thoát vật chất là thân không nhiễm trần.
  - Giải thoát tinh thần là tâm không mê đắm.
  - Dứt hết mê nhiễm gọi là chân giải thoát.
- Giải thoát là cởi mở tất cả những gì mà trong thân tâm không còn bị ràng buộc, sống cuộc đời tự tại thong dong cũng được gọi là giải thoát.

#### 6. PHẨM NÊN TRI TÚC

- Tri túc là biết đủ. Sao là biết đủ?

Biết đủ có nhiều cách. Muốn biết đủ phải học đủ, học với tất cả các chúng sanh vạn vật và các pháp để cho sự hiểu biết được hoàn toàn đầy đủ.

- Phải biết đủ, những điều cần phải biết, và phải biết đủ những điều không cần biết.
  - Tri túc cũng có nghĩa là:

Mình phải biết đời sống của mình phải biết, miễn sao cho vừa đủ là thôi. Chớ nên ham muốn sao cho quá đáng. Bởi túi tham con người là không lường đáy. Sự ham muốn không biết sao cho cùng tột. Người biết vừa đủ sống gọi là đủ.

Còn hạng người không biết sao cho đủ thì dù tỷ tỷ phú cũng vẫn thấy là còn thiếu luôn.

- Người biết đủ thì cảm thấy lúc nào cũng đủ. Người không biết đủ thì cảm thấy lúc nào cũng thiếu thốn.
- Tri túc là người biết an phận, không đua đòi, bon chen, hay ham muốn quá độ, nên đời sống lúc nào cũng không thấy thiếu.
- Người ít ham muốn, xét nghĩ lại mình cảm thấy lúc nào cũng được đầy đủ.

## 7. PHẨM CẦN THIỀU DỤC

- Ham muốn là nguồn gốc của khổ đau. Những ai ham muốn nhiều là khổ đau càng nhiều. Bởi vậy nên Phật dạy trong kinh Di Giáo: "Học hạnh thiểu dục tri túc là tìm đến con đường an lạc và giải thoát".
- Con người sanh ra từ trong chỗ dục, và khi chết hay mọi sự khổ đau đều cùng từ nơi chỗ dục. Đi thuận theo nó là tử, đi nghịch lại thì sanh (thuận tử nghịch sanh). Thế nên, người tu mọng đến cõi vô sanh bất tử thì phải đi trái ngược lại là tập luyện thân tâm dứt lìa ham muốn, hay ham muốn còn rất ít gọi là thiểu dục.
- Nhơn dục tịnh tận, thì thiên lý lưu hành. Người mà hết dục, thì mới thông lưu trời đất dễ dàng, không chi ngăn ngại.

Đa dục đa hại, đa dâm đa hoại Đa tham ngu dại, đam mê thì tự hại.

- Người ít muốn, bớt ham, thì mới được tự chủ, tự tại, vô ngại và không hại.
- Vì tham lam mà không được thỏa mãn mới sanh ra sân giận, vì sân giận nổi nóng lên mới si mê, mà si mê là nguồn gốc của vô minh, và sanh muôn ngàn tội khổ.
- Bởi vậy cho nên dứt lòng ham muốn đi rồi thì nguồn gốc sầu khổ sẽ tiêu tan dứt hết.

## 8. PHẨM SỚM TỈNH NGỘ

- Kẻ sớm tỉnh ngộ, tức là kẻ biết thức thời. Người tỉnh ngộ là thức giấc đam mê.
  - Thế gian này là tuồng mộng ảo.

Kẻ mộng đẹp, người mộng kinh hoàng.

Nếu ai được may mắn, gặp thiện hữu trí thức, thầy sáng bạn lành, hướng dẫn đi theo con đường chánh đạo, thì sớm hồi tâm tỉnh ngộ. Bằng vô phúc kém duyên gặp manh sư tà đạo, thì cả cuộc đời trôi giạt phiêu lưu, biết bao giờ mới hồi tâm tỉnh ngộ.

Người biết hổi tỉnh cũng do nhơn duyên tiền kiếp căn lành, hay do âm chất phúc đức của ông bả, cha mẹ tổ tiên để lại, và cũng chính do tự mình tìm đường ánh sáng để vươn lên, phá tan cái bao vỏ hủ lậu thành kiến cố chấp ngông cuồng theo tà mị, ấy gọi là phản tỉnh hay tỉnh ngô.

- Tỉnh là không mê, còn mê là không tỉnh. Tỉnh là người trí, mê là kẻ ngu. Vậy mỗi người hãy tự xét coi mình thuộc về hạng nào, tình cảm hay lý trí, đam mê hay giác ngộ, thì sẽ biết mình tự tỉnh hay chưa?
- Đã là con người thì không ai tránh khỏi say mê ái nhiễm hay tội lỗi, nhưng khi đã biết đạo đức nhơn quả, tội phước rồi, thì phải mau ăn năn hối cải, hồi tâm tỉnh ngô, đó là người sớm tỉnh qiác.

#### 9. PHẨM MỞ LÒNG BÁC ÁI

- Tại sao ta phải mở rộng tình thương đối với muôn loài vạn vật? Lời Phật dạy: "Tất cả chúng sanh đều là cha mẹ hay con cái của mình. Bởi nhiều đời kiếp ta từ đó mà tiến ra, nên chúng sanh trong sáu đường đều là cha mẹ của ta cả". Vì thế nên lòng từ bi bác ái lúc nào cũng thương xót tất cả chúng sanh.
- Tình thương là nhựa sống. Bác ái là rộng lớn bao la. Nếu tình thương rộng lớn bao la, thì đối với muôn loài vạn vật, cũng đồng là lẽ sống, không nỡ giết hại muôn loài, bởi lời từ bi Phật dạy, bác ái Chúa khuyên. Thương Phật kính Chúa là phải yêu thương muôn loài và vạn vật hàm linh... cũng như tự thương mình không khác.
- Nếu tình thương rộng lớn như vậy, thì đâu đành nỡ giết hại muôn loài, hoặc ăn tươi nuốt sống, để trưởng dưỡng tâm từ bi, lòng bác ái của mình.
- Lòng bác ái để thể hiện cho đức háo sanh của trời đất "Thiên địa háo sanh bất háo sát". Bởi vậy, sống thuận thiên giả tồn, nghịch thiên giả vong. Vậy hỡi ai muốn sống thì hãy bảo tồn mạng sống của vạn vật muôn loài.

# 10. PHẨM THƯỜNG QUÁN CHIẾU

- Thường hằng quán chiếu, có nghĩa là dùng tư duy soi xét lại hành vi, cử chỉ, lời nói, việc làm và tâm niệm của mình để sửa sai những gì sơ sót.
- Quán chiếu cũng có nghĩa là quán soi các pháp, vạn vật trong vũ trụ, trong quả đất và trong con người. Từ tâm linh thể xác, trong huyển bí ẩn vi.
- Quán chiếu bản ngã con người từ đầu mà có và pháp diệt bản ngã phải bắt nguồn từ đầu mà diệt cho tận gốc.
- Quán chiếu để tìm chân tâm diệu giác và bắt nguồn khai sinh từ đầu mà có, cùng bí quyết phát triển và duy trì bổn lai diện mục, cũng gọi là chân tâm diệu giác hay bổn tánh chân như.
- Quán chiếu về ngữ uẩn, tứ đại giai không, ba mươi hai thể tướng là hư giả. Vạn vật trong vũ trụ là vô thường, những gì hữu sanh là hữu diệt.
- Quán chiếu để thanh lọc vọng tâm tà gian ác quấy mê muội ngu sì. Những gì ô trược đào thải hết đi, vọng niệm phàm tâm.
- Quán chiếu để trưởng dưỡng tâm từ bị, lòng bác ái, tính bình đẳng đối với tất cả muôn loài, đó cũng là pháp tu về Thiền quán tư duy...

#### 11. PHẨM LỜI NÓI CHÂN NGÔN

- Chân ngôn là lời nói chân thật, sự thật, lẽ thật. Lời nói ngọt ngào, thanh tao, êm dịu, hiền hòa, đạo đức, nhân từ, đức độ...
- Lời nói trên tinh thần xây dựng, khuyến khích và sách tấn mọi người hướng về với Chân, Thiện, Mỹ.
- Lời nói không nói dối, khoe khoang, đâm thọc, rủa chửi. Không nói lời vô ích, không nói những gì làm buồn phiền kẻ khác. Không nói lời cộc cằn, thô lỗ, tục tĩu, nịnh hót, bưng bít, thiên vị hay che giấu, mà là lời nói ra có ích lợi cho mọi người.
- Lời chân ngôn là lời nói thuần chân, đạo đức, lời nói của Phật, Thánh, Tiên, Hiền, người trượng phu quân tử, ăn chắc, bặt thiệp, trên tinh thần khuyến hóa giáo dục đào tạo con người tốt, ích lợi cho đời.
- Lời nói chân chánh ngay thẳng, đúng đắn, đem lại hòa khí an vui hạnh phúc cho mọi người.

Miệng không hay nói lời ra Buộc lòng mà nói phải là chân ngôn.

Miệng ta là cánh hoa sen Một khi hé nở một phen thơm lừng Tiếng ta là gió mùa xuân Một cơn thổi nhẹ muôn dân mát lòng.

#### 12. PHẨM NIỀM TIN VỮNG CHẮC

- Đức tin là mẹ để các công đức lành. Bởi thế cho nên đức tin đứng đầu trong mọi việc. Khi làm bất cứ sự việc gì mà không trọn niềm tin tưởng vững chắc, thì sự việc ấy khó mà thành công.
- Tin thì mới linh, không tin không linh "Linh bất linh tại ngã".
- Người bệnh đau sơ sài, mà bác sĩ quyết đoán rằng bệnh của anh rất nguy kịch, nan y, thế nào cũng chết, họ in vào tâm trí thế nào cũng chết, thế là lâu ngày rồi họ sẽ chết thiệt.
- Trái lại, một người bệnh rất nguy ngập, đến bác sĩ cam đoan bảo rằng sẽ hết, người bệnh an tâm chữa trị thời gian sẽ hết ngay. Điều đó chứng minh có thật, rất nhiều.
- Người học đạo cũng thế, tu cho có chừng, niềm tin không có, khi gặp khó khăn, những điều khảo đảo, nghiệp chướng dập dồn, thế là thối chuyển, sa ngã ngay.
- Một người đức tin đầy đủ, niềm tin vững chắc, giữ vững lập trường, họ cương quyết làm một điều gì dù chết cũng không nản lòng thối chí, thì chắc chắn họ sẽ thành công theo như ý nguyện...

## 13. PHẨM CON NGƯỜI LỊCH SỰ

- Người lịch sự có tư cách, là phẩm hạnh con người cao quý, chứ không phải xinh lịch, hào nhoáng ở bên ngoài, mà là con người ăn nói có lễ độ, có mực thước, biết kính trên nhường dưới, không làm trái ý nghịch lòng ai, biết tôn trọng lẽ phải, vâng giữ lời dạy của Thánh Hiền, cư xử có nhân hậu, lễ, nghĩa, hiếu, trung và thành tín.
- Người lịch sự không bao giờ chê bai, biếm nhẽ, nói lén kẻ khác, không rình rập tò mò xen vào chuyện kẻ khác, không nghe lén điện thoại hay chuyện tư của người khác, cũng không hề lục lạo xem coi sách vở thư từ của người khác. Những gì mà họ không bằng lòng thì tuyệt nhiên không can đến.
- Người lịch sự có tư cách, phẩm giá, nói năng có lớp lang thứ tự, lễ phép, nhân nhượng. Không lớn tiếng, ồn ào, không sân si, giận dữ. Không tỏ vẻ cao ngạo, khinh người, hay khoe mình hay giỏi.
- Người lịch sự, trước mặt kẻ khác, không hỉ mũi, khạc nhổ, móc tai, răng, miệng, gãi móc chỗ kín làm cho họ ghê tởm, nhờm gớm, hay vất liệng rác bừa bãi, gây tiếng động.
- Phẩm cách con người lịch sự là quân tử, cao thượng, khoan dung, lễ giáo, khiêm nhường, là người tánh hạnh tốt, nói năng có mực thước v.v...

#### 14. PHẨM TIẾT HANH

- Tiết hạnh là phận của nữ lưu. Người phụ nữ phải giữ gìn tiết hạnh làm đầu. Tứ đức là công dung ngôn, và điều quan trọng là tiết hạnh.
- Người đức hạnh là thủ tiết trinh. Giá trị con người được tôn sùng nể kính là biết giữ gìn nề nếp gia phong tiết hạnh vẹn toàn thì ai cũng quý trọng nể kiêng.

Hữu xạ thì tự nhiên hương Cần chi mà phải phô trương với đời.

- Người mà giữ mình trong sạch, tiếng tốt danh thơm, như búp hoa còn đầy hương sắc. Người thưởng thức hoa ai thấy cũng cần.
- Tự do ai cũng muốn. Nhưng đừng tự do quá trớn, làm mất đi cả đạo lý luân thường, thuần phong mỹ tục.
- Sống trong khuôn khổ gia đình đạo hạnh, tuy bị gò bó, nhưng được nhiều người tôn trọng, ngợi khen.
- Dù văn minh đến đâu, cũng không thể bỏ qua luân thường đạo lý, vì giá trị và phẩm hạnh của con người phải giữ tiết trinh, đức hạnh.
- Người biết tự trọng thì thiên hạ mới trọng nể. Người đức hạnh đầy thì họ mới kiếng vì.

#### 15. PHẨM HOÀI BÁO

- Hoài bão là triển vọng một niềm tin an ủi. Đó là niềm hy vọng và tin tưởng cho tương lai sẽ được theo ý muốn của mình mong mỏi.
- Hoài bão là sự ước mong, triển vọng những gì cao quý, được duy trì, gìn giữ lâu dài, hoài bão một niềm tin vững chắc, là thành trì kiên cố phải bảo vệ được bền vững lâu dài.
- Hoài bão thuần phong mỹ tục, nề nếp gia phong của ông cha từ ngàn xưa để lại, thì tất cả mọi người đều phải có trách nhiệm duy trì.
- Hoài bão cho đất nước quê hương dân tộc, nòi giống tổ tiên, dòng họ hay gia đình thân thuộc mình được tự do, ấm no, hạnh phúc, đoàn tựu, an lành.
- Hoài bão gia tài sự nghiệp của gia tiên để lại cho con cháu có bổn phận giữ gìn, tiếp nối lâu dài.
- Hoài bão sự cầu mong những lời chỉ dạy của Thánh Hiền, minh triết, tam tạng kinh điển của Đức Phật, ngọc xá lợi Đức Thế Tôn, di tích lịch sử và kỳ quan cổ kính khắp moi nơi đều được bảo tồn mãi mãi.
- Hoài bão tịnh xá, đạo tràng, Tam bảo, chùa tháp,
   lăng miếu, non sông, Tổ quốc, xứ sở, quê hương, đất nước, dân tộc và đạo pháp được trường tồn vĩnh viễn.

# 16. PHẨM NÊN TỰ TRỌNG

- Ở đời mà mình không biết tự trọng, thì ai lại đi tôn trọng mình.
- Người biết tự trọng, nhân cách, phẩm giá, tên tuổi, địa vị mỗi ngày sẽ được lên cao.
- Kể biết tự trọng, giữ gìn phong độ, lời nói, việc làm và ý nghĩ, lúc nào cũng thận trọng, dè đặt, nghiệm túc luôn luôn.
- Không làm những gì sai trái sơ hở, để kẻ khác xem thường khinh bỉ.
  - Phải có tinh thần tư phê, tư hối, tư giác.
- Muốn cho người ta kinh nể mình, trước nhất mình phải tôn kinh, quý trọng người ta, nhiên hậu họ mới nể kiêng quý trọng mình.
- Phải bỏ dứt hẳn đi, tâm ganh hiểm ghét tỵ, ích kỷ cá nhân, thù lây oán chạ, là những cá tánh để hèn sẽ đưa mình xuống tận vực thẩm.
- Tâm từ bi, lòng quảng đại, đức bao dung sẽ trợ duyên giúp sức cho mình được người thương kẻ mến.
- Cố gắng vượt qua mọi trở ngại khó khăn, lập chí kiên tâm, bền lòng kiên nhẫn để vươn lên, thì quyết sẽ thành đat.

#### 17. PHẨM HẠNH THANH CAO

- Bậc đạo hạnh trong sạch và cao quý. Phẩm giá con người tài cao đức trọng mà lúc nào cũng khiêm tốn hòa nhã, không cống cao khinh thường, tấm lòng quảng đại, từ tốn, nên được mọi người kính trọng nể kiêng, mới gọi là phẩm hanh thanh cao.
- Bậc đạo hạnh thanh cao, có tài năng đức độ, cảm hóa nhân tâm, nhiều người kính trọng, giác chúng độ tha, trên nể dưới kiêng, đáng tôn sùng bái phục.
- Phẩm hạnh thanh cao là bậc Tôn trưởng, bậc Tổ, bậc Thầy, những người trên trước, là bậc mô phạm gương mẫu từ lời nói, việc làm, hành vi, ngôn ngữ đều là thanh cao quảng đại, rộng lượng, khoan dung, tâm hồn siêu việt.
- Người sống cuộc đời thung dung tự tại. Không khuất phục hay lệ thuộc quyền thế, danh vọng, địa vị. Người mặc nhiên an lạc trong mọi hoàn cảnh, cuộc sống rất thanh bần đơn giản, mà tâm trí thanh cao quảng đại, không vướng mắc trần nhơ như kẻ phàm phu tục tử. Đó là phẩm hanh thanh cao.

#### 18. PHẨM PHƯƠNG CÁCH GIÁO KHUYÊN

- Cách giáo dục và khuyên lớn.

Dụng nhơn như dụng mộc, cây vuông tròn, dài ngắn, cong ngay, lớn nhỏ, đến đỗi gãy nát như mạt cưa, nếu biết cách dùng đều là hữu dụng. Cũng như thế, con người căn tánh khác nhau, trình độ không đồng, khả năng sai biệt. Nếu biết mà áp dụng thì hạng bậc nào cũng có chỗ dùng được cả.

- Tùy trình độ căn cơ của mỗi chúng sanh, lúc nhu nhược, khi cang cường, lúc khuyên lớn, khi quở phạt, khi ban thưởng, lúc dạy răn, uyển chuyển linh động, tùy duyên phương tiện mà giáo hóa cho khế hợp mỗi lúc mỗi thời. "Tùy duyên bất biến, hay bất biến mà tùy duyên".
- Pháp môn có đốn, có tiệm, có huyển. Tùy căn tánh của mỗi chúng sanh, miễn sao cho phù hợp với khế cơ của họ mà hóa độ. Cũng như người bệnh, khi chẩn mạch, biết rõ được mạch lý của họ, phong hàn, chướng khí, thấp nhiệt v.v... tùy bệnh mà gia giảm hốt thuốc, chắc bệnh nhân sẽ thuyên giảm mà hết dần.
- Cách giáo khuyên cũng là chữa bệnh tâm linh, thì phải biết tâm bệnh từ đầu mà phát xuất, và diệt trừ từ ngay nguồn gốc khởi sinh. Chính nó là giềng mối của vô minh. Đoạn vô minh thì hành thức, lục nhập, xúc, thọ, ái, thủ, hữu sanh tử không còn. Vậy giáo khuyên bằng cách khai thông trí huệ, tuệ giác vô mình, là giáo khuyên đúng cách.

#### 19. PHẨM NGỮA BỆNH THÂN VÀ TÂM

- A. Con người có bấu thân. Vì nhờ có thân quý bấu này để lập công bồi đức, tích tạo phước lành, tu tâm dưỡng tánh, giữ giới trì trai, tham thiền nhập định, chứng đắc pháp linh, thông trì vạn pháp.
- B. Nhưng cũng vì thân tội báo này, nó đày đọa hành hạ gian lao khổ lụy. Cũng vì bởi tại có thân này, sanh giả bệnh chết khổ sở triền miên, là cũng bởi vì thân tội báo này.
- Pháp ngừa bệnh thân. Ăn uống vệ sinh, độ lượng, ngủ nghỉ chừng mực, dục lạc tránh xa, tử tường đoạn tuyệt, đừng dùng sức lực quá độ, phung phí sức mình, hành pháp dưỡng sinh, trau đổi huệ mạng, thân không xao lãng tập luyện luôn luôn, sức khỏe tròn vuông, là thân ít bệnh.
- Tâm bệnh con người, không hình chẳng tướng, do nơi vọng tưởng, tâm bệnh triển miên, tâm trí đảo điên, sinh ra ngàn bệnh.
- Bệnh tham, sân, si, phiền não, trần lao, tham ô, ái nhiễm, ngã mạn cống cao, tật đố tự kiêu, tham gian, ác quấy v.v...
- Bệnh tâm chẳng thấy, hình tướng ra sao? Muôn việc khổ đau, đều do tâm bệnh. Bởi tâm làm chủ, gốc bênh tâm sanh. Tâm bênh không sanh, tức vô sanh diệt.

### 20. PHẨM PHÁP DIỆT TRỪ BẢN NGÃ

- Bản ngã là cái ta. Mà cái ta con người thì to lớn như hòn núi. Vậy cái ta là gì? Cái ta là tự đắc, tự cao, tự kiêu, tự ỷ, ngã mạn cống cao, ngược ngang, tật đố. Cũng gọi là bảo thủ cố chấp, cho mình là hay giỏi, tài đức hơn người, xem thường kẻ khác, ngạo nghễ khinh thường.
- Một khi bản ngã dấy lên, thì mục hạ vô nhơn (dưới mắt không người), những gì mình nói làm là chính dáng, đúng đấn, ngay phải luôn luôn. Dù ai có nói gì cũng chẳng nghe, chẳng cần biết tới, gọi là "cao ngạo".
- Bản ngã là của ta, của tôi, của mình, nó là giả tướng không thực thể, là vì vô minh phủ che mờ ám. Nó nhỏ đến đỗi tìm không thấy, mà nó lớn to thì không ranh mé, không đo lường.
- Bởi thế nên Đức Phật nói bản ngã nó lớn hơn hòn núi Tu Di, vì nó không đo lường ranh mé được. Bởi vậy, Phật dạy người ta cần phải diệt trừ tam tâm tứ tướng: là nhân tướng, ngã tướng, chúng sanh tướng và thọ giả tướng. Bởi do ngã tướng này mà từ vô lượng kiếp sanh tử đến nay vẫn mãi ra vào đau khổ, thế nên ta phải diệt trừ bản ngã.

### 21. PHẨM HẠNH TỪ BI

- Hạnh từ bi là lòng lành thương xót.

Tại sao ta phải giữ hạnh từ bi?

Đức Phật dạy: Người nam là cha ta, người nữ là mẹ ta. Ta từ trong đó mà sanh ra, chúng sanh trong sáu đường đều là cha mẹ của ta, ông bà hoặc con cháu của ta cả. Vì bởi sanh tử luân hồi sanh đi lộn lại trong vô lượng kiếp, thì nào biết đâu kẻ thân người sơ, nên ta phải mở tấm lòng từ ái thương yêu tất cả chúng sanh, thì đó là phải đạo.

- Đã là thương xót tất cả chúng sanh, thì không nỡ nào sát hại hay ăn thịt chúng sanh cho đành, dù trực tiếp hay gián tiếp, dù cố ý hay vô tình. Khi mà mình đã biết chúng sanh là cha mẹ hay con cháu thì tòa án lương tâm không bao giờ cho phép mình được làm những điều sai trái, tôi lỗi.
- Người có trí tuệ mới từ bi, và người từ bi là người có trí tuệ, nên từ bi đúng cách phải lẽ, nên mỗi việc chi đều minh định chính đáng rõ ràng, chố không phải mờ ám tội ác sai trái, mà cũng gọi là từ bi. "Từ bi trong trí tuệ".
- Từ bi là học hạnh của chư Phật, chư Bổ tát, Thánh hiền, minh triết, bậc có trí tuệ quảng đại thanh cao của người trượng phu quân tử, ấy là bậc có đạo đức tu hành. "Thương xót chúng sanh, Phật chi Phật".

- Tình thương thì phải có
   Nhưng dục vọng thì đừng.
- Hãy mở rộng tình thương, không nên khép kín. Các chư Phật, chư Bồ tát, tình thương của các Ngài rộng lớn như biển cả, như hư không, bao trùm vũ trụ. Vì các Ngài nghĩ rằng: cả chúng sanh là quyến thuộc của mình. Lòng từ bi thương khắp cả chúng sanh, không nhỏ hẹp thương riêng vì ích kỷ.
- Bởi từ đời vô thủy và vô số kiếp luân hồi xuống lên ra vào vô số kể, ta đã thọ ân vô lượng chúng sanh, thì nay ta lại nỡ nào chỉ nghĩ tưởng thương yêu quý mến với một số ít người nhỏ bé. Dù là ông bà, cha mẹ, vợ chồng con cháu, chẳng qua là một ít oan nghiệp vay trả đấy thôi. Khi xét nghĩ thì người ân của ta còn vạn vạn trùng trùng vô số kể, hiện còn khắp vũ trụ bao la.
- Nay chỉ có một đường duy nhất: Noi gương Địa Tạng, Mục Kiền Liên hay Đức Phật cùng các chư Bồ tát: lập thân hành đạo, giương danh lưu hậu thế, dĩ hiển kỳ phụ mẫu hiếu chi chung giả. Nghĩa là: Đem thân làm đạo chánh, để danh thơm tiếng tốt lưu lại mãi về sau như các chư Phật Thánh Tiên Hiền siêu trần thoát tục mới cứu độ được vô số vô lượng chúng sanh, hầu mới đáp đền thâm ân trong muôn một.

# 24. PHẨM THÔNG HIỂU ĐẠO LÝ

- Làm người phải thông hiểu đạo lý thì sống mới có ý nghĩa và thú vị.
  - Đạo có nhiều đạo, lý cũng có nhiều lý.

Đạo là con đường, mà đường vạn nẻo. Thiện đạo, ác đạo, chánh đạo, tà đạo, đạo chích, Địa ngục đạo, Ngạ quỷ đạo, Súc sanh đạo, A tu la đạo, Nhơn đạo, Thiên đạo, Thánh đạo, Tiên đạo, Phật đạo v.v... Con đường đi qua, đi lại, đi ngang, đi dọc, đi xuống, đi lên... mà chỉ có con đường duy nhất là: Thiện đạo, chánh đạo, Tiên đạo, Phật đạo mới là đi lên.

- Vì thiên thì siêu, còn ác thì đoa.

Bởi từ loài người trở xuống thì còn nhiều tội lỗi. Và từ loài người trở lên gọi là siêu nhân thì mới có đạo đức thiện lành nhiều.

- Sự tiến hóa vạn loại chúng sanh trong hoàn vũ thấp nhất là từ địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, A tu la, nhơn. Vậy, người là hạng thứ năm. Trên người còn tám bậc nữa là: Thiên, Tu đà hoàn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi, Bổ tát và Như Lai.
- Hiểu thông đạo lý cũng có nghĩa là làm người ở đời phải thông suốt lý đạo, tức là nhân phẩm, nhân cách làm con người, kính trên nhường dưới, ăn ở, cư xử, đối đãi với mọi người hài hòa nhân nhượng. Học hỏi biết rõ giáo lý đường lối của các hệ phái tôn giáo, đạo giáo khác thật chính xác.

#### 25. PHẨM GIỮ NHẤT TÂM

- Giữ nhất tâm có nghĩa là có lập trường vững chắc, giữ một lòng một dạ không bao giờ thay đổi.

Một đường ta gắng bước đi
 Dù cho gian khổ chuyện gì cũng cam
 Đồng tâm quyết chí mà làm
 Bể Đông cũng cạn, sơn Nam cũng mòn.

- Bền chí kiên tâm, thủy chung duy nhất, không vì hoàn cảnh hay danh lợi tiền tình mà bỏ đi lý tưởng của ông cha tổ tiên nhiều năm gây dựng, sự tín ngưỡng nhiều đời.
- Một lòng cương quyết giữ vững niềm tin. Bền tâm nhẫn nại cố gắng vượt qua mọi hoàn cảnh khó khăn, mọi chướng duyên ngang trí, mà không thay dạ đổi lòng.
- Nhiệt tình vì đạo, chết sống không màng, đói no không kể, một dạ một lòng không hề lay chuyển trong bất cứ hoàn cảnh nào.

Dù cho biển cạn non mòn Kiên trì giữ tấm lòng son không dời.

Trải bao muôn dặm sơn xuyên Tâm tôi giữ một lời nguyền chẳng thay.

### 26. PHẨM NHẤT TRÍ KIÊN TRÌ

Một lòng giữ dạ kiến trì chẳng thay.

Những bậc trung cang nghĩa khí với tổ quốc, trung thành với đạo pháp, tín ngưỡng, lý tưởng, trung thành với vợ chồng suốt đời, thì họ kiên trì để giữ tròn tín nghĩa.

- Cùng chung một lý tưởng, chí hướng, sống chết có nhau, vui buồn chia sẻ, cùng cam cộng khổ, nhất trí đồng tâm, bền lòng kiên nhẫn, thì sớm muộn gì cũng đạt được bổn nguyện thành công.
- Một khi đã chọn con đường lý tưởng thì phải deo duổi cho đến kỳ cùng, dù gặp phải muôn vàn thử thách, trăm đắng ngàn cay cũng không thể thay lòng thối chí, đó là nhất trí kiên trì, một lòng son sắt, dù chết không lùi.

Đãi cát để tìm vàng Cứa cây để lấy lửa Cố rèn lòng kiên nhẫn Có chí sẽ thành công.

Sắt cục mài trở nên kim Dày công gắng chí dừng hiểm khó khăn.

## 27. PHẨM HẠNH NGUYỆN BỐ TÁT

- Bồ tát có mười hạnh lớn và mười nguyện độ sanh.
- A. "Mười hạnh lớn":

Bố thí, Trì giới, Nhẫn nhục, Tinh tấn, Thiền định, Trí tuệ, Từ vô lượng, Bi vô lượng, Hỷ vô lượng và Xả vô lượng.

Các chư Bồ tát, vị nào cũng có mười hạnh lớn này để dìu dắt chúng sanh qua bến giác.

- B. "Mười nguyện độ sanh":
- 1. Thương xót tất cả chúng sanh như con hay cha mẹ.
- 2. Khoan dung tha thứ tất cả lỗi lầm của chúng sanh.
- 3. Đem lại sự an lạc, yên vui, hạnh phúc cho chúng sanh.
- 4. Dẫn đường chỉ lối cho chúng sanh không lầm lạc.
- 5. Tim cách nâng đỡ, chở che, đùm bọc chúng sanh.
- 6. Tim cách hóa giải và an ủi khi chúng sanh đau khổ.
- 7. Đem Chánh pháp giáo hóa chúng sanh tu đúng đường lối.
- 8. Từ bi, vị tha, công bằng và bình đẳng với tất cả chúng sanh.
  - 9. Cứu độ tận chúng sanh, không than van, nhàm chán.
- 10. Tự độ độ tha, tự lợi lợi tha, tự giác giác tha, cho đến khi giác hạnh viên mãn.
  - Hạnh lành nguyện lớn, phổ độ chúng sanh.

Dù nguy nan, gian khổ cũng không thối chí, ngã lòng, với bổn nguyện độ tận chúng sanh là độ siêu thoát mình đấy vậy.

## 28. PHẨM QUÁN CHIẾU TƯ DUY

- Quán soi chiêm nghiệm tìm xét từ nội tâm đến ngoại cảnh, biết rõ nguồn gốc của sự vật từ đâu mà có, và sẽ trở về đâu? Nguồn gốc của các pháp vạn loài, sanh sanh diệt diệt, nguồn gốc của quả báo và sanh tử luân hồi, nguồn gốc của nhân duyên sanh và nhân duyên diệt, sự tiến hóa và sanh nảy trong vũ trụ.
- Tìm biết ra 32 thể tướng là hư giả. Vạn vật trong vũ trụ là biến thiên hư dối. Sự sanh tử là ra vào lên xuống theo bánh xe lăn xoay chuyển kiếp luân hồi.
- Quán xét đời sống giàu nghèo, sang hèn, vinh nhục, chẳng khác nào bọt nước chòm mây, sương đeo ngọn cỏ, tuyết già cành cây, chiêm bao hay điển chớp.
- Quán chiếu phước đức công hạnh của Phật, Thánh,
   Tiên Hiền, siêu phàm thoát tục, tự tại vô ngại, giải thoát rốt ráo hoàn toàn chân như tịch mặc, cao quý nhất đời.

### 29. PHẨM AN NHIÊN TỊCH MẶC

- An nhiên tịch mặc, điều mà ai cũng muốn, nhưng không phải dễ. Người mà sống cuộc đời được như thế, âu cũng là trải qua không biết bao nhiêu thăng trầm thử thách của trò đời, bao nhiêu chướng duyên nghịch cảnh trần tục dồn dập khảo đảo tơi bời, và cũng trải qua bao nhiêu sự nung đúc trau dồi rèn luyện, đến lúc cực kỳ của nhàm chán, chừng đó mới an nhiên tịch mặc.
- Một vị Đại Bồ tát trải qua nhiều kiếp và suốt đời hy sinh tận tụy cứu vớt chúng sanh, trải qua bao thăng trầm của thế cuộc, với sự đắng chát, chua cay dồn dập tơi bời, cho đến khi mòn hơi đuối sức, các Ngài không còn ham muốn tất cả vật gì ở trong đời, thậm chí muốn độ sanh hay muốn thành Phật cũng không còn một niệm dấy động, chừng đó mới gọi là an nhiên tịch mặc.

"Tâm hồn tự tại thung dung Không lo, chẳng nghĩ, không buồn, chẳng vui".

## 30. THIỆN BẤT HÝ NGÔN

- Người có tâm lành đạo đức, thì không thốt ra những lời vô ích, vô căn cứ. Hý ngôn là lời nói không chính đáng, không đúng đắn, không ích lợi. Lời nói ra có tính cách mía mai, gièm siểm, ố ngạo, cổng cao, kiêu mạn, khinh thị, khoe khoang, vô căn cứ.
- Người có giới đức, đạo hạnh, hiền từ, mỗi khi thốt ra lời phải cẩn ngôn, cẩn hạnh, hết sức thận trọng dè dặt lời nói của mình, vô tình sẽ gây tác hại cho bao kẻ chung quanh.
  - Miệng không hay nói lời ra
     Buộc lòng mà nói phải là chân ngôn.
- Lời nói như tên, không nên bắn bậy, lỡ lọt vào tai người rồi, thì không có tài nào rút ra được.

Mở lời, trước phải xét suy Rằng ta cất tiếng ích chi chẳng là? Bằng như lời nói thốt ra Làm buồn kẻ khác thì ta xin đừng.

## 31. PHẨM PHÁP ÂM VI DIỆU

- Phật pháp huyền diệu thậm thâm
   Tuy là tận thế, ngàn năm vẫn còn.
- Pháp âm vi diệu là lời âm vang huyền diệu, sẽ hóa giải tất cả nỗi khổ đau, phiền lụy của chúng sanh.
- Pháp âm vi diệu cũng là giọt mưa cam lồ nhuần gội,
   là phương diệu dược cứu nguy tâm hồn sa đọa.
- Pháp bảo là ánh sáng quang minh dẫn đường chỉ lối cho kẻ đam mê lầm lạc, biết hối cải ăn năn quay đầu hướng thiện.
- Pháp bảo là một trong ba ngôi quý báu nhất của Tam bảo. Lời pháp âm là cao sâu huyền diệu và mầu nhiệm vô cùng, hướng dẫn và dìu dắt tất cả chúng sanh trở về với Chân Thiên Mỹ.
- Lời thuyết pháp của Đức Phật, tiếng thanh tao lảnh lót vang dội được xa, gọi là sư tử âm, hải triều âm, thanh vang âm. Những lời pháp âm vi diệu dìu dắt và cứu độ vô lượng chúng sanh thoát khỏi vòng luân hồi sanh tử và chứng đắc Niết bàn vô sanh bất diệu. Đó là pháp âm vi diêu.

# 32. PHẨM TỰ TÁNH BỔN LAI

 Mỗi người ai cũng có tự tánh mình, là nguồn gốc từ xưa sẵn có, đó cũng gọi là chân tâm hay Phật tánh.

Phật tánh tuy sẵn có, nhưng chưa trưởng thành viên mãn, cần phải nung đúc trau đồi rèn luyện cho Phật tánh bổn lai được cứu cánh hoàn toàn.

- Phật tánh ấy là bổn lai diện mục hay chân tâm diệu giác, cũng gọi là bản thể chân như. Phật tánh này từ chúng sanh, bởi nói khi có chúng sanh thì đã có ẩn tàng Phật tánh. Vì thế nên Phật nói: "Chúng sanh tu thành Phật, chúng sanh còn mê, còn Phật thì giác ngộ". Từ chỗ mê muội khổ sở gian lao, mới tìm ánh sáng trở về bến giác mà vượt thoát bờ mê, ấy gọi là quay trở về bổn lai Phật tánh.

Phật tánh chân tâm tự thuở giờ Vô minh che lấp mới lu mờ Minh tâm kiến tánh quy nguồn cội Tư tánh bổn lai hiện bất ngờ.

#### 33. PHẨM THƯỜNG HÀNH HOAN HỶ

- Lúc nào cũng thể hiện tâm hồn hân hoan vui vẻ luôn luôn, bởi đạo lạc kỳ trung, vì tinh thần đạo đức thì tâm vui tươi an lạc. "Đạo lạc kỳ trung".
- Bởi tâm hồn biểu hiện cho thể xác; tâm hồn không an lạc thì thể xác chẳng yên vui, bởi thế cho nên thân tâm vẫn liên quan. Vậy muốn tìm nguồn chân hạnh phúc cho kiếp sống con người, thì phải làm sao cho được một sắc thân lành mạnh, một tâm hồn sáng suốt, đó mới là chân hạnh phúc của con người.
- Pháp tu từ Sơ thiền đến Tứ thiền và dại định đều trải qua tầm sát, hỷ, lạc, tịnh, định. Thì chỗ hỷ lạc ấy là đạo lạc kỳ trung, nghĩa là ở trong cõi lòng được vui vẻ luôn luôn thì mới tìm thấy đạo.
- Bởi thế cho nên thường hành hoan hỷ, thì làm sao cho thân tâm mình được trong sạch, thanh tịnh và an lạc luôn luôn, như bài chuyển trống:

Pháp luân thường chuyển huệ tâm khai Cất đoạn sanh tử tại bảo đài Kim cang đảnh lễ y vương vị THÂN TÂM THANH TINH kiến Như Lai.

# 34. PHẨM NHẬN NHỰC VÔ SANH

- Nhẫn nhực vô sanh là thể hiện tinh thần của giác ngộ giải thoát.
- Nhẫn nhực đến vô sanh pháp nhẫn, nghĩa là mình nhẫn mà không cảm thấy mình nhẫn, mình nhịn mà không cảm thấy mình nhịn. Vì tất cả những chi đến với mình cảm thấy là không không. Vì tất cả vạn duyên các pháp đều là sanh diệt, diệt sanh, không có chi mà ta phải bảo thủ cố chấp, bất cứ một pháp tướng hay vô tướng nào cả, thì nào có thấy cái chi ta, hay của ta. Đã cái ta không có, thì có cái chi nhẫn hay là không nhẫn.
- Nhẫn nhục: là kham nhẫn, chịu nhục. Đã kham nhẫn, chịu nhục, mà không chút tâm tư dấy động, không khởi một niệm thiện ác, không khởi một niệm buồn vui, tranh chấp, tâm chơn vắng lặng, thanh tịnh chơn như, thì gọi là vô sanh pháp nhẫn.

Nhẫn nhục để ta luyện tánh lành
Nhẫn không thấy nhẫn mới cao thanh
Nhẫn tâm thanh tịnh không xao động
Nhẫn tánh chân như đạo đắc thành
Nhẫn nhục vô sanh là mới nhẫn
Nhẫn trên nhường dưới gọi vô tranh
Nhẫn không còn nói, rằng chi nhẫn
Nhẫn được như trên mới xứng danh.

## 35. PHẨM BỐ THÍ BA LA MẬT

- Bố thí Ba la mật là sự bố thí cao trên và rốt ráo. Bố thí không còn luyến ái, tiếc rẻ, không còn khoe khoang trục lợi cầu danh, không dụng ý để người khen tặng tán tụng mình.
- Bố thí với tấm lòng từ ái, tâm bình đẳng, tánh vị tha, không dụng ý cầu lợi.
- Bố thí là ban bố của cải tài vật cho người, thấy người bần cùng, đói rét, bệnh đau, tàn tật, tùy nghi giúp đỡ, mà không mong cầu báo đáp.
- Bố thí về pháp lành, là lời giảng giải đạo lý, dạy tu, khuyến khích nhắc nhở ân cần, dịch viết kinh sách phổ biến giáo lý, viết kệ thi văn dạy người hướng thượng, hoặc góp phần ấn tống hay vận động khuyến khích người cùng mình đồng tổ chức những buổi thuyết pháp bố thí.
- Bố thí về vô úy, là hy sinh thân mạng, sống chết không cần, đói no không sợ, cực nhọc không màng. Hy sinh trọn vẹn ấy gọi là Bố thí Ba la mật.

Bố thí trừ diệt tánh tham sân Giúp người thống khổ phải tinh cần Dùng lời Chánh pháp khuyên răn dạy Sống chết chẳng màng, giữ chánh chân.

#### 36. TRÌ GIỚI AN LẠC

- Giới luật là nguồn sống an lạc và hạnh phúc cho kiếp sống con người.
- Gia đình thì có kỷ cương của gia đình. Xã hội thì có luật pháp. Binh chủng có quân luật. Kể tu hành thì có giới luật.

Nhờ có quy điều giới luật mà ngăn ngừa được tự do buông lung và tội ác.

- Nhờ có giữ giới đức, mới đem lại sự an lạc hạnh phúc cho mọi người. Bởi thế nên giới luật như ánh sáng mặt trăng mặt trời, như thuyền lớn hạm to chở chuyên và đưa rước cả chúng sanh. Nhờ giữ giới trong sạch mới năng sanh thiền định. Nhờ có năng lực của thiền định mới phát sanh trí tuệ. Và nhờ có trí tuệ sáng suốt minh mẫn, mới thông suốt mọi sự vật, nên tránh khỏi bao phiền não chướng mà an lạc. Bởi giới đức đạo hạnh là vách thép tường đồng, bao che mọi chướng duyên nghịch cảnh, thì thân tâm mới an lạc và hạnh phúc.
- Người tu đạo giải thoát lấy tam tu làm căn bản, đó là Giới, Định, Huệ. Bởi thế nên Phật dạy an lạc hạnh là phải gìn giữ tam tu làm côi gốc.
- Người trì giới được thanh tịnh thì luôn luôn cảm thấy mình an lạc trong mỗi lúc.

#### 37. PHẨM TINH TẤN ĐỘNG MÃNH

- Siêng năng cố gắng bền tâm bền chí, và mạnh dạn mà lướt qua. Phảm làm bất cứ việc gì mà không nhiệt tình tận lực, cố sức gia công thì khó mong thành đạt. Bởi vậy cho nên Đức Phật dạy người tu cần phải tinh tấn và dōng mãnh để tiến lên đạp mọi chông gai, lướt qua bao chướng ngại, là nhờ có chí khí, Đại hùng Đại lực Đại từ bi, mới vượt qua khỏi mọi cam go khó khăn của thử thách, trò đời, hay oan gia nghiệp chướng, do tiền duyên căn kiếp của nhiều đời tích tạo. Nếu không quyết chí dōng mãnh hùng lực thì không thể nào đạt được thành công.

Tinh tấn siêng năng vững chí bền Đại hùng dōng mãnh lướt nhanh lên Mọi điều thành tựu do tâm nguyện Vạn sự viên thành quyết dựng nên Chư Phật ba đời đều cũng thế Thành công bởi vững móng xây nền Ngôi tòa Đại giác không lay chuyển Quả Phật, Thánh, Tiên mãi vững bền.

## 38. PHẨM THIỀN ĐỊNH THANH TỊNH

- Thiền định là giữ lòng thanh tịnh, ngoài lìa xa tất cả các tướng, trong thì lắng đong tâm tư thanh tinh trong sach. Tâm không nhiễm ô trần cấu vật dục. Thân tâm không bì một trần cảnh nào chi phối, nhờ sự trong sạch thanh tịnh yên lặng đó mà phát sanh trí tuệ. Và nhờ có trí tuế mới phá tạn màn lưới của vô minh bất giác, bởi tất cả bao nhiều nghiệp chướng tối lỗi ở thế gian đều dọ màn vô minh. Vì bởi có vô minh mới sanh ra hành, hành mới sanh ra thức, thức mới sanh ra danh sắc, danh sắc mới sanh ra lục nhập, lục nhập mới sanh ra xúc, xúc mới sanh ra tho, tho mới sanh ra ái, ái mới sanh ra thủ, thủ mới sanh ra hữu, hữu mới sanh ra sanh, sanh mới sanh ra tử. Tử rồi vì còn nghiệp thức của vô minh, nên tái sanh trở lại, luận hội chuyển kiếp. Nay muốn dứt quả nghiệp của sanh tử luận hồi thì phải nên đoạn dứt nguồn gốc của vô minh. Nếu dứt vô mình thì lộ bày tuệ giác, mà tuệ giác có là do sức của thiền định mà nên, mà thiền định được nên là do nhờ giữ giới luật thanh tinh trong sạch, đó là tam tu giải thoát.

Thiền định lặng trong bổn thể thuần Thanh trong mặt nhựt giữa trời xuân Khai minh huệ chiếu thông tam giới Đai định chân như bản tánh thuần.

# 39. PHẨM TRÍ TUỆ VIÊN MINH

- Trí tuệ sáng suốt tròn đầy viên mãn.

Trí tuệ có công năng phá tan màn vô minh hắc ám, trí tuệ soi sáng chỉ rõ đường đi lối bước, không lầm lạc theo ngoại đạo tà sư. Nhờ trí tuệ sáng suốt nên phân biệt được nẻo chánh đường tà, vọng chân tỏ rõ, thấy tánh ngộ tâm, do đó mà mỗi cử chỉ, việc làm, lời nói, ý niệm đều được quán soi kỹ lưỡng nên tránh khỏi mọi hậu quả.

- Trí tuệ viên minh chẳng những lợi lạc cho chính mình, mà còn lợi lạc chúng cho tất cả chúng sanh nhân loại. Cũng như sanh ra hay các chư Bồ tát, khi tu hành chứng được quả Vô thượng, Chánh đẳng, Chánh giác, thì các Ngài đi châu du khắp nơi cùng chốn, giáo hóa chúng sanh, hướng dẫn dìu dất mọi người trở về con đường Chân Thiện Mỹ.
- Trí tuệ viên minh có đủ tài năng đức độ, phương tiện biện tài, linh động uyển chuyển, khéo léo giỏi hay, nên làm bất cứ việc gì cũng dễ mau thành tựu như ý nguyên.
- Người mà đạt được trí tuệ viên minh thì sẽ trở nên
   Phật, Thánh, Tiên, Hiền, vĩ nhân hay minh triết.

Trí tuệ viên minh bậc thoát trần Cũng là Phật Thánh bậc siêu nhân Thế gian u tối vì mê muội Trần tục ngu si mới nhiễm trần Sanh tử ra vào trong ba cối Xuống lên sáu nẻo cựu hoàn tân Thế Tôn chỉ rõ đường siêu thoát Trí tuệ viên minh thoát khỏi trần.

## 40. PHẨM PHÁ NGHI VÔ NGẠI

- Phá nghi vô ngại, thì là tự tại vô ngại, còn nghi ngờ là còn chướng ngại, là còn ràng buộc chướng duyên. Đã còn ràng buộc chướng duyên thì khổ đau trầm lụy. Muốn dứt khổ đau trầm lụy thì phải học hỏi cho uyên thâm giáo điển tam tạng: Kinh, Luật Luận, thông suốt Phật pháp thế gian và xuất thế gian, vạn duyên các pháp không chi ngăn ngại. Một khi Phật lý mở khai là nắm được chìa khóa mở kho Pháp bảo vô tận, thì là phá tan tất cả mọi nghi hoặc, mọi kiến chấp, sở chấp, thông tri sự lý, không chi ngăn ngại.
- Được thế là nhờ tâm minh khai ngộ, Giới, Định, Huệ tam tu. Bởi Định như mặt nước phẳng bằng không chút gợn nhơ, gợn sóng, thì ngó tận đáy hồ, vật chi cũng thấy.
  - Nên nói:

Nước gợn làn bóng trăng nhấp nhoáng

Trăng lu mờ vì áng đám mây

Làm cho nước đứng mây tan

Tự nhiên sáng suốt thiền quang nhiệm mầu

Đạo không cầu do đâu mà được

Coi giấy xưa chấp trước hữu vô

Lần mần dưới gốc cây khô

Mà trong có trái gẫm âu nực cười

Trong mắt người có người mới tỏ Học không thầy mới ngỏ làm sao Xưa nay giáo pháp truyền trao Không thầy há dễ mặt nào nên thân.

#### 41. PHẨM GIẢI THOÁT RỐT RÁO

- Bậc giải thoát rốt ráo là bậc đã giác ngộ rốt ráo, vì đã giác ngộ thấu rõ được sự đời không chi chân thật, các pháp không bền, vạn đuyên hư ảo. Từ quả địa cầu to lớn, núi sông đồng áng, đinh thự ruộng vườn, gia tài sự nghiệp, cha mẹ anh em, vợ chồng con cháu, thậm chí cho đến xác thân của chính mình cũng không chắc thật bảo giữ lầu dài, thì có gì đầu mà phải đam mề cố chấp.
- Một khi đã giác ngộ lý vô thường, thì tất cả những cái chi cũng chỉ là giả dối tạm bợ mà thôi. Nhờ có trí tuệ khai thông, tâm minh tỏ sáng, quán chiếu tận tưởng nhân duyên tan hợp, trước có sau không, nay còn mai mất, gốc khổ vì vui, bởi sanh nên diệt, tương đối xoay chuyền, có không còn mất.
- Nhờ đó mà giác ngộ rốt ráo, mới lìa xa giải thoát, cắt ái ly gia lìa xa quyển thuộc, không còn bảo thủ say mê cố chấp ái nhiễm những gì trên cõi thế gian tạm bợ giả trá vô thường này.

Giác ngộ thấy ra cả sự đời
Chẳng qua tuồng hát, cuộc trò chơi
Sanh giả đau chết càng ngao ngán
Phú quý vinh hoa cũng một đời
Tình nghĩa vợ chồng trong chớp nhoáng
Mẹ cha con cháu một vài hơi
Chi bằng thoát tục lo tu niệm
Đắc quả soi gương để vạn đời.

# 42. PHẨM VÔ NGÔN TỊCH MẶC

- Vô ngôn tịch mặc là một hạnh trau tâm trong vô lượng pháp môn. Nói làm nghĩ tưởng cũng đều là rèn luyện tâm thức, liễu ngộ chân như, và pháp tịch mặc vô ngôn cũng chẳng nói làm suy lo nghĩ tưởng để cho bổn tâm thanh tịnh thể tánh chân như thường quang tịch chiếu mà không dấy động.
- Vô ngôn là không nói. Tịch mặc là tự nhiên. Đó cũng là bản thể chân như, tự nhiên vắng lặng, trong thanh tịnh tự nhiên vắng lặng, gọi là định. Trong định năng sanh huệ, là trí vô sư phát hiện, liễu khai vạn pháp, triệt ngộ thông tri quá khứ hiện tại vì lai đều thông suốt không chi ngăn ngại.

Tịch mặc vô ngôn chẳng nói làm Gom thân khẩu ý gọi quy tam Như như mặc mặc vô nan sự Khứ khứ lai lai mạc thảo đàm Tịch chiếu quang minh thông vạn pháp Liễu khai Phật tánh dạ mừng ham Biết ra vốn thiệt ta là Phật Tịch mặc vô ngôn chẳng nói làm.

#### 43. PHẨM GIẢM MUỐN HIỂU THÔNG

- A. Giảm bớt sự ham muốn dục vọng là nhờ có hiểu biết thông suốt, trí tuệ tròn đủ. Bởi lòng phàm chúng sanh thì còn tham muốn dục vọng đủ thứ, bởi thế cho nên tạo sanh không biết bao nhiêu là gian tham tội ác, bởi túi vô đáy của lòng tham, không sao cùng tột. Tham muốn nhỏ thì ăn cấp, tham muốn lớn thì ăn trộm, tham muốn to thì ăn cướp, lớn hơn nữa thì sanh giặc chòm giặc nhóm, và đi đến chiến tranh, đều là do lòng tham mà có, mà nảy sanh ra muôn ngàn tội ác. Bởi thế nên Phật dạy kẻ biết tự chế giảm bớt đi lòng tham muốn thì kẻ đó sẽ giảm bớt đi những nỗi khổ đau cho hiện kiếp và vi lai.
- B. Hiểu thông Phật pháp đạo lý, vạn vật thấu rõ, không chi ngăn ngại, là nhờ có giữ giới tu thiền định, mới phát sanh trí tuệ, và nhờ có trí tuệ mới tỏ ngộ thấu suốt mọi nguồn gốc, mọi nguyên do, mọi nhân và quả từ quá khứ, hiện tại, cho đến vị lai, hiểu rõ được các pháp vạn duyên chúng sanh vạn vật, nhờ vậy mà dứt bỏ hồng trần, lìa xa ái dục, đắm nhiễm, bảo thủ, cố chấp và si mê, thì là hiểu thông giảm muốn.

### 44. PHẨM THÁNH TRÍ VIÊN THÔNG

Thánh trí cao thâm
 Phảm tâm nan trắc.

Nghĩa là: Bậc trí thánh rất cao thâm vi diệu, thì đối với kẻ phảm nhân tục tử không sao thấu hiểu cho được.

- Tâm trí của bậc thánh nhân là siêu phàm thoát tục, tấm lòng từ bi bác ái, đại độ đại lượng, khoan dung tha thứ và mở rộng tình thương. Bậc xả kỷ lợi tha, hy sinh cho đại nghĩa, cứu thế giúp đời, tấm lòng quảng đại, khác kẻ phàm tình. Tâm như hải để, trí như thanh sơn, lòng như đồng trụ.
- Hiền nhân, Thánh trí, Tiên, Phật... đều chỉ cho các bậc tiến hóa cao trên siêu thoát, những kẻ còn tội lỗi thấp thỏi phải noi theo.

Thánh trí viên thông vẹn đạo mầu Liễu khai tâm pháp lý cao sâu Chân như tịch tịnh quang minh chiếu Ngộ máy huyền vi chẳng vọng cầu Tỉnh thức nhân sanh hồi hướng thiện Khêu đèn Phật pháp độ năm châu Tu y Tiên Phật, thành Tiên Phật Khỏi sợ, khỏi lo, khỏi mựa cầu.

## 45. PHẨM LIẾU KHAI PHẬT HẠNH

- Phật hạnh khai thông thấu triệt, nhờ đắc ngộ tâm pháp, ngộ lý tâm pháp, nhờ hành trì theo đạo Phật.
- Chư Phât ra đời đều lấy hạnh từ bi giải thoát giác ngô, trước tư đô lấy mình, sau đô tha giác chúng, được lợi lac cho mình và cũng lợi lạc cho cả quần sanh. Đó là hanh vị tha của chư Phật ba đời. Người con Phật phải noi theo qương hy sinh cao cả đó. Bởi một khi đắc thành đạo quả, chứng ngũ nhãn lục thông, có tuệ giác viên minh, thấy rõ tất cả chúng sanh là ông bà cha mẹ hay con cháu chắt chít trong muôn đời, nên riêng mình không nỡ an hưởng cảnh an lac của Niết bàn, mà phải giáo hóa tiếp độ chúng sanh, hầu có đền ân trong muôn một. Có vi thì lập hanh tu thành đạo rồi mới hóa đô. Lai cũng có vị vừa tự độ và độ tha, tự giác và giác tha cho đến khi giác hanh viên mãn. Chung quy hanh nguyên đô sanh trước hoặc sau đều cũng phải đô cho đến khi nào nguyên lực viên mãn. Vì thế cho nên chư Phât và chư Bồ tát tế đô chúng sanh, đó là tâm bị nguyên của các Ngài. Dù gặp phải nghiệp, khó khăn thử thách đến mấy, các Ngài cũng kiên tâm bền chí cứu độ chúng sanh cho kỳ được.

Chư Phật từ bi độ chúng sanh Gian lao thế mấy cũng cam đành Liễu khai Phật hạnh sao tròn vẹn Bổn nguyện Như Lai phải thật hành.

# 46. PHẨM VÔ ƯU TỰ TẠI

- Đời sống con người mà được thung dung tự tại vô ngại, đó không phải là bậc tầm thường. Ở thế gian thì bon chen giành sự sống, nên lắm khi ngày đêm lo nghĩ mưu kế sanh nhai, đủ mánh mung thủ đoạn, nhiều ác xảo gian manh. Mải sầu lo nghĩ ngợi vẫn liên tiếp xoay chuyển, có lắm người cuồng điên cũng vì mưu sinh sống. Nên lắm lúc tạo tội kết nhiều nghiệp oan gia, rồi mãi mãi bôn ba không lúc nào yên tịnh.
- Khổ đau nhiều thức tỉnh, mới cải hối ăn năn, nguyện trì giữ giới răn, cố sửa mình trong sạch, định lần hồi thanh bạch, tâm trí tuệ mở khai, hiểu rõ kiếp trần ai, có gì đầu lưu luyến. Tâm Bồ đề xuất hiện, thấu đạt pháp huyền vi, là bất khả tư nghì. Sống cuộc đời tự tại, không lo chi quấy phải, chẳng nghĩ đến buồn vui. Bởi nếm đủ vị mùi, ở cõi trần giả tạm. Đâu còn ham níu bám, chẳng luyến chút trần ai. Sống tự tại đêm ngày, không phiền lo sấu muộn.

Phủi hết trần duyên chẳng lụy phiền Cuộc đời tự tại của thần tiên Không to không nghĩ không sầu muộn Chẳng vướng chẳng đeo chẳng lụy phiền.

## 47. PHẨM CHÂN NHƯ THỰC TƯỚNG

- Chân như thực tướng là bản thể chân như, mà bản thể chân như là thanh tịnh yên lặng. Thanh tịnh yên lặng được là nhờ bổn tâm trong sạch. Tâm trong sạch là không bẩn nhơ tham lam dục vọng, ô nhiễm trần nhơ, thì qoi là chân tâm diêu giác hay bổn tánh chân như.
- Chân như thực tướng, cũng gọi là thể tướng chân thật, như nhiên, thường quang tịch chiếu, thể tướng chân thường, như như bất động.
- Chân như là bản tánh tự nhiên vốn trong lặng thanh tịnh, vì vọng thức chạy theo trần duyên ngoại cảnh, mới biến sanh muôn ngàn tội lỗi, vì vậy mà sanh ra nghiệp lực quả báo luân hồi. Tu hành gọi là phản bổn hoàn nguyên, là trở về nơi cội nguồn căn gốc, ấy là trở về với bổn tánh như nhiên hay tự nhiên.

Chân như thực tướng tự nghìn xưa Bởi đắm nhiễm trần mới thích ưa Lục dục thất tình quen tánh xấu Tam tâm tứ tướng mới cù cưa Lục căn mê nhiễm thành gian tặc Lục độ thường hành cả sớm trưa Ngũ nhãn lục thông tròn tánh mạng Niết bàn chứng đạt trở về xưa.

#### 48. PHẨM NGUỒN SUỐI MÁT

- Pháp bảo là nguồn suối đượm nhuần mát mẻ. Bởi lời nói ngọt ngào, thanh tao, êm dịu, hiền hòa của chư Phật, chư Bồ tát, hay các bậc hiền minh thánh triết, chẳng khác nào như rồng phún mưa hoa, hay giọt mưa cam lồ nhuần gội. Dập tắt đi tất cả mối hận thù oan trái, đem lại tình thương bác ái đại đồng.
- Một khi con người tham sân nổi dậy, nóng nảy si mê, thì bất cứ tội lỗi nào cũng không chừa tránh. Chỉ có pháp từ bi hỷ xả nhẫn nhục nhịn nhường. Và chỉ có tình thương mới lấp đi mối cừu thù oán hận, mà cũng là nguồn suối gội mát tâm linh.

Pháp bảo là nguồn suối mát tươi
Độ sanh giải khổ biết bao người
Tham sân nóng nảy gây thù hận
Dục vọng cuồng si tập tánh lười
Tội ác chập chồng như núi cả
Khổ đau tựa biển Thái Bình ư?
Kim ngôn ngọc ngữ là mưa pháp
Chan rưới đượm nhuần được thắm tươi.

## 49. PHẨM TIM NGỌN ĐÈN TÀN

Tuổi trẻ khuyên tu, hẹn đến già
Ngọn đèn tàn lụn, chóng mau qua
Hết tim, dầu cạn, còn chi nữa
Lửa tắt đi rồi, hóa kiếp ma
Tiền của bạc vàng đều bỏ ráo
Vợ chồng con cháu thảy lìa xa
Chừng đó ăn năn đà trễ muộn
Nay tìm bến giác tiến lần ra.

Con người nào khác ngọn đèn lu
Tim lụn, dầu khô, sẽ tối mù
Kiếp sống chẳng qua là giả tạm
Đời người nào khác bóng phù du
Sanh sanh diệt diệt vòng luân chuyển
Có có không không vẫn kiếp tù
Sao chẳng tìm đường tu giải thoát
Dắt dìu ra khỏi kiếp đần ngu.

^

Danh lợi làm chi phải bận lòng
Sao bằng thong thả cửa Thiền không
Đèn trăng quạt gió say mùi đạo
Chiếu đất màn mây lánh bụi hồng
Phú quý vinh hoa dường tuyết giá
Công danh gẫm lại tợ sương đông
Ngoài tai chẳng tiếng lời mai mía
Trong sạch tự nhiên thoát khỏi tròng.

# 50. PHẨM SEN MỌC GIỮA BÙN

- Sen thể hiện cho bậc thoát trần, tuy chân gốc mọc từ nơi bùn đất, nhưng bông lá và gương đều vượt lên khỏi bùn đất, nhờ vậy mà tỏa hương thơm bát ngát. Cũng như thế, ở cõi Ta bà ngũ trược ác thế này dẫy đầy tội ác, nào là danh lợi tình tiền vật chất bao vây cám dỗ quyến rũ kéo lôi, mà không mê say đắm nhiễm, đó là bậc thoát trần.
- Sen nhờ vượt khỏi bùn trổ hoa thơm đẹp, người mới để trên bàn thờ kính. Người mà được danh thơm tiếng tốt, đức tánh đạo hạnh trang nghiêm, trở nên bậc thanh cao, thì được mọi người tôn kính.
- Sen là vị ngọt, uống mát, ăn ngon, mùi thơm, trị được nhiều chứng bệnh. Đặc biệt hơn nữa là ruồi lằn ong bướm không đậu để làm hoen ố sen.
- Kể đạo đức tu hiền, người trượng phu quân tử sống cuộc đời tịnh hạnh thanh cao, tâm hồn lúc nào cũng ôn hòa nhã nhặn, mát mẻ hiền từ, thương người mến vật, khiêm tốn hài hòa, đi đến đâu, làm những gì, đều có ích lợi cho mọi người. Chẳng khác gì như danh y Hoa Đà Biển Thước cứu giúp được rất nhiều mọi chứng bệnh trần gian.

# 51. PHẨM ĐÁNH RƠI CỦA QUÝ

- Một cơ hội tốt mà lại bỏ qua, thì dáng tiếc uổng. Tuổi mình tươi trẻ, đủ trí thông minh, học mau dễ nhớ, sức khỏe tráng cường, tiện bể tu học, mình lại bỏ qua phung phí thì giờ, để khi lớn tuổi thân già sức yếu, trí kém thông minh, học đầu quên đó, đánh mất thời gian, thì chẳng khác nào như "đánh rơi của quý".
- Mình được may mắn phước đức tổ tiên ông bà giàu có cao sang dưa ăn thừa để, phung phí tiêu phá "tọa thực sơn băng", ăn năn hối hận suốt trọn kiếp đời không làm được việc gì ích lợi cho mình, hay lợi lạc cho đời trải luống thời gian. "Như của quý để cho đánh mất".
- Nay còn trai trẻ, sức khỏe đầy đủ, ăn ngon ngủ được, đi đứng tiện bề, tu hành cũng dễ dãi lại bỏ luống qua, đến khi tuổi già, thân hình tiểu tụy, ngổi nằm cũng khó, đi đứng không yên. Nếu muốn tu thiền, nhiều phần trở ngại, một kiếp luống qua là "đánh rơi của quý".
- May gặp minh sư, bạn lành thầy sáng, hướng dẫn tu hành đường ngay nẻo chánh, mà lần lựa chần chờ, để cho thầy xa bạn vắng, cô thế độc thân, học theo tà đạo, làm điều ác quấy, tội lỗi đa mang, tiếc thân uổng kiếp. Địp tốt bỏ qua là "đánh rơi của quý".
- Cha mẹ ông bà còn sống dạy bảo chẳng nghe, chạy theo bạn bè, hư thân mất nết, bệnh đau sống chết, tù tội khổ sai, chẳng được nhờ ai, mọi người xa tránh. Dù kou Phật Thánh, chẳng cứu được đâu, hối cải quay đầu, cũng là trễ muôn, "đánh rơi tiếc uổng, của quý mất rồi".

#### 52. PHẨM LƯỚNG HỔ TƯƠNG TRANH

- Hai cọp tranh nhau, con nào cũng liều chết, và sự thật là con què chân, con gãy cẳng, thế là ông thợ săn được thịt cả hai.
- Tục ngữ có câu: "Ngao cò tranh chấp, ngư ông đắc lợi". Ở thế gian cũng vậy, ai cũng biết chê cọp, chê ngao cò, thế sao còn tệ hơn chúng. Của phụ ấm ông bà, cha mẹ để lại cháu con chia sẻ công bằng, hoặc ai ít nhiều hơn một chút cũng được, tranh tụng chi để hao tiền mất của mà còn mất đi đạo nghĩa tình thâm cốt nhục, thiên ha chê cười, cháu con phân cách.
- Còn trường hợp bạn bè thân hữu hay kẻ lạ, người dưng, họ tin tưởng mình họ mới giao tiền, giao của, hùn hạp làm ăn v.v... Nói về nhân quả tiền duyên căn kiếp, họ có liên hệ với mình, cũng là con cháu chắt chít hay ông bà cha mẹ chi đó, nên họ mới thương mến, kính nể đối với mình. Nếu mình nhẫn tâm lường gạt gian tham, đó là kẻ bất hiếu vô nghì, bội ân bạc nghĩa, buộc lòng phải thưa gởi, bởi trí giả thì tự xử, còn ngu giả phải nhờ quan phân.
- Nhưng thời kim tiền, mạnh được yếu thua, thắng vua thua giặc, lắm khi bị áp bức luật pháp bẻ cong, bởi đa kim ngân phi luật lệ, nhưng công lý của nhân quả và quả báo của vũ trụ, họ phải đền trả cả vốn lẫn lời. Nên nói:

Ý mình mưu kế gạt người.
 Kiếp này không trả, trả mười kiếp sau.
 Thế nên đời có sang giàu
 Kẻ đui, người điếc, què đau, câm mù.

# 53. PHẨM BIẾT DÙNG LỌC NƯỚC

- Người lọc lấy nước sạch để mà dùng, còn nước bẩn dơ thì không dùng vào việc chi được. Cũng như thế, tâm con người là tánh thủy, "quân tử tánh như thủy". Nhưng một khi tâm xấu dơ thì cần phải thanh lọc để cái tâm trong trắng tốt đẹp mà dùng xài vào hết bất cứ việc chi đều cũng được.
  - Tâm xấu nhơ là thế nào?

Tức là ác tâm, vọng tâm, tà tâm..., tâm ích kỷ, tham gian, tật đố, hiểm khích, thủ đoạn, lưu manh, xảo trá, tàn bạo, độc ác, quỷ quyệt...

- Tâm tốt như thể nào?

Tức là tâm thanh tịnh, tâm trong sạch, tâm sáng suốt..., tâm bác ái, từ bi, hỷ xả, bình đẳng, giải thoát và giác ngộ, thương mến người vật, bao dung, đại độ, đại lượng v.v...

- Thanh lọc các cặn bã xấu xa để tiện, thấp hèn nhỏ nhen, cá nhân ích kỷ. Và nung đúc trau đổi rèn luyện cái nhân tâm diệu giác, tâm rộng lớn thênh thang trùm khắp bầu vũ trụ là tâm của vĩ nhân, Hiền Thánh hay Phật Tiên.

Lọc nước cặn dơ bỏ hết đi Thanh tâm khử trược sớm hồi quy Trở về bản thể chân như hiện Phật, Thánh, Thần, Tiên chẳng khó gì.

### 54. PHẨM CHA CÓ NHIỀU CON

- Cha có nhiều con là cha rất khổ sở vì con. Bởi đứa nào cũng muốn cha thương nó nhiều hơn, dù ông cha có tâm công bằng bình đẳng thì đứa nào cũng không hài lòng. Bởi tâm ích kỷ ganh ty hiềm khích của chúng, lúc nào nó cũng bảo cha dành ưu tiên cho nó, nhiều hơn những đứa khác. Thậm chí, có đứa cha nó chết đi rồi mà cũng còn thù hận cha nó thương nó ít.
- Làm ông thầy có nhiều đệ tử học trò cũng vậy, dù thầy có công bằng cho đến đâu cũng vẫn bị có đứa phiền trách oán hận.
- Chỉ có điều là mọi người cần tu thật nhiều cho trí tuệ được mở mang, tâm linh được khai ngộ, thì là việc cư xử khỏi cần ai phải phiền trách ai, vì là sẽ biết nhau, sẽ ngã vào lòng nhau.
- Tóm lại, cha, thầy có bổn phận thương con trò, đệ tử, thì làm đệ tử, con trò phải thương yêu kính mến thầy, cha, để cùng chia sẻ ngọt bùi cay đắng, vui khổ sống chết có nhau.
- Cũng như thế, Bồ tát thương xót chúng sanh, cứu độ chúng sanh, thì chúng sanh cũng phải thương xót các chư Phật, chư Bồ tát mà y giáo phụng hành.

Bổn phận làm cha nghĩ đến con Thì con cũng giữ phận cho tròn Tình thâm phụ tử nên thông cảm Đừng nghĩ cha thầy chẳng thương con.

### 55. PHẨM TÌNH THÂM MẪU TỬ

- Mối tình mẹ con là mối tình sâu dậm nồng nàn hơn hết. Có câu: "Mẹ già như chuối ba hương. Như xôi nếp một, như đường mía lau". Bởi tình mẫu tử là mối tình thiêng liêng cao cả. Ca dao có câu: "Mẹ thương con như biển hồ lai láng". Mẹ thương con từ trong thai nghén, tưng tiu chăm sóc gìn giữ đềm ngày, mong từng giờ từng phút cho đến ngày nhụy nở hoa khai, đón đau như cắt ruột, không kể thân mình, chỉ mong con toàn vẹn. Nghe em bé khóc thì mẹ mim cười, nhìn con đầy đủ tay chân mắt mũi, mẹ mừng không kể xiết. Nuôi đến lớn khôn là hy sinh cả một cuộc đời gian khổ. Bồng bế nâng niu, nhai cơm bón sữa. Nhất là mỗi khi bệnh hoạn ốm đau, thức suốt năm canh, ăn cay uống đắng... Công ơn cha mẹ cao hơn trời, rộng hơn biển cả, không thể dùng bút mực, lời lẽ nào mà mô tả cho hết được...
- Vậy bổn phận người con phải đáp đền ân thâm nghĩa trọng, mới xứng đáng là hiểu tử.
- Cha mẹ còn sanh tiền phải hết lòng chăm nom, săn sóc, giúp đỡ, nuôi nấng, về ăn, mặc, ở, bệnh hàng ngày, đừng làm trái ý nghịch lòng cha mẹ, lỡ khi cha mẹ buồn phiền thì thật lòng xin lỗi, sám hối ăn năn. Khi đói rách ốm đau nóng lạnh, hàng ngày hỏi han giúp đỡ.
- Khi cha mẹ qua đời phải lo: an táng, và cúng kiến phụng thờ, tưởng như lúc còn sống vậy. Nhất là giữ gìn đạo đức, ăn ở nhân từ, chân chính con người, làm tròn hiểu đạo.

### 56. PHẨM SƯ ĐỆ ÂN SÂU

Tình sư đệ ân sâu nghĩa trọng Nghĩa thầy trò suốt kiếp không quên.

- Bổn phận làm người phải biết ân đền nghĩa trả. Một khi ta đã thọ ân dù với bất cứ ai, thì phải lo đáp đền cho xứng đáng. Nhất là ân sư phụ, thầy tổ dạy dỗ gian lao khó nhọc, nay được thành danh nên phận, thì ân đức ấy lớn lao vô cùng vô tận.
- Ân sư phụ cũng như ân cha mẹ vậy. Cha mẹ thì sanh thành nuôi nấng lớn khôn. Sư phụ thì dày công dạy dỗ, sư phụ là cha mẹ tinh thần. Bổn phận học trò, đệ tử không khi nào dám bội sư phản đạo.

Công thầy nghĩa bạn ân sâu thẳm Ghi nhớ ngàn đời chẳng nhạt phai.

Thầy là cha mẹ của tinh thần Bổn phận trò con phải nghĩa nhân Học chữ học nghề hay học đạo Văn hay tài giỏi đạo tinh cần Ấn cha nghĩa mẹ công thầy bạn Báo đáp trả đền đúng lượng cân Bội phản còn gì nhân đạo nghĩa Ai ối thức tỉnh sớm mau lần.

Tình nghĩa thầy trò rất mến thương Thầy khuyên nhắc nhở phải tri tường Thầy là cha mẹ tinh thần đó Bổn phận trò con phải kính nhường.

### 57. PHẨM BẰNG HỮU TÍN NGHĨA

- Tình bạn là thân thương, đối xử với nhau phải giữ tròn tín nghĩa. Một ngày kết nghĩa bằng hữu với nhau thì mến thương nhau như ruột thịt, sướng vui buồn khổ chia sẻ cùng nhau. Tôn trọng và bảo tồn danh dự cho nhau, bảo vệ quyền lợi cho nhau. Đối xử bình đẳng công bằng, không nên lấn áp khinh thường coi nhẹ.

Tay cùng tay nắm chặt
Bước đồng bước tiến lên.
Hai tay rửa lấy cùng nhau
Trên đời sự sống lễ nào riêng ta
Thương nhau giúp đỡ chan hòa
Ấy là bổn phận cũng là lương tâm.

 Chữ tín: là không hề lừa đảo dối gạt gian trá đối với ban bè thân hữu mình. Chữ nghĩa: là ăn ở có tình có nghĩa, nhân hậu,
 không bao giờ phụ phàng bạc dãi, bội ân bội nghĩa, lời
 hứa chẳng gìn, quên câu thủ túc.

Bằng hữu phải gìn tín nghĩa luôn Ở ăn sau trước vẫn luôn luôn
Không vì lợi lạc quên nhân nghĩa
Vướng chút tiển tài chỉ hứa suông
Chết sống đói no gìn chữ tiết
Khổ vui lợi hại vẫn tròn vuông
Thâm tình sâu nặng vì tín nghĩa
Chẳng chuyển đổi lòng mãi một khuôn.

## 58. PHẨM MƯỢN THUYỀN QUA BIỂN

Đời là biển khổ...

Muốn vượt qua biển khổ phải nương cậy chiếc thuyền.

A. Về thể xác vật chất:

Vẫn biết thân này là tạm giả, nhưng phải nhờ cậy nó mà tu tâm, lập công bồi đức, tích tạo phước lành, trau dồi đạo hạnh, tinh tiến vượt lên, chẳng khác gì người qua sông vượt biển, phải khéo bảo trì và nương cậy con thuyển vững tay lèo lái, thì mới đến bến bờ.

B.Về tâm linh tinh thần:

Nhờ trí tuệ là con thuyền từ mới vượt khỏi sông mê. Cối đời đầy dẫy xa hoa mỹ lệ, vật chất dồi dào thôi miên cám dỗ quyến rũ kéo lôi làm cho tâm hồn mê say dễ bề trầm sa đắm đọa.

- Phải nhờ cậy gương trí tuệ soi sáng, gươm trí tuệ cắt đứt và đuốc trí tuệ dẫn đường, tâm trí tuệ khai thông, lòng trí tuệ tỏ ngộ v.v... Đó là chiếc thuyền từ bi trí tuệ, đánh thức lương tâm, dục mê hồn tỉnh dậy, sớm giác ngộ hồi đầu quay trở về đạo đức, dứt bỏ ngũ dục đam mê đắm chìm trong bể khổ, ấy nhờ chiếc thuyền Bát nhã vượt dòng rẽ sóng trực thẳng bờ giác ngạn, bến Tây phương, cảnh thiên đường, nơi Phật quốc, là mượn thuyền qua biển.

# 59. PHẨM ÁI DỤC LÀ HỐ SÂU

- Ái dục là nguồn gốc của muôn sự khổ, một khi đã vướng vào vòng cương tỏa của chúng rồi, thì không tội ác nào mà lại khước từ. Bởi thôi miên của nó, sức mạnh phi thường khi sa vào lưới bẫy chẳng khác nào như sư tử lọt hầm chông.
- Ái tình dục chúng là ba con quỷ nhận đắm chìm biết bao kẻ chân tu. Bậc tài cao đức trọng lắm công phu còn ghê sợ, thế sao con ỷ lại?
- Ái tình dục làm mất tâm chủ định, vừa vọng tâm con phải chặt đứt rời, bằng chạy theo là khổ lụy suốt đời.
   Tiên, Thánh, Phật vẫn còn ghê sợ nó.
- Biết như thế, không nên ỷ lại khinh thường, mà thường hành chánh niệm, quán tưởng thân tứ đại ngũ

uẩn này là thúi tha nhầy nhụa, nhơ nhớp tanh hôi hơn trăm lần phẩn tiểu, sau ba ngày tắt thở sẽ biến thành dòi tửa ruỗi lằn, đâu còn chi là xinh đẹp thơm tho cao quý. Nhờ niệm tưởng như thế mà diệt trừ được ái dục hầu tránh khỏi hố sâu.

Ái dục gây nên vạn khổ sầu Kẻ mê tỉnh ngộ sớm quay đầu Hãy nên ngừa bệnh hơn trị bệnh Đã vướng vô rồi lọt hố sâu.

### 60. PHẨM YÊU THƯƠNG NHIỀU KHỔ LỤY

- Ở đời vì yêu thương mà đắm chìm trong khổ lụy. Những tấm gương từ xưa đến nay, từ bậc vua chúa đến cùng đinh, khi đã sa vào màn lưới yêu thương ái tình rồi thì đắm say khổ lụy. Người trí giả phải xét nghĩ: Tình thương thì phải có, nhưng dục vọng thì đừng.

TÌNH THƯƠNG ai gọi cũng là Rộng suy một chút thì ra đại đồng.

- Tình thương của chư Phật, chư Bồ tát là thương cả chúng sanh muôn loài vạn vật, bác ái từ bi rộng mở, như đại dương khắp sông ngòi rạch đổ vào mà chẳng tràn đầy. Tình thương đó được cứu rỗi tiếp độ như cha mẹ thương con, nâng đỡ chở che và đùm bọc.

- Trái lại, tình thương ích kỷ nhỏ hẹp của dục vọng, của ái tình, của đam mê trụy lạc là hố thẩm, hang sâu, thành sầu, bể hoạn. Bởi sự yêu thương sanh lòng ích kỷ, cố chấp bảo thủ, ganh tỵ hiềm khích, oán hận cừu thù, tội ác gì cũng dám làm, quả báo chi cũng chẳng sợ, sanh ra muôn ngàn tội lỗi...
- Yêu thương nhiều khi biến thành thù ghét sâu đậm, một khi trái ý nghịch lòng thì giết không góm tay thương tiếc. Bởi thế cho nên sự yêu thương còn độc hại hơn gươm dao đao búa. Bởi thế cho nên Phật dạy người thức tỉnh phải ngăn ngừa.

Yêu thương chí lắm nhiều đau khổ Tỉnh ngộ tự mình hãy lánh xa.

# 61. PHẨM HÓA GIẢI MỌI OAN KHIÊN

- Muốn hóa giải mọi oan nghiệt của tiền khiên túc trái, thì phải lập chí bền tâm nhẫn nại. Bất cứ mọi sự việc gì đưa đến dù phải trái tốt xấu lợi hại thế nào cũng cam lòng ưng chịu, không bao giờ tranh chấp bài bác hay cãi vã biện minh với bất cứ việc chi. Biết đâu oan nghiệp của nhiều đời kiếp mà ta đã tạo vay, nên hôm nay nó dập đồn đòi hỏi, nếu may mà được trả sớm thì sẽ mau hết vốn lời. Nếu ta là người có diễm phúc gieo tạo phước đức nhiều đời kiếp, thì bây giờ ta sẽ được mọi điều tốt đẹp an lành, nào có sự không may rủi ro đem đến.

- Vậy mọi sự việc trên đời xảy ra không có ngẫu nhiên hay tự nhiên, mà đều có căn duyên, nên phải tự chủ lấy mình, mà không dám phiền trách ai cả. Nhờ quán xét tu tập như vậy mà hóa giải được oan khiên.

> Nghiệp lực oan khiến cũng tự mình Từ đời vô thủy tại mình sinh Nhân chi quả nấy không nên trách Tựa thể gương soi bóng với hình Biết vậy tự mình nên chấp nhận Có vay phải trả mới công bình Oan khiên túc trái đều tiêu diệt Thì trí tuệ mình sẽ phát minh.

#### 62. PHẨM ĂN TRÁI DƯỚNG CÀNH LÁ

- Ăn trái dưỡng cành lá, để cây còn tươi tốt đơm bông kết trái thì ta có mà hưởng hoài.
- Tục ngữ có câu: "Ở đâu ăn đó. Ăn cây nào rào cây nấy". Ở trong gia đình, xã hội hay một tổ chức đoàn thể nào đều phải có bổn phận trách nhiệm xây dựng, bảo vệ, duy trì và phát triển, cùng cam cộng khổ, vui đồng hưởng khổ đồng chia, sống chết có nhau, đồng tâm trung tín, không thể đổi lòng được; như vậy mới là con người có tình có nghĩa, có thủy có chung.

- Còn thế thường thì kẻ không có tâm hồn đạo đức, thì là:

Cây không trồng lòng không mến tiếc Con không đẻ thì dạ không đau.

Bởi của không vốn không công, thì mặc sức tiêu xài hoang phí, chỉ biết hiện tại và được lợi cho riêng mình, còn ai thì mặc sao trối kệ.

- Đã là con người thì phải có lòng nhân. "NHÂN" đó là nhân đức, nhân từ, nhân ái, nhân đạo, nhân nghĩa v.v... thì đầu có thể để mang tiếng là vô nhân, bất nhân và phi nhân, thì mất đi tiếng là làm con người "mất đi nhân tính".

Ăn trái dưỡng lá dưỡng cành
Thì cây tươi tốt đơm sanh trái hoài
Như ai muốn hưởng lâu dài
Vun phân tưới nước hàng ngày siêng năng
Về sau trái chín được ăn
Thơm ngọn béo bổ mới rằng người khôn.

### 63. PHẨM UỐNG NƯỚC NHỚ NGUỒN

- Làm con người có nhân, có nghĩa, có tình, biết ân trọng hậu, thì "ăn trái nhớ kẻ trồng cây, uống nước nhớ người đào giếng".
- Dù người giúp cho một chén cơm, một bát nước, hay một món tài vật chi chi cũng không bao giờ quên ân nghĩa đó. Làm người mà biết ân sâu nghĩa trọng thì mới được gọi là hiền nhân quân tử.
- Ân nghĩa mà ta đã thọ đó là ông bà cha mẹ, thầy bạn và thân quyến, hiện tại cũng như nhiều đời kiếp đã sinh dưỡng nuôi nấng giúp đỡ dạy dỗ từ vật chất đến tinh thần, ta không thể nào bội ân bạc nghĩa đó được. Vậy, đáp trả công ơn ấy có hai cách:
- 1. Nếu là người còn sống đường đời thì có cơ hội nuôi nấng giúp đỡ lại bằng ăn mặc ở bệnh, các việc nhu cầu cho đời sống, nên làm gì để báo đáp lại thì làm, chẳng những vật chất nhu cầu cho xác thân, mà còn trợ duyên giúp sức về phương diện tinh thần.
- 2. Sau khi những kẻ ta thọ ân mà đã qua đời, thì ta phải lập công bồi đức tích tạo phước lành, trì trai giữ giới niệm Phật tham thiền tu tâm sửa tánh để hồi hướng công đức tu hành của mình cầu nguyện cho người quá cố sớm vãng sanh nhàn cảnh, và lúc nào cũng thương tưởng noi gương hạnh đức cao quý của các vị ân nhân ấy mà làm theo.

\*

Cây thì giữ cội làm đầu Nước nguồn phải nhớ chố hầu bỏ qua Công ơn thầy tổ mẹ cha Chúng sanh vạn vật cũng là ân sâu.

### 64. PHẨM KÍNH TRÊN NHƯỜNG ĐƯỚI

- Người lịch sự biết cách ăn ở và cư xử cho đẹp để, lúc nào cũng kính trọng người cao niên lớn tuổi "kính lão đắc thọ", nói năng lễ độ cung kính lễ phép hạ mình khiêm tốn hòa nhã, dù người lớn hơn mình một vài tuổi cũng vậy, họ đã ra đời trước mình cũng là anh chị mình, nên kính nể họ đó cũng là chỗ trau tâm.
- Và đối với kẻ nhỏ tuổi, thấp thỏi nghèo nàn, kém hiểu biết hơn mình, đương nhiên họ có ý nghĩ tự tí mặc cảm, ta không nên ỷ lại khinh thường lấn lướt ngạo nghễ, xem nhẹ phẩm giá người, trái lại lúc nào cũng nâng đỡ dìu dắt hướng dẫn họ tiến lên cũng như mình.
- Nói tốt thì trên đời ai cũng đều có thể nói được, nhưng thực hành tốt thì rất ít người có thể làm được. Bởi thế nên vàng ngọc bao giờ cũng ít hơn đất đá sạn sỏi, cũng như bậc vĩ nhân siêu quần xuất chúng cũng rất hiếm ở trên cõi thế gian này.

Kể đạo đức, biết kính trên nhường dưới Đối mọi người, giữ một tấm lòng ngay Tâm lúc nào cũng nhàn lạc thanh bai Trí sáng suốt như gương đài nguyệt cảnh.

Không cố chấp, không hơn thua tranh cạnh Không đam mê, không ái nhiễm trần ai Không ghét thương, nên khỏi bị đọa dày Không thù oán, chẳng luân hồi tái kiếp.

Nhà đạo đức, giữ thuần chân mài miệt Sống thanh bần, cho trọn kiếp phù hoa Bởi huyễn thân là giả tạm đó mà Phần cốt yếu trau đổi tâm trí tánh.

### 65. PHẨM TÌNH NGHĨA PHU THÊ

Nghĩa vợ tình chồng nên phải giữ Cho tròn tín nghĩa đạo luân thường.

Nghĩa chồng vợ là keo sơn gắn bó Mến thương nhau phải giữ đạo luân thường Vì vợ chồng, dây oan nghiệp đã vương Thì chung thủy, trước sau không dời đổi.

Tình chồng vợ, nếu có chi lầm lỗi Mến thương nhau thì xóa bỏ mọi điều Đừng ỷ tài, ỷ sức tánh tự kiêu Cần nhẫn nhục hiền hòa trong gia đạo.

Phận dâu rể phải giữ tròn hiếu thảo Cha mẹ chồng, cha mẹ vợ như nhau Thương vợ chồng chớ so sánh thấp cao Đều phụng dưỡng, tôn thờ y có một.

Phận nam giới, đứng vai trò rường cột Còn nữ lưu, nào khác thể cát đằng Mến thương nhau thì phải xử công bằng Mới xứng đáng, của chồng và công vợ.

Bởi chồng vợ cũng gọi là duyên nợ Đã trả vay vay trả đã nhiều đời Thì dù cho vật đổi với sao dời Cũng chẳng phụ mối tình duyên chung thủy.

Khi khởi quấy, cần phải nên suy nghĩ Vì gia đình, vì hạnh phúc cháu con Một tiếng nhơ, muôn đời kiếp vẫn còn Tình phu phụ, phải tròn niềm tín nghĩa.

Chớ ham vui với lầu son gác tía Chớ ham tiền nỡ phụ mối tình xưa Đạo phu thê đâu phải chỉ sớm trưa Mà có thủy, có chung cần phải nhớ.

Lúc nghèo khổ, hãy cùng nhau nâng đỡ Lúc sang giàu, cùng chung hưởng chung vui Đã kết duyên nghĩa chồng vợ nhau rồi Dù sao cũng đành lòng cam số phận.

Chồng hay vợ, chớ ỷ tài ỷ tận Làm giỏi hay rồi khinh vợ miệt chồng Giận cháu con, kêu chửi cả cha ông Làm lỗi đao làm rể dâu bất hiếu.

Cách cư xử, đừng để người đàm tiếu Vợ nửa cân, chồng tám lượng tương đồng Dù hơn nhau chút ít cũng kể xong Việc nhỏ mọn, hơi nào đi tranh chấp.

Mến thương nhau, tay cùng tay siết chặt Yêu thương nhau, dù trái ấu cũng tròn Muôn việc gì cũng tiêu giảm dứt mòn Vì xét nghĩ, làm người ai khỏi lỗi.

Khi có lỗi, ta cần nên tự hối Thì chớ nên thắc mắc mãi làm chi Việc qua rồi cần nên bỏ mau đi Cần phải tính những việc gì sắp tới.

Để đem lại bao niềm vui phấn khởi Trong gia đình, đoàn tựu được sum vầy Ấy là nguồn hạnh phúc kể từ nay Nhờ chú rể cô dâu đều biết đạo.

### NGUỒN HẠNH PHÚC

Mến vợ thương chồng chở so đo Yêu nhau thì phải ráng cùng lo Đói no dư thiếu không than trách Sang cả nghèo hèn mặc kệ cho Tín nghĩa giữ tròn lòng tiết sạch Phu thê gìn dạ tiếng thơm tho Chổng thương, vợ mến cùng chung sống Hạnh phúc giai nhân thật lớn to.

### GIỮ THỦY CHUNG DUY NHẤT

Nghĩa vợ tình chồng nhất thủy chung Yêu nhau gian khổ cũng chung cùng Gìn lòng cố giữ màu son sắt Chặt dạ gắng kểm Tín, Nghĩa, Trung Chết sống có nhau tròn chữ tiết Đói no cam phận chí kiên hùng Đáng khen giai ngẫu xe tơ chắc Chẳng thể đổi lòng, mới thủy chung.

# 66. PHẨM THỊ PHI TỊCH MẶC

- Những tiếng thị phi là phê phán khen chê vô trách nhiệm, thì thảy mặc nhiên đừng để ý, vì nó không đem lại ích lợi gì cho ta cả.
- Người đời có cái bệnh ngồi lễ đôi mách, nghĩa là hai người ngổi lâu kéo dài đôi chút thì chắc chắn thế nào cũng có tỷ sự, nói hết chuyện người này đến chuyện người kia, nói người dưng kẻ lạ đã đời rồi thì đem việc nhà trong gia đình ra nói. Có kẻ nói không từ bỏ một ai, kể cả cha mẹ vợ chồng con cháu trong gia đình cũng đều đem ra bêu ráo. Thậm chí cả việc xấu tệ của mình cũng nói luôn.
- Kể đó như điện rồ mất trí tuệ mà có một số người mê thích nghe rồi cũng đem ra nói nữa, lại còn thêm mắm dặm muối vẽ duyên cho lắm chuyện, đến đỗi đôi chối gây lắm chuyện phiền phức mích lòng đều cũng do thị phi lắm chuyện.
- Vì thế nên bậc trí giả hay xem thị phi như ký sinh trùng ung độc, làm băng hoại cả tâm linh Phật tánh.
  - Nên thị phi chỉ tịch mặc là hơn.

# 67. PHẨM TỰ NÉT LỖI MÌNH

- Người đời thường hay bởi lông tìm vết, việc gì sai trái của bất cứ ai cũng tò mò tọc mạch bươi móc cho ra, lỗi nhỏ thổi cho to, tội lỗi gì của ai cũng cố ra công tìm kiếm, rồi phê phán chê bai phỉ nhổ...
- Nhưng ít ai tự xét lấy lỗi lẩm sai trái của chính mình, vì mình tự nhận xét thấy lỗi mình để mình cải hối ăn năn chừa bỏ, thì mới có phần tiến hóa ích lợi cho mình.

Tiên trách kỷ, hậu trách nhân Tiên xử kỷ, hậu xử bỉ.

#### Nghĩa là:

Trách mình trước, trách người sau Xử mình trước, xử người sau thì mới phải.

- Nhưng chúng ta trước sau gì cũng không trách xử người, mà phải tự tìm xét thấy lỗi của mình, vì là mình muốn trau dồi sửa đổi để đem lại ích lợi cho chính mình, điều đó mới là quan trọng.
- Thế gian có lắm kẻ thật là ngu xuẩn, mọi việc của thiên hạ từ đầu đầu họ đều được biết hết, rồi họ ưu tư tính toán lo nghĩ buồn rầu mất ăn bỏ ngủ, chạy chọt lo lắng lăng xăng, họ tự cho là thầy đời thông minh biết ráo, thử

hỏi cái hiểu biết của họ như vậy có đem lại ích lợi gì cho ai không? Hay là họ chuốc lấy khổ hại về thân tâm của họ?

- Một khi biết được xấu xa tai hại tội lỗi của kẻ khác thì là tổn thương tai hại cho chính mình. Tại sao? Vì là biết lỗi người thì sanh tâm khinh bỉ chê bai, nảy lòng cao ngạo ngã mạn cống kiêu, thì tâm càng đen xấu rước họa vào thân.
- Người nuôi ngựa giống mướn thợ mã bông một con ngựa khác tuyệt đẹp để con ngựa giống của mình khi có chửa nhìn con ngựa đó mỗi ngày... sau sanh ngựa giống hệt tuyệt đẹp vì ảnh hưởng tư tưởng trong lúc thọ thai. Cũng thế, nếu mỗi ngày thấy lầm lỗi người mãi thì mình ảnh hưởng mang lấy vào. Vậy phải tự xét lỗi mình để chừa bỏ, và xem điều hay tốt của người để cố gắng làm theo điều tốt ấy, thì mình trở nên được tốt.

### 68. PHẨM TRIỂN KHAI TÂM PHÁP

- Triển khai tâm thức là khai mở huệ tánh cho được suốt thông, minh tâm tỏ ngộ, phát triển tâm lính, Phật tánh lộ bày là triển khai tâm pháp.
- Mỗi chúng sanh đều có chân tâm diệu giác, vì vô minh, phiến não, tham ô và ái nhiễm che mờ, nên mãi mãi cuồn cuộn trong dòng suối đam mê dục lạc mà lầm tưởng cho là cứu cánh của Niết bàn. May gặp được Chánh pháp của Đức Phật bừng tỉnh cải hối ăn năn, dốc lòng tu tập, học hạnh từ bi, trau giồi giới đức, ngày đêm cần mẫn nhập định tham thiền khai thông tuệ trí. Nhờ sự tinh tấn cố gắng khắc phục mọi trở ngại khó khăn, xua đuổi hết mọi phiền não trần lao tham ô đắm nhiễm, tâm thần vắng lặng, thể tánh chân như, huệ tâm khai mở, các pháp suốt thông, quy về cội giác, ấy là triển khai tâm pháp.

Tâm pháp triển khai Phật lộ bày
Mỗi người đều có tánh Như Lai
Đam mê đắm nhiễm theo trần tục
Lúc đạo vào ra lên xuống hoài
Nay được hữu duyên tìm Chánh pháp
Quyết lòng ra khỏi chốn trần ai
Gắng công tu niệm cho tròn vẹn
Chắc chắn về sau đến Phật đài.

#### DIỆU LÝ ĐÔNG PHƯƠNG

Phật tại tâm trung biết triển khai Suốt thông diệu lý chẳng trong ngoài Trong thì hướng dẫn người siêu đẳng Còn tướng bên ngoài độ kể say Diệu dụng viên dung nào có một Pháp mầu huyển thiệt mới phân hai Triển khai tâm pháp chân như hiện Kiến tánh minh tâm ngộ bổn lai.

# 69. PHẨM CHUYỂN MÊ KHAI NGỘ

- Chuyển đổi cái tâm dam mê, đánh thức mở khai cho tâm giác ngộ trở về cội nguồn.
- Tâm chúng sanh là dực vọng, tham gian, độc ác, dắm nhiễm, say mê theo sáu trần lực dực không sao thỏa mãn với thú tánh ngông cuồng. Bởi vô minh bất giác tâm trí đảo điện chạy theo cuồng tín, dụng đầu tin đó, theo ngoại đạo tả ma, nào là đồng bóng phù phép, ngải nghệ thư tâm, bùa trù ếm đối, mê tín dị đoan.
- Nay nhờ gặp được Chánh pháp chuyển mê khai ngộ, biết được lý công nhân quả tội phước, phân biệt được nẻo chánh đường tà, nên dứt bỏ hẳn con đường say mê lầm lạc, nhờ ánh sáng Phật pháp khai ngộ được chân tâm, xa lia vọng thức, đó là chuyển mê khai ngộ.

Chuyển đổi tâm mê dứt nghiệp trần Diệt trừ tội ác diệt tham sân Ngu si mê muội không còn nữa Thập chướng tam ma dứt hết lần Giới định trau giỗi năng trí tuệ Chân tâm khai ngộ thoát mê tân Tự nhiên bổn tánh quang minh chiếu Phật quả viên thông ất được gần.

Vô thủy đến nay vạn kiếp sanh
Vào ra sanh tử chốn mê thành
Đắm mê vật dục tham tài sắc
Bám níu tiền tài bả lợi danh
Nay gặp đạo lành mau thức tỉnh
Chẳng còn ham nhiễm hết đua tranh
Chuyển mê khai ngộ đưa về Phật
Cố gắng từ đây quyết thật hành.

# 70. PHẨM TỰ TÁNH DI ĐÀ

- Bổn tánh Di Đà là viên minh tròn sáng. Thể tánh đó có sẵn từ vô thỉ của mỗi chúng sanh, chỉ vì màn vô minh che khuất, nên thể tánh bị lu mờ...
- Trải qua nhiều kiếp đời, bụi trần càng tô lấp dày đặc, nên trầm luân mãi trong vô lượng kiếp sanh tử luân hồi, quá khổ đau nên bừng tỉnh. Cũng nhờ tuệ giác của Phật hướng dẫn cho chính mình có sẵn bổn tánh Di Đà quang minh sáng chói, sao chẳng tự soi lấy mình.
- Tự tu tự hành tự thành Phật đạo. Bởi chân tâm bổn tánh diệu giác chân như là Phật tánh có sẵn nơi mỗi chúng sanh. Không ai tu giùm cho mình, cũng không ai ban quả Phật cho mình, mà phải tự mình khai tâm tổ ngộ. Phật tại tâm trung, tự tánh Di Đà, bổn lai diện mục.

Di Đà tự tánh tại tâm trung
Tuệ giác khai thông hiểu tận cùng
Vạn pháp quy nguyên về một mối
Thiên kinh vạn quyển cũng gồm chung
Minh tâm tổ ngộ ta là Phật
Kiến tánh Di Đà Phật chánh trung
Vô lượng pháp môn đều chỉ rõ
Giác mê ma Phật hiểu hay cùng

## 71. PHẨM DUY TÂM TỊNH ĐỘ

- Cầu vãng sanh về Tịnh độ, tức là cầu sanh về nơi quốc độ trong sạch thanh tịnh, mà quốc độ trong sạch thanh tịnh đó ở tại lòng của mỗi người.
- "Tam nghiệp tịnh, tất Tịnh độ". Đó là ba nghiệp: thân nghiệp, khẩu nghiệp và ý nghiệp, gìn giữ được trong sach thanh tinh luôn luôn.
  - 1. Thân không sát sanh, trộm cắp, tà hạnh.
- Khẩu không nói dối, khoe khoang, đâm thọc, rủa chửi.
  - 3. Ý không tham lam, sân giận và si mê.

Cộng chung là mười điều thập thiện, nếu kểm chế gìn giữ được trong sạch, đó chính là tạo được cõi Tịnh độ nơi lòng của mỗi người.

- Nếu hiện tại tam nghiệp không thanh tịnh, thì cầu cho suốt kiếp muôn đời cũng không hể được sanh về. Cối Tịnh độ nào khác hơn là cối lòng của mình được trong sạch thanh tịnh.
- "Tâm tịnh tất Tịnh độ". Đúng nơi ý nghĩa "Phật tại tâm trung, hà tu bái giả", nghĩa là Phật ở tại lòng của chính mình. Bởi chữ "Phật" là chữ Nhơn và chữ Phất. Nghĩa là "Phật giả phất trí nhơn sự giả". Phật là bậc hoàn toàn giác ngộ, nên lìa xa tất cả các pháp ô nhiễm của thế gian, thân tâm thanh tịnh, trí huệ sáng suốt, dứt hẳn si mề, tham sân, ái dục. Đó là sanh vào Phật tầm,

ấy là vãng sanh vào cõi Phật, chính là cõi trong sạch thanh tịnh nơi lòng mình.

- Người tu học Phật cần thông hiểu yếu lý tuyệt diệu siêu đẳng đó, chở nên cố chấp hình thể pháp tướng, vì tất cả các pháp hữu tướng hữu thể hữu hình đều là hữu hoại, chỉ có chân tâm thanh tịnh, bổn tánh Như Lai, tuệ giác viên minh, bổn lai diện mục, lúc nào cũng thường quang tịch chiếu. Đó mới thực là tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh độ. Bởi:

Tâm thanh tịnh đó là tâm Phật Tâm buông lung vọng niệm là ma Chân tâm là Phật đó mà Vọng tâm là quỷ hiện ra tại lòng.

### 72. PHẨM PHẬT TẠI TÂM TRUNG

- Người không rõ chân tâm bổn tánh của mình gốc là Phật, mà cứ mải chạy rong đi tìm kiếm Phật ở bên ngoài, cho Phật ở Ấn Độ, ở bên Trung Quốc, bên Nhật, Tây Tạng, Tích Lan, hay núi rừng thâm sơn cùng cốc, ngoài hòn bên đảo, chùa lớn xa xăm v.v... Lại quên rằng: Phật tức Tâm, Phật chứng tại lòng. Tâm tức là Tịnh độ, lòng thành có Phật. Hay nói rằng: "Phật tại tâm trung, hà tu bái giả". Vậy, chính là Phật ở tấm lòng trong sạch thanh tịnh giải thoát giác ngộ của mỗi người, chớ nào phải nhọc công tìm kiếm nơi đầu ngoài tâm từ bi bác ái bình đẳng giải thoát giác ngộ thanh tịnh chân như ra, đi tìm kiếm muôn kiếp ngàn đời cũng không bao giờ thấy Phật.
- Phật thì lìa xa vọng thức, dứt hẳn si mê tham sân ái dục, tứ tướng, tam tâm, thập tam ma đạo, ngũ dục lục căn, thất tình ngã mạn, gian tham tật đố, ích kỷ cá nhân, ganh ghét tỵ hiềm, độc ác không còn thì sẽ lộ bày chân tướng Như Lai, Phật tâm xuất hiện. Nên nói:

Ma ma Phật Phật chính do ta Ma Phật khác nhau chỗ chánh tà Giác Phật, mê là ma đó vậy Chân như là Phật, vọng là ma.

 "Nhân kiến bổn lai Phật hiện tiền". Người mà liễu ngộ được chân tâm bổn tánh của mình thì mới được gọi là thấy Phật.

### 73. PHẨM CÂY KHÔNG TRỒNG LÒNG ĐÂU MẾN TIẾC

- Ở đời, phần nhiều chúng sanh tâm tánh nhỏ nhen ích kỷ, chỉ biết tư lợi cho riêng mình, không khi nào nghĩ đến tha nhân hay động lòng thương xót bất cứ trường hợp hoàn cảnh nào của ai. Những gì của mình thì bo bo giữ gìn kỹ lưỡng từ chút, còn đồ chi của người khác thì tiêu xài hoang phí, dù bể hư tán nát mất mát chẳng màng không lòng tiếc rẻ. Vì của không vốn mặc sức tiêu dùng, khi bẻ trái ăn dù non giả chẳng kể, ăn không được thì liệng bỏ, ăn trái không cần hái bẻ mà đốn cây chặt nhánh liệng đập cho nát tan, cũng không hề vun phân tưới nước bổi đấp quén vun, giữ gìn bảo trọng.
- Là dụng ý để cân nhắc người đời tiêu xài phung phí của không phải mình sắm tạo, nước mở ngày đêm, điện ga không tắt, điện thoại gọi suốt ngày, đồ vật nửa ăn nửa bổ liệng quăng tiêu pha hoang phí, dù của tư hay của công mà sử dụng như vậy đều là có tội với lương tâm. Hễ tâm mình xấu thì hành vi cử chỉ đều xấu, mà tất cả đều xấu là ác tâm tội lỗi sa đọa và bị quả báo theo nghiệp lực của sanh tử luân hồi.

Cây không trồng lòng đâu mến tiếc Con không đẻ dạ nào mến thương Ở ăn bất nghĩa vô lương Về sau phải chịu trăm đường khổ đau.

### 74. PHẨM CON KHÔNG ĐỂ DẠ NÀO MẾN THƯƠNG

- Con mình dù xấu xa ngỗ nghịch thế nào mình cũng hết lòng thương yêu quý mến; trái lại con người khác dù đẹp để hiểu thuận lễ nghi thế mấy mình cũng khó thương, là vì mình có lòng phân biệt chỗ thân và sơ, nên lắm khi sát phạt giết hại làm đau khổ mọi người khác một cách độc ác tội lỗi vô cùng tận, mà không chút xót thương. Mình không sanh họ được mà sát phạt bao nhiều cũng được. Mình không nuôi nắng giúp đỡ họ được mà làm khổ đau tàn khốc bao nhiều cũng được.
- Nếu là kẻ có lương tâm, giàu lòng bị mẫn, thì lúc nào cũng xét nghĩ người cũng như mình, mình cũng như người, không nỡ nào làm tổn hại đến ai.
- "Kỷ sở bất dục, vật thi ư nhân". Nghĩa là: Điều gì ta không muốn, dừng đẹm điều đó mà gán cho người khác.
   Vì nó trái với tòa án lương tâm của lòng mình.

Vật không sanh, đầu quyền sát hại Ở ăn sao nhân ngãi trọn tình Về sau thác xuống Diệm đình Khỏi đến nghiệp báo, phân mình an vui.

### 75. PHẨM TIÊN TRÁCH KỶ, HÂU TRÁCH NHẬN

- Kể thế gian thường hay oán trách kể khác mà không tự trách lấy mình, cũng như lọ dính mặt người thì dễ thấy, còn lem mặt mình thì khó thấy.
- Nếu bậc trí giả thì thường năng quán chiếu lấy mình, cũng như người cầm gương soi vào mặt hàng ngày để tự biết lỗi lầm sai trái của mình mà sửa đổi luôn luôn.
- Phàm làm người, ít ai được hoàn toàn thiện mỹ, nên dừng ỷ lại khinh thường, cho mình là hay giỏi, dưới mắt không người, sanh tâm cao ngạo ngã mạn cống cao coi thường kẻ khác, mà phải tự xét lấy mình từng giờ từng phút, xem mình là ai, ra sao? Mình đứng vào cương vị thế nào? Mình phải làm sao cho khỏi hổ danh, cho xứng đáng với ý nghĩa mà mình đặt cho mình, để rồi tự mình khiển trách mình, tự phạt mình, và khen thưởng lấy mình. Bởi mình có bổn phận cân nhắc sửa đổi trau dồi rèn luyện cho chính mình, ấy là "tiên trách kỷ, hậu trách nhân".

Trước tiên cân nhắc lấy phận mình Sửa đổi trau dồi luyện tánh linh Mau sớm trở về ngôi cựu vị Khỏi lo quả báo xuống Diêm đình.

### 76. PHẨM VẠN VẬT VỚN VÔ THƯỜNG

- Trên đời này, tất cả cái chi cũng đều theo định luật của vô thường, thay đổi luôn luôn, còn mất có không, chẳng bền lâu chắc thật, không có một vật gì tồn tại mãi mãi, dù là cha mẹ anh chị em, vợ chồng, con cháu hay nhà cửa, xe cộ, tàu bè, đất vườn, ruộng rẫy. Thậm chí vàng bạc, ngọc ngà, châu báu... cả đến núi non hay quả địa cầu cũng đều phải trải qua bốn thời kỳ thành trụ hoại không, hay sanh trụ dị diệt. Còn xác thân tứ đại của con người thì trải qua bốn thời kỳ là sanh già đau chết, chỉ là sớm mau chậm muộn đó mà thôi. Vì thế nên nói vạn vật vốn vô thường.

Vạn vật trần gian chẳng có bền Khác gì bọt nước nổi lênh đênh Mây bay điển chớp sương đầu cỏ Sắc sắc không không chẳng có bền.

Đời người gẫm khác chi vầng trăng tổ Lại ví như hoa nở tổa hương lan Nhưng trải qua thời gian chưa mấy độ Rồi phôi pha trăng lặn, đóa hoa tàn!

\*

Tuy trời dất bao la trông man mác Vũ trụ đường vô thủy với vô chung Vòng công lệ cũng chịu đường biến tác Khấp không gian thay đổi vốn không cùng...

### 77. PHẨM THẾ GIAN ĐẦY KHỔ NÃO

- Ở trong cõi thế gian Ta bà đầy ngũ trược ác thế này là bể khổ: sanh già đau chết khổ, cầu muốn chẳng đặng khổ, thương yêu xa lìa khổ, thù ghét gặp gỡ khổ, ngũ uẩn xí thạnh khổ, nóng lạnh đói rét buồn rầu đau khổ.
- Giàu khổ theo kẻ giàu, nghèo khổ theo kẻ nghèo. Dù là vua quan công hầu khanh tướng cũng vẫn khổ, chí đến cùng đinh hạ tiện ăn mày đều là khổ. Điên khùng khờ khạo ngu đần đều là khổ. Hay bậc học rộng hiểu nhiều đa mưu tài trí hay giỏi tột cùng đều là khổ.
- Muôn ngàn sự đau khổ bởi vì có xác thân, bởi thân này là nguồn gốc của sự khổ, nên Đức Lão Tử có nói: "Ngô hữu đại hoạn, vị ngô hữu thân, nhược ngô vô thân, hà hữu chi hoạn". Nghĩa là: Ta mắc cái nạn lớn là vì có thân này, nếu ta không có thân này thì nào có khổ nạn chi. Như nay đã có xác thân này, thì phải lợi dụng nó mà tu tâm sửa tánh, cải hối ăn năn, bỏ tà quy chánh, hầu mong giải thoát ra khỏi xác thân này.
- Sống bằng chân tâm diệu giác, bản tánh chân như hay bản lai diện mục, cũng gọi là Phật tánh trường tồn vô sanh bất diệt. Nên nói:

Bởi có xác thân khổ vạn trùng Sanh già đau chết chẳng thung dung Mượn thân tứ đại rèn trau luyện Đắc quả vô sanh sống chẳng cùng.

### 78. PHẨM CÁC PHÁP VỐN VÔ NGÃ

- Các pháp không có cái chi của ta, của tôi hay của mình. Vì pháp bổn tánh là không, tùy cơ duyên mà kết tựu và cũng tùy cơ duyên mà tan rã. Có duyên nó đến, chừng hết duyên nó lại đi, vì không phải của ta, nên ta không có quyền bắt buộc điều khiển nó như ý muốn của ta được. Như ta muốn nó mạnh khỏe, an vui, trẻ hoài, không chết, nó cũng chẳng vâng theo, mà trái lại nó làm tôi mọi đầy tớ cho con quỷ vô thường xúi sai thúc giục nó chạy theo riu ríu.
- Nên ta rất lấy làm tủi hổ. Từ xưa nay ta vẫn mê lầm là ta làm chủ nó, ta có quyền sai bảo nó, nó chính là ta, ta vẫn còn mãi, chắc thật thường bền. Nên ta gây tạo biết bao oan gia tội ác, tưởng ta còn sống mãi hưởng thụ đời đời.
- Nào ngờ quỷ vô thường nó mới là chủ, vì nó đủ quyền năng sai khiến thay đổi kéo lôi và bức bách, mà không một ai có tài năng nào cản ngăn được. Vì thể cho nên Phật dạy các pháp là vô ngã.
- Và chỉ có chân tâm Phật tánh thì mới gọi là "Chân ngã".
- Vì Chân ngã này mới là vô sanh bất diệt trường tồn vĩnh cửu.

## 79. PHẨM BÀN TAY ĐỆP

- Bàn tay đẹp không phải là bàn tay hoa mỹ, mà là bàn tay đoàn kết, thương yêu, xây dựng và kiến tạo đạo pháp, dân tộc, gia đình và mọi chúng sanh được an lạc, hạnh phúc, yên vui trong mỗi lúc.
- Bàn tay của kẻ tiểu nhân: là phá hoại tan nát, sụp đổ, gây thảm sầu cho vạn loại.
- Bàn tay của thánh nhân hiền triết, Phật, Tiên hay những người có đạo đức: bất cử lúc nào họ cũng nhả ngọc phun châu, giải mọi khổ sầu cho nhân thế. Những bàn tay này đóng góp xây dựng đào tạo nên hòa bình an lạc, sự đoàn kết sống chung trong tinh thần tương trợ và đem lại sự vui tươi hạnh phúc cho mọi người. Đó mới chính là bàn tay tuyệt đẹp.
- Còn bàn tay bằng xương da máu thịt, thì bất cứ bàn tay nào của ai đi nữa cũng chỉ là dơ hôi tanh thúi mà thôi!
- Dù cho xác thân con người cũng vậy. Đối với mắt phàm tâm tục ý dục chúng sanh, thì cho là có xinh có đẹp. Nhưng sự xinh đẹp đó sao bằng tâm hồn trong trắng thanh bạch giải thoát và giác ngộ.

### 80. PHẨM CƠN HẤP HỚI

- Lúc bình thường chạy theo thị dục, nào ai xét nghĩ đến cơn hấp hối, nhưng điều chắc chắn là ai cũng phải có giấy phút cuối cùng của tử thần, mà không một lời van xin nào được trì hoān. Một khi nó đã đến, lúc đó tâm thần bấn loạn, ngũ thể tê liệt, bá mạch lặng yên, hồn lìa khỏi xác. Chừng đó tự mình tùy theo nghiệp thức của chính mình hồi lúc sanh tiền mình gieo kết nhân quả nghiệp báo như thế nào, nó sẽ theo chiều hướng đó mà tái sanh chuyển kiếp. Nếu thiện nghiệp, theo phước báu mà tái sanh hưởng phước. Bằng ác nghiệp thì theo nghiệp lực mà luân hồi trả quả khổ đau cho hậu kiếp.
- Cơn hấp hối phần nhiều lo nghĩ, sợ sệt, buồn rầu, thương tiếc v.v... nên tâm thần dễ bị tán loạn. Những gì của quá khứ hay phản ánh trở lại. Nếu đường đời tạo nhiều tội lỗi độc ác, phản giác kính trừu tượng đó nó hành phạt rất đau đớn khổ sở vô cùng, lắm lúc van xin nài nỉ thú tội v.v...
- Cơn hấp hối là tử thần thúc giục, tâm trí bàng hoàng, phập phồng lo sợ, hay tê liệt mê mờ trong cảnh giới u u minh minh, đến chừng đó dù có ân hận ăn năn những tội lỗi gì cũng không thể kịp.

Hấp hối ăn năn cũng trễ rồi Sao bằng lúc sống ráng vun bồi Lập công bòn đức cho đầy đủ Chẳng sợ tử thần lúc kéo lôi.

## 81. PHẨM PHẬT PHÁP NHIỆM MẦU

- Phật pháp thậm thâm, nhiệm mẫu tuyệt diệu. Những bậc chân tu đi sâu vào diệu lý thì mới nhận rõ ra Phật pháp rất nhiệm mầu, hay ho vô cùng tận ngoài sự tưởng tượng của thế gian. Nhiều tai nạn rủi ro trăm phần chết mà lại không sao, bệnh nặng trăm phần chết mà lại sống mạnh, nhiều trường hợp vạn tử nhất sanh mà được sống an lành.
- Tất cả sự linh ứng mầu nhiệm phi thường đó đều nhờ nơi đức tin thần lực tư tưởng thanh tịnh điện lực diệu mầu nơi những vị giới đức đạo hạnh cao siêu, một khi định tâm cầu nguyện, giải nạn tiêu tai, dứt trừ nghiệp chướng, thật rất phi thường.
- Tất cả sự thật đều đã có chứng minh, như từ trước đến nay trăm phần trăm, để chứng tỏ sự thật là Phật pháp rất nhiệm mầu thâm diệu, đã đến với người thật tâm tìn tưởng là Phật pháp rất linh hiển huyền diệu và nhiệm mầu, mà thực tế mắt thấy tai nghe tận tường nhiều bằng chứng.

## 82. PHẨM TU TÂM DƯỚNG TÁNH

- Người biết tu tâm dưỡng tánh thì lúc nào cũng kềm chế thúc liễm thân tâm mình luôn luôn, không để cho tâm ý buông lung cẩu thả. Mỗi lời nói, việc làm và ý nghĩ hết sức thận trọng dè dặt, không dám khởi niệm tà vạy bất chánh, dứt hẳn bản tánh ngã mạn cống cao, lúc nào cũng biết kính trên nhường dưới, ăn ở ngay thẳng thanh liêm trong sạch, mỗi hành động cử chỉ đều quán soi để sửa sai, ăn năn tự hối một khi có lỡ lầm sai trái, tìm học hỏi với tất cả điều hay lẽ phải, được ai khuyên lơn cân nhắc thì biết ơn phục thiện sửa đổi ngay.
- Tấm lòng hoan hỷ cởi mở đại độ khoan dung rộng lượng tha thứ mọi người, cũng không hề oán thù phiền giận chấp trách đối với ai.
- Kể đã thực hành đúng pháp tu tâm dưỡng tánh, tâm hồn lúc nào cũng an nhiên tự tại, không hề để ý dòm ngó bất cứ ai, mà phải tự nung đúc trau dồi rèn luyện tam nghiệp thân khẩu ý của mình được trở nên toàn chân thiện mỹ. Nhờ vậy mà thúc liễm giới đức đạo hạnh lâu ngày trở nên thuần thục, đáng làm gương mẫu cho mọi người.
- Thế nên kẻ nào biết tự chế lấy mình, hàng ngày lo tu tâm dưỡng tánh thì sẽ trở nên là bậc hiền minh thánh triết hay là siêu nhân vậy.

### 83. PHẨM KHI SỐNG VÀ LÚC CHẾT

- Khi sống làm được những gì giúp ích cho đời và tạo công hạnh gì cho đạo pháp, thì kể ấy không bao giờ chết. Dù có chết cũng chỉ là thay đổi xác thân nhục thể tứ đại này, nhưng danh thơm tiếng tốt vẫn còn lưu lại mãi mãi về sau, mà cả tâm thức, phúc đức, tuệ căn, huệ mạng, đạo đức và tâm linh còn lưu chuyển mãi muôn đời. Nên gọi là chết mà vẫn như còn sống, thì chết đó đầu có chết.
- Lại có những kẻ còn sống mà như đã chết, vì là họ chết mất cả lương tâm, vì là họ không còn nhân từ ái đạo nghĩa hiếu trung, họ chết mất cả lương tri và nhân tính của con người. Họ không còn màng tiếng tăm danh dự, miễn là có được lợi cho họ. Họ cũng bất cần đạo lý nhân quả tội phước chi chi, nên mới gian manh xảo trá, cướp bóc, lường gạt, lợi dụng thâm hiểm và độc ác, thì họ tuy còn sống nhưng tâm hồn họ đã chết mất rồi, nên khi họ đã chết đi thì không còn ai nhắc tới.
- Đều bởi do tâm linh, đạo đức, quả báo, nghiệp lực, hành động, danh thơm, thiện ác, tội phước của mỗi người tự tạo nên từ tiền kiếp hay đương đời, nên hậu quả còn hay là mất, còn danh thơm tiếng tốt đạo đức lưu truyền để gương tươi sáng tốt đẹp cho muôn ngàn thế hệ, hay là còn để lại cho đời danh nhơ tiếng xấu còn muôn thưở ngàn đời mà thế nhân khinh chê nguyền rủa. Nên nói chết còn hay chết mất.

\*

Chết mà không chết mới thần tiên
Chết để noi gương bậc thánh hiền
Chết bả công danh, mùi phú quý
Chết mầm dục vọng, giữ tâm thiền
Chết không quyến luyến mê trần tục
Chết chẳng tham cầu hết ngửa nghiêng
Chết vậy té ra là không chết
Chết như Phật, Thánh thoát siêu liền.

### 84. PHẨM MÀN VÔ MINH

- Màn vô minh che ám cả lương tâm lương tri con người, không còn biết phân biệt phải trái, lành dữ, tội phước siêu đọa chi nữa, một khi bị nó che phủ rồi thì ngu si đần độn dại dột tối tăm, đó gọi là sa đọa.
- Màn vô minh cũng gọi là mây bất giác, nó bao phủ cả Phật tánh chân tâm, những đức tánh thiện lương không còn, chừng ấy tuy là con người mà như thể sống trong cõi địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, hung ác ngang tàng, trái đạo phi đạo vô nhân.
- Là nguồn gốc luân hồi sanh tử, xuống lên ra vào đau khổ triền miên, đều cũng do nguồn gốc từ vô minh. Bởi có vô minh mới sanh ra hành, hành sanh ra thức, thức sanh ra danh sắc, danh sắc sanh lục nhập và xúc, thọ, ái, thủ, hữu, sanh và tử mới luân hồi.
- Bởi vô minh mà trùng độc làm băng hoại tiêu mòn thức trí tuệ giác tâm linh, chân như và Phật tánh.
- Bởi thế nên người tu cần phải phá vỡ cái bao vỏ vô minh, là cần phải trau dồi trí tuệ, phải hành thiện, nói chánh, tưởng lành, giữ gìn giới luật, thúc liễm thân tâm, trau dồi đạo hạnh, nhờ vậy mà năng sanh thanh tịnh thiền định.
- Và nhờ thiền định lắng lòng trong sạch lâu ngày khai tâm tổ ngộ, tuệ trí phát sanh. Đó là ba môn căn bản yếu lý của người tu Phật, gọi là tam tu giải thoát. Bởi Giới, Định, Huệ song tu thì đồng đăng bỉ ngạn. Do vậy, chỉ có nghị lực công năng của tuệ giác mới phá vỡ màn lưới của vô minh mà thôi.

# 85. PHẨM GƯƠM TRÍ TUỆ

- Gươm trí tuệ là sáng bén, có công năng cắt đứt mọi oan gia chướng nghiệp. Trí tuệ là thần thông, tà đại lực, dũng mãnh, đại hùng, đại bi, đại hỷ xả.
- Lý trí thì không thiên vị riêng tư, tình cảm không yếu hèn, nhút nhát, nhu nhược, rụt rè. Bởi thế nên mọi việc thành công nhờ có trí tuệ sáng bén dũng mãnh hùng lực mới có thể cắt đứt mọi chường ngại.
- Muốn có trí tuệ, trước nhất phải diệt bỏ bản ngã cái ta, tự kiều ngã mạn, cố chấp khư khư, bấy giờ mới xin cầu học từ văn học tự học tự tu, học với tất cả chúng sanh vạn vật các pháp và muôn loài... để nung đúc trau đổi cho huệ căn khai sáng.
- Nhờ vậy lâu ngày tâm minh tổ ngộ, vạn pháp liễu khai, mình tâm kiến tánh, đúng với mục đích tiến hóa của con người: Sống, Biết và Linh. Có cái sống là ta phải sống chung. Có cái biết là ta phải học chung. Có cái linh là ta phải tu chung. Sống đúng theo chân lý thì sẽ tiến hóa và giác ngô.
- Nhờ có trí tuệ đầy đủ sự sáng suốt minh mẫn mới hóa giải được tất cả mọi oan khiên túc trái nghiệp báo của vô lượng kiếp. Bởi trí tuệ là vốn liếng sự nghiệp của bậc giác ngộ. Nhờ vậy mà tháo cởi gông cùm, xiềng xích trói buộc, và cắt đứt đoạn tuyệt sự tham ô ái nhiễm hồng trần.
- Chính Đức Thế Tôn cũng dùng gươm trí tuệ cắt đứt tình thương luyến ái vợ đẹp con yêu, rượu ấm tình nồng,

quyền cao lộc cả mà giải thoát tu hành, đắc thành đạo quả Vô thượng Chánh đẳng Chánh giác Như Lai Phật Tổ.

Gươm tuệ đoạn tiêu mọi não phiền Lìa xa nghiệp chướng mọi căn duyên Chân tu giải thoát mau thành Phật Chứng đắc Niết bàn bậc hữu duyên.

## 86. PHẨM ĐỨC VỊ THA

Đức vị tha bao la Bồ tát Cứu muồn loài vạn vật cả chúng sanh.

- Đức vị tha của hạnh nguyện Bổ tát, lòng từ bi rộng lớn bao la thương xót tất cả chúng sanh muôn loài vạn vật. Tấm lòng quảng đại của chư Phật, chư Bổ tát thương yêu chúng sanh như cha mẹ thương con, nên lúc nào các Ngài cũng tìm phương hóa độ.
- Vậy, chúng sanh những ai muốn tiến bộ, tiến hóa giác ngộ giải thoát như các Ngài cũng phải lập hạnh vị tha xả kỷ thương người mến vật và trọng nghĩa chúng sanh.
- Tấm lòng các Ngài như hạm đội to lớn không chạy vào trong mương rãnh nhỏ nhen được. Sự vị tha của hạnh nguyện Phật, Bổ tát cũng thế, các Ngài không thể nào thu cái tâm nhỏ nhen chật hẹp ích kỷ được. Vì thế nên đức vị tha, lòng bác ái, tánh quảng đại, trí viên thông, tâm rộng mở. Lúc nào cũng nghĩ đến vị tha xả kỷ, đại độ, đại lượng, khoan dung đối với tất cả chúng sanh nhân loài. Đó là tỏ ngộ Phật tánh lộ bày, chân tâm hiển hiện.

Tâm rộng thương chung cả vạn loài Khắp trong hoàn vũ chẳng riêng ai Chúng sanh cha mẹ muôn đời kiếp Báo hiếu cứu chung chẳng nệ tài! Nên đức từ bi tâm rộng chứa Vì tâm bác ái tánh Như Lai Độ sanh siêu thoát qua tam giới Quả mãn công viên đáo Phật đài.

### 87. PHẨM MỖI NGƯỜI CĂN TÁNH ĐỀU KHÁC NHAU

- Mỗi cá thể con người đều khác nhau do căn tánh ảnh hưởng của tiền kiếp. Có kẻ đã tiến hóa trăm ngàn kiếp rồi, hoặc Phật, Thánh, Tiên Hiển tái sanh trở lại, vì nguyện lực vị tha cứu thế độ đời mà các Ngài trở lại thế gian này. Các bậc đó thông minh trí tuệ, phước đức tuyệt vời, thân tâm an lạc, may mắn mọi điều, duyên lành cùng khắp để độ chúng sanh, người thương kẻ mến, kính nể kiêng vì, muốn chi được nấy, ở ngoài đời thì giàu sang vinh hiển, phước báo hơn người, còn tu hành ở trong đạo thì thánh trí cao thâm, đức hạnh vẹn toàn, hành Bồ tát đạo.
- Và có kẻ mới tiến hóa một hai đời kiếp, nên tâm còn mê muội khờ khạo ngông cuồng. Hoặc thú vật như cọp, gấu, trâu bò, heo ngựa mới tiến lên con người, mà thú tánh vẫn còn, hung hăng, ác độc, dữ tợn như hùm beo, ngu si như bò ngựa, đại đột như heo dê, tánh, tình hay ganh ty, thù ghét đua tranh, giựt giành như chó, cọp. Những kẻ này tuy mang thân người mà lòng lang dạ thú hung dữ ngang tàng giống như beo cọp...
- Còn hạng người thứ ba tệ hại hơn nữa, là tiền duyên căn kiếp nhiều đời trước họ tạo tội tày trời, gieo nhân ác quả, sát phạt giết hại, cướp bóc giựt trộm, lường gạt gian tham, bất hiếu vô nghì, gây nhiều tội ác... thì tái sanh trả nghiệp đui điếc câm què, điện khùng khờ khạo, ngu muội

thiếu căn, ăn dơ ở bẩn, la liệt suốt đời,... đó là do quả báo của tiền căn. Nên nói:

Điều tội phước do ta mà có Tự mình làm nên nó theo mình Cũng như bóng nọ tùy hình Dữ lành hai lễ công bình thưởng răn.

### 88. PHẨM LÒNG ÍCH KỶ VÀ GANH TỰ

- Lòng hẹp hòi, nhỏ nhen, ích kỷ, ganh ty là xấu xa tệ hại nhất. Người muốn tiến hóa giác ngộ mà còn chứa chấp côn trùng vi khuẩn này còn độc hại hơn vi trùng Koch, vì bệnh lao còn nhiều thuốc chữa trị chứ bệnh ganh ghét, hiềm ty, ích kỷ này dù Phật Chúa hay Ngọc hoàng Thượng để cũng khó mà giải cứu cho được.
- Vì vô minh mà sanh ra phiền não chướng. Vì ích kỷ mà sanh tánh ghét ganh. Vì tham lam mà khởi lòng ác độc. Vì bản ngã mà bảo thủ cố chấp, cho mình là đúng đắn, bít tai lấp mắt, dù ai can gián nói phải chi cũng chẳng nghe, làm theo cuồng tánh bất chấp lẽ phải tội phước chi cả, như khùng điện ngu muội.
- Cũng có kẻ may mắn sớm hồi tỉnh, cải hối ăn năn, thì lần hồi bình tâm trở lại, bằng không thì họ khùng điện cho đến chết.
- Bởi thế nên Phật dạy, người có tấm lòng hướng thượng phải tập đức tánh từ bi bác ái, mở rộng tình thương đối với van loài.
- Kẻ hơn ta thì mình nên kính trọng nể kiêng học theo, và hết lòng quý mến. Còn kẻ kém hơn mình, thì mình hết lòng thương xót nâng đỡ an ủi khuyến khích họ kiên tâm bền chí tiến lên, tâm hồn lúc nào cũng thanh trong mát mẻ, không khi nào có chút bợn ghét hận thù.

- Vì tuân lời Phật dạy, tất cả chúng sanh là cha mẹ của mình. Tất cả người nam là cha ta, tất cả người nữ là mẹ ta, ta từ trong đó mà sanh ra, chúng sanh trong sáu đường đều là cha mẹ của ta cả. Nếu ta làm buồn phiền đau khổ cho bất cứ ai đó, đều là làm đau khổ cho cha mẹ ta.
- Nếu dưỡng tâm đại bi, nuôi lòng bác ái như vậy, thì suốt đời tìm không khi nào thấy một kẻ hận thù, thì lòng ích kỷ, ganh ty biến mất, tiêu tan như mây khói. Chừng ấy Phật tánh lộ bày, chân tâm hiển hiện, tánh giác quy về, mới biết lời Phật dạy là hay ho, cao siêu tuyệt diệu.

### 89. PHẨM PHẨN ĐẦU CHỮ KHÔNG TRANH ĐẦU

- Phấn đấu và tranh đấu khác nhau giữa tình đời và nghĩa đạo. Đời thì tranh đua chiến đấu, thắng vua thua giặc, mạnh được yếu thua, nên gây lắm điều tội ác sát phạt hận thù triển miên vô lượng kiếp, vì thế mà bị nghiệp lực của quả báo sanh tử luân hồi.
- Còn đạo đức thì phần đấu, tranh với giặc lòng vì nó là ác tặc, thắng được nó thì mới thành Phật tác Tiên, siêu sanh liễu tử. Sáu tên giặc đó là lục tặc, tức lục căn say mê đẩm nhiễm lục trần mà sanh ra tội ác gây tạo không biết bao nhiều là quả nghiệp, mà đọa lạc trong bánh xe lục đạo tam đồ xuống lên ra vào trong biển sanh tử luân hồi muôn kiếp ngàn đời.
- Vì vậy nên ta phải phấn đấu mà tiêu trừ hết sạch lũ giặc lòng, bằng cách thúc liễm thân tâm, trau dồi trí tánh, rèn luyện chí hướng, tập sửa bản năng của mình cho đến chỗ toàn chân chí thiện chí mỹ.
- Cũng gọi là tâm sanh tâm sát khởi ư ái giả. Nghĩa là: vọng tâm mình phát sanh dấy động, mình phải chặt đứt cắt lìa diệt tiêu trừ sạch không còn chút mảy may. Đó chính là mình thương mình không nỡ để cho mình trầm kha đấm đoa.
- Đó là phấn đấu: diệt lục căn, trừ lục thức, dứt lục trần, hành lục độ, đắc lục thông, thoát vòng lục đạo.

Thấy như đui vậy mới là kim cang Nghe điếc thính thần trí mới an Ngửi các mùi hương nào có báng Nếm vị khác nào gió bay ngang Rờ thân bất động thần đầu loạn Tưởng đến pháp trần thể cỏ hoang Hiểu thấu đạo mầu tâm bất chấp Biết rành bổn tánh ánh minh quang.

# 90. PHẨM THẬP TAM MA CHƯỚNG

- Thập tam ma chường tức là thất tình và lục dục. Bảy tình cộng với 6 dục tức là 13 chường duyên nghịch cảnh này nó làm cho đảo lộn suy đổi tiêu tan sự nghiệp, Phật tánh tiêu vong, trầm luân biển nghiệp.
  - Kệ pháp có kể rõ:

Thập tam ma, khuyên đừng khinh dể Gươm huệ mài, trừ nó mới an Giải cho thông tứ cú kim cang
Thì mới thấy bổn lai diện mục
Diệt tiêu hết thất tình lục dục
Thì yêu tinh ma quỷ chẳng còn
Cảnh khốn gì cũng tiêu mòn giảm dứt
Thì thể hiện chân tâm Phật tánh lộ bày.

Thất tình là: hỷ nộ, ái ố, ai lạc dục.
 Tức là mừng giận, buồn vui, thương ghét muốn.

- Lục dục là: nhãn nhĩ tỷ thiệt thân ý.

Mê say đắm nhiễm lục trần là: sắc trần, hương trần, thinh trần, vị trần, xúc trần, pháp trần. Vì tham nhiễm đó mà đam mê, cố chấp, đắm say, bảo thủ... cho nên khổ lụy đời đời.

 Ai là người tĩnh tâm giác ngộ, gặp được Chánh pháp hay minh sư tiếp độ tu học đúng đường lối chánh đạo giải thoát, thì quyết chắc chắn sớm mau, chậm muộn gì cũng đạt được mục đích, sở nguyện của mình. Bởi chân tu là Phật, Phật là người tu.

> Phật với chúng sanh bổn tánh đồng Khác nhau mê ngộ tự bên trong Phật thì bác ái lia tham vọng Phật tánh chân như thể đại đồng Khác hẳn ác ma phiền não trược Yêu tinh quỷ quái xấu ngoài trong Chuyển mê khai ngộ là Tiên, Phật Phật với chúng sanh bổn tánh đồng.

# 91. PHẨM CHẤP MÊ LÀ TỰ SÁT

- Những kẻ chấp mê hay mê chấp là tự sát.
- Phật dạy các pháp là hư huyến, là mộng ảo, bọt nổi, điển chớp, sương rơi, mây bay, gió thoảng, trên đời không có gì là chắc thật mà mình bảo thủ, cố chấp. Một khi thay đổi mất đi thì khổ đau buồn tủi, thần thì khốn khổ đảo điện, thân thì tiểu tụy đau chết. Đó là vì quá mê muội ngu si, vô mình, dốt nát, lại cho mình bảo thủ mê chấp vậy là đúng, lời Phật, Thánh dạy cũng chẳng nghe, ai khuyên can cũng chẳng sửa. Kẻ đó chỉ chờ chết mong tái sanh nhiều đời mới hổi tâm tỉnh ngộ.
- Bởi chấp những điều không đáng chấp đó gọi là chấp mê, đó là kẻ ngoạn cố, kẻ lì lợm, bưởng bỉnh, cao ngạo, tự kiệu, tự thị, cho mình là hiểu biết khôn ngoạn, chẳng khác nào kẻ mù đi đêm, điếc không sợ súng, bệnh đau tìm độc dược mà uống, leo lên đọt cây nhảy xuống hầm chông tự hủy, hay nằm giữa đường rầy cho xe lửa cán. Những kẻ điện rồ ngu xuẩn như vậy chắc chắn là sẽ tan thây mất mạng, gọi chấp mê là tự sát.

Miễ chấp ngu si chẳng kể gì
Miễn cho thỏa mãn tánh cuồng si
Lời răn Phật, Thánh không nghe đến
Thẩy dạy bạn khuyên cũng bỏ đi
Tự đắc tự cao mình hay giỏi
Tự tôn tự đại cứ ù lì
Cũng vì mê chấp là tự sát
Kể giác ngộ rồi bỏ dứt đi.

### 92. PHẨM TÌNH THƯƠNG PHẢI RỘNG LỚN

- Tình thương rộng lớn là ban vui cứu khổ, tiếp độ chúng sanh, là hạnh nguyện vị tha của chư Phật, chư Bồ tát hay bậc thánh nhân hiền triết.
- Còn tình thương hạn hẹp ích kỷ cá nhân sanh ra ganh tỵ hiểm khích và tạo nhiều tội ác. Khi đã khởi ác tâm ganh ghét thù hận thì dù một việc tội ác thế mấy cũng chẳng từ.
- Bởi vậy nên Phật dạy, tình thương phải có, nhưng dục vọng thì đừng, vì dục vọng thì con người mất quyền tự chủ. Bởi thị dục là nguồn gốc của vô minh, si mê và tội ác. Khi đã sa vào màn lưới nó rồi thì không còn tự chủ, gọi là mê hồn trận. Lúc nó như tuyết bị giá băng không còn tự kềm chế lấy mình được.
- Vì vậy nên hãy mở rộng tình thương đối với tất cả chúng sanh muôn loài, vạn vật cũng như mẹ thương con, cũng như Phật thương chúng sanh, hay là con mến thương cha mẹ. Tâm đại bi như vậy, lòng bác ái như thế, tánh hỷ xả khoan dung, trí đại độ đại lượng như vậy mới gọi là tình thương rộng lớn.

Tình thương trùm khắp cả nhân sanh Học hạnh từ bi giữ tánh lành Vạn vật muôn loài đồng thể sống Chúng sanh cha mẹ có gì tranh? Sống trong trời đất đồng như một Chết bỏ xác thân đắc đạo thành Bởi vậy tình thương càng rộng lớn Mới mong đắc quả chứng vô sanh.

#### 93. PHẨM MÌNH PHẢI THƯƠNG MÌNH

- Mình là ngã là ta, có hai: Bản ngã và Chơn ngã.
- Bản ngã là cái ta, bảo thủ, tham gian, cố chấp, ngã mạn cống kiêu, tự cao tự đắc, ngạo mạn, chấp ta khinh người, tự ỷ cho mình là hay giỏi, tài đức hơn người, khôn ngoan lanh lẹ, hay giỏi hơn người, ai ai cũng nể phục. Đó là Bản ngã. Đó là "cái ta" gian tham ác quấy tội lỗi từ vô lượng kiếp đến nay. Cũng vì cố chấp bản ngã "cái ta" này mà sanh tử ra vào trong biển nghiệp. "Thiên thượng thiên hạ, duy ngã độc tôn, vô lượng sanh tử, ư kim tận hỷ". Đó là cái ta gian tham ác quấy tội lỗi mà chúng sanh mãi mãi si mê cố chấp, cứ cho mình là hay giỏi tài đức và đúng đắn hơn tất cả mọi người.
- Còn Chơn ngã là "cái ta" chân thật, cũng gọi là chân như bổn tánh, bản lai diện mục, hay chân tâm diệu giác, cũng gọi là Phật tánh hay bản thể chân như v.v.... Ngã dây mới chính thiệt là mình. Vậy mình phải thương mình, tức mình phải trưởng dưỡng, nung đúc, trau dồi cho Chơn ngã này được hoàn toàn viên mãn. Nghĩa là mình phải thương chính mình là mình phải tu lấy mình, không thể mình tu giùm cho ai, hay ai tu giùm cho mình được, nên không ỷ lại vào bất cứ một đấng Tạo hóa, Thượng đế hay thần linh Phật, Thánh nào, mà chính mình phải tự tu, tự hành, tự thành Phật quả.
- Vậy không ai thương mình, họ mới làm khổ, thì mình phải thương lấy mình. Ngu dại gì mà mình giày vò,

buồn phiền, giận tức, bực bội khổ đau, bỏ ăn mất ngủ, dày đọa thân mình, thậm chí đến đỗi quá cố chấp đau khổ điện cuồng tự vẫn, đó là si mê vô minh ngu muội, đã không biết tự thương lấy chính mình, mà còn làm khổ cho mình.

### 94. PHẨM BÀN TAY NHIỀU NGÓN KHÁC NHAU

- Kẻ ngu và người trí khác nhau ở chỗ biết phân biệt, hay không biết phân biệt... rồi lại tự hỏi tại sao, tại sao? Không có chi tại sao cả, mà tại vậy! Vì nhân và quả không đồng, cho nên kẻ trả và người thụ hưởng khác nhau, cũng như bàn tay, dĩ nhiên phải có ngón nhỏ lớn, dài ngắn, thì mới gọi là bàn tay. Nếu ngón nào cũng đều đồng bằng nhau thì là bàn tay có tât.
- Cũng như thế, ở trên đời, chúng sanh gieo nhân tạo nghiệp đều khác nhau, kẻ tu nhân tích đức, ăn ở nhân từ, thương người mến vật, hiểu trung đạo nghĩa, là họ gieo giống lành quả ngọt, thì đương nhiên phải hưởng trái tốt thơm ngọn, từ kiếp này hoặc đời trước. Còn kẻ bất hiểu vô nghì, gian tham quấy ác tội lỗi dẫy đầy, mưu sâu kế độc, bất đức thất nhơn, nên quả nghiệp vần xoay trả lời lẫn vốn v.v...
- Vả lại, chúng sanh và Phật, Thánh, Tiên Hiển đầu khác nhau, tùy theo số kiếp căn duyên của mỗi cá nhân, kẻ thì đã tiến hóa nhiều đời kiếp có tu hành trước nay tiếp nổi tái sanh trở lại nên tâm hồn họ rộng rãi bác ái từ bi, thương người mến vật, đại độ khoan dung, rộng lòng tha thứ, tuy xác người mà tâm Phật, hay thánh hiền minh triết.
- Còn có kẻ tuy cũng thân người mà tâm hồn là kiếp thú mới tiến lên, nên thú tánh vẫn còn, dữ hung như beo

- cọp, khở khạo ngang ngược như trâu bò; hay tiến hóa mới lên người đôi ba kiếp, nên khác hẳn với nhau, khác nào bàn tay nhiều ngón nhỏ lớn, dài ngắn không đồng, vì căn tánh chúng sanh nhân quả cũng không đồng, thì bảo sao giống nhau cho được hết.
- Bởi ảnh hưởng của tiến hóa, nhân quả và tiền kiếp, nên mỗi chúng sanh biệt nghiệp khác nhau, thì kiếp nay hay hậu lai biệt nghiệp của mỗi cá nhân đều cũng phải sai khác như vậy.

### 95. PHẨM CHUYỂN NOAY QUẢ NGHIỆP

- Định nghiệp bất năng chuyển là thế nào? Và thế nào gọi là chuyển xoay quả nghiệp? Điều ấy có trái ngược và mâu thuẫn nhau không?
- Xin trả lời: Quả nghiệp mà tạo gây ra rồi thì trước sau cũng phải trả, cách này hoặc bằng cách khác, nặng nhẹ hay mau chậm là tùy theo họ chuyển đổi được phần nào. Đối với kẻ thường nhân thì vay sao trả vậy, hoặc lời vốn nhiều hơn.
- Nhưng đối với người biết tu hiền đạo đức, nhờ có trí tuệ xuất thông, nên chuyển xoay quả nghiệp một cách rất dễ dàng. Đó là bậc thượng đẳng, thượng trí, thượng căn, họ khéo léo chuyển xoay quả nghiệp gì cũng tan biến. Nhờ có tâm từ bi rộng mở, đức bác ái bao la, lòng vị tha vô lượng, và trí tuệ cao thâm, sẽ tùy cơ ứng biến, phương tiện tuyệt vời, hóa giải được tất cả oan gia nghiệp báo tiền khiên túc trái.
- Họ trả nghiệp bằng cách giáo hóa chúng sanh, giải oan thù hận, thực hành pháp nhẫn, giữ hạnh từ bi, tập tánh khoan dung, rộng lòng hỷ xả, lúc nào cũng kể mình như đã chết, hay sống mà đui, điếc, câm, khùng, khờ khạo, dại dột, đối với kẻ ác ý, cố tâm bôi bác đả kích, chống đối miệt thị, phao vu mạ lỵ v.v... mà ta mặc nhiên lờ đi không trả đáp biện bạch, gánh chịu tất cả những gì khổ nhục v.v... Trái lại, còn ban rải tấm lòng từ bi bác ái, khuyên lơn dạy dỗ, để chuyển đổi được lòng người hồi tâm tỉnh ngộ, sám hối ăn năn, cải tà quy chánh, bỏ dữ theo lành, nương về đạo đức, giữ giới ăn chay, niệm Phật tu hiền... thì dù cho quả nghiệp gì cũng chuyển xoay được hết.

#### 96. PHẨM CHÍ NGUYỆN ẤT VIÊN THÀNH

- Phàm làm bất cứ một việc gì đều phải có ý chí bổn nguyện, lập trường vững chắc, kiên chí bển tâm, một lòng bất thối, thì sự việc mới viên thành.
- Đối với bậc tu hành cũng thế: "Vô thệ bất lập. Vô nguyện bất thành. Vô thệ nguyện bất thành Phật đạo".
- Thệ nguyện đây không phải là thể thốt qua loa cho lấy có, hay làm vậy để cho kẻ khác tin, mà chính mình phải có bổn nguyện và ý chí tự nơi tấm lòng chân thật của mình.
- "Giới luật Phật cấm không được rủa sả, chửi bới, thể thốt làm mất phẩm hạnh người tu". Nó khác hẳn với chí nguyện hay bổn nguyện để giữ vững niềm tin, lập trường bền vững, cương quyết một lòng, nhất tâm bất thối. Tâm nguyện như vậy nhất định phải có mới mong kết quả thành công.
- Giả sử như một người đi tu, hoặc ăn chay mà thường nói và có ý nghĩ như vầy: Tôi tu được ngày nào nên ngày nấy, không chắc gì tôi tu mãi được; hay tôi ăn chay được chút nào hay chút nấy, đến đầu hay đến đó. Tôi không dám nhất định là bao lâu hay đến chừng nào! Thì kẻ ấy chỉ được một thời gian rồi thối chuyển và sa ngã. Khi nào kẻ ấy có chí nguyện xin Phật chứng minh, giữ vững lập trường, niềm tin vững chắc, cương quyết một lòng, nhất tâm bất thối, thì dù phải nghiệp lực hay chướng ngại đến bậc nào đều cũng lướt qua vượt khỏi, thì chắc chắn chí nguyên đạo nghiệp mới viên thành.

#### 97. PHẨM TÌNH ĐỚI THƯƠNG GHÉT

- Thương thì sanh hại, oán ghét sanh thù.

Tâm bệnh của chúng sanh từ vô thỉ đến nay vẫn là tâm tham lam, ích kỷ, ganh ghét, hiềm tỵ, đua tranh, cố chấp, bảo thủ, độc ác v.v... nên khi thương thì muốn cho lấy được, lại muốn cho mọi người đều phải thương, hoặc ngược lại muốn cho tất cả không ai được thương, hay bắt buộc người phải thương. Đó là sự muốn vô lý và tội lỗi, mà họ cho là phải.

- Đến khi họ muốn không được hoặc hết muốn thì sanh lòng oán ghét, thì họ ghét đắng ghét cay, muốn cho tất cả mọi người đều phải ghét, lắm khi họ muốn giết cho chết vì họ không ưa. Họ bày đủ trò gian manh, xảo trá, quỷ quyệt, điêu ngoa, thêm bớt, dối gạt, thâm độc đủ điều, dù ai có khuyên can họ cũng không từ bỏ. Kẻ ấy sẽ trở nên mất trí điên cuồng và sa đọa.
- Bởi thế nên Phật dạy: Phải dùng trí tuệ mà quán xét hàng ngày. Tất cả trên đời này, cho đến bản thân của ta đều là: vô thường, khổ não, vô ngã, không có chi là của ta, của tôi, hay của mình; cũng không có vật gì chắc thật lâu dài. Tất cả chúng sanh vạn vật đều do nhân duyên tan hợp, tùy theo thời gian mau chậm theo định luật của vô thường, con người không ai có quyền năng gì bắt buộc theo ý muốn của mình được, mà mình chỉ có quyền tự kềm chế, thúc liễm thân tâm mình để sửa đổi những gì sai trái. Trước nhất phải diệt trừ tánh tự cao ngã mạn khinh thường, khiêm tốn hạ mình tầm học Phật pháp đạo lý cho uyên thâm, mở mang trí tuệ, phá vỡ vô minh, ghét thương sẽ dứt.

# 98. PHẨM CHÂN TÂM DIỆU GIÁC

- Chân tâm diệu giác là bản thể chân như. Tất cả chúng sanh đều có chủng tử Phật tánh ấy, vì bị mây bất giác của vô minh che khuất lu mờ, nên tâm trí của con người bị ngu muội, nay nhờ ánh từ quang của chư Phật, của Chánh pháp, chư Hiền Thánh Tăng dẫn đường chỉ lối tìm được chân lý, đi đúng con đường trở về bến giác, thoát khỏi bờ mê.
- Chân tâm có sẵn tánh giác thường quang tịch chiếu, tự ngộ phá mê, nên gọi đó là Phật tánh, khác hẳn với vọng tâm, vì đảo điên cuồng vọng, cố chấp đam mê, tham ô đắm trược, phiền não nhiễu nhương, vô minh và tội ác.
- Vì vậy nên phải diệt vọng hoàn chơn, lìa mê đến giác. Tuy biết thể nhưng không phải ai cũng làm được, mà phải là bậc hữu duyên đủ thiện căn phước đức, do ảnh hưởng của tiền kiếp nhiều đời có tu nhân tích đức, trì trai giữ giới, nhập định tham thiền, tu tâm luyện tánh, tạo kết phước lành, là hạt giống Phật đã gieo trồng sẵn rồi, nay vun phân tưới nước thêm thì sớm đơm bông trổ trái kết quả lẹ mau.
- Chẳng khác kẻ giàu sang của sẵn, khi mở tủ sắt ra thì vàng bạc ngọc ngà châu báu dẫy đầy, muốn cần dùng vào việc chi cũng được. Khi họ mở tủ lấy của ra một giờ bằng người đi làm công trăm năm cũng chưa sánh được. Cũng thế, người có căn duyên tiền kiếp sẵn, họ đi tu được một ngày bằng người mới biết tu trăm năm, bậc có thần thông trí tuệ cao thâm xuất thông điều ấy, còn kẻ ngu muôi cứ than trách đủ điều.

## 99. PHẨM TẠI SAO NỮ GIỚI TU NHIỀU?

- Vẫn biết rằng Phật tánh thì không phân biệt nữ, nam. Nếu ai thức tỉnh giác ngộ tu hành đều là quý cả. Tuy nhiên, nói chung phần nhiều nữ giới sống đa tình cảm, hay bảo thủ, cố chấp, tự kiêu, khinh thường, ngã mạn, hay ghét ganh, hiềm tỵ, thù vặt, tự cao v.v... nên giới luật Phật bắt buộc Ni giới phải thực hành Bát kỉnh pháp, mà giới Tỳ kheo ni 348 giới (thay vì Tỳ kheo tăng giữ 250 giới). Đó là Bắc tông Đại thừa rộng mở độ sanh (còn Nam tông thì Ni giới không có).
- Vả lại, cuộc đời nữ giới khổ đau nhiều, dù là nữ hoàng, hoàng hậu, công chúa hay giàu sang thế mấy, quyền thế đến đâu, phận nữ lưu lúc nào cũng gánh lấy mang nặng đẻ đau, ăn cay uống đắng, cực khổ chồng con, tề gia nội trợ. Đối với thời phong kiến còn phải giữ tứ đức tam tòng, khép mình trong thể chế "Nam thất bửu chi tinh, nữ ngũ lậu chi thể". Nghĩa là: Nam có bảy báu có quyền làm chủ, còn nữ có năm lậu là mất năm chủ quyền.
- Tóm lại, cuộc đời nữ giới đau khổ nhiều hơn nam nhân, nên họ tu nhiều hơn là phải. Bởi những kẻ khổ đau nhiều thì giác ngộ tu nhiều. "Nhân vô hoạn nạn bất hồi đầu". Nếu nói nữ giới ít phước, sao phần nhiều sống lâu hơn nam nhân. Phải, phần nhiều nam nhân chết sớm là vì rượu trà bài bạc, trụy lạc phong lưu, hao mòn thể xác. Nếu chết sớm thì cũng bớt khổ đau, chớ phần nhiều tuổi già hay ốm đau lẫn lộn v.v... mà gọi là "đa thọ đa nhục" thì dù sống lâu cũng chưa hẳn là có phước. Tuy nói thế chớ cũng có trường hợp trái ngược với lý luận trên, nhưng áp dụng cho phần đông là nữ giới phải gánh lấy sự hy sinh cực nhọc và khổ đau nhiều nhất, nên giác ngô lo tu để giải khổ nhiều nhất.

### 100. PHẨM KẾT

Này Phật dược, tiên đơn thầy phân giải Cứu nhân lòai, vạn vật khắp quần sanh Ai có tầm và cố chí thật hành Sẽ chữa trị trăm ngàn muôn chứng bệnh.

Từ vô thỉ cho đến nay vướng dính Bởi vô minh tập nhiễm mới thành quen Khó dứt đi, bỏ hẳn tánh đề hèn Tâm độc ác, cố hại người, sát vật.

Lòng ích kỷ, ghét ganh thêm chồng chất Tánh tự cao, ngã mạn chẳng kiếng vì Mải đam mê dục lạc tánh cuồng si Say đắm đuổi trong thất tình lục dục.

Tính mưu kế, gian tham thêm từ chút Cướp giựt giành vật chất, tưởng mình khôn Tham sân si càng chất chứa dập dồn Hung tàn bạo, càng tưởng mình hay giỏi.

Vô số bệnh, không làm sao kể nói Nay sơ sài, chỉ trăm bệnh đây thôi Phật Thánh Tiên thương xót đã đành rồi Nên xuống thế, ra tay mà cứu độ. Nếu chúng sanh, ai sớm mau tỉnh ngộ Nương thuyền từ, đuốc huệ sớm cần tu Mới thoát ra khỏi khám tối ngục tù Không chìm đắm trong sông mê biển nghiệp.

Kể thức tỉnh, sớm nhanh chân bước kịp Người say mê, đắm đuối mãi trầm luân Bánh xe lăn, cứ tiến mãi không ngừng Muôn ngàn kiếp, biết đời nào ra khỏi.

Ai thức tỉnh sớm ra công tìm hỏi Phương thuốc này là Phật được tiên đơn Uống vô rồi, muôn ngàn bệnh hết trơn Bao nghiệp chướng, oan khiên đều tiêu hết.

Lúc sanh tiền cũng như sau khi chết Khỏi sợ lo đọa lạc chốn trầm kha Chẳng xuống lên tam giới cõi Ta bà Lời dõng dạc, Đức Thế Tôn chỉ dạy.

Tối trùng tuyên, xin ghi qua nhắc lại Cho mọi người hiểu biết cố tu theo Cả chúng sanh mang chứng bệnh hiểm nghèo Nào phân biệt màu da và chủng tộc. Vì ích kỷ cá nhân mà đâm thọc Ghét thù nhau mới giết hại tương tàn Gây oan gia, nghiệp báo khắp nhân gian Càng tạo tội tày trời không xiết tả.

Lời Phật dạy, khắp mọi người tất cả Máu đỏ hồng, đều giống hệ như nhau Nước mắt đều một chất mặn khác nào Đồng úy tử tham sanh, y có một.

Lại xét nghĩ cho cùng, cho tận tột Cả chúng sanh là cha mẹ của mình Vì ân sâu nghĩa trọng phải hy sinh Quyết độ tận chúng sanh sang bến giác.

Là bổn nguyện của người tu giải thoát Vừa lợi mình, vừa lợi cả chúng sanh Tự giác mình và giác cả vạn loài Đến giác hạnh, công viên đầy quả mãn.

### PHÁP MÔN TỊNH ĐỘ

Pháp môn Tinh đô là một pháp môn rất vi diệu, dễ thất hành và cũng dễ tu chứng. Vì thế cho nên từ xưa nay các chư Tổ thường chỉ dạy phương pháp niệm Phật này, gọi là pháp môn Niệm Phật. Vì là trong kinh A Di Đà, Đức Phật Thích Ca Mâu Ni có dạy, từ đây qua đến Tây phương cách mười muôn ức cõi có nước Cực Lạc, nơi đây có Đức Phật A Di Đà đang ngự. Cảnh Tây phương này tràn đầy bảy báu, nào là: vàng, bạc, lưu ly, pha lê, xa cừ, xích châu, mã não, san hộ, hổ phách, mặt đất trải vàng. có chim nói pháp, nhạc trời reo trổi ngày đêm, muốn ăn có ăn, muốn mặc có mặc, không có ác đạo, hoàn toàn vui sướng, không hề khổ đau, không già không chết v.v... Đó là một cảnh cực kỳ vui sướng nhất đời. Đức Phật A Di Đà còn phát nguyên đô tân chúng sanh nào có lòng niêm tưởng đến danh hiệu của Ngài từ một ngày cho đến bảy ngày tâm không rối loan, đến lúc lâm chung có chư Thánh chúng đem tràng phan bảo cái tiếp rước về cõi Tây phương v.v...

Kinh A Di Đà vô vấn tự thuyết, không ai hỏi mà Đức Phật tùy cơ ứng dụng về pháp lý huyền giáo, rất hay ho tuyệt diệu, vừa là phương tiện chỉ dạy cho ông Xá Lợi Phất là bậc Đại trí tuệ, cùng các vị Bồ tát khác học được bí pháp siêu diệu chưa từng có mà cũng vừa chỉ dạy cho các hạng bậc sơ cơ có một đức tin vững chắc ngày đêm

mong mỏi được vãng sanh về cõi Tây phương, nên thành tâm nhất niêm, từ tà niêm vọng niêm trở về với chánh niêm và chơn niệm thì sẽ đến chánh định... đai định, mà có định thì đắc huệ, mà định huệ viên mãn, đó chính là cảnh giới Tây phương, Tịnh độ, Cực Lạc v.v... Cõi Tinh đô là quốc độ trong sạch thanh tịnh của mỗi người, và Đức Phật cũng ám chỉ Giáo hội Tăng già Khất sĩ giải thoát của Ngài đó cũng chính là cõi Tây phương, Tinh độ hay Cực Lạc mà Ngài là hiện thần của Phất A Dị Đà, vì vị Phật nào A Di Đà cũng đều có sáu đức tánh: Vô lượng quang. Vô lượng thọ, Vô lượng cam lồ vương Như Lai, bình đẳng tánh, niệm không tranh và vô tránh niệm... Vì phương Đông là mặt trời mọc buổi sáng ồn ào náo nhiệt của người đời vì sự sống phải bon chen chay nhảy đua đòi theo thế sư. Cầu vãng sanh là các bậc xuất gia giải thoát lìa bỏ sư đời sanh qua bên đạo là cõi thanh tinh yên lăng trong Giáo hội của Ngài chẳng khác gì trở về chiều.

Mặt trời tàn lặng là cõi phương Tây, hữu thất bảo trì, bát công đức thủy, nghĩa là ao bảy báu có chứa tám nước công đức, đó là đệ tử của Ngài gồm có bảy chúng: Tỳ kheo tăng, Tỳ kheo ni, Thức xoa ma na (tập sự Tỳ kheo ni), Sa di, Sa di ni, thiện nam và tín nữ, thường giảng pháp lành Bát chánh đạo như nước mưa cam lồ nhuần gội v.v... Đức Phật khen ngợi Phật A Di Đà và Phật A Di Đà đã có trước Ngài mười kiếp, nhưng rồi Phật A Di Đà cũng khen ngợi Đức Phật Thích Ca Mâu Ni ở trong cõi đời ngũ trược ác thế mà Ngài vẫn đắc đạo quả Vô thượng

Chánh đẳng Chánh giác... Mới nghe vừa như mâu thuẫn, vì là Phật Thích Ca sau Đức Phật A Di Đà mười kiếp, thế mà Ngài đã khen ngơi trước cách mười kiếp, lúc mà Phật Thích Ca chưa ra đời. Sự thất thì không có gì mâu thuẫn cả, bởi pháp có đốn, có tiêm, có quyền, mà đây là một pháp môn quyền giáo, vừa chỉ dạy pháp môn phương tiên chỉ cho bác Đai trí tuê Bồ tát, mà cũng vừa khuyến nhắc cho các hang bậc Thanh văn, Duyên giác về sau này có niềm tin vững chắc để thường hành chánh niệm sẽ lợi ích quý báu vô cùng. Bởi thế cho nên gọi pháp môn Niệm Phật A Di Đà cầu vãng sanh là pháp môn Tịnh độ. Nếu ai giữ vững niềm tin nhất tâm trì niêm đến chỗ thuần chân, đi đứng ngồi nằm ngày đêm không gián đoan thì chắc chắn người ấy tam nghiệp thân khẩu ý sẽ được thanh tinh, mà tam nghiệp đó là Tinh đô, vì chính quốc đô Tây phương nơi mình được tột vui trong sach và thanh tinh. Đó mới thất là mình tạo được một cảnh giới Tây phương Cực Lạc hay Tinh đô ở tại nơi chính mình.

Lời khuyên: Pháp tu thì vô lượng, tùy khả năng và căn tánh của mỗi chúng sanh với trình độ và sở thích của từng người miễn sao cho khế hợp, vì pháp bất định tướng vô ngôn vô luận lý... Sở dĩ nó có là do tâm bệnh của chúng sanh, khi nào chúng sanh hết bệnh thì các pháp cũng hoàn về hư vô. Để kềm tâm phục ý cho tam nghiệp của mình được trở nên an vui thanh tịnh và trong sạch ấy, đó gọi là pháp môn tu Tịnh độ vậy. Sau đây là bài kệ pháp môn Niêm Phât cầu về Tinh đô:

Trước khi ngồi niêm Phât Gác bỏ việc trần lao Quán tưởng thân mát mẻ Hào quang tròn phủ bao Thầm xem trên sống mũi Lắng nghe hơi ra vào Dường như mèo rình chuốt Chẳng khác kẻ gua cầu Ra vào mỗi hơi thở Thầm niệm Phật một câu Hơi thổ vừa chừng mực Không châm cũng không mau Hơi thở cùng tâm niêm Hai việc đều nương nhau Tâm niệm hằng tưởng Phât Đừng để vong chen vào Đến chừng tâm được định Chẳng còn chút vong xao Hơi thở cùng câu Phât Thảy đều quên như nhau Thâm tâm đồng vắng lặng Cùng hư không khác nào Năng làm như thế ấy Trong lòng thất quen lâu Chơn tâm thanh tinh sẵn

Huệ trí hiện bày mau
Ai thật hành đúng pháp
Tịnh độ dễ bước vào
Cõi Tây phương Cực Lạc
Sẽ thể hiện làu làu
Đây pháp môn Tịnh độ
Tu chứng đắc chóng mau.
Phật quốc Tây phương cũng tự ta
Trừ tiêu thập chướng lũ tam ma
Thất tình lục dục xa lìa hẳn
Tứ tướng tam tâm thảy bỏ qua
Niệm Phật nhất tâm thường tưởng Phật
Di Đà lục tự mãi ngâm nga
Đến khi nhất cú không còn niệm
Tịnh độ tại lòng chẳng có xa.

# Phụ lục **TƯ TƯỞNG SIÊU NHÂN** của Toàn Chân

Tư tưởng siêu nhân là tư tưởng siêu trần thoát tục, người mà tâm niệm và tư tưởng giải thoát cao siêu hơn người thường.

 ${\mathcal N}$ gười được hạnh phúc là thân tâm lúc nào cũng được an lạc.

 ${\mathcal{N}}$ gười không sầu lo thì lúc nào cũng được vui tươi.

Thấy kẻ đau khổ mà anh có lòng thương xót, đó là tâm từ "Phật tánh" của anh thể hiện.

Thấy người may mắn, giàu sang hạnh phúc... mà bạn rất vui mừng cho họ, đó là thể hiện tấm lòng quảng đại và thanh cao của bạn.

Hàng ngày anh quán chiếu, nhận thấy lỗi lầm sai trái của anh, đó là anh có tinh thần giác ngộ biết tự hối.

 ${\mathscr M}$ ột khi anh thấy biết lỗi lầm của kẻ khác, đó là anh tự biết răn lòng.

 $\mathcal{N}$ gười mà cư xử thanh cao quảng đại, thì được gọi là bậc quân tử, trượng phu.

 $\mathcal{N}$ gười mà ăn ở hẹp hòi, ích kỷ thì gọi là kẻ đê tiện hay tiểu nhân.

 ${\cal N}$ gười mà cư xử có ân, tình, hiếu, nghĩa thì không bao giờ phụ bạc với ai.

Khi anh thấm thía sự khổ đau, thì anh phải thương xót với người cùng cảnh ngộ.

 ${\mathcal D}$ ường ngọt, nhưng không phải ai đều cũng thích dùng.

 $\mathscr{L}$ ới khen ngợi tán tụng không phải ai cũng đều ưa cả.

Tt cay nhưng vẫn có nhiều người ưa thích.

 $\mathcal L$ ời nói chánh đáng, trên tinh thần xây dựng, người trí lại ưa thích mến nghẹ.

Anh đừng lầm tưởng bưng bít nịnh hót mà ai cũng thích hết đầu.

Ke hung ác thì ưa thích người khen tặng.

 ${\mathscr{N}}$ gười trung thực thì mọng được kẻ khác khuyên.

Kể nói nhiều, lắm khi nói cũng có lúc vô duyên.

Thể diện của mọi người không giống nhau là vì tâm niệm của mỗi người đều sai khác.

Ke biết tự trọng giữ mình, đó là người trí.

Hàng ngày không thấy hổ thẹn với lương tâm là nhờ anh có tinh thần tự giác.

Mỗi khi anh thấy người chết, bệnh đau hay tại nạn mà anh nhiếp tâm cầu nguyện cho họ, thì anh là người có tâm từ và đức độ.

 $\mathscr{K}$ hi thấy người thất bại, hay tai nạn, hoặc khổ đau mà anh vui mừng, đó là ác tâm dấy động.

 ${\cal N}$ gười sống cuộc đời thanh bạch và tịnh hạnh, thì đó cũng gọi là bậc siêu nhân.

Sống cho riêng mình, đó là lối sống cá nhân ích kỷ.

Thường tình ai cũng say mê vật chất, thế mà anh không đấm nhiễm, đó chứng tỏ anh là bậc thoát trần.

 ${\mathscr{N}}$ gười mà độ lượng rộng lớn, ấy là đức khoan dung.

Kể mê, thì cái gì cũng ưa thích Người trí biết chọn lọc tẩm thanh.

 $\mathscr{K}$ hi vào vườn hoa, đĩ nhiên là ai cũng thích hoa thơm và tươi tốt, thể sao sống đời không biết lánh trược tầm thanh.

¬Vguời ta không thương anh mới làm khổ anh, thì tại sao anh cũng không thương anh? Thế nên anh mới sanh phiền não.

 ${\mathfrak A}$ nh vẫn biết kẻ gian tà không ai ưa thích, thế sao tự mình không cải hối ăn năn?

Anh thường biết khen người tốt, thì tại sao anh không làm điều hay?

Hai kẻ ngu tranh giành, để người trung gian hưởng lợi.

An trái ngon phải bảo tồn cây nhánh Hưởng lộc trời phải tích đức tu tâm.

Thầy mình, mình biết khen. Thầy người, sao mình lại chê? Như thế là mình dốt về tâm lý.

Anh phải tự chê trách anh trước, hơn là để người ta chê trách anh.

 ${\mathcal D}$ ạo là con đường muôn nẻo, dừng nên nghĩ chỉ có con đường của mình là duy nhất không hai.

Thế thường ai cũng thích khen, tại sao bạn không tìm điều tốt của họ mà tặng?

 $\vec{O}$  đời không ai thích mình bị chê. Thế mà bạn đi phê phán, chỉ trích lỗi lầm của họ, đó là bạn tự đào cái hố, và còn gây thêm hờn oán.

 $\mathcal{P}$ hật dạy: Trong các thứ bệnh, được gọi là nặng nhất, đó là nuôi dưỡng bản ngã, ai ai đều cũng biết, mà chẳng bao giờ chịu chừa bỏ.

Tranh chấp thấp, cao, thừa thặng... Đó là ngã kiến và sở chấp.

Tất cả chúng sanh là cha mẹ trong muôn đời, ai có duyên hướng dẫn tiến đến con đường giải thoát giác ngộ thì mình cũng nên mừng, xin chớ tranh giành nhau mà độ. Dù ai có duyên hóa độ, thì cũng như mình độ.

Hai kẻ khở khạo tranh giành nhau, để người xử lý hưởng lợi cả hai. Đã đem tiền cho họ ăn, mà còn nói xin thành thất cảm ơn họ.

Zương hổ tương tranh, thợ săn đắc thịt Ngao cò đấu chiến, ngư phủ bắt ăn thịt cả hai.

 ${\mathcal D}$ ừng nên tưởng phước báu có quá nhiều, mà tiêu xài cho hết vốn.

 $\mathcal{C}$ ây đức anh đã gieo trồng, thì nhất định sớm muộn gì cũng hái được quả ngọn.

 $\mathcal{K}$ hởi một niệm chánh tà gì, thần linh cũng biết rõ. Qua mặt được người dời, chớ dễ gì qua mặt Phật, Thánh, Tiên!

 $\mathscr{C}$ ứng theo lúc, mềm dẻo theo thời, đó là người biết xử sự.

Siác ngộ là Phật, giải thoát là Tiên, trong sạch là Thánh, nhân đức là Hiền, đều cũng gọi là bậc siêu nhân.

Tất cả mọi người, ai cũng có thể trở nên là bậc siêu nhân. Miễn là họ chịu từ bỏ gian tham ác quấy tội lỗi của kiếp người, thì đương nhiên họ là bậc siêu nhân hay xuất chúng.

 $\mathcal{N}$ gười mà biết tu tâm, sửa tánh, rèn lòng, trau dồi hạnh đức, trở về với chân, thiện, mỹ, thì cũng gọi là bậc siêu nhân.

\*

Muốn thân an lạc thì tâm phải an. Muốn tâm an lạc thì tam nghiệp thân khẩu ý phải trong sạch. Muốn thân khẩu ý trong sạch thì phải giữ gìn thập thiện. Mười điều lành được trọn vẹn.

Anh phải tự tin nơi chính anh, chó đừng ỷ lại vào bất cứ một đấng thần linh nào, nếu không khéo thì anh sẽ trở nên cuồng tín.

Diểu tội phước do nơi mình, cũng như hình với bóng. Nhân với quả gắn liền, điều trước mắt chẳng sai.

Tả dời sống của anh, có ích lợi gì cho nhân thế? Khi anh đã chết đi rồi, còn để lại gì cho nhân gian?

Danh vọng, quyền lợi vật chất ư? Không!
 Gia tài sự nghiệp, vợ con vàng bạc ư? Không!
 Mà chỉ để lại: Tội hay phước.
 Thiện thì được siêu, ác thì bị đọa.
 Thế sao anh không tích tạo phước lành, tránh xa tội lỗi?

Bạn có lắng nghe tiếng lòng ai oán! Nó rên rỉ tỉ tệ của muôn loài cầm thú, vì bạn cố ý hoặc vô tình sát hại nó từ vô thủy đến nay, thế mà bạn chưa chịu đổi cái ăn mạng, để dùng những món thanh trai, hầu bớt đi oan nghiệp của quả báo, mà phải chịu nghiệp lực của sanh tử luân hồi?

Thiên địa háo sanh, bất háo sát. Ai ai cũng đều nhìn nhận đúng, nhưng có mấy ai chịu làm theo!

 $\mathcal{B}$ ạo ác bạo tàn vì quả báo, mê danh mê lợi bởi si mê! Hung tàn ngang bạo gây sầu khổ, bác ái từ bi cứu thoát trần!

 $\mathcal{L}$ ồng tham ác, nguyên nhân gây sầu khổ! Đạo cứu đời, đem lại nỗi niềm vui!

Răng rụng hai lần vì quá cứng

Lưỡi mềm không gãy, bởi dẻo dai.

 ${\mathcal N}$ gọt mật chết ruồi ai cũng biết Nhưng làm được vậy mới là hay.

 $\mathcal{A}$ nh không muốn người ta chê, thì đừng có hành động xấu!

 ${\mathcal N}$ gười ta khen anh, mà tự thấy mình còn xấu hổ, thì anh nên buồn!

 ${\mathcal N}$ gười ta chê anh, mà tự thấy mình trong sạch thanh bai, thì anh nên vui mừng.

\*

Khen chê chẳng qua là thử thách. Người trí hãy tự xét lấy mình, chố chẳng vì tiếng thị phi.

 ${\cal N}$ gười hết lòng giúp đỡ ta, mà không có chút chi vụ lợi, đó chính là người ân.

 $\hat{\mathscr{A}}$ n thì đền, nghĩa thì trả, phước thì ban, tội thì phạt, đó là định luật của Chí công.

 $\mathscr{C}$ on rắn cắn con nhái, nghe tiếng kêu xin cầu cứu, đó là nghiệp sát của chúng, nhưng ta vẫn xót thương cho các loài hèn yếu.

Một niệm chi dù cho nhỏ nhoi, thì cũng nên hướng thiện.

 $\mathscr{K}$ ể học giỏi có tài năng xuất chúng mà không đạo đức, thà ngu đốt còn hơn.

 $\mathcal{N}$ gười có giá trị hay không, là do ở nơi tư cách!

Người ở nhà sang mà lòng không tốt, sao bằng người ở nhà rách mà tâm tánh hiền lành.

Kể ngửa mặt phun nước miếng lễn trời, là kẻ ngu. Vì nước miếng ấy sẽ rớt lại trúng vào mặt họ.

extstyle ext

 $\mathcal{D}$ ã tha thứ cho người rồi, thì đừng bao giờ nhắc đi lặp lại.

Bạn muốn đi tới, thì chuyện cũ phải bỏ qua.

 $\mathcal{Q}$ uả đất này có ngày cũng tiêu hoại, thì trên đời có việc gì mà ta phải chấp nê!

Con người sanh ra để tu học tiến hóa, chớ không phải sanh ra để gieo rắc thảm sầu cho vạn loại!

Agười mà tiến hóa đến hạng thứ năm. Dưới người còn bốn bậc: Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, A tu la. Trên người còn tám bậc: Thiên, Tu đà hưởn, Tư đà hàm, A na hàm, A la hán, Bích chi, Bổ tát và Như Lai. Vậy người cần phải tiến lên.

Éch ở đáy giếng cho bầu trời bằng miệng thúng. Người mang kiếng sậm thấy trời đất tối đen. Kẻ ngã kiến chấp nê và bảo thủ cũng như thế.

Kè đi châu du, học nhiều cái khôn giúp đời hữu ích. Trái lại cũng có kẻ học hiểu biết nhiều, dùng đa mưu túc trí, lừa bịp đời bằng lối gian manh.

\*

 $\mathcal{C}$ ó kẻ tốt với người này mà ở xấu với người nọ, thì cũng có kẻ ở tốt với người nọ mà ở xấu với người kia. Đó là tùy nhân duyên và biệt nghiệp của mỗi chúng sanh.

 $\mathcal{D}$ ùng người như dùng cây; nếu người biết khéo sử dụng, thì bất cứ loại nào đều dùng cũng được.

 $\mathcal{K}$ ể gan dạ, có lúc nên mà có lúc chẳng nên, là tùy theo hoàn cảnh của mỗi lúc mỗi thời...

 $\mathcal{K}$ ể yếu nhược thấp hèn cũng có khi thất bại. Bằng can cường ngang ngạnh cũng có lúc nguy vong.

Kể không biết lội mà ham vớt người là kẻ ngu, ắt có ngày chết ngộp.

extstyle ext

 $\mathcal{D}$ ã thi ân mà mong cầu báo đáp, đó là kẻ mượn cớ để lợi dụng.

Kiến nghĩa bất vi vô dõng giả
Lâm nguy bất cứu mạc anh hùng
Thấy nghĩa không làm đầu dũng sĩ
Cứu người tai nạn mới hùng anh.

 ${\mathcal N}$ gười có đạo đức không bao giờ lợi dụng ai và cũng không để cho ai lợi dụng.

Thọ ân người phải mong đền trả Giúp đỡ người đừng có kể công.

Mỗi ngày bạn tham thiền, dùng tư duy thanh lọc tất cả tư tưởng xấu, chắc chắn bạn sẽ trở nên bậc quân tử trượng phu.

 ${\cal N}$ ước lọc thanh trong, thì ngọt ngon rất quý Người biết trau dồi tâm trí thì sẽ được toàn thiện mỹ chân.

 $\mathscr{D}$ ống rác bẩn nhơ, kẻ biết sử dụng, sẽ trở thành phân bón Người cùng đinh để tiện, mà biết sửa tánh tu tâm, thì cũng trở nên bậc hiền nhân thánh triết.

Tinh thương cần phải có, nhưng dục vọng mê nhiễm thì chặn dừng.

\*

Mỗi bước chân đi thường niệm Phật Xếp bằng ngồi lại dịnh chân tâm.

Trí tuệ là phá vỡ nguồn gốc của vô minh, mà vô minh là cội nguồn của bao sự đau khổ,

Mhổ đau cần mau tỉnh giác
 Tỉnh giác là trở về với bản tánh chân tâm
 Bản tánh chân tâm thì thường minh tịch chiếu
 Liễu ngộ bổn lại diện mục, diệu giác chân như, kiến tánh
 minh tâm, cũng gọi là Phật.

Ju hành dễ hay khó?
Dễ cũng có, mà khó cũng phải!

A. Để là người có thiện duyên căn lành tích tạo tiền kiếp nhiều đời gieo nhân phúc đức, tuệ mạng dư thừa, nên kiếp này tiếp nối, phát tâm cầu đạo, giữ vững niềm tin, lập trường chắc chắn, công hạnh kiên trì, bền chí kiên tâm, quyết lòng thệ nguyên, chết sống không màng, đói no chẳng kể, thì việc tu hành có chi là khó!

B. Khó là sao? Kể mới tiến hóa, chỉ vài kiếp đầu, thú tánh vẫn còn, vọng tâm ô nhiễm, dục lạc đam mê, tham sân nghiệp chướng, phiền não nhiễu nhương, ham mê vật chất, danh lợi sắc tài, tiền tình ngũ dục, tự đắc tự cao, cống kiêu ngã mạn, chấp ta bảo thủ, tự ái tự do, ham ăn mê ngủ, thích thú trò vui, lòng tham gian ác v.v... thì việc tu hành khó vô cùng tận.

 $\mathcal{V}$ í như nhà giàu tỷ phú tiền bạc dư thừa, làm chi cũng dễ... Trái lại, kẻ nghèo khổ cùng đinh, muốn làm gì cũng khó; kẻ có phúc đức, dù đạo hay đời muốn gì cũng được nấy. Còn kẻ vô phúc đức, đời đạo muốn làm gì cũng vô cùng gian khó, bởi cái khó nó bó cái khôn. Vậy ta nên lập công bồi đức, tích tạo phước lành, dành sẵn hậu lai.

Tư tưởng sao gọi là siêu nhân?

Tư tưởng được nung đúc trau dồi rèn luyện. Tư tưởng được thanh trong chọn lọc. Tư tưởng hàm chứa tràn đầy lòng bác ái, từ bi, bình đẳng, giải thoát và giác ngộ, là tư tưởng thanh cao siêu thoát.

Đó gọi là tư tưởng siêu nhân.

 ${\mathcal N}$ gười viết tư tưởng siêu nhân, vậy mà người ấy có được siêu nhân không?

 Đã nói như trên, tư tưởng siêu nhân là bài học chung của tất cả. Với tư tưởng tốt, tư tưởng được chọn lọc thanh cao quý báu, tốt đẹp hơn mọi tư tưởng bình thường, hay tư tưởng bẩn nhơ ác quấy, tội lỗi của thế nhân, thì không riêng gì tác giả, mà hầu hết trên mặt đất, vũ trụ này ai ai đều cũng phải học và thật hành theo tư tưởng siêu nhân, thì mới được trở nên là siêu nhân.

Fũng như lời Phật dạy: Mọi người ai đều cũng có Phật tánh, nghĩa là có hột giống mầm non của Phật tánh, chứ chưa phải là thành Phật, mà là phải tu y như Phật mới được thành Phật. Bởi Phật là Phật đã thành, còn chúng sanh là Phật sẽ thành.

Đó là lời cảnh giác sách tấn khuyến tu bình đẳng của Đức Phật.

Mỗi ngày anh cố làm được một việc tốt dù nhỏ, lâu ngày anh sẽ được nhiều phước đức lớn to.

Mỗi ngày bạn cố ý hoặc vô tình làm một việc tội ác nhỏ, tích lũy lâu ngày sẽ trở thành một cái hố sâu của tội ác.

In thế nên việc làm to nhỏ, thiện lành, phúc đức..., bạn phải cố gắng bòn mót từng chút, cũng như bạn bòn vàng, bòn ngọc, thì về sau bạn sẽ trở nên giàu to.

 $\mathcal{A}$ i có uống nước vào mới biết nóng lạnh. Kẻ đã từng gian khổ cùng khốn, khi đã được lên voi, thì hãy nhớ thương người cùng cảnh ngộ như mình.

 ${\cal N}$ gười làm công phải trung thành với chủ, cũng như ăn trái phải dưỡng cây, cành lá, mới là kẻ nhân hậu.

Kể làm chủ phải tưới nước vun phân cho cây đâm chỗi này nhánh, hoa lá xinh tươi, trái đơm đầy nhánh, là tính sao xứng đáng ban thưởng hữu công, là người có trí có nhân nghĩa.

 ${\mathcal B}$ iết thì nói, không biết thì lắng nghe. Chớ nên nói ẩu, nói càn những điều mà mình không biết rõ.

 ${\cal N}$ ổi những gì nên phải nói, và không nên nói những gì không đáng nói.

 $\mathscr{L}$ âm những việc cần phải làm, và không nên làm những điều không nên làm.

 ${}^o\!\!\mathcal{V}\!\!$ í ganh ty mà bôi nhọ thóa mạ kẻ khác, ví như kẻ lấy tay bóc dầu hắc bôi trây người thì tự tay mình đã đính dơ trước.

Thấy kẻ khác ố báng chê người, lại a hùa làm theo, ấy là kẻ xu hướng tội lỗi.

Kể được nhiều người kính trọng mến thương, mình lại sanh lòng ganh ghét khinh chê, đó là kẻ mặc cảm tội lỗi.

Kể có tình người, thì dù cho một việc nhỏ nhen bé tí, khi gặp phải làm được, cũng không thể bỏ qua.

 $\mathscr{V}$ í lòng nhân, nên giúp người đáng giúp, và cũng vì lòng nhân, mà không nên giúp người không đáng giúp, ấy là kẻ lợi dụng, lười biếng.

Từ bi là phải có trí tuệ. Nếu từ bi không đúng chỗ, thì trở nên sẩu bi.

Móa hoa còn thơm là nhờ búp kín

Khi tỏa hương rồi ất phải nhạt phai.

 $\mathcal{B}$ iển rộng lớn không chứa gì ô trọc (sóng đánh đưa hết lên bờ)

Phật pháp bao la, không dung chứa kẻ lợi dụng, ác gian.

Hạm đội to không đi vào sông nhỏ
Thuyển nan bé không vượt biển trùng khơi.

Øguời chí cả không thể sống cuộc đời cá nhân ích kỷ Kẻ tiểu nhân khó giữ lòng đại độ khoan dung. √gười có đạo đức, tấm lòng tốt, ai xúi giục bảo làm chuyện tội lỗi ác quấy cũng quyết không làm. Trái lại, người không đạo đức, tâm hồn xấu xa tội lỗi, bảo làm việc nghĩa nhân phước đức, họ cũng không làm.

 $\mathcal{D}$ ối xử một ngàn lần tốt với họ, thì họ ít để ý đến, nhưng có một điều gì mà không chìu lòng thì họ trở mặt ngay và phản bội, thì bạn nên tự nhủ lấy lòng, vì đó là thường tình của thế gian, không chi mới lạ.

DIỆU LÝ ĐỘNG PHƯƠNG chẳng riêng ai Giúp ích lợi chung cả vạn loài
Pháp đốn tiệm huyền tùy căn tánh
Khế cơ phương tiện chẳng phân hai
Miễn sao dẫn dắt quy về cội...
Kiến tánh minh tâm ngộ bổn lai
Bất thối Bồ tát đồng bạn lữ
Phật tại tâm mình chẳng có sai.

## MƯỚI ĐIỀU TÂM NIỆM

- Nghĩ đến thân thể thì đừng cầu không bệnh khổ, vì không bịnh khổ thì dục vọng dễ sanh.
- Ở đời đừng cầu không hoạn nạn, vì không hoạn nạn thì kiểu sa nổi dậy.
- Cứu xét tâm tánh thì đừng cầu không khúc mắc, vì không khúc mắc thì sở học không thấu đáo.
- Xây dựng đạo hạnh thì đừng cầu không bị ma chướng, vì không bị ma chưởng thì chí nguyện không kiên cường.
- Việc làm đừng mong dễ thành, vì việc dễ thành thì lòng khinh thường, kiêu ngạo.
- Giao tiếp đừng cầu lợi mình, vì lợi mình thì mất đạo nghĩa.
- Với người thì đừng mong tất cả đều thuận theo ý mình, vì được thuận theo ý mình thì lòng tất kiêu căng.
- Thi ân đừng cầu đền đáp, vì cầu đền đáp là thi ân có ý mưu đồ.
- Thấy lợi đừng nhúng vào, vì nhúng vào thì si mê phải động.
- Oan ức không cần biện bạch, vì biện bạch là nhân quả chưa xả.

#### BỞI VẬY, ĐỨC PHẬT DẠY:

- Lấy bệnh khổ làm thuốc thần
- Lấy hoạn nạn làm giải thoát
- Lấy khúc mắc làm thú vị
- Lấy ma quân tàm bạn dạo
- Lấy khó khăn làm thích thú
- Lấy kẻ tệ bạc làm người giúp đỡ
- Lấy người chống đối làm nơi giao du
- Coi thi ân như đôi dép bỏ
- Lấy sự xả lợi làm vinh họa
- Lấy oan ức làm của ngõ đạo hạnh.

Nên chấp nhận trở ngại thì lại thông suốt, mà mong cầu thông suốt thì sẽ bị trở ngại. Đức Thế Tôn thực hiện huệ giác Bồ đề ngạy trong sự trở ngại, như Ương Quật hành hung, Để Bà quấy phá, mà Ngài giáo hóa cho thành đạo cả. Như vậy há không phải chính sự chống đối lại làm sự thuận lợi và sự phá hoại lại làm sự tác thành cho ta?

Ngày nay, những người học đạo, trước hết không dấn mình vào trong mọi sự trở ngại, nên khi trở ngại áp đến thì không thể ứng phó. Chánh pháp chí thượng vì vậy mất hết, đáng tiếc đáng hận biết ngần nào!

(LUẬN BẢO VƯƠNG TAM MUỘI)

## NGƯỜI IN KINH ẤN TỐNG HOẶC TẠO TƯỢNG PHẬT SẼ ĐƯỢC 10 ĐIỀU LỢI ÍCH LỚN

- Từ trước đã gây tội lỗi, nếu tội nhẹ thì liền tiêu mất, còn tội nặng thì cũng được trở thành nhẹ.
- 2. Thường được Thiên thần ủng hộ, giúp đỡ khỏi tai nạn bệnh truyền nhiễm, tai nạn nước lụt, lửa cháy, giặc cướp, chiến tranh, lao ngục.
- 3. Đối với kẻ oán thù trước kia, đều nhờ pháp lợi ích mà được giải thoát, trọn khỏi khổ về nạn báo thù.
- **4.** Quỷ dạ xoa, quỷ ác không thể xen vào làm tổn hại và rắn độc, cọp đói cũng không thể làm hại.
- 5. Tâm được an ổn, ngày không gặp sự nguy hiểm, đêm chẳng thấy chiêm bao dữ, sắc mặt bóng ngời, sức mạnh rất dồi dào, việc làm được ích lợi tốt.
- 6. Lòng thành hiến dâng pháp, dầu không cầu mong nhưng sự ăn mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuân, hưởng phước lộc lâu dài.
- 7. Lời nói, việc làm được Người, Trời hoan hỷ, mặc tình đến nơi nào cũng thường được nhiều người vui mừng thương yêu, tôn trọng, cung kính lễ lạy.
- 8. Người ngu trở thành bậc trí, kẻ bệnh hoạn trở thành khỏe mạnh, người khốn khổ trở thành hưởng phước, kẻ mang thân phụ nữ nhanh chóng trở thành thân nam.

- 9. Trọn lìa ác đạo, sanh về cõi lành, tượng mạo xinh đẹp, bản tính vốn khôn hơn người thường, hưởng phước lộc đặc biệt hơn ai hết.
- 10. Hay làm cho tất cả chúng sanh gieo trồng căn lành, vì tâm chúng sanh mà làm thửa ruộng phước lớn, được vô lượng thắng quả, sanh về chỗ thường được thấy Đức Phật, nghe pháp, thẳng đến mở rộng tâm huệ, đích thân chứng lục thông, chóng được thành Phât.

Người in kinh, tạo tượng Phật đã có công đức thù thắng như nói trên, cho nên phảm khi gặp chúc thọ đem phẩm vật tặng chúc mừng khỏi tai nạn, khỏi tai họa, cầu phước, sám hối, tiến cử nhân tài, đều phải hoan hỷ mạnh dan thất hành bố thí cúng dường.



# WÁC TÁC

|                                       | Trang |
|---------------------------------------|-------|
| LỜI NÓI ĐẦU                           | 5     |
| CHÂN THÀNH GIỚI THIỆU                 | 7     |
| LỜI GIỚI THIỆU                        | 9     |
| LỜI MỞ ĐẦU                            | 11    |
| VÌ SAO CÓ 100 BÀI LINH ĐƠN DIỆU DƯỢC? | 14    |
| 1. Phẩm Pháp môn phương tiện          | 17    |
| 2. Phẩm Giáo dục thiếu nhi            | 18    |
| 3. Phẩm Ăn năn tự hối                 | 21    |
| 4. Phẩm Hạnh an lạc                   | 22    |
| 5. Phẩm Tìm đường giải thoát          | 23    |
| 6. Phẩm Nên tri túc                   | 24    |
| 7. Phẩm Cần thiểu dục                 | · 25  |
| 8. Phẩm Sớm tỉnh ngộ                  | 26    |
| 9. Phẩm Mở lòng bác ái                | 27    |
| 10. Phẩm Thường quán chiếu            | 28    |
| 11. Phẩm Lời nói chân ngôn            | 29    |
| 12. Phẩm Niềm tin vững chắc           | 30    |
| 13. Phẩm Con người lịch sự            | 31    |
| 14. Phẩm Tiết hạnh                    | 32    |
| 15. Phẩm Hoài bão                     | 33    |

| 16. Phẩm | Phải nên tự trọng       | 34 |
|----------|-------------------------|----|
| 17. Phẩm | Đạo hạnh thanh cao      | 35 |
| 18. Phẩm | Phương cách giáo khuyên | 36 |
| 19. Phẩm | Ngừa bệnh thân và tâm   | 37 |
| 20. Phẩm | Pháp diệt trừ bản ngã   | 38 |
| 21. Phẩm | Hạnh từ bi              | 39 |
| 22. Phẩm | Công bằng và Bình đẳng  | 40 |
| 23. Phẩm | Đoạn ái                 | 41 |
| 24. Phẩm | Thông hiểu đạo lý       | 43 |
| 25. Phẩm | Giữ nhất tâm            | 44 |
| 26. Phẩm | Nhất trí kiên trì       | 45 |
| 27. Phẩm | Hạnh nguyện Bồ tát      | 46 |
| 28. Phẩm | Quán chiếu tư duy       | 47 |
| 29. Phẩm | An nhiên tịch mặc       | 48 |
| 30. Phẩm | Thiện bất hý ngôn       | 49 |
| 31. Phẩm | Pháp âm vi diệu         | 50 |
| 32. Phẩm | Tự tánh bổn lai         | 51 |
| 33. Phẩm | Thường hành hoan hỷ     | 52 |
| 34. Phẩm | Nhẫn nhục vô sanh       | 53 |
| 35. Phẩm | Bố thí Ba la mật        | 54 |
| 36. Phẩm | Trì giới an lạc         | 55 |
| 37. Phẩm | Tinh tấn dōng mãnh      | 56 |
| 38. Phẩm | Thiền định thanh tịnh   | 57 |
| 39. Phẩm | Trí tuệ viên minh       | 58 |
| 40. Phẩm | Phá nghi vô ngại        | 60 |
| 41. Phẩm | Giải thoát rốt ráo      | 62 |
| 42. Phẩm | Vô ngôn tịch mặc        | 63 |
| 43. Phẩm | Giảm muốn hiểu thông    | 64 |
|          |                         |    |
|          |                         |    |

| 44.         | Phẩm | Thánh trí viên thông     | 65  |
|-------------|------|--------------------------|-----|
| 45.         | Phẩm | Liễu khai Phật hạnh      | 66  |
| 46.         | Phẩm | Vô ưu tự tại             | 67  |
| 47.         | Phẩm | Chân như thực tướng      | 68  |
| 48.         | Phẩm | Nguỗn suối mát           | 69  |
| 49.         | Phẩm | Tim ngọn đèn tàn         | 70  |
| 50.         | Phẩm | Sen mọc giữa bùn         | 72  |
| 51.         | Phẩm | Đánh rơi của quý         | 73  |
| 52.         | Phẩm | Lưỡng hổ tương tranh     | 74  |
| 53.         | Phẩm | Biết dùng lọc nước       | 75  |
| 54.         | Phẩm | Cha có nhiều con         | 76  |
| 55.         | Phẩm | Tình thâm mẫu tử         | 77  |
| <b>56</b> . | Phẩm | Sư đệ ân sâu             | 78  |
| <b>5</b> 7. | Phẩm | Bằng hữu tín nghĩa       | 79  |
| 58.         | Phẩm | Mượn thuyển qua biển     | 80  |
| 59.         | Phẩm | Ái đục là hố sâu         | 81  |
| <b>6</b> 0. | Phẩm | Yêu thương nhiều khổ lụy | 82  |
| 61.         | Phẩm | Hóa giải mọi oan khiên   | 83  |
| 62.         | Phẩm | Ăn trái dưỡng cành lá    | 84  |
| 63.         | Phẩm | Ướng nước nhớ nguồn .    | 86  |
| 64.         | Phẩm | Kính trên nhường dưới    | 88  |
| 65.         | Phẩm | Tình nghĩa phu thê       | 90  |
| 66.         | Phẩm | Thị phi tịch mặc         | 94  |
| 67.         | Phẩm | Tự xét lỗi mình          | 95  |
| 68.         | Phẩm | Triển khai tâm pháp      | 97  |
| <b>69</b> . | Phẩm | Chuyển mê khai ngộ       | 99  |
| 70.         | Phẩm | Tự tánh Di Đà            | 101 |
| 71.         | Phẩm | Duy tâm Tịnh độ          | 102 |
|             |      |                          |     |
|             |      |                          |     |

| 72. Phẩm Phật tại tâm trung                | 104 |
|--------------------------------------------|-----|
| 73. Phẩm Cây không trồng lòng đầu mến tiếc | 105 |
| 74. Phẩm Con không đẻ dạ nào mến thương    | 106 |
| 75. Phẩm Tiên trách kỷ, hậu trách nhân     | 107 |
| 76. Phẩm Vạn vật vốn vô thường             | 108 |
| 77. Phẩm Thế gian đầy khổ não              | 110 |
| 78. Phẩm Các pháp vốn vô ngã               | 111 |
| 79. Phẩm Bàn tay đẹp                       | 112 |
| 80. Phẩm Cơn hấp hối                       | 113 |
| 81. Phẩm Phật pháp nhiệm mầu               | 114 |
| 82. Phẩm Tu tâm dưỡng tánh                 | 115 |
| 83. Phẩm Khi sống và lúc chết              | 116 |
| 84. Phẩm Màn vô minh                       | 118 |
| 85. Phẩm Gươm trí tuệ                      | 119 |
| 86. Phẩm Đức vị tha                        | 121 |
| 87. Phẩm Mỗi người căn tánh đều khác nhau  | 123 |
| 88. Phẩm Lòng ích kỷ và ganh tỵ            | 125 |
| 89. Phẩm Phấn đấu chứ không tranh đấu      | 127 |
| 90. Phẩm Thập tam ma chướng                | 129 |
| 91. Phẩm Chấp mê là tự sát                 | 131 |
| 92. Phẩm Tình thương phải rộng lớn         | 132 |
| 93. Phẩm Mình phải thương mình             | 134 |
| 94. Phẩm Bàn tay nhiều ngón khác nhau      | 136 |
| 95. Phẩm Chuyển xoay nghiệp quả            | 138 |
| 96. Phẩm Chí nguyện ắt viên thành          | 139 |
| 97. Phẩm Tình đời thương ghét              | 140 |
| 98. Phẩm Chân tâm diệu giác                | 141 |
| 99. Phẩm Tại sao nữ giới tu nhiều?         | 142 |
|                                            |     |

| 100. Phẩm kết                             | 143   |
|-------------------------------------------|-------|
| PHÁP MÔN TỊNH ĐỘ                          | 146   |
| PHŲ LŲC: TƯ TƯỞNG SIÊU NHÂN CỦA TOÀN CHÂN | 151   |
| MƯỜI ĐIỀU TÂM NIỆM                        | · 171 |
| NGƯỜI IN KINH ẨN TỐNG HOẶC TẠO TƯỢNG PHẬT |       |
| SĒ ĐƯỢC MƯỜI ĐIỀU LỢI ÍCH LỚN             | 173   |



# DIÊU LÝ ĐỘNG PHƯƠNG

Tư Tưởng Triết Học Thực Hành Thánh Thiện

#### HT. Pháp Sư THÍCH GIÁC NHIÊN

#### Chịu trách nhiệm xuất bản: TRẦN ĐÌNH VIỆT

Biên tập : THÀNH NAM Sửa bản in : HUỲNH NGA Trình bày : HOÀNG VÂN Bìa : NGUYỆN HẢI

#### NHÀ XUẤT BẢN TỔNG HỢP TP. HỒ CHÍ MINH

62 Nguyễn Thị Minh Khai - Q.I DT: 8225340 - 8296764 - 8296713 - 8223637 - 8221917 Fax: 84.8.8222726 - Email: nxbtphcm@vnn.vn

In tái bản, số lượng 2.000 cuốn. Khổ 14,5x20,5cm. Tại: Xí nghiệp in Nguyễn Minh Hoàng. GPXB số: 898-06/CXB/39-76/THTPHCM ngày 07/12/ 2006. In xong và nộp lưu chiếu tháng 4/2007. Mỗi người có sẵn đèn lòng, Tự mình soi lấy, chó trông tầm ngoài. Cũng đùng ỷ lại vào ai, Phật, Tiên, Hiền, Thánh, chính ngay tự mình.

HTP8. Thich Giác Nhiên

12010000009997

## SÁCH ẤN TỐNG

### **TỊNH XÁ TRUNG TÂM**

21, Nguyễn Trung Trực, Q. Bình Thạnh Điện thoại: 5158278 - 5154536