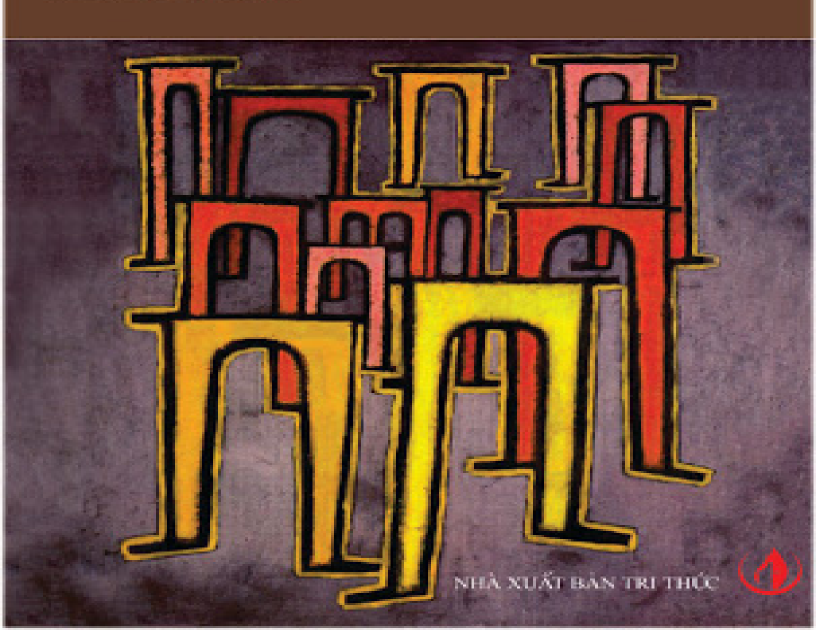


# ÉMILE DURKHEIM

Các quy tắc của phương pháp xã hội học

Định Hồng Phúc dịch



#### TỦ SÁCH TINH HOA TRI THỨC THẾ GIỚI

## ÉMILE DURKHEIM

# CAC QUY TÂC CUA PHUONG PHAP XÂ HỘT HỘC

Đinh Hồng Phúc dịch (Tái bản lần thứ nhất)

NHÀ XUẤT BẢN TRI THỨC

ebook@tudonald78 | 17-01-2021



Ebook này được thực hiện theo dự án "SỐ HÓA SÁCH CŨ" của diễn đàn  $\mbox{TVE-}4\mbox{U.ORG}$ 

# TÁC GIẢ



Émile Durkheim (15/4/1858 - 15/11/1917) là nhà xã hội học nổi tiếng người Pháp, người đặt n'ân móng xây dựng chủ nghĩa chức năng và chủ nghĩa cơ cấu; người đã góp công lớn trong sự hình thành bộ môn xã hội học và nhân chủng học. Những công sức của ông trong việc thực hiện và biên tập tạp chí L'Année Sociologique đã giúp xây dựng xã hội học thành một môn khoa học xã hội được chấp nhận trong giới hàn lâm. Trong suốt cuộc đời mình, Durkheim đã thực hiện rất nhi là bài thuyết trình và cho xuất bản vô số sách xã hội v ềcác chủ đ ềnhư giáo dục, tội phạm, tôn giáo, tự tử và nhi là mặt khác của xã hội. Ông được coi là một trong những nhà sáng lập môn xã hội học.

#### DANH MUC

- ★ Lời giới thiệu
- \* Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ nhất
- \* Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ hai
- \* DÃN NHẬP: Tình trạng chưa phát triển của phương pháp luận trong các môn khoa học xã hội. Đối tượng của sách này.

#### \* CHUONG I - Thế nào là một sự kiện xã hội?

Sự kiện xã hội không thể được định nghĩa bằng tính phổ biến của nó trong xã hội. Các đặc điểm khu biệt của sự kiện xã hội: 1° Ở bên ngoài các ý thức cá nhân; 2° Gây ra hay có thể gây ra sự tác động có tính cưỡng bức đến các ý thức ấy. Áp dụng định nghĩa này vào các thực tiễn được cấu lập và các trào lưu xã hội. Kiểm chứng định nghĩa này.

Một cách khác để xác định đặc điểm của sự kiện xã hội: trạng thái độc lập của nó trong quan hệ với những sự biểu hiện cá nhân. Áp dụng đặc điểm ấy vào các thực tiễn được cấu lập và các trào lưu xã hội. Sự kiện xã hội trở nên phổ biến vì nó mang tính xã hội, chứ không phải nó mang tính xã hội vì nó là phổ biến. Định nghĩa thứ hai trở thành bộ phận của định nghĩa thứ nhất như thế nào.

Các sự kiện thuộc hình thái học xã hội trở thành bộ phận của định nghĩa ấy như thế nào. Định thức tổng quát v ềsự kiện xã hội.

#### \* CHƯƠNG II - Các quy tắc v èsự quan sát các sự kiện xã hội

Quy tắc n'ên tảng: Xét các sư kiên xã hôi như các sư vật.

I. Thời kì ý hệ mà tất cả các môn khoa học trải qua và trong thời kì ấy chúng tạo ra các ý niệm t`âm thường và mang tính thực tiễn, thay vì mô tả

và cắt nghĩa các sự vật. Tại sao thời kì ấy trong xã hội học phải được kéo dài hơn so với các môn khoa học khác. Các sự kiện được vay mượn ở xà hội học của Comte, của ông Spencer, ở tình trạng hiện nay của đạo đức học và kinh tế học chính trị và cho thấy rằng thời kì ấy vẫn chưa được vượt qua.

Các lí do để vượt qua thời kì ấy: 1° Các sự kiện xã hội phải được xét như các sự vật, bởi lẽ chúng là những dữ liệu trực tiếp của khoa học, còn những ý niệm, mà chúng dược coi là sự phát triển, không được mang lại một cách trực tiếp. 2° Chúng có tất cả các đặc điểm của sự vật.

Những điểm giống nhau của cuộc cải cách này với cuộc cải cách đã làm biến đổi môn Tâm lí học trong thời gian qua. Những lí do để hi vọng có một sự tiến bộ nhanh chóng của ngành xã hội học trong tương lai.

#### II. Những hệ luận trực tiếp của quy tắc nói trên.

1° Gạt mọi ti ền niệm ra khỏi khoa học. V ề điểm nhìn huy ền học đối lập với việc áp dụng quy tắc này.

2º Phương cách cấu tạo đối tượng thực định của cuộc nghiên cứu: nhóm các sự kiện lại theo các đặc điểm bên ngoài mà chúng có chung. Các mối quan hệ giữa khái niệm được hình thành như vậy với khái niệm thông thường. Các ví dụ v ềnhững sai l ầm mà người ta phạm phải khi bỏ qua quy tắc này hay vận dụng nó không đúng: ông Spencer và lí thuyết của ông v ề sư tiến hóa của hôn nhân; ông Garofalo và định nghĩa của ông v ềtội phạm; sai l ầm chung là không thừa nhận có nên luân lí ở các xã họi kém phát triển. Tính chất b ềngoài của các đặc điểm đang trở thành bộ phận của các định nghĩa ban đ ầu ấy không là sự trở ngại cho các lối giải thích khoa học.

3º Ngoài ra, các đặc điểm b'ê ngoài ấy phải khách quan nhất trong khả năng của nó. Phương tiện để đạt được đi ều đó: lĩnh hội các sự kiện xã hội

qua khía cạnh, ở đó chúng xảy ra, biệt lập với các biểu hiện cá nhân của chúng

# \* CHƯƠNG III - Các quy tắc v ề sự phân biệt hiện tượng bình thường và hiện tượng bệnh lí

Ích lợi v`êlí thuyết và thực hành của sự phân biệt ấy. Nó phải là khả hữu v`ê mặt khoa học để khoa học có thể dùng làm định hướng cho hành vi ứng xử.

I. Xem xét các tiêu chuẩn thường được sử dụng: sự đau đón không phải là dấu hiệu phân biệt của bệnh tật, vì nó là một ph'àn của trạng thái sức khỏe; cùng không phải là sự suy giảm các cơ may sống sót, vì đôi khi nó được sinh ra bởi các sự kiện bình thường (già yếu, sinh nở, v.v.), và nó không phát sinh một cách tất yếu từ bệnh tật; hơn nữa, tiêu chuẩn này h'àu như không được áp dụng, nhất là trong ngành xã hội học.

Bệnh tật được phân biệt với trạng thái sức khỏe giống như cái không bình thường với cái bình thường. Loại hình trung bình hay riêng biệt. Sự c`ân thiết phải tính đến tuổi tác để xác định xem sự kiện là bình thường hay không-bình thường.

Nhìn chung, định nghĩa ấy về cái bệnh tật trùng khớp như thế nào với khái niệm thông dụng về nó: cái không-bình thường là cái ngẫu nhiên; tại sao cái không-bình thường, nói chung, tạo thành cái t côn tại ở trạng thái thấp kém.

II. Ích lợi của nó cho việc kiểm chứng các kết quả của phương pháp nói trên trong việc tìm các nguyên nhân của tính bình thường của sự kiện, nghĩa là của tính phổ biến của nó. Sự c`ân thiết phải tiến hành sự kiểm chứng ấy khi đó là những sự kiện có quan hệ với các xã hội chưa hoàn tất

lịch sử của mình. Tại sao tiêu chuẩn thứ hai này chỉ có thể được sử dụng theo cách bổ sung và thứ yếu.

Phát biểu các quy tắc này.

III. Áp dụng các quy tắc ấy vào một số trường hợp, nhất là vào vấn đề tội phạm. Tại sao sự tồn tại của hiện tượng tội phạm là một hiện tượng bình thường. Các ví dụ về những sai lầm người ta thường mắc phải khi không theo quy tắc này. Khoa học thậm chí cũng trở nên bất khả.

#### \* CHƯƠNG IV - Các quy tắc v ềsự cấu tạo các loại hình xã hội

Sự phân biệt cái bình thường và cái không-bình thường hàm ý sự cấu tạo các loại xã hội. Tính hữu ích của khái niệm loại, sự trung giới giữa ý niệm v'ề *genus homo* và ý niệm v'ề các xã hội đặc thù.

- I. Phương tiện để cấu tạo chúng không phải là tiến hành qua các công trình chuyên khảo. Không thể đạt được kết quả bằng con đường này. Sự vô ích của lối phân loại được cấu tạo như vậy. Nguyên tắc v`ê phương pháp dùng để áp dụng: phân biệt các xã hội căn cứ vào mức độ chúng hợp thành.
- **II.** Định nghĩa về xã hội đơn giản: bầy người. Các ví dụ về một số phương cách nào đó mà xã hội đơn giản được hợp thành với chính nó và các bộ phận hợp thành của nó với nhau.

Trong các loại được cấu tạo như vậy, phân biệt các biến thể [variétés], tùy theo các phân đoạn hợp thành có được hợp dính hay không.

Phát biểu quy tắc này.

III. Làm thế nào đi àu nói trên chứng minh rằng có những loại xã hội. Những sự khác nhau trong bản tính loại [hay giống] trong sinh học và trong xã hội học.

#### \* CHƯƠNG V - Các quy tắc v èviệc giải thích các sự kiện xã hội

I. Đặc điểm mục đích luận của các lối giải thích đang dùng. Tính hữu ích của một sự kiện không giải thích sự hiện hữu của sự kiện ấy. Tính hai mặt của hai vấn đ'ề, được xác lập qua các sự kiện sống sót, qua sự độc lập của cơ quan, của chức năng và tính đa năng mà cùng một định chế có thể l'ần lượt mang lại. Sự c'ần thiết phải nghiên cứu các nguyên nhân tác động của các sự kiện xã hội. T'ần quan trọng bậc nhất của các nguyên nhân trong xã hội học, được chứng minh bằng tính phổ biến của các thực tiễn xã hội, kể cả những thực tiễn nhỏ nhặt nhất.

Nguyên nhân tác động, do đó, phải được xác định một cách độc lập với chức năng. Tại sao cuộc nghiên cứu thứ nhất phải đi trước cuộc nghiên cứu thứ hai. Tính hữu ích của cuộc nghiên cứu thứ hai.

**II.** Đặc điểm tâm lí học của phương pháp giải thích thường được theo. Phương pháp ấy nhận thức sai bản tính của sự kiện xã hội, vốn là cái không thể quy giản về các sự kiện tâm lí thu ân túy căn cứ vào định nghĩa của nó. Các sự kiện xã hội chỉ có thể được giải thích bằng các sự kiện xã hôi.

Tại sao lại có chuyện như vậy, cho dù xã hội chỉ có chất liệu là các ý thức cá nhân. Tầm quan trọng của sự kiện kết hợp (fait de l'association), vốn là cái làm nảy sinh ra một tần tại mới và một loại thực tại mới. Sự gián đoạn giữa ngành xã hội học và ngành y tâm lí học tương tự với sự gián đoạn đã tách ngành sinh học ra khỏi các môn khoa học lí-hóa.

Nếu mênh đ'è ấy được áp dung vào sư kiên của việc hình thành xã hôi.

Mối quan hệ tích cực giữa các sự kiện tâm lí với các sự kiện xã hội. Các sự kiện trước là chất liệu không xác định mà nhân tố xã hội cải biến: các ví dụ. Nếu các nhà xã hội học đã gán cho chúng một vai trò trực tiếp hơn trong sự khởi sinh của đời sống xã hội, thì đó là vì họ đã coi các trạng thái

ý thức, vốn chỉ là các hiện tượng xã hội đã được cải biến, là các sự kiện tâm lí thu 'ân túy.

Các luận cứ chứng minh khác làm chỗ dựa cho chính mệnh đ`êâ´y: 1° Sự độc lập của các sự kiện xã hội trong quan hệ với nhân tố tộc người, vốn là nhân tố thuộc v`ê loại hữu cơ-tâm lí; 2° Sự tiến hóa xã hội không thể giải thích được bằng các nguyên nhân thu ần tâm lí.

Phát biểu các quy tắc thuộc chủ đ`ênày. Chính vì các quy tắc này bị hiểu sai mà những lối giải thích xà hội học đ`âu có đặc điểm quá tổng quát khiến cho chúng mất đi sự tín nhiệm. Sự c`ân thiết phải có việc đào luyện theo đúng nghĩa xã hội học.

III. Tầm quan trọng tiên khởi của các sự kiện thuộc hình thái học xã hội trong các lối giải thích xã hội học; môi trường bên trong là ngu ần gốc của mọi tiến trình xã hội có mức độ quan trọng nào đó. Vai trò đặc biệt nổi bật của yếu tố con người trong môi trường này. Vì thế, vấn đề xã hội học cốt ở chỗ tìm ra các thuộc tính của môi trường ấy, vốn là những thuộc tính có ảnh hưởng nhất đến các hiện tượng xã hội. Cụ thể là có hai loại đặc điểm đáp ứng đi ầu kiện ấy: khối đông trong xã hội và mật độ năng động được đo bởi mức độ hợp dính của các phân nhóm xã hội. Những môi trường thứ yếu bên trong; mối quan hệ của chúng với môi trường phổ biến và chi tiết của đời sống tập thể.

T`âm quan trọng của ý niệm ấy v`êmôi trường xã hội. Nếu ta loại bỏ nó, xã hội học chẳng thể nào xác lập được những mối quan hệ nhân quả, mà chỉ có thể xác lập được những mối quan hệ tiếp diễn thôi, không chứa đựng sự tiên đoán khoa học: các ví dụ mượn ở Comte, ở ông Spencer. - T`âm quan trọng của ý niệm ấy đối với việc giải thích làm thế nào giá trị hữu ích của các thực tiễn xã hội lại có thể thay đổi mà không phụ thuộc vào

những lối sắp xếp võ đoán. Mối quan hệ giữa câu hỏi ấy với câu hỏi v ề các loại xã hội.

Đời sống xã hội được quan niệm như vậy phụ thuộc vào các nguyên nhân bên trong.

**IV.** Đặc điểm tổng quát của quan niệm ấy trong xã hội học. Đối với Hobbes, mối liên hệ giữa cái tâm lí và cái xã hội mang tính tổng hợp và giả tạo, đối với ông Spencer và các nhà kinh tế học, mối liên hệ ấy mang tính tự nhiên, nhưng có tính tổng hợp. Làm thế nào để hai đặc điểm ấy có thể dung hòa được với nhau. Những hệ quả tổng quát rút ra từ đó.

#### \* CHƯƠNG VI - Các quy tắc v esự trình bày luận cứ chứng minh

- **I.** Phương pháp so sánh hay thí nghiệm gián tiếp là phương pháp chứng minh trong xã hội học. Sự vô ích của phương pháp được gọi là phương pháp lịch sử của Comte. Trả lời những sự phản bác của Mill về việc áp dụng phương pháp so sánh vào môn xã hội học. Tầm quan trọng của nguyên tắc: *Một kết quả nào đó luôn có một nguyên nhân tương ứng*.
- II. Tại sao, trong những cách tiến hành khác nhau của phương pháp so sánh, chính phương pháp đ 'ống biến đổi là công cụ tuyệt hảo cho hoạt đông nghiên cứu trong xã hội học; ưu thế của nó; 1° trong chừng mực nó đạt tới mối liên hệ nhân quả từ bên trong; 2° trong chừng mực nó cho phép sử dụng những tài liệu được sàng lọc và phê phán kĩ hơn. Để được quy v 'ê một thao tác phương pháp duy nhất, xã hội học không đối diện với các môn khoa học khác trong một trạng thái thấp kém nhờ ở sự phong phú của những sự biến đổi mà nhà xã hội học có thể dùng. Nhưng chỉ c 'ân so sánh các chuỗi liên tục và mở rộng của những sự biến đổi, chứ không phải là những sự biến đổi biệt lập.

III. Những phương cách khác nhau để hợp thành các chuỗi ấy. Trường hợp ở đó các ph'ân tử (termes) của chuỗi có thể được mượn ở một xã hội duy nhất. Trường hợp ở đó ta c'ân mượn chúng ở những xã hội khác nhau, nhưng thuộc cùng một loại. Trường hợp ở đó ta c'ân so sánh các loại khác nhau. Tại sao trường hợp này là phổ biến nhất. Xã hội học so sánh là bản thân xã hôi học.

Những sự thận trọng c`ân có để tránh những sai l'âm nào đó trong quá trình so sánh.

#### \* KÊT LUẬN

Các đặc điểm tổng quát của phương pháp này.

- 1° Sự độc lập mặt-đối-mặt của nó với bất cứ n'ên triết học nào (sự độc lập có ích cho bản thân triết học) và mặt-đối-mặt với các học thuyết thực hành. Các mối quan hệ giữa xã hội học với các học thuyết ấy. Nó cho phép ki 'êm chế các đảng phái như thế nào.
- 2° Tính khách quan của nó. Các sự kiện xã hội được xét như là các sự vật. Nguyên tắc này chế ngự toàn bộ phương pháp như thế nào.
- 3° Đặc điểm xã hội học của nó: các sự kiện xã hội được giải thích nhưng hoàn toàn vẫn giữ được tính chất riêng của chúng; xã hội học như là môn khoa học tự trị. Cuộc chinh phục tính tự trị này là bước tiến bộ quan trọng nhất vẫn còn phải làm đối với môn xã hội học.

Quy 'ên uy lớn hơn của môn xã hội học có tính thực tiễn như thế.

## LỜI GIỚI THIỆU

Émile Durkheim sinh năm 1858 tại Épinal, một ngôi làng ở mi ền Đông nước Pháp, và mất năm 1917 tại Paris. Mặc dù sớm quan tâm đến khoa học xã hội học, nhưng do chưa có bộ môn này nên Durkheim phải dạy triết học tại một số trường trung học g ần Paris từ năm 1882 đến năm 1887. Năm 1887, Durkheim được nhận làm giảng viên tại Khoa Triết học thuộc Đại học Bordeaux. Tại đây, Durkheim là người đ ầu tiên phụ trách một giáo trình v ề khoa học xã hội. Tuy nhiên lúc đó Durkheim chỉ tập trung phụ trách môn giáo dục học và môn giáo dục đạo đức dành cho các giáo viên tương lai. 1

Những năm sau đó, đánh dâu cấc môc quan trọng trong sự nghiệp của Durkheim. Ông xuất bản Luận án Tiến sĩ *Về sự phân công lao động xã hội* (De la division du travail social) vào năm 1893, và quyển *Các quy tắc của phương pháp xã hội học* (Les règles de la méthode sociologique) vào năm 1895, sau đó là công trình ứng dụng các phương pháp của ông trong quyển *Tự tử* (Le suicide) vào năm 1897, và sau này một công trình thời danh nữa cùa ông là quyển *Những hình thái sơ đẳng của đời sống tôn giáo* (Les formes élémentaires de la vie religieuse) xuất bản năm 1912.

Năm 1896, Durkheim trở thành giáo sư thực thụ tại Đại học Bordeaux. Năm 1902, ông được mời giảng dạy ở Đại học Sorbonne danh tiếng của Pháp. Năm 1906 ông được bổ nhiệm làm Giáo sư môn khoa học giáo dục, và đến năm 1913 thì chức danh này được đổi thành Giáo sư khoa học giáo dục và *xã hội học*.<sup>2</sup>

Theo Nicholas Abercrombie, Durkheim chịu ảnh hưởng của truy ền thống tư tưởng Pháp từ những tác giả như Jean-Jacques Rousseau, Saint-Simon, Auguste Comte, và chống lại truy ền thống tư tưởng công lợi của

Anh quốc vốn thường giải thích các hiện tượng xã hội bằng cách nhấn mạnh đến hành động và động cơ của cá nhân.<sup>3</sup>

Nếu thuật ngữ tiếng Pháp "sociologie" (xã hội học) l'ân đ'ài tiên được Emmanuel-Joseph Sieyès (1748-1836) tạo ra, thì phải đợi năm mươi năm sau, từ này mới bắt đ'ài trở nên phổ biến kể từ năm 1848 nhờ Auguste Comte, và phải mất hơn nửa thế kỉ nữa nhờ công lao của Émile Durkheim, cuối cùng môn xã hội học mới được chính thức thừa nhận trong môi trường hàn lâm đại học vào đ'ài thế kỉ 20. Quyển *Các quy tắc của phương pháp xã hội học* (sau đây sẽ gọi tắt là *Các quy tắc*) chính là một nỗ lực của Durkheim nhằm xác lập ngành khoa học xã hội học mới mẻ này.

#### Bối cảnh ra đời và đặc trưng của Các quy tắc

Theo Raymond Aron (1905-1983), vào nửa đ`âu thế kỉ 19, xuất hiện ba nhà xã hội học tiêu biểu, với ba cách nhìn nhận khác nhau khi họ chứng kiến cuộc khủng hoảng của xã hội và sự hình thành của một xã hội hiện đại ở châu Âu: đối với Auguste Comte (1798-1857), xã hội hiện đại là một xã hội *công nghiệp*, đối với Karl Marx (1818-1883), đó là một xã hội *tư bản chủ nghĩa*, còn đối với Alexis de Tocqueville (1805-1859) thì đó là một xã hội *dân chủ*. Ba thuộc tính này phản ánh những quan điểm khác nhau của ba tác giả v ềhiện thực xã hội thời đại ấy.<sup>4</sup>

Sau đó, trong giai đoạn bản l'ê cuối thế kỉ 19 đ'ài thế kỉ 20, vẫn theo nhận định của Raymond Aron, xuất hiện ba nhà xã hội học mới, đó là Émile Durkheim, Vilfredo Pareto và Max Weber, sống g'àn như cùng thời với nhau, một ở Pháp, một ở Ý và một ở Đức. Pareto sinh năm 1848, Durkheim năm 1858 và Weber năm 1864. Durkheim mất năm 1917, Weber năm 1920 và Pareto năm 1923. Cả ba tác giả này đ'ài mang cùng một cảm

nhận rằng xã hội châu Âu đang trải qua khủng hoảng, mặc dù mỗi người nhìn và lí giải theo một cách riêng.<sup>5</sup>

Theo Raymond Aron, mối bận tâm lí thuyết của cả ba tác giả này đ'ài xoay quanh mối quan hệ giữa khoa học và tôn giáo, hay là giữa tư duy lí tính (pensée rationnelle) và cảm thức (sentiment), nhằm đáp ứng yêu c'ài của tư duy khoa học và yêu c'ài góp ph'àn vào sự ổn định và đ'ông thuận xã hội. Aron cho rằng cả Durkheim lẫn Pareto và Weber đ'ài đã vượt qua những luận điểm giải thích dựa trên tâm lí học của thuyết ứng xử luận (behaviorisme) và những luận điểm dựa trên các động cơ thu 'ân túy kinh tế', để đi đến những lí giải mang tính chất xã hội học v ềứng xử của con người, hay nói như nhà xà hội học Mỹ Talcott Parsons (1902-1979), ba nhà xã hội học này đã tiến rất g'àn đến lối giải thích cấu trúc hình thức đối với hành vi và ứng xử của con người.

Theo Jean-Michel Berthelot, Durkheim sống vào đúng giai đoạn bản l'è của tư duy khoa học, khi mà phương pháp thực nghiệm (expérimental) và nguyên tắc quy nạp được xác lập nhằm tạo ra được những chứng cứ (preuves) trong nghiên cứu khoa học. Trước sự thúc ép và ảnh hưởng của-những thành tựu trong các bộ môn khoa học như sinh lí học và sinh học vào cuối thế kỉ 19, cũng như trước yêu c'àu phải đi đến được chứng cứ khoa học tương tự như các ngành khoa học khác, Durkheim đã tìm cách đáp ứng yêu c'àu xãy dựng chứng cứ vào việc nghiên cứu các sự kiện xã hội một cách có hệ thống, "không phải là áp dụng trực tiếp phương pháp thực nghiệm (tạo ra những sự kiện trong phòng thí nghiệm) mà là sử dụng lối lập luận thực nghiệm [raisonnement expérimental]".<sup>7</sup>

Theo lời Berthelot, Durkheim đã "vạch ra con đường đi theo lí tính thực nghiệm trong các ngành khoa học xã hội". 8 Mục tiêu của Durkheim trong

quyển *Các quy tắc* là "xác lập các quy tắc của lao động khoa học trong ngành xã hội học", và đ'ờng thời "xây dựng n'ên tảng của tính chính pháp [légitimité] cùa một ngành khoa học mới, đó là ngành xã hội học.<sup>9</sup>

Công trình *Các quy tắc* xuất hiện l'ân đ'âi tiên vào năm 1894 trong Tạp chí *Revue philosophique* (Tạp chí Triết học) tập 37 và tập 38, sau đó được in thành sách bởi Nhà xuất bản Alcan ở Paris vào năm 1895. Theo Aron, công trình này đã được Durkheim nghi ân ngẫm kể từ khi ông viết quyển *Về sự phân công lao động xã hội* (1893) cũng như công trình *Tự tử* mà ông hoàn tất vài năm sau đó (1897), và thực chất mục đích của quyển *Các quy tắc* là trình bày một cách có hệ thống phương pháp mà ông tiến hành hai công trình ấy. Trong ba công trình xã hội học quan trọng nhất của mình là *về sự phân công lao động xã hội*, *Tự tử*, và *Những hình thái sơ đẳng của đời sống tôn giáo*, Durkheim đ'ài khai triển theo cùng một cách thức như nhau: thoạt đ'ài là định nghĩa hiện tượng, sau đó là phản bác những lối giải thích trước đó, và cuối cùng là đưa ra một lối giải thích xã hội học theo đúng nghĩa của từ này v'êhiện tượng được khảo sát. 11

Quyển *Các quy tắc* g`âm sáu chương. Chương I đưa ra định nghĩa v`ề sự kiện xã hội. Chương II đ`ề cập đến những quy tắc khi quan sát các sự kiện xã hội- Chương III bàn đến những quy tắc phân biệt giữa hiện tượng xã hội bình thường với hiện tượng xã hội mang tính chất bệnh lí. Chương IV bàn đến những quy tắc cấu tạo các loại hình xã hội. Chương V đ`ề cập đến những quy tắc giải thích các sự kiện xã hội. Và Chương VI đ`ề cập đến những quy tắc xây dựng các chứng cứ.

Trong *Lòi giới thiệu* này, chúng tôi chỉ nêu lên một vài chủ điểm trong công trình này mà ngay sau khi ra mắt ấn bản đ`âu tiên đã "*làm dây lên những cuộc tranh cãi gay gắt*" đến mức không để cho tác giả có cơ hội lên

tiếng trả lời, theo lời của chính Durkheim trong *Lời tựa* của ông cho lần xuất bản thứ hai vào năm 1901. 12

# Nỗ lực xác lập ngành xã hội học với tư cách là một ngành khoa học độc lập

Ngay ở những dòng đ`ài tiên trong ph`àn *Dẫn nhập* của quyển *Các quy tắc*, Durkheim đã mở đ`ài bằng cách phê phán cách thức nghiên cứu của những nhà xã hội học đi trước vốn không lưu tâm nhi ều tới *phương pháp* - đi ều mà ông cho là hết sức quan trọng: "Cho đến nay, các nhà xã hội học ít quan tâm đến việc làm rõ đặc trưng và định nghĩa phương pháp mà họ vận dụng để nghiên cứu các sự kiện xã hội", kể cả Herbert Spencer (1820-1903), Auguste Comte (1798-1857) hay Stuart Mill (1806-1873).

Durkheim khẳng định rằng xã hội học không phải là "một phân ngành của môn triết học tổng quát" (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ hai), và do vậy, ông nhận định như sau: "Thực vậy, những nhà xã hội học lớn mà chúng tôi vừa nhắc đến vẫn chưa vượt ra khỏi những ý tưởng khái quát về bản tính của các xã hội [...] Và để giải quyết các vấn đề triết học này, người ta không c'ân phải dùng đến những phương pháp làm việc nào đặc biệt và phức tạp. [...] họ hoàn toàn không chú ý đến những thận trọng c'ân phải có khi quan sát các sự kiện, cách thức đặt ra những vấn đề chính yếu, phương hướng của các cuộc nghiên cứu, những thủ tục chuyên biệt để tiến hành những cuộc nghiên cứu này, và những quy tắc chi phối việc đi tìm các luận cứ chứng minh" (Dẫn nhập).

Chính vì thế mà Durkheim cho rằng "trên thực tế, cho tới nay, ngành xã hội học ít nhi ều chỉ xử lí các khái niệm, chử không xử lí các sự vật" (Chương II). Cách làm xã hội học này, theo ông, vẫn chưa vượt qua được lối phân tích ý hệ (analyse idéologique) đang thống trị vào thời ấy trong

các ngành khoa học xã hội ("ý hệ" ở đây không hiểu theo nghĩa marxist), tức là chưa vượt qua được lối phân tích xem đối tượng nghiên cứu chỉ là các ý tưởng, chỉ dựa trên lôgic quan hệ giữa các ý tưởng, tức là lôgic mâu thuẫn và logic diễn dịch. 13

Durkheim phê phán "lối phân tích ý hệ" trong xã hội học như sau: "Thay vì quan sát, mô tả, so sánh các sự vật, ta lại bằng lòng với việc nhận thức, phân tích và nối kết các ý niệm của mình. Thay vì [là] một khoa học v ề các thực tại, ta không làm gì khác ngoài việc phân tích ý hệ (analyse idéologique). Đương nhiên, cách phân tích ấy không nhất thiết là hoàn toàn không dựa trên sự quan sát. Người ta có thể viện đến các sự kiện để khẳng định các ý niệm ấy hay các kết luận được rút ra. Nhưng như vậy, các sự kiện chỉ có mặt một cách thứ yếu, với tính cách là những ví dụ hay những chứng cứ xác nhận, chứ chúng không phải là đối tượng của khoa học. Thứ khoa học này đi từ các ý niệm đến các sự vật chứ không phải từ các sự vật đến các ý niệm" (Chương II).

Durkheim nhấn mạnh rằng "mục đích của bất cứ bộ môn khoa học nào cùng là tạo ra những sự khám phá, và mọi sự khám phá như thế ít nhi ều gây xáo trộn các ý kiến đã được chấp nhận (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ nhất). Mục tiêu của Durkheim là đưa bộ môn xã hội học đi theo hướng duy lí khoa học" (rationalisme scientifique) (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ nhất).

Ông nhấn mạnh rằng phương pháp xã hội học phải "độc lập với mọi thứ triết học" (Kết luận). Ông viết: "Bộ môn xã hội học không c`ân phải đứng v`ê phía nào giữa các giả thuyết lớn đang phân chia các nhà siêu hình học. Nó cũng không khẳng định tự do hơn tất định luận. Nó chỉ đòi hỏi người ta thừa nhận một đi ều là nguyên tắc nhân quả được áp dụng cho các hiện tương xã hôi" (Kết luận).

Để xây dựng được ngành xã hội học, theo Durkheim, c`ân phải có hai đi àu kiện: một mặt, ngành khoa học này phải có một đối tượng đặc thù, phân biệt với các đối tượng của các ngành khoa học khác; mặt khác, đối tượng này phải được quan sát và giải thích với cách thức tương tự như việc quan sát và giải thích các sự kiện trong các ngành khoa học khác. Theo Raymond Aron, xuất phát từ hai yêu c`âu này mà người ta thường tóm tắt tư tưởng phương pháp luận chủ đạo của Durkheim trong hai công thức nổi tiếng sau đây: c`ân xem xét các sự kiện xã hội như những "sự vật"; đặc trưng của sự kiện xã hội là nó mang tính chất *cưỡng chế* đối với cá nhân. 14

Xã hội học của Durkheim dựa trên lí thuyết v`ê sự kiện xã hội. Theo quan niệm của Durkheim, xã hội học là việc *nghiên cứu* các hiện tượng xã hội, và việc *giải thích* các sự kiện này dưới góc độ xã hội học. Durkheim muốn chứng minh rằng có thể có và c`ân phải có một ngành xã hội học mang tính chất thực sự khách quan và thực nghiệm, xứng đáng sánh vai với các ngành khoa học khác.

#### Sự kiện xã hội

Theo trường phái thực chứng luận, đi ầu quan trọng nhất trong nghiên cứu khoa học là nắm bắt được các "sự kiện" (faits). <sup>15</sup> Đúng ba mươi năm trước khi ra đời công trình *Các quy tắc* của Durkheim, Claude Bernard (1813-1878), bác sĩ và nhà sinh lí học người Pháp, trong quyển sách nổi tiếng mang tên *Nhập môn nghiên cứu y học thực nghiệm* (Introduction à l'étude de la médecine expérimentale) xuất bản năm 1865, từng nhấn mạnh rằng khoa học c'àn ưu tiên chú ý trước hết đến các sự kiện (faits), r'ài dựa trên đó người ta mới có thể đưa ra những lí giải. Claude Bernard đặc biệt lưu ý rằng phải hết sức cản thận với các từ (mots), bởi lẽ "các từ mà chúng ta sử dung để diễn tả các hiên tương, khi chúng ta chưa biết các nguyên

nhân của chúng [tức của các hiện tượng], tự chúng [tức các từ] chẳng là gì cả, và một khi mà chúng ta gán cho chúng [tức các từ] một giá trị trong việc phê bình hay trong những cuộc thảo luận, thì chúng ta đã ra khỏi [lĩnh vực] kinh nghiệm và rơi vào [xu hướng] kinh viện".

Chúng ta có thể hình dung rằng chính trong bối cảnh của trào lưu thực chứng luận cấy của các ngành khoa học vào nửa sau thế kỉ 19 mà Durkheim đã hình thành ý tưởng v ề "sự kiện xã hội" trong khuôn khổ xã hôi học.

Durkheim định nghĩa sự kiện xã hội (fait social) như sau: "Sự kiện xã hội là bất cứ phương cách hành động nào [...] có khả năng tác động lên cá nhân một sự cưỡng chế ngoại tại" (Chương I). 16

Gắn li ền với khái niệm "sự kiện xã hội" trước hết là ý tưởng về tính khách quan (objectivité). <sup>17</sup> Cái nhìn phương pháp luận của Durkheim là "xem các sự kiện xã hội là các sự vật mà bản tính của chúng không thể cứ muốn thay đổi là được" (Lời tựa cho lần xuất bản thứ nhất). Sự kiện xã hội có một sự "tần tại riêng biệt", "độc lập với các biểu hiện cá thể của nó" (Chương I), tức là không phụ thuộc vào ý chí chủ quan của các cá nhân. Chúng "tần tại ở bên ngoài các ý thức cá nhân" (Chương I).

Đặc trưng thứ hai của các sự kiện xã hội theo Durkheim là chúng mang tính chất áp đặt hay cưỡng chế (contrainte) đối với cá nhân. Durkheim đưa ra nhi ầu ví dụ để minh họa cho ý tưởng v ề sự "cưỡng chế" của xã hội: tiếng cười rộ lên trong một cuộc họp hay trong một đám đông (do một cảm thức tập thể áp đặt lên các cá nhân), thời trang y phục (mỗi người buộc phải ăn mặc theo một kiểu nào đó bởi vì mọi người đ ầu ăn mặc như vậy). 18 "Tôi không bị buộc phải nói tiếng Pháp với những người đ ầng bào, cùng không bị buộc phải sử dụng những đ ầng ti ền hợp pháp; nhưng tôi không

thể nào làm khác đi được. [...] Là nhà tư bản công nghiệp, không có gì cấm tôi làm việc với các quy trình và các phương pháp của thế kỉ trước; nhưng nếu làm đi àu đó, chắc chắn tôi sẽ bị phá sản" (Chương I).

Do con người chúng ta đã quá quen thuộc và đã nội tâm hóa những sự áp đặt và cưỡng chế của xã hội nên thông thường chúng ta tưởng l'âm rằng đấy là do chính chúng ta chứ không phải do xã hội: "Chúng ta là nạn nhân của một ảo tưởng làm chúng ta tin rằng chúng ta đã tự mình tạo ra cái đã được áp đặt lên chúng ta từ bên ngoài" (Chương I). Đi ầu này cũng tương tự như việc chúng ta chẳng bao giờ cảm thấy sức nặng của không khí: "... không khí vẫn có trọng lượng cho dù chúng ta không cảm nhận được sức nặng của nó... (Chương I). Điển hình nhất cho quá trình cưỡng chế của xã hội là công việc giáo dục vốn mang mục tiêu 13 tạo dựng nên những "hữu thể xã hội" (I'être social): "Đi ầu rất rõ ràng là n ần giáo dục nào cũng là một sự nỗ lực liên tục nhằm vào việc áp đặt lên trẻ em những cách nhìn, những cách cảm nhận và những cách hành động mà trẻ em không thể tự dưng có được" (Chương I).

Theo Raymond Aron, ý tưởng của Durkheim v`ê tính chất "cưỡng chế" của các sự kiện xà hội có thể gây ra sự hiểu l`âm: thực ra, Durkheim không cho rằng sự "cưỡng chế" là bản tính của sự kiện xã hội, mà chỉ là một đặc trưng bên ngoài giúp chúng ta nhận diện dễ dàng hơn một sự kiện xã hội. 19

#### C`ân xem các sự kiện xã hội "như là những sự vật"

Durkheim viết ngay ở đ`âu Chương II như sau: "Quy tắc đ`âu tiên và n`ên tảng nhất là xem xét các sự kiện xã hội như là những sự vật." <sup>20</sup>

Do người ta thường có ảo tưởng rằng mình đã hiểu rõ các thực tại xã hội, nên theo Durkheim, nhà xã hội học c`ân phải tự thuyết phục mình ngay từ đ`âu rằng mình chưa hiểu gì v`ê thực tại xã hội. Chính do vậy mà

Durkheim nhấn mạnh rằng thoạt tiên, nhã xã hội học c`ân xem các sự kiện xã hội như những "sự *vật*" hay "đô *vật*" (*choses*), tức là những cái hiện diện sở sở trước mắt chúng ta và được chúng ta quan sát một cách khách quan: Chúng ta đừng l'âm tưởng rằng chúng ta có thể dễ dàng hiểu các sự kiện xã hội xuất phát từ chính ý nghĩa mà chúng ta khoác lên cho chúng một cách tự phát, bởi lẽ chúng ta chỉ có thể tìm ra ý nghĩa của chúng sau khi tiến hành một công cuộc khảo sát khách quan và khoa học. <sup>21</sup> Chính vì thế, Durkheim nhấn mạnh rằng "người ta ít có thói quen xử lí các sự kiện xã hội một cách khoa học" (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ nhất), và "c'ân phải dứt khoát gạt bỏ tất cả các ti 'ân niệm [prénotions]" (Chương II).

Theo Durkheim, "ta có thể nói rằng bất cứ đối tượng nào của khoa học cũng đ`àu là sự vật, có lẽ ngoại trừ các đối tượng toán học" (Lời tựa cho l`ân xuất bản thứ hai).

Và do vậy, ông cho rằng bước đi đ`ài tiên của nhà xã hội học, nếu muốn thực sự tiến hành một thao tác khoa học, đó là phải xác định xem những "sự vật" mà mình khảo sát là gì: "Bất cứ sự khảo sát khoa học nào cùng đ`ài hướng đến một nhóm các hiện tượng xác định, cùng tương ứng với một định nghĩa. Bước đi đ`ài tiên của nhà xã hội học vì thế là phải định nghĩa các sự vật mà ông ta xử lí, để cho người ta biết và cùng để cho ông ta biết mình đang bàn cái gì. Đó là đi ài kiện tiên quyết và không thể thiếu đối với bất cứ minh chứng và bất cứ sự kiểm chứng nào" (Chương II).

"Sự vật" ở đây phải là những sự vật khả giác, nghĩa là có thể khảo sát được, chứ không phải là những khái niệm: "Vì chính là thông qua cảm giác mà chúng ta mới thấy được cái b`ề ngoài của các sự vật, nên chúng ta có thể nói ngắn gọn rằng: để được khách quan, khoa học phải bắt đ`ài từ cảm giác, chứ không phải từ các khái niệm được hình thành độc lập với cảm

giác. Nó phải lấy trực tiếp các dữ kiện khả giác để đưa chúng vào các định nghĩa ban đ`âu của mình" (Chương II).

Mệnh đ'ề "xem xét các sự kiện xã hội như là những sự vật" không phải là một mệnh đ'ề khẳng định v ề sự t 'cn tại của các sự vật, mà là thể hiện một "yêu c'âu nhận thức luận" theo lời Jean-Michel Berthelot. 22 Yêu c'âu này không xuất phát *từ các sự vật*, mà là xuất phát *từ chính chủ thể*, hay cũng có thể nói đây là một thứ "tư duy xã hội học" (cogito sociologique) theo cách diễn giải của Berthelot. 23

Durkheim viết rõ như sau: "Thật vậy, chúng tôi không nói rằng các sự kiện xà hội là những sự vật vật chất, mà là những sự vật xét trên cùng bình diện như những sự vật vật chất, mặc dù theo một cách khác" (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ hai).

Như vậy, việc xem các sự kiện xã hội như là những "sự vật", theo Durkheim, thực chất biểu lộ một tâm thế khoa học của nhà xã hội học: "Việc xem xét các sự kiện thuộc một loại nhất định nào đó như là những sự vật không có nghĩa là sắp xếp chúng vào phạm trù này hay phạm trù kia của thực tại, mà có nghĩa là có một thái độ tinh th'ân [attitude mentale] nhất định đối với chúng" (Lời tựa cho l'ân xuất bản thứ hai).

Thái độ khoa học này là đi àu kiện không thể thiếu vì nhờ đó nhà xã hội học mới cố thể đi đến những khám phá khoa học. Nguyên tắc của Durkheim "đòi hỏi nhà xã hội học phải đặt mình vào trạng thái tinh th àn của các nhà vật lí học, hóa học, sinh lí học khi những người này lao mình vào một mi àn đất hãy còn chưa được khai phá trong lĩnh vực khoa học của mình. Khi thâm nhập vào thế giới xã hội, nhà xã hội học c àn phải ý thức rằng mình đang thâm nhập vào một thế giới chưa được biết đến [inconnu]" (Lời tưa cho l àn xuất bản thứ hai).

Tuy nhiên, liên quan tới khái niêm sư vật" hay "đ'ò vật" (chose) của Durkheim, Raymond Aron cho rằng, để tránh lẫn lôn hoặc ngô nhận, chúng ta c'ân phân biệt giữa hai cách hiểu sau đây: nếu hiểu "sư vật" là một thực tại mà người ta có thể và buộc phải quan sát từ bên ngoài và người ta chưa thể nắm bắt được ngay bản tính của nó thì Durkheim hoàn toàn có lí khi nói rằng c`ân khảo sát các sự kiện xã hội như những sự vật. Ngược lại, nếu từ "sự vật" hàm ý rằng các sự kiện xã hội có thể được giải thích bằng cách thức không khác gì so với việc giải thích các sự kiện tự nhiên, hoặc là ngành xã hôi học phải loại bỏ mọi lối lí giải dựa trên ý nghĩa mà con người gán cho các sư kiên xã hôi, thì có thể thấy Durkheim đã sai l'âm. Thực ra, theo Aron, Durkheim không đi theo cách hiểu thứ hai vừa nêu, bởi lẽ trong toàn bộ các công trình của mình Durkheim đã luôn luôn tìm cách nắm bắt được ý nghĩa mà các cá nhân hay các nhóm xã hội gán cho cách sống của họ, ni ềm tin của họ, hay các nghi thức của họ. Theo Durkheim, chúng ta không thể nào nắm bắt được dễ dàng ý nghĩa thực thu của các sư kiên xã hội nếu chúng ta không nỗ lực đi tìm để khám phá ra nó.<sup>24</sup>

Theo nhận định của Jean-Michel Berthelot, thông qua việc định nghĩa khái niệm sự kiện xã hội và xem sự kiện xã hội như sự vật, Durkheim đã xác lập tính chính pháp (*légitimité*) của bộ môn xã hội học bằng cách khẳng định tính ngoại thể (*extériorité*) và tính độc lập (*autonomie*) của đối tượng nghiên cứu, và từ đó, đi đến một phương thức khảo sát đặc trưng phù hợp với yêu c`âu phương pháp luận này.<sup>25</sup>

Berthelot tóm tắt rằng "lối lập luận thực nghiệm" của Durkheim luôn luôn đi theo diễn trình như sau: định nghĩa, xếp loại, giải thích, chứng minh (définir, classer, expliquer, prouver). Trên đây, chúng tôi đã đ`ề cập tới ph`ân "định nghĩa" của Durkheim đối với các sự kiện xã hội. Sau đây,

chúng tôi sẽ bàn thêm v'ề yêu c'ài "giải thích" các sự kiện xã hội theo Durkheim.

#### Giải thích các sự kiện xã hội

Theo Durkheim, giải thích một sự kiện xã hội là đi tìm *nguyên nhân* của nó, và sau đó đi tìm *chức năng* của nó trong xã hội.

Ông viết: "Nguyên nhân quyết định của một sư kiên xã hội phải được tìm trong các sư kiên xã hôi trước đó, chứ không phải trong các trạng thái ý thức cá nhân" (Chương V), bởi lẽ đối với các sư kiên xã hôi, "Vì vậy, quy tắc của chúng tôi không liên quan đến bất cứ quan niêm siêu hình học nào, bất cứ sư tư biên nào v ềcơ sở của các thực thể (êtres). Nó chỉ đòi hỏi nhà xã hôi học phải đặt mình vào tâm trạng của các nhà vật lí học, hóa học, sinh lí học khi họ lao mình vào một mi ền đất hãy còn chưa được khai phá trong lĩnh vực khoa học của họ. Khi thâm nhập vào thế giới xã hội, nhà xã hội học c'ân phải ý thức rằng mình đang thâm nhập vào một thế giới chưa được biết đến; ông ta phải cảm thấy mình đang hiện diên trước các sư kiên mà những quy luật của chúng cũng không bị nghi ngờ như các quy luật của sư sống, lúc bô môn sinh học vẫn còn chưa thành lập; ông ta phải giữ mình trong tư thế sẵn sàng phát hiện ra cái sẽ làm ông ta kinh ngạc và bối rối. Thế nhưng, xã hôi học vẫn chưa đạt đến đô chín mu à v êtrí tuê ấy. Trong khi nhà khoa học nghiên cứu v èthiên nhiên cảm nhận rất tinh những kháng lực của thiên nhiên và ông ta phải khó khăn lắm mới vươt qua được, thì quả thực có vẻ như nhà xã hôi học đang hoạt đông trong môi trường các sư vật trong suốt một cách trực tiếp đối với tâm trí [của ông ta], có vẻ như ông ta đã giải quyết những vấn đ ề rối rắm nhất một cách quá dễ dàng. Trong tình trạng hiện nay của khoa học, chúng ta thực sự còn chưa biết các định chế xã hội chính yếu, như nhà nước hay gia đình, quy ền sở hữu hay khế ước, hình phạt và trách nhiệm, là gì nữa; chúng ta h'âu như hoàn toàn không

biết gì v'ê các nguyên nhân chúng phu thuộc, các chức năng chúng thực hiên và các quy luật tiến hóa của chúng, vấn đ'ê không phải ở chỗ đó, nếu chúng ta bắt đ`àu nhận thấy những vêt sáng trên một số điểm. Thế nhưng, chỉ c'ân đọc qua các công trình xã hội học là đủ biết việc ý thức v'ê tình trạng không biết ấy và v ềnhững khó khăn ấy là hiếm hoi đến dường nào. Không những các nhà xã hôi học tư coi mình là buộc phải giáo đi ều hóa v ề tất cả các vấn đ'ề cùng một lúc, mà còn tưởng rằng mình có thể đạt đến được cái bản chất của các hiện tượng phức tạp nhất chỉ bằng vài trang giấy hay vài câu nói. Đi àu đó có nghĩa là các lí thuyết như thế không diễn tả các sư kiên vốn không thể được tát cạn với tốc độ ấy, mà diễn y tả quan niệm mà tác giả đã có sẵn v'ê chúng trước khi tiến hành cuộc nghiên cứu. Và chắc chắn là, ý niêm của chúng về những tập tục xã hội (pratiques collectives), v'è viêc những tập tục ấy là gì và phải là gì, là một nhân tố trong sư phát triển của chúng. Nhưng ý niêm này tư nó là một sư kiên, và sư kiên này, muốn được xác định thích đáng, c'ân phải được nghiên cứu từ bên ngoài. Vì đi à quan trong không phải là biết cách thức cá nhân nhà tư tưởng nào đó trình bày một định chế nào đó, mà là biết quan niêm của một nhóm v'ê định chế ấy; quả thực, chỉ có quan niệm ấy mới có hiệu lực v'ê mặt xã hôi. Nhưng nó không thể được biết đến bằng lối quan sát nôi tâm đơn thu ần, bởi lẽ nó không hoàn toàn nằm trong bất cứ ai trong số chúng ta; do đó, ta c'ân phải tìm một số dấu hiệu b'êngoài làm cho nó có thể cảm nhận được. Hơn nữa, nó không sinh ra từ hư vô; tự nó đã là kết quả của những nguyên nhân bên ngoài mà ta c'ân phải biết để có thể đánh giá đúng vai trò của nó trong tương lai. Vì vậy, dù ta có làm gì đi nữa thì cùng phải luôn trở lại với chính phương pháp đó. Không có lí do nào để người ta đi tìm ở bên ngoài chúng những lí do t'ôn tại của chúng" (Lời tưa cho l'ân xuất bản thứ nhất). Ông nhấn mạnh: "Ngu 'cn gốc đ 'àu tiên của toàn bô tiến trình

xã hội có t'àm quan trọng nào đó phải được tìm trong sự cấu tạo môi trường xã hội bên trong." (Chương V).

Durkheim xác định rằng "xã hội" có một bản tính hoàn toàn khác biệt so với các cá nhân, bởi lẽ "xã hội không phải là một sự tổng số đơn giản của các cá nhân", mà là "cái hệ thống, do được hình thành bởi sự kết hợp của các cá nhân, lại biểu hiện một thực tại cá biệt có các tính chất riêng của nó" (Chương V).

Ông đã đưa ra ví dụ so sánh hiện tượng sinh học với hiện tượng vô cơ để giải nghĩa sự khác biệt giữa bình diện xã hội với bình diện cá nhân: "... người ta sẽ nói rằng, vì các yếu tố duy nhất tạo thành xã hội là các cá nhân, ngu ần gốc tiên khởi của các hiện tượng xã hội học chỉ có thể là các hiện tượng tâm lí học. Khi lập luận như vậy, người ta cũng có thể hoàn toàn dễ dàng khẳng định rằng các hiện tượng sinh học có thể được giải thích bởi các hiện tượng vô cơ trên bình diện phân tích. Thực vậy, quả là trong tế bào sống chỉ có các phân tử nguyên chất. Chỉ có đi ầu, các phân tử này kết hợp với nhau ở trong đó, và sự kết hợp ấy là nguyên nhân của các hiện tượng mới đặc trưng cho đời sống và ta không thể nào nhận thấy m'ần mống (germe) của nó trong bất cứ các yếu tố kết hợp nào. Chính vì cái toàn bộ không đ ầng nhất với tổng số các bộ phận của nó, nên nó là cái gì khác và các thuộc tính của chúng cũng khác với các thuộc tính mà các bộ phận cấu thành nó biểu hiện" (Chương V).

Đối với Durkheim, để có thể giải thích được một sự kiện xã hội, chúng ta vừa phải tìm ra nguyên nhân lẫn tìm ra chức năng của sự kiện này. Ông phản bác tất cả những lối giải thích mang tính chất cứu cánh luận (finaliste) và nhấn mạnh lối giả thuyết nhân quả dựa trên những "nguyên nhân có hiệu lực" 27: "khi tiến hành giải thích một hiện tượng xã hội thì ta phải nghiên cứu nguyên nhân tác động (cause efficiente) gây ra hiện tượng

ấy và chức năng mà hiện tượng ấy thực hiện một cách biệt lập với nhau. Chúng tôi thích dùng chữ "chức năng" hơn là chữ "mục đích", bởi rõ ràng các hiện tượng xã hội không t `ôn tại một cách chung chung do những kết quả hữu ích mà chúng tạo ra. Đi `àu c `ân phải xác định là có hay không sự tương ứng giữa sự kiện được xem xét với những nhu c `âu chung của cơ thể xã hội và sự tương ưng ấy [thể hiện] ở chỗ nào, mà không c `ân phải bận tâm đến việc nó có ý đ `ô hay không. Vả lại, tất cả mọi ý đ `ô đ `àu quá chủ quan để có thể được xử lí một cách khoa học" (Chương V).

Raymond Aron cho rằng điểm mấu chốt trong tư tưởng xã hội học của Durkheim là như sau: xã hội là một thực tại khác về bản tính so với các thực tại cá nhân; bất cứ một sự kiện xã hội nào cũng đều có nguyên nhân là một sự kiện xã hội khác, chứ không bao giờ xuất phát từ nguyên nhân tâm lí cá nhân. 28

Durkheim khẳng định rằng "bất cứ khi nào mà một hiện tượng xã hội được cắt nghĩa trực tiếp bằng một hiện tượng tâm lí, ta có thể đoán chắc rằng sự cắt nghĩa ấy là sai l'ầm" (Chương V). Giải thích các sự kiện xã hội bằng yếu tố tâm lí học là không hiểu gì v'ê tính chất "xã hội" của các sự kiện này: "Một lối giải thích thu ần túy tâm lí học v'ê các sự kiện xã hội, vì thế, không thể không bỏ qua toàn bộ cái cá biệt, tức là cái xã hội, nơi chúng" (Chương V).

Theo Durkheim, cái xã hội khác với cái cá nhân, cũng giống như xã hội học khác với tâm lí học: "Cả nhóm suy nghĩ, cảm nhận, hành động hoàn toàn khác với các thành viên của nó nếu các thành viên ấy sống tách rời nhau. Cho nên, nếu xuất phát từ các thành viên thì người ta sẽ không thể hiểu được đi ều gì đang diễn ra trong nhóm. Nói ngắn gọn, giữa môn tâm lí học và môn xã hội học có sự gián đoạn giống như giữa môn sinh học và các môn khoa học lí-hóa" (Chương V).

Raymond Aron diễn giải tư tưởng nhân quả trong xã hội học của Durkheim như sau: "Phần nào đó, tính quan hệ nhân quả có hiệu lực [cause efficiente] của môi trường xã hội đối với Durkheim chính là đi àu kiện t in tại của ngành xã hội học khoa học. [Xã hội học] là môn khảo sát các sự kiện từ bên ngoài, định nghĩa một cách nghiêm cẩn những khái niệm mà nhờ đó chúng ta mới có thể phân biệt được những phạm trù hiện tượng khác nhau, xếp loại các xã hội theo chi [genres] và theo loài [espèces], và cuối cùng, trong lòng một xã hội nhất định, giải thích một sự kiện cá biệt bằng môi trường xã hội". <sup>29</sup>

Bên cạnh yêu c'ài đi tìm nguyên nhân của sư kiên xã hôi, Durkheim còn nhấn mạnh tới yêu c'âi tìm ra chức năng của sư kiên xã hôi để có thể giải thích đ'ày đủ v'ê hiện tương" (Chương V). Thực ra, chức năng theo Durkheim cũng không là gì khác hơn mối liên hệ qua lại giữa nhân và quả. Đoạn sau đây cho thấy tư tưởng sâu sắc của Durkheim v ề mối quan hệ tác đông qua lại giữa nhân và quả: "Thực vậy, mối liên hệ liên đới gắn nguyên nhân với kết quả mang một tính chất tương hỗ (réciprocité) mà người ta chưa nhận thức đ ầy đủ. Chắc chắn là, kết quả không thể t ồn tại nếu không có nguyên nhân, nhưng đến lượt nó, cái nguyên nhân này lại c'ân có kết quả của mình. Chính từ nguyên nhân mà kết quả có được năng lượng (énergie) của mình, nhưng kết quả cùng đáp trả lại năng lượng cho nguyên nhân khi có dịp, và do đó nó không thể biến mất mà không gây tác đông trở lại nguyên nhân?<sup>30</sup> Chẳng hạn, sư phản ứng của xã hôi mà chúng ta gọi là "hình phạt" là do cường đô của các xúc cảm tập thể (sentiments collectifs) mà hành vi phạm tôi phạm phải; nhưng mặt khác, sư phản ứng ấy có chức năng hữu ích là duy trì những xúc cảm này ở cùng một mức cường đô, vì chúng sẽ nhanh chóng sôi trào nếu những hành vi xúc phạm (offenses) mà chúng gánh chịu không bị trừng phạt" (Chương V).

Giống như thế giới sinh vật tự nhiên vốn chịu sự chi phối của nguyên tắc cân bằng nội tại, nguyên tắc hài hòa giữa các bộ phận và các cơ thể sống, xã hội con người cũng phải được giải thích bằng cách xem xét vai trò của các chức năng trong lòng hệ thống xã hội, bởi lẽ "không có hệ thống thì không có chức năng", theo lời Berthelot. Berthelot cho rằng chính việc giải thích nguyên tắc nhân quả theo hướng chức năng này là tư tưởng chủ đạo trong cách giải thích của Durkheim v ềcác hiện tượng xã hội. 31

Thay vì áp dụng phương pháp thí nghiệm trực tiếp như trong các ngành khoa học tự nhiên, Durkheim cho rằng có thể sử dụng phương pháp so sánh như một phương pháp thí nghiệm gián tiếp để có thể tìm ra mối liên hệ nhân quả giữa các hiện tượng xã hội: "Chúng ta chỉ có một phương tiện để chứng minh hiện tượng này là nguyên nhân của một hiện tượng khác, đó là so sánh những trường hợp mà chúng đ rìng thời có mặt hay vắng mặt và tìm xem những sự biến đổi mà chúng thể hiện theo những cách kết hợp khác nhau của các hoàn cảnh có chứng tỏ rằng cái này phụ thuộc vào cái kia không. Khi các hiện tượng được tạo ra một cách giả tạo tùy theo ý thích của người quan sát, thì phương pháp ấy là phương pháp thí nghiệm đích thực. Trái lại, khi việc tạo ra các sự kiện không theo sự sắp đặt của chúng ta và chúng ta chỉ có thể mang chúng lại g ần nhau sao cho chúng được tạo ra một cách tự phát, thì phương pháp mà người ta sử dụng là phương pháp thí nghiệm gián tiếp hay phương pháp so sánh" (Chương VI).



Điểm sáng giá của quyển *Các quy tắc*, theo đánh giá của Jean-Michel Berthelot, là "xác lập một nguyên tắc không thể bỏ qua của tính khoa học và đ 'âng thời đ' è xướng một phương thức mấu chốt để thực hiện nguyên tắc này". 32

Tuy nhiên, cũng đáng lưu ý là khái niệm "sự kiện xã hội" v`ê sau này được Durkheim chuyển vào bên trong con người, chứ không còn chỉ hiểu theo nghĩa là nằm bên ngoài cá nhân. Trong công trình *Xã hội học và triết* học, Durkheim cho rằng xã hội là "cái ở bên trên chúng ta và cái ở bên trong chính chúng ta".<sup>33</sup>

Dù vậy, theo Raymond Boudon và François Bourricaud, một trong những điểm khác biệt lớn giữa Durkheim với Marx, Tocqueville và Weber là Durkheim dường như luôn tránh né và khước từ việc coi cá nhân như một "chủ thể hành động" (sujet agissant).<sup>34</sup>

Vấn đ`ê quán xuyến toàn bộ sự nghiệp nghiên cứu của Durkheim là đi tìm những ngu `ân gốc của trật tự xã hội và của sự rối loạn xã hội. Chẳng hạn trong việc nghiên cứu v `ê hiện tượng tự tử, ông cho rằng đây là một hiện tượng "bình thường" vì nó xảy ra trong bất cứ xã hội nào với một tỷ lệ nhất định nào đó; tuy nhiên, khi ở một xã hội hay một nhóm xã hội nào đó xuất hiện một tỷ lệ tự tử cao hơn một cách "bất thường" thì đây chính là dấu hiệu của môt sự rối loạn xã hội. Theo Lewis Coser, mặc dù lo âu v `ê những hiện tượng đổ võ trật tự xã hội, nhưng Durkheim cùng ý thức rằng nếu xã hội kiểm soát cá nhân một cách toàn diện và thái quá thì đi `àu này cũng gây hại cho con người không kém gì tình trạng phi chuẩn (anomie). 35

Mặc dù Durkheim thường bị coi là một người bảo thủ về lập trường chính trị cũng như trong quan điểm xã hội học, nhưng vào thời của ông, ông được xem là một người có tư tưởng tự do cấp tiến, đặc biệt là khi ông bênh vực cho Alfred Dreyfus, một sĩ quan người Pháp gốc Do Thái bị tòa án quân sự Pháp kết án oan ức tội phản bội quốc gia. Ông cho rằng vụ án này thực chất phản ánh óc bài Do Thái trong xã hôi Pháp, khi mà người ta

cố tìm cách tìm ra một thủ phạm để đổ tội gây ra tình trạng xáo trộn và khó khăn của n'ên kinh tế và xã hội Pháp lúc bấy giờ. 36

Theo George Ritzer, sự nghiệp của Durkheim có một t`âm vóc ảnh hưởng sâu xa không chỉ đối với ngành xã hội học mà cả đối với nhi ầu ngành khoa học xã hội khác, đặc biệt thông qua tạp chí *L'Année sociologique* mà ông sáng lập vào năm 1898. Nhóm trí thức quy tụ xung quanh tạp chí này đã tạo ra những tác động quan trọng đối với những ngành như nhân học, sử học, ngôn ngữ học, và kể cả tâm lí học vốn là ngành mà Durkheim công kích nhi ầu trong những công trình đ`âu tay của ông. <sup>37</sup> Ảnh hưởng của Durkheim đối với n`ân xã hội học Mỹ diễn ra chậm hơn, mãi hai mươi năm sau khi ông qua đời, khi xuất hiện quyển *The Structure of Social Action* vào năm 1937 của Talcott Parsons. <sup>38</sup> Còn ở Đức thì Durkheim chỉ được biết đến chủ yếu sau cuộc Thế chiến II. <sup>39</sup>

Công trình *Các quy tắc của phương pháp xã hội học* của Durkheim đà đánh dấu việc mở ra một thời kì mới hết sức quan trọng trong ngành xã hội học, như chính ông nhận định: "Xét tới cùng, sự cải cách mà chúng ta c ần đưa vào trong ngành xã hội học giống y hệt v ề mọi mặt như sự cải cách vốn đã làm biến đổi ngành tâm lí học trong ba mươi năm g ần đây" (Chương II).

Theo Berthelot, cuộc "cải cách" của Durkheim chính là một bước ngoặt, hay là một sự "đoạn tuyệt nhận thức luận" (rupture épistémologique) nếu muốn nói như nhà triết học khoa học Pháp Gaston Bachelard (1884-1962). Thực vậy, việc du nhập phương pháp thực nghiệm của Durkheim đã xác lập "xu hướng duy lí thực nghiệm" (rationalisme expérimental) trong ngành xã hôi học. <sup>40</sup>

## CHO LẦN XUẤT BẢN THỨ NHẤT

Người ta ít có thói quen xử lí các sư kiên xã hôi một cách khoa học đến mức một số mênh đề trong cuốn sách này có thể làm cho độc giả ngạc nhiên. Thế nhưng, nếu có một bộ môn khoa học nghiên cứu v ề các xã hội, thì ta buộc phải không chờ đơi ở nó một lời giải thích động dài đơn giản v ề các tiên kiến (préjugés) truy ền thống, đúng hơn, nó phải làm cho chúng ta thấy được các sư vật theo cách nhìn khác với người bình thường; bởi lẽ mục đích của bất cứ bộ môn khoa học nào cùng là tạo ra những sự khám phá, và moi sư khám phá như thế ít nhi ều gây xáo trôn các ý kiến đã được chấp nhận. Vì thế, nếu trong bô môn xã hôi học người ta không gán cho cảm thức thông thường (sens commun) một uy quy ân mà từ lâu không thấy có trong các bô môn khoa học khác - và người ta cũng không rõ từ đâu mà uy quy ền ấy lại có thể xuất hiện trong khoa học - thì nhà khoa học phải cương quyết không để mình rut rè trước những kết quâ đạt được trong các công trình nghiên cứu của mình, miễn sao các công trình nghiên cứu ấy được tiến hành một cách có phương pháp. Nếu đi tìm sư nghịch lí là công việc của nhà nguy biên thì trốn tránh sư nghịch lí, khi nó bị các sư kiên áp đặt, lại là công việc của một đ'àu óc không có dũng khí và thiếu ni êm tin trong khoa học.

Đi ầu không may ở chỗ việc chấp nhận quy tắc này v ề nguyên tắc và trên lí thuyết lại dễ dàng hơn so với việc áp dụng nó [vào thực tế] một cách kiên trì. Chúng ta còn quá quen với việc quyết định mọi vấn đ ề như thế dựa theo những sự dẫn dắt của cảm thức thông thường nên khó có thể loại trừ cái cảm thức ấy ra khỏi sự bàn luận xã hội học. Trong khi chúng ta nghĩ mình đã thoát khỏi nó, nó lại áp đặt cho chúng ta các phán đoán mà chúng

ta không h'ề hay biết. Chỉ có sư rèn luyên chuyên môn b'ền bỉ mới có thể tránh được những khuyết điểm như thế. Đó là đi ầu chúng tôi muốn độc giả vui lòng đừng bỏ qua. Đôc giả hãy luôn ghi nhớ trong đ`àu rằng các phương cách tư duy quen thuộc nhất đ'ài trái ngược với công việc nghiên cứu khoa học v ề các hiện tương xã hội, chứ không phải thuận lợi cho công việc ấy, và do đó, độc giả phải cảnh giác đ'ệphòng các ấn tương ban đ'ài của mình. Nếu buông mình theo chúng mà không có sư chế ngư nào, thì rất có thể độc giả sẽ xét đoán [công trình của] chúng tôi mà chẳng hiểu gì v ề chúng tôi. Vì vậy, đôc giả có thể đi đến chỗ kết án chúng tôi là tìm cách biên minh cho hành vi tôi phạm, với lí do chúng tôi đà xem nó là một hiện tượng của xã hôi hoc bình thường (un phénomène de sociologie normale). Song, lối bác bỏ như vậy thật là ấu trĩ. Vì nếu như việc các hành vi tôi phạm diễn ra trong mọi xã hôi bình thường bao nhiều, thì việc chúng bị trừng phạt cũng bình thường bấy nhiều. Thiết chế của một hệ thống trấn áp là một sư kiện có tính phổ quát không kém gì sư hiện hữu của hiện tương tôi phạm (criminalité) và c'ân thiết không kém gì trạng thái lành mạnh của tập thể. Để các hành vi tôi phạm không xảy ra, việc loại bỏ những sư dị biệt giữa các ý thức cá nhân, vì những lí do mà ta sẽ thấy sau đây, là không thể có và không đáng mong muốn; nhưng để sư trấn áp không diễn ra thì phải không có sư thu ần nhất luân lí vốn là cái không thể dung hợp với đời sống của xã hôi. Chỉ có đi àu, từ chỗ coi tôi phạm là hành vi bị ghét bỏ và đáng bị ghét bỏ, cảm thức thông thường đã kết luận sai rằng hành vi ấy í không thể chóng vánh mất đi hoàn toàn. Với lối nghĩ đơn giản thông thường của nó, cảm thức này không thể hình dung rằng một sư vật đáng ghét lại có thể có lí do t'ân tại hữu ích nào đó, tuy nhiên chẳng có mâu thuẫn gì ở đây cả. Chẳng phải trong cơ thể có những chức năng đáng ghét mà sư hoat đông đ'àu đăn của nó lại c'ân thiết cho sức khỏe cá the đó sao? Chẳng phải chúng ta đ'êu ghét sự đau khổ đó sao? Tuy nhiên, thực thể nào không biết đau khổ ắt sẽ là

một con quái vật. Tính chất bình thường của sự vật và những ác cảm mà nó khơi gợi ra thậm chí có thể có những sự liên đới. Nếu đau khổ là một sự kiện bình thường, thì đó là tình trạng không được yêu thích<sup>41</sup>; nếu hành vi tội phạm là bình thường, thì đó là tình trạng bị căm ghét. Vì thế, phương pháp của chúng tôi không h'ề có tính cách mạng. Theo nghĩa nào đó, phương pháp ấy thậm chí v'ề cơ bản là bảo thủ, vì nó xem các sự kiện xã hội là các sự vật mà bản tính của chúng không thể cứ muốn thay đổi là được, cho dù bản tính ấy có m'ềm dẻo và dễ uốn nắn đến đâu. Nguy hiểm hơn biết bao là học thuyết chỉ thấy ở chúng chỉ là cái sản phẩm (le produit) của những sự nối kết trong đ'ài mà một kĩ xảo biện chứng đơn giản có thể làm đảo lộn hoàn toàn trong tích tắc!

Cũng giống như thế, vì người ta đã quen hình dung đời sống xã hôi như là sư phát triển lôgic của các khái niêm duy tâm (concepts idéaux), nên có thể ho sẽ coi phương pháp làm cho sư tiến hóa tập thể phu thuộc vào các đi à kiên khách quan, được xác định trong không gian, là thô thiển, và thậm chí rất có thể người ta gọi chúng tôi là nhà duy vật. Tuy nhiên, chúng tôi có thể đòi hỏi phải có định danh ngược lai cho công bằng hơn. Trên thực tế, bản chất của thuyết duy linh (spiritualisme) chẳng phải đã dựa vào ý niêm cho rằng các hiện tương tâm lí không thể được dẫn xuất trực tiếp từ các hiên tương hữu cơ đó sao? Phương pháp của chúng tôi ph'àn nào chỉ là sư áp dung nguyên tắc ấy vào các sự kiện xã hội. Giống như các nhà duy linh tách lĩnh vực (règne) tâm lí ra khỏi lĩnh vực sinh học, chúng tôi tách lĩnh vực tâm lí ra khỏi lĩnh vực xã hội; cũng giống như họ, chúng tôi không chấp nhận việc lấy cái đơn giản hơn để giải thích cái phức tạp hơn. Thế nhưng, nói cho đúng, cả định danh này ["nhà duy vật"] lẫn định danh kia ["nhà duy linh"] đ'àu không phù hợp một cách chính xác với chúng tôi; định danh duy nhất mà chúng tôi chấp nhận là *nhà duy lí* (rationaliste). Quả thực, mục tiêu chính của chúng tôi là mở rông thuyết duy lí khoa học đến

hành vi ứng xử của con người, bằng cách cho thấy rằng, xét trong quá khứ, hành vi ấy có thể quy v ề các mối quan hệ nhân quả mà một sư thao tác không kém ph'àn lí tính có thể sau đó chuyển thành các quy tắc hành đông cho tương lai. Cái mà người ta goi là thuyết thực chứng (positivisme) của chúng tôi chỉ là một hệ quả của tinh th`ân duy lí ấy mà thôi. 42 Người ta chỉ có thể cố gắng vượt khỏi các sư kiên, hoặc để giải thích chúng hoặc để hướng dẫn tiến trình của chúng, trong chừng mực người ta tin chúng là phi lí tính. Nếu như các sư kiên hoàn toàn có thể hiểu được thì chúng đã đủ cho khoa hoc cùng như cho thực tiễn: cho khoa học, vì không có lí do nào để người ta đi tìm ở bên ngoài chúng những lí do t ch tại của chúng; cho thực tiễn, vì giá trị hữu ích của chúng là một trong những lí do này. Do đó, đối với chúng tôi, nhất là trong thời đại của thuyết th' ân bí (mysticisme) đang tái xuất này, một công việc như thế có thể và c'ân được tiếp nhận một cách không e dè và thậm chí có thiên cảm bởi tất cả những ai chia sẻ với chúng tôi ni ềm tin vào tương lai của lí tính, cho dù có bất đ ồng ý kiến với chúng tôi v èmôt số điểm nhất định.

# CHO LẦN XUẤT BẢN THỨ HAI

Khi cuốn sách này xuất bản l'ân đ'àu, nó làm dấy lên những cuộc tranh cãi gay gắt. Những tư tưởng hiện hành, như thể bị ngỡ ngàng, đã chống lại ngay từ đ àu với một sức mạnh đến mức, trong một thời gian, chúng tội h àu như không thể nào lên tiếng trả lời được. Ngay ở những điểm mà chính chúng tôi đã diễn đạt một cách rõ ràng nhất, người ta cùng đã vô cớ gán cho chúng tôi những quan niệm không có gì chung với quan niệm của chúng tôi, và người ta tưởng rằng bằng cách làm ấy, ho sẽ bác bỏ được chúng tôi. Chúng tôi đã nhi ầu lần tuyên bố rằng đối với chúng tôi, cả ý thức cá nhân lẫn ý thức xã hôi đ'àu không phải là cái gì n'ên tảng, mà chỉ là một tập hợp các hiện tương sui generis [riêng], ít nhi ều đã được hệ thống hóa, thì người ta lại lên án chúng tôi là [theo] óc duy thực (réalisme) và tư duy bản thể học (ontologisme). Trong khi chúng tôi đã phát biểu một cách rạch ròi và lặp đi lặp lại đủ moi cách rằng đời sống xã hội hoàn toàn được tạo thành từ các biển tương, thì người ta lại lên án chúng tôi là đã loại trừ yếu tố tinh th'àn ra khỏi môn xã hôi học. Thậm chí, để chống lại chúng tôi, ho còn đi đến việc phục h'à lại những cách thức thảo luận mà có lẽ ai cũng nghĩ là đã mất hẳn. Quả thực, họ quy cho chúng tôi một số ý kiến mà chúng tôi không h'è đặt ra, với có là chúng "phù hợp với các nguyên tắc của chúng tôi". Thế nhưng, kinh nghiêm đã chứng minh tất cả những sư nguy hiểm của phương pháp ấy; bằng cách cho phép người ta kiến tạo một cách võ đoán các hệ thống mà chúng ta đang bàn, nó cũng cho phép người ta đánh đổ các hệ thống ấy một cách không mấy khó khăn.

Chúng tôi không nghĩ là chúng tôi tự lừa dối bản thân mình khi nói rằng kể từ đó những sự chống đối đã d'ân d'ân suy yếu. Đương nhiên, nhi ều

mênh đ'è mà chúng tôi nêu ra vẫn còn tiếp tục tranh luận. Nhưng chúng tôi chẳng lấy làm ngạc nhiên hay phàn nàn v ề những sư tranh luận bổ ích ấy, bởi thực sư rõ ràng là các định đ'ê [hay định thức] (formules) của chúng tôi được dư định sẽ đi àu chỉnh trong tượng lai. Là bản tóm tắt của một thực tiễn cá nhân và không tránh khỏi việc bị hạn chế, các định đ'ê ấy c'ần phải mở rông thêm khi người ta có được một kinh nghiệm sâu rông hơn v ethực tại xã hôi. Hơn nữa, đối với phương pháp, ta chỉ có thể xác lập các quy tắc tạm thời, bởi lẽ các phương pháp sẽ thay đổi cùng với sư tiến bộ của khoa học. Tuy nhiên, trong những năm gần đây, bất chấp những sư chống đối, sư nghiệp của bô môn xã hôi học khách quan, chuyên biệt và có phương pháp đã không ngừng chiếm lĩnh địa bàn. Việc lập ra tạp chí L'Année sociologique [Niên san xã hôi hoc] chắc chắn có đóng góp nhi à vào kết quả này. Vì bao quát cùng một lúc toàn bộ các lĩnh vực khoa học, tạp chí L'Année [Niên san], hơn bất cứ một ấn phẩm chuyên môn nào, có thể cho ta biết được bô môn xã hội học phải là gì và có thể trở thành cái gì. Như vậy, ta có thể thấy rằng xã hôi học không bị kết án là [nó] vẫn còn là một phân ngành của bô môn triết học tổng quát, và mặt khác nó có thể hiểu được chi tiết các sư kiên mà không thoái biến thành một thứ học thức uyên bác rỗng tuếch (pure érudition). Và vì thế, chúng tôi không thể nào diễn tả hết được sư kính trong của mình trước tấm lòng nhiệt tình và tinh th'ân tận tuy của các công sư viên của chúng tôi, chính nhờ có ho mà lối chứng minh bằng sư kiên ấy mới có thể được thử nghiệm và có thể được tiếp tục.

Tuy nhiên, cho dù sự tiến bộ ấy có ph'ân nào hiện thực, ta cùng không thể phủ nhận được rằng những sự hiểu l'âm và tình trạng lẫn lộn trước đây chưa phải đã hoàn toàn mất đi. Đấy là lí do tại sao, nhân dịp xuất bản l'ân thứ hai này, chúng tôi muốn giải thích thêm một vài đi ều, trả lời một số ý kiến phê phán và làm sáng tỏ thêm một số điểm.

Mệnh đ'ề phát biểu rằng các sự kiện xã hội phải được xử lí như là các sự vật - mệnh đ'ề này chính là cơ sở của phương pháp của chúng tôi - nằm trong số các mệnh đ'ề đã gây ra nhi ều tranh luận nhất. Người ta cho rằng việc chúng tôi xem xét các thực tại của thế giới xã hội giống với các thực tại của thế giới bên ngoài là [cái trò] ngược đời (paradoxal) và gây tai tiếng. Như thế là người ta đã hiểu sai một cách kì cục v ề ý nghĩa và t ần quan trọng của lối xem xét ấy (assimilation), mục đích của nó không phải là hạ những hình thức t ồn tại cao hơn xuống những hình thức t ồn tại thấp hơn, mà trái lại, mục đích của nó là đòi hỏi cho hình thức t ồn tại trước một mức độ hiện thực ít nhất là ngang bằng với mức độ mà ai cũng thừa nhận đối với hình thức t ồn tại sau. Thật vậy, chúng tôi không nói rằng các sự kiện xã hội là những sự vật vật chất, mà là những sự vật xét trên cùng bình diện như những sự vật vật chất, mặc dù theo một cách khác.

Thế thì, sự vật là gì? Sự vật đối lập với ý niệm cũng giống như cái người ta biết từ bên ngoài đối lập với cái người ta biết từ bên trong. Sự vật là bất cứ đối tượng nào của nhận thức không thể tự nhiên thâm nhập vào trí tuệ, là bất cứ thứ gì mà chúng ta không thể đưa ra một ý niệm thích đáng bằng một phương pháp phân tích đơn giản ở trong đầu, là bất cứ thứ gì mà trí óc không thể nào hiểu được nếu nó không ra khỏi bản thân nó, bằng cách tuần tự đi từ các đặc điểm dễ thấy và dễ tiếp xúc trực tiếp nhất đến các đặc điểm khó thấy nhất và sâu sắc nhất qua con đường quan sát và thực nghiệm. Việc xem xét các sự kiện thuộc một loại nhất định nào đó như là những sự vật không có nghĩa là sắp xếp chúng vào phạm trù này hay phạm trù kia của thực tại, mà có nghĩa là có một thái độ tinh thần (attitude mentale) nhất định đối với chúng. [Điầu này có nghĩa là] khi nghiên cứu các sư kiên ta phải thừa nhân nguyên tắc là ta hoàn toàn không biết các sư

kiện ấy là gì và các thuộc tính đặc trưng của chúng, cũng như các nguyên nhân chưa biết mà chúng phụ thuộc, không thể được phát hiện bằng phương pháp nội quan (introspection), ngay cả khi phương pháp này được tiến hành cần trong nhất.

[Vì] các thuật ngữ được định nghĩa như vậy, nên mênh đ'ê của chúng tôi không phải là một nghịch luận (paradoxe), có lẽ g`ân như được cho là đi ều đương nhiên nếu nó vẫn còn thường xuyên bị ngô nhân trong các bô môn khoa hoc nghiên cứu v ềcon người, và trên hết là trong bô môn xã hôi hoc. Quả thực, theo chi ều hướng này, ta có thể nói rằng bất cứ đối tượng nào của khoa học cũng đ'àu là sư vật, có lẽ ngoại trừ các đối tương toán học; bởi lẽ đối với các đối tương toán học, vì chúng ta tư mình kiến tạo nên chúng từ đối tương đơn giản nhất cho đến đối tương phức tạp nhất, nên để biết chúng là gì thì ta chỉ c'ân nhìn vào bên trong chúng ta và phân tích ở bên trong chúng ta tiến trình tinh th' ân làm nảy sinh ra chúng là đủ. Nhưng ngay khi ta xét các sư kiên theo đúng nghĩa của từ, khi chúng ta tiến hành xây dựng một bộ môn khoa học v`ê chúng, thì đối với chúng ta, chúng tất yếu là những cái xa lạ, những sự vật chưa được biết đến, vì những biểu tương mà chúng ta có thể tạo ra từ chúng trong diễn trình đời sống không có bất cứ một giá trị khoa học nào, do chỗ chúng không được thực hiện một cách có phương pháp và thiếu tính phê phán, và do đó, ta phải gạt chúng ra. Các sư kiên của tâm lí cá nhân tư chúng biểu hiện đặc điểm này và phải được xem xét theo phương diên này. Quả thực, mặc dù theo định nghĩa, chúng ở bên trong chúng ta, nhưng ý thức mà ta có về chúng lại không bộc lô cho ta thấy cả bản tính nội tâm lẫn ngu 'ôn gốc của chúng. Ý thức cho phép chúng ta biết rõ chúng ở một mức độ nhất định, nhưng chỉ theo cách giống như cảm giác cho chúng ta biết có nhiệt hay ánh sáng, có âm thanh hay điện từ; nó mang lại cho chúng ta những ấn tương mù mờ, thoáng chốc và chủ quan chứ không phải là những ý niêm rõ ràng và phân

minh hay những khái niêm giải thích. Và rõ ràng đây là lí do tại sao trong thế kỉ này bô môn tâm lí học khách quan đã được thành lập với quy tắc n'ên tảng là nghiên cứu các sư kiên tinh th' ân từ bên ngoài, nghĩa là [nghiên cứu chúng] như là các sư vật. Các sư kiên xã hôi lại càng c'ân phải như vậy; vì lẽ ý thức không thể có năng lực nhận biết chúng hơn là nhận biết v ề đời sống riêng của nó<sup>43</sup>. Người ta sẽ biên bác rằng vì chúng là công trình của ta, nên ta chỉ c'àn nhận thức v'ệchính mình là biết được ta đã đưa cái gì vào trong chúng và ta gây dựng chúng như thế nào. Nhưng trước hết, ph an lớn các định chế xã hôi được truy ền lại cho chúng ta được các thế hệ trước làm sẵn r'à; chúng ta không h'êdư ph'àn vào sư hình thành của chúng, và do đó, không phải cứ tra vấn chính mình là chúng ta đã có thể phát hiện ra những nguyên nhân sinh ra chúng. Hơn nữa, ngay cả khi chúng ta tham gia vào việc tạo tác ra chúng, thì khó khăn lắm chúng ta mới đoán thấy theo cách mù mờ nhất, và thường là không chính xác nhất, những lí do thực sư buôc ta phải hành đông và tính chất của sư hành đông của chúng ta. Thậm chí, ngay cả khi đó chỉ đơn thu an là những bước đi riêng của cá nhân chúng ta, chúng ta cũng không biết gì nhi ều v ề những đông cơ tương đối đơn giản đang hướng đạo cho chúng ta; chúng ta cứ tưởng mình vô tư nhưng lại hành động theo lối ích kỉ; chúng ta cứ tưởng mình nghe theo lòng thù hận nhưng lại m'êm lòng trước tình yêu, cứ tưởng mình tuân theo lí trí nhưng lại là những kẻ nô lê cho những thành kiến phi lí tính, v.v. Do đó, làm thế nào chúng ta có được năng lực tách biệt rõ hơn nữa những nguyên nhân, có mức đô phức tạp khác nhau, gây ra các hoạt đông tập thể? Ít nhất là vì mỗi một cá nhân chỉ tham dự vào một ph an rất nhỏ; chúng ta có rất nhi à người công tác và đi à xảy ra trong ý thức của người khác, thì lại nằm bên ngoài chúng ta.

Vì vậy, quy tắc của chúng tôi không liên quan đến bất cứ quan niệm siêu hình học nào, bất cứ sự tư biện nào v`ê cơ sở của các thực thể (êtres). Nó

chỉ đòi hỏi nhà xã hôi học phải đặt mình vào tâm trạng của các nhà vật lí học, hóa học, sinh lí học khi họ lao mình vào một mi ền đất hãy còn chưa được khai phá trong lĩnh vực khoa học của họ. Khi thâm nhập vào thế giới xã hội, nhà xã hội học c'àn phải ý thức rằng mình đang thâm nhập vào một thế giới chưa được biết đến [inconnu]; ông ta phải cảm thấy mình đang hiên diên trước các sư kiên mà những quy luật của chúng cũng không bị nghi ngờ như các quy luật của sư sống, lúc bô môn sinh học vẫn còn chưa thành lập; ông ta phải giữ mình trong tư thế sẵn sàng phát hiện ra cái sẽ làm ông ta kinh ngạc và bối rối. Thế nhưng, xã hội học vẫn chưa đạt đến đô chín mu à v ètrí tuệ ấy. Trong khi nhà khoa học nghiên cứu v èthiên nhiên cảm nhận rất tinh những kháng lực của thiên nhiên và ông ta phải khó khăn lắm mới vượt qua được, thì quả thực có vẻ như nhà xã hôi học đang hoạt động trong môi trường các sư vật trong suốt một cách trực tiếp đối với tâm trí [của ông ta], có vẻ như ông ta đà giải quyết những vấn đ'êrối rắm nhất một cách quá dễ dàng. Trong tình trạng hiện nay của khoa học, chúng ta thực sự còn chưa biết các định chế xã hôi chính yếu, như nhà nước hay gia đình, quy ền sở hữu hay khế ước, hình phạt và trách nhiêm, là gì nữa; chúng ta h'àu như hoàn toàn không biết gì v'è các nguyên nhân chúng phu thuộc, các chức năng chúng thực hiện và các quy luật tiến hóa của chúng, vấn đề không phải ở chỗ đó, nếu chúng ta bắt đầu nhận thấy những vêt sáng trên một số điểm. Thế nhưng, chỉ c'àn đọc qua các công trình xã hội học là đủ biết việc ý thức về tình trạng không biết ấy và về những khó khăn ấy là hiểm hoi đến dường nào. Không những các nhà xã hôi học tư coi mình là buôc phải giáo đi àu hóa v ètất cả các vấn đ ècùng một lúc, mà còn tưởng rằng mình có thể đạt đến được cái bản chất của các hiện tượng phức tạp nhất chỉ bằng vài trang giấy hay vài câu nói. Đi ầu đó có nghĩa là các lí thuyết như thế không diễn tả các sư kiên vốn không thể được tát cạn với tốc đô *ây*, mà diễn tả quan niêm mà tác giả đã có sẵn v`ê chúng trước

khi tiến hành cuộc nghiên cứu. Và chắc chắn là, ý niệm cùa chúng về những tập tục xã hội (pratiques collectives), về việc những tập tục ấy là gì và phải là gì, là một nhân tố trong sự phát triển của chúng. Nhưng ý niệm này tự nó là một sự kiện, và sự kiện này, muốn được xác định thích đáng, cần phải được nghiên cứu từ bên ngoài. Vì đi ều quan trọng không phải là biết cách thức cá nhân nhà tư tưởng nào đó trình bày một định chế nào đó, mà là biết quan niệm của một nhóm về định chế ấy; quả thực, chỉ có quan niệm ấy mới có hiệu lực về mặt xã hội. Nhưng nó không thể được biết đến bằng lối quan sát nội tâm đơn thuần, bởi lẽ nó không hoàn toàn nằm trong bất cứ ai trong số chúng ta; do đó, ta cần phải tìm một số dấu hiệu bề ngoài làm cho nó có thể cảm nhận được. Hơn nữa, nó không sinh ra từ hư vô; tự nó đã là kết quả của những nguyên nhân bên ngoài mà ta cần phải biết để có thể đánh giá đúng vai trò của nó trong tương lai. Vì vậy, dù ta có làm gì đi nữa thì cũng phải luôn trở lai với chính phương pháp đó.

II

Một mệnh đ'ề khác cũng được thảo luận không kém ph'àn sôi nổi so với mệnh đ'ề trước, đó là mệnh đ'ề trình bày các hiện tượng xã hội như là [các hiện tượng] ở bên ngoài các cá nhân. Ngày nay, người ta sẵn sàng đ'ông ý với chúng tôi rằng các sự kiện của đời sống cá nhân và các sự kiện của đời sống tập thể trong chừng mực nào đó là khác nhau v'ề tính chất. Người ta cũng có thể nói rằng có một sự thỏa thuận, nếu kliông phải là nhất trí thì ít ra cùng là rất phổ biến, đang được hình thành v'ề điểm này. Giờ đây không còn nhà xã hội học nào từ chối mọi tính chất riêng đối với bộ môn xã hội học. Nhưng vì xã hội chỉ hợp thành từ các cá nhân<sup>44</sup>, nên hình như, theo nghĩa thông thường, đời sống xã hội không thể có một chất n'ên (substrat) nào khác ngoài ý thức cá nhân; nếu khác đi, đời sống xã hội sẽ nằm đâu đó trên các t'ầng mây lơ lửng.

Tuy nhiên, đi ầu mà chúng ta cho là khó có thể chấp nhận một cách dễ dãi như vậy đối với các sư kiên xã hội, thì lại thường được chấp nhận đối với các lĩnh vực khác của giới tư nhiên. Bất cứ lúc nào các yếu tố nào đó kết hợp với nhau, qua đó làm nảy sinh những hiện tương mới, ta buộc phải quan niêm rằng các hiện tượng này không nằm trong các yếu tố mà nằm trong cái toàn thể được hình thành từ sự hợp nhất của chúng. Tế bào sống không chứa cái gì khác ngoài các khoáng hạt (particules minérales), cũng như xã hội không chứa cái gì khác ngoài các cá nhân; thế nhưng, hoàn toàn rõ ràng là các hiện tương đặc trưng của sư sống không thể nằm trong các nguyên tử hydro, oxy, carbon và nitơ được. Bởi vì làm thế nào mà những sư vân đông của sư sống lai có thể diễn ra bên trong các yếu tố không phải sư sống được? Hơn nữa, làm thế nào mà các thuộc tính sinh học lại có thể được phân bố giữa các yếu tố ấy được? Các thuộc tính ấy không thể có như nhau ở tất cả mọi yếu tố, bởi vì chúng không cùng một tính chất; nguyên tố carbon không phải là nguyên tố nito, và do đó không thể mang những thuộc tính như nhau, cũng như không đóng một vai trò như nhau. Ta cũng không thể công nhận được rằng mỗi một phương diện của đời sống, mỗi một đặc điểm chính yếu của nó được hiện thân trong một nhóm nguyên tử khác. Đời sống không thể bị tách rời nhau ra như vậy; nó là cái một [hay nhất thể] (une), và do đó nó không thể được định vị ở đâu khác ngoài cái chất sống trong toàn thể của nó. Nó ở trong cái toàn thể chứ không ở trong các bô phận. Không phải các hạt vô sinh (particules nonvivantes) của tế bào, mà là bản thân tế bào và chỉ mỗi mình tế bào mới tư nuôi dưỡng, tư tái tạo, hay nói ngắn gon là sống. Và những gì chúng tôi nói v è sư sống có thể được khẳng định lại trong mọi sư tổng hợp khả hữu. Đô rắn của đ cng không nằm trong đ cng đỏ cùng không nằm trong thiếc, vốn là những kim loại dùng để sản xuất đ ồng, thuộc thể m ềm hay dẻo. Đô rắn ấy nằm trong thể hỗn hợp của chúng. Đô lỏng của nước, thuộc tính uống

và các thuộc tính khác của nó, không nằm trong hai nguyên tử khí [tức hydro và oxy] tạo thành nó, mà nằm trong hợp chất do chúng tạo thành bằng cách kết hợp với nhau.

Chúng ta hãy áp dung nguyên tắc này vào bô môn xã hôi học. Nếu, giả thử người ta đ ồng ý với chúng tôi, sư tổng hợp sui generis cấu tạo nên moi xã hội ấy làm nảy sinh những hiện tượng mới, khác với những hiện tượng xảy ra trong ý thức của những người sống cô độc, thì ta buộc phải thừa nhận rằng các sư kiên riêng lẻ đó nằm trong bản thân cái xã hôi đã sản sinh ra chúng chứ không phải trong các bô phận, tức là trong các thành viên, của xã hội ấy. Theo nghĩa này, chúng nằm bên ngoài các ý thức cá nhân, xét như là các ý thức cá nhân, giống như các đặc điểm phân biệt của đời sống nằm bên ngoài các chất khoáng hợp thành sinh thể (être vivant). Chúng không thể được hấp thu vào trong các yếu tố mà không tư mâu thuẫn, vì theo định nghĩa, chúng giả định cái gì đó khác với những cái mà các yếu tố ấy chứa đựng. Như vậy, sự phân biệt mà chúng tôi đã xác lập dưới đây giữa bô môn tâm lí học theo đúng nghĩa của từ, hay bô môn khoa học v'ề tâm thức của cá nhân, và bộ môn xã hội học đã được biện minh bởi một lí do mới. Các sư kiên xã hôi không chỉ khác v ề chất với các sư kiên tâm lí; chúng có một chất nền khác, chúng không tiến triển trong cùng một môi trường, chúng không phu thuộc vào những đi àu kiên như nhau. Đi àu này không có nghĩa là bản thân chúng, theo cách nào đó, không phải là các sư kiên tâm lí, vì cả hai [loại sư kiên ấy] đ'àu là những thể cách tư duy hay hành đông. Nhưng các trạng thái của ý thức tập thể thuộc v`ê một bản tính khác với các trạng thái của ý thức cá nhân; chúng là những biểu tương thuộc một loại khác. Tần thức của các nhóm không phải là tâm thức của các cá nhân; nó có những quy luật riêng của nó. Vì thế, cả hai bô môn khoa học này khác nhau rõ rêt như bất cứ bộ môn khoa học khác nhau rõ rêt nào, cho dù giữa chúng có thể có những mối quan hê nào đó.

Tuy nhiên, v`ê điểm này, ta nên đưa ra một sự phân biệt có thể rọi ánh sáng nào đó lên cuộc tranh luận.

Chất liệu (matière) của đời sống xã hôi không thể được giải thích bằng các nhân tố tâm lí thu ần túy, nghĩa là bằng các trạng thái của ý thức cá nhân; đối với chúng tôi, đi ều này là hiển nhiên. Thực vậy, cái mà các biểu tương tập thể thể hiện là cách thức nhóm [xã hội] đang suy tưởng v ềchính mình trong các mối quan hệ của nó với các đối tương mà nó tác đông. Nhưng nhóm lại được cấu tạo khác với cá nhân, và các sư vật tác đông tới nó thuộc một loại khác. Những biểu tương nào không thể hiện những chủ đ'è giống nhau hay những đối tương giống nhau thì không thể phu thuộc vào những nguyên nhân giống nhau. Để hiểu được phương cách mà xã hôi hình dung v'ê chính mình và thế giới xung quanh nó, ta c'ần phải xem xét bản tính của xã hôi, chứ không phải bản tính của các cá nhân. Các biểu trưng mà xã hôi dùng để suy tưởng v ềchính mình sẽ thay đổi tùy theo việc xã hôi ấy là gì. Ví du, nếu xã hôi quan niêm mình xuất thân từ một con vật danh tổ (animal éponyme), đó là vì xã hôi ấy hình thành nên một trong số nhóm đặc biệt mà người ta gọi là các thị tộc ấy. Nếu đông vật tổ được thay bằng một thủy tổ là con người, nhưng cũng đ'ây tính chất huy ên thoại, đó là vì [tổ chức] thị tôc đã thay đổi về bản tính. Nếu, bên trên các vị thần cai quản ở địa phương hay trong gia đình, xã hôi hình dung ra những vị th'àn khác mà nó tin là nó phu thuộc vào, đó là vì các nhóm địa phương và các nhóm gia đình hợp thành xã hôi ấy có xu hướng tập trung lại và hợp nhất, và mức đô hợp nhất được biểu hiện trên một điện thờ th'àn linh tương ứng với mức đô hợp nhất mà xã hội đạt được ở cùng thời điểm. Nếu xã hội lên án một số lối ứng xử nhất định, đó là vì chúng xúc phạm đến một vài trong so các xúc cảm cơ bản của nó; và những xúc cảm này liên quan đến sư cấu tạo của nó, cũng giống như nhưng xúc cảm của cá nhân có liên quan đến khí chất và sư cấu tao tinh th`àn của anh ta. Vì vây, ngay cả khi bô môn tâm

lí học cá nhân không còn những đi àu bí mật đối với chúng ta nữa, nó cũng không thể mang lại cho chúng ta cách giải quyết bất cứ đi àu gì trong số các vấn đ ềấy, vì chúng liên quan đến các loại sự kiện mà nó chưa biết đến.

Nhưng một khi đã thừa nhận sư khác nhau v'ê tính chất (hétérogénéité) ấy, ta có thể tư hỏi xem các biểu tương cá nhân và các biểu tượng tập thể có tập hợp lai với nhau hay không, bởi vì cả hai đ'àu là những biểu tương; và [tư hỏi] xem, do những sư giống nhau ấy, một số quy luật trừu tương có thể sẽ không chung cho cả hai lĩnh vực hay không. Các câu chuyên huy ền thoại, các truy ên thuyết dân gian, các quan niêm tôn giáo đủ moi loại, các ni êm tin luân lí, v.v. thể hiện một thực tại khác với thực tại cá nhân; nhưng, cách thức chúng hút đẩy, hợp phân có thể độc lập với nôi dung của chúng và chỉ liên quan đến tính chất phổ biến của các biểu tương của chúng mà thôi. Mặc dù được hình thành từ một chất liêu khác, nhưng chúng vận hành trong các mối quan hệ giữa chúng với nhau giống như các cảm giác, các hình ảnh, hay các ý niêm vận hành nơi cá nhân. Chẳng hạn, người ta có nên tin rằng sư liên tục và sư giống nhau, những sư tương phản và những sư đối lập logic tác đông theo cùng một cách không, cho dù các sư vật được biểu hiện đó là gì? Vì vậy, người ta đi đến chỗ hình dung ra khả thể của bô môn tâm lí học hoàn toàn mang tính hình thức có thể có chỗ chung cho môn tâm lí học cá nhân và môn xã hội học; và đó có thể là lí do vì sao người ta cảm thấy phải thận trong khi phân biệt một cách quá rõ hai bộ môn khoa học này.

Nói một các nghiêm ngặt, trong tình trạng nhận thức của chúng ta hiện nay, vấn đ'ề được đặt ra như vậy không thể nhận được một giải pháp nhất quyết nào. Quả thực, một mặt, tất cả những gì chúng ta biết v'ề phương cách kết hợp của các ý niệm cá nhân được quy giản vào một số mệnh đ'ề rất chung chung và mơ h'ồ mà người ta gọi chung là các quy luật v'ề sự kết hợp (lois de l'association) của các ý niệm. Nhưng với các quy luật v'ề sự

hình thành ý niệm tập thể, chúng ta vẫn còn hoàn toàn chưa biết đến. Môn tâm lí học xã hội, có nhiệm vụ phải xác định các quy luật ấy, chẳng qua chỉ là một từ dùng để gọi tất cả mọi vấn đ'ề phổ biến (généralités), khác nhau và không chính xác, nhưng không có đối tượng xác định. Đi ều c ần phải làm là nghiên cứu xem, bằng cách so sánh các chủ đ'ề huy ền thoại, các truy ền thuyết và các truy ền thống dân gian, các ngôn ngữ, các biểu tượng xã hội nương tựa nhau và loại trừ nhau, hòa hợp nhau và tách rời nhau, v.v. theo cách nào. Nhưng dù vấn đ'ề này đáng được các nhà nghiên cứu lưu tâm, thì ta vẫn có thể nói rằng nó đã h ầi như chưa được đ'ề cập đến; và khi ta còn chưa phát hiện ra được một vài trong số các quy luật ấy, thì rõ ràng ta không thể biết được một cách chính xác các quy luật ấy có lặp lại các quy luật của môn tâm lí học cá nhân hay không.

Tuy nhiên, dù không chắc chắn, nhưng ít nhất cũng có khả năng là nếu như có những sư giống nhau giữa hai loại quy luật này, thì những sư khác nhau giữa chúng không phải là không có. Quả thực, có vẻ như khó có thể chấp nhận khi nói rằng chất liêu nhào nặn nên các biểu tương không ảnh hưởng đến các thể cách kết hợp của chúng. Đúng là các nhà tâm lí học đôi khi nói đến các quy luật v ề sư kết hợp các ý niêm, như thể các quy luật ấy là như nhau đối với tất cả các loại biểu tương cá nhân. Nhưng hoàn toàn không đúng như vậy: các hình ảnh không nối kết với nhau [theo cùng cách] như các cảm giác, và các khái niệm cùng không nối kết với nhau như các hình ảnh. Nếu môn tâm lí học phát triển hơn, chắc chắn nó sẽ nhận thấy rằng mỗi một phạm trù của các trạng thái tâm thức đ'àu có những quy luật hình thức dành riêng cho nó. Nếu như vậy, người ta *a fortiori* [lại càng] phải trông chờ vào việc các quy luật tương ứng của tư duy xã hội là [những quy luật] riêng biệt như bản thân tư duy ấy. Thực vậy, nếu loại sư kiên này ít được khảo sát, thì ta khó lòng ý thức được tính riêng biết ấy. Lẽ nào tính riêng biết làm cho ta thấy phương cách quá đặc biết trong đó các quan niêm

tôn giáo (v ề căn bản là mang tính tập thể) đan cài vào nhau, hay tách rời nhau, chuyển hóa lẫn nhau làm sản sinh ra những quan niêm hỗn hợp đầy mâu thuẫn, tương phản với những sản phẩm thông thường của tư duy của riêng chúng ta, là quá la lùng chẳng? Do đó, ta có thể giả định nếu một số quy luật của tâm thức xã hội làm xuất hiện lại một cách có hiệu quả một vài trong số các quy luật do các nhà tâm lí học xác lập, đó không phải là vì các quy luật của tâm thức chỉ đơn thu an là trường hợp riêng của các quy luật tâm lí học; nhưng giữa hai loại quy luật ấy, bên cạnh những mặt khác nhau chắc chắn là quan trong, vẫn có những mặt giống nhau mà ta có thể suy ra bằng sư trừu tương, nhưng còn chưa được biết đến. Đi ầu này có nghĩa là trong bất cứ trường hợp nào xã hội học cũng không thể vay mươn một cách hoàn toàn và đơn giản ở môn tâm lí học mênh đ'ê này hay mênh đ'ê khác để áp dung nguyên xi vào các sư kiên xã hôi. Nhưng toàn bô tư duy tập thể, trong mô thức cũng như trong chất liêu, phải được nghiên cứu tư nó và cho nó, với ý thức là nó phải có cái gì đó riêng cho nó, và ta c'ân phải để lại cho [các nhà nghiên cứu trong] tương lai nhiêm vu tìm xem ở mức đô nào thì nó giống với tư duy của các cá nhân. Đây là một vấn đ'ệ thuộc thẩm quy en của môn triết học tổng quát và môn lôgic học trừu tượng hơn là môn nghiên cứu khoa học v ềcác sự kiên xã hôi. 45

#### III

Chúng tôi vẫn còn phải nói vài lời v ềđịnh nghĩa mà chúng tôi đã nêu ra v ề các sự kiện xã hội ở trong Chương I của cuốn sách này. Chúng tôi xem các sự kiện xã hội là những phương cách hành động hay tư duy, có thể nhận biết được qua đặc điểm là chúng có khả năng gây ra nơi ý thức của các cá nhân một sự ảnh hưởng mang tính cưỡng chế. Đã có một sự lần lẫn v ề chủ đ ề đáng được ta lưu ý này.

Người ta có thói quen khó bỏ là lấy các hình thức tư duy triết học, mà định nghĩa sơ bô này thường được xem là một thứ triết học v'ê sư kiên xã hôi, áp dung vào các sư vật xã hôi học. Người ta nói rằng chúng tôi đã giải thích các hiện tương xã hội bằng sư cưỡng chế, cùng tưa như ông Tarde đã giải thích chúng bằng sư bắt chước. Chúng tôi không hìệ có một tham vong như vậy, thậm chí cùng không h`ênghĩ là người ta có thể gán cho chúng tôi đi àu đó, vì nó trái ngược với bất cứ phương pháp nào. Đi àu mà chúng tôi đ'è xuất không phải là dư doán những kết luận của khoa học bằng một lối nhìn triết học, mả chỉ là chỉ ra những dấu hiệu b'êngoài nào đó cho phép ta nhận biết các sư kiên mà khoa học c'ân phải xử lí, để nhà khoa học có thể biết cách phát hiện chúng đang ở đâu và không lẫn lôn chúng với các sư kiện khác. Vấn đ'è là phải phân định lĩnh vực nghiên cứu một cách rõ ràng nhất, chứ không phải thâu tóm nó vào dưới một thứ trực quan thấu triệt (intution exhaustive). Vì vậy, chúng tôi sẵn sàng chấp nhận lời trách cứ rằng định nghĩa này đã không diễn tả hết moi đặc điểm của sư kiên xã hội, và do đó, không phải là định nghĩa khả hữu duy nhất. Trên thực tế, chẳng có gì cấm ta không được quan niệm rằng nó [sự kiện xã hội] có thể được định nghĩa theo nhi ều cách khác nhau; vì chẳng có lí do nào để nó chỉ có một thuộc tính phân biệt duy nhất. 46 Đi ều quan trọng là hãy chọn lấy đặc điểm có vẻ như phù hợp nhất với mục đích mà ta nêu ra. Và rất có thể ta phải sử dung nhi ều tiêu chuẩn cùng một lúc, tùy theo các trường hợp. Đó là những gì mà đôi khi chúng tôi tư mình thừa nhân là c'ân thiết trong xã hôi học; bởi vì có những trường hợp đặc điểm cưỡng chế không dễ gì được thừa nhân. Vì đây là định nghĩa sơ bô, nên các đặc điểm mà ta sử dung c'ân phải được thừa nhận ngay và có thể c`ân phải được nhận diên trước khi tiến hành cuộc nghiên cứu. Nhưng, đi àu kiên ấy lại không được thỏa mãn trong các định nghĩa mà đôi khi người ta nêu ra để đối choi lại định nghĩa của chúng tôi. Chẳng hạn, người ta nói rằng sư kiên xã hôi là "tất cả những gì

được diễn ra trong xã hội và bởi xã hội", hay "cái gì đó có ích lợi cho nhóm và tác động đến nhóm theo cách nào đó". Nhưng người ta không thể biết được xã hội có phải là nguyên nhân của một sự kiện hay không, hoặc sự kiện ấy có những hệ quả xã hội một khi khoa học đã tiến triển hay không. Các định nghĩa như thế, do đó, không thể dùng để xác định ngay từ đ`àu đối tượng của cuộc nghiên cứu. Để có thể sử dụng chúng, việc nghiên cứu các sự kiện xã hội c`àn phải được đẩy đi khá xa, và do đó, một số phương tiện khác phải được phát hiện trước khi nhận biết chúng đang ở đâu.

Đ cng thời với việc thấy định nghĩa của chúng tôi là quá hẹp, người ta lên án định nghĩa ấy là quá rông và bao quát h'àu hết toàn bô cái thực t'ôn (tout le réel). Quả thực, người ta từng nói rằng bất cứ môi trường vật lí nào cũng gây cường chế đến các thực thể chịu sư tác đông của nó; vì trong chừng mưc nào đó, các thực thể buộc phải tư mình thích ứng với nó. Nhưng giữa hai cách thức cưỡng chế ấy có một thế giới sư dị biệt (toute la difference) tách môi trường vật lí ra khỏi môi trường luân lí. Sức ép do môt hay nhi ều vật thể gây ra cho các vật thể khác hay thậm chí cho các ý chí không thể được lẫn lôn với áp lực mà ý thức của một nhóm gây ra cho ý thức của các thành viên trong nhóm. Sư cưỡng chế xã hôi có đặc điểm hoàn toàn riêng là nó không do tính cứng nhắc của một số lối sắp xếp các phân tử, mà do uy tín được phú cho một số người đại diên (représentations) sinh ra. Đúng là những thói quen, do cá nhân hay do di truy en, ở một số phương diên, có cùng thuộc tính này. Chúng ngư trị chúng ta, áp đặt cho chúng ta những tín ngưỡng hay những tập tuc. Chỉ có đi ều, chúng ngư trị chúng ta từ bên trong, vì chúng hoàn toàn nằm ở bên trong mỗi người chúng ta. Trái lại, những tín ngưỡng và những tập tục xã hôi từ bên ngoài tác đông đến chúng ta; vì thế, uy lưc do các tín ngưỡng và do các tập tục xã hôi gây ra v ề cơ bản là rất khác nhau.

Hơn nữa, chẳng có gì phải ngạc nhiên khi các hiên tương khác của giới tư nhiên bốc lộ, dưới những hình thức khác, chính đặc điểm mà chúng tôi đã định nghĩa là các hiện tương xã hội. Sư giống nhau này chỉ đơn thu ần bắt ngu 'ôn từ chỗ cả hiện tương này lẫn hiện tương kia đ'êu là những sư vật có thực. Vì bất cứ cái gì t'ôn tại thực đ'êu có một bản tính xác định, tự có mà ta c'ân phải tính tới, và ngay cả khi người ta thành công trong việc trung hòa được nó, thì nó không bao giờ bị chế ngư hoàn toàn. Và v ềcơ bản, đây chính là đi à thiết yếu nhất trong ý niệm v è sư cưỡng chế xà hôi. Vì tất cả những gì nó bao hàm, đó là những phương cách hành đông và tư duy tập thể có một thực tại nằm bên ngoài cá nhân con người luôn phục tùng chúng. Đó là những sư vật có sư hiện hữu riêng của mình. Cá nhân bắt gặp chúng khi chúng đã được hình thành trước đó r à và anh ta không thể thủ tiêu chúng nữa hay làm cho chúng hiện hữu một cách khác với cái chúng đang là; do đó, anh ta buộc phải tính tới nó và anh ta sẽ càng khó khăn hơn (chúng tôi không nói là không thể) khi biến đổi chúng, vì chúng cùng có ph'àn, với những mức độ khác nhau, trong sư ưu thế v'è vật chất và tinh th'àn của xã hôi đối với các thành viên của nó. Chắc chắn là, cá nhân giữ một vai trò trong sư hình thành của chúng. Nhưng để có sư kiên xã hội, nhi ều cá nhân con người ít nhất phải tương tác với nhau và sư nối kết ấy sẽ phải làm nảy sinh kết quả mới nào đó. Và vì sư tổng hợp này xảy ra ở bên ngoài mỗi người chúng ta (vì có nhi ều ý thức cùng tham gia vào), nên kết quả tất yếu của nó là cố định, thiết lập ở bên ngoài chúng ta một số cách hành đông và phán đoán nhất định, không phu thuộc vào từng ý chí cá biệt của các cá nhân chúng ta. Như người ta đã nhận xét<sup>47</sup>, có một chữ diễn tả khá tốt phương cách t`ôn tại rất đặc biệt ấy: "định chê" (institution), với đi à kiên là người ta mở rộng nghĩa thông thường của nó ra một chút. Quả thực, nếu không xuyên tạc ý nghĩa của chữ này, thì ta có thể goi tất cả các tín ngưỡng và phương cách ứng xử do tập thể thiết lập là định chế; khi đó, môn xã hội học có thể được định nghĩa là khoa học v  $\hat{e}$  các định chế, v  $\hat{e}$  sự hình thành và sự vận hành của chúng. 48

V ề những cuộc tranh luận khác mà công trình này đã gây ra, chúng tôi thấy không c'àn phải trở lại; vì chúng không chạm đến bản chất của vấn đề. Sư định hướng tổng quát của phương pháp không phu thuộc vào các cách xử lí (procédés) mà người ta ưa dùng hoặc để phân loại các loại hình xã hôi hoặc là để phân biệt cái bình thường và cái bênh lí. Vả lai, những ý kiến phản bác ấy thường là do người ta cư tuyết hay hoàn toàn không chấp nhân nguyên tắc cơ bản của chúng tôi: [nguyên tắc v'ề] tính hiện thực khách quan của các sư kiên xã hôi. Vì vậy, cuối cùng thì moi sư đ'àu dưa trên nguyên tắc này và moi sư buộc phải trở lại với nó. Cho nên, chúng tôi thấy sẽ có ích hơn khi nêu bật nguyên tắc này thêm l'ần nữa, trong khi phân biệt nó với moi vấn đề thứ cấp. Và chúng tôi chắc chắn rằng khi gán cho nguyên tắc ấy một ưu thế nào đó là chúng tôi vẫn còn trung thành với truy ên thống xã hôi học; vì xét cho cùng, chính từ quan niệm này mà toàn bô môn xã hôi học được xây dựng. Thực vậy, môn khoa học chỉ có thể ra đời khi người ta lờ mờ đoán rằng các hiện tương xã hội, tuy không phải là các vật thể, nhưng vẫn là các sư vật có thực c'àn phải được nghiên cứu. Để đi đến chỗ cho rằng việc nghiên cứu chúng là chính đáng, ta c'ân phải hiểu rằng chúng t'ân tại theo một cách thức xác định, chúng có một phương cách t 'ân tại ổn định, một bản tính không phu thuộc vào sư vô đoán của cá nhân và từ nó phát sinh các quan hệ tất yếu. Như vậy, lịch sử của môn xã hội học chỉ là một sư nỗ lực lâu dài để xác định rõ cái cảm thức ấy, đào sâu vào nó và khai triển tất cả những hệ quả mà nó bao hàm. Nhưng, cho dù có những sư tiến bô to lớn được tạo ra theo hướng này, chúng ta sẽ thấy sau công trình này vẫn còn nhi à tàn dư của định đ ècon người là trung tâm (postulat anthropocentrique), tức là định đ'ệ, ở đây cũng như ở những chỗ khác, đã chặn con đường dẫn tới khoa học. Đi ầu khó chịu đối với con người là phải từ bỏ cái quy ần lực vô hạn đối với thế giới xã hội (ordre social) mà từ lâu con người tự ban bố cho mình, và mặt khác, có vẻ như đối với con người, nếu thực sự có những lực lượng tập thể (forces collectives), con người nhất định buộc phải phục tùng chúng mà không thể nào làm thay đổi được chúng. Đây là đi ầu khiến con người đi đến chỗ phủ nhận chúng. Các kinh nghiệm lặp đi lặp lại đã dạy cho con người một cách vô ích rằng sức mạnh toàn năng ấy - mà con người tự đắm mình trong cái ảo tưởng v ề nó - đối với con người, luôn luôn là nguyên nhân của sự yếu đuối; rằng sự thống trị tuyệt đối (empire) của con người đối với các sự vật chỉ thực sự bắt đ là khi con người thừa nhận rằng các sự vật có một bản tính riêng, và từ lúc đó con người đành phải học từ chúng [để biết] chúng là gì. Bị xua đuổi ra khỏi tất cả các môn khoa học khác, cái tiên kiến thảm hại này lại được duy trì một cách ngoan cố trong bộ môn xã hội học. Do đó, không có đi là gì khẩn thiết hơn là tìm cách giải phóng hẳn bộ môn khoa học của chúng ta ra khỏi cái tiên kiến ấy; và đây là mục đích chính trong những nỗ lực của chúng tôi.

## DẪN NHẬP

Cho đến nay, các nhà xã hội học ít quan tâm đến việc làm rõ đặc trưng và định nghĩa phương pháp mà họ vận dụng để nghiên cứu các sự kiện xã hội. Chính vì vậy, trong toàn bộ công trình của ông Spencer, vấn đề phương pháp luận không chiếm được một vị trí nào; vì cuốn *Nhập môn khoa học xã hội*, một cuốn sách mà nhan đề của nó có thể khiến cho người ta tưởng lầm, lại được dành để chứng minh những khó khăn và khả năng của xã hội học, chứ không phải để trình bày các phương pháp làm việc mà ngành này cần sử dụng. Mill thực sự chú ý khá nhi là đến vấn đề này, 49 nhưng ông ta chỉ dùng phép biện chứng để sàng lọc những gì Comte đã nói, chứ không bổ sung thêm vào đó cái thực sự riêng của ông ta. Cuối cùng thì chỉ có chừng một chương trong *Giáo trình triết học thực chứng* là phần nghiên cứu duy nhất độc đáo và quan trọng mà chúng ta có được về vấn đề này. 50

Vả lại, tình trạng không quan tâm này không có gì phải ngạc nhiên. Thực vậy, những nhà xã hội học lớn mà chúng tôi vừa nhắc đến vẫn chưa vượt ra khỏi những ý tưởng khái quát v ề bản tính của các xã hội, v ề các mối quan hệ giữa lĩnh vực xã hội với lĩnh vực sinh vật, v ề bước đi chung của sự tiến bộ; ngay cả công trình xà hội học đồ sộ của ông Spencer cũng không nhằm mục tiêu nào khác hơn là chứng minh quy luật tiến hóa phổ quát được áp dụng vào các xã hội như thế nào. Và để giải quyết các vấn đ ề triết học này, người ta không c ần phải dùng đến những phương pháp làm việc nào đặc biệt và phức tạp. Họ đành bằng lòng với việc cân nhắc giữa phương pháp diễn dịch với phương pháp quy nạp và tiến hành một cuộc đi ầu tra sơ lược về những ngu ần dữ liệu tổng quát nhất có thể có được từ sự khảo sát xã hội học. Nhưng họ hoàn toàn không chú ý đến những thận trọng c ần phải

có khi quan sát các sự kiện, cách thức đặt ra những vấn đ'ề chính yếu, phương hướng của các cuộc nghiên cứu, những thủ tục chuyên biệt để tiến hành những cuộc nghiên cứu này, và những quy tắc chi phối việc đi tìm các luận cứ chứng minh.

Một sự trùng hợp may mắn của các hoàn cảnh, trong đó quan trọng hàng đầu là việc mở ra cho chúng tôi một khóa học chính thức về môn xã hội học tại Khoa Văn trường Bordeaux cho phép chúng tôi sớm chuyên tâm vào việc nghiên cứu khoa học xã hội và làm cho nó trở thành môn chuyên ngành của chúng tôi, chúng tôi có thể vượt ra khỏi những vấn đ ề quá tổng quát ấy và đề cập đến một số vấn đề chuyên biệt nào đó. Vì thế, do thôi thúc của thực tế, chúng tôi đã đi đến chỗ tư xây dựng một phương pháp xác định hơn mà chúng tôi tin là hoàn toàn phù hợp với bản tính đặc thù của các hiện tương xã hội. Đó chính là những kết quả của cách làm mà chúng tôi muốn trình bày ở đây trong tổng thể của chúng và đưa ra để thảo luận. Chắc chắn, những kết quả ấy đã được ng âm chứa trong quyển sách mà chúng tôi mới xuất bản g`àn đây: Sự phân công lao động xã hội. Nhưng theo chúng tôi, có lẽ tốt hơn là rút chúng ra từ công trình này, trình bày chúng theo từng ph'àn, bằng cách kèm theo chúng là những chứng cứ và minh họa chúng bằng những ví dụ được vay mượn hoặc là từ công trình ấy hoặc là từ những công trình khác vẫn còn chưa xuất bản. Như vậy, người ta mới có thể nhận định đúng hơn v ề cái phương hướng mà chúng tôi muốn cố gắng đưa vào các nghiên cứu xã hôi học.

### THẾ NÀO LÀ MỘT SỰ KIỆN XÃ HỘI?

Trước khi tìm kiếm phương pháp nào thích hợp cho việc nghiên cứu các sự kiện xã hội thì đi ầu quan trọng là phải biết các sự kiện xã hội mà ta gọi như vậy là gì.

Vấn đ`ề này càng c`ân thiết hơn vì người ta sử dụng tên gọi đó không thật chuẩn xác. Thông thường người ta dùng nó để chỉ g`ân như tất cả những hiện tượng đang diễn ra ở bên trong xã hội, miễn là chúng thể hiện, với một sự khái quát nào đó, mối quan tâm có tính chất xã hội nào đó. Nhưng nếu căn cứ theo đi ài ấy thì không có biến cố nào của con người mà không thể được gọi là thuộc v`ề xã hội. Mỗi cá nhân uống, ngủ, ăn, suy nghĩ, và chính vì lợi ích xã hội mà các chức năng ấy được thực hiện một cách đ`ài đặn. Vì thế, nếu các sự kiện này là các sự kiện xã hội thì xã hội học không có đối tượng nào cho riêng mình, và lĩnh vực của nó sẽ lẫn lộn với lĩnh vực của sinh học và của tâm lí học.

Nhưng trên thực tế, xã hội nào cũng có một nhóm các hiện tượng xác định được phân biệt bằng những tính chất hoàn toàn khác với những hiện tượng mà các ngành khoa học tự nhiên khác đang nghiên cứu.

Khi tôi làm tròn trách nhiệm làm anh, làm ch 'ông hay làm công dân của mình, khi tôi thực hiện những cam kết mà tôi đã kí, tôi đã làm xong những nghĩa vụ được xác định trong luật pháp và trong tập tục, [tức là những cái] ở bên ngoài tôi và bên ngoài những hành vi của tôi. Thế thì, ngay cả khi chúng phù hợp với tâm tư của tôi và tự thâm tâm tôi cảm nhận được tính hiện thực của chúng, thì tính hiện thực này vẫn là khách quan; bởi lẽ không phải tôi đã tạo ra chúng, mà tôi đã tiếp nhận chúng qua giáo dục. Hơn nữa,

biết bao nhiêu l'ân, có lúc ta không biết được tường tận những bổn phận thuộc phận sự của mình, và để biết được chúng, ta c'ân phải tra cứu Bộ luật và tham vấn những người giải thích có thẩm quy ân v'ênó! Cũng giống như thế, tín đ'ônhận thấy những tín ngưỡng và các thực hành tôn giáo đã có sẵn nơi mình từ lúc chào đời; nếu chúng đã có trước anh ta, có nghĩa là chúng t'ân tại ở bên ngoài anh ta. Hệ thống các kí hiệu mà tôi dùng để diễn đạt tư tưởng của mình, hệ thống ti ân tệ mà tôi dùng để thanh toán nợ n'ân, các công cụ tín dụng mà tôi sử dụng trong các quan hệ mua bán, các thực tiễn ngh ề nghiệp, v.v. vận hành độc lập với việc tôi sử dụng chúng. Giá như ta xét l'ân lượt các thành viên, mà xã hội được hợp thành từ các thành viên ấy, thì đi àu nói trên có thể được lặp lại ở từng người. Do đó chính những phương cách hành động, suy nghĩ và cảm nhận cho ta thấy cái đặc tính đáng chú ý là chúng t 'ân tại ở bên ngoài các ý thức cá nhân.

Không chỉ các kiểu ứng xử hay tư duy ấy ở bên ngoài cá nhân mà chúng còn được phú cho một sức mạnh có tính chất mệnh lệnh và cưỡng chế nhờ đó chúng được áp đặt lên cá nhân ấy, dù anh ta có muốn hay không. Đương nhiên, khi tôi sẵn lòng phục tùng chúng, sự cưỡng chế này không được cảm nhận, hay ít được cảm nhận, và vì thế là vô ích. Thế nhưng nó lại là một tính chất nội tại của những sự kiện này, và bằng chứng là nó được khẳng định ngay khi tôi thử kháng cự. Nếu tôi cố vi phạm các quy định của pháp luật, các quy định ấy phản ứng chống lại tôi để ngăn hành vi của tôi lại nếu kịp thời, hoặc làm vô hiệu lực và tái lập hành vi ấy dưới hình thức chuẩn mực nếu nó đã thực hiện và có thể sửa được, hoặc buộc tôi phải gánh lấy hậu quả của hành vi ấy nếu nó không thể được sửa theo cách nào khác. Các châm ngôn luân lí thu ần túy thì thế nào? Ý thức công chúng (conscience publique) chế ngự bất cứ hành vi nào xúc phạm chúng bằng cách tiến hành giám sát lối xử sự của các công dân và đặt ra những hình phạt cụ thể. Ở những trường hợp khác, sự cưỡng chế ít mang tính bạo lực,

nhưng không vì thế mà nó không hiện hữu. Nếu tôi không tuân theo các quy ước của xã hôi, nếu trong việc ăn mặc, tôi không lưu tâm đến những tập quán được theo ở xứ tôi và ở t'ấng lớp của tôi, thì sư lố bịch mà tôi gây ra, sư xa lánh của người ta đối với tôi, tạo ra những kết quả không khác gì một hình phạt theo đúng nghĩa của từ, cho dù là theo một phương cách đã giảm nhe. Vả lại, sư cưỡng chế, dù chỉ là gián tiếp, cùng không phải là không có hiệu lưc. Tôi không bị buộc phải nói tiếng Pháp với những người đồng bào, cùng không bị buộc phải sử dụng những đồng tiền hợp pháp; nhưng tôi không thể nào làm khác đi được. Nếu tôi thử tránh tính tất yếu ấy, toan tính của tôi sẽ thất bại một cách thảm hại. Là nhà tư bản công nghiệp, không có gì cấm tôi làm việc với các quy trình và các phương pháp của thế kỉ trước; nhưng nếu làm đi ều đó, chắc chắn tôi sẽ bị phá sản. Nên ngay cả khi, trên thực tế, tôi có thể tư mình vượt qua được các quy tắc ấy và vi phạm chúng một cách thành công thì tôi luôn bị buộc phải đấu tranh chống lại chúng. Cho dù cuối cùng chúng có bị vươt qua nhưng chúng cũng đủ chứng tỏ cái sức mạnh cưỡng chế của mình bằng sư kháng cư mà chúng dùng để chống lại. Không một nhà cải cách nào, dù là may mắn, mà công việc của ho lại không vấp phải các chống đối thuộc loại ấy.

Như vậy, đấy là một lớp các sự kiện biểu hiện các tính chất rất đặc biệt: chúng là những phương cách hành động, suy nghĩ và cảm nhận, ở bên ngoài cá nhân, và được phú cho một sức mạnh cưỡng chế mang tính mệnh lệnh nhờ đó chúng được áp đặt vào cá nhân. Do đó, chúng không thể được lẫn lộn với các hiện tượng hữu cơ, vì chúng cốt yếu là các biểu tượng và các hành động; cũng không được lẫn lộn với các hiện tượng tâm lí vốn là những hiện tượng chỉ t ồn tại trong ý thức cá nhân và bởi ý thức ấy thôi. Vậy là, các sự kiện ấy cấu thành một loại [hiện tượng] mới, và [vì thế], thuật ngữ cái xã hội (sociaux) phải được nêu ra và dành riêng cho chúng. Thuật ngữ này phù hợp với chúng; vì rõ ràng, do không lấy cá nhân làm

chất n'ên (substrat) nên chúng không có chất n'ên nào khác ngoài xã hôi, hoặc là xã hôi chính trị trong tính toàn ven của nó, hoặc là một trong những nhóm bô phận nào đó mà xã hôi ấy bao g'âm: các đạo giáo, các phe phái chính trị, các trường phái văn chương, các nghiệp đoàn, v.v. Mặt khác, thuật ngữ này chỉ phù hợp với riêng chúng mà thôi; vì chữ "cái xã hôi" chỉ có nghĩa xác định với đi àu kiên nó chỉ dùng để biểu thị những hiên tương không thuộc v ề bất cứ phạm trù nào của các sư kiên đã được cấu thành và được đặt tên trước đó r à. Do đó, chúng là lĩnh vực riêng của xã hôi học. Đúng là, chữ "cưỡng chê" này, mà qua đó ta định nghĩa chúng, có nguy cơ khiến cho những người sốt sắng chủ trương một thứ thuyết cá nhân tuyệt đối phải hoảng sơ. Vì ho tuyên bố rằng cá nhân là hoàn toàn tư tri (autonome), hình như đối với ho, người ta làm cho phẩm giá cá nhân bị hạ thấp bất cứ khi nào người ta khiến cho cá nhân ấy cảm thấy rằng anh ta không phu thuộc vào chính mình nữa. Nhưng vì ngày nay không thể phủ nhận rằng ph ần lớn các tư tưởng và các khuynh hướng của ta không do ta xây dưng, mà đến với ta từ bên ngoài, chúng chỉ có thể thâm nhập vào ta bằng cách tư áp đặt; đó là tất cả những gì mà định nghĩa của chúng tôi biểu đạt. Vả lại, người ta biết rằng mọi sự cưỡng chế xã hội không nhất thiết phải là loại trừ nhân cách cá nhân.<sup>51</sup>

Tuy nhiên, vì những ví dụ chúng tôi vừa dẫn ra (các quy định pháp lí, các quy tắc luân lí, các giáo đi ều tôn giáo, các hệ thống tài chính, v.v.), tất cả đều là những lòng tin và những thực hành đã cấu thành trước đó r ồi, theo đi ều nói trên, người ta có thể tin rằng sự kiện xã hội chỉ t ồn tại ở nơi nào có sự tổ chức xác định. Nhưng có những sự kiện khác, dù không biểu hiện các hình thức được đúc kết ấy, nhưng lại có cả tính khách quan lẫn cái uy lực như thế đối với cá nhân. Đó chính là cái mà người ta gọi là các trào lưu xã hội (courrants sociaux). Vì vậy, các cao trào cảm xúc như phấn khích, phẫn nộ, xót thương đang diễn ra trong một đám đông không bắt

ngu 'cn từ bất cứ ý thức riêng biệt nào. Chúng từ bên ngoài đến với mỗi người trong số chúng ta và có khả năng lôi cuốn chúng ta, dù chúng ta có muốn hay không. Dĩ nhiên, có thể trong khi hoàn toàn buông mình theo chúng, tôi không cảm nhận được cái áp lực mà chúng gây ra cho tôi. Nhưng áp lưc ấy sẽ bốc lô rõ ngay khi tôi thử chống lại chúng. Khi một cá nhân thử chống lại một trong các biểu hiện tập thể ấy thì những xúc cảm mà anh ta đang khắc chế sẽ quay ra chống lại anh ta. Vậy thì, nếu sức mạnh cưỡng chế bên ngoài ấy tự mình khẳng định một cách rõ ràng như thế trong những trường hợp có sư kháng cư, thì nó cùng hiện hữu cả trong những trường hợp ngược lại, cho dù ta không ý thức được đi àu đó. Thế thì chúng ta là nạn nhân của một ảo tưởng làm chúng ta tin rằng chúng ta đà tư mình tạo ra cái đà được áp đặt lên chúng ta từ bên ngoài. Nhưng nếu như cảm giác thỏa màn mà chúng ta đắm mình vào có che đậy cái áp lực mà chúng ta đã trải qua đi nữa, nó cùng không thủ tiêu được cái áp lực ấy. Chính vì vậy không khí vẫn có trong lượng cho dù chúng ta không cảm nhận được sức nặng của nó. V ềph ần chúng ta, ngay cả khi chúng ta vô tình cùng góp ph ần tạo ra cảm xúc chung thì cái ấn tương mà ta đã trải qua hoàn toàn khác với cái ấn tương mà ta tất sẽ cảm thấy nếu như chúng ta đang ở một mình. Cũng vậy, một khi đám đông được giải tán, một khi các ảnh hưởng xã hội ấy không còn tác động đến chúng ta và một khi chúng ta tư mình đối diễn với chính mình, thì những tình cảm mà chúng ta đã trải qua gây cho chúng ta cảm giác có cái gì đó xa la, trong cảm giác ấy ta không còn nhận ra mình nữa. Thế là chúng ta nhận thấy mình đã chịu đưng chúng nhi ều hơn là mình đã tạo ra chúng. Có lúc chúng làm chúng ta ghê sơ, bởi chúng trái ngược với bản tính chúng ta. Chính vì thế các cá nhân, ph'ân lớn là những người hoàn toàn hi ền lành, lại có thể bị lôi kéo đến những hành vi tàn bạo khi tập hợp lại thành đám đông. Hay đi ều mà chúng ta nói v ề những cơn bộc phát nhất thời ấy áp dung tương tư cho các lu ồng dư luận lâu dài hơn, v'è các vấn đ'è tôn giáo, chính trị, văn học, nghệ thuật, v.v. không ngừng diễn ra quanh chúng ta, hoặc trong toàn bộ phạm vi của xã hội, hoặc trong các nhóm hạn chế hơn.

Hơn nữa, định nghĩa này v'è sư kiên xã hôi có thể được xác nhận bằng một kinh nghiệm đặc sắc: chỉ c'àn quan sát cách trẻ em được nuôi dạy là đủ. Nếu xét các sư kiên như là chúng đang t'ôn tại và như là chúng vẫn luôn t'ôn tại, đi ều rất rõ ràng là n'ên giáo duc nào cũng là một sư nỗ lực liên tục nhằm vào việc áp đặt lên trẻ em những cách nhìn, những cách cảm nhận, những cách hành đông mà trẻ em không thể tư dựng có được. Ngay từ những tháng năm đ'àu đời của trẻ, chúng ta bắt nó phải ăn, uống, ngủ đúng giờ giấc, bắt nó phải giữ sạch sẽ, giữ yên lặng và vâng lời; v ềsau chúng ta buôc nó học cách quan tâm tới người khác, tôn trong các tập tục, các l'ề thói, và bắt nó phải làm việc, v.v. Nếu theo thời gian, sư cưỡng chế này không còn cảm nhận được nữa, đó là vì sự cưỡng chế này d'ân d'ân sinh ra những thói quen, những xu hướng nôi tại khiến nó trở nên vô ích, nhưng chỉ thế chỗ cho nó thôi vì những thói quen và xu hướng ấy được phát sinh từ nó. Theo ông Spencer, đúng là một n'ên giáo duc hợp lí tính phải tránh các biên pháp như thế và hày để cho trẻ em được hoàn toàn tư do; nhưng vì lí thuyết giáo duc này chưa bao giờ được bất cứ một dân tộc nào mà ta biết đến thực hành, nên nó chỉ là một desideratum [ước muốn] cá nhân chứ không phải là một sư kiên có thể đối lập với các sư kiên nói trên. Đi ều làm cho các sư kiên được nói ở trên đặc biết bổ ích, đó là n'ên giáo duc lấy việc tạo dưng nên thực thể xã hôi (l'être social) làm mục tiêu; do đó, ta có thể thấy trong quá trình giáo duc ấy, như là một hình thức thu nhỏ, phương cách thực thể này được cấu thành trong lịch sử. Áp lực mà trẻ em liên tục phải chịu ấy chính là áp lực của môi trường xã hội muốn nhào nặn trẻ em theo hình ảnh của nó, cha me và th'ây cô chỉ là những người đại diên và là những người trung gian mà thôi.

Như vây, cái có thể dùng để nêu lên đặc trưng của các hiện tương xã hội học không phải là tính khái quát hóa của chúng. Một tư tưởng được bắt gặp trong bất cứ ý thức cá nhân riêng biệt, một đồng tác mà bất cứ cá nhân nào cũng lặp lại, do đó, không phải là những sư kiên xã hội. Nếu người nào đó bằng lòng với việc sử dung đặc điểm này để định nghĩa các sư kiên xã hội, đó là vì anh ta đã lẫn lôn chúng với cái có thể được gọi là các hiện thân cá thể của chúng. Cái cấu thành nên chúng là các lòng tin, các xu hướng, các thực tiến của nhóm được thực hiện một cách tập thể; còn những hình thức mà các trạng thái tập thể mang lấy khi chúng được khúc xạ nơi các cá nhân là những sư vật thuộc loại khác. Cái chứng minh một cách nhất quyết tính nhi nguyên này của tư nhiên đó là hai loại sự kiện trên thường được biểu hiên ở trạng thái tách rời nhau. Thật vậy, một số trong các phương cách hành đông hay suy nghĩ ấy có được, do sư lặp lại, một thứ đô đặc (consistence) kết tủa chúng lại, có thể nói-như vậy, và tách chúng ra khỏi các biến cố riêng lẻ đang phản ánh chúng. Như vậy, chúng mang lấy một hình thể, một hình thức khả giác dành riêng cho chúng, và cấu tạo nên một thực tại sui generis, rất khác với các sư kiên cá thể đang biểu hiện chúng. Tập quán tập thể không chỉ hiện hữu ở trạng thái nôi tại (état d'immanence) trong các hành vi liên tiếp do nó quy định, mà, bằng một sư ưu tiên không thể có trong lĩnh vực sinh học, nó còn được biểu hiện một l'ân cho tất cả trong một định thức được lặp đi lặp lại từ miêng người này sang miêng người khác và được lưu truy ên qua giáo dục, và kể cả được lưu giữ qua sách vở. Đó là ngu 'ân gốc và tính chất của các quy định pháp lí, các quy tắc đạo đức, các câu châm ngôn hay ngạn ngữ dân gian, các tín đi ầu [hay giáo đi à l trong đó các giáo phái tôn giáo hay các phe phái chính trị kết chặt lòng tin của mình, các mã thị hiểu do các trường phái văn chương tạo lập, v.v. Không một phương cách hành động hay tư duy nào trong số ấy hoàn

toàn có mặt trong những sự áp dụng do các cá nhân thực hiện, bởi vì chúng có thể t`ân tại ngay cả khi không được áp dụng thực sự.

Dĩ nhiên, sư tách rời ấy không phải lúc nào cũng biểu hiện một cách rõ ràng như thế. Nhưng chỉ c'àn nó hiện hữu một cách không thể chối cãi được trong nhi ều trường hợp quan trong mà chúng tôi vừa gợi lại là đủ để chứng minh rằng sư kiên xã hôi khác biệt với những tác dung cá thể của nó. Vả lại, ngay cả khi sư tách rời này nếu không thể quan sát trực tiếp được, thì thông thường, người ta có thể nhận diên nó với sư trợ giúp của những thủ thuật nào đó; và đi ều không thể tránh được là ta phải tiến hành thực hiện thao tác ấy nếu muốn rút sư kiên xã hội ra khỏi bất cứ mớ hỗn tạp nào để quan sát trong trạng thái thu ần túy của nó. Như vậy, có một số lu ầng dư luận nào đó xô đẩy ta với một cường độ không đ 'âng đ 'âu, tùy thời đại và tùy xứ sở, chẳng hạn, đẩy người này đi đến việc hôn nhân, đẩy người kia đến chỗ tư tử, hoặc đẩy tỉ suất sinh đến chỗ cao hơn hay thấp hơn, v.v. Đó rõ ràng là những sư kiên xã hôi. Thoạt đ'àu, chúng dường như không tách rời với những hình thức mà chúng mang trong những trường hợp riêng biệt. Nhưng môn thống kê học đã cấp cho ta phương tiên để cô lập chúng. Quả thực, chúng được biểu hiện, không phải là không chính xác, qua tỉ suất sinh, tỉ lê hôn nhân, tỉ lê tư tử, tức là qua con số mà ta có được bằng cách chia tổng số trung bình năm của kết hôn, sinh đẻ và tư tử với tổng số người trong đô tuổi kết hôn, sinh đẻ và tư tử<sup>52</sup>. Vì mỗi một con số nói trên bao g`âm tất cả các trường hợp riêng lẻ một cách không phân biệt nên các hoàn cảnh cá nhân, là những hoàn cảnh có thể có ph'ân vai trò trong việc tạo ra hiên tương tư vô hiệu hóa lẫn nhau, và do đó, không góp ph'ân quy định hiện tương. Cái nó biểu hiện là một trạng thái nào đó của tâm thức tập thể (âme collective).

Đấy là các hiện tượng xã hội, khi đã bị tước bỏ mọi yếu tố xa lạ. Còn những biểu hiện riêng tư của chúng, những biểu hiện này quả thực có tính chất xã hội nào đó, bởi lẽ một ph'àn chúng tái tạo ra một mô hình tập thể; nhưng ph'àn lớn, mỗi một biểu hiện ấy lại phụ thuộc vào thể tạng thể chất-tâm lí của cá nhân và những hoàn cảnh đặc thù mà anh ta bị đặt vào. Do đó, chúng không phải là các hiện tượng xã hội học theo sát nghĩa của từ. Chúng đ 'àng thời thuộc cả hai lĩnh vực mà ta có thể gọi là xã hội-tâm lí. Chúng gây hứng thú cho nhà xã hội học nhưng không cấu thành nội dung trực tiếp của xã hội học. Ta cũng phát hiện thấy đặc điểm ấy ở cơ thể của các hiện tượng tự nhiên hỗn hợp đang được các môn khoa học hỗn hợp, như môn hóa-sinh học, nghiên cứu.

Nhưng người ta cũng sẽ nói rằng một hiện tương chỉ có thể mang tính tập thể nếu nó chung cho tất cả moi thành viên trong xã hôi, hay ít nhất cho ph'àn lớn trong số ho, và do đó, nếu nó mang tính phổ biến. Đương nhiên, nhưng nếu nó mang tính phổ biến thì đó là vì nó có tính tập thể (tức là ít nhi ều có tính bắt buộc), chứ không phải nó mang tính tập thể vì nó có tính phổ biến. Đó là một trạng thái của nhóm được lặp lại ở các cá nhân bởi vì nó được áp đặt vào ho. Nó ở trong từng bô phận vì nó t côn tại trong cái toàn thể, chứ không phải ở trong cái toàn thể vì nó t ch tại trong các bộ phận. Đi ầu dễ thấy nhất là các lòng tin và các sư thực hành ấy được truy ền lại cho chúng ta đã được các thể hê đi trước làm sẵn; chúng ta chỉ tiếp nhận và làm theo chúng bởi lẽ, là một công trình tập thể đ 'ông thời lại là một công trình lâu đời, chúng được trao cho một uy quy ên đặc biệt mà n'ên giáo duc đã day cho ta cách nhận biết và tôn trong. Và đi ều đáng lưu ý là ph ần lớn các sư kiên xã hội đến với chúng ta bằng con đường này. Nhưng ngay cả khi sư kiên xã hôi ph'àn nào là do sư hợp tác trực tiếp của chúng ta mà có thì tính chất của nó cũng vẫn vậy. Một xúc cảm tập thể chợt bộc phát trong một đám động không đơn thu ần là biểu hiện cái gì đó chung cho tất cả các

xúc cảm cá nhân. Nó là cái gì hoàn toàn khác, như chúng tôi đã chứng minh ở trên. Nó là một hệ quả của việc [con người] chung sống với nhau, một sản phẩm của những sự tác động và những sự phản ứng xảy ra giữa các ý thức cá nhân; và nếu nó vang vọng trong mỗi ý thức cá nhân thì đó là do cái năng lượng đặc biệt (énergie spécial) được phát sinh từ ngu côn gốc tập thể của nó. Nếu mọi trái tim đ cùng nhịp đập, đó không phải là do một sự tương hợp ngẫu nhiên có sẵn, mà là do cùng một lực (force) đẩy chúng đi vào cùng một hướng. Mỗi người bị lôi kéo bởi moi người.

Do đó, chúng tôi đi đến hình dung một cách chính xác lĩnh vực của xã hôi học. Nó chỉ g'àm một nhóm các hiện tương xác định. Một sư kiện xã hôi có thể được nhận biết qua sức mạnh cưỡng chế từ bên ngoài đang tác đông hay có khả năng tác đông đến các cá nhân; và sư hiện diên của sức mạnh ấy đến lượt nó lại có thể được nhận biết hoặc qua việc có một hình phạt nào đó được xác định, hoặc qua việc sư kiên này chống lại mọi toan tính cá nhân muốn vi phạm nó. Tuy nhiên, ta cũng có thể định nghĩa sư kiên xã hôi bằng sư lan tỏa của nó trong nôi bô nhóm, với đi ều kiên là, theo các nhận xét ở trên, ta c'àn bổ sung thêm vào như là một đặc điểm thiết yếu thứ hai rằng nó t 'ch tại độc lập với các hình thức cá thể mà nó mang trong lúc lan tỏa. Tiêu chuẩn sau cùng này, trong một số trường hợp nào đó, còn dễ b'êáp dung hơn so với tiêu chuẩn trước. Thật vậy, sư cưỡng chế dễ dàng được nhận thấy khi biểu lô ra ngoài bằng một sư phản ứng trực tiếp nào đó của xã hội, như trường hợp trong luật pháp, đạo đức, các tín ngưỡng, các tập tục, và cả trong các mốt thời trang. Nhưng khi sư cưỡng chế chỉ mang tính gián tiếp, như sư cưỡng chế mà một tổ chức kinh tế thực hiện, thì không phải lúc nào người ta cùng dễ dàng nhận thấy. Sư khái quát hóa được kết hợp với tính khách quan có thể dễ dàng xác lập hơn. Vả lại, định nghĩa thứ hai này chỉ là một hình thức khác của định nghĩa thứ nhất; bởi lẽ, nếu một phương cách ứng xử đang hiện hữu ở bên ngoài các ý thức cá nhân trở thành một phương cách phổ biến, thì nó không còn cách nào khác ngoài việc gây áp lực lên các cá nhân. 53

Tuy nhiên, người ta cùng có thể tự hỏi định nghĩa này đã hoàn chỉnh hay chưa. Quả thực, các sự kiện đã cung cấp cho ta cái cơ sở định nghĩa ấy là tất cả những phương cách hành động (manières de faire); chúng thuộc loại sinh lí học. Nhưng cũng có những phương cách tôn tại (manières d'etre) mang tính tập thể, tức là các sự kiện xã hội thuộc loại giải phẫu học hay hình thái học. Xã hội học không thể không quan tâm đến chất n'ên (substrat) của đời sống tập thể. Tuy nhiên, số lượng và tính chất (nature) của các thành ph'ân cơ bản hợp thành xã hội, phương cách bố trí chúng, mức độ kết dính mà chúng đạt được, sự phân bố dân cư trên diện tích lãnh thổ, số lượng và tính chất của các con đường giao thông, hình thức cư trú, v.v. thoạt nhìn thì dường như không thể nào quy v'ê các phương cách hành động, cảm nhận hay suy nghĩ.

Nhưng trước hết, các hiện tượng đặc thù ấy cùng biểu hiện chính cái đặc điểm giúp ta xác định các hiện tượng khác. Những phương cách t ồn tại này được áp đặt cho cá nhân hệt như những phương cách hành động mà chúng tôi đã nói. Thật vậy, khi muốn biết cách thức một xã hội được phân chia v ề mặt chính trị, cách thức các đơn vị phân chia (divisions) ấy được hợp lại, sự hòa trộn ít nhi ều hoàn chỉnh giữa chúng với nhau, thì không phải qua việc kiểm tra thực tế (inspection matérielle) và quan sát địa lí mà chúng ta mới biết được đi ều đó; bởi lẽ những sự phân chia này đ ều có tính cách luân lí ngay cả khi chúng có cơ sở nào đó trong giới tự nhiên vật lí. Chỉ thông qua công pháp (droit public) chúng ta mới có thể nghiên cứu được cái tổ chức [chính trị] ấy, vì chính công pháp là cái quy định nó, cũng như quy định các quan hệ gia đình và dân sự của chúng ta. Do đó, tổ chức ấy không phải là [một hình thức] ít có tính bắt buộc. Nếu dân cư sống chen

chúc trong các thành phố thay vì sống tản mác ở các vùng nông thôn thì đó là có một lu ồng dư luận, một sức đẩy tập thể đang áp đặt sự tập trung ấy lên các cá nhân. Chúng ta không thể có nhi ều sự chọn lựa v ề kiểu dáng của các ngôi nhà so với kiểu áo qu ần, mà ít ra mức độ bắt buộc của sự chọn lựa này chẳng hơn gì sự chọn lựa kia. Các con đường giao thông quy định một cách nhất quyết chi ều hướng của các cuộc di dân nội địa và những sự trao đổi hàng hóa, và cả cường độ của những cuộc trao đổi và di dân ấy, v.v. Do đó, cùng lắm thì cũng chỉ c ần đưa thêm một phạm trù nữa vào danh mục các hiện tượng mà chúng tôi đã liệt kê khi trình bày dấu hiệu phân biệt của sự kiện xã hội; và vì không thể nào liệt kê hết các hiện tượng nên sự bổ sung thêm vào ấy hẳn là không c ần thiết.

Nhưng sư bổ sung thêm như thế cũng không có ích gì, vì những phương cách t`ôn tại chẳng qua chỉ là những phương cách hành động đã được củng cố. Cơ cấu chính trị của một xã hội chỉ là phương cách theo đó các phân nhánh (segments) cấu thành khác nhau của nó đã trở nên quen với việc sống chung với nhau. Theo lê thường, nếu các mối quan hê của chúng gần gũi thì các phân nhánh lại có xu hướng hòa nhập vào nhau; và sẽ tách rời nhau trong trường hợp ngược lại. Loại hình cư trú được áp đặt lên chúng ta chỉ là phương cách theo đó những người xung quanh chúng ta, và ph an nào đó là của các thế hê đi trước, đã trở nên quen với việc dựng nhà cửa. Các con đường giao thông chỉ là lòng sông được hình thành bởi dòng chảy đ'àu đặn của những cuộc trao đổi hàng hóa và những cuộc di dân, v.v., diễn ra theo cùng một chi à hướng. Đương nhiên, nếu các hiện tương thuộc loại hình thái học là những hiện tượng duy nhất biểu hiện tính cứng nhắc ấy, người ta có thể tin rằng chúng cấu thành riêng biệt. Nhưng một quy định pháp lí là một sư sắp xếp không phải là kém lâu b'ên hơn một kiểu thức kiến trúc, ấy thế mà nó lại là một sư kiên sinh lí học. Một châm ngôn đạo đức đơn thu à chắc chắn là uyên chuyển hơn, nhưng nó lai có những hình thức cứng nhắc còn hơn cả một thói quen hay một phong cách ngh ềnghiệp đơn thu ần. Như vậy, có một loạt toàn bộ các cấp độ sắc thái, không gián đoạn, gắn các sự kiện có cấu trúc đặc trưng nhất với các dòng chảy tự do ấy của đời sống xã hội vốn hãy còn chưa bị rót vào bất cứ cái khuôn xác định nào. Do đó, những sự khác biệt giữa chúng chỉ là những sự khác biệt về mức độ củng cố mà chúng biểu hiện. Cả cái này lẫn cái kia chỉ là đời sống ít nhi ầu được ngưng kết. Chắc chắn là sẽ có thuận lợi nào đó khi dành danh từ "hình thái học" cho các sự kiện xã hội liên quan đến chất n ần xã hội, nhưng với đi ầu kiện là chố quên rằng chúng có cùng bản tính với những cái khác. Định nghĩa của chúng tôi do đó sẽ thâu tóm toàn bộ cái được định nghĩa nên chúng tôi nói: "Sự kiện xã hội là bất cứ phương cách hành động nào, dù cố định hay không cố định có khả năng tác động lên cá nhân một sự cưỡng chế ngoại tại; hoặc nữa, là bất cứ phương cách hành động nào mang tính phổ biến trong phạm vi của một xã hội nào đó, đồng thời lại có một tôn tại riêng, độc lập với các biểu hiện cá thể của nó." 54

# CÁC QUY TẮC VỀ SỰ QUAN SÁT CÁC SỰ KIỆN XÃ HỘI

Quy tắc đ`âi tiên và n`ên tảng nhất là xem xét các sự kiện xã hội như là những sự vật.

Ι

Khi một loạt các hiện tương mới trở thành đối tương của khoa học, thì các hiên tương này đã được thể hiên trong đ'àu óc [của chúng ta] không chỉ bằng những hình ảnh cảm tính, mà còn bằng những khái niệm còn ở dạng thô thiển. Trước khi có những kiến thức sơ đẳng ban đ`àu thuộc lĩnh vực vật lí và hóa học, con người đã có những ý niêm v ề các hiên tương lí-hóa vươt khỏi sư tri giác thu ần túy; chẳng hạn đó là những ý niêm mà ta thấy bị trôn lẫn trong tất cả các tôn giáo. Thực vậy, lí do cho đi ều này là vì sư phản tư là cái có trước khoa học, còn khoa học chỉ sử dung sư phản tư này một cách có phương pháp hơn mà thôi. Con người không thể sống trong môi trường các sư vật mà lại không tạo ra những ý niêm v'ê chúng và dùng những ý niêm ấy để đi ầu chỉnh hành vi ứng xử của mình. Chỉ có đi ầu, vì những ý niêm này gần với chúng ta hơn và vừa tầm với chúng ta hơn so với các thực tại mà chúng tương ứng, nên theo lễ tư nhiên, chúng ta có xu hướng thay thế các thực tại bằng các ý niêm và biến chúng thành chính chất liêu của những lối lí luận tư biên (spéculations) của chúng ta. Thay vì quan sát, mô tả, so sánh các sư vật, ta lại bằng lòng với việc nhận thức, phân tích và nối kết các ý niêm của mình. Thay vì [là] một khoa học v ềcác thực tại, ta không làm gì khác ngoài việc phân tích ý hệ (analyse idéologique). Đương nhiên, cách phân tích ấy không nhất thiết là hoàn toàn không dựa trên sự quan sát. Người ta có thể viện đến các sự kiện để khẳng định các ý niệm ấy hay các kết luận được rút ra. Nhưng như vậy, các sự kiện chỉ có mặt một cách thứ yếu, với tính cách là những ví dụ hay những chứng cứ xác nhận, chứ chúng không phải là đối tượng của khoa học. Thứ khoa học này đi từ các ý niệm đến các sự vật chứ không phải từ các sự vật đến các ý niệm.

Rõ ràng phương pháp này không thể mang lại những kết quả khách quan. Thực vậy, những ý niêm hay khái niêm này, cho dù người ta muốn goi chúng bằng bất cứ tên gì, không phải là những cái thay thế chính đáng cho các sư vật. Các sản phẩm của kinh nghiêm thông thường có mục đích trước hết là làm cho các hành đông của chúng ta hài hòa với thế giới xung quanh; chúng được hình thành bởi thực tiễn và vì thực tiễn. Thế thì, một biểu tương có thể đóng vai trò ấy một cách hữu ích trong khi nó hoàn toàn sai l'âm v'è mặt lí thuyết. Từ nhi ều thế kỉ qua, Copernic đã làm tiêu tan những ảo tưởng của tri giác (sens) của chúng ta v ềsư chuyển đông của các thiên thể; thế nhưng, chúng ta vẫn còn quen lối đi àu chỉnh việc phân phối thời gian của mình theo những ảo tưởng ấy. Để một ý niệm gọi rõ ra những chuyển đông mà bản tính tư nhiên của sư vật đòi hỏi, không nhất thiết nó phải diễn đạt một cách trung thành cái bản tính ấy, mà chỉ c`ân nó làm cho chúng ta nhận thấy được sư vật có công dung gì hay có bất lợi nào, qua đó nó giúp gì được hay cản trở như thế nào đối với chúng ta. Nhưng những ý niêm được hình thành như thế chỉ có thể bộc lộ g`ân đúng cái thực tế thích đáng đó, và bộc lộ chỉ trong các trường hợp tổng quát thôi. Biết bao l'ân chúng vừa nguy hiểm lại vừa không thỏa đáng! Vì thế, không phải cứ lập ra những ý niêm theo cách nào đó là người ta phát hiện ra được các quy luật của thực tại. Trái lại, chúng giống như một tấm mạng che ngăn cách chúng ta với các sư vật, và tấm mạng ấy che giấu các sư vật càng kĩ hơn khi chúng ta càng tưởng nó trong suốt hơn.

Môn khoa học như thế không chỉ có thể bị cắt xén, mà còn thiếu cả chất liêu để nó có thể tư nuôi dưỡng. Mới vừa có đó thì nó đã biến mất, có thế nói như  $v\hat{q}y$ , và chuyển hóa thành nghệ thuật. Thực vậy, những ý niệm ấy, được coi là chứa đưng tất cả những gì là thiết yếu trong hiện thực, vì người ta lẫn lôn chúng với bản thân hiện thực. Do đó, chúng dường như có tất cả những gì c'àn thiết để cho phép chúng ta không chỉ hiểu cái đang t'àn tại, mà còn ấn định cái phải t'ôn tại và những phương tiên thực hiện đi ều đó. Vì cái tốt là cái tuân theo bản tính tư nhiên của sư vật; cái gì ngược với nó đều là xấu, và các phương tiên để đạt đến cái tốt và tránh né cái xấu đều xuất phát từ chính cái bản tính ấy. Do vậy, nếu chúng ta đốn ngô được cái bản tính ấy, công việc nghiên cứu v'ê thực tại hiện thời sẽ chẳng còn mối quan tâm thực tiễn nào nữa, và vì mối quan tâm này là lí do t 'cn tại của công việc nghiên cứu ấy, nên từ nay nó cùng chẳng còn một mục đích nào hết. Sư phản tư vậy là đà bị đẩy đến việc quay trở lại với chính đối tương của khoa học, tức là trở lại hiện tại và quá khứ để phóng mình vào tương lai. Thay vì tìm cách hiểu các sư kiên được sở đắc và được thực hiên, nó lập tức đảm nhận lấy việc phát hiện những sư kiên mới, phù hợp hơn với những mục đích mà con người theo đuổi. Khi người ta tin là mình nắm bắt được bản chất của vật chất, người ta lập tức đi tìm viên đá tạo vàng (pierre philosophale). Vả lại, việc nghệ thuật lấn sân vào khoa học, việc này tư nó đã gây cản trở cho sư phát triển của khoa học, lại được tạo đi à kiên thuận lơi bởi chính những hoàn cảnh quyết định sư thức tỉnh của phản tư khoa học. Vì khoa học chỉ ra đời để thỏa mãn những nhu c'âu thiết yếu của đời sống, nên việc nó được định hướng đến thực tiễn là đi àu hoàn toàn tự nhiên. Những nhu c'àu mà nó được c'àn đến để hỗ trợ luôn là những nhu c'ài khẩn thiết, và vì thế, buôc nó phải nhanh chóng đưa ra kết luận; chúng c àn những phương thuốc chứ không c àn những sư giải thích.

Phương cách làm việc này phù hợp với xu hướng tư nhiên của trí óc chúng ta đến mức người ta cũng nhận ra nó ngay tại ngu ch khởi sinh của các khoa học vật lí. Chính phương cách ấy đã tách thuật luyên đan ra khỏi hóa học, cũng như thuật chiếm tinh ra khỏi thiên văn học. Chính nhờ phương cách ấy mà Bacon đã nêu được đặc trưng của phương pháp mà các nhà bác học trong thời đại ông sử dung, phương pháp mà ông đấu tranh chống lại. Những ý niệm mà chúng tôi vừa nói, chính những notiones vulgares [ý niệm thông thường] hay praenotiones [ti'ên niệm]<sup>55</sup> này, mà ông đã chỉ ra là cơ sở của mọi khoa học<sup>56</sup>, ở đó chúng giữ vị trí là các sự kiên<sup>57</sup>. Chính những *idola* [ngẫu tượng] này, vốn là những thứ bóng ma làm cho chúng ta không thấy được cái phương diên đúng thật của các sư vật, nhưng lại được chúng ta coi là bản thân các sư vật. Và chính vì môi trường tưởng tương này không làm cho trí óc của chúng ta gặp bắt cứ sư trở ngại nào ngoài việc nó cảm thấy mình không bị chế ước, phó mặc cho những tham vong vô bờ bến và tin là có thể cấu tạo, hay đúng hơn là tái cấu tạo, nên thế giới chỉ bằng những sức mạnh của nó và tùy vào những ham muốn của nó.

Nếu như các khoa học tự nhiên cũng gặp phải những trường hợp như vậy, thì xã hội học ắt phải hơn thế nhi ầu. Không phải chờ đến khi xây dựng được ngành khoa học xã hội thì con người mới tạo ra những ý niệm về pháp quy ền, luân lí, gia đình, Nhà nước và bản thân xã hội; vì những ý niệm này là đi ều kiện thiết yếu của đời sống con người. Nhưng, nhất là trong xã hội học, các ti ền niệm, nói như Bacon, có khả năng ngự trị đ ầu óc [của chúng ta] và thay thế các sự vật. Thực vậy, các sự vật xã hội chỉ được thực hiện qua con người; chúng là một sản phẩm của sự hoạt động của con người. Do đó, chúng không biểu hiện đi ều gì khác hơn ngoài việc làm bật những ý niệm trong tâm trí ra, dù đó là ý niệm bẩm sinh hay không bẩm

sinh, và áp dụng những ý niệm ấy cho những hoàn cảnh khác nhau, kèm theo đó là các mối quan hệ giữa con người với nhau. Việc tổ chức ra gia đình, khế ước, hoạt động trấn áp, nhà nước, xã hội do đó có vẻ như là một sự phát triển đơn thu ần của các ý niệm v ề xã hội, nhà nước, sự công bằng, v.v. nơi chúng ta. Kết quả là, các sự kiện này và những cái tương tự với chúng dường như chỉ có tính hiện thực ở trong các ý niệm vốn là những hạt m ầm của hiện thực và qua các ý niệm ấy mà thôi, và từ đó những ý niệm trở thành chất liệu riêng của xã hội học.

Cách nhìn này được biên minh bởi đi ều là: vì đời sống xã hôi muôn hình vạn trạng đang tràn ngập ý thức từ moi mặt, nên ý thức không thể nào tri giác chúng một cách đ'ày đủ để nhận thấy hết thực tại của đời sống. Vì không biết được các mối quan hệ xác lập nên các chi tiết muôn hình vạn trạng này, nên chúng ta rất dễ đi đến chỗ l'ân tưởng là chúng t'ôn tại biệt lập trong môi trường chân không, là chất liêu nửa ph'àn phi-hiên thực (à demi irréelle) và m'ên dẻo vô cùng. Đó là lí do tại sao nhi ều nhà tư tưởng thấy trong những mô hình sắp xếp xã hội của ho chỉ là những sư nối kết giả tao và ít nhi ều có tính cách võ đoán. Nhưng nếu không nhận thấy từng chi tiết, các hình thái cu thể và đặc thù, thì ít ra chúng ta cùng tư hình dung ra được các phương diên chung nhất của đời sống tập thể (existence collective) một cách khái quát và gần đúng, và chính những biểu tượng giản lược và đơn sơ ấy cấu tạo nên những ti ên niêm mà chúng ta thường sử dung theo thói quen hằng ngày trong cuộc sống. Vì vậy, chúng ta không thể nghi ngờ sư hiện hữu của chúng, vì chúng ta nhận biết sư hiện hữu của chúng cùng lúc với việc chúng ta nhận biết sư hiện hữu của chính mình. Không chỉ chúng ở bên trong ta, mà còn vì là sản phẩm của những kinh nghiêm được lặp lại, chúng rút ra được một sư ưu trôi và quy ên uy nào đó từ việc lặp lại và từ thói quen của việc lặp lại ấy. Chúng ta cảm thấy chúng kháng cư lại khi chúng ta tìm cách vượt qua chúng. Có đi àu, chúng ta không thể không xem là hiện thực những hiện tượng nào đối lập với chúng ta. Vì vậy, bất cứ thứ gì cũng đ`êu góp ph`ân giúp chúng ta thấy được thực tại xã hội thực sự trong các hiện tượng ấy.

Và trên thực tế, cho tới nay, ngành xã hôi học ít nhi ều chỉ xử lí các khái niêm, chứ không xử lí các sư vật. Thực vậy, Comte đã tuyên bố rằng các hiên tương xã hôi là những sư kiên tư nhiên, phục tùng các quy luật tư nhiên. Qua đó, ông mặc nhiên thừa nhân tính chất của chúng là các sư vật; vì trong tư nhiên chỉ có các sư vật. Nhưng khi, vươt ra khỏi những sư khái quát triết học ấy, ông cố gắng áp dung nguyên tắc của mình, và từ nguyên tắc này phát triển nên ngành khoa học vốn được hàm ý trong nó thì ông lại lấy chính những ý niêm làm đối tương nghiên cứu. Trên thực tế, cái làm chất liêu chính cho xã hôi học của ông chính là sư tiến bộ của nhân loại theo thời gian. Ông đi từ ý niêm cho rằng có một sư tiến hóa liên tục của loài người ở chỗ không ngừng hoàn thiên hơn bản tính người, và vấn đ'ê mà ông xử lí là phái hiện ra trật tư của sư tiến hóa ấy. Thế nhưng, khi cho rằng sư tiến hóa ấy là có thực thì cái thực tại này chỉ có thể được xác lập một khi khoa học đã được hình thành; do đó, người ta chỉ có thể xem nó là đối tương của công việc nghiên cứu khi nó được coi là một khái niệm trong đầu óc chứ không phải là một sư vật. Và thực vậy, đây là một biểu tượng hoàn toàn mang tính chủ quan đến mức, thật tình mà nói, sư tiến bộ này của nhân loại trên thực tế [được coi là] không t 'ôn tại. Chỉ những xã hôi đặc thù [trong quá trình] nảy sinh, phát triển và tiêu vong một cách độc lập với nhau mới có thể là đối tương được quan sát. Nếu các xã hội g'ân đây nhất chỉ là sư tiếp nối các xã hôi trước, thì mỗi một loại hình cao hơn có thể được coi là sự lặp lại dơn thu ần loại hình kế cận thấp hơn, cộng thêm việc thêm một cái gì đó vào nữa; do đó, người ta có thể đặt chúng theo trình tư nối tiếp, có thể nói như vậy, bằng cách xếp những gì thuộc cùng một trình độ phát triển vào một loại, và cái chuỗi được tạo lập như vậy có thể được

xem là đại diên cho nhân loại. Nhưng các sư kiên không thể hiện ra một cách quá giản đơn đến vậy. Một nhóm người này thay thế cho một nhóm người khác không đơn giản là sư kéo dài của nhóm người sau với những tính chất mới nào đó; [trên thực tế], cái chuỗi trình tư này lại hoàn toàn khác, có những thuộc tính được thêm vào và có những thuộc tính bị mất đi, nó cấu tạo nên một cá thể hoàn toàn mới và tất cả các cá thể khác nhau này, tức là những cá thể dị tính (hétérogènes), không thể bị hòa trôn thành một chuỗi liên tiếp, nhất là vào một chuỗi duy-nhất. Vì sư tiếp diễn của các xã hôi không thể được vẽ bằng một đường hình học, đúng hơn nó giống như một cái cây mà các nhánh đâm ra theo nhi ều hướng khác nhau. Tóm lại, Comte đã đ cng nhất sư phát triển lịch sử với ý niêm của ông v ề nó, và ý niêm này không khác mấy với ý niêm của người thường. Nhìn từ xa, thực vậy, lịch sử mang khá rõ cái phương điện tiếp diễn đơn giản ấy. Người ta chỉ thấy các cá nhân tiếp nối nhau và đi theo cùng một hướng bởi lẽ ho có cùng một bản tính như nhau. Vả lại, vì người ta không quan niệm sư tiến hóa xã hôi có thể sẽ là cái gì khác ngoài sư phát triển của ý niêm nào đó của con người, nên đi ài dường như hoàn toàn tư nhiên là phải định nghĩa sư tiến hóa ấy bằng ý niệm rằng con người được hình thành từ nó. Thế nhưng, làm như vậy, người ta không chỉ vẫn dừng lại trong ý hệ (idéologie), mà còn gán cho xã hôi học một khái niệm không có chút gì gọi là xã hôi học cả.

Ông Spencer gạt bỏ khái niệm này, nhưng là để thay thế nó bằng khái niệm khác vốn đã được hình thành theo một cách khác. Ông coi các xã hội, chứ không phải là nhân loại, là đối tượng của khoa học; thế nhưng ông lập tức đưa ra ngay từ đ`àu một định nghĩa làm cho sự vật mà ông nói tiêu tán đi để nhường chỗ cho cái ti ền niệm của ông v ề xã hội. Thực vậy, ông nêu ra như là một mệnh đ`ề hiển nhiên rằng "một xã hội chỉ t ồn tại khi sự hợp tác được thêm vào theo kiểu đặt cạnh nhau", chính bằng cách đó mà sự hợp

nhất các cá nhân mới trở thành một xã hội theo đúng nghĩa của từ <sup>58</sup>. Thế r ồi, xuất phát từ nguyên lí rằng sự hợp tác là bản chất của đời sống xã hội, ông phân biệt các xã hội thành hai loại dựa theo tính chất của sự hợp tác đang ngự trị. Ông viết: "Có một sự hợp tác tự phát được thực hiện mà không có sự trù tính trong khi theo đuổi các mục đích riêng tư; cũng có một sự hợp tác được thiết lập một cách có ý thức đòi hỏi các mục đích của lợi ích chung phải được thừa nhận một cách rạch ròi." Với loại trước ông gọi là các xã hội công nghiệp; với loại sau là các xã hội quân sự, và ta có thể nói v ềsự phân biệt ấy rằng nó là ý niệm gốc (idée mère) của xã hội học của ông.

Nhưng định nghĩa khởi đ`ài này lại phát biểu cái vốn chỉ là một quan niêm ở trong đ`àu như là một sư vật. Trên thực tế, nó được trình bày như là sư diễn tả v'ê một sư kiên có thể nhìn thấy trực tiếp, và chỉ c'ân quan sát là ta có thể biết được, vì ngay từ buổi đ`âu của khoa học nó đã được phát biểu như là một tiên đ'ề. Tuy nhiên, chỉ với sư kiểm tra đơn thu an thì người ta không thể nào thực sư biết được rằng sư hợp tác là cái toàn bô của đời sống xã hôi. Môt sư khẳng định như thế chỉ chính đáng v ề mặt khoa học nếu người ta bắt đ`àu bằng việc kiểm tra thật kĩ lưỡng tất cả những biểu hiên của đời sống tập thể, và nếu người ta chỉ ra rằng những biểu hiện này là toàn bô các hình thức khác nhau của sư hợp tác. Cho nên, đây vẫn còn là một phương cách quan niệm nào đó về thực tại xã hội đang thay thế cái thực tại ấy<sup>60</sup>. Cái được định nghĩa như vậy không phải là xã hôi, mà là ý niêm của ông Spencer v ề xã hôi. Và nếu ông có tỏ ra không chút ng ần ngại khi tiến hành cách làm như vậy, thì đó là vì: đối với ông, xã hội chỉ là, và chỉ có thể là, sư hiện thực hóa của một ý niệm, tức là chính từ ý niệm v ềsư hợp tác này mà ông định nghĩa xã hội<sup>61</sup>. Người ta ắt sẽ dễ dàng chỉ ra rằng ông chỉ dùng một phương pháp cho từng vấn đ'ệ chuyên biệt của mình. Vì

thế, cho dù ông có tổ vẻ như đang tiến hành công việc một cách thường nghiệm, thì các sự kiện trong xã hội học dường như chỉ giữ vai trò là những chứng cứ, vì chúng được dùng để minh họa cho những lối phân tích v ề các ý niệm chứ không phải để mô tả và giải thích các sự vật. Quả thực, tất cả những gì là chính yếu trong học thuyết của ông có thể được rút ra trực tiếp từ việc ông định nghĩa v ề xã hội và v ề những hình thức khác nhau của sự hợp tác. Vì nếu như chúng ta chỉ có sự lựa chọn giữa một sự hợp tác được áp đặt một cách bạo ngược và một sự hợp tác tự do và tự phát, thì rõ ràng chính cái sau mới là cái lí tưởng mà nhân loại hướng đến và phải hướng đến.

Người ta không chỉ bắt gặp các ý niệm thông thường này ngay tại cơ sở của khoa học mà còn trong kết cấu của các lập luận. Trong trạng thái nhận thức hiện nay, chúng ta không biết một cách chắc chắn thế nào là Nhà nước, chủ quy ền, tư do chính trị, dân chủ, chủ nghĩa xã hội, chủ nghĩa công sản, v.v., và phương pháp đòi hỏi ta phải tránh sử dung các khái niêm này khi chúng còn chưa được xác lập một cách khoa học. Tuy nhiên, những từ ngữ diễn tả chúng liên tuc xuất hiện trong những cuộc bàn luận của giới xã hôi học. Người ta sử dung chúng một cách thoải mái và đ ầy tin tưởng như thể chúng tương ứng với các sư vật rất quen thuộc và được xác định rõ, trong khi đó chúng không gơi lên trong ta bất cứ đi ều gì khác ngoài những ý niêm mù mờ, những tập hợp hỗn tạp của các ấn tương mơ h'ò, của các tiên kiến và những sư ham muốn. Ngày nay, chúng ta cười nhạo với những lối lập luận kì quặc mà các vị bác sĩ thời trung đại đã thiết lập dưa trên các ý niêm v è nóng, lạnh, ấm, khô, v.v., và chúng ta không nhận thấy rằng chính chúng ta lại đang tiếp tục áp dung cái phương pháp ấy cho loại hiện tương, mà do tính chất hết sức phức tạp của nó, ít chứa đưng nó hơn bất cứ thứ gì khác.

Trong các phân ngành của xã hội học, tính chất ý hệ này càng được thể hiện rõ hơn nữa.

Trước hết, đó là trường hợp đối với luân lí. Thực vậy, người ta có thể nói rằng không có một hệ thống duy nhất nào mà ở đó luân lí không được trình bày như là sư phát triển đơn thu an từ một ý niệm tiên khởi ẩn chứa nó một cách hoàn toàn tiềm tàng. Đối với ý niệm này, người [theo thuyết duy lí] thì tin rằng con người đã có nó từ lúc mới sinh ra, người [theo thuyết duy nghiệm] thì ngược lại, tin rằng nó được hình thành ít nhi ều chậm chạp theo diễn trình lịch sử. Nhưng, đối với cả những người phía này lẫn người phía kia, [nghĩa là] đối với cả những nhà duy lí lẫn nhà duy nghiệm, ý niêm này là toàn bô những gì đang thực sư hiện t'ôn trong luân lí. V'ệchi tiết, các quy định pháp lí và các quy tắc luân lí, có thể nói, chúng không t 'ôn tại tư thân, mà chỉ là sư áp dung cái ý niệm n'ên tảng này vào những hoàn cảnh đặc thù của đời sống, và tùy trường hợp mà thay đổi đi ph'ân nào. Theo đó, nội dung của luân lí [hay đạo đức học] (morale) không thể là hệ thống các đi à lênh (préceptes) không có lính thực lại này, mà là ý niêm làm cơ sở cho các đi àu lênh ấy, và các đi àu lênh này chỉ là những sư áp dung khác nhau của nó mà thôi. Hơn nữa, tất cả những vấn đ'ề thường được nêu ra trong đạo đức học (éthique) không quy chiếu đến các sư vật mà đến các ý niêm; đi ều ta c ần biết đó là bản chất của ý niêm v ề pháp luật, ý niêm v ề luân lí là gì, chứ không phải bản chất của luân lí hay của pháp luật là gì. Các nhà đạo đức học vẫn còn chưa đi đến quan niệm rất đơn giản rằng vì biểu tương của chúng ta v ề các sư vật khả giác bắt ngu côn từ bản thân các sư vật và diễn tả chúng một cách chính xác ít nhi ều, cho nên biểu tương của chúng ta v'êluân lí bắt ngu 'ôn từ chính cảnh tương các quy tắc đang vận hành trước mắt ta và biểu thị chúng bằng sơ đ ôý niệm (schématiquement); do đó, chính những quy tắc này, chứ không phải là cái nhìn sơ lược của chúng ta v echúng, tạo thành chất liêu của khoa học, cũng như vật lí học có

đối tượng là các vật thể đang hiện hữu trên thực tế, chứ không phải là ý niệm v ềcác vật thể ấy nơi người bình thường. Trên cơ sở đó, người ta lấy cái vốn chỉ là cái ph ần ngọn của luân lí, tức là cái phương cách mà nó được nối dài và gây âm vang nơi ý thức các cá nhân, làm cơ sở của luân lí. Và phương pháp này được áp dụng không chỉ trong các vấn đ ềtổng quát nhất của khoa học, mà còn trong cà những vấn đ ềchuyên biệt. Từ những ý niệm chính yếu được xử lí ngay từ đ ầu, nhà đạo đức học chuyển sang những ý niệm thứ yếu v ề gia đình, tổ quốc, trách nhiệm, nhân ái, công bằng; nhưng đó chính là những ý niệm mà việc phản tư của ông ta lúc nào cũng chuyên chú vào chúng.

Trong ngành kinh tế học chính trị tình hình cũng giống như vậy. Đối tương của ngành này, như Stuart Mill nói, là các sư kiên xã hôi đang diễn ra chủ yếu hướng đến, hay chỉ hướng đến, chỗ đạt được sự thịnh vương $^{62}$ . Nhưng để các sư kiên được định nghĩa như vậy có thể được gắn, với tư cách là các sư vật, cho sư quan sát của nhà nghiên cứu, thì ít nhất người ta cũng c'ân phải chỉ ra dấu hiệu nào có thể nhận ra được những sư kiên thỏa mãn đi ều kiên ấy. Thế nhưng, vào buổi đ ầu của khoa học, người ta thậm chí còn không có quy à khẳng định có những sư kiên như thế, và lại càng không thể biết được các sư kiên ấy là gì. Thực vậy, trong mọi lĩnh vực nghiên cứu, chỉ khi nào việc giải thích các sư kiên được tiến triển ở mức đô cho phép, người ta mới có thể chứng minh được rằng chúng có một mục đích, và đó là muc đích gì. Không có vấn đ'ê nào phức tạp hơn và cũng không có vấn đ'ênào ít có khả năng được giải quyết một cách tron ven hơn [vấn đ'ênày]. Vì thế, không có gì đảm bảo trước cho chúng ta rằng có một lĩnh vực hoạt đông xã hội ở đó việc ham muốn sự giàu có thực sự đóng cái vai trò nổi bật ấy. Do đó, chất liêu của kinh tế học chính trị, được hiểu như vậy, không phải là những thực tại có thể dùng ngón tay để chỉ, mà là những khả hữu đơn thu ần (simples possibles), những quan niêm thu ần túy trong đ'àu [của chúng ta]; tức là, những sư kiên mà nhà kinh tế học hình dung là có quan hệ với muc đích nói trên, và chúng là những sư kiên trong chừng mưc ông ta hình dung chúng như là những sư kiên. Ví du, khi nhà kinh tế học tiến hành nghiên cứu v'ê sư kiên mà ông ta gọi là sư sản xuất, ngay lập tức ông ta tưởng có thể liệt kê ra những tác nhân chính quy định sư vận hành của sản xuất và kiểm tra những tác nhân ấy. Vậy là, ông ta đã không thừa nhận sư hiện hữu của chúng khi quan sát xem những sư vật mà ông đang nghiên cứu phu thuộc vào những đi àu kiên nào; bởi vì khi đó ắt hắn ông ta đã bắt đ'àu bằng việc khảo sát những kinh nghiệm để r'ài từ đó rút ra kết luân này. Nếu như, ngay từ lúc bắt đ'àu công việc nghiên cứu và, nói ngắn gon, ông ta tiến hành sư phân loại ấy, đó là vì ông ta đã có được nó bằng một lối phân tích lôgic đơn thu ần. Ông ta xuất phát từ ý niệm v ề sự sản xuất; khi phân tách ý niêm này ông ta nhận ra rằng nó bao hàm một cách logic những ý niêm v ề các lưc tư nhiên, v ề lao đông, v ề công cu hay v'êtư bản, và ông ta giải quyết các ý niêm phái sinh này theo cùng một cách như vây. 63

Lí thuyết căn bản nhất trong tất cả các lí thuyết kinh tế học, tức lí thuyết về giá trị, rõ ràng là được xây dựng theo cùng một phương pháp như vậy. Nếu như trong lí thuyết ấy, giá trị được nghiên cứu xét như là một thực tại phải được nghiên cứu, thì người ta sẽ thấy trước hết nhà kinh tế học phải chỉ ra đâu là cái để người ta có thể thừa nhận sự vật được gọi bằng cái tên ấy, r ởi phân loại các sự vật, tìm những nguyên nhân khiến chúng biến đổi bằng phương pháp quy nạp, cuối cùng so sánh các kết quả khác nhau để rút ra một công thức chung. Do đó, lí thuyết chỉ có thể được đưa vào một khi khoa học đã đạt đến một giai đoạn phát triển nhất định. Nhưng trái lại, người ta gặp phải nó ngay từ khởi điểm. Để xây dựng lí thuyết, nhà kinh tế học đành phải tr ần tư mặc tưởng, d ồn sức chú ý vào ý niệm của ông ta v ề giá trị, nghĩa là v ề một đối tượng có thể được mang đi trao đổi;

ông ta nhận thấy ý niệm về giá trị bao hàm ý niệm về sự hữu ích, ý niệm về sự khan hiếm, v.v., và với những sản phẩm có được từ sự phân tích ây, ông ta xây dựng định nghĩa của mình. Đương nhiên, ông ta xác nhận định nghĩa ấy bằng một số ví dụ. Nhưng khi người ta xét đến vô vàn sự kiện mà một lí thuyết như vậy phải tính đến, thì làm sao người ta có thể gán giá trị ít có tính chứng minh nhất cho các sự kiện, tất nhiên là rất hiếm khi xảy ra, vốn đã được dẫn ra như vậy do sự gợi ý ngẫu nhiên?

Vì thế, trong kinh tế học chính trị cũng như trong đạo đức học, ph'àn nghiên cứu khoa học rất hạn chế, trong khi đó ph'àn nghê thuật lại chiếm ưu thế. Trong đạo đức học, ph'ân lí thuyết dược quy giản vào một vài lời bàn luận v'ê ý niêm bổn phận, tài sản, quy ên hạn. Và ngay cả những sư tư biên trừu tương này, nói cho chặt chẽ, không cấu tạo thành một khoa học, vì muc đích của chúng không phải đi xác định cái là, trên thực tế, quy tấc tối cao của luân lí, mà xác định cái phải là. Cũng giống như vậy, đi ều mà các nhà kinh tế học quan tâm nhất trong công việc nghiên cứu là vấn đề, chẳng hạn như: xét xem xã hôi phải được tổ chức theo các quan niêm của những người theo thuyết cá nhân chủ nghĩa hay theo các quan niêm của những người theo thuyết xã hội chủ nghĩa; xét xem việc Nhà nước can thiệp vào các quan hệ công nghiệp và thương mại với việc Nhà nước hoàn toàn phó mặc các quan hê ấy cho sáng kiến tư nhân, việc nào tốt hơn; xét xem hệ thống ti ên tê phải là chế đô đơn bản vị hay chế đô song bản vị, v.v. [Số lương] các quy luật, theo đúng nghĩa của từ, không có nhi ều; ngay cả khi những cái mà người ta quen gọi là "quy luật" nhìn chung không đáng để goi như vậy, chúng chỉ là những châm ngôn hành đông, những đi à lênh thực hành (préceptes pratiques) đã được nguy trang. Quy luật cung-c'ài mà ai cùng biết chẳng hạn, nó không bao giờ được xác lập bằng lối quy nạp như cách biểu hiện của thực tại kinh tế. Không một kinh nghiệm nào, không một sư so sánh có phương pháp nào được thiết lập với mục đích xác lập đi àu rằng trên thực tế các quan hệ kinh tế phải phục tùng quy luật này. Tất cả những gì mà người ta có thể đã làm và đang làm là chứng minh một cách biện chứng rằng các cá nhân phải làm như vậy một khi họ hiểu rõ lợi ích của họ, còn mọi cách làm khác ắt sẽ gây thiệt hại cho những người tham gia và kéo theo một sai l'âm logic thực sự. Đi àu hợp logic là những ngành công nghiệp nào có năng suất nhất sẽ được chuộng nhất, và những ai nắm trong tay các sản phẩm được người ta c'ân nhất và khan hiếm nhất thì sẽ bán chúng với giá cao nhất. Nhưng sự tất yếu hoàn toàn logic này không h'ègiống với sự tất yếu mà các quy luật thực sự của tự nhiên bộc lộ ra. Các quy luật của tự nhiên chỉ biểu hiện các quan hệ theo đó các sự kiện được nối kết với nhau trên thực tế, chứ không biểu hiện cái phương cách nối kết nên có đối với các sư kiên.

Những gì chúng tôi nói v ềquy luật này cũng là những gì mà trường phái kinh tế học chính thống gọi là các quy luật tự nhiên, và hơn nữa, [họ còn gọi] những quy luật này chỉ là những trường hợp đặc thù của quy luật nói trên. Chúng là các quy luật tự nhiên, nếu người ta muốn nói như vậy, theo nghĩa: chúng nói lên những phương tiện đang t ần tại trên thực tế và việc sử dụng các phương tiện này để đạt được những mục đích giả định nào đó có vẻ như là tự nhiên; nhưng chúng sẽ không được gọi bằng cái tên ấy nếu người ta hiểu bất cứ phương cách t ần tại nào trong giới tự nhiên, đã được ghi nhận bằng lối quy nạp, cũng đầi là quy luật tự nhiên. Nói gọn lại, chúng chỉ là những nguyên tắc hướng dẫn (conseils) của sự khôn ngoan thực hành (sagesse pratique) và nếu người ta có thể trình bày chúng, ít nhi ầu có vẻ hợp lí, như là sự thể hiện của thực tại, nghĩa là dù đúng hay sai thì người ta cũng đã tin là có thể giả định rằng những nguyên tắc hướng dẫn này đã được ph ần lớn mọi người tuân theo trong rất nhi ầu trường hợp.

Tuy nhiên, các hiện tượng xã hội là các sự vật và phải được xét như là các sư vật. Để chứng minh mênh đ`ê này, ta không nhất thiết phải suy tư

triết lí về bản tính của các hiện tương, bàn về những sư tương tư giữa chúng với các hiện tương thuộc những lĩnh vực (règnes) cấp thấp hơn. Ta chỉ c'ân lưu ý một đi ều: chúng là datum [dữ liêu] duy nhất đối với nhà xã hôi học. Thực vậy, tất cả những gì được mang lại, tất cả những gì được bày ra, hay nói đúng hơn tất cả những gì phải được quan sát, đ'àu là những sư vật. Xét các hiện tương như là các sư vật, nghĩa là xét chúng với tư cách là data [những dữ liêu] làm xuất phát điểm cho khoa học. Các hiện tượng xã hôi thể hiện tính chất này một cách không thể phủ nhận. Không phải ý niêm mà người ta có v ề giá trị, vì giá trị là cái không thể thâm nhập được, mà chính những giá trị đang trao đổi trên thực tế trong các quan hệ kinh tế mới là cái được mang lại cho chúng ta. Đó không phải là quan niệm này hay quan niêm khác v elí tưởng luân lí, mà là tổng thể các quy tắc quy định lối ứng xử một cách có hiệu quả. Đó không phải là ý niệm v ề sư hữu ích hay sư giàu có, mà là toàn bô chi tiết của sư tổ chức kinh tế. Có thể đời sống xã hôi chỉ là sư phát triển của những ý niêm nào đó, nhưng khi giả định như thế, những ý niêm này không được mang lại một cách trực tiếp. Vì thế, người ta không thể đạt đến chúng một cách trưc tiếp, và chỉ thông qua thực tại hiện tương biểu hiện chúng. Chúng ta không biết a priori [một cách tiên nghiêm] những ý niêm nào làm cơ sở cho các trào lưu khác nhau của đời sống xã hôi, và cũng không biết có những ý niêm đó hay không; mà chỉ sau khi truy nguyên chúng, chúng ta mới biết được chúng từ đâu mà ra.

Do đó, chúng ta phải xét tự thân các hiện tượng xã hội, tách biệt với các chủ thể hữu thức đang hình dung chúng; chúng ta phải nghiên cứu chúng từ bên ngoài như là các sự vật ngoại tại; bởi vì chính ở tính chất ấy mà các hiện tượng mới biểu hiện ra cho chúng ta. Nếu tính chất ngoại tại (extériorité) chỉ mang tính b`êngoài, thì ảo tưởng sẽ bị mất đi khi khoa học tiến bô, và chúng ta sẽ thấy, có thể nói như vậy, cái bên ngoài nhập vào cái

bên trong. Nhưng kết cục lại không thể được dự đoán, và ngay cả khi cuối cùng các hiện tượng xã hội có thể không có tất cả những đặc điểm nội tại của sự vật, thì trước hết chúng ta phải xử lí chúng như thể chúng có những đặc điểm ấy. Quy tắc này do đó được áp dụng cho toàn bộ thực tại xã hội, mà không có sự ngoại lệ nào. Ngay cả những hiện tượng gây ấn tượng mạnh nhất do những lối sắp đặt vô đoán tạo ra cũng phải được xem xét từ quan điểm này. Đặc điểm quy ước của một sự thực hành hay của một định chế không bao giờ được lấy làm điều kiện tiên quyết. Vả lại, giả sử chúng ta được phép dựa vào kinh nghiệm cá nhân của mình, chúng ta sẽ nghĩ là có thể bảo đảm rằng khi tiến hành theo cách ấy, người ta thường thỏa mãn với việc xem các sự kiện b ề ngoài mang tính võ đoán nhất biểu hiện ra, sau đó quan sát chăm chú hơn những đặc điểm ổn định và đầu đặn, tức là những dấu hiệu nói lên tính khách quan của chúng.

Vả lại, và nhìn chung, những gì mà chúng ta đã nói ở trên v'ề các đặc điểm phân biệt của sự kiện xã hội cũng đủ làm cho chúng ta yên tâm v'ề tính chất của tính khách quan này và đủ để chứng minh rằng nó không phải là ảo tưởng. Thực vậy, dấu hiệu quan trọng nhất để nhận biết một sự vật ở chỗ nó không bị biến thái bởi một quyết định đơn thu ần của ý chí. Đấy không phải là nó trơ ì trước bất cứ sự biến thái nào. Nhưng để tạo ra sự biến đổi nơi sự vật, chỉ ý muốn thôi thì chưa đủ, mà chúng ta còn phải gắng sức nhọc công ít nhi ầu do sự kháng cự của sự vật đối với ta, và hơn nữa sự nỗ lực này không phải lúc nào cùng thành công. Song chúng ta đã thấy rằng các sự kiện xã hội đầu có thuộc tính ấy. Chúng tuyệt nhiên không phải là một sản phẩm của ý chí của chúng ta, chúng quy định ý chí đó từ bên ngoài; chúng giống như những cái khuôn mà mọi hành vi của chúng ta nhất thiết phải được ép vào. Thường thì, sự nhất thiết này là đi ầu không thể tránh khỏi. Nhưng ngay cả khi thắng được nó, thì sự đối kíp mà chúng ta gặp phải cũng đủ báo cho chúng ta biết rằng chúng ta đang đứng trước cái gì đó

không phụ thuộc vào chúng ta. Do đó, khi xét các hiện tượng xã hội như là các sự vật, chúng ta chỉ làm một việc là phục tùng bản tính của chúng mà thôi.

Xét tới cùng, sự cải cách mà chúng ta c'ân đưa vào trong ngành xã hội học giống y hệt v'êmoi mặt như sư cải cách vốn đã làm biến đổi ngành tâm lí học trong ba mươi năm g'ân đây. Cũng vậy, Comte và ông Spencer tuyên bố rằng các sư kiên xã hội là các sư kiên tư nhiên, nhưng lai không xử lí chúng như là các sư vật; các trường phái duy nghiêm khác nhau từ lâu đã công nhận tính chất tư nhiên của các hiện tương tấm lí, nhưng lại tiếp tục áp dung cho chúng một phương pháp thu ần túy ý hệ. Thực vậy, các nhà duy nghiêm, không kém gì các đối thủ của họ, chỉ tiến hành mỗi phương pháp nôi quan. Thế nhưng, các sư kiên mà người ta chỉ quan sát trong chính mình lại quá đỗi hiếm hoi, quá đỗi phù du và quá dỗi linh hoạt để có thể áp đặt cho các quan niêm tương ứng mà thói quen đã cố định trong chúng ta và biến chúng thành quy luật. Vì vậy, khi các quan niêm này không phục tùng một sư kiểm soát khác, sẽ không có cái gì làm đối trong với chúng cả; tiếp đó, chúng thay thế các sư kiên và cấu thành chất liêu của khoa học. Cả Locke lẫn Condillac đ`àu không xét đến các hiện tương tâm lí một cách khách quan. Họ nghiên cứu ý niệm nào đó v ềcảm giác, chứ không phải bản thân cảm giác. Chính vì vậy, cho dù ở một số phương diện nào đó, ho đã don đường sẵn cho môn tâm lí học khoa học, mãi v ề sau bộ môn này mới được ra đời, khi mà cuối cùng người ta xác lập được quan niêm cho rằng các trạng thái của ý thức có thể và phải được xét từ bên ngoài, chứ không phải từ điểm nhìn của ý thức đang cảm nghiêm chúng. Đó là cuốc cách mạng vĩ đại đã được thực hiện trong lĩnh vực nghiên cứu này. Tất cả các cách tiến hành chuyên biệt, tất cả các phương pháp mới làm phong phú cho ngành khoa học tâm lí đ'àu chỉ là những phương tiên khác nhau để hiện thực hóa ý niệm n'ên tảng này một cách hoàn chỉnh hơn. Đối với xã hội học, chính sự tiến bộ này vẫn còn phải được thực hiện. Nó c`ân phải chuyển từ giai đoạn chủ quan, mà nó còn chưa vượt qua được bao nhiều, sang giai đoạn khách quan.

Vả lại, trong xã hội học bước chuyển này dễ thực hiện hơn trong tâm lí học. Thực vậy, các sư kiên tâm lí được mang lại một cách tư nhiên như là những trang thái của chủ thể, mà thâm chí chúng cũng chẳng có vẻ gì tách rời khỏi chủ thể cả. Những cái bên trong, theo định nghĩa, có vẻ như người ta chỉ có thể xử lí chúng như là những cái bên ngoài bằng cách gò ép cái bản tính của chúng. Không những c'àn phải có một sư nổ lực trừu tượng hóa, mà còn phải có một tập hợp toàn bộ các phương pháp và các thủ thuật để xem xét chúng theo phương diên đó. Trái lại, các sư kiên xã hôi có tất cả các đặc điểm ấy của sư vật một cách tự nhiên hơn và trực tiếp hơn. Luật pháp hiên hữu trong các bô luật, các phong trào của đời sống thường nhật nằm trong các con số thống kê và các di tích lịch sử, các mốt thời trang nằm trong các trang phục, các sở thích nằm trong các công trình nghệ thuật. Các sư kiên xã hội, do chính tính chất của chúng, có xu hướng t`ôn tại độc lập ở bên ngoài các ý thức cá nhân, bởi lẽ chúng chi phối các ý thức cá nhân. Để thấy chúng dưới phương diên sư vật, ta không nhất thiết phải xuyên tạc chúng bằng trò kĩ xảo. Từ điểm nhìn này, ngành xã hội học có một lợi thế đáng kể hơn hẳn so với tâm lí học, một lợi thế mà cho tới nay người ta vẫn chưa nhận ra, và lơi thế này phải thúc đẩy nhanh sư phát triển của ngành xã hôi học. Các sư kiên này có thể khó lí giải hơn, bởi lẽ chúng phức tạp hơn, nhưng chúng ta có thể dễ dàng đến được với chúng hơn. Trái lại, ngành tâm lí học gặp khó khăn không chỉ trong việc thao tác mà còn trong việc hiểu rõ các sự kiện. Do đó, chúng ta có thể tin rằng một khi nguyên tắc này của phương pháp xã hôi học được nhất trí công nhận và thực hành, thì ngành xã hôi học sẽ tiến bô với một tốc độ mà tình trạng phát triển ì ach hiện nay của nó không dễ gì hình dung nổi và bắt kip được

sự tiến bộ mà ngành tâm lí học có được chỉ do nó đi trước v`ê mặt lịch sử.64

II

Nhưng kinh nghiệm của những người đi trước chúng ta đã cho thấy rằng để chân lí vừa xác lập được hiện thực hóa trong thực tiễn, thì việc đưa ra một sự chứng minh lí thuyết v ềnó, cũng như thấu triệt nó, là không đủ. Tinh th ần có xu hướng hiểu không đúng v ềnó một cách tự nhiên đến độ người ta sẽ không tránh khỏi việc bị rơi trở lại những sai lần của người xưa nếu người ta không tuân theo một kỉ luật nghiêm ngặt. Vì thế, chúng tôi sẽ trình bày những quy tắc chủ yếu và những hệ luận của cái kỉ luật nghiêm ngặt ấy.

1º Hệ luận đ'ài tiên là: *cần phải dứt khoát gạt bỏ tất cả các tiên niệm* (prénotions). Không c'ân phải minh chứng gì đặc biệt cho quy tắc này; nó là kết quả của những gì chúng tôi đã nói trên đây. Vả lại, quy tắc này là cơ sở của mọi phương pháp khoa học. Sự hoài nghi có tính phương pháp của Descartes thực ra chỉ là một cách vận dụng nó mà thôi. Nếu vào lúc xây dựng n'ân tảng cho khoa học, Descartes đưa ra một quy tắc là hoài nghi tất cả những ý niệm mà ông đã tiếp nhận từ trước, thì chính là ông chỉ muốn sử dụng những khái niệm được xây dựng một cách khoa học, tức là được kiến tạo theo phương pháp mà ông lập ra; còn tất cả những gì được rút ra từ một ngu 'ân gốc khác phải bị bác bỏ, ít ra là tạm thời. Chúng ta đã từng thấy ở Bacon, lí thuyết v ề các Ngẫu tượng (Idoles) cũng chỉ có nghĩa ấy thôi. Cả hai học thuyết lớn mà người ta thường xem là đối lập lại trùng hợp với nhau trên điểm căn bản này. Do đó, khi xác định đối tượng nghiên cứu hay khi đang trong quá trình chứng minh, nhà xã hội học kiên quyết nói không với việc sử dụng các khái niệm này, vốn là những khái niệm

được hình thành ở bên ngoài hệ thống khoa học và cho những nhu c'âu không phải khoa học. Nhà xã hội học c'ân phải tự mình thoát khỏi những ý niệm sai l'âm đang ngự trị trí óc của người bình thường, ông ta phải trút bỏ, một l'ân cho tất cả, cái ách của các phạm trù thường nghiệm này, vốn là những phạm trù mà do thói quen lâu dài đã trở nên có tính chất chuyên chế. Ít ra, nếu đôi khi buộc phải dùng đến chúng, thì ông ta c'ân phải hiểu rằng giá trị của chúng không đáng kể, để không gán cho chúng một vai trò mà chúng không xứng đáng trong học thuyết.

Trong ngành xã hôi học, yếu tố làm cho sư thoát li đó gặp vô cùng khó khăn chính là sư can thiệp thường xuyên của xúc cảm. Thực vậy, chúng ta say sưa với các niềm tin chính trị và các lòng tin tôn giáo, với các công việc thực hành luân lí rất khác với cách chúng ta say sưa với các sư vật trong thế giới vật lí; r à cái tính chất xúc cảm ấy lây sang phương cách quan niêm và giải thích của chúng ta v ề các ni ềm tin và việc thực hành nói trên. Các ý niêm của chúng ta v ềsư vật là hết sức quan trong đối với chúng ta, không khác gì các đối tương của chúng, và vì thế có một uy quy ên nào đó đến đô chúng không chịu được đi ều trái ngược. Bất cứ ý kiến nào ngăn cản chúng đ'àu bị coi là thù địch. Chẳng hạn như một mênh đ'è không phù hợp với ý niêm của người ta v ềtinh th ần yêu nước hay v ềphẩm giá của cá nhân thì sẽ ra sao? Nó bị phủ nhận ngay, cho dù những minh chứng mà nó dưa vào có là gì đi nữa. Người ta không thể thừa nhận mênh đ'ê ấy là đúng; người ta không h'ề xét đến nó, và để biên minh cho thái độ của mình, những xúc cảm mạnh mẽ [của chúng ta] không gặp một khó khăn gì trong việc gơi ra những lí do mà ta dễ dàng nhận thấy là có sức thuyết phục. Những ý niệm này thậm chí có thể có một uy thế đến độ chúng không khoan thứ cho cả sư khảo sát khoa học. Chính cái việc bắt chúng, cũng như các hiện tương mà chúng diễn tả, phục tùng một lối phân tích lạnh lùng và khô khan khiến cho một số nhà khoa học bực bội. Bất cứ ai tiến hành công việc nghiên cứu v ề luân lí một cách khách quan (du dehors), và nghiên cứu nó như là một thực tại bên ngoài, thì trong mắt của những con người nhạy cảm ấy, có vẻ như anh ta không có cảm quan luân lí (sens moral), cũng như người chuyên mổ xẻ sinh vật để làm thí nghiêm thì trong mắt người thường, có vẻ như ông ta không có sư nhạy cảm như moi người (sensibilité commune). Tuy không thừa nhận những xúc cảm này thuộc phạm vi của khoa hoc, nhưng người ta cảm thấy phải dưa vào chúng để giải quyết một cách khoa học v'ệ các sự vật mà chúng có liên quan. Một sử gia hùng biện v'ệcác tôn giáo đã viết: "Bất hạnh thay, bất hạnh thay cho nhà bác học nào nói đến những đi ều linh thiêng mà lại không biết trong sâu thắm ý thức của mình, trong t'âng sắu bất hoại của sư t'ôn tại của mình, nơi linh h'ôn tổ tiên đang yên nghỉ, có một điện thờ chưa được biết đến, ở đó đôi khỉ tỏa lên mùi hương trầm, vang lên một làn điều thánh ca, một tiếng kêu não lòng hay lời hò reo chiến thắng mà lúc còn thơ ông ta đã ném vào trời xanh cùng với những người anh em của mình và tiếng kêu ấy bất chợt đưa ông vào mối tương giao với các bậc tiên tri thời xưa! "65

Người ta không thể chống lại một cách quá quyết liệt cái học thuyết huy ền học ấy, mà thực ra, cũng giống như bất cứ thuyết huy ền học nào khác, nó chỉ là một thứ thuyết duy nghiệm (empirisme) đã được ngụy trang, kẻ phủ định toàn bộ khoa học. Các xúc cảm có đối tượng là các sự vật xã hội không có đặc quy ền nào cao hơn so với các xúc cảm khác, bởi lẽ chúng có cùng một ngu ền gốc. Bản thân chúng được hình thành trong quá trình lịch sử; chúng là một sản phẩm của kinh nghiệm con người, nhưng là một kinh nghiệm còn mù mờ và chưa được tổ chức. Không phải là do sự dự đoán siêu nghiệm nào đó v ề thực tại, mà chúng là kết quả tổng hợp của đủ mọi loại ấn lượng và xúc cảm được tích lũy một cách thiếu trật tự, ngẫu nhiên tùy hoàn cảnh, thiếu một phương pháp lí giải. Những xúc cảm này không mang lại cho chúng ta những thức nhận (clartés) cao hơn những thức

nhân thu 'ân lí, chúng chỉ là những trang thái manh mẽ, đúng như thế, nhưng mù mò. Gán cho chúng một ưu thế như vậy, tức là người ta đã ban cho các quan năng cấp thấp của trí tuệ vị thế uu việt hơn so với các quan năng cấp cao nhất, tức là người ta tư buộc mình vào trò tranh biên câu chữ ít nhi ều có tính chất hùng biên. Một khoa học như vậy chỉ có thể làm thỏa mãn cho những đ`ài óc thích tư duy bằng cảm năng (sensibilité) hơn là bằng giác tính (entendement), thích những sư tổng hợp trực tiếp mù mở của cảm giác hơn những sự phân tích nhẫn nại và sáng rõ của lí tính. Xúc cảm là đối tương của khoa học, chứ không phải là tiêu chuẩn của chân lí khoa học. Hơn nữa, không một khoa học nào mà ngay từ đầu lại không vấp phải những sư chống đối tương tư. Có một thời, các xúc cảm về các sư vật trong thế giới vật lí, do bản thân chúng có một tính chất tôn giáo hay luân lí, đã quyết liệt chống lại việc xác lập các khoa học vật lí. Vì thế, người ta có thể tin rằng những tiên kiến này, bị truy đuổi từ ngành khoa học này đến ngành khoa học khác, cuối cùng sẽ mất đi trong chính ngành xã hội học, nơi ẩn cư cuối cùng của nó, để nhường lại mảnh đất tư do cho nhà khoa hoc.

2° Những quy tắc nói trên hoàn toàn mang tính chất tiêu cực. Nó chỉ cho các nhà khoa học cách tránh thế lực của các ý niệm thông thường, để hướng sự chú ý của mình vào các sự kiện; nhưng nó lại không nói cho ông ta biết cách nắm bắt các sự kiện để tiến hành nghiên cứu chúng một cách khách quan.

Bất cứ sự khảo sát khoa học nào cũng đ`ều hướng đến một nhóm các hiện tượng xác định, cùng tương ứng với một định nghĩa. Bước đi đ`ầu tiên của nhà xã hội học vì thế là phải định nghĩa các sự vật mà ông ta xử lí, để cho người ta biết và cùng để cho ông ta biết mình đang bàn cái gì. Đó là đi ều kiện tiên quyết và không thể thiếu đối với bất cứ minh chứng và bất cứ sự kiểm chứng nào; thực vậy, một lí thuyết chỉ có thể được kiểm chứng

nếu như người ta biết cách nhận ra các sự kiện mà lí thuyết ấy phải giải thích. Hơn nữa, chính nhờ định nghĩa khởi đ`àu mà đối tượng của khoa học mới được cấu tạo, đối tượng này có là một sự vật hay không lại tùy thuộc vào cách thức mà định nghĩa ấy tiến hành.

Để khách quan, định nghĩa phải thể hiện một cách hiển nhiên các hiện tương căn cứ theo các thuộc tính cố hữu của chúng, chứ không theo một ý niêm trong đ'ài [của chúng ta]. Nó phải nói lên đặc điểm của chúng bằng một yếu tố thiết yếu nơi tính chất của chúng, chứ không phải bằng việc bắt chúng phục tùng một ý niệm ít nhi ều mang tính lí tưởng. Thế nhưng, vào lúc công việc nghiên cứu chỉ mới bắt đ`âu, khi các sư kiên vẫn còn chưa được phân tích, thì những đặc điểm có thể xác định được là các đặc điểm ở bên ngoài khá rõ khiến người ta có thể thấy trực tiếp. Những tính chất nằm sâu hơn chắc chắn sẽ là những tính chất thiết yếu hơn; giá trị giải thích của chúng çao hơn, nhưng chúng không được biết đến ở giai đoạn ấy của khoa học, và chỉ có thể được dư đoán nếu người ta thay thế thực tại bằng một quan niêm nào đó ở trong đ'àu. Vì thế, chất liêu của định nghĩa n'ên tảng phải được tìm nơi các đặc điểm b'êngoài [của các hiên tương xã hôi học]. Mặt khác, đi ều rõ ràng là định nghĩa này sẽ phải bao hàm, không có sư ngoại lệ cũng như không có sự phân biệt, tất cả các hiên tương cùng thể hiên những đặc điểm như nhau; bởi vì chúng ta không có bất cứ một lí do nào khác cũng như một phương tiên nào khác để lưa chon giữa chúng. Những thuộc tính này là toàn bộ những gì chúng ta biết v'ệthực tại; do đó, chúng phải toàn quy ên xác định phương cách tập hợp các sư kiên. Chúng ta không có bất cứ tiêu chuẩn nào khác có thể, dù chỉ là ph'ân nào, đình chỉ các hiệu lưc của tiêu chuẩn nói trên. Do đó, chúng ta có quy tắc như sau: Đối tượng nghiên cứu bao giờ cũng chỉ là một nhóm các hiện tượng đã được định nghĩa trước đó bằng những đặc điểm bè ngoài nào đó chung cho chúng, và tất cả những hiện tương nào tương ứng với đinh nghĩa ấy

đều phải được gôp vào trong nhóm này. Chẳng han, chúng ta nhân thấy có một số hành vi nào đó biểu hiện tất cả các đặc điểm b'êngoài, mà một khi đã thực hiện, chúng gây nên một sự phản ứng đặc thù từ phía xã hội được gọi là hình phạt. Chúng ta gôp chúng lại thành một nhóm sui generis, và đặt cho nó một tiêu đ'ệchung; chúng ta gọi bất cứ hành vi nào bị trừng phạt là hành vi tôi phạm, và hành vi tôi phạm được định nghĩa như vậy là đối tương của một ngành khoa học chuyên biệt, ngành tội phạm học. Tương tư như vậy, chúng ta quan sát thấy trong tất cả các xã hôi đã được biết đến, có một nhóm nhỏ mà ta có thể nhận biết qua dấu hiệu bên ngoài đó là nó được hình thành từ ph'ân lớn các cá nhân cùng huyết thống, được hợp nhất bằng những mối liên hệ pháp lí. Chúng ta tập hợp các sư kiên có liên quan với nhau thành một nhóm riêng và đặt cho nhóm ấy một tên goi riêng: cấc hiên tương của đời sống gia đình. Chúng ta goi moi tập hợp thuộc loại này là gia đình và chúng ta coi gia đình được định nghĩa như vậy là đối tượng của một sư khảo sát chuyên biệt vẫn chưa có được một tên gọi nào trong hệ thuật ngữ xã hôi học. v ềsau, khi chuyển từ gia đình nói chung sang các loại hình gia đình khác nhau, người ta áp dung cùng một quy tắc. Ví du, khi đ'ề cập đến việc nghiên cứu v ề thị tộc, v ề gia đình mẫu hê hay v ề gia đình phu quy en, người ta sẽ bắt đ à bằng việc định nghĩa chúng dưa trên cùng một phương pháp. Đối tương của mối một vấn đ'ệ, dù là tổng quát hay cá biệt, phải được cấu tạo theo cùng một nguyên tắc.

Khi tiến hành theo cách ấy, nhà xã hội học, ngay từ bước đi đ`ài tiên, đã trực tiếp đặt chân vào thực tại. Thực vậy, cách thức mà các sự kiện được phân loại như vậy không phụ thuộc vào ông ta, vào cách nghĩ riêng của ông ta, mà phụ thuộc vào tính chất của sự vật. Dấu hiệu để xếp các sự kiện vào phạm trù này hay phạm trù khác có thể được bộc lộ trước mọi người và được mọi người thừa nhận, và sự khẳng định của những quan sát viên này có thể được kiểm tra bởi những quan sát viên khác. Đúng là quan niệm

được cấu thành như vậy không phải lúc nào cũng hợp hay thâm chí nói chung là không hợp với quan niệm thông thường. Chẳng hạn, đối với cảm thức thông thường, rõ ràng là các biểu hiện của tư do tư tưởng (libre pensée) hay những hành vi khiếm lễ (les manquements à l'étiquette), thường bị trừng phạt nghiêm khắc trong nhi ầi xã hôi, nhưng không được coi là các hành vi tôi phạm ngay cả đối với các xã hôi đó. Cũng giống như vậy, một thị tộc không phải là một gia đình, theo cách hiểu thông thường của từ. Nhưng đi àu đó không quan trọng, bởi lẽ đây không đơn giản là tìm ra một phương tiện cho phép chúng ta nhận ra một cách khá chắc chắn các sự kiện mà những từ ngữ trong ngôn ngữ hằng ngày được dùng để nói v ề chúng và những ý niêm mà chúng truy ền tải. Đi ều chúng ta c ần làm là cấu tạo ra các khái niệm hoàn toàn mới, phù hợp với các nhu c'âi của khoa học và được diễn tả bằng một hệ thuật ngữ chuyên biệt. Đượng nhiên, khái niêm thông thường không phải là không có ích đối với nhà khoa học; nó giữ vai trò là sư chỉ báo. Qua nó, chúng ta biết được thông tin là có ở đâu đó một tập hợp các hiện tương được hợp nhất dưới một tên gọi chung, và vì thế có thể chúng phải có những tính chất chung nào đó; thậm chí, vì không phải lúc nào cũng tiếp xúc với các hiện tượng, nên đôi khi nó chỉ báo cho chúng ta biết, nhưng chỉ là những nét sơ lược, các hiện tượng ấy phải được tìm theo hướng nào. Nhưng và nó được hình thành một cách thô thiển, nên đi à hoàn toàn tư nhiên là nó không trùng khớp hoàn toàn với khái niệm khoa học, vốn được thiết lập vì mục đích nào đó. 66

Dù quy tắc này hiển nhiên và quan trọng đến đâu, thì nó cũng ít khi được quan sát thấy trong xã hội học. Chính vì xã hội học xét những đi ều ta thường nói đến như: gia đình, sự sở hữu, tội phạm,... là các sự vật, nên đối với nhà xã hội học, việc đưa ra một định nghĩa nghiêm ngặt ngay từ đ ầu thường là một việc vô ích nhất. Chúng ta đã quá quen sử dụng những từ ngữ đó, những từ ngữ lúc nào cũng trở đi trở lại trong những cuộc chuyện

trò của chúng ta, thành ra việc làm rõ ý nghĩa của chúng dường như là vô ích. Người ta chỉ đơn thu ần dưa vào quan niệm chung v ề nó. Thế nhưng, quan niêm chung này thường rất hàm h'ô. Do tính thiếu căn cứ này mà người ta nhóm hợp các sư vật rất khác nhau trong thực tế vào cùng một tên gọi và cùng một cách giải thích. Những sư lẫn lôn rối rắm phát sinh từ đó. Chẳng hạn, có hai loại hôn nhân theo chế đô một vợ một ch ng (monogame): hôn nhân trên thực tế và hôn nhân theo pháp lí. Ở loại hôn nhân đ`ài, người ch 'ông chỉ có một người vợ, cho dù theo pháp lí ông ta có thể có nhi ều người vơ; ở loại hôn nhân sau, ông ta không được có nhi ều người vợ. Trên thực tế, chế đô một vợ một ch ồng có ở các loài đông vật và ở một so xã hội sơ khai, không phải trong tình trạng tản mạn, mà có cùng một tính khái quát như thể tính khái quát ấy được đặt ra bởi quy luật. Khi bộ tộc sống phân tán trên một diện tích rộng, kết cấu xã hội rất lỏng lẻo, và do đó, các cá nhân sống biệt lập nhau. Từ đó, mỗi một người đàn ông có xu hướng tư nhiên là tìm cho mình một người vợ, và chỉ một người mà thôi, bởi lẽ trong tình trạng sống biệt lập ấy, ông ta khó có thể có được nhi ều người vợ. Trái lại, chế đô một vợ một ch 'âng bắt buộc chỉ có ở các xã hội phát triển nhất. Mỗi một loại chế đô vơ ch ồng ấy có một ý nghĩa rất khác nhau, thế nhưng chúng lại được biểu đạt bằng cùng một chữ; vì người ta thường nói một số động vật nào đó sống theo chế độ một đưc một cái (monogame), cho dù ở chúng không có gì giống với sư bắt buộc pháp lí cả. Thế nhưng, khi nghiên cứu về hôn nhân, ông Spencer sử dung thuật ngữ chế đô một vợ một ch 'ông với nghĩa thông dung và mợ h 'ô, mà không nêu định nghĩa nào viênó. Kết quả là sư tiến hóa của hôn nhân dường như đối với ông là một hiện tương không bình thường (anomalie) không thể nào hiểu được, vì ông cho là mình đã quan sát thấy hình thức cấp cao của quan hê tính giao (union sexuelle) ngay tại các giai đoạn đ'ài tiên của sư phát triển lịch sử, trong khi đó, hình thức này có vẻ như biến mất trong giai

đoạn trung gian, để r 'ài tái hiện trong giai đoạn tiếp theo. Ông kết luận rằng không có mối quan hệ đ'àu đặn nào giữa sự tiến bộ xã hội nói chung và sự tiến triển tu 'àn tự đến một loại hình hoàn hảo v "ê cuộc sống gia đình. Một định nghĩa đúng lúc ắt sẽ ngăn ngừa được sai l 'àm ấy. 67

Trong những trường hợp khác, người ta chú tâm đến việc định nghĩa đối tương mà cuộc nghiên cứu nhắm đến; nhưng thay vì thâu tóm tất cả những hiện tương có chung các thuộc tính bên ngoài vào định nghĩa và nhóm chúng lại dưới cùng một đ'ề mục, thì người ta lại tiến hành sàng lọc chúng. Người ta chon ra những thuộc tính nào đó trong số chúng, loại tinh túy, mà ho xem như là những thuộc tính duy nhất có thể có những tính chất đó. Còn những thứ khác, người ta coi chúng đã tư khoác lấy cho mình các dấu hiệu phân biệt ấy, và người ta không xét tới. Nhưng đi ầu rất dễ đoán ra là theo cách ấy người ta chỉ có thể có được một ý niệm chủ quan và không đ'ây đủ. Thực vậy, sư loại trừ này chỉ có thể được thực hiện dựa theo một ý niệm đã được hình dung trước, vì ngay tại buổi đ'àu của khoa học, không có một cuộc nghiên cứu nào có thể xác lập được thực tại từ sư tư mình khoác lấy [các dấu hiệu phân biệt] ấy, ngay cả khi đi ều đó có thể xảy ra. Những hiện tương được chon mới có thể được giữ lại chỉ vì chúng phù hợp với quan niệm lí tưởng nào đó của người ta v`ê thứ thực tại ấy hơn so với các hiện tương khác. Ví du, ngay phần đầu công trình *Tội phạm học*, ông Garofalo chứng minh rất rõ rằng điểm xuất phát của ngành tôi phạm học phải là "quan niệm xã hội học v'êtội phạm." 68 Chỉ có đi àu, để cấu tao nên quan niêm đó, ông không so sánh một cách bừa bãi tất cả các hành vi đã được răn đe bởi các hình phạt thường xuyên trong các loại hình xã hôi khác nhau, mà chỉ so sánh một vài hành vi trong số đó, cu thể là những hành vi nào xúc phạm đến ph'àn chung nhất và phổ quát nhất của cảm quan luân lí. V'ê những xúc cảm luân lí (sentiments moraux) đã biến mất trong diễn trình tiến hóa, đối với ông, vì chúng không được đặt n'ên tảng trong bản tính tư nhiên của các sư vật, cho nên chúng không tư duy trì được; do đó, các hành vi được coi là tôi phạm vì đã xúc phạm đến những xúc cảm luân lí ấy, đối với ông, dường như chỉ là bởi những hoàn cảnh ngẫu nhiên và ít nhi ều có tính chất bệnh lí. Nhưng chính do một quan niệm hoàn toàn mang tính cá nhân v ề luân lí mà ông tiến hành sư loại bỏ (élimination) ấy. Ông xuất phát từ ý niệm rằng sư tiến hóa luân lí, khởi phát từ chính ngay ngu 'an suối của nó hay ở môi trường quanh đó, cuốn trôi tất cả các loại cặn bần mà sau đó nó loại trừ d'ần, và chỉ đến ngày nay nó mới đạt tới chỗ khử được tất cả các yếu tố ngẫu nhiên mà ngay từ đ ầu chúng đã làm đục dòng chảy. Nhưng nguyên tắc này không phải là một tiên đ'ê hiển nhiên, cũng không phải là một chân lí đã được chứng minh; nó chỉ là một giả thuyết chưa được kiểm chứng. Các bộ phận khả biến trong cảm quan luân lí cũng được xác lập trong tính chất của sư vật không kém gì các bộ phận bất biến; các biến đổi mà các bộ phận khả biến trải qua chỉ chứng tỏ rằng bản thân các sư vật đã biến đổi r à. Trong đông vật học, các hình thức cá biệt ở các loài bậc thấp không được xem là kém tư nhiên hơn các hình thức được tái lặp ở tất cả các trình đô trong nấc thang [tiến hóa] động vật. Cùng giống như vậy, các hành vi được các xã hôi nguyên thủy coi là tôi phạm, và đã không còn mang cái tên ấy nữa, thực sự là những hành vi tội phạm đối với các xã hôi ấy, hoàn toàn giống như những hành vi mà ngày nay chúng ta vẫn còn tiếp tục răn đe. Các hành vi trước tương ứng với các đi ều kiên hay thay đổi của đời sống xã hội, các hành vi sau tương ứng với các đi ều kiên không thay đổi; nhưng các hành vi trước không có gì là giả tạo hơn so với các hành vi sau.

Hơn nữa, ngay cả khi các hành vi này mang tính chất tội phạm học một cách không thích đáng, thì ta cũng không được triệt để tách rời chúng khỏi các hành vi khác; vì các hình thức bệnh hoạn của một hiện tượng không phải là một bản tính khác với các hình thức bình thường, và do đó, ta c`ân

phải quan sát các hình thức trước theo cùng cách với các hình thức sau để xác định cái bản tính ấy. Bênh tật không đối lập với sức khỏe; đó là hai thứ của cùng một loại và chúng soi sáng cho nhau. Đó là một quy tắc đã được thừa nhận và thực hành từ lâu trong ngành sinh học cũng như trong ngành tâm lí học, và nhà xã hội học buộc phải tôn trong nó. Chỉ trừ phi người ta thừa nhận rằng cùng một hiện tương có thể lúc thì do nguyên nhân này lúc do nguyên nhân khác, tức là trừ phi người ta phủ nhận nguyên tắc nhân quả, thì các nguyên nhân ấn định cho một hành vi cái dấu hiệu phân biệt với tôi phạm, nhưng theo cách không bình thường, không thể nào khác v'ề loại với các nguyên nhân tạo ra cùng một kết quả nhưng theo cách bình thường; chúng chỉ được phân biệt với nhau v ề cấp đô hay vì chúng không tác đông trong cùng một môi trường. Do đó, hành vi tôi phạm không bình thường vẫn là một hành vi tội phạm, và vì thế phải được bao g`âm trong định nghĩa về tôi phạm. Vậy đi ều gì đang xảy ra? Chính ông Garofalo coi là loài (genre) cái chỉ là giống (espèce) hay chỉ là một sư khác nhau đơn thu ần. Các sư kiên mà định nghĩa của ông v ề hiên tương tội phạm áp dung vào chỉ đại diên cho ph'ân thiểu số rất nhỏ trong số các sư kiên mà định nghĩa ấy phải bao hàm; vì định nghĩa ấy không phù hợp với các hành vi tôi phạm tôn giáo, cũng không phù hợp với các hành vi xúc phạm đến lễ giáo, nghi lễ, truy ên thống, v.v., các hành vi này, nếu như chúng đã biến mất khỏi các bô Luật hiện đại của chúng ta, thì trái lại, chúng h'ài như choán đầy bất cứ bô hình luật nào của các xã hôi trước đây.

Chính cùng một sai l'âm như thế v'ề phương pháp đã khiến cho một số nhà quan sát không thừa nhận bất cứ loại luân lí nào ở người hoang dã <sup>69</sup>. Họ xuất phát từ ý niệm rằng n'ên luân lí của chúng ta mới [thực sự] là n'ên luân lí; thế nhưng đi àu hiển nhiên là nó chưa được biết đến ở các dân tộc nguyên thủy hay nó chỉ t'ôn tại ở trạng thái sơ đẳng nơi các dân tộc ấy. Nhưng định nghĩa ấy là một định nghĩa võ đoán. Nếu áp dụng các quy tắc

của chúng ta thì mọi sự sẽ khác đi. Để quyết định xem một đi ều lệnh có mang tính luân lí hay không, chúng ta phải khảo sát xem nó có dấu hiệu bên ngoài của tính luân lí hay không; dấu hiệu này thể hiện ở sự chế tài mang tính trấn áp rộng rãi, nghĩa là ở sự chế trách của công luận vốn là cái trừng phạt bất cứ sự vi phạm nào đến đi ều lệnh. Bất cứ khi nào chúng ta đứng trước một sự kiện bộc lộ tính chất ấy, chúng ta không có quy ền phủ nhận tính chất luân lí của nó; bởi lẽ có bằng chứng cho thấy nó có cùng tính chất như các sự kiện luân lí khác. Thế nhưng, các quy tắc thuộc loại này không chỉ được bắt gặp nơi các xã hội nguyên thủy, mà chúng còn nhi ều hơn cả các xã hội văn minh. Vô số những hành vi, mà hiện nay đang bị phó mặc cho sự đánh giá tùy tiện của các cá nhân, được áp đặt một cách bắt buộc. Vì thế chúng ta có thể thấy rõ những sai l'ần nào mà mình phạm phải khi bỏ qua những định nghĩa hay khi đưa ra định nghĩa không thỏa đáng.

Nhưng, người ta sẽ nói, khi định nghĩa các hiện tượng bằng các đặc điểm b'ề ngoài của chúng, ta có được phép coi các thuộc tính b'ề mặt quan trọng hơn các thuộc tính n'ền tảng không; có phải là do một sự đảo ngược thực sự cái trật tự logic mà ta tiến hành từ ngọn chứ không phải từ cơ sở? Chính vì vậy, khi người ta định nghĩa hành vi tội phạm bằng hình phạt, người ta sẽ h'ài như không tránh khỏi việc bị lên án là muốn suy hành vi tội phạm ra từ hình phạt, hay là, theo một trích dẫn rất quen thuộc, thấy ngu 'ôn gốc của sự nhục nhã nằm trên đoạn đ'ài đài chứ không nằm ở hành vi bị trừng phạt. Nhưng sự chê trách này lại dựa trên một sự lẫn lộn. Vì định nghĩa mà chúng ta vừa nêu ra quy tắc được đặt ra ngay từ buổi đ'ài của khoa học, nên nó không thể lấy việc diễn đạt bản chất của thực tại làm mục đích nghiên cứu; đi ài đó chỉ mãi v'ề sau chúng ta mới đạt được. Nó có chức năng duy nhất là làm cho chúng ta tiếp xúc được với các sự vật, và vì các sư vật này chỉ có thể được trí óc [của chúng ta] nắm bắt từ vẻ ngoài,

nên định nghĩa diễn đạt chúng bằng các đặc điểm b'ê ngoài của chúng. Nhưng không vì thế mà nó giải thích các sự vật, nó chỉ cung cấp chỗ dựa c'ân thiết đ'ài tiên cho các lối giải thích của chúng ta. Chắc chắn là không phải hình phạt làm nên hành vi tội phạm, mà chính là qua hình phạt mà hành vi tội phạm mới được bộc lộ, và do đó để hiểu được hành vi tội phạm, chúng ta phải bắt đ'ài từ hình phạt.

Sư bác bỏ chỉ có càn cứ khi các đặc điểm b'êngoài ấy cũng đ'ông thời là các tính chất tùy thuộc, tức là khi chúng không gắn với các thuộc tính n'ên tảng. Trong những đi ài kiên đó, thực vậy, sau khi chỉ ra các đặc điểm ấy, khoa hoc sẽ không có bất cứ một phương tiên nào để đi xa hơn; nó không thể đi vào chi ều sâu của thực tại, vì giữa cái b ề mặt và cái b ề sâu không có bất cứ một mối quan hệ nào. Nhưng trừ phi nguyên tắc tính nhân quả không phải là một từ ngữ vô bổ, khi các tính chất xác định được nhận thấy một cách giống hệt nhau và không có sự ngoại lệ nào trong tất cả các hiện tương thuộc một trật tư nào đó, người ta có thể chắc chắn rằng chúng gắn li en với tính chất của các hiện tương và có quan hệ liên đới với các hiện tương. Nếu một nhóm các hành vi nào đó cùng có đặc điểm là sư trừng phạt theo hình luật được gắn với chúng, thì giữa hình phạt và các thuộc tính cấu thành các hành vi ấy có một mối liên hệ mật thiết với nhau. Do đó, dù chúng có hời hợt thế nào đi nữa, thì các đặc điểm ấy, miễn là được quan sát một cách có phương pháp, chỉ cho các nhà khoa học thấy rõ con đường mà ho phải theo để thâm nhập sâu hơn vào các sư vật; chúng là khâu đầu tiên và c'ân thiết của chuỗi dây chuy ên mà khoa học sẽ triển khai sau đó theo diễn trình giải thích của mình.

Vì chính là thông qua cảm giác mà chúng ta mới thấy được cái b ềngoài của các sự vật, nên chúng ta có thể nói ngắn gọn rằng: để được khách quan, khoa học phải bắt đ ài từ cảm giác, chứ không phải từ các khái niệm được hình thành độc lập với cảm giác. Nó phải lấy trực tiếp các dữ kiện khả giác

để đưa chúng vào các định nghĩa ban đ ài của mình. Và thực vậy, người ta chỉ c'ân hình dung xem thực chất công trình khoa học là gì là đủ để hiểu rằng nó không thể tiến hành theo cách khác. Nó c`ân đến các khái niệm diễn tả một cách thích đáng các sư vật xét như là các sư vật chứ không phải xét như là có công dung gì đối với thực tế của việc quan niệm v'ệchúng. Song các khái niêm được cấu tạo ở bên ngoài sư tác đông của nó lại không đáp ứng được đi à kiên đó. Vì thế, khoa học phải tạo ra những khái niệm mới, và muốn thế, nó c'ân phải gạt bỏ các quan niệm thông thường và các từ ngữ diễn tả chúng, và trở v ề với cảm giác, chất liêu đ àu tiên và c àn thiết của toàn bộ các khái niệm. Chính từ cảm giác mà tất cả các ý niệm phổ biến được toát lên, cho dù các ý niệm ấy là chân lí hay sai l'âm, khoa học hay không khoa học. Điểm xuất phát của khoa học hay sư nhận thức tư biên do đó không thể là cái gì khác ngoài điểm xuất phát của nhận thức thông thường hay nhân thức thực hành. Chỉ khi nào vươt khỏi điểm xuất phát này, theo cách thức mà chất liêu chung ấy được nhào nặn sau đó, thì những sư dị hóa (divergences) mới bắt đ'âu.

3° Nhưng cảm giác lại dễ mang tính chủ quan. Đó là quy tắc trong khoa học tự nhiên để gạt bỏ các dữ kiện cảm tính có nguy cơ mang tính cá nhân quá mức đối với quan sát viên, để chỉ giữ lại những dữ kiện nào bộc lộ một mức độ khách quan vừa đủ. Chính vì thế, các nhà vật lí học mới lấy biểu tượng thị giác v ề các sự dao động của nhiệt kế hay điện kế thay cho những ấn tượng mơ h ồ do nhiệt độ hay điện từ sinh ra. Nhà xã hội học cũng phải thận trọng như thế. Các đặc điểm b ề ngoài mà ông ta dùng để định nghĩa đối tượng nghiên cứu của mình cũng phải càng khách quan càng tốt.

V`ê nguyên tắc, người ta có thể nêu lên thành định đ`ê rằng các sự kiện xã hội càng có khả năng được hình dung một cách khách quan bao nhiều khi chúng càng được thoát li khỏi các sự kiện cá thể đang biểu hiện chúng bấy nhiều.

Thực vậy, một cảm giác càng khách quan bao nhiều khi đối tương mà nó có quan hệ càng cố định bấy nhiều; vì đi ều kiên của tính khách quan, đó là sư hiện hữu của một điểm quy chiếu, có tính chất bất biến và đồng nhất, mà biểu tương có thể được quan hệ và nó cho phép loại bỏ bất cứ cái gì là khả biến, và vì thế là chủ quan. Nhưng nếu bản thân các điểm quy chiếu đơn thu an được mang lại ấy là khả biến, nếu chúng vĩnh viễn khác nhau, thì sẽ không có bất cứ một thước đo chung nào và chúng ta sẽ không có bất cứ một phương tiên nào để phân biệt trong các ấn tương của ta cái gì phu thuộc ở bên ngoài và cái gì phát sinh từ chúng ta. Song, đời sống xã hội chừng nào còn chưa đi đến việc được tách khỏi các biến cố (événements) cá biệt vốn là hiện thân cho việc cấu tạo nên từng ph'àn cái đời sống ấy, thì nó còn mang chính cái đặc điểm ấy, bởi lẽ, do giữa các biến cố này có sư khác nhau và thay đổi theo thời gian, và đời sống xã hội [như được giả định là] không thể tách rời khỏi chúng, nên các biến cố ấy sẽ truy ền cho nó tính di động (mobilité) của chúng. Khi đó đời sống xã hội là những dòng chảy tư do không ngừng trong diễn trình biến chuyển và cái nhìn của người quan sát không thể nào cố định được. Đi ều đó có nghĩa là khía cạnh này không phải là khía cạnh mà từ đó nhà khoa học có thể đ'ệcập đến công việc nghiên cứu v êthực tại xã hội. Nhưng chúng ta đ'êu biết rằng thực tại xã hội có đặc điểm: nó có khả năng tư kết tinh trong khi không ngừng là chính mình. Ngoài các hành vi cá nhân mà chúng gây ra, các thói quen tập thể được thể hiện dưới các hình thức xác định: các quy định pháp lí, các quy tắc luân lí, các ngạn ngữ dân gian, các tục lê xã hôi (faits de structure sociale), v.v. Vì các hình thức này đ'àu t'ôn tại một cách thường trưc, không thay đổi cùng với những sư áp dung khác nhau do chúng tạo ra, nên chúng cấu tạo nên một đối tương cố định, một tiêu chuẩn không đổi luôn nằm trong t'âm tay của người quan sát và không dành chỗ cho các ấn tương chủ quan và các quan sát có tính cá nhân. Một quy định pháp lí là một quy định pháp lí, chứ không có hai cách thức tri nhận về nó. Vì, mặt khác, các sự thực hành ấy chỉ là đời sống xã hội đã được củng cố, nên việc nghiên cứu đời sống xã hội thông qua các sự thực hành ấy là chính đáng, trừ phi có những sự chỉ dẫn ngược lại. <sup>70</sup>

Vì vậy, khi nhà xã hội học tiến hành khảo sát một loại sự kiện xã hội nào đó, ông ta phải cố gắng xét chúng từ khía cạnh mà chúng được thể hiện độc lập với các biển hiện cá thể của chúng. Chính nhờ nguyên tắc này mà chúng ta đã nghiên cứu mối liên đới xã hội, những hình thức khác nhau của chúng và sư tiến hóa của chúng qua hệ thống các quy định pháp lí đang thể hiện chúng<sup>71</sup>. Cũng vậy, nếu người ta thử phân biệt và phân loại các loại hình gia đình khác nhau theo những lối mô tả văn chương mà những người viễn hành, và đôi khi là các sử gia, đem đến cho chúng ta, người ta dễ lẫn lôn các loại khác nhau nhất, và dễ làm cho các loại hình trái ngược nhất xích lại g`ân nhau. Trái lại, nếu người ta lấy sự cấu tạo v`ê pháp lí của gia đình và, đặc biết hơn, quy ền thừa kế làm cơ sở cho lối phân loại này, thì người ta sẽ có một tiêu chí khách quan tuy chưa phải là chắc chắn nhưng cùng sẽ ngừa cho chúng ta nhi à sai l'ân<sup>72</sup>. Muốn phân loại các loại tôi phạm khác nhau? Người ta sẽ cố tái dưng lại các lối sống, các tập quán ngh'ê nghiệp được dùng trong các giới tôi phạm khác nhau, và người ta sẽ nhận thấy có nhi ều loại hình tôi phạm học không kém gì việc tổ chức ấy có nhi ều hình thức khác nhau. Để hiểu được các phong tục, các tín ngưỡng dân gian, người ta sẽ khảo sát các câu tuc ngữ, ngạn ngữ diễn tả chúng. Chắc chắn là, khi tiến hành như vậy, người ta tạm thời gạt chất liêu cu thể của đời sống tập thể ra khỏi khoa học, nhưng dù đời sống ấy có chuyển biến như thế nào, thì người ta vẫn không có quy ên coi việc không thể hiểu nó là định đ'è tiên nghiêm. Nhưng nếu muốn theo một con đường nghiên cứu có phương pháp, người ta c'ân phải xác lập những cơ sở đ'ài tiên của khoa học trên một miếng đất vững chắc chứ không phải trên một bãi cát lún thụt, c'àn phải đ'è cập đến lĩnh vực xã hội ở những chỗ nó giúp cho việc khảo sát khoa học được thuận lợi nhất. Chỉ sau đó người ta mới có thể đẩy công việc nghiên cứu đi xa hơn, và qua những công trình tiếp cận từng bước, bao vây d'àn d'àn cái thực tại lưu động mà trí óc con người có lẽ không bao giờ có thể nắm bắt được hoàn toàn.



## CÁC QUY TẮC VỀ SỰ PHẬN BIỆT HIỆN TƯỢNG BÌNH THƯỜNG VÌ HIỆN TƯỢNG BÊNH LÍ

Sự quan sát được hướng dẫn theo những quy tắc nói trên lẫn lộn hai loại sự kiện vốn rất khác nhau trên một số phương diện: những hiện tượng tuân theo những chuẩn mực có sẵn và những hiện tượng "buộc phải" khác đi, nói cách khác, những hiện tượng bình thường và những hiện tượng bệnh lí. Chính chúng ta đã thấy rằng c`ân phải gộp cả hai loại hiện tượng này vào định nghĩa mà bất cứ cuộc nghiên cứu nào cùng đ`âu sử dụng nó làm điểm xuất phát. Nhưng trên những phương diện nào đó, nếu chúng có cùng một tính chất, thì không vì thế mà chúng không cấu tạo nên hai loại sự kiện khác nhau mà ta c`ân phải phân biệt. Liệu khoa học có phương tiện nào cho phép ta tiến hành sự phân biệt này hay không?

Câu hỏi này là câu hỏi quan trọng nhất; bởi lẽ giải pháp mà nó đưa ra tuỳ thuộc vào cái vai trò được dành cho khoa học, nhất là khoa học về con người. Theo một lí thuyết mà những người ủng hộ nó thuộc nhi ầu trường phái khác nhau, khoa học không dạy cho chúng ta biết về những gì mà chúng ta cần phải muốn. Khoa học chỉ biết đến, họ nói, những sự kiện nào có cùng một giá trị và cùng một lợi ích; nó quan sát và giải thích chúng chứ không phán xét chúng; đối với nó, không có cái gì đáng chê trách cả. Tốt và xấu không hiện hữu trong cái nhìn của khoa học. Nó có thể cho chúng ta biết những nguyên nhân gây ra những kết quả như thế nào, chứ không cho chúng ta biết đâu là những mục đích chúng ta cần phải theo. Để xác định cái đáng mong muốn, chứ không phải cái đang là, người ta phải viện đến những giả định v ềcái vô thức (inconscient), dù người ta gọi nó bằng tên gì: xúc cảm, bản năng, sức sống, v.v. Một nhà văn đã được trích dẫn cho rằng

khoa hoc có thể soi sáng thế giới, nhưng lại để bóng tối trong tim ta; trái tim phải đi tìm ánh sáng riêng cho mình. Vì vậy, khoa học cảm thấy bị tước mất, hay g'àn như thế, toàn bô tính hiệu lưc thực hành, và do đó mất đi cái lí do t'ôn tại chính yếu của nó; bởi lẽ nhận thức thực tại để làm gì một khi nó không thể giúp ích gì cho cuộc sống của chúng ta? V ề đi ều này, có thể nào chúng ta trả lời rằng khi vạch ra các nguyên nhân của những hiện tương, khoa học cung cấp cho ta những phương tiên để tạo ra chúng theo ý thích của mình, và do đó, để hiện thực hóa những mục đích mà ý chí của ta theo đuổi vì những lí do siêu-khoa học được không? Nhưng xét theo mặt nào đó, bất cứ phương tiên nào tư nó cùng là một mục đích; bởi lẽ để sử dung phương tiên, người ta phải muốn có nó không khác gì muốn có muc đích mà nó chuẩn bị thực hiện. Lúc nào cũng có nhi ều con đường dẫn đến một cái đích nào đó; vì vậy c'ân phải có sư lưa chon. Song, nếu khoa học không thể giúp chúng ta lưa chọn được cái đích tốt nhất, thì làm thế nào nó có thể cho ta biết đâu là con đường tốt nhất để đi đến cái đích ấy? Tại sao nó lại giới thiêu cho ta con đường nhanh nhất hơn là con đường tiết kiệm nhất, con đường bảo đảm nhất hơn là con đường đơn giản nhất, hay ngược lại? Nếu khoa học không hướng dẫn ta trong việc xấc định những muc đích tối hậu, thì nó cũng bất lưc không kém đối với những muc đích thứ cấp và phu thuộc mà chúng ta gọi là những phương tiên.

Đúng là phương pháp mang tính ý hệ (méthode idéologique) cho phép thoát ra khỏi xu hướng th'ân bí này, và mặt khác, chính sự mong muốn thoát ra khỏi nó ph'ân nào là do sự thường t'ân của phương pháp này. Những ai thực hành nó, trên thực tế, đ'âu là những người quá duy lí nên khó có thể chấp nhận rằng hành vi ứng xử của con người không c'ân được định hướng bởi sự phản tư; thế nhưng, bao lâu họ xét các hiện tượng nơi tự thân chúng và độc lập với các dữ kiện chủ quan, thì họ sẽ chẳng thấy được cái tiêu chí cho phép phân loại các hiện tượng theo giá trị thực tiễn

của chúng. Vì thế nên có vẻ như phương tiện duy nhất để phán đoán các hiện tượng là gắn chúng với khái niệm nào đó chi phối chúng; từ đó, việc sử dụng những ý niệm đi à khiển công việc đối chiếu các sự kiện, thay vì được rút ra từ chúng, trở nên c àn thiết trong bất cứ môn xã hội học duy lí nào. Nhưng ta cũng biết rằng trong những đi à kiện này, nếu sự thực hành trở nên có tính chất phản tư, thì sự phản tư, được sử dụng như vậy, không mang tính khoa học.

Vấn đ ềchúng ta vừa nêu sẽ cho phép chúng ta đòi lấy những quy ền hạn của lí tính mà không rơi trở lại vào ý hệ. Thực vậy, đối với các xã hội cũng như đối với các cá nhân, sức khoẻ là tốt và đáng mong muốn, trái lại, bệnh tật là cái gì đó t ồi tệ và c ần phải tránh. Cho nên, nếu chúng ta tìm ra một tiêu chuẩn khách quan, cố hữu trong bản thân các sự kiện, cho phép phân biệt một cách khoa học sức khỏe với bệnh tật trong nhi ều loại hiện tượng xã hội khác nhau, thì khoa học sẽ có khả năng soi sáng thực tiễn trong khi vẫn hoàn toàn trung thành với phương pháp riêng của nó. Đương nhiên, vì hiện thời nó vẫn chưa đạt

tới cái cá nhân, nó chỉ có thể cung cấp cho chúng ta những chỉ dẫn tổng quát không thể áp dụng phù hợp cho nhi ầu trường hợp khác nhau khi chúng ta trực tiếp tiếp xúc với cái cá biệt bằng cảm giác. Trạng thái sức khỏe, như đã được khoa học định nghĩa, không thể phù hợp một cách chính xác với một chủ thể cá nhân nào, vì chủ thể này chỉ có thể được xác lập trong quan hệ với những hoàn cảnh chung nhất mà bất cứ ai cũng ít nhi ầu đ`âu bị chệch ra, nhưng không vì thế mà nó không phải là điểm mốc có giá trị cho việc định hướng hành vi ứng xử. Sự c ần thiết phải đi ầu chỉnh điểm mốc này theo từng trường hợp riêng không có nghĩa là việc nhận thức v ề nó là vô ích. Hoàn toàn ngược lại, nó là chuẩn mực mà mọi suy luận thiết thực (raisonnements pratiques) của chúng ta buộc phải dựa vào. Trong những đi ầu kiện đó, ta không có quy ền nói rằng tư tưởng không có ích lợi

gì cho hành động. Giữa khoa học và nghệ thuật không còn có hố sâu [ngăn cách] nào nữa cả; mà trái lại, từ lĩnh vực này sang lĩnh vực kia không có sự gián đoạn nào. Thực vậy, khoa học chỉ có thể đào sâu vào các sự kiện qua sự trung gian của nghệ thuật, mà nghệ thuật chỉ là sự nối dài của khoa học. Hơn nữa, người ta có thể tự hỏi tình trạng bất túc trên thực tiễn của khoa học có khá lên chút nào không khi những quy luật do nó xác lập bộc lộ ngày càng đ`ây đủ thực tại cá biệt?

I

Thông thường, sự đau đón được xem như là dấu hiệu của bệnh tật, và v'ê đại thể giữa hai loại sự kiện này chắc chắn có một mối quan hệ, nhưng không phải là mối quan hệ đ'àu đặn và rõ ràng. Có những căn bệnh nghiêm trọng nhưng không gây đau đón, trong khi có những rối loạn tuy không nghiêm trọng, như do muội than bay vào mắt chẳng hạn, lại gây nên nỗi thống khổ thực sự. Trong những trường hợp nào đó, chính cảm giác không đau đón, hay thậm chí chính cảm giác thích khoái, là những triệu chứng của bệnh tật. Có trạng thái mất cảm giác đau là trạng thái bệnh. Có những trường hợp người khỏe mạnh cảm thấy đau đón, nhưng người suy nhược th'ân kinh lại biểu lộ một cảm giác thích thú, mà tính chất của cảm giác ấy rõ ràng là bệnh hoạn không thể phủ nhận. Ngược lại, cảm giác đau đón đi kèm với nhi làu tình trạng như đói, mệt, sinh đẻ vốn là những hiện tượng sinh lí bình thường.

Chúng ta có nên xem sức khỏe, thể hiện ở sự phát triển tốt đẹp các lực sống (forces vitals), là trạng thái có nhận biết qua sự thích nghi hoàn toàn của cơ thể với môi trường sống không; và ngược lại, chúng ta có nên gọi là bệnh tật tất cả những gì làm cho sự thích nghi ấy rối loạn không? Nhưng trước hết - chúng ta sẽ trở lại vấn đ ềnày sau - mỗi trạng thái của cơ thể có thích ứng với trạng thái nào đó ở bên ngoài không là đi ều chưa được

chứng minh. Và hơn nữa, ngay cả khi tiêu chuẩn thích nghi này có thực sự khác với tình trạng sức khỏe chăng nữa, thì người ta sẽ cần đến một tiêu chuẩn khác để thừa nhận nó; bởi vì dù muốn hay không chúng ta cùng phải theo một nguyên tắc nào đó để có thể phân định xem phương cách thích nghi này có hoàn hảo hơn phương cách thích nghi khác hay không?

Phải chẳng căn cứ theo phương cách này mà sức khỏe và bênh tất tác đông đến những cơ hôi sống sót của chúng ta? Sức khỏe là trạng thái của một cơ thể trong đó những cơ hội này ở mức tối đa; và trái lại, bênh tật sẽ là bất cứ thứ gì làm giảm thiểu chúng. Thực vậy, không còn nghi ngờ gì nữa, trạng thái bênh tật đã thực sư gây hậu quả là làm suy yếu cơ thể. Song có đi àu, không phải chỉ mình nó mới gây ra hậu quả này. Các chức năng sinh sản, ở một số loài thấp kém, không khỏi dẫn đến cái chết; và ngay cả ở những loài phát triển hơn, các chức năng này cũng tạo ra những nguy cơ. Nhưng đó là chuyên bình thường. Tuổi già và tuổi vị thành niên chịu những tác đông giống nhau; bởi lẽ cả người già lẫn trẻ em đ'àu dễ bị nhiễm bênh hơn. Vậy cả tuổi già lẫn tuổi vị thành niên là những loại bênh tật, còn tuổi thành niên mới là loại khỏe mạnh thôi sao? Thế thì, lĩnh vực của y tế và sinh lí học quả là quá hạn hẹp! Vả lại, nếu tuổi già tự nó đã là một loại bệnh thì làm sao phân biệt được người già mạnh khỏe và người già đau ốm? Chính từ điểm nhìn này, người ta buộc phải xếp kinh nguyêt vào các hiện tương bênh tật; bởi những rối loạn do nó gây ra làm tăng khả năng nhiễm bênh ở phu nữ. Những làm thế nào để xác định là bênh tật một trạng thái mà nếu thiếu nó hay nó bị chết yểu đ ều có thể làm xuất hiện những biểu hiên bênh? Người ta tranh luận v ề vấn đ ề này làm như thể mỗi một yếu tố trong cơ thể, có thể nói như vậy, giữ một vai trò hữu ích, làm như thể mỗi một trạng thái bên trong thích ứng một cách chính xác với đi ều kiên nào đó ở bên ngoài, và do đó, góp ph'ân duy trì thế cân bằng của sư sống và giảm thiểu những khả năng dẫn đến cái chết. Trái lai, sẽ là chính đáng khi giả định rằng một số lối sắp xếp theo mô hình giải phẫu hay chức năng nào đó không phục vụ trực tiếp cho cái gì cả, chẳng qua chỉ vì chúng là, nghĩa là vì chúng không thể không là, những sản phẩm của những đi ầu kiện chung của đời sống. Nhưng người ta không thể xem chúng là bệnh; bởi vì căn bệnh trước hết là cái gì đó có thể tránh được, cái gì đó không thiết yếu đối với sự cấu tạo của sinh thể. Song đi ầu có thể xảy ra là thay vì tăng cường sức lực cho cơ thể, những lối sắp xếp này lại làm suy giảm sức đ ề kháng của cơ thể, và vì thế làm tăng thêm những nguy cơ tử vong.

Mặt khác, người ta không thể đoán chắc rằng bênh tật lúc nào cũng có những hậu quả mà căn cứ vào đó ta có thể xác định được bệnh. Chẳng phải đã có nhi ều thứ bênh quá nhe mà ta không thể gán cho chúng một sư tác động rõ rêt nào đến các cơ sở sư sống của cơ thể đó sao? Thậm chí ở những căn bênh hiểm nghèo nhất, vẫn có một số di chứng hoàn toàn vô hại nếu chúng ta biết cách đi ầu trị. Người mắc bệnh rối loạn tiêu hóa nhưng tuân thủ chế đô vệ sinh chặt chẽ vẫn có thể sống lâu như người khỏe mạnh. Đương nhiên, anh ta c'ân phải được chăm sóc; mà chẳng phải tất cả chúng ta cũng c'àn được chăm sóc đó sao? Có thể nào sư sống được duy trì bằng cách khác? Bất cứ ai trong số chúng ta cũng đ'àu có chế đô về sinh của mình; chế đô về sinh của người bênh không giống với chế đô về sinh của người bình thường sống cùng thời và cùng môi trường với anh ta; nhưng đó là sư khác biệt duy nhất giữa ho xét theo quan điểm này. Không phải lúc nào bênh tật cùng khiến cho chúng ta bối rối, đưa chúng ta vào trạng thái không thể nào thích nghi; nó chỉ buôc chúng ta phải tư thích nghi theo cách khác với ph'ân lớn những người đ'ông loại. Thậm chí có thể có những căn bệnh mà rốt cuộc tỏ ra là có ích. Bệnh đậu mùa mà chúng ta cấy vào người bằng vắc-xin thực sư là căn bênh do chúng ta tư nguyên mang lấy, ấy vậy mà nó lại làm tăng khả năng sống sót của chúng ta. Rất có thể có những trường hợp sự rối loạn do căn bệnh này gây ra nhưng chúng lại không đáng kể so với những sự miễn dịch mà nó mang lại.

Cuối cùng và trên hết, tiêu chuẩn này thường ít có khả năng áp dung trên thực tế nhất. Đi ều mà người ta có thể làm tốt nhất là biết được tỉ suất tử vong thấp nhất ở một nhóm cá nhân nhất định, chứ không thể chứng minh được rằng tỉ suất tử vong thấp hơn nữa là đi àu không thể xảy ra. Ai nói được với ta rằng những mô hình sắp xếp khác, có tác dụng làm giảm tỉ suất tử vong hơn nữa, là không thể có? Cái minimum [tối thiểu] này trên thực tế, do đó, không phải là bằng chứng cho sư thích nghi hoàn hảo, vì thế cũng không phải là chỉ số chắc chắn cho trạng thái khỏe mạnh nếu chúng ta theo sát định nghĩa nói trên. Hơn nữa, chúng ta rất khó cấu tạo và tách rời bất cứ một nhóm nào có tính chất đó ra khỏi tất cả những nhóm khác, vì nó sẽ c'ân thiết để chúng ta có thể quan sát thấy sư cấu tạo hữu cơ của riêng nó và cái nguyên nhân giả định của tính ưu trôi ấy. Ngược lại, nếu trường hợp một căn bệnh có kết cục là cái chết, thì rõ ràng xác suất sống sót của cá thể đã bị giảm; còn nếu trường hợp căn bênh tư nó không trực tiếp gây ra cái chết, thì chứng cứ này thực không dễ [sử dung] chút nào. Quả vậy, chỉ có một cách chứng minh khách quan rằng trong những đi ều kiên nào đó, một số cá thể này ít có cơ hội sống sót hơn một số cá thể khác, và đi ều này cho thấy, trên thực tế, ph'àn lớn các cá thể có tuổi tho không như nhau. Song, nếu sư chứng minh này thường tỏ ra khả hữu trong trường hợp bênh học cá thể thu ần túy [lĩnh vực sinh học - ND], thì nó là hoàn toàn không thể thực hiện được trong bệnh học xã hội [lĩnh vực xã hội học - ND]. Vì ở đây chúng ta không có điểm mốc vốn có sẵn nơi nhà sinh học, cu thể là con số tử vong trung bình. Thậm chí ta cùng không thể xác định một cách áng chừng lúc nào một xã hội sinh ra và lúc nào nó mất đi. Tất cả những vấn đ ềnày, mà ngành sinh học chưa phải đã được giải quyết rõ ràng, vẫn còn là đi à bí an đối với nhà xã hội học. Vả lại, các biến cố đang diễn ra trong

đời sống xã hội và được lặp lại g`ân như giống hệt nhau ở tất cả các xã hội thuộc cùng loại hình lại quá khác nhau đến độ không ai có thể xác định được trong chừng mực nào thì một trong số các sự kiện ấy có thể góp ph'ân làm cho sự kết thúc chung cuộc đến nhanh hơn. Nhưng vì các cá thể quá nhi ầu, người ta chỉ có thể chọn lấy và so sánh chỉ những cá thể nào có chung một và chỉ một hiện tượng bất bình thường (anomalie); hiện tượng này như vậy được tách rời khỏi các hiện tượng đi kèm, và do đó người ta có thể nghiên cứu tính chất của sự ảnh hưởng của nó lên cơ thể. Nếu một nghìn người mắc bệnh thấp khớp được chọn ra một cách ngẫu nhiên chẳng hạn, bộc lộ mức bệnh tật cao hơn mức bình thường, người ta sẽ có những lí do xác đáng để quy kết quả này vào căn bệnh thấp khớp. Nhưng trong xã hội học, vì mỗi một kiểu loại xã hội chỉ có một lượng nhỏ các cá thể, nên diện trường so sánh là quá hẹp để có thể chứng minh được các nhóm cùng loại.

Vì thiếu chứng cứ thực tế như thế, người ta không còn khả năng nào khác ngoài các lập luận diễn dịch mà những kết luận từ chúng không thể có giá trị nào khác ngoài giá trị của những suy đoán chủ quan. Người ta sẽ không chứng minh sự kiện nào đã làm suy yếu cơ thể xã hội một cách có hiệu quả, mà sẽ chứng minh rằng [v ề mặt logic] nó phải có hậu quả ấy. Vì thế, người ta sẽ chỉ ra rằng nó không thể không kéo theo hậu quả này hay hậu quả khác mà ta xét thấy là có hại cho xã hội, và với danh nghĩa này, người ta sẽ tuyên bố nó là bệnh hoạn. Nhưng ngay cả khi giả định rằng trên thực tế nó sinh ra cái hậu quả ấy, thì những bất lợi này có thể sẽ được bù đắp, và còn hơn thế nữa, bằng những thuận lợi mà ta không nhận thấy. Hơn nữa, chỉ có một lí do có thể cho phép người ta xem hậu quả ấy là có hại, đó là việc nó làm rối loạn sự vận hành bình thường của các chức năng. Nhưng một chứng cứ như thế lại giả định rằng vấn đ ề đã được giải quyết r ồ; vì nó chỉ có thể có nếu như người ta đã quy đinh từ trước thế nào là

trạng thái bình thường, và do đó, đâu là dấu hiệu để có thể nhận biết nó. Người ta có thử cố gắng kiến tạo [khái niêm] trạng thái bình thường này một cách toàn bộ và tiên nghiệm không? Chứng minh một sự kiến tạo như vậy có thể có giá trị nào không phải là việc làm c'ân thiết. Thế thì, trong ngành xã hôi học cũng như trong ngành sử học, làm thế nào mà những sư kiên như nhau lại được xác định, tùy theo xúc cảm cá nhân của nhà khoa học, là có ích hay có hại. Như vậy, với một nhà th' ân học không có đức tin, công việc thường xuyên là chỉ ra hiện tương bênh hoạn trong những tàn dư của lòng tin tôn giáo còn sót lại giữa cuộc biến động toàn diên của các lòng tin tôn giáo, trong khi đối với người có đức tin thì chính sư thiếu đức tin ngày nay mới là căn bênh tr'âm kha của xã hôi. Cùng vây, đối với người xã hôi chủ nghĩa, tổ chức kinh tế hiện nay là một sư kiên thuộc quái thai học xã hôi (un fait de tératologie sociale), trong khi đối với nhà kinh tế học chính thống, chính những xu hướng xã hôi chủ nghĩa mới là những thứ bênh hoạn nhất. Và mỗi bên đ'ài tìm chỗ dựa cho ý kiến của mình từ những suy luận hình thức (syllogismes) được coi là đúng.

Khuyết điểm chung của các định nghĩa này là hấp tấp muốn đạt đến bản chất của các hiện tượng. Vì thế, chúng giả định là đã sở đắc được các mệnh đ'ề, cho dù có đúng hay không, vốn chỉ có thể được chứng minh một khi khoa học đã phát triển đủ mức. Đây chính là trường hợp chúng ta áp dụng các quy tắc đã được xác lập từ trước. Thay cho yêu sách là phải xác định ngay từ đ'àu các quan hệ của trạng thái bình thường và trạng thái bệnh tật với các lực sống, chúng ta chỉ đi tìm dấu hiệu bên ngoài nào đó, có thể cảm nhận trực tiếp, nhưng mang tính khách quan, cho phép chúng ta phân biệt được hai loại sự kiện này với nhau.

Bất cứ hiện tượng xã hội học nào, cũng như bất cứ hiện tượng sinh học nào, cũng đ`àu có thể mang nhi àu hình thức khác nhau tùy trường hợp, trong khi v ề căn bản nó vẫn hoàn toàn là nó. Ta có thể phân biệt ra hai loại

trong số các hình thức ấy. Một loại là những hình thức phổ biến trong toàn bô phạm vi của giống (espèce); chúng được nhận thấy nếu không ở tất cả các cá thể, thì ít ra cùng ở đại bộ phận các cá thể, nếu chúng không được lặp lại một cách như nhau ở tất cả các trường hợp có thể quan sát được, mà biến đổi theo từng chủ thể, thì những biến đổi này diễn ra trong những giới hạn rất gần nhau. Loại ngược lại là những hình thức ngoại lê; không những chúng chỉ được bắt gặp ở ph an thiểu số, mà ngay chính nơi chúng diễn ra, đi à thường thấy nhất là chúng không kéo dài đến trọn đời sống của cá thể. Chúng là một sự ngoại lệ cả trong thời gian lẫn trong không gian. 73 Vì vậy, chúng ta đang đứng trước hai biến thể khác nhau của các hiện tương, và hai biến thể này phải được diễn đạt bằng những thuật ngữ khác nhau. Chúng tôi goi là "bình thường" những sư kiên nào biểu hiện những hình thức phổ biến nhất, và goi những sư kiên còn lại là "bênh tật" hay "bênh lí". Nếu chúng ta bằng lòng gọi cái t côn tại trên sơ đ ô ý niêm (être schématique) do chúng ta kiến tạo bằng cách nhóm những tính chất thường thấy nhất trong giống, với những dạng thường thấy nhất của chúng, vào cùng một chỉnh thể, nghĩa là vào một thứ tính cá nhân trừu tượng, là "loại hình trung bình" (type moyen), thì chúng ta có thể nói rằng loại hình bình thường (type normal) lẫn lôn với loại hình trung bình, và bất cứ sư sai lệch nào với cái chuẩn lành mạnh<sup>74</sup> này là một hiện tương bệnh hoạn. Đúng là loại hình trung bình không thể được xác định một cách rõ nét như một loại hình cá thể, vì những thuộc tính cấu thành của nó không cố định hoàn toàn, mà có khả năng biến đổi. Nhưng việc nó có thể được kiến tạo là đi ều ta không thể nghi ngờ, vì nó là chất liêu trực tiếp của khoa học, vì nó hòa lẫn với loại hình chủng loài (type générique). Đối tương nghiên cứu của nhà sinh lí học là các chức năng của cơ thể trung bình; và đó cũng là công việc của nhà xã hôi học. Một khi biết làm thế nào để phân biệt các kiểu loại xã hôi khác nhau - chúng tôi sẽ xem xét vấn đề này sau - người ta lúc nào

cũng có thể tìm ra được hình thức chung nhất của một hiện tượng trong một loài nhất định.

Người ta thấy rằng một sự kiện chỉ có thể được xác định là bệnh lí trong quan hệ với một loài nào đó đã biết. Các đi ều kiện của sức khỏe và bệnh tật không thể được định nghĩa *in abstracto* [một cách trừu tượng] và tuyệt đối. Quy tắc này không bị phủ nhận ở môn sinh học; chưa có ai từng nảy ra ý nghĩ rằng đi ều gì là bình thường đối với động vật thân m ềm cũng là bình thường đối với động vật có xương sống. Giống nào có sức khỏe của giống ấy, bởi vì nó có loại hình trung bình đặc trưng riêng của nó, và sức khỏe của các giống cấp thấp nhất không thua kém gì so với sức khỏe của các giống cấp cao nhất. Chính cái nguyên tắc này được áp dụng vào xã hội học cho dù trong lĩnh vực này nó thường không được đánh giá đúng. C`ần phải từ bỏ cái thói quen, vẫn còn quá phổ biến, đánh giá một định chế, một thực tiễn, một châm ngôn luân lí, như thể chúng tốt hay xấu là tự bản thân chúng và bởi bản thân chúng, đối với tất cả các loại hình xã hội (types sociaux) môt cách không phân biệt.

Vì điểm mốc mà ta dựa vào để có thể phán đoán v ề trạng thái sức khỏe hay bệnh tật thay đổi khác nhau ở từng loài, nên nó cũng có thể thay đổi ngay cả trong cùng một loài, nếu loài này đang diễn ra sự thay đổi. Vì thế, theo quan điểm thu ần túy sinh học, đi ầu gì là bình thường đối với người dã man (sauvage) thì không phải lúc nào cũng là bình thường đối với người văn minh và ngược lại 75. Đặc biệt là, có một loạt những sự biến đổi mà ta phải xem là quan trọng, bởi lẽ chúng diễn ra một cách thường xuyên ở tất cả các giống, đó là những biến đổi theo tuổi tác. Sức khỏe của người già không phải là sức khỏe của người thành niên, tương tự, sức khỏe của người thành niên không phải là sức khỏe của người vị thành niên; và đi ầu đó cũng đúng đối với các xã hội. <sup>76</sup> Một sự kiện xã hội, vì vậy, chỉ có thể nói là bình

thường đối với một kiểu loại xã hội (espèce sociale) nhất định thuộc một giai đoạn nhất định trong sự phát triển của nó; do đó, để biết nó có quy ền với tên gọi ấy không, thì việc quan sát hình thức biểu hiện của sự kiện trong đại đa số các xã hội cùng thuộc loại ấy là không đủ, ta còn phải xem xét chúng ở giai đoạn tương ứng với sự tiến hóa của chúng.

Có vẻ như chúng ta vừa đưa ra một cách định nghĩa đơn giản v ề các từ ngữ; vì chúng ta chẳng làm gì cả ngoài việc nhóm các hiện tượng lại theo những [hình thức] giống nhau và khác nhau giữa chúng và đặt tên cho những nhóm được hình thành như vậy. Nhưng trên thực tế, các khái niệm được cấu tạo như vậy, trong khi có lợi thế lớn là có thể nhận ra qua những đặc điểm khách quan và có thể tri giác một cách dễ dàng, không khác với quan niêm thông thường về sức khỏe và bênh tật. Trên thực tế, bênh tật chẳng phải đã được mọi người quan niệm là một thứ tại nạn, mà bản tính tư nhiên của sinh thể chắc chắn là vấp phải nhưng không thường xảy ra, đó sao? Đó chính là đi ều mà các triết gia thời cổ đại muốn nói khi cho rằng bênh tật không nảy sinh từ bản tính của các sư vật, mà nó là kết quả của một thứ ngẫu nhiên nổi tại nơi các sinh thể. Đương nhiên, một quan niệm như thế là sư phủ định toàn bô khoa học, bởi lẽ bênh tật chẳng có gì là th'ân kì hơn sức khỏe; nó cũng được xác lập trong bản tính tư nhiên của các sinh vật. Chỉ có đi àu nó không được xác lập trong bản tính bình thường của chúng; nó không được bao hàm trong khí chất thông thường của chúng, cũng không gắn với những đi àu kiên sinh t àn mà nhìn chung chúng đ àu phu thuộc. Trái lại, đối với moi người, loại hình sức khỏe (type de la santé) bị lẫn lôn với loại hình giống (type de l'espèce). Thậm chí người ta không thể hình dung ra, mà không có mâu thuẫn, một giống nào đó, tự thân và do sư cấu tạo căn bản của nó, sẽ mắc căn bênh vô phương cứu chữa. Loài đó là chuẩn mực tuyết hảo và do đó không thể nào chứa cái bất thường.

Thông thường, đúng ta cũng hiểu sức khỏe là một trạng thái nói chung được ưa thích hơn so với bệnh tậu. Nhưng định nghĩa này đã được chứa trong định nghĩa trên. Thực vậy, nếu những đặc điểm mà việc hợp chúng lại sẽ tạo thành loại hình bình thường có thể được phổ biến trong một loài, thì đi àu đó không phải là không có lí do. Bản thân tính phổ biến này là một sự kiện c àn được giải thích, và do đó đòi hỏi phải có một nguyên nhân. Song, nó ắt sẽ là không thể giải thích nếu các hình thức tổ chức phổ biến nhất cũng không phải, *ít ra là trong toàn bộ các hình thức ấy*, những cái thuận lợi nhất. Làm thế nào chúng có thể được duy trì trong nhi àu hoàn cảnh khấc nhau đến vậy nếu chúng không cho phép các cá thể có khả năng kháng lại các nguyên nhân hủy hoại một cách tốt hơn? Trái lại nếu các đặc điểm khác hiếm hơn, thì rõ ràng là, ở *những trường hợp trung bình*, những chủ thể nào biểu hiện chúng sẽ gặp nhi àu khó khăn trong việc sống sót. T àn số thường xuyên cao hơn của những đặc điểm thứ nhất, vì thế, là bằng chứng cho sự ưu thế của chúng. 77

II

Chính nhận xét cuối cùng này đã cung cấp một phương tiện để kiểm soát những kết quả của phương pháp nói trên.

Vì tính phổ biến, vốn là cái biểu hiện ra bên ngoài của các hiện tượng bình thường, tự thân nó là một hiện tượng có thể giải thích được, nên sau khi trực tiếp xác lập nó bằng quan sát, người ta phải tìm cách giải thích nó. Đương nhiên, người ta có thể được bảo đảm trước đó rằng nó không phải không có nguyên nhân, nhưng tốt hơn hết ta nên biết chính xác cái nguyên nhân ấy là gì. Đặc điểm bình thường (caractère normal) của hiện tượng, trên thực tế, sẽ khó bác bỏ hơn nếu người ta chứng minh rằng dấu hiệu bên ngoài, vốn đã bộc lộ ngay từ đầu, không phải thu ần túy là cái xuất hiện

trước mắt ta, mà đã được xác lập trong bản tính của các sự vật; nói ngắn gọn, nếu ta có thể nâng tính chất bình thường này trên thực tế (cette normalité de fait) lên thành tính chất bình thường trên pháp lí (normalité de droit). Hơn nữa, lối chứng minh này không phải lúc nào cũng cốt ở chỗ chỉ ra rằng hiện tượng này có lợi cho cơ thể, cho dù đấy là trường hợp thường thấy nhất đối với những lí do mà chúng tôi vừa nêu; nhưng cũng có thể có trường hợp, như chúng tôi đã lưu ý ở trên, một mô hình sắp xếp nào đó là bình thường nhưng không có ích lợi gì, chỉ vì nó tất yếu được bao hàm trong bản tính của sinh vật. Vậy, có thể có ích chăng nếu việc sinh nở không quyết định đến những rối loạn dữ dội trong cơ thể giống cái? Nhưng đây là đi ầu không thể xảy ra. Do đó, tính chất bình thường của hiện tượng sẽ được giải thích bởi chỉ một đi ầu: nó được gắn với các đi ầu kiện sinh t nc của giống được xét, hoặc như là một kết quả tất yếu máy móc của các đi ầu kiện này, hoặc như là một phương tiện cho phép các cơ thể thích nghi với chúng. 78

Chứng cứ này không chỉ có công dụng như là công cụ kiểm tra (contrôle). Thực vậy, chúng ta không được quên rằng nếu việc phân biệt hiện tượng bình thường và hiện tượng bất thường là có lợi, thì trước hết công việc ấy là để soi sáng thực tiễn. Song, để hành động, một cách tự giác, mà chỉ biết đến cái chúng ta muốn thì chưa đủ, mà còn phải biết tại sao chúng ta muốn nó nữa. Các mệnh đ ề khoa học có liên quan tới trạng thái bình thường (état normal) sẽ có thể vận dụng một cách trực tiếp hơn vào các trường hợp cá biệt khi những lí do của chúng được kèm theo; vì khi đó, ta mới có thể nhận biết rõ hơn trong trường hợp nào và theo hướng nào chúng nên được sửa đổi trong quá trình áp dụng.

Có những trường hợp mà sự kiểm chứng này hoàn toàn c`ân thiết, vì phương pháp thứ nhất, nếu chỉ sử dụng mỗi nó thôi, có thể dẫn đến chỗ sai

Tầm. Đó chính là đi ều diễn ra ở những giai đoạn có sư chuyển đổi, khi toàn bô giống đang trong quá trình tiến hóa, không còn bị cố định một cách rạch ròi trong một hình thức mới mẻ nào. Trong trường hợp này, loại hình bình thường duy nhất mà cho đến nay vẫn còn được dùng và bị sa đà vào các sư kiên vốn là loại hình thuộc v'ề quá khứ, đã không còn hợp với những đi ều kiên sinh t'ôn mới. Như vậy, một sư kiên vẫn có thể t'ôn tại lâu dài trong toàn bô phạm vi một loài, trong khi không còn đáp ứng các yêu c'âu của hoàn cảnh mới được nữa. Khi đó, nó chỉ còn những vẻ b'ề ngoài của tính chất bình thường thôi; bởi lẽ tính phổ biến mà nó thể hiện giờ đây chỉ còn là một cái nhãn lừa gạt, vì những vẻ b'êngoài này chỉ được duy trì bằng sức mạnh mù quáng của thói quen, nên nó không còn được chấp nhận như là chỉ báo cho mối liên hệ thiết cận với những đi ều kiên chung của sư sinh t 'ch tập thể. Vả lại, sư khó khăn này chỉ thuộc v ề ngành xã hội học. Nó không t 'ch tại, có thể nói như vậy, đối với nhà sinh học. Thực vậy, các loài động vật rất hiếm khi bị buộc phải mang những hình thức không thể đoán định được. Những sư biến đổi bình thường duy nhất mà chúng trải qua là những sư biến đổi diễn ra một cách đ`àu đặn ở từng cá thể, chủ yếu dưới sư ảnh hưởng của tuổi tác. Vì thế, những biến đổi được nhận biết, hay có thể được nhận biết, do chúng đã được nhận rõ trong nhi ều trường hợp; tiếp đó, người ta có thể biết tại từng thời điểm phát triển của con vật, và cả ở những giai đoạn khủng hoảng, cái trạng thái bình thường là trạng thái ra sao. Trong ngành xã hôi học, đi à tương tư như thế cũng đúng đối với các xã hội thuộc loại phát triển kém hơn. Vì ph'àn lớn các xã hội đã hoàn tất chu kì phát triển của chúng r'à, quy luật tiến hóa bình thường của chúng mới được xác lập, hay ít ra mới có thể được xác lập. Nhưng đối với các xã hôi tiên tiến nhất và g`ân đây nhất, quy luật này lại không được biết đến bằng định nghĩa, vì chúng còn chưa hoàn tất toàn bộ lịch sử của chúng. Vì

vậy, nhà xã hội học có thể bị lúng túng trong việc xác định hiện tượng có là bình thường hay không, anh ta không còn một điểm tựa nào.

Nhà xã hôi học thoát ra khỏi tình trạng bối rối bằng việc tiến hành phương pháp như chúng tôi vừa nói. Sau khi đã xác lập bằng quan sát rằng sư kiên là có tính phổ biến, ông ta truy nguyên đến những đi à kiên quy định tính phổ biến này trong quá khứ và sau đó tìm xem những đi à kiên này có còn được mang lai trong hiện tai không, hay trái lai chúng đã thay đổi. Ở trường hợp thứ nhất, ông ta có quy ên coi hiện tương đó là bình thường, và ở trường hợp thứ hai, ông ta có quy ền bác bỏ ở nó đặc điểm này. Chẳng hạn, để biết tình trạng kinh tế hiện nay ở các nước châu Âu, với việc thiếu vắng sư tổ chức<sup>79</sup> đặc trưng cho nó, là bình thường hay không, người ta sẽ tìm trong quá khứ những gì làm chúng nảy sinh. Nếu những đi à kiên này vẫn còn là những đi à kiên mà các xã hội của chúng ta hiện nay được đặt vào, thì tình hình này là bình thường bất chấp những sự phản kháng do chúng dấy lên. Nhưng ngược lại, nếu nó được nhận thấy là có quan hệ với cái cấu trúc xã hội cũ ấy mà chúng tôi đã xác định ở chỗ khác là xã hôi phân nhánh<sup>80</sup> và sau khi có được cái khung căn bản của các xã hội, cấu trúc xã hội cũ ấy d'àn mất đi, thì ta phải kết luân rằng nó cấu thành một trạng thái bệnh hoạn hiện nay, cho dù nó có phổ quát như thế nào chẳng nữa. Chính theo cùng một phương pháp mà tất cả các vấn đ'ề đang bàn cãi thuộc loại này phải được giải quyết, chẳng han như những vấn đ'ề v'ê việc xét xem sư suy giảm lòng tin tôn giáo, hay xét xem sư phát triển của các quy ền lưc của Nhà nước có phải là những hiện tượng bình thường hay không".81

Tuy nhiên, dù sao đi nữa, phương pháp này không thể thay cho phương pháp trước, thậm chí cũng không phải là phương pháp đ`âu tiên được sử dụng. Trước hết, nó nêu ra những câu hỏi mà sau đó chúng ta phải xử lí

dưới đây và chúng chỉ có thể được đ ề cập đến khi người ta đà có những bước tiến khá xa trong khoa học; vì nhìn chung, nó hàm ý một sư giải thích g'ân như hoàn chỉnh v'ề các hiện tương, và vì nó giả định là đã xác định hoặc là các nguyên nhân hoặc là các chức năng của chúng. Song, đi ầu quan trong là ngay từ lúc bắt đ'ài công việc nghiên cứu, người ta có thể phân loại các sư kiên thành sư kiên bình thường và sư kiên bất thường, dưới sư bảo lưu những trường hợp ngoại lệ nào đó, để có thể phân định các lĩnh vực riêng cho môn sinh lí học và môn bệnh học. Sau đó, chính trong mối quan hệ với loại hình bình thường mà một sư kiến phải được nhận thấy là có ích hay c'ân thiết để bản thân nó có thể được xác định là bình thường. Nói cách khác, người ta có thể chứng minh rằng bệnh tật là không thể phân biệt với sức khỏe, vì bênh tật chỉ phát sinh từ cơ thể bị nhiễm bênh; chỉ với cơ thể trung bình (organisme moyen), thì nó mới không giữ quan hệ như thế. Cũng giống như vậy, vì một phương thuốc trị bênh có ích cho người bênh, nên việc áp dung nó có thể được coi là một hiện tương bình thường, trong khi việc làm đó hiển nhiên là không bình thường, bởi lẽ chỉ trong những hoàn cảnh không bình thường mà phương thuốc mới có được cái công dung ấy. Do đó, người ta chỉ có thể sử dung phương pháp này nếu loại hình bình thường đã được cấu tạo từ trước và chỉ có thể được cấu tạo từ trước bằng một phương pháp khác. Cuối cùng và trên hết, nếu quả đúng là bất cứ cái bình thường nào cũng đ'àu có ích, nếu không nói là c'ân thiết, thì sè là sai l'âm nếu người ta cho rằng tất cả những gì có ích cùng đ'àu là bình thường. Chúng ta có thể chắc chắn rằng những trạng thái đã được lan truy ên phổ biến trong giống đều có ích hơn những trạng thái vẫn còn là ngoại lê; không phải vì chúng là những trạng thái có ích nhất đang hiện hữu hay có thể hiện hữu. Chúng ta không có bất cứ lí do gì để tin rằng mọi sư nối kết khả hữu đ`àu đã được tiến hành kiểm tra trong diễn trình của kinh nghiêm; và trong số những sư nối kết vốn chưa bao giờ được thực hiện

nhưng có thể hình dung ra, có thể có nhi ầu lợi thế hơn những gì ta biết. Khái niệm sự ích lợi rộng hơn khái niệm hiện tượng bình thường; quan hệ giữa chúng tương tự như quan hệ giữa loài và giống. Song, ta không thể suy ra cái lớn hơn từ cái bé hơn, tức từ giống suy ra loài, được. Nhưng ta có thể tìm thấy loài trong giống vì giống chứa đựng loài. Đó là lí do tại sao, một khi tính phổ biến của hiện tượng đã được ghi nhận, ta có thể khẳng định những kết quả của phương pháp thứ nhất 82 bằng cách chỉ ra sự ích lợi của nó. Do đó, chúng tôi có thể nêu ra ba quy tắc sau đây:

- 1. Một sự kiện xã hội là bình thường đối với một loại hình xã hội nhất định, được xét ở một thời kì nhất định trong sự phát triển của nó, khi nó xảy ra trong những xã hội trung bình thuộc loại đó, được xét ở thời kì tương ứng với sự tiến hóa của những xã hội ấy.
- 2. Ta có thể kiểm tra những kết quả của phương pháp trên bằng cách chỉ ra rằng tính phổ biến của hiện tượng gắn với những điều kiện phổ biến của đời sống tập thể trong loại hình xã hội được xét.
- 3. Sự kiểm chứng này là cần thiết, khi sự kiện này có quan hệ với một kiểu loại xã hội còn chưa hoàn tất toàn bộ diễn trình tiến hóa của mình.

## III

Người ta đã quá quen với việc giải quyết một cách ngắn gọn những vấn đ`ê khó khăn này, và với việc quyết định vội vã, theo những quan sát sơ lược và với sự hỗ trợ của các suy luận hình thức, xem một sự kiện xã hội là bình thường hay không, đến nỗi người ta có thể phán đoán là phương pháp ấy đã bị phức tạp hóa một cách vô ích. Có lẽ chúng ta không c`ân phải nói quá dài dòng như thế để phân biệt bệnh tật và sức khỏe. Chẳng phải hằng ngày chúng ta đ`âu tiến hành những sự phân biệt này đó sao? Đúng là chúng ta đã làm như vậy, nhưng chúng ta còn phải biết xem mình làm những đi ều

ấy có đúng lúc không. Việc các nhà sinh học đà giải quyết các vấn đ'ề này một cách tương đối dễ dàng làm cho chúng ta không thấy hết được những khó khăn như thế. Nhưng chúng ta lại quên rằng với nhà sinh học, vấn đ'ề này dễ dàng hơn nhi ầu so với nhà xã hội học ở chô nhà xã hội học nhận thấy phương cách mà mỗi hiện tượng tác động đến sức đ'ề kháng của cơ thể và qua đó quyết định tính chất bình thường hay không bình thường của nó với một sự chính xác đ'ầy đủ v'ề mặt thực tiễn. Trong xã hội học, tính phức tạp và tính di động cao hơn của những sự kiện buộc ta phải hết sức thận trọng, như các phán đoán mâu thuẫn nhau v'ề cùng một hiện tượng đã chứng minh cho đi ầu đó. Để làm sáng tỏ sự thận trọng là c'ần thiết đến thế nào, chúng tôi đưa ra vài ví dụ để thấy rằng ta dễ chuốc lấy những sai l'ần khi ta không khép mình vào sự thận trọng ấy và dưới ánh sáng mới mẻ nào đó những hiện tượng cốt yếu nhất xuất hiện khi ta xử lí chúng một cách có phương pháp.

Nếu có một sự kiện nào mà tính chất bệnh lí của nó là không thể phủ nhận, thì đó chính là hành vi tội phạm (crime). Tất cả các nhà tội phạm học đ`àu đ`ông ý với nhau v`ê điểm này. Dù họ có giải thích tính chất bệnh hoạn (morbidité) ấy theo những cách khác nhau, thì họ đ`àu nhất trí với nhau ở chỗ cùng thừa nhận nó. Tuy nhiên, vấn đ`êđòi hỏi c`ân phải được giải quyết một cách chố nóng vội.

Thực vậy, chúng ta hãy áp dụng các quy tắc nói trên. Người ta nhận thấy hành vi phạm pháp không chỉ xảy ra ở xã hội thuộc loại này hay loại khác, mà ở tất cả các xã hội thuộc mọi loại hình. Không một xã hội nào không có hiện tượng tội phạm. Hiện tượng này biến đổi v ềhình thức, những hành vi được cho là tội phạm không phải ở đâu cũng giống nhau; nhưng ở bất cứ đâu và vào bất cứ lúc nào, cũng có những người cư xử theo kiểu nào đó đến mức buộc người ta phải trừng trị họ v ề mặt hình sự. Nếu, ít ra, khi các xã hội chuyển từ những loại hình thấp kém lên những loại hình cao hơn, thì

tỉ lê tôi pham, tức là tỉ lê hành vi pham tôi hằng năm so với dân số, có xu hướng giảm, thì người ta có thể tưởng rằng hành vi phạm tôi, tuy vẫn là một hiện tương bình thường, có xu hướng mất d'ân tính chất ấy. Nhưng chẳng có lí do nào cho phép chúng ta tin rằng sư giảm bớt này là có thực. Đúng hơn, nhi ầi sư kiến dường như cho thấy có sư vận đông theo chi ầi hướng ngược lại. Kể từ đ'âi thế kỉ này [thế kỉ 19 - ND], ngành thống kê học đã cung cấp cho chúng ta phương tiên theo dõi diễn biến của hiện tương tôi phạm; trên thực tế, hiện tương này đã gia tăng ở khắp mọi nơi. Ở Pháp, múc đô gia tăng g`ân 300%. Vì vậy, không có hiện tương nào bộc lô một cách hoàn toàn không thể bác bỏ được tất cả những triệu chứng của tính chất bình thường, bởi lẽ nó xuất hiện như là [một hiện tương] gắn liền với những đi àu kiên của bất cứ đời sống tập thể nào. Nếu coi tôi pham là một căn bệnh xã hội, tức là người ta đã thừa nhân rằng bệnh tật không phải là cái gì ngẫu nhiên, mà trái lại, trong một số trường hợp, nó bắt ngu ch từ sư cấu tạo căn bản của sinh vật; đi ều đó ắt sẽ xóa bỏ moi sư phân biệt giữa cái sinh lí và cái bênh lí. Chắc chắn, hành vi phạm tôi tư nó có thể có những hình thức không bình thường; đi à này sẽ xảy ra khi, chẳng han, nó đat tới một tỉ lệ quá cao. Thực vậy, tình trạng quá cao này hẳn nhiên là có tính chất bênh hoạn. Tình trạng bình thường, đó đơn giản là tình trạng có một tính chất tôi phạm, miễn là tính chất tôi phạm này đã đạt được và không vượt quá một mức độ nào đó mà có thể nó không thể xác định đúng theo các quy tắc nói trên được, tùy mỗi loại hình xã hôi. 83

Thế là chúng ta đang đứng trước một kết luận mà thoạt nhìn có vẻ khá nghịch lí. Ở đây, chúng ta không được phép nh ần lẫn. Xếp hành vi phạm tội vào các hiện tượng xã hội học bình thường, thì đi ầu này không chỉ đơn giản là nói rằng nó là một hiện tượng không thể tránh khỏi, tuy rất đáng tiếc, do tính hung bạo bất trị nơi con người, mà còn khẳng định rằng nó là một nhân tố của trạng thái sức khỏe xã hội, một ph ần không thể thiếu của

bất cứ xã hội lành mạnh nào. Kết quả này thoạt đ`âu tỏ ra khá lạ lẫm khiến chúng tôi ngỡ ngàng trong một thời gian dài. Tuy nhiên, một khi người ta đã chế ngự được cái ấn tượng ngỡ ngàng ban đ`âu ấy, thì việc tìm ra những lí do cắt nghĩa tính chất bình thường ấy, và đ`âng thời khẳng định nó, sẽ không khó khăn gì.

Trước hết, hành vi phạm tội là bình thường, bởi lẽ một xã hội không có tội phạm là đi ầu tuyệt đối không thể có.

Tội phạm, như chúng tôi đã chứng minh ở chỗ khác, chính là một hành vi xúc phạm đến một số xúc cảm tập thể nào đó, vốn là những xúc cảm đặc biệt mạnh mẽ và rõ rệt. Để những hành vi được xem là tội phạm, trong một xã hội nào đó, có thể không còn diễn ra, thì những xúc cảm mà chúng làm tổn thương c`ân phải được hiện diện trong tất cả các ý thức cá nhân mà không có sự ngoại lệ nào và với một cường độ c`ân thiết để chế ngự những xúc cảm đối nghịch. Song, giả sử đi ều kiện này có thể được thực hiện một cách có hiệu quả đi nữa, thì hành vi tội phạm không vì thế mà chấm dứt, nó chỉ thay đổi v`êhình thức; bởi lẽ chính nguyên nhân làm cạn kiệt các ngu `ân suối của hiên tương tôi phạm lại lập tức khơi ra những ngu `ân mới.

Thực vậy, để những xúc cảm tập thể được luật hình sự của một dân tộc bảo vệ, tại một thời điểm nhất định nào đó trong lịch sử của dân tộc này, thâm nhập được vào ý thức của những người trước đó chưa hề có những xúc cảm này hay chưa gia tăng ảnh hưởng nơi những người chưa có đủ những xúc cảm này, thì chúng cần phải có một cường độ cao hơn so với trước. Cộng đồng, với tư cách là một toàn thể, cần phải cảm nhận chúng một cách mạnh mẽ hơn; vì chúng không thể lấy ở một nguồn suối nào khác cái sức mạnh lớn hơn cho phép chúng áp đặt lên các cá nhân vốn trước đó là những người vô cảm nhất. Để không còn những kẻ sát nhân, thì cần làm sao để sự ghê tởm đối với việc đổ máu trở nên mạnh mẽ hơn trong

các t'ầng lớp xã hôi vốn là nơi xuất thân của những kẻ sát nhân; nhưng để làm được đi ều đó, nó c'ân phải trở nên mạnh mẽ hơn trong toàn thể xà hội. Vả lại, sư vắng mặt của hành vi tôi phạm trưc tiếp góp ph'ân tạo ra kết quả ấy; bởi lẽ một xúc cảm tỏ ra đáng kính nể hơn nhi ều khi nó lúc nào cùng được tôn trong. Nhưng người ta không để ý rằng những trạng thái mạnh mẽ của ý thức chung không thể được củng cố nếu không đ'ồng thời củng cố những trạng thái yếu hơn, mà sư vi phạm trước đây chỉ gây ra những lỗi Tầm thu ần túy có tính chất luân lí; vì những trạng thái sau chỉ là sự nối dài, là hình thức giảm nhẹ của trạng thái trước. Như vậy, hành vi trộm cắp và hành vi khiếm nhã đơn thu ần đ'àu chỉ chạm đến một và chỉ một xúc cảm vị tha, tức sư tôn trong tài sản của người khác, mà thôi. Chỉ có đi ầu, chính xúc cảm ấy bị hành vi này xúc phạm một cách yếu ớt hơn so với hành vi kia; và mặt khác, vì trong ý thức trung bình không có một cường đô nào đủ mạnh để nhận thấy rõ rêt sư xúc phạm nhe nhất trong hai sư xúc phạm ấy, sư xúc phạm này là đối tương của một tinh th' ân khoan dung độ lương hơn. Đó là lí do tại sao người ta chỉ chê trách người có hành vi khiếm nhã, còn kẻ trôm cắp thì bị trừng phạt. Nhưng nếu chính cái xúc cảm ấy trở nên mạnh mẽ hơn, đến mức làm tắt đi trong tất cả các ý thức cái khuynh hướng dẫn con người đến hành vi trôm cắp, nó sẽ trở nên nhạy cảm hơn với những sư thương tổn, mà cho đến lúc đó, chỉ mới chạm nhe vào nó; vì thế nó sẽ phản ứng chống lại chúng một cách quyết liệt hơn; chúng sẽ là đối tượng của sư chê bai mạnh mẽ hơn, và sư chê bai này sẽ làm cho một số trong các hành vi gây thương tổn vốn từ chỗ chỉ là những lỗi l'âm v eluân lí chuyển sang tình trạng [bị coi] là các hành vi tôi phạm. Chẳng hạn, những hợp đ 'ông khiếm nhã hay được thực hiện một cách khiếm nhã, vốn chỉ chịu sư chế trách của công chúng hay những b à thường dân sư, sẽ trở thành những hành vi phạm pháp. Bạn hãy tưởng tương ra một xã hội toàn những thánh nhân, một tu viện mẫu mực và hoàn hảo. Ở đấy, những hành vi tội

phạm đúng nghĩa còn chưa được biết đến, nhưng những lỗi nhẹ dưới mắt người phàm tục lại dấy lên ở nơi đó những vụ xì-căng-đan giống như hành vi phạm pháp thông thường đối với người đời. Vì vậy, nếu cái xã hội ấy được trao cho quy ền phán xử và trừng phạt, nó sẽ xác định những hành vi này là những hành vi tội phạm và xét xử chúng như là những hành vi tội phạm. Cùng vì lí do như thế mà người hoàn toàn chính trực phán xử những khiếm khuyết đạo đức nhỏ nhất của mình bằng một thái độ nghiêm khắc mà ph àn đông mọi người dành cho những hành vi phạm pháp thực sự. Xưa kia, những hành vi hung bạo đánh người diễn ra nhi àu hơn so với ngày nay bởi vì sự tôn trọng đối với phẩm giá cá nhân yếu ớt hơn. Một khi sự tôn trọng này được gia tăng, các hành vi tội phạm trở nên hiếm hoi hơn; vả lại, nhi àu hành vi làm tổn thương đến xúc cảm này đã được đưa vào trong luật hình sư mà trước kia chưa được nêu ra.<sup>84</sup>

Để đi đến tận cùng mọi giả thuyết có thể có về mặt lôgic, người ta có thể tự hỏi tại sao sự nhất trí này không được mở rộng đến mọi xúc cảm tập thể, không trừ một xúc cảm nào; tại sao cùng những xúc cảm yếu ót nhất lại không đủ sức ngăn ngừa mọi sự bất đồng ý kiến? Lương tâm (conscience morale) của xã hội hiện diện đầy đủ ở tất cả các cá nhân và với một sức sống đủ để ngăn chặn bất cứ hành vi nào xúc phạm đến nó, - những lỗi lầm thu ần túy về đạo đức cũng như những hành vi tội phạm. Nhưng một sự đồng nhất phổ quát và tuyệt đối như vậy là đi ầu hoàn toàn không thể có được; vì môi trường vật chất trực tiếp mà mỗi người trong chúng ta được đặt vào, những ti ần sử di truy ần, những ảnh hưởng xã hội mà chúng ta phụ thuộc lại thay đổi theo từng cá nhân, và tiếp đó, làm cho ý thức chúng ta trở nên khác nhau. Con người ta không thể nào giống nhau đến thế, chỉ vì mỗi người có cơ thể riêng và những cơ thể này chiếm những phần khác nhau trong không gian. Đó là lí do tại sao, ngay cả ở những dân tộc thấp kém, ở đó tính độc đáo cá nhân rất ít được phát triển,

nhưng không vì thế mà nó không t 'ch tại. Như vậy, vì không có xã hội nào mà ở đó các cá nhân không khác biệt ít nhi 'cu với kiểu hình tập thể, thì đi 'cu cũng không thể tránh khỏi là, trong số những sự khác biệt ấy, có một số mang tính chất tội phạm. Vì cái làm cho chúng mang tính chất này không phải do nội tại bản thân chúng, mà do ý thức chung khoác cho chúng cái tính chất ấy. Do đó, nếu ý thức này mạnh hơn, nếu nó có đủ thẩm quy 'ch để làm cho những sự khác biệt trở nên rất yếu ớt, xét v'ê mặt giá trị tuyệt đối, thì nó cũng sẽ nhạy cảm hơn, khắt khe hơn, và khi phản ứng chống lại những sự sai lệch nhỏ nhất với sức mạnh mà nó chỉ phô diễn ở chỗ khác khi chống lại những sự bất đ 'chg lớn hơn, nó sẽ gán cho chúng tính nghiêm trọng như vậy, tức là nó xác định chúng như là những hành vi tội phạm.

Do đó, tội phạm là c`ân thiết; nó gắn với những đi ều kiện n`ên tảng của bất cứ đời sống xã hội nào, nhưng chính vì thế mà nó là hữu ích; bởi lẽ chính những đi ều kiện mà nó có liên đới này c`ân thiết cho sự tiến hóa bình thường của luân lí và luật pháp.

Thực vậy, ngày nay ta không thể nào bàn cãi việc luật pháp và luân lí không những khác nhau tùy từng loại hình xã hội mà còn biến đổi trong cùng một loại hình nếu những đi àu kiện sinh t àn tập thể bị biến thái. Nhưng để những sự thay đổi này có thể diễn ra, thì những xúc cảm tập thể vốn thuộc v ècơ sở của luân lí không được cưỡng lại sự biến đổi, và do đó, chúng chỉ c àn có một sức mạnh vừa phải. Nếu chúng quá mạnh, chúng sẽ không còn m àm dẻo nữa. Trên thực tế, bất cứ mô hình sắp xếp nào cũng là một vật cản cho mô hình sắp xếp mới, và sự thể lại càng như vậy nếu mô hình sắp xếp đ àu tiên cứng nhắc hơn. Cơ cấu nào càng phân thù rõ nét, nó càng chống lại mọi sự biến thái, và đi àu này cũng đúng với những mô hình sắp xếp theo chức năng cũng như những mô hình sắp xếp theo giải phẫu [cơ thể]. Thế nhưng, nếu không có những hành vi tội phạm, đi àu kiện ấy sẽ không được thỏa mãn; vì môt giả thuyết như thế giả định rằng những

xúc cảm tập thể sẽ phải đạt tới một cường độ chưa từng thấy trong lịch sử. Không có cái gì vô cùng tốt và [cũng không có cái gì] không có hạn độ. Uy quy ền mà lương tâm được hưởng không được quá mức; nói cách khác, sẽ không ai dám đụng tới nó và nó sẽ rất dễ bị chai sạn lại dưới một hình thức bất di bất dịch. Để nó có thể tiến hóa, thì c ần phải làm cho tính độc sáng cá nhân được hiển lộ; thế nhưng, để cho tính độc sáng của người viển vông đang mơ mộng vượt khỏi thế kỉ của mình có thể được hiển lộ, thì c ần phải làm cho tính độc sáng của kẻ tội phạm, vốn nằm bên dưới thời đại của mình, có thể có được. Cái này không thể diễn ra nếu không có cái kia.

Đây chưa phải là tất cả. Ngoài tính hữu ích gián tiếp ra, bản thân hành vi tôi phạm giữ một vai trò hữu ích trong sư tiến hóa này. Không chỉ vì nó hàm ý rằng con đường vẫn còn mở ra cho những sư biến đổi c'ân thiết, mà còn trong những trường hợp nào đó, nó trực tiếp don dường cho những sư biến đổi ấy. Ở đâu có tôi phạm, thì [ở đấy] những xúc cảm tập thể không những ở trong trạng thái m'êm dẻo c'ân thiết để mang lấy một hình thức mới, mà đôi khi còn góp ph'ân xác định trước hình thức mà chúng sẽ mang. Thực vậy, biết bao nhiều l'ân, nó chỉ là một sự dự đoán v'ê n'ên luân lí sẽ đến, một sư tiến tới cái sẽ là! Theo luật pháp người Athènes, Socrate là một phạm nhân và việc kết án ông là hoàn toàn chính đáng. Tuy nhiên, hành vi phạm tôi của ông, cu thể là sư độc lập tư tưởng của ông, là hữu ích không chỉ đối với nhân loại mà còn đối với xứ sở của ông. Vì nó được dùng để chuẩn bị cho một n'ên luân lí mới và một ni êm tin mới mà những người Athènes lúc đó đang c'ân, bởi lẽ những truy ên thống mà ho đã trải nghiêm bấy giờ đã không còn hài hòa với những đi àu kiên sinh t của ho nữa. Song trường hợp của Socrate không phải là duy nhất; nó được tái diễn đầu đặn trong lịch sử. Sư tư do tư tưởng mà ngày nay chúng ta được hưởng có thể không bao giờ được công bố nếu những quy tắc cấm đoán nó đã không bị vị pham trước khi bị bài bỏ một cách long trong. Tuy nhiên, vào lúc ấy, sự vi phạm này là một hành vi tội phạm, vì đó đã là một sự xúc phạm đến những xúc cảm vẫn còn rất mãnh liệt trong ph'ân lớn các ý thức. Thế nhưng, hành vi tội phạm đó lại có ích vì nó mở màn cho những sự biến chuyển vốn càng ngày càng trở nên tất yếu hơn. N'ên triết học tự do có những người tiên phong là những người bị các nhà c'ân quy ên thế tục coi là những người theo tà thuyết và vùi dập họ suốt cả thời trung đại và cho đến tận đêm trước của thời kì đương đại.

Từ điểm nhìn này, các sư kiên cơ bản của môn tôi phạm học hiên diên trước chúng ta dưới một phương diện hoàn toàn mới mẻ. Trái với những ý niêm đang thịnh hành, kẻ tôi phạm không còn xuất hiện như là một người hoàn toàn không thể sống được với người khác, như một phần tử ăn bám, một thành ph'ân xa lạ và không thể hòa đ'ông, được đưa vào giữa lòng xã hôi<sup>85</sup>; tức là một tác nhân thường xuyên của đời sống xã hội. V`ê ph`ân mình, hành vi tôi phạm không còn được quan niêm như là một đi à ác không thể được ngăn chặn trong những giới hạn quá chật hep nữa; nhưng, thay vì mừng rõ khi thấy tỉ lê tôi phạm giảm xuống một cách rõ rêt dưới mức trung bình, ta có thể chắc chắn rằng sư tiến bô b'êngoài này vừa diễn ra đ cng thời và vừa có liên đới với sư xáo trôn xã hội nào đó. Chính vì thế, con số các vu ẩu đả và thương tích chưa bao giờ hạ xuống thấp đến vậy trong các thời kì đói kém. 86 Đ ng thời và do đó, lí thuyết v ề hình phạt (pein) cũng được đổi mới, hay nói đúng hơn, phải dược đổi mới. Thực vậy, nếu tôi phạm là một căn bệnh, thì hình phạt là phương thuốc chữa trị nó và ta không thể nào quan niệm khác đi; vì thế, tất cả những cuộc thảo luận mà nó dấy lên đều xoay quanh vấn đề là xem hình phạt ấy phải như thế nào thì mới làm tròn được vai trò thuốc chữa của mình. Nhưng nếu hành vi tôi phạm không phải là bênh hoạn, thì hình phạt không thể có mục đích là chữa trị, và chức năng thực sự của nó phải được tìm ở chỗ khác.

Do đó, những quy tắc được phát biểu trên đây không có lí do t`ôn tại nào khác ngoài việc làm thỏa mãn một thứ chủ nghĩa hình thức logic một cách chẳng có lơi gì cho lắm, vì trái lại, tùy vào việc người ta có áp dụng chúng hay không, các sư kiên xã hôi cốt yếu nhất thay đổi hoàn toàn v ètính chất. Mặt khác, nếu ví du này có sức thuyết phục một cách đặc biệt - và đó là lí do tại sao chúng tôi nghĩ là c'ân dừng lại ở đây hơi lâu - thì cũng còn nhi ều ví du khác có thể được trích dẫn một cách hữu ích. Không có xã hội nào mà lại không có quy tắc theo đó hình phạt phải tương xứng với hành vi vi phạm; tuy nhiên, đối với trường phái Italia, nguyên tắc này chỉ là một sự bịa đặt của các nhà luật học, không có bất cứ một cơ sở vững chắc nào<sup>87</sup>. Tương tư như thế, đối với các nhà tôi phạm học, chính toàn bộ định chế hình luật, như nó đã vận hành ở tất cả các dân tôc mà ta biết cho đến nay, là một hiện tương trái tư nhiên. Chúng ta đã từng thấy rằng, đối với ngài Garofalo, hiện tương tôi phạm đặc biệt ở những xã hôi thấp kém không h'ề có tính tư nhiên. Đối với các nhà xã hôi chủ nghĩa, chính tổ chức tư bản chủ nghĩa, cho dù nó có tính phổ biến, là một hiện tương lệch lạc so với trạng thái bình thường, được tạo ra bởi bạo lực và mưu meo. Trái lại, đối với ông Spencer, quá trình tập trung hóa hành chính của chúng ta, sư mở rông các quy ền lưc chính phủ là thói xấu căn bản của các xã hôi của chúng ta, cho dù cả hai hiện tương này đ'àu tiến triển một cách đ'àu đặn và phổ quát nhất trong diễn, trình lịch sử. Chúng tôi không tin rằng lúc nào người ta cùng bị bó buộc một cách có hệ thống là phải phân định tính chất bình thường hay không bình thường của các sư kiên xã hôi theo mức độ phổ biến của chúng. Chính việc lúc nào cũng dưa vào phép biên chứng mà các vấn đ enày mới được giải quyết hắn.

Tuy nhiên, một khi gạt bỏ tiêu chuẩn này, thì chúng ta không chỉ chuốc lấy sự lẫn lộn và những sai l'ân cục bộ, như những sai l'ân mà chúng tôi vừa nhắc đến, mà còn làm cho khoa học trở nên bất khả. Thực vậy, mục

đích trưc tiếp của khoa học là nghiên cứu v ề loại hình bình thường; song, nếu các sư kiên phổ biến nhất có thể mang tính bênh hoạn, đi ều có thể xảy ra là loại hình bình thường không bao giờ có trong các sư kiên. Thế thì chúng ta nghiên cứu chúng để làm gì? Chúng chỉ có thể khiến cho các định kiến của ta thêm vững và những sai lầm của chúng ta càng ăn sâu bởi chúng bắt ngu 'ch từ đó. Nếu hình phạt và trách nhiệm, như chúng đang hiện hữu trong lịch sử, chỉ là một sản phẩm của sư ngu đốt và mông muôi, thì việc nỗ lực nhận thức chúng để xác định những hình thái bình thường của chúng phỏng có ích gì? Chính vì vậy, tinh th`ân được dẫn đến việc quay lưng khỏi một thực tại mà ta không còn quan tâm nữa để tư thu mình và tìm kiếm trong bản thân nó những chất liêu c`ân thiết nhằm kiến tạo lại nó. Để xã hôi học xử lí các sư kiên như là các sư vật, nhà xã hội học phải cảm thấy được tính tất yếu của việc nghiên cứu chúng một cách riêng biệt. Thế nhưng, vì muc đích chính của bất cứ bô môn khoa học nào v ề đời sống, dù là đời sống cá nhân hay đời sống xã hội, nói tóm lại, là định nghĩa trạng thái bình thường, giải thích trạng thái ấy, và phân biệt nó với trạng thái đối lập, nếu tính chất bình thường không được mang lại trong chính các sư vật, hoặc trái lại, nếu nó là một tính chất do chúng ta áp đặt vào từ bên ngoài hoặc tính chất mà chúng ta loại ra khỏi các sư vật vì những lí do nào đó, thì sư phu thuộc có ích ấy chẳng còn gì để nói. T'âm trí [người ta] cảm thấy thoải mái khi đối diên với cái thực t 'ôn mà nó chẳng học được gì nhi 'àu; nó không còn bị ràng buộc bởi vấn đ'ềmà nó chuyên tâm vào, bởi vì theo một cách nào đó chính nó là cái quy định vấn đề ấy. Do đó, các quy tắc khác nhau mà chúng tôi đã xác lập cho tới nay đ'àu có sư liên đới chặt chẽ. Để xã hôi học thực sư là một môn khoa học v ề các sư vật, tính phổ biến của các hiên tương phải được xem như là tiêu chuẩn cho tính bình thường của chúng.

Hơn nữa, phương pháp của chúng tôi có lơi thế là nó đi ầu chỉnh cả hành động lẫn tư tưởng cùng một lúc. Nếu như cái đáng mong muốn không phải là đối tương quan sát, nhưng có thể và phải bị quy định bởi một thứ phép tính nhẩm nào đó, thì ta không được đặt ra một giới hạn nào, có thể nói như vậy, cho những phát kiến tư do của trí tưởng tương trong việc đi tìm cái tốt nhất. Bởi lẽ làm sao ta ấn định cho sự hoàn hảo một giới hạn mà nó không thể vươt qua? Theo định nghĩa, sư hoàn hảo thoát li khỏi moi giới hạn. Muc đích của nhân loại, do đó, cứ lùi xa vô tận, làm nản lòng những người này bởi sư xa cách của nó, và trái lại gây sư phấn khích và lòng nhiệt tình ở những người khác, là những người để đến g`ân hơn cái mục đích ấy đã tiến bước nhanh hơn và lao mình vào các cuộc cách mạng. Người ta sẽ thoát ra khỏi thế tiến thoái lưỡng nan này nếu như cái đáng mong muốn, tức là sức khỏe, và nếu sức khỏe là cái gì được xác định và cố hữu nơi các sư vật, bởi vì giới hạn của sư nỗ lưc đã được cho sẵn và được xác định cùng một lúc. Người ta không còn phải theo đuổi một cách tuyệt vong cái mục đích cứ mãi lùi xa mỗi khi ta tiến tới, mà phải làm việc với một sư kiện trì đ'àu đặn để duy trì trạng thái bình thường, xác lập lại trạng thái ấy một khi nó bị rối loạn, và tìm lại những đi àu kiên của nó một khi chúng biến đổi. Nghĩa vu của nhà chính trị không còn phải thúc đẩy một cách thô bạo các xã hội đi đến một lí tưởng có vẻ như rất hấp dẫn đối với mình, mà vai trò của nhà chính trị là vai trò của người bác sĩ: ông phòng ngừa sư bùng phát của các căn bênh bằng một chế đô về sinh tốt, và khi chúng xuất hiện, ông tìm cách chữa tri.88



## CÁC QUY TẮC VỀ SỰ CỐU TẠO CÁC LOẠI HÌNH XÃ HỘI

Vì một sự kiện xã hội chỉ có thể được gọi là bình thường hay không bình thường trong mối quan hệ với một kiểu loại xã hội xác định, nên xã hội học c'ân có một phân ngành tập trung nghiên cứu sự cấu tạo và sự phân loại các loại ấy.

Vả lại, ý niêm trên v ềkiểu loại xã hôi có lơi thế rất lớn là cung cấp cho chúng ta một cơ sở trung gian giữa hai quan niệm trái ngược nhau v ề đời sống tập thể vốn từ lâu đã chia rẽ các nhà bác học; tôi muốn nói đến thuyết duy danh của các sử gia<sup>89</sup> và thuyết duy thực cực đoạn của các triết gia. Đối với sử gia, các xã hôi cấu tao nên rất nhi ều loại hình cá nhân khác nhau v'êtính chất đến mức không thể so sánh chúng với nhau. Dân tộc nào cũng có diên mạo, hiến pháp, luật pháp và tổ chức kinh tế riêng của nó, chỉ phù hợp với riêng nó, và việc khái quát hóa là g`ân như không thể làm được. Trái lại, đối với triết gia, tất cả những tập đoàn riêng biệt ấy, mà người ta gọi là các bộ lạc, các thành quốc, các dân tộc, chỉ là những sư nối kết ngẫu nhiên và tạm thời, không có bất cứ thực tại riêng nào. Chỉ có nhân loại mới là hiện thực, và chính từ những thuộc tính phổ biến của bản tính nhân loại mà toàn bô sư tiến hóa xã hội diễn ra. Do đó, đối với các sử gia, lịch sử chỉ là một chuỗi các biến cố tiếp nối mà không có sư lặp lại; đối với các triết gia, chính những biến cố đó chỉ có giá trị và lợi ích như là sư minh hoa cho các quy luật phổ biến vốn có trong sư cấu tạo của con người và ngư trị toàn bô sư phát triển lịch sử. Đối với các sử gia, cái gì là tốt đối với xã hôi này sẽ không thể được áp dung cho các xã hôi khác. Các đi ều kiên v ề trạng thái sức khỏe khác nhau ở từng dân tộc không thể được xác định v`ê mặt lí thuyết; đó là công việc của sư thực hành, của kinh nghiệm, của những sự mò mẫm. Đối với các triết gia, các đi à kiện ấy có thể được tính toán một l'ân cho tất cả và cho toàn bộ loài người. Vì thế, có vẻ như thực tại xã hội chỉ có thể là đối tượng của một thứ triết học trừu tượng và mơ h'ô hay của các công trình chuyên khảo mô tả thu ân túy. Nhưng người ta sẽ tránh được cái thế đối chọi (alternative) ấy một khi người ta thừa nhận rằng giữa [sự việc] có nhi à xã hội trong lịch sử khó tách bạch nhau với

khái niệm duy nhất, nhưng lí tưởng, về nhân loại có những thực thể trung gian, đấy là các kiểu loại xã hội (espèces sociales). Quả thực, trong ý niệm về loại, cả tính thống nhất mà bất cứ việc nghiên cứu khoa học thực sự nào cũng đều đòi hỏi, lẫn tính đa dạng được mang lại trong các sự kiện, đều có sự nối kết, vì loại (espèce)\* thì chỉ có một ở tất cả những cá thể hợp thành nó, nhưng trái lại, trong các loại với nhau thì loại này khác loại kia. Đúng là các định chế luân lí, luật pháp, kinh tế, v.v. đều có thể thay đổi vô cùng, nhưng những sự thay đổi ấy không tự nhiên đến mức không phục tùng tư duy khoa học.

Chính vì hiểu sai sự hiện hữu của các kiểu loại xã hội mà Comte đã tưởng là có thể trình bày sự tiến bộ của các xã hội con người không khác gì sự tiến bộ của một dân tộc duy nhất "mà tất cả những sự biến thái liên tiếp mà ta quan sát thấy ở các cư dân khác nhau đầu được quy về nó một cách lí tưởng" <sup>91</sup>. Thực vậy, nếu chỉ có một kiểu loại xã hội duy nhất, thì các xã hội cá biệt chỉ có thể khác nhau về cấp độ, tùy theo việc chúng bộc lộ các đặc điểm cấu tạo của loại [xã hội] duy nhất ấy một cách hoàn chỉnh ít hay nhi ầu, tùy theo việc chúng thể hiện nhân loại một cách hoàn hảo ít hay nhi ầu. Trái lại, nếu có những loại hình xã hội (types sociaux) khác nhau về chất, thì người ta sẽ hoài công khi tìm cách đặt chúng cạnh nhau, vì người ta không thể nối chúng lại chính xác như những đoạn thẳng thu ần nhất của

một đường thẳng hình học. Như vậy, sự phát triển lịch sử đã mất đi sự thống nhất lí tưởng nhưng sơ giản mà người ta gán cho nó; nó bị phân mảnh, có thể nói như vậy, thành vô số những phân đoạn không thể ráp nối với nhau một cách liên tục do quá khác nhau. Ẩn dụ lừng danh của Pascal, từ khi được Comte sử dụng lại, từ nay không còn là chân lí nữa.

Nhưng chúng ta c'ân phải làm thế nào để cấu tạo nên các loại ấy?

I

Trước hết, có lẽ không có cách tiến hành nào khác ngoài việc nghiên cứu từng xã hội riêng biệt, làm một công trình chuyên khảo cho thật chính xác và hoàn chỉnh, r'à so sánh các công trình chuyên khảo với nhau, xem chúng trùng nhau ở chỗ nào và phân thù ở đâu, r i tùy theo mức đô quan trong tương đối của những sư tương đồng và phân thù ấy mà xếp loại các công đ`ông người vào các nhóm giống nhau hay khác nhau. Để bênh vực phương pháp này, người ta đưa ra lời nhận xét rằng đó là phương pháp duy nhất có thể chấp nhận được trong một ngành khoa học dựa trên sự quan sát (une science d'oservation). Trên thực tế, loại [hay giống] chỉ là nét tổng yếu (résumé) của các cá thể; cho nên người ta làm sao phân loại nó được nếu không bắt đ`àu bằng việc mô tả từng cá thể và mô tả toàn bô tổng yếu ây? Phải chẳng một quy tắc không phải chỉ để nêu ra cái tổng quát sau khi đã quan sát cái đặc thù và toàn bô cái đặc thù? Chính vì lí do này mà đôi khi người ta muốn triển hạn môn xã hội học đến tận thời kì vô cùng xa xôi mà ở đó lịch sử, trong việc nó nghiên cứu về các xã hội đặc thù, sẽ đạt tới những kết quả khá khách quan và xác định để có thể được so sánh một cách hữu ích.

Nhưng trên thực tế, sự thận trọng này chỉ mang dáng dấp khoa học mà thôi. Thực vậy, sẽ không chính xác khi cho rằng khoa học chỉ có thể thiết

lập các quy luật sau khi đã kiểm tra kĩ lưỡng toàn bô các sư kiên mà chúng biểu hiện, và chỉ có thể xếp loại các loài (genres) sau khi đã mô tả toàn bô các cá thể mà chúng bao g ồm. Phương pháp thực nghiệm thực sư ph ần nào có xu hướng thay thế các sư kiên thông thường, là các sư kiên chỉ có giá trị chứng minh với đi ầu kiên số lương của chúng rất nhi ầu, và do đó, chúng chỉ cho phép có những kết luận luôn mang tính hoài nghi, bằng các sư kiên quyết định hay mấu chốt, tức là các sư kiên do tư thân chúng và không phu thuộc vào số lương có giá trị và lợi ích khoa học của chúng, như Bacon đã nói<sup>92</sup>. Cách làm như vậy là hết sức c`ân thiết khi việc phân loại các loài và các giống là vấn đ ềphải bàn. Vì việc lập ra bảng tổng kết v ềtất cà các tính chất thuộc một cá thể là một công việc bất khả thi. Cá thể nào cũng đ'àu là cái vô hạn, và cái vô hạn thì không thể đi đến tận cùng. Chúng ta có nên giới hạn vào việc lưa ra những thuộc tính thiết yếu nhất? Nhưng lưa chon theo nguyên tắc nào? Muốn vậy, c'àn phải có một tiêu chí vươt khỏi t'àm mức cá nhân, mà một tiêu chí như thế thì ngay cả những công trình chuyên khảo tốt nhất cũng không thể cung cấp cho chúng ta. Ngay cả khi không đẩy mọi việc đến mức nghiệm ngặt ấy, người ta cùng có thể thấy trước một đi ều rằng các tính chất dùng làm cơ sở cho sư phân loại càng nhi ều bao nhiều thì các cách nối kết khác nhau giữa chúng trong những trường hợp cá biệt sẽ càng khó bộc lô những nét giống và khác nhau rõ tới mức cho phép đưa ra tiêu chí các nhóm và các phân nhóm xác định.

Nhưng ngay cả khi nhờ sử dụng phương pháp ấy mà ta có được một bảng phân loại, thì bảng phân loại ấy sẽ có nhược điểm rất lớn là không có công dụng nào, vốn là cái mang lại lí do t ồn tại cho nó. Thực vậy, trước hết sự phân loại phải nhằm vào việc rút ngắn công việc nghiên cứu khoa học bằng cách dùng số lượng có hạn các kiểu hình thay cho số lượng vô hạn các cá thể. Nhưng ưu thế ấy sẽ mất đi nếu các kiểu hình này chỉ được sắp xếp sau khi tất cả các cá thể đã được kiểm tra kĩ lưỡng và được phân tích

toàn bô. Sư phân loại sẽ khó có thể tạo thuận lợi cho công việc nghiên cứu nếu như nó chỉ làm mỗi việc là tóm lược các công trình nghiên cứu đã được thực hiện trước đó. Nó chỉ thực sư có ích nếu nó giúp chúng ta phân loại các đặc điểm khác ngoài những đặc điểm dùng làm cơ sở cho nó, và cung cấp cho chúng ta những cái khung đối với các sư kiên trong tương lai. Vai trò của nó là đặt vào tay chúng ta những điểm mốc để chúng ta có thể bổ sung thêm những quan sát khác ngoài những gì mà chúng ta có được từ chính những điểm mốc đó. Nhưng muốn như thế, sư phân loại phải được tiến hành bằng một số lượng nhỏ các đặc điểm cá thể đã được chon lọc cần thận, chứ không phải bằng một bảng tổng kết đ`ây đủ v`ê tất cả các đặc điểm của cá thể. Trong những đi àu kiên ấy, nó không những dùng để phân loại các tri thức đã có sẵn, mà còn dùng để tạo ra tri thức [mới] nữa. Nó sẽ giúp quan sát viên tránh được nhi ều bước đi không c'ân thiết vì nó sẽ hướng dẫn ông ta. Chẳng hạn, một khi sư phân loại được xác lập trên nguyên tắc này, để biết một sư kiên có mang tính phổ biến trong một kiểu loại hay không, chúng ta không c'ân phải quan sát tất cả các xã hội thuộc kiểu loại ấy; chỉ c'ân một vài xã hội là đủ. Thậm chí, trong nhi ều trường hợp, chỉ c'àn một sư quan sát được tiến hành tốt là đủ, cũng như, thông thường, một kinh nghiệm được hướng dẫn tốt cũng đủ để xác lập một quy luật.

Vì thế, chúng ta phải lựa ra những đặc điểm c`ân bản đặc thù nhất cho sự phân loại của chúng ta. Đúng là, người ta chỉ có thể biết được chúng nếu sự giải thích v`êcác sự kiện đã tiến đủ xa. Cả hai bộ phận này của khoa học đ`âu có mối liên quan và dựa vào nhau để tiến triển. Tuy nhiên, nếu không đi quá sâu vào công việc nghiên cứu các sự kiện, thì việc phỏng đoán xem c`ân phải tìm các thuộc tính đặc trưng của các loại hình xã hội từ phương diện nào không phải là đi àu khó khăn. Thực vậy, chúng ta biết rằng các xã hội được hợp thành từ các bộ phận bổ sung lẫn nhau. Vì tính chất của mọi

sự tổng hợp phụ thuộc một cách tất yếu vào tính chất và số lượng các yếu tố hợp thành và vào cách thức chúng nối kết nhau, các đặc điểm này đương nhiên là những thứ chúng ta phải lấy làm cơ sở, và sau đó người ta sẽ thấy rằng chính các sự kiện có tính phổ biến của đời sống xã hội phụ thuộc vào chúng. Mặt khác, vì các đặc điểm ấy thuộc loại hình thái học, người ta có thể gọi bộ phận có nhiệm vụ cấu tạo và phân loại các loại hình xã hội trong bộ môn xã hội học là *Hình thái học xã hội* (Morphologie sociale).

Nguyên tắc phân loại này có thể phải được xác định một cách rõ ràng hơn nữa. Trên thực tế, người ta biết rằng các bộ phận cấu tạo của bất cứ xã hội nào cũng đ`âu là các xã hội [có cấu trúc] đơn giản hơn. Một dân tộc là do hai hay nhi ầu dân tộc đã t ần tại trước đó hợp nhất mà thành. Do đó, nếu chúng ta biết đến xã hội đơn giản nhất đã từng t ần tại, thì để làm ra bảng phân loại, chúng ta chỉ c ần theo dõi xem các xã hội đơn giản ấy kết hợp với nhau [thành những xã hội phức tạp hơn] như thế nào và những xã hội phức tạp hơn ấy kết hợp với nhau ra sao.

II

Ông Spencer hiểu rất rõ rằng sự phân loại có phương pháp về các loại hình xã hội không thể có cơ sở nào khác. Ông nói: "Chúng ta đã thấy rằng sự tiến hóa xã hội bắt đầu bằng những tập hợp hỗn tạp (agrégats) nhỏ và đơn giản; nó tiến triển thông qua sự hợp nhất của một số các tập hợp hỗn tạp ây thành những tập hợp hỗn tạp lớn hơn, và sau khi đã được củng cố, các nhóm này được hợp nhất với những nhóm giống với chúng để tạo thành những tập hợp hỗn tạp lớn hơn nữa. Cho nên, khi phân loại chúng ta phải bắt đầu bằng các xã hội thuộc loại đầu, tức là thuộc loại đơn giản nhất."93

Đi ầu đáng tiếc là, để thực hành nguyên tắc này, ta phải bắt đ ầu bằng cách định nghĩa một cách chính xác v ề cái mà người ta gọi là xã hội đơn giản. Thế nhưng ông Spencer không những đã không nêu ra định nghĩa ấy mà còn cho rằng một định nghĩa như thế là không thể có được 94. Quả thực, theo cách hiểu của ông, tính đơn giản (simplisité) v ề cơ bản là một trạng thái thô sơ nhất định của sư tổ chức. Nhưng ta không dễ gì phát biểu chính xác vào lúc nào thì tổ chức xã hôi có trình đô thô sơ đủ để được gọi là đơn giản; đấy chỉ là vấn đ'ề đánh giá. Cũng giống như vậy, định thức mà ông phát biểu v ềnó cũng mơ h ô đến mức nó có thể hợp với bất cứ loại xã hôi nào. Ông nói: "Tốt hơn cả, chúng ta chỉ xem một xã hội là xã hội đơn giản nếu xã hôi ấy tạo thành một toàn thể không lê thuộc vào một toàn thể khác, và các bô phận của nó phối hợp hay không phối hợp với trung tâm đi ều hành, vì những mục đích nào đó v ề lợi ích công." Nhưng có nhi ều dân tôc lại thỏa mãn đi ều kiên này. Vì thế ông gôp chung, ph ần nào theo ngẫu nhiên, tất cả các xã hội kém văn minh nhất vào đ'ề mục ấy. Với điểm xuất phát như thế, ta có thể hình dung ra toàn bộ ph'àn còn lại trong sư phân loại của ông. Ta có thể thấy trong sư phân loại ấy các xã hôi có đặc điểm khác nhau nhất được sắp đặt gần nhau trong sư mù mở lẫn lôn đến mức ngạc nhiên nhất, người Hy Lạp thời Homer được đặt bên cạnh những vùng đất phong vào thế kỉ 10 và ở dưới các tôc người Bechuanas, Zoulous và Fidjiens liên bang Atliène được đặt bên cạnh các vùng đất phong của nước Pháp thế kỉ 13 và ở dưới các tôc người Iroquois và Araucaniens.

Chữ "tính đơn giản" không có nghĩa nào khác ngoài nghĩa: hoàn toàn không có các bộ phận. Do đó, ta phải hiểu xã hội đơn giản là bất cứ xã hội nào không bao g`ôm trong nó các xã hội khác, đơn giản hơn so với nó; và xã hội này không những hiện nay được quy giản v`ê một nhánh duy nhất, mà nó cũng không còn một dấu vết nào của sự phân nhánh trước đây. Khái

niệm *bầy* (horde), như chúng tôi đã định nghĩa trong cuốn sách khác <sup>96</sup>, tương ứng chính xác với định nghĩa này. Đó là một khối tập hợp xã hội không bao g ồm, và không bao giờ bao g ồm, trong nó bất cứ khối tập hợp nào sơ đẳng hơn, mà nó bao g ồm trực tiếp các cá nhân. Các cá nhân này, ở bên trong nhóm tổng thể, không tạo thành các nhóm chuyên biệt khác với nhóm tổng thể; chúng được đặt cạnh nhau v ề mặt nguyên tử. Người ta nghĩ rằng không thể có cái xã hội đơn giản nhất; đó [tức đơn vị b ầy] là chất nguyên sinh (protoplasme) của lĩnh vực xã hội, và do đó là cơ sở tự nhiên của bất cứ sự phân loại nào.

Sư thực là có lẽ không có xã hôi nào trong lịch sử tương ứng chính xác với dấu hiệu nhận dạng này; nhưng, như chúng tôi đã trình bày trong cuốn sách nói trên, chúng tôi biết nhi `àu xã hôi đã được hình thành, một cách trực tiếp và không có trưng giới nào khác, do một sư phối hợp của các bầy người. Khi một bầy người theo đó trở thành một nhánh xã hội thay vì là toàn bộ xã hội, nó sẽ thay tên gọi, được gọi là thị tộc; nhưng nó vẫn giữ lại những đặc điểm cấu tạo giống nhau. Thực vậy, thị tôc là một khối tập hợp xã hôi không được quy giản vào bất cứ một khối tập hợp xã hội nào khác nhỏ hẹp hơn. Nhìn chung, có thể người ta sẽ nhận thấy rằng thị tộc mà ngày nay chúng ta quan sát được g'ữn nhi ều gia đình cá biệt. Nhưng trước hết, vì những lí do mà chúng tôi không thể khai triển ở đây, chúng tôi nhận thấy rằng sư hình thành các nhóm gia đình nhỏ này diễn ra sau [sư hình thành] thị tốc; và hơn nữa, nói một cách chính xác, các nhóm này không cấu tạo nên các nhánh xã hôi, bởi lẽ chúng không phải là những đơn vị chính trị (divisions politique). Ở bất cứ nơi nào, chúng ta cũng đ'àu thấy thi tôc là đơn vị cuối cùng của loại này. Do đó, ngay cả khi chúng ta không có được các sư kiên khác để thiết định sư hiện hữu của b ây người - mà chúng tôi sẽ trình bày khi có dịp - là sư hiện hữu của thị tôc, tức là của các xã hôi được hình thành do sư hợp nhất của các b ây người, thì chúng ta cũng có

quy ền giả định rằng trước hết có các xã hội đơn giản hơn được quy giản thành b'ây người theo đúng nghĩa của từ, và coi b'ây người là ngu ền gốc phát sinh ra tất cả các loại xã hội.

Môt khi khái niêm v'ê b'ày người hay xã hôi đơn nhánh (société à segment unique) được đặt ra - cho dù nó được quan niêm là một thực tại lịch sử hay một định đ'ề của khoa học - thì người ta sẽ có điểm mốc c'àn thiết để xây dưng thang đo hoàn chỉnh các loại hình xã hội. Người ta sẽ nhận thấy có bao nhiều loại hình cơ bản thì có bấy nhiều phương cách để b'ày người được nối kết trong việc tạo ra những xã hội mới, và để những xã hôi mới này được nối kết với nhau. Người ta bắt gặp trước hết những khối tập hợp được hình thành chỉ đơn thu an bởi sư nối kết giữa các b ay người hay các thị tôc (để đặt tên mới cho chúng), nhưng các thị tôc này lại không được kết hợp với nhau để hình thành nên những nhóm làm trung gian giữa nhóm toàn thể, là nhóm bao g cm hết thảy các nhóm, và các nhóm bộ phận. Chúng chỉ được đặt cạnh nhau như là các cá thể trong b ày người. Người ta có thể tìm thấy những ví du v ề các xã hôi mà người ta có thể goi là đa nhánh đơn giản (polysegmentaires simples) này ở một số bộ tộc Iroquois và Australien. Bô tôc Arch hay [còn goi là] Kabyle, có đặc điểm như vậy; đó là sư hợp nhất của các thị tộc được tổ chức dưới hình thức các làng. Rất có thể có lúc nào đó trong lịch sử, curi người La Mã, bào tộc người Athene đã là một xã hội thuộc loại này. Ở trên, xuất hiện các xã hội được hình thành bởi sư tập hợp các xã hôi thuộc loại nói trên, tức là các xã hội đa nhánh được kết hợp đơn (sociétés polysegmentaires simplement composées). Đó là đặc điểm của liên minh Iroquois, và của liên minh được hình thành bằng sư hợp nhất các bô tộc Kabyle; đi ầu tương tư cùng đúng với, ngay từ lúc đ'ài, từng bô tôc trong ba bô tôc người nguyên thủy, mà sư liên kết sau đó của chúng đưa tới sư ra đời của thành quốc La Mã. Tiếp đó, người ta cũng bắt gặp các xã hôi đa nhánh được kết hợp đôi (sociétés

polysegmentaires doublement composées) vốn bắt ngu 'ân từ sự đặt cạnh nhau hay sự hòa trộn nhi 'âu xã hội đa nhánh được kết hợp đơn. Đó là thành quốc, khối tập hợp các bộ tộc mà bản thân chúng lại là những khối tập hợp các *curi*, và đến lượt mình, các *curi* này lại được phân thành các *gente* hay các thị tộc; và bộ tộc người Đức, cùng với các công quốc của nó, được chia thành hàng trăm công quốc, và đến lượt mình, các công quốc này có đơn vị cuối cùng là thị tộc vốn đã trở thành [đơn vị] làng.

Chúng ta không c'àn phải triển khai cũng như đẩy xa hơn nửa mấy chỉ báo này, vì vấn đềở đây không phải là tiến hành một sư phân loại các xã hôi. Đó là một vấn đ'ề quá phức tạp để có thể xử lí một cách qua loa như vậy; trái lại, nó đòi hỏi phải có sư tích lũy các công việc lâu dài và chuyên biệt. Chúng tôi chỉ muốn, qua một vài ví du, làm rõ những ý niệm và chỉ ra nguyên tắc của phương pháp được áp dung như thế nào mà thôi. Thậm chí chúng tôi cũng không xem việc làm trên là việc tạo ra một bảng phân loại đầy đủ việcác xã hôi sơ khai. Chúng tôi đã phiần nào đơn giản hóa vấn điệ để sư việc rõ ràng hơn. Thực vậy, chúng tôi đã giả định rằng mỗi một loại hình cao hơn được tạo thành bởi sư lặp lại của các xã hôi cùng một loại hình, tức là của loại hình ngay trước đó thấp hơn. Song, đi ều hoàn toàn có thể xảy ra là các xã hôi thuộc các loại khác nhau, ở những vị trí cao thấp khác nhau trên cây phả hê các loại hình xã hôi, được hợp nhất để hình thành một loại mới. V ề đi ều này, ít ra người ta cùng biết đến một trường hợp, đó là Đế chế La Mã. Đế chế này bao gồm trong nó các dân tộc khác nhau nhất v`êtính chất. 97

Nhưng một khi các loại hình này được cấu tạo, thì chúng ta sẽ có dịp phân biệt trong từng loại hình các biến thể khác nhau theo các xã hội nhánh, vốn là các xã hội dùng để tạo thành xã hội tổng hợp (société résultante), vẫn duy trì một tính cá nhân nào đó, hay trái lại, bị tiêu biến

trong khối toàn thể. Thực vậy, người ta hiểu rằng các hiện tượng xã hội phải biến đổi, không những theo tính chất của các yếu tố hợp thành, mà còn theo cách thức chúng kết hợp với nhau; trước hết chúng phải rất khác nhau tùy theo việc mỗi một trong các nhóm bộ phận ấy có giữ lối sống địa phương của mình hay không, hay đã hoàn toàn bị cuốn vào lối sống phổ biến, tức là tùy theo mức độ tập trung hóa của chúng. Do đó, người ta sẽ phải tìm xem có hay không việc các nhánh xã hội hoàn toàn chắp dính với nhau vào bất cứ lúc nào tùy thích. Người ta sẽ thừa nhận có hiện tượng chắp dính như vậy ở chỗ sự cấu tạo sơ thủy ấy của xã hội không còn tác động đến tổ chức hành chính và chính trị của nó. Từ điểm nhìn này, thành quốc được phân biệt rạnh ròi với các bộ tộc Đức. Ở các bộ tộc này, lối tổ chức có cơ sở là các thị tộc vẫn được duy trì, dù đã mờ nhạt, cho đến lúc chúng kết thúc lịch sử của mình, trong khi đó, ở La Mã, ở Athènes, các gentes [thị tộc] từ rất sớm đã không còn là những đơn vị chính trị để trở thành những tập đoàn riêng.

Trong những khuôn khổ được cấu tạo như vậy, người ta có thể tìm cách đưa vào những cách phân biệt mới căn cứ theo những đặc điểm hình thái học thứ cấp. Tuy nhiên, vì những lí do mà chúng tôi sẽ nói dưới đây, chúng tôi không tin lắm việc người ta có thể vượt qua một cách có lợi những đơn vị tổng quát vừa dược chỉ ra. Vả lại, chúng tôi không đi vào chi tiết, chúng tôi chỉ c`ân nêu ra nguyên tắc phân loại có thể được phát biểu như sau là đủ: Người ta bắt đâu bằng việc phân loại các xã hội căn cứ theo mức độ cấu tạo mà chúng thể hiện, lấy xã hội hoàn toàn đơn giản hay xã hội đơn nhánh làm cơ sở; trong các loại (classes) đó, người ta sẽ phân biệt các biến thể khác nhau tùy vào việc các nhánh ban đầu có chắp dính hoàn toàn với nhau hay không.

Các quy tắc này mặc nhiên trả lời cho một câu hỏi mà độc giả có thể tự nêu ra cho mình khi thấy chúng tôi nói v ề các loại xã hội như thể chúng đang hiện hữu nhưng lại không được xác lập một cách trực tiếp. Bằng chứng ấy nằm ở ngay trong nguyên tắc của phương pháp vừa được trình bày.

Thực vậy, chúng ta vừa thấy rằng các xã hội chỉ là những sự kết nối khác nhau của một và chỉ một xã hội gốc mà thôi. Thế nhưng, một yếu tố chỉ có thể kết hợp với những yếu tố khác tương tự với nó và các thành phần cấu tạo phát sinh từ yếu tố đó, đến lượt chúng, chỉ có thể làm như vậy với số lượng cách làm có hạn, nhất là khi các yếu tố cấu thành lại không có nhiều, như ở trường hợp các nhánh xã hội. Vì thế, phạm vi (gamme) các sự kết nối khả hữu là có hạn, và do đó, phần lớn trong số chúng ít nhất là phải được lập lại. Như vậy, rõ ràng là có các loại xã hội. Và lại, cho dù trong số đó vẫn có một số sự nối kết chỉ xảy ra một lần, thì điều này không cản trở gì đến việc tần tại các loại [xã hội]. Chỉ trong những trường hợp như thế này, người ta mới nói rằng loại chỉ gầm một cá thể. 98

Do đó, lí do để có các loại xã hội giống với lí do để có các giống trong bộ môn sinh học. Thực vậy, các giống này có được do chỗ các sinh thể chỉ là những sự phối kết khác nhau của một và chỉ một đơn vị giải phẫu học. Tuy nhiên, từ điểm nhìn này, chúng ta thấy có một sự dị biệt lớn giữa hai giới [hay lĩnh vực]. Ở giới động vật, quả vậy, có một nhân tố đặc biệt mang lại cho các đặc điểm loài [của nó] một sức đ kháng mà giới kia không có; đó là sự sinh sản. Vì là chung với cả dòng bố mẹ, nên các đặc điểm loài này được cắm rễ sâu hơn nữa trong cơ thể sinh vật, và chúng không để cho sự tác động của các môi trường tương ứng gây ảnh hưởng một cách dễ dàng, mà vẫn giữ đ chơ sức manh nôi tai cố định chúng lại bất chấp những

tác nhân kích thích ở bên ngoài gây ra; đó là sức mạnh của những tập tính di truy en (habitudes héréditaires). Đấy là lí do tại sao chúng được định nghĩa rõ ràng và có thể được xác định một cách chính xác. Ở lĩnh vực [hay giới] xã hôi, không có cái sức mạnh nôi tại này. Chúng không được củng cố bằng thế hê, bởi lẽ chúng chỉ kéo dài trong một thế hệ mà thôi. Thực vậy, thường thì các xã hôi được sinh ra đ'ài thuộc v'ê một kiểu loại khác với các xã hôi sản sinh, bởi các xã hôi sau, trong khi được kết hợp với nhau, sẽ làm nảy sinh những mô hình sắp xếp hoàn toàn mới. Chỉ có công cuộc di dân mới có thể so sánh với lối sinh sản nảy m ầm; hơn nữa, để sư đ cng hóa diễn ra chính xác, nhóm dân di cư nhất thiết không được lẫn với xã hôi nào đó thuộc một kiểu loại khác hay một biến thể khác. Các thuộc tính đặc trưng của kiểu loại này do đó không được nhận từ tính di truy ên sư tăng thêm sức mạnh cho phép nó chống choi lại những sư biến đổi cá thể. Nhưng chúng tư chuyển đổi sắc thái vô tận dưới sư tác đông của những hoàn cảnh; hơn nữa, khi người ta muốn đạt tới chúng, khi nào người ta đã gạt bỏ tất cả các thể biến dị đang che khuất chúng, thì người ta thường chỉ có được một thứ cặn (résidu) h ài như không xác định. Sư bất định ấy tăng lên một cách tư nhiên theo cùng mức độ phức tạp của các tính chất; vì một sư vật càng phức tạp, thì các bô phận cấu tạo nó lại càng tạo ra nhi ều khả năng nối kết khác nhau. Vì vậy, nếu không kể đến các tính chất phổ biến nhất và đơn giản nhất, thì loại hình đặc trưng này không thể hiện những đường nét xác định như trong bô môn sinh học. 99



## CÁC QUY TẮC VỀ VIỆC GIẢI THÍCH CÁC SỰ KIỆN XÃ HỘI

Nhưng việc cấu tạo nên các kiểu loại trước hết là một phương tiện tập hợp các sự kiện để giúp cho việc giải thích được dễ dàng hơn; môn hình thái học xã hội là một bước tiến vào ph'ân giải thích thực sự của khoa học. Đâu là phương pháp phù hợp cho việc giải thích?

I

Ph'àn lớn các nhà xã hôi học tưởng rằng các hiện tượng sẽ được giải quyết một khi ho chỉ ra được chúng dùng vào việc gì và vai trò của chúng ra sao. Ho lập luận như thể các sư kiên chỉ hiện hữu cho cái vai trò ấy và không có một nguyên nhân xác định nào khác ngoài cái cảm nghĩ, rõ rêt hay mơ h'ệ, v'ênhững công dung mà chúng mang lại. Đó là lí do tại sao ho nghĩ là ho đã nói hết moi đi ều c ần nói để làm cho các sư kiên ấy có thể hiểu được, khi họ đã xác lập xong tính hiện thực của những công dụng ấy và cho thấy chúng đáp ứng nhu c'ài xã hôi nào. Vì thế, Comte đưa toàn bô lưc tiến (force progressive) của nhân loại vào xu hướng căn bản ấy, tức là xu hướng "trưc tiếp thúc đẩy con người vào việc không ngừng cải thiên v ề mọi mặt cái thân phận của mình, bất kì thân phận nào" 100, và ông Spencer thì lại gắn lực ấy với nhu c'ài c'àn có một thứ hạnh phúc lớn lao hơn. Căn cứ vào nguyên tắc này, spencer giải thích sư hình thành của xã hội bằng những lợi thế có được từ sư hợp tác, giải thích thiết chế chính quy ền bằng tính hữu ích mà nó có để hợp thức hóa sự hợp tác quân sự, 101 và giải thích những sự biến chuyển mà gia đình đã trải qua bằng nhu c'ài dung hòa ngày càng hoàn hảo hơn những lợi ích của cha me, con cái và xã hội.

Nhưng phương pháp này lại lẫn lôn hai vấn đề rất khác nhau. Việc cho thấy một sư kiên có ích cho cái gì khác với việc giải thích sư kiên ấy được sinh ra như thế nào cũng như sư kiện ấy t ồn tại ra sao xét như là nó đang t 'ch tại. Vì những sư sử dung mà nó nhắm đến lại giả định những thuộc tính riêng biệt đặc trưng cho nó, chứ không phải là tạo ra nó. Việc ta có nhu c'àu v'ê các sư vật không thể làm cho các sư vật là thế này hay thế khác, và vì thế, đó không phải là nhu c'âu rút các sư vật ra từ hư vô và ban cho chúng sự t'ân tại. Chúng phát sinh từ những nguyên nhân thuộc loại khác. Cảm nghĩ mà chúng ta có về sư hữu ích của chúng rất có thể đẩy ta đến chỗ khảo sát những nguyên nhân ấy và rút ra những kết quả được hàm ý trong chúng, chứ không phải tạo ra những kết quả ấy từ hư vô. Mênh đ`ê này là hiển nhiên bao lâu nó chỉ đ'ệ cập đến các hiện tương vật chất hay thậm chí các hiên tương tâm lí mà thôi. Mênh đ'ề ấy ắt không còn bị bác bỏ trong bô môn xã hôi học nếu các sư kiên xã hôi, do tính phi vật thể quá rõ của chúng, không xuất hiện - một cách xuyên tạc - như là [các sư kiện] bị tước mất toàn bô thực tại bản chất. Vì người ta thường chỉ thấy ở các sư kiên xã hôi những sư nối kết thu ần túy trong đầu, nên có vẻ như chúng phải tư tạo ra chính bản thân chúng ngay khi ai đó có ý niêm v ề chúng, hay ít ra nếu ai đó nhận thấy chúng có ích. Nhưng do chỗ mỗi một sư kiên là một sức mạnh, trôi hơn hẳn sức mạnh của mỗi cá nhân chúng ta, và do chỗ nó có tính chất riêng, nên để đem lại cho chúng sư t 'ch tại thì chỉ có ước muốn và ý chí thôi là không đủ. Ít ra những sức mạnh có khả năng sản sinh ra cái sức mạnh được xác định đó, những tính chất có khả năng sản sinh ra cái tính chất đặc biệt ấy phải có sẵn. Chỉ với đi ều kiên ấy thôi, moi việc đ ều có thể xảy ra. Để làm sống lại ý thức gia đình (esprit de famille) ở nơi mà nó bị suy yếu, thì việc moi người đ'àu hiểu những lơi thế của nó là chưa đủ, mà c'ân phải tác động trực tiếp đến những nguyên nhân nào có khả năng sản sinh ra nó. Để giao cho một chính quy ền cái uy quy ền c ần thiết đối với nó, thì việc cảm thấy c`ân có uy quy ền ấy là chưa đủ, mà c`ân phải đi đến các ngu ền suối khởi sinh ra mọi uy quy ền, nghĩa là phải tạo những truy ền thống, một tinh th`ân chung, V.V.; muốn thế, ít ra ta phải đi ngược trở lại chuỗi nhân quả cho đến khi tìm thấy một điểm mà ở đó hành động của con người có thể can thiệp hữu hiệu.

Cái cho thấy rõ tính hai mặt của hai loại nghiên cứu ấy, đó là một sự kiên có thể hiện hữu nhưng không phục vụ cho mục đích nào cả, hoặc là vì nó chưa bao giờ được dùng cho bất cứ mục đích sống còn nào, hoặc là vì nó không còn có ích nữa, nhưng chỉ do sức mạnh của thói quen mà nó vẫn tiếp tục hiện hữu. Quả thật, những tàn dư trong xã hôi bao giờ cũng nhi ều hơn so với những tàn dư trong cơ thể sinh vật. Ngay cả khi có những trường hợp một tập tục (practique) hay một định chế xã hội thay đổi chức năng của nó nhưng không vì thế mà thay đổi tính chất của nó. Quy tắc is pater est quem justae miptiae declarant 102 trên thực tế vẫn t in tại trong bô luật của chúng ta như nó đã t'ôn tại trong luật pháp La Mã cổ xưa. Nhưng khi đó quy tắc này có muc đích là bảo vê các quy en sở hữu của người cha đối với con cái do người vợ hợp pháp sinh ra, còn ngày nay thì nó bảo vê quy en của những người con. Lời tuyên thê đã bắt đ àu ở chỗ là một thứ trắc nghiêm tư pháp (épreuve judiciare) và ngày nay đã trở nên đơn thu an là một hình thức trong thể và trang nghiệm cho lời chứng. Các giáo lí tôn giáo của đạo Kitô không thay đổi từ nhi ều thế kỉ qua; nhưng vai trò của chúng trong các xã hội hiện đại của chúng ta không còn giống như ở thời trung đại. Vì thế, các từ ngữ dùng để diễn đạt những ý niêm mới mà không c'ân phải thay đổi kết cấu. Hơn nữa, một mệnh đ'ệchân lí trong xã hội học cũng như trong sinh học [phát biểu] rằng cơ quan [của sinh thể] độc lập với chức năng của nó, nghĩa là, cũng chỉ là một cơ quan ấy thôi nhưng nó có thể dùng cho nhi à muc đích khác nhau. Do đó, các nguyên nhân t à tại của nó độc lập với các mục đích nó nhắm đến.

Thế nhưng, chúng tôi không có ý nói rằng các xu hướng, các nhu c'âi, các sư ham muốn của con người tuyết đối không can thiệp, theo cách tích cực, vào sư tiến hóa xã hội. Trái lại, đi ều chắc chắn là chúng có thể đẩy nhanh hay kìm hãm sư phát triển tùy theo cách chúng hướng vào những đi àu kiên mà môt sư kiên phu thuộc. Chỉ có đi àu, ngoài việc chúng không thể, trong bất cứ trường hợp nào, tạo ra cái gì đó từ hư vô, thì bản thân sư can thiệp của chúng, dù kết quả có thể nào đi nữa, cũng chỉ có thể diễn ra bằng các nguyên nhân tác đông. Thực vậy, ngay cả trong chừng mực có sự hạn chế ấy, một xu hướng chỉ có thể góp ph an tạo ra một hiện tương mới nếu bản thân nó là mới mẻ, hoặc được cấu tạo hoàn toàn mới hoặc do sư biến đổi nào đó của một xu hướng trước. Vì, ngoại trừ việc thiết định một sự hài hòa ti ền lập (harmonie préétablie) thực sự có tính thiên hựu, người ta không thể thừa nhận rằng, thoạt kì thủy, con người đã mang trong mình tuy ở trang thái ti ềm năng, nhưng lúc nào cũng sẵn sàng tỉnh giấc khi hoàn cảnh kêu goi - tất cả những xu hướng mà chắc hắn sẽ được cảm nhận mỗi khi có cơ hôi trong diễn trình tiến hóa. Thế nhưng, bản thân một xu hướng cũng là một sư vật; vì thế, nó không thể được cấu tạo cũng như không thể bị biến đổi chỉ vì đi ều mà chúng ta nghĩ là hữu ích. Đó là một lực (force) có tính chất riêng; để cho cái tính chất ấy được gợi ra hay được biến đổi thì việc chúng ta tìm ra lợi thế nào đó là chưa đủ. Để xác định những sư biến đổi nào đó, thì phải có các nguyên nhân tác đông bao hàm những biến đổi ây xét v`êmăt vât lí.

Chẳng hạn, chúng tôi đã giải thích về những bước tiến thường xuyên của sự phân công lao động xã hội bằng cách chứng minh rằng những bước tiến ấy là tất yếu để con người có thể tự bảo tồn trong những đi ầu kiện sinh tồn mới mà họ cảm thấy mình bị đặt vào bao lâu khi họ còn tiến bước trong lịch sử; do đó chúng tôi đã gán cho cái xu hướng đó, mà người ta gọi một cách khá không phù hợp là bản năng bảo tồn (instinct de

conservation), một vai trò quan trọng trong lối giải thích của chúng tôi. Nhưng trước hết, duy chỉ xu hướng ấy không giải thích được sư chuyên môn hóa dù là sơ đẳng nhất. Do chỗ nó không thể làm được gì nếu các đi à kiên mà hiên tương này [sư phân công lao đông xã hội] phu thuộc lại không được thực hiện trước đó, nghĩa là nếu những sư khác biệt cá thể tăng lên không đủ do ý thức chung và những ảnh hưởng di truy ền ngày càng mờ nhat 103. Thậm chí c'ân phải có sự phân công lao động r'ài người ta mới thấy được sư hữu ích và cảm thấy có nhu c'àu v'ênó; và chính sư phát triển của những sư khác nhau việcá thể, giữn rất nhi làu sở thích và năng khiếu, tất yếu phải tạo ra cái kết quả đ`àu tiên này. Hơn nữa, không phải tự nó và cũng không phải không có lí do mà bản năng bảo t`cn đã đi đến việc thu giống cái hạt m'àm chuyên môn hóa đ'àu tiên ấy. Nếu nó tư định hướng và hướng chúng ta theo con đường mới ấy, trước hết chính con đường mà nó theo và buôc ta theo trước đó giờ đây đã bị chặn lại, vì mức đô đấu tranh gay gắt hơn, vì mật đô tập trung hóa của các xã hôi cao hơn, đã làm cho sư sống sót của các cá nhân vẫn đang tiếp tục dành đời mình cho những nhiệm vu chung ngày càng khó hơn. Vì thế, đi ều c'ân thiết là phải đổi hướng đi. Mặt khác, nếu nó tư hướng bản thân nó, và thích hướng hoạt đông của chúng ta hơn, theo chi ều hướng của một sự phân công lao động ngày càng được phát triển, chính vì đó là chi à hướng ít trở ngại nhất. Những giải pháp khác có thể có là việc di dân, sư tư tử, sư phạm tôi. Thế nhưng, trong trường hợp trung bình, các mối liên hệ gắn chúng ta với xứ sở của mình, với đời sống, sư cảm thông của chúng ta đối với những người có hoàn cảnh như mình là những xúc cảm mạnh mẽ hơn và b'ên bỉ hơn so với những thói quen có thể làm chúng ta lệch ra khỏi sư chuyên môn hóa hẹp hơn. Do đó, những thói quen này tất phải nhường chỗ cho mỗi lực đẩy đã được sinh ra. Vì vậy, người ta không trở lại thuyết mục đích, dù là chỉ trở lại một ph'àn, bởi lẽ người ta không chịu để cho những nhu c'ài của con

người có một vị trí trong những lối giải thích xã hội học. Vì những nhu c'âu này chỉ có thể gây ảnh hưởng đến sự tiến hóa xã hội với đi à kiện là bản thân chúng cũng tiến triển, và những sự thay đổi mà chúng trải qua chỉ có thể được giải thích bằng những nguyên nhân không mang tính mục đích.

Nhưng cái còn có sức thuyết phục hơn so với những nhận xét trên, đó chính là thực tiễn của các sư kiên xã hôi. Ở đâu mục đích luân ngư trị, thì ở đó sư ngẫu nhiên rông lớn ít nhi à cùng ngư trị; vì không có những mục đích, và lại càng ít có các phương tiên áp đặt một cách tất yếu lên tất cả moi người, ngay cả khi giả định là ho bị đặt vào những hoàn cảnh như nhau. Cứ giả du là cùng chung một môi trường, thì mỗi cá nhân, tùy theo tính khí của mình, thích ứng với môi trường ấy theo cách mà mình ưa thích hơn hết. Người thì tìm cách làm thay đổi môi trường, làm cho nó phù hợp với các nhu c'âi của mình; người thì lại thích thay đổi bản thân mình và tiết chế những sư ham muốn của mình hơn. Để đi đến cùng một cái đích, có thể có nhi ều con đường khác nhau, và những con đường ấy có thể thực sư được người ta theo. Do đó, nếu như đúng là sư phát triển lịch sử diễn ra theo những muc đích được cảm nhận rõ rêt hay mơ h ồ, thì các sư kiên xã hôi hắn đã bộc lô sư đa dạng vô hạn nhất, và moi sư so sánh hầu như là đi à không thể có. Hay chính đi à ngược lại mới là chân lí. Chắc chắn là các biến cố bên ngoài, mà cái màn lưới của chúng cấu tạo nên ph'ân b'êmặt của đời sống xã hôi, thay đổi tùy theo từng dân tôc. Nhưng chính vì thế mà mỗi cá nhân mới có lịch sử của mình, cho dù những cơ sở của sư cấu tạo thể xác và tinh th'ân đ'àu giống nhau ở tất cả moi người. Trên thực tế, khi người ta tiếp xúc ph'àn nào với các hiện tương xã hội, trái lại, người ta lại thấy ngạc nhiên v ètính đ`àu đặn lạ lùng mà các hiện tượng ấy diễn ra trong những hoàn cảnh giống nhau. Ngay cả những tập tục t'âm thường nhất và tưởng chừng như trẻ con nhất cũng đ`âu lặp lại một cách đ`ông đ`âu ở mức ngac nhiên nhất. Một nghi lễ cưới hỏi nào đó có vẻ như thu ần túy mang tính biểu trưng, như việc bắt cóc cô dâu, được tìm thấy đích xác ở bất cứ nơi nào t 'ch tại một loại hình gia đình nhất định, và bản thân loại hình gia đình này được gắn với toàn bộ một tổ chức chính trị. Những tục lệ kì cục nhất như tục sản ông, hôn nhân anh em ch 'chg, chế độ ngoại hôn, v.v. được quan sát thấy ở các dân tộc khác nhau nhất là những biểu hiện của một trạng thái xã hội nào đó. Quy 'ch lập di chúc xuất hiện ở một giai đoạn nhất định trong lịch sử, và, theo những đi 'ch chế ước hạn định nó ít nhi 'cu có t 'ch quan trọng, ta có thể nói con người đang ở thời điểm nào của sự tiến hóa xã hội. Ta sẽ dễ dàng kể thêm ra nhi 'cu ví dụ nửa. Song, tính phổ biến ấy của các hình thức tập thể sẽ không thể giải thích được nếu như trong bộ môn xã hội học các nguyên nhân mục đích (causes finales) có được cái ưu thế mà người ta gán cho chúng.

Do đó, khi tiến hành giải thích một hiện tượng xã hội thì ta phải nghiên cứu nguyên nhân tác động (cause efficiente) gãy ra hiện tượng ấy và chức năng mà hiện tượng thực hiện một cách biệt lập với nhau. Chúng tói thích dùng chữ "chức năng" hơn là chữ "mục đích", bởi rõ ràng các hiện tượng xã hội không t 'ch tại một cách chung chung do những kết quả hữu ích mà chúng tạo ra. Đi 'ài c 'àn phải xác định là có hay không sự tương ứng giữa sự kiện được xem xét với những nhu c 'ài chung của cơ thể xã hội và sự tương ứng ấy [thể hiện] ở chỗ nào, mà không c 'àn phải bận tâm đến việc nó có ý đ 'ò hay không. Vả lại, tất cả mọi ý đ 'ò đ 'ài quá chủ quan để có thể được xử lí một cách khoa học.

Chẳng những cả hai loại vấn đ ề này phải được tách rời, mà nói chung, chúng ta nên xử lí loại vấn đ ề thứ nhất trước r ci mới đến loại vấn đ ề thứ hai. Trình tự này, thực vậy, tương ứng với trình tự của các sự kiện. Đi ều nghiễm nhiên là ta phải tìm nguyên nhân của một hiện tượng trước khi cố gắng xác định các kết quả của nó. Phương pháp này càng có tính lôgic hơn khi vấn đ ề thứ nhất, một khi đã được giải quyết, thường sẽ giúp ta giải

quyết vấn đ'ệ thứ hai. Thực vậy, mối liên hệ liên đới gắn nguyên nhân với kết quà mang một tính chất tương hỗ (réciprocité) mà người ta chưa nhận thức đ ầy đủ. Chắc chắn là, kết quả không thể t ồn tại nếu không có nguyên nhân, nhưng đến lượt nó, cái nguyên nhân này lại c'ân có kết quả của mình. Chính từ nguyên nhân mà kết quả có được năng lượng (énergie) của mình, nhưng kết quả cũng đáp trả lại năng lương cho nguyên nhân khi có dịp, và do dó nó không thể biến mất mà không gây tác đông trở lại nguyên nhân. 104 Chẳng hạn, sự phản ứng của xã hội mà chúng ta gọi là "hình phạt" là do cường đô của các xúc cảm tập thể (sentiments collectifs) mà hành vi phạm tôi phạm phải; nhưng mặt khác, sư phản ứng ấy có chức năng hữu ích là duy trì những xúc cảm này ở cùng một mức cường đô, vì chúng sẽ nhanh chóng sôi trào nếu những hành vi xúc phạm (offenses) mà chúng gánh chịu không bị trừng phạt <sup>105</sup>. Cũng vậy, môi trường càng trở nên phức tạp hơn và di đông hơn, các truy ên thống, các tín ngưỡng có sẵn (toute faites) lại càng bị lay chuyển, càng trở nên không xác định và m'ên dẻo hơn, và các năng lực phản tư càng được phát triển; nhưng chính những năng lưc này lại là c'ân thiết cho các xã hôi và các cá nhân để thích ứng với môi trường di động và phức tạp hơn 106. Con người càng bị buộc phải lao đông với cường đô cao hơn, các sản phẩm của sư lao đông càng trở nên nhi ầu hơn và chất lương hơn; nhưng các sản phẩm d ã dào hơn và tốt hơn ấy là c'ân thiết cho việc bù lại những chi phí mà hoạt đông lao đông với cường độ cao hơn ấy kéo theo 107. Vì thế, thay vì nguyên nhân của các hiên tương xã hôi nằm ở sư dư đoán trong đ'àu v'ê chức năng mà chúng phải thực hiện, thì trái lại, ít ra trong nhi ều trường hợp, chức năng này dùng để duy trì nguyên nhân có trước mà từ đó chúng nảy sinh; do đó, ta sẽ dễ dàng tìm ra chức năng nếu nguyên nhân đã được biết đến.

Nhưng nếu như người ta chỉ tiến hành ở bước thứ hai là xác định chức năng, thì không phải vì thế mà nó lại không c'ân thiết cho việc giải thích đầy đủ v ềhiên tương. Quả thực, nếu tính hữu ích của sư kiên không phải là cái làm cho nó t'ôn tại, thì nói chung nó phải hữu ích để có thể được duy trì. Vì việc nó chẳng dùng cho cái gì cùng đủ để nó thành ra có hại, bởi trong trường hợp này, nó tốn kém mà chẳng mang lại đi ầu gì lợi. Do đó, nếu tính phổ biến của các hiện tương xã hội có tính chất kí sinh ấy, ngân sách của tổ chức xã hội (organisme) sẽ bị thiếu hụt, và đời sống xã hội sẽ không thể có được. Vì vậy, để có sư hiểu biết thỏa đáng v ề đời sống xã hôi, ta c ần phải chứng minh làm thế nào các hiện tương, vốn là chất liêu của nó, nối kết chúng với nhau theo một cách nào đó để đặt xã hội vào trong trang thái hài hòa với chính nó và với môi trường bên ngoài. Đương nhiên, định thức hiên hành định nghĩa đời sống là một sư tương ứng giữa môi trường bên trong và môi trường bên ngoài chỉ là g`ân đúng; tuy nhiên nó đúng v`ê đại thể, và vì thế để giải thích một sư kiên xã hội, thì chỉ ra cái nguyên nhân mà nó phu thuộc là không đủ, ta cũng c'ân phải, ít ra trong ph'ân lớn các trường hợp, chỉ ra được cái chức năng của nó trong việc xác lập trật tư xã hội.

II

Cả hai vấn đ'ề được phân biệt này, chúng ta c'ân phải xác định phương pháp theo đó chúng phải được giải quyết.

Cùng với việc nó mang tính chất mục đích luận, phương pháp giải thích này, thường được các nhà xã hội học sử dụng, v ề căn bản là phương pháp tâm lí học. Cả hai xu hướng này có sự liên đới với nhau. Thực vậy, nếu xã hội chỉ là một hệ thống các phương tiện do con người thiết định vì những mục đích nào đó, thì những mục đích này chỉ có thể là những mục đích cá nhân; vì chỉ có các cá nhân mới có thể t ồn tại trước khi có xã hội. Vậy là, chính từ cá nhân mà các ý niệm và các nhu c ầu quy định sự hình thành các

xã hội mới phát sinh, và nếu như tất cả đ`âu phát xuất từ cá nhân thì tất nhiên mọi thứ phải được giải thích thông qua cá nhân. Vả lại, trong xã hội không có gì khác ngoài các ý thức cá biệt; do đó, chính trong các ý thức cá biệt mà ngu 'ôn gốc của mọi sự tiến hóa xã hội được tìm thấy. Do đó, các quy luật xã hội học chỉ có thể là một hệ luận của các quy luật phổ biến hơn của tâm lí học; lối giải thích tối hậu v ề đời sống tập thể sẽ cho thấy làm thế nào nó sinh ra từ bản tính con người nói chung, hoặc là người ta suy diễn trực tiếp nó ra từ bản tính con người và không có sự quan sát nào trước đó, hoặc là người ta gắn nó với cái bản tính ấy sau khi đã quan sát nó.

Những thuật ngừ này h'ài như đúng nguyên chữ mà Auguste Comte dùng để nêu lên đặc trưng phương pháp của ông. Ông nói: "Vì hiện tương xã hội, được quan niệm trong tính toàn bộ của nó, thực ra chỉ là *một sự* phát triển đơn thuần của nhân loại, mà không cần đến bất cứ sự sáng tạo của các năng lực nào đó, như tôi đã xác lập ở trên, do đó đối với xã hôi hoc, tất cả các xu hướng tác đông (dispositions effectives) mà sư quan sát xã hội học có thể l'ân lượt phát hiện sẽ phải được tìm thấy - ít nhất là ở trạng thái phôi thai - trong cái loại hình tiên khởi do bô môn sinh học đã kiến tạo trước đó."108 Theo ông, sự kiện có sức mạnh chi phối đời sống xã hôi chính là sư tiến bô, và mặt khác, sư tiến bô lại phu thuộc vào nhân tố tâm lí duy nhất: xu hướng thúc đẩy con người phát triển hơn nữa bản tính của mình. Các sư kiên xã hôi nảy sinh từ bản tính người một cách trưc tiếp đến mức trong các giai đoạn ban đ'ài của lịch sử, chúng có thể được diễn dịch trực tiếp từ nó mà không nhất thiết phải dựa vào sự quan sát. 109 Đúng là, như Comte thừa nhận, người ta không thể áp dung phương pháp diễn dịch ấy vào các giai đoạn tiến bô hơn của sư tiến hóa. Nhưng sư bất khả ấy là sư bất khả thu an túy v ê thực tiễn. Sư bất khả ấy là do khoảng cách giữa điểm xuất phát và điểm đến trở nên quá lớn để tinh th'àn con

người không có nguy cơ lạc lối nếu nó thực hiện cuộc hành trình trên con đường đó mà không được hướng dẫn 110. Nhưng mối quan hệ giữa các quy luật n'ân tảng của bản tính con người với các kết quả cuối cùng của sự tiến bộ vẫn là quan hệ phân tích. Các hình thái phức tạp nhất của n'ân văn minh chỉ là đời sống tâm lí đã được phát triển. Vì thế, cho dù các lí thuyết của tâm lí học không thể đủ làm những ti 'ân đ'ề cho sự lập luận xã hội học, thì chúng vẫn là tiêu chuẩn (pierre de touche) duy nhất cho phép kiểm nghiệm giá trị hiệu lực của các mệnh đ'ề được xác lập theo lối quy nạp. Comte nói: "Bất cứ quy luật tiếp diễn nào của xã hội, ngay cả khi được chỉ ra bằng phương pháp lịch sử với toàn bộ quy 'ân uy có thể có, rốt cuộc sẽ phải được thừa nhận chỉ sau khi được gắn một cách hợp lí, hoặc trực tiếp hoặc gián tiếp, nhưng không phải lúc nào cũng có thể bác bỏ được, với lí thuyết thực chứng v'ề bản tính con người." 111 Vì vậy, chính tâm lí học sẽ là môn có tiếng nói cuối cùng.

Đấy cùng là phương pháp mà ông Spencer theo. Thực vậy, theo ông, hai nhân tố đ`àu tiên của các hiện tượng xã hội là môi trường vũ trụ và sự cấu tạo thể xác và tinh th àn của cá nhân 112. Song nhân tố thứ nhất chỉ có thể gây ảnh hưởng đến xã hội thông qua nhân tố thứ hai, thành thử nhân tố thứ hai trở thành động lực căn bản của sự tiến hóa xã hội. Nếu xã hội được tạo thành, thì đó là để cho phép cá nhân hiện thực hóa bản tính của mình, và tất cả những sự biến đổi mà xã hội đã trải qua không có mục đích nào khác ngoài việc làm cho quá trình hiện thực hóa trở nên dễ dàng hơn và hoàn chỉnh hơn. Chính dựa vào nguyên tắc này mà ông Spencer nghĩ rằng phải dành g`àn trọn quyển thứ nhất của bộ *Các nguyên lí của xã hội học* để nghiên cứu v`ê các phương diện thể xác, xúc cảm và trí tuệ của người nguyên thủy trước khi tiến hành bất cứ cuộc nghiên cứu nào vê sự tổ chức xã hội. Ông nói: "Khoa học xã hội học xuất phát từ những đơn vị xã hội,

chịu sư quy định của những gì chúng ta trông thấy, được cấu tạo v'ê mặt thể xác, cảm xúc và trí tuê, và có những ý niêm được sở đắc từ sớm và những xúc cảm tương ứng." 113 Và chính trong hai trạng thái xúc cảm, sơ những người đang sống và sợ những người đã chết, mà người ta phát hiện ra ngu 'ân gốc của sự cai trị của chính trị và sư cai trị của tôn giáo. 114 Đúng là ông thừa nhận rằng một khi được hình thành, xã hội tác động trở lại các cá nhân. 115 Nhưng không phải vì thế mà cho rằng xã hội có năng lực sản sinh trực tiếp ra sư kiên xã hôi nhỏ nhất; theo quan điểm này, nó chỉ có sư tác đông nhân quả qua khâu trung giới của những sư thay đổi mà nó quy định ở cá nhân. Do đó, bao giờ cùng vậy, chính từ bản tính con người, hoặc là bản tính sơ thủy hoặc là bản tính được sở đắc, mà mọi thứ sinh ra. Hơn nữa, sư tác đông mà các cơ thể xã hôi khiến cho các thành viên của nó được nói đến ở đây không mang tính cá biệt nào, bởi lẽ các mục đích chính trị không t'ôn tại một cách tự thân, mà chỉ là một sự diễn đạt đơn giản vắn tắt của các mục đích cá nhân 116. Cho nên, nó chỉ có thể là một dang lặp lại của sư hoạt đông riêng tư (l'activité privée) với chính mình. Nhất là chúng ta không thể thấy được sư tác đông xã hôi ấy biểu hiện ở đâu trong các xã hôi công nghiep, vốn là các xã hôi có mục đích rõ ràng là trả cá nhân lại cho cá nhân và cho những xung lưc tư nhiên của cá nhân, bằng cách giải phóng cá nhân ra khỏi moi sư cưỡng chế xã hôi.

Nguyên tắc này không chỉ nằm ở cơ sở của các học thuyết lớn ấy của xã hội học tổng quát, mà nó còn gây cảm hứng cho rất nhi ều các lí thuyết chuyên biệt. Chính vì vậy, người ta thường giải thích tổ chức gia đình bằng tình cảm của cha mẹ đối với con cái và của con cái đối với cha mẹ; định chế hôn nhân bằng những lợi thế mà nó thể hiện đối với những cặp vợ ch ồng và con cái của họ; sự trừng phạt bằng lòng căm phẫn bất cứ sự thiệt hại nặng n ềnào đến lợi ích của cá nhân. Toàn bộ đời sống kinh tế, như các

nhà kinh tế học, nhất là các nhà kinh tế học thuộc trường phái chính thống, quan niệm và giải thích, xét đến cùng là phụ thuộc vào nhân tố thu ần túy cá nhân ấy, lòng ham muốn được giàu có. Còn luân lí thì saó? Từ những bổn phận cá nhân đối với bản thân mình, người ta lập nên cơ sở đạo đức học. Còn tôn giáo? Người ta nhìn thấy ở đó một sản phẩm của những ấn tượng mà những sức mạnh to lớn của giới tự nhiên hay những nhân cách lỗi lạc nào đó đã gợi lên nơi con người, v.v.

Nhưng một phương pháp như thế chỉ có thể áp dung cho các hiện tương xã hôi học với đi ều kiên là [người ta phải] thay đổi bản tính của chúng. Để chứng minh đi ều này, hãy trở lại định nghĩa mà chúng tôi đã nêu ra. Do đặc trưng cơ bản của chúng chính là năng lưc gây áp lưc của chúng, từ bên ngoài, lên các ý thức cá nhân, nên chúng không nảy sinh từ ý thức cá nhân, và do đó, môn xã hôi học không phải là một hệ luận của môn tâm lí học. Vì sức mạnh cưỡng chế ấy chứng minh rằng chúng thể hiện một bản tính khác với bản tính của chúng ta, do chỗ chúng chỉ thâm nhập vào trong ta bằng sức mạnh, hay ít ra, bằng cách đè lên ta một sức nặng, dù ít hay nhi ều. Nếu đời sống xã hôi chỉ là một sư mở rông của thực thể cá nhân (l'être individual), thì ta sẽ không l'àn ngược đến côi ngu 'ch của nó, và xâm chiếm côi ngu 'ân ấy một cách bạo liệt. Nếu quy 'ên uy mà cá nhân chịu khuất phục khi anh ta hành đông, cảm nhận hay suy nghĩ v'ê mặt xã hôi (socialement) thống trị anh ta đến mức ấy, thì đó là vì nó là một sản phẩm của các lực lương vươt trên anh ta, và do đó anh ta không thể nhận thấy được. Sức ép bên ngoài mà cá nhân phải chịu ấy không thể đến từ phía anh ta; cho nên cái đang diễn ra bên trong anh ta không phải là cái có thể giải thích sức ép ấy. Đúng là không phải chúng ta không có khả năng tư cưỡng chế bản thân mình; chúng ta có thể ki ềm chế những thiên hướng, những thói quen và cả những bản năng của chúng ta nữa, và ngăn chặn sư phát triển của chúng bằng hành vi ức chế. Nhưng các sư vân đông ức chế không thể lẫn lôn với

các sự vận động tạo thành sự cưỡng chế xã hội. Quá trình (processus) của các sự vận động trước mang tính li tâm, còn của các sự vận động sau mang tính hướng tâm. Các sự vận động này được hình thành trong ý thức cá nhân và sau đó có xu hướng biểu hiện ra bên ngoài; các sự vận động kia trước tiên là ở bên ngoài cá nhân, r ồi sau đó chúng có xu hướng nhào nặn cá nhân, từ bên ngoài, theo hình ảnh của chúng. Sự ức chế, nếu ta thích nói như vậy, chính là phương tiện qua đó sự cưỡng chế xã hội gây ra những hiệu ứng tâm lí của nó, nhưng nó không phải là sự cưỡng chế ấy.

Một khi cá nhân bị gạt ra, thì chỉ còn lại xã hội; vì thế, chính trong bản chất của bản thân xã hội mà ta phải tìm cách giải thích đời sống xã hội. Trên thực tế, người ta có thể quan niệm rằng vì đời sống xã hội vượt trên cá nhân một cách vô hạn cả trong thời gian lẫn không gian, nó có thể áp đặt cho cá nhân những cách thức hành động và tư duy mà nó đã công nhận bằng quy ền uy của nó. Áp lực này, cái dấu hiệu phân biệt các sự kiện xã hội, là áp lực mà mọi người gây ra nơi cá nhân mỗi người.

Nhưng, người ta sẽ nói rằng, vì các yếu tố duy nhất tạo thành xã hội là các cá nhân, ngu ồn gốc tiên khởi của các hiện tượng xã hội học chỉ có thể là các hiện tượng tâm lí học. Khi lập luận như vậy, người ta cũng có thể hoàn toàn dễ dàng khẳng định rằng các hiện tượng sinh học có thể được giải thích bởi các hiện tượng vô cơ trên bình diện phân tích. Thực vậy, quả là trong tế bào sống chỉ có các phân tử nguyên chất. Chỉ có đi ều, các phân tử này kết hợp với nhau ở trong đó, và sự kết hợp ấy là nguyên nhân của các hiện tượng mới đặc trưng cho đời sống và ta không thể nào nhận thấy m ầm mống (germe) của nó trong bất cứ các yếu tố kết hợp nào. Chính vì cái toàn bộ không đ ồng nhất với tổng số các bộ phận của nó, nên nó là cái gì khác và các thuộc tính của chúng cũng khác với các thuộc tính mà các bộ phận cấu thành nó biểu hiện. Sự kết hợp không phải là một hiện tượng, tự bản thân nó có tính chất vô sinh, chỉ đơn thu ần ở chỗ nó đặt canh các sư

kiện được sở đắc và các thuộc tính cấu tạo. Trái lại, chẳng phải cội ngu 'ch của tất cả những cái mới mẻ đã được tạo ra một cách thành công trong diễn trình tiến hóa phổ biến của các sự vật đó sao? Có những sự khác biệt nào giữa các sinh thể cấp thấp với các sinh thể cấp cao, giữa sinh vật có tổ chức với thể viên đơn giản (simple plastide), giữa thể viên này với các phân tử vô cơ hợp thành nó, nếu không phải là những sự khác biệt v ề việc kết hợp? Tất cả những thực thể ấy, xét cho cùng, được phân ra thành những yếu tố có cùng bản tính; nhưng các yếu tố ấy, ở chỗ này thì được đặt cạnh nhau, ở chỗ kia thì được kết hợp với nhau; ở đây thì được kết hợp theo cách này, ở kia thì được kết hợp theo cách khác. Thậm chí người ta có quy 'ên tự hỏi có phải quy luật ấy không thể áp dụng vào thế giới khoáng vật, và có phải những sự khác nhau tách rời các thể vô cơ ấy không có cùng môt gốc?

Căn cứ theo nguyên tắc này, xã hội không phải là một tổng số đơn giản các cá nhân, nhưng hệ thống, do được hình thành bởi sự kết hợp của các cá nhân, lại biểu hiện một thực tại cá biệt có các tính chất riêng của nó. Đương nhiên, không thể có cái tập thể nếu không có các ý thức cá biệt; nhưng đi àu kiện c àn ấy là chưa đủ. Các ý thức ấy còn phải được kết hợp với nhau, được nối kết với nhau, và được nối kết theo một cách nào đó; chính từ sự nối kết đó mới có đời sống xã hội, và do đó, chính sự nối kết ấy mới là cái cắt nghĩa xã hội. Khi tập hợp lại với nhau, khi thâm nhập vào nhau, khi hòa nhập vào nhau, các tâm h àn cá nhân sinh ra một thực thể, thực thể tâm lí nếu ta muốn nói như vậy, nhưng thực thể này lại cấu tạo nên một cá tính tâm lí thuộc loại mới 117. Vì thế, chính trong bản tính của cá tính (individualité), chứ không phải trong bản tính của các đơn vị hợp thành, mà ta c àn phải đi tìm các nguyên nhân trực tiếp và có tính quyết định của các sự kiện đang xảy ra trong đó. Cả nhóm suy nghĩ, cảm nhận, hành động hoàn toàn khác với các thành viên của nó nếu các thành viên ấy

sống tách rời nhau. Cho nên, nếu xuất phát từ các thành viên thì người ta sẽ không thể hiểu được đi àu gì đang diễn ra trong nhóm. Nói ngắn gọn, giữa môn tâm lí học và môn xã hội học có sự gián đoạn giống như giữa môn sinh học và các môn khoa học lí-hóa. Do đó, bất cứ khi nào mà một hiện tượng xã hội được cắt nghĩa trực tiếp bằng một hi àn tượng tâm lí, ta có thể đoán chắc rằng sự cắt nghĩa ấy là sai l àm.

Có lẽ người ta sẽ trả lời rằng cho dù xã hôi, một khi được hình thành, trên thực tế có là nguyên nhân trực tiếp của các hiện tương xã hội, thì các nguyên nhân quyết định sư hình thành của nó tư bản tính là có tính chất tâm lí. Người ta thừa nhận rằng khi các cá nhân được kết hợp với nhau, thì sư kết hợp giữa họ có thể tạo nên một cuộc sống mới, nhưng họ lại cả quyết rằng đời sống ấy chỉ có thể diễn ra vì những lí do thuộc v ềcá nhân. Nhưng trên thực tế, càng đi ngược v'ê lịch sử, sư kiến kết hợp (fait de l'association) là sư kiên có tính bắt buôc nhất đối với tất cả moi người; bởi lẽ nó là ngu 'cn gốc của mọi sư bắt buộc khác. Do được sinh ra, tôi buộc phải gắn với một dân tộc nhất định. Đi ầu đó có thể được nói rằng sau này, khi đã trưởng thành, tôi chấp thuận sư bắt buộc ấy bằng chính sư kiên là tôi tiếp tục sống trong xứ sở của mình. Nhưng nào có h'ệ chi? Sư chấp thuận ấy không làm cho nó mất đi tính chất mênh lênh của nó. Một áp lực được sẵn lòng chấp nhận và chịu đưng vẫn là một áp lực. Vả lại, sức mạnh của một sư chấp nhận như vậy có thể là cái gì? Trước hết, sư chấp nhận, ấy có tính chất bắt buộc, vì trong tuyệt đại đa số các trường hợp, chúng ta không thể nào vứt bỏ quốc tịch của mình, cả v ề mặt vật chất lẫn v ề mặt tinh th'an; một sư thay đổi như thế nhìn chung thậm chí còn được coi là một sự bội giáo. Tiếp đến, nó không thể dính dáng đến cái quá khứ không thể chấp nhận nhưng lại quy định cái hiện tại: tôi không mong muốn n'ên giáo dục mà tôi đã hưởng; song chính cái n'ên giáo dục ấy, hơn tất cả những nguyên nhân khác, gắn chặt tôi vào mảnh đất quê hương. Cuối cùng, nó không thể có giá trị tinh th'àn nào cho tương lai, trong chừng mực cái tương lai ấy còn chưa được biết đến. Thậm chí tôi cũng không biết tất cả những bổn phận mà ngày nào đó có thể rơi vào tôi với tư cách là công dân; làm sao tôi có thể bằng lòng từ trước với chúng được? Thế nhưng, bất cứ thứ gì mang tính bắt buộc, như chúng tôi đã chứng minh, đ'ài có ngu 'àn gốc ở bên ngoài cá nhân. Vì thế, nếu ta còn chưa ra khỏi lịch sử, thì sự kiện kết hợp vẫn bộc lộ tính chất giống như những sự kiện khác, và do đó, được giải thích theo cùng một cách. Mặt khác, vì tất cả các xã hội đ'ài được sinh ra từ các xã hội khác mà không có sự gián đoạn nào, nên ta có thể chắc chắn rằng trong toàn bộ diễn trình tiến hóa xã hội, không có một phút giây nào các cá nhân thực sự cân nhắc xem họ có nên hội nhập vào đời sống tập thể hay không, và hội nhập vào đời sống tập thể nọ. Để có thể nêu ra câu hỏi ấy, ta c'àn phải l'àn ngược các ngu 'àn gốc ban đ'ài của moi xã hôi.

Nhưng các giải pháp, luôn đáng ngờ, mà người ta có thể mang lại cho những vấn đ'ề như thế, trong bất cứ trường hợp nào, đ'ều không thể ảnh hưởng đến phương pháp theo đó các sự kiện được mang lại trong lịch sử phải được xử lí. Vì thế, chúng ta không c'àn phải thảo luận v'ệchúng.

Nhưng người ta sẽ hiểu sai một cách lạ lùng v tư tưởng của chúng tôi, nếu như, từ đi àu nói trên, người ra rút ra kết luận rằng xã hội học, theo ý của chúng tôi, phải hay thậm chí có thể bỏ qua con người và các năng lực của con người. Trái lại, rõ ràng là các đặc điểm phổ biến của bản tính con người góp ph àn vào công việc xây dựng mà từ đó đời sống xã hội phát sinh. Chỉ có đi àu, không phải chúng là những cái tạo nên đời sống xã hội và mang lại cho đời sống ấy một hình thức đặc biệt; chúng chỉ làm cho đời sống ấy có thể có được mà thôi. Các biểu tượng, các xúc cảm, các xu hướng tập thể không có các nguyên nhân sản sinh là những trạng thái ý thức nào đó nơi những con người cụ thể, mà là các đi àu kiện trong đó cơ

thể xã hội xét như là toàn bộ đang t`ôn tại. Đương nhiên, chúng chỉ có thể được hiện thực hóa nếu như các bản tính cá nhân không cưỡng lại chúng; các bản tính cá nhân này chỉ là chất liệu không xác định mà nhân tố xã hội quy định và cải biến. Sự đóng góp của chúng chỉ là những trạng thái quá tổng quát, những thiên hướng (prédispositions) mơ h`ô, và vì thế có tính m`êm dẻo, vốn là những thứ mà bản thân chúng không thể mang lấy những hình thức xác định và phức tạp đặc trưng cho các hiện tượng xã hội, nếu như không có sự can thiệp của các tác nhân khác.

Chẳng hạn, giữa những xúc cảm mà con người cảm thấy khi đứng trước các lưc lương cao hơn mình và định chế tôn giáo - gắn với định chế ấy là những lòng tin và những sư thực hành quá đa dạng và quá phức tạp, sư tổ chức vật chất và tinh th'àn - là một vực thắm; và giữa những đi àu kiên tâm lí cho sự đ'ông cảm giữa hai con người có cùng dòng máu 118 và toàn bô các quy định pháp lí và các quy tắc luân lí rườm rà quy định cấu trúc gia đình, các mối quan hệ giữa các cá nhân, giữa vật và người với nhau, v.v. cũng là một vực thẳm rất sâu. Chúng ta đã thấy rằng, ngay cả khi xã hội được quy v ề một đám đông vô tổ chức, các xúc cảm tập thể nảy sinh trong đó có thể chẳng những không giống, mà còn đối lập với các xúc cảm trung bình của cá nhân. Sư cách biệt này hẳn phải còn lớn đến bôi ph'àn khi áp lực mà cá nhân phải hứng chịu là áp lực của một xã hội hợp thức, ở đó, ngoài sư tác đông của những người đương thời, còn có sư tác đông của những thế hệ đi trước và của truy ên thống! Một lối giải thích thu ân túy tâm lí học v ềcác sư kiên xã hội, vì thế, không thể không bỏ qua toàn bô cái cá biệt, tức là cái xã hội, nơi chúng.

Cái đã che mắt nhi `àu nhà xã hội học, không cho họ thấy sự thiếu sót của phương pháp này, đó là khi lấy kết quả làm nguyên nhân, họ thường nêu bật những trạng thái tâm lí tương đối xác định và riêng biệt như là những

đi à kiên quy định các hiện tương xã hội, nhưng trên thực tế, những trạng thái tâm lí ấy lại là hệ quả của cấc hiện tương ấy. Vì thế, người ta đã xem một xúc cảm nào đó trong tâm thể tôn giáo (religiosité), một chút ghen tuông tình ái nào đó, chút lòng hiếu thảo, chút tình phu tử, v.v. là bẩm sinh nơi con người, và qua đó mà người ta muốn giải thích tôn giáo, hôn nhân, gia đình. Nhưng lịch sử cho thấy rằng những xu hướng ấy không h'êlà cố hữu trong bản tính người, hoặc là hoàn toàn vắng bóng trong một số hoàn cảnh xã hội nào đó, hoặc là, từ xã hội này sang xã hội khác, biến đổi khác nhau đến mức cái lắng đong lại (résidu) mà ta có được sau khi loại bỏ tất cả những sự khác biệt ấy, và chỉ mình nó mới có thể được coi là cái ngu 'ôn gốc tâm lí học, được quy giản v ề cái gì đó mơ h ò và đơn giản, cách xa vô han với các sư kiên c'ần được giải thích. Do đó, các xúc cảm này nảy sinh từ sư tổ chức tập thể, chứ không phải là cơ sở của nó. Thậm chí, nó cũng không h'êđược chứng minh rằng xu hướng hướng đến tính hợp qu'àn, ngay từ đ ầu, đã là một bản năng bẩm sinh của loài người. Một cách tư nhiên hơn nhi à là nhìn xem trong xu hướng đó một sản phẩm của đời sống xã hội, đã được tổ chức một cách chậm rãi ở trong chúng ta; bởi lẽ chính nhờ quan sát mà ta thấy được các đông vật có tính hợp qu'ân hay không, tùy vào những địa điểm cư trú buộc chúng phải sống hợp b ày hay sống tách b ày. Và ta cũng c'àn phải nói thêm rằng ngay cả giữa những xu hướng xác định hơn và thực tại xã hôi, sư cách biệt này vẫn còn rất đáng kể.

Hơn nữa, có một phương tiện để cô lập h'âu như hoàn toàn nhân tố tâm lí học để có thể xác định chính xác phạm vi tác động của nó, tức là tìm xem chủng tộc đã ảnh hưởng đến sự tiến hóa xã hội bằng cách nào. Thực vậy, các đặc điểm tộc người đ'àu thuộc v'ề loại hữu cơ-tâm lí. Do đó, đời sống xã hội phải thay đổi khi chúng thay đổi, nếu như các hiên tượng tâm lí học có tác dụng nhân quả đến xã hội như người ta đã gán cho chúng. Nhưng chúng ta lại không biết đến bất cứ một hiện tượng xã hội nào phụ thuộc

một cách không thể phủ nhận vào chủng tộc. Đương nhiên, chúng ta không thể gán cho mênh đ ề này giá trị của một quy luật; nhưng ít ra, chúng ta có thể khẳng định nó như là một sự kiện bất biến trong hoạt động thực tiễn của ta. Các hình thức tổ chức khác nhau nhất được bắt gặp nơi các xã hôi thuộc cùng chủng tộc, trong lúc những sư tương tư nổi bật được quan sát thấy giữa các xã hôi thuộc các chủng tộc khác nhau. Thành quốc đã từng t'în tại ở người Phéniciens, cũng như ở người La Mã và người Hy Lạp; chúng ta cũng nhận thấy nó đang trong quá trình hình thành ở người Kabyles. Gia đình phu hệ h'âu như cũng đã được phát triển ở người Do Thái cũng như ở người Hindu, nhưng nó lại không có ở người Slave, tuy cùng chủng Aryen. Ngược lại, loại hình gia đình mà ta thấy ở người Slave cùng có ở người Arabes. Gia đình mẫu hệ và thị tộc được quan sát thấy có ở moi nơi. Bản liệt kê chi tiết các bằng chứng pháp lí, các hôn lễ không có gì khác biệt giữa các dân tộc khác nhau nhất từ điểm nhìn dân tộc học. Nếu đúng như vậy, đó là vì nhân tố tâm lí quá ư là chung chung để tiên định diễn trình của các hiện tương xã hôi. Vì không hàm ý hình thái xã hôi này hơn là hình thái xã hôi kia, nên nó không thể giải thích được bất cứ hình thái nào như thế. Đúng là có một số lương các sư kiến nào đó thường được gán cho sư ảnh hưởng của chủng tộc. Vì thế, cu thể là, làm thế nào ta giải thích được [tại sao] sư phát triển của văn chương và các môn nghê thuật ở Athènes lại nhanh và mãnh liệt đến vậy, còn ở La Mã thì lại chậm và xoàng xĩnh đến vậy. Nhưng sư diễn giải này v'ècác sư kiên, cho dù là sư diễn giải kinh điển, chưa bao giờ được chứng minh một cách có hệ thống; có vẻ như nó rút h'ài hết toàn bô uy quy en của mình ra từ mỗi mình truy en thống. Thậm chí người ta còn không thử nghĩ xem một sư giải thích xã hội học v'ề những hiên tương giống nhau đã là đi ều không thể r 'ài, nhưng chúng ta lại được thuyết phục rằng nó có thể thành công nếu được cố thử. Tóm lại, khi ta vôi vã gán tính chất nghệ thuật của n'ên văn minh Athènes cho các năng

lực thẩm mỹ bẩm sinh, thì cách làm của ta h`âu như không khác gì cách làm ở thời trung đại khi lửa được giải thích bằng nhiên tố (phlogistique) và các hiệu ứng của thuốc phiện được giải thích bằng tính năng gây ngủ.

Cuối cùng, nếu quả thực sư tiến hóa xã hôi có ngu 'ân gốc ở sư cấu tạo tâm lí của con người, thì ta không biết được làm thế nào nó lại có thể được diễn ra. Vì khi đó, ta c'àn phải thừa nhận rằng đông lưc của nó là sức bật nôi tại nào đó nơi bản tính người. Nhưng sức bật ấy có thể là gì? Nó có phải là thứ bản năng mà Comte nói đến và là cái thúc đẩy con người phải ngày càng hiện thực hóa hơn nữa cái bản tính của mình hay không? Nhưng đấy là cách trả lời một câu hỏi này bằng một câu hỏi khác và giải thích sư tiến bô bằng một xu hướng bẩm sinh hướng đến sư tiến bộ; hơn nữa, đấy là thực thể siêu hình học thực sư mà ta không có cách gì chứng minh sư t'ôn tại của nó. Vì các giống đông vật, thậm chí là những giống ở cấp cao nhất, không bị thúc đẩy bởi nhu c'ài phải tiến bộ, và thậm chí trong các xã hôi của con người, có nhi ều xã hôi bằng lòng với việc mãi mãi ở yên một chỗ. Đó có phải là, như ông Spencer hình như đã tưởng, nhu c'âi c'ân có một thứ hạnh phúc lớn lao hơn mà các hình thái ngày càng phức tạp của n'ên văn minh được d'ôn vào việc hiện thực hóa một cách ngày càng hoàn chỉnh hơn? Lúc đó ta c'ân phải xác lập rằng hạnh phúc tăng tiến cùng với n'ên văn minh, và chúng tôi đã trình bày trong một cuốn sách khác tất cả những sự khó khăn mà giả thuyết này gây ra. 119 Nhưng, còn hơn thế nữa, ngay cả khi một trong hai định đ'ê ấy buộc phải được thừa nhận, sư phát triển lịch sử cũng không vì thế mà trở nên khả niêm; bởi lẽ sư giải thích có được từ định đ`ê ấy ắt sẽ thu ần túy mang tính tất định luận, và chúng tôi đã chứng minh ở trên rằng các sư kiên xã hội, cũng như moi hiện tương tư nhiên, đ'àu không được giải thích chỉ bằng việc cho thấy rằng chúng phục vụ cho mục đích nào đó. Cho dù sau khi chứng minh một cách rõ ràng rằng các tổ chức xã hôi ngày càng trí tuê hơn, nối tiếp nhau trong diễn trình lịch sử, có tác

dụng ngày càng làm thỏa màn những khuynh hướng n'ên tảng này hay n'ên tảng khác của chúng ta, thì ta cũng không làm sao hiểu được các tổ chức xã hội ấy đã được tạo ra như thế nào. Việc chúng là những tổ chức hữu ích không giúp cho ta biết được cái gì đã làm cho chúng t'ôn tại. Ngay cả khi có giải thích được cách ta tưởng tượng ra chúng, sắp xếp chúng theo bản thiết kế có sẵn để ta hình dung ra các công dụng mà chúng ta có thể mong đợi ở chúng - và đây đã là một vấn đ khó r'à - thì những ước vọng mà ta mong mỏi ở chúng ắt sẽ không có sức mạnh trong việc rút chúng ra từ hư vô. Nói ngắn gọn, nếu thừa nhận rằng chúng là những phương tiện c'àn thiết để đạt được mục đích mà ta đang theo đuổi, thì câu hỏi vẫn còn nguyên đấy: các phương tiện ấy đã được tạo ra như thế nào, nghĩa là từ cái gì và bằng cách nào?

Do đó, chúng ta đi đến quy tắc sau: Nguyên nhân quyết định của một sự kiện xã hội phải được tìm trong các sự kiện xã hội trước đó, chứ không phải trong các trạng thái ý thức cá nhân. Mặt khác, chúng ta có thể dễ dàng quan niệm rằng toàn bộ những đi àu nói trên được áp dụng để tìm ra chức năng, cũng như tìm ra nguyên nhân của các hiện tượng xã hội. Chức năng của một sự kiện xã hội chỉ có thể là chức năng xã hội, nghĩa là chức năng ấy thể hiện ở chỗ sản sinh ra những tác động hữu ích v ề mặt xã hội. Đi àu chắc chắn có thể xảy ra là, và thực tế đã xảy ra, do có sự tác động ngược trở lại, nó cũng có ích đối với cá nhân. Nhưng kết quả đ ày may mắn này không phải là lí do t àn tại trực tiếp của nó. Vì thế, chúng ta có thể bổ sung cho mệnh đ ềnói trên bằng cách nói rằng: chức năng của một sự kiện xã hội hao giờ cũng phải được tìm trong mối quan hệ của nó với mục đích xã hội nào đó.

Chính vì các nhà xã hội học đã thường xuyên hiểu sai quy tắc này và xét các hiện tượng xã hội từ một điểm nhìn quá nặng tâm lí học, nên đối với nhi ều người, các lí thuyết của họ dường như quá mơ h ồ, quá phiêu linh,

quá xa với tính chất riêng có của các sư vật mà ho tưởng là có thể giải thích được. Cu thể là các nhà sử học, vốn là những người đi sâu sát vào thực tại xã hôi, không thể không cảm nhận sâu sắc những lối diễn giải quá chung chung ấy đã bất lực như thế nào trong việc nối kết các sư kiên; và chắc chắn là tình trạng này đã ph an nào tạo ra sư ngờ vực mà sử học thường biểu lộ ra đối với môn xã hội học. Đương nhiên, đi ều này không có nghĩa là việc nghiên cứu các sư kiên tâm lí không phải là không c'ân thiết đối với nhà xã hội học. Nếu đời sống tập thể không xuất phát từ đời sống cá nhân, thì cả đời sống này lẫn đời sống kia cùng đ'àu có quan hệ mật thiết với nhau; nếu đời sống cá nhân không thể giải thích được đời sống xã hội, thì ít ra, nó có thể tạo đi ều kiên cho công việc giải thích của mình trở nên dễ dàng hơn. Trước hết, như chúng tôi đã chứng minh, ta không thể phủ nhận rằng các sư kiên xã hôi được tạo ra bằng một sư luyên lọc sui generis các sư kiên tâm lí. Nhưng hơn nữa, bản thân sư luyên loc ấy không phải là không giống với sư luyên loc diễn ra trong mỗi ý thức cá nhân và cải biến d'ân d'ân các yếu tố có tính thứ nhất (các cảm giác, các năng lực phản tư, các bản năng) mà nó được cấu tạo nên ngay từ đ'âu. Không phải là không có lí do mà ta có thể nói rằng bản thân cái tôi là một xã hội, cũng giống như sinh thể, cho dù theo một phương cách khác, và trong một thời gian dài, các nhà tâm lí học đã chứng minh toàn bộ t'âm quan trong của nhân tố kết hợp [hay liên tưởng] (association) để giải thích đời sống của tinh th' ân. Vì thế, sư đào luyên tâm lí học, còn hơn cả sư đào luyên sinh học, là một sư chuẩn bị c'ân thiết cho nhà xã hôi học; nhưng nó sẽ chỉ hữu ích đối với ông ta với đi ều kiện ông ta phải thoát li khỏi nó sau khi đã sở đắc được nó và vượt ra khỏi nó bằng cách bổ sung sự đào luyện chuyên môn v ề xã hội học. Ông ta phải dừng cái việc biến môn tâm lí học, theo cách nào đó, thành trung tâm của các thao tác của mình, thành điểm xuất phát mà ông ta phải trở v ề sau những cuộc thâm nhập li ều lĩnh vào thế giới xã hội. Ông ta phải

đặt mình vào giữa lòng các sự kiện xã hội, dễ quan sát chừng một cách trực diện mà không c`ân có bất cứ sự trung giới nào, trong khi chì trông đợi môn khoa học v`êcá nhân sự chuẩn bị tổng quát, và nếu c`ân, những sự gợi ý hữu ích. 120

## III

Vì các sự kiện thuộc hình thái học xà hội có cùng bản tính với các hiện tượng tâm lí học, nên chúng phải được giải thích dựa theo chính quy tắc mà chúng tôi vừa phát biểu. Tuy nhiên, toàn bộ những đi à nói trên cho thấy trong đời sống tập thể, và do đó, trong những lối giải thích xã hội học, chúng giữ một vai trò nổi bật.

Thực vậy, nếu đi ều kiện quy định của các hiện tượng xã hội, như chúng tôi đã cho thấy, chính là sự kiện kết hợp, thì chúng phải thay đổi cùng với các hình thức của sự kết hợp đó, nghĩa là tùy theo những phương cách mà các bộ phận cấu thành của xã hội được tập hợp. Mặt khác, vì cái thực thể xác định - được tạo thành bởi sự hợp nhất của các yếu tố đủ mọi loại tham gia vào việc cấu tạo xã hội - cấu tạo nên môi trường bên trong của nó, cũng giống như cái tập hợp các yếu tố giải phẫu, cùng với phương cách chúng được sắp đặt theo không gian, cấu tạo nên môi trường bên trong của các sinh thể, ta có thể phát biểu: Nguồn gốc đâu tiên của toàn bộ tiến trình xã hội có tâm quan trọng nào đó phải được tìm trong sự cấu tạo môi trường xã hội bên trong.

Thậm chí, ta có thể còn phải nói rõ hơn nữa. Thực vậy, các yếu tố cấu thành nên môi trường này có hai loại: sự vật và con người. Trừ những đối tượng vật thể (objets matériels) không được sáp nhập vào xã hội, ta cần phải kể đến các sản phẩm của hoạt động xã hội trước đó: pháp luật đã được thiết định, những tập tục đã được thiết lập, những tác phẩm văn chương,

nghệ thuật, v.v. Nhưng rõ ràng, cả đối tượng vật thể lẫn đối tượng phi vật thể đ`âu không thể sinh ra xung lực quy định các sự biến chuyển xã hội; vì chúng không chứa bất cứ một sức mạnh động lực nào. Chắc chắn, ta c`ân xét đến các đối tượng ấy trong những sự giải thích mà ta đang nỗ lực. Quả thực, chúng có một sự ảnh hưởng mạnh mẽ đến sự tiến hóa xã hội mà tốc độ và chi ầu hướng của nó cùng thay đổi theo bản tính của chúng; nhưng chúng không là yếu tố c`ân thiết để làm cho sự tiến hóa ấy chuyển động. Chúng là chất liệu mà các lực sống của xã hội được áp dụng vào, nhưng bản thân chúng lại không giải phóng bất cứ lực sống nào. Vì thế, môi trường riêng của con người vẫn là nhân tố tác động.

Nỗ lực chính của nhà xã hội học, do đó, sẽ phải cố gắng phát hiên ra các thuộc tính khác nhau - có thể tác đông đến diễn trình của các hiện tương xã hôi - của môi trường ấy. Cho tới nay, chúng ta đã phát hiện ra hai tập hợp các đặc điểm đáp ứng đi ều kiên ấy một cách nổi bật; đó là số lương các đơn vị xã hôi, hay, như chúng tôi đã nói, "khối lương" (volume) xã hôi, và mức đô tập trung của đám đông, hay cái mà chúng tôi đã gọi là "mật đô năng đông" (densité dynamique). Mật đô năng đông c'ân được hiểu không chỉ là sư tập trung vật chất thu an túy của cái tập hợp hỗn tạp (agrégat), vốn là cái không thể có hiệu quả nếu các cá thể, hay đúng hơn các nhóm cá thể, vẫn còn bị tách rời bởi những khoảng trống tinh th'ân, mà còn là sư tập trung tinh th'àn mà sư tập trung vật chất chỉ là yếu tố phu trơ và thường chỉ là hậu quả của nó. Mật đô năng đông có thể được định nghĩa, nếu khối lương không đổi, là sư vận hành của số lương các cá nhân tham gia một cách có hiệu quả không chỉ vào các mối quan hệ thương mại mà còn vào các mối quan hệ tinh th'àn; nghĩa là các cá nhân ấy không chỉ giúp đỡ hay cạnh tranh, mà còn sống chung với nhau trong một cộng đ ng. Bởi lẽ, trong khi các mối quan hệ thu ần túy kinh tế làm cho con người tách khỏi nhau, người ta có thể có những mối quan hệ như thế rất liên tục mà không nhất thiết phải tham gia vào cùng đời sống tập thể. Các công việc buôn bán với nhau diễn ra trên các đường biên giới đang chia cắt các dân tộc vẫn không thể nào xóa bỏ được những đường biên giới ấy. Song, đời sống chung chỉ có thể bị tác động bởi số lượng những con người hợp tác với nhau một cách có hiệu quả trong đời sống ấy. Đó là lí do tại sao cái thể hiện tốt nhất mật độ năng động của một dân tộc là mức độ hợp dính của các phân nhánh xã hội (segments sociaux). Vì nếu như mỗi một tập hợp bộ phận hình thành nên một thực thể (un tout), một cá nhân, tách biệt với những người khác bằng một hàng rào ngăn cách, đó là vì sự tác động của các thành viên của nó, v ề đại thể, vẫn còn khoanh vùng ở đấy; trái lại, nếu các xã hội bộ phận ấy đ củ hòa lẫn, hay có xu hướng hòa lẫn với nhau trong xã hội tổng thể, đó là vì trong chừng mực nào đó phạm vi của đời sống xã hội được mở rộng.

Còn về mật độ vật chất - nếu, ít ra, ta hiểu đó không chỉ là số lượng các cư dân trên một đơn vị diện tích, mà còn là sự phát triển của các con đường giao thông và các đường truy ền - nó diễn tiến *một cách bình thường*, tỉ lệ thuận với mật độ năng động, và *nói chung* có thể dùng để đo lường mật độ nàng động. Vì nếu những bộ phận khác nhau trong dân cư có xu hướng nhích lại g ần nhau, thì đi ều không thể tránh khỏi là chúng sẽ tự mở ra các con đường cho phép việc nhích lại g ần nhau ấy diễn ra, và mặt khác, các mối quan hệ chỉ có thể được xác lập giữa các điểm có khoảng cách xa của khối đông xã hội nếu khoảng cách ấy không phải là một trở ngại, nghĩa là trên thực tế nó phải bị loại bỏ. Tuy nhiên, có những sự ngoại lệ 121 và người ta dễ mắc phải những sải l'ần nghiêm trọng nếu lúc nào cũng phán đoán sự tập trung tinh th'ần (concentration moral) của xã hội dựa theo mức độ tập trung vật chất mà nó biểu hiện. Những con đường, những tuyến đường sắt, v.v. có thể phục vụ cho hoạt động thương mại hơn là cho sự hòa nhập các cư dân, chúng cùng chỉ có thể đưa ra một chỉ báo rất không đ ầy

đủ. Đó là trường hợp nước Anh, ở đó mật đô vật chất cao hơn so với ở Pháp, thế nhưng sư tập trung các phân nhánh xã hôi lại tăng chậm hơn nhi ều, như sư t ch tại dai dẳng của óc địa phương và của lối sống phân vùng (vie régionale) cho thấy đi à đó. Ở chỗ khác, chúng tôi đã cho thấy bất cứ sư gia tăng nào trong khối lương và trong mật đô năng động của các xã hội, bằng cách làm cho đời sống xã hội thêm mãnh liệt và mở rộng chân trời của tư tưởng và hành đông nơi mỗi cá nhân, đầu làm biến đổi một cách sâu sắc những đi àu kiện n'àn tảng của sự sinh t'àn tập thể. Chúng tôi không c'àn phải trở lại sư áp dung mà chúng tôi đã tiến hành theo nguyên tắc này. Chúng tôi chỉ nói thêm rằng nguyên tắc này không những đã giúp chúng tôi xử lí được một vấn đ'ệ hãy còn rất tổng quát, vốn là đối tương của cuộc nghiên cứu này, mà còn giúp chúng tôi xử lí nhi ều vấn đề khác, chuyên biệt hơn, và như vậy, chúng tôi đã có thể kiểm chứng đô chính xác của nguyên tắc này bằng khá nhi 'âu l'ân thí nghiệm. Nhưng, chúng tôi không tin là mình đã tìm được tất cả những tính đặc thù của môi trường xã hôi có thể có vai trò trong sư giải thích v'ê các sư kiên xã hôi. Tất cả những gì chúng tôi có thể nói, đó là những đặc điểm mà chúng tôi đã quan sát thấy và chúng tôi không bị cuốn vào việc tìm kiếm những đặc điểm khác.

Nhưng loại ưu thế ấy mà chúng tôi gán cho môi trường xã hội, và cụ thể hơn, cho môi trường con người, không ngụ ý rằng nó phải được xem là một loại sự kiện tối hậu và tuyệt đối mà ta không c ần phải vượt qua. Trái lại, rõ ràng là bản thân từng trạng thái của nó ở mỗi thời điểm lịch sử phụ thuộc vào các nguyên nhân xã hội, một số trong các nguyên nhân ấy t ồn tại cố hữu trong bản thân xã hội, trong khi những nguyên nhân còn lại là do những mối tương tác đang diễn ra giữa xã hội ấy với những xã hội lân cận. Vả lại, khoa học không biết đến các nguyên nhân thứ nhất, theo nghĩa triệt để của từ này. Đối với nó, một sự kiện chỉ mang tính thứ nhất (primaire) khi nó có tính phổ biến đủ để giải thích một số lượng lớn các sự kiện khác.

Thế nhưng, môi trường xã hội chắc chắn là một nhân tố thuộc loại này; vì những sự biến đổi diễn ra bên trong nó, dù đó là nguyên nhân gì, đ`âu có âm vang trong mọi chi àu hướng của cơ thể xã hội và không thể không tác động ít nhi àu đến những sự vận hành của nó.

Đi àu chúng tôi vừa nói về môi trường tổng quát của xã hội có thể được lặp lại trong các môi trường cá biệt ở mỗi nhóm trong số các nhóm đặc thù mà xã hội ấy bao g àn. Chẳng hạn, tùy theo gia đình lớn hay nhỏ, thu mình lại ít hay nhi àu, đời sống gia đình sẽ hoàn toàn khác. Cũng giống như vây, nếu các đoàn thể ngh ề nghiệp được tái thiết sao cho mỗi một đoàn thể có chi nhánh trên toàn bộ phạm vi lãnh thổ thay vì vẫn còn bị khoanh lại trong những ranh giới của một đô thị như trước kia, thì sự tác động mà chúng gây ra sẽ rất khác với sự tác động trước đây của chúng. Nói một cách tổng quát hơn, đời sống ngh ề nghiệp sẽ hoàn toàn khác tùy theo môi trường phù hợp với từng ngh ề nghiệp sẽ được tạo ra một cách vững chắc hay lỏng lẻo như hiện nay. Tuy nhiên, sự tác động của các môi trường riêng biệt ấy không thể có tầm quan trọng giống như môi trường chung; bởi lẽ bản thân chúng phục tùng sự ảnh hưởng của môi trường chung. Vì thế, ta phải luôn trở lại với môi trường này. Chính áp lực mà nó tác động đến các nhóm bộ phân làm cho sư cấu tao của chúng thay đổi.

Quan niệm v`ê môi trường xã hội như là tác nhân quy định sự tiến hóa tập thể này là quan trọng nhất. Vì, nếu người ta phủ nhận nó, môn xã hội học sẽ không thể xác lập bất cứ mối quan hệ nhân quả nào.

Thực vậy, [nếu] loại nguyên nhân này bị gạt ra, thì ta không có những đi ều kiện đi kèm mà các hiện tượng xã hội có thể phụ thuộc vào; vì nếu môi trường xã hội bên ngoài, tức là môi trường do các xã hội xung quanh hình thành nên, có khả năng gây ra sự tác động nào đó, thì nó chỉ tác động đến các chức năng lấy việc tấn công hay phòng thủ làm mục tiêu, và hơn

nữa, nó chỉ có thể làm cho ta cảm nhận được sự ảnh hưởng của nó qua trung gian của môi trường xã hội bên trong. Những nguyên nhân chính của sự phát triển lịch sử, do đó, không được tìm thấy trong số các *circumfusa* (những sự ảnh hưởng bên ngoài); chúng hẳn phải hoàn toàn nằm trong quá khứ. Bản thân chúng hẳn phải là một phần của sự phát triển ấy, sự phát triển mà chúng hẳn đã cấu thành một cách đơn giản các giai đoạn xa xưa hơn. Các biến cố hiện nay của đời sống xã hội ắt hẳn không xuất phát từ trạng thái hiện nay của xã hội, mà từ những biến cố trước đó, những cái có trước về mặt lịch sử, và những lối giải thích xã hội học ắt chỉ là việc gắn cái hiện tại với cái quá khứ.

Có thể, mà cùng đúng thôi, bấy nhiêu đã đủ r'ài. Chẳng phải người ta thường nói rằng mục đích của lịch sử cốt là xâu chuỗi các biến cố tùy theo trình tư tiếp diễn của chúng đó sao? Nhưng đi `àu không thể quan niêm được là làm thế nào trạng thái mà n'ên văn minh đã đạt được ở một lúc nào đó lại có thể là nguyên nhân quyết định của trạng thái tiếp sau. Các giai đoạn mà nhân loại đã đi qua một cách thành công không làm nảy sinh lẫn nhau. Ta thừa biết rằng những sư tiến bô được hiện thực hóa ở một giai đoạn xác định trong các lĩnh vực như luật pháp, kinh tế, chính trị, v.v. có khả năng tạo ra những sư tiến bô mới, nhưng chúng quy định trước những sư tiến bô mới này bằng cách nào? Chúng là xuất phát điểm cho phép ta đi xa hơn. Nhưng cái gì khiến chúng ta đi xa hơn? Thế là ta c'ân phải thừa nhận có một xu hướng bên trong thúc đẩy nhân loại không ngừng vượt qua những kết quà đạt được, hoặc là để tư mình thực hiện một cách hoàn chỉnh, hoặc là để t'âng thêm hạnh phúc của mình, và muc đích của xã hôi học ắt sẽ là phát hiện lại cái trình tự theo đó xu hướng này được phát triển. Nhưng nếu không trở lại những khó khăn mà một giả thuyết như thế bao hàm, trong mọi trường hợp, định luật diễn tả sư phát triển này không thể có tính nhân quả. Thực vậy, mối quan hệ nhân quả chỉ có thể được xác lập giữa hai sư kiên đã cho; nhưng xu hướng này, vốn được coi là nguyên nhân của sư phát triển ấy, không phải là cái được mang lại; nó chỉ được đặt thành định đề và được cấu tạo bởi trí óc tùy theo những kết quả mà người ta gán cho nó. Đó là một thứ năng lưc vận động (faculté motrice) mà chúng ta hình dung là nằm bên dưới sư vận đông để giải thích nó; nhưng nguyên nhân tác động của một sư vận động chỉ có thể là một sư vận động khác, chứ không phải là một thứ tiềm năng thuộc loại này. Do đó, điều duy nhất mà chúng tôi đã đạt được bằng thực nghiệm là một loạt những biến đổi mà giữa chúng không có mối liên hệ nhân quả. Trạng thái có trước không sinh ra trạng thái tiếp sau, nhưng mối quan hệ giữa chúng chỉ là mối quan hệ theo lịch đại. Cho nên, trong những đi à kiên như thế, mọi sư dư đoán khoa học đầu là bất khả. Chúng ta có thể nói một cách chắc chắn làm thế nào các sự vật được tiếp nối nhau đến tận nay, [nhưng] không [nói được] từ nay trở đi chúng sẽ được tiếp nối nhau theo trật tư nào, bởi lẽ nguyên nhân mà chúng được coi là phu thuộc vào không được xác định một cách khoa học, và cùng không thể xác định được. Đúng là, thông thường người ta thừa nhận rằng sư tiến hóa sẽ diễn tiến theo cùng chi à hướng như trong quá khứ, nhưng đó chỉ đơn thu ần là một định đ'ề. Không có gì đảm bảo cho chúng ta rằng các sư kiên đã hiện thực hóa biểu hiện khá đ'ây đủ tính chất của xu hướng ấy để ta có thể đoán trước cái đích đến mà nó mong muốn đạt được sau những chặng đường mà nó đà vượt qua thành công. Tại sao chi ều hướng mà xu hướng này diễn ra và ghi dấu ấn lại thắng chi ều? Đấy là lí do tại sao số lương các mối quan hệ nhân quả, do các nhà xã hôi học xác lập, lại bị hạn chế đến vậy. Trừ một vài ngoại lê, mà Montesquieu là ví du minh hoa rõ nhất, môn triết học lịch sử trước đây chỉ nhắm vào việc phát hiên ra chi à hướng tổng quát trong đó nhân loại được định hướng, chứ không tìm cách nối các pha (phases) của sư tiến hóa ấy với bất cứ đi ều kiện đi kèm nào. Dù có đóng góp to lớn cho môn triết học xã hội, nhưng những từ ngữ mà Comte sử dụng để nêu vấn đề xã hội học lại không khác với [những từ ngữ của] những ti ần bối. Vì thế, quy luật nổi tiếng của ông v ềba trạng thái [lịch sử] không chứa mối quan hệ nhân quả nào; cho dù có chính xác, nó chỉ là, và chỉ có thể là, quy luật thường nghiệm. Đó là một cái nhìn toàn cảnh v ềlịch sử đã qua của giống người. Đi ầu hoàn toàn vô đoán là Comte xem trạng thái thứ ba là trạng thái chung quyết của nhân loại. Ai có thể nói cho ta biết trong tương lai sẽ không xuất hiện một trạng thái khác? Cuối cùng, quy luật ngự trị môn xã hội học của ông Spencer dường như không có gì khác biệt v ề bản tính. Cho dù đúng là chúng ta hiện đang cố gắng tìm hạnh phúc của mình trong n ần văn minh công nghiệp, nhưng không có gì đảm bảo rằng, trong kỉ nguyên sau, chúng ta sẽ không tìm nó ở nơi khác. Thế nhưng, tính phổ quát và sự t ần tại b ần vững của phương pháp này nằm ở chỗ người ta lúc nào cũng nhìn nhận môi trường xã hội như là một phương tiện qua đó sự tiến bộ được thực hiện, chứ không phải như là nguyên nhân quyết định sự tiến bộ.

Mặt khác, cũng vì nằm trong mối quan hệ với chính môi trường này mà giá trị hữu ích hay, như chúng tôi đã nói, chức năng của các hiện tượng xã hội, phải được đo lường. Trong số những sự biến đổi do môi trường xã hội gây ra, những sự biến đổi nào phù hợp với trạng thái xã hội hiện t 'ch mới hữu ích, vì môi trường là đi 'cu kiện thiết yếu cho sự sinh t 'ch tập thể. Vả lại, từ điểm nhìn này, chúng tôi tin quan niệm mà chúng tôi vừa trình bày là quan niệm n'ên tảng; vì chỉ có nó mới cho phép ta giải thích tính chất hữu ích của các hiện tượng xã hội có thể thay đổi, nhưng lại không phụ thuộc vào những sự sắp xếp võ đoán, bằng cách nào. Quà thực, nếu người ta hình dung sự tiến hóa lịch sử như là được chuyển vận bởi một thứ vis a tergo [lực đẩy] đẩy con người v'ề phía trước, vì một xu hướng thúc đẩy chỉ có một và duy nhất một đích đến mà thôi, thì ở đó chỉ có một điểm mốc để người ta cân nhắc mặt lợi hay hại của các hiện tượng xã hội. Do đó, chỉ có

và chỉ có thể có một loại hình tổ chức xã hội duy nhất phù hợp hoàn toàn với nhân loại, và các xã hội khác nhau trong lịch sử chỉ là những phép xấp xỉ liên tiếp của mô hình duy nhất ấy. Không nhất thiết phải chứng minh làm thế nào một quan niệm đơn giản như thế ngày nay không thể dung hòa được với sự đa dạng và tính phức tạp của các hình thái xã hội mà ai cùng biết. Trái lại, nếu sự thích hợp hay không thích hợp của các định chế chỉ có thể được xác lập trong quan hệ với một môi trường nào đó, vì những môi trường này khác nhau, thì lúc ấy có những điểm mốc khác nhau và, do đó, có những loại hình khác nhau, những loại hình này tuy hoàn toàn khác nhau về chất nhưng đều được đặt cơ sở trong tính chất tự nhiên của các môi trường xã hội.

Vấn đ'ề mà chúng tôi vừa xử lí, vì thế, có liên quan chặt chẽ với vấn đ'ề v'ề sự cấu tạo các loại hình xã hội. Nếu có những loại xã hội, đó là vì đời sống tập thể trước hết phụ thuộc vào những đi àu kiện đi li ền với chúng, vốn là những đi àu kiện bộc lộ một sự khác nhau nào đó. Trái lại, nếu các nguyên nhân chính của các biến cố xã hội hoàn toàn ở trong quá khứ, môi một dân tộc từ nay chỉ còn là sự kéo dài của dân tộc đã t ồn tại trước đó, và các xã hội khác nhau sẽ mất đi tính cá biệt của chúng để chỉ còn trở thành những mômen khác nhau của một và chỉ một sự phát triển. Mặt khác, vì sự cấu tạo môi trường xã hội có ngu ồn gốc từ cách thức kết hợp các nhóm xã hội hỗn hợp (agrégats sociaux) - thực ra, cả hai từ này đ'àu đ'àng nghĩa - nên bây giờ chúng tôi có bằng chứng rằng không có những đặc điểm nào căn bản hơn những đặc điểm mà chúng tôi đã xác định là cơ sở cho sự phân loại xã hội học.

Cuối cùng, bây giờ ta phải hiểu, rõ hơn so với trước, thật bất công làm sao khi dựa vào những từ ngữ "đi ều kiện bên ngoài" và "môi trường" ấy để lên án phương pháp của chúng tôi và tìm kiếm những cội ngu chúng sống ở bên ngoài cái đang sống. Hoàn toàn ngược lại, những lối xem xét

mà ta vừa biết dẫn đến ý niệm rằng các hiện tượng xã hội là nội tại trong xã hội. Đúng ra, chính lí thuyết tìm cách rút xã hội ra từ cá nhân mới là cái mà ta có thể trách cứ một cách chính đáng là đã tìm cách rút cái bên trong ra từ cái bên ngoài (vì lí thuyết ấy giải thích sự t ồn tại xã hội bằng một cái gì đó khác với chính nó) và cái lớn hơn ra từ cái nhỏ hơn (vì nó tiến hành rút cái toàn thể ra từ cái bộ phận). Các nguyên tắc nói trên không h ề thừa nhận tính chất tự khởi của mọi sinh vật, thành thử, nếu áp dụng các nguyên tắc ấy vào môn sinh học và tâm lí học, ta sẽ phải thừa nhận rằng đời sống cá thể [hay cá nhân] cũng được phát triển hoàn toàn ở bên trong cá thể hay cá nhân.

## IV

Từ nhóm các quy tắc vừa được xác lập nảy sinh một quan niệm nào đó v ềxã hội và đời sống tập thể.

V ề điểm này, hai lí thuyết đối lập nhau phân chia những bậc trí giả.

Đối với những người này, như Hobbes và Rousseau, có một sự đứt gãy giữa cá nhân và xã hội. Vì thế, theo bản tính tự nhiên, con người không chịu gò mình theo đời sống chung, và chỉ đành lòng chấp nhận sống theo đời sống ấy khi bị bắt buộc. Các mục đích xã hội không đơn thu ần là điểm gặp gỡ của các mục đích cá nhân; đúng hơn, chúng trái ngược với các mục đích cá nhân. Vì thế, để khiến cho cá nhân theo đuổi các mục đích xã hội, thì việc thực thi một sự cưỡng chế đối với anh ta là đi ầu c ần thiết, và công trình của xã hội, rất điển hình, chính là định chế và hình thức to chức của sự cưỡng chế này. Chỉ có đi ầu, vì cá nhân được xem như là thực tại duy nhất và độc nhất của nhân giới (règne humain), tổ chức này, có mục đích ngăn cản và ki ần chế cá nhân, chỉ có thể được xem là nhân tạo. Nó không được đặt cơ sở trong bản tính tự nhiên, vì nó được dùng để gây bạo lực lên

cá nhân qua việc ngăn ngừa cá nhân không gây ra những hậu quả phản xã hội. Đấy là một công trình nghệ thuật, một cỗ máy hoàn toàn được xây dựng bởi bàn tay con người, và cũng giống như tất cả các sản phẩm thuộc loại này, công trình này chỉ là cái mà nó đang là, vì trước đó con người đã muốn như vậy; một sắc lệnh của ý chí đã tạo ra nó, một sắc lệnh khác có thể cải biến nó. Có vẻ như cả Hobbes lẫn Rousseau đầu không nhận thấy một đi àu là có sự mâu thuẫn trong việc thừa nhận rằng bản thân cá nhân là tác giả của một cỗ máy, mà vai trò cơ bản của nó là thống trị và chế ước bản thân mình, hay ít ra có vẻ như đối với họ, để loại trừ mâu thuẫn này, ta chỉ c àn che mắt những ai là nạn nhân của nó bằng mánh lới khéo léo của khế ước xã hội là đủ.

Chính từ ý niệm ngược lại mà cả các nhà lí luận v ề pháp quy ền tự nhiên lẫn các nhà kinh tế học, và g`ân đây là ông Spencer 122 có được ngu 'ân cảm hứng. Đối với ho, đời sống xã hôi v ềcơ bản là có tính tư phát, và xã hôi là một sư vật tư nhiên. Nhưng nếu ho gán cho xã hội cái tính chất ấy, thì đó không phải là vì ho thừa nhận nó có một bản tính đặc biệt, mà vì họ phát hiên thấy nó có cơ sở trong bản tính của cá nhân. Không hơn gì hai nhà tư tưởng đã được nói ở trên, ho thấy ở xã hôi một hệ thống các sư vật tư mình hiện hữu, do những nguyên nhân riêng của nó. Nhưng trong khi Hobbes và Rousseau chỉ quan niêm nó như một sư sắp xếp có tính thỏa ước, chẳng dính dáng gì đến thực tại, và có thể nói là lơ lửng trên trời, ho coi những bản năng cơ bản của tình cảm con người là cơ sở. Một cách tư nhiên, con người có khuynh hướng ngả theo đời sống chính trị, gia đình và tôn giáo, ngả theo những sư trao đổi, v.v. và chính từ những thiên hướng tư nhiên đó mà phát sinh ra tổ chức xã hôi. Do đó, bất cứ nơi nào tổ chức ấy là bình thường, thì nó không c'ân phải áp đặt. Khi nó dùng đến sư cưỡng chế, đó là vì nó không còn là cái nó phải là, hay vì các hoàn cảnh đang trong tình trạng không bình thường, về nguyên tắc, chỉ khi nào các lực

lượng cá nhân được phát triển một cách tự do, khi ấy họ sẽ tự tổ chức mình v ềmặt xã hội.

Cả hai học thuyết ấy đ`àu không phải là học thuyết của chúng tôi.

Chắc chắn, chúng tôi coi sư cưỡng chế là đặc trưng của moi sư kiên xã hôi. Chỉ có đi ầu, sư cưỡng chế này không xuất phát từ một thứ mưu mô ít nhi à tinh vi, dùng để che giấu những cái bẫy mà chính con người đã sa vào. Chỉ đơn giản là do cá nhân phát hiện ra mình đang đứng trước một sức mạnh ngư trị mình và chịu khuất phục trước sức mạnh ấy; nhưng sức mạnh ấy là tư nhiên. Nó không nảy sinh từ một sư sắp đặt có tính thỏa ước mà ý chí con người đã hoàn toàn bổ sung thêm vào cái thực t'ôn; chính từ trong lòng thực tại mà nó sinh ra; nó là sản phẩm tất yếu của những nguyên nhân nào đó. Vì thế, để khiến cho cá nhân sẵn lòng phục tùng nó, không c`ân phải dùng đến bất cứ mánh khóe lừa bịp nào; chỉ c`ân làm cho cá nhân ấy ý thức về tình trạng phu thuộc và thấp kém tư nhiên của mình - thông qua tôn giáo, anh ta tư tạo cho mình một biểu tương cảm tính hay biểu trưng, hay thông qua khoa học, anh ta đi đến việc tư tạo cho mình một ý niêm thỏa đáng và xác định. Vì ưu thế của xã hội đối với cá nhân không chỉ là ưu thế v ề thể chất, mà còn v ề trí tuê và luân lí, nó không việc gì phải sơ quy ên tư do lưa chọn đi ều tin (libre examen), miễn là quy ên này được sử dung đúng mưc. Sư phản tư, trong khi làm cho con người hiểu được thực thể xã hôi là phong phú hơn, phức tạp và b en vững hơn thực thể cá nhân (l'être individuel) đến mức nào, chỉ có thể bộc lô cho con người những lí do để có thể hiểu được tình trạng lê thuộc đòi hỏi c'ấn phải có ở anh ta, những tình cảm gắn bó và sư tôn trong mà tập quán đã khắc sâu vào tâm khảm anh ta. 123

Vì thế, chỉ có một sự phê phán đặc biệt hời hợt mới có thể trách cứ quan niêm của chúng tôi v ề sư cưỡng chế xã hôi là tái biên lại các lí thuyết của

Hobbes và Machiavel. Nhưng nếu, trái ngược với các triết gia này, chúng tôi nói rằng đời sống xã hội là tự nhiên, đó không phải là vì chúng tôi tìm thấy ngu 'ôn suối của nó trong bản tính tự nhiên của cá nhân; mà là vì nó phát sinh trực tiếp từ thực thể tập thể (l'être collectif), thực thể này tự thân nó là một bản tính *sui generis;* đó là vì nó nảy sinh từ sự luyện lọc đặc biệt mà các ý thức cá nhân đã trải qua khi kết hợp với nhau và từ đó lộ ra một hình thái sinh t 'ôn mới. 124 Do đó, nếu chúng tôi công nhận với những người này rằng đời sống xã hội tự biểu hiện ra trước cá nhân dưới phương diện cưỡng chế, thì chúng tôi sẽ thừa nhận với những người khác rằng nó là một sản phẩm tự phát của thực tại; và cái nối kết hai yếu tố này một cách logic, b'ê ngoài thì mâu thuẫn nhau, chính là thực tại mà từ đó đời sống xã hội phát xuất vượt trên cá nhân. Đi 'àu đó có nghĩa là trong hệ thuật ngữ của chúng tôi, các chữ "cưỡng chê" và "tính tự phát" này không mang nghĩa như Hobbes đã gán cho chữ trước và ông Spencer gán cho chữ sau.

Tóm lại, trước h'âu hết những sự toan tính đã được tiến hành để giải thích một cách duy lí các sự kiện xã hội, người ta đã có thể phản bác rằng hoặc chúng đã thủ tiêu mọi ý niệm v'êkỉ luật xã hội hoặc chúng chỉ duy trì được kỉ luật ấy nhờ những thủ đoạn gian trá. Trái lại, các quy tắc mà chúng tôi vừa khảo sát cho phép xây dựng một môn xã hội học, là môn học sẽ xem tinh th'ân kỉ luật là đi tu kiện thiết yếu của bất cứ đời sống chung nào, trong khi đ tog thời đặt cái tinh th'ân kỉ luật ấy trên cơ sở lí tính và chân lí.



## CÁC QUY TẮC VỀ SỰ TRÌNH BÀY LUẬN CỨ CHỨNG MINH

Ι

Chúng ta chỉ có một phương tiện để chứng minh hiện tượng này là nguyên nhân của một hiện tượng khác, đó là so sánh những trường hợp mà chúng đồng thời có mặt hay vắng mặt và tìm xem những sự biến đổi mà chúng thể hiện theo những cách kết hợp khác nhau của các hoàn cảnh có chứng tỏ rằng cái này phụ thuộc vào cái kia không. Khi các hiện tượng được tạo ra một cách giả tạo tùy theo ý thích của người quan sát, thì phương pháp ấy là phương pháp thí nghiệm đích thực. Trái lại, khi việc tạo ra các sự kiện không theo sự sắp đặt của chúng ta và chúng ta chỉ có thể mang chúng lại gần nhau sao cho chúng được tạo ra một cách tự phát, thì phương pháp mà người ta sử dụng là phương pháp thí nghiệm gián tiếp hay phương pháp so sánh.

Chúng ta đã thấy rằng lối giải thích xã hội học chỉ cốt ở chỗ xác lập các mối quan hệ nhân quả, dù đó là ta phải gắn một hiện tượng với nguyên nhân của nó, hay trái lại, một nguyên nhân với những kết quả hữu ích của nó. Hơn nữa, vì các hiện tượng xã hội vượt ra khỏi sự kiểm soát của người thao tác, nên phương pháp so sánh là phương pháp duy nhất phù hợp với môn xã hội học. Đúng là Comte không xem phương pháp ấy là đủ; ông nhận thấy c`ân phải hoàn chỉnh nó bằng cái mà ông gọi là phương pháp lịch sử; nhưng lí do cho đi ều này lại nằm trong quan niệm riêng của ông v ề các quy luật xã hội học. Theo ông, các quy luật ấy không diễn tả các mối quan hệ nhân quả xác định mà chủ yếu diễn tả cái chi ều hướng tiến hóa của nhân loại nói chung; cho nên ta không thể phát hiên ra chúng dưa vào

những sự so sánh, vì để có thể so sánh các hình thức khác nhau của một hiện tượng xã hội ở các dân tộc khác nhau, ta c'àn phải tách nó ra khỏi chuỗi thời gian mà nó thuộc v'ề. Nhưng nếu bắt đ'ài phân đoạn sự phát triển của nhân loại theo cách này, ta sẽ không thể tìm lại được sự phát triển kế tiếp. Để đạt được mục đích ấy, chúng ta phải tiến hành những sự tổng hợp trên diện rộng chứ không phải bằng những sự phân tích. Đi ài c'àn thiết là phải làm cho những trạng thái nối tiếp của nhân loại được nhích g'àn lại và hợp nhất chúng trong cùng một trực quan, có thể nói như vậy, để nhìn thấy "sự gìa tăng liên tục đang diễn ra trong mọi tình trạng (disposition): hình thể, trí tuệ, luân lí và chính trị." 125 Đó là lí do t'ôn tại của phương pháp được Comte gọi là phương pháp lịch sử, và do đó, phương pháp này sẽ không có mục đích nào hết ngay khi người ta bác bỏ quan niệm n'ân tảng của xã hôi học của Comte.

Đúng là Mill tuyên bố rằng việc làm thí nghiệm, cho dù là gián tiếp, không thể áp dụng cho môn xã hội học. Nhưng cái đủ để làm cho sự lập luận của ông mất nhi ều uy thế, đó là việc ông áp dụng phương pháp ấy một cách như nhau cho các hiện tượng sinh học, và thậm chí cho các sự kiện lí-hóa phức tạp nhất <sup>126</sup>; song ngày nay chúng ta không c ần phải chứng minh rằng hóa học và sinh học chỉ có thể là các môn khoa học thực nghiệm. Vì thế, ta không có lí do nào để cho rằng những sự phê phán của ông sẽ có cơ sở vững chắc hơn trong trường hợp xã hội học, vì các hiện tượng xã hội chỉ được phân biệt với các hiện tượng nói trên bằng độ phức tạp cao hơn. Sự khác biệt này rất có thể ngụ ý rằng việc dùng lối lập luận thực nghiệm trong xã hội học gây ra nhi ều khó khăn hơn trong các môn khoa học khác; nhưng ta lại không thấy lí do tại sao lối lập luận ấy không thể sử dung một cách triết để trong xã hội học.

Vả lại, toàn bộ lí thuyết ấy của Mill dựa vào một định đ'ề, chắc hẳn được gắn với các nguyên tắc n'ên tảng của logic học của ông nhưng lại mâu thuẫn với tất cả các kết quả của khoa học. Quả thực, ông thừa nhận rằng cùng một kết quả không phải lúc nào cũng sinh ra từ cùng một cái trước đó, mà có thể lúc thì do nguyên nhân này lúc thì do nguyên nhân khác. Quan niệm này v'ề mối liên hệ nhân quả, qua việc tước khỏi nó mọi sự quy định, khiến cho nó h'àu như không thể đạt tới sự phân tích khoa học, vì nó đưa các nguyên nhân và kết quả vào mối quan hệ phức tạp, rối như mớ bòng bong, đến mức trí óc bị lẫn lộn một cách vô phương cứu chữa. Nếu một kết quả có thể nảy sinh từ những nguyên nhân khác nhau, thì để biết nguyên nhân nào quy định nó trong tập hợp các hoàn cảnh đã cho, kinh nghiệm c'àn phải được tiến hành trong những đi ều kiện cô lập không thể có trên thực tế, nhất là trong xã hôi học.

Nhưng cái được coi là tiên đ'ê v'ê tổ hợp nhi 'àu nguyên nhân (pluralité des causes) lại là một sự phủ định nguyên lí nhân quả. Không nghi ngờ gì nữa, nếu cùng như Mill, ta tin rằng nguyên nhân và kết quả là hoàn toàn dị loại, và giữa chúng không có bất cứ mối quan hệ logic nào, thì không có gì mâu thuẫn khi thừa nhận rằng một kết quả có thể lúc thì theo sau nguyên nhân này lúc thì theo sau nguyên nhân khác. Nếu mối quan hệ hợp nhất C với A là mối quan hệ thu 'àn túy theo thứ tự thời gian, nó không loại trừ bất cứ mối quan hệ khác nào thuộc cùng loại, chẳng hạn như mối quan hệ hợp nhất C với B. Nhưng trái lại, nếu mối liên hệ nhân quả có cái gì đó khả niệm, thì v'ê điểm ấ'y, nó không thể không mang tính xác định. Nếu nó là mối quan hệ phát sinh từ bản tính của sự vật, thì việc có chung một kết quả chỉ có thể duy trì mối quan hệ này bằng một nguyên nhân duy nhất, vì nó chỉ có thể diễn tả một bản tính duy nhất. Thế nhưng, chỉ có các triết gia là những người lúc nào cũng hoài nghi tính khả niệm của mối quan hệ nhân quả. Với các nhà khoa học thì nó không thành vấn đ'ệ nó được giả định

bằng phương pháp khoa học. Làm thế nào ta có thể giải thích theo cách khác cả v è vai trò của sư diễn dịch, rất quan trong trong lối lập luận dưa trên thực nghiêm, lẫn v ềnguyên tắc n ền tảng của quan hệ tỉ lệ giữa nguyên nhân và kết quả? Còn v ề những trường hợp mà người ta dẫn ra và ở đó người có tham vong muốn quan sát tổ hợp nhi ầu nguyên nhân, thì để chứng minh chúng, ta c'ân phải xác lập từ trước hoặc tổ hợp nhi ều nguyên nhân ấy không đơn thu ần là b ềngoài hoặc sư thống nhất bên ngoài của kết quả không che lấp cái tổ hợp có thực ấy. Biết bao l'ân khoa học đã quy v'ề sư thống nhất các nguyên nhân mà thoạt đ'ài sư đa dạng của chúng có vẻ như không thể quy giản được! Bản thân ông Stuart Mill đã đưa ra một ví du v'ê đi àu này khi nhắc lai rằng theo các lí thuyết hiện đại, sư sản sinh ra nhiệt bằng ma sát, va đập, tác dung hóa học, v.v. đều bắt ngu ôn từ một và chỉ một nguyên nhân mà thôi. Trái lại, khi đó là kết quả, thì các nhà khoa học lại thường tiến hành phân biệt ở chỗ người bình thường lẫn lôn. Đối với ý thức của người bình thường, từ "sốt" dùng để chỉ cùng một thực thể mang bênh; đối với khoa học, có nhi ều loại sốt khác nhau một cách đặt biệt và có nhi ều nguyên nhân trong quan hệ với nhi ều kết quả; và nếu giữa tất cà các loại bênh ấy có cái gì đó chung thì đó là vì các nguyên nhân này cùng có chung những đặc điểm nào đó.

Và đi àu quan trọng hơn nữa là loại nguyên tắc này ra khỏi môn xã hội học, vốn là nguyên tắc mà nhi àu nhà xã hội học vẫn còn chịu ảnh hưởng, cho dù họ không bác bỏ việc sử dụng phương pháp so sánh. Vì thế, người ta thường nói rằng hiện tượng tội phạm cũng có thể được sinh ra bởi những nguyên nhân khác nhau nhất; đi àu đó cùng đúng đối với hiện tượng tự tử, trừng phạt, v.v. Nếu tiến hành phương pháp thực nghiệm trong tinh th àn đó, dù có tập hợp được số lượng đáng kể các sự kiện thì cũng vô ích, vì ta sẽ không bao giờ có thể có được các quy luật chính xác, hay các mối quan hệ nhân quả xác định. Ta sẽ chỉ có thể mơ h ò gán một kết quả không rõ

ràng cho một nhóm những cái có trước không xác định và phân biệt được. Do đó, nếu ta muốn sử dụng phương pháp so sánh một cách khoa học, nghĩa là phục tùng nguyên tắc nhân quả như nó diễn ra trong bản thân khoa học, thì ta phải xem mệnh đ`ề sau đây là cơ sở của những sự so sánh mà ta thiết lập ra: *Một kết quả nào đó luôn có một nguyên nhân tương ứng*. Vì thế, trở lại với các ví dụ đã dẫn ở trên, nếu hiện tượng tự tử phụ thuộc vào nhi ầu nguyên nhân, đó là vì trên thực tế có nhi ầu loại tự tử. Đi ầu này cũng đúng đối với hiện tượng tội phạm. Trái lại, với sự trừng phạt, nếu ta tin rằng nó cũng có thể được giải thích bằng những nguyên nhân khác nhau, đó là vì ta không nhận ra yếu tố chung có trong tất cả những cái có trước nó và nhờ yếu tố chung ấy mà chúng tạo ra kết quả chung. 127

II

Tuy nhiên, nếu những cách tiến hành khác nhau của phương pháp so sánh không thể áp dụng cho môn xã hội học, thì tất cả chúng chẳng có một sức mạnh chứng minh nào.

Phương pháp được gọi là "trừ dư", hơn nữa nếu như nó cấu tạo nên hình thức suy luận dựa vào thực nghiệm (raisonnement expérimental), có thể nói là không sử dụng được trong việc nghiên cứu các hiện tượng xã hội. Ngoài việc nó chỉ có thể hữu ích trong các môn khoa học khá tiên tiến, vì nó giả định là đã biết dược một số lượng đáng kể các quy luật, các hiện tượng xã hội hết sức phức tạp để, trong trường hợp nào đó, người ta có thể loại bỏ chính xác kết quả của tất cả các nguyên nhân, ngoại trừ một nguyên nhân.

Chính vì lí do ấy mà cả phương pháp phù hợp (méthode de concordance) lẫn phương pháp sai biệt (méthode de différence) đ`âu khó có thể sử dụng. Thực vậy, các phương pháp này giả định rằng các trường hợp

so sánh hoặc phù hợp hoặc sai biệt ở một điểm duy nhất. Đương nhiên, không có bộ môn khoa học nào lại có thể tạo lập những kinh nghiệm trong đó cái đặc điểm tuyết đối duy nhất hoặc là phù hợp hoặc là sai biết bao giờ cũng có thể được xác lập một cách không thể bác bỏ. Chúng ta không bao giờ chắc chắn rằng mình đã không bỏ qua yếu tố hoặc là phù hợp hoặc là không phù hợp nào đó trước đó với tư cách là hê quả, cùng một lúc và cùng một cách với yếu tố duy nhất đã được biết trước đó. Tuy nhiên, cho dù việc loại bỏ hoàn toàn mọi yếu tố ngẫu nhiên là một ranh giới lí tưởng không thể nào đạt được, nhưng trên thực tế, các bộ môn khoa học lí-hóa, và ngay cả các bô môn sinh học, đã tiến g`ân đến ranh giới ấy đủ để sư chứng minh được cho là thỏa đáng v ề mặt thực tiễn trong nhi àu trường hợp khác nhau. Nhưng đi àu này lại không đúng trong trường hợp bố môn xã hội học, do tính chất hết sức phức tạp của các hiện tương xã hội và tình trạng bất khả thi của moi thực nghiệm giả tạo. Vì không thể đưa ra một bản tổng kết, dù g'ân như là hoàn chỉnh, v'êtất cả các sư kiên cùng t'ôn tại trong cùng một xã hôi hay nối tiếp nhau trong diễn trình lịch sử của xã hôi, chúng ta không bao giờ có thể được đảm bảo, dù là theo cách phỏng chừng, rằng hai dân tôc phù hợp hay khác nhau ở mọi phương diện, trừ một phương diện. Các khả năng để một hiện tương bị quên đi cao hơn nhi ều so với các khả nàng không bỏ qua bất cứ hiện tượng nào. Do đó, một phương pháp chứng minh như vậy chỉ có thể mang lại những sư phỏng đoán, nếu xét riêng từng cái, thì những sư phỏng đoán này hầu như không có bất cứ đặc tính khoa học nào.

Nhưng trường hợp của phương pháp đồng biến đổi (méthode des variations concomitantes) lại khác hoàn toàn. Thực vậy, để phương pháp này có giá trị chứng minh, tất cả các sự biến đổi khác với những sự biến đổi mà chúng ta đang tiến hành so sánh không nhất thiết phải bị loại trừ trước đó một cách nghiêm ngặt. Sự sóng đôi đơn thu ần trong các giá trị mà

cả hai hiện tương này diễn ra, với đi à kiên là trước đó nó phải được xác lập với số lương thỏa đáng các trường hợp đã thay đổi khá nhi ầu, là bằng chứng cho thấy giữa hai hiện tượng ấy có một mối quan hệ. Phương pháp này có được hiệu lực là do chỗ nó đạt tới mối quan hệ nhân quả từ bên trong chứ không phải từ bên ngoài như các phương pháp trước. Nó không đơn thu an cho chúng ta thấy hai sư kiên hoặc đi cùng hoặc loại trừ nhau ở b'èngoài, thành thử không có gì để chứng minh trực tiếp rằng chúng được kết hợp bằng một mối liên hệ nội tại; trái lại, nó cho chúng ta thấy các sư nối kết một cách liên tục, ít ra là xét v phương diên lượng của chúng. Thế nhưng, chỉ mỗi một sư nối kết này cũng đủ để chứng minh rằng chúng không xa la nhau. Cách thức trong đó một hiện tương được khai triển thể hiên tính chất của hiên tương. Để hai quá trình phát triển tương ứng nhau, cùng c'ân phải có một sư tương ứng giữa các tính chất mà chúng bộc lộ. Sư viêc cùng xảy ra thường xuyên (concomitance constante), do đó, tư thân nó là một quy luật, cho dù trạng thái của các hiện tương không thể so sánh được. Vì thế, đ'èvô hiệu hóa phương pháp này, việc cho thấy rằng qua một vài trường hợp áp dung cu thể phương pháp phù hợp hay sai biệt mà nó không mang lại kết quả gì là chưa đủ; chắc hắn người ta đã gán cho loại luận cứ chứng minh này một thứ uy quy ền không thể có trong bộ môn xã hôi học. Khi hai hiện tương gây biến đổi nhau một cách đ'àu đặn, thì mối quan hê này c'ân phải được duy trì ngay cả khi, trong những trường hợp nào đó, một trong các hiện tương này xuất hiện mà không có hiện tương kia. Bởi vì có thể có tình trạng là hoặc nguyên nhân bị ngăn chặn, không tạo ra được kết quả do sư tác đông ngược chi ều của một nguyên nhân khác, hoặc nó hiện diện nhưng dưới một hình thức khác với hình thức mà người ta đã quan sát trước đó. Dĩ nhiên là, như người ta nói, chúng ta c'ân phải khảo sát lại các sư kiên chứ không phải bỏ qua ngay lập tức các kết quả của một sư chứng minh đà được thực hiện đ'àu đặn.

Đúng là các quy luật được xác lập qua cách làm này không phải bao giờ cũng được trình bày ngay từ đ'àu dưới hình thức quan hệ nhân quả. Sư xảy ra đ'àng thời có thể có nhưng không phải do chỗ một trong các hiện tượng này là nguyên nhân của hiện tương kia, mà do cả hai hiện tương ấy đ'àu là kết quả của một nguyên nhân, hay do giữa chúng có một hiện tương thứ ba, được l'ông vào nhưng không ai nhận thấy, nó vốn là kết quả của hiện tượng thứ nhất và là nguyên nhân của hiện tương thứ hai. Các kết quả mà phương pháp này mang lại, do đó, c'ân phải được giải thích. Nhưng phương pháp thực nghiệm nào cho phép có được một cách máy móc mối quan hệ nhân quả mà không c'àn đến sư phân tích (élaboration) nào đó v'ề các sư kiên do nó xác lập ra? Đi ầu quan trong là sư phân tích này nên được đẫn dắt một cách có phương pháp, và ở đây ta sẽ tiến hành như sau. Trước hết, dưa vào sư diễn dịch, ta sẽ tìm xem trong hai hạn từ làm thế nào hạn từ này lại có thể tạo ra hạn từ kia; r'à ta sẽ cố gắng kiểm tra kết quả của sư diễn dịch ấy với sư trơ giúp của những kinh nghiệm, tức là của những sư so sánh mới. Nếu sư diễn dịch là khả hữu và nếu sư kiểm chứng thành công, ta có thể xem luận cứ đã được chứng minh. Trái lại, nếu ta không nhận thấy bất cứ mối liên hệ trực tiếp nào giữa các sư kiên ấy, nhất là nếu giả thuyết v ề một mối liên hệ nào đó lại mâu thuẫn với các quy luật đã được chứng minh trước đó, ta sẽ bắt đ'àu tìm một hiện tương thứ ba mà cả hai hiện tương kia đ`àu phu thuộc vào nó hay nó có thể dùng như là trung gian giữa hai hiện tương ấy. Chẳng hạn, ta có thể ghi nhận một cách chắc chắn nhất rằng xu hướng tư tử thay đổi theo xu hướng học vấn. Nhưng ta không thể hiểu được làm thế nào học vấn lại có thể dẫn đến [hiện tương] tư tử; một lối giải thích như vậy mâu thuẫn với các quy luật trong tâm lí học. Học vấn, nhất là khi được quy v enhững tri thức sơ đẳng, chỉ cham đến những vùng hời hơt nhất của ý thức mà thôi; trái lại, bản năng bảo t cn là một trong những xu hướng n'ên tảng của chúng ta. Vì thế, nó không thể bị tác

động rõ rệt bởi một hiện tượng cách biệt đến vây và từ một sự ảnh hưởng yếu đến vậy. Như vậy, ta sẽ đi đến chỗ tự hỏi phải chăng cả hai sự kiện này không thể là hệ quả của cùng một trạng thái. Cái nguyên nhân chung ấy là sự suy yếu của chủ nghĩa truy ền thống tôn giáo (traditionalisme religieux), là thứ chủ nghĩa tăng cường cùng một lúc cả nhu c àu hiểu biết lẫn xu hướng tự tử.

Nhưng có một lí do khác làm cho phương pháp đ ồng biến đổi trở thành công cụ tuyệt hảo cho việc nghiên cứu xã hội học. Thực vậy, ngay cả khi các hoàn cảnh thuận lợi nhất đối với chúng, thì các phương pháp khác chỉ có thể được sử dụng một cách có ích nếu số lượng các sự kiện được so sánh là rất lớn.

Nếu như ta không thể tìm ra hai xã hội hoặc khác nhau hoặc giống nhau chỉ ở một phương diện, thì ít ra người ta có thể ghi nhận rằng hai sự kiện này, v ề đại thể, là đi cùng nhau hoặc loại trừ nhau. Nhưng để sự ghi nhận này có một giá trị khoa học, nó c ần phải được tiến hành rất nhi ầu l ần; h ầu như ta phải đảm bảo rằng tất cả các sự kiện đ ầu phải được kiểm tra lại. Nhưng không những một bản thống kê đ ầy đủ như vậy không thể có được, mà cả các sự kiện mà ta tích lũy theo cách này cũng không bao giờ được xác lập một cách đ ầy đủ chính xác, bởi lẽ chúng quá nhi ầu. Không những ta có thể bỏ qua những sự kiện chính yếu và trái ngược với các sự kiện đã biết, mà ta còn không chắc chắn là mình đã biết rõ các sự kiện đã biết hay chưa.

Thực vậy, những lối lập luận của các nhà xã hội học thường bị mất uy tín là do họ ưa sử dụng phương pháp phù hợp hay phương pháp sai biệt, và nhất là phương pháp phù hợp, họ chú ý nhi ều đến việc tích lũy tư liệu hơn là phê phán và chọn lọc tư liệu. Vì thế, họ lúc nào cùng tin cậy vào những bản ghi chép quan sát theo kiểu cưỡi ngựa xem hoa (observations confuses

et rapidement faites) của các du khách không khác gì tin vào các văn kiện chính xác của lịch sử. Không chỉ vì khi xem những lối chứng minh này, ta không thể không tự nhủ rằng chỉ c ĩn một sự kiện cùng đủ để bác bỏ chúng, mà còn vì chính các sự kiện mà chúng dựa vào không phải lúc nào cũng gây nên sự tin tưởng.

Phương pháp đ`ông biến đổi không buộc chúng ta phải đưa ra những bản liệt kê không đ'ày đủ hay những lối quan sát hời hơt ấy. Để phương pháp ấy mang lại kết quả, chỉ c'àn một vài sư kiên là đủ. Ngay khi ta chứng minh được rằng trong một số trường hợp nào đó hai hiện tương biến đổi cùng nhau, thì ta có thể chắc chắn rằng mình đang bắt gặp một quy luật. Vì không c'ân đến số lương lớn, nên các tài liêu có thể được chon loc, và hơn nữa, được nghiên cứu tỉ mỉ bởi những nhà xã hôi học, tức là những người sử dung các tư liêu ấy. Do đó, ông ta có thể, và vì thế phải, xem các xã hôi mà những tín ngưỡng, những truy ền thống, những phong tục tập quán và luật pháp được thể hiện trong các tài liêu ghi chép đáng tin cậy là chất liêu chính cho các lập luận theo phép quy nạp của mình. Chắc chắn là, ông ta sẽ không coi thường những đi àu chỉ dẫn của dân tôc chí (không có sư kiên nào có thể bị các nhà khoa học coi nhe cả), nhưng ông ta sẽ đặt chúng vào đúng chỗ. Thay vì biến các sư kiên thành trong tâm của các cuộc nghiên cứu, nói chung ông ta chỉ sẽ sử dung chúng như là sư bổ sung cho các dữ liêu lịch sử, hay ít ra, ông ta sẽ cố gắng xác nhận chúng bằng những dữ liêu lịch sử. Như vậy, ông ta không chỉ hạn chế một cách rạch ròi phạm vi so sánh của mình, mà sẽ còn tiến hành chúng một cách có phê phán hơn; vì rõ ràng là ông ta giới hạn mình vào phạm vi hẹp hơn của các sư kiên, nên ông ta mới có thể kiểm soát chúng một cách chặt chẽ hơn. Đi ều chắc chắn là ông ta không phải làm lại công việc của các nhà sử học; nhưng ông ta không thể nào tiếp nhận thu đông và ngây ngô các thông tin ông ta đang nắm.

Nhưng ta không c'àn tin rằng ngành xã hội học ở trong trang thái thấp kém một cách rõ ràng so với các ngành khoa học khác, bởi lẽ nó chỉ có thể sử dung một thao tác phương pháp thực nghiệm duy nhất. Quả thực, đi ều bất lợi này được bù đắp bằng vô số những sư biến đổi được mang lại ngẫu nhiên cho các sư so sánh của nhà xã hôi học, và ta không tìm thấy bất cứ ví du nào v ềchúng ở các giới tư nhiên khác. Những sư biến đổi diễn ra ở một cơ thể trong quá trình t'ồn tại của cá thể ít v'è số lương và rất hạn chế; những gì mà ta có thể gây ra một cách nhân tạo mà không phá hủy đời sống của bản thân chúng được bao g'âm trong những giới hạn chật hep. Đúng là, có những sự biến đổi quan trọng hơn được diễn ra trong diễn trình tiến hóa của giới động vật, nhưng chúng chỉ để lại những vết tích hiểm hoi và mờ nhạt, và việc tìm lại những đi àu kiên đã quy định chúng lại càng khó khăn hơn. Trái lại, đời sống xã hôi là một chuỗi biến chuyển liên tục, diễn ra song song với những sư biến chuyển khác trong những đi àu kiên của đời sống tập thể; và chúng ta không chỉ có trong tay những sư biến chuyển liên quan đến thời đại g'ân đây, mà còn có nhi ều sư biến chuyển mà các dân tôc bị tuyết diệt đã trải qua trước đây được truy ên lại đến tận ngày nay. Cho dù có những chỗ khuyết, nhưng lịch sử của nhân loại rõ ràng và hoàn chỉnh hơn nhi ều lịch sử của các giống loài đông vật khác. Hơn nữa, còn có rất nhi à hiện tương xã hội diễn ra trong toàn bộ phạm vi xã hội, nhưng mang nhi ều hình thức khác nhau tùy theo các vùng, các ngh ềnghiệp, các lòng tin tôn giáo (confessions), v.v. Chẳng hạn đó là những hiện tương tôi phạm, tư tử, tỉ lê sinh, ti lê kết hôn, sư tiết kiệm, v.v. Từ tính đa dạng của các môi trường riêng biệt ấy, đối với một loại sư kiên như thế, ta sẽ rút ra được những chuối biến đổi mới, nằm bên ngoài những sư biến đổi do sư tiến hóa lịch sử gây ra. Vì thế, nếu như nhà xã hôi học không thể sử dụng với một hiệu quả như nhau tất cả các thao tác nghiên cứu thực nghiêm, phương pháp duy nhất mà ông ta phải dùng, h'âu như loại trừ các phương pháp

khác, có thể rất năng sản (féconde) trong tay ông, bởi lẽ ông ta có những ngu 'ân tài liệu khó có thể so bì để áp dụng nó.

Nhưng phương pháp này chỉ có thể tạo ra những kết quả thích hợp nếu nó được tiến hành một cách nghiêm ngặt. Chẳng có đi ầu gì được làm luận cứ khi, như ta thường thấy, người ta bằng lòng với việc chứng minh bằng ít nhi ầu ví dụ rằng trong các trường hợp riêng rẽ, các sự kiện thay đổi đúng như giả thuyết mong muốn. Từ những mối tương quan rời rạc và lẻ tẻ ấy, ta không thể rút ra bất cứ một kết luận có tính tổng quát nào. Minh họa một ý niệm không phải là chứng minh một ý niệm. Đi ầu phải làm không phải là so sánh những sự biến đổi riêng biệt, mà so sánh hàng loạt những sự biến đổi, được cấu tạo có hệ thống, mà các thời hạn biến đổi ấy (termes) được nối li ần bằng một trạng thái thay đổi d ần d ần có tính chất liên tục nhất, và hơn nữa, những loạt biến đổi ấy diễn ra trên phạm vi đủ rông.

Vì sự biến đổi của một hiện tượng chỉ cho phép ta quy nạp chúng thành một quy luật nếu chúng biểu hiện rõ ràng cách thức hiện tượng ấy được phát triển trong những hoàn cảnh nào đó. Thế nhưng, để làm được đi ầu đó, giữa những sự biến đổi ấy c ần phải có một chuỗi tiếp diễn giống như những thời điểm khác nhau của cùng một sự tiến hóa tự nhiên, và ngoài ra, sự tiến hóa mà những sự biến đổi ấy biểu hiện ra cùng phải đủ dài để ta không nghi ngờ v ềchi ầu hướng của nó.

#### Ш

Nhưng phương cách theo đó những chuỗi biến đổi ấy phải được hình thành lại khác nhau tùy trường hợp. Chúng có thể g`âm các sự kiện hoặc được vay mượn từ một và chỉ một xã hội duy nhất - hoặc từ nhi ầu xã hội thuộc cùng một loại - hoặc từ nhi ầu loại xã hội khác nhau.

Cách làm thứ nhất cùng lắm có thể coi là đủ khi nó xét đến những sư kiên có tính chất rất phổ biến, và dưa trên đó chúng ta có những thông tin thống kê khá bao quát và đa dạng. Chẳng hạn, khi đối chiếu đường biểu diễn tỉ lê tư tử trong một thời kì tương đối dài với những sư biến đổi mà chính hiện tương ấy biểu hiện tùy theo các tỉnh thành, các t'ấng lớp xã hội, các vùng nông thôn hay thành thị, giới tính, tuổi tác, hô tịch, v.v. chúng ta có thể đi đến chỗ xác lập những quy luật thực sư, ngay cả khi không c'àn mở rông phạm vi nghiên cứu của mình vươt quá [phạm vi] một quốc gia, cho dù chúng ta vẫn luôn thích xác nhận những kết quả ấy bằng những quan sát đã được thực hiện về các dân tộc khác thuộc cùng loại. Nhưng chúng ta chỉ có thể tư bằng lòng với những sư so sánh hạn chế như thế khi [tiến hành] nghiên cứu một trong những trào lưu xã hội đang lan tỏa khắp xã hôi, cho dù [diễn biến ở] nơi này có khác so với nơi khác. Trái lại, khi chúng ta xử lí một định chế, một quy định pháp lí hay một quy tắc luận lí, một tập tục có tổ chức, vốn là cùng một thứ và vận hành theo cùng một cách trên toàn bộ phạm vi quốc gia và chỉ thay đổi theo thời gian, thì chúng ta không thể hạn chế mình vào việc nghiên cứu chỉ một dân tộc; vì khi đó, chúng ta chỉ có duy nhất một cặp đường biểu diễn song song làm chất liêu chứng minh, cu thể là đường biểu diễn biểu hiện sư phát triển lịch sử của hiên tương được xét và của nguyên nhân được phỏng đoán, nhưng chỉ trong một xã hội mà thôi. Không nghi ngờ gì nữa, chỉ riêng sư song song ấy thôi, nếu nó không đổi, đã là một sư kiện đáng kể, nhưng bản thân nó lại không thể làm thành một luận cứ chứng minh.

Khi xét đến nhi ều dân tộc thuộc cùng một loại, chúng ta đã có một trường so sánh rộng hơn. Trước hết, chúng ta có thể đối chiếu lịch sử của dân tộc này với lịch sử của các dân tộc khác và xem thử, ở mỗi một dân tộc được xét riêng, cùng một hiện tượng có tiến triển theo thời gian như là sự vận hành của cùng những đi ều kiện hay không? R ềi chúng ta có thể xác lập

các so sánh giữa những sư phát triển khác nhau ấy. Chẳng han, chúng ta sẽ xác định hình thức mà sư kiên được nghiên cứu mang lấy ở các xã hôi khác nhau ấy khi nó đạt tới đỉnh điểm sư phát triển. Vì tuy cùng loại nhưng các xã hôi này lại là những thực thể riêng biệt, nên hình thức ấy không phải ở đâu cũng như nhau; nó nổi bật ít hay nhi ều tùy trường hợp. Như vậy, chúng ta sẽ có một loạt những sự biến đổi mới để đối chiếu với những sư biến đổi mà đi àu kiên giả định biểu thị trong cùng một thời điểm và ở từng xã hội. Vì thế, sau khi đi theo sự tiến hóa của gia đình phụ hệ qua lịch sử thành Rome, thành Athènes, thành Sparte, ta sẽ xếp loại các thành quốc ấy theo mức tối đa của sư phát triển mà ở từng thành quốc, kiểu gia đình này đat được và tiếp đó, ta sẽ xét xem, đối với trạng thái môi trường xã hội mà nó có vẻ thuộc v ề, theo kinh nghiệm đ ầu tiên, chúng có còn được xếp loại theo cùng một phương cách hay không. Nhưng phương pháp ấy tư nó không thể đủ được. Trên thực tế, nó chỉ được áp dung cho những hiện tương được nảy sinh trong đời sống của các dân tộc được mang ra so sánh. Tuy nhiên, chỉ có một xã hội thì nó không tạo nên được tổ chức của mình; nó tiếp nhận tổ chức ấy, một ph ần, đã được tạo sẵn từ các xã hội đã t ch tại trước nó. Như vậy, cái được truy ên lại, theo diễn trình lịch sử của nó, không phải là sản phẩm của bất cứ sư phát triển nào, do đó không thể được giải thích nếu chúng ta không ra khỏi những giới hạn của giống loài mà nó là bộ phận. Chỉ khi, các bổ sung được thêm vào cho cái cơ sở nguyên thủy của nó và làm biến đổi nó có thể được xét theo phương cách ấy. Nhưng càng lên cao trong thang bậc xã hôi, các tính chất sở đắc của mỗi dân tộc càng nhỏ so với các tính chất được truy ên lai. Vả lại, đó là đi ều kiên của mọi sư tiến bô. Vì thế, các yếu tố mới mà chúng ta đã đưa vào trong luật gia đình, luật sở hữu, luân lí, từ buổi đầu lịch sử, không nhi ều và ít quan trong so với các yếu tố mà quá khứ đã để lại cho chúng ta. Do đó, ta không thể hiểu được những cái mới đang diễn ra như vậy nếu không nghiên cứu

trước hết các hiện tượng n'ên tảng hơn ấy, vốn là các hiện tượng làm gốc rễ cho chúng, và chúng chỉ có thể được nghiên cứu với sự trợ giúp của những so sánh trên phạm vi rộng hơn nhi ều. Để có thể giải thích được trạng thái hiện nay của gia đình, của hôn nhân, của chế độ sở hữu, v.v. ta c'ân phải biết đâu là những ngu ền gốc của chúng, đâu là những yếu tố đơn giản hợp thành các định chế ấy, và v'ênhững điểm này, lịch sử so sánh các xã hội lớn ở châu Âu vẫn chưa mang lại cho chúng những ánh sáng đáng kể nào. C'ân phải l'ân ngược lên xa hơn nữa.

Do đó, để xem xét một định chế xã hội thuộc một loại nhất định, chúng ta sẽ so sánh các hình thức khác nhau mà nó biểu hiện, không chỉ ở các dân tôc thuộc loại ấy mà còn trong tất cả các loại trước đó. Hình thức tổ chức gia đình chẳng hạn? Trước hết, chúng ta sẽ phải kiến tạo nên kiểu hình sơ đẳng nhất chưa từng t`ôn tại trước đó, để l'ân từng bước theo phương cách mà nó d'ân trở nên phức tạp. Phương pháp ấy, mà chúng ta có thể gọi là phương pháp tạo sinh (génétique), ắt sẽ mang lại một lượt sư phân tích và sư tổng hợp về hiện tượng. Vì một mặt, phương pháp ấy cho chúng ta thấy, trong trạng thái tách rời nhau, các yếu tố cấu thành của hiện tương, và chỉ bằng cách đó, chúng ta mới thấy chúng đã l'ân lượt bổ sung cho nhau ra sao, và đ cng thời, nhờ vào trường so sánh rông lớn ấy, phương pháp ấy sẽ có hiệu quả hơn nhi ều trong việc xác định các đi ều kiên mà sư hình thành và kết hợp của chúng phu thuộc vào. Do đó, ta chỉ có thể giải thích một sự kiện xã hội có độ phức tạp nào đó với điều kiện là dõi theo sự phát triển toàn diện của nó qua tất cả các loại xã hội. Xã hôi học so sánh không phải là một môn riêng của ngành xã hội học; nó chính là xã hội học, trong chừng mực nó không còn là mô tả thu ần túy và khao khát muốn suy xét các sự kiện.

Trong lúc mở rộng các so sánh ấy, chúng ta thường mắc phải một sai l`âm làm sai lạc các kết quả. Đôi khi, để phán đoán chi ều hướng trong đó các biến cố xã hội phát triển, ta chỉ so sánh cái xảy ra vào lúc suy tàn của từng giống loài với cái diễn ra vào lúc khởi đ ài của giống loài tiếp theo. Bằng cách làm như vậy, chúng ta cứ tưởng là mình có thể nói được, chẳng hạn, rằng sư suy yếu của các tín ngưỡng tôn giáo và của moi chủ nghĩa truy ên thống bao giờ cũng chỉ có thể là một hiện tương nhất thời trong đời sống các dân tôc, bởi lẽ nó chỉ xuất hiện trong giai đoạn cuối cùng của sư t'ôn tại của chúng và chấm dứt ngay khi một sư tiến hóa mới bắt đ'âu. Nhưng, với một phương pháp như vậy, chúng ta có nguy cơ lấy cái là kết quả của một nguyên nhân hoàn toàn khác làm sư diễn tiến đ'àu đặn và tất yếu của sư tiến bô. Thực vậy, trạng thái trong đó một xã hội non trẻ tìm thấy chính mình không phải là sư kéo dài đơn thu ần của trang thái ở đó các xã hôi mà nó thay thế đã đạt tới vào lúc kết thúc sư hiện hữu của nó, mà ph'àn nào đến từ chính cái trạng thái non trẻ ngăn chặn các sản phẩm của kinh nghiêm do các dân tôc trước đó làm ra trước moi khả năng đ'ông hóa và sử dung một cách trực tiếp. Chính vì thế, trẻ em tiếp nhận từ cha me chúng những năng lưc và những xu hướng tư nhiên (prédispositions), vốn là những cái chỉ có tác dung rất muôn trong cuộc đời của chúng. Do đó, có thể là, ta hãy tiếp tục với ví du ấy, sư trở lại với chủ nghĩa truy ền thống mà người ta quan sát thấy vào buổi đ`ài của mỗi lịch sử là do các đi ài kiên đặc biệt mà bất cứ xã hội mới bắt đ'àu nào cũng được đặt vào, chứ không phải do sư lu mờ của chính hiện tương bao giờ cũng chỉ mang tính quá đô (transitoire). Sư so sánh chỉ có thể mang ý nghĩa chứng minh nếu ta loại ra nhân tố tuổi tác gây rối nó; để làm được đi ều đó, ta chỉ cần xét các xã hội mà ta so sánh ở cùng một giai đoạn phát triển của chúng là đủ. Như vậy, để biết một hiện tương xã hội tiến hóa theo chi ầu hướng nào, chúng ta sẽ so sánh cái đang trong thời non trẻ của mỗi loại với cái mà nó trở thành trong thời non trẻ của loại kế tiếp, và tùy vào việc, từ một trong những giai đoạn ấy đến giai đoạn tiếp sau, nó sẽ biểu hiện cường đô mạnh, hơn, yếu

hơn hay ngang bằng, lúc đó ta sẽ nói rằng nó tiến bộ, thụt lùi hay vẫn giẫm chân tại chỗ.

## KẾT LUẬN

Nói tóm lại, phương pháp xã hội học có những đặc điểm sau.

Trước hết, nó độc lập với moi thứ triết học. Vì bộ môn xã hội học được sinh ra từ các học thuyết triết học lớn, nên nó thường dưa vào hệ thống nào đó, và do đó, nó nhận thấy mình có mối liên đới với hệ thống ấy. Bởi vậy, nó l'ân lượt là môn xã hội học thực chứng, môn xã hội học tiến hóa, môn xã hôi học duy linh, khi mà nó buộc phải bằng lòng chỉ ngắn gọn là môn xã hôi học thôi. Ngay cả khi chúng tôi do dư gọi nó là [môn xã hôi học] tư nhiên chủ nghĩa, trừ phi qua đó chúng tôi chỉ muốn nói rằng nó coi các sư kiên xã hôi là những cái có thể giải thích được một cách tư nhiên, và trong trường hợp ấy, tính ngữ này khá là vô bổ, vì nó chỉ có nghĩa rằng nhà xã hôi học làm công việc khoa học chứ không phải là một nhà huy ền học. Nhưng chúng tôi gạt từ này ra, nếu người ta gán cho nó một nghĩa học thuyết v ềbản chất các sư vật xã hội, chẳng hạn như nếu người ta muốn nói rằng các sư vật ấy không thể quy v ề các lực vũ tru học khác. Bô môn xã hôi học không c'àn phải đứng v'ê phía nào giữa các giả thuyết lớn đang phân chia các nhà siêu hình học. Nó cùng không khẳng định tư do hơn tất định luận. Nó chỉ đòi hỏi người ta thừa nhận một đi ều là nguyên tắc nhân quả được áp dung cho các hiện tương xã hội. Hơn nữa, nguyên tắc này được nó đặt ra không phải như một sư tất yếu thu ần lí, mà chỉ như là một định đ'ệ thường nghiệm, sản phẩm của một lối quy nạp chính đáng. Vì quy luật nhân quả đã được kiểm nghiệm trong các lĩnh vực khác của tư nhiên, và d'ân d'ân nó mở rông thế lực của mình từ thế giới lí-hóa sang thế giới sinh học, từ thế giới sinh học sang thế giới tâm lí học, cho nên người ta có quy ên thừa nhận rằng nó cùng đúng với thế giới xã hôi; và ngày nay, người ta có thể nói thêm rằng các hoạt đông nghiên cứu diễn ra trên cơ sở định đ'ê này đ`ài có xu hướng xác nhận đi ài này. Nhưng vấn đ`è tìm hiểu xem tính

chất của mối liên hệ nhân quả có loại trừ mọi sự ngẫu nhiên hay không, vì thế, vẫn chưa được giải quyết.

Vả lại, bản thân triết học lại có lợi đủ đường trước sư giải phóng ấy của xã hôi học. Vì, khi nhà xã hôi học còn chưa gột bỏ được con người triết học (philosophe), thì ông ta vẫn chỉ xét các sư vật xã hội qua khía cạnh tổng quát nhất của chúng mà thôi, khía cạnh ở đó chúng giống hơn hết với các sư vật khác trong vũ tru. Nhưng nếu xã hội học được quan niệm như vậy có thể dùng để minh hoa cho một thứ triết học bằng các sư kiến hiếu kì, nó sẽ không làm giàu cho triết học ấy những cách nhìn mới, vì nó không chỉ ra được bất cứ đi ều mới mẻ nào trong đối tương mà nó nghiên cứu. Nhưng trên thực tế, nếu các sư kiên n'ên tảng của các lĩnh vực khác được tìm thấy trong lĩnh vực xã hôi, thì ta sẽ hiểu rõ tính chất của chúng hơn dưới những hình thức đặc biết bởi các hình thức này là sư biểu hiện cao nhất của chúng. Chỉ có đi àu, để nhận thấy chúng ở phương diên này, chúng ta phải rời bỏ các thuộc tính phổ biến và đi vào chi tiết các sư kiên. Chính vì thế, xã hôi học càng trở nên chuyên biệt bao nhiều thì nó càng cung cấp cho sư phản tư triết học các chất liêu độc đáo hơn bấy nhiều. Toàn bộ những gì đã nói trên đây có thể làm cho ta lờ mờ cảm thấy những ý niêm cơ bản như ý niêm v'ê giống, v'ê cơ quan, v'ê chức năng, v'ê sức khỏe và bênh tật, v'ê nguyên nhân và muc đích được bộc lô như thế nào trong xã hội học dưới ánh sáng hoàn toàn mới mẻ. Vả lại, chẳng phải là xã hội học là môn có nhiệm vu phải làm nổi bật lên một ý niệm rất có thể là cơ sở không chỉ của môn tâm lí học mà còn của toàn bô môn triết học nữa, ý niêm v'ề sư liên tưởng, đó sao?

Đối diện với các học thuyết thực hành, phương pháp của chúng tôi cho phép có sự độc lập như vậy và kiểm soát sự độc lập ấy. Xã hội học được hiểu như vậy không phải là [một thứ lí thuyết] cá nhân chủ nghĩa, cộng đ`ông chủ nghĩa hay xã hội chủ nghĩa theo nghĩa mà người ta thường gán

cho các từ này. V ềnguyên tắc, nó sẽ không bỏ qua các lí thuyết ấy, vốn là những lí thuyết mà nó không thể thừa nhận là có giá trị khoa, học, vì chúng trưc tiếp hướng đến việc tổ chức lại các sư kiên chứ không phải diễn tả các sư kiên. Ít ra, nếu xã hôi học quan tâm đến các lí thuyết ấy, đó là vì nó còn thấy ở chúng các sư kiên xã hôi có thể giúp nó hiểu được thực tại xã hôi trong việc làm bốc lô những nhu c'âu đang tác đông đến xã hối. Tuy nhiên, đi à này không có nghĩa là bô môn xã hôi học không c'ân phải quan tâm đến các vấn đ'ê thực tiễn. Trái lại, ta có thể thấy rằng mối bận tâm thường xuyên của chúng ta là hướng nó đến một kết quả thực tiễn nào đó. Nó tất yếu sẽ bắt gặp các vấn đ'ềây vào cuối giai đoạn nghiên cứu của nó. Nhưng chính vì thế mà các vấn đ'ệ đó chỉ được bộc lô cho nó vào lúc đó, và, vì thế, [đó cũng là] lúc chúng được rút ra từ các sư kiên chứ không phải từ những sư ham muốn (passions), ta có thể tiên đoán rằng chúng phải được đặt ra cho nhà xã hôi học bằng những thuật ngữ hoàn toàn khác với số đông, và các giải pháp, dù không hoàn chỉnh, mà ông ta có thể mang lại sẽ không thể trùng khớp một cách chính xác với bất cứ giải pháp nào mà các đảng phái lưa chon. Nhưng vai trò của xã hôi học, từ điểm nhìn này, chính là ở chỗ giải phóng chúng ta ra khỏi tất cả các đảng phái, không phải bằng cách lấy một học thuyết ra đối lập gay gắt với các học thuyết khác, mà bằng cách làm cho tinh th'àn, trước các vấn đ'ề ấy, phát triển một thái đô đặc biệt mà khoa học chỉ có thể mang lại nhờ tiếp xúc trực tiếp với các sư vật. Thực vậy, chỉ có khoa học mới có thể học cách xử lí với lòng tôn trong, chứ không tôn sùng, các định chế lịch sử, dù đó là định chế nào, bằng cách làm cho chúng ta cảm nhận được rằng chúng vừa tất yếu lại vừa tạm thời, chúng vừa có sức mạnh kháng cư lại vừa có tính biến đổi vô cùng.

Thứ hai, phương pháp của chúng tôi mang tính khách quan. Nó được chi phối hoàn toàn bởi ý niệm rằng các sự kiện xã hội là các sự vật và phải

được xét như là các sự vật. Đương nhiên, nguyên tắc này được tìm thấy, dưới một hình thức hơi khác một chút, ở cơ sở các học thuyết của Comte và của ông Spencer. Nhưng các nhà đại tư tưởng này chỉ trình bày nó về mặt lí thuyết hơn là vận dụng nó vào thực tiễn. Nhưng để sự trình bày ấy không còn là những con chữ vô nghĩa, thì việc chỉ công bố nó thôi là không đủ; ta cần phải làm cho nó trở thành cơ sở của toàn bộ bộ môn sẽ chiếm lấy tâm trí nhà khoa học bất cứ lúc nào ông ta đềcập đến đối tượng nghiên cứu của mình và sẽ từng bước đi cùng ông ta trong mọi thao tác tiền hành. Chính chúng tôi đang đốc sức thiết lập nên bộ môn ấy.

Chúng tôi đã chứng minh nhà xã hôi học đã phải tránh các ý niệm mà ông hình dung trước đó v ềcác sư kiên để đối diên với bản thân các sư kiên như thế nào; ông ta đã phải đạt được chúng như thế nào qua những tính chất khách quan nhất của chúng; ông ta đã phải đi vào các sư kiên để tìm ra phương tiên phân loại chúng thành những cái lành mạnh và những cái bênh tật như thế nào; cuối cùng, ông ta đã phải dưa vào cùng một nguyên tắc như thế nào trong việc đưa ra những sư giải thích cũng như trong việc chứng minh những sư giải thích ấy. Vì một khi, ta trở nên có ý thức rằng ta đang đứng trước các sư vật, ta thậm chí còn không nghĩ đến việc giải thích chúng bằng những lối tính toán có lợi cùng như bằng bất cứ những lối lập luận nào. Ta thừa hiểu rằng giữa nguyên nhân như thế và kết quả như thế có một khoảng cách. Một sư vật là một lực chỉ có thể được sinh ra bởi một lưc khác. Do đó, để nghiên cứu các sư kiên xã hội, ta c'àn tìm kiếm những năng lương có thể tạo ra chúng. Các lối giải thích không những khác đi mà chúng còn được chứng minh theo cách khác, hay đúng hơn chỉ khi nào ta thấy c'ân phải chứng minh chúng. Nếu các hiện tượng xã hội học chỉ là những hệ thống các ý niệm được khách quan hóa, thì giải thích chúng là tư duy lại chúng theo trình tư logic của chúng, và sư giải thích ấy tư thân nó là luân cứ chứng minh của nó; tốt nhất, có lẽ ta nên xác nhân nó bằng một số

ví dụ. Trái lại, chỉ có những cuộc thí nghiệm được tiến hành có phương pháp mới có thể buộc các sự vật bộc lộ đi àu bí mật của chúng.

Nhưng nếu chúng tôi xét các sư vật xã hôi như là các sư vật, thì đi ều đó có nghĩa là [chúng tôi xét chúng] như là các sự vật xã hội. Đặc trưng thứ ba của phương pháp của chúng tôi đó là phương pháp ấy chỉ có ở môn xã hôi học mà thôi. Thường thì, có vẻ như các hiện tương ấy, do tính hết sức phức tạp của chúng, hoặc là ương nganh trước khoa học, hoặc chúng chỉ có thể đi vào khoa học nếu được quy v enhững đi àu kiện sơ đẳng của chúng, hoặc đi àu kiên tâm lí hoặc đi àu kiên hữu cơ - nghĩa là bị tước mất bản tính riêng của chúng. Trái lại, chúng tôi đã gánh lấy việc xác lập rằng ta có thể xử lí chúng một cách khoa học mà không làm mất đi các đặc điểm riêng của chúng. Thậm chí, chúng tôi từ chối không đưa tính phi vật chất sui generis làm đặc trưng cho chúng v ề với tính phi vật chất, lại càng phức tạp hơn nữa, của các hiện tượng tâm lí học; huống hồ chúng tôi tự nghiêm cấm mình không hòa tan nó, như trường phái Italia đã làm, vào các thuộc tính phổ biến của vật chất được tổ chức. 128 Chúng tôi đã chỉ ra rằng một sư kiên xã hôi chỉ có thể được giải thích bằng một sư kiên xã hội khác, và đồng thời, chúng tôi đã cho thấy làm thế nào loại giải thích ấy có thể có được bằng cách chỉ ra cái đông lực chính của sư tiến hóa tập thể ở bên trong môi trường xã hôi. Vì thế, xã hôi học không phải là ph'ân phu thêm vào của bất cứ bô môn khoa học nào khác; bản thân nó là một môn khoa học riêng biệt và tư trị, và ý thức v'ê việc thực tại xã hội có cái gì đó đặc biệt thậm chí còn c'ân thiết đối với nhà xã hội học đến mức chỉ có sư đào luyên xã hôi học một cách chuyên biệt mới có thể chuẩn bị cho ông ta sức hiểu v ềcác sư kiện xã hôi.

Chúng tôi cho rằng sự tiến bộ này là quan trọng nhất trong tất cả những sự tiến bộ còn phải làm trong xã hội học. Chắc chắn là, khi một môn khoa

học đang trong quá trình hình thành, để xây dựng nó, người ta buộc phải dựa vào chỉ những mô hình nào đang t 'ch tại, nghĩa là vào các môn khoa học đã được hình thành trước đó. Ở đó có một kho tàng các kinh nghiệm được làm sẵn, thành thử thật là dại dột nếu ta không khai thác nó. Tuy nhiên, một môn khoa học chỉ có thể được xem là đã được cấu tạo một cách dứt điểm khi nó đạt đến chỗ tự tạo cho mình một vị thế độc lập (personnalité indépendante). Bởi vì nó chỉ có lí do t 'ch tại nếu chất liệu của nó là một loại sự kiện mà các môn khoa học khác không nghiên cứu. Nhưng việc những ý niệm như thế có thể hoàn toàn hợp với các sự vật có bản tính khác là đi 'cu không thể.

Đối với chúng tôi, đó là những nguyên tắc của phương pháp xã hội học.

Tập hợp các quy tắc ấy có thể khi xuất hiện đã bị phức tạp hóa một cách vô ích, nếu ta so sánh nó với nhưng thao tác phương pháp thường được sử dung. Toàn bô cơ chế thận trong ấy có thể tỏ ra rất khó nhọc đối với một môn khoa học, mà cho tới nay, chỉ đòi hỏi những ai phung sư nó phải được đào luyên v ề [kiến thức] tổng quát và triết học; và thực vậy, chắc chắn rằng việc áp dung một phương pháp như thế không thể có kết quả là làm cho sư tò mò v'ệ các sư vật xã hôi học trở nên t'âm thường. Khi, như là đi ều kiên sơ bô cho việc nhập môn xã hôi học, ta yêu c'àu mọi người tránh các khái niêm mà ho đã quen vận dung cho một loại sư vật, thì để tư duy lại các sư vật này theo cách mới mẻ, ta không thể trông chờ vào việc tuyển lưa một lương khách hàng đông đảo. Nhưng đó không phải là mục đích chúng tôi nhắm đến. Trái lại, chúng tôi tin rằng đã đến lúc xã hôi học từ bỏ những sư thành công trần tục, có thể nói như vậy, và mang lấy tính chất bí truy ền phù hợp với mọi khoa học. Như thế, nó sẽ có được trong thế giá và quy ền uy cái mà nó sẽ có thể đánh mất trong tính đại chúng. Vì khi nó còn dính vào những cuộc đấu tranh của các đảng phái, thì nó còn tư bằng lòng với việc xây dưng, có logic hơn so với lối sử dung thông thường, các ý niệm

chung, và do đó, nó không giả định bất cứ năng lực chuyên môn nào, thì nó vẫn chưa có quy ền lên giọng đủ để làm cho những [tiếng nói cùa] ham muốn và thành kiến phải câm bặt. Chắc chắn là, thời gian vẫn còn dài, khi đó nó có thể sẽ giừ vai trò này một cách hữu hiệu; tuy nhiên, để cho nó đủ khả năng làm tròn vai trò ấy vào một ngày nào đó, thì chúng ta phải làm ngay từ bây giờ.

#### CHÚ THÍCH

Xem George Ritzer, *Modern Sociological Theory*, 5th edition, New York, McGraw Hill Higher Education, 2000, tr. 18. ←

Xem George Ritzer, sdd, tr. 18. ↔

Xem Nicholas Abercrombie, Stephen Hill, Bryan S. Turner, *The Penguin Dictionary of Sociology*, London, Penguin Books, 1988, tr. 78-79. ←

Xem Raymond Aron, Les étapes de la pensée sociologique, Paris, Gallimard, 1967, tr. 307. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 309. ←

Dẫn lại theo Raymond Aron, sđd, tr. 312-313. ←

Jean-Michel Berthelot, "Les règles de la méthode sociologique ou l'instauration du raisonnement expérimental en sociologie', in Emile Durkheim, *Les règles de la méthode sociologique*, Paris, Flammarion, 1988, tr. 9-10. ↔

Jean-Michel Berthelot, bài đã dẫn (bđd), tr. 10. ↔

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 11. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 362. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 362. ↔

"Cuộc tranh cãi" này còn kéo dài nhi `âu thập niên sau đó, chẳng hạn vào năm 1946, xuất hiện một quyển sách mang tựa đ`ê là Các sự kiện xã hội không phải là những đô vật (Les faits sociaux ne sont pas

des choses) của Jules Monnerot nhằm phản bác lại luận điểm của Durkheim.

**→** 

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 13. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 363. ←

Xem Félicité des Nétumières, "Fait social", in Andre Akoun, Pierre Ansart (Dir.), *Dictionnaire de sociologie*, Paris, Le Robert, Seuil, 1999, tr. 215-216. ↔

"Est fait social toute manière de faire, fixée ou non, susceptible d'exercer sur l'individu une contrainte extérieure; ou bien encore, qui est générale dans l'étendue d'une société donnée tout en ayant une existence propre, indépendante de ses manifestations individuelles".

Xem Félicité des Nétumières, sdd, tr. 215-216. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 364. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 365. ←

"La première règle et la plus fondamentale est de considérer les faits sociaux comme des choses."

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 364. ←

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 16. ←

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 14. ←

Xem Raymond Aron, sdd, tr. 365. ←

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 15. ←

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 21. ←

```
Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 34. ←
Xem Raymond Aron, sđd, tr. 371. ←
Xem Raymond Aron, sđd, tr. 370. ←
```

Chúng tôi không muốn nêu ra ở đây những vấn đề triết học tổng quát, vì đây không phải là chỗ của chúng. Thế nhưng, chúng ta hãy lưu ý rằng nếu phân tích kĩ hơn nữa, mối liên hệ tương hỗ này của nguyên nhân và kết quả có thể cung cấp một phương tiện hòa giải thuyết cơ giới khoa học với thuyết mục đích mà sự hiện hữu, và nhất là sự t ồn tại dai dẳng, của sự sống bao hàm.

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 35-36. 

Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 9. 

✓

Dẫn lại theo Lewis A. Coser, *Masters of Sociological Thought*. *Ideas in Historical and Social Context*, 2nd edition, New York, Harcourt Brace Jovanovich, Inc., 1977, tr. 129. ←

Xem Raymond Boudon, François Bourricaud, *Dictionnaire critique* de la sociologie, Paris, Presses Universitaires de France, 1986, tr. 204. ←

Xem Karl-Heinz Hillmann, Worterbuch der Soziologie, Stuttgart, Alfred Kroner Verlag, 1994, tr. 165.

#### Xem Jean-Michel Berthelot, bdd, tr. 17. ←

Nhưng người ta có thể phản bác chúng tôi rằng nếu sức khỏe bao g 'm các yếu tố đáng ghét thì làm thế nào trình bày nó, như chúng tôi sẽ làm dưới đây, như là mục tiêu trực tiếp của hành vi ứng xử? - Đi ều này không có gì mâu thuẫn. Đi à không ngừng xảy ra là một sư vật, trong khi có hại do một vài trong số các hậu quả của nó, nhưng lại có ích bởi những hậu quả khác, và thậm chí c'ân thiết cho đời sống; hoặc nếu những hậu quả xấu của nó thường xuyên bị vô hiệu hóa bởi một tác dụng ngược lại, thì trên thực tế nó có ích chứ không có hại, song nó vẫn luôn đáng ghét, vì bản thân nó vẫn là một sự nguy hiểm có thể xảy ra, và nó chí có thể bị gốt bỏ bởi hành động của một lực đối kháng. Đó là trường hợp của hành vi tôi phạm; sai l'âm mà nó gây ra cho xã hôi bị hủy bỏ bằng hình phạt, nếu hình phạt tiến hành hợp lê. Vì vậy dù sao đi nữa, nếu như không gây ra cái ác mà nó bao hàm, nó bảo vệ các mối quan hệ tích cực, mà chúng tôi sẽ bàn đến ở phần sau, với các đi à kiên n à tảng của đời sống xã hôi. Nhưng có thể nói vì nó đã thành vô hại, cho dù nó như thế nào đi nữa, những sư ác cảm mà nó gây ra không phải là không có cơ sở vững chắc.

**→** 

Nghĩa là nói rằng người ta không nên lẫn lộn thuyết thực chứng này với siêu hình học thực chứng của Comte và của ông Spencer. ↩

Có thể thấy rằng để thừa nhận mệnh đ`ê này, ta không nhất thiết phải cho rằng đời sống xã hội nhất định phải được tạo thành từ cái gì đó khác chứ không phải từ các biểu tượng, mà ta chỉ c`ân thiết định rằng các biểu tượng của cá nhân hay xã hội chỉ có thể được nghiên

cứu một cách khoa học với đi ều kiện là chúng được nghiên cứu một cách khách quan. ↩

Vả lại, mệnh đ`ề này chỉ chính xác một ph`ân. Ngoài các cá nhân, còn có các sự vật là những yếu tố bộ phận của xã hội. Nhưng có đi ều, chỉ có các cá nhân mới là những yếu tố tích cực duy nhất trong xã hôi. ↩

Về quan điểm này, thật là vô ích khi chứng minh rằng sự cần thiết phải nghiên cứu các sự kiện từ bên ngoài có vẻ như càng hiển nhiên hơn nữa, vì chúng là kết quả của những sự tổng hợp xảy ra ở bên ngoài chúng ta và chúng ta thậm chí còn không có tri giác mù mờ nào về chúng, tức là cái ý thức có thể mang lại cho chúng ta những hiện tượng nội tâm.

Sức mạnh cưỡng chế mà chúng tôi gán cho sự kiện xã hội chỉ là ph a nhỏ trong toàn bộ sự kiện xã hội đến mức nó cũng có thể biểu hiện cả đặc điểm đối lập. Vì đ ang thời với việc các định chế được áp đặt lên chúng ta, chúng ta nắm lấy chúng; chúng bó buộc chúng ta và chúng ta yêu thích chúng; chúng cưỡng chế chúng ta và chúng ta thấy thỏa mãn với sự vận hành của chúng và với cá sự cưỡng chế ấy nữa. Phản đ ênày là phản đ êmà các nhà đạo đức học thường chỉ ra là nằm giữa hai ý niệm: sự thiện (bien) và nghĩa vụ (devoir), hai ý niệm này thể hiện hai phương diện khác nhau, nhưng đ àu có thực, của đời sống đạo đức. Nhưng có lẽ không phải các tập tục xã hội gây ra cho chúng ta sự ảnh hưởng hai mặt ấy, vả lại, sự ánh hưởng này cũng chỉ có vẻ b ề ngoài là mâu thuẫn mà thôi. Nếu như chứng ta không xác định chúng bằng sự gắn bó đặc biệt này, vừa quan tâm lại vừa dửng dưng, đó hoàn toàn là vì sự ảnh hưởng ấy không được thể hiện ra bằng những dấu hiệu b ề ngoài có thể để dàng cảm nhận. Sự thiện có cái gì

đó nội tâm hơn, sâu thẳm hơn so với nghĩa vụ, và do đó chúng ta ít nắm bắt được.↩

Xem mục từ XÃ HỘI HỌC trong bộ *Grande Encyclopédie/*Đại Bách khoa thư, của Fauconnet và Mauss.

**→** 

Cho dù các tín ngưỡng và các tập tục xã hôi từ bên ngoài đã thâm nhập vào trong ta theo cách này, đi à đó không có nghĩa là chúng ta tiếp nhận chúng một cách thu động và không làm cho chúng phải chịu sư biến đổi. Khi nghĩ đến các định chế tập thể và coi chúng giống như chúng ta là chúng ta đã cá nhân hóa chúng, chúng ta đã mang lại cho chúng ít nhi `àu dấu ấn cá nhân của mình; vì thế, khi nghĩ đến thế giới khả giác, mỗi người chúng ta đã tô màu cho nó theo cách của mình và các chủ thể khác nhau tư mình thích ứng theo cách riêng của mình với cùng môt môi trường vật lí. Đó là lí do tại sao mỗi người chúng ta tạo ra, trong chừng mưc nào đó, luân lí của mình, tôn giáo của mình, kĩ nghệ của mình. Không một sự phục tùng xã hội nào mà không bao g`âm toàn bộ các sắc thái cá nhân. Tuy nhiên, phạm vi của những sự thay đổi cho phép vẫn bị hạn chế. Phạm vi thay đổi ấy là không có hay rất hạn chế đối với các hiện tương tôn giáo và luân lí ở đó mọi sư lệch lạc dễ trở thành hành vi tôi phạm; nó rông hơn đối với tất cả những gì liên quan đến đời sống kinh tế. Nhưng sớm hay muôn, ngay cả trong đời sống kinh tế, ta vẫn gặp phải một ranh giới không thể vượt qua.

**→** 

Système de Logique ! Hệ thống logic họ² I. VI, ch. VII-XII. ↔ V. 2e éd., tr. 294-336. ↔

Vả lại, đi àu này không có nghĩa là mọi cưỡng chế là chuẩn mực. Chúng ta sẽ trở lại vấn đề này sau. ↩

Hiện tượng tự tử không diễn ra ở bất cứ lứa tuổi nào, cũng không diễn ra ở mọi lứa tuổi với cùng một cường độ. ↩

Ta có thể thấy định nghĩa này về sư kiên xã hôi xa biết bao với định nghĩa dùng làm cơ sở cho hệ thống tài tình của ngài Tarde. Trước hết, chúng tôi phải tuyên bố rằng các công trình nghiên cứu của chúng tôi không một chỗ nào để chúng tôi xác nhận sư ánh hưởng nổi bật mà ngài Tarde gán cho là sư bắt chước (imitation) trong sư phát sinh các sự kiện tập thể. Hơn nữa, từ định nghĩa nói trên, vốn không phải là một lí thuyết mà là một sư tóm tắt đơn thu an v è các dữ kiên được quan sát trực tiếp, có vẻ như kết cục là sự bắt chước chẳng những không phái lúc nào cũng thể hiện, mà thậm chí còn không bao giờ thể hiện, cái bản chất và đặc trưng của sự kiện xã hội. Chắc chắn, bất cứ sư kiên xã hôi nào được bắt chước, như chúng tôi vừa cho thấy ở trên, đ`àu có xu hướng trở nên được khái quát hóa, nhưng đó là vì nó mang tính xã hôi, tức là mang tính bắt buôc. Sức mạnh lan rông của nó không phải là nguyên nhân, mà là kết quả của đặc điểm xã hôi học của nó. Hơn nữa, nếu các sư kiên xã hôi là những cái duy nhất gây ra kết quả ấy, thì ít ra ta có thể dùng [khái niệm] bắt chước để định nghĩa các sư kiên ấy, nếu như không phải để giải thích chúng. Nhưng một trạng thái đang gây ra những tác động liên hoàn của cá nhân cũng vẫn là mang tính cá nhân. Hơn nữa, người ta có thể tư hỏi rằng thuật ngữ "bắt chước" có phải là chữ thực sự thích hợp để chỉ một sự lan tỏa (propagation) nhờ sư ảnh hưởng mang tính cưỡng chế nào đó. Chỉ dùng thuật ngữ ấy thôi, người ta sẽ lẫn lôn các hiện tương rất khác nhau và c`ân phải được phân biệt. ↔

Mối quan hệ họ hàng g`ân gũi ấy giữa đời sống và cấu trúc, giữa cơ quan và chức năng có thể dễ dàng được xác lập trong xã hội học, bởi lẽ giữa hai thuật ngữ hết sức trái ngược ấy có một loạt các trung gian có thể quan sát trực tiếp và cái trung gian ấy chỉ ra mối liên hệ giữa chúng. Sinh học lại không có cái ngu 'ân như thế. Nhưng chúng ta được phép tin rằng những lối quy nạp của xã hội học v ềchủ đ ềnày có thể được áp dụng cho ngành kia, và rằng trong các cư thể sinh vật cũng như trong các xã hội, giữa hai loại sự kiện này chỉ có những sự khác nhau v ềcấp độ.

```
Novum organum/ Bộ công cụ mới, I, 26. ↔
Sđd, I, 17. ↔
Sđd, I, 36. ↔
Sđd, III, 331, 332. ↔
```

Quan niệm, hơn nữa, có thể đ`ây tranh cãi (xem *Division du travail social* /Sự phân công lao động xã hội, II, 2, § 4). ↔

Sự hợp tác do đó không thể t`ôn lại nếu không có xã hội, và đó là mục đích để một xã hội t`ôn tại" (*Principes de Sociologie* / Các nguyên lí của xã hôi học. III, 332.).

```
Système de Logique/ lê thống logic học, III, p. 496. ↔
```

Tính chất này được rút ra lừ những lối diễn đạt giống nhau ở các nhà kinh tế học. Nó luôn là vấn đề về các ý niệm: lợi ích, tiết kiệm, đầu tư, chi tiêu (xem GIDE, *Principes d'économie politique !* Các nguyên lí của kinh tế học chính trị, quyển III ch. I, § 1; ch. II, § 1; và III, § 1.).

Đúng là mức độ phức tạp của các sự kiện xã hội làm cho khoa học gặp nhi ầu khó khăn hơn. Nhưng bù lại, rõ ràng xã hội học là ngành đến sau, nên nó có thể thừa hưởng những tiến bộ do các ngành khoa học thấp hơn thực hiện và học hỏi từ các ngành đó. Việc sử dụng những kinh nghiệm trước đó chắc chắn sẽ đẩy nhanh sự phát triển của ngành xã hội học.

**→** 

# J. DARMESTETER, Les prophètes d'Israël/ Các nhà tiên tri Israël, p. 9. ↔

Trong thực tế, người ta bao giờ cũng xuất phát từ khái niệm hay từ ngữ thông thường. Người ta tìm xem trong số các sự vật mà từ này biểu thị ý nghĩa một cách không rõ ràng, có những sự vật nào bộc lộ những đặc điểm b'ề ngoài chung cho chúng không. Nếu có, và nếu khái niệm được hình thành bằng sự nhóm hợp các sự kiện g'ần trùng khớp như vậy, nếu không trùng khớp hoàn toàn (đi àu này hiếm khi xảy ra), thì ít ra ở ph'ần lớn, với khái niệm thông thường, người ta có thể tiếp tục biểu thị khái niệm khoa học bằng cùng một chữ với khái niệm thông thường và giữ lại trong khoa học lối diễn tả dược dùng trong ngôn ngữ thông dụng. Nhưng nếu độ lệch quá lớn, nếu quan niệm chung lẫn lộn với nhi àu quan niệm riêng, thì chúng ta c'ần phải tao ra các thuât ngữ chuyên biệt mới.

Chính tình trạng thiếu vắng định nghĩa đôi khi tạo cơ hội cho người ta nói rằng n`ên dân chủ cũng đã được thực hiện cả trong giai đoạn đầu lẫn trong giai đoạn cuối của lịch sử. Thật ra thì n`ên dân chủ thời nguyên thủy và n`ên dân chủ ngày nay rất khác xa nhau.

Tội phạm học, tr. 2. $\stackrel{\longleftarrow}{\leftarrow}$ 

Xem LUBBOCK, Les Origines de la civilization/Ngu on gốc của văn minh, ch. VIII. Xét một cách chung hơn nữa, người ta nói, không phải là ít sai l'âm, rằng các tôn giáo cổ xưa là các tôn giáo phi luân lí (amoral) hay vô luân lí (immoral). Sự thật là chúng có luân lí riêng. ↩

Ví dụ, để vô hiệu sự thay thế này, ta c`ân phải có những lí do để tin rằng pháp luật không còn thể hiện cái trạng thái thực sự của các quan hệ xã hôi tại một thời điểm nào đó.⊷

Xem Sự phân công lao động xã hội, I. I←

Xem 'Introduction à la Sociologie de la famille'/ 'Nhập môn xã hội học gia đình' của chúng tôi trong *Annales de* la *Faculté des lettres de Bordeaux*/ Niên san của Khoa Văn học trường Bordeaux, năm 1889.

**→** 

Qua đó, ta có thể phân biệt hiện tượng bệnh tật với hiện tượng dị tật (monstruosité). Hiện tượng dị tật chỉ là một sự ngoại lệ trong không gian; tuy nó không được bắt gặp ở loài trung bình (dans la moyenne de l'espèce), nhưng nó kéo dài đến trọn đời các cá thể vốn là nơi nó được nhận thấy. Vả lại, ta thấy rằng cả hai loại hiện tượng này chỉ khác nhau v ềmức độ, và v ềcơ bản là có cùng tính chất; các ranh giới giữa chúng rất mờ nhạt, vì bệnh tật không phải là không có khả năng t chúng thể tách rời hai hiện tượng này ra một cách triệt để khi định nghĩa chúng. Sự phân biệt giữa chúng không thể rạch ròi hơn so với sự phân biệt giữa hình thái học và sinh lí học, tóm lại vì bệnh tật là hiện tượng bất thường trong loại giải phẫu học.

Thuật ngữ santé vừa có nghĩa là "sức khỏe" [xét v`ê mặt sinh lí], vừa có nghĩa là "sự lành mạnh" [xét v`ê mặt xã hội], tùy theo văn cảnh mà chúng tôi dịch là "sức khỏe" hay "lành mạnh" (Chú thích của người địch - ND).

**→** 

Ví dụ, người dã man mà có ống tiêu hóa nhỏ và hệ thống th`ân kinh phát triển của người văn minh có sức khỏe thì sẽ là một người bệnh trong môi trường của anh ta.

**→** 

Chúng tôi rút ngắn ph ần khai triển này của chúng tôi; vì chúng tôi chỉ có thể nhắc lại ở đây, v ề các sự kiện xã hội nói chung, những gì chúng tôi đã nói ở chỗ khác v ề sự biệt hóa các sự kiện luân lí thành những sự kiện bình thường và những sự kiện bất bình thường (xem *Sự phân công lao động xã hội*, tr. 33-39.).

**→** 

Đúng là ông GAROFALO đã thử phân biệt hiện tượng bệnh tật với hiện tượng bất thường (*Tội phạm học*, tr. 109, 110). Nhưng ông đặt sự phân biệt này trên hai luận cứ duy nhất như sau: 1 ) Chữ "bệnh tật" luôn dùng để chỉ cái gì đó có xu hướng hướng đến sự hủy hoại toàn bộ hay từng phần cơ thể; nếu sự hủy hoại không diễn ra, tức là đã có sự cứu chữa, nhưng không bao giờ ổn định như ở nhi ều hiện tượng bất thường. Nhưng chúng ta vừa thấy rằng hiện tượng bất thường, bản thân nó, là một mối de dọa đối với sinh thể ở các trường hợp trung bình. Đúng là không phải bao giờ cũng thế; nhưng những mối nguy hiểm do bệnh tật gây ra cũng chỉ tần tại ở phần lớn các hoàn cảnh. Còn việc không có tình trạng ổn định, vốn là dấu hiệu phân biệt

cái bệnh tật, đó chính là việc quên đi những căn bệnh mãn tính và tách rời một cách triệt để hiện tượng quái thai học ra khỏi hiện tượng bệnh lí. Các hiện tượng dị tật là những hiện tượng cố định. 2) Hiện tượng bình thường và hiện tượng bất thường biến đổi theo từng chủng tộc, có thể nói như vậy, trong khi đó sự phân biệt giữa sinh lí học với bệnh lí học có thể có sẵn đối với toàn bộ *genus homo* [giống người). Trái lại, chúng tôi vừa chứng minh rằng thường cái gì là bệnh tật đối với người dã man thì không phái là bệnh tật đối với người văn minh. Các đi ều kiên của sức khỏe thể chất biến đổi tùy theo từng môi trường.

**→** 

Thực vậy, ta có thể tự hỏi khi một hiện tượng nảy sinh một cách tất yếu từ các đi ầu kiện chung của đời sống, có phải vì thế mà nó không có ích không? Chúng tôi không thể xử lí vấn đ ề thuộc lĩnh vực triết học này. Nhưng ở ph ần sau, chúng tôi sẽ có đôi lời v ềnó. ↩

Về điểm này, xem một chú thích mà chúng tôi đã công bố trong Tạp chí *Triết học* (số tháng 11/1893) về "Định nghĩa về chủ nghĩa xã hôi". ↔

Các xã hội phân nhánh (sociétés segmentaires), và nhất là các xã hội phân mảnh căn cứ theo cơ sở lãnh thổ, là các xã hội mà những sự phân thù căn bán của chúng tương ứng với những sự phân công theo lãnh thổ. (Sự *phân công lao động xã hội*, tr. 189-210).

Trong một số trường hợp, ta có thể tiến hành hơi khác một chút và chứng minh rằng một sự kiện mà tính chất bình thường của nó bị nghi ngờ, thì sự nghi ngờ này có đáng hay không, bằng cách chỉ ra rằng nó gắn li ền mật thiết với sự phát triển trước đó của loại hình xã hội được xét, và thậm chí gắn với toàn bộ diễn trình tiến hóa xã hội nói chung, hay ngược lại, cho thấy rằng nó trái ngược với cả cái này lẫn cái kia.

Chính bằng phương cách này mà chúng tôi đã có thể chứng minh rằng tình trạng suy giảm hiện nay của các lòng tin tôn giáo, nói một cách chung hơn, của những xúc cảm tập thể (sentiments collectifs) trước những đối tương tập thể chỉ là (hiện tương) bình thường; chúng tôi đã chứng minh rằng sư suy giảm này càng ngày càng trở nên rõ nét hơn khi các xã hôi tiến g`ân đến loại hình hiện nay của chúng ta, và đến lượt nó, loại hình [xã hôi] này lại được phát triển hơn nữa (Sư phân công lao động xã hội, tr. 73-182). Nhưng về căn bản, phương pháp này chỉ là một trường hợp đặc thù của phương pháp trên. Bởi lẽ nếu tính chất bình thường của hiện tương này có thể được xác lập theo cách này, tức là chính lúc ấy, nó đã được gắn với những đi à kiên phổ biến nhất của sư sinh t ch tập thể của chúng ta. Thực vậy, một mặt, nếu sư suy thoái này của ý thức tôn giáo càng nổi bật hơn nữa do cấu trúc của các xã hôi chúng ta được xác định rõ hơn, thì đó không phải là nó dưa vào nguyên nhân ngẫu nhiên nào đó, mà vào sư cấu tạo của chính môi trường xã hôi của chúng ta, và mặt khác, vì các nét đặc trưng của sư cấu tạo này ngày nay chắc chắn là được phát triển hơn so với trước kia, nên chỉ là bình thường ở chỗ những hiện tương, vốn phu thuộc vào nó, mà bản thân chúng đã được khuếch đại. Phương pháp này chỉ khác với phương pháp nói trên ở chỗ là những đi à kiên giải thích và biên minh tính phổ biến của hiện tương được suy luận chứ không được quan sát trực tiếp. Ta biết nó có gắn với tính chất tự nhiên của môi trường xã hôi chứ không biết việc gắn kết này là gì và diễn ra như thế nào. ←

Thế nhưng, người ta sẽ nói rằng, sự thực hiện của loại hình bình thường không phải là mục tiêu cao nhất mà người ta có thể đ'ề xuất, và để vượt ra khỏi nó thì cũng c'ân phải vượt ra khỏi khoa học. Ở đây, chúng tôi không xét ex *professa* [một cách chuyên sâu] vấn đ'ề này;

chúng tôi chỉ trả lời: 1) đó là vấn đ'ề hoàn toàn có tính lí thuyết, vì trên thực tế, loại hình bình thường, tức trạng thái sức khỏe, đã đủ khó thực hiện r'ài và việc bị nhiễm bệnh cũng đủ hiếm để chúng ta khỏi mất công hình dung ra cách tìm kiếm cái gì đó tốt hơn; 2) những sự cải thiện này, v'ề khách quan là có nhi àu lợi thế hơn, không phải là đáng mong muốn v'ề mặt khách quan cho việc đó; vì nếu như chúng không đáp ứng cho bất cứ một xu hướng ti àn ân hay hiển hiện nào, thì chúng không thêm gì vào cho hạnh phúc cả, và nếu như chúng đáp ứng được xu hướng nào đó, thì đó là do loại hình bình thường không được thực hiện; 3) cuối cùng, để cải thiện loại hình bình thường, người ta c'àn phải biết nó. Vì vậy, người ta không thể vượt ra khỏi khoa học bằng cách dưa vào khoa học.

Do hành vi phạm tội là một hiện tượng xã hội học bình thường, ta chớ suy ra rằng kẻ tội phạm là một cá nhân được cấu tạo bình thường v ềsinh lí và tâm lí. Đây là hai vấn đ ềđộc lập. Chúng ta sẽ hiểu sự độc lập này hơn, khi chúng tôi chứng minh ở ph ần sau sự khác nhau giữa các sự kiện tâm lí học và các sự kiện xã hội học.

Vu khống, nhục mạ, phỉ báng, lừa đảo, v.v.↔

Chính chúng tôi cũng đã phạm sai 1'âm khi nói như vậy v'ê kẻ tội phạm, do không áp dụng quy tắc của mình (Sự *phân công lao động* xã *hôi*, tr.395, 396). ↔

Vả lại, cho dù hành vi tội phạm là một sự kiện xã hội học bình thường, thì đi ều đó không có nghĩa là ta không được căm ghét nó. Sự đau đớn cũng vậy, là cái không đáng mong muốn; cá nhân ghét sự đau đớn cũng giống như xã hội ghét hành vi tội phạm, thế nhưng nó lại là một chức năng của sinh lí học bình thường. Không chỉ sự đau đớn tất yếu được phát sinh từ chính sự cấu tạo của một sinh thể nào đó, mà nó

còn giữ một vai trò hữu ích trong đời sống, và vì lí do đó, nó không thể bị thay thế. Như vậy, sẽ là đi ầu xuyên tạc tư tưởng của chúng tôi một cách kì cục khi trình bày nó như là một sự biện hộ cho hành vi tội phạm. Chúng tôi thậm chí không nghĩ đến việc phân kháng lại một lối lí giải như vậy, nếu chúng tôi không biết người ta tự mình chuốc lấy những sự kết án lạ lùng nào đó và đi đến những ngộ nhận nào đó, khi người ta tiến hành nghiên cứu các sự kiện luân lí một cách khách quan và nói v ềchúng bằng một thứ ngôn ngữ khác với ngôn ngữ của người không có chuyên môn.

**→** 

Xem Carofalo. *Tội phạm học*, tr. 299. ↔

Khi bàn v ềlí thuyết được triển khai ở chương này, đôi khi người ta kết luận rằng, theo chúng tôi, sự gia tăng của hiện tượng tội phạm trong thế kỉ 19 là một hiện tượng bình thường. Đi ều đó hoàn toàn xa lạ vứi tư tưởng của chúng tôi. Nhi ều sự kiện mà chúng tôi đã chỉ ra v ề hiện tượng tự tử (xem *Le Suicide* / Sự tự tử, tr. 420 và kế tiếp), trái lại, có xu hướng khiến chúng tôi tin rằng sự phát triển này nhìn chung là bệnh hoạn. Tuy nhiên, đi ều có thể xảy ra là một sự gia tăng nào đó của một số hình thức hiện tượng tội phạm là bình thường, vì mỗi trạng thái văn minh đ ều có hiện tượng tội phạm riêng của nó. Nhưng ở đây, người ta chỉ có thể nêu ra những giả thuyết mà thôi.

Tôi gọi như vậy, bởi lẽ thuyết ấy thường được sử dụng ở một số sử gia, chứ tôi không có ý nói nó được tất cả các sử gia sử dụng. ↔

Tùy theo ngữ cảnh mà chúng tôi dịch thuật ngữ "espèce" là "giống", "loại" hay "kiểu loại"; trong mối quan hệ với thuật ngữ "loài" [genre], chúng tôi dịch là "giống", còn những trường hợp khác là "loại" hay "kiểu loại" - ND. ↔

```
Ciáo trình triết học thực chứng, IV, 263. ↔

Bộ Công cụ mới, II, § 36. ↔

Xã hôi học, II, 135. ↔
```

"Chúng ta không bao giờ có thể nói chính xác v ề cái cấu tạo nên một xã hội đơn giản." (Sđd, 135,136). ↔

```
Sđd, tr. 136. ↔
Sư phân công lao đông xã hôi, tr. 189. ↔
```

Tuy nhiên, nói chung là rất có thể khoảng cách giữa các xã hội cấu thành không thể quá lớn, nếu không giữa chúng sẽ không thể có bất cứ một thống nhất nào v ềtinh th ần.

Đây có là trường hợp của Đế chế La Mã, một trường hợp không ti`ên khoáng hậu trong lịch sử?⊷

Khi viết chương này cho l'ần xuất bản thứ nhất của công trình này, chúng tôi vẫn chưa nói đến phương pháp phân loại các xã hội theo trạng thái văn minh của chúng. Quả thật, vào lúc ấy, các nhà xã hội học có thẩm quy ền vẫn chưa đ'ề xuất những bảng phân loại như vậy, có lẽ ngoại trừ Comte, nhưng bảng phân loạt của ông lại quá lỗi thời. Kể từ đó, nhi ều tiểu luận được viết theo chi ều hướng này, nhất là các tiểu luận của Vierkandt ("Die Kulturtypen der Menschheit" / "Các loại hình văn hóa của nhân loại", trong *Archiv. f Anthropologie*/ Thư khố Nhân học Pháp, 1898), của Sutherland ("The Origin and Growth of the Moral Instinct" / "Ngu ền gốc và quá trình phát triển của bản năng luân lĩ"), và của Steinmetz ("Classification des types sociaux" / "Sự phân loại các loại hình xã hội", trong Année *sociologique* / Niên san xã hội học, III, tr. 43-147). Tuy nhiên, chúng tôi sẽ không dừng lại để bàn luận chúng, vì chúng không đáp ứng vấn đ'ề được đặt ra trong chương

này. Người ta nhận thấy cái được phân loại ở đây không phải là các kiểu loại xã hôi mà là các giai đoạn lịch sử rất khác nhau. Nước Pháp, kể từ buổi sơ thủy, đã trải qua những n'ên văn minh rất khác nhau; nó bắt đ`ài bằng n'èn văn minh nông nghiệp, sau đó chuyển sang n'èn văn minh công nghiệp thủ công và tiểu thương, r à công trường thủ công, và cuối cùng là n'ên văn minh đại công nghiệp. Thế nhưng, người ta không thể thừa nhận rằng cùng một cá tính tập thể (individualité collective) ấy thôi mà lại có thể thay đổi kiểu loại đến ba bốn l'ân như vậy. Một kiểu loại phải được định nghĩa bằng các tính chất ổn định hơn. Trạng thái kinh tế, công nghê, V.V., biểu hiện những hiện tương quá thất thường và quá phức tạp đối với việc cung cấp cơ sở cho sư phân loại. Thậm chí cũng rất có khả năng là các xã hôi, mà sư cấu tạo bẩm sinh của chúng rất khác nhau, có thể có cùng một n'ên văn minh công nghiệp, khoa học, nghệ thuật. Trong tương lai, nước Nhật có thể vay mươn nghệ thuật và công nghiệp của chúng ta, thậm chí vay mươn cá cách tổ chức chính trị của chúng ta nữa, nhưng nó vẫn thuộc v ềmôt kiểu loại xã hôi khác với nước Pháp hay nước Đức. Chúng tôi cũng phải nói thêm rằng những nỗ lưc ấy, cho dù được hướng dẫn bởi các nhà xã hôi học danh giá, cũng chỉ mang lại những kết quả mở hồ, đầy tranh cãi và ít có giá trị sử dung.

**ب** 

Ciáo trình triết học thực chứng, IV, 262.←

Xã hội học, III, 336.↔

is pater est quem justae nuptiae declarant: Người cha là kẻ được tuyên bố bởi một cuộc Hôn nhân hợp pháp - ND. ↔

Sự phân công lao động, I, II, ch. III và IV ↔

Chúng tôi không muốn nêu ra ở đây những vấn đề triết học tổng quát, vì đây không phải là chỗ của chúng. Thế nhưng, chúng ta hãy lưu ý rằng nếu phân tích kĩ hơn nữa, mối liên hệ tương hỗ này của nguyên nhân và kết quả có thể cung cấp một phương tiện hòa giải thuyết cơ giới khoa học với thuyết mục đích mà sự hiện hữu, và nhất là sự tồn tại dai dẳng, của sự sống bao hàm.

**→** 

4

Sđd. 582. ←

Sđd, 18. ←

Sự phân công lao động xã hội, I. II, ch. II, nhất là trang 105 và những trang kế tiếp.

```
Sự phân công lao động xã hội, 52, 53. ↔

Sự phân công lao động xã hội, 301 và các trang kế tiếp. ↔

Giáo trình triết học thực chứng, IV, 333. ↔

Ciáo trình triết học thực chứng, 345. ↔

Ciáo trình triết học thực chứng, 335. ↔

Giáo trình triết học thực chứng, 335. ↔

Các nguyên lí của xã hội học, 1, 14. ↔
```

"Xã hội t`ân tại vì lợi ích của các thành viên trong xã hội, các thành viên không t`ân tại vì lợi ích của xã hội...: các quy ân của đoàn thể chính trị không t`ân tại một cách tự thân, chúng chỉ trở thành một cái

gì đó với đi ều kiện là chúng hiện thân cho các quy ền của các cá nhân hợp thành đoàn thể ấy." (Sdd, II, 20).

4

Thế đây, theo nghĩa nào đó và vì lí do nào đó mà người ta có thể và phải nói vìê một ý thức tập thể khác với các ý thức cá nhân. Để biện minh cho sự phân biệt này, ta không nhất thiết phải xem ý thức cá nhân là bản thể; nó là cái gì đó đặc biệt và phải được biểu thị bằng một thuật ngữ riêng, đơn giản là vì các trạng thái cấu tạo nên nó khác một cách đặc biệt với các trạng thái cấu tạo nên các ý thức cá biệt. Tính chất đặc biệt ấy có được là do chúng không được hình thành từ cùng những yếu tố. Thực vậy, các trạng thái sau do bản tính của thực thể hữu cư-tâm lí được nắm bắt một cách cô lập mà có, còn các trạng thái trước do sự kết hợp nhi là thực thể thuộc loại ấy mà có. Vì thế, những cái hợp thành này không thể không khác nhau, vì các thành ph làn cấu tạo khác nhau đến mức ấy. Vả lại, định nghĩa của chúng tôi v ềsự kiện xã hội chỉ vạch ra cái đường phân thủy ấy theo cách khác.

Nếu đúng là nó đã t`ôn tại trước khi có bất cứ đời sống xã hội nào. V`ê điểm này, xem Espinas, *Sociétés animals*/ Các xã hội động vật, 474. ↔

Sự phân công lao động xã hội, I. II, ch. I.↔

Các hiện tượng tâm lí chỉ có thể có những hậu quả xã hội khi chúng được hợp nhất chặt chẽ với các hiện tượng xã hội đến mức sự tác động của hai loại hiện tượng này tất yếu bị lẫn lộn. Đây là trường hợp của một số hiện tượng tâm lí-xã hội nào đó. Vì thế, một người công chức là một lực lượng xã hội, nhưng đ 'ông thời lại là một cá nhân. Kết quả là, ông ta có thể sử dụng năng lượng xã hội (énergie sociale) mà ông ta đang nắm giữ, theo một chi 'àu hướng được quy định bởi bản

tính cá nhân của mình, và qua đó, ông ta có thể có một sự ảnh hưởng đến những yếu tố cấu thành xã hội. Đó là đi àu xảy ra đối với các chính khách, và nói một cách tổng quất hơn, đối với các thiên tài. Các thiên tài này, cho dù không làm tròn chức năng xã hội, vẫn rút ra từ những xúc cảm tập thể mà họ là đối tượng một uy quy àn, và bản thân uy quy àn này cũng là một lực lượng xã hội, và trong chừng mực nào đó, họ có thể dùng để phục vụ những ý niệm cá nhân. Nhưng ta thấy rằng những trường hợp này là do những ngẫu nhiên cá biệt, và do đó, không thể tác động đến các đặc điểm cấu thành của loại xã hội, vốn là đối tượng duy nhất của khoa học. Sự hạn chế ở nguyên tắc được phát biểu ở trên, vì thế, không mấy quan trong đối với nhà xã hôi học.

**→** 

Trong cuốn *Sự phân công lao động xã hội*, chúng tôi đã sai l'âm khi trình bày quá nhi ều mật độ vật chất như là sự thể hiện chính xác của mật độ năng động. Tuy nhiên, việc lấy mật độ thứ nhất thay cho mật độ thứ hai là hoàn toàn chính đáng đối với bất cứ cái gì liên quan đến những hiệu quả kinh tế của mật độ thứ hai này, chẳng hạn như lấy sự phân công lao động như là sự kiện thu ần túy kinh tế.

Lập trường của Comte v`ê chủ đ`ê này là một thứ chủ nghĩa chiết trung khá hàm h`ô. ↩

Đó là lí do tại sao mọi sự cưỡng chế đ`àu không bình thường. Chỉ có sự cưỡng chế nào phù hợp với ưu thế xã hội nào đó, tức là ưu thế v ềtrí tuệ hay luân lí, mới xứng đáng với tên gọi này. Nhưng sự cưỡng chế mà một cá nhân này thực thi đối với một cá nhân khác vì anh ta là người mạnh hơn hay giàu có hơn, nhất là khi sự giàu có ấy không thể hiện giá trị xã hội của anh ta, là sự cưỡng chế không bình thường và chỉ có thể được duy trì bằng bạo lực mà thôi.

Lí thuyết của chúng tôi thậm chí còn trái ngược với lí thuyết của Hobbes hơn so với lí thuyết v ềpháp quy ền tự nhiên. Quả thật, đối với những người ủng hộ học thuyết sau, đời sống tập thể chỉ tự nhiên trong chừng mực nó có thể được suy ra từ bản tính cá nhân. Nhưng, chỉ có những hình thức tổ chức xã hội phổ biến nhất mới có thể, nói một cách chặt chẽ, được phát sinh từ ngu ền gốc ấy. V ề chi tiết, đi ều này quá xa với tính chất hết sức phổ biến của các thuộc tính tâm lí để có thể được gắn với chúng; do đó, đối với các môn sinh của trường phái này, nó có vẻ giả tạo chẳng kém gì các địch thủ của họ. Trái lại, đối với chúng tôi, tất cả đều tự nhiên, kể cả những sự sắp đặt riêng biệt nhất, vì tất cả đều được đặt cơ sở trên bản tính tự nhiên của xã hôi.

```
Giáo trình triết học thực chứng, IV, 328. ↔

Système de Logique/Hệ thống Logic học, 11, 478. ↔

Sự phân công lao động xã hội, tr. 87. ↔
```

Do đó, người ta sẽ không đúng nếu gọi phương pháp của chúng tôi là phương pháp duy vật.↩