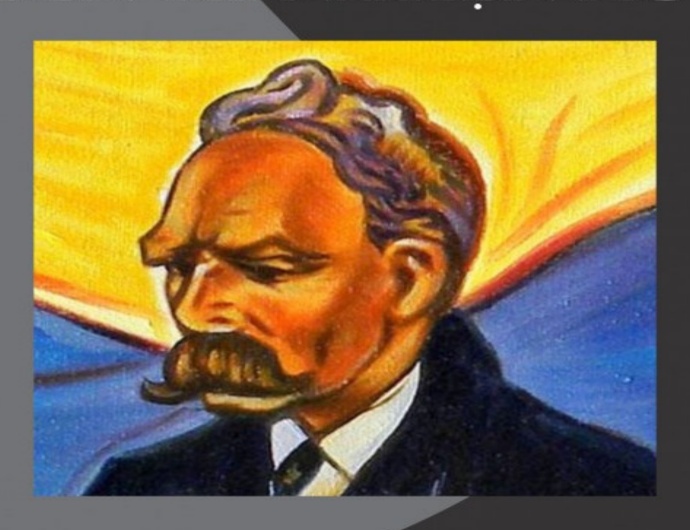
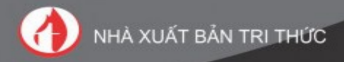
PHAM VĂN CHUNG

# FRIEDRICH LIETZSCHE và những suy niệm BÊN KIA THIỆN ÁC





# Friedrich Nietzsche Và Những Suy Niệm Bên Kia Thiện Ác

Phạm Văn Chung Tri Thức (2021)



Ebook này được thực hiện theo dự án "SỐ HÓA SÁCH CŨ" của diễn đàn TVE-4U.ORG

#### TỦ SÁCH TRI THỨC

# PHAM VĂN CHUNG

#### Friedrich Nietzsche và

# NEUNC SUX NEUN BEN KEA

(Sách tham khảo)

#### NHÀ XUẤT BẢN TRI THỰC

ebook@tudonald78 | 31-07-2021

# LÒI NHÀ XUẤT BẢN

Nhà xuất bản Tri thức trân trọng giới thiệu cuốn Friedrich Nietzsche và những suy niệm Bên kia thiện ác của tác giả Phạm Văn Chung. Chúng tôi cũng xin lưu ý bạn đọc rằng đây là sách tham khảo, phản ánh hoàn toàn quan điểm của tác giả, chủ yếu dành cho những người làm công tác nghiên cứu. Để đảm bảo tính khách quan cũng như sự tôn trọng tính toàn vẹn của tác phẩm, chúng tôi xin được giới thiệu đ ầy đủ đến bạn đọc.

Chúng tôi tôn trọng, nhưng không nhất thiết đ`ông tình với quan điểm, cách tiếp cận và lí giải riêng của tác giả v`ê các vấn đ`ê được đ`ê cập đến trong cuốn sách.

Chúng tôi mong độc giả đọc cuốn sách này như một tài liệu tham khảo với tinh th`ân phê phán và khai phóng.

Xin chân thành cảm ơn!

#### LÒI NÓI ĐẦU

riedrich Nietzsche là một nhà triết học, nhà văn, nhà tư tưởng hiện đại nổi tiếng của nước Đức. Mặc dù các tác phẩm mà ông để lại không nhi ều và không đ òsô v èsố lương và dung lương như của nhi ều nhà triết học, nhà tư tưởng lớn khác, nhưng cũng đã gây một tiếng vang lớn, ảnh hưởng sâu rông trong đời sống tinh th`ân xã hôi hiện đại trước hết là ở châu Âu - phương Tây, kéo dài cho đến hiện thời và có thể sẽ còn tiếp tuc. Theo F. Challaye - tác giả của bài "Nietzsche - Cuộc đời và triết lí" thì nhà bình chú hay nhất của Pháp về F. Nietzsche là Charles Andler đã đưa F. Nietzsche lên hàng triết gia nổi tiếng nhất của chúng ta ngày nay khi ông viết: "Nietzsche đã chứng tỏ, cùng với Henn Bergson, một hệ thống triết học có thể có của thời đại chúng ta". Nhưng theo nhận xét của Bách khoa toàn thư mở Wikipedia (tiếng Việt) thì F. Nietzsche là một trong số các nhà triết học quan trong mà các tác phẩm của ông có lẽ đã tạo ra ít sư nhất trí nhất giữa những người giải nghĩa, mặc dù các khái niêm quan trong ở ông được xác định dễ dàng, nhưng người ta đã phải tranh cãi quyết hết v ề ý nghĩa của mỗi khái niêm ấy, chưa nói gì đến t'âm quan trong tương đối của chúng". Có lẽ chính vì những lí do này mà theo Tổng quan Triết lí của Nietzsche trên trang F. Nietzsche của Google, "g'ân như mỗi tháng đ'âu xuất hiện một hay vài ba sách vở của các học giả v ề Nietzsche, đặc biệt trong thế giới Anh ngữ. Việc viết sách v ề Nietzsche đã trở thành một kỹ nghệ thương mại". Từ những nhận xét trên có thể thấy đề tài về F. Nietzsche không chỉ có sức lôi cuốn mà còn rất khó khăn, không đơn giản, nhất là khi ta muốn đạt đến một hiểu biết mang tính toàn thể v ề ông. Tuy nhiên, nghiên cứu, nhất là đánh giá F. Nietzsche vẫn là yêu c'àu tất nhiên không chỉ của nghiên cứu lịch sử triết học, mà còn vì yêu cầu của nhận thức, tinh thần và cả thực tiễn của mỗi giai đoạn lịch sử. Do đó, theo dòng thời gian ta có thêm hi vọng là sẽ có được những tiếng nói khả dĩ hơn về F. Nietzsche nhằm khắc phục được cái mâu thuẫn "không thể chấp nhận được" vẫn đang tần tại là thừa nhận ông như một nhà tư tưởng, một triết gia vĩ đại nhưng lại không, lại chưa xác định được *chính cái sự thật* vĩ đại ấy là gì. Và đối với tác giả của cuốn sách này thì niềm hi vọng nói trên trước hết nằm ở chỗ xây dựng được sự tiếp cận, các phương pháp mới không chỉ trong nghiên cứu F. Nietzsche nói chung mà còn đối với từng tác phẩm của ông nói riêng.

Với cách đặt vấn đ'ê như thế tác giả lựa chọn tìm hiểu một tác phẩm được xem là rất tiêu biểu và quan trọng của F. Nietzsche, tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Phải nói rằng việc nghiên cứu F. Nietzsche chỉ trong phạm vi một tác phẩm này thôi, tình hình cũng không h'ê đơn giản. Sau một thời gian khá lâu, có lẽ đến g'ân hai năm tác giả mới đạt được kết quả nghiên cứu này, để giờ đây mới có thể nói được một câu tưởng rất dễ dàng rằng thực ra vấn đ'ê là ở chỗ phải thay thế những quan điểm, phương pháp nghiên cứu cũ bằng việc xây dựng những quan điểm, phương pháp, nhất là tiếp cận mới. Có thể nói đối với tác giả, chưa bao giờ vấn đ'ề phương pháp, cụ thể hơn vấn đ'ề *tiếp cận* hay nói khác đi, vấn đ'ề xác lập một quan điểm, một nguyên tắc có tính chất *bao quát, hướng dẫn* toàn bộ công việc nghiên cứu lại được đặt ra một cách hết sức rốt ráo như vậy. Và sau nhi 'àu nỗ lực thì g'ân như là đ'àng thời mục đích, đối tượng, phương pháp nghiên cứu, nhất là tiếp cận mới, *tiếp cận giả định* và chủ đ'ề nghiên cứu "những suy niệm bên kia thiện ác" đã được xác định.

Chính từ sự thực hiện yêu c`âu trên một ý nghĩa hay bài học rất sâu sắc, quan trọng đã được rút ra cho tác giả là phương pháp, những phương pháp trong đó bao g`âm cả quan điểm, nguyên tắc, tiếp cận, không phải là cái có

sẵn mà ta có thể lưa chọn, trái lại nó là cái cần phải được sáng tạo ra trong quá trình nghiên cứu, hoạt đông nói chung. Trong quá trình nghiên cứu những phương pháp có sẵn, nhất là về lí thuyết, nói chung chỉ được lưa chon để đối chiếu, thử nghiêm, nhằm xây dựng phương pháp cu thể, phù hợp và có thể là mới. Cho nên, ý nghĩa của sư sáng tạo trước hết nằm ở sư sáng tạo phương pháp hay nói cách khác, sư sáng tạo v'ệthực chất là sáng tạo phương pháp. Đ ồng thời, một khía cạnh ý nghĩa, bài học khác cũng rất quan trọng đối với tác giả ở đây là thấy rõ phương pháp là quá trình. Nghĩa là ở đây vấn đ ề không phải là xây dựng, xác lập xong phương pháp r'à mới thực hiện sư nghiên cứu. Phải nói rằng mặc dù tôi đã "thuộc làu" câu nói nổi tiếng của W.G. Hegel khi còn là sinh viên rằng "phương pháp là ý thức về hình thức của sư tư vận đông nôi tại của bản thân nôi dung", nhưng cho đến bây giờ cái lí thuyết v ề phương pháp ấy mới có chỗ đứng thực sư vững chắc trong thực tế nghiên cứu của tôi. Sư thực là trong nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác tôi đã không "thủ sẵn" những quan điểm, phương pháp, nhất là tiếp cận giả định như đã được nói đến trong "Ph'àn mở đ`àu" của sách này, để tiến hành khám phá, mổ xẻ nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác, trái lại sư ý thức ra được cái logic của tác phẩm của F. Nietzsche, của những suy niêm bên kia thiên ác (mà W.G. Hegel hiểu là "sư ý thức v ềhình thức của sư tư vận đông nôi tại của bản thân nôi dung"), chỉ có thể là khi toàn bô nôi dung chuyên khảo Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác đã được viết ra hay ít ra là được phác hoa-cấu trúc trên những nét cơ bản. Như thế, với tư cách là sư ý thức v ề cái logic của tác phẩm Bên kia thiện ác, của những suy niêm bên kia thiên ác, phương pháp là cái nằm trong tiến trình xây dựng nội dung của cuốn sách này, là quá trình vừa hình thành vừa hướng dẫn và không ngừng hòa nhập, hóa thân vào nôi dung của cuốn sách khi tạo nên logic của nó.

Với việc lưu ý nhấn mạnh vị trí, ý nghĩa của vấn đ ềphương pháp, nhất

là sư tiếp cân giả định trên đây, kết hợp với việc nắm được các phương pháp nghiên cứu cu thể, nội dung của các thuật ngữ, khái niêm cơ bản trong "Ph'ân mở đ'àu", người đoc có thể sẽ dễ dàng hơn khi đọc và hiểu cuốn sách này của tác giả. Ngoài ra xin được giải thích thêm một vài điểm khác. Thứ nhất là về bố cục. Lẽ ra phải trình bày các muc v'ê "siêu hình học", "phép biên chứng" của F. Nietzsche trước khi trình bày "triết học giá trị" và những quan niêm, tư tưởng khác của ông. Bởi vì, theo truy ên thống siêu hình học, phép biện chứng là những quan niệm, quan điểm có tính chất n'ên tảng của những quan niêm, tư tưởng khác. Nhưng trong trường hợp F. Nietzsche thì vấn đ'ê lại khác hoặc không toàn toàn như vậy. Với việc lưa chon "tiếp cân giả định" và với chủ đ'ènghiên cứu là "những suy niêm bên kia thiên ác", với việc chỉ ra những khả thể siêu hình học và nhất là với việc chứng minh "triết học giá trị" của F. Nietzsche là suy niêm triết học trung tâm của toàn bô những suy niêm của ông, thì việc thể hiện cấu trúc những tri thức v`ênhững suy niệm của F. Nietzsche theo quan niêm truy ền thống là không thích hợp. Và không chỉ như thế, bằng tiếp cận giả định việc xây dưng nội dung, kết cấu của cuốn sách của tác giả cũng có tính tương đối, cũng là một, là những khả thể. Thứ hai là về việc sử dụng các từ ngữ "phi duy lí" và "phi lí tính". Khi thể hiện nôi dung tư tưởng của F. Nietzsche tác giả thường sử dung cả hai từ "phi duy lí" và "phi lí tính" và muốn người đoc hiểu chúng một cách cu thể. Theo hiểu biết của tác giả khi sử dung từ "phi duy lí" để biểu đạt quan niêm của F. Nietzsche v ềnhững gì thuộc "tinh th'ần" khác biệt, đối lập với lí tính và ở ngoài lí tính như bản năng, tính phi chủ đích, vô thức v.v., thì xét v ề mặt "ngữ nghĩa" ta thấy nó có nghĩa là không tuyết đối (và không tuyết đối hóa) lí tính, nhưng không có nghĩa loại bỏ hoàn toàn lí tính, nhưng mặt khác nó không nói rõ việc ta có rất coi trọng, thậm chí tuyệt đôi (và tuyệt đôi hóa) những gì thuộc "tình th'àn" khác biệt, đối lập với lí tính, ở bên ngoài lí tính, so với lí tính hay

không. Như thế, nếu ta chỉ sử dung từ "phi duy *lî*" để nói rằng ta đ ề cao, nhấn mạnh, thậm chí tuyết đối (và tuyết đối hóa) những cái thuộc "tinh th'àn" như đã nói, thì như thế là ta đã "gán nghĩa" cho từ này một cách tùy tiên. Trong khi đó từ "phi lí tính" có thể cho ta thấy rõ việc rất coi trọng, thậm chí tuyệt đối (và tuyệt đối hóa) những gì thuộc "tinh th`an" đối lập, khác biệt với lí tính, ở bên ngoài lí tính và đ cng thời có nghĩa là loại bỏ lí tính. Trên thực tế với nghĩa này từ "phi lí tính" biểu đạt "sát thực" hơn tự tưởng của F. Nietzsche v ề *nội dung*, *bản chất* của ý chí và ý chí khát vong quy ên lưc cái được ông xem là bản chất đời sống mà ta sẽ thấy trong nôi dung sách này. Tuy vậy, c'ân thấy rằng trong khi thể hiện toàn bô nôi dung tư tưởng hay những suy niệm của mình trong tác phẩm Bên kia thiên ác, mặc dù rất đ'ề cao, thậm chí có khi tuyết đối (và tuyết đối hóa) cái phi lí tính, nhưng F. Nietzsche vẫn không thể loại bỏ, không thể tránh được phải "nhờ" đến lí tính, tư duy trong nhi à trường hợp. Vì vậy, để thể hiện những suy niêm, tư tưởng của F. Nietzsche, nói chung chúng ta không thể sử dung chỉ một từ "phi duy lí" hoặc "phi lí tính", mà trái lại phải đ cng thời sử dung cả hai từ này, trong đó c'ân chú trong đến từ "phi lí tính" vì nó phù hợp với thực chất tư tưởng của F. Nietzsche hơn. Thứ ba là về sự trình bày. Sở dĩ có nhi à chỗ trích dẫn nguyên văn, khá dài và cả sư lặp lại những đoạn văn của F. Nietzsche trong cuốn sách này, là vì trong các đoạn văn ấy thường thường F. Nietzsche không chỉ nêu các luận điểm mà hơn thế, ông còn trình bày, giải thích rất sáng tỏ, chi tiết và rất hay tư tưởng của mình khiến cho ta nhi ầu lúc khá lúng túng khi định tóm tắt hoặc bình luận tư tưởng của ông, vì thế "đành" phải lưa chon là trích nguyên văn, trích dài để "nương" vào ông mà giải thích ông; là vì nôi dung tác phẩm của F. Nietzsche đ'ề cập, liên quan đến nhi ều lĩnh vực, thậm chí một đoạn văn của ông có thể đ'ông thời nói v'ê nhi 'âu lĩnh vực, chẳng hạn trong một đoạn nói v'ê "ý chí khát vong quy en lưc" nhưng có thể bao g'êm, liên quan

đến những phương diện nội dung khác như triết học giá trị, siêu hình học, phép biện chứng, luân lí học, tôn giáo, cho nên việc trích dẫn "lặp lại" là đi à khó tránh được. Tuy nhiên, khi trình bày tác giả cũng cố gắng sao cho tránh khỏi sự gò ép, thiếu tự nhiên hoặc lệch lạc.

Cuốn sách Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác là kết quả nghiên cứu riêng của tác giả v ètác phẩm Bên kia thiện ác, một tác phẩm rất quan trong của F. Nietzsche, của một nhà tư tưởng, một triết gia lớn mà trước đây tác giả còn biết rất ít. Nhưng càng đọc ông, tác giả càng thấy khâm phục và có nhi ều thiên cảm đối với những tư tưởng, quan điểm của ông, cả với bản thân ông, càng bị những tư tưởng, quan điểm của ông lôi cuốn, thuyết phục. Cho nên, với sản phẩm nghiên cứu trên tay, mặc dù người đoc sẽ thấy những khiếm khuyết, hạn chế rất đáng nói ở ông (nhưng chưa hẳn đã đ'ông tình với những đánh giá này của tác giả), nhưng tác giả cho rằng những giá trị, sự ảnh hưởng sâu sắc, rộng lớn của F. Nietzsche không đơn giản ở t'âm bao quát rông lớn các vấn đ'ệcủa ông, mà căn bản ở chỗ trong ông, trong các tác phẩm của ông chứa đưng, biểu hiện một nội dung tư tưởng, một lối suy niệm sâu sắc, lớn lao, một phong cách, ngôn ngữ độc đáo, đặc sắc và cả một con tim đ'ày nhiệt huyết, thấm đẫm khát vong làm người, khát vong hướng đến một đời sống mới của kiếp người - đời sống bên kia thiên ác mà nhà triết học là kẻ phải đi đ'àu trong việc minh định đời sống ấy.

Hoàn thành cuốn sách này tác giả xin gửi lời cảm ơn chân thành đến dịch giả Nguyễn Tường Văn, người đã dịch tác phẩm *Bên kia thiện ác* từ tiếng Đức sang tiếng Việt Nam để tác giả có cơ hội đọc và có thể hiểu thêm v ề F. Nietzsche. Đ ồng thời, tác giả cũng xin chân thành cảm Giáo sư Chu Hảo, Nhà xuất bản Tri thức Hà Nội, Trường Đại học Hà Nội và Khoa Giáo dục Chính trị của trường đã tổ chức thảo luận một số nội dung quan trọng của cuốn sách này trước khi nó được hoàn thành. Cuối cùng, tác giả mong

nhận được sự quan tâm, góp ý kiến phê bình thẳng thắn, tích cực từ phía người đọc để cuốn sách được hoàn thiện hơn.

Hà Nội, 6 - 2017

### PHẦN MỞ ĐẦU

ục đích, đối tượng, phương pháp nghiên cứu và nội dung, nghĩa của một số thuật ngữ, khái niệm cơ bản là những nội dung chính sẽ được trình bày trong "Ph'àn mở đầu" này. Chúng có ý nghĩa làm căn cứ và ti ền đ'ề cho việc xây dựng, triển khai toàn bộ nội dung cuốn sách Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác. Mặt khác, với những tìm tòi, luận giải mới mẻ, những nội dung trên còn mang ý nghĩa "dẫn nhập" để có thể hiểu nội dung cuốn sách của tác giả, cũng có nghĩa là để hiểu "những suy niệm bên kia thiện ác" hay nội dung cuốn sách Bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Tuy nhiên, nội dung chủ yếu của sự xem xét ở đây là v ềphương pháp, trong đó trọng tâm là v ềtiếp cận giả định.

#### 1. Mục đích và đối tượng nghiên cứu

Trong nội dung mục này ta sẽ xem xét một cách kết hợp giữa mục đích và đối tượng nghiên cứu, trong đó mục đích nghiên cứu được lưu ý hơn. Trước hết c'àn biết rằng nếu nói đối tượng của nghiên cứu này là tác phẩm Bên kia thiện ác và mục đích nghiên cứu là làm rõ (hay làm sáng tỏ) nội dung tác phẩm này, thì đó chỉ là cách nói chung chung, hình thức. Bởi vì, đi àu này cũng giống như trong các sách giáo khoa khoa học nói chung, người ta thường trình bày những hiểu biết chung v ềmục đích và đối tượng nghiên cứu một cách hình thức như thế. Nhưng trong thực tế mục đích cũng như đối tượng hoạt động nói chung, nghiên cứu nói riêng đ'àu là những yếu tố của hoạt động, cho nên chúng chỉ được xác định trong quá trình của hoạt động. Vì thế, đương nhiên việc xác định mục đích và đối

tương nghiên cứu của đ'êtài này cũng tuân theo quy tắc chung ấy. Thực tế cho thấy đối tương "Friedrich Nietzsche và những suy niêm bên kia thiên ác" chỉ được xác định trong quá trình đọc, tìm tòi, nghiên cứu trong một thời gian khá dài với những nỗ lưc không ít của tác giả. Lúc đ'àu, chủ đ'ề hay hôi dung nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác của tác giả là "những tư tưởng triết học" hay "triết học bên kia thiên ác", r'à "triết học giá trị", "triết học giá trị và đạo đức học" của F. Nietzsche trong Bên kia thiện ác. Tuy nhiên, trong quá trình này bên cạnh chủ đ'ê chính là những tư tưởng triết học của F. Nietzsche thì những tư tưởng, quan niêm khác của ông cũng thường xuyên được quan tâm trong mối liên hệ chặt chẽ với từ ngữ, khái niêm, quan niêm mà ông sử dung là "bên kia thiên ác" của tác phẩm. Do đó, cuối cùng thì chủ đề-đôi tượng cơ bản là "những suy niêm bên kia thiên ác" đã hình thành, hay đã được xác định một cách cụ thể. Căn cứ vào đó, mục đích nghiên cứu cũng được xác định một cách cụ thể là đem lại một hiểu biết khả dĩ đúng đắn, khách quan "những suy niêm bên kia thiên ác", đi à đó cũng có nghĩa là hiểu đúng, khách quan nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Việc xác định được mục đích, đối tương nghiên cứu một cách cu thể như vậy cho ta biết rõ đi ều mình sẽ phải làm và có thể làm được, quyết định việc lựa chọn, xây dựng tiếp cận, phương pháp nghiên cứu phù hợp.

#### 2. Phương pháp

Người ta có thể "định nghĩa", hiểu phương pháp với rất nhi ều nghĩa, thậm chí khác nhau. Nhưng ở đây chúng ta hiểu nó theo một nghĩa chung nhất là phương pháp có thể được xem là con đường hay cách thức nhất định nhằm đạt được mục đích của hoạt động. Tuy nhiên, trong "một" nghĩa chung nhất này có thể lại bao g ềm nhi ều nghĩa, chẳng hạn như có thể hiểu là trong "con đường" này có một "con đường" được hiểu là "tổng thể (hay

toàn bô, hệ thống) những quan điểm, nguyên tắc nhằm đạt được mục đích của hoạt động". Ở đây chúng ta sẽ lựa chọn, coi trọng việc hiểu phương pháp theo nghĩa này. Bởi vì, hiểu phương pháp là "tổng thể (hay hệ thống) những quan điểm, nguyên tắc" (nhằm đạt được mục đích của hoạt đông) là nhằm thấy ra, nhấn mạnh phương pháp v ề bản chất, tức là những quan điểm, nguyên tắc của nó. Trong một tổng thể các quan điểm, nguyên tắc ấy bao giờ cũng có một hoặc một nhóm quan điểm, nguyên tắc căn bản làm n'ên tảng hay xuất phát điểm (căn cứ) cho các quan điểm, nguyên tắc khác hay cho cái "tổng thể" (hoặc hệ thống) ấy và chúng là cái đặc trưng cho một phương pháp nào đó. Vì vậy, c'àn phải xác định cho được quan điểm, nguyên tắc hay nhóm quan điểm, nguyên tắc này trong lưa chon, xây dưng một phương pháp nhất định. Đi ều này càng có ý nghĩa quan trong đối với đ'è tài nghiên cứu này, khi vấn đ'è lưa chon, xây dưng tiếp cận giả định được đặt ra. Song, việc lưa chon hay xây dựng một phương pháp, xác định quan điểm, nguyên tắc cơ bản ở đây chủ yếu nằm ở nội dung, quá trình nghiên cứu thực tế. Nhưng c'àn nói thêm rằng một phương pháp hay một hê phương pháp có thể bao g'âm không chỉ những nguyên tắc, mà còn cả những phương pháp với tư cách là những yếu tố, thành ph'àn của nó. Cho nên dưới đây, sau "tiếp cận giả định" thì một số phượng pháp khác sẽ được xem xét với nghĩa là những phương pháp cu thể hay thành ph'ân của toàn bô phương pháp của đ'êtài này.

1. Tiếp cận giả định. Thường thường trong các nghiên cứu người ta hay nói nhi ều v ề quan điểm, phương pháp mà ít nói đến, thậm chí không nói đến sự tiếp cận hoặc nếu có nói đến cũng rất khó biết được người ta hiểu nội dung, ý nghĩa của từ ngữ, khái niệm này như thế nào. Đi ều này có nghĩa là trong các nghiên cứu như thế hoặc tiếp cận là không c ần thiết, không quan trọng hoặc người ta không quan tâm, không coi trọng nó hoặc không hiểu, không thấy được vị trí, ý nghĩa của tiếp cận trong hệ thống hay

hệ phương pháp. Nói chung từ ngữ hay khái niệm "tiếp cân" được người ta hiểu với nhi ầu nghĩa khác nhau, thường là thiếu hoặc không có sư thống nhất. Tôi dùng từ này, khái niệm này ở đây trước hết vì nó có một nghĩa đặc trưng rất quan trong là ở chỗ nó biểu hiện "khuynh hướng" hay "tính khuynh hướng" nói chung của hoạt đông tinh th'ần, nhận thức, hay nói khác đi nó có ý nghĩa hướng dẫn (dẫn đường). Nghĩa của từ Hán Việt "tiếp cận" có nghĩa là "đến g'ần", "tới g'ần", nhưng trên thực tế nó có nghĩa là bằng cách nào đó để thực sự hiểu, thực sự nắm được đối tượng. Hơn nữa theo cách hiểu của tôi, tiếp cận mang nôi dung, ý nghĩa "khuynh hướng" (hay "tính khuynh hướng") chung chứ không đơn giản chỉ là khuynh hướng. Do đó, tiếp cận không như, không đ 'ông nhất với những quan điểm, phương pháp hay những cách thức, thuật tác nghiên cứu cu thể. Nó có thể bao g`cm những yếu tố này, nhưng quan trong là ở chỗ nó bao quát và nhất là hướng dẫn chúng. Trong một hệ thống hay một hệ phương pháp có thể xem tiếp cận là một quan điểm, một nguyên tắc cơ bản bao trùm mang tính chất hướng dẫn mà dưa vào nó người nghiên cứu với những quan điểm, phương pháp, cách thức cu thể và cả những ti 'ên đ'è, đi 'àu kiên hoạt đông khác có thể nắm được ("đến g`an") đối tương.

Sự nghiệp tư tưởng, triết học, các tác phẩm cũng như cuộc đời riêng của F. Nietzsche đã gây nên, đưa đến những tranh cãi, đánh giá rất khác nhau, thậm chí đối lập nhau rất quyết liệt xuất phát từ những quan điểm, góc nhìn khác nhau, theo các hướng cả tích cực và tiêu cực. Theo nhận xét trên trang Friedrich Nietzsche của Bách khoa toàn thư mở Wikipedia (tiếng Việt) trên Google, thì F. Nietzsche là một trong số các nhà triết học quan trọng mà các tác phẩm của ông có lẽ đã tạo ra ít sự nhất trí nhất giữa những người giải nghĩa, mặc dù các khái niệm quan trọng ở ông được xác định dễ dàng, nhưng người ta đã phải tranh cãi quyết liệt v`ê ý nghĩa của mỗi khái niệm ấy, chưa nói gì đến t`âm quan trọng tương đối của chúng. Từ thực tế

nghiên cứu F. Nietzsche, nhất là từ nghiên cứu tác phẩm *Bên kia thiện ác*, tôi thấy rất cần phải lưu ý đến nhận xét quan trọng này nếu hi vọng có được một kết quả khả dĩ hơn. Vì vậy, để thấy rõ hơn tình huống "có vấn đề" và từ đó có thể xác định được sự tiếp cận hay hướng nghiên cứu chung phù hợp, cần phải tham chiếu những nghiên cứu, đánh giá về F. Nietzsche theo những khuynh hướng quan điểm khác nhau. Căn cứ vào những tài liệu nghiên cứu nhất định về F. Nietzsche, tôi tổng hợp và phân chia những nghiên cứu này, nhất là *những đánh giá về* F. Nietzsche thành ba khuynh hướng quan điểm chính: 1) Khuynh hướng *phủ nhận*; 2) Khuynh hướng *khẳng định*; 3) Khuynh hướng *giả định*. Có thể những tên gọi "phủ nhận", "khẳng định" và "giả định" nói trên chưa hoàn toàn phù hợp và sự phân biệt các khuynh hướng này không có ý nghĩa tuyệt đối, nhưng có thể hiểu nội dung, ý nghĩa của những khuynh hướng quan điểm này theo nội dung những luận giải dưới đây.

Về khuynh hướng phủ nhận. Có thể xem ph'ân viết về F. Nietzsche trong cuốn *Từ điển triết học* do các tác giả Nga M. Rodentan và P. Iuđin biên soạn là một dẫn chứng tiêu biểu nhất cho khuynh hướng quan điểm này. Các tác giả này viết: "Nit-sơ Phơ-ri-đơ-rích là nhà triết học duy tâm chủ nghĩa Đức, cực kì phản động, công khai tán dương sự bóc lột của tư bản và sự xâm lược, người tiên khu của những "nhà tư tưởng" phát-xít. Triết học của Nit-sơ xuất hiện trong thời kì chủ nghĩa tư bản tiến vào giai đoạn đế quốc chủ nghĩa; đó là sự phản ứng của tư tưởng tư sản đứng trước tình trạng những mâu thuẫn giai cấp đã trở nên sâu sắc, trước hoạt động chính trị ngày càng tăng của giai cấp công nhân và sự truy ền bá tư tưởng xã hội chủ nghĩa. Toàn bộ hệ thống tư tưởng của Nít-sơ đầy dẫy lòng hận thù đối với "tinh th'àn cách mạng", đối với qu'àn chúng nhân dân. Theo ông ta, lao động là một sự nhục nhã; theo thuật ngữ của ông ta, sự nô dịch là "thực chất của văn hóa", còn sư bóc lôt thì dính li ền với "thực chất của tất

cả moi sinh vật". Qu'àn chúng nhân dân chỉ là "nô lê", là "đàn súc vật". Tư tưởng xã hôi chủ nghĩa đã làm cho ông ta phát điên. Sư t ch tại của công đoàn, quy ền b ầu cử dành cho công nhân đ ều làm cho ông ta phẫn nô. Tất cả moi ý nghĩ của ông ta đầu nhằm hết sức ngăn ngừa không cho nổ ra "cuộc cách mạng rõ ràng là không thể tránh khỏi". Xuất phát từ quan điểm đó, ông ta "đánh giá lại tất cả những giá trị", thẩm tra lại những tiêu chuẩn của hệ thống tư tưởng tư sản phái tư do, của triết học duy lí, của luân lí học cổ truy ên, của giáo lí đạo Thiên chúa, Nít-sơ cho rằng tất cả những tiêu chuẩn đó đầu làm suy nhược ý chí đấu tranh và không thể trấn áp nổi phong trào cách mạng ngày càng lên cao. Để đối lập với sư giả dối cổ truy ên của tư tưởng tư sản, ông ta nêu ra một hệ thống tư tưởng công khai moi rơ: chống lại chủ nghĩa nhân đạo, chống lại chủ nghĩa dân chủ, chống lại đạo đức một cách vô sỉ. Ông ta phân biệt rõ ràng hệ thống tư tưởng dùng để đào tạo những người lao đông dễ bảo ("đạo đức của nô lê") và hê thống tư tưởng dùng để day dỗ "đẳng cấp những người chủ" ("đạo đức của người chủ")". "Nít-sơ là tín đ òcủa ý chí luận. Ông ta phủ nhận những quy luật khách quan và cho rằng ý chí có tác động quyết định. Ông ta tuyên bố "sư khao khát quy ền lưc" là đông lưc của tất cả moi quá trình của tư nhiên và xã hội. Ông ta xuyên tạc quy luật "cạnh tranh sinh t'cn" của Đác-uyn coi đó là nguyên tắc phổ biến, đ'ông thời dùng khái niệm "đấu tranh giành quy en lực" thay thế cho khái niệm "cạnh tranh sinh t en". Đối với "đẳng cấp những người chủ", ông ta tuyên truy ên chủ nghĩa cá nhân cực đoan (sùng bái "siêu nhân"), tuyên truy en tinh th'an xâm lược không lùi trước bất cứ một cái gì, khinh thường tất cả những quy tắc về pháp luật và về đạo đức. Nít-sơ phủ nhận sư tiến bộ trong tư nhiên và xã hội, dùng th'ân thoại "vạn vật vĩnh viễn trở lại như cũ" để chống lại *lí* luận khoa học v ềsư phát triển, theo th`ân thoại đó thì lịch sử không phải là tiến lên, mà là không ngừng quay trở lại những giai đoạn trước kia đã trải qua". "Triết học phản

động, vô nhân đạo của Nít-sơ đ`ây dẫy lòng thù hận những người lao động, ca tụng sự sùng bái sức mạnh, sùng bái con "dã thú màu hung", hoàn toàn phù hợp với hệ thống tư tưởng của bọn phát-xít. Trước kia triết học Nít-sơ đã được bọn Hít-le lợi dụng rộng rãi, ngày nay lại được những nhà tư tưởng thân phát-xít của chủ nghĩa đế quốc lợi dụng".

Tôi cho rằng không nên tóm tắt lại nôi dung những "đánh giá" về F. Nietzsche trong đoan văn được dẫn nguyên văn từ "Từ điển" nói trên dưới bất cứ hình thức nào, vì đây chính là "tấm bia ngôn ngữ" rất điển hình, có một không hai của "bảo tàng" lịch sử văn hóa "tinh th' ân và ngôn ngữ" nhân loại. Nó tiêu biểu cho tính chất, khuynh hướng phủ nhận, hơn thế phủ nhận hoàn toàn không chỉ tư tưởng, các tác phẩm, sư nghiệp của F. Nietzsche, mà cả cuộc đời ông. Nhưng đáng nói hơn nữa, đây không chỉ giản đơn là phủ nhận hoàn toàn F. Nietzsche với tuyên bố rằng ông là sai lầm, vô giá trị, vô nghĩa, hoàn toàn tiêu cực, c'ân phải loại bỏ, mà sự phủ nhận ấy còn bao hàm việc "kết tôi" ông, xem ông như một kẻ thù địch, một kẻ phản đông, ủng hô và tiếp tay cho cái ác, cu thể cho chủ nghĩa phát xít, cho tất cả những gì tiêu cực, phản tiến bô nhất nhằm chống lại một cách quyết liệt và đầy hân thù tất cả những gì tốt đẹp của con người, của nhân loại. Khuynh hướng quan điểm này tiêu biểu, điển hình cho khuynh hướng "mácxit" và được nêu ra trong những năm 70 của thế kỉ trước và nó tiếp tục được khẳng định vào những năm sau này, cu thể trong cuốn Từ điển triết học (Bản dịch Tiếng Việt) do Nhà xuất bản Tiến bô Mát-xcơ-va và Nhà xuất bản Sư thật Hà Nôi ấn hành vào năm 1986. Đồng thời, quan điểm trên vẫn còn được thể hiện ngay trong "Lời nhà xuất bản" của cuốn sách Bên kia thiện ác đã được dịch sang tiếng Việt (cuốn sách được lấy làm đối tượng nghiên cứu ở đây). Theo "Lời nhà xuất bản", F. Nietzsche tuyên bố: "Thượng để đã chết" để tôn xưng sức mạnh của con người. Con người sẽ thay thế Thương đế. Nhưng ở đây con người là con người mạnh (siêu nhân

- người hùng) và "con người này" được quy ên làm tất cả, chà đạp lên giá trị đạo đức truy ền thống, thống trị những người (yếu hơn) khác. "Kẻ mạnh là kể đúng, kể mạnh là đạo đức", đây g'ân như một tuyên ngôn toát lên từ các tác phẩm của F. Nietzsche và tư tưởng duy ý trí cực đoan này đã trở thành một vết tì ố của n'ên văn minh nhân loại. Từ những tư tưởng loại này góp ph'àn dẫn tới những vu diệt chủng của Đức quốc xã trong chiến tranh Thế giới II và vu diệt chủng ở Campuchia trong những năm g`ân cuối thế kỉ XX v.v. và v.v. Bên kia thiện ác được đánh giá là tác phẩm tiêu biểu nhất của F. Nietzsche. Nhà xuất bản giới thiêu cuốn sách tham khảo này với mong muốn bạn đọc không chỉ đơn thu ần tìm hiểu mà còn nhìn nhận một cách có phê phán những quan điểm tiêu cực của tác giả, đ'ồng thời hiểu rõ được con đường gian nan mà nhân loại đã phải trải qua những gì để có ngày hôm nay, và luôn cảnh tỉnh, đúng như lời kêu goi của nhà công sản lỗi lac J. Fusik: "Con người hãy cảnh giác". Đáng lưu ý là ở đây tư tưởng của F. Nietzsche còn bị gán cho là "góp ph'ân dẫn tới" cả vu diệt chủng ở Campuchia trong những năm g`ân cuối thế kỉ XX.

Nhưng không chỉ có những người mácxit hiểu, đánh giá v ềF. Nietzsche như thế. Trước quan điểm mácxit, trong bài viết *Tôn giáo là gì và bản chất của nó ở đâu?* Lev Tolstoy cũng đã có những đánh giá v ề tư tưởng triết học và con người của F. Nietzsche một cách tương tự. Theo L. Tolstoy, F. Nietzsche là "sự xa rời và bóp méo những vấn đ ề cơ bản đáng kinh ngạc nhất ở cái mà thời nay gọi là triết học". Với F. Nietzsche và sau F. Nietzsche các câu hỏi "tôi phải làm gì?", việc người ta thừa nhận "tất cả những gì hiện hữu đ ều là hữu *lî*" đã bị đẩy vào hậu trường, triết học d ền toàn bộ sự quan tâm của mình vào việc khảo sát cái hiện hữu và đặt nó xuống dưới những lí thuyết được tạo dựng trước. Đây là bậc đi xuống thứ nhất. Bậc thứ hai, thấp hơn nữa của tư tưởng con người, là sự thừa nhận đấu tranh vì sinh t ền, là quy luật cơ bản. Theo thuyết ấy, sự tiêu vong của

những sinh vật yếu hơn là luật không thể ngăn cản. Cuối cùng, ở bậc thứ ba, những trò lập dị trẻ con của một Nietzsche nửa điện nửa khùng, thậm chí không hợp thành một cái gì đó hoàn chỉnh và mạch lạc mà chỉ là những phác thảo của một số ý tưởng vô luân và hoàn toàn vô căn cứ, lại được những bô óc tiên tiến thời nay xem là lời cuối cùng của triết học. Trả lời câu hỏi: phải làm gì? Bây giờ người ta đã nói thắng: "hãy sống cho thỏa chí, không để ý đến đời sống của những người khác". "Xuất hiện những văn phẩm rời rạc, cốt gây ấn tượng một cách t'ân thường nhất của một người Đức mắc chứng vĩ cu ồng, lơi khẩu nhưng hạn hẹp và bất bình thường. Những văn phẩm ấy, cả v ề mặt tài năng lẫn tính đáng tin cậy lẽ ra không có một cơ may nào được công chúng để ý tới. Những văn phẩm như thế không chỉ trong thời của Kant, Leibniz, Hume, mà chỉ 50 năm trước đây sẽ không những không được để ý, mà còn không thể xuất hiện. Nhưng trong thời đại của chúng ta thì toàn thể cái gọi là nhân loại có học lại tr`âm tr'ô tán thưởng sư mất trí của ngài Nietzsche, tranh luận và giải thích ông ta, và những tác phẩm của ông được in bằng mọi thứ tiếng với số lượng ấn phẩm không thể đếm hết". "Turgenev có l'ân đã nhận xét sắc sảo rằng có những chân lí chung đảo ngược mà những kẻ bất tài muốn được để ý hay dùng đến. Ví du, moi người đ'àu biết là nước ướt, nhưng đột nhiên một ai đó với vẻ nghiêm trang lại nói rằng nước khô - không phải băng - mà nước khô, thế là moi người sẽ để ý đến lời khẳng định đinh ninh ấy". "Cũng đúng như thế, cả thế giới biết rằng đức hạnh ở trong sư kìm nén duc vong, trong sư tư chối từ. Đi ầu này không chỉ đạo Kitô biết (mà Nietzsche thì lại tưởng l'âm đang chiến đấu với tôn giáo ấy) mà là đạo luật tối cao và vĩnh cửu mà cả nhân loại đã vươn tới cả trong đạo Bàlamôn, cả trong đạo Phật, cả trong đạo Khổng, cả trong tôn giáo Ba Tư có. Nhưng bỗng nhiên xuất hiên một người và tuyên bố anh ta đã nhận ra rằng sư tư chối từ, sư nhẫn nhịn, khiêm nhường, tình yêu thương - tất cả cái đó đ'àu là những tật nguy  $\hat{a}$ n hãm hại con người (anh ta ngụ ý đạo Kitô, quên đi tất cả các tôn giáo khác)". L. Tolstoy kết luận: "Đặc điểm của thời đại chúng ta chính  $\hat{c}$  sự l'âm lạc hoặc sự gian trá ấy của những người có văn hóa, có học vấn, và nó cũng là nguyên nhân của tình trạng tai ương mà trong đó loài người Kitô giáo đang sống và của sự hóa thú đang càng ngày càng nhận chìm nó".  $\hat{c}$ 

Tất cả những lời nhận xét, đánh giá có tính chất phủ nhận hoàn toàn đối với F. Nietzsche trên đây đ'ài hết sức rõ ràng, chính diên, không một chút nghi ngờ. Đây là kiểu quan điểm đánh giá mang tính chất chủ quan, áp đặt, cực đoan, "chup mũ" và cũng không loại trừ có cả tính chất "hận thù" trong đó, thường là do xuất phát chỉ từ việc tư tưởng của F. Nietzsche không phù hợp, đối lập với lợi ích và tư tưởng của người đánh giá. Nhưng đi à rất tốt lành, có thể là cả may mắn cho loài người và cho cả thanh danh của F. Nietzsche là ngày nay kiểu đánh giá này nói chung đã bị loại bỏ, như Bùi Văn Nam Son viết trong bài giới thiệu cuốn sách Nietzsche và Triết học của G. Deleuze: "Việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp (cũng như ở Ý và các nước Anh Mỹ) từ 1960 đến nay hoàn toàn gạt bỏ hình ảnh bị xuyên tạc v'è Nietzsche (như là một triết gia biện hộ cho bạo lực, cho sự bất bình đẳng, thậm chí bị lí giải theo kiểu phát xít hay quốc xã). Họ đ cng thanh không quan tâm hoặc không xem là đáng thảo luận v`ê "hình ảnh" ấy". Tuy vậy, chúng ta vẫn c'àn phải nêu ra  $\dot{\sigma}$  đây những "đánh giá" trên kia không chỉ để dẫn chứng sinh đông cho một trong những khuynh hướng quan điểm "nghiên cứu" là khuynh hướng quan điểm phủ nhận, mà còn có thể sử dung câu nói của nhà văn Tiêp Khắc J. Fusik với nghĩa đúng đắn, tích cực rằng "Con người hãy cảnh giác, trước hết đối với chính mình!". Thật là sai l'âm, tai hại và hơn thế, là nguy hiểm nếu người ta suy nghĩ, "nghiên cứu", nhất là đánh giá v etác giả nào đó mà đã "thủ sẵn" trong đ àu mình một tư tưởng, tinh th'ân, thậm chí cả khát vọng kiên quyết phủ nhận.

Vê khuynh hướng khẳng định. Chúng ta hiểu từ "khẳng định" ở đây với nghĩa cơ bản là người nghiên cứu căn cứ vào những tiêu chí, chuẩn mực, mô thức có sẵn v ềtư tưởng, triết học của loài người để chủ yếu khẳng định những giá trị, ý nghĩa, hơn nữa những giá trị, ý nghĩa lớn lao của những tư tưởng của F. Nietzsche đối với đời sống tinh th'àn nhân loại, nhất là ở châu Âu trong thế kỉ XX. Sư khẳng định này không chỉ đối với từng tác phẩm, tư tưởng, quan điểm, khái niêm, mà cả toàn bô sư nghiệp, tư tưởng, cuộc đời của F. Nietzsche. Đây là khuynh hướng quan điểm của ph'ân lớn người nghiên cứu. Có thể thấy đi ều này qua nôi dung rất nhi ều sách vở, bài viết v è F. Nietzsche. Chẳng han, muc "Friedrich Nietzsche" của Bách khoa toàn thư mở Wikipedia (tiếng Việt) viết rằng các khái niệm, quan niệm cơ bản trong tư tưởng của F. Nietzsche bao g'âm: Tuyên bố nổi tiếng của F. Nietzsche rằng "Chúa đã chết", và cái chết này hoặc dẫn đến chủ nghĩa quan điểm cấp tiến hoặc buộc người ta phải đối diên với thực tế rằng chân lí đã luôn luôn mang tính quan điểm; F. Nietzsche còn có sư phân biệt giữa đạo đức chủ và đạo đức nô, đạo đức chủ nổi lên từ một sư ca tung cuộc sống, đạo đức nô là kết quả của sư thù hận đối với những người thuộc thể loại kia. Sư khác biệt này được tóm gọn là sư khác biệt giữa "tốt và xấu" ở bên này, và giữa "thiên và ác" ở bên kia; đi ều quan trong là người "tốt" của đạo đức chủ là người "ác" của đạo đức nô; một số khái niệm quan trong khác của F. Nietzsche g'âm Ý chí Quy'ân lực, Siêu nhân và Vĩnh hằng luân h gi<sup>5</sup>. Trong bài nghiên cứu Nietzsche - Cuộc đời và triết lí tác giả Felicien Challaye thấy rằng "Triết lí của Nietzsche thiết yếu là một lí thuyết v ề giá trị". Cùng với việc chỉ ra rằng F. Nietzsche thực hiện một sư phê phán có tính chất lật đổ toàn bô giá trị cũ, coi "giá trị cao hơn moi sư kiên và hi vong một ngày kia biến đổi các sư kiên ra giá trị", tác giả F. Challaye cho rằng ở F. Nietzsche "tinh th' ân tư do là giá trị cao nhất" của con người, của những con người mạnh mẽ, những kẻ thống trị, những chủ nhân ông<sup>6</sup>. Với

tựa đ'ề *Triết hiện sinh vô thần Friedrich Nietzsche (1884-1900)*, bài viết của Phrơ Phạm Quang Thoại chỉ tập trung vào hai chủ đ'ề tư tưởng của F. Nietzsche. Thứ nhất là v'ề "sự phê bình của Nietzsche đối với các giá trị cổ truy ền", trong đó ông chống lại duy niệm, chống lại các giá trị luân lí mà ông gọi là "chân lí của bọn nô lệ". Thứ hai là sự "xây dựng triết người hùng", trong đó ông lấy những giá trị hiện sinh làm n'ền tảng và thước đo những giá trị các triết thuyết: những học thuyết nào không giúp cho con người phát triển khả năng vô tận của hiện sinh, đ'ều bị ông coi là thuyết duy niệm vô bổ<sup>7</sup>. Còn thấy sự *khẳng định* trong một hình thức tóm tắt nội dung tư tưởng vốn rất nhi ều mặt của F. Nietzsche trong cuốn *Từ điển triết học phương Tây hiện đại*<sup>8</sup>.

Tuy nhiên, c'àn chú ý nhi àu hơn đến cuốn sách Nietzsche và triết học của tác giả Pháp Gilles Delueze, một tác phẩm thể hiện một cái nhìn khách quan hơn, công bằng hơn đối với F. Nietzsche, đ'ông thời cho thấy sư ảnh hưởng rất sâu sắc, rông lớn của F. Nietzsche đối với chính tác giả này và ở Pháp nói chung trên cơ sở khẳng định một cách toàn diên nội dung tư tưởng triết học của F. Nietzsche. Dưới cái nhìn của F. Deleuze chân dung nhà triết học, nhà tư tưởng F. Nietzsche hiện lên vừa rất tổng thể, vừa rất chi tiết, đ'ông thời rất độc đáo và riêng biệt. Với các chương sách "Bi kịch" (Chương 1), "Hoạt năng và phản ứng" (Chương 2), "Phê phán" (Chương 3), "Từ phẫn hận đến mặc cảm tôi lỗi" (Chương 4), "Siêu nhân: Chống biên chứng pháp" (Chương 5), G. Deleuze cho thấy những nội dung lớn trong toàn bô tư tưởng, triết học của F. Nietzsche, đ'ông thời cho thấy những phương diên nôi dung, những chi ều cạnh rất đa dạng, phong phú, phức tạp và có thể cả mâu thuẫn trong đó. Cu thể, G. Deleuze phân tích, chỉ ra đến hơn 70 khía canh vấn đ ề, nôi dung trong tư tưởng triết học của F. Nietzsche, trong đó có những khía canh nôi dung quan trong như "Khái niệm phả hệ", "Ý nghĩa", "Triết học v'ê ý chí", "Chống biện chứng pháp"

và "Chống chủ nghĩa Hegel", "Vấn đề t 'ch tại", "Cơ thể", "Sự phân biệt các sức mạnh", "Ý chí quy 'àn lực là gì?", "Hệ thống thuật ngữ của Nietzsche", "Ý chí quy 'àn lực và tình cảm quy 'àn lực", "Tính hai mặt của ý nghĩa và giá trị", "Phương diện thứ nhất và thứ hai của sự quy h 'ài vĩnh cửu", "Phương pháp của Nietzsche", "Các nguyên tắc dành cho triết học v 'è ý chí", "Sơ đ 'ò của phả hệ luân tí", "Chống lại các bậc ti 'àn bối", "Nhận thức, luân tí và tôn giáo", "Phản ứng và phẫn hận", "Mặc cảm tội lỗi và nội tâm", "Những quan niệm v 'è văn hóa", "Chủ nghĩa hư vô", "Phân tích v 'è lòng thương", "Chúa đã chết", "Nietzsche và biện chứng pháp", "Lí thuyết v 'è con người thượng đẳng" v.v. 9 Chỉ với sự thống kê, kể ra toàn bộ tên những tiểu mục trong các chương kể trên thuộc chuyên khảo của G. Deleuze cũng đã có thể thấy dường như G. Deleuze nói v 'è F. Nietzsche "không còn" thiếu đi 'ài gì. Hơn thế, tác phẩm của G. Deleuze còn được làm rõ hơn bởi những phân tích rất sâu sắc và đa chi 'èi với bài giới thiệu của Bùi Văn Nam Sơn.

Với tiêu đ'è "Gilles Delueze và việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp", bài giới thiệu của Bùi Văn Nam Sơn đã tóm tắt nội dung cơ bản của cuốn sách Nietzsche và triết học, đ'ông thời cho thấy những ảnh hưởng lớn, sâu sắc, tích cực của F. Nietzsche đến n'ên văn hóa tinh th'ân đương đại châu Âu, trước hết và cụ thể là ở Pháp. Hai nội dung lớn mà Bùi Văn Nam Sơn đ'è cập đến ở đây bao g'ôn: 1) Việc "hạ bệ" Hegel đ'ông nghĩa với việc "lên ngôi" của Nietzsche, xem như "sự cố" đáng chú ý nhất của triết học Pháp từ sau năm 1945, vì nó "báo hiệu một khởi đ'àu mới, một sự bùng nổ của tư duy triết học. Có thể nói, không có F. Nietzsche không thể hiểu được tư tưởng Pháp ngày nay. Theo diễn giải của Bùi Văn Nam Sơn, những gì mà G. Deleuze thấy được sau F. Nietzsche, nhờ F. Nietzsche là "tư duy trong b'àu không khí trong lành, thông thoáng, vang rộn tiếng cười của Dionysos", rằng "quả thật khó ai ngờ rằng trên quê hương của Descartes lại

diễn ra những đảo lôn mang nhi à tính nổi loan, lật đổ manh mẽ đến như thê", rằng "định mênh" của triết học Pháp luôn gắn li ền với những triết gia Đức: hết Kant, Hegel, Marx, thì đến Freud, Heidergger, r'à bây giờ là Nietzsche; 2) Vấn đề tiếp thu F. Nietzsch ở Pháp rất phong phú và phức tạp, chưa nói đến ở Ý và các nước Anh-Mỹ. Riêng ở Pháp, người ta thường chia thành hai xu hướng lí giải lớn: lí giải Nietzsche như triết gia của sư khác biệt (différence) và lí giải Nietzsche như là nhà siêu hình học hay tâm lí hoc. Ở xu hướng trước, công đầu thuộc về Gilles Deleuze (Nietzsche như là kẻ sáng lập một n'ên triết học chống-Hegel của "sư khác biêt và tái diễn"), sau đó là Pierre Klossowski (lấy cảm hứng từ J.J. Rouseau, nhấn mạnh đến sự tương phản bi kịch giữa tính tự phát của cảm năng và tính thu ân túy của tư duy trừu tương), r à đến Michel Foucault (cái nhìn của Nietzsche v'ê lịch sử như là sân khấu của bạo lưc) và Jacques Derrida (cái nhìn của Nietzsche v'ê trò chơi của "différence" [của sư "triển hạn"/và "khác biệt")]. Xu hướng sau lí giải Nietzsche như là nhà bản thể hoc v'è sư khác biệt (Pierre Boudot, Michel Guérin...), hoặc như nhà tâm lí hoc và nhà giáo duc v'è sư tư do (Christophe Baroni, Michel Henry...), hoặc như người thiết lập một bản thể học mới mẻ (Jean Granier, Alain Juranvlle, Éric Blodel...). Gilles Deleuze được xem là gương mặt tiên phong và nổi bật trong các trào lưu này. Với sư phân tích cu thể hai nôi dung nói trên, Bùi Văn Nam Sơn đã cho thấy ở G. Deleuze cũng như ở các nhà tư tưởng Pháp chịu ảnh hưởng của F. Nietzsche, h'âu hết các khái niêm, quan niêm, tư tưởng cơ bản của F. Nietzsche đã được đ'ê cập đến, được khẳng định, được làm rõ hơn, sâu sắc hơn, thậm chí được phát triển hơn. Đó là các khái niêm, quan niêm như siêu hình học, bản thể luận, thuyết v ề ý chí quy en lưc (xem như khái niêm trung t'àm), triết học v'ê sư khác biết hay biên chứng, trong đó xem F. Nietzsche là hiên thân cho một n'ên triết học phản đối phép biên chứng v ề cái Tuyết đối ở Hegel, nhưng đ ng thời

lại nằm trong truy ền thống biện chứng với nội dung mới là v ề cái đa thể, v ề sự khác biệt và tái diễn, thậm chí vui hưởng khác biệt, v ề sự phẫn hận, h ồi quy vĩnh cửu, v ề giá trị, v ề sự phê phán có tính lật đổ toàn bộ giá trị cũ v.v.

Tuy nhiên, ở đây tôi nhấn mạnh việc G. Deleuze và các triết gia Pháp qua diễn giải của Bùi Văn Nam Sơn đã khẳng định một siêu hình học hoặc nôi dung siêu hình học ở F. Nietzsche. Với tiêu đ'è "Nietzsche và Siêu hình học" Bùi Văn Nam Sơn cho rằng G. Deleuze muốn phát triển một "siêu hình học v'ề sư khác biệt": ông không bác bỏ siêu hình học xét như siêu hình học mà muốn cải biến truy ền thống lâu dài của tư tưởng biên chứng "đã bị méo mó" trở thành một "phép biện chứng của những đa thể" (dialecticque de multiplicités). Trong khi Deleuze muốn suy tưởng sư khác biệt-phi khái niệm mà không có cái phủ định thì Derrida muốn suy tưởng sư khác biệt như là tính phủ định nhưng không-thể-toàn-thể-hóa. Câu hỏi của Derrida gơi lại câu hỏi của Heidergger v ềkhả thể "vươt qua" siêu hình học: bản thân Nietzsche có thực sư "vượt qua" siêu hình học chưa, để có thể gơi hứng cho một triết học v'è sư khác biệt nơi Gilles Deleuze?. Bùi Văn Nam Sơn chỉ ra sư t'ôn tại, biểu hiện của tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche trong Nietzsche và triết hoc của G. Deleuze: "Vấn đ'ề được Martin Heidergger nêu ra trong hai tập bài giảng dày côp v'ê Nietzsche (1936/1940) và sau đó, là hai công trình nổi tiếng của Eugen Fink (1950-1975) (Nietzsches Philosophie - Triết hoc Nietzsche, 1960 và Spiel als Weltsymbol - Trò chơi như là biểu trưng v'êthế giới, 1960), gây ảnh hưởng mạnh mẽ ở Pháp, nhất là luận điểm của Eugen Fink bác lại Heidergger cho rằng: với sư lí giải mối quan hệ giữa T'ôn tại và sư Trở thành như là *Trò* chơi, Nietzsche đã thực sư vươt qua khỏi các ranh giới của Siêu hình học cổ truy ền". Bùi Văn Nam Sơn viết: "Tuy quá giản lược so với cuộc đời mãnh liệt và bi tráng của Nietzsche, nhưng ở bình diên thu an túy lí thuyết, ta có thể cho rằng tư tưởng của Nietzsche dưa trên bốn cột tru: ý chí quy ền lưc, sư quy h à vĩnh cửu, cái chết của Thương để và Siêu nhân, cùng với cái đẳng thức bản thể học căn bản: T còn tại = Giá trị. Vậy, quan hệ giữa Nietzsche và siêu hình hoc như thế nào?". Sau khi lí giải, chứng minh tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche dưa trên các tru côt ấy, Bùi Văn Nam Sơn đặt tiếp các câu hỏi: bốn học thuyết của Nietzsche có mối quan hệ sâu xa và nôi tại nào với bốn câu hỏi siêu hình học trên đây? Phải chặng trong nỗ lực đảo hóa siêu hình học, ông vẫn bị cột chặt trong khuôn khổ siêu hình học? Bùi Văn Nam Sơn đã dẫn giải những câu trả lời cho những câu hỏi tiếp theo này căn cứ vào nội dung những học thuyết, tư tưởng cơ bản của F. Nietzsche v'è ý chí quyền lực, về sự quy hồi vĩnh cửu, v'è cái chết của Thượng đế, về siêu nhân, theo đó tinh th`àn siêu hình học ở F. Nietzsche đã được khẳng định. Ông còn cho rằng tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche cũng nhận được cách lí giải tương tư ở Heidergger. "Theo Heidergger F. Nietzsche không mở ra một bắt đ`ài mới mà chỉ hoàn tất siêu hình học cổ truy ền, thời cận đại, một n'ên siêu hình học suy tưởng bản thể như là sức mạnh, như là tự ngã, theo một phương thức nhất định" 10.

Nhưng từ nội dung của khuynh hướng quan điểm khẳng định được nói đến ở trên ta thấy còn một mặt khác nữa của nó, đó không chỉ là sự khẳng định những mần mống, xu hướng tư tưởng có vẻ như đã rõ ràng trong chính các tác phẩm của F. Nietzsche mà cả những ảnh hưởng, tiếng vang của tư tưởng F. Nietzsche đến những trường phái, trào lưu, khuynh hướng tư tưởng, triết học mới. Cụ thể, đó là những lập luận "g`ân như" mang tính khẳng quyết, xem ở F. Nietzsche hoặc là chứa đựng những khuynh hướng tư tưởng, hoặc ảnh hưởng, quy định những trào lưu, trường phái tư tưởng mới như hiện sinh chủ nghĩa, triết học đời sống, một tôn giáo mới, một khuynh hướng hay minh triết Phật giáo, v.v. Có thể thấy rõ đi ầu này qua nội dung các bài viết tiêu biểu như *Triết hiện sinh vô thân Friedrich* 

Nietzsche (1884-1900), Nietzsche - cái chết của Thượng đế và minh triết Phật giáo, Sự khác biệt giữa Kierkegaard và Nietzsche, Cuộc đời và tư tưởng triết học Friedrich Nietzsche và nhất là những kết luận khẳng định trong mục F. Nietzsche của Từ điển triết học phương Tây hiện đại, chẳng hạn như việc xem F. Nietzsche là người "sáng lập" triết học đời sống v.v.

Có thể thấy rõ những nghiên cứu trên đây nhất là nghiên cứu của G. Deleuze qua Nietzsche và triết học (mà ở đây ta không thể đi sâu xem xét chúng, do không phải là yêu c'àu chính), nói chung đ'àu thể hiện cái nhìn khẳng đinh đối với những di sản tinh th'àn của F. Nietzsche nói chung, triết học của ông nói riêng, với những giá trị nhi ều mặt, lớn lao và sâu sắc. Các nghiên cứu đ`àu cho rằng ở F. Nietzsche có sư phê phán toàn bô giá trị cũ, phê phán triết học Hegel, thấy ở F. Nietzsche đã thể hiện rõ một siêu hình học, phép biên chứng v ềsư đa dạng, đa thể, v ềkhác biệt, học thuyết v ềgiá trị, tư tưởng việtư do, việ ý chí quy in lưc, việ siêu nhân (người hùng), việ vĩnh hằng và luân h'ài, v'ê luân lí chủ và luân lí nô v.v., trong đó đặc biệt là tư tưởng về ý chí quy ền lực, đồng thời thấy được những ảnh hưởng sâu sắc, to lớn của F. Nietzsche đến tư tưởng, tinh th' ân thời đại, trước hết là ở châu Âu-phương Tây, chẳng hạn như trong việc hình thành những khuynh hướng, học thuyết mới như thuyết E. Freud, triết học đời sống, chủ nghĩa hiên sinh, v.v. Tuy nhiên, vấn đ'ề đặt ra ở đấy, nhất là trong nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiên ác, là có phải đó chính là những gì mà F. Nietzsche đã "đạt được", đã "khẳng định" như thế, hay thực ra chỉ là, mới chỉ là nhùng "khả thể", tức là những cái "có thể có", "có thể là", "có thể sẽ là" và thậm chí "có thể không là"? Và cả đối với những xem xét rất chi tiết, toàn diên của G. Deleuze v'ê F. Nietzsche, cũng nên đặt ra câu hỏi là ông đã "lấy" những tiêu chí, chuẩn thức nào để kết luận-khẳng định những nôi dung, tính chất triết học rất đa diên, đa chi ều ở F. Nietzsche như vậy? Cho nên, cũng sẽ là sai l'âm và không kém ph'ân tai hai, nếu như khi nghiên cứu một

học thuyết hoặc tư tưởng nào đó người ta đã "thủ sẵn" trong đ`âu mình một tư tưởng, một ý chí *quyết tâm* khẳng định nó theo những tiêu chí có sẵn.

Khuynh hướng giả định. Đây là khuynh hướng quan điểm của số ít, thậm chí rất ít người nghiên cứu và không phải nó đã hoàn toàn rõ ràng. Ta chỉ thấy nói chung ở đây người ta dừng lại ở việc nêu lên một số luận điểm mang tính chất "nhân định", tức là chỉ nêu vấn đ'ề, chứ không có sư luân giải một cách cu thể, bài bản những tư tưởng, tác phẩm của F. Nietzsche theo khuynh hướng này. Theo đó, ta hãy nêu một số luận điểm tiêu biểu. Với luận điểm trong Bách khoa toàn thư mở Wikipedia nói v`ê việc người ta thiếu sư nhất trí rất lớn khi đánh giá v ềF. Nietzsche như đã được nêu ở ph'àn đ'àu của muc này, ta thấy luận điểm này dù không thể hiện trực tiếp khuynh hướng giả định nhưng nhấn mạnh tình huống có vấn đề trong nghiên cứu F. Nietzsche, lường trước một thái đô thận trong để có thể tìm đến những tiếp cận, phương pháp thích hợp hơn, trong đó có thể bao g`âm cả tiếp cận giả định. Theo tác giả Nguyễn Thanh Giản: "Đoc Nietzsche, ta không thể phân loại hay đóng khung triết học của ông vào bất luận một chủ thuyết hay trường phái nào. Tư tưởng của Nietzsche không hoàn toàn là sản phẩm của thời kì Khai sáng hay Lãng mạn (Romanticism), của Tư do hay Bảo thủ, Dân chủ hay Xã hội, duy lí hay duy thực nghiệm, và thậm chí kể cả chủ nghĩa Hiện sinh hay Hậu hiện đại v.v. Vậy triết học của Nietzsche thuộc trường phái nào? Câu trả lời không đơn giản. Ph'àn vì bản thân Nietzsche chủ định từ chối đóng khung tư tưởng của mình trong một hê thống triết học: "Tôi hoài nghi tất cả mọi [triết học] hệ thống hóa" 11. Cũng như luận điểm của Bách khoa toàn thư mở Wikipedia trên kia, luận điểm này chưa thể hiện một cách chính diện, rõ ràng khuynh hướng giả định, nhưng có thể thấy rõ nó "từ chối" khuynh hướng khẳng định (và tất nhiên cả phủ nhận) và đặt ra vấn đ ềlà phải có sư xây dưng, lưa chon những tiếp cận khác, phương pháp khác, có thể là mới, trong đó không loại trừ tiếp cận giả định. Còn theo Bùi Văn Nam Sơn, F. Nietzsche xuất hiện như một triết gia của sự tự đo và của sự giải phóng tích cực. Chữ "tự do" ở đây không chỉ được hiểu theo nghĩa cá nhân, chủ thể mà còn trong toàn bô kích thước chính trị- văn hóa của nó nữa. Trong viễn tương ấy, trung tâm điểm của tư tưởng Nietzsche là triết học v`ê một "việc vui hưởng sự khác biệt" (jouissance de la diffé-rencè) (Gilles Deleuze). "O Pháp, triết học Nietzsche dễ dàng tương thông với tinh th'àn "ti 'ên phong" v 'ènghê thuật và tư tưởng. Nietzsche, ở Pháp, không chỉ là một triết gia trường ốc, mà chủ yếu - như cách nói của Kant v'êtriết học "hoàn vũ"/"conceptus cosmicus" - là nhà tư tưởng tác đông và tham dư vào toàn bộ không gian văn hóa. Có thể nói rằng tư tưởng của Nietzsche mở ra một không gian ý nghĩa đ'ây tính xung đột và xung đông mà triết học phải mạnh dạn bước vào, nếu không muốn trở thành một "viên bảo tàng" chỉ biết ghi nhận hay lí giải những cuộc tranh luận của các ngành khoa học" 12. Có thể thấy ở đây Bùi Văn Nam Sơn cũng không nói rõ về khuynh hướng giả định trong nghiên cứu F. Nietzsche, nhưng nhận định của ông khiến ta có ý thức v ềsư c ần thiết phải xác định một cái nhìn khác đối với F. Nietzsche khi đặt ông vào không gian, bối cảnh văn hóa rông lớn để xem xét và một sư xem xét như vậy xem ra "khó có thể tránh được" khuynh hướng giả định. Tuy nhiên, còn phải quan tâm đến lưu ý của Bùi Văn Nam Sơn khi bình luận v'ê sự khẳng định siêu hình học ở F. Nietzsche của Heidergger rằng "đặt tư tưởng "bùng nổ" của F. Nietzsche vào trong bộ khung cứng nhắc của Siêu hình học cổ truy ên có hoàn toàn thỏa đáng không? Đây vẫn còn là một câu hỏi lớn, nhức nhối đối với chính Heidergger". Vậy, phải chăng lưu ý này giả định một siêu hình học khác hoặc không có, chưa có siêu hình học ở F. Nietzsche?

Hơn nữa, tác giả Feliden Challaye cho rằng "khi đ`ê cập đến tác phẩm Nietzsche, nên coi nó như một thứ "nhật ký nội tâm" hay là một lời thú

nhận thành khẩn và thiết tha của "một tâm h 'ôn mang tư chất hiếm có" như lời khẳng định của một trong những nhà phê bình nổi tiếng nhất của Pháp v'è Nietzsche, Henri Lichtenberger, Giáo sư đại học ở Sorbonne. Henri Lichtenberger còn nói rằng "có lẽ không phải cái hợp nhất của hệ thống là cái đáng ngưỡng mô nhất của ông, mà là cái độc đáo và mãnh liệt của từng ph'àn của nó, và cũng là cái đẹp của hình thức, lúc thơ ca lúc tôn giáo, nơi đục tạc những tư tưởng chính yếu của ông. V ề điểm này, đôi khi ta tự hỏi: ở Nietzsche nhà văn hay nhà triết học trôi hơn cả. Đi ài đó Goerges Brandès đã trả lời từ lâu: "Hẳn ông là người nghệ sĩ hơn là nhà tư tưởng, chúng ta không phủ nhận đi ều đó, nhưng ta không thể nào tách rời người nghê sĩ ra khỏi nhà tư tưởng" 14. Theo nhận định này thì ở F. Nietzsche cái độc đáo, đáng ngưỡng mô không phải là logic, tính hệ thống, mà nhất là từng ph'ân của nó, là cái đep của hình thức, là sư đan xen, phức hợp của nhi 'àu cách lối tư tưởng, tinh th' àn để làm nổi bật những tư tường chính yếu của ông. Cho nên, thật khó có thể "quy" tư tưởng, quan niêm của F. Nietzsche v'èmôt mô thức xác định nào đó thuộc truy en thống, trái lại c'àn phải có những cái nhìn, góc nhìn sao cho thật khả dĩ v ềông. Theo đó, ta rất c'àn lưu ý đến một nhận định: Nhà bình chú hay nhất của Pháp v'ề Nietzsche, Charles Andler đã đưa Nietzsche lên hàng triết gia nổi tiếng nhất của chúng ta ngày nay khi ông viết: "Nietzsche đã chứng tỏ, cùng với Henn Bergson, một hệ thống triết học có thể có của thời đại chúng ta". Có thể thấy tính chất giả định rất rõ trong nhận định nói trên của Charles Andler, cu thể là khi ông nói v ềmôt hệ thống triết học "có thể có" của thời đại chúng ta mà F. Nietzsche (cùng với H. Bergson) là người sáng lập. Có thể thấy đây là một đoạn rất tiêu biểu, chính diên v ề cái nhìn giả định, nhưng trong nhận định này Charles Andler chỉ thể hiện cái nhìn giả định về triết học của F. Nietzsche, nhưng đi àu đó cũng cho phép ta có thể hiểu là nó liên quan đến toàn bô tư tưởng, quan niêm của ông.

Chắc rằng những tranh cãi, đánh giá khác nhau, thậm chí trong một mức độ đáng kể về F. Nietzsche, sẽ vẫn còn tiếp tục không chỉ giản đơn theo yêu c'ài nghiên cứu lịch sử triết học, mà còn do yêu c'ài của thời cuộc toàn c'àu hóa, hôi nhập, phát triển hiện nay, hơn thế với yêu c'àu cao hơn v'ê tính khách quan đối với những giá trị và cả hạn chế lịch sử, không chỉ của toàn bô con người, sư nghiệp triết học của F. Nietzsche, mà còn của từng tác phẩm, từng quan niêm, tư tưởng riêng biệt của ông. Với tất cả những yêu c'ài đó khiến ta không thể không đặt ra, có thể là "một l'àn nữa" thật nghiêm túc, vấn đ'ề phương pháp, nhất là tiếp cận trong nghiên cứu F. Nietzsche. Tôi không phủ nhận hoàn toàn những nhận xét, đánh giá về F. Nietzsche của các nhà nghiên cứu, các tác giả khác theo khuynh hướng khẳng định trên đây, nhưng từ những phân tích, tổng hợp ở trên, tôi cho rằng những khẳng định (hay khẳng quyết) như vậy là không hoàn toàn phù hợp, không hoàn toàn đúng, hay nói đúng hơn, v'è cơ bản không đúng, không phù hợp với nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác. Bởi vì, vấn đ ềđặt ra ở đây là đã có đủ cơ sở, căn cứ để cho phép ta khẳng định một cách "vuông chẳn chặn", hay "tròn vành vạnh" những nôi dung tư tưởng của F. Nietzsche, chẳng hạn đó là "một" siêu hình học, "một" phép biên chứng dù là siêu hình học hay biên chứng "của khác biệt và tái diễn", "một" học thuyết giá trị, "một" thuyết v ềphả hệ (phả hệ học), "một" thuyết v ềsư h à quy vĩnh cửu, "một" thuyết v ềluân lí (đạo đức), "một" tôn giáo (hay "một" minh triết Phật giáo) v.v., hay không? Nói cách khác, chúng ta lấy cái gì, tiêu chí, mô thức nào, do chúng ta "tạo ra" hay chỉ là những cái "có sẵn", để khẳng đinh ở F. Nietzsche đã có "một" hoặc "những" tư tưởng hoặc thuyết này hay thuyết kia? Và chúng ta căn cứ vào những khẳng định, tuyên bố nào của F. Nietzsche để cho rằng ông "đã", "đang có", hoặc "đã", "đang dư định" lập thuyết này, tư tưởng kia, chẳng hạn như "thuyết hiện sinh", "triết học v`ê đời sống", v.v.? Đành rằng những khẳng định trên đây có thể đúng với *từng* tác phẩm nhất định, hoặc *từng* nội dung, *từng khía cạnh* nội dung, quan niệm nhất định trong mỗi tác phẩm và ở phạm vi nào đó, nhưng khó có thể đúng hoặc không đúng đối với toàn bộ quan niệm, tư tưởng của F. Nietzsche, nhất là với nội dung tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Lưu ý rằng v ề logic, một khi đã có kết luận "đúng" cho tổng thể, toàn thể, mà nó lại "không đúng" đối với bộ phận thì kết luận ấy chắc chắn là không đáng tin cậy.

Vậy, để có thể xác định một khuynh hướng quan điểm khác, mới trong nghiên cứu về F. Nietzsche, cu thể là tác phẩm Bên kia thiên ác, ta cần kết hợp những nội dung xem xét trên đây với những điểm rất quan trong được rút ra từ thực tế nghiên cứu sau đây. Thứ nhất, F. Nietzsche phê phán có tính chất lật đổ hoàn toàn giá trị cũ và hướng đến những giá trị, hệ giá trị "hoàn toàn mới", dù rằng trên thực tế ông đã chưa hoặc không thể làm nổi đi ầu này, nhưng chính đi ầu đó đòi hỏi ta phải có một cái nhìn khác, mới v ề ông, không được phép quy ông v ềnhững khuôn mẫu, chuẩn thức có sẵn v ề triết học, tư tưởng nói chung. Thứ hai, chính F. Nietzsche "chủ định từ chối đóng khung tư tưởng của mình trong một hệ thống triết học", rằng ông "hoài nghi tất cả mọi [triết học] hệ thống hóa". Bởi vì, đi ều chúng ta sẽ được biết dưới đây là tư tưởng của F. Nietzsche v ềbản chất phi lí tính của t 'ôn tại, của đời sống, mà với nó ta không thể cấu trúc (hay cấu trúc hóa) thành hệ thống. Thứ ba, từ việc nghiên cứu nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác ta đã thấy ra được chủ đ'ệ, đối tượng, mục đích nghiên cứu là "những suy niêm bên kia thiên ác", cùng với việc giải nghĩa từ ngữ đặc trưng "bên kia thiên ác" và khái niêm "những suy niêm bên kia thiên ác", khiến ta càng thấy việc áp dung v è cơ bản các khuynh hướng quan điểm khẳng định ở đây sẽ không có kết quả và thậm chí sai l'âm, vô nghĩa. Theo đó, kết hợp với sư tổng hợp, phân tích, so sánh các khuynh hướng quan điểm nghiên cứu-đánh giá trên đây, nhất là kế thừa việc "đặt vấn để" của

khuynh hướng giả định, ta có thể lưa chon, xây dưng (chủ yếu là xây dưng) tiếp cận giả định - một tiếp cận mới đối với đ'è tài nghiên cứu này. Mặt khác, lưa chon-xây dưng tiếp cận này liên quan, bao hàm một ph'ân nhất định nôi dung nguyên tắc v'è mối liên hệ giữa "hiện thực và khả năng" trong phép biên chứng truy ên thống, c'ân biết rằng trong phép biên chứng người ta nói đến cả hai mặt của quan hệ giữa khả năng và hiện thực (giữa "khả năng và hiện thực" và giữa "hiện thực và khả năng" v.v.), nhưng ở đây ta chủ yếu chỉ "sử dung" một yếu tố là "khả năng". Dĩ nhiên, chẳng có khả năng nào tuyêt đối ở ngoài những hiện thực nhất định tương ứng của nó. Như thế, nếu như tiếp cân giả định mang ý nghĩa là một sư bao quát, hướng dẫn, thì việc sử dung nguyên tắc v ề mối liên hệ giữa "hiện thực và khả năng" sẽ làm rõ hơn, cu thể hơn nôi dung của tiếp cận này. Cu thể là giả định có nghĩa là căn cứ vào những gì là "hiện thực", tức là những quan niêm, tư tưởng hiện diên một cách hiện nhiên ở F. Nietzsche được thể hiện trong nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác, để thấy ra, chứng tỏ chúng nói chung "chỉ" là, "mới chỉ" là những gì ở "bên kia thiên ác", tức là những khả năng, khả thể của một hay những lí thuyết, tư tưởng, quan điểm nào đó, tức là những gì có thể hoặc không thể thuộc một "hiện thực" khác.

Tóm lại, khuynh hướng quan điểm nghiên cứu giả định hay tiếp cận giả định c`ân được hiểu là cái không giống như "giả thuyết khoa học". Vì giả thuyết khoa học là một quan niệm, một "thuyết" nào đó được nêu ra và c`ân phải được chứng minh là đúng (so với "nhận định ban đ`âı"), còn nếu giả thuyết bị chứng minh là sai, thì đấy không phải là mục tiêu của người xây dựng giả thuyết. Còn tiếp cận giả định là một quan điểm hay nguyên tắc mà ở đây đi àu giả định vốn dĩ là cái đã được "chứng minh" hay đã được "khẳng định" mà toàn bộ hoạt động nghiên cứu phải dựa vào nó, tuân theo, quán triệt nó, nghĩa là không đi ra ngoài sự bao quát, định hướng của nó, nếu không muốn chệch hướng và sai l`âm. Cho nên, tiếp cận giả định đòi

hỏi phải xem những suy niêm của F. Nietzsche trong Bên kia thiện ác, cu thể là những khái niêm, quan niêm cơ bản và toàn bô những suy niêm ấy là những gì "bên kia thiên ác", tức là xem chúng là những khả năng, khả thể, là những cái "có thể có", "có thể là", "có thể sẽ là" và có thể "không là", "không thể là" của những hiện thực tư tưởng, tinh th'àn nào đó hoặc là đã có, hoặc sẽ đến, sẽ xảy ra trong tương lai, và vì thế nói chung chúng thể hiên nôi dung, tính chất rất độc đáo, riêng biệt và đặc sắc tư tưởng của F. Nietzsche. Tiếp cận giả định tất nhiên yêu c'ài không được quy những suy niêm, nhất là những suy niêm triết học của F. Nietzsche theo những tiêu chuẩn, mô thức cũ của tư tưởng, triết học truy ên thống, nhưng cũng yêu c'ài không được suy ra một cách tùy tiên những suy niệm của ông từ những lí thuyết, hệ thống hoặc quan niệm có sau ông để thấy ông, xem ông như một "côi ngu "àn" (một kẻ sáng lập) có chủ đích ra các khuynh hướng, trường phái nào đó. Đ 'ông thời, đối với tôi đây không phải là cái nhìn tuyết đối hoặc tuyết đối hóa sư giả định, hoàn toàn đối lập, loại trừ khẳng định. Thực ra nó là cái nhìn vừa đông, vừa mở, nó bao hàm khẳng định, (thậm chí cả phủ nhận ở mức đô nào đó), nhưng trong sư giả định khẳng định (và cả phủ nhận) chỉ như những yếu tố của nó. Trong toàn bô hay hệ thống phương pháp nghiên cứu của đ'ê tài này tiếp cận giả định mang ý nghĩa là quan điểm hay nguyên tắc cơ bản bao quát, hướng dẫn toàn bô công việc nghiên cứu, cho việc xác định, lưa chon những quan điểm, phương pháp nghiên cứu cu thể. Tiếp cận giả định có thể có ý nghĩa cả đối với nghiên cứu F. Nietzsche nói chung.

2. Phương pháp logic. Một cách chung nhất, phương pháp logic v ề cơ bản là luận giải, chứng minh nhằm xác định (xác lập) những khái niệm, quan niệm, cả những từ ngữ, nhất là những khái niệm, quan niệm, từ ngữ cơ bản và vạch ra mối liên hệ bên trong của chúng trong việc tạo dựng v ề lí thuyết một hệ thống hoặc tính chỉnh thể của một đối tượng nào đó. Cụ

thể là khi nghiên cứu tác phẩm *Bên kia thiên ác* phương pháp logic đòi hỏi phải luận giải, chứng minh nhằm xác định các từ ngữ, khái niêm, quan niêm cơ bản, quan trong như "bên kia thiên ác", "những suy niêm bên kia thiên ác", "triết học giá trị bên kia thiên ác", "những khả thể siêu hình học", "phép biên chứng bên kia thiên ác", "luân lí học chủ nhân ông" hay "luân lí học bên kia thiên ác", "những khả thể của những suy niêm khác v'ê đời sống tinh th'àn xã hôi" và rất nhi ều khái niêm, quan niêm liên quan hoặc cấu thành bên trong của những khái niêm, quan niêm nói trên và vạch ra (xác lập) mối liên hệ bên trong của những từ ngữ, khái niêm, quan niêm ấy trong việc tạo nên hệ thống hay chỉnh thể lí thuyết (nôi dung cơ bản của Friedrich Nietzsche và những suy niêm bên kia thiên ác) với tư cách là cái biểu hiên toàn bô hay tổng thể những suy niêm bên kia thiên ác của F. Nietzsche trong tác phẩm Bên kia thiện ác. Trong hệ thống hay chỉnh thể lí thuyết này những từ ngữ, khái niệm "bên kia thiện ác", "những suy niệm bên kia thiên ác" là những từ ngữ, khái niêm, quan niêm, đóng vai trò cơ sở, xuất phát điểm, còn khái niêm hay quan niêm "triết học giá trị bên kia thiên ác" là khái niêm, quan niêm có vị trí trung tâm. Chính việc giải nghĩa, làm sáng tỏ nghĩa, nôi dung những từ ngữ, khái niêm, quan niêm này cho phép có thể triển khai những khái niệm, quan niệm khác cũng như toàn bộ hệ thống, tính chỉnh thể của lí thuyết (nôi dung cơ bản của Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác). Rõ ràng ta không thể nắm được đặc trưng hay tính chất phổ quát "bên kia thiên ác" của những suy niêm của F. Nietzsche nếu như trước hết không nắm được nghĩa, nôi dung của từ ngữ đặc trưng, căn bản "bên kia thiên ác"; ta không thể nắm được tính nhất quán-logic, tính tổng thể, "hê thống" hay logic của toàn bô "những suy niêm bên kia thiên ác" nếu như trước hết không nắm được nôi dung khái niêm "những suy niêm bên kia thiên ác", không thấy được nôi dung, ý nghĩa của "triết học giá trị bên kia thiên ác" với tư cách là quan niệm trung tâm của nó. Còn v ềhình thức, phương pháp logic được thể hiện ở *kết cấu* các yếu tố nội dung, cụ thể là ở trình tự sắp xếp (có tính tương đối) các chương, mục của cuốn sách này. Đương nhiên, phương pháp logic cần phải đặt vào phạm vi, khuôn khổ của tiếp cận giả định, nghĩa là nó phải vạch ra logic của những suy niệm của F. Nietzsche - một logic quán triệt - "phục tùng" việc làm sáng tỏ tính chất "bên kia thiện ác" hay những khả thể của nó.

3. Phương pháp tổng hợp mới. Đặc điểm cơ bản của phương pháp tổng hợp mới ở đây, xét v ề nôi dung của nó là tính chất năng động, tính chất mở của nó. Cũng có thể gọi đây là "phương pháp tổng hợp-phức hợp". <sup>15</sup> Trong phương pháp này tôi kế thừa *một phân* nội dung "quan điểm phức hợp" của Edgar Morin, tác giả của những cuốn sách, những tập sách v'êtư duy phức hợp rất đ'ô sô và đặc sắc 16. Trong trường hợp này tôi đặt từ "tổng hợp" trước từ "phức hợp" trong cấu trúc "tổng hợp-phức hợp" để không chỉ thấy tổng hợp nhất định phải nằm trong bối cảnh của cái phức hợp cả về hiện thực và nhận thức, tinh thần, ở đó phức hợp là ti en đ e, đi eu kiên, là đặc trưng, là yêu c a tất yếu của tổng hợp mới, rằng tổng hợp ở ngoài phức hợp là tổng hợp hạn chế, khiếm khuyết, thậm chí là cũ, mà còn cho thấy tổng hợp-phức hợp là tổng hợp mở. Bởi vì, trong phương pháp của mình tôi sẽ tập trung quan tâm không chỉ tư duy mà cả quá trình phi lí tính, phi duy lí. Do đó, phương pháp tổng hợp mới hay phương pháp tổng hợp-phức hợp *một mặt* là nhằm thấy ra tính hệ thống (hay tổng thể, chỉnh thể) của những suy niêm bên kia thiên ác của F. Nietzsche được thể hiện trong tác phẩm *Bên kia thiện ác* trong sư vận đông phức hợp của nó, trong sư tương tác, liên kết, xung đôt, mâu thuẫn giữa hiên thực và khả năng, giữa cái đang là, đang có và cái có thể có, có thể sẽ là (hay có thể trở thành) hoặc không thể là, đặc biết là trong những tương tác, liên kết, xung đột giữa hai quá trình lí tính và phi lí tính hoặc của sự kết hợp của cả hai quá trình này; mặt khác nó bao gồm cả những quá trình, xu hướng đi ra ngoài sự thống nhất hoặc nhất thể và nhất thể hóa. Như thế, có thể thấy phương pháp này bao gồm cả phương pháp logic (hay luận lí) như đã thấy, nhưng đồng thời cho thấy hạn chế của phương pháp logic khi phương pháp này không thể áp dụng đối với đối tượng là quá trình phi lí tính, phi duy lí. Theo nội dung trên đây phương pháp tổng hợp-phức hợp hay tổng hợp mở biểu hiện trong những hiểu biết về nội dung những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche, sẽ không hoàn toàn được thể hiện ở đầy tức là trong cấu trúc logic, cũng như trong toàn bộ những gì hiển hiện, thấy được của sách Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác, cụ thể hơn ở đây chỉ thể hiện rõ phương diện tổng hợp-logic của nó, còn tổng hợp phi duy lí hay gắn với, phụ thuộc quá trình phi lí tính, là những gì ẩn mật, tiềm tàng "ở đố", những gì mà nói chung khó, không thể được trình bày ở đây, nhưng nó đầy sức sống trong sự biểu cảm, thấu hiểu F. Nietzsche và nói chung luôn luôn gắn chặt với sự tổng hợp logic.

4. C'àn nói v'ề *một yêu cầu* không kém ph'àn quan trọng có thể mang ý nghĩa của một "quan điểm" nghiên cứu mà có thể ta ít hoặc không chú ý đến nó. Cụ thể là để nghiên cứu, để hiểu được những suy niệm của F. Nietzsche trong tác phẩm *Bên kia thiện ác* (hay để hiểu F. Nietzsche nói chung) ta c'àn phải có những kiến thức rộng lớn, nhưng không chỉ là chuyện kiến thức, mà phải có cả những hiểu biết rất cơ bản, rất rộng, nhi àu mặt, bởi vì tác phẩm của F. Nietzsche đ'ècập, liên quan đến rất nhi àu lĩnh vực, không chỉ triết học mà cả những lĩnh vực nhận thức, tinh th'àn khác. Thực ra chỉ xét riêng trong lĩnh vực triết học ta cũng có thể thấy ở đây c'àn có những hiểu biết cơ bản v'è siêu hình học với các phương diện bản thể luận, nhận thức luận, v'è phép biện chứng, v'è triết học con người, triết học xã hội, triết học giá trị, triết học đời sống v.v., mới hi vọng hiểu được tinh th'àn những quan niệm, tư tưởng triết học của F. Nietzsche. Trên

thực tế nếu thiếu những hiểu biết cơ bản như đã nói thì làm sao ta có thể rút ra ý kiến, kết luận như của tác giả Nguyễn Thanh Giản khi ông viết (xin được dẫn lại): "Đoc Nietzsche, ta không thể phân loại hay đóng khung triết học của ông vào bất luận một chủ thuyết hay trường phái nào. Tư tưởng của Nietzsche không hoàn toàn là sản phẩm của thời kì Khai sáng hay Lãng mạn (Romanticism), của Tư do hay Bảo thủ, Dân chủ hay Xã hôi, duy lí hay duy thực nghiêm, và thậm chí kể cả chủ nghĩa Hiên sinh hay Hậu hiên đại v.v. Vậy triết học của Nietzsche thuộc trường phái nào?". Hơn nữa, nếu không có những hiểu biết cơ bản v ètriết học như đã nói ta sẽ không thể sử dung một quan điểm, tư tưởng của một trường phái nào đó để hiểu, tán thành hoặc phản bác những tư tưởng, khuynh hướng quan điểm của F. Nietzsche, không thể kết luận ở ông có hay không có một siêu hình học, một giá trị học, một luân lí học, thậm chí một tư tưởng triết học tôn giáo, tư tưởng triết học văn hóa v.v. Tất nhiên, yêu c'âi trên là rất quan trong đối với việc hiểu F. Nietzsche v'ê triết học của ông, nhưng nó còn có ý nghĩa quan trong khác là hiểu ông là hiểu v ềmôt suy niêm có tính tổng thể v ềđời sống tinh th'àn xã hôi, v'è toàn bô những suy niệm v'è những lĩnh vực khác nhau của đời sống con người, xã hôi và do đó, cũng có nghĩa là hiểu ông, đối xử với ông như một nhà triết học, một nhà tư tưởng và một nghệ sĩ lớn của thời đại. Có lẽ c'àn phải xem đây là một trong những yêu c'ài tối thiểu, sơ đẳng không chỉ trong nghiên cứu F. Nietzsche nói chung và tác phẩm Bên kia thiện ác nói riêng, mà còn trong nghiên cứu những tác phẩm, hê thống triết học, tư tưởng nhất là của những triết gia, những nhà tư tưởng lớn. Dĩ nhiên, cũng như các nguyên tắc, phương pháp nghiên cứu trên kia, quan điểm này phải phu thuộc vào tiếp cận giả định, ở trong "khuôn khổ" của tiếp cận giả định, nghĩa là tất cả những hiểu biết cơ bản của ta v'ê nhi ầu lĩnh vực c'àn phải được đem vào giải đáp toàn bô những suy niêm "bên kia thiên ác" của F. Nietzsche, nghĩa là để thấy ra, chứng minh những

khả thể của những suy niệm của ông.

Ngoài ra v`ê hình thức c`ân phải biết kết hợp sử dụng "chính" phương pháp hay cách diễn đạt, cũng như ngôn ngữ của F. Nietzsche trong tác phẩm *Bên kia thiện ác* để trình bày, thể hiện những tư tưởng, quan niệm của ông.

# 3. Từ ngữ "bên kia thiện ác" và khái niệm những suy niệm bên kia thiện ác

Những suy niệm bên kia thiện ác là chủ đ`ệ, đối tượng nghiên cứu chính ở đây, vì thế trước khi chỉ ra một cách cụ thể toàn bộ nội dung những suy niệm này cũng có nghĩa là toàn bộ nội dung tác phẩm Bên kia thiện ác, c`ân phải làm rõ nội dung khái niệm cơ bản là những suy niệm bên kia thiện ác. Tuy nhiên, để làm rõ nội dung khái niệm này c`ân phải tìm hiểu, làm rõ một số từ ngữ, khái niệm cũng như sự ghép nối của chúng thành những khái niệm, từ ngữ quan trọng khác như "bên kia thiện ác", "suy niệm" (và "những suy niệm"), "những suy niệm triết học", "những suy niệm bên kia thiện ác", "suy niệm triết học bên kia thiện ác" và cả "lối suy niệm" và "lối suy niệm triết học" v.v. Trong tất cả những từ ngữ được giải nghĩa ở đây từ "bên kia thiện ác" có vị trí quan trọng đặc biệt. Đ`âng thời, cùng với việc hiểu thu ân túy nội dung các từ ngữ, khái niệm này, ta sẽ thấy rõ tính chất độc đáo, đặc sắc v`ê nội dung, thực chất của những suy niệm của F. Nietzsche.

1. Sự độc đáo-kì diệu của ngôn ngữ: Từ ngữ "bên kia thiện ác". Khi nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác nói riêng, các tác phẩm, những lời nói và đối thoại của F. Nietzsche nói chung, c`ân đối xử với ông như một nhà ngôn ngữ học, hơn thế như một nhà tư tưởng - triết học ngôn ngữ. Nói cách khác, phải tỏ ra hiểu F. Nietzsche v`ê phương diện ngôn ngữ. Đối với F. Nietzsche, ngôn ngữ không đơn thu ân là hình thức biểu đạt hiểu biết, tư

tưởng, mà đặc biệt g'ân như là hình thức, phương thức kì diệu, tuyết vời nhất để biểu đạt hiểu biết, nhất là những tư tưởng triết học và tư tưởng nói chung. Tác giả F. Challaye đã dùng những từ ngữ rất hay, rất đẹp để để nói v'è văn phong, ngôn ngữ của F. Nietzsche khi khẳng định ông là một thiên tài triết học như sau: "Không ai không xác nhận giá trị thiên tài triết học cùng với khả năng viết văn xuôi có v ần đ ầy hình ảnh và nhạc điều của ông", hay như Henri Lichtenberger, Giáo sư đại học ở Sorbonne đã thấy ở ông "cái đẹp của hình thức, lúc thơ ca lúc tôn giáo, nơi đuc tạc những tư tưởng chính yếu của ông", và như Goerges Brandès đã trả lời từ lâu: "Hắn ông là người nghê sĩ hơn là nhà tư tưởng, chúng ta không phủ nhận đi ều đó, nhưng ta không thể nào tách rời người nghê sĩ ra khỏi nhà tư tưởng". Tuy vậy, vấn đ'ề căn bản ở đây không phải là ngôn ngữ văn chương hay ngôn ngữ nói chung, mà là thứ ngôn ngữ biểu đạt - "đuc tạc" một cách điệu luyên không chỉ chi 'âu sâu, đô lớn lao của tư tưởng, mà còn thể hiện phong cách, đường lối triết học, tư tưởng riêng đặc sắc của F. Nietzsche. Sư thật là nếu không hiểu ngôn ngữ của F. Nietzsche thì khó có thể hiểu tư tưởng, quan niêm của ông. Đi ài này càng đúng khi nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác với từ ngữ cơ bản, đặc trưng "bên kia thiên ác" của nó.

Trên thực tế nội dung những tư tưởng, nhất là tư tưởng triết học của F. Nietzsche được thể hiện trong toàn bộ nội dung cuốn sách *Bên kia thiện ác*, đặc biệt *gắn chặt* với tên gọi "bên kia thiện ác" của sách này. Với tư cách một nhà triết học, nhà ngôn ngữ học, hơn thế nhà "triết học ngôn ngữ", tên gọi "bên kia thiện ác" được F. Nietzsche sử dụng làm tên gọi cho cuốn sách nổi tiếng *Bên kia thiện ác* không phải là một đi ều hoàn toàn ngẫu nhiên, ngẫu hứng. Vì vậy, để giải thích từ ngữ độc đáo-đặc sắc này của F. Nietzsche tôi không muốn, không thể dùng từ "chơi chữ" hay "lối chơi chữ" dù có thêm vào đó những tính từ rất hay thế nào đi nữa, vì như thế là thiếu nghiêm túc, thiếu tôn trọng đối với ông, hoặc như thế sẽ ít thể hiện

được nôi dung hơn là hình thức. Theo tôi, đây là "lối dung ngữ" (hay "vân ngữ", "vận nghĩa") rất tài tình, đôc đáo, đặc sắc, tinh tế của ông. Lưu ý rằng tôi đã tiếp thu chính "lối dung ngữ" này của ông để đặt tên cho cuốn sách của mình Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác và cho nhi à tiêu đ è trong nội dung cuốn sách này, chẳng hạn như "triết học giá trị bên kia thiên ác", "luân lí học bên kia thiên ác", "tôn giáo bên kia thiên ác" v.v. Do đó, với việc giải nghĩa thuật ngữ hay "lối dung ngữ" của F. Nietzsche, khiến ta cũng một ph'àn thấy rõ rằng không thể hiểu ông chỉ bằng lối diễn đạt duy lí với tính "xác định" tr`ân trui, mà còn phải hiểu F. Nietzsche với nghĩa là phải hiểu ngôn ngữ, thậm chí "hê" ngôn ngữ đặc trưng của ông, phải dùng và biết cách diễn đạt bằng chính ngôn ngữ và cách diễn đạt của ông nói chung. Tuy vậy, cũng phải nói rằng khi đặt ra vấn đ'ệ phải hiểu F. Nietzsche v'ệ phương diện này, tức là đối xử với ông như một nhà ngôn ngữ - triết học ngôn ngữ, tôi chỉ nêu lên như một ý tưởng, một mong muốn, một cố gắng theo hướng đó nhi ều hơn là thực tế, vì những gì được luận giải, trình bày ở đây chủ yếu chỉ dưa theo giới hạn những hiểu biết v ềF. Nietzsche bằng tiếng Việt của tôi.

Có thể thấy tính chất đồng nhất nghĩa, nhất là tính chất "đa nghĩa", tính chất "phức hợp nghĩa", đồng thời là tính bao quát, sâu lắng và ẩn mật về nghĩa là đi ều ta thường gặp trong sử dụng các thuật ngữ, khái niệm, quan niệm ở F. Nietzsche trong *Bên kia thiện ác*, trong đó điển hình là thuật ngữ "bên kia thiện ác". Thuật ngữ này được dùng làm tên gọi cho cuốn sách *Bên kia thiện ác*, đã được F. Nietzsche nói đến một cách chính thức 5 l`ân 17. Xin được dẫn ra đây nguyên văn những đoạn ấy: 1) Trong "Chương 1. V è thành kiến của triết gia" F. Nietzsche viết: "Thừa nhận tính cách phi chân lí như là đi ều kiện cho sự t ền tại của đời sống: có nghĩa là thụ lập cái thế đối kháng với những cảm nhận giá trị quen thuộc theo một cách thái nguy hiểm; và triết học nào dám mạo hiểm theo lối đó thì bấy giờ đã đặt

chân ở bên kia thiên ác"; 2) Ở "Chương III. Tinh thể tôn giáo", F. Nietszsche viết: "Kẻ nào đã thực sự một l'ân mở con mắt Á châu và siêu Á châu dòm xuống và dõi vào đường lối phủ nhân thế giới triệt để nhất trong moi đường lối suy tư khả dĩ - bên kia Thiên Ác, và không còn trong vòng lê thuộc và vong tưởng của luân lí, như Đức Phật và Schopenhauer -, thì có lẽ kẻ ấy, dẫu không thực sư mong muốn, cũng đã mở con mắt nhìn thấy một lí tưởng trái ngược: đó là lí tưởng của những con người phấn phát nhất, năng đông nhất và thuận tòng nhất đối với đời sống..."; 3) Trong "Chương IV. Cách ngôn và sáp khúc" F. Nietzsche viết: "Đi ầu gì được thực hiên xuất phát từ tình yêu, đi `âu ấy diễn ra ở bên kia thiên ác"; 4) Ở "Chương VI. Chúng ta làm học giả": "Ngày nay, tính cách cao quý, ước vong quy kỉ, khả năng khác biết, biết đứng độc lập và sống tư chủ, tất cả những đi àu này quy thuộc v è khái niệm "hoằng đại"; và kẻ triết gia sẽ tiết lô đi à gì đó v è lí tưởng của hắn khi hắn tuyên bố: "kẻ nào muốn đạt tới cảnh giới hoằng đại tối diệu, kẻ đó phải biết sống cô độc nhất, ẩn mật nhất, xa cách nhất, là kẻ ở bên kia thiên ác, là chủ nhân của đức hạnh của hắn, là suối ngu 'cn sung mãn của ý chí; đây có thể là cõi hoằng đại: vừa có thể phong phú mà tron ven, vừa có thể quảng đại mà tròn đầy""; 5) Trong "Chương IX. Đi ều chi cao quý": "Song, luân lí của đẳng cấp thống trị tỏ ra tuyệt đối xa lạ và phản cảm đối với thị hiếu ngày nay trong tính cách khắc nghiệt của thông tắc n'ên tảng của nó, ấy là người ta chỉ có nghĩa vụ đối với những kẻ đ'ông đẳng; ấy là người ta có thể tùy nghi hoặc "theo mênh lênh của con tim" trong mối tương giao đối đãi với những t'âng lớp thấp kém hơn hoặc đối với mọi kẻ xa lạ, và trong mọi trường hợp bao giờ cũng "bên kia thiên ác": lòng trắc ẩn và những tình cảm tương tư đ`ều quy thuộc v'è đây". Kết hợp các đoan trình bày một cách chính thức thuật ngữ "bên kia thiên ác" được dẫn ra ở trên với việc xem xét cu thể nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác, trong đó có những luận điểm, những đoạn mà ở đó từ

"bên kia thiện ác" được nói đến một cách gián tiếp trong sự đối lập với từ "thiện ác" 18, ta sẽ thấy ra "lối dụng ngữ" rất tinh tế, độc đáo, đặc sắc, rất ẩn mật, giàu sức tưởng tượng và đầy tính viễn cảnh của F. Nietzsche thông qua phân tích các nghĩa cơ bản khác nhau của từ ngữ này dưới đây.

Nhưng trước hết c`ân thấy rằng để hiểu thuật ngữ "bên kia thiện ác", ta không thể không đ ề cập, suy luận và giải nghĩa một thuật ngữ khác không kém ph'ân quan trọng, phân biệt-đối lập, mà trên thực tế F. Nietzsche sử dụng nó chủ yếu như một từ đối lập trực tiếp, với từ "bên kia thiện ác", đó là từ ngữ "thiện ác", là từ ngữ thường được F. Nietzsche nói đến một cách gián tiếp hoặc luân lí. Rõ ràng, phải có, phải thừa nhận "thiện ác" thì mới có thể nói đến "bên kia thiện ác". Vậy, trong những từ ngữ "thiện ác" và nhất là "bên kia thiện ác" F. Nietzsche muốn hàm nghĩa-ẩn dụ đi ều gì? Chắc chắn rằng đây không đơn giản chỉ là những từ đơn nghĩa, hoặc đa nghĩa, mà hơn thế là những tập hợp từ "đa-hợp nghĩa" có liên hệ hữu cơ với nhau, rất tổng quát, sâu sắc.

Thứ nhất, một cách chung nhất "thiện ác" và "bên kia thiện ác" là những từ ngữ chỉ "địa điểm", tức là nơi diễn ra những hoạt động tinh th'ân và hiện thực của con người và nó có thể được hiểu hoặc là những "nơi", những "ph'àn không gian", những "giới hạn", những "trường", những "mi'àn", những "ranh giới", "thời khắc"..., hoặc là sự hợp lại của tất cả những cái nói trên hoặc trừu tượng, hoặc cụ thể, hoặc vừa trừu tượng vừa cụ thể. Và để không phải diễn đạt lặp lại dài dòng một cách không c'ân thiết khi diễn đạt tư tưởng của F. Nietzsche, có thể ta chỉ chọn một nghĩa đại diện trong số đó hoặc là "không gian", hoặc là "trường" hoặc là "mi'àn", hoặc là "giới hạn"... Lưu ý rằng trong Bên kia thiện ác chữ "thiện ác" trong nhi lài trường hợp được F. Nietzsche sử dụng đ 'âng nghĩa với các từ "luân lĩ", hoặc "đạo đức", trong đó ông sử dụng chủ yếu là từ "luân lĩ". Vì vậy,

khi sử dụng các từ này trong những văn cảnh nhất định ta nên thống nhất nội dung, ý nghĩa của chúng. Chẳng hạn khi nói "triết học thiện ác" hay "triết học luân lí", ta có thể hiểu các nhóm từ này với nghĩa như nhau.

Thứ hai, từ nghĩa chung này, "thiên ác" và "bên kia thiên ác" có thể được hiểu chủ yếu là những mi ên mang nội dung luân lí (đạo đức), vừa có thể là nơi *chứa đựng những cái* không phải luân *lí* nhưng *lệ thuộc* vào luân lí, bị luân lí quy định. Nói cách khác và đ'ây đủ hơn, theo F. Nietzsche những không gian, mi ền "thiện ác" và "bên kia thiện ác" có thể được xem như những cái "sân khấu", "sàn diễn" của những hoạt đông tinh th'àn, thực tiễn, là nơi diễn ra các suy tưởng và hành đông hiện thực của con người. Những nơi này có thể chủ yếu là luân lí (đạo đức) cũng có thể là phi luân lí, tức là không hẳn thuộc v ềluân lí, trong đó ngay cả "mi ền" mà được xem là thiên ác cũng có thể bao g`ôm những quá trình tinh th`ân và hiên thực (thực tiễn) không thuộc v'ê luân lí. Nhưng nói chung, đã là những gì thuộc mi 'ên thiên ác thì đ'àu phụ thuộc vào thiên ác (luân lí). Còn "mi 'àn" bên kia thiên ác cũng không có nghĩa rằng đó chỉ là những quá trình tinh th`ân và thực tiễn phi luân lí. Cho nên, khi nói "luân lí thiên ác" hay "luân lí bên kia thiên ác", hoặc nói "tôn giáo thiên ác" và "tôn giáo bên kia thiên ác" v.v., ta có thể hiểu đó là những luân lí, tôn giáo hoặc ở trong, phu thuộc vào mi ền "thiên ác" hoặc vào mi en "bên kia thiên ác".

Thứ ba, cũng từ nghĩa chung nói trên ta còn thấy F. Nietzsche sử dụng hai từ "thiện ác" và "bên kia thiện ác" để diễn đạt những phương diện tôn tại nhất định của đời sống con người và môi quan hệ giữa chúng vừa có nội dung hiện thực vừa có nội dung tinh thần, tư tưởng. Nhưng c`ân thấy rõ rằng những từ ngữ "thiện ác" và nhất là từ "bên kia thiện ác" của F. Nietzsche chủ yếu nhằm nhấn mạnh những quan hệ và diễn trình của đời sống. Do đó, "thiện ác" và "bên kia thiện ác" là những "mi 'ân", "ranh giới" thể hiện sự biến đổi, vượt qua "thiện ác", tức là từ mi 'ân luân lí cũ điêu tàn,

sai l'âm, tăm tối, trong đó bao g'âm cả những gì ở trong, phụ thuộc vào nó, để thấy ra, vươn tới xác lập những gì bên kia thiện ác, trong đó có thể bao g'âm cả luân lí *mới - bên kia thiện ác* và tất cả những gì ở trong và lệ thuộc vào nó.

Thứ tư, tách từ nội dung nghĩa thứ ba này còn thấy các từ "thiện ác" và "bên kia thiện ác" thể hiện một nội dung, ý nghĩa rất quan trọng khác. Cụ thể là ở đây nếu như "thiện ác" tiêu biểu cho những cái nhìn, lối suy tưởng, phương thức ý thức cũ kỹ, sai l'ần, vô minh khi nó lệ thuộc vào thiện ác, tức là vào luân lí (đạo đức) cũ, thì "bên kia thiện ác" tiêu biểu cho một cái nhìn, lối suy tưởng, suy niệm, phương thức ý thức đúng đắn, minh nhiên không chỉ thấy ra bản chất của cái nhìn thiện ác, thực chất của những gì cũ nát, tăm tối, suy đ'ời của mi "àn thiện ác, mà còn thấy lối thoát ra khỏi thiện ác, để đạt đến bên kia thiện ác. Toàn bộ đi "àu trên được thể hiện đặc biệt rõ trong quan niệm v "è hai "hình thái" triết học: "triết học thiện ác" và "triết học bên kia thiện ác". Bởi vì, theo F. Nietzsche chính sự vô minh của "triết học thiện ác" đã dẫn đường cho cuộc sống tăm tối, l'ần lạc đã qua của kiếp người, còn "triết học bên kia thiện ác" là minh triết đã, đang và nhất định sẽ mở đường cho cuộc t "àn sinh thực sự xứng đáng của con người, kiếp người.

Thứ năm, đặc biệt hàm chứa trong lối diễn đạt mang tính chất ẩn mật thâm sâu, tính chất viễn cảnh lớn lao của F. Nietzsche, vối từ "thiện ác" đối lập với nó làm rõ hơn và đặc sắc thêm cho nó về nghĩa, từ ngữ "bên kia thiện ác" còn chỉ ra rằng "bên kia thiện ác" là cái "mi ền" của những khả thể, tức là của những gì thuộc về khả năng, tiêm năng, những cái có thể có, có thể là và có thể trở thành một cách thực sự tích cực, tốt đẹp khi nó là sự phủ định và là kết quả của sự phủ định hoàn toàn, triệt để những gì thuộc mi ền thiện ác. Vì vậy, khi viết "triết học bên kia thiện ác" hoặc "triết học giá trị bên kia thiện ác" hoặc "luân lí (đạo đức) học bên kia thiện ác" v.v.,

tác giả chuyên khảo này không định nói rằng các từ "triết học", "triết học giá trị", "luân lí học" có nghĩa *chỉ* những học thuyết đã được tạo lập trên thực tế theo đúng nghĩa của chúng. Bởi vì, khi đi với từ "bên kia thiện ác" những từ này chỉ có nghĩa chỉ những học thuyết với-của *khả thể*, *những khả thể* của chúng. Vậy, đứng trước một đối tượng nghiên cứu, một cuốn sách có tên gọi đầy *tính chất giả định* - "bên kia thiện ác" như vậy, ta khó có thể không *giả định* nội dung, những nội dung tư tưởng, quan niệm của F. Nietzsche hoặc có thể là thế này hoặc có thể là thế kia, hoặc không là như thế. Và vì nhiệm vụ ở đây là xem xét những suy niệm của F. Nietzsche trong *Bên kia thiện ác*, cho nên các nghĩa của các từ "thiện ác" và "bên kia thiện ác" được sử dụng *chủ yếu* là chỉ các tư tưởng, quan niệm và cả hiện thực đôi lập nhau, đó là tư tưởng, quan niệm và hiện thực "thiện ác" và tư tưởng, quan niệm và hiện thực "bên kia thiện ác", trong đó tư tưởng và hiện thực "bên kia thiện ác" là tư tưởng và hiện thực nói chung mang tính giả định, tức là với-của những khả thể của chúng.

Nhưng c'àn nhấn mạnh rằng, đối với F. Nietzsche ngôn ngữ không đơn giản là cái "vỏ vật chất" của tư tưởng, tư duy, trái lại nó là chính bản thân tư tưởng, tư duy, hơn thế nó biểu đạt sự t'ôn tại, vận động của toàn bộ cái tinh thân của con người, của F. Nietzsche, cả quá trình phi lí tính và lí tính trong ông. Và vì thế, "bên kia thiện ác" và từ tất nhiên đi kèm theo nó là "thiện ác", là những từ ngữ thể hiện những suy niệm bao g'ôm những suy tư, và cả những khát vọng, ý thức hay tinh th'ân nói chung của F. Nietzsche v'è sự vượt bỏ, phủ định (vượt băng qua) của nhận thức, suy tưởng, ý thức và cả của hành động của con người từ "mi 'ân", từ giới hạn luân lí (thiện ác) sang bên kia thiện ác. Trong quá trình ấy "mi 'ân" thiện ác được F. Nietzsche xem là thấp kém, cũ nát, phi nhân, khi ở trong mi 'ân ấy, phụ thuộc vào mi 'ân ấy, những suy tưởng và hành động của người ta đ'àu bị xem là thấp kém, sai l'àn, úa tàn, tăm tối, không có tình yêu thực sự, là lệ

thuộc, không thể tự chủ, không thể chấp nhận được mà nguyên nhân chủ yếu là do sự vô minh, không thấy được bản chất đích thực của đòi sống, còn cái "mi ền" bên kia thiện ác là nơi con người đạt được sự suy tưởng, ý thức và hành động một cách kiên quyết, triệt để, nhằm phủ định cuộc sống cũ v ề mặt giá trị, để đạt đến cuộc sống mới cũng v ề giá trị dựa trên việc minh định bản chất đời sống và tương lai của nó là tự do, rất đỗi tự do, tự chủ thực sự, tình yêu đích thực, đến những đi ều cao quý, hoằng đại như bình minh sáng tỏ, diệu kì.

2. Khái niệm những suy niệm bên kia thiện ác. Việc sử dụng từ "khái niệm" ở đây là nhằm nhấn mạnh nội dung và ý nghĩa của phương pháp logic trong xem xét. Theo đó, kết hợp với việc thấy được các nghĩa của thuật ngữ quan trọng, cơ bản "bên kia thiện ác" ở đây chúng ta hiểu những suy niệm bên kia thiện ác v ềmặt khái niệm, v ềmặt logic của nó có nghĩa là thấy ra cái căn bản, bản chất của nó với tư cách một lối suy niệm, hơn nữa một lối suy niệm triết học độc đáo và đặc sắc.

Đương nhiên, để hiểu thế nào là "lối suy niệm" trước hết c`ân phải hiểu thế nào là "suy niệm", "những suy niệm" nói chung. Lưu ý rằng chữ "suy niệm" cũng đã được F. Nietzsche "sử dụng" (theo người dịch tác phẩm này) ở mục 61 của "Chương 3. Tinh thể tôn giáo" trong Bên kia thiện ác 19. Tuy nhiên, tôi không căn cứ vào nội dung, nghĩa của từ "suy niệm" mà F. Nietzsche đã sử dụng, mà sử dụng từ "suy niệm" theo cách hiểu của riêng mình và nó ữước hết có nghĩa chung là chỉ "quá trình hoạt động nhận thức, tinh th`ân" của F. Nietzsche, một quá trình để đạt tới những quan niệm, tư tưởng của ông được thể hiện trong Bên kia thiện ác và bản thân những quan niệm, tư tưởng này vừa thể hiện "quá trình" suy niệm, vừa là kết quả quá trình ấy. Với nghĩa chỉ quá trình, "suy niệm" bao g`âm cả việc xác định mục đích, quan điểm, phương thức hoạt động cũng như kết quả hoạt động.

Mặt khác, nó còn là sự kết hợp của hai quá trình có ý thức, có mục đích và quá trình phi chủ đích hay phi lí tính, phi duy lí. Không những thế, ở đây từ "suy niệm", "những suy niệm" *chủ yếu* diễn đạt tính quá trình của sự đạt tới những quan niệm, tư tưởng trong tác phẩm *Bên kia thiện ác* của F. Nietzsche. Theo nghĩa ấy, tính quá trình của hoạt động tinh th ần này không chỉ là lí tính, phi duy lí, phi lí tính như đã nói, mà còn bao g ồm cả những hình thức, sự biểu hiện rất đa dạng của đời sống tinh th ần diễn ra bên trong F. Nietzsche mà nhờ chúng, ông đạt được những quan niệm, tư tưởng lớn lao, sâu sắc và độc đáo trong *Bên kia thiện ác*. Mặt khác nữa, "suy niệm", "những suy niệm" ở đầy bao g ồm, thuộc nhi ều lĩnh vực tư tưởng, tinh th ần của F. Nietzsche không riêng triết học, nhưng trong đó "những suy niệm" triết học được xem là quá trình cơ bản, đặc trưng cho nó. Với nghĩa như thế, từ "niệm suy" rất phù hợp với việc khảo cứu nội dung tác phẩm *Bên kia thiện ác*.

Quả thực, đọc *Bên kia thiện ác*, và có lẽ cả đọc F. Nietzsche nói chung, ta sẽ không thể hiểu ông thật chính xác, đ'ây đủ nếu như chỉ thấy ở ông những quan niệm, tri thức đã đạt được v'ề một lĩnh vực nào đó như triết học, đạo đức học, tôn giáo, văn hóa học, dân tộc học, nhân loại học v.v., hoặc v'ề một tổng thể những lĩnh vực ấy, dù rằng những lí giải ấy là không thể phủ nhận. Đi ầu quan trọng là đọc F. Nietzsche phải thấy ra toàn bộ hoạt động, nhất là lao động tinh th'ân của ông chất chứa, toát lên trong tác phẩm của ông. Trên thực tế đọc *Bên kia thiện ác* ta không chỉ thấy những luận giải sâu sắc đ'ây lí trí, duy lí của F. Nietzsche v'ề những vấn đ'ề của triết hộc, luân lí học, khoa học v.v., mà còn thấy cả ni ầm vui, khát vọng, cả những nỗi đau, cả sự bi quan của ông thể hiện qua những hình thức ngôn ngữ rất riêng biệt của ông. Đọc F. Nietzsche ta thấy cả "tiểu sử" của ông hiện lên trên những dòng chữ, trong các trang sách của ông. Đọc F. Nietzsche ta còn thấy những gì ông thể hiện nói chung đ'àu nằm trong, hên

quan đến việc phủ nhân toàn bộ giá trị cũ dưa trên hoặc gắn liền với lí tính. Vì vậy, có lẽ ở đây ta không c'àn phải nêu lên những luận giải mang tính luận lí của F. Nietzsche vì chúng rất dễ thấy, đi ều c'ân thiết là chỉ ra và chứng minh những khía cạnh khác, đối lập với chúng. Cu thể là đọc F. Nietzsche ta phải thấy cả những trải nghiệm của ông v ề đời sống phi lí tính, phi duy lí khi rút ra kết luận rằng "ph'àn lớn hoạt đông tư duy có ý thức của triết gia chịu sư dẫn dắt âm th'âm ẩn mật của bản năng, và bị bức bách đi theo đường hướng nào đó"; phải cảm thấy lòng bao dung lớn lao của ông toát lên khi ông diễn tả không phải bằng tí tính rằng "có những đỉnh cao vòi voi của tâm h 'cn, đứng từ đó mà nhìn, cõi bi kịch cũng thôi bi thương nữa"<sup>20</sup>; phải cảm nhận, thấy được trong ông một sức tưởng tượng lớn lao, phi thường, một sư trải nghiệm đường đời toàn diên của một nhà triết học thực thu qua những diễn đạt phi tí tính, phi duy tí rất tài tình, rất hay, rằng "để trở thành một triết gia thực thu, đi à trong yếu ấy là hắn phải đã từng đứng trên moi nấc bậc mà kẻ phung sư cho hắn, tức là kẻ lao đông khoa hoc trong lĩnh vực triết học, t 'ch lập - và phải t 'ch lập trên đó; bản thân hắn có thể phải từng là nhà phê bình, là kẻ hoài nghi, là kẻ giáo đi ều, là sử gia, hơn nữa là thi sĩ, là kẻ sưu t'âm, là du khách, là kẻ giải mê, kẻ rao giảng luân lí, là nhà tiên tri, là "tinh th' ân tự do" và g' ân như là mọi thú, để băng qua tron ven cái vòng giá trị và cảm quan giá trị của cuộc nhân sinh và để có thể bằng vô vàn con mắt và lương tâm, từ đỉnh cao phóng t'âm mắt v'ê moi viễn xứ, từ đáy thẳm trông lên moi đỉnh cao, từ ngóc ngách bao quát moi quảng đô"<sup>21</sup>, rằng chúng ta là triết gia, là người có cảm quan lịch sử vĩ đại, cho nên "han đô là đi àu xa la với chúng ta. Sư day dứt của chúng ta là sư day dứt về cái vô cùng, cái bất khả trắc đạc. Như một kị sĩ trên lưng tuấn mã thở phì phò lao v'ệ phía trước, chúng ta buông cương trước cõi vô cùng, chúng ta những con người hiện đại, như những kẻ bán khai - và chỉ ở đâu chúng ta đôi diên với một hiểm hoa to lớn nhất, chỗ ấy chúng ta tìm

được ni êm phúc lạc *của chúng ta*" <sup>22</sup>, và rằng ở ông bên cạnh những trang thái phấn khích, những ni ềm hi vọng tràn tr'ê vào tương lai, còn là sư trĩu nặng những khắc khoải, lo lắng, có ph'àn bi quan khi nói v'ê tư tưởng của chính mình: "Các ngươi là cái chi chi, hõi những tư tưởng được ta viết và vẽ ra!... Ôi, bao giờ cũng chỉ là những gì thoáng chốc phai tàn và khởi sư mất đi hương vị! Ôi, bao giờ cũng là những sấm động qua nhanh và kiệt tận và những cảm xúc muôn mằn vàng úa! Ôi bao giờ cũng là những cánh chim rã rời lạc lối và giờ đây để bàn tay kia túm bắt – bàn tay của chúng ta! Chúng ta biến thành vĩnh cửu những gì không còn đủ sức sống và bay lươn nữa, chỉ những gí đang mêt mỏi rã rời mà thôi! Và chỉ có buổi chiều vàng của các người, hỗi những tư tưởng được viết ra và vẽ xuống, chỉ có buổi chi ầu vàng của các người là ta có sắc liêu để dưng nên, có lẽ nhi ầu màu sắc lắm, và nhi àu lắm những nhu hòa muôn sắc và năm mươi những sắc vàng, nâu, xanh, đỏ: - thế nhưng sẽ không ai đoán cho ra dung mạo các ngươi trong buổi bình minh ló rạng, các ngươi những tia lửa lóe sáng và m'àu nhiệm bất ngờ của ni ềm cô độc trong ta, các người, hỗi những tư tưởng thân thiết thâm trong và... t`â tê của ta!"23.

Dù rằng với một số trích đoạn trên đây có thể chưa phải là tiêu biểu lắm và cũng chưa phải là tất cả những gì thể hiện cái quá trình cơ bản phi lí tính, phi duy lí trong những suy niệm của F. Nietzsche trong *Bên kia thiện ác*, nhưng từ đây có thể nêu một câu hỏi là: "Liệu ta có thể diễn đạt được một cách chính xác, thuyết phục những trải nghiệm, hình dung, những ni ềm hi vọng, đợi chờ, những khắc khoải, lo âu về tương lai của chính những con người tự do, của chính F. Nietzsche chỉ bằng lí tính được không?". Tất nhiên, câu trả lời dứt khoát ở đầy là: "Không thể!". Bởi vì, chúng ta không thể khái niệm và khái niệm hóa (hay duy lí), không thể hệ thống và hệ thống hóa nhũng gì thuộc v ềđời sống cảm xúc, cái phi lí tính, cái phi duy lí. Như thế, từ ngữ "suy niệm", "những suy niệm" diễn đạt

không chỉ phương diện lí tính, duy lí mà hơn thế, cả quá trình đa dạng, đa chi ầu, phức hợp trong đời sống tinh th ần, nhất là phương diện phi lí tính, phi duy lí ở F. Nietzsche.

Cho nên, kết hợp với nôi dung, ý nghĩa của từ ngữ "bên kia thiên ác" đã được giải thích ở trên, ta sử dung cum từ "những suy niêm bên kia thiên ác" để thấy ra một cách tổng thể quá tình tinh th`ân của F. Nietzsche nhằm tao nên những quan niêm, tư tưởng, tri thức, nhất là những quan niêm, tư tưởng, tri thức *mới* với *những khả thể* của chúng thuộc các lĩnh vực khác nhau được thể hiện trong Bên kia thiên ác. Quá trình này không chỉ là của lí tính, suy tư không ngừng với những chi àu kích sâu sắc, lớn lao, phức tạp, đầy mâu thuẫn, mà cả của tâm hồn, những cảm xúc, khát vong, những quá trình phi lí tính, phi duy lí với những ni ềm lạc quan, vui tươi vừa nhỏ bé, vừa không giới hạn, xen lẫn những mối s'àu đau, bi thương vô tận. Nó còn là sư phê phán quyết liệt, không khoan nhương cái cũ, của những tưởng tương, nghê thuật, ngôn ngữ độc đáo, đ'ày tính ẩn mật và tính viễn cảnh; còn là những ưu tư, cô đơn, th'âm lặng, tích tu, d'ôn nén từ những suy tư, hình dung, tưởng tương về cõi vô cùng đến sư cô đặc, kết tinh lại trong những tư tưởng hết sức tính túy, sâu sắc, diêu kì. Đặc biệt, toàn bộ quá trình ấy rốt cuộc thể hiện một công cuộc truy tìm, khám phá thấm đẫm tinh th'ân tư do, sáng tạo nhằm đến mục tiêu là thấy ra bản chất đích thực của con người, đời sống của nó để r à có thể minh đinh một đời sống mới của kiếp người và xác lập những quy tắc cho phép có thể thực hành đời sống ây. Ở đây ta chưa nói F. Nietzsche có đúng hay không trong quan niêm v'ê bản chất đích thực của con người, trong minh định v ề đời sống mới và xác lập những quy tắc thực hành nó, mà chủ yếu nói lên cái tinh thần, ý hưởng chung của những suy niêm bên kia thiên ác của ông. Như vậy, tính chất "bên kia thiên ác" của những suy niêm của F. Nietzsche không chỉ thể hiện ở cái kết quả, tức là những quan niệm, tư tưởng, tri thức mà ông đạt được

trong Bên kia thiên ác, mà cơ bản ở quá trình, diễn tiến của chúng, ở những suy tư đ'ày tính ẩn mật, viễn cảnh, trong những ý niêm, khát vong, sức tưởng tương lớn lao, không giới hạn về những miền cao viễn, hoằng đại mà nôi dung chủ yếu là những suy niêm v ề giá trị đích thực của con người. Như vậy, với tính quá trình, muc tiêu của nó và đặc biệt, với ý nghĩa như một đông lực cơ bản bên trong phi lí tính, phi duy lí của nó, có thể nói những suy niêm bên kia thiên ác cả v ềnôi dung cũng như tên gọi của cuốn sách Bên kia thiện ác, về thực chất bao hàm, thể hiện một lối suy niệm độc đáo và rất đặc sắc của F. Nietzsche. Tất nhiên, suy niệm hay những suy niêm không đ'ông nhất với "lối suy niêm", nhưng moi suy niêm có thể luôn có, luôn chứa đưng, biểu hiện "lối" (cách lối) nhất định của chúng. Nhưng lối suy niệm không hẳn là phương pháp, quan điểm hoặc tiếp cận, mà là "đường lối" chung, đặc biệt có thể xem nó như "dòng" tư tưởng, tinh th'ần được đặc trưng bằng tính phi chủ đích, phi lí tính của nó, vì thế nó hết sức mạnh mẽ, khó có thể bị cản ngăn, bị tiêu diệt khi nó muốn nhấn chìm mọi cái gì là cũ nát, đón hèn, tăm tối trên đường đi của nó khi phát hiên ra bản chất của chúng, đặc biệt khi nó hướng đến khởi dưng, tạo lập giá trị mới. Trong tổng thể những suy niệm bên kia thiên ác *lôi suy niệm triết học chiếm* vị trí quan trọng, xem như cái thực chất, vì nó hàm chứa toàn bô nôi dung, ý nghĩa cơ bản của từ ngữ "bên kia thiên ác", cho nên nó là cái dòng tinh th'àn sâu lắng và manh mẽ nhất, chi phối, dẫn dắt các lối suy niêm khác.

## Chương thứ nhất FRIEDRIC NIETZSCHE VÀ TÁC PHẨM BÊN KIA THIỆN ÁC

h'ân trình bày v'ê cuộc đời và sự nghiệp hay tiểu sử vắn tắt của F. Nietzsche, tức là một ph'ân nội dung của "Chương thứ nhất" này chỉ là sự tập hợp, tổng kết của tác giả từ nội dung một số tài liệu v'êông<sup>24</sup>, nói chung không có gì mới. Nhưng có thể thấy ở đây thể hiện nhi àu nét, nhi àu dấu ấn rất đặc sắc, mang đậm tính cách riêng, rất độc đáo của F. Nietzsche với tư cách một nhà tư tưởng, một nhà triết học, một nhà ngôn ngữ học, một nhà văn - người nghệ sĩ và một con người. Chúng ta c'ân biết những đi àu này khi khảo cứu những tác phẩm của F. Nietzsche, để có thể hiểu rõ hơn nội dung tư tưởng, quan niệm của ông trong mỗi tác phẩm. Đi àu này dĩ nhiên càng c'ân thiết, càng đúng đối với việc tìm hiểu nội dung tác phẩm *Bên kia thiện ác*.

### 1. Cuộc đời và sự nghiệp của F. Nietzsche

Friedrich Nietzsche là một nhà triết học người Phổ. Ông sinh ngày 15-10-1844, có tên rửa tội là Friedrich Wilhelm, sống tại một thành phố nhỏ mang tên Roecken thuộc tỉnh Saxony nước Phổ. Tên của ông được đặt theo tên vua Friedrich Wilhelm IV của Phổ, khi ông này tròn 49 tuổi cũng là vào ngày sinh của F. Nietzsche (Sau này Nietzsche bỏ tên đệm Wilhelm). Cha của F. Nietzsche, Carl Ludwig (1813-1849) là một mục sư thuộc Giáo hội

Luther và là cựu giáo viên, quản nhậm địa phận Roecken. Mẹ của F. Nietzsche là Franziska Oehler (1826-1897), con gái một vị mục sư đồng nghiệp sống ở giáo khu bên cạnh. Hai người thành hôn vào năm 1843. Trong một trang của cuốn sách "Sự vật nhân bản" F. Nietzsche có viết: "Những xung khắc không giải quyết được giữa đức tin và lòng tin ở cha mẹ đã t ồn tại nơi đứa con và tạo ra lịch sử cả cuộc đau khổ nội tâm của nó". Em gái của F. Nietzsche, Elisabeth, sinh năm 1846, theo sau là em trai, Ludwig Joseph, sinh năm 1848. Tổ tiên của F. Nietzsche ph'àn nhi ều là những nhà th'àn học tin lành, toàn là các nhà tu khổ hạnh nhưng cũng là những ph'àn tử tinh hoa của tư tưởng tự do. Người nào cũng hách dịch và bằng nhi ều cách thường tỏ ra muốn thống trị kẻ khác. Có thể nói đó là môi trường kết hợp một n'ên văn hóa rộng rãi với một thứ luân lí khắt khe và một lòng tôn trọng các đức tin tôn giáo. Truy ền thống gia đình đã dạy cho F. Nietzsche biết tổ tiên của mình là những quý tộc Ba Lan, trong đó những bá tước thuộc dòng họ Nietzki bị ngược đãi phải trốn khỏi quê hương.

Cha của F. Nietzsche qua đòi vì bệnh não vào năm 1849 khi F. Nietzsche mới năm tuổi, em trai ông chết vào năm 1850. Sau đó, gia đình ông chuyển về Naumhurg, nơi họ sống với bà nội của F. Nietzsche và hai người cô chưa lập gia đình. Sau khi bà nội của F. Nietzsche qua đời vào năm 1856, gia đình chuyển về nhà riêng của họ. F. Nietzsche với vẻ trịnh trọng, mộ đạo, thông minh, thường thao thức, khi mới 6 tuổi đã được người ta gọi là ông mục sư con. Và ông mục sư con này đã từng tự nhủ th âm: "Năm 12 tuổi tôi đã thấy Thượng đế trong vẻ rực rỡ của ngài". Cũng vào thời gian này F. Nietzsche theo học trường nam sinh và sau đó là một trường tư nơi ông kết bạn với Gustav Krug và Wilhelm Pinder, cả hai đ'àu xuất thân từ gia đình danh giá. Vào năm 1854 ông theo học trường Domgymnasium ở Naumburg, nhưng sau khi ông bộc lộ các tài năng v ềâm nhạc và ngôn ngữ, trường Schulpforta nổi tiếng thế giới nhận ông vào học,

ông học tại đó từ năm 1858 đến năm 1864. Tại đây ông kết bạn với Paul Deussen và Carl von Gersdorff. Ông cũng có thời gian để làm thơ và sáng tác nhạc. Tại Schulpforta, F. Nietzsche tiếp nhận những giới thiệu quan trọng về văn chương, đặc biệt là văn học Hi Lạp và La Mã cổ đại, và lần đầu tiên ông phải sống xa gia đình trong một thành phố nhỏ theo Cơ Đốc giáo, vẫn giữ đức tin và cho rằng mình có thể, có quy ền sáng tạo một ni ềm tin riêng tư, dựa trên căn bản tự do phê phán, nhưng khi tinh thần phê phán càng mạnh mẽ, những nỗi hoài nghi lớn dần trong ông, cho đến khi ni ềm tin yếu dần.

Sau khi tốt nghiệp năm 1864, F. Nietzsche bắt đ`âu học v`ê th'ân học và triết học cổ điển tại Đại học Born. Trong một thời gian ngắn, ông và Deussen trở thành thành viên của hội Burschenschaft *Frankonia*. Sau một học kì, (và mặc cho mẹ ông nổi giận), ông ngừng học th'ân học và đánh mất đức tin tôn giáo. Đi ầu này xảy ra có thể một ph'ân là do ông đọc cuốn sách *Cuộc đời của Jesus* của David Strauss, cuốn sách này có ảnh hưởng sâu sắc lên đ'âu óc non trẻ của F. Nietzsche. Sau đó F. Nietzsche tập trung nghiên cứu v'ê ngữ văn học dưới sự hướng dẫn của Giáo sư Friedrich Wilhelm Ritschl, người mà ông chuyển theo sang Đại học Leipzig năm kế tiếp đó. Nơi đây ông trở thành bạn thân với sinh viên cùng khoa Erwin Rohde. Không lâu sau đó những bài báo đ'âu tiên v'ê ngữ văn của F. Nietzsche xuất hiện.

Để thấy rõ hơn về cuộc đời của F. Nietzsche cũng cần chiếm ngưỡng lại, kỹ hơn con người của F. Nietzsche. "Diện mạo của Nietzsche đập mạnh vào mắt bất cứ người nào khi mới gặp ông: trán rộng bóng, tóc đen đổ ra sau, đôi mắt lớn sáng long lanh, khi nhìn đăm đăm, khi xa vắng bất động, chòm râu mép lớn rũ xuống, vẻ mặt kiêu ngạo và e dè, quần áo đôi khi tiều tụy, còn thường thì rất chải chuốt". Đầng thời, ở đây cũng cần thấy rõ hơn những bậc thầy tư tưởng, những sự kiện xã hội, lịch sử khác đã ảnh hưởng

sâu sắc đến hành trình tư tưởng và con người của F. Nietzsche. Ta có thể thấy đi ầu này qua vô số những trích dẫn mà ông trình bày trong các tác phẩm của mình. Ông đã đọc đi đọc lại các tác phẩm thi ca của Goethe. Ông yêu cái táo bạo, cái khuynh hướng vượt quá quốc gia và thế kỉ của tác giả này. Từ Schiller, F. Nietzsche chịu ảnh hưởng của chủ nghĩa anh hùng, ngay từ nhỏ ông đã có ý thích siêu nhân khi đọc cuốn "Kẻ cướp" của tác giả này. Beethoven mang lại cho F. Nietzsche những cảm xúc mãnh liệt. Ông đọc và suy tư từ sớm những triết lí của Fichte, khen ngợi siêu hình học và chế bai "tính dối trá và bợ đỡ tình tổ quốc" của ông này. F. Nietzsche thích những câu thơ đẹp, những dự tính lớn lao trong các bài thơ mênh mông của Hoelderlin. Trong số rất nhi ầu những sự kiện, diễn trình lịch sử ảnh hưởng, chi phối tư tưởng của F. Nietzsche phải kể đến n ần văn minh Hi Lạp. Ông ngưỡng mộ n ền văn minh này, xem đây là mẫu hình cơ bản, điển hình của đời sống con người và ông cho rằng con người trong cuộc hành trình phải quay v ềvới mẫu hình này.

Năm 1865 F. Nietzsche làm quen với các tác phẩm của Arthur Schopenhauer một triết gia lớn theo chủ nghĩa bi quan. Có thể nói, đây là bước thay đổi căn bản trong cuộc đời ông. Ông mua ngay một số sách của Schopenhauer mang v ềnhà và hai tu ần liên tiếp đọc say mê tác giả này, trừ vài giờ ngủ. Bỗng chốc ông rời bỏ ngữ học để chuyển sang triết học và đệ trình một luận án v ềnhững khía cạnh của học thuyết Schopenhauer, nhưng bị từ chối. F. Nietzsche ngưỡng mộ một cách nhiệt thành Schopenhauer và sau này vẫn ca ngợi những đặc tính luân lí ngay cả khi không còn tin vào siêu hình học của ông này. Vào năm 1866 ông đọc cuốn *Geschichte des Materialismus* (Lịch sử của Chủ nghĩa Duy vật) của Friedrich Albert Lange. Ông thấy cả hai tác giả đ`àu đem lại cảm hứng, chúng khuyến khích ông vượt khỏi ngữ văn học và nghiên cứu cao hơn. Vào năm 1867, F. Nietzsche đăng ký một năm phục vụ tình nguyện tại một đơn vị pháo binh

của quân đội Phổ đóng tại Naumburg. Nhưng một tai nạn do cưỡi ngựa vào tháng 3 năm 1868 đã làm ông phải rời quân ngũ. F. Nietzsche quay lại và hoàn thành việc học, và cũng trong năm đó l'ân đ'âu tiên ông đã gặp Richard Wagner một nhà soạn nhạc lừng danh của nước Đức. Đây là một trong những sự kiện làm xáo trộn đời sống của F. Nietzsche. Từ lâu F. Nietzsche đã rất ngưỡng mộ Wagner và rất thích nghe nhạc của ông này trong các buổi hòa tấu, ông còn chơi nhạc của Wagner lúc ở nhà một mình, hoặc ở nhà bạn bè. Vào một tối mưa và đ'ây tuyết, F. Nietzsche đến nhà ông bà Wagner ở Brokhaus, e thẹn, xấu hổ trong chiếc áo mưa đen cũ, nhưng lòng tràn đ'ây sung sướng vì được gặp bậc th'ây này. F. Nietzsche bày tỏ lòng tôn sùng của mình. Người nghệ sĩ lớn và kẻ ngưởng mộ tỏ ra rất hòa hợp nhau khi cùng nói chuyện và cùng bàn v èSchopenhauer.

Sau đấy dựa vào sự giúp đỡ của Ritschl, F. Nietzsch nhận được một vị trí tốt để trở thành giáo sư v ềngữ văn cổ điển tại Đại học Basel trước khi hoàn thành luận án tiến sĩ (hay một bằng cấp v ề sư phạm). Sau khi chuyển đến Basel, F. Nietzsche từ bỏ quốc tịch Phổ. Lưu ý: cho đến cuối cuộc đời ông vẫn là người chính thức vô quốc tịch. Tuy nhiên, ông phục vụ phía Phổ trong cuộc chiến tranh Pháp-Phổ từ 1870 đến 1871 với tư cách một người phục vụ tại bênh viên quân y. Trong thời gian ngắn trong quân đôi ông đã trải qua nhi ều tình huống, chứng kiến những hậu quả tàn khốc của các trận đánh. Ông còn bị mắc bệnh bạch h'àu và bệnh ly. Khi trở lại Basel vào năm 1870, F. Nietzsche quan sát sư thành lập Đế chế Đức và giai đoạn sau đó của Otto von Bismarck như là một người đứng ngoài và hoài nghi v'ệ tính chân thật của để chế. Tại trường đại học ông đọc bài diễn văn nhậm chức, "Homer và Ngữ văn cổ điển". F. Nietzsche cũng gặp Franz Overbeck, một giáo sư th'àn học, một người bạn cho đến hết cuộc đời ông. Hai người đ cng nghiệp khác, Afrikan Spir, một triết gia người Phổ ít biết đến và là tác giả "Ý nghĩ và Hiện thực" (1873), và nhà sử học Jacob Burchardt,

người mà F. Nietzsche thường đi nghe giảng, bắt đ`ài có ảnh hưởng lớn đến F. Nietzsche suốt thời gian này.

F. Nietzsche rất khâm phục cả hai vơ ch ồng Wagner và trong suốt thời gian tại Basel ông thường xuyên ghé thăm nhà của Wagner ở Tribschen trong bang Lucerne. Gia đình Wagner đã đưa F. Nietzsche vào trong vòng những người thân mật nhất của ho, và ho cũng thích sư quan tâm ông dành cho ho vào lúc bắt đ'àu Bayreuth Festival Theatre. Cosima, người thiếu phu thông minh và say đắm gây cho F. Nietzsche một ngưỡng vong đam mê, nàng chính là người đàn bà cao quý độc nhất mà ông biết. Vì nàng còn trẻ nên thấy g`ân gũi F. Nietzsche hơn là ch 'ông mình lúc đó đã g`ân sáu mươi. Đây được xem như "sư khởi đ`ài của một thiên tình sử cao đẹp nhất của thế kỉ 19, thiên tình sử câm nín và đau xót mãi đến ngày nay vẫn chưa ai biết rõ". Từ năm 1869 đến năm 1872, thời gian gia đình Wagner ở Tribschen trong bang Lucerne, F. Nietzsche đã đến đây hai mươi ba l'ân. Vào năm 1870 ông đưa cho Cosima Wagner bản thảo *Quá trình hình thành* ý tưởng tai họa (The Genesis of the Tragic Idea) như là quà sinh nhật. Vào năm 1872 F. Nietzsche xuất bản cuốn sách đ`âu tiên của mình, Sư khai sinh của tai họa từ tinh thần của âm nhạc (The Birth of Tragedy out of the Spirit of Music). Tuy nhiên, các đ'ông nghiệp ngữ văn cổ điển của ông, trong đó có cả Ritschl, đã tỏ ra không mấy nhiệt tình với tác phẩm này, vì trong đó F. Nietzsche đã bỏ phương pháp chính xác của ngữ văn để sử dung một kiểu phỏng đoán triết học. Trong một cuộc bút chiến "Ngữ văn của tương lai", Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff làm nan lòng những người tiếp nhận cuốn sách và làm tăng tiếng xấu của nó. Để đáp lại, Rohde (lúc đó đã là một giáo sư ở Kiel) và Wagner đã đứng ra bảo vệ F. Nietzsche. F. Nietzsche nhận xét khá tự do v'ê sự cô lập mà ông cảm thấy trong cộng đ ồng ngữ văn và cố gắng xin một vị trí v êtriết học ở Basel, mặc dù không thành công.

Trong giai đoạn 1873 đến 1876 F. Nietzsche cho xuất bản bốn bài viết dài: "David Strauss: người thú tôi và nhà văn", "V ề cách sử dung và lạm dụng lịch sử cho cuộc sống", "Schopnehauer như là nhà giáo dục" và "Richard Wagner ở Bayreuth", v'ê sau bốn bài này xuất hiện trong cùng một cuốn sách có tưa đ'ề Sự suy ngẫm không hợp thời và chúng có cùng hướng của một bài phê phán v ề văn hóa, thách thức sư phát triển của văn hóa Đức doc theo các hướng đ'ề nghị bởi Schopenhauer và Wagner. Bắt đầi vào năm 1873 F. Nietzsche tích lũy các ghi chép sau này được xuất bản sau khi ông qua đời với tưa đ'ê "Triết lí trong thời đại tai hoa của người Hi Lạp". Trong suốt thời gian này trong những người quen của Wagner, F. Nietzsche gặp Malwida von Meysenbug và Hans von Bulow, và cũng bắt đ'àu tình bạn với Paul Rée, người vào năm 1876 sẽ ảnh hưởng đến việc từ bỏ sư bi quan trong các tác phẩm trước đây của ông. Tuy nhiên, năm 1876, ông thất vong với Hội Bayreuth, các màn diễn sáo rỗng vô vị và công chúng t'âm thường làm ông xa lánh và cuối cùng là giữ khoảng cách với Wagner.

Với sự xuất bản tác phẩm *Con người*, *Tất cả quá con người* vào năm 1878, một cuốn sách với tính cách ngôn trên các chủ đ'ê từ siêu hình học đến đạo đức và từ tôn giáo đến giới tính, sự xa rời của F. Nietzsche đối với triết lí của Wagner và Schopenhauer trở nên rõ ràng. Tình bạn của F. Nietzsche với Deussen và Rohde cũng nguội đi. Trong thời gian này F. Nietzsche cố gắng tìm một người vợ - nhưng không tìm được người vừa ý. Vào năm 1879, sau khi sức khỏe suy giảm nghiêm trọng, F. Nietzsche phải từ chức khỏi vị trí ở Basel. Kể từ thời thơ ấu ông phải chịu nhi ều loại bệnh tật khác nhau - có lúc cận thị nặng có lúc g`ân như bị mù, chứng nhức đ`âu và các trận đau bao tử dữ dội. Tai nạn cưỡi ngựa vào năm 1868 và các bệnh tật vào năm 1870 làm tr`âm trọng thêm tình trạng sức khỏe sẵn có này, tiếp tục ảnh hưởng đến ông trong những năm ông ở Basel, làm cho ông phải đi

nghỉ dài cho đến khi khả năng làm việc bình thường không thể duy trì được nữa.

Bênh tật làm ông phải đi tìm một nơi khí hậu dễ chịu hơn, nên F. Nietzsche thường xuyên đi du lịch, và sống cho đến năm 1889 trong nhi ều thành phố khác nhau. Ông trải qua nhi àu mùa hè ở Sils Maria, g an St. Moritz ở Thụy Sĩ và nhi ều mùa đông ở các thành phố Ý như Genova, Rapallo và Turino, và ở thành phố Nice ở Pháp. Thỉnh thoảng ông về Naumburg để ghé thăm gia đình, đặc biết trong thời gian này, ông và chị gái của mình luôn có sư cãi vã và giải hòa. Ông sống bằng lương hưu từ Basel, nhưng cũng nhận sư giúp đỡ từ bạn bè. Một người học trò cũ của Nietzsche, Peter Gast (tên thật là Heinrich Koselitz), g'ân như là thư ký riêng của ông. Cho đến cuối đời Nietzsche, Gast và Overbeck vẫn là những người bạn trung thành. Malwida von Meysenbug vẫn bảo vê ông như là một người me bên ngoài vòng quen biết của Waner. Vào thời gian này F. Nietzsche liên lạc với nhà phê bình âm nhạc Carl Fuchs. Lúc này ông đang ở vào giai đoạn đầu của thời là viết khỏe nhất. Sau cuốn Con người, Tất cả quá con người 1878, F. Nietzsche bắt đ'àu xuất bản một cuốn sách (hoặc một ph'àn lớn của một cuốn sách) mỗi năm cho đến 1888, năm viết cuối cùng của ông, suốt thời gian đó ông hoàn thành năm cuốn. Vào năm 1879, F. Nietzsche xuất bản Các ý kiến, các câu châm ngôn tổng hợp, theo sau kiểu viết cách ngôn của Con người, Tất cả quá con người. Năm sau đó ông xuất bản Kể lang thang và cái bóng của anh ta. Cả hai xuất hiện như là ph'àn thứ hai của l'àn tái bản Con người, Tất cả quá con người.

Vào năm 1881, F. Nietzsche xuất bản *Lúc rạng đông: Những suy nghĩ* về các thành kiến đạo đức và năm 1882 ph ân đ âu của *Khoa học vui*. Cũng năm đó ông gặp lại Lou Salomé thông qua Malwida von Meysenbug và Paul Rée. F. Nietzsche và Salomé cùng trải qua mùa hè ở Tautenburg trong vùng Thuringia, thường với chị ông là Elisabeth đi kèm theo. Tuy nhiên, F.

Nietzsche xem Salomé không như một người ngang hàng mà chỉ như một học sinh có tài. Ông đem lòng yêu cô và theo đuổi cô mặc cho người bạn chung của họ là Rée. Khi ông hỏi cưới cô, Salomé đã từ chối. Quan hệ của F. Nietzsche vối Rée và Salomé tan võ vào mùa đông 1882-1883, một ph'àn do những mưu đ'ò của chị ông là Elisabeth. Đối phó với những diễn biến mới của bệnh tật, và g'àn như là trong một trạng thái cô đơn sau mâu thuẫn với mẹ và chị trong quan hệ với Salomé, và tràn đ'ày những ý nghĩ muốn tự vẫn, F. Nietzsche bỏ trốn đến Rapallo, nơi chỉ trong mười ngày ông viết ph'àn đ'ài tiên của *Zarathustra đã nói như thế*. Nhưng bệnh tật lại thêm sự đau khổ trong đời sống tình cảm cá nhân sau khi lời c'ài hôn với Lou Andreas Salomé không được chấp nhận, bệnh ngày càng tr'àm trọng thêm. Năm 1889 tại Turin, một thành phố lớn của Ý, một cơn điên r'ò đã quật ngã ông giữa đường phố, kể từ ngày đó ông được mẹ và chị ông chăm sóc tại Naumbourg và sau đó tại Weimar, ngày 25-8-1900, F. Nietzsche qua đời.

Các tác phẩm chính của F. Nietzsche g ồm: 1. Sự khai sinh ngành bi kịch (1872); 2. Những nhận định không hợp thời (1873-1876); 3. Người rất là người (1879-1886); 4.' Rạng đông (1880-1881); 5. Sự hiểu biết vui vẻ (1881-1882); 6. Zarathoustra đã nói như vậy (1883-1885); 7. Vượt qua thiện ác (1886); 8. Phả hệ học của luân lí (1887); 9. Khoa học hân hoan (1887); 10. Hoàng hôn của những thần tượng (1888); 11. Nietzsche chống lại Wagner (1888); 12. Trường hợp của Wagner (1888). Nhưng có những tài liệu cho rằng F. Nietzsche còn có những tác phẩm khác. Trong các tác phẩm vừa nêu, có những tác phẩm còn được gọi với những cái tên khác tùy theo cách dịch, cách hiểu của mỗi tác giả và có sự khác nhau v ề thời gian xuất hiện. Chẳng hạn, tác phẩm với tên gọi Sự khai sinh ngành bi kịch, có tài liệu viết là Khởi nguyên bi kịch từ tinh thần âm nhạc; tác phẩm Người rất là người, còn được gọi là Tính người, quá đỗi là tính người hoặc Tính người và sư vươt quá tính người; tác phẩm Rang đông, còn được gọi là

Vừng hồng hoặc Bình minh; tác phẩm Hoàng hôn của những thần tượng, còn được gọi là Buổi hoàng hôn của những ngẫu tượng. Riêng tác phẩm Bên kia thiện ác, ngoài tên gọi này còn có những tên gọi khác tương đối khác nhau như Bên kia cái thiện và cái ác, Bên kia bờ thiện ác, Đứng ở phía bên kia cái ác và cái thiện, Vượt qua thiện ác v.v. về thời gian xuất bản các tác phẩm, chẳng hạn tác phẩm Khoa học hân hoan ở trên nói nó được xuất bản vào năm 1887, nhưng có tài liệu lại nói tác phẩm này được xuất bản vào năm 1882 v.v. Có thể thấy khối lượng, dung lượng các tác phẩm của F. Nietzsche không nhi ầu, không đ ồ sộ, nhưng chỉ qua tên gọi của chúng cũng có thể thấy chúng thuộc nhi ầu thể loại khác nhau như ngữ văn, văn chương, triết học, tư tưởng, văn hóa, xã hội v.v., và đi ầu đáng nói là trong chúng có sự kết hợp, thâm nhập không thể tách rời nhau giữa văn chương, nghê thuật, triết học và tư tưởng.

#### 2. Tác phẩm Bên kia thiện ác

Bên kia thiện ác là một trong những tác phẩm quan trọng, nổi tiếng của F. Nietzsche, được xuất bản vào năm 1886. Cuốn sách Bên kia thiện ác được tác giả sử dụng làm tài liệu nghiên cứu chính ở đây là tác phẩm do dịch giả Nguyễn Tường Văn dịch từ tiếng Đức sang tiếng Việt và do Nhà xuất bản Văn hóa Thông tin Hà Nội ấn hành 2008. Cuốn sách dày 309 trang, gồm "Lời nhà xuất bản", "Lời mở đầu" và chín chương thuộc nội dung chính với các phần mục dưới đây.

Chương I. Về thành kiến của triết gia với 23 mục, theo thứ tự từ 1 đến 23.

Chương II. Tinh thần tự do với 21 mục, từ mục 24 đến mục 44.

Chương III. Tinh thể tôn giáo với 18 mục, từ mục 45 đến 62.

Chương IV. Cách ngôn và sáp khúc với hơn 100 (125) cách ngôn và

sáp khúc được xếp theo thứ tự từ 63 đến 185.

Chương V. Lịch sử tự nhiên của luân lí với 18 mục, từ mục 186 đến 203.

Chương VI. Chúng ta làm học giả với 10 mục, từ mục 204 đến 213.

Chương VII. Đức hạnh của chúng ta với 25 mục, từ mục 214 đến 239.

Chương VIII. Dân tộc và quốc gia với 17 mục, từ mục 224 đến 256.

Chương IX. Điều chi cao quý? với 40 mục, từ mục 256 đến 296.

Sau chương cuối cùng ("Chương IX") của tác phẩm còn in cả bài thơ của F. Nietzsche với nhan đ'ề "Từ Chóp Đỉnh Nguy Nga" (Dư hứng ca).

Có thể thấy một số đặc điểm khá nổi bật trong tác phẩm Bên kia thiện ác là các chương sách nói chung đ'àu không có một cấu trúc xác định nào, chúng được xây dựng với rất nhi ều mục có thể phục vụ chủ đ'ệ chung của chương, nhưng không theo trật tư nào. Tất cả các mục trong mỗi chương sách đ`àu không có tiêu đ`è, thay vào đó là việc đánh số thứ tư từ 1 đến 296 xuyên suốt các chương. Trong số các mục của mỗi chương có những mục có nôi dung rất ngắn, có thể chỉ một vài dòng. Trong "Chương IV. Cách ngôn và sáp khúc" có những cách ngôn hoặc sáp khúc g`ôm hai số (cu thể) số 65 có 65 và 65a, số 73 g'âm có 73 và 73a). Các mục trong các chương nhìn chung tản mạn, thường không có kết cấu logic, có thể chỉ là sư bổ sung, giải thích thêm cho nôi dung các muc trước hoặc sau chúng. Nhưng các cách ngôn và sáp khúc còn tản mạn hơn nhi ều, tuyết đối không có trình tư, logic nào trong chương này cả. Tuy vậy, các chương sách, các muc của chúng trong Bên kia thiện ác xét một cách tổng thể đ'àu phục tùng một chủ đ'è cơ bản là thể hiện những suy niệm "bên kia thiên ác", làm nên logic, tính nhất quán, sự độc đáo, đặc sắc của tác phẩm.

Tuy nhiên, từ sự khảo cứu những khuynh hướng quan điểm nghiên cứu

khác nhau và theo một số nghiên cứu cu thể khác về F. Nietzsche, có thể thấy trong nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác h`ài như những vấn đ'ề, quan niêm, tư tưởng và những khía cạnh tư tưởng chủ yếu của F. Nietzsche nói chung đ`àu được thể hiện ở đây. Vì thế, có thể nói tác phẩm này là sư biểu hiện tập trung toàn bộ quan niệm, tư tưởng của F. Nietzsche nói chung, triết học của ông nói riêng. Nhưng trong nghiên cứu tác phẩm này vấn đề sẽ không giản đơn là chỉ ra, chứng minh những nôi dung tư tưởng, quan niệm vốn rất nhi ều mặt, nhi ều chi ều của F. Nietzsche như người ta đã từng làm trong nghiên cứu từng tác phẩm hay toàn bô các tác phẩm của ông. Đi ều quan trong ở đây là *phải đặt* toàn bô quan niêm, tư tưởng của F. Nietzsche vào "khuôn khổ" tác phẩm Bên kia thiên ác khi thấy ra cái nan đề gắn chặt với tên goi, khái niêm cơ bản "bên kia thiên ác" của nó. Theo đó, Bên kia thiện ác c'àn phải được thấy ra như một đối tương nghiên cứu đặc thù, riêng biệt, hơn thế rất đặc sắc, đó là "những suy niêm bên kia thiên ác" với một tiếp cận mới - tiếp cận giả định và đi ều này không chỉ được xem xét như một, như những kết quả, một tổng số những tri thức hay những gì đã đạt được bởi F. Nietzsche, mà hơn thế còn phải được xem như một quá trình tất nhiên dẫn đến nó.

Những gì được trình bày trên đây cho phép ta có thể thấy được, hình dung những sự kiện, diễn biến và những điểm nhấn quan trọng trong cuộc đời, sự nghiệp của F. Nietzsche và tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Từ một người sùng đạo F. Nietzsche trở thành người chống lại các tôn giáo, nhất là Kitô giáo một cách quyết liệt. Từ một người nghiên cứu ngôn ngữ ông trở thành một triết gia, nhà tư tưởng, nhà văn, nhưng không h'ệcó dấu hiệu từ bỏ phong cách của một nhà ngôn ngữ học. Trong ông là sự kết hợp, thâm nhập vào nhau rất chặt chẽ giữa nhà tư tưởng, nhà triết học, nhà văn, người nghệ sĩ. Từ chỗ chịu ảnh hưởng, mang ơn những nhà tư tưởng, triết gia đi trước, ông đã đi đến lật đổ tất cả mọi giá trị quá khứ và đương thời nhằm

phát hiện, sáng tạo giá trị mới v.v. Nhưng ở ông, đó còn là một cuộc sống đơn thân, "cô độc", đau khổ và bệnh tật kéo dài, những mối tình có thể chọt lóe ánh huy hoàng, r`â le lói, tắt lịm, hoặc bị chôn sâu tận đáy lòng, công cuộc lao động tình th`ân đ`ây ni ềm say sưa, khát vọng sáng tạo, ý chí tự do, tư tưởng cao siêu độc đáo, đặc sắc cả v`ề nội dung và hình thức. Đặc biệt, đó là tác phẩm với nội dung và ngôn ngữ độc đáo, kì diệu *Bên kia thiện ác* thể hiện những suy niệm, một lối suy niệm độc đáo gắn chặt với toàn bộ những nỗ lực, đau đớn và cô đơn ấy.

## Chương thứ hai TRIẾT HỌC GIÁ TRỊ BÊN KIA THIỆN ÁC HAY KHẢ THỂ CỦA MỘT TRIẾT HỌC GIÁ TRỊ MỚI ĐỘC ĐÁO

rong tác phẩm *Bên kia thiện ác* quan niệm hay tư tưởng của F. Nietzsche v`ê giá trị có hai phương diện nội dung được thể hiện rõ ràng. Thứ nhất, giá trị được hiểu là giá trị nói chung và nó có nghĩa chỉ những gì thuộc v'ệcon người, có ý nghĩa, tác dung tích cực đối với với con người. Quan niêm v'ê giá trị như thế được F. Nietzsche thể hiện rõ trong việc chỉ ra, chứng minh rằng cả cái sai, cái đúng, cái đẹp và cái xấu, cái ác và cái thiên đ'àu cấu thành giá trị và một ph'àn ở sư phê phán của ông nhằm lật đổ những giá trị cũ. Theo nghĩa này giá trị là đối tượng của giá trị học nói chung hoặc của các môn học khác nhau v ề giá trị. Thứ hai, giá trị được hiểu với nghĩa là đối tượng của triết học giá trị. Tuy nhiên, theo nghĩa này triết học giá trị của F. Nietzsche mang một nội dung và ý nghĩa khác. Nó không đơn giản là một triết học giá trị nói chung hiểu theo nghĩa là sự "truy tìm vào bản chất của đối tượng"<sup>25</sup>, cụ thể là vào bản chất giá trị. Thực ra vấn đề đối với F Nietzsche là đi tìm, hơn thế "khởi dưng" một triết học giá trị vừa có thể thực hiện một sư phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ, vừa là kết quả của quá trình ấy với tư cách là triết học xác lập-xây dưng giá trị, hệ giá trị mới. Với tư cách ấy triết học giá trị của F. Nietzsche có thể còn mang nội dung, ý nghĩa lớn lao, độc đáo, chẳng hạn như một triết học v'êcon người, thậm chí hơn nữa, như một siêu hình học. Chúng ta sẽ làm rõ nội dung triết học giá trị của F. Nietzsche theo nghĩa thứ hai này và sẽ bắt đ'àu từ chỗ ông đ'èra những mục đích, chức năng, nhiệm vụ của triết học mới, xác định những phẩm chất c'ân có của nhà triết học và thực hiện một nhiệm vụ cụ thể lớn lao là phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ.

#### 1. Hình dung và hi vọng vào một thế hệ triết gia mới

Trong *Bên kia thiện ác* F. Nietzsche nói nhi `àu v ề một "thế hệ" triết gia mới và n `àn triết học gắn với thế hệ này. Ông hình dung và tỏ ra rất hi vọng vào thế hệ triết gia mới ấy. Nhưng trên thực tế sự hình dung và ni `àn hi vọng của F. Nietzsche v ề một thế hệ triết gia mới gắn với n àn triết học mới được hiểu như thế là chưa có. Cho nên, nói như trên kia chẳng qua là nói v ề chính triết gia F. Nietzsche và triết học do ông khởi dựng. Với ý nghĩa như thế ta thấy hơn ai hết, F. Nietzsche tỏ ra có ý thức rõ ràng v ề sự c àn thiết phải xác định trước hết mục đích, nhiệm vụ, chức năng và cả phương pháp của một triết học hay của một n àn triết học mới, cả sự c àn thiết phải xác định và đào luyện những phẩm chất c `àn có của các triết gia này.

Về việc xác định mục đích, chức năng và nhiệm vụ mới của triết học. Cũng như nhi à triết gia lớn trong các thời đại, F. Nietzsche hiểu: "Triết gia, theo cách hiểu của những con người mang tinh th'àn tự do như chúng ta, là kẻ mang lãnh một trách nhiệm bao trùm nhất, kẻ có lương tri hướng đến sự phát triển chung của nhân loại" và chúng ta là triết gia, "hạn độ là đi à xa lạ với chúng ta. Sự day dứt của chúng ta là sự day dứt v'ê cái vô cùng, cái bất khả trắc đạc. Như một kị sĩ trên lưng tuấn mã thở phì phò lao v'ê phía trước, chúng ta buông cương trước cõi vô cùng, chúng ta những

con người hiện đại, như những kẻ bán khai - và chỉ ở đâu chúng ta đôi diện với một hiểm họa to lớn nhất, chỗ ấy chúng ta tìm được ni ềm phúc lạc của chúng ta" <sup>27</sup>. Nhưng không thỏa mãn với nhận thức chung, trừu tượng v ề chức năng, nhiêm vu và cả muc đích như thế của triết học, F. Nietzsche muốn từ cái trách nhiệm "bao trùm" nhằm "hướng đến sư phát triển chung của nhân loại", muốn từ sư "day dứt v'ê cái vô cùng", cái "bất khả trắc đạc", từ chỗ chúng ta "đối diên với một hiểm hoa to lớn nhất" để có thể "tìm được ni ềm phúc lạc của chúng ta", để đi đến một chức năng, trách nhiêm, muc đích thật cu thể, thực sư của triết học. Cho nên, ông hi vong một thế hệ triết gia mới - một thế hệ triết gia của những đi ều "có lẽ" đ ầy hiểm tương trong moi ý nghĩa, một thế hệ triết gia mới như vậy đang trỗi lên, sẽ thực hiện được đi ều đó "với quan niệm cũng như khuynh hướng khác hơn, và đối lập với những gì lâu nay" (vẫn t 'ân đọng)<sup>28</sup>. Vậy, theo F. Nietzsche cái nhiêm vu, chức năng, muc đích cu thể ấy của những triết gia mới là gì? Với việc hiểu triết gia như những con người cao quý, F. Nietzsche cho rằng những nhiệm vu, chức năng, muc đích của triết học là xác lập - sáng tạo giá trị. Ông viết: "Loại người cao quý tư cảm thấy mình có đủ tư cách xác lập giá trị, ho không c'àn sư chuẩn hứa của kẻ khác", "ho tư biết chính ho là kẻ trao vinh dư cho moi sư, ho sáng tạo giá trị. Tất cả những gì ho nhận thấy nơi bản thân, ho đ'àu tôn vinh: luân lí như thế là khuynh hướng tư vinh danh. Trên biểu diên, đó là cảm nhận v ềmôt sư sung mãn, v'è một ngu 'ch sinh lực sắp tuôn trào, đó là ni 'ch hoan lạc trong sự căng ph'ông cao đô, đó là ý thức v'êsư phong nhiêu giàu có, muốn cho đi và dâng hiến". 29

Đi `àu rõ ràng là đối với F. Nietzsche, một khi triết học được hiểu trước hết với mục đích, chức năng và nhiệm vụ truy tìm, suy niệm - "buông cương" trước cõi vô cùng, trước cái bất khả trắc đạt, nhưng lại nhằm tới

đi ều cuối cùng là xác lập-sáng tạo giá trị với nghĩa là phát hiện ra sư t ồn tại vốn có, thực sư của giá trị và tạo lập giá trị mới, thì như thế cái giá trị ấy không thể là một mặt, không thể là một quan hệ hoặc một quá trình riêng biệt, càng không phải là những mặt, những quan hê, quá trình b'êngoài của cái vô cùng, của cái bất khả trắc đạc ấy, trái lại và hơn thế, đó phải là cái thuộc v'ệ, là chính bản chất của t'ôn tại nói chung. Nhưng phải chẳng đi ều quan tâm tối thương của F. Nietzsche là giá trị như cái bản chất của t ch tại nói chung? Đương nhiên, F. Nietzsche cũng thấy được và thừa nhận giá trị trong những hình thức đa dạng, trong tính phổ biến của nó khi ông xem đời sống là cái gì đó phổ quát. Ông viết: "Đằng sau moi thứ logich và cái vẻ tư chủ b'ề ngoài trong vận đông của nó, là những phán đoán giá trị, hay nói minh bạch hơn, là những đòi hỏi có tính cách sinh lí để duy trì một hình thái đời sống nào đó"<sup>30</sup>. Tuy nhiên, trong *Bên kia thiện ác* đối với F. Nietzsche, quan điểm hay góc nhìn triết học, hay mọi suy niêm triết học v'ê giá trị rôt cuộc phải quy v ề, hướng v ề đời sống con người. Vì thế, khi ta coi đời sống là lẽ tư nhiên, là cái vốn quý và hơn thế, là cái quý nhất, hay khi ta hiểu cái quý nhất của con người là đời sống, là t 'ân sinh của nó, thì mọi cái được tạo ra, được tiến hành (tâm lí, ý chí, lí tưởng, đạo đức, khoa học, tôn giáo, triết học, kinh tế, chính trị v.v.) là để phục vụ đời sống, sự t 'ch sinh ấy, nghĩa là chúng đ'àu mang ý nghĩa, giá trị nào đó. Do vậy, câu hỏi đương nhiên phải đặt ra đối với F. Nietzsche: "Cái có ý nghĩa, có giá trị nhất đối với việc duy trì đời sống ấy là gì?." Và F. Nietzsche hiểu rằng trả lời câu hỏi đó chính là sư trả lời v ề bản chất đích thực của con người, đời sống của nó. Nói khác đi, vấn đề đặt ra đối với F. Nietzsche là phải hiểu bản chất con người, đời sống của nó không tách rời bản chất giá trị của nó và đó chính là mục đích, chức năng, nhiệm vụ cơ bản của một n'ên triết học mới mà ông hình dung, khởi dựng và đại diên. C'ân thấy rằng cũng  $\dot{\sigma}$  đây trước hết F. Nietzsche có sư phân biệt giá trị hiện thực và giá trị

của *triết học*. Theo ông, triết học tìm ra, chứng minh được bản chất đích thực của con người, bản chất giá trị của nó, của đời sống của nó là triết học mới, là triết học *có giá trị* thực sự, do đó là triết học đích thực.

Chúng ta còn có thể thấy rõ hơn việc xác định mục đích, chức năng và nhiêm vu của triết học trong những luận điểm dưới đây của F. Nietzsche. Cu thể là sau khi cảnh báo v ề tương lai thật ảm đạm của loài người đang hiên ra xem như "cuộc thối hóa toàn diên của con người", trong đó "mưu đ ồ làm tha hóa và ti tiên hóa con người đến mức thành ra thú tính b ầy đàn tron ven" và thậm chí "công cuộc c'âm thú hóa con người thành những con vật tí hon có quy ền và nhu c ầu bình đẳng này là chuyên khả dĩ, không chút nghi ngờ!", F. Nietzsche cho rằng "kẻ nào một l'ân suy ngẫm cho tân cùng v ềkhả năng này sẽ thể nghiệm một sư kinh tởm lớn hơn mọi kẻ khác - và có lẽ cũng sẽ ý thức được cái *nhiệm vụ mới mẻ* mà hắn phải gánh vác"31. Vì thế, ông nhận thấy: "Sư vu mỗi lúc càng sáng tỏ đối với tôi hơn rằng kẻ triết gia, con người tất yếu của ngày mai và ngày kia, đã và phải hiện diên trong thế giới đối lập với ngày hôm nay của hắn: kẻ thù của hắn trong mỗi lúc trôi qua là lí tưởng hiện tại (lí tưởng tư do của b'ây đàn, nhằm thủ tiêu chủ nhân ông - TG). Cho đến ngày nay, những kẻ kiết xuất góp ph'ân thúc đẩy sư tiến bô của nhân loại này mà người ta gọi là triết gia, và bản thân họ tư cảm thấy mình hiếm khi là bạn hữu của minh triết mà đúng hơn như những kẻ ngốc khó ưa và những dấu hỏi mang nhi ều hiểm tương -, ho nhận thấy nhiệm vu của họ, cái nhiệm vu khó khăn, ngoài ý muốn và không thể khước từ của ho, song rốt cùng lại chính là t'âm quan trong của nhiệm vu của ho, là ở chỗ ho phải làm cái tâm lượng xấu xa của thời đại ho sống. Lúc ho đặt lưỡi dao mổ xẻ lên ngưc của chính đức hạnh thời đại, ho bộc lô ra ẩn ngữ của bản thân ho: để biết được chi ầu kích vĩ đại mới nào đó của con người và một đạo lô mới mẻ chưa từng có bước chân đi qua dẫn đến cuộc hoằng hóa bản thân ho. Mỗi lúc ho phát hiện biết bao sư giả dối, an phận, buông xuôi, biết bao sư lừa dối ẩn tàng nơi mẫu người đáng kính nhất của thời đại"<sup>32</sup>. F. Nietzsche cho rằng bảng giá trị đã từng được I. Kant và W.G. Hegel thiết lập và giữ địa vị thống trị suốt thời gian dài được mênh danh là những "chân lí" và chúng đã bị ép vào những mô thức cho logich, chính trị và nghệ thuật. Và những kẻ lao đông triết học rập theo mô hình của I. Kant và W.G. Hegel chỉ là những kẻ xiển minh những sư kiên, những giá trị đã được xác lập, đưa chúng vào vòng suy tư, có thể lĩnh hội, nắm bắt được, rút ngắn những độ dài, thậm chí rút ngắn cả "thời gian", cưỡng bách moi quá khứ: một nhiệm vu to lớn và kì vĩ mà moi ni ềm kiệu hãnh tinh vi, mọi ý chí kiên cường chắc chắn sẽ được toại nguyện khi phung sư cho nó. Vì thế, theo F. Nietzsche những triết gia đích thực không phải là những hạng như vậy. Họ "là kể sai khiến, là kể xây dựng luật tắc: hắn nói "phải là như thê!" Họ quyết định trước hết cái chỗ VỀ ĐÂU? và ĐỂ LÀM GÌ? cho cuộc nhân sinh, và qua đó tư tại trước công việc chuẩn bi của moi kẻ lao đông triết học, của moi kẻ cưỡng bách quá khứ - ho bắt lấy tương lai bằng bàn tay sáng tạo, và moi sư gì đã và đang hiện hoạt dưới bàn tay ho trở thành phương tiên, công cu, thành cây búa. "Nhận thức" của ho là khả năng kiến thiết, khả năng kiến thiết của họ là xây dựng luật tắc, ý chí khát vong chân lí của ho ấy là - ý chí khát vọng quyền lực" . - Ngày nay có những triết gia như thế chẳng? Đã từng có những triết gia như thế chẳng? Tất yếu phải có những triết gia như thế chăng?<sup>33</sup>

Mặc dù đoạn trên đây kết thúc bằng những câu hỏi, nhưng ta đọc thấy trong đó không phải là sự hoài nghi mà là ni ềm tin và quyết tâm đến cùng của F. Nietzsche cho một triết học mới. Bởi vì, ông thấy rõ những mục đích, mục tiêu cụ thể, chức năng và nhiệm vụ mới của triết học hay của triết học mới là hết sức lớn lao, đó là lật đổ toàn bộ giá trị cũ, những giá trị vốn được xem là vĩnh cửu và phát hiện, xác lập-sáng tạo giá trị mới, giá trị bên kia thiện ác bằng cách trực tiếp "đặt lưỡi dao mổ xẻ" lên ngực của

chính "đức hạnh" thời đại, để làm bộc lộ ra ẩn ngữ của bản thân họ: để biết được chi ều kích vĩ đại mới nào đó của con người và một đạo lộ mới mẻ chưa từng có bước chân đi qua dẫn đến cuộc hoằng hóa bản thân họ. Với việc chỉ ra mục đích, chức năng và nhiệm vụ mới của triết học trên đây, cho thấy tiến trình của những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche được bắt đâu, được định hướng rõ ràng như thế nào. Và có thể thấy chính mục đích, chức năng, nhiệm vụ mới này của triết học cũng là mục đích, chức năng, nhiệm vụ mang tính chất bên kia thiện ác. Vậy, hãy xem cuối cùng F. Nietzsche đã thực hiện được mục đích, chức năng, nhiệm vụ này của triết học của ông, hay nói khác đi, cuối cùng tính nhất quán-logic trong tư tưởng, trong những suy niệm của ông được thể hiện như thế nào.

Vê đặc điểm phẩm chất của triết gia và con đường trở thành triết gia mới. F. Nietzsche viết: "Thế hệ triết gia đang xuất hiện kia, bon ho là bạn hữu của "chân lí" chăng? Có thể lắm chứ: vì moi triết gia xưa nay đ`àu yêu chân lí. Cố nhiên, ho sẽ chẳng phải là những kẻ giáo đi ều. Nếu bảo chân lí của bon ho là thứ chân lí dành cho mọi kẻ, thì đi àu đó sẽ là một sư xúc phạm đối với lòng kiêu hãnh cũng như thị hiếu của ho: song, đi àu đó lại chính là ước muốn th'àm kín và ẩn ý của moi cố gắng giáo đi ều. "Phán đoán của tôi là phán đoán của tôi: chẳng phải kẻ khác dễ dàng có quy en đối với phán đoán ấy" - có thể một triết gia của thời đại tương lai sẽ tuyên bố như thế. Ta c'ân phải từ bỏ cái thị hiếu bình phàm muốn hòa điệu với số đông. Đi à "thiên" sẽ không còn là đi à tốt nơi cửa miêng của kẻ láng gi ềng. Và làm gì có được "cái thiên phổ biến"! Chính lời lẽ ấy đã hàm chứa một đi à mâu thuẫn: những gì có thể mang giá trị phổ biến công thông thì bao giờ cũng ít giá trị. Đáo cùng, sư vu muôn đời vẫn thế: những đi à hoằng đại ở lại với những tâm h à hoằng đại, cũng như đáy thắm quy thuộc v'è vực sâu, dịu dàng và sư rung đông quy thuộc v'è sư tinh tế, và nói gọn một lời trọn vẹn, mọi hiếm hoi quy thuộc v'ê những gì hi hữu"34. Ở đây F. Nietzsche đã cho thấy rõ khá nhi à đặc điểm v ề phẩm chất của triết gia mới như sư kiệu hãnh, lòng yêu chân lí, sư khẳng định cái tôi không hòa điệu với số đông, sư sâu sắc như đáy thắm vực sâu, cái dịu dàng, rung động của sư tinh tế, sư hiếm hoi thuộc v ềhi hữu, và nhất là cái hoằng đại, cao viễn. F. Nietzsche khẳng định rõ cái phẩm chất đặc biệt là tính hoằng đại, cao viễn của triết gia mới như sau: "Cho dù những triết gia của tương lai sẽ là những tinh th'àn tư do, rất đỗi tư do - và chính vì thế, cũng chắc chắn họ sẽ không là những tinh th'àn chỉ đơn giản là tự do, mà còn gì đó hơn thế nữa, cao viễn hơn, hoằng đại hơn, căn bản phải khác hơn, và không muốn ngô nhận và nh ần lẫn?"35. Ông nói rõ hơn nữa: "Sư vu mỗi lúc càng sáng tỏ đối với tôi hơn rằng kẻ triết gia, con người tất yếu của ngày mai và ngày kia, đã và phải hiện diện trong thế giới đối lập với ngày hôm nay của hắn: kẻ thù của hắn trong mỗi lúc trôi qua là lí tưởng của hiên tai" 36 và "Ngày nay thị hiếu và đức hạnh thời đại khiến cho ý chí suy yếu và bại hoại, không có gì thời sư như hiện trạng nhu nhược của ý chí: vì vậy, trong lí tưởng của triết gia, chính sức mạnh cường liệt của ý chí, sư cứng rắn và khả năng đi đến một quyết tâm lâu dài quy thuộc v ề nội hàm của khái niêm "hoằng đại"."37.

Hẳn là chúng ta phải đặc biệt quan tâm đến những đặc điểm phẩm chất được F. Nietzsche xem như đặc trưng nổi bật nhất của triết gia mới, đó là sự hoằng đại, cao viễn. Ông xem những phẩm chất này là cái gì đó còn cao hơn cả các phẩm chất như tự do, tính chủ thể (độc lập, tự chủ), tính cách cao quý, quy kỉ, sự khác biệt v.v. F. Nietzsche hiểu rằng sự hoằng đại, cao viễn này không phải là cái cảnh giới bên ngoài con người, mà trái lại, là cái bên trong, ở ngay noi con người, thuộc v ề bản thân con người với toàn bộ tinh thần và thể chất của nó. Ông nhận thấy rằng "ngày nay, tính cách cao quý, ước vọng quy kỉ, khả năng khác biệt, biết đứng độc lập và sống tự

chủ, tất cả những đi ều này quy thuộc v ề khái niệm "hoằng đai"; và kẻ triết gia sẽ tiết lô đi àu gì đó v è lí tưởng của hắn khi hắn tuyên bố: "kẻ nào muốn đat đến cảnh giới hoằng đại tối diệu, kẻ đó phải biết sống cô độc nhất, ẩn mật nhất, xa cách nhất, là kẻ ở bên kia thiên ác, là chủ nhân của đức hạnh của hắn, là suối ngu còn sung mãn của ý chí; đây chính là cõi hoằng đại: vừa có thể phong phú mà tron ven, vừa có thể quảng đại mà tròn đ'ây". Và nêu lên lời chất vấn một bận nữa: phải chặng ngày nay - khả dĩ có đi à gì goi là hoằng đại?"38. Chắc chắn rằng với các khái niêm hoằng đại, cao viễn này F. Nietzsche cho thấy một hiểu biết rõ ràng hữn nữa v'ề nghĩa của từ ngữ "bên kia thiện ác", rằng cái bên kia thiện ác còn là cái hoằng đại, cao viễn của *phẩm chất, tâm hồn con người* xét v ềđời sống tinh th an và có thể cả v è thể xác của nó. Và cái phẩm chất, tâm h an này được thể hiện ra trong khả năng biết sống rất cô độc, rất ẩn mật, xa cách nhất, và nó bao hàm cả tư do, tư chủ, tính cách cao quý, là cái làm cho "kích thước" của những đặc tính này cũng trở nên cao viễn, hoằng đại và nhất là với nó, con người, triết gia có thể thực hiện, d'ôn nén những suy niêm vào nắm bắt bản chất giá trị của con người.

Nhưng theo F. Nietzsche những phẩm chất nói trên của triết gia không dễ có được, trái lại *là kết quả của một sự nỗ lực lớn lao không ngừng, thậm chí là rất phi thường*. F. Nietzsche viết: "Để trở thành một triết gia thực thụ, đi àu trọng yếu ấy là hắn phải đã từng đứng trên mọi nấc bậc mà kẻ phụng sự cho hắn, tức là kẻ lao động khoa học trong lĩnh vực triết học, t n lập - và *phải* t n lập trên đó; bản thân hắn có thể phải từng là nhà phê bình, là kẻ hoài nghi, là kẻ giáo đi àu, là sử gia, hơn nữa là thi sĩ, là kẻ sưu t m, là du khách, là kẻ giải mê, kẻ rao giảng luân lí, là nhà tiên tri, là "tinh th từ do" và g m như là mọi thứ, để băng qua trọn vẹn cái vòng giá trị và cảm quan giá trị của cuộc nhân sinh và để *có thể* bằng vô vàn con mắt và lương tâm, từ đỉnh cao phóng t m mắt v ê mọi viễn xứ, từ đáy thẳm trông

lên moi đỉnh cao, từ ngóc ngách bao quát moi quảng đô"39. Dường như ở đ'ày F. Nietzsche muốn triết gia phải thực hiện đúng châm ngôn của người đời: "Không có gì thuộc v'ệcon người mà lại xa lạ đối với tôi"? Nhưng ông đòi hỏi sư trải nghiệm những phương diên, quá trình khác nhau trong cuộc đời của triết gia với mức đô thâm sâu, cao viễn. Bởi vì, ông hiểu rằng "tất cả những đi àu đó chỉ là đi àu kiên cần để thực hiện những nhiệm vụ của hắn là phải xây dựng giá trị" <sup>40</sup>, rằng để trở thành triết gia, "nhi à thế hệ đã phải soạn sửa cho cuộc sinh thành" ấy; rằng "mỗi đức tính phải được thành tưu, chiếu cố, truy ên thừa và phôi dựng riêng biệt..."41. Tuy nhiên, rất c'ân phải thấy đi à là F. Nietzsche không cho rằng triết gia có thể xuất hiện từ bất cứ tiền đề, hoàn cảnh, đi ều kiên nào, trái lại "người ta cần phải được phú bẩm thiên tính nào đó mới có thể bước chân vào mọi thế giới cao viễn; nói minh bạch hơn, người ta c'ân phải được di dưỡng cho thế giới đó: thẩm quy en đối với triết học - hiểu trong ý nghĩa rông rãi của từ này - người ta chỉ có được là nhờ vào côi ngu cn, vào tổ tiên, và ở đây huyết thống cũng giữ vai trò quyết định". Với luận điểm này ta c`ân đặt một câu hỏi: "Phải chẳng F. Nietzsche đã "khóa chặt" moi cánh cửa đối với tất cả những ai có khao khát trở thành triết gia, hi vong đến được mi en tinh th an hoằng đại, cao viễn? Có lẽ không phải như vậy. Thực ra đây cũng là biểu hiện của cái tính chất bên kia thiên ác, tính khả thể của những suy niêm của ông trước hết là suy niệm triết học. Bởi vì, ta c'ân phải đặt luận điểm trên trong mối liên hệ chặt chẽ với luận điểm của ông v esư nỗ lưc trải nghiệm, tôi rèn của triết gia như đã thấy ở trên kia, thì sẽ thấy đi ều này ở ông như môt mâu thuẫn, một cái gì đó chưa đ'ày đủ, chứ không hoàn toàn là cái nhìn có tính chất tuyết đối hóa những gì thuộc v'ê "côi ngu 'ân tư nhiên", "tổ tiên", "huyết thống" của triết gia.

Về đòi hỏi phải thay đổi một cách căn bản quan điểm, phương pháp

xem xét. Đối với F. Nietzsche nếu như những cái được thấy ra, hướng đến, được hiểu là thuộc v'ê bên kia thiên ác thì chính chúng phải bị quy định, phải được thể hiện ngay trong cách nhìn, cách xem xét hay quan điểm, phương pháp của nó. Bởi vì, như ông viết: "Thừa nhận tính cách phi chân lí như là đi ều kiên cho sư t ồn tại của đời sống có nghĩa là thu lập cái thế đối kháng với những cảm nhận giá trị quen thuộc theo một cách thái nguy hiểm; và triết học nào dám mạo hiểm theo lối đó thì bấy giờ đã đặt chân ở bên kia thiên ác". Nghĩa là theo ông, phải thay đổi căn bản cái lối suy nghĩ, cảm nhận giá trị quen thuộc đã trở nên lỗi thời, đó là lối nhìn, hiểu giá trị một cách tuyến tính, cứng nhắc, chỉ thấy mặt này mà không thấy mặt kia, nhất là không thấy tính đa diên, đa chi ều, hơn thế tính phức hợp của chúng trong quy định giá trị. Bởi vì, theo ông không phải chỉ có chân lí, cái đúng, mà cả cái phi chân lí, cái sai cũng tạo nên, cấu thành đời sống, giá trị của con người. Nói cách khác F. Nietzsche đòi hỏi một cái nhìn "biên chứng" mói v ềt 'ân tại, v ềđời sống con người và giá trị của nó và trên thực tế ông đã có được cái nhìn ấy. Nhưng dường như F. Nietzsche không muốn dừng lại, không bằng lòng với cái nhìn, quan điểm với những nôi dung "biện chứng" như đã nói, mà hơn thế, ông muốn đi xa hơn, muốn quy những cái nhìn (quan điểm) cũ vào mi ền thiện ác, là những cái nhìn thiện ác và phủ nhận chúng nhằm xác lập cái nhìn (quan điểm), phương pháp mới thuộc v'êbên kia thiên ác. Và có lẽ chỉ khi xác định, thấy được đòi hỏi như thế thì tiến trình của những suy niêm vào mi en bên kia thiên ác (mi en t 'ôn tại và có thể khám phá ra từ đó bản chất giá trị thực sự của con người) mới thực sư vận đông, trở nên khả dĩ.

Vậy, ta có thể trình bày cụ thể nội dung và gọi tên quan điểm, phương pháp nói trên của F. Nietzsche như thế nào? Chúng ta sẽ tìm câu trả lời rõ ràng trong "Chương thứ ba. Những khả thể triết học khác", cụ thể là trong mục "Phép biện chứng bên kia thiện ác", còn ở đây chúng ta chỉ quan tâm

v èsự đòi hỏi phải thay đổi căn bản quan điểm, phương pháp và nó như một yếu tố động lực bên trong nhằm "khởi động" những suy niệm của F. Nietzsche.

## 2. Cuộc phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ

Với việc xác định mục đích, chức năng và nhiệm vụ mới của triết học hay của triết học mới, không những thế với cả sự "chuẩn bị" của nhà triết học về những phẩm chất, đi ầu kiện hoạt động cần thiết, F. Nietzsche hướng đến sáng tạo một nền triết học mới, mà cơ bản là những suy niệm triết học giá trị, trước hết với việc phê phán mang tính chất lật đổ toàn bộ những gì cũ nát của đời sống cả về hiện thực và tinh thần, nhất là triết học cũ, mà về thực chất là lật đổ toàn bộ các giá trị cũ hay những giá trị thuộc miền thiện ác. Tuy nhiên, ở đây chúng ta sẽ tập trung nói về sự phê phán của F. Nietzsche đối với triết học cũ và đương thời, bởi vì đối với F. Nietzsche phê phán cái hiện thực tối tăm, lần lạc, đón hèn của kiếp người chính là phê phán cái kết quả, hậu quả thảm hại của một, của những nền triết học vô minh mà thôi. Và ở đây chúng ta hiểu cái hiện thực được dẫn dắt bởi triết học vô minh ấy là hiện thực thiện ác, còn triết học vô minh là triết học thiện ác.

1. Phê phán có tính chất phủ nhận hoàn toàn triết học thiện ác nói chung với đặc điểm nổi bật của nó là coi tri thức, chân lí, ý chí khát vọng chân lí là mục đích, động cơ cơ bản duy nhất của mọi nỗ lực triết học từ trước đến nay. F. Nietzsche viết: "Ý chí khát vọng chân lí, cái ý chí sẽ còn dẫn dụ chúng ta đến nhi ều hiểm họa, đi ều chân thật trứ danh mà mọi triết gia lâu nay nói đến với lòng kính trọng: biết bao chất vấn mà ý chí khát vọng chân lí này đặt ra trước chúng ta! Những chất vấn trớ trêu, là dị mà tự bản chất đã mang tính khả vấn! Cả một lịch sử lâu dài đã đi qua - thế nhưng dường như mọi chuyện vẫn còn chưa khỏi sự?". "Thực ra ở đây ai

đã đặt ra cho chúng ta những lời chất vấn? Điều gì trong chúng ta thực sự khát vong "chân lí"? - Thực tế chúng ta đã dừng lại khá lâu trước cái ý chí khát vong như là vấn nạn uyên nguyên này - cho đến khi sau cùng chúng ta tuyệt nhiên bất đông trước vấn nạn còn căn bản hơn nữa. Chúng ta chất vấn v ề giá trị của ý chí này. Nếu chúng ta muốn có được chân lí: thế thì tại sao lại không phải là phi chân lí? là bất định? thậm chí là vô tri? Vấn đề giá trị của chân lí trình hiện trước chúng ta - hay chính là chúng ta trình hiên trước vấn nạn?"44. Ông viết tiếp và tỏ ra đặc biệt coi thường bon triết gia được xem là "khuyển nho": "Moi cuộc giao du đ`ài có tính cách bất hảo, nếu không phải là giao du với những kẻ đ 'cng đẳng: những đi củ này cấu thành bộ phận quan trong trong lai lịch t'ôn sinh của mọi triết gia, có lẽ là cái ph'ân kém tao nhã nhất, bốc mùi nhất, và khiến cho thất vong ngất trời". "Nếu hắn ta có diễm phúc, như những đứa con được cưng chi ều của tri thức", "tôi muốn nói đến bon được mênh danh là khuyển nho", "đôi lúc bon ho thậm chí còn lăn lôn trong sách vở như trên đống phân của chính mình vậy". "L'ê thói khuyển nho, đó là cái "cảnh tương bon h'ê trơ trên hoặc bon nửa người nửa ngơm Satyr khoa học lên giong 'ôn ào", là nơi "sư mê hoặc trôn với sư kinh tởm: cu thể là, do một sư biến thái ly kì của tư nhiên mà tinh thể thiên tài chịu ràng buôc vào cái hình hài nửa dê nửa vươn kì cục kia, như trường hợp tu viện trưởng Galiali, một kẻ uyên bác, sâu sắc bậc nhất, và cũng có lẽ bẩn thủu bậc nhất trong thế kỉ ông ta sống...".45.

Từ chỗ mô tả tình trạng triết học, khoa học phụ thuộc vào tri thức, chân lí xưa nay, F. Nietzsche cảnh báo về những hậu quả, hiểm họa rất lớn và nhi ầu mặt đối với các triết gia, nhà khoa học xem trọng mục tiêu theo đuổi tri thức và chân lí, trong đó thậm chí cả những tính cách được coi là đặc trưng của nhà khoa học như sự vô tư, khách quan là những cái đáng quý trong lương tâm của họ, cũng có thể bị phủ nhận, bị hủy hoại. Ông viết: "Việc coi trọng vấn đề khát vọng chân lí không chỉ là hiểm họa ngay từ

khởi sư mà còn là hiểm hoa "không có hiểm hoa nào to lớn hơn"."46, rằng "các người hãy thận trong, hỗi các triết gia, những người bạn của tri thức, và hãy đ'è phòng trước sư tuẫn nạn, đ'è phòng trước khổ nạn "vì chân lí"! Ngay đến sư tư vệ cũng phải đ'ệ phòng! Nó hủy hoại sư vô tư, khách quan đáng quý trong lương tâm của các người. Nó biến các người thành những kẻ ngoan cố trước những lời phản bác và những mảnh vải đỏ, nó khiến cho các người trở nên tri đôn, cục súc, lơ láo khi các người rốt cục h'àu như phải đóng vai kẻ bảo hô cho chân lí trên mặt đất này trong cuốc chiến chống lại hiểm hoa, vu khống, hi âm nghi, bài xích và những hậu quả còn tê hại hơn nữa của sư thù địch - như thể "chân li" là một cá nhân quá vô hại, quá vụng v`ê đến nỗi c`ân phải có kẻ bảo hộ vậy! Và chính các người, những hiệp sĩ với bô dạng hết sức thảm hại, những quý ông đứng cách biệt nơi góc khuất, những tâm h'ôn như nhên giặng tơ! Rốt cuc, các người cũng đã hiểu lắm lắm rằng moi sư chẳng có nghĩa lí gì cho dù chính các người có được lẽ phải hay không, rằng các triết gia xưa nay đã bao giờ có được lẽ phải, và rằng moi cái dấu hỏi bé teo mà các người đặt sau những chữ nghĩa thân thương, những lí thuyết yêu dấu của các người (và đôi lúc sau chính bản thân các người nữa) chứa đưng một chút sư thật còn đáng trân trong hơn so với moi cử chỉ trịnh trong, những bằng chứng hùng h`ôn bày ra trước các công tố viên và quan tòa! Tốt hơn hãy tránh sang một bên! Hãy lánh vào chốn ẩn mật! Và đeo chiếc mặt na cùng với sư tinh vi trên khuôn mặt để mọi người nh ầm lẫn các người!..."47. F. Nietzsche còn cho rằng chính việc coi trong tri thức, chân lí đã "khiến" các triết gia như Spinoza, Giordano Bruno biến thành những tay truy kích trả thù ghê gớm, những kẻ bào chế độc dược xảo diệu để hãm hại những người đ cng hành tư tưởng với mình<sup>48</sup>.

F. Nietzsche còn thấy rằng việc theo đuổi tri thức, chân lí đương nhiên

không tách rời tôn giáo, nhất định sẽ đến với tôn giáo và Thượng đế. Ông nói: "Ngày nay, kẻ thức tri có thể dễ dàng cảm thấy bản thân hắn là loài thú hóa sinh từ Thượng để", rằng "Quỷ dữ nhìn thấy Thượng đế trong một viễn tượng rộng rãi nhất, thế nên nó giữ khoảng cách thật xa với Ngài quỷ dữ tức là bằng hữu lâu đời nhất của tri thức", và rằng "chỗ nào có cây tri thức mọc, chỗ ấy bao giờ cũng là thiên đàng": "những con rắn già nhất và trẻ nhất đầu nói vậy" 49. Đối với F. Nietzsche, đến với tôn giáo, phụ thuộc vào tôn giáo cũng là t ần tại, là cái nhìn thiện ác, thuộc v ềhoặc ở bên trong thiện ác (luân lí) và nhiệm vụ của cái nhìn bên kia thiện ác là phải thấy ra, chỉ ra đi ều đó.

Nói v'êtình trạng hay hậu quả tất yếu mà triết học hiện đại (đương đại) nhận được dưa trên việc lấy tri thức, chân lí làm mục đích theo đuổi, F. Nietzsche chỉ rõ: "Nói chung, xét tổng thể, trước hết chính là cái bản chất con người, quá đỗi con người, tóm lại chính là sự khốn cùng của triết học hiên đại, là nguyên nhân sâu xa nhất khiến cho triết học đánh mất mọi sư kính trong và mở toang cánh cửa cho bản năng phàm phu. Dù sao chúng ta cũng phải thừa nhận thế giới hiện đại của chúng ta đã xa lìa tron ven như thế nào cái phong thái của Heraclitus, Platon, Empedocles và moi danh xưng nào khác của những tâm h'ôn ẩn sĩ nguy nga l'ông lông thuộc nòi hoàng gia vương thất này; và thật chính đáng biết bao khi một kẻ làm khoa học chân chính được quyền tư cảm thấy mình thuộc nòi đường hoàng họn, xuất thân cao quý hơn so với những kẻ đại diên cho triết học mà ngày nay thân phận cũng tr'à sut theo thị hiếu...". Ông nói rõ hơn nữa: "Khoa học đang nở hoa, và lương tâm tốt đẹp đương thịnh khai trên khuôn mặt nó, trong khi ấy, cái chỗ mà toàn bộ triết học hiện đại đang chìm d'ân xuống, tức là những gì còn lại của triết học ngày nay, đang làm khởi lên những mối hoài nghi và bất mãn, nếu không muốn nói là sư mia mai, thương hại đối với chính nó. Triết học giản lược thành "tri thức luận", thực ra không

có ý nghĩa gì hơn là một khuynh hướng thời đoạn luận và tiết chế luận khiếp nhược. Một thứ triết học thậm chí chưa bước qua ngưỡng cửa và loay hoay không chịu bước vào - đó là triết học đang hấp hối, đang cáo chung, đang quần quại, là một thứ gì đó thật đáng thương. Làm thế nào, một triết học như vậy có thể... thống trị?" <sup>50</sup>. Có lẽ ở đây F. Nietzsche chỉ ra một hậu quả rất đáng lo ngại là triết học, khoa học nói chung bị coi thường, bị mất đi sự kính trọng, xa rời những giá trị truy ền thống cao quý, đang hấp hối, đang cáo chung, đang quần quại v.v., là do việc triết học và khoa học coi tri thức, chân lí làm trọng, nghĩa là coi việc hiểu bản chất con người, rất đỗi con người *chỉ là ở chỗ* làm thế nào giải thích, hiểu "đúng" nó là đủ, là được, chứ không đếm xỉa, không h ề biết đến t ầm quan trọng của vấn đ ềgiá trị, sư t ền tại của giá trị.

Tất cả những luận điểm trên đây cho thấy F. Nietzsche hoàn toàn phủ nhận toàn bô triết học, khoa học xưa nay vốn dựa trên, lấy tri thức, chân lí làm mục đích theo đuổi duy nhất. Dưới cái nhìn của F. Nietzsche tri thức, chân lí, hơn thế, ý chí khát vong chân lí mà triết học xưa nay phu thuộc vào chúng, lấy chúng là muc đích theo đuổi, đ'àu là cái b'ê ngoài, sai l'àm, cho dù các triết học xưa nay đ'àu muốn tìm vào "bản chất con người, rất đỗi con người". Vì thế, moi triết học xưa nay đều cần phải bị phê phán, loại bỏ. Tuy nhiên, F. Nietzsche không hoàn toàn phủ nhận việc coi trong tri thức, chân lí, khoa học nói chung, trái lại, đi ều muốn nói ở đây là F. Nietzsche nhằm vào việc người ta, khoa học và triết học đã xem, đã biến tri thức, chân lí thành cái tuyệt đôi, thậm chí thành cái duy nhất để thấy được, để biểu hiện bản chất con người. Bởi vì, ông đã từng khẳng định: "Khi nói v'ê một đi ều có "tính cách chân lí", dường như chưa có ai tỏ ra đủ chân thật", hơn thế: "Có một đì ều gì đó trong vấn đ'ê "chân lí" và tìm kiếm chân lí; và khi con người dấn bước theo nó trong thể thái quá đỗi con người -"Hắn tìm kiếm chân lí chỉ vì mục đích tốt đẹp" - tôi đánh cuộc là họ sẽ

chẳng tìm thấy mảy may đi ều gì!"<sup>51</sup>. Hẳn rằng, đối với F. Nietzsche, nhà khoa học, nhà triết học phải theo đuổi, phải bị cái gì đó cao lớn hơn, sâu kín, mạnh mẽ hơn nơi t ồn tại, đời sống con người thúc đẩy, chứ không phải là cái mà chân lí biểu hiện, đó là giá trị.

2. Phê phán siêu hình học "thiện ác". Có thể xem đây như một trong những công việc lớn lao nhất của F. Nietzsche trong phê phán các giá trị cũ, đương thời nói chung, triết học nói riêng. Bởi vì, như đã biết siêu hình học là lĩnh vực tư tường, tinh th`ân phổ quát, có ý nghĩa đặt cơ sở nhận thức, tinh th`ân cho mọi lĩnh vực tri thức, tinh th`ân khác. Vì vậy, chặn ngang mặt F. Nietzsche chính là siêu hình học cũ, thuộc v`ê mi ền thiện ác, là cái tiêu biểu cho những gì sai l`ân, tăm tối, cản trở nhất mà triết học bên kia thiện ác c`ân phải vạch ra, vượt qua.

Thứ nhất là sự phê phán của F. Nietzsche đối với vấn đ'ề bản nguyên của thế giới, của t 'ch tại. F. Nietzsch thấy rằng những lập luận nhằm chứng minh cho ý chí khát vọng chân lí khi đứng trước những câu hỏi: "Làm thế nào một đi 'âu gì đó có thể' khỏi lên từ một đi 'âu gì khác tương phản với nó? Chẳng hạn, chân lí bắt ngu 'ch từ sai l 'âm? Hoặc ý chí khát vọng chân lí bắt ngu 'ch từ ý chí muốn lừa dối? Hoặc một hành động vô ngã khởi lên từ lòng vị lợi?", đ'âu cho rằng "một quan hệ phát sinh như thế là bất khả" và nó xem "kẻ nào nghĩ tưởng đến một khả năng như thế là ngu xuẩn, thậm chí còn tệ hơn thể". Vì thế, F. Nietzsche "mảa mai" rằng đối với ý chí khát vọng chân lí, "những gì mang giá trị cao viễn nhất phải phát nguyên từ suối ngu 'ch khác, một suối ngu 'ch riêng biệt - chúng không thể khỏi ngu 'ch từ cái cõi đời tạm bợ, mê l 'âm, ảo tưởng và t 'âm thường này! Mà phải từ giữa lòng hữu thể, từ cõi bất biến vĩnh hằng, ở nơi một vị Thượng đế giấu mặt, một "vật tự thân" (F. Nietzsche ám chỉ khái niệm "vật tự thân" của I. Kant -TG), chốn đó là chỗ nó phải thiết lập căn cơ, và không ở chỗ nào khác" 52.

Nghĩa là theo F. Nietzsche, triết học, siêu hình học xưa nay vốn lấy mục đích theo đuổi chân lí, muốn tìm ra bản chất của t 'ân tại và chứng minh tính đúng đắn của nó. Nhưng do sư bất lực, vô minh của chúng trước những câu hỏi v ềnhững nghịch lí của t côn tại, của nhận thức, tinh th ân, là "một đi ều gì đó có thể khởi lên từ cái khác tương phản với nó, chẳng hạn như chân lí bắt ngu 'ân từ sai l'ân?", "ý chí khát vong chân lí bắt ngu 'ân từ ý chí muốn lừa dối?", "một hành động vô ngã khởi lên từ lòng vị lợi?" v.v., cho nên triết học, siêu hình học xem cái "ở giữa lòng hữu thể", "một vị Thượng để giấu mặt", cái "vật tư thân" là nơi, là chính những gì như là bản chất của t 'ch tại, là cứu cánh của chúng, nhưng lại là những cái đứng yên, tĩnh tại, vĩnh viễn và đặc biệt không mâu thuẫn. Nói cách khác, F. Nietzsche cho rằng sở dĩ có cái lối lập luận hay cái logic tư duy tìm đến, chứng minh sư t ch tại của cái "ở giữa lòng hữu thể", "một vị Thương đế giấu mặt", cái "vật tư thân" như đã thấy, là do không nhìn ra hoặc trốn tránh những nghịch lí của t cn tại, là cách lối điển hình của siêu hình học xưa nay và nó trở thành "một định kiến tiêu biểu giúp chúng ta nhận diên các nhà siêu hình học của mọi thời đại". Ông khẳng định "kiểu phán đoán giá trị như vậy luôn hiện diện đằng sau tiến trình tư duy lo-gich của ho" và với "tín niêm" này ho dấn thân trên con đường tìm kiếm "tri thức", hoặc tìm kiếm một cái gì đó mà sau cùng được ho long trong ban cho cái danh hiệu "Chân lí" và "ngay đến những kẻ thận trong nhất trong bon ho cũng chưa một l'ân tỏ ra h'ồnghi lúc đặt chân nơi ngưỡng cửa, dẫu rằng đó là chỗ mà sư hoài nghi là đi ều c'ân thiết nhất; ngay cả khi tâm nguyện của họ là "ta phải hoài nghi mọi chuyên" 53.

Thứ hai là sự phê phán hai đường lối duy vật và duy tâm trong lịch sử triết học. Trước hết, F. Nietzsche đặt hai đường lối quan điểm này trong sự phụ thuộc chặt chẽ vào chân lí, ý chí khát vọng chân lí khi cho rằng chúng thể hiện "thái độ sốt sắng và sự tinh vi, thậm chí có thể nói là tinh ranh trong cách thức mà người ta đặt vấn đ ề "thế giới hiện thực và thế giới ảnh

tương" thành một đ'ệ tài sống động ở châu Âu ngày nay khiến chúng ta phải lắng nghe và suy nghĩ". Ông khẳng định thực ra, đây chỉ là nơi "hậu diên chỉ mỗi cái "ý chí khát vong chân lí" và không nghe ra đi à gì khác hơn", rằng "cái ý chí khát vong chân lí đó, một tình th`àn can đảm phiêu lưu và mạo hiểm nào đó, hoặc tham vong nào đó của nhà siêu hình học muốn phục hồi địa vị đã mất, thực sư có thể dư phần vào, và theo tinh thần đó, một nhúm "xác tín" bao giờ cũng vẫn được quý trong hơn cả một xe đ'ày ắp những khả thể diễm lê". Hơn thế, việc theo đuổi hay bị chi phối của cái "ý chí khát vong chân lí" còn đưa đến "chủ nghĩa hư vô và là dấu hiệu của một tâm h'ôn đang chết d'ân mòn trong mệt mỏi và tuyết vong: cho dù cử chỉ đức hạnh ấy có thể tỏ ra can đảm như thế nào". Tiếp đó, F. Nietzsche bác bỏ những siêu hình học này v ề vấn đ ề khởi nguyên của thế giới, tức là nguyên tử luận duy vật và thuyết ảnh tương (duy niêm). Ông cho rằng "tất cả những gì liên quan đến nguyên tử luận duy vật đ'àu thuộc v'ê những gì c`ân thiết phải bác bỏ nhất; và có lẽ ngày nay ở Âu châu không học giả nào còn phi học giả đến mức trao cho nó một ý nghĩa nghiêm túc...". Ông cũng cho rằng "học giả Ba Lan Boscovich cùng với khoa học gia Ba Lan Copernicus cho đến nay là hai đối thủ giàu chiến tích nhất của ảnh tương. Trong khi Copernicus thuyết phục chúng ta, trái với kinh nghiệm giác quan, tin rằng trái đất không đứng yên, thì Boscovich dạy ta phải thủ tiêu luôn cái ni êm tin vào đi ều sau cùng còn "đứng yên" của quả đất, ni êm tin vào "vật chất", "chất liêu", ni ềm tin vào hat nguyên tử, ph ần căn bản vi tế của đất: đó là thắng lơi trước giác quan, một thắng lơi vĩ đại nhất từng đạt được trên mặt địa c'ài này". Nhưng F. Nietzsche đòi hỏi nhận thức con người c'àn phải đi xa hơn nữa, "c'àn phải tuyên chiến, một cuộc chiến sinh tử không khoan nhương vối những "đòi hỏi nguyên tử luận", một đòi hỏi mà bao giờ cũng dẫn khởi một cuộc tái sinh đ'ây hiểm tương ở những khu vực mà không ai ngờ tới, tương tư như những đòi hỏi còn trứ danh hơn - những

"đòi hỏi siêu hình học" - trước tiên ta cũng c`ân phải kết liễu một loại nguyên tử luận nữa còn nguy hiểm hơn mà Cơ đốc giáo đã dạy một cách tuyệt vời nhất và lâu dài nhất - *nguyên tử luận linh hòn*. Với tên gọi này chúng ta hãy hiểu đó là ni ềm tin vào một linh h cân bất hoại, trường t cân, bất khả phân, ta c`ân phải tống khứ ni ềm tin này ra khỏi khoa học". 55

Thứ ba là sự phê phán phép biện chứng, nhất là về mặt phương pháp của nó. Đây cũng được xem là một khía canh nội dung quan trong của phê phán siêu hình học cũ. Ở đây sự phê phán của F. Nietzsche tập trung vào phép biên chứng hay đường lối biên chứng của I. Kant và W.G. Hegel. Theo ông các triết gia biên chứng cũng như các triết gia nói chung chỉ làm những việc của trò chơi con trẻ, lớn tiếng 'ch ào v'ệ chuyên luân lí, đ'ệ khởi triết thuyết của mình từ ý niệm "trưc giác" nào đó, thường là ước vong của con tim nghĩa là chủ quan. F. Nietzsche viết: "Trong khi tất cả bon ho lớn tiếng 'ch ào chuyện luân lí thì vấn đ'è chân thực tính cũng chỉ mới được chạm đến từ xa. Ho làm như thể họ đã phát hiện và đi đến những nhận định thực tế thông qua quá trình tư vận đông của phép biên chứng lạnh lùng, thu 'ân túy, vô tư th 'ân thánh (để phân biệt với bon th 'ân bí, những kẻ thất thà hơn và ngu xuẩn hơn - những kẻ này thường nói đến sư "khải thị"). Nhưng tất cả những triết thuyết này được đ'ề khởi đ'ều chỉ là ý niêm hoặc "trưc giác" nào đó thường là ước vong của con tim được trừu tương hóa, được chắt loc, được biên hô "bằng những lí lẽ hậu lai""56. Nhưng đi àu quan trong là ở đây một cách sâu sắc hơn, F. Nietzsche không chỉ phê phán siêu hình học - phép biện chứng lấy chân lí, ý chí khát vọng chân lí làm động lực, mà còn thấy ra cả luân lí cũng được xem là mục tiêu, đông lực, thậm chí là cứu cánh. F. Nietzsche nói rõ hơn đi àu này khi cho rằng "những triết gia - "bon ho đ'àu là những kẻ biên hô nhưng không muốn moi người goi bằng danh xưng này, và còn thậm chí là những kẻ bảo hô ranh mãnh cho những thành kiến của mình, những thành kiến mà bon ho ban cho danh

hiệu "chân lí" - và cách biệt *rất xa* với lòng can đảm của ý thức chịu thừa nhận đi ều này, chính đi ều này cách biệt rất xa với thái độ can đảm sẵn sàng phơi bày sự thật, cho dẫu là để khuyến cáo cừu địch hay bạn hữu", khi chỉ ra rằng "cái vẻ đạo đức giả vừa khắc khổ vừa lịch lãm của triết gia lão niên Kant đã dẫn dắt, chính xác hơn là dẫn dụ chúng ta vào những ngả đường lắt léo của biện chứng pháp, những đường lõi đưa chúng ta đến với "mệnh lệnh tuyệt đối" của ông ta - màn kịch này khiến cho những kẻ sành sỏi như chúng ta phải phì cười, chúng ta tìm thấy không ít thú vị khi mục kích những trò ma mãnh tinh vi của nhà luân lí và những kẻ rao giảng luân lí già nua" 57. Như thế, sự phê phán của F. Nietzsche đã tiến vào chi ều sâu, đến căn nguyên, cơ sở của những l m lạc của triết học cũ, đó là *cơ sở luân lí* của nó, cụ thể là khi nó được thể hiện trong triết học I. Kant với "mệnh lệnh tuyệt đối". Vậy, cả siêu hình học nói chung, triết học biện chứng nói riêng xưa nay theo quan niệm của F. Nietzsche càng được hiểu rõ là triết học thiện ác, thuộc mi ền thiện ác (luân lí).

3. Sự phê phán chủ nghĩa duy lí. Như đã biết, đặc điểm của triết học, nhất là siêu hình học ở phương Tây trước F. Nietzsche nói chung đầu mang tính chất duy lí, nghĩa là đề cao thậm chí tuyệt đối hóa lí tính. Do vậy, ở đây cần thấy điểm nổi lên, đặc sắc *nhất* của F. Nietzsche là việc ông thấy ra và chứng minh tư duy logic hay nhận thức lí tính là *chưa đủ*, là rất thiếu, thậm chí là "sai lầm" khi tuyệt đối nó, biến nó thành một hình thức, phương thức duy nhất của sự ý thức về tần tại, đời sống. Bởi vì, F. Nietzsche cho rằng cần phải thấy "phần lớn quá trình tư duy có ý thức vẫn phải được xem như là một trong những hoạt động bản năng, và thậm chí hoạt động tư duy triết học cũng vậy" 58. Ông nói rõ hơn đi ầu này khi xem xét hiện thực đời sống từ *quan điểm giá trị*. Theo ông, trong các giai đoạn tiần lịch sử hay tiần luân lí và giai đoạn luân lí giá trị hoặc phi giá trị của hành vi được rút ra từ hậu quả hoặc chủ đích của hành vi. Trong đó có thể

hiểu giai đoạn luân lí gắn với việc xác định giá trị của hành vi căn cứ vào tính chủ đích của nó và đó chính là thời kì thống trị của nhận thức lí tính, của chủ nghĩa duy lí và cũng có thể nói, đó là thời kì *thiện ác* trong lịch sử của loài người. Nhưng F. Nietzsche cho rằng toàn bộ lịch sử xưa nay chưa thấy ra hoặc rất xem nhẹ quá trình *phi chủ đích*, đi ều mà theo ông, đó mới là cái thực sự có giá trị đối với đời sống con người <sup>59</sup>.

Thứ nhất, với quan niệm như trên khi xem I. Kant như là kẻ đại diện tiêu biểu nhất cho việc tuyết đối hóa nhận thức lí tính, chủ nghĩa duy lí, ông đã tập trung phê phán I. Kant, nhất là đối với phán đoán tổng hợp tiên nghiệm của ông này. F. Nietzsche không chỉ cho rằng đây là "phán đoán sai l'âm nhất"60 mà còn "chứng minh" tính chất vô lí, vô căn cứ của mênh đ'ê này, của chủ nghĩa duy lí nói chung thể hiện trong hệ thống phạm trù, khái niêm của I. Kant nhất là trong *Phê phán lí tính thuần túy*. Ông viết: "Trên hết và trước hết, Kant tư hào v ề bảng phạm trù của ông. C ầm bảng giá trị trên tay, ông ta nói: "Đây là đi ều tuyết đối gian nan mà con người từng có thể làm được cho siêu hình học" - ta hãy hiểu ý nghĩa mấy chữ "có thể làm được" này! Ông tư hào đã phát hiện ra khả năng mới nơi con người, khả năng phán đoán tổng hợp tiên thiên. Nếu như ông ta tư lừa dối mình trong vấn đ'ềnày: thế thì sư phát triển và nảy nở chóng vánh của triết học Đức đã nương tưa trên lòng tư hào này cùng với sư ganh đua của những con người trẻ tuổi muốn tìm kiếm phát hiện, nếu có thể, một ni âm tư hào nào đó còn to lớn hơn - và bao giờ cũng là những "khả năng mới"! - thế nhưng, chúng ta c'ân phải suy nghĩ: đã đến lúc c'ân phải thế. Làm thế nào mà những phán đoán tiên thiên có thể có được? Kant tư hỏi như thế, - và ông thực sư đã đưa ra lời đáp ra sao? Sở năng năng: nhưng tiếc thay, không phải chỉ với ba từ như vậy, mà bằng lối ăn nói khênh khang, đạo mạo và ý tứ thâm khắc rườm rà theo phong vận người Đức, khiến người ta không làm sao nghe ra cái niaiserie allemade (sư ngu xuẩn của người Đức) ngô nghĩnh ẩn trong

lời đáp đó. Ta hân hoan trước khả năng mới này, và ni ềm vui dâng đến cực điểm khi Kant phát hiện ra nơi con người còn có khả năng luân lí - vì bấy giờ người Đức vẫn còn trong vòng luân lí chứ hoàn toàn vẫn chưa "chính trị thực dung". - Thế r à tu an trăng mật của triết học Đức đến. Những học giả th'ân học trẻ tuổi của học viên Tubigen tức thì lao vào bờ bui - tất thảy đ'àu đi tìm "khả năng mới". Và có đi àu gì mà ta không tìm thấy - trong thời đại của một tinh th'àn Đức trong sáng, d'ài dào và vẫn còn trẻ trung, trong giai đoạn mà chủ nghĩa lãng mạn, những ma nữ xúm xít đi v'ệ thổi sáo hát ca, cái thuở khi mà người ta còn chưa biết biên biệt giữa "phát hiện" với "phát minh"! Trên tất cả là khả năng "siêu giác quan": Schelling ban cho nó tên goi tuê giác, và thế là được những con tim khát khao cu 'âng nhiệt nhất của những người Đức vốn dĩ mang khát vong thu ần thành nhất nồng hậu đón chào. Người ta không thể nào bất công hơn đối với trào lưu đ ầy nhiệt huyết và mông tưởng này, một trào lưu còn trẻ trung, dẫu cho nó li ầu lĩnh nguy trang bằng những khái niêm già dặn, khi người ta xét đoán nó một cách nghiêm khắc và đối đãi với nó bằng thái độ bất bình mang màu sắc luân lí; vậy đấy, người ta đã già đi với thời gian - và mông tưởng nối gót. Đến lúc người ta đưa tay bóp trán: và đến ngày nay vẫn bóp trán mãi chưa thôi. Người ta đã chiếm bao: kẻ lĩnh tiên và trước hết - ấy là lão niên triết gia Kant. "Sở năng năng" - ông ta đã nói vậy, ít ra cũng ngu ý như thế. Thế nhưng, phải chẳng đó là lời đáp? Là giảng giải thuyết minh?" "Tại sao thuốc phiên khiến ta ngủ? "sở năng năng", tức là virtus dormitiva (chất gây ngủ)"61.

Toàn bộ đoạn văn trên đây cho thấy F. Nietzsche đã chỉ rõ tính chất vô lí, vô căn cứ của I. Kant khi đề cao, tuyệt đối hóa lí tính, bằng một sự minh họa, dẫn chứng rất logic, sinh động và đầy tính thuyết phục. Ông cho thấy trên thực tế với việc đào sâu vào quan năng lí tính sau "phán đoán tổng hợp tiên nghiệm" là "phê phán lí tính thực hành", I. Kant còn thấy ra cả luân lí

với những quy tắc, mênh lênh, mênh lênh tuyết đối của nó, mới là những gì khiến cho giới học thức, nhất là những người trẻ tuổi ở Đức ngưỡng mô, lao vào tìm hiểu, đi theo, chứ không phải là hệ thống phạm trù của I. Kant. Nhưng F. Nietzsche còn nói rõ ràng, đ'ây đủ hơn nữa nôi dung sư phê phán này của ông. F. Nietzsche viết tiếp: "Cuối cùng đã đến lúc ta c'ân phải thay lời chất vấn của Kant "làm thế nào mà phán đoán tổng hợp tiên thiên có thể có được?" bằng một lời chất vấn trong một đường lối khác "tại sao ta cần thiết phải tin vào những phán đoán như thế?" - tức là để hiểu ra một đi ều rằng, vì mục đích bảo t ền cái tình thể hoạt t ền như chúng ta đây mà chúng ta c'àn phải tin rằng những phán đoán như thế là chân thật; vì vậy, chúng vẫn có thể đương nhiên là những phán đoán sai làm! Hoặc nói một cách minh bạch, thẳng thắn và triệt để: những phán đoán tổng hợp tiên thiên phải nói là hoàn toàn không có "khả tính": chúng ta không có quy ền gì đối với chúng cả, từ môi miêng ta thốt ra, chúng toàn nhiên là những đi à giả dối. Song, duy chỉ có ni àm tin tương đối với tính chân thực của chúng là thiết yếu, như một loại tín niệm biểu diên và ảnh tương nhãn giới, những đi à quy thuộc v è lăng kính viễn tương của đời sống. - Và sau cùng để khắc ghi cái ảnh hưởng khổng l'ô mà "triết học Đức" - tôi hi vong chắc chắn người ta hiểu danh xưng này xứng đáng được đặt trong ngoặc kép? đã tác đông lên toàn cõi châu Âu, ta không nên h'ô nghi sư vu rằng có một virtus dormitiva (chất gây ngủ) nào đó đã dư ph'àn vào: những kẻ nhàn dật phong lưu, những kẻ đức hạnh, những nhà th'àn bí, những nghê sĩ, nghê nhân, ba ph'ân tư tín đ'ôCơ đốc giáo và bon chính trị gia ngu đ'ân thuộc moi dân tôc, sung sướng ngất ngây khi nhờ có n'ên triết học Đức mà có được thứ thuốc giải độc cho một trào lưu nhuc cảm vẫn còn áp đảo, cu côn cuộn chảy từ thế kỉ trước tràn lan sang thế kỉ này, tóm lại, đó là "sensus assoupire" ("Khiến cho các giác quan ngủ")"62.

Có thể thấy ở đây h`àu như sự phê phán của F. Nietzsche đối với chủ

nghĩa duy lí, nhất là đối với mệnh đ'ê "làm thế nào mà phán đoán tổng hợp tiên thiên có thể có được?" của I. Kant, tập trung vào chỗ I. Kant lấy việc đào sâu vào quan năng của lí tính để tìm cơ sở nhận thức, tinh th'ân và cả hiện thực của nó và ông đã tìm ra một trong những cơ sở ấy là luân lí, là những quy luật đạo đức, mệnh lệnh tuyệt đối. Nhưng F. Nietzsche bác bỏ cả điều đó khi cho rằng đó chỉ là cái thứ "gây bu 'ân ngủ" của lí tính, của phán đoán tiên nghiệm. Như thế, F. Nietzsche quy sự tìm tòi của I. Kant vào luân lí, tức là vào mi 'ân thiện ác, phụ thuộc vào thiện ác, không đi ra ngoài mi 'ân thiện ác, nghĩa là sai l'ân, vì thế những phán đoán tiên nghiệm, nhất là phán đoán tổng hợp tiên nghiệm chỉ là đi 'àu bịa đặt, mê l'ân. Không những thế, theo F. Nietzsche, triết học thiện ác, triết học với nghĩa "ở trong đi 'ài kiện t 'ân tại chất gây nghiện, làm cho các giác quan ngủ", là triết học thuộc "một trào lưu nhực cảm vẫn còn áp đảo, cu 'ân cuộn chảy từ thế kỉ trước tràn lan sang thế kỉ này".

Thứ hai, bác bỏ kiểu xây dựng lí thuyết dưới hình thức hệ thống các khái niệm, phạm trù, quy luật, F. Nietzsche cho rằng "những khái niệm triết học riêng lẻ không xuất hiện một cách tùy tiện, không khởi lên cho riêng nó, mà chúng phát sinh trong mối quan hệ tùy thuộc với nhau, và rằng dẫu cho chúng xuất hiện trong lịch sử tư tưởng quá đột ngột và võ đoán, chúng vẫn quy thuộc vào một hệ thống nào đó, cũng như mỗi cá thể trong qu àn thể động vật của một lục địa vậy"63. Đã thế, theo F. Nietzsche "những triết gia khác biệt nhất không ngừng tiếp nối lấp đ ầy cái đ bình triết gia khả dĩ nào đó"64. F. Nietzsche mìa mai những triết gia này rằng "bị hấp dẫn bởi một sức hút vô hình nào đó, bọn họ trùng điệp chạy quanh cùng quỹ đạo, rằng họ có thể cảm tưởng rằng họ hoàn toàn độc lập với nhau trong khuynh hướng phê bình hay ý chí hệ thống: thế nhưng một đi àu gì đó đang dẫn dắt họ, một đi àu gì đó thúc đẩy họ trước sau theo một trật tự nhất định, đó chính là cái hê thống và tương quan quyến thuôc thiên sinh giữa các khái

niêm. Sư suy tư của ho, kì thực, ít có tính cách khám phá, mà đúng hơn là sư quy tư, h'à niêm, một sư trở lại sum v'ày nơi chốn gia hương xa xăm tít mù trong cõi ban sơ h'ông hoang nguyên thủy của tâm h'ôn, chốn mà những khái niệm ấy đã một l'àn nảy nở phát sinh - suy tư triết học trong trình hạn đó, là một hiện tượng phản tổ phục tông ở mức độ cao nhất". Ông khẳng định rằng "những tương đ'ông huyết thống kì dị trong tất cả các đường lối triết lí của Ấn Đô, Hi Lạp, Đức dễ dàng lí giải đi ầu này"65. Ông cũng giải thích tại sao có hiện tương "tương đ  $\hat{o}$ ng" nói trên, rằng "chính  $\hat{o}$  nơi nào có sư tương quan quyển thuộc giữa các ngôn ngữ, ta nhận thấy một sư kiên h'ài như không thể tránh khỏi, đó là, nhờ có một triết lí văn pháp chung tôi muốn nói nhờ có một sư thống trị và hướng đạo vô thức thông qua chức năng ngữ pháp chung - mà đương sơ đã an bài tất cả những đi ều kiên cho sư phát sinh và nảy nở tương đ của các triết thuyết, đến đô dường như đạo lô dẫn đến những khả năng diễn giải thế giới theo một chi à hướng khác đã bị bít lối. Các triết gia thuộc khu vực ngôn ngữ Ural-Altaic (trong khu vực này, khái niệm chủ thể ít phát triển nhất) rất có thể sẽ nhìn "vào thế giới" bằng con mắt khác hơn và bước đi trên một đạo lô khác so với những người thuộc khu vực ngôn ngữ Ân-Âu hoặc người H'à: ma lực của chức năng ngữ pháp nào đó nói cho cùng chính là ma lực của những phán đoán giá trị mang ý nghĩa sinh lí học cũng như những đi àu kiên quy định chủng tôc. Như thế là quá đủ để nhìn lại những nhận định thiển cận của Locke v'êcôi ngu 'ôn của ý niêm''66.

Như vậy, F. Nietzsche xem sự hình thành các hệ thống các phạm trù, khái niệm là ngẫu nhiên, có tính chất b'ề ngoài, thậm chí theo sự sắp xếp chủ quan của con người. Ông giải thích tính tương đ ồng của các hệ thống triết học, nhất là trong việc cấu trúc các hệ thống khái niệm trong lịch sử thiên v ề mặt chủ quan, hình thức, cụ thể chỉ v ề phương diện ngữ pháp. Vả lại, có lẽ ông muốn bổ sung thêm nội dung cái nhìn bên kia thiện ác, cái

nhìn thấy được tính đa dạng, cá biệt, bất định, thấy được sự t`ôn tại của cái phi tí tính vốn không thể khái niệm, không thể cấu trúc hóa được, v.v. để thay cho cách nhìn thiện ác vốn tuyệt đối hóa tí tính, tính hệ thống, cái tất yếu, cái chung. Vì vậy, có thể thấy việc F. Nietzsche xem các khái niệm, nhất là trật tự, hệ thống của chúng chỉ là chủ quan, có lẽ là vì chúng không thấy ra bản chất của t ôn tại, đời sống là cái phi lí tính, cho nên dẫn đến tuyệt đối hóa lí tính.

Thứ ba, một nội dung khác của sư phê phán chủ nghĩa duy lí là phê phán quan niêm v ề môi quan hệ nhân quả, nhất là v ề nguyên nhân tư thân (causa sui). F. Nietzsche cho rằng khái niệm "nguyên nhân tư thân" là "một khái mâu thuẫn vĩ đại nhất mà người ta nghĩ ra cho đến ngày nay, một kiểu cưỡng dâm và quái thai lí tính: thế nhưng lòng kiêu hãnh ngất trời của con người đã nhấn nó chìm sâu vào chính sư phi lí khủng khiếp này". Ông giải thích rằng "sư đòi hỏi "tư do ý chí", trong ý nghĩa tuyết đối siêu hình kia, như cách mà nó, tiếc thay, vẫn còn đang thống trị trong đ'àu óc những kẻ nửa học giả nửa học thật, sư đòi hỏi được lãnh nhận tron ven cái trách nhiệm tối hâu đối với hành vi của bản thân và giải phóng khỏi Thương đế, doanh hoàn, tổ tiên, mênh vận, công đồng, khỏi gánh nặng đó, thực ra không là gì khác hơn là causa sui, và tư nắm tóc lôi mình từ vũng l'ây hư vô vào trong cõi t'ân sinh hiện hoạt, với một sự li ầu lĩnh còn hơn cả bá tước Munchhausen<sup>67</sup>. Theo F. Nietzsche, quan niệm nhân quả, cái quan niệm như "những nhà tư nhiên học đã làm, một tư tưởng cơ giới ngu xuẩn thống trị, tức là cưỡng bách, d'ôn ép cái nguyên nhân cho đến khi nó bật ra "tác dung", tất nhiên dẫn đến kết luận v ề nguyên nhân cuối cùng, đến "vật tư thân" mà thực ra "trong ý niệm "tư thân" không có gì là "ràng buộc nhân quả", là "tất yếu", "phi tư do v'ề phương diên tâm lí, ở đó, "tác dung" không tiếp nối "nguyên nhân", ở đó không có cái goi là "luật tắc" chi phối. Thực ra, "chính chúng ta là những kẻ duy nhất đã bày vẽ ra những khái niệm như nguyên nhân, tương sinh tương dẫn, tương hỗ, tương đối, ước thúc, số mục, quy luật, tự do, lí do, mục đích; và khi chúng ta vẽ vời, hòa trộn cái thế giới biểu tượng như một cái gì "tự thể tự thân" vào trong mọi sự, thì một lần nữa chúng ta đã làm cái đi ều mà chúng ta vẫn làm xưa nay, đó là *huyền bí hóa* mọi chuyện" 68.

Gắn với sư giải thích v'ê"ý chí tư do", xem đó v'êthực chất là cái nằm trong quan hê xã hôi giữa kẻ thống trị và kẻ phục tùng, F. Nietzsche giải thích rõ hơn v'ề ngu 'ôn gốc xã hôi của quan niêm (khái niêm) nhân quả. Theo ông, cái quan niệm nhân quả này là "của một nhóm đối lập" với các cá nhân biết chịu trách nhiệm, đó là nhóm "không muốn chịu trách nhiệm đi ều gì, không muốn nơ n'ân chuyên gì và, xuất phát từ tâm lí tư khinh, muốn làm sao có thể đổ trách nhiệm của mình lên đâu đó. Những kẻ thuộc nhóm sau, nếu viết lách, thường có khuynh hướng đứng v ề phía những kẻ phạm pháp; tấm lòng bác ái theo kiểu xã hôi chủ nghĩa là lớp vỏ nguy trang mà họ yêu chuộng nhất. Trong thực tế, vận mệnh của kẻ mang ý chí nhu nhược trở nên rạng rõ kì lạ khi hắn biết tư xưng là "la religion de la souffrance humaine" (Tôn giáo dành cho những kẻ khổ đau): đó là thị hiếu tốt đep của hắn"69. Ở đây F. Nietzsche còn bác bỏ quan niệm v ề "tính quy luật của tư nhiên", mà thực chất là bác bỏ việc tuyết đối hóa quan niêm cho rằng giới tự nhiên t`ôn tại những quy luật của nó, tính tất yếu của nó, để khẳng định tính đa dạng, cá biệt và bất định, đ`ông thời cũng bác bỏ việc tuyệt đối hóa tính khách quan của tư nhiên. 70

4. Sự phê phán triết học "thiện ác" về con người và đời sống con người. Trước hết là sự phê phán của F. Nietzsche đối với các học thuyết về ý chí, nhất là về ý chí tự do. Trong truy ền thống tư tưởng, triết học phương Tây v ề con người, cụ thể hơn là trong triết học của I. Kant, quan niệm v ềý chí tự do là một quan niệm cơ bản, có giá trị, ý nghĩa lớn lao, đặc trưng cho

truy ên thống này. Có lẽ đây chính là lí do mà F. Nietzsche nhằm vào để lật đổ toàn bô triết học cũ v ềcon người, nhằm xác lập một quan niệm mà theo ông, mới hơn, đúng hơn là v ề "ý chí khát vong quy ền lưc". Vì vậy, khi hi vong vào những triết gia tương lai, ông vẫn cảm thấy phải có trách nhiệm với ho và với cả giới triết gia đương thời, đó là đòi hỏi ho có "trách nhiệm phải thổi bay khỏi chúng ta tất thảy những thành kiến, ngô nhận thô lậu và lâu đời như sương mù dày đặc đã từ lâu phủ trùm mờ mịt trên khái niêm "tinh th'àn tự do", khiến ta không còn nhận ra diện mạo của nó nữa. Khắp chốn trên giải đất châu Âu, và châu Mỹ nữa, ngày nay có gì đó như xui khiến người ta lạm dung danh xưng này để chỉ thị những loại đầu óc quá đỗi chật hẹp, ao tù, thúc phươc, h'ài như chỉ mong mỏi những đi ài tương phản với những gì mà bản năng, ý hướng của chứng ta mách bảo". Nhưng ở đây F. Nietzsche không nhằm phủ nhận hoàn toàn tư tưởng v ề ý chí, ý chí tư do nói chung, mà chủ yếu phủ nhận việc các triết gia lâu nay chỉ hiểu được cái b'êngoài, không thấy được thực chất của ý chí xét trong hành đông, xét v'ề bản chất đời sống là ý chí khát vong quy en lưc. Theo ông, nguyên nhân cơ bản của tình trạng trên là do hiểu ý chí, ý chí tư do xuất phát từ luân lí. Ông nói rằng tâm lí học trước đây khi coi ý chí là đối tượng của nó, đã hoàn toàn phụ thuộc vào mi ền luân lí, vào "thành kiến luân lí" với tất cả những gì hạn chế, kém cỏi, tàn lui của nó, rằng tâm lí học xưa nay "không dám li ều lĩnh thâm nhập vào chi ều sâu, để nắm bắt nó (đời sống tâm lí) như một loại hình thái học. Vì thế, "học thuyết v ềsư phát triển của ý chí khát vong quy en lưc" cho đến nay vẫn chưa ai thoáng nghĩ đến"<sup>72</sup>. Ông đòi hỏi tâm lí học, tâm sinh lí học đích thực "phải đấu tranh với sư chống đối vô thức trong trái tim của kẻ tìm tòi, nó đem "lòng" chống lại chính nó: học thuyết v ề đi ều kiên tính hỗ tương của hai xung lực bản năng "tốt" và "xấu" vốn đã gây ra bực bôi, khó chịu đối với những tâm h'ôn còn tráng kiên và nhiệt thành, như một kiểu vô luân tinh vi nào

đó", nó phải thấy được, phải trở thành cái học thuyết cho rằng mọi bản năng "thiện" đ`âu khởi ngu 'ân từ bản năng "ác", rằng "giờ đây hãy cắn răng thật chặt! Mở to mắt mà nhìn, giữ chặt lái! - chúng ta cùng thẳng tiến *vượt băng qua* luân lí, chúng ta đè bẹp và có lẽ nghi 'ân nát cái luân lí tàn dư riêng biệt của chúng ta khi chúng ta li 'âu lĩnh thực hiện chuyến hải hành đến chốn ấy"<sup>73</sup>.

Tiếp theo là sự phê phán của F. Nietzsche đối với triết học và nhận thức xã hội nói chung. F. Nietzsche nhìn thấy cái thế giới thiện ác là thế giới "con người sống trong sư giản đơn và giả tạo đến lạ kì! Người ta không thôi kinh ngạc khi chỉ một l'ân mở mắt nhìn thấy sư kì dị này! Chúng ta đã biến cả thế giới quanh ta thành tươi vui, thong dong, nhe nhàng, giản dị biết nhường nào! Chúng ta đã biết cách trao cho các giác quan giấy thông hành đến những gì t'âm thường, hời hợt, và trao cho tư tưởng chúng ta những khát vong th'àn thánh muốn thực hiện những bước nhảy tùy tiên cùng với những kết luận h'ô đ'ờ! - và chúng ta đã học cách, ngay từ buổi ban sơ, ôm giữ sư vô minh ám chướng để còn có thể hân thưởng những sư tư do, vô tư, vô tâm, nhiệt tình, ý vị của đời sống hầu như không thể hiểu nổi, tức là để hân thưởng đời sống! Và chỉ lập cước trên cái n'ên tảng vô minh kiên cố, vững chắc như bàn thạch này mà khoa học lâu nay mới có thể phát đạt, cái ý chí khát vong tri thức t`ôn lập trên một ý chí hùng tráng hơn nhi ầu, đó là ý chí khát vong vô tri, vô tâm, vô lí! Không phải như cái gì đối lập với nó, mà là một cái gì... được tinh luyên từ nó mà thành! Mặc cho ngữ ngôn, trong trường hợp này hay trường hợp khác, không thoát ra khỏi sư vung v ề của nó và tiếp tục nói đến những sư đối lập trong những trường hợp chỉ có những khác biệt v ềmức đô và sư tinh tế, cũng vậy, mặc cho cái thói hư nguy đạo đức giả chạy trong huyết quản ta mà giờ đây đã biến thành một thứ "máu thịt" bất khả xâm phạm, mặc cho nó đảo lôn mọi chữ nghĩa trên môi miệng của những kẻ thức tri như chúng ta: chúng ta lĩnh

hội được sự vụ ấy và mỉm cười chứng kiến chính thứ khoa học hoàn hảo nhất muốn ghì hãm chúng ta một cách hiệu quả nhất như thế nào trong một thế giới *bị đơn giản hóa*, một thế giới tuyệt đối giả tạo, được dựng lập ngay ngắn hợp cách và được ngụy tạo cũng ngay ngắn hợp cách, nó sẵn lòng một cách hết sức vô tư yêu mến sự sai lần đến nhường nào..."<sup>74</sup>.

Nếu chỉ đoc lướt qua đoạn trên ta có thể hình dung đây là sư phê phán của F. Nietzsche nhằm vào chính đời sống hiện thực của con người. Nhưng không, ông nhìn thấy tất cả những sư tăm tối, thảm hoa của thế giới, trong đó nhất là việc thế giới này "mặc cho cái thói hư nguy đạo đức giả chảy trong huyết quản mà giờ đây đã biến thành một thứ "máu thịt" bất khả xâm phạm, một thế giới bị đơn giản hóa, một thế giới tuyêt đối giả tạo", thực ra là được "lập cước" trên cái n'ên tảng vô minh kiên cố, vững chắc như bàn thạch và chính dưa vào đây mà "khoa học lâu nay mới có thể phát đạt, cái ý chí khát vong tri thức, đó là ý chí khát vong vô tri, vô tâm, vô lí". Nói rõ hơn, F. Nietzsche hiểu cái thế giới này là hê quả tất nhiên của những cái nhìn cuộc sống hết sức giản đơn, hời hợt, vô minh, nghĩa là không thấy được bản chất thực sự của t`ôn tại, của cuộc sống con người. Như thế, sự phê phán của F. Nietzsche đối với hiện thực đời sống về thực chất là sự phê phán đối với tinh th' ân-triết học thiên ác mà theo ông, chính nó, cái tinh th'àn-triết học ấy đã chi phối, dẫn dắt toàn bộ đời sống con người, lịch sử của nó trong cõi tăm tối, đớn hèn xưa nay.

Cuối cùng, còn phải nói về sự phê phán của F. Nietzsche đối với chủ nghĩa giáo điều triết học, xem như một nội dung có tính chất bao quát toàn bộ sự phê phán của ông. Theo F. Nietzsche, có thể xem chủ nghĩa giáo đi ều triết học như một đặc điểm tiêu cực rất lớn, g`ân như đặc trưng của n`ên triết học, của toàn bộ đời sống tinh th`ân xã hội trước kia và đương thời. Nó chính là hệ quả tất yếu nặng nề nhất của toàn bộ n`ên triết học phụ thuộc

vào luân lí cũ, n'ên triết học thiện ác. Chính vì thế, không phải ngẫu nhiên mà F. Nietzsche nói v'ệchủ nghĩa này ngay ở "Lời mở đ'àu" của cuốn sách của ông. Thái đô của ông đối với chủ nghĩa giáo đi ầu là hết sức rõ ràng. Ông tỏ ra rất căm ghét, phê phán chủ nghĩa giáo đi ều với những lời lẽ khinh miệt, mia mai cay độc, đ'ông thời vạch tr'àn bản chất của nó từ những ngu 'ôn gốc, cơ sở xã hôi, lịch sử trưc tiếp và gián tiếp. F. Nietzsche đã rất đúng khi chỉ ra những cơ sở, ngu 'ôn gốc trực tiếp hoặc gián tiếp, ít nhi 'àu sâu xa của chủ nghĩa giáo đi ều là ở chỗ nó dưa trên một loại "mê tín quần chúng nào đó có từ vô thủy (như mê tín về linh hồn chẳng hạn, một loại mê tín v ề cái tôi, v ề cái chủ thể)", hoặc là "một sư khái quát hóa li ều lĩnh từ những sư kiên hết sức hạn hẹp, chủ quan và rất đỗi con người", nhưng có thể còn dưa trên cả "trò xảo lông ngôn ngữ nào đó, sư mê l'âm nào đó mà văn phạm cú pháp gây ra". Theo ông, có lẽ đã đến lúc một l'ân nữa người ta c'àn phải vỡ ra cái điều đã thành tưu làm n'ên tảng cho tòa nhà triết học uy nghiêm tuyết đối mà bấy lâu nay những kẻ giáo đi ều đã gia công xây đắp này<sup>75</sup>. Sư thực là từ xa xưa qu'ân chúng đông đảo không và chưa thể hiểu được bản chất, ngu 'ch gốc của những sức mạnh của thế giới xung quanh (tư nhiên) chi phối mình, không và chưa hiểu được bản chất, ngu 'ân gốc của ý thức, tinh th'ần (linh h'ần) của mình, cũng không và chưa hiểu được bản chất, ngu ồn gốc thực sự của việc cá nhân này hay kia lại có thể có quy en lưc, sức mạnh chi phối mình và những người khác. Không những thế, ngay cả bản thân những kẻ c'âm quy ền (vua, chúa, quan lại) cũng không và chưa hoàn toàn hiểu được chính bản chất, ngu 'ch gốc sâu xa của những địa vị, thế lưc và lợi ích của ho. Đó chính là ngu 'ân gốc, cơ sở tinh th'an, nhận thức của những đi àu mà F. Nietzsche goi là "mê tín qu'an chúng". Trong một bối cảnh như thế nhà triết học được sản sinh ra đã "thấy ra ngay" cái sứ mênh "cao cả", "thiêng liêng" của mình là giải thích, luận chứng cho tính tất yếu, hợp lí v ềđịa vị, thế lực của kẻ cai trị, và lúc đó

họ chỉ có thể chứng mình bằng một sự khái quát hóa chủ quan, "li `àu lĩnh" từ những sự kiện hết sức hạn hẹp, thậm chí có thể còn có cả "trò xảo lộng ngôn ngữ nào đó" và bằng cả ni `àn tin ngây thơ và "rất đỗi con người".

Thật không có gì hay hơn, tốt hơn đối với kẻ cai trị là duy trì địa vị tối cao của mình bằng một (hoặc những) "sức mạnh" tối cao. Nhà triết học giáo đi à đã giúp kẻ cai tri "có được" đi à đó khi th à thánh hóa, th à bí hóa những sức mạnh vốn không hẳn là mạnh trong những kẻ cai trị ấy, khi "chứng minh" rằng có một (hoặc những) sức mạnh, ý niệm siêu phàm t cn tại (ở đâu đó) trong vũ tru, chi phối cả vũ tru, nhân sinh mà kẻ cai trị chính là hiện thân của chúng. Chính vì thế, đến lượt mình kẻ cai trị lại "nắm chặt" lấy đi ều ấy và chứng tỏ tính tất yếu vĩnh hằng của sư t ồn tại của hắn cả v ề thể xác lẫn linh h 'ôn (tinh th 'ân, đường lối cai trị). F. Nietzsche thấy rõ đi àu ấy khi ông chỉ ra rằng: "Con người đã chịu ơn nó (triết học giáo đi ều) cùng với những đòi hỏi "siêu thê" của nó với những công trình kiến trúc nguy nga ở Á châu và Ai Cập. Dường như để ghi tạc lời thỉnh nguyên ngàn năm của mình vào lòng nhân loại, những đi à hoằng đại cao viễn đương sơ phải lang thang phiêu bạt khắp cõi nhân gian với hình dung cổ quái"<sup>76</sup>. Cho nên, nhà triết học - kẻ giáo đi ều ngay từ khi xuất hiện đã lãnh sứ mênh không chỉ "chứng minh" mà còn "bảo lãnh" cho tính chân lí "vĩnh viễn" của tri thức về bản chất, khởi ngu ồn của moi tồn tại, đặc biệt trong đó có sức mạnh, địa vị tối cao của kẻ cai trị, c'âm quy en.

Có thể thấy rõ *cơ sở và nguồn gốc* của chủ nghĩa giáo đi ều triết học xét v ề mặt nhận thức là sự chưa hiểu, không hiểu, thậm chí hiểu sai v ề bản chất của t ồn tại, dẫn đến, làm n ền cho sự *mê tín quần chúng* nói chung, do đó v ề mặt xã hội-chính trị là yêu c ầu xác lập *lòng tin vào sức mạnh tối cao phi hiện thực chi phối mọi tôn tại*, nhất là khi những sức mạnh này được giải thích là *chúng hóa thân vào những thế lực cầm quyền*. Cho nên, chủ

nghĩa giáo đi àu triết học v è thực chất là *công cụ* để duy trì địa vị, thế lực, lợi ích hiện thực tối cao của những kẻ c âm quy àn độc tài, bảo thủ. Có thể thấy, chủ nghĩa giáo đi àu xét v è ngu àn gốc lịch sử của nó, chính là một trong những tính chất cơ bản, phổ biến của triết học cổ đại nói chung. Nói tóm lại, *giáo điều* là dựa trên lòng tin vững chắc vào "chân lí" có sẵn, phổ quát, vĩnh viễn, cứ theo đó tuân thủ, thực hiện bất chấp mọi hoàn cảnh, mọi đối tượng, không được phép sửa đổi, phê phán, bác bỏ.

Chủ nghĩa giáo điều có thể là một lí thuyết, một khuynh hướng xã hội hiện thực tuyệt đối hóa sự giáo đi ầu trong nhận thức và hiện thực. Cơ sở, ngu ần gốc hiện thực của chủ nghĩa giáo đi ầu là thừa nhận một cách tự nhiên, không tranh cãi, không phê phán, không chống đối đối với địa vị, lợi ích của kẻ cần quy ần lỗi thời, độc đoán, trái lại phải dùng nhận thức triết học để "chứng minh" cho tính tất yếu, hợp lí của nó. Cho nên, căn cứ vào đó có thể nói chủ nghĩa này thể hiện sự chưa trưởng thành của con người xét về mặt triết học, đời sống tinh thần, văn hóa nói chung của nó. Chính F. Nietzsche cũng đã thấy giáo đi ầu, dù nó (triết học) "khoác vào cái vẻ long trọng, quyết đoán, vẫn chỉ có thể là trò vui ngây thơ của trẻ con sơ học mà thôi", rằng "chúng ta không vô ơn nhưng dù sao cũng phải nhìn nhận rằng sự sai lần tầi tệ nhất, mệt mỏi nhất và nguy hiểm nhất chính là sai lần của học thuyết giáo đi ầu, chẳng hạn như phát minh của Platon về tinh thần thu ần túy và cái thiên tư thân" 77.

Như vậy, với việc đ'ề ra mục đích, chức năng, nhiệm vụ và phương pháp của triết học mới, với việc xác định phẩm chất của nhà triết học thuộc thế hệ mới và với việc thực hiện một nhiệm vụ cụ thể lớn lao là phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ - giá trị bên kia thiện ác, nhất là triết học cũ, có thể nói trên thực tế F. Nietzsche đã thực hiện *những khởi đầu* rất c`ân thiết, quan trọng và tự nhiên của những suy niệm, lối suy niệm của

ông, đặc biệt là lối suy niệm triết học. Không những thế đi àu trên còn chứng tỏ cái khả năng, hay cái xu hướng chung của những suy niệm của ông là hướng đến *một triết học giá trị*, hơn nữa, một triết học giá trị xem như *trung tâm* không chỉ của toàn bộ những suy niệm triết học mà còn của toàn bộ những suy niệm của ông trong *Bên kia thiện ác*.

## 3. Ý chí khát vọng quy $\hat{\mathbf{e}}$ n lực $\hat{\mathbf{e}}$ là bản chất giá trị của con người và sự khẳng định triết học giá trị của F. Nietzsche

Nói chung các triết học, cu thể là các triết học v'ệ con người, xã hội, lịch sử đều xuất phát từ chỗ thừa nhận sư t ồn tại thực tế của đời sống con người, rằng cuốc sống con người là đáng quý, đáng trân trong, con người không thể không yêu quý cuốc sống của mình dù cho chính nó cũng bao g 'âm cả những khổ đau, bất hạnh, mất mát thậm chí to lớn không thể đ'ên bù. Vì thế, ngay từ khi mói xuất hiện, triết học đã nhận lãnh một trách nhiệm lớn lao, tất yếu của mình, đó là đi tìm, chứng minh bản chất con người, bản chất đời sống của nó. Nói cách khác, vấn đề luôn được đặt ra đối với các triết học, các triết gia trong mọi thời đại là c'ân phải hiểu, phải ý thức được việcon người, đời sống của nó, nhất là việbản chất của nó với mong muốn không chỉ giải thích được đúng nhất v ề sư t ồn tại của nó mà còn có thể giúp nó biến đổi cuộc sống một cách tích cực và có hiệu quả nhất. Đi ầu đặc biết là dường như moi triết học đ ầu ý thức rằng ngoài nó ra không có ai, không một lĩnh vực nào khác có thể thay thế trong việc thực hiện nhiệm vu này. Cho nên, dù với thời gian, không gian xuất hiện khác nhau, với những nội dung và hình thức khác nhau, nhưng moi triết học không tránh được phải giải quyết những vấn đềnhiệm vu ấy và nhờ vậy trên thực tế các triết học đã góp ph'ân thúc đẩy loài người tiến lên. Lẽ dĩ nhiên những nỗ lưc triết học của F. Nietzsche cũng không ở ngoài cái quỹ đạo chung ấy. Nhưng đi à đáng quan tâm là F. Nietzsche phủ nhận tất cả mọi triết thuyết trước ông và đương thời v`ê con người, bản chất con người và muốn đặt vấn đề lại, muốn tìm câu trả lời khác hoặc tìm cách trả lời khác cho câu hỏi v`ê con người, bản chất con người, bản chất đời sống của nó, nhằm tìm ra bản chất "đích thực" của nó.

Vậy, phải chẳng trong tác phẩm Bên kia thiện ác F. Nietzsche đã tìm được câu trả lời hết sức rõ ràng cho đi àu trên khi ông nhi àu l'ân khẳng định rằng ý chí khát vọng quyền lực là bản chất đời sống, cũng có nghĩa là bản chất giá trị của con người? Nếu sư thực hay nếu vấn đ'ệchỉ là, chỉ dừng lại như thế, thì quả là giản đơn, không có gì phải bàn luận thêm nữa. Đi ều quan trong c'àn đặt ra ở đây là quan niêm của ông v'èbản chất đời sống như thế có liên hệ như thế nào với việc ông xác định những mục đích, chức năng, nhiêm vu của triết học mới, với sư phê phán toàn bộ giá trị cũ hay với những suy niêm của ông v ềgiá trị nói chung? Hay nói khác đi, vấn đ ề ở đây là chỉ ra môi liên hệ hữu cơ giữa tư tưởng của F. Nietzsche về bản chất đời sống là ý chí khát vọng quyền lực và tư tưởng của ông về giá trị. Nói rõ hơn, một cách chính diện hơn, ở đây vấn đ'è là phải chứng minh sư t 'în tại của một triết học giá trị của F. Nietzsche. Và để giải quyết vấn đ'ề chung ấy ta phải giải đáp hai khía cạnh vấn đ'ề thứ nhất, ý chí khát vong quy ên lưc với tư cách bản chất đời sống chính là bản chất con người, bản chất giá trị của nó; thứ hai, do đó tư tưởng của F. Nietzsche v ề ý chí khát vong quy ên lưc chính là tư tưởng triết học của ông v ề giá trị. Đây là hai khía cạnh vấn đ'ềnhưng xét v ềnôi dung chỉ là một, nghĩa là việc giải quyết khía cạnh vấn đề này đã bao hàm giải quyết khía cạnh vấn đề kia. Tuy nhiên, ta thấy trong tác phẩm Bên kia thiện ác không có một luận điểm hay lời nói nào của F. Nietzsche khẳng định một cách rõ ràng, dứt khoát rằng ý chí khát vong quy en lực, tức bản chất đời sống là bản chất con người, cũng tức là bản chất giá trị của nó, cũng không có luận điểm nào nói một cách chính diên rằng tư tưởng v ềý chí khát vong quy ền lực là tư tưởng v ề bản chất giá trị của con người. Vì thế, ta phải đì tìm lời giải đáp cho vấn đ'ề, những vấn đ'ề trên và thực tế nghiên cứu cho thấy ta không dễ có những lời giải đáp ấy.

Trước hết c'ân thấy rằng tư tưởng của F. Nietzsche v'ê ý chí khát vong quy ên lưc có côi ngu în từ những tư tưởng truyền thống về ý chí. Mặc dù phê phán, bác bỏ quyết liệt tư tưởng v ề ý chí (ý chí nói chung, ý chí khát vong chân lí, ý chí tư do...) trong lịch sử, nhưng F. Nietzsche không thể che giấu, phủ nhận một sự thật là ông đã "kế thừa" những tư tưởng ấy, nhất là tư tưởng v ềý chí tư do của I. Kant, trưc tiếp là tư tưởng siêu hình v ềý chí của A. Schopenhauer<sup>79</sup> để xây dựng quan niệm riêng của ông v ềý chí, là ý chí khát vọng quyền lực. Tuy nhiên, quan niêm v'ê ý chí khát vong quy ền lưc của F. Nietzsche có nôi dung, đặc điểm khác với quan niêm truy ền thống. Ông quan niêm v ề ý chí khát vọng quy ền lực không tách rời quan niêm v'ê đời sống được hiểu như là t'ôn tại nói chung, hay v'ê t'ôn tại nói chung được hiểu là đời sống. Vì thế, ý chí khát vong quy ền lực trước hết được hiểu là bản chất của tôn tại-đời sống ấy. F. Nietzsche viết: "Đời sống chính là ý chí khát vọng quy en lực" 80 hay "bản chất" của thế giới (đời sống) là "ý chí khát vọng quy ền lực" 81. F. Nietzsche còn cho rằng sở dĩ có thể khẳng định ý chí khát vong quy ên lực là bản chất của đời sống là vì "cuối cùng, nếu như có thể giải thích được toàn bộ đời sống bản năng của chúng ta là hệ quả của sư hình thành và phân cành tách nhánh của *môt* hình thái căn bản của ý chí - tức là của ý chí khát vong quy ền lưc", "và nếu như ta có thể quy moi chức năng hữu cơ v ề ý chí khát vong quy ên lực này và đ`ông thời cũng tìm thấy ở đó giải pháp cho vấn đ`ê sinh thực và vấn đ`ê dinh dưỡng - ở đây thực ra là *một* vấn đ'ệ mà thôi - bấy giờ theo đó chúng ta sẽ có được cái quy ền khẳng định một cách minh bạch rằng mọi thế lực tác dung là ý chí khát vọng quyền lực. Thế giới nhìn từ nôi tại, thế giới mà

chúng ta định nghĩa và định danh dưa trên "tính cách minh bạch" của nó chính là "ý chí khát vọng quy ền lực" và không là gì khác hơn". Luân điểm thứ ba này cho thấy rõ tư tưởng của F. Nietzsche coi việc khám phá bản chất của t ch tại-đời sống là nhiệm vu của triết học của ông, vì thế có thể nói triết học của ông mang ý nghĩa, tính chất của một "siêu hình học" ("siêu hình học đời sống"). Hơn thế, nếu đem tách riêng những kết luận của F. Nietzsche v'ê bản chất đời sống là ý chí khát vong quy ên lực, để chúng đứng độc lập, có thể ta sẽ ngô nhận hoặc hiểu l'âm dường như đây vẫn *chỉ* là cách nhìn bản thể luận, nhận thức luận, tức là những quan niệm triết học truy ền thống vốn xem tri thức, chân lí là mục đích cuối cùng. Đành rằng chúng ta không phủ nhận hoàn toàn những đi àu trên khi xem chúng như một trong những khả thể, khả năng, khuynh hướng tư tưởng triết học, cu thể là khả thể, khả năng, khuynh hướng siêu hình học ở F. Nietzsche. Nhưng chính ở đây ta c'ân tìm ra cái khả năng, khuynh hướng thực tế, hợp lí nhất, cái khả năng, khuynh hướng cho phép khẳng định tư tưởng của F. Nietzsche v'ê ý chí khát vong quy ên lưc là tư tưởng v'ê bản chất giá trị của con người, do đó nó mang nôi dung, ý nghĩa của tư tưởng triết học giá trị.

Nhưng trong *Bên kia thiện ác* ta thấy việc tạo nên một "siêu hình học" (hay "siêu hình học đời sống") không phải là đì ều quan tâm chính của F. Nietzsche, đúng hơn không phải là cái thuộc "ý đ ờ" hay "dự định" của ông. Trên thực tế chính con người, đời sống của nó mới là lĩnh vực, vấn đ ề mà ông *thực sự* quan tâm v ề mặt triết học. Cho nên, tư tưởng của ông v ềý chí khát vọng quy ền lực *về thực chất* là v ề bản chất con người, bản chất đời sống của nó. Vậy, vấn đ ề còn lại là xem cái bản chất con người, bản chất đời sống ấy có phải là bản chất giá trị của con người và tư tưởng v ề nó có phải là tư tưởng triết học giá trị của F. Nietzsche hay không. Thực ra ở mức độ nào đó chúng ta cũng đã thấy được khá rõ cái *khả năng, xu hướng* nói

trên được thể hiện trong các nôi dung của các mục "Hình dung và hi vong v'êmôt thế hệ triết gia mới" và "Cuộc phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ" đã được trình bày ở các mục trên. Vậy, ở đây chúng ta c'ần khẳng định rõ hơn đi àu này. Rõ ràng với việc xác định mục đích, chức năng, nhiêm vu của triết học mới là xây dựng-sáng tạo giá trị, với việc phê phán có tính chất *lật đổ toàn bộ giá trị cũ* thông qua việc chỉ ra tính chất vô minh của toàn bô triết học cũ và đượng thời là ở chỗ không hiểu được bản chất đích thực của đời sống, đã chứng tỏ toàn bô những suy niêm triết học của F. Nietzsche về cơ bản là những suy niệm triết học giá trị, đ`âu hướng đến tư tưởng, quan điểm cơ bản của ông, quan điểm xem bản chất con người là bản chất giá tri. Vì vây, việc khám phá ra bản chất đời sống là ý chí khát vọng quy ền lực, chứng tỏ rằng F. Nietzsche hiểu đó là bản chất giá trị của con người. Theo đó, chẳng lẽ ta lại không thấy mối liên hệ chặt chẽ giữa những kết luận nói trên về ý chí khát vong quyền lưc với việc xác định mục đích, chức năng, nhiệm vụ của triết học F. Nietzsche là xây dựngsáng tạo giá trị? Chẳng lẽ, ta lại không thấy toàn bô sư phê phán một cách kiên quyết, đến cùng nhằm lật đổ toàn bộ giá trị cũ không phải là để phát hiên ra bản chất đích thực, bản chất giá trị của con người và hướng đến xây dưng giá trị mới cả v ềhiên thực và tinh th`ân? Nói khác đi, với việc đ`ê ra muc đích, chức năng, nhiêm vu của triết học mới, trong đó có một nhiêm vu cu thể lớn lao là phê phán lật đổ toàn bô giá trị cũ và xây dựng-sáng tạo giá trị mới, có thể khẳng định rằng F. Nietzsche hiểu ý chí khát vong quy ền lưc chủ yếu không phải là cái bản chất con người, đời sống con người nói chung theo góc nhìn bản thể luận, nhận thức luận hay siêu hình học cũ (nếu không muốn nói đối với F. Nietzsche, hiểu như thế là hoàn toàn sai l'âm v'ê bản chất con người), mà là từ góc nhìn triết học giá trị.

Cho nên, phải nói rõ rằng chính là từ góc nhìn triết học giá trị, F. Nietzsche nhận thấy ý chí, khát vọng quy ền lực là cái quan trọng, quyết

đinh, có ý nghĩa, có giá tri nhất đối với đời sống con người. Đối với F. Nietzsche, cái này hơn hết, trên hết moi cái kể cả những gì mà triết học nhân loại xưa nay phát hiện ra như ý niệm, đạo, cái thiên, thâm chí là cái thiên tối cao, trí tuê, tính chủ thể, tư do, ý chí tư do v.v. Theo đó có thể thấy, F. Nietzsche hiểu ý chí khát vong quy ên lưc chính là giá trị con người, là giá trị người cơ bản của con người. Nó là khởi ngu cn và quy định tất cả. Vì thế, ý chí khát vong quy ên lưc là bản chất giá trị, chỉ có thể là bản chất giá trị, hay bản chất của con người là bản chất giá trị, chỉ có thể thấy, chỉ có thể xét v ề mặt giá trị mà thôi. Chúng ta sẽ thấy rõ hơn đi ều này khi nói v'è mối liên hệ giữa những con người cao quý, những chủ nhân ông, nhất là những phẩm chất của triết gia mới và ý chí khát vong quy ền lưc. Do đó, triết học giá trị của F. Nietzsche không phải là một triết học giá trị thông thường mà là một triết học có ý hướng thay thế các triết học xưa nay v'è con người, xã hôi, nhằm khám phá ra bản chất đích thực của con người là bản chất giá trị. Nhưng triết học giá trị của F. Nietzsche cũng không như moi triết học con người, xã hội vốn lấy con người, xã hội làm đối tương, mà là triết học hướng trong tâm vào con người, đời sống của nó, nhưng luận giải, suy niệm v ề nội dung và thực chất của ý chí khát vong quy ên lưc - bản chất giá trị của con người gắn với một "đời sống" rất rộng lớn vô tân bao g âm nó, cả ở bên ngoài nó.

## 4. Nội dung và thực chất của ý chí khát vọng quy ền lực - bản chất giá trị của con người

1. Ý chí khát vọng quyền lực trước hết là một quá trình bản năng, phi chủ đích, hay nói chung là phi lí tính, một quá trình tinh thần cơ bản của con người. Lưu ý rằng mặc dù nói chung chúng ta không thấy F. Nietzsche sử dụng từ "phi lí tính" hay "phi duy lí" để chỉ những gì thuộc bản chất tinh thần của ý chí khát vọng quyền lực. Nhưng chúng ta có thể thấy ra và

khẳng định đi àu này căn cứ việc F. Nietzsche tập trung sư phê phán vào chủ nghĩa duy lí, tính duy lí trong triết học cũ, trong nhận thức, tinh th'àn cũ nói chung với tinh th'ân phủ nhận nó, vào việc ông mô tả, chỉ ra những đặc điểm, biểu hiện rất rõ ràng của nó (của cái phi lí tính, phi duy lí) như các quá trình bản năng, bẩm sinh, phi chủ đích, không có ý thức v.v. Đ ầu tiên ở đây c'àn phải thấy được quan niêm của F. Nietzsche v'êý chí nói chung của con người. F. Nietzsche cho rằng các triết gia lâu nay chỉ hiểu được cái b'ê ngoài, không thấy được thực chất của ý chí xét v ềphương diên xã hội, đời sống xã hội, nhất là trong hành động của con người. Vì vậy, khi đặt ý chí khát vong quy en lưc vào đòi sống con người, xã hôi, trước hết ông phân tích cấu trúc của ý chí (nói chung) thông qua sư phê phán tư tưởng v ềý chí trong lịch sử, và cho thấy ý chí trước hết bao hàm trong nó ý muốn và nó đa phần là cảm nhận; mặt khác ý chí cũng bao g ồm ý nghĩ nhưng ý nghĩ lại nằm trong ý muốn; mặt khác nữa, ý chí là một loại *cảm xúc*, hơn thế là "cảm xúc của một chiến binh". Và F. Nietzsche giải thích cơ cấu của ý chí bao g`âm ý muốn, ý nghĩ và cảm xúc như sau: những ý muốn (khát vong) và cả ý nghĩ, cảm xúc của con người được khởi lên, từ đó những mênh lênh được ban ra và con người hành đông để thực hiện ý muốn với một quyết tâm nào đó<sup>83</sup>. Một cách đại thể, F. Nietzsche hiểu ý chí không hoàn toàn là ý nghĩ (suy nghĩ) hoặc cảm xúc, hoặc mong muốn, mà là bao g cm tất cả những cái đó trong quan hệ chặt chẽ với hành vi, hành đông, hoạt động nói chung. Do đó, có thể hiểu ý chí là cái đưa đến, nhất định phải đưa đến, dẫn đến hành đông, hơn thế, hành đông một cách kiên quyết, đến cùng.

Nhưng khi giải thích như thế, quan niệm của F. Nietzsche v`ê ý chí *nói* chung chủ yếu hướng vào cái *quá trình bản năng, phi chủ đích, phi lí tính* của nó, chứ không phải vào quá trình lí tính, có mục đích của con người. Ông cho rằng "ph`àn lớn quá trình tư duy có ý thức vẫn phải được xem như

là một trong những hoạt đông bản năng", "ph' ân lớn hoạt đông tư duy có ý thức của triết gia chịu sư dẫn dắt âm th'âm ẩn mật của bản năng, và bị bức bách đi theo đường hướng nào đó"84 và "phải chặng chính cái đi ều phi chủ đích nơi hành vi là cái căn bản mà trên đó giá trị quyết định của hành vi t cn lập, và phải chẳng tất cả những gì mang chủ đích tính trong hành vi, tất cả những gì có thể nhìn thấy, biết, "ý thức" được về hành vi, vẫn chỉ quy thuộc v'ê biểu diên, lớp da của nó mà thôi - và, cũng như mọi lớp da, nó tố cáo đi ều gì đó nhưng vẫn còn che giấu nhi ều hơn. Tóm lại, chúng ta tin rằng cái chủ đích chỉ là dấu hiệu, là biểu trưng, nó trước hết đòi hỏi một sư giải minh, hơn nữa nó là một dấu hiệu chỉ thị quá hàm hỗn, quá phong phú đến mức h'ài như không chỉ thị đi ài gì v'è bản thân nó". F. Nietzsche khẳng định rõ hơn: "Nếu như chúng ta không được "phối cấp" một đi ều gì hiên thực hơn ngoài cái thế giới đ'ây duc vong và đam mê này, và dẫu chúng ta tìm kiếm ở bên trên hoặc dòm ngó ở bên dưới cũng không nhìn thấy một "hiện thực" nào khác hơn là hiện thực của những xung lực bản năng chúng ta - vì tư tưởng chỉ duy là sự nối kết, xâu chuỗi các bản năng này"86. Và "không chỉ lí trí mà cả lương tri của chúng ta cũng quy phục cái xung đông cường liệt nhất, cái bản năng chuyên chế trong chúng ta", tức là ý chí<sup>87</sup>. Như thế F. Nietzsche hiểu ý chí *chủ yếu* là cái quá trình tinh th`ân bản năng, phi chủ đích, phi lí tính và là cái có tính chất rất mạnh mẽ quy định, chi phối không chỉ đời sống tinh th'ân, mà cả hành động, hoạt động nói chung của con người.

Tuy nhiên, đi ầu cơ bản mà F. Nietzsche quan tâm không phải là ý chí nói chung mà là ý chí khát vọng quyền lực của con người, cho nên sự giải thích của ông v ề ý chí nói chung cũng chính là v ề ý chí khát vọng quy ền lực. Cụ thể là khi giải thích sâu hơn v ề bản chất "hành động" và bản chất "xã hội" của ý chí thông qua nói v ề ý chí tự do, F. Nietzsche cho rằng "tự

do ý chí" (hay "ý chí tư do"? - TG) là một loại cảm xúc của một kẻ uy quy en đứng trước kẻ phải chịu phục tòng: "ta tư do, "hắn" phải phục tòng" - ý thức này có mặt trong mọi ý chí, tương tự như thế là sự chú tâm cao độ, cái nhìn trưc diên xoáy vào một đi à nhất như, sư phán đoán giá trị tuyết đối "bây giờ c'àn phải làm đi àu này và không phải đi àu gì khác". Hơn thế, theo F. Nietzsche "tư do ý chí" - "đó là tên goi của một trạng thái khoái cảm đa dạng của kẻ nuôi dưỡng ý dục, hắn sai khiến và đ 'cng thời tư đ 'cng hóa với kẻ thực thi mênh lênh - bấy giờ, hắn sung sướng với thắng lợi trước trở lực, thế nhưng hắn cho rằng chính ý chí của hắn đã chinh phục trở lưc. Cũng theo cách ấy, bên cạnh khoái cảm của kẻ sai khiến, kẻ mang ý duc còn cảm nhận thêm một ni ềm khoái cảm của một loại công cu thi hành hữu hiệu, của một loại "hạ ý chí" hoặc "cận t'ầm h'ồn" - thân xác chúng ta quả thật chỉ là một cấu trúc xã hội của nhi à tâm h à. F. Nietzsche còn cho rằng "mọi ý dục chỉ đơn giản là vấn đề sai khiến và chấp hành, trên cơ sở một cấu trúc xã hội g âm nhi ều "tâm h a", như đã nói: vì vậy, triết gia có quy ên hiểu khái niêm ý dục tư thân dưới góc đô luân lí: luân lí cu thể được hiểu là học thuyết v ề mối quan hệ quy ền lực mà đ 'âng thời cũng là ngu 'ân gốc của hiện tương "đời sống" . Như vậy, mặc dù những đoạn trên đây là sư phê phán quan niêm cũ v ềý chí, nhưng có thể thấy rõ là F. Nietzsche đã thấy ngay trong ý chí nói chung hay trong ý chí tư do đã bao hàm quan hê quy ên lực (sư sai khiến và phục tùng) dù rằng nó mới chỉ t ch tại ở khía cạnh ý duc, tức là ở mức đô thấp. Cho nên, với ý định phát triển hơn quan niệm v ềý chí, ông khẳng định trên thực tế "chỉ có vấn đ'èý chí *mạnh mẽ* hay *yếu đuôĩ*" t'àn tại <sup>91</sup>. Đối với ông ý chí manh mẽ chính là ý chí khát vọng quyền lực, ý chí ấy là bản chất của con người, đời sống con người. Nói khác đi, F. Nietzsche hiểu bản chất con người, đời sống con người chính là ý chí khát vọng quyền lực, vì rốt cuốc nó chính là

biểu hiện hay hiện thân của một ý chí khát vọng quy ền lực nói chung mà thôi, nghĩa là "cuối cùng, nếu như có thể giải thích được toàn bộ đời sống bản năng của chúng ta là hệ quả của sự hình thành và phân cành tách nhánh của *một* hình thái căn bản của ý chí - tức là của ý chí khát vọng quy ền lực"; "và nếu như ta có thể quy mọi chức năng hữu cơ v ềý chí khất vọng quy ền lực này và đ ềng thời cũng tìm thấy ở đó giải pháp cho vấn đ ềsinh thực và vấn đ ềdinh dưỡng - ở đây thực ra là *một* vấn đ ềmà thôi - bấy giờ theo đó chúng ta sẽ có được cái quy ền khẳng định một cách minh bạch rằng *mọi* thế lực tác dụng là ý *chí khát vọng quyền lực*. Thế giới nhìn từ nội tại, thế giới mà chúng ta định nghĩa và định danh dựa trên "tính cách minh bạch" của nó - chính là "ý chí khát vọng quy ền lực" và không là gì khác hơn".

Như vậy, kết hợp sư giải thích của F. Nietzsche v ềbản chất (thực chất) của ý chí nói chung với việc ta khẳng định rằng thực chất của sư giải thích ấy là giải thích v ề chính ý chí khát vong quy ền lưc, cái vốn thuộc v ề con người, là bản chất giá trị con người, ta thấy ý chí khát vọng quy ên lực trước hết là quá trình bản năng, phi chủ đích, phi lí tính và là quá trình cơ bản bên trong tinh th`ân con người. Chúng ta sẽ thấy rõ hơn cái thực chất này của ý chí khát vong quy ên lưc xét ở phương diên tinh th ân của nó. Và F. Nietzsche cũng đã giải thích đi àu này như một sư lường trước: "Có thể người ta sẽ không thể hôi được ý nghĩa của khái niệm "ý chí căn bản của tinh th'àn" mà tôi đ'è cập ở đây, nếu không đưa ra một lời giải thích tỉ mỉ hơn. Vậy, hãy cho phép tôi giải thích rõ. - Môt cái gì đó có tính cách sai khiến, mà số đông thường goi nó là "tinh th' an", muốn làm chủ nhân ông trong tư thân nó và đối với thế giới quanh nó, và muốn cảm thấy chính bản thân nó là chủ nhân ông: nó có ý chí khởi đi từ cái đa thù hướng đến cái giản đơn, đó là một ý chí thu tóm, chế phục, nó khát vong thống trị và thực sư có quy ên năng thống trị. Nhu c âu và năng lưc của nó trong trường hợp này chính là đi ầu mà các nhà sinh lí học mô tả như tron ven những gì

sống, phát đat và bành trướng. Sức manh chiếm hữu tha tính của tinh th'ân bộc lô mạnh mẽ trong khuynh hướng đ ồng hóa cái mới với cái cũ, đơn giản hóa cái ph'ôn tạp đa thù, bỏ qua hoặc gạt sang bên những đi ều gì tuyết đối mang tính chất đối kháng...". "Ý đ'ô của nó là l'ông những "kinh nghiêm" mới và sắp đặt những sư việc mới vào trật tư cũ - và như vậy tức là theo chi à hướng phát triển; nói chính xác hơn, đó là sư cảm nhận v ề một sư phát triển, cảm nhận v ề một sức mạnh đang gia tăng. Phung sư cho chính ý chí này còn là một sung lực tinh th`ân có vẻ như đối lập, một quyết ý võ òa đôt ngôt hướng đến sư vô tri, hướng đến sư tư nguyên khóa chặt, đóng kín moi cửa sổ nhìn ra, một sư cư tuyệt nội tại đối với đi àu này đi àu kia, không cho cơ hôi tiếp cân, một trang thái phòng vệ trước vô số những đi àu khả tri, một sư bằng lòng với tăm tối, với chân trời đóng kín, một sự tòng thuận và tán thành sư vô tri: mức đô thiết yếu của tất cả những đi ều này tương ứng với khả năng chiếm hữu nó, hoặc nói một cách hình ảnh hơn, tùy thuộc vào "khả năng tiêu hóa" của nó - và thực vậy, "tinh th'ần" g`an gũi với hình ảnh cái dạ dày nhất".92.

Có thể hiểu một cách khát quát sự trình bày rất toàn diện, sâu sắc của F. Nietzsche v ềnhững yếu tố cấu thành, đặc trưng của ý chí khát vọng quy ền lực xét v ề mặt tinh th ần là nó như một tổng thể những nhu c ầu, năng lực bên trong con người như sự kín đáo, đóng kín, nhưng đột nhiên võ òa hướng đến vô tri, như tự do, tính chủ thể, độc lập, sức mạnh, sự cường liệt để có thể sai khiến, thu tóm, chinh phục, thống trị, không khuất phục, không phải là công cụ và không lệ thuộc vào cái khác, nói chung, tất cả những cái đó hướng đến đi ầu là để làm, để trở thành chủ nhân ông, là chủ nhân ông. Như thế, ý chí khát vọng quy ền lực không chỉ là quá trình bản năng, phi chủ đích, phi lí tính và là quá trình cơ bản bên trong tinh th ần con người, đi ều này chỉ có ý nghĩa ti ền đ ề, là đi ều kiện c ần, mà còn căn bản ở chỗ, nó là tự do, tính chủ thể, độc lập, sức mạnh để có thể sai khiến,

chinh phục, thống trị, mà rốt cuộc là hướng đến điều là muốn làm chủ nhân ông trong tự thân nó và đối với thế giới quanh nó, và muốn cảm thấy chính bản thân nó là chủ nhân ông. Đáng lưu ý là ở đây F. Nietzsche không quan niệm tính chủ thể, tự do, tinh th ần chủ nhân ông không chỉ là những gì liên quan, thuộc v ề lí tính, mà căn bản là những gì liên quan, thuộc v ề cái phi lí tính.

2. Vê sự tôn tại của ý chí khát vọng quyên lực. Thực ra đối với F. Nietzsche, ý chí khát vong quy en lưc - giá trị cơ bản hay bản chất giá trị của con người không phải là cái t 'ân tại một cách chung chung, trừu tương, ở đâu đó để có thể biến hóa, tạo tác thậm chí một cách phi thường, trái lại nó là cái rất xác định, cu thể, nhất là khi đặt nó vào đời sống con người, xã hôi. Trên kia chúng ta nói v'êý chí khát vong quy en lưc với tư cách cái tinh th'an, bên trong tinh th'an con người. Và cái bên trong tinh th'an ấy dĩ nhiên thuộc v'ệcon người, là của con người, nhưng không phải là những gì thuộc v ề của con người nói chung hoặc bất kì nào, mà là cái thuộc v ề của những con người ưu tú, quý tộc, mạnh mẽ, thống trị, những con người với tư cách chủ nhân ông v.v. đã từng xuất hiện, t 'ôn tại trong lịch sử từ xưa đến nay. F. Nietzsche chứng minh: "Trong moi thời đại, hễ ở đâu có con người t`ân tại thì ở đó con người sống theo kiểu b ày đàn (quan hệ gia đình, công đ ông, bô tôc, dân tôc, quốc gia, tôn giáo) và bao giờ cũng rất nhi ều kẻ vâng phục so với thiểu số đưa ra mênh lênh - xét thấy rằng, sư vâng phục trong công đ ồng con người từ rất lâu được thực hành và gìn giữ một cách hết sức nghiêm túc"<sup>93</sup>. Ông còn nói: "Mọi nỗ lực nâng cao t'âm vóc của loài "người" cho đến nay đ`àu là sản phẩm của xã hôi quý tôc - và muôn đời vẫn thế: một xã hội tin tưởng vào chiếc thang dài thứ bậc và giá trị sai thì giữa con người với con người và nó c'ân một tình trạng nộ lệ trong một ý nghĩa nào đó. Nếu không t cái cái cảm thức v ề khoảng cách mà ta nhận thấy khởi lên từ một sư phân biệt giai cấp đã trở thành máu thịt, từ ánh mắt trông ra và nhìn xuống thường trực của giai cấp thống trị đối với giai cấp bị thống trị mà đồng thời cũng là công cụ, và khởi lên từ một quá trình thực hành cũng kiên trì bền bỉ như vậy trong hành vi phục tùng và sai khiến, trong sự đàn áp và xa lánh, nếu không có cảm thức ấy thì những cảm thức kì bí hiểm khác kia cũng không bao giờ có thể nảy nở được, chẳng hạn như ước muốn nới rộng khoảng cách ngày càng lớn hơn trong chính tâm hồn, hay tạo nên những trạng thái mỗi lúc một cao hơn, hiếm hoi hơn, xa hơn, trải rộng hơn, bao quát hơn, tóm lại là nâng "con người" lên cao hơn, chính là một quá trình "con người siêu việt tự thân" diễn ra không ngừng" 94. Như thế, F. Nietzsche thấy rõ quan hệ giữa kẻ thống trị và bị thống trị, kẻ sai khiến và bị sai khiến là một sự thật, một tất yếu lịch sử, không những thế các quan hệ này còn cho phép, chứng tỏ vai trò thực tế không thể thay thế của số ít những kẻ thống trị đã từng kéo, đưa xã hội loài người tiến lên trên những bậc thang văn minh ngày càng cao hơn.

Tuy nhiên, khi nói về số ít những cá nhân với tư cách là những con người ưu tú, mạnh mẽ, thống trị, những chủ nhân ông, F. Nietzsche không xuất phát từ *cái địa vị* họ đã có trong lịch sử, tức là cái hình thức biểu hiện ra của nó, trái lại ông muốn chỉ ra rằng những *khả năng*, *phẩm chất nào* đã làm cho họ có địa vị, vai trò ấy. Bằng cách so sánh với tự nhiên (các loài thực vật, động vật), F. Nietzsche cho rằng loài người cũng như bất cứ loài nào muốn trở nên cứng cáp, mạnh mẽ, đ`àu phải thông qua cuộc đấu tranh lâu dài với những đỉ àu kiện sống v ề cơ bản luôn luôn *bất lợi*, rằng giống loài nào được nuôi dưỡng sung túc và nói chung được quan tâm chăm sóc tốt thì nhanh chóng có khuynh hướng, trong một cách thái mạnh mẽ nhất, đa dạng hóa v ề loại và sản sinh ra biết bao đi àu kì diệu và lạ lùng. Lấy ví dụ v ềxã hội Hi Lạp cổ đại, F. Nietzsche cho rằng chính mô hình xã hội này dù vô ý hay cố ý đã phục vụ cho mục đích *nuôi dưỡng* và *đào luyện*-, trong môi trường này con người t `c tại bên nhau chỉ biết cậy vào chính bản thân

ho, ho muốn đưa nòi giống của mình vượt lên, chủ yếu là vì ho buộc phải như thế, nếu không muốn đi đến cái tai hoa khủng khiếp là bị diệt vong. Môi trường này thiếu những đi ầu kiên c'ân tốt và sung túc, thiếu sư bảo vê, nói chung, thiếu những đi ều kiên thuận lợi cho sư phát triển đa dạng. F. Nietzsche cũng hiểu rằng giống loài c'àn phải t'ôn hoạt với tư cách một giống loài chính nhờ sư cứng rắn, sư đồng nhất, sư đơn giản trong hình thái của nó mà nói chung nó có thể vươt lên và kéo dài sư t ồn tại của nó trong cuộc đấu tranh trường kì chống lại những kẻ xung quanh nó, hoặc với những kẻ áp bức nổi loạn hoặc đe doa nổi loạn. Nhờ vậy, trong những kẻ ưu tú, thống trị chỉ rặt những điểm mạnh mẽ, một loại người mạnh hơn, ngoan cường hơn, biết im lặng một cách thông minh hơn, kín đáo và khép kín hơn (và vì thế nó có những cảm xúc tinh tế nhất trước vẻ quyển rũ và sắc thái của nhân qu'àn xã hôi) được xác lập bằng cách này thông qua quá trình đổi thay tiếp nối giữa các thế hệ<sup>95</sup>. Và dường như chính F. Nietzsche cũng đã khẳng định đi ầu này khi ông viết: "Chỉ có những tâm h ần nào thực thâm viễn, chịu nhi ều thương tổn và kì vĩ như tâm thức thông tuê của Pascal, mới có thể liễu giải được - và hơn nữa bao giờ nó cũng đòi hỏi cái trí tuê vừa trong trẻo vừa tinh quái và thênh thang như đất trời kia, trí tuê ấy từ trên có thể trông xuống chốn nhân gian xô b ô hỗn loạn của những trải nghiêm đón đau và đ'ày hiểm tương, có thể chỉnh lí và bức bách chúng vào những mô thức. - Thế nhưng, ai giúp ta thực hiện công nghiệp này! Ai có đủ thời gian mà chờ đơi cái khoảnh khắc kẻ đó đi v ề - Rõ ràng, những con người như thế thật hiểm hoi hi hữu, dường như bất khả ở moi thời đai!"96; và rằng "sự đau khổ tận cùng khiến con người cao quý; nó là dấu hiệu khu biệt". Chính vì đi ều này mà ông nhận ra được "một trong những hình thức nguy trang tinh vi nhất là chủ nghĩa khoái lạc và một tính cách can đảm nào đó xuất hiện v ề sau xem nhe khổ đau và chống lại những gì u s'âı, tr'âm trong".

Có lẽ với những đoạn trên đây, cu thể là với những cảm xúc, hiểu biết và cả sự trải nghiệm của mình, F. Nietzsche đã lường trước, cảnh báo cho những kẻ nào định lợi dụng ông, coi ông là kẻ ủng hộ vô đi à kiện cho quy en lưc, cho con người cá nhân. Bởi vì, trên thực tế liêu có kẻ nào chỉ t 'ôn tại bằng lợi dung người khác, những kẻ ủng hô vô điều kiện quy 'ên lực lại là kẻ đã từng tôi rèn mình trong những khó khăn, đau khổ lớn lao để có thể sáng tạo (sáng tạo giá trị) và nhờ đó thành người, thành những con người mạnh mẽ, ưu tú? Không những thế, khi nói về những con người mạnh mẽ cũng có nghĩa là v ềnhững con người cao quý, ưu tú, F. Nietzsche còn chỉ ra nhi ều phương diên phẩm chất, tính cách khác nhau, đặc biệt trong đó là khả năng, năng lưc sáng tạo giá trị. F. Nietzsche viết: "Loại người cao quý tư cảm thấy mình có đủ tư cách xác lập giá trị, ho không c'ần sư chuẩn hứa của kẻ khác", "ho tư biết chính ho là kẻ trao vinh dư cho moi sư, ho sáng tạo giá trị. Tất cả những gì ho nhận thấy nơi bản thân, ho đ'ều tôn vinh: luân lí như thế là khuynh hướng tư vinh danh. Trên biểu diên, đó là cảm nhận v'ê một sư sung mãn, v'ê một ngu 'ôn sinh lực sắp tuôn trào, đó là ni êm hoan lạc trong sư căng ph ông cao đô, đó là ý thức v ề sư phong nhiêu giàu có, muốn cho đi và dâng hiến". F. Nietzsche còn chỉ ra một trong những "dấu hiệu của sư cao quý: không bao giờ hạ thấp nghĩa vu của ta ngang bằng với nghĩa vụ của mọi người; không muốn từ bỏ trách nhiệm, không muốn chia sẻ; coi đặc quy ên của ta và việc thi hành nó là một trong những nghĩa vụ của ta". 99. R'ài như một nhà phân tích tâm lí-nhân cách, ông chỉ ra những khía canh tính cách đặc trưng của những con người cao quý, đó là "không phải chỉ bước đi điệu chay manh dan, nhu an nhị, tinh vi tế toái của tư tưởng, mà trước hết đó là sư sẵn lòng nhận lãnh trong trách, là tính cách cao đại trong cái nhìn thống trị và cái nhìn hạ cố, là cảm giác cách biệt với đám đông cùng với nghĩa vu và đức hạnh của ho, đó là sư hô trì, phòng vê đ'ày nhân ái đối với những gì bị ngô nhận, vu báng, dẫu đó là

Thượng đế, là quỷ dữ, đó là ni ầm hoan lạc trong sự thực thi sự công chính vĩ đại, đó là nghệ thuật sai khiến, là ý chí l'ông lộng, là mắt nhìn từ tốn ít khi biết ngưỡng mộ, hiếm khi ngước nhìn, hiếm khi yêu thương" 100.

Nhưng đi àu c'àn đặc biệt quan tâm là việc F. Nietzsche thấy được tính chất biên vững, cứng rắn, moi khả năng, nhất là năng lực sáng tạo giá trị của con người cao quý, mạnh mẽ, thống trị ở nơi cá nhân con người (con người cá nhân) ho. Cu thể, F. Nietzsche coi tính vi kỉ là phẩm chất vốn có, đặc trưng của những con người mạnh mẽ, cao quý. Ông viết: "Khuynh hướng vị kỉ quy thuộc v`ê tinh thể của tâm h`ân cao quý". "Tâm h`ân cao quý đón nhận sư việc này không một chút thắc mắc, và nó cũng không cảm thấy một sư khó khăn, miễn cưỡng hay một sư võ đoán nào trong đó, đúng hơn, nó xem như là đi ều gì đó lập t côn trên một luật tắc uyên nguyên chi phối moi sư: nếu như nó muốn tìm một cái tên cho đi ều đó, nó sẽ nói rằng: "đó chính là sư công chính". Trong những tình huống ban đ`àu khiến nó dè dặt, nó thừa nhận rằng có những tâm h 'ôn khác mang đặc quy 'ên như nó; ngay khi nó đã giải quyết vấn đ'è đẳng cấp, nó di chuyển giữa những đối tương đồng đẳng và có cùng đặc quy ên này trong ni êm ngương ngùng và kính trong dịu dàng với cùng một cảm giác an toàn mà nó có được trong mối tương giao với chính nó - thuận theo một cơ chế vốn có của trời cao mà moi tinh tú đ'àu hiểu. Tinh tế và biết cách tư chế ước trong giao thiệp với những đối tương đồng đẳng, đây là một khía canh *nữa* trong tính cách vị kỉ của nó - moi vì tinh tú đ'àu là một cá thể vị kỉ như vậy: nó kính trong chính nó trong những đối tương kia và trong những quy ền hạn mà nó trao cho chúng. Nó không h'ônghi v'êsư vu rằng, sư trao đổi danh dư và quy ền hạn như là tinh thể của mọi sư giao thiệp, cũng quy thuộc v'ê một trạng thái thuận lẽ tư nhiên của vạn vật. Khi cho cũng như khi nhận, tâm h cao quý làm đi àu này xuất phát từ bản năng báo thù đ ây đam mê và nhạy cảm nằm ở nơi căn đế (ở đây sách viết là "đê", tôi sửa lại là "đê" - TG) của nó. Khái niệm "lòng từ" chẳng có hương vị và ý nghĩa gì trong những trường hợp "giữa những kẻ đồng đẳng"; có thể có một cách thái trác việt nào đó trong việc đón nhận tặng vật từ trời cao hạ tứ và uống cạn chúng như những giọt cam lộ: thế nhưng tâm hồn cao quý không khéo léo lắm trong nghệ thuật và cử chỉ này. Ở đây lòng vị kỉ đã ngăn trở nó: nói chung, nó không thích "ngước lên" - mà hoặc là nhìn về phía trước, ngang với nó và thật chậm rãi, hoặc nhìn xuống - nó biết nó đang ở đỉnh cao" 101. Dù rằng sự diễn đạt trên đây của F. Nietzsche về nội dung, bản tính, nguồn gốc của tính vị kỉ chưa thật rõ, chưa thuyết phục, nhưng có thể nói đây là tư tưởng có tính chất đặt nền tảng cho tư tưởng vềý chí khát vọng quyền lực của ông. Bởi vì, nó mang ý nghĩa xác định về "không gian", "giới hạn" của ý chí khát vọng quyền lực, nó cho thấy ý chí khát vọng quyền lực không thể tồn tại một cách vu vơ, ở đâu đó ngoài sự tồn lập nơi những cá nhân con người với "bản tính vị kỉ"" của nó.

Ngoài ra, khi chỉ ra những nguyên nhân khiến con người có thể trở thành kẻ mạnh mẽ, ưu tú, thống trị mang ý chí khát vọng quy ần lực, F. Nietzsche còn cho rằng những người này có ngu ần gốc xuất thân riêng biệt nhất là về phương diện tự nhiên, dòng dõi, chủng tộc 102. Theo ông, "không thể nào trong thân xác của một kẻ nào đó *không có* những phẩm chất và những ni ần thiên ái được truy ần thừa từ cha mẹ, tổ tiên. Đây là vấn đề chủng tộc" 103. Ông kêu lên: "ngươi còn hơn thế! ngươi cao viễn hơn! ngươi xuất thân từ một chủng tộc khác" 104. Đặc biệt, khi nói v ề triết gia, F. Nietzsche cho rằng "những bàn chân thô trọng không được phép bước lên dải thảm đó, tức là lĩnh vực triết học, nơi thế giới cao viễn chỉ có thể dành cho những con người có phẩm chất, xuất thân riêng biệt. Ông khẳng định đấy là "luật tắc ban sơ đã định đoạt như thế, những cánh cửa luôn đóng kín trước những kẻ đường đột, dẫu cho họ có đâm s ần vào cho

mẻ đ`ài sứt trán! Người ta c`àn phải được phú bẩm thiên tính nào đó mới có thể bước chân vào thế giới cao viễn; nói minh bạch hơn, người ta c`àn phải được *di dưỡng* cho thế giới đó: thẩm quy àn đối với triết học - hiểu trong ý nghĩa rộng rãi của từ này - người ta chỉ có được là nhờ vào cội ngu àn, vào tổ tiên, và ở đ`ây huyết thống cũng giữ vai trò quyết định. Nhi ài thế hệ đã phải soạn sửa cho cuộc sinh thành của triết gia; mỗi đức tính phải được thành tựu, chiếu cố, truy àn thừa và phôi dựng riêng biệt" 105. Ở đây ta không nói F. Nietzsche đúng hay sai, có thái quá hay không, mà chỉ nhấn mạnh rằng trong sự quan sát của ông chứa đựng nhi ài sự thật cứng rắn và đứng trước cái sự thật ấy ta nên cảm nhận một cách tinh tế gắn với cả sự trải nghiệm nghiêm túc, không nên lạm dụng lí trí đề xét đoán.

Cũng c'àn phải nói rõ hơn rằng để khẳng định tư tưởng v'ê con người mạnh mẽ, cao quý, kẻ thống trị, F. Nietzsche tỏ ra rất "coi thường" qu'ần chúng, số đông con người mà ông còn gọi với cái tên "b'ày đàn". Đối với ông, đây là cái t`ôn tại tiêu biểu cho những gì đối lập với ý chí khát vọng quy en lưc, với những chủ nhân ông, kẻ thống trị, nó là cái bị (phải bị) chi phối, sai khiến, là nô lê, bị khuất phục và là cái c'ân thiết để người mạnh, kẻ thống trị, quý tôc khẳng định mình. F. Nietzsche cho rằng "trong ánh mắt nhàn của một kẻ nô lê sẽ không có mối thiên cảm dành cho phẩm hạnh của kẻ mạnh. Hắn mang lòng hoài nghi và ngờ vực, hắn ngờ vực một cách tinh vi đối với tất cả những gì "tốt đẹp" được tôn vinh nơi kẻ kia, hắn muốn tin rằng hạnh phúc nơi kẻ kia không phải là chân hạnh phúc. Trái lại, những phẩm chất nào giúp làm vơi đi gánh nặng nhân sinh cho những kẻ đau khổ sẽ được lôi ra và gột rửa trong ánh sáng: ở đây xuất hiện lòng trắc ẩn, những bàn tay tương trơ từ ái, con tim nồng ấm, lòng nhẫn nại, sư cần mẫn, tính cách nhu hòa, thân ái, tất cả những đi à như thế được tôn vinh, bởi lẽ ở đây chúng là những phẩm chất có lợi nhất và gần như là phương tiện duy nhất để nhẫn thọ áp lực của cuộc nhân sinh" 106.

Không những thế, ông còn chứng minh sư t'ôn tại của ý chí khát vong quy en lưc - cái giá trị đích thực của con người ở, chỉ có thể ở người đàn ông, khi so sánh v ègiới tính và tính cách của đàn ông với đàn bà. Ông viết: "Đàn bà muốn được tư chủ: và vì thế ho khởi sư khai ngô cho người đàn ông v'èvấn đ'ê"đàn bà trong tư thể tư thân" - đây là một trong những bước đi t'à tê nhất trong toàn bô tiến trình làm cho diên mạo châu Âu trở nên khả ố. Bởi lẽ ta hãy xem những cố gắng vụng v ề của tinh th ần khoa học cùng với khuynh hướng tư bóc tr'ân theo kiểu đàn bà đã phơi bày moi sư ra ánh sáng như thế nào!". "Ở người đàn bà tàng ẩn biết bao cái thói trí thức hơm hĩnh, sư hời hợt nông cạn, kiểu cách của một bà giáo dạy học, kiểu căng văt vãnh, vô lối và trơ trên t'âm thường, cứ nhìn cách ho cư xư với trẻ con mà xem! -, những tính cách ấy cho đến nay bị dần nén và ki ềm tỏa một cách hiệu quả bởi nỗi sơ hãi trước người đàn ông". "Ôi, khủng khiếp biết bao một khi cái "thiên thu nhạt nhẽo nơi người đàn bà"", "khi mà ho khỏi sư đánh mất sư thông minh và khéo léo trong dáng vẻ yêu ki ầu, trong những cuộc vui, trong sư xua đuổi muôn phi ền, trong ni ềm khinh khoái và trong thái đô xem nhe moi sư", "khi người đàn bà muốn làm thế để tỏ ra có tinh th`ân khoa học, thì đi àu đó chẳng phải là biểu hiện của một thị hiếu t`ân thường nhất sao? May mắn là cho đến nay công phu khai ngô là sư vu của đàn ông và tài năng của đàn ông". Phải chẳng đàn bà muốn đạt đến địa vị thống trị? "Song, đi ều ho muốn không phải chân lí: chân lí nào có nghĩa lí gì đối với đàn bà! Không một đi ều gì tư ban sơ đối với đàn bà lại xa lạ hơn, gây khó chịu hơn, thù địch hơn là chân lí - nghệ thuật cao siêu của ho là dối trá, sư nghiệp huy hoàng tráng lệ nhất của họ là vẻ b ềngoài và nhan sắc". "Rốt cùng, tôi muốn nêu lên một lời chất vấn: đã bao giờ chính người đàn bà công nhân cái chi àu sâu nơi não bô đàn bà, sư công chính nơi trong trái tim đàn bà chưa? Chẳng phải là một sư thực sao, khi mà, nói một cách khái quát, cái tinh thể "đàn bà" cho đến nay bị chính đàn bà khinh bỉ

nhất?" <sup>107</sup>. Nói một cách tóm quát, ở đây quan điểm của F. Nietzsche là xem đại đa số qu'ần chúng, do tính b'ây đàn của nó và đàn bà nói chung, không thể là nơi t'ần lập của ý chí khát vọng quy ền lực, trái lại là nơi t'ần lập sự phục tùng, bị sai khiến, bị khuất phục.

Tuy vậy, F. Nietzsche cho rằng ý chí khát vong quy ên lưc từ xưa đến nay t'ôn lập trong những cá nhân chủ nhân ông, những con người mạnh mẽ, thống trị *nói chung* vẫn còn mang *bản tính tư nhiên*. Ông viết: "Cố nhiên, ta không được để cho mình có cái ảo tưởng nhân bản v elịch sử hình thành của xã hôi quý tôc: chân lí không bao giờ dễ dàng. Chúng ta hãy thắng thắn với nhau không c'àn khách khí v'ề sự khởi đâu của moi n'ên văn minh cao viễn cho đến nay đã diễn ra như thế nào! Con người vẫn còn mang bản tính thiên nhiên, con người man di moi dơ trong moi ý nghĩa đáng sơ nhất, con người dã thú, vẫn còn mang trong lòng sức mạnh ý chí cùng với lòng thèm khát quy en lưc không bao giờ cạn kiết, nó v ô lấy những chủng tôc yếu đuối, đường hoàng, hòa ái, và có lẽ sống bằng thương nghiệp hoặc chăn nuôi, hoặc v ô chup những n'ên văn minh bê rạc, già nua chính vào cái lúc mà chút sinh lưc sau cùng của nó lóe lên những chùm pháo hoa của tinh th'àn và đoa lac. Đẳng cấp tôn quý ban sơ bao giờ cũng là giai cấp moi rơ: tính cách ưu việt của nó không phải trước hết nằm ở sức manh thể chất, mà ở trong sức mạnh tâm h cn - ho là những con người trọn ven hơn (và trên mọi bình diên, đi ều này đ ồng thời có nghĩa là những "con thú tron ven hơn")<sup>108</sup>. Nghĩa là theo ông, ngay cả những con người cao quý thuộc đẳng cấp tôn quý có ý chí khát vong quy in lưc xưa nay, dù có là "những con người tron ven" thì cũng vẫn chỉ là "những con thú trọn ven hơn" mà thôi.

Như vậy, có thể thấy rõ tư tưởng của F. Nietzsche cho rằng chính kẻ thống trị, kẻ mạnh mẽ, những con người ưu tú, những chủ nhân ông, xã hội quý tộc, tức là số ít những con người mang ý chí khát vọng quy ền lực, cái

bản chất giá trị của ho, từ xa xưa cho đến ngày nay (đến thời đại của ông) là yếu tố cơ bản của lịch sử, quyết định tiến trình và tiến bô lịch sử và đi ều này có thể sẽ vẫn tiếp diễn, rằng dường như lịch sử sẽ diễn ra theo một "quy luật" phổ biến là quan hệ thống trị của số ít các cá nhân xuất phàm, kẻ ra lênh, người mạnh mẽ, những chủ nhân ông, những con người mang ý chí khát vong quy en lưc đôi với số đông qu'àn chúng, nô lê, b'ày đàn, yếu đuối, phục tùng và khuất phục. F. Nietzsche thấy những con người mạnh mẽ, ưu tú, xuất phàm, thống trị là những con người có được những phẩm chất cứng rắn, mạnh mẽ, vững b'ên, có năng lực sáng tạo giá trị, nhưng tất cả những thứ đó không do ngẫu nhiên, không phải vô cớ mà có, trái lại chúng được tôi luyên, giáo dưỡng không chỉ trong những đi àu kiên thuận lợi, sung túc, mà hơn thế, cả trong những đi à kiên khó khăn, khắc nghiệt, hết sức khắc nghiệt, thậm chí trong cuộc đấu tranh trường kì với những đi à kiên bao giờ cũng bất lợi. Đ àng thời, đó là những con người phải được sống trong những công đ ng cũng mạnh mẽ và không biết khuất phuc trước các khó khăn, áp lưc và còn có ngu 'cn gốc xuất thân riêng biệt, tư nhiên. Dĩ nhiên, ở đây nói chung ta không đ'ông tình với thái đô xem thường, có vẻ khinh miệt quá đáng của F. Nietzsche đối với qu'àn chúng nhân dân, với số đông và thái đô phân biệt có vẻ rất kì thị, khinh thường quá đáng đối với đàn bà. Nhưng ở góc đô nào đó, trong sư định ph'ân nào đó, chúng ta không phủ nhận, đó là sư thật. Có lẽ cũng c'ân phải thấy thêm một khía cạnh sư thật là dường như F. Nietzsche không chủ ý tập trung phê phán qu'ần chúng, mà là phê phán cái nhìn quá đ'è cao đám đông qu'ần chúng, phủ nhận những cá nhân, vĩ nhân, người mạnh, kẻ thống trị, đặc biệt sư phê phán của ông chĩa vào những kẻ nhân danh số đông, nhân danh ý chí, lợi ích của số đông để lợi dung tình cảm đám đông, tâm lí b ày đàn, mà theo ông, đó là những kẻ đạo đức giả.

## 5. V 'êsự phục h 'à hoặc phát triển hơn bản chất giá trị của con người

Xuất phát từ việc nhận thức ra và khẳng định rằng bản chất giá trị - ý chí khát vọng quy ền lực của con người, của đời sống con người đã từng t ền tại cho đến nay nói chung là cái bản năng bẩm sinh tự, nhiên chi phối đời sống con người, xã hội, nghĩa là còn thấp kém, và căn cứ vào tình trạng ngày càng thảm hại hơn bao giờ hết, theo cái nhìn của F. Nietzsche, khi ý chí khát vọng quy ền lực, bản chất giá trị của con người quá bị coi thường, bị hạ thấp, rằng ý chí khát vọng quy ền lực nhân loại đang ở trong thời kì thực sự suy đ ềi, F. Nietzsche hướng đến sự phục hồi giá trị ấy hoặc phát triển nó hơn hoặc vươn đến giá trị mới.

1. Trước hết là việc F. Nietzsche nói về tình trạng xã hội hiện thời: "Nhu c'àu phục tòng ngày nay đã thành đi àu gì đó bẩm sinh trong mỗi con người, như một loại *lương tâm hình thức*, nó đưa ra mênh lênh: "Mi phải làm đi àu gì đó một cách vô đi àu kiên, từ bỏ một đi àu gì đó một cách vô đi à kiên", tóm lai "mi phải". Nhu c à này, "tùy vào sức manh, sư day dứt và căng thắng nhi `àu ít, mà nó nắm bắt, rất ít chon loc như một kẻ ăn tạp, và tiếp nhận ngay mênh lênh của ai đó rót vào tai - cha me, th ày giáo, luật lê, thành kiến giai cấp, dư luận. Sư hạn chế kì lạ trong sư phát triển của con người, sư dùng dằng, trễ nải, sư h 'à quy và xoay v 'ân trên tư thể của nó dưa trên sư kiên rằng bản năng bầy đàn của khuynh hướng phục tòng được truy ên thừa hết sức nghiêm mật và phải trả giá bằng nghê thuật sai khiến. Nếu ta hình dung bản năng này đi đến giới hạn cực đoan của nó, thì cuối cùng sẽ không còn những kẻ ban phát mênh lênh và có tinh th'àn độc lập; hoặc tâm thức xấu xa của bon họ khiến bứt rứt trong lòng và nảy sinh nhu c'âi trước tiên phải bày ra trò dối gat bản thân để có thể sai khiến: tức là làm như thể bon ho chỉ biết phục tòng mênh lênh mà thôi. Tình trạng này thực tế ngày nay đang t'ôn tại ở châu Âu. Tôi gọi đó là thái đô đạo đức giả của kẻ sai khiến. Để không phải áy náy, day dứt lương tâm, bon ho không biết làm gì khác hơn là cư xử như thể họ là những kẻ thực thi những mênh lênh lâu đời và cao cả (của tổ tiên, hiến pháp, công bằng, luật lê, hoặc thậm chí của Thương để) hoặc chính vì lối suy nghĩ kiểu b ây đàn, ho vay mươn những phương châm dành cho b ây đàn, như "kẻ đ àu tiên phung sư dân tôc" hoặc như "công cu cho lợi ích chung", chẳng hạn. Mặt khác, những kẻ b ày đàn sống ở châu Âu ngày nay tỏ vẻ như thể họ là loại người duy nhất được công nhận, và tôn vinh những phẩm chất mà thông qua đó bon họ trở thành loại người ngoan ngoãn, dễ chịu và có ích cho b'ây đàn, như những đức hạnh đích thực của con người: tinh th'ấn công đ'ông, sư tử tế, tính cách thận trong, c'ân cù, đi àu đô, thật thà, khoan dung, biết thông cảm. Song, trong những trường hợp mà người ta tin rằng không thể thiếu một kẻ đứng đ'àu, một con cừu đ'àu đàn, thì ngày nay người ta nỗ lực không biết mệt mỏi tìm cách thay thế kẻ sai khiến bằng cách công d'ôn lại những con người b'ây đàn thông minh: đây là ngu 'ân gốc của hiến pháp đại nghị, chẳng hạn. Quả là một ni âm phúc lạc, một sư giải tỏa quá tuyết diệu trước áp lực ngày càng đè nặng đến mức bất kham, khi xuất hiện một kẻ ban lệnh tuyệt đối nhận lãnh moi trách nhiệm trước b ày đàn; minh chứng cho đi àu này là hiệu năng mà sư xuất hiện của Napoleon đã mang đến, một bằng chứng vĩ đại cuối cùng. Lịch sử của những hiệu năng mà Napoleon mang đến h'ài như là lịch sử của ni ềm hạnh phúc cao viễn mà suốt cả thế kỉ này đã kết tính lại nơi những con người và những khoảnh khắc giá trị nhất của nó" 109.

Quả thực những đi ều mà F. Nietzsche nói trên đây là v ề những gì không chỉ rất "dễ thấy" mà còn có vẻ rất "g ần gũi" đối với chúng ta, nhưng thật khó chấp nhận ở thời điểm lịch sử của ông khi những cái mà ông mô tả đang "thực sự" lên ngôi. F. Nietzsche nói thẳng thắn và mạnh mẽ hơn nữa: "Ngày nay người ta không chịu để tai nghe những sự thật - những sự thật *của chúng ta*. Chúng ta vốn hiểu rõ lắm, sẽ xúc phạm biết bao khi ai đó, không chút nể nang và không quanh co, xem con người như con vật;

song cũng phải kể g`ân như là một *tội lỗi* khi chúng ta, mỗi khi đ`ề cập đến những con người của "ý niệm hiện đại", bao giờ cũng dùng các khái niệm như "b`ây đàn", "bản năng b`ây đàn"... Và "nghe ra thật kém tế nhị và khó chịu cho lỗ tai người nghe nếu chúng ta cứ lặp đi lặp lại đi ầu này: chủ thể mà ở đây tin rằng mình biết, tự vinh danh bằng những lời tán tụng và chỉ trích, và tự cho rằng bản thân mình tốt đẹp, ấy chính là bản năng của loài thú b`ây đàn - con người: bản năng này vươn đến sự đột phá, lấn át, thống trị đối với những bản năng khác và luôn vươn cao xa hơn nữa". "*Luân lí ngày nay ở châu Âu là luân lí bầy đàn*" <sup>110</sup>.

Đặc biệt, trong sư lên án này của F. Nietzsche chúng ta c'ân lưu ý hơn đến sư phê phán của ông đối với xu hướng dân chủ. F. Nietzsche nhận thấy: "Với sư trợ giúp của một tôn giáo vừa là đối tương của ni âm khát vong trác việt nhất của b ây đàn vừa vuốt ve khát vong này, sư việc đi đến chỗ chính chúng ta nhận thấy trong các thiết chế chính trị và xã hôi một biểu hiên càng lúc rõ ràng hơn của luân lí này: trào lưu dân chủ tiếp nhận di sản của trào lưu Cơ đốc giáo". Ông nói tiếp: "Chúng ta, những kẻ có ni ềm tin khác - chúng ta, những kẻ nhìn thấy nơi trào lưu dân chủ không chỉ đơn giản là biểu hiện của một hình, thái suy đ'à của tổ chức chính trị, mà còn là một hình thái suy đ'à, nói cách khác, một hình thái giả nguy của con người, một kiểu t'âm thường hóa và hạ thấp các giá trị của nó" 111. F. Netzsche nói rõ hơn rằng con người của xã hôi dân chủ dù đóng vai kẻ chỉ huy, ra lênh, hắn cũng chỉ là một kẻ "phù phiếm", một kẻ nộ lê mà thôi: "Thực tế giờ đây, khi trật tư dân chủ trong mọi sư (và nguyên nhân của nó, đó là sư pha trôn giữa dòng máu chủ nhân ông và dòng máu nô lê) d'ân d'ân xuất hiện, cái xung lực hiếm hoi và cao nhã uyên nguyên thôi thúc người ta tư cung tư cấp cho bản thân một giá trị nào đó và "nghĩ tốt" về bản thân, ngày càng được khuyến khích và mở rông: thế nhưng bao giờ cũng vậy, nó đi theo một khuynh hướng đã thâm nhập lâu dài hơn, phổ biến hơn, căn

bản hơn, chống lại bản thân nó - và trong hiện tượng "phù phiếm", khuynh hướng lâu đời hơn này lấn át khuynh hướng mới. Kẻ phù phiếm hài lòng đón nhận *mọi* dư luận tích cực mà hắn được nghe (ở đây ta hoàn toàn không đặt vấn đ ềlợi ích của dư luận, và cũng không nói đến chuyện đúng sai), cũng vậy, hắn đau khổ trước dư luận tiêu cực: vì hắn chịu khuất phục trước cả hai khuynh hướng ấy, cho nên hắn *cảm thấy* hắn bị khuất phục trước chúng, sự vụ ấy là do cái bản năng chinh phục lâu đời nhất kia đã khởi lên trong nó". F. Nietzsche khẳng định rằng thực ra "đó là tên "nô lệ" trong huyết quản của con người phù phiếm, là chút ranh mãnh của nô lệ còn sót lại và chẳng hạn như ngày nay, ta hãy nhìn xem, có biết bao "nô lệ" còn sót lại trong con người đàn bà! - , nó tìm cách *lôi kéo dụ dẫn* dư luận tích cực v ề phía nó, để r cã sau đó, chính kẻ nô lệ khuất thân phủ phục trước dư luận này, như thể nó đã không từng trước đó mời gọi dư luận đó đến vậy. - Và tôi lập lại một l nữa: tính cách phù phiếm chính là hiện tượng cách đại di truy ền" 112.

Sau tất cả những lời nói trên, F. Nietzsche còn đưa ra lời cảnh báo về xu hướng chung của trào lưu dân chủ: "Tôi muốn nói rằng tiến trình dân chủ hóa Âu châu cũng đ ầng thời là một sự chuẩn bị ngoài ý muốn cho sự trưởng thành của những kẻ chuyên chế - khái niệm này được hiểu trong mọi ý nghĩa, kể cả trong ý nghĩa tinh thần" 113. Lưu ý rằng có lẽ ở đây F. Nietzsche hiểu dân chủ theo nghĩa đ ầng nhất dân chủ với "số đông" làm chủ, hay với dân chủ xã hội chủ nghĩa, hay ông hiểu chưa đúng, chưa đầy đủ về dân chủ? Đ ầng thời F. Nietzsche cũng cảnh báo về tình trạng thảm hại của loài người hiện thời khi nhìn về tương lai của nó. Ông thấy đó là "cuộc thối hóa toàn diện của con người, xuống đến cái chỗ mà ngày nay bị bọn ngu si dốt nát, đầu dẹt thuộc đảng Xã hội gọi là "con người của tương lai", - như là lí tưởng của chúng vậy! - mưu đ ồ làm tha hóa và ti tiện hóa con người đến mức thành ra thú tính bầy đàn tron ven này"..., "công cuộc

c'âm thú hóa con người thành những con vật tí hon có quy ên và nhu c'âu bình đẳng này là chuyên khả dĩ, không chút nghi ngờ!". Bởi vì, ngày nay ở châu Âu chỉ duy đông vật b ày đàn giành được sư quý trong và phân phát sư quý trong, khi mà "bình quy "àn" dễ dàng biến thành bình đẳng trong sư bất công" 114. Hơn thế, ông cũng đưa ra lời cảnh báo đối với những kẻ cao viễn, hoằng đại đã và đang được sinh ra trong thời đại của ông với một lối nói ví von và hình ảnh rất tinh tế, đặc sắc rằng "kẻ nào mang sư thèm khát của một tâm h'àn cao viễn và khó tính, và hiếm khi nhận thấy bàn ăn được don ra với thức ăn được bày biên sẵn, kẻ đó bao giờ cũng đối đ`âu với những hiểm hoa khủng khiếp: thế nhưng ngày nay mối hiểm hoa ấy thật phi thường. Bi ném vào một thời đai huyên náo và xô b'ô qu'ân chúng mà hắn không muốn ăn chung *một* chiếc đĩa, hắn dễ dàng guc ngã vì đói, vì khát hoặc, nếu cuối cùng mà hắn có "chạm tay vào" thì cũng guc ngã trước sư tởm lơm xâm chiếm. - Có thể tất cả chúng ta đ ầu đã ng ầi vào cái bàn ăn không phải dành cho chúng ta; và chính những kẻ trí tuê nhất trong chúng ta, những kẻ khó nhận thức và thất vong bất ngờ về những thức ăn được don ra cùng với những con người ng 'ài chung bàn với ho - ấy là cảm giác tớm lơm sau bữa ăn" 115.

Có thể thấy với cái nhìn có ph'ân nào đó phiến diện, chủ quan và có cả sự bi quan, nhưng có nhi ều ph'ân sự thật, F. Nietzsche đã chỉ ra rằng xã hội ngày nay đang đánh mất đi, làm suy đ'ời giá trị cơ bản là ý chí khát vọng quy ền lực, khi mà tình trạng luân lí b'ây đàn lên ngôi, trong đó những kẻ "sai khiến", "ra lệnh" cũng chỉ là những kẻ nô lệ trá hình - những kẻ nô lệ chỉ mang "bộ mặt" của kẻ sai khiến, ra lệnh chứ không thực sự có cái năng lực ấy, vì chúng không phải là những con người cao quý, những chủ nhân ông đích thực, không phải là những con người cá nhân-vị kỉ. Đ'ồng thời, F. Nietzsche không chỉ phê phán khuynh hướng xã hội dân chủ nói chung mà nhất là cả khuynh hướng dân chủ xã hội chủ nghĩa khi ông cho rằng ở đây

những kẻ ngụy triết gia dốt nát, những kẻ cổ xúy cho tình huynh đệ và những kẻ tự mệnh danh là những người xã hội chủ nghĩa đang mong mỏi một "xã hội tự do", nhưng thực chất đ`âu nhất trí với nhau trong thái độ thù địch triệt để và đ`ây tính bản năng đối với mọi hình thái xã hội ngoài xã hội b`ây đàn tự trị (đến mức phủ nhận ngay cả những khái niệm "chủ", "tớ") - là mô hình xã hội chủ nghĩa 116. Do đó, vấn đ`ê đặt ra đối với ông là khôi phục, h`âi quy, trở v`ê những giá trị cổ xưa, vốn có, hoặc sáng tạo giá trị mới. Trong tư tưởng của F. Nietzsche dường như có sự níu kéo của cả hai đường hướng này, nhưng có vẻ như ông thiên v`ê hướng xây dựng-sáng tạo giá trị mới, hệ giá trị mới.

2. Theo F. Nietzsche, những giá trị mới đã từng *có hình mẫu điển hình* trong các xã hôi cũ, nhất là xã hôi Hi Lạp cổ đại và bước đ'àu phôi thai trong xã hôi đương thời khi chúng là "những xung lưc cao viễn nhất, cường liệt nhất, khi chúng bùng nổ ra trong cảm xúc đam mê, đẩy cá nhân siêu quá mức bình thường và t'âm thường của b'ây đàn, thì tình cảm quy tư của công đ ông sẽ đổ võ, ni êm tin đối với bản thân, như xương sống của ho, bị bẻ gãy: hậu quả người ta hết mình phỉ báng, vu khống chính những xung lưc này. Tinh th'àn cao viễn và độc lập, ý chí khát vong một cõi riêng, lí tính hùng vĩ, tất cả những đi ều này bị cảm nhận như mốt mối đe doa; moi sư gì nâng đỡ cá nhân vươt qua b ây đàn và khiến những kẻ g ân gũi nhất sợ hãi, từ lúc này v ề sau, đ ều bị xem là xấu xa"; "phong thái cao quý, sư cứng rắn và bản lĩnh g`ân như là sư xúc phạm và đánh thức lòng hoài nghi"; (còn) "con chiên, hơn thể con cừu lại được tôn trong, đường hoàng, khiêm tốn, n'ê nếp, chỉnh t'è, chừng mực trong khát vọng trở thành những phẩm chất đạo đức tốt đẹp và được kính trọng". F. Nietzsche cho rằng cái giá trị mới này t'ôn tại, biểu hiện trong những con người mang tinh th'ân chống Ki-tô quyết liệt: Nói chung là "loại người cao viễn, táo bạo, hùng tráng, siêu việt và xuất phàm, những con người đã dạy cho thế kỉ của ho -

một thế kỉ thuộc về đám đông! - cái khái niệm con người cao viễn" <sup>118</sup>, đó cũng là hình tượng Siegfried, một con người quá đỗi tự do mà trong thực tế nó quá tự do, quá cứng rắn, quá lành mạnh, quá khỏe khoắn, quá chống Thiên Chúa giáo, đến mức độ không thể nào thích hợp với thị hiểu của những dân tộc có văn hóa già nua và mền yếu <sup>119</sup>. Như thế, F. Nietzsche hình dung giá trị mới một mặt là sự phục hềi ý chí khát vọng quyền lực với tư cách là cái bản chất giá trị cũ, mặt khác phát triển ý chí khát vọng quyền lực như là những gì ông mô tả, hình dung về những con người cao quý, những con người đã và đang xuất hiện dù chưa nhiều và chưa đủ sức và đang bị nghi ngờ, bị xem thường và thậm chí bị đe dọa trong xã hội hiện thời.

Song, trên tất cả những đi à vừa nói là việc F. Nietzsche thấy rằng cái tiêu biểu cho giá trị mới, cho bản chất giá trị mới ở trong những con người mới, cao quý, thống trị, mang ý chí khát vong quy ên lưc ấy trước hết là những nhà triết học, một thế hệ triết gia mới đang xuất hiện. Tuy nhiên, để khỏi trùng lặp với nôi dung muc "Hình dung và hi vong v emôt thể hệ triết gia mới" trên kia, ở đây chúng ta chỉ nhấn mạnh một số điểm nhằm chứng minh cho nôi dung muc nhỏ này. Cu thể, khi hình dung, hi vong, khẳng định rằng "tôi nhìn thấy thế hệ triết gia mới như vậy đang trỗi lên" 120. F. Nietzsche cho rằng đó là "những tâm h' ôn hoằng đại mang những đi à hoằng đai" 121, đó là những triết gia mang tinh th`ân tự do, rất đỗi tự do, cũng chắc chắn họ sẽ không là những tinh th'ân chỉ đơn giản là tự do, mà còn là gì đó hơn thế, cao viễn hơn, hoằng đại hơn, căn bản phải khác hơn, và không muốn bị ngô nhận là nh'âm lẫn? 122. Đặc biệt, khi đặt câu hỏi: "Chúng ta phải nương cậy vào đầu trong ni âm hi vọng của chúng ta?", F. Nietzsche đã tư trả lời câu hỏi ấy bằng cách mô tả toàn diện những đặc trưng, những biểu hiện đặc trưng v è giá trị mới của triết gia. Ông cho rằng

chúng ta phải "nương vào những triết gia mới, không còn lưa chon nào khác vậy; cậy vào những tinh th' ân đủ mạnh mẽ và sinh đông ngu 'ân mạch uyên nguyên để đối đ`àu với những phán đoán giá trị nghịch hành, để xoay chi à và đảo lôn những "giá trị vĩnh cửu"; cậy vào những kẻ tiên phong, những con người của tương lai, những kẻ hiện tại đang d'ôn nén sư bức bách và thắt những mối gút, những kẻ cưỡng bách ý chí của nghìn năm đi theo một lối *mới*. Những kẻ lấy việc dạy dỗ con người v`ê tương lai của con người làm ý chí của mình, như là đi ều gì đó độc lập với ý chí nhân loại, và sửa soạn cho một cuộc mạo hiểm vĩ đại, một cuộc thử nghiệm toàn diên trong giáo duc, h'ài đặt dấu chấm hết cho cuộc thống trị khủng khiếp của "đảo điên" và ngẫu nhiên mà lâu nay mênh danh là "lịch sử" - sư điên đảo của "số đông" chỉ là hình thái sau cùng của nó - : một hình thái đòi hỏi trong tương lai phải có một loại triết gia và loại người chỉ huy mới, những con người mà chỉ c'ân nhìn thấy bóng dáng ho, tất cả những gì đã và đang t 'ân tại trên cõi đời này trong những tâm h 'ân che đây, sơ hãi, tử tế, sẽ tái mét và co rút lại. Đó là hình ảnh của kẻ thống lãnh đang thấp thoáng trước mắt chúng ta - tôi có thể gào to lên được chẳng, hỗi các người, những tinh th'ân tư do? Những hoàn cảnh mà người ta phải một ph'ân tạo ra, một ph'ân lơi dung, để làm đi àu kiên khai sinh một kẻ như vậy; những con đường giả định và những thử nghiệm dò dẫm khiến cho tâm h 'ch kia nảy nở trào vot lên đỉnh cao như thế, bạo liệt như thế và cảm nhận đủ đô đôn nén gánh vác trách nhiệm; một sư chuyển đổi mọi giá trị mà dưới áp lực những nhát búa mới mẻ của nó, lương tâm được tôi luyện thành thép, con tim thành sắt, để có thể đảm nhận một trong trách như thế; mặt khác, sư tất yếu phải có một kẻ lãnh đạo như thế, mối hiểm hoa khủng khiếp nếu một kẻ như thế không xuất hiện, hoặc giả không thể xuất hiện, hoặc giả có thể thối hóa - đó là tất cả nỗi lo ngại và ưu tư thực sư *của chúng ta*, các người có thể hôi đi ều này chẳng, hỗi những tâm hồn tư do? Đó là những tư tưởng và sấm đông xa

xăm trĩu nặng vọt ngang cõi nhân sinh của chúng ta" 123.

C'àn nhấn mạnh và nói rõ hơn rằng giá trị mới của triết gia được F. Nietzsche nêu lên môt cách tóm quát ở đây chính là sư cao viễn, hoằng đại mà trong đó bao hàm tất thảy những đặc điểm, giá trị khác và nó là kết quả của sư "d'ồn nén" để có thể gánh vác trách nhiệm, cưỡng bách ý chí của ngàn năm đi theo lối mới, nghĩa là thay đổi căn bản giá trị của con người. Nó, sư cao viễn, hoằng đại ấy chính là ý chí khát vong quy ền lực của những con người mới, trước hết hiện diên trong các triết gia mới. F. Nietzsche hiểu rằng "ngày nay thị hiếu và đức hạnh thời đại khiến cho ý chí suy yếu và bại hoại, không có gì thời sư như hiện trạng nhu nhược của ý chí: vì vậy, trong lí tưởng của triết gia, chính sức mạnh cường liệt của ý chí, sư cứng rắn và khả năng đi đến một quyết tâm lâu dài quy thuộc v enôi hàm của khái niêm "hoằng đại" 24; và rằng "ngày nay, tính cách cao quý, ước vong quy kỉ, khả năng khác biệt, biết đứng độc lập và sống tư chủ, tất cả đi ều này quy thuộc v ề khái niệm "hoằng đại"; và kẻ triết gia sẽ tiết lô đi àu gì đó v è lí tưởng hắn khi hắn tuyên bố: "kẻ nào muốn đạt đến cảnh giới hoằng đại tối diêu, kẻ đó phải biết sống cô độc nhất, ẩn mật nhất, xa cách nhất, là kẻ ở bên kia thiên ác, là chủ nhân của đức hạnh của hắn, là suối ngu 'ch sung mãn của ý chí; đây chính là cõi hoằng đại: vừa có thể phong phú mà tron ven, vừa có thể quảng đại mà tròn đ ầy". Và nêu lên một lời chất vấn một bận nữa: phải chẳng ngày nay - khả dĩ có đi ều gì gọi là hoằng đại?" 125. F. Nietzsche nhận thấy không phải ai khác mà chính "triết gia, con người *tất yếu* của ngày mai và ngày kia, đã và *phải* hiện diên trong thế giới đối lập với ngày hôm nay của hắn: kẻ thù của hắn trong mỗi lúc trôi qua là lí tưởng hiên tại" (lí tưởng tư do của b ày đàn với sư thủ tiêu chủ nhân ông), rằng "những kẻ kiết xuất góp ph'àn thúc đẩy sư tiến bô của nhân loại này nhận thấy nhiệm vụ của họ, cái nhiệm vụ khó khăn, ngoài ý muốn

và không thể khước từ của họ, song rốt cùng lại chính là t'ần quan trọng của nhiệm vụ của họ, là ở chỗ họ phải làm cái tâm lượng xấu xa của thời đại họ sống. Lúc họ đặt lưỡi dao mổ xẻ lên ngực của chính đức hạnh thời đại, họ bộc lộ ra ẩn ngữ của bản thân họ: để biết được chi ầu kích vĩ đại mới nào đó của con người và một đạo lộ mới mẻ chưa từng có bước chân đi qua dẫn đến cuộc hoằng hóa bản thân họ. Mỗi lúc họ phát hiện biết bao sự giả dối, an phận, buông xuôi, biết bao sự lừa dối ẩn tàng nơi mẫu người đáng kính nhất của luân lí thời đại" 126. F. Nietzsche nhận thấy sở dĩ triết gia có thể mang phẩm chất như thế, có thể là những con người như thế là vì trong những con người thống trị, ưu tú, mạnh mẽ, cao quý, những chủ nhân ông, thì triết gia là những con người thống trị, ưu tú, cao quý đ'àu tiên, vì nó là những kẻ xác lập sự thống trị, là kẻ mạnh mẽ, ưu tú trước hết trong tinh thần, vì nó "chính là cái bản năng chuyên chế này, nó là ý chí khát vọng quy ền lực trong "ý nghĩa tinh thần nhất", là ý chí khát vọng "sáng tạo thế giới", khát vọng causa prima (nguyên nhân đ'àu tiên)". 127

Như vậy, ta đã chỉ ra, chứng minh không chỉ *sự tôn tại* của triết học giá trị của F. Nietzsche mà còn cho thấy cả *nội dung, đặc điểm cơ bản* của nó với tư cách *một triết học giá trị bên kia thiện ác* hay *một khả thể triết học giá trị mới độc đáo*. Dù F. Nietzsche không có tuyên bố nào khẳng định ông đã "sáng lập" hay "sáng tạo" ra một triết học giá trị, nhưng tư tưởng của ông, cái khuynh hướng suy niệm của ông về đi àu này là rất rõ ràng. Triết học giá trị hay những suy niệm triết học giá trị của F. Nietzsche có nội dung cơ bản là xem ý *chí khát vọng quyền lực là bản chất giá trị hay giá trị cơ bản của con người*, là cái đặc trưng của con người, là tính *người* hay giá trị *người* của con người. Xét về *bản chất*, ý chí khát vọng quy àn lực *một mặt* là *cái yếu tố, sức mạnh có khả năng chinh phục, chi phối, sai khiến, thống trị, chủ yếu mang nội dung bản năng, phi lí tính, phi duy lí và là quá trình cơ bản bên trong tinh thần con người, trong chính cái sản* 

phẩm vĩ đại nhất của con người là những cá nhân chiếm số ít trong xã hội, những con người ưu tú, mạnh mẽ, những kẻ xuất phàm, những chủ nhân ông; mặt khác là cái biểu hiện ra trong hiện thực, thể hiện thành sức mạnh, quy en lưc thực tế có thể chi phối, đi àu khiển hoạt đông của chính các cá nhân ấy, của kẻ khác, của số đông, b ây đàn. Theo F. Nietzsche những con người mang ý chí khát vong quy ên lưc - bản chất giá trị ấy đã và đang trải qua giai đoạn lịch sử thứ nhất kể từ khi con người xuất hiện đến nay (đến thời đại của F. Nietzsche), trong đó ý chí khát vong quy ên lưc về cơ bản vẫn mang bàn tính bẩm sinh hay bản năng tự nhiên và với nó, con người vẫn chỉ là "con vật tron ven hơn". Do bị c'âm tù trong mi en thiện ác, sai l'âm, cho nên triết học xưa nay vốn vô minh, đã không, chưa phát hiện ra cái bản chất đích thực ấy của con người, vì thế lịch sử nhân loại nói chung chìm trong tăm tối, đớn hèn, thảm hoa. Bởi thế, c'ân phải phê phán lật đổ toàn bộ giá trị cũ, để lịch sử loài người bước sang một giai đoạn thứ hai, giai đoạn nhằm khôi phục, xây dựng-sáng tạo giá trị mới. Giá trị mới này vẫn là ý chí khát vong quy en lưc, nhưng là ý chí khát vong quy en lực đây sức sống tồn lập nơi những con người mới, những kẻ ưu tú, cao quý, thống trị, những chủ nhân ông có tính cách, tâm h 'ch mới tư do, rất đỗi tư do, hơn thế cao viễn, hoang đại, đặc biệt nó trước hết phải được xác lập trong tinh th'àn, trong thể hệ triết gia mới với triết học mới. Với giá trị mới ấy, con người sẽ không còn là "con người thú tron ven" nữa, mà là con người mang giá trị *người* thực sự, là con người "rất đỗi con người". Tuy nhiên, với nôi dung trên triết học giá trị của F. Nietzsche với tư cách một triết học bên kia thiện ác hay là một khả thể triết học giá trị mới độc đáo còn có nghĩa là một mặt, nó mới chỉ như những dư tưởng, hình dung, như một phác thảo, nêu ra vấn đ'ệ, chưa phải một "hệ thống", còn nhi ều đi ều bỏ ngỏ, chưa được chứng minh và bản thân những gì được F. Nietzsche nêu lên, "sáng tạo" ra hay được coi là rất mới mẻ, nói chung vẫn chưa được

khẳng quyết một cách chính diện, rõ ràng cả v ề bộ phận cũng như toàn bộ v.v.; *mặt khác*, nó là một triết học đặc thù v ề con người, bản chất con người, có thể bao hàm cả những khả thể, khuynh hướng siêu hình học, một triết học "đời sống", một triết học "xã hội", hơn thế nó còn như một yếu tố "trung tâm" trong một tổng thể những suy niệm bên kia thiện ác của ông.

## Chương thứ ba NHỮNG THÀNH PHẦN KHÁC CỦA NỀN TRIẾT HỌC BÊN KIA THIỆN ÁC

ố thể nói triết học của F. Nietzsche hiện diện như một "n'ân" triết học mới trong tác phẩm *Bên kia thiện ác*, đó là "n'ân triết học bên kia thiện ác" hay "n'ân triết học với-của những khả thể". Từ "n'ân" được sử dụng ở đây là c'ân thiết ít ra có thể thay cho từ "hệ thống" hoặc "toàn bộ" là những từ mà ta không, hoặc khó có thể áp dụng khi xem xét nội dung triết học cũng như toàn bộ nội dung những quan niệm, những suy niệm của F. Nietzsche trong tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Do đó, ý nghĩa quan trọng của từ "n'ân triết học" là ở chỗ, nó cho phép ta có thể hình dung được t'ân vóc tư tưởng, một sự nghiệp rất lớn lao, đ'ây sức sáng tạo, quả cảm và quyết tâm của F. Nietzsche khi đặt những tư tưởng, suy niệm triết học trong mối quan hệ với toàn bộ những tư tưởng, suy niệm của ông trong tác phẩm này. Và như đã thấy, vì vị trí trọng tâm của triết học giá trị trong "n'ên triết học" này cũng như trong toàn bộ những suy niệm của F. Nietzsche cho nên ta đã tách riêng ra để xem xét. Vì thế, ở đây ta xem xét tiếp những thành ph'ân khác của nó.

1. Những khả thể siêu hình học mới hay là những yếu tố, khuynh hướng siêu hình học bên kia thiện ác

Theo truy en thống, siêu hình học là môn triết học đóng vai trò n'ên tảng tri thức, tư tưởng và tinh th'àn của moi triết học khác bao g'âm cả triết học v'êtự nhiên và triết học v'êcon người và của toàn bê đời sống tinh th'ân nói chung. Truy ên thống ấy cho rằng siêu hình học phải xác lập hệ thống tri thức, quan niêm, tư tưởng, tinh th'àn, do đó các nguyên tắc căn bản, phổ biến cho moi nhận thức triết học khác và cho đời sống tinh th'ân con người, xã hôi nói chung. Nói cách khác, các triết học khác nhau và các lĩnh vực khác nhau của đời sống tinh th`ân con người, xã hội xưa nay c`ân phải được suy niêm, ý thức trên cơ sở siêu hình học nếu chúng muốn đạt đến chân lí hay trở nên có ý nghĩa đối với t 'ân tại, đời sống con người. Và để thực hiện vai trò cơ bản ấy, siêu hình học xem chức năng, nhiệm vu cơ bản của nó là ý thức ra được tính "toàn thể" của t 'ch tại hay v 'ê "t 'ch tại nói chung", vì thế, nó phải truy tìm, suy niêm vào cái căn bản, hay vào bản chất của t cn tại. Vậy, dưa theo những "tiêu chí", "chuẩn thức" siêu hình học này và căn cứ vào nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác, vào sư phê phán của F. Nietzsche đối với triết học cũ, nhất là đối với siêu hình học cũ, ta hãy xem "siêu hình học" ở ông có tương thích, phù hợp hay khác v'ệcăn bản so với siêu hình học truy ên thống.

1. Siêu hình học về bản chất phi lí tính, phi duy lí của đời sống (hay "t 'c na tại-đời sống"). Căn cứ vào sự hiểu biết chung v è siêu hình học, ta có thể bàn v è cái căn bản hay bản chất của t 'c na tại, tức là bàn v è một siêu hình học từ căn để của nó. Theo đó, ta hãy xem xét một khả thể siêu hình học của F. Nietzsche trong chính vấn đ e này, tức là v è bản chất phi lí tính của tôn tại-đời sống. Trước hết, căn cứ vào nội dung tác phẩm Bên kia thiện ác, ta có thể thấy nội dung của một khả thể siêu hình học v è bản chất phi lí tính của t 'c na tại-đời sống ở F. Nietzsche với hai phương diện cơ bản của nó bao g 'c thứ nhất là sự phát hiện ra quá trình phi lí tính xem như bản chất của t 'c na tại nói chung (đời sống), của đời sống con người nói riêng;

thứ hai là quá trình phi lí tính được F. Nietzsche ý thức như một phương cách tư tưởng, tinh th`ân của ông - cái phương cách phi lí tính mà nhờ đó ông đạt được quan niệm, hiểu biết v`ê bản chất phi lí tính của t`ôn tại-đời sống. Lưu ý rằng ở đây ta viết "t`ôn tại-đời sống" là vì dù xem thế giới nói chung là "đời sống", nhưng dường như F. Nietzsche vẫn không đi ra ngoài khái niệm "t`ôn tại" của siêu hình học nói chung, nhất là khi ông thấy chức năng của triết học là "buông cương trước cõi vô cùng".

Về phương diện thứ nhất. Khi coi tư tưởng phi lí tính, phi duy lí  $\dot{\sigma}$  F. Nietzsche như một khả thể siêu hình học, ta có thể hình dung "thuyết" này có nôi dung cơ bản như sau: 1) v'è sư phê phán chủ nghĩa duy lí và khẳng định quan điểm phi lí tính (hoặc phi duy lí); 2) v êthực chất (bản chất), nôi dung, đặc điểm và vai trò của cái phi lí tính; 3) v ềý nghĩa của "thuyết" phi lí tính trong toàn bô những suy niêm của F. Nietzsche. Thực ra v'ê phương diên này, trong "Chương thứ hai" vừa trình bày ở trên, v ềcơ bản nôi dung tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche v ề bản chất phi lí tính của t ồn tạiđời sống, đã được nói đến một cách rõ ràng. Toàn bộ các trích dẫn và sư phân tích, luận giải chúng đ'àu cho thấy rất rõ nôi dung tư tưởng của F. Nietzsche v'èsư t'ôn tại của cái phi lí tính, thực chất, nôi dung, đặc điểm và vai trò của nó. Tuy nhiên, trong "Chương thứ hai" siêu hình học v ề bản chất phi lí tính của t 'ch tại-đời sống chủ yếu được xem xét như là cái liên quan đến nội dung triết học giá trị, nhằm mục đích chứng minh cho triết học giá trị của F. Nietzsche. Vì vậy, ở đây đi ều c ần làm chủ yếu là khẳng định lại một cách chính diện nội dung tư tưởng này của F. Nietzsche thông qua phân tích một số luận điểm tiêu biểu, mà không c'ân thiết phải trình bày lại những luận bàn, không c'àn nêu lại tất cả các trích dẫn vốn đã rất rõ ràng v ềcái phi lí tính như đã thấy.

Khi bác bỏ các loại nguyên tử luận duy vật và nguyên tử luận tôn giáo v`ê linh h`ôn, F. Nietzsche hình dung có "một đạo lộ đang trải rộng cho

những suy tư và những sư nhạy cảm mới v ề giả thuyết linh h cn: và những khái niêm như "linh h'àn hữu mênh", "linh h'àn như tính đa diên của chủ thể" và "linh h'ôn như một cấu trúc xã hội của bản năng và tình cảm", từ nay v'è sau, c'àn phải có một địa vị xứng đáng trong khoa học" 128. Phải chăng đây là dự cảm của F. Nietzsche v'ê một siêu hình học mới, siêu hình học viê linh hiện hoặc ý chí? Ta tìm thấy câu trả lời khá rõ ràng của F. Nietzsche cho câu hỏi này trước hết được thể hiện trong tư tưởng, quan niêm của ông về ý chí, đặc biết về ý chí khát vong quyền lưc như sau: "Nếu như chúng ta không được "phối cấp" một đi àu gì hiện thực hơn ngoài cái thế giới đ'ày duc vong và đam mê này, và dẫu chúng ta tìm kiếm ở bên trên hoặc dòm ngó ở bên dưới cũng không nhìn thấy một "hiện thực" nào khác hơn là hiện thực của những xung lực bản năng chúng ta - vì tự tưởng chỉ duy là sư nối kết, xâu chuỗi các bản năng này: thì phải chăng chúng ta không được phép thử một lần nêu lên những lời chất vấn phải chẳng đi ài được phối cấp này không đủ để giúp chúng ta hiểu cái đi ài được mênh danh là thế giới cơ giới (hay "vật chất") tương tư như nó? Tôi không có ý cho rằng nó giống như ảo tưởng, như "ảnh tương" hay một "biểu đạt" nào đó (theo quan điểm của Berkeley và Schopenhauer), mà như là một hiện tượng có cùng trình độ hiện thực với tình cảm của chúng ta như một hình thái tố phát của thế giới tình cảm mà trong đó mọi thứ vẫn còn bị thu nhiếp bởi một thế lực thống nhất cường liệt, nhiên hậu, nó phân cành, trổ nhánh và tương hình trong một tiến trình hữu cơ (và đương nhiên trở nên mền yếu và suy nhược đi), như một hình thái đời sống bản năng, trong đó tổng thể các chức năng hữu cơ vẫn còn chịu sư ràng buộc, đan kết, tổng hợp với nhau thông qua các quá trình tư đi ều tiết, đ ồng hóa, dinh dưỡng, bài tiết, và trao đổi chất - như một hình thái nguyên thủy của đời sống?". "Cuối cùng, nếu như có thể giải thích được rằng toàn bô đời sống bản năng của chúng ta là hê quả của sư hình thành và phân cành tách nhánh của *một* hình thái căn bản của ý chí - tức là của ý chí khát vong quy ền lực, như thông tắc mà tôi nêu ra - ; và nếu như ta có thể quy moi chức năng hữu cơ v ềý chí khát vong quy ền lưc này và đ ồng thời cũng tìm thấy ở đó giải pháp cho vấn đ'ề sinh thực và vấn đ'ề dinh dưỡng -  $\dot{\sigma}$  đây thực ra là một vấn đề mà thôi - bấy giờ theo đó chúng ta sẽ có được cái quyền khẳng định một cách minh bạch rằng mọi thế lực tác dung là ý chí khát vọng quyền lực. Thế giới nhìn từ nôi tại, thế giới mà chúng ta định nghĩa và định danh dựa trên "tính cách minh bạch" của nó - nó là "ý chí khát vọng quy ền lưc" và không là gì khác hơn" 129. Tinh th'ân những luận điểm nói trên chính là thừa nhận sự t'ôn tại của một ý chí - ý chí khát vọng quy ên lực thống trị thế giới-đời sống nói chung. F. Nietzsche cho rằng ngay cả những biến đổi của thế giới cơ giới cũng do tác đông của ý chí. Ông cũng cho rằng bản năng con người chỉ là kết quả phân cành, tách nhánh của một ý chí chung là ý chí khát vong quy en lưc. Theo ông, đây là cái "mang thuôc tính tinh th'àn nhất, được che đậy kín đáo nhất, tinh vi nhất đang thèm khát say sưa rong ruổi khắp chốn tương lai" 130, mà mọi sinh hoạt bản năng của chúng ta đ'àu phu thuộc vào nó. Cho nên, căn cứ vào tư tưởng v'è siêu hình học truy ên thống nói chung, chúng ta có thể thấy ở đầy thể hiện rõ "thực chất" nôi dung tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche v'ề bản chất phi lí tính của t`ôn tại-đời sống.

C'ân nói rõ hơn rằng với việc coi ý chí, nhất là ý chí khát vọng quy ền lực như là cái cơ bản, chi phối đời sống, tức là mọi t'ôn tại, F. Nietzsche đã xem những cái mà ông gọi là *bản năng, phi chủ đích, "bẩm sinh"* là *cái bản chất* của t'ôn tại-đời sống nói chung. Bởi vì, theo ông "ph'ân lớn quá trình tư duy có ý thức vẫn phải được xem như là một trong những hoạt động bản năng, và thậm chí hoạt động tư duy triết học cũng vậy"; rằng "ph'ân lớn hoạt động tư duy có ý thức của triết gia chịu sự dẫn dắt âm th'ân ẩn mật của bản năng, và bị bức bách đi theo đường hướng nào đó"; và rằng

"chính cái đi à phi chủ đích nơi hành vi là cái căn bản mà trên đó giá trị quyết định của hành vi t'ôn lập, và phải chẳng tất cả những gì mang chủ đích tính trong hành vi, tất cả những gì có thể nhìn thấy, biết, "ý thức" được về hành vi, vẫn chỉ quy thuộc về biểu diên, lớp da của nó mà thôi và, cũng như mọi lớp da, nó tố cáo đi àu gì đó nhưng vẫn còn che giấu nhi à hơn. Tóm lại, chúng ta tin rằng cái chủ đích chỉ là dấu hiệu, là biểu trưng, nó trước hết đòi hỏi một sư giải minh, hơn nữa nó là một dấu hiệu chỉ thị quá hàm hỗn, quá phong phú đến mức h ầu như không chỉ thị đi ều gì v'ê bản thân nó - rằng luân lí, trong ý nghĩa được hiểu cho đến ngày nay, vì thế là thứ luân lí chủ đích, là định kiến, một sư vôi vàng, một sư tạm thời". Trên thực tế đi à mà F. Nietzsche thực sư bàn đến trên đây không phải là v ềbản chất của ý chí nói chung, mà là v ềchính ý chí khát vọng quyền lực. Nó, ý chí khát vong quy ên lưc v è thực chất, đó là những gì v è tinh th ân, t 'ôn tại có tính cách sai khiến, muốn làm chủ nhân ông trong tư thân và đối với thế giới xung quanh, là ý chí thâu tóm, chế phục, khát vong thống trị và thực sư có quy ền năng thống trị... Nó chính là cái "cái xung đông cường liệt nhất, cái bản năng chuyên chế trong chúng ta" mà "không chỉ lí trí mà cả lương tri của chúng ta cũng quy phục" và với nó, trí tuê chỉ là cái công cụ mà thôi. Vậy, ta có thể gọi ý chí khát vọng quy n lực chính là cái tinh thần phi lí tính, là cái bên trong căn bản của t 'cn tại, quy định, chi phối không chỉ đời sống tinh th'àn mà cả hoạt đông con người, cả t'ôn tại-đời sống nói chung. Hơn thế, đối với F. Nietzsche với cái ý chí khát vong quy ên lưc ấy tất cả được quy thành đời sống, là đời sống. Nói cách khác, với những gì đã chỉ ra trên đây c'ân khẳng định thực chất nội dung siêu hình học của F. Nietzsche là ở chỗ coi cái phi lí tính, tức cái bản năng, phi chủ đích, chính là cái bản chất chi phối t ch tại-đời sống nói chung, đời sống con người nói riêng. Cái phi duy lí ấy được F. Nietzsche goi với cái tên là "ý chí khát vong quy en lưc".

Về phương diện thứ hai. Ở đây khả thể siêu hình học phi duy lí của F. Nietzsche không phải là một tư tưởng, quan niệm mang ý nghĩa của một lí thuyết như đã nói ở trên, mà là một quá trình tinh thần, một phương cách tinh thần mang nội dung, tính chất phi duy lí thấm sâu, phổ quát trong cái nhìn, cách thể hiện những quan niệm, suy niệm của F. Nietzsche. Bởi vì, nếu ta xem "phương diện thứ nhất" như là sự thấy ra, thừa nhận về mặt "t in tại" hay "bản thể" của cái bản chất phi duy lí của t in tại-đời sống nói chung, thì ở đây hay là về phương diện này ta quan tâm đến cái quan điểm, phương pháp, nhưng có lẽ như thế chưa đủ, có lẽ ta nên dùng từ "phương cách" ("phương cách tinh thìn") siêu hình học ở F. Nietzsche thì hợp lí hơn, nhằm "chiếm lĩnh" cái bản chất phi duy lí của t in tại-đời sống.

Theo đó, trước hết chúng ta có thể thấy rõ đi ầu này trong hình thức kết cấu của cuốn sách Bên kia thiện ác với những chương tiết rất "độc đáo" của nó: h'ài như không có liên kết nào giữa các chương sách, giữa các mục trong một chương sách, giữa các nội dung trong một mục nào đó của một chương nhất định v.v. Đặc biệt, ta cũng thấy rõ đi ều này trong tên goi "bên kia thiên ác" của cuốn sách như đã được giải nghĩa v ề mặt từ ngữ, như nó được thể hiện trong toàn bô nôi dung cuốn sách, và như đã và sẽ thấy trong toàn bô sư kiến giải-luận bàn v'ê "những suy niêm bên kia thiên ác" của F. Nietzsche trong nôi dung cuốn sách Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác này. Và ở đây ta còn thấy rõ đi ều này qua một nhận xét v ề F. Nietzsche, xin được nêu lại như sau: "Đoc Nietzsche, ta không thể phân loại hay đóng khung triết học của ông vào bất luận một chủ thuyết hay trường phái nào. Tư tưởng của Nietzsche không hoàn toàn là sản phẩm của thời kì Khai sáng hay Lãng mạn (Romanticism), của Tư do hay Bảo thủ, Dân chủ hay Xã hội, duy lí hay duy thực nghiệm, và thậm chí kể cả chủ nghĩa Hiên sinh hay Hậu hiên đại v.v. Vậy triết học của Nietzsche thuộc trường phái nào? Câu trả lời không đơn giản. Ph'ân vì bản thân Nietzsche

chủ định từ chối đóng khung tư tưởng của mình trong một hệ thống triết học: "Tôi hoài nghi tất cả mọi [triết học] hệ thống hóa". Nhưng không phải chỉ có thế, cái *phương cách tinh thần phi lí tính* của F. Nietzsche cũng đã được nói đến khi giải nghĩa cụm từ, khái niệm "những suy niệm bên kia thiện ác". Tuy vậy, ở đầy vẫn cần phải nói thêm một vài đi ầu *rất cần thiết* là liệu ta có thể tiến hành khảo cứu quá trình phi duy lí, phi lí tính ở một người đã chết, được không? Hoặc là ta cần có sự tự trải nghiệm, tự chiếm nghiệm để tinh thần ta ít nhi ầu mang được hoặc gặp được tinh thần của F. Nietzsche?

Như thế, có thể nói rằng F. Nietzsche rất hiểu v ề "nguyên tắc" cái bản chất tinh th ần phi lí tính, phi duy lí là riêng nó, tự nó không có cấu trúc, không có hệ thống, không hình thù (và không có cả logic?), nó có thể được xem như cái "dòng" tinh th ần, tư tưởng đ ầy những đột biến, ngẫu nhiên và có thể không kiểm soát được v.v. Cho nên, không thể tạo dựng, biểu hiện nó trong một kết cấu logic, hệ thống xác định nào đó, không thể mô tả, trình bày nó một cách thu ần túy duy lí được. Có thể xem đây là một trong những nội dung có ý nghĩa bổ sung cho "khái niệm" lối suy niệm triết học mà ta đã giải thích ở trên, đ ầng thời cho việc theo dõi nội dung cuốn sách này của tác giả. Theo đó, cái ý nghĩa cơ bản của "lõi suy niệm" tức là "dòng" tinh th ần ở F. Nietzsche v ềcơ bản, chỉ cái yếu tố, quá trình phi duy lí, phi lí tính trong ông.

Cuối cùng, không thể không thấy rằng *tính đặc thù (riêng biệt)* của tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche v ềbản chất phi lí tính của t ồn tại-đời sống được thể hiện rõ trong các phương diện nội dung đã được xem xét ở trên. Việc F. Nietzsche hiểu cái phi lí tính, cái ý chí khát vọng quy ền lực như là cái phổ biến, cái bản chất chi phối t ồn tại-đời sống nói chung, là tư tưởng của riêng ông, *chỉ của riêng ông*. Đây được hiểu như là vấn đề có tính chất *căn để* của khuynh hướng siêu hình học của F. Nietzsche nói

chung mà căn cứ vào đó ta sẽ xem xét những khả thể siêu hình học khác của ông. Mặt khác, căn cứ vào các phương diện nội dung siêu hình học đã được xem xét ở trên ta có thể thấy ra một khả thể siêu hình học phi lí tính theo nghĩa mở rộng, tức là không dừng lại ở việc *chỉ* xem xét bản chất phi duy lí, phi lí tính của t ồn tại, mà mở rộng ra toàn bộ những biểu hiện, vận động, tương tác của cái bản chất ấy như cách mà các siêu hình học vốn thể hiện. Theo đó, ta sẽ thấy một khả thể siêu hình học phi lí tính thâm nhập vào những khả thể siêu hình học khác mà ta sẽ bàn dưới đây, hoặc vào toàn bộ nội dung tư tưởng, suy niệm của F. Nietzsche.

2. Về khả thể siêu hình học trong nội dung triết học đời sống hay triết học đời sống như một "siêu hình học đời sống". Trước hết, để có thể thấy được, có thể hiểu đúng khuynh hướng triết học đời sống sống với tư cách một khả thể siêu hình học ở F. Nietzsche chúng ta c'ân có một ý niệm, khái niệm chung về triết học đời sống. Trong mục Triết học cuộc sống của cuốn Triết học phương Tây hiện đại. Từ điển, nôi dung khái niêm triết học đời sống (cuộc sống) đã được trình bày khá rõ với những khía cạnh cơ bản như sau: a) Đây là khuynh hướng triết học xuất hiện chủ yếu ở Đức và ở Pháp với những đại diên tiêu biểu là Nitse, Đintây, Dimen, Becxông, Spengole, Clagexơ v.v.; b) Khái niêm "đời sống" rất đa nghĩa và không thực sư rõ ràng. Nó có thể được hiểu trên bình diên sinh học (ở Nitse, Clagexo), vũ tru hoc (Becxông), văn hóa, lịch sử (Đintây, Dirnen, Spengole). Tuy nhiên, những bình diên này thường đan xen vào nhau ngay trong một quan điểm triết học, trong một triết gia. Chẳng hạn, Becxông hiểu cuộc sống với tư cách là "khí thế sống" của vũ tru, cái có bản chất là "ý thức" hoặc "siêu ý thức". Theo đó, cuộc sống được nhận thức qua sự so sánh với các quá hình ý thức và tâm hồn nhờ xuất phát từ sư xúc cảm nôi tại; còn ở Đintây và Dimen thì cuộc sống biểu hiện như dòng chảy của những xúc cảm trong khi chính những xúc cảm nảy lai bắt ngu 'ân từ những đi 'àu kiên văn hóa - lịch sử. Tuy vậy, điểm chung của triết học đời sống là xem đời sống là hiện thực thứ nhất, là quá trình hữu cơ toàn ven, t ồn tại trước khi có sư phân chia vật chất và tinh th'ân, tư duy và t'ôn tại. Cuốc sống biểu hiện là quá trình hình thành, phát triển mang tính sáng tạo liên tuc, toàn ven, đối lập với các cấu trúc vô cơ, cơ học, với tất cả những gì xác định, cứng nhắc và "đã sinh thành"; c) Triết học đời sống là một khuynh hướng triết học đối lập với chủ nghĩa duy lí, phản ánh cuộc khủng hoảng của khoa học tư nhiên cơ học và bắt ngu ch từ truy ên thống của chủ nghĩa lãng mạn Đức. Triết học đời sống cho rằng lí tính tách rời một cách vô hi vong với cuộc sống, rằng sự nhận thức bằng lí trí - cơ học và khoa học chỉ có thể thấy được quan hệ giữa các sư vật chứ không thấy được bản thân sư vật. Nó tuyên bố nhận thức lí tính là việc định hướng vào việc thỏa mãn những nhu c'ài thực tiễn thu an túy, là hoạt đông xuất phát từ lợi ích thực dung, còn nhận thức khoa học thì đối lập với trực giác, hình ảnh, tức là đối lập với bản chất phi duy lí của đời sống. Trong khi đó, triết học đời sống xem bản chất đời sống là bản chất phi duy lí, đặc biệt chú ý đến cơ sở trưc giác, vô thức của quá trình sáng tạo; d) Khi nhấn mạnh ý nghĩa của sáng tạo cá nhân, sư tư hiên thực hóa nhân cách con người, triết học cuộc sống đồng thời nhấn chìm nó vào dòng chảy của sư hình thành không mang tính cá thể của cuộc sống, hình dung sư sáng tạo như một quá trình và kết quả của sư thích nghi sinh học; e) Sáng tạo là khái niệm trung tâm của triết học đời sống nhưng nó rơi vào mâu thuẫn khi tuyết đối hóa quá trình phi duy lí, phủ nhận duy lí v.v.<sup>131</sup>

Dựa vào những hiểu biết chung trên đây về nội dung khái niệm triết học đời sống, chúng ta có thể thấy rõ "những yếu tố", "những biểu hiện" nhất định của một "triết học đời sống" của F. Nietzsche *với* những đặc điểm cả về mặt ưu điểm và hạn chế được thể hiện trong các nội dung đã được xem xét, cụ thể là trong "Chương thứ hai. Triết học giá trị bên kia

thiên ác" và trong ph'ân vừa trình bày ở trước mục này. Chỉ nhấn mạnh thêm là "triết học đời sống" của F. Nietzsche dưa trên tư tưởng cơ bản là về ý chí khát vọng quyền lực và xin nêu một đoạn như một "định nghĩa" ngắn của ông v ề đời sống như sau: "Ở đây, ta c ần phải suy tư tìm tòi căn nguyên một cách triệt để và ngăn mọi sư yếu đuổi của tình cảm: đòi sống tự bản chất của nó là một khuynh hướng chiếm hữu, gây tổn thương, uy hiếp những đối tượng xa lạ và yếu đuối, là bức bách, là thô bạo và áp đặt quy củ của riêng nó, là chiếm đoạt và ít lắm đi nữa cũng là lợi dụng"... "vì đời sống chính  $l \hat{a} \circ \hat{y}$  chí khát vọng quy  $\hat{a}$ n lực"  $\hat{a}$ 2. Nhưng ở đây chúng ta chỉ nói v'ê "triết học đời sống" của F. Nietzsche trong chừng mực nó biểu hiện nôi dung, khuynh hướng của một siêu hình học của ông, còn trong thực tế, "triết học đời sống" của F. Nietzsche không thu ần túy, trái lại liên quan, bao g'ôm những nôi dung triết học, tư tưởng khác nữa. Cho nên, để tránh sư lặp lại không c'ân thiết chúng ta không trình bày lại toàn bô nôi dung "triết học đời sống" của F. Nietzsche theo những khía cạnh nôi dung của khái niêm triết học đời sống như đã chỉ ra, mà chỉ xin nêu ra và tranh biên một số điểm từ góc nhìn, quan điểm nghiên cứu của tác giả, tức là những điểm v ề khả thể của triết học đời sống của F. Nietzsche trong môi liên hệ với tư tưởng, khuynh hướng siêu hình học ở ông.

Thứ nhất, các tác giả của Triết học phương Tây hiện đại Từ điển có thể đúng khi nói v è triết học đời sống của các tác giả khác khi họ hiện diện với tư cách một triết gia triết học đời sống thực sự với một lí thuyết rõ ràng, hoàn chỉnh, ngay cả khi nó "được phát triển" lên từ chính tư tưởng của F. Nietzsche v ề đời sống, với việc nêu ra những nhận xét v ề mâu thuẫn, đúng hơn hạn chế, khuyết điểm của triết học đời sống nói chung ở các khía cạnh d) và e) như đã thấy. Nhưng liệu các tác giả có đúng không khi áp dụng những nhận xét này vào F. Nietzsche? Tôi cho rằng những nhận xét trên không đúng, thậm chí là không đúng về căn bản đối với tư tưởng của F.

Nietzsche trong Bên kia thiên ác. Bởi vì, như tất cả những khía canh biểu hiên tư tưởng triết học của F. Nietzsche v'ê đời sống được trình bày trong tài liêu này cũng như trong Bên kia thiện ác, chúng ta có thể thấy được những điểm rất căn bản trong tư tưởng của ông khiến ta khó có thể chấp nhân, đ 'ông tình với những nhân xét như thế: 1) Ở F. Nietzsche chỉ có một "siêu hình học" v'ê bản chất phi lí tính, phi duy lí của tôn tại nói chung, nhưng có rất ít nôi dung và không bài bản, không hệ thống, trong khi h'àu như sư quan tâm của ông hướng đến quá trình của đời sống con người, xã hội hay nói đúng hơn, ông đặc biết quan tâm đến sư t 'ch tại, biểu hiện của ý chí nói chung, nhất là của ý chí khát vong quy en lực trong đời sống xã hội, đời sống con người. Mặt khác, ngay cả tư tưởng, quan điểm mới việt côn tai nói chung, tức là có thể gọi là tư tưởng, quan điểm "biên chứng mới", một yếu tố của siêu hình học, cũng được ông chủ yếu thể hiện trong quan niệm v'ê con người, v'ê đời sống xã hội. Chúng ta có thể thấy rõ đi ầu này trong muc v'ê "phép biên chứng" và v'ê "triết học xã hôi" của F. Nietzsche sẽ được trình bày dưới đây; 2) F. Nietzsche chưa có sư xây dưng, không có cả ý đ ò xây dưng một triết học đời sống cho dù chỉ là một bản thiết kế, phác thảo v ề nó, thậm chí cũng không có ý định v ề đi ều này với một số quan niêm, khái niêm cơ bản nào đó, trừ quan niêm, khái niêm ý chí khát vong quy ên lưc. Nhưng ngay cả bản thân quan niệm v ề ý chí khát vong quy ên lưc cũng đâu phải chỉ có một nội dung, một ý nghĩa là triết học đời sống, mà hơn thế còn có cả những nôi dung, ý nghĩa khác, trong đó nổi bật là triết học giá trị; 3) Đặc biệt, sẽ là vô lí khi nói rằng triết học đời sống của F. Nietzsche "nhấn chìm" sáng tạo cá nhân con người vào dòng chảy của sư hình thành không mang tính cá thể của cuộc sống, hình dung sư sáng tạo như một quá trình và kết quả của sư thích nghi sinh học. Ở đây tôi xin khẳng định bằng chính những xúc cảm - một quá trình phi lí tính, phi duy lí vô tư và khách quan trong tôi, rằng tôi tuyết nhiên không cảm thấy như thế.

Tôi cho rằng những nhận xét trên quá dựa trên lí thuyết triết học nói chung để bỏ qua tính chất riêng biệt, đặc thù của triết học và tư tưởng của F. Nietzsche. Bởi vì, những gì F. Nietzsche trình bày v ề vai trò của con người cá nhân-kẻ vị kỉ, những con người cao quý, mạnh mẽ, những chủ nhân ông trong lịch sử và đương thời, theo tôi là những gì hiện diện rất rõ ràng, đầy sức hấp dẫn, thuyết phục và không thể nào bị chìm ngập, bị làm mờ đi theo những tư tưởng "siêu hình học" còn rất nghèo nàn ở ông. Tôi nhận thấy sự sáng tạo, sức mạnh và rất nhi ều phẩm chất quý giá của con người cá nhân được thể hiện trong những trang sách, đã làm nên sức sống, sự cuốn hút, sự chinh phục của *Bên kia thiện ác*. Đặc biệt, với tư cách một người nghiên cứu triết học, một người tự do, tôi sẽ thấy rất xấu hổ khi không thấy trong tôi cái "bản năng chuyên chế" là chính tư tưởng triết học của tôi.

Thứ hai, trong muc "Nitse (Nietzche) Phriđoric" các tác giả của "Từ điển" này cho rằng F. Nietzsche chính là người "sáng lập triết học đời sống" 133. Cách nói kiểu này còn có ở những người khác, chẳng hạn như việc xem F. Nietzsche là "ông tổ" của triết học đời sống. Vậy đi ều chúng ta muốn nói ở đây là không thể "suy ra" F. Nietzsche ("người sáng lập", "ông tổ") theo chiều từ những "triết thuyết v'ê cuộc sống" đã rõ ràng, đ'ây đủ, hoàn toàn. Như đã trình bày, lập luận ở những nôi dung trên kia thì ở F. Nietzsche chỉ t 'ôn tại cái khả thể, hay ít nhi 'àu mang tính khuynh hướng của triết học đời sống, bởi vì nôi dung quan niệm, tư tưởng của ông cu thể là trong Bên kia thiện ác không đơn thu an như thế, trái lại, cũng cái khuynh hướng triết học đời sống có thể lại là những khả thể, khuynh hướng siêu hình học, triết học giá trị, triết học con người, thậm chí cả về xã hội học, dân tôc học, nhân loại học và văn hóa học v.v. nữa. Đi ầu đáng nói là dường như F. Nietzsche không bằng lòng, không muốn dừng lại ở cái ý tưởng *một* chiều trong tạo dựng một học thuyết riêng biệt nào đó như người ta quan niệm. Hơn thế, ông muốn thâu g 'âm tất cả vào một "chỉnh thể" nào đó. Thế thì, trong một diễn cảnh tinh th`àn, tư tưởng mang tính khả thể như vậy, có thể xem một ý tưởng, khuynh hướng riêng biệt của ông, chẳng hạn "triết học đời sống", như một "cội ngu `ôn", một "sự sáng lập" mà chính ông không có ý định v ềnó, được không?

Thứ ba, với tiêu đ'ê "Những khả thể triết học khác" (hay "những thành ph 'an khác của một n'ên triết học bên kia thiên ác"), dĩ nhiên chúng ta nói v'ê triết học đời sống của F. Nietzsche là v ề khả thể của "triết học đời sống" hay là "triết học đời sống bên kia thiên ác", đ ồng thời là v ề một triết học đời sống mang nôi dung hay có khả thể của một siêu hình học. Vì vậy, những bàn luận v'ê "triết học đời sống" của F. Nietzsche ở đ'ây là nhằm luận chứng cho đi ều trên. Theo đó, chính hai điểm bàn thảo thứ nhất và thứ hai ở trên cũng là những khía cạnh cơ bản nằm trong nôi dung này. Ngoài ra, chúng ta còn thấy F. Nietzsche không chỉ trình bày ý chí, cu thể là ý chí khát vong quy en lưc trong ý nghĩa "thu an túy" của nó, mà còn mô tả, diễn trình nó trong những biểu hiện nhi ều mặt của t ồn tại, nhất là của đời sống xã hôi như trong luân lí (đạo đức), trong tôn giáo, đời sống của các dân tôc, nhân loại, đặc biệt trong những con người thống trị, ưu tú, cao quý, những chủ nhân ông v.v. Qua những luận giải của mình, F. Nietzsche đã dẫn người ta đi từ chỗ "thừa nhận" ý chí khát vong quy ền lưc "cơ giới" đến ý chí khát vong quy en lưc trong thế giới thực đông vật và cuối cùng là ý chí khát vong quy en lưc trong đời sống xã hôi của con người, tức ý chí khát vong quy ên lưc của con người. Tuy vậy, c'ân thấy rằng tất cả những lập luận, trình bày như thế đều chỉ như những nét vạch chỉ, không hình thù, không cấu trúc, không hệ thống và rất nghèo nàn v.v. Vậy, nếu để sang một bên cái "khái niệm" ý chí khát vọng quy n lực với tư cách là cái của đời sống, là chính đời sống đối lập với cái vô cơ, cái không sống, ta sẽ thấy còn lại cái "bản nguyên" ("bản thể") (F. Nietzsche phản đối các khái niêm này) hay cái bản chất của t'ôn tai vân đông, biểu hiện nó trong mọi hình thái của t'ôn

tại, của đòi sống với tư cách là đối tượng của một siêu hình học có thể mang tên "siêu hình học đời sống" (siêu hình học về bản chất phi lí tính, phi duy lí của tồn tại) phân biệt với siêu hình học về "ý niệm", về "vật tự thần", về "ý niệm tuyệt đối" hoặc siêu hình học tôn giáo về Thượng đế v.v. Do đó, chúng ta chỉ có thể thấy, chỉ có thể nói ở F. Nietzsche tồn tại khả thể, những khả thể của triết học đời sống, đồng thời là khả thể, những khả thể của siêu hình học. Vì vậy, ở đây bàn về siêu hình học ở F. Nietzsche cũng chính là bàn về triết học đời sống của ông và ngược lại. Đó là triết học đời sống - siêu hình học đời sống, là sự độc đáo-đặc thù của triết học đời sống cũng là của siêu hình học ở F. Nietzsche.

3. Về một khả thể siêu hình học trong khả thể tâm lí học mới hay một "siêu hình học tâm lí". Theo F. Nietzsche, "toàn bộ tâm lí học cho đến ngày nay chỉ nương vào những thành kiến luân lí và sơ hãi mà t 'ôn tại: nó không dám li ầu lĩnh thâm nhập vào chi ầu sâu, để nắm bắt nó như một loại hình thái học và học thuyết về sự phát triển của ý chí khát vọng quyền lực như tôi hiểu - một đi àu mà cho đến nay vẫn chưa ai thoáng nghĩ đến: chúng ta có thể nhận ra từ những gì xưa nay được viết ra cái dấu hiệu của những gì bấy lâu vẫn câm nín. Sư thô bạo của thành kiến luân lí lấn sâu vào cái thế giới tinh th'àn nhất, cái thế giới có vẻ lãnh đạm và phi giả định nhất và, như chúng ta thấy rõ, nó hủy hoại, ngăn trở, làm mù lòa, bóp méo. Tâm sinh lí học đích thực phải đấu tranh với sư chống đối vô thức trong trái tim của kẻ tìm tòi, nó đem "lòng" chống lại chính nó: học thuyết v ề đi àu kiên tính hỗ tương của hai xung lực bản năng "tốt" và "xấu" vốn đã gây ra bực bôi, khó chịu đối với những tâm h'ôn còn tráng kiên và nhiệt thành, như một kiểu vô luân tinh vi nào đó -, nói chi đến cái học thuyết cho rằng mọi bản năng "thiên" đ`àu khỏa ngu 'ôn từ bản năng "ác". Thế nhưng, nếu như có kẻ nào đó nhận thấy những tình cảm như ganh ghét đố kị, tham lam, kiêu mạn như là những tình cảm quy định đời sống, như là một đi ều gì đó

phải t'ân tại một cách căn bản, một cách yếu tính trong toàn bộ sinh hoạt đời sống, hệ quả là còn phải được phát huy hơn nữa nếu như đời sống c'ân phải phát đạt -, thì kẻ ấy sẽ chịu đưng một chi ều hướng phán đoán như thế của hắn như chịu đưng một trận sóng nh à. Và tuy thế, giả thuyết này tuyệt nhiên chẳng phải là đi ều kì quặc nhất và lạ lùng nhất trong vương quốc mênh mông và h'ài như vẫn còn tinh khôi của những hiểu biết nguy hiểm này và trong thực tế, có hàng trăm lí do để mọi kẻ phải xa lánh nó, mọi kẻ nào có thể... làm được như vậy. Mặt khác: nếu người ta đã một l'ân bị đánh dạt cùng với con tàu của mình đến chốn này, vậy thì! Hãy tiến lên! Giờ đây hãy cắn răng thật chặt! Mở to mắt mà nhìn, giữ chặt lái! - chúng ta cùng thẳng tiến vượt băng qua luân lí, chúng ta đè bep và có lẽ nghi ền nát cái luân lí tàn dư riêng biệt của chúng ta khi chúng ta li àu lĩnh thực hiện chuyến hải hành đến chốn ấy - thế nhưng, chúng ta chẳng là gì cả. Một thế giới thâm viễn hơn chưa h`ê hé lô ra với người lữ khách kẻ phiêu linh: và kẻ tâm lí gia nào đã "hi sinh" theo cách đó - không phải theo kiểu sacrifzio dell' intelletto (hiến tế lí trí), mà ngược lại - thì tối thiểu cũng được quy ền đòi hỏi rằng tâm lí học một l'ân nữa phải được nhìn nhận như là nữ hoàng của mọi khoa học, và những khoa học kia đang t'ê tưu chố no là để h'âi hạ và soạn sửa cho nàng. Vì giờ đây một l'ân nữa, tâm lí học trở thành đạo lộ dẫn đến những vấn đ'êuyên nguyên" 134.

Nói chung, trong *Bên kia thiện ác*, tư tưởng "tâm lí học" của F. Nietzsche có rất ít nội dung. Đoạn vừa dẫn ra ở trên là một trong những đoạn hiếm hoi, nhưng điển hình nhất của F. Nietzsche v ề tâm lí học, đ 'ông thời thể hiện rõ nhất nội dung tư tưởng siêu hình học của ông. Tuy nhiên, để thấy rõ hơn nội dung tư tưởng siêu hình học này của F. Nietzsche ta c 'ân kết hợp với những khía cạnh nội dung siêu hình học đã được xem xét ở trên. Ta có thể thấy trong *Phê phán lí tính thuần túy* I. Kant nói rằng xưa nay siêu hình học vẫn được coi là "nữ hoàng" của mọi khoa học. Vì thế,

theo cách nói của F. Nietzsche, khi một tâm lí học có thể đóng vai trò "nữ hoàng" của moi khoa học, thì đi àu đó cũng có nghĩa nó là một siêu hình học "mới", hoặc là một khoa học có thể "thay thê" siêu hình học cũ, hoặc "trong vai trò" của một siêu hình học. Và như đã nói, cũng như siêu hình học v ề bản chất phi lí tính (hay phi duy lí) của t ồn tại và khả thể siêu hình học đời sống, thì "tâm lí học-siêu hình học" của F. Nietzsche coi đối tượng của nó chính là, chỉ có thể là ý chí, hơn nữa, ý chí khát vong quy ên lực, tức là quá trình phi lí tính, phi duy lí của t`ôn tại. Như thế, với khía cạnh nội dung này ta có thêm một lí do, một căn cứ xác đáng nữa để khẳng định những khả thể của siêu hình học ở F. Nietzsche, rằng ở F. Nietzsche không chỉ có khả thể siêu hình học mới theo những chuẩn thức, tiêu chí của siêu hình học truy ên thống, mà cả khả thể siêu hình học mang tên "siêu hình học đời sống" và "siêu hình học tâm *lî*" bên kia thiên ác. Cũng c'àn biết thêm rằng tư tưởng triết học của F. Nietzsche xuất hiện trong bối cảnh mà nói chung người ta có xu hướng từ bỏ, loại bỏ siêu hình học (có lẽ từ I. Kant trở đi?). Tuy nhiên, đó chỉ là một trong các xu hướng triết học của thời đại, trong khi vẫn t cn tại những xu hướng, khả năng muốn duy trì, hoặc khôi phục siêu hình học, vì muốn hay không muốn con người vẫn phải suy tư, ý thức và hoạt động nói chung trong sự quan tâm, trong mối liên hệ với cái vô cùng, vô tận, với "hố thẳm hư vô" của vũ tru, của t nói chung. Đương nhiên, F. Nietzsche chắc chắn cũng không ở ngoài mối liên hệ này, chỉ có đi à ông ít nhi à tư giác hoặc hoàn toàn tư phát trong mối liên hê ấy. Vì thế, ta xem siêu hình học ở F. Nietzsche như khả thể, những khả thể, hay những yếu tố, khuynh hướng siêu hình học bên kia thiên ác.

Như vậy, với tư tưởng v`ê bản chất phi lí tính hay phi duy lí của tôn tại-đời sống, cụ thể là tư tưởng xem ý chí khát vọng quy ền lực với nội dung phi lí tính của nó, là bản chất của t ồn tại nói chung, mặc dù có ít nội dung và còn thiếu sức thuyết phục, có thể xem đây là một khả thể siêu hình học

trong căn để của nó, trong ý nghĩa thuần túy nhất của nó ở F. Nietzsche và là một khả thể siêu học khác với siêu hình học truy ên thống. Chính F. Nietzsche là người duy nhất đưa ra tư tưởng v'ê "ý chí khát vong quy ền lưc" xem như cái bản chất của đời sống, của t ch tại nói chung. Ông hiểu rằng quan niệm như thế là thấy ra, hình dung v ề một cái gì đó vận động, năng động và đúng về thực chất. Với tư tưởng này ông phủ nhận h`âu hết siêu hình học quá khứ và đương thời với hai khuyết tật căn bản: một là quan niêm v'ê một bản nguyên (hay thực thể) tĩnh tại, bất động, chẳng hạn như "ý niêm" ở Platon, "cái thiên tối cao", "ý niêm tuyết đối", và nhất là "vật tư thân" của I. Kant; hai là, mọi siêu hình học trước kia và đương thời nói chung chỉ đ'è cao, chỉ biết đến quá trình lí tính, tức là duy lí. Cho nên đây chính là cái đặc thù-đôc đáo trong tư tưởng siêu hình học của F. Nietzsche. Mặt khác, với việc chỉ ra những khuynh hướng như siêu hình học "đời sống", siêu hình học "tâm lí" mà cơ sở của chúng là siêu hình học v èbản chất phi duy lí, phi lí tính của t `ôn tại-đời sống, rất có thể ta phải nói đến một siêu hình học "giá trị", một siêu hình học "hiện sinh" v.v. Do đó, ta thấy siêu hình học ở F. Nietzsche không chỉ t 'ân tại như một khả thể, mà còn là những khả thể và đi ều này càng chứng tỏ tính khả thể trong tư tưởng siêu hình học của ông và hơn nữa, những khả thể tư tưởng của ông. Ngoài ra, cũng c'àn thấy rằng người ta đã căn cứ vào nội dung tư tưởng siêu hình học này của F. Nietzsche để phê phán ông như một nhà triết học duy tâm chủ nghĩa thực thụ. Nhưng một sư phê phán như thế liêu có sức thuyết phục không khi sư phê phán ấy không nhằm vào một đối tương phê phán "xác định", nghĩa là không thấy ông như một nhà siêu hình học với-của những khả thể?

## 2. Phép biện chứng bên kia thiện ác

Chúng ta sử dụng từ ngữ "phép biện chứng" ở đây không chỉ có nghĩa

chỉ phương pháp ("phương pháp biên chứng"), mà còn cơ bản *với* nghĩa là học thuyết, tư tưởng biên chứng nói chung. Xét v ềnôi dung, chức năng của nó, có thể xem phép biên chứng là một thành ph an của siêu hình học và nó có thể bao g`âm các mặt bản thể luận, nhận thức luận, phương pháp luận (và có thể cả lí luận v`ê ngôn ngữ biên chứng). Tuy nhiên, trong Bên kia thiện ác "phép biên chứng" của F. Nietzsche không có nôi dung toàn diên với các nghĩa, các phương diên nói trên, mà chủ yếu biểu hiện trong những quan niệm, cái nhìn, góc nhìn hoặc những luận điểm riêng biệt của ông, nhất là v'ê đời sống con người, xã hôi, nó chưa phải hoặc không phải là "một hệ thống lí luận" hay một lí thuyết biên chứng. Vì thế, có lẽ việc hiểu nôi dung quan niêm, cái nhìn này của F. Nietzsche với nghĩa hoàn toàn biên chứng là không thích hợp. Cho nên, ở đây khi sử dung các từ ngữ như "phép biên chứng" và những từ biểu hiên các mặt, các thành ph an của nó ta sẽ để trong ngoặc kép (""). Theo đó, ta có thể coi ở F. Nietzsche chỉ có những khía cạnh, yếu tố hay khuynh hướng "biên chứng" mới hoặc một khả thể của "phép biên chứng" mới, hay nói chung là một "phép biên chứng bên kia thiên ác". Mặt khác, cũng vì các lí do trên, ta không coi "phép biên chứng" của F. Nietzsche nằm trong khuôn khổ "siêu hình học" của ông, mà tách ra thành một mục riêng để xem xét, trong đó lưu ý hơn đến "phép biên chứng" v ềđời sống con người, xã hôi, có thể cả v ềcác mặt "bản thể luận", "nhận thức luận" và "phương pháp luận", "ngôn ngữ học" biên chứng.

Nhưng trước khi nói về "phép biện chứng" của F. Nietzsche ta cũng nên nói một số điểm cơ bản về phép biện chứng truyền thống để từ đó có thể thấy rõ hơn tính đặc thù, riêng biệt của F. Nietzsche. Như đã biết trong truyền thống phép biện chứng, nhất là trong thời Cận đại ở châu Âu, I. Kant và WG.F. Hegel được xem là những nhà biện chứng vĩ đại người Đức, trong đó I. Kant được xem là người sáng lập phép biên chứng Đức.

Sau WG. Hegel phép biên chứng Đức được phát triển bởi K. Marx. Ó những tác giả này phép biên chứng có nôi dung cơ bản là học thuyết với đặc điểm nổi bật là tính chất duy lí v è sư phát triển nói chung. Trong học thuyết phát triển ấy tính đa dạng, mâu thuẫn, và cả những nghịch lí được xem là những yếu tố, quá trình cấu thành, tạo nên ngu 'cn gốc, động lực cơ bản của quá trình phát triển. Tuy nhiên, phép biên chứng ở mỗi tác giả nói trên có sư khác nhau khá cơ bản. Ở I. Kant, một mặt ông thấy phép biên chứng xét v ề mặt nhận thức là quá trình tổng hợp của lí tính, cu thể là lí tính siêu nghiệm ("phán đoán tổng hợp siêu nghiêm") 135 mà với nó ông "tin rằng" siêu hình học có thể trở thành một khoa học 136, nhưng v è sau khi thấy ra những mâu thuẫn, nhất là những "nghịch lí" của lí tính (và cả của t'ôn tại), ông đã nghi ngờ, hay đúng hơn phủ nhận khả năng siêu hình học có thể trở thành khoa học. Ở W.G. Hegel phép biên chứng được hiểu là quá trình phát triển của một "ý niệm nào đó" trong một thế giới "thống nhất" duy nhất mà ở đó những sư đa dạng, mâu thuẫn hoặc nghịch lí nếu có cũng chỉ là những yếu tố, quá trình bên trong của sư phát triển ấy 137. Phép biên chứng của W.G.F. Hegel v`êthưc chất cũng là quá trình tổng hợp của lí tính nhằm đạt đến muc đích cuối cùng là chân lí. Từ truy ên thống phép biên chứng Đức, cu thể là từ phép biên chứng W.G. Hegel, K. Marx đã "phát triển" thành "phép biên chứng duy vật" cũng vẫn với đặc điểm duy lí và nôi dung cơ bản là học thuyết v ề sư phát triển nói chung và được ông quán triệt vào nhận thức đời sống xã hội, đặc biệt là trong kinh tế học chính tri. Nhưng ở đây còn có thể thấy sư khác biệt giữa I. Kant với WG. Hegel và K. Marx. Bắt ngu 'ôn từ I. Kant, phép biên chứng ở W.G. Hegel và ở K. Marx dù có sự khác nhau (có nội dung và tính chất "duy tâm" hoặc "duy vật") nhưng cả hai đ'àu tiêu biểu cho "một hình thức" phép biên chứng chỉ thấy và thừa nhận duy nhất một quá trình phát triển, tổng hợp đi lên nhằm đạt đến "sư thống nhất" (cả v ềnhân thức và hiện thực). Trong khi đó

ở I. Kant, khi thấy ra những nghịch lí của lí tính (và cả của t ồn tại), chẳng hạn đó là mâu thuẫn giữa cái hữu hạn và cái vô hạn mà người ta không thể nhận thức được cái vô hạn bằng những cái hữu hạn, bởi vì một tổng số "vô hạn" những cái hữu hạn thì vẫn là cái hữu hạn, nhưng dẫu sao người ta *vẫn phải* tư duy v ề cái vô hạn, ông đã đặt ra một "giới hạn" hoặc "mở" ra một khuynh hướng, đường lối hay nội dung *mới* của phép biện chứng, ít ra là v ề nhận thức, tư tưởng, và căn cứ vào đi ều này ta có thể xem đó là tính chất "mở" trong phép biện chứng của ông.

Tuy vậy, để có thể thấy rõ hơn cái khác biệt trong "phép biện chứng" của F. Nietzsche so với phép biên chứng truy ên thống c'ân hiểu sâu hơn, đúng hơn quan niêm v ề phát triển với tư cách nôi dung cơ bản của phép biên chứng. Từ trước đến nay người ta thường hiểu "sư tổng hợp" một cách đơn giản hoặc thu an túy là quá trình của nhận thức, tư tưởng, nhất là của lí tính. Vì vậy, tổng hợp bị tách khỏi nôi dung của sư phát triển nói chung, nhất là của thực tại khách quan. Nhưng thực ra, tổng hợp chính là quá trình bên trong của phát triển nói chung, trước hết là của sư phát triển hiên thực khách quan, bởi vì sư hình thành cái mới, tức là chất lượng mới với tư cách là kết quả của một quá trình phát triển nói chung, cao hơn, tiến bô hơn so với cái cũ, không phải là cái gì khác ngoài kết quả của quá trình tổng hợp - một quá trình phổ biến của tư nhiên, xã hội và nhận thức, tinh th'àn. Như vậy, với những hiểu biết này, xét v'ênhận thức ta gọi phép biên chứng của W.G. Hegel và của K. Marx là phép biên chứng tuyến tính (hay là phép biên chứng "đóng kín") mà v ethực chất là tổng hợp tuyến tính, còn phép biên chứng của I. Kant là phép biên chứng "mở", mà thực chất là tổng hợp "mở". Vậy, với những nôi dung, đặc điểm nói trên của phép biên chứng truy ền thống ta sẽ đối chiếu với "phép biên chứng" của F. Nietzsche để làm rõ sư khác biệt, đặc thù của nó.

Trước hết ta hãy xem "phép biện chứng" của F. Nietzsche v ề các mặt

"nhân thức luân" ("nhân thức luân biên chứng") và "bản thế luân" ("bản thể luận biên chứng") - [C'àn lưu ý rằng đối với việc xem xét "phép biên chứng" cũng như triết học của F. Nietzsche nói chung, có lẽ những từ ngữ, khái niệm "bản thể luận", "nhận thức luận" không còn hoàn toàn đúng và phù hợp nữa]. F. Nietzsche viết: "Tính chất sai l'ân của phán đoán đối với chúng ta vẫn không phải là một sư phủ nhận đối với bản thân sư phán đoán. Nói như thế, dường như ngôn ngữ mới mẻ này của chúng ta nghe ra kì dị vô song, vấn đ'ê được nêu ra ấy là, nó đòi hỏi đời sống, duy trì đời sống, duy trì chủng loài, và có lẽ cả nuôi dưỡng chủng loài nữa, đến mức đô nào; và chúng ta căn bản nghiêng v ề nhận định rằng những phán đoán sai l ầm nhất (những phán đoán tổng hợp tiên thiên nằm trong số này) (F. Nietzsche ám chỉ phán đoán của I. Kant trong Phê phán lí tính thuần túy - TG) lại có ý nghĩa cực kì quan trong đối với chúng ta. Nếu chúng ta không chấp nhận tính cách hư vong của luân lí, không đo đạc mức đô hiện thực bằng thước đo TUYỆT Đối, BÌNH ĐẮNG thu 'an túy tưởng tượng, nếu không tri 'ên miên nguy tạo thế giới bằng số mục đo đếm, thì con người không thể t`ôn tại - phủ nhận những phán đoán hư vong tức là phủ nhận đời sống, là chối bỏ đời sống. Thừa nhận tính cách phi chân lí như là đi ều kiên cho sư t ồn tại của đời sống: có nghĩa là thu lập cái thế đối kháng với những cảm nhận giá trị quen thuộc theo một cách thái nguy hiểm; và triết học nào dám mạo hiểm theo lới đó thì bấy giờ đã đặt chân ở bên kia thiện ác" 138. Đây là một trong những đoan hiểm hoi F. Nietzsche viết tương đối rõ, tương đối thu ần túy v'ê "biên chứng" của nhân thức. Ở đây tư tưởng của F. Nietzsche thể hiện ở chỗ thấy ra những yếu tố, quá trình "biện chứng" của nhận thức, đó là tính đa dạng, đa chi àu, đa diên, nhất là những mâu thuẫn-nghịch lí (nghịch cảnh) "kì dị vô song" của chúng. Bởi vì, ông xem "tính chất sai l'âm của phán đoán đối với chúng ta vẫn không phải là một sư phủ nhận đối với bản thân sư phán đoán", những sai l'âm của nhận thức, của phán đoán,

hay nói chung, những sai l'âm và chân lí có mối liên hệ hữu cơ, không thể chia cắt, chính chúng cấu thành không chỉ quá trình nhận thức, mà cả t'ôn tại, đời sống con người, giá trị của nó. Hơn thế, ông còn xem cái sai l'âm, thậm chí là "sai l'âm nhất" (chẳng hạn như "phán đoán tổng hợp *tiên thiên*" của I. Kant nằm trong số này), tính hư vọng của "luận lí" cũng là một mặt *tất yếu* của sự khẳng định không chỉ nhận thức mà cả đời sống và đời sống con người.

Vẫn với tinh th`ân thừa nhận những m`âi thuẫn-nghịch lí như đã thấy, F. Nietzsche tập trung xem xét nội dung "biên chứng" của đời sống con người, xã hôi. Ông cho rằng: "Thậm chí những gì cấu thành giá trị của những đì à tốt đep, đáng kính trong, rất có thể là quyến thuộc, có liên hê, cấu kết, có lẽ còn đ cng nhất v ề bản chất, với những gì xấu xa và có vẻ đối kháng kia theo một cách thái lạ lùng. Có lẽ! - Thế nhưng có ai chịu bận lòng với những đi àu "có lẽ" đ ày hiểm tương như vậy! Sứ mênh đó phải chờ đơi cuộc đi v ề của một thế hệ triết gia mới với quan niệm cũng như khuynh hướng khác hơn, và đối lập với những gì lâu nay - một thế hệ triết gia của những đi ều "có lẽ" đ ầy hiểm tượng trong mọi ý nghĩa. - Và nói thật nghiêm túc, tôi nhìn thấy thế hệ triết gia mới như vậy đang trỗi lên" 139; rằng "mọi bản năng thiện đ'êu khởi ngu 'ôn từ bản năng ác" 140; và rằng: "Người ta, kể cả những kẻ thận trong thường bỏ quên một đi ều rằng những đi à gieo rắc bất hạnh, tai ương cũng có thể là những lí lẽ phản bác có cùng giá trị. Một đi ều gì đó vẫn có quy ền là chân thật: cho dẫu đ ềng thời nó độc hại và nguy hiểm ở mức đô cao nhất; quả vậy, moi sư có thể không ngoài cái lẽ của cuộc t'ôn sinh khi con người r'ôi ra sẽ tiêu ma cùng với những hiểu biết phong phú của nó - để sư mạnh mẽ của một tinh th'àn được ước định bằng khả năng nó còn có thể kham nhận được mấy phần "chân lí", hoặc nói minh bạch hơn, nó cần thiết phải pha loãng, che đậy, ướp hương tẩm mật, bóp nghet và xuyên tạc chân lí đến biên tế nào. Tuy nhiên, một sự thật không còn nghi ngờ là những kẻ độc ác, bất hạnh thường gặp may mắn hơn trong việc phát hiện ra một ph'ân chân lí nào đó và có nhi là cơ may thành công hơn; đó là chưa kể có những kẻ độc ác có ph'ân may mắn hơn nữa - loại người mà những nhà đạo đức không h'ê mở miệng nói đến. Có lẽ, sự cứng rắn, xảo trá đem lại những đi là kiện thuận lợi hơn cho sự xuất hiện những tinh th'ân và những triết gia độc lập, mạnh mẽ hơn, so với tính tình hi là lành khiêm nhượng, m'ân mỏng, tế nhị và lối tiếp nhận sự việc nhẹ nhàng mà người ta đ'ê cao và đ'ê cao một cách chính đáng ở một người mang tư cách học giả" 141. Rất đáng nói là trong những đoạn trên kia F. Nietzsche thấy ra cả cái thiện và cái ác, cái đúng và cái sai, cái xấu và cái đẹp, dù chúng là cái đối lập, trái chi là, nghịch cảnh với nhau như những cái, những đi là không thể tương thích, không thể dung hòa, nhưng chúng đều cấu thành giá trị. Tại sao lại có đi là trái ngang, vô lí, nghịch lí như thế? F. Nietzsche đã trả lời một cách rất sâu sắc, rõ ràng và rất thuyết phục: Vì chúng đ'àu có chung bản chất!

Hơn thế, F. Nietzsche còn chỉ ra "phép biện chứng" của tính đa dạng, đa chi ầu, của những mâu thuẫn- nghịch lí t ồn tại ngay trong bản thân con người, trong sự hình thành tính cách, tâm h ồn, phẩm chất của nó. Ông viết: "Có những thứ giúp di dưỡng những tâm h ồn cao viễn như lương thực, dưỡng chất, thì hóa ra g ần như là độc chất đối với những tâm h ồn hoàn toàn khác biệt và nhỏ bé. Đức hạnh của phàm phu biết đâu lại là tà hạnh, là yếu đuối hạ liệt trong con mắt của triết gia. Có thể có trường hợp một kẻ thuộc nòi thượng đẳng, nếu như hắn thoái hóa và đọa lạc, thì chỉ tháng qua đó mà hắn thành tựu được những phẩm tính mà vì đó người ta cảm thấy c ần phải tôn vinh hắn như là một vị thánh nơi thế giới thấp hèn mà hắn đã đọa lạc. Có những sách vở mang lại những giá trị trái ngược cho tâm h ồn và sức khỏe, tùy thuộc kẻ đọc chúng là những t ầm h ồn hạ liệt, sinh lực yếu kém hoặc những tâm h ồn cao viễn, sinh lực dũng mãnh hơn: đối với

trường hợp trước, những sách vở ấy nguy hiểm, gây đổ võ, khiến rêu rã; trường hợp sau chúng là những hiệu triệu thúc giuc những kẻ can đảm nhất tìm lại lòng can đảm của mình. Sách vở nào dành cho moi người moi kẻ đầu là những sách vở bốc mùi: mùi của phàm phu tục tử vướng vít trong đó. Chốn nơi nào mà đám đông quây qu'ân yến ẩm, ngay cả những nơi bon ho thờ phương, nơi chốn ấy thường không khỏi bốc mùi. Người ta chố bước chân vào giáo đường nếu còn muốn hít thở bầu không khí thuần khiết" 142. Đặc biết, ông còn nói v ề đi ều này như một đặc trưng của triết gia tương lai. Theo ông, triết gia tương lai phải đạt đến sư hoằng đại trong tâm h'ôn, tinh th'ân của nó, nhưng đó là sư hoằng đại không đơn điệu, đơn tuyến, tức là không cực đoan, cứng nhắc, một chi ều mà phải tiêu biểu cho cái gì đó khiến con người có thể sánh ngang với t 'ch tại-đời sống và có thể làm chủ nó một cách minh nhiên, thật sư tích cực. Ông viết: "Kẻ triết gia, nếu như ngày nay còn có thể có triết gia, sẽ phải đặt sư hoằng đại của con người, cái khái niêm "hoằng đại" trong chính chi `ài kích rông rãi và đa diên của nó, trong toàn thể đa thù của nó: hắn thậm chí phải xác định giá trị và địa vị tùy vào khả năng mà một người có thể phu đảm và tiếp nhận đến mức đô nào và đa dạng như thế nào, trách nhiệm có thể mở rông đến *phạm* vi nào", 143.

Nhi à khi F. Nietzsche còn thể hiện mình như một nhà "tâm lí" tài ba thực thụ trong sự thấu tỏ tâm h à con người. Ông viết: "Có rất nhi à đi à tốt đẹp nơi sự ranh mãnh" và "có sự vụ thuộc vào loại rất ư tinh tế mà người ta khéo léo che đậy biến nó thành khó hiểu bằng cái vẻ thô lậu, kệch cỡm. Có những cử chỉ của tình yêu và mênh mông quảng đại, mà đằng sau đó không có gì đáng khuyên phải làm hơn là chụp lấy cái gậy và nện cho kẻ chứng kiến tơi bời một trận để khiến cho trí nhớ của hắn bấn loạn rõi bời. Có vài kẻ biết cách tự làm cho trí nhớ rõi loạn và khinh bỉ nó để ít nhất cũng trả thù được chứng nhân duy nhất này - ni ềm e lệ thẹn thùng

vốn đầy tính sáng tạo. Không phải những việc t'à tê nhất khiến người ta xấu hổ ngương ngùng nhất: không phải chỉ có sư gian trá quỷ quyết ẩn đằng sau chiếc mặt na - có rất nhi ều đi ều tốt đẹp nơi sư ranh mãnh. Tôi có thể hình dung một người nào đó ôm giữ một thứ gì đó quý báu, dễ bị tổn thương và c'ân phải che giấu, suốt kiếp lịch kịch lăn tròn như thùng rươu cũ xanh rêu được đóng đai kiện b'ên chắc: chính ni êm ngại ngùng e lệ quá nhạy cảm muốn hắn phải thế. Một con người mang ni âm ngại ngùng thâm khắc còn bắt gặp trên đạo lộ của hắn cái định mệnh và những quyết định nhu nhuyến mà ít ai có thể đạt được, và sư hiện diên của những đi àu đó ngay cả những người thân yêu, g'ân gũi nhất cũng không được biết mối hiểm hoa đối với sinh mênh của hắn ẩn tàng trước ánh mắt của bon ho". "Moi sư gì thâm tr`âm sâu sắc đ`âu yêu chiếc mặt na; thậm chí, đi àu sâu sắc nhất còn thù ghét hình dung tướng mạo và những gì tương tư với nó" và "moi tinh th'an sau sắc đ'àu c'an chiếc mặt nạ: hơn thế nữa, nơi mọi tinh th'àn sâu sắc luôn có một chiếc mặt na nào đó được nuôi lớn và phát triển không ngừng thông qua sư diễn dịch sai l'âm, nói cách khác ấy là sư nông cạn và hời hợt của hắn trong mọi lời nói, mọi bước đi, trong mọi biểu hiện của đời sống" 144. Đặc biệt, chúng ta còn thấy "cái biện chứng" của đời sống tâm lí được F. Nietzsche chỉ ra qua những "cách ngôn", "sáp khúc" với những đoạn văn rất cô đọng thâm sâu, chẳng hạn "Người ta sẽ vụng v'ê biết bao khi nhìn thấy cuộc đời mà không đ'ồng thời nhìn thấy bàn tay kia đang ân c'àn... giết chết nó" và "Lời khen khiến ta day dứt nhi àu hơn lời trách móc" (xem "Chương IV. Cách ngôn và sáp khúc" 145). Và ông còn như một nhà tâm lí học v ềgiới, cu thể v ềđàn bà: "Khi so sánh đàn ông với đàn bà trong một cái nhìn tổng thể, ta có thể nói: đàn bà sẽ không có khiếu trong chuyên xiêm y, phục sức, nếu ho không có cái bản năng đóng vai trò lê thuộc, thứ yếu" 146.

Nhưng như đã nói trong ph'àn v'è "siêu hình học" nói chung của F. Nietzsche, nhất là trong muc "Siêu hình học v'êbản chất phi lí tính của t'ôn tại-đời sống", có lẽ đi ều quan trong nhất đối với F. Nietzsche trong "xây dưng" "phép biên chứng" là thấy ra "sự vận động" của bản chất trong những hình thức đa dạng của nó. Nếu như ở I. Kant phát triển-tổng hợp v ề cơ bản là quá trình của lí tính thu an túy, nó vừa là quá trình của nhận thức (tổng hợp khoa học), vừa phải đối mặt với những nghịch lí không thể vượt qua khi phải thừa nhận ít ra là trong nhận thức sự t 'cn tại của "vật tự thân" tĩnh tại, còn trong "lí tính thực hành", nói chung Kant vẫn "tư phát", vẫn còn ở đêm trước của quá trình hiện thực-thực tiễn của đời sống con người; nếu như ở W.G. Hegel phát triển-tổng hợp là của một quá trình tinh th'ần tư biên, của một "ý niệm tuyết đối" nào đó, mặc dù được ông "tư phát" thể hiện như một quá trình "luôn luôn đi song song với quá trình hiện thực", đi ều mà ông không thể né tránh, nhưng nói chung W.G. Hegel xem "ý niệm tuyệt đối" là cái t'ôn tại có tính chất th'ân bí, hoàn toàn tách rời, đối lập với hiên thực tư nhiên và lịch sử con người, tư nhiên và lịch sử chỉ là sư "tha hóa" của "ý niêm" ấy; và nếu như ở K. Marx phát triển-tổng hợp được vạch ra bởi quá trình của nhận thức lí tính trên cơ sở "duy vật" (sau khi nhận thức này đã "loại bỏ đi" tất cả những gì là "th' ân bí" như "ý niêm", "Thương để" v.v.). Do đó, phát triển-tổng hợp một mặt được hiểu hoàn toàn chỉ là sư vận đông của thế giới vật chất cho dù nó chưa h`ê hoặc không thể được chứng minh (chủ nghĩa duy vật biên chứng hay phép biên chứng duy vật) 147, mặt khác là sư vận đông của đời sống kinh tế, trong khi cái cơ sở kinh tế nào mới thực sư là cơ sở của toàn bô lịch sử, nhất là lịch sử cận-hiên đại thì chưa được vạch ra (quan niêm duy vật v'ê lịch sử), c'àn nói rõ rằng chủ nghĩa Marx có thể rất có ý thức trước sư "phát triển" hiện thực, nhưng hoàn toàn tư phát trước sư tổng hợp với tư cách là quá trình bên trong của nó, trong khi chủ yếu nói v ề "tổng hợp" của nhận thức, lí

tính, cu thể là trong tác phẩm Tư bản và những tác phẩm tiền thân của tác phẩm này; thì ở F. Nietzsche, vấn đ'êdường như rất khác so với các tác giả nói trên và cả truy ên thống biện chứng nói chung. Ở F. Nietzsche "phát triển- tổng hợp" v'ệ cơ bản được hiểu là quá trình của cái phi lí tính, phi chủ đích được ông xem là cái vốn phổ biến của t'ôn tại. Đành rằng trên thực tế những bàn luận của F. Nietzsche v ềcác phạm trù, các khái niêm, v ề tư duy và đặc biệt những kết luận, quan niêm của ông v'ê "bản chất" của đời sống, chứng tỏ rằng ông không từ bỏ, không hoàn toàn xem nhe lí tính, trái lại vẫn c'àn nó để ít nhất diễn đạt tư tưởng, nhận thức mới của mình. Nhưng c'ân thấy rằng đi ều ông thực sự tìm kiếm, khám phá chính là cái phi duy lí, nhất là cái phi lí tính và vân đông của nó nhằm đối lập hắn với tư duy, lí tính theo các quan niêm truy en thống. Trong khi phê phán tất cả những quan niêm xem bản chất của t ồn tại như là những gì tĩnh tại, tách rời t'ôn tại và được đem áp đặt, gán cho t'ôn tại để làm cho t'ôn tại "vận đông" và thậm chí "phát triển", F. Nietzsche lên án, phê phán quyết liệt, thậm chí rất khinh bỉ quan điểm v'ê "tư vận đông" hay "nguyên nhân tư thân" (causa sui). Theo ông, đây là "một khái niệm tư mâu thuẫn vĩ đại nhất mà người ta nghĩ ra cho đến nay, một kiểu cưỡng dâm và quái thai lí tính: thế nhưng lòng kiêu hãnh ngất trời của con người đã nhấn nó chìm sâu vào chính sư phi lí khủng khiếp này. Sư "đòi hỏi tư do ý chí", trong ý nghĩa tuyết đối siêu hình kia, như cách mà nó, tiếc thay vẫn còn đang thống trị trong đ'ài óc của những kẻ nửa học giả nửa học thật, sư đòi hỏi được lãnh tron ven cái trách nhiệm tối hậu đối với hành vi của bản thân và giải phóng Thương đế, doanh hoàn, tổ tiên, mênh vận, công đ cng, khỏi gánh nặng đó, thực ra không gì khác hơn là causa sui, và tư nắm tóc lôi mình lên từ vũng l'ây hư vô trong cõi t'ân sinh hiện hoạt" 148. Nghĩa là đối với ông, việc giải đáp vấn đ'ề "ý chí tư do", hay sư đòi hỏi "ý chí tư do" ("tư do ý chí") của con người sẽ vô nghĩa nếu thừa nhận v'ề mặt siêu hình học khái

niệm nguyên nhân tự thân (causa sui), vì như thế chẳng khác nào "tự nắm tóc lôi mình lên khỏi vũng bùn l'ầy" nhất là trong cõi t 'ôn sinh hiện hoạt của chính con người. Với sự phê phán ấy, F. Nietzsche muốn chứng minh "nguyên nhân" thực sự của mọi vận động của đời sống, ở ngay trong đời sống, đó chính là cái bản chất của nó - ý chí khát vọng quy 'ên lực.

Có thể chúng ta không hoàn toàn đ 'âng tình với ông v'ê tư tưởng xem bản chất đời sống là ý chí khát vong quy ên lưc, dù ta không quy ông v ề một thứ chủ nghĩa duy tâm, hoặc duy ý chí nào đó, nhưng *ít ra* ông rất đúng và có lí trong pham vi đời sống của con người. Chúng ta có thể thấy rõ "phép biên chứng" của F. Nietzsche xét cả v ề "bản thể luận" và "nhận thức luận" nhất là khi xem xét nó trong đời sống con người, xã hội, đó là quá trình tổng hợp của cả lí tính và phi lí tính, nhưng cơ bản là quá trình phi lí tính, trong đó nếu như sư tổng hợp lí tính, tư duy được hiểu là quá trình mà con người có thể chủ đông, tư giác với việc xác định những mục đích, muc tiêu, phương pháp trong hoạt đông, thì sư "tổng hop" phi lí tính, phi duy lí lại là quá trình, những quá trình phi chủ đích thường đưa đến những "ngẫu nhiên", "bất ngờ" khó có thể, thậm chí không thể kiểm soát được. Hơn thế, nếu kết hợp hai quá trình trên, ta có thể nói đến một khía cạnh nôi dung, môt sư "tổng hợp" nữa của "phép biên chứng" ở F. Nietzsche, đó là "tổng hợp của những tổng hợp", một quá trình vừa có tính chủ đích, tư giác vừa có tính phi chủ đích, không tư giác. Đương nhiên, F. Nietzsche đã chưa diễn đạt cho ta sáng rõ những đi àu này, nhưng chính sư tìm kiếm, khám phá của ông đã đặt ông vào mi en quan tâm ấy một cách trưc tiếp hoặc gián tiếp, tuyên bố hoặc chưa tuyên bố, khiến ta chỉ có thể "hiểu" ông qua sư diễn đạt độc đáo, đó là những gì diễn ra ở bên kia thiên ác. Phải nói thêm rằng có lẽ đi ầu chúng ta không thể nghi ngờ là trong ông luôn diễn ra những quá trình "phức hợp" ấy của tổng hợp, hay một quá trình "tổng hợp-phức hợp", đó là những lắng đong, d'ồn nén, kết tình không

chỉ những suy tư, lí trí, mà cả những cảm xúc, tình cảm, lo lắng, ý chí, khát vọng, thậm chí rất lớn lao v.v. để một lúc nào nó bật lên thành tư tưởng, thành dòng tư tưởng, tinh th'ân không ngừng trong ông, để trở thành, đạt đến cõi hoằng đại, cao viễn trong tâm h'ôn ông. Mặc dù vậy, ta vẫn thấy chính ông còn nghi ngờ đi ều quan trọng lớn lao này khi cho rằng việc phát hiện ra sự thật, chân lí này chỉ có thể trông đợi ở "cuộc đi v ề của một thế hệ triết gia mới", trong khi chính ông là kẻ tiên phong?

Bây giờ, từ những luận điểm, những gì được phân tích, xem xét trên đây ta còn thấy ra một phương diện khác trong "phép biên chứng" của F. Nietzsche, đó là "phương pháp luận biện chứng" (tư tưởng v ề quan điểm, phương pháp "biên chứng") của ông. Hước hết ta thấy đi ều này được thể hiên khá rõ trong một đoạn đã được nêu trên kia, cu thể là "thừa nhận tính cách phi chân lí như là đi ều kiên cho sư t ồn tại của đời sống: có nghĩa là thu lập cái thế đối kháng với những cảm nhận giá trị quen thuộc theo một cách thái nguy hiểm; và triết học nào dám mạo hiểm theo lối đó thì bấy giờ đã đặt chân ở bên kia thiên ác". Ta thấy trong đoạn này các từ ngữ "theo cách thái" (thậm chí là "theo cách thái nguy hiểm") và "theo lối đó" rõ ràng là các từ ngữ biểu đạt tư tưởng của F. Nietzsche v'ê quan điểm, phương pháp xem xét. Và nếu căn cứ theo những "chuẩn mưc", "tiêu chí" biên chứng thì quan điểm, phương pháp này chính là quan điểm, phương pháp biên chứng, vì chúng đòi hỏi phải thấy ra và thừa nhận tính đa dạng, mâu thuẫn, đặc biệt những nghịch lí của nhận thức và của đời sống. Tuy nhiên, quan điểm, phương pháp "biên chứng" ở F. Nietzsche còn đòi hỏi cao hơn nữa, không đơn giản chỉ là thấy ra và thừa nhận tính đa dạng, mâu thuấn, đặc biệt những nghịch lí của nhận thức và của đời sống, trong việc phải thay thế cái lối cảm nhận giá trị đã quen thuộc, tức là cái quan điểm, phương pháp nhìn nhận đã cũ v ề đời sống bằng cách tạo lập cái nhìn mới đối kháng (cái thế đối kháng) bên kia thiên ác có thể là "hiểm nguy", đối

với cái nhìn cũ. Như đã trình bày ở trên, đòi hỏi cao hơn này trước hết có nghĩa là quan điểm "biện chứng" phải thấy ra những cái nhìn, quan điểm, phương pháp cũ, tức là những cảm nhận, phán đoán "giá trị quen thuộc", phải thấy chúng sai l'âm, vô minh, không những không thấy được biện chứng, tức những mâu thuẫn-nghịch lí, mà còn nhất là không thấy được bản chất của những mâu thuẫn-nghịch lí, tức bản chất biện chứng của đời sống, mà nguyên nhân cơ bản là do chúng thuộc mi 'ên thiện ác (luân lí) cũ, luân lí đám đông, "b' ây đàn". Đặc biệt, đòi hỏi cao hơn này của quan điểm, phương pháp "biện chứng" của F. Nietzsche như đã được chỉ ra với những khía cạnh nội dung của sự "phát triển-tổng hợp" theo tư tưởng của ông, nó có nghĩa là phải thấy ra và thừa nhận bản chất của t'ôn tại-đời sống là ý chí khát vọng quy 'ên lực và sự vận động của nó, do đó trong khi không phủ nhận quá trình tổng hợp lí tính, duy lí, tổng hợp của tư duy, phải thấy được sự tổng hợp phi lí tính và của sự kết hợp cả hai quá trình này, trong đó tổng hợp phi lí tính được xem là quá trình cơ bản.

Trong Bên kia thiện ác còn rất nhi `àu luận điểm, nhi `àu đoạn có nội dung tương tự như đã dẫn ra trên đây về "phép biện chứng" của F. Nietzsche. Tuy nhiên, với những trích đoạn và những xem xét, phân tích trên đây ta có thể xem đây là nội dung cơ bản của "phép biện chứng" mới, của phép biện chứng bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Với nội dung, những khía cạnh nội dung được chỉ ra ở trên có thể thấy "phép biện chứng" của F. Nietzsche khác hẳn với phép biện chứng của W.G. Hegel và của K. Marx, thậm chí "cao hơn" phép biện chứng của I. Kant đặc biệt ở tư tưởng về sự "tổng hợp", nó bao g `àm không chỉ là tổng hợp của những cái đa dạng, đối cực, mâu thuẫn, nghịch lí, mà còn hơn thế, về cơ bản là quá trình phi lí tính, đ `àng thời là sự kết hợp của hai quá trình phi lí tính lí và lí tính. Đây là điểm mới mẻ, độc đáo (rất riêng) và đặc sắc của F. Nietzsche. Một điểm nổi bật khác là F. Nietzsche đã đem quan điểm, tư tưởng "biên chứng" vào

đời sống con người, xã hội với việc thấy ra tính đa diên, đa chi ều, nhất là những mâu thuẫn-nghịch lí của nó, đặc biệt là v ề giá trị. F. Nietzsche nhận thấy không chỉ cái tốt, cái đep, mà cả cái ác, cái xấu xa, thảin chí là tôi tệ cũng cấu thành giá trị của con người, của đời sống của nó. Đây thật sư là nghịch lí của đời sống con người, nhưng là thứ nghịch lí tự nhiên, vì nó thực sư cấu thành bản chất của con người, đời sống và thúc đẩy tiến bô lịch sử. Quan niêm và cái nhìn ấy tỏ ra rất bất ngờ và có vẻ rất "vô lí", khó chấp nhận ở thời đại của F. Nietzsche, khi nó thật sự mới và đối lập với cái nhìn biên chứng "tuyến tính" của W.G. Hegel và K. Marx. Tuy nhiên, đối với chúng ta ngày nay, nói chung quan niệm, cái nhìn này không còn mới lạ, nhưng có thể vẫn còn "mới lạ" ở những nơi *vẫn còn* t`ôn tại lối nhận thức, tư duy hình thức, một chi ều, cứng nhắc, tuyệt đối. Song, cần thấy rằng những gì chúng ta nói v'ê "phép biên chứng" của F. Nietzsche ở đây chỉ chứng tỏ quan niêm, tư tưởng của ông là một trong những khả thể của "phép biên chứng". Bởi vì, F. Nietzsche chẳng có tuyên bố nào khẳng định tư tưởng, "lí thuyết" này, cũng như chưa hoặc không h'ệtỏ rõ một ý đ'ôhay ý thức xây dựng một "thuyết" như vậy. Cho nên, việc chúng ta có thể gọi tên "phép biên chứng" mới hay "biên chứng của sư đa dạng" hay của "sư khác biệt", của "mâu thuẫn-nghịch lí" v.v., chỉ mang ý nghĩa giả định những khả năng, khuynh hướng có thể có, có thể là và có thể sẽ có, thậm chí có thể không có ở ông. Tuy vậy, dưa vào toàn bô sư luận giải trên đây và đặt nó trong toàn bộ nội dung tác phẩm Bên kia thiện ác với tên goi đặc trưng của nó, ta nên goi một cách chung nhất đây là "phép biện chứng bên kia thiện ác" của F. Nietzsche. Đi à này có nghĩa rằng đây là một khả thể, những khả thể của một phép biên chứng mang tính chất mở, một phép biên chứng phi tuyến tính, nghĩa là vừa về sư khác biệt, đa dạng, vừa về sư thống nhất (không phải là thống nhất trong đa dạng hoặc đa dạng trong thống nhất), mà trong đó dường như F. Nietzsche quan tâm nhi ều hơn đến

## 3. Khả thể của một triết học mới v ềxã hội

Nói chung, moi tư tưởng, quan niêm về xã hôi đều nêu ra và phải giải đáp những vấn đề chính yếu như xã hôi nói chung, bản chất xã hôi, cấu trúc và tính toàn ven v ề mặt tổ chức và vai trò của xã hôi. Chúng ta có thể nêu một trong trường hợp cu thể là triết học của chủ nghĩa Marx - quan niệm duy vật về lịch sử đã hình thành trước tư tưởng của F. Nietzsche để thấy được về cơ bản nội dung những vấn đề nói trên. Cụ thể, quan niệm duy vật v elịch sử cho rằng cơ sở hay bản chất của xã hội là đời sống kinh tế, phương thức sản xuất của nó, trên cơ sở kinh tế ấy cấu trúc và tính toàn ven v'ê tổ chức của xã hội được tạo dựng, trong đó chế đô chính trị, nhà nước như là biểu hiện rõ ràng cho tính toàn ven, chỉnh thể của đời sống xã hôi và xét cho cùng nó bị quy định bởi đời sống kinh tế; với cơ sở kinh tế ấy quá trình phát sinh, phát triển có quy luật, quá trình tất yếu của xã hội loài người diễn ra với tư cách là quá trình thay thế nhau của các hình thái xã hôi (hình thái kinh tế-xã hôi)<sup>149</sup>. Mặc dù quan niệm duy vật v'ê lịch sử chủ yếu là một học thuyết v`ê lịch sử xã hội, túc là học thuyết xem sư phát triển của con người, loài người *chủ yếu là* quá trình biến đối, phát triển của các xã hội, các hình thái xã hội, trong đó xã hội (xã hôi xã hôi chủ nghĩa, xã hôi công sản chủ nghĩa) được xem là kết quả tất yếu, thậm chí là "mục đích" của toàn bô tiến tình. C'àn nhấn mạnh rằng v'ệcơ bản đây không phải là triết học v'ê con người, v'è sư phát triển con người, mà là triết học xã hôi-lịch sử rất điển hình và nó có ý nghĩa làm căn cứ cho ta xem xét nôi dung tư tưởng triết học của F. Nietzsche v ềxã hội.

Dĩ nhiên, như bất cứ một quan niệm, nhậh thức nào về xã hội, F. Nietzsche cũng không tránh được phải trả lời câu hỏi quan trọng "Xã hội

nói chung là gì?", hoặc ít ra về ngữ nghĩa của từ "xã hội". Nói chung, những tư tưởng; quan niệm về xã hội từ trước đến nay đầu hiểu xã hội là một đơn vị, một tổ chức lịch sử toàn vẹn hay là một "cơ thể" lịch sử tần tại trong mỗi giai đoạn lịch sử và ở trong phạm vi một quốc gia dân tộc nhất định 150. Tuy nhiên, trong *Bên kia thiện ác* F. Nietzsche đã không cho ta một nhận thức chung, một "định nghĩa" về xã hội, mặc dù vậy, vẫn có thể thấy từ ngữ "xã hội" và những từ ngữ liên quan của nó được ông sử dụng khá phổ biến trong tác phẩm này như tổ chức, thể chế xã hội v.v. Mặt khác, đứng từ phương diện logic cũng như về thực tế, chúng ta sẽ thấy thật vô lí, vô nghĩa nếu như cho rằng F. Nietzsche bàn về "giá trị", "luân lí", "tâm lí", "tôn giáo" và cả "đời sống con người", thậm chí "đời sống" nói chung ở bên ngoài một xã hội với tư cách là một đơn vị, một tổ chức lịch sử toàn vẹn, một cơ thể lịch sử nhất định. Cho nên, đây vẫn là căn cứ cho ta xem xét những khía cạnh nội dung cụ thể của tư tưởng triết học xã hội của F. Nietzsche.

1. Hoàn toàn nhất quán với tư tưởng triết học giá trị, siêu hình học và triết học đời sống của mình, tư tưởng triết học xã hội của F. Nietzsche cũng xem ý chí khát vọng quyền lực là bản chất của xã hội. Cụ thể là F. Nietzsche từ chỗ thừa nhận ý chí khát vọng quy ền lực như bản chất của t ền tại-đời sống nói chung với đặc trưng là cái "khuynh hướng chiếm hữu, gây tổn thương, uy hiếp những đối tượng xa lạ và yếu đuối, là bức bách, là thô bạo và áp đặt quy củ của riêng nó, là chiếm đoạt và ít lắm đi nữa cũng là lợi dụng" đến chỗ chỉ ra những biểu hiện của nó, cái bản chất ấy, cái ý chí khát vọng quy ền lực trong xã hội như sau: "Ngay đến cái tổ chức xã hội mà trong đó, các cá nhân đối đãi nhau một cách bình đẳng - đi ều này xảy ra trong mọi xã hội quý tộc lành mạnh -, chính nó phải, nếu như nó là một tổ chức xã hội sinh động chứ không phải đang chết d'ần mòn, chính nó phải đối đãi với những tổ chức xã hội khác theo cách mà những cá thể trong nó

ki m chế không làm đối với nhau: nó sẽ phải là cái ý chí khát vọng quy nh lực đầy sức sống, nó cần phải phát triển, cần phải thâu tóm quanh nó, lôi kéo về phía nó và giành địa vị thống trị - không phải vì một lí do luân lí hoặc phi luân lí - mà vì nó sống, và vì đời sống chính là ý chí khát vọng quy nh lực" 151. F. Nietzsche còn nói rằng ở châu Âu "ngày nay đâu đâu người ta cũng mơ mộng, thậm chí dưới lớp vỏ khoa học, về những hoàn cảnh tương lai của xã hội, trong đó cái "nhân tố lợi dụng" sẽ biến mất - đi àu đó vang trong lỗ tai tôi như thể người ta đang hứa hẹn phát minh một đời sống mà tất cả các chức năng hữu cơ của nó sẽ đình chỉ. Sự "lợi dụng" không quy thuộc về một xã hội suy đầi hay thiếu hoàn thiện và sơ khai: nó thuộc về tinh thể của một sinh thể sống động, như là một chức năng cơ bản, nó là hệ quả của ý chí khát vọng quy như cối cói là một lí thuyết mới mẻ - mà thực tế nó lại là một sự kiện uyên nguyên của toàn bộ lịch sử: thì chúng ta cũng cần phải thành thực với chính mình như thế!" 152.

Hoàn toàn có thể thấy rõ trong nội dung của các đoạn trên, dù rằng chúng có thể mang cả những yếu tố nội dung "triết học giá trị" hoặc "triết học đời sống", chúng vẫn diễn đạt một sự thật là ý chí khát vọng quy ền lực quy định các mặt, các quá trình khác nhau cũng như tính chỉnh thể, toàn vẹn của đời sống xã hội. Nó là bản chất của xã hội, đời sống xã hội. Dĩ nhiên, ta cũng thấy tư tưởng này của F. Nietzsche thể hiện trong toàn bộ cuốn sách *Bên kia thiện ác* của ông. Đối với ông, ý chí khát vọng quy ền lực là cái "*sự kiện uyên nguyên* của toàn bộ lịch sử", là cái chi phối, quyết định đời sống con người, sự t ền tại, phát triển của nó. Đặc biệt, nó được thể hiện ra ở những cá nhân con người nhất định, những con người tự do, rất đỗi tự do, những con người mạnh mẽ, mà trước hết là trong tinh th ền, là triết học của họ. Đ ềng thời, tư tưởng v ề bản chất xã hội - v ề ý chí khát vọng quy ền lực được F. Nietzsche quán xuyến trong toàn bộ tư tưởng triết

học xã hội nói chung của ông. Đây là điểm độc đáo nhất của tư tưởng triết học xã hội hay triết học xã hội bên kia thiện ác của F. Nietzsche.

2. Tư tưởng về cấu trúc xã hội và về những quan hệ xã hội cơ bản. Khi bàn v'ề cấu trúc xã hội cũng như v'ề xã hội nói chung, bên cạnh việc sử dung các từ, khái niệm như "trật tư", "chế đô", "thiết chê" ("thể chê"), "thời đai" xã hôi, F. Nietzsche cũng có sử dung các thuật ngữ, các khái niêm mà K. Marx đã sử dung với tư cách những từ ngữ, khái niêm cơ bản trong các học thuyết kinh tế, xã hội của ông là "hình thái" và "hình thái xã hôi". Trong lí luân hình thái xã hôi của mình K. Marx sử dung các từ ngữ, khái niệm "hình thái xã hội" hay "hình thái kinh tế - xã hội" khá đa nghĩa, nhưng có thể thấy một nghĩa chung cơ bản là chúng chỉ kết cấu chung tất yếu của các xã hội cụ thể trong một thời đại lịch sử nhất đinh $^{153}$ . Và chúng ta có thể đối chiếu đi ầu này với việc F. Nietzsche đã sử dung các từ "hình thái", "hình thái xã hôi" và cả từ "xã hôi" ("xã hôi chủ nghĩa") được thể hiên ở các đoạn sau đây. Chẳng hạn, khi nói v ềxu hướng "luân lí b ầy đàn" đang lên ngôi trong mối liên hệ với trào lưu dân chủ ở châu Âu đượng thời, F. Nietzsche cho rằng "b' ềngoài nó có vẻ như đối lập với những con người dân chủ và những con người mang ý thức hệ cách mạng ôn hòa, c'ân cù, và càng đối lập với những kẻ nguy triết gia dốt nát và những kẻ cổ xúy cho tình huynh đê, những kẻ tư mênh danh là những con người xã hôi chủ nghĩa và mong mỏi một "xã hội tư do", thực chất lại nhất trí với tất cả bon ho trong thái đô thù địch triệt để và đ ầy tính bản năng đối với mọi hình thái xã hội (tôi viết nghiêng - TG) nào khác hơn là xã hôi b ày đàn tư trị (đến mức phủ nhận ngay cả những khái niệm "chủ", "tó" - ni dieu ni maître là một mô hình của xã hôi chủ nghĩa) v.v. Và "chúng ta, những kẻ có ni ềm tin khác - chúng ta, những kẻ nhìn thấy nơi trào lưu dân chủ không chỉ đơn giản là biểu hiện của một hình thái suy đ'ời của tổ chức chính trị, mà còn là một hình thái suy đ'ài, nói cách khác, một hình thái giả nguy của con người,

một kiểu t'ầm thường hóa và hạ thấp các giá trị của nó" <sup>154</sup>. Chúng ta sẽ không đi sâu bàn v'ề nội dung, ý nghĩa của đoạn trên ở đây mà chỉ nhấn mạnh đi ều là F. Nietzsche đã không sử dụng từ "hình thái xã hội" để chỉ *riêng* một xã hội nào đó, mà ông đã xem mọi xã hội đ'ều bao hàm, đ'ều là hình thái xã hội. Tuy nhiên, chúng ta c'ần đi sâu xem xét nội dung, nhất là *bản chất hình thái xã hội* với tư cách *cấu trúc xã hội* theo quan niệm của F. Nietzsche mà trên thực tế, nó đã được thể hiện ngay trong đoạn trên, đó là "quan hệ chủ-tớ".

Quan hệ chủ-tớ, hay quan hê giữa người chủ (chủ nhân ông) và nô lệ chính là loại quan hệ xã hội cơ bản tạo nên cấu trúc xã hôi, tức hình thái xã hôi đã được F. Nietzsche vạch ra. Nói rông ra, những quan hệ xã hôi cơ bản được F. Nietzsche đ'ê cập đến trong Bên kia thiện ác bao g'âm các quan hê giữa kẻ thống trị, ra lênh và kẻ bị thống trị và phục tùng, quan hệ giữa cá nhân và xã hôi (gia đình, công đ'ông, dân tôc, tôn giáo v.v.). Nhưng đây là hai mối quan hệ được F. Nietzsche xem xét kết hợp, l'ông ghép vào nhau, theo nghĩa toàn bô các quan hê xã hôi được đặt trên cơ sở, bị chi phối bởi quan hê thứ nhất, quan hê "chủ - tớ". Vì thế, ta chỉ tập trung xem xét quan hệ thứ nhất này. Cu thể là khi cho rằng "trong đời sống hiện thực chỉ có vấn đềý chí manh mẽ hay vếu đuôi", trên thực tế F. Nietzsche hình dung quan hệ cơ bản của xã hội v'ệthực chất là quan hệ của hai loại người: một bên là kẻ thống trị, chi phối và bên kia là kẻ bị thống trị, bị chi phối. Những kẻ thống trị thường là số ít các cá nhân, còn những kẻ bị thống trị thường chiếm số đông, là "b' ây đàn". Theo F. Nietzsche, đây là loại quan hê đối lập, đối kháng không thể tương dung và vốn có, cố hữu trong mọi xã hôi từ trước đến nay. Để chứng minh cho đi àu này, F. Nietzsche viết: "Trong mọi thời đại, hễ ở đâu có con người t'ân tại thì ở đó con người sống theo kiểu b'ây đàn (quan hệ gia đình, công đ'àng, bộ tộc, dân tộc, quốc gia, tôn giáo) và bao giờ cũng rất nhi ều kẻ chịu vâng phục so với thiểu số

đưa ra mênh lênh - xét thấy rằng, sư vâng phục trong công đ côn người từ rất lâu được thực hành và gìn giữ một cách hết sức nghiệm túc". F. Nietzsche cho rằng nói chung, số đông - b ày đàn, kẻ nô lê, xét v èbản chất là những kẻ phục tùng, vâng theo mênh lênh của số ít, thậm chí v ềbản tính b ây đàn, nô lê, đó là những kẻ "hèn yếu, nhỏ nhen, những kẻ chỉ nghĩ đến những lơi ích hẹp hòi, những kẻ đa nghi với cái nhìn thiếu tư do, những kẻ cúi mình, những con chó trong thế giới loài người bị ngược đãi, những kẻ nịnh hót, van xin c'âi cạnh, đặc biệt là những kẻ dối trá" 155. Đặc biệt ông thấy ở đó những kẻ "đại biểu" của ho, "nhân danh" ho, cái số đông, b ày đàn ấy, là những con người mà "để không phải áy náy, day dứt lương tâm, bon ho không biết làm gì khác hơn là cư xử như thể ho là những kẻ thực thi những mênh lênh lâu đời và cao cả (của tổ tiên, hiến pháp, công bằng, luật lê, hoặc thậm chí của Thương để) hoặc chính vì lối suy nghĩ kiểu b ây đàn, ho vay mươn những phương châm dành cho b'ây đàn, như "kẻ đ'àu tiên phụng sự dân tộc" hoặc như "công cụ cho lợi ích chung" 156, F. Nietzsche khẳng định "đó là thái độ đạo đức giả của kẻ sai khiến", ông gọi sự sai khiến t'r tại ở đây là giả tạo, nhất là ở những kẻ nhân danh "dân tôc", nhân danh "công đ'ng", nhân danh "lợi ích chung". Và theo ông, đây là loại quan hệ giữa "sai khiến, thống trị và chấp nhận, phục tùng" đã không còn đúng với bản chất của nó nữa.

Đi ầu đáng nói là ở đây là F. Nietzsche xem quan hệ xã hội giữa kẻ thống trị và bị thống trị, giữa chủ nhân ông và nô lệ hay quan hệ giữa số ít cá nhân, những kẻ mạnh mẽ, những chủ nhân ông và số đông qu ần chúng là quan hệ mang "tính quy luật" của xã hội loài người. Bởi vì, theo ông: "Mọi nỗ lực nâng cao t ần vóc của loài "người" cho đến nay đ ầu là sản phẩm của xã hội quý tộc - và muôn đời vẫn thể" 157. Ông còn nói v ề đi ầu này khi chỉ ra quan hệ xã hội cơ bản v ề phương diện luân lí, rằng trong các

mi ền luân lí dưới mọi hình thức xưa nay chỉ có hai loại cơ bản, đó là "loại luân lí chủ nhân ông và luân lí nô lệ", dù rằng ngay cả khi người ta cố gắng dung hòa hai n ền luân lí ấy, hay thường thì chúng lẫn lộn vào nhau và ngộ nhận lẫn nhau, và có khi chúng miễn cưỡng đứng k ề nhau trong tất cả các n ền văn hóa cao viễn và hỗn tạp 158.

Đương nhiên, tư tưởng của F. Nietzsche v`ê cấu trúc xã hội, nhất là v`ê quan hệ xã hội cơ bản cũng đã *quản triệt* tư tưởng của ông v`ê bản chất xã hội là ý chí khát vọng quy ền lực. Ngoài ra ở đây c`ân lưu ý một đi ều là trong tác phẩm của mình, F. Nietzsche cũng nói đến và thừa nhận sự t ồn tại của các quan hệ "giai cấp", "đẳng cấp" trong xã hội, nhưng v`ê cơ bản ông không xem, không quy quan hệ chủ tớ, quan hệ chủ nhân ông và nô lệ, quan hệ thống trị và bị thống trị v`ê các quan hệ này trong xem xét cấu trúc xã hội và sự vận động của nó. Ngay cả khi dùng từ "đẳng cấp" để chỉ t`âng lớp những chủ nhân ông, những kẻ cao quý, mạnh mẽ, ông cũng không sử dụng nó theo nghĩa chỉ các quan hệ đẳng cấp của xã hội phong kiến, trái lại theo ông, nó chỉ có nghĩa để phân biệt giữa số ít các cá nhân nói trên với số đông qu'àn chúng. Chúng ta sẽ thấy rõ đi ều này hơn khi xem xét phương diện tiếp theo thuộc nội dung quan niệm xã hội của F. Nietzsche dưới đây.

3. Trong những đoạn trích được nêu ở trên chúng ta c`ân lưu ý tới một từ ngữ đặc trưng của các quan niệm, triết học v`ê xã hội, đó là từ "tổ chức" ("tổ chức xã hội"). Dĩ nhiên, ở đây F. Nietzsche không có sự nh âm lẫn nào giữa các tổ chức xã hội với các "tổ chức" vô cơ, hữu cơ hoặc của sự sống nói chung. Nói cách khác, trong tư tưởng triết học xã hội của F. Nietzsche, quan niệm về tổ chức xã hội là một thành ph ân cơ bản hữu cơ của nó. Như đã nói, ở đây vấn đ`ề đặt ra đối với F. Nietzsche không phải là quan hệ giai cấp, không phải là giai cấp này hay giai cấp kia chi phối - tổ chức đời sống xã hội, mà dứt khoát vấn đ`ềchỉ là số ít các cá nhân những con người

cao quý, những con người mạnh mẽ, những chủ nhân ông thống trị-tổ chức xã hôi. Chúng ta có thể dẫn chứng cho đi ều này bằng những luận điểm mà F. Nietzsche dùng để chứng minh cho quan hê xã hôi cơ bản giữa số ít kẻ thống trị và số đông những người nô lê hay qu'ần chúng ở trên. Đi ầu mà F. Nietzsche goi là sư thống trị, sai khiến, chi phối, không phải là những hoạt động, quan hê, quá trình tùy tiên, đơn lẻ nào đó, mà trên thực tế chúng được thực hiện, diễn ra trong các tổ chức xã hôi xác định cu thể. F. Nietzsche hiểu rằng những con người mạnh mẽ, những chủ nhân ông chỉ có thể thực hiện sự thống trị, sai khiến đối với số đông qu'àn chúng khi chúng đóng vai kẻ tổ chức những hoạt đông, quan hệ của con người thành xã hội. Nói cách khác, cái được hiểu là *tổ chức xã hôi*, đối với F. Nietzsche, nó chỉ có nghĩa là số ít những cá nhân mạnh mẽ, những chủ nhân ông thiết lập một tổ chức xã hội cu thể theo những nguyên tắc nhất định của họ mà thôi. Chúng ta sẽ thấy rõ sư minh chứng thuyết phục cho đi ều này trong toàn bô đoạn nói v'ề "vai trò của xã hôi" ở "mục 4" dưới đây, nhưng trước hết hãy nêu một đoạn ngắn tiêu biểu: "Song, bản chất của một xã hội quý tộc khỏe khoắn, lành mạnh *chẳng phải ở* chỗ nó cảm thấy bản thân đóng vai trò làm một chức năng nào đó (dẫu là chức năng của vương quy ên hay chức năng của công đ 'công), mà ở chỗ nó là ý nghĩa và là một sư biên minh hùng h 'côn nhất cho sư t 'ch tại của vương quy 'ch - và vì vậy, với lương tâm trong sáng, nó chấp nhận hi sinh vô số con người mà *vì nó* phải chịu đè nén và hạ thấp xuống thành những con người thiếu hoàn thiên, thành nô lê và công cu" <sup>159</sup>. Rõ ràng, chỉ khi một xã hội được hình thành với tư cách một tổ chức như thế thì trong đó những hoạt đông chi phối, sai khiến đơn lẻ của những chủ nhân ông, những kẻ mạnh mới có thể được thực hiện và có ý nghĩa, c'àn phải thấy ra ở đây rất rõ một đi àu là trong tư tưởng của F. Nietzsche hoàn toàn không có sư cổ vũ cho, hay có bóng dáng một thứ chủ nghĩa "vô chính phủ", "đứng trên chính phủ" hay một thứ chủ nghĩa tư do

"tuyệt đối" hoặc sự tùy tiện nào đó.

Tuy nhiên, xem xét cu thể hơn nôi dung tư tưởng này của F. Nietzsche, đi à rất cần phải lưu tâm đối với chúng ta trước hết chính là việc F. Nietzsche đòi hỏi phải xác lập giá trị và hệ giá trị mới trong tổ chức đời sống xã hôi. V ề đi ều này, nếu ta đem kết hợp tư tưởng triết học giá trị với triết học xã hội của ông, sẽ thấy cả hai đều có ý nghĩa to lớn trong việc khẳng định nôi dung của chúng. Hơn thế nữa, đó còn là việc ông coi trong cái tinh th'an, ý thức trong ý nghĩa, vai trò tổ chức đời sống xã hôi. F. Nietszche không nhằm phủ nhận một cách tùy ý vai trò của kinh tế, lợi ích đối với việc tổ chức đời sống xã hội, nhưng ông nhận ra t'ầm quan trong không thể thay thế của tinh th'ân, tư tưởng trong vai trò trực tiếp này. Do vậy, đối với F. Nietzsche những con người cao quý, mạnh mẽ, thống trị, những chủ nhân ông không thể có được, do đó không thể đóng vai kẻ tổ chức xã hội, chỉ huy, chi phối, thống trị xã hội, nếu như trước hết ho không thể hiện như những kẻ mang ý chí khát vọng quy ên lực trong tinh th an, những kẻ sáng tạo tư tưởng, triết học mới, sáng tạo giá trị. Ta lại thấy ở đây tư tưởng của F. Nietzsche v'ê tổ chức xã hôi là rất nhất quán với tư tưởng của ông v ềbản chất xã hôi.

4. Bàn v ề vai trò của xã hội đối với sự tôn tại của con người, đi à lưu ý cơ bản đối với chúng ta là F. Nietzsche không xem xã hội là mục đích, trái lại ông xem đó là phương tiện cho sự t à tại, phát triển của con người, cụ thể là của những con người mạnh mẽ, cao quý, những chủ nhân ông. Ở đây chúng ta cũng sẽ thấy tư tưởng của F. Nietzsche v ề vai trò của xã hội hoàn toàn nhất quán với tư tưởng của ông v ề bản chất xã hội. F. Nietzsche viết: "Song, bản chất của một xã hội quý tộc khỏe khoắn, lành mạnh chẳng phải ở chỗ nó cảm thấy bản thân đóng vai trò làm một chức năng nào đó (dẫu là chức năng của vương quy ền hay chức năng của cộng đ ầng), mà ở chỗ nó là ý nghĩa và là một sự biện minh hùng h ần nhất cho sự t ần tại của

vương quy ên - và vì vậy, với lương tâm trong sáng, nó chấp nhận hi sinh vô số con người mà vì nó phải chịu đè nén và hạ thấp xuống thành những con người thiếu hoàn thiên, thành nô lê và công cu. Ni êm tin căn bản của nó chính là, xã hôi không thể t`ôn tại vì bản thân xã hôi, mà phải là một kết cấu làm n'ên tảng, nâng đỡ cho loại tinh thể ưu tú vươn đến nhiệm vu cao cả hơn, và nói chung, vươn đến địa vị của một hoạt thể cao viễn hơn: có thể sánh với một loại dây leo thèm khát nắng trời, được gọi là Sipo Matador, trên đảo Java; cành nhánh của nó ôm riết lấy thân s à mải miết trong một thời gian thật dài, để r ời cuối cùng, vẫn nương trên thân cây ấy, nó có thể vươn cao lên, trải rộng vương miên của nó ra dưới nắng trời tư do và mở phơi ni ềm phúc lạc của nó trong cõi đời l'âng lông" 160. Đoan văn này một mặt cho ta thấy thêm nội dung quan điểm v ề tổ chức xã hội, nhất là cái nguyên lí cơ bản của nó như đã nói, mặt khác cho thấy rõ cái vai trò căn bản, đích thực của xã hôi, rằng xã hôi v ề căn bản là phương tiện, điều kiện cho sư phát triển của con người, trước hết là cá nhân con người chứ không phải ngược lại. Đối với F. Nietzsche, xã hôi là cái n'ên tảng, là sư ươm m'ân, nâng đỡ, b'à dưỡng thường xuyên cho những tinh thể ưu tú vươn lên trong ánh sáng của tư do, để đạt đến tư do trong cõi đời 1 ông lộng. Vậy, sẽ thật vô lí và hết sức sai 1 âm cùng với những hậu quả khôn lường của nó, khi một xã hội được tổ chức theo nguyên tắc xem con người là phương tiên cho cái mục tiêu là xã hôi, nhất là khi mục tiêu ấy rất mơ h'ò, mông lung. Tuy nhiên, còn phải thấy đây chính là tư tưởng dân chủ sâu sắc của F. Nietzsche mặc dù ta đã thấy ông tỏ ra phê phán quyết liệt với trào lưu dân chủ. Nhưng có lẽ ông đã có sư l'âm lẫn cơ bản giữa dân chủ gắn với tư do cá nhân - khuynh hướng dân chủ đích thực mà ông vừa thể hiện với dân chủ xã hôi chủ nghĩa, tức dân chủ với nghĩa là số đông làm chủ.

Cuối cùng, còn phải thấy rằng trong "triết học xã hội" của F. Nietzsche

"phép biện chứng" đã trở thành một yếu tố quan trọng hữu cơ bên trong của nó và nó cũng đã được tập trung xem xét trong mục v`ê "Phép biện chứng bên kia thiện ác". Vả lại, ở đây c`ân phải khẳng định rằng "triết học xã hội" của F. Nietzsche cũng là một *khả thể triết học mới về xã hội*, một *triết học xã hội bên kia thiện ác*.

Dĩ nhiên, với những nôi dung được trình bày trên đây ta chưa thể nói hết được những khả thể, khuynh hướng tư tưởng triết học khác cấu thành "n'ên triết học" mới do F. Nietzsche phác thảo, khởi dựng trong Bên kia thiện ác. Chẳng hạn, ta còn có thể nói đến một khả thể, khuynh hướng tư tưởng nổi bật là "hiện sinh chủ nghĩa" cũng được thể hiện khá rõ trong tác phẩm này. Tuy nhiên, khuynh hướng tư tưởng này của F. Nietzsche đã được nhi ầu tác giả nói đến khá đ'ây đủ v ềnôi dung liên quan đến nôi dung những tác phẩm khác của F. Nietzsche. Đ 'ông thời, còn có thể nói đến các khả thể, khuynh hướng tư tưởng khác của F. Nietzsche như "triết học hoạt động", "triết học hành động", "triết học văn hóa" v.v. cũng ít nhi ều có nôi dung rõ ràng trong Bên kia thiện ác. Nhưng các yếu tố, khuynh hướng này không được lưa chon trình bày  $\dot{\sigma}$  đây vì chúng không có nhi  $\dot{a}$ u nôi dung và không có đi àu gì mới hoặc đáng chú ý so với những gì đã được thể hiện. Chỉ xin lưu ý và nhấn mạnh rằng theo quan điểm nghiên cứu của tôi thì những yếu tố, khuynh hướng này của F. Nietzsche nói chung cũng chỉ là những khả thể của các quan điểm, lí thuyết này hay khác như đã nói.

Như vậy, chỉ xét riêng v ề phương diện triết học, *Bên kia thiện ác* chứa đựng một nội dung rất đa diện những khả thể, khuynh hướng tư tưởng của F. Nietzsche, như triết học giá trị, những khả thể siêu hình học, phép biện chứng, triết học xã hội v.v. Chính những khả thể, khuynh hướng này và những khả thể tư tưởng triết học khác mà ta chưa thể bàn ở đây, đã tạo nên một *nền triết học mới*, một *nền triết học bên kia thiện ác* do F. Nietzsche chủ trương, khởi dựng. Đặc biệt, tính chất khả thể, tính chất bên kia thiện

ác của triết học F. Nietzsche càng rõ hơn khi những khả thể, khuynh hướng tư tưởng triết học của ông xâm nhập, đan bện vào nhau, vừa đồng nhất vừa phân biệt, vừa là những cái gì đó *khá* xác định như một quan niệm, một tư tưởng "triết học giá trị", "triết học đời sống", "triết học xã hội", một "siêu hình học", một "phép biện chứng", nhưng cũng đồng thời lại là những ý tưởng, tư tưởng, những phác thảo, dự định nằm trong một cảnh giới tinh thìn, tư tưởng triết học lớn lao bên kia thiện ác "chưa hoàn toàn xác định". Tuy vậy, ta cũng thấy ra trong cái *nền triết học* này "bóng dáng" của một khả thể triết học đóng vai trò "nì tảng" của nó, đó là những khả thể siêu hình học, nhưng dẫu sao cũng chỉ có "bóng dáng" thôi, vì đó chỉ là khả thể, hơn nữa là những khả thể. Còn rốt cuộc, trong toàn bộ nỗ lực hướng đến việc sáng tạo một nìn triết học mới, vẫn thấy trọng tâm những suy niệm triết học của F. Nietzsche là *hướng đến* một triết học giá trị, đúng hơn một khả thể triết học giá trị mới, độc đáo hay triết học giá trị *Bên kia thiện ác*.

## Chương thứ tư LUÂN LÍ HỌC BÊN KIA THIỆN ÁC

gay cái tên gọi "bên kia thiện ác" đã gợi cho người ta một sự hình dung, tưởng tượng khó sai lệch rằng tác phẩm *Bên kia thiện ác* là một cuốn sách v'ê luân lí hay đạo đức. Trên thực tế cũng như những quan niêm, tư tưởng khác đã được bàn ở đây, quan niêm, tư tưởng v ềluân lí học của F. Nietzsche có nội dung rõ ràng và chiếm một dung lượng đáng kể, thậm chí đặc trưng cho tác phẩm này. Nhi ều người nghiên cứu cũng đã chỉ ra, chứng minh tư tưởng luân lí học của F. Nietzsche với nôi dung chủ yếu là v'è sư phân biệt hay quan niệm của ông v'ê hai loại luân lí là "luân lí chủ nhân ông" và "luân lí nô lê". Tuy vậy, ở đây nếu chỉ giản đơn xem xét, bàn luận v'ê hai loại luân lí như đã nói, thì như thế không những là sư lặp lại không c'ân thiết, mà còn tỏ ra không hiểu gì v'ê F. Nietzsche với tư cách một nhà luân lí học (hay nhà đạo đức học) thực sự. Cho nên, vấn đ'ề quan trong ở đây là phải cho thấy sư phân biệt, quan niêm của F. Nietzsche v'ề hai loại luân lí là "luân lí chủ nhân ông" và "luân lí nô lê" v ề cơ bản là những nôi dung nằm trong những suy niêm của ông v ề luân lí với tư cách một luân lí học bên kia thiện ác hay khả thể của một luân lí học mỗi dưa trên sư giải thích nghĩa của các từ "bên kia thiên ác", "thiên ác" và toàn bô nôi dung những suy niêm triết học, nhất là suy niêm triết học giá trị trên kia của ông. Theo đó, ở đây ta sẽ xem xét nôi dung luân lí học bên kia thiện ác của F. Nietzsche với những khía cạnh hay phương diên cơ bản dưới đây.

Cũng c'ân phải nói trước rằng sở dĩ ta sử dụng từ "luân lí" chứ không phải "đạo đức" ở tên gọi, trong lời "dẫn nhập" của chương, cũng như trong toàn bộ nội dung chương này là vì có những lí do chủ yếu như sau: *một là* từ "luân lí" mặc dù được F. Nietzsche sử dụng nói chung "đ 'ông nghĩa" với từ "đạo đức" hoặc với cả từ "đức hạnh", nhưng trong *Bên kia thiện ác* h'ân như ông sử dụng từ "luân lí" chứ không phải các từ "đạo đức" hoặc "đức hạnh"; *hai là* từ "luân lí" được ông sử dụng chủ yếu để nói v ền ền luân lí cũ và do đó, v ềluân lí học cũ; hơn thế *ba là*, *có* lẽ từ này thể hiện cái riêng của tư tưởng đạo đức của F. Nietzsche. Cho nên, sử dụng từ "luân lí" ở đây sẽ sát hợp hơn với nội dung và ý nghĩa của luân lí học của ông.

## 1. Luân lí học nô lệ

Luân lí hay đạo đức đã t`ân tại cùng với lịch sử con người và trên cơ sở đó, luân lí học hay đạo đức học cũng đã xuất hiện và không ngừng phát triển cho đến nay. Dĩ nhiên, các nhà triết học, các nhà luân lí xưa nay, trước và đương thời với F. Nietzsche đ`âu tin là như thế, nhưng họ không gọi luân lí và luân lí học của họ là "luân lí nô lệ" và "luân lí học nô lệ" (hay "luân lí nô lệ học"), mà đây là cách gọi của F. Nietzsche hay được suy ra từ quan điểm của F. Nietzsche. Đối với F. Nietzsche, bàn v`ê "luân lí học nô lệ" không phải là bàn v`ê một luân lí và v`ê một luân lí học "đã mang sẵn" những tên gọi ấy, mà là v`ê một luân lí và luân lí học c`ân phải được "thấu tỏ" v`ê nội dung, bản chất, giá trị, và nhất là hậu quả của chúng theo một cách "mới", vì thế chúng phải mang những tên gọi thích hợp. Theo đó, chúng ta sẽ xem xét quan niệm của F. Nietzsche v`ê luân lí học nô lệ với tư cách là một yếu tố thuộc nội dung của luân lí học bên kia thiện ác với các khía cạnh nội dung chủ yếu: v`ê cái hiện thực luân lí được gọi là "luân lí nô lệ" và những nhận xét về "luân lí học nô lệ" (hay v`êluân lí học cũ).

1. Về luân lí nô lệ hay luân lí thiện ác với tư cách là cái cơ sở hiện

thực và là "đôi tương" của luân lí học nô lê. F. Nietzsche cho rằng trong lịch sử đã từng t`ôn tại hai loại luân lí cơ bản, đó là "luân lí nô lê" hay luân lí thiên ác (từ "thiên ác" này đã được giải nghĩa cùng với từ "bên kia thiên ác") và "luân lí chủ nhân ông" 161. Ở đây trước hết ta nói v'ề luân lí nô lệ. Dưới cái nhìn của F. Nietzsche, luân lí nô lệ đã t`ân tại một cách hiện thực trong lịch sử và nó chính là cơ sở hiện thực và là "đối tương" của luân lí học nô lê. Theo F. Nietzsche, luân lí nô lệ, đó là luân lí của số đông, luân lí "bầy đàn" và nó trước hết c`ân được hiểu là thứ luân lí của "những kẻ hèn yếu, sơ sêt, nhỏ nhen, những kẻ chỉ nghĩ đến những lợi ích hẹp hòi, những kẻ đa nghi với cái nhìn thiếu tư do, những kẻ cúi mình, những con chó trong loài người chịu thân phận bị ngược đãi, những kẻ nịnh hót van xin c'àu cạnh, đặc biết là những kẻ dối trá - ni êm tin căn bản của xã hôi t'âng lớp quý tộc, ấy là qu'àn chúng bình dân có bản tính dối trá" 162, của những kẻ "muốn sự tuyệt đối. Hắn chỉ cảm thông với sự độc đoán, ngay cả trong địa hạt luân lí, hắn yêu cũng như ghét, không chút sắc thái sai biệt trong chi à sâu, trong đau đớn, trong cả sư bênh hoạn, - bao nhiều khổ đau *ần* giấu của hắn nổi dậy chống lại thị hiếu quý tộc, một thị hiếu phủ nhận sư đau khổ", 163. Với những lời bàn trên, F. Nietzsche không chỉ cho thấy nơi tôn lập của luân lí nô lê chính là kẻ nô lê, sống theo tâm lí đám đông, b ày đàn, mà còn cho thấy rằng chính những đặc điểm nhi ều mặt v ề tính cách của nô lệ như đã thấy là cơ sở, nguyên do căn bản của luân lí của nó. Cho nên, từ việc xác định cái chủ thể của luân lí nô lê ấy F. Nietzsche tập trung bàn v ề*nội dung* và thực chất của luân lí này.

Bàn v`ê hạnh phúc xem như một yếu tố nội dung cơ bản của luân lí nô lệ, F. Nietzsche không chỉ chỉ ra đặc trưng *tiêu cực* của nó, mà còn cho thấy những nguyên nhân xã hội, lịch sử của nó. Theo ông, "con người của thời đại giải phóng, của thời đại mà trong đó các chủng tộc hòa trộn vào nhau,

những con người như thế mang trong hình hài di sản của một ngu 'ân gốc đa dạng, tức là mang trong người những xung đột và chuẩn mực giá trị đối lập, và thông thường không phải chỉ đơn giản là đối lập mà luôn luôn xung đột nhau và hiếm khi tìm được sư bình yên - một con người của n'ên văn hóa muôn mằn, trong một vùng ánh sáng khúc xạ như thế, nhìn chung, là một con người nhu nhược: ni ềm ước vong căn bản nhất của hắn, ấy là cuốc xung đôt làm nên chính tinh thể của hắn lúc nào đó sẽ chấm dứt; dường như đối với hắn, ni m phúc lạc, trong sư hòa điều với phương thuốc và đường lối suy tư mang lại sư bình yên (theo đường lối của chủ nghĩa hưởng lạc Cơ đốc giáo, chẳng hạn), chủ yếu là ni êm hạnh phúc được nghỉ ngơi không bị quấy nhiễu, một sư thỏa mãn tri túc, một sư hợp nhất tối hậu, là "ngày Sa bát của moi Sa bát", nói theo kiểu của nhà hùng biên th'an thánh Augustine, mà bản thân ông cũng là một con người như thê", 164. Rõ ràng, hiểu hạnh phúc với nghĩa là sự bình yên, mong mỏi một ngày nào đó moi xung đôt sẽ chấm dứt, là ni êm phúc lạc, vui hưởng, tận hưởng cuộc sống, không còn bị quấy nhiễu, một sư thỏa mãn tri túc, vốn là quan niêm v'ê hạnh phúc cũng như hiện thực hạnh phúc có tính phổ biến, điển hình không chỉ ở phương Tây và phương Đông. Và dĩ nhiên, dưới cái nhìn triết học giá trị, biên chứng bên kia thiên ác, F. Nietzsche thấy ra sư tiêu cưc của thứ hạnh phúc ấy cả trong quan niệm và trong hiện thực. Làm sao ông có thể đ`ông tình với một quan niệm, một hiện thực luận lí một chi à, tiêu cực như thế khi đối với ông, kẻ mạnh, chủ nhân ông, con người cao quý chỉ có thể xuất hiện trong những xung đột quyết liệt, thậm chí trong những nỗi đau tôt cùng; làm sao ông có thể đ 'công tình với quan niệm và hiện thực như thế khi cho rằng "trong những hoàn cảnh quá thanh bình thì bao giờ cũng càng thiếu đi những cơ hôi, những đòi hỏi cấp thiết phải đào luyên cảm xúc cho mạnh mẽ và cứng rắn" 165; cũng như thế, làm sao F. Nietzsche có thể đ 'âng tình với quan niệm v 'ê hạnh phúc như thế khi thấy

rằng cả cái ác và cái thiện đ`àu cấu thành giá trị v.v. Vậy, thực chất của sự bàn luận của F. Nietzsche v`ê hạnh phúc nô lệ ở đây là gì? Đó chính là v`ê bản chất yếu đuôi, nhu nhược của những "chủ thê" luân lí là số đông, bày đàn, nô lệ. Chính đó là những kẻ chỉ mong t`ôn tại trong cảnh "ôn định", yên ôn, thanh bình, thậm chí có tính tuyệt đối. Đấy là tâm lí b`ây đàn và những học thuyết hướng đến sự "thống nhất" nói chung đã tự phát hoặc tự giác nắm được tâm lí ấy. Chúng ta sẽ còn tìm thấy quan điểm này của F. Nietzsche khi vạch ra nhi "àu yếu tố, đặc tính hay đức hạnh của luân lí nô lệ khác như "sự cảm thông", "sự thận trọng", "sự tốt bụng", "tình th "ân tương trợ", "sự thẳng thắn", "trung thực", "bao dung", "tình huynh đệ", v.v. F. Nietzsche cho rằng tất cả những đức hạnh, phẩm tính luân lí nô lệ này chừng nào vẫn biểu hiện bản chất nô lệ của chúng thì chúng vẫn "còn chưa quy thuộc v`ê lãnh vực của những phán đoán giá trị luân lí - chúng vẫn thuôc ngoại vi luân lí học" 166.

Song, đối với F. Nietzsche, nhiệm vụ cơ bản của sự vạch tìm, phán xét luân lí nô lệ là để tìm ra cái *bản chất* (hay thực chất) của nó. Có thể thấy, cái thiện, ngoài nội dung và ý nghĩa luân lí, nó còn có nội dung và ý nghĩa siêu hình, tức là thuộc nội dung quan tâm của siêu hình học. Nhưng ở đây chúng ta chủ yếu nói về mặt luân lí của nó. Theo đó, nói đến luân lí, đạo đức ta không thể không nói đến *cái thiện*, xem như *bản chất* hay *nội đung cơ bản* của nó, trong khi cái thiện lại có *nội dung cơ bản là tình yêu thương*. Tình yêu thương, đó chính là cái thiện, đi ài thiện cơ bản. Chúng ta có thể thấy rõ đi ài này trong các truy ền thống tư tưởng luân lí học (đạo đức học) cả ở phương Tây và phương Đông. Tuy nhiên, ở đây theo quan điểm của F. Nietzsche thì luân lí đang được xem xét là luân lí nô lệ, là luân lí thuộc mi ền thiện ác, cho nên tình yêu thương được ông quan niệm là một thứ tình yêu thương b ày đàn, một thứ tình yêu dành cho số đông, cho đ ồng loại, vì thế nó là thứ tình yêu "phi cá tính", "vô kỉ", đ ồng thời nó còn là cái

gì đó giống như sự ban ơn, ban phát của những kẻ đứng ở trên cao "nhân danh" đ ầng loại nhìn xuống, "chia sẻ", "quan tâm"... F. Nietzsche chỉ rõ hai hình thức tôn tại chủ yếu của loại tình cảm này là tôn giáo và trào lưu dân chủ, cụ thể là dân chủ xã hội chủ nghĩa, trong đó ông đặc biệt nói nhi ều và nhấn mạnh tình yêu thương trong các tôn giáo. Bởi vì, theo F. Nietzsche cái thiện tôn giáo là cái thiện tối cao, là Thượng đế, vì tôn giáo hướng dẫn con người đến cái thiện cao quý ấy và nó, cái thiện ấy chi phối toàn bộ lịch sử từ trước đến nay. F. Nietzsche viết: "Trong thời đại luân lí của nhân loại, con người hiến tế cái bản năng mạnh mẽ nhất mà nó sở hữu, cái "thiên tính" của nó, cho Thượng đế; vẻ hân hoan này lấp lánh trong ánh mắt tàn nhẫn của kẻ khổ hạnh, của một "phản tự nhiên tính" nhiệt thành. Rốt cùng: còn lại gì để tiếp tục hiến tê? Há phải chăng con người cuối cùng một bận nữa c ần phải dốc hết tất cả những gì là an ủi, là thiêng liêng, khang kiện, những gì là hi vọng, là ni ần tin đem hiến tế cho mối hòa hài bí nhiệm, cho phúc lạc và công chính tương lai?" 167.

Nhưng đi àu đáng nói nhất là F. Nietzsche thấy cái tình yêu thương con người, yêu thương đ ông loại nơi các tôn giáo ấy là yêu thương vì Thượng đế chứ không phải đối với, không phải dành cho chính con người. Vì tình yêu như thế con người đã đánh mất bản thân mình. Cho nên, luân lí, cái thiện hay tình yêu thương nơi tôn giáo là giả tạo, nhất là "khi con người hiến tế Thượng đế cho hư vô", khi con người "mang chính Thượng đế ra để hiến tế, và, trong sự tàn nhẫn đối với chính bản thân nó, con người thờ phượng, quỳ lay gạch đá, những thứ trì độn, ngu si, định mệnh, hư vô" 168. "Cho đến ngày nay không có một phương tiện nào khiến con người đẹp đẽ, duyên dáng hơn trong lòng sùng tín, con người trở nên quá nghệ thuật, quá đỗi xảo diệu, quá sắc màu xỏa lộng, quá thiện lương, khiến ta không còn cảm thấy khó chịu v ề dung mạo của nó nữa" và "yêu thương con người vì Thượng đế - đó là tình cảm cao quý nhất và xa cách nhất mà con người đạt

được cho đến ngày nay. Yêu thương con người mà không có thâm ý thánh hóa nào đó chỉ càng thêm bỉ lậu và thú tính, sự hướng đến tình yêu thương con người này chỉ nhận được kích thước và sự tinh vi như những hạt muối và những mảy hổ phách của nó từ một khuynh hướng cao viễn hơn" 169. Chính vì thế, luân lí, cái thiện, tình yêu thương tôn giáo là rất tiêu biểu cho thứ luân lí b'ây đàn, luân lí nô lệ. Cho nên, khi thấy rõ cái gọi là tình yêu thương đ rìng loại trong tôn giáo là một thứ tình yêu v thực chất dành cho Thượng đế, F. Nietzsche cũng thấy cái thực chất là giả tạo của nó. Ông khẳng định: "Chừng nào mà sự lợi ích chi phối các quan niệm luân lí chỉ duy là sự lợi ích đối với b'ây đàn, chừng nào mà cái nhìn của chúng ta chỉ duy hướng v rè việc bảo t rôn cộng đ rìng, và những gì phi luân lí, dứt khoát là những gì có vẻ gây phương hại đến sự t rìn tại của cộng đ rìng: chừng ấy vẫn còn chưa có "luân lí của tình yêu đ rìng loại"" 170. Tôi xin nhấn mạnh lời của F. Nietzsche là "chừng nào chúng ta chỉ duy hướng v rè việc bảo t rìn cộng đ rìng" (TG).

Vậy, từ nội dung của luân lí nô lệ theo quan niệm của F. Nietzsche, ta có thể thấy *thực chất* của luân lí nô lệ, luân lí của số đông, luân lí b ầy đàn với những biểu hiện như yếu đuối, mê muội, yêu thương giả tạo như đã nói, là gì? Trước hết F. Nietzsche cho rằng: "Luân lí nô lệ v ề bản chất là luân lí ích dụng. Đây là trung tâm phát nguyên của cặp đối lập "thiện" và "ác" trứ danh kia - nơi cái ác, người ta cảm nhận một thứ quy ền lực nào đó và mối nguy hiểm của nó, một sự khủng khiếp, tinh vi và cứng rắn nào đó khiến cho lòng khinh bỉ không thể khởi lên. Dưới nhãn quan của luân lí nô lệ, kẻ "ác" vì vậy gieo rắc ni ềm sợ hãi; nhìn từ góc độ luân lí chủ nhân ông, chính kẻ "thiện" gây ra và muốn gây ra sự sợ hãi, trong khi người "xấu" bị xem là đáng khinh bỉ" 171. Tuy vậy, bản chất đích thực của luân lí nô lệ thể hiện ở chỗ: "Giê-su bảo dân Do Thái của ngài rằng: "Luât tắc đã đặt ra cho

những kẻ nô bộc - hãy yêu Đức Chúa Trời như ta yêu thương Ngài, như con của Ngài vậy! Sá gì luân lí đối với chúng ta, những người con của Đức Chúa Trời"" 172. Nói rõ ra, về thực chất luân lí nô lệ xét về mặt "tôn tại" hay sự "tôn lập" của nó là thứ luân lí vô kỉ, tức là luân lí không có cái tôi, phi tôi (hoặc phi nhân cách) và được áp đặt tuyệt đối cho mọi người, một thứ luân lí mà con người hoàn toàn đánh mất bản thân mình.

Vê "vai trò" hay đúng hơn, về hâu quả của luân lí nô lê. That khó mà không nói đến "vai trò" của luân lí nô lê, nhưng có đi ều gì đó từ bản chất, "vai trò" ấy không tách rời hậu quả tất nhiên của nó. Theo F. Nietzsche, luân lí nô lệ hay luân lí thiện ác đã từng đóng "vai trò" chi phôi cả một giai đoạn lớn của lịch sử nhân loại. Với sư tiếp cận, quan điểm nghiên cứu luân lí, lịch sử luân lí là không tách luân lí khởi giá trị và đ`ông thời đặt luân lí và giá trị vào chính hoạt động-hành động của con người, F. Nietzsche đã chỉ ra cơ sở của luân lí là hoạt đông, hành vi nhằm khẳng định giá trị của con người và do đó, luân lí chỉ có ý nghĩa khi nó biểu hiện giá trị, là chính giá trị, hơn thế khi nó được xem như là cái cuối cùng biểu hiện hành vi. Cu thể là khi một hành vi được xem là tốt hoặc xấu thì đó chính là sư xem xét v'ê mặt luân lí của nó. Chính vì thế, cái được khẳng định là tốt, xấu, tức luân lí, được xem như những "dấu mốc" đặc trưng của các thời đại, các giai đoạn lịch sử cơ bản. Căn cứ vào đó, lịch sử đã được F. Nietzsche "phác hoa" với các giai đoạn lớn bao g m: giai đoạn tiên luân lí, giai đoạn luân lí và giai đoạn luân lí mới đang diễn ra, đúng hơn đang bắt đầu. Tuy nhiên, không dừng lại ở sư "biểu diên" về mặt luân lí của lịch sử, F. Nietzsche muốn chỉ ra, chứng minh cơ sở thực sư quy định mỗi thời đại lịch sử để phân biệt chúng với thời đại (giai đoạn) luân lí đã và đang qua của loài người. Đối với thời kì ti ền luân lí, "giá trị hoặc phi giá trị của hành vi được rút ra từ hậu quả của hành vi", nghĩa là cái quy định giá trị hành vi, tức là cái tiêu chuẩn để đánh giá hành vi, xét v'ê luân lí của nó là kết quả

của hành vi. Trong giai đoạn luân lí, nói chung người ta chỉ thấy luân lí bị quy định bởi quá trình có chủ đích, có ý thức, nghĩa là xem cái có chủ đích, có ý thức là cái làm nên giá trị tốt hoặc xấu, giá trị luân lí. F. Nietzsche goi đây là luân lí chủ đích và thậm chí theo ông, nó mang tính chất "định kiến", "vôi vàng" v.v. Còn trong giai đoạn luân lí mới, giai đoạn thứ ba, giá trị luân lí là do cái phi chủ đích, cái phi lí tính quy định. F. Nietzsche gọi đây là *luân lí phi chủ đích* <sup>173</sup>. Như vậy, theo cách phân chia lịch sử từ góc nhìn luân lí kết hợp với góc nhìn giá trị học (và có thể nói, với cả góc nhìn triết học hoạt đông-hành đông), F. Nietzsche đã "chỉ ra" một giai đoạn lớn của lịch sử nhân loại được xem là giai đoạn luân lí, một giai đoạn mà chính luân lí nô lê, luân lí thiên ác chi phối g`ân như hoàn toàn, tuyết đối. Nhưng đi à c à thấy rõ hơn và c à nhấn mạnh là F. Nietzsche còn chỉ ra cơ sở của luân lí nô lê, đó là tính chất có ý thức, duy lí, có chủ đích của nó xem như những cái cấu thành nội dung bên trong của bản chất vô kỉ, và do đó quy định tính giả tạo, b'êngoài của luân lí nô lê. Với quan niêm v'êluân lí nô lê như thế, F. Nietzsche xem nó, ví nó như "trái tim luân lí" của thời đại. Vì thế, ông đòi hỏi các triết gia mới hãy "đặt lưỡi dao mổ xẻ lên l'ông ngực của chính đức hạnh thời đại" để làm một cuộc "đại phẫu thuật" cắt bỏ cái khối, cái ổ bệnh "luân *lî*" khủng khiếp đã và đang ngự trị, kìm hãm lương tâm thời đại, làm cho các xung lực bản năng phải thu mình lại và chịu khuất phục.

Chỉ ra một cách cụ thể *những hậu quả của luân lí nô lệ*, F. Nietzsche cho rằng "mọi thứ luân lí vô kỉ mà tự cho là tuyệt đối và áp đặt đối với mọi người, đi ều này không chỉ có lỗi với thị hiếu: nó khuyến khích người ta mắc phải cái lỗi di lậu, và ngoài ra lại *thêm* một sự mê hoặc dưới lớp vỏ nhân ái - một sự mê hoặc và mưu hại đối với những tâm h ồn cao viễn, những kẻ hiếm hoi, những kẻ được đặc quy ền" 174, rằng "bất cứ ở đâu mà luân lí nô lệ chiếm ưu thế, thì ở đó ngôn ngữ có khuynh hướng đẩy những

ngôn từ như "tốt" và "trì đôn" xích lại g`ân nhau hơn" và vì thế, đưa đến sư phân biết rạch ròi, căn bản: "sư đòi hỏi quy ền tự do, bản năng mưu c'àu hạnh phúc và sư tinh vi trong cảm giác tư do, quy thuộc một cách tất yếu v'ê luân lí nô lê và luân lí học nô lê, cũng như nghệ thuật và lòng nhiệt thành trong thái đô kính trong, trong sư hiến dâng, là một biểu hiện thường thấy của đường lối phán đoán giá trị và tư duy quý tộc vậy" 175. Khi nói rõ hơn v ề đặc điểm của luân lí nô lê, F. Nietzsche còn cho thấy những hậu quả nặng n'ệ của thứ luân lí này rõ nhất là khi nó biểu hiện thành quá trình hủy hoại luân lí của những con người cao quý, những chủ nhân ông đã và đang diễn ra ở châu Âu. Theo ông, khi tình yêu thương của số đông, dành cho số đông ấy, cái số đông nô lê khổ hạnh, rên xiết mang khát vong chủ nhân ông, những kẻ không có lòng trắc ẩn theo đúng nghĩa đạo đức và "ngày nay ở đâu mà người ta rao giảng v è lòng trắc ẩn", thì nhà tâm lí học sẽ nghe thấy cái "giong khản đặc, rên rỉ chân thành của lòng khinh bỉ tư ngã". "Nó quy thuộc v'ệ cái tiến trình biến cõi châu Âu thành ra u ám và đáng ghét", làm nên "con người của "ý niệm hiện đại"", "con đười ươi kiêu hãnh này, nó bất mãn cùng cực với chính bản thân nó: đây là đi ều xác quyết. Nó đau khổ: và sự phù phiếm của nó muốn nói rằng nó chỉ còn cách bày tỏ lòng trắc ẩn để "đau chung, khổ với..." 176.

Tuy nhiên, có lẽ cái hậu quả lớn nhất mà F. Nietzsche muốn nói đến với cái "vai trò" của luân lí nô lệ khi nó tạo nên, quy định cả một thời đại lịch sử rất lớn, đó là sự chi phối của luân lí nô lệ đối với nhận thức, tinh th`ân của con người, cụ thể đối với khoa học, nhất là đối với triết học cũ. Ông nhận thấy luân lí như vấn đ`ề mà các triết gia lớn tiếng `ôn ào v`ề nó, thậm chí ông thấy đó chỉ là cái "vẻ đạo đức giả của Kant" với học thuyết v`ềluân lí của ông này 177, ông thấy đó là cái luân lí được lấy làm mục đích (mục đích luân *lí* hoặc phi luân lí) của mọi thứ triết học, xem như cái đã tạo

nên cái hạt nhân thực sự của đời sống. F. Nietzsche nói rõ: "Thực tế, ta nên (và sáng suốt phải như vậy) trước hết phải luôn luôn chất vấn chính mình để thực sư hiểu rõ một nhận định siêu hình nhất của một triết gia nào đó có thể đã hình thành như thế nào: "nhận định ấy (hoặc tác giả của nó) hướng đến loại luân lí nào?". F. Nietzsche khẳng định rằng chính luân lí của y (của các triết gia) là bằng chứng xác quyết, quyết định y là ai" 178. Nhưng ông cũng thấy rằng không chỉ trong triết học mà cả trong tâm lí học, trong khoa học nói chung, người ta cũng nương vào "những thành kiến luân lí", rằng cái thiên là n'ên tảng vô minh, kiên cố, vững chắc mà khoa học lâu nay dựa vào nó để khát vọng và thực hiện khát vọng tri thức <sup>179</sup>. Nói khác đi, ở đây luân lí được hiểu đ'ông nghĩa với cái thiên và nó là luân lí của chính các triết gia, các nhà khoa học. Nhưng không chỉ có thế, cái thiên, thiên ác nói chung của luân lí nô lê, luân lí thiên ác cũng chi phối moi con người, xã hôi nói chung. Moi con người, xã hội trong suốt giai đoạn luân lí kéo dài đ'àu lê thuộc vào cái thiên, xuất phát, căn cứ vào nó để xây dưng các hệ thống triết học, tư tưởng, nhận thức và tinh th`ân nói chung của mình. Ở đây, luân lí, cái thiên không chỉ được xem như một ni ềm xác tín trực tiếp, mà còn ở cả trong phương pháp nhận thức và hành động 180. Vậy, rốt cuốc cái hậu quả nặng n'ênhất mà luân lí nô lê, luân lí thiên ác để lại ở đây là gì? Nó chính là nguyên nhân sâu xa của sự vô minh phổ biến đã khiến cho con người không nhìn thấy bản chất đích thực của nó, của cuộc sống của nó, cho nên chìm đắm trong sư yếu đuối, cam chịu, tối tăm mê loạn, dối trá.

V ề tình trạng luân lí của xã hội châu Âu đương thời. F. Nietzsche cảnh báo rằng "biết bao quyển rũ và mật ngọt trong những tình cảm "vị tha nhân", "phi vị ngã" ấy, khiến cho lòng ta không còn cảm thấy c`ân thiết phải lưỡng bội song trùng hoài nghi tự vấn: "những đi ều đó chẳng phải là... mê hoặc sao?"" 181. Ông nhận thấy luân lí thiện ác, luân lí nô lệ, b`ây

đàn đang lên ngôi ở châu Âu, rằng "luân lí ngày nay ở Âu châu là luân lí bầy đàn" và nó đang tìm cách chống lại, phá hoại thứ luân lí khác, mới là luân lí cao viễn 182. F. Nietzsche còn nhận thấy trước những "khả thể", trước cái "c'àn phải" có là luân lí, giá trị mới, cao viễn, luân lí nô lê, luân lí b'ây đàn "cố gắng tư vệ bằng tất cả sức lực: nó nói một cách ngoạn cố và kiên quyết "ta chính là luân lí, và không có gì khác là luân lí!" - quả nhiên, với sư trư giúp của tôn giáo vừa là đối tương của ni âm khát vong trác việt nhất của b'ày đàn vừa vuốt ve khát vong này, sư việc đi đến chỗ chính chúng ta nhận thấy trong các thiết chế chính trị và xã hội biểu hiện càng lúc càng rõ hơn của luân lí này: trào lưu dân chủ tiếp nhận di sản của Cơ đốc giáo. Đặc biệt trong bối cảnh ấy xuất hiện những kẻ nguy triết gia dốt nát và những kẻ cổ xúy cho tình huynh đê, những kẻ tư mênh danh là những con người xã hôi chủ nghĩa và mong mỏi một "xã hôi tư do", nhưng thực chất là thể hiện thái đô thù địch bản năng đối với moi hình thái khác, đối lập với xã hôi b ày đàn tư trị (đến mức phủ nhận ngay cả khái niêm "chủ", "tó;")<sup>183</sup>.

F. Nietzsche tiếp tục cảnh báo v ề thực trạng luân lí thiện ác - luân lí nô lệ, b ầy đàn đang lên ngôi, đang lấn át luân lí chủ nhân ông, rằng "thực tế giờ đây, khi trật tự dân chủ trong mọi sự (và nguyên nhân của nó, đó là sự pha trộn giữa dòng máu chủ nhân ông và dòng máu nô lệ) d ần d ần xuất hiện, cái xung lực hiếm hoi cao nhã và uyên nguyên thôi thúc người ta tự cung tự cấp cho bản thân một giá trị nào đó và "nghĩ tốt" v ề bản thân ngày càng được khuyên khích và mở rộng: thế nhưng bao giờ cũng vậy, nó đi theo một khuynh hướng đã thâm nhập lâu dài hơn, phổ biến hơn, căn bản hơn, chống lại bản thân nó - và trong hiện tượng "phù phiếm", khuynh hướng lâu đời hơn này lấn át khuynh hướng mới. Kẻ phù phiếm hài lòng đón nhận *mọi* dư luận tích cực mà hắn được nghe (...), cũng vậy hắn đau khổ trước những dư luận tiêu cực: vì hắn chịu khuất phục trước cả hai

khuynh hướng ấy, cho nên, hắn *cảm thấy* hắn bị khuất phục trước chúng, sự vụ ấy là do cái bản năng chinh phục l'âu đời nhất kia đã khởi lên trong nó. - Đó là tên "nô lệ" trong huyết quản của con người phù phiếm, là chút ranh mãnh của nô lệ còn sót lại - và chẳng hạn như ngày nay, ta hãy nhìn xem có biết bao "nô lệ" còn sót lại trong người đàn bà! - nó tìm cách *lôi kéo dụ dẫn* dư luận tích cực v'ê phía nó, để r'ài sau đó, chính kẻ nô lệ khuất thân phủ phục trước dư luận này, như thể nó đã không từng trước đó mời dư luận đó đến vậy. - Và tôi lập lại một bận nữa: tính cách phù phiếm chính là hiện tượng cách đại di truy 'àn" <sup>184</sup>. Nghĩa là F. Nietzsche nhìn thấy luân lí nô lệ giờ đây núp trong bộ xiêm y của những con người "sai khiến", "thống trị" mới, nhưng thực ra đó chỉ là những kẻ "phù phiếm", giả tạo mà *thực chất* đó chính là, vẫn là tên "nô lệ" trong "huyết quản" của hắn: hắn làm nô lệ cho một cái gì đó không có thực, vô định, mơ h 'òcao hơn để "sai khiến" những kẻ nô lệ dưới hắn cũng đang hướng đến những cái vô định ấy!

Tóm lại, sở dĩ F. Nietzsche coi thường và phủ nhận toàn bộ luân lí, đức hạnh vốn có của con người từ trước đến nay là vì nó là đức hạnh, luân lí của số đông, là luân lí nô lệ đối lập với đức hạnh, luân lí của số ít, của những chủ nhân ông. Luân lí nô lệ, đó là thứ luân lí vụ lợi, là thứ luân lí, là tình yêu thương giả dối mà những kẻ đứng trên, nhân danh cộng đ cng, nhân loại dành cho số đông đau khổ, đón hèn, bất lực, đặc biệt, đó là thứ luân lí vô kỉ (phi cá nhân), mà tôn giáo, trào lưu dân chủ, nhất là dân chủ xã hội chủ nghĩa chính là biểu hiện rõ ràng, đ ây đủ, tiêu biểu nhất của thứ luân lí này.

2. Căn cứ vào hiện thực luân lí nô lệ, nhất là từ hiện trạng luân lí nô lệ đang lấn át luân lí chủ nhân ông ở châu Âu, F. Nietzsche đưa ra *những* nhận xét về luân lí học cũ được gọi là luân lí học nô lệ hay luân lí học thiện

ác. Có thể xem đây là những nhận xét của ông v ề "lịch sử luân lí học", tuy nhiên, đây không phải là v ề "lịch sử luân lí học" theo nghĩa đ ầy đủ, và bản thân những nhận xét của ông v ề "lịch sử luân lí học" cũng không phải có tính chất bài bản, mà chỉ là "những nhận xét" theo đúng nghĩa, nhưng có tính chất khái quát, mang tính chất của một hoặc những quan điểm chung về luân lí học cũ.

Nhận xét về luân lí học của Platon, F. Nietzsche cho rằng đây là thứ luân lí học mang tinh thần luân lí học Socrates. Ông viết: "Có một đi ều gì đó trong luân lí học Platon không thực sự quy thuộc v ề Platon, mà chỉ đơn giản xuất hiện trong triết học của ông ta mà thôi, ta có thể nói như vậy, dù đó là trường hợp Platon: đó chính là tinh th'ân Socrates, một tinh th'ân không thích nghi tương ứng với một phong thái cao quý như Platon". "Không ai muốn tư làm hại bản thân, vì vậy những gì xấu xa xảy ra đều ngoài ý muốn. Kẻ xấu xa hại chính bản thân: hắn sẽ không làm vậy nếu hắn ý thức được đi ầu xấu là đi ầu xấu. Vì thế kẻ xấu chỉ làm đi ầu xấu vì sai l'âm; nếu người ta giải phóng hắn khỏi những đi ều sai l'âm, hắn... tất yếu sẽ trở thành người tốt". Một đúc kết sặc mùi phàm phu, kẻ chỉ nhìn thấy ở những hành vi xấu xa những hậu quả t ci tê và đưa ra nhận xét kiểu "làm đi àu xấu là dại dột"; "trong khi hắn hiểu những khái niêm "tốt" và "có ích lợi và mang lại cảm giác dễ chịu" là những khái niêm tương đ ng mà thôi". F. Nietzsche cho rằng Platon là người đã đ'ề cao th'ây mình là Socrates, "ông đến với tron ven tâm h'ôn Socrates như đến với một đ'ề tài qu'àn chúng, như đến với một làn điệu dân ca mộc mạc, để r'ài ông phổ vào nó moi sắc thái của bất tận và bất khả: nói cách khác, biến nó thành chiếc mặt nạ, thành cõi hàm hồ đa diện của riêng ông. Nếu nói vui, và vẫn theo phong cách Homer: hình ảnh Socrates theo tinh th'ân Platon là gì nếu không phải: prosthe Platon opithen te Platon messe te Chimera [(Đ'ài là Platon, đuôi là Platon, và mình là Chimra (nhại theo câu thơ mô tả quái thú Chimera trong thi phẩm Iliad của Homer: "Đ ầu sư tử, đuôi rắn, mình dê")] 185. Chúng ta thấy rất rõ ở đây sự phê phán của F. Nietzsche nhằm vào luân lí học Platon *chủ yếu* không phải ở chỗ Platon tiếp thu Socrates và làm "ảo thuật" trong luân lí học của mình, mà ở chỗ ông đã lệ thuộc vào tư tưởng luân lí *vốn đã* sai l'ân, lệch lạc của Socrates và "giáo đi ầu" hóa nó. Theo F. Nietzsche, sai l'âm, lệch lạc của tư tưởng luân lí học của Socrates chính là ở chỗ cho rằng chỉ có kẻ xấu làm đi ầu xấu, những hành vi xấu xa gây ra những hậu quả t'ầi tệ, xấu xa, tóm lại, cái ác sinh ra cái ác... Như thế, đây được xem nhứ cái nhìn một chi ầu (tuyến tính) v ề đời sống luân lí ở Platon. Đương nhiên, chúng ta có thể suy ra cái kết luận v ềnguyên nhân sai l'âm của Platon cũng như người th ầy Socrates của ông, đó chính là dựa vào luân lí nô lệ, luân lí thiện ác, tức là thứ luân lí mang tính chủ đích, lí tính.

Tuy nhiên, F. Nietzsche có sự phân biệt giữa Platon với Socrates. Theo F. Nietzsche, lúc đ`âi Socrates đứng v`ê phía lí trí xem như cái năng khiếu tư biện siêu việt của ông, nhưng v`ê sau "trong sự im lặng kì bí, ông cười chính bản thân ông: với một trí năng và khuynh hướng nội quan tinh nhạy hơn người, ông nhận thấy chính mình rơi vào hoàn cảnh khó khăn và bất lực tương tự. Ông tự nhủ, thoát lí khỏi mọi ràng buộc bản năng để làm gì kia chứ? Người ta phải trợ giúp cả bản năng và lí trí nữa theo một cách thích hợp". Vậy là, "thực ra Socrates đã nhìn thấu cái chỗ phi lí trí trong những phán đoán luân lí, "Platon tỏ ra ngây thơ hơn và thiếu hẳn sự láu cá của hạng phàm phu, và cố gắng bằng tất cả sức lực - bằng sức lực to lớn nhất mà người ta đã từng tiêu tốn cho triết học! - chứng minh rằng bản năng và lí trí vốn cùng sánh vai đi đến *một* mục tiêu chung nhất, đó là cái Thiện, là "Thượng để"" 187. F. Nietzsche cho rằng "kể từ Platon, mọi nhà th àn học và triết gia

tư tưởng đ'ài bước theo đường lối ấy - có nghĩa là, trong mọi vấn đ'è có tính cách luân lí, bản năng mà Cơ đốc giáo mệnh danh là "đức tin", hoặc theo cách của riêng tôi là "b'ây đàn", lâu nay chiếm ưu thế. Chúng ta c'ân loại trừ Descarter, cha đẻ của chủ nghĩa duy lí (và kết quả là, tổ phụ của cuộc Cách mạng), kẻ chỉ thừa nhận thẩm quy ền của lí trí: thế nhưng lí trí chỉ là công cụ mà thôi, và Descarter đã rất nông cạn" 188. Nghĩa là theo F. Nietzsche, dù đi theo Socrates trong việc thấy ra và thừa nhận cái bản năng, phi lí trí, nhưng Platon "ngây thơ" và thiếu sự "ranh mãnh" đã đẩy cái yếu tố tinh th'ân này đi theo hướng mà sau này các nhà tư tưởng, triết gia, nhất là tôn giáo đã lợi dụng khi xem nó hoàn toàn thuộc v ề những người nô lệ, b'ây đàn, xem như đặc trưng t'ân lí, tinh th'ân của đám đông này, còn bản thân ông (Platon) vẫn đ'ècao, trung thành với lí tính.

Không chỉ riêng đối với luân lí học Platon, F. Nietzsche còn đưa ra những nhận xét phê phán, bác bỏ mọi quan niệm, lí thuyết luân lí khác có tính chất tiêu biểu, điển hình trong lịch sử như chủ nghĩa khoái lạc, chủ nghĩa bi quan, chủ nghĩa công lợi, hạnh phúc luận v.v. Theo ông, tất cả mọi đường lối tư tưởng ấy chỉ là sự "đo đếm giá trị sự việc theo khoái lạc và khổ đau", "tức là đo đếm dựa trên những trạng huống phụ tùy, những sự việc thứ yếu, đ`àu là những cách thái tư tưởng hời họt và ngây thơ mà mọi kẻ nào ý thức được cái năng lực tố tạo và tâm thức nghệ sĩ sẽ dõi con mắt trông xuống không khỏi mìa mai, và cũng không khỏi khởi động lòng trắc ản (lòng trắc ản của những con người cao viễn khi nhìn thấy những kẻ tư tưởng đạo đức kia thật đáng thương!)" 189. Một cách tóm quát, F. Nietzsche cho rằng cái thiện là n`ân tảng vô minh, kiên cố, vùng chắc mà khoa học lâu nay dựa vào nó để khát vọng và thực hiện khát vọng tri thức 190, rằng "triết học luân lí cho đến nay thật là vô vị và nó giống như thuốc ngủ vậy - và đi àu được gọi là "đức hạnh" theo quan điểm của tôi, bị

xâm hại bởi tính cách vô vị của những kẻ xiển dương nó" 191.

Đặc biệt, nhận xét về luân lí học của I. Kant F. Nietzsche như muốn tập trung chĩa mũi nhon phê phán-lật đổ luân lí học này, vì dường như ông nhìn thấy đây là cái thành trì lớn nhất của toàn bộ lịch sử, của n'ên luân lí học cũ, mà luân lí học nhân loại, nhất là, trực tiếp là luân lí học mới, luân lí học của F. Nietzsche nhất định phải vượt qua. Cho nên, cũng giống như sư phê phán của ông đối với triết học I. Kant về "phán đoán tổng hợp tiên nghiêm", v'ê "ý chí tư do", ở đây sư phê phán của F. Nietzsche nhằm vào cái bản chất luân lí học I. Kant. Chúng ta có thể thấy rõ đi àu này ở "Chương thứ hai" trong muc phê phán giá trị cũ, cu thể là muc" phê phán chủ nghĩa duy *lî*. Chỉ xin tóm tắt và nhấn mạnh nôi dung cơ bản liên quan đến nôi dung ở đây. Sau khi vạch ra thực chất chủ nghĩa duy lí của I. Kant nằm ở "phán đoán tổng hợp tiên nghiêm", ở bảng (hê thống) các khái niêm, phạm trù triết học của ông, F. Nietzsche đã chỉ ra rằng thực ra cái "lôi cuốn" các thể hệ triết gia, nhất là các triết gia Đức ở I. Kant không phải là cái chủ nghĩa duy lí nói trên mà chính là "luân lí học", tức là cái kết quả của việc đào sâu vào quan năng của lí tính với việc phát hiện ra những mệnh lệnh, quy tắc đạo đức, mà v èthực chất, đó là quá trình phi chủ đích, bản năng, là quá trình mà do nó "ph'ân lớn quá trình tư duy có ý thức vẫn phải được xem như là một trong những hoạt động bản năng, và thậm chí hoạt đông tư duy triết học cũng vậy". Nghĩa là F. Nietzsche chứng minh rằng chính I. Kant, một trong những đại diện lớn nhất, đáng kể nhất của chủ nghĩa duy lí vẫn không tránh được phải quan tâm đến quá trình phi lí tính, phi duy lí, phi chủ đích. Tuy nhiên, vấn đ'ê không dừng lại ở đấy, vì nếu như thế, sư phê phán của F. Nietzsche có lẽ đã chẳng đáng kể ở đây. Vấn đề đối với F. Nietzsche là I. Kant cũng chẳng hơn gì Platon khi đẩy quá trình phi chủ đích, phi lí trí, tức là luân lí học của ông về phía đám đông, biến nó thành luân lí học của đám đông, b'ây đàn, nghĩa là nó thấy

các giá trị luân lí thuộc v ềđám đông. Chính vì thế, F. Nietzsche xem luân lí học của I. Kant với những mệnh lệnh, quy tắc đạo đức như những "chất gây ngủ", là "thuốc phiện khiến ta ngủ", "sensus assoupire" ("khiến cho các giác quan ngủ"). Như thế, F. Nietzsche quy sự tìm tòi của I. Kant ra cơ sở, nguyên nhân của lí tính, là tìm vào luân lí, tức là vào mi ền thiện ác, phụ thuộc vào thiện ác, không đi ra ngoài mi ền thiện ác, nghĩa là sai lầm, vì thế những phán đoán tiên nghiệm, nhất là phán đoán tổng hợp tiên nghiệm chỉ là đi ều bịa đặt, mê lầm. Do đó, ông không chỉ chứng minh, "vạch ra" cái giả tạo, sai lầm trong luân lí (đạo đức) học của I. Kant, mà cả sự "giả dối" ngay cả trong sự "khệnh khạng" của con người, triết gia I. Kant. Theo ông, bản chất luân lí học của I. Kant, luân lí học trong vai trò chất gây ngủ chính là luân lí học thỏa mãn tâm lí đám đông, bầy đàn.

Bàn v'êthực trạng luân lí học châu Âu hiện thời, F. Nietzsche cho rằng "khoa học luân lí" ở châu Âu ngày nay có mối liên hệ chặt chẽ với tình cảm luân lí nhưng theo một hướng dường như hoàn toàn trái ngược. Ông viết: "Tình cảm luân lí ở Âu châu ngày nay tinh tế, muôn mằn, đa diên, nhay cảm, tinh vi như thế nào, thì lãnh vực chịu ảnh hưởng của nó là "khoa học luân *lî*" cũng vẫn còn non nớt, phôi thai, thô kệch và vung v ềnhư vậy một sư đối lập lí thú mà thỉnh thoảng ta vẫn thấy hiện diên một cách sinh động nơi bản thân nhà luân lí học. Danh xưng "khoa học luân lí" trong nội hàm của nó tỏ ra quá cao đạo và trái ngược với loại thị hiếu đứng đắn vốn có cảm tình với những lời lẽ khiệm nhu hơn. Với tất cả sư nghiệm túc, người ta c'ân phải thừa nhận điều gì ở đây từ lâu là c'ân yếu, điều gì chỉ duy tạm thời là hợp lí: đó là việc thu thập chất liêu, xác định, sắp đặt khái niêm cho cái vương quốc đ ồ sộ của những khuynh hướng giá trị, những khu biệt giá trị tinh tế đang t`ôn tại, phát triển, nảy nở và suy vi - và, có lẽ, phải cố gắng hình dung ra những hình thái có tính cách trùng phục h'ài quy và thường gặp hơn của tiến trình kết tinh sinh đông này - việc làm có thể xem

là bước mở đ`âu cho sự ra đời của một *học thuyết về các mô hình luân*  $lt''^{192}$ . Vậy, tại sao "khoa học luân lí" vẫn còn non nớt, phôi thai, thô kệch và vụng v`ênhư thê?

Xem xét luân lí học hiện thời dưới góc đô triết học giá trị của mình, F. Nietzsche cho rằng: "Trong toàn bô "khoa học luân *lî*" lâu nay vẫn còn thiếu vắng, nghe ra thật kì dị, chính vấn đ'ề luân lí: thiếu vắng một sư hoài nghi rằng có đi ều gì đó phải đặt thành vấn đ ề ở đây. Đi ều mà các ông triết gia mênh danh là "xác lập căn bản cho luân lí" và đòi hỏi đi ều đó ở bản thân ho, nếu quan sát trong quang tuyến thích hợp, chỉ là biểu hiện học giả của ni ềm thâm tín vào thứ luân lí chủ nhân ông, một phương tiên biểu đạt mới mẻ của họ, vì thế nó là một sư kiên t c tại bên trong một thứ luân *lí* học xác định, quả thật, thậm chí nói cho rốt ráo, là một cách phủ nhận rằng hiên tượng luân lí phải được xem như là một vấn đề- và trong mọi trường hợp nó đối lập với mọi sư tra vấn, phân biệt, nghi hoặc, mổ xẻ đối với ni êm tin này. Chẳng hạn, chúng ta hãy lắng nghe Schopenhauer đã nói v ề công việc của mình với một sư h'ân nhiên g'ân như là đáng kính như thế nào, và ta tư rút ra kết luân v ề tính khoa học của loại "khoa học" mà bậc th'ây sau cùng của nó đã ăn nói như đám con nít lên ba và bon gái già vậy: "Lí tắc", ông ta nói "cái lí tắc mà nội dung của nó tất cả các nhà đạo đức d'àu thực sự nhất trí: neminem laede, immo omnes, quantum potes, juve (không làm hại ai, thay vì thế hãy giúp đỡ moi người trong khả năng của mình) - nó thực sự là một thông tắc mà mọi nhà giáo dục đạo đức đ'àu ra sức xác lập căn bản cho nó... n'ên tảng thực sự của đạo đức mà con người đã tìm kiếm từ ngàn năm nay như viên đá m'àu nhiêm của nhà hi en triết" -Sư gian nan gắn liền với nỗ lưc xác lập căn để cho thông tắc vừa kể cố nhiên có thể rất lớn - như đã biết, Schopenhauer đã không thành công trong việc này; và kẻ nào đã từng cảm nhận triệt để tính cách vô vị - sai l'âm và cảm tính - của thông tắc này như thế nào, trong một thế giới mà bản chất

của nó là ý chí khát vọng quy ên lực" 193.

Chúng ta có thể thấy được rằng F. Nietzsche hiểu "sư thiếu vắng chính vấn đ'è luân lí" khiến cho "khoa học luân lí", toàn thể các "khoa học luân lí" ở châu Âu cho đến giờ (đến thời của F. Nietzsche) vẫn còn non nớt, vẫn chưa thành "khoa học", chính là chưa có sư "xác lập n'ên tảng căn bản" cho luân lí, cái mà A. Schopenhauer goi là "lí tắc" (nguyên tắc lí tính cơ bản, có tính n'ên tảng). Tất nhiên, F. Nietzsche phê phán, chê bai, bác bỏ thẳng thừng cái "lí tắc" của A. Schopenhauer và khẳng định nguyên tắc có tính n'ên tảng của luân lí học mới của mình. Ông cho rằng "lí tắc" của A. Schopenhauer "không làm hại ai, thay vì thế hãy giúp đỡ mọi người trong khả năng của mình" là "loại "khoa học" mà bậc th ây sau cùng của nó, tức là Schophenhauer, đã ăn nói như đám con nít lên ba và bon gái già vậy", rằng ông ta cứ tưởng đó là "n'ên tảng thực sự của đạo đức mà con người đã tìm kiếm từ ngàn năm nay như viên đá m`âi nhiệm của nhà hi en triết", nhưng thực ra nó là cái "vô vị, sai l'âm và cảm tính" so với cái mà luân lí học phải "vươt băng qua" luân lí cũ (thiên ác) để sang bên kia thiên ác, để tìm ra là "ý chí khát vọng quyền lực". Dĩ nhiên, từ nhận xét trên của F. Nietzsche chúng ta c'àn hiểu rằng chính vì luân lí học cũ không hiểu được, hay đúng hơn, hiểu rất sai cái cơ sở thực sư của luân lí, cho nên nó chỉ có thể là thứ luân lí học của đám đông, b ày đàn, luân lí học "nô lê". Vì thế, cho đến nay, nó là thứ triết học luân lí vô nghĩa, thậm chí còn độc hại, giống như thuốc ngủ vậy - và đi àu được gọi là "đức hạnh" theo quan điểm của tôi, bị xâm hại bởi chính những kẻ xiển dương nó 194. Như vậy, với việc nhận ra cái hạn chế, sai l'âm từ vấn đ'è căn bản của luân lí học cũ, F. Nietzsche đ'ông thời thấy ra con đường của luân lí học mới dựa trên triết học giá trị của ông với tư tưởng cơ bản xem bản chất đời sống, bản chất con người là ý chí khát vọng quy en lực, bản chất giá trị con người, xem như nguyên tắc hay nguyên lí cơ bản của luân lí học của ông.

C`ân thấy rằng ở đây chúng ta xem sự bàn luận, phê phán của F. Nietzsche đối với luân lí nô lệ và luân lí học nô lệ cũng là một yếu tố thuộc nội dung của luân lí học bên kia thiện ác, nhưng đây không phải là yếu tố cơ bản, trái lại chỉ là ti ền đ'ề cho yếu tố cơ bản sẽ được xem xét dưới đây là luân lí học chủ nhân ông.

## 2. Luân lí học chủ nhân ông

Cũng như luân lí nô lê, luân lí chủ nhân ông đã t`ôn tại từ lâu trong lịch sử. Nhưng F. Nietzsche hiểu đây là thứ luân lí chưa từng được phát hiện, vì nó là luân lí của kẻ tư do bị xem là "vô luân" xưa nay bị luân lí cũ lấn át, trói buôc, tìm moi cách kìm hãm, triệt tiêu, nhưng vẫn không ngừng phê phán, chống đối lại để vượt lên. F. Nietzsche viết: "Chúng ta, *những kẻ vô* luân! - cái cõi thế quan thiết với chúng ta đây mà trong đó chúng ta phải sợ hãi và yêu thương, cái cõi thế cơ h ò vô thanh vô ảnh của những mênh lênh tinh vi và những sư phục tòng vi tế, một cõi thế của "cơ h "co h "co trong mọi chi à kích, rối rắm, nhi à cạm bẫy, bén nhon, dịu dàng: vâng, nó được bảo hô an toàn trước moi con mắt dòm ngó vung v ềvà tò mò thân ái! Chúng ta bị đan dêt trong lớp áo cứng nhắc của nghĩa vu và không thể nào thoát thân được -, và như thế đó, chúng ta thành ra "con người mang nghĩa vu", hơn thế nữa, thực sư đôi lúc chúng ta khiều vũ giữa những "mắt xích" buộc ràng và giữa rừng "gươm bén"; và thường hơn nữa, cũng không kém ph'ân sư thực, chúng ta nghiến răng bên dưới đó và b ch ch ch trước những khắc nghiệt kì bí của số phận. Thế nhưng chúng ta có thể thực hiện đi ều chúng ta mong mỏi: kẻ ngu và ảnh tương lên lời chống đối chúng ta "đó là những con người không biết tới nghĩa vu" - bao giờ chúng ta cũng gặp phải sư chống đối của những kẻ ngu và ảnh tượng vậy!" 195. Và cho đến khi nó được "phát hiện", đúng hơn được F. Nietzsche "phát hiện", nó chính là thứ luân lí có chủ nhân, chủ thể riêng của nó. Nó là luân lí của *chủ nhân ông*,

của những con người cao quý, mạnh mẽ, thống trị v.v. Nói cách khác, chủ nhân ông hay những con người nói trên là nơi *tôn lập* của luân lí chủ nhân ông.

Vậy, *nội dung* của cái luân lí t 'ch lập nơi chủ nhân ông này là gì? Trước hết ta thấy F. Nietzsche nhìn ra nó trong hình thức chung nhất là đức hạnh (đức hanh của chủ nhân ông). Ông viết: "Đức hanh của chúng ta? - Có thể chúng ta vẫn còn có đức hanh, nhưng đương nhiên chẳng phải là loại đức hạnh thật thà, mộc mạc khiến chúng ta kính trong tổ tiên của chúng ta và đ ồng thời giữ chút ít khoảng cách đối với ho. Chúng ta, những người châu Âu của ngày kia, những đứa con đ'àu của thế kỉ hai mươi - với tất cả sư hiếu kì nguy hiểm, với tất cả khả năng biến hóa và nghê thuật nguy trang của chúng ta, với sư độc ác dịu dàng và dường như là mật ngọt trong tinh th'ân và các quan năng của chúng ta, - nêu chúng ta phải có đức hạnh, có lẽ chúng ta chỉ c'àn có những đức tính nào biết cách thỏa hiệp thích nghi với những khuynh hướng th'àm kín nhất và thân thiết nhất, với những nhu c'àu cháy bỏng của chúng ta: vậy thì chúng ta hãy tìm kiếm chúng một l'ân trong cái mê cung của chúng ta vậy! - chính ở cái nơi mà, như chúng ta biết, bao nhiều thứ đã mất đi, bao nhiều đi àu đã lac mất dấu. Và có đi àu chi đẹp đẽ hơn là tìm kiếm những đặc tính của riêng ta chẳng? Há chẳng phải đi àu này g`ân như có nghĩa rằng chúng ta tin vào đức hanh của chúng ta sao? Và "tin vào đức hạnh của chúng ta" - há chẳng phải đi à này thực chất chính là đi ều mà người ta gọi là "lương tâm", là cái đuôi sam khái niệm lòng thòng đáng kính no mà ông bà ta từng thắt sau gáy, và cả ở đằng sau những hiểu biết của ho sao? Dường như, dẫu cho chúng ta có tư cảm thấy mình ít tính cách cưu thời và ít đáng kính như cha ông chúng ta như thế nào đi nữa, thì v'ê một phương diện nào đó chúng ta vẫn còn là đứa cháu đích tôn của ông bà ta, chúng ta những người châu Âu cuối cùng có lương tri: chúng ta vẫn còn mang bím tóc ông bà. - Ôi! Giá như các người biết được - sư vụ chẳng

bao lâu nữa sẽ ... khác đi thế nào!"<sup>196</sup>. Chúng ta có thể thấy ở đây bên cạnh một thái độ vừa khá bi quan khi nhìn vào cái đức hạnh vốn có với cái nội dung cơ bản là *lương tâm* được ví như cái "đuôi sam" của tổ tiên, cha ông để lại khó có thể "cắt bỏ" đi được, là ni ềm hi vọng "nếu như chúng ta còn có đức hạnh" thì đó sẽ là đức hạnh sẽ được đổi thay: "Ôi! Giá như các người biết được - sự vụ chẳng bao lâu nữa sẽ ... khác đi thế nào!".

Đề cập đến một trong những đức tính, phẩm tính luận lí cu thể nổi bật của chủ nhân ông là *lòng chính trực*, F. Nietzsche viết: "Lòng chính trực là đức tính của chúng ta và chúng ta, những kẻ có tinh th'ân tư do, không thể ti miễn nó - bấy giờ chúng ta muốn, bằng tất cả sư xấu xa và tình yêu, vun b à đức tính ấy và không mệt mỏi "hoàn thiên" bản thân trong đức hạnh của chúng ta, cũng là thứ duy nhất còn lại trong chúng ta: mong sao một ngày nào đó ánh sáng của đức hạnh như ánh tà huy mia mai, màu thiên thanh nhuôm vàng óng, đình lưu phủ tỏa trên n'ên văn hóa đang già cỗi này cùng với sư nghiêm nghị u ám nhạt nhẽo của nó! Và tuy nhiên, nếu lòng chính trưc của chúng ta một ngày nào đó mệt mỏi thở dài, duỗi rông tứ chi và nhân thấy chúng ta quá khắc bac và muốn mọi sư tốt đẹp hơn, dễ dàng hơn, nhe nhàng hơn, như một thói xấu dễ chịu: thì chúng ta hãy cứ khắc bac như thế, chúng ta là những kẻ khắc kỉ cuối cùng! Và chúng ta trợ giúp nó bằng tất cả "quỷ dữ" trong chúng ta - lòng kinh tởm của chúng ta đối với sư vung v'ê và những gì mơ h'ô tương đối, "chúng ta tìm kiếm những đi à cấm kị" của chúng ta, tinh th à mạo hiểm của chúng ta, sư hiếu kì khôn ngoan và phong nhã của chúng ta, cái ý chí khát vong quy ên lưc và thống trị thế giới mang thuộc tính tinh th'àn nhất, được che đậy kín đáo nhất, tinh vi nhất đang thèm khát say sưa rong rủi khắp chốn tương lai chúng ta hãy phò trơ "Thương để" của chúng ta bằng tất cả "quỷ  $d\tilde{u}$ " trong chúng ta". "Lòng chính trưc của chúng ta, những con người có tinh th'ân tư do - chúng ta hãy cần trong đừng để nó biến thành phù phiếm, thành thứ trang sức phô trương diêm dúa, thành giới hạn và sự ngu xuẩn! Mọi đức hạnh đ`àu hướng đến sự ngu xuẩn, mọi ngu xuẩn hướng đến đức hạnh; "ngu nhi àu hóa hi àn thánh", người Nga nói vậy - chúng ta hãy cẩn trọng đừng để cho lòng chính trực của chúng ta rốt cùng thành ra hi àn thánh và vô vị! Cuộc sống chẳng phải sẽ trở nên ngắn ngủi hàng trăm l'àn khi cõi đòi... vô vị hay sao? Ta hẳn phải tin vào đời sống vĩnh cửu để mà..." 197. Với danh xưng "chúng ta" này ta hiểu rằng đi àu đó không có nghĩa là F. Nietzsche chỉ nói v è lòng chính trực của những con người cao quý, những chủ nhân ông mới, đương thời, mà *chủ yếu* là v è lòng chính trực của những con người cao quý, những chủ nhân ông đã từng t àn tại trong lịch sử và lòng chính trực này như cái vốn có của họ, đặc biệt nó gắn chặt với ý chí khát vọng quy àn lực cũng đã t àn tại từ xa xưa. Theo đó, F. Nietzsche kêu đòi phải giữ gìn lòng chính trực này xem như "thứ duy nhất còn lại trong chúng ta", "đừng để nó biến thành phù phiếm, thành thứ trang sức phô trương diêm dúa, thành giới hạn và sự ngu xuẩn".

F. Nietzsche còn nêu lên và bình luận về nhũng đức tính khác như "khuynh hướng tự vinh danh", "muốn cho đi và dâng hiến", về sự "giúp đỡ kẻ bất hạnh" của những con người cao quý, đặc biệt ở đây F. Nietzsche hiểu rằng con người cao quý là kẻ biết yêu và trân trọng cái phẩm tính mạnh mẽ trong nó. Theo ông "con người cao quý kính trọng kẻ mạnh mẽ trong bản thân họ, cũng như kính trọng kẻ nào có sức mạnh thống trị chính bản thân, kẻ biết nói im lặng, kẻ thi hành sự khắc nghiệt và cứng rắn đối với bản thân như một ni "ân khoái lạc". Ông lấy một câu chuyện lịch sử để giải thích cho đi "àu này: "Wotan đặt vào l "ông ngực ta một trái tim cứng rắn", một câu trong truy "ân thuyết cổ đại vùng Scandinavia: nó khỏi lên một cách thơ mộng và thích đáng từ một tâm h "ôn của một Viking kiêu hãnh. Loại người như thế thậm chí còn kiêu hãnh vì đã không sinh ra trên cõi đời này để đón nhận lòng xót thương lân mẫn: vì vậy vị anh hùng trong truy "ân

thuyết đã tiếp thêm một lời cảnh báo: "kẻ nào lúc trẻ mà chưa có một trái tim mạnh mẽ, hắn sẽ chẳng bao giờ có được một trái tim mạnh mẽ" 198. Ông khẳng định: "Kẻ mạnh là kẻ biết kính trọng, đó là nghệ thuật của hắn, vương quốc sáng tạo của hắn. Ni ần kính trọng sâu xa đối với tuổi tác và ngu ần gốc xuất thân - toàn bộ sự công chính lập cước trên ni ần kính trọng kép này -, ni ần tin và ni ần thiên ái đối với ti ần nhân và những kẻ đi v ề trong tương lai, là những gì *tiêu biểu* trong luân lí của những kẻ mạnh mẽ" 199 (Tôi viết nghiêng từ "tiêu biểu" - TG). Như thế, F. Nietzsche xem luân lí nói chung như cái yếu tố ti ần đ ề bên trong vốn có *quy định* nên *phẩm tính mạnh mẽ* của kẻ mạnh, của kẻ sai khiến, thống trị. Bởi vì, sở dĩ kẻ mạnh là kẻ sai khiến, có thể sai khiến được là vì nó có "quy ần năng" đích thực của kẻ sáng tạo-xác lập giá trị, có thể sáng tạo-xác lập giá trị là vì nó có đời sống luân lí của riêng nó.

Tuy vậy, đi àu chúng ta c àn tập trung xem xét và nhấn mạnh hơn là sự bàn luận của F. Nietzsche v è một đức tính cụ thể khác của chủ nhân ông là lòng trắc ẩn. Ông cho rằng lòng trắc ẩn của chúng tôi "không phải là loại lòng trắc ẩn trước một trạng huống "quẫn bách" mang tính xã hội, trước một "xã hội" với những kẻ bệnh hoạn, bất hạnh, đọa lạc và đổ vỡ tự ban sơ đang lây lất quanh ta; đó càng không phải là lòng trắc ẩn dành cho t àng lớp nô lệ bị áp bức và rên xiết mang khát vọng làm chủ nhân ông - đi àu mà họ gọi là "tự do". Lòng trắc ẩn của chúng tôi là lòng trắc ẩn cao viễn hơn chúng tôi nhìn thấy con người đang bé nhỏ lại như thế nào và các ngươi (chỉ những người theo các thuyết luân lí khoái lạc, bi quan, công lậ, hạnh phúc - TG) đã biến con người nhỏ bé ra sao! - có những lúc chúng tôi nhìn lòng trắc ẩn của các người với một ni àn kinh hãi không bút nào tả xiết, chúng tôi cảnh giác trước lòng trắc ẩn đó - khi ấy chúng tôi nhận thấy sự nghiêm trang chu đáo của các người còn tai hoa khủng khiếp hơn moi hòi

hợt nông nổi"<sup>200</sup>. Tóm lại, F. Nietzsche hiểu rằng lòng trắc ẩn chủ nhân ông hoàn toàn đối nghịch với lòng trắc ẩn nô lê: Nếu như lòng trắc ẩn nô lê là sư "điện r'ổ" "muốn xóa tan mọi nỗi đau", thì trắc ẩn chủ nhân ông là "muốn nó cao cả và t'à tê hơn", là muốn "di dưỡng nỗi đau vĩ đại" vì chính nó "nâng con người lên t'ần cao"; nếu trắc ẩn nô lê muốn "ni ềm an lạc", thì trắc ẩn chủ nhân ông là muốn sư "kết liễu" v.v.<sup>201</sup> Không chỉ có thế, F. Nietzsche còn diễn đạt toàn bộ nôi dung tư tưởng của ông v'ê lòng trắc ẩn một cách cu thể hơn: "Ni ềm quẫn bách kia của tâm h ồn trong sư bất hạnh đã nuôi lớn trong nó sức mạnh, sư rùng mình của nó khi nhìn thấy cuốc đoa lạc khổng l'ô, sư sáng tạo và lòng can đảm trong sư nhẫn thọ, chịu đưng, diễn dịch và lợi dung sư bất hạnh, và mọi sư gì được tống cấp cho nó từ cõi thâm u, ẩn mật, từ sư che đậy, từ tinh th'ần, từ sư trí trá, từ những gì hoằng đại - há chẳng phải mọi thứ đó đã được trao cho nó thông qua khổ đau, thông qua sư di dưỡng một nỗi đau vĩ đại? Nơi con người, hóa công và tạo vật là nhất thể: nơi con người là chất liêu, là manh mún, là thừa thãi, là đất sét, là xú uế, là điện đảo, là hỗn đôn; song nơi con người còn là hóa công, là hoa sư, là điệu khắc gia, là sư cứng rắn của cây búa, là chứng nhân th'ân thánh và ngày thứ bảy - các người có lĩnh hôi cái chỗ đối lập tương phản này chẳng? Và sư vu rằng lòng trắc ẩn của các người dành cho "tạo vật trong con người", dành cho những gì phải được tố tạo, đập võ, trui rèn, xé toạc (sách viết là "toạt", tôi sửa lại là "toạc" - TG), đốt cháy, nung đỏ, tôi luyên - đối với những gì tất yếu phải đau khổ và cần phải chiu đưng khổ đau? Và lòng trắc ẩn của chúng tôi - có phải các người chẳng hiểu được lòng trắc ẩn nghịch hành của chúng tôi dành cho ai, khi mà nó phải tư vê trước lòng trắc ẩn của các người, như trước sư gì t'à tê nhất của mọi sư yếu m'êm nhu nhược? - đó là lòng trắc ẩn đôi với sư trắc ẩn! - thế nhưng, c'àn phải lập lại một bận nữa, có những vấn đ'ề còn vĩ đại hơn những chuyên khoái lạc, khổ đau, lòng trắc ẩn; và moi triết lí nào khởi đi từ những

vấn đ`ênày chỉ là một sự ngây thơ mà thôi" 202.

Thực ra bàn v'ê lòng trắc ẩn của cả luân lí cũ-nô lê và luân lí chủ nhân ông chính là bàn v enôi dung cơ bản, v enguyên lí n en tảng của luân lí nói chung, đó là v ề cái thiên, đi ều thiên như đã thấy. Chính ở đây F. Nietzsche thể hiện cái "thế đối lập" phủ định triệt để của ông trong quan niệm v ề cái căn bản này của luân lí chủ nhân ông so với luân lí nô lê theo một chi ều kích hoàn toàn khác. Ông không loại bỏ tư tưởng v`ê nguyên tắc n`ên tảng của luân lí, nhưng ông đặt vấn đ'ề hoàn toàn khác khi gắn chặt một cách hữu cơ nó với tư tưởng triết học giá trị, siêu hình học, triết học xã hội và cả phép biên chứng bên kia thiên ác của ông. Đối với ông, "cái thiện tính trong thể thái cao đại đặc thù của hắn (của những kẻ hướng đến cõi hoằng đại) đối với những con người cùng hắn giao thiệp, chỉ khả dĩ khi hắn đứng ở t'âm cao và thống trị" <sup>203</sup>. Cu thể là F. Nietzsche không phủ nhận lòng trắc ẩn, nhưng ông không cho rằng lòng trắc ẩn này, lòng trắc ẩn chủ nhân ông là nguyên tắc n'ên tảng của luân lí của nó, bởi vì "có những vấn đ'ệcòn vĩ đại hơn những chuyện khoái lạc, khổ đau, lòng trắc ẩn; và mọi triết tí nào khỏi đi từ những vấn đ'ê này chỉ là một sư ngây thơ mà thôi". Thế thì cái "vĩ đại hơn" ấy là gì? Đó là ý chí khát vong quy ên lực, là bản chất đời sống, bản chất con người, là bản chất giá trị của con người, là bản chất phi lí tính của t còn tại. Chính nó là n ch tảng, là thông tắc của tất cả.

Song, nếu như bản chất của luân tí nô lệ xét v`ê mặt *tôn tại hay về sự tôn lập* của nó là *vô kỉ* hay *tính vô kỉ*, thì *bản chất của luân lí chủ nhân ông* là *vị kỉ*. Tư tưởng này của F. Nietzsche hoàn toàn nhất quán với tư tưởng của ông v`ê ý chí khát vọng quy`ên lực như đã được nói ở chương v`ê triết học giá trị. Tuy nhiên, F. Nietsche hiểu sự vị kỉ này không phải là cái gì đó của những kẻ t`ân thường, thủ ác, tức là của những con người chỉ vì những tham muốn cá nhân nhỏ nhen, sai trái, l`ân lạc, mà là sự vị kỉ của những

con người thống trị, cao quý hoằng đại, trác việt. Ông nói: "Chúng ta học cách khinh bỉ khi chúng ta yêu thương, và thậm chí khi chúng ta yêu thương lắm lắm - thế nhưng tất cả những đi ầu này diễn ra một cách không ý thức, không 'cn ào, không huênh hoang mà trong vẻ ngương ngùng ẩn mật của thiên lương, một sư hi ền thiên không cho phép m ềm miêng nói lên những lời lẽ túc mục và đức hạnh mô phạm. Luân lí là nghi biểu - nghe ra thật trái ngược với thị hiểu ngày nay. Đi ều này cũng là một sư tiến bộ: như đã từng là một sư tiến bộ của cha ông ta khi sau cùng tôn giáo như một thứ nghi biểu đã đi ngược lại thị hiếu của ho vậy, kể cả thái đô thù địch và sư cay đắng kiểu Voltaire đối với tôn giáo (và tất cả những gì xưa kia thuộc v'ề ngôn ngữ cử chỉ của tinh th'àn tư do). Chính âm nhạc trong lương tri ta, vũ điều trong tinh th'ân ta là những đi ều mà những lối nguyên c'âu r'ên rĩ của tín đ'ô Thanh giáo, những rao giảng luân lí và lời lẽ đoan chính chẳng muốn cùng hòa điệu" <sup>204</sup>. Vậy, thực ra cái "yêu thương", "yêu thương lắm lắm" của những kẻ cao quý hoằng đại này là gì, có phải nó dành cho số đông những kẻ khổ đau, bất lưc? Có thể là như thế! Nhưng nó không trưc tiếp, không có ý thức v ềđi ều này, nó cũng không 'ch ào, huênh hoang, trái lại nó là sư ngương ngùng, ẩn mật của cái chứa đầy tính thiên lương, hi ền thiên. Nó nâng con người, nhân loại lên bằng cách trước hết "vì bản thân nó" (vị kỉ) khi nó thực hiện đến cùng sức mạnh, sự chuyên chế nơi nó, những sức mạnh của ý chí khát vong quy ên lực trước hết v ềtinh th ần, trong tinh th ần.

Nội dung luân lí học chủ nhân ông được trình bày trên đây *chủ yếu* là v ề *sự tôn tại hiện thực* của luân lí chủ nhân ông, hay là v ề *cơ sở hiện thực* và "*đôi tượng*" của luân lí học chủ nhân ông. Do đó, đây chính là phương diện làm nên *nội dung cơ bản* của luân lí học mới, luân lí học bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Nhưng c ần phải thấy là nếu như luân *lí* học nô lệ được thấy rõ cả v ề mặt "bản thể luận", "nhận thức luận" và cả "phương pháp luận", vì chúng đã t ồn tại trên thực tế, chỉ có đi ều c ần phải chỉ ra chúng

với tư cách những phương diên của một luân lí học với tên gọi khác đị, cu thể hơn, "đúng hơn" là "luân lí học nô lê", thì luân lí học chủ nhân ông không phải như thế. Bởi vì, F. Nietzsche hiểu rằng luân lí chủ nhân ông là cái từ trước đến nay chưa được phát hiện và nó cần phải được phát hiện, do đó luân lí học chủ nhân ông là cái được sáng tạo ra và nó cần phải được sáng tạo ra. Cho nên, nhiệm vu xây dưng luân lí này đặt trong một bối cảnh của một nhiệm vu tổng thể là lật đổ mọi giá trị cũ và xây dựng-sáng tạo giá trị mới, nó chủ yếu là một "phác thảo", một khả thể mà *chủ yếu* là v ề mặt "bản thể luận". C`ân nói lại và nói rõ hơn rằng từ "luận" trong các cum từ "bản thể luân", "nhân thức luân", "phương pháp luân" được sử dung ở đây chỉ đúng với những học thuyết mang tính chất duy lí, còn đối với trường hop của F. Nietzsche, nó là một "thuyết" có đặc trưng phi lí tính, phi duy lí, vì thế ta chỉ "mươn" từ này để "nhận dạng" nôi dung các phương diên có thể có trong quan niêm, suy niêm của ông. Dẫu vậy, c`ân thấy rằng việc F. Nietzsche nhận ra hạn chế hoặc sai l'âm căn bản của luân lí học cũ là không thấy được hay hiểu sai cái nguyên lí n'ên tảng của luân lí học, trong khi ông phát hiện ra cái nguyên lí ấy là "ý chí khát vong quy en lưc". Dĩ nhiên, ở đây chúng ta không nhằm khẳng định quan điểm của F. Nietzsche coi ý chí khát vong quy en lưc là n'ên tảng của luân lí xét v'ê mặt hiện thực và là n'ên tảng của luân lí học xét v ề mặt tinh th ần, nhận thức là đúng, mà muốn nói rằng tư tưởng của ông trên thực tế đã hưởng vào *vấn đề căn bản* của luân lí học, mà theo đó một luân lí học (đạo đức học theo cách nói của chúng ta) chỉ có thể trở thành một "khoa học" khi nó xác lập được nguyên tắc có tính nền tảng của nó, cho toàn bô hệ thống quan niệm, nhận thức, tri thức của nó. Nói cách khác, trên thực tế F. Nietzsche đã tạo nên một luân lí học mới của riêng ông, một luân lí học với nôi dung cơ bản của nó là luân lí học chủ nhân ông.

## 3. Triển vọng của luân lí học chủ nhân ông

Một cách chung nhất có thể hiểu "triển vọng của luân lí học mới" của F. Nietzsche là những gì ông đang phác họa, khởi dựng, là sự hình dung, khát vọng, hi vọng và cả ni ềm tin của ông vào những gì đã và đang diễn ra cũng như tương lai của nó. Theo đó, thực ra những gì trình bày trong nội dung của chương v ềtriết học giá trị của F. Nietzsche, cũng như trong mục "Luân lí học chủ nhân ông" ở trên đã ít nhi ều, một cách trực tiếp hoặc gián tiếp, cho thấy cái "triển vọng" của luân lí học mới, luân lí học bên kia thiện ác. Không những thế, nói rộng ra sự bàn luận v ềnội dung luân lí chủ nhân ông nói chung không thể tách rời sự bàn luận v ề những giá trị chủ nhân ông. Trên thực tế trong suy niệm của F. Nietzsche thật khó có thể tách luân lí khỏi giá trị hoặc khó có thể hình dung trong giá trị của chủ nhân ông lại không bao g ềm những giá trị luân lí của nó. Vì vậy, ở đây chúng ta sẽ nói tóm tắt và cụ thể hơn một số điểm gắn với tiêu đềnày.

Thứ nhất, luân lí học của F. Nietzsche cũng nằm trong cái bối cảnh chung của những "dự cảm và khát vọng v ềsự phục h cã hoặc phát triển hơn giá trị cơ bản của con người" của ông, đó là sự cảnh báo v ềtương lai thật "ảm đạm" của loài người khi luân lí nô lệ, luân lí b ấy đàn đang lên ngôi, lấn át luân lí, giá trị chủ nhân ông và vì thế, loài người đứng trước nguy cơ của "cuộc thối hóa toàn diện của con người", trong đó "mưu đ ô làm tha hóa và ti tiện hóa con người đến mức thành ra thú tính b ấy đàn trọn vẹn" và thậm chí "công cuộc c âm thú hóa con người thành những con vật tí hon có quy ền và nhu c cầu bình đẳng này là chuyện khả dĩ, không chút nghi ngờ". Trong bối cảnh ấy F. Nietzsche không phải là con người "bi quan", càng không phải là "tuyệt đối bi quan", theo chủ nghĩa bi quan, đúng ra ông là con người bị "giằng xé" quyết liệt giữa sự bi quan và ni ềm lạc quan, nhưng trong đó ni ềm lạc quan trong ông thường mạnh mẽ hơn, vì nó truy ền thừa được ngu ền mạch sức manh uyên nguyên của tổ tiên, vì ông

"phát hiện" được cái "sợi dây" hay cái trục "thật *sự*" của tiến trình tiến hóa lịch sử là ý chí khát vọng quy ền lực. Ông tin là như thế, cho nên ông tỏ ra có ni ềm hi vọng lớn lao vào sự phục h ềi giá trị, luân lí chủ nhân ông, ông gọi đó là loại luân lí con người, luân lí cao viễn 205, không những thế, ông muốn có sự phát triển, xây dựng-sáng tạo mới giá trị và luân lí chủ nhân ông.

*Thứ hai*, theo F. Nietzsche luân lí mới, luân lí chủ nhân ông tiêu biểu cho một giai đoạn mới của lịch sử luân lí, lịch sử nói chung của loài người. Đó là thời kì chúng ta - chính F. Nietzsche, phát hiện ra rằng ph'ân lớn quá trình tư duy của con người, kể cả tư duy triết học, phải được xem như là một trong những hoạt động bản năng, rằng ph'ân lớn chúng bị dẫn dắt âm th'âm ẩn mật của bản năng và bị bức bách đi theo những đường hướng mà chúng ta không thể biết trước; rằng cái "phi chủ đích" nơi hành vi là cái căn bản trên đó giá trị quyết định của hành vi t c lập, do đó những gì là "chủ đích" chỉ là cái bên ngoài, chỉ là dấu hiệu, biểu trưng. Cho nên, nếu luân lí nô lê có nôi dung, côi ngu 'ôn tinh th' ân là cái chủ đích và được gọi là "luân lí chủ đích", thì v'ê mặt ấy, luân lí chủ nhân ông là "luân lí phi chủ đích". Với quan niệm như thế, F. Nietzsche cho rằng luân lí mới sẽ được hình thành bằng cách "chế phục" luân lí cũ, mà "trong tinh th' ân nào đó, là luân lí tư chế phục: ta hãy trao danh xưng này cho một sư nghiệp lâu dài, kì bí chỉ riêng dành cho những tâm thức tinh tế nhất, chính trưc nhất cũng như tinh quái nhất của thời đại ngày nay, như những viên đá thử sống của tâm h 'ôn'' 206

Thứ ba, F. Nietzsche đặt câu hỏi: "Chúng ta phải nương cậy vào đ`àu trong ni ềm hi vọng của chúng ta?", khi cảnh báo v ềtương lai u ám của loài người. Và chúng ta cũng đã biết ông đá trả lời câu hỏi này cụ thể như thế nào khi nói rằng chúng ta phải nương cậy vào những những triết gia mới

được thể hiện rất rõ trong mục nói v ề mục đích, chức năng và nhiệm vụ của triết học, cũng như trong mục v ề "dư cảm và khát vong v ềsư phục h "à hoặc phát triển hơn giá trị cơ bản của con người" ở "Chương thứ hai. Triết học giá trị bên kia thiên ác". Tuy nhiên, c'ân hiểu rằng thực ra không có cái gọi là mục đích, chức năng và nhiệm vu "của" triết học, mà đó chính là những gì của nhà triết học - những chủ thể của tư tưởng, tinh th'ân triết học. Cho nên, nói cách khác, bàn luận v'ề mục đích, chức năng, nhiệm vụ của triết học chính là bàn v'ê mục đích, chức năng, nhiêm vụ của nhà triết học. Vì vậy, khi nói đến mục đích, chức năng, nhiệm vụ của nhà triết học, của chính F. Nietzsche hay v'ê dư cảm, khát vong, hi vong của ông v'ê sư phục h'à hoặc phát triển hơn giá trị cơ bản của con người ở đây, chúng ta muốn nói, muốn khẳng định một cách chính diện v`ê phương diện luân lí của nhà triết học. Vì thế, chúng ta thấy chính F. Nietzsche cũng đã thấy được luân lí chủ nhân ông thể hiện trong các triết gia mới, có thể nói một cách tóm quát, đó là nghĩa vụ, trách nhiệm luân lí (đạo đức) lật đổ hoàn toàn giá trị cũ, hệ giá trị cũ, vốn được xem là vĩnh cửu và xác lập giá trị mới bên kia thiện ác, mà v'ê thực chất là xây dựng-sáng tạo giá trị mới. Môt cách cu thể hơn, theo tư tưởng của F. Nietzsche, nghĩa vụ, trách nhiệm luân lí của triết gia chính là nghĩa vụ lớn lao của ho trước con người, trước nhân loại. F. Nietzsche cho rằng trong những con người thống trị, ưu tú, mạnh mẽ, cao quý thì triết gia là những con người thống trị, ưu tú, cao quý đầu tiên, vì nó là những kẻ xác lập sư thống trị, là kẻ mạnh mẽ, ưu tú trước hết trong tinh thần-triết học của nó, đó là "cái bản năng chuyên chê", là ý chí khát vong quy en lưc trong ý nghĩa tinh th'an nhất, là ý chí khát vọng "sáng tạo thế giới", khát vong causa prima (nguyên nhân đ'ài tiên). Theo ông, "triết gia đích thực là kẻ sai khiến, là kẻ xây dưng luật tắc". Ho quyết định trước hết cái chỗ v ề đâu? và để làm gì? cho cuộc nhân sinh, và qua đó tư tại trước công việc chuẩn bị cho moi kẻ lao đông triết học, của moi kẻ

cưỡng bách quá khứ - họ bắt lấy tương lai bằng bàn tay sáng tạo, và mọi sự gị đang hiện hoạt dưới bàn tay của họ trở thành phương tiện, công cụ, thành cây búa. Nhận thức của họ là khả năng kiến thiết, khả năng kiến thiết của họ là xây dựng luật tắc, ý chí khát vọng chân lí của họ là ý chí khát vọng quy ền lực. Một cách rõ ràng và cụ thể hơn nữa, F. Nietzsche cho rằng nghĩa vụ của triết gia, của những con người ưu tú, cao quý về trí tuệ, tinh th ần ấy, đó là sáng tạo giá trị mới: một mặt khôi phục giá trị cơ bản của con người là ý chí khát vọng quyền lực, mặt khác là đưa nó vào một trạng thái mới, cao hơn trong những con người mới có tính cách cao viễn, hoằng đại, trước hết và cụ thể là trong các triết gia, người tiêu biểu cho giá trị sức mạnh tinh th ần của thời đại, mà thực ra, đó chính là triết gia F. Nietzsche vĩ đại.

Thứ tư, luân lí học của F. Nietzsche bao hàm quan điểm "biện chứng bên kia thiện ác" bên trong nó và đi ầu này đã được chỉ ra khi xem xét những nội dung luân lí nô lệ và luân tí chủ nhân ông với những tính chất đa dạng, mâu thuẫn và nghịch lí của chúng như đã thấy. Hơn thế, nó còn được khởi dựng trên cơ sở những khả thể siêu hình học, triết học xã hội, đặc biệt triết học giá trị của ông nhất là trong vấn đ`ề xác định nguyên lí nền tảng của nó là ý chí khát vọng quy ần lực. Có thể nói đấy là một căn cứ tinh th`ần-tư tưởng rất cơ bản để khẳng định một triển vọng thật sự của luân lí học hay triết học luân lí của F. Nietzsche.

Luân lí học của F. Nietzsche như đã được chỉ ra được đặt trên cơ sở những khả thể siêu hình học, phép biện chứng bên kia thiện ác, đặc biệt triết giá trị của ông, cụ thể là tư tưởng v ềý chí khát vọng quy ền lực xem như bản chất giá trị của con người. Trên những cơ sở ấy F. Nietzsche thực hiện sự phê phán-bác bỏ luân lí cũ, luân lí nô lệ hay luân lí thiện ác cũng như luân lí học cũ, luân lí học nô lệ hay luân lí học thiện ác nhằm khẳng định luân lí chủ nhân ông và xây dựng luân lí học chủ nhân ông. F.

Nietzsche xem luân lí nô lê là luân lí b'ày đàn, luân lí đám đông, đó là thứ luân lí thuộc mi en thiên ác. Luân lí này có nôi dung cơ bản là tình yêu thương con người, tình yêu thương dành cho số đông và nói chung F. Nietzsche quan niêm rằng v'ê thực chất nó là thứ luân lí giả tạo, trá nguy, mang tính chất ban phát của những kẻ nhân danh đạo đức, nhân danh, đại diên số đông từ trên xuống, là luân lí vu lợi, phi vị kỉ (vô kỉ). Đáng nói là F. Nietzsche thấy mọi luân lí học nô lệ đ'àu xem đây là nguyên lí hay nguyên tắc n'ên tảng của nó và theo nghĩa ấy, luân lí nô lệ chi phối tất cả những cách nhìn, nhất là của triết học đối với cuộc sống con người, loài người và cả t'ân tại nói chung. Đối lập với luân lí nô lê và luân lí học nô lê, F. Nietzsche thấy sư t'ôn tại của luân lí chủ nhân ông và sáng tạo ra luân lí học chủ nhân ông. Theo ông, luân lí chủ nhân ông cũng thừa nhận cái thiên mà nội dung cơ bản của nó là tình yêu thương con người, đ cng loại, nhưng cái thiên này là trung thực, không dối trá, không vu lợi, đặc biết là cái thiên của con người cá nhân, vị kỉ, của số ít những con người mạnh mẽ, ưu tú, cao quý, thống trị. Tuy nhiên, ông không xem đây là nguyên tắc có tính n'ên tảng của luân lí chủ nhân ông cũng như để xây dựng luân lí học chủ nhân ông. Theo ông, nguyên tắc n'ên tảng ấy chính là ý chí khát vong quy ên lực. Với quan điểm ấy, trong bối cảnh luân lí nô lê đang lấn át luân lí chủ nhân ông F. Nietzsche không chỉ phát hiện mà còn bắt tay khởi dựng luân lí học chủ nhân ông mới. Ông tỏ ra có ni ềm tin, hi vong vào luân lí chủ nhân ông đang xuất hiện như buổi bình minh ló rạng đặc biệt thể hiện ở sư xuất hiện của một thế hệ triết gia mới mà sứ mệnh, nghĩa vu luân lí lớn lao của nó là sáng lập giá trị mới, là khẳng định luân lí chủ nhân ông dưa trên giá trị ý chí quy en lưc trên một nấc thang mới, cao hơn. Như thế, ta hiểu luân lí học của F. Nietzsche với hai nôi dung hay hai thành ph'ân là luân lí học nô lệ với nghĩa là luân lí học biểu hiện-phê phán luân lí cũ, luân lí thiên ác và luân lí chủ nhân ông với nghĩa là phát hiện ra sự t`ôn tại của luân lí chủ

nhân ông đã và đang có và triển vong sắp tới của nó, đ cng thời là quá trình tạo dưng nó v'ề mặt nhận thức, tinh th'àn. Tuy nhiên, luân lí học chủ nhân ông còn rất dang dở, ngay cả vấn đề nguyên lí căn bản của nó (về "ý chí khát vong quy en lưc") cũng còn phải bàn luận. Cả hai luân lí học này hợp thành luân lí học với cái tên chung là luân lí học chủ nhân ông hay luân lí học bền kia thiện ác hay khả thể của một luân lí học mới trong đó luân lí học chủ nhân ông (theo nghĩa hẹp) là nôi dung cơ bản của nó. Như vậy, theo những gì được trình bày ở trên có thể thấy F. Nietzsche không hề phủ nhận luân lí nói chung, mà hơn thế, còn hướng đến, đặt ni ềm tin vào một luân lí mới, luân lí chủ nhân ông và do đó, hướng đến một luân lí học mới, triết học luân lí mới - triết học luân lí chủ nhân ông hay triết học luân lí bên kia thiên ác. Không những thế, với cách đặt vấn đ'ề, với những gì ông diễn giải trên kia, khiến ta hiểu dường như ông chỉ thừa nhận có một thứ luân lí đích thực duy nhất là luân lí chủ nhân ông, một loại luân lí dù cho nó mới chỉ là "khả thê", là cái "phải có" trong khi phải đương đ`ài chống lại rất nhi `àu loại luân lí khác đang muốn kìm hãm, đè bep nó?

Ngoài ra, những luận bàn v`ê luân lí học của F. Nietzsche cho phép ta hiểu rõ, cụ thể hơn nội dung và nghĩa của từ ngữ, khái niệm "bên kia thiện ác".

## Chương thứ năm NHỮNG KHẢ THỂ SUY NIỆM KHÁC VỀ ĐỜI SỐNG TINH THẦN XÃ HỘI

hững khả thể suy niệm khác về đời sống tinh thần xã hội sẽ được xem xét ở đây với hai yếu tố nội dung chính là về *tôn giáo* và về *tổng thể đời sống tinh thần xã hội*. Sở dĩ gọi đây là những suy niệm "khác" là vì ta phân biệt chúng với các suy niệm triết học, luân lí đã được nói đến trong các chương thứ hai, thứ ba và thứ tư. Mặt khác, những suy niệm này không phải về hiện thực hay đời sống con người, xã hội nói chung mà chủ yếu là về đời sống *tinh thần* xã hội. Đầng thời, đi àu quan tâm cơ bản ở đây vẫn là về *các khả thể* của những suy niệm hay những suy niệm *hên kia thiện ác* của F. Nietzsche về tôn giáo và về tổng thể đời sống tinh thần xã hội trong đó bao gần cả nội dung và quan điểm, phương pháp của ông. Tuy nhiên, ở đây suy niệm của F. Nietzsche về tổng thể đời sống tinh thần xã hội dù không có nhi àu nội dung nhưng lại có ý nghĩa lớn, rất quan trọng xét trong toàn bộ những suy niệm bên kia thiện ác của ông. Vì thế, yếu tố nội dung này sẽ được tập trung quan tâm hơn.

## 1. Sự phê phán tôn giáo và khả thể của một "minh triết Phật giáo"

1. Về sự phê phán nhằm phủ nhận hoàn toàn mọi tôn giáo đã có. C`ân thấy rằng sự phê phán-phủ nhận tôn giáo của F. Nietzsche cũng nằm trong diễn trình phê phán nói chung, tức là sự phê phán mang tính chất lật đổ

toàn bộ giá trị cũ và nó được xem như một đặc điểm, một nội dung nổi bật của tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Tuy nhiên, nếu ở đây ta rơi vào việc trình bày đơn giản, thu ần túy bản thân sự phê phán tôn giáo của F. Nietzsche, thì như thế việc làm này nói chung chẳng có ý nghĩa gì, thậm chí trở nên thừa. Cho nên, vấn đ ề chúng ta quan tâm chủ yếu ở đây là *góc nhìn* hay *phương pháp* phê phán tôn giáo của F. Nietzsche, đó là góc nhìn (quan điểm) *bên kia thiện ác*, cái góc nhìn mà nhờ đó ông thấy ra sự t ần tại của tôn giáo *thiện ác* cả v ề bản chất và sự tác động tiêu cực của nó đến đời sống con người, nhất là đến nhận thức, tinh thần.

Đi ầu vừa nói ở trên đã được thể hiện một ph ần trong "Chương thứ tư" nói v'è "luân lí học nô lê" hay "luân lí học thiên ác" và xin được nói lại một cách tóm quát ở đây. Trong nôi dung muc v'ê "luân lí học nô lê" ta thấy F. Nietzsche đã chỉ rõ tôn giáo là một trong những khuynh hướng, hơn nữa là khuynh hướng xã hội chủ yếu nhất biểu hiện sư t 'ch tại của "luân lí nô lê", với việc "vạch tr`àn" bản chất *luân lí* của nó. F. Nietzsche cho rằng bản chất luân lí của tôn giáo là ở chỗ nó hướng con người tới đi ều thiên, hơn nữa, đi à thiên tối cao, đó là Thượng đế (Chúa trời) mà ở đấy, con người xem viêc con người yêu thương con người trước hết bằng việc yêu Thương đế. F. Nietzsche goi đó là thứ luân lí giả tạo, luân lí vô kỉ. Ta c'ân nêu lại và đ'ây đủ hơn một luận điểm khá điển hình của F. Nietzsche v ềsư phê phán, vạch ra sư giả tạo này: "Có nhi àu t ang bậc trên chiếc thang tàn nhẫn khổng l'ô của tôn giáo, thế nhưng ba trong số những nấc thang ấy có ý nghĩa trong yếu nhất. Có lúc người ta đã dùng con người làm vật hiến tế cho vị Thương để của ho, có lẽ thậm chí cả những người mà ho yêu thương nhất tập tục hiến tế trẻ sơ sinh của mọi tôn giáo ti ền sử quy thuộc v ề đi ều này, cuôc hiến tế của hoàng để Tiberius nơi hang đông Mithras trên đảo Capri, một đi ều kinh hoàng nhất trong số những tập tục lỗi thời của người La Mã. Thế r à, trong thời đai luân lí của nhân loại, con người hiến tế cái bản năng

mạnh mẽ nhất mà nó sở hữu, cái "thiên tính" của nó, cho Thượng đế, vẻ hân hoan này lấp lánh trong ánh mắt tàn nhẫn của kẻ khổ hạnh, của một "phản tự nhiên tính" nhiệt thành. Rốt cùng: còn lại gì để tiếp tục hiến tế? Há chẳng phải con người cuối cùng một bận nữa c'àn phải đốc hết tất cả những gì là an ủi, là thiêng liêng, khang kiên, những gì là hi vong, là ni ềm tin, đem hiến tế cho mối hòa hài bí nhiêm, cho phúc lạc và công chính tương lai? Há chẳng phải con người c'àn phải mang chính Thương đế ra để hiến tế, và, trong sự tàn nhẫn đối với chính bản thân nó, con người thờ phương, quỳ lay gạch đá, những thứ trì đôn, ngu si, định mênh, hư vô? Hiến tế Thương để cho hư vô - ni ềm bí ẩn đ ầy nghịch lí của sư tàn nhẫn tối hậu này là đi àu dành dum riêng cho một thế hệ vừa mới khởi lên: chúng ta đ'ài biết ít nhi ài v'ê đi ài đó" 207. Rõ ràng ở đây sư phê phán của F. Nietzsche nhằm vào những tâm h'ôn nhu nhược, trì đôn, khuất phục, nô lê, tức là tất cả những gì tiêu cực nhất cấu thành ngu 'ôn gốc, bản chất luân lí của tôn giáo. Vì thế, chúng ta hiểu thứ tôn giáo dưa trên luân lí này, luân lí nô lê, được xem là tôn giáo thiện ác, cũng có thể gọi là tôn giáo nô lệ theo cách nói của F. Nietzsche.

Nhưng c`ân phải nói rõ hơn nữa là F. Nietzsche đã từ chỗ "vạch ra" bản chất luân lí giả tạo, tiêu cực của tôn giáo, chỉ ra sự quy định của nó đối với đời sống xã hội, nhất là đối với phương thức ứng xử, nhìn nhận của con người v`ê t`ôn tại, đời sống của nó. V`ê đi àu này, trước hết ta thấy F. Niezsche chỉ ra hậu quả là việc người ta say mê theo đuổi chân lí, muốn sớm chiếm hữu được chân lí chính là vì họ bị *cuốn vào* ("cắn ngập răng vào") "sự diễn dịch ý nghĩa của cuộc sinh t`ôn theo quan điểm tôn giáo". Ông viết: "Chính nỗi sợ hãi mang lòng hoài nghi và sâu thẳm trước một khuynh hướng bi quan không thể cứu vãn đã xui cả thiên niên kỉ cắn ngập răng vào sự diễn dịch ý nghĩa của cuộc sinh t`ôn theo quan điểm tôn giáo: ni ềm sợ hãi của bản năng kia linh cảm rằng con người có thể chiếm hữu

được chân lí *quá sớm*, trước khi con người đủ manh mẽ, đủ cứng rắn và đủ nghê sĩ... Nhìn từ góc đô này, lòng sùng tín, "đời sống trong lòng Thượng để", dường như là sản phẩm tối hậu và tinh vi nhất của ni ềm sơ hãi trước chân lí, là lòng tôn thờ và trận túy lúy say sưa của nghê sĩ trước hậu quả tất yếu nhất của mọi vong tưởng, là ý chí muốn đảo lôn mọi chân lí, là ý chí khát vong đạt được những gì là phi chân lí bằng mọi giá. Có lẽ, cho đến ngày nay, không có một phương tiên nào khiến con người đep đẽ, duyên dáng hơn lòng sùng tín, con người trở nên quá nghệ thuật, quá đỗi xảo diêu, quá sắc màu xỏa lông, quá thiên lương, khiến ta không còn cảm thấy khó chịu v'ê dung mạo của nó nữa" 208. Tuy nhiên, F. Nietzshce cũng thấy được nguyên nhân chủ quan của tình trang trên là do có những con người yếu đuối sẵn sàng đón nhận, chấp nhận đi ều này. Vì "cố nhiên, chính kẻ chỉ biết mang thân phận của loài gia súc m'ềm yếu nhu nhược và chỉ biết đến nhu c'ài của gia súc (tương tư như những kẻ học thức của chúng ta, kể cả những tín đ'ô "có học thức" của Cơ đốc giáo), kẻ ấy đứng trước những phế tích kia ("Cưu ước" Do thái, những n'ên văn hiến cổ kính Hi Lạp, Ấn Đô và châu Á, châu Âu nói chung và cả "Tân ước", "Kinh Thánh") không chút ngạc nhiên hoặc vướng bận"<sup>209</sup>, nghĩa là hoàn toàn chấp nhận, phục tùng, không nghi ngờ. Đương nhiên, trong số những người coi trong việc theo đuổi chân lí dưa trên sư phu thuộc nặng n'ê vào tôn giáo, cu thể là vào bản chất luân lí của nó, F. Nietzsche không loại trừ các triết gia, hơn thế còn xem các triết gia thuộc loại này là hâu quả thể thảm nhất của cái thứ nhận thức lê thuộc vào luân lí mi en thiên ác nói chung và luân lí của tôn giáo thiên ác nói riêng. Đi ầu này được thể hiện rõ nhất ở việc ông phê phán chủ nghĩa giáo đi à triết học như đã thấy.

Tuy nhiên, dường như F. Nietzsche muốn kết trọng tội cho Cơ đốc giáo v`ề những hậu quả trên và cảnh báo: "Tôi muốn nói: Cơ đốc giáo bấy lâu nay là một kiểu ngạo mạn tự đại nguy hiểm nhất", với nó "con người

không đủ cao viễn và cứng rắn để được phép tạo tác thi vi *nơi* con người như một nghệ sĩ; con người không đủ sức mạnh và viễn kiến để, bằng một nỗ lực tự chế phục phi thường, *cho phép* cái luật tắc biểu diện của thất táng tiêu ma thiên hình vạn trạng thao túng; con người không đủ cao quý để nhìn thấy cái trật tự sai khác nghìn trùng, sự cách biệt thăm thẳm giữa người và người - những con người *như thế*, những con người "bình đẳng trước Thượng để", đã thống trị số phận của cõi Âu châu cho đến tận ngày nay, và mãi cho đến khi nào cuối cùng khai sinh ra một giống loài quắc queo trông đến bu 'cn cười, một giống loài b 'ây đàn, một thứ gì đó hi 'ên lành tử tế, bệnh hoạn, nhạt nhẽo và t 'ân thường, những con người Âu châu ngày nay" 210.

Vậy, có thể thấy đi àu ta muốn nói ở đây không phải ở việc F. Nietzsche bàn v ềnội dung tôn giáo, sự t ồn tại của tôn giáo, ảnh hưởng hoàn toàn tiêu cực của nó và yêu c ầu phải loại bỏ nó, *mà là về* một cái nhìn mới, hoàn toàn khác, cái nhìn phủ nhận hoàn toàn các giá trị cũ, vượt qua mọi giá trị cũ để hướng đến giá trị mới, tức là cái nhìn *bên kia thiện ác*. Với cái nhìn ấy, F. Nietzsche đã đặt tôn giáo (không chỉ tôn giáo mà toàn bộ đời sống tinh th ần và hiện thực cũ) vào *miền thiện ác* (luân lí), coi đó là tôn giáo thiện ác, để xem xét, vì vậy ông đã vạch ra (theo quan niệm của ông) bản chất luân lí-thiện ác và ảnh hưởng của nó đối với đời sống tinh th ần xã hội, nhất là đối với nhận thức, mà hậu quả cuối cùng của nó là sự vô minh của con người. Cũng chính với cái nhìn ấy phải chăng F. Nietzsche hi vọng, hướng đến một tôn giáo bên kia thiện ác hay những khả thể tôn giáo mới?

2. Phải chăng là một "minh triết Phật giáo"? Tôi sử dụng từ "minh triết" trong tiêu đ'è của mục này là lấy từ tên gọi của một bài viết của tác giả Quán Như có tựa đ'è Nietzsche - Cái chết của Thượng để và minh triết Phật giáo<sup>211</sup>. Tuy nhiên, tôi xây dựng nội dung mục này không phải dựa

vào nội dung của bài viết nói trên, mà là theo nhận thức, quan điểm của tôi chủ yếu *liên quan đến* nội dung tác phẩm *Bên kia thiện ác*. Nhưng công bằng mà nói thì bài viết này là một tác nhân, nhưng mang ý nghĩa đối lập-phủ định chứ không phải thuận chi ều-khẳng định, đối với quan điểm và nội dung của mục này của tôi. Mặt khác, cũng phải nói rằng ở mức độ nào đó tôi *có chung* quan niệm với tác giả của bài viết nói trên v ềnội dung "khái niệm" minh triết Phật giáo nói chung. Vì vậy, tôi thấy c ần thiết phải nêu những luận điểm của tác giả Quán Như như *một tiên đề* của sự xem xét ở đây và câu hỏi được đặt ra là: "Phải chăng ở F. Nietzsche có một minh triết Phật giáo hay chỉ là khả thể của nó?".

Trước hết, trong mục có tưa đề "Phật giáo qua lăng kính của Nietzsche" của bài viết tác giả Quán Như viết: "Đức Phật đã tìm cho con người một mục đích của sư sống, đó là nát bàn, một li ều thuốc cuối cùng giúp con người an lạc, vô dục, vô c'âi trong mọi khổ đau của tr'ân thế sẽ không còn nữa và cái chết được xem như là ni ềm an lạc tối hậu. Do đó Nietzsche xem Phật giáo là một tôn giáo cho một n'ên văn minh đã mệt mỏi đến h'à kết thúc. Mặc dù theo Nietzsche Đức Phật đã không siêu việt hóa được cái hố thắm hư vô, ông xem Đức Phật như một người y sĩ thực sư đã tìm được phương thuốc cứu chữa cho con bệnh. Không như các tôn giáo khác, Phật giáo không hứa hen với con người những mục tiêu giả tưởng, mà chỉ cung cấp những mục tiêu thực tế. Con đường của Phật giáo là hạnh phúc thực sự chứ không phải là một thứ hạnh phúc hứa hen hoang đường". Còn trong muc "Ý chí quy en lưc và vô minh" ông viết: "Nietzsche đi tìm một con đường để vượt qua cái hố thắm hư vô do sư sup đổ của cả n'ên tảng tư tưởng Tây phương, nhất là tư tưởng độc th`ân của Ki Tô Giáo, khiến cho đời sống lại có ý nghĩa". "Phật giáo chính là con đường tâm linh mà Nietzsche đã khổ tâm tìm kiếm để vươt qua hố thắm hư vô. Phật giáo goi là đáo bỉ ngan, qua bên kia bờ, giải thoát, tinh đô, ngô, tùy pháp môn

mà người Phật tử hành trì. Phật giáo không phải chỉ muốn cho chúng sinh an lạc bên bờ này của hư vô"... "Nói như Nietzsche không tư chế thì không qua được bên kia bờ. Nếu muốn làm một cuộc hành trình tâm linh như Nietzsche thì chúng ta phải dừng lại cái quan niêm cốt lõi nhất của Đạo Phật: Duyên khởi "... Vậy, từ những lời của tác giả Quán Như có thể hiểu "minh triết Phật giáo nói chung" là tìm ra được con đường giải thoát chúng sinh khỏi bề khổ tr`àn gian do vô minh trước hố thắm hư vô, đó là con đường đạt đến Niết bàn (Nát bàn), tức là sang được "bên kia thiên ác", nơi con người đạt đến ni êm hạnh phúc thực sư, nơi con người có được một li ều thuốc cuối cùng giúp nó an lạc, vô duc, vô c ầu trong mọi khổ đau của tr'ân thế và cái chết được xem như là ni êm an lạc tối hậu. Tuy nhiên, vấn đề đặt ra là phải chẳng F. Nietzsche đã, đang hướng đến, và thậm chí đã và đang "đạt đến" một minh triết Phật giáo như tác giả Quán Như khẳng định, nhất là bằng con đường "tâm linh"? Tôi không cho là như thế, vì tôi căn cứ vào nôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác, vào nghĩa từ ngữ "bên kia thiên ác" đã được giải thích ở "Ph'àn mở đ'àu". Nói cu thể hơn, ở đây tôi xem "minh triết Phật giáo" ở F. Nietzsche chỉ như một khả thể, thậm chí ở đấy chỉ chứa đưng những yếu tố, khả năng nhưng còn rất thiếu và không thật rõ ràng.

Như đã biết, F. Nietzsche bác bỏ mọi thứ siêu hình học của quá khứ và đương thời, đ ầng thời bác bỏ mọi tôn giáo, nhất là các tôn giáo thừa nhận đấng tối cao, khi tuyên bố "Thượng để đã chết". Bởi vì, F. Nietzsche nhận thấy tất cả các siêu hình học, tôn giáo ấy đ ầu là siêu hình học thiện ác, tôn giáo thiện ác, nghĩa là những thứ ý thức, nhận thức chỉ thấy cái b ề ngoài, nghĩa là vô minh, không thấy được t ần tại đích thực là bản chất giá trị, là ý chí khát vọng quy ền lực, một quá trình bên trong bản năng, phi chủ đích, phi lí tính của t ần tại nói chung, của đời sống con người nói riêng. Vì thế, khi phủ nhận siêu hình học, tôn giáo cũ F. Nietzsche cũng phủ nhận những

sức manh bên ngoài chi phối con người, đi àu đó cũng đ àng nghĩa với việc ông đặt ni ềm tin nơi con người, rằng chỉ có nhờ cậy vào chính mình con người mới có thể đáp ứng, giải quyết được những yêu c'àu, nhiệm vu sinh t 'ân của mình. F. Nietzsche hiểu sư nhờ cậy của con người vào chính mình là nhờ cậy vào quá trình đời sống bản năng, phi chủ đích, phi lí tính của nó và ông nhận ra một "sư thật" là lâu nay loài người, con người tiến lên được trên các bậc thang văn minh chính là nhờ những con người có đời sống tinh th'àn bên trong mạnh mẽ, có ý chí khát vọng quy en lực, đó là những con người cao quý, những kẻ thống trị, những chủ nhân ông. Nhưng r à ông lại đối mặt với thực tế đương thời là cái ý chí khát vong quy ền lực, cái xã hôi "quý tôc", xã hôi của những con người mạnh mẽ, cao quý, của những chủ nhân ông đang bị lấn át khi cái tâm lí, luân lí b ây đàn lên ngôi. Song, với lòng tin lớn lao rằng con người, loài người không thể tiến lên nếu như không còn xã hội quý tộc, nếu như không có, thiếu vắng những con người mạnh mẽ, cao quý, những chủ nhân ông mang ý chí khát vong quy ên lưc, cho nên ông hi vong, trông chờ vào sư trở lại-xuất hiện của những con người có ý chí khát vong quy ên lưc mới, trước hết là những triết gia, thế hệ triết gia mới.

F. Nietzsche hình dung những con người mạnh mẽ, cao quý, những chủ nhân ông mang ý chí khát vọng quy ền lực mới, trước hết là những triết gia mới sẽ trở lại-xuất hiện ấy là những con người có cảnh giới t ầm h ồn, tinh th ần *cao viễn, hoằng đại*. Trước hết, ông khẳng định rằng những triết gia của tương lai tự do, rất đỗi tự do, nhưng "không đơn giản là tự do, mà còn là những gì đó hơn thế nữa, cao viễn hơn, hoằng đại hơn" 212. Và trong khi chỉ ra kẻ thù của sự cao viễn, hoằng đại là những gì nhỏ nhen, hết sức nhỏ nhen, t ầm thường, đ ầy tính thù địch đối với thế giới cao viễn, hoằng đại, F. Nietzsche đã chỉ ra nội dung của khái niệm cao viễn, nhất là khái niệm hoằng đại. Ông viết: "Đối diện trước thế giới của những "ý niệm hiện đại",

cái thế giới muốn xua đuổi, cô lập moi người moi kẻ vào ngõ hẹp, vào sư "chuyên biệt", kẻ triết gia, nếu như ngày nay còn có thể có triết gia, sẽ phải đặt sư hoằng đại của con người, cái khái niệm "hoằng đại" trong chi à kích rông rãi và đa diên của nó, trong toàn thể đa thù của nó: hắn thậm chí phải xác định giá trị và địa vị tùy vào khả năng mà một người có thể phu đảm và tiếp nhận đến mức đô nào và đa dạng như thế nào, trách nhiệm có thể mở rông đến phạm vi nào. Ngày nay thị hiếu và đức hạnh thời đại khiến cho ý chí suy yếu và bại hoại, không có gì thời sư như hiện trạng nhu nhược của ý chí: vì vậy, trong lí tưởng của triết gia, chính sức mạnh cường liệt của ý chí, sư cứng rắn và khả năng đi đến một quyết tâm lâu dài quy thuộc v ềnôi hàm khái niêm "hoằng đại" và "Ngày nay sư vu trái ngược, khi mà ở Âu châu chỉ duy đông vật b ày đàn giành được sư quý trong và phân phát sư quý trong, khi mà "bình quy en" dễ dàng biến thành bình đẳng trong sư bất công: tôi muốn nói trong thái đô gây hấn nói chung đối với mọi sư thù địch đối với những con người cao viễn, những tâm h 'ân cao viễn, nghĩa vu cao viễn, trách nhiệm cao viễn, đối với những sinh lực tràn tr'è sáng tạo và bản năng thống trị. Ngày nay tính cách cao quý, ước vong quy kỉ, khả năng khác biết, biết đứng độc lập và sống tư chủ, tất cả đi ều này quy thuộc v ề khái niệm "hoằng đại". Đ ồng thời, hiểu "hoằng đại" (cũng có nghĩa như "cao viễn") để chỉ những con người mới, những con người thực sự con người, đang xuất hiện, F. Nietzsche viết: "Loại người cao viễn, táo bạo, hùng tráng, siêu việt và xuất phàm, những con người đã dạy cho thế kỉ của ho - môt thế kỉ thuộc về đám đông! - cái khái niệm "con người cao viễn"."213

Tuy vậy, có thể thấy trong nội dung các đoạn trên, cùng với từ ngữ "hoằng đại" F. Nietzsche còn sử dụng nhi ều từ ngữ, nhi ều khái niệm khác như "tự do", "rất đỗi tự do", "sức mạnh" hay "sự cường liệt của ý chí", "sự cứng rắn", "quyết tâm lâu dài", "con người cao viễn", "những tinh th`ân,

tâm h'ôn cao viễn", "nghĩa vụ cao viễn", "trách nhiệm cao viễn", "những sinh lực tràn tr'è sáng tạo", "bản năng thống trị", "tính cách cao quý", "ước vọng quy kỉ", "khả năng khác biệt", "tính độc lập", "tự chủ", "khát vọng một cõi riêng", "lí tính hùng vĩ" v.v. 214 với những nội dung và ý nghĩa độc lập của chúng, tuy nhiên, đáng nói là ông *quy* tất cả chúng vào nội dung, ý nghĩa của một từ ngữ duy nhất, một khái niệm duy nhất là "hoằng đại". Với nội dung phong phú, đa diện như thế ta thấy "hoằng đại" là một khái niệm có nội dung rất rộng lớn, khó xác định. Ta có thể xem hoằng đại là tâm h'ôn, đức tính, phẩm chất cao quý lớn lao, nhưng cũng có thể xem đây khái niệm chỉ khả năng biết đứng độc lập, ý chí tự chủ rất lớn lao, nhưng hơn thế, chỉ khả năng, năng lực hành động rất lớn, rất mạnh mẽ, rất cương quyết và b'ên bỉ của những con người cao quý, mạnh mẽ, những chủ nhân ông.

Hẳn là tất cả những khía cạnh kể trên đ'ài đúng nhưng chỉ là một khía cạnh, một mặt nào đó thuộc nội dung khái niệm hoằng đại chứ không thể bao hàm hết, gói gọn hết nội dung khái niệm này, trong khi đó dường như F. Nietzsche thiên v'è chỗ coi khái niệm hoằng đại chủ yếu chỉ cái ý chí cường liệt-ý chí khát vọng quy ền lực trong diễn trình, bối cảnh mới của nó. Bởi vì, theo ông hoằng đại, đó là cái t'ân tại trong những con người có "tinh th'àn đủ mạnh mẽ và sinh động ngu 'ân mạnh uyên nguyên để đối đ'ài với những phán đoán giá trị nghịch hành, để xoay chi 'âu và đảo lộn những "giá trị vĩnh cửu", trong những "kẻ tiên phong", những con người của tương lai, những kẻ hiện tại đang d'àn nén sự bức bách và thắt những mối gút, những kẻ cưỡng bách ý chí của ngàn năm đi theo một lối mới. Những kẻ lấy việc dạy dỗ con người v'è tương lai của con người làm ý chí của mình, như là đi 'àu gì đó độc lập với ý chí nhân loại, và sửa soạn cho một cuộc mạo hiểm vĩ đại, một cuộc thử nghiệm toàn diện trong giáo dục, h'ài đặt dấu chấm hết cho cuộc thổng trị khủng khiếp của "đảo điên" và ngẫu nhiên mà lâu

nay mệnh danh là "lịch sử" - sự điên đảo của "số đông" chỉ là hình thái sau cùng của nó một hình thái đòi hỏi tương lai phải có một loại triết gia và loại người chỉ huy mới, những con người mà chỉ c`ân nhìn thấy bóng dáng họ, tất cả những gì đã và đang t`ôn tại trên cõi đời này trong những tâm h`ôn che đậy, sợ hái, tử tế, sẽ tái mét và co rút lại. Đó là hình ảnh của kẻ thống lãnh đang thấp thoáng trước mắt *chúng ta* - tôi có thể gào to đi àu đó lên được chăng, hỗi các người, những tinh th`ân tự do?"<sup>215</sup>. F. Nietzsche cũng cho rằng trong sự hoằng đại của những con người tự do ấy không có "cái thiện phổ biến"<sup>216</sup>. Nói thêm v`êcái ý nghĩa, tác dụng lớn lao của sự hoằng đại, F. Nietzsche cho rằng khi trên "đỉnh cao vòi vọi" của những t'ân h`ôn, phẩm chất, ý chí này mà nhìn xuống, cõi bi kịch cũng thôi bi thương nữa; và nếu mọi điêu linh thống khổ trên khắp chốn nhân gian thu gom v`ê một mối, thì ai là kẻ dám li ầu lĩnh quả quyết rằng một l`ân trông thấy sẽ *tất yếu* cưỡng bức, xui khiến lòng ta thương cảm như thể nhân đôi khổ đau?<sup>217</sup>

Nhưng từ nội dung những đoạn trên ta còn thấy F. Nietzsche không chỉ hiểu hoằng đại là *cái kết quả*, tức là *cái đã được xác lập* nơi những con người mạnh, mà còn là *quá trình, là con đường* để đạt đến đi ầu đó nữa. Bởi vì, để có những tinh th ần đủ mạnh mẽ và sinh động ngu ần mạnh uyên nguyên có thể đối đ ầu với những phán đoán giá trị nghịch hành, để xoay chi ầu và đảo lộn những giá trị vĩnh cửu, đặt được lưỡi dao mổ xẻ lên l ầng ngực của chính đức hạnh thời đại, để cưỡng bách ý chí của ngàn năm đi theo một lối mới, để tương lai phải có một loại triết gia và loại người chỉ huy mới, những con người mà chỉ c ần nhìn thấy bóng dáng họ, tất cả những gì đã và đang t ần tại trên cõi đời này trong những tâm h ần che đậy, sợ hãi, tử tế, sẽ tái mét và co rút lại, thì những kẻ tiên phong, những con người của tương lai ngay trong hiện tại phải đang d ần nén sự bức bách và thắt những mối gút, lấy việc dạy dỗ con người v ề tương lai của con người

làm ý chí của mình, và sửa soạn cho một cuộc mạo hiểm vĩ đại, một cuộc thử nghiêm toàn diên trong giáo duc, h ầu đặt dấu chấm hết cho cuộc thống trị khủng khiếp của đảo điện và ngẫu nhiên mà lâu nay mênh danh là lịch sử. Đặc biệt, theo F. Nietzsche việc những con người mạnh mẽ, cao quý có thể làm được cái đi ều là d'ôn nén những bức bách, thắt những mối gút, mài sắc được lưỡi dao mở xẻ, tóm lại để có được sức mạnh xoay chi ều, đảo lôn trật tư cũ, hê thống giá trị cũ tạo nên giá tu mới, tức là đạt được, thể hiện được sự hoằng đại, thì những con người mạnh mẽ phải biết chịu đựng những đau khổ, nhất là biết ở lại trong sư cô độc. Ông viết: "Hãy chon một chỗ đứng thật cô độc, một sư cô độc tư do, tư tại, nhe nhàng nào đó mà có thể ban cho các người cái quy ền còn có thể hiện diên hoạt t ồn trong ý nghĩa tốt đẹp nào đó! Moi cuộc chiến dai dắng sẽ biến thành độc địa, trí trá, xấu xa như thế nào khi không thể tự do phát huy sức mạnh của nó"218. Nhưng c'ân thấy rằng F. Nietzsche hiểu sư cô độc, thật cô độc ở đây là trong tự đo. Vì chỉ ở nơi này ta mới có thể, chỉ có thể làm việc "với chính mình", nghĩa là để khát vong, chiếm nghiêm, tư duy, ý thức, tư tưởng, phản tình..., để d'ôn nén, kết đong, "thắt những mối gút" của ý chí, của sư tổng họp để chuẩn bị cho một sự, những sự bùng nổ sức phê phán, sáng tạo. F. Nietzsche nói rõ thêm rằng "ta phải biết tự bảo toàn thử nghiệm khó khăn nhất v'ê tính độc lập"219 và rằng chúng ta là cái gì đó khác hơn, và "ngày nay là lúc c'ân kíp: nghĩa là, lúc chúng ta được phú bẩm và mang định mênh làm người bạn mang lòng đố kị của *cô đơn*, của cô đơn riêng biệt lúc bán da trung thiên - chúng ta là loại người như thế, những kẻ mang tinh th'ân tư do! Và có lẽ, cả các người nữa chẳng, những kẻ đang đáo lai? Các người, những triết gia của thời đai mới?" 220.

Tuy nhiên, nếu sự trình bày của chúng ta chỉ dừng lại với những khía cạnh nội dung trên của khái niệm hoằng đại (hoặc cao viễn) thì sẽ chẳng

thấy toát lên nôi dung, tính chất của một "minh triết Phật giáo" nào ở đây cả. Cho nên, nhiêm vu tiếp theo của chúng ta là phải chứng minh khả thể của một "minh triết" Phật giáo ở F. Nietzsche gắn chặt với nôi dung quan niêm, tư tưởng của ông v ềhoằng đại. Chúng ta c ần thấy vấn đ ềnày nằm ở cái xu hướng, khuynh hướng vận đông của nội dung khái niêm hoằng đại mà trước hết, trên thực tế, đó là cái khuynh hướng vận đông của tâm h cn, nhận thức, tinh th'àn và thậm chí cả thể xác của những con người mạnh mẽ, cụ thể là của F. Nietzsche, trong tương quan với khả thể siêu hình học và khả thể của tư tưởng Phật giáo  $\dot{\sigma}$  ông. Bởi vì, khi chiếm nghiêm, suy niêm đến cùng, nhất là khi ở trong sự cô đơn tột cùng, các nhà tư tưởng nói chung và tất nhiên cả F. Nietzsche, nhất định sẽ phải đối mặt với *cõi vô* cùng vô tân ("hố thắm hư vô") của t 'ch tại và đó chính là cái chỗ siêu hình học và "minh triết Phật giáo" phải lên tiếng. Chính ở đây chúng ta thấy mặc dù F. Nietzsche bác bỏ mọi siêu hình học dưa trên lí tính, siêu hình học thuộc mi en thiên ác, nhưng ông vẫn không thể né tránh nó, cho dù ở ông đây chỉ là những khả thể, khi phải xây dưng tư tưởng v ềý chí, nhất là ý chí khát vong quy en lưc xem như cái bản chất, cái phổ biến không chỉ riêng của t'ôn tại con người, đời sống của nó mà của moi t'ôn tại. Mặt khác, với viêc coi đời sống con người là cái thực sư đáng quý và quan trong nhất, cho nên khi cho rằng ý chí khát vong quy ên lực là bản chất của nó và bản chất của ý chí khát vong quy en lực là quá trình, những quá trình của bản năng, của cái phi chủ đích, phi lí tính, thì khi đặt vấn đ'ề con người phải hướng đến cõi, cảnh giới hoằng đại của tâm h'ôn, của tinh th'ân mới hi vọng giải quyết được những vấn đ'è của t'ôn tại, của đời sống trước hết là của đời sống con người, tư tưởng của F. Nietzsche đã "bắt gặp" tư tưởng Phật giáo.

Đến đây chúng ta c`ân nêu những khía cạnh nội dung nhất định của tư tưởng của Phật giáo v`ê Niết bàn để làm căn cứ cho việc chứng minh khả

thể minh triết Phật giáo ở F. Nietzsche. Theo tư tưởng Phật giáo, Niết bàn là "muc tiêu theo đuổi cuối cùng của tín đ'ô Phật giáo". Dù Phật giáo có rất nhi à giáo nghĩa và phương pháp tu hành nhưng cuối cùng cũng là để đạt đến Niết bàn. Theo Phật học căn bản, Niết bàn trước hết là "giải thoát". Nghĩa gốc của từ Niết bàn là dập tắt. Trong Phật giáo Niết bàn hàm nghĩa chủ yếu là chỉ cảnh giới đạt đến sau khi giải thoát khỏi luân h'ài, dập tắt moi thống khổ và phi à não. Phật giáo cho rằng muốn khiến con người cuối cùng giải thoát khỏi thống khổ và phi não thì tất yếu phải dập tắt mọi ham muốn và tham vong mà nguyên nhân trực tiếp khiến con người nảy sinh duc vong chính là sư vô tri. Cho nên, chỉ có thoát khỏi vô tri thì mới diệt trừ tận gốc mọi thống khổ và phi ên não. Cũng theo Phật học căn bản, Niết bàn đồng thời là "một trạng thái trong tâm". Theo Phật giáo Tiểu thừa, Niết bàn là một thế giới t ch tại khách quan, chân thực có sư khác biệt về bản chất đối với môi trường sống (thế giới hiện thực) của người thường. Trong thế giới thế tục t côn tại đ ây tham lam, ngu si, phi côn não và thống khổ, còn Niết bàn là một cảnh giới đạt đến sau khi giải thoát khỏi tình cảm, duc vong của con người. Cuốc sống ở đó vô cùng tốt đẹp, không ưu s'âu, không lo lắng. Vì thế, Phật giáo Tiểu thừa cho rằng muốn đạt đến cảnh giới cực lạc Niết bàn thì nhất định phải xuất gia, hành trì và cấm duc. Tuy nhiên, Phật giáo Đại thừa hoàn toàn phản đối quan điểm tuyết đối hóa phân biết Niết bàn và thế gian, trong đó nhi ều kinh điển của phái này biểu thị rõ ràng mối quan hệ giữa Niết bàn và thế gian. Chẳng han cuốn Duy Ma Cật kinh nói rằng con người dù có đạt đến cảnh giới Niết bàn thì vẫn có sinh có tử; B ô Tát Long Thu trong cuốn Trung Luận nói rằng Niết bàn và thế gian không có phân biệt; còn phái Trung quán cho rằng cái goi là Niết bàn chính là nhận thức được bản chất chân thực của thế giới<sup>221</sup>. Lưu ý rằng ở trên kia ta thấy chính tác giả Quán Như cũng có những hiểu biết v'ê Phật giáo, Niết bàn với nôi dung, với nghĩa như thế.

Vậy, nếu đem tư tưởng của F. Nietzsche v ề cõi hoằng đại và quá trình đạt đến nó đối chiếu với tư tưởng Phật giáo v ề Niết bàn và con đường đạt đến nó, ta sẽ thấy khuynh hướng tư tưởng của F. Nietzsche hoặc đi "song song", hoặc "trùng" với tư tưởng của Phật giáo Tiểu thừa. Nhưng c ần lưu ý rằng nếu chỉ căn cứ vào từ "vô tri" ("vô minh") chưa rõ v ề nghĩa, v ề nội dung như được nêu ở trên thì ta chưa đủ cơ sở cho kết luận này. Bởi vì, ở đây đòi hỏi phải phân biệt cái vô tri (vô minh) của con người nói chung, cái vô tri đời thường với cái vô tri từ góc nhìn siêu hình học, triết học Phật giáo. Chúng ta có thể thấy nói chung, mọi sự vô tri đ ều là nguyên nhân của nỗi khổ đau, phi ền não. Nhưng siêu hình học, triết học Phật giáo bàn đến sự vô tri liên quan đến bản chất của t ền tại, đến cõi vô cùng vô tận ("hố thẳm hư vô") của nó.

Cho nên, chỉ với nghĩa là khắc phục vô tri, vô minh trong cái nhìn, trong ý thức về bản chất của tồn tại nói chung, về cái vô cùng vô tận của của nó, thì đối với Phật giáo, mới có thể đạt đến Niết bàn và đối với F. Nietzsche, mới có thể đạt đến cảnh giới hoằng đại (cao viễn). Nói cách khác, cảnh giới hoằng đại, cao viễn, sự cô đơn lớn lao bên trong tinh thìn, tâm hìn của những con người mạnh mẽ, của chính F. Nietzsche chính là cảnh giới có thể "sánh ngang", "đạt ngang" với cái vô cùng vô tận của tìn tại. Tuy vậy, chúng ta gọi trạng thái có thể "sánh ngang" này chỉ là một trạng thái lí tưởng, nghĩa là cả Niết bàn hay cái cảnh giới hoằng đại, cũng có thể gọi là cảnh giới tối cao, vẫn là cái gì đó vô định, thiếu tính xác định cả về mục tiêu cũng như con đường đạt đến chúng. Và đây chính là đi là cho phép "thấy ra" khả thể của một "minh triết Phật giáo" ở F. Nietzsche, một "minh triết" có thể xem là đặc thù, là mới so với Phật giáo vốn có, nhưng vẫn chỉ là môt khả thể.

Tính chất đặc thù và có thể là mới, và tính khả thể của "minh triết Phật giáo" ở F. Nietzsche rất rõ ở chỗ, tư tưởng của F. Nietzsche v`ê cảnh giới

hoằng đại có thể đi song song hoặc trùng với tư tưởng Phật giáo v'ệ con đường đến Niết bàn, nhưng nôi dung, tính chất của mục tiêu và cách đi trên con đường ấy của F. Nietzsche lại khác, có thể nói g`ân như là căn bản. Về mục tiêu, nếu như Niết bàn là cảnh giới tinh th`ân c`ân đạt đến là cái đạt được sau giải thoát, xem như là cái cuối cùng của mọi nỗ lực tinh th`ân của người tu hành và với nó, con người đạt được ni ềm hạnh phúc, viên mãn, thì ở F. Nietzsche cảnh giới hoằng đại một mặt là kết quả của mọi nỗ lực tinh th'àn, nhưng mặt khác lại là cái bắt đâu của một sư nghiệp lớn lao của những con người mạnh mẽ, cao quý, những chủ nhân ông. Về phương thức, cách thức, nếu như Phật giáo chủ trương "xuất gia", "hành trì", "lánh đời" và "cấm dục", hoặc có thể ng cá thi ền, suy niệm "dưới gốc cây b ô để, nơi chùa chi en tôn nghiêm tĩnh mịch để "ngộ ra" và trở thành "vô ngã" trong cái cõi t 'ân tại, nhân sinh vô định, thì ở F. Nietzsche đó là "hiên sinh", trải nghiêm tất cả những gì thuộc v econ người, cuộc đời, là tìm đến, chấp nhận những sư cô đơn thậm chí tận cùng, để làm cho tâm h'ân, tinh th'àn có thể sánh ngang với cõi vô cùng vô tận. Không những thế, trong cách nhìn v'ệ t'ôn tại F. Nietzsche còn thấy ra tính đa dạng, những mâu thuẫn, cả nghịch lí của đời sống con người, thậm chí ở ngay trong tầm h'ân, tinh th'ân, trong cảnh giới hoằng đại của con người. Ở đây chúng ta c'àn nêu lại một luận điểm đã từng được dẫn ra ở trên: "Nơi toàn bộ giá trị mà ta có thể coi là thích hợp với sự chân thực, với tính cách chân thực, thích hợp với tinh th'àn vô kỉ: sư vu có thể rằng, cái giá trị cao viễn hơn, căn bản hơn đối với moi đời sống phải được quy v ề ảnh tương phù đông, ý chí khát vong sư lừa dối, lòng vị lợi và duc vong. Thậm chí những gì cấu thành giá trị của những đi à tốt đẹp, đáng kính trong, rất có thể là quyển thuộc, có liên hệ kết cấu, có lẽ còn đồng nhất về bản chất, với những gì xấu xa và có vẻ như đối kháng kia theo một cách thái lạ lùng". F. Nietzsche goi đây là cảnh giới "đ'ày hiểm tương" của con người. Đi àu này khác

với cảnh giới Niết bàn vì ở nơi đây không  $c\acute{o}$ , không thừa nhận những gì đối lập với những đi  $\grave{a}$ i đã đạt được vốn cực kì tốt đẹp, tuyệt vời, viên mãn.

## 2. Khả thể của một suy niệm có tính tổng thể v`ê đời số ng tinh th`ân xã hôi

Chúng ta sử dung từ "tính tổng thể" (hoặc "tổng thể") trong tiêu đ ecủa muc này để chỉ tính chất của suy niệm, với nghĩa chủ yếu chỉ quá trình khái quát, tổng hợp diễn ra trong nhận thức, ý thức nhằm đạt đến một nhận thức, tri thức có tính tổng thể v ề một đối tương nào đó, trong trường hợp này là đời sống tinh thần xã hôi. Mặt khác, ở đây từ "tổng thể" còn liên quan đến từ "hệ thống" hay "tính hệ thống", tuy nhiên ta không định đ cng nhất "tính tổng thể" với "tính hệ thống", mà chỉ muốn lưu ý rằng hệ thống nào cũng có yếu tố, nôi dung là tổng hợp. C'ân thấy rằng mặc dù phủ nhận, không tin vào chân lí, giá trị của những tư tưởng, quan niệm mang "tính hê thống", nhưng trên thực tế, F. Nietzsche vẫn phải đối mặt với, một mặt là tính tổng thể của đời sống xã hội cả v ề hiện thực và tinh thần, mặt khác là sư nhận thức, quan niêm, hình dung về tính chỉnh thể, toàn ven của đời sống xã hôi nói chung, đời sống tinh th'àn của nó nói riêng. Cho nên, ta không được nh ầm lẫn, và có lẽ cũng không nên đồng nhất việc F. Nietzsche phủ nhận những lối tư duy, xây dựng hệ thống duy lí kiểu cũ với việc xem ông như người phủ nhân tư duy, nhân thức hệ thống nói chung; ta cũng không nên đ'ông nhất việc F. Nietzsche phủ nhận lối tư duy, kiến trúc hệ thống của một lĩnh vực nhân thức, tư tưởng riêng biệt (chẳng han như các hệ thống triết học) với việc hình dung, xác định tính tổng thể của đời sống tinh th'àn xã hôi theo cách của ông. Theo đó, ngoài việc thấy ra những khả thể tư tưởng của F. Nietzsche thuộc các lĩnh vực nhận thức, tinh th'ân khác nhau như triết học, luân lí học, tôn giáo như đã nói, ở đây còn phải

thấy ở ông một suy niệm có *tính chất bao quát, tổng thể về* đời sống tinh thần xã hội. Và ta cần chỉ ra nội dung và những đặc trưng của suy niệm này.

Như đã thấy, lịch sử phép biên chứng chỉ ra rằng tổng hợp là một quá trình cơ bản đặc trưng, hay là thực chất của phép biên chứng, cu thể của sư phát triển xét cả v ề mặt hiện thực và nhân thức, tinh th ần. Đặc biệt, với nôi dung xem xét ở đây ta thấy việc phép biên chứng được mở rông vào lĩnh vưc đời sống con người, xã hôi, người ta không tránh khỏi phải suy tư v ề tính thống nhất, tính chỉnh thể hay tính tổng thể của các khoa học (bao g`àm cả khoa học tư nhiên và khoa học xã hội) hay của đời sống tinh th'ân xã hội nói chung, trong đó triết học được xem là lĩnh vực tri thức căn bản, phổ biến mang tính chất n'ên tảng. Nói cách khác, khuynh hướng tư tưởng nhất thể hóa, tổng hợp (hay "tích hợp"?) các khoa học, hơn nữa, đời sống tinh th'ân xã hôi nói chung, đã hình thành trong lòng phép biên chứng nhất là trong thời gian từ giữa thế kỉ XVIII đến đ`ài thế kỉ XIX. Có thể nói, phép biên chứng nói chung và tư tưởng nhất thể hóa, tổng hợp nhận thức khoa học, tinh th'ân như đã nói, đã được thể hiện rất rõ trong các hệ thống của I. Kant, W.G.F. Hegel, K. Marx. Nhưng c'ân thấy rằng nếu như tư tưởng nói trên ở I. Kant, dẫu rằng ông phát hiện ra "phán đoán tổng hợp siêu nghiêm", đặt vấn đề rất sâu sắc và lớn lao trong việc xây dựng một hệ thống các phạm trù biên chứng, nhưng vẫn còn là cái gì đó rất trăn trở, một quá trình còn đang "vươt cạn", nhất là khi thấy ra những "nghịch li" của lí tính, khi vẫn còn ở bước quá đô trong "lí tính thực hành", còn ở WG.E Hegel dù rất sâu sắc khi thấy ra vai trò là tri thức căn bản, phổ biến của triết học trong hệ thống tri thức, trong đời sống tinh th'ân con người, nhưng ông đã rất lệch lạc khi xem quá trình biên chứng-tổng hợp như một quá trình "ngao du-tư biên" thu an túy của lí tính, tức của một "ý niệm tuyết đối" nào đó, thì ở K. Marx đi àu này đã trở nên rõ ràng hơn gắn với việc

phát hiện ra quan niệm duy vật v`êlịch sử. Chúng ta c`ân nêu ra và phân tích một số luận điểm tiêu biểu của ông.

K. Marx viết ở một trong những tác phẩm thuộc thời kì đ'ài của ông như sau: "Vì mọi triết học chân chính đ'àu là tinh hoa v'è mặt tinh th'àn của thời đại mình, nên nhất định sẽ có một thời kì mà triết học, không chỉ v'ề bên trong, theo nôi dung của nó, mà cả v ề bên ngoài, theo sư biểu hiện của nó, sẽ tiếp xúc và tác đông qua lai tới thế giới hiện thực của thời đai mình. Lúc đó, triết học sẽ không còn là một hệ thống nhất định đối với các hệ thống nhất định khác, nó trở thành triết học nói chung đối với thế giới, trở thành triết học của thế giới hiện đại. Những biểu hiện bên ngoài chứng minh rằng triết học đã có ý nghĩa khiến cho nó trở thành linh h'ôn sống của văn hóa, khiến nó trở thành triết học thế tục, còn thế giới thì trở thành thế giới triết học"<sup>223</sup>. Rõ ràng quan niệm của K. Marx cho rằng triết học là "tinh hoa v'èmặt tinh th'àn của thời đại", trở thành "triết học nói chung của thế giới", thành "triết học thế tuc", đặc biệt trở thành "linh h cn sống của văn hóa", đã thể hiện rõ tư tưởng về vai trò, chức năng nhất thể hóa tri thức, đời sống tinh thần xã hôi của con người của triết học. Tuy nhiên, tư tưởng nói trên của ông còn được thể hiện cu thể hơn: "Toàn bô lịch sử là sư chuẩn bị để "con người" trở thành đối tương của ý thức cảm tính và để nhu c'âu "của con người với tư cách là con người" trở thành nhu c'âu (tư nhiên, cảm tính). Bản thân lịch sử là một bộ phận hiện thực của lịch sử tự nhiên, của sư sinh thành của tư nhiên bởi con người, v ề sau khoa học tư nhiên bao hàm trong nó khoa hoc v'ècon người cũng như khoa hoc v'ècon người bao hàm trong nó khoa học tự nhiên: đó sẽ là *một* khoa học "224". Có lẽ chúng ta chưa nên nói đến chuyên đúng hoặc sai, tích cực hoặc tiêu cực trong nôi dung tư tưởng của K. Marx, nhất là khi đặt những luận điểm này vào toàn bô nôi dung các tác phẩm của ông trong toàn bô tiến trình lịch sử của chúng, nhưng có thể thấy rõ rằng tư tưởng cơ bản của K. Marx v ề sư

nhất thể, tổng hợp các khoa học trong đó vai trò của triết học được đặc biệt đ'è cao, đã được xây dưng không chỉ trên cơ sở tư tưởng, mà hơn thế trên chính sư thống nhất giữa lịch sử tư nhiên và lịch sử con người, là quá trình của "sư sinh thành của tư nhiên bởi con người" đang được thực hiện bởi chính quá trình công nghiệp, xã hôi công nghiệp đang diễn ra. Bởi vì, chỉ khi đó, tức là khi "con người trở thành đối tương của ý thức cảm tính và nhu c'ài của con người với tư cách là con người trở thành nhu c'ài tư nhiên, cảm tính", nghĩa là khi con người bắt đ`âu suy tư, ý thức v ềmọi đi ều bắt đ`ài từ chính bản thân họ, từ sự tôn tại của họ, từ cuộc sống của chính họ, chỉ trong đi àu kiên như thế, con người mói có thể nêu lên và có thể giải quyết được vấn đề nhất thể hóa của khoa học, tính thống nhất của đời sống tinh th'àn xã hôi. Chính đi àu này cũng đã được K. Marx thể hiện rõ ràng khi xác định điểm xuất phát của nhận thức, ý thức triết học của ông v ề xã hội, lịch sử: "Những ti ền đ'ề xuất phát của chúng tôi không phải là những ti ền đ'ề tùy tiên, không phải là giáo đi ều; đó là những ti ền đ'ề hiên thực mà người ta chỉ có thể bỏ qua trong trí tưởng tương thôi. Đó là những cá nhân hiện thực, là hoạt đông của ho và những đi àu kiên sinh hoạt vật chất của họ, những đi àu kiên mà họ thấy có sẵn cũng như những đi àu kiên do hoạt đông của chính ho tạo ra. Như vậy, những ti en đ e ấy là có thể kiểm nghiệm được bằng kinh nghiệm thu 'ân túy" 225. Đành rằng v 'ê sau này khi phân tích "những ti ền đ'ề xuất phát" của K. Marx ta thấy nó không đ'ày đủ, thậm chí có sư lệch lạc, nhưng không thể phủ nhận rằng chính tư tưởng của ông về lịch sử có ý nghĩa khai mở cho lối nhận thức, ý thức về tính tổng thể của đời sống xã hôi nói chung, đời sống tinh th' ân xã hôi nói riêng xuất phái từ chính hiện thực đời sống xã hôi, lịch sử. Không những thế, ngày nay không chỉ tư tưởng, mà còn hơn thế, xu hướng nhất thể hóa, tổng hợp (hay "tích hợp") khoa học, nhận thức và tinh th' ân càng trở thành quá trình hiên thực cấp thiết. Đặc biết, chúng ta có thể thấy rõ đi ều này trong quan

điểm v ề "tư duy phức hợp" của Edgar Morin, mà theo tôi trên thực tế, đó là quá trình "tổng hợp-phức hợp" (Xem mục v ề "Phương pháp tổng hợp mới" của "Ph an mở đ àu" của sách này).

Vậy, căn cứ vào sự kiện lịch sử này của lịch sử tư tưởng cũng như lịch sử hiện thực của nhân loại để tìm hiểu tư tưởng F. Nietzsche, ta thấy trong Bên kia thiện ác những suy niệm của ông v ề đời sống tình th ần xã hội nói chung không nằm ngoài khuynh hướng hay nói rộng ra, "quỹ đạo" lịch sử ấy của loài người, ông đã không quay lưng lại với những yêu c ầu v ề thống nhất hay nhất thể hóa của tinh th ần và hiện thực thời đại. Chỉ có đi ầu, ở đ ầy chúng ta c ần chỉ ra, chứng minh sự khác biệt về nội dung và đặc điểm của những suy niệm của ông.

Môt cách chung nhất, c'àn thấy rằng muốn hay không muốn, việc suy tư về cái bản chất của tồn tai, của đời sống và cuối cùng đã "khám phá", "phát hiện" ra nó với tư cách là "ý chí khát vọng quy ền lực", đã chứng tỏ rằng F. Nietzsche vẫn không tránh được việc phải cậy nhờ đến tư duy, đến lí tính, và mặt khác trong quan niệm v ề cái bản chất đương nhiên phải bao hàm, phải đi đến chỗ thừa nhận tính tổng thể, nhất thể hóa và quá trình tổng hợp duy lí. Nhưng bên cạnh đó như đã nói, F. Nietzsche còn thấy ra cả quá trình tổng hợp phi lí tính. Vậy có lẽ nên xem ông như một nhà tư tưởng vừa đ'è cao cái phi lí tính, xem nó là quá trình cơ bản, nhưng vẫn thừa nhận, không "thoát khỏi" tư duy, lí tính. Cho nên, suy niêm v ètính tổng thể ở ông không phải là một suy niệm đóng kín, tuyệt đối tính nhất thể, tính thống nhất hoặc tuyết đối hóa tính khác biệt, tính đa dạng, mà là suy niệm v ềmôt tổng thể mở, tức là vừa tổng hợp theo lối thống nhất, nhất thể hóa, vừa tổng hợp theo lối khác biệt, trong đó có lẽ khác biệt được ông coi trong hơn. Nói cách khác, suy niêm của F. Nietzsche v'ê tính tổng thể của đời sống tinh thần xã hội là một quá trình bao gồm cả hai nội dung lí tính (duy lí) và phi lí tính, phi duy lí, trong đó phi lí tính là khuynh hướng cơ bản. Đây là đi ầu *rất đặc sắc* trong tư tưởng, suy niệm của F. Nietzsche. Phải chăng E. Morin không thấy được tính chất "biện chứng-tổng hợp" đặc sắc này cho nên "không thể" đi đến quan điểm "tổng hợp mới", "tổng hợp-phức hợp", mà chỉ "dừng lại" ở quan điểm "phức hợp"? Có thể xem đây chính là "tư tưởng" của F. Nietzsche v ềtổng *hợp mới*, nhất là khi đem đối chiếu nó với một đoạn văn hiếm hoi của ông: "Đối với tất cả những con người sâu sắc và khoáng đạt hơn của thế kỉ này thì khuynh hướng chung thực tế trong thao tác kì bí của tâm h chọn chính là soạn sửa con đường đưa dẫn đến sự *tổng hợp mới mẻ* kia và phác thảo thử nghiệm một châu Âu tương lai"?<sup>226</sup>

Nhưng trước khi nêu những nhận xét, hay chỉ ra những khía cạnh nôi dung của suy niêm của F. Nietzsche v`êtính tổng thể của đời sống tinh th`ân xã hội dưới đây, ta c'ân thấy rằng cũng như các nhà tư tường trước mình, để có thể đi đến một cái nhìn có tính tổng thể thống nhất các lĩnh vực nhận thức, tinh th'ần, cu thể là những gì thuộc đời sống tinh th'ần xã hội, đương nhiên F. Nietzsche phải quan tâm đến toàn bô đời sống tinh th`ân xã hôi và dĩ nhiên, trong đó không thể thiếu triết học. Có thể thấy rõ trong Bên kia thiện ác ngoài các vấn đ'è, nôi dung triết học, luân lí (đạo đức) học, tôn giáo, tâm lí hoc, khoa hoc, văn hóa, F. Nietzsche còn quan tâm cả những vấn đề về xã hôi, gia đình, dân tôc, quốc gia, những vấn đề về chủng tôc, nhân loại, thậm chí cả vấn đ'è giới tính v.v. Dĩ nhiên, với việc quan tâm đến triết học F. Nietzsche không tránh được việc phải xác lập hay ít ra là hình dung nhận thức xã hôi hay đời sống tinh th'ân xã hôi nói chung như một quá trình toàn ven, một chỉnh thể. Nhưng đi àu này đối với F. Nietzsche rõ ràng không giản đơn là thực hiện cái chức năng từ ngàn xưa của triết học là phải thống nhất, hợp nhất các lĩnh vực tri thức, mà căn bản là thực hiện yêu c'ài của thời đại v'èsư tổng hợp nhận thức, tinh th'àn của con người nói chung và trong trường hợp này, triết học chắc hắn sẽ thay đổi căn bản chức năng của nó.

Thứ nhất, nếu như một số các nhà tư tưởng, triết học trước và đượng thời với F. Nietzsche khi muốn nhất thể hóa các lĩnh vực tri thức, nhận thức và khoa học trong khi vẫn thừa nhận ở mức đô nào đó siêu hình học và tôn giáo, thì F. Nietzsche muốn phê phán loại bỏ tất cả moi siêu hình học và tuyên bố "Thương để đã chết" để kéo mọi sư quan tâm nhân thức, tinh th'àn vào đời sống xã hôi, con người, vào những gì "hiện hữu". Chính đi ều này cho phép ta hình dung ở ông sư quan tâm đến tính tổng thể của nhận thức, chỉ có nghĩa là tính tổng thể của đời sống tinh th'ân xã hôi. Nhưng nếu chỉ nói như thế này ta sẽ vô tình hay hữu ý đ cng nhất F. Nietzsche với những nhà duy vật xã hội, lịch sử nào đó khi những người này cũng chủ trương kéo moi nhận thức, ý thức con người vào nhận thức đời sống xã hôi và con người, nhưng quan niêm của ho lại được đặc trưng bằng, thậm chí tuyệt đối tính chất duy lí. Bởi vì, F. Nietzsche thì khác, trong khi thừa nhận, kêu goi moi nhận thức, tinh th'ần của con người chỉ có ý nghĩa khi chúng hướng vào đời sống con người để phục vụ con người, thì ông nhận ra cái bản chất của đời sống là ý chí, ý chí khát vong quy ên lực, là những quá trình ẩn mật, tư phát, phi lí tính. Với quan điểm này ông hướng đến một sư nhất thể hóa đời sống tinh thần xã hôi bao hàm, hơn thế có cơ sở là quá trình phi lí tính của nó. Đây là đi ều khác biệt căn bản v ềnôi dung tư tưởng của F. Nietzsche so với khuynh hướng tư tưởng v ề sư hợp nhất, nhất thể hóa nhận thức, tư tưởng vốn đã được nêu lên bởi khuynh hướng duy lí trong đó bao g'âm cả tư tưởng của K. Marx như đã thấy.

Thứ hai, với quan niệm như trên về bản chất của đời sống con người và cùng với sự phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ nhằm tìm ra, hướng đến giá trị mới, hệ giá trị mới, tư tưởng triết học cơ bản, đúng hơn, F. Nietzsche đã tạo dựng *một triết học mới*, tức *triết học giá trị*, ít ra dưới hình thức một khả thể hay một triết học giá trị bên kia thiện ác. Rõ ràng,

với việc xem đời sống con người, xã hội mới là mối quan tâm hàng đ'âi, thậm chí là duy nhất, với việc vạch ra bản chất của đời sống là ý chí khát vong quy ên lưc cũng có nghĩa là bản chất giá trị của nó khi phê phán nhằm lật đổ toàn bộ giá trị cũ để xác lập giá trị mới, thì đương nhiên, triết học giá trị của F. Nietzsche trở thành quan niêm, suy niêm trung tâm (hay côt lõi) của toàn bô quan niêm, suy niêm của ông v ề đời sống con người, cũng có nghĩa nó là tư tưởng trung tâm của sư biểu hiện đời sống xã hôi hiện thực, toàn bô đời sống tinh th'ân xã hôi. Chúng ta đã thấy đi ều này trong luận bàn v'ê nôi dung những tư tưởng luân lí (đạo đức), triết học xã hôi, tư tưởng tôn giáo, tâm lí học v.v. Nhưng chúng ta còn thấy rõ đi àu này thông qua sư phê phán của F. Nietzsche đối với khoa học. Ông đã chỉ ra sư vô vong của khoa học khi nó lệ thuộc vào triết học cũ, triết học thiên ác, tức là triết học bị chi phối bởi luân lí cũ, khi nó muốn tư vươn đến triết học, khi nó không thể tư mình chứng minh được tính cách "thống trị", "ra lênh" của nó, khi nó không có khả năng tư vươn đến triết học mới. Cu thể, F. Nietzsche đã nói v'ê tình trạng khoa học hiện nay đang lấn át triết học, là mối đe doa đối với sư trưởng thành của triết học. Ông nhận thấy quy mô và t'âm vóc của khoa học đã phát triển khổng l'ò, cùng với nó là triết gia, kẻ triết học đã mỏi mòn mệt nhọc với chuyên học hỏi hoặc đã buông xuôi, chưng lại ở đâu đó và rẽ vào một lối "chuyên biệt": và thế là y không còn tiến lên đỉnh cao của mình để từ đó nhìn bao quát, nhìn bốn bên, nhìn xuống. Ông nhận thấy thực chất nhà khoa học chỉ như là vật phu thuộc, một công cu, bị thao túng bởi những gì rông lớn hơn phạm vi nhận thức của họ, rằng "cái tinh thể bậc nhất của hắn - hắn là công cụ, là một loại nô lê, cho dù chắc chắn là một loại nộ lê tuyết vời nhất trong số những kẻ nộ lê", rằng "con người khách quan là một công cụ, một loại dụng cụ kế đạc, một tấm gương đắt ti ền, dễ tr ầy xước và mờ ố mà ta c ần phải nâng niu, quý trong"; "hắn không phải là cứu cánh, không phải là một lối ra và lối đi

lên, không phải là con người bố túc khiến cho ph'ân hiện sinh *còn lại* kia có ý nghĩa chính đáng, cũng chẳng phải là chung cục - và càng không phải khởi đ'âu, là sự sản sinh, là nguyên nhân đệ nhất, không phải là cái gì đó thô ráp, mạnh mẽ, tự chủ mang khát vọng vươn đến địa vị chúa tể: đúng hơn chỉ là cái khuôn thổi ph'ông, m'êm mại và co dãn tinh tế chỉ chờ có một hình mẫu hoặc nội dung nào đó để "tạo dáng" theo, thường là một con người không có hình thức lẫn nội dung, một con người "vô ngã""<sup>227</sup>.

Thứ ba, như đã nói, mặc dù phê phán, bác bỏ moi siêu hình học và tôn giáo, nhưng với những khả thể siêu hình học và tôn giáo (Phật giáo) được chỉ ra ở trên, cho thấy F. Nietzsche không thể phủ nhận được vai trò của siêu hình học và tôn giáo khi phải đối mặt với cái (tính) vô cùng vô tận của t 'ôn tại (hay với "hố thẳm hư vô"). Nói cách khác, F. Nietzsche không tránh khỏi phải đối mặt với vấn đ'ệ phải xác lập "n'ên tảng" của mọi nhận thức, tinh th'àn. Tuy nhiên, khi coi đời sống xã hôi, con người là mối quan tâm đ`ài tiên và duy nhất, F. Nietzsche cũng như những nhà tư tưởng có khuynh hướng tuyệt đối đời sống con người trong đó có các nhà tư tưởng theo đường lối duy vật macxit, sẽ rơi vào mâu thuẫn hoặc thái quá. Những người theo chủ nghĩa duy vật macxit (duy vật lịch sử) nói chung đã phủ nhân tôn giáo khi xem thế giới chỉ là thế giới "vật chất" bao g'ôm cả những gì họ "chưa" chứng minh được và có thể "chẳng bao giờ" chứng minh được<sup>228</sup>. Còn F. Nietzsche, *dường như* ông đã rơi vào mâu thuỗc loại khác: ông giải đáp vấn đ'ệcái vô cùng vô tận của t'ôn tại nói chung (cái "hố thắm hư vô") bằng cách "suy ra-suy ngược lại" cái bản chất, cái phổ biến của t'ôn tại nói chung từ chính bản chất của đời sống xã hôi, con người, cụ thể xem ý chí khát vọng quy ền lực vốn là cái "bản chất" của đời sống con người là bản chất của t ch tại nói chung, trong khi ông chỉ thừa nhận ý nghĩa hiện thực duy nhất của con người là đời sống của nó. Như thế, liêu cái quan niêm siêu hình v ềbản chất t 'cn tại-bản chất phi duy lí của nó được suy ra một cách chủ quan như vậy, có thể là "n'ên tảng" của mọi nhận thức, tinh th'ân? Dĩ nhiên, F. Nietzsche đã chưa hoặc không trả lời câu hỏi này. Còn chúng ta chỉ nhận ra những khả thể siêu hình học của ông - những siêu hình học v'ê bản chất phi lí tính của t'ôn tại, của đời sống, của tâm lí v.v.

Như vậy, mặc dù với cái phi lí tính, phi duy lí ta không thể kiến tạo hệ thống cấu trúc của nhận thức, tinh th`ân, nhưng kết hợp với *lí* tính, cái duy lí mà trên thực tế đ ầy là hai quá trình vốn có của nhận thức, tinh th ần con người, ta vẫn *có thể* xây dưng hệ thống cấu trúc dù chỉ với những phác thảo ở những nét cơ bản. Bởi vì, như đã nói F. Nietzsche không thoát khỏi quá trình nhận thức lí tính khi đòi hỏi nhận thức ra bản chất của đời sống và do đó, không tránh khỏi phải hình dung tính tổng thể của đời sống tinh th an xã hôi dưa trên nhận thức v è bản chất của nó. Trên thực tế, tinh th an của những tư tưởng nhằm đưa nhận thức, khoa học và đời sống tinh th'ân con người nói chung vào một tổng thể, thành một tổng thể là đi ều mà F. Nietzsche đã nắm được và tiếp thu, nhưng ông muốn thực hiện, phát triển theo một lối mới trong đó có việc thấy ra và thừa nhận những quá trình phi chủ đích, phi lí tính. Nhưng có lẽ, chính vì thấy ra và thừa nhận những quá trình này mà F. Nietzsche thấy rằng rất khó có thể nói đến hệ thống, đến sư tổng hợp các lĩnh vực tinh th'àn của con người, nhưng dẫu sao ông vẫn không tránh được phải bước những bước khó khăn hoặc là đi theo con đường này với những cách lối khác, mới, hoặc phải từ bỏ nó và lưa chon con đường khác. Vì vậy, chúng ta xem đây là khả thể của một suy niệm có tính tổng thể về đời sống tinh thần xã hội ở F. Nietzsche. Nó bao hàm và kết hợp ba khuynh hướng hay đường lối tổng hợp như đã chỉ ra trong mục "Phép biện chứng bên kia thiện ác" trong "Chương thứ ba", trong đó có thể hiểu một cách chung nhất là tổng hợp vừa có xu hướng thống nhất, nhất thể hóa, vừa có xu hướng đưa đến sư đa dạng, khác biệt, trong đó đối với

F. Nietzsche xu hướng sau quan trọng hơn. Sự xem xét này một mặt càng cho ta thấy rõ hơn *tính khả thể* của những tư tưởng triết học và những quan niệm khác của F. Nietzsche v ề đời sống xã hội khi đặt chúng trong khả thể của một suy niệm có tính tổng thể v ề đời sống tinh th ần xã hội, mặt khác quan trọng hơn, cho phép ta có thể hình dung, "thấy được" cái viễn cảnh lớn lao của cuộc phê phán có tính chất lật đổ của ông thể hiện trong những suy niệm có tính tổng thể v ề đời sống tinh th ần xã hội nhằm hướng đến một đời sống con người hoàn toàn mói, đời sống bên kia thiện ác. Có lẽ đi ầu này xác nhận rõ hơn nhận xét của Bùi Văn Nam Sơn v ề F. Nietzsche khi xem ông như một nhà tư tưởng tác động và tham dự vào *toàn bộ* không gian văn hóa xã hội, mở ra một không gian ý nghĩa đ ầy tính xung đột và xung động, mà trong đó triết học không còn như một "viện bảo tàng", không còn chỉ biết ghi nhận hay lí giải những cuộc tranh luận của các ngành khoa học.

## PHẦN KẾT LUẬN

hững nhận xét, đánh giá chung về những suy niệm bên kia thiện ác hay v`ênôi dung tác phẩm Bên kia thiện ác ở đây chủ yếu sẽ dưa vào toàn bô nôi dung chuyên khảo Friedrich Nietzsche và những suy niêm bên kia thiện ác đã được trình bày trên đây. Các yếu tố nôi dung chính sẽ được xem xét sau đây là nội dung và đặc điểm cơ bản, những khiếm khuyết, hạn chế và những ý nghĩa và cả những bài học từ những suy niệm của F. Nietzsche. Đương nhiên, ở đây sẽ có sư tập trung hơn vào những suy niêm triết học với tư cách nội dung cơ bản. C'ân hiểu rằng chúng ta nhìn nhận, đánh giá những nôi dung, đặc điểm, khiếm khuyết, hạn chế, những ý nghĩa và cả những bài học từ những suy niệm của F. Nietzsche không phải để ca ngơi hay bổ khuyết cho ông, cũng không chỉ vì yêu c'àu chung của nghiên cứu lịch sử triết học khiến cho sự đánh giá chỉ mang ý nghĩa như một thông lê, mà đi à quan trong là cho chính chúng ta - những con người "hậu lai" theo cách nói của F. Nietzsche. Theo đó, ta không chỉ thấy ra những nôi dung, đặc điểm, khiếm khuyết, hạn chế, ý nghĩa và bài học từ những suy niêm của F. Nietzsche khi đặt chúng vào hoàn cảnh lịch sử của ông, mà còn phải đối chiếu, căn cứ vào những yêu c'ài, chuẩn mực của nhận thức, tinh th'àn và thực tiễn của thời đại chúng ta. Cũng c'àn nói rằng khi sử dung tiếp cận giả định ta phải thấy rằng không chỉ nôi dung, đặc điểm, ý nghĩa và bài học, mà cả những khiếm khuyết, hạn chế của F. Nietzsche cũng có thể c'àn phải được xem như những, trong những khả thể, hoặc trong những nghịch cảnh của chúng.

## 1. Nội dung và đặc điểm cơ bản của những suy niệm bên kia thiện ác

1. Trước hết c'ân thấy rằng với sư tiếp cận giả định, từ thực tế nghiên cứu F. Nietzsche, nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác của ông và căn cứ vào tên goi đặc trưng "bên kia thiên ác" của tác phẩm này, ta thấy khó có thể, thậm chí là không thể đặt tên cho cái chủ đ'ệ, nôi dung cơ bản của tác phẩm của F. Nietzsche với cái tên nào khác ngoài cái tên là "những suy niệm bên kia thiện ác". Những suy niệm bên kia thiện ác v'ề cơ bản được hiểu là một lối suy niêm, là cái dòng tư tưởng, tinh th'ân rất đa diên của F. Nietzsche, một quá trình của sự kết hợp chặt chẽ giữa cái phi lí tính, phi duy lí và cái lí tính, cái duy lí trong đó cái phi lí tính là bản chất, là chủ đạo. Trong cái dòng tinh th' ân nhi 'àu mặt ấy lối suy niệm triết học là dòng *chính*, cơ bản của nó. Với nó, dòng tinh thần này cuốn trôi, nhận chìm tất cả những gì là cũ nát, l'ân lạc, vô minh trên đường đi của nó nhằm tạo dựng một minh triết thấy được những giá trị mới, hệ giá trị mới của con người, giá trị hoằng đại, cao viễn. Tuy nhiên, với việc "thấy ra" bản chất phi lí tính của cái dòng ấy là "ý chí khát vong quy ền lưc", F. Nietzsche không chỉ thấy cái "bản chất" ấy t ồn tại với tư cách là quá trình tinh th ần bên trong của mình mà còn là hiện thân của một sức mạnh, quy ên năng mang tính phổ quát của t 'ân tại, đời sống. Chính ở đây dường như F. Nietzsche cũng đ ồng thời thấy rõ cái "nan đ ề' là sư không thể tư chủ, thậm chí cả sư "bất lưc" của mình trước cái sức mạnh vừa chủ quan vừa khách quan ("chủ quan-khách quan") ấy. Vì vậy, dòng tư tưởng, tinh th'àn-triết học nơi ông sau khi đoạn tuyết với những gì được xem là thuộc mi ên luân lí, thiên ác nó "đi đến-rơi vào" bên kia thiên ác là cái mi nà những ni nh vong, sư hình dung, kiến tạo của ông về tư tưởng, quan niêm, giá trị, mà với cái nhìn giả định, ta khó có thể diễn đạt bằng một từ ngữ nào khác ngoài thuật ngữ, rằng những suy niêm của F. Nietzsche là những suy niêm với-của những khả thể.

Thực tế nghiên cứu đã chỉ ra rằng "n'ên" triết học do F. Nietzsche tạo

dưng mà trong đó ông là người tiên phong là một n'ên triết học bên kia thiện ác, n'ên triết học với-của những khả thể của nó. Bởi vì, ta không có căn cứ nào để xác định một cách thật rõ ràng ở đầy một triết học giá trị, một siêu hình học, một phép biên chứng, một triết học xã hội, một luận lí học v.v. đúng nghĩa hay với nghĩa đ'ày đủ theo những tiêu chuẩn, mô thức truy ên thống, còn với những tiêu chuẩn, mô thức phi truy ên thống thì lại chưa có hoặc chưa được xác định. Một cách tương tư, ta cũng chỉ có thể xem luân lí hoc của F. Nietzsche là một luân lí học bên kia thiện ác, khả thể của một luân lí học mới, hay luân lí học với-của những khả thể, ta chỉ có thể xem những suy niêm của ông về tôn giáo, về tâm lí, khoa học, nhân chủng, dân tôc hay nhân học, v'ệ đời sống tinh th'ân xã hội nói chung là những suy niêm bên kia thiện ác hay những suy niêm với-của những khả thể. Không những thế đối với toàn bộ (hay tổng thể) những suy niệm của F. Nietzsche trong tác phẩm Bên kia thiện ác, ta cũng chỉ có thể xem đây là cái bên kia thiên ác hay là những suy niêm với-của những khả thể của nó. Đi ều đó cũng có nghĩa là trong nghiên cứu tác phẩm Bên kia thiện ác nói chung ta không thể rút ra những kết luận-khẳng định dứt khoát, mang tính xác định rõ ràng v'ê những tư tưởng, quan niêm nhi ều mặt, nhất là những tư tưởng, quan niêm triết học của F. Nietzsche theo những tiêu chuẩn, mô thức nào đó. Bởi vì, F. Nietzsche hướng đến, muốn có một triết học, những tư tưởng, quan niêm nói chung của mình ở "bên kia thiên ác", nhưng việc ông thấy ra và hình dung cái ở bên kia thiên ác là gì thì với tư cách là người tiên phong, nói chung ông mới chỉ có những phác thảo, vạch chỉ ít ra là trên những nét khá căn bản.

Cho nên, những kết luận của chúng ta v ề ông, rằng ông thuộc trường phái, khuynh hướng quan điểm này hay khác, rõ ràng là không đơn giản, không thể tùy tiện được. Tất nhiên, có thể thấy những quan niệm, tư tưởng riêng biệt, nhất định của F. Nietzsche có thể biểu hiện khá rõ ràng hoặc rõ

ràng khía cạnh nội dung của một trường phái, khuynh hướng quan điểm triết học, tư tưởng theo tiêu chuẩn, mô thức truy ền thống nào đó, nhưng cần nhấn mạnh rằng những khái niệm, quan niệm cơ bản của ông và xét một cách tổng thể, những suy niệm của ông, không hoàn toàn như thế. Nghĩa là chúng hoặc là những khả thể, khả năng của những gì xác định mà ta đã từng biết đến như siêu hình học, triết học xã hội, lịch sử, triết học con người, luân lí học, tôn giáo, nhân chủng học, dân tộc học v.v., hoặc là v ềcơ bản hay nói chung, chúng là những khả thể, khả năng của những gì đang và sẽ tới, có thể sẽ trở thành, cụ thể hơn là của những gì mà triết học, tư tưởng nhân loại có thể hướng tới trong đó bao gồm cả sự bổ sung, phát triển hơn hoặc phát triển mới những gì đã có, hoặc có thể là một triết học, tư tưởng mới hoàn toàn, mới v ề căn bản, như F. Nietzsche kì vọng, hoặc thậm chí ở đây có thể bao gồm cả những khả thể của một hoặc những ý tưởng sai lầm, ngộ nhận, lí tưởng hóa hoặc không tưởng.

2. Trong toàn bộ những suy niệm bên kia thiện ác *triết học giá trị bên kia thiện ác* có nội dung, vị trí và t'âm quan trọng đặc biệt. Trong khi phủ nhận mọi triết học trước kia v'è con người, những triết học xem bản chất con người là thiện, tức là bản chất đạo đức (luân lí), là trí tuệ, là tính chủ thể, là tự do v.v., F. Nietzsche cho rằng bản chất con người là *bản chất giá trị* và bản chất giá trị ấy được ông hiểu là ý *chí khát vọng quyền lực*. Tuy nhiên, như đã nói F. Nietzsche không có tuyên bố nào v'è triết học giá trị hay v'è việc ông sáng tạo một triết học giá trị của riêng mình, cho nên ta phải căn cứ vào việc F. Nietzsche xác định mục đích, chức năng, nhiệm vụ của triết học là xây dựng, sáng tạo giá trị, vào việc ông phê phán có tính chất lật đổ toàn bộ giá trị cũ, vào việc ông vạch ra và chứng minh ý chí khát vọng quy ền lực là bản chất của đời sống, của t'ền tại, mời có thể xác định nội dung, vị trí và ý nghĩa của triết học giá trị của ông. Sự độc đáo-đặc sắc nhất của triết học giá trị của F. Nietzsche là ở chỗ có thể xem nó là một

hình thái "mới", một phương thức luận giải hay suy niệm "mới" của triết học về con người, bản chất con người. Bỏi vì, xét theo quan điểm truy thống triết học giá trị của F. Nietzsche không phải là, không định làm một thứ triết học bên trong nào đó của triết học về con người, mà là triết học về "con người" mang tính "n'th tảng", bao gồm, chi phối những triết học khác về con người, xã hội. Không những thế triết học giá trị được xác định không chỉ là yếu tố trung tâm của những suy niệm triết học mà của toàn bộ những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Đi th đặc biệt là dường như ở đầy F. Nietzsche muốn rằng cái vị trí trung tâm của suy niệm triết học giá trị cũng như toàn bộ cái ý nghĩa "n'th tảng" của triết học, cả siêu hình học sẽ "mất đĩ" chính nó để "hòa-biến" vào cái toàn bộ của những suy niệm trong Bên kia thiện ác nhằm tạo dựng tính "tổng thể" mới về đời sống tinh th'th xã hôi.

Với việc hiểu triết học giá trị của F. Nietzsche như vậy ta thấy rõ tính nhất quán-logic trong toàn bộ những suy niệm, tư tưởng của ông, chính nó làm nên sức mạnh nội tại, sức hấp dẫn của tác phẩm *Bên kia thiện ác*, của tư tưởng triết học của ông nói riêng, tư tưởng của ông nói chung. Cho nên, đọc ông, nếu không hiểu, không thấy ra được tính nhất quán-logic ấy sẽ rơi vào lầm tưởng rằng tư tưởng, quan niệm của ông rất lan man, rối rắm, vô định. Tuy vậy, vẫn cần phải nhấn mạnh rằng triết học giá trị của F. Nietzsche là một triết học giá trị *bên kia thiện ác*, là triết học *với-của những khả thể* và do đó, nó chỉ có thể tạo dựng một thứ logic của những suy niệm bên kia thiện ác.

3. Những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche xét trong tính tổng thể (toàn thể) và theo tính khuynh hướng của chúng, chúng là một quá trình tổng hợp mở. Trong Bên kia thiện ác F. Nietzsche không chỉ bàn về triết học mà còn vềnhi ều lĩnh vực khác nhau của đời sống con người, xã hội, vì thế ông có "ý định" hay "xu hướng" đem lại một cái nhìn "tổng thể" về đời

sống tinh th'àn của con người, xã hôi. Biết rằng đây là một yêu c'àu-xu hướng khách quan của thời đại, xu hướng tổng hợp, hợp nhất các lĩnh vực tri thức, nhưng F. Nietzsche nhận thấy sự khiếm khuyết, thậm chí là sai l'âm, vô vong của quá trình tổng hợp duy lí, thu ân túy của lí tính. Ông muốn có, muốn hướng đến, thậm chí là "chủ định" một tổng hợp mới, "tổng hợp bên kia thiên ác". Ta có thể hình dung nôi dung của sư tổng hợp này với nghĩa vừa là tổng hợp của tư duy, lí tính hay duy lí, vừa là tổng hợp phi lí tính, phi chủ đích, vừa là sự kết hợp của hai quá trình hay hai tổng hợp lí tính và phi lí tính, trong đó tổng hợp lí tính, duy lí có khuynh hướng đưa đến sư thống nhất, thậm chí đóng kín, tuyết đối, còn tổng hợp phi lí tính, phi duy lí có khuynh hướng dẫn đến những cái ngẫu nhiên, bất ngò, đến cái khác biệt, đa dạng. Đương nhiên, F. Nietzsche coi trong quá trình phi lí tính của toàn bô quá trình này, đ rìng thời trong toàn bô hay tổng thể những suy niêm bên kia thiên ác của F. Nietzsche, có thể xem triết học, đặc biệt triết học giá trị của ông là những suy niệm trung tâm. Một mặt triết học thiết lập tính tổng thể của những suy niệm v ề đời sống tinh th'àn con người, xã hôi, mặt khác triết học sẽ vô nghĩa khi bị xem là cái đứng độc lập, ở trên toàn bô quá trình này. Cho nên, ta goi chung tư tưởng tổng hợp của F. Nietzsche là tổng hợp mở, nhưng là tổng hợp mở bên kia thiện ác, có nghĩa rằng nó là một tổng hợp mang tính khả thể. Đi ều tuyệt vời là toàn bộ quá trình tổng hợp ấy đưa đến việc tạo nên những con người với "kiến trúc", "kiểu" kiến trúc tâm h'ôn-tinh th'ân, tinh th'ân-thể chất, trước hết là tâm h'ôn-tinh th'àn hoằng đại, cao viễn của nó, nhưng không h'ê cứng nhắc, tuyêt đối, mà trái lại rất uyển chuyển, năng động, đ'ây sức sống. Những suy niêm của F. Nietzsche, sư tổng hợp ở ông, theo quan niêm của ông, phải chẳng hướng đến một thiết kế đời sống mới của con người, một văn hóa mới và có lẽ cả một văn hóa học mới?

## 2. Những khiếm khuyết, hạn chế của những suy niệm bên kia thiện ác

1. Về sự phê phân có tính chất phủ nhận hoàn toàn tuyệt đôi các giá trị  $c\tilde{u}$  của loài người, v'ê đi àu này dù F. Nietzsche có biên bạch bằng khát vong, dư tưởng của ông v`ê một tư tưởng, triết học mới, cao viễn vượt lên tất cả, là tư tưởng, triết học bên kia thiên ác, bằng việc ông đã phát hiện ra một quá trình khác, quá trình bên trong không kém ph'àn quan trong của tinh th'an, ý thức con người, là quá trình phi lí tính của nó, thì cũng không thể đồng tình với ông. Tất nhiên, chúng ta không phủ nhận hoàn toàn F. Nietzsche, nhưng thấy sư phủ nhận hoàn toàn của ông đối với các giá trị trước kia của con người, nhất là chủ nghĩa duy lí là một khiếm khuyết, hạn chế lịch sử rõ ràng ở ông. Với sư phủ nhận như thế dường như ông quên đi, bỏ qua tất cả những gì mà chính ông kế thừa được từ những di sản văn hóa tinh th'an, vật chất của nhân loại, nhất là triết học, trước hết là của nước Đức. Chúng ta có thể lấy những ví du tiêu biểu cho đi ầu này là v ềsư phê phán của F. Nietzsche đối với những nhân vật lịch sử, nhất là các triết gia lớn. Sau khi bỏ qua những gì thuộc v ềngôn từ thu ần túy trong cách nói của ông, ta không thể tán thành việc ông xem thường tất cả các triết gia với tư cách những người đã cắm những côt mốc quan trong trên con đường nhận thức triết học nhân loại, con đường mà chính từ đó đã sinh thành một triết gia mới được xem là vĩ đại, là F. Nietzsche. Rõ ràng con đường lí tính, con đường mà nếu như nhân loại chưa trải qua một cách trọn vẹn chắc gì đã có sư "phát hiện" của F. Nietzsche v ềcái phi lí tính. Chúng ta nói cu thể hơn v'ê đi 'àu này, chẳng hạn khi phê phán I. Kant, F. Nietzsche hoàn toàn phủ nhận I. Kant cả về nôi dung tư tưởng cũng như nhân cách của ông, thậm chí F. Nietzsche nói I. Kant chỉ là một kẻ "đạo đức giả". Ở đây ta không phán xét v'è sư phủ nhận của ông đối với nhân cách của I. Kant, nhưng hãy bàn v ề mối liên hệ của "tư tưởng của F. Nietzsche v ềý chí khát vong quy en lưc" với "tư tưởng của I. Kant v e "ý chí tư do"". Như đã biết

tư tưởng về ý chí nói chung, về ý chí tư do đã có trước I. Kant, nhưng I. Kant là người bàn sâu hơn, căn bản hơn trong hệ thống triết học của ông, nhất là trong hai quyển sách Phê phán lí tính thuần túy và Phê phán lí tính thực hành nổi tiếng của ông. Chính F. Nietzsche cũng thừa nhận tư tưởng của I. Kant đã ảnh hưởng sâu sắc, rông lớn đến toàn bô đời sống tinh th'àn châu Âu. Theo tôi, chính F. Nietzsche cũng đã chịu ảnh hưởng sâu sắc tư tưởng này của I. Kant, trực tiếp từ A. Schopenhauer, nhưng với "khát vọng" tạo dựng một triết học hoàn toàn khác, mới, nên ông muốn "thoát khỏi" I. Kant, A. Schopenhauer một cách "tuyết đối", vì vậy đã phủ nhận sư ảnh hưởng của I. Kant đối với ông. Vậy nếu như F. Nietzsche nói moi ý chí chỉ là hê quả của "ý chí khát vong quy en lưc", thì tôi nói rằng "ý chí khát vong quy 'an lưc" theo quan điểm của F. Nietzsche là một hệ quả của tư tưởng về ý chí nói chung mà có thể chẳng bao giờ I. Kant và A. Schopenhauer mong muốn. Cho nên, có thể nói trong trường hợp này có lẽ F. Nietzsche là một người hoặc không công bằng đối với lịch sử hoặc có thể là một kẻ không "thực sư" trung thực hay "thiếu" sư trung thực và dường như ông dù không nói ra, nhưng cũng đã có sư "biên minh" cho mình bằng chính tư tưởng của ông cho rằng sư không trung thực cũng là một yếu tố cấu thành bản chất giá trị của con người?

Thuộc nội dung trên không thể không nói đến việc F. Nietzsche *phủ nhận tư tưởng về tự do*, v ề ý *chí tự do và những tư tưởng về bản chất con người nói chung* khi đặt những tư tưởng này *thấp hơn* tư tưởng v ề ý chí khát vọng quy ền lực. Thực ra có thể xem tư tưởng của ông v ề ý chí khát vọng quy ền lực, nhất là v ề việc xem ý chí khát vọng quy ền lực là bản chất giá trị của con người, ở góc độ nào đó là sự bổ sung *tích cực* cho cái nhìn triết học v ề bản chất con người, v ề đi ều này tất nhiên chúng ta không thể không thấy F. Nietzsche rất hay, rất đúng khi đưa ra một nhận thức triết học *mới* v ề con người, bản chất con người, nhất là v ề phương diên giá trị

của nó, khi mà các triết học trước kia và đương thời của loài người nói chung không thấy, chưa thấy được. Nhưng ông sai ở chỗ đã tuyệt đối hóa cái nhìn của mình và phủ nhận tất cả. Hơn nữa, quan niệm của ông xem ý chí khát vọng quy ền lực là bản chất con người, hơn nữa là bản chất đời sống hay bản chất t ền tại-đời sống và là bản chất giá trị của con người, thực ra chỉ là cái nhìn v ề *một mặt nhất định* của con người, của cuộc sống con người nói chung. Trên thực tế, ở đây triết học của F. Nietzsche vẫn chỉ là một trong những khuynh hướng, khả năng nhất định của triết học v ềcon người nói chung và nó cũng chỉ trả lời được một ph ền câu hỏi v ề con người, bản chất con người và như thế, nó không thể thay thế cho tất cả những quan niệm khác nhau v ề bản chất con người, nhất là quan niệm v ề tự do, ý chí tự do mà chính F. Nietzsche cũng thừa nhận và muốn vượt qua.

Trên thực tế, tư tưởng v ềtư do, trong đó có tư tưởng v ềý chí tư do của I. Kant, đã trở thành một giá trị cơ bản, vẫn đang là một giá trị như thế của con người, là cái đặc trưng cho truy ên thống tinh th an và cả hiện thực của các nước phương Tây văn minh, của những nước văn minh khác, và của cả những nước đang hướng theo con đường tư do, dân chủ văn minh. Cho nên, sẽ ra sao khi một kẻ khát vong, đ'ày khát vong quy en lưc mà không có tự do, hoàn toàn để cho khát vọng quy en lực chi phối? Chắc chắn đó là thảm hoa cho hắn và nhất là cho một dân tộc khi hắn nắm quy ên. Nhưng chính F. Nietzsche dường như cũng lường trước được đi ầu này khi ông khẳng định con người ưu tú, mạnh mẽ, xuất phàm là con người rất đỗi tư do, rằng nó trước hết phải có ý chí khát vong quy ên lưc v ề tinh th an, đó là triết học, rằng nó không thể khát vong quy en lực bằng mọi giá. Dĩ nhiên, ta thừa nhận rằng khi cả thời đại, thậm chí cả một lịch sử được F. Nietzsche gọi với cái tên là "thời đại luân lí" "chìm" trong sư sùng bái lí tính, thì việc F. Nietzsche nhìn thấy cái phương diên phi lí tính ẩn tàng, dẫn dắt, chi phối tất cả, là thiên tài của ông. Nhưng việc F. Nietzsche nhấn manh, tuyết đối

hóa phương diện phi lí tính, phi chủ đích trong con người đã làm cho tư tưởng của ông rơi vào những *mâu thuẫn*, có những *khuyết nhược* nhất định. Trong khi vẫn thừa nhận vai trò quan trọng của tự do trong việc khẳng định con người, giá trị của nó, ông đã đặt nó xuống dưới, xem nó như một yếu tố của ý chí khát vọng quy ền lực với bản chất phi lí tính của nó. Do đó, ông chỉ cho ta thấy một cách không tự giác cái *khả thể* của sự kết hợp giữa cái phi lí tính và lí tính trong khát vọng tự do, khát vọng làm người, tức khát vọng v ềsự hoằng đại (cao viễn).

Đ 'ông thời, từ nội dung trên c 'àn phải nói rõ thêm là quan niệm của F. Nietzsche v 'è sự t 'ôn tại của ý chí khát vọng quy 'ên lực là một lực lượng, một sức mạnh có *tính phổ biến*, nhất là của t 'ôn tại nói chung được ông hiểu là "đời sống", là một quan niệm thiếu căn cứ và không thể tiếp nhận được. Có thể nói đây là sản phẩm của mâu thuẫn trong ông: một mặt ông muốn đ 'è cao, tôn vinh đời sống của con người, thấy ra giá trị hiện thực không thể thay thế của nó, và phủ nhận Thượng đế, tuyên bố "Thượng đế đã chết!", nhưng mặt khác ông vẫn phải đối mặt với "hố thẩm hư vô", tức là với giới tự nhiên vô tận, vái cái vô cùng vô tận của t 'ôn tại nói chung. Vậy để chứng minh t 'ôn tại, sức mạnh thực sự của ý chí khát vọng quy 'ên lực nơi con người ông vẫn phải cậy nhờ một cách không tự giác đến cứu cánh "siêu hình học" khi xem ý chí khát vọng quy 'ên lực là bản chất, một giá trị phổ biến, là cái phổ biến của "t 'ôn tại-đời sống".

2. Cái nhìn tuyệt đối trong các quan niệm về các quan hệ xã hội, luân lí, về con người nói chung. Nổi bật trong các quan niệm này là việc ông phân biệt, đối lập tuyệt đối giữa số ít cá nhân với tư cách người mạnh, chủ nhân ông, kẻ thống trị, siêu nhân với số đông qu'ân chúng, nhân dân. Có thể thấy F. Nietzsche vẫn đúng trong cái nhìn "tổng thể" v ềlịch sử nhân loại từ xưa đến nay, hay đúng theo cách giải thích lịch sử của W.G.F. Hegel khi ông này cho rằng lịch sử là quá trình phát triển d'ân d'ân, từng bước của ý niêm

v'êtư do. Theo W.G.F. Hegel, tiến trình lịch sử v'êthực chất là sư phát triển của ý niêm v ềtư do, đ ầu tiên là ở phương Đông chỉ có một người có tư do là nhà vua chuyên chế, tiếp theo là một số người có tư do trong các xã hội cổ đại, trung đại và cuối cùng là tư do cho tất cả mở đ`àu bằng cách mạng Pháp và đạt đến đỉnh cao ở Đức<sup>229</sup>. Nhưng cái sai của F. Nietzsche là đã phủ nhận hoàn toàn cái khả năng, xu hướng bình đẳng của loài người mà từng bước nó đạt được những thành tưu ngày càng cao hơn - (Ý tôi muốn nhấn mạnh là cái "khả năng", "xu hướng" chứ không phải là cái hiện thực của bình đẳng có thể "hoàn toàn" trong tương lai). Còn trong vấn đề mối quan hệ giữa cá nhân và xã hội, công đ'ông, số đông qu'ân chúng như đã nói, việc F. Nietzsche đ'êcao tuyết đối cá nhân, nhất là trong quan niêm của ông v'ê tư do và siêu nhân, người mạnh đã đưa đến việc tách rời, đối lập tuyết đối cá nhân (người mạnh, siêu nhân) với số đông, công đồng, "không thấy được" những cá nhân này dù được xuất thân quý tộc, có côi ngu 'ôn cao quý, uyên nguyên đến đâu thì vẫn là sản phẩm của những hệ thống quan hê xã hôi mà ở đó nó được sinh ra và lớn lên. Vì vậy, ý chí khát vong quy en lưc, cái đặc trưng cho giá trị con người, đạo đức chủ nhân ông, dù không thể phủ nhận những nỗ lưc cá nhân và những ngu 'ân gốc tư nhiên, truy ên thống để có được, vẫn là sản phẩm của các quan hê, sinh hoạt của xã hôi, mang tính xã hôi rông lớn. Chẳng lẽ F. Nietzsche không thấy bản thân ông cũng là sản phẩm của những quan hê, đời sống xã hôi, giáo dục, văn hóa Đức, châu Âu rộng lớn ấy? Ngoài ra, cả sự phân biệt của F. Nietzsche giữa đàn ông và đàn bà và phủ nhận v ềđịa vị đàn bà cũng như thế. Vậy, cứ theo cách của F. Nietzsche "khái quát" quy luật xã hôi v ề mối quan hệ của b'ây đàn, số đông và sư vâng phục của nó trước sư sai khiến của số ít cá nhân, chủ nhân ông, thì liêu có thể giải thích được xu hướng thế giới ngày nay là ngày càng có nhi ều người trở thành, có cơ hôi trở thành chủ nhân ông trong thế giới liên kết mạng lưới, thế giới trong mức đô hay dưới góc

nhìn nào đó được xem là "phẳng"?

- 3. Mâu thuẫn giữa cái nhìn tuyệt đôi (thậm chí là tuyệt đối hóa) nói trên của F. Nietzsche (v'è quan hê xã hội, v'è con người, đời sống của nó) với chính tư tưởng "biện chứng" của ông. Cu thể là một mặt F. Nietzsche khẳng định rằng cả chân lí và sai l'âm, cả cái thiên và cái ác đ'àu cấu thành giá trị, mặt khác ông lại cho rằng những con người mạnh mẽ, xuất phàm, ưu tú, cao viễn vốn là những kẻ mang giá trị cao viễn, không thể xuất thân từ số đông qu'àn chúng, b'ày đàn, nô lê, trái lại hoàn toàn tách biệt, đối lập với số đông ấy, trong khi ở cái số đông này ông chỉ ra vô số những nhược điểm, cái xấu, cái ác của nó, như thế nghĩa là F. Nietzsche "không thấy", hoặc "không thừa nhận" đó cũng là một trong những "ngu cn gốc" của những phẩm chất tốt đẹp, tích cực, thậm chí cao quý của những cá nhân xuất phầm, ưu tú, những chủ nhân ông. Môt cách tương tư, có thể thấy đi à này trong quan niêm của F. Nietzsche v ề đàn ông và đàn bà. Như vậy, mâu thuẫn này không chỉ bốc lô khiếm khuyết trong cái nhìn của ông v'ề các quan hệ xã hội, nhất là quan hệ giữa các cá nhân chủ nhân ông, những con người ưu tú với số đông qu'àn chúng như đã được chỉ ra ở trên, mà còn bộc lộ khiếm khuyết hay tính chất không triệt để của tư tưởng "biên chứng" dù rất đặc sắc ở ông và có lẽ đây cũng là nguyên nhân đưa đến việc lí tưởng hóa quan niệm của ông về giá trị như sẽ thấy sau đây.
- 4. Tính chất lí tưởng hóa trong quan niệm của F. Nietzsche về giá trị. Dĩ nhiên, đi ều này quan hệ chặt chẽ với cái nhìn tuyệt đối của F. Nietzsche về các quan hệ xã hội như đã nói. Việc F. Nietzsche phủ nhận gần như là hoàn toàn, tuyệt đối các giá trị cũ, việc ông tuyệt đối hóa một chi ều những quan hệ, tương quan xã hội đều thể hiện rõ tính chất lí tưởng hóa giá trị con người ở ông. Cụ thể là việc ông phủ nhận xu hướng dân chủ của đời sống xã hội đang nảy sinh, một xu hướng tiến bộ, tích cực, tất yếu và ngày càng phổ biến là biểu hiện rõ ràng đi ều trên. Cho đến nay đã hơn một thế

kỉ sau khi F. Nietzsche qua đời, khuynh hướng dân chủ của loài người càng cho thấy nó đúng đắn, tiến bộ và con người, nhất là con người trong những nước dân chủ đã đạt được những thành tưu ngày càng to lớn việ mọi mặt, đã tạo ra n'ên văn minh lớn lao, rưc rõ như ngày nay, mặc dù theo cách nhìn chính xác và có ph'àn "bi quan" của F. Nietzsche, nó chứa đ'ày những mâu thuẫn-nghịch lí không thể tránh khỏi. Có lẽ chính với cái nhìn lí tưởng hóa giá trị cuộc sống con người là một trong những đi ầu làm cho F. Nietzsche rơi vào sự "bi quan", đ cng thời làm cho ông khó khăn trong triển khai những tư tưởng, quan điểm triết học của mình? Tuy nhiên, dường như ở đây F. Nietzsche có sư hiểu l'âm, lẫn lôn, chưa rõ ràng v'ê hai kiểu, hai xu hướng hay hai hình thức dân chủ: ông lẫn lôn, chưa rõ ràng trong quan niêm v ề dân chủ thực sư gắn với tư do cá nhân đặc trưng cho-trong truy ền thống phương Tây với "dân chủ" xã hôi chủ nghĩa, một thứ dân chủ hình thức, b'ề ngoài và dường như ông đông nhất cả hai xu hướng dân chủ ấy làm một, thành "dân chủ" xã hội chủ nghĩa? C`ân thấy rằng vào thời điểm lịch sử của F. Nietzsche thứ dân chủ "xã hôi" chủ nghĩa được hiểu là dân chủ với nghĩa là nhân dân, số đông làm chủ, là dân chủ "gấp triều l'ân" so với "dân chủ tư sản" có vẻ đang thắng thế. Nhưng sư thực khắc nghiệt đã cho thấy trong các nước xã hội chủ nghĩa đã từng t'ôn tại chưa bao giờ số đông làm chủ, trái lại ở đây chỉ có những kẻ nhân danh nhân dân, dưới danh nghĩa *nhà nước* "thay mặt" cho số đông làm chủ và sư nỗ lực của xã hôi theo hướng này trên thực tế đã triệt tiêu mọi đông lực sáng tạo hiểu theo nghĩa chân chính của từ này. Có lẽ vì thế ông đã đưa ra dư đoán đúng rằng n'ên dân chủ ấy tất nhiên đưa đến chế đô độc tài, chuyên chế hay "chế đô toàn trị" (theo cách nói của chúng ta ngày nay).

Ngoài ra, c'ân phải nói về tính chất chưa hoàn toàn (hay chưa hoàn chỉnh), chưa đây đủ của một nghịch lí (hay là v'ê một nghịch lí chưa đây đủ, chưa hoàn toàn) do F. Nietzsche "phát hiện", nêu ra. Đó là nghịch lí

cho rằng cả cái ác và cái thiên đ'àu cấu thành giá trị. Đây là một nghịch lí tư nhiên và với nó con người phải thấy ra và thừa nhận sư t côn tại vốn có của cái ác trong sư sinh t'ân của mình, không những trong đời sống xã hội, công đ'ông mà ngay cả trong bản thân mình. Tuy nhiên, khi nêu nghịch lí ấy F. Nietzsche chưa cho thấy rằng trong khi thấy ra, thừa nhận cái ác, cái xấu, cái sai cũng cấu thành giá trị, con người vẫn phải không ngừng đấu tranh chống lại chúng (cái ác) để xác lập, khẳng định cái thiện, c'àn thấy rằng xu hướng chung của đời sống con người là khẳng định, hướng đến cái thiên (cả cái chân, cái thiên, cái mỹ), chứ không phải hướng đến cái ác, cái xấu, bởi vì ngay cả kẻ làm đi àu ác hay định làm đi àu ác, nó cũng không xem đó là những gì nó "hướng đến". Bởi thế, để hướng đến, khẳng định cái chân, cái thiên, cái mỹ phải không ngừng chống lại cái sai, cái ác, cái xấu. Vì vậy, nghịch lí "cái ác và cái thiên đ'àu cấu thành giá trị" là một nghịch lí chưa đ'ày đủ (chưa hoàn toàn). Cho nên, ta c'àn bổ sung cho nghịch lí này, tức là c'ân phát biểu nghịch lí này một cách đây đủ (hoàn toàn) là: "Cả cái ác và cái thiện đều cấu thành giá trị, nhưng con người phải không ngừng đấu tranh để đẩy lùi, thậm chí loại trừ những cái ác để khẳng định cái thiện". Có thể xem đây là nghịch lí "đ'ày đư", "hoàn toàn" và dường như tính chất "nghịch lí" chủ yếu nằm ở về sau của nó. C'ân nhấn mạnh rằng đây là nghịch lí *tự nhiên*, là quy luật của đời sống, nó khác với những nghịch lí do áp đặt chủ quan mà có. Những nghịch tí tư nhiên như F. Nietzsche đã chỉ ra và những nghịch tí tư nhiên nói chung là những nghịch tí thúc đẩy sư tiến bô của con người, xã hôi, còn những nghịch tí không tư nhiên, tức là những cái do con người áp đặt một cách chủ quan, tùy tiên vào cuốc sống thì chúng cản trở sư tiến bố của con người, xã hối, chúng có thể đưa con người và thậm chí cả xã hôi đi theo, lao theo con đường l'âm lạc, tăm tối không lối thoát. Chúng ta có thể nhận ra các nghịch tí phi tư nhiên, trái tư nhiên như không muốn nghe vẫn ép phải nghe, trái

thời, hết thời vẫn cố chứng tỏ, khẳng định địa vị của mình, ngu dốt cố tỏ ra thông minh, thực chất vô cảm nhưng cố tỏ ra yêu thương v.v. Hoặc ở đây ta có thể nói về một thứ nghịch tí chủ quan khá tiêu biểu là có những loại người khi thích thì họ cho là tốt, là đúng, là hay, nhưng nếu không thích thì là xấu, là sai, là dở; thích thì là r ồng, là phượng, không thích thì là giun là dế. B ềngoài ta tưởng họ hành xử không có nguyên tắc nào cả, nhưng thực ra tất cả phục tùng một "nguyên tắc tối cao" đó là lợi ích và địa vị của họ.

Dĩ nhiên, như đã nói chúng ta không thể đòi hỏi F. Nietzsche thực hiện lại một cách công bằng hơn đối với lịch sử, mà việc thấy được những khiếm khuyết, hạn chế của ông là c ần cho chúng ta, mặc dù r ồi chúng ta có thể lại không tránh được cái "bẫy" nhận thức của lịch sử mỗi khi có những thay đổi quyết liệt, sống còn, lúc đó ta lại rơi vào những khiếm khuyết, hạn chế trong đánh giá những gì thuộc v ềtrước hoặc đương thời với chứng ta. Nhưng c ần hiểu rằng những khiếm khuyết, hạn chế, cả những sai l ần của F. Nietzsche là những gì ở trong quá trình đi tìm những khả năng, tiêm năng con người mà có thể xem là mỗi theo quan niệm của ông, nhưng nói chung ông vẫn không thoát khỏi phải bắt đ ầu từ chính những vấn đ ề mà lịch sử đã đặt ra, không tránh được phải kế thừa những giá trị cũ một cách tự giác hoặc tự phát, trực tiếp hoặc gián tiếp. Vậy, c ần thấy những khiếm khuyết, hạn chế của F. Nietzsche là của những suy niệm bên kia thiện ác.

## 3. Những ý nghĩa và bài học từ những suy niệm bên kia thiện ác

Chúng ta bàn v`ê những ý nghĩa của những suy niệm của F. Nietzsche trong *Bên kia thiện ác* là v`ê những ý nghĩa vừa có tính phổ biến, vừa có tính hoàn cảnh, tức là có liên quan đến những vấn đ`ê đang được đặt ra và giải đáp của xã hội Việt Nam chúng ta. Những ý nghĩa này có thể xét v`ê mặt khoa học, v`ê đạo đức, xã hội, hoặc văn hóa v.v. Theo đó, phải nói rằng cũng chính cái nhìn tuyệt đối, tính lí tưởng hóa, tức là cũng từ dhính những

khiếm khuyết, hạn chế trong quan niệm của F. Nietzsche như đã thấy có thể lại hàm chứa những ưu điểm, ý nghĩa, thậm chí là rất lớn của những tư tưởng của ông, như chính ông nói về những mâu thuẫn-nghịch lí của đời sống vậy. Mặt khác, F. Nietzsche có thể khiến ta không đồng tình khi chọt thoáng những cảm giác rùng mình, khó chịu, thậm chí khó chấp nhận trước những tư tưởng, quan điểm, những lập luận, diễn tả của ông, cụ thể như sự bác bỏ hoàn toàn của ông đối với các giá trị cũ, sự phê phán của ông đối với tâm lí bầy đàn, đám đông, việc ông nói về đàn bà, khuynh hướng dân chủ, "ý niệm hiện đại", sự phê phán của ông đối với tôn giáo, đối với I. Kant, xem ông này là một "kẻ đạo đức giả" và nhi ầu nhà triết học, tư tưởng vĩ đại khác của nhân loại, sự mìa mai của ông đối với bọn "khuyển nho" ("ở trên đống sách như trên đống phân của hắn") v.v., nhưng suy nghĩ cho thật kỹ, thật nghiêm túc, công bằng và khách quan sẽ thấy tất cả chúng không phải không có lí do và hơn thế, còn "rất có ý nghĩa", sau khi gạt sang một bên những hình thức, lời lẽ thái quá.

1. Những ý nghĩa của tư tưởng về ý chí khát vọng quyền lực. Tất nhiên, chúng ta xem xét những ý nghĩa, giá trị của quan niệm, tư tưởng của F. Nietzsche về ý chí khát vọng quyền lực không tách rời quan niệm của ông vềnhững con người cao quý, mạnh mẽ, những chủ nhân ông. Và chính từ đây, từ những quan niệm có tính tuyệt đối, lí tưởng của F. Nietzsche vềý chí khát vọng quyền lực xem như bản chất đời sống, bản chất giá trị của con người, về các quan hệ xã hội cơ bản, về tự do, về siêu nhân, con người mạnh mẽ, chủ nhân ông và về luân lí, hãy lược bỏ những sự không hợp lí, cái thái quá, lệch lạc của chúng, ta sẽ thấy "trần ra" một điều là xã hội *cần phải có, tất yếu phải có* những con người - những cá nhân với tư cách những con người ưu tú, xuất phàm, những chủ nhân ông cả về vật chất và tinh thần có thể vạch đường, tổ chức, tạo dựng cho con người, xã hội sự phát triển, văn minh. Những cá nhân con người như thế là những con

người ý thức được ý nghĩa, giá trị cuộc sống cơ bản đích thực, lớn lao của mình, không chấp nhận, không bằng lòng với lối sống theo đuổi những muc đích, lợi ích nhỏ nhen, t'ần thường, nhất thời. Trên thực tế nếu thiếu hoặc không có những con người ưu tú, những chủ nhân ông, những con người xuất phảm trước hết về tinh thần, trí tuê như thế, các dân tộc hay nhân loại nói chung đã không thể đạt được những sư tiến bô ngày càng cao hơn trên những nấc thang văn minh của mình. Chính F. Nietzsche cũng đã chỉ ra, chứng minh đi ều này trong tiến trình lịch sử nhân loại từ xưa cho đến thời đại ông. Đi àu này rất đúng, càng đúng đối với ngày nay, khi một dân tôc thiếu hoặc không có những cá nhân con người như thế, nó không thể phát triển, hôi nhập vào n'ên văn minh chung của loài người, trái lại, nó thậm chí trở thành một bản sao, trở thành một vật lệ thuộc, cuốn theo những xu thế hoặc mô hình "t 'cn tại", "phát triển" khác. Hơn bao giờ hết những dân tôc chậm hoặc kém phát triển, đang phát triển hiện nay c'ân có những con người - cá nhân như vậy để "kéo" nó tiến lên. Nhưng ngay cả những những nước phát triển vẫn c'àn có và có nhi àu hơn những cá nhân con người như thế, đương nhiên là những con người được đặt trong những đi à kiên lịch sử hoàn toàn mới. Vậy, những cá nhân con người như thế làm thế nào tìm được giá trị, ý nghĩa cuộc sống thực sự lớn lao? Triết học F. Nietzsche, nhất là triết học giá trị bên kia thiên ác cũng đã hàm định câu trả lời ấy r ã.

Đối với F. Nietzsche đó là con đường của triết học, con đường đến với triết học, con đường sáng tạo triết học mới, không nô lệ, giáo đi ều đối với bất cứ triết học, tư tưởng sẵn có nào của loài người. Có thể triết học bên kia thiện ác đã chưa, không cho ta một câu trả lời thật chính xác, đ ầy đủ khi chỉ ra rằng bản chất con người, đời sống là bản chất giá trị, là ý chí khát vọng quy ền lực, nhưng có một nguyên tắc chung cơ bản đã được nêu ra ở đây là phải nghiên cứu triết học một cách sáng tạo, và hơn thế, phải sáng

tạo ra các quan điểm triết học mới. Bởi vì, triết học cho phép nhìn thấy bản chất của đời sống, của t'ôn tại và (chỉ) trong sư hiểu biết như thế ta mới tìm thấy giá trị, ý nghĩa cơ bản lớn lao của đời sống của mình. Tìm thấy ý nghĩa cuộc sống lớn lao cũng có nghĩa là xác định được trách nhiệm lớn lao của mình. Vì vậy, ở đây c`ân phải thấy ra "cái yếu tố hợp *lî*" trong quan niêm của F. Nietzsche về ý chí khát vong quy ên lưc. B'ê ngoài có vẻ như đây là một cái nhìn hoàn toàn hoặc rất lệch lạc v'êlịch sử, v'ệcon người, cu thể là v ề hoạt động-hành động của nó. Nhưng thực ra quan niệm của F. Nietzsche không đi ra ngoài nôi dung tư tưởng v'ê tính chủ thể, đôc lập, tư do của con người, hơn thế ông còn làm sáng tỏ hơn đi àu này bằng việc chỉ ra rằng con người phải đạt được ý chí khát vong quy ên lực trước hết trong tinh th'àn tức là triết học. Bởi vì, tư do, tính chủ thể, độc lập là khát vong chung của con người, đó là khát vọng làm người của con người, đó là khát vong chính đáng, mạnh mẽ nhất của nó mà chắc chắn F. Nietzsche đã không ngừng trải nghiệm. Cho nên, có thể nói tư tưởng của F. Nietzsche v ề ý chí khát vong quy en lưc thực ra nằm trong "quỹ đạo" của tư tưởng v ề khát vong làm người, đi àu mà lịch sử tư tưởng, triết học nhân loại đã, đang và sẽ không ngừng khám phá, tìm kiếm. Chỉ có đi àu ở đây ta c an phân biệt, thấy ra mối liên hệ bên trong giữa khát vong làm người và khát vong quy en lưc. Chắc chắn rằng khát vong làm người bao hàm trong nó khát vong quy ên lưc chứ không phải ngược lại, và vì thế khát vong quy ên lực ấy là khát vong quy ên lưc của khát vong làm người, cho nên nó bao hàm trong đó tư do, khát vong tư do, đạo đức, trí tuê hay tinh th`ân-triết học. Và dường như F. Nietzsche muốn hướng đến, "gói gon" nôi dung này trong nôi dung khái niêm hoằng đại mà với nó con người được hiểu là trở nên "rất đỗi con người"?

Tuy nhiên, chính trong những ý nghĩa, giá trị nói trên c`ân lưu ý, nhấn mạnh thêm một đi àu rằng F. Nietzsche không cổ vũ, không xem việc xác

lập ý chí khát vong quy ền lưc *bằng mọi giá*, trái lại ông đưa ra một tiêu chuẩn không dễ dàng chút nào, hay là rất cao đối với những con người ưu tú, xuất phàm, những chủ nhân ông, là đòi hỏi ho trước hết phải có, phải xác lập sức mạnh quy ền lưc v ề tinh th ần, đó là triết học. Rõ ràng tư tưởng này của F. Nietzsche là rất c'ân thiết và có ý nghĩa rất quan trong đối với chúng ta. Bỏi vì, nếu nói v ề giá trị nói chung, thì khi đứng độc lập, những giá trị tư nhiên, vật chất không phải là cái đặc trưng cho con người, trái lại chính những giá trị xã hội, những giá trị ở bên trên, sau những giá trị tự nhiên, vật chất (kinh tê') ấy mới là những cái đặc trưng cho con người. Chính tư do, ý chí tư do, tính chủ thể, lương tâm, danh dư, lòng can đảm v.v. mới là cái *làm nên* sức manh thực sự của con người. Còn những ham muốn vật chất tr'àn trui (chỉ biết có lợi ích vật chất), chính lòng tham vật chất, làm cho con người chúng ta trở nên tăm tối, yếu đuối, hèn nhát và độc ác. Cho nên, chính những sức mạnh được tạo nên bởi những giá trị tinh th'ân mới có thể làm cho những nhà quản lí, tổ chức xã hội, những nhà chính trị, những nghê sĩ, nhà khoa học, những nhà hoạt đông xã hội tài năng, những con người mạnh mẽ có thể lôi kéo, thúc đẩy xã hội tiến lên. Nói khác đi, chúng ta hiểu rằng nhà khoa học, các chuyên gia, các kỹ thuật gia và công nhân có thể làm nên từng mặt của đời sống văn hóa một cách hiên thực và tất cả ho làm nên toàn bô đời sống văn hóa một cách hiên thực. Nhưng để làm được đi ều đó họ c'ân phải được giáo dục, đào luyên v'ề giá trị, hệ giá trị, v ề đạo đức và những hoạt đông của họ c'ân phải được liên kết lại. Chính ở đây người ta thấy vai trò, ý nghĩa của triết học và các học thuyết, tư tưởng khác. Nhân đây c'ân nói đến một câu nói rất hay của Nguyên Tổng thống Mỹ B. Obama: "Prosperity without freedom is a form of poverty" [Su thịnh vương (v ề kinh tê) mà không có tư do cũng chỉ là một hình thức của sư khốn cùng], và chúng ta c'ấn bày tỏ đi ều ta muốn từ tư tưởng của F. Nietzsche: Chúng ta không muốn làm người mạnh, không

muốn quy en lưc chính trị bằng moi giá, trái lại, chúng ta muốn sư giàu có, muốn trở thành người mạnh, có ý chí quy ên lực được tôn trọng, kính trọng. Vậy c'àn nói rõ và sâu sắc hơn nữa ý nghĩa của tư tưởng nói trên của F. Nietzsche. Theo F. Nietzsche sức mạnh thực sư của kẻ mạnh, trước hết là v'êtinh th'àn, là sức mạnh tinh th'àn và nó thể hiện ở chỗ có được nhận thức, tinh th'àn triết học. Như thế có nghĩa rằng cội ngườn sức mạnh, sư phát triển của một dân tộc nằm ở cái tinh th'ân, trước hết là triết học của họ. Cho nên, một dân tộc muốn có độc lập nó trước hết phải có sự độc lập v ètinh th'an, tư tưởng, mà sư đôc lập v'ê tinh th'an, tư tưởng chính là ở chỗ có được một triết học, một n'ên triết học của riêng mình. Nói cách khác, một dân tôc sẽ không thể tiến lên, phát triển nếu không có những con người lãnh trách nhiệm trước dân tộc là những con người mạnh mẽ và những con người ấy không thể mạnh mẽ nếu trước hết không có sức mạnh tinh th'ân là triết học. Và dĩ nhiên cũng theo tư tưởng của F. Nietzsche, đây là thứ triết học không thể vay mượn, trái lại phải được sáng tạo ra bởi thế hệ triết gia mới của dân tôc ấy. Cho nên, chính các nhà triết học là những người tiêu biểu cho sức mạnh, đường hướng của một dân tộc và của cả nhân loại.

Ở trên tôi dùng từ "kéo" nghe có vẻ nghịch cảnh, khó xuôi, nhưng nó là sự thật. Bởi vì, liên quan đến đi ều này có nhi ều người đã quen, thậm chí là không thể thay đổi cách nghĩ, lập luận giáo đi ều rằng qu ần chúng nhân dân là người "sáng tạo" ra lịch sử, nghĩa là ra tất cả. Với cách nghĩ ấy người ta đã và vẫn đang suy nghĩ theo lối tách qu ần chúng nhân dân, số đông ra khỏi và đối lập với các cá nhân với tư cách vĩ nhân, những con người ưu tú, xuất phàm. Với cách suy nghĩ, lập luận như vậy, cụ thể là khi kết luận qu ần chúng nhân dân "sáng tạo" ra lịch sử, người ta sẽ rơi vào một mâu thuẫn khi đánh giá, nhất là khi *không thể phủ nhận* vai trò của cá nhân. Và để tránh mâu thuẫn ấy, người ta phải lập luận một cách gượng gạo rằng "còn" những cá nhân vĩ nhân đóng vai trò "quan trọng", nghĩa là thứ yếu

trong quan hê ấy. Nhưng thực tế cho thấy qu'àn chúng thiếu vĩ nhân, nhất là những "lãnh tu", không tạo ra những vĩ nhân (lãnh tu) của mình, thì họ sẽ là gì: một khối hỗn tạp, tư phát, nghĩa là ho, qu'ân chúng sẽ mãi mãi ở trong sư ki êm tỏa của những cá nhân-những con vật chưa, không tron ven, theo cách nói của F. Nietzsche, hay của những cá nhân biến dạng, những con vật tham lam, tàn bạo và thâm độc đội lốt người, luôn "nhân danh" nhà nước, xã hội, công đ ng? Cho nên, chính ở đây ta thấy thêm một khía cạnh ý nghĩa, giá trị quan trong của tư tưởng của F. Nietzsche, c'ân thấy rằng ở thời kì của F. Nietzsche cái quan niệm v ềvai trò của qu'ân chúng đã nổi lên, xem như sư phát hiện "vĩ đại" nhằm chống lại những quan niêm phủ nhận hoàn toàn qu'ân chúng, đ'ề cao, tuyết đối hóa con người cá nhân. Nhưng chính quan điểm v ề vai trò của qu ần chúng nhân dân này cũng rơi vào sư thái quá, cực đoan khi phủ nhận hoàn toàn vai trò của cá nhân với tư cách vĩ nhân, lãnh tu hay những con người ưu tú. Nó không những chưa giải quyết đúng đắn mối quan hệ này, thậm chí còn tư đẩy mình vào mâu thuẫn, thái cực thuộc loại khác. Sư lập luận của nó như đã thấy khiến người ta nghĩ lệch lạc v'ê vai trò của cá nhân vĩ nhân, xem nó như một kẻ phu thuộc hoàn toàn, không còn ý nghĩa thực sư. Cu thể là khi khẳng định rằng qu'àn chúng nhân dân là kẻ "sáng tạo" ra lịch sử, nghĩa là làm ra tất cả, thì vai trò cá nhân vĩ nhân dù có lí giải như thế nào cũng vẫn bị ngợp vào cái kết luận "cả vú lấp miêng em" này. Trên thực tế chính quan niêm cực đoan, sai l'ân này đã đưa đến một cách hành xử thái quá v ê thực tiễn, tức là rơi vào một cực đoan ngược lại, đó là tệ sùng bái cá nhân. Trong bối cảnh như thế F. Nietzsche "khôi phuc" lai vai trò của cá nhân vĩ nhân với việc "phát hiện ra" bản chất ý chí khát vọng quy en lực, giá trị người cơ bản của nó, rõ ràng là rất c'ân thiết và có ý nghĩa quan trong. Nói cách khác, tư tưởng của F. Nietzsche v'êcá nhân con người, v'êý chí khát vong quy ên lưc như đã thấy khiến ta phải nhìn nhận lại cái "nguyên lí" triết học lệch lạc, lỗi thời cho rằng "qu'ân chúng nhân dân là người "sáng tạo" ra lịch sử". Thực ra qu'ân chúng nhân dân (số đông) chỉ *tự phát*, hay *hoàn toàn vô thức* "tạo ra" những vĩ nhân, lãnh tụ, những con người xuất phàm, nhưng đến lượt mình chính những cá nhân vĩ nhân ấy với những nỗ lực lớn lao, phi thường, kể cả sự "hi sinh" của chính mình lại đưa qu'ân chúng vào cuộc đấu tranh, hoặc kiến tạo một cách *có ý thức, tự giác* ra cuộc sống mới, ra lịch sử. Vậy, phải chăng ở đây nên nêu một chủ đ'ê để luận bàn v'ê cái gọi là "một sự "sáng tạo" *vô thức* của số đông qu'ân chúng?

Đ ầng thời, liên quan đến nôi dung này cần thấy cả ý nghĩa của sự gọi tên-phê phán đôi với "số đông" "nô lệ", "bầy đàn" của F. Nietzsche. Để thấy rõ đi àu này c'àn phải hiểu rõ v'ê thực chất nghĩa của các chữ "nô lê", "số đông", nhất là "b'ây đàn" theo cách hiểu của F. Nietzsche. Thực ra theo cách hiểu của F. Nietzsche, chữ "b'ày đàn" có nghĩa chỉ các phương diên nôi dung như sau: một mặt là v ề một bên số động yếu đuổi, bất lực, không tư lo cho mình, vì thế hướng lên, đòi hỏi được quan tâm, yêu thương, được ban on v.v. (và là một cái khối lớn đối diên với những con người xuất phàm, những chủ nhân ông); mặt khác là v'ê một bên những kẻ đứng trên nhìn xuống, nhưng cũng yếu đuối, hèn nhát, vì vậy muốn được "vay mươn" cái sức mạnh "bên ngoài" của số đông kia để áp đặt, mua chuộc, để dưa vào nó mà t 'cn tại, mà duy trì sư kìm hãm, thống trị, đoa đ'ày đối với ho. Như thế, những từ ngữ trên, nhất là từ "b ầy đàn" biểu hiện một quan hệ hiên thực rõ ràng. Cho nên, đây không phải là hai mặt đối lập với nhau mà kết hợp, gắn bó hữu cơ với nhau để thể hiện một đi à là nhu c'ài, tâm lí "b'ày đàn" không hẳn thuộc v'è số đông những người nô lê, qu'àn chúng mà cả về phía số ít ở trên nó, cả hai đều cần một sự đông đúc, đủ cả để an toàn, để truc lợi. Với việc vạch rõ bản chất của quan hệ nói trên, của t ch tại "b'ày đàn" như thế, tư tưởng của F. Nietzsche rõ ràng có ý nghĩa c'àn thiết, quan trong đối với chúng ta trong nghiên cứu-phê phán vach ra bản chất

của những thể chế độc tài, toàn trị. Vấn đ'ề còn lại ở đ'ầy là xem xét một cách cụ thể những thể chế ấy, nhất là v'ề ngườn gốc lịch sử, văn hóa của chúng.

2. Những ý nghĩa của phép biện chứng bên kia thiện ác của F. Nietzsche. Một cách cụ thể hơn, những tư tưởng v ềtính đa dạng, đa chi ầu, đa thể, đặc biệt v ềnhững mâu thuẫn-nghịch lí của t ồn tại, đời sống, của giá trị và v ề sự tổng hợp mở của F. Nietzsche có ý nghĩa, giá trị sâu sắc, quan trọng không chỉ đối với thời đại ông, mà còn đối với những thế hệ sau ông và cả đối với chúng ta ngày nay. Nhi ầu nhà nghiên cứu cũng đã thấy ra và thừa nhận đi ầu này, dù có thể họ không gọi tư tưởng của F. Nietzsche là "biện chứng", mà là triết học v ề cái đa dạng, đa thể hay triết học v ề "khác biệt và tái diễn". Nhưng với sự luận giải, chứng minh phép biện chứng của F. Nietzsche là "phép biện chứng bên kia thiện ác", ta có được một cái nhìn có lẽ xác thực hơn v ềnhững ý nghĩa hay những giá trị cụ thể của nó.

Thực ra trong mục nói về "Phép biện chứng bên kia thiện ác" của F. Nietzsche ta cũng đã nói được một phần khá rõ vềý nghĩa, giá trị của phép biện chứng này thông qua trình bày nội dung của nó, cho nên ở đây ta chỉ nói lại một cách tóm quát và nhấn mạnh thêm. Chính tư tưởng "biện chứng" của F. Nietzsche cho phép ta thấy ra những hạn chế cơ bản trong phép biện chứng của W.G.F. Hegel, của K. Marx, một quan điểm biện chứng vừa khiếm khuyết, vừa lỗi thời, được gọi là phép biện chứng "tuyến tính", nghĩa là phép biện chứng đóng kín, không thấy được tính đa diện, đa chi ầu, đa thể, nhất là những mâu thuẫn-nghịch lí của t ồn tại và phát triển. Phép biện chứng cũ này hiểu phát triển là con đường duy nhất, là quá trình tiến lên dựa trên những phủ định (dù được gọi là phủ định "biện chứng"), nó thấy được mối liên hệ ("biện chứng") của các mặt đối lập, nhưng chỉ thấy chúng là những cái đối lập có tính "độc lập" nào đó tác động lên nhau, nói chung không thấy được sự cấu thành, sự có "chung bản chất" của

chúng trong nôi dung sư phát triển. Phép biên chứng ấy không thấy tương quan giữa ngẫu nhiên và tất nhiên, giữa tất định và bất định, v ề mặt nhận thức luận ("tinh th' ân luận" hoặc "ý thức luận") nó không thấy được mối liên hê hữu cơ giữa cái phi lí tính và lí tính, tuyệt đối hóa lí tính (duy lí) và xác quyết rằng tất định, quá trình có quy luật là duy nhất của tiến bô, phát triển. Đi à đáng nói là nhận thức ấy xác lập *niềm tin tuyệt đôi* không một chút nghi ngờ vào tương lai đã định sẵn, bất biến của con người. Riêng đối với I. Kant, rất có thể "phép biện chứng" của F. Nietzsche kế thừa, chịu ảnh hưởng rất sâu sắc tư tưởng của ông. V ềsư t 'ôn tại của những nghịch lí và v elối tư duy "biên chứng-tổng hợp mở" của ông, nhưng đi àu không thể phủ nhận là F. Nietzsche đã vượt qua I. Kant khi thấy ra cả sư tham gia của cái phi tí tính, phi chủ đích thậm chí mang ý nghĩa chi phối không chỉ quá trình đời sống hiện thực mà cả những suy niệm, khiến nó có thể thẩm thấu, biểu đạt đ ầy đủ hơn cái biên chứng, nhất là những nghịch tí của t ồn tại, đời sống. Hơn nữa, với nôi dung này F. Nietzsche đã thực sư "đem vào" phép biên chứng với tư cách là sư phát triển-tổng họp một khía cạnh, thậm chí một nôi dung mới, đó là sư "tổng hợp mở", một sư tổng hợp vừa hướng đến thống nhất vừa hướng đến cái đa dạng, đa thể mà dường như ông muốn nhấn mạnh khuynh hướng sau hơn. Theo những nghĩa như thế "phép biện chứng" của F. Nietzsche thực sự đã mở ra cái nhìn mói, dù cho nó chỉ như khả thể, những khả thể của một phép biên chứng theo nghĩa đầy đủ và mới.

Với nghĩa như thế, rõ ràng "phép biện chứng" của F. Nietzsche không chấp nhận một đời sống mà con người bị *gò ép* trong các khuôn mẫu, chuẩn thức cứng nhắc, cũ kỹ, lệch lạc, một kiểu đời sống "không muốn" cho con người thấy hoặc "buộc" con người không được thấy và thậm chí đã và đang cản trở, thủ tiêu, bóp chết những mâu thuẫn-nghịch lí, tính đa dạng, đa chi àu, đa thể vốn rất sinh động của đời sống. Bởi vậy, lẽ nào với

suy niêm một cách "biên chứng" như F. Nietzsche người ta lại có thể chấp nhận một tình trạng là khi con người, loài người sau khi đã ra khỏi, vượt qua phạm vi chi phối của những quan hệ huyết tộc, gia đình để bước vào những quan hê xã hôi rông lớn, hết sức sinh đông, đa dạng, đ'ây mâu thuẫn và nghịch lí, mà lại vẫn duy trì các loại quan hệ gia đình, huyết tộc, thậm chí tình "hữu nghị anh em" xem như những cứu cánh, như những đi ều hết sức "quý giá", đặc trưng không thể thay thế? Một cách cụ thể hơn nữa, "phép biên chứng" của F. Nietzsche cho phép ta có thể nhìn rõ những khuyết tật, hay nói theo ngôn ngữ của F. Nietzsche, những "khuyết phạp", hạn chế trong văn hóa của những dân tộc nhất định khi những thế lực nảy sinh từ những n'ên văn hóa ấy đã thực hiện những mưu toan xấu xa, độc ác và để lại những di hoa, hậu quả thảm khốc, khôn lường cho loài người. Chẳng hạn, đó là chủ nghĩa phát xít, chế đô diệt chủng ở Campuchia, chủ nghĩa khủng bố, những cuộc chiến tranh "phi nghĩa" v.v., là những gì mà loài người có lương tri không muốn, nhưng chúng đã diễn ra. Vậy, chúng ta có thể có những nhìn nhận, đánh giá khác đúng hơn, đ'ày đủ hơn không theo quan điểm của F. Nietzsche? Chúng ta đã nói đến những bài học, cả những kinh nghiêm đáng quý và cay đắng của những đi à trên, nhưng vấn đ'è không chỉ có thế, thậm chí không đơn giản như thế. Với cái nhìn biên chứng-nghịch lí của F. Nietzsche ta c'ân thấy ra không chỉ những bài học cay đắng, đón đau, mà cả "ý nghĩa", "sư c'ân thiết" của những sư kiên ấy, tất nhiên đây là đi àu rất khó khăn đối với nhi àu người vì ta đâu muốn, đâu có chủ định thực hiện những sư việc như thế. Cho nên, c'ân thấy rằng cái nhìn này chỉ có thể thực hiện sau khi những sư kiên nói trên đã diễn ra và có thể là sau một thời gian "đủ lâu" cho sư nhận ra "ý nghĩa", "sư c'ần thiết" của chúng. Theo đó, không nghi ngờ gì những sự thật là các dân tộc Đức, Ý, Nhật với nan phát xít chủ nghĩa, Campuchia với chế đô diệt chủng và những dân tộc mà ở đấy chủ nghĩa khủng bố nảy sinh, những cuộc

chiến tranh "phi nghĩa", (và thậm chí có thể cả "chính nghĩa" khi ta phải lưa chon một cuộc chiến tranh, kiểu chiến tranh này hay kia) v.v., đã cho thấy những khuyết tật, hạn chế, thậm chí những căn bênh "vô phương cứu chữa" trong chính văn hóa của các dân tộc ấy, của cả loài người nói chung. Chúng ta phải thừa nhận rằng khi những khuyết tật, hạn chế, những căn bênh ấy "bộc lô", "bùng phát", nhất định phải "bộc lô", "bùng phát", chúng đã cho các dân tộc và loài người thấy được những gì c`ân phải bù đắp, khắc phục, đi ều chỉnh, hoàn chỉnh hơn trong văn hóa của mình, nhờ vây có thể tìm ra con đường t'ôn tại, phát triển tích cực hơn, có thể mạnh mẽ hơn, nhanh hơn. Nhưng có thể xảy ra tình trạng trái ngược với đi ầu trên là khi một dân tộc, một tập đoàn người chỉ biết "ngủ say" trong hợi men "chiến thắng", không nhìn thấy *mặt trái* của chiến thắng là sư hi sinh, đau khổ, bất hạnh, chia rẽ lớn lao khó có thể khắc phục, đ'ên bù của cả hai phía, của đồng bào, "anh em" của mình sau cuộc chiến, đi ều ấy dẫn họ càng chìm sâu trong cơn mê l'âm, lạc lối, không tìm thấy ánh sáng để tiến lên, phát triển, để có thể hội nhập với n'ên văn minh của nhân loại. Như thế, để thấy rằng chúng ta c'ân phải nhận thấy ý nghĩa, giá trị này của tư tưởng "biên chứng" của F. Nietzsche dù ta có thể rất khó học, hoặc phải học một cách rất nghiêm túc, có trách nhiêm, thậm chí rất cay đắng bài học từ quan điểm này.

Nhưng "phép biện chứng" của F. Nietzsche không chỉ đòi hỏi phải thay đổi phương pháp, hệ phương pháp, cách nhìn đối với t ần tại, nhất là t ần tại của con người, đời sống con người, mà hơn thế từ đó có thể biến đổi hiện thực đời sống một cách thực tiễn tích cực, theo hướng tiến bộ, tự do, dân chủ và văn minh. Có thể nói, tiến bộ, tự do, dân chủ và văn minh đ ầng nghĩa với việc thừa nhận những mâu thuẫn-nghịch lí, tính đa dạng (đa chi ầu, đa diện, đa thể) của hiện thực, của giá trị và thúc đẩy chúng trong hiện thực-thực tiễn. Cho nên, cũng "phép biện chứng" ấy cùng với suy

niệm có tính tổng thể về đời sống tinh thần xã hội của F. Nietzsche cho phép ta lựa chọn hoặc suy tưởng, quan niệm về sự phát triển hiện nay là, vấn đề không phải là phát triển nhằm đến sự "thống nhất" ngay cả khi là "thống nhất trong đa dạng" hay "đa dạng trong thống nhất" trong đó chủ yếu nhằm đến sự "thống nhất", mà là một sự phát triển theo lôi tổng hợp mở, nghĩa là phát triển vừa thống nhất vừa đa dạng, khác biệt trong đó có thể tập trung hơn vào sự đa dạng, khác biệt. Một sự phát triển như thế có thể xem là cái căn bản hay cơ sở thực sự cho đi ều mà ta gọi là phát triển bên vững?

3. Ý nghĩa hay là bài học từ sự phê phán của F. Nietzsche đối với những giá trị, di sản của quá khứ. Bài học thứ nhất đối với chúng ta từ sư phê phán của F. Nietzsche đối với những giá trị cũ, nhất là đối với triết học cũ, là chỉ khi có được, dựa trên tư tưởng, tư tưởng căn bản mới, nhất là n'ên tảng triết học mới, chúng ta mới có thể thực hiện sư phê phán đến cùng (triệt đề) cái cũ, những gì lạc hậu, thối nát của quá khứ. F. Nietzsche tin tưởng rằng ông đã tìm ra chân lí, hơn thế chân lí triết học thực sự của thời đại, vì vậy ông phê phán có tính chất lật đổ tất cả. Tuy nhiên, c`ân phải hiểu đi à này một cách năng động, không cứng nhắc. Ở trên đã nói rất rõ là "chỉ khi nào dưa trên cơ sở tư tưởng, triết học mới" mới có thể phê phán đến cùng, đi àu đó không có nghĩa là ng à chờ khi nào có được những tư tưởng mới thì mới tiến hành phê phán. Trên thực tế những tư tưởng, triết học làm cơ sở cho sư phê phán được hình thành trong quá trình phê phán, nó được thực hiện từ những bước đi sơ khai, đơn giản, thấp nhất cho đến khi hình thành dưới dạng một quan niệm, một lí thuyết rõ ràng. Đặc biệt, nó được làm ra trước hết một cách hiện thực-thực tiễn chứ không phải chỉ trên lí thuyết. Nó c'ân những con người thực tiễn nêu lên những yêu c'âu, kinh nghiệm cho nó thậm chí có thể bằng cả sư hi sinh của ho. Đi ầu này cũng giống như quá trình "phê phán hiện thực", cu thể là quá trình phủ định của khuynh hướng dân chủ đối với chế độ độc tài, toàn trị. Lúc đ`ài chắc chắn dân chủ là những bước đi, quá trình mà ở đó những người đấu tranh, thực hiện dân chủ nói chung có thể chưa ý thức được thật rõ ràng, đ`ày đủ dân chủ là gì. Nhưng chính họ "sản sinh ra" những giai đoạn cao hơn của nó cả v`ê lí thuyết và thực tiễn. Có thể minh chứng cho đì ài này bằng cả quá trình hình thành luật pháp cả v`ê thực tiễn và lí thuyết. Tuy nhiên, sở dĩ ta nhấn mạnh ý nghĩa, giá trị tư tưởng của F. Nietzsche ở đây vì là mọi hoạt động rốt cuộc phải đi đến h`ài kết của nó, nghĩa là thành công. Cụ thể là ý nghĩa hay bài học từ F. Nietzsche chỉ cho ta con đường đến với thành công của sự phê phán quá khứ, những gì cũ nát, sai l`àm là rốt cuộc ta phải có một n`àn tảng lí thuyết, tư tưởng triết học cơ bản.

Khía cạnh ý nghĩa hay bài học khác ở đây là muốn trở thành nhà phê phán, có trách nhiệm và hi vong sư phê phán của mình có kết quả, có giá trị thì tư tưởng làm cơ sở cho sư phê phán phải là của chính mình, hay ít ra là thấm nhu an được những tư tưởng đúng đắn của những người đi trước, của quá khứ, không được chắp vá, vay mươn sống sương, làm nô lê cho tư tường đã có. Cũng rất c'ân phải cảnh giác với chính tư tưởng của ta với tư cách kẻ phê phán, bởi vì một khi tư tưởng sai l'âm, bị ngô nhận thì sư phê phán sẽ dẫn đường, định hướng cho những sai l'âm v'ệcả nhận thức và thực tiễn. Tôi rất thích một câu nói có tính chất thành ngữ: "Chủ nghĩa phê phán là một trong những chủ nghĩa giáo điều tệ hại nhất". Bời vì chủ nghĩa phê phán xem phê phán là muc đích, phê phán chỉ để phê phán, là phê phán, không biết đến những khía cạnh, khả năng tích cực, tiêu cực của phê phán. Chính vì thế, ta thấy sức hấp dẫn, sức mạnh, sư thuyết phục trong sư phê phán của F. Nietzsche nằm ở chỗ nó vừa có ph'àn chân lí lớn lao và sâu sắc, đặc biệt nó vừa dưa trên tư tưởng của chính ông, là trách nhiệm của chính ông. Cho nên, hiên giờ chúng ta c'àn lưu ý đến sư phê phán đối với những gì bảo thủ, độc đoán, dưa trên tư tưởng khai sáng, tư do, dân chủ mà chúng ta học được của, từ truy ền thống phương Tây vĩ đại. Nhưng hãy cố gắng suy tư, tìm tòi xem, liệu trước hết chúng ta đã hiểu thấu những giá trị, tư tưởng ấy chưa, và sau đó, liệu chúng ta có thể làm mới những giá trị, tư tưởng ấy, có thể "Việt Nam hóa" chúng không để trong những tư tưởng ấy thấm đầy khát vọng, chứa đầy trải nghiệm của chính chúng ta. Có lẽ chỉ như thế thì sự phê phán của chúng ta mới khả dĩ. Tất nhiên, đây là một quá trình không đơn giản, quá trình ấy có thể gặp không ít những cản trở trên đường đi của nó, của quá trình chuyển hóa cái bên ngoài thành cái bên trong đầy sự tự tin và sức mạnh.

Song, ý nghĩa sâu sắc hơn cả là F. Nietzsche muốn một sự phê phán không đơn giản chỉ là sự phê phán cái sai, cái dở nói chung, một sự phê phán b'ề ngoài, mà là một sự phê phán nhằm vào bản chất của cái cũ, vào ngườn cội tạo nên cái sai, cái dở của cái cũ, là triết học, triết lí, những cái tiêu biểu cho t'àn vóc trí tuệ và tinh th'àn của một thời đại, một dân tộc, một cộng đ 'àng nhưng lại đang đưa một dân tộc, một cộng đ 'àng vào con đường l'àm lạc, vô minh. Cho nên, nếu muốn một dân tộc mạnh mẽ, không phải là nô lệ cho người khác, là chủ nhân ông của cuộc sống của chính mình, dân tộc ấy phải nhìn ra khả năng triết học của mình, phải thấy cái sai trong triết học của mình là gì và do đó, mở đường vươn tới triết học mới.

4. Tìm hiểu những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche đem lại cho ta một ý nghĩa khác không kém ph'àn quan trọng, đó là c'àn xây dựng cái nhìn hay lối suy niệm mang tính khả thể về hiện thực, c'àn thấy rằng khi ta suy tư với những khả thể, thì ngay cả khi ta có những kết luận, suy tưởng mà ta có thể tín là đúng, nhưng vì ở trong phạm vi, đúng hơn trong cái "khuôn luật" của tính khả thể, tất nhiên ta tránh được, không rơi vào sự hoài nghi, chủ nghĩa hoài nghi, nhưng lại luôn có gì đó nhắc nhở ta cái giới hạn c'àn thiết để có thể khách quan, không vội vàng, không võ đoán, hoặc li ều lĩnh đưa ra những khẳng định, kết luận. Nói khác đi, với những suy

niệm bên kia thiện ác, nhất là những suy niệm triết học, F. Nietzsche đã "cho" chúng ta cái yêu c ầu v ề một thái độ thận trọng như thế không chỉ đối với ông mà cả đối với nhận thức, suy niệm nói chung của chúng ta. Nhưng mặt khác, cái "khuôn luật" này không trói buộc, đóng kín những suy niệm của ta, trái lại chính trong "cảnh giới" của những hiểu biết, suy niệm mang tính khả thể này ta càng bị nó thúc đẩy, truy tìm, sáng tạo với những mức độ, chi ầu kích sâu sắc, rộng lớn hơn, để có thể tiếp tục những khả thể của F. Nietzsche, để có thể sáng tạo ra những gì rõ ràng, chính diện, hoàn toàn hơn, thậm chí ra những khả thể mới hơn so với những khả thể ở ông. C ần nhấn mạnh rằng tư duy, suy niệm v ề những khả thể là một thứ tư duy, suy niệm v ề thực chất là năng động, uyển chuyển và rất mở. Cho nên, c ần đặt một câu hỏi quan trọng ở đây: "Phải chăng sức mạnh, sức hấp dẫn của một tư tưởng, nhất là triết học, không phải ở chỗ nó là một học thuyết hoàn chỉnh v ề căn bản mà ở tính tư tưởng, tính khả thể của nó, ở những gọi mở v ề triển vọng lớn lao của cuộc sinh t ần mà nó chỉ ra?".

Tuy nhiên, trong chính nội dung ý nghĩa này c`ân phải nói đến bài học về việc những tư tưởng có thể bị lợi dụng ngay khi nó mới chỉ là những khả thể. Xin nhắc lại rằng trong "Lời nhà xuất bản" của cuốn sách Bên kia thiện ác có nêu một câu nói của một nhà văn Tiệp Khắc J. Fusik: "Con người hãy cảnh giác!". Câu nói này được dẫn ra nhằm hướng vào F. Nietzsche, nghĩa là coi ông, tư tưởng của ông và những người như ông là đối tượng mà con người "phải cảnh giác". Tuy nhiên, bản chất vấn đề có phải như thế không? Từ toàn bộ nội dung cuốn sách Friedrich Nietzsche và những suy niệm bên kia thiện ác và nhất là với việc chỉ ra và chứng minh những khiếm khuyết, hạn chế và ý nghĩa của những suy niệm bên kia thiện ác của F. Nietzsche, rõ ràng ta không chấp nhận lời "cảnh báo" có tính chất võ đoán, sai l'ân và chụp mũ ấy. Thực ra F. Nietzsche đã bị lợi dụng bởi những suy niệm, nhất là những suy niệm triết học với-của những khả thể

của ông. Nói chung ở ông moi cái đầu dang dở, chưa hoàn chỉnh, đầu rất tương đối, đ`êu mới chỉ nêu lên, đặt ra vấn đ'è, và có những thái quá trong các diễn đạt; ở ông khó có thể nói đến một hoặc những hệ thống, một triết học, một luân lí học theo nghĩa đ'ày đủ, rõ ràng v.v., tóm lại đ'àu còn ở "bên kia thiên ác". Trong thực tế hoạt đông khoa học, nhận thức và tinh th ần nói chung sư t'ôn tại, xuất hiện của những khả thể, tính khả thể, có thể hiểu là sư chưa chín đầy, chưa phát triển đầy đủ, sư quá đô của các quan niêm, lí thuyết (học thuyết), trong đó có cả việc chủ thể sáng tạo chưa có đủ khả năng, thời gian, không gian để thực hiện xong các mục tiêu, nhiệm vụ của mình, cũng có thể cả những yếu tố thái quá, tuyết đối nhất định của những quan niêm, lí thuyết ấy, là những đi ều có thực. Nhưng đấy không phải là lỗi của triết gia F. Nietzsche, của các triết gia, các nhà hoạt đông khoa học, tư tưởng, tinh th'àn nói chung. Cho nên, bài học ở đây là nhà tư tường, nhà khoa học có thể vô tư trong các suy tư, nhận định, kết luận của mình, nhưng vô tình những đi ều nói trên lại cần, rất cần, tức là có thể bị lợi dụng bởi những trào lưu, khuynh hướng xã hôi, chính trị, những cá nhân nhất định nhằm thực hiện những lợi ích xấu xa, ích kỷ, cục bô, trong đó không loại trừ có những kẻ thái quá, cực đoan, xuất phát từ những tham vong vô lí, những cu cng vong hoặc theo một lí tưởng quá xa rời thực tế, hoang đường. Bon ho thường không hiểu, hiểu chưa thấu, hiểu sai, thậm chí bóp méo nôi dung của những lí thuyết, quan niêm trên nhằm phục vụ lợi ích và địa vị của mình. Vì vậy, vấn đ'ề ở đây không phải là cảnh giác đối với F. Nietzsche, đối với những lí thuyết, quan niêm như vậy, không phải là loại bỏ chúng, trái lại phải khuyến khích, nâng niu, trân trong những lao đông, kết quả lao đông mang tính khả thể, đ ầy tính khả thể, tránh để cho chúng bị loi dung.

Vì đó chính là những ti`ân năng, cội ngu ch lớn lao, quan trọng cho những sáng tạo mới hơn, lớn hơn. Đi chúng ta c'ân cảnh giác ở đây là

phải bảo vệ chúng, tránh để chúng bị lợi dụng bởi những những ý đồnhất thời, xấu xa, đen tối, cảnh giác trước việc đánh giá hàm hồ, sai lầm về chúng, thậm chí cảnh giác đối với chính những khát vọng của nhà tư tưởng - chủ thể của những quan điểm, lí thuyết ấy.

## DANH MỤC TÀI LIỆU THAM KHẢO

- 1. Dan Ariely, *Phi lí trí. Khám phá những động lực vô hình ẩn sau những quyết định của con người*, Nxb Lao động Xã hội, Hà Nội, 2012.
- 2. Fedotov Arkady, "Tiến tới một lí luận thống nhất v'è sự phát triển của loài người hiện đại", Tạp chí Thông tin KHXH, Hà Nội, 3/1997.
- 3. Bách khoa toàn thư mở Wikipedia (Tiếng Việt), *Friedrich Nietzsche*, trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 4. Felicien Challaye, *Nietzsche Cuộc đời và triết lí* (Dịch giả Mạnh Tường), Việt Nam thư quán, trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 5. Phạm Văn Chung, "Đổi mới công tác nghiên cứu triết học dựa trên nhận thức mới về cấu trúc của tri thức triết học", *Tạp chí Khoa học* ĐHTH, Hà Nôi, 3/1993
- 6. Phạm Văn Chung, Đạo đức và tri thức *Một vấn đề của đạo đức mới: Luận về thiện và ác*, Hội thảo Khoa học Đạo đức xã hội", Khoa Triết học, Trường ĐHKH Xã hôi và Nhân văn, Hà Nôi, 2009.
- 7. Phạm Văn Chung, Giáo trình Lịch sử triết học Mác: Sự hình thành và phát triển triết học Mác (Giai đoạn C. Mác, Ph. Ăngghen và VI. Lênin), Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội, 2012, 2014.
- 8. Phạm Văn Chung, *Tập bài giảng Đạo đức học*, Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nôi, 2012.
- 9. Phạm Văn Chung, Ngôn ngữ của Chúa, Báo cáo tham gia Hội thảo

- khoa học quốc tế v`ê tôn giáo tháng 11-2016, ĐHKH Xã hội và Nhân văn Hà Nội.
- Francis S. Collins, Ngôn ngữ của Chúa, Nxb Lao động, Hà Nội,
   2009.
- 11. Gilles Deleuze, *Nietzsche và triết học*, Nguyễn Thị Từ dịch, Bùi Văn Nam Sơn hiệu đính, Nxb Tri thức, Hà Nôi, 2010.
- 12. Nguyễn Thanh Giản, *Tổng quan: Triết lí của Nietzsche*, Diễn đàn (Forum): WWW lasan. Org/lasan Vietnam / Kỉ yếu 02 03, trên trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 13. Phạm Minh Hạc, Giá trị học Cơ sở lí luận góp phần đúc kết, xây dựng giá trị chung của người Việt Nam thời nay, Nxb Dân trí, Hà Nọi, 2012.
- 14. Đỗ Minh Hợp, "Ph. Nítsơ Người khuấy đảo triết học tây Âu nửa cuối thế kỉ XIX", Tạp chí Triết học số 2 (tháng 2 2005), Hà Nội.
- 15. Phạm Việt Hùng, *Gã điên của Nietzsche*, mục "Nietzsche là ai?" trên Google.
- 16. W.G.F. Hegel, *Khoa học logic*, Bùi Văn Nam Sơn dịch và chú giải, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2008.
- 17. Immanuel. Kant, *Phê phán lí tính thuần túy*, Nxb Văn học, Hà Nội, 2004.
- 18. Immanuel Kant, *Phê phán lí tính thực hành*, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2007.
- 19. Lasan, *Triết hiện sinh vô thần* Fridrich Nietzsche, mục "Nietzsche là ai?" trên trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 20. Võ Công Liêm, Sự khác biệt giữa Kierkegaard và Nietzsche, trên

- trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 21. Francoi Jullien, Xác lập cơ sở cho đạo đức. Đối thoại của Mạnh Tử với một nhà triết học khai sáng (Hoàng Ngọc Hiến dịch và giới thiệu), Nxb Đà Nẵng, 2000.
- 22. *C. Mác, Bản thảo kinh tế triết học năm 1844*, C. Mác và Ph. Ăngghen toàn tập, tập 42, Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội, 2000.
- 23. C. Mác và Ph. Ăngghen, *Hệ tư tưởng Đức*, C. Mác và Ph. Àngghen toàn tập, tập 3, Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội, 1995.
- 24. J.K. Melvil, Các con đường của triết học phương Tây hiện đại (Biên dịch Đinh Ngọc Thạch, Phạm Đình Nghiệm), Nxb Giáo dục, Hà Nội, 1997.
- 25. Edgar Morin, *Nhập môn tư duy phức hợp*, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2009.
- 26. Nxb Khoa học xã hội, *Triết học phương Tây hiện đại Từ điển*, Viện Triết học dịch, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội, 1996.
- 27. Đi ền Đăng Nhiên, *Phật học căn bản* (Đọc hiểu "Tôn giáo trí tuệ tối thượng"), Chu Tước Nhi dịch, Đại đức Thích Minh Nghiêm hiệu đính, Nhà xuất bản H ồng Đức, Hà Nội, 2011.
- 28. Quán Như, Nietzsche Cái chết của Thượng đế và minh triết Phật giáo, thuvienhoasen.org/... trên trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 29. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác* (Nguyễn Tường Văn dịch từ Đức ngữ), Nxb Văn hóa Thông tin, Hà Nội, 2008.
- 30. F. David Peat, *Từ xác định đến bất định* (Những câu chuyện v`ê khoa học và tư tưởng của thế kỉ 20), Người dịch Phạm Việt Hưng,

- Nxb Tri thức, Hà Nôi, 2014.
- 31. GS.TS Huỳnh Ngọc Phiên (Chủ biên), *Steve Jobs Sức mạnh của sự khác biệt* (The Power of Think Different), Nxb Tổng hợp Thành phố H ôChí Minh, 2015.
- 32. Karl Popper, *Sự nghèo nàn của thuyết sử luận*, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2012.
- 33. Arthur Schopenhauer, *Siêu hình tình yêu*, *siêu hình sự chết*, Nhà xuất bản Văn học, Hà Nội, 2014.
- 34. Phrơ Phạm Quang Thoại, *Triết hiện sinh vô thân Friedrich Nietzsche* trên trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 35. Mel Thomson, *Triết học tôn giáo* (Sách tham khảo), TS. Đỗ Minh Hợp dịch, Nxb Chính trị Quốc gia, Hà Nội, 2004.
- 36. Trái tim từ bi, *Cuộc đời và tư tưởng triết học của Friedrich Nietzsche*, trên trang "Friedrich Nietzsche" của Google.
- 37. M. Rôdentan và P. Iuđin chủ biên, *Từ điển triết học*, Nxb Sự thật, Hà Nôi/1976.
- 38. Dave Robinson và Oscar Zarate, *Nhập môn Kierkegaard*, Nxb Trẻ, Thành phố H ôChí Minh, 2006.
- 39. Michel Vadée, *Marx*, *nhà tư tưởng của những cái có thể* (tập I và n) Nxb Viện Thông tin Khoa học Xã hội, Việt Nam, Hà Nội, 1996.

## CHÚ THÍCH

- 1. M. Rôdentan và P. Iuđin chủ biên. *Từ điển triết học*, Nxb Sự thật Hà Nội, 1976, tr.612-613. 

  ✓
- 2. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Nxb Văn hoá Thông tin, Hà Nội, 2008, tr.6-7. 

  ✓
- 3. Lev Tolstoi, "Tôn giáo là gì và bản chất của nó ở đâu?", Đường sống Văn thư nghị luận chọn lọc, Nxb Tri thức, Hà Nội, 2010, các trang 529-530 và 533. ↩
- 4. Xem Bùi Vãn Nam Sơn, "Gilles Delueze và việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp", *Nietzsche và triết học*, (Nguyễn Thị Từ Huy dịch, Bùi Văn Nam Sơn hiệu đính và giới thiệu), Nxb Tri thức, Hà Nội, 2010, tr.xxxviii. ↩
- 5. Friedrich Nietzsche, Bách khoa toàn thư mở Wikipedia (Tiếng Việt) trên Google. ↩
- 6. Felicien Challaye *Nietzsche Cuộc đời và triết lí* (Dịch giả Mạnh Tường), Việt Nam thư quán (Google). ←
- 7. Phrơ Phạm Quang Thoại, *Triết hiện sinh vô thân Friedrich Nietzsche* (1884-1900), trang F. Nietzsche trên Google. ←
- 8. Triết học phương Tây hiện đại Từ điển, Viện Triết học dịch, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội, 1996, tr.372-377. ↔
- 9. Gilles Delueze, Nietzsche và triết học, Nguyễn Thị Từ Huy dịch,

- Bùi Văn Nam Sơn hiệu đính và giới thiệu, Nxb Tri thức Hà Nội 2010.←
- 10. Bùi Văn Nam Sơn, "Gilles Delueze và việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp", *Nietzsche* và *triết học*, Nguyễn Thị Từ Huy dịch, Bùi Văn Nam Sơn hiệu đính, Nxb Tri thức Hà Nôi, 2010, tr.ix xxxix. ↩
- 11. Nguyễn Thanh Giản, *Tổng quan: Triết lí của Nietzsche*, Xem trang F. Nietzsche trên Google. ↩
- 12. Bùi Văn Nam Sơn, "Gilles Delueze và việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp", *Nietzsche và triết học*, Nguyễn Thị Từ Huy dịch, Bùi Văn Nam Sợn hiệu đính, Nxb Tri thức Hà Nội, 2010, tr.xxxviii xxxix. ↩
- 13. Bùi Vãn Nam Sơn, "Gilles Delueze và việc tiếp nhận Nietzsche ở Pháp", *Nietzsche và triết học*, Nguyễn Thị Từ Huy dịch, Bùi Văn Nam Sơn hiệu đính, Nxb Tri thức Hà Nôi, 2010, tr.xxxii. ↩
- 14. Felicien Challaye, *Nietzsche Cuộc đời và triết lí* (Dịch giả Mạnh Tường), Tài liêu đã dẫn. ↔
- 15. Xem Phạm Văn Chung, *Những đặc trưng cơ bản của tri thức và khái niệm tri thức*, Đ ề tài NCKH cấp ĐHQG Hà Nội, Mã số QX 09 (Đã nghiệm thu năm 2012). ↩
- 16. Xem Edgar Morin: *Phương pháp 3. Tri thức về tri thức. Nhân học về tri thức*, Nxb ĐHQG Hà Nội 2004, *Phương pháp 4. Tư tưởng*. Nxb Tri thức Hà Nội 2008, *Nhập môn tư duy phức họp*, Chu Tiến Ánh, Chu Trung Can dịch, Nxb Tri thức Hà Nội, 2009. *⊷*
- 17. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, (Nguyễn Tường Vãn dịch), Nxb Văn hóa Thông tin Hà Nội, 2008, các trang 15, 88, 121, 182-183, 266. ←

- 18. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.14, 42-43, 56-58. ←
- 19. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.95. ←
- 20. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.54. ←
- 21. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.179. ←
- 22. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.198. ←
- 23. Friedrich Nietzsche, Sên kia thiện ác, Sđd, tr.304-305. 

  ✓
- 24. H'âu như các đoạn v'ê tiểu sử, cuộc đời và sự nghiệp của F Nietzsche ở đây được dẫn ra từ các tài liệu chính là *Friedrich Nietzsche* trên "Bách khoa toàn thư mở Wikipedia tiếng Việt", *Nietzsche Cuộc đời và triết lí* của Felicien Challaye do Mạnh Tường dịch (Theo "Ngu 'ôn: Huytran, Vnthuquan Thư viện Online, được bạn Ct Ly đưa lên ngày 5 tháng 2 năm 2007), *Cuộc đời và tư tưởng triết học của Friedrich Nietzsche*, Câu lạc bộ Trái tim từ bi trên trang *Nietzsche* của Google. ↩
- 25. Xem Kit R. Christensen, Bemidji State University, *Philosophy and Choice*: "Theo nghĩa thông thường hơn hoặc với tư cách môn học (với nghĩa) hàn lâm, *triết học là sự truy tìm có tính hệ thống*, *phản tỉnh*, *phê phán và chủ yếu bằng lí tính* (để nắm lấy) cái căn bản và đưa đến niềm tin rằng con người đã ý thức được về chiều cạnh (phương diện) nào đó của đời sống" ("Philosophy in this more formal sense or as an academic discipline, can be difined as the systematic, reflective, critical, primarily reason-bound inquiry into the basic assumptions and guiding belie fs that people use to make sense of any dimension of their lives"). Copyright 1999 by Mayfield Publishing Company.
- 26. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.95. ←

- 27. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.195-198. ←
- 28. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr. 13 -14. ←
- 29. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ắc*, Sđd, tr. 264-265. ↩
- 30. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ắc*, Sđd, tr. 14. €
- 31. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.158. ←
- 32. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.180-181. ←
- 33. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.179-180. ←
- 34. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.70. ←
- 35. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiên ác, Sđd, tr.70-71. ←
- 36. Friedrich Nietzsche, Bên *kia thiện ác*, Sđd, tr.180. ←
- 37. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr. 181-182. ←
- 38. Friedrich Nietzsche, Sên kia thiên ác, Sđd, tr.182-183. ←
- 39. Friedrich Nietzsche, Sên *kia thiện ác*, Sđd, tr.179. ←
- 40. Friedrich Nietzsche, Sên *kia thiện ác*, Sđd, tr.179. ♣
- 41. Friedrich Nietzsche, Sên kia thiên ác, Sđd, tr.185. ←
- 42. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.184-185. ←
- 43. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.15. ↔
- 44. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.11-12. 

  ✓
- 45. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.48-49. 

  ✓
- 46. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.12. ←
- 47. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.45-46. ↔

- 48. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.47. ↔
- 49. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, các trang 109, 115,121. ↔
- 50. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, các trang 161-162,162-164. *←*
- 51. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.62. ←
- 52. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.12. ←
- 53. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.12-13. ←
- 54. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.21-22. ←
- 55. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.27.
- 56. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.16. ←
- 57. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.16. ←
- 58. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.l4. ←
- 59. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.58. ←
- 60. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên* ác, Sđd, tr.15. ←
- 61. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.36. ←
- 62. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.25-26. ←
- 63. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.36. ←
- 64. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.36-37. *←*
- 65. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.37. ↔
- 66. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.37-38.. ←
- 67. Karl Friedrich Hieronymus Munchhausen (1720-1797) Một Bá

tước người Đức. Ông có thời gian phục vụ trong quân đội Nga. Khi giải ngũ trở vềnhà, ông thuật lại những câu chuyện phiêu lưu cường điệu khó tin của mình như cưỡi đạn đại bác, lên mặt trăng... - Bên kia thiện ác, Sđd, tr.38. ←

- 68. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.38-39. 

  €
- 69. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.40. ←
- 70. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.40-41. ↔
- 71. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.70-71.
- 72. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.42. ←
- 73. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.42-43. ←
- 74. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.44-45. ←
- 75. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.8-9. ←
- 76. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.9. ←
- 77. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.8-9. ←
- 78. Trong một số tài liệu khác về F. Nietzsche người ta thường dịch, hiểu là "ý chí quy ền lực", còn trong tác phẩm *Bên kia thiện ác* đang được xem xét ở đây, người dịch viết và hiểu là "ý chí khát vọng quy ền lực". Tôi tôn trọng ý kiến người dịch sách này TG. ←
- 79. Theo A. Schopenhauer, "ý chí là gốc của sự vật, không những tự do mà còn vạn năng"; "ý chí biết được mình muốn gì và cái mình muốn là gì" và "ý chí uyên nguyên tự nó không đa nguyên, không nguyên nhân, không duyên cớ, không mục đích, không nhận thức"... (Xem Arthur Schopenhauer *Siêu hình tình yêu và siêu hình sự chết*, Nxb Văn học Hà Nội, 2014, tr.7-11). ↩

- 80. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.28. ←
- 81. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.130. ←
- 82. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.64. ←
- 83. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiên ác, Sđd, tr.33-35.
- 84. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.14. ←
- 85. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.58. ←
- 86. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.62. ←
- 87. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.122. ←
- 88. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.34-35. ←
- 89. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.35-36. ←
- 90. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.36. ←
- 91. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.39. ←
- 92. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.208-209. ←
- 93. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.147.
- 94. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.259-260. ←
- 95. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.271-272. 

  ✓
- 96. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.76. *←*
- 97. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.286. ←
- 98. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.264-265
- 99. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.288. ←
- 100. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.185. ←

- 101. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.278-279. ←
- 102. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.95. ←
- 103. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.277. ←
- 104. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.211. ←
- 105. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.184-185. ←
- 106. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.267. ←
- 107. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.213-215. ←
- 108. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.260. ←
- 109. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.147-149. ←
- 110. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.154. ←
- 111. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên* ác, Sđd, tr.154, 156. ←
- 112. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.270-271.
- 113. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.230. ←
- 114. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, các trang 158,182. ←
- 115. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.292-293. ←
- 116. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.155. ←
- 117. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.152. ←
- 118. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.256. ←
- 119. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.257. ↔
- 120. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.14. ↔
- 121. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.70. ←

- 122. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.70-71. ←
- 123. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.156-157. ←
- 124. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr. 181-182. ←
- 125. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.182-183. ←
- 126. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.180-181. ←
- 127. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.21. ←
- 128. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.28. ←
- 129. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.62-64. ←
- 130. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.202. ←
- 131. *Triết học phương Tây hiện đại. Từ điển*, Viện Triết học dịch, Nxb Khoa học Xã hội, Hà Nội, 1996, tr.535-539. ←
- 132. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.262-263. ←
- 133. Triết học phương Tây hiện đại. Từ điển, Viện triết học dịch, Sđd, tr.372.↔
- 134. Friedrich Nietzsche, *Bên kìa thiện ác*, Sđd, tr.42-43. ←
- 135. Xem I. Kant, *Phê phán lí tính thuần túy*, Nxb Văn học, Hà Nội, 2004. ↔
- 136. Xem Phạm Văn Chung, Thực chất cái " siêu việt" của lí tính trong nhận thức luận của I. Kant và tư tưởng của ông về một nền triết học khoa học, Kỉ yếu Hội thảo Khoa học Quốc tế về Triết học cổ điển Đức: Những vấn đề nhận thức luận và đạo đức học. Nxb CTQG, Hà Nôi, 2006. ↩
- 137. Xem G.W.F. Hegel, Bách khoa toàn thư các khoa học triết học 1.

- Khoa học logic, Bùi Văn Nam Sơn dịch và chú giải. Nxb Tri thức, Hà Nội, 2008 và G.W.F. Hegel, *Hiện tượng học tinh thần*, Bùi Văn Nam Sơn dịch và chú giải. Nxb Văn học, Hà Nội, 2006. ←
- 138. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.15. ←
- 139. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.13-14. ↩
- 140. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.42. ✓
- 141. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.65-66. ←
- 142. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.54-55. ✓
- 143. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr. 181.
- 144. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.67-68. ←
- 145. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.101-127. ←
- 146. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.119. €
- 147. Xem Phạm Văn Chung, *Ngôn ngữ của Chúa*, Báo cáo tham gia Hội thảo khoa học quốc tế v`ê tôn giáo, tháng 11-2016, Đại học Khoa học Xã hội và Nhân văn Hà Nội. ↔
- 148. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.38. ←
- 149. Xem Phạm Văn Chung, *Triết học Mác về lịch sử*, Nxb CTQG, Hà Nội,2006 và 2007. 

  ✓
- 150. Lưu ý, liên quan đến nội dung này chúng ta chưa thể nói đến sự t ch tại của những xã hội *như thể* trong phạm vi toàn thế giới và ngay cả trong phạm vi khu vực hoặc châu lục, nói chung ở *những phạm vi* này chúng mới chỉ có, chỉ là những ti ch đ c, khả năng, hay xu hướng nhất định.
- 151. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.262-263. ←

- 152. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.263. ←
- 153. Xem Phạm Văn Chung, Học thuyết Mác về hình thái xã hội và lí luận về con đường phát triển xã hội chủ nghĩa ở Việt Nam, Nxb CTQG, Hà Nôi, 2006. ←
- 154. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.155, 156. ←
- 155. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.264. ←
- 156. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.147-149. ←
- 157. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.259. ←
- 158. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.263. ←
- 159. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.261. ←
- 160. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.261. ←
- 161. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.263. ←
- 162. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.264. ←
- 163. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.78. [Lưu ý: Tiếp đoạn này, F. Nietzsche có sự giải thích về chữ "đau khổ", theo ông "lòng hoài nghi đối với khổ đau, mà thực chất chỉ là biểu hiện của thái độ luân lí quí tộc, góp ph`ân không nhỏ trong sự khởi phát của cuộc nổi dậy vĩ đại cuối cùng của nô lệ được mở đ`âu bằng cuộc Cách mạng Pháp"]. ↔
- 164. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.149. ←
- 165. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.152. ←
- 166. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.151. ←
- 167. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.87-88. ←

- 168. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.88. ←
- 169. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.88, 94. €
- 170. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.150. ←
- 171. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.267-268. ←
- 172. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.123. ←
- 173. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.56-58. ←
- 174. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.192. ←
- 175. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.268. ←
- 176. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.193. ←
- 177. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.16. ←
- 178. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.17-18. ✓
- 179. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.42, 44-45. ↔
- 180. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.60, 63. ←
- 181. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.59. ←
- 182. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr. 153-154. ↔
- 183. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr. 154-155. ↩
- 184. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.270-271. ←
- 185. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.136-137. ←
- 186. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.138. ←
- 187. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.138. ←
- 188. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.138-139 ↔

- 189. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.198. ←
- 190. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.44-45. ←
- 191. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.202-203. ←
- 192. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.128-129. ←
- 193. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.129-130. ←
- 194. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.202-203. ←
- 195. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.200-201. ←
- 196. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.186-187. ←
- 197. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.201-202. ←
- 198. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.264-265. ←
- 199. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.266. ←
- 200. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.198-199. ←
- 201. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.199. ↔
- 202. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.199-200. ←
- 203. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên ác*, Sđd, tr.288. ←
- 204. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.188. ←
- 205. Friedrich Nietzsche, Bên *kia thiện ác*, Sđd, tr.154. ↔
- 206. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.58. ←
- 207. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.87-88. ✓
- 208. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.93-94. ←
- 209. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.85. ←

- 210. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.100. ←
- 211. Xem Quán Như, *Nietzsche Cái chết của Thượng đế và minh triết Phật giáo*, trên trang F. Niezsche của Google. ↔
- 212. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.70-71. ←
- 213. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.181-182 và 256. ←
- 214. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.152. ←
- 215. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.156-157. ←
- 216. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.70. ←
- 217. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.54. ↔
- 218. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện ác*, Sđd, tr.46. ←
- 219. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.69. ←
- 220. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.74. ↔
- 221. Đi ần Đăng Nhiên, *Phật học căn bản*, Chu Tước Nhi dịch, Đại đức Thích Minh Nghiêm hiệu đính, Nxb H ầng Đức, Hà Nội, 2011, tr.66. ←
- 222. Friedrich Nietzsche, Bên kia thiện ác, Sđd, tr.13-14. ↔
- 223. C. Mác, *Bài xã luận viết cho báo* "*Kolnische Zeitung*" *số 179*, C. Mác và Ph. Ăngghen toàn tập, tập 1, Nxb Chính trị Quốc gia Sự thật, Hà Nội, 1995, tr.157. ⊷
- 224. C. Mác, *Bản thảo kinh tế triết học năm 1844*, C. Mác và Ph. Ăngghen toàn tập, tập 42, Nxb CTQG - ST Hà Nội 2000, tr.179. ←
- 225. C. Mác, *Hệ tư tưởng Đức*, C. Mác và Ph. Ăngghen toàn tập, tập 3 Nxb CTQG Hà Nội 1995, tr.28-29. ♥
- 226. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiên* ác, Sđd, tr.254. ↔

- 227. Friedrich Nietzsche, *Bên kia thiện* ác, Sđd, tr.168-169. ←
- 228. Xem Phạm Văn Chung, *Ngôn ngữ của Chúa*, Báo cáo tham gia Hội thảo khoa học quốc tế v ề tôn giáo tháng 11-2016, Đại học Khoa học Xã hội và Nhân văn, Hà Nội. ↩
- 229. Theo A.G. Xpikin, *Triết học xã hội*, Nxb Tuyên huấn Hà Nội 1989, tr.10-11. ↔