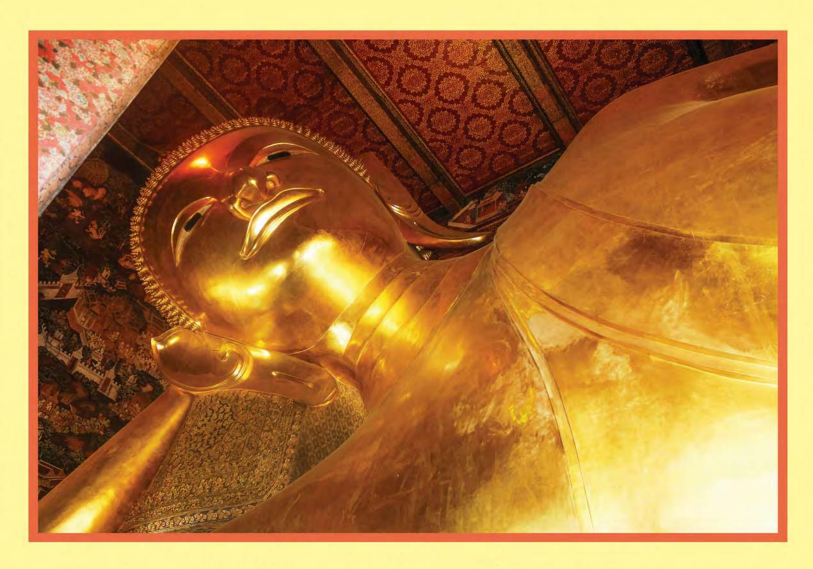
# PHẬT GIÁO NGUYÊN THỦY Chú Giải Kinh Tạng

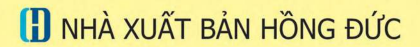


NHỮNG NGÀY CUỐI CÙNG

CỦC

Đức Phát

Nguyễn Văn Ngân dịch



Nh**ữ**ng Ngày Cu**ố**i Cùng C**ủa Đứ**c Ph**ậ**t

> Nguy**ễn Văn Ngân** d**ị**ch

### Cùng dịch giả

#### Đã xuất bản:

Abhidhamma Áp Dụng (2002) Giải Thoát B**ằng Năm Tậ**p H**ợ**p (2003) Phân Tích (2005) **Đạ**o Vô Ng**ạ**i Giải (2006); tái b**ả**n (2015)

© Dịch giả giữ bản quyền 2016

(ISBN) 978-604-86-8896-7

Kính g**ử**i:

Quý T**ỳ Khưu, Tỳ Khưu Ni Quý đạ**o h**ữ**u C**ậ**u M**ợ** 

## Để thành kính ghi ân:

Ngài **Thích Minh Châu**, người đầu tiên giới thiệu chúng tôi hệ thống kinh tạng *Pāļi* của Pali Text Society vào đầu thập niên 70, để tôi có thể *tự mình* đến tận nguồn tìm hiểu *những lời dạy nguyên thủy hay gần nguyên thủy nhất* của đức Phật.

## PHẬT GIÁO NGUYÊN THỦY

# NHỮNG NGÀY CUỐI CÙNG C**ỦA ĐỨ**C PH**Ậ**T

chú gi**ả**i Kinh *Mahāparinibbāna* ph**ẩ**m 16, *Dīghanikāya* do Lu**ận Sư Buddhaghosa soạ**n Yang-Gyu An d**ị**ch t**ừ** *Pāḷi* **sang ti<b>ế**ng Anh:

THE BUDDHA'S LAST DAYS

Nguy**ễn Văn Ngân dị**ch t**ừ** ti**ế**ng Anh sang ti**ế**ng Vi**ệ**t 2015

NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỰC

## MŲC LŲC

| L <b>ời Nói Đầ</b> u                                                                                          | <i>Trang</i><br>3 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| Xác Nh <b>ậ</b> n C <b>ả</b> m Xúc C <b>ủ</b> a Lòng                                                          | 12                |
| Nibbāna và Parinibbāna                                                                                        | 25                |
|                                                                                                               |                   |
| Chương Một: Ở Magadha                                                                                         |                   |
| <b>1</b> . <b>1.</b> Chú gi <b>ả</b> i Ph <b>ầ</b> n Gi <b>ớ</b> i Thi <b>ệ</b> u                             | 43                |
| <b>1.2.</b> Chú giải về Điều Kiện để Vương Quốc Cường Thịnh                                                   | 52                |
| <b>1.3.</b> Chú giải về Điều Kiện để Các Tỳ Khưu Cường Thịnh                                                  | 76                |
| <b>1.4.</b> Chú giải về sự Nguy Hại của Hạnh Xấu                                                              | 134               |
| <b>1.5.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> vi <b>ệ</b> c Xây D <b>ự</b> ng Thành Ph <b>ố</b> <i>Pāṭaliputta</i> | 142               |
|                                                                                                               |                   |
| Chương Hai: Hành Trình Đến Vesālī                                                                             | 4 = 4             |
| 2.1. Chú giải về Các Sự Thật Cao Cả                                                                           | 154               |
| 2.2. Chú giải về Cảnh Giới Sắp Đến Để Giác Ngộ Không                                                          | 455               |
| Bị Gián Đoạn                                                                                                  | 155               |
| 2.3. Chú giải về Tấm Gương Giáo Pháp                                                                          | 159               |
| 2.4. Chú giải về Đoạn <i>Ambapālī</i> , Cô Gái Bán Dâm                                                        | 162               |
| 2.5. Chú giải về Bắt Đầu An Cư Mùa Mưa ở Làng <i>Beluva</i>                                                   | 167               |
| Chương Ba: Từ Bỏ Quãng Đời Còn Lại                                                                            |                   |
| 3.1. Chú giải về Gợi Ý của Thế Tôn                                                                            | 181               |
| 3.2. Chú giải về Lời Yêu Cầu của <i>Māra</i>                                                                  | 203               |
| 3.3. Chú giải về việc Từ Bỏ Quãng Đời Còn Lại                                                                 | 210               |
| 3.4. Chú giải về Trận Động Đất Lớn                                                                            | 216               |
| 3.5. Chú giải về Tám Đoàn Thể                                                                                 | 223               |
| 3.6. Chú giải về Tám Lãnh Vực Cần Tinh Thông                                                                  | 226               |
| 3.7. Chú giải về Tám Giải Thoát                                                                               | 235               |
| 3.8. Chú giải về Câu Chuyện Thỉnh Cầu Của Ānanda                                                              | 236               |

| Chương Bốn: <i>Bữa Ăn Cuối Cùng</i>                                                                             |     |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| <b>4</b> . <b>1.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> Cái Ngoái Nhìn c <b>ủ</b> a Con Voi                           | 239 |
| <b>4</b> . <b>2.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> B <b>ố</b> n Tham Chi <b>ế</b> u Quan Tr <b>ọ</b> ng          | 241 |
| <b>4.3.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề Đoạn Ngườ</b> i Thợ <i>Cunda</i>                                           | 252 |
| 4.4. Chú giải về Đi Tìm Nước Uống Mang Về                                                                       | 257 |
| <b>4.5.</b> Chú giải về Đoạn Malla Pukkusa                                                                      | 257 |
| Chương Năm: Ở Kusinārā                                                                                          |     |
| <b>5.1.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> Cây <i>Sāla</i> Song Thọ                                               | 271 |
| <b>5.2.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề Trưở</b> ng Lão <i>Upāvaṇa</i>                                             | 293 |
| <b>5.3</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> B <b>ố</b> n Ch <b>ỗ Độ</b> ng Tâm                                    | 301 |
| <b>5.4.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> Các Câu H <b>ỏ</b> i C <b>ủ</b> a <i>Ānanda</i>                        | 307 |
| <b>5.5</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề Người Đáng Đượ</b> c Xây Tháp                                             | 313 |
| <b>5.6</b> . Chú giải về Phẩm Hạnh Tuyệt Vời của <i>Ānanda</i>                                                  | 314 |
| <b>5.7</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> Thuy <b>ế</b> t Gi <b>ả</b> ng Kinh <i>Mahāsudassana</i>              | 325 |
| <b>5.8</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> L <b>ờ</b> i Chào M <b>ừ</b> ng c <b>ủa Ngườ</b> i <i>Malla</i>       | 330 |
| <b>5.9</b> . Chú giải về Đoạn Du Sĩ Ngoại Đạo Subhadda                                                          | 331 |
| Chương Sáu: <i>Nhập Diệt</i>                                                                                    |     |
| <b>6.1.</b> Chú giải về Những Lời Cuối Cùng của Như Lai                                                         | 345 |
| <b>6.2.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> Chuy <b>ệ</b> n Nh <b>ậ</b> p Di <b>ệ</b> t                            | 360 |
| <b>6.3</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> vi <b>ệ</b> c Tôn Kính Xá L <b>ợ</b> i c <b>ủa Đứ</b> c Ph <b>ậ</b> t | 369 |
| <b>6.4.</b> Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề Trưở</b> ng Lão <i>Mahākassapa</i>                                         | 374 |
| <b>6.5</b> . Chú gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> s <b>ự</b> Phân Chi <u>a</u> Xá L <b>ợ</b> i                          | 398 |
| <b>6.6</b> . Chú Gi <b>ả</b> i v <b>ề</b> vi <b>ệ</b> c <b>Đả</b> nh L <b>ễ Cúng Dườ</b> ng Các Tháp            |     |
| Th <b>ờ</b> Xá L <b>ợ</b> i                                                                                     | 410 |
| Ch <b>ữ</b> Vi <b>ế</b> t T <b>ắ</b> t và Sách Tham Kh <b>ả</b> o                                               | 426 |
| Bi <b>ế</b> n C <b>ố</b> Chính Trong L <b>ị</b> ch S <b>ử</b> Ph <b>ậ</b> t Giáo                                | 430 |

#### T**ời Nói Đầ**u

Khi dịch *Những Ngày Cuối Cùng Của Đức Phật,* tôi đã tham khảo các cu**ốn sau đây để đố**i chi**ế**u:

- Dialogues of the Buddha II cúa T. W. Rhys Davids, chương The Book of the Great Decease, trang 71-191, PTS tái bản 2002.
- Last Days of the Buddha của ni cô *Vajirā* & Francis Story, Buddhist Publication Society (BPS) tái b**ả**n 2007. Quy**ể**n này là công trình c**ủ**a ba người: ni cô *Vajirā* người Đức dịch từ tiếng *Pāļi* sang tiếng Anh rồi được Francis Story, môt Phât tử rất thuần thành người Anh, pháp hiệu Anagārika Sugatananda, duyêt lai. Tất cả các chú thích trong quyển này được đại trưởng lão Nyānaponika, người Đức biên soan từ chú giải Pāli.
- The Long Discourses of the Buddha của Maurice Walshe, chương The Buddha's Last Days, trang 231-277, Wisdom Publications xuất b**ả**n 1995.
- The Life of the Buddha According to the Pali Canon của Bhikkhu *Ñāṇamoli,* chương The Last **Year**, trang 286-332, BPS xuất bản 2006.

 Kinh Đại Bát Niết Bàn của Hoà Thượng Minh Châu trong Trường Bộ Kinh 3, trang 72-168, Chùa Kỳ Viên, Hoa Thịnh Đốn tái bản 1987.

Các **chữ Việt in đậm** trong quyển này là các lời kinh trong phẩm Đại Bát Niết Bàn được luận sư Buddhaghosa mang ra luận bàn. Các phần bàn đều được ghi rõ số **chương**, số đoạn tương ứng với số **chương**, số đoạn trong kinh. Tôi còn ghi thêm số như sau [**MC 72**] nghĩa là bản của HT Minh Châu, trang 72, để độc giả tiện theo dõi. Nếu không thấy [**MC số trang**] ở đầu đoạn văn nào, có nghĩa là lời bàn của ngài Buddhaghosa vẫn còn nằm trong trang vừa mới đề cập trước đó. Còn các con số từ [**516**] đến [**615**] là số trang của bản chú giải tiếng *Pāļi*.

Trong kinh Đại Bát Niết Bàn, Đức Phât tóm tắt những gì **Ngài đã** d**a**y. Gi**ố**ng n**hư mặt trăng, mặ**t tr**ờ**i biểu l**ô** vẻ đep khi chiếu roi khẳp nơi, Phât Pháp cũng thế, lời day của Ngài chỉ đẹp khi công khai lan truyền rộng rãi đến cho m**ọi ngườ**i, cho những ai mu**ố**n l**ắ**ng nghe, mu**ố**n biết. Ngài không dấu kín điều gì, không dành riêng cái gì cho đệ tử của Ngài cả. Như vậy, không hề có mật truy**ề**n. Ngài còn **đề** c**ập đế**n b**ố**n tham chi**ếu chính để** căn cứ vào đấy chúng ta nhận ra lời nào là của Đức Phật, lời nào không phải của Đức Phật, để nhận ra được Ph**â**t Pháp gi**ả** m**a**o (**tương pháp**, *saddhammapatirūpaka).* Ph**ả**n **ứ**ng hí h**ở**n c**ủ**a v**i** t**ỳ khưu** *Subbhadda* xu**ấ**t gia vào lúc già **khi nghe tin đứ**c Ph**â**t v**ừ**a m**ớ**i nh**â**p di**ê**t là qu**ấy đông đầ**u tiên **khơi mào** cho Ph**â**t Pháp bi**ế**n thái n**ổ**i lên. Ch**ứ**ng ki**ế**n ph**ả**n **ứ**ng hí h**ở**n **ấ**y, Ngài MahaKassapa (Ma Ha Ca Diếp) sau đó không lâu, đã triêu tâp hôi nghi kết tâp kinh điển lần thứ nhất với muc

đích củng cố Phât Pháp và Giới Luât chính hiệu được tồn tai lâu dài (đoc Bhikkhu Bodhi, CDB I, tr. 806, 808). Nhưng 100 năm sau khi đức Phât nhập diệt, nhóm tăng sĩ người Vajji nhất định sửa đổi 10 giới luật, nên tranh luân sôi nổi khởi lên, kết quả là ran nứt trong chư Tăng xảy ra và chuyện phải đến đã đến: nạn chia rẽ 18 tông phái ở Ấn Đô xuất hiện. Tôi sở dĩ nói Ấn Đô vì Phật Giáo ở Tích Lan không liên quan gì đến 18 tông phái này, chả thuôc vào 'thừa' nào cả. Đức Phât đến đảo Lanka giảng Giáo Pháp ba lần: (1) vào tháng thứ năm sau khi Thành Đao, (2) năm thứ năm sau khi chứng ngộ và (3) ba năm sau đó. Khi Devānampiya-tissa con vua Mutasiva lên ngôi, Phât Giáo trở thành quốc giáo ở Tích Lan. Hôi nghi kết tập lần thứ ba xác nhận tính cách chính thống của kinh điển Pāli (đoc Barua, Inscriptions of Asoka, II, p.379), và xác định đao Phât là Vibhajjavāda (xin đoc Walpola Rahula, HBC, p. 50). Mahinda, con vua Asoka, ngay sau lần kết tập này, giới thiệu Phật Pháp Pāļi, chính thức thành lập Tăng đoàn và Giáo Hội Tích Lan (đoc E. W. Adikaram, EHBC, tr.45tt.). Phât Giáo Tích Lan là *Theravāda* của những t**ỳ khưu trưở**ng lão. Theravāda đồng nghĩa với vibhajjavāda: học thuyết phân tích, nói lên đặc tính của đức Phât (xin đọc chú thích 678 sách này). Đao Phât chủ trương phân tích (MN 99; A. X 94) **để đặ**t n**ề**n t**ả**ng cho tu**ê** quán th**ự**c tánh của tất cả các hi**ên tươ**ng. Mười thế kỷ sau, đao Phât từ Tích Lan truyền sang Miến Điện thế kỷ 11, rồi từ Miến Điển truyền sang Thái Lan, Lào, Cam Bốt thế kỷ 13. Phât Giáo *Theravāda* còn truyền sang Nepal, Mã Lai, Singapore, Indonesia, các nước Tây Âu, Bắc Mỹ, châu Úc, châu Phi... (Đọc Richard Gombrich, Theravada Buddhism, tr.3, 110-12). Phật Giáo Theravāda được Ngài Hộ Tông mang từ Cam Bốt về Việt Nam, đánh dấu bằng việc đại đức Thiện Luật tiếp nhận ngôi chùa ở Gò Dưa, Thủ Đức năm 1938 (xin đọc Minh Đức Triều Tâm Ảnh, Thắp Lửa Tâm Linh, NXB Thời Đại [2011], tr. 169).

Tựa đề sáu chương trong sách này lấy từ bản của ni cô Vajirā và Francis Story, bản tiếng Anh của Yang-Gyu An (YGA) không có. Tác giả chú giải này là ngài Buddhaghosa, nhưng chú thích ở cuối trang là của YGA, thầy và bạn của ông ta. Vì không muốn cộng nghiệp với YGA, tôi đã đọc rất kỹ tất cả các chú thích của riêng YGA, đã tham khảo các sách cần thiết được liệt kê ở trang chữ tắt để kiểm chứng sự chính xác của các chú thích này, và phân loại chúng như sau:

- Loại 1: loại này hoàn toàn mang tính cách học thuật, so sánh đối chiếu các chữ trong các bản Pāļi...
- •Loại 2: loại này, vì lý do nào đó, ông YGA đã cắt xén, nói có đầu nhưng không có đuôi, trích dẫn không đầy đủ những nguồn khác, làm người đọc hiểu lầm, gây ấn tượng không tốt cho người đọc, như ông nêu truyện 'trét phân bò' rồi bỏ lửng (xin đọc chú thích 264). Ngoại trừ người tìm hiểu Phật học thật sự, người đọc thường chỉ đọc qua rồi thôi, có mấy ai có đủ tài liệu và dù có đủ tài liệu, chắc gì đã chịu khó bỏ thì giờ tìm xem lời của YGA chính xác ra sao? hay đoạn YGA trích dẫn có ý nghĩa gì? Tôi tìm đọc tất cả các nguồn đã được YGA nêu ra để đối chiếu, kiểm chứng. Chỗ nào ông ta cắt bỏ, tôi dịch nguyên văn đoạn đó để bổ sung cho đầy đủ. Không những thế, tôi còn tìm và trích dẫn thêm những nguồn khác có liên quan đến đề tài đó mà ông YGA

không đề cấp tới để người đọc nhận định về những chú thích thuộc loại này. Quý vị sẽ thấy chữ Việt in nghiêng xen k**ẽ** là c**ủ**a tôi thêm vào có nêu ngu**ồ**n trích dẫn của nó. Ví dụ: chú thích số 724 về Ānanda nhân y, số 1004 về tuổi tho của Phât Pháp...

- •Loại 3: Trích dẫn loại này của YGA trái ngược với chính tài li**ê**u ông **ấy đưa ra**. Ví d**u**:
  - o Chú thích 122: các t**ỳ khưu ngườ**i Vajji ch**ủ trương** có thể ngồi trên miếng vải không có viền tua (đoc BD5, tr. 407, 414, 418, 428). YGA viết là có viền tua (Nguyên văn: using mats with fringes. Đoc ct 1, tr 24).
  - o Chú thích số 1055 về sư chứng quả Arahatta của Channa và hình phat brahmadanda. Xin đoc tron ven chú thích này, ở đây chỉ kể sơ lược: Theo YGA, Channa đã chứng quả Arahatta trước khi Ānanda đến tuyên bố áp dụng hình brahmada**nd**a nên YGA buông l**ờ**i phê phán: "M**ỉ**a mai thay" (đọc chú thích số 3, trang 182 bản tiếng Anh). Nhưng cũng cùng nguồn trích dẫn do YGA đưa ra ấy, đó là (Vin 11 291) tạng Luật Cullavagga XI, tr. 405 lai viết: sau khi chứng quả Arahatta, Channa đã đến gặp Ānanda để xin từ bỏ hình phat brahmada**nd**a. Ngài **Ānanda** tr**ả** l**ờ**i: "Từ lúc tôn gi**ả** Channa chứng quả vị giải thoát cuối cùng, ngay qiây phút đó, hình phat brahmadanda đã bị hủy b**ỏ.**"
- •Loai 4: Ông YGA bảo ở đoan 10 [MC 141A] được gi**ải thích là 'ngăn cấm' (?)** vi**ệ**c tôn kính xá l**ơ**i. L**ờ**i khuyên Ānanda ở đây trở thành sư phản đối tăng sĩ tham dư vào vi**ệ**c kính l**ễ** xá l**ơi đươ**c nói rõ ràng [(?), xin đọc chú thích 899]. Trong kinh, đức Phật khuyên

*Ānanda* đừng b**â**n tâm, hãy dành thì giờ cho vi**ê**c tu tập, không hề có điều luật 'ngăn cấm' tỳ khưu, tỳ khưu ni tôn kính, lễ lạy xá lợi hay những bốn thánh tích, chô động tâm. Người học Phật chúng ta không l**ay ai khác ngoài đứ**c Ph**â**t (**và các đề tử đã đượ**c gi**á**i thoát của Ngài). Đức Phật không nhận mặc khải từ b**ấ**t c**ứ** ai, "*không thánh không thần, chẻ đôi lịch sử* loài người, tự mình nỗ lực phá vỡ muôn triệu ngàn năm đen tối mù mit của vô thức con người," \* tư Ngài thực chứng giác ngộ, dẫn đến giải thoát. Thực ra, khi đảnh lê Ngài, chúng ta không kính lay cá nhân ai, chúng ta chỉ kính lạy phẩm hạnh trí tuê, giải thoát của các vi **ấy để** rồi khởi lên ước v**o**ng, quy**ế**t chí tu t**âp dũng mãnh** sao cho thành tưu được trí tu**ê** gi**ải thoát như** của các Ngài. L**ễ lạy như thế** tại sao ông YGA suy di**ề**n là bị ngăn cấm?

\*Đọc TT Minh Châu, *Trước Sự Nô Lệ Của Con Người,* tr. 163.

- •Loại 5: loại này có rất ít, không mang tính cách học thuật, chỉ là cảm nghĩ, ức đoán, phê bình riêng tư của ông YGA. Loại này, tôi cắt bỏ.
- •Loại 6: có vài chú thích mang tính cách so sánh tôn giáo ông YGA trích dẫn từ nguồn khác. So sánh này cho người ngoài đạo Phật đọc. Mục đích của cuốn sách này là dành cho Phật Pháp, chứ không phải để tỷ giảo nên tôi cắt bỏ.

Có nhiều chỗ trong bản tiếng Anh chỉ viết nhân vật đại danh từ ở ngôi thứ ba, nếu không đọc cùng với phẩm kinh, sẽ không biết được nhân vật ấy là ai, nên tôi đã đối chiếu với kinh và viết tên của nhân vật ấy ra để câu chuyện được rõ ràng, quý vị dễ theo dõi.

Riêng những chữ Viêt in đâm trong các dấu (), '', [] là những chữ của các ngài Minh Châu, Tinh Sư... dùng. Có theo sau d**ấ**u hoa thị \* hay không, t**ấ**t c**ả** các *chữ Viêt in nghiêng* **ở** b**ấ**t c**ứ** ch**ỗ** nào trong sách này là c**ủ**a tôi, ho**ặc là để** thêm chi ti**ế**t cho b**ả**n d**ị**ch **đầy đủ**, phong phú, hay để câu văn rõ ràng hơn và nhất là để sửa lai lời dịch của YGA cho đúng với chánh tạng. Có nhiều chỗ bản tiếng Anh của YGA viết sai (phần lớn là lỗi đánh máy), tôi **đã** sửa đoan **ấy cho đúng bằ**ng *chữ nghiêng* và có ghi nguồn gốc trích dẫn để quý vi kiểm ch**ứ**ng. Còn những chữ *Pāli* in đâm không có trong sách, do tôi thêm vào sau khi đối chiếu với nguyên bản.

Trong kinh này, đức Phật cho ta lời khuyên rất quan trong sau:

"Hãy là hải đảo cho chính mình, hãy nương tưa vào chính mình, không tìm ki**ế**m **nơi nương tư**a bên ngoài, l**ấ**y Giáo Pháp làm h**ải đả**o, l**ấ**y Giáo Pháp làm nơi nương tưa, không nương tưa chỗ nào khác."

> Đọc Sister Vajirā & Francis Story, Last Days of the Buddha, tr. 29 (DN ii 102).

Nhưng nương tưa vào Giáo Pháp nào? H**ê** th**ố**ng Tam Tạng *Pāli* là lời dạy nguyên thủy hay gần nguyên thủy nhất của đức Phât, có nôi dung, kết cấu giống với kinh do vua Asoka kh**ắ**c, tìm th**ấ**y **ở** hai ngôi chùa **ở** *Bhābrū* đươc các nhà khảo cố xác định là khắc vào khoảng 200 năm sau khi đức Phật nhập diệt. Vì thế, tôi tin vững ch**ắ**c r**ằ**ng Giáo Pháp trong h**ê** th**ố**ng Tam T**a**ng *Pāli* chính là lời Phât day duy nhất đáng tin cây, đáng được

làm ngu**ồ**n **nương** t**ư**a duy nh**ất để** t**ư** tìm hi**ể**u, t**ư** suy xét, tự thử nghi**ê**m.

Trong sách này **có đề** c**ập đế**n *samvega, pasada, nibbāna* và *parinibbāna*. Có th**ể nói đa**o Ph**â**t b**ắ**t ngu**ồ**n từ samvega và pasada của Thái tử Siddhattha khi nhìn thấy bốn hình ảnh ngoài cổng thành. Chúng ta đến với đạo Phật cũng vì samvega cảm nhận được trong cuộc đời này, vì *pasada* phát sanh từ lời dạy nguyên thủy của đức Phật, là nguồn hy vọng giải thoát cuối cùng. Vì thế, tôi thêm vào bài vi**ế**t Affirming The Truths of The Heart (Xác Nh**ậ**n C**ả**m Xúc C**ủ**a Lòng) c**ủ**a t**ỳ khưu** *T***hanissaro** người Hoa Kỳ nói về samvega, pasada. Tôi còn trích dẫn thêm phần chú giải để chúng ta thấy sư quan trong của samvega với người học Phật ra sao và hiệu tại sao phải **nuôi dưỡ**ng *saṁvega* trong lòng.

Vì sách này nói đến việc nhập diệt của đức Phật, nên tôi cũng kèm thêm bài viết về nibbāna và parinibbāna của Giáo Sư lỗi lac Lily de Silva, Bhikkhu Bodhi... để chúng ta có khái ni**ệm sơ lượ**c v**ề** hai ch**ữ** này.

Tôi xin kính gửi sách này **đế**n các t**ỳ khưu, tỳ khưu ni,** những người học Phật, cầu mong quý vị ngày càng học hỏi Giáo Pháp Chân Chánh (pariyatti-saddhamma), thực hành Giáo Pháp Chân Chánh (pa**t**ipatti-saddhamma) và Pháp Chân Chánh giác ng**ô** Giáo (adhigamasaddhamma) để nhờ trí đức các Ngài, Giáo Pháp chính hiệu được tồn tại và bền vững lâu dài.

Do được diễm phúc biết đến nguồn gốc lời dạy nguyên thủy hay gần với nguyên thủy của đức Phât ghi trong t**a**ng *Pāli* **để** t**ư** tìm hi**ế**u, tôi mãi mãi nh**ớ ơn thầ**y Minh Châu. May được các b**â**c thông tu**ê như** hai t**ỳ khưu** 

người Đức là Nyānatiloka và Nyānaponika, Bhikkhu *Nānamoli* (người Anh), *Bhikkhu Bodhi* (người Hoa Kỳ g**ố**c Do Thái)... d**ị**ch ra ti**ế**ng Anh, **để** tôi **có cơ hộ**i h**ọ**c hỏi được Giáo Pháp Chân Chánh của đức Phật nên tôi chân thành ghi ân các vi này, **các Ngài đề**u là Th**ầ**y c**ủ**a tôi. Tôi chân thành cảm ơn tất cả những tác giả khác đươc tham khảo nơi đây. Làm sao nói hết ân tình này.

Cu**ốn sách này ra đờ**i là do công trình c**ú**a nhi**ều ngườ**i: Con xin chân thành c**ảm ơn** S**ư** Cô Tâm Tâm, tuy thì gi**ờ** rất eo h**ẹ**p, **đã đọ**c, góp ý sửa bản thảo. Cả**m ơn** anh Bính, cô Thanh Loan đã góp ý, lo giấy phép in; xin cảm ơn anh Trần Xuân Huy và cô Đỗ Thị Xuân Hương đã dàn trang bản thảo, cô Hồng Sương làm bìa. Xin cảm ơn tất cả các nhà hảo tâm đã bảo trơ việc in quyển sách này.

Dù đã hết sức cố gắng, sai sót không sao tránh khỏi. Kính mong các b**â**c th**ứ**c gi**ả** tha th**ứ**, ch**ỉ** giáo, góp ý và biên v**ề đi**a ch**ỉ** sau: dhammaruci.nvn@gmail.com

> Dhammaruci Nguyễn Văn Ngân Xong ngày 6 tháng 12, 2015 Ngày gi**ổ** Mơ.

Xác Nh**â**n C**ả**m Xúc C**ủ**a Lòng Lời Dạy Của Đạo Phật Về Samvega và Pasada Bhikkhu Thanissaro Nguy**ễn Văn Ngân di**ch và chú thích

Một nhánh phái "đạo Phật" nào đó chủ trương tiếp nhận cuộc đời chỉ cho chúng ta tìm thấy hạnh phúc bằng cách mở rộng lòng ra đón nhận sự phong phú trong đời sống hàng ngày của mình.

Đó là điều chúng ta muốn - hay có người cố gắng thuyết phục chúng ta tin và chấp nhận loại đạo Phật hi**ện** đại hóa. 1 Nhưng đây có phải là thứ đạo Phật chúng ta cần? Và nó có phải là đao Phât không?

Hãy hồi tưởng lai môt chút về chuyên thái tử trẻ Siddhattha lần đầu chứng kiến cảnh già, bệnh, chết và g**ặp đạo sĩ ngạo** du tr**ầm tư mặc tưởng. Đây là mộ**t trong những đoan đời lịch sử của Thái tử được đoc nhiều nhất trong truyền thống Phât Giáo, phần lớn vì phẩm chất thẳng thẳn, thành thật với lòng trong cảm xúc của vi Thái tử này. Thái tử thấy già, bênh, chết là những hình **ả**nh hoàn toàn hãi hùng, và ch**ỉ** còn bi**ế**t trông cây vào lối sống thiền đinh trong rừng là lối thoát duy nh**ấ**t c**ủ**a mình. N**hà thơ Phậ**t giáo l**ớ**n Asvaghosa 2 nói là không ít b**ạ**n bè và thân quy**ế**n c**ủ**a Thái t**ử** c**ố** g**ắ**ng gi**ả**i quy**ế**t nh**ữ**ng nh**ân đi**nh **ấ**y c**ủ**a Thái t**ử** và Asvaghosa đã khôn khéo đưa ra lời khuyên đi vào cuôc đời nghe ra rất lôi cuốn. Nhưng hơn bao giờ hết, Thái tử nhận ra rằng nếu nhượng bộ theo lời khuyên của ho, Thái tử sẽ phản bội lại lòng mình. Chỉ còn cách tiếp

tuc trung thực với cảm xúc chân thất của chính mình, Thái t**ử** m**ớ**i có th**ể** b**ắt đầ**u c**ất bước trên đa**o l**ô** d**ẫ**n ra khỏi cái xã hội của mình với những giá trị thường tình và hướng về Giác Ngộ vô thượng vào cõi Bất tử.

Đây là câu chuyên hầu như không nói gì đến việc tiếp nhân cuốc đời theo nghĩa thông thường của danh từ, nhưng câu chuyên này khẳng định một điều còn quan tr**ọng hơn** cả cuộc sống: thành thật với lòng khi nó khát khao ki**ế**m tìm lo**a**i h**a**nh phúc tuy**êt đố**i tinh khi**ế**t. Sức mạnh của lòng khao khát này dựa vào hai cảm xúc, ti**ế**ng *Pāli* g**o**i là *saṃvega* và *pasada*. R**ất ít ngườ**i trong chúng ta được nghe hai chữ này, nhưng với đạo Phât, đây là những cảm xúc căn bản nhất. Các cảm xúc ấy không những truyền cảm hứng thôi thúc vi Thái tử trẻ trong việc tìm kiếm Giác Ngô, nhưng thâm chí sau khi chứng thành Phật đạo, Ngài còn khuyên nhủ đệ tử của mình hàng ngày nên trau gi**ồ**i các cảm xúc này. Th**â**t ra, cách đương đầu với các cảm xúc này của Thái tử nổi b**ật đế**n nỗi nó trở thành m**ô**t trong nhữ**ng đóng** góp quan trong mà Phât Pháp đã hiến tăng cho văn hóa Hoa K**ỳ** hi**ệ**n nay.

Samvega là cảm xúc Thái tử cảm nhận được khi già, b**ê**nh, ch**ết phơi bày trướ**c m**ắ**t mình l**ần đầ**u. *Saṁvega* là ch**ữ** khó d**ị**ch vì nó bao trùm m**ô**t lãnh v**ư**c vô cùng phức tap, có ít nhất là ba chùm cảm xúc cùng môt lúc:

1. là cảm giác kích động, buồn bã, bực bội xuất hiện khi nh**â**n ra sư vô d**ung và vô nghĩa củ**a ki**ếp đờ**i **mình đã thườ**ng s**ố**ng:

- 2. là cảm giác bị trừng phạt vì sự tự mãn và ngu dại của riêng mình sao đã sống mù quáng đến như thế:
- 3. là cảm giác lo lắng, thôi thúc, cố tìm lối thoát ra khỏi cái chu kỳ vô nghĩa này.

Trong giai đoạn trưởng thành, không lúc này thì lúc khác, tất cả chúng ta đều đã kinh nghiệm các chùm cảm xúc này một lần trong đời, nhưng tôi không biết có một tiếng Anh đơn độc nào có thể hội đủ cả ba nghĩa này. Có một thuật ngữ như thế có thể hữu ích, và đó cũng là lý do đủ để tiếp nhận chữ này vào ngôn ngữ của chúng ta.

Ngoài việc cung cấp một thuật ngữ hữu dụng, hơn thế nữa, đạo Phật còn dâng hiến cho chúng ta một chiến lươc hữu hiệu để đương đầu với những cảm xúc đứng sau thuật ngữ đó - những cảm xúc mà nền văn hóa của chúng ta cảm thấy bị đe dọa và đối phó với chúng thật vụng về. Dĩ nhiên, không phải chỉ riêng nền văn hóa của chúng ta bị các cảm xúc của samvega này đe d**o**a thôi **đâu. Trong câu chuyệ**n c**ủ**a *Siddhattha,* **trướ**c sư tỉnh mông của con trai mình, phản ứng của người cha đai diên cho cách thức hầu hết các nền văn hóa cố g**ắng đố**i phó v**ớ**i những c**ả**m xúc này: Vua cha c**ố** g**ắ**ng thuyết phuc Thái tử là tiêu chuẩn hanh phúc của người con cao đến mức không thể được, đồng thời cố gắng dùng tình duyên và đủ thứ lạc thú giác quan có thể tưởng tượng ra được để làm xao lãng tâm trí Thái tử. Nói giản di, chi**ến lược đó là** làm cho Thái t**ử** phải ha thấp tiêu chuẩn hạnh phúc của mình xuống và hài lòng

với hạnh phúc dưới mức tuyệt đối và đặc biệt là hạnh phúc không thuần khiết.

Nếu Thái tử trẻ ấy sống ở Châu Mỹ hôm nay, người cha sẽ có nhữ**ng phương tiên khác để đố**i phó v**ớ**i sư b**ấ**t mãn của Thái tử, nhưng chiến lược căn bản cốt yếu v**ẫn như nhau. Chúng ta có thể dễ dàng tưởng tươ**ng người cha sẽ đưa Thái tử đến gặp một người cố vấn tôn giáo để day Thái tử nên tin rằng sự sáng tạo của thương đế nói chung là tốt và đừng chú ý gì đến bất kỳ khía c**ạ**nh nào c**ủ**a cu**ộ**c s**ố**ng n**ữ**a **để** có th**ể** khi**ế**n Thái tử chê bai chỉ trích ni**ềm tin đó. Hay ngườ**i cha s**ẽ đưa** Thái t**ử đế**n g**ặ**p nhà ch**ữ**a tr**i** tâm lý, chuyên viên này s**ẽ** ch**ẩ**n **đoán** c**ả**m xúc *samvega* là không có kh**ả năng** chấp nhân thưc tai. Nếu tri liêu bằng lời thuyết phục để không có hi**ề**u qu**ả, bác sĩ chuyên khoa** phân tâm h**o**c sẽ kê toa, cho thuốc thay đổi tâm thái để làm cảm xúc ấy đờ đi, đẩy nó ra khỏi thân thể của Thái tử trẻ để chàng có thể trở thành phần tử có hiệu năng, khéo thích ứng trong xã hội.

N**ếu ngườ**i cha th**ư**c s**ư** theo k**ịp khuynh hướ**ng th**ời đa**i, ông **ấ**y có th**ể** tìm th**ấ**y m**ô**t v**i** th**ầ**y d**a**y Dhamma (Pali), Dharma (Sanskrit), người có thể dạy Thái tử tìm thấy hanh phúc trong đời ở những khoái lac nhiêm mầu nhỏ nhặt - một tách trà, một chuyến tản bộ trong rừng, ho**at đô**ng xã h**ô**i, xoa d**i**u n**ỗi đau kẻ** khác. Chàng Thái tử sẽ được khuyên là đừng bân tâm đến những hình thức h**anh phúc này, chúng cũng sẽ** bị tu**ổ**i già, b**ê**nh hoan và cái chết cắt đứt đi. Giây phút hi**ê**n tai là tất cả những gì chúng ta có, vì v**â**y chúng ta nên c**ảm kích cơ** h**ôi thưở**ng th**ứ**c khoái l**a**c tr**ô**n l**ẫ**n v**ớ**i kh**ổ đau** hay h**ố**i

ti**ế**c **này nhưng khi chúng qua đi, đừ**ng ôm giữ những vui thú ng**ắ**n ng**ủ**i **ấ**y.

Chúng ta đã biết trong câu chuyên này, vi Thái tử hào hùng với trái tim c**ủa sư tử đương nhiên là không** l**ắ**ng nghe lời khuyên khôn khéo đó. Thái tử sẽ thấy đó chỉ là l**ờ**i tuyên truy**ề**n cho l**ố**i s**ố**ng hoàn toàn vô v**ọ**ng, mu**ố**n Ngài tr**ở** thành k**ẻ** ph**ả**n b**ộ**i l**ạ**i chính mình. Nhưng nếu Thái tử không tìm thấy an ủi trong những ngu**ồ**n này, chàng s**ẽ đi đâu để** tìm trong xã h**ộ**i này? Không gi**ống như Ấn Độ** th**ờ**i **ấ**y, chúng ta không có b**ấ**t kỳ giải pháp thay thế nào bền vững, được xã hôi chấp nhận ngoài việc trở thành những phần tử có hiệu năng trong xã h**ô**i. Ngay c**ả** các nhà dòng tr**ầ**m l**ă**ng c**ủ**a chúng ta cũng bị đánh giá theo khả năng cung cấp bánh mì, m**ất ong và rươ**u vang cho th**i trườ**ng. Nên Thái tử có thể không tìm thấy cách nào khác ngoài việc gia nhập nhóm "người sống lãng du" và những đạo sĩ / **ẩn sĩ**, nh**ữ**ng k**ẻ** c**ả**i cách, nh**ững ngườ**i làm cách m**a**ng, những kẻ tìm kiếm hiện hữu, đặc biệt là tìm kiếm một thực thể hiện hữu độc lập nào đó và những kẻ tự sống ngoài tr**ờ**i bên l**ề** xã h**ô**i.

Thái tử có thể gặp nhiều bô óc tinh tế và tâm hồn nhay cảm trong những nhóm này, nhưng không có một khối lượng trí tuệ sâu sắc hoán thế khống lồ nào được tích lũy, đã được kiểm chứng để tiếp cận cả. Người ta có thể tặng Thái tử cuốn sách của Thoreau3 hay Muir,4 nhưng những tác phẩm của hai người này không đưa ra lời phân tích thỏa đáng về già, bênh và chết và không đưa ra lời khuyên làm sao để có thể vượt qua được những thực tr**ạ**ng này. Và bởi vì h**ầu như không**  có bất cứ hệ thống bảo vệ nào che chở cho những người sống bên lề xã hôi, Thái tử có thể nhân ra là mình dành nhiều năng lực quá đáng vào vấn đề sống còn tối thiếu, chẳng còn lại bao nhiêu năng lực để tìm gi**ải đáp riêng cho chính mình về** v**ấn đề** sa**ṁ**vega. Cu**ố**i cùng, có l**ẽ** Thái t**ử** s**ẽ** b**ỏ** ngang hành trình tìm ki**ế**m Giác Ng**ộ** c**ủ**a mình, s**ẽ** bi**ế**n m**ấ**t **đâu đó** trong ti**ể**u bang Utah (Hoa Kỳ), nơi thung lũng hoang vu có vực sâu, có con sông nhỏ, có con l**ach êm đề**m lờ lững chảy qua, hay trong cánh rừng ở Yukon (Canada) mà **không để** lai dấu tích nào.

Tuy nhiên, may cho chúng ta, Thái tử được sanh ra trong một xã hội cấp dưỡng và trọng vọng những đạo sĩ / ẩn sĩ. Điều này giúp cho Thái tử cơ hôi tìm ra giải đáp riêng cho chính mình về vấn đề samvega tương xứng với sư thành thât với lòng mình.

Trong câu chuy**ê**n c**ủ**a Thái t**ử** *Siddhartha*, **bước đầ**u tiên trong g**iải đáp đượ**c bi**ểu tượ**ng hóa nhờ phản ứng của Thái tử trước nhân v**â**t thứ tư nhìn th**ấ**y trong chuy**ến đi ngoài cung điệ**n: vị đạo sĩ ngao du trầm tư m**ăc tưở**ng. Cảm xúc được Thái tử cảm nghi**ê**m tai thời điểm này được gọi là pasada, một mớ cảm xúc phức tap thường được dịch là "tư tin, trong suốt và tĩnh l**ặng." Cảm xúc này ngăn không cho** sa**ṁ**vega bi**ế**n thành tuyệt vọng. Trong trường hợp của Thái tử, Thái tử đã có được nhân thức rõ ràng về vấn đề thực sư hê trọng của mình và cách thức giải quyết dứt điểm nó, không còn dây dưa gì nữa, đưa đến trang thái vươt qua già, bênh và chết, cùng lúc cảm thấy tư tin là cách này sẽ giải quyết được vấn đề.

**Như lờ**i d**a**y c**ủ**a Ph**â**t Giáo thu**ở ban đầ**u th**ắ**ng th**ắ**n và công khai thừa nhân, vấn đề thực sư hệ trong ấy là: chu kỳ sanh, già và ch**ết là vô nghĩa. Nhữ**ng lời d**ạ**y này không cố gắng thuyết phục chúng ta phủ nhận sự kiện có th**ực này và cũng không đòi hỏ**i chúng ta không thành th**ậ**t v**ớ**i lòng mình hay nh**ắ**m m**ắt làm ngơ trướ**c thực tại. Như có một vị thầy đã đặt lại vấn đề như thế này: Người học Phật thừa nhân thực tại khố đau – nó quan tr**ong đế**n n**ô**i kh**ố đau đượ**c tôn vinh thành s**ư** thực cao cả thứ nhất (đệ nhất thánh đế) - khố đau chính là t**ă**ng ph**ẩ**m, vì nó xác nh**â**n kinh nghi**ê**m nh**a**y cảm nhất và trưc tiếp đến các hiên tương, môt kinh nghiêm mà nhiều tôn giáo khác cố sức phủ nhân.

Từ nhân định đó, Phât Giáo thuở ban sơ day chúng ta cần phải nhay cảm hơn nữa, nhay cảm cho tới mức chúng ta nhìn ra được nguyên nhân thực sự tạo khố đau không nằm ở ngoài kia – ở ngoài xã hội hay ở người nào khác - mà ở trong đây, ngay trong khao khát (**tham ái**) có trong tâm thức từng người. Rồi những lời day ấy xác nhân rằng có sư chấm dứt khổ đau, có sự giải thoát khỏi chu kỳ sanh tử vô nghĩa ấy. Những lời dạy ấy chỉ cho con đường dẫn đến giải thoát đó, bằng cách tu tập phát triển các phẩm hạnh cao cả ti**ề**m **ấ**n trong tâm th**ứ**c cho t**ớ**i m**ứ**c các ph**ấ**m h**a**nh cao cả ấy sẽ vứt bỏ khao khát qua môt bên và mở cánh cửa đi vào Bất tử. Như vây, vấn đề thực sư hệ trong kia có gi**ả**i pháp th**ự**c ti**ê**n, gi**ả**i pháp **ấ**y n**ằ**m trong quy**ền năng củ**a m**ỗ**i chúng ta.

Đây cũng là giải đáp mời gọi sự xem xét kỹ lưỡng có tính cách phê bình và th**ử** nghi**ệ**m - m**ộ**t d**ấ**u hi**ệ**u cho th**ấy đứ**c Ph**ât đã tư tin như thế** nào v**ề** gi**ả**i pháp Ngài đã tìm ra để đối phó với vấn đề samvega. Đây là một trong những khía c**ạ**nh của đạo Phật đích thực, đạo Phật đích thực này thu hút nhiều nhất những người đã chán ng**ấ**y lời khuyên nên phủ nh**ậ**n cái nhìn sâu sắc đã dấy lên cảm giác về samvega ngay lần đầu.

Th**ưc ra, đa**o Ph**â**t thu**ở** ban **sơ** ch**ẳ**ng nh**ữ**ng t**ư** tin là có th**ể đương đầ**u v**ớ**i c**ả**m xúc *saṁvega* mà còn là m**ô**t trong số rất ít tôn giáo tích cưc trau dồi chúng đến mức tri**ệt để**. Giải pháp cho v**ấn đề** cu**ộ**c s**ố**ng c**ủa đạ**o Ph**ậ**t đòi hỏi người hoc Phât phải cống hiến nỗ lực nhiều đến n**ô**i ch**ỉ** có c**ả**m xúc *saṁvega* mãnh li**ê**t m**ớ**i gi**ữ** cho mình không bị quay trở lai đường xưa lối cũ. Như vây, đề nghị tất cả những người học Phật, cả nam lẫn nữ, cư sĩ hay xuất gia, hàng ngày nên quán tưởng về già, b**ê**nh và ch**ế**t - **để** phát tri**ể**n c**ả**m xúc *saṁvega -* và nhờ oai lực của công phu luyện tập riêng của chúng ta, s**ẽ đưa** sa**ṁ**vega **đến bướ**c k**ế** ti**ế**p: pasada.<sup>5</sup>

Với người có cảm xúc manh đến nỗi ho muốn từ bỏ bất cứ ràng buôc xã hôi nào ngăn cản ho trên bước đường chấm dứt khổ đau, đao Phât cống hiến môt khối lương trí tu**ê** kh**ổ**ng l**ồ đã được ngàn đờ**i th**ử** nghi**êm để** tu hoc, cùng với môt hê thống bảo vê: giáo hôi Tăng Già, một định chế xã hội cho phép họ giã từ đời cư sĩ mà không phí thời gian bân tâm về việc sống còn căn bản. Với người không thể từ bỏ ràng buộc xã hội, Phật pháp cung ứng cách sống trong thế gian để không bị thế qian đánh bai, tiếp tục sống rông lương, có giới hanh và tham thi**ề**n **để gia tăng sứ**c m**ạ**nh cho ph**ẩ**m ch**ấ**t thánh thiên của tâm thức dẫn đến chấm dứt khổ đau.

Mối liên hệ cộng sinh được đề ra cho hai parisa hay hai đoàn thể Phật giáo bảo đảm mỗi bên đều có lợi ích do tiếp xúc với nhau. Sự ủng hộ của cư sĩ bảo đảm cho các tăng ni không cần phải quan tâm lắm về thực phẩm, y, nơi ở; lòng biết ơn không sao tránh khỏi của tăng ni về sự cúng dường thoải mái rộng lượng của cư sĩ giúp các tăng ni không biến thành những người lạc lõng trong xã hội và những người có ác cảm với xã hội. Đồng thời, nhờ tiếp xúc với các tăng ni giúp cho cư sĩ nuôi dưỡng nhân sinh quan thích hợp về cuộc đời, nuôi dưỡng năng lực của saṁvega và pasada họ cần, ngăn không cho tuyên truyền hưởng thụ vật chất của nền kinh tế tiêu thu làm chúng cùn suy và tê dai đi.

Như vây, chấp nhân hoàn toàn chu kỳ sanh, già và ch**ết vô nghĩa này, thái đô** c**ủa ngườ**i h**o**c Ph**â**t là trau dồi và phát triến *saṁvega* thành *pasada:* một đạo lộ ch**ắ**n ch**ắ**n d**ẫn đế**n B**ấ**t t**ử. Đa**o l**ô ấ**y không ch**ỉ** bao qồm hướng dẫn đã được chứng minh qua thời gian, mà còn có cả môt định chế xã hội nuôi dưỡng nó và giúp nó sống sót. Đây là tất cả những gì mà xã hôi chúng ta khát khao c**ần đế**n. Trong n**ổ lự**c g**ầ**y d**ựng đạ**o Ph**ậ**t trở thành khuynh hướng có ưu thế trong xã hôi hi**ê**n nay của chúng ta, thật xấu hổ khi hai khía cạnh này của Ph**ât giáo thườ**ng bị bỏ lơ. Chúng ta cứ quên rằng nguồn sức manh của đao Phât là khả năng đặt một chân ngoài giòng đời, và quên ẩn du lâu đời của sư hành trì là sang tới bờ bên kia. Hy vọng của tôi là chúng ta s**ẽ** b**ắt đầ**u g**ơ**i nh**ớ** sa**ṁ**vega và pasada l**a**i trong tâm thức và coi tr**ong chúng để** trong n**ổ** lực tìm th**ấ**y m**ột đa**o Ph**â**t thu ph**uc được lòng ngườ**i, cu**ố**i

cùng chúng ta không đi đến tình trạng hạ giá mình quá th**ấ**p.

Bhikkhu **T**hanissaro

#### Chú thích của người dịch:

**1.** Mainstreamlined Buddhism. Streamline đồng nghĩa với modernize, update... Mainstreamline có nghĩa là modernize, update, alter connotations... a part or its entire content in order to make it appeal to the widest audience possible: Mainstreamlined Buddhism là đao Phât đã 'bi' hiện đai hóa, 'bi' cấp nhât hóa, 'bi' sửa đổi môt phần hay toàn thể nôi dung của nó để lôi cuốn số lương đôc giả đông th**ể**. **Như vâ**y, nói nh**ấ**t CÓ mainstreamlined Buddhism là đạo Phật hiện đại hóa.

Nói theo thầy Minh Châu: "đây là phức cảm của người trí thức Phât Giáo muốn 'tục hóa' đạo Phật, muốn 'thích ứng' Phât Giáo với nhu cầu văn minh tân ti**ế**n hi**ên đa**i. **Đa**o Ph**ât là đao như thâ**t (yathābhūtamagga). Tất cả mọi sư phải thích ứng với sư thất, chứ sư thất không phải thích ứng với cái gì c**ả**. T**ấ**t c**ả** nhu c**ầu văn minh tân tiế**n hi**ê**n đai phải thích ứng với đao Phât, chứ không phải đạo Phật phải thích ứng với những thứ ấy."\* Sự phát triển ngày càng bền vững của Phật Giáo Nguyên Thủy ở xã h**ôi văn minh Âu Mỹ** hi**ên đai đã** chứng tỏ nhận định của HT Minh Châu là đúng. Bhikkhu Thanissaro đã nhìn thấy điều này để cảnh giác **ngườ**i Âu Tây m**ớ**i làm quen v**ới Đạ**o Ph**ậ**t v**ấ**n đề Giáo Pháp Chân Chánh bị xâm ph**a**m khi bị sửa

- đổi, tính cách chân chánh, tinh tuy**ề**n không còn n**ữ**a khi đem đao Ph**â**t ra hi**ên đa**i hóa.
  - \* Đọc "Trước Sự Nô Lệ Của Con Người", tr. 165-169.
- 2. Asvaghosa hay Aśvaghoṣa (Mã Minh, sanh năm 80?- mất năm 150?), nguyên là Bà la môn, sau khi thua cuộc tranh biện về Ấn Độ Giáo và Phật Giáo, bỏ Bà la môn, theo đạo Phật. Tác giả thi phẩm Buddhacarita (Cuộc Đời Đức Phật), cuốn Sraddhotpāda Mahāyāna "Đại Thừa Khởi Tín Luận."
- **3.**Henry David Thoreau (1817-1862): diễn giả, thi sĩ Hoa Kỳ, nổi tiếng với tác phẩm *Walden* hay *Life in the Woods* (1854) kể lại hai năm sống một mình, tự cung tự cấp trong rừng.
- **4.** John Muir (1838-1914): **ngườ**i Hoa Kỳ gốc Tô Cách Lan, **nhà văn,** nhà thám hiểm, tiên phong trong việc bảo vệ **môi trườ**ng.
- **5.**Đức Phật nói trong Kinh Phật Tự Thuyết (Itivuttaka), phẩm Hân Hoan (Somanassasutta: It II.1.10): "Này các tỳ khưu, tỳ khưu có hai điều sau: sống với tâm thoải mái dễ chịu và hân hoan khi chứng kiến những hình ảnh, cùng lúc đó, nguồn gốc cho sự hủy diệt nhiễm lậu đã bắt đầu phát sanh trong vị ấy. Hai điều ấy là gì: saṃvega xảy ra trong những trường hợp\* khiến nó sanh khởi; người kinh nghiệm được saṃvega ấy khởi lên nỗ lực có phương pháp. <sup>2</sup>\*

"Bậc trí chỉ dao động mãnh liệt với những trường hợp\* gây dao động; vị tỳ khưu nhiệt tâm, tinh cần sáng suốt nên suy xét chánh đáng điều này bằng tuệ quán. Khi sống đời an lạc, nhiệt tâm như thế,

đúng với thực tai (và) hăng hái nhiệt thành trau d**ồi tâm tĩnh lă**ng, v**i tỳ khưu ấ**y sẽ hủy di**ê**t kh**ổ đau." Đo**c Peter Masefield, The Iti. tr. 30.

\* Kinh Đai Bát Niết Bàn (D 16) và BKTC (AN 4.118) li**ệ**t kê b**ố**n **nơi động tâm, đặ**t chúng ta vào trường hợp chủ đông khởi lên thê nguyên hay gây c**ảm giác ngưỡ**ng m**ộ**, mu**ố**n dâng hi**ế**n đời mình cho Sư nghi**ê**p gi**á**i (samvejanīya). Các tỳ khưu, tỳ khưu ni, cư sĩ đến đây dành hết nỗ lực vào việc tu tập để hoàn thành m**u**c tiêu, sư nghi**ê**p này.

*Visuddhimagga* còn k**ế** ra tám **trườ**ng h**ợp đô**ng tâm: sanh, già, b**ê**nh, ch**ế**t, kh**ổ ở đi**a ng**u**c hay mất mát (apāya), khổ bắt nguồn [từ luân hồi] trong quá kh**ứ**, kh**ổ** b**ắ**t ngu**ồ**n [t**ừ** luân h**ồ**i] trong tương lai, khổ bắt nguồn vì phải kiếm mi**ếng ăn trong hiê**n tai (đoc POP, Bi**ế**n X**ứ Đấ**t, Ch IV đ. 63).

Chú gi**ả**i *Itivuttaka* (It-a 143ff) Vol. I:

- Li**ệ**t kê 89 nguyên nhân khi**ến cho đứ**c Ph**ật độ**ng tâm, kh**ởi lên lòng đai bị thương xót chúng sanh. Do**c Peter Masefield, chú thích 5, quy**ê**n *The* Commentary on the Itivuttaka (Chú gi**ả**i Kinh Ph**â**t Thuy**ết Như Vâ**y) Vol. I, PTS [2008] tr. 359-64.
- Các nguyên nhân này được li**ê**t kê trong Pa**t**isambhidamagga (tr. **126ff). Đo**c Peter Masefield, sđd, tr. 287ff. Đoc Nguyễn Văn Ngân, Đạo Vô Ngại Giải, đ. 597, Luận I, trang 138-142 li**ê**t kê 89 nguyên nhân này.
- <sup>2</sup>\* Chú gi**ả**i *Atthasālinī* c**ủ**a *Dhammasangaṇī (Pháp* Tu) giải thích: Câu 'Nỗ lưc có phương pháp (yoniso padhānena) 3\* của người bi dao đông mãnh liêt'

được dùng để nói đến nỗ lực thích đáng của người ấy (đọc The Expositor I, II tr. 72). Vì bị dao động mãnh liệt, vị ấy tạo nỗ lực hợp lý, vì vậy, nỗ lực có dao động mãnh liệt (saṁvega), hay có điều kiện căn bản làm cho nỗ lực như là nguyên nhân gần. Nỗ lực chính đáng nên được coi là nguồn gốc của tất cả thành tựu. Đọc The Expositor I, II, tr. 159.

3\* Với nỗ lực có phương pháp (yoniso padhānena), các tr**ạ**ng thái b**ấ**t thi**ệ**n bị từ bỏ, tr**ạ**ng thái thi**ệ**n được chu toàn, và thành tưu tr**a**ng thái tối thượng. Thêm vào đó, chính vì dao đông ấy người ta không còn tin vào bất cứ bảo boc nào, chỗ ẩn náu nào, ch**ổ nương dư**a nào trong cõi luân h**ồ**i..., **ngườ**i ta khôna còn qi**ũ** nh**â**n thức ôm (vinivattitavisaññito) trong tâm, không còn bám l**ấ**y lề lối suy nghĩ cũ, trái lại, người bị dao động chỉ ng**ả** v**ề** *nibbāna,* **hướ**ng v**ề** *nibbāna,* **có khuynh** hướng thiên về nibbāna. Đọc Peter Masefield, sđd, tr. 288-9.

\* \* \*

#### Nibbāna và Parinibbāna

trích so**a**n t**ừ**:

Nyanatiloka: Manual of Buddhist Terms and Doctrine Lily de Silva: Nibbāna As Living Experience

Bhikkhu Bodhi: Nibbāna, The Buddha's Teaching As

It is (MP3)

### Dẫn nhập

Chúng ta nên có ki**ế**n th**ứ**c, hi**ể**u bi**ế**t lý thuy**ế**t v**ề** nibbāna vì hiểu biết này là điều kiên cần thiết để hiểu tr**o**n v**e**n s**ư** th**ư**c v**ề** *Anattā* (tính vô ngã hay không có thực thể) của mọi hình thức hiện hữu. Nếu thiếu hiểu bi**ế**t này, s**ẽ** d**ễ** hi**ể**u sai *Nibbāna* là s**ư** h**ủ**y di**ê**t b**ả**n ngã theo chủ trương của phái diệt tân (chết là hết) hay là trang thái hiện hữu vĩnh cửu để bản ngã đi vào theo chủ trương của phái trường cửu.

Ngài Buddhaghosa trình bày vô ngã theo dàn khung b**ốn thánh đế**:

"Chỉ có kh**ổ đau hiê**n hữu, **nhưng** không th**ấ**y người khố đau nào

Hành vi tạo nghiệp hiện hữu, nhưng không có người tạo nghiệp

*Nirvāna* hi**ê**n h**ữu, nhưng không có ai đi** vào Đao lô Giải Thoát hiện hữu, nhưng không thấy người lữ hành trên đao lô ấy."

Vis. XVI, đ 90.

Nibbāna có hai loại hay hai giai đoạn:

- Sa-upādi-sesa-nibbāna [nibbāna với năm uẩn (tập hợp, nhóm) còn sót lại: hữu dư y niết bàn] hay kilesa-parinibbāna (nibbāna với các nhiễm lậu hoàn toàn bị tuyệt diệt).
   Đây là nibbāna chứng đạt được khi giác ngộ.
   Đọc Iti 41.
- An-upādi-sesa-nibbāna [nibbāna không có tập hợp (uẩn) nào còn sót lại: vô dư y niết bàn] hay khandha-parinibbāna (đó là nibbāna dưới hình thức tiến trình tạo lập tập hợp (uẩn) từ vô thỉ hoàn toàn bị tuyệt diệt, không còn cơ hội nào để tiếp tục tái diễn và tạo nên kiếp đời mới nữa). Bậc giải thoát đã hoàn toàn tịch diệt. Đọc Iti 41; A IV 118.

Đôi khi, có vị chứng cả hai loại *nibbāna* này cùng một lúc (samasīsī): như tỳ khưu Channa chứng quả Arahant ngay lúc tự tử. Xin nói qua một chút về tự tử. Đức Phật nói rằng tự tử đáng bị khiển trách khi người ta từ bỏ tấm thân này nhưng lại còn muốn bám lấy tấm thân khác. Sau khi tự tử, vì tỳ khưu Channa không còn muốn bám lấy tấm thân nào nữa, nên việc tự tử của tỳ khưu Channa không có gì để bị khiển trách cả. Đọc Bhikkhu Bodhi, MLDB, Phẩm 144, tr. 1116; chú thích 1311-1314 tr. 1352-3.

#### Nibbāna như là kinh nghiệm sống:

Nibbāna là mục tiêu tối hậu của người học Phật kiếm tìm hoàn thiện và hạnh phúc. Để hiểu thuật ngữ này, ta hãy đọc câu kệ của Kisā Gotamī, cô gái thuộc giai cấp Khattiya ở Kapilavatthu, khi nhìn từ bao lơn thấy Thái Tử Siddhattha Gotama từ công viên trở về cung

điển lúc Thái Tử sắp sửa xuất gia, từ bỏ tất cả để tìm đường giải thoát. Vui mừng khi thấy Thái Tử, Kisā Gotamī nói:

Nibbutā nūna sā mātā, nibbuto nūna so pitā Nibbutā nūna sā nārī, yassāyam īdiso patī.2

"Th**â**t là h**a**nh phúc/mãn nguy**ê**n/an l**a**c bi**ế**t bao cho **ngườ**i m**e** (có **ngườ**i **con như vâ**y), th**â**t là h**a**nh phúc/mãn nguyên/an lac biết bao cho người cha (có **ngườ**i **con như vâ**y), th**â**t là h**a**nh phúc/mãn nguyên/an lac biết bao cho người đàn bà có người chồng như vây."

Nibbuta (bắt nguồn từ chữ nir + vr) thường được coi là quá kh**ứ** phân t**ư** c**ủa đô**ng t**ừ** *nibbā***yati, và** *nibbāna* là danh từ của đông từ này. *Nibbāna* có nghĩa là hanh phúc, mãn nguyên, an lac. Nibbāyati cũng có nghĩa là dâp tắt, thổi tắt như thổi tắt ng**on đèn.<sup>3</sup> Nibbāna đượ**c gọi như thế vì nó là sự thổi tắt ngọn lửa tham, lửa sân, lửa si *(rāgaggi, dosaggi, mohaggi).*Khi những ng**o**n lửa này tắt, an lạc sẽ đạt được, và con người trở nên hoàn toàn mát lanh - sītibhūta. 5 Chữ "mát lanh" được dùng để diễn đạt thực tại tâm lý đúng với nghĩa đen của nó.6 Sân hận làm chúng ta nóng nảy và bứt rứt không yên. Khi cảm xúc tiêu cưc này bị tuyết diệt hoàn toàn, không còn sanh khởi lai nữa, tâm tính ấy được mô tả là mát lanh. *Nibbāna* là trang thái có thể đat được ở ngay đây, ngay bây giờ, ngay trong ki**ế**p này và không là tr**a**ng thái đat được chỉ sau khi chết.

#### Hanh phúc

Nibbāna được mô tả là hạnh phúc tối thượng, là trạng thái an lạc vô thượng. Những ai đã chứng đạt nibbāna sống trong an lạc tuyệt đối, không thù hận và không tâm bệnh giữa đám người thù hận và tâm bệnh. Chữ sukha chỉ tâm tư hạnh phúc lẫn cảm giác khỏe khoắn về thể xác, người chứng nibbāna chắc chắn thể nghiệm được sử an lac thân tâm.

Ngay trước khi chứng đạt *Nibbāna*, cảm giác khoan khoái của cơ thể không có tính cách nhục dục kinh nghiệm được trong thời gian giới hạn, có thể đạt được nhờ nhập các cõi thiền *(jhāna)*. Kinh Sa Môn Quả mô tả cảm giác khỏe khoắn về thể xác bằng cách so sánh như sau:

- Cõi thiền thứ nhất: Khi nhồi bột tắm với nước thành viên bột gọn gàng, khéo léo đâu và đó, nước thấm viên bột nhưng nước không chảy ra. Cũng thế, thân vị tỳ khưu trong cõi thiền thứ nhất được hỷ lạc do ly dục sanh (vivekajaṁ pītisukhaṁ) ướt đẫm và lan tỏa khắp thân.
- Cõi thiền thứ hai: một ao sâu được dòng suối ngầm đổ đầy, không có chỗ nào là không có nước chạm đến cả nhưng nước không tràn. Cũng thế, hỷ lạc do định sanh (samādhijam pītisukham) thấm nhuần toàn thân vị tỳ khưu trong cõi thiền thứ hai.
- Cõi thiền thứ ba: Hoa sen sanh trong nước, lớn lên trong nước, hoàn toàn chìm dưới nước, không có chỗ nào là không có nước lạnh chạm đến. Cũng vậy, hạnh phúc/sự khỏe khoắn dễ chịu lan tỏa, đẩm ướt và thấm nhuần toàn thể thân tỳ khưu trong cõi thiền thứ ba.

• Cõi *nibbāna:* nh**â**p vào cõi này, kinh nghi**ê**m c**ả**m giác khoan khoái tinh t**ế hơn của cơ thể** không có tính cách nhục dục được thiết lập thường trực. Kinh *Cańki* nói rằng khi vị t**ỳ khưu chứ**ng nh**ậ**p sự thực tối hậu, ngài thể nghiệm kinh nghiệm đó "bằng thân." 11

Nói về thể nghiệm của bậc Arahant, Suttanipāta (Kinh Tâp) nói là nhờ hủy di**ê**t tất cả cảm th**o**/cảm giác, tỳ khưu sống không còn ham muốn và tự t**a**i. 12 Có l**ầ**n ngài *Sāriputta đượ*c h**ỏ**i là có h**a**nh phúc nào khi không có c**ả**m th**o**/c**ả**m giác. 13 Ngài giải thích là chính sư vắng mặt của cảm tho/cảm giác tự nó đã là hạnh phúc. 14

#### Hoàn thiện giới hạnh

Nibbāna là trang thái giới hanh hoàn thiên. Người đã chứng *Nibbāna,* tất cả gốc rễ thúc đẩy bất thi**ện như** tham sân si đã bị hủy diệt hoàn toàn (kilesaparinibbāna), không còn cơ hội nào sanh khởi nữa. Vì thế Nibbāna được gọi là sự hủy diệt tham, hủy diệt h**ủ**∨ (rāgakkhaya, dosakkhaya, sân, di**ê**t Sİ mohakkhaya). Đặc tính của Nibbāna là āsavakkhaya (hủy diệt nhiễm lâu). Khao khát (**tham ái) đời đờ**i bi nhổ tân gốc, vì thế *tanhakkhaya* đồng nghĩa với Nibbāna. Tất cả các loại ngã mạn tư tôn, tư ti hay ngang bằng (seyyamāna, hīnamāna và sadisamāna) đều bi loai bỏ. Cũng cần phải nói là bậc Arahant không còn ảo tưởng về ngã mạn như Tôi, của tôi. Vượt qua ngã, Arahant còn vươt luôn qua cả giới tính. Somã, vi tỳ khưu ni chứng quả Arahant trả lời với Māra là 'nữ

**tính' không phả**i là tr**ở** ngại cho vi**ệ**c ch**ứ**ng nhập chân  $\text{l}\acute{\text{y}}.^{\textbf{15}}$ 

#### Thực Chứng

Tang *Pāli* đề câp đến khía canh nhân thức của thực chứng *nibbāna:* "Màn đêm (vô minh) khổng lồ đã bị xé tan" (tamokkhandham padālitam). 16 Trong bài giảng đầu tiên, đức Phật diễn tả sự chứng ngộ Bốn Sự Thực như là sư sanh khởi của mắt, của trí tuê, của cái nhìn chi**ế**u di**ê**u, c**ủ**a trí, và c**ủ**a ánh sáng. <sup>17</sup> M**ô**t l**ố**i nói khác là: chứng ba trí (ba minh) (tisso vijjā anuppattā): nhớ ki**ế**p quá kh**ứ (pubbenivāsānussati-ñān**a), thiên nhãn (dibbacakkhu), trí biết nhiễm lâu đã bị hủy diệt (āsavakkhayañāna lậu tận minh). 18 Trí đầu tiên kiểm chứng thuyết tái sanh, trí thứ hai kiểm chứng thuyết nghi**ê**p qu**ả**, trí th**ứ** ba nh**â**n ra ngu**ồ**n g**ố**c sanh kh**ở**i có điều kiện của tất cả các hiện tượng và tính vô ngã. 19 Đôi khi thần thông (abhiññā) cũng được đề câp đến khi nói đến khả năng của vị Arahant: năng lực siêu nhiên *(iddhividhañāna),* **thiên nhĩ thông** *(dibbasotañāna)* và trí bi**ết được tâm ý ngườ**i khác *(cetopariyañāna* tha tâm thông).20 Với sự chứng nhập *nibbāna*, bậc đã được giải thoát biết rằng sanh đã bị phá hủy, đời sống phạm hạnh đã sống trọn, việc cần làm đã làm, không còn trở lại hiện hữu ở cõi đời (trần tục) này nữa. 21

Kinh *Uddesavibhanga* giải thích bản chất của thức và cách suy nghĩ chung về nhân thức của vi *Arahant:* 22

 Thức của vị Arahant không phân tán rải rác và tỏa ra khắp nơi trong thế giới bên ngoài (bahiddhā

*viññānam avikkhittam avisatam) vì Ngài không* đắm chìm trong vi**ệc hưở**ng th**u các đối tươ**ng giác quan (m**ắt: thích nhìn cái đẹp; mũi: thích ngử**i mùi thơm, lưỡi: thích ăn ngon...).

- Thức của ngài không an trú ở trong (ajjhattam) asanthitam) vì Ngài không bám lấy việc hưởng thu các cõi thi**ề**n.
- Ngài không dao đông, không bám níu (anupādāya) na paritassati): Ngài không đồng hóa mình với bất kỳ tấp hợp (uấn) nào.

Kinh *Mahāsāļāyatanika* <sup>23</sup> gi**ải thích đầy đủ hơn về** kinh nghiêm nhân thức của vi Arahant: Ngài hiểu thực chất của các giác quan, các đối tượng của chúng, các thức biết của các giác quan, sự gặp gỡ của cả ba và cảm giác (sung sướng, đau đớn, trung tính) khởi lên sau đó những Ngài không bám vào bất cứ yếu tố nào cả.

Bâc có cái nhìn sâu sắc vào sư vân hành bên trong của cơ thể mình, thấy sự sanh lên và diệt đi của các tế bào (sắc), các cảm giác (tho), nhân thức (tưởng), hành vi tao nghiệp (hành) và thức. Hoan hỉ lớn lao khởi lên, vui thích thực chứng này và đây là sư thực chứng của bất tử.24 Đây được gọi là "hanh phúc giác ngô" (sambodhisukha).

### Giải Thoát

Tất cả các trói buộc (kiết sử) cột chúng ta vào đau khổ bị c**ắt đứt, như vậ**y *Nibbāna* được gọi là sa**ṁ**yojankkhaya.<sup>25</sup> Vì *Arahant* hoàn toàn làm ch**ủ** ý nghĩ của mình (cetovasippatta), không có ý tưởng bênh

hoạn tái diễn nào ám ảnh Ngài. Nếu có hai con trâu đen, trâu trắng bị buộc vào với nhau, đấy là vì có sợi dây ràng buộc, chứ không phải con này là ràng buộc của con kia. <sup>26</sup> Cũng thế cái ràng buộc con người là ham muốn đối tượng giác quan, nó là sợi dây cột trói chúng ta. Bậc *Arahant* đã cắt đứt sợi dây ràng buộc này và được giải thoát.

Các cảm xúc tiêu cực, không lành mạnh luôn qui hướng về ngã và coi mình là trung tâm của vũ tru. "Nó chửi tôi, **nó đánh** tôi, nó th**ắ**ng tôi, **nó cướp đoạ**t tôi " và khởi lên sân h**ậ**n.<sup>27</sup> Vì kẻ ngu hoàn toàn bị trói ch**ặ**t vào ý ni**ê**m bản ngã hay tư ngã, nên không thể tư dứt bỏ đươc những kinh nghiêm làm bản ngã của hắn bị đau thương, hắn như con chó bị buôc vào cái côt. Tình tr**a**ng này hoàn toàn trái với kinh nghi**ê**m của đức Ph**â**t. Có lần, môt bà la môn đến và dùng lời lẽ thô bao phi báng đức Phật. Đức Phật giữ yên lặng. Khi người bà la môn mắng nhiếc xong, đức Phât hỏi: "Nếu ông đi thăm ban và đem theo quà tặng ban, nhưng người ban đó từ chối không nhận quà ấy, ông sẽ làm gì?" Người bà la môn **ấ**y tr**ả** l**ờ**i là h**ắ**n s**ẽ** mang quà v**ề. Đứ**c Ph**ậ**t nói: **"Ông đã mang món quà** ph**ỉ báng đế**n cho tôi, tôi không nh**â**n; ông có thể mang nó về." 28

Giải thoát của bậc *Arahant* được gọi là *cetovimutti* và *paññāvimutti* (giải thoát của tâm và giải thoát nhờ tuệ). Trí khởi lên cho hành giả biết rằng mình đã đạt được giải thoát *(vimuttasmim vimuttam iti ñāṇam hoti)*. Đây được gọi là hạnh phúc giải thoát *(vimuttisukha)*.

Ngoài ra, khi ch**ứ**ng *nibbāna,* các v**i** *Arahant* th**ầ**n s**ắ**c rưc rỡ, sắc mặt an nhiên, có vị thành tưu bốn vô ngại giải (paţisambhidhā-ñāṇa)... Nibbāna được ví như nơi trú **ẩ**n, hang mát l**ạ**nh, h**ải đả**o gi**ữa cơn lụt, nơi an lạ**c, giải thoát, tự do, an ổn, tối thượng, siêu việt, không được tạo thành, an tịnh, thuốc trị mọi xấu xa, bất động, nước cam lồ, bờ bên kia...

## Ai nhập nibbāna ngay trong cối đời này?

Tôn gi**ả Ānanda hỏi ngài Sāriputta: "Này hiề**n h**ữ**u Sāriputta, tai sao có người không chứng nibbāna ngay trong cõi đời này?"

Này Ānanda, ở đây, người không hiểu đúng như thật: 'Đây là những nhân thức đưa đến suy giảm; đây là những nhân thức đưa đến ổn đinh; đây là những nhân th**ức đưa đến ưu việt; đây là nhữ**ng nh**â**n th**ức đưa đế**n th**ế** nh**ập.' Đ**ó là lý do t**ạ**i sao **ở đây có ngườ**i không ch**ứng nibbāna ngay trong cõi đờ**i này.

Tôn gi**ả Ānanda hỏi ngài Sāriputta: "Này hiề**n h**ữ**u Sāriputta, tai sao có người chứng nibbāna ngay trong cõi đời này?"

Này Ānanda, ở đây, người hiểu đúng như thật: 'Đây là những nhận thức đưa đến suy giảm; đây là những nh**â**n th**ức đưa đế**n **ổn đinh; đây là nhữ**ng nh**â**n th**ứ**c đưa đến ưu việt; đây là những nhân thức đưa đến thể nh**âp.' Đó** là lý do t**a**i sao **ở đây có ngườ**i ch**ứ**ng nibbāna ngay trong cõi đời này.

> **Do**c BKTC, Kinh 179, A. ii. 167; Đoc Bhikkhu Bodhi, NDB, p. 544. Đoc Nguy**ễn Văn Ngân, ĐVNG**, Lu**ân I, đđ. 217**-8, tr. 43-4.

## Chú thích (tiếng Việt in nghiêng của người dịch):

- Là cô em họ, con ông chú của Thái tử Siddhattha. Đây là lúc Thái tử trở về dinh điện bằng xe ngựa khi nghe tin sanh Rāhulā. Đọc DPPN I tr. 610.
- 2. J I 60 (không truy cứu tên truyện).
- 3. Nibbanatī dhīrā yathāyam padīpo: Sn 235.
- 4. S IV 19. *BKTÚ IV*, *Phẩm Tất Cả*, *Bị Bốc Cháy tr.* 38.
- 5. Sn 542, 642. Kinh T**ậ**p k**ệ** 542, 642.
- 6. A I 138 (Hatthaka ở Āļavī, kinh 35, BKTC 1, tr. 247), (A III 435: Phẩm Mát Lạnh, TT Minh Châu gọi trạng thái tâm lý mát lạnh không gì sánh bằng này là vô thượng thanh lương, đọc BKTC 3, tr. 249-250).
- 7. D I 156 Phẩm *Mahāli*, số 6, tr. 156; Phẩm *Mahāsīhanāda* số 8, tr. 167.
- **8.** *Nibbānaṁ* parama*ṁ* sukha*ṁ* Dh 203.
- Susukham vata jīvāma verinesu averino/āturesu anāturā: Dh 197-99.
- **10.** D I 74. Kinh Sa Môn Qu**ả**, s**ố** 2, tr. 73-74.
- 11. Kāyena c'eva paramasaccam sacchikaroti: M II 173. BKTrung, Phẩm Cankī, đ. 20.
- 12. Vedānam khaya bhikkhu nicchāto parinibutto: Sn 739. Kinh T**â**p k**ê** 739.
- 13. Kim pan'ettha n'atthi vedayitan ti: A IV 415 BKTC 4, tr. 162.
- 14. Etad eva khv'ettha sukham yad ettha n'atthi vedayitam.

- 15. S | 129. BKTU I, Tương Ưng Tỳ Khưu Ni, tr. 285.
- 16. Thag 128. Trưởng Lão Tăng Kê, câu kê 128 của trưởng lão *Gangātiriya* khi đắc quả Arahant. Ti**ể**u Bô Kinh II, tr. 82.
- <sup>17.</sup> Cakkhu**m udapādi ñāṇ**a**m udapādi paññā** udapādi vijjā udapādi āloko udapādi: S V 424. BKTƯ 5, Phẩm Chuyển Pháp Luân, Như Lai Thuy**ế**t (2) tr. 617.
- 18. M II 105, BKTrung, Phẩm 86, *Angulimāla*, đ. 18.
- 19. M I 55. BKTrung, Phẩm 9, Sammādiţtţhi, đ.70.
- <sup>20.</sup>M II 18-22. BKTrung, Ph**ẩm 77, Đa**i Kinh Sakuludāvin d. 31-33.
- **21.** *Nāparaṁ itthattāyā ti pajānāti:* M | 67. *BKTrung,* Ph**ẩm 11, Cūlasīhanāda** Sutta, **đ**. 68.
- <sup>22.</sup>M III 223. BK Trung, Ph**ẩ**m 138, T**ổ**ng Thuy**ế**t và Bi**ê**t Thuy**ế**t, tr. 514.
- <sup>23.</sup>M III 287. BK Trung, Ph**ẩm 149, Đa**i Kinh Sáu X**ứ**, tr. 644.
- **24.** Dh 374. Pháp Cú, k**ệ** 374.
- **25.** S II 186. **BKTƯ II, Phẩm Ngườ**i, tr. 322.
- **26.** S IV 162. **BKTÚ IV, Phẩ**m *Kotthika,* tr. 270ff.
- **27.** Dh 4. Pháp Cú, k**ê** 4.
- **28.** S | 162. **BKTU I, Tương Ưng A la hán, tr.352ff.**
- II. **Parinibbāna** (pari: l**ầ**n cu**ố**i cùng, tr**o**n v**e**n + nibbāna). Parinibbāna ở đây là nhâp di**ê**t tr**o**n v**e**n lần cu**ố**i cùng.

Mục đích của đời sống phạm hạnh dưới sự lãnh đạo của Thế Tôn là gì? Là sư nhập diệt lần cuối cùng không còn bám víu.

Ngài *Sāriputta* hỏi tôn giả *Punna Mantātutta:* 

- Này b**ạ**n hữu, có phải nên sống đời phạm hạnh **dướ**i s**ư lãnh đa**o c**ú**a Th**ế** Tôn?
- Phái, ban hữu.
- Nhưng bạn, có phái vì thanh loc giới (giới thanh tịnh) nên sống đời pham hanh dưới sư lãnh đao c**ủ**a Th**ế** Tôn?
- Không, ban à.
- Như vây, có phải vì thanh loc tâm (tâm thanh tịnh) nên sống đời pham hanh dưới sư lãnh đao c**ủ**a Th**ế** Tôn?
- Không, b**a**n à.
- Như vây, có phải vì thanh loc quan điểm (kiến thanh tịnh) nên sống đời phạm hạnh dưới sự **lãnh đa**o c**ú**a Th**ế** Tôn?
- Không, ban à.
- Như vậy, có phải vì thanh lọc bằng cách chấm dứt nghi hoặc (đoạn nghi thanh tịnh) nên sống đời phạm hạnh dưới sự lãnh đạo của Thế Tôn?
- Không, ban à.
- Như vậy, có phái vì thanh loc bằng cách biết và th**ấy cái gì là đa**o và cái gì không ph**ái là đa**o (**đạo** phi đạo tri kiến thanh tịnh) nên sống đời phạm h**anh dướ**i s**ư lãnh đa**o c**ủ**a Th**ế** Tôn?
- Không, ban à.
- Như vậy, có phải vì thanh lọc bằng cách biết và thấy về con đường (đạo tri kiến thanh tịnh) nên s**ống đờ**i ph**a**m h**anh dưới sư lãnh đa**o c**ủ**a Th**ế** Tôn?
- Không, b**ạ**n à.
- Như vậy, có phái vì thanh loc bằng cách biết và thấy (tri kiến thanh tịnh) nên sống đời phạm h**ạnh dướ**i s**ự lãnh đạ**o c**ủ**a Th**ế** Tôn?

- Không, b**a**n à.
- Ban à, khi được hỏi có phải vì thanh loc giới nên s**ống đờ**i ph**a**m h**anh dưới sư lãnh đa**o c**ủ**a Th**ế** Tôn, b**a**n tr**ả** l**ời không. Khi đượ**c h**ỏ**i có ph**ả**i vì thanh lọc tâm... thanh lọc quan điểm... thanh lọc bằng cách chấm dứt nghi hoặc... thanh lọc nhờ bi**ế**t và th**ấy cái gì là đa**o và cái gì không ph**ả**i là đạo... thanh lọc bằng cách biết và thấy về con đường... thanh loc bằng cách biết và thấy... ban đều trả lời không. Vây thì, vì cái gì nên sống đời pham hanh dưới sư lãnh đao của Thế Tôn?
- Vì anupādānaparinibbāna\* (là nibbāna lần cuối cùng không có bám víu nào còn sót l**a**i) nên s**ố**ng đời phạm hạnh dưới sự lãnh đạo của Thế Tôn. Đọc MLDB, (Mi.148 p. 242).
  - Chú gi**ả**i b**ô** kinh Trung gi**á**i thích anupādānaparinibbāna là appaccayaparinibbāna: "nibbāna lần cuối cùng không chiu điều kiên." Upādāna có hai nghĩa: nắm giữ (gahaṇa), như khi nói về bốn loai bám víu và điều kiên (paccaya). Các lu**ân sư giả**i thích "nibbāna lần cuối cùng *không có bám víu nào còn sót lai"* là qu**ả** v**i** arahant vì nó không bị bất cứ một trong bốn loại bám víu n**ắ**m gi**ữ**, hay nó không sanh kh**ở**i lên vì bất cứ điều kiên nào. Đoc chú thích 289, MDLB, tr. 1214.

Vì còn chiu lê thuôc ít nhiều vào tri thức, cho rằng Như Lai hay bậc đã được giải thoát vẫn còn có một bản ngã, nên mới có câu hỏi về bâc Arahant, Như Lai đi về đâu sau khi nhâp diêt. Trong bô kinh Trung, phẩm 72, ngo**ai đa**o Vaccha h**ỏi đứ**c Ph**â**t Gotama:

- Với tỳ khưu tâm đã được giải thoát, sau khi viên tịch, vị ấy tái xuất hiện ở đâu, thưa Ngài Gotama?
- Câu 'tái xuất hiện' không thích hợp.
- Vậy vị ấy không tái xuất hiện?
- Câu 'không tái xuất hiện' không thích hợp.\*
- Vậy vị ấy vừa tái xuất hiện vừa không tái xuất hiên?
- Câu 'vừa tái xuất hiện vừa không tái xuất hiện' không thích hợp.
- Vậy vị ấy vừa không tái xuất hiện cũng không phải không tái xuất hiện?
- Câu 'vị ấy vừa không tái xuất hiện cũng không phải không tái xuất hiện' không thích hợp.

. . .

Th**ấy Vaccha ngơ ngác, đứ**c Ph**ậ**t gi**ả**i thích:

- Giả sử có ngọn lửa cháy trước mặt ông, ông có biết ngọn lửa này đang cháy trước mặt ông?
- Dạ, có bi**ết, thưa Ngài Gotama.**
- Nhờ đâu ngọn lửa này cháy?
- Ngọn lửa này cháy nhờ cỏ và que củi.
- Nếu ngọn lửa bị dập tắt, ông có biết ngọn lửa này trước mặt ông bị dập tắt?
- Da, có bi**ết, thưa Ngài Gotama.**
- Nếu có ai hỏi ông 'Sau khi ngọn lửa đó bị dập tắt, ngọn lửa ấy đi về hướng đông, tây, bắc, nam – ông trả lời ra sao?
- Câu hỏi này không thích hợp.
- Cũng thế Vaccha. Bậc đã được giải thoát đã từ bỏ sắc thân (sắc), cảm nghiệm (thọ), nhận thức (tưởng), tạo lập tâm trạng (hành), thức qua đó người ta dùng nó để diễn tả bậc đã được giải thoát,\*\* chúng đã bị cắt đứt tận gốc, như gốc cây

d**ừa xiêm, đã** b**i đoa**n di**ệ**t **không để** cho sanh kh**ở**i trong tương lai nữa. Đã được giải thoát khỏi sắc thân, cảm nghiệm, nhận thức, tạo lập tâm trạng, thức, b**âc đã đượ**c gi**ả**i thoát là b**â**c thâm sâu, không đo lường được, khó thăm dò như đại dương. Vì thế, câu 'tái xuất hiên' không thích hợp, câu 'không tái xuất hiện' không thích hợp, câu 'vừa tái xuất hi**ê**n vừa không tái xuất hi**ên' không thích** hợp, câu 'vi ấy vừa không tái xuất hiện cũng không ph**á**i không tái xu**ấ**t hi**ên' không thích hợp. Đọ**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, MN 72 tr. 594 (Mi. 489).

- \* Chú gi**ả**i BKTrung nói: **đúng** ra, ch**ữ 'không tái** xuất hi**ên' thư**c sư thích hợp theo **nghĩa bâ**c Arahant không còn phải trải qua môt kiếp đời hiện hữu mới nào nữa. Nhưng nếu Vaccha nghe câu này, ông ta s**ẽ** hi**ể**u sai nó **như** là ch**ủ nghĩa** tuyêt diêt, nên đức Phât phủ nhân là nó thích hợp theo **nghĩa quan điể**m của chủ **trương** tuy**ê**t di**ệ**t không th**ể đứ**ng v**ữ**ng **được. Đọ**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 721, tr. 1274.
- \*\*b**ằ**ng cách t**ừ** b**ỏ** t**ấ**t c**ả** trói bu**ô**c liên k**ết đế**n sắc thân ấy để nó không thể sanh khởi trong tương lai nữa (phu chú giải Mt). Đoc Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 722, tr. 1275.

Đến đây, ta hãy nói đến giây phút cuối cùng của bâc đã được hoàn toàn giải thoát (Arahant, đức Phật): Vì các b**ậc đã đượ**c hoàn toàn gi**ả**i thoát không có b**ấ**t c**ứ** sợ hãi nào b**ắ**t ngu**ồ**n t**ừ** b**ấ**t c**ứ** ngu**ồ**n (akutobhaya), các ngài không b**i rúng đô**ng paritassati) vì các ngài không còn khao khát qì cho cu**ôc đờ**i m**ớ**i nào c**ả**.\* S**ơ** hãi ch**ỉ** b**ắ**t ngu**ồ**n t**ừ** ngã, khi

có ngã. Các b**ậc đã đượ**c hoàn toàn gi**ả**i thoát nhìn th**ấ**y rõ **năm tậ**p h**ợ**p (**uẩn**) *không phải của các ngài, không phải là bản ngã của các ngài* nên không có cá**i gì để** ch**ế**t c**ả**. Các Ngài nhìn ti**ế**n trình nh**ậ**p di**ệ**t v**ớ**i quán ni**ệ**m hoàn toàn rõ ràng trong su**ố**t, v**ớ**i tâm thái hoàn toàn bình th**ả**n, không còn bám níu và không b**ị rúng độ**ng <sup>2</sup>\*

- \* Na kiñci loke upādiyati, anupādiyam na paritassati, aparitassam paccattam yeva parinibbāyati: D II 68 (Trường BK3, Phẩm 15 Đại Duyên, tr. 68; LoDB, p. 227); M III 223 (BK Trung 3, Phẩm 138, tr. 514; MLDB p. 1074).
- <sup>2</sup>\* *Upekhavā anupādāya ca na paritassati:* M III 228 (BK Trung 3, Ph**ẩ**m 138, tr. 524; MLDB, p. 1078).

Cố gắng giải thích về cái gì diễn ra đẳng sau trạng thái nhập diệt của bậc đã được hoàn toàn giải thoát là việc làm hoàn toàn vô ích, là mạo hiểm bên ngoài biên giới của ngôn ngữ, bên ngoài lãnh vực của khái niệm. Đức Phật giảng cho Ānanda về trạng thái của bậc đã hoàn toàn nhập diệt như sau:

"Chỉ trong phạm vi này, nếu có bất cứ phương cách nào để lời nói diễn đạt, nếu có bất cứ phương cách nào để ngôn ngữ diễn đạt, nếu có bất cứ phương cách nào để ý niệm diễn đạt, nếu có bất cứ lãnh vực nào để trí, đó là, khi có thức cùng với tiến trình tâm và thân (nāma, rūpa và viññāṇa), nhưng khi không có thức và tiến trình tâm và thân còn sót lại thì sẽ không có phương cách nào để lời nói, không có phương cách nào để ngôn ngữ, không có phương cách nào để ý niêm diễn đạt cả.

Từ điều này, chúng ta có thể thấy rằng, khi năm tập hợp (uấn), hay khi các tiến trình tâm và thân này **ngưng lạ**i thì không có **cơ hộ**i nào cho ngôn ngữ, không có **cơ hộ**i nào cho ý ni**ệ**m, không có **cơ** hội nào cho tri thức, sẽ không có gì để chỉ đích danh, để nhận diện đặt tên, ở đây, ngôn ngữ trở nên hoàn toàn không thích h**ợ**p và không th**ó**a đáng, ý niệm không thể nào thâm nhâp vào điều không th**ế** nh**ậ**n bi**ết đượ**c, và tâm trí không th**ế** nào đo lường cái không thể đo lường được" (Đoc D ii. 64; **Trườ**ng BK3, Ph**ẩ**m 15, **Đa**i Duyên**, đ. 22;** tr. 64-64A).

Khi được tôn giả *Upasīva* \* hỏi về trang thái của bâc đã được hoàn toàn giải thoát, đức Phât trả lời bằng câu k**ê**:

"Như ngon lửa bị gió thổi

Bay đến chô tận cùng

Không còn gì n**ữ**a **để đi vào pha**m vi di**ễn đa**t b**ằ**ng lời.

Cũng vậy, khi bậc Trí được giải thoát khỏi tâm thân

Từ tâm thân, đã đạt đến đích tận cùng Không còn gì n**ữ**a **để đi vào pha**m vi di**ễn đa**t b**ằ**ng

lời."

Tôn giả *Upasīva* hỏi ti**ếp: "Có phả**i b**ậc đã đạ**t m**ục đích** trở nên không còn hiện hữu hay vị ấy đời đời hiện hữu trong trang thái an lac vĩnh cửu? Xin Bâc Trí hãy trả lời, vì Ngài là b**âc đã hiế**u rõ S**ư** Th**ư**c.

Đức Phật trá lời:

"Không có cách nào để đo lường bậc đã đạt mục đích.

Không có phương cách diễn đạt nào còn tồn tại, Để nhờ đó chúng ta có thể nói về vi ấy,

Khi tất cả các trạng thái tâm thân hay **năm tậ**p hợp (**uẩn**)\*\* đã được tháo bỏ,

Thì tất cả phương cách diễn đạt cũng được tháo bỏ theo."

- \* Là đệ tử của bà la môn Bāvarī, Upasīva trở thành tỳ khưu và chứng quả Arahant (đọc DPPN I, tr. 403). Bāvarī phái 16 đệ tử của mình đến để xác minh tình trạng giác ngộ của đức Phật có chính đáng không. Kết quả là tất cả 16 đệ tử của Bāvarī đều trở thành đệ tử của đức Phật và chứng quả Arahant. Về sau, được đức Phật thuyết, Bāvarī chứng quả Anāgāmī (đọc DPPN II, tr. 280).
- \*\* dhammā: các trạng thái tâm thân hay n**ăm tậ**p hợp (**uẩn**). Đọc Sutta Nipāta, Chương Qua Đến Bờ Bên Kia, câu kệ 1074-1076 (The Group of Discourses II, tr. 136-7). Dịch theo Bhikkhu Bodhi qua bài giảng MP3 "The Buddha's Teaching As It Is", chương Nibbāna.

Vì tất cả phương cách diễn đạt đã bị tháo bỏ, nên bài viết về *Nibbāna* và *Parinibbāna* này cũng chấm dứt ở đây.

Nguy**ễn Văn Ngân** d**i**ch và chú thích

\* \* \*

# [516] CHÚ GIÁI

#### KINH MAHĀPARINIBBĀNA

CHƯƠNG I: Ó Magadha

## 1.1 Chú Giải Phần Giới Thiêu

[MC 72] Như vầy tôi nghe đề cập tới kinh Mahāparinibbāna. Về kinh đó, đây là phần chú giải các

Sớ giải cắt nghĩa *Mahāparinibbāna* bằng cách giải thích chữ *mahā* theo chín l**ő**i sau:

(1-2) Nó to lớn vĩ đại vì nó xứng đáng được tôn kính và vì nó xảy ra vào lúc từ bỏ trang thái huy hoàng rực rỡ [hi**ê**n đang là] một vị Phật; và nó là parinibbāna;\* nên nó là mahāparinibbāna. \* Parinibbāna: hoàn toàn nhập diệt. Đoc PTC III, tr. 179.

Vi**ê**c *parinibbāna* ấy xảy ra dưa trên sư tân di**ê**t h**ế**t sức lớn lao nhi**ế**m l**â**u c**ủ**a Ngài b**ằ**ng cách t**ừ** b**ỏ** hoàng cunq.

(4-5) Vi**ê**c *parinibbāna* **ã**y **đươ**c hoàn thành ho**ă**c là ph**ả**i m**ấ**t môt thời gian rất lâu hay là nhờ sư tích lũy lớn lao giới đức.

Vi**ệ**c *parinibbāna* **ấy là đế** tr**ở** nên nhi**ề**u, vì s**ố lươ**ng xá l**ơi gia tăng gấ**p b**ô**i.

Vi**ệ**c *parinibbāna* **ấ**y là sự thoát kh**ỏ**i th**ế** gi**ớ**i r**ộ**ng l**ớ**n (7) này.

Vi**ê**c *parinibbāna* **ấ**y là c**ủa đứ**c Ph**â**t Th**ế** Tôn, v**ố**n là bậc vĩ đại trong những giới hạnh như giới đức biểu thị đặc tính của các vị Phật được chia xẻ [do chia xẻ công đức] với toàn thế thế giới này.

Vi**ệ**c *parinibbāna* **ấy đượ**c g**ọ**i là *mahāparinibbāna* vì giáo pháp cao cả đã được thiết lập lâu bền.

**Nó đượ**c g**o**i là *parinibbāna* c**ủa đứ**c Ph**ât, đứ**c Th**ế** Tôn, và bài kinh liên quan đến viêc này là kinh *Mahāparinibbāna* (Sv-pt II 158).

chữ sau đây theo thứ tự trong kinh văn. Trên đỉnh núi Kên Kên (Linh Thứu): được gọi như thế hoặc là vì trước đây các con kên kên đã từng lưu lại nơi đỉnh núi,<sup>2</sup> hay vì đỉnh của nó [có hình dáng] trông giống như đầu con kên kên<sup>3</sup> trên đó.<sup>4</sup> Muốn tấn công<sup>5</sup> có nghĩa là muốn toan tính tấn công chỉ với mục đích chinh phục. Những người Vajji 6 có nghĩa là các vị vua

<sup>2</sup> Bản B, C viết là *kūṭesu* \* *(m., n., loc. pl. trên đỉnh)* thay vì chữ *kūṭe* \* [*(m. acc.; pl.) của kūṭa có nghĩa là chóp, đỉnh)* ]. Cùng lời giải thích này được tìm thấy ở Pj II 413,18-29.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hình như lời miêu tả của Hsüan Tsang (Huyên Trang) tán thành lý do thứ nhất: "Các con kên kên đang làm tổ và sống ở đó" (TD, Vol. 51, p. 921).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Hay nói cách khác: *Gijjhakūṭe* là danh từ chỉ **nơi chố**n: *gijjha\** **nghĩa là con kên kên; kūṭe\*: (m., n. sing.) nghĩa là trên đỉ**nh núi.

Theo Maurice Walshe, Gijjhakūṭa là một vùng đất cao thoải mái dễ chịu nằm hẳn lên trên cái nóng đến ngộp thở của Rajāgaha (Vương Xá). Cái tên Rajāgaha này được các tác giả Bắc tông (Mahāyāna) chấp nhận, những người thường xác định nơi đức Phât thuyết pháp. Đoc Maurice Walshe, LoDB, ct 361, tr. 566).

Ngoại trừ một số khác biệt về thứ tự các đoạn văn, từ chỗ này trở đi trong cùng quyển chú giải này, đã được tìm thấy ở Mp IV 14ff. Xem Phu Luc.

Vào thời đức Phật, Vajji là một trong mười sáu nước lớn (mahājanapada). Người Vajji đã tổ chức thành liên bang với tám bộ tộc, trong số này, các bộ tộc trọng yếu là bộ tộc Licchavis và Videhas. Vesāli là thủ đô (DPPN III trang 779). Người ta nói thể chế dân chủ của người Vajji có 7,707 vị vua (rājas) là ban lập pháp đại diện trong hội đồng liên bang (Ja I 504, Ja III 1). Căn cứ theo quyển Mvu I, 271, đã có 168,000\* vua (Mhv là Mahavastu, sách của phái Xuất Thế (Lokottaravadin) thuộc Đại Chúng Bộ (Mahasanghika). Quyền hạn và chức vụ của các vua nước Vajji phải khác với quyền hạn và chức vụ của một quốc vương như vua Ajātasattu (A xà thế)

*Vajji.* **Với uy quyền như vậy** (eva**m**-mahiddhike) có nghĩa là những người có uy quyền rất lớn của hoàng gia. Khi dùng ch**ữ** này, vua *Ajātasattu* đã nói rằng những người Vajji sống trong tình đoàn kết.

Với sự hùng mạnh như vậy (evam-mahānubhāve) có nghĩa là những người có [quân lực]<sup>7</sup> hùng mạnh nhứ v**â**y. V**ớ**i l**ờ**i l**ẽ** này, vua *Ajātasattu* nói r**ằng ngườ**i *Vajji* đã được huấn luyện về những vấn đề như sử dụng voi. Về việc này, người ta nói rằng, "Quả nhiên là những trai tr**ẻ** *Licchavi* <sup>8</sup> **đã đượ**c hu**ấ**n luy**ệ**n, qu**ả** nhiên là những trai trẻ Licchavi tinh nhuê về chuyên bắn tên,

của nước Magadha (Ma kiệt đà). "Hồi đấy, tước hiệu 'vua' (rāja) được dùng cho công dân theo thế chế công hòa" (Mishra **1985, p. 10). "Mô**i công dân\*\* có quy**ề**n t**ự xưng là** *Rāja,* **nghĩa** là người có phẩm vị này không phải tuân lệnh hay đóng thuế cho bất cứ ai khác, tuy vậy, mỗi người như họ đã hãnh diện ng**ấng cao đầ**u lên và coi *Rāja* là tước hi**êu bình thườ**ng c**ủ**a riêng mình. Tước hiệu 'rāja' đồng nghĩa với ksatriya (sát để ly)" (Law 1985, p. 175). Thâm chí ngày nay ở Ấn Đô còn tư xưng là ksatriyas, đó là giai cấp có ưu thể chính tri trong môt khu v**ư**c, th**ườ**ng t**ư xưng tướ**c hi**ệ**u *Rāja* (**RFG). Để** thêm chi tiết, hãy đọc Bongard-Levin, Chương IV: Mishra 1962, pp. 144-148.

\* Quy**ể**n DPPN III trang 781, vi**ế**t: 68.000 vua.

<sup>\*\*</sup> T**ấ**t c**ả** nh**ững người lãnh đạ**o trong chính ph**ủ** c**ộ**ng hòa (gana, saṅgha) Licchavi đều được gọi là rāja (DPPN III tr. 781).

Mp IV 14,29 viết là *rājānubhāvena* ("quyền lực hoàng gia") thay cho chữ ānubhāvena\* (quyền lực).

Dần theo thời gian, bô tôc *Licchavi* trở nên có thể lực nhất trong liên bang *Vajji* (Ps I 394). Vì th**ế**, hai tên *Licchavi* và tên *Vajji* **đôi khi được dùng đồng nghĩa (DPPN** /// trang 779).

bắn hết mũi này sang mũi khác, xuyên qua một lỗ rất nhỏ không hề sai trât." 9

[MC 73] Ta sắp phá hủy (làm cỏ) 10 có nghĩa là Ta sẽ phá hủy [đây là một thì tương lai]. Ta sẽ tiêu diệt có nghĩa là ta sẽ làm cho diệt vong. Ta sẽ khiến cho<sup>11</sup> không ai còn trông thấy chúng nữa. Suy đôi và đổ nát (anayavyasana, hoại vong): Là suy đồi (anayo) bởi vì trong đó sẽ không có tăng trưởng (ayo). Đây là tên g**ọ**i cho s**ự không tăng trưở**ng *(avaḍḍhi).* Đố nát (vyasana) được gọi như thế vì nó quăng đi (viyassati), ném đi sư thinh vương và hanh phúc. Đây là chữ dùng vào việc mất mát thân quyến và vân vân. Ta sẽ làm **cho có nghĩa là** Ta s**ẽ đem la**i.

Những trai trẻ Licchavi năng đông, nhiệt tình và hăng say trong vi**ê**c t**â**p luy**ê**n guân s**ư** (SN ii 267-68, v 453). H**o** r**ấ**t thích hu**ấ**n luy**ện voi và săn bắ**n (PEB p. 106).

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> AN iv 17,17 vi**ế**t là *ucchejjissāmi* thay vì ch**ữ** *ucchejjāmi;* **Mp** IV 15.7 đoc là *ucchindissāmi*. Với SS, sớ giải viết là *ucchindissāmi* thay vì chữ *upachindissāmi* (Sv-pt II 159.11). Trong kinh văn, hình thức của chữ *ucchejjāmi* bi**ế**n cách b**ấ**t quy t**ắ**c. Chữ *mūla* vi**ết cho đúng phả**i là *ucchecchāmi* (thông thường bắt ngu**ồ**n từ chữ Sanskit là *ucchetsyāmi),* chữ này được vi**ế**t trong N<sup>e</sup> II 215,12. B**ả**n chú gi**ải lưu ý rằng nghĩa củ**a nó là tương lai.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> N<sup>e</sup> II 215,13 vi**ế**t là *pāpessāmi\** thay vì ch**ữ** *nayissāmi.\** 

<sup>•</sup> pāpessāmi: pāpeti từ chữ pāpunāti: sẽ đem lai, khiến cho đat được. Đọc PED trang 453.

<sup>•</sup> nayissāmi: từ chữ nayati hay neti: dẫn đến, hướng dẫn; s**ẽ lấy đi, sẽ mang đi. Đo**c PED trang 377.

Như vậy, họ nói, vua này chỉ nói về chiến tranh ở những nơi dân chúng sinh hoạt: 12 "Hãy sẵn sàng tấn công." Nhà vua đã ra lênh cho quân đôi theo cách này. Tại sao? Họ nói trên sông Gaṅgā (sông Hằng) có mỗt thị tr**ấ**n c**ả**ng<sup>13</sup> r**ộng hơn** m**ộ**t *yojana (1 yojana = 7 dặm* = 11.26 cây số), một nửa cảng n**ằm dướ**i sự ki**ể**m soát<sup>14</sup> của *Ajātasattu*, <sup>15</sup> còn nửa kia n**ằ**m trong tay của

<sup>12</sup> Sinh ho**a**t: d**ich sát là đứ**ng và ng**ồ**i và vân vân. Thành ng**ữ** này hình như có nghĩa là "bất cứ nơi nào người ta tu tâp."

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Tuy không ch**ắ**c l**ắ**m, Malalasekera (DPPN II 781), d**ự**a theo Ud-**a 408, đề** nghị **đây là cả**ng *Pāṭaligāma*\* (cảng *Pāṭali*, hay cảng Thủy Tiên, đọc chú thích 257). Kosambi viết về vị trí của cảng này và nguyên nhân chi**ế**n tranh gi**ữ**a *Licchavi* và Magadha như sau (trang 129-30): "Vào thời điểm này, bô tôc Licchavi đã nới rông vùng kiểm soát từ phía bắc đến sông Ganges và đã thu thuế giao thông vào tất cả ngành nghề trên con sông l**ớn này. Các thương gia cay đẳ**ng kêu than vì phải đóng hai thuế cho bô tôc này và cho vua *Magadha*, người cũng đã tuyên bố kiểm soát trọn ven con sông này. Vì thế môt hàng rào coc vững chắc được dựng lên trên sông Ganges ở *Pātaliputra (Patna)* ch**ồ** ngã ba sông *Gandak* và sông *Son* (chảy vào sông *Ganges* tai thời kỳ này cho đến thế kỷ thứ 15 A. D.)." Tuy vây, Kosambi không đưa ra nguồn tham khảo nào, nên chúng ta tự hỏi phải chẳng đoan này là nguồn tin của ông ta. Nhưng nhiều học giả đồng ý về nguyên nhân cuộc chiến tranh: 'Muc đích của Ajātasattu, cũng là mục đích của vua cha *Bimbisāra* (**Tân Bà Ta La, Bình Sa Vương**) là chi**ế**m quyền kiếm soát hệ thống sông Ganges được càng nhiều càng tốt." (Mirsha, 1962, trang 256). "Cũng có thể để theo đuổi cùng m**ục đích sau này, lấ**y c**ớ** cho *Samudra Gupta, Šaśāṅka* mở chiến dịch quân sự, và *Dharmapāla* - nhà vua làm chủ vùng h**a lưu nhắ**m m**uc đích kiể**m soát toàn thể h**ệ** th**ố**ng sông ngòi" (Basham, trang 40).

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> Mp IV 15,14 và Sv-p**t** vi**ế**t là *vijitam*\* thay vì ch**ữ** *ānā.*\* SS thêm câu: "Hắn biết thế."

- vijitaṃ: nt. rút từ chữ vejeti và vijinati; vùng đất chinh phục được, kiểm soát được. Đọc Childers, DPL, trang 571.
- āṇā: f. vùng ki**ể**m soát. Đọc Childers, DPL, trang 30.
- Ajātasattu là con trai của Bimbisāra, vua nước Magadha. Hắn giam cha của mình và cuối cùng đã để Bimbisāra già nua và hiền đức chết vì đói. Có hai lời giải thích về hình dung từ Ajātasattu đã được đưa ra. Hắn được gọi như thế hoặc là vì thầy bói tiên đoán hắn đã có ác cảm với cha mình ngay trước khi được sinh ra, hay vì hẳn đã là "người chống lại kẻ không tạo ra kẻ thù." Vì nghe lời thầy bói nên mẹ của Ajātasattu cố gắng làm nhiều cách để sẩy thai, có lần ở công viên Maddakucci nhưng bị nhà vua biết được và ngăn chặn. Sau này, cả phụ vương và mẫu hậu đều rất thương con (DPPN I trang 34). Tuy nhiên, chữ Ajātasattu không phải là tên thật mà là một biệt danh chính thức (Dial. II 78, n. 1). Ngoài một số chuyển dịch tên này sang tiếng Hoa (Mu 382b29), tên này dịch sang tiếng Hoa là "người chưa có một kẻ thù."
  - Ajātasattu Vedehiputta: Putta có nghĩa là con trai. Có nhiều giải thích khác nhau về nghĩa của chữ vedehi trong vedehiputta:
    - **H. T. Minh Châu** dịch vedehiputta là "con bà Vi đề hi." Đoc BKD 3. tr. 72.
    - Malalasekera: Me của Ajātasattu là công chúa con vua Kosala chứ không phải là con gái của vua Vedehi hay con của hoàng hậu Vedehi. Vedehi có lẽ là họ, tên một giòng tộc, bộ tộc chứ không phải tên riêng của bà. Ví dụ: Ở J.iii.121; iv.342; bà được gọi là Kosaladevī\* (thiên nữ Kosala). Đọc G. P. Malalasekera, DPPN I tr. 34. Đọc Sister Vajira and Francis Story, LaDB, chú thích số 2, tr. 93.
    - Buddhaghosa: Ö DA. i. 139, Ngài cắt nghĩa vedehiputta là "con của một người mẹ thông minh vì vedehi có nghĩa là paṇḍita, thông tuệ." Hình như Ngài bác bỏ lời giải thích cho rằng Ajātasattu là con của hoàng hậu Videha. Đọc G. P. Malalasekera, DPPN I tr. 34.
    - o **Bhikkhu Bodhi** không nghĩ vedehiputta là "con của một người mẹ thông minh", cho là tổ tiên của Ajātasattu xuất

thân t**ừ nướ**c Videha, mi**ề**n b**ắ**c **Ấn Đô** nên m**ớ**i mang tên này. Vì m**e** c**ủa Ajātasattu từ** Kosala, **Geiger** ph**ỏng đoán** là bà ngo**a**i c**ủa Ajātasattu người nướ**c Videha (GermTr, p. 131, n. 3). Đoc Bhikkhu Bodhi, CD I, n. 233, p. 406.

- Theo Theravāda, không ai biết đến tên thất của Ajātasattu (Sanskrit: Ajātaśatru). Người theo đao Jain goi Ajātasattu là Kūnika hay Konika, có l**ẽ cũng là mô**t bi**ê**t danh (Dial II 79, n.1). Doc H. G. A. VAN ZEYST, EB Vol. 1, trang 315-321.
- Dù biết lời tiên tri về Ajātasattu như vậy, Bimbisāra vẫn rất m**ưc thương con, mô**t l**ầ**n th**ấ**y con mình r**ất đau đớ**n vì ngón tay sưng có mủ, người cha ngâm ngón tay con trong mi**ê**ng cho d**iu cơn đau, vết thương bi** v**ỡ**, m**ủ** ch**ả**y ra, vì không th**ể** b**ỏ** d**ở** bu**ổ**i h**op để** nh**ổ** m**ủ** ra, nên nu**ố**t luôn. Sau này, nghe Devadatta (Đề Bà Đat Đa) xúi duc, Ajātasattu dấu dao gặm muốn giết cha, bị quan bắt và khai là do Devadatta xúi b**ảo. Bimbisāra nghe như thế, nhườ**ng ngôi vua lai cho Ajātasattu (Vin VII 189ff). Ngày Ajātasattu sanh con trai đặt tên là Udāyabhadda (DPPN viết là Udāyibhadda, Udāyibhaddaka), Ajātasattu rất vui mừng, me của Ajātasattu nhân cơ hôi này kể lai cho con chuyên nuốt m**ủ ấ**y, **nghe xong, Ajātasattu rấ**t hối hận, ra l**ệ**nh th**ả** cha ra ngay, nhưng khi quan quân đến ngực thất, cha đã ch**ết. Đoc H. G. A. VAN ZEYST, sđd, tr. 315**-316. Sau này, guả báo nhãn ti**ền, Udāyabhadda la**i gi**ết cha là Ajātasattu.** Udāyabhadda làm vua được 16 năm rồi bi con mình là Anuruddhaka gi**ế**t ch**ết. Đo**c S iv. 121-**4. Đo**c DPPN I tr. 374-5.
- Nhưng kinh Nirayāvali của đạo Jain lại kể khác đi: vì hiểu l**ầ**m nên Ko**n**ika ra l**ê**nh b**ỏ** tù cha, khi hi**ếu ra, đứ**a con trai ngoan v**ội đích thân đế**n nhà giam v**ới cái rìu trong tay để** chặt xích thả cha ra, Bimbisāra thấy con tay cầm rìu tưởng mu**ố**n gi**ết mình, nhưng vì khôn**g bi**ết con mình đã hố**i c**ả**i nên ông đã tư tử để tránh cho con mang tôi giết cha. Đoc H. G. A. VAN ZEYST, sdd, tr. 317.

Licchavi, điều này có nghĩa là nơi thuôc quyền kiểm soát của hoàng gia. 16 Và ở nơi đó, hàng hóa, dầu thơm đắt tiền từ chân núi trôi lềnh bềnh trên sông. Sau khi bi**ết được điề**u này, *Ajātasattu* nghĩ rằng, "Ta sẽ đi ngày hôm nay hay ngày mai", nhưng đang lúc sắp xếp ngày giờ, thì bộ tộc Licchavi sống đoàn kết hòa hợp, đã đến đó trước và lấy đi tất cả. *Ajātasattu* đến sau, biết [517] viêc qì đã xảy ra, tức tối bỏ đi.

Nhưng năm sau, bộ tộc *Licchavi* cũng lại làm gi**ố**ng như v**ậ**y. *Ajātasattu* n**ối cơn thị**nh n**ộ đậ**p phá lung tung, điều bô hầm hầm tức tối. Nhưng ông ta nghĩ: "Gây chi**ế**n v**ớ**i m**ộ**t b**ộ** t**ộ**c<sup>17</sup> (ga**ṇ**a) là vi**ệ**c nghiêm tr**ọ**ng; đánh người dù chỉ đánh một cái thôi không thế không chiu hâu quả. Nhưng nếu hành đông sau khi đã tham khảo ý ki**ế**n với môt bâc trí duy nhất trên đời, thì chả có lỗi gì. 18 Không ai có trí bằng b**ậc Đao Sư (Satthā).** Vi Đạo Sư này hiện đang lưu lại gần đây trong tịnh xá đầu tiên **ngườ**i ta tới vi**ế**ng. Bây giờ Ta hãy gửi m**ô**t sứ giả

<sup>16</sup> Mp IV 15,14 và SS b**ỏ câu "điều này có nghĩa là nơi đây thuô**c quyền kiểm soát của hoàng gia."

<sup>18</sup> B, C viết là *nippavādo* ("không tranh luận") thay vì chữ niraparādho\* (không pham lôi).

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Vào th**ời đứ**c Ph**ậ**t, có hai lo**ạ**i chính th**ể đối đầ**u nhau **ở** mi**ề**n b**ắ**c **An Độ**: c**ộ**ng hòa và quân ch**ủ**. Nhìn chung, k**ế**t qu**ả** c**ủ**a các cu**ôc đung đô là khuynh hướng gia tăng số lươ**ng và guyền lưc của chính thế quân chủ nhắm muc đích gây thiệt hại cho chính thế cộng hòa (Ling 1973, tr. 50). Gi**ống như** sangha\* (công đồng, đoàn thế quần chúng, giáo đoàn), gana \* (bộ tộc) là chính phủ cộng hòa trái với thế chế quân chủ. Những *gaṇa* lớn mạnh nhất và phát tri**ến cao độ** nhất ở phía Bắc Ấn Đô là những bô tôc *Licchavi, Sakya, Malla, Mālava và* Ksudraka (Bongard-Levin, tr. 69).

đến tham vấn Ngài. Nhờ đi như thế, nếu có lợi ích gì cho Ta, bâc Đao Sư sẽ im l**ăng, nhưng nế**u có b**ấ**t l**ơ**i gì, Ngài s**ẽ nói, "Nhà Vua đi đến đó** thì có **ích qì?"** Nhà vua cử bà la môn *Vassakāra* đi. 19 Bà la môn **ấy đế**n thông báo với Thế Tôn về việc này. Nên kinh nói, "Rồi

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> *Vassakāra* là bà la môn, t**ể tướ**ng\* c**ủ**a *Ajātasattu*. Ông ta chỉ được nhắc đến bằng biệt danh Vassakāra, 'kẻ chinh phục', cái tên rút ra t**ừ cái mưu kế** ngo**a**n m**u**c này. Qu**ả** nhiên, h**ắ**n ta là một trong những tố sư ngoại giao vĩ đại mà quan điểm và chính sách của ông này phải được nhắc đến trong *Arthaśāstra\*\** dưới tên tuổi chính thức không ai bi**ế**t tới (Kosambi, tr. 130-**31). Hình như Kosambi lầ**m l**ầ**n *vasakāra* với vassakāra (người làm mưa). Có hai lối dịch chữ vassakāra ra ti**ế**ng Trung Hoa. M**ô**t là *Yu-she*, **có nghĩa là "ngườ**i làm *(kāra)* mưa (vassa)." Lối kia cũng là Yu-she, vốn có thể do chép lai chữ trước sai; cách phiên âm của cả hai chữ này giống nhau, nhưng khác nhau ở những nét viết của phu âm đầu. Có thế ch**ữ** *vassāgāra* **trong ti<b>ế**ng *Magadha* **đã thay đổ**i thành *varṣāgāra* trong kinh văn Ân từ đó bộ *Āgama* (**A Hàm**) của Trung Hoa đã được dịch ra. She ("nhà", cửa hàng, kho trong chữ *Yu-she* xu**ấ**t phát từ **āgāra** trong *varsāgāra* (Mitsuyoshi, tr. 179-80).

<sup>\*</sup> HT Minh Châu d**i**ch ch**ứ**c v**u** c**ủa Vassakāra** (**Vũ Xá**) *là quan* đai thần, sđd, trang 72. Tôi dịch chief minister = highest official là t**ể tướ**ng vì trong tri**ề**u có nhi**ều quan đạ**i th**ầ**n, **nhưng tể tướng là quan đa**i th**ầ**n cao nh**ấ**t ch**ỉ dướ**i Vua. Quy**ể**n Dial II trang 78 c**ủ**a PTS dùng ch**ữ** prime minister. Chúng ta còn gặp vị này ở Phẩm 108, Gopaka Moggallāna, Bộ Kinh Trung (M iii, 8).

<sup>\*\*</sup> Quy**ế**n **Arthaśāstra đượ**c R. P. Kangle d**i**ch l**ấ**y t**ự**a là Science of Politics (Khoa Chính Tri Hoc); Roger Boescher dich là Science of Political Economy (Khoa Kinh Té Chính Tri Hoc). Quy**ế**n này phân tích t**a**i sao th**ủ đoa**n chính tr**i** l**a**i thành công; nó tương đương với quyển The Prince của Machiavelli (1469-1527), m**ô**t chính khách và tri**ế**t gia chính tr**i ngườ**i Ý.

# nhà vua... và vân vân... Ta sẽ làm cho dân Vajji diệt vong."

- **1.2**. Chú giải về Điều Kiên để Vương Quốc Cường Thinh
- 4. [MC 74] Quạt cho Thế Tôn: Tôn giả Ānanda 20 đứng, quat cho Thế Tôn là nhiêm vu của mình.<sup>21</sup> Nhưng Thế Tôn cảm thấy không lạnh cũng không nóng. 22 Sau khi nghe xong l**ờ**i c**ủ**a vị Bà la môn này, Th**ế Tôn đã không bàn luậ**n vi**ệ**c này v**ớ**i vị khách nhưng lai muốn thảo luân với Ānanda 23 về chuyên này

<sup>20</sup> Ānanda là thi giả tân tụy nhất của đức Phật và là anh em họ của Ngài. *Ānanda* gia nh**ập Tăng Già của Tăng Đoàn đứ**c Ph**â**t vào năm thứ hai. Suốt hai mươi lăm năm, Ānanda đã phục vụ đức Ph**ât, theo đứ**c Ph**ât như bóng với hình cho đến khi đứ**c Phật nhập diệt. Trong bốn bộ kinh *Nikāya* đầu tiên, mỗi phẩm kinh bắt đầu bằng hàng chữ "Như vầy tôi nghe," chữ "Tôi" ở đây muốn nói tới *Ānanda* (DPPN I 262).

<sup>21</sup> Nhi**ề**u ví d**ụ đã được đưa ra trong MPS về** s**ự săn sóc Đứ**c Ph**ậ**t của *Ānanda:* đi lấy nước cho Ngài, tắm cho Ngài, sửa soạn chô ngủ cho Ngài, và tiếp nhân chỉ thi cuối cùng của Ngài về những v**ấn đề** quan tr**o**ng.

<sup>22</sup> Còn s**ớ** gi**ả**i l**ại đưa ra mộ**t câu khác c**ủ**a *Buddhaghosa:* "Lúc **ấ**y, nh**ờ ân đứ**c c**ủa chư Phâ**t, mùa màng luôn có nóng l**a**nh cân b**ằng; đây là điề**u *Buddhaghosa* mu**ố**n nói t**ới." (Sv**-p**t** II 159,22).

<sup>23</sup> Trái lại, theo bản ti**ếng Hán (Po 160b28), Đứ**c Ph**ật đã trự**c ti**ế**p tr**ả** l**ờ**i vị Bà la môn b**ằ**ng cách nói r**ằng: "Ông không thế** th**ắng." Và rồi Đứ**c Phật hỏi *Ānanda* về bộ tộc *Vajji* v**ẫ**n còn đều đăn thưc hi**ên các điề**u ki**ên để** xã h**ô**i h**a**nh phúc hay không, c**ốt để** vị Bà la môn này n**ghe đượ**c. *HT Minh Châu gọi* **'điề**u ki**ện để xã hội hạnh phúc'** là **'pháp bất thối.' Đọ**c HT Minh Châu, BKD 3, tr. 75B. Bảy điều ki**ên này được đứ**c Ph**â**t

và b**ắt đầ**u b**ằ**ng cách nói r**ằng: "***Ānanda***, ông đã** nghe về chuyên này chứ?"

Họ thường tụ tập (abhinham-sannipātā): 24 Ho tu tập ba lần một ngày, và cũng tụ tập vào khoảng giữa ba lần ấy. Nên kinh nói "ho thường tu tập." Họ tụ tập liên miên (sannipāta-bahulā): 25 Ho được gọi như thế là vì họ không ngừng tụ tập qua câu: "Chúng ta đã tụ tập cả ngày hôm qua và ngày trước đó, tại sao chúng ta lai tu tâp lần nữa vào hôm nay?" Một khi có nghĩa là h**ệ** c**ứ** khi nào, mi**ệ**n là.

[MC 75] Ananda, chỉ có sự cường thịnh, chứ không phải suy vong, là chuyện đương nhiên sẽ xảy đến cho người Vajji: Nếu họ không thường xuyên hôi hop, ho sẽ không nghe tin tức từ moi hướng; nên họ sẽ không biết rằng làng này hay thị trấn<sup>26</sup> nọ đang trong tình trang hỗn loan, rằng nơi này nơi kia b**on cướ**p **đã khở**i lên. Khi chúng bi**ế**t r**ằ**ng các v**ua lơ** 

gi**ả**ng ở [AN iv, trang 19] HT Minh Châu, BKTC 3, Ph**ẩm Vajjī,** tr. 296-305.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> Từ đoan này ở Mp IV 9,12*ff*. ghi lại lời chú giải như nhau. Đọc Phu Luc.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> M**ô**t l**ờ**i gi**ải thích khác cũng có thể** là: Họ tụ t**ập đông ngườ**i. Chữ *bahula* có thể mu**ốn đề** c**â**p t**ớ**i s**ố ngườ**i tham d**ư hơn là** số lần tu tập *(bahulā còn có nghĩa 'đầy đủ, nhiều' nên HT* Minh Châu dịch là: t**ụ** t**ập đông đả**o, BKD 3, tr. 74).

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> Ch**ữ** *nigama* (thị tr**ấn) dùng để** chỉ m**ộ**t thị tr**ấn thương mạ**i, ho**at đô**ng kinh t**ế chính là trao đố**i hàng hóa, trong khi ch**ữ** gāma (làng) được tính từ môt căn nhà của một gia đình có nhiều thế hệ sống chung nhau cho đến nhiều trăm căn nhà do nhi**ề**u **gia đình sinh số**ng, ngành ngh**ề** chính c**ủ**a các dân cư là nghề nông, mỹ thuật và chế tạo bằng tay các dụng cụ s**ả**n xu**ấ**t (Gokhale, tr. 51*f*.)

là, bọn cướp phá hoại cả vùng, đánh phá các làng xã và thị tr**ấ**n. Theo cách này, nhà Vua chiu c**ả**nh suy tàn. Nhưng nếu họ thường xuyên hội họp, nghe nhiều chuyện khác nhau. Rồi họ sẽ phái quân đi tiêu diệt kẻ thù. Bọn cướp, nhận ra rằng chúng không thế theo băng đảng đi loanh quanh nên phải rã đám và chạy đi. Qua đó, các vua kinh nghiệm sự cường thịnh. Nên kinh nói: "Ānanda, chỉ có sự cường thịnh, chứ không phải suy vong, là chuyên đương nhiên\* sẽ xảy đến cho người Vajji."

- \* Là chuy**ên đương nhiên (pāt**ika**nkhā**): là m**ô**t danh động từ (gerundive) của chữ pātikankhati, nó có nghĩa là to be expected = to be completely normal (đoc PED tr. 450): là chuy**ên đương nhiên, tấ**t nhiên, hoàn toàn bình thường. HT Minh Châu đã dịch ch**ữ pāt**ika**nkhā này ở**:
  - Bô Kinh Trung:
  - o Kinh Không U**ế** Nhi**ễ**m: **"có thể** ch**ờ đơi"** BK Trung 1, tr. 62 (Mi. 25).
  - o Kinh Thân Hành Ni**ệ**m: "có thể được mong đợi" BK Trung 3, tr. 280 (M iii. 97).
  - Bộ Tương Ưng:
  - o Ph**ẩ**m Không Phóng D**ậ**t 2: **"sẽ** hy v**ọ**ng r**ằng"** BK**TU 1, tr. 197 (**S i. 88).
  - o Phẩm Có Nhân: "sẽ phải..." TƯBK 2, tr. 265 (S ii. 152).
  - Bô Kinh **Tăng Chi:** Phẩm Bênh, Niêm Xứ: "được chờ đợi" BKTC 2, tr. 540 (A iii. 143 = Sn p.140).
  - Kinh Ph**â**t T**ư** Thuy**ế**t: Ph**ẩ**m Meghiya: "được chờ đơi" BKT 1, tr. 181 (Ud 36).

Từ trang 73 **đế**n 81 của kinh **Đa**i Bát Ni**ế**t Bàn tiếng Pāli, chữ pātikankhā được lập lai 37 lần, nhưng không th**ấ**y HT Minh Châu d**i**ch ch**ữ** này.

Theo kinh văn, là chuyện đương nhiên có nghĩa là sẽ được ước nguyên. Nghĩa là: "điều ấy sẽ không tránh được", "chắc chắn xảy ra", "điều ấy tất nhiên là thế." 27 Đoàn kết, và vân vân: Khi tiếng trống hôi hop trổi lên kh**ắp nơi**, n**ế**u h**ọ nói, "Hôm nay tôi có việ**c ph**ả**i làm rồi" hay "Hôm nay tôi có ngày nghỉ lễ", [518] và đã hoãn tụ tập lại, 28 đấy không phải là "tụ tập trong đoàn kết." Nhưng nếu nghe tiếng trống, ngay đang lúc ăn hay lúc đang trang điểm hay lúc đang mặc đầy đủ trang phục, bèn ngưng ăn hay<sup>29</sup> ngưng trang điểm, hay ngay trong khi đang mặc, và rồi tu tập nhau lai, đấy được gọi là "Ho tu tập trong đoàn kết."

Nhưng nếu sau khi tụ tập, suy nghĩ, bàn luận và làm vi**ê**c phải làm, ho không ngưng tất cả cùng môt lúc, đây được goi là "Ho không ngưng trong đoàn kết." Vì nếu ho ngưng như thế [không ngưng tất cả đồng thời], những ai ra về trước nghĩ rằng: "Điều chúng ta đã nghe là chuyên bên lề [đó là không thích đáng]: sư bàn

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Hay câu này có th**ể đượ**c d**ịch là: "điề**u **ấ**y t**ấ**t nhiên không th**ể** tránh được." Mp IV 10,4 bỏ chữ này.

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> Quy**ể**n Mp IV 10,6 và N<sup>e</sup> II 217,12: vi**ế**t là *vikkhepam* \* (vi + kkhepa = qu**ã**y r**ã**y, r**ố**i lo**ạ**n PED tr. 614) thay vì ch**ữ** nikkhepam\* (đặt xuống, bỏ, PED 353).

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Quyển N<sup>e</sup> **II 217,14: đọ**c *vā* \* *(hay là, hoặc là)* thay cho chữ ca \* (cũng như; và... PED 258). Và đoan sau đó cũng viết như vâ√.

lu**ậ**n có tính quy**ết đị**nh bây gi**ờ** s**ẽ** x**ả**y ra."<sup>30</sup> **Nhưng nế**u tất cả ho đều ngưng cùng môt lúc, đây được gọi là **"đứng lên trong đoàn kết." Hơn nữ**a, khi nghe r**ằ**ng làng này, th**i** tr**ấ**n kia ở vùng nào đó mất an ninh tr**â**t tự, hay b**ọ**n **cướ**p n**ổ**i lên, n**ếu khi đượ**c h**ỏi, "Ai sẽ đi** tiêu diệt kẻ thù?", họ đều bước ra, nói rằng: "Tôi trước, tôi trước," một lần nữa điều đó được nói rằng "Họ đứng lên trong đoàn kết."

N**ế**u công vi**ệ**c c**ủa ai đó thấ**t b**a**i, các vua<sup>31</sup> còn l**a**i phái anh em và con trai của họ đến giúp đỡ người ấy; và nếu khi vua nào đấy [như là khách] đến thăm, họ không chỉ vua **ấy đến nhà này nhà kia, nhưng tấ**t cả các vua cùng nhau tiếp đãi; và nếu có ai có dịp ăn mừng, hay lúc binh hoan, hay vào dip vui buồn khác xảy ra, ho đều cùng nhau chia xẻ, nên được goi là "Người *Vajji* làm việc với nhau trong đoàn kết."

Luât lê nào chưa được ban hành (appaññattam) và vân vân: n**ế**u h**o đặ**t ra m**ô**t th**ứ** thu**ế** c**ầu đườ**ng<sup>32</sup> hay một sắc thuế<sup>33</sup> hay một khoản tiền phạt chưa được đưa ra trước đó, đây được gọi là "Họ ban hành điều luật chưa được ban hành." Nhưng nếu ho thu thuế đã được ban hành theo truyền thống từ xưa, điều này

<sup>32</sup> Thu**ế** c**ầu đườ**ng *(sunka)* **có nghĩa là phầ**n thu**ế** thu b**ằ**ng hàng hóa do các khách thương phải nôp cho quan địa phương ở chô đồi núi, ven sông hay cống làng (Sv-pț II 160,6).

<sup>33</sup> Thu**ế** (bali) ng**ụ** ý chia n**ộ**p m**ộ**t ph**ầ**n (sáu, m**ộ**t ph**ầ**n b**ả**y) s**ả**n lương vu mùa như bắp ngô (Sv-pt II 160,8).

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> B, C thêm *na* trước chữ *sutā* nên có thể dịch khác là: "Chúng ta đã nghe chuyện không thích đáng từ bên ngoài: bây giờ sự bàn luân có tính quyết đinh sẽ không xảy ra."

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Mp IV 10 và SS b**ỏ** ch**ữ "các vua."** 

## được gọi là "Họ không hủy bỏ điều luật đã được ban hành." 34

Khi b**ắ**t m**ôt ngườ**i coi là k**ẻ** tr**ôm và đưa người ấ**y [ra tòa], n**ế**u h**ọ** ra l**ệ**nh tra t**ấ**n hay phân thây<sup>35</sup> không c**ầ**n hỏi cung, điều đó được goi là: "Ho không hành xử đúng với luật lệ cổ truyền của người Vajji". Khi họ ban hành điều luất chưa được ban hành, dân chúng khó chịu vì nh**ững áp đặt như các tiề**n thu**ế** m**ớ**i nói là: "Chúng ta bị áp bức quá nhiều. Ai thèm ở lại vương quốc này?"; họ sẽ đi đến vùng biên giới, trở thành thảo khấu hay làm ban với thảo khấu, và mở ra những cuôc t**ấn công trên đất nướ**c. 36

Khi họ hủy bỏ điều luật đã được ban hành, nếu họ không thu<sup>37</sup> các kho**ả**n thu**ế** có t**ừ xưa**, ngân kh**ố** s**ẽ** gi**ả**m xu**ố**ng. R**ồ**i voi ng**ư**a và l**ưc lươ**ng quân binh và các bà thê thi**ếp không đượ**c ti**ề**n c**ấp dưỡ**ng **đi**nh k**ỳ** và như vây giảm đi sức manh và hăng hái. Rồi ho trở nên

<sup>&</sup>lt;sup>34</sup> B, C vi**ết là: "Nhưng nế**u họ không thu thu**ế đã có từ xưa, điề**u này được gọi là 'Họ hủy bỏ điều luật đã được ban hành (thiết l**â**p)'."

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Mp IV 11,2 vi**ế**t là *bhejjabhejjaṃ\* (bhejja: bị chia cắt, tách rời* PED p. 508) thay vì chữ chejja\*-bhejjam\* (chejja: đáng bị trừng phat bằng cách tra tấn và chặt tứ chi, thường đi với bhejja. Đoc PED p. 276).

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> Tổ chức theo lãnh thổ của quốc gia thường được miêu tả là gồm có làng *(gāma),* th**i** tr**ấn thương ma**i *(nigama),* mi**ề**n quê *(janapada),* thành ph**ố** *(nagara)* và biên gi**ớ**i *(paccanta).* S**ự** an ninh vùng biên gi**ớ**i luôn là v**ấn đề quan tâm vì thườ**ng loan lac (Gokhale, tr. 125).

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> Sửa *agaṇhataṃ* thành *agaṇhantānaṃ\* theo quyển N<sup>e</sup> II* 218,11.

<sup>\*</sup> từ chữ aga**n**hanta: không n**ắ**m l**ấy. Đo**c PTC I, tr. 16.

không thể chiến đấu và phục vụ đồng loại. Nếu họ không cư xử đúng với luật cổ truyền của người Vajji, người trong vương quốc sẽ nói, "Cho dù con trai hay cha hay anh em trai ta không phải là thảo khấu, nhưng họ gọi người ấy [519] là thảo khấu và họ cắt da xẻo thịt và phân thây người ấy." Trong cơn giận, họ di dân đến vùng biên giới, trở thành thảo khấu hay làm bạn với thảo khấu, và mở ra những cuộc tấn công trên đất nước. Theo cách này, các vua phải chịu tổn thất.

Nhưng khi họ không ban hành những gì chưa được thiết lập, họ nghĩ rằng: "Các vua của chúng ta chỉ thi hành những truyền thống", người dân, vui mừng và thỏa mãn, làm những việc như nghề nông hay buôn bán. Vì họ không hủy bỏ điều luật đã được ban hành, thu các khoản thuế có từ xưa... nên ngân khố gia tăng. Rồi voi ngựa và lực lượng binh đội và các bà thê thiếp được tiền cấp dưỡng định kỳ và như vậy họ hoàn toàn khỏe mạnh và hăng say, và có thể chiến đấu và săn sóc chồng con mình.

Truyền thống lâu đời của người Vajji (porāṇaṃ Vajji-dhammam): 38 Người ta nói, khi người bị nghi là ăn trộm được đưa ra trước các vua tiền nhiệm của Vajji, họ thường giao cho phán quan (vinicchaya-mahāmattā) nhưng không nói là "Giải kẻ trôm đi." Sau

38 "Thật khó mà phán xét nhận định của chú giải về hệ thống tố tụng trong thực tế của tòa án trong cộng hòa Licchavi chính xác ra sao, nhưng hình ảnh về tinh thần dân chủ không thể

chối cãi được do ngài Buddhaghosa tạo nên phù hợp trọn vện với cơ cấu tổ chức chính trị của những đơn vị này" (Bongard-

Levin, tr. 93).

khi điều tra hắn xong, nếu người ấy không phải là tên trôm, ho thả hắn ra. Nhưng nếu hắn bị xét là ăn trôm, họ sẽ giải giao hắn cho chuyên viên hình luật (vohārikā), tự họ không nói 39 lời gì cả. Và cũng những người đó, khi đã điều tra hắn, nếu người ấy không phải là tên trôm, ho thả hắn ra. Nhưng nếu hắn bị xét là ăn trôm, họ sẽ giải giao hắn cho những chuyên viên rành rẽ về truyền thống (suttadharā).40

Lại nữa, sau khi điều tra hắn xong, nếu thấy người ấy không phải là tên trộm, họ sẽ thả hắn ra. Nhưng nếu h**ắ**n b**i xét là ăn trô**m, h**o** s**ẽ** gi**ả**i giao h**ắ**n cho [**ủ**y ban tư pháp gồm] tám bô tôc danh giá liêm chính (atthakulikā).41 Và rồi họ sẽ điều tra hắn và sẽ giải giao hắn

 $<sup>^{39}</sup>$  SS vi**ế**t là *akatvā* ("không làm gì bị can cả") thay vì chữ avatvā\* (không nói gì cả).

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> B vi**ế**t là *antokārokā* thay vì ch**ữ suttadharā, ngườ**i duy trì sūtra\* hay là người giữ sợi dây giềng mối luật pháp hay tập tục hiện có từ ngàn xưa (Law 1922, tr. 121). Suttadharā là người thành th**a**o về những nguyên tắc chung trong vi**ê**c ra quyết định (Sv-pt II 160,21). Chúng ta không biết chính xác antokārokā\*\* là gì, nhưng YGA đoán nó có nghĩa là một cơ quan như Bô Nôi Vu hay Úy Ban Nôi Vu.

<sup>\*</sup> Nói v**ề kinh điể**n, suttadharo **là ngườ**i tin**h thông kinh điể**n. Ngoài nghĩa sơi dây và kinh điển ra, sutta còn có nghĩa luất l**ê như Law đã nói trên. Đo**c Robert Caesar Childers, DPL, tr. 491.

<sup>\*\*</sup> anto: nôi bô, kārokā: vu viêc; antokārokā = nôi vu.

<sup>&</sup>lt;sup>41</sup> Cái tên *aṭṭḥakulikā* đã được gi**ải thích là đưa ra tổ**ng s**ố** tám b**ộ** tộc lập thành thế chế liên bang và người ta nói rằng trên nền tảng đó, thể chế liên bang ấy gồm có tám bộ tộc hợp lại (Rhys Davids, 1903, tr. 25). Theo Sv-pt II 161, đây là tám nhân v**â**t quan tr**o**ng xu**ấ**t thân t**ừ tám gia đình theo tâ**p quán cổ truyền và tư kềm chế không áp dung những phương thức

cho môt ông tướng (senāpati), rồi ông tướng giao hắn cho phó vương (uparāja), rồi phó vương giao cho vua (rāja). 42 Khi vua này điều tra xong, nếu thấy hắn không phải là tên trôm, vua sẽ thả hắn ra. Nhưng nếu hắn bị **xét là ăn trộ**m, vua **ấy đọ**c Quy**ể**n Án L**ệ** *(paveni*potthaka).43 Trong quy**ển đó, câu "**hình ph**ạt như vậ**y như vậy dành cho người đã phạm tội như vậy như vậy" đã được viết ra. Nhà vua ấy44 đối chiếu việc làm sai pham của hắn với việc làm ghi trong sách mà **ấn đi**nh<sup>45</sup> hình phat<sup>46</sup> thích hơp.

xử án sai. Nhưng Mishra (1962, tr. 103 f. ) lại có ý ki**ế**n khác: **"Vì đi**a v**i ưu thế** c**ủ**a nh**ững ngườ**i Licchavi trong th**ể** ch**ế** dân chủ, ho có thể có nhiều đại diện hơn trong tòa án đã nói đến ấy, nếu có vi**ê**c b**ố** nhi**êm đượ**c th**ự**c hi**ê**n trên n**ề**n t**ả**ng b**ô** tôc, ta không tìm thấy chứng cứ nào cả." Oskar von Hinüber (1995, tr. 33) hi**ế**u *atthakulika* di**ê**n t**ả** gi**ống như** *kula\* (dòng* gi**ố**ng) hay *pañcakula\* (năm gia đình có danh thơm, tiếng tốt)* trong *Dharmaśāstras*, và ph**ần đầ**u c**ủ**a danh t**ừ** t**ố**ng h**ợ**p này là atta ("vụ án") hơn là attha ("tám"). Tuy nhiên, ông ta nói r**ằng nghĩa củ**a *attakulika* lờ mờ khó hi**ế**u.

<sup>42</sup> Hi**ể**n nhiên v**ị** vua **ở đây là ngườ**i có th**ẩ**m quy**ề**n cao nh**ấ**t trong bô tư pháp hình sư, khác với các vua bình thường dưng

nên h**ôi đồ**ng nhân dân (Law 1922, tr. 326).

<sup>43</sup> "Việc Buddhaghosa kể lại Quyển Án Lệ này hẳn là để chỉ cho th**ấ**y rõ th**ờ**i **ấ**y h**ê** th**ố**ng kh**ở**i t**ố ở** tòa án và qu**ồ**ng máy nói **chung đã phát triển đến cao đô" (Bongard**-Levin, tr. 94). Quy**ế**n Án L**ệ** c**ủ**a vua *Udaya* I (812-**28) đượ**c nói t**ớ**i **ở** Mhv XLIX, 20.

Thay vì là  $r\bar{a}j\bar{a}$  (sg. s $\acute{o}$  ít), Mp IV 11.23 vi $\acute{e}$ t là  $r\bar{a}j\bar{a}no$  (pl. s $\acute{o}$ nhiều), hình như đúng vì người Vajji không phải là quân chủ

45 Mp IV 12,1 vi**ế**t là *pavattayanti* \* (t**ừ** ch**ữ** pavattati: mang l**ạ**i, *tồn tai)* thay vì ch**ữ** *karoti*.

46 **Nhà vua cũng có** th**ể** s**ử**a l**ạ**i các phán quy**ế**t sai l**ầ**m *(Thūp* 236, 10ff ). Mp IV 11f đưa ra một thủ tục tố tung khác: "Bản

Thực ra theo cách này, dân chúng không bực bội vì những người thi hành đúng theo tâp quán cổ truyền c**ủa ngườ**i Vajji, và các vua làm nhi**ệ**m v**u**<sup>47</sup> c**ủ**a h**o** đúng theo tập quán cổ truyền. Vì họ tin rằng đây không phải là lỗi của [người cai trị] họ, mà là lỗi của riêng mình, nên ho cần cù làm viêc của mình. Như vây các vua hưởng sự thịnh vượng. Nên kinh nói: "Ānanda, chỉ có sự cường thịnh, chứ không phải suy vong, là chuyên đương nhiên sẽ xảy đến cho người Vaiii."

**Họ thực sự tôn kính** (sakkaronti): Bày t**ó** b**ấ**t c**ứ** tôn kính nào với ai, ho làm môt cách long trong. Ho coi ai là quan trong (garukaronti): Ho coi ai là quan trong và cư xử đúng như vây. **Ho sùng kính** (*mānenti*,

thân các vua đã phán xử theo tâp truyền, đã đích thân điều tra *(parikkhitvā),* chung quanh có các *atthakulika*, **có tướ**ng, có phó vương, đã chiếu theo Quyến Án Lê và đã trừng phat thích đáng." Oskar von Hinüber (1995, tr. 34) giả định là thủ t**ục này "gần gũi hơn vớ**i b**ẳ**ng ch**ứ**ng trong *Dharmaśāstras* và có l**ẽ cũng gần hơn trong thư**c t**ế**. Chú gi**ả**i quy**ể**n *Dīghanikāya* có thể **có ý đi**nh ch**ứ**ng minh là lu**â**t lê trong thời kỳ trước đã được thi hành cấn thân hơn rất nhiều và, dĩ nhiên, tốt đẹp hơn sư thi hành luật lệ trong thời Luân sư như thế nào". Còn chuyên mô tả về việc nghe xử án có hơi khác một chút, xin đoc Ps II 252.

 $^{47}$  SS b**ỏ** ch**ỗ** này; B vi**ế**t là *kamma* $m{m}$  thay vì *dhamma* $m{m}$ . Trong m**ach văn này** *dhammam* mu**ố**n nói t**ớ**i truy**ề**n th**ố**ng bà la môn g**o**i là *sva-dharma*, nhi**ê**m v**u** c**ủ**a m**ô**t vai trò hay c**ủa đi**a v**i** c**ủ**a ai.

đảnh lễ): Họ đề cao giá trị trong tâm ý (mana) họ. Họ đảnh lễ (pūjenti): Ho bày tỏ thái đô khiêm nhường. 48

Họ cho rằng họ nên lắng nghe (sotabbam maññanti): Hai hay ba lần một ngày, họ đến thăm các vi vua lớn tuổi nhất và cho rằng lời nói của các vi này đáng được l**ắng nghe và đáng đượ**c tin c**ậ**y. Những ai không kính tr**ọng như vậ**y và l**ắ**ng nghe các vị vua l**ớ**n tuổi nhất và không đến viếng họ để lấy lời khuyên nhủ, sẽ bị [các vị lớn tuổi này] bỏ rơi và không được ban cho lời khuyên; 49 mải vui, họ đánh mất vương quyền. Nhưng với những ai kính trọng, viếng thăm, lắng nghe như vây các vị vua lớn tuổi nhất giải thích truyền thống lâu đời về điều nên làm và [520] không nên làm; ho còn đến tân nơi trân mac, chỉ bày chiến thuật khi đung đô: "Đây là cách tiến vào như thế nào, đây là cách rút lui ra sao." Nhờ nghe theo và làm theo lời khuyên, k**ế**t quả là họ mở rộng dòng dõi dòng tộc hoàng gia. Nên nói: "Ānanda, chỉ có sự cường thịnh, chứ không phải suy vong, là chuyên đương nhiên sẽ xảy đến cho người Vajji."

Các người vợ thuộc gia đình danh giá (kul'itthiyo) có nghĩa là các bà nội trợ thuộc gia đình danh giá. Các cô gái thuộc gia đình danh giá (kula-kumāriyo) có nghĩa là các cô chưa lập<sup>50</sup> [gia đình], các cô con gái của ho. Sau khi đã lôi kéo (okkassa), sau khi đã

<sup>&</sup>lt;sup>48</sup> Mp IV 12,9 đưa ra một định nghĩa khác: "Ho sẽ đảnh lễ với v**â**t d**ung."** 

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Mp IV 12,15 thêm chữ atthe ("về điều lơi lac").

<sup>&</sup>lt;sup>50</sup> B, C viết là *anividdhā* ("không bi đập phá", "không bi thương") thay vì chữ *anivitthā*.

dùng sức (pasayha): trong kinh văn chữ "sau khi đã lôi kéo" hay "sau khi đã dùng sức" là tên cho việc dùng bao lưc. Ho cũng viết<sup>51</sup> ukkassa <sup>52</sup> thay vì chữ okkassa. Trong kinh văn chữ sau khi đã lôi kéo (okkassa, bắt cóc) có nghĩa "sau khi đã lôi đi" 53 hay "sau khi đã kéo lê". Chữ sau khi đã dùng sức (pasayha, cưỡng ép) có nghĩa là "sau khi đã chinh phục" hay "sau khi đã áp đảo."

Vì nếu họ làm chuyện này, người dân trong vương quốc nổi gi**ậ**n với họ và nghĩ rằng: "Các ông vua này dùng **vũ lư**c d**ẫ**n **đi và bắ**t m**e** c**ủ**a con cái chúng ta<sup>54</sup> và các cô con gái đã nuôi dưỡng sống chung trong nhà của ho, từng lau chùi nước dãi và nước mũi trên mặt chúng nó." 55 Trong tức gi**ậ**n, họ đi đến vùng biên giới, trở thành thảo khấu hay làm bạn với thảo khấu, và mở ra những cuôc tấn công trên đất nước. Nhưng nếu các ông vua không làm th**ế, dân chúng trong vương quố**c,

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> SS vi**ế**t là *payanti* thay vì ch**ữ** *pathanti* \* (t**ừ** ch**ữ** *pathati:* vi**ế**t, k**ể. Đo**c Childers, DPL tr. 357).

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup> Mp IV 12,26 và SS vi**ế**t là **okāsā** thay vì ch**ữ** ukkassa. Theo chữ *okāsā* câu này có nghĩa là "Ho rút đi" dịch sát: "ho cũng từ nơi ấy đi ra".

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> B vi**ế**t là *avakassetvā* thay vì ch**ữ** *avakasitvā* **(sau khi đã kéo** 

<sup>&</sup>lt;sup>54</sup> Mp IV 13,3-4 vi**ế**t là *putta-bhātaro\** thay vì ch**ữ** *putta*mātaro\*:

<sup>•</sup> putta-**bhātaro (pl.): rút từ** ch**ữ bhātā (m.) anh em** trai, anh em c**ả** trai l**ẫn gái. Đo**c Childers, DPL tr. 84.

<sup>•</sup> putta-mātaro (f.): từ chữ mātā, mātu: me, bà ngoai. Đoc Childers, DPL tr. 242; 245.

<sup>&</sup>lt;sup>55</sup> Đây là lời người mẹ thường diễn tả về sự chăm sóc cho con của mình (RFG).

sống thoải mái dễ chịu và làm việc của mình, làm cho ngân kh**ố hoàng gia tăng lên. Sự cườ**ng thịnh và suy vong nên được hiểu theo cách này.

[MC 75A] Các tự miếu Vajji của người Vajji (Vajjīnaṃ Vajji-cetiyāni): nơi các vong linh (yakkha) của các vua Vajji trong vương quốc người Vajji được gọi là *cetiya* (tự mi**ế**u)<sup>56</sup> theo **nghĩa "đượ**c t**ạ**o nên từ sự tôn kính *(citti).*" Những cái ở trong *(abbhantarāni)* có nghĩa là những cái nằm trong tỉnh thành. Những cái ở **ngoài (bāhirāni) có nghĩa là nhữ**ng cái n**ằ**m ngoài tỉnh thành.<sup>57</sup> Cái gì đã cúng dường trước đây (dinnapubba**m**: YGA vi**ế**t là dinna-pubban, trang 12) **có nghĩa** là cái qì đã được cúng dường trước đây.<sup>58</sup> Cái qì đã

<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Đây là đền đài có trước khi Phật giáo xuất hiện. Rhys Davids giả thiết là thoat tiên các *cetiya* là từ những cây và mồ mả. Nhưng vì chưa có khai quật ở Vesāli nên ý kiến này không chắc chắn lắm. Người Anglo-Indian (người Anh sống ở An) dùng ch**ữ Chetiya tương đương vớ**i chùa *(temple)* là hoàn toàn sai (Dial II 110, n.2). *Tôi dịch nguyên ven chú thích này.* 

 $<sup>^{57}</sup>$  Vài t**ự** mi**ếu được đề** c**ậ**p trong DN iii 9, DN ii 102, SN v 260, AN iv 309: *Cāpāla* g**ầ**n *Vesāli*, *Udena* (v**ề hướng đông củ**a *Vesāli)*, *Sattamba* (v**ề hướ**ng tây thành ph**ố**), *Gotamaka* (v**ề hướ**ng nam thành ph**ố**), *Bahuputta* (v**ề hướ**ng b**ắ**c thành ph**ố**).

Đây là sư phân tích về chữ kép, đó là một karmadhāraya,\* bởi vì vi trí b**ất thườ**ng của chữ *pubba.* 

<sup>\*</sup> Karmadhāraya, là chữ kép, chữ trước mô tá, xác định hay b**ố túc nghĩa củ**a ch**ữ** th**ứ hai. Đo**c Steven Collins, PGS, Silkworm Books, Chiang Mai, 2006, tr. 132.

làm trước đây (kata-pubbam; YGA viết là katapubban trang 12) có nghĩa là điều đã làm trước đây. 59

Họ sẽ không bỏ phế: Không bỏ phế nó, họ sẽ làm nó đúng như nó đã từng xảy ra. Vì nếu họ bỏ phế các buổi cúng l**ễ, các chư thiên (devatā)** 60 không th**ể** thu x**ế**p vi**ê**c che ch**ở** cho phù h**ơ**p **đươ**c. Cho dù h**o** không th**ể**<sup>61</sup> t**a**o ra kh**ổ** s**ở**<sup>62</sup> **chưa đế**n, h**o** có th**ể** làm n**ă**ng thêm những gì đã xảy ra như ho, nhức đầu. Khi trận chiến bùng nổ, họ sẽ không giúp đỡ. Nhưng nếu họ không bỏ phế nó, các chư thiên có thể thu xếp việc che chở cho

(2) gia súc (voi, ng**ư**a, bò, gà tr**ố**ng, gu**a**)

Đây là sư phân tích khác về chữ kép, đó là môt karmadhāraya. Mp IV 13,14 cùng lúc coi "cái gì đã cúng dường trước đây, điều đã làm trước đây có nghĩa là cái gì không những đã cúng dường mà còn làm trước đây."

Devatā (chư thiên) có nghĩa là bất cứ sanh linh nào được thờ cúng hay ai được vật cúng dường hay một vật phẩm được dâng t**ă**ng. Theo *Cullaniddesa*, s**ố** 308 (Nidd II trang 173*f*.), nó gồm có 5 nhóm, mối nhóm có 5 loại, nghĩa là:

<sup>(1)</sup> **đao sĩ**,

<sup>(3)</sup> các năng lực vật chất và các nguyên tố (như lửa, đá, vân vân)

<sup>(4)</sup> chư thiên bâc thấp (bhumma devā), đó là: nāgā, supannā (chim thần), yakkhā (quỷ), asurā (a tu la), gandhabbā\* (càn thát bà hay nhac sĩ ở cung trời Cātummahārājika, doc Childers, DPL trang 141).

<sup>(5)</sup> **chư thiên bậ**c cao [sanh linh **ở** cõi g**ọ**i là *devaloka (phạm* thiên) hay nói cách khác: *Mahārājā, Canda, Surija, Inda,* Brahmā] (PED, trang 330).

<sup>61</sup> Mp IV 13,18 vi**ế**t là *asakkontiyo* thay vì ch**ữ** *asakkontā***.**\* (không th**ể). Và đoan sau cũng viết như vâ**y.

<sup>&</sup>lt;sup>62</sup> Mp IV 13,17 vi**ế**t là *sukha***m** thay vì ch**ữ** *dukkha***m**. SS b**ỏ** ch**ữ** dukkham, chữ này li**ế**t kê ở đây chứng b**ê**nh và tất cả tình tr**ang đau đớ**n c**ủa cơ thể**.

phù hơp được. Cho dù ho không thể tao nên niềm vui chưa đến, họ có thể lấy đi 63 những gì đã xảy ra như ho, nhức đầu. Họ giúp đỡ ở tiền tuyến. Sự cường thịnh và suy vong ở đây nên được hiểu theo cách này.

Bảo vệ, trông chừng và canh phòng đúng cách (dhammikam rakkhāvarana-guttim): 64 Ó đây, bảo vệ (rakkhā) là trông chừng điều không mu**ố**n xảy đ**ế**n được gọi là trông chừng *(āvaraṇa)* và canh phòng điều ước nguy**ệ**n tránh khỏi sự hủy hoại được gọi là canh phòng (gutti). Trong mạch văn ấy, trông chừng các vị từ bở đời sống thế tục bằng cách ở quanh họ bằng một đoàn người được<sup>65</sup> gọi là "[**521**] Bảo v**ệ**, ngăn ngừa và canh phòng đúng cách." Cũng những chữ ấy dùng cho vi**ê**c b**ảo đả**m ch**ắ**c ch**ắ**n là **ngườ**i ta không ch**ặ**t cây trong khuôn viên chùa, hay không r**ẽ nướ**c t**ừ** b**ể** chứa,66 hay không bắt cá trong các hồ sen.

63 B viết là hananti ("phá hủy", "đánh") thay cho chữ haranti.

<sup>&</sup>lt;sup>64</sup> Trong MPS t**ậ**p ng**ữ** này ch**ỉ** xu**ấ**t hi**ệ**n **ở** ch**ủ** cách**, nhưng ở đây** nó ở đối cách. Khi được giải nghĩa theo thế chủ cách, ta nên sửa tưa đề này thành *dhammikā... guttī* như đã dùng ở N<sup>e</sup> II

<sup>&</sup>lt;sup>65</sup> Mp IV 13,28 và B, C thêm ch**ữ** ph**ủ đị**nh *na*. **Câu văn có nghe** hay hơn vì đoc theo thế xác định hay phủ định còn tùy vào nhóm người ở quanh các vị từ bỏ đời sống thế tục với ngụ ý

Sớ giải (Sv-pt 161,20) định nghĩa vājika là thợ săn mang chó, v. v. theo để giết nai, heo, v. v., phỏng đoán là chữ vājika rút ra từ *vāja* ("sức," "lông chim ở mũi tên"). Thay vì chữ *vajjaṃ* B đọc là vajjham ("bị giết", "đối tượng bị hành hình"). (Theo trò truyện riêng với) K. R. Norman thích dịch là: "xạ thủ không làm chuy**ện sát sanh." Tuy nhiên, B, G đọ**c là *vāpikā* ("hồ ao") đúng nghĩa hơn. Nên chúng ta đoc là *vāpikāvajjam* 

Để cho những người chưa đến (kin ti 67 anāgatā ca): Theo cách này, Thế Tôn hỏi về tâm tr**a**ng của h**o**: "Có ph**ả**i l**ô** trình tâm hi**ê**n t**a**i của h**o** là **như vâ**y?" <sup>68</sup> V**ề** vi**êc này, ai không ướ**c mong các v**i** Arahant nào **chưa** đến sẽ đến họ là kẻ không có niềm tin, không tin cậy. Khi người không màng tới thế tục đến, họ không đứng d**ậy chào đón các vị** này, h**ọ không đi gặ**p các vị này, ho không tiếp đãi nồng nhiệt các vị này; họ không hỏi các vị này; họ không l**ắ**ng nghe các vị này giảng; họ không cúng dường các vi này bất cứ cái gì; ho không l**ắ**ng nghe các v**i** này chúc lành; và h**o** không thu x**ế**p ch**ỗ ở** <sup>69</sup> cho các v**i** này.

Kết quả là, các vua mang tiếng xấu: 70 "Ông vua nào đó không có niềm tin, không tin cậy. Khi người xuất gia đến, ho không chào đón ... [như trên] ... ho không thu xếp chỗ ở." Sau khi nghe như vây, các vi xuất gia không đến cổng thành, hay nếu có đến, ho không đi

thay cho chữ *vāpikā vajjam*. S đoc *vājam*. Mp IV 13,29 đoc là vāpikā vāpam. Ne II, 221 đưa ra cách viết khác: "ho không bắt nai b**ằng lưới" (vāgurāhi migam** na ga**ṇ**hanti).

<sup>67</sup> Mp IV 14,3 định nghĩa nó là "vì lý do gì" (kena nu kho kāranena).

<sup>&</sup>lt;sup>68</sup> Mp IV 14,3 b**ỏ** câu này.

<sup>69</sup> SS vi**ế**t là *vāsanatthānam* thay vì ch**ữ** *nivāsanatthānam*.

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> Thay vì vi**ế**t *abbhuqqacchati*,\* Mp IV 14,9 vi**ế**t là *uggacchati*\* và SS viết là *upagacchati* \*. Dịch nghĩa đen là: "Tiếng xấu về ho lan ra."

abbhuggacchati: xuãt ra, truyền ra ngoài, khởi lên biển thành... (đọc PED p. 60).

<sup>•</sup> uggacchati: (m**ă**t tr**ờ**i) m**o**c, d**â**y và ra kh**ỏi (đo**c PED p.

upagacchati: **đến được, đắc được, đạt được (đọ**c PED p. 148).

vào trong. 71 Nên vị Arahant chưa đến sẽ không đến n**ữ**a.<sup>72</sup>

Nhưng nếu không có chỗ ở thoải mái cho người mới đến, những người vì không biết đã đến rồi, nghĩ rằng sẽ ở lai, nhưng về sau nhân ra rằng: "Cho dù mình đã tới đây, nhưng ai sẽ ở lại khi các vị vua này [cư xử] như vậy?" nên các vị này bỏ đi. Vì vậy, khi những người chưa đến không đến, hay những người đã đến sống không thoải mái, vùng đó<sup>73</sup> trở thành nơi các đạo sĩ không ở. Rồi chư thiên không hộ trì vùng này, ma quỷ... (amanussā) có cơ hôi lông hành. Chúng nhanh chóng sinh sôi n**ấ**y n**ở** và làm phát sanh nh**ữ**ng ch**ứ**ng b**ê**nh m**ớ**i.

Vậy thì chả có công đức gì thu nhận được từ những vi**ệc như thăm viế**ng, h**ỏ**i các v**i đa**o h**a**nh này những câu h**ỏi. Nhưng mặ**t khác, n**ếu chúng ta đảo ngượ**c các lời trên, thì b**ề** mặt sáng sủa <sup>74</sup> của v**ấn đề**, cái mặt ngươc với mặt tối của vấn đề nêu trên, thực sư xảy ra. Sự cường thịnh và suy vong nên được hiểu ở đây theo cách này.

5. [MC 75B] Một lần ở đây Ta (ekam idāham\*): Th**ế** Tôn nói câu này **để** gi**ả**i thích là **trước đây** Ngài **đã** 

<sup>&</sup>lt;sup>71</sup> Mp IV 14,12-13 vi**ết là: "Sau khi nghe như vâ**y, các v**i đao sĩ** không đến cổng thành, hay nếu có đến, ho không đi vào trong thành."

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> Mp IV 14,14 vi**ế**t *anāgamanam* thay vì ch**ữ** *anāgatam*.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Mp IV 14,17 vi**ế**t *doso* thay vì ch**ữ** *deso*.

<sup>&</sup>lt;sup>74</sup> Thay vì ch**ữ** *sukkha*, vi**ế**t là *sukha-*, v**ố**n ph**ản nghĩa vớ**i *kanha* (Mp IV 14,22-23).

dạy người Vajji 75 [lời khuyên] này có liên quan đến ho. Trong kinh, tai tư mi**ế**u *Sārandada (Sārandadacetiye)* 76 nghĩa là tai nơi có mang tên đó. Ho nói trước khi đức Ph**ât đản sanh, thườ**ng có m**ô**t t**ư** mi**ếu nơi** Yakkha Sārandada trú ngu. Rồi họ xây ở đó một tịnh xá cho Thế Tôn. Vì tinh xá **ấy đươ**c xây t**a**i t**ư** mi**ế**u *Sārandada*, nên **nó đượ**c bi**ết đế**n là t**ư** mi**ế**u<sup>77</sup> c**ủ**a *Sārandada.''* <sup>78</sup> \* YGA vi**ế**t là **idāhan,** trang 15.

Ho sẽ không bị bai (akaranīya) 79 có nghĩa là "ho sẽ không bị chính ph**uc"** (akattabba) hay "ho sẽ không bị b**ắt." [522] Đó là (yadidam)** chỉ là m**ô**t chữ b**ấ**t bi**ế**n chả có nghĩa gì quan trọng cả. Ở chiến trận (yuddhassa): Đây là danh từ thuôc sở hữu cách nhưng mang ý **nghĩa của phương tiê**n cách. **Nghĩa là ho** không thể bị bắt vì tấn công ngoài mặt trận.80

<sup>&</sup>lt;sup>75</sup> Lời d**ay đề** c**â**p ở đây được trình b**ầy đầy đủ ở** AN iv 16*f*.

<sup>&</sup>lt;sup>76</sup> B vi**ế**t là *Sāranta*re cetiye thay vì chữ *Sārandada-cetiye*.

<sup>&</sup>lt;sup>77</sup> Cùng l**ờ**i chú gi**ải được đưa ra ở** Mp IV 9,6-10. Cf. Uď-a 323.

<sup>&</sup>lt;sup>78</sup> B vi**ế**t là *Sārantara* thay vì ch**ữ** *Sārandada*.

<sup>&</sup>lt;sup>79</sup> Karanīya ("cần phải vươt qua") nghĩa đen là "cần phải làm", nhưng chữ này hiển nhiên có ý nghĩa tương tự với "đã làm xong" thỉnh thoảng gặp trong tiếng Anh nói chuyên hàng ngày (Dial II 81, n. 1).

<sup>&</sup>lt;sup>80</sup> Trái l**ại, kinh điể**n c**ủ**a **đạ**o Jain mô t**ả** m**ộ**t cu**ộ**c chi**ế**n lâu dài và gian khổ. Nhiều anh em của *Ajātasattu* bi giết chết trong buổi đầu giao tranh với dân Vajji. Trong hai trận đánh lớn, Ajātasattu dùng hai loai vũ khí rất hiệu nghiệm là máy bắn đá lớn và thớt gỗ ch**ă**n xe ng**ư**a gây nhi**ề**u ch**ế**t chóc. Liên bang của các b**ô** l**a**c tan rã và *Vaiśālī* sup đổ. Xem chi ti**ế**t trong Mishra 1962, trang 261-62.

Trừ phi dùng ngoại giao (aññatra upalāpanāya) 81 nghĩa là ngoại trừ phương cách ngoại giao. Cái được gọi là ngoại giao nghĩa là: chẳng hạn, "Chúng ta hãy ngưng công kích, hãy đat thỏa thuân", ho hòa giải với nhau bằng cách cho voi, ngựa, cỗ xe ngựa, vàng và v. v. để rồi sau khi hòa giải, chỉ dùng lòng tin cậy không thôi, họ có thể đánh bại chúng. Trừ phi phá hủy tình đoàn kết của họ (añnatra mithu 82-bhedāya) nghĩa là

Mith theo tiếng Sanskrit của Veda có nghĩa là "đối lập với nhau", trong khi theo Veda, ý nghĩa thông dung của *mithuna* là "môt đôi". Theo PED, mithu có nghĩa là "đối lâp", nhưng TS Margaret Cone nói r**ằ**ng nó ch**ỉ có nghĩa là "hô tương".** Bheda là thu**â**t ng**ữ** chính tr**i** Sanskrit n**ố**i ti**ế**ng, **có nghĩa là gây bấ**t hòa gi**ữa đám kẻ thù, đặ**c bi**ệ**t là khi k**ẻ** thù **ấ**y g**ồ**m có các nhóm liên minh với nhau hay môt vi vua và các chư hầu của vua **ấy..."; chữ** *mithu:* 

**nhưng bằ**ng *mithaḥ\** ti**ế**ng Sanskrit: *mithah = mithas =* m**ộ**t cách h**ô tương, qua lạ**i, có th**ế** hoán th**ế, đế**n hay t**ừ** hay l**ầ**n nhau (Johnston 1931, trang 573).

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup> Thu**â**t ng**ữ** chính trị *upalāpana* liên quan đến việc dùng tiền để thuyết ph**u**c các thành viên trong liên bang c**ủa phe đố**i l**â**p b**ằ**ng cách h**ố**i l**ộ** (Johnston 1931, trang 572-74; Dial II 81, n. 1). Rhys Davids cho r**ằ**ng g**ố**c c**ủ**a chữ này là *lī* ("bám níu") (Dial II 81, n. 1). Nhưng theo PED (trang 146), gốc của nó là lap ("nói chuyện"). Johnston (1931, trang 574f) cho rằng **"thuâ**t ng**ữ ấ**y b**ắ**t ngu**ồ**n t**ừ** *l***ĩ <b>có nghĩa là khiế**n cho quay tr**ở** l**ại nghĩ về** mình và vì v**ậy, có nghĩa là dụ** d**ổ**. *Maurice Walshe* d**i**ch là tuyên truy**ền (sđd tr. 232) vā nói rằ**ng theo Rhys Davids, ch**ữ upalāpana phải có nghĩa là thủ đoa**n l**ừ**a b**i**p, d**u** dỗ, ngoại giao (sđd trang 568). Theo Margaret Cone, chữ này rút t**ừ** ch**ữ upalāpeti có nghĩa là thuyế**t ph**ụ**c, mua chu**ộ**c [upalāpanāya, D ii 76,4], đọc DP I trang 470.

không nên được giải thích bằng tiếng *mithu\** của Veda: có nghĩa là có thể lựa chọn, một cách lệch lạc, giả dối, sai l**ầ**m. Đoc Monier-Williams Sanskrit-English Dictionary.

ngo**a**i trừ vi**ê**c phá hủy tình đoàn kết. Qua lời này, vi Bà la môn chỉ cho thấy rằng ho cũng có thể bị đánh bai bằng cách gây chia r**ẽ** nội bộ. Sau khi suy luận lời của Thế Tôn, vi tể tướng Bà la môn này đã nói thế.

Nhưng Thế Tôn có biết vi Bà la môn này sẽ suy luân lời nói của mình không? Phải, Ngài biết. 83 Nếu biết, tai sao Ngài nói ra? Vì lòng từ bi.84 Ngài phỏng đoán như vầy: "Nếu Ta không nói, chỉ trong vài ngày, nhà vua sẽ ra

<sup>&</sup>lt;sup>83</sup> H**ầ**u h**ế**t các **ấ**n b**ả**n Trung Hoa (Po 160c, Un 167b, Mu 383a, Yo 11b) bở vi**ệ**c có th**ật là đứ**c Ph**ậ**t cho phép v**i** bà la môn rút ra suy lu**ậ**n này, cho dù Ngài không h**ề có ý định giúp đỡ** tham v**o**ng c**ủ**a *Ajātasattu*. Các **ấ**n b**ả**n Trung Hoa khi**ến ngườ**i đọc tin là đức Phật ngăn chận chiến tranh: Ngài không chịu trách nhiêm về cuôc chiến này nhưng Ngài đã chỉ cho thấy sư khéo léo của mình. YGA cho rằng chuyên kể theo hai lối khác nhau vì lý do như sau: (1) Các dịch giả Trung Hoa cố tình loại bỏ đoan này vì lý do đã nói trên hay ho không biết cuôc chiến giữa hai bên đã thực sự xảy ra sau khi vị bà la môn thăm vi**ếng Đứ**c Ph**â**t; (2) vì bi**ế**t s**ư** th**ư**c l**i**ch s**ử** này, h**o**c phái *Pāli* bu**ô**c ph**ả**i nh**ắc đế**n.

<sup>&</sup>lt;sup>84</sup> Th**ắ**c m**ắ**c *không mới mẻ gì* c**ủ**a YGA là t**ại sao Đứ**c Ph**ậ**t không báo cho Vajji ho bi**ết trướ**c những nguy cơ đe doa đến từ kẻ thù của họ? Nếu báo cho họ biết, người Vajji lúc ấy đang hùng mạnh, họ có thể ra tay trước, "họ có thể nổi lên đánh cướp xứ Magadha và như vây đức Phât gián tiếp chịu trách nhiêm về sư mất nước của xứ Magadha" (Minh Châu, trang II Đai Ý Kinh Đai Bát Ni**ế**t Bàn). Theo gi**ả**i thích c**ủ**a Buddhaghosa, Đức Phật chỉ muốn đình hoặn cuộc chiến trong ba năm đế người Vajji tư tao công đức tránh chiến tranh, tư cứu mình. Hình như lời chú giải của Buddhaghosa dựa trên quả hơn là dưa trên hoàn cảnh của Đức Phât. Cách giữ im lặng của Đức Phật trong trường hợp này khác với vai trò tích cực của Ngài trong vụ xung đột giữa hai bộ tộc Sakya và Koliya (Ja V 412ff., Sv II 672ff., Dhp-a III 254ff.).

quân và b**ắ**t h**ết ngườ**i Vajji. N**hưng nế**u Ta nói, nhà vua ph**á**i m**ấ**t b**a năm mớ**i phá v**ỡ đượ**c s**ư đoàn kế**t và mới đánh bại được họ. Dù quãng thời gian này ngắn ng**ủi như vậy nhưng vẫ**n quan tr**ọ**ng; vì trong th**ờ**i gian này m**ổ**i **ngườ**i Vajji s**ẽ tích đứ**c làm n**ề**n t**ảng để** tự <sup>85</sup> cứu mình."

Sau khi hoan hi (abhinanditvā) có nghĩa là sau khi hoan hi trong tâm. Sau khi thấm thía (anumoditvā, tán thán) có nghĩa là sau khi thấm thía ý nghĩa hàm xúc lời của Thế Tôn bằng cách nói rằng: "Điều này Tôn giả Gotama đã khéo nổi thay." Ông ta từ biệt có nghĩa là ông ta đi gặp nhà vua.

A**bhinanditvā anumoditvā đượ**c d**i**ch là having:

- delighted and pleased with: thích thú và hài lòng Dial II p. 81
- approving and delighted by: chāp nhān và thích thú Sister Vajirā & Francis Story p.6
- rejoicing and delighted: vui vé và thích thú Maurice Walshe, sđd p. 232
- delighted and rejoiced at: thích thú và vui v**ẻ. Đọ**c Bhikkhu Bodhi, NDB (AN iv. 21), p. 1013. Đoạn này gi**ống đoạ**n DN 16.1.1-5, tr 72-76.

Rồi nhà vua hỏi ông ta:86 "Này quân sư, Thế Tôn đã nói gì?" Ông ta trả lời: "Thưa Hoàng Thương, theo lời đao sĩ Gotama, không ai có th**ế đánh ba**i **ngườ**i Vajji; nhưng người ta có thể làm được thế nhờ ngoai giao

<sup>&</sup>lt;sup>85</sup> Mp IV 16,29 b**ỏ** ch**ữ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>86</sup> Mp IV 17,4-**5, không đề** c**ập đế**n chuy**ệ**n k**ể sau đó, chỉ** nói v**ắ**n t**ắ**t là nhà vua phá tan b**ộ** l**ạ**c này b**ắ**ng cách phái vị bà la môn này phá v**ỡ tình đoàn kế**t c**ủ**a h**o**.

hoặc chia rẽ ho." Rồi nhà vua nói với vi bà la môn: "nếu chúng ta dùng phương sách ngoại giao, chúng ta sẽ mất voi, ngựa... nên chúng ta sẽ đánh bại chúng bằng cách duy nhất là phá vỡ sư đoàn kết của ho. Chúng ta s**ẽ** làm gì **đây**?

"Thưa đai vương, hãy khởi xướng việc đàm luân về người Vajji 87 trong triều. Rồi thần sẽ bỏ về, nói rằng: "Chuyện của họ đầu có ăn nhằm gì đến Ngài, thưa đại vương? Hãy để họ sống nhờ nghề nông, buôn bán..., làm ăn bằng sản nghiệp của riêng họ. Những người này đều là vua cả. 88 Rồi nhà vua nên nói: "Tại sao gã brahmin này 89 **ngăn** c**ả**n vi**ê**c th**ả**o lu**â**n v**ề ngườ**i Vajji ?" và trong ngày tôi sẽ gửi môt lá thư cho ho. Ngài sẽ t**ich thu lá thư ấ**y và bu**ô**c t**ô**i tôi. Ngài không c**ầ**n ph**ả**i bỏ tù hay dùng hèo trương đánh tôi, chỉ cần cao đầu tôi rồi truc xuất tôi ra khỏi thành. Rồi tôi sẽ nói rằng, 'Tôi đã làm bờ thành và hào lũy cho thành trì của vua. Tôi đã biết chỗ manh chỗ yếu, chỗ can chỗ sâu. Bây gi**ờ**, tôi s**ẽ** s**ớ**m<sup>90</sup> cho ông<sup>91</sup> bi**ế**t tay.**' Sau khi nghe như** thế xong, ông nên nói 'Thả hắn ta đi'."

<sup>87</sup> N<sup>e</sup> II 222,24 vi**ế**t là *vajjiṁ* thay cho ch**ữ** *vajjī***. Và đoạn sau đó** cũng viết như vây.

<sup>&</sup>lt;sup>88</sup> V**ấn đề** c**ủ**a l**ờ**i bình ph**ẩm này hình như là những ngườ**i Vajji nào có thể t**ư xưng phẩ**m v**i** k**s**atriya, và như vây, người ấy có cùng ph**ấ**m v**i** v**ớ**i *Ajātasattu*, nên vua này không có quy**ề**n hạn gì để can thiệp vào chuyện riêng của họ được.

<sup>&</sup>lt;sup>89</sup> N<sup>e</sup> II 223,1 thêm ch**ữ** bho\* (này anh kia), **đây là lời xưng hô** thi**ế**u kính tr**o**ng.

<sup>&</sup>lt;sup>90</sup> B, C vi**ế**t là **"cuố**i cùng, sau cùng, chung cu**ộc"** (cirassa**ṃ**) thay cho chữ 'sớm' (na cirass' eva).

Nhà vua **đã** làm t**ấ**t c**ả theo mưu** k**ế đó. Bô** t**ô**c *Licchavi* nghe tin hắn bị trục xuất, nói: "Gã brahmin này gian trá qu**ỷ** quy**ệ**t. 92 Không cho h**ắn ta vượ**t qua sông Gangā!" Rồi, 93 khi có một số người nào đó nói, "Nghe nói, đấy là vì chuyện nghị bàn về chúng ta, nên vua ấy mới đối xử với hẳn ta như thế", 94 họ nói, "Được rồi, nếu vậy, cho h**ắn đến." Hắn đế**n g**ặp ngườ**i *Licchavi,* và khi được hỏi tai sao đến, hắn kể lai chuyên đã xảy ra. Người Licchavi nói: "Đưa ra hình phat năng như thế vì chuyên nhỏ mon như vầy thất không thích hợp," "Chức ∨u<sup>95</sup> của ngươi ở đó là gì?" "Tôi là nghi viên điều tra". Ho nói "Cho hắn làm cùng môt chức đó". Hắn đã điều tra gi**ỏ**i. 96 Các con c**ủ**a các vua *Licchavi* **[đó là nhữ**ng người Licchavi trẻ] đã học hỏi được kỹ năng của vi bà la môn này.

Sau khi tạo được giá trị vững chắc cho mình rồi, môt hôm h**ắ**n g**o**i m**ôt ngườ**i *Licchavi* sang m**ô**t bên và h**ỏ**i: "Ho có cầy thửa ruông nước này không?" 97 "Phải, ho có." "Buôc xong hai con bò với nhau chưa?" "Da,

<sup>91</sup> B, C b**ỏ** ch**ữ** này. H**ẳn nhiên 'cho biết tay' là thành ngữ** gi**ố**ng như tiếng Anh "trừng trị nó" (RFG).

<sup>93</sup> N<sup>e</sup> II 223,9 vi**ế**t *tatra* thay vì ch**ữ** *tato*.

94 Ne II 223,10 vi**ế**t là *kato* thay vì ch**ữ** *karoti.* Theo ch**ữ** *kato*, h**ắ**n b**i** bu**ô**c ph**ả**i r**ờ**i kh**ỏi nướ**c.

<sup>96</sup> N<sup>e</sup> II 223,15 vi**ế**t là *suṭṭḥutaraṃ* ("rāt giỏi") thay vì chữ *suṭṭḥu*.

Kinh văn viết là "đến" (āgato) và B viết là "bị tống khứ" (sattho). C và Nº II 223,8 vi**ế**t là satho.

<sup>&</sup>lt;sup>95</sup> *Thān' antara. Thāna* được dùng ở đây theo nghĩa 'địa vị' hay 'chức vụ'. Nói theo nghĩa đen, người *Licchavi* nói: "Ong có giữ chức vu nào khác ở nước ông không?"

<sup>97</sup> Nº II 223,18 vi**ế**t là *dārakā* thay vì chữ *kedāraṃ;* "Có phải các thanh niên trẻ cầy không?"

xong." Sau khi chỉ nói thế thôi, hắn bỏ đi. Rồi môt người khác đến hỏi người ấy: "Ông ta nói gì vậy?" Người nghe không tin [câu trả lời] ông ấy đã nói. Nhưng hắn nghĩ là "Gã này không nói sư thật", nên không giao du với người ấy nữa. Một ngày khác, vị bà la môn **ấ**y g**o**i m**ôt ngườ**i *Licchavi* sang m**ô**t bên và h**ỏ**i: "Ông đã ăn loại cà ri nào với [cơm] vậy?" rồi bỏ đi. Một lần nữa, một người khác đến hỏi người ấy và không tin h**ắ**n và cùng cách **ấ**y thôi giao du v**ới ngườ**i **ấ**y n**ữ**a.

Lại một lần khác, vị bà la môn ấy gọi một người Licchavi sang môt bên và hỏi: "Người ta nói anh làm tê lắm, có đúng không?" Người ấy trả lời "Ai nói thế?" "Người Licchavi đó đó." Và môt lần khác nữa, vi bà la môn ấy goi môt người sang môt bên và hỏi: "Người ta nói bản tánh của anh hèn nhát lắm, phải không?" "Ai nói th**ế?" "Ngườ**i Licchavi đó đó." Cứ nói cho người này nghe về điều người kia không nói trong ba năm như th**ế**, h**ắ**n làm các vua *Licchavi* mâu thu**ẫn nhau đế**n n**ỗ**i không có hai người nào đi chung đường.

Khi chia r**ẽ** xong r**ồ**i, h**ắ**n cho tr**ống đi qu**anh gióng tiếng triệu tập rồi bỏ đi. 98 Những người *Licchavi* nói: "Các lãnh chúa hãy hôi hop! Các anh hùng<sup>99</sup> hãy hôi hop!", nhưng tư ho chẳng có ai đến cả. Vi bà la môn nh**ắn tin đế**n vua *Ajātasattu,* nói r**ằ**ng: "Đã tới lúc, hãy mau tấn công!"

Nghe tin này, nhà vua ra l**ênh đánh trố**ng tr**â**n t**u** t**â**p quân sĩ rồi bỏ đi. Dân chúng Vesāli nghe lệnh và mang

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> Sau ch**ữ** *carāpesi* có d**ấ**u ch**ấ**m thay vì d**ấ**u ph**ẩ**y.

<sup>&</sup>lt;sup>99</sup> Thay vì *surā* ("chư thiên"), viết là *sūrā* ("các anh hùng").

trống đi theo nói rằng, "Chúng ta không cho phép nhà vua vươt qua sông *Gaṅqā.*" Cho dù có nghe nói là "Hãy đi chiến đấu, hỡi các vua anh hùng kia!", [524] họ không t**u** t**â**p nhau l**a**i. Cho dù h**o** có mang tr**ống đi** quanh nói là "Chúng ta không cho phép họ vào trong thành, chúng ta v**ẫn đóng kín cổng" nhưng** ch**ả** có ai t**ề** t**ư**u. Nên vua *Ajātasattu* ti**ế**n vào v**ớ**i các c**ử**a thành v**â**n còn rông mở, và chỉ bỏ đi sau khi đã tân diệt tất cả dân Vesāli. 100

- **1.3.** Chú giải về Điều Kiện để các Tỳ Khưu Cường Th**i**nh:
- 6. [MC 76] Trong đoan văn bắt đầu từ rồi Thế Tôn, ngay sau khi Vassakāra từ biệt, sau khi cho kêu gọi triệu tập *(sannipātetvā): Ananda* cử người có năng lực siêu nhiên đến những tịnh xá xa xôi và đích thân *Ānanda* đến các tinh xá g**ần đấ**y kêu g**ọi chư Tăng** hội họp nói r**ằng: "Này các tôn giả** tỳ khưu, xin vui lòng tề tưu, đức Thế Tôn muốn các vi tu họp." Những điều không gây suy vong (aparihāniye, pháp bất thối) nghĩa là những điều không gây tốn thất, là những nguyên nhân t**a**o nên th**inh vươ**ng.

**Ta sẽ day (desessāmi):** Ta s**ẽ** nói, làm cho chúng [các nguyên nhân tạo nên thịnh vượng] thể hiên lên như

 $<sup>^{100}</sup>$  Theo truy**ệ**n k**ể** c**ủa đạ**o Jain, lúc tr**ậ**n chi**ế**n k**ế**t thúc, *Chețeka*, lãnh tụ của C**ộ**ng hòa *Vajji*, tự tr**ầ**m mình ch**ết dướ**i gi**ế**ng và m**ộ**t s**ố ngườ**i *Licchavi* s**ố**ng sót ch**ạ**y tr**ố**n **đế**n Nepal (Mishra 1962, trang 261). Li**ệ**t kê ra nguyên nhân *Vajji* s**ụ**p đố, Mishra (p. 262) k**ế**t lu**ận: "Nguyên nhân quan trọ**ng nh**ấ**t hình như là thiếu đoàn kết vốn sẵn là điểm yếu chung của các thể chế công hòa Ấn thời xưa."

thể Ta đang dưng lên môt ngàn mặt trặng và một ngàn mặt trời, như thể Ta đang thắp sáng một ngàn ngọn đèn trong căn nhà có bốn bức tường chung quanh. Trong kinh văn, các tỳ khưu thường hay tụ họp: đoạn này được nói giống hệt như ở kinh Vajji-suttaka (Ph**a**m Vajji, TCBK 3, tr. 296ff.). 101

Hơn nữa, về việc này, nếu chúng tăng không thường xuyên tụ họp, họ không nghe tin từ mọi miền. Rồi họ không biết ranh giới 102 của một ngôi chùa nào đó đã tr**ở** nên không rõ ràng **để** ngày l**ễ** *Uposatha\** và Pavāranā \* \* phải hoãn lai; rằng ở nơi nào khác, môt số t**ỳ khưu** làm ngh**ề** thu**ố**c<sup>103</sup> **và đưa tin**<sup>104</sup> và vân vân;

<sup>&</sup>lt;sup>101</sup> **Mp IV 17,6 và CSS đọ**c là *Vajji-sattake* (b**ộ** b**ả**y **[điề**u ki**ệ**n] cho người Vajji). Đây là một tên khác của kinh Sārandadasutta, Vajjī-vagga (AN iv 16f.; DPPN s.v.).

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> Sīmā: ranh giới do chư Tăng ấn định tại một ngôi chùa để tổ chức lễ Uposatha và những hoạt động chính thức khác của **Tăng già. Tấ**t c**ả** các ngôi chùa và các t**i**nh xá khác c**ủa chư** Tăng thuộc pham vi của một *sīmā* có thể tham dư. Đế ấn định m**ô**t *sīmā*, **đo**c Sp III 1091-106; Vin I 106, 108*ff*.

Oua một số ví dụ trong *Vinaya* (Vin II 41-144), và qua lời ca t**ung cao đô Jīvaka\* và các y sĩ khác, rõ ràng đây là sư** ph**ả**n đối vi**ệc tu sĩ hành nghề** thu**ốc để** ki**ế**m s**ố**ng (Dial I 26, n.1).

<sup>\*</sup> Xin giới thiệu qua cuộc đời của Jīvaka: Jīvaka Komārabhacca là con trai c**ủa Sālavatī, mô**t cô gái bán dâm **ở Rājagaha.** Ngay sau khi sanh xong, đứa bé được đặt trong giỏ để ở chỗ h**ốt rác, đượ**c thái t**ử Abhayarājakumāra cứ**u s**ống. Khi đượ**c Abhaya h**ỏi, ngườ**i ta tr**ả lời "đứ**a bé trai còn s**ống" (jīvati), vì** thế đứa bé được gọi là Jīvaka. Vì được thái tử (kumārena posāpito) nuôi nấng, nên Jivāka được gọi là Komārabhacca. Jīvaka hoc y bảy năm ở Takkasilā, sau khi chữa xong bênh nhân thứ nhất là vơ của môt tri**ệ**u phú (se**tt**hi) ở Sāketa, Jīvaka được thưởng 160 ngàn kahāpana, một tớ nam, một

tớ nữ, một chiếc xe ngựa. Sau khi trị bịnh bất thường về ống quản (bằng cách giải phẫu khâu chỗ lủng hay nối lại) cho vua Bimbisāra, Jīvaka được thưởng châu báu của 500 bà vợ vua và được phong làm y vương, chữa trị cho Vua, các hoàng phi, đức Phật và cả đoàn thể Tăng già của Ngài nữa. Nhiều người bị bệnh không đủ tiền trả cho Jīvaka chữa trị, nên họ gia nhập Giáo hội Tăng già để được Jīvaka chữa bệnh miễn phí. Jīvaka đề nghị với đức Phật từ chối cho xuất gia những ai mắc phải một số chứng bệnh nào đó (Vin I 71ff.).

Sau khi Bimbisāra chết, Jīvaka tiếp tục phục vụ Ajātasattu, và mang Ajātasattu đến gặp đức Phật sau cái tội giết cha. Jīvaka đặc biệt quan tâm đến đức Phật, sau khi Jīvaka chứng quả Sotāpanna, vì mong muốn gặp Ngài một ngày hai lần nên xây một tịnh xá cho Ngài trong vườn xoài của mình (Jīvakambavana). Chính tại nơi đây, Jīvaka đã điều trị vết thương ở chân Ngài khi Devadatta lăn đá muốn hại chết đức Phật. Cũng ở nơi này, đức Phật nhiều lần lưu lại và giảng các kinh sau đây:

- Sāmaññaphala Sutta (Sa Môn Quả): cho Ajātasattu (BKD, D i 47ff.)
- Jivāka Komārabhacca: giảng cho Jīvaka về phẩm hạnh của cư sĩ (A iv 222f.; NDB p. 1155; Phẩm Gia Chủ, KBTC 3, tr. 586)
- Trong Vườn Xoài Jīvaka: giảng cho các tỳ kheo là khi tâm định, khi sống xuất ly, các hiện tượng hiển bầy đúng như thật (S iv 143ff; CDB II p. 1218f.; BKTƯ 4. tr. 239). Có thể vì ảnh hưởng của kinh này, Jīvaka cải sang đạo Phật.
- Kinh Jīvaka: sau khi nghe đức Phật nói ai giết súc vật để làm món ăn cúng dường Như Lai và chư tăng, kẻ ấy tích chứa điều thất đức, Jīvaka tuyên bố là đệ tử của đức Phật, cầu xin Ngài nhận làm cư sĩ (M i 368f.; MDB p. 474ff.; BK Trung 2 tr. 71-77).

Một lần đi công chuyện ở Vesāli, Jīvaka thấy chư tăng xanh xao, theo yêu cầu của Jīvaka, đức Phật ra lệnh chư tăng tập r**ằ**ng họ không ng**ớ**t g**ợ**i ý [**để đượ**c cú**ng dườ**ng]<sup>105</sup> và kiếm sống bằng hoa và vật phẩm dâng cúng khác. Khi các vị tăng thoái hóa này nhận thấy đoàn thể Tăng già lơ là, ho lập nhóm và khiến cho giáo pháp (sāsana) suy đồi.

- Uposatha: \* (**Bố Tát**) ngày th**ọ** bát quan trai.
- Pavāraṇā:\*\* (lễ Tự tứ) ngày cuối cùng của mùa an cư kiết hạ được dùng làm ngày thỉnh mời chư Tăng từ vi tu lâu năm nhất cho đến vi mới tu nói ra nh**ữ**ng l**ỗ**i l**ầ**m c**ủa mình để mình sửa chữa** (sám hôi).

Nhưng nếu chư tăng thường xuyên tụ họp, họ nghe môt số tin tức khác nhau. Rồi ho sẽ phái môt nhóm tăng đến chỉnh lai ranh giới; khiến cho các vi tăng này phải cử hành lễ *Uposatha* và *Pavāranā*, và vân vân; h**o** cử những vi thuôc giòng giống bâc thánh 106 đến những

th**ể** d**u**c. Dù r**ấ**t b**â**n b**iu, nhưng Jīvaka không bao giờ** sao lãng nhi**ê**m v**u** v**ới Tăng đoàn. Trong BKTC 1, Đứ**c Ph**â**t nói Jīvaka là nam cư sĩ được tin cây nhất, kính m**ế**n nhất (AN i **26; NDB p. 112; TCBK 1, tr. 56). Đo**c DNNP II, tr. 957-960.

<sup>104</sup> **Tăng sĩ không đượ**c phép làm nh**ữ**ng vi**ệ**c th**ấp kém như lấ**y tin, làm công vi**ệ**c v**ặ**t hay trung gian cho các vua, b**ô trưở**ng, kshatriyas, brahmins hay cho những thanh niên trẻ (DN i 8).

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> Xin, h**ỏ**i xin b**ằ**ng cách ám ch**ỉ**, g**ợ**i ý b**ằng dáng điệ**u và lên tiếng tất cả đều bị lên án ở Vin I 72, III 144, IV 290; Vism 41.

<sup>&</sup>lt;sup>106</sup> Ariya-vaṃsike. Phật Độc Giác (**Bích Chi**) hay Bồ Tát không thể có m**ô**t *vamsa*. Chỉ đức Ph**â**t Toàn Giác *Sammāsambuddha* mới có thể có *vamsa* vì ngài thuyết giảng giáo pháp và thành l**â**p m**ô**t tố chức, *Samgha (Giáo Hôi Tăng Già),* **như là mô**t phương tiên để không ngừng giúp đỡ (Gokhale, trang 6).

nơi các vị tăng sống không chánh mạng<sup>107</sup> và bắt họ phải đọc *truyền thống Bậc Thánh (Ariyavaṃsa);* <sup>108</sup> họ làm cho các vị tinh thông Luật Tạng chỉ trích gay gắt các vị tăng thoái hóa này. Khi các vị tăng thoái hóa này nhận thấy đoàn thể Tăng già không lơ là, họ sẽ không thể đi quanh quẩn, lập bè phái, ho bi cô lập và bỏ đi.

<sup>107</sup> M**ộ**t s**ố** vi**ệ**c làm không chánh m**ạng đượ**c k**ể** ra **ở** DN i 9-12.

- thích thú khi tu tập (bhāvanārāmo): tu tập thiết lập bốn quán niệm, bốn nỗ lực, bốn năng lực để thành tựu, năm năng lực gây ảnh hưởng của tín tấn niệm định tuệ, năm lực, bảy yếu tố tạo thành giác ngộ, bảy quán tưởng, mười tám quán thực tánh, ba mươi bảy trợ giúp cho giác ngộ, ba mươi tám đề mục thiền.
- thích thú khi từ bỏ (pahānārāmo): từ bỏ nhiệm lậu của khoái lạc giác quan... Đọc Bhikkhu Bodhi, sđd., chú thích 680, trang 1684.
- các bậc Thánh là: chư Phật, các vị Phật Độc Giác (Bích Chi) và các đệ tử của đức Phật. Đọc Bhikkhu Bodhi, sđd., chú thích 678, trang 1684.

Chữ vaṃsa là "chuyển trao truyền thống của đức Phật (hay chư Phật), giáo pháp dưới hình thức văn tự lẫn học thuyết và qua các đời tổ sư trong saṃgha" (Gokhale, trang 7). Nội dung của Ariyavaṃsa được tìm thấy trong phẩm Uruvelavagga của catukka-nipāta\* (catukka: bộ bốn, nipāta: phần) ở AN II 27 (BKTC). "Nội dung phần này đề cập đến Ariyavaṃsā và hình như tên này còn được biết đến qua nhiều tên khác như: Ariyavaṃsa, Maha-Ariyavaṃsa và cũng như Vaṃsasutta" (Rahula, trang 270-71). Bốn truyền thống bậc Thánh ấy là: (1) hài lòng với bất cứ miếng y nào, (2) hài lòng với bất cứ thức ăn khất thực nào, (3) hài lòng với bất cứ chỗ ở nào, (4) thấy thích thú khi từ bỏ và thấy thích thú nhờ sự từ bỏ. Đọc Bhikkhu Bodhi, NDB trang 414-415. Chú giải Bộ Kinh Trung nói:

Sư cường thịnh và suy von**g nên đượ**c hi**ể**u ở đây theo cách này.

Sống hòa thuận, và vân vân: Khi đánh trống và chiêng<sup>109</sup> lên **để** tri**ê**u t**ập tăng đoàn** l**a**i, ho**ặc là để** s**ử**a sang lai cái tháp (stūpa = cetiya) hay để che lai [mái] nhà **nơi** cây Bồ đề 110 hay cho sảnh đường dành cho ngày thọ bát quan trai, hay vì muốn lập hội đồng kỷ luật hay muốn giảng pháp, 111 những ai muốn hoãn việc, nói r**ằng: "Tôi có tấ**m y phải làm, tôi phải hàn lại bình bát, tôi phải làm [nhà] mới, 112 người ấy bị coi là không tu hop trong đoàn kết. Nhưng nếu có ai gat qua môt bên tất cả các việc đó và tu tập ngay từ tiếng trống gióng 113 đầu tiên, nói rằng "Tôi trước, tôi trước," đấy được gọi là "tu tập trong đoàn kết."

<sup>&</sup>lt;sup>109</sup> Thay vì ch**ữ** *ghaṇṭhiyā*, Mp IV 17,24 và SS vi**ế**t là *gaṇḍiya* (mõ) có l**ẽ đúng hơn.** 

<sup>110</sup> K**ề** c**ạ**nh thân cây là *Bodhi-ghara\* (chùa xây quanh cây bồ* đề) hay Bodhi-geha \* (geha đồng nghĩa với ghara). Không như cetiya-ghara\* (miểu tư), tòa kiến trúc này giống như môt chánh điện tôn nghiệm được xây quanh thân cây và dưới tàng nhánh. Bây gi**ờ, dưới các nhánh cây, có đặ**t các n**ạ**ng ch**ố**ng để nhánh không g**ầ**y xu**ống nóc điệ**n. Trong chùa cây *Bodhi* này, đôi khi có trang trí hình tương Phât. Giống như cetiyageha, ngôi chùa này là nơi nương náu dành cho người có h**a**nh nguy**ên đi quanh cây huyề**n linh này (*Rahula,* tr.120-1).

<sup>&</sup>lt;sup>111</sup> Mp IV 17, 24 b**ỏ** ch**ỗ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>112</sup> N**ế**u t**ỳ** k**hưu không chị**u tham gia vào vi**ệ**c làm nhà m**ớ**i hay sửa nhà cũ, vi ấy sẽ bị khiến trách là lơ là nhiêm vu (Vism 88-

<sup>&</sup>lt;sup>113</sup> Cho dù *ekappahārena* có nghĩa là "thình lình" như ở Vism 418, ở đây hình như nó có nghĩa là "chỉ một cái đánh" (trên m**ă**t tr**ố**ng hay chiêng/*mõ*).

Nhưng nếu sau khi tụ tập và suy nghĩ và bàn luận và [525] làm việc phải làm, họ không giải tán tất cả cùng một lúc, đây được gọi là "Họ không giải tán trong đoàn kết." Vì nếu họ giải tán như thế [không giải tán tất cả cùng một lúc], những người ra về trước nghĩ rằng: "Điều chúng ta đã nghe là chuyện bên lề: 114 sự bàn luận có tính quyết định bây giờ sẽ xảy ra." Nhưng nếu tất cả họ đều giải tán cùng một lúc, nói rằng: "Tôi trước, tôi trước," đây được gọi là "giải tán trong đoàn kết."

Hơn nữa, khi nghe tin ranh giới của ngôi chùa ở địa danh nào đó trở nên không rõ ràng để phải ngưng cử hành lễ *Uposatha* và *Pavāraṇā*, và tại địa danh nào đó, một số tăng sĩ thoái hóa làm nghề thuốc và vân vân... khi được hỏi: "Ai sẽ đi ngăn chận họ lại?" nếu họ cùng đi, nói rằng: "Tôi trước, tôi trước," đây được gọi là "giải tán trong đoàn kết."

Nếu thấy một vị khách, họ không đưa vị ấy đến phòng nghỉ nào đó, nói rằng "Chúng ta là ai chứ?" <sup>115</sup> trái lại ai nấy đều làm bổn phận của mình. <sup>116</sup> Nếu họ thấy bình bát hay y của khách tăng đã sứt mòn, <sup>117</sup> họ đi tìm cho khách tăng bình bát hay tấm y khác cho hợp với luật khất thực. <sup>118</sup> Nếu khách bị bệnh, họ đi tìm thuốc thang.

<sup>114</sup> hay nói cách khác: không thích đáng.

hay nói cách khác: bỏ lơ, không nhận trách nhiệm tiếp khách.
 Nhiệm vụ tiếp đãi khách tăng của cư tăng được nói đến ở Vin

11 209*f*.

Ch**ư tăng phụ** thu**ộc vào cư sĩ về** ch**ỗ ở** và v**ậ**t th**ực, nhưng họ không đượ**c phép h**ỏ**i xin b**ấ**t c**ứ** ai y áo hay v**ậ**t d**ụ**ng gì.

<sup>&</sup>lt;sup>117</sup> Mp IV 18,15 đọc là *chinna-* ( "bể, vỡ" ) thay cho chữ *jiṇṇa-\** (cũ, sờn).

Nếu bênh thực sự nặng và không có ai sặn sóc, họ không thể chỉ vi này đi đến phòng nghỉ nào đó nhưng phải săn sóc vị ấy ngay trong phòng của mình. Vì ngay cả người có khuyết điểm đã trở thành trói buôc, 119 ho được một vị sư thông thái gia ơn khiến người ấy ngưng lai trói buôc đó. Nên mới nói rằng: "Chư Tăng làm những điều đoàn thể Tăng già nên làm trong đoàn kết"

Điều luật nào chưa được ban hành và vân vân: Người ta nói "Họ ban hành điều chưa được ban hành", hay nói cách khác, họ chế ra<sup>120</sup> một nghi lễ hay giới lu**â**t mới không có trong lu**â**t, như các tăng ở Savātthi sống trong khuôn khổ của miếng thảm 121 (Purāna) cũ.

Nhưng trong môt số trường hợp, khi y bị mất hay hư hai, tỳ **khưu có thể** h**ỏ**i xin b**ấ**t c**ứ** ai. V**i** này có th**ể đi đế**n tinh xá g**ầ**n đó để nhận y (vihāra-cīvara, y do cư sĩ để sẵn đấy cho chư tăng nào khi cần đến) (Vin III 210-12). Đọc Wijayaratna, chương 3 để biết thêm chi tiết. Khi bình bát khất thực mòn, vi tỳ khưu có thể đối lấy cái khác từ Tăng đoàn, nhưng cái bình bát cũ phải lung 5 chỗ (Vin III 242-47).

- 119 Sớ giải hình như cho gantha\* (trói buộc) là **pāļ**i\* (câu **văn)** (Sv-pt II 163,3). Cách dịch khác có thể là: "Khi một câu văn vì l**ô**i nên m**ất đi giá trị**, h**ọ đố**i xử ân c**ầ**n với vị **tăng giỏi đế** vị này sửa lai đoan văn ấy." Tuy nhiên, tôi chắc là sớ giải đã hiểu sai *ukkhipāpeti*, vốn không thể có nghĩa là "sửa", và trong b**ấ**t c**ứ trườ**ng h**ợ**p nào nó không thích h**ợ**p v**ớ**i m**ạ**ch văn. Mp IV 18,18-19 đọc là *olīyamānako* ("bám lấy vât chất hay giá tr**i** th**ế gian") thay cho chữ** *ohīyamānako* **\*; N<sup>e</sup> II** 226,2 đoc là *oliyamānako* \*.
- <sup>120</sup> **Mp IV 18,23 đọ**c là  $ganhant\bar{a}$  \* (bám niu) thay cho chữ bandhantā.
- <sup>121</sup> Các tăng ở *Sāvatthi* thỏa thuận với nhau là trong ba tháng Thế Tôn nhập thất, bất cứ ai (trừ vi mang vật thực đến dâng

Người ta nói "Họ hủy bỏ giới luật đã được ban hành," nếu họ giải thích lời giảng của Phật trái với Giáo Pháp và Giới Luật, như các tăng người Vajji ở Vesāli một trăm năm sau ngày Thế Tôn nhập Niết Bàn. 122 Người ta

cho Thế Tôn) đến gặp Ngài trong khoảng thời gian này, vị ấy sẽ phạm lỗi pācittiya\* (**ưng đối trị**, lỗi nhẹ, chỉ cần sám hối là đủ). Nhưng Upasena (em trai của Sāriputta, DPPN I tr. 404), không màng đến thỏa thuận này, đến gặp Thế Tôn vì Thế Tôn muốn nói chuyện với Upasena (Đọc DPPN I tr. 404). Đức Phật hài lòng khi thấy Upasena và đoàn tăng chúng tháp tùng rất kỷ luật đi theo. Upasena tuyên bố rằng sẽ không truyền giới xuất gia cho người nào không cam kết tu học theo các pháp tu mà bản thân Upasena đã làm (Vin III 230ff). Cùng với Yasa Kākaṇḍakāputta, Upasena là một thí dụ điển hình về vị tăng gìn giữ Giới Luật kỹ càng, không sáng chế thêm và áp đặt bất kỳ giới mới nào (DA.ii.525). Xin đọc chú thích 124.

- Các tăng người Vajji ở Vesāli công bố thực hành mười điều không cho phép sau đây (các chữ in nghiêng trong chú thích này được trích từ I. B. Horner, Suttavibhaṅga, BD Part 5, Cullavagga XII [PTS, 1997] và chỉ nói số trang thôi; nếu là nguồn khác, đều được nêu rõ.
  - (1) đựng muối trong sừng (nếu thức ăn không bỏ muối, muối có sẵn để dành trong sừng sẽ gia tăng hương vị món ăn, làm nó ngon hơn để hưởng thụ (trang 416f). Ở MN i 523, Phẩm Sandaka nói vị Arahant, các lậu đã tận, không thể để dành thức ăn và các món ngon để sau đó hưởng thụ. Đọc TrungBK 2, Phẩm 76, trang 396; MLD, trang 627 và chú thích 756, tr. 1280. Bỏ muối sẵn trong sừng để làm thức ăn ngon hơn tức là không "hài lòng với bất cứ thức ăn khất thực nào" như đã nói trong truyền thống bậc thánh. Xin đọc lại chú thích 108.
  - (2) hai ngón tay, hay nói cách khác, ăn khi quá ngọ, bóng mặt trời đã dài hơn bề rộng của hai ngón tay. *Trang 407*,

nói "Họ không sống đúng với điều luật đã được ban hành," nếu ho cố tình pham các giới nhỏ, như các đê tử của *Assaji* và *Punabbasu*. 123

Nhưng nếu họ không chế ra một nghi lễ hay giới luật mới, nếu ho giải thích lời giảng của Phât đúng với Giáo Pháp và Giới Luật, nếu họ không hủy bỏ giới luật ngay cả giới nhỏ, như vây mới nói là ho "không ban hành

> 414 viết "chiều rông bằng năm ngón tay" nhưng trang 416 l**a**i vi**ể**t hai ngón tay.

- (3) sau khi th**ọ** th**ự**c *xong, lại đi đến một làng khác ngay để* ti**ế**p t**ục ăn món** khác **chưa ai ăn tớ**i.
- (4) **các tăng số**ng cùng khu v**ư**c *(āsāva)* **nhưng la**i t**ố** ch**ứ**c l**ê** *Uposatha* riêng.
- (5) cứ cho thi hành *(anumati)* m**ô**t vi**ê**c gì (theo nghi l**ễ**) khi Tăng chúng chưa hội họp đông đủ vì nghĩ rằng cứ làm trước đi rồi thông báo cho các vi đến muôn biết sau (tr.
- (6) làm theo *(āciṇṇa)* thói quen **cư xử** của thầy giáo thọ (**ācinn**akappa).
- (7) u**ố**ng s**ữ**a *chưa bi rón cục nhưng* đã chua (*trang 418*).
- (8) u**ống rư**ợu th**ố**t n**ố**t m**ớ**i lên men *(nên nồng độ rượu còn* nhe).
- (9) dùng th**ả**m *không* có vi**ề**n tua *(trang 407, 418). YGA bỏ* ch**ữ "không" (đọ**c trang 24, chú thích 1).
- (10) sử d**u**ng vàng b**a**c.

Trong số các điều này, điều cuối cùng gây nhiều bàn tán nh**ất. Danh sách mười điề**u này li**ệt kê theo Thượ**ng T**ọ**a b**ộ** *(Theravāda)*. V**ề mười điề**u này và chuy**ê**n *Yasa,* **đo**c Vin II 301 ff; Lamotte 1988, trang 126ff.

<sup>123</sup> Đệ tử của *Assaji* và *Punabbasu* s**ố**ng ở *Kīṭāgiri*, giữa *Sāvatthi* và *Āļavi.* H**ọ** ph**ạ**m gi**ớ**i l**ớ**n và nh**ỏ**; g**ửi vòng hoa đế**n các cô gái và ph**ụ** n**ữ gia đình danh giá và cũng gửi đế**n các cô gái nô lệ, nói dối các người này, coi thường những giới như ăn sái gi**ờ**, dùng d**ầu thơm và** vân vân (Sp III 625, DPPN I 225*ff* ).

điều chưa được ban hành, và không hủy bỏ điều đã được ban hành, và sống đúng với điều luật đã được ban hành," như Tôn giả Upasena 124 và tôn giả Yasa, 125 con của bà la môn Kākandakā\* đã làm (YGA ghi là Kākanda tr. 24 thay vì Kākandakā như đã viết theo BD 5 **ở** tr. 407f.; 412ff., 416, 418, 424). DPPN I p. 558 vi**ế**t **là Kākand**aka.

*Upasena Vangantaputta* sanh **ở** *Nāl***aka,** em trai c**ủ**a Ngài Sāriputta (UdA.266; DhA.ii.188). Ngài Upasena thực hành một số *dhutangas*\* *(khố hạnh) khác nhau (như hạnh sống trong* rừng, hanh mặc y bằng giẻ rách nhặt được (**phân tảo y**), h**ạnh ăn thức ăn đặ**t trong bình bát c**ú**a mình) và thuy**ế**t ph**ụ**c t**ăng chúng khác cũng làm như thế** (Vin III 230 *ff.*). Đức Ph**ậ**t tuyên b**ố** *Upasena* là v**i** có v**ẻ đe**p tu**ấ**n tú toàn di**ên đáng mế**n nh**ã**t *(samanta pāsādikānaṃ)* (AN I 24). *Ngài Buddhaghosa* nói Upasena n**ő**i ti**ế**ng là pathavighutthadhammakathika, người giảng giáo pháp thông minh, nhiều người theo tu học v**ớ**i Upasena vì tài hùng bi**ệ**n c**ủ**a Ngài Upasena. Sau chuy**ế**n thăm viếng của Upasena, Đức Phât cho phép chư Tăng nào tu kh**ố** h**ạnh dhutangas, đượ**c g**ặp Đứ**c Ph**ậ**t ngay trong th**ờ**i gian Ngài nh**â**p th**ất (đo**c Vin.iii.230ff.). **Xin đo**c l**a**i chú thích 121.

<sup>&</sup>lt;sup>125</sup> SS b**ỏ** ch**ỗ** này. *Yasa* là đệ tử của *Ānanda*. Khi *Yasa* bi**ết đượ**c *Vajji* **đưa ra Mười Điế**m nhóm tăng chúng người (**dasavatthu**) *trái với lời day của Đức Phât,* bi**ế**t nhóm này công khai xin ti**ền cư sĩ đê** t**ử** c**ủ**a h**o**, *Yasa* **đã chố**ng l**a**i nh**ững hành vi sai trái đó. Sau khi có đượ**c ý ki**ế**n c**ủ**a Yasa về v**ấn đề** này, m**ô**t h**ôi đồng tăng chúng (***gồm 700 vi, đoc DPPN* /// Yasa 2 tr. 687) đã được triệu tập. Cuối cuộc điều trần, một phán quy**ết đã được đưa ra chố**ng l**ại mười điểm này. Sau đó** bu**ối đo**c l**a**i Gi**ớ**i Lu**ât đã đượ**c t**ố** ch**ức, đượ**c g**ọ**i là *Sattasatī.* Bu**ổi đọ**c *Sattasatī* lần th**ứ hai cũng được đặ**t tên là *Yasathera*sa**ṅgīti,** hi**ế**n nhiên là vì vai trò quan tr**ọ**ng c**ủ**a Yasa trong v**ấ**n **đề** này (Lamotte 1988, tr. 124-40).

Cũng giống như *Mahākassapa* 126 ngài đã l**â**p nên truyền thống khi nói những lời 127 sau đây: "Chư vi tôn giả của đoàn thể Tăng già hãy lắng nghe lời tôi. Chúng ta có các gi**ớ**i lu**ật liên quan đến các cư sĩ,** 128 và ngay c**ả** các cư sĩ của chúng ta họ đều biết: 'Điều này thích hợp với các tỳ khưu, cũng là con của dòng ho Sakya, nhưng điều kia không thích hợp'. Nếu [526] chúng ta hủy bỏ các giới nhỏ, sẽ có người nói 'Đạo sĩ Gotama đã ban hành các giới lu**ấ**t **cho các để** tử của mình chỉ tồn t**a**i lâu bằng thời gian của đám khói. 129 Khi Đao Sư của họ

<sup>126</sup> Ngài được tuyên dương là vị tăng đứng đầu (**tối thắng**) trong vi**ê**c gi**ữ** gìn nguyên v**e**n gi**ớ**i kh**ổ** h**a**nh dù nh**ỏ** (dhutavādānam) \* (AN i 24). Dhutavādānam: thuyết giảng tỉ m**ỉ** v**ề** h**anh đầu đà. Đo**c Minh Châu, BKTC 1, tr. 49; Bodhi, NDB, tr. 109.

 $<sup>^{127}</sup>$  Mp IV 19,3 chỉ giản dị đề cập tới tên *Kassapa* chứ không thu**â**t l**a**i lời nào c**ủ**a Ngài. Câu nói ti**ế**p d**ẫn sau đây đượ**c nêu lên ở Sv II 592,28 - 593,3 và Vin II 288,16-26.

 $<sup>^{128}</sup>$  Câu này mu**ố**n nói t**ớ**i các quy t**ắc đào tạ**o hu**ấ**n luy**ệ**n (sekhiya). Phần lớn các quy tắc có liên quan đến việc khất thưc: tỳ khưu không nên chỉ đến môt số nhà nhất đinh nào đó thôi, bỏ qua những căn khác; không được hỏi xin bất cứ loai thức ăn nào mình ưa thích; nếu môt phu nữ dâng cúng, t**ỳ khưu không đượ**c nhìn di**ệ**n m**ạ**o x**ấu đẹ**p c**ủa người ấ**y, hay nói chuy**ê**n với **ngườ**i ph**u** nữ **ấ**y; sau khi nh**â**n th**ư**c ph**ẩ**m cúng dường, việc tất nhiên vi ấy phải làm là chúc phước lành cho gia chủ; gia đình nào từ chối cúng dường không có ác cảm với họ. Cũng có những nguyên tắc về nghi thức tiếp xúc với người cư sĩ (Vin II 214ff).

<sup>129</sup> Trong khi "tồn tại không lâu hơn thời gian của một cụm khói nhả ra" là một so sánh hiển nhiên không cần phải nêu ra một loai khói nào, sớ giải cắt nghĩa câu này như muốn đề câp đến giàn h**ỏa thiêu đứ**c Ph**â**t (Sv-p**t 163). S đo**c là *dhuva-kālikam* ("mãi mãi") có lẽ sai. Và Horner giải thích sai như sau: "Vào

còn sống, họ tu tập đúng theo giới luật của Ngài; bây giờ Đạo Sư của họ đã mất đi, họ không còn giữ giới nữa.' Nếu Giáo Hội Tăng già thấy thích hợp, hãy đừng ban hành điều gì chưa được ban hành, cũng đừng hủy bỏ giới luật đã được ban hành, nhưng hãy sống đúng với những giới luật đã được ban hành."

Chỉ có tăng trưởng: Chỉ có tăng trưởng về phẩm hạnh như giữ giới (sīla), chứ không giảm. Các vị Trưởng lão (therā) có nghĩa là những ai đã đạt tới tình trạng vững vàng (thira), đã đạt được những phẩm hạnh làm nên trưởng lão. 130 Các vị thâm niên (rattaññū) 131 nghĩa là người nhiều kinh nghiệm. Các vị

lúc hỏa thiêu thân Ngài, học giới đã được đạo sĩ Gotama đặt ra cho các đệ tử của mình" (BD V 399).

O đây, tôi dịch câu của Ngài Walpola Rahula để quý vị so sánh: "Giới luật của sa môn Gotama đặt ra cho các tỳ khưu của mình hình như chỉ tồn tại cho đến khi giàn hỏa thiêu bốc khói" (dhuva-kālikaṃ). Đọc Walpola Rahula, History of Buddhism in Ceylon, tr. 157. Ba chữ "cho đến khi" của Ngài Walpola Rahula quả là mang ý nghĩa khác biệt!

130 Có b**ốn điều làm nên trưở**ng lão: (1) có gi**ớ**i h**ạ**nh, (2) tinh thông giáo pháp, (3) d**ễ** dàng nhập vào b**ố**n *jhāna* b**ấ**t c**ứ** khi nào; (4) bi**ết đã giả**i thoát (AN ii 22, *Phẩm Uruvelā 2).* Trong khi ch**ữ** *thera* (**trưở**ng lão) rút ra t**ừ** ti**ế**ng Sanskrit *sthavira*, **ở đây, chữ** *thera* **này cũng có thể được coi như tương ứ**ng v**ớ**i ti**ế**ng Sanskrit *sthairya* (tính v**ữ**ng ch**ắ**c) (RFG).

Cho dù các bản chú giải (Pj I**I 423, Sp 193) đã phân tích chữ** kép này từ *ratta (= ratna* hay *rātra) + -ññu (-jña),* với chữ *ratna* **coi như là** *nibbāna*, và *rātra* được giải thích là muốn nói đến thâm niên (nghĩa đen: một số đêm), chữ này liên kết với chữ *rāiṇiya* (< *rājanya*) "hoàng gia, có liên hệ đến một vị vua" của *Ardha-Māgadhī*. Nguyên nghĩa của chữ này là "sở hữu

xuất gia đã lâu (cira-pabbajitā, cao niên lap trưởng) nghĩa là thời gian đã dài từ lúc các vi xuất gia. 132 **Các bậc cha của đoàn thể Tăng Già** là những người có vai vế cha đối với đoàn thể tăng già. Các bậc lãnh đạo (bậc thầy) của đoàn thể Tăng Già là với vai cha đối với đoàn thể tăng già, ho lãnh đạo đoàn thể Tăng Già; họ đi trước để làm cho đời phạm hạnh sống động đúng theo ba loại học giới. 133

Nếu họ không tôn kính... các bậc trưởng lão, và không<sup>134</sup> g**ặ**p các vị **này để** có l**ờ**i khuyên b**ả**o hai ba l**ầ**n [môt ngày], thì các bâc trưởng lão không cho ho lời khuyên và không nói cho ho nghe về truyền thống và không thuy**ế**t ph**u**c h**o** h**o**c h**ỏ**i Giáo Pháp *(dhamma)* được diễn đạt theo lối cốt yếu. Các bậc trưởng lão buông bỏ họ hay mặc kệ họ tự do tùy ý muốn làm gì thì làm<sup>135</sup> và s**ut đi** những ph**ẩ**m tính t**ốt đẹp như** là c**ố**t tủy của Giáo Pháp (dhamma-kkhandha: pháp uẩn) 136

châu báu", có lẽ là "nắm được châu báu của giáo pháp" theo nghĩa tôn giáo (Norman 1992, trang 165-67).

<sup>132</sup> Sự phân tích m**ệnh đề** cho th**ấy đây là mộ**t *bahuvrīhi.\** 

<sup>\*</sup> bahuvrīhi: Trong văn pham Pāli, bahuvrīhi là môt danh từ kép do môt tĩnh từ và môt danh từ hợp thành để đóng vai trò tĩnh từ chỉ sở hữu. Nghĩa đen của chữ bahuvrīhi là người có nhi**ề**u g**a**o, ý mu**ốn nói ngườ**i gi**ầ**u có. **Đo**c Steven Collins, PGS, tr. 156.

<sup>&</sup>lt;sup>133</sup> Mp IV 19,10 vi**ế**t là *sikkhāsu* thay vì ch**ữ** *sikkhāpadesu\* (điều* hoc). Sikkhā có ba loai: hoc tâp giới tăng thương, tâm tăng thương và tu**ê tăng thươ**ng.

<sup>134</sup> SS l**ầ**m l**ẫ**n b**ỏ** ch**ữ** *na* \* *(na có nghĩa là không).* 

<sup>135</sup> C đoc là *visamsatthā* ("sống cách biêt").

<sup>136</sup> Có b**ố**n ph**ần chính hay điề**u m**ụ**c c**ủ**a *Dhamma:* gi**ớ**i *(sīla),* định (samadhi), tu**ê (paññā),** qi**ả**i thoát (vimutti) (DN III 229).

kể từ giới *(sīla),* và cái được gọi là bảy tài sản quý của bậc thánh (satta ariya-dhana). 137

Nếu quả là ho có tôn kính... các bâc trưởng lão và quả là h**ọ có thăm viế**ng các vị này, thì các b**ậc trưở**ng lão này chắc chắn cho ho lời khuyên: "Các vi nên bước tới như thế này, nên quay lại như thế này, nên nhìn thẳng như thế này, nên nhìn quanh như thế này, nên co tứ chi của quý vị lại như thế này, nên duỗi ra như thế này, nên mặc áo choàng, đắp y và mang bình bát như thế này." Các bậc trưởng lão nói cho họ nghe về truyền thống và làm cho họ học hỏi Giáo Pháp (dhamma) được diễn đạt theo phương cách 138 cốt yếu. Các bậc trưởng lão hướng dẫn ho mười ba khổ hanh (terasahi dhutangehi, 139 đầu đà); và mười trường hợp thảo luận

<sup>137</sup> Đó là: tín *(saddhā),* giới *(sīla),* biết hổ thẹn (*hiri:* tàm), sợ *hậu quả của* tội lỗi (ottappa: **quý**), học hỏi (suta), bố thí rộng rãi *(cāga),* tu**ê** *(paññā)* (DN III 153, 251)

*Dhamma-pāriyāya*, nghĩa đen là "cách giải quyết" là bài thuyết giảng ngắn, hay môt câu kê, môt bài thơ, đưa ra bài học hay một chủ đề; thường là bài giải thích về một vấn đề của giáo pháp (PED). Để có thêm bình luận, đọc Gombrich 1996, trang 65.

<sup>139</sup> Đây là một bộ giới hạnh cho người tận tụy tỉ mỉ hành trì (PED). Mười ba hạnh ấy là: (1) hạnh mặc y bằng giẻ đắp (phấn tảo y), (2) hanh mặc ba y, (3) hanh ăn khất thực, (4) hạnh đi khất thực từng nhà, (5) hạnh ăn một bữa (nhất tuệ **thực**), (6) h**ạnh ăn những gì đặ**t trong bình bát, (7) h**ạnh ăn** v**ừa đủ, không ăn thêm nữ**a (**tàn thực**), (8) h**a**nh s**ố**ng trong rừng, (9) h**ạ**nh s**ố**ng ở g**ố**c cây, (10) h**ạ**nh s**ố**ng ngoài tr**ờ**i, (11) hạnh sống ở nghĩa địa, (12) hạnh dùng bất cứ chô nằm nghỉ nào, (13) h**a**nh chỉ ng**ồ**i (Vism 59-80).

[ích |**ơ**i] (dasahi kathāvatthūhi). 140 Và h**o** nghe theo |**ờ**i khuyên của các trưởng lão và sống tron ven đời sống của người xuất gia bằng cách tăng thêm các phẩm tính tốt đẹp như vây coi như là giới. Tăng tiến và mất mát ở đây nên được hiểu 141 theo cách này.

Tái diễn hiện hữu (punabbhavo) nghĩa là phát sanh ra sư tái diễn hiện hữu. *Pono-bhavikā* [đây là danh từ chủ cách gi**ố**ng cái] có "liên kết với sư tái diễn hiên hữu" do đặc tính của nó, nghĩa là sanh ra [sản xuất ra] tái sanh. 142 **Các tỳ khưu không để cho quyền lực** của [tham ái] gây ảnh hưởng dẫn đến tái sanh\* N**ế**u vì t**ứ** v**ậ**t d**ụ**ng<sup>143</sup> **các tăng này đi từ** làng này sang làng khác, theo chân thị giả của mình, điều này được nói là "các tỳ khưu để cho quyền lưc của tham ái đó gây **ảnh hưở**ng." Còn các t**ỳ khưu** khác không bị nói [**527**] là b**i ảnh hưởng như thế**. Trong **đoa**n kinh này, tăng tiến và mất mát là hiển nhiên.

\*d**ẫn đế**n tái sanh: HT Minh Châu vi**ế**t là **"tác** thành một đời sống khác," đọc Trường BK 3 trang 77.

<sup>&</sup>lt;sup>140</sup> **Mười đề** tài có l**ơ**i ích nói v**ề**: (1) ham mu**ố**n ít *(appiccha)*, (2) biết đủ (santutthi), (3) sống biết lập (paviveka: độc cư, viễn ly), (4) xa cách xã hôi (asamsagga), (5) khởi lên sư tinh tấn (viriyārambha), (6) giới (sīla), (7) định, (8) tuệ, (9) giải thoát, (10) thấy và biết về giải thoát (vimuttiñānadassana: giải **thoát tri kiến**) (MN iii 113, AN iii 117, Vin iii 21, Mil 344).

<sup>&</sup>lt;sup>141</sup> Mp IV 19,22 đọc là datthabbā thay vì viditabbā. <sup>142</sup> Mp IV 19,23-**24 đưa ra lờ**i và cách ch**ấm câu khác đi.** 

<sup>143</sup> Bốn vật dung cần thiết cho đời sống hàng ngày của một tỳ khưu là: áo cà sa *(cīrava),* thực phẩm *(pindapāta),* chỗ ở (senāsana), thuốc men (bhesajja).

Sống ở những nơi trong rừng (āraññakesu): ở những nơi [nằm sâu vào bên trong] hơn chiều dài của 500 cái cung. 144 Mong mỏi (sāpekha) nghĩa là mong mu**ố**n<sup>145</sup> **hay có khuynh hướ**ng thiên v**ề**. N**ế**u v**i** nào nhâp cõi thiền (jhāna) ở nơi cận kề làng xóm và ngay sau khi xuất thiền, vi ấy nghe tiếng đàn ông, đàn bà, tr**ẻ con... như vậ**y các thành t**ự**u tâm linh này ch**ắ**c ch**ắ**n s**ẽ** m**ất đi. Nhưng** v**ớ**i v**i** ng**ủ** trong r**ừ**ng, <sup>146</sup> và ngay khi thức dậy, 147 vị ấy nghe âm thanh thú rừng như tiếng sư tử, cop và chim công. 148 Từ đó vi ấy tìm thấy niềm hoan hỉ; 149 vị ấy chỉ lưu giữ niềm hoan hỉ ấy trong tâm và duy trì thành quả cao nhất. Như vây, Thế Tôn ca ng**ơ**i t**ỳ khưu** s**ố**ng trong r**ừ**ng, cho dù v**i ấ**y v**ừ**a mới ngủ, hơn là vi tỳ khưu đã nhập thiền trong lúc ngồi ở nơi cân kề làng xóm. Chính vì lý do đó, Ngài nói:

<sup>144</sup> Định nghĩa về rừng khác nhau tùy theo hệ Vinaya, Abhidhamma và Suttanta. Theo hệ Suttanta, nếu làng có thành vây quanh, khoảng cách được đo bằng cung bình **thườ**ng *(cung của người dạy bắn cung)* b**ắ**n t**ừ** tr**ụ** c**ố**ng, hay n**ếu làng không có thành, đo bằ**ng t**ầm đá ném xa cho đế**n bức tường của tư viên trong rừng (Vism 71-73).

<sup>&</sup>lt;sup>145</sup> Mp IV 20,5 b**ỏ** ch**ữ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>146</sup> Mp IV 20,8 vi**ế**t là *araññasenāsane* ("nơi ở trong rừng") thay vì chữ araññe \* ("trong rừng")

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup> Mp IV 20,9 vi**ế**t là *vibuddhamatto\** thay vì *paṭibuddhamatto\*.* Hai ch**ữ này đồng nghĩa:** 

Vibuddha: awakened thức dậy: KhpA.15 (đọc Bhikkhu *Nāṇamoli PEGBTT, p.97; matto: ngay khi (*PED p. 517).

<sup>•</sup> Patibuddhamatto = pati+bujjhati thức dây (PED p. 397).

<sup>&</sup>lt;sup>148</sup> Mp IV 20,9 vi**ế**t là *cora* ("kẻ tr**ộm") thay vì chữ** *mora.* 

<sup>&</sup>lt;sup>149</sup> Mp IV 20,9 vi**ế**t là *yathā araññakaṃ* : "sau khi đạt được ni**ề**m vui **ở** trong r**ừng."** 

## "Các tỳ khưu sẽ mong mỏi sống ở những nơi trong rừng."

Các tỳ khưu sẽ thiết lập quán niệm trong họ: Các t**ỳ khưu** t**ừ**ng vị<sup>150</sup> s**ẽ** t**ự** thân thi**ế**t l**ậ**p quán ni**ệ**m. Người hạnh kiểm tốt (pesalā): những ai có cư xử (sīla) tốt đep (piya). Trong mạch văn này, những ai cư ngu trong chùa không mu**ốn các tăng hữ**u cùng s**ố**ng đời phạm hạnh đến viếng, người ấy không có niềm tin, không tin cây. Ho không ra ngoài đón tiếp các tăng mới đến, 151 không cầm lấy bình bát và y cho các vị này, không chuẩn bị chỗ ngồi, không lấy quat và vân vân. Rồi ho mang tiếng xấu: "Các tăng ở tai chùa đó không có niềm tin, không tin cây. Ho không làm nhiêm vu của ho với tăng đã đến chùa."

N**ếu khách tăng nghe được điều đó,** ngay cả vi **đã đế**n cống chùa sẽ không vào. Nên vị tăng nào chưa đến sẽ không đến. Nhưng cho dù 152 không có chỗ nào tiên nghi cho khách tăng, những ai đã đến vì không biết, nghĩ rằng mình sẽ lưu lai, sau này nhân ra rằng: "Cho dù mình đã đến đây, nhưng ai sẽ ở lai đây làm gì khi các tăng sống ở đây [cư xử] như thế này?" rồi các

<sup>&</sup>lt;sup>150</sup> Mp IV 20,15 vi**ế**t *attanā* \* thay vì ch**ữ** *attano* <sup>2</sup> \*:

<sup>\*</sup> attanā\*: danh từ này ở phương tiên cách, ngôi thứ nhất, có nghĩa là tự tôi, do tôi, trong tôi, về phần tôi

attano\*: danh từ này có ba cách, ở:

o sở hữu cách, ngôi thứ nhất: có nghĩa là của tôi,

o ch**ỉ đi**nh cách, ngôi th**ứ** nh**ấ**t: **có nghĩa là vớ**i tôi, cho tôi

o xu**ấ**t x**ứ** cách, ngôi th**ứ** nh**ấ**t: **có nghĩa là từ tôi. Đo**c Margaret Cone I 2001, tr. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>151</sup> Mp IV 20,19 thêm chữ *vihāraṃ* ("tại tịnh xá").

<sup>&</sup>lt;sup>152</sup> V**ớ**i B, C vi**ế**t là *pi* thay cho ch**ữ** *va*.

khách tăng bỏ đi. Rồi tư viên này sẽ thành một nơi khách tăng khác không lưu lai. Vây thì các tăng cư ngu tại tự viện này sẽ không gặp các vị đạo hạnh giới đức và như thế không thể xóa đi lòng nghi của ho hay tiếp nhận việc huấn luyện về cách cư xử hay lắng nghe lời thuyết giảng đầy tín phục và khả ý. Họ không bao giờ hiểu được giáo pháp<sup>153</sup> mà họ chưa từng hiểu hay nghe lai những bài pháp đã nghe. Nên ho chỉ có thiệt thời thôi, ch**ứ không tăng tiế**n.

Nhưng những ai cư ngụ trong chùa muốn các tăng hữu cùng sống đời pham hạnh đến viếng, người ấy có niềm tin, đáng tin cây. Bất cứ khi nào các tăng hữu cùng s**ống đờ**i ph**a**m h**anh đế**n<sup>154</sup> vi**ế**ng, h**o** ra ngoài g**ặ**p khách và vân vân, sửa so**a**n ch**ổ ở**. B**ằ**ng cách ti**ếp đón** khách **tăng**, h**o** b**ắt đầu cư xử đúng phép (**thích h**ơ**p) v**ới khách tăng**, xóa tan nghi ng**ờ**, và sau cùng l**ắ**ng nghe lời thuyết giảng đầy tín phục và khả ý. Họ có thể nghe giáo pháp đầy tín phục và khả ý ấy.

Rồi họ mang tiếng thơm: "Các tăng ở tại chùa đó có niềm tin, đáng tin cây. Ho làm nhiêm vu của ho và tiếp

 $^{153}$  Sớ giải (Sv-p**t** II 164,5) giải thích các giáo pháp này là pariyatti-dhamma, "giáo pháp cần được học hỏi," đó là chín ph**ầ**n trong *Tipitaka: sutta\* (kinh), geyya\* (hổn hợp văn &* thơ, ứng tụng), veyyākaraṇa\* (giải thích, giải thuyết), gāthā\* (kê, kệ tụng), udāna\* (tư thuyết, cảm hứng ngữ), itivuttaka\* (kinh thuy**ết như vậ**y, **như thị ngữ**), **jātaka\*** (truy**ệ**n ti**ề**n thân, **bốn sanh**), abbhut**adhamma\* (điề**u k**ỳ** diệu, vị tăng hữu pháp), vedalla\* (vấn đáp, phương quảng). Đọc BK Trung I, Kinh Ví Dụ Con R**ắ**n, trang 218;

Bhikkhu Bodhi, MLDB (M i 134). <sup>154</sup> Mp IV 20,25 vi**ế**t *āgatānaṃ* thay vì ch**ữ** *āgatāgatānaṃ*.

đãi niềm nở và thân thiện." Sau khi nghe thế, khách tăng sẽ đến<sup>155</sup> cho dù ở rất xa. Các cư tăng ở trong chùa [**528**] làm *đúng* nhi**ê**m v**u** c**ủ**a h**o** v**ớ**i các khách tăng này. Ho đến gần để chào hỏi và mời vi khách tăng trưởng lão ngồi. Họ lấy ghế gần một sa di và ngồi xuống. Khi đã ngồi xuống, ho hỏi: "Ngài sẽ ở lai đây hay sẽ đi?" Nếu khách nói sẽ đi, họ sẽ không đồng ý để vi khách đi, sẽ nói những lời như "Tư viên này thích hơp, dễ dàng có thực phẩm khất thực."

Nếu vị khách tăng chuyên về Luật (Vinaya), họ sẽ đọc lại giới luật với vị này. Nếu vị khách tăng chuyên về Kinh (Sutta), ho sẽ đoc lai môt số bài kinh với vi này. Ho làm theo lời khuyên của vi khách tăng và chứng quả v**i** *Arahatta* cùng v**ớ**i các vô ng**a**i gi**ả**i *(patisambhidā). 156* Các vị khách tăng sẽ nói, "Dù chúng tôi đến đây có ng**hĩ** r**ằ**ng mình s**ẽ lưu la**i **nơi này** m**ô**t hay hai ngày, thật là hoan hỉ khi sống với chư vị và chúng tôi sẽ ở lại đây mười hay mười hai năm." Tăng tiến và mất mát ở đây nên được hiểu theo cách này.

7. [MC 78] Trong bộ bảy điều không gây suy vong thứ hai, chúng tăng thấy 'vui thích trong công việc' (kamm'ārāmā) vì với họ công việc (kammaṃ) là niềm vui (ārāmo). Họ hoan hỉ trong công việc (kammaratā) vì họ thích thú trong công việc (kamme). Họ đam

<sup>&</sup>lt;sup>155</sup> Mp IV 21,16 vi**ế**t **āgacchanti** thay vì ch**ữ** enti.

<sup>156</sup> Có b**ố**n *patisambhidā: attha-patisambhidā* (vô ng**ạ**i gi**ả**i v**ề** nghĩa); dhamma-patisambhidā (vô ngai giải về ý niêm như nhân, điều kiện (duyên) hay tương quan nhân quá (duyên **hệ**); *nirutti-pațisambhidā* (vô ng**ạ**i gi**ả**i v**ề** ng**ữ** pháp); patibhāna-patisambhidā (vô ngai giải về biên tài).

mê niềm vui công việc (kamm'ārāmatam anuyuttā): đam mê (anuyuttā) là cái ách (yuttā), áp đặt vào (payuttā). Trong kinh, chữ công việc (kamma) muốn nói đến công việc phải làm, như chăm sóc y, may y, lót y (upatthambhano), 157 làm hộp đựng kim, 158 túi mang bình bát, dây đeo, thắt lưng (kāya-bandhana), 159 bình (hay túi có ph**ể**u Vin ii trang 144) l**ọ**c **nướ**c (dhammakaraka), 160 m**ôt bàn đọ**c sách, m**ột cái đòn [đế đặ**t chân dơ lên rửa], môt cái chối và vân vân. Vì có nhiều vi tăng dành nguyên ngày chỉ cho mấy chuyên này thôi; chính vì họ nên điều đam mê trong công việc bị bác bỏ. 161 Nhưng khi vị tỳ khưu làm những việc này chỉ vào

157 Sớ giải giới hạn vấn đề này trong việc sửa y bằng cách lót thêm v**ả**i thôi (Sv-p**t** II 164,15).

<sup>158</sup> SS b**ỏ**. T**ỳ khưu** và t**ỳ khưu ni đượ**c phép có m**ộ**t b**ộ** kim ch**ỉ** vá may vì khi y đã rách rồi sẽ không được mặc nếu y không được vá (Wijayaratna, trang 46).

<sup>159</sup> Được đức Phật cho phép dùng sau một chuyện xảy ra hơi tức **cườ**i (Vin II 135).

<sup>&</sup>lt;sup>160</sup> B vi**ế**t là *dhammakaraṇa. Dhammakaraka* **là bình nướ**c hợp theo quy định, là bình có lưới để loc, được các đạo sĩ dùng (PED).

<sup>&</sup>lt;sup>161</sup> Mp ÍV 22 đưa ra lời bình giải ngắn hơn lời bình trong sách này. *Theo ngài Sāriputta, sống đam mê trong công việc cho* h**ết ngày như thế** là m**ột trong sáu cách để tỳ khưu không có** đươc cái ch**ế**t t**ố**t lành: Na bhaddaka**m** mara**n**a**m** hoti, no bhaddikā kālakiriyā. Cả hai chữ maraṇa và kālakiriyā đều có **nghĩa** là ch**ết. Mp nói "không phả**i là cái ch**ế**t t**ốt lành" ngu** ý là tái sanh vào c**ả**nh kh**ố (apāye paṭ**isandhi**ṃ** ga**ṇhāti).** HT Minh Châu d**i**ch cái ch**ế**t t**ố**t lành là **hiền thiên**. **Đo**c BKTC 3, tr. **29. Đo**c Bhikkhu Bodhi, NDB tr. 869 v**ề** Good Death, chú thích 1270 tr. 1751.

O đây chữ kamma có nghĩa là công việc như sửa chùa, vá y... là nh**ữ**ng vi**ệc tăng ni phả**i làm. HT Minh Châu d**i**ch kamma là

lúc phải làm, đó là tiếp nhận lời chỉ dẫn vào lúc dành cho sư chỉ dẫn, hoc hỏi vào lúc dành cho hoc hỏi, làm việc ở sân tự viện (cetiya) vào lúc dành cho việc quét d**ọ**n, 162 chuyên tâm vào lúc c**ầ**n ph**ả**i **ứ**ng d**ụ**ng nó 163 như thế vi ấy sẽ không bị cho là "vui thích trong công ∨i**êc.**"

Chúng tăng không thấy vui thích nói chuyện nhảm (phiếm luận): nếu dành suốt ngày đêm nói chuyện vô bổ và chuyện phiếm về diện mạo đàn bà đàn ông và vân vân, người ấy nói huyên thiên không biết giới han, nên được gọi là "người thấy vui thích nói chuy**ê**n nh**ảm." Nhưng người đượ**c cho là không th**ấ**y vui thích nói chuyên nhảm nếu vi ấy nói chuyên giáo pháp và hỏi đáp suốt ngày đêm. Cho dù vi ấy nói ít, chắc chắn là vi ấy biết giới han trò chuyên của mình. Tai sao? Vì kinh nói: 164 "Này các tỳ khưu, có hai việc

**"làm thế** sự." Đọc BKD 3, tr. 78 và ph**ấm Vajjī (Bạ**t K**ỳ**) ở BKTC 3 tr. 308 cho dù ở tưa kinh, Ngài d**ịch là "Công việc".** Đây không phải là tăng sư (saṅgha-karanīyāni, affairs of the Sa**ṅgha) như** H**T đã di**ch **ở** BKD 3, tr. 76; **ở** Ph**ấm Vajjī (Ba**t Kỳ) trong BKTC 3 tr. 306 (Vi Tỷ Kheo). Đoc Bhikkhu Bodhi, NDB kinh 23, trang 1013 (AN iv 23ff.).

<sup>162</sup> **Các tăng có** cái l**ệ** là quét sân t**ự** vi**ệ**n *cetiya* hàng ngày và sau buối lê, ngồi chung với nhau ngoài sân an hưởng khoảnh khắc vắng l**ăng yên bình và đo**c lai những ph**ấm kinh sùng kính đứ**c Phật. Sau buối tụng kinh là thuyết giảng và thảo luận. Thông l**ê này thườ**ng di**ê**n ra vào bu**ố**i chi**ề**u (Rahula, trang 179).

163 Để công bố những vi**ệ**c làm khác nhau trong thời khóa môi **ngày, ngườ**i ta dùng tr**ố**ng *(bheri),* mõ *(yāma-gaṇḍi),* c**ộ**t m**ố**c đo giờ (kālatthambha), máy đo canh thời gian (yāma-yanta, 1  $canh = 3 qi \dot{\sigma}$ ) và vân vân... (Rahula, trang 174).

<sup>164</sup> Ud 31,15-17 và MN I 161,31-**33 cũng đưa** ra cùng l**ờ**i khuyên này.

nên làm khi các ông gặp nhau: một là nói về giáo pháp, 165 hai là giữ im l**ă**ng thánh thi**ê**n." 166

Chúng tăng không thấy vui thích trong việc ngủ **nghỉ**: N**ế**u ai buồn ng**ủ**, bị dã dượi và hôn trầm chi phối t**rong khi đi, ngồ**i và n**ằ**m, 167 **người ấ**y b**i** cho là "vui thích trong việc ngủ nghỉ." Nhưng nếu vì cơ thể đau ốm nên tâm thức [529] của người bênh rơi vào tiềm thức (bhavanga: hữu phần)168, người ấy không bị coi là vui thích trong việc ngủ nghỉ. Vì thế đức Phật nói: "Aggivessana, 169 Ta nhớ lại trong mùa nóng tháng vừa qua, sau khi đi khất thực về, dùng bữa xong, Ta gấp y

<sup>&</sup>lt;sup>165</sup> Ps II 169 liên k**ế**t l**ời này đến 10 đề** tài thi**ện ích được đưa ra ở** chú thích 138.

<sup>&</sup>lt;sup>166</sup> Sv-p**ṭ II 164,25 xác đị**nh s**ự** im l**ặ**ng thánh thi**ệ**n là nh**ập đị**nh (samāpatti); bốn jhānas, cõi xứ vô biên, cõi thức vô biên, cõi không có gì, cõi không nh**â**n th**ức cũng không phả**i không nhân thức (**phi tưởng phi phi tưởng**). Nhưng Ps II 169 giới h**ạ**n nó **ở** cõi *jhāna* th**ứ** hai.

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> Mp IV 22,16 vi**ế**t là *sayāno* thay cho ch**ữ** *nipanno*.

<sup>&</sup>lt;sup>168</sup> V**ề** ngu**ồ**n g**ốc và nguyên nghĩa củ**a ch**ữ này, đọ**c Collins, 1982, trang 238-40. Ý ni**ê**m v**ề** *bhavanga được dùng đế giải* thích gi**ấ**c ng**ủ** r**ất say trong đó không có các tiế**n trình ho**a**t đông ý thức nào, không mông mi nào diễn ra cả. "Khi người ta ng**ủ** r**ấ**t say, tâm th**ức người ấ**y **ở** trong tr**ạ**ng thái bhavanga" (Mil 299). Nguyên văn trong "The Questions of Ki**ng Milinda, Part II": "Khi ngườ**i ta ng**ủ** r**ấ**t say, tâm th**ứ**c người ấy đã trở về nhà (một lần nữa đã đi vào trạng thái bhavanga)." Đọc T. W. Rhys Davids, sđd, trang 159. So với Abhidhammasa**n**gaha III, 8.

<sup>169</sup> Có l**ẽ đây là tên củ**a m**ộ**t b**ộ tộc Bà la môn. Tên này đượ**c Đức Ph**ât dùng để** g**o**i *Saccaka Niganthaputta*. **Ngườ**i này có hai l**ầ**n ph**ó**ng v**ấ**n **Đứ**c Ph**ật như đã ghi lạ**i trong kinh *Cūla-Saccaka* và *Mahā-Saccaka*. Cha m**e** c**ủa ngườ**i này là Niganthas (Ps I 450, DPPN s.v.).

ngoài thành bốn và nằm ngủ nghiêng về bên phải, trong chánh niệm và hiểu biết rõ ràng tường tận." 170

[MC 78A] Chúng tăng không thấy vui thích quần tụ: Nếu vi tăng nào tiếp tục thân cận gần gũi với một, hai hay ba vi khác và không tìm thấy niềm vui của cuôc sống cô độc, người ấy là người vui thích quần tụ. 171 Nhưng nếu ai tư thấy hoan hỉ trong bốn cử chỉ

<sup>&</sup>lt;sup>170</sup> Đây là câu Aggivessana hỏi đức Phật: "Điều này có đáng tin c**ây chẳng tôn giả** *Gotama,* vì là b**ậc đã tâ**n di**ệ**t nhi**ệ**m l**â**u (Arahant), giác ngộ toàn triệt (samma sambuddho: chánh đẳng chánh giác). Nhưng có phải tôn giả Gotama cho phép mình ng**ủ ngày?"** Aggivessana cho r**ằng ngườ**i ng**ủ ngày là "lố**i sống của kẻ si ám," Đức Phật trả lời: "Không phải vì ngủ hay không ngủ làm cho con người si ám hay không si ám." Ngài tiếp tục giải thích là con người có si ám hay không còn tùy vào người ấy có còn nhiệm lâu hay không chứ không tùy vào chuy**ê**n ng**ủ** (MN | 249*f. Đoc Đai Kinh Saccaka, TrungBK 1, tr.* 545). Chú gi**ả**i BK Trung nói là các vị Arahant (A la hán) tuy đã hoàn toàn loại trừ dã dươi buồn ngủ (hôn trầm thụy miên), các ngài vẫn cần ngủ để loại trừ cái mêt cố hữu trong thân xác ra kh**ỏi cơ thể. Đo**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 393 trang 1229).

<sup>&</sup>lt;sup>171</sup> Bài ca ng**ợ**i l**ố**i s**ống độc cư dài nhấ**t tìm th**ấ**y trong Khaqqavisānasutta gồm có 41 nhóm câu thơ trong Kinh Tập (Sn 35-75). Câu cu**ố**i c**ủ**a m**ỗi nhóm đề**u k**ế**t thúc b**ằng 'lang** thang môt mình như tê giác môt sừng.' Cái sừng đơn của con tê giác tượng trưng cho lối sống cô độc của người đạo sĩ. Tuy nhiên, s**ư cô đô**c th**ấ**t s**ư là cô đô**c trong tâm, không ph**ả**i thân xác. "Vị tỳ khưu sống thật sự cô độc không phải là sống lẻ loi một mình (**thân viễn ly), nhưng sống đoạ**n tuy**ệ**t, s**ố**ng không để cho những đối tương của khoái lac giác quan ràng buôc, và là vi tư giải thoát mình ra khỏi sư nô lê và xiềng xích của ham muốn, duc vong (tâm viễn ly)." (Wijayaratna, tr. 115).

(*iriyāpatha:* oai nghi), 172 người ấy sẽ không bị coi là vui thích quần tu.

Chúng tăng không có ham muốn độc ác (ác dục vọng): Những kẻ cư xử tệ hại là người có ham muốn làm các phẩm tính tồi tê phát triển được goi là người có ham muốn đôc ác. Trong kinh với ban bè đôc ác và vân vân, **những ai có bạn độc ác** (*pāpamittā*) <sup>173</sup> là vì bạn (mitta) của họ độc ác (pāpa). 174 Những ai có đồng minh độc ác (pāpa-sahāyā) được gọi như thế vì họ là bạn (sahāyā) với độc ác, theo nghĩa chúng đi cùng với (saha-ayana) ho trong bốn cử chỉ. Những ai đươc g**o**i là **có khuynh hướ**ng **đô**c ác *(pāpa*sampavankā) như thế vì ho thiên về điều đôc ác bằng cách uốn theo, nghiêng theo, s**ẵn sàng làm theo điề**u đôc ác.

Với những quả vị còn thấp kém (oramattakena): Với những quả vị không cao tuyêt chút nào, chỉ là những quả vi không ý nghĩa. Nửa chừng (antarā): chưa chứng quả vị arahant, đang trên đường đến [quả vi arahant ay]. Kết thúc (vosānam: quả vi thù thắng) nghĩa là hoàn tất. Nghĩ rằng, "Thế là đủ rồi", vị ấy quyết đinh không làm điều cần làm nữa, vi ấy

172 Đó là đi, đứng, nằm, ngồi.

173 **Làm theo, thườ**ng xuyên g**ặ**p g**ỡ** và liên k**ế**t, lai vãng và giao du mật thiết với kẻ không tin, vô đạo đức, vô học, ích kỷ và ngu mu**ộ**i **– đây đượ**c g**ọ**i là tình b**ạ**n x**ấ**u (Mp I 80-81, Dhs 1326).

<sup>174</sup> Đó là môt loạt những danh từ kép bắt đầu bằng chữ pāpa-, ngo**a**i trừ chữ cuối cùng là *bahuvrīhi.\* Chú thích 132 giải thích* chữ bahuvrīhi này.

ngưng làm việc phải làm. 175 Điều này có nghĩa là: Ngày nào chỉ nôi việc ho đừng kết thúc *nửa chừng* việc thanh loc giới (sīla-pārisuddhi) 176 thôi, hay chỉ nôi việc đừng kết thúc *nửa chừng* việc quán thực tánh (vipassanā) thôi, hay chỉ nội việc đừng kết thúc nửa chừng việc nhập định (jhāna) thôi, hay chỉ nôi việc đừng kết thúc *nửa chừng* tr**ạ**ng thái nh**ập lưu** (sotāpanna: dự lưu) thôi, hay chỉ nôi việc đừng kết thúc nửa chừng trạng thái trở lại một lần (sakadāgāmi: nhất hoàn) 177 thôi, hay chỉ nội việc đừng kết thúc nửa chừng tr**a**ng thái không trở lai (anāgāmi: bất **hoàn**) thôi, ngày **ấ**y ch**ỉ** có sư cường th**i**nh, chứ không phải suy vong, là chuy**ên đương nhiên sẽ** xảy đến cho các tăng.

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> Mp IV 23,17 và SS b**ỏ** câu này. *Nhóm chữ "Antarā vosānaṃ* āpajjati": ngưng lại giữa chừng, bỏ nửa chừng. Đọc PED tr. 652. Đoc (A v 157, Phẩm Nói Lên Chánh Trí, BKTC 4 [1996] đứng lai giữa đường tr. 449 hay Bhikkhu Bodhi, NDB, tr. **1444). Đo**c B**ô** Kinh Ti**ể**u 1 [1999], tr. 414: Devadatta **đã** dừng lại giữa đường hay đoc Peter Masefield, the Devadatta Sutta 89. Iti. 85. t. 75.

<sup>176</sup> Thanh loc qiới (giới thanh tịnh) là giai đoạn đầu tiên của bảy giai đoạn thanh lọc; các giai đoạn còn lai là (2) thanh loc tâm (citta: tâm thanh tinh); (3) thanh loc quan điểm (ditthi: kiến thanh tinh); (4) thanh loc bằng cách vươt qua nghi ngai (kańkhāvitarana: đoan nghi thanh tinh); (5) thanh loc bằng cách bi**ế**t và th**ấy đạ**o và không phải đạo (*maggāmaggañānadassana:* **đao phi đao tri kiến thanh tinh**); (6) thanh loc bằng cách biết và thấy con đường (patipadāñāna-dassana: đạo tri kiến thanh tịnh); (7) thanh loc bằng cách biết và thấy (*ñānadassana:* tri kiến thanh tinh) (MN I 147 ff)

<sup>&</sup>lt;sup>177</sup> Mp IV 23,18 b**ỏ** tr**a**ng thái này và tr**a**ng thái k**ế** ti**ế**p.

8. [MC 78B] Trong bộ bảy điều không gây suy vong th**ứ** ba *(ở AN 7:63 và MN 53 gọi bảy điều này là satta* saddhamā, chú giải của MN 8 gọi đây là 'trọn bộ dụng cu cần thiết cho tuế quán' – đọc Vajīra, chú thích 6, tr. 93), **những ai có niềm tin (saddhā: \* tín tâm**), nghĩa là những ai có lòng tin. Có bốn loai niềm tin: niềm tin k**ể như** là cái gì c**ần đượ**c dùng t**ớ**i *(āgamanīyasaddhā*), 178 ni**ề**m tin k**ể như** là s**ư** ch**ứng đắ**c

 $<sup>^{178}</sup>$  Sv III 10**29,35 và Ps III 326, 1 đọ**c là *āgamanasaddhā*. Barua (trang 133) c**ắt nghĩa chữ này là "niề**m tin c**ủ**a m**ô**t v**i** Bồ Tát nhất quyết sẽ trở thành một vị Phật Vô Thượng." YGA đã theo Barua trong việc phân tích danh từ kép của mình, giả đinh rằng *Buddhaghosa* đã thân tr**o**ng cho là *bodhi-satta* rút t**ừ bodhi-sakta.** Tuy nhiên, Buddhaghosa d**ị**ch ch**ữ** *āgamanīya-saddhā* là "niềm tin vào viêc sắp xảy ra hay niềm tin xảy ra tình cờ" hình như chả có nghĩa gì đáng kế. RFG đề ngh**i là chư Phâ**t (và các v**i** Ph**ât tương lai) là** *āgamanīya* **theo** nghĩa người ta nên nương tưa vào các vi này. Sớ giải (Sv-pt II 165,10-14) có l**ờ**i gi**ải thích khác: "***Āgamanīyapaṭipadāya* āgatasaddhā **āgamanīyasaddhā**, sā sātisayā mahābodhisattānam paropadesena vinā saddheyyavatthum aviparītato gahetvā adhimuccanato ti āha **sabbaññubodhisattānaṃ** *hotī ti." (Āgamanīyasaddhā* là ni**ềm tin đã đế**n b**ằng đa**o l**ô** cần được đi qua. Ngài muốn đề cấp tới sự tin chắc, cả quyết *(adhimuccana = adhimuccati)* v**ố**n ph**ầ**n l**ớn là đặ**c tính c**ủ**a các v**i đa**i B**ồ** Tát n**ắm đúng đối tươ**ng nh**ờ đó ho** có ni**ề**m tin mà không cần sư chỉ dẫn của ai cả" (RFG dich). Sư phiên dịch này có l**ẽ chính xác nhưng có khuyết điểm là liên quan đế**n vi**ê**c dùng danh t**ừ** kép th**ứ** nh**ấ**t là *āgamanīya-saddha* theo ng**ữ pháp không như ba danh từ** kia. Ba danh t**ừ** kia rõ là danh từ kép *karmadhāraya*, "niềm tin kế như là X" (RFG). Lời dịch của YGA v**ẫ**n gi**ữ** nguyên theo khuôn m**ẫ**u. *Theo Chú Giải* BK Trung (MA ii 367), āgamanīya có nghĩa là "according to the way of arrival (at the path): theo phương thức chứng đạt (đao lô)". Đoc Bhikkhu Ñānamoli, PEGBTT, tr. 21.

(adhigama-saddhā), niềm tin kể như là sư hoan hỉ trong sach vång läng (pasāda-saddhā), niềm tin kể như là sư tin cây (okappana-saddhā). Trong số này, niềm tin kể như là cái gì cần được dùng tới là niềm tin của những vi [có liên kết đến] Giác Ngô như các bâc toàn giác *(sabbaññu).\*\** Ni**ề**m tin k**ể như là sư** ch**ứng đắ**c (adhigama-saddhā) là niềm tin của các bậc thánh (ariya-puggala). Nhưng sư hoan hỉ trong s**a**ch v**ắ**ng l**ăng khi đề** c**ập đế**n các ch**ữ "Đứ**c Ph**ậ**t, Giáo Pháp (Dhamma), Đoàn Thể Tăng Già (Tăng đoàn) (Saṅgha)" là ni**ề**m tin k**ể như là sư** hoan h**ỉ** trong s**a**ch v**ắ**ng l**ặ**ng (tinh tín). Nhưng có niềm tin bằng cách liên kết nó hay đặt lòng tin cậy của mình vào điều gì đó là niềm tin kể như là sư tin cây. Và điều này cũng thuộc về hai loại niềm tin muốn nói ở đây. Vì người có niềm tin này, dâng tr**o**n cho ni**ề**m tin, như tôn giả Vakkali. 180 Vì Ngài

Saddhā trong kinh văn là tĩnh từ, nhưng chú giải cắt nghĩa tĩnh từ này như là một danh từ. Cho dù có giải thích chút ít từng loại tín ở Sv III 1028-29, Ps III 325-26, nhưng nghĩa vẫn không rõ, và pasāda-saddhā trái ngược với okappana-saddhā.

Viết là Vakkalitthera thay vì chữ Vakkhalitthera (N II 231,1; DPPN s.v.) Tôn giả Vakkali xuất thân từ gia đình bà la môn ở Sāvatthi và tinh thông ba tập Vedas. Sau một lần gặp Đức Phật, để được gần gũi Ngài, Vakkali xuất gia thành tỳ khưu và dành hết thời gian để quán tưởng đến 'con người xương thịt' của Đức Phật. Đức Phật nói với Vakkali: "Vakkali, thấy cái thân ô trược này là vô dụng; người nào thấy Giáo Pháp, người ấy thấy Ta; người nào thấy Ta, người ấy thấy Giáo Pháp" (Yo kho Vakkali dhammam passati, so mam passati. Yo mam passati, so dhammam passati) (Cp. Itv. sec. 92; S iii 120; M 1 190f). Theo Bhikkhu Bodhi, câu này phải được hiểu là: "Vakkali, thấy cái thân ô trược này là vô dụng; người nào thấy Giáo Pháp, người ấy thấy Ta; người nào để thực sự thấy Ta,

thi hành **đúng đẳ**n nhi**ê**m v**u ở** sân quanh chùa, quanh cây Bồ đề và chu toàn nhiệm vụ phung sư các thầy thế độ (upajjhāya) và các thầy dự khuyết (ācariya giáo tho).

- \* S**addhā: niề**m tin, **có đặ**c tính tin c**â**y, bi**ế**u hi**ê**n c**ủ**a nó là lòng tin. Đoc The Guide trang 47, đ.162, chú thích 162/1. Đọc Nguy**ễn Văn Ngân, Đ**VNG, trang 133, Lu**â**n 1, chú thích **ở đoa**n 575.
- Theo Childers, ni**ề**m tin này là c**ủ**a sabbaññubodhisatta: **ngườ**i s**ẽ** tr**ở** thành v**i** Ph**â**t **vô thươ**ng. **Do**c Robert Caesar Childers, DPL, trang 410.

Chúng tăng trong tâm thức có hổ then (hiri-manā: tàm)<sup>181</sup> nghĩa là những ai ý nghĩ của họ nối kết với hố th**en, có đặ**c tính là t**ừ** ch**ối không làm điề**u x**ấ**u ác. Chúng tăng có ngần ngại (ottāpino: quý): những ai có ngần ngai, có đặc tính là sơ hâu quả của điều xấu

người ấy phải thấy Giáo Pháp". Đọc Bhikkhu Bodhi, The CDB *I, chú thích 168 trang 1081.* **Đo**c thêm DN III, 84,23-24]. Nhưng Vakkali vân không rời Đức Phật, ngày hết mùa kiết hạ, Đức Ph**â**t ra l**ê**nh Vakkali ph**ải ra đi. Đau khố** vô vàn, Vakkali **tìm đế**n nh**ữ**ng ng**ọ**n d**ốc đá trên đỉ**nh núi kên kên (Gijjhakūṭa). Biết rõ điều này, Đức Phật xuất hiện trước Vakkali và thốt lên lời k**ê**, rồi du**ôi tay ra, nói: "Này tỳ khưu, la**i đây." Lòng tràn đầy niềm vui, Vakkali đứng lên, quán lời Phật *dạy và chứng quả Arahatta (đọc DPPN III, 799).* **Trong đạ**i h**ộ**i chư tăng, Đức Phât tuyên bố trong số các vi được giải thoát bằng tín (*saddhādhimuttānaṃ:* tín thẳng giải), *Vakkali* đứng hạng nhất (**tối thăng**) (DPPN *III, 799), đọc HT Minh Châu,* BK TC1, trang 51.

<sup>181</sup> **Ở** Ja I 207, *hiri* **đượ**c di**ễ**n t**ả** n**hư chủ từ**, và *ottappa* **như đố**i từ, tâm khiêm tốn, tận tụy (D ii 78, M i 43; S ii 159) so với vẻ đứng đẳn bề ngoài (Dial II 83, chú thích 3).

ác. **Chúng tăng có trí rộng** (bahussuttā): ở đây có hai loại người có trí r**ộng:** người có trí r**ộng theo nghĩa** học kinh văn (pariyatti) 182 và [**530**] người có trí r**ộ**ng theo nghĩa hiểu thấu suốt (paṭivedha). Học kinh văn đề cập tới ba tạng (piṭaka); tuệ quán đề cập tới sự quán chiếu thấu suốt vào các chân lý. Nhưng trong đoạn văn này học kinh văn có nghĩa: ai thường nghe giảng 185 người ấy có trí r**ộ**ng. Những người như thế có bốn loại: loại trợ giúp, loại tham dự hội họp, loại chỉ dẫn các tỳ khưu ni, loại có trí toàn diện. Ba loại đầu tiên nên được hiểu theo cách đã nói trong *Ovādavagga* 186 của *Samantapāsādikā*, chú giải của Tạng Luật. 187 Nhưng những ai có trí toàn diện như tôn giả *Ānanda* là người muốn nói tới ở đây.

Những ai nỗ lực (tinh tấn): những ai nỗ lực cả về thân xác lẫn tinh thần. Nếu họ ngừng liên kết về thân

Pariyatti dhamma là giáo pháp biểu hiện qua lời giảng ghi lại trong Kinh được bảo tồn như lời Phật dạy (buddha-vacana), hay lời dạy của bậc Đạo Sư (satthu-sāsana) (Vajirañāṇa, trang 197).

Hạnh phúc giải thoát (vimutti-sukha) cần được tự mình thực chứng, cần được tự mình thể nhập qua chín giai đoạn: bốn đạo lộ (sotāpatti, sakadāgāmi, anāgāmi và arahant), bốn quả của bốn đạo lộ này và nibbāna. Sự chứng đạt chín giai đoạn siêu thế này (lokuttara) được bảo đảm chắc chắn nhờ có giáo pháp và sự hành trì huân tập trong đời tu hành trợ giúp thêm. Đây được gọi là paṭivedha dhamma\* (giai đoạn thể nhập, pháp hành). Đọc Vajirañāna, tr. 198.

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup> đó là sự thể nhập vào bốn Sự Thật Cao Cả (**Tứ Diệu Đế**).

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup> N<sup>e</sup> II 231,6 vi**ế**t là *bahu sutā* thay cho ch**ữ** *bahussutā.* 

Đây là phần thứ ba của các pacittiya trong Suttavibhanga (Vin IV 49-69, V 16-18).

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup> Các phẩm cách của mỗi lo**ai đượ**c nêu ra ở Sp IV 788-90.

và tiếp tục duy trì bốn cử chỉ (oai nghi) qua tám nền tảng khởi đầu (attha-ārambha-vatthu: \* tám tinh tấn sự) 188 không thôi, những vị ấy được coi là có nỗ lực về thân. N**ế**u h**o** ng**ừ**ng liên k**ế**t v**ề** tâm và m**ô**t mình ti**ế**p tục duy trì qua tám loại nhập định (aṭṭḥa-samāpatti), 189 nếu họ không cho phép nhiễm lậu (uế lậu, lậu hoặc) nào đã khởi lên trong lúc đang kinh (thiền) hành còn tồn tai khi ho đứng, và không cho phép nhiêm lâu nào đã khởi lên trong lúc đang đứng còn tồn tai khi ho ngồi, và không cho phép nhiễm lâu nào đã khởi lên trong lúc đang ngồi còn tồn tại khi họ nằm, nhưng lại đè nén nhiêm lâu vào bất cứ thời điểm nào khi chúng khởi lên, ho được coi là có nhất quyết thực hiện nỗ lực trong tâm.

\*Attha-ārambha-vatthu: tám cơ hôi để nỗ lực, Maurice Walshe dich d LDB, trang 504.

188 Nº 231,15 vi**ế**t là *attha-ārambha-vatthu-vasena,* m**ô**t danh t**ừ** h**ổ**n h**ợ**p. Tám n**ề**n t**ả**ng cho s**ự** n**ổ** l**ực nói đế**n ở DN III 256-58.

<sup>189</sup> Có hai loại ch**ứng đắ**c: loại có tám và loại có chín. Loại tám g**ồ**m có b**ố**n *jhānas* và b**ố**n ch**ứng đắ**c vô s**ắ**c. B**ố**n lo**ạ**i sau đươc đặc bi**ế**t g**o**i là *samāpatti:* ch**ứng đắ**c cõi không gian vô biên, ch**ứng đắ**c cõi th**ứ**c vô biên, ch**ứng đắ**c cõi không có gì và ch**ứng đắ**c cõi không có nh**ậ**n th**ức cũng không phả**i không có nhận thức (**phi tưởng phi phi tưởng**). Lo**ạ**i có chín là tám loại trên cộng với giai đoạn chấm dứt trọn vẹn nhận thức và cảm giác (*saññā-vedayita-nirodha:* **diệt thọ tưởng**) (*Vajirañāna*, tr. 454-68).

Những ai thiết lập quán niệm (an trú trong chánh niệm) (sati): 190 những ai nhớ và hồi tưởng lại tất cả những chuyện đã làm trước đó, như Mahāgatimba-Abhayatthera, 191 Dīghabhāṇaka-Abhayatthera, 192 Tipitaka-Cūlābhayatthera. 193

Sati (tiếng Sanskrit: smṛti) có hai nhiệm vụ riêng biệt: đó là luôn có quán niệm và trí nhớ (Cox, trang 67-100). Đây muốn nói nhiêm vu thứ hai.

Bhikkhu Nāṇananda giải thích thêm: Sự tinh nhuệ, sắc sảo của nhiệm vụ này tự nhiên làm rõ nhiệm vụ kia. Vì thế, vị đệ tử thánh thiện sẽ không thể vô tình tự mâu thuẫn với chính mình hay nói là quên điều đã nói hay đã làm trước đó. Trái lại, vị ấy có thể phát huy trí nhớ của mình tới mức độ có thể nhớ các kiếp quá khứ, nhớ chi tiết các kinh nghiệm lớn nhỏ đã trải qua trong các kiếp quá khứ (Sākāraṁ sa-uddesaṁ aneka-vihitaṁ pubbe nivāsaṁ anussarati – Kinh Sa Môn Quả, BKD 1, tr. 81). Đọc Bhikkhu Nāṇananda, Ideal Solitude, BPS, Kandy, 1984, tr. 28.

Ngài được nói tới là một trong những người có thể nhớ lại được những gì xảy ra thời thơ ấu của mình. Cùng lời tường thuật về kinh nghiệm nhớ lại ấy được nói đến ở Nidd-a I 234.
Ngài được đề cập tới ở Mp II 596.

Còn được gọi là Mahā-Abhaya Thera. Ngài được MahāDhammarakkhita và Mallaka đến tham khảo về các vấn đề có liên quan tới Abhidhamma (Vibh-a 81; Vism 266). Trí nhớ siêu tuyệt của Ngài về những gì xảy ra hồi còn thơ cũng được nói đến ở Nidd-a I 234.

Ngài là tỳ khưu ở Ceylon, Tích Lan và là một luận sư nổi tiếng; lời của Ngài thường được trích dẫn trong các sách chú giải (Vbhi-a II, 16; Vism 69, 394, 397). Lời diễn giải chi tiết của Ngài liên quan đến lời nói đầu tiên do đức Phật thốt lên sau khi đản sanh của mình và về cách bước đi của đức Phật được *Theravāda* coi như là xác thực (Sv II 442).

Người ta kế, vào ngày thứ năm sau khi sanh ra, *Mahāgatimba-Abhayatthera* **đã nhìn thấ**y con qu**a** m**ổ** vào chén **cơm** *nấu bằng* sữa cho ngày h**ộ**i kêu l**ộp độ**p. Sau này, khi là trưởng lão, các tăng hỏi Ngài: "Ngài có khả năng nhớ từ lúc nào?", trả lời: "Thưa các Ngài, từ lúc Ta gây ti**ếng độ**ng, lúc **ấy Ta năm ngày tuổi."** 

Chín ngày sau khi sanh *Dīghabhānaka-Abhayatthera* ra, lúc m**ẹ** Ngài cúi xu**ố**ng hôn Ngài, l**ọ**n tóc c**ủ**a bà r**ớ**t xu**ố**ng. R**ồ**i cái **thúng hoa lài rơi xuố**ng ng**ự**c Ngài gây khó ch**ịu. "Ngài có khả năng nhớ từ lúc nào?", trả** lời: "Từ lúc Ta chín ngày tuổi."

đóng đã Tipi**t**aka-**Cūlābhaya cô**ng ba thành Anurādhapura chỉ mở một cổng để mọi người ra về và hỏi từng người: "Tên của ngài là gì? " Khi được hỏi lại vi**ệc đêm đó, "Thưa Ngài, không cầ**n phải hỏi họ lần nữa, Ngài có thể nhớ lai và nêu tên của những người ấy không?" "Vâng, thưa các Ngài." 194 Các vị như thế được kinh văn đề cấp tới là những người đã thiết lập quán niệm.

Những ai có trí tuệ (paññā): những ai có trí tuệ biết được sư sanh và di**ê**t của năm tâp hợp (*pañca*khandha, ngũ uẩn). Hơn nữa, qua hai câu này, sự tỉnh thức hoàn hảo là điều kiên cần thiết cho tuê quán (vipassanā) và trí tuệ kế như là tuệ quán cả hai là nền tảng để chư tăng [531] tu tập tuệ quán.

9. [MC 79] Trong bô bảy điều không gây suy vong thứ tư, quán niệm (sati) là một yếu tố tạo thành giác ngộ,

<sup>&</sup>lt;sup>194</sup> Thêm chữ *sakkā ti pucchito* trước chữ *sakkā. Sakkā āvuso* trở nên m**ô**t câu riêng (N<sup>e</sup> II 232,8).

[đó là sati-sambojjhaṅga: 195 niệm giác chi là một karmadhāraya, một danh từ kép]. Cùng cách hiểu như thế với các yếu tố còn lại. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "quán niệm" có đặc tính chú ý. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "đi tìm sự thực các hiện tượng" (dhamma-vicaya, trạch pháp giác chi) có đặc tính xem xét. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "tinh tấn" (viriya, tinh tấn giác chi) có đặc tính nỗ lực. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "hỉ" (pīti, hỷ giác chi) có đặc tính chan hòa (biến mãn). Yếu tố tạo thành giác ngộ của "tĩnh lặng" (passaddhi, khinh an giác chi) có đặc tính làm cho lắng dịu. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "định" (samādhi, định giác chi) có đặc tính không phân tâm. Yếu tố tạo thành giác ngộ của "bình thản" (upekkhā xả giác chi) có đặc tính quán tưởng.\*

\* Có đặc tính quán tưởng: paṭisaṅkhānalakkhaṇo. Dịch theo Chú Giải Bộ Phân Tích, đọc The Dispeller of Delusion II, đoạn 1513, tr. 27. Đọc Bhikkhu Ñāṇamoli, PEGBTT, tr. 64. YGA dịch chữ này là có đặc tính phân biệt (discrimination).

Họ sẽ phát triển: họ sẽ gia tăng, tăng trưởng yếu tố tạo thành giác ngộ của quán niệm bằng bốn nguyên nhân, tăng trưởng yếu tố tạo thành giác ngộ của đi tìm sự thực các hiện tượng bằng sáu nguyên nhân, tăng trưởng yếu tố tạo thành giác ngộ của tinh tấn bằng chín nguyên nhân, tăng trưởng yếu tố tạo thành giác ngộ của hỉ bằng mười nguyên nhân, tăng trưởng yếu

Bảy yếu tố tạo thành giác ngộ được kể trong ba mươi bảy yếu tố đưa đến giác ngộ. Đọc Vism 130-31 và Sv III 785-97 để được giải thích thêm.

tố tạo thành giác ngộ của tĩnh lặng bằng bảy nguyên nhân, **tăng trưở**ng y**ế**u t**ố** t**ạ**o thành giác ng**ộ** c**ủa đị**nh b**ằng mườ**i nguyên nhân, **tăng trưở**ng y**ế**u t**ố** t**ạ**o thành giác ng**ô** c**ủ**a bình th**ả**n b**ằng năm** nguyên nhân. 196 Theo cách này, Th**ế** Tôn gi**ả**i thích các y**ế**u t**ố** t**ạ**o thành giác ngô, các yếu tố này dẫn đến đao lô và quả của tuê quán (vipassanā), gồm cả thế tuc và siêu thế.

10. [MC 80] Trong bộ bảy điều không gây suy vong thứ năm, nhận thức về vô thường (anicca-saññā, vô thường tưởng) là một nhận thức (saññā, tưởng)<sup>197</sup> đã khới lên do quán vô thường (anicca). Cũng đúng như thế với nhân thức về vô ngã (anatta-saññā, vô ngã tưởng), và vân vân [*ở đây 'vân vân' là: nhân thức* về sư ô trược (của thân) (asubha-**saññā**, **bất tịnh** tưởng), nhân thức về nguy hiểm (ādīnava-saññā, nguy hiểm tưởng), nhân thức về từ bỏ (pahānasaññā, xả ly tưởng), nhân thức về hết ham muốn (virāga-saññā vô tham tưởng), nhân thức về đoan diệt (nirodha-saññā, diệt tưởng) ]. Cũng có bảy tuệ quán tai thể này (satta lokiya-vipassanā): "Đây là sư tuy**êt luân, đây là sư** t**ố**t lành, t**ứ**c là s**ư** ch**ấ**m d**ứ**t t**ấ**t c**ả** 

<sup>196</sup> **Ở** Vism 132-34 và Sv 786-97, chi ti**ế**t c**ủ**a m**ỗ**i y**ế**u t**ố đượ**c nêu ra, nhưng có hơi khác nhau về số lương các nhân tố.

<sup>&</sup>lt;sup>197</sup> "Nhận thức là sự ti**ế**p nhận, tìm ra *(nimitta karaṇa)* và ghi nhớ đặc điểm của đối tương" (*Nyānaponika*, trang 62). Đó là s**ự** nh**ậ**n bi**ết, cũng là nhậ**n ra, c**ả** hai *tiến trình này* x**ả**y ra là nhờ ở các đặc điểm đã được chọn lọc trước đấy (*nimitta* **karaṇa**) (trang 63). Ti**ếng Anh "perceive" rút ra từ** ti**ế**ng La tinh per-**cipere có nghĩa đen là "chụ**p l**ấ**y hay ti**ế**p nh**ậ**n k**ỹ lưỡng"; tiếp đầ**u ng**ữ** *per* **tương ứ**ng v**ớ**i chữ *sam* ti**ế**ng *Pāḷi* trong *sañ-jānana = saññā* (trang 65).

các hành vi tạo nghiệp, hết ham muốn, đoạn diệt." <sup>198</sup> Cũng nên biết là theo kinh điển truyền lại cũng có hai tuệ quán siêu thế.

11- [MC 80] Trong bộ sáu,\* hành vi nhân từ của thân (mettaṃ kāya- kammaṃ, thân nghiệp từ hòa)<sup>199</sup> nghĩa là hành vi của thân nên được thực hiện với ý tưởng nhân từ; hành vi của miệng (khẩu) và ý (vacī-kamma-mano-kammesu, khẩu nghiệp, ý nghiệp) cũng đúng như thế. Truyền thống hành xử này liên quan đến tới chư tăng; nhưng cư sĩ cũng có thể áp dụng được. Vì nếu chư tăng chu toàn việc thi hành các giới hạnh nhỏ (abhisamācārika-dhamma) 200 với ý tưởng nhân từ, đó là điều được gọi là "hành vi nhân từ của thân" của chư tăng. Nếu các cư sĩ đi lễ bái tháp (stūpas) hay cây Bồ Đề, hay thính mời đoàn thể Tăng già, hay nếu họ thấy chư tăng vào làng khất

<sup>&</sup>quot;Từ bỏ từng bám níu, tận diệt ham muốn... nibbāna" (AN V 320,23). Xin dịch trọn vẹn câu này theo Bhikkhu Bodhi: "Đây là sự an tịnh, đây là vô thượng, đó là, sự vắng bặt các hành vi tạo nghiệp (tịnh chỉ các hành), từ bỏ tất cả những gì có được (paṭilābha), tận diệt khao khát (khát ái), hết ham muốn (ly tham), diệt tận (đoạn diệt), nibbāna." Đọc Bhikkhu Bodhi, NDB tr. 1559.

Woodward và Hòa Thượng Minh Châu có cùng ý tưởng như nhau khi dịch chữ paṭilābha:

Woodward dịch paṭilābha là substrate: `từng điều kiện để tái sanh.' Đoc F. L. Woodward – GS V, tr. 204.

<sup>•</sup> HT Minh Châu dịch pa**ṭilābha là sanh y**. Đọc HT Minh Châu, **BKTC 4, 'Tưởng hay Tác Ý' trang 649**-655.

Từ đây cho đến trang 537, cùng một đoạn văn giống như vậy được tìm thấy ở Ps II 395-**401.** Đọc Phụ Lục.

dó là những điều luật nhẹ được liệt kê ra trong *Khandhakas* cho đời sống tu viện (CDP).

thực, các **cư sĩ này đế**n g**ặp chư tăng, đón lấ**y bình bát, sửa soan chỗ ngồi và theo các ngài, đây là điều được goi là "hành vi nhân từ của thân" của các cư sĩ.

- \* Bô sáu đây là sāraniyā dhammā: sáu điều đáng nh**ớ (sarutabbayuttakā) ở** Kinh Kosambiya (BK Trung1 số 48); ở Phẩm Cần Phải Nhớ (BKTC 3, trang 22-23); hay 'Cordiality' (AN 6:11,12), doc Bhikkhu Bodhi, NDB, trang 865-**7 là "nhã nhă**n, kh**ả** ái, l**i**ch s**ư**, thân thi**ên" ở** chú thích 1261 tr. *1750.*
- \* Thay vì metta**m kāya**-kamma**m như bả**n c**ủ**a PTS, YGA vi**ế**t là metta**m kāya**-kamman (tr. 39).

Với ý tưởng nhân từ, n**ếu các tăng hướ**ng d**ầ**n **cách cư** xử tốt, hướng dẫn tuân theo giới luật, giải thích các bài tập hành thiền và giảng về giáo pháp, đây là điều được goi là "hành vi nhân từ bằng lời nói"; lời Phât day cũng như thế, ba Tạng cũng như thế. Nếu các cư sĩ nói những điều như: [532] "Chúng ta hãy đi lễ bái các tháp stūpas (cetiya-vandana) " hay "Chúng ta hãy đi lễ bái cây Bồ Đề," "Chúng ta hãy tổ chức201 buổi nghe gi**ảng giáo pháp", "Chúng ta hãy tổ** ch**ứ**c bu**ổ**i dâng cúng đèn, vòng hoa và hoa", "Chúng ta sống nguyện sẽ thi hành ba loại hạnh kiểm tốt (tīṇi sucaritāni)," "Chúng ta hãy tổ chức vé ăn"203 vân vân. "Chúng ta hãy tổ chức hiến cúng chỗ ở vào mùa mưa", "Hôm nay chúng ta hãy t**ổ** ch**ứ**c dâng cúng t**ứ** v**â**t d**ung đế**n cho

<sup>203</sup> *salāka-bhatta*, đó là thức ăn được phân phát theo vé (Vin I 58, 96, II 175; Dhp-a I 53).

<sup>&</sup>lt;sup>201</sup> **Ps II 395,16 đọ**c là *karissāma* thay cho chữ *kāressāma*. Và đoan sau cũng viết như vây.

<sup>&</sup>lt;sup>202</sup> **đó là hành xử** thu**ộ**c v**ề** thân, mi**ệ**ng và ý.

đoàn thể Tăng già", và nếu sau khi thỉnh mời đoàn thể Tăng già, họ nói những câu như "Hãy làm thức ăn<sup>204</sup> và vân vân", "Chuẩn bị chỗ ngồi", "Cung cấp nước uống", "Hãy đi gặp đoàn thể Tăng già và mời chư Tăng đến", "Thỉnh các vị ấy vào và mời ngồi ở ghế đã soạn sẵn", "Hãy sốt sắng và tích cực quan tâm đến các vị ấy", đây là điều được gọi là "hành vi nhân từ bằng lời nói."

Nếu chư Tăng dậy lúc sáng sớm, đi vệ sinh, đi đến sân quanh tháp (stūpa) làm bổn phận của mình và vân vân, 205 và ngồi xuống trong cốc riêng của mình, nghĩ rằng, "Cầu mong chư tăng trong tự viện này được an vui, hạnh phúc không sân hận hay ác ý", điều này được nói là "hành vi nhân từ bằng ý" của chư tăng. Nếu các gia chủ nghĩ, "cầu mong chư tăng được an vui, hạnh phúc không sân hận hay ác ý", điều này được nói là "hành vi nhân từ bằng ý" của các gia chủ.

[MC 80A] Cả nơi công cộng lẫn chỗ riêng tư (āvi c' eva raho ca: chỗ đông người và vắng người) có nghĩa là cả lúc đối diện và lúc vắng mặt. Trong mạch văn này, nếu vị tăng nào đi kết bạn với các tỳ khưu mới xuất gia bằng cách giúp đỡ việc y áo của các vị này và vân vân, đây là điều được gọi là "hành vi nhân từ của thân lúc đối diện". Và nếu tăng nào làm tất cả những việc chánh đáng cho các bậc tôn trưởng như rửa chân cho các vị ấy, đảnh lễ các ngài, quạt cho các ngài, <sup>206</sup> đây là điều được gọi là "hành vi nhân từ của

<sup>&</sup>lt;sup>204</sup> Ps II 395,19 thêm ch**ữ bhojanīya** vào ch**ữ khādanīya**.

<sup>&</sup>lt;sup>205</sup> Ps II 395,24-25 **đọc là "sau khi đi vệ** sinh, sau khi làm b**ổ**n ph**ận liên quan đế**n sân t**ự** vi**ện".** 

SS thêm chữ dāna.

thân lúc đối diên". Nếu ai [mới tu hay tu đã lâu] để sai chỗ vật dung bằng gỗ<sup>207</sup> và vân vân, dù lúc đó không có ai, vị ấy không phê bình gì cả, tự sắp xếp lại vật d**ung đâu vào đó như** thể chính **mình đã để** sai chỗ, đây là điều được gọi là "hành vi nhân từ của thân lúc v**å**ng m**ăt".** 

Lối gọi tên thân m**ật như "**Tissa Thera, 208 b**ậc trưở**ng lão ph**ạ**m thiên" 209 **đây là điều đượ**c g**ọi là "hành vi** nhân từ bằng lời nói lúc đối diện." Nếu có ai hỏi về sự v**ắ**ng m**ặ**t c**ủ**a *Tissa Thera* trong t**ự** vi**ệ**n: "*Tissa Thera*, bâc trưởng lão pham thiên<sup>210</sup> của chúng ta đang ở đâu, khi nào ngài tới?" 211 lời quý m**ến như thế đượ**c gọi là "hành vi nhân từ bằng lời nói lúc vắng mặt." Nhìn ai đó với khuôn mặt vui vẻ, mặt mở ra chan chứa lòng từ hòa, đây là điều được goi là "hành vi nhân từ bằng tâm lúc đối diện." Nếu ai định tâm suy nghĩ là "Cầu mong Tissa Thera, trưởng lão phạm thiên không đau ốm, không b**ê**nh ho**a**n", đây là điều được goi là "hành vi nhân từ của ý lúc vắng mặt".

<sup>208</sup> Ở đây, *Tissa Thera* chỉ là cái tên thông dụng, như John Smith, *không có ý nhắm đến vi trưởng lão tên Tissa nào cả.* 

<sup>&</sup>lt;sup>207</sup> Chư tăng được phép dùng đồ gỗ ngoại trừ ghế dựa *(āsandī),* ph**ả**n n**ằ**m *(pallaṅka),* bình bát g**ỗ** *(dārupatta),* **gu<b>ố**c g**ỗ** (dārupāduka) (Vin II 143.)

<sup>&</sup>lt;sup>209</sup> B vi**ế**t là *Řevatthera* thay vì ch**ữ** *Ďevatthera*. **Và đoạ**n sau cũng viết như vậy.

<sup>&</sup>lt;sup>210</sup> SS vi**ế**t là *bhikkhācariya* thay vì ch**ữ** *Devatthera:* "*Tissa Thera* đã đi khất thực ở đâu?"

<sup>&</sup>lt;sup>211</sup> Ps II 396,5-6 vi**ết là "**Devatthera c**ủ**a chúng ta **ở đâu?** Tissatthera của chúng ta ở đâu?"

Cái gì tho lãnh được (labhā) nghĩa là những vât dung cần thiết nhân được, như các tấm y. Những vật chánh đáng (dhammikā): những qì đã có được bằng h**o**c gi**ớ**i <sup>212</sup> c**ủ**a các t**ỳ khưu** ph**ả**i phù h**ơ**p v**ớ**i s**ư** chân chánh (dhamma), nói cho chính xác, tránh ki**ế**m s**ố**ng bất chánh như lường gạt. Ngay cả những gì được đăt vào trong bình bát (antamaso pariyāpanna-mattam pi) nghĩa là ngay đến những thứ cuối cùng được đặt vào trong bình bát, thâm chí chỉ bằng hai hay ba mu**ỗ**ng th**ức ăn** kh**ấ**t th**ư**c trong bình thôi. [533]

Ăn không chia phần (appaṭivibhatta-bhogī): hai loại phân chia ở đây: một là chia theo thức ăn, loại kia là chia theo người. Nếu người chia thức ăn với ý nghĩ "Ta sẽ cho nhiều hay không nhiều", loại phân phối trong tâm như thế được gọi là "chia theo thức ăn." Nếu người chia thức ăn với suy nghĩ "Ta sẽ cho vị này hay không cho vị này", loại phân phối trong tâm như thế được gọi là "chia theo người." Còn người nào không phân chia theo cả hai cách trên, ăn thức ăn không phân chia, người ấy được gọi là **ăn không chia phần**.

Ăn bằng cách san sẻ với các vị đồng tu đức độ trong đời phạm hạnh (sīlavantehi sabrahmacārīhi sādhāraṇa-bhogī): ở đây đặc tính của việc ăn bằng cách san sẻ là: bất cứ món tuyệt hảo nào vị tỳ khưu thọ lãnh được, vị ấy không tặng món đã nhận được ấy cho những gia chủ để có thêm lợi dưỡng. Vị ấy nhận

<sup>&</sup>lt;sup>212</sup> Ps II 396,15 vi**ết là "bhikkhācariyavattena** (lu**ậ**t kh**ấ**t th**ự**c) thay vì ch**ữ bhikkh' ācāravattena.** 

lãnh nó <sup>213</sup> **nhưng không** th**o** d**u**ng m**ô**t mình, **nghĩ** rằng: "Mong toàn thể chư Tăng san sẻ món này". Vị ấy tiếp nhận và coi món khất thực ấy là tài sản chung của đoàn thể Tăng già sẽ được chia xẻ sau khi đánh chiêng [dùng bữa]. Vậy thì, vị nào thành tựu được hạnh giao hảo xã hội (quân tăng) này *(sārāṇīyạ-dhammo\*: sáu* điều đáng nhớ),214 vị nào không? Người phẩm hạnh x**ấ**u s**ẽ** không bao gi**ờ** thành t**ư**u nó b**ở**i vì v**i** có gi**ớ**i hanh sẽ không bao giờ tho nhân tài sản của vi có phẩm

Ps II 396,28 và  $N^e$  II 235,1 có thêm ch $\tilde{\mathbf{u}}$   $na^*$  (không).

<sup>&</sup>lt;sup>214</sup> N<sup>e</sup> II 235,4 vi**ế**t là *sārāṇīyạ-dhammaṃ* thay vì ch**ữ** *sārāṇīyạ*dhammo\*. Trái với Buddhaghosa (ví dụ ở Ps II 394) và sớ giải sau này l**ấ**y chữ *sārānīya* từ góc *sr* hay *smr*, Bapat (trang 158-**62) đề** nghị là ch**ữ** này hình thành t**ừ** ch**ữ** *saṃ* + *raṇ; raṇ* trong *Sanskrit* V**ệ Đà có nghĩa là hoan hỉ**. Có sáu y**ế**u t**ố** trong *sārānīya-dhammo* đưa đến hòa hợp đoàn kết trong đoàn thế **Tăng già: (1**-3) tâm t**ừ** qua thân mi**ệ**ng ý, (4) lòng nhân ái, (5) gi**ữ** gi**ớ**i, (6), *chánh kiến thánh thiện dân đến giải thoát\*\** (MN | 322, Kinh Kosambiya, | 1 250 Kinh Sāmagāma; DN | 1 80, Kinh Đại Bát Ni**ế**t Bàn, III 245 Kinh Phúng T**ụ**ng; AN III 288 Phẩm Cần Phải Nhớ 1 & 2, TCBK 22ff.; Mahāsi Sayadaw, trang 61-94).

Dhammā sārānīyā: Mp giải thích sārānīyā như là đáng được ghi nh**ớ (saritabbayuttakā), nhưng Edgerton ở** BHSD tr. 593 coi ch**ữ** sa**ṃ**rañjana, sa**ṃrañjanīya là "nhã nhặ**n, hài lòng, lich sư, thân thi**ên" đúng theo nghĩa tiếng Sanskrit tương** đương. Ngoại trừ yếu tố (4), năm yếu tố còn lại được gọi là **"phương cách số**ng tho**ải mái: phāsuvihārā, an ốn trú, đọ**c Ph**ấ**m An **Ô**n **Trú, BKTC 2, tr. 522). Đo**c Bhikkhu Bodhi, chú thích 1261, NDB, trang 1750.

<sup>\*\*</sup> Là Chánh Ki**ế**n thu**ôc tám thánh đa**o: Bhikkhu Bodhi d**i**ch theo chú gi**ả**i c**ủ**a B**ô Kinh Trung, đo**c MLDB, chú thích 492 trang 1244. TT Minh Châu dịch là **tri kiến bậc Thánh có** khả năng hướng thương, đoc BKTrung1, tr. 705. YGA d**i**ch là insight (tu**ê** quán).

hanh xấu ấy. Nhưng với người phẩm hanh trong sach s**ẽ** thành tưu nó mà không **phương** h**a**i gì **đế**n b**ổ**n ph**â**n của mình.

Họ nói điều này là nguyên tắc: Nếu ai đặc biệt hiến tăng cha hay me của mình hay những người như thầy hay phu giáo của mình, thì người ấy hiến tăng món cần được hiến tặng, nhưng vị ấy không có hạnh giao hảo xã hội (quân tăng): người ấy có trở ngại trong việc săn sóc ai đó (palibodha-jagganam). 215 Vì sự thực hành hạnh giao hảo xã hội (quân tăng) (sārānīya-dhammo) chỉ thích h**ợp cho ngườ**i không có tr**ở** ng**ai. Nhưng** n**ế**u vi tỳ khưu có hi**ế**n t**ăng riêng cho ngườ**i nào, sư hi**ế**n tăng ấy nên dành cho người bênh, cho người săn sóc người bênh, cho khách tăng, cho người đang thu xếp đi xa và cho vi mới gia nhâp đoàn thể Tăng già nhưng không bi**ết đế**n ch**ỗ nào để** nh**ậ**n lãnh y hay bình bát. Sau khi hi**ế**n t**ặ**ng nh**ững ngườ**i này, v**ị ấ**y nên chia h**ế**t những gì còn lai, bắt đầu chia từ chỗ vi trưởng lão cao hạ nhất ngồi, 216 không chỉ chia chút ít một nhưng chia cho từng người với số lương người ấy tho nhân; nhưng n**ế**u không còn gì nữa, vị này nên ti**ế**p t**ục đi khấ**t th**ự**c lần nữa và phân phối lai bất cứ món hảo hang nào tho nh**ân đượ**c, b**ắt đầ**u chia t**ừ** ch**ỗ** v**i trưở**ng lão cao h**a** nhất ngồi đó, rồi mình chỉ nên tho dung món gì còn sót lai.

<sup>&</sup>lt;sup>215</sup> **Có mười chướ**ng ng**ạ**i: chỗ ở, gia đình, vật cúng dường, đệ tử, vi**ệ**c xây c**ất, đi xa, thân quyế**n, sức kh**ỏ**e kém, *lo thuộc* lòng sách vở, thần thông (Vism 90-97). Ở đây muốn đề câp đến gia đình (kula) và thân quy**ế**n (ñāti).

<sup>&</sup>lt;sup>216</sup> đó là theo thứ tư số năm tu (**tuổi hạ**) (*Mahāsi Sayadaw*, trang 71).

Bởi vì người ta nói "với người giới đức", điều thích hợp là đừng cho bất cứ cái gì đến người phẩm hanh xấu ác; nhưng hạnh giao hảo xã hội (quân tăng)có lẽ sẽ thành tưu đích đáng trong đoàn thể Tăng già được đào luyện kỹ lưỡng,<sup>217</sup> chứ không thành tựu trong đoàn thể Tăng già không được đào luyện kỹ lưỡng.218 Vì trong đoàn thể Tăng già được đào luyện kỹ lưỡng, vị nào nhân [sư giúp đỡ] từ nguồn khác sẽ không tho nhân, và người không nhân sư giúp đỡ từ nguồn khác sẽ tho nhân nhưng chỉ chừng mực nào đó thôi chứ không hơn n**ữ**a.

Tuy nhiên, ngay cả vi cho đi bất cứ món gì nhân được trong lần đi khất thực như vây, sư giao hảo (hạnh quân tăng) được hành trì trong suốt mười hai năm, nhưng không quá. Vì n**ếu trong năm thứ mườ**i hai người hành trì giao hảo (hanh quân tăng) đặt một bình bát đầy những món khất thực trong phòng khách để đi tắm, và vi tỳ khưu tu lâu nhất trong Tăng đoàn (saṅgha-tthera) 219 hỏi: "Bình bát đầy 220 thức ăn này là của ai? [534] khi nghe chúng tăng trả lời "Bát này của sư hành trì hạnh quân tăng", vị trưởng lão nói: "Hãy đem lai đây" và phân phối tất cả các thức ăn khất thực, ăn và đặt bình bát trống không xuống. Rồi nhà sư thấy bình bát trống không ấy nghĩ rằng: "Các vi ấy ăn hết không để dành cho mình miếng nào", lấy làm buồn.

<sup>217</sup> Ps II 397,11-12 vi**ết là "nhưng việ**c thi hành h**ạ**nh giao h**ả**o xã hội sẽ không được thành tựu trong tăng chúng không được đào tao".

<sup>220</sup> Ps II 397,19 b**ỏ** ch**ữ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>218</sup> Ps II 397,12 và SS b**ỏ** t**ậ**p ng**ữ " không trong một... ".** 

<sup>&</sup>lt;sup>219</sup> đó là vi sư nhiều ha nhất có mặt ở đó (RFG).

Nên hạnh giao hảo của sư ấy bị gián đoạn, và vị ấy phải hành trì lại mười hai năm nữa. Giống như thời kỳ tập sự của người trước kia tu theo ngoại đạo, <sup>221</sup> một khi bị gián đoạn, phải làm lại đầy đủ từ đầu hạnh này. Nhưng nếu vị ấy nghĩ: "Điều này thật ra là thuận duyên cho ta, điều này thực sự có ích cho ta, vì bạn đồng tu phạm hạnh không xin phép ta, thọ hưởng hết tất cả món ăn khất thực trong bát của mình", vị ấy trở nên hoan hỷ, như thế vị ấy đã thực sự chu toàn hạnh giao hảo (quân tăng).

Qua cách này người đã hoàn thiện hạnh giao hảo (hạnh quân tăng) không đố kỵ hay ganh tỵ. Vị ấy được quý mến và dễ dàng có được vật dụng dâng cúng; thực phẩm trong bình bát, dù có cho đi hết, cũng không bao giờ vơi. Khi vật phẩm được phân phối đi, vị ấy lại nhận được thứ thượng hạng, tốt nhất. Khi có nạn đói hay thiếu ăn, chư thiên quan tâm đến vị ấy. Sau đây là vài thí dụ điển hình.

Họ kể rằng trưởng lão *Tissa* đã sống ở chùa *Lenagiri*, <sup>222</sup> phụ thuộc vào làng *Mahāgirigāma*. <sup>223</sup> Năm mươi vị đại

Người ngoại đạo muốn xuất gia (pabbajjā) và thọ đại giới (upasampadā, cụ túc giới) của đạo Phật phải thành công sáu tháng tập sự (parivāsa, sống biệt trú) (DN II 152).

N<sup>e</sup> II 236,8 vi**ế**t là *Senagiri* thay vì ch**ữ** *Lenagiri* **còn đượ**c gọi là *Loṇagiri* (DPPN s. v.) *Theo chú giải (AA ii 653f.; M.A. i 545f.; DA. ii 534 f.), chuyện này xảy ra ở Tích Lan. Đọc về Loṇagiri trong DPPN II p. 788.* 

<sup>&</sup>lt;sup>223</sup> SS vi**ế**t là *Khīragāma*.

trưởng lão (mahāthera)<sup>224</sup> trên đường đến thánh địa ở Nāgadīpa để hành lễ, đi khất thực ở Girigāma về không th**o** nh**ận đượ**c gì. T**rưở**ng lão *Tissa* **đi [vào làng], thấ**y các vi **ấ**y và h**ỏi "Thưa** c**hư** tôn **đứ**c, có th**o** nh**ân đươ**c qì không?". "Thưa Ngài, chúng tôi chỉ mới đi quanh khất thực." Khi biết các vị này không nhận được gì, ngài *Tissa* **nói: "Này chư tôn đứ**c, quý ngài c**ứ ở đây** cho tới khi tôi quay trở lai." "Thưa Ngài, chúng tôi năm mươi người, nhưng chúng tôi không tho nhân được gì dù chỉ đủ làm ẩm ướt môt bình bát thôi." "Thưa chư tôn đức, người dân ở đây" có khả năng; tuy không có qì, nhưng ho biết chuyến khất thực này là loại đứng đầu.

Các đai trưởng lão đơi chờ; 225 trưởng lão Tissa đi vào làng. **Ngay căn nhà đầu tiên, ngườ**i nữ thí ch**ủ đã nấ**u s**ẵn cơm sữa và đứ**ng ch**ờ trưở**ng lão. Khi Ngài *Tissa* t**ớ**i cửa, thí chủ này chất đầy bình bát của Ngài rồi đưa nó lai cho Ngài. Ngài *Tissa* mang bình đến g**ặp các đạ**i trưởng lão và yêu cầu vị trưởng lão tu lâu nhất của chư Tăng (saṅgha-tthera) tiếp nhân vât cúng dường. Vi trưởng lão tu lâu nhất nhìn khuôn mặt của các vị kia như muốn nói: "Chúng tôi đông như thế nhưng không thọ nhận được gì, còn vị ấy mang vật thực lại rất

Ps II 397,35 vi**ế**t là *paññāsamattā\* therā* thay vì ch**ữ** *paññāsa\*\* mahātherā. Mahātherā* là những v**i** có ít nh**ấ**t hai mươi năm tu tâp.

<sup>\*</sup> paññāsamattā: đầy đủ trí tuệ.

<sup>\*\*</sup> paññāsa: năm mươi.

<sup>&</sup>lt;sup>225</sup> N<sup>e</sup> II 236,16 vi**ế**t là **āgamesu** thay vì ch**ữ āgamayiṃ**su, c**ả** hai đều là thế truyền khiến và có nghĩa là "phải chờ". Ps II 397,8 vi**ế**t là *āgamimsu.* 

nhanh - việc này là gì thế?" Hiểu được nét mặt ấy, Ngài *Tissa* **nói: "Thưa chư tôn đứ**c, món kh**ấ**t th**ư**c này được thọ nhận chính đáng và đúng cách. Các ngài hãy nhân lấy và đừng lo lắng gì cả"

Ngài Tissa chia đủ thức ăn cho tất cả các vi theo thứ tư ưu tiên và ăn món mình cần dùng. Cuối bữa ăn, chư Tăng hỏi Tissa: "Thưa Ngài, Ngài đã thuần thục trang thái siêu th**ế** (lokuttaradhamma) từ lúc nào? "Thưa chư tôn đức, tôi không có trạng thái siêu thế nào cả." "Thưa Ngài, Ngài đã nhập định vào cõi *jhāna* chưa?" "Này chư tôn đức, tôi cũng chưa làm thế [**535**] bao giờ" "Thưa Ngài, chắc chắn đây là sự mầu nhiệm?" "Thưa chư tôn đức, tôi đã chu toàn hanh giao hảo. Suốt thời gian kể từ khi viên mãn h**a**nh **ấ**y cho tới nay, cho dù có tới cả trăm ngàn chư Tăng, món khất thực trong bình bát của tôi không bao giờ can cả." Sau khi nghe xong l**ời đó**, 226 các vị **trưở**ng lão nói, 227 **"Lành** thay, lành thay, con người xứng đáng được cúng dường, ngài thật là xứng đáng." Đến đây chấm dứt câu chuyên bằng lời kết: "Món khất thực trong bình bát của tôi không bao giờ can cả."

Đây là ví du khác nữa. Cũng trưởng lão *Tissa* ấy đi đến nơi phân phối vât phẩm cúng dường trong lễ Giribhaṇḍha-mahā-pūjā 228 ở Cetiyapabbata, 229 và hỏi:

<sup>227</sup> B và N<sup>e</sup> 237,7 thêm ch**ữ** *āham***su ( "đã nói" ).** 

<sup>&</sup>lt;sup>226</sup> SS b**ỏ** câu này.

<sup>&</sup>lt;sup>228</sup> L**ễ** h**ôi này hình như do** *Mahādāṭhika Mahānāga* (67-79 sau công nguyên) kh**ở**i s**ư để** chúc m**ừ**ng *Mahāthūpa* ở *Mihintalē* đã được xây xong. Rahula đề nghị nghĩa của nó như sau: (1) dâng v**â**t ph**ấ**m trên núi, (2) dâng m**ô**t núi v**â**t ph**ấm. Đôi khi** l**ê này còn đượ**c g**ọ**i là *Giribhaṇdha-qahana-pūjā* hay

"Trong lần dâng cúng này, vật phẩm nào tốt nhất?" 230 "Thưa Ngài, một cặp y." "Cặp này sẽ được dâng đến cho tôi." Sau khi nghe lời đó, một vị quan báo với vua là có vị sư trẻ đã nói như vậy. "Vị sư trẻ nghĩ vậy, nhưng bộ y quý này thích hợp với các bậc đại trưởng lão *(mahāthera)"*, nói xong, **nhà vua để** b**ộ** y qua m**ộ**t bên với ý đinh dâng cúng các bâc đai trưởng lão.

Trong lúc dâng cúng chư Tăng, đứng theo thứ tự, cho dù bộ y quý giá này được đặt lên trên, nhưng cặp y đớ<sup>231</sup> không tới tay, thay vào đấy là những bộ khác.<sup>232</sup> Nhưng khi tới lươt dâng cúng vi sư trẻ, bô y quý giá này t**ới tay vua. Nhà vua đặ**t b**ộ** y vào tay v**ị sư trẻ** và nhìn vi quan. Nhà vua m**ờ**i v**i sư trẻ** này ng**ồi. Khi đã** phân ph**ố**i v**â**t ph**ẩm và đám đông giả**i tán, vua ng**ồ**i trước vi sa di và hỏi: "Thưa tôn giả, ngài có được sư thành t**ưu này khi nào?"**<sup>233</sup> Không nói d**ố**i ngay c**ả** b**ằ**ng lời nói quanh co, vị sư trả lời: "Thưa Đại Vương, tôi

*Giribhandha-vāhana-pūjā hay <i>Girimanda-mahā-pūjā. Đoc* Rahula trang 275-**76 để** thêm chi ti**ế**t.

<sup>&</sup>lt;sup>229</sup> **Còn đượ**c g**ọ**i là *Cetiyagiri,* **tên trướ**c kia là núi *Missaka,* vì có nhi**ều đề**n th**ờ**. *Vihāra* thứ hai ở Ceylon được xây trên núi này cho *Mahinda\** và các đệ tử xuất gia của *Mahinda*. *Mahādāthika Mahānāga* **đã làm cử**a vào và tr**ả**i th**ả**m trên đường quanh núi để khách có thể đến chùa với đôi chân sach s**ẽ** khi tham d**ư** l**ễ** *Giribhanda-mahā-pūjā (DPPN s.v.).* 

<sup>\*</sup> Mahinda là con vua Asoka (A duc), đã trở thành vị Arahant vào ngày ngài xu**ất gia. Đo**c DPPN II, tr. 583.

<sup>&</sup>lt;sup>230</sup> B và N<sup>e</sup> vi**ế**t là *thāne* ( "nơi" ) thay vì chữ *dāne*.

<sup>&</sup>lt;sup>231</sup> Ps II 398,33 vi**ế**t là dve ( "hai" ) thay cho chữ te.

<sup>&</sup>lt;sup>232</sup> Ps II 398,33 b**ỏ** câu này.

<sup>&</sup>lt;sup>233</sup> Từ chuy**ê**n k**ể** ti**ếp sau, cũng như các câu chuyện trướ**c, chúng ta hi**ế**u r**ằ**ng **ở đây** *dhamma* là s**ư** ch**ứng đắ**c, thành tưu, như ở lokuttara-dhamma.

không có trạng thái siêu thế nào cả." "Chắc là do ông tiên đoán?" "Vâng, Đai Vương, tôi đã chu toàn hanh giao hảo (hanh quân tăng), suốt thời gian kể từ khi ấy, lúc nào có phân phối vật phẩm cúng dường, món quý nh**ất luôn đế**n tay tôi. Nhà vua khen ng**ợ**i và ra v**ề**, nói: "Lành thay, lành thay, tôn giả, ngài thật là xứng đáng." Đến đây chấm dứt câu chuyện với lời: "Lúc nào có phân phối vật phẩm cúng dường, món quý nhất luôn đến tay tôi."

Trong lúc gian nguy su**ố**t th**ờ**i *Brāhmaṇā-Tissa*, <sup>234</sup> dân làng *Bhātara-gāma* bỏ đi không báo cho Ni trưởng

<sup>&</sup>lt;sup>234</sup> SS vi**ế**t là *Brāhmaṇātiya*. Ps II 399,12 vi**ế**t là *Caṇḍāla*-Tissabhaye. Ngày trước ai cũng biết người bà la môn tên *Tissa* này là k**ẻ cướ**p th**ờ**i *Vattaqāmanī-Abhaya, vua của* Ceylon (năm 29 - 17 trước công nguyên). Tissa tin lời thầy bói là dưới ảnh hưởng của các tinh tú, nếu khởi sư nổi loan, có thể có được toàn đảo Ceylon. Tissa gửi tin yêu cầu nhà vua nhường ngai cho hắn. Cùng lúc ấy, nhóm bảy người Damīla, tên của sắc dân Tamil, với đám lâu la cũng đòi hỏi như thế. Nhà vua nói vương quốc Ceylon sẽ thuộc về Tissa nếu hắn đánh bai đám Damīla. Nhưng Tissa bi bắt sau trân đánh gần Sanketahāla. Đó là chuyên về sau. Những lúc nhà vua lánh mặt, Tissa tung hoành đến cao đô. Hắn cướp đất tới mười hai năm dài. Các tiệm, kho thực phẩm bị chuột phá hủy hoàn toàn, trở nên hi**ếm hoi, các tăng bi đói,** phải ăn cong *sen và vỏ trái cây người ta bỏ đi.* Nhiều vi *giương buồm* bỏ ra nước ngoài, nhưng các vị lãnh đạo đoàn thể Tăng giả vẫn ở l**ai trong nước để** ch**ờ** v**â**n h**ô**i t**ốt đẹp hơn.** Các v**i lãnh đạ**o đoàn thế Tăng già là: Samyuttabhānaka Cūlasīva, Isidatta và Mahāsona. Sau khi Tissa chết, vua Vaṭṭagāmaṇī-Abhaya trở lại ngôi vua. Đoc Brāhmanatissa-cora, \* Brāhmanatissabhaya, \*\* DPPN II tr. 342.

<sup>\*</sup> cora: trôm cướp \* \* bhaya: kinh hoàng

Nāgā Therī biết một lời nào. Một buổi sáng sớm, vị ni trưởng nói với các ni trẻ: "Làng này cực kỳ hoang vắng, hãy thử dò la xem sao." Các ni trẻ đi, thấy trong làng không còn ai, và quay trở về báo cho ni trưởng. Sau khi nghe tin này, ni trưởng nói: "Đừng lo gì việc ra đi của dân làng, nhưng cứ tự chú tâm vào việc thuộc kinh, tự tra gạn và chú ý cẩn thận. Lúc đi khất thực, vị ni sư này đắp miếng y ngoài và đứng với mười một vị ni khác dưới gốc cây đa (banyan) trước cổng làng. Vị phạm thiên trú ở cây cúng dường vật thực cho mười hai vị ni này, còn nói: "Thưa quý Ni, xin đừng đi đâu, chỉ đến đây mỗi ngày."

[536] Tuy nhiên, vị ni sư này có người em trai tên là Nāga Thera. Người em này nghĩ rằng "Quá nhiều nguy hiểm. Không thể giữ mạng sống<sup>235</sup> ở đây được, ta phải xuống thuyền sang bờ bên kia", nên cùng với mười một người khác bỏ trú xứ ra đi. Nāga Thera đi đến Bhātaragāma, định là sau khi thăm người chị xong sẽ đi. Sau khi nghe tin các vị trưởng lão tới, Nāgā Therī đến gặp và hỏi: "Thưa các Ngài, chuyện gì thế?" Nāga nói rõ hoàn cảnh. Nāgā Therī nói: "Hôm nay, các vị hãy ở lại tự viện này, mai hằng đi." Rồi các trưởng lão đi đến tự viện ấy. 236

Hôm sau, vị ni trưởng đi khất thực ở gốc cây đa và đem về cho vị trưởng lão, nói: "Hãy ăn vật thực này đi". Sau khi trả lời "Liệu có đúng không, chị?", Nāga Thera im lặng. "Em à, vật thực này thọ nhận đúng luật,

<sup>&</sup>lt;sup>235</sup> Ps II 399,24 thêm *idha*.

Diều lạ là các tăng ở qua đêm tại tự viện ni, dù có liên hệ chị em.

ăn đi đừng lo lắng gì cả."<sup>237</sup> "Liệu có đúng không, chị?" Vi ni trưởng lấy lai bình bát, ném nó lên không trung và bình bát c**ứ ở** trên **đấy, không rơi xuố**ng.<sup>238</sup> Vị trưởng lão nói: "Chi ơi, cho dù nó cứ ở trên không trung cao tới bảy cây thốt nốt, nó vẫn là bình bát của người ni." Vị trưởng lão đã tưởng tượng là đang bị phê bình: 239 "Nguy hiểm này không tồn tại mãi mãi. Khi nguy hiểm đã dịu xuống trong lúc ta tụng đọc kinh Ariyavaṃsa 240, có người sẽ nói là, "Này, người ăn vật phẩm khất thực kia, 241 **ngươi đã** ti**ế**p tục s**ố**ng nh**ờ ăn thự**c ph**ẩ**m của các ni." Vi ấy bước lên đường, nói "Ta sẽ không thể tư chế ngư mình. Hãy tinh tấn lên, các chi."242

<sup>&</sup>lt;sup>237</sup> N**ế**u v**i tăn**g nh**â**n v**â**t ph**ẩ**m t**ừ** m**ô**t v**i** ni có bà con v**ớ**i mình, biết ni ấy là thân quyến của mình, theo Giới Luât, sẽ không có sư pham giới nào (Vin IV 175*ff*.).

<sup>&</sup>lt;sup>238</sup> Vi ni chứng tỏ vật thực thọ nhận là chánh đáng bằng cách biểu thị phép mầu (RFG).

Theo lời giải thích của Rahula (trang 206), hình như người em quá c**ẩ**n th**â**n và hi**ển nhiên nghĩ rằng: "Này, nế**u c**ấ**m không được nhận vật thực từ một vị ni không phải bà con của mình, dù gì đi nữa sao lai nhân vât thực từ môt vi ni, dù người ấy là chị của mình?" Như thế sẽ chả có một cơ hôi mỏng manh nhất nào để phạm giới cả." Tuy nhiên, rõ ràng là vị phạm thiên trú ở cây đồng ý với sự suy nghĩ khắc kỷ của vi tăng này.

<sup>&</sup>lt;sup>240</sup> Bài kinh thí d**ụ này được đề** c**ậ**p trong các chú gi**ả**i (Sv I 50, Ps I 14) do đức Phât tư thuyết. Malalasekera (DPPN s. v. *Ariyavaṃsa* I) gi**ả** thi**ết là kinh này đề** c**ậ**p t**ớ**i bài gi**ả**ng v**ề** b**ố**n Ariyavaṃsa ở AN II 27. Đọc lại chú thích 106.

<sup>&</sup>lt;sup>241</sup> Đấy là một trong mười ba khổ hạnh (dhutaṅga). Chi tiết đã nói ở chú thích 139.

<sup>&</sup>lt;sup>242</sup> Ý nghĩa của câu thứ nhất có lẽ là vị tỳ khưu nghĩ rằng nếu ở lai đấy lâu hơn, vi ấy sẽ không thể cưỡng lai việc ăn vật thực

Vi pham thiên trú ở cây nghĩ rằng, "Nếu nhà sư ăn vât thưc từ tay người ni, ta sẽ không khiến vị tăng này quay lai. Nếu nhà sư không ăn, ta sẽ khiến vi tăng này quay lai." Vị pham thiên ấy chờ và nhìn thấy vị trưởng lão bước đi. Vị phạm thiên từ trên cây hạ xuống và nói "Thưa Ngài, hãy đưa cho tôi bình bát." Tiếp lấy bình bát, vi này d**ần trưởng lão đế**n g**ố**c cây, s**ử**a so**a**n ch**ỗ** ng**ồi và dâng cúng trưở**ng lão v**ậ**t th**ự**c. Khi v**ị trưở**ng lão th**o** thưc xong, v**i** ph**a**m thiên khi**ế**n v**i tăng này hứ**a [ở lai]; rồi vi pham thiên ấy đã chăm nom mười hai vi tăng và mười hai vi ni suốt bảy năm. Đến đây chấm dứt câu chuy**ên "Chư Thiên** tư quan tâm mình" ra sao. Trong chuyện này, vị ni đã thực sự hoàn thành hạnh giao h**ả**o.

[Giới hanh] **không bị rách** và vân vân: N**ế**u h**o**c giới của ai đó bị vi phạm ở chặng đầu hay chặng cuối của bảy nhóm phạm giới của t**ỳ khưu (sattasu āpatti**kkhandhesu) \* 243 giới hạnh của người ấy được gọi là miếng giẻ rách như tấm y khoác bị rách ở viền mép; nhưng nếu nó bị rách ở giữa, vị ấy có cái lỗ hổng như người có tấm y khoác của mình bị lủng ở giữa; nhưng nếu ai phạm hai ba lần liên tiếp, giới hạnh của người đó bị gọi là hoen ố như [537] con bò toàn thân mầu đỏ hay đen lai có mầu khác nổi lên ở lưng hay bung nó; n**ế**u ai ph**a**m nhi**ề**u l**ỗ**i khác nhau, gi**ớ**i h**a**nh c**ủ**a

bi coi là không hợp với giới lu**â**t. Câu thứ hai là lời từ bi**ê**t, b**ắ**t chước theo lời cuối cùng của Đức Phật. (RFG)

<sup>&</sup>lt;sup>243</sup> Bảy loại phạm giới tùy theo nặng nh**ẹ đượ**c li**ệ**t kê ra ở Vin V 91, BD VI 171.

người đó bị gọi là **lốm đốm như con bò có** lấm chấm nhiều mầu khác nhau ở nhiều nơi trên thân nó. Nhưng nếu ai không bao giờ vi phạm bất cứ giới luật nào, giới hạnh của người đó được gọi là không bị rách, không bị lủng, không bị hoen ố, không bị lốm đốm.

- \* B**ả**y nhóm ph**a**m gi**ớ**i **ấ**y là:
  - 1. Pārājikā (bất cộng trụ): Ngài Hộ Tông nói người pham loai lỗi này sẽ không được ở chung với ai khác. Đoc LXG, chú thích 3, tr.54. Chữ pārājikā có nghĩa là "xứng đáng bị trục xuất". Phạm bốn lỗi sau đây sẽ bị trục xuất ra khỏi Tăng đoàn: hành dâm, trôm cắp, sát hai (dù đó là con ki**ế**n) và khoác lác, t**ư** cho mình **là đã** chứng quả Arahatta hay có bất cứ thành tựu siêu nhiên nào **khác. Đo**c Robert Caesar Childers, DPL, tr. 333.
  - 2. Sanghādisesā (tăng tàn): Đọc LXG tr.71. Có 13 l**ỗi, ngườ**i vi ph**ạ**m lo**ạ**i l**ỗ**i này tuy không b**ị** tr**ụ**c xuất ra khỏi đoàn thể Tăng già nhưng bị cách ch**ức, đình chỉ** và ph**ả**i sám h**ố**i. L**ỗ**i này ph**ả**i được đem công bố trước đoàn thể Tăng già, nó trở thành nhiệm vụ của cả đoàn thể này buôc phải giải quyết chứ không phải riêng cho môt số Tăng hay một vị nào. Được gọi là sanghādisesā vì sự xét xử lỗi này đòi hỏi đoàn thể Tăng già (saṅgha) can thiệp từ giai đoạn đầu (ādi) đến giai đoan cuối (sesa). Đoàn thể Tăng già sẽ ấn **đi**nh:
    - a. thời gian để người phạm lỗi sống biệt trú, b. tái xét x**ử** (n**ể**u c**ầ**n),

- c. tạm thời giáng tuổi hạ của người phạm lỗi xuống thấp hơn các tỳ khưu khác trong sáu ngày (mānattaṁ),
- d. cuối cùng cho phục hồi lại như trước. Đọc Robert Caesar Childers, DPL, tr. 235, 448.
- 3. Pācittiyā (**ung đối trị**): 92 lỗi nh**ẹ** cần sám hối. Đọc LXG tr. 85-6;115.
- 4. Pāṭidesaniyā (**ung phát lộ**): bốn lỗi phải bày tỏ và sám hối ngay. Đọc LXG tr.208ff.
  Childers không liệt kê lỗi pāṭidesaniyā này, thay vào đó lại liệt kê nissaggiyā (có 30 lỗi). Sư Hộ Tông viết là nassaggiyā (**ung xả đổi trị**, LXG tr.85). Đoc Robert Caesar Childers, DPL, tr. 49.
- 5. Dukkaṭā (tác ác): lỗi cần sám hối và xin được tha thứ. Đọc LXG tr.235ff. Đọc Robert Caesar Childers, DPL, tr. 128.
- 6. Thullaccayā (trọng tội): lỗi nặng (thulla: lớn, accayā lỗi). Đọc LXG tr.231ff. Đọc Robert Caesar Childers, DPL, tr. 505.
- 7. Dubbhāsitā (ác khẩu): lời ác độc như mắng chửi, nói xiêng xỏ, nói móc, giỡn chơi làm người khác hổ th**ẹ**n. Đọc LXG tr.241ff.

Đây là những giới luật đưa đến giải thoát bởi vì chúng giải thoát ra khỏi sự nô lệ vào ham muốn và như thế tạo nên tình trạng trở thành người an nhiên tự tại. Chúng được bậc trí khen ngợi (tán thán) bởi vì các giới luật này được những người trí như Đức Phật ngợi ca. Chúng không bị nhơ nhuốc bởi vì chúng không bị khao khát (tham ái) hay quan điểm sai lạc (tà

kiến)<sup>244</sup> làm cho nhơ nhuốc, bởi vì không ai có thể làm họ nhơ nhuốc bằng cách nói rằng "Thật đấy, trước đây ông đã phạm giới như vậy." Chúng đưa đến định bởi vì chúng đưa đến cận định (upacāra-samādhi: định cận hành) hay nhập định (appaṇā-samādhi: định an chỉ).<sup>245</sup>

Các tỳ khưu sẽ cộng trú trong đoàn thể có cùng giới hạnh: Các tỳ khưu sẽ sống cộng trú trong giới hạnh đã đạt tới có chung trạng thái với các tỳ khưu sống trú ở nhiều phương hướng khác; vì giới hạnh của những vị nhập lưu và vân vân giống như giới hạnh của

Giữ giới dựa trên hai nissaya\* (nên tảng) sai lầm là: (1) taṇhā-nissaya khao khát được sanh về cõi trời phạm thiên trong tương lai (đọc BKTC IX. 172), và (2) diṭṭḥi-nissita-sīla: quan điểm tin rằng nhờ giữ một số giới và nghi lễ nào đó sẽ có kết quả là thành tựu được sự thanh tịnh. Đọc Vism I (The POP, Ch. I). Cả hai nền tảng này đã từng bị phê bình là không xứng đáng là những duyên cố khiến phải gìn giữ giới hạnh (Dial II 85, chú thích 2). YGA bỏ 'khiến phải gìn giữ giới hạnh.' Tôi dịch thêm sáu chữ này vào để chú thích 2 trang Dial II 85 được trọn vẹn. Về chữ Pāḷi ở (1) và (2), tôi biên ra cho đầy đủ và toàn thể chú thích nầy được dịch theo ngài Nyanatiloka trong Buddhist Dictionary, 3<sup>rd</sup> ed. tr. 109.

Thuật ngữ *upacāra* và *appaṇā* chỉ được tìm thấy trong các sách chú giải khi dùng để chỉ danh hai giai đoạn *samādhi* (định). Trước nhất, nghĩa đen của *upacāra* là "tới gần" trạng thái *jhāna*. *Upacāra* là giai đoạn đẳng sau *appaṇā* và nó được xếp hạng là *kāmāvacara* (dục giới). Nghĩa đen của *appaṇā* là "gắn liền với nhau" hay "lên đến" trạng thái jhāna. *Appaṇā* liên kết với các yếu tố *jhāna* và phát triển có hệ thống trở thành trạng thái *jhāna* thứ tư; nó cũng liên kết với các chứng đạt vô sắc giới cũng như các trạng thái siêu thế (Vism 128ff., Vajirañāṇa, trang 46-47).

những vi nhập lưu khác và vân vân sống ở giữa các đại dương<sup>246</sup> và trong thế giới của các chư thiên. Trên đường đao hanh không có giới hanh bất đồng, đây là điều muốn đề câp đến.

Tri kiến này có nghĩa là chánh kiến liên kết đến đạo lộ. Thánh (ariya) có nghĩa là không có lỗi. Dẫn đến có nghĩa là đưa ra khỏi [samsāra, \* luân hồi]. Cho người thực hành theo (takkarassa) có nghĩa là người thực hành như vậy (tathā).<sup>247</sup> Để tận diệt tất cả khổ đau có nghĩa là vì mục đích tân diệt tất cả khổ đau. 248 Trong cùng tri kiến: ho sẽ sống an trú sau khi đat tới trạng thái có cùng tri kiến. Chỉ có cường thịnh: nếu sống an trú như vậy, này các tỳ khưu, chúng tỳ khưu sẽ chỉ có cường thịnh là chuyện đương nhiên,\* chứ không suy giảm.

\* Sau chữ cường thịnh, bản Pāli của PTS được TT **Minh Châu dùng để** d**ị**ch **kinh Đa**i Bát Ni**ế**t Bàn (tr. 80), b**ả**n c**ủa Sister Vajirā (tr.** 9), b**ả**n Dial II c**ủ**a PTS (tr. 85) và Maurice Walshe (tr. 234) **đề**u có thêm chữ: "là chuy**ên đương nhiên". Nhưng đế**n đây, chỉ riêng bản tiếng Anh của YGA lại không có b**ố**n ch**ữ** này.

<sup>247</sup> Phân tích ch**ữ** *takkarassa* là *tat* c**ô**ng v**ớ**i *karassa; tat* **có nghĩa** là *tathā*.

<sup>&</sup>lt;sup>246</sup> đó là trên mặt đất.

<sup>&</sup>lt;sup>248</sup> **đó là -khayāya** là danh từ ở chỉ **đ**inh cách chỉ mục **đích.** khayāya viết đầy đủ theo kinh là dukkhakkhayāya.

12. [MC 80B] Pháp thoại này được giảng lại: 249 vì sắp nhập diệt, Đức Phật giảng đi giảng lại bài này để khuyên nhủ các tỳ khưu. Như vậy là giới (iti sīlaṃ): như vậy là giới, 250 giới như vậy đưa đến điều này, trong mạch văn này, giới có nghĩa là giới với bốn sự trong sạch (catupārisuddhi-sīla). 251 Định (samādhi) có nghĩa là nhất điểm của tâm. Tuệ (paññā) nên được hiểu là tuệ do quán chiếu sâu sắc vào thực tánh (vipassanā).

Khi được tu tập với (paribhāvita)<sup>252</sup> giới (sīla) và vân vân: [Định] này mang lại quả vị lớn và lợi ích lớn khi nó

Pháp thoại được lập đi lập lại nhiều lần như là một bản toát yếu ai nấy đều biết: samādhi, paññā và sīla. Để có thêm chi tiết về tisso sikkhā\* (ba điều học: samādhi, paññā và sīla), đọc AN I 232-34. "Cẩm nang Visuddhimagga của Buddhaghosa cắt nghĩa rõ ràng ngắn gọn nhất về ba điều học này" Bhikkhu Bodhi viết là tisikkhā (ti: ba; sikkhā: huân tập): huân tập định tăng thượng, huân tập tuệ tăng thượng và huân tập giới tăng thượng. Đọc Bhikkhu Bodhi, CDB I, trang 1068; AN 235-36.

<sup>&</sup>lt;sup>250</sup> SS b**ỏ** ch**ỗ** này.

Giới có bốn phần: (1) giữ giới *Pātimokkha;* (2) chế ngự các giác quan (**thu thúc các căn**); (3) sống trong sạch (*ājīvapārisuddhi);* (4) trong sạch liên quan tới bốn vật dụng (paccayasannissita). Vism. 36-46 đưa ra giải thích chi tiết bốn phần này trong phần thảo luận chung về thanh lọc giới được hàm ý phải có để có *samādhi\** (định).

Trong ví dụ so sánh đã được kể nhiều lần (MN I 104; MN I 357,6-358-2; SN III 153), trứng được gọi là paribhāvitāni ("làm cho ấm lên") do gà mái ấp. Chữ này trong ngành y gọi là "nạp vào, thấm vào" (Dial II 86, chú thích 1). Con gà mái chuẩn bị công việc ấp trứng giống như tỳ khưu hết lòng tận tụy với việc tu tập. Trứng không thối vữa ví như vị tỳ khưu sẽ không từ bỏ trí quán chiếu; sự ẩm ướt trong quả trứng khô

được tu tập với giới (\*sīla-paribhāvito samādhi) do sống trú trong giới, chúng phát sanh ra định vốn là đạo lộ và vốn là quả. [Tuệ] đó mang lại quả vị lớn và lợi ích lớn khi nó được định ấy tu tập do sống trú trong định (\*samādhi-paribhāvitā paññā) chúng phát sanh ra tuệ (paññā) vốn là đạo lộ và vốn cũng là quả. [Tâm] này được giải thoát hoàn toàn khỏi nhiễm lậu khi được tu tâp với tuê đó và bằng sống trú trong tuê chúng phát sanh ra trí v**ốn là đa**o l**ô** và trí v**ố**n là qu**ả**.

13. Tùy theo ý của Ngài: Đức Phât không có trái ý nghịch lòng, không có hứng khởi nào, nhưng có nghĩa là tùy vào nh**â**n **xét cho là đủ** c**ủa Ngài, tùy vào ý đi**nh của Ngài. Chúng ta sẽ khởi hành chứ (āyāma)?: lại đây (ehi), chúng ta sẽ rời khỏi đây (yāma)? Có chỗ viết là *ayāma*. [**538] Nghĩa củ**a câu này là: chúng ta s**ẽ đi** chứ *(gacchāma)? Ānanda:* Thế Tôn g**o**i *Ānanda* vì vi trưởng lão này là thị giả thân cận của mình. Sau đó, vị trưởng lão này báo tin cho các tỳ khưu: "Này các tôn gi**ả**, hãy mang theo bình bát và y áo, Th**ế** Tôn mu**ốn đi** 

c**an đi cũng như sư** bám níu vào c**ả**nh gi**ớ**i hi**ê**n h**ữ**u b**i** khô ki**ế**t; v**ỏ** tr**ứ**ng m**ỏ**ng d**ần đi cũng giống như vô minh mỏ**ng d**ần; gà con trướ**ng thành gi**ống như sự trướ**ng thành c**ú**a trí quán chi**ế**u. Khi gà con phá v**ỡ đượ**c v**ỏ** tr**ứng an toàn và bướ**c **ra ngoài cũng giống như lúc tỳ khưu phá vỡ** v**ỏ** vô minh và ch**ứng đắ**c qu**ả** vị **Arahant. Và khi đàn gà con bắt đầu làm đẹ**p cánh đồng làng, các b**ậc Arahant vĩ đai cũng thế, đi vào quả** vị ch**ứng đắc đượ**c l**ấy Nibbāna làm đối tượng, và như vậ**y, **làm đe**p t**ư** vi**ê**n c**ủa mình. Đo**c Bhikkhu Bodhi, CDB Vol I, chú thích 212, trang 1089-90.

đến chỗ nào đó". Chuyến đi *Ambalaṭṭḥikā* <sup>253</sup> tự nó đã rõ, không cần giải thích.

**16**. [**MC 81**] **Rồi tôn giả** *Sāriputtā*<sup>254</sup> và vân vân: <sup>255</sup> Lời giải thích tỉ mỉ sâu rộng về phần này được đề cập ở *Sampasādanīya*. <sup>256</sup>

Đây là công viên hoàng gia nằm giữa Rājagaha và Nālandā. Kinh Brahmajāla (Phạm Võng) đã được giảng ở đây. Nhưng bài thuyết giảng nổi tiếng nhất của Đức Phật ở công viên này hình như là kinh Rāhulovāda, được gọi là Ambalaṭṭhikā-Rāhulovāda Sutta (MN I 414-20) (DPPN s.v.).

Đại đệ tử của Đức Phật. Sāriputtā được Đức Phật tuyên bố là vị có trí tuệ bậc nhất (tối thẳng) (AN I 23). Sự việc Sāriputtā nhập niết bàn được tường thuật ở Sv II 549 ff. và trong quyển này: chương III, đoạn 3.1.1.

Tất cả các bản tiếng Hán bỏ phần đối thoại này giữa Đức Phật và Sāriputtā. Dựa trên phần đối thoại và sự kiện Sāriputtā nhập diệt trước Đức Phật, người ta đã suy luận rằng đoạn Pāļi này phải được thêm vào về sau.

Kinh Sampasādanīya là kinh thứ hai mươi tám của Trường Bộ Kinh (DN III 99-116, Kinh Tự Hoan Hỷ). Ta thấy Satipaṭṭhāna Saṃyutta [Tương Ưng Niệm Xứ, phẩm Nālandā] (SN V 159ff.) có cùng nội dung như thế. "Hiển nhiên đây là đoạn kinh rất được ưa chuộng, và hoàn toàn có thể là người được đề cập ở đây trong 'Câu Hỏi của Upatissa' ở Bhabra Edict\* của vua Asoka đó là Sāriputta (Dial II 87, chú thích 2).

<sup>\*</sup> Bhabra Edict (Sắc lệnh Bhabra) có liên hệ trực tiếp đến văn học cổ sơ của người Phật Giáo Ấn Độ. Nó được tìm thấy giữa đống gạch đổ nát của hai ngôi chùa ở Bhābrū, cách thị trấn cổ Bairat hơn mười chín cây số, thuộc Rajputana. Suốt thời gian kể từ lúc tìm thấy nó và giải ra được mã tự cho tới nay, các học giả đã tận dụng nó như là một tài liệu lịch sử hiếm hoi để chứng minh chắc chắn được rằng ở thế kỷ thứ ba trước công nguyên, nghĩa là khoảng hai trăm

- 1.4 Chú giải về sự Nguy Hại của Hạnh Xấu
- **20.** [**MC 84**] Trong lần thăm viếng *Pāṭiligāma*,<sup>257</sup> nhà khách <sup>258</sup> nghĩa là nhà để khách nghỉ. Họ nói, bạn của

năm sau khi đức Phật nhập diệt, đã có sự hiện hữu của kinh tạng Phật Giáo\*\* với cùng hình thái bố cục, hầu hết có cùng tiêu đề với nhiều đoạn kinh như chúng ta đang có hiện nay. Đọc 'A Note on the Bhabra Edict' của B. M. Barua trong The Journal of the Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland, (Oct. 1915), pp. 805-810, Published by: Cambridge University Press.

- \*\* May mắn thay, sắc lệnh Bhabra của Asoka (Asoka's Bhabra Edict) có ghi các kinh như:
  - o Ariya-**vasāni, bây giờ** tìm th**ấ**y trong BKD, ph**ấ**m Phúng T**ụ**ng.
  - o **Anā**gata-**bhayāni, tìm thấ**y trong BKTC, ph**ẩ**m AN iii 105-108.
  - o Muni Gāthā, tìm thấy trong Kinh Tập, kệ 206-220.
  - o Moneyya Sutta, tìm th**ấ**y **ở** Itivuttaka, tr. 67 và trong AN i 272.
  - o Upatissa Pasina: "Câu Hỏi của Upatissa" (thường được biết tới là Sāriputta). Đọc Buddhist India, p. 169ff của T. W. Rhys Davids. Theo Bộ Kinh Trung, Upatissa là tên riêng của Sāriputta (M.i.150).
- Nº II 240,24 viết là *Pāṭaligāme* không có chữ *gamane*. Ud-a 404 ff bình giải đầy đủ hơn bản chú giải này, nhưng Sp V 1095 f bình luận rất ngắn gọn. *Pāṭaligāma* (*Pāṭaliputta*) là thủ đô của *Magadha* và tọa lạc tại nơi bây giờ gọi là *Patna*. Dưới thời vua *Asoka*, thành phố này hưởng sự huy hoàng nhất của nó. Đọc BD IV 308, chú thích 4 về nguồn gốc chữ *Pāṭaligāma*. *Người ta nói rằng vào ngày làm móng làng Pāṭaligāma*, chỗ làng sắp xây dựng có hai hay ba mầm cây thủy tiên mọc lên, vì thế làng mới được đặt tên là Pāṭali (làng Thủy Tiên). Đọc Udāna Commentary Vol II trang 1035 và 1092. Sau khi đức Phật nhập diệt, bình nước và thắt lưng của Ngài được cất giữ ở đây (Bu. xxviii. 9). Người Hy Lap (Greek) biết đến thủ đô

hai vua<sup>259</sup> luôn **đế**n *Pātiligāma* và **đánh xe chở gia đình** tới đây và ở lai đây cả tháng hoặc nửa tháng. Những ai luôn luôn cảm thấy bất ti**ệ**n, xây m**ột căn lớ**n ngay trung tâm thành phố cho ho ở lai khi ho tới, và dùng môt phần làm nơi chứa hàng, còn phần bên kia để ở. 260

Ngay khi nghe tin Th**ế** Tôn **đã đế**n, **các cư sĩ** nói: "Chúng ta đáng lẽ sẽ phải đi đón Thế Tôn và đưa Ngài về đây, nhưng Ngài đã tới nhà chúng ta theo ý Ngài. Hôm nay chúng ta sẽ thỉnh Ngài ban lời chúc lành cho nhà khách này." Chính vì mục đích đó, 261 họ đến gặp Ngài và nói như thế.

21. Đi đến nhà khách: vì họ ngỡ rằng chư Phật thường thích và vui hưởng nơi tịch liêu, nên có thể

này dưới cái tên Pālimbothra, và Megasthenes, đai sứ Hy Lap lâu năm tai Pātaliputta, đã sống ở đó một thời gian dài, miệu t**ả** rõ m**ồ**n m**ộ**t v**ề** th**ủ đô này (đọ**c T. W. Rhys Davids, Buddhist India tr. 49, 262ff.); DPPN II tr. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>258</sup> So v**ớ**i *āvasathāqāra '*ở Vin IV 17; BD II 198.

<sup>&</sup>lt;sup>259</sup> Ud-a 408,14-**15 đọ**c là *Ajātasattuno Licchavis-rājūnañ ca* manussā ("quan chức\* của vua Ajātasattu và của các vua Licchavis") thay cho chữ dvinnam rājūnam sahāyakā. Sv-pt II 176,13 định nghĩa bạn *(sahāyakā)* như là người giúp việc (sevakā). Về tranh luận giữa Ajātasattu và các vua Licchavis, xin đọc lại các trang đầu. \*Quan chức: dịch theo DPPN II tr. 179.

<sup>&</sup>lt;sup>260</sup> Ud-a 408 cung c**ấ**p thêm nhi**ề**u chi ti**ế**t; c**ấ**t m**ộ**t ch**ỗ để** gi**ớ**i quý t**ô**c ch**ứ**a hàng, m**ô**t ch**ô đế** khách **ở**, m**ôt nơi cho ngườ**i nghèo, và một nơi cho người bệnh.

<sup>&</sup>lt;sup>261</sup> Đù các cư sĩ muốn Đức Phật là người đầu tiên sử dụng tòa nhà mới, m**uc đích khác củ**a h**o** là mu**ố**n nghe Th**ế** Tôn gi**ả**ng pháp (Ud-a 409). *Ngày Đức Phật tới đây cũng là ngày xây* xong tòa đai sảnh này (Đoc DPPN II tr. 179).

Ngài không mu**ốn lưu lạ**i trong làng, không bi**ết đượ**c tâm ý<sup>262</sup> c**ủ**a Th**ế** Tôn, h**ọ đế**n và vì v**ậ**y không trang trí bầy biện căn nhà nghỉ này. Bây giờ, biết được ý Ngài, các cư sĩ ấy tiến hành việc trang trí căn nhà; họ đi đến căn nhà khách. Căn nhà khách đã được rải khắp **nơi** (sabba-santhariṃ): với các vật liệu dùng để rải<sup>263</sup> như vây chỗ nào cũng được rải cả (santhatam). 264

 $^{262}$  Ud-a 409,16 vi**ế**t là *ruci*m ( "thích" ) thay vì chữ manam. Và đoan sau cũng viết như vây.

<sup>&</sup>lt;sup>263</sup> SS b**ỏ** ch**ỗ** này. N<sup>e</sup> **II 241,12 đọ**c là *evaṃ santhariṃ. Dial II p.* 90 vi**ế**t: h**o** ph**ủ** sàn nhà b**ẳ**ng cát m**ới. Minh Châu (kinh Đa**i Bát Ni**ế**t Bàn trang 85): r**ả**i cát. Maurice Walshe ch**ỉ** nói sàn nhà đã được phủ (LoDB tr. 236), Bhikkhu Nāṇamoli chỉ nói: H**o đã rả**i kh**ắ**p sàn nhà b**ẳ**ng các v**â**t li**ệ**u (LBAPC, tr. 291).

<sup>&</sup>lt;sup>264</sup> V**ề** santhata và các ch**ữ** cùng g**ố**c v**ới nó, xin đọ**c BD II, Ph**ầ**n Gi**ớ**i Thi**ê**u, trang xxii ff. Ud-a 409 f còn ti**ế**p t**u**c gi**ải thích đầ**y đủ các lo**a**i v**ấ**t li**ệu dùng để trả**i ra sàn nhà b**ắt đầ**u b**ằ**ng phân bò,\* và chú giải về các chuẩn bị khác và về sự thăm viếng của đức Ph**ât và chư tăng. Theo Ud-a 412, điều đáng** chú ý là trong dip này, chư Tăng và vi Tăng Trưởng (thương thủ) *Mahākassapa,* đã tháp tùng đức Ph**ât đến đây**; Mahākassapa không tháp tùng khi đức Phât nhâp diệt ở Kusinārā, vì lúc ấy Mahākassapa đang trên đường từ Pāvā **đến Kusinārā (đọ**c DPPN 11 tr. 479).

<sup>\*</sup> **Nguyên văn** Ud-a 409f: H**o** r**ả**i nhà ngh**ỉ đó sao cho bấ**t c**ứ nơi nào cũng có vậ**t li**ệu đượ**c r**ả**i (sabbasanthari**m āvasathāgāraṃ santharitvā). Cho dù sàn nhà đã đượ**c trét s**ăn xi măng, trướ**c tiên h**o trét phân bò tươi lên sàn nhà,** người ta tin là "phân bò cần dùng trong những dịp lành", khi bi**ết là nó đã khô hoàn to**àn,<sup>2</sup>\* h**ọ** ph**ủ** sàn nhà b**ằ**ng một lớp bột hương trộn lẫn với bốn nguyên li**ê**u 3\* làm hương thơm khác: nghệ, hoa lài, nhang Thổ Nhĩ Kỳ 4\* và Hy L**ạ**p,<sup>5\*</sup> tr**ộn làm sao để** khi d**ằm (chân) lên, ngườ**i ta không th**ể** tìm th**ấ**y d**ấu chân nào, sau đó trả**i cói nhi**ề**u

23. [MC 85] Người hạnh kiểm xấu (dussīlo) nghĩa là người không có giới hạnh 265, người mất giới hạnh 266 Người phạm giới là người giới đã phạm, 267 người với sự chế ngự của họ đã bị phá vỡ. 268 Dựa trên sự sơ suất (phóng dật) có nghĩa là vì lý do thiếu cẩn thận. Phẩm kinh này được truyền xuống chúng ta để cho các cư sĩ nhưng các vị xuất gia vẫn có thể áp dụng được.

Bằng bất cứ khả năng sinh nhai nào, cho dù đấy là nghề nông hay buôn bán, nếu người cư sĩ sơ suất, giết hại sanh linh và vân vân, lúc vận đến (dịch sát: đến lúc

m**ầ**u lên trên, r**ồi đế**n nh**ữ**ng t**ấ**m th**ả**m d**ầy... (đọ**c UC II tr.1037).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* parisukkhabhāvam ñatvā

³ \* catujāta

<sup>4 \*</sup> tarukkha

<sup>5 \*</sup> yavana. Đọc Peter Masefield, UC II tr.1092-3.

<sup>&</sup>lt;sup>265</sup> Ud-a 416,15 b**ỏ** *asīlo* **nhưng Mp III 327,11 giữ** ch**ữ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>266</sup> Sv-pṭ II 176,19 chỉ cho thấy rằng ti**ếp đầ**u ng**ữ** du trong dussīlo có nghĩa là 'không có' hơn là 'khiển trách'. *TT Minh Châu dịch dussīlo là người phạm giới* (BKD 3, trang 85).

<sup>&</sup>lt;sup>267</sup> Ở đây, một danh từ kép *tatpuruṣa* \* *được* Buddhaghosa miêu tả lại rõ hơn là một *bahuvrīhi* <sup>2</sup> \*

<sup>\*</sup> tatpuruṣa: danh từ kép, do hai danh từ hợp lại. Danh từ trước phụ thuộc vào danh từ thứ hai để xác định nghĩa của danh từ kép đó hay bổ nghĩa cho danh từ thứ hai. Đọc Steven Collins, PGS, tr. 132-3. Ở đây, sīla-vipattiyā là người có sự thất bại về giới (hay người giới đã phạm) do hai danh từ sau hợp lại: sīla (giới: danh từ) + vipatti (sự thất bại: danh từ). Như vậy, sīla-vipattiyā là một tatpuruṣa.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* Xin đọc lại chú thích 132 trong sách này có giải thích chữ bahuvrīhi.

Theo Ud-a 416,17-18, sự vắng mặt của giới hạnh có hai phần: hoặc là lơ đãng không làm, hai là vi phạm điều đã làm. Điều trước không đáng trách bằng điều thứ hai.

thích hợp) người ấy không thể thành công; rồi người ấy mất hết cả vốn liếng. 269 Nếu người ấy giết hại sanh linh khi việc sát sanh là điều bị cấm đoán và lấy của không cho, 270 vân vân, người ấy phải chịu mất mát lớn về tài sản như là hình phạt. Nếu người xuất gia không giữ giới, người ấy chịu mất mát giới luật, mất mát lời Phật dạy, mất mát thiền định, mất mát bảy tài sản của bậc thánh (satta ariya dhana). 271

Người cư sĩ mang tiếng xấu trong bốn loại đoàn thể: <sup>272</sup> "Người đàn ông đó, xuất thân từ gia đình đó, vô đạo đức, [**539**] bản chất hung ác, đã từ bỏ<sup>273</sup> mục tiêu thích đáng trong thế giới này và thế giới kế tiếp, <sup>274</sup> ngay cả một tem phiếu thực phẩm<sup>275</sup> (salāka-bhatta)

<sup>&</sup>lt;sup>269</sup> Ud-a 416,27 viết là *kammaṃ* ( "công ăn việc làm" ) thay cho chữ *mūlaṃ\** (tiền bạc).

<sup>&</sup>lt;sup>270</sup> Ud-a 417,1 b**ỏ** ch**ỗ** này.

Đọc AN IV 5 và chú thích 137. YGA viết là "trang 26, chú thích số 8 phần trước", thay vì "trang 27, chú thích số 1 phần trước."

dó là: các tỳ khưu (bhikkhu), tỳ khưu ni (bhikkhunī), cận sự nam (upāsaka), cận sự nữ (upāsikā).

<sup>273</sup> SS viết là paccataṃ ( "tự mình" ).

Peter Masefield (UC, p. 1105, chú thích 483) hiểu rằng "hình như có nghĩa là, qua việc thiếu sốt sắng trong việc giữ giới hạnh và thí thực, người cư sĩ này đã tình nguyện mất đi quyền thừa hưởng bất cứ lợi ích nào của việc giữ giới hạnh và thí thực trong đời này và đời sau, chứ không phải là từ bỏ thế giới này theo nghĩa xuất gia."

Khi vật phẩm khất thực khan hiếm, tỳ khưu chịu tránh nhiệm về bữa ăn phân phát tem phiếu thực phẩm (BD I 11, BD II 313). Ở Dhp-a I 53 có kể ra tám loại tem phiếu thực phẩm nhưng không thấy lời giải thích. So với Hinüber 1981, trang 82 f.

cũng không cho. Còn về người xuất gia, lời đồn đại lan truyền: "Người tỳ khưu đó<sup>276</sup> đã không thể giữ gìn giới hạnh cũng không thể học lời Phật dạy. Trong khi có sáu bất kính *(cha agāravā)*,<sup>277</sup> tỳ khưu ấy sinh sống bằng nghề thuốc và vân vân."

Người *phạm giới* trở nên bối rối: Người cư sĩ nghĩ: "Tất nhiên ở chỗ đông người, có người<sup>278</sup> sẽ biết phẩm hạnh của ta, họ sẽ nghiêm khắc chỉ trích<sup>279</sup> ta hay tố cáo ta trước tòa", nên hắn đi vào đám đông với lòng sợ hãi, ngồi xấu hổ, vai co lại,<sup>280</sup> mắt nhìn xuống,<sup>281</sup> quào nền nhà bằng ngón chân cái. Sau khi trở nên bối rối, người phạm giới không thể nói điều gì.

Cũng thế, người xuất gia nghĩ: "Chỗ nào nhiều tỳ khưu tụ tập, tất nhiên là có vị biết đến giới hạnh của ta, rồi<sup>282</sup> họ sẽ loại ta ra buổi lễ *Uposatha* và *Pavāraṇā* <sup>283</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>276</sup> Ud-a 417,1 thêm *Satthu-sāsane pabbajitvā* ( "sau khi xuất gia theo giáo lý của Đức Phât" ).

Có sáu hình thức sống không cung kính, không tùy thuận đến: (1) Đạo Sư, (2) Giáo Pháp (Dhamma), (3) Đoàn Thể Tăng Già (Saṃgha), (4) học giáo pháp (sikkhā), (5) cần mẫn (appamāda bất phóng dật), (6) tiếp đãi ân cần (paṭisanthāra lễ phép, xã giao) (DN III 244, Sv-pṭ III 1034). [MC, BKD 4, trang 244].

Ud-a 417,13 viết là *koci* (danh từ số ít) thay vì chữ *keci* (danh từ số nhiều). *Cả hai đều có nghĩa là người như "man" và "men".* 

<sup>&</sup>lt;sup>279</sup> SS vi**ế**t là *gaṇhissanti* ( "họ sẽ b**ắt ta" ).** 

<sup>&</sup>lt;sup>280</sup> SS vi**ế**t là *vapatitakho* (?).

<sup>&</sup>lt;sup>281</sup> SS b**ỏ** ch**ữ** này.

<sup>&</sup>lt;sup>282</sup> Ud-a 417,18 vi**ế**t là *ajja* ( "hôm nay" ) thay vì chữ *atha\** (và, nhưng, rồi, bây giờ).

<sup>&</sup>lt;sup>283</sup> **đó là gạ**t tôi ra kh**ỏ**i bu**ổ**i l**ễ** *Uposatha* và *Pavāraṇā*.

sẽ tut ta xuống từ địa vị người xuất gia và trục xuất ta, nên t**ỳ khưu ấ**y **đi vào** và tr**ở** nên s**ơ** hãi và không th**ể** nói gì. Nhưng có người, cho dù không có giới hạnh, nhưng vẫn đi quanh với thái đô ngao man, 284 và cố tình vờ vĩnh mang bộ mặt xấu hổ.

[MC 86] Người phạm giới ấy chết tâm rối loạn: vì khi nằm trên giường hấp hối, hành xử vô đức hạnh có dịp hiện về trong tâm trí người phạm giới. Người ấy mở mắt ra và nhìn thấy thế giới này; người ấy nhắm mắt lại và nhìn thấy $^{285}$  thế gi**ớ**i khác. $^{286}$  B**ố**n c**ả**nh gi**ớ**i kh**ổ** . (cattāro apāyā) hi**ện lên trướ**c h**ắ**n, 287 và h**ắ**n c**ả**m th**ấ**y như thể có trăm con dao găm đâm sâu vào đầu hắn. 288 H**ắ**n ch**ế**t qào thét lên: "Bảo chúng buông tôi ra! Bảo chúng buông tôi ra!" Nên mới nói, Người phạm giới chết tâm rối loạn. Điều nguy hiểm thứ năm (các

<sup>284</sup> B vi**ế**t là *dabbiko:* "có người, dù không giới hạnh, đi la cà như mang r**ắn xòe ra". Ud**-a 417,21 vi**ế**t là *samāno adussīlo* appito\* (như thể là có giới h**a**nh tuy**ê**t v**ời, đo**c UC II tr. 1046).

<sup>286</sup> Sv-p**t** II 177,3 gi**ả**i thích là h**ắ**n nhìn th**ấ**y th**ế** gi**ớ**i này theo hình **ả**nh v**ơ** con và vân vân c**ủ**a h**ắ**n và r**ồ**i m**u**c kích th**ế** gi**ớ**i kế tiếp qua những dấu hiệu nơi hắn sẽ sanh vào (hay đi đầu thai).

<sup>288</sup> Ud-**a 417,27 thêm "như thể** h**ắn đang bị** các ng**ọ**n l**ử**a nóng h**ừ**ng h**ư**c thiêu r**ui"** .

<sup>&</sup>lt;sup>285</sup> N<sup>e</sup> II 242,12 thêm ch**ữ** *passati* \* *(thãy).* 

<sup>&</sup>lt;sup>287</sup> **Ngườ**i tái sanh trong cõi d**ụ**c gi**ớ**i *(kāma-dhātu)* nhìn th**ấy nơi** h**ắ**n s**ẽ đi vào; loạ**i bi**ếu tượ**ng c**ủ**a c**ả**nh gi**ới tương lai sẽ** tái sanh vào *(gati-nimitta)* không thu**ộ**c v**ề** khái ni**ệm, nhưng là** hình ảnh thực sự về cảnh giới người ấy đang hướng đến (Gethin 1994, trang 24).

cảnh khổ) đã đủ rõ. Về phần lợi ích của việc giữ giới, nên hi**ểu ngượ**c l**ạ**i l**ờ**i giải thích trên.<sup>289</sup>

25. [MC 87] Giảng pháp cho đến khuya: Với bài gi**ả**ng khác v**ố**n không có trong kinh, <sup>290</sup> và nh**ữ**ng l**ờ**i chúc lành vì **cúng dườ**ng nhà khách, như thể làm cho họ nhập vào Ākāsa-Gaṅgā,291 và như thể làm cho họ uống rượu mật ong ép từ tổ ong chiều rộng một dăm, 292 Ngài chỉ dẫn và làm cho họ hoan hỉ suốt khuya và giải tán họ ra về

[Đêm] đã khuya: đã trôi qua, đã vơi cạn dần, trời [đêm] đã đi tới hay dần tàn, trôi qua.<sup>293</sup> **Một phòng** 

<sup>&</sup>lt;sup>289</sup> Ud-a 418 ti**ế**p t**u**c bình gi**ả**i thêm v**ề** sự khác bi**ệ**t gi**ữ**a lợi ích của việc giữ giới và nguy hiểm của việc pham giới như đã nói trên.

<sup>&</sup>lt;sup>290</sup> V**ề** ch**ữ** *pāḷimuttakāya***, Ud-a 419,2 vi<b>ế**t *pāliṃmuttakāya* v**ớ**i nhiều cách đoc khác nhau. *Dhammapāla* giải thích đây là bài pháp tho**ạ**i không k**ể** trong k**ế**t t**ậ**p *(saṅgīti)* (Sv-p**ṭ** II 177,14) có l**ẽ** vì các v**ị tăng tham dự** trong l**ầ**n k**ế**t t**ậ**p không nh**ớ** bài pháp gi**ảng cho các cư sĩ, hay là không để** ý t**ớ**i. Childers (DPL) cho là bài pháp không thuôc về kinh tang, giải thích ch**ữ** này là *pakinnakakathā\* (câu chuyên rời rac)*. Thay vào đó, Ps III 25,17-28 viết là: ettha dhammī kathā nāma santhāgāranumodanapatisamyuttā pakinnakakathā veditabbā ( "bài pháp thoai ở đây nên được hiếu là môt bài riêng biết vì nó nói về việc chúc lành căn nhà nghỉ" ). Hình như Masefield dịch nh**ầm đoạ**n Ps này (UC, trang 1119, chú thích 524).

<sup>&</sup>lt;sup>291</sup> M**ộ**t cách d**ịch khác là: "như thể đứ**c Ph**ậ**t khi**ế**n cho *Ākāsa-*Gaṅgā chảy xuống" Ākāsa-Gaṅgā là một trong năm dòng nước lũ. Xem vi trí của nó ở Ud-a 302.

<sup>&</sup>lt;sup>292</sup> Ud-a 419,12-14 vi**ết "như thể** Ngài **đã chắt đượ**c m**ậ**t ong sau khi nghi**ề**n mi**ế**ng t**ố** ong dài m**ô**t *yojana* b**ằ**ng c**ối xay." Ud**-a đưa ra hai tỷ du so sánh nữa trước tỷ du so sánh này.

<sup>&</sup>lt;sup>293</sup> Thay vào đó, Ud-a 420,12 viết là "hai canh đã trôi qua."

trống: 294 Không có một phòng trống riêng biệt nào. Nhưng chính trong tòa nhà này ho treo môt tấm màn ngăn quanh môt bên và đặt môt cái giường, nghĩ rằng: "Bậc Đạo Sư sẽ nghỉ ở đây." Nghĩ rằng "Việc Ta đã tận dung bốn dáng điệu (oai nghi)<sup>295</sup> sẽ đem lại kết quả lớn<sup>296</sup> cho chúng sanh ở đây," đức Thế Tôn [**540**] đã dùng th**ế sư tử** n**ằ**m (sīha-seyyā) trong phòng nghỉ đó. Đề cấp tới việc này, nên nói: đức Thế Tôn đi vào phòng trống.<sup>297</sup>

1.5. Chú giải về việc Xây Dựng Thành Phố *Pātaliputta* 

**26.** Sunīdha <sup>298</sup> và Vassakāra: <sup>299</sup> Sunīdha và Vassakāra là hai Bà la môn. Ho được gọi là đại quan

<sup>294</sup> Ud-a 161,18-**20 định nghĩa nó như là bấ**t k**ỳ** ch**ỗ ở** nào khác dành cho người xuất gia ngoai trừ cánh rừng hay gốc cây; m**ột nơi không động ngườ**i hay **ồ**n ào có ý nói t**ớ**i *jhāna*.

<sup>295</sup> Theo Ud-a 420*f.* cung c**ấ**p chi ti**ết đứ**c Ph**ật đã tậ**n d**ụng căn** nhà nghỉ này qua bốn dáng điệu ra sao.

<sup>296</sup> Theo Ud-a 420,26-**28 chính là các cư sĩ tạ**i gia, ch**ứ** không phải đức Ph**ât, nghĩ là "Sau khi được đứ**c Ph**â**t sử d**u**ng tòa đại sảnh này qua bốn dáng điệu oai nghi, tòa đại sảnh này sẽ đưa đến sư hưng thinh và hanh phúc lâu dài."

<sup>297</sup> **Ở** Vin III 91,18 *Suññāgāraṃ* được định nghĩa là một trạng thái tâm th**ức ( "không có các chướ**ng ng**ại" ) củ**a những người cao quý (uttarimanussadhamma). Về định nghĩa này, Horner (BD IV 311) dich là: "đi vào vắng lặng, tịch liêu." Nhưng theo YGA, ở đây nó chỉ là một phòng trống hơn là tr**a**ng thái tâm lý. *Trong chú giải Udāna, suññāgāram có nghĩa* **là nơi trố**ng v**ắng (đo**c Peter Masefield, UC II tr. 1050).

<sup>298</sup> Vin I 227 *ff* vi**ế**t là *Sunidha* v**ớ**i *i* ng**ắ**n.

<sup>&</sup>lt;sup>299</sup> T**ấ**t c**ả** các **ấ**n b**ả**n khác ch**ỉ đề** c**ậ**p có m**ộ**t mình *Vassakāra* thôi. Các ngu**ồ**n tham kh**ả**o b**ố sung đề** c**â**p t**ớ**i m**ô**t viên ch**ứ**c tên là *Sunīdha*, đây có thể là kết quả của vi**ê**c hiếu lầm trong h**ê** phái *Pāli* (Pye, tr. 70).

của Magadha vì họ là đại quan của các vua nước Magadha hay là đại quan của vương quốc Magadha, được ban bố rất nhiều quyền bính của lãnh chúa (issariyamattāya). Một thành phố 301 ở Pāṭaligāma: hai người này xây Pāṭaligāma, xây dựng một thành phố cho làng ấy. Để ngăn chận dân Vajji: 302 vì mục đích cắt đứt cuộc tấn công trực diện của các gia đình các vua Vajji. 303 Đến hằng ngàn: 304 bởi mỗi nhóm chư Thiên có đến cả ngàn. Các địa điểm có nghĩa là nơi để xây nhà.

Sv-pţ II 177,16-18 coi đấy là một dvandva,\* (một cặp đi đôi với nhau) nghĩa là 'được ban bố quyền hạn và trợ cấp rộng lớn để được đại phúc, bởi vì ở thế giới ngoài kia, phương tiện để thọ hưởng hạnh phúc được gọi là mattā." Đọc UC, p. 1111, n. 555.

 $<sup>^{301}</sup>$  V**ề** nagara\*, **đọ**c BD II 63, chú thích s**ố** 2.

<sup>•</sup> Chủ thích này ghi rằng: Nếu một làng (gāma) phát triển lớn, nó được gọi là nagara. Thứ tự từ nhỏ đến lớn như sau: (1) gāma, làng; (2) nigama: làng vì nằm cạnh bờ sông nên trở thành quan trọng về thương mại hay gọi là thị trấn; (3) pura: thành phố có đồn lũy, trong đó các vua có thể ở đấy; (4) nagara: thành phố (nơi có thể có chứa vùng có thành lũy, nhưng phát triển ra ngoài thành lũy ấy); (5) rājadhāni: thủ phủ của vua. Đọc I. B. Horner, BD, Part 2, PTS [2004] tr. 63.

<sup>•</sup> Thành ph**ố này có tên là Pātaļ**iputta, th**ủ đô củ**a Magadha và th**ủ đô củ**a **Ấn Độ** th**ờ**i **ấy. Đọ**c T. W. Rhys Davids, Buddhist India tr. 203; 329.

Theo đoạn trước (Sv II 516-**17), hai người này đã phả**i xây thành lũy này để tấn công người Vajji chứ không phải để tự phòng thủ. Người biên soạn chú giải này có lẽ thiên vị Magadha, có lẽ vì vua Magadha ủng hộ đức Phật.

<sup>303</sup> Ud-a 421,11-12 vi**ế**t là *Licchavirājūnam* (các vua Licchavi).

<sup>&</sup>lt;sup>304</sup> SS vi**ế**t là *sahassa* (m**ộ**t ngàn).

[MC 87A] Họ (hàng ngàn chư Thiên cư ngụ nơi đây) khiến cho (nàmanti) 305 tâm ý hai người này để xây dựng chỗ ở: khiến cho tâm ý hai người này xác định địa điểm thích hợp để xây cất nhà cửa<sup>306</sup> cho các vua<sup>307</sup> và các quan đại thần. 308 Người ta nói là nhờ khả năng, ho nhìn xuống mặt đất sâu tới ba mươi cánh tay<sup>309</sup> và th**ấ**y: 310 **"Địa điể**m này có m**ộ**t *nāga* [r**ắ**n h**ổ** mang siêu nhiên] chi**ế**m c**ứ**, ch**ỗ** này có dạ xoa (yakkha), chỗ này có ma quỉ, 311 dưới đấy có tảng đá

<sup>305</sup> Peter Masefield coi ch**ữ** này là m**ột tha độ**ng t**ự: "tâm ý có** khuynh hướng thiên về phác họa kế hoạch xây dựng." Đọc chú thích cu**ố**i sách v**ề** ch**ữ** này c**ủ**a Masefield trong quy**ế**n U, tr. 189, chú thích 79.

<sup>&</sup>lt;sup>306</sup> V**ề** *vatthuvijjā,* **đọ**c DN I 9, SN III 239, Vv-a 82, Vism 270.

 $<sup>^{307}</sup>$  C vi**ế**t là *raññañ* (danh t**ừ** s**ố** nhi**ề**u, s**ở** h**ữ**u cách) thay vì ch**ữ** *raññā* (danh từ số nhiều, phương tiện cách). Tuy nhiên, *rañño* (danh từ số ít, sở hữu cách) có th**ế đúng vì Magadha thuộ**c ch**ế đô** quân ch**ủ**.

 $<sup>^{308}</sup>$  Việc rộng tin thần linh thiện ác ám độ địa điểm xây cất nhà trong dân gian đã đẻ ra thuật lừa đảo giống như bói toán được gọi là *vatthu-vijjā*, thuật **ấn định địa điể**m t**ốt lành để** xây c**ấ**t nhà c**ửa, thườ**ng bị các b**ộ** kinh *Nikāya* phê phán (Dial II 92, chú thích 2).

<sup>309</sup> M**ô**t cánh tay dài kho**ả**ng 44 centimet. Sv I 93,17 còn thêm là họ cũng thấy, biết được phẩm chất và khuyết điểm ở đô cao 80 *ratanas\** trên không trung. *Môt ratana bẳng chiều dài* c**ủ**a 24 ngón tay: 1 ratana = 2 vidatthi = 24 a**ṅ**gula hay 24 ngón tay (Đọc Bhikkhu Nāṇamoli, PEGBTT tr. 3, 89, 91).

<sup>&</sup>lt;sup>310</sup> Ud-a 421,19 vi**ế**t là *jānanti* \* (bi**ế**t, có kinh nghi**ệ**m, tìm ra) thay vì chữ passati (th**ấ**y).

<sup>&</sup>lt;sup>311</sup> *Bhūta; Śiva* được gọi là *Bhūtapi* ( "Ma Vương" ). Đọc nguồn tham khảo ở UC, tr. 938, chú thích 506.

hay gốc cây." Sau khi tụng 312 thần chú của họ xong, họ cho xây nhà **như thể** h**o đã tham khả**o ý ki**ế**n v**ớ**i c**hư** thiên. Hay nói chính xác hơn, chư thiên nhập vào xác các người này và khiến cho tâm ý họ quyết định xây nhà cửa ở chỗ này chỗ kia. Chư thiên khiến cho họ đóng coc ở bốn góc rồi xuất ra khỏi các người này ngay sau khi các địa điểm đã được chiếm dụng như thế. Chư thiên nào có lòng tin làm như vậy 313 vối các gia đình tin tưởng, trong khi đó chư thiên nào không tin tưởng cũng làm như vây với các gia đình không tin tưởng. Tai sao? Vì các **chư thiên** nào có lòng tin **nghĩ như vầ**y: "Con người ở đây khi *trong giai đoan* \* xây ch**ỗ ở, trướ**c tiên s**ẽ** m**ờ**i **chư Tăng an to**a và th**ỉ**nh các ngài nói 314 l**ờ**i chúc lành; rồi họ sẽ có thể thấy được bậc đức hạnh và nghe chư Tăng giảng Giáo Pháp<sup>2</sup>\* trả lời các câu hỏi và nói lời chúc lành; dân chúng sẽ cúng dường và hồi hướng công đức *có được* đến cho chúng ta." 315

312 Ud-a 421,20 vi**ế**t là *japitvā* thay vì chữ *jappetvā* ( "lẩm nhẩm" ). Còn v**ề** *sippa* **(nguyên văn là craft,** *dich theo UC II: lời chúc lành, đo*c Peter Masefield, UC II, tr. 1052) ở đây có thể có nghĩa là bài tung hay câu thần chú được dùng đến để tránh nơi nguy hiệm như vầy (UC, tr. 1112, chú thích 568).

<sup>313</sup> Ud-a 421,24 còn thêm *tathā* karonti \* (cũng làm như vậy) cho m**ênh đề** này. Vì chú gi**ải Udāna soa**n theo b**ả**n c**ủ**a Tích Lan nên có hai ch**ữ** này, còn các b**ả**n c**ủ**a Be (Mi**ến Điệ**n), Se (Thái Lan), DA (chú gi**ải BKD) không nói đến. Đọ**c UC, tr. 1112, chú thích 567.

<sup>&</sup>lt;sup>314</sup> **Ở** Ud-a 421,28 vi**ế**t là *vadāpessa*nti \* *(tuyên bố)* thay vì ch**ữ** vaḍḍhāpessanti ( "tăng thêm"). Đọc phần bàn luận về hai chữ này ở UC, trang 1112, chú thích 568.

<sup>&</sup>lt;sup>315</sup> **Ở** Ud-a 421,31-**32 còn thêm "chư thiên nào không tin tưở**ng cũng làm như vậy, nghĩ rằng 'Chúng ta sẽ có thể thấy được

Dịch\* và <sup>2</sup>\* theo UC II tr. 1052. N**guyên văn củ**a <sup>2</sup>\*: Chân Lý.

28. [MC 87A] Với chư thiên ở Cõi Trời Ba Mươi Ba (Tāvatimsa): Giống như trong gia đình nhờ có môt người thông minh, hay trong chùa nhờ có một vị tăng thông tuệ, nên danh thơm lan rộng: "Những người trong gia đình đó thông minh, các tăng trong chùa đó rất thông tu**ê," cũng thế**, nhờ có Sakka, vua c**ủa chư** Thiên, và vì v**i** ph**a**m thiên *Vissakamma,* **nên các chư** thiên ở cõi Trời Ba Mươi Ba được nổi danh là các b**â**c trí.<sup>316</sup> Vì thế, đức Ph**â**t mới dùng chữ **với chư thiên ở** cối Trời Ba Mươi Ba: có nghĩa là hai người này cho xây nhà **như thể** là **đã tham khả**o ý ki**ế**n v**ới chư thiên ở** cõi Tr**ời Ba Mươi Ba.** 

Khoảnh đất rông này là chỗ các bậc Thánh Nhân lưu trú: chỗ đất này là khu vực các bậc Thánh Nhân [541] thăm viếng. Khoảnh đất rộng này là khu thương mại: khoảnh đất này là khu vực các thương gia buôn bán sỉ hàng hóa ho đã mang đến<sup>317</sup> hay là nơi các thương gia cư ngụ.

sư hành trì của ho và có thể nghe ho giảng theo mong ước của chúng ta'."

<sup>317</sup> **Ở đây ho** buôn bán s**ỉ**; còn ch**ơ** nh**ỏ ở** ch**ỗ** khác (Sv-p**t** II 178,1).

<sup>&</sup>lt;sup>316</sup> Trong sấu cõi tr**ờ**i Ph**ạm Thiên, đây là cõi thứ** hai k**ể** t**ừ dướ**i, *Cātummahārājika* là cõi thứ nh**ấ**t. *Sakka* là vua của cả hai cõi nhưng sống ở *Tāvatiṃsa*. T**ấ**t c**ả chư thiên số**ng ở *Tāvatiṃsa* **là đệ** t**ử** c**ủ**a **Đứ**c Ph**ậ**t. Các v**ị này đến trái đất để** tham d**ự lê** hôi của loài người. Trong số các vị pham thiên, *Vissakamma* là ki**ến trúc sư, nhà vẽ** h**oa đồ** và trang trí (DPPN).

Đây là thành phố quan trọng nhất: Trong số các chỗ ở của quý tộc và khu thương mại, thành phố này sẽ là quan trọng nhất, đẹp nhất, hạng nhất. Nơi các bao gói được mở ra: 318 đây là nơi các bao hàng được mở ra, nơi phân phối nhiều hàng hóa khác nhau. Hàng hóa nào tìm không thấy ở khắp cõi Jambudīpa, 319 người ta có thể tìm thấy ở đây. Và món hàng nào không thấy bán ở nơi khác, chỉ có thể được bán ở đây. Nên 320 người ta sẽ chỉ mở các bao hàng của họ ở trung tâm thương mại Pātaliputta này. Câu này ngụ ý như vậy. Ngài chỉ rằng trong số tiền thuế thu được, 321 bốn phần năm tiền thuế này sẽ thu được từ bốn cổng thành, 322 còn một phần năm sẽ từ phòng nghị hội; như vậy mỗi ngày thu 323 được năm trăm ngàn kahāpaṇa. \*

<sup>318</sup> Puṭabhedanaṃ: đọc phần thảo luận về chữ này ở U, trang 189, chú thích 81; BD IV 312, chú thích 4.

Là một trong bốn đại lục (mahādīpa) của Cakkavāļa. Đôi khi người ta nói có tới tám mươi bốn ngàn thành phố ở Jambudīpa. Khi được so sánh với Sīhaļadīpa, Jambudīpa là lục đia Ấn Đô (DPPN s.v.)

<sup>320</sup> SS vi**ế**t là **kasmā, như thế không có nghĩa gì cả** trong mạch **văn này.** 

 $<sup>^{321}</sup>$  Ud-a  $^{4}$ 22,19 thêm ch**ữ**  $\bar{a}y\bar{a}nam$  \* (thu**ế**, l**ợ**i t**ứ**c).

Peter Masefield (UC, trang 1113; chú thích 578) giả định rằng "giống như các chùa ở Nam Ấn bây giờ, bốn cổng thành này là hành lang kéo dài từ cổng thành tới bên trong tòa nhà thẳng hàng với các sạp hàng của các thương gia." Tuy nhiên, YGA giả định rằng các cổng này là lối vào thành phố từ bốn hướng chính.

Trong năm thứ tám của vua *Asoka,* thuế hằng ngày thu vào nửa triệu đồng *kahāpaṇas:* bốn trăm ngàn thu được từ bốn cổng thành, một trăm ngàn thu từ phòng hội *(sabhā)* (Sp I 52). *Asoka với lòng thành kính, đã dùng số tiền này như sau:* 

\* Kahāpana: đơn vi tiền tê thời ấy đúc bằng đồng, b**a**c và vàng, **đo**c Ph**ẩ**m Gho**t**amukha Sutta 94 trong BK Trung (M. II, 163);

Phẩm Hat Muối trong BKTC (A I 250; V 83 sg.); Miln. 193.

Đoc T. W. Rhys Davids, Buddhist India, trang 100-102, fig. 24;

Miln. trsl. 1, 239.

[MC 87B] Vì nạn lửa và (aggito vā) và vân vân: 324 Chữ "hay là" ở đây có nghĩa là "và". Nghĩa là thành phố này sẽ bị lửa, nước và phân tranh đố kỵ lẫn nhau phá hủy. Điều này có nghĩa là: Một phần thành phố này sẽ bị lửa thiêu rui và họ không thể dập tắt ngọn lửa được. Con sông *Gangā* 325 (sông Hằng) sẽ cuốn trôi đi một

- 100,000 t**ặng cho Nigrodha, ngườ**i cháu trai gi**ả**ng Appamādavagga cho Asoka nghe, Asoka rất hài lòng và sau đó, Asoka ngừng bảo trơ các tôn giáo khác, thay vào đó, bảo trợ Nigrodha và các thành viên trong đoàn thế tăng già Ph**â**t Giáo. Ti**ền này để Nigrodha mua hương hoa cúng** Ph**â**t.
- 100,000 vào vi**ệ**c thuy**ế**t gi**ả**ng Giáo Pháp.
- 100,000 dành vào vi**ệ**c cung c**ấ**p ti**ệ**n **nghi, đầy đủ cho chư** Tăng.
- 100,000 thuốc men cho người bệnh (Đọc DPPN I tr. 218).
- <sup>324</sup> **Ở** Vin I 228-29 có cùng l**ời tiên đoán. Ở đây, lờ**i tiên tri này của đức Phật, phải được viết ra sau biến cố hỏa hoạn, đã giải rõ v**ấn đề** ph**ần kinh này đượ**c vi**ết ở thời điểm nào. "Câu** chuy**ệ**n h**ỏ**a hoạn này chẳng qua chỉ giản dị là đọc lại lịch sử về mối quan hệ muốn có giữa thành phố *Pātaliputta* đang đề cập tới và đức Phật." (Pye, p. 70).
- 325 SS viết là *Gaṅqāyaṃ*: "Con sông Ganges này ở đây?"

phần khác<sup>326</sup> của thành phố này. Phần khác sẽ bị phá hủy chỉ vì đố kỵ nhau, chia rẽ vì lời hiểm độc của những kẻ vu khống nhau.

**29.** Sau khi nói **như vậ**y xong, sáng s**ớ**m Th**ế Tôn đ**i **đế**n b**ờ** sông *Gaṅgā* rửa mặt và ngồi xuống chờ giờ đi hành khất. *Sunīdha* và *Vassakāra* nghĩ " Vua của chúng ta đang chờ đạo sĩ *Gotama;*<sup>327</sup> nhà vua sẽ hỏi chúng ta: 'Người ta nói đấng Đạo Sư đã đi đến *Pāṭaligāma*. Các người có thăm viếng Ngài không?' Khi chúng ta trả lời 'Chúng thần đây đã đi thăm Ngài',<sup>328</sup> nhà vua sẽ hỏi 'Các người có mời Ngài không?' Nếu chúng ta nói không, nhà vua vì thế sẽ la mắng và khiển trách chúng ta. Hơn nữa, chúng ta sẽ xây thành phố của chúng ta ngay nơi đó.<sup>329</sup> Đạo sĩ *Gotama* đi đến bất cứ nơi nào, các sinh vật báo điềm gở *(kālakaṇṇī)* <sup>330</sup> ở chỗ ấy tránh xa nên chúng ta sốu chúng ta. Cho nên hai vị quan này

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> **Ở** Ud-a 422,25 thêm ch**ữ** koṭṭhāsaṃ: \* thành lũy xây trên cổng vào, thường dùng làm kho ch**ứa đồ, đọ**c PED [1998], trang 228.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Bản kinh (Sv II 609*ff.*) của chúng ta kể lại sự tận tụy của vua *Ajātasattu* với đức Phật lúc nhập diệt của ngài *(parinibbāna).* 

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> ŚS thêm ch**ữ** *na* \* *(không)* v**ố**n ch**ẳng có nghĩ**a gì trong mạch **văn này.** 

Thay vì chữ *asuka-ṭṭḥāne*, B viết là *āgataṭṭḥāne* ( "nơi Ngài đã đến"); C viết là *akaṭaṭṭḥāne* ( "khoảng đất trống"); Ud-a 423,6 viết là *akataṭṭḥāne* ( "ở nơi hoang dã").

Nghĩa đen của *kālakaṇṇī* là loại chim tai đen nếu thấy nó như là gặp điềm xấu phá hỏng vận may của người thợ săn (PED [1998], tr. 211).

Thay vì ch**ữ** maya**ṃ**, Ud-a 423,8 vi**ế**t là samaya**ṃ**; in sai **ở** chú thích 1.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> *Vācāpessāma* không có trong PED.

đến gặp Đạo Sư và thỉnh mời Ngài. Nên mới nói: **Rồi** Sunīdha và Vassakāra và vân vân.

30. Sáng sớm (pubbaṇha-samayaṃ) có nghĩa là sáng sớm tinh sương (pubbaṇha-kāle) [đó là danh từ ở đối cách mang ý nghĩa định sở cách]. Sau khi tự đắp y xong: sau khi tự đắp y xong<sup>333</sup> phù hợp với phong cách<sup>334</sup> để đi vào làng và sau khi đã cài xong [542] thắt lưng. Sau khi đắp y và mang bình bát xong: Sau khi đắp y và mang bình bát xong chắn trên người. 335

31. [MC 88] Người giữ giới (sīlavant' ettha)": Những người giữ giới ở đó (sīlavanto ettha). 336 Người kiềm chế (saññate: thu thúc). Người kiềm chế hành động, lời nói và suy nghĩ. Người ta nên dâng cúng tặng vật đến những người giữ giới này: Người ta nên chọn 337 bốn loại vật dụng dâng đến Tăng Đoàn; còn về phần các chư Thiên, người ta nên hồi hướng công đức đến chư Thiên. Những ai được kính trọng họ sẽ kính trọng lại: nghĩ rằng, "Cho dù những người này không phải là bà con của chúng ta, nhưng họ vẫn hồi

Nivāsanam nivāsetvā; nivāsanam (y dưới), một trong ba y, có đai thắt để giữ lại. Y ngoài được che lại (pārupati). So với BD II 1, chú thích 2; 32, chú thích 2-3; IV 60, chú thích 1-3.

337 B vi**ế**t là **ādiseyya ("ngườ**i ta nên dâng hi**ến")** 

\_

Masefield (UC, trang 1054; cf trang 1113, chú thích 586) dịch nīhārena là "thay". Khi tỳ khưu đi vào làng vị này mặc vào tấm y dưới thay cho tấm y dưới mặc trong tự viện (Ud-a 62).

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Ud-a 422,13-14 vi**ết là "sau khi đắ**p y c**ủ**a mình vào và gi**ữ** bình bát trong tay."

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> Ud-**a 422,15 thêm " nơi họ ở ".** 

hướng công đức đến mình, nên mình phải chuẩn bị<sup>338</sup> bảo vệ họ", chư thiên bảo vệ họ rất cẩn thận. Những ai được tôn kính tôn kính [lại]: Thỉnh thoảng<sup>339</sup> họ được tôn kính bằng cách được dâng cúng vật thực. Nghĩ rằng, "Cho dù những người này không phải là bà con của chúng ta, tuy thế cứ mỗi bốn hay sáu tháng họ vẫn dâng cúng thực phẩm đến cho mình", họ tôn kính những thí chủ và loại bỏ những khổ nạn nào khởi lên. Rồi người ấy: rồi người ấy là người có trí tuệ như vậy. [Con trai] của mình: đứa con trai nuôi lớn lên từ vú mẹ. Nghĩa là: Như người mẹ yêu đứa con trai của mình ôm ấp nó trong lòng và cố gắng chỉ để loại bỏ khổ nạn nào khởi lên cho nó, nên họ [chư thiên] động lòng trắc ẩn. Người ấy thấy điều lành (bhadrāni): người ấy thấy những điều yêu mến (sundarāni).

**33.** [MC 89] Chiếc thuyền (ulumpan): để qua bên kia bờ, người ta làm bằng cách đóng mộng.<sup>341</sup> Chiếc bè (kullan) được làm<sup>342</sup> bằng cách dùng cây leo<sup>343</sup> buộc các khúc cây lại với nhau.

Viết là *karonti* thay vì chữ *karotha;* Masefield (UC, trang 1113, chú thích 589: *karothā)* giả định là chữ *karotha* sẽ phải được hiểu là lệnh sai khiến một số chư thiên nào đó như *ārakkhadevatās, là các vị* chư thiên *có khả năng* bảo hộ (so với Pj I 120, 169).

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> Ud-a 423,21 viết là kālena kālam thay vì chữ kālānukālam. Masefield (UC, tr. 1054) phân biệt hai chữ này bằng cách dịch chữ kālānukālam là "đúng lúc".

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> Ud-a 423 f tiếp tục bình giải thêm về sự cảm kích của Đức Phật về việc làm phước thiện và về việc đặt tên Cổng Gotama.

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Ud-a 423,10-11 vi**ết thêm "sau k**hi n**ố**i các mi**ếng ván".** 

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> B, C vi**ế**t là *katam*, **như vậy chính xác hơn chữ** *kātabbam*.

**34.** Trong câu kệ<sup>344</sup> **những ai vượt đại dương, đại dương** (aṇṇava) là tên chỉ cho một vùng **nướ**c rộng có chiều sâu tối thiểu<sup>345</sup> là một yojana\* [từ 3 đến 7 dặm. Đọc Ñānạmoli (PEGBTT trang 88)]. **Hồ** (sara) ở đây có **nghĩa là** sông (nadī). Nên kinh nói: Những ai vượt sông tham ái<sup>346</sup> sâu rộng, làm cầu được biết đến là Thánh Đạo. **Sau khi bỏ lại đâm lây**: không chạm đến vùng đất thấp ngập nước. Nhưng ở đây người phàm phu, vì muốn vượt qua con sông nhỏ này nên phải đóng

<sup>343</sup> Ud-a 423,11 vi**ết thêm "vớ**i tre và lau s**ây".** 

Từ sự hiểu lầm câu kệ này, câu chuyện về việc vượt sông Gaṅgā (Hằng) một cách thần kỳ hình như đã khởi lên. Không có sự ám chỉ tới việc thực sự vượt qua bất cứ con sông nào (Pande, trang 102). Ngộ nhận này có thể do việc thêm vào chữ setuṃ katvāna\*: "đây là lời giải thích câu taranti aṇṇavaṃ saraṃ ²\* đã ngầm đi vào mạch văn, vì âm vận đã chỉ cho ta thấy" (Norman 1983, trang 37, chú thích 42, trích lời của T. W. Rhys Davids). Ý nghĩa câu kệ này là bậc trí ³\* vượt đại dương tham sân si bằng Đạo lộ của bậc Thánh, trong khi kẻ phàm phu đầu óc rỗng tuếch chỉ biết tìm kiếm cứu rỗi từ lễ nghi, lễ bái và thần thánh (Dial II, chú thích 1, tr. 95).

<sup>\*</sup> setu**m katvāna: làm cầ**u

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* taranti aṇṇavaṃ saraṃ: vượt qua đại dương hồ ao

<sup>3\*</sup> b**ậc trí là Đứ**c Ph**ật và các đệ** t**ử** c**ủ**a Ngài **– Đọ**c Masefield UC Vol. II, tr. 1056.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Ud-a 423,18 và Sp V 1096,10 sửa sabbant' imena thành sabbantimena. PED không có chữ sabbantima; đọc DPL s. v. sabbo. Masefield (UC, tr. 1055) dịch nó là "kết quả của sự phân tích cuối cùng cho thấy...".

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> So v**ớ**i Ud-a-364.

bè; còn chư Phật và các đệ tử của các Ngài là những bậc trí tuệ đã vượt qua không cần đến bè nào cả. 347

## Phần chú giải về Chương Một đến đây kết thúc.

<sup>347</sup> B**ỏ** d**ấ**u ch**ấ**m câu gi**ữ**a *pi* và *kullaṃ*; b**ỏ** d**ấ**u ngo**ặc đôi "" tiế**p sau đó. Đây không phải là câu kệ nhưng là đoạn văn xuối bình giải về câu kệ trong kinh văn này (đọc Sp V 1096, Ud-a 424).

## CHƯƠNG II: Hành Trình Đến Vesālī

- 2.1. Chú giải về các Sự Thật Cao Cả:
- **1**. [**MC 90**] *Koţigāma:* \* làng này được xây tại mé cung điện *Mahāpanāda*. 348
  - Làng Ko**tigāma gầ**n Bhaddiyanagara, cách sông Ganges (Hằng) môt gāvuta (khoảng 1200 mét). Từ Bhaddiyanagara, đức Phât đi tới Kotigāma. Bhaddaji **đế**n Ko**tigāma trước để nghênh đón đứ**c Ph**ât. Dướ**i s**ư lãnh đa**o c**ủ**a Nanduttara, dân chúng ở đây làm sẵn thức ăn và chuẩn bị tầu thuyền để đức Phật và các đệ tử của Ngài có thể sang sông. Cung điện Mahāpanāda cất ngay giữa sông, phần móng n**ằ**m **dưới nướ**c, **Mahāpanāda đã mộ**t l**ầ**n **ở** đầy. Trong chuyến du hành lần cuối cùng, đức Ph**ật đã đi qua con sông ở Pāṭaligāma, đế**n Ko**tigāma này và lưu lai nơi đây giả**ng pháp cho chư tăng. Sau khi nghe đức Phât tới đây, Ambapāli và các thanh niên Licchavi từ Vesāli đến... như đã k**ể ở** [MC 95A-98]. Ngài Buddhaghosa nói r**ằ**ng s**ở** dĩ làng này được gọi là Kotigāma vì nó được xây g**ần cung điệ**n có vòm c**ầ**u (ko**ți hay thūpikā) củ**a Mahāpanāda. Chúng ta có thể thấy đoan kinh này ở Phẩm Kotigāma, BKTƯ 5, tr. 625f. Theo BKTƯ (S v 431), làng này c**ủa người Vajji. Đọ**c DPPN I tr. 678.

\_

<sup>&</sup>lt;sup>348</sup> *Mahāpanāda* là con trai của *Suruci* và vua *Mithilā*. Ông ta là chủ của một cung điện cao 100 tầng, tất cả làm bằng ngọc bích (DPPN s. v.).

- 2. Về các Sự Thật Cao Cả: các Sự Thật đem lại sự cao cả. Không hiểu biết (ananubodhā): vì không hiểu, không biết. Không thấu hiểu (paṭivedhā): vì không nhìn thấy thấu suốt bên trong. Lưu chuyển (sandhāvitaṃ) được gọi như thế vì cứ tiếp tục từ kiếp đời này sang kiếp đời khác. Tái sanh (saṃsaritaṃ) được gọi như thế vì chết và sống (dịch sát: đi và đến) không biết bao nhiều lần. 349 Của cả Ta và của các ông: vì Ta và vì các ông; hay nói chính xác hơn lưu chuyển và tái sanh ở đây nên được hiểu là: cả Ta và các ông đã có luân hồi lâu năm. 350
- 3. [MC 91] Tái sanh (saṃsitaṃ) có nghĩa là lưu chuyển (saṃsaritaṃ, một hình thức quá khứ phân tự khác). <sup>351</sup> Đưa đến trở thành (đời sống khác) bị trừ tuyệt: Sợi dây khao khát (taṇhā tham ái) vốn có đủ khả năng dẫn đến hết lần sanh này tới lần sanh khác nay bị tuyệt diệt hoàn toàn, bị cắt đứt tận gốc rễ, không cho tái diễn được nữa.
- **2.2.** Chú giải về Cảnh Giới Sắp Đến Để Giác Ngộ Không Bị Gián Đoạn

<sup>351</sup> B, C b**ỏ**.

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Ch**ữ 'lưu chuyển' và 'tái sanh' có thể** gây ng**ộ** nh**ậ**n n**ế**u hai ch**ữ này đượ**c hi**ể**u là có ng**ụ** ý có m**ộ**t thực th**ể** (linh h**ồ**n) b**ấ**t di**ệ**t.

Ngài *Buddhaghosa* ng**ụ** ý r**ằng Đứ**c Ph**ậ**t và các v**ị** t**ỳ khưu này đã chấ**m d**ứ**t tái sanh (RFG).

- 5. Những người *Nādikas:* 352 Hai làng của các con trai c**ủ**a *Cullapitu* và các con trai c**ủ**a *Mahāpitu*, 353 g**ầ**n môt hồ nước. Ở Nādika. 354 trong một làng có tên liên quan đến những người này. Tại Tòa Nhà Gạch (Giñjakāvasathe): 355 tại tòa nhà làm bằng gạch nung.
- 7. [MC 92] Thuộc về phần thấp có nghĩa là phần hạ li**ệt: có nghĩa là khiế**n cho tái sanh vào cõi d**ụ**c gi**ớ**i (kāma-bhava).356 Còn không, chúng thuộc về phần thấp vì chúng phải bị ba đạo lộ357 từ bỏ, ba đạo lộ này được gọi tên là "phần thấp hơn, hạ phần". Trong số

<sup>352</sup> B vi**ế**t là *Nātikā* (đọc chú thích phía dưới). Skp III 281,5 vi**ế**t là *Ñātika*. T**ừ đây cho đế**n h**ết đoan 10, ngườ**i ta th**ấ**y có cùng chú gi**ả**i ở Skp III 281-82.

<sup>353</sup> SS vi**ế**t là *Cullapīti-Mahāpīti. Cullapitu* và *Mahāpitu* được dịch là "của cha nhỏ" và "của cha lớn" (nghĩa là chú và ông).

354 (Khi ở số nhiều), danh từ riêng *Nādika* là tên của một bộ tộc; khi ở số ít, nó là nơi mang tên bô tôc đó (Dial II 97, chú thích 1).

<sup>355</sup> **Nhà này là nơi nghỉ** chân cho du khách, tên g**ọ**i c**ủa n<u>ó</u> đáng** được chú ý vì hồi ấy hầu hết các nhà đều làm bằng gỗ (Dial II, tr. 97, chú thích 1).

<sup>356</sup> Có ba cõi là: *kāma-bhava\* (dục giới), rūpa-bhava\* (sắc giới),* arūpa-bhava\* (vô sắc giới). Trong ba cõi này, duc qiới là cõi thấp nhất gồm có 11 cảnh giới. Trên 11 cảnh giới này là mười sáu cõi trời sắc giới và trên cùng là bốn cõi trời vô sắc giới (Walshe, **sđd,** tr. 37-42).

357 **"Nghĩa là ba** trói bu**ộ**c sai sử (**kiết sử**) *(sakkāya-diṭṭhi, vicikicchā* và *sīlabbataparāmāsa)* bị **từ bỏ tại đạ**o l**ộ** nh**ậ**p giòng (**dự lưu**). Hình thức thô l**â**u của ham mu**ố**n nh**u**c d**u**c (dục ái) và sân hận bị bậc trở lại một lần (nhất lai) từ bỏ và hình thức vị t**ế hơn củ**a hai trói bu**ô**c sai sử này b**i** b**â**c không trở lại (**bất lai**) trừ tuyệt. Như vậy, phải cần đến 3 đạo lộ để từ bỏ năm trói buôc này" (L. S. Cousins đã vui lòng giải thích l**ờ**i này *cho YGA*).

này, hai trói buộc (**kiết sử**) – ham muốn nhục dục (*kāmacchando*) và sân hận (*vyāpādo*) – trừ khi bị sự đắc thiền nhập định (*sāmapatti*) đình chỉ hay bị đạo lộ cắt đứt, chúng không cho phép người ta tái sanh vào cảnh giới cao hơn, đó là sắc giới (*rūpa-bhava*) hay vô sắc giới (*arūpa-bhava*). Còn ba trói buộc (**kiết sử**) kia, quan điểm chấp ngã (*sakkāya-diṭṭhi*) và vân vân, 358 khiến cho người đã sanh vào cảnh giới cao hơn sẽ tái sanh trở lại trái đất này. Tất cả<sup>359</sup> chỉ **thuộc về phân thấp** (**ha phần kiết sử**).

Những bậc không trở lại: 360 những người có tự tính này sẽ không trở lại bằng cách tái sanh. [MC 93] Bằng cách giảm thiểu dục vọng (rāga), sân hận (dosa) và vô minh (moha): ở đây, sự giảm thiểu nên được hiểu theo hai cách: cả hai đều ít khi khởi lên và có ảnh hưởng yếu ớt. Bậc trở lại một lần không thường xuyên đòi hỏi dục vọng và vân vân như người bình

Đây là ba trói buộc sai sử (kiết sử, saṃyojanāni) bị người chứng quả nhập lưu (dự lưu) từ bỏ: (1) quan điểm chấp ngã (thân kiến, sakkāya-diṭṭhi), đó là tin có ngã; (2) nghi hoặc (nghi, vicikicchā); (3) chấp vào nghi lễ (giới cấm thủ, sīlabbata-parāmāsa). Ham muốn nhục dục và sân hận bị bậc trở lại một lần (nhất hoàn) làm suy yếu đi rất nhiều. Năm trói buộc sai sử này được gọi là thuộc về phần thấp (hạ phần kiết sử), trong khi các trói buộc cao hơn là khao khát muốn được sanh vào cõi sắc giới (sắc ái, rūpa-rāga), khao khát muốn được sanh vào cõi vô sắc giới (vô sắc ái, arūpa-rāga), ngã mạn (mạn, māna), giao động không yên (trạo cử, uddhacca), vô minh (avijjā) (Walshe, sđd, trang 26-27).

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> Sửa *sabbani* thành *sabbāni*.

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> đó là *anāgāmī* (b**â**c không trở lai, **bất hoàn**).

thường, nhưng họa hoằn lắm.361 Khi chúng khởi lên, không khởi lên mãnh li**ệt như ngườ**i bình t**hườ**ng, nhưng rất thoang thoảng như [mùi] trong bình bát đã để món cá.<sup>362</sup> Tuy nhiễn, trưởng lão *Dīghabhāṇaka* Tipitaka Mahāsīva 363 nói: "Nếu người trở lai môt lần đã có nhiều con trai nhiều con gái và nhiều vơ, 364 nhiễm lậu của vị này còn dầy; nhưng điều này đã được đề cập tới khi nói đến chuyên có liên quan đến tái sanh có thân xác." Chú giải đã bác bỏ câu này, nói rằng: " Cho dù có tới bảy ki**ếp đờ**i nữa (bhava), b**â**c nh**âp lưu** không thể có thân xác trong lần tái sanh thứ tám. Bậc trở lại môt lần, dù có thể có hai lần tái sanh, vi này không thể có thân xác trong năm kiếp. Bâc không trở lai, dù có thể tái sanh trong cõi sắc giới và vô sắc giới, không thể có thân xác tái sanh trong cõi duc giới. Bâc đã tân diệt nhiễm lâu không thể có thân xác tái sanh trong bất cứ cõi **nào."** 

Đến thế giới này: muốn nói đến thế giới cõi duc [544]. Ngu ý là: Nếu người chứng quả trở lại một lần trong cõi người và được sanh vào cõi chư thiên và chứng quả arahatta ở đấy, như vậy rất tốt; nhưng nếu không thể chứng quả arahatta ở đấy, tất nhiên vi ấy phải trở lai cõi người và chứng quả này ở đây. 365 Nếu vi

<sup>361</sup> Ở B vi**ế**t là *kadāci karahaci* thay vì chữ *kadāci* (đôi khi).

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Vi**ế**t là *macchikapatta***ṃ** thay vì ch**ữ** *macchika-putta***ṃ** (N<sup>e</sup> II 247,6). Spk III 281,24 vi**ế**t là *makkhikā* ( "con ruồi" ) *pattam*.

<sup>&</sup>lt;sup>363</sup> Gi**ả**i thích c**ủ**a v**ị** này v**ề** kh**ả năng kéo dài mạ**ng s**ố**ng c**ủa đứ**c Ph**ât đươ**c trích d**ẫ**n **ở** Sv II 554 ff và b**i** bác b**ỏ**.

<sup>&</sup>lt;sup>364</sup> SS b**ỏ** ch**ữ** nhi**ề**u v**ợ (orodhā).** 

<sup>365</sup> Thay d**ấ**u ch**ấ**m (.) b**ằ**ng d**ấ**u ch**ấ**m ph**ẩy (;) đặ**t d**ấ**u ch**ấ**m (.) sau ch**ữ** sacchikaroti\* (ch**ứ**ng qu**ả**, thành t**ư**u).

nào chứng quả trở lại một lần trong cõi chư thiên và được sanh vào cõi người và chứng quả arahatta ở đây, như vậy rất tốt; nhưng nếu không thể chứng quả arahant ở đấy, tất nhiên vị ấy phải đi đến cõi chư thiên và chứng quả này ở đây.

Không đọa trở lại: Ở đây, 366 đọa trở lại là cái gì làm cho người ta sa xuống. "Không đọa trở lại" có nghĩa là việc đọa trở lại đó không là đặc tính của người ấy; 367 điều này có nghĩa là người ta không có bản chất đọa vào bốn ác đạo. Chắc chắn: chắc chắn do luật tự nhiên. Hướng đến (parāyano) chánh giác được nói đến vì tất nhiên là người ta phải hướng đến chánh giác vốn là thuật ngữ chỉ cho ba đạo lộ cao hơn, 368 kể như là hành trình vô thượng (paraṃ ayanaṃ\*: paraṃ: xa hơn, ayanaṃ: con đường), là cảnh giới sẽ sanh vào và là chốn quay về nương dựa của con người.

## 2.3. Chú giải về Tấm Gương Giáo Pháp:

**8. Việc này quả là phiên nhiễu:** Đức Phật giải thích rằng **việc này,** *Ānanda,* **với Như Lai,** sẽ làm thân mệt mỏi nếu Ngài nhìn vào các cảnh giới khác nhau<sup>369</sup> trong **tương lai, các** cảnh giới sẽ sanh vào, số lần tái sanh của t**ừng ngườ**i. **Nên nói "Việ**c này, *Ānanda,* với **Như Lai." Tuy nhiên, tâm chư Phật** không bị phi**ề**n

Dây muốn nói đến ba đạo lộ cao hơn, đó là trong sự miêu tả về bậc nhập giòng, sambodhi \* (chánh giác) có thể chỉ đề cập đến ba đạo lộ cao hơn thôi vì đạo lộ thứ nhất (nhập giòng) đã đạt được rồi. L. S. Cousin giải thích cho YGA điều này.

<sup>366</sup> SS bỏ câu "Không đọa trở lại: Ở đây".

<sup>&</sup>lt;sup>367</sup> đó là danh từ kép *bahuvrīhi*.

<sup>&</sup>lt;sup>369</sup> Sửa chữ *ñāṇa* thành chữ *nānā* (ba l**ầ**n).

nhiều. **Tấm gương Giáo Pháp\* (Pháp Kính)** có nghĩa là tấm gương làm bằng Giáo Pháp. Qua đó: nhờ t**ấm qương** Giáo Pháp **đó**.

\* Tấm Gương Giáo Pháp (Dhammādāsa), qua đó con người tư xem xét lai mình. Đoc Maurice Walshe, LoDB, ct 376, tr. 568.

9. [MC 94] Chấm dứt bằng cõi dữ, cảnh khổ, đọa xứ: câu này được nói ra chỉ là những chữ đồng nghĩa với đia ng**uc và vân vân. Đi**a ng**uc... đượ**c g**o**i là cõi d**ữ** (apāya) bởi vì chúng không có (apeta) sự ti**ế**p c**â**n (aya), vốn là tên goi cho sư hưng thinh. Chúng được g**o**i là c**ả**nh kh**ố** *(duggati)* b**ở**i vì chúng là c**ả**nh gi**ớ**i **nơi** s**ẽ** tái sanh vào *(gati, sanh thú), nơi trú ẩn của khổ* đau (dukkha). Chúng được gọi là đọa xứ (vinipāta) vì những k**ẻ làm ác rơi vào** (ni \square\pat) ch**ố**n này không sao tránh kh**ỏ**i *(vi-vasā).* 

Với lòng tin không giao động (avecca-ppasādena): 370 với lòng tin không dời chuyển và vững bền nhờ biết các

<sup>&</sup>lt;sup>370</sup> Avecca-pasāda hình như có nghĩa là "tin dựa trên sự hiểu biết" vì avecca hình như có nghĩa là "sau khi đã hiểu", cho dù trong chú giải dùng chữ 'không giao động' là nghĩa thứ hai của chữ này. "Tin do hiểu biết sanh ra" giống như tin có lý trí (ākāravatī saddhā, M I.320) khác hẳn với 'tín' trong các tôn giáo phương Tây.

Buddhe, dhamme... sanghe aveccappasādena samannāgato hoti, đoc Phẩm Ví Du Tẩm Vải số 7, BK Trung (M i. 37); V**i Thánh để tử của đứ**c Ph**ât nào đã tư** thân mình th**ể** nghi**ê**m, ch**ứ**ng th**ấ**y Chân Lý c**ủ**a Ph**â**t Pháp m**ớ**i có ni**ề**m tin tr**ọ**n v**ẹn (aveccappasādena) này vào Phậ**t Pháp **Tăng. Đắ**c tính này ch**ỉ** có **ở** v**i** t**ố**i thi**ế**u là b**â**c Nh**â**p Giòng trở lên. Chương VII quyến Visuddhimagga (Con Đường

phẩm hanh của đức Phật là gì. Điều này cũng đúng với hai công thức<sup>371</sup> k**ế** ti**ếp trong kinh văn. Như vậy Thế Tôn** và vân vân: Visuddhimagga giải thích r**ô**ng rãi câu này.<sup>372</sup> Những gì quý mến đối với bậc Thánh: Những gì quý m**ế**n, thân thi**ế**t, êm d**ịu đố**i v**ớ**i b**ậ**c Thánh. Năm giới thực sư là quý mến đối với đê tử của bậc Thánh. 373 Điều này được nói ra là vì các giới này, bởi vì các giới này sẽ không bị từ bỏ ngay cả lúc luân chuy**ể**n t**ừ** cõi này sang cõi khác *(bhav' antare)*. 374 Nhưng ở đây mỗi môt hình thức thu thúc chế ngư đều đươc bao gồm luôn.

Thanh Loc) giảng chi tiết về sư tưởng niêm Tam Bảo này. Đoc Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 89, trang 1180.

<sup>•</sup> ākāravatī saddhā dassanamūlikā dalhā: với niềm tin vào đức Phât dưa trên lý luân, bắt nguồn từ tuê quán nhìn thấu suốt Giáo Pháp qua đạo lô siêu thế, vững chắc không có đao sĩ nào, bà la môn nào, thần thánh nào, Māra (Ma **Vương) nào hay Brahmā (Đế Thiên Đế** Thích hay ông tr**ờ**i) nào có th**ể** lay chuy**ể**n n**ổi. Đây là niề**m tin c**ủ**a b**â**c Nh**â**p Lưu, nó khi**ế**n cho vị **ấ**y không th**ế** nh**ận ai ngoài đứ**c Ph**ậ**t ra làm th**ầy đượ**c n**ữa. Đo**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 490, trang 1244.

<sup>&</sup>lt;sup>371</sup> đó là Pháp và Tăng.

<sup>&</sup>lt;sup>372</sup> Vism 197-213.

<sup>373</sup> **RFG tin là điề**u mu**ố**n nói **ở đây là năm giớ**i dành cho t**ấ**t c**ả** các người theo Phât, nhưng Buddhaghosa nói rằng đoan văn này cũng áp dụng đến tất cả, đặc biệt là giới luật tu viện.

Hay câu này có nghĩa là "ngay cả trong một kiếp đời hiện h**ữu khác" vì** *Theravāda* **không ch<b>ấ**p nh**â**n *antarābhava* ("trung ấm": trang thái giữa hai kiếp đời) (RFG).

<sup>375</sup> [MC 95] Tôi là bậc nhập lưu: Đây là điểm chính yếu của lời giảng. Bâc trở lai môt lần và các bâc kế tiếp còn l**ạ**i có th**ể** phân tích (vyākaronti) 376 tiên đoán được trường hợp của mình bằng cách đoan chắc rằng: "Tôi là người chỉ còn trở lại một lần" và vân vân. Điều này cho phép tất cả các vị phân tích có dự đoán [thành tựu] của mình đúng dịp sẽ không vì thế vi phạm giới lu**â**t.

**2.4**. Chú gi**ả**i v**ề đoạ**n *Ambapālī*, cô gái bán dâm

11. Ở lại *Vesāli:* Sự thịnh vượng của *Vesāli* nên được hiểu [**545**] **như đã diễ**n tả trong đoạn *Khandhaka* bắt đầu bằng: "Vào lúc Vesāli thịnh vượng và phát đạt." 377 Tại vườn của Ambapālī: 378 tại vườn xoài vốn là mi**ếng đấ**t r**ộ**ng c**ủ**a *Ambapālī*. 379

<sup>375</sup> Ở đây con số 10 đã bị bỏ đi vì đã viện dẫn sai đoạn kinh số 10 trong b**ả**n kinh này.

<sup>378</sup> Vườn này được *Ambapālī* hi**ế**n t**ặng đứ**c Ph**ật và Tăng Đoàn** trong chuy**ến thăm viế**ng cu**ố**i cùng th**i** tr**ấ**n này (Vin I 231-33; cf. DN II 94). Đức Phật đã thuyết ba bài kinh ở đây, trong số đó, hai bài giảng về quán niệm (SN V 141 ff., SN V 301 ff.).

<sup>376</sup> Ở đây có lẽ chúng ta thấy bằng cách nào chữ *vyākaroti* có được nghĩa "tiên đoán". Nó chỉ có nghĩa này trong mạch văn tiên đoán về sư tiến bô tâm linh. Nguyên nghĩa của nó là **"phân tích". Trong trườ**ng h**ơp này, người nào đã tao đượ**c sư tăng tiến tâm linh có thể phân tích nó theo khía cạnh tu tiến s**ẽ đưa ngườ**i **ấy đến đâu, nên sự** phân tích **ấ**y tr**ở** thành tiên đoán.

<sup>&</sup>lt;sup>377</sup> Vin I 268-69.

<sup>&</sup>lt;sup>379</sup> Theo truy**ề**n thuy**ế**t, **Ambapālī đượ**c sanh ra t**ự nhiên dướ**i g**ố**c cây xoài trong vườn vua ở Vesāli nên có cái tên này. Ambapālī *có nghĩa là người bảo vệ xoài. Cô ta* xinh đẹp *lạ lùng đế*n *nỗi* các hoàng t**ử đánh nhau để đòi sở** h**ữu cô ta. Để** gi**ả**i guy**ế**t

*xung đột này, Ambapālī được chỉ định* làm cô gái bán dâm đứng đầu tai đây. Nghe nói có nhiều tu sĩ đã mất đầu vì nhìn cô này (Th 1020-21, Th-a II 129). Sau khi nghe con trai c**ủ**a mình là t**ỳ khưu** *Vimala-Kondañña* **giảng,** *Ambapālī* **từ bỏ thế** gi**ớ**i này và ch**ứ**ng qu**ả** *Arahatta* b**ằ**ng cách quán chi**ế**u lu**â**t vô thường biểu hiện ngay trên thân thế già nua của mình *(Thī-a* **206f.). Mườ**i chín câu k**ê** c**ủa Ambapālī trong Trưở**ng Lão Ni K**ê Therīgāthā** (252-70) mang tính ch**ấ**t v**ừ**a khôi hài v**ừa khơi** dây sự kinh tởm, gớm ghi**ếc thân xác con ngườ**i. Các câu k**ệ** của Ambapālī đã thành công đến nỗi mục đích gợi lên được sự kinh tởm của chúng đã đạt được. Mục đích của các câu kê này là gây cú s**ốc trong lòng người đọ**c khi**ế**n cho h**ọ** lo âu v**ề** s**ư vô thườ**ng di**ễ**n ra ngay chính trên thân th**ể** c**ủ**a riêng mình, hy vong là sẽ từ bỏ thế giới này, nỗ lực tìm đường giác ng**ô (đo**c Susan Murcott, FBW, tr. 129-134).

Vua Bimbisāra là một trong các khách của Ambapālī. Khách ph**ả**i tr**ả** 50 **kahāpana nế**u mu**ố**n qua m**ôt đêm với Ambapāli** và nhờ th**ế Vesāli trở** nên r**ấ**t th**inh vương. Chính điều này đã** khi**ế**n vua Bimb**isāra ra lệnh đi tìm một cô gái bán dâm như** th**ế** dành riêng cho thành ph**ố Rājagaha** (Vin.i.268). L**ần đầ**u tiên Ambapālī được nghe đức Phât giảng vào lúc Ngài đã 69 hay 70 tu**ổi. Ambapālī trở thành đề** t**ử** thu**ầ**n thành c**ủa đứ**c Ph**â**t, xây m**ô**t t**inh xá trong khu vườ**n c**ủ**a mình. Khi bi**ết đứ**c Phật đến Kotigāma gần Vesāli, Ambapālī cùng tùy tùng đánh m**ột đoàn xe ngự**a l**ộ**ng l**ấy đến thăm và nghe Ngài giả**ng. Chú gi**ả**i c**ủa BKD nói trước khi Ambapālī đến, đứ**c Ph**â**t **đã** khuy**ế**n cáo các Tăng giữ tâm kiên cố và duy trì chánh ni**êm, đừ**ng đê m**ất đầu vì người đàn bà này** (DA.ii.545). Nghe gi**ả**ng xong, Ambapālī thỉnh Ngài và Tăng Đoàn đến tho thực tại vườn của mình ngay ngày hôm sau. Sau b**ữa ăn, Ambapālī hiế**n t**ặ**ng khu vườn Ambapālivana của mình đến đức Phât và chư Tăng (xảy ra khoảng 10 năm trước khi Ngài nhập di**ệt). Đứ**c Phật ch**ấ**p nh**ậ**n s**ự cúng dườ**ng này và **ở lại đây mộ**t th**ờ**i gian trước khi đi đến Beluva. Đây là chuyến thăm Vesāli lần cuối cùng c**ủa đứ**c Ph**â**t, b**ốn tháng trướ**c khi Ngài nh**â**p di**ê**t.

12.380 Này các Tỳ khưu, sống chánh niệm:381 Ở đây, Thế Tôn đặc biết quyết định day quán niêm (satipatthāna) để chư tăng thiết lập quán niệm khi họ nhìn thấy *Ambapālī*. Trong kinh văn, sống chánh **niệm** (sato) **đế**n từ **độ**ng từ sarati, hãy s**ố**ng trong chánh ni**ê**m (an trú chánh ni**ệm**); hiểu biết rõ ràng tường tận (tỉnh giác, sampajāno) đến từ động từ sampajānāti, hiểu tường tân. Có nghĩa là ta nên sống với cả chánh ni**ê**m và hi**ế**u bi**ết rõ ràng tườ**ng t**â**n. Quán thân trong thân và vân vân: điều gì nên được giải thích ở đây, chúng tôi sẽ nói ở [chú giải] của phẩm Mahāsatipatthāna. 382

15. [MC 95B] Mâu xanh: chữ này đã tư đủ nghĩa. Có mầu sắc xanh... chỉ các đặc tính của nó. Ở đây mầu tư nhiên của chúng không phải là mầu xanh; điều này

Nói v**ề người con, Ambapālī có mô**t con trai v**ớ**i vua **Bimbisāra** tên là Vimala-Kondañña, anh em cùng cha khác m**ẹ** v**ớ**i Ajātasattu. Sau khi gặp đức Phật ở Vesāli, vì có ấn tượng sâu sắc với thần thái của Ngài, Vimala-**Kondañña đã xuấ**t gia, gia nh**ập đoàn thế Tăng già và nghe đứ**c Ph**ậ**t gi**ả**ng giáo pháp **ở** đây, sau môt thời gian ngắn, Vimala-Kondañña chứng quả Arahatta. Vimala-Kondañña gi**ả**ng cho m**ẹ nghe để** m**ẹ** ch**ứ**ng qu**ả. Đây là vị trưở**ng lão n**ổ**i ti**ế**ng. Chúng ta có th**ế** tìm th**ấ**y k**ê** c**ủ**a Vimala-Kondañña **ở Trưởng Lão Tăng Kê** s**ố** 64 (Thag. vs. 64). Đoc DPPN I tr. 155-156.

<sup>&</sup>lt;sup>380</sup> Đã sửa con số 13 thành 12 cho đúng với chánh văn trong kinh tang.

<sup>&</sup>lt;sup>381</sup> Trích **ở** Mil 378.

<sup>&</sup>lt;sup>382</sup> Bài kinh trong DN được coi là một trong những bài kinh quan tr**o**ng nh**ấ**t trong kinh t**a**ng Ph**â**t Giáo. Các chi ti**ế**t quan tr**o**ng tìm th**ấy trong kinh này cũng đượ**c tìm th**ấ**y trong MN**, đượ**c chia ra hai phần, mỗi phần trình bầy một bài kinh riêng – Kinh Satipatthāna và Kinh Saccavibhanga (DPPN s.v.).

được nói ra vì họ (các công tử Licchavī) sử dụng mỹ phẩm mầu xanh. Trong trang phục mầu xanh: quần áo trang nhã lộng lẫy của họ, gấm lụa của họ không gì khác ngoài mầu xanh. Với đô trang sức mầu xanh: trang điểm bằng châu báu mầu xanh và hoa mầu xanh. Các cỗ xe của họ cũng kết bằng châu báu mầu xanh, bao phủ bằng vật liệu mầu xanh, cờ mầu xanh tung bay, và buộc ngựa xanh. Ngay cả roi và gây cũng mầu xanh. Các mầu khác cũng được giải thích cùng một cách thức như thế.

16. Đụng phải: va phải. Tại sao cô (je) Ambapālī: cô (je) là danh từ để xưng hô. Có nghĩa là: "Này phu nhân (bhoti) 384 Ambapālī, vì sao?" Một cách viết khác là "nếu... thì" ("kiñ ce"); nghĩa giống nhau. Với cả vùng đất ngoại ô của Vesāli này (sāhāraṃ): 385 với miền thôn quê này. Các công tử Licchavi búng ngón tay: họ đặt hai ngón tay vào với nhau rồi búng. Vì cô gái vườn xoài này: vì người đàn bà nhỏ nhoi này.

17. [MC 96] Bất cứ ai trong số các ông, các tỳ khưu (dịch theo Maurice Walshe, LoDB, p. 243; nếu có tỳ khưu nào): đây là sở hữu cách (bhikkhūnam:

Nº II 249,5 viết là bho ti có lẽ hay hơn. Vì bhoti là tiếng danh xưng lịch sự dành cho người đàn bà cao quý đáng tôn kính, trong khi đó, bho là danh từ quen gọi người ngang hàng với mình hay thấp kém hơn, chữ bho có thể thích hợp với một cô gái bán dâm hơn.

Nghĩa đen là "cùng với thực phẩm của nó", "với lãnh thổ phụ cận của nó" (PED) nghĩa là lợi tức của nó (Walshe, trang 568, chú thích 386).

<sup>&</sup>lt;sup>383</sup> SS b**ỏ** ch**ỗ** này.

any of you, bhikkhus) mang ý nghĩa của phương tiện cách: "những thanh niên Licchavis chưa được các tỳ khưu nào nhìn thấy." Nhìn thấy: trông thấy. Nhìn chăm chăm: nhìn đi nhìn lai. Mang lại: nghĩa là tao ra. B**ằng ý tưở**ng c**ủ**a các vị, hãy mang hình **ả**nh nhóm<sup>386</sup> thanh niên *Licchavis* này đến gần với nhóm chư thiên ở Tāvatimsa (cối Ba Mươi Ba), tạo hình ảnh đó, mang hình ảnh đó gần lai. Điều này có nghĩa là: các chư thiên cư trú ở cõi *Tāvatiṃsa* đẹp để và trong y ph**u**c nhi**ề**u m**ầ**u **như mầ**u xanh gây khoan khoái d**ề** chiu như thế nào, các vua Licchavis cũng giống như vây. Nên nhìn các vua này ở tầng lớp các chư thiên cõi **Tāvatim**sa.

Nhưng tại sao Thế Tôn, trong nhiều phẩm kinh, Ngài đã day chư Tăng đừng để mắt tâp trung vào thân thể (sắc) và cứ thế [với các giác quan khác], ở đây sao lại đặt nặng việc kêu gọi 387 chư Tăng nắm lấy hiện tượng như vậy? Vì lợi ích cho các vị này. 388 Họ nói ở đó có nhi**ều tăng** n**ổ** lực còn mềm yếu. Để mong cho họ thà**nh công, để** làm cho h**o** nhi**ệ**t tình s**ống đờ**i xu**ấ**t gia, đức Phật nói "Đời lãnh chúa toàn hảo như vậy dễ có lắm, nếu chiu chăm chỉ sống đời rũ bỏ tất cả" Và để tỏ rõ đặc điểm của cuốc đời là vô thường, [546] ngài nói

<sup>386</sup> B vi**ế**t là *sadisaṃ\* (người đồng hành, giống như) thay vì chữ* parisa**m\* (ngườ**i cùng h**ô**i).

Vi**ế**t là *niyojeti* thay vì ch**ữ** *niyoyeti* không có trong t**ự điể**n; B vi**ế**t là *uyyojeti*.

<sup>&</sup>lt;sup>388</sup> Sv-p**t II 185,20 đưa ra ví dụ** của t**ỳ khưu** *Nanda*, **ngườ**i **đượ**c đức Phật hứa rằng vị này sẽ có được 500 người đàn bà xinh đep làm vơ nếu chiu sống đời tư viên (Th 157 ff., Ud 21 ff., Ja I 91).

như vầy: "Chẳng mấy chốc, tất cả các thanh niên này s**ẽ** bị *Ajātasattu* t**ậ**n di**ệ**t." \* Nên Ngài nói th**ế để** t**ỏ** rõ đặc điểm của cuốc đời là vô thường, nghĩ rằng vị tặng nào đứng ở đó nhìn thấy sư rưc rỡ vương giả hoàn hảo của các thanh niên này, nhờ nhận ra rằng ngay đến cái lông lấy rưc rỡ ấy cũng sẽ tiêu tan, các vi ấy sẽ tu tâp phát triển nhận thức về vô thường và nhờ vậy chứng quả vi arahatta với bốn vô ngai giải (patisambhidā).

\*Đoc S ii 268: Phẩm Block of Woods, đoc Bhikkhu Bodhi, CDB I, p. 709; Ph**ấ**m C**ỏ Rơm, TƯBK 2**, trang 467-8.

- 18. [MC 97] Mong Thế Tôn chấp thuận: Tại sao các công tử này v**ẫ**n mời Ngài, dù h**o đã biế**t v**ề** lời mời của Ambapāli? Bởi vì các công tử này không tin cô ấy và vì phép xã giao thông lệ. Họ nghĩ, "Cô ấy là người sa đọa. Có thể cô ta nói dối là đã mời 389 Ngài, chứ thực ra không thỉnh mời Ngài." Và đây chỉ là phép lịch sự, sau khi nghe giảng pháp, tới lúc về, ra về sau khi đưa ra lời th**ỉ**nh m**ờ**i.
- 2.5. Chú giải về Bắt Đầu An Cư Mùa Mưa (Nhập Hạ) ở Làng *Beluva*
- 21. [MC 98] Làng Beluva: Làng nằm dưới chân núi<sup>390</sup> g**ầ**n *Vesāli*. 391

<sup>&</sup>lt;sup>389</sup> B vi**ế**t là *nimanteri* thay vì ch**ữ** *nimantesiṃ*; trong m**ạch văn,** thì quá kh**ứ chính xác hơn.** 

<sup>&</sup>lt;sup>390</sup> B vi**ế**t là *Pātaligāmo*.

<sup>&</sup>lt;sup>391</sup> Beluva n**ằ**m sát ngay bên ngoài c**ổ**ng thành *Vesāli* (Skp III 165), phía Nam thành ph**ố** này (Ps II 571). Ta có th**ể** tìm th**ấ**y câu này cho đến hết chương này ở Skp III 201-205.

22. [MC 99] Nơi có ban bè cư trú và cứ thế: "ban bè" chỉ có nghĩa thế thôi. Người quen: những người mới thấy, sau khi gặp nhiều nơi, những người không thân cân như ban bè. Những người thân thiết: những bạn thân, hết lòng tận tụy và có thiện cảm. Câu này nghĩa là: bất cứ nơi nào các tỳ khưu có ban bè trú ng**u, hãy để** các vị **ấy an cư mùa mưa** (vassa) ở đấy. Tai sao Ngài nói th**ế**? Vì để các v**i ấ**y sinh hoat thoải mái. Làng *Beluva* không có đủ chỗ ở cho các tỳ khưu, lai thiếu thốn vật phẩm khất thực. Nhưng chung quanh *Vesāli* có nhiều chỗ ở, và dễ kiếm vât phẩm khất thưc. Nên Ngài m**ới nói như vậ**y. T**ạ**i sao Ngài không gi**ả**i tán họ sau đó bằng cách nói rằng, "Hãy đi đến bất cứ nơi nào thuân tiên"? Vì lòng từ bị với họ. Họ nói, Ngài nghĩ như vầy: "Chỉ trong mười tháng, Ta sẽ nhập diệt. Nếu các t**ỳ khưu đi xa, họ** sẽ không thể thấy Ta lúc nhập diệt. Rồi họ sẽ có hối tiếc này: "Bậc Đạo Sư, ngay cả chuyên nhập diệt, 392 cũng chả cho chúng ta biết. Nếu biết thế, chúng ta sẽ không đi xa nơi này để an cư. 393 Nhưng nếu tất cả tỳ khưu ở quanh *Vesāli*, họ sẽ đến tám lần mỗi tháng và lắng nghe lời giảng và đón nhận lời khuyên của *Sugata* <sup>394</sup> (**Thiện Thệ**) " Do đó, Ngài mới không giải tán ho.

<sup>392</sup> SS vi**ế**t là *santo* thay vì chữ *Satthā parinibbāyanto*.

<sup>&</sup>lt;sup>393</sup> Thay vì ch**ữ** *vasissāma***, B viết là** *vaseyyāma* **(độ**ng t**ừ ở** tr**ạ**ng thái mong ước) phù hợp với thì của chữ *jāneyyāma*.

Norman dịch chữ Sugata là "người có cung cách đặc biệt tốt đep nào đó", Griffith (1994, tr. 210, chú thích 5) xác nhân sư ki**ê**n có th**â**t là các nhà chú gi**ả**i b**ả**n x**ứ ở Ấn Đô**, Trung Hoa và Tây T**ang chú ý đế**n khuôn m**ẫu "di chuyển" là thay đổi đi**a điểm có thể giúp cho giải thoát.

23. Trầm trọng: khó chịu đựng. Cơn bệnh: bệnh bất thường. Mạnh mẽ: đau dữ dội, mãnh liệt. Làm chết được: 395 có thể làm cho người ta chết. Ngài chịu đựng, giữ chánh niệm: Ngài thiết lập chánh niệm (sati) rất thuần thục và dùng trí (ñāṇa) 396 cương quyết chịu đựng. Không băn khoăn bối rối lo âu [HT Minh Châu, Ñāṇamoli (LBAPC tr. 299); Walshe: không một lời ta thán]: Ngài chịu đựng, vì chận đứng chu trình dưới hình thức cảm giác liên tục 397 nên Ngài không cảm thấy đau hay khổ. [547] Không nói lời nào: không nói chuyện. 398 Không thông báo: có nghĩa là không báo tin, 399 không khuyến bảo nhắc nhở hay lời giáo huấn. Lấy sức: lấy cả hai sức sẵn có từ trước và sức từ quả vị chứng được (phala-samāpatti). 400 Sau khi đã đè nén (nhiếp phục): sau khi đã chăn đứng cơn đau.

Thay vì chữ *Māraṇ' antika\* (cận kề Tử Thần)*, SS vi**ế**t là *ajānāpetvā\* (không loan báo; đọc Vism III, đ. 41)* như vậy hình như không thích hợp.

<sup>&</sup>lt;sup>396</sup> **đó là vớ**i trí bi**ế**t rõ ràng là c**ả**m giác *(vedāna)* này là không t**ồ**n tại lâu, kh**ổ** và vô ngã (Sv-p**t** II 186,2-4).

Trong thời gian bịnh này, Sakka đã chăm sóc Đức Phật, phục vụ Ngài (**làm thị giả**) và mang trên đầu mình phân của đức Phật trong thời gian Ngài bị kiết lỵ trầm trọng (Dhp-a III 269 ff.)

<sup>&</sup>lt;sup>398</sup> SS vi**ế**t là *ajānāpetvā\* (không loan báo)* thay vì ch**ữ** *anavhetvā*.

<sup>&</sup>lt;sup>399</sup> B vi**ế**t là *na apaloketvā\** thay vì ch**ữ** *ajānāpetvā***.** 

Jhāna-samāpatti là tám jhānas vốn là sự chứng đạt của người đệ tử chưa chứng Đạo lộ, trong khi đó cũng những jhānas đó liên kết với Quả của Đạo lộ là phala-samāpatti, sự chứng đạt của các bậc Thánh. Phala-samāpatti là đi vào trạng thái Nibbāna (niết bàn) và lưu lại trong trạng thái ấy một thời gian đáng kể (Vajirañāna, trang 455-63).

Sức sống (mạng căn) (jīvita-saṅkhāra): 401 Ở đây sinh mang tư nó là sức sống nhờ đó sinh mang được đẩy tới; khi bị ngắt đoan, nó được nối lai bằng cách tao nên môt nối kết 402 Sức sống cũng có thể là yếu tố tựu thành kết quả; đó là điều kinh văn muốn nói tới ở đây. Sau khi quyết định (adhitthāya): 403 đây là ý nghĩa tóm tắt: bằng cách tập trung vào sức sống và bằng cách ti**ế**p t**u**c s**ống bình thườ**ng trong lúc b**ê**nh tr**ầ**m tr**o**ng này, **hãy để** cho Ta hoàn t**ấ**t s**ư** thành t**ư**u k**ế**t quả vốn dĩ có thể ổn định sinh mạng này. 404 Tuy nhiên không ph**ải là đứ**c Ph**ât đã thành tư**u k**ế**t qu**ả trướ**c kia hay sao? Phải, Ngài đã. Nhưng đó là sư thành tưu ngắn hạn (khaṇika-samāpatti); thành tựu ngắn hạn đè nén cơn đau khi người ta trú ở trong [trang thái] thành tưu

<sup>&</sup>lt;sup>401</sup> Hãy so v**ớ**i Divy, trang 203. *Saṃkāras* (ý chí, có ch**ủ** ý, c**ố** ý) hành động như là nguồn nhiên liệu cho cá nhân con người ti**ế**p tục hi**ệ**n hữu trong luân h**ồ**i. Ý chí g**ắ**n sâu vào b**ả**n ch**ấ**t tâm lý con người, đóng sâu vào ham muốn tiếp tục hiện hữu. Đây là chữ *Saṃkāras* được dùng kèm với chữ *āyu* hay *jīvita* có nghĩa là sức sống (Hamilton, trang 78).

<sup>&</sup>lt;sup>402</sup> RFG ngờ rằng sự gi**ống nhau này cũng hợ**p lý, ví dụ, khi sợi chỉ bị đứt, mình th**ắ**t m**ột nút để nổ**i hai s**ợ**i l**ạ**i với nhau.

<sup>&</sup>lt;sup>403</sup> Danh t**ừ** *adhiṣṭhāna* c**ủa Sanskrit tương đương với độ**ng t**ừ** adhitthāti của Pāli là môt trong những thuật ngữ Phật Học quan trong nhất trong phái *Mahāyāna*. Đó là "lực duy trì" đôi lúc có sư hi**ê**n hữu của y**ế**u t**ố** liên t**u**c v**ới cường đô** m**a**nh và thường được tập trung vào những cả quyết hay những thệ nguy**ệ**n riêng bi**ệt nào đó. Chính vì nhờ** hành vi *adhiṣṭhāna* đức Ph**â**t có thể khi**ế**n cho s**ư** th**i** hi**ê**n *(nirmāna)* luân chuy**ể**n của mình tiếp tục hoạt động khi Ngài đã thôi thị hiện. Để có thêm chi ti**ết, xin đo**c Eckel, tr. 90-94.

<sup>404</sup> S**ử**a *jīvitā* thành *jīvita*.

đó. 405 Ngay khi xuất ra khỏi thành tưu ấy, cái đau một lần nữa quay lai boc lấy thân người như đám bèo sau khi bị mi**ế**ng g**ổ** hay hòn s**ỏi rơi xuống nướ**c xua tan **đi,** môt lần nữa quay trở lai bao phủ mặt nước. Nhưng sư thành tưu đat được dưới hình thức tuế quán chính (mahāvipassanā) 406 giải thoát các nhóm bảy sắc thể và b**ả**y phi s**ắ**c th**ể** *(rūpa-sattakaṃ arūpa-sattakaṃ)* **ra** khỏi tất cả các bui râm, các vướng mắc và đè nén cơn đau rất tài tình. Như thể một người khi nhẩy vào hồ nước và lấy tay chân cẩn thân đẩy đám bèo ra xa, đám bèo **ấ**y sau m**ô**t th**ờ**i gian dài quay l**a**i bao ph**ủ** m**ă**t nước môt lần nữa, giống như thế, khi người xuất ra khỏi trạng thái ấy, cơn đau chỉ trở lại sau một thời gian dài. Như vậy, Thế Tôn, vào ngày ấy, bởi vì khi Ngài đã thiết lập tuế quán mới (abhinava-vipassanā) trong lúc ngồi ki**ết già dướ**i c**ôi cây đa**i Bồ Đề (Mahābodhi), đã giải thoát các nhóm bảy sắc thể và bảy phi sắc thể ra khỏi tất cả các bụi rậm, vướng mắc và hòa trộn 407 chúng qua mười bốn cách và đè nén cơn đau bằng tuê quán chính. Ngài đã đat được thành tưu này, nghĩ

Trạng thái vật lý của người ở trạng thái *phala-samāpatti* gi**ống như** ở trong trạng thái *jhāna-samāpatti* (*Vajirañāna*, tr. 463).

Mười tám tuệ quán chính được đề cập tới ở Vism 628. Khi hành giả tu tập phát triển các tuệ quán này, vị ấy có được sự hoàn toàn thanh tịnh của trí tuệ vốn vẫn còn thế tục, và đạt tới giai đoạn quán tưởng cuối cùng (*Vajirañāna*, tr. 393*ff*.).

TSS viết là *santetvā* thay cho chữ *sannetvā*; cả hai chữ này đều rất tối nghĩa. Chữ này nên được thay bằng chữ **có nghĩa** là "làm cho dịu xuống", "làm cho mềm mại" như *sinehetvā* (Sv-pṭ II 187,8). RFG cho rằng *santetvā* có thể dựa trên động từ rút ra từ một danh từ là động từ *santeti* (< *śantayati* ) có nghĩa là "làm cho dịu xuống".

rằng: "Đừng để cơn đau này khởi lên trong mười tháng nữa." Thât vây, các cơn đau bị thành tưu này đè nén đã không xảy ra trong mười tháng. 408

24. Lành bênh: một lần nữa lành bênh sau cơn đau. [MC 100] Như thể thân con trở nên yếu đuối *(madhuraka-jāto):* 409 có c**ả**m giác n**ặ**ng n**ề**, c**ứng đờ**, 410 như thể bị đâm trên giàn cốt trói. 411 Không rõ ràng: không biểu lộ ra, vì những lý do nào đó. Tất cả mọi thứ (dhammā) đều trở nên không rõ ràng với con: Ngài *Ānanda* gi**ả**i thích r**ằ**ng nh**ữ**ng **đối tượ**ng quán ni**ê**m (sati-patthāna dhammā) 412 trong tâm thức ngài không còn rõ ràng nữa. Nhưng vi trưởng lão này đã hoàn toàn thông thu**ô**c các l**ờ**i gi**ảng trong kinh điể**n (tanti\*-dhammā: tanti nđ: qiữ qiềng mối).413 Ngài nói

 $<sup>^{408}</sup>$  Có ph**ả**i câu này ng**ụ** ý r**ằng mườ**i tháng **ấy đã xả**y ra trong khoảng giữa cơn đau đầu tiên trong "hồi" này và cơn đau lần thứ hai ở *Kusinārā?* Nếu thế, nhà chú gi**ải đã tính toán mườ**i tháng này như thế nào?

<sup>409</sup> Câu văn gợi hình như tranh này, như là lời diễn đạt sự chán nản, sư mêt mỏi thường dùng, có thấy ở những nơi khác như DN i 99, SN V 153, AN III 69. Trong bản dịch khác (KS III, trang 90, chú thích 2), câu này được dịch là "yếu như cây leo."

<sup>&</sup>lt;sup>410</sup> Sửa *thaddhā* thành *thaddha*.

<sup>&</sup>lt;sup>411</sup> B vi**ế**t là *puriso viya*, **có nghĩa là "giống như ngườ**i **ở** trên giàn côt trói".

<sup>412</sup> Cf. Spk II 309,5 pariyatti-dhammā.

<sup>413</sup> Vi lu**ân sư Buddhaghosa hình như cố** g**ắ**ng bào ch**ữ**a cho *Ananda* là b**ậ**c trí r**ộ**ng *(bahussutta)* ch**ố**ng l**ạ**i câu nói có th**ế** có là Ngài đã không được phép tham dự lần tập kết đầu tiên (vì lúc **ấy Ananda chưa chứ**ng qu**á** Arahant). **Nghĩa củ**a ch**ữ** *dhammā* trong m**ạch văn bình dị này mơ hồ** vì ch**ữ** này ho**ặ**c là áp d**u**ng vào suy ng**hĩ riêng củ**a Ngài *Ānanda* hay vào giáo

pháp của đức Phật như Bốn Sự Thật Cao Cả. Về nghĩa của chữ này, Gombrich (1996, tr. 24 f.) đề nghị rằng cả hai nghĩa ấy hợp nhất với nhau trong mạch văn này. Một bản tiếng Hán viết là: "Con không thể đọc lại giáo pháp mà con đã nghe" (DT I, trang 387), nhưng trong các bản Hán văn khác lại không nói gì về sự lẫn lộn của Ānanda. Vị luận sư này đã có thể phân biệt được sự thiếu hành thiền với trí hiểu biết về kinh điển của Ānanda (Freedman, trang 388-90, 475).

Ngài Minh Châu dịch dhammā là 'phương hướng': 'mắt con mờ mịt không thấy rõ phương hướng' [so với câu dịch của YGA: ngay cả các giáo pháp (dhammā) đã trở nên không rõ ràng với con].

Điều đáng nói ở đây, giống như lời dịch của Ngài Minh Châu, không có một bản tiếng Anh nào nói chữ 'dhammā' trong mạch văn này có nghĩa là giáo pháp của đức Phật mà Ānanda lẫn lộn cả. Chỗ này, bản của:

- Sister Vajīra và Francis Story dịch dhammā là senses: "với con, mọi thứ mọi cái chung quanh đã trở nên mờ mịt và các giác quan của con đã yếu đi không còn hoạt động hữu hiệu: everything around became dim to me, and my senses (dhammā) failed me." Đoc LaDB, tr. 28.
- T. W. Rhys Davids d**ich dhammā là faculties: "vớ**i con, tr**ờ**i đất đã trở nên mờ m<u>i</u>t và mọi <u>khả năng nhận định phán xét</u> của con không còn rõ ràng nữa: the horizon became dim to me, and my faculties (dhammā) were no longer clear." Đọc Dial. II, tr. 107.
- Maurice Walshe dịch dhammā là things: "Vì cơn bệnh của Thế Tôn, nên con đã mất hướng và với con mọi việc đều không rõ ràng: I lost my bearings and things (dhammā) were unclear to me because of the Lord's sickness." Đọc LoDB, trang 244-5.
- Bhikkhu Ñāṇamoli dịch dhammā là ideas: Con không thể thấy rõ, tâm ý của con tất cả đều không còn rõ ràng": I could not see straight, my ideas (dhammā) were all unclear. Đoc LBAPC, tr. 299.

thể: ngài đang đề cập tới việc Thế Tôn chưa để lại lời chỉ giáo cuối cùng.

- **25**. [**Không phân biệt**] **trong, ngoài**: không giảng theo cách truyền thừa giáo pháp, cũng không cho cá nhân thuộc tầng lớp, giai cấp nào.
  - •Nếu ai đấy nghĩ rằng: [548] "Ta sẽ không giảng giáo pháp như vậy như vậy cho người khác", đó

Nhưng trong trường hợp sau đây (A iii 69), "dhammā" có nghĩa là giáo pháp: phẩm này đại khái nói đến đệ tử của một vị tỳ khưu muốn hoàn tục vì thân người đệ tử này như thể bị đánh thuốc mê, trở nên mất hướng, giáo pháp không còn rõ ràng nữa. Sự dã dượi buồn ngủ chiếm lấy tâm can người đệ tử. Người ấy không hài lòng với đời sống tâm linh của mình và đã nghi ngờ giáo pháp. Vị tỳ khưu đưa người đệ tử này đến gặp đức Phật và được Ngài giải thích có năm lý do. Ai sống:

- (1) không b**ả**o v**ệ** các giác quan (**căn**),
- (2) không ăn uống tiết độ,
- (3) không chú tầm c**ả**nh giác (không gi**ữ** chánh ni**ệ**m),
- (4) không quán chi**ế**u soi xét nh**ữ**ng ph**ẩ**m ch**ấ**t thi**ệ**n lành,
- (5) không chuyên chú tu t**ập các phương tiệ**n tr**ợ** giúp giác ng**ộ**...

nên thân người ấy như thể bị đánh thuốc mê... giáo pháp không còn rõ ràng với người ấy nữa... và do vậy, nghi ngờ giáo pháp.

Sau khi được nghe đức Phật giải thích năm lý do trên, vị đệ tử này đã biết bảo vệ các giác quan, biết ăn uống tiết độ, biết chú tâm cảnh giác, biết quán chiếu soi xét những phẩm chất thiện lành, và biết chuyên chú tu tập các phương tiện trợ giúp giác ngộ... nên giáo pháp trở nên rõ ràng, hài lòng, hoan hỉ với đời sống tâm linh, hết nghi ngờ giáo pháp và sau đó đã chứng quả Arahant. Đọc phẩm Thân Giáo Sư (BKTC 2, tr. 417f); Bhikkhu Bodhi, NDB, phẩm Preceptor, tr. 684f.

- được gọi là giảng giáo pháp trong nội bộ, "mật truy**ề**n".
- •Nếu ai đấy nghĩ rằng: "Ta sẽ giảng giáo pháp như v**ậy như** v**ậy cho người khác", đó đượ**c gọi là giảng giáo pháp "cho mọi người."
- •Nếu ai đấy nghĩ rằng: "Ta sẽ giảng giáo pháp như vây như vây cho người này, đó được gọi là giảng giáo pháp "cho cá nhân, người bên trong."
- •Nếu ai đấy nghĩ rằng: "Ta sẽ không giảng giáo pháp **như vây như vây cho người này, đó đượ**c goi là giảng giáo pháp "cho cá nhân, người bên ngoài." Điều này có nghĩa là đức Phật giảng không theo cách trong, cách ngoài đó.

Không có gì mâu thu**ẫ**n v**ớ**i chuy**ệ**n n**ắ**m lá si**msapā ở** SN 56.31 c**ả**. **Đọ**c Walshe, LoDB, chú thích 388, trang 568f. Đọc TƯBK 5, Phẩm Rừng Si**msapā, tr. 635.** 

Cái nắm tay của Đạo Sư 414 (ācariya-muṭṭhi): ở thế gi**ớ**i ngoài kia<sup>415</sup> có cái g**ọ**i là cái n**ắ**m tay c**ủa Đạo Sư:** khi họ còn trẻ, họ không nói với ai cả, nhưng khi trên qiường hấp hối, vào những giây phút cuối cùng, ho trăn trối với để tử ruôt. Nhưng Ngài chỉ cho thấy rằng Như Lai đã không giữ lai bất cứ điều gì bằng cách nắm tay lại và để riêng, nghĩ rằng, "Ta sẽ nói điều này khi Ta về già, vào dip cuối cùng." Hoặc là Ta... Tăng đoàn: Bản thân Ta sẽ lãnh đao Tăng đoàn, ý muốn đề cập đến Ta: nghĩa câu này là nên có sư đề cập theo nghĩa là Ta nên được đề cập tới; hãy để Tăng

<sup>415</sup> **đó là trong đám ngườ**i không ph**ả**i là Ph**â**t t**ử**.

<sup>&</sup>lt;sup>414</sup> So v**ớ**i Ja II 221, 250; Mil 144.

đoàn có kỳ vong đề cấp đến chỉ một mình Ta thôi. 416 Sau sư nhập diệt của Ta hoặc là cứ để người ta nghĩ rằng chuyện *lãnh đạo* này không xảy ra, hay c**ứ đế** b**ấ**t cứ lãnh tụ nào nghĩ rằng: "Hãy để chuyện ấy xảy ra như thế này thế kia." 417 **Không có chuyện như vậy**: Không có chuyện đó trong Ta vì Ta đã bỏ hết ganh tỵ và đố ky khi Ta ngồi dưới gốc cây Bồ Đề. Vì thế tại sao vị ấy (sa kim): tai sao (kim) vi ấy (so). 418 Đã tám **mươi:** tám mươi tuổi. 419 Điều này được nói ra để chỉ cho thấy tuổi Ngài đã đến năm cuối cùng của đời mình. Nhờ những dây (vegha-missakena): 420 nhờ những sơi

<sup>416</sup> So với Dhp-a I 139 (nói về *sự mong đợi cầm đầu đoàn thể* ' Tăng già của Devadatta: Đề Bà Đat Ta).

<sup>417</sup> Cú pháp, **cách đặ**t câu không rõ ràng. Có th**ể** bị m**ấ**t ch**ữ** (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>418</sup> B**ản chính văn không viế**t hai chữ *sa ki***ṃ nhưng hai chữ** này có trong DN II 100, chú thích 3.

Thật hợp lý khi giả định rằng câu này được viết thành hai chữ, và chữ sa là tiếng Sanskrit. Ở đây nó đồng nghĩa với Như Lai *(Tathāgato)* và các chữ *liên quan đại danh tự* khác dị âm đồng nghĩa để tránh lập lai sau đó. *Nguyên văn: Kiṁ Ānanda* Tathāgato bhikkhu-samgham ārabbha kiñcid eva udāharissati ?: Lại nữa (vì Như Lai không phải là người lãnh đạo đoàn thế Tăng Già) làm sao Như Lai (vi ấy) nói lời di giáo cho các tỳ **khưu đượ**c? (Ki $\dot{m}$  = sakim).

<sup>419</sup> Đây là lần duy nhất đề cập tới tuổi tác của đức Phật nhập Ni**ế**t bàn; tu**ối tám mươi có thể** nghi là tính tròn (Walshe, trang 569, chú thích 390). Bản Hán văn nói "gần tám mươi".

<sup>420</sup> Vegha- được đọc khác nhau trong kinh văn: vekha-, veṭha-, vetha-, vedha-, vesa-, velu-. Truy**ề**n th**ố**ng gi**ả**i thích theo chú giái thật rõ ràng: chữ *vegha* có nghĩa là "sợi đai, dây da." Tuy nhiên, Gombrich (1987, trang 1-3) đề nghị là trong tất cả các đoan văn chúng ta đoc là *vedha-,* vốn có liên h**ê** tới *vyathā* 

dây khi sửa chữa kết nối các cỗ xe lại với nhau, 421 bánh xe, và vân vân. **Ta nghĩ:** như cỗ xe cũ, 422 nhờ những sợi dây, Ta nghĩ, nên xe tiếp tục chạy. Ngài giải thích rằng, Như Lai có bốn oai nghi được xếp đặt nhờ kết nối 423 với quả vị *Arahatta*. Để làm sáng tỏ nghĩa này, Ngài bắt đầu nói, "Ānanda, vào lúc đó". Trong kinh văn, tất cả các biểu tượng bên ngoài (sabbanimittānaṃ 424 tất cả tướng) có nghĩa là những biểu tượng vật thể [hiện tượng có thể nhìn thấy được] và vân vân. **Một số loại cảm thọ nào đó**: một số loại cảm thọ thế gian (lokiya-vedanā).

**26.** [**MC 101**] **Vì thế,** *này* Ānanda: Ngài chỉ cho thấy r**ằng khi Như Lai thoả**i mái nhờ sống trú trong thành tựu quả vị này, vậy ông cũng nên sống trú như thế với

(run rẩy, rung rinh/lung lay, lúc lắc). Như vậy "với những run rẩy khác nhau".

<sup>&</sup>lt;sup>421</sup> N II 253,2 vi**ế**t là *vāha\* (dẫn xe đi)* thay vì *bāha*. Spk III 204,10 vi**ế**t là *bālha\* (manh mẽ)*.

<sup>422</sup> Collins, 1982 (trang 230-33) có bàn về việc dùng hình ảnh cỗ xe ng**ựa để nói đế**n việc duy trì s**ự tồ**n tại của thân thể.

Với veghanena, Spk (III 204,13) viết là veṭhanena và đưa dòng chữ (v.l.\* cách viết khác là) vaḍḍhanena, vadhanena. Nó rất có thể có nghĩa là "bằng cách dùng đến..., nhờ sự giúp đỡ từ..."

Trong môi trường tu học, thuật ngữ "dấu hiệu, biểu tượng, tướng" có thể dùng để chỉ đến sự xuất hiện của các hiện tượng giác quan mang tính chất lừa đảo như là trường tồn, thỏa mãn, hay như là một bản ngã. Việc vượt ra ngoài "các dấu hiệu này" không chỉ đơn giản là vấn đề quay tâm thức đi khỏi chúng, nhưng còn hơn thế nữa, nó là việc "nhìn thấu suốt" chúng, để dưới ánh sáng của tuệ quán, chúng tan biến đi, từ đó cho phép "cảnh tượng niết bàn không biểu tượng" hiển lộ. (Harvey, tr. 194-95).

cùng muc đích. Tư mình là hòn đảo cho chính mình (atta-dīpā) 425: Ngươi hãy sống, tư mình là hòn đảo, tư

 $^{425}$   $Attar{a}$  là m**ột đạ**i danh t**ự** ph**ản thân thông thường, đượ**c dùng ở nam tính số ít cho tất cả các số và các giống tính. Cách dùng phản thân của chữ attā phải được phân biệt với cách dùng c**ủ**a *Ātman* trong truy**ề**n th**ố**ng Bà la môn (Collins, 1982, trang 73-76). *Dīpa* (Skt *dīpa* hay *dvīpa*) có hai nghĩa: "đèn" hay "hòn đảo".\* Chúng ta có thể tìm thấy hai nghĩa này trong các b**ả**n ti**ế**ng Hán. Câu châm ngôn n**ố**i ti**ế**ng này kèm v**ớ**i quy**ề**n l**ư**c c**ủ**a Dhamma, Giáo Pháp nhà Ph**â**t, nh**ấ**n m**anh đế**n sự "tự thực chứng," và bác bỏ bất cứ quyền lực bên ngoài nào, đức Phật *chỉ đóng vai trò chỉ đường* 2\* **Ó đây:** 

\* Chỉ có bản của PTS m**ớ**i d**ịch dīpa là ngon đèn ("lamps" –** Dial II, tr. 108), t**ấ**t c**ả** các b**ả**n ti**ế**ng Anh còn l**ai sau đây** đều d**ich dīpa là hòn đả**o (island):

- Nānamoli, LBAPC, tr. 300;
- Sister Vajirā, LaDB, tr. 30;
- Walshe, LoDB, tr. 245;
- F. L. Woodward, KS V, tr. 133. Woodward còn nói thêm: nghĩa "hòn đảo" của chữ dīpa thích hợp hơn nghĩa "ngọn đèn." Theo chú giải, chữ hòn đảo ngụ ý 9 tr**a**ng thái siêu th**ế: 4 đa**o l**ô**, 4 qu**ả và nibbāna. Đo**c chú thích s**ố** 2, cùng trang.
- Ngài Walpola Rahula gi**ải thích thêm: "Samsāra đượ**c so sánh v**ới đại dương (saṃsāra-sāgara), cái cầ**n thi**ế**t cho s**ự** an toàn **ở đại dương là hòn đả**o, ch**ứ** không ph**ả**i ng**on đèn." Hãy thử** so v**ới Dhp. II 5, dīpam kayirātha** medhāvī yam ogho nābhikīrati: "kẻ trí sẽ tao ra môt hòn đảo để cơn lụt không tràn ng**ập lên được." Hiế**n **nhiên ý tưở**ng v**ề** ng**on đèn ở đây mươ**n t**ừ** kinh thánh. Đọc Walpola Rahula, HBC, tr. 156, chú thích 1.

<sup>2</sup>\* Đức Ph**ật nói: "Ngườ**i ngu tán thán gi**ới đứ**c c**ủ**a Ta, ch**ỉ** có kể trí mới tán thán trí đức của Ta" (Kinh Phạm Võng, **Trườ**ng BK 1). Vì th**ế đa**o Ph**ât là đa**o trí th**ức, chính thái đô** trí th**ứ**c **ấ**y khi**ến đứ**c Ph**ậ**t gi**ớ**i thi**ệ**u khía c**ạ**nh giáo d**ụ**c th**â**t r**ất đặ**c bi**êt: đó là sư hướ**ng d**ẫ**n cá nhân t**ư** mình có mình là nền tảng, như một hòn đảo giữa đại dương. Tự mình là nơi nương dựa (attā-saraṇā): Ngươi hãy quay về với chính mình, chứ không với ai khác. 426 Lấy Giáo Pháp làm hòn đảo và lấy Giáo Pháp làm nơi nương dựa: Những chữ này được hiểu theo cùng một cách. 427 Ở hạng nhất (tamatagge: hàng tối thượng) có nghĩa là ở đỉnh cao nhất (tama-agge). 428 Mẫu tự "t"

một thái độ do tự mình suy tư kinh nghiệm và quyết định hơn là nhắm mắt theo đức Phật hay lời Phật dạy. Đức Phật khuyên các hoàng tử Kālāma không nên vội vã, thụ động hay vì cảm tình tin theo bất cứ giáo lý nào, mà nên suy tư chín chắn, sáng suốt và trầm tĩnh, dựa trên kinh nghiệm bản thân để đánh giá những lời dạy của các ẩn sĩ Bà la môn (kinh Kālāma AN 3:65). Cũng với thái độ trên, đức Phật từ chối không tự xem mình là vị lãnh đạo tối cao của Giáo Hội Tăng Già và không muốn dùng địa vị oai lực và trí đức của mình để biến đệ tử thành bãy cừu non dễ dạy dễ bảo.

Và thái độ nâng cao giá trị con người ấy được thể hiện một cách hùng hồn nhất khi đức Phật dạy chỉ có con người mới giáo dục cho chính mình, chỉ có con người mới giải thoát cho chính mình. Đức Phật chỉ đóng vai trò chỉ đường. Đọc TT Minh Châu, Trước Sự Nô Lệ Của Con Người, Tu Thư Đại Học Van Hanh, tr. 136ff.

<sup>&</sup>lt;sup>426</sup> So v**ớ**i Dh 160, 276.

Spk III 203,23-**24 thêm vào: "Giáo Pháp ở đây nên đượ**c hi**ể**u là Giáo Pháp siêu vi**ệ**t chín ph**ần". Đó là: bốn Đạ**o L**ộ**, b**ố**n Quả Vị và Ni**ế**t Bàn (KS V 133, chú thích s**ố** 2).

Woodward dịch là "đứng trên đỉnh của tối tăm" (KS V 133, chú thích 3) có lẽ chính xác hơn, bởi vì hơi khó chấp nhận một tiếp vĩ ngữ ở tỷ giảo cực cấp lại đứng trước chữ nó bổ nghĩa cho (Vajirā and Story, trang 105, chú thích số 20). Để dễ hiểu đoạn này, tôi xin dịch trọn vẹn chú thích số 20 này như sau: "Đây là điểm cùng tột, điểm nổi bật đáng kể nhất (ime aggatamā tamataggā). Sau khi đã cắt đứt từng ràng

ở giữa chữ tamatagge được thêm vào để êm tại. Câu này được nói, "Đây là những vị đứng đầu (agga-tama, tối thượng), ở đỉnh cao nhất." 429 Như vậy, sau khi đoạn lìa tất cả những gì liên kết với tối tăm (tamayoga),<sup>430</sup> [**549**] *Ānanda,* các T**ỳ khưu** này c**ủ**a Ta<sup>431</sup> s**ẽ** ở đỉnh cao nhất, ở trạng thái quý báu nhất (uttamabhāva). 432 Chư Tăng ấy sẽ ở đỉnh cao nhất của những ai (ati-agge)? Những ai muốn hoc hỏi. 433 Tỳ khưu nào hướng về bốn cách thiết lập quán niệm (satipatthāna) s**ẽ ở đỉ**nh cao nh**ấ**t trong t**ấ**t c**ả** các t**ỳ khưu**. Ngài k**ế**t lu**â**n lời giảng như vây bằng điểm tôt cùng: đao quả arahant.

## Phần chú giải về Chương Hai đến đây kết thúc.

buôc (hê phươc) của tối tăm, các tỳ khưu của Ta sẽ ở cực đỉnh, ở cấp cao nhất (ativiya agge uttamabhāve). Trong số các t**ỳ khưu ham muố**n h**o**c h**ỏ**i là nh**ững ngườ**i s**ẽ ở đỉ**nh t**ô**t cùng **ấ**y (ati-agge), nh**ữ**ng ai l**ấ**y b**ố**n cách thi**ế**t l**â**p quán ni**ê**m làm phương sách tu tấp sẽ là những người đứng đầu (vị tối thượng) trong các tỳ khưu." Đoc Sister Vajirā and Francis Story, LaDB, tr. 95, chú thích 20.

<sup>429</sup> Skp III 204,26 vi**ết là: "Đây là nhữ**ng v**ị đứng đầ**u *(agga*tama)," hay "đứng trên đỉnh của tối tăm (tama-t-aggā)." Chú gi**ải hình như chuô**ng lời giải thích thứ hai hơn.

<sup>&</sup>lt;sup>430</sup> Spk III 205,1 vi**ế**t là: *tama-sotaṃ* ( "dòng tăm tối" ).

 $<sup>^{431}</sup>$  Vi**ế**t là *mama* thay vì ch**ữ** *mam* (N $^{e}$  II 253,15).

<sup>&</sup>lt;sup>432</sup> Nó tuy**êt đối được dùng cho đạ**o qu**ả** *arahatta* hay *Nibbāna* ở Ja I 96, I 114.

<sup>433</sup> Rhys Davids đề nghị là tập ngữ này hình như đã được thêm vào sau này (Dial II, tr. 109, chú thích 1). Ch**ữ** *sikkhā* **đươ**c liên kết chặt chẽ với sư rèn luyên khi nó có nghĩa là "học hỏi" (**đo**c PED, tr. 708).

## CHƯƠNG III: Từ Bỏ Quãng Đời Còn Lai

- **3.1.** Chú giải về Gợi Ý của Thế Tôn:
- 1. [MC 102] Ngài\* (Thế Tôn) vào Vesāli để đi khất thực: Ngài vào khi nào? Ngài vào *Vesāli* sau khi rời khỏi *Ukkacela*. 434 Họ nói Th**ế** Tôn đã rời khỏi làng Beluva khi Ngài hoàn tất mùa kiết hạ (mùa mưa).435 Nghĩ rằng, "Ta sẽ đi đến Sāvatthi," Ngài quay trở lai con đường đã đi qua và tới Sāvatthi và cuối cùng đến **Tướ**ng Soái c**ủ**a Jetavana. Viên Giáo (Dhammasenāpati) 436 đảnh lễ Thế Tôn, đi đến một nơi nào đó và ở lại đây cho hết ngày còn lại. Khi các đệ tử c**ủa mình đả**nh l**ễ** [Th**ế** Tôn] và quay tr**ở** l**a**i, Ngài\*\* (Ngài này là Sāriputta) quét chỗ nghỉ trong ngày, trải

434 SS vi**ế**t là *Ukkavela. UC II viết là Ukkācela (đoc UC II tr. 851).* Đây là một làng thuộc nước Vajji, trên bờ sông Ganges (H**ằng), trên đoan đườ**ng từ *Rājagaha* đến *Vesāli,* **nhưng** g**ầ**n Vesāli hơn (Ud-a 322, DPPN s.v.).

435 Từ câu này trở đi cho đến câu (trang 217) "Nhưng Ngài nên tha thứ cho chúng tôi" được tìm thấy ở Spk III 213-19. Xem phu luc. Đó là từ đây cho đến hết đoạn trước con số [**554**] cùng chương III này.

436 Chức hi**êu này đượ**c **trao cho Trưở**ng lão *Sāriputta,* m**ộ**t trong hai đai đê tử của đức Phât, người kia *Mahā-Moggallāna*. Chức hiệu này cho thấy *Sāriputta* là bậc th**ầy thượng đẳ**ng trong việc giảng giáo pháp. Biệt tài của Ngài là ở Abhidhamma; Ngài được bi**ết đến là người đầu tiên đo**c t**u**ng Abhidhamma (As 16f.; cf. Sv I 15). Vai trò t**ổ sư về** *Abhidhamma* c**ủ**a Ngài nổi bật trong hai phẩm Sangīti \* (Phúng Tụng) và phẩm Dasuttara\* (Th**âp Thương) trong Trườ**ng B**ô** Kinh s**ố** 33, 34. Ngài thường được nói tới trong các tác phẩm về Abhidhamma (Ray, tr. 134).

mi**ếng da [để** ng**ồ**i], rửa chân, ng**ồ**i ki**ế**t già và nh**â**p quả vi thi**ền đi**nh (phala-samāpatti). Rồi Ngài xuất ra khỏi trạng thái đó vào giờ phút đã được ấn định trước, ý tưởng này khởi lên với Ngài: "Ai nhập *parinibbāna* 437 trước: chư Phật hay các đệ tử của các Ngài?" Rồi, sau khi nh**â**n ra r**ằ**ng các v**i đai đê** t**ử** nh**â**p di**êt trướ**c, 438 Ngài nhìn vào quãng đời của mình. Sau khi nhận ra r**ằng quãng đờ**i c**ủ**a mình s**ẽ** chỉ còn ti**ế**p t**u**c<sup>439</sup> có b**ả**y ngày nữa thôi, Ngài đã nghĩ đến nơi mình sẽ nhập diệt. Rồi Ngài lai nghĩ: "Rāhula đã nhập diệt ở cõi trời Ba Mươi Ba (Tāvatiṃsa) 440 có chư thiên quây quần chung quanh, t**rưở**ng lão *Aññāta Koṇḍañña* đã nhập ở *Chaddantadaha;* 441 Ta sẽ nhập diệt ở đâu? Ngài nghĩ

<sup>437</sup> Điều đáng chú ý là đông từ *parinibbāyati* cũng được áp d**u**ng cho đệ tử của đức Phật, chứ không chỉ riêng bản thân đức Ph**â**t.

<sup>438</sup> Có môt số trường hợp các để tử nhập diệt trước vì họ không thể chịu nổi khi chứng kiến cảnh Đức Phật nhập diệt. *Như* Subhadda, đoc chú thích 1014.

<sup>439</sup> SS vi**ế**t là *āyu-sankhārā pavattissanti* thay cho ch**ữ** *āyu*sa**ṅkhāro pavattati**.

<sup>&</sup>lt;sup>440</sup> *Rāhula* là con trai duy nh**ấ**t c**ủa Đứ**c Ph**ật. Đây là điề**u khác thường khi ngài *Rāhula* nh**â**p di**ê**t ở *Tāvatimsa*. Tuy nhiên, có thể có liên kết đến sự kiện là, ở cuối phẩm *Cūla-Rāhulovāda Sutta (Tiểu Kinh Giáo Giới La Hầu La, TrungBK số 147),* Ngài đã trở thành vi Arahant cùng với môt trăm ngàn crores (1 crore = 10 tri**ệu) chư thiên lắ**ng nghe (Skp III 26).

<sup>&</sup>lt;sup>441</sup> **Ngài là người đệ** t**ử đầ**u tiên c**ủa Đứ**c Ph**ật và đã đượ**c xu**ấ**t gia v**ới câu nói "***ehi, bhikkhu\*: lại đây, tỳ khưu" của Đức Phật* nay đã trở thành thủ tục chính thức. Với câu này, Ngài Ko**nd**añña t**ư đô**ng tr**ở** thành T**ỳ khưu và là Tỳ khưu đầ**u tiên *của Đức Phật.* **Khi Đứ**c Ph**ậ**t gi**ảng bài pháp đầ**u tiên, Ngài là người hi**ếu trướ**c nh**ất; nên Đứ**c Ph**â**t ca ng**ơ**i Ngài, nói hai l**ầ**n câu "Kondañña đã hiểu!" Vì vây, Ngài được biết đến với cái

v**ề ngườ**i m**e** c**ủa mình: "Me** tôi, tuy **đã trở** thành m**e** của bảy Arahant, hi**ên chưa có niề**m tin ở Ph**â**t, ở Pháp, ở Tăng Đoàn. 442 Liệu Mẹ có khả năng [chứng quả Arahant] không? Bi**ế**t là không, *nhưng* Ngài th**ấ**y bà **ấ**y có khả năng chứng quả vị của bậc Nhập lưu. Tự hỏi là mẹ mình sẽ hiểu được lời giảng của ai, Ngài nhận ra rằng mẹ mình chỉ có thể hiểu được lời giảng của mình, chứ không của ai khác. Tuy nhiên, n**ế**u Ngài không quan tâm đến mình, có người sẽ xầm xì về ngài: "Thực v**ây, trưở**ng lão *Sāriputta* đã có thể giúp người khác; ví dụ, vào ngày Ngài giảng Samacitta-suttanta, 443 hàng

tên *Aññāta Kondañña* (Vin I 12, Ud-a 371). Sau khi nghe bài pháp **đầ**u tiên c**ủa Đứ**c Ph**â**t, Kondañña và m**ôt trăm tám** mươi triều (18 crores) chư thiên đã chứng quả Nhập Giòng. Năm ngày sau khi được nghe Đức Phât giảng Kinh Vô Ngã *Tướng, ngài trở thành vi Arahant (Vin.i.13-14).* Sau khi s**ố**ng *ở* bờ sông Mandākini thuôc Chaddantadaha 12 năm, Ngài đi gặp Đức Phật để xin vĩnh biệt và với sự cho phép của Đức Phật, Ngài trở lai Chaddantadaha để nhập diệt tại đây (Spk I 218, Mp 148). *Ngoai trừ hai chữ "lai đây, t<b>ỳ khưu" để dich câu* "ehi, bhikkhu", còn tất cả các chữ Việt in nghiêng xen kế ở đây được tôi trích từ DPPN I tr. 43-44.

<sup>&</sup>lt;sup>442</sup> Đó là vì tất cả bảy người con này, bốn trai ba gái, đều đã gia nhập Giáo H**ội Tăng Già và để** bà **ấ**y s**ố**ng m**ộ**t mình (Dhp-a I 188 ff.). Có lần Ngài *Sāriputta* trở về nhà, bà đã lăng nhuc\* Sāriputta cùng với các vi tùy tùng, trong đó có cả Rāhula (Dhp-a IV 164f.).

<sup>\*</sup> Bà g**oi Ngài Sāriputta** là ucchi**tthakhādaka (ngườ**i s**ố**ng b**ằng đồ** th**ừa). Đo**c DPPN III tr. 749.

 $<sup>^{443}</sup>$  Đây là Phẩm Tâm Thăng Bằng trong BKTC, ở AN I 63f Skp III 214,31 thay vào đó lai viết là Sāriputta-suttanta. Môt số đông chư thiên có tâm an lạc\* (samacittā thầy Minh Châu dịch là tâm thăng bằng) yêu cầu đức Phât ở Jetavana giảng cho *Sāriputta* về sư an l**a**c trong hành vi thu**ô**c thân, mi**ê**ng, ý.

trăm ngàn chư thiên đắc quả Arahant, và số chư thiên hiểu được ba đao lô nhiều không thể đếm được. Vào những dịp khác, nhiều người được biết [550] là đã

Nhưng không thấy đề cập tới số chư thiên chứng quả Arahant là bao nhiệu; ph**ẩm này do đứ**c Ph**â**t thuy**ế**t ch**ứ** không ph**ả**i ngài *Sāriputta*. Tuy nhiên, người ta nói rằng sau khi nghe ph**ấ**m này, khi k**ế**t thúc các ph**ấ**m kinh *Mahāsamaya, Maṅgala,* và Cūļa-Rahulovāda, có hàng trăm ngàn chúng sanh đắc quả Arahant (Mp I 320, cf. II 174, Mil 20).

Chú gi**ả**i c**ủ**a BKTC (Mp) gi**ả**i thích ch**ữ samacittā có nghĩa là** 'có cùng tâm tưởng'. Dù sư khác biết giữa sama là "an lac" và sama là "giống nhau, bằng nhau" trong tiếng Sanskrit đã rõ ràng, nhưng theo hầu hết các thổ ngữ của Middle Indo-**Aryan, trong đó có Pāl**i, hai ch**ữ** này không th**ể** phân bi**êt đượ**c và vì v**ây ý nghĩa của chúng đã có thể** b**i** tr**ô**n l**ẫ**n với nhau. Mp giải thích chữ sama tương đương với chữ sama của Sanskrit: "Chúng được gọi là 'có cùng tâm tưởng' b**ở**i vì s**ư tương tư**, gi**ố**ng nhau trong s**ư** tinh t**ế** c**ủ**a tâm: (cittassa sukhumabhāvasamatāya samacittā); vì ho đã tao dựng nên thân th**ế** riêng c**ủ**a họ b**ẳ**ng tâm có sự tinh t**ế** như nhau (sukhume cittasarikkhake katvā). Mp đưa ra những lời giải thích khác nghĩa của chữ samacittā nhưng t**ấ**t c**ả đề**u ch**ấ**p nh**ân nghĩa 'có cùng tâm tưởng.' Bả**n Hán Tang tương đương (T I 499b1) viết là 'các chư thiên có cùng tâm **tưởng' như vậy đồ**ng ý v**ới Mp. Điề**u này ch**ỉ** rõ là bản Hán Tạng dịch từ nguyên bản hoặc là có samacittā của môt ngôn ngữ nào đó có phân biết giữa śama và sama, hay, n**ế**u d**ị**ch t**ừ** b**ản lưu la**i v**ớ**i ngôn ng**ữ** không phân bi**ê**t các nghĩa ấy, bản này đã có đính kèm lời giải thích về nghĩa "có cùng tâm tưởng." Tuy nhiên, câu "santindriyā bhavissāma santamānasā" (chúng ta hãy có giác quan an l**ạc và tâm tư an lạ**c) **ở đoạ**n cu**ố**i c**ủ**a kinh, c**ả hai đề**u liên quan đến chữ Sanskrit śama ngu ý rằng nguyên nghĩa có th**ế là "với tâm tư** an l**ạc", trừ phi ngườ**i ta c**ố tình chơi chữ** mang c**ả hai nghĩa này ở đây. Đọ**c Bhikkhu Bodhi, NDB, p. 156, chú thích 264; 266-7, pp. 1628-9.

hiểu; tám mươi ngàn gia đình được tái sanh vào cảnh gi**ới chư thiên là do đặ**t lòng tin vào v**ị trưở**ng lão này.444 Nhưng hiện giờ, ngay cả quan điểm sai lạc (tà **kiến**)<sup>445</sup> của Me mình, Ngài v**ẫn chưa thể** xóa b**ỏ**. R**ồ**i Ngài quyết định: "Sau khi giải thoát Mẹ khỏi quan điểm sai lạc xong, 446 Ta sẽ nhập diệt ở căn phòng bên trong nơi ta sanh ra." Nghĩ rằng: "Chắc chắn, hôm nay Ta sẽ xin phép Th**ế Tôn và ra đi."** Ngài nói v**ới trưở**ng lão Cunda: 447 "Này bạn hiền Cunda, hãy nói với nhóm 500 vi tỳ khưu của tôi là: 'Hãy chuẩn bị y bát, viên tướng soái của *Dhamma* mu**ố**n **đi đế**n làng *Nālaka.' "*448

<sup>&</sup>lt;sup>444</sup> M**ô**t ví d**ụ** có th**ể** nêu ra **ở đây: sau khi nghe** *Sāriputta* **giảng** xong *Anāthapindikovāda*, trưởng giả *Anāthapindika* nh**ắ**m m**ắ**t lìa đời và sanh vào cảnh giới *Tusita* (Đấu Xuất Đà) (MN III 258ff.; cf SN V 380).

<sup>445</sup> Skp III 213,35 thêm chữ mattam ("chi")

<sup>446</sup> Skp III 214,1 sửa chữ *micchā-dassana*m thành *micchā*dassanā.

<sup>&</sup>lt;sup>447</sup> Ngài là em trai c**ủ**a *Sāriputta,* gia nh**ập Tăng đoàn dướ**i s**ự** lãn**h đa**o c**ủ**a *Sāriputta* (Th-a I 261, Mp II 674). Th**ầ**y c**ủ**a Ngài là *Ānanda* (Skp II 178). Ngài là m**ô**t trong hàng lo**a**t các th**i** gi**ả** c**ủa đứ**c Ph**ât trướ**c khi *Ānanda* đư**ơ**c bổ nhi**ê**m (Skp I 258). Vi**êc săn sóc** *Sāriputta* **củ**a Ngài vào giây phút cu**ố**i cùng c**ủ**a *Sāriputta* được **nói đế**n ở SN V 161*ff.* Trong chuy**ế**n đi cuối cùng của đức Phât đến Kusinārā, Ngài có mặt và đã trải giường cho đức Phât trong vườn xoài bên bờ sông Kakutthā (DN 11 234f.). Ngài còn có tên khác là Mahācunda (đoc DPPN, III tr. 749).

<sup>448</sup> Đây là làng bà la môn ở Magadha tọa lạc trên miền đất\* gia **đình củ**a ngài *Sāriputta,* cách *Rājagaha* không xa (Skp IV 251).

<sup>\*</sup> M**e** c**ủa Ngài Sāriputta rấ**t bu**ồ**n khi b**ả**y **ngườ**i con c**ủ**a bà xu**ất gia theo đứ**c Ph**â**t, không ai ch**i**u th**ừa hưở**ng tài s**ả**n tri giá 80 crores, hay 800 tri**ệ**u ti**ề**n **Ấn Đô** th**ờ**i **ấy. Đo**c

Trưởng lão Sāriputta đã làm như thế. 449 Chư Tăng dọn d**e**p s**a**ch s**e** phòng **ở và đi đế**n ch**ỗ** c**ủ**a *Sāriputta*. Ngài trưởng lão dọn dẹp sạch sẽ phòng ở, quét dọn chỗ nghỉ ngơi của mình, đứng trước lối vào nơi nghỉ ấy và nhìn nó nói: "Thôi nhé, đây là hình ảnh cuối cùng về nơi này của Ta. Ta sẽ không trở lai đây một lần nào nữa." Rồi, với 500 vị t**ỳ khưu** quây qu**ần chung quanh, Ngài đi đế**n và đảnh lễ Thế Tôn, thốt lên lời kê này:

Con sẽ sớm di**ế**t đô, thưa đấng Che Chở Thế Gian (lokanātha), bâc Đai Hiền Trí.

Sẽ không có ngày trở lai, đây là lời ta từ cuối cùng của con.

Qu**ãng đờ**i còn l**a**i của con r**ấ**t ng**ắ**n ngủi, k**ể** từ hôm nay chỉ còn bảy ngày nữa.

Con s**ẽ đă**t thân này n**ằ**m xu**ống như trút mô**t gánh n**ă**na.

Ngưỡng mong Thế Tôn cho phép con, bach Ngài, cầu mong Sugata (Thiện Thệ) cho phép con.

Giờ giải thoát tron ven ra khỏi sanh tử luân hồi của con đã tới, tiến trình sống của con sẽ được buông trôi. 450

Bởi vì nếu họ nói "nhập diệt", những người có quan điểm sai lac sẽ trách móc là ho ca ngơi cái chết, và nếu ho nói "Không nhập diệt", những người đó sẽ nói ho nói hay v**ề lưu chuyể**n luân hồi; cả hai câu, đức Phât

Rūpasārī (còn được gọi là Surūparāsī), DPPN III, tr. 749-

<sup>449</sup> SS b**ỏ** câu này.

<sup>&</sup>lt;sup>450</sup> SS chỉ có hai dòng cu**ố**i. Cf. Skp III 214.

không nói câu nào cả. 451 Thế Tôn hỏi ngài: "Sāriputta, thầy sẽ nhập diệt ở đâu?" Khi Sāriputta trả lời: "Thưa Ngài, con sẽ nhập diệt ở căn phòng nơi con sinh ra tại làng *Nāļaka* thu**ộ**c *Magadha"*, **đứ**c Th**ế** Tôn nói: "Sāriputta, hãy làm điều thầy thấy thích hợp. Tuy nhiên các anh\* và em trai (nguyên văn: your brothers, elder and younger, trang 81) của thầy từ giờ trở đi sẽ khó g**ặp đượ**c m**ô**t t**ỳ khưu như thế**. Hãy giảng cho ho hi**ếu.**"

\* Sāriputta là con cả, không có anh hay chi. Đoc DPPN III tr. 1108-**9. Đo**c **Trưở**ng Lão Ni K**ê**, tr. 229 (Therī 141), đoc Susan Murcott, FBW, tr. 146 -153.

Trưởng lão *Sāriputta* nhân ra rằng bâc Đao Sư muốn mình có lời thuyết giảng sau khi thi triển thần thông. 452 Ngài đảnh lễ Thế Tôn và đứng lên cao như cây thốt nốt, thu ngắn người mình lai một lần nữa, [551] đảnh

<sup>451</sup> Có thể vị lu**ận sư hiể**u l**ầ**m v**ề** sự im l**ặ**ng c**ủa đứ**c Ph**ậ**t; thường thường đức Phât đồng ý bằng cách im l**ă**ng. Sư im l**ă**ng của đức Ph**ât có nghĩa là 'đồng ý' khi ngài** *Sāriputta* **xin** nhập diệt. Khi *Moggallāna* diễn đạt ý muốn nhập diệt, đức Phật trả lời: "Moggallāna, thầy có thể." (Dhp-a III 66).

<sup>&</sup>lt;sup>452</sup> Điều khác thường là đức Phật mong đợi *Sāriputta* thi triển thần thông (iddhi). Tuy nhiên, Skp III 214-15) thuật lại buổi biểu diễn thần thông của Sāriputta được gọi là sīhanikīļita\* (sư tử chăm chú vào việc thi triển), tư biểu hiện mình là mặt **trăng, mặ**t tr**ờ**i, ng**o**n núi vân vân. *Moggallāna* **cũng thế**, vì đức Phât yêu cầu, cũng thi triển thần thông giống như của Sāriputta trước khi nhập diệt (Dhp-a III 66). Ở nơi khác, sư biểu diễn th**ần thông không được đứ**c Ph**ậ**t khuy**ế**n khích, nhưng ở đây, khả năng thi triển các điều huyền diêu như thế này có th**ể được xem như là biểu tươ**ng c**ủ**a qu**ả** vi *Arahant*.

lễ Thế Tôn<sup>453</sup> và lợ lựng trong không trung cao b**ằ**ng bảy cây thốt nốt. Sau khi thi triển thần thông, Ngài Sāriputta thuyết giảng. Tất cả mọi người đã tề tưu. Vi trưởng lão này ha xuống, đảnh lễ Thế Tôn và hỏi: "Bạch Ngài, đã đến lúc con được phép rời khỏi đây chưa?" Nghĩ rằng, "Ta sẽ làm cho viên tướng soái của Dhamma này đi," Thế Tôn từ chỗ ngồi giảng pháp đứng dây và đi tới cốc có mùi hương (gandhakuti hương cốc)<sup>454</sup> của đức Phât và ngồi trên đài nam châu báu. V**i** tr**ưởng lão đi quanh ba vòng và đả**nh l**ễ đứ**c Phật từ bốn hướng. 455 Ngài Sāriputta nói: "Cách đây từ vô lương kiếp công với một trăm ngàn kalpas\* (= kappa = 1 tăng kỳ kiếp), kể từ khi con quỳ xuống chân đức Phât *Anomadassī Sammā-sambuddha*, 456 con đã nguy**ê**n xin **đươ**c g**ặ**p Ngài. L**ờ**i nguy**ên đươ**c g**ặ**p Ngài của con đã thành tựu: Con đã gặp được Ngài. Đấy là lần đầu tiên con đã thấy Ngài. Đây là lần cuối cùng con nhìn th**ấ**y Ngài. Con s**ẽ** không g**ặ**p Ngài n**ữa."** 457 Ngài

<sup>453</sup> Spk III 214,32 vi**ế**t là *Dasabala* (người có mười lực), và đoạn sau đó cũng viết như vây.

<sup>454</sup> Đây là tên của một phòng cốc đặc biệt của đức Phật nơi ngài cư ngu khi ở tu viên Jetavana (Ja I 92). Về sau tên này được dùng cũng để chỉ cho những nơi trú ngu khác của đức Phât (Mp I 226).

<sup>&</sup>lt;sup>455</sup> Khi đi vòng quanh chư thiên nào, người ấy đảnh lễ ở bốn phương (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>456</sup> Đây là vi Phât thứ bảy trong số 25 vị Phật. Một bài thuyết pháp của vi Ph**â**t này làm cho *Sarada-tāpas* (ti**ề**n thân trong ki**ếp trướ**c của *Sāriputta)* mu**ố**n trở thành đại đệ tử của vị Ph**â**t này. Ta th**ấ**y cu**ôc đố**i tho**a**i dài gi**ữ**a hai v**i** này **ở** Dhp-a I 105-12.

<sup>&</sup>lt;sup>457</sup> Nguyên văn nên được chấm câu như sau: *samiddhā: diṭṭḥā* tumhe. Ta**m** pa**t**hamam dassana**m**. Ida**m** pacchima**m** 

chắp hai tay mười ngón sáng ngời, và đi lùi lại, mặt hướng về Thế Tôn để có thể nhìn được Thế Tôn lâu; rồi Ngài nói lời chào giã biệt: "Từ giờ trở đi, sẽ không còn trở lai bất kỳ nơi nào bằng sanh tử nữa." 458 Rồi Ngài ra đi.

Có m**ô**t tr**ân đông đấ**t lan ra **đế**n bi**ể**n. Th**ế** Tôn nói v**ớ**i các tỳ khưu đứng canh Ngài: "Này các tỳ khưu, hãy ti**ễn đưa ngườ**i anh c**ủ**a các Th**ầy." Chư Tăng đi vớ**i b**ậ**c trưởng lão tới cổng. Vị trưởng lão muốn các tỳ khưu quay về, nói rằng: "Này các bạn hiền, xin vui lòng dừng lại. Hãy tinh cần," 459 và cùng với nhóm tỳ khữu của Ngài, t**ấ**t c**ả** giã t**ừ**. Nh**ững ngườ**i **đi theo ngài, than** van: "Bâc trưởng lão của chúng ta thường đi du hành và quay trở lai, nhưng lần này Ngài ra đi sẽ không trở lai nữa." Ngài nói để ho quay về: "Này các ban hiền, hãy tinh cần. Tất cả những gì do kết hợp tao thành chắc chắn sẽ xảy ra như thế này."

Trên đường về, trong suốt bảy ngày ngài Sāriputta qiúp đỡ 460 mọi người, và Ngài đến làng Nāļaka lúc

dassana**m. Puna tumhākam** dassana**m natthī ti**. RFG cho r**ằ**ng có một chữ hay một nhóm chữ đã bị mất trước chữ ditthā.

<sup>&</sup>lt;sup>458</sup> Spk III 215,20-22 cho là *Sāriputta* nói l**ờ**i giã bi**ệt khác: "Nế**u Ngài không hài lòng với những gì con đã làm qua thân miêng ý, xin Ngài vui lòng tha th**ứ** cho con. Bây gi**ờ đã tớ**i lúc con phải đi." Đây là câu được bắt chước theo lời nói cuối cùng của Sāriputta dưới đây.

<sup>&</sup>lt;sup>459</sup> Spk III 215,27-28 còn có l**ờ**i c**ụ** th**ể hơn: "Dướ**i s**ự** ch**ỉ** d**ạ**y c**ủ**a bậc có 10 lực, xin quý vị đừng sao lãng." Đọc TT Minh Châu, BKTC 4, tr. 474-6. Bhikkhu Bodhi, NDB, trang 1455-6 ve 10

Skp III 217,1 vi**ế**t là *sangaham* thay vì ch**ữ** *anuggaham.* 

chi**ề**u t**ố**i, d**ừ**ng chân **ở** g**ốc cây đa trướ**c c**ổ**ng làng. R**ồ**i người cháu trai của Ngài tên là Upaverata, đang đi ra khỏi làng nhìn thấy vị trưởng lão, đi đến gần, bái chào và đứng đó. Vị trưởng lão này hỏi người cháu: "Bà của cháu có ở nhà không?" "Dạ có, thưa Ngài." "Cháu hãy đi báo tin cho bà biết là Ta đã về. Nếu bà có hỏi, hãy nói theo lời Ta là, Ta sẽ ở lại trong làng đêm nay." Bà sẽ chuẩn bị căn phòng nơi Ta sanh ra và tìm chỗ nghỉ cho năm trăm tỳ khưu." Người cháu đi gặp bà và nói: "Bác\* con **đã về**." "Bác con **đang ở đâu?" "Ó** c**ổ**ng làng." "Về một mình hay có ai đó đi cùng?" "Có tới năm trăm tỳ khưu." "Tại sao Bác ấy tới?" Người cháu kể lại hết chuyên xảy ra.

- M**ẹ** Ngài có b**ả**y **ngườ**i con: b**ố**n trai, ba gái. Ba người em trai của Ngài Sāriputta theo thứ tư sau: <sup>2</sup>\* Upasena, Cunda (còn có tên là **Mahā**Cunda), Revata-Khadiravaniya, và ba em gái theo thứ tư là: Cālā, Upacālā và Sisūpacālā.3 \* Tất cả đều xuất gia làm đệ tử của Đức Phật và đều chứng quả Arahatta.
- <sup>2</sup>\* Đọc Rūpasārī, DPPN III, tr. 749.
- <sup>3</sup>\* **Đo**c **Sāriputta Thera,** DPPN III, tr. 1108 -1118.

Người mệnh phụ phu nhân bà la môn này tự hỏi: " Tại sao con mình l**a**i mu**ố**n mình chu**ẩ**n b**i** ch**ỗ ở** cho nhi**ề**u người thế? "Bà nghĩ rằng, "Lúc trẻ, con mình bỏ đi. Có phải khi về già con muốn hoàn tục?", bà sửa soạn lại căn phòng ngày xưa nơi Ngài sanh ra, cung cấp chỗ nghỉ cho năm trăm tỳ khưu, thắp đuốc và đưa cho Ngài. V**i trưở**ng lão cùng v**ới chư vi tỳ khưu**, vào tòa biệt thự, đi vào trong căn phòng nơi Ngài sanh ra và

ngồi xuống. Ngay khi ngồi xuống xong, Ngài giải tán chư Tăng bằng cách nói: "Các Thầy hãy về chỗ nghỉ của mình." Ngay khi chư Tăng đi khỏi, Ngài trở bịnh nặng: Ngài bị kiết ly ra máu và đau muốn chết. Ngay khi mang một cái chậu<sup>461</sup> vào, người ta đi ra. Mẹ Ngài, người mênh phu phu nhân bà la môn ấy đứng dưa cửa ở phòng ngủ của bà nghĩ rằng: "Ta không muốn bệnh tình của con trai Ta như thế này."

Tự hỏi là viên tướng soái của Dhamma này đang lưu lại ở đâu, tứ đại thiên vương (cattāro Mahārājāno)<sup>462</sup> th**ấ**y Ngài n**ằm trên giường để** nh**â**p ni**ết bàn trong căn** phòng nơi Ngài được sanh ra ở làng *Nālaka*, nên quy**ế**t định đị thăm Ngài lần cuối cùng. Các vi ấy đến, đảnh lễ Ngài và đứng đó. Vi trưởng lão hỏi: "Các vi là ai?" "Thưa Ngài, chúng tôi là t**ứ đai thiên vương." "Ta**i sao các vi lai đến đây?" "Chúng tôi đến đây để săn sóc Ngài." Ngài nói để giải tán họ: "Đủ rồi. Ta có người săn sóc. Các vi nên về đi." Sau khi ho về, Sakka, vua của chư thiên (devānaṃ indo) 463 cũng đã đến theo cách ấy. Khi vị này ra về, *Suyāma* 464 và những vị còn lại. Cả

<sup>461</sup> RFG cho r**ằng đây là chậ**u dùng trong phòng.

<sup>462</sup> Ho là bốn vị bảo vệ bốn góc của cõi chư thiên tầng thấp nh**ấ**t: *Dhatarattha* **phía Đông,** *Virūl***haka** phía Nam, *Virūpakkha* phía Tây và *Vessavana* phía B**ắ**c (DN II 207f., III 194f.). (Trường Bô Kinh phẩm 18 Janavasabha Sutta và phẩm 32 **Ātānāt**iya Sutta).

<sup>&</sup>lt;sup>463</sup> V**i này đượ**c g**ọ**i là Sakka vì ngài b**ố** thí r**ộ**ng rãi và b**ố** thí tr**ọ**n ven. Vì thống trị cõi trời *Tāvatiṃsa* \* (Ba Mươi Ba) nên Ngài được goi là *Devānam Indo*. (SN I 229, Dhp-a I 264).

<sup>&</sup>lt;sup>464</sup> Vị này là m**ộ**t *devaputta\* (thiên tử),* th**ủ lãnh chư thiên cõi** *Yāma* (**Da Ma Thiên Vương**), giữa *Tāvatimsa* và *Tusita*. Khi đức Phât giáng ha từ cối chư thiên xuống trái đất ở Sankassa.

Mahābrahmā 465 cũng tới. Ngài cũng nói như thế để mời ho về.

Người mênh phu phu nhân bà la môn thấy chư thiên đến và đi như thế, nghĩ "Không biết những vị này là ai mà cứ tiếp tuc đến chào hỏi con trai ta rồi rời khỏi đây?" Bà đến cửa phòng của vi trưởng lão và hỏi: "Này Cunda con yêu của mẹ, chuyện gì xảy ra thế?" Cunda giải thích xong rồi nói: "Thưa Ngài, đại cư sĩ nữ đã đến." Vị trưởng lão hỏi: "Tại sao mẹ đến vào lúc không thích hợp như thế này?" Bà nói "Con yêu của mẹ, mẹ đến để gặp con," rồi hỏi: "Con yêu của me, ai là người đến gặp con đầu tiên?" "Này đại thí chủ, đó là Tứ đại thiên vương." "Con yêu của mẹ, có phải con còn quan trong hơn Tứ đại thiên vương đó?" "Này đại thí chủ, họ gi**ống như ngườ**i giúp vi**ê**c trong chùa (ārāmika)." Từ khi đấng Đao Sư của con đản sanh, ho đã bảo vê Ngài, kiếm trong tay." "Con yêu của mẹ, sau khi họ rời khỏi đây, ai đển vấy?" "Sakka, vua của chư thiên tới." "Con yêu của mẹ, có phải con còn quan trọng hơn vua của chư thiên đó?" "Ô, đại thí chủ, ông ấy như người học viêc mang theo dung cu đồ nghề. Khi đấng Đao Sư của con xuống từ cõi *Tāvatiṃsa* \* (cõi trời **đấu xuất**), Sakka xuống mang theo bình bát và y của đức Phật." [553] "Con yêu của me, sau khi ông ấy rời khỏi đây, ai

Suyāma tay cầm quat bằng lông đuôi ngưu vương (loai bò, trâu lông dài), **đã tháp tùng đứ**c Ph**â**t (Dhp-a III 226, Vism 392).

<sup>&</sup>lt;sup>465</sup> V**i nàv là dân cư ở** Brahmaloka, t**ầ**ng cao nh**ấ**t c**ủa các cõi chư** thiên (DPPN, s.v. Brahmaloka). Nhưng ở đây, vi này được nh**â**n ra là *Brahmā*, th**ầ**n t**ố**i cao c**ủ**a các brahmins (bà la môn) (RFG).

đến như lửa vậy?" "Ô, đại thí chủ, ông ấy tên là Mahābrahmā, là Thế Tôn và là Đao sư của cư sĩ đấy" "Con yêu của me, có phải con còn quan trong hơn cả Đao sư của me tên là *Mahābrahmā* đó?" "Phải, đai thí chủ. Ông ta là gì? Vào ngày đấng Đạo Sư của tôi đản sanh, b**ố**n v**i** *Mahābrahmās* **tiế**p nh**â**n b**âc Đa**i Nhân (mahāpurisa) này trong lưới vàng. 466

Rồi vị mệnh phụ phu nhân bà la môn nghĩ "Quyền lực của con trai Ta lớn như thế; thực vây, quyền lực của Thế Tôn, bậc Đạo Sư của con trai Ta còn lớn đến dường nào!" Với ý nghĩ này niềm hoan hỉ năm phần 467 thình lình khởi lên và tỏa khắp người bà. Nghĩ rằng "Hoan hỉ và h**anh phúc đã khở**i lên trong m**e** ta. Bây gi**ờ** là lúc thuyết giảng cho mẹ", Ngài hỏi "Này, đại thí chủ bà đang nghĩ gì?" Bà trả lời "Tôi đang nghĩ là giới đức của con trai tôi lớn lao như thế, thế mới biết giới đức của đấng Đao Sư của con trai tôi còn phải lớn đến dường nào!" "Này, đại thí chủ, vào lúc đấng Đạo Sư của tôi sanh ra, vào lúc xuất gia từ bỏ tất cả ở bước ngo**ăc đổi đờ**i **vĩ đa**i **ấ**y, vào lúc ch**ứ**ng ng**ô** và vào lúc

466 Cf. Ja I 52. Khi v**i** b**ồ** tát này, ngay sau khi sanh ra, nhìn quanh và bước về phía bắc, vị Phạm Thiên đón nhận trẻ sơ sanh bằng ngón tay của mình và tuyên bố rằng vi này là vĩ **đa**i nh**ấ**t (Sp I 131)

<sup>&</sup>lt;sup>467</sup> Đoc ni**ề**m hoan h**ỉ** 5 b**â**c nói **ở** As 115, Vism 143. *Đó là (1)* hoan hỉ nhỏ (đủ làm dưng lông tóc), (2) hoan hỉ chớp nhoáng **như sấ**m ch**ớ**p lóe lên, (3) hoan h**ỉ như cơn mưa từ**ng gi**o**t v**ỡ** trên thân người mãi không ngừng như sóng vỡ cứ mãi vỗ vào bờ, (4) hoan h**ỉ như nhấ**c b**ổng con ngườ**i lên kh**ỏ**i m**ặt đấ**t, (5) hoan hỉ thấm nhuần khắp **cơ thể như túi đã căng đầ**y hay hang đá tràn ngập nước. Đoc Bhikkhu Ñānamoli, POP, đđ 94-99, trang 141-2.

chuyển bánh xe giáo pháp, mười ngàn cõi thế giới rúng động. 468 Không có ai được như Ngài về giới hạnh (sīla), về định (samādhi), về tuệ (paññā), về giải thoát (vimutti), hay về tuế giải thoát tri kiến (vimutti-ñānadassana).469

Ngài giảng về những phẩm hạnh của đức Phật, giải thích về các danh hiệu về đức Phật đã có và được công nhận từ lâu, "Thế Tôn là như vầy..." 470 Vào lúc bài giảng của con mình kết thúc, người mệnh phụ phu nhân bà la môn ch**ứ**ng qu**ả** Nh**ậ**p **Lưu**, h**ỏ**i con: "Upatissa, 471 con yêu d**ấ**u, t**a**i sao con làm th**ế**? T**a**i sao trước đây con không cho me nước cam lồ như thế này? Nghĩ là "Bây giờ Ta đã đền đáp me ta, người đai thí chủ *Rūpasārī* đã nuôi dưỡng ta. Chừng này đã đủ giúp me *trên đường giải thoát* r**ồi. Ngài nói "Đa**i thí chủ, xin vui lòng đi đi" để bà rời khỏi đây. Ngài hỏi *Cunda,* bây

468 **Cơn đông đất liên quan đế**n những bi**ế**n c**ố** chính trong cu**ộ**c đời đức Phât cho ta thấy rằng những biến cố chính yếu trong cu**ộc đờ**i Ngài không nh**ữ**ng quan tr**o**ng v**ớ**i s**ư** quan tâm c**ủ**a loài người mà còn đến cả toàn thể vũ tru (Ray, p. 51). Về ý nghĩa tôn giáo của cơn đông đất đi kèm những biến cố chính trong cuộc đời đức Phật, đọc Pye, p. 51.

<sup>469</sup> Trong s**ố năm yế**u t**ố** d**ẫn đế**n *Nibbāna* (ni**ế**t bàn), ba y**ế**u t**ố** đầu vừa có tính thế tục vừa xuất thế; giải thoát là yếu tố xuất thể, yếu tố cuối cùng có tính thế tuc.

<sup>470</sup> Các danh hiệu trong công th**ức này đượ**c tìm th**ấ**y ở DN I 49 (đó là: Thế Tôn là b**ấc A la hán, Chánh Đẳ**ng Chánh giác..., Phât, Thế Tôn); Ngài Buddhaghosa giải thích chi tiết ở Vism 198-213.

<sup>&</sup>lt;sup>471</sup> *Upatissa* v**ốn là tên nơi ngài** *Sāriputta* **lớ**n lên, cách thành Rājagaha không xa (Dhp-s I 88). Đây còn là tên của ngài Sāriputta. Bà me goi con là con trai, chứ không goi là tỳ khưu, trong khi Ngài g**oi bà là cư sĩ, chứ** không g**o**i là m**e**.

giờ là mấy giờ?" "Thưa Ngài, bây giờ là sáng sớm." "Vậy hãy nhóm họp chư Tăng." "Thưa Ngài, chư Tăng đã tề tưu." "Cunda, hãy đỡ Ta và giúp Ta ngồi dậy." Cunda đã làm như thế. Vi trưởng lão nói với các tỳ khưu: "Này các ban hiền, các ban đã sống nay đây mai đó với Ta bốn mươi bốn năm, nếu các ban thấy tôi có hành vi hay lời nói nào khiến bạn không hài lòng, xin các ban hãy tha thứ cho tôi." "Thưa Ngài, cho dù chúng tôi đã theo chân Ngài như hình với bóng, không có gì khi**ế**n cho chúng tôi không **hài lòng. Nhưng Ngài** nên tha thứ cho chúng tôi."

[**554**] Rồi vầng thái dương của bình minh xuất hiện, sau khi làm cho **trái đấ**t **rúng độ**ng, 472 v**ị trưở**ng lão nhập vào niết bàn không có gì còn sót lai (anupādisesāya nibbāna-dhātuyā, vô dư v **bàn**).473 Nhi**ều chư thiên và ngườ**i bày t**ỏ** lòng kính ngưỡng sâu sắc đến việc nhập diệt của vi trưởng lão này. 474 **Trưở**ng lão *Cunda đi đế*n *Jetavana* v**ớ**i bình bát

<sup>472</sup> M**ô**t v**i đạo sĩ với đạ**i lực có th**ể** khi**ến cho trái đất rúng độ**ng bằng cách tru vào đặc tính giới han của yếu tố đất (địa đại) và vào yếu tố lỏng (thủy đai) đến mức đô vô han đinh. Đây là nguyên nhân th**ứ** hai trong s**ố** tám nguyên nhân làm cho động đất nói ở DN II 108.

<sup>&</sup>lt;sup>473</sup> **Ngài đi qua các tầ**ng *jhānas* gi**ống như đứ**c Ph**ật đi nói ở** DN II 156 trước khi Ngài nhập diệt (Skp III 219).

Tham d**u** l**ễ tang có chư thiên** Sakka, Vissakamma và **Revatī**. Theo Skp III 219-21, bu**ổ**i l**ễ** kéo dài b**ả**y ngày. *Ngài* Sāriputta\* nhâp di**ê**t vào tảng sáng ngày rằm tháng Kattika.<sup>2</sup>\* Đọc DPPN III, tr. 1116.

<sup>\*</sup> Ngài Nyanaponika trích câu sau c**ủ**a I. B. Horner, trong quyển Milinda's Questions (Vol. I, p. 295): "Trong trăm ngàn kiếp, trưởng lão Sāriputta đã là cha, ông, chú, anh

và y và xá l**ơ**i c**ủ**a Ngài *Sāriputta* để trong ph**ễ**u l**o**c 475 và cùng với *Ānanda* đi đến Thế Tôn. 476 Thế Tôn nh**â**n lấy xá lợi trong phễu lọc ấy và ca ngợi đức hạnh của Sāriputta bằng năm trăm câu kê (gāthā).477 Đức Phât cho xây bảo tháp để cất giữ xá lợi của Sāriputta và báo tin cho *Ānanda* là s**ẽ đi đế**n *Rājagaha*. Trưởng lão Ānanda báo tin cho chư Tăng hay. Chung quanh là nhóm chư Tăng đông đảo, Thế Tôn đi đến Rājagaha. Khi Ngài đến đó, MahāMoggallāna đã nhập diệt. 478 Thế

em trai, con trai, cháu trai hay là b**ạ**n c**ủ**a B**ồ** Tát (là ti**ề**n thân của Đức Phật Gotama). Đọc Nyanaponika, "The Life of Sariputta", BPS, The Wheel 90/92, trang 48, chú thích 2.

- <sup>2</sup>\* còn vi**ết là Kattikā, khoả**ng tháng 10-**11 dương lị**ch, tháng cuối cùng của mùa mưa. Đọc DPPN I trang 504. Như vây, tính đến tháng Vesākha (tháng 4-5 dương lịch), tháng đức Phât nhâp di**êt, Ngài Sāriputta nhâ**p di**êt trước đứ**c Phât khoảng nửa năm.
- <sup>475</sup> **Ở** SN V 161, *Cunda* chỉ mang bình bát và y c**ủ**a *Sāriputta;* nhưng chú giải về đoạn này thêm câu idam dhātuparissāvanam. Nhưng hình như đây là danh từ kép (tatpurusa) \* ở thể chỉ định, nên có nghĩa là "xá lợi trong ph**ề**u loc nước". Hay cũng có thể có nghĩa là "cái phễu loc nước [trở thành] xá lợi." (RFG). DPPN II nói rõ hơn: xá lợi "gói" trong ph**ẫ**u l**ọc. Đọ**c DPPN II, tr. 878.
  - \* Xin đoc lai chú thích 267, chương 1 về chữ tatpuruṣa này.
- <sup>476</sup> Lý do *Cunda* **đã không trự**c ti**ếp đi gặp đứ**c Ph**ậ**t là vì s**ự** tôn kính đức Phật và Ānanda của Cunda. Ānanda là thầy giáo tho c**ủ**a *Cunda*.
- <sup>477</sup> Các câu k**ệ ấ**y ghi **ở** Skp III 223.
- 478 **Ngài là đai để** t**ử** th**ứ** hai c**ủa đứ**c Ph**ậ**t. Ngài nh**ậ**p di**ệ**t hai tuần lễ sau khi *Sāriputta* nhập diệt (Skp III 225). Cái chết của Ngài do âm mưu của nhóm Niganthas, những người lo sợ cho sư suy sup của giáo đoàn của mình, đã hối lô cho băng cướp

Tôn **cũng đón** nh**â**n l**ấ**y xá l**ơ**i của *MahāMoggallāna* và cho xây b**ảo tháp để** c**ấ**t gi**ữ** xá l**ợ**i c**ủ**a hai vị này. 479 Đức Phât rời Rajāgaha và cuối cùng đến sông Ganges rồi đến Ukkacela. Ở đây, quanh là chúng tăng, Ngài giảng môt bài kinh<sup>480</sup> liên quan đến viêc nhập diêt của Sāriputta và Mollagallāna. Rồi Ngài rời Ukkacela đi đến Vesāli. Nên nói, Rồi Thế Tôn đắp y vào lúc sáng sớm mang theo bình bát và y áo đi vào thành Vesāli để khất thực. Đây là câu chuyên đã xảy ra trước khi đến Vesāli 481 Một chỗ ngôi ở đây có nghĩa là m**ô**t mi**ế**ng da. 482

- 2. Đền Udena (không thấy chú giải đề cập tới đền Cāpāla như ở UC // tr. 852): muốn nói đến tư viên được xây canh đền của vong linh Udena. Gotamaka và c**ứ** th**ế** (v**ớ**i các **đề**n c**ủ**a Sattambaka, Bahuputta, Sarandada): Cũng cùng lời giải thích như thế.
- 3. Được phát triển (bhāvitā): có nghĩa là được tăng trưởng. Đã làm nhiều (bahulīkatā): Lâp đi lâp lai

để giết Ngài (Ja V 125ff.; cf. Dhp-s III 65ff, kể ra lời giải thích hơi khác.

 $<sup>^{479}</sup>$  Tháp xá lợi c**ủa Ngài đượ**c d**ự**ng lên ở *Ve<u>ļ</u>uvana* (Ja V 125). Moggallāna có vinh hanh lớn được đức Phât đích thân lo liêu vì Ngài nh**â**p di**ê**t g**ầ**n ch**ỗ đứ**c Ph**â**t, trong khi ngài *Sāriputta* không có được vinh hanh lớn như thế vì Ngài đã nhập diệt không có sư hiện diện của đức Phật (Ja V 127).

<sup>&</sup>lt;sup>480</sup> Câu này có th**ể** mu**ốn nói đế**n kinh *Ukkacelā* (SN V 163ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>481</sup> Đoc Lời Giới Thiêu của YGA trang 10ff để biết thêm lời bàn về lý do t**a**i sao Buddhaghosa gi**ớ**i thi**ê**u l**ô** trình này c**ủa đứ**c Ph**â**t v**ố**n không th**ấ**y nói **đế**n **ở** MPS.

<sup>&</sup>lt;sup>482</sup> T**ừ đây trở đi, các đoạn tương t**ự ti**ế**p tục k**ể ở** Ud-a 322*ff.*, Skp III 251*ff.,* Mp 148*ff. Cammakkhandam (miếng da thuôc* để ngồi). Đoc UC II tr.851 và chú thích 14, tr. 903.

nhiều lần. Đã làm thành cỗ xe (yānīkatā): làm như cỗ xe có gắn dây cương (yutta-yānam). Đã làm thành nền tảng cho (vatthukatā): Làm thành nền tảng theo nghĩa căn bản. Đã thực hiện (anutthitā): đã thực hành (adhitthitā). Đã tích lũy (paricitā): chất chứa (citā), khéo phát triển về moi phương (samantato). Đã khéo thực hiện (susamāraddhā): thực hiện (samāraddhā) khéo (suţthu).483

Sau khi đã nói tổng quát như thế và rồi chỉ rõ ra484 bằng cách giải thích trường hợp cá biệt, 485 Ngài bắt đầu nói: Do Như Lai đã thực sự tu tập bốn thần túc. Trong kinh văn, một nguyên đại (kappam) có nghĩa là môt ki**ếp đờ**i *(āyu-kappam)*. 486 **Ngườ**i ta có thể tiếp t**u**c hiện hữu (tittheyya), sống hết quãng thời gian của một

<sup>483</sup> Pa**tis I 172 đưa ra lờ**i gi**ải thích hơi khác về** vài ch**ữ** c**ủ**a những chữ này. Cf. Sv-ptt4 II 191. Đoc Nguy**ễn Văn Ngân,** ĐVNG, Luân Về Hơi Thở, tr. 185.

<sup>&</sup>lt;sup>484</sup> Vi**ế**t là *niyametvā* thay vì ch**ữ** *niyāmetvā* (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>485</sup> Điều này có nghĩa là: trước đó ngài đề cập chung đến bất kỳ ai đã, rồi ngài mới áp dung điều đó đến bản thân ngài (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>486</sup> M**ô**t ng**ườ**i s**ống đến hơn trăm tuổ**i r**ồ**i không s**ố**ng thêm m**ộ**t trăm năm nữa, nhưng chỉ sống thêm ba mươi, bốn mươi, năm mươi, hay sáu mươi năm nữa (AN IV 138, Sv II 413, Skp I 175). Không k**ể** t**ớ**i *antarakappa*, có hai lo**a**i: m**ô**t là mahākappa (nguyên đai vũ tru), loai kia là āyu-kappa (bình thường thời gian tối đa của một đời người, cho là 100 năm). Cho dù *Buddhaghosa* hi**ế**u *kappa* **theo nghĩa thứ** hai trong kinh văn, nếu hiểu theo nghĩa thứ nhất cũng đúng với mạch văn này. Về vấn đề này, đoc Gethin, trang 95ff.; UC p. 905, n.33; Jaini, pp. 546-52; Kv XI 5; Mil 140*ff*. **Đo**c L**ờ**i Gi**ớ**i Thi**ê**u của YGA tr. 1ff.

ki**ếp người đế**n ở độ tu**ổi nào đó.**487 Hay h**ế**t ph**ầ**n ki**ế**p còn lai (kappāvasesam vā): hay hơn môt chút nữa, đó là hơn một trăm năm như đã nổi.488

Tuy nhi**ên, trưở**ng lão *Mahāsīva* 489 **đã nói: 'Không có** chuy**ên đứ**c Ph**â**t lớn tiếng tuyên bố về điều không thể xảy ra (aṭthāne); 490 đúng như ngài đã chế phục được cơn đau xảy ra ở làng Beluva tới mười tháng trời, nên

<sup>487</sup> Quãng thời gian này có thể thay đổi từ 10 đến 80 ngàn năm (DN III 68 ff.); đọc quãng đời của bảy vị Phật ở DN II 3 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>488</sup> Cho dù *Buddhaghosa* gi**ả**i thích *kappāvasesa* là "hơn *kappa* môt chút ('môt kiếp người')" hình như có vẻ ngu ý sống cho hết quãng thời gian còn lai của môt kappa (nguyên đai vũ tru). Để thêm bàn lu**ân, đo**c Lời Giới Thi**ê**u của YGA tr. 7.

**Có hai trưở**ng lão *Mahāsīva:* m**ôt là trưở**ng *Gāmantapabbhāravāsī-Mahāsīva thera* s**ố**ng ở thời Duţthagāmanī Abhaya (161-137 trước công nguyên), và vị kia là *Dīghabhānaka-Tipitaka-Mahāsīvatthera*, người thỉnh thoảng **đươ**c Dīghabhānaka-Mahāsīvatthera, *Mahāsīvatthera*, hay ch**ỉ** *Mahāsīvatthera* không thôi, ch**ả** có tước hi**ê**u nào, và s**ố**ng ở thời vua *Vasabha* (65-109 sau công nguyên) (Sodo, p. 124). Vi thứ hai có thể được trích dẫn ở đây. Cho dù Buddhaghosa trong nhiều trường hợp trích dẫn vị này, đôi khi ngài thích quan điểm của Atthakathā về Mahāsīva Thera hon (Sv II 543, As 266).

<sup>&</sup>lt;sup>490</sup> Điều này có thể có nghĩa là đức Phật chỉ nói sự thực; bất cứ điều qì ngài nói đều là tuyết đối đúng thất (cf. Mil 141). Cũng câu như vây ở Ud-a 401. Về nghĩa của atthāna, đoc Ud-a 299. **"Đứ**c Ph**â**t không nói l**ời phô trương trống không" (RFG).** *Chữ* atthānam có nghĩa là "không thể xảy ra." Chữ đồng nghĩa của **nó là akāran**a**m** (không có b**ấ**t c**ứ** nguyên nhân nào), là anavakāso (không biết đến một cơ hội nào). Đọc UC II, tr. 764.

ngài có thể tiếp tục sống<sup>491</sup> trọn một kiếp Tốt Lành (bhaddakappa) 492 bằng cách chứng đạt thành tựu đó và chế phục được cơn đau trong mười tháng [555] và cứ thế lập đi lập lại. Nhưng tại sao ngài không sống thêm? Một thân xác (upādinnaka-sarīram) 493 bị những việc như rụng răng gây nhiều ảnh hưởng. 494 Chư Phật, chưa đến giai đoạn ấy, nhưng nhập diệt vào giai đoạn thứ năm của đời sống (pañcame āyụ-koṭṭḥāse) 495 là giai đoạn khả ái của hầu hết mọi người. (Vì) một khi các đai để tử được giác ngô nhờ đức Phât, 496 sau khi ho nhập diệt, Ngài sẽ phải sống, như một côi cây đơn độc, hay sống với đoàn tùy tùng của nhóm sa di trẻ. Rồi ngài sẽ khởi lên ý nghĩ tiếu lâm này: 'Chu choa, đây có phải là tăng đoàn của môt vi Phât? Vì thế ngài không thích sống hết tuổi tho." Cho dù ngài đã tuyên

<sup>491</sup> SS và Ud-a 324,1 thêm *ti* sau ch**ữ** *tiṭṭheyya\* (tiếp tục hiện* 

<sup>&</sup>lt;sup>492</sup> Đây là tên của nguyên đại chúng ta hi**ện đang số**ng. Nguyên đai này là môt trong năm asuññakappas (trong quãng thời gian này có m**ô**t v**i** Ph**â**t hay nhi**ều hơn nữa đượ**c sanh ra). Trong m**ôt nguyên đa**i t**ốt lành có năm vi** Ph**ât đượ**c sanh ra (Bv-a 191, Sv II 411).

 $<sup>^{493}</sup>$  Đây là chữ đồng nghĩa  $\lor$ ớ $\it up\bar{a}dinnakạr\bar{u}pa$  ( "bám lấy  $\lor$ ật chất" ) và kammaja-rūpa ( "vật chất do nghiệp sanh ra" ). Ở đây, nó có thể có nghĩa rằng "thân xác bị bám víu lấy" vốn đề ra môt gơi ý coi thường thân xác này. Để tham khảo, xin đoc Dhs. 653; *Nāṇamoli*, p. 494, n. 23.

<sup>494</sup> MN I 49 đưa ra các dấu hiệu của tuổi già: tóc bạc, da nhăn, suy giảm tuối thọ, các giác quan suy sụp.

<sup>&</sup>lt;sup>495</sup> Ud-a 324,3 vi**ế**t là *pacchime* ( "tiếp tục kéo dài đến, tồn tại đến" ) thay cho chữ pañcame. Con số này hình như có nghĩa là trong khoảng từ 80-100, khi môt đời người được tính là 100

<sup>&</sup>lt;sup>496</sup> B**ỏ** m**ô**t ch**ữ** *ca's;* **cf. UC, p. 906, n.47.** 

bố như vậy, ở đây tuổi thọ 497 có nghĩa như thế. Chữ "tuổi thọ" này (āyu-kappa) được giải thích trong Atthakathā. 500

4.501 [MC 103] Vì (yathā taṃ) tâm trí của Ānanda bị Māra ám ảnh: tam ở đây chỉ là chữ bất biến không có nghĩa gì quan trong cả. Nó có nghĩa là như bao nhiêu người bình thường chưa giác ngô khác, tâm trí của *Ānanda* bị **Māra ám ả**nh, vây quanh, đã không thể nhận hiểu được $^{502}$  gợi ý của đức Phật, nên  $ar{A}$ nanda đã không thể nhân hiểu được. *Māra* ám ảnh tâm trí của

<sup>&</sup>lt;sup>497</sup> M**ỗ**i **ấ**n b**ả**n vi**ết câu này có khác đi; Spk III <b>252,3 viế**t là Evam vutte pi so pana "na ruccati āvu-kappo" ti; Mp IV 149,22 vi**ế**t là *Evam vutte pi yo pana vuccati: āyukappo ti;* Ud-a 324,8-9 Evam vutte pi so pana vuccati āyu-kappo ti thay vì chữ Evam vutte pi so pana: Ruccati āyukappo ti trong bản kinh của chúng tôi. Sư khác bi**ế**t **ấ**y tùy vào câu trích d**â**n của *Mahāsīva* ch**ấ**m dứt ở chỗ nào. *Đến đây, cả bốn nguồn* tham kh**ảo này đều rơi vào tình** tr**ạ**ng r**ối ren, mơ hồ. Đọ**c UC, p. 906, n.49. YGA dich theo Ud-a.

<sup>&</sup>lt;sup>498</sup> S**ử**a *ida* thành *idam* (Ud-a 324,9).

<sup>&</sup>lt;sup>499</sup> Vi**ế**t là *niyamitam* thay vì *niyāmitam*.

<sup>500</sup> Ch**ữ**  $atthakath\bar{a}$  ( $\dot{\sigma}$  hình th**ứ**c s**ố** ít) trong Sv ch**ỉ** cho *Dīghanikāya-atthakathā* ti**ế**ng *Sinhalese (Tích Lan)* (Adikaram, p. 14). Quan điểm này có thể dựa trên KvXI 5 và Mil 140 ff. cho r**ằng không ai, cho dù đó là bâ**c *Arahant*, có th**ể** s**ố**ng quá āyu-kappa\* (tuổi tho) của mình, bác bỏ quan điểm của Mahāsamghika\* (Đại Chúng Bộ) về mahā-kappa\* (đại tăng kỳ kiếp) như là tuổi tho của Arahant. Đoc Lời Giới Thiêu của YGA tr. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>501</sup> Vi**ế**t s**ố 4 theo chính văn.** 

<sup>&</sup>lt;sup>502</sup> Có lúc *Māra* **đã ám ả**nh *Veṭambari làm cho người này thốt* lên học thuyết của tà giáo (SN I 67, cf. Dhp-a IV 141). Đọc thêm SN I 114; MN I 326 ff., 334 ff., 336ff. về hoat đông ám ảnh của *Māra* vào những trường hợp khác.

bất kỳ ai chưa từ bỏ hoàn toàn mười hai điện đảo (vipallāsa). 503 Trưởng lão Ānanda chưa từ bỏ bốn điện **đả**o<sup>504</sup> và vì th**ế** *Māra* **mớ**i ám **ả**nh **đượ**c tâm trí c**ủ**a Ngài. Nhưng khi ám ảnh tâm trí người ta, *Māra* làm gì? Māra hoặc là hiện ra hình dáng trông thấy là hoảng sợ hay t**a**o ra âm thanh ghê r**ơ**n. R**ồi ngườ**i trông th**ấ**y hình ảnh hãi hùng đó hay nghe âm thanh ghê rợn đó, quên h**ẳn mình đi và há hố**c mi**ệ**ng ra. R**ồ**i *Māra* th**ọ**c cánh tay vào cái mi**êng đó và bóp quả** tim. R**ồ**i *Māra* có th**ể** th**o**c cánh tay vào mi**ê**ng c**ủa trưở**ng lão *Ānanda*? 505 Māra cho trưởng lão trông thấy hình ảnh gây kinh hãi đó. Sau khi nhìn thấy, Ānanda đã không thể nhận ra được sư gợi ý rõ ràng của đức Phât. Cho dù Thế Tôn biết việc này, tại sao Ngài nói lên gợi ý này tới ba lần? Để làm vơi đi cái buồn trách cứ Ānanda sau này, bằng cách nói rằng "Đây là hành vi sai trái của ngươi, đây là lỗi của ngươi" 506 vì về sau, 507 đức Phật được trưởng lão

 $^{503}$  B**ốn điên đả**o có th**ể** thu**ộ**c v**ề** nh**ậ**n th**ứ**c *(saññā),* tâm *(citta)* hay quan điểm (ditthi). Bốn điên đảo là: (1) cho vô thường là trường cửu, (2) cho khổ đau là hạnh phúc, (3) cho cái không ph**ả**i là ngã là ngã, (4) cho cái b**ấ**t t**i**nh là trong s**a**ch. Cf. AN II 52. Vism 683 v.v.

504 **Các điên đả**o thu**ộ**c v**ề** nh**ậ**n th**ứ**c và thu**ộ**c v**ề** tâm, c**ả hai đề**u cho cái b**ấ**t t**i**nh là trong s**a**ch và cho kh**ổ đau là ha**nh phúc (Sv-pt II 192,12-14).

Theo nhiều bản tiếng Hán của kinh MPS này, *Māra* đi vào bao tử của vi trưởng lão này. Có l**ầ**n, *Māra* đi vào bao tử của Moggallāna và đã gây ra bao nhiêu là đau đớn khó chiu nghiêm tr**o**ng.

Trong ti**ể**n trình phát tri**ể**n ý ni**ệ**m Lu**ậ**n Lý H**ọ**c Ph**ậ**t Giáo, MPS dùng lỗi của *Ānanda* do *Māra* ám ảnh gây ra để giảm bớt đi khả năng không thế sống thêm của đức Phât, dù Ngài có moi thần thông (Freedman, pp. 390-98). Điều đáng chú ý là

Ānanda thỉnh cầu: "Thưa Ngài, cầu mong Thế Tôn tiếp tục sống trọn kiếp." 508

**3.2.** Chú giải về Lời Yêu Cầu của *Māra* 

7. [MC 104] *Māra*, Kẻ Ác (*Pāpimā:\* kẻ ác*): *Māra* được định nghĩa như thế là vì hắn giết hai (māreti) b**ằ**ng cách xui khi**ến ngườ**i ta hãm h**a**i. K**ẻ Ác đồ**ng nghĩa với *Māra. Māra* được gọi là Kẻ Ác vì h**ắ**n có bản chất hung ác *(pāpa).* Các tên khác của *Māra* gồm có: Kaṇha (Kẻ đen tối), Antaka (Tử thần), Namuci (Kẻ không cho l**ố**i thoát), *Pamattabandhu* (Bà con c**ủ**a say đắm dục lạc).509 Những lời này đã có lần được nổi *Māra* đã đến g**ă**p Th**ế** Tôn

Ānanda đã không cho hành vi của mình là sai khi bị kết án ở hôi đồng tập k**ết kinh điể**n l**ầ**n th**ứ** nhất (Vin II 288).

507 Đọc DN II 115 ghi l**ại đoạ**n th**ỉ**nh c**ầ**u c**ủ**a *Ānanda* **và đứ**c Ph**ậ**t bác b**ỏ lờ**i th**ỉ**nh c**ầ**u **ấ**v.

<sup>508</sup> Ud-a 325 ti**ế**p t**ụ**c v**iết thêm: "Vì đứ**c Ph**ậ**t hi**ể**u r**ằng "Tấ**m lòng người này có thiên cảm đặc biết với Ta. Người này, về sau, khi nghe nguyên nhân khi**ến cho đi**a ch**ấ**t ch**ấn đô**ng và nghe chuyên Ta sẽ từ bỏ sức sống (thọ hành), sẽ thỉnh cầu Ta sống thêm môt thời gian dài. Rồi Ta sẽ khiển trách bằng cách nói rằng "Tai sao trước đây người không thính cầu Ta?" Con người không khố sở khắc khoải với lỗi lầm riêng của mình. Vì thế, cái buồn của *Ānanda* sẽ tiêu tan đi." Peter Masefield nhân định về những câu này như sau: "Nghĩa là khi người nào chiu trách nhiêm với lỗi lầm riêng của mình hình như người ấy sẽ ít bị khổ sở; và Ānanda sẽ chiu tất cả khắc khoải dày vò nhi**ều hơn nế**u *Ānanda* nghĩ có người nào khác chiu trách nhi**ê**m cho cái l**ỗ**i l**ầ**m nghiêm tr**o**ng này vì không thỉnh cầu Thế Tôn tiếp tục sống trọn đời" (UC 909, n. 78). Nh**ận định đầ**u c**ủa Masefield là xác đáng, nhưng nhận đị**nh th**ứ** hai thì vô lý.

<sup>&</sup>lt;sup>509</sup> Sv-pt II 193,8-12 đưa ra lời giải thích từng chữ này.

\_\_\_

Bodhimaṇḍa, 510 vào tuần lễ thứ tám sau khi Ngài chứng ngộ 511 và nói "Bạch Thế Tôn, Thế Tôn đã đạt được mục đích hoàn thành các hạnh ba la mật, Thế Tôn đã có được trí tuệ hiểu biết tất cả (sabbaññuta-ñāṇa). Ngài dùng thời gian của Ngài trong thế gian này với mục đích gì? 512 Khi Māra yêu cầu Thế Tôn [556] cũng dùng giống 513 cách thức Māra yêu cầu hôm nay, "Thưa Ngài, Thế Tôn hãy diệt độ ngay bây giờ", Thế Tôn đã bác bỏ lời yêu cầu ấy của Māra bằng cách nói rằng "Không, Ta sẽ không nhập diệt cho đến

Đây là tên chỗ Ngài chứng ngộ dưới gốc cây Bồ Đề và là nơi Ngài ngồi một tuần lễ sau khi chứng ngộ (Vin I 1). Nhưng theo Dhp-a I 71, Ngài đã dùng bảy tuần lễ ở đó. Cf. Ud-a 211.

Sv-pṭ 193,15-21 cung cấp thêm chi tiết: Sau khi đức Phật đã dùng 49 ngày (bảy lần bảy ngày), *Māra* nhận ra là *Mahābrahmā* và *Sakka* tại Goatherd's Banyan đã thỉnh mời đức Phật thuyết pháp, và đã trở nên thất vọng với ý nghĩ, "Người đàn ông này làm lung lay lãnh thổ của ta bằng cách dạy giáo pháp cho sanh linh." Và như vậy *Māra* đã đến cùng với những phương cách *Māra* cho rằng sẽ có thể thuyết phục đức Phật diệt độ. Ud-a 325-26 có ghi một đoạn khác: "Khi Thế Tôn lưu lại Goatherd's Banyan sau khi đã trải qua 49 ngày ở *Bodhimaṇḍa*, và khi các cô con gái của *Māra* thất vọng quay về, *Māra* nghĩ rằng 'Đây là cách,' đã đi đến đó và nói rằng...".

Ud-a 326,5 viết là *loka-viharaṇāya* ( "sống trong thế gian này" ) thay vì chữ *lokavicāraṇena* cũng được viết ở Mp IV 150,19-20. Skp III 252,30 viết là *loka-vicaraṇenā*. Bản của Ud-a đưa ra ý nghĩa hay hơn.

<sup>&</sup>lt;sup>513</sup> S**ử**a ch**ữ** *evaṃ* thành *eva* (Ud-a 326,5).

## khi..." Nhắc lại chuyện đó, Māra nói: "Thưa Ngài, những lời này đã có lần được nói ra" 514

Trong kinh văn, thuần thục (viyattā) được nói tới có liên quan đến đạo lộ (magga). 515 Cũng thế với **có kỷ** luật (vinīta) 516 và tư tín (visārada sẵn sàng). 517 Học rông (bahussuta đa văn) được gọi như thế vì những vi ấy đã nghe nhiều, học hỏi nhiều về tam tạng (tepitaka). Những ai duy trì giáo pháp (dhammadharā) được gọi như thế vì những vị ấy nhớ không sai Giáo pháp **ấ**y. 518 Hay nói cách khác, nh**ữ**ng vị **này đượ**c qoi như thế bởi vì các ngài thuộc nằm lòng kinh điển *(pariyatti)* l**ẫ**n vi**ê**c thông hiểu *(pativedha)* <sup>519</sup> và b**ở**i vì các ngài nh**ớ** G**iáo pháp có liên quan đến kinh điể**n và liên quan **đế**n vi**ế**c thông hi**ể**u, h**o** là nh**ững ngườ**i duy trì chánh pháp. Đoan văn này muốn nói ý thứ hai.

<sup>&</sup>lt;sup>514</sup> Trong MPS, theo những gì bi**ết đượ**c t**ừ** thu**ở ban sơ về** những tuần lễ sau khi Ngài giác ngộ không thấy đề cập gì tới cu**ôc đàm thoa**i gi**ữa đứ**c Ph**â**t và *Māra* x**ả**y ra ngay sau khi Ngài thành đao. Có l**ẽ có liên quan đế**n vi**ê**c Ngài do dư không mu**ố**n thuy**ế**t gi**ả**ng v**ề điề**u Ngài v**ừ**a m**ớ**i ch**ứ**ng ng**ô** (DN II 112, Vin I 3*ff*.)

<sup>&</sup>lt;sup>515</sup> **Đó là bằ**ng cách ch**ứng thánh đạ**o (Ud-a 326); b**ằ**ng cách thành tựu tuệ quán chiếu rọi vào chân lý (Sv-pt II 193,29).

<sup>516</sup> Kử lu**ất đat đượ**c nhờ làm tiêu tan nhi**ễ**m l**ậ**u bằng cách chứng đat thánh đao (Ud-a 326,10, Sv-pt II 193,30).

<sup>&</sup>lt;sup>517</sup> T**ư tin có đượ**c b**ằ**ng cách t**ừ** b**ỏ quan điể**m sai l**ạ**c (tà ki**ế**n), nghi ho**ă**c và vân vân... là những th**ứ** phát sanh ra thi**ế**u t**ư** tin, do d**ư**, r**u**t rè (Ud-a 286,1-4, 326,10-12), b**ằ**ng cách tin vào giáo pháp của đức Phật (Sv-pt II 193,32).

Theo Sv-pt II 194,8 đây là nội dung Kinh điển, tam tạng (pariyattidhamma).

<sup>&</sup>lt;sup>519</sup> Sư **căng thẳ**ng gi**ữ**a *pariyatti* (thu**ộ**c **kinh điể**n) và *pațivedha* (nh**â**n ra, *thông hiếu) được bàn luận ở Rahula, pp158<i>ff*.

Những ai hành trì Giáo pháp phù hợp với chánh (dhammānudhamma-patipannā, thành tựu pháp chánh pháp và tùy pháp): Những ai hành thiền dưới hình thức quán thưc tánh (vipassanā) phù hợp với Giáo pháp của bậc thánh (ariyadhammassa). 520 Những ai thực hành đúng: Những ai thực hành pháp môn thích hợp. 521 Những ai cư xử đúng với Giáo pháp (anudhammacārino, sống theo chánh pháp): những ai sống **có thói quen đạo đức tương thuậ**n v**ớ**i Chánh Pháp. 522 Thầy riêng của mình (sakam ācariyakam) có nghĩa là giáo pháp của bậc đạo sư riêng của mình. 523 Ho sẽ tuyên bố (ācikkhisanti) và cứ thế: tất cả những chữ này là những chữ đồng nghĩa với nhau. 524

8. [MC 105] Với giáo pháp (sahadhammena chánh *văn viết chữ này rời ra là saha dhammena):* v**ớ**i câu nói có lý do và nguyên nhân. Với sư thần diệu

520 Giáo pháp của b**ậc thánh là đa**o l**ô** (magga), hay là pháp siêu th**ế** chín ph**ầ**n (Sv-p**t** II 194,14), Giảng Giáo pháp tức là khơi d**ây đa**o l**ô** siêu th**ế** chín ph**ần, nghĩa là làm cho nó hiể**n l**ô** lên (UC trang 857).

Pháp thích h**ợp có nghĩa là giáo pháp về** thi**ề**n quán th**ự**c tánh (vipassanā), hay là sáu thanh loc đầu tiên (Sv-pt 194,17; cf. UC, p. 910, n.91), hay các bước thanh loc kế tiếp thích hợp với việc thanh lọc tri kiến (Ud-a 327).

<sup>&</sup>lt;sup>522</sup> Theo Sv-p**t II 194,19 hình như** *anudhamma* mu**ốn đề** c**ậ**p t**ớ**i hoc giới khổ hanh như muốn ít, vốn thích hợp với đạo lô đã đề cập trước đây (paţipadā). Cf. Ud-a 204, 326.

<sup>523</sup> Thầy ở đây là đức Phật, giáo pháp của Ngài là bốn Sự Thật (Sv-pt II 194,26).

Sv-p**t** II 194,26f và Ud-a 326,23-26 có gi**ả**i thích t**ừ**ng ch**ữ** này.

(sappātihāriyam): 525 các để tử của Ta (đó là tỳ khưu, tỷ khưu ni, cư sĩ nam, cư sĩ nữ) sẽ giảng giáo pháp (sāsana) cho đến khi qiải thoát. Đời sống phạm hạnh (brahma-cariya): trọn v**ẹn đờ**i s**ố**ng ph**ạ**m h**ạ**nh trong giáo pháp *(sāsana)* này n**ằ**m trong tam h**ọ**c *(sikkhā*ttaya). 526 Thành tựu (iddhaṃ): thành công bằng cách

<sup>525</sup> Một số các định nghĩa khác nhau của *pāṭihāriyaṃ* được đưa ra ở Ud-a 10-11. Còn chữ phản nghĩa appātihīra-katam bhāsitam được đề cập tới ở Dial I 257, n.3.

Bhikkhu Bodhi, Ph**ẩm 89 "Tu Tập" trong NDB (Bô Kinh Tăng** Chi) tr. 321 vi**ết như sau:** 

- Tu t**â**p gi**ới tăng thươ**ng là: sau khi ch**ấ**p nh**â**n h**o**c gi**ớ**i, v**i** t**ỳ khưu giữ** gi**ớ**i, v**i ấ**y huân t**â**p gìn gi**ữ** gi**ớ**i lu**â**t.
- Tu t**ập tâm tăng thượ**ng là: xa lánh khoái l**ạ**c giác quan (**ly** dục), xa lánh các tr**a**ng thái bất thiên (ly bất thiện pháp), vi tỳ khưu chứng nhấp và an trú (chứng và trú) trong cõi thi**ề**n th**ứ** nh**ất, hai, ba, tư...**
- Tu tâp tuê tăng thương là: vi tỳ khưu hiểu đúng như thât đây là khổ đau, đây là nguồn gốc của khổ đau, đây là sư đoạn diệt khổ đau, đây là con đường dẫn đến đoạn diệt khổ đau... Hay là, với sư đoan diệt của nhiễm lâu bằng trí trưc chứng (thẳng trí), ngay trong giây phút này, vi tỳ khưu thực chứng cho mình tâm giải thoát không còn nhiễm lâu (vô lậu tâm giải thoát), giải thoát bằng trí tuê (tuệ giải thoát), và sau khi chứng nhập, vi tỳ khưu an trú trong tâm giải thoát không còn nhiễm lậu ấy. Đoc Bhikkhu Bodhi, NDB, tr. 321.
- "Khi tu t**ập ba tăng thượ**ng này, ông s**ế** t**ừ** b**ỏ** tham sân si, với sư từ bỏ tham sân si, ông sẽ không làm gì bất thi**ê**n, sẽ không ng**ả** v**ề** b**ấ**t c**ứ điề**u gì x**ấu xa." Lời đứ**c Ph**â**t d**a**y cho

<sup>&</sup>lt;sup>526</sup> đó là giới tăng thượng (adhisīla), tâm tăng thượng (adhicitta, thu**â**t ng**ữ** c**ủ**a ch**ữ jhana. Đọc Bhikkhu Ñān**amoli, POP, n.11 trang 781), tu**ê tăng thươ**ng (adhipaññā). Đoc chi ti**ế**t ở AN I 235.

m**ộ**t t**ỳ khưu trẻ người Vajji (đọ**c Ph**ấm 84 Ngườ**i Vajji tr**ẻ**, Bhikkhu Bodhi, NDB, tr. 316).

H. G. A. van Zeyst trong quyển Encyclopaedia of Buddhism (Vol I) vi**ết như sau về**:

- Giới tăng thương: việc tu tập giới tăng thương được đặt hàng đầu vì " giới hanh trong sach là khởi điểm của tất cả những điều thiện" (SN V 143). Nhưng giới tăng thượng này không phải là sư cố ý (tư tâm sở) hoàn thành nhiệm vu của mình, cũng không phải là sư chế ngư để tránh pham gi**ới, nhưng là nề**n t**ảng căn bản cho đi**nh tâm, cho vi**ệ**c ch**ứ**ng nh**ậ**p cõi thi**ề**n và cho tu**ê. Như vâ**y, s**ư** ch**ế** ng**ư đi** sau quán ni**ê**m (satisa**m**vara-**sīla) hô** trì cho con m**ắ**t (rakkhati cakkhundriyam hộ trì nhãn căn) và bằng cách ấy nó trở thành điều ki**ê**n mở đầu cho đinh (D.1, 70; Vism i, đ 17, p.7). Giới tăng thượng không phải là thọ nhận một số lượng giới (như pañcasīla\* 5 giới, atthasīla\* 8 giới, dasasīla\* 10 giới), mà là sư tu tập về bản chất và tánh h**anh cao thương hơn của con ngườ**i. **Đo**c H. G. A. v. Z. sđd, tr. 207.
- Tâm tăng thương: tâm tăng thương theo nghĩa áp dung mãnh li**ệ**t tâm trong vi**ệ**c tu t**ập định và quán tưở**ng. Trong ti**ế**n trình tu t**ập tâm tăng thượ**ng này (adhicittamanuyutto: A. I, 254), hành gi**ả** tìm th**ấ**y s**ư** b**ấ**t t**i**nh trong hành vi, l**ờ**i n**ói, ý nghĩ củ**a mình, t**ừ** b**ỏ chúng và đề** phòng không để chúng xảy ra nữa. Phẩm Người Thợ Vàng (A I 256f.) còn nói r**ằ**ng v**ị** t**ỳ khưu tậ**n t**ụ**y tu t**ập tâm tăng** thương phải lưu tâm đến đặc tính của định bằng cách cố gắng duy trì tâm tinh t**ấ**n c**ủa mình (paggāha) không để** m**ất đi hiệ**u qu**ả** c**ủa nó nhưng vớ**i lòng bình th**ả**n (upekkhā), không để cho nó co lai hay dãn ra. Chỉ chú tâm đến việc tu tập tâm tăng thượng không thôi, sẽ làm cho tâm biếng nhác (thụ động); chỉ chú tâm đến sự gia tăng mạnh mẽ việc sự hướng tâm vào đề mục của tâm để định không thôi, sẽ d**ẫn đế**n sao lãng (**trạo cử**); chỉ chú tâm đến việc duy trì bình thản không thôi, sẽ có thể không giữ cho tâm định thích hợp được (chân chánh định tĩnh) để

đoạn diệt nhiễm lậu (āsava, lậu hoặc). Nhưng nếu vị tỳ khưu tân tuy tu tâp tâm tăng thương lâu lâu chú ý đến dấu hi**ê**u c**ủa định, lâu lâu chú ý đế**n d**ấ**u hi**ê**u c**ủ**a n**ỗ** l**ư**c, lâu lâu chú ý đến dấu hiệu của bình thản, tâm của vi ấy trở nên dễ bảo (nhu nhuyến), dễ sử dụng (kham nhậm), ngời sáng, dễ uốn nắn (không bể vụn) *và được đi*nh môt cách thích hợp (chân chánh định tĩnh) để đoạn diệt nhiễm lâu. Khi có được nền tảng thích hợp, vị tỳ khưu có thể ch**ứng đat đượ**c b**ấ**t c**ứ** tr**a**ng thái nào v**i ấ**y mu**ố**n b**ằ**ng trí trưc chứng (thẳng trí) chiếu vào tr**a**ng thái (**xứ**) vi ấy hướng tâm đến. Đọc H. G. A. v. Z. sđd, tr. 196; đọc Tăng Chi I, trang 465-7. Đây là ba dấu hiệu (tīni nimitta): samādhinimitta, paggāhanimitta, upekkhānimitta. Chú giải BKTC cắt nghĩa là 3 nguyên nhân (tīni kāranāni). Đoc Bhikkhu Bodhi, NDB, trang 338, 1669.

- Tu**ê tăng thươ**ng: tu**ê tăng thươ**ng v**ề** hi**ên tươ**ng tâm th**ứ**c (adhipaññā-dhamma-vipassanā) được diễn tả như là trí biết rõ đối tương của tâm như vật thể, v.v.; như là tuê không những bi**ết rõ đối tươ**ng khi nó di**ệt đi, mà còn nhâ**n ra được tâm vào lúc di**ệt đi đó thuộ**c loại tâm nào; và hiểu được tính không của đối tượng qua sư hoại di**ệt đó như** sau: Chỉ có những gì được kết hợp thành (pháp hữu vi) là tan rã. Đây là sự chấm dứt những gì được kết hợp thành, ngoài ra không còn gì khác. Hiểu biết này làm cho cả hai thành tu**ê tăng thươ**ng và tu**ê** quán v**ề** hi**ên tươ**ng tâm th**ức, và nó đượ**c g**ọ**i là tu**ệ** quán thu**ộ**c tu**ệ tăng thượ**ng v**ề** hi**ên tươ**ng tâm th**ức. Đoc H. G. A. v. Z. sđd tr. 204. Đo**c Vism xxii 118. "Sau khi suy tưởng về đối tương, vi ấy quán hoại diệt, từ đó biểu lộ rỗng không, đây là quán thực tánh tăng thương." Đoc Nguyễn Văn Ngân, ĐVNG, Luân I, đoan 297, tr. 66-67.
- T**ạ**ng Vinaya d**ạ**y gi**ới tăng thượ**ng, t**ạ**ng Suttas d**ạ**y tâm tăng thương, tang Abhidhamma day tuê tăng thương. Đoc H. G. A. v. Z. sđd tr. 204.
- Vị tỳ kheo nào tu tập cả ba tăng thượng này, vị ấy được goi là bâc hữu học (sekha, đọc A I 230-1).

nếm<sup>527</sup> hương vi thiền định (**thiên duyệt**) *(jhāna).* Thịnh vượng (phītam): được gia tăng thêm, như thể ở trong sư nở rô tron ven, bằng cách thành tưu<sup>528</sup> năng lưc siêu nhiên *(abhiññā).* Phổ biến rộng khắp (vitthārikam): bành trướng rộng rãi (vitthaṭam) bằng cách được củng cố vững vàng theo nhiều chiều hướng Đươc nhiều người biết khác nhau. (bāhujaññaṃ quảng bá): Được biết đến (ñātaṃ), đươc nhiều người hiểu rõ (bahujanehi) 529 bằng sư hiểu biết của công chúng. **Trở nên rông khắp** (puthubhūtam biến mãn): đat được sư bành trướng moi chiều. Như thế nào? Cho đến khi giáo pháp này được chư thiên và loài người công bố rộng rãi (suppakāsitam truyền bá một cách thần diệu): điều này có nghĩa là giáo pháp này được chư thiên và loài người những ai có trí công bố rông rãi.

- 9. [MC 107] Với một ít mong muốn: không mong mỏi. Đức Phật nói: Này, Ác Ma, ông đã lang thang từ tuần lễ thứ tám, gào lên 'Thưa Ngài, Thế Tôn hãy nhập di**ê**t ngay bây gi**ờ**. Sugata\* (Thiên Thê) hãy nhâp diêt. Kể từ ngày hôm nay, khỏi cần nỗ lực nữa. Đừng cố sức vì chuyên nhập diết của Ta."
- 3.3. Chú giải về việc Từ Bỏ Quãng Đời Còn Lai

<sup>527</sup> Ud-a 327,4 vi**ế**t là *uppāda* (sanh kh**ở**i) thay vì ch**ữ** *assāda*.

<sup>&</sup>lt;sup>528</sup> Mp IV 151,22 vi**ế**t là **samāpatti** thay vì ch**ữ** sampatti. Nên n**ử**a câu cuối có nghĩa là "bằng năng lực siêu nhiên và sự chứng

<sup>&</sup>lt;sup>529</sup> Mp IV 152,1 và Ud-a 327,7 vi**ế**t là *bahūhi*.

10. Như Lai, chánh niệm và hiểu biết rõ ràng tường tận (tỉnh giác), từ bỏ (ossaji) 530 sinh lực duy trì tuổi thọ của mình (āyu-samkhāram tho hành): 531 Sau khi thiết lập chánh niêm và sau khi đã ấn định [thời gian] với trí, ngài buông và từ bỏ sinh lực ấy của mình. Trong kinh văn, Thế Tôn buông bỏ sinh lực **ấ**y của mình không phải theo cách **ngườ**i ta dùng môt tay quăng bỏ môt nắm đất. Ngài nghĩ, "Ta sẽ chứng đắc sự thành tựu (samāpattim) 532 chỉ trong ba tháng, và k**ể** t**ừ sau đó, Ta sẽ** không ch**ứng đắ**c gì nữa." Đề câp đến việc này, kinh nói rằng, Ngài từ bỏ. *Ussaji* là m**ôt các đo**c khác c**ủ**a ch**ữ** *ossaji*. 533

<sup>530</sup> Mp IV 152,12 vi**ế**t là *ossajji*. Và v**ề sau cũng thế**.

Theo ấn bản Sanskrit của MPS và Divy, p. 203, đức Phật đã ki**ế**m soát *(adhisthāya) jīvita-samskārā nhưng từ bỏ <i>āyu*samskārā (sinh lực duy trì tuổi tho của mình). Jaini hiểu câu này **như sau: đứ**c Ph**ậ**t t**ạ**o ra các l**ự**c của *jīvita* (quãng đời mới kéo dài thêm), nhưng từ bỏ lực của āyu ("sức sống của quãng đời hi**ên có"). Ông ta cho rằ**ng *āyuh-samskārā* là k**ế**t quả của nhiều nghiệp (karma) quá khứ, và jīvita-samskārā là sức sống mới được *iddhi\* (thần thông, thần túc)* t**a**o ra vốn là guy**ề**n thu**â**t c**ủa đao sĩ (Jaini, pp. 547**-49). Tuy nhiên, m**ô**t s**ố** bản tiếng Hán nói r**ằng đứ**c Ph**ât để** cho *jīvita*- của Ngài ti**ế**p tục ho**at động nhưng bác bỏ** cái *āyu*- của mình. Nhưng phụ chú gi**ả**i (Sv-p**t** II 196) không phân bi**ê**t hai thu**â**t ng**ữ** này. Có l**ẽ** truy**ề**n th**ố**ng *Pāḷi* không phân biệt thuật ngữ này với thuật ngữ kia. Đoc Lời Giới Thiêu của YGA tr. 17ff.

<sup>&</sup>lt;sup>532</sup> Skp III 253,30 và Mp IV 152,15-16 vi**ế**t là *phalasamāpattiṃ* ( "chứng đắc quả" ).

<sup>533</sup> Ud-a 327-28 ti**ế**p t**ụ**c chú thích v**ề** lý do t**ạ**i **sao đứ**c Ph**ậ**t t**ừ** b**ỏ** tho mang của mình dù Ngài có khả năng sống tiếp: Chư Phât chỉ tiếp tục hiện hữu khi có chúng sanh có thể được hướng d**ẫ**n. Cf. Ud-a 134.

[557] Môt trân đông đất lớn (mahābhūmicālo): Đất chấn đông manh (pathavikampo). Nói về dịp đó, ho nói, hệ thống vũ trụ mười ngàn thế giới bị chấn động. Khủng khiếp (bhimsanako): phát sanh ra sợ hãi (bhaya-janako). Và sấm trời vang dội: người ta nói: "Tr**ố**ng tr**ờ**i tr**ổ**i lên. Tr**ờ**i g**ầ**m lên ti**ế**ng s**ấ**m khô khan.<sup>534</sup> B**ấ**t ng**ờ**, nh**ững tia sét đánh nhanh như chớ**p. Trời đổ cơn mưa rào trong phút giây." Ngài thốt lên câu kê: Tai sao Ngài thốt lên? Có thể có người nói, "Thế Tôn buông bỏ (vissajjesi) sinh lưc duy trì tuổi tho của mình vì sơ, buồn lo vì lời của *Māra* theo bén gót chân Ngài, nói r**ằng, "**Xin Ngài, hãy nh**ậ**p di**ệ**t (**diệt** độ). Xin Ngài, hãy nhập diệt." 535 Nến Ngài đã thốt ra lời kệ của mình biểu hiện qua lực hoan hỉ của Ngài, để cho thấy rằng sẽ không có cơ hội nào để cho ngỗ nhận xảy ra, vì người ta khi hãi sợ không thể nào thốt ra lời **đó đượ**c. 536

<sup>534</sup> Ch**ữ "the god (trời)" ở đây là chủ** từ *hữu danh vô thực,* r**ỗ**ng tuếch của hi**ên tươ**ng thời tiết khí tương. "Khô" ở đây với nghĩa giả đinh là "không mưa", cho dù sau cơn sấm, có môt chút mưa (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>535</sup> Mp IV 152,26-27 vi**ế**t là *parinibbātu\* bhante* thay vì ch**ữ** parinibbāyatha 2\* bhante, parinibbāyatha bhante.

<sup>\*</sup> Ở ngôi th**ứ** hai s**ố** ít, m**ê**nh l**ê**nh cách: T**hưa Ngài, hãy** di**ê**t đô. Bản Pāli của thầy Minh Châu viết theo cách này (trang 105).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* **Ở** ngôi th**ứ** hai s**ố** nhi**ều, câu ướ**c v**o**ng: Xin Ngài, hãy nh**â**p di**êt, thưa Ngài, xin Ngài, hãy nhấ**p di**êt (như đã di**ch ở

 $<sup>^{536}</sup>$  Mp IV 153,1 b**ỏ** qua n**ử**a câu sau. Ud-a 328-29 ti**ế**p t**ụ**c bình chú v**ề** khía c**a**nh tích c**ư**c lý do t**a**i sao th**ố**t lên câu k**ê** này: vì vào ngày nhiễm lậu nhập diệt của ngài cũng là ngày các tập hợp (uẩn) của ngài nhập diệt luôn, nên Ngài đầy ắp niềm vui

Trong bản văn, 537 cái có hạn (tulam) có nghĩa là cái gì đo lường được hay cái gì bị giới hạn trong đó ai cũng có thể nhìn thấy được, 538 ngay với con chó hay con sói. Cái gì đó? Đó là karma (nghiệp) của cõi dục giới. Cái vô hạn (atulam) có nghĩa là cái gì không thể đo lường được (na tulam) bởi vì không có cái gì tương đượng với nó, không có karma (nghiệp) thế gian nào tương tự với nó. Cái đó là qì? Đó là karma (nghiệp) của lãnh vưc rông lớn hơn (mahaggata: đai hành). 539 Hay hơn nữa, cái có hạn để chỉ cho cõi duc giới (kāmāvacara) và cõi sắc giới (rūpāvacara) còn **cái vô han để** chỉ cho cõi vô sắc giới *(arūpāvacara).* Hay **cái có han có nghĩa là** với nghiệp báo ít ởi; cái vô hạn có nghĩa là với nghiệp báo vô lượng. Trở thành (sambhavaṃ) có nghĩa cái tạo nên tích lũy, cái tao nên môt nhóm là nguyên nhân của trở thành Lực tạo nên trở thành (bhavasamkhāram) có nghĩa là lưc tao nên tái sanh. Ngài từ bỏ (avassaji): ngài buông bỏ (vissajjesi). Bậc Đại

cao thượng. Không bao lâu nữa, gánh nặng dukkha này sẽ được trút bở, vì chỉ còn ba tháng nữa thôi, trách nhi**ê**m của môt vi Phât mà Ngài đã và đang cưu mang sắp sửa hoàn tất, nên khi nhìn lại phẩm tính của parinibbāna (chẩm dứt vĩnh vi**ễ**n ti**ế**n trình sanh t**ử** luân h**ồ**i, nh**â**p di**ê**t), t**ừ đó, khở**i lên ni**ề**m hoan h**ỉ cao thươ**ng **vô biên (đo**c UC II, trang 860).

<sup>&</sup>lt;sup>537</sup> Ud-a 329,4 vi**ế**t là *Gāthāya\* (về câu kệ này)* thay vì ch**ữ** Tattha\* (ở đây). Những lời giải thích khác nhau về bài kê này được tìm thấy ở *Peţ* 68 và ở *Nett* 61. Những lời giải thích này chỉ cho thấy rằng bài kệ này khó hiểu.

<sup>&</sup>lt;sup>538</sup> Ud-a 329,4 b**ỏ** ch**ữ** *sabbesa***ṃ**\* (*tất cả*, *toàn thể*, *ai ai...*).

<sup>539</sup> Vism 410 định nghĩa nó là cõi sắc giới và vô sắc giới.

<sup>&</sup>lt;sup>540</sup> Mp IV 153,12-14 b**ỏ** qua n**ử**a ph**ần sau, nhưng đặ**t nó vào định nghĩa của chữ kế tiếp là bhava-samkhāram.

Hiền Trí (muni) muốn nói đến Đức Phât. 541 Với hanh phúc bên trong (ajjhattarato nội tâm): 542 với hanh phúc bên trong của riêng Ngài. Được đinh (samāhito): được định bằng cách cận định (upacāra) hay nhập định (appanā).543 Ngài đã phá vỡ (abhida),544 như lớp áo giáp: 545 Ngài đã phá vỡ (bhindi), như lớp áo giáp. Tự ngã trở thành (attasambhava): các nhiễm lậu đã sanh khởi trong tự ngã.

Đây là điều được nói tới: Ngài từ bỏ trở thành (sambhava) theo nghĩa có nghiệp báo, và từ bỏ cái mang tên **lực tạo nên trở thành** (bhava-sa**mkhāram nghiệp hữu) có nghĩa là lư**c t**a**o nên tái sanh (bhava, **hữu**), và từ bỏ những hành đông thế tục (lokiyakamma), là những qì được coi như cái hữu han và vô h**an. Như ngườ**i lính **vĩ đa**i ngoài m**ă**t tr**â**n chi**ến đấ**u phá v**ỡ** áo giáp, Ngài **đã** phá v**ỡ** các nhi**ề**m l**â**u c**ủ**a t**ư** ngã trở thành (atta-sambhava) sau khi đã trở nên định và an l**a**c n**ô**i tâm.

Hay nói khác đi, cái có hạn (tulam) có nghĩa là sự cân nhắc cẩn thận (tulento), phán xét (tīrento). Cái vô han (atulam) và trở thành (sambhavam) tuần tư chỉ cho Nibbāna và tái sanh. Lực tạo nên trở thành là những hành vi d**ẫn đế**n tái sanh. B**âc Đa**i Hi**ề**n Trí từ

<sup>543</sup> Cf. Ud-**a 190. Đo**c thêm hai lo**ai đi**nh này **ở** Vism 126.

<sup>&</sup>lt;sup>541</sup> Sáu lo**a**i hi**ền trí đượ**c nêu ra **ở** Nidd II 229-**30 (đoa**n 514).

<sup>&</sup>lt;sup>542</sup> Cf. Ud-a 11, 189, 374.

<sup>&</sup>lt;sup>544</sup> Ud-a 329,29 vi**ế**t là *abhindi*.

<sup>&</sup>lt;sup>545</sup> Theo một số bản ti**ếng Hán, "như con chim phá vỡ** vỏ tr**ứng".** Przyluski đã chỉ cho thấy rằng đây chính là nguyên nghĩa: câu văn theo nguồn gốc của họ sẽ viết là: "kośam ivāndasambhavo" (RFG đã tử tế cung cấp tin này cho YGA).

bỏ: Bằng cách cân nhắc cẩn thận "Năm uẩn là vô thường. Sư di**ế**t t**â**n của n**ăm** uẩn **ấ**y là *Nibbāna* v**ốn dĩ** trường tồn," bâc Đai Hiền Trí, chính là đức Phât, sau khi nhìn th**ấ**y nguy hi**ể**m trong tái sanh<sup>546</sup> và l**ơ**i ích c**ủ**a Nibbāna, đã từ bỏ những hành vi vốn là lưc tao nên sanh tử (dịch sát: trở thành) và là n**ề**n tảng của n**ăm** uẩn ấy bằng thánh đạo [558] để hủy diệt karma (nghi**êp), đượ**c miêu t**ả như sau: "**Nghi**ê**p (karma) d**ẫ**n đến việc phá hủy nghiệp" 547 Như thế nào? Vì sau khi an lac nôi tâm và khi đã trở nên định, sau khi phá vỡ tư ngã trở thành như phá vỡ áo giáp - ở đây, hoan hỷ nội tâm đến nhờ vipassanā, và định đến nhờ samatha -

<sup>546</sup> Ba trở thành là *(kāmabhava, rūpa-, và arūpa-)* được đề cập tới ở MN I 50, SN II 3. Cf. MN 410 f., AN V 9.

<sup>&</sup>lt;sup>547</sup> Cái nghi**ệ**p (karma) d**ẫn đế**n vi**ệ**c phá h**ủ**y nghi**ệ**p chính là:

ý chí t**ừ** b**ỏ** lo**a**i nghi**êp đen đưa đế**n qu**ả đen,** 

ý chí t**ừ** b**ỏ** lo**a**i nghi**ê**p tr**ắng đưa đế**n gu**ả** tr**ắ**ng,

<sup>•</sup> ý chí t**ừ** b**ỏ** lo**a**i nghi**ệp đen trắng đưa đế**n qu**ả đen trắ**ng, đây được gọi là nghi**ệp không đen không trắng đưa đế**n quả không đen không trắng, nghiệp đưa đến quả đoan diệt. Đoc BKTC 2, Ph**ẩ**m Nghi**ệ**p, tr. 259 (AN 11 233).

Ó TrungBK 2, Phẩm 57 Kukkuravatika (Kinh Hạnh Con **Chó**), đức Phât giảng cho Pu**nn**a về các lo**a**i nghi**ệ**p này (tr. 122-123). Chú gi**ải TrungBK nói đây là ý chí củ**a b**ốn đạ**o l**ộ** siêu th**ế đưa đế**n qu**ả** v**i** t**ôt đỉ**nh A**rahatta. Đo**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, chú thích 608, tr. 1258. Tôi thêm ngu**ồ**n này vào, b**ả**n c**ủa YGA không đề** c**ập đế**n ph**ẩ**m này.

Thay vì nói nghi**ệp đen và nghiệ**p tr**ắ**ng, chú gi**ả**i quy**ể**n Dhammasa**n**ga**nī viế**t là nghi**ê**p b**ấ**t t**i**nh và nghi**ê**p t**i**nh. Có thể nói bảy yếu tố của giác ngộ (thất giác chi) là nghiệp không b**ấ**t t**inh cũng không tinh đưa đế**n gu**ả** không b**ấ**t t**i**nh **cũng không ti**nh, nghi**ệp đưa đế**n qu**ả đoa**n di**ê**t. Tám Thánh Đao cũng là nghiệp đưa đến quả đoan diệt (đọc The Expositor I & II, PTS, 1976, tr. 118). As 89.

nên Ngài **đã** hoàn toàn phá v**ỡ** m**ang lướ**i <sup>548</sup> nhi**ễ**m l**â**u như áo giáp, goi là tư ngã trở thành (atta-sambhavam), được gọi như thế vì nó bao bọc (pariyonanditvā) sự hi**ê**n h**ữ**u c**ủ**a t**ư** ngã, vì nó duy trì và sanh kh**ở**i trong ngã, b**ằ**ng l**ư**c *samatha* và *vipassanā* của Ngài có **đượ**c nhờ hành trì trong phần trước. Vì sự vắng mặt của nhiễm lậu, 549 karma được nói là bị từ bỏ bằng cách không nối kết với môt kiếp sống khác. Nên Ngài đã từ bỏ karma qua vi**ệ**c từ bỏ các nhiễm lâu; và chắc chắn là **ngườ**i nào h**ễ đã từ** b**ỏ** các nhi**ễ**m l**â**u, **ngườ**i **ấ**y không cảm thấy sợ hãi gì cả.550 Vì thế, hoàn toàn không s**ơ** hãi, Ngài t**ừ** b**ỏ** sinh l**ự**c duy trì tu**ổ**i th**o** c**ủ**a mình. Để chỉ cho thấy tư thái điềm nhiên không sơ hãi của mình, Ngài đã thốt lên lời phát biểu này. Đây là cách nên hi**ể**u **câu này như thế**. 551

# **3.4.** Chú giải về Trân Đông Đất Lớn

<sup>&</sup>lt;sup>548</sup> Spk III 255,7, Mp IV 154,16, và Ud-a 330,3 vi**ế**t là *kilesajātam* (lo**a**i nhiễm l**â**u) thay vì chữ *kilesa-jālam\* (lưới nhiễm* 

<sup>\*</sup> Tuy Ud-a 330,3 vi**ế**t th**ế, nhưng Peter Masefield vẫ**n d**i**ch là the net of defilement (lưới nhiễm lâu). Đoc Peter Masefield, The UC II. tr. 862.

<sup>&</sup>lt;sup>549</sup> Cf. Ud-a 175.

<sup>&</sup>lt;sup>550</sup> V**ề** sự không s**ợ** hãi (**vô úy**) của b**ậc A la hán, đọ**c Sv II 385, Mil 207 ff., MN I 116, Dhp 351, Sn 621.

<sup>&</sup>lt;sup>551</sup> Thay vì v**ậ**y, Ud-a 330 k**ế**t lu**ậ**n b**ằ**ng cách áp d**ụ**ng l**ờ**i gi**ả**i thích trên về sư vắng mặt của kilesa và karma vào trang thái c**ủa Đứ**c Ph**ật: Đứ**c Ph**ật, người đã từ** ch**ố**i không nh**ậ**n bhavasa**nkhāram dướ**i cây B**ồ Đề**, duy trì tr**ạ**ng thái *ayu*samkhāram bằng cách duy trì kiếp sống của mình qua sư ch**ứng đạ**o *(samāpatti),* nhưng bây giờ đã từ bỏ quãng đời còn l**a**i c**ủ**a mình b**ằ**ng cách trong ba tháng t**ớ**i s**ẽ** không còn ch**ứng đa**t gì nữa.

13. [MC 108] Khi những cơn gió lớn: Vào lúc các cơn gió lớn thổi. Khi các cơn gió lớn thổi, cái được gọi là các lo**a**i gió m**a**nh th**ổ**i tung lên. Khi chúng th**ổ**i, chúng làm gián đoan cơn gió ngăn chăn lương nước dầy chín trăm sáu mươi ngàn dăm; rồi khối nước ấy rơi xuống bầu trời. Khi nó rơi, trái đất sup đổ theo. Môt lần nữa cơn gió giữ lấy nước bằng sức của riêng nó như thể nước trong bình nước của tỳ khưu đổ ra, rồi nước dâng lên. Khi nước dâng lên, trái đất dâng lên. Nước ch**ấn đông làm đông đấ**t theo cách này. Lo**a**i ch**ấn đô**ng này vẫn tiếp tục xảy ra cho đến bây giờ, nhưng sư trồi lên<sup>552</sup> sụp xu**ố**ng [của đất] không được chú ý đến vì chi**ề**u d**ầ**y c**ủ**a nó. 553

14.<sup>554</sup> Người có đại thần thông (iddhi) hay đại uy lực (anubhāva): 555 Có đại thần thông vì tính vĩ đại của

<sup>552</sup> S**ử**a *oggacch* - thành *uggacch* -.

Người ta có thể đề nghị là một số yếu tố khác nhau quyết định điều ki**ê**n khi**ến cho đông đất đượ**c li**ệ**t kệ qua bảy loai n**ầ**y *do tôi đánh số nghiêng phía trên* có th**ể đượ**c coi là những điều kiên phu thuộc cần thiết cho việc động đất thực

<sup>&</sup>lt;sup>553</sup> Mp IV 155,8 vi**ế**t là *bahubhāvena* " bởi vì có nhi**ều" thay vì** chữ bahala-bhāvena.

<sup>&</sup>lt;sup>554</sup> Thêm con số này vào cho đúng với số đoạn của chánh văn.

<sup>555</sup> Những b**ả**n khác có danh sách khác nhau v**ề** nh**ững ngườ**i có th**ể làm cho đấ**t ch**ấn độ**ng. Theo b**ả**n c**ủ**a:

<sup>•</sup> Yo (16a2) và b**ả**n Mu (388a 25): (1) các t**ỳ khưu,** (2) các t**ỳ** khưu ni, (3) chư thiên;

<sup>•</sup> Fa (191c26): các t**ỳ khưu, các tỳ khưu ni,** (4) **các cư sĩ** nam, (5) các cư sĩ nữ;

<sup>•</sup> Po (165b3): (6) các vi A la hán và môt số chư thiên nào đó;

<sup>•</sup> Un (180c17): *(7)* các sa môn (*samaṇa*) và m**ộ**t s**ố chư** 

thành tưu (ijjhanassa); có đai uy lưc vì tính vĩ đai của điều sắp được thực chứng (anubhavitabassa). Nhỏ (parittā) có nghĩa là yếu (dubbalā). Không thể đo lường được (appamāṇā): có uy lực (balavā). 556 Vị ấy khiến cho quả đất chấn động: 557 vị ấy tạo ra thần lực (iddhi) và gây động đất bằng cách lay động nó (samvejento) **như** ngài *Mahā-Moggallāna*, 558 hay b**ằ**ng suy xét (vīmaṃsanto) cách như sa Sa**n**gharakkhita, cháu c**ủa trưở**ng lão **Mahānāga**. 560 H**o** nói tôn gi**ả** *Sangharakkhita* **đó đã chứ**ng gu**ả** *Arahatta* khi đang được cao đầu [để xuất gia] và đã nghĩ rằng "Đã có vi tỳ khưu nào sau khi chứng quả Arahatta trong cùng ngày xuất gia đã làm cho cung điện

sư xảy ra tao hâu quả ngay tức khắc là sư giao đông của các nguyên t**ố đã được lược kê trong trườ**ng h**ợ**p th**ứ** nh**ấ**t (i.e. *dhātukopa\*)"* (Wijesekera, p. 4)

<sup>\*</sup> dhātukopa: sự rung động của các nguyên tố, yếu tố. Kopa: rút t**ừ độ**ng t**ừ kuppati, lay độ**ng, run vì gi**ận. Đọ**c PTC Vol. 11, tr. 59, 72.

<sup>556</sup> Sv-pt II 199,20 hi**ểu nó như "quen thuộc", "trau giồ**i k**ỹ** lưỡng".

Theo hai bản ti**ếng Hán (Po 165b3; Un 180c17), ngườ**i ta có thể tao đông đất bằng cách cham môt miếng đất nhỏ bằng cả hai tay. Phương pháp này hoàn toàn khác biệt với sự định tâm như đã nói trong kinh.

<sup>&</sup>lt;sup>558</sup> Có l**ầ**n Ngài vi**ếng thăm Sakka, người đã chậ**m tr**ả** l**ờ**i yêu c**ầ**u c**ủa mình, và để** cho Sakka c**ả**m nh**ân đượ**c nhu c**ầ**u tr**ả lờ**i c**ấ**p thiết bằng cách dùng ngón chân cái làm rung đông cung điện Vejayanta (Tối Thắng Điện) của Sakka (MN | 251ff., Th | 1196, S. i. 234).

<sup>559</sup> **đó là tập trung vào năng lự**c siêu nhiên c**ủa mình trong đị**nh (samādhi) (Sv-pţ II 199,26).

Mp IV 155 chú gi**ả**i thêm v**ề** sa**m**kampeti và sampakampeti, nhưng lai bỏ câu chuyên kể sau đó về Saṅgharakkhita.

Vejayanta 561 rung động?" Sau khi biết rằng chưa có ai cả, ngài nghĩ là ngài sẽ làm rung đông nó. Dùng năng lưc siêu nhiên của mình để đứng trên đỉnh Vejayanta, ngài đá nó nhưng không thể rung chuyển nó được. Rồi các vũ nữ của Sakka 562 nói với ngài: "Này câu *Sangharakkhita* **kia, dù đầ**u c**ủ**a c**â**u v**ẫ**n còn b**ố**c mùi, 563 cậu đã muốn làm rung dinh điện này rồi. Cậu bé thân m**ến ơi, dinh điên này đươ**c xây ch**ắ**c l**ắ**m. Làm sao [559] câu có thể rung chuyển nó được?" Vi tỳ khưu trẻ này nghĩ "Các tiên nữ này đang đùa với ta đây. Nhưng ta đã không vấn kế thầy. Thầy của ta, trưởng lão Sāmuddika Mahānāga, 564 đâu rồi?". Tập trung vào ý tưởng đó, vi này nhân ra rằng thầy mình đang đánh một giấc trong hang thầy làm dưới nước đại dương, nên ngài đi đến đó, chào thầy và đứng đó. Rồi bậc trưởng lão hỏi vị tỳ khưu: "Con thân mến, Sangharakkhita, tai sao con tham dư vào cuốc đấu mà không luyên tập gì cả? 565 Con thân mến, con không

<sup>561</sup> **Đó là điệ**n c**ủ**a Sakka. Nó cao vài ngàn d**ặm, đượ**c g**ọi như** thế vì nó được xây lên trong giờ chiến thắng (Ja I 203). Điện này có m**ôt trăm tháp, mỗ**i tháp có b**ả**y **trăm phòng ở** t**ầ**ng trên, mỗi phòng có bảy tiên nữ, mỗi tiên nữ có bảy người giúp vi**ê**c (**thi nữ**) (MN I 253). *Đoc Tiếu Kinh Đoan Tân Ái, BK* Trung, s**ô** 37.

<sup>&</sup>lt;sup>562</sup> SS vi**ế**t là *Sakka nāṭakiyā* thay vì *Sakkassa naṭak' itthiyo*. Cf. paricārikāyo (thị nữ, người giúp việc) ở MN I 253.

Nghĩa ẩn dụ của nó là "rất trẻ". Trẻ sơ sinh mới lọt lòng mẹ bốc mùi da thit non (Sv-pt- II 200,1).

Nghĩa đen của biệt danh này là "rắn hổ mang dưới đại dương" có thể bắt nguồn từ sư kiên là vi trưởng lão này lưu lai trong hang đông dưới nước của đai dương (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>565</sup> Sư biểu diễn *iddhi* (năng lực siêu nhiên) phải được học tập (Sv-pt II 200,4).

thể làm rung chuyển dinh điện Vejayanta?". "Thưa Ngài, con chưa hiểu thầy". Rồi vị trưởng lão nói: "Con thân m**ế**n, n**ếu người như con không thể** rung chuy**ể**n nó, thì chẳng có ai khác làm được?". "Con thân mến, có khi nào con đã nhìn thấy một chút phân bò nổi trên mặt nước chưa? Con ơi, khi họ làm bánh xèo xong, họ bẻ nó ra ở viền bánh. Qua ví dụ so sánh này, con nên hiểu." Vi tỳ khưu trả lời: "Thưa Ngài, với chừng này đủ để làm rồi." Tập trung vào ý tưởng (adhitthāya) "Hãy để khoảng không gian chỗ dinh điện xây trên đó biến thành nước", vị tỳ khưu này đi đến dinh điện Vejayanta. Các con gái của chư thiên thấy vi này bèn la lên: "Vi sa di này đã có lần xấu hổ bỏ đi, nhưng nay vi này đang trở lại! vị này đang trở lại! "Sakka, vua của Phạm Thiên nói, "Đừng trao đổi một lời nào với con trai ta. Bây gi**ờ** h**ắn đã có thầ**y chỉ b**ả**o. Vị t**ỳ khưu** này s**ẽ** làm rung đông dinh điển này trong chốc lát."

Vi tỳ khưu trẻ ấy dùng ngón chân cái lớn của mình đá nóc vòm của dinh điện; dinh điện sụp đổ bốn hướng. Chư thiên rú lên: "Này con, hãy làm cho dinh điện đứng thẳng lên! Này con, hãy làm cho dinh điện đứng th**ẳng lên!" Vi** sa di d**ưng dinh điê**n th**ẳ**ng l**a**i, rồi đứng trên đỉnh của nó, thốt lên lời sau:

Thực ra hôm nay Ta đã xuất gia. Hôm nay Ta đã ch**ứng đắ**c s**ư tâ**n di**ê**t các nhi**ễ**m l**â**u. 566

Hôm nay Ta làm rung chuy**ển dinh điê**n này. Ôi, s**ư** vĩ đai của Đức Phât biết là bao!

Ôi, sư vĩ đai của Giáo Pháp (dịch sát: Chân Lý) biết là bao! Ôi, sư vĩ đai của chư Tăng biết là bao!

<sup>&</sup>lt;sup>566</sup> B vi**ế**t là *pattāsavakkayaṃ* thay vì chữ *patv' āsava-kkhayaṃ*.

Còn về sáu lý do khác làm cho đông đất, điều sắp nói có ghi ở *Mahāpadāna*. 567 Như thế, trong số tám *lý do* động đất, 568 lý do đầu tiên là sự rung chuyển của các nguyên tố (dhātu),569 lý do thứ hai là năng lực siêu nhiên (iddhānubhāvena),570 lý do thứ ba và thứ tư là sự sáng chói của đức (puññatejena), lý do thứ năm là sự sáng chói của trí *(ñāṇa-tejena),* lý do thứ sáu là khen ngơi (sādhukāra-dāna-vasena), lý do thứ bảy là lòng bi m**ầ**n tư nhiên *(kāruñña-sabhāvena),* lý do thứ tám là sư thương tiếc *(ārodanena).* Khi con người vĩ đai (mahāsatta) nhâp vào thai me và từ đó xuất ra, 571 quả đất rúng động vì đức của người ấy. Vào giây phút giác ngộ, quả đất rúng động, bị sự sáng chói từ trí 572 của vị này khuất phục. 573 [560] Khi Ngài bắt đầu lăn bánh xe

 $<sup>^{567}</sup>$  Đây là phẩm thứ 14 trong BKD ghi lại lời kể chung có liên quan đến chư Phât. Phẩm này được coi như là vua của các kinh vì không có ph**ấ**m nào có t**ớ**i 126 *bhānavāras* \* (Sv II 480). *(1 bhāṇavāra là 1 phần của bài kinh).* Ngu**ồ**n tin về nguyên nhân khi**ến cho đông đấ**t th**ứ** ba và th**ứ tư đượ**c ghi lai ở DN I 12,15 (Kinh Pham Võng); theo phu chú giải (Sv-pt II 201,1-6), từ hai nguyên nhân này có thể suy lu**â**n ra các nguyên nhân còn lai.

<sup>&</sup>lt;sup>568</sup> Mp IV ti**ế**p n**ố**i l**ạ**i **ở đây; đọ**c Ph**ụ** L**ụ**c. Ngo**ạ**i tr**ừ cơn động đấ**t đầu tiên vì lý do tự nhiên, tất cả các cơn động đất còn lại đều do nhân t**a**o. Khi qu**ả đấ**t bị gánh n**ă**ng c**ủ**a ph**ẩm tính đặ**c bi**ệ**t nào đó đè nặng xuống và không thể chịu nổi trong tải của giới đức vĩ đại, quả đất này bị chấn động.

<sup>&</sup>lt;sup>569</sup> SS vi**ế**t là *Dhātukhepena* thay vì *dhātu-kkhobhena.* 

<sup>&</sup>lt;sup>570</sup> **ở** Sv-p**ț** II 201,8 hai lo**ạ**i *iddhi* **được đề** c**ập đế**n: (1) *iddhi* t**ừ** trí (ñāṇa); (2) iddhi từ sự chín mùi của nghi**ệ**p (kamma).

<sup>&</sup>lt;sup>571</sup> Vài bản tiếng Hán ghi rằng vị b**ồ tát đi ra từ** nách bên phải của người me, chứ không phải từ da con.

<sup>&</sup>lt;sup>572</sup> Đây chỉ cho trí giác ngộ (paṭivedha) (Sv-pṭ II 201,10).

<sup>&</sup>lt;sup>573</sup> C vi**ế**t là *abhibhūtā* thay vì *abhihatā*.

giáo pháp (chuyển pháp luân), quả đất rúng đông, tao nên cảm giác ca ngợi, tán thành. 574 Khi Ngài từ bỏ mạng sống của mình, quả đất rúng động, tạo nên cảm xúc từ bi, không chiu đưng được tâm tư dao đồng. Khi Ngài nhập ni**ế**t bàn, quả đất rúng động, bị cơn xúc động bi ai bất chợt nổi lên đánh phải 575 Nhưng nên hiểu quả đất là Quả Đất Thần Nữ, 576 vì quả đất do các yếu tố chính cấu tao nên không gây rúng đông được, vì không có tâm. 577

Ānanda, đây là tám nguyên nhân: 578 ở đây, chữ đây (ime) có nghĩa là chỉ thẳng vào thí du. Nhưng Tôn giả *Ānanda* với những lời này đã nhận định là: "Chắc ch**ắ**n hôm nay Th**ế Tôn đã từ** b**ỏ** s**ứ**c s**ố**ng c**ủ**a Ngài." Tuy bi**ế**t *Ānanda* có nh**â**n **đi**nh này, không cho *Ānanda* 

<sup>&</sup>lt;sup>574</sup> Qu**ả đất như muố**n nói lên l**ờ**i tán thành (Sv-p**t** II 201,14 v**ớ**i lői viết khác nhau).

<sup>&</sup>lt;sup>575</sup> Quả đất như muốn khóc. Về các trân động đất xảy ra vào lúc có những bi**ế**n c**ố lớ**n trong cu**ôc đời đứ**c Ph**ât, đo**c Pye, pp

Nghe nói Quả Đất Thần Nữ đã giúp vị bồ tát (là đức Phật trước khi thành đao) đang cố gắng chứng quả, bằng cách rung đông quả đất bảy lần để đuổi *Māra* đi (Ja I 71 ff., Perera, p. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>577</sup> Cf. Ja I 25, 47, Mp IV 156 ch**ấ**m d**ứ**t **ở đây. Xem Phụ** L**ụ**c.

 $<sup>^{578}</sup>$  V**ề** nh**ững nguyên nhân động đấ**t khác v**ớ**i tám nguyên nhân này, Milinda dẫn chứng tặng phẩm của hoàng tử Vessantara như là nguyên nhân thứ chín khiến cho đông đất so với bài gi**ả**ng v**ề** tám nguyên nhân. *Nāgasena* ph**ản đố**i l**ạ**i l**ậ**p lu**ậ**n của *Milinda* b**ằng cách đưa ra bằ**ng ch**ứ**ng là t**ặ**ng ph**ấ**m của vua là ngo**a**i l**ê** và ch**ỉ** x**ả**y ra m**ô**t l**ầ**n (Mil I 14*ff*.). Windisch (p. 61) d**â**n ch**ứ**ng nhi**ề**u câu chuy**ên tương tư đáng chú ý về** lý do đông đất từ các nhà văn Âu Châu (do Dial II 114, n. trích d**â**n).

cơ hôi [nói lời nào], Thế Tôn đã kể thêm về các bô tám khác, nói rằng: "Đây là những..."

## **3.5.** Chú giải về Tám Đoàn Thể

22. [MC 109A] Trong kinh văn, một đoàn thể có hàng trăm [MC: hơn một trăm lần (?)]<sup>579</sup> quý tộc (khattiya-parisa**m**,:<sup>580</sup> **Nó như là đoàn thể** của Bimbisāra, 581 đoàn thể của bà con thân quyến 582 [của đức Phât], đoàn thể của bô tôc Licchavis 583 và vân vân; nó cũng được tìm thấy ở trong các vũ trụ khác (cakkavāļa). 584 Lan pháp thoại trước (sallapita-

<sup>&</sup>lt;sup>579</sup> **Nguyên văn chú thích số** 1 c**ủ**a Dial II 117: Windisch trong *guyển Mara và Đức Phật (tr. 75),* vi**ế**t ra con s**ố này căn cứ** theo số lượt vào *và trích quyển Itivuttaka (tr. 15)\* để hỗ trợ* cho lời dịch của mình. Bản Tích Lan (tr. 758) cũng viết như

<sup>\*</sup> Đọc Kinh Ti**ể**u B**ộ** 1, Ph**ẩ**m M**ột Pháp, tr. 313: "Ta đã làm** vua nhi**ều trăm lần".** 

<sup>&</sup>lt;sup>580</sup> Đoc nh**ững đoan tương tự** (Mp IV 147-48) trong Ph**ụ** L**ụ**c.

<sup>&</sup>lt;sup>581</sup> Đây là vua của *Magadha* và là người bảo trợ đạo Phật. Ông bị con trai là *Ajātasattu* gi**ế**t (Sv I 135*ff.*, Vin II 190). Ông còn được bi**ết đế**n là *Seniva Bimbisāra* vì có đôi quân hùng h**â**u (Ud-a 104).

<sup>&</sup>lt;sup>582</sup> Mp IV 147,19 viết *ñāti* như là một tên riêng nhưng RFG cho rằng có lẽ không phải thế. Có thể nó mu**ố**n nói t**ớ**i *Ñātika* trong x**ứ** *Vajji* n**ằ**m trên xa l**ộ** gi**ữ**a *Koṭigāma* và *Vesāli* (cf. DPPN s.v., Ps I 424).

<sup>&</sup>lt;sup>583</sup> Nh**ững ngườ**i này t**ư xưng là** *khattiyas* (quý t**ộ**c, giai c**ấ**p Sát Đế Ly), đã đòi một phần xá lợi của Đức Phât (DN II 165). Đức Ph**ât đã so sánh ho** v**ới chư thiên ở** cõi *Tāvatimsa* (Ba **Mươi** Ba) (DN II, 96, Dhp-a III 280).

<sup>&</sup>lt;sup>584</sup> Đây là tên của cả một vũ trụ. Về phần cơ cấu của vũ trụ này, **đo**c Spk II 422 f., As 297 f.

pubbam): buổi đàm thoai (allāpa-sallāpo) 585 đã làm trước đó. Sư bàn lu**â**n *(sākacchā):* 586 bàn lu**â**n v**ề** Giáo Pháp đã được thực hiện trước đó. Như mầu da của **họ:** có người trắng, có người đen, có người mầu hoàng kim nhưng mầu da của bậc Đạo Sư chỉ là mầu hoàng kim. Nhưng đây muốn nói đến diên mao bên ngoài; chỉ với di**ệ**n m**ạ**o bên ngoài thôi **là đã nhậ**n ra r**ồ**i. Đức Th**ế** Tôn trông không gi**ống như ngườ**i ngo**a**i qu**ố**c hay Ngài không đeo bông tai gắn châu báu, nhưng Ngài ngồi trong trang phuc của môt vi Phât. Nhưng ho xem diên mao của Đức Phât giống như diên mao của ho. 587 Như giọng nói của họ: có người giọng the thé, 588 có người gi**ọ**ng chói tai, <sup>589</sup> **có ngườ**i gi**ọ**ng c**ộ**c c**ằ**n, **có ngườ**i gi**ọ**ng ng**ậ**p ng**ừ**ng *(kharassarā)*, <sup>590</sup> và Th**ế** Tôn ch**ỉ** có gi**ọ**ng ph**ạ**m thiên (brahma-ssaro). 591 **Nhưng điề**u này

<sup>585</sup> **Hình như Sv**-p**ṭ (ii 204) định nghĩa** *allāpa* **là di<b>ễn văn, và** sallāpa là thảo luân.

Nó g**ồ**m có câu h**ỏ**i và câu h**ỏi ngượ**c v**ề** S**ự** Th**ậ**t (Sv-p**t** II

<sup>&</sup>lt;sup>587</sup> Thần c**ủ**a Ph**ậ**t có th**ể** thị hi**ện ra dướ**i b**ấ**t c**ứ hình tướ**ng nào để cứu đô chúng sanh hữu hiệu nhất (Griffiths 1994, pp. 90-97). Lời giải thích này có thể được coi như là nguồn gốc của thuyết hoá thân (nirmāṇakāya) của Mahāyāna.

<sup>&</sup>lt;sup>588</sup> SS và Mp IV 148,5 vi**ế**t là *jinna-* thay vì ch**ữ** *chinna-ssarā*.

<sup>&</sup>lt;sup>589</sup> B viết là *gaggarassarā* ( "giong ồn ào" ) thay vì bhagga-ssarā. <sup>590</sup> Mp IV 148,6 bỏ chữ này và có thứ tự các chữ hơi khác đi.

<sup>&</sup>lt;sup>591</sup> Tám ph**ẩ**m tính c**ủ**a gi**ọ**ng nói Ph**ạm Thiên được xác đị**nh ở DN II 211. Đó là: rõ ràng (lưu loát), dễ hiểu, êm ái (dịu ngọt), dễ nghe, gãy gọn (sung mãn), chính xác, trầm (thâm sâu) và vang đông (Maurice Walshe, LoDB, *Janavasabha Sutta, p. 296).* Tám ph**ấ**m tính c**ủ**a gi**ọ**ng nói c**ủ**a Đức Ph**ất được xác đi**nh ở MN II 140 là: *rõ ràng (lưu loát),* dễ hiểu, êm ái (diu ngọt), dễ nghe, ngân nga (sung mãn),

được nói có liên quan đến nhiều ngôn ngữ khác nhau. Nếu b**ậc Đạo Sư** 592 nói trong khi ng**ồi trên ngai, ngườ**i ta sẽ nghĩ: "Hôm nay nhà Vua đang nói giọng nói ngọt ngào." Nhưng sau khi Thế Tôn nói chuyên xong và đi khỏi, khi người ta thấy nhà vua đến, họ bắt đầu bối rối: "Ai trên trái đất này thế?" Trong kinh, ai thế? có nghĩa là cho dù họ bối rối "Ai mới đây ngay tại chỗ này vừa nói ng**o**t ngào ti**ế**ng nói vùng *Magadha* hay ti**ế**ng *Sīhāla* 593 và người ấy vừa biến mất? Có phải vị ấy là chư thiên hay là người?" họ không biết. Tai sao Ngài lai thuyết pháp cho **ngườ**i không hiểu? Để lưu lai dấu vết [trên tâm khảm ho]. Ngài day hình dung tương lai của ho" "Lời giảng ho đã nghe được, ngay cả những lời này, sẽ trở thành nguyên nhân **[đó là dẫn đế**n sư ti**ế**n bô tâm linh] trong tương lai." 594

23. Đoàn thể của hàng trăm bà la môn (brāhmaṇa-parisaṃ) và vân vân: Điều cần hiểu là đoàn thể này diễn ra **như đoàn th**ể của *Sonadanda* <sup>595</sup> hay

**êm tai du dương, trầ**m (**thâm sâu) và vang độ**ng (Bhikkhu Bodhi, MLD p. 748) Cf. Brahmavādam 🕇 Ud 3.

<sup>&</sup>lt;sup>592</sup> SS và Mp IV (IV 148,7) vi**ế**t là *tattha* thay vì *satthā*.

<sup>&</sup>lt;sup>593</sup> Kh**ả năng nói nhiề**u th**ứ** ti**ế**ng c**ủa đứ**c Ph**ậ**t không ph**ải là đứ**c Ph**ât 'biết' ngữ** vưng của tất cả các ngôn ngữ tư nhiên", nhưng "chắc chắn là trên lý thuyết ở môt số tình trang riêng bi**ệt nào đó, đứ**c Ph**ậ**t s**ẽ** th**ố**t lên những l**ờ**i khi**ến ngườ**i tham dư cuốc đối thoai sẽ hiểu được" (Griffiths 1994, p. 118).

<sup>&</sup>lt;sup>594</sup> SS b**ỏ** câu này. <sup>595</sup> **Ông ta là ngườ**i giàu có và h**ọ**c r**ộ**ng ở *Campā*. Đức Ph**ậ**t giảng rằng những người khattiyas siêu vi**ệt hơn brahmins (bà** la môn), và yếu tố quyết định để làm bà la môn không phải là do sanh vào các gia đình ấy mà là do pham hanh (DN I 111 ff.)

của [**561**] *Kūtadanta*, <sup>596</sup> v.v.v. hay trong các h**ệ** th**ố**ng thế giới khác. Tuy nhiên, tại sao Thế Tôn đề cập tới tám loại đoàn thể ở đây? Để chỉ cho thấy Ngài không sợ hãi. 597 Họ nói, Ngài **nói như vầy: "Ānanda, khi Như** Lai ti**ến đế**n tám **đoàn thể đó là cho ho nghe pháp, Như** Lai không có s**ơ, không nhút nhát. Như vâ**y, ai có th**ể** nghĩ là Như Lai kinh hãi khi bản thân nhìn thấy hết *Māra*? *Ānanda*, Như Lai không sơ hãi, không nao núng, giữ chánh niêm, hiểu biết rõ ràng tường tân (tỉnh **giác**), đã từ bỏ sinh lưc duy trì tuổi tho của mình."

- **3.6.** Chú giải về Tám Lãnh Vưc Cần Tinh Thông (tu tập tám thắng xứ BKTrung 2 tr. 421)
- 24. [MC 109B] Các lãnh vưc cần tinh thông (abhibhāyatanāni, nhiếp thắng): 598 phương (kārana) cần tinh thông. Ho cần tinh thông cái gì? Tinh tr**ang** thông các thái đối nahich cá hai: (paccanīkadhamme) và các đối tượng (ārammana). 599

<sup>596</sup> Ông n**ày là ngườ**i bà la môn có h**oc, đã tham khảo Đứ**c Ph**â**t về viêc làm thế nào để tế thần thành công (DN I 127 ff.)

<sup>&</sup>lt;sup>597</sup> **Tám đoàn thể đã đượ**c gi**ớ**i thi**ệ**u **ở MN I 72 để** ch**ỉ** cho chúng ta th**ấy Đứ**c Ph**â**t không s**ơ hãi khi đứng trướ**c b**ấ**t c**ứ** lo**a**i thính gi**ả nào. Nhưng theo** *Dhammapāla,* m**ục đích củ**a bài gi**ảng này là để** làm gi**ảm đi nỗ**i kh**ổ đau củ**a *Ānanda* (Sv-pt II 204), chứ không phải để chỉ sư không sơ hãi của Đức Phât.

<sup>&</sup>lt;sup>598</sup> **Tám giai đoạ**n trau gi**ồ**i là nh**ữ**ng l**ực nên đạt đượ**c b**ằ**ng các bài t**â**p hành thi**ề**n l**ấ**y *kasina* **làm đề** m**u**c (**biến xứ**). **"Chúng là phương tiện đế vượ**t qua Cõi D**ụ**c Gi**ới" (***Nyāṇatiloka***, p.1).** Chúng chỉ là sự nới rộng của hai giai đoạn giải thoát đầu tiên của tám giai đoan giải thoát sẽ nói sau (Dial II, p. 118, n. 1). Cf. AN I 40, V 61; MN II 13; Dhs 224-47; As 188-90.

<sup>&</sup>lt;sup>599</sup> Ch**ữ** này ch**ỉ** cho b**ấ**t c**ứ đối tượ**ng bên n<u>g</u>oài nào mà tâm và ý tưởng đặt vào, dùng nó như là một chỗ dựa hay nền tảng.

Họ cần tinh thông các trạng thái đối lập qua sự nghịch hành của chúng, và tinh thông các đối tượng bằng trí (ñāna) ưu việt của cá nhân mỗi vi.

25. Quán sắc thể bên trong (quán tưởng nội sắc) và vân vân: Có s**ư** quán s**ắ**c th**ể** bên trong b**ằ**ng công vi**ê**c chuẩn b**i** (parikamma) sắc thể bên trong.

- Để thi hành công việc chuẩn bị về mầu xanh (nīla) 600 bên trong, vị ấy áp dụng nó vào tóc hay mật hay con ngươi của mình.
- Để thi hành công vi**ệ**c chuẩn bị về mầu vàng vị ấy áp dung nó vào lớp mỡ hay làn da hay lòng bàn tay hay gót chân hay phần vàng của mắt mình.
- Để thi hành công việc chuẩn bị về mầu đỏ vị ấy áp dung nó vào phần thịt hay máu hay lưỡi hay phần đỏ của mắt mình.
- Để thi hành công việc chuẩn bị về mầu trắng vị ấy áp dụng nó vào xương hay răng hay móng tay hay phần trắng của mắt mình. Tuy nhiên, đây không phải là thuần xanh hay thuần vàng hay thuần đỏ hay thuần trắng, nhưng là mầu pha tr**ô**n. 601

Trong thi**ề**n, thu**â**t ng**ữ này đươ**c áp d**u**ng vào m**ô**t ch**ủ đề** thi**ền quán đã được đưa ra và hình ả**nh trong tâm th**ứ**c l**ấ**y ra từ đề mục đó (Vajirañāṇa, pp. 30-31).

<sup>600</sup> Thu**ậ**t ng**ữ này "có thể** mu**ốn nói đế**n s**ự lóng lánh hơn là mầ**u sắc, nghĩa là chói sáng một cách thần bí, bóng loáng, đen bóng". Cuốn này còn thêm rằng "mầu xanh" không phải là sự phiên d**ich đúng mầ**u tóc hay m**â**t c**ủa con ngườ**i. *Nīlam* là m**ầu tóc lý tưở**ng c**ủa con ngườ**i (BPE, p. 57, n.2).

<sup>601</sup> Điều này có thể mu**ốn nói đến hình tượ**ng chu**ẩ**n bị ban đầu (parikamma-nimitta) đã được nhân biết lúc khởi sư đinh tâm.

Vị ấy thấy sắc thể bên ngoài (quán tưởng ngoại sắc): nếu ai đã làm công việc chuẩn bị quán sắc thể bên trong như thế, nhưng hình ảnh (nimitta) 602 xuất hiên bên ngoài, nên nói: Khi quán tưởng sắc thể bên trong, vị ấy thấy sắc thể bên ngoài bởi vì vi ấy áp dụng bên ngoài công việc chuẩn bị ngài đã chuẩn bị trong tâm. 603 Vật có hạn lượng: không tăng trưởng

<sup>602</sup> Đây là hình ảnh phản chiếu trong tâm có được khi hành thi**ền. "Hình ả**nh rõ m**ồ**n m**ô**t này s**ẽ** xu**ấ**t hi**ê**n trong tâm b**ằ**ng cách thực hành thành công một số công việc định tâm nào đó và rồi sẽ hiến hi**ện rõ ràng như th**ế nhìn th**ấ**y b**ằ**ng m**ắt"** (*Nyānatiloka*, p. 130). Có ba lo**a**i: (1) hình **ả**nh chu**ẩ**n b**i** ban đầu (parikamma-nimitta); (2) hình ảnh phản chiếu (uggahanimitta sơ tướng); (3) hình ảnh giống h**ệ**t trong tâm

(patibhāga-nimitta to tướng).

Khi l**ấ**y b**ấ**t c**ứ** m**ột hình tươ**ng chu**ẩ**n b**i ban đầ**u (parikammanimitta) nào nhìn th**ấy được làm đề** m**u**c thi**ền như cái đĩa** b**ằng đấ**t (kasi**n**a, **biến xứ đấ**t) hay mặt h**ồ** phẳng l**ặng để** t**ậ**p trung t**ư tưở**ng, hành gi**ả chú ý đế**n nó t**ớ**i khi cho dù có nh**ắ**m m**ắ**t l**a**i, v**i ấ**y v**ẫ**n có th**ể** nhìn th**ấ**y hình **ảnh ban đầ**u (uggahanimitta) c**ủ**a nó ph**ả**n chi**ế**u trong tâm. Trong khi v**i ấ**y ti**ế**p t**u**c hướng sư chú ý của tâm đến hình ảnh này, hình ảnh gi**ố**ng h**ê**t (pa**tibhāga**-nimitta) không t**ỳ** v**ế**t và b**ất đông đạt đượ**c cùng với tr**ạ**ng thái c**ận định (upacāra-samādhi) có thể** kh**ở**i lên. Trong khi ti**ế**p t**u**c duy trì vi**êc định tâm vào đối tươ**ng, cu**ố**i cùng hành gi**ả đat đế**n tr**ang thái trong đó tấ**t c**ả** các giác quan ng**ừ**ng ho**ạt độ**ng, không th**ấ**y, không nghe, không còn nh**â**n thức về cảm giác trên thân và cảm th**o trong tâm. Đây** là tr**ạ**ng thái nh**ập đị**nh th**ứ** nh**ất (sơ thiền). Đọc Nyāṇ**atiloka, Buddhist Dictionary, tr. 80.

 $<sup>^{603}</sup>$  As 188 có thêm chi ti**ết: "Sau khi thự**c hành công vi**ệ**c chu**ẩ**n bị xong tám đề mục thiền ngoại thân, vị ấy thấy tám đề mục ngo**a**i thân này nhờ sư chuẩn bị ban đầu và nhập định." Đọc The Expositor I, II tr. 252.

được. **Vật đẹp-xấu**: những gì đẹp hay x**ấ**u. 604 Nên hiểu rằng lãnh vưc cần tinh thông này được nói đến để chỉ các vật có giới hạn. Sau khi tinh thông chúng: câu này ngụ ý rằng giống như người có bộ tiểu hóa tốt, khi lấy chỉ một muỗng đầy thức ăn, xét xem cái gì có ở đó để ăn và cho vào miêng ăn hết môt miếng, cũng th**ế**, m**ột ngườ**i v**ớ**i trí siêu vi**ệ**t và hi**ể**u bi**ế**t rõ ràng tường tân tư hỏi trên nền tảng của đối tương hoàn toàn có h**ạn lượ**ng <sup>605</sup> **đó**, cái gì c**ầ**n **đượ**c ch**ứng đạ**t, nhân thấy việc này không có gì khó cả, nhờ tinh thông các đề mục này, vị ấy chứng<sup>606</sup> và nhập định (appanā) ngay khi hình ảnh (*nimitta* tợ tướng)<sup>607</sup> khởi lên.

[562] Ta biết và thấy: Ngài đã diễn đạt ý tưởng (ābhoga) 608 của mình bằng câu này. Và điều này xảy ra khi hành giả trồi lên từ sư nhập định (samāpatti),

<sup>&</sup>lt;sup>604</sup> As 189 có m**ôt định nghĩa khác: cái đẹp có nghĩa là mầ**u thuần khiết trong khi cái xấu có nghĩa là mầu không thuần khi**ết. Căn cứ** theo *As,* các B**ả**n Chú Gi**ả**i *Nikāya* cho r**ằng đe**p hay x**ấ**u là có h**an lương và vô lươ**ng. *Đoc The Expositor I, II* tr. 253.

 $<sup>^{605}</sup>$  Sửa pavittake thành parittake **căn cứ** theo Mp II 73,26 và Mp IV 144,10

<sup>&</sup>lt;sup>606</sup> Sửa *samapajjati* thành *samāpajjati* **căn cứ** theo Mp II 73,28 và Mp IV 144,12

<sup>607</sup> Bi**ểu tượ**ng này có th**ể** mu**ốn đề** c**ậ**p t**ớ**i *hình ảnh giống hệt* (pa**tibhāga**-nimitta, **tợ tướng**) hoàn toàn rõ ràng và b**ất độ**ng khởi lên ở mức đô nhập định cao hơn. Ngay khi biếu tương này kh**ởi lên, giai đoạ**n c**ận đị**nh *(upacāra samādhi)* đã đạt tới tr**ọ**n v**ẹ**n (*Nyāṇatiloka,* trang 130). Theo bình lu**ậ**n c**ủ**a chúng tôi, tôi nghĩ rằng thuật ngữ appanā nên được thay bằng chữ upacāra là chữ chính xác hơn (Vajirañāṇa, p. 151).

<sup>&</sup>lt;sup>608</sup> Ás 188,16 thêm ch**ữ** *pubba* **trướ**c ch**ữ** *ābhoga* **có nghĩa là " ý** tưởng trước kia của Ngài".

chứ không phải từ bên trong<sup>609</sup> sự nhập định ấy. **Có sự** nhận biết như vậy: Có nhân thức như vây nhờ nhân biết về ý tưởng và nhờ nhận biết về thiền định (jhāna). Nhân biết về sư tinh thông (abhibhavana nhiếp thắng) cũng xảy ra từ bên trong sự nhập định ấy, nhưng nhân biết về ý tưởng chỉ khởi lên sau khi hành giả trồi lên từ sư nhâp định.

**26**. Các loại vô lượng: Các loại cỡ được nới rộng ra, cỡ lớn. Sau khi tinh thông (nhiếp thắng): Một lần nữa câu này ngụ ý là một người tham ăn, nếu người ấy có môt khẩu phần thức ăn lớn cho đỡ đói,610 cũng không th**ấy đó là lớn nhưng lại nghĩ rằng "Hãy** mang môt khẩu phần khác nữa đến đây! Hãy mang môt khẩu phần khác nữa đến đây! Đĩa này thì ăn thua qì với tôi?", cũng thế môt người với trí siêu viêt và hiểu biết rõ ràng tường tân tư hỏi trong trang thái vô lương có cái gì để chứng đạt, nhận thấy không có gì khó nhọc để mình nhất tâm cả, và nhờ tinh thông các đề muc này, vị ấy chứng và nhập định (appanā) ngay khi hình ảnh khởi lên.

27 Không quán tưởng các sắc thể bên trong (quán nội sắc): không có nhận thức về công việc chuẩn bị quán tưởng sắc thể bên trong, vì vị ấy không đạt được hay vì vi ấy không cần điều đó.611

610 Chữ vaddhitakam không có trong bất cứ từ điển nào nhưng nghĩa của nó được suy đoán ra theo mạch văn (RFG).

<sup>609</sup> Sửa chữ *auto-* thành *anto-*.

<sup>611</sup> Câu "không quán tưởng các sắc thể bên trong" có nghĩa là thân của vị này không *là lãnh vực* c**ần đượ**c tinh thông, dù ở đó, cũng như ở đây, chỉ các sắc thể bên ngoài cần được tinh

28 Người thấy các sắc thể bên ngoài (thấy các loại ngoại sắc): Nếu người làm công việc chuẩn bị và hình **ả**nh *(nimitta)* bên ngoài kh**ởi lên, ngườ**i **ấy đượ**c nói là: Khi người không nhận thức về các sắc thể bên trong, thấy các sắc thể bên ngoài, vì công việc chuẩn bị bên ngoài của vị ấy và nhập định. Phần còn lại, trong chuyện này, gi**ống như lãnh vự**c c**ầ**n tinh thông th**ứ tư. Nhưng trong số** b**ố**n lãnh v**ư**c c**ầ**n tinh thông:

- loai có giới han *(parittam)* phù hợp với người có đặc tính thích lý luận (vitakka);
- loại vô lượng phù hợp với người có đặc tính chậm hi**ế**u *(moha):*
- loại đẹp phù hợp với người có đặc tính hung hãn (dosa);
- loai xấu phù hơp với người có đặc tính hiểu sắc (rāga) 612 Sự phù hợp này được bàn chi tiết ở Caritaniddesa 613 trong Visuddhimagga.614

thông; v**ây thì các trườ**ng h**ơp này nên luôn được đề** c**âp đế**n. Như vây ở cả hai nơi, các trường hợp này đã được công bố. Câu "Không quán tưởng các sắc thể bên trong" chỉ để tô điểm, làm đẹp thêm bài giảng của bậc Đạo Sư (As 189)\*. **"Thiề**n sinh, ho**ặc là đã thử và đã thấ**t b**ạ**i, hay b**ởi vì người ấ**y không mu**ố**n th**ử, đã không khơi dâ**y cõi thi**ề**n *(jhāna)* b**ằ**ng cách chú tâm mình đinh vào tóc hay các phần của cơ thể riêng của mình (BPE, p. 54, n. 1).

\* Các ch**ữ** in nghiêng trích t**ừ** The Expositor I, II tr. 254. 612 Rhys Davids giải thích là: "Giống như sự thấu hiểu bản chất giới han của vật hữu hình có được do dụng tâm suy nghĩ nhiều, và ý ni**êm 'vô lương' được dùng để** ch**ữ**a s**ư trì đô**n, cũng thế, cái đẹp và xấu là thuốc được tuần tự dùng để chữa sân h**ậ**n và ham nhục dục (BPE, p. 55, n. 3).

613 Mp II 74,24-25, IV 145,13 vi**ế**t là *cariya* thay cho ch**ữ** *Carita-*.

29. Trong lãnh vực để tinh thông thứ năm và lãnh vực sau đó, những vật mầu xanh (nīlāni) được cho là chứa đưng tất cả. Những vật xanh theo mầu (nīlavannāni tướng sắc xanh) được nói theo mầu sắc. Những vật xanh ở bên ngoài (nīla-nidassanāni hình sắc xanh) được nói theo ngoại hình. Người ta nói rằng những v**ật này đượ**c nhìn thấy chỉ thuần môt mầu xanh không có tỳ vết nào có thể nhận rõ được, 615 và không pha trôn mầu sắc nào. 616 Những vật phản chiếu sắc xanh (nīla-nibhāsāni): Câu này được nói theo sư chói sáng của các v**ậ**t **ấy. Nó có nghĩa là nhữ**ng v**ậ**t xanh bóng, những vật lóng lánh sắc xanh. Qua lời này, Ngài chỉ cho thấy sư tinh khi**ết đích thư**c. 617 B**ố**n lãnh v**ực để** tinh thông được lu**â**n đến chính là bàn v**ề** m**ầ**u tinh khi**ế**t.

Bông gai: Cho dù loại bông này trông láng bóng và mềm mai, nó chỉ có mầu xanh, trong khi các bông hoa như Giri-Kannika\* khi được nhìn đến chúng có sắc trắng. Vì thế [bông gai] này được lưa chon, [563] chứ không phải các bông hoa khác. Lua mỏng ở Benares:

<sup>615</sup> Sửa *apaññaya mana-vivarāni* thành *apaññayamānavivarāni* theo Mp (II, 75,2-3, IV 145,17).

<sup>&</sup>lt;sup>614</sup> Vism 101-10.

<sup>616</sup> Sửa *eka-nīlo n'eva* thành *ekanīlān' eva* theo Mp (II, 75,3, IV 145,18).

<sup>617</sup> Điều này mu**ốn đề** c**ập đế**n hình **ả**nh gi**ống như thậ**t (**tợ tướng** pa**tibhāga**-nimitta) là tiêu bi**ể**u cho tâm th**ứ**c thu**ầ**n khiết về phẩm chất ban đầu của đề mục thiền quán, chứ không phải nhân bi**ết đượ**c b**ằ**ng mắt, và nh**ư vâ**y tinh khi**ế**t g**ấ**p ngàn l**ầ**n hình **ảnh ban đầ**u (**sơ tướng** uggaha-nimitta) **(Vajirañān**a, p. 150).

sản phẩm của *Bārāṇasi.*618 Họ nói ở đấy bông sợi mềm mai; những người đàn bà quay tơ, dêt lua là những người thợ giỏi; nước ở đấy tinh khiết và ngọt ngào. Vì th**ế**, v**ả**i ở đấy hai mặt bóng và trông láng, m**ề**m và mịn. Những vật mầu vàng và cứ thế: sự giải thích nên được hiểu theo cùng môt cách thức như trên. Bằng cách n**ắ**m l**ấy đề** m**ụ**c thi**ề**n m**ầ**u xanh *(kasiṇa),*619 "Hành giả nhân được hình ảnh [dưa trên] mầu xanh, cho dù mầu xanh ấy trên môt đóa hoa hay môt miếng vải hay từ mầu sơn" 620; và công việc chuẩn bị dùng

618 Nguyên là th**ủ đô củ**a x**ứ Kāsi**. Gi**ầ**u có và trù phú, **Bārān**asi n**ằ**m trong danh sách thành phố lớn được *Ānanda* đề nghị là nơi thích hợp để đức Phật nhập Niết Bàn (DN II 146).

<sup>619</sup> Kasi**n**a\* (đề mục thiền, **biến xứ**) chỉ là công c**ụ** ngo**ạ**i thân dùng vào vi**ê**c thi**ền đinh, là phương tiê**n v**â**t ch**ấ**t giúp hành giả có được hình ảnh thấy được của nó trong tâm (BDisc, s.v. kasina). Mười kasinas được đề cấp ở MN I 77 (M ii, 15) Bô Kinh Trung, ph**ẩm Mahāsakuludāyi, (nguyên văn ghi là MN 72,** tôi đã sửa thành MN 77 cho đúng). Các kasinas này được giải thích chi ti**ế**t ở Vism IV và V. Các kasi**nas này là đề** m**u**c **đấ**t, nước, gió, lửa, mầu xanh, vàng, đỏ, trắng, hư không và thức (TrungBK 2, tr. 423-4).

Vism 172. Đó là vanna-dhātu. Vanna có 4 nghĩa: (1) mầu [5] lo**a**i m**a**u nói **ở** Vin iii 112]; (2) dáng m**a**o, di**ê**n m**a**o; (3) giai cấp xã hội; (4) vần, âm tiết, âm vận [Vism 211, KhpA. 107]. Dhātu: nguyên tố, yếu tố. Theo Bhikkhu Ñānamoli, chữ va**nn**a-**dhātu này có lễ nên đượ**c d**i**ch m**ô**t cách gi**ả**n d**i** là m**ä**u. **Đoc Bhikkhu Ñān**amoli, PEGBTT, [BPS, 1994], tr. 92. Ti**ên đây, xin nêu ví du về nghĩa thứ tư củ**a ch**ữ** va**nn**a b**ằ**ng cách trích m**ôt đoa**n trong quy**ế**n The Path of Purification (Visuddhimagga), chương VII, đoan 58 như sau: "Ó đây, do sử dụng:

kasina và sự nhập định (appanā) đều được bàn chi tiết trong Visuddhimagga 621

\* Giri-Kaṇṇika: là cây đậu biếc, hoa của nó có hình cánh bướm mầu xanh tím, giữa cánh hoa có đốm tr**ắ**ng, ti**ế**ng Hindi g**ọ**i là cây gokarni, thu**ộ**c gi**ố**ng Clitoria ternatea (J.IV,536). Xin cảm ơn cô Thanh Loan đã cung cấp nguồn tham khảo tên Việt Nam của loài cây này và canhquanxanh.com.vn về tên cây **đâ**u bi**ế**c.

Tám lãnh vưc cần tinh thông được giới thiêu để chỉ cho thấy sự không sợ hãi (vô úy)622 của đức Phật. Họ nói là sau khi nói lên những lời này, đức Phât nói:

> • đặc tính của ngôn ngữ bắt đầu bằng cách 'thêm nguyên âm để tăng hoặc bớt âm vân' (đọc Kāsikā vi, 3, 109), hay

> • đặc tính 'ghép thêm vào' bắt đầu bằng [ví dụ về] pisodara\* [pṛṣa: đó là pṛṣant ghép thêm chữ udara có nghĩa là 'bụng lốm đốm mầu' ] v...v... (đọc Pāṇini, Ga**napāt**ha 6, 3, 109),

có thể biết rằng Ngài [cũng có thể] được gọi là 'Thế Tôn' (bhagavā) khi Ngài có thể được gọi là 'có may mắn' (bhāgyavā: có phước, được may mắn) vì sự may mắn **[bhāgya] đã qua đượ**c b**ờ bên kia [đại dươ**ng toàn thi**ệ**n] của bố thí, trì giới ba la mât... tao ra hanh phúc thế gian và siêu th**ể (Đo**c KhpA. 108).

\* Pisodara = p**ṛṣant + udara: 'bu**ng l**ốm đố**m m**ầu' (KhpA.** 107). Đoc PED, tr. 461.

<sup>&</sup>lt;sup>621</sup> Vism 123-39, 170-77.

<sup>622</sup> Sv-pt (II 209) xác nh**ận điề**u này b**ằng cách đưa** ra thí d**ụ** trong đó người ta cảm thấy sợ hãi khi thực tập hình ảnh vô lượng của *kasiṇa* bên ngoài. Nhưng đức Phật, sau khi đã tinh thông nó, không có sự sợ hãi gì cả. Phần chú giải như muốn biên minh cho viêc kinh thêm đoan này vào.

"Ānanda, khi Như Lai chứng đat những thành tưu và xuất ra từ những thành tưu ấy, Ngài không có sơ hãi, không có nhút nhát r**ut rè. Như vâ**y, ai có th**ể nghĩ là** Như Lai có thể khiếp đảm khi tư mình gặp *Māra?* Ānanda, Như Lai không có sợ hãi, không nao núng, có chánh ni**ê**m, bi**ế**t rõ **ràng tườ**ng t**â**n, t**ừ** b**ỏ** sinh l**ư**c duy trì tuổi tho của mình."

### 3.7. Chú giải về Tám Giải Thoát

33. [MC 111] Bài pháp giảng về giải thoát (vimokha) hoàn toàn rõ ràng. 623 Tám giải thoát này cũng được giới thi**ệu để** chỉ cho th**ấ**y sự không s**ợ** hãi của đức Phật. Họ nói, sau khi giảng xong những giải thoát này, Ngài đã nói như vầy: "Ānanda, khi Như Lai chứng đạt những thành tưu này và xuất ra từ những thành tưu **ấ**y, Ngài không có s**ợ** hãi, không có nhút nhát r**ụ**t rè... [như trên]... từ bỏ sinh lưc duy trì tuổi tho của mình." Bây gi**ờ**, m**ô**t l**ầ**n n**ữ**a, Th**ế** Tôn không **để** 624 **trưở**ng lão Ānanda có môt cơ hôi nào, đã bắt đầu bài thuyết pháp khác bằng cách mở đầu như sau: Có một dip, Ta.

34. [MC 112] Trong kinh văn, vừa mới thành đạo: sau khi Ta đã trở nên giác ngô, lần đầu tiên vào tuần lễ thứ tám. 625 **Đã từ bỏ: đã giải thoát, đã** dứt bỏ. 626 Ho nói sau khi nói xong, Ngài nói "Vào lúc đó, hê thống mười ngàn thế giới này rúng đông."

625 Chú giải ở đây đã làm lệch nghĩa của kinh văn (RFG).

<sup>623</sup> Đọc chú giải về giải thoát ở Sv II 512-13, Mp IV 146-47.

<sup>624</sup> Sửa *ādatvā* thành *adatvā*.

<sup>626</sup> B và Nº (II 270,1) vi**ế**t là *paricchinno\* (xác định, đặt giới* han) thay vì paricatto\* (dứt bỏ, từ bỏ).

- **3.8**. Chú gi**ả**i v**ề** Câu Chuy**ê**n Th**ỉ**nh C**ầ**u C**ủ**a *Ānanda*
- **38**. [MC 115] Đủ rồi: đây là cách diễn tả sư từ chối.
- **39**. [MC 116] Giác ngộ (bodhi): trí và sư thể nhập vào b**ốn đa**o l**ô**. 627
- 40.628 [MC 116A] Ngươi có tin không?: Ngài hỏi, "Ngươi có tin rằng Như Lai đã nói điều đó không?" 629 Vì thế, Ānanda: Ngài giải thích là, vì ngươi tin tưởng vào lời này, vì thế ngươi 630 đã lâm về việc này. 631
- 41. Có một dịp, Ta: đức Thế Tôn nói, "Đây không phải là lần đầu tiên Ta nói với ngươi. Cũng vào những

<sup>627</sup> Sv-p**ț II 209,10 định nghĩa giác n**g**ộ** là trí toàn giác, và coi b**ốn đa**o l**ô như là nề**n t**ảng đưa đến toàn trí. Đa**o l**ô** siêu th**ế** đầu tiên dẫn đến quả vị của bậc nhập giòng; đạo lô siêu thế thứ hai dẫn đến quả vị của bậc trở lại một lần; đạo lộ siêu thế thứ ba dẫn đến quả vi của bâc không trở lai; đao lô siêu thế thứ ba d**ẫn đế**n quả vị của b**ậc Arahant (đo**c Vism 672-91).

<sup>&</sup>lt;sup>628</sup> Đặt con số 40 này theo bản văn.

<sup>&</sup>lt;sup>629</sup> Đố là, Ngài hứa với *Māra* là Ngài sẽ nhập niết bàn trong ba tháng tới. RFG nghĩ rằng ở đây, phụ chú giải đã sai khi viết là: **"Ngươi có tin rằ**ng Ta **đã nói là Như Lai có thể**, n**ế**u mu**ố**n, Ngài tiếp tục sống cho hết môt kiếp (aeon)?" Vì khi Ngài vừa mới nói thế, *Ānanda* có thể không chút nghi ngờ là Ngài đã nói như vậy. Người ta có thể trông đợi điều Ānanda được hỏi là tin tưởng vào thần lực của Như Lai để kéo dài mang sống của mình; và đó là điều MPS muốn ngu ý tới. Nhưng chữ vuttabhāvam đã ngăn lời giải thích này (RFG).

<sup>630</sup> Thay vì chữ tumhe v'etam lại viết là tuyh' ev' etam như chính văn DN II 115.

<sup>&</sup>lt;sup>631</sup> **đó là việ**c thỉnh c**ầu đứ**c Phật quay tr**ở** lại v**ấn đề** l**ờ**i h**ứ**a c**ủ**a minh (RFG).

lần khác, Ta đã nói và đã gợi ý rõ ràng<sup>632</sup> [**564] Ngươi** đã không nhận ra sự gợi ý này. Đây là lỗi của người. 633 Ngài đã bắt đầu như thế để qui lỗi cho môt mình vi trưởng lão này theo nhiều cách với muc đích xua đi cái ưu sầu của vi này.

48. [MC 119] Từ những gì thân thiết và yêu quý: Từ người mẹ, người cha, anh em trai, chị em gái và vân vân, có sự phân ly (nānābhāva) vì sanh, 634 có sư tước đoạt (vinābhāva) vì cái chết, 635 có sự thay đổi (aññathābhāva) vì trở thành 636

Vậy thì (tam), làm sao điều này có thể xảy ra được? Vây thì (tam) có nghĩa là vì thế. Vì có sư phân ly với những gì thân thiết và yêu quý, cho dù người ấy có hoàn thi**ền mườ**i ba la m**â**t *(dasa pāramiyo),*637 có ch**ứ**ng thành chánh giác *(sambodhi),* có chuy**ể**n bánh xe giáo pháp (chuyển pháp luân), có thi triển cặp

<sup>&</sup>lt;sup>632</sup> **Theo chính văn, đứ**c Ph**ật đã gợ**i ý này t**ại mười địa điể**m khác nhau ở *Rājagaha*, và ở năm đi**ê**n (cetiyas) khác nhau, không k**ể** *Cāpāla-cetiya* **ở** *Vesāli* **(DN II 115-<b>47). Nhưng tấ**t c**ả** các bản ti**ếng Hán đề**u b**ỏ đoa**n này.

<sup>633</sup> Nhiều bản tiếng Hán khôn**g đề** cập đến lỗi của *Ānanda*.

<sup>634</sup> **Ngườ**i ta bị phân ly vì tái sanh (Sv-p**t** II 209,20).

<sup>635</sup> **Ngườ**i ta b**ị tước đoạ**t tình thân vì cái ch**ế**t (Sv-p**t** II 209,21).

<sup>636</sup> Ví d**u, người trướ**c kia s**ố**ng trong cõi d**ụ**c gi**ới nay đượ**c sanh vào cõi sắc giới; người trước mang ki**ếp ngườ**i nay được tái sanh làm pham thiên (Sv-pt II 209,23).

<sup>&</sup>lt;sup>637</sup> Danh sách mười ba la mật được liệt kê trong kinh văn sau này như là sư thưc hành viên mãn mười hanh cốt tủy của Bodhisatta (Bồ Tát) để giác ngô. Đây là mười ba la mât: bố thí, trì giới, từ bỏ, trí tuê, nỗ lưc, kham nhẫn, chân thât, guyết tâm, từ ái, và bình th**ả**n (Ja I 19-25, Ja I 73). Đọc Bhikkhu Nānamoli, POP, Chương IX, đoan 124.

bi**ế**n hóa k**ỳ** di**ệ**u *(yamaka-pāṭihāriya) <sup>638</sup> và có khiến* cho chư thiên phải giáng hạ 639 đi nữa, nhưng bất cứ cái gì được sanh ra, đi vào hiện hữu, do duyên hợp thành, phải chịu suy đôi (biến diệt), tức là thân thể của Như Lai [MC 119A] lai không suy đôi là điều không thể được. "Có lau nước mắt và kêu than cũng không đạt được điều cầu mong đó." Ngài sẽ lấy lại lời nói: Ngài sẽ thu hồi lại cái đã bị từ bỏ, đã bị phóng ra.

50. [MC 119B] Đó là, đời sống phạm hạnh: đời sống pham hanh theo giáo pháp gồm có ba phần tu tâp. Một thời gian dài: thời kỳ tồn tại lâu dài. Tôn tại trong một thời gian dài [trường tồn]: được nói theo nghĩa vân hành trong môt thời gian dài. Bốn cách thiết lập quán niệm (cattāro satipatthāna) và... Tất cả được giải thích là thế tục và siêu thế. Quan điểm rõ ràng về các yếu tố đưa đến giác ngộ này đã được nói đến theo từng khía canh ở Nana-dassana-visuddhiniddesa trong Visuddhimagga. Phần còn lại đã rõ.

## Chú giải về Chương Ba kết thúc.

638 Được đức Phật thi triển ở Sāvatthi để bác lại các đạo sư ngo**a**i giáo (Vin III 332, Sv I 57). Sư thi triển này xuất hi**ê**n dưới hình thức các cặp đối nghịch nhau, đó là tạo ra một đám lửa từ phần trên của cơ thế ngài và phun nước từ phần dưới của cơ thể ngài. Trong Phât học, điều đáng chú ý là các đệ tử của ngài không có cặp thần thông này và qua sự thi tri**ế**n này, đức Phật đi trong khi Ngài tạo ra hình ảnh đứng, hay ngồi hay n**ằ**m xu**ố**ng c**ủ**a Ngài (Patis I 125-26, Ud-a 141-42).

639 Có l**ẽ** mu**ổn đề** c**ậ**p t**ớ**i *Brahmā* và *Sakka* **tháp tùng đứ**c Ph**ậ**t đến trái đất sau khi Ngài giảng pháp cho mẫu thân của mình

trên cung tr**ờ**i *Đao lơi* (Dhp-s II 225, Ja IV 265, As 16).

# CHƯƠNG IV: Bữa Ăn Cuối Cùng

- **4.1**. Chú gi**ả**i v**ề** Cái Ngoái Nhìn c**ủ**a Con Voi
- 1. [MC 122] Với cái nhìn đăm đăm vĩnh biệt của con voi (Với cái nhìn của con voi chúa): 640 Xương người hầu hết được xếp đặt chồng lên nhau, và xương của Độc Giác Phật<sup>641</sup> được nối li**ền nhau, nhưng xương** của chư Phât 642 lai không thế. Vì xương của chư Phât tất cả được nối với nhau như sợi xích, do đó khi đức Phật ngoái nhìn, Ngài không thể quay cổ lại. 643 Như voi chúa (Nāga) khi muốn nhìn lai phải quay cả thân mình, đức Phât cũng phải quay trở lai. Lúc đang đứng ở cổng

 $^{640}$  Sự quay l**ạ**i toàn thân c**ủa Ngài Kassapa cũng có lờ**i miêu t**ả như thế ở** Mvu 1 55.

<sup>642</sup> Điều đáng chú ý là cơ cấu vật thể của đức Phật khác với cơ cấu vật thể của một vi Phật Độc Giác, điều này cho thấy Phật h**oc đã hoàn toàn phát triể**n.

<sup>&</sup>lt;sup>641</sup> Vị Ph**ật đơn độc này vui hưở**ng s**ự** cô tịch không có liên quan gì đến việc giảng dạy giáo pháp. Ngài là bậc cao hơn vị A la hán *(sāvaka\* người đệ tử)* nhưng dưới Ph**ậ**t (Ray, p. 213). Đọc địa vị và tính cách lịch sử của đức Phật Độc Giác của Ray, pp. 213-41.

<sup>&</sup>lt;sup>643</sup> L**ờ**i gi**ả**i thích không mang tính khoa h**ọ**c này có th**ể** d**ự**a trên 32 tướng tốt của môt Vĩ Nhân, các tướng ấy là dấu vết đặc trưng của chư Phật và các vị vua bá chủ thế giới. Trong số các tướng ấy, hai tướng sau có thế có liên quan ở đây: (1) Lúc đang đứng và không cần phải cúi người xuống, Ngài có thể dùng bất cứ tay nào ch**ạm và xoa hai đầ**u g**ố**i; (2) Thân thể của Ngài vẫn thẳng môt cách thần diêu. Đoc chú giải về hai tướng ở Sv-pt II 447-48. Eliade (1969, p. 235) giải thích là c**ôt xương số**ng c**ủa đứ**c Ph**â**t làm b**ằ**ng m**ô**t khú**c xương duy** nhất như là cái truc của thế giới, truc của vũ tru.

thành, ngay khi Th**ế Tôn có ý nghĩ "Ta sẽ nhìn Vesāli** lần cuối cùng," trái đất to lớn này, vì cho rằng Thế Tôn trong lúc toàn thi**ê**n các ba la m**â**t kéo dài t**ớ**i c**ả** nhi**ề**u trăm ngàn triệu kiếp (aeons) đã không bao giờ đưa ra cái nhìn vĩnh biệt bằng cách quay cổ lại, đã xoay tròn như bánh xe người thơ gốm để [565] Thế Tôn đối diên thành phố *Vesāli*. Đề cập đến điều đó, câu này được nói ra. 644 **Nhưng có chắ**c ch**ỉ ở** *Vesāli* **không thôi? Khi** rời khỏi những nơi như *Sāvatthi,*<sup>645</sup> *Rājagaha, Nālandā, Pātaligāma, Kotigāma*, và *Nādikāgāma*, Ngài **đã có cái** nhìn các thành phố này lần cuối cùng, tai sao Ngài lai không nhìn từng thành phố này bằng cái nhìn đăm đăm vĩnh biệt của con voi chúa? Bởi vì người ta ai cũng biết là ở thành phố nói trên không có gì tuyết vời cả đấy mà. Vì tai những nơi khác nhau này Ngài đã khiến cho người ta quay trở lại,646 đã không có nét tuyệt vời để đưa ra cái nhìn lần cuối, nên Ngài đã không nhìn như vậy. Hơn nữa Ngài nhìn lại vì lòng từ bi thương xót các vua Vesāli, nghĩ rằng, "Ngày tàn của các vua này đã cận kề. Trong ba năm nữa họ sẽ bị tiêu diệt.647 Nếu ho xây m**ôt cái điện đặ**t tên là *Nāgāpalokita* 648 ngay

<sup>644</sup> R**ấ**t có th**ể** là lúc **ấy vì đã rất già, đứ**c Ph**ậ**t ch**ầ**m ch**ậ**m quay trở lại. Nhưng có lễ Buddhaghosa giải thích việc này vì cấu tạo đặc biết của cơ thể thay vì do già yếu.

<sup>&</sup>lt;sup>645</sup> Sửa *Savatthi-* thành *Sāvatthi-*.

<sup>&</sup>lt;sup>646</sup> **đó là những người đã tiễ**n Ngài (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>647</sup> V**ề** ph**ầ**n gi**ả**i thích c**ủ**a Buddhaghosa v**ề** s**ự** s**ụp đổ** c**ủ**a Vajjis, đọc Sv-pt II 522 ff (đoạn 5, chương I quyến này hay trang [**522***ff* ] trở đi).

<sup>&</sup>lt;sup>648</sup> Nāgāpalokita\* là Cái Nhìn Đăm Đăm Vĩnh Biệt của Con Voi. \*Nāga: con voi + apalokita: ngoái nhìn. Đông từ apaloketi còn có nghĩa là "nhìn qua chỗ khác". Đoc M i 120 (Phẩm An Trú T**ầm, tr. 272). Đọc Bhikkhu Ñān**amoli, PEGBTT, tr. 12.

cổng vào thành phố, dâng hương, hoa... cúng dường, thì sẽ ích lơi cho hanh phúc và an lac của ho trong một thời qian dài."

- 4.2. Chú giải về bốn Tham Chiếu Quan Trong (đại giáo pháp)
- 3. [MC 123] Sư diệt khổ: sư đoan diệt cái khổ sanh tử luân hồi. **Có mắt**: Ngài được gọi như thế theo nghĩa có năm mắt. 649 An lạc (parinibbuta tịnh lạc). 650 an lạc do tân diêt nhiễm lâu. 651
- [MC 124] Bốn Tham Chiếu Quan Trọng (mahāpadesa đại giáo pháp): 652 hoặc là "các dịp lớn"

<sup>649</sup> **đó là (1) mắ**t th**it đủ sáng để** nhìn xa m**ộ**t d**ặ**m, (2) m**ắ**t th**ầ**n, con mắt cấu tao thành ba minh, (3) con mắt trí tuê tìm ra Con Đường Giải Thoát, (4) con mắt của môt vi Phât đoc biết tâm, ý t**ừng ngườ**i, (5) con m**ắ**t c**ủ**a trí toàn di**ên được coi như là trí** toàn giác (PED s. v. cakkhu).

Rhys Davids sửa lại hiểu lầm của Childers về chữ này như là "dâp tắt", "tân diêt", "chết". "Người theo đao Phât không bao gi**ờ nói "đi vào niết bàn" của người đã chế**t. Theo ch**ô** tôi bi**ế**t, cho đến nay tập ngữ này chỉ xảy ra một lần (Sutta-nipāta 514), dùng để nói đến người còn sống" (Dial II, p. 132, n. 2). Chữ "đi vào niết bàn" trong nguyên văn. Chú giải dùng thuật ng**ữ này để** chỉ cho vi**ê**c nh**â**p di**ê**t *(parinibbāna)* của đức Ph**â**t dưới hai cây *sāla* cũng như sư d**â**p tắt phi**ề**n não (parinibbāna) của Ngài dưới cây Bồ Đề (Mp III 2).

<sup>651</sup> Cũng bài kinh nầy ở AN II 1f., IV 105; chú giải về đoạn này đươc đưa ra ở Mp III 1-2 và môt phần nào ở Mp IV 52.

<sup>652</sup> **Nghĩa đen là "luậ**n c**ứ chính". Mộ**t s**ố** b**ả**n ti**ế**ng Hán dịch là "học thuyết tôn giáo vĩ đại" (Yo 17a1) hay "yếu tố quyết định tr**ong đai" (Fa i 195c5)". Đo**c Lamotte 1983-84, pp. 9-13 v**ề** phần tham khảo chi tiết thư tịch và thảo luân về thuật ngữ này.

hay là "các tham chi**ế**u quan tr**ọ**ng" *(mahā-apadese)*. 653 Nó có nghĩa là các minh chứng quan trong [để coi lời nào là lời giảng của đức Phật] được nêu ra bằng cách tham chi**ếu đến các vĩ nhân,** k**ể** t**ừ đứ**c Ph**â**t. 654

8. Câu nói như thế không nên được tiếp nhận bằng lời khen (tán thán): câu nói đó không nên được chú ý đến vì thính giả vui, thích kèm với những tiếng la ó tán thành trước [nghĩa là: phải đối chiếu lại]. Vì nếu làm thế, cho dù sau này vị [tỳ khưu] ấy được cho biết là có mâu thuẫn, vị ấy sẽ nói "Điều gì đó trước thì đúng, bây giờ lai sai, có thể chẳng?" nên người ấy không từ bỏ quan điểm sai lac của mình.

Câu nói như thế không nên bi đối xử bằng sư khinh bỉ (hủy báng): người ta không nên vôi nói trước **[đó là: phải đố**i chi**ế**u l**a**i], "Kẻ ngu này nói gì

<sup>654</sup> Sau khi chú thích là l**ờ**i d**ạy này đượ**c nói **lên vào lúc đứ**c Ph**ậ**t nhập niết bàn, từ đoan này trở đi, Mp III 158-60 ghi lai cùng lời chú giái. Nó có nghĩa là, hay ít ra là Ngài Buddhaghosa đã tin r**ằ**ng, ph**ầ**n kinh này trong AN II 167 ff **đã được trích mượ**n từ MPS.

<sup>653</sup> *Mahā-okāse* gi**ải thích như là** *mahā-padese (karmadhāraya* samāsa), trong khi đó cách giải thích thứ hai là coi danh từ kép này như là tappurisa- (tham chiếu đến các vĩ nhân)" (RFG). **Ngài Nyanaponika, ngườ**i so**a**n chú thích cho quy**ế**n Last Days of The Buddha do Vajirā và Story dich (pp. 108-109) đề nghi nghĩa chính xác của apadesa (nghĩa đen là "luân cứ chính") không phải là "thấm quyền" như Rhys Davids đã dùng, mà là "tham chiếu" hay "nguồn gốc", bởi vì theo đoạn *kinh sau đó trong* bản kinh này thì chỉ có Kinh và Lu**â**t là hai nguồn tài liệu thực sự đáng tin cậy hay có thẩm quyền thực s**ư** thôi. M**ô**t cách phân chia hai ch**ữ** này khác n**ữ**a là *mahā*padesa (cf. Dial II 133, n.1).

vây?", vì nếu làm thế, vi ấy sẽ không nói điều phải. Vì thế, ngài [đức Phât] đã nói, Không tiếp nhận bằng lời khen, không đối xử bằng lời khinh bỉ. Từng chữ và từng âm (pada-vyañjanāni): âm thanh được coi như là lời. 655 **Sau khi đã học hỏi kỹ**: Sau khi đã hiểu kỹ: "Ở điểm này đoan văn (pāli) được tung lên. Ở điểm này nghĩa (attho) được mang ra bàn luận. 656 Ở điểm này môt kết luân hợp lý (anusandhi) được đưa ra. Ó điểm này thứ tự trước sau (pubbāpara) 657 được giải thích: "Chúng nên được đối chiếu (otāretabbāni) với **Sutta** (kinh): Chúng nên được làm nổi bât ra<sup>658</sup> trong

<sup>&</sup>lt;sup>655</sup> Không gi**ống như định nghĩa củ**a *Buddhaghosa, Dhammapāla* (Sv-ptt II 212,14) phân tích *padabyañjanāni* atthapadāni ( "từ ngữ có ý nghĩa" ) và byañjanapadāni ( "từ ngữ có nhiều âm tao thành lời" [byañjana = phu âm])

<sup>656</sup> **cf. để** gi**ả**i quy**ế**t v**ấn đề đồ**ng ý và b**ất đồ**ng ý v**ề nghĩa** (attha) và về lời (vyañjana), đoc MN 240f., DN III 128f.

<sup>657</sup> Cái gí trước và cái gí theo sau có liên quan đến thứ tự nối tiếp của attha\* (nghĩa), dhamma\* (Giáo Pháp), pada\* (lời nói), akkhara\* (âm v**â**n), anusandhi\* (th**ứ** t**ư** các ph**ầ**n) [AN III 201, Mp III 300 f., Nett 332].

Theo Phẩm Hiểu Nhanh (AN III 201): thứ tư đó là atthakusalo (giỏi về nghĩa), dhammakusalo (giỏi về Giáo Pháp), niruttikusalo (giỏi về ngữ pháp, **văn cú**), byañjanakusalo (giỏi về đặt câu, địa phương ngữ), pubbāparakusalo (giỏi về thứ tư, liên hệ trước sau). Chú giải BKTC giải thích năm loại thứ tự: atthapubbāpara (thứ tự về nghĩa), dhammapubbāpara (thứ tư về Giáo Pháp), akkharapubbāpara (thứ tư về âm vân), byañjanapubbāpara (thứ tư về đặt câu) anusandhi-pubbāpara (th**ứ** t**ự** các ph**ầ**n trong m**ột bài kinh). Đọ**c TT Minh Châu, BKTC 2, Ph**ẩm Đưa Đế**n Bi**ết, trang 633. Đo**c Bhikkhu Bodhi, The NDB, tr. 784 và chú thích 1166, tr. 1741.

<sup>&</sup>lt;sup>658</sup> Thay vì vi**ế**t *otāretabbāni,* Mp III 158 l**ạ**i vi**ế**t là *otaretabbāni.* RFG nói: "Tôi có thể đồng ý là người ta muốn dùng một chữ

Kinh. Chúng nên được so sánh với Luật: Chúng nên đươc làm cho phù hơp<sup>659</sup> với Lu**â**t.

Ó đây, kinh đề cập tới Vinaya\* (bộ Luật), khi ngài nói, 660 " 'Nó bị bác bỏ ở đâu?' 'Ở Sāvatthi, trong Sutta-Vibhanga.' " Vinaya đề cập tới Khandhaka, khi ngài nói: "Ó Kosambi, vì vi phạm Vinaya." Theo định nghĩa này, ngay cả tạng Luật cũng không nêu lên tất cả. 661 Nhưng nếu chúng ta xác định nó rõ để tạng Sutta đề cập tới cả hai *Vibhanga* và tạng *Vinaya* đề cập tới Khandhaka và Parivāra, thì tạng Vinaya sẽ bao gồm tất c**ả**.662 Còn không, n**ế**u chúng ta **xác đi**nh nó rõ **để** *Sutta* đề cập tới tạng Kinh và Vinaya đề cập tới tạng Luật, chỉ có hai t**ang này đượ**c **coi như đầy đủ**. Cho dù chúng ta xác định rõ để Sutta đề cấp tới tang Kinh và tang [566] Abhidhamma và Vinaya đề cấp tới tang Luất, cả ba t**ang này không đượ**c **coi như đầy đủ**. Vì có những lời của đức Ph**ât không đượ**c g**ọi là Kinh, đó là** các b**ô** Niddesa, Patisambhidā, Suttanipāta, Jataka,

khác làm lời giải thích. Nhưng ở đây, một chữ ở truyền khiến cách có thể có âm "a" ngắn không? Nói theo văn pham, đây là điều không thể được.

<sup>659</sup> Sửa chữ *sandassetabbāni* thành *saṃsandetabbāni* c**ăn c**ứ theo Mp III, 158,22.

<sup>660</sup> Trong mười điều *do các tăng người Vajji ở Vesāli công bố* thực hành có một số điều như đựng muối trong sừng, đã được đưa ra thảo luân lai trong kỳ kết tâp lần thứ hai (Vin II 305-307).

<sup>&</sup>lt;sup>661</sup> Phần *Parivāra* bi bỏ (Sv-pṭ II 213,13).

<sup>662</sup> Chú gi**ả**i t**ạ**ng Lu**ậ**t l**ấy định nghĩa này ở** Sp VII 1374.

#### Dhammapada, Udāna, Vimānavatthu, Petavatthu. Theragāthā, Therīgāthā, Apadāna. 663

Nhưng trưởng lão Sudinna bác bỏ hết tất cả các điều trên, nói r**ằng: "Không có lờ**i nào của Ph**ậ**t lại không được gọi là kinh." 664 Và ngài ấy nói: "Ba tạng ấy là tạng kinh; Vinaya là giới hạnh (kārana)." Để chứng minh gi**ớ**i h**a**nh **đó, ngài dẫ**n ch**ứ**ng kinh này: 665

**"Này** *Gotamī,* **Bà nên biết rằng có nhữ<b>ng điề**u d**ẫn đế**n ham muốn, không dẫn đến hết ham muốn (ly tham); d**ần đế**n ràng bu**ộ**c (**hệ phược**), không d**ần đế**n gi**ả**i thoát kh**ỏ**i ràng bu**ộ**c **ấ**y; d**ẫn đế**n bám níu *(sa*upādānāya tích tập); không dẫn đến viễn ly; dẫn đến ham muốn nhiều, không dẫn đến muốn ít; dẫn đến không hài lòng, không d**ẫn đế**n hài lòng; d**ẫn đế**n lười biếng, không d**ẫn đế**n n**ỗ** lực; d**ẫn đế**n **đàn đúm, không** d**ẫn đế**n cô tịch (**nhàn tịnh**); d**ẫn đế**n ch**ồ**ng ch**ấ**t [tái sanh], không d**ẫn đế**n s**ư vắ**ng m**ặ**t c**ủ**a ch**ồ**ng ch**ấ**t **ấ**y. Gotamī, Bà nên nhận rõ rằng: "Đây không phải là

<sup>663</sup> Các b**ộ này đượ**c nhóm l**ạ**i trong *Khuddakanikāya*\* (B**ộ** Kinh *Tiểu*). **Các tông phái đa**o Ph**â**t có danh sách khác nhau v**ề** các kinh nh**ỏ này. Thượ**ng T**ọ**a Bộ biên tập bộ *Khuddakanikāya* có mười lăm phần. Trước thời *Buddhaghosa*, sư phân lo**a**i này không ch**ứng minh được là đầy đủ. Các chuyên gia như** Dīghabhānakas\* (người t**u**ng В**ô** Kinh *Majjhimabhānakas\* (người tung Bô Kinh Trung)* đã không đồng ý về tuyến tập bộ này (Lamotte 1988, pp. 341-48).

<sup>664</sup> Mp III 159,12 b**ỏ đi chữ** *na*, **như thế** là sai.

<sup>&</sup>lt;sup>665</sup> Ph**ẩ**m này **ở** AN IV 280-81, Vin II 258. B**ả**n chú gi**ải đầy đủ** v**ề** ph**ẩm này đượ**c nêu ra ở Mp IV 137, và m**ộ**t ph**ầ**n ở Sp VI 1292. Theo hai b**ả**n chú gi**ả**i này, *Mahāpajāpati* ch**ứ**ng qu**ả** Arahatta nhờ lời giảng này.

Dhamma, đây không phải là Vinaya. Đây không phải là lời day của đức Bổn Sư."

"Và Gotamī, Bà nên biết rằng có những điều dẫn đến hết ham muốn (ly tham), không dẫn đến ham muốn; d**ẫn đế**n gi**ả**i thoát ra kh**ỏ**i ràng bu**ộ**c, không d**ẫn đế**n ràng buộc (hệ phược); dẫn đến viễn ly, không dẫn đến bám níu (sa-upādānāya tích tập); dẫn đến ham mu**ố**n ít, không d**ẫn đế**n ham mu**ố**n nhi**ề**u; d**ẫn đế**n hài lòng, không d**ần đế**n không hài lòng; d**ần đế**n n**ổ** l**ự**c, không d**ẫn đế**n **lườ**i bi**ế**ng; d**ẫn đế**n cô t**ị**ch (**nhàn** tịnh), không d**ẫn đế**n đàn đúm; d**ẫn đế**n sư v**ắ**ng m**ặ**t của chồng chất [tái sanh], không dân đến sư chồng chất ấy. Gotamī, Bà nên nhân rõ rằng: "Đây chính là Dhamma, đây chính là Vinaya. Đây chính là lời day của đức Bổn Sư." 666

Vì thế, câu này có nghĩa là: Chúng nên được đối **chiếu với sutta** là ba t**a**ng, l**ờ**i d**a**y c**ủ**a Ph**â**t, và

 $^{666}$  B**ả**n kinh c**ủ**a chúng tôi vi**ế**t là sa- $up\bar{a}d\bar{a}n\bar{a}ya$  thay vì vi**ế**t dubbharatāya (" khó mà thỏa mãn ") như đã viết ở AN IV 280-81, Vin II 258. L**ờ**i trong b**ả**n kinh c**ủ**a chúng tôi có th**ứ** t**ư** hơi khác đi so với hai bản kinh: saṃgaṇikāya\* (= saṃgaṇika

<sup>+</sup> aya ch**ỉ đinh cách, có nghĩa là dân đế**n t**u** h**o**p, d**ân đế**n *bám níu)* đứng trước chữ *kosajjāya\* (dân đến lười biếng)*. X*in* c**ảm ơn Bhante Saranapala Mahāthera đã giả**i thích ch**ữ** sa**m**ga**nikāya này. Như đã nói trên, bả**n này vi**ế**t là d**ân đế**n ch**ồ**ng ch**ất [tái sanh], nhưng trong bá**n c**ú**a Bhikkhu Bodhi vi**ế**t là support hay **nuôi dưỡng. Đọ**c Bhikkhu Bodhi, NDB, p. 1193. Đoc TT Minh Châu, BKTC 3, tr. 660-61.

chúng nên được làm cho phù hợp với Vinaya, là gi**ớ**i h**a**nh **để** ki**ể**m soát lòng ham mu**ố**n và vân vân.<sup>667</sup>

Nếu không tìm thấy chúng trong sutta: điều này có nghĩa là chúng không tìm thấy trong bất cứ loạt kinh nào, nên hi**ểu là đã đượ**c truy**ền đa**t **như là mô**t trong những kinh mât truyền *Vessantara, Ummagga, Vinaya* hay *piţaka\** (tang) *Vedalla*,668 sau khi bóc gỡ vài lớp vỏ bên ngoài. 669 N**ể**u th**ấ**y c**ác kinh được lưu** truy**ề**n **ấ**y không ch**ế** ng**ư** tham, v.v., các kinh **ấ**y nên b**i** bác b**ỏ**. Vì th**ế câu này đượ**c nói lên: "Như vậy, các tỳ khưu, các

 $<sup>^{667}</sup>$  Trái v**ớ**i gi**ả**i thích c**ủ**a ngài Buddhaghosa v**ề** Sutta, Lamotte có lời c**ắt nghĩa khác: "Đế một đoan văn được đề** ngh**i đố**i chi**ế**u v**ớ**i m**ô**t trong b**ố**n Tham Chi**ế**u Quan Tr**o**ng, câu **ấ**y không nhất thiết là phải đúng y boong từng chữ ghi trong Kinh, chỉ cần ý chung của câu ấy thích hợp với tinh thần chung của Kinh, của bô Luât và của hoc thuyết nhà Phât là được (Lamotte, 1983-84, p. 13). Để ủng hộ cho kết luận của mình, ông trích dẫn quyển Nettippakarana (p. 22):\* "Các câu **văn đó nên đượ**c so sánh v**ớ**i Kinh nào? V**ớ**i B**ố**n S**ư** Th**â**t Cao C**ả. Các câu đó nên đượ**c so sánh v**ớ**i Vinaya nào? V**ớ**i Lu**â**t tranh đấu chống lai Tham, Sân, Si. Các câu đó nên được so sánh với hoc thuyết nào? Với hoc thuyết Sanh Khởi Do Tùy Thuôc."

<sup>\*</sup> Đó là các đoan 122, 123, 124 trong The Guide bản dịch của Nettippakara**n**a**ṁ**.

 $<sup>^{668}</sup>$  Những kinh sách này có lễ thuộc về các tông phái khác chứ không thu**ô**c *Theravādin\** (Trưởng Lão phái *Theravāda).* Đế bi**ế**t v**ề các kinh này, đo**c Collins 1990, pp. 111, n. 32; 113, n.

 $<sup>^{669}</sup>$  T $\mathbf{\mathring{v}}$  d $\mathbf{u}$  này l**ấ**y t $\mathbf{\mathring{u}}$  cách ghép cây. Khi m**ộ**t mi**ế**ng v $\mathbf{\mathring{o}}$  **cây đượ**c g**ỡ ra để** cho phép ghép m**ầ**m vào, nên các kinh ng**u**y t**a**o là nh**ững kinh được "ghép vào" kinh đích thự**c nguyên th**ủ**y (RFG).

ông nên bác bỏ chúng." Với tất cả các trường hợp khác, ý nghĩa nên được hiểu theo cách này.

11 [MC 126] Này các tỳ khưu, các ông nên nhớ trong lòng tham chiếu quan trọng thứ tư này: [567] các ông nên nhớ trong lòng như là dip thứ tư để thi**ế**t l**ậ**p Giáo Pháp. 670

Và t**ại điể**m này, 671 ph**ầ**n t**ạp biên sau nên đượ**c hi**ể**u: b**ố**n tham chi**ế**u quan tr**ọ**ng trong Sutta; b**ố**n tham chi**ế**u quan tr**ọ**ng trong *Khandhaka;* b**ố**n cách tr**ả** l**ờ**i các câu h**ỏ**i *(cattāri pañhavyākaraṇāni);* 672 sutta, **tương** thuận với kinh (suttānuloma), lời dạy của thầy (ācariyavādo), ý ki**ế**n riêng (attano mati); 673 ba Đại H**ộ**i K**ế**t Tập (tisso sangītiyo).674

Về hai tạp biên đầu tiên: Khi người ta phải quyết định v**ề** *Dhamma*, cho dù v**ấn đề trướ**c m**ặ**t có ph**ả**i là Dhamma hay Vinaya hay không, thì bốn tham chiếu quan tr**o**ng v**â**n là tiêu chu**ấ**n c**ủa mình; điề**u nào phù hợp với các tham chi**ế**u quan tr**ọ**ng **ấ**y thì **nên đượ**c chấp nhân, nhưng bất cứ điều gì khác không nên được ch**ấ**p nh**â**n cho dù có la ó l**ớ**n ti**ế**ng phàn nàn. Khi ta

<sup>673</sup> Theo chú gi**ả**i t**ạ**ng Lu**ậ**t, Vinaya có b**ố**n ph**ầ**n: *sutta,* suttānuloma, ācariyavādo, attano mati (Sp. 1 231). Cf. Manusm**r**ti ii 6.

<sup>&</sup>lt;sup>670</sup> **Mp III 160 ngưng ở đây. Không rõ tạ**i sao ngài Buddhaghosa tiếp tục giới thiệu các loại còn lại vì hình như không cần thiết.

<sup>&</sup>lt;sup>671</sup> **đó là tạ**i th**ời điể**m này lúc di**ễ**n gi**ả**i b**ố**n tham chi**ế**u quan tr**o**ng (Sv-p**t** II 215,24).

<sup>&</sup>lt;sup>672</sup> Sửa *cattari* thành *cattāri.* 

<sup>&</sup>lt;sup>674</sup> Đoc tường thuật theo truyền thống về ba Đại Hội Kết Tập này **ở** Lamotte 1988, pp. 124-40, 272-74.

phải quy**ết đi**nh về cái gì chánh th**ố**ng, cho dù v**ấn đề** trước mặt mình có chánh thống hay không, thì tiêu chu**ấ**n c**ủ**a b**ố**n tham chi**ế**u quan tr**ọ**ng nói trong Khandhaka được áp dụng; bắt đầu là "Này các tỳ khưu, bất cứ điều gì chưa bị Ta bác bỏ bằng lời 'điều này không chánh th**ố**ng', n**ếu điề**u nào phù h**ợ**p v**ớ**i cái gì không chánh thống, nếu điều nào đi ngược lại với cái gì chánh thống, thì điều đó không chánh thống cho các ông.<sup>675</sup> Chú gi**ả**i v**ề** nh**ữ**ng quy**ết định này đượ**c nêu ra trong *Samantapāsādikā*, 676 theo quyển này với nguyên tắc như đã nói trên, ta phải kết luân rằng bất cứ cái gì thích hợp với điều chánh thống thì tư nó là chánh th**ố**ng, còn l**a**i thì không.

Đây là bốn cách trả lời các câu hỏi: 677

• câu hỏi cần được trả lời bằng lời đáp dứt khoát, 678

 $<sup>^{675}</sup>$  B $\mathbf{\tilde{o}}$ n tham chi $\mathbf{\tilde{e}}$ u quan tr $\mathbf{o}$ ng trong t $\mathbf{a}$ ng Vinaya\* (Lu $\mathbf{\hat{a}}$ t) và trong bản chú giải của tang này khác với những gì trong bản **văn củ**a chúng tôi. Ba tham chi**ế**u còn l**ai đượ**c nêu ra **ở** Vin I 250.

<sup>&</sup>lt;sup>676</sup> Nhi**ề**u ví d**u đươ**c nêu ra **ở** Sp V 1103-04.

<sup>&</sup>lt;sup>6//</sup> **Cf. DN III 229, AN II 46, AN I 197, Nett 175FF. Hãy đố**i chi**ế**u bản của chúng tôi với Mil 144-45, Mp II 308-09.

<sup>678</sup> Ekamsabyākaraṇīya nghĩa đen là "tuyên bố đơn phương". So chữ này và chữ kế tiếp *vibhajja\*- (phân tích)* với *vibhajjavāda* na eka**msavāda ở** MN II 197. *Vibhajjavāda na ekamsavāda có* nghĩa là "người nói sau khi phân tích chứ không nói một chiều." Câu "Vibhajjavādo kho aham ettha": "Ở đây, Ta là người nói sau khi phân tích." Chính vì những câu như vậy giải thích t**a**i sao **đa**o Ph**â**t có danh hi**êu là vibhajjavāda (ho**c thuy**ết phân tích). Đo**c Bhikkhu Bodhi, MLDB, Ph**ấ**m Subha (MN 99), trang 808, chú thích 909, trang 1299. TT Minh Châu

- câu hỏi cần được trả lời bằng cách phân tích,
- câu hỏi cần được trả lời bằng cách hỏi ngược lại,
- câu hỏi 679 cần được bỏ qua một bên.

## Trong các cách này:

- Khi được hỏi, "có phải mắt<sup>680</sup> là vô thường",<sup>681</sup> ta nên trả lời dứt khoát "Vâng, phải". Cũng cùng câu trả lời như thế với tai... Đây là câu hỏi cần được trả lời bằng lời đáp dứt khoát.
- Nhưng khi được hỏi "Có phải cái gì vô thường [chỉ] có mắt thôi?" ta nên trả lời bằng cách phân tích, "Không chỉ có mắt thôi mà tai, mũi cũng vô thường." 682 Đây là câu hỏi cần được trả lời bằng cách phân tích.
- Khi được hỏi "Giống như mắt, tai cũng thế? Hay giống như tai, mắt cũng thế?", 683 ta nên trả lời bằng cách hỏi ngược lại, "Bạn hỏi theo nghĩa nào?"
  - Nếu người ấy nói "Tôi hỏi theo nghĩa nhìn thấy", ta nên trả lời "Không".

dịch là: "Ở đây, Ta chủ trương phân tích; ở đây, Ta không chủ trương nói một chiều". Đọc TT Minh Châu, Kinh Subha, BK Trung 2, trang 794.

<sup>679</sup> Thêm ch**ữ** *pañho* **ở** Mil 144.

<sup>680</sup> Mil 144 ghi là *rūpa* (hình hài xác thân này, **sắc**), một trong năm tập hợp (uẩn), thay vì đôi mắt, là một trong sáu giác quan.

<sup>681</sup> SN III 21, v.v.

<sup>682</sup> Mil 145 k**ể ra năm tậ**p h**ợ**p thay cho sáu giác quan có trong b**ả**n c**ủ**a chúng tôi.

Mil 145,9 thay vào đấy thêm câu hỏi: "Nhưng bây giờ, có phải tất cả được phân biệt bằng mắt?", nhưng lại bỏ đi mệnh đề nói về loại câu hỏi nào.

- o Nếu người ấy nói "Tôi hỏi theo nghĩa vô thường", ta nên trả lời "Vâng, phải."
- Nếu được hỏi những câu như "Có phải linh hồn là th**ể xác này?"**684 câu h**ỏ**i c**ần đượ**c b**ỏ** qua m**ô**t bên bằng cách nói rằng "Thế Tôn không trả lời câu hỏi này". Đây là câu hỏi cần được bỏ qua môt bên.

Như vây, khi câu hỏi được đặt ra theo các cách khác nhau, bốn cách trả lời các câu hỏi này là tiêu chuẩn. Câu h**ỏi nên đượ**c tr**ả lờ**i b**ằ**ng m**ô**t trong nh**ữ**ng cách đó.

Nhưng trong danh sách [bốn điều tham chiếu quan trong] bắt đầu bằng sutta, sutta có nghĩa là ba tang đã được ba Đai Hôi tung đọc. 685 Tương thuận với kinh (suttānuloma) có nghĩa là chánh thống bằng cách tương thuận [với cái gì hiển nhiên là chắnh thống].686 Lời day của thầy *(ācariya-vādo)* có nghĩa là chú giải. 687 Ý ki**ế**n riêng *(attano mati)* **có nghĩa là sư tỏ** ng**ô** riêng

<sup>&</sup>lt;sup>684</sup> Đây là một trong số mười câu do *Mālunkyaputta* hỏi đức Phật nhưng không được trả lời ở MN | 426, | 484 ff., SN | 11 | 257 f., IV 391ff.

<sup>&</sup>lt;sup>685</sup> B**ằ**ng cách ví von l**ờ** m**ờ** khó hi**ể**u, b**ản văn được nói là "leo** lên được" ba lần trùng tung. Tisso saṅgītiyo phải ở chủ cách hay đối cách. Ở đây chúng tôi giả định là đối cách (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>686</sup> Theo chú gi**ả**i v**ề** *Vinaya*, *sutta* mu**ốn nói đế**n tr**ọ**n v**ẹ**n tạng *Vinaya* và *suttānuloma\** là b**ốn điề**u tham chi**ế**u quan tr**o**ng (Sp I 230-31).

<sup>\*</sup> Suttānuloma là kinh nguyên thủy. Đọc Vāgyisaya https://vagvisaya.wordpress.com/tag/pali/

<sup>&</sup>lt;sup>687</sup> Đó là chú giải về các bản văn được 500 tỳ khưu thiết lập trong đơt kết tập lần thứ nhất (Sp I 231).

nhờ biết so sánh<sup>688</sup> hay nhờ hiểu biết có được về sau. 689 Về những điều này, sutta không nên bị bác bỏ, vì ai bác b**ỏ sutta, ngườ**i **ấ**y bác b**ỏ** c**ả đứ**c Ph**ậ**t. N**ế**u cái gì chánh thống do phù hợp với [568] sutta, cái đó nên được chấp nhận, ngược lại thì không. Nếu lời dạy của thầy phù hợp với sutta, lời ấy nên được chấp nhân, ngược lại thì không. Ý kiến riêng của ai đó tuy yếu đuối nhất trong tất cả, nhưng nếu phù hơp với sutta, ý ki**ế**n ấy nên được chấp nhận, ngược lại thì không. "Ba Đại Hội" là đợt năm trăm vị tỳ khưu, đợt bảy trăm vị và đợt một ngàn vị. Chỉ có sutta nào được truyền đạt 690 qua các vị t**ỳ khưu ấ**y là có th**ẩ**m quy**ề**n; còn b**ấ**t k**ỳ** sutta nào khác là sutta không đáng coi trong (nguyên văn: khinh bỉ), không được chấp nhận. Ngay cả những lời và âm vân có trong loai thứ hai này, chúng nên được biết đến là chúng không có trong tang Sutta, không tìm thấy trong tạng Luật.

**4.3.** Chú giải về Đoan Người Thơ *Cunda\** \* Cunda **là đê** t**ử** c**ủa đứ**c Ph**â**t, m**ô**t b**â**c Th**ánh Đê** Tử (ariyasāvaka) và là vi Nhâp Lưu (sotāpanna, **du' luu). Đo**c Peter Masefield, UC II tr. 1083.

688 Sửa *patibbānam* thành *patibhānam*.

<sup>&</sup>lt;sup>689</sup> Ý ki**ến riêng đạt đượ**c nh**ờ** lý lu**ậ**n và suy lu**ậ**n, nh**ờ** d**ẫ**n ch**ứ**ng sutta, *suttānuloma* và chú gi**ả**i. Ở đây tất cả được bao gồm ngay c**á** những nhận xét c**úa Theravādin về** chú gi**á**i v**ề** Suttanta, Abhidhamma và chú giải (Sp I 231).

<sup>&</sup>lt;sup>690</sup> Sửa *āgatām* thành *āgatam*.

- 13. [MC 127] Con người thơ kim loại: con người thợ vàng bạc. 691 Họ nói ông này là một điền chủ giầu có đã trở thành vị nhập lưu ngay lần đầu gặp đức Phật, đã xây một tinh xá trong vườn xoài của mình và cúng dường<sup>692</sup> nó<sup>693</sup> lên đức Phât. **Trong vườn xoài đề** c**â**p tới tinh xá đó.
- 17. [MC 128] Thit heo ham (sūkaramaddava: \* sūkara con heo, maddava mềm. Nói cách khác, đây là món thịt heo ragu. TT Minh Châu: một loại mộc nhĩ): 694 th**it tươi** (pavattamaṃsa) 695 từ con heo thượng hảo

<sup>&</sup>lt;sup>691</sup> Ud-a 399 ff **ăn khớ**p v**ớ**i b**ả**n c**ủa chúng tôi, nhưng thoả**i mái thêm vào, đặc biết là khi bản của chúng tôi không có lời giải

<sup>&</sup>lt;sup>692</sup> Sửa *niyyātesi* thành *niyyādesi.* 

<sup>693</sup> Chuy**ê**n này có l**ẽ** x**ảy ra vào lúc đứ**c Ph**ật lưu lại trong vườ**n xoài c**ủ**a *Cunda,* **đượ**c nh**ững ngườ**i *Malla\** m**ời đến để** dùng riêng gi**ảng đườ**ng m**ớ**i xây trên ng**o**n núi nhỏ vào m**ục đích** tôn giáo và thuyết pháp cho họ (DN III 207, DNNP I 877). Ud-a 399 ghi l**a**i r**ằ**ng *Cunda* cúng **dườ**ng cái c**ốc hương đế**n đức Phât và tu viên cho chư Tăng.

<sup>\*</sup> **Malla: là ngườ**i thu**ộc vương quốc Mallā, thờ**i **ấ**y chia làm hai miền, mỗi miền có th**ủ đô riêng là Pāvā và Kusinārā. Ngườ**i ở Pāvā được gọi là Pāveyyaka Mallā, còn người ở Kusinārā được gọi là Kusinārakā. Mỗi miền có giảng đường riêng. Giảng đường này tên là Ubbhataka, mới xây xong cho người ở Pāvā, thỉnh đức Phât là người đầu tiên cư ngu và nhờ đó có th**ể đượ**c dùng vào m**ục đích tôn giáo. Chính tạ**i gi**ả**ng đường này, ngài Sāriputta đoc kinh Sa**ngīti (Phúng** Tung) Đoc DPPN II tr. 453.

 $<sup>^{694}</sup>$  Nguồn tham chiếu của những bài bình luận về **món ăn huyề**n bí này tìm th**ấ**y **ở** Gordon, p. 591, n. 1.

 $<sup>^{695}</sup>$  Sv-p $\dot{t}$  II **218,9 coi đây là thị**t heo r**ừ**ng. Sp (p. 1094) gi**ả**i thích chữ này là thịt con v**ật đã chế**t. T**ỳ** kheo *Ñāṇamoli* (p. 361) dịch chữ này là thịt làm sẵn bán ngoài chợ. Ngoại trừ bản

hạng không non **quá cũng không** già quá. **Ngườ**i ta nói rằng thịt này vừa mềm lại vừa ngon. <sup>696</sup> **Nghĩa là** *Cunda* **đã chuẩ**n bị và n**ấu nướ**ng nó c**ẩ**n thận. <sup>697</sup> **Nhưng chư** thiên c**ủ**a b**ốn đạ**i lục (**châu**) và hai ngàn hòn đảo quanh c**ủ**a b**ốn đạ**i lục **đó** <sup>698</sup> châm thêm tinh ch**ấ**t b**ổ dưỡ**ng vào món này. <sup>699</sup>

(Yo18a3) chỉ rõ món này là loại n**ấm đặ**c biệt, còn t**ấ**t c**ả** các b**ả**n ti**ế**ng Hán khác ch**ỉ ghi là món ăn ngon, không đề** c**ậ**p gì t**ớ**i thịt c**ả**.

<sup>696</sup> Theo Ud-**a 399, hình như ý kiế**n này l**ấ**y t**ừ** *Mahā Atthakathā***.** 

B thêm vào (và C trong dấu ngoặc): Nhưng nhiều người nói rằng sūkaramaddava là tên của cách nấu món "sốt" gạo nấu lửa riu riu với năm vật phẩm lỏng từ con bò như sữa, như "sữa bò" là tên của một thức uống. Người khác nói rằng sūkaramaddava là tên của một loại thuốc trường sanh bất tử xuất phát từ khoa này. Lúc chuẩn bị nấu món này, Cunda nghĩ là "Đừng để Thế Tôn nhập diệt." Ngài Dhammapāla, luận sư tác giả chú giải Ud-a 399 giới thiệu thêm hai hiểu biết đáng chú ý hơn về món này: (1) nó không phải là thịt heo mà là măng tre heo đã giẫm lên (maddita); (2) là loại nấm mọc lên nơi heo ở hay nơi heo đã giẫm lên.

Dr. Hoey cho T. W. Rhys Davids biết là nông dân ở vùng này vẫn rất thích loại rễ có hình củ hành, một loại nấm tìm thấy trong r**ừng đượ**c gọi là sūkara-kanda. Ông Karl E. Newmann, trong bản dịch quyển Trung Bộ Kinh của mình (Leipzig, 1896, p. xx), đã sưu tập những ví dụ tương tự về rễ nấm, hay các loại thực vật ăn được có tên như vậy. Đọc Dial II, chú thích 1, trang 137.

698 Bốn đại lục đó là Uttarakuru\* (Bắc Câu Lư Châu, ở phía bắc), Pubbavideha\* (Đông Thắng Thần Châu, ở phía đông), Jambudīpa\* (Nam Thiệm Bộ Châu (còn gọi là Diêm Phù Đề, ở phía nam), Aparagoyāna\* (Tây Ngưu Hóa Châu; ở phía tây), mỗi đại lục có khoảng dưới năm trăm hòn đảo

**19.** [MC 128A] Ta... không phải món đó: Tại sao ngài rống lên tiếng rống của con sư tử? Để giải thoát cho ông ấy (Cunda) khỏi bị người khác oán trách. Ngài không cho phép ông ấy dâng lên các Tỳ khưu và những người khác những món dư Ngài để lại, 700 nhưng

nhỏ có hình thể giống **như đạ**i l**ụ**c chính của chúng (UC, p. 1084, n. 179).

Thực phẩm đã dâng cúng lên đức Phật, nhưng Ngài không dùng đến, không thể được chia xẻ cho người khác (Sn 15,\* Ud 82,2\* MN I 12f.3\*).

- \* Sn15: Bà la môn Kasibhāradvāja dâng lên đức Phật món cháo nhưng Ngài từ chối không dùng vì món ấy (hay vật dụng) do kệ tụng mang lại. Vị Bà la môn hỏi có thể cho ai món này được không? Đức Phật nói không ai có thể tiêu hóa được món này ngoại trừ Như Lai và đệ tử của Như Lai. Đức Phật khuyên ông ta nên đổ món cháo nơi có ít cỏ hay nhúng chìm nó vào trong nước nơi không có sinh vật. Vị Bà la môn nhúng nó vào trong nước, nó kêu xèo xèo, sủi bọt, bốc hơi và bốc khói. Đọc Kinh Tập, đoạn 80-81 tr. 487-9. Đọc K. R. Norman, The Group of Discourses, 2 nd PTS, 2001, đoạn 80-81, tr. 10-11.
- <sup>2\*</sup> Ud 82: đoạn kinh này giống với đoạn trong kinh Đại Bát Niết Bàn. Đọc Peter Masefield, The Udāna, tr. 169. Đọc John Ireland, UI, tr. 105.
- \* MN | 12f.: Đức Phật khuyên nên thừa tự Pháp chứ không thừa tự tài vật. Nếu đói, tỳ khưu vẫn có thể ăn được những món dư của Ngài, nhưng sẽ mang tiếng là thừa tự tài vật, không thừa tự năm phẩm hạnh: ít dục, biết đủ, khổ hạnh, dễ nuôi và tinh tấn là những phẩm tính dần dà sẽ hoàn thành tất cả các giai đoạn hành trì đi đến

Theo Mil 231, bất cứ khi nào đức Phật thọ thực, chư thiên đứng gần đã rắc tinh chất bổ dưỡng cõi phạm thiên vào mỗi miếng thức ăn nhỏ khi ngài lấy ra khỏi bình bát của ngài để dùng. Cho nhiều trường hợp, đọc Pj II 154.

đã rống lên tiếng rống của con sư tử, nghĩ rằng "Bây giờ sẽ chẳng còn cơ hôi nào cho những ai sau khi đã nghe [ta nói] câu này, muốn nói câu "Ngài đã cho tiêu hủy món này bằng cách bảo ông ta đào môt cái hố đem chôn."

20. Và sau khi Ngài ăn, vì món thịt heo hầm ấy *(sūkaramaddava):* C**ơn bệ**nh x**ảy đế**n v**ớ**i Ngài sau khi Ngài **đã ăn** xong r**ồ**i, ch**ứ** không ph**ả**i vì **ăn** nên Ngài m**ới đau** (*dịch theo UdA II p. 1027 vì rõ ý hơn*). N**ế**u cơn bệnh này xảy ra lúc Ngài chưa ăn món này, thì cơn b**ê**nh s**ẽ** làm cho **đau lằ**m; **nhưng vì Ngài đã ăn món** ngon này, nên **cái đau củ**a Ngài chỉ nh**ẹ thôi, đó là lý** do tai sao Ngài có thể tiếp tục đi bô. Bị tiêu chảy: 701 sau khi đi tiểu chảy 702 liên tục vì kiết lỵ. 703 Ngài nói, Ngài đã nói như vây để nhập diệt tại nơi Ngài muốn. 704 Nhưng nên biết là các câu kê này được các trưởng lão sưu tấp Giáo Pháp (Dhamma) tao nên. 705

> t**ôt đỉ**nh c**ủ**a qu**ả** v**i A la hán. Đo**c BKTrung 1, Kinh Th**ừ**a Tư Pháp, tr. 31-34 và MLDB, chú thích 52, tr. 1173.

<sup>&</sup>lt;sup>701</sup> B và Ud-a 402,5 vi**ế**t là *virecamāno* thay vì *viriccamāno*.

<sup>&</sup>lt;sup>702</sup> Ud-a 402,5 vi**ế**t ch**ữ** *abhinham rời ra từ câu kép: "sau khi đi* tiêu chảy liên tuc".

<sup>&</sup>lt;sup>703</sup> Không có b**ả**n ti**ếng Hán nào đề** c**ậ**p t**ớ**i cái b**ệ**nh c**ủa đứ**c Ph**â**t do th**ức ăn củ**a *Cunda* gây ra, ngo**a**i tr**ừ** b**ả**n (Fa197a3) **nói đứ**c Ph**ậ**t khen *Cunda* b**ằ**ng câu k**ệ rồi sau đó ngã bệ**nh. Còn t**ấ**t c**ả** các b**ản khác thay vào đó la**i k**ế** câu chuy**ê**n m**ô**t t**ỳ** khưu xấu ăn trộm bình bát quý trong lúc Cunda đang cúng **dườ**ng.

<sup>704</sup> Ud-a 402,6 vi**ế**t là *icchita-* thay vì *patthita-* .

<sup>&</sup>lt;sup>705</sup> Sv-p**t** II 219,6-10 tán thành v**ớ**i Buddhaghosa b**ằ**ng cách bình giải về chữ *sutaṃ* ("được nghe nói ") trong câu kệ; thuật ngữ này chỉ được dùng để thuật lại điều được người khác nói ra,

- 4.4. Chú giải về Đi Tìm Nước Uống Mang Về
- 21. [MC 128B] Xin vui lòng là môt phần tử nhỏ trong câu nói có tính cách khuy**ế**n khích kêu g**o**i.

[569] 22. Nước trong: nước trong vắt. 706 Nước dễ chiu: nước ngọt. 707 Nước lạnh: nước rất lạnh. 708 **Trắng**: không có bùn. D**ề** l**ấ**y t**ừ** b**ờ** sông:<sup>709</sup> **nơi lấ**y nước từ bờ sông có quang cảnh đep.

- **4.5**. Chú giải về đoan Malla Pukkusa
- 26. [MC 129] Pukkusa: 710 tên của người đàn ông này. 711 M**ột thanh niên ngườ**i Malla: con c**ủa vua ngườ**i

để chỉ cho thấy là binh của đức Phât không phải do vi**ệ**c tiêu thu thưc phẩm. Về câu này và những câu sau, Rhys Davids nói: "hình như có hai thi kê khác nhau về cùng môt huyền thoai" (Dial II 139, n.1).

706 Ud-a 402,30 vi**ế**t là *tanu-pasanna-salilā (nước lỏng và trong* v**ắ**t) thay vì *pasannādikā.\* [Nguyên văn YGA viết là* pasannōdikā (đoc chú thích số 6 tr. 123), tôi đã sửa thành *pasannādikā*].

Total Ud-a 402,31 vi**ế**t là *madhuratāya* thay vì *madhurodika*.

<sup>708</sup> Ud-a 402,31 vi**ế**t là *sītala-jalā* thay vì *anusītala-salilā.* 

<sup>709</sup> Ud-a 403,4 vi**ế**t là *sūpatitthā* thay vì *supatitthā*. Nh**ữ**ng b**ờ** sông này có những b**ậ**c thang d**â**n xu**ống nước và cũng đượ**c dùng như là những nơi để tắm.

710 B vi**ế**t là *Pakkuso*.

- <sup>711</sup> Trái v**ớ**i hi**ể**u bi**ế**t c**ủ**a *Buddhaghosa,\** Rhys Davids ch**ủ trương** r**ằ**ng Pukkusas là m**ô**t trong nh**ữ**ng b**ô** t**ô**c b**i** khinh mi**ê**t<sup>2</sup>\* (Dial II 141, n. 1).
  - \* Trong đoạn kinh này, Pukkusa thuộc giai cấp khattiya (Sát để ly), chủ nhân 500 cổ xe và là để tử của Ālāra Kālama ngày trước là thầy của thái tử Siddhattha trên đường học đạo. Pukkusa r**ất ngưỡ**ng m**ộ đứ**c Ph**ật khi đượ**c bi**ế**t Ngài nh**ập đi**nh r**ấ**t sâu dù hôm **ấ**y **ở Ātumā sấ**m ch**ớ**p giông t**ố**,

Malla. 712 Ho nói người Malla luân phiên cai trị xứ sở. Ho b**ắ**t tay vào vi**ê**c mua bán khi phiên c**ủ**a h**o đế**n. Và người thanh niên này, trong khi buôn bán, có năm trăm cổ xe buộc cương, và khi cơn gió ngược thổi, người này đi trước dẫn đầu, nhưng khi cơn gió thổi cùng hướng đoàn xe đi, người này phái người trưởng đoàn xe<sup>713</sup> đến phía trước và bản thân mình đi sau người trưởng đoàn này. Vào lúc xuối gió, chàng thanh niên cho người trưởng đoàn tới trước và ngồi trong cô xe làm bằng châu báu và đi vào đường lô, dư định rời Kusinārā và đi đến Pāvā. 714 Vì thế người ta nói. Người này đang đi trên quốc lô từ Kusinārā đến Pāvā.

bão táp x**ả**y ra làm hai anh em nông dân và b**ố**n con bò b**i** ch**ế**t mà không nghe bi**ế**t gì c**ả**. Vì th**ế** Pukkusa t**ư** tuyên b**ố** là đệ tử của Phật. Đọc Pukkusa 3 & 4, DPPN II, tr. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* N**ế**u nói v**ề** giai c**ấ**p, Pukkusa là tên c**ủ**a giai c**ấ**p b**ị** khinh mi**êt (Đo**c A ii**. 85; M. ii. 152). Nhưng nói về** tên riêng, thì cái tên Pukkusa hi**ể**n nhiên là tên c**ủa trưở**ng gi**ả Sát đế** l**y** v**ừ**a k**ể trên. Đo**c Pukkusa 4, DPPN II, tr. 214. So v**ớ**i PP IV, 19: Jat IV. 205. 306: Lalita Vistara XXI. 17.

<sup>&</sup>lt;sup>712</sup> Vào th**ời đứ**c Ph**ật, đây là một trong mườ**i s**áu nướ**c l**ớ**n. X**ứ** này chia làm hai, hai th**ủ đô là** *Pāvā* **và** *Kusinārā***. DPPN II** 453 f. Đoc chú thích 693.

<sup>713</sup> SS vi**ế**t là *sattha-vāhe* thay vì *sattha-vāham*. **Và đoạn sau đó cũng viết như vâ**y. Ch**ữ ở** hình th**ứ**c s**ố** nhi**ề**u có l**ẽ** chính xác hơn.

 $<sup>^{714}</sup>$  Hai th**ủ đô này cách nhau kh**o**ả**ng g**ầ**n ba ph**ần tư yojana\*** (8.447 mét). Đoc Bhikkhu Ñānamoli, PEGBTT, trang 88. Điều đáng chú ý là đức Phật nhập niết bàn tại Kusinārā trong khi Nigantha Nātaputta nghe nói là chết ở Pāvā (Ps III 99f.; MLS II 54, n. 1).

**27.** [**MC 130**] *Ālārā:* tên của người này. 715 Người ta nói ông ta được goi như thế vì ông ấy cao và da mầu hung nâu *(dīgha-pingala).*<sup>716</sup> *Kālāma:* họ của người này. Như vậy (yatra hi nāma): người như vậy (yo nāma). Ông ta sẽ không thấy: Ông ta đã không thấy. Bởi vì nó có liên quan đến chữ yatra,717 nên được diễn tả như là một thì tương lai. Đấy là đặc tính văn pham<sup>718</sup> trong những trường hợp như vây.

28. [MC 131] Khi họ bước ra: khi họ đi qua. Khi sét đánh: khi ho gây tiếng đông như thể tiếng sét chín phần bị xẻ ra. Về sấm sét có chín loai: loai bất tỉnh, loai xoay quanh, loai có cả trăm tia, loai nổ ầm ầm, loai đầu khỉ, loại cá vùng vẫy, loại gà trống tơ, loại đá thạch như cây gậy, loại sét khô. 719 Loại bất tỉnh đánh người ta ngã xuống bất tỉnh; loại xoay quanh tạo ra một vòng tròn; loại có cả "trăm tia" rơi xuống sau khi trông giống như cả trăm cây gậy; 720 loại nổ ằm ầm rơi xuỗng với

<sup>&</sup>lt;sup>715</sup> Đây là một trong hai vị thầy mà vị bồ tát *(thái tử Siddhattha)* c**â**n k**ề** g**ần gũi sau khi xuất gia tìm đa**o. V**i** b**ồ** tát này giã t**ừ** người thầy sau khi chứng cõi không có gì (*ākiñcaññāyatana;* **cõi vô hữu sở**) của vi thầy đã tinh thông cõi này (MN I 163-65, 240*f.*, II 94*ff.*, 212*ff.).* Về bài bình lu**ậ**n về hệ th**ống đị**nh luy**ê**n tâm linh c**ủ**a *Ālāra* liên k**ế**t v**ớ**i thi**ền đị**nh c**ủa đạ**o Ph**ậ**t, **đo**c Thomas pp 229-30, PS II 881.

<sup>&</sup>lt;sup>716</sup> M**ắ**t c**ủ**a v**i** này m**ầu nâu, nên đượ**c g**ọ**i là *Āḷaro,* là bi**ể**u hi**ệ**u của sanh vào giòng giống thấp hèn (Sv-pt II 219,19).

<sup>&</sup>lt;sup>717</sup> Vi**ế**t là *yatra-sadda-yattattā như là mộ*t chữ tổng hợp (RFG).

<sup>718</sup> Các quy**ể**n B, C vi**ế**t là *sadda-lakkhaṇaṃ* thay cho ch**ữ** saddakkhana**m**.

<sup>719</sup> đó là sấm sét lúc trời quang đãng (RFG).

<sup>720</sup> B vi**ế**t là *saṅkāra*- thay cho ch**ữ** *satera-*. **RFG đề** nghị ta nên đoc là *satāra (= sata + ara).* 

tiếng nổ ầm ầm; loai "đầu khỉ" như con khỉ nhướng lông mày; loai cá vùng vẫy như đang dẫy dua; loai gà tr**ống tơ rơi xuố**ng trông gi**ống như con gà trố**ng; lo**ạ**i đá thạch như cây gậy rơi xuống trông giống như lưỡi cày; loại sét khô tàn phá nơi nó đánh trúng. Khi trời mưa: đôi khi trời mưa, sau khi đánh sét khô.

- **30**. [**MC 132**] **Ở Ātumā**. 721 **Ta lưu la**i, ph**u** thu**ô**c vào Ātumā. Trong nông trại đập lúa: trên nền nhà nơi đập lúa.
- 32. Vì điều này: nhân dịp này, đám đông người tụ hop. Ngài ở đâu (kva)?: Ngài ở đâu (kuhim)? Thưa **Ngài, đó là Ngài** (taṃ): Thưa **Ngài,** phải chăng Ngài (tva**m**).
- 35. [MC 134] Màu vàng kim: mầu vàng nguyên chất. Một bộ, [570] đã được đánh bóng có nghĩa là một bộ láng bóng, một cặp y nhẵn mịn. Để mặc (dhāranīyam) có nghĩa là bô sẽ được mặc vào (dhāretabbam) hay sẽ được tôi thỉnh thoảng mặc vào. Người ta nói bô đó chỉ mặc vào dịp lễ hôi rồi sau đó được c**ất đi. Như vậ**y, tôn giả *Pukkasa* mu**ốn nói đế**n b**ộ** đep nhất dùng vào ngày lành. Vì lòng từ bi: Vì lòng từ bi **thương xó**t con *(Pukkasa).* **Hãy đắp: đây là lố**i nói có **ẩn ý. Nghĩa cú**a nó là hãy dâng cho Ta m**ô**t b**ô** và dâng cho Ānanda một bộ khác. Tuy nhiên, trưởng lão có ch**ấ**p thu**ậ**n không? Có, vị trưởng lão ch**ấ**p nh**ậ**n. Tại sao? Vì nhiệm vụ thị giả của ngài đã đi tới tôt đỉnh của nó. V**ầ**n v**ới tư cách thị** gi**ả**, ngài **đã hành độ**ng b**ằ**ng cách từ chối thu nhân những vật dung như thế, nhưng

<sup>&</sup>lt;sup>721</sup> Đây là thành phố nằm giữa *Kusinārā* và *Sāvatthi* (DPPN s. v.).

nhi**ệ**m vụ của ngài đã lên tới tột đỉnh, nên ngài mới chấp nhận nó. Ngài chấp nhận nó là không để cho ai khác có cơ hội nói rằng "Ānanda, tôi nghĩ đó là một th**ấ**t b**ạ**i. Dù **đã** làm thị gi**ả** t**ới hai mươi lăm năm,**<sup>722</sup> ngài không nh**â**n b**ấ**t c**ứ** cái gì t**ừ** Th**ế Tôn."** 723 **Và hơn** th**ế** n**ữ**a Th**ế** Tôn bi**ết là "**Tuy *Ānanda* có nh**ậ**n t**ấ**m y này, **nhưng vị trưở**ng lão này s**ẽ** không dùng nó cho bản thân mình. Vi ấy sẽ cúng dường cho Ta. Khi người Malla dâng y cúng dường để tôn kính Ānanda, công đồng quanh đây vì thế sẽ được vinh hanh. Theo cách này, tôn giả *Pukkasa* s**ẽ có đượ**c nhi**ều phước đức", và** như vây Thế Tôn khiến tôn giả Pukkasa dâng môt bô cúng dường vị trưởng lão, và vì thế trưởng lão đã chấp nh**â**n b**ô v đó.**<sup>724</sup>

<sup>&</sup>lt;sup>722</sup> Th 1039.

<sup>723</sup> Bi**ết trướ**c là có thể có sư k**ế**t t**ô**i là vi**ệ**c phụng sự **đứ**c Ph**ậ**t không mang lại lợi thế gì cho mình, *Ānanda* đề nghị b**ốn đặ**c quyền coi như là điều kiện để trở thành thị giả thường trực c**ủa đứ**c Ph**â**t: (1**) Nhân danh đứ**c Ph**â**t, *Ānanda* **đượ**c phép chấp nhân lời mời; (2) mang những người từ xa đến diên kiến đức Phât; (3) nêu ra tất cả những câu hỏi phức tap trước đức Phât; (4) đức Phât sẽ lập lai bất cứ bài giảng pháp nào ngài day khi *Ananda* vang mat (Th-a I 68; Sv II 420 ff.,; Vin I 202, IV 86). Sau l**ầ**n nh**ậ**p di**ệ**t c**ủa đứ**c Ph**ậ**t, l**ần đầ**u tiên *Ānanda* nh**â**n m**ô**t ngàn t**ấ**m y từ những thứ phi và vua *Udena* của h**o** (Vin II 290 ff.; cf Ja II 23 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>724</sup> Chú gi**ả**i c**ủ**a *Buddhaghosa* v**ề** chuy**ện đơn giả**n là *Ānanda* chấp nhân tấm y cúng dường này có thế có liên quan đến môt trong bốn điều kiên vừa nói trên. Vì ngai sư hiểu lầm của người khác về thiên ý của mình khi chấp nhân thức ăn ngọn, y t**ốt đe**p, và v.v. nên *Ānanda* đã ra điều ki**ê**n khi ch**ấ**p nh**â**n vai trò thi giả thường trưc của đức Phât. Riêng có môt điều ki**ên đang được nói đến là đứ**c Ph**â**t s**ẽ** không cho *Ānanda* b**ấ**t

36. [MC 134A] Với bài pháp: với lời chúc phước lành v**ề** vi**ê**c dâng y. 725

37. 726 Bộ y được đặt lên người của Thế Tôn: Bô y được mang đến bằng cách mặc vào hay đắp lên. Thế Tôn tư mặc vào một tấm và tư đắp một tấm khác.<sup>727</sup> Như thể nó mất đi sư chói loi của nó: Nghĩa của nó là như than đang cháy không có lửa<sup>728</sup> chỉ cháy bên

cứ chọn lựa nào về thức ăn, y và trú xá (đọc chú thích trên). Đế bào chữa cho sư vị ph**a**m lời th**ề** riêng của *Ānanda*, YGA đoán là Buddhaghosa tìm lý do bào chữa cho vi trưởng lão này.\*

\* Tôi th**ấ**y **ở đây, YGA đã cắ**t b**ỏ ba điề**u sau:

- L**ờ**i gi**ả**i thích c**ủa Buddhaghosa là "thờ**i k**ỳ** làm th**i** gi**ả** c**ủ**a Ānanda đã đến hồi kết thúc."
- Lời giải thích của Buddhaghosa là "hy vọng sẽ không có lời kết án chê bai là sau hai mươi lăm năm phục vụ đức Ph**ât, đứ**c Ph**â**t không t**ăng Ānanda món quà gì cả."**
- Ānanda sau đó dâng cúng đức Phật tấm y này. Đọc DPPN I chú thích 6, tr. 250.

<sup>&</sup>lt;sup>725</sup> Có th**ể** là nói v**ề** l**ợ**i ích c**ủ**a vi**ệc cúng dườ**ng. Ch**ữ** *anumodana* **"thoạ**t tiên thu**ậ**t ng**ữ này đượ**c v**ị tăng dùng để** nói l**ời cám ơn** khi được cúng dường vật thực" (Gombrich, 1971, p. 227). Người ta có thể giả định sư sử dung ban đầu về cách cầu chúc phước lành như sau: "cầu cho điều ao ước và mong muốn của thí chủ sớm thành tưu; cầu cho tất cả các mọng ước đến với bản thân thí chủ sẽ được đáp ứng trọn vẹn như trăng rằm" (Gombrich, 1971, p. 220).

<sup>&</sup>lt;sup>726</sup> Số 37 theo như bản văn.

<sup>727</sup> **Đây muốn nói đế**n y lót và y ngoài. Y ngoài trong Anh ng**ữ** được gọi là áo choàng (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>728</sup> B vi**ế**t là *hat' acchiko* thay cho *vīt' acciko*.

trong và không sáng chói bên ngoài, nên nó sáng v**ớ**i cái bóng láng bi che phủ. 729

37.730 Ānanda, có hai dịp này: Tại sao lại hai dịp này như vây? Vì cả hai đều là thức ăn đặc biệt và hanh phúc bao la. Về hai dịp này, chư thiên trong toàn thể vũ tru (cakkavāla) châm thêm tinh chất bổ dưỡng vào thức ăn đó. 731 Thức ăn tuyết hảo này được hấp thu vào tao ra dáng vẻ đep. 732 Vì cái vẻ đep do thức ăn tao ra đó, sáu giác quan (căn), kể cả ý (manas), 733 sáng chói vượt bực.

Vào ngày thành đạo của Ngài, khi ngài nghĩ "Hôm nay, cái mớ nhiễm lâu chất chứa trong nhiều trăm ngàn triệu kiếp của ta đã bị từ bỏ", niềm hạnh phúc bao la khởi lên trong tâm, và tâm (citta) ngài trở nên hoan hì

<sup>&</sup>lt;sup>729</sup> B vi**ế**t là *paticchanna*- thay cho *pacchinna*-. R**hys Davids đề** nghi là khúc truy**ên này là "sư** kh**ởi đầ**u cho huy**ề**n tho**a**i sau này tăng trưởng lên thành sư 'biến dang' thực sư về đức Phât" (Dial II 146, n.1).

<sup>&</sup>lt;sup>730</sup> Theo chánh văn, con số in sai này, nên được bỏ đi.

<sup>731</sup> Về hai lần chư thiên châm thêm tinh chất bổ dưỡng vào bình, l**ầ**n khác các v**i ấ**y châm vào t**ừ**ng mu**ỗ**ng (Ja I 68).

<sup>&</sup>lt;sup>732</sup> Sv-p**t** II 221,18 ch**ứ**ng t**ỏ** r**ằ**ng s**ự** ki**ệ**n này ch**ỉ** cho th**ấ**y là bênh của đức Phât không phải do bữa ăn cuối cùng tao ra.

<sup>&</sup>lt;sup>733</sup> Thuật ngữ citta\* (tâm) và manas\* (ý) thường xuyên được dùng theo nghĩa chung cho chữ tâm thức không mang tính chuyên môn. Manas được dùng để chỉ cho hoat đông của tâm thức, hay chỉ cho sư suy nghĩ, trong khi citta nguyên có nghĩa thu đông về "trang thái của tâm, tâm trang" (Hamilton, pp. 105-14).

một cách trầm lặng. 734 Khi tâm ngài trở nên hoan hi, máu huyết ngài trở nên hoan hỉ. Khi máu huyết ngài trở nên hoan hỉ, sáu giác quan của Ngài, kể cả ý, đã sáng chói vượt bực. Vào ngày nhập diệt của Ngài, khi Ngài nghĩ "Bây giờ, hôm nay, Ta sẽ đi vào thành phố gọi là *mahāparinibbāna*<sup>735</sup> b**ấ**t t**ử nơi [571**] nhi**ề**u **trăm** ngàn chư Phật đã đi vào", niềm hạnh phúc bao la khởi lên trong tâm, và tâm *(citta)* ngài tr**ở** nên hoan h**ỉ**. Khi máu huyết ngài trở nên hoan hỉ, sáu giác quan của Ngài, k**ể** c**ả ý, sáng chói vươ**t b**ư**c. Theo cách này, nên đươc biết rằng vào hai dip này như vây vì cả hai đều là thức ăn đặc biệt và hanh phúc bao la.

**38. Tại** *Upavattana:* trong Rừng *Sāla* t**ạ**i khúc quanh từ phía đông. 736 **Giữa hai cây Sāla song thọ**: ở khoảng giữa hai cây Sāla song tho. 737 Mầu hoàng **kim**: Câu k**ê** này được sáng tác vào lúc k**ế**t t**â**p (sa**ṅaīti)**.738

<sup>734</sup> **Ý nghĩa củ**a ch**ữ** *pasāda\****/ pasanna\* (vui lòng/v<b>ừ**a lòng) có nghĩa là hanh phúc, trầm lắng, hài lòng làm cho người ta tâm tư trầm l**ắ**ng và hoan hỉ. Nó có thể là an lạc tối thượng (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>735</sup> L**ố**i di**ễn đạ**t bóng gió này ph**ả**n **ả**nh s**ự** hi**ể**u bi**ế**t về *Nibbāna* theo khía c**a**nh b**ả**n th**ế** h**o**c c**ủ**a Buddhaghosa. **Đo**c Ph**ầ**n Gi**ớ**i Thi**ệ**u, pp 51*ff*.

<sup>736</sup> Chú gi**ả**i chi ti**ết đượ**c nêu lên **ở** b**ả**n này, pp. 572*f.* (t**ừ** các trang 131 trong bản tiếng Anh, hay chương V trở đi của sách

<sup>737</sup> Đọc chi tiết những lời chú giải về điều này ở bản này, Sv II 573 (trang 131 trong b**ả**n ti**ế**ng Anh, *hay chương V của sách* 

<sup>&</sup>lt;sup>738</sup> Chú gi**ả**i v**ề** bài k**ê này đươ**c ghi **ở** Ud-a 401.

39. 739 [MC 134B] Sau khi tắm và uống nước xong: Ho kể là vào khi đó, lúc Thế Tôn đang tắm ở đấy, cá và rùa trong con sông và r**ừ**ng cây **ở** hai bên b**ờ** m**ầ**u s**ắ**c trở nên vàng. Vườn Xoài: Vườn Xoài ở trên bờ cùng dòng sông **ấ**y. **Tôn giả Cundaka:** vào khoảnh khắc đó, ho nói, trưởng lão Ānanda bị bỏ lai đằng sau, đang v**ắt khô khăn tắ**m c**ủ**a mình. Tôn gi**ả Cundaka ở** g**ầ**n đấy, nên Thế Tôn goi vi này.

41.740 Đức Phật, sau khi đi: những câu kệ này cũng được sáng tác vào lúc kết tập. 741 Trong kinh, Thế Tôn, giảng giáo pháp ở đây có nghĩa là Thế Tôn đã giảng bài pháp<sup>742</sup> ở đây trong Giáo Lý<sup>743</sup> này: ngài giảng giáo pháp tám mươi bốn ngàn phần.<sup>744</sup> Ở phía trước, Tôn giả (Cundaka) ngồi xuống: vi này vừa mới ngồi trước m**ă**t b**âc Đao Sư cho đến khi trưở**ng lão *[Ānanda]* 

<sup>739</sup> Sửa s**ố 41 thành 39 cho đúng vớ**i b**ả**n kinh.

<sup>&</sup>lt;sup>740</sup> Vi**ế**t thêm s**ố 41 cho đúng với kinh văn.** 

<sup>&</sup>lt;sup>741</sup> Ud-a 404,12 vi**ết "bài kê này đươ**c các nhà hi**êu đính Giáo** Pháp tạo nên ở giai đoan sau."

<sup>&</sup>lt;sup>742</sup> Dha**mmapāla** hi**ểu đây là** pariyattidhamma\* (kinh điển, pháp **hoc**) (Sv-pt II 221,26).

<sup>&</sup>lt;sup>743</sup> đó là tôn giáo (sāsana\*) của Gotama trong đó chúng ta hiện s**ố**ng (RFG).

<sup>\*</sup> Ngoài nghĩa giáo pháp ra, sāsana còn có nghĩa là tôn giáo, giáo hôi như đã dịch ở đây. Đoc Robert Caesar Childers, **DPL, tr. 465. Đoc Bhikkhu Ñān**amoli, PEGBTT, tr. 116.

Dây là sự phân loại lời Phật dạy. Lời của Ngài được chia thành 84,000 ph**ầ**n theo ch**ủ đề** c**ủ**a Dhamma (Sp 16, Sv-p**t** I 15, As 18). Theo *Ānanda,* người thị giả này đã tiếp nhân 82,000 lời day từ Đức Phât, và 2,000 lời từ các tỳ khưu (Th 1024). V**ề** th**ả**o lu**â**n chi ti**ết, đo**c Lamotte 1988, pp. 148*f*.

đến. 745 Khi trưởng lão đến, **rồi Thế Tôn nói với Tôn** giả *Ānanda*.

42. [MC 135] Không ích lợi gì<sup>746</sup> cho ngươi: Lợi ích, được bi**ết đế**n là p**hước đứ**c do bố thí **đế**n với **ngườ**i khác, ch**ứ không đế**n v**ới người** *(đó là Cunda, con người* thơ kim hoàn). Gặp phần tại hai: phúc phân, dù có được công đức đặc biệt, [trong trường hợp của ngươi] quả là tai hại. **Vì ngươi** (te)\* vì món của ngươi: vì ông (tava) 2 \* vì món của ông. Ai mà bi**ết đượ**c món **ấ**y quá nặng bụng hay quá lỏng, 747 hay loại thức ăn cuối cùng nào Như Lai tho thưc trước khi nhập niết bàn? Nhưng chắc chắn là người ấy đã cúng dường món gì đó hay cúng dường cái gì khác. Lợi ích: Lợi ích là phước đức của sư bố thí trong kiếp này hay kiếp sau. Gặp phần **tốt đẹp**: phúc phân của ngươi sẽ tốt đẹp.

(te) \* (tava) 2 \*: tất cả đều là nhân vật đại danh tư, sở hữu cách, chữ tava ở ngôi thứ hai số nhiều để tỏ v**ė** kính tr**o**ng.

Cùng một quả báo như nhau: Cùng một quả báo như nhau theo mọi khía cạnh. Chắc chắn là người ta [có thể phản đối lai] vật thực do Sujātā 748 cúng dường

<sup>746</sup> *Lābhā* và *alābhā* là hai ch**ữ ở** ch**ỉ đị**nh cách, s**ố ít (dướ**i hình thức bị thu gọn lại, ya ở phần cuối cùng bỏ đi) nhưng Buddhaghosa coi đấy là chủ từ số nhiều (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>745</sup> S**ử**a *anuppato* thành *anuppatto*.

<sup>&</sup>lt;sup>747</sup> Vi**ế**t là **vā** (ch**ứ** không ph**ả**i *va)* **trướ**c ch**ữ** *ko*. Cf Ja III 383, IV

<sup>&</sup>lt;sup>748</sup> Cô ta là con gái của *Senānī*,\* g**ầ**n *Uruvelā* (**Ưu Lâu Tân** Loa). Đế làm tròn lời nguyện, nàng sai người hầu gái chuấn bị **nơi để cúng dường. Ngườ**i h**ầ**u gái nh**ậ**n l**ầ**m ngài *Gotama* là thần cây, nên đã báo tin cho Sujāta, cô này đã hoan hỉ

Như Lai đã ăn trước khi thành đạo, đã phải ăn vào lúc ngài vẫn còn tham, sân, si. Và khi ngài ăn bữa do *Cunda* cúng dường, ngài không còn tham, sân hay si nữa.<sup>749</sup> Vậy thì làm sao lại có thể có cùng một quả báo như nhau? Bởi vì cùng nhập diệt *(parinibbāna)* như nhau; thành quả chứng đạt cũng thế *(samāpatti);* sự nhớ lại *(anussaraṇa)* cũng thế.<sup>750</sup>

mang thực phẩm đựng trong bát vàng và dâng lên Ngài. Sau khi dùng xong, ngài *Gotama* chứng ngộ. Trong suốt bốn mươi chín ngày qua, Ngài chỉ có bữa ăn duy nhất này (Ja I 68 f., Dhp-a I 71).

- \* Senānī là điền chủ giầu có ở làng Senānīnigama, gần Uruvelā và nằm dọc bờ sông Nerañjarā (Ni Liên Thiền), hình như làng này có tên là Senānigama (thị trấn Senā):
  - S.i.106: Phẩm Bấy Sập, BKTƯ I, tr. 234.
  - M.i. 166: Phẩm Thánh Cầu, BK Trung 1, tr. 373, TT Minh Châu bỏ chữ Senā này, chỉ viết "đến tại tụ lạc Uruvela (Ưu Lâu Tần Loa)."
  - M. i. 240: Phẩm Đại Kinh Saccaka BK Trung 1, tr. 528.
     Đoạn này lập lại Phẩm Thánh Cầu (đoạn 14-17) nên không ghi ra.
  - Vin.i.21.

Ngài Buddhaghosa cũng không chắc lắm về cách đánh vần tên của làng này. Ngài nói nó được gọi như thế vì có lính đóng quân ở đầu kappa\* (nguyên đại): "paṭhamakappikānaṃ senāya niviṭṭhitagāmo" hay vì nó là làng của Senānī, cha của Sujāta (Sujātāya vā pitu Senānī nāma nigamo). Kinh Lalitavistara (Kinh Phổ Diệu, trang 311 (248) gọi nó là Senāpatigrāma [Đọc DPPN III, trang 1283-4].

<sup>&</sup>lt;sup>749</sup> Ud-a 405,19 chỉ giản dị dùng chữ nhiễm lậu *(kilesa)* thay cho tham sân si. Và đoan sau cũng thế.

Trong số ba *(parinibbānas, samāpatti, anussaraṇa)*, Mil 176 lấy *samāpatti* là lý do tại sao có cùng một quả báo như nhau;

[572] Đức Thế Tôn đã nhập vào trang thái niết bàn với nhiên li**ệ**u còn sót l**ạ**i (sa-**upādisesa nibbāna dhātu: hữu dư y niết bàn**)<sup>751</sup> sau khi th**ọ** thực xong món c**ủ**a Sujātā dâng cúng, nhập niết bàn không còn sót lại nhiên liệu nào do Cunda cúng dường. Như vậy cả hai cùng có một quả, vì hai *parinibbāna* giống như nhau. Vào ngày ngài thành đạo, ngài đã chứng đắc những thành tưu con số lên đến hai triêu bốn trăm ngàn ko**t**is,<sup>752</sup> và vào ngày nh**ậ**p ni**ế**t bàn không còn sót l**ạ**i nhiên li**ê**u nào c**ủa ngài, ngài đã chứng đắc như thế**. Như vây, cả hai cùng có môt quả, vì chứng đắc bằng nhau. Về sau, *Sujātā* nghe r**ằng "Họ** nói ở đấy không phải là thần cây nhưng là vi bồ tát (Bodhisatta). Sau khi thọ thực xong, Ngài chứng ng**ộ Chánh Đẳ**ng Chánh Giác Toàn Tri**ê**t. Su**ố**t b**ả**y tu**ầ**n, h**o** nói ngài gi**ữ** m**a**ng sống nhờ bữa đó." Sau khi nghe lời đó, Sujātā nghĩ rằng 'Đây thực sư là lợi ích cho ta" và vì nàng hồi tưởng lại chuyện dâng cúng đó, trong tâm khởi lên niềm hoan hỉ và h**a**nh phúc bao la. Cunda cũng thế, về sau nghe là "Họ nói vật thực do ta cúng dường là món cu**ố**i cùng. Theo h**ọ, ta đã nhận đượ**c t**ột đỉ**nh<sup>753</sup> c**ủ**a moi thứ. Vì đức Bổn Sư đã nhập niết bàn không có gì còn sót lai sau khi tho thưc món ăn của ta." Cunda nghĩ

**là vì Đứ**c Ph**â**t thành t**ư**u chín an trú liên ti**ế**p theo chi**ề**u thu**â**n và nghịch mà hai b**ữ**a dâng cúng v**ậ**t thực có cùng k**ế**t qu**ả** như nhau và quả lớn hơn bất kỳ các bữa dâng cúng nào khác r**ấ**t nhi**ề**u.

<sup>&</sup>lt;sup>751</sup> *Upādi* gi**ố**ng **như** *upādāna*, **có nghĩa là "bám níu" theo nghĩa** tr**ừu tương và "nhiên liêu" theo nghĩa cu** th**ể. Đo**c thêm th**ả**o lu**â**n c**ủ**a Gombrich 1996, pp. 67-69.

<sup>&</sup>lt;sup>752</sup> Cf. Ud-a 336, 405; It-a 145.

<sup>&</sup>lt;sup>753</sup> Sv-pt II **223,10 định nghĩa** *dhammasīsa* **là** *nibbāna***.** 

"Đây thực sư là lợi ích cho ta" và vì Cunda hồi tưởng lại viêc dâng cúng đó, trong tâm khởi lên niềm hoan hỉ và hạnh phúc bao la. Như vậy cả hai cùng có một quả, vì các sư hồi tưởng như nhau. Nó nên được hiểu điều theo cách đó.

Điều này đưa đến danh tiếng: điều này đưa đến vinh dư xã hôi. Điều này đưa đến quyền tối **thương**: <sup>754</sup> điều này đưa đến địa vị trưởng thương. <sup>755</sup>

43. [MC 136] Của người tự chế ngự: của người tự chế ngư và kiểm soát bằng cách chế ngư hành vi của mình. Thi Không hân thù chồng chất: năm hân thù Thi không gia tăng 758 **Người thiện quăng bỏ bất thiện**: Ai khéo<sup>759</sup> và có trí *(ñāna)*, hoàn toàn t**ừ** b**ỏ điề**u x**ấ**u, tồi tệ và bất thiện bằng thánh đạo 760 Bằng cách giảm dân tham, sân si, người ấy đat được an tinh: Theo cách như đã nói này, người ấy quăng bỏ điều bất thiên và đat được an tinh bằng cách giảm dần tham, v. v. đó là bằng *nibbāna\* (sự dập tắt)* nhiễm l**ậ**u

<sup>&</sup>lt;sup>754</sup> Ud-a 406,18 vi**ế**t là *adhipateyya-* thay vì *ādhipateyya-*.

<sup>&</sup>lt;sup>755</sup> Ud-a 406,18 vi**ế**t là *setthabhāva* thay vì *jetthakabhāva.* 

<sup>&</sup>lt;sup>756</sup> B và Ud-**a 407,2 thêm "mô**t trong nh**ững ngườ**i v**ữ**ng ch**ắ**c v**ề** chế ngư".

Năm hân thù khởi lên vì pham năm giới (Sv-pt II 223, Vibh

<sup>758</sup> Ud-a 407,3 vi**ế**t là *pavattati* ("xảy ra") thay vì *vaḍḍhati.* 

<sup>&</sup>lt;sup>759</sup> Xóa b**ỏ** chữ *parivāva* vì không thích h**ợp gì cũng không có** trong Ud-a hay N<sup>e</sup> II.

 $<sup>^{760}</sup>$  Ud- $\overset{\circ}{a}$  407 và  $\overset{\circ}{\text{Sv-pt}}$  II 223 có thêm chi ti $\overset{\circ}{\textbf{e}}$ t: thực hành b $\overset{\circ}{\textbf{o}}$  thí (dāna) sẽ tháo bỏ sở hữu ích kỷ; qiữ qiới (sīla) ngăn cản người ta làm điều ác như sát hai sanh linh; nhờ định và tuê các điều ác bị rữ bỏ; cuối cùng, thánh đao hoàn toàn hủy diệt x**ã**u ác.

của mình.<sup>761</sup> **Như vậ**y Ngài th**ố**t lên l**ời cao thượ**ng (**cảm khái**), ca ngợi<sup>762</sup> c**ả** hai b**ữa cơm cúng dườ**ng v**ớ**i thành tựu (sampatti) riêng của Cunda là những gì xứng đáng để cúng dường.

Phần chú giải về Chương Bốn đến đây kết thúc.

<sup>&</sup>lt;sup>761</sup> Ud-a 407,17 thêm *khandha-nibbāna\* (nibbāna dưới hình* thức tiến trình trở thành của các tập hợp bị dập tắt, chúng không còn k**ế**t dính l**ại để** tái sanh n**ữ**a. Nói **cách khác, đây là** một tên khác của niết bàn không có dư y còn sót lại). Đọc UC 11 tr. 1035.

<sup>&</sup>lt;sup>762</sup> N<sup>e</sup> II 281,1 vi**ế**t là *sampassamāno* ("chứng ki**ến") thay cho** pasamsamāno\* (tán dương).

## CHƯƠNG V: Ở Kusinārā

- **5.1.** Chú giải về Cây *Sāla* Song Thọ
- 1. [MC 137] Với sự tụ tập (saṃgha) rất đông đảo của các Tỳ khưu: Ở đây không nêu rõ số lượng Tỳ khưu. Vì sau khi Thế Tôn đã đè nén cơn đau của mình ở làng Beluva, sau khi nghe tin Ngài sẽ sớm nhập diệt, các Tỳ khưu đã từ nhiều nơi đến đây không vắng vị nào. Vì thế sự tụ tập này đã vượt ra ngoài sự đếm kể. 763

*Upavattana*, 764 **rừng Sāla của người Malla**: Gi**ố**ng n**hư** có **người phải** [**573**] đi tới *Thūpārāma* 765 từ bờ

Không như các chú giải khác (Sv I 35; Ud-a 241, 399, 407) giải thích chữ *mahā* về hai phương diện, đó là phương diện phẩm hạnh tốt đẹp của các Tỳ khưu và số lượng của các Tỳ khưu, ở đây chỉ nhấn mạnh đến số lượng khổng lồ các Tỳ khưu thôi.

- \* YGA b**ỏ câu "hình như có chút nghi ngờ là" trong chú thích** này. Đọc Peter Masefield, UC II, chú thích 368, tr. 679:
  - Woodward dɨch tập ngữ "Kusinārāyam Upavattane Mallānam sālavane" là "gần Kusinārā, tại chỗ quẹo, trong rừng cây Sāla của người Malla." Đọc F. L. Woodward, MAPC, tr. 45.
  - Tỳ khưu Ñāṇamoli dịch tập ngữ trên là "Trong rừng cây Sālā của người Malla ngay chỗ quẹo đến Kusinārā." Đọc

Theo Peter Masefield, hình như có chút nghi ngờ là\* Upavattana được dùng với chủ ý là tên của toàn thể khu rừng chứ không phải để chỉ riêng một phần nào trong khu rừng đó (UC, p. 679, n. 368; cf. Mp III 107). Fleet (p. 659) hiểu rằng nó là ranh giới giữa hai thành phố. Bản tiếng Hán hình như dịch nó là "nơi những người đàn ông khỏe mạnh được sanh ra".

sông *Kalamba* <sup>766</sup> ngang qua cổng *Rājamātu-vihāra*, <sup>767</sup> thì **ngườ**i phải đi đến công viên, khu rừng *Sāla*, từ bên kia bờ sông *Hiraññavatī* <sup>768</sup> cũng thế. *Thūpārāma* đối với *Anurādhapura* như thế nào, thì *Thūpārāma* đối với *Kūsinārā* <sup>769</sup> cũng vậy. Giống như con đường từ *Thūpārāma* dẫn tới thành phố đi ngang qua cổng phía nam đi về hướng đông và quẹo lên hướng bắc, một hàng cây *Sāla* từ công viên kéo dài đến hướng đông và

Bhikkhu Ñāṇamoli, The Minor Reading & Illustrator I, tr.96 và LBAPC, tr. 314.

Một tịnh xá gần bức tường thành phía nam của Anurādhapura.\* Đây là cái tháp đầu tiên thuộc loại này ở Ceylon, được xây chỉ để thờ 2\* xá lợi xương cổ của đức Phật do con trai của vua Asoka (hoàng đế A Dục) là Mahinda mang đến Sri Lanka. Tháp ấy được xây trước tịnh xá, thế nên mới có tên đó.

<sup>\*</sup> Anurādhapura đã là thủ đô của Tích Lan suốt 14 thế kỷ, từ thế kỷ thứ 3 trước công nguyên đến thế kỷ thứ 11 do vua Paṇḍukābhaya (394-397 B.C.) xây dựng. Thủ đô trước đó là Upatissagāma. Đọc DNNP I tr. 83; II tr. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* **Đọ**C DNNP // tr. 584.

Con sông chảy qua Anurādhapura, phía đông ngạn (Ps II 653). Về sau, nó chính là một với sông Kadamba hay Kadambaka, bây giờ được gọi là Malvatu Oya\* (DNNP s. v., Sp II 474).

<sup>\*</sup> Mhv. vii. 43; Trs. 58, n. 3. Đọc DNNP I tr. 506.

<sup>&</sup>lt;sup>767</sup> M**ộ**t t**ị**nh xá **ở** *Anurādhapura,* có l**ẽ** gi**ố**ng h**ệt như** *Mātuvihāra* (Skp I 173, DNNP /// tr. 726).

<sup>&</sup>lt;sup>768</sup> Bây gi**ờ** nó là Little Gandaka\* *chảy từ quận Goraphpur, cách Great Gandak tám dặm về phía Tây và nhập vào Gogrā (Sarayū).* 

<sup>\*</sup> DPPN vi**ết là Gandak. Đọ**c DNNP /// tr. 1327.

<sup>769</sup> Ud-a 238,9-10 còn thêm "công viên ở hướng tây nam". Từ đây trở đi, cùng chú giải được tìm thấy ở Spk I 222, Ud-a 238.

qu**eo lên hướ**ng bắc<sup>770</sup> **cũng thế**. Vì v**ậy, nó đượ**c g**ọ**i là Upavattana.

Giữa hai cây Sāla, đầu hướng về phía bắc (uttarasīsakaṃ): 771 Họ nói có hàng cây Sāla ở đầu chỗ nằm, và m**ô**t hàng khác **ở** cu**ố**i ch**ỗ** n**ằ**m. Có m**ô**t cây *Sāla* non ở đầu chỗ nằm, và một cây non khác ở cuối chỗ nằm. Hai cây sāla được gọi như thế vì hai cây này moc lên có r $\tilde{\mathbf{e}}$ , thân, nhánh, lá quấn chặt lấy nhau. Ngươi hãy chuẩn bị trải chỗ nằm: Ho nói chỗ nằm ở đó trong công viên dùng để cung cấp cho sân trong khuôn viên này có ch**ỗ để** n**ằ**m. Mu**ốn đề** c**â**p t**ớ**i nó nên nói **Ngươi hãy chuẩn bị trải chỗ nằm**. Và vi trưởng lão Ānanda chuẩn bị chỗ nằm đó cho đức Bổn Sư.

<sup>770</sup> Theo phân tích c**ủ**a Peter Masefield v**ề** *Thūpavaṃ*sa và Mahāvamsa, địa điểm này tọa lạc tại hướng đông nam chứ không phải hướng tây nam trái với lời giải thích của Buddhaghosa. Xem bản đồ về hai vùng này do Peter Masefield v**e d** UC, pp. 677 f.

<sup>&</sup>lt;sup>771</sup> Rhys Davids gi**ả đị**nh r**ằ**ng ch**ữ này là "tên gọ**i cho m**ộ**t phi**ế**n gỗ hay phi**ến đá dùng trong các dị**p lễ l**ớ**n cho các lãnh t**u** các nước lân c**ận, nhưng cũng để** s**ẵn đấ**y cho khách l**ữ** hành dùng." (Dial II 149, n. 1). Nhưng nhiều bản tiếng Hán hiểu là phương hướng cho chỗ nằm, trong khi các bản khác coi đây là vị trí đầu đức Phật hướng về. Yo (21a4) đưa ra lý do cho th**ế** n**ằm này; đứ**c Ph**â**t d**ư đoán rằ**ng giáo pháp c**ủ**a ngài s**ẽ** được lan truy**ền đến phương bắ**c và s**ẽ lưu lạ**i ở đây, đã nhập ni**ết bàn đầu hướ**ng v**ề** phía bắc. L**ố**i giải thích này có th**ế** là l**ờ**i thêm vào sau này sau khi đao Phât du nhâp vào Tây Tang và Trung Hoa. Lý do có l**ẽ** thích h**ợp hơn có thể là vì hướ**ng nam **là hướ**ng ch**ế**t c**ủa người Ấn Đô**, nên th**â**t là không may m**ắ**n n**ế**u n**ằm quay đầ**u v**ề hướ**ng nam (RFG).

## *Ānanda*, Ta mệt lắm rồi <sup>772</sup> và Ta sẽ nằm nghỉ\*: <sup>773</sup>

Gocari, <sup>774</sup> Kalamba, Ga**n**geyya, Pi**n**gala, Pabbateyyaka,

Hemavata, Tamba, Mandākini, Uposatha<sup>775</sup> và Chaddanta<sup>776</sup> là con th**ứ mườ**i; nh**ữ**ng con này là h**ạ**ng nh**ấ**t trong các con voi.<sup>777</sup>

\* Bản Pāḷi của TT Minh Châu viết là nipajjissāmi, động từ này ở thì tương lai: sẽ nằm nghỉ như Bhikkhu Nāṇamoli đã dịch trong LBAPC, tr. 314. Các bản của Sister Vajirā (tr. 59), Maurice Walshe (tr. 260) và TT Minh Châu viết là: "Ānanda, Ta mệt lắm rồi và muốn nằm nghỉ." Người Việt chúng ta thường không dùng chữ 'sẽ'.

<sup>772</sup> Theo các bản ti**ếng Hán, đứ**c Ph**ât đang bị đau lưng.** 

<sup>773</sup> Chú gi**ả**i v**ề** ph**ần này đượ**c tìm th**ấ**y **ở** Ud-a 403, phù h**ợ**p v**ớ**i b**ản văn của chúng tôi nhưng lờ**i di**ễn đạ**t có khác.

Ud-a 403,8, Vibh-a 397,17, Ps I 263 viết là *Kāļāvaka* thay cho Gocari là m**ột trong mườ**i gi**ống voi (Ps I 248). Và đoạ**n sau cũng thế.

Dây là tên loài voi quý của Vua Chuyển Luân (cakkavatti) Mahāsudassana. Loài voi này toàn thân mầu trắng, rắn chắc và mạnh gấp bảy lần, bay trong không trung (DN II 174, MN III 173).

Đây là loại thượng hạng trong mười loại voi (Ja V 37, Vism 650).

Bản của chúng tôi liệt kê ra 10 giống voi, trong khi đó Ud-a 403 đưa ra tên mười gia đình voi trong câu kệ: *Kāļāvaka, Gaṅgeyya, Paṇḍara, Tamba, Piṅgala, Gandha, Maṅgala, Hema, Uposatha, Chaddanta.* Nghe nói là câu k**ệ này được người xưa kể** lại (Ps II 25, Spk II 43). Childers (DPL) trích tên các loại voi này từ quyển *Abhidhānapadīpikā*.

Ó đây sức manh của mười<sup>778</sup> con *Gocari* là loai voi thường mới bằng sức của môt con Kalamba. Cứ tính sư qia tăng bằng cách nhân mười như thế, sức của môt ngàn koti 779 voi thường mới bằng sức manh của Như Lai. 780 Nhưng tất cả các sức manh đó trôi mất đi sau khi ăn xong vât thực cúng dường của Cunda, như nước đổ vào cái sàng. 781 Kūsinārā cách Pāvā ba gāvutas, 782 và trên quãng đường đó, Thế Tôn đã ngồi xuống ở hai mươi lăm chỗ khác nhau, tiếp t**u**c g**ắ**ng h**ế**t sức **bướ**c đị, và cuối cùng đã đến Rừng Sāla lúc trời đã tối, mặt trời đã lặn. Như vậy, căn bệnh khởi lên, nghiền nát sức khỏe *của Ngài*. **Như muố**n chỉ cho ta th**ấ**y th**ư**c tr**a**ng đó, Thế Tôn nói: Ānanda, Ta mệt lắm rồi và sẽ

<sup>&</sup>lt;sup>778</sup> Sửa *dassannam* thành *dasannam.* 

<sup>&</sup>lt;sup>779</sup> đó là 1.000 x 10.000.000 hay 10 tỷ.

<sup>&</sup>lt;sup>780</sup> sức m**a**nh m**ỗi con voi thường hơn sức ngườ**i g**ấp mườ**i l**ầ**n, nên sức manh của đức Phât manh gấp 100.000.000.000 **ngườ**i *hay 100 tỷ* (cf. Ps II 25f., Spk II 43f., Vibh-a 397, Ud-a 403).

<sup>&</sup>lt;sup>781</sup> Sv-pt**t** II 224,25 cho r**ằ**ng *caṅgavāre* (cái l**ọc nướ**c)

<sup>&</sup>lt;sup>782</sup> Ngày nay, *gāvuta* là quãn**g đường đoàn bò có thể đi đượ**c môi ngày, bằng môt phần tư của môt yojana (1 league = 3 miles = 4.8 cây số) là quãng đường cho đoàn ngưa trong môt ngày (UC 366, n. 199); như vậy ba *gāvutas* ở đây có lẽ bằng tám đến mười hai dặm cả thảy (UC 1088, n. 238).

Theo chú thích của t**ỳ khưu Nyanaponika, khoả**ng cách này c**ỡ** năm dăm, hay 5 x 1,609 = hơn 8 cây số (8.045 mét). Đoc Vajirā and Story, LDB chú thích 41, trang 98.

Theo t**ư điể**n Oxford, ch**ữ 'dăm' này không có con số** chính xác: 1 league = 3 miles = 4.8 cây số; như vây, ba gāvutas = 3.6 cây s**ố**.

**năm nghỉ**, những lời đã làm mủi lòng (saṃvega) 783 toàn th**ế** gi**ớ**i.

Tuy nhiên, 784 tại sao Thế Tôn lại nỗ lực như vậy để đi đến đây? Ngài không thể nhập diệt ở nơi khác sao? Không có ch**ỗ** nào Ngài không th**ể** nh**ậ**p di**ệ**t. 785 **Nhưng** Ngài đến đây vì ba lý do. Thế Tôn nhận định như vầy: "N**ế**u Ta nh**â**p di**ê**t **ở nơi khác,** s**ẽ** không kh**ở**i lên nhu cầu giảng kinh *Mahāsudassana-sutta*. <sup>786</sup> N**ế**u Ta nh**â**p di**ê**t ở *Kusinārā*, [**574**] với hai phần t**u**ng, <sup>787</sup> Ta sẽ day sư chứng đạt (sampatti) đã thể nghiệm được khi ở cõi

<sup>&</sup>lt;sup>783</sup> Chữ này chỉ **cho "mô**t cảm xúc mãnh li**ệt vì giao độ**ng hay sư **lo âu đi kèm vớ**i sư thức tỉnh l**ần đầ**u, ch**ơ**t nh**ân ra đượ**c b**ả**n ch**ất vô thườ**ng c**ủ**a t**ấ**t c**ả** các hi**ên tươ**ng, m**ô**t ph**ả**n **ứ**ng cung c**ấp điề**u ki**ệ**n thu**ậ**n ti**ện để** quay v**ề nương** t**ự**a Tam B**ả**o và thế nghiệm được sự hoan hỉ (pasāda) đi kèm với cảm xúc đó" (Trainor, p. 198). Đọc Bhikkhu Nāṇamoli and Bhikkhu Bodhi, MLDB, M I 186, p. 280 hay Ph**ấm 28 Đạ**i Kinh D**ụ** D**ấ**u Chân Voi, TrungBK I [1992] tr.419f. Xem thêm chú thích 877, sách này.

<sup>&</sup>lt;sup>784</sup> Uď-a 402 phù h**ợ**p v**ớ**i b**ản văn củ**a chúng tôi, b**ỏ đi nhiề**u câu nhưng không làm sai lệch ý nghĩa.

<sup>&</sup>lt;sup>785</sup> Ud-a 402,9 b**ỏ** nh**ầ**m ch**ữ** *na* và thêm ch**ữ** *nāma***.** 

<sup>&</sup>lt;sup>786</sup> Đây là sự nới r**ộ**ng cu**ộ**c nói chuy**ệ**n ở MPS ghi l**ạ**i lời giảng c**ủa đứ**c Ph**ậ**t v**ề** sự huy hoàng c**ủ**a thị tr**ấ**n *Kusinārā* ngà**y xưa** là thành ph**ố hoàng gia (kinh đô) củ**a vua *Mahāsudassana,* đức Ph**ật đã trả lờ**i *Ānanda* khi thỉnh c**ầu đứ**c Ph**ật đừ**ng nh**ậ**p di**ệ**t ở *Kusināra,* thị tr**ấ**n r**ấ**t nh**ỏ** nhoi này (DN II, 169-99), SN III 144). Đế so sánh bản văn DN này với bản tương ứng là bô **Jātaka, đo**c Dial II 192-95.

<sup>&</sup>lt;sup>787</sup> Ud-a 402,13 thêm *paṭimaṇḍetvā* (sau khi đã trang hoàng thêm); N<sup>e</sup> (p. 282,18) thêm *mandetvā*.

người, và sư chứng đat cần được thể nghiêm<sup>788</sup> ở cõi chư thiên. Sau khi nghe Ta giảng, nhiều người sẽ nghĩ là họ nên sống hướng thiện, hướng thượng."

Và Ngài nh**ận định thêm: "Nế**u Ta nh**ậ**p di**ệ**t ở nơi khác, Subhadda 189 sẽ không gặp Ta. Subhadda chỉ có thể được một mình đức Phật cải đạo thôi. 790 Các đệ tử không thể cải đao được người ấy. Nhưng nếu Ta nhập di**ê**t ở Kusinārā, Subhadda sẽ đến g**ă**p Ta và hỏi Ta câu hỏi. Lúc cuối câu trả lời của Ta, Subhadda sẽ tư hứa nguyện quy y 791 và sẽ được phép xuất gia (pabbajjā) và tho giới tỳ khưu *(upasampadā,* tho cu túc giới)

<sup>&</sup>lt;sup>788</sup> Ud-a 402,11-12 vi**ế**t là *anubhavitabba-sadisā* (gi**ống như điề**u sẽ đươc thể nghiệm) thay cho anubhavitabbam.

<sup>&</sup>lt;sup>789</sup> V**i này là đệ** t**ử** cu**ối cùng đượ**c chính **đứ**c Ph**ậ**t c**ải đạ**o *và hóa độ cho* (DN II 148*ff.*, Dhp-a III 376*ff.*). Quy**ế**n Sv II 588 *ff.* (pp3 168*ff. dưới đây)* nói t**ai sao ngườ**i này tr**ở thành ngườ**i để tử cuối cùng. Subhadda qua đời vào ngày xuất gia và ngày chứng quả A la hán (Ap I 100f.). Cuôc đàm thoai giữa đức Ph**â**t và v**i** này t**a**o thành m**ô**t ch**ủ đề ở** Mil 130. Vi**ê**c làm chính thức cuối cùng của đức Phât là cho Subhadda xuất gia (Pị I 89). Subhadda v**ố**n là bà la môn ngo**ại đạ**o h**ạ**ng cao c**ấ**p (udicca-**brāhmana-mahā-sālakula),** trong ki**ế**p quá kh**ứ** là em trai của Aññāta Kondañña (A Nhã Kiều Trần Như). Đoc DPPN III, tr. 1232.

<sup>&</sup>lt;sup>790</sup> Khái ni**ê**m *Buddha-veneyya\* (khả năng lãnh hội lời Phật dạy)* chỉ cho thấy khả năng giáo hóa chúng sanh lỗi lac nhất của đức Phật. Khái niệm này có liên hệ đển trí của đức Phât biết trình đô chín mùi về tâm linh của chúng sanh (indriyaparopariyatta-ñāna), các để tử của ngài không có trí

<sup>&</sup>lt;sup>791</sup> đố là Tam bảo: Phât, Pháp, Tăng.

trước sự chứng kiến của Ta:<sup>792</sup> nhận lấy đề mục thiền quán (kammaṭṭḥāna),<sup>793</sup> Subhadda sẽ chứng quả A la hán khi Ta còn trên thế gian này và sẽ được biết tới là người đệ tử cuối cùng của Ta."

Và Ngài nhận định thêm nữa: "Nếu Ta nhập diệt ở nơi khác, sẽ có chuyện tranh chấp lớn về vấn đề phân chia xá lợi của Ta;<sup>794</sup> máu sẽ chảy thành sông. Nhưng nếu Ta nhập diệt ở *Kusinārā*, một bà la môn tên là *Doṇa* <sup>795</sup> sẽ giải quyết tranh chấp này và phân chia xá lợi. Người ta nên biết rằng đó là ba lý do tại sao Thế Tôn đã có rất nhiều nỗ lực để đến đây.

Vào thời đức Phật còn tại thế, việc xuất gia và thọ giới tỳ khưu có thể như nhau hay xảy ra cùng một lúc. Tuy nhiên, Buddhaghosa không nhận ra điều này.

<sup>794</sup> Ud-a 402,19 vi**ế**t là *dhātu-nimittaṃ* (b**ở**i vì xá lợi) thay vì *dhātu-bhājaniye\* (phân chia xá lợi).* 

<sup>&</sup>lt;sup>793</sup> Nh**ững đề** mục thi**ền quán đượ**c nêu ra là 38 **ở** As 168 và 40 **ở** Vism 204*f*.

Theo dấu chấn đức Phật, người này đến gặp đức Phật ở dưới cội cây (AN II 37 f.). Vào cuối bài giảng pháp, người này trở thành bậc không trở lại (**bất hoàn**) và đã sáng tác bài thơ mười hai ngàn chữ ca ngợi (**tán thán**) đức Phật. Bài thơ này tên là *Doṇagajjita* (Mp II 505 f.). Về phần phân chia xá lợi của đức Phật, đọc DN II 166, Sv II 607 f., (pp. 210ff. sau đây), Bv XXXVIII, Ud-a 402.

Buddhaghosa đưa ra ba lý do hình như chỉ dựa trên hiểu biết của mình về những giây phút cuối cùng của đức Phật ghi trong MPS. Cho dù vị luận sư này có cho thấy khả năng biết trước của đức Phật, hình như đức Phật nhập diệt tại Kusinārā là do ngẫu nhiên, không đoán biết về ba lý do này.

[MC 137] Thế nằm của con sư tử: 797 có bốn loại thế nằm: thế của kẻ hưởng thụ khoái lạc giác quan, thế của ma quỷ (peta), 798 thế của con sư tử và thế của Như

Khi kinh văn<sup>799</sup> viết: "Này các tỳ khưu, phần lớn những người hưởng thụ khoái lạc giác quan nằm 800 về phía bên trái của họ", đây là thế nằm của những người hưởng thu khoái lac giác quan. Thường thì, không ai trong số này nằm về phía bên phải của ho.

Khi nghe nói, "Này các tỳ khưu, phần lớn những nga quỷ nằm ngửa," đó là thế nằm của ngạ quỷ. Ngạ quỷ chỉ nằm ngửa bởi vì thiếu thit và máu, chúng là môt bô xương nối liền nhau và không thể nằm nghiêng về môt phía.

<sup>&</sup>lt;sup>797</sup> Nh**ữ**ng l**ờ**i bình lu**ậ**n v**ề điều này được đưa ra ngắ**n g**ọ**n ở Uda 403*f.* và đầy đủ ở Mp III 218*f.*, Vibh-a345*f.*, Spk I 78. Không phải tất cả các bản ti**ếng Hán đề**u có chữ này. M**ô**t bản tiếng Hán ghi lai những đoan đức Phât biên giải cho tư thế nằm của mình nhưng với *Ānanda* còn hiếu lờ mờ. Đoan này đưa chúng ta tới giả định là đức Phât vào những giây phút cuối cùng phải yếu lắm rồi, nên hình ảnh manh mẽ của con sư tử được đưa ra để chỉ cho thấy sức khỏe của đức Phật. Nên ở đây Buddhaghosa viết lời bình luân dài về tư thế này đã được nói đến trong MPS nhưng chưa có lời chú giải của lu**ân sư này.** 

<sup>798</sup> Mp III 218 (GS II 249, n. 4) coi *petas* là nh**ững ai đã mệ**nh chung, hay xác chết, và hai là những ai sanh vào cõi ngạ quỷ. Định nghĩa thứ hai đúng trong trường hợp này.

<sup>&</sup>lt;sup>799</sup> Cf. AN II 244*f*.

<sup>800</sup> Ud-a 403,25 vi**ế**t là *seyyam kappenti* ("sắp đặt một tư thế") thay vì senti\* = seti & sayati: n**ằ**m xu**ố**ng, n**ằ**m ng**ủ**. **Đo**c PED, trang 722.

Khi nghe nói, "Này các tỳ khưu, con sư tử, vua của loài cầm thú, nằm xuống phía bên phải... sư tử hài lòng", đó là thế nằm của con sư tử.

Vì sự tự hào, con sư tử, vua của loài cầm thú, đặt hai chân trước ở một chỗ và hai chân sau ở một chô khác, để cái đuôi giữa hai đùi, xem kỹ vị trí của chúng, ngả đầu xuống trên hai chân trước, và ngủ có thể lâu tới bảy<sup>801</sup> ngày. Khi thức d**ậ**y, nó không hoảng h**ốt, nhưng** ng**ẩng đầ**u lên và quan sát v**i** trí t**ứ** chi c**ủ**a nó. N**ế**u có bất kỳ bô phân nào của nó không ngay ngắn đúng vi trí, con sư tử tự nhủ: "Thế này thì không xứng đáng với con nhà tông hay cử chỉ anh hùng rồi", rồi nằm như thế buồn thiu, không chịu đi săn mồi nữa. [575] Nhưng nếu thấy tứ chi và đuôi vẫn không di đông, nó nghĩ: "Thế mới xứng đáng với con nhà tông và cử chỉ anh hùng chứ." Rồi con sư tử đứng dây trong niềm thích thú và h**ạ**nh phúc l**ớ**n lao, ngáp cái ngáp c**ủ**a con sư tử, lắc chùm lông gáy xù xì rậm rap của nó, rống lên tiếng rống của con sư tử ba lần, rồi bước ra ngoài đi săn.

<sup>801</sup> B bỏ chỗ này. <sup>801</sup> Mp III 218 (GS II 249, n. 4) coi *petas* là những ai đã mệnh chung, hay xác chết, và hai là những ai sanh vào cõi ngạ quỷ. Định nghĩa thứ hai đúng trong trường hợp này.

<sup>&</sup>lt;sup>801</sup> Cf. AN II 244*f*.

<sup>801</sup> Ud-a 403,25 viết là seyyam kappenti ("sắp đặt một tư thế") thay vì senti\* = seti & sayati: nằm xuống, nằm ngủ. Đọc PED, tr. 722.

 $<sup>^{801}</sup>$  B b**ỏ** ch**ỗ** này.

Tuy nhiên, th**ế** n**ằ**m c**ủ**a s**ư** nh**âp đi**nh th**ứ tư** *(jhāna)***<sup>802</sup>** được goi là tư thế của Như Lai. Trong các tư thế này, thế của con sư tử được truyền thuyết đề cập đến ở đây, vì nó là thế nằm với năng lực gây ấn tương nhất.

[MC 137] Một chân 803 để lên chân kia: Chân trái để lên chân phải. Sau khi để (accādhāya): sau khi đặt (ādhāya), để hơi chệch sang một bên (ati).804 Vì nếu môt mắt cá chân này bị cái kia đè lên, hay đầu gối này đè lên đầu gối kia, thường làm đau. Vì thế, tâm sẽ không định được, và tư thế trở nên không thoải mái. Nhưng nếu đặt hơi chệch sang một bên như thế này, để chúng không tạo ra đè nén, tư thế này không làm đau, tâm sẽ được định, và tư thế này thoải mái. Vì thế, Ngài n**ằ**m xu**ống như thế**. Vì n**ằ**m xu**ố**ng trên ch**ỗ** n**ằ**m Ngài sẽ không dậy nữa, trong kinh văn ở đây không thấy nói tới việc Ngài hướng tâm đến việc ngồi dây. 805 Trong đoạn văn này, "không ngồi dậy" nên hiểu là chỉ

<sup>&</sup>lt;sup>802</sup> Sư nh**ập đi**nh th**ứ tư là sự** v**ắ**ng l**ặ**ng và an l**ạ**c sâu l**ắ**ng, trong đó tâm thức nghỉ ngơi trong quán niêm và bình thản (xả **niệm thanh tịnh**). Chính trong tr**ang thái này, đứ**c Ph**â**t chứng đắc tam minh\* và giác ngộ (MN I 22ff., I 247ff.). Và **cũng từ** tr**ạng thái này, đứ**c Ph**ậ**t nh**ậ**p ni**ế**t bàn (DN II 156).

<sup>\*</sup> Trí biết về các kiếp quá khứ của mình (túc mạng trí), trí bi**ế**t v**ề** các ki**ế**p quá kh**ứ** c**ủ**a chúng sanh, trí bi**ế**t v**ề** b**ố**n sư thất về khố đau và về nhiễm lâu (lâu tân trí). Đoc Trung BK 1, tr. 54-57.

<sup>803</sup> *Pāda* cũng có nghĩa là bàn chân.

<sup>&</sup>lt;sup>804</sup> Ud-a 404,7 thêm ch**ữ "mắt cá chân".** 

<sup>&</sup>lt;sup>805</sup> Ch**ữ** *uṭṭḥāna* nghĩa đen là "ngồi dậy, thức dậy", nhưng cũng có th**ế đề** c**â**p t**ớ**i ph**ấ**m h**anh đao đứ**c c**ủ**a tinh t**ấn hay năng** lưc đao đức là môt phần hợp nhất với toàn thế trang thái giác ngô (RFG).

nói tới khía canh thân thể thôi. Nhưng trong đêm đó Th**ế Tôn đã không có dị**p nào **để đi vào tiề**m th**ứ**c b**ằ**ng phương cách ngủ, 806 vì trong canh đầu Ngài giảng cho người Malla, trong canh giữa, ngài dạy Subhadda và trong canh cuối Ngài hướng dẫn chư Tăng. Và rồi ngài nhập diệt vào buổi sáng lúc còn rất tinh mơ.

[MC 137] Tất cả trổ đây bông: Hoa bao phủ mọi mặt từ gốc đến ngọn. Không chỉ hai cây *Sāla* song thọ thôi, mà t**ấ**t c**ả** các cây là m**ô**t kh**ối đầ**y bông, và không ch**ỉ trong công viên đó, mà** trong toàn th**ể mườ**i ngàn thế qiới (cakkavāļa), tất cả các cây nào có thế ra hoa đều đã trổ hoa; tất cả các cây nào có thể có trái đều đã cho trái, sen nở trên cuống sen, cành và các cây leo của tất cả loại hoa hồng; trên bầu trời đã nở ra những đóa sen tươi tốt "ngước nhìn"; và ở dưới đất, các đóa sen đã nở trên những cuống dầy mong moc lên trên m**ặt đấ**t. Kh**ắp đại dương phủ hoa sen năm mầ**u.<sup>807</sup> Núi Himālaya, rộng ba ngàn dặm, trông vui mừng đến cực độ, như lông đuôi chim công buộc chặt vào nhau, như môt tràng hoa đỏ đan chùm kết lai với nhau không kẽ hở, như hoa tai gắn đính đúng mực, như rương chứa **đầ**y hoa.

Họ rắc các hoa ấy trên thân Như Lai: có nghĩa là hai cây *Sāla* song thọ, gốc, nhánh và những nhánh cây con của chúng bị chư thiên trên trái đất này

<sup>806</sup> Đọc p. 32, n. 6. (Ở đây, chú thích số 6 không liên quan gì đến mach văn này cả. Có lẽ là số 7 trong bản tiếng Anh hay là chú thích s**ố** 168 trong b**á**n d**ị**ch này).

 $<sup>^{807}</sup>$  đó là đỏ, trắng, xanh, vàng và hồng. Tuy vậy, ở những kinh văn khác không thấy chỉ rõ ra năm mầu này.

(bhummadevatā) 808 lắc, rải trên thân của Như Lai, rắc hoa kh**ắ**p thân ngài.

[MC 138] Họ rưới: ho rắc như thể trải đều ra. Họ tung ra: họ rắc không ngừng, không biết bao nhiêu lần. Những hoa trời: những hoa sanh từ hồ Nandana trong thế giới chư thiên, [576] là những đóa mầu vàng, có lá l**ớ**n b**ằ**ng cái dù, t**a**o thành cái ch**â**u *(tumba)* phấn hoa lớn. Không chỉ hoa *Mandārava* 809 mà tất cả 810 các hoa khác như Pāricchattaka 811 và Kovilāra, 812 theo sau chư thiên đứng doc trên miêng dãy núi cakkavāla, trong đô thị của chư thiên ba mươi [ba], 813 và trong th**ế** gi**ớ**i Ph**a**m thiên<sup>814</sup> có nh**ữ**ng h**ộ**p vàng b**ạ**c ch**ất đầ**y

<sup>808</sup> Chư thiên ở quanh trái đất này thuộc loại thấp nhất trong tất cả (AN IV 119, DPPN II 384). Họ không sống trong cõi phạm thiên nhưng trên trái đất này, ở những nơi xa như rừng, núi và **đề**n mi**ế**u (Bodhi, 1993, p. 195).

<sup>&</sup>lt;sup>809</sup> Thay vì *Mandāra*, DN II 137,23 vi**ế**t là *Mandārava*.

<sup>&</sup>lt;sup>810</sup> B, Č vi**ế**t là *dibbāni* thay vì ch**ữ** *sabbāni*.

<sup>&</sup>lt;sup>811</sup> Chu vi cây này r**ộ**ng m**ột trăm dặ**m trong công viên Nandanavana ở Tāvatiṃsa (Dhp-a I 173). Từ xa năm mươi d**ă**m có thể nhìn thấy hoa của nó, trong khi hương của nó có thể bay xa m**ôt trăm dă**m (AN IV 117 f.). Thân c**ủa chư thiên** hoàn toàn được bao bọc bằng phấn hoa thơm ngát, làm cho ho giống hôp nữ trang bằng vàng. Các chư thiên có nghi lễ vui chơi các hoa này trong bốn tháng thần tiên (Mp II 730f.). Cây này là môt trong bảy cây sống lâu tới cả môt nguyên đai (Mp I 264).

<sup>&</sup>lt;sup>812</sup> Cây này thường được miêu tả là cây *Pāricchattaka* (Vv-a

<sup>&</sup>lt;sup>813</sup> *Tidasa* là m**ộ**t tên khác c**ủ**a *Tāvatiṃsa* (Ja III 357, 413, VI 168).

<sup>&</sup>lt;sup>814</sup> Tầng cao nhất của thế giới chư thiên nơi *Brahma* (Phạm Thiên) ở. Nó g**ồm có hai mươi cung trờ**i (Vibh-a 521).

hoa, đi vào [thế giới chúng ta]<sup>815</sup> và rơi từ trên trời xuống.

**Thân của Như Lai**: họ rắc lá, sợi tơ, phấn hoa và bột trên thân của Như Lai thôi, không ngừng rải những nơi chưa rải qua.

Bột trời đàn hương (chiên đàn): Bột trời đàn hương thích hợp cho chư thiên. Không những thích hợp cho chư thiên, các đàn hương cũng thích hợp cho Nāga, Supaṇṇa 816 và loài người. Không những chỉ bột trời đàn hương mà còn đủ loại bột hương trời, như Kaļānusāri, \* Tagara, 2 \* đàn hương đỏ, thạch hoàng, bột tô đậm chân mày, và vàng, và tất cả các loại nước hoa chư thiên đứng dọc trên miệng dãy núi cakkavāļa đổ đầy vào những hộp vàng bạc, và cứ thế, đi vào [thế giới chúng ta], và họ rắc các hoa ấy trên thân Như Lai thôi, không rải những nơi khác.

\* l**ấ**y t**ừ** cây b**ạch đàn đậ**m, s**ẫm. Đọ**c Robert Caesar Childers, tr. 175.

<sup>2</sup>\* Bôt hay hương Taraga lấy từ bụi cây Taberneamontana coronaria, loại cây có hoa trắng nho nhỏ như hoa lài. Đọc Peter Masefield, Itivuttaka, chú thích 93, tr. 91.

2

<sup>815</sup> Chư thiên tung rải những hoa này.

Đây là loại chim huyền thoại thường được nhắc đến khi nói tới Nāga (Ja IV 181, 202). Các con chim này là kẻ thù tự nhiên của Nāga (Ja II 13, III 103). Thường được gọi là Garuḍā hay Garuḍā\* (chim nhân điểu, trông giống như phụ nữ) thường là to khổng lồ, khi soải cánh ra nó rộng tới một trăm năm mươi dặm (Ja III 397).

Các khí cụ nhạc trời: khí cụ nhạc trời thích hợp với chư thiên. Nên hiểu là, không những các loại khí cụ này mà còn tất cả các loại khác, cho dù có dây, bọc bằng da, đặc hay rỗng, của chư thiên, Nāgas, Supaṇṇas, và của loài người trong mười ngàn thế giới đều được đem đến đây trong cakkavāļa này và được trình tấu trong không trung.

Nhạc trời: chư thiên tên là Varavāraṇā,<sup>817</sup> họ nói tuổi thọ của những vị này dài, đã nghe rằng "Con người vĩ đại đó (mahāpurisa, đại nhân) sẽ được sanh vào cõi người và sẽ được giác ngộ",<sup>818</sup> và đã bắt đầu làm tràng hoa với ý nghĩ "Chúng ta sẽ tặng Ngài vào ngày nhập thai vào lòng mẹ (paṭisandhi) của vị ấy." <sup>819</sup> Trong khi đang kết hoa, họ nghe nói "Con người vĩ đại đó đã tái sanh vào lòng mẹ của vị ấy rồi. <sup>820</sup> Bạn kết hoa này cho ai vậy?" Họ trả lời "Tràng hoa chưa làm xong, nhưng chúng tôi sẽ đi tặng nó vào ngày vị ấy lọt lòng mẹ." Sau đó khi nghe "Vị ấy đã ra khỏi lòng mẹ", họ nghĩ

Những con voi báu? *YGA nghĩ như vậy vì varavāraṇā\* theo nghĩa đen: vara = [quý] + vāraṇā = [các con voi]. Vì DPPN biên soạn về các vị này dựa vào chú giải (DA ii. 576f) nên không đưa ra lời giải thích nào khác. Đọc DPPN III tr. 835.* 

<sup>&</sup>lt;sup>818</sup> Chư thiên hộ trì thế giới tuyên bố rằng "Này các bạn hữu, một ngàn năm nữa một vị Phật sẽ xuất hiện trên thế giới này" (Ja I 48,6).

Điều này đề cập tới sự thụ thai, kết nối kiếp đời mới với kiếp đời trước đó. Đọc tiến trình tái sanh của Bodhi 1993, pp. 219ff

Sau khi nhận lời thỉnh cầu của chư thiên để cứu độ chúng sanh, vị Bồ tát này đã năm lần suy nghĩ đặc biệt về việc xuống thế giới này trước khi nhập vào bụng hoàng hậu Mahāmāyā (Ja I 49 f.).

**"Chúng ta sẽ đi** vào ngày tr**ọng đạ**i khi ngài t**ừ** b**ỏ** cu**ộ**c sống thế tục." Khi nghe nói "Ngài đã từ bỏ cuốc sống th**ế** t**ục sau hai mươi chín năm số**ng trong hoàng cung," họ nghĩ "Chúng ta sẽ đi vào ngày chứng ngộ của ngài." Khi nghe nói "Hôm nay Ngài đã hoàn toàn giác ngô sau sáu năm nỗ lực", họ nghĩ "Chúng ta sẽ đi vào ngày ngài chuyển bánh xe Giáo Pháp (chuyển pháp luân)." Khi nghe nói "Ngài đã dùng hết bảy tuần **nơi ngài Chứ**ng Ng**ô và đã đi đế**n *Isipatana* [**577**]. Ngài đã chuyển bánh xe Giáo Pháp ở đó", ho nghĩ "Chúng ta s**ẽ đi vào ng**ày ngài thi tri**ể**n c**ặ**p th**ầ**n thông." Khi nghe nói "Ngài đã thị triển cặp thần thông," họ nghĩ "Chúng ta sẽ đi vào ngày ngài giáng ha từ cõi chư thiên". Khi nghe nói "Hôm nay Ngài đã giáng hạ từ cõi chư thiên," ho nghĩ "Chúng ta sẽ đi vào ngày ngài từ bỏ sinh lực duy trì tuổi thọ của mình." Khi nghe nói "Hôm nay Ngài đã từ bỏ sinh lực duy trì tuổi thọ của mình", họ nghĩ "Tràng hoa vẫn chưa làm xong, chúng ta sẽ đi vào ngày ngài nh**â**p ni**ết bàn." Khi nghe nói "Sáng sớ**m hôm nay Th**ế** Tôn s**ẽ** nh**ậ**p di**ệ**t gi**ữ**a hai cây *Sāla* song th**ọ**, trong thế n**ằm sư tử**, về phía bên phải, giữ chánh niêm và hi**ế**u bi**ết rõ ràng tườ**ng t**ậ**n (**tỉnh giác**). Các ngài làm tràng hoa này cho ai thế?", họ nghĩ "Chuyện gì thế này? M**ới hôm nay đây,**821 Ngài nh**ậ**p vào b**ụ**ng m**ẹ**; m**ớ**i hôm nay đây, Ngài đã lot lòng me, mới hôm nay đây, Ngài đã làm một quyết định vĩ đai là từ bỏ thế gian xuất gia tìm đạo; mới hôm nay đây, Ngài đã thành đao; mới hôm nay đây, Ngài đã chuyển bánh xe Giáo

<sup>&</sup>lt;sup>821</sup> V**ớ**i h**ọ, các chư thiên này sống lâu đế**n n**ỗ**i cu**ộc đờ**i tám mươi năm của đức Phât trong cuốc đời này đã trôi qua chỉ b**ằ**ng m**ô**t ngày hay ng**ắn hơn thế** (RFG).

Pháp; m**ới hôm nay đây, Ngài đã thi triể**n c**ặ**p th**ầ**n thông; mới hôm nay đây, Ngài đã giáng hạ từ cõi chư thiên; mới hôm nay đây, Ngài đã từ bỏ sinh lực duy trì tuổi th**o** của mình; mới hôm nay đây, Ngài sẽ nhâp diệt. Chắc là Ngài sẽ lưu lại một thời gian đủ để uống món lúa mạch nấu sữa vào ngày hôm sau? Điều này không thích hợp với người đã chứng thành Phật Đạo nhờ viên mãn mười ba la mât."

Họ đến với những tràng hoa đang kết dở và không thể tìm thấy phòng nào trong cakkavāļa, nhưng tìm thấy môt nơi trên miêng dãy núi, ở đấy ho chay tới chay lui tay ôm l**ấ**y c**ổ** nhau, 822 hát v**ề** Tam B**ả**o, v**ề ba mươi ha**i tướng tốt của con người vĩ đại này, 823 về hào quang sáu mầu, về mười ba la mật, về năm trăm năm mượi *Jātakas,* và v**ề mườ**i b**ố**n Ph**â**t trí *(Buddha-ñāna).*<sup>824</sup> **Ở** khúc cuối mỗi bài hát, các chư thiên thốt lên: "Ô, bâc

<sup>822</sup> Như thế, chư thiên khiêu vũ theo nhóm (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>823</sup> Đoc danh sách ba mươi hai tướng tốt của con người vĩ đại này ở DN III 143 ff. "Dáng vẻ bên ngoài của đức Phât được hi**ế**u là ph**ả**n ánh c**ủ**a s**ư** chuy**ế**n hóa n**ôi tâm phi thườ**ng c**ủ**a Ngài, c**ả hai đề**u là k**ế**t qu**ả** c**ủ**a những thi**ê**n nghi**êp đã làm** trong vô lượng ki**ế**p của Ngài. Nhưng sự tán thán nhục thân của Ngài tương đối hơi sớm (Trainor, pp. 218f). Tuy nhiên, YGA lập luân rằng hình dáng xác thân này không có nghĩa gì theo tinh thần giáo pháp nhà Phật, vì ngài thường nói trong MPS là thân c**ủa ngài, như chiếc xe cũ mòn xô**c x**ê**ch, ph**ả**i chịu tàn suy. Ba mươi hai tướng tốt của con người vĩ đại này ph**ải có liên quan đến ba mươi hai khía ca**nh c**ủ**a thân th**ế** (dvātimsākāra), môt trong những đề tài thiền quán có mục đích phát triển nhận thức về sự ghê tởm thân xác con người.

<sup>&</sup>lt;sup>824</sup> Trí v**ề** b**ốn đạ**o l**ộ** và b**ốn đạ**o qu**ả** là tám, c**ộ**ng v**ớ**i sáu trí các để tử không có là mười bốn. Đoc MQ II 9, n.6.

cứu độ của chúng tôi, bậc cứu độ của chúng tôi." 825 Chính vì muốn đề cập đến điều này nên nói: Nhạc trời trổi lên trên hư không vì tôn kính (để cúng dường) Như Lai. 826

3. Ngay trong lúc Thế Tôn nằm nghiêng về bên phải giữa hai cây *Sāla* song thọ, Ngài đã thấy nỗ lực lớn 827 của đông đảo *chư thiên* tụ tập lại với nhau từ tầng thấp nhất cho đến trên miệng *cakkavāļa*, và từ miệng *cakkavāļa* cho đến *Brahmaloka* và nói với tôn giả *Ānanda*. Vì vậy mới nói: **Rồi Thế Tôn nói với tôn giả** *Ānanda* [và vân vân] vì tôn kính (để cúng dường) Như Lai.

Khi Ngài chỉ rõ ra những hành vi tôn kính của các chư thiên đó, để cho thấy rằng không phải vì thế mà Ngài được tôn kính thực sự, Ngài bắt đầu nói: Ānanda, như vậy không phải là... Đây là điều muốn nói:

<sup>825</sup> B, C vi**ế**t là *mahāyaso* thay cho *sahāya he*.

Tất cả các bản tiếng Hán, ngoại trừ một bản bỏ đi đoạn chư thiên cúng dường đức Phật tràng hoa, hương đàn ở cõi trời và nhạc trời. Một bản tiếng Hán (Mu 395b2) kể một câu chuyện tương phản là đức Phật cải đạo một nhạc sĩ (gandhabba\* càn thát bà) trong khi Ngài nằm dưới cây Sāla. \*Đây là sanh linh cấp thấp nhất trong các cõi trời phạm thiên, là nhạc công cho chư thiên ở cõi Tứ Đại Thiên Vương (Cātummahārājika) D ii.212, khác với gandhabba là hương ấm vào lúc thọ thai ở Đại Kinh Đoạn Tận Ái (MN 38). Đọc Maurice Walshe, LDB, chú thích 524, tr. 580. Đọc Thích Minh Châu, BK Trung II, chú thích 14, tr. 405.

<sup>827</sup> Sv-p**t** II 227,28 vi**ế**t là *ussāhaṃ* thay cho *ussavaṃ*.

"*Ānanda,* khi n**ằ**m r**ap dưới chân đứ**c Ph**â**t *Dīpaṅkara* <sup>828</sup> Ta đã đảnh lễ và tao thê nguyên tám điều (attha dhamma) 829 của Ta, [578] không phải vì những tràng hoa, hương hoa, hay lời hát và âm nhac. Không phải vì những thứ này mà Ta hoàn thành các ba la mật. Do đó, Ta không được kính trong 830 chút nào vì loai tôn kính này."

Tuy nhiên, tại sao ở đây Ngài lại bác bỏ sự tôn kính lớn lao **như vâ**y trong khi ở dịp khác, chỉ vi**ệ**c tôn kính b**ằ**ng cách trong lúc quán tưởng đến phẩm hạnh của đức Phât, tay chỉ cầm môt đóa hoa gai thôi, Ngài đã tán thán **công đứ**c của nó **cũng** không kém gì trí Ph**â**t? B**ở**i vì lòng từ bi của Ngài đến với hội chúng [những người để tử của Ngài] và bởi vì Ngài muốn lời day của Ngài tồn tai mãi mãi. N**ế**u Th**ế Tôn đã không bác bỏ** b**ằ**ng cách nói ra lời như thế, trong tương lai nếu có nơi nào dành cho giới hạnh (sīla), hội chúng sẽ không thành đat tron ven giới hanh; nếu có nơi nào dành cho định (samādhi), hội chúng sẽ không thành đạt trọn ven cho đinh; nếu có nơi nào dành cho tuê giải thoát (vipassanā), ho sẽ không cấy cho [đê tử của ho] mầm

<sup>&</sup>lt;sup>828</sup> **Naài là đứ**c Ph**ât đầ**u tiên trong s**ố hai mươi bố**n vị mà B**ồ** Tát đã khởi lên nguyên vong trước vi Phât này. Dưới chân ngài, sa môn *Sumedha,* **ngườ**i sau này tr**ở thành đứ**c Ph**â**t *Gotama,* đã tuyên bố ý định trở thành người khao khát đi tìm Giác Naô.

<sup>&</sup>lt;sup>829</sup> Quy**ết tâm đạt đượ**c Giác Ng**ộ** g**ồm có tám điều như sau:** sanh làm người, thân nam, phú quý, gặp một Đạo sư, xuất gia (làm người khất thực), có tiềm năng đạt trí tăng thương, hi**ế**n tr**on đờ**i mình cho gi**ải thoát, ý chí cương quyế**t (Ja I

<sup>830</sup> B vi**ế**t là *pūiito* thay vì *pūrito.* 

mống của tuệ giải thoát. Họ sẽ khuyến khích hội chúng đi loanh quanh không làm gì ngoài nghi lễ cúng bái. Đó được gọi là cúng dường vật thực (āmisa-pūjā). Nhưng sự cúng dường này không thể nuôi sống đạo Phật (sāsana)<sup>831</sup> được đến một ngày, hay thậm chí đến thời gian uống một ngụm sữa lúa mạch cũng không được nữa là. Có đến một ngàn tịnh xá như tịnh xá Mahāvihāra 832 và một ngàn cái tháp như tháp Mahācetiyā 833 đi nữa cũng không thể nuôi sống đạo Phật được. Hành động đã làm thuộc về người làm ra nó thôi. Chính sự hành trì chân chánh (sammāpaṭipatti) mới là cách thích hợp để tôn kính Như Lai và đấy là điều Ngài muốn có và chính nó mới có thể nuôi sống đạo Phật. Vì thế, để nêu lên nghĩa này, Ngài bắt đầu nói: Ānanda, nếu có ai thực sự.

[MC 138] Trong kinh văn, hành trì đúng theo giáo pháp: 834 bắt đầu đi vào đạo lộ ở giai đoạn khởi đầu

Ngài mà còn là các định chế phản ảnh và nhắm mục đích làm cho lời dạy ấy tồn tại lâu dài" (Trainor, p. 18, n. 29).

\_

Ngôi chùa lớn ở Anurādhapura, địa điểm chính của Phật Giáo ở Ceylon qua nhiều thế kỷ. Đôi khi vua chúa và các bậc trưởng giả thêm thắt và trùng tu ngôi chùa này. (DPPN s. v.)

Còn được gọi là *Mahāthūpa* ở *Anurādhapura*. Tháp này cao 120 cubits *hay 54.86 mét*, chỉ với 10 th**ềm hoa không thôi đã** dùng tới 10 crores *(hay 100 triệu)* viên gạch (DPPN s. v.).

<sup>&</sup>lt;sup>834</sup> KS II 202; DN I 161, II 224, III 115, 119, 154; Ud 50; AN II 8, III 176; SN III 40.

<sup>•</sup> KS II 202: TƯBK 2, Phẩm Trở Về Già

<sup>•</sup> DN I 161: Trường BK, Phẩm Đại Sư Tử Hống

<sup>•</sup> **DN II 224: Trườ**ng BK, Ph**ẩm Đạ**i Di**ễ**n Tôn

<sup>•</sup> DN III 115: Trường BK, Phẩm Kinh Tự Hoan Hỷ

*(pubba-bhāga-patipadā), <sup>835</sup> chính là trang thái khởi* đầu (anudhamma, tùy pháp) của chín trạng thái siêu thế (**pháp xuất thế**). Chính đao lô đó được gọi là "chân chánh" vì nó thích hợp. Đi đúng vào: Đi đúng vào đạo lô chân chánh đó. Hành trì anudhamma: hành giả thưc hiện và hành trì ở trang thái khởi đầu (anudhamma, tùy pháp) được coi như là đạo lộ ở giai **đoa**n kh**ở**i **đầ**u.

Đao lô của giai đoan khởi đầu nên được hiểu như là giới hạnh bằng cách quyết làm từ hành vi tốt đẹp, những hoc giới cu thể, nhiêm vu của sa môn, cho tới mức cư xử đúng đắn của môt thành viên trong tôc thánh (gotrabhū) 836 Vì thế, nếu tỳ khưu nào phạm học

- DN III 119: Trường BK, Phẩm Kinh Thanh Tinh
- DN III 154: Trường BK, Phẩm Tướng Kinh
- Ud 50: Udāna, Phẩm 50 Trưởng Lão Soṇa, đoạn người cùi Suppabuddha
- AN II 8: TCBK 1, Phẩm H**o**c H**ỏ**i Ít
- AN III 176: TCBK. Ph**ẩ**m Di**ệ**u Pháp
- SN III 40: TƯBK 3, Tương Ưng Uẩn, Phẩm Ānanda

<sup>835</sup> *Pubba-bhāga* (giai đoạn khởi đầu) là "giai đoạn đầu của những giai đoạn sau này" (Gethin 1992, p. 333). Nói về sự sanh khởi c**ủa đạ**o l**ộ lokuttara\* (siêu th<b>ế**), nó có th**ể đượ**c dùng ho**ăc để** ch**ỉ định giai đoa**n ng**ắ**n ng**ủ**i t**a**m thời tr**ả**i qua ngay trước sư sanh khởi của tâm cõi lokuttara\* (siêu th**ể**), hay ở giai đoạn lâu dài hơn phù hợp với mức độ nhiều hay ít so v**ới giai đoa**n ng**ắ**n ng**ủ**i t**a**m th**ờ**i này. Nói cách khác, n**ế**u cái m**ố**c tham chi**ế**u c**ủ**a hành gi**ả** là trí c**ủa đa**o l**ô** *lokuttara\* (siêu thế),* thì *pubba-bhāga là <i>samatha* và *vipassanā* ho**ặ**c là có ngay trước khi nó sanh khởi, hay là đứng cân kề và gần gi**ố**ng v**ớ**i nó v**ề đặ**c tính (Gethin 1992, p. 334, Spk III 150).

<sup>836</sup> PED định nghĩa chữ này \* là "trở thành bậc thánh; thuật ngữ được dùng ở cuối bài kinh Nikāya để chỉ một người là cư sĩ giới bằng sáu điều bất tôn kính, 837 và sống không chân chánh, người ấy không đi vào con đường giới hạnh tùy thuận với dhamma. Nhưng nếu tỳ khưu nào không phạm học giới của mình ở mức độ thấp nhất, giới hạn (velā) của Jina, \* ranh giới của Jina, kinh (sutta, dịch sát: sợi chỉ đo lường) của Jina, người ấy được cho là sống tùy thuận với dhamma. Với tỳ khưu ni cũng thế. Nếu cư sĩ làm năm hình thức thù nghịch 838 và mười điều bất thiện 939 người này không hành xử tùy thuận với dhamma. Nhưng nếu cư sĩ này nương tựa Tam Bảo, gìn giữ năm giới và mười giới; nếu thọ bát quan trai hàng tháng; nếu bố thí; nếu cúng dường hương và hoa; 840 [579] nếu phụng dưỡng mẹ cha; nếu ủng hộ

hay tỳ khưu, người không còn là phàm tục *(puthujjanā)* nữa, đã chuyển đổi thành Bậc Thánh, có Niết Bàn là mục tiêu để nhắm tới". Ở Vism (pp. 137 f.) chữ này chỉ cho trạng thái tâm thức đã được nâng cao (**chuyển tánh**) ở ngay giai đoạn khởi đầu của thánh đạo chứ không nói đến người. Về điều này, đọc Ruegg, pp 199-207.

<sup>\*</sup> Những vị đã nhập vào giòng thánh, đọc Nyanatiloka, Buddhist Dictionary trang 60.

<sup>&</sup>lt;sup>837</sup> Vin V 92.

Vibh 378. Đó là: sát sanh, trộm cắp, tà dâm, nói dối, dùng chất say nghiện. Đọc U Thiṭṭila, The Book of Analysis (Vibhaṅga, Phân Tích), PTS 1995, đoạn 942, tr. 489.

<sup>839</sup> DN III 71, 269, 290; Vin V 138.

Buddhaghosa kể ra danh sách các vật cúng dường làm cho rối mù lên. Trong đoạn văn này, Đức Phật đã phê bình cái lệ cúng dường vật chất này. Có thể Buddhaghosa biết là sự chống đối cái lệ này áp dụng với tăng ni thôi, chứ không với cư sĩ (Trainor, pp, 52-55). Dhammapāla cũng có cùng ý kiến sự cúng dường vật chất chỉ thích hợp với cư sĩ, không thích hợp với tăng ni (Sv-pṭ II 228,10). Nhưng trong MPS, sự khiển trách của Đức Phật là đừng làm chuyện cúng dường vật chất

sa môn và *brahmin* **chân tu; thì ngườ**i **ấy đượ**c coi là hành xử tùy thu**â**n với *dhamma*. Các cư sĩ nữ cũng thế.

\* Jina: là m**ộ**t v**ị** Ph**ật. Đọ**c Robert Caesar Childers, DPL, tr. 171.

[MC 138] Với sự tôn kính cao cả nhất (cúng dường tối thượng): sự tôn kính vô thượng. Đây được qoi là tôn kính phi vât chất (nirāmisa-pūjā); sự tôn kính phi v**â**t ch**ấ**t này có th**ể** nuôi s**ố**ng Giáo Pháp c**ủ**a Ta. Ngài chỉ cho thấy rằng môt khi bốn chúng hôi này cúng dường Ngài với lo**a**i tôn kính này, Giáo Pháp c**ủ**a Ngài s**ẽ** còn chói **sáng lâu dài như trăng rằ**m gi**ữ**a không trung.

- **5.2.** Chú giải về Trưởng Lão (Đại Đức) *Upāvana*
- 4. [MC 139] Ngài quở: Ngài bảo hãy đi đi.<sup>841</sup> Hãy tránh qua một bên: hãy đi qua chỗ khác. Nghe tiếng

này, áp d**u**ng luôn cho tất cả Phât tử. Chắc hẳn là Đức Phât **đã đoán biết đượ**c s**ự** nguy hi**ế**m và vô ng**hĩa củ**a t**ấ**t c**ả** l**ê** nghi.

<sup>&</sup>lt;sup>841</sup> Nh**ữ**ng Ph**â**t t**ử đã quen vớ**i hình **ả**nh t**ừ** bi c**ủ**a Ngài, khó ch**ấ**p nh**ậ**n vi**ệ**c **Đứ**c Ph**ậ**t dùng l**ờ**i s**ẵ**ng g**ắ**t. Nên *Buddhaghosa* k**ể** ra môt chuyên dài về tiền thân của *Upavāna* để bảo vê hình ảnh từ bi của Đức Ph**â**t và của đê tử của Ngài. Các bản ti**ế**ng Hán k**ể** ra nh**ữ**ng câu chuy**ệ**n khác v**ề** *Upavāṇa***. Xin đọ**c chú thích cuối trang kế tiếp. Đức Phât bảo các tỳ khưu tránh ra với lòng gi**ậ**n d**ữ hay không đã đượ**c bàn tới ở Mil 186*ff.* 

<sup>\*</sup> Gi**ậ**n d**ữ hay không, xin đọ**c l**ời đổ**i tho**ạ**i sau trong Nh**ữ**ng Câu H**ỏ**i C**ủ**a Vua Milinda Part I, do T. W. Rhys Davids d**i**ch và F. Max Müller hi**êu đính (tr. 258**-9):

<sup>•</sup> Giả sử có người vấp phải gốc cây, cọc nhọn, tảng đá, m**ả**nh sành hay ch**ồ đấ**t g**â**p gh**ề**nh r**ồ**i ngã xu**ống đấ**t.

đó thôi, vị trưởng lão đó bỏ quạt xu**ống và đứ**ng sang m**ộ**t bên.<sup>842</sup> **Một thị giả** và vân vân: *Ānanda* **nói như** 

Ph**ải chẳng mảnh đấ**t r**ộ**ng này vì t**ứ**c h**ắ**n, làm cho h**ắ**n ngã?

- Thưa Ngài, không. Mảnh đất rộng này không tức giận hay thích ai cả... tư hẳn vì hoàn toàn vô ý nên ngã thôi.
- Cũng thế, đại vương. Như Lai không cảm thấy tức giận hay hãnh diện vì bất cứ ai cả. Như Lai và chư Phật đã không còn sân hận và không cần phải nịnh bợ bất cứ ai. Những người đệ tử của Ngài được bảo là tránh sang một bên chỉ vì điều tự họ đã làm. Cũng vậy, đại dương tồn tại bao đời không liên kết với bất kỳ tử thi nào cả. Nếu có bất cứ xác chết nào trong đại dương, nó sẽ nhanh chóng đẩy xác ấy vào bờ và để nó nằm trơ trên cạn. Có sân hận hay không khi đại dương xô cái xác vào bờ?
- Chắc chắn là không, thưa Ngài. Đại dương bao la này không cảm thấy sân hận hay thích thú gì ai cả. Nó hoàn toàn không cố gắng làm hài lòng bất cứ ai, cũng hoàn toàn không có ý làm hai ai.
- Đúng thế, đại vương. Như Lai và chư Phật đã không còn cảm thấy sân hận gì ai, các Ngài cũng chả đặt lòng tin trông cậy vào bất kỳ ai. Các Ngài đã hoàn toàn tự tại không còn ham muốn làm vừa lòng ai, đắc nhân tâm của bất cứ ai hay ý muốn làm hại ai. Và đó là lý do mà các đệ tử được bảo là tránh sang một bên chỉ vì điều tự họ đã làm... Khi Như Lai bảo họ tránh ra, đó là vì lợi ích của họ, vì sự thành tựu của họ, vì hạnh phúc của họ, vì sự thanh lọc của họ, và nhờ đó họ được giải thoát khỏi sanh, già, bênh. chết.
- Hay lắm, Nāgasena! Đúng thế và Ta chấp nhận lời giải thích của Ngài.

Câu hỏi đặt ra là tại sao *Upavāṇa* lại đứng quạt cho Đức Phật trong khi *Ānanda* là thị giả của Ngài. Trong một bản tiếng Hán (Po 169a), khi *Upavāṇa* sắp đi đến trước Đức Phật, Đức Phật nói đừng. Vị này khao khát muốn gặp Đức Phật đến nỗi không thu xếp với *Ānanda* xin gặp Ngài. Câu chuyện này đề

vậy, mu**ốn đề** c**ập đế**n sự ki**ệ**n *Upāvaṇa* **đã làm thị** gi**ả** t**ạ**m th**ờ**i <sup>843</sup> **cho đứ**c Ph**ậ**t khi Ngài m**ới thành đạ**o. <sup>844</sup>

5. Thưa Ngài, tôn giả *Upāvaṇa* này: 845 Khi trưởng lão *Ānanda* nói vậy, Thế Tôn nghĩ "*Ānanda* cho là *Upāvaṇa* có lỗi; Ta sẽ nói cho *Ānanda* biết là *Upāvaṇa* không có lỗi." Nên Ngài bắt đầu nói: **Phần đông,** *Ānanda*. Trong kinh, **phần đông** được nói lên để đề cập tới sự kiện là *một số đông* chư thiên không có tưởng và vô sắc *(arūpa-devatā)* ở phía sau đã bị che *không thể nhìn thấy Thế Tôn được*. 846

**Không đụng đến được**: không thâm nh**ập đượ**c hay không thể **đầy đượ**c. <sup>847</sup> Họ nói r**ằng chư thiên có uy lự**c lớn tự làm cho mình vi tế **đế**n mức chỉ trong khoảng không gian b**ằng đầ**u ng**ọ**n tóc của Th**ế** Tôn, các vị này

cập tới việc không xin hẹn, chứ không phải vì sự rực rỡ của Ngài. Một bản tiếng Hán khác coi *Upavāṇa* là một vị phạm thiên ao ước muốn được gặp Phât.

<sup>&</sup>lt;sup>843</sup> B**ả**n N<sup>e</sup> II 289,5 vi**ế**t là *anibaddhupaṭṭhāka-* thay vì *upaṭṭhāyaka-.* 

Đức Phật không có thị giả thường trực trước khi bổ nhiệm Ānanda. Trong hai mươi năm đầu hoằng pháp của Đức Phật, Ngài được gọi là vừa mới giác ngộ (Ud-a 425; UC p.13, n. 48).

<sup>&</sup>lt;sup>845</sup> Upavāṇa thuộc gia đình Bà la môn giầu có ở Sāvatthi. Sau khi nhìn thấy sự trang nghiêm của Đức Phật ở buổi dâng cúng Jetavana (Tịnh Xá Kỳ Viên), Upavāṇa gia nhập đoàn thể Tăng già. Ngay khi đức Phật bị vọp bẻ (bệnh khí phong)\* Upavāṇa đã nhận thuốc chữa bệnh này từ Devahita để dâng lên Thế Tôn dùng (Th-a I 308ff., SN I 174f., Dhp-a IV 232).
\* Đọc TT. Minh Châu, Phẩm Cư Sĩ, BKTƯ I, trang 385.

<sup>&</sup>lt;sup>846</sup> B, Č vi**ế**t là *ohīna* thay vì *ohita*.

Ne II 289,10 vi**ế**t là *abharito* thay cho ch**ữ** *aharito*.

đứng với nhau theo nhóm mười người. Xa hơn nữa là nhóm hai mươi, xa hơn nữa là nhóm ba mươi, xa hơn nữa là nhóm bốn mươi, xa hơn nữa là nhóm năm mươi, xa hơn nữa là nhóm sáu mươi. Ho không choán tay chân hay quần áo vướng víu cản đường nhau. Nên không có câu nói "Đi đi. Đừng xô đẩy! Lý do tại sao ngươi lại phải ở 848 đây?" Họ đã hiện diện như đã được mô tả như trong kinh: 849 "Bây giờ, Sāriputta, các chư thiên này, dù đấy có là mười, hai mươi, ba mươi, bốn mươi, năm mươi, tất cả đều đứng trên khu vực tao ra do **đầu mũi khoan cự**c nh**ỏ** châm vào, 850 không c**ả**n đường nhau."

**Ngăn trở**: tránh ra. Ho nói, vi trưởng lão đó to lớn tư nhiên như con voi con, và hình như bự quá sức khi đắp y bằng giẻ lượm (phấn tảo y). Để thấy Như Lai: Vì không thể nhìn thấy<sup>851</sup> Như Lai, họ đã phàn nàn như

<sup>848</sup> YGA không rõ **ở đây nghĩa củ**a *vattabba\** **là gì; RFG đề** ngh**ị** là người ta đã lấy nó từ tiếng Sanskrit varttavya ("cần được hành đông hay nên được cư xử").

<sup>\*</sup> vattabba: **(pt.p. of vadati) nên đượ**c nói ra, ph**ải đượ**c g**ọ**i là, ph**ái được nghĩ đến để** b**ắt đầu đối phó. Đọ**c A. P. Buddhadatta Mahāthera, CPED, trang 226.

Childers cho chữ này là phân từ của thế thụ động trong tương lai (p.f.p.) c**ủ**a ch**ữ vatti có nghĩa** ph**ải đượ**c nói ra, ph**ải đượ**c

ري. g**ọ**i là. هم 849 đó là AN I 65. Bhikkhu Bodhi, NDB, Phẩm 36 Same Minded (Có Cùng Tâm) p. 153ff; hay Ph**ấ**m **Tâm Thăng Bằng**, Kinh BKTC 1, trang 118-126.

<sup>850</sup> Cf. Spk I 74, AN III 403. *Bhikkhu Bodhi, NDB, Phẩm 62* Knowledge (Trí) p. 953f., - Phẩm Lời Cảm Hứng - BKTC 3, trang 197-209.

<sup>&</sup>lt;sup>851</sup> Nghĩa đen là: "Nhưng họ không thể nhìn xuyên qua trưởng lão và nhìn th**ấ**y Th**ế Tôn?"** 

v**ây. Nhưng ho** không th**ể** th**ấy Như Lai q**ua v**i** t**rưở**ng lão đó? Không, ho không thể. Chư thiên có thể nhìn xuyên qua con người bình thường [không giác ngô]; nhưng không thể nhìn xuyên qua con người nhiễm lâu của họ đã bị hủy diệt. Vì vị trưởng lão đó có [580] quyền lực to lớn852 và năng lực siêu việt, ngay đến việc tới gần, họ cũng không thể. Nhưng tại sao vị trưởng lão này **có năng lự**c siêu vi**ệ**t trong khi những vị Arahant khác không có? Bởi vì vi ấy đã là pham thiên hô pháp tai điện thờ đức Phât Kassapa. 853 Người ta nói, khi *Vipassi Sammāsambuddha\* (đức Phât Chánh Đẳng* Chánh Giác Vipassi) nhập diệt, dân chúng chỉ lập một đền thờ xá lợi của vi này trông gi**ống như mô**t kh**ố**i vàng đặc. Vì chư Phật thọ mạng lâu dài nên chỉ có một đền thờ. Sau khi làm xong phần hồ bằng thach hoàng mầu vàng với chất asenic đỏ trôn với dầu mè, 854 dân chúng xây **đề**n th**ờ đó cao mô**t d**ă**m v**ớ**i g**a**ch b**ằ**ng

<sup>852</sup> S**ử**a *mah'e sakkhatāva* thành *mahesakkhatāva:* N<sup>e</sup> II 290.1 vi**ế**t là *mahā-sakkhatāya.* 

<sup>&</sup>lt;sup>853</sup> **Ngài cũng đượ**c g**ọ**i là *Kassapa Dasabala* **để** phân bi**ệ**t Ngài với các Kassapa khác. Ngài là vi Ph**â**t thứ hai mươi tư, và là vi thứ ba trong nguyên đại này (DN II 7). Một tháp cao một d**ăm đã** xây d**ư**ng lên trên xá l**ơ**i c**ủ**a v**i** này, m**ỗ**i viên g**a**ch c**ủ**a tháp tri giá m**ô**t *crore* (Ps I 336*ff.*). Hsüan-tsang (**Huyền Trang) đề** c**â**p tới m**ô**t *Stūpa* thờ xá lơi của vi Ph**â**t này ở phía bắc thị trấn gần *Sāvatthi,* nơi vi tăng này được nói là sẽ tái sanh ở đấy (DPPN I 5846n.). Dhp-a III 250f. ghi l**a**i r**ằ**ng g**ầ**n làng Todeyya có m**ôt đề**n th**ờ được coi như đề**n th**ờ** v**i** Ph**â**t này.

<sup>&</sup>lt;sup>854</sup> Nghĩa đen là: dùng hoàng thạch vàng và arsenic\* đỏ làm đất sét và d**ầu mè làm nướ**c (RFG).

<sup>\*</sup> Arsenic là loai bôt trắng rất độc để trừ cỏ dai...

vàng chiều dài một *ratana*, 855 rộng một gang tay (vidatthi) 856 và dầy bốn 857 ngón tay (aṅgula). Rồi chư thiên sống trên mặt đất xây cao thêm một dặm nữa; rồi chư thiên sống trên không trung xây cao thêm một dặm nữa; rồi chư thiên sống trên mây nóng xây thêm một dặm nữa; rồi chư thiên sống trên mây bão 858 thêm một dặm nữa; rồi chư thiên của tứ đại thiên vương thêm một dặm nữa; rồi chư thiên sống ở *Tāvatiṃsa* thêm một dặm nữa. Kết quả là ngôi đền có chiều cao bảy dặm. Khi người ta đến với tràng hoa, hương, vải..., các chư thiên hộ trì nhân danh họ đã cúng dường những món này đến ngôi đền, trong khi họ đang thưởng ngoạn.

Vào lúc trưởng lão này, người brahmin giầu có, đến với một miếng vải mầu vàng. Chư thiên đón nhận từ tay vị này dâng cúng lên ngôi đền đó. Nhìn thấy như vậy, người brahmin này trở nên trầm tĩnh và hoan hỉ, và nguyện rằng: "Cầu cho tôi<sup>859</sup> trong tương lai cũng sẽ trở thành một phạm thiên hộ trì ngôi chùa của một vị Phật như vậy." Sau khi chết ở đây [cõi người này], ông

Mười hai angula bằng một vidatthi; hai vidatthi bằng một ratana (Vibh-a 343). Một angula có bề ngang bằng ngón tay, hay chỉ dưới 2,5 cm. Đọc UC, p. 692, n.491 để biết chi tiết về chiều dài các tiêu chuẩn đo lường này.

<sup>856</sup> Ne II 290,6 vi**ế**t là *vitthatāhi* thay vì *vidatthāhi*.

<sup>&</sup>lt;sup>857</sup> N<sup>e</sup> II 290 vi**ế**t là hai thay vì b**ố**n.

Chư thiên của tầng mây nóng và tầng mây bão tạo thành một phần của nhóm thần mây, còn lại là chư thiên mây lạnh, sấm sét, gió và mưa (KS III 200, SN III 254). Chư thiên của tầng mây nóng thuộc về cõi Tứ Đại Thiên Vương (Vibh-a 519). Đọc TƯBK 3, Tương Ưng Thần Mây tr. 409.

<sup>&</sup>lt;sup>859</sup> N<sup>e</sup> II 290,16 vi**ế**t là *aha***m** thay vì *adam*.

ta được tái sanh vào cõi chư thiên. Trong khi lưu chuyển gi**ữa cối chư thiên và cối ngườ**i, **đứ**c Th**ế** Tôn Kassapa đã hạ sanh vào thế giới này và nhập diệt. Vị Phât này cũng có môt xá lơi. Chư thiên xây ngôi tháp cao một d**ặm để** thờ xá lợi **ấ**y. Vị **trưở**ng lão này trở thành một phạm thiên hộ trì ở đó, và khi giáo pháp [của Kassapa] không còn nữa, vị này tái sanh vào cõi chư thiên. Dưới thời Thế Tôn của chúng ta, vi pham thiên này chết ở đó và được tái sanh vào gia đình quyền quý; ông từ bỏ đời cư sĩ, xuất gia và chứng quả Arahatta. Như vây, bởi vì y theo truyền thuyết, vì đã là vi pham thiên hô trì, vi trưởng lão này được biết là có năng lực siêu việt.860

**Ānanda, chư thiên phàn nàn**: Ngài chỉ cho th**ấ**y: "*Ānanda,* chư thiên phàn nàn như vây, nhưng con trai của tôi không hề có lỗi nào."

6. [MC 140] Nhưng thưa Ngài, loại nào: tại sao *Ānanda* nói câu này? *Ānanda* h**ỏi "Thưa Thế** Tôn, khi

 $<sup>^{860}</sup>$  Bản Yo (21b4) chỉ giản dị nói r**ằng các đây chín mươi mố**t kappas, vào th**ời đứ**c Ph**â**t *Vipassi*, *Upavāna* trong lúc hoan h**ỉ** th**ắp sáng ngôi đề**n b**ằ**ng ng**on đuố**c trong tay. Nên bây gi**ờ** ông ta trông sáng sủa l**ắm. Nhưng bả**n ti**ế**ng Hán khác (Mu **394b27) đưa ra mô**t lý do khác vì ông ta r**ư**c r**ỡ đế**n n**ô**i nó ngăn cản không cho chư thiên đến gần. Vào thời đức Phât Kassapa, Upavāṇa trở thành tỳ khưu. Tỳ khưu này trông coi ngôi chùa trong khi các t**ỳ khưu khác đi khấ**t th**ư**c. Khi m**ô**t cơn bão đến bất ngờ, *Upavāṇa* chu**ấ**n bị **nướ**c nóng trong phòng tắm, chỗ ngồi, miếng vải sạch sẽ... cho các tỳ khưu kia trở về. Sau khi săn sóc ho xong, *Upavāna* nguyên trước mặt các t**ỳ khưu là sẽ** tr**ở** thành m**ô**t *Arahant* có thân sáng chói ngăn cản chư thiên đến g**ần. Đó là lý do ta**i sao vi này t**ỏ**a sáng như thể.

Ngài nói **chư thiên đang phàn nàn**, trong tâm Ngài đang nghĩ đến loại chư thiên nào?" Làm sao họ chịu đựng được việc nhập diệt của Ngài? Rồi nghĩ, "Ta sẽ không nói về nguyên nhân cho sự chịu đựng", Thế Tôn bắt đầu nói: "Ānanda, có những loại", để chỉ cho thấy là có chư thiên không chịu đựng được việc này.

[581] Trong kinh, loại tâm tư thế tục: những loại chư thiên tạo ra đất sống trong hư không có tâm hồn thế tục. Họ khóc: họ khóc than. Họ vật vã: họ bổ nhoài như thể họ bị vỡ ra từ trung tâm. Họ lăn lại: Họ lăn trở lại chỗ họ đã ngã xuống. Họ lăn qua: Họ lăn từ chỗ họ đã ngã xuống tới chỗ khác. Hơn nữa, đi loanh quanh, lúc đi tới, lúc trở lui, lúc bên trái, lúc bên phải, cả hai chân dạng ra, được gọi là lăn lại.

Ānanda, có chư thiên sống trên mặt đất có tâm tư thế tục: Họ nói mặt đất bình thường này không thể chứa chư thiên. Họ chìm lim như Phạm Thiên Hatthaka trong kinh Thế Tôn đã nói, "Hatthaka, hãy [dùng

Là cư sĩ đứng đầu (thù thắng) trong việc thu phục quần chúng (nhiếp phục) cùng với Citta là nam cư sĩ đứng đầu trong việc nói Pháp (SN I n. 604, p.488; II n. 328, p. 812). Ông ta được tuyên bố là đứng đầu trong số những người có khả năng kêu gọi người ủng hộ bằng cách gây cảm tình\* (AN I 26). Ông ta luôn luôn có năm trăm cư sĩ đệ tử đi theo, và là một trong bảy cư sĩ có đông đảo người theo như thế (Spk II 233). Sau khi chết, ông được sanh vào cảnh giới Avihā,\*\* rồi nhập diệt luôn ở đấy. Ở đây, ông đã một lần viếng thăm đức Phật và cố gắng đứng trước sự hiện diện của Ngài, nhưng bị ngã xuống. Rồi đức Phật bảo ông hãy tạo một thân thô tháo (tự thể thô xấu) để có thể đứng lên (AN I 278).

<sup>\*</sup> Saṅgaha: lôi cu**ốn người khác và nuôi dưỡ**ng quan h**ệ** lâu dài trên n**ề**n t**ả**ng thân thi**ệ**n và kính tr**ọng. Đó là bố** thí

thần thông] tạo ra một thân thô tháo đi." <sup>862</sup> Nên, những thiên thần trên mặt đất, có tâm tư thế tục, là để chỉ cho chư thiên tạo ra đất sống ở trên mặt đất này. Những ai không còn khao khát: Những ai đã từ bỏ ưu sầu và giống như những trụ đá, chư thiên đã tận diệt nhiễm lậu và là chư thiên không trở lại.

- **5.3**. Chú giải về Bốn Chỗ Động Tâm
- 7. [MC 141] Sau khi mãn an cư kiết hạ: Họ nói, vào thời đức Phật, chư Tăng thường tụ tập hai lần một năm: khi mùa mưa sắp đến, lấy một chủ đề thiền quán (kammaṭṭhāna), và sau khi đã kết thúc mùa an cư kiết hạ, với mục đích tuyên bố thành quả [tâm linh] khác biệt nào đã đạt được nhờ thực hành chủ đề thiền quán

(dāna), nói lời từ ái (peyyavajja), hành xử có lợi (atthacariyā, lợi hành), vô tư (samānattatā, đồng sự). Đọc Bhikkhu Bodhi, NDB, AN II 32, Phẩm The Wheel, trang 419; chú thích 687, tr. 1684-85. Đọc Phẩm Bánh Xe, đoạn Nhiếp Pháp (BKTC 1, tr. 610).

\*\* Avihā (vô phiên thiên), đọc Phẩm Hatthaka (TCBK 1, 1996, trang 508): 1 trong 5 suddhāvāsa (Tịnh Cư Thiên), chỉ có bậc không trở lại mới được sanh vào cõi này. Đọc Bhikkhu Bodhi, sđd, chú thích 591, tr. 1674.

Attabhāva thường có nghĩa là 'thân xác như là nền tảng cho cá thể'. Nó cũng có nghĩa là kích thước cơ thể (AN II 17, SN V 447; Pj I 245f.). Người ta thấy chư thiên và các tỳ khưu tạo ra hình hài xác thịt để có thể được nhìn thấy rõ như ở Pj I 124, Th I 183, DN II 210f. Là phạm thiên Brahma, để có thể nhìn thấy được, Hatthaka phải tạo ra một thân thể thích hợp (Mp II 377). Đọc bàn luận về attabhāva ở Collins 1982, pp. 156-60.

ấy. 863 Thời đức Phật đã làm như thế nào thì chư Tăng trên đảo Tích Lan sống ở phía Bắc 864 *Gaṅgā* 865 tụ tập tại *Lohapāsāda,* 866 trong khi chư Tăng sống ở phía Nam *Gaṅgā* tụ tập tại *Tissamahāvihāra* 867 cũng như thế ấy. Trong số này, các vị sống ở miền Bắc *Gaṅgā* đã làm nhiệm vụ của họ: mang chổi để quét rác và quét vôi trắng ngôi tháp *(stūpa);* rồi sau khi mãn hạ, các vị này tề tựu ở *Lohapāsāda*. Sau khi lưu lại nơi thoải mái, hết mùa an cư kiết hạ họ đến, và tại *Pañcanikāyamaṇḍala* thuộc *Lohapāsāda*, những ai [thuộc lòng] kinh tạng đọc lên, những ai biết chú giải cũng làm như vậy. 868 Nếu ai tụng sai kinh tạng hay chú giải, các vị khác sẽ hỏi, 869

Theo thông l**ệ, sau ba tháng an cư chư Tăng đi chiêm ngưỡng đứ**c Ph**â**t (Vin I 158, Vin III 88).

864 Nghĩa đen là "phía bên này".

Đây muốn nói tới *Mahāvālukagaṅgā* còn được gọi là *Mahāgaṅgā*, hay *Mahāvālukanadī*. Con sông chính này của Ceylon được coi như là ranh giới giữa miền Bắc Ceylon có *Anurādhapura* là trung tâm của miền này và ở phía đông nam tỉnh *Rohana* (DPPN II 556).

Đây đã là cao ốc chín tầng ở Anurādhapura, có diện tích một trăm cubit vuông và chiều cao có một trăm phòng mỗi tầng, tạo thành sảnh đường Uposatha của Mahāvihāra. Tùy theo thành quả chứng được, chư Tăng cư ngụ ở chín tầng này (DPPN s. v.).

<sup>&</sup>lt;sup>867</sup> Ngôi chùa chính **ở** *Rohaṇa* do vua *Kākavaṇṇa* xây lên (Mhv XXII 23).

Hai vị trưởng lão có thẩm quyền ở nơi này giải quyết tranh luận của chúng tăng ở Lohapāsāda là Tipiṭaka-Cūlābhayatthera được coi là có thẩm quyền về Vinaya (Sv II 442), và Tepiṭaka-Culla-Sumanatthera như là vị tinh thông ba tạng, đưa ra lời giải thích có thẩm quyền về vấn đề ở Lohapāsāda (Sv II 514).

<sup>869</sup> SS vi**ế**t là *nivāretvā* (ngăn lại) thay cho *vicāretvā*.

"Hiền hữu học đoạn đó của ai đó?", và rồi làm họ thuộc lòng câu đúng. Chư Tăng sống ở phía Nam Gaṅgā cũng đã làm y như vậy ở Tissamahāvihāra. Theo cách này, chư Tăng có hai dịp tụ tập lại với nhau; những ai với một chủ đề thiền quán, đã rời khỏi đây trước khi mùa an cư kiết hạ đến, rồi quay trở lại công bố thành tựu tâm linh của mình. Đề cập tới việc này, Ānanda bắt đầu nói: Bạch Thế Tôn, thuở trước các vị tỳ khưu sau khi thọ an cư.

Người có tâm có thể đào luyện được (manobhāvenīye: tu hành điệu luyện):870 những ai được

Kern dịch là "được giữ trong tâm với lòng tôn kính: (PED trích s.v.). Đọc tham chiếu về chữ này ở GS III 225, n. 1. Sự giải thích thứ hai theo văn phạm là không thể được, nhưng Buddhaghosa đã rút ra ý nghĩa câu này" (RFG). Tôi cung cấp thêm chi tiết dưới đây để quý vị tham khảo:

<sup>•</sup> GS III 225, n. 1: mano-**bhāvanīya. Chú giả**i vi**ế**t ettha mana**ṃ** va**ḍḍheti. K.S. iii, 1 và v, 320: đầ**y tôn kính; Dial ii, 304: xu**ấ**t chúng. So v**ớ**i Manual 233.

<sup>•</sup> Bhikkhu Bodhi dịch: manobhāvanīyassa bhikkhuno dassanāya upasankamitum là: Có bao nhiêu dịp thích hợp để gặp vị tỳ khưu đáng kính? Chú giải trước sau như một tiếp tục giải thích manobhāvanīyā là "những người gia tăng sự tôn kính" hay "những người xứng đáng sự tôn kính" hơn là "những người đã tu tập tâm ý." Như vậy Skp II 250,1-2 nói những tỳ khưu nào là manobhāvanīyā là "những người khi được diện kiến, làm cho tâm phát triển trong thiện lành": yesu hi diṭṭhesu kusalavasena cittaṃvaḍḍhati. Đọc Bhikkhu Bodhi, Phẩm Occassisons (Các Dịp), NDB, tr. 886; chú thích 1296, tr. 1755.

<sup>•</sup> **Ở Tăng Chi 3: T.T. Minh Châu dịch "tỳ khưu đã đượ**c tu t**ậ**p v**ề ý". Đọ**c Ph**ẩ**m Các Th**ờ**i Gian, BKTC 3, trang 64.

đào luyện hay được tôn kính bằng tâm. Còn không, nó có nghĩa là những ai trau giồi, phát triển tâm thức của chúng ta,<sup>871</sup> rũ bỏ bụi bậm tham ái và vân vân – những [tỳ khưu] như vậy.

[582] Họ nói, chính Ānanda đã giữ tất cả giới luật. 872 Khi gặp một vị trưởng lão, Ānanda trở nên bất động (thaddho) 873 và không ngỗi xuống. Ānanda đi tới tiếp đón, tay đỡ lấy dù, bình bát và y từ tay vị trưởng lão, sau khi phủi sạch bụi xong, mời vị ấy ngồi 874. Sau khi vị trưởng lão an tọa, Ānanda đã thi hành bổn phận phải làm với khách tăng, và đã chú ý đến việc cung cấp chỗ ở cho khách. Nếu gặp một vị tỳ khưu trẻ, Ānanda yên lặng và không ngồi xuống, ngoài việc thi hành bổn phận phải làm với khách tăng, rồi đứng bên cạnh. Ānanda nói điều này vì muốn thi hành bổn phận không giảm bớt gì. 875

Ở BKTƯ 5 (K.S. v. 320): T.T. Minh Châu dịch là "tỳ khưu đáng kính". Đọc Phẩm Saraṇāni,\* Tương Ưng 5 [1993], trang 540.

<sup>\*</sup> B**ả**n Anh ng**ữ** còn vi**ết là Sarakāni. Đọ**c K.S. v. 320 [PTS, 1997]; CDB II, p. 1808.

Bhikkhu Ñāṇamoli dịch là admirable (đáng kính phục, đáng ngưỡng mộ). Đọc Bhikkhu Nāṇamoli, LBAPC, trang 316.

<sup>&</sup>lt;sup>871</sup> N<sup>e</sup> II 292 vi**ế**t là *mano mana***ṃ** thay cho *no mana***ṃ**.

<sup>872</sup> Về việc thi hành bổn phận của Ānanda, đọc Dhp-a I 410; DN II 199, 147; Vin I 80; MN I 456.

<sup>&</sup>lt;sup>873</sup> **đó là cử** ch**ỉ** t**ỏ** v**ẻ** kính tr**ọ**ng.

<sup>874</sup> Sửa *pīthaṃ* thành *pīṭhaṃ*. Bốn loại này được nêu ra ở Vin IV 40.

Về nhiệm vụ của t**ỳ khưu cư trú tạ**i chùa khi ti**ếp đón khách** t**ăng tu đã lâu và khách tăng mớ**i xu**ất gia, đo**c Vin II 210*f*.

Rồi Thế Tôn bắt đầu bằng cách nói về **bốn điều này**, **nghĩ rằng "Ānanda** tự cho là sẽ không thể thấy tâm có thể trau giồi được (mano-bhāvenīye: tu tập tâm ý). Bây giờ Ta sẽ chỉ dạy cho Ānanda về những **nơi để** nhìn thấy tâm có thể trau giồi được để nếu Ānanda có ở lại đó, Ānanda sẽ gặp được các tỳ khưu với tâm có thể trau giồi được (mano-bhāvenīye: tu tập tâm ý) mà không cần phải du hành đó đây." 876

**8.** Trong kinh văn, do kẻ thiện tín: 877 do người có ý nghĩ tin cậy vào đức Phật, v. v., và người chú tâm thi hành tất cả các bổn phận của mình 878 như nhiệm vụ bắt đầu từ sân tu viện 879 vào buổi sáng trở đi. Các nơi

Như Buddhaghosa đã hiểu, tiêu điểm ở đây không nhắm vào việc mất đi cơ hội được gặp đức Phật, nhưng chính là nhắm vào sự mất mát lợi ích từ việc tiếp kiến các vị tỳ khưu tu hành điêu luyện của Ānanda. Về phần này, đoạn đề cập tới sự hành hương trong MPS không rõ ràng (cf. Trainor, pp. 51f.)

Trong suốt các ký sự về *stūpas* và xá lợi, thuật ngữ *pasāda* và *saṃvega* được cho là đóng vai trò quan trọng trong chuyến hành hương và chiêm bái xá lợi (đọc bình luận chi tiết của Trainor, pp. 98 ff.). Điều đáng chú ý là tỳ khưu cũng có mặt trong nhóm sùng bái này, trái với quy định là tỳ khưu không tham gia vào sự sùng bái xá lợi ấy. *Xin đọc chú thích* 899.

<sup>878</sup> Về các pháp quy trong đời sống hàng ngày của các tỳ khưu, đọc Schopen 1989, pp. 84ff.

Với những lời giải thích khác nhau về sự kiện có thật là nhiệm vụ đối với stūpas không được nêu ra rõ ràng trong Pāļi Vinayapiṭaka như ta hiện có, đọc Schopen 1989, pp. 83-100; Hinüber 1990, pp. 127-38; Gombrich 1990, 141-43; Hallisey, pp 197-208.

nên được chiêm bái: 880 những chỗ đáng được chiêm bái, nh**ững nơi đáng đượ**c vi**ếng để** chiêm bái các ch**ỗ** này. Những nơi động tâm: 881 những nơi làm cho kinh hãi. Những nơi: hoặc là những dịp hay những nơi theo nghĩa địa điểm. Thực ra bất cứ ai: điều này được nói ra để chỉ cho thấy rằng đi thăm viếng các chùa (chiêm bái thánh tích) phát sanh ra lơi ích.

## [MC 141A] Trong kinh văn, những ai 882 đang thăm viếng các chùa (chiêm bái thánh tích):<sup>883</sup>

880 Cùng chú gi**ả**i v**ề đoạn này và đoạ**n t**ới đượ**c tìm th**ấ**y t**ạ**i Mp III 122.

Bhikkhu Nānamoli dich samvega là sense of urgency (cảm giác, hay ý th**ứ**c g**ấ**p rút, c**ấp bách). Đoc Bhikkhu Ñān**amoli, MLDB, tr. 280.

Tr**ư**c giác sâu s**ắ**c v**ề** c**ảm giác xúc đô**ng và kh**ấ**n thi**ế**t, c**ấ**p bách (dao động) *này được tìm thấy ở: Phẩm 28 Đai Kinh Du* Dấu Chân Voi, TrungBK I tr. 419f. (M I 186); Phẩm Gậy Thúc Ng**ư**a TCBK 2, tr. 33-36 (AN ii 116 Ph**ẩ**m Goad, NDB pp. 494-6; Sn 935-938; SN v 134 và Dh 144.

<sup>&</sup>lt;sup>881</sup> Coomaraswamy (p. 179) định nghĩa saṃvega\* trong tương quan v**ới hành hương nói trong MPS như là: "sư kích đô**ng vì niềm tin vững chắc rằng chỉ có nghê thuật thuộc về trí năng mới có thể mang lai, là sư thất vong dữ dôi do bất cứ sư toàn mỹ nào đưa lai và vì thế nói lên được sư th**ất đầ**y thuyết ph**ục." Về** nh**ận đị**nh này, Trainor (P. 199) bình lu**ậ**n r**ằ**ng: h**ọ** chú ý vào các khía c**ạ**nh th**ấ**y t**ậ**n m**ắ**t và khía c**ạ**nh th**ế** nghiệm xúc cảm của *saṃvega,* và họ liên kết thế nghiệm ấy với việc hiểu rõ sư thật, và như vậy, cột hai kinh nghiệm thấy và biết (kiến và tri) lai với nhau."

<sup>\*</sup> Xin đoc Xác Nh**â**n C**ả**m Xúc C**ủ**a Lòng **của Thanissaro** Bhikkhu, Affirming the Truths of the Heart, The Buddhist Teachings on Samvega & Pasada [1997] do tôi thêm vào.

<sup>&</sup>lt;sup>882</sup> Theo bản *Pāli*, những người này g**ồm có tăng ni và cư sĩ,** nhưng nhiều bản tiếng Hán hình như han định đến cư sĩ thôi.

Những ai làm chuyến du hành, quét dọn chỗ này chỗ kia trong sân chùa, lau chùi ch**ổ** ng**ồi và tướ**i cây B**ồ** Đề, ở họ không có gì để phê phán cả. Đức Phật chỉ cho th**ấ**y r**ằ**ng n**ế**u h**ọ ra đi với ý đị**nh l**ễ** bái **ở** ngôi chùa nào đó, cho dù ho chết với tâm nghĩ về niềm tin tinh l**ă**ng (**thâm tín hoan hỉ**), chắc chắn ho sẽ sanh về cảnh giới chư Thiên không gặp trở ngai.

- **5.4.** Chú giải về Các Câu Hỏi Của *Ānanda*
- 9. Không nhìn, Ānanda: 884 Ngài nói rõ là không nhìn phụ nữ <sup>885</sup> là cách cư xử hay nhất. Vì nếu một tỳ khưu ngồi trong phòng cửa đóng, một người đàn bà đến và đứng trước cửa, một khi vị tăng không nhìn thấy người

Nhưng có một bản tiếng Hán (Un 185a5), ngoài bốn nhóm Ph**â**t tử *(đó là tỳ khưu, tỳ khưu ni, cư sĩ nam, cư sĩ nữ)* ra, còn k**ể** luôn c**ả** nh**ững ngườ**i không là Ph**â**t t**ử**. AN II 120 có cùng đoan văn nhưng khác với bản của chúng ta là không định nghĩa kulaputta.

<sup>883</sup> Sửa *ahiṇḍantā* thành *āhiṇḍantā.* 

<sup>884</sup> Theo truy**ề**n th**ố**ng *Theravāda,* phụ nữ thường được coi là trở ng**ai cho đờ**i s**ố**ng tu hành c**ủ**a nam gi**ới (cũng như nam giớ**i đối với phu nữ). Theo h**ê** *Pāli,* **chỉ có mô**t mình *Ānanda* là tỏ ra có nhiều thiên cảm hơn với phái nữ, trong lần kết tâp thứ nh**ất, đã bị** kết t**ội là làm điề**u tốt cho h**ọ, như giúp phái nữ** được phép gia nhập Tăng đoàn (Vin II 288). Chú giải chi tiết của Buddhaghosa phản ảnh thái đô này của *Theravāda* về phái nữ. Thật ra thì bản tiếng Phạn (Sanskrit) và nhiều bản ti**ế**ng Hán b**ỏ đi đoan văn này đủ** cho ta th**ấ**y r**ằ**ng ph**ầ**n này là đặc tính của *Theravāda.* 

<sup>885</sup> Yo (26a21) ghi rõ là người phụ nữ chưa cải sang đạo Phật. Fa (199c13) áp d**u**ng vi**ê**c c**ấm đoán phu** n**ữ** có thi**ê**n tâm, gi**ữ** gi**ớ**i và thích nghe pháp. Th**ậ**m chí v**ớ**i c**ả cư sĩ nữ**, Fa không khuyến khích t**ỳ khưu giả**ng cho h**ọ. Như vậ**y, về ph**ầ**n này, Fa là b**ản văn nghiêm nhặ**t nh**ấ**t.

đàn bà này, lòng tham<sup>886</sup> chắc chắn là không khởi lên; tâm vị ấy không bị giao động. Nhưng nếu vị này thấy người ấy, cả hai đều có thể xảy ra. Vì vậy Ngài nói, **Không nhìn, Ānanda**.

Thưa Ngài, nếu chúng ta thấy họ, thì sao: Ānanda hỏi, "Nếu chúng ta thấy họ, chúng ta sẽ cư xử ra rao, vào lúc người đàn bà đến gần dâng cúng vật thực?" Rồi Thế Tôn trả lời: Không nói chuyện, bởi vì thà nói chuyện với một người đàn ông đang đứng tay cầm kiếm, nói rằng, "Nếu ngươi nói với ta, ta sẽ cắt đầu ngươi ngay tại chỗ"; hay nói với [583] một yakkha\* (dạ xoa) nữ 887 đang đứng, nói rằng, "Nếu ngươi nói với ta, ta sẽ ăn thịt 888 ngươi ngay tại chỗ, nghiền nát xương ngươi." 889 Việc đó sẽ khiến cho mất chỉ một kiếp người, chứ không tạo ra kinh nghiệm đau khổ triền miên không ngớt trong những lần tái sanh vào cảnh khổ. Nhưng nếu có ai trò chuyện với phụ nữ,

886 Sv-pt- II 230,10 định nghĩa nó là ham muốn tình dục.

Yakkha nữ trông còn kinh sợ hơn yakkha nam (DPPN II 676); họ ăn thịt sống và máu (Ja IV 549, V 34) và ăn tươi nuốt sống ngay cả đàn ông (DN II 346, Ja II 151). Nhưng *Mahā-Yakkhas* được cầu tới để bảo vệ Phật tử chống lại những *yakkha* hung dữ (DN III 204).

B viết là *murumurāpetvā khādissāmi*. Về chữ *murumurāpetvā*, PED nói là "ăn hay cắn ra từng miếng nhỏ".
 Thay vì *paṭapaṭapetvā*, B, C viết là *ācikkhissāmi* ("nói") như

vậy không phù hợp; BUDSIR viết là maṃsaṃ vadhāpetvā khādissāmi (Ta sẽ ăn ngươi bằng cách cắt đứt thịt của ngươi"). CSCD viết là maṃsaṃ murumurāpetvā khādissāmi. Chữ không có trong bất cứ tự điển nào, YGA hiểu theo phụ chú giải (Sv-pṭ II 230,12).

tự tin khởi lên, và từ đó chỗ vào [dục vọng]<sup>890</sup> mở ra, và khi tâm vị ấy bị xâm nhập như vậy, vị ấy đi đến chỗ phạm giới, và trở thành một loại sanh linh choán chỗ địa ngục. Câu kệ<sup>891</sup> dưới đây đã được thốt lên:

Nói chuy**ệ**n v**ới ngườ**i c**ầ**m ki**ế**m trong tay, nói v**ớ**i yêu tinh. 892

Ngồi cận kề <sup>893</sup> r**ắn độ**c, phát c**ắ**n c**ủ**a nó không c**ứ**u **đượ**c.

Nhưng không bao giờ một mình nói chuyện với phụ nữ độc thân.

Nhưng nếu họ nói chuyện với mình: nếu người đàn bà hỏi về ngày <sup>894</sup> hay về giới [để áp dụng] hay muốn nghe giảng hay đặt câu hỏi, hay người xuất gia có những việc làm đại loại như thế với phụ nữ. <sup>895</sup> Nếu giữ im lặng vào những dịp đó, họ nói "Vị này trở nên ngu

Nghĩa đen của otāro là sa xuống, đó là tiến gần tới, đến gần"; nghĩa bóng là "thời cơ, cơ hội, vận hội". Māra là dục vọng, kẻ có cơ hội quyến dụ tỳ khưu. Tuy nhiên, PED đề nghị là "bất cẩn" thích hợp trong mạch văn này.

Câu kệ này là phần mở đầu bài kệ dài xuất hiện ở AN II 69. Quyển Buddhacarita ghi lại lời đức Phật thốt lên câu kệ tương tự khi *Ambapālī* đến gần. "Với người đàn ông không tỉnh thức và thiếu trí tuệ, thà ở gần rắn hay ở gần kẻ thù có kiếm đã rút ra khỏi vỏ còn hơn ở gần phụ nữ" (Johnston, 1936, p. 65).

<sup>&</sup>lt;sup>892</sup> Mp III 258 định nghĩa *pisāca* ở đây là một *yakkha\** (qu**ỷ** dạ xoa) đến để xé xác ăn thit.

<sup>&</sup>lt;sup>893</sup> Mp III 258 hiểu *āsīde* là *ghaṭṭeyya* ("người nên rờ tới, ở gần kề").

<sup>&</sup>lt;sup>894</sup> Thí d**ụ, cư sĩ nữ** h**ỏ**i v**ề** nh**ữ**ng ngày *Uposatha\* (ngày thọ bát quan trai).* 

<sup>&</sup>lt;sup>895</sup> Sv-p**t** II 230,18 nêu ví d**ụ**: nh**ậ**n t**ặ**ng ph**ẩ**m t**ừ** ph**ụ** n**ữ**.

ng**ố**c, tr**ở nên điế**c; v**ừ**a ngu v**ừa câm."** <sup>896</sup> Nên c**ầ**n thi**ế**t ph**ả**i nói chuy**ệ**n v**ớ**i h**ọ**.

Nên Ānanda hỏi: Nhưng nếu ta nói chuyện với họ, chúng ta phải làm như thế nào? Rồi Thế Tôn khuyên, "Này các tỳ khưu, trong trường hợp tuổi của người phụ nữ này bằng tuổi mẹ mình, các người nên nghĩ người ấy là mẹ mình; trong trường hợp tuổi của người phụ nữ này bằng tuổi chị hay em gái mình, các người nên nghĩ người ấy là chị hay em gái mình; trong trường hợp tuổi của người phụ nữ này bằng tuổi con gái mình, các người nên nghĩ người ấy là con gái mình, các người nên nghĩ người ấy là con gái mình." <sup>897</sup> Đề cập tới cảnh cáo này, ngài nói, Ānanda, quán niệm nên được thiết lập.

**10. Đừng bận tâm** (**lo lắng**): 899 **Các người đừ**ng buộc mình vào sợi dây truyền thống nhưng đừng quan

<sup>896</sup> Câu này nghĩa đen là: "sau khi trở thành ngu và điếc, ông này ngồi mặt thừ ra" (RFG).

898 Nói theo ti**ếng Anh: "Cẩ**n th**ận đấy" (RFG)** 

<sup>&</sup>lt;sup>897</sup> SN IV 110 có l**ờ**i c**ả**nh cáo này.

Đoạn đối thoại này đã được giải thích là ngăn cấm\* tu sĩ lễ lạy stūpas. Nhưng Schopen lý luận rằng lệnh này chỉ liên quan đến việc cung kính lễ bái thân xá lợi của Ngài sau khi nhập diệt. Ông ta còn nói thêm là sự ngăn cấm này được nói ra không phải để đề cập tới tăng lữ nói chung mà đặc biệt nói tới Ānanda, người không có quả vị cuối cùng cao nhất cần có cho người đứng ra cử hành tang lễ (Schopen 1991, pp. 191-95). Tuy nhiên, sự phản đối tăng sĩ tham dự vào việc kính lễ xá lợi được nói rõ ràng ở Mil 177-79.2\* Về phần tham dự của tu viện trong việc cúng bái xá lợi này, xin đọc Trainor, pp. 58-73; Ray, pp. 337-52.

tâm. Các người nên nỗ lực đạt cho được mục đích thật sự: Các người nên nỗ lực đạt được mục đích cao nhất: quả vị *Arahatta*. Các người nên tự mình hết sức cho việc chứng đắc [tâm linh]. Các người nên sống cần mẫn bằng việc thực hành nỗ lực, hăng hái và chánh niệm, đừng lạc mất nó, nhiệt tâm, xá gì thân này hay mạng sống này, tập trung (chuyên hướng về), hướng tâm mình đến.

11. [MC 141B] Nhưng thưa Thế Tôn, làm sao: các bậc trưởng giả trí tuệ (khattiya) và vân vân...<sup>901</sup> cư xử ra sao? Ānanda nêu lên câu hỏi này vì nghĩ rằng: "Chắc chắn họ sẽ hỏi ta: "Thưa ngài Ānanda, chúng tôi nên

<sup>\*</sup> Bản kinh ĐBNB Pāḷi viết là avyāvaṭā (đừng bận tâm) đoạn 10 tr. 141. Chỉ là lời khuyên thôi. Không thấy nói đến 'ngăn cấm'.

<sup>&</sup>lt;sup>2\*</sup> The Questions of King Milinda viết: "Đừng chú tâm đến những việc không phải của mình, mà hãy dốc hết cố gắng cho những việc của mình" đó là hiểu rõ thực tánh của tất cả những gì do điều kiện tạo thành, tu tập quán tưởng bốn cách thiết lập chánh niệm, nắm chắc được yếu tính thực sự của tất cả các đối tượng tâm ý, vượt qua điều bất thiện, hết sức trau giồi điều tốt lành... rồi lập lại lời đã viết trong Dial II: "Ānanda, đừng để việc tôn kính xá lợi của Như Lai làm ngưng trệ việc tu tập." Suy diễn lời khuyên Ānanda thành phản đối, ngăn cấm các tăng sĩ có đúng không nhỉ?

<sup>&</sup>lt;sup>900</sup> **Hướng tấm mình đế**n ni**ế**t bàn (Sv-pṭ II 230,22).

Bản Sanskrit (358,35) và hai bản tiếng Hán (Po169b1, Un 186c17) đặt chữ brāhmaṇa trước rồi mới đến chữ gahapati. Yo (20a24) chỉ để chữ thiện nam mà không phân chia họ ra. Fa (199c25) liệt kê brāhmaṇa, khattiya và gahapati. Họ được miêu tả là những người thượng lưu trong xã hội (MN I 122, SN I 70 ...).

làm qì đây với thân của Như Lai?" lúc ấy ta sẽ trả lời ra sao?" 902 Bằng vải không đánh mịn (vải mới): bằng vải Benares mới. Bằng vải bông đã được chải (vải gai bện)903: bằng vải bông đánh mịn. Vì sợi vải Benares quá min, không ngấm dầu, nên Ngài nói, Bằng vải bông đã được chải. Trong hộp bằng sắt (āyasāya): 904 Trong hộp bằng vàng. Chữ āyasa ở đây có nghĩa là vàng.

 $^{902}$  D**ự đoán này biế**n thành s**ự** th**ậ**t ở DN II 117f. đoạn người Mallas h**ỏ**i *Ānanda* ph**ả**i lo li**ệ**u thân c**ủa Như Lai thế** nào. Tuy nhiên, đoạn đàm thoại này không ăn khớp lắm với câu chuy**ên trước và sau đoan sau đó (đo**c Dial II 155, n. 1). Thuật ngữ *cakkavatti* ( "chuyến luân thánh vương" ) được dùng như là sư nối tiếp giữa sư so sánh tang lễ của đức Phât với tang lễ của *cakkavatti* và sư so sánh phẩm h**a**nh của *Ānanda* v**ớ**i ph**ấ**m h**a**nh c**ủ**a *cakkavatti.* 

 $<sup>^{903}</sup>$  Sự sử dụng chữ vihata mang tính cách kỹ thuật này trong loại bông băng chỉ được tìm thấy ở đây. Nó thường có nghĩa là "tan nát" với khổ não (Dial II 155, n. 3).

<sup>&</sup>lt;sup>904</sup> Theo Rhys Davids, *ayas* **nguyên được dùng để** ch**ỉ** ch**ất đồ**ng, và mãi về sau nó còn chỉ cho sắt thép, và cuối cùng chỉ dành riêng cho s**ắ**t thôi; nên **ở đây** *āyasa* **(không phả**i *asaya)* có nghĩa là bằng sắt. Khi Buddhaghosa bình luân chữ này là vàng, có thể giả định là vào thời của lu**ận sư này, sắt đã trở** thành kim lo**ai mà ngài cũng có thể xem như là bả**n v**i để** sử dung vào muc đích đã được đề nghi này. Rhys Davids cuối cùng còn thêm "người ta có thể giả định là cuối cùng thì āyasa chả có liên quan gì đến bất cứ kim loai nào, và là thuật ngữ miêu tả về kích thước hay hình dáng hay mầu sắc của thùng dầu" (Dial II 155, n. 4). Mu (394c26) dịch nó là quan tài thép; Po (169b5) dich là quan tài bac; Yo (20a29) dich là quan tài vàng được đặt vào trong thùng sắt, rồi đặt trong thùng gố đàn hương. Un (186c20) dịch là quan tài vàng được đặt vào trong thùng s**ắt. Theo Fa (199c24), thân ngài đượ**c

## **5.5**. Chú giải về Người Đáng Được Xây Tháp:

Vua Chuyển Luân Thánh Vương<sup>905</sup> (rājā cakkavattī): tại sao ở đây Thế Tôn cho phép xây một bảo tháp (thūpa)<sup>906</sup> cho một vị vua sống đời thế tục, <sup>907</sup> lại không cho vị tỳ khưu giới hạnh chưa giác ngộ: <sup>908</sup> bởi vì nhà vua này phi thường. Nếu cho phép xây bảo tháp cho [**584**] tỳ khưu chưa giác ngộ, sẽ không có chỗ nào

đặt trong quan tài vàng nên được đặt trong quan tài bạc, rồi được đặt trong quan tài bằng đồng, rồi được đặt trong thùng sắt.

 $^{905}$  Cũng cùng chú giải về đoạn này được tìm thấy ở Mp III 219.

Theo Bareau, *stūpas* chứa xá lợi Phật, trong khi *cetiya* là đài tưởng niệm không có xá lợi với chủ ý gợi lại những biến cố quan trọng trong cuộc đời đức Phật. Tuy nhiên sự khác biệt không còn được duy trì nữa vì hình thức bên ngoài của hai loại này trông giống nhau và dễ lẫn lộn lắm (do Trainor kể, pp. 24*f*.).

<sup>907</sup> Mp III 219 vi**ế**t là *kathayitvā* thay cho *vasitvā*, r**ồi đưa ra lờ**i gi**ả**i thích v**ề** ch**ữ** này: *'kathayitvā' iccāyaṃ apapāṭha atiritto ti vā maññāma.* 

Về phần bình luận về tỳ khưu puthujjana, đọc Masefield, pp. 21-24. AN I 77 liệt kê chỉ có Đức Phật và Chuyển Luân Thánh Vương xứng đáng có stūpa\* (tháp). Tuy nhiên Mp II 150 phân biệt kết quả chăm nom stūpa của Đức Phật với kết quả chăm nom stūpa của Chuyển Luân Thánh Vương. Kết quả chăm nom stūpa của Đức Phật tạo ra ba chứng đắc còn cái sau chỉ tạo ra hai. Theo Fa (200a17), stūpa của Đức Phật khác với stūpa của Chuyển Luân Thánh Vương ở chỗ stūpa của Đức Phật có đính chín cái lọng, còn cái sau không có. Lợi ích của việc lễ bái stūpa của Đức Phật lớn hơn lợi ích lễ bái stūpa của Chuyển Luân Thánh Vương. Bản này rõ ràng là phân biệt Đức Phật cao cả hơn Chuyển Luân Thánh Vương.

cho bảo tháp <sup>909</sup> ở đảo *Tambapaṇṇi*, và cũng như thế với những nơi khác. Nên Ngài không cho phép họ bởi vì Ngài nghĩ họ sẽ không xuất chúng. <sup>910</sup> Các vua Chuyển Luân Thánh Vương <sup>911</sup> xuất hiện từng người một <sup>912</sup> trên cối đời này: bảo tháp của vua như thế quả là phi thường. Tuy nhiên, việc xây tháp là vinh dự lớn cho vị tỳ khưu giới hạnh chưa giác ngộ cũng như cho vị tỳ khưu đã nhập diệt <sup>913</sup> chắc chắn đúng đắn để làm.

**5.6.** Chú giải về Phẩm Hạnh Tuyệt Vời của *Ānanda* 

**13**. [**MC 143**] **Tịnh xá** *(vihāra):* ở đây có nghĩa là cái lều vải *(maṇḍalamala):* <sup>914</sup> **sau khi đi vào** căn nhà này.

<sup>909</sup> Mp III 219,7 viết là *gāmapaṭṭanānaṃ* (cho làng và thành phố) thay cho *tāva thūpanaṃ*, đó là *stūpa* sẽ chiếm hết chỗ để con người ở.

<sup>&</sup>lt;sup>910</sup> Thực ra, việc chôn tro cốt của tỳ khưu dưới chân stūpa nhỏ là chuyện bình thường ở Sri Lanka, nhưng vấn đề này hoàn toàn theo một quy mô khác hẳn với loại bảo tháp được bàn đến trong kinh văn (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>911</sup> N<sup>e</sup> II 295,1 thêm ch**ữ** *cakkavattī* sau ch**ữ** *rājā***.** 

Theo bản chất của nó, không thể có hai Chuyển Luân Thánh Vương cùng một lúc trong cùng một hệ thống thế giới (AN I 28; DN II 173; III 62; MN III 65).

<sup>913</sup> Buddhaghosa ở đây biện minh cho phong tục thời bấy giờ, như vậy là đi ngược lại với sự cảnh cáo của Đức Phật.

Viết là maṇḍala- thay cho Maṇḍala-. Thật khó mà tưởng tượng được là có một tịnh xá (vihāra) giữa vùng hẻo lánh như thế. Đó là lý do tại sao Buddhaghosa thanh minh cho sự khác biệt này bằng cách cắt nghĩa vihāra là lều vải. Hình như đoạn này hay câu nói quen miệng này đã được chuyển đến đây từ một nguồn khác (đọc Dial II 157, n.2). Chú thích số 2 ở Dial II 157 viết đầy đủ là: "Câu Ānanda đi 'vào tịnh xá' ở cuối cuộc đàm thoại này đã được miêu tả là như đã xảy ra ở Rừng Sāla, hình như nguồn gốc của câu chuyện này đã xảy ra ở nơi khác.

Cây đà ngang khung cửa: 915 miếng gỗ đóng trên đà ngang tru cửa. Ānanda đứng đó, lau nước mắt: 916 họ nói, vị trưởng lão này nghĩa là "Đức Bổn Sư đã kể cho mình nghe những nơi cần lưu lai để đông tâm, đã kể cho mình nghe những lợi ích của hành hương, Ngài đã trả lời câu hỏi của mình đối đãi với phu nữ như thế nào; Ngài đã nói về bốn hạng người xứng đáng được ngôi tháp; chắc chắn hôm nay Thế Tôn sẽ nhập diệt." Với ý tưởng này, *Ānanda* trở nên buồn bã cưc đô. Rồi Ānanda nghĩ "Lau nước mắt trước mặt Thế Tôn thật là xấu hổ. Ta hãy đi đến chỗ khác và trút bớt ưu sầu" nên *Ānanda* đã làm như thế. Vì thế nên nói *Ānanda* đứng đó, lau nước mắt.

Buddhaghosa thanh minh cho sư khác bi**ê**t này b**ằ**ng cách c**ắ**t nghĩa vihāra là lều vải. Vì là nơi tố chức nghi lễ công c**ô**ng của môt gia tôc nên rất có thể có môt Ma**nd**ala ở đó, và cứ theo m**ach văn ở đoa**n 25 ti**ếp sau đây, có nhiề**u nhà nh**ỏ** g**ần đấ**y, môt cái chòi hay nhà nhỏ ở vùng quê. Chỉ có cái nhà nhỏ này được g**ọi là Vihāra." Đọ**c chú thích s**ố** 2 **ở** Dial II 157-158.

<sup>&</sup>lt;sup>915</sup> Kapi-sīsaka nghĩa đen là "đầu con khỉ". Horner hiểu là "cái lỗ để nhân cái chốt bù lon" (BD II 165, n. 6).

 $<sup>^{916}</sup>$   $\bar{A}$ nanda sầu khổ vì hai lý do: (1) vẫn còn là hữu học, chưa phải *Arahant:* (2) Đức Ph**ât, ngườ**i rất tử tế với (**thương** tưởng đến) *Ānanda*, sắp sửa nhập diệt. Theo André Bareau (do Freedman k**ế**, p. 420), theo l**ờ**i k**ế đầ**u tiên c**ủ**a *Ānanda* là quan tâm đến việc nhập diệt của đức Phật là sắp tới rồi, chứ không phải việc không có quả vị Arahant. Nguyên nhân đầu tiên có th**ể** là ph**ầ**n thêm vào sau này khi *Ānanda* tham d**ư lầ**n tâp kết, vì vài bản tiếng Hán đã bỏ đi.

Ta nay vẫn còn (ahañ ca vatāmhi): Ta nay vẫn còn (ahañ ca vata amhi) 917 [k**ế**t qu**ả** vì sandhi \* (h**ợ**p âm)]. Còn viết khác là aham vat' amhi.

Người thương tưởng đến ta: Người thương tưởng đến ta và cố vấn ta. Ānanda than van nhiều lắm: "Từ ngày mai ta s**ẽ bưng nướ**c cho ai r**ử**a m**ặt?"**918 Ta s**ẽ** rửa chân ai? Ta sẽ săn sóc chốn ở cho ai đây? Ta sẽ mang y bát của ai đây?"

Thế Tôn giảng: vì không thấy trưởng lão *Ānanda* trong số chư tăng, Thế Tôn giảng cho [ho]. 919

14. [MC 144] Hành vi bằng thân (kāya-kamma) với tâm từ (metta) (với thân nghiệp đây lòng từ ái): hành vi bằng thân n**hư việ**c **bưng nước để** r**ử**a m**ặ**t ngài xảy ra dưới ảnh hưởng của những ý nghĩ từ ái. Lợi ích: đã làm với ý nghĩ 920 về lợi ích. An lạc: làm dưới ảnh hưởng của an lac và hoan hỉ, không phải vì ai đó sầu khổ hay buồn rầu, đó là ý muốn nói. Không hai: đã không làm ra hai ph**ần. Vì khi ngườ**i làm những vi**ệ**c khi có m**ă**t, không làm khi v**ắ**ng m**ă**t; làm nh**ữ**ng vi**ê**c khi

 $<sup>^{917}</sup>$  Trong bài k**ệ** c**ủ**a Ngài (Th 1039ff.), Ngài nói r**ằng Ngài đã là** bậc hữu học *(sekha)* trong hai mươi lăm năm (về năm xuất gia c**ủ**a *Ānanda*, **đo**c DPPN I 268; Thomas, p. 123). Cho dù Ngài chưa là vi Arahant, Ngài đã có tuê quán (patisambhidā: vô ngại giải), là một trong số rất ít người có năng lực này trong khi v**a**n còn là h**ữ**u h**o**c (Vibh-a 388).

<sup>&</sup>lt;sup>918</sup> S**ử**a *mukkha-* thành *mukha*.

<sup>&</sup>lt;sup>919</sup> Theo b**ản Yo (25c1), dù đứ**c Phật bi**ế**t *Ānanda* đang chùi nước mắt, Ngài giảng chư tăng. Có phải người sưu tập bản Yo này quan tâm đến sự minh mân rõ ràng của đức Phật ngay cả giây phút cuối cùng, hay đây là minh trí của Ngài?

<sup>920</sup> SS vi**ế**t là *buddhiyā* thay vì *vuddhiyā*.

vắng mặt, chứ không làm lúc có mặt; người ấy không phân biệt như vậy. Đó là điều muốn nói ở đây.

Vô lượng: với điều không đo lường được. Ngài chỉ cho thấy rằng ngay cả thế giới này (cakkavāļa) quá hẹp và ngay cả điểm cao nhất của hiện hữu là quá thấp, chỉ với hành vi bằng thân của người (Ānanda) to lớn lắm [585]. Với hành vi từ ái bằng lời nói (khẩu nghiệp đây lòng từ ái): như nói cho Ānanda biết đã đến lúc rửa mặt Ngài, việc này xảy ra dưới ảnh hưởng của những ý nghĩ từ ái. Và hơn nữa nếu người ta chỉ nói "Lành thay, thưa ngài" 921 sau khi nghe một lời khuyên, đó cũng là hành vi từ ái bằng lời nói. Với hành vi từ ái bằng ý nghĩ (ý nghiệp đây lòng từ ái): sáng sớm sau khi vệ sinh cá nhân xong, Ānanda ngồi chỗ xa xa với ý nghĩ "Mong cho Bậc Đạo Sư khoẻ mạnh, an lạc và hanh phúc."

**Người đã tạo (tác thành) công đức:** Đức Phật đã chỉ cho thấy là *Ānanda* đã có nguyện vọng này trong cả trăm ngàn kiếp đã qua. 922 Nhưng người đã không bất

Lời bóng gió này phần lớn theo tập tục khi một tỳ khưu giảng cho quần chúng (hay một người làm điều gì nhân danh tất cả những người khác) sẽ nói "sādhu"\* (sādhu: lành thay) sau mỗi câu hay mỗi đoạn; cùng chức năng với chữ "amen" của đao Cơ Đốc (RFG).

Vào thời đức Phật Padumuttara, thái tử Sumana, sau này trở thành Ānanda dưới thời đức Phật Gotama, đã nguyện trở thành thị giả riêng của một vị Phật tương lai. Kể từ đó, thái tử này đã làm nhiều điều thiện lành, ví dụ, xây tám tu viện cho tám vị Phật Độc Giác trong công viên hoàng gia của mình và săn sóc các vị ấy trong khoảng thời gian mười ngàn năm (Tha II 121ff.)

cẩn vì quá tự tin nghĩ là " Ta đã tạo<sup>923</sup> công đức." Rồi Đức Phật đã chỉ cho Ānanda là: "Ông nên tinh tấn, vì có tinh tấn như vậy ông sẽ sớm giải thoát khỏi nhiễm lậu (chứng bậc Vô Lậu): ông sẽ chứng quả Arahatta vào lúc đọc tụng lại Giáo Pháp:<sup>924</sup> vì làm thị giả cho người như Ta không thể không mang lại kết quả." <sup>925</sup>

**15.** Và sau khi nói như thế xong, **rồi Thế Tôn nói với các Tỳ khưu**, bàn tới vấn đề phẩm hạnh<sup>926</sup> của Tôn Giả *Ānanda* như thể *Ānanda* đang trải phẳng trái đất to lớn này, nới rộng bầu trời, sáng tạo núi *cakkavāḷa*,

<sup>&</sup>lt;sup>923</sup> S**ử**a **katā**- thành *kata-*.

Vào một dịp khác, Đức Phật tiên đoán nơi Ānanda sẽ nhập niết bàn (AN I 228). Vào giây phút cuối, Ānanda chứng niết bàn hữu dư y (quả vị Arahatta) và như vậy đủ điều kiện tham dự đợt tập kết lần thứ nhất trong đó ngài đọc lại Giáo Pháp (Dhamma) (Sv I 9ff., Vin II 286). Về chi tiết những lời giải thích khác nhau của các tông phái, đọc Freedman, pp. 442-84.

<sup>&</sup>lt;sup>925</sup> Nghe nói là vào dịp này truyện *Palāsa Jātaka* được kể ra (Ja III 23*ff*.).

Cùng bản tường thuật này được tìm thấy ở AN II 132. Biết là ở AN II 132 không có phần mở đầu về sự nghiệp làm thị giả cho đức Phật của Ānanda như đã xuất hiện trong MPS, Freedman đề nghị là những người trước tác hay sưu tập MPS cố gắng hạn chế quyền lực của Ānanda bằng cách chỉ ra rằng sự nghiệp thị giả cũng giống như sự nghiệp của bao nhiều thị giả khác của các vị Phật trước đó. Lời giải thích của Freedman có thể không hợp lý vì ông này đã quên đặc tính hình thành bản kinh của AN; kinh AN được thảo luận ở đây chỉ tôn trọng quy luật tạo dựng AN, đó là chỉ liệt kê ra một nhóm các mục mà không đưa ra đầy đủ tích truyện đằng sau. Hơn nữa, đoạn sau có so sánh phẩm hạnh của Ānanda với phẩm hạnh của một vị vua chuyển luân thánh vương.

nâng ng**ọ**n núi *Sineru*, 927 hay nh**ổ** cây m**ận đỏ đạ**i th**ụ** (Mahājambu) để trên vai mình mà lắc.

Trong kinh, tai sao Ngài không nói. "Này các tỳ khưu, cũng như các vị trong thời hiện tại." 928 Bởi vì không có đức Phât nào khác. Qua câu này nên hiểu là ngay trong một cakkavāļa khác cũng không có một vị Phật hiện hữu. 929 Thông thái: tinh chuyển. Học rộng: chuyển viên về các tập hợp (uẩn), nguyên tố (dhātu, giới) và các cảnh giới *(āyatana,* **xứ**).

16. [MC 145] Nhóm các tỳ khưu... với mục đích yết kiến Ānanda: 930 Những vị nào muốn yết kiến Thế Tôn đến gặp Ānanda. Hay 931 những vị nào đến, đều nghe nói đến phẩm hạnh của trưởng lão này: "Họ nói,

 $<sup>^{927}</sup>$  Đây là ngọn núi tạo thành trung tâm quả đất. Nó chìm sâu 84 ngàn d**ăm dướ**i bi**ế**n và tr**ồ**i lên m**ặt đấ**t có cùng chi**ề**u cao như thế (Sp I 119, Vism 206, Pj II 443). Nó thường được dùng trong sư so sánh để biểu tương cho tính bất khả lay đông (Sn 683).

<sup>&</sup>lt;sup>928</sup> M**ỗi đứ**c Ph**ật trước đó có mộ**t thị giả riêng (DN II 2-8). Có l**ẽ** các th**i** gi**ả** c**ủa các đờ**i Ph**â**t thu**ở trướ**c d**ư**a vào m**ẫ**u m**ư**c ph**u**c v**u đứ**c Ph**â**t của *Ānanda*.

<sup>&</sup>lt;sup>929</sup> **Theo Đạ**o Ph**ậ**t th**ời ban sơ, chỉ** có m**ộ**t vị Ph**ậ**t trên th**ế** gian này, không có hơn một vị trong cùng một lúc (MN III 65, AN I 27; Vibh 336, Mil 237 ff., Ps IV 118-21; Mp II 11-14, Vibh 433-**36). RFG nghĩ rằ**ng t**ạ**ng Canon (vào th**ờ**i nguyên thủy nh**ấ**t) chỉ có m**ô**t *cakkavāla*. **Nhưng theo phái** *Theravāda* **vào thờ**i Buddhaghosa có nhiều cakkavāla - nên ngài bình luân như

 $<sup>^{930}</sup>$   $ar{\textit{Ananda}}$  được g**ọi như thế vì Ngài đem lạ**i ni**ề**m hoan h**ỉ đế**n cho người gặp gỡ Ngài (Th-a II 123). Một chú giải giống như thế được tìm thấy ở Mp III 129. Xem Phụ Lục.

<sup>&</sup>lt;sup>931</sup> Mp III 129,4 vi**ế**t là **vā** thay vì *ca*.

tôn giả Ānanda hoàn toàn thanh thản, đẹp trai, 932 tuấn tú, học rộng, rạng rỡ của Tăng Đoàn." Người ta nói về nhóm tỳ khưu này, Nhóm các tỳ khưu đến gần với mục đích yết kiến Ānanda. 933 Tất cả các phẩm hạnh thích hợp của Ānanda cũng xác đáng như thế. Hoan hỷ (attamanā): bằng tâm tư riêng 934 của họ, bằng tâm thỏa mãn của họ, nghĩ rằng "Điều chúng ta thấy 935 xứng với những điều chúng ta đã nghe." Dhamma có nghĩa là sự đúng đắn trong việc chào mừng, nói những câu như: 936 "Này bạn hữu, tôi hy vọng rằng bạn khỏe mạnh; 937 tôi hy vọng rằng mọi sự đều hoàn hảo với bạn; tôi hy vọng rằng bạn làm việc của mình 938 với suy xét theo lý duyên khởi 939\* (như lý tác ý) tôi hy vọng

<sup>932</sup> Sửa *dassanīyyo* thành *dassanīyo*.

<sup>&</sup>lt;sup>933</sup> Nhiều tỳ kheo đồng tu với Ānanda đến gặp ngài với các câu hỏi về các vấn đề khác nhau trong giáo pháp (SN IV 165 f.; SN V 166 ff., 171-73; AN IV 449; Th-a I 474). Có những dịp khác, bản thân Ānanda tự ý đến gặp các vị tỳ khưu (AN II 156 f., V 6). Đọc thêm chú thích 932 dưới đây.

PED nói là Buddhaghosa đã hiểu lầm căn nguyên của chữ attamana là tâm tư, lối suy nghĩ của riêng ai; chứ chữ này đúng ra là āttamanas tiếng Sanskrit ( "tâm của người hoan hỉ mãnh liệt"). Đọc BPE, p. 10.

<sup>935</sup> Mp III 129,10 thêm ch**ữ** *no* ( "của chúng ta" ) trước chữ dassana**m** \* (th**ấ**y).

<sup>&</sup>lt;sup>936</sup> Lỳ do ngài Buddhaghosa giải thích chữ dhamma ở đây 'không phải là giáo pháp' bởi bì Ngài coi Ānanda là vị hữu học (sekha). Tuy nhiên, ta gặp Ānanda thuyết giảng giáo pháp ở AN I 215 ff., II 147 ff., II 156 ff., V 229 ff.

<sup>&</sup>lt;sup>937</sup> Dịch nghĩa đen là: "Bạn hữu, tôi hy vọng là bạn "chịu đựng được" (cơn bệnh).

<sup>938</sup> Công việc (kamma) của t**ỳ** kheo là kammaṭṭhana-, đó là hành thi**ề**n (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>939</sup> Mp III 129,13 vi**ế**t là *yoniso manasikāre* có l**ẽ** sai r**ồ**i.

rằng bạn hoàn thành nhiệm vụ của bạn với thầy và với sư giáo thọ của mình." <sup>940</sup> Trong tinh thần mạch văn này, với các tỳ khưu ni, <sup>941</sup> Ānanda cũng phân biệt rõ khi nói: "Này, các ni có hành xử theo tám giới quan trọng (aṭṭha garu-dhammā) không? <sup>942</sup> Với các đệ tử nam, <sup>943</sup> ngài không tiếp đón họ với những câu như "Chào mừng các đệ tử. Không phải là đầu hay thân của các người đau đấy chứ?" Các con và anh em của quý vị đều khỏe mạnh cả chứ?" Nhưng Ngài nói: "Này các bạn, các bạn đang gìn giữ tam quy và ngũ giới như thế nào?" Các bạn có thọ [586] Uposathas\* (bát quan trai) hàng tháng hay không? Nhiệm vụ cấp dưỡng mẹ cha, các vi hoàn thành chu đáo chứ? Các ban có chăm sóc

<sup>&</sup>lt;sup>940</sup> Nhiệm vụ đối với thầy và đối với sư giáo thọ giống nhau (đọc Vin I 44-9, II 222-26).

Whông như Kassapa, Ānanda được các tỳ khưu ni ưa chuộng. Đọc các hoạt động của Ānanda cho các tỳ khưu ni ở Vin II 253 ff., MN III 253 ff., AN II 143 ff., SN V 154 ff., Th V 1020, Th-a II 129.

<sup>&</sup>quot;Tám giới quan trọng" chỉ dành cho ni (Vin 255, IV 51, 315, V 136: AN IV 276, 280). Theo *Theravada, garu-dhamma* được hiểu như vậy nhưng thực ra chữ này nguyên có nghĩa là "luật nghi theo cấp bậc" coi tỳ khưu là garu \* (thầy, giáo sư) (RFG).

Đọc một ví dụ ngài Ānanda dạy một cư sĩ nam ở AN II 194 (Chương Bốn Pháp, Đại Phẩm, Sāpūga, BKTC 2, trang 193). Ngài còn được tìm tới để an ủi cư sĩ nam bị bệnh như Anāthapinḍika (MN III 258, Advice to Anāthapinḍika, Phẩm 143, Giáo Giới Cấp Cô Độc, BK Trung3 trang 581), Sirivaḍḍha (SN V 176f.), Mānadinna (SN V 177f.) BKTƯ 5, Tương Ưng Niêm Xứ, Phẩm Giới Trú 275-7.

các vị sa môn chân tu và brahmin không?" Ngài cũng nói như thế với các đệ tử nữ.

\* Đọc Ñānamoḷi, The Guide (Hướng Dẫn) PTS [1977], chú thích 46/2 trang 17.

Yoniso manasikārā ahu paññaya abhisamayo (nhờ suy xét theo lý duyên khởi, đã có sự ngộ nhập bằng trí tuệ xảy ra trong Ta): "Khi có sanh, già chết xuất hiện, già chết có sanh làm điều kiện của nó." Đọc Minh Châu, TƯBK2, tr. 186f. và Bhikkhu Bodhi, CDB I tr. 537 (S ii 105f.).

Các b**ả**n chú gi**ả**i **đề**u c**ắt nghĩa yoniso manasikārā** là:

- upāyamanasikārā (suy xét là những phương cách chân chính),
- pathaman**asikārā (**suy xét **trên [đạ**o l**ộ**] chân chính). **Đọ**c Bhikkhu Bodhi, CDB I- chú thích 13, tr. 729.

Bây gi**ờ**, **đứ**c Ph**ậ**t b**ằ**ng cách nói, **Này các tỳ kheo, bốn đức tánh này**, b**ắt đầu so sánh trưở**ng lão *Ānanda* với một vị chuyển thánh vương.

<sup>944</sup> Ānanda cũng được các đệ tử nữ ưa chuộng (Vin II 290, Ja II 24ff., Spk I 210, Dhp-a I 382ff., 415ff., Ja I 382).

\_

Ö đây chúng ta có thể chú ý thấy sự phát triển trọn vẹn tiểu sử của Ānanda. Ở đây Ngài được miêu tả còn hơn là thị giả của đức Phật. Thực ra, bốn đức tánh của Ānanda ít có liên quan gì đến sự nghiệp thị giả của Ānanda. Sự so sánh Ānanda với một vị chuyển luân vương quả là một vinh dự khi ta nhớ lại rằng theo sự tiên đoán của một vị hiền trí vào lúc mới hạ sanh bồ tát Siddhattha hoặc sẽ là một vị Phật hay là một vị chuyển luân vương. Theo quyển Apadāna (I 52ff.), Ānanda đã trở thành vị cai trị cõi trời ba mươi bốn lần, và làm vua cõi người bốn mươi tám lần.

Trong kinh, **lãnh chúa vương giả** (*khattiya:* **sát đế lỵ): lãnh chúa vương giả** do giòng dõi sanh ra, <sup>946</sup> dù có **đượ**c chính th**ức phong lên làm vua hay không. Ngườ**i ta nói các lãnh chúa này hoan hỉ; vì họ **đã nghe nói về** phẩm hạnh của *Ānanda:* "Thật vậy, một vị chuyển luân **vương, đẹ**p trai, tuấn tú, <sup>947</sup> thanh thản, <sup>948</sup> **đi trong** không, <sup>949</sup> trị **vì vương quố**c của mình, **pháp vương** (*dhamma-rājā*), <sup>950</sup> và nghĩ rằng, "Điều chúng ta thấy x**ứ**ng v**ớ**i nh**ững điều chúng ta đã nghe."** 

**Ngài nói**: Ngài chào mừng họ bằng cách nói là "Bạn thân mến của tôi, bạn hoàn thành nhiệm vụ của một vua như thế nào? Bạn có tôn trọng truyền thống không?" Nhưng với những brahmins mà ngài mừng đón, ngài nói: "Này các đạo sư," các ngài tụng Vedas (manta)" như thế nào? Đệ tử của các vị học Vedas ấy

<sup>946</sup> Mp III 129,23-130,1 vi**ế**t là *khattiyā* thay vì *khattiyajātikā.* 

<sup>&</sup>lt;sup>947</sup> Sửa *dassaniyo* thành *dassanīyo*. Mp III 130,1 b**ỏ đi.** 

Ví dụ, Mahāsudassana (Đại Thiện Kiến Vương) đẹp trai, trông muốn nhìn (khả ái), dễ gây thiện cảm (cử chỉ thanh lịch), nước da như hoa sen thượng hạng (sắc diện tuyệt luân), vượt qua tất cả các người đàn ông khác (DN II 177, BKD, phẩm 17, Đai Thiên Kiến Vương).

<sup>&</sup>quot;Hoàng để biết phi thân" bản tiếng Hán dịch thú vị như thế để chỉ một trong những tài năng của cakkavatti.

Vị vua hợp pháp cai trị đúng theo phép chung là "loại vua có lề luật đã được suy xét kỹ cần thiết cho việc áp dụng mẫu mực xã hội của Phật Giáo" (Ling 1973, p. 145). Về phẩm hạnh của một vị vua mẫu mực đọc DN II 130ff. (?), II 14ff. (?), III 110 (?); Chakravarti, pp 163ff. Nhà vua hợp pháp cũng là chuyển luân vương (cakkavatti) (DN II 236, SN I 75).

<sup>&</sup>lt;sup>951</sup> Sửa *ācariya-mante* thành *ācariyā-mante* theo Mp III 130,6.

<sup>952</sup> Manta là các kinh của người Bà la môn hay Vedas\* (Vệ đà) (DN I 96, MN II 166, Sn 249, Pj II 291).

ra sao? Các vị có tiếp nhận lệ phí, quần áo hay con bò tế lễ hay không?". Ngài chào mừng các gia chủ bằng cách nói là "Bạn thân mến của tôi, bạn không bị áp lực vì sự sử dụng bạo lực và sự áp dụng thuế khóa của tòa án à? Thần mưa có cung cấp đủ nước không?" Mùa gặt này có thu hoạch được nhiều không?", Ngài chào mừng các sa môn bằng cách nói là "Thưa Ngài, tôi hy vọng là với những người xuất gia việc thu nhận vật dụng được dễ dàng. Tôi hy vọng là các ngài không lơ là nhiệm vụ của sa môn (samana-dhamma)\*.

- \* Nhi**ệ**m v**ụ** c**ủ**a sa môn là:
- thành t**ựu các đạ**o l**ộ. Đọ**c Robert Caesar Childers, DPL, tr. 427.
- hết sức nỗ lực, nếu gặp phải hình sắc, hay âm thanh, hay mùi vị, hay hương vị hay cảm giác ở bất cứ nơi nào, người sa môn đóng cổng thu thúc ở sáu cửa giác quan, bao kín tâm thức của mình bằng sự tự chủ, tiếp tục giữ quán niệm không ngừng và tâm ý để bảo vệ địa vị sa môn của mình. Đọc T. W. Rhys Davids, The Questions of King Milinda II, tr. 290.
- "Này brahmin Dhammika, người sa môn không lăng mạ người lăng mạ mình, không trách mắng người trách mắng mình, không tranh cãi với người tranh cãi mình. Đó là cách người sa môn tuân theo nhiệm vụ của mình" (A III 371). Đọc NDB tr. 930-1.

-

Vai trò của vua trong việc duy trì *Dhamma* có liên hệ tương quan gần gũi với quyền lực nhà vua để bảo đảm trình tự thiên nhiên thích hợp và đặc biệt là đủ lượng nước mưa (Ja II 252).

## 5.7. Chú giải về Thuyết Giảng Kinh Mahāsudassana

17. [MC 146] Trong một thi trấn xây bằng cành cây đắp bùn (kudda-nagarake): 954 trong môt thi trấn bé nhỏ nghèo khó, thi**ế**u th**ố**n (khuddaka-nagarake), chỉ giống thi trấn thôi. Thị trấn ở giữa rừng (ujja**n**gala-nagarake): trong thị tr**ấ**n bé nhỏ không khả ý này (visama-nagarake). Trong một thị xã: giống như cây có các nhánh nhỏ, các đô thị lớn cũng có những thị trấn chi nhánh; trong thị trấn bé nhỏ nghèo khó, thi**ế**u th**ốn như <sup>955</sup> mộ**t trong nh**ữ**ng thị tr**ấ**n chi nhánh này. Lãnh chúa vương giả giầu có (khattiyamahāsālā: đại chúng sát đế lỵ): lãnh chúa vương giả có tài s**ả**n l**ớ**n *(mahāsārā)*, 956 nh**ững ngườ**i có tài s**ả**n, đại lãnh chúa vương giả. Lời giải thích này áp dụng vào t**ừng trườ**ng h**ơ**p. Trong s**ố đó, đượ**c g**o**i là lãnh chúa vương giả nếu ho chôn giữ một trăm koti, thâm chí cho đến một ngàn koti, và chi phí hằng ngày 957 một toa xe thồ hai bánh đầy ắp các đồng tiền đúc kahāpana 958 chở đi, 959 và chiều chở về hai toa xe thồ. Bà la môn giâu có (đại chúng Bà la môn): được gọi như thế

Rhys Davids đề nghị là chữ kuḍḍa hình như bắt nguồn từ kuḍya tiếng Sanskrit có nghĩa là bức tường xây bằng bùn và cành cây (Dial II 161, n.1).

<sup>&</sup>lt;sup>955</sup> Sửa *sākhā-sadisa-* thành *sākhāsadise* theo N<sup>e</sup> II 298,2.

<sup>&</sup>lt;sup>956</sup> Mẫu tự /trong chữ mahāsāla dễ bị lẫn lộn với r trong chữ mahāsāra (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>957</sup> N<sup>e</sup> II 299,5 vi**ế**t là *divasaparibbayo* thay vì *divasa-*

Phần thảo luận về *kahāpaṇa*, đơn vị tiền tệ giao hoán, đọc BD I 29 n.; 71, n. 2. Một toa xe thồ hai bánh chở được hai *kumbhas*, một *kumbha* là mười *ammaṇas* (Sv-pṭ II 232,20).

<sup>&</sup>lt;sup>959</sup> Vi**ế**t là *niggacchati* thay cho *nigacchati* (RFG).

n**ế**u h**o** c**ấ**t ch**ứa tám mươi** ko**t**i, m**ô**t ch**â**u (tumba) 960 kahāpana cho chi phí hằng ngày chở đi và chiều chở về một toa xe thồ. Các gia chủ giâu có (gahapati 961 đại chúng gia chủ) được gọi như thế nếu họ đã cất chứa b**ốn mươi** ko**t**i, chi phí h**ằ**ng ngày **là năm ố**ng *(ammana)* ti**ền đúc mang đi** và chi**ề**u ch**ở** v**ề** m**ô**t ch**â**u (tumba).

[MC 147] Đừng nói thế, Ānanda (mā h' evam *Ānanda avaca): Ānanda,* đừng nói như vây (*Ānanda mā* evam avaca). Không nên nói về nơi này như là [587] môt thị trấn xây bằng cành cây đắp bùn như vây. Sau khi nói "Để nói về những nét toàn hảo của chính thành phố này, 962 **Ta đã đến đây bằ**ng nhi**ề**u n**ỗ** lực và nhi**ề**u cố gắng, sau khi đã ngừng lại và ngồi xuống bao nhiêu

<sup>960</sup> B, C viết là *kumbho*. Hình như đồng nghĩa.

<sup>&</sup>lt;sup>961</sup> Danh t**ừ này trong kinh văn Phậ**t Giáo th**ờ**i nguyên th**ủy đã** được áp dung r**ông rãi đầy đủ hơn ý nghĩa gia chủ** thời ti**ề**n Phât Giáo. Về phần thảo luân chi tiết về nhiều khía canh của tầng lớp này, và về vai trò quan trọng của họ trong việc bành trướng sự ủng hộ của quần chúng đối với Phât Giáo, đoc Chakravarti, pp. 66-93. Đoc danh sách các khattiya, *brāhmana* và *gahapati* **ủ**ng h**ô** Ph**â**t Giáo **ở** Chakravarti, pp. 198-213.

 $<sup>^{962}</sup>$  S**ự** miêu t**ả** dài v**ề** thành ph**ố** này trong b**ả**n ti**ế**ng Sanskrit và ti**ếng Hán đã được lý tưởng hóa cao đô** và khi**ế**n chúng ta mường tương cái gì là thành phố lý tưởng theo ý niêm Phât Giáo (Ling 1973, p. 105) Những lời tường thuật như vậy về thành phố này được phản ảnh trong Tinh Đô Tông của *Mahāyāna* (Dial II 198).

lần trên dọc đường", 963 Ngài bắt đầu nói: Đã lâu rồi (thuở xưa).964

Thực phẩm phong phú: được cung cấp đầy đủ bằng loại thức ăn cứng và các loại khác. Với tiếng rống lên của loài voi: khi một con voi rống lên, tám mươi bốn ngàn con voi cùng rống lên. Cứ theo cách đó, không phải là không có tiếng rống của voi. Với tiếng hí của ngựa cũng đúng như thế.

Những người thiện đức trong các cỗ xe thắng bốn con ngựa *Sindh (sindhava)* 965 đi quanh, đuổi 966 nhau trên những con đường trong khu này. Cứ theo cách đó, không phải là **không có tiếng xe**. Những nhạc cụ như trống đồng không ngớt được sử dụng ở đó. Cứ theo cách đó, không phải là không có đánh trống và vân vân.

<sup>&</sup>lt;sup>963</sup> đó là 25 nơi theo Sv II 573 (trang 131). Thay vì trang 134, trong bản tiếng Anh viết là trang 131. Người đọc sẽ thấy đoạn nói đến 25 nơi này sau câu "cách Pāvā ba gāvutas," trước chú thích 782.

Có thể là sự kiện lịch sử có thật là đức Phật nhập diệt ở một nơi xa xôi khiêm tốn đã làm phiền lòng những người sưu tập bộ MPS, nên vì thế họ sáng tác ra câu chuyện để quan trọng hóa nơi này. Vì vậy, tôi giả định là kinh Mahāsudassana và Mahāsudassana Jātaka (số 95) được viết ra. Trong khi bản Pāļi chỉ chứa đựng vỏn vẹn phần mở đầu kinh Mahāsudassana là một kinh độc lập trong DN, những bản khác của MPS có phần chính của bài kinh đó.

Sindhu là tên của một trong những con sông quan trọng nhất ở Ấn Độ chảy từ Himalaya. Những con ngựa tuyệt luân sanh ra trong vùng quanh hai bờ sông nên được gọi là Sindhava (Mp II 756, Ps I 248, Ja V 260, Ja II 290).

<sup>&</sup>lt;sup>966</sup> Sv-p**ṭ** II 232.

Trong kinh, âm thanh của chụp xỏa (**xập xỏa**) có **nghĩa là âm thanh củ**a ti**ếng chiêng đồ**ng. Âm thanh của chụp xỏa c**ầ**m tay (*pāṇi-tāḷa*): âm thanh của chụp xỏa c**ầ**m tay là các chụp xỏa của cái đong giạ hình vuông (ammaṇa) [cầm tay]. <sup>967</sup> Nó cũng được gọi là cái trống bằng bình nước (kuṭa\*-bheri\*: kuṭa = bình nước; bheri = cái trống). <sup>968</sup>

Ăn đi! Uống đi! Nếm thử đi! Tóm lại đây có nghĩa là: "Bạn ơi, hãy thưởng thức đi." Âm thanh thứ mười luôn là điều này, đó là sự huyên náo của âm thanh không bao giờ bị ngưng đọng. Ngài chỉ cho thấy là trong khi các thành phố khác dội lên tiếng kêu la như "Ném rác đi. Lấy cái xuổng. Lấy cái giỏ. Chúng ta sẽ tiếp tục hành trình. Lấy cái túi gạo. Lấy cái túi thức ăn. Chuẩn bị cái khiên và vũ khí sẵn sàng", thành phố này không có cái ồn ào như vậy.

Sau khi nói, **với tiếng thứ mười**, <sup>969</sup> và sau khi đã tóm lược lại toàn thể kinh *Mahāsudassana* như sau: "Ānanda, kinh thành hoàng gia *Kusāvatī* được bảy

Nº II 298,21 viết là pāṇinā caturassaambaṇatāļasaddo thay cho chữ pāṇi tāļa-caturassa-ammaṇa-tāļa-saddo; quyển này đưa ra cách viết khác: pāṇitālacaturasara-ambaṇatāļasaddo. Ý nghĩa của nó không rõ.

<sup>&</sup>lt;sup>968</sup> Sv-p**ṭ** II 233,3 vi**ế**t là *kūṭa* thay cho *kuṭa*.

<sup>&</sup>lt;sup>969</sup> **Ngoài mườ**i âm thanh trong b**ả**n *Pāli:* 

Un(185b3) có thêm vào hai âm thanh nữa: (1) âm thanh
 đọc tụng những câu từ bị và chân chánh; (2) âm thanh tôn kính các việc làm của đức Phật.

<sup>•</sup> Fa (201a23) k**ể ra hai điề**u không có trong b**ả**n *Pāḷi:* (1) âm thanh tôn kính b**ậ**c gi**ớ**i h**ạ**nh; (2) gi**ả**ng là th**ả**o lu**ậ**n dhamma.

thành lũy này bao bọc", Đức Phật bắt đầu nói: *Ānanda,* ngươi nên đi <sup>970</sup>

19. Trong kinh, đến gần<sup>971</sup> có nghĩa là đi tới hay đi đến. Cái gì, không phải là dân ở đây biết đức Phật đã đến à? 972 Ho đã biết rồi. 973 Bất cứ nơi nào đức Phât đi đến, nơi ấy rất huyên náo. Nhưng bởi vì có công chuyện nên họ<sup>974</sup> ngồi đấy, họ không thể đến.<sup>975</sup> Nghĩ rằng, "Ho sẽ đến và thu xếp và cung cấp nơi chốn cho

 $<sup>^{970}</sup>$  Ngài  $ar{A}$ nanda, có một thị giả đi theo, đã đi vào thành phố (Mu 395a5). Ngài cùng với môt tỳ khưu đi vào (Fa 203a26).

<sup>&</sup>lt;sup>971</sup> **Trướ**c tiên, vua của *Kusinārā* cử **người con trai đế**n g**ặp đứ**c Ph**ât để đề** ngh**i** Ngài nh**â**p di**êt trong cung điê**n hoàng gia, chứ không ở nơi hẻo lánh xa xôi. Khi đức Phật từ chối, vị vua này cùng v**ới 140.000 người đế**n ch**ỗ đứ**c Ph**ậ**t (Po 171b20). Un 187a2 cũng tường thuật tương tư như thế.

 $<sup>^{972}</sup>$  Hãy xóa ch**ữ**  $\overline{ca}$  theo như  $N^e$  II 299,9.

<sup>&</sup>lt;sup>973</sup> Trong khi hầu hết các bản tiếng Hán đồng ý điều này, hình như bản Un (187a2) không tán thành lời bình này; năm trăm người ngac nhiên trước tin đức Phât sắp nhập diệt.

<sup>&</sup>lt;sup>974</sup> Năm trăm nhân vật quan trọng người Malla đã tụ họp (Yo 24a6).

<sup>&</sup>lt;sup>975</sup> Fa (203a21) k**ể** câu chuy**ệ**n khác: nghe tin nh**ậ**p di**ệ**t c**ủa đứ**c Phât, ho đã tề tưu để nói về việc chứng kiến sư nhập diệt của đức Ph**ật và đã sắ**p s**ửa đế**n vi**ế**ng Ngài khi *Ānanda* đến.

chư Tăng lưu lại và ngồi xuống", <sup>976</sup> Thế Tôn được họ mời đến cho dù đây là lúc không thích hơp. <sup>977</sup>

5.8. Chú giải về lời Chào Mừng của Người Malla

**Của riêng chúng ta** (amhākañ ca no): ở đây chữ no chỉ là một chữ không biến thể, có chức năng văn phạm không đáng kể gì và mang ý nghĩa rất nhỏ. 978

21. [MC 148] Đau đớn: khổ đau của họ đã khởi lên. Buồn bã: không vui vẻ. Tâm tư khổ não: khổ não vì âu sầu. 979

22. [MC 149] Sau khi đã để cho họ đứng thành nhóm, mỗi gia đình là một nhóm: 980 [588] Sau khi đã để cho họ đứng riêng mỗi gia đình một nhóm, hay

<sup>976</sup> Tất cả các bản tiếng Hán đều đồng ý là họ được cử tới đây để có cơ hội cuối cùng giải tỏa thắc mắc nghi ngờ. Theo Un (187a2), người Mallas hiển nhiên là chưa là đệ tử của đức Phật bởi vì họ muốn nhận nghi thức ba phần. Sv-pṭ II 233,11 nói rằng bởi vì không có vihāra ("tịnh xá") nên họ đã phải tới đây.

<sup>977</sup> **Ngườ**i Mallas thấy *Ānanda* đang đến, nói: "Chuyện gì khiến tôn giả đến đây vào lúc khuya khoắt thế này?" (Yo 24a6).

<sup>978</sup> Có thể chữ *no* là chữ tương đương với chữ *amhākaṃ* nhưng dư thừa (RFG).

Không như các bản khác, Mu (395a5) ghi rằng người Malla không tỏ vẻ ngạc nhiên hay đau đớn gì khi nghe tin nhập diệt sắp tới của đức Phât.

<sup>980</sup> Hay xóa chữ Ekena theo như Nº II 299,15. Trái với bản Pāļi nói Ānanda đã chuẩn bị điều này trước rồi, theo như bản tiếng Hán (Mu 395a20), sau khi thấy đức Phật truyền ngữ giới cho một người Malla muốn quy y Tam Bảo, Ānanda đã hỏi Ngài cho truyền ngữ giới đến tất cả các người Malla cùng một lúc. Đức Phật đồng ý.

từng đoàn người ở cùng đường phố hay cùng đường xe đi.

**5.9**. Chú giải về đoan du sĩ ngoại đạo Subhadda

23. [MC 149] Du sĩ ngoại đạo tên là *Subhadda:* **Ông ta đã từ** b**ỏ gia đình bà la môn giầ**u có ở mi**ề**n Bắc; môt đao sĩ mặc quần áo (channa-paribbājako). 981 Một nghi vấn riêng biệt nào đó: một vấn đề riêng bi**ê**t nào **đó. Nhưng ta**i s**ao ông du sĩ** này l**a**i có nghi v**ấ**n ngày hôm nay? B**ởi vì ông đã sẵ**n có duyên t**ừ** trước rồi [nói cách khác, đó là chuyên xảy ra trong tiền ki**ế**p].

Họ kể, trong quá khứ vào lúc tạo **phướ**c, 982 có hai anh em. 983 Ho cùng nhau trồng trọt. Rồi người anh nghĩ "Ta nên bố thí phần thu hoạch thượng hạng nhất của vụ mùa sau chín lần chọn lựa." (1) Vào lúc gieo giống, người anh bố thí loai tốt nhất. Người anh bàn với người em vào lúc giống nẩy mầm: "Ta sẽ chia hat giống và

<sup>&</sup>lt;sup>981</sup> Đạo sĩ *(paribbajāka)* khác v**ới tu sĩ Phậ**t giáo. *Channa*paribbajāka hình như trái nghĩa với đạo sĩ lõa thế (acelaka) **như mô**t *ājīvaka* (đoc Dutt 1962, p. 56, n. 1). Fa (203a24) miêu t**ả người du sĩ ngoại đạ**o này tinh thông b**ố**n Vedas và được tất cả những người chung quanh kính trọng. Ông được kính tr**ong như mô**t v**i** Arahant (Sk 368 40.2, Mu 396a13). Theo ba bản này, ông là một tu sĩ bà la môn, trong khi các bản kia hình như coi ông là một đạo sĩ.

<sup>&</sup>lt;sup>982</sup> Có ph**ải điều này có nghĩa là vào thời không có chư Phậ**t xu**ấ**t hi**ệ**n, ph**ải chẳng điề**u t**ốt đẹ**p nh**ất con ngườ**i có th**ế** làm là tao công đức? (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>983</sup> Cùng câu truy**ề**n này tìm th**ấ**y **ở** Ps II 187*f*.

bố thí cho ho vào lúc đâm chồi nẩy mông." Người em<sup>984</sup> trả lời "Anh muốn hủy mầm non hả?" Người anh nhân ra rằng câu em của mình sẽ không thuận theo ý mình, nên chia ruộng ra. (2) Người anh chia hạt giống non lấy từ thửa ruộng riêng của mình và lấy sữa trộn với bơ và đường thẻ, rồi bố thí. (3) Vào lúc giống nẩy mầm, 985 người anh thu hoạch những cây giống con 986 tốt nhất rồi bố thí. (4) Vào lúc gặt, 987 người anh bố thí phần thu hoach tốt nhất. (5) Vào lúc chất đống lai, người anh bố thí đun nào tốt nhất. (6) Vào lúc bó lai, người anh bố thí bó nào t**ố**t nh**ấ**t. *(7) Đập lúa xong,* n**gườ**i anh b**ố** thí những hạt lúa tốt nhất. (8) Khi chọn hạt để dự trữ, người anh bố thí loai tốt nhất. (9) Vào lúc chất vào kho, người anh bố thí loai tốt nhất. Theo cách này, bố thí phần thu hoach thương hang nhất của vu mùa sau chín lần chọn lựa. 988 Nhưng người em trai đã vác chúng lên và đem đi cúng dường. Người anh tái sanh làm *Aññāta-Kondañña Thera.* 989 Khi Th**ế** Tôn nhìn quanh xem có ai để có thể giảng giáo pháp trước tiên, Ngài

<sup>984</sup> D**ờ**i ch**ữ** *Kaniṭṭḥo* **trướ**c *gabbha-kāle* **đặt nó trướ**c ch**ữ** *taruṇa*sassa**m** theo b**ả**n N<sup>e</sup> II 300,1.

<sup>&</sup>lt;sup>985</sup> Thêm ch**ữ** *Puthukakāle* theo b**ả**n Ps II 188,3. B**ả**n N<sup>e</sup> II 300,4 vi**ế**t là *Puthukakāle, puthukaṃ kāretvā.* 

<sup>&</sup>lt;sup>986</sup> S trong Ps II 188,3 vi**ế**t là *puthukaggaṃ* thay cho *puthukā*.

<sup>&</sup>lt;sup>987</sup> SS vi**ế**t là *dāyana* thay cho *lāyane*. Ps II 188,3 vi**ế**t là *Dāyane.* Cf. Dhp-a I 98,14, cũng đưa ra những cách viết khác nhau về *lāyana* và *dāyana*.

<sup>&</sup>lt;sup>988</sup> M**ộ**t ph**ầ**n c**ú**a truy**ện tương tự như vậy được đưa ra ở** Dhp-a I 98; cf. Pj II 270. *Chín con số in nghiêng từ (1) đến (9) trong* đoan này là do tôi thêm vào.

<sup>989</sup> Ps II 188 d**ừ**ng **ở đây, tập trung vào người đệ** t**ử đầ**u tiên này c**ủa đứ**c Ph**ât hơn là người đê** t**ử** cu**ối cùng, ngườ**i mà Buddhaghosa quan tâm đến.

nghĩ "Aññāta-Kondañña đã bố thí phần thu hoach thương hang nhất của vu mùa sau chín lần chon lưa, nên Ta s**ẽ** d**a**y *Aññāta-Kondañña* trước nh**ấ**t v**ề** giáo pháp vô thượng<sup>990</sup> này, nên Th**ế** Tôn dạy *Aññāta*-Kondañña trước bất kỳ ai. Aññāta-Kondañña chứng quả nh**âp lưu** cùng v**ới mườ**i tám ko**t**is **chư thiên.**991 Còn người em, người bố thí châm trễ, vì đã có bố thí, vào lúc Thế Tôn nhập diệt đã có ý tưởng này và muốn gặp b**âc Đao Sư.**<sup>992</sup>

## 24. [MC 150] Ông không nên làm phiền (phiền nhiễu) Thế Tôn: Ho kể, khi nói như vây, vi trưởng lão

<sup>990</sup> Agga có cả hai nghĩa 'trước nhất' và 'tốt nhất', 'thượng hạng nh**ất'.** 

<sup>&</sup>lt;sup>991</sup> Ud-**a 324, Mvu III 333. Nhưng các bả**n *Pāḷi* **như Vin I 12 và** SN V 420 ff. không có ám chỉ gì về sư cải đao của chư thiên.

<sup>&</sup>lt;sup>992</sup> B**ằng cách đưa ra truyệ**n *Subhadda* k**ế**t h**ợ**p v**ới người đệ tử** đầu tiên này của đức Phật, Buddhaghosa hình như muốn chỉ cho thấy là việc làm của đức Phật hoàn thiên từ đầu đến cuối (Cf. Vv-a 165). Mu (397b21) đưa ra lý do khác tai sao *Subhadda* tr**ở thành để** tử cu**ố**i cùng c**ủa đứ**c Ph**â**t. Sau khi k**ế** xong hai *Jātakas* (truy**ê**n ti**ền thân) trong đó Ngài đã làm** nh**ững điề**u thi**ê**n lành vì l**ơi ích cho ngườ**i *Mallas* và Subhadda, Đức Phật thuật lại công đức của Subhadda trong ki**ế**p quá kh**ứ** c**ủa ông này. Đứ**c Ph**â**t Kassapa **có ngườ**i cháu rế không nỗ lưc tu t**ập cho dù đã xuấ**t gia. Nghe m**ộ**t v**i** th**ầ**n cây nói vị Phật này sắp nhập diệt, người cháu này hối tiếc vì sư hờ hững của mình và mu**ốn đế**n g**ặ**p ông mình. Nhờ sư giúp đỡ của chư thiên, ông này đã diện kiến đức Phật lần cuối và được nghe giáo pháp. Ngay sau khi chứng quả Arahatta, người cháu nhập di**ệt trước đứ**c Phật Kassapa. Vị th**ầ**n cây thấy các việc nhập diệt của hai vi này như vậy, đã nguyên **"Tôi nguyê**n ch**ứ**ng qu**ả** *Arahatta* **và nh<b>â**p di**êt trước đứ**c Phât."

nghĩ rằng: "Tín đồ của những ngoại đạo bám chặt vào lập trường của họ. Khi Thế Tôn sẽ nói nhiều để giải thoát họ [ra khỏi quan điểm sai lạc (tà kiến)], thân thể và giọng nói của Ngài sẽ phải chịu vất vả. Và Thế Tôn tự nhiên đã hoàn toàn mệt mỏi rồi." 993 Vị du sĩ ngoại đạo nghĩ rằng "Tỳ khưu này không cho 994 ta một cơ hội nhưng sau khi yêu cầu, ta phải buộc vị ấy chiều theo ý ta bằng cách lập đi lập lại lời yêu cầu, vị du sĩ ngoại đạo ấy đã buộc vị trưởng lão chiều theo ý mình bằng cách nói lời yêu cầu lần thứ hai, thứ ba.

[589] 25. Ngài nghe được: với cái nghe<sup>995</sup> bình thường, ngài đã nghe đức Phật nói khi còn đang đứng ở lối vào cái rạp. Sau khi nghe như vậy, đức Phật bắt đầu nói câu "Đủ rồi, Ānanda", vì lợi ích của Subhadda do ông ta đã đến với nhiều nỗ lực.<sup>996</sup>

Trong kinh, đủ rồi là một chữ có nghĩa gạt đi. Tìm gặp ta chỉ vì trí hiểu biết: chỉ muốn biết. 997

Đức Phật nghe Ānanda nói bằng thiên nhĩ thông (Sk 372 40, 20, Un 187b14) và nhận ra là du sĩ ngoại đạo này đã sẵn sàng để được giải thoát (Fa 203c14).

<sup>&</sup>lt;sup>993</sup> Mil 176 đề cập đến việc suy yếu tự nhiên của thân thể Ngài. Về những lần bệnh của đức Phật, đọc Vin I 279, DN II 127, Ud 82, SN I 27, SN I 174, Mil 179... Về nguyên nhân gây bệnh, đọc phần bàn luận ở Ap I 300, Mil 134 ff.

<sup>994</sup> SS vi**ế**t là *karesī* thay vì *karoti*.

<sup>&</sup>lt;sup>996</sup> Vì bản Sanskrit (368 40.2) và tất cả các bản tiếng Hán (Mu 396a12, Un 187b6, Fa 203b24, Po 171c8, Yo 25a2) nói là du sĩ này đã 120 tuổi nên di chuyển khó khăn.

<sup>&</sup>lt;sup>997</sup> Sửa *natu-* thành *nātu-. Maurice Walshe dịch aññā-pekho* (**trí hiểu biết**) *trong kinh văn là muốn cầu tìm giác ngộ. Đọc Maurice Walshe, sđd, chú thích 442, trang 574*.

26. [MC 151] Họ đã hiểu kỹ lưỡng: họ đã hiểu (giác ngộ) như theo lời tự nhận của họ (paṭiññā: đề xướng, tự nhận)<sup>998</sup>. Điều này đã được nói ra: "Nếu đề xướng của họ đưa đến giải thoát, thì tất cả các vị ấy đã hiểu." Nhưng không phải vậy, nên họ chưa hiểu." Vì thế, vấn đề ở câu hỏi của du sĩ này là phải chăng lời quả quyết của họ đưa đến giải thoát hay không. Vậy thì sau khi bác bỏ họ bằng cách nói rằng họ đã không đưa đến giải thoát với lời "đủ rồi", bởi vì chả có lợi ích gì cũng không có cơ hội [để nói thêm],<sup>999</sup> Thế Tôn đã chỉ giảng giáo pháp của riêng mình. Theo truyền thống thì Thế Tôn đã nghĩ, "Trong canh đầu, Ta sẽ giảng giáo pháp cho người Mallas; canh hai Ta sẽ giảng cho Subhadda; canh cuối Ta sẽ hướng dẫn đoàn thể Tăng Già; 1000 rồi Ta sẽ nhập diệt vào sáng sớm."

\* thực chứng: dịch theo Vajirā và Francis Story, sđd, trang 71.

27. [MC 151A] Ở đâu không tìm thấy một sa môn (samaṇa) [thực thụ]: Đó là muốn ngụ ý rằng ở đâu không có một sa môn thứ nhất, đó là vị nhập lưu (dự lưu); cũng không có sa môn thứ hai, đó là vị trở lại một lần (nhất hoàn); cũng chẳng có vị thứ ba, đó là vị

<sup>&</sup>lt;sup>998</sup> Các l**ời đề xướ**ng c**ủa sáu tà giáo được đưa ra ở** DN I 52*ff. Sáu tà giáo này của Pūraṇa Kassapa, Makkhali Gosāla, Ajita Kesakambalī, Pakudha Kaccāyana, Nigaṇṭtha Nātaputta vàSañjaya Belaṭṭhaputta. Đọc Sa Môn Quả, BKD 1, trang 52 trở

đi.* 

Sv-pṭ II 234,26 nói rằng chả có ích gì cho Subhadda để thành tựu được gì, cũng không có cơ hội để dạy chi tiết cho du sĩ này.

<sup>&</sup>lt;sup>1000</sup> B, C thêm ch**ữ** *bhikkhu-*, và như vậy không k**ể đến Ni đoàn.** 

không trở lai (**bất hoàn**); cũng không có sa môn thứ tư, đó là vi Arahant. Trong Pháp Luật này: Ngài đã không giải thích các học thuyết tà giáo vừa được đề c**ập đến, nhưng bây** gi**ờ** Ngài b**ắt đầ**u nói l**ờ**i gi**ả**i thích về giáo pháp của riêng mình. 1001

Các học thuyết của các người khác không có những sa môn thực sự: Các học thuyết của các người khác (hệ thống ngoại đạo khác)1002 là hão huy**ề**n vô ích, tr**ố**ng r**ông, không có mườ**i hai lo**ạ**i sa môn, **đó là bố**n lo**ạ**i **ngườ**i hành thi**ề**n th**ự**c tánh (vipassanā) vì lơi ích của bốn đạo lô, bốn loại người trên đạo lộ, bốn loại người thành tựu quả. 1003

Và những vị này, *Subhadda:* những vị này mu**ốn đề** câp tới mười hai [loai] tỳ khưu.

Nếu họ sống chân chánh: Nếu vi nhập lưu giảng nh**ững gì mình đã chứng đượ**c **cho ngườ**i khác nghe và làm cho người nghe ấy cũng chứng dư lưu, như vây vi ấy được nói là sống chân chánh. Cũng lời giải thích như thế với vi trở lai một lần và các vi còn lai. Nếu vi đang

<sup>1001</sup> Ps II 4 f. đưa ra lời giải thích chi tiết bằng cách trích dẫn AN 11 238. Đợc Ph**ấ**m Sa Môn, BKTC 2, tr. 269-271. Bhikkhu Bodhi dịch là các tôn giáo khác không có sa môn thực thụ: suññā parappavādā samanehi aññe ti. Chú giải BKTC nói "các tôn giáo khác" là những người đề xướng 62 quan điểm, những k**ẻ không có mườ**i hai lo**a**i sa môn: b**ố**n lo**ai đã chứ**ng đạo lộ, bốn loại đã chứng quả và bốn loại đã thực hành tuệ quán để chứng đạo lộ tương ứng. Đọc Bhikkhu Bodhi, The NDB, chú thích 947, tr. 1720.

<sup>1002</sup> **Ps II 5 xác định đó là sáu mươi hai quan điể**m sai l**ạ**c (tà kiến) bị kinh *Brahmajāla* (**Phạm Võng**) bác bỏ.

<sup>1003</sup> V**ề** m**ức độ** ti**ế**n tri**ển tâm linh, đọ**c MN I 63, AN 238.

trên đạo lộ chứng dự lưu làm cho người khác cũng làm như vậy, như vậy vị ấy được nói là sống chân chánh. Cũng lời giải thích như thế với vị trên các đạo lộ còn lại. Nếu vị hành thiền thực tánh vì lợi ích của đạo lộ nhập lưu giải thích chủ đề thiền quán mà mình quen thuộc cho người khác và làm cho người nghe cũng hành thiền thực tánh với cùng mục đích, như vậy vị ấy được nói là sống chân chánh. Cũng lời giải thích như thế với các vị hành thiền thực tánh vì lợi ích của các đạo lộ còn lại. Đề cập đến điều này, Ngài nói: Nếu họ sống chân chánh.

Thế giới (đời) này sẽ không thiếu vắng các vị *Arahant*: 5ẽ không [**590**] có khoảng cách như bó

Trích từ Mil 130,26 Milinda nói trái ngược với câu này như sau: "Giáo pháp chân chánh bây giờ sẽ chỉ tồn tại có năm trăm năm thôi" (Vin II 256, AN IV 278,22). Ông YGA viết chú thích này xong rồi bỏ lửng ở đây. Để độc giả suy xét, tôi dịch tiếp đoạn này từ Mil 130,26 như sau:

<sup>•</sup> Thưa nhà Vua, Thế Tôn quả có nói hai câu ông đã nêu ra. Nhưng hai câu này hoàn toàn khác nhau cả nghĩa lẫn lời. Một câu đề cập đến giới hạn về thời gian tồn tại của giáo pháp (sāsana), câu kia đề cập đến cuộc đời tu tập giáo pháp. Hai điều này khác xa nhau một trời một vực như mặt đất với đỉnh thiên hà, như cảnh giới an lạc của chư thiên với địa ngục, như an lạc với khổ đau. Nhưng vì nhà vua đã nghĩ thế, tôi sẽ giải thích việc này để sự tìm tòi hiểu biết của nhà vua sẽ không đi đến chỗ vô ích:

Khi Thế Tôn nói Giáo pháp chân chánh (saddhammo) bây giờ sẽ chỉ tồn tại có năm trăm năm thôi, Ngài tuyên bố thời kỳ hủy diệt của nó, giới hạn quãng thời gian hiện hữu còn lại của giáo pháp. Vì Thế Tôn nói: "Giáo pháp chân chánh sẽ tồn tại một ngàn năm nếu phụ nữ không được phép gia nhập Giáo Hội. Nhưng bây giờ, thời gian

tồn tại ấy chỉ còn năm trăm năm thôi". Nhưng nói như thế, thưa nhà Vua, có phải Thế Tôn tiên đoán sự biến mất của Giáo pháp chân chánh hay là đổ lỗi cho sự hiểu rõ Giáo pháp chân chánh ấy?

- o Thưa Ngài, chắc chắn là không.
- Đúng thể. Nó chỉ là câu tuyên bố về tốn hại đã làm ra, l**ờ**i tuyên b**ố** v**ề** gi**ớ**i h**ạ**n c**ủ**a cái gì còn l**ại. Như mộ**t người bị suy giảm lợi tức, có thể công bố: Tôi đã mất ng**ầ**n **ấ**y tài s**ả**n, ch**ỉ** còn l**ạ**i b**ấ**y nhiêu thôi. Th**ế** Tôn tuyên b**ố** v**ới chư thiên và loài ngườ**i cái gì còn l**a**i khi Ngài tuyên b**ố cái gì đã mấ**t b**ẳ**ng cách nói r**ẳ**ng: **Ananda, Giáo pháp chân chánh bây giờ** s**ẽ** chỉ t**ồ**n tại có **năm trăm năm thôi" Nói như thế, Ngài đã đi**nh rõ gi**ớ**i h**ạn cho tôn giáo. Nhưng khi Ngài nói vớ**i Subhadda (**ở** trên), và qua cách tuyên b**ố ai là ngườ**i n**ô** l**ự**c th**ự**c s**ự** (samana: sa môn), Ngài nói: "Nhưng nếu trong hệ th**ố**ng Giáo Pháp và Gi**ớ**i Lu**â**t này, các sa môn s**ố**ng tr**o**n v**ẹn đờ**i ph**ạ**m h**ạ**nh, thì th**ế** gi**ớ**i này s**ẽ** không thi**ế**u gì Arahants." Nói như thể, Ngài tuyên bố đặc tính cốt yếu c**ủa tôn giáo. Nhà vua đã nhầ**m l**â**n gi**ớ**i h**ạ**n c**ủ**a m**ộ**t cái gì v**ớ**i câu nói v**ề cái gì đang xảy ra. Nhưng nế**u nhà Vua thích, tôi s**ẽ nói đế**n quan h**ệ** thực sự gi**ữ**a hai câu này. Nhà vua hãy l**ắ**ng nghe c**ấ**n th**ân, để ý đế**n s**ư** th**â**t trong l**ờ**i tôi gi**ả**i thích.
  - Thưa nhà Vua, giả sử có một hồ chứa nước đầy nước trong mát, tràn qua miệng hồ, nhưng hồ có giới hạn về kích cỡ và có bờ xây quanh hồ nước đó. Bây giờ, nếu khi nước trong hồ không vơi đi, một đám mây vần vũ kéo tới, săp sửa làm mưa không ngừng trút xuống, thêm vào đó, mưa xuống nước đã có sẵn trong hồ, như vậy, nước trong hồ sẽ giảm hay cạn sạch không còn giọt nào?
  - Chắc chắn là không, thưa Ngài.
  - Thưa nhà vua, tại sao thế?
  - Tại vì nước mưa liên tiếp đổ xuống.

**Thưa nhà vua, hồ nướ**c r**ư**c r**ỡ**, sáng chói ch**ứa đư**ng giáo pháp chân chánh v**ề** l**ờ**i d**a**y c**ủ**a b**âc Điề**u Ng**ư** Trương Phu cũng thế mãi mãi đầy ắp nước trong mát c**ủ**a s**ự** hành trì nhi**ệ**m v**ụ**, gi**ới đứ**c, gi**ớ**i lu**ậ**t và sư tinh khi**ế**t củ**a đờ**i s**ố**ng, và ti**ế**p t**u**c tràn qua gi**ớ**i h**an lên đế**n c**ả**nh gi**ới chư Thiên cao nhấ**t. Và n**ế**u các người con của Phât tiếp tục không ngừng rưới xuống hồ giáo pháp chân chánh này, thêm vào đó, cơn mưa của việc hành trì thêm nữa nhiệm vụ, giới đức, giới lu**ậ**t và sư tinh khi**ế**t c**ủa đờ**i s**ố**ng, thì s**ẽ** làm cho giáo pháp chân chánh b**ề**n v**ữ**ng lâu dài, và th**ể** gi**ớ**i này s**ế** không thi**ếu gì Arahants. Đây chính** là ý nghĩa lời nói của bâc Đao Sư khi Ngài nói với Subhadda: "Subhadda, nhưng nếu trong hệ thống Giáo Pháp và Gi**ớ**i Lu**â**t này, các sa môn s**ố**ng tr**o**n v**ẹn đờ**i ph**ạ**m h**ạ**nh, thì th**ế** gi**ớ**i này s**ẽ** không thi**ế**u gì Arahants." Đoc T. W. Rhys Davids, The Questions of King Milinda Vol. 1 tr. 185-190.

Ngài Nāgasena còn nêu hai ví dụ nữa về ngọn lửa huy hoàng sáng chói của Giáo Pháp chân chính của bậc Điều Ngự Trượng Phu và chùi tấm gương không rỉ sét với nội dung, ý nghĩa tương tự tôi nghĩ đến đây cũng đã tạm đủ nên không dịch ra nữa, để dành chỗ cho chú giải BKTC dưới đây:

• Chú giải BKTC Mp (Ce): " Qua câu này, Ngài chỉ cho thấy điều sau đây: 'Khi bờ đề không được xây quanh một hồ nước lớn, nước lẽ ra sẽ còn ở trong hồ nếu bờ đề được xây chận lại, sẽ không còn một giọt nào bởi vì không có bờ đề. Cũng thế, những nguyên tắc tôn kính (kính pháp) đã được nêu ra trước ở đây, trước khi có vi phạm nào xảy ra, với mục đích ngăn chặn trước. Nếu các nguyên tắc này không được nêu ra trước ở đây, thì, bởi vì phụ nữ đã xuất gia, Chánh Pháp sẽ chỉ tồn tại năm trăm năm thôi. Nhưng vì các nguyên tắc này đã được đưa ra trước, Chánh Pháp sẽ tiếp tục tồn tại năm trăm năm nữa và như vậy sẽ tồn tại một ngàn năm như lúc đầu đã nói.' Và câu

lau sậy (naļa). 1005 Vào tuổi hai mươi chín: 1006 sau khi đã hai mươi chín tuổi. Khi Ta xuất gia (yaṃ pabbajiṃ): ở đây, yaṃ chỉ là một chữ. 1007 Tìm cái gì thiện lành (kiṃ kusalānuesī): đi tìm, đi kiếm [để tìm hiểu xem] cái gì thiện lành (kiṃ kusalaṃ). 1008 Ở đây khi kinh văn nói, "Cái gì thiện lành?" có nghĩa là Ngài tìm kiếm giác ngộ toàn triệt; đó là cái muốn đề cập đến.

'một ngàn năm' được nói để chỉ cho các bậc Arahant đã ng**ạ**i gi**ả**i (pa**ṭisambhidāpabhedappatta**khīnāsavānam vasen'eva vuttam). Tiếp theo điều này, các vị Arahant ch**ứ**ng qu**á** ch**í** nh**ờ** quán th**ự**c tánh (dry-insight sukkha vipassakas: Arahant tu t**âp căn tuê**) xu**ấ**t hi**ê**n trong m**ôt ngàn năm nữ**a; các v**i** không tr**ở** l**a**i xu**ấ**t hi**ê**n trong m**ôt ngàn năm nữ**a; các v**i** tr**ở** l**a**i m**ô**t l**ầ**n xu**ấ**t hi**ê**n trong m**ôt ngàn năm nữ**a; các v**i** nh**â**p **lưu**, xu**ấ**t hi**ê**n trong m**ột ngàn năm nữa. Như vậ**y s**ự** thâm hi**ế**u sâu s**ắ**c Chánh Pháp (pa**t**ivedhasaddhammo) s**ế** t**ồ**n t**a**i t**ới năm** ngàn năm. Sư học hỏi Chánh Pháp (pariyattiddhammo) **cũng sẽ tồ**n t**ai lâu như thể**. Vì n**ế**u không h**o**c, s**ẽ** không có hi**ế**u sâu s**ắ**c Chánh Pháp, và m**ô**t khi có h**o**c h**ỏ**i, s**ẽ** có thâm hi**ếu." Từ đoa**n trên, chúng ta có th**ế** th**ấ**y r**ắ**ng theo chú gi**ả**i này, vi**ệ**c cho phép ph**ụ** n**ữ** xu**ấ**t gia s**ẽ** không làm Giáo Pháp t**ổ**n th**o**; **đó là vì đứ**c Ph**ât đã đặ**t ra tám nguyên tắc kính tr**o**ng (**tám kính pháp**) được dùng như **là con đề hay bờ đề. Đo**c Bhikkhu Bodhi, The NDB, ph**ấ**m Gotamī, tr. 1188-1192; chú thích 1747, tr. 1805. Đoc T.T. Minh Châu, Ph**ấm Gotamī, BKTC 3, tr. 649**-658.

Bản kinh đưa ra hai chữ cho loại lau sậy khác nhau: naļa và sara.

<sup>&</sup>lt;sup>1006</sup> Un (187c4) ghi ngày xu**ấ**t gia c**ủ**a Ngài t**ừ** tu**ổi mườ**i hai.

<sup>1007</sup> Trong chánh văn, *yam* có nghĩa là "vào lúc"

<sup>1008</sup> Quy**ể**n N<sup>e</sup> II 301,24 vi**ế**t là *kiṃ* thay cho *kaṃ*.

**Từ khi Ta**: Ngài kể l**a**i: Từ khi Ta xuất **gia đế**n giờ đã hơn năm mươi năm trôi qua 1009 Phương cách 1010 thuộc về Giáo Pháp: thuộc về Giáo Pháp là thánh đao. Bước đi trong lãnh vực này: thực hành dù chỉ một phần của thiền quán thực tánh. 1011 Ngoài lãnh vực này: ngoài Giáo Pháp của Ta.

Không có sa môn thực sự: điều này tương đương với câu không có ai thực hành ngay đến một phần của thiền quán thực tánh, ngay đến người xuất gia thứ nh**ất, đó là vị** nh**ập lưu**.

30 [MC 152] Những ai ở đây: những người trong giáo pháp này được xuất gia (thọ lễ quán đảnh) làm đệ tử trước mặt Đạo Sư /với đệ tử đang cử hành lễ xuất gia cho ông/\*, thất là thiên lành, thất là l**ơ**i l**ớ**n. Theo t**u**c l**ê** c**ủ**a các tôn giáo khác, h**o** k**ể** n**ế**u vi Đao Sư nói người để tử của mình: "Hãy xuất gia cho người này; chỉ bảo người này; hướng dân người này" người đao sư đặt người để tử đó vào địa vị riệng của mình. Vì th**ế, đệ** t**ử** c**ủ**a **ngườ**i **ấ**y thu nh**ậ**n nh**ững ngườ**i này, đệ tử được lệnh là cho những người này xuất gia v.v., cho lơi ích riêng của đê tử. Và Subhadda đã nói

<sup>&</sup>lt;sup>1009</sup> Theo hai b**ả**n ti**ếng Hán (Yo 25b4, Un 187c4), năm mươi năm đã trôi qua kế** t**ừ** khi Ngài giác ng**ô**. Theo Po (172a16) b**ốn mươi chín năm đã trôi qua kế** từ khi Ngài b**ắt đầ**u gi**ả**ng giáo pháp. Fa (204a18) nói là ba mươi sáu năm đã trôi qua k**ế** t**ừ khi đứ**c Ph**â**t giác ng**ô**.

<sup>1010</sup> SS vi**ế**t là **nãṇ**assa\* (thu**ộ**c v**ề** trí tu**ệ**) thay vì **nãyassa** (thu**ộ**c về phương pháp, cách thức). Sv-pt II 236 cắt nghĩa *ñāyo*. Cf. AN V 184.

 $<sup>^{1011}</sup>$  Sv-pț II 236,7 giải thích padesa là "thấy trực tiếp", đó là đồng nghĩa với *vipassanā* (RFG).

với trưởng lão [*Ānanda*], ngỡ là *đạo Phật* có cùng tục l**ê đó** của các tôn giáo khác.

\* Bản LaDB của Sister Vajirā (tr. 74); LoDB của Maurice Walshe (tr. 268) không có đoạn trong dấu / / này. Bản Dial II (tr. 169) thêm chữ 'trong tình huynh đệ'

Vị trưởng lão tiếp nhận: Vị trưởng lão tiếp nhận như thế nào? Họ nói, vị trưởng lão đưa Subhadda qua một bên, múc nước từ chậu đổ lên đầu Subhadda, nói Subhadda lập lại công thức thiền quán về năm vật có liên quan tận cùng bằng "da" (taca-pañcakaṃ kammaṭṭḥānaṃ), 1012 cạo tóc râu, đắp y vàng, nói lên lời tam quy để Subhadda lập lại, và đưa Subhadda gặp lại Thế Tôn. Thế Tôn làm lễ xuất gia cho Subhadda 1013 và giải thích cho Subhadda về một đề mục thiền quán. Subhadda tiếp nhận đề mục ấy và đi lên đi xuống ở

Năm phần "trong thân thể này là da, v... v..." là một đề mục thiền quán. Điều này đề cập tới satipaṭṭḥāna, quán thân chứa năm thành phần liên quan đến da: tóc trên đầu, lông, móng tay, răng và da (PED s.v. taca-pañcaka kammaṭṭḥāna). Người mới thọ nhận giới xuất gia (giới tử) được dạy đề mục thiền quán này (Ja I 116; Dhp-a I 243; II 87f., 140, 242; Pị II 246f.)

Diều đáng chú ý là Buddhaghosa phân biệt xuất gia (pabbajjā) với việc thọ cụ túc giới (upasampadā thọ đại giới) như là hai giai đoạn của một thủ tục duy nhất. Chính bản thân Đức Phật cho Subhadda upasampadā sau khi được các tỳ khưu khác làm lễ pabbajjā (cf. Sv II 363, Ps III 106). Tuy vậy, MPS không phân biệt rõ hai giai đoạn này. Hình như vào thời Đức Phật không ấn định rõ nghi lễ xuất gia (saṅghakammaṁ: nghĩa đen là tăng sự) như đã được ghi trong tang Vinaya (Dial II 170, n.2).

một phía của công viên, *Subhadda* tự nỗ lực và làm cho *Marā* phải tránh xa. Và *Subhadda* chứng quả *Arahatta* với vô ngại giải *(paṭisambhidā)*. Rồi *Subhadda* trở lại đảnh lễ Thế Tôn và ngồi xuống. Đề cập tới chuyện này, kinh nói: [**MC 153**] **Rồi sau khi xuất gia không bao lâu**, và vân vân. 1014

Và Subhadda là người đệ tử cuối cùng nhìn thấy Thế Tôn bằng chính mắt của ông ta: Đây là những lời của [các tỳ khưu] đọc tụng lại lúc tập kết [lần thứ nhất]. 1015 Về phần này, người:

- (1) xuất gia khi Thế Tôn còn tại thế và rồi sau đó (2) thọ cụ túc giới, (3) tiếp nhận một đề mục thiền quán và (4) chứng quả Arahatta;
- (2) thọ cụ túc giới khi Thế Tôn còn tại thế, rồi sau đó (3) tiếp nhận một đề mục thiền quán và (4) chứng quả Arahatta;
- (3) tiếp nhận một đề mục thiền quán khi Thế Tôn còn tại thế và sau đó (4) chứng quả Arahatta.\*

\*Tôi chia thành ti**ểu đoạn và đánh** s**ố** ch**ỗ** này cho d**ễ** đ**o**c.

Theo **ấ**n bản Sanskrit (38240.48) và nhiều bản tiếng Hán (Po 172q29, Mu 397a4, Un 187c25, Yo 25b25), *Subhadda,* ngay sau khi ch**ứ**ng quả *Arahatta,* nhập diệt v**ớ**i sự cho phép của **Đứ**c Phật vì *Subhadda* không thể chịu n**ổ**i vi**ệc Đứ**c Phật nhập di**ệt trướ**c mình. Và nhiều bản tiếng Hán (Sk 38240.51, Fa 204b12, Mu 398c12, Un 188a2) ghi lại **Đứ**c Phật đặt ra luật *sống biệt trú bốn tháng* cho các ngoại đạo xuất gia.

<sup>&</sup>lt;sup>1015</sup> Bản tiếng Hán (Yo 25b25) dịch câu này n**hưn**g các bản khác lai bỏ đi.

Tất cả các trường hợp này là những đệ tử cuối cùng nhìn th**ấ**y Th**ế** Tôn b**ằ**ng chính m**ắ**t h**ọ**. Tuy nhiên riêng trường hợp này, trong khi Thế Tôn còn tại thế, [591] Subhadda xuất gia, thọ cụ túc giới, tiếp nhận một đề mục thi**ề**n quán và chứng quả Arahatta.

Chú giải về Chương Năm đến đây kết thúc.

## CHƯƠNG VI: Nhập Diệt

6.1. Chú giải về Những Lời Cuối Cùng của Như Lai

[591] 1. [MC 154] Bây giờ Ngài bắt đầu khuyên đoàn thể Tăng già. Để giải thích điều này, kinh nói, Rồi, Thế Tôn.

Điều đã được giảng dạy và đã được trình bầy (pañnatta): 1016 Giáo Pháp đã được giảng dạy lẫn trình bầy. Giới Luật cũng đã được giảng dạy lẫn trình bầy. "Trình bầy" có nghĩa là lập nên, thiết lập. Đó chính là Đạo Sư của các người, sau khi Ta diệt độ: Giáo Pháp 1017 và Giới Luật 1018 là Đạo Sư của các người, sau khi Ta diệt độ. 1019 Khi Ta còn tại thế, Ta đã dạy các người: "Đây là chuyện nhỏ (lahuka); đây là chuyện nghiệm trọng (garuka); 1020 đây là lỗi có thể sửa được

Hình như chữ paññatta đi với Vinaya trong khi chữ desita đi với Dhamma ở DN II 154.

<sup>&</sup>lt;sup>1017</sup> Un (188a19) và Mu (398c22) định nghĩa *Dhamma* là mười hai chi ngành.

<sup>&</sup>lt;sup>1018</sup> Fa (204b29), Sk (386.41.2) và Mu (398c22) định nghĩa Vinaya là **pāṭ**imokkha\* (giới bổn của tỳ khưu).

Sự thiết lập *Dhamma* và *Vinaya* được nêu ra chi tiết trong bốn tham chiếu quan trọng ở DN II 124. Ngài *Kassapa* yêu cầu *Upāli* tụng lại bộ Vinaya và yêu cầu *Ānanda* tụng lại Giáo Pháp trong lần tập kết thứ nhất (Vin II 283*ff.*). Franke (pp. 44*ff.*) tin rằng từ lúc sự nhắc nhở này được thực hiện đúng như trong Cv XI và XII, đặc biệt là về *Vinaya*, Cv XI và XII phụ thuộc vào quyển MPS như là tài liệu.

Sự vi phạm năm lỗi được tha thứ nhờ tổ chức nghi thức nhẹ nhàng (Vin V 115), trong khi phạm lỗi nghiêm trọng đòi hỏi phải có buổi họp chính thức của đoàn thể Tăng già. Trong số bảy loại phạm lỗi, *pārājika* và *saṃghādisesa* được xếp vào loại lỗi nặng, năm lỗi còn lại là lỗi nhẹ. [BD VI 171, nn.

*(satekiccha);* **đây là lỗ**i không th**ể** s**ử**a *(atekiccha)*; 1021 **đấy là điề**u th**ế** gian *(loka-vajja)* c**ầ**n phải tránh; đây là điều cần tránh vì giới luật nào đó , *(paññatti-vajja);* <sup>1022</sup> ph**ạ**m l**ỗ**i này *(āpatti)* được xóa b**ỏ** <sup>1023</sup> trước sư hi**ê**n di**ê**n c**ủ**a m**ôt ngườ**i (puggala); <sup>1024</sup>

6,7 (Vin V 115, 130, 145, 153)]. Nhưng Vin II 101 chỉ coi *pārājika* là l**ồ**i n**ă**ng thôi. Sp l 195 k**ể** ra sáu hành vi chính th**ứ**c nghiêm tr**o**ng.

1021 Tin rằng "phát lồ sám hối là được tha cho lỗi ấy", Horner (MQ I 275, n. 5) dịch chữ này là có thể sửa được hơn là có thể tha thứ được trong đó còn có một chút tha thứ của bậc trên đối với kẻ dưới. Thuật ngữ này và thuật ngữ kế tiếp *atekiccha* không ph**ả**i là thu**â**t ng**ữ** c**ủ**a *Vinaya* **đượ**c dùng trong liên quan đến phạm lôi, nhưng được dùng để chỉ Devadatta và thời gian ông **ấ**y phải trải qua trong *Niraya\** (c**ả**nh kh**ố, đị**a ng**ụ**c) (MQ II 194, n. 4).

Mil 266 định nghĩa điều cần được tránh vì thế gian này là mười hành vi bất thi**ên đươ**c li**ê**t kê ra ở DN III 269,\* Vibh 391, *đoạn 968. Mil* định nghĩa điều luật c**ần đượ**c tránh là điều không thích hợp với sa môn chứ không với cư sĩ, như là **ăn sái giờ**, làm h**ai đế**n s**ư tăng trưở**ng c**ủ**a c**ỏ** cây. M**ô**t Arahant không th**ể** vi ph**am điề**u th**ứ** nh**ất nhưng có thể** vô tình pham vào khoản thứ hai. Sp I 228 định nghĩa điều thứ nh**ất là điề**u bị vị ph**a**m v**ới ý nghĩ bấ**t thi**ê**n.

\* **đó là: sát sanh, trộ**m c**ắ**p, tà dâm, nói d**ố**i, vu kh**ố**ng, nói thô l**ỗ**, nói l**ờ**i vô ích, tham, sân h**â**n, tà ki**ến. Đo**c Ph**ẩ**m Phúng Tung, BKD 4, tr. 268.

1023 Về cách dùng thuật ngữ *vuṭṭḥāti* trong tạng Luật, **xin đọ**c Vin I 159; cf. I 103, pp. 64, 164.

1024 Sám h**ối trướ**c m**ặ**t m**ộ**t t**ỳ khưu khác để** xóa b**ỏ** l**ầ**m l**ỗ**i c**ủ**a mình. Nói ra lầm lỗi của mình trước không quá một người không phải là sư thú tôi riêng tư. Nó chỉ có nghĩa là người phạm lôi không cần phải ra trước Tăng đoàn hay một nhóm tỳ khưu để kể lại lỗi ấy; chỉ cần một tỳ khưu nghe và thừa nhân sư sám hối ấy cũng đủ (MQ I 275, n.2).

pham lỗi này được xóa bỏ trước sư hiện diên của một nhóm người (gaṇa); 1025 phạm lỗi này được xóa bỏ trước sự hiện diện của đoàn thể Tăng già (saṅgha)." Như vây, về vấn đề đưa ra là bảy nhóm pham lỗi (āpatti-kkhandha), 1026 Ta đã dạy về cái gọi là Vinaya: Khandhaka, Parivāra và hai Vibhangas. Tất cả các điều đó, tạng Vinaya, sẽ thi hành vai trò Đạo Sư cho các người khi Ta nhập diệt.

Và trong đời Ta, Ta đã day những điều này: bốn cách để thiết lập quán niệm (satipatthāna: dịch theo Bhikkhu Bodhi; dịch sát là nền tảng, niệm xứ), bốn nỗ lực chân chánh (sammappadhāna: chánh tinh tấn), bốn con đường đi đến năng lực siêu nhiên (iddhipāda: thần túc), năm năng lưc gây ảnh hưởng (indriya: căn), năm lưc tinh thần (bala), bảy yếu tố tao thành giác ngô (bojjhańga: giác chi), thánh đạo tám phần (magga: **bát chánh đạo**). 1027 B**ằ**ng nhi**ề**u cách khác nhau, Ta đã giải thích các vấn đề giáo pháp này và đã day tang Suttanta\* (tạng Kinh). Tất cả các điều đó, tạng Suttanta, sẽ thi hành vai trò Đạo Sư cho các người khi Ta nhâp di**ê**t.

Và trong đời hoằng pháp của Ta, Ta đã day những điều này: **năm uẩn**, **mườ**i hai n**ề**n t**ả**ng **căn bả**n c**ủ**a ti**ế**n

 $<sup>^{1025}</sup>$  Theo  $\it Vinaya$  \* (tạng Luật), thường thường một nhóm có từ hai đến bốn tỳ khưu hay tỳ khưu ni, nhưng đôi khi nhóm này tương đương với cả một Tăng đoàn (BD IV 76, n. 1).

<sup>1026</sup> Đọc định nghĩa ở Vin V 91.

<sup>&</sup>lt;sup>1027</sup> T**ấ**t c**ả các điề**u này h**ợ**p l**ại thành ba mươi** b**ả**y **điề**u ki**ệ**n c**ầ**n thiết cho sự giác ngộ (bodhipakkhiyadhamma: **phẩm trợ** đạo). Chúng chứa đựng toàn thế giáo pháp của đức Phật. Đoc giải thích chi tiết về các điều này ở Gethin 1992.

trình nhân thức (āyatana: xứ: tai, mắt...ý và các đối tương tương ứng của chúng), mười tám yếu tố của tiến trình nhận thức *(dhātu:* giới), bốn sự thực *(sacca:* để), hai mươi hai năng lực gây ảnh hưởng (indriya: (hetu), 1029 căn), 1028 b**ố**n v**â**t th**ư**c chín nhân *(āhāras)*, <sup>1030</sup> b**ả**y xúc *(phassa)*, 1031 b**á**y c**á**m th**o** (vedanā), bảy nhận thức (saññā), 1032 bảy tác ý (cetanā), bảy tâm (citta). Và cũng ở đây, một số điều thuộc cõi dục giới (kāmāvacara), một số điều thuộc cõi sắc giới *(rūpāvacara),* môt số điều thuôc cõi vô sắc giới (arūpāvacara); một số điều được tính kể đến (pariyāpanna), 1033 một số điều không được tính kể đến *(apariyāpanna);* 1034 một số điều thế tục *(lokika),* một

 $^{1028}$  Đọc danh sách các sự thực và năng lực này ở Vibh V, Vism XVI.

 $<sup>^{1029}</sup>$  **Đo**c chi ti**ế**t **ở** As 303, *Compendium (bản dịch quyến* Abhidhammatthasa**n**gaha, Th**ẳ**ng Pháp T**ậ**p Y**ế**u Lu**ậ**n) 279 ff.

<sup>1030</sup> đó là: thực phẩm (**đoàn thực**), xúc chạm (**xúc thực**), tác ý*\* (manosañcetanā:* tư niệm thực, thức (thức thực).*\** Dich theo Ngài Nyanatiloka, Buddhist Dictionary trang 96. **Maurice Walshe nói đây là nghiệp (sđd, chú** thích 1062, tr. 619). Nguyên văn là motive: đông cơ, nguyên nhân (chú thích s**ố** 3 tr. 178).

<sup>&</sup>lt;sup>1031</sup> V**ề điề**u này và nh**ững điều sau, đọ**c Vibh 401*ff*.

<sup>1032</sup> Đọc DN III 253 \*, Vibh 62. \*Bảy nhận thức là: nhận thức về vô thường, nhân thức về vô ngã, nhân thức về bất tinh, *nhận thức về nguy hiếm (pahāna-saññā: hoạn nạn tưởng*), *nhân thức về từ bỏ* (đoạn tưởng), *nhân thức về hết ham muốn* (**ly tham tưởng**), *nhận thức về đoạn diệt* (**diệt** tưởng). Đọc Tỷ Kheo Thích Minh Châu, BKD 4, tr. 252.

Dây là những gì trong ba cõi: dục giới, sắc giới và vô sắc giới (Dhs 1268; Vibh 12, 15, 19; As 50).

Dây là những gì được miễn trừ khỏi chu kỳ sanh tử luân hồi (cf. Ps I 101, Dhs 583, Kv 507).

số điều siêu thế (lokuttara). 1035 Ta đã phân tích chi tiết những điều này và đã day trong Abhidhamma-pitaka, tạng này được bộ *Mahāpatthāna* làm cho lộng lẫy thêm bằng vô số phương pháp và trọn ven nguồn gốc hai mươi bốn phần (samantapatthāna)\* 1036 của nó. Tất cả

 $<sup>^{1035}</sup>$  Thế tục ch**ứa đ**ựng t**ấ**t c**ả** các gi**ớ**i ch**ị**u **ảnh hưở**ng c**ủ**a nhiễm l**â**u *(āsava)* trong khi siêu th**ế** thì không có nh**ữ**ng gi**ớ**i ch**i**u ảnh hưởng của nhiễm lâu này. Giới thế t**ục đem la**i sư cải thi**ê**n ki**ếp tương lai đượ**c t**ốt đẹp hơn và là điề**u ki**ê**n tiên guy**ết để** thoát kh**ỏ**i luân h**ồ**i, trong khi siêu th**ế đem la**i s**ư** thoát kh**ỏ**i luân h**ồ**i **ấ**y và là cõi c**ủ**a trí duy**ệ**t xét *(paccavekkhana-ñāna).* **Đo**c Vism 13 *hay Bhikkhu Ñān*amoli, POP, Chương I Descriptions of Virtue, đoan 32, tr. 16-17.

<sup>1036</sup> L. Ś. Cousins đã tử tế cung cấp đoạn dịch này cho YGA. Cousins gi**ải thích là: "Có hai mươi bố**n *Patthānas\** riêng bi**ê**t; nên *Patthānas* tr**o**n v**en hay đầy đủ là hai mươi bố**n ph**ần. Hai mươi bố**n ph**ầ**n **ấ**y là: b**ố**n [*(1) anuloma (có đặc* tính, ở thể xác định, 2 \* thuận), (2) paccanīya (không có đặc tính, ở thể phủ định, <sup>2</sup>\* nghịch), (3) anuloma-paccanīya, (4) *paccanīya-anuloma)* ] nhân v**ớ**i sáu [*(1) tika (bô ba), <i>(2)* duka (b $\hat{o}$  hai), (3) tika-duka, (4) duka-tika, (5) tika-tika, (6) duka-duka ] t**a**o nên. Sư khác bi**ế**t giữa toàn b**ô hai mươi** b**ố**n *Patthānas* nói chung và các phương pháp dùng riêng trong mỗi phần của hai mươi bốn *Patthānas* đó là vô số nayas 3\*."Cousins còn nói thêm: "Tôi không chắc về sự ghi chép chính xác ở đây, nhưng chữ catuvīsati- phải thuôc về hay b**ố** túc cho *Mahāpatthāna-,* ch**ứ** không thu**ô**c v**ề** *Abhidhamma-pitakam.* Có l**ẽ** cách vi**ết trong Sv đã chi**u **ả**nh **hưở**ng vì hi**ể**u l**ầ**m chữ *tīkā"* (tham kh**ả**o cá nhân v**ớ**i Cousins).

<sup>\*</sup> Duyên h**ê**. Đoc U Nārada, CR II, tr. 576.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>\* Có, **ở** th**ể xác định (positive) như lobha (tham). Không, ở** thể phủ đinh (negative) như alobha (không tham). Không tham, không sân, không si là nh**ữ**ng y**ế**u t**ố** gây **ả**nh hưởng để lòng đô lương, tâm từ ái, trí tu**ê** khởi lên. D**i**ch

các điều này, tang *Abhidhamma* sẽ thi hành vai trò Đao Sư cho các người khi Ta nhập diệt.

\* Ngài Ledi Sadaw dịch samantapa**tthāna là nguyên** nhân chung. Đoc Ledi Sadaw, On the Philosophy of Relations, Journal of the Pali Text Society 1915-1916, London [1916], trang 28.

Như vây, tất cả những điều này đã được nói ra và bàn lu**â**n trong b**ốn mươi chín nă**m t**ừ** lúc giác ng**ô cho đế**n lúc nhập diệt; ba tạng, năm bộ Nikāyas, chín phần nhánh *(aṅga),* **tám mươi bố**n ngàn nhóm *dhamma:* **đây** là những phần chính. [592] Như vậy, tám mươi bốn ngàn nhóm *dhamma* còn t**ồ**n t**a**i. Ch**ỉ** mình Ta nh**â**p di**ệ**t, và bây gi**ờ** mình Ta khuy**ế**n cáo và ch**ỉ** d**â**n. Sau khi Ta nh**â**p di**ê**t, tám mươi bốn ngàn nhóm *dhamma* <sup>1038</sup> s**ẽ** khuyên bảo và chỉ d**ẫn các ông."** 

Đưa ra nhiều lý do như vậy, Thế Tôn dặn dò: Sau khi Ta diệt độ, đó là Đạo Sư của các ông, và để chỉ cho th**ấy cách hành trì tương lai, Ngài đã bắt đầ**u nói: **Và** chính... sẽ là.

> theo **U Nārada, CR I, tr.** xl và ví d**ụ** trích t**ừ** U Hla Myint, Patthāna In Daily Life, Tathāgata Meditation Center, California [2010], p. 61.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>\* **naya: phương pháp. Đọc U Nārada,** CR II, tr. 574.

<sup>1037</sup> Về chi tiết sự phân loại này của Buddhaghosa, đọc Sp I 21-29. V**ề** niên lịch c**ú**a phân lo**ại này, đọ**c Jayawickrama, trang

<sup>&</sup>lt;sup>1038</sup> Sửa *Buddha-* thành *dhammakkhandha* theo như B.

## 2. Trong kinh văn, các tỳ khưu xưng hô: 1039 các tỳ khưu đề cập tới hay gọi nhau. Bằng tên hay bằng

Lệnh kính trọng các bậc trưởng lão bằng cách xưng hô thích hợp với các vị ấy là thí dụ điển hình của một trong bảy điều kiện để cho sự cường thịnh của đoàn thể Tăng già như đã được nói trước đây ở DN II 77. Franke (pp. 18-44) tìm hiểu tường tận sự áp dụng chữ āvuso\* (bạn hữu, hiên giả) và chữ bhante\* (Ngài, Thượng Tọa hay Đại Đức) trong suốt hai cuốn Cv XI và XII (Vin II 284ff.), và kết luận rằng người sưu tập Cv XI và XII đã tuân theo lời khuyến cáo này trong việc lưa chon hình thức xưng hô của mình. Kết luân này giúp

Quả vị ch**ứng đắc đượ**c sẽ quy**ết định cách xưng hô: ngườ**i ch**ứ**ng quả **cao hơn đượ**c gọi là bhante hay āyasma\* và có thể gọi người ch**ứ**ng quả thấp hơn hay ch**ứ**ng sau mình là āvuso <sup>2</sup>\*

xác định lai niên kỷ của đoan này trong MPS có trước khi hai

cu**ốn Cv XI và XII đượ**c thành hình.

- \* Āyasma hay Bhante: cả hai là lời thưa gửi tôn kính (venerable sir: kính thưa Ngài), là cách xưng hô lịch sự, rất kính trọng. Đọc PED, tr. 104; PTC | tr. 331.
  - **Āyasma nghĩa đen: ngườ**i l**ớ**n tu**ổi, tương đương vớ**i thera. **Đọc PED, trang 105. Đọ**c Kinh T**ập đoạ**n 814, 1032, 1040, 1061, 1096
- <sup>2\*</sup> hiền giả, đạo hữu. Āvuso là cách xưng hô lịch sự trong đoàn thể Tăng già, còn được dịch là Ngài (đọc PED, tr. 113; đọc PTC | tr. 345).

Ví dụ: Trong đợt kết tập lần thứ nhất Mahākassapa hay Anuruddha đã gọi Ānanda (lúc này đã chứng quả A la hán rồi) là āvuso:

- [MC 157] Ānanda nói với Anuruddha: "Parinibbuto bhante Anuruddha Bhagavā' ti": Thưa Ngài (tôn giả) Anuruddha, Thế Tôn đã diệt độ.
- Anuruddha trả lời Ānanda: "Na āvuso Ānanda Bhagavā parinibbuto, sañña-vedayita-nirodham samāpanno' ti": Này hiên giả Ānanda, Thế Tôn chưa diệt độ. Ngài mới nhập diệt thọ tưởng định."

họ. Không nên gọi người khác là người non hạ (navako: nghĩa đen là người mới đến, mới xuất gia, tân tỳ khưu), nhưng hãy gọi bằng tên riêng của người ấy, 1040 như "Tissa", "Wāga" hay bằng họ, như "Kassapa", "Gotama"; hay bằng cách dùng với chữ āvusa đó là "āvuso Tissa", "āvuso Kassapa". Bhante hay āyasmā: Vị trưởng lão nên được xưng hô là bhante hay āyasmā: \* "bhante Tissa", "āyasmā 1041 Tissa". 1042

3. [Đoàn thể Tăng già] nên bỏ (samūhanatu): 1043 Nếu yêu cầu, giáo hội Tăng già nên bỏ những điều luật

Đọc thêm Prof. R. Otto Franke, "The Buddhist Councils at the Rājagaha and Vesāli", Journal of the Pali Text Society 1908, London [1908], trang 18-44.

Lối xưng hô bằng cách chỉ gọi tên thôi với những người cấp dưới đã có sẵn từ thời đức Phật, hay ít nhất là lúc bắt đầu có các sách cổ xưa nhất, thường xuyên được sử dụng... (Franke, p. 44n.).

Franke (p. 44n.) không ch**ắ**c là cách dùng ch**ữ** này trong tâm **đứ**c Ph**ât khi đưa ra chữ** này:

1. thuật ngữ này có thể được dùng như là hô cách trong lời nói trực ti**ếp đến ngườ**i thứ hai hay

2. giống như chữ bhavam, như là chủ cách, thường được dùng với động tự ở ngôi thứ ba (và trong tất cả các trường hợp không có động tự) để chỉ người thứ hai. Theo nhận xét của Franke, ở ngôi thứ ba cách xưng hô này có thể áp dụng đến bất kỳ tu sĩ Phật Giáo nào, ngay cả với người ngoài đạo Phật.

Mu (399a3) và Sk (388.41.4) còn thêm sự nhắc nhở, khiển trách các sa di *(những người trẻ tuổi, mới tu)* về nhiệm vụ. Po (172b23) b**ỏ hướ**ng d**ẫn cách xưng hô vớ**i các sa di.

Lệnh này có thể trái với một trong bảy điều kiện cho sự cường thịnh của đoàn thể Tăng già như đã nói ở DN II 77: giữ y nguyên những điều luật như đã được đặt ra mà không

nhỏ nếu muốn. Tuy nhiên, tại sao Ngài không nói dứt khoát "Các ông nên bỏ", nhưng lại đưa nó ra như sự chọn lựa? Bởi vì Ngài lưu tâm đến tuệ lực<sup>1044</sup> của *Mahakassapa*.

Vì Thế Tôn nghĩ rằng Kassapa sẽ không hủy bỏ vào lúc kết tập, cho dù Ngài nói: "Các người nên bỏ", nên lời Ngài đưa ra chỉ là sự lựa chọn. Có những vị trưởng lão nói như vầy: "Ngoại trừ bốn pārājikas, tất cả các giới còn lại đều là giới ít quan trọng và nhỏ nhặt." Theo những cách như cách này các giới ít quan trọng và nhỏ

đặt ra những điều mới hay phế bỏ giới đã được đặt ra. Xin đọc lại [526] sách này hay Chương I đoạn 6 của kinh Đại Bát Niết Bàn, BKD 4, tr. 77. Vua Milinda (Mil 142) phản đối lời bày tỏ này như đã mâu thuẫn với AN I 276 khi đức Phật tuyên bố "Này các tỳ khưu, Ta dạy Giáo Pháp bắt nguồn từ trí trực chứng (abhiññāya: trí có được nhờ chứng biết trực tiếp, thắng trí), chứ không phải không bắt nguồn từ trí trực chứng. Để đáp lại lời phản đối này, tỳ khưu Nāgasena trả lời rằng đức Phật nói thế để thử xem các tỳ khưu có giữ giới luật hay không (Mil 143). Nhiều bản tiếng Hán (Po, Un, Mu) bỏ lệnh này. Fa (204c2) thay vào đó ghi lại rằng một tỳ khưu không nên tìm lầm lỗi nhỏ của tỳ khưu khác.

Đọc BKTC 1, tr. 503. Sớ giải Mp-ṭ của Bộ Kinh Tăng Chi cắt nghĩa abhiññāya là Ngài dạy Giáo Pháp bằng trí có được sau khi chứng biết trực tiếp, đúng với sự thực, Giáo Pháp cần được giảng dạy, phân biệt theo sự thiện lành... và theo tập hợp (uẩn)...; sau khi chứng biết trực tiếp phương pháp giảng dạy những ai cần được hướng dẫn tùy theo khuynh hướng, xu hướng, tâm tánh và khí chất từng người. Đọc Bhikkhu Bodhi, NDB, tr. 355 và chú thích 586, tr. 1673.

Sv-pt I**I 238,7 định nghĩa nó là trí năng (dị**ch sát: quy**ề**n lực c**ủ**a trí) *(ñāṇa).* 

nh**ặ**t **đượ**c **năm trăm vị** truy**ề**n xu**ố**ng lúc k**ế**t t**â**p. 1045 này Quy**ết** đinh ∨ề điều **đươ**c nêu Samantapāsādika, 1046 chú giải của tạng Luật. Nhưng có người nói: Trưởng lão *Nāgasena* (**Na Tiên**) đã biết về những giới luật ít quan trọng và nhỏ nhặt bởi vì khi được vua Milinda hỏi "Thưa Ngài Nāgasena, cái gì là gi**ớ**i ít quan tr**ọ**ng *(khuddaka)?* Cái gì là gi**ớ**i nh**ỏ** nh**ặ**t (anukhuddaka)?"1047 ngài trả lời: 'Đại Vương, làm sai *(dukkata)* <sup>1048</sup> là [liên quan] **đế**n gi**ớ**i ít quan tr**ọ**ng; nói sai (dubbhāsita) 1049 là [liên quan] đến giới nhỏ nhặt." Nhưng trưởng lão, *MahāKassapa*, đã không hiểu điều đó, nói rằng: 'Các tôn giả trong đoàn thế Tăng già hãy lắng nghe tôi. Chúng ta có giới lu**ât liên quan đến cư sĩ,** và ngay cả các cư sĩ cũng biết: "Điều như vậy như vậy là thích hợp với các ông, là những b**â**c sa môn, con của dòng họ Sakya, nhưng điều như vậy như vậy là không thích hợp." Nếu chúng ta hủy bỏ các giới nhỏ nhặt khác nhau, s**ẽ có người nói: "Đạo sĩ Gotama ban hành giớ**i lu**â**t cho các **để** t**ử** ch**ỉ** t**ồ**n t**a**i lâu b**ằ**ng th**ờ**i gian c**ủ**a một cụm khói. Ngày nào Đạo Sư của họ còn sống, ngày **ấ**y h**o** tư huân t**â**p theo gi**ớ**i lu**â**t của Ngài; còn

 $<sup>^{1045}</sup>$  **Vin II 287 đưa ra nhữ**ng quan ni**ệ**m khác c**ủa các trưở**ng lão v**ề định nghĩa thế** nào v**ề** gi**ớ**i ít quan tr**ọ**ng và nh**ỏ** nh**ặ**t. Cf. AN II 348; BD III 41, n. 1 còn đưa thêm ra nhiều tham chiếu khác n**ữ**a.

<sup>&</sup>lt;sup>1046</sup> Sp VI 1296.

<sup>1047</sup> Câu trích d**ẫ**n này và câu trích d**ẫ**n sau l**ấ**y **ở** Mil 144,4.

<sup>&</sup>lt;sup>1048</sup> Thu**â**t ng**ữ** này r**ất thườ**ng g**ặ**p trong t**ạ**ng Lu**ật; đọ**c BD IV, đặc biệt phần Bảng Tra Từ Ngữ.

<sup>&</sup>lt;sup>1049</sup> **Đọc Vin I 305,7 và đặ**c bi**ệ**t là II 83*f*.

bây giờ 1050 đức Bổn Sư của họ đã nhập diệt, họ ngưng huân tập." Nếu [593] đoàn thể Tăng già thấy thích hợp, hãy đừng ban hành giới luật chưa được ban hành, cũng đừng hủy bỏ giới luật đã được ban hành, nhưng hãy hành xử đúng theo giới luật đã được ban hành. Đây là giải pháp duy nhất. Nên Ngài tuyên bố mở một cuộc vận động chính thức" Nhưng đây không phải là cách hiểu câu này. Vì trưởng lão Nāgasena đã nói như vậy, nghĩ rằng, "Hãy để cho những người phê bình không có một cơ hội nào." Trưởng lão, MahāKassapa đã tuyên bố cuộc vận động chính thức ấy, nghĩ rằng: "Ta sẽ không hủy bỏ vi phạm ít quan trọng và nhỏ nhặt." 1052

Nº II 305,7 viết là yato\* (kể từ...), thay vì yadā\* (lúc, bất cứ khi nào).

Vin II 288. *Kammavācā* là tựa đề cho tuyển tập các hình thức diễn đạt tư tưởng cần được noi theo trong việc thi hành phận sự của Tăng đoàn (Tăng sự). Những đoạn trong tạng Luật này tạo nên một trong những hình thức bút pháp của văn chương cổ nhất và trở thành đặc tính ăn sâu trong Vinaya" như Vin I 317, III 174, 176 (PED s. v. *kamma* (4)).

Cho dù các b**ậc trưở**ng lão tại k**ỳ** t**ậ**p kết l**ầ**n thứ nhất **đồ**ng ý không hủy b**ỏ** m**ộ**t giới học nào đã được đức Ph**ật đặ**t ra, họ v**ẫ**n kết án *Ānanda* là phạm l**ỗi làm sai vì đã không hỏi đứ**c Ph**ật có ý gì khi nói đế**n giới ít quan trọng và nhỏ nhặt (Vin II 288).

Maurice Walshe cho rằng đoàn thể Tăng già đã không lạm dụng sự cho phép này chính vì Ānanda đã bỏ qua không hỏi tới thế nào là giới 'nhỏ'. Ở thời đại này, quả là không thích hợp khi bị lôi kéo vào việc tranh luận về đề tài này. Đọc LoDB, chú thích 450, tr. 574.

**4**. Vấn đề hình phạt cao hơn (*brahmadaṇḍa* <sup>1053</sup> hành tội Phạm Đàn) được quyết định trong *Samantapāsādikā* <sup>1054</sup> bởi vì nó được chuyển đạt đến hội nghị tập kết. <sup>1055</sup>

Hình phạt này như là sự "tẩy chay" không giao tiếp nữa. Tỳ khưu nào lỗ mãng, đối với tỳ khưu khác một cách khiếm nhã, tức giận, hà khắc sẽ bị xử phạt theo lối này (Sp III 1522 f.). Không rõ chuyện gì khiến *Channa* chịu hình phạt này; hoặc là (1) liên tục mắng chửi *Sāriputta* và *Moggallāna* cho dù đức Phật cảnh cáo (Dhp-a II 110) hay (2) có ý bênh vực, về phe các ni khi có tranh tụng giữa tỳ khưu và tỳ khưu ni. Cư sĩ cũng chịu chung hình thức xử phạt này ở DN I 96 f.

<sup>1054</sup> Sp VII 1403*f*.

Mia mai thay (nguyên văn của YGA), Channa đã chứng quả Arahatta khi Ānanda cùng với các người ủng hộ từ hội nghị tập kết thứ nhất đến gặp Channa để tuyên bố lệnh phạt, mục đích là không cho phép Channa được nói chuyện với các bậc tỳ khưu đồng tu hoặc là không để họ chỉ giáo (Vin II 291). Câu trích dịch này của YGA hoàn toàn trái ngược với BD 5, Cullavagga XI, tr. 405 tôi trích dịch trọn bộ đoạn văn này để quý vị đọc xem chú thích và lời bình "mia mai thay" của YGA chính xác thế nào:

Rồi tôn giả Ānanda đến gặp tôn giả Channa ở Ghositārāma thuộc Kosambī nói như vầy:

- Tăng đoàn đã áp dụng brahmadaṇḍa (hình phạt cao hơn) vào Tôn giả.
- Nhưng thưa tôn giả Ānanda, hình phạt cao hơn là gi?
- Tôn giả Channa có thể nói bất cứ điều gì mình thích với các tỳ khưu khác, nhưng họ không được phép nói chuyện với ông, không được khuyển khích và cũng không được chỉ giáo ông.

Channa nói: "Thưa tôn giả Ānanda, có phải vì tôi không thể được các tỳ khưu nói chuyện, không thể được khuyến khích và cũng không thể được chỉ giáo nên cuộc đời tôi bị

5. [MC 155] Nghi ngờ: lờ mờ chưa rõ. 1056 Không chắc chắn (phân vân): không có khả năng quyết định, "Sao, Ngài có giác ngộ hay không?" "Đây có phải là lời dạy của Ngài hay không?" và tương tự như thế với đoàn thể Tăng già, với đường đạo (magga) và với phương cách thực hành (paṭipadā). 1057 Trong số các tỳ khưu nghi ngờ có thể khởi lên, tôi nói với Ngài: Này các tỳ khưu, hãy hỏi đi. Ở đây, đó là nghĩa nói ngắn gọn.

Có lẽ các ngươi không hỏi bậc Đạo Sư vì lòng kính trọng: Nếu các ngươi không hỏi vì các ngươi có

tiêu tan?" Nói xong câu này, Channa ngã ra bất tỉnh ngay tại chỗ. Rúng động vì hình phạt này, Channa đâm ra xấu hổ, ghê tởm, sống một mình, viễn ly, tinh cần, nhiệt tâm, quả quyết, trong một thời gian ngắn sau đó, sau khi thực chứng được bằng trí trực chứng của riêng mình ở ngay đây và ngay bây giờ mục đích tối thượng của đời sống Phạm hạnh mà các thanh niên trẻ đã vì nó chính đáng từ bỏ gia đình để sống đời sống không gia đình (xuất gia), Channa đi vào sống an trú trong trí trực chứng ấy và hiểu rằng: "Sanh đã tận... không còn trở lại trạng thái này nữa."

Sau khi chứng quả Arahatta xong, Channa đi gặp Ānanda và nói như vầy: "Xin Tôn giả Ānanda hấy hủy bỏ hình phạt brahmadaṇḍa cho tôi."

Ngài Ānanda trả lời: "Từ lúc tôn giả Channa chứng quả vị giải thoát cuối cùng, ngay từ giây phút đó, hình phạt brahmadaṇḍa đã bị hủy bỏ." Đọc I. B. Horner, BD 5, Cullavagga XI, tr. 405 (Vin II 291).

<sup>1056</sup> Chú gi**ả**i t**ừ đoạ**n này tr**ở đi cũng tìm thấ**y **ở** Mp III 107.

Hai b**ả**n ti**ế**ng Hán (Un 188b5, Mu 399a19) coi c**ả** hai *magga* và *paṭipadā* như là muốn nói đến Bốn Sự Thực Cao C**ả**.

lòng kính tr**ọng Đạo Sư:** 1058 **"Chúng tôi xuấ**t gia 1059 trước sư hiện diên của bâc Đao Sư. Cho đến tứ vật dụng (paccaya) cũng thuộc về bậc Đạo Sư. 1060 Chúng con đã từ lâu không có nghi ngờ gì, nên chúng con **cũng sẽ** không có nghi ng**ờ** hôm nay vào giây phút cu**ố**i cùng này." Này các tỳ khưu, giữa bạn với bạn, hãy hỏi nhau: Ngài chỉ cho thấy: "Nên liên lạc với bất kỳ tỳ khưu <sup>1061</sup> nào là b**ạ**n ha**y đồ**ng hành c**ủ**a mình. R**ồ**i Ta sẽ chuyên với tỳ khưu đó. Tất cả hãy dep tan hết nghi ngờ bằng cách nghe điều Ta nói với người ấy."

6. [MC 155-6] Niềm tin như thế: Con có niềm tin như thể.

Trí biết thực sự: Về việc này, Như Lai không có mỗi niềm tin thôi mà còn là trí biết thực sự, trí ấy là việc nhân biết trưc tiếp, môt trang thái dứt bỏ nghi hoặc.

**Ānanda, trong chúng Tăng**: trong số năm trăm tỳ **khưu đang ngồ**i trong r**a**p này. 1062

Người đứng sau chót (vị tỳ khưu thấp nhất): tỳ khưu đứng cuối cùng theo nghĩa giới hanh. 1063 Đây

<sup>1059</sup> Mp III 108,4 vi**ế**t là *pabbajimha* thay vì *pabbajit' amha.* 

<sup>1062</sup> S**ử**a *sāṇiyā*- thành *sāṇiyaṃ* theo Mp III 108,15. Yo (26b13) ghi là 1,200 tỳ khưu. Mu (399a) không nói đến bao nhiêu vị.

<sup>&</sup>lt;sup>1058</sup> Mp III 108,6 vi**ế**t là *satthari gāravena* thay vì *satthu*gāravena.

<sup>1060</sup> **Nghĩa ở đây có thể** là t**ỳ khưu đượ**c thí ch**ủ** dâng cúng là vì Phật; PED đưa ra chữ "vì" như là nghĩa của santaka.

<sup>&</sup>lt;sup>1061</sup> Mp III 108,9 vi**ế**t là *bhikkhu* thay vì *bhikkhuno*.

Theo Yo (26b12), ở đây muốn nói người tỳ khưu trẻ nhất.

mu**ố**n nói t**ới trưở**ng lão *Ānanda* nên Ngài m**ớ**i nói câu này.<sup>1064</sup>

**7.** [MC 156] Thành tựu bằng tinh tấn: 1065 Các người nên hoàn thành 1066 tất cả các nhiệm vụ 1067 của mình mà không thiếu vắng chánh niệm. Như vậy, 1068 trên chỗ nằm trước khi hoàn toàn tịch diệt, chính Thế Tôn đã tóm lược lại 1069 các lời khuyên dạy trong bốn mươi lăm năm qua bằng một chữ duy nhất: "tinh tấn."

Nh**ận đị**nh này c**ủ**a *Buddhaghosa* dựa theo truy**ề**n th**ố**ng là *Ānanda* v**ẫ**n là vị hữu học trong thời đức Phật còn hiện ti**ề**n. Coi *Ānanda* v**ẫ**n còn là vị hữu học, *Buddhaghosa* chỉ cho th**ấ**y là tất cả các vị còn lại đều đã giác ngộ.

 $<sup>^{1065}</sup>$  Chú gi**ải tương tự như thế đượ**c tìm th**ấ**y **ở** Spk I 223f.

<sup>&</sup>lt;sup>1066</sup> Spk I 223,4 vi**ế**t là *sampādayatha* thay vì *sampadeyatha.* 

<sup>&</sup>lt;sup>1067</sup> Spk I 223,3-4 vi**ế**t là *kattabbakiccāni* thay vì *sabbakiccāni*.

Spk I 223,3-4 thêm: "Như một điền chủ giầu có trên giường hấp hối sẽ giải thích cho các con trai của mình biết giá trị tài sản của mình."

<sup>&</sup>lt;sup>1069</sup> Spk I 223,8 vi**ế**t là *abhāsi* thay vì *adāsi*.

Tinh tấn (appamāda, dịch theo tỳ khưu Nyanaponika) được coi là nền tảng của tất cả sự tăng tiến tâm linh. Trong chú giải, chữ này thường được giải thích như là sự có mặt của tỉnh thức (BDic s. v. appamāda). Theo thuật ngữ tâm lý học, chính sự tỉnh thức này là đóng góp đặc biệt của Phật Giáo vào sự thực hành giải thoát khổ đau cho Ấn Độ (hay cho cả thế giới). Trong thuật ngữ kinh tế, nó được coi như là sự cần kiệm, một giá trị tuyệt đối của vật chất (có thể được dịch là "cần mẫn, tinh tấn" (Gombrich 1988, p. 78).

Câu dịch rất phóng khoáng của Henry Clarke Warren (1854—1899) một học giả Sanskrit và Pali người Hoa Kỳ dịch "appamādena sampādetha" trong Buddhism in Translation [1896] là: "Hãy tinh tấn lên để tự giải thoát". Đọc Buddhism

Đây là lời cuối cùng của Như Lai: Tuy nhiên câu này đã được [594] thêm vào trong lúc kết tập. 1071

6.2. Chú giải về Chuyên Nhập Diệt (Parinibbāna diệt đô)

Sau câu nói v**ừa nêu, để** ch**ỉ** cho th**ấ**y Th**ế Tôn đã** chuẩn bị nhập diệt của mình ra sao trước khi nhập vào, kinh văn nói: Rồi Thế Tôn [nhập] sơ thiền.

8. Trong kinh, Thưa Ngài, có phải Thế Tôn đã diệt độ?: 1072 *Ānanda* hỏi ngài *Anuruddha* câu này khi th**ấ**y Thế Tôn nhập vào trạng thái đình chỉ (nirodha diệt định), 1073 không còn thở vào hay ra nữa.

in Translation, Cambridge University Press xu**ã**t b**á**n 1922, trang 109. Rhys Davids trong Dial II [2005] đã trích dùng câu này ớ trang 173. Th**ä**y Minh Châu [MC 156]: "Hãy tinh t**ấ**n, ch**ớ** có phóng d**ật".** 

 $^{1071}$  Nhi**ề**u b**ả**n ti**ế**ng Hán (Yo 26b21, Mu 399a26) coi câu này là một phần của những lời cuối cùng của đức Phật.

<sup>1072</sup> Theo nhi**ề**u b**ả**n kinh, *Ānanda* h**ỏ**i có ph**ải đứ**c Ph**ật đang diệ**t đô. Nghe *Anuruddha* trả lời "chưa", *Ānanda* nhớ lai là có lần đức Phật nói về diệt độ qua tầng thiền thứ tư. Đọc các thí dụ về lầm lân coi việc nhập vào trạng thái đình chỉ (diệt định) là di**ết đô, đo**c Vism 380, 706. *Anuruddha biết chính* xác kho**ả**nh kh**ắ**c **đứ**c Ph**â**t nh**â**p di**ê**t**. Đo**c DPPN I, tr. 86.

1073 *Nirodha\* (trạng thái đình chỉ)* **là giai đoạ**n t**ố**i h**ậ**u c**ủ**a tám gi**ả**i thoát *(vimokka)* và chín t**ầ**ng an trú (Ray, pp. 369*f*.). Trong việc nhập vào trạng thái này, "bậc thánh vẫn duy trì sự hiện hữu và có thể nói là có một đời sống khác, nhưng hoàn toàn khác với hi**ê**n hữu c**ú**a nhữ**ng ngườ**i phàm t**uc"** (Ray, p. 371). Trong liên quan v**ới đề** m**ụ**c tu**ổ**i th**ọ** c**ủa đứ**c Phật, việc nhập vào trạng thái này, trong đó cái chết không th**ế** x**ả**y ra, có th**ế đã được đứ**c Ph**ât dùng đến đế** kéo dài vô **Không, hiền hữu**: Làm sao vị **ấ**y bi**ết đượ**c?<sup>1074</sup> Họ nói, vị trưởng lão *Anuruddha* đang nhập định cùng với

hạn định thọ mạng của mình. Một mặt, việc nhập vào trạng thái này tượng trưng cho một trạng thái ở giữa đời sống bình thường và mặt khác, *parinirvāṇa\** (diệt độ), là sự biến mất hoàn toàn của các bậc thánh" (Ray, p. 372).

\* Ngài Buddhaghosa gi**ả**i thích ch**ữ** nirod**ha này là "**ni-saddo abhāvam, rodha-saddo ca cārakam dīpeti": chữ 'ni' chỉ sư vắng mặt, và chữ 'rodha' chỉ chốn ngục tù. Sư Thật Cao Cả th**ứ** ba không có t**ấ**t c**ả** các cõi [tái sanh] t**ớ**i và vì th**ế** không có ràng bu**ô**c (rodha) c**ủ**a kh**ổ đau được coi như ngụ**c tù c**ủ**a vòng sanh tử luân hồi, hay khi s**ư đình chỉ đã được đa**t t**ớ**i, không còn ràng bu**ộ**c (rodha) c**ủ**a kh**ố đau được coi như** ng**u**c tù c**ủ**a vòng sanh tử luân h**ồ**i n**ữa. Và đố**i ngh**i**ch v**ớ**i nhà tù đó được gọi là dukkha-nirodha (hết khổ). Đoc Bhikkhu Ñānamoli, POP, Ch. XVI, đ. 18, tr. 501 (Vism. 495). Trong hầu hết các trường hợp, nirodha đồng nghĩa với **nibbāna và parinibbāna; còn về** khía c**a**nh ho**at đô**ng h**ủ**y di**ệ**t ngu**ồ**n g**ố**c tái sanh mà nói, có th**ể** nói ch**ữ** nirodha là cách di**ễn đạt nghĩa mạ**nh m**ẽ**. Vì th**ế, chúng ta thườ**ng g**ặ**p chữ nirodha đi kèm với nibbāna trong câu "sabbe sankhārasamatho... virāgo nirodho nibbānam": sư tich tinh của tất cả các hành vi t**ạ**o nghi**ệ**p, s**ự từ bỏ tất cả các mầm mố**ng tái sanh (**sanh y**), s**ư** t**â**n di**ê**t tham ái, h**ế**t ham mu**ố**n, **đình chỉ**, nibbāna"... Đoc Bhikkhu Bodhi, CDB I tr. 231. Đoc PED. tr. 371.

Spk I 223,19 viết *aññāsi* thay vì *jānāti*. Đoạn sau cũng thế. Spk I 223 còn thêm: "Sau khi thấy Thế Tôn không thở vào thở ra khi Ngài nhập vào cõi diệt thọ tưởng, loài người và chư thiên tất cả đều khóc lên vì ngỡ là đức Bổn Sư đã nhập diệt. Trưởng lão *Ānanda* cũng hỏi trưởng lão *Anuruddha* có phải Ngài đã hoàn toàn nhập diệt (**diệt độ**). Trưởng lão *Anuruddha* trả lời là đức Phật chưa hoàn toàn nhập diệt, nhưng đã nhập vào cõi diệt thọ tưởng." Spk bình giải đoạn không có câu hỏi của *Ānanda;* nhưng luận sư của Spk giả thiết là câu chuyện ấy giống như trong MPS.

đức Bổn Sư và đã đi đến điểm xuất khởi 1075 từ cõi không có nh**â**n th**ức cũng không** ph**ả**i không có nh**â**n thức (**phi tưởng phi phi tưởng**). Rồi trưởng lão bi**ế**t: **"Bây giờ** Th**ế Tôn đã nhâ**p vào tr**ang thái đình chỉ** (nirodha diệt định); và trong trạng thái đình chỉ, 1076 cái ch**ế**t không th**ể** x**ảy ra."** 

9. [MC 157] Rồi Thế Tôn, xuất khỏi diệt thọ tưởng định, nhập vào cõi không có nhận thức cũng không phải không có nhận thức và vân vân. Xuất khỏi tam thiên, Ngài nhập tứ thiền: 1078 Về

<sup>&</sup>lt;sup>1075</sup> đó là điểm ngay trước khi nhập vào trạng thái đình chỉ (RFG).

<sup>1076</sup> S**ử**a anto-nirodho thành anto-nirodhe.

<sup>1077</sup> Cái ch**ế**t không th**ể** x**ẩ**y ra khi hành gi**ả đang ở** trong tr**ạ**ng thái đình chỉ (diệt định) (Vism 707 hay POP, chương XIII đ. 42, tr. 736). Bàn về v**ấn đề** này, **Dhammapāla đưa ra thuậ**t ngữ bhavanga và giải thích là tiến trình chết đòi hỏi phải có *bhavanga* và b**ằ**ng cách **ấ**y ng**ụ** ý r**ằ**ng hành gi**ả** ph**ả**i xu**ấ**t ra khỏi tr**ang thái đình chỉ** mới ch**ết đượ**c bởi vì trong tr**a**ng thái **đình chỉ** này không có *bhavanga (Nānamoli*, p. 831 n.; Griffiths 1986, p.40).

<sup>1078</sup> Po (172c7) có lời tường thuật khác: Đức Phật ngồi thẳng để hành thi**ền, nghĩ đế**n ngu**ồ**n g**ố**c c**ủ**a Dhamma... Ngài nh**â**p vào tr**ạ**ng thái vô ni**ệ**m\* *(apaññatti, phi tưởng)* từ cõi của t**ứ thiên vương và từ cõi đó quay trở la**i thân c**ú**a mình. Quán sư bất tinh của thân, Ngài nhập diệt hoàn toàn (diệt độ). Chỉ vào ngày giác ngộ và vào ngày hoàn toàn nhập diệt c**ủa ngài, Đứ**c Ph**â**t nh**â**p vào m**ức đô** cao nh**ấ**t c**ủ**a chín cõi an trú liên ti**ế**p *(anupubba-vihāras) theo chiều thuận và* chiều nghịch (Mil 176). Ở đây chúng ta tìm thấy nô lực mang tính cách thu**â**t ngữ chuyên môn trong kinh vi**ên đế** di**ê**n tả tr**ạ**ng thái tâm th**ứ**c cu**ổ**i cùng c**ủa Đứ**c Ph**ật trướ**c khi Ngài hoàn toàn nhập diệt. Thật ra trong chúng ta không ai biết rõ vi**ệc gì đã thự**c s**ư** x**ả**y ra; và l**ắ**n ranh gi**ớ**i gi**ữ**a tám t**ầ**ng này

điều này, Thế Tôn nhâp sơ thiền dưa trên hai mươi bốn nền tảng; nhập nhi thiền dưa trên mười ba nền tảng; nhập tam thiền dưa trên mười ba nền tảng; nhập tứ thi**ề**n d**ưa trên mười lăm nề**n t**ảng. Như thế** nào? Ngài nhập sơ thiền dựa trên hai mươi bốn nền tảng này: mười bất tịnh (asubha), 1079 ba mươi hai khía cạnh [của thân thể], 1080 tám dụng cụ (kasiṇa: biến xứ) 1081 tâm từ (mettā), bi (karuṇā), hi (muditā), 1082 thở (ānāpāna), 1083 không gian gi**ớ**i h**ạ**n *(paricchedākāsa)*. 1084 Ngài nh**ậ**p vào cõi thi**ề**n th**ứ hai căn cứ trên mườ**i ba n**ề**n t**ả**ng còn lai, b**ỏ ba mươi hai khía canh và mườ**i b**ấ**t t**i**nh. Ngài

chỉ thuần là phỏng đoán" (Dial II 174, n. 1.) Xin so với S i 158, Ph**ẩ**m Bát Ni**ế**t Bàn, BK**TƯ 1, tr**. 346-7.

<sup>1079</sup> Mười loại bất tịnh là xác chết ở các giai đoạn thối rữa khác nhau. Nhóm bài tập thiền quán này nhằm muc đích diệt trừ ham mu**ố**n nh**u**c d**uc. Đo**c chi ti**ế**t **ở** Vism VI, *Vajirañāna,* pp.

 $<sup>^{1080}</sup>$  Đề mục thi**ề**n quán này trực ti**ế**p nh**ắ**m vào sự ghê t**ở**m thân xác (Vism VIII 44, MN III 90).

Danh sách này bỏ hai dụng cụ cuối cùng của nhóm mười dung cu thông lê: dung cu khoảng không và thức (Dhs 166-264). V**ề** lý do b**ỏ** hai d**u**ng c**u này, đo**c As 186.

 $<sup>^{1082}</sup>$  Tâm t**ừ**, bị và h**ỉ** v**ớ**i bình th**ả**n (**xả**) tạo thành b**ố**n Phạm trú (*Brahma-vihāra*, tứ vô lượng tâm). Chúng được coi là bốn chủ đề thi**ền quán trong Vism, nhưng ở** Dhs 53-**55, như ở** đây, chúng được thấy phối trí với các *jhānas\** (cõi thi**ề**n): ba yếu tố đầu với ba cõi đầu hay cả bốn *jhānas*, và yếu tố cuối cùng với cõi thiền thứ tư hay thứ năm (đọc chi tiết ở *Vajirañāna*, pp. 263-313).

<sup>1083</sup> Quán niệm về hơi thở là một trong những bài tập quan trọng nh**ất để** ch**ứng đat đi**nh và b**ố**n *jhānas* cõi thi**ề**n (Xem chi ti**ế**t **ở** Vism VIII 145*ff.*, MN 118; *Vajirañāna*, pp. 227-58).

Buddhaghosa sửa dụng cụ khoảng không (ākāsa-kasiṇa) thành khoảng không giới hạn (Vajirañāna, p. 71).

nhập vào cõi thiền thứ ba dựa trên cùng mười ba nền tảng đó. Ngài nhập vào cõi thiền thứ tư dựa trên mười lăm nền tảng sau: tám dụng cụ, trạng thái cao quý nhất của bình thản (upekkhā), thở, không gian giới hạn, bốn cõi vô sắc (āruppa). Đây chỉ là phần tóm lược.

Khi nhập vào thành phố niết bàn, Thế Tôn, Thầy Tổ của Giáo Pháp, 1085 trước hết, chứng đạt tất cả các trạng thái nhập định, tính ra là hai mươi bốn 1086 trăm ngàn koṭi, và trải qua 1087 tất cả các lạc phúc trong sự chứng đạt (samāpatti), như người đi ra nước ngoài, 1088 trước tiên ôm chặt lấy 1089 tất cả thân quyến của mình.

Xuất ra khỏi tứ thiên, Thế Tôn nhập diệt hoàn toàn ngay tức thì: ở đây có hai tức thì: nhập thiền (jhāna) tức thì và quán (paccavekkhanā) tức thì. Nhập thiền tức thì (jhāna) được định nghĩa như thế khi hành giả xuất khỏi tứ thiền rồi đi vào hữu phần và nhập diệt hoàn toàn tại chỗ đó ngay tức thì. Mặt khác, quán sát tức thì (paccavekkhanā) được gọi như thế khi hành giả xuất ra khỏi cõi thiền và quán sát các yếu tố của thiền (jhānaṅgā: chi thiền), 1090 rồi đi vào tiềm thức

<sup>1087</sup> Sửa *anuvibhavitvā* thành *anubhavitvā* theo Spk I 224,5.

<sup>&</sup>lt;sup>1085</sup> Sửa *dhamma-sāmi* thành *dhamma-sāmī*.

<sup>&</sup>lt;sup>1086</sup> S**ử**a *visati* thành *visāti.* 

<sup>1088</sup> S**ử**a *videsa-gacchanto* thành *videsaṃ-gacchanto* theo N<sup>e</sup> II 309,9.

<sup>1089</sup> Vi**ế**t là **ālingitvā** thay vì **ālingitiā.** 

Các yếu tố của thiền phân biệt cõi thiền riêng biệt nào đó với các cõi thiền kia và đem lại tiến trình nhập định. Các giai đoạn khác nhau của các cõi thiền có một số các yếu tố khác nhau; cõi sơ thiền có năm (đó là: hướng tâm vào đối tượng (tầm), xoay quanh suy xét đối tượng (tử), hỉ, lạc, định); nhị

(bhavaṅga, hữu phần) và nhập diệt hoàn toàn tại chỗ đó ngay tức thì. Đây là hai cái tức thì. Tuy nhiên, Thế Tôn đã nhập thiền và đã xuất ra khỏi cõi thiền, đã quán sát các yếu tố thiền của mình rồi nhập diệt hoàn toàn với tiềm thức tĩnh mịch,\* với đệ nhất thánh đế. [595] Bất cứ ai sống hết cõi đời, cho dù đó là từ chư Phật, chư Phật Độc Giác và các bậc Thánh Đệ Tử, xuống đến con kiến, con mối, 1091 tất cả đều làm như thế với tiềm thức tĩnh mịch, với đê nhất thánh đế.

\* undeclared = silent.

10. Động đất lớn và vân vân: Như đã được giải thích ở trên. 1092 Các chúng sanh: các sinh vật. Người vô song (đấng tuyệt luân): người không có ai có vai vế tương xứng với mình. Người đã thành tựu quyền lực (bậc đại hùng): người đã thành tựu mười phần quyền lực của trí. [MC 158] Cái gì chịu ảnh hưởng của sanh khởi và diệt tận: Cái gì có bản chất của chúng là khởi lên và diệt đi. Sự tịch tịnh của chúng: nghĩa là sự tịch tịnh của các hành vi tạo tác là niết bàn, cái không được tạo thành 1093 chính là hạnh phúc (an

thiền có ba (hỉ, lạc, định); tam thiền có hai (lạc, định); tứ thiền có hai (định, bình thản); (Bodhi 1993, p. 56; Vism III 21).

Skp I 224,18 vi**ế**t là *kuntha-kipillakaṃ* thay vì *kuttha-kipillikaṃ*. Peter Masefield (UC, p. 732) d**ịch là "chỉ** là con ki**ế**n hay côn trùng nh**ỏ khác". YGA dị**ch theo Norman **ở** GD II, 70\*.

<sup>\*</sup> **Đúng ra là GD II, tr. 80, kệ** 602.

<sup>&</sup>lt;sup>1092</sup> **Đọ**c Sv II 558-60.

<sup>1093</sup> Sửa *asańkhātaṃ* thành *asańkhataṃ. Nibbāna* không được tạo thành vì sự tịch tịnh của các hành vi tạo nghiệp **và như** 

Không còn thở vào lac). hay ra passāsa): 1094 hơi thở vào hay hơi thở ra không còn khởi lên n**ữ**a. **Không còn tham muốn** (aneja): không còn tham muốn bằng sự vắng mặt của tham muốn (eja), **còn đượ**c bi**ết đế**n là khao khát *(tanhā, tham ái).* 

Sau khi đã đat được an lac: sau khi đã đạt được, bởi vì, mu**ố**n nói **đế**n *nibbāna* không có nhiên li**êu dư thừ**a còn sót l**ạ**i *khi tất cả những gì chịu ảnh hưởng của sanh* khởi và di**ế**t t**ân vĩnh viễ**n ng**ừ**ng ngh**ỉ** (thêm câu k**ể** c**ủ**a Sakka, do Vajirā và Francis Story dich ở trang 79 cho rõ Ý).

Khi (yam) Ngài đã sống hết một đời: ai (yo) đã sống hết đời mình. 1095 Câu này được nói ra: "Này hiền hữu, đức Phật, là đức Bổn Sư của tôi, nghĩ rằng 'Ta sẽ đạt an lạc', đã sống hết đời mình khi đề cập đến an lạc (santi) 1096 đó. Người có tâm không lay chuyển 'như

vậy làm vắng lặng các yếu tố mang thuộc tính cá nhân do chúng t**a**o d**ư**ng lên (Harvey, p. 190).

<sup>1094</sup> Chú giải của *Patisambhidā* (trang 320) định nghĩa *asṣāsa* là 'thở vào' và *passāsa* là 'thở ra' trong khi Sp (II 408) và Vism **(p 272) đưa ra định nghĩa ngượ**c l**ạ**i; *assāsa* là th**ở** ra và *passāsa* là th**ơ** vào. Ti**ế**n trình c**ú**a m**ạng căn** *(jīvitindriya)* d**ư**a trên hai n**ề**n t**áng căn bá**n *assāsa* và *passāsa* này. Vào lúc ch**ết, hơi thở** cu**ối cùng là hơi thở ra (Vajirañān**a, pp. 230-33). **Ơ** t**ầ**ng thi**ề**n th**ứ tư, hành giả** không còn l**ệ** thu**ộ**c vào vi**ê**c th**ở** vào th**ở** ra n**ữ**a (SN IV 217: *Phấm Sống Môt* Mình, TƯBK 3, trang 349: hơi thở vào hơi thở ra được đoạn diệt. Bhikkhu Bodhi dịch là thở vào thở ra ngừng l**ại. Đo**c CD II, tr. 1271).

 $<sup>^{1095}</sup>$  Buddhaghosa gi**ả**i thích yam là yo; Ngài gi**ả**i thích r**ằng Đứ**c Phật đi hết quãng đời của mình để nhập diệt.

<sup>1096</sup> *Santi* (an l**ạ**c) là ch**ữ đồng nghĩa vớ**i *nibbāna* (PED).

th**ế'** 1097 bây gi**ờ hơi thở vào hay hơi thở** ra không kh**ở**i lên n**ữ**a; không hi**ệ**n h**ữ**u, không x**ả**y ra n**ữa."** 

Bất động (tâm tính bất động): với tâm không quyến luyến, không bị rút lại, mở rộng trọn vẹn. 1098 Ngài chịu đựng (ajjhavāsayi, nhẫn chịu) niềm đau của mình: Ngài chịu đựng (adhivāsesi) niềm đau của mình; Ngài không để niềm đau của mình chi phối nhưng [ý nghĩ của ngài có thể] quay về bất kỳ hướng nào như hướng về diệt độ chẳng hạn (đọc kệ của Anuruddha ở [MC 158]).

**Giải thoát**: ở đấy giải thoát khởi lên không bị bất cứ cái gì (dhamma) ngăn trở, đạt đến trạng thái không còn khái niệm (apaññatti) như ngọn đèn bị dập tắt.

Vào lúc đó có: Ānanda nói, đề cập tới động đất đã nói ở phần trên: "Đã có động đất khi Thế Tôn nhập diệt hoàn toàn." Vì vụ động đất đó khủng khiếp, và làm cho lông tóc dựng lên vì rùng rợn. Khi người có tất cả phẩm hạnh tuyệt luân (bậc toàn thiện năng): khi người có tất cả cái gì tốt đẹp nhất.

Những ai không phải là người không còn tham ái: những người bình thường, các bậc dự lưu, và trở lại một lần chưa từ bỏ hết khổ đau. Vì thế họ khóc chảy

1098 S**ử**a *suci-kasiņena* thành *suvikasitena* theo Spk I 224,34 và N<sup>e</sup> II 308,8.

<sup>1097</sup> Sửa *tadino* thành *tādino*. Thuật ngữ này được dùng đến để chỉ đức Ph**â**t (PED).

nước mắt, tay duỗi ra; họ khóc lấy tay che mặt. 1099 Tất cả nên được hiểu như trên.

11. [MC 158A] Họ (họ ở đây là chư thiên) phản đối đấy: họ phản đối bằng cách nói rằng "Các ngài không th**ể** t**ư** ch**ủ đượ**c chính mình. Làm sao có th**ể** an **ủ**i người khác được?" Nhưng, thưa Ngài, tôn giả Anuruddha 1100 đang nghĩ đến loại chư thiên nào?": Thưa Ngài, làm sao tôn giả Anuruddha biết có chư thiên? Ho có thể chiu đưng nổi sư nhập diệt của Bậc Đạo Sư không? Rồi, để chỉ cho thấy chư thiên đang làm gì, vi trưởng lão bắt đầu nói, Các bạn hữu à, có. Ý nghĩa của nó được giải thích trong kinh.

[**596**] **12**. [**MC 158B**] **Còn lại suốt đêm ấy**: vì Thế Tôn nh**â**p di**ê**t hoàn toàn lúc sáng s**ớ**m, nên su**ốt đêm** còn lai chỉ là môt phần nhỏ. 1101

Nói về Giáo Pháp: không có cuốc nói chuyên riêng về Giáo Pháp, su**ốt đêm ấ**y h**o** *(ngài Anuruddha và* Ānanda) chỉ nói đến cái chết như là: "Này hiền hữu, trong thế giới này với chư thiên của nó, không ai ngang bằng b**âc Đao Sư, nhưng trướ**c m**ặ**t ngài, vua t**ử** th**ầ**n

 $<sup>^{1099}</sup>$  Trong nhi**ề**u b**ả**n ti**ếng Hán như Fa \mathbf{205c1} đã thuậ**t lại là ngay đến b**â**c Arahant, thí d**u như Kassapa, cũng khóc chả**y **nướ**c m**ắ**t.

<sup>&</sup>lt;sup>1100</sup> Anuruddha là anh em họ với đức Phật. Ngài được xếp vào loai có thiên nhãn bâc nhất (AN I 23). Trong đơt kết tâp lần th**ứ** nh**ất, Ngài đượ**c **ú**y thác gìn gi**ữ** b**ộ** *Anguttara Nikāya\* (Bộ Kinh Tăng Chi)* (Sv l 15). Th**ấ**y *Ananda* còn là vị hữu h**o**c, *Anuruddha* **đã mờ**i *Ānanda* ra kh**ỏi đơt này cho đế**n khi Ānanda trở thành Arahant (Rockhill, p. 151).

<sup>1101</sup> Sửa *culla-kaṇḍānaṃ* thành *culla-kaṇḍaṃ* (RFG). Sv-pṭ II 240,20 c**ắt nghĩa** *culla-kandānam* **là** *cullakaddhānam***.** 

còn không bi**ết ngươ**ng hu**ố**ng h**ồ** là bi**ế**t x**ấ**u h**ổ** v**ớ**i những người thế tục khác." Trong khi nói về đề tài này, trong một thời gian ngắn, mặt trời đã mọc.

Rồi: sau khi thấy mặt trời mọc, vị trưởng lão nói như vầy với trưởng lão [Ānanda]. Chính về việc này: về việc họ nên làm gì khi đã nghe về sự nhập diệt hoàn toàn của Thế Tôn: "Nơi Thế Tôn hoàn toàn nhập diệt, chúng ta nên đặt loại hương hoa... nào chúng ta nên kính vi**ếng nơi Thế** Tôn hoàn toàn nh**ậ**p di**ệ**t? Nên cung cấp loại ghế nào cho Tăng Đoàn? Chúng ta nên làm món ăn, cứng và mềm, nào?"

**6.3**. Chú giải về việc Tôn Kính Xá Lợi của Đức Phật

13. [MC 159] Và tất cả âm nhạc: tất cả các nhạc C**u**. 1102

Các ngươi hãy kêu gọi: Các ngươi hãy triều tập nhau lai b**ằng cách đi quanh đánh trố**ng lên. Và h**o làm như** th**ê**.

Lều: lều làm bằng vải. Họ đang sắp đặt: Ho đang sứa so**a**n.

**14**. [MC **160**] Về phía Nam, về miền Nam: 1103 Ở phía nam của thị trấn, về miền nam.

1103 Người Ấn Độ coi tử thi là bất tịnh. "Các tử thi thường được hủy bỏ ở khu v**ực không có ngườ**i ở, v**ề phía nam (hướ**ng của thần chết)." (Gombrich 1988, p. 123).

<sup>1102</sup> Các bản ti**ế**ng Hán (ví dụ: **Po 173a14) nói mườ**i hai loại nhạc

Bên ngoài, ra đia điểm bên ngoài: sau khi chở báu thân của Ph**â**t ra bên ngoài, **không đi** vào th**i** tr**ấ**n. **Về** phía Nam thị trấn: điều này có nghĩa: sau khi để báu thân của Ngài t**ai nơi như cổ**ng phía **Nam đi vào** Anurādhapura, sau khi đã cung kính và tôn trọng thân Ngài, chúng ta sẽ cho hỏa thiêu thân Ngài tại nơi như Jetavana. 1104 Tám người thuộc gia đình lỗi lạc nhất Malla: 1105 Tám vua của Malla ở lứa tuổi thanh xuân sung sức. **Với đầu gôi rửa**: tắm rửa g**ô**i **đầ**u [**đó** là kh**ắp ngườ**i].

Tôn giả Anuruddha: vi trưởng lão này nổi tiếng nhờ có thiên nhãn. 1106 Vì th**ế**, cho dù có s**ư** hi**ê**n di**ê**n c**ủ**a các b**âc trưởng lão vĩ đai khác, nghĩ "Ngài** Anuruddha sẽ kể rõ ràng cho chúng ta nghe".

<sup>1104</sup> *Anāthapinḍika* đã bỏ ra một số lượng vàng khổng lồ để mua Jetavana và xây m**ộ**t ngôi chùa **ở đây (Vin II 158). Đứ**c Ph**ậ**t đã dùng chỗ này trong mười chín mùa mưa (Dhp-a | 3, Mp | 314, Bv-a 3). Ở đây có lẽ nêu ra địa điểm lông lây để làm tỷ du.

 $^{1105}$  Các b**ả**n khác không nói rõ s**ố lượng ngườ**i. Theo Po (173b25), nh**ữ**ng v**ị khiêng thân đứ**c Ph**ậ**t là *Ananda*, vua c**úa ngườ**i *Malla, Indra* và *Brahmā*. Un (189a20) nói các thanh niên tr**ẻ đượ**c tuy**ế**n ch**on để** khiêng. *Tám người thuôc* gia đình lôi lạc nhất Malla: dịch theo Vajirā and Francis Story, sđd, trang 82 vì rõ nghĩa hơn.

1106 Với thiên nhãn... ngài bi**ết vũ trụ** m**ộ**t ngàn th**ế** gi**ớ**i và t**ấ**t cả sự vận hành của nó (Skp III 229). Chính Ngài coi thiên nhãn là thành qu**ả** cao nh**ấ**t (SN V 294-306, MN I 213). M**ô**t l**ầ**n khi đức Phật nhập hạ ở *Tāvatiṃsa* gi**á**ng d**ạ**y *Abhidhamma, Anuruddha* **đã thông báo cho mọi ngườ**i **ở dưới đấ**t bi**ế**t Ngài đang day ở đó (Dhp-a III 471, Pj II 570).

15. Nhưng, Thưa Ngài, ý định của chư thiên là gì? họ hỏi: "Thưa Ngài, chúng ta biết ý định của chúng ta, còn ý định của chư thiên là gì?" Để kể ý định của

Vì ý định của các người Malla khác nhau tùy theo các **ấ**n bản, ý định của các chư thiên cũng khác nhau. Theo quyển:

- Fa (206b4): người Malla muốn mang quan tài của đức Phật đi quanh thành trì đô thị (thành phố có thành lũy của họ) để dân chúng có dịp tôn kính thân Ngài rồi đem đi thiêu ở phía nam thành phố, nhưng chư thiên muốn mang quan tài quanh thành trì và mang vào trong thành ngang qua cổng phía bắc. Sau khi tỏ lòng tôn kính, người Malla mang quan tài ra cổng phía đông hướng đến đền Makuṭabandhana và thiêu đức Phât ở đó.
- Po (173b15): người Malla muốn ra khỏi thành trì bằng hướng đông. Không có bất đồng gì về phương hướng, chư thiên tự mình muốn chuẩn bị tang lễ. Các ngài được thuyết phục là đứng bên cạnh phía bên phải quan tài.
- Un (189a20): người Malla chọn các thanh niên trẻ mang quan tài đến tự viện mà không đi vào thành phố; chư thiên muốn mang quan tài vào thành phố qua cổng phía đông với các thanh niên trẻ khiêng bên trái và chư thiên khiêng bên phải. Sau khi tỏ lòng tôn kính, họ đi ra bằng cổng tây đi đến đền rồi thiêu ở đấy.
- Yo (27c26): người Malla muốn dành một ngày để lễ bái thân Ngài rồi mang quan tài qua cổng phía đông đến khắp nẻo đường thành phố để dân chúng đảnh lễ. Rồi mang quan tài đến vùng đất cao ngoài thành phố và hỏa thiêu thân Ngài. Còn chư thiên muốn có một tuần để kính bái thân Ngài rồi mang quan tài qua cổng phía đông, rồi mang ra ngoài bằng cổng phía bắc và băng qua con sông để tới đền Makutabandhana.
- Mu (400c11) và Sk (410.46.8): một bô lão Malla đề nghị: phụ nữ cầm cờ và đàn ông mang quan tài qua cổng phía tây đến trung tâm thành trì đô thị và mang ra ngoài bằng cổng phía đông băng qua con sông tới đền Makuṭabandhana. Còn chư thiên không có bất đồng gì về

chư thiên, trưởng lão bắt đầu trước nhất bằng cách nói rång: **Thưa**...

Tự viện (đền) của người Malla được gọi là Makuta-bandhana: đây là tên của thị sảnh hoàng gia **nơi** các vua Malla thay y phục, di**ện lên cho đẹp hơn**. Nó được gọi là tự viện (cetiya) theo nghĩa nó được trang trí. 1108

[**597**] **16.** [**MC 161**] Ngay cả nơi tiếp giáp, đống phế thải, đống bụi: Ở đây nơi tiếp giáp là chô tiếp nối giữa hai căn nhà. Đống phế thải có nghĩa là nơi bài tiết. Đống bui là chỗ phế thải.

Với vũ điệu của chư Thiên và của loài người: Có những vũ điều c**úa chư Thiên ở** trên và c**úa loài ngườ**i ở dưới. Với các b**á**n nh**ạ**c và vân vân **cũng đúng như thể**. Hơn thế nữa, ho hòa điều với nhau, tôn trong và cung kính theo cách loài người giữa các chư thiên và chư thiên gi**ữ**a gu**ầ**n chúng **loài ngườ**i.

phương hướng, chỉ muốn tham dự vào cuộc diễn hành b**ằ**ng cách c**ầ**m hoa.

• Theo bản Tây Tạng, người Malla để phụ nữ mang theo cái giá kê quan tài nhưng các chư thiên để thanh niên gánh (Rockhill, p. 143).

1108 Đây là ngữ nguyên rất lạ, chữ *cetiya* rút ra từ chữ *citra* của Sanskrit Nó được dùng vào dịp lê đăng quang của vua (Sv-pṭ II 241,1). *(Pāli: citta).* Theo Hsüan-tsang (**Huyền Trang**) miêu t**á, Malalasekera đã đưa ra giải thích khác: Đây là nơi ngườ**i Malla **đặt trượ**ng g**ăn kim cương xuố**ng và qu**ỳ** l**ạ**y trên sàn v**ớ**i n**ô**i ni**ề**m kh**ố đau vì sư** nh**â**p di**ê**t hoàn toàn c**ủa đứ**c Phật" (DPPN II 397). Theo Bu-ston, đây là nơi tôn nghiêm **để ngườ**i Malla c**ấ**t gi**ữ đồ** trang s**ức mang trên đầ**u (Obermiller, p.3).

Sau khi mang báu thân của đức Phật qua trung tâm của thành phố: 1109 Khi báu thân của Thế Tôn được mang đi như vậy, Mallikā, 1110 vợ của Bandhula, 1111 vị tướng của Malla, nghe: "Họ đang khiêng báu thân của Thế Tôn" bà mang ra bộ nữ trang vĩ đại đính liền với nhau của mình (mahālatā-pasādhana), tương tự như bộ của Visākhā, 1112 mà bà đã không dùng đến sau cái chết của chồng bà. Nghĩ là "Tôi sẽ tôn kính bậc Đạo Sư bằng món trang sức này," bà đem ra lau rửa bằng

Người Ấn ngày xưa coi việc mang tử thi vào hay đi ngang qua làng mạc của họ là việc làm xúc phạm đến thần thánh (Dial II 182, n.1). Tương tự như thế, thân của *Mahinda* được mang vào thành phố *Anurādhapura* bằng cổng thành phía đông qua trung tâm thành phố rồi lại mang ra ngoài thành phố bằng cổng thành phía nam (Đọc Dīp XV II 102, 103).

Bà được biết đến dưới cái tên Bandhula-Mallikā để phân biệt bà với hoàng hậu Mallikā vợ của Pasenadi, vua của Kosala (DPPN II, tr. 455). Tên của bà cho biết bà là người Malla (DPPN s.v.). Vì đảnh lễ xá lợi của Phật, bà đã được sanh về cõi Ba Mươi Ba (Vv-a 165).

Là con trai của một từ trưởng người *Malla ở Kusinārā*. Sau khi phát giác ra được âm mưu phản bội của bà con thân quyến của mình, những người *Malla*, ông ta đến sống ở *Sāvatthi*, nơi đây ông được vua *Pasenadi* phong chức tướng quân (DPPN s.v.). Sau khi thành công trong vụ tái xử một vụ án, ông được phong làm thẩm phán (SN I 74; KS I 100, n. 30) *khi biết được các quan thẩm phán kia thối nát (đọc Bhikkhu Bodhi, CDB I, chú thích 211, trang 401).* 

Visākhā được coi như là người cư sĩ nữ lý tưởng (AN IV 348). Bà được tuyên dương là người đứng đầu (tối thắng) trong việc giúp đỡ Tăng đoàn. Với năm trăm thợ kim hoàn làm việc ngày đêm, phải mất bốn tháng mới làm xong bộ nữ trang này cho bà Visākhā. Đọc thêm lời tường thuật về việc này ở Dhp-a I 393 ff.

nước hoa và đứng chở ở cửa. 1113 Người ta nói rằng chỉ có ba chỗ có bố nữ trang ấy; là hai dinh thư của hai bà này và **ở** nhà k**ẻ cướ**p *Devadāniya (tuy nhiên ở* DhA.i.412, con gái của Bārāṇasīsetthi được ghi vào thay cho Devadāniya. Đọc chú thích thứ 5, DNNP II, trang 455). Khi thân của Th**ế Tôn đượ**c khiê**ng đế**n c**ủ**a nhà bà, bà nói: "Các vị thân mến, xin hãy đặt thân của Thế Tôn xuống." Bà đặt bô nữ trang này trên thân của Th**ế** Tôn. B**ộ** trang s**ứ**c **ấ**y ph**ủ đắ**p thân ngài t**ừ đầ**u đến gót chân. Tấm thân mầu hoàng kim của Thế Tôn đươc tô điểm với bô nữ trang làm bằng bảy loại ngọc quý chi**ế**u sáng r**ự**c r**ỡ**. Sau khi nhìn th**ấ**y hình **ả**nh này, bà trở nên hoan hỉ và nguyên: "Hỡi Thế Tôn, môt khi con còn phải luân hồi trong vòng sinh tử, nguyên cho con không cần phải có món hàng trang sức nữa, nhưng hãy cho thân c**ủa con như thế** luôn luôn có n**ữ** trang bao b**oc". Rồ**i h**o** nh**ấ**c thân c**ú**a Th**ế** Tôn lên và khiêng qua cổng phía đông của thành phố đến ngôi đền của người *Malla* gọi là *Makuţa-bandhana*. Tại đây, họ đặt báu thân của Thế Tôn xuống.

**6.4**. Chú gi**ả**i v**ề trưở**ng lão *Mahākassapa* 

19. [MC 162A] Từ *Pāvā* đến *Kusinārā*: sau khi đi khất thực khắp thành phố *Pāvā*, ngài *Mahākassapa* đi trên đường lớn, dự định đi đến *Kusinārā*.

Trong khi xá lợi của đức Phật được chư thiên hay loài người tôn kính, bà dùng nước hoa chùi rửa bộ nữ trang này và đánh bóng nó bằng một nùi vải mịn cùng với những món khác như dầu thơm, tràng hoa để tôn kính xá lợi của đức

Ph**ậ**t (Vv-a 165).

Ngài ngồi xuống dưới gốc cây: tai sao không nói là "để ngủ trưa"? Vì ngài không ngồi xuống để ngủ trưa. Vì tất cả tỳ khưu quanh vị trưởng lão này đã thăng tiến xa về hoan hỉ và về công đức của ho. Tuy nhiên, ho m**ệt vì đã đi bộ** bằng chân trần giữa buổi trưa trên mặt đất nóng như đá. Sau khi thấy ho như vây, vi trưởng lão nghĩ rằng "Chư tăng đã mệt, và nơi tới còn xa. Ta sẽ tam nghỉ môt thời gian ngắn và làm diu đi sư khó chiu của mình, r**ồi hãy đi đế**n *Kusinārā* vào bu**ổ**i chi**ề**u tối và gặp vi có mười lực (dasabala)." Ngài đặt tấm y khoác xuống [598] dưới một gốc cây nào đó sau khi từ mặt đường đi xuống và lấy chậu nước dội mát tay chân và **ngồi xuống**. Các t**ỳ khưu chăm sóc** ngài cũng ngồi xuống dưới gốc cây ấy, và ngồi xuống đó hành thi**ề**n với môt chủ đề thi**ề**n quán với sư hiểu bi**ết rõ ràng tườ**ng t**ậ**n, và ca ngợi Tam Bảo. Như vậy, vì Ngài ngồi xuống với muc đích làm diu đi cái nóng, nên nó không được goi là ngủ trưa.

Giơ cao một đóa hoa *Mandārava*\* (Man đà la, Erythrina Fulgens): qiơ lên như cái dù che nắng bằng cách c**ắ**m m**ôt đóa hoa to như cái châ**u l**ớ**n vào m**ô**t thanh cây tình cờ tìm th**ấ**y.

**Ngài có thấy**: Ngài có th**ấy ông ta đang đế**n từ xa. Sau khi thấy ông ấy, Ngài nghĩ, "Có đóa hoa Mandārava trông thấy trong tay một người đạo sĩ lõa thể (ājīvaka). 1114 Hoa này không xuất hiện hàng ngày

<sup>&</sup>lt;sup>1114</sup> Ājīvaka là loai đao sĩ lõa thể, thuộc nhóm *Makkhali Gosāla,* m**ôt trong sáu đạo sĩ cùng thờ**i v**ới đứ**c Ph**â**t. H**o** bị các Ph**â**t tử coi là loai tê hai nhất vì ho không nhìn nhân nghiệp báo bằng cách tin vào thuyết định mênh (Sv I 166). Đoc các tham chiếu

nơi người ta lui tới. Nhưng khi có người nào có năng lưc siêu nhiên thi triển thần thông, thì lo**a**i hoa này có thể xuất hiện. Nó xuất hiện vào những dịp **như lúc** bậc Bồ Tát toàn giác nhập thai vào bung me của Ngài. Nhưng hôm nay không có ai thi triển thần thông cả; hôm nay **đứ**c B**ổn Sư** c**ủ**a tôi không nh**ậ**p vào hay ra khỏi bụng mẹ; hôm nay thầy của tôi không chứng ngô; thầy của tôi không chuyển pháp luân; không thi triển hai thần thông đối nghịch; hôm nay thầy của tôi chưa từ cối chư thiên ha xuống; hôm nay thầy của tôi chưa từ bỏ tho mang. Nhưng chắc chắn là bâc Đao Sư của tôi, đã già rồi, nhất định là phải nhập diệt". Rồi ngài nghĩ. "Ta sẽ hỏi người này" Nghĩ rằng "Nếu ta ngồi hỏi, sẽ bất kính với bậc Đạo Sư", ngài đứng dậy và đi về một bên, và đắp vào mình tấm y mầu mây làm từ những miếng giẻ lượm được từ đống bụi, được vị có mười lực trao tặng, 1115 như Chaddanta, vua của loài voi, mặc vào áo giáp có cẩn nữ trang; ngài để chắp hai tay trên đầu, rạng rỡ với mười ngón tay khép lại, và xuất phát từ lòng kính trọng bậc Đạo Sư của mình, Ngài đối di**ê**n với người đao sĩ khất thực và hỏi: Này

về học thuyết của họ ở Dial I 71 n. Yo (28b28) nhận ra người này là môt *Nigantha*.

Kassapa gấp tấm y ngoài để đức Phật ngồi lên. Thấy sự hài lòng của đức Phật, ngài yêu cầu đức Phật chấp nhận nó và đổi lại, ngài xin tấm y đã được đức Phật đắp. Thỉnh thoảng Kassapa hồi tưởng lại sự việc này với niềm hân hạnh (SN II 221). Theo Spk II 130, đức Phật ban cho ngài vinh hạnh này, biết rằng Kassapa sẽ tổ chức đại hội kết tập sau khi nhập diệt và như vậy giúp cho giáo pháp của đức Phật tồn tại lâu dài.

## Hiền giả, bạn có biết bậc Đạo Sư của chúng tôi không?

Tuy nhiên, ngài hỏi thế có biết hay không về việc nhập diệt của Thế Tôn? 1116 Có người nói "Trí của những người đã tận diệt nhiễm lậu đến từ sự chú ý (āvajjana). Bởi vì ngài không chú ý đến nó, ngài đã hỏi mà không biết." Vị trưởng lão này không ngớt thực hành nhập định (samāpatti), luôn dành hết thời gian của mình trong các hang động, mái hiện, lều rạp... nơi trọ qua ngày đêm. Khi đi vào làng, ngay cả làng thuộc về bộ tộc của mình, ngài nhập vào thiền định ngay trước cửa và xuất thiền để nhận vật thực. 1117 Họ nói, vị trưởng

Không như các bản khác, Mu (399b15) nói rằng Kassapa hỏi dù đã biết rồi. Tuy nhiên quyển này không đưa ra lý do tại sao Ngài lại hỏi như vậy.

<sup>&</sup>lt;sup>1117</sup> Sau b**ả**y ngày xu**ấ**t th**ầ**n nh**ập đị**nh, ngài *Kassapa* **đi đế**n nhà của *Kāḷavilaṅga* và nh**ậ**n th**ức ăn từ ngườ**i v**ợ** của ông này (Ps II 842), *ngài dâng vât thưc này lên đức Ph<b>ât để tăng* thêm ph**ần phướ**c cho hai v**ơ** ch**ồ**ng này. Th**ức ăn còn la**i mà **Kāl**avila**nga đã nhân đượ**c ch**ỉ** v**ừa đủ mô**t mi**ếng. Đứ**c Ph**â**t nói r**ắ**ng vì nh**ờ phước đứ**c này, trong b**ả**y ngày n**ữ**a, Kālavilanga sẽ trở thành phú hô. Kālavilanga kể lai cho vơ nghe. Tình c**ờ** m**ấ**y ngày sau nhà vua th**ấ**y m**ột ngườ**i b**ị đâm** còn s**ố**ng sót **ở** ch**ố** hành quy**ế**t xin nhà vua th**ức ăn và nhà** vua đồng ý sẽ gửi đến cho. Đến tối, trong lúc đang ăn, nhà vua nhớ lại lời hứa, nhưng không tìm ra người có đủ can **đảm để đến nghĩa đi**a. V**ớ**i gi**ải thưở**ng m**ôt ngàn đồ**ng, v**ơ** của Kālavilanga đồng ý đi cải trang thành đàn ông mang th**ức ăn từ dinh vua đến cho ngườ**i này. D**ọc đườ**ng, bà bị yakkha Dīghataphala sống ở cây thốt nốt vùng ngọai ô **Rājagaha chận đườ**ng b**ắt để ăn thị**t. Sau này, khi bi**ết đượ**c bà này là s**ứ** gi**ả** c**ủa vua, yakkha Dīghataphala thả** bà này ra và yêu cầu bà này mang tin là Kālī, con gái của pham thiên

lão này đã làm như thế, nghĩ rằng "Trong kiếp sống cuối cùng của mình ở đây, ta sẽ thực hành hanh từ bi cho người ta. Nếu người ta dâng cúng vật thực, hay tỏ lòng kính trọng bằng dầu thơm, tràng hoa và vân vân, cầu mong hành vi đó mang lại nhiều phước đức cho họ!" Vì thế Ngài đã không biết, vì Ngài không ngừng thực vi**ệ**c hành nh**ập đị**nh. 1118 Nên họ nói r**ằ**ng Ngài hỏi vì như vậy Ngài đã không biết.

[599] Điều này không chấp nhận được. Vì về điều này không **có lý do gì để** ngài không bi**ế**t. Vi**ệ**c nh**ậ**p di**ệ**t của đức Phât được đánh dấu bằng những dấu hiệu như

Sumana, là v**ơ** c**ủa Dīghataphala đã sanh con trai. Đế** cám **ơn, Dīghataphala cho ngườ**i s**ứ** gi**á** này ti**ề**n chôn **ớ** g**ố**c cây. Bà nói tin này cho Sumana bi**ế**t và Sumana cho bà này thêm ti**ền thưở**ng (MA.ii.818)**. Khi người đàn ông ăn thức ăn, và đang lúc** lau mi**ệ**ng, nh**ậ**n ra là bà này gi**á** trang, l**ấ**y tay n**ắ**m **tóc bà này. Nhưng bà đã cao đầ**u, ch**ứ**ng minh cho nhà vua thấy nhiệm vụ của mình đã hoàn thành. Bà này sau đó được tr**á** l**a**i ti**ề**n do yakkha và Sumana t**ăng thướ**ng; khi nhà vua bi**ế**t ra s**ự** gi**ầ**u có c**ủa bà này, bà và ngườ**i ch**ồng đượ**c nâng lên hàng se**tt**hi (phú h**ộ**). **Đọ**c ti**ề**u s**ứ Mahāk**assapa Thera, DPPN II chú thích 31, tr. 482, và **Dīghataphala** DPPN II tr. 1081.

 $^{1118}$  Đức Phật coi ngài *MahāKassapa* ngang hàng với mình ở chỗ chứng nhập cõi thiền (jhānas) và an trú trong đó (SN II 210: Đọc Minh Châu, Tương Ưng 2 [1993], Phẩm Thiền và Thắng Trí, trang 363-**369); đọc Bhikkhu Bodhi, Jhān**as and Direct Knowledges, CDB. I, tr. 671-674). Theo B**å**c tông, Ngài không ch**ết nhưng an trú trong núi, có** *samādhi* **b**ao b**ọ**c, ch**ờ** ngài *Mettaya* (**Di Lặc**) thị hiện, một vị Phật kế tiếp (Ray, pp. 108*f*.).

động đất của hệ thống mười ngàn thế giới. 1119 Nhưng trong số các chư tăng săn sóc cho vi trưởng lão này có nhiều vị trước đây đã nhìn thấy Thế Tôn, nhưng có nhi**ề**u v**i chưa nhìn thấ**y Th**ế** Tôn. Trong s**ố đó, nhữ**ng vị đã nhìn thấy Thế Tôn đã ao ước đi gặp Thế Tôn, những vi chưa nhìn thấy Thế Tôn cũng ao ước như thế. Nếu những vị chưa nhìn thấy Thế Tôn đi với niềm ao ước phi thường đi gặp Thế Tôn, và hỏi "Thế Tôn hiện ở đâu?", nếu ho nghe tin Ngài đã nhập diệt, ho sẽ không thể tư chủ được. Ho sẽ từ bỏ y bát, chỉ mặc một miếng v**ải hay nhàu nát bù xù, tay đấ**m m**a**nh vào ng**ư**c, và lớn tiếng khóc. Rồi người ta sẽ chê trách tôi, nói rằng "Các tỳ khưu này, những người đến thọ học với Mahākassapa, đắp tấm y làm bằng vải rách lượm được từ đống bui, 1120 họ khóc lóc như đàn bà. Họ sẽ an ủi chúng ta như thế nào? Nhưng ở đây là chỗ hoang vắng. Dù sao cũng chẳng có lỗi gì khi khóc lóc như vây. Nếu ho được báo trước, niềm đau của ho sẽ giảm bốt đi. 1121 Qua cách vừa nói đó, để cho các tỳ khưu có thể tỉnh lai, ngài hỏi, dù ngài đã biết.

Chính vì cu**ộc động đấ**t này, *Kassapa* **đang ở** tại r**ừ**ng tre thu**ộ**c *Rājagaha* nhận ra vi**ệ**c nhập ni**ế**t bàn c**ủa đứ**c Phật (Mu 399b15).

Các t**ỳ khưu củ**a ngài *Kassapa* luôn luôn m**ặ**c nh**ữ**ng mi**ế**ng gi**ể** rách này (RFG).

Doạn kinh chúng tôi có không chỉ rõ ý tưởng của ngài Kassapa bắt đầu từ khi nào. Sự tu chỉnh nhất định là do tự ý. Ví dụ, đoạn này sẽ chấp nhận được, ví dụ, để sửa lại trang 599, dòng 3 bằng cách đổi Therassa pana thành Thero pana mama. Bản của chúng tôi sẽ theo đó dịch là 'Nhưng vị trưởng lão đã nghĩ rằng trong số các vị tỳ khưu săn sóc cho Ngài..." (RFG)

Đạo sĩ Gotama đã nhập diệt cách nay bảy ngày: Tính đến nay, đạo sĩ Gotama đã nhập diệt cách đây bảy ngày. 1122

Từ chỗ ấy, tôi có: từ nơi đạo sĩ Gotama đã nhập diệt.

**20**. [MC 162B] Người đi xuất gia lúc lớn tuổi tên là *Subhadda:* 1123 *Subhadda* là tên của vị này. Vì đi tư vào lúc tuổi đã lớn, nên vị này được gọi là "xuất gia khi lớn tuổi." Tuy nhiên, tai sao vi ấy nói vây? Bởi vì

1122 Thứ tư chữ thay đổi.

Vị này là sa di khi đức Phật viếng thăm *Ātumā*, và đã có hai người con trai trước khi gia nhập Tăng đoàn (DPPN s.v.).

• Po 173c25: vị tỳ khưu được nói ở đây là vô danh.

Thuật ngữ *vuḍḍhapabbajita* ngụ ý khinh thường, thậm chí còn chỉ trích nữa (BD IV 345, n 3). Ở AN III 78, có liệt kê hai danh sách những điều khó đạt được khi xuất gia vào tuổi già. Đó là:

<sup>•</sup> Năm điều khó tìm thứ nhất ở người xuất gia lúc lớn tuổi là: người sắc bén; có cử chỉ thích hợp; học rộng; thuyết pháp và rành về luật.

<sup>•</sup> Năm điều khó tìm thứ hai ở người xuất gia lúc lớn tuổi là: dễ sửa đổi; nhớ bền bỉ được những gì đã học; tôn kính tiếp nhận lời giáo huấn; thuyết pháp và rành về luật. Dịch theo Bhikkhu Bodhi, "Gone Forth At Old Age (1) & (2)" The NDB, tr. 692. Đọc T. T. Minh Châu, "Khó Tìm Được (1) và (2)", BKTC 2, tr. 432-3.

<sup>&</sup>lt;sup>1125</sup> Trong m**ộ**t s**ố** b**ả**n:

Un 189b24: nói là xuất thân cùng giòng họ Sakya với đức Phật.

<sup>•</sup> Fa 206c19: một nhóm các tỳ khưu nói lời tệ hại này. Rhys Davids giả định là MPS và tạng luật đưa chuyện xảy ra không thể biện minh được này vào bản văn của mình để tạo ra nền tảng vững chắc cho đại hội kết tập bởi vì theo các bản MPS tiếng Hán có cả hai câu chuyện Subhadda và lời

vị này thù nghịch với đức Phật. Theo sự truyền đạt Khandhaka, 1126 trong câu chuyện Ātumā, 1127 hình như Subhadda nguyên là thợ hớt tóc 1128 và xuất gia lúc tuổi đã lớn. Khi Thế Tôn rời Kusinārā với một ngàn hai trăm năm mươi tỳ khưu cùng đến Ātumā, ông ta nghe là "Thế Tôn sắp tới." Nghĩ rằng "Khi Thế Tôn đến, ta sẽ tặng ngài món cháo gạo nấu sữa (yāgu)," 1129 ông ta nói với hai con trai của mình đang ở giai đoạn sa di: "Các con à, 1130 họ nói Thế Tôn sắp tới Ātumā với một đoàn thể vĩ đại của chư tăng, một ngàn hai trăm năm mươi người. Các con à, mau đi lấy dụng cụ hớt tóc, đi từ nhà này sang nhà khác với một ống dùng [để giữ dầu] và một túi, 1131 lấy muối, dầu, gạo, và [600] thức

tường thuật của hội nghị, khi *Kassapa* có các bản văn kết tập lại, ngài không đề cập gì đến chuyện *Subhadda* gì cả.

<sup>&</sup>lt;sup>1126</sup> Vin I 249*ff*.

Đây là thị trấn nằm giữa Kusinārā và Sāvatthi (DPPN s.v.).
Đọc DN II 130 ff. đoạn đức Phật nói với Pukkusa về trạng thái nhập định phi thường của Ngài trong bhusāgāra \* (nhà đập lúa) ở Ātumā.

<sup>&</sup>lt;sup>1128</sup> Ngh**ề** h**ớt tóc đượ**c x**ế**p vào h**ạ**ng th**ấ**p **ở** Vin IV 6.

Dức Phật ca ngợi lợi ích của món yāgu\* (cháo) ở AN III 250. Đọc HT. Minh Châu, "Cháo", BKTC 2, trang 712. Ở trang 821-2 quyển NDB, Bhikkhu Bodhi cũng dịch là cháo (rice porridge). Món yāgu lỏng hơn cháo này là món nấu ngũ cốc như lúa mạch... với sữa hay nước để người bệnh uống [PED].

Bản của chúng tôi trích ra từ Vin I 249 vi**ế**t là *tāta* thay vì *tātā*. Đọc chú giải về chữ này ở BD IV 345, n.4.

CSS và Vin I 249 vi**ế**t là *nāļiyāvāpakena*, v**ớ**i *nāļi* **có nghĩa các phương thức cúng dườ**ng. Sp I 103 gi**ả**i thích *āvāpaka* như là bất c**ứ** món gì h**o** dâng cúng.

**ăn cứ**ng. 1132 Khi Th**ế Tôn đế**n, ta s**ẽ** dâng t**ặ**ng Ngài món cháo sữa này." Họ đã làm thế. Khi họ thấy hai cậu con trai tr**ė**, gi**o**ng nói ng**o**t ngào, 1133 nhanh nh**e**n 1134 t**ấ**t cả mọi người thuê hai trẻ này, dù chúng có muốn hay không, và khi công vi**ệ**c<sup>1135</sup> làm xong, h**o** h**ỏ**i chúng "Các con muốn nhân thù lao qì?"

Hai câu này trả lời "Chúng tôi không cần gì ngoài viêc cha chúng tôi mu**ố**n t**ặ**ng Th**ế Tôn món cơm sữ**a khi Ngài đến." Nghe điều này, người ta, không tính toán gì, đã cho chúng bất cứ cái gì chúng có thể mang được và gửi bằng những phương tiên khác những món chúng không th**ế mang đượ**c. R**ồ**i Th**ế Tôn đế**n *Ātumā* và đi vào căn nhà đập lúa, 1136 Subhadda đi vào cổng làng buổi chiều tối và nói với người ta: "Này các cư sĩ, tôi không cần cái gì khác; dầu ăn và vân vân các con trai tôi đã mang đến thực sự đủ cho cả đoàn thể Tăng già. Chỉ cho tôi công trình từ đôi tay của quý vị." "Chúng tôi sẽ làm như thế". Nói từng người lấy cái gì, Subhadda khiến cho mọi người mang tất cả những gì cần thiết và

<sup>1134</sup> Sp 1103 gi**ả**i thích ch**ữ** *paṭibhāneyyaka* như là có *paṭibhāna* trong ngh**ề** nghi**ệ**p riêng c**ủa mình. Đọ**c thêm bình lu**ậ**n **ở** BD IV 344, n. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>1132</sup> M**ôt lý do khác để ngườ**i h**ớt tóc này mang đồ** ngh**ề** c**ủ**a mình được nêu ra ở Bigandet II 84. "Ông ta đưa cho mỗi người một cái kéo, và muốn họ đi qua từng đường phố của làng và cao tóc của tất cả trẻ em ho nghĩ có thế gặp, như là môt bằng chứng về sư tham dư vào đời sống tôn giáo của ho."

<sup>&</sup>lt;sup>1133</sup> **Đo**c *mañjuke* **ở** BD IV 344, n.5.

<sup>&</sup>lt;sup>1135</sup> Có l**ẽ** là c**ạo đầu, nhưng những ngườ**i h**ớt tóc cũng làm nghề** đấm bóp. Họ không cắt tóc. (RFG)

<sup>&</sup>lt;sup>1136</sup> Đọc BD IV 346, n.1 về nguồn tham khảo chữ *bhusāgāra*.

làm nhiều bếp lò trong tu viện, 1137 tự mặc y lót đen và một miếng khác làm y ngoài, suốt đêm khiến mọi người đi loanh quanh, nói họ việc gì cần làm. Subhadda dùng một trăm ngàn đồng, nấu món cơm nhão (bhojjayāgu) và một tô mật ong (madhu-golaka). Món cơm nhão là món phải nhai rồi mới uống. Trong món này, người ta bỏ vào đủ thứ như bơ lỏng, mật ong, đường, cá, th**it hay nướ**c t**ừ** trái cây hay t**ừ** bông hoa. 1138 Cho những ai muốn làm lễ cử hành, món này cũng đủ thơm để xức trên đầu.

Rồi sáng sớm, Thế Tôn ch**ă**m sóc cơ thể xong 1139 và đi đến thành phố để khất thực cùng với đoàn thể Tăng già. Ho thông báo cho Subhadda biết: "Thế Tôn đã đi vào làng để khất thưc. Các ngươi đã nấu món cháo sữa cho ai?" Subhadda, măc bô y mầu đen đó, tay cầm mu**ỗ**ng và môi, chân ph**ả**i qùy xu**ống như** *Brahmā* 1140

 $<sup>^{1137}</sup>$  Các t $\grave{\mathbf{y}}$  kheo vào bu $\emph{\emph{oi}}$  đầu không được ăn những món nấu trong tu viên (Vin I 211). Tuy nhiên, về sau điều luật này đã được sửa đối.

<sup>&</sup>lt;sup>1138</sup> N**ế**u m**ộ**t t**ỳ khưu không đau yế**u tự mình h**ỏi và ăn món cao** lương mỹ vi như sữa đông, bơ, dầu mè, mât ong hay mât mía, cá hay th**ị**t, v**ị ấ**y ph**ạ**m l**ỗ**i *pācittiya* (Vin IV 88). Món *yāgu* thông thường nấu rất nhiều nước với một nắm gạo hay muối. Món này cũng được nấu với sữa chua, sữa đông, trái cây, hay rau, đôi khi thêm cá hay thit." (Steven, p. 27).

<sup>1139</sup> đó là làm những việc cần thiết như rửa mặt...

<sup>&</sup>lt;sup>1140</sup> **Khi đứ**c Ph**ậ**t ng**ầ**n ng**ừ** không mu**ố**n gi**ả**ng giáo pháp, *Brahmā, tên là Sahampati,* sau khi đặt môt vat vải (đặp thượng y) lên một bên vai xong, sau khi quỳ gối phải xu**ống đấ**t xong, sau khi ch**ắp tay đưa lên đả**nh l**ễ đứ**c Ph**â**t xong, đã thỉnh cầu đức Phật giảng dạy giáo pháp (Vin I 5, SN I 137). *Đoc TT Minh Châu, Tương Ưng Pha*m Thiên, TUBK 1, tr. 303.

và đảnh lễ Ngài, nói rằng "Thưa Ngài, cầu mong Thế Tôn thọ nhận món cháo của con." Rồi theo cách đã truyền đạt trong Khandhaka <sup>1141</sup> nói là chư Phật hỏi về những điều dù họ đã biết những điều đó, <sup>1142</sup> Thế Tôn hỏi Subhadda, và sau khi Ngài nghe câu trả lời, Ngài quở trách <sup>1143</sup> Subhadda, người đã xuất gia ở tuổi đã lớn, và đặt ra hai luật trong phần [Vinaya] đó: <sup>1144</sup> điều luật là không được nhận cái gì không đúng phép, và điều luật là không cho mang dụng cụ hớt tóc đi khắp

Đức Phật biết khi nào đúng lúc để hỏi; họ hỏi về cái gì thuộc mục đích để nhắm tới; họ hỏi hai vấn đề: trước hết chúng ta sẽ thuyết pháp? hai là chúng ta nên đặt ra luật lệ để huấn luyện đệ tử? Đức Phật hỏi Subhadda "Món cháo sữa này ở đâu đấy, này tỳ khưu?" (Vin I 249f.).

<sup>&</sup>lt;sup>1142</sup> **Như ở** Vin I 59, 158, III 6, ...; cf. BD I 12.

Dức Phật quở trách Subhadda bằng cách nói rằng: "Làm sao ông, kẻ ngu ngơ kia, người đã xuất gia, lại khiến người khác làm những điều không cho phép?" (Vin I 250). Tôi (YGA) không biết chắc Subhadda đã làm điều gì sai trong cách cư xử của mình. Lời tường thuật về sự sửa soạn dâng cúng vật thực hình như không ăn khớp với việc Đức Phật đặt ra hai điều luật này. Theo Bigandet II 84, Subhadda đã làm hai điều hóa ra sai trái: (1) Subhadda khiến hai đứa con trai của mình cạo hết tóc của tất cả đám trẻ trong làng để làm cho chúng trông như chú tiểu; (2) Subhadda hỏi người khác mang lại nhiều món dâng cúng các loại và cố gắng tạo tiếng thơm cho mình nhưng không tốn đồng nào. Của người phúc tal

Vi ph**ạm hai điề**u này d**ẫn đế**n l**ỗ**i làm sai trái (Vin I 250). B**ấ**t c**ứ** ai s**ẽ** ph**ạ**m l**ỗ**i làm sai trái n**ế**u:

<sup>•</sup> khi**ến ngườ**i khác nh**ậ**n món gì không cho phép,

mang dung cu cắt tóc.

nơi. 1145 Thế Tôn tiếp tục đi hành khất, nói rằng: "Này các tỳ khưu, các người đã trải qua biết bao nhiều kiếp tìm kiếm thức ăn, nhưng vật thực này đã được tạo nên bằng hành vi sai trái là không đúng phép cho các người. Nếu các người ăn nó vào, các người sẽ sanh vào địa ngục trong nhiều ngàn kiếp. Hãy đi đi, đừng nhận nó." Không có một vị tỳ khưu nào nhận bất cứ cái gì.

Subhadda trở nên buồn bã, nghĩ rằng: "Người đàn ông đi du hành này tư cho là mình biết tất cả. Nếu ông ta không mu**ố**n nh**ậ**n nó, ông ta nên phái m**ộ**t s**ứ** gi**ả đế**n báo cho ta bi**ế**t. V**â**t th**ưc đã nấ**u này ch**ỉ** gi**ữ đươ**c nhiều lắm bảy ngày, nhưng ở đây ta lại có thực phẩm cung ứng cho cả đời. Ông ta đã làm hỏng hết cả. Người đàn ông này không có ao ước cho ta hanh phúc." Suy nghĩ theo cách đó, ông ta bắt đầu có ác cảm với Th**ế Tôn, nhưng không thể** nói l**ời nào đế**n b**â**c có mười lực này khi người còn tại thế. Họ nói, Subhadda nghĩ rằng "Người đàn ông νĩ (Mahāpurisa) này xuất gia từ một gia đình thượng lưu. 1146 Nếu ta nói điều gì, ông ấy sẽ hăm doa ta. " Hôm nay, khi nghe tin "Thế Tôn đã nhập diệt", chính người đàn ông này đã vui thích như thể lấy lai được hơi thở của mình.

d'nơi khác, đức Phật cho phép các tỳ khưu mang tất cả dụng cụ hớt tóc (Vin II 134). Đoạn Luật (Vin i 250) ngài Buddhaghosa tóm tắt chấm dứt ở đây. Đoạn sau là do Buddhaghosa sáng tạo ra.

<sup>&</sup>lt;sup>1146</sup> Ông ta nêu s**ự tương phả**n gi**ữ**a giai c**ấ**p xã h**ộ**i th**ấ**p c**ủ**a mình v**ớ**i dòng dõi hoàng gia quý t**ộ**c c**ủa đứ**c Ph**ậ**t.

Khi nghe điều đó, vi trưởng lão cảm thấy như thể có cú đấm vào tim, như sấm sét từ bầu trời khô đánh vào đầu mình. Lo lắng về Giáo Pháp: "Thế Tôn chỉ mới nhập diệt cách đây bảy ngày, và báu thân mầu hoàng kim vẫn còn tồn tại. Trong Giáo Pháp Thế Tôn đã thiết lâp bằng nỗ lưc, có một cái gai đã sớm trở thành một khuy**ết điể**m x**ấ**u ác. 1147 **Người đàn ông** x**ấ**u **ác đó thự**c sư có khả năng làm gia tăng và thu nhân được thêm các ác đảng khác 1148 gi**ống như hắn đồ**ng hành và có thể khiến cho Giáo Pháp biến mất." Nhưng vi trưởng lão nghĩ "Nhưng nếu Ta đây tai chỗ này làm cho kẻ xấu xa kia mặc y rách vụn này và rải tro lên người hắn, và truc xuất lão này, người ta sẽ đàm tiếu: "Ngay trong lúc còn báu thân Ngài, đệ tử của Ngài đang cãi cọ nhau. Ta hãy kiên nh**ấ**n, vì Giáo Pháp do Th**ế Tôn đã** day như chùm hoa chưa buôc lai với nhau. Khi những đóa hoa bị gió thổi đi rải rác khắp nơi, nên vì ảnh hưởng của những kẻ như vậy, khi thời gian trôi qua, môt hay hai điều luật sẽ bị mất khỏi tạng Luật. Môt hay hai v**ấn đề** s**ẽ** m**ấ**t trong t**ạ**ng Kinh; m**ộ**t hay hai s**ự** khác bi**ệ**t gi**ữa các giai đoạ**n s**ẽ** bị m**ấ**t trong Abhidhamma, 1149 röi vào lúc thích hợp, khi gốc rễ 1150 bị

<sup>1147</sup> Câu văn có lẽ bị lỗi vì sửa không đúng; "Cái gai đã mọc lên" *(kantako uppanno)* là thành ng**ữ bình thườ**ng. Có th**ể** *mahantam pāpakasatam* là l**ờ**i gi**ải thích lúc ban đầ**u. Theo PED, danh t**ừ** *kasata* là danh t**ừ** nam tính, nên *kasatam* nên **là đố**i t**ừ nhưng vì nó hiệ**n hữu trong câu không có c**ấ**u trúc (RFG).

Ph**ât, đo**c Lamotte 1988, pp. 191-202.

<sup>1148</sup> Sửa *añño* thành *aññe;* b**ỏ** d**ấ**u ph**ẩ**y sau chữ *vaḍḍhamāno*. 1149 Về bình luân chi tiết về sự biến mất của lời dạy của đức

<sup>&</sup>lt;sup>1150</sup> Ch**ữ này đề** c**ập đến kinh văn "gố**c r**ễ", căn bả**n (RFG).

phá hủy, chúng ta sẽ trở thành như những con qủy. 1151 Vì thế Ta phải có Kinh và Luật được đọc tụng lại. Khi làm xong việc này, Kinh và Luật này sẽ trở nên bất động như những đóa hoa cột vào nhau bằng sợi dây bên bỉ. Chính vì lý do này nên [602] Thế Tôn phải đi bộ ba dặm để gặp ta: 1152 cho ta thọ giáo xuất gia bằng ba bài pháp dài; 1153 đổi cho ta bộ y Ngài đang đắp; 1154

Tỷ dụ này chỉ có nghĩa là một tỳ khưu sẽ sống cuộc đời bần tiện như con quỷ. Sv-pṭ II 242 đưa ra hai lời giải thích (1) Khi con quỷ sống ở cây, khi các nhánh cây gãy đổ, nó sống nhờ bọng cây; khi bọng cây mất, nó sống nhờ rễ; khi rễ mất đi, nó không còn có cái gì đệ phụ thuộc vào, nên các tỳ khưu cũng như con quỷ ấy. (2) hẳn cắt một phần ở gốc rễ và cứ thể rồi đưa cho con nó. Một khi con hắn còn giữ miếng ấy, hẳn sống không ai biết đến. Nhưng khi miếng này bị mất đi, hẳn phải lộ diện ra trước loài người.

Khi Kassapa và vợ từ bỏ cõi thế tục bằng cách chọn hai ngã rẽ khác nhau ở ngã ba đường, quả đất chấn động. Đức Phật đang ngồi ở Gandhakuṭi thuộc Veluvana nhận biết được ý nghĩa của chấn động này, và đã đi bộ ba gāvutas để gặp đệ tử tương lai của mình. Hành trình này thường được đề cập đến (ví dụ Ps I 347, 357; Ja 469). Loại hành trình này do đức Phật thực hiện được gọi là turita-cārika; nó là cuộc hành trình dài được đức Phật hoàn tất trong một thời gian ngắn vì lợi ích của một số người nhất định nào đó (Sv I 240-43; DPPN II 301).

Lần đầu tiên gặp đức Phật, người đã chờ Kassapa, Kassapa đã nhận ra ngay đức Phật là đức Bổn Sư của mình. Khi Kassapa quỳ xuống đảnh lễ trước đức Phật, đức Phật nhận Kassapa làm đệ tử và khuyên ba điều cần phải tu tập nói ở SN II 220. Đọc HT. Minh Châu, Tương Ưng Kassapa, BKTƯ 2, tr. 379-380.

Vi**ệc trao đổ**i y v**ớ**i *Kassapa* có thể **coi như là vinh dự đặ**c bi**ệ**t dành cho *Kassapa,* **không có đệ** t**ử nào khác có đượ**c vinh h**ạ**nh này. Qua s**ự trao đổi này, đứ**c Ph**ậ**t có thể có ý

nói về đạo lộ bằng tỷ dụ mặt trăng, bằng cách vẫy tay trong không trung, và khi**ế**n cho ta th**ư**c ch**ứ**ng chân lý; <sup>1155</sup> **đã cho châu báu củ**a toàn th**ể** giáo pháp ba l**ầ**n. <sup>1156</sup> Các tỳ khưu như ta lúc còn sống, sẽ không để cho kẻ ác này thành tựu trong giáo pháp của chúng ta. Ta sẽ cho Giáo Pháp và Luật đọc tụng lại trước khi cái không phải là Chánh Pháp tỏa sáng và Chánh Pháp bị ngăn lai, trước khi cái không phải là Luât tỏa sáng và Luât bi ngăn lại, trước khi những kẻ nói những gì không phải là Chánh Pháp m**a**nh lên và nh**ữ**ng ai nói Chánh Pháp tr**ở** nên y**ếu đi, trướ**c khi những k**ẻ** nói những gì không phải là Luât manh lên và những ai nói Luât trở nên yếu đi. Rồi các tỳ khưu, mỗi vi nhớ những gì có khả n**ăng**<sup>1157</sup> nh**ớ** l**ạ**i, s**ẽ** nói ra nh**ững gì đích thự**c, chính đáng và cái gì không đích thực, không chính đáng. Rồi kẻ ác kia sẽ chiu khiển trách và không thể ng**ẩng đầ**u lên n**ữ**a. Chánh Pháp s**ẽ** ph**ồn vinh tươi thắ**m **và đươ**c ưa chuộng." Giữ trong lòng không nói cho bất kỳ ai biết về ý nghĩ này của mình, Ngài an ủi chư tăng. 1158

định khuyến khích *Kassapa* hành trì thêm các khổ hạnh khác. Tuy nhiên, rất có thể "việc trao đổi này của đức Phật là hành động hoàn toàn có tính cách tự nhiên để đáp lại thỉnh cầu trao đổi y của *Kassapa*" (Hecker, pp.12).

Sv-pt 242,12 và N<sup>e</sup> II 315,24 vi**ế**t *maṃ kāyasakkhiṃ katvā* thay cho *maṃ ñevā sakkhiṃ katvā. Kāya-sakkhi* là người thực ch**ứ**ng chân lý cu**ố**i cùng b**ằ**ng thân (**bậc thân chứng**) (PED).

Sv-pṛ 242,15 đề cập đến kinh Kassapasutta, nhưng trong đoạn này không nói tới phẩm này.

PED nói pahonaka có nghĩa là "đầy đủ", "đủ"; ở đây nó có nghĩa là "có khả năng" (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>1158</sup> So v**ớ**i Vin II 285, Sp 16.

Vì thế kinh nói, **Rồi tôn giả Mahākassapa... điều đó** không thể được.

21. [MC 163] Một giàn thiêu: một giàn gỗ đàn hương rộng bằng một trăm hai mươi cánh tay. Chúng tôi sẽ châm đốt: Chúng tôi sẽ làm cho bắt lửa. Họ không thể châm cháy: Họ không thể làm nó bắt lửa cho dù tám, mười sáu hay ba mươi hai người cùng nhau lấy hai ngọn đuốc, quạt bằng lá thốt nốt và thổi bằng ống bễ để châm cho cháy. 1159

Ý định của chư thiên: Ó đây, họ nói, chư thiên là những vị quan tâm săn sóc vị trưởng lão này. 1160 Tám mươi ngàn gia đình là những người chăm sóc cho tám mươi đệ tử lớn, 1161 sau khi đã tin tưởng vào những vị đệ tử lớn này, đã được sanh vào cõi phạm thiên. Như vậy chư thiên được sanh vào phạm thiên nhờ tin tưởng vào vị trưởng lão này, 1162 khi không thấy ngài trong

Theo Mvu I, p. 65, bốn người *Malla* mang những khúc củi lớn đang cháy, đã quạt cháy thành lửa ngọn, đến giàn thiêu. "Những khúc củi lớn đang cháy được những người chiến sĩ đánh xe ngựa khỏe mạnh và đầy sinh lực đến giàn thiêu, nhưng lửa ngọn trên những khúc củi lớn đang cháy tắt ngấm ngay như thể đã bị nước làm ướt sũng" (Jones I, p. 54). Ở Un (189b8), một quan chức *Kusinārā* cố gắng nhóm lửa ba lần nhưng tốn công vô ích.

Vì lòng đại bi của vị trưởng lão này sẽ tạo phước cho những ai đang cúng dường, ngay đến Sakka và chư thiên khác tranh nhau dâng cúng vật thực đến ngài Kassapa (Ud III 7, Ps II 812, Dhp-a I 423 f.).

<sup>1161</sup> Th-a III 205-06 li**ệ**t kê ra danh sách các vị **đệ** t**ử** này.

Đức Ph**ật hay đưa vị trưởng lão này ra làm gương về** kh**ả năng thu phụ**c c**ác gia đình bằ**ng l**ờ**i gi**ả**ng pháp của vị này (SN II 197*ff.*). V**ị trưởng lão này quan tâm đến ngườ**i nghèo

đám đông này, họ tự hỏi: "Vị trưởng lão của gia đình mình đang ở đâu?" Sau khi thấy Ngài đang trên đường đến đây, họ nhất định: "Không cho giàn thiêu cháy lên trước khi vi trưởng lão của gia đình mình đến chào vĩnh bi**ệt."** Sau khi th**ấy điều này, người ta nói: "Hiề**n h**ữ**u à, ho nói, vi trưởng lão đang đến với năm trăm tỳ khưu để đảnh lễ chân của bậc có mười thần lực. Họ nói, giàn thiệu này s**ẽ** không b**ắ**t l**ửa trướ**c khi v**i trưởng lão đến".** "Hiền hữu à, vị t**ăng này là người như** thế nào? Đen hay trắng, cao hay thấp?" "Hiền hữu à, trong khi vi tăng như vây còn tại thế, cõi niết bàn của bâc có mười thần lưc là gì? 1164 [603] Nhiều người đi gặp Ngài mang theo dầu thơm, tràng hoa vân vân; nhiều người trang hoàng đường xá và đứng nhìn con đường Ngài đi đến.

## 22. Rồi Tôn Giả *MahāKassapa* đi đến *Kusinārā*... Ngài cúi đầu đảnh lễ: 1165 ho nói, ngài trưởng lão sau

**nhưng cố** xa lánh nh**ững gia đình giầ**u có. Thí d**ụ**, *Lājā* được tái sanh vào *Tāvatimsa* vì cúng dường cơm khô của mình **đế**n ngài *Mahākassapa* (Dhp-a III 6*ff*.).

- Để trả lời cho câu hỏi cái gì ngăn không cho giàn thiêu cháy, ngài *Anuruddha* tr**ả** l**ời, "Ba**n ph**ả**i bi**ết, chư thiên rấ**t t**ử** t**ế** v**ớ**i ngài *Kāśyapa (Pāli: Kassapa)* và chính vì th**ầ**n l**ư**c của ngài, lửa s**ẽ không cháy trướ**c khi ngài n**ố**i danh này t**ớ**i (Mvu I p.
- <sup>1164</sup> **Như** v**ậ**y, vi**ệ**c nh**ậ**p di**ệ**t c**ủa đứ**c Ph**ậ**t không ph**ả**i là m**ấ**t mát l**ớ**n (RFG).
- <sup>1165</sup> **Bài tườ**ng thuật ngài *Kassapa* ti**ến đến giàn thiêu đứ**c Phật **cúi đầu đả**nh l**ê** v**ớ**i t**ấ**m lòng khiêm t**ốn được đưa ra ở** Myu. Khi th**ấy đứ**c Ph**ật trên giàn thiêu, Ngài kêu lên: "Hỡi ơi kiế**p đời luôn mang những dấu vết hiển nhiên về bản tánh thực sự c**ủa nó." "Có ai đi vào kiế**p s**ống mà không rơi vào quyề**n lưc của cái chết, thuở nào ngài đã rưc sáng như lửa và vàng, nay d**â**p t**ắt như đèn không còn ánh sáng."** (Mvs I 55).

khi đi quanh giàn thiêu, với sư quan sát kỹ lưỡng đã chú ý nhận thấy: "Đây là chân Ngài." 1166 Rồi, đứng kề chân đức Phât, Ngài nhập vào tứ thiền là nền tảng của trí trực chứng *(abhiññā-pāda,* thắng trí) và xuất ra từ cõi **ấ**y. R**ồ**i ngài nh**ấ**t quy**ết "Hãy để cho đôi chân củ**a Bậc có Mười Thần Lực, 1167 được trang trí bằng bánh xe với ngàn căm xe, chia đôi hàng trăm lớp vải có lót bông gòn, ch**âu nướ**c b**ằ**ng vàng, giàn h**ỏ**a thiêu b**ằ**ng g**ổ đàn** 

<sup>1166</sup> Theo b**ả**n:

•Fa (206c21): Ngài Kassapa, nhìn th**ấ**y quan tài trên giàn hỏa, chùi nước mắt, đi quanh bảy lần, bước lên giàn hỏa và đảnh l**ễ chân đứ**c Ph**â**t.

- •Po (174a5): khi thấy quan tài bằng vàng, nghĩ là "Ta đã đến trễ không kịp th**ấy đứ**c B**ổn Sư rồ**i; không bi**ế**t chân của đức Ph**â**t ở đâu," đức Ph**ât đáp ứ**ng b**ằng cách đưa** chân mình ra.
- •Un (189b28): ngài *Kassapa* ba l**ầ**n xin phép *Ānanda* cho th**ấy thân đứ**c Ph**ất trướ**c khi thiệu. *Ānanda* ba l**ầ**n từ ch**ố**i vì mọi việc chuẩn bị đã xong. Ngay lúc thân xá lợi của đức Ph**â**t trong quan tài kép hi**ên ra và đế** th**ấy đôi** chân. Ngài Kassapa đảnh lễ chân đức Phât.
- Yo (28c21): Ānanda từ chối lời thỉnh cầu như vừa nói ở Un. Khi Kassapa đến gần giàn thiêu, thân xá lơi của đức Phât trong quan tài kép hiện ra và để thấy đôi chân.
- •Mu (401), Sk (428,49.14) và Ti (Rockhill, p. 144): ngài Kassapa gỡ gỗ đàn hương và mở quan tài. Vải liêm thân đức Phât tuốt ra; ngài *Kassapa* đảnh lễ chân đức Phât.

<sup>1167</sup> Mvu I 55 t**ả là đôi chân ngài như đượ**c trang hoàng b**ằ**ng nh**ững đườ**ng k**ẻ tròn, được chư thiên** *dānava* **t**án thán *(dānava* tên của *āsuras)* và được *yakkhas* và *nāgas* tôn kính. D**ấ**u chân c**ủa đứ**c Ph**ật đượ**c g**ọ**i là *padacetiya* (d**ấ**u chân b**âc Thánh). Điề**u này ch**ỉ đượ**c th**ấ**y n**ếu đứ**c Ph**â**t mu**ố**n th**ế**. **Khi đứ**c Ph**â**t mu**ố**n chân ngài nhìn th**ấy đượ**c, không ai có th**ể xóa nó đi. Đứ**c Ph**â**t ch**ỉ cho riêng người nào đó thấ**y thôi (Dhp-a III 914).

hương và đặt trên đầu tôi." Với quyết tâm của Ngài, **đôi chân hiê**n lên chia thành hai, các l**ớ**p v**á**i và nh**ữ**ng món khác, như mặt trăng hiện ra giữa những đám mây. 1168 **Ngài trưở**ng lão du**ồi hai tay ra như sen hồ**ng nở rông, và nắm ch**ặt đôi chân mầ**u vàng của b**ậc Đa**o Sư đến mắt cá chân, và đặt đôi chân ấy trên đầu thánh thiện của mình. Nên kinh nói: "Mở chân ra, vị trưởng lão cúi đầu đảnh lễ Thế Tôn."1169

Đám người rất đông này, sau khi nhìn thấy thần thông đó, tất cả đều đồng thanh la lớn lên, và dâng dầu thơm và tràng hoa và vân vân, đảnh lễ Ngài theo ý của ho. Tuy nhiên, theo cách đó, khi vị trưởng lão, đám người rất đông này, và năm trăm vị tỳ khưu đã vừa đảnh lễ xong, không cần thiết phải có quyết tâm nào khác. Dưa vào định lưc của quyết tâm ban đầu, đôi chân mầu đỏ đậm của Thế Tôn tự tuột ra khỏi tay vị trưởng lão và trở về vị trí thích hợp của chúng mà không xáo trộn bất cứ cái gì trong đám gỗ đàn hương hay các thứ khác, nguyên v**en đâu vào đó như trướ**c. Vì khi chân c**ủ**a Th**ế** Tôn **đưa** ra và **đưa** vào, không có m**ô**t s**ơ**i bông gòn nào, hay một sợi dây chỉ từ mảnh vải nào, hay một giọt dầu nào, hay một cái dầm từ cây củi đốt nào dời khỏi vị trí của nó, tất cả đều ở nguyên vị trí thích hợp của nó. Và khi đôi chân của Như Lai biến mất đi, đám đông

 $^{1168}$  Kassapa th**ấ**t v**ọ**ng khi th**ấ**y ph**ẩ**m m**ầ**u ch**ảy lăn trên chân** đức Phật, do một bà già làm ra. Đọc Fa (206c27), Un (189c5) và Yo (29a1).

<sup>&</sup>lt;sup>1169</sup> **Ở** Mvu I 55, không th**ấy đề** c**ập gì đế**n Ngài *Kassapa* thi tri**ể**n th**ần thông để làm chân đứ**c Ph**ậ**t hi**ệ**n ra. Khi ngài *Kassapa* ch**ắ**p tay thành kính áp m**ặt vào chân đứ**c Ph**ậ**t, chân c**ủ**a đức Phât thình lình lot xuống giữa giàn thiệu.

than khóc vô vàn, **như** khi mặt trời hay mặt trăng đã lên rồi lai lăn xuống. 1170 Khóc than còn thảm thiết hơn lúc Th**ế** Tôn nh**ậ**p di**ệ**t.

Giàn thiêu của Thế Tôn tư nó bắt lửa: 1171 Điều này được nói như vây vì ho không thấy bất cứ ai cố đốt cháy giàn thiêu. Nhờ quyền lực của chư Thiên, 1172 giàn thiệu cùng môt lúc bốc cháy khắp nơi.

23. [MC 164] Chỉ có "thân" [đó là xương] còn lại: Chữ "thân" (sarīra) được dùng vì trước đó, các mấu xương của Ngài tu t**â**p l**a**i thành m**ô**t. 1173 Bây gi**ờ**, vì chúng rải rác ra, chữ "thân" (sarīrānī) được dùng ở số nhiều. 1174 [604] Nó có nghĩa là xá lợi còn lai như

1170 L**ă**n quá s**ớm, như lúc nhấ**t th**ư**c hay nguy**ê**t th**ư**c ? (RFG)

• Fa (207a11): Nhờ oai lưc của đức Phât, giàn thiêu bốc cháy su**ố**t b**á**y ngày.

• Un (190a14): Giàn thiêu tư nó bốc cháy.

• Yo (29a26): Sau khi ngài Kassapa th**ố**t lên câu k**ê**, giàn thiêu t**ư** nó b**ố**c cháy.

• Mu (401b18): Nhờ vào lưc còn lai của đức Phât và lưc của chư Thiên, giàn thiêu bốc cháy.

• Ti (Rockhill, p. 144): Khi ngài Kassapa thay v**ải bao kín đứ**c Ph**ât và đổ**i n**ắ**p quan tài, ng**o**n l**ử**a b**ố**c lên t**ừ đố**ng c**ủ**i và thiêu r**ui thân đứ**c Ph**â**t.

• Mvu | 56: Lửa thiêu rui giàn thiêu, thối bùng lên vì cơn gió manh.

Dảnh lễ chân đức Phât có thể tương trưng cho yêu cầu thẩm quyền thừa kế đức Phật của Kassapa, trong khi câu này có th**ể mang ý nghĩa công nhâ**n sư k**ế** v**i đứ**c Ph**â**t của Kassapa. <sup>1172</sup> Theo:

Po (174b11): Bà la môn và các thí chủ đốt cháy giàn thiêu.

<sup>1173</sup> **Đo**c Sv II 564 v**ề cơ cấu đặ**c bi**ệ**t v**ề** b**ộ xương của đứ**c Ph**ậ**t. <sup>1174</sup> Theo ti**ế**ng Sanskrit, ch**ữ** *śarīra* **số ít có nghĩa là "thân"; ở** s**ố** nhi**ều, có nghĩa là "xá lơi" (Norman 1991, p. 252).** *Sarīra* **có** 

những n**u hoa lài, như nhữ**ng h**a**t ng**oc trai đã đượ**c đánh bóng, như vàng. Vì chư Phât sống lâu thân của các Ngài g**ọn gàng như** m**ột thoi vàng. Nhưng Thế** Tôn đã quyết định cho phân phối xá lợi của mình, 1175 phân tích: "Ta sẽ nhập diệt sau khi lưu lại một thời gian ng**ắ**n. Giáo pháp c**ủa Ta chưa lan truyề**n ra kh**ắp nơi.** Nên khi Ta nhập diệt, nếu chúng sanh lấy một miếng xá l**ơ**i dù có nh**ỏ như ha**t c**ả**i và xây m**ô**t *stūpa\* (tháp)* riêng nơi ho ở và chăm sóc nó, ho sẽ được tái sanh vào cõi trời." Tuy nhiên, có bao nhiêu xá lợi được phân chia? Bao nhiều không được? Bảy xá lợi không được phân chia: b**ốn cái răng,** 1176 **hai xương cổ**, *uṇhīsa*. 1177 Tất cả các xá lợi còn lại được phân chia. Trong số các xá lợi ấy, xá lợi nhỏ nhất bằng cỡ hạt cải; các xá lợi lớn hơn có cỡ bằng hột gạo tấm vỡ ở giữa; xá lợi lớn nhất bằng cỡ hạt đậu đỏ hình trái thận vỡ ở giữa.

Giòng nước: 1178 một giòng nước lớn bằng cánh tay, lớn bằng cái chân, lớn bằng thân cây thốt nốt rơi từ hư không xuống và dập tắt ngọn lửa.

thể có cả hai nghĩa: thân thể lúc còn sống hay tử thi (MQ I 249, n. 2).

1177 có l**ẽ là xương trán (lalāṭadhātu) (CT, p.4, n. 30). RFG đề** nghi là chô "xương so nhô ra."

 $<sup>^{1175}</sup>$  V $\hat{\mathbf{e}}$  nơi ký gửi xá lợi khác nhau của riêng Ph**ật, đọ**c Bv XXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>1176</sup> đó là răng nanh.

<sup>&</sup>lt;sup>1178</sup> Fleet đưa ra lời giải thích hợp lý về sự dập tắt ngọn lửa mà không cần phải giả đinh môt năng lưc siêu nhiên nào cả,. Khi người Malla b**ắt đầ**u dập tắt ng**ọ**n lứa, m**ột cơn bão nhiệ**t đới **ập đến. Nước mưa từ trên hư không trút xuố**ng d**ậ**p t**ắ**t giàn h**ỏa táng. Fleet nghĩ rằng kinh văn chỉ** gi**ả**n d**i** k**ế** 

Nước từ cây sāla (udakam sālato): 1179 Câu này được nói để chỉ cho những cây *sāla* moc chung quanh. Từ giữa những cành và nhánh con của những cây sāla này, nh**ững tia nướ**c phun ra ngoài<sup>1180</sup> và d**â**p t**ắ**t ng**o**n lửa. Giàn hỏa táng của đức Phật to lớn. Một tia nước tròn r**ộng như đầu cái cày, như vương miện lưu ly,** b**ắ**n tung lên xuyên qua lớp đất chung quanh và rưới lên giàn h**ó**a.

Với các loại nước hoa: Với đủ loại nước hoa đầy trong những bình vàng và bạc được mang đến.

Họ dập tắt: 1181 Sau khi đã rải tưới, họ dùng các cây cào tám răng<sup>1182</sup> làm bằng vàng hay bạc để dập tắt

chuyên dâp tắt ngon lửa theo lối thi vi. Giàn hỏa táng đã được đặt ở lòng chảo, chỗ đất trũng có nước bắt nguồn từ mach nước ngầm dưới đất tích tu ở đấy dùng để dập tắt ng**o**n l**ử**a (Fleet, p. 881, n.1).

<sup>1179</sup> Vi**ết như thế. Đọ**c DOP s.v. *udaka-sāla-*. [LSC]

- Fa 207a13: Chư Thiên dập tắt ngọn lửa bằng cách làm
- Po 174b15: Bà la môn và các thí chủ dập tắt ngọn lửa bằng s**ữa thơm.**
- Un 190a17: Ngọn lửa thiêu rui giàn hỏa thành tro bui cho đến khi màn đêm rơi xuống.
- Yo 29a28: Trong khi người *Malla* tìm nước, chư thiên ngu ở các cây dập tắt ngọn lửa bằng quyền lực của họ.
- Mu 401b23: Trong khi người Malla cố gắng dùng sữa để dập tắt ngọn lửa, sữa từ bốn cây moc lên nơi hỏa thiêu phun ra dâp tắt ng**o**n l**ứ**a.
- Ti: Khi hỏa thiêu thân của Ph**ât xong, ngườ**i *Malla* d**â**p tắt ng**o**n lửa b**ằ**ng sữa. Rockhill, p.145.

<sup>&</sup>lt;sup>1180</sup> B, C vi**ế**t là *uggantvā* thay vì *gantvā*.

<sup>&</sup>lt;sup>1181</sup> Theo b**ả**n:

ng**ọ**n l**ử**a giàn thiêu b**ằ**ng g**ỗ đàn hương**. 1183 Cho dù ngọn lửa bốc lên<sup>1184</sup> giữa các cành và lá cây *sāla* chung quanh giàn hỏa, không có một cái lá hay một cành cây nào bị cháy cả. Ngay cả kiến, nhện và những sinh vật khác đi quanh giữa các ngọn lửa. Bằng chứng cho câu chuyện này là những bài thuyết pháp 1185 về những dòng nước rơi từ hư không xuống, về những dòng nước bắn ra từ những cây *sāla*, về những dòng nước phun lên từ lòng đất. Như vây, người hoàng gia Malla dập tắt giàn hỏa và dọn dẹp phòng hội sảnh bằng bốn loại nước hương, 1186 và rải một nắm hoa với gạo bung phồng là loại thứ năm. 1187 Họ buộc một mái che ở phía trên và trang hoàng nó với những ngôi sao bằng vàng và [605] treo rải rác những tràng hoa ướp thơm và những chuỗi nữ trang. Từ phòng đai sảnh hôi đồng cho đến phòng đại sảnh hoàng gia, để trang hoàng nóc sảnh *Makutabandhana* (chỗ thờ), ho trải những tấm thảm có vải bao bọc hai mặt và có mái che ở trên, trang hoàng với những ngôi sao bằng vàng, buôc lên

 $^{1182}$  N $^{\rm e}$  II 319,3 vi**ế**t là *aḍḍ*hadaṇḍakehi thay vì *aṭṭṭha-daṇṭakehi*. *Addhadandaka* là cái gây b**ằng cây phong; đế** có th**ế** t**a**o ra những cú đánh có hiệu quả hơn, một thanh có bốn nhánh được chia thành hai (Ps II 58).

1184 Ne II 319,6 vi**ết là jālā** uggachanti thay vì uggachante.

<sup>&</sup>lt;sup>1183</sup> "Người *Malla* dập tắt ngọn lửa bằng nước hương thơm và dùng cây thương cán ngà khuấy đông nó" (CT, p. 35, n. 33).

Thup 173,18 viết là dhammatā thay cho dhamma-kathā. Những chuyện mầu nhiệm phi thường xảy ra chung quanh việc nhập diệt của đức Phật. Những chuyện mầu nhiệm này cung cấp nền tảng giải thích thần lưc của Ngài (Sv-pt II 243).

<sup>1186</sup> Về phần thảo luận bốn loại này, xin đọc MQ I 1if.

<sup>&</sup>lt;sup>1187</sup> **Năm loai này đượ**c nêu ra **ở** CT, p. 35, n. 35.

trên. Ở đó, họ cũng treo những tràng hoa ướp thơm và những chuỗi nữ trang và giương cao cờ năm mầu với những cột cờ bằngbảy vàng, và chung quanh dựng cờ và biểu ngữ. Họ trồng những cây chuối 1188 và những chai lọ vàng 1189 trên đường 1190 đã được rải và quét, và cắm những cây đuốc đang cháy. Trên lưng voi được trang hoàng đẹp mắt, họ đặt một quan tài bằng vàng có xá lợi ở trong, và thờ kính nó bằng nước hương và những tràng hoa. Trong khi tổ chức những lễ hội giới hạnh, 1191 họ dẫn đưa nó vào trong thành phố và để nó trong một cái kiệu làm bằng da sơn dương, và đặt cái lọng 1192 trắng trên nóc kiệu. 1193

Rồi người *Malla* ở thành phố *Kusinārā* đặt xá lợi của Thế Tôn trong phòng hội sảnh của họ trong bảy ngày, sau khi làm khung hàng rào bằng cây thương: Tất cả đều dễ hiểu. Trong kinh văn, sau khi làm khung hàng rào bằng cây thương: sau khi cho

Cây chuối được dùng làm vật trang hoàng trong ngày hội (Ja I 11, VI 590, 592; Vv-a 31).

Thūp 173,29 viết là *puṇṇaghaṭe* thay vì *suvaṇṇa-ghaṭe*. Một bình đầy được dùng để chư tăng thọ dụng trong ngày hội (PED, p. 465).

<sup>&</sup>lt;sup>1190</sup> Thūp 173,28 thêm chữ *vīthisu*.

Diều này (*sādhu-kiļika*) muốn nói đến ca hát và nhảy múa trước khi lễ hội bắt đầu (RFG). RFG đề nghị nên dịch nó là "lễ hội cho bậc giới hạnh". Lễ hội này tạo ra rất nhiều phước đức (Sv-pţ II 244,2).

Toàn cõi châu Á vào thời cổ sơ nhất, cái lọng là biểu tượng cho vương vị (Snodgrass, p. 325).

Về cuộc diễn hành c**ủa voi độ**i xá l**ợ**i c**ủa đứ**c Ph**ật, xin đọ**c Sp I 85.

người cầm cây thương trong tay đứng chung quanh quan tài xá l**ơ**i.

Bức thành làm bằng các cây cung: trước hết ho để voi đứng chung quanh trán cạnh trán; rồi để ngựa đứng chung quanh cổ kề cổ; rồi những cỗ xe ngưa chốt truc canh chốt truc; rồi những binh sĩ tay trong tay. Chung quanh, họ xếp các mũi cây cung chạm nhau. Rồi họ tố chức canh gác bằng cách tạo ra một khu v**ư**c thành m**ôt liên đoàn** t**ừ** bên này sang bên kia như một mạng lưới binh giáp chẳng chịt. Đế chỉ điều này, kinh nói: Họ đã đứng quanh xá lợi với bức thành làm bằng các cây cung.

Tuy nhiên t**a**i sao h**o** làm th**ế**? Hai tu**ầ**n qua h**o đã xế**p đặt cho đoàn thể Tặng già chỗ đứng và ngồi, chuẩn bị món ăn cứng hoặc mềm; nên ho không tìm thấy cơ hôi nào cho những lễ hôi giới hanh. Rồi ho nghĩ, "Tuần này chúng ta s**ẽ** tham d**ư** vào những l**ê** h**ô**i gi**ớ**i h**a**nh. Có thể có người biết chúng ta xao lãng đến để đánh cắp xá lợi của đức Phât. Vì thế sau khi cắt đặt bảo vê xá lợi xong chúng ta sẽ vui chơi giải trí." Nên ho đã làm như ∨ây.

- 6.5. Chú giải về sư Phân Chia Xá Lơi
- 24. [MC 165] Nhà vua nghe tin: 1194 Vua nghe tin như thế nào? Trước hết, người ta nói các quan của

<sup>&</sup>lt;sup>1194</sup> Khi đức Ph**ật đã nhậ**p di**ệ**t, *Ajātasattu* đã trị vì được tám năm (Sp. I. 72, Mhv. II. 32). *Ajātasattu* **đã giúp** *Devadatta* **ngườ**i mu**ố**n gi**ết đứ**c Ph**ậ**t (Ja I 510*f*.). V**ề sau, lòng đầ**y h**ố**i h**ậ**n vì những vi**ệ**c làm sai trái của mình, *Ajātasattu* đã tự thú vào cuối bài thuyết pháp của đức Phât (DN I 85). Sau đó, vi vua

hắn nghe chuyện này và nghĩ rằng "Bậc Đạo Sư đã nhập diệt. Không thể đưa Ngài trở lại. Về niềm tin của người chưa ngộ, 1196 không ai như vua của chúng ta. Nếu nghe tin theo cách này, nhà vua sẽ đau lòng lắm. Chúng ta phải bảo vệ nhà vua." Họ mang ba thùng lớn làm bằng vàng chứa đầy bốn thức uống ngọt đến nhà vua và nói, [606] "Thưa Hoàng Thượng, chúng tôi có một giấc mơ xấu. Để chống chọi lại điều này, Ngài nên

này trở thành môn đồ trung thành của đức Phật, bày tỏ lòng kính trọng lớn lao đến Tam Bảo (Sv I 238). Khi hội đồng kết tập lần thứ nhất được tổ chức, *Ajātasattu* đã trung thành bảo hộ, che chở (Sp I 10*f.*, Sv I 8*f*.).

<sup>1195</sup> Mu (399b15) đã thêm thắt về sự buồn rầu của *Ajātasattu* lúc đức Ph**ât đã nhậ**p di**ệt. Vì động đấ**t, Kassapa ở vườn Tre thành *Rājagaha* nh**â**n ra vi**ê**c nh**â**p di**ê**t c**ủa đứ**c Ph**â**t. Vì s**ơ** *Ajātasattu* th**ố** huy**ế**t ch**ết khi nghe tin đứ**c Ph**â**t nh**â**p di**ê**t, *Kassapa* yêu c**ầ**u *Vassakāra* làm những vi**ệc sau đây để** tránh nguy hiểm cho nhà vua: (1) vẽ cuôc đời của đức Phât từ lúc ha sanh cho đến lúc nhập diệt trên những bức tường công viên, (2) để canh đai sảnh bảy bình đầy nước tươi mát và tám bình đầy nước hương thơm, (3) đưa nhà vua tới phòng đại sảnh để có thể thấy được các bức vẽ cho tới cảnh niết bàn, (4) khi th**ấ**y b**ứ**c tranh, nhà vua b**ấ**t t**ỉnh, đưa nhà vua** tới bình đầu tiên chứa đầy nước tươi mát và như thế tuần tư cho đến bình thứ bảy, (5) rấy lên người nhà vua bằng nước hương thơm làm cho nhà vua tỉnh lại. Bản Tây Tang kể cùng câu chuy**ên có khác hai điều: bơ tươi thay vì nước tươi mát;** những miếng gô đinh hương thay cho nước hương thơm (Rockhill, p. 142).

Ajātasattu đầy lòng yêu thương và kính trọng đức Phật. Thí dụ, khi nghe ai nói lời hơi thiếu lịch sự đến đức Phật, Ajātasattu nổi cơn thịnh nộ ngay (AN II 182). Đọc BKTC 2, Phẩm Upaka, tr. 165-7.

mặc vào bộ y phục lộng lẫy nhất 1197 và nằm hẳn trong một thùng lớn ngập đầy bốn thức uống ngọt chỉ nhìn thấy hai lô mũi thôi." Sau khi nghe lời này từ các quan c**ú**a mình, nh**ững ngườ**i làm nh**ững điề**u t**ố**t lành cho **mình, nhà vua đồ**ng ý và làm theo l**ờ**i khuyên, nói r**ă**ng, "Cứ như thế đi, các khanh thân mến của Ta." Rồi môt vị quan g**ỡ đồ** trang s**ứ**c t**ừ** nhà vua xu**ố**ng và làm tóc nhà vua rối xù ra, quay mặt nhà vua về hướng Đao Sư đã nhập diệt, chắp hai tay vua lại và nói: "Thưa Hoàng **Thươ**ng, không ai có th**ế tránh đươ**c cái ch**ế**t; b**â**c làm **tăng trưở**ng **đờ**i s**ố**ng c**ủ**a chúng ta, m**ôt ngôi đề**n (cetiyatthāna), 1198 một cánh đồng phước (phước điền), nơi để xức dầu (abhiseka-pīṭhikā), 1199 Thế Tôn, Bâc Đao Sư đã nhập diệt ở Kusinārā."

**Nghe xong điề**u này, nhà vua b**ấ**t t**í**nh và trút b**ó** c**á**m giác xúc đông mãnh liệt của mình trong thùng lớn ng**ậ**p

1197 Sv-pt 244,6 vi**ế**t là *dukūladupaṭṭaṃ* thay vì *dukūla-dupaṭṭaṃ*. Mặc bằng cách xếp hai miếng vải với nhau thành một là đế **ngăn miế**ng v**ải rơi xuố**ng vì s**ầ**u mu**ô**n (Sv-pt 244). *Dupatta* là t**ấ**m choàng có hai mi**ế**ng v**ả**i dính ch**ậ**p nhau (PED).

<sup>1198</sup> Ở nh**ững đoạn Mvu II 294, 349, 359; II 273, 279, 296, đứ**c Ph**ât được nói đến như là** sarvalokasya cetiya, lokasya *cetiya, lokacetiya,* và *cetiyam narānām. Những tham chiếu* này chỉ cho th**ấy là đã có tru**y**ề**n th**ống trong đó đứ**c Ph**ậ**t được coi như là một *cetiya*.

<sup>1199</sup> M**ột nơi nghi lễ đẳng quang mộ**t vì vua di**ễn ra là điề**u lành nhất trong những điều lành. Nên đức Phật được so sánh là nơi cúng dường (Sv-pt 244). "Lễ đăng quang hay abhişeka c**ú**a vua nguyên là vi**ệ**c th**ế** t**ụ**c c**úa vương quố**c, sau này mang thêm ý nghĩa của nghi lê tôn giáo." (Rahula, p. 71). Đoc lê xức dầu các hình tương Phât của Rahula, p. 283.

đầy bốn thức uống ngọt 1200 Họ vực nhà vua thẳng lên và để ông ta nằm xuống trong thùng thứ hai. Nhà vua tỉnh lai hỏi: "Các quan thân mến, các ông đang nói gì?" "Thưa Đai Vương, bậc Đao Sư đã nhập diệt." Nhà vua môt lần nữa bất tỉnh và trút hết cảm giác xúc đông mãnh li**ế**t c**ủ**a mình trong thùng l**ớ**n ng**ập đầ**y b**ố**n th**ứ**c uống ngọt. Họ vực nhà vua thẳng lên và để ông ta nằm xuống trong thùng thứ ba. Nhà vua môt lần nữa tỉnh lai hỏi: "Các quan thân mến, các ông đang nói gì?" "Thưa Đại Vương, bậc Đạo Sư đã nhập diệt." Nhà vua một lần nữa bất tỉnh. Rồi ho vực nhà vua thẳng lên và tắm cho ông ta và r**ải nước trong bình lên đầ**u ông **ấ**y. Nhà vua tỉnh lai, từ chỗ ngồi đứng dây và xỏa tóc nhuôm mầu nữ trang xức nước hoa ở lưng trông giống như một phiến vàng, và với những ngón tay tròn đầy có mầu m**ầ**m san hộ, nhà vua ôm l**ấ**y ng**ư**c m**ầ**u *bimba* 1201 bằng vàng của mình như thể để đôc quyền kiểm soát được cảm xúc của mình. Xót xa gạt nước mắt, trông như người điên, nhà vua cất bước trên đường.

Bao quanh là đám vũ công trang điểm, nhà vua rời thành ph**ố đến khu vườ**n xoài c**ủ**a *Jīvaka* 1202 và nhìn

<sup>&</sup>lt;sup>1200</sup> **Thūp 175,8 viế**t là *catu-madhura-doṇi* thay cho *catu*madhura-doniyā. Đoan sau cũng vây.

<sup>&</sup>lt;sup>1201</sup> M**ô**t Io**a**i Amaranth (*hoa mồng gà* ) (PED).

<sup>&</sup>lt;sup>1202</sup> *Jīvaka* là m**ột bác sĩ nổ**i ti**ếng. Ông đượ**c b**ổ** nhi**ệm làm bác sĩ** cho vua *Bimbisāra* và con là *Ajātasattu*, cho Tăng Đoàn có đức Ph**ât đứng đầ**u. Trong các sách (ví d**u** Vin I 278, Ja V 333), ta bi**ế**t ông này trị bị**nh cho đứ**c Ph**ật. Ông đượ**c tuyên dương là người trong số các cư sĩ được yêu thương nhất (AN 1 26). Vì th**ấ**y *Veluvana* quá xa, *Jīvaka* cho xây m**ô**t t**ư** vi**ê**n ở *Ambavana* trong thành *Rājagaha* rồi cúng dường nó lên đức Phât (Sv I 133, Ps II 590). *Xin đoc chú thích 103.* 

ch**ỗ** Th**ế Tôn thườ**ng ng**ồ**i gi**ả**ng pháp. 1203 Vị vua này than khóc không biết bao nhiệu lần, kể lể "Không phải là Thế Tôn, bậc toàn giác, đã ngồi đây giảng pháp cho ta? Ngài đã hủy bỏ mũi tên phiền muộn. Ngài đã rút bỏ mũi tên phiền muộn của ta. 1204 Con đã quay về nương d**ựa Ngài. Nhưng bây giờ**, Th**ế** Tôn, Ngài không cho con câu trả lời." Bắt đầu bằng cách nói rằng: "Không phải là Ta thường nghe vào những dịp như vây trước đây, Thế Tôn, chung quanh là số lượng đông đảo chư Tăng, đã du hành qua vùng Jambudīpa 1205 bằng đường b**ô**. **Nhưng bây giờ** Ta nghe những tin không phù h**ơ**p và không thích hợp về Ngài", nhà vua hồi tưởng lại phẩm hanh của Thế Tôn với sáu mươi [607] câu kê và nghĩ rằng "Ta khóc lóc thế này chả có ích gì. Ta hãy lấy xá lơi của Bâc có mười lưc đem lai." Như vây nhà vua đã nghe [tin], và khi nhà vua đã nghe tin, kể từ lúc ngất xỉu cho đến lúc cuối cùng của chuỗi các biến cố ti**ếp theo sau đó**, nhà vua c**ử** m**ô**t s**ứ** giả. 1206 **Đề** c**ậ**p đến chuyên này, kinh nói: Rồi nhà vua và cứ thế.

<sup>1203</sup> Có l**ầ**n khi *Ajātasattu* vi**ế**ng t**hăm đứ**c Phật ở *Jīvakambavana*, ph**ấ**m kinh *Sāmaññaphala-sutta* được thuy**ế**t gi**ả**ng ở đây (DN I 47 ff.)

<sup>1204</sup> Kể từ lúc giết cha, *Ajātasattu* đã không thể ngủ được vì những gi**ấ**c m**ông kinh hoàng, đặ**c bi**ệ**t là sau khi nghe k**ể** v**ề** số ph**ận đáng sợ** c**ủ**a *Devadatta* (Ja I 508). Sau khi vi**ế**ng thăm đức Phât, *Ajātasattu* mới có thế ngủ được (Sv I 238).

<sup>&</sup>lt;sup>1205</sup> Đây có thể mu**ốn nói đế**n hành trình cu**ỗ**i cùng c**ủa đứ**c Ph**ậ**t, từ *Rājagaha* nơi nhà vua này cai tri.

<sup>1206</sup> Khi quân lính s**ẵ**n sàng, *Ajātasattu* đã ngồi trên lưng voi **nhưng vì hồi tướng đến đứ**c Ph**ậ**t, *Ajātasattu* l**ạ**i b**ấ**t tính và ngã xu**ống đấ**t. *Ajātasattu* c**ố** ng**ồ**i l**ại nhưng vô vọ**ng. Nh**ậ**n ra r**ằ**ng mình không th**ế đi đượ**c, nên *Ajātasattu* ra l**ê**nh cho

Trong kinh văn, nhà vua cử một sứ giả: Nhà vua cử môt sứ giả và cũng gửi môt lá thư nữa. Nhưng sau khi g**ửi đi, nghĩ rằng, "Nế**u họ cho xá lợi thì được, không sao; nhưng nếu ho không cho, Ta sẽ dùng sức chiếm lấy", nhà vua dàn lực lượng gấp bốn và đích thân sắp đặt cuộc dàn quân ấy. Khi Ajātasattu làm như thế, những người Licchavis và những dân khác cũng thế, cử sứ giả và sắp đặt cuộc dàn quân với lực lương gấp bốn. Nh**ững ngườ**i *Pāvā* s**ố**ng trong thành ph**ố** cách *Kusinārā* ba d**ă**m, g**ần hơn tấ**t cả nh**ững nơi nào khác. Thế** Tôn cũng thế, khi Ngài đi vào *Pāvā*, đã đi đến *Kusinārā*. Tuy nhiên các vua của *Pāvā* có đông tùy tùng, nên trong viêc tu tâp tùy tùng, họ bị bỏ đẳng sau.

25 [MC 166] Ho tuyên bố như thế này với đám đông: Với tất cả những người sống trong bảy thành phố đã đến quanh thành phố Kusinārā, nói "Hãy đưa cho chúng tôi xá lợi hay lâm chiến", họ nói "Thế Tôn... trong làng của chúng tôi". Lẽ ra, ho đã nói "Chúng tôi không gửi thông điệp đến bậc Đạo Sư; chúng tôi không đi gặp và mang Ngài lai đây. Nhưng chính Đao Sư tự nguyện 1207 đến đây và gửi điệp văn triệu hồi chúng tôi. Ch**ắ**c ch**ắ**n là các ông không cho chúng tôi châu báu xu**ấ**t hi**ệ**n trong làng xóm lãnh th**ổ** các ngài. Không có châu báu nào cao quý **như Phâ**t b**ả**o trong thế giới với các chư thiên này. Chúng tôi đã tiếp nhân đươc châu báu cao quý nhất này; chúng tôi sẽ không cho không. Các ngài không chỉ là những kẻ bú vú sữa me mình; chúng tôi cũng đã như thể. Các ngài không

Vassakāra đi lấy môt phần xá lơi của đức Phât (Mu 401c24; Rockhill, p. 146).

<sup>&</sup>lt;sup>1207</sup> **Thūp 176 viế**t là *sayaṃ* thay vì *assame*.

những chỉ là người; chúng tôi cũng là người. 1208 Hãy cứ ra sao thì ra." Nên ho ném qua ném lai những lời ngao mạn và gầm lên tiếng gầm kiêu hãnh đến cho nhau. Nhưng nếu có chiến tranh xảy ra, *Kusinārā* sẽ th**ắ**ng. 1209 T**ạ**i sao? T**ại vì chư thiên đã tới để** b**ả**o v**ệ** xá lơi đã về phe những người ở địa phương này. Tất cả đều được truyền đạt trong đoạn văn là: Thế Tôn đã nhập diệt trong làng xóm lãnh thổ của chúng tôi. Chúng tôi sẽ không cho không bất cứ phần xá lợi nào của Thế Tôn.

[MC 166A] Khi họ nói như vậy, Bà la môn **Doṇa**: 1210 **Sau khi đã nghe sự** cãi c**ọ** c**ủ**a h**ọ**, Bà la môn Dona nghĩ "Các ông vua này cãi nhau về nơi Thế Tôn nhập diệt. Điều này dường như không thật. Hãy để ta chấm dứt sư tranh cãi này. Ta sẽ giải quyết tranh chấp này," nên bà la môn này đã đến và nói với đám đông

 $^{1208}$  Chỉ các ngài thôi là người, còn chúng tôi thì không" (Th $\bar{\text{up}}$ 176,18). Câu này có nghĩa là "Các ngài đã lầm nghĩ chỉ có các ngài thôi là người."

<sup>&</sup>lt;sup>1209</sup> Theo Fa (207b18), *Doṇa* nói v**ới ngườ**i *Malla* "Cho dù các ông can đảm và cương quyết, nếu các vua của tám nước này đồng minh hòa hợp với nhau, quân số và sức mạnh của **quân đội đồ**ng minh r**ấ**t l**ớ**n. N**ế**u chi**ế**n tr**ậ**n x**ả**y ra, ch**ắ**c chắn cả hai bên đều thương vong." Như vậy hình như chỉ có *Buddhaghosa* có ý ki**ế**n này (RFG).

<sup>&</sup>lt;sup>1210</sup> Fa (207b16) tả ổng ta là bà la môn ở Kusinārā có niềm tin nơi Tam Bảo. Nhưng theo Mu (402b1) coi ông ta không phải là người theo đạo Phật. Ở Po (175a10), chứng ki**ế**n cảnh tám vị vua tranh giành xá lợi, *Indra* tự hóa thân thành m**ộ**t bà la môn. Ở Un (190b3) và Yo (29b18), người bà la môn này do *Ajātasattu* sai đến. Theo Ti (Rockhill, p. 146), người **bà la môn này đế**n v**ới đoàn quân. Ong ta là thầ**y giáo có đông người theo.

đã tu tập. Ông ta đã nói gì? Đứng ở chỗ cao [608], ông ta ngâm đoc bài goi là Donagajjita ("Tiếng rống của *Doṇa* "), 1211 gồm có hai phần pháp giảng (bhāṇavāra) 1212 dài. Rồi trong lúc tụng phần thứ nhất, ngay cả một chữ họ không lắng nghe. Cuối phần thứ hai, ho nói với nhau: "Này ban, nghe như môt ông giáo", rồi tất cả rơi vào im lặng. Trong mảnh đất Jambudīpa, ho nói, hi**ếm có ngườ**i sanh vào trong m**ô**t qia đình danh qiá mà không phải là học trò của ông **ấ**y. Rồi, khi nhân ra là ho đã giữ im lăng để nghe ông này, ông ta nói, "Thưa các ngài, các ông nên lắng nghe" và t**u**ng môt hai câu kê.

Trong các câu kê này, đức Phật của chúng ta đã day kham nhân: Ngay trước khi chứng thành Phât đao, Ngài, thành tưu các ba la m**ât, đã không cả**m th**ấ**y gi**â**n d**ữ** v**ới người khác, nhưng đã thư**c hành kham nh**ẫ**n khi ngà**i là đạo sĩ** *Khantivādi,***<sup>1213</sup> khi ngài là hoàng** tử *Dhammapāla*, 1214 khi ngài là con voi *Chaddanta*, 1215 khi ngài là vua *Nāga Bhūridatta,* 1216 khi ngài là vua

 $<sup>^{1211}</sup>$  Vào cu**ố**i bài thuy**ế**t pháp c**ủa đứ**c Ph**ậ**t này, *Doṇa* tr**ở** thành bậc không trở lại và sáng tác bài thơ mười hai ngàn chữ ngợi ca đức Phât. Bài thơ được biết đến là *Donagajjita* (AN II 37 f., Mp III 77).

<sup>1212</sup> M**ộ**t *bhāṇavāra*\* (ph**ầ**n kinh t**ụ**ng) g**ồ**m có tám ngàn âm v**ậ**n tương ứng với 250 *gāthā* \* (bài kê). Mỗi *gāthā* chứa đưng 32 âm v**â**n vì nó g**ồ**m có b**ố**n *pāda* (câu k**ê**) c**ủ**a 8 âm v**â**n (Hinüber 1995a, p. 131).

<sup>&</sup>lt;sup>1213</sup> Ja III 39*ff*.

<sup>&</sup>lt;sup>1214</sup> Ja III 177*ff*.

<sup>&</sup>lt;sup>1215</sup> Ja V 36*ff*.

<sup>&</sup>lt;sup>1216</sup> Ja III 157*ff.* 

Nāga Campeyya,<sup>1217</sup> khi ngài là vua Nāga Saṅkhapāla,<sup>1218</sup> khi ngài là Mahākapi [con khỉ lớn]<sup>1219</sup> và trong nhiều truyện tiền thân khác. Ngài chỉ ca ngợi kham nh**ãn thôi. Nhưng tạ**i sao lại tiếp tục như vậy? Trong kiếp này, sau khi thành tựu đặc tính của một vị Phật,<sup>1220</sup> trong mọi hoàn cảnh thuận tiện hay không thuận tiện, đức Phật dạy kham nh**ã**n. Vì với một người như vậy,

Th**ật không đún**g gì tí nào n**ế**u **xung độ**t x**ả**y ra Vì chuy**ệ**n chia xá l**ợ**i c**ủ**a b**ậ**c cao quý nh**ấ**t c**ủ**a loài **ngườ**i

Thật không đúng gì cả (Na hi sādhu 'yan): [xung đột] này là không đúng (Na hi sādhu ayaṃ). 1221 Trong việc phân chia xá lợi có nghĩa vì lý do chia xá lợi, bởi

<sup>&</sup>lt;sup>1217</sup> Ja III 454*ff.* 

<sup>&</sup>lt;sup>1218</sup> Ja III 161*ff.* 

Có hai *Mahākapi Jātakas* (số 407 và 516). Truyện thứ nhất nói về con khỉ là bồ tát tiền thân của đức Phật cứu thân quyến của mình và bị một tỳ khưu (đó là *Devadatta*) phản bội. Truyện này được kể liên quan đến những việc làm thiện lành đến thân quyến của bồ tát ấy (Ja III 369-75). Truyện thứ hai nói về con khỉ cứu người thợ săn bằng cách chỉ đường ra khỏi rừng, nhưng vì muốn ăn thịt khỉ, người thợ săn này lấy cục đá đập đầu khỉ. Con khỉ không tỏ vẻ giận dữ gì. Truyện này được nhắc lại có liên quan đến mưu toan sát hại đức Phật (Ja V 67-74). Tôi (YGA) không chắc muốn nói truyện nào.

Thuật ngữ *tādi-lakkhaṇa*, như chữ *Tathāgata*, dùng để chỉ đức Ph**ât như ở** DN II 157 (PED).

Buddhaghosa coi chữ ayaṃ có nghĩa là "điều này", hợp với saṃpahāso, với sự lược bỏ tiền trí tự a. Tuy nhiên, nó là liên tư; yam ở đây có nghĩa là "điều đó" (RFG).

vì sư phân chia xá lợi. **Nếu có xung đột: có nghĩa là** không nên có xung đốt võ lưc. Các tôn giả, tất cả các ông nên đoàn kết: Các tôn giả, tất cả các ông hấy nên đoàn kết. Các ông không nên chia rẽ. Hãy hòa hợp: thân hòa hợp trong một cuộc hội họp, lời hòa hợp trong một thỏa ước. Hãy hoan hỉ: hãy hoan hỉ trong tâm cho nhau. Chúng ta hãy chia thành tám phần: Chúng ta hãy chia xá lơi của đức Phât thành tám phần. Của người có cái nhìn quán chiếu **sâu sắc**: cái nhìn c**ủa đứ**c Ph**â**t, b**ằng năm mắ**t. Không những chỉ với tất cả các vị thôi, mà hầu hết những **người khác cũng có niềm tin**. Ông ta gi**ả**ng hòa cho ho bằng cách chỉ cho thấy rõ nhiều lý do tai sao không có ai trong ho là không xứng đáng nhân xá lơi của đức Phât. Sau khi đồng ý với đám đông tụ họp: Sau khi đồng ý với các cộng đồng sắc dân và những nhóm tụ hop. [609] Sau khi chia đồng đều và công bằng xá lơi của Thế Tôn thành tám phần: ở đây nói đến ti**ế**n trình phân chia.

Họ kế, *Dona* đồng ý với họ, mở bình đựng xá lợi làm b**ằng vàng. Các ông vua đế**n nhìn th**ấ**y xá l**ơ**i m**ầ**u vàng trong **bình đó,** 1222 và than khóc: "Ö Thế Tôn, b**â**c Toàn Giác, trong quá khứ chúng con nhìn th**ấ**y thân m**ầ**u vàng của Ngài trang trí v**ới ba mươi hai tướ**ng t**ố**t của con người Vĩ Đai, chiếu sáng với những tịa sáng sáu mầu của một vị Phật. Nhưng giờ đây, chỉ còn lưu lai xá lợi mầu vàng 1223 Điều này thật không đúng với ngài,

 $<sup>^{1222}</sup>$   $N^{\rm e}$ , p. 324 vi**ế**t là *doṇiyaṃ yeva ṭhitā* thay vì *doṇiṃ yeva* tāva.

<sup>&</sup>lt;sup>1223</sup> Theo *Dhātuvaṃsa* (18*f.*), *Dona* gi**ấ**u chi**ếc răng nanh thứ** hai giữ hai ngón chân, và cái thứ ba bên trong y ph**u**c của h**ắ**n.

Th**ế Tôn." Ngườ**i bà la môn này, bi**ế**t lúc m**ọi ngườ**i sao lãng, đã lấy chiếc răng nanh bên phải và dấu nó trong khẳn quấn trên đầu. 1224 Rồi sau đó hắn chia đồng đều và công bằng xá lợi của Thế Tôn thành tám **phần**. Thể tích của tất cả xá lợi lên đến mười sáu *nāli\** (lít). Công dân c**ủ**a m**ổ**i thành ph**ố** nh**ậ**n hai *nāḷi*. Trong khi người bà la môn chia xá lợi, Sakka, chúa tế của chư thiên, ng**ẫm nghĩ "Ai đã có đượ**c chi**ếc răng nanh bên** phải của Thế Tôn, chiếc răng này là điều kiên 1225 để thuyết giảng bốn sư thật 1226 để xua đi nghi hoặc 1227 của thế gian có chư thiên này." ông bà la môn này sẽ không thể cung **ứng đầy đủ lòng tôn kính đế**n xá lợi **răng. Ta sẽ** l**ấ**y nó l**ại."** Sakka l**ấ**y xá lợi **răng ra từ** 

Sau đó, cái thứ hai bi vua *Nāga Jayasena* lấy cắp lai và đế trong bình thờ trong lãnh thố của mình, cái thứ ba bị môt người dân ở *Gandhāra* lấy và để trong bình đem thờ ở đấy.

<sup>1224</sup> Buddhaghosa ở đoạn trước nói Doṇa là người thầy giáo đức h**anh nhưng giờ đây la**i t**ả** h**ắ**n là m**ô**t tên tr**ô**m.

<sup>1225</sup> N<sup>e</sup> II 324,7 vi**ế**t là *paccayabhūtā* thay vì *paccayabhūtāya.* 

1226 **Đông cơ tố**i h**ậu đằ**ng sau vi**ệ**c th**ờ** ph**ụ**ng xá l**ợ**i là s**ự** th**ự**c chứng lời day của đức Phât và sư chấm dứt khố đau. Đoc phần bình luân của Trainor trang 175.

<sup>1227</sup> Lời tường thuật về điều kỳ diệu liên quan đến xá lợi của đức Phât chỉ cho thấy rằng các xá lơi đích thât của đức Phât có được quyền lực thực sư tạo ra niềm tin trong tâm khảm những ai nhìn thấy xá lợi ấy, theo cùng một cách đức Phật gieo ni**ề**m tin ở nh**ững ngườ**i Ngài g**ặ**p trong cu**ộc đờ**i c**ủ**a Ngài. Đọc bàn luận về xá lợi và xua tan nghi ngờ của Trainor, trang 241-60.

1228 Trainor (pp. 156-85) nhận xét r**ằ**ng s**ự trưng bày xá lợi đòi** hới sự tôn k**ính đúng mự**c x**á**y ra nhi**ề**u l**ầ**n trong những truy**ê**n tr**ô**m xá l**ơ**i Ph**ât. Nói đế**n *Dona* kẻ kh**ố**n kh**ố** vì m**ấ**t xá l**ơ**i, *Sakka* gi**ảng: "Kẻ** hủy di**ệ**t l**ơ**i ích c**ủa ngườ**i khác b**ằ**ng trong cái khăn bit đầu rồi đặt xá lợi ấy trong cái hôp bằng vàng và mang đến cõi chư thiên, đặt nó trong một điện thờ ở Cūlāmani. 1229

Sau khi chia xá l**ơi xong, cho dù ngườ**i bà la môn này không nhìn thấy chi**ếc răng ấ**y, h**ắ**n không th**ể** h**ỏi: "Ai** đã lấy chiếc răng ấy từ cái khăn trên đầu tôi?" vì chính h**ắn ă**n c**ắp nó. Ngay đến câu "Hãy cho tôi mộ**t ph**ầ**n xá l**ơi" hắn cũng không thể** nói ra b**ở**i vì h**ắn đã xét nghĩ** người ta thấy lỗi hắn, nói rằng "Chính ngươi đã chia phần xá lợi. Ngay từ đầu ông không nhân ra là đã muốn môt phần à?" Rồi nghĩ rằng "Đây là chiếc bình bằng vàng 1230 có chứa xá lợi, nhờ nó xá lợi của Như Lai đã được đo lường, ta sẽ xây môt cái mô đài cho bình này", hắn nói "Thưa các ngài, cho tôi cái bình này."

lòng tham cực độ là kẻ ác" (CT, p. 20). Hành động của Doṇa rõ ràng bi lên án vì tham lam và ích kỷ thúc đấy.

<sup>&</sup>lt;sup>1229</sup> Điền *Cūlamani* là một *cetiya* cao một dặm ở *Tāvatiṃsa*. Điện này được *Sakka* dưng lên ở chô Đức Phât cắt tóc xuất gia khi Ngài khoác vào mi**ế**ng y c**ủ**a sa môn trên b**ờ** sông *Anomā* (Ja I 65). Sau khi Đức Phật nhập diệt, Sakka để thêm miếng xương cổ bên phải vào lọn tóc ấy (Bv-a 235, Mhv XVII 20). Theo yêu c**ầ**u c**ủ**a sa di *Sumana* **do trưở**ng lão *Mahinda* g**ử**i tới, *Sakka* trao mi**ếng xương cố** bên ph**ả**i cho *Sumana*, nhưng giữ lại chi**ếc răng nanh phả**i. Cu**ố**i cùng, mi**ếng xương** cố bên phải ấy được thờ ở *Thūpārāma* (Sp. 184*ff.*, Mhv XVII 13*ff*.)

Thay vì  $kumbham{\dot{m}}$ , B vi ${f ilde{e}}$ t là tumbo và C vi ${f ilde{e}}$ t là tumbho mà Childers gi**ả**i thích là m**ô**t lo**ai bình nướ**c có vòi (DPL, s. v. tumbho). DPL của Childers trang 512 vi**ế**t là tumbo, không ph**ả**i tumbho.

- 26. Người *Moriyas* ở *Pipphalivana* 1231 cũng như *Ajātasattu* và vân vân, c**ử** s**ứ** gi**ả đế**n và dàn quân s**ẵ**n sàng chi**ế**n **đấ**u.
- 6.6. Chú Giải Về Việc Đảnh Lễ Cúng Dường Các Tháp Th**ờ** Xá L**ơ**i

[MC 166B] Ông ta đã dựng tháp và tổ chức lễ hội cho xá lơi của Thế Tôn ở Rājagaha. Ông ta đã làm ra sao? Khoảng cách giữa Kusinārā và Rājagaha là hai mươi lăm dăm cũ (1 dăm cũ = 3 dăm mới = 4.827thước). Ông ta đã [610] làm con đường rộng tám usabha, 1232 mặt bằng phẳng giữa hai thành phố này. Vì đã thành kính đảnh lễ giữa tòa đại sảnh thành phố và Makutabandhana, nên các vua Malla đã làm như thế suốt con đường dài hai mươi lăm dăm cũ này.

Để xua tan niềm tiếc thương của dân chúng, ông ta đã cho mở thêm nhiều chợ búa khắp nơi và dựng quanh bình b**ằng vàng ông có để** xá l**ơi trong đó mô**t hàng rào bằng cây thương, và quy tụ dân chúng sống trong vòng năm trăm dăm cũ trong vương quốc của mình. Ho mang xá lợi rời khỏi *Kusinārā*, hát và nhảy vì xá lợi. 1233 Th**ấ**y b**ấ**t c**ứ nơi nào có hoa đẹ**p, sau khi **đặ**t xá lợi gi**ữa đám cây thương** tại ch**ỗ ấ**y, họ làm l**ễ** cúng dường. Lúc hoa héo, ho ra đi. Khi những người ở tầng

<sup>1231</sup> Người *Moriyas* nguyên là những hoàng tử *Sākya* ở *Kapilatthu*, nh**ững người đã trốn đế**n *Himālaya* để tránh cu**ô**c t**ấ**n công c**ủ**a *Viḍūḍabha*, và d**ự**ng m**ộ**t thành ph**ố ở đấ**y. Nên *Asoka* là bà con c**ủa Đứ**c Ph**ậ**t, vì *Candragupta* là con trai c**ủ**a hoàng h**â**u, v**ơ** chánh c**ủ**a vua *Moriya* (DPPN II 673).

<sup>&</sup>lt;sup>1232</sup> Xem b**ảng đo đườ**ng dài **ở** UC p. 692, n. 491. *8 usabha =* 1/10 gāvuta =2/10 dặm mới = 321 thước.

<sup>&</sup>lt;sup>1233</sup> N II 325,12 vi**ế**t là *sādhukīļitaṃ* thay vì *dhātu-kīļikaṃ*.

dưới càng toa xe đến tram cuối cùng, ho bắt tay vào lễ hôi đao hanh suốt bảy ngày.

Theo cách đó, trái lại những người đến với xá lợi trong tay, ho tổ chức lễ hôi kéo dài tới bảy năm bảy tháng và bảy ngày 1234 **Tám mươi sáu ngàn ngườ**i v**ớ**i **quan điể**m sai lac (tà kiến) đã làm ô uế tâm thức ho và đã sanh vào địa ngưc vì đã phàn nàn "Chỉ vì việc nhập diệt của đạo sĩ Gotama, chúng ta đã bị các buổi lễ hội đạo hạnh gây áp lưc. Tất cả các công vi**ệ**c của mình đã hỏng h**ết."<sup>1235</sup> Nh<b>ững ngườ**i có nhi**ễ**m l**ậ**u bị h**ủ**y di**ệ**t ng**ẫ**m nghĩ: "Môt đám đông tư làm ô uế tâm thức ho đã sanh vào địa ng**ục." Nghĩ là "Chúng ta sẽ đi gặ**p Sakka, vị tr**ời Đế** Thích, và ch**ế** ra m**ôt phương tiên gì đó để** mang xá lợi", họ đến gặp Sakka nói với ông ta chuyên ấy: "Thưa Đai Vương, chúng ta hãy chế ra môt phương ti**ên qì đó để** mang xá l**ơi."** 

Sakka trả lời: "Các ngài, không có một người chưa ngộ thông thường nào trung thành như Ajātasattu. Hắn sẽ không lắng nghe lời ta đâu. Tuy nhiên, Ta sẽ cho hắn th**ấy điều hãi hùng như** *Māra* **có thể làm. Ta s<b>ẽ** làm cho h**ắ**n ta nghe m**ô**t âm thanh th**â**t l**ớ**n. Ta s**ẽ** khi**ến ngườ**i

<sup>&</sup>lt;sup>1234</sup> Sau khi nh**ậ**n ph**ầ**n xá l**ợ**i c**ủa mình và quán tưở**ng l**ại đứ**c h**a**nh c**ủa đứ**c Ph**â**t, *Ajātasattu* đã khai mac buổi lễ tr**o**ng thể tôn kính Ngài kéo dài tới bảy năm bảy tháng và bảy ngày (Pv-a 212).

<sup>&</sup>lt;sup>1235</sup> Nhi**ề**u t**ới tám mươi sáu ngàn ngườ**i tr**ở** nên b**ạ**i ho**ạ**i vì không có ni**ềm tin và vì quan điể**m sai l**ạc, đã sanh vào cõi** peta\* (ng**ạ** qu**ỷ**). Ngài *Mahākassapa*, vì lòng t**ừ** tâm v**ớ**i chúng sanh, dùng thần thông của mình cho thấy cả người bị sanh vào cõi *peta* vì t**ỏ** v**ẻ coi thườ**ng xá l**ơ**i c**ủa đứ**c Ph**â**t, và các chư thiên được sanh vào cõi pham thiên là kết quả của vi**ê**c tôn kính xá l**ơ**i c**ủ**a Ngài (Pv-a 212).

ta cho h**ắ**n bi**ế**t là h**ắn đang bi** b**ắ**t trong vòng k**ề**m t**ỏ**a của Yakkha. Các ông nên nói, "Thưa Đại Vương, những sanh linh không phải là người (phi nhân) đang giận dữ, Ngài nên mang xá lợi đến đây". Rồi Sakka đã làm th**ế**. Các v**ị trưởng lão cũng đế**n g**ặ**p nhà vua và nói: "Thưa Đại Vương, những sanh linh không phải là người (**phi nhân) đang giậ**n dữ, Ngài nên mang xá l**ợi đế**n đây". Nhà vua trả lời: Ta sẽ không mang cho tới khi nào tâm ta th**ó**a mãn, khi tâm mãn nguy**ên, các ngươi** hãy mang xá lơi." Vào ngày thứ bảy ho mang xá lơi. Như vây nhân được xá lợi mang đến, ông ta đã dựng tháp (stūpa) và tổ chức lễ hôi ở *Rājagaha*. Những người khác tương ứng với quyền lực của ho cũng [611] mang xá lợi và đã dưng tháp và tổ chức lễ hôi t**ai nơi cú**a h**o**.

[MC 167] Đó là chuyện đã từng xảy ra như thế: Cách phân chia xá l**ơ**i và xây d**ưng mườ**i tháp 1236 **ở** Jambudīpa đã từng xảy ra như thế; nên họ nói sau này tại lần kết tập chung. 1237 Như vậy, khi tháp được xây, trưởng lão *Mahākassapa* đã nhìn thấy nguy hiếm sẽ

<sup>1236</sup> **Theo Fa (207c5), ngườ**i *Malla* nh**ận đượ**c m**ộ**t ph**ầ**n xá l**ợ**i và gom l**ạ**i than tro và xây m**ộ**t *stūpa\** (*tháp*) cho nh**ữ**ng món này. Po (175c15) và Un (190c4) thêm m**ô**t *stūpa* cho than tro. Yo (30a13) thêm *stūpa* th**ứ mườ**i m**ô**t cho tóc. Mu, Ti và Sk có cùng danh sách như ấn bản tiếng *Pāḷi*.

<sup>1237</sup> Câu này mu**ố**n nói t**ớ**i c**ả** hai l**ầ**n t**ậ**p k**ế**t kin**h điể**n th**ứ** hai và thứ ba (Sv-pṭ II 245,19). Khác với Buddhaghosa, Fleet hi**ế**u r**ằng "Trong thự**c t**ế**, câu này là ph**ầ**n b**ố** túc t**ự** nhiên, mang tính ngh**ê** thu**â**t cho ph**ầ**n m**ở đầ**u c**ủ**a bài Kinh; *Evam me sutaṃ;* **`như vầy tôi nghe!' Nhưng tôi nghi giá** thi**ế**t c**ú**a Fleet có th**ể sai vì ngườ**i ta không bao gi**ờ** g**ặ**p lo**ại câu dùng để** ch**ấ**m d**ứ**t bài kinh này **ở** những bài kinh *Pāli* khác.

xảy đến cho xá lợi của đức Phât và đến gặp *Ajātasattu* nói: 1238 **"Thưa Đại Vương, xây mộ**t ch**ỗ** duy nh**ấ**t **để** ký thác xá lợi thật là thích hợp." "Tốt, thưa Ngài, hãy để vi**ê**c xây m**ô**t ch**ỗ** duy nh**ấ**t **để** ký thác xá l**ơ**i cho tôi. Nhưng tôi làm thế nào để họ mang tới đây?" "Thưa Đại Vương, đó không phải là nhiệm vu của Ngài, nhưng là nhiệm vụ của chúng tôi." "Tốt, thưa Ngài, các ông hãy mang lai đây. Ta sẽ ký thác xá lơi." Vi trưởng lão lấy tất cả xá lơi chỉ chừa lai môt số đủ để các gia đình hoàng gia **cúng dườ**ng. Tuy nhiên, các vua giòng *Nāga\** (Long Vương) lấy được phần xá lợi ở *Rāmagāma*. 1239 Nghĩ rằng "Chẳng có gì là nguy hiểm cho xá lơi cả. Tro**ng tương l**ai, các xá l**ơ**i **ấ**y s**ẽ đươ**c ký g**ởi trong điệ**n *Mahācetiya* trong *Mahāvihāra* ở *Lankādīpa,*" <sup>1240</sup> vua không mang xá lơi ra ngoài. Sau khi nh**â**n l**ấ**y xá lơi từ bảy thành phố khác, 1241 nhà vua đứng ở một chỗ

Hai mươi lăm năm sau khi đức Phật nhập niết bàn, Kassapa đi gặp Ajātasattu và nói với nhà vua này về sự bảo đảm việc bảo tồn xá lợi (Bigandet II 97). Bigandet giải thích là sự bảo đảm việc bảo tồn xá lợi của Kassapa cho thấy rằng "từ những ngày đầu của Phật Giáo, một phần nhỏ các Tăng đã có ác cảm về việc gìn giữ và tôn kính xá lợi của đức Phật" (II 96, n.5).

Rāmagāma là một làng của Koliyan (người Koli) nằm trên bờ sông Ganges (DPPN s.v.). Cái tháp tại làng đó sau này bị lụt lội phá hủy và cuốn trôi ra đại dương nơi các nāga nhận được và xây tháp thờ (Mhv XXXI 18ff.)

Khi vua *Dutthagāmaṇī* xây *Mahāthūpa* và hỏi xá lợi để được thờ phượng trong đó, *Mahinda* phái *Soṇuttara* đến thế giới của *Nāga* để nhận những xá lợi này (Mhv. XXXI 18*ff*.)

Theo quyển *Divy*, Fa Hsien (ch. xxiii), chính *Asoka* **cho ngườ**i dùng s**ứ**c m**ở** b**ả**y *stūpa* ch**ứ** không ph**ả**i *Kassapa*. Quyển *Dīp* và *Sp* **không đề** c**ập đế**n vi**ệ**c dùng s**ứ**c m**ở** các *stūpa* này.

nào đó phía đông nam *Rājagaha* 1242 và cả quy**ết: "Hãy** làm cho bất k**ỳ viên đá nào biế**n mất đi. Hãy để cho đất nơi đây sạch sẽ. Hãy để cho nước không phun lên." Nhà vua đã cho đào đất chỗ đó lên làm gạch, và xây tháp cho tám mươi đại đệ tử.

Nếu người ta hỏi "Nhà vua đã làm gì ở đây?" họ trả lời "tháp cho tám mươi đại đệ tử." Không ai biết gì về việc ký gởi xá lợi. Khi đất chỗ đó được đào sâu tám mươi cubits \* (1 cubit = 1 cánh tay), nhà vua cho trải một lớp sắt ở dưới, trên lớp đó có cái nhà bằng đồng to bằng Cetiyaghara 1243 ở Thūpārāma, và có tám hộp và tám stūpa\* (tháp) làm bằng gỗ đàn hương vàng và vân vân. Rồi họ đặt thờ xá lợi của Thế Tôn trong một hộp gỗ đàn hương vàng, rồi đặt hộp gỗ đàn hương vàng ấy trong một hộp khác giống như thế, và rồi lại đặt trong

Rhys Davids lập luận rằng sau thời đại *Asoka* một thời gian dài, câu chuyện mở các *stūpa* này mới được sáng tác ra. Ông đề nghị có thể là nguyên ủy truyền thuyết này rút ra từ con số truyền thống 84 ngàn pháp môn. Đọc chi tiết bài thảo luân này ở 1901, pp. 397-410.

Sau khi đức Phật nhập diệt, chư Tăng do Mahākassapa đứng đầu chọn Rājagaha, thành phố thủ đô của Magadha, làm nơi kết tập. Vua Ajātasattu ủng hộ hoàn toàn (Vin II 285, Sp I 7f., Sv I 8f.).

Chung quanh cetiya là một kiến trúc được gọi là Cetiya-ghara hay nhà cetiya. Tòa nhà làm nơi trú ngụ này hình như được xây trên các trụ đá có mái che phủ trên đài tưởng niệm. Đôi khi còn có cửa và bên trong có trải thảm đẹp. Như vậy, nó giống như một căn nhà không hơn không kém gì với cetiya\* (điện), có bàn thờ để dâng hoa đặt bên trong. Căn nhà cetiya ấy chỉ được tìm thấy trên các dāgāba\* (tháp thờ xá lợi của đức Phật hay các đệ tử của Ngài, nóc tháp hình bán cầu) nhỏ như Thūpārāma." (Rahula, p. 119).

môt hôp khác; như vây ho đặt tất cả tám hôp gỗ đàn hương vàng với nhau thành môt. Cũng cùng cách đó, họ đặt thờ tám hộp trong tám tháp làm bằng gỗ đàn hương vàng; rồi ho đặt thờ tám tháp làm bằng gỗ đàn hương vàng trong tám hộp làm bằng gỗ đàn hương đỏ; đặt tám tháp làm bằng gỗ đàn hương đỏ ấy trong tám [612] hộp làm bằng ngà; đặt tám hộp làm bằng ngà trong tám tháp ngà; đặt tám tháp ngà trong tám hôp làm bằng đủ loại châu báu; đặt tám hộp làm bằng đủ loai châu báu trong tám hôp làm bằng vàng; đặt tám hôp làm bằng vàng trong tám tháp làm bằng vàng; đặt tám tháp làm b**ằ**ng vàng trong tám h**ô**p làm b**ằ**ng b**a**c; đặt tám hôp làm bằng bac trong tám tháp làm bằng bạc; đặt tám tháp làm bằng bạc trong tám hộp làm bằng ng**o**c (*mani* )<sup>1244</sup> **đặ**t tám h**ô**p làm b**ằ**ng ng**o**c trong tám tháp làm bằng ngoc; đặt tám tháp làm bằng ngoc trong tám hôp làm bằng hồng ngoc; đặt tám hôp làm bằng hồng ngọc trong tám tháp làm bằng hồng ng**oc; đặ**t tám tháp làm b**ằ**ng h**ồ**ng ng**o**c trong tám h**ô**p làm bằng ngọc mắt mèo; đặt tám hộp làm bằng ngọc mắt mèo trong tám tháp làm bằng ngoc mắt mèo; đặt tám tháp làm bằng ngọc mắt mèo trong tám hộp làm b**ằng pha lê; đă**t tám h**ô**p làm b**ằ**ng pha lê trong tám tháp làm bằng pha lê. **Kích thướ**c của lớp pha lê ngoài cùng của *cetiya* to bằng *cetiya* ở *Thūpārāma*. **Trên đó** nhà vua cho xây m**ôt căn nhà làm bằng đủ** lo**a**i n**ữ** trang. Trên đó nhà vua cho xây một căn nhà làm bằng vàng; trên đó nhà vua cho xây một căn nhà làm bằng

<sup>&</sup>lt;sup>1244</sup> Không bi**ết đượ**c s**ự** khác bi**ệ**t gi**ữ**a *maṇi* và *ratana*, **nhưn**g ph**u** chú gi**ả**i nói là *mani* không có h**ồ**ng ng**o**c, ng**o**c m**ắ**t mèo, pha lê (Sv-pt II 246,5).

bac; trên đó nhà vua cho xây một căn nhà làm bằng đồng. Ở đấy, nhà vua cho rải bui đủ loai nữ trang. Nhà vua cho rải hàng ngàn giọt nước và hoa. Nhà vua cho làm [khắc chữ] bằng vàng: năm trăm năm mươi truyện *Jātaka* \* (truy**ê**n ti**ền thân đứ**c Ph**â**t, **bốn sanh**), tám mươi vi đại trưởng lão, đại đế Suddhodana, *Mahāmāyādevī*, b**a**y sanh linh sanh cùng ngày v**ới Đứ**c Phật. 1245 Nhà vua cho đặt năm trăm bình chứa đầy vàng và năm trăm bình chứa đầy bac ở đó. Nhà vua cho làm năm trăm cây đèn bằng vàng và năm trăm cây đèn bằng bac chứa đầy dầu thơm và bấc làm bằng vải min bên trong các cây đèn ấy.

Với quy**ết tâm "Không để cho hoa héo; không để** cho hương nhat phai; không để cho các ngon đèn tắt", tôn giả *Mahākassapa* cho khắc bảng vàng **như sau: "**Trong tương lai, có một thanh niên trẻ cao quý tên là Piyadāsa 1246 s**ẽ giương cao lọ**ng dù và trở thành vị vua

 $<sup>^{1245}</sup>$  **Vào ngày đả**n sanh c**ủa đứ**c Ph**ậ**t, xu**ấ**t hi**ệ**n cùng th**ờ**i v**ớ**i Ngài có: (1) M**e** của *Rāhula* (**La hầu la**), (2) *Channa* (**Xa Nặc) người đánh xe, (3)** *Kāḷudāyī***, con m***ột viên quan, b<b>ạn* thi**ể**u th**ờ**i v**ớ**i thái t**ứ Siddhatha, đượ**c vua Suddhodana (Tinh Phan) *phái đi thỉnh đức Phât về kinh Kapilavatthu, đã* ch**ứ**ng qu**ả Arahatta sau khi nghe đứ**c Ph**ậ**t thuy**ế**t pháp, là t**ỳ khưu đứng hàng đầ**u trong vi**ệ**c làm các b**ô** t**ô**c hoan h**ỉ** (A. i. 25). Được gọi là Udāyī vì Udāyī sanh vào ngày mọi **người tràn đầ**y ni**ềm vui (kulappasādakānạ**m aggo), g**ọ**i là **Kāla vì nướ**c da c**ủa ông này hơi nâu (Đo**c DPPN Vol. I tr. 589), (4) voi chúa lo**ạ**i gi**ố**ng cao c**ấ**p, (5) ng**ự**a hoàng gia *Kanthaka* (**Kiền Trặc**) (6) cây b**ồ đề vĩ đạ**i và (7) b**ố**n bình đưng châu báu. Đây được gọi là sahajāta (sanh đồng thời, câu sanh) (Ja | 54).

<sup>&</sup>lt;sup>1246</sup> **Asoka thường đượ**c g**ọ**i là *Piyadassī;* không g**ặ**p tên *Piyadasa* ở nơi khác (RFG).

chân chánh (*Dhammarājā* **Pháp Vương**) tên là *Asoka*. Vi vua này sẽ cho xá lơi phân phối rông khắp." Nhà vua ấy thờ xá lợi với đủ loại tràng hoa, đóng từ cánh cửa đầu tiên, rồi đi. Sau khi đóng cánh cửa bằng đồng, nhà vua bu**ô**c chìa khóa và nh**ẫ**n có kh**ắ**c d**ấ**u **ấ**n<sup>1247</sup> vào dây thừng ròng rọc. Cũng ở nơi đấy, nhà vua để một đống lớn châu báu khắc một dòng chữ nói rằng "Trong tương lai, hãy để những vua nghèo [613] dùng châu báu ở đây để thờ phương xá lơi."

Sakka, vua c**ủa chư thiên, triê**u h**ồ**i và phái *Vissakamma* đị, nói rằng, "Ban ơi, *Ajātasattu* đã ký gởi xá lơi. Ông nên thu xếp việc bảo vệ xá lợi ấy." Vissakamma đi đến đó và xây một bánh xe quay (vālasanghātayanta). 1248 Rồi cho làm những tương người gỗ tay cầm kiếm trông như pha lê ở bên trong stūpa\* (tháp) ấy và dưng môt bánh xe quay nhanh như gió; ông chỉ dùng một cái chốt đóng nó, và dùng đá boc quanh nó dưới hình thức căn nhà gạch, và đóng lại phía trên bằng một cái chốt và **ném đấ**t lên trên, và làm m**ặt đấ**t ph**ẳ**ng phiu r**ồ**i cho xây môt stūpa\* (môt cái tháp) bằng đá ở trên đó.

Sau khi vi**ê**c ký g**ở**i xá l**ơi được làm xong như** v**â**y, v**i** trưởng lão sống cho hết quãng đời của mình và nhập ni**ết bàn. Nhà vua cũng băng hà theo hành nghiệ**p c**ủ**a mình. Và những ai có liên quan trong việc này cũng chết đi. Sau này, có môt thanh niên trẻ quý tôc tên là Piyadāsa giương cao long dù hoàng gia và trở thành

<sup>1247</sup> Một nhẫn có khắc dấu ấn là biểu hiệu thẩm quyền của nhà vua ban cho người giữ cổng thành, được thu hồi lai vào buổi tối khi c**ống thành đóng (PED s.v.,** *muddikā***)**.

<sup>&</sup>lt;sup>1248</sup> Tôi dịch theo Malalasekera (DPPN II 907). Sv-pt- II 346,16 đề nghị là "cái máy với những nhân vật hung dữ."

Như thế nào? Nhờ vị sa di *Nigrodha*, 1250 nhà vua có đức tin vào Phật Pháp và cho xây tám mươi bốn ngàn ngôi chùa, rồi hỏi Tăng đoàn" Thưa, tôi đã cho xây tám mươi bốn ngàn ngôi chùa. Tôi có thể có được xá lợi của đức Phật ở đâu?" "Thưa Đại Vương, chúng tôi nghe có chỗ ký gửi xá lợi, nhưng không biết chỗ đó ở nơi

Sự lên ngôi của *Asoka* xảy ra 218 năm sau khi đức Phật nhập diệt, và lễ đăng quang được tổ chức bốn năm sau đó (Mhv V 21, 22).

 $<sup>^{1250}</sup>$   $\dot{\text{Vi}}$  sa di này là con trai của Sumana v**ốn là con trưở**ng của Bindusāra (Asoka cũng là con của Bindusāra, như vậy *Nigrodha goi Asoka là chú).* Khi *Asoka* gi**ế**t *Sumana,* v**ơ** c**ủ**a *Sumana* đang có thai, trốn đến môt ngôi làng và sanh nở ở đấy với sư giúp đỡ của một thần cây *nigrodha. Asoka* mời *Nigrodha* đến hoàng cung, k**ế**t qu**ả** cu**ố**i cùng là *Asoka* t**ừ** b**ỏ** đạo khác chuyển sang tin Phật (Mhv 37-72, Sp I 45ff.). *Asoka* su**ốt đờ**i t**ỏ** lòng r**ấ**t tôn kính *Nigrodha* b**ằ**ng cách dâng cúng y, **hương, tràng hoa... (Ps II 931).** *Nigrodha và Asoka* trong m**ô**t ki**ế**p ti**ền thân đã là anh em buôn bán mâ**t ong và **đã dâng cúng mật ong lên đứ**c Ph**ậ**t Pacceka. T**ừ** bu**ối đầ**u, Asoka v**ẫ**n duy trì vi**ệc cúng dường do cha là Bindusāra** d**ư**ng **lên, nhưng Asoka thấ**t v**ọ**ng v**ớ**i nh**ững người tiế**p nh**ậ**n cúng **dườ**ng. M**ô**t l**ầ**n Asoka th**ấy ngườ**i cháu làm sa di là Nigrodha **đi qua cử**a s**ố** nên m**ờ**i Nigrodha vào. Nigrodha thuy**ế**t gi**ả**ng **Appamādavagga cho Asoka và nhà vua này rấ**t hài lòng. Sau đó, vua Asoka ngưng tất cả các việc làm từ thiên đến tất cả các tôn giáo khác, quay sang b**ả**o tr**ợ** Nigrodha và các thành viên trong tăng đoàn Phật giáo. Đọc DPPN Vol. 1 trang 217. Không th**ế xác định đượ**c có bao nhiêu s**ự** th**ậ**t trong vi**ê**c k**ể** l**ạ**i chuy**ệ**n lên ngôi c**ú**a Asoka do vi**ệ**c gi**ế**t t**ấ**t c**á** anh em c**ú**a mình ngo**ạ**i tr**ừ** Tissa (em trai út c**ủa Asoka) để** lên ngôi vua. Đoc DPPN Vol. I trang 216.

đâu." Nhà vua cho mở stūpa\* (tháp) ở Rājagaha, nhưng không thấy xá lợi nào, nên nhà vua cho tu bố lại tháp. Rồi nhà vua đi đến Vesāli với bốn đoàn thể: tỳ khưu, tỳ khưu ni, cư sĩ nam, cư sĩ nữ. Cũng không có được xá lợi ở, nhà vua đi đến Kalipavatthu. Cũng không có được xá lợi ở đó, nhà vua đi đến *Rāmagāma. Nāgas* ở Rāmagāma không cho phép họ phá mở stūpa\* (tháp). M**ô**t cái xu**ổng rơi xuố**ng *stūpa\** (tháp) v**ỡ** ra thành nhiều mảnh. Cũng không có được xá lợi ở đó, nhà vua đi đến Allakappa, Vethadīpa, Pāvaka, Kusinārā. Nhà vua phá mở tất cả các stūpa\* (tháp), nhưng không th**ế có đượ**c xá l**ợ**i, nên nhà vua cho tu b**ố la**i các tháp **ấ**y và tr**ở** l**a**i *Rājagaha*. Nhà vua cho tri**ệ**u t**â**p l**a**i b**ố**n đoàn chúng đó và hỏi: "Có ai nghe được chỗ ký thác xá lợi ở địa điểm nào không?" Trong số đó có vị trưởng lão m**ôt trăm hai mươi tuổ**i. V**i** n**ày nói "Tôi không biết** xá lơi được thờ ở chỗ nào, nhưng cha tôi, một đại trưởng lão bảo tôi khiêng một giỏ tràng hoa [614] khi tôi m**ớ**i b**ả**y tu**ổi và nói 'Lai đây chú tiể**u, có m**ô**t cái stūpa\* (tháp) làm bằng đá ở trong chỗ cây mọc râm rit kia. Ta hãy đến đó.' Vi trưởng lão đó đi đến đảnh lễ và nói, 'Này chú tiểu, chỗ này là nơi đáng nhớ.' Thưa Đại Vương, đây là tất cả những gì tôi biết." Nhà vua la lên "Đúng chỗ đó rồi," liền cho cắt chỗ cây mọc rậm rịt đó và cho dời tháp làm b**ằng đá với đấ**t, và th**ấ**y m**ô**t sàn tô b**ằ**ng h**ồ** n**ằ**m ở dưới; r**ồi cho đào** sàn h**ồ** và g**a**ch lên, và c**ứ đào xuố**ng cu**ố**i cùng **đế**n phòng bên trong và thấy bui ở bảy loai nữ trang và những tương người gỗ tay cầm kiếm đang quay. Cho dù nhà vua có cho tri**ê**u t**âp ngườ**i ph**u**c v**u** yakkha và dâng cúng h**o**, nhà vua **cũng** không th**ấy đáy hay đỉ**nh **ở đâu cả**. Nhà vua thành kính đảnh lễ chư thiên, nói "Nếu tôi lấy được xá

lợi, tôi sẽ cất giữ xá lợi trong hộp và thờ phượng trong tám mươi bốn ngàn ngôi chùa. Đừng để chư thiên ngăn trở tôi."

Trong khi nhà vua đang trên đường công tác tìm xá lơi như thế, Sakka, vua của chư thiên thấy Asoka. Sakka nói v**ớ**i *Vissakamma:* "Nhà vua chân chính *Asoka* thân mến của tôi đã đi xuống và đi vào trong căn phòng với ý định dời xá lơi đi. Ông nên đi và di chuyển những tương người gỗ." Vissakamma giả trang thành một câu con trai làng có tóc bó l**ai năm búi tó, và đứ**ng gi**ữ** cái cung trước mặt vua và nói "Thựa Đại Vương, tôi có thể dời đi những tương người gỗ này?" "Hãy dời chúng đi, câu trai thân mến của tôi." Câu trai làng đó lấy mũi tên b**ắ**n trúng ngay ch**ỗ** n**ố**i. T**ấ**t c**ả đề**u tan ra t**ừ**ng m**ả**nh. Rồi nhà vua giữ chặt chìa khóa và nhân có khắc dấu ấn buộc vào sợi dây thừng và thấy một đống lớn châu báu. Nhìn thấy bảng khắc dòng chữ nói rằng "Trong tương lai, hãy để những vua nghèo dùng châu báu ở đây để thờ phương xá lợi." Thật không phù hợp tí nào khi goi một vị vua như Ta là vị vua nghèo!" Nhà vua đập đi đập lai cánh cứa, cánh cứa mớ ra và nhà vua đi vào phòng **để** xá l**ơ**i. Nh**ữ**ng ng**on đèn để ở đó cách** đây hai trăm mười tám năm vân đang cháy như cũ; những hoa s**en xanh trông như thế đượ**c mang vào và để ở đó ngay khoảnh khắc ấy; cái thảm hoa trông như thể được trải ra ngay khoảnh khắc ấy; hượng thơm hình **như** mới được nghi**ền ra và đặ**t ngay khoảnh khắc ấy. Nhà vua cầm lấy tấm bảng vàng có khắc chữ và đọc lớn lên: "Trong tương lai, có một thanh niên trẻ quý t**ô**c tên là *Piyadāsa* s**ẽ giương cao lo**ng dù và tr**ớ** thành vị vua chân chánh (*Dhammarājā* **Pháp Vương**)

tên là *Asoka.* V**i** vua này s**ẽ** cho xá l**ơ**i phân ph**ố**i r**ô**ng kh**ắp." La lên "Ta đã đượ**c tôn gi**ả Mahākassapa** bi**ế**t trước," nhà vua co tay trái lại và đánh nó bằng tay phải. Ngoai trừ chỉ môt ít xá lơi chừa lai để thờ ở đây ra, [615] nhà vua lấy tất cả xá lợi khác và đóng cửa phòng đã cất giữ xá lơi này lai như đã được đóng trước đây, đặt lại mọi thứ đâu vào đó như cũ, và cho dựng lai điện thờ bằng đá, và cho ký gởi xá lơi trong tám mươi bốn ngàn ngôi chùa.

Sau khi đảnh lễ các vị đại trưởng lão, 1251 nhà vua hỏi: "Bach Ngài, có phải tôi là người thừa kế giáo pháp của đức Phât?" "Thưa Đai Vương, ông là người thừa kế ai? Ông là người đứng ngoài giáo pháp ấy." "Bạch Ngài, tôi đã dùng chín mươi sáu crores\* (1 crore = 10 tri**ệ**u) và cho xây tám mươi bốn ngàn ngôi chùa. Nếu tôi không phải là người thừa kế, ai sẽ là người thừa kế đây?" "Thưa Đai Vương, ông chỉ là người được gọi là người cúng dường vật dụng; nhưng nếu người có con trai hay con gái xu**ất gia, người đó đượ**c g**ọi là ngườ**i th**ừ**a k**ế** qiáo pháp." Nhà vua cho con trai và con gái của

<sup>&</sup>lt;sup>1251</sup> **Tăng đoàn ủ**y thác trách nhi**ệ**m tr**ả lời cho trưở**ng lão Moggaliputta Thera. Biết rằng việc gia nhập giáo hội Tăng già của *Mahinda* s**ẽ** là sự phát tri**ế**n l**ớ**n cho Ph**ậ**t Giáo, v**i** trưởng lão này trả lời như thế để khuyến khích nhà Vua cho người con trai của mình gia nhập đoàn thế Tăng già (Sp I 50).

<sup>&</sup>lt;sup>1252</sup> **Cf. Dīp VII 8**-19, Mhv V 40-47. Sp I 50*f*. ghi r**ằng "Thưa Đạ**i Vương, người nào, cho dù giàu hay nghèo, là cha có con trai của mình gia nhập đoàn thế Tăng già, ồ, thưa Đại Vương, người ấy được gọi là người thừa kế giáo pháp."

mình xu**ấ**t gia. 1253 R**ồi các trưở**ng lão nói v**ớ**i nhà vua: "Thưa Đai Vương, bây giờ ông là người thừa kế giáo pháp."

Đó là chuyện đã từng xảy ra như thế: đó là chuyên ngày xưa xá lợi được ký gởi và từng ở Jambudīpa. Câu nói này cũng được chư Tăng tham dư ở lần tập kết thứ ba thêm vào. 1254

28. Chia (dona) tám phần xá lợi của người có cái nhìn quán chiếu sâu sắc và vân vân: Tuy nhiên, những câu k**ê này, đươ**c các b**âc trưở**ng lão ở Tambapa**nn**i th**ố**t lên. 1255

### Chú giải về Chương Sáu đến đây kết thúc.

<sup>&</sup>lt;sup>1253</sup> Vì mu**ốn là ngườ**i th**ừ**a k**ế** Ph**ậ**t Giáo, nhà vua h**ỏ**i con trai là Mahinda. Người con hân hanh đồng ý trở thành tỳ khưu. Lúc này, con gái c**ú**a nhà vua tên là *Saṅghamittā,* ch**ồ**ng c**ú**a cô ta đã gia nhập đoàn thế Tăng già, nên cũng đồng ý gia nhập Tăng đoàn (Sp I 51).

<sup>&</sup>lt;sup>1254</sup> Câu này nguyên được tạo nên ở lần tập kết thứ hai (Sv-pṭ II

 $<sup>^{1255}</sup>$  Sk (450 51 23) có những câu k**ệ này. Điều đáng chú ý là câu** đầu li**ệt kệ mườ**i *stūpa* \* *(tháp)* đầu tiên, trong khi những câu k**ệ** này c**ậ**p nhật, chỉ định rõ là bảy trong tám phần xá lợi còn ở An Độ và phần thứ tám đã dời đến *Rāmagāma* nơi *Nāga* được th**ờ phươ**ng; và thêm vào nh**ững nơi cấ**t gi**ữ** b**ố**n chi**ếc răng nanh không thấy nói trong danh sách đầ**u tiên. Đáng chú ý là cái danh sách mới này chỉ cho thấy rằng việc thờ cúng xá lơi được nới rông ra không những ở cối người, mà còn cho đến cõi chư Thiên bên trên và cõi Nāgas ở dưới. **"Hai danh sách xá lợ**i này là b**ằ**ng ch**ứ**ng cho vi**ệ**c khuy**ế**ch trương truyền thống văn tư đã có ghi chép hắn hòi và bằng cách **ấy đã xác nhậ**n vi**ệ**c phân tán xá l**ợ**i ra nhi**ề**u trung tâm sùng bái đã mọc lên đã tự khẳng định là có sở hữu xá lợi của đức Phât" (Trainor, p. 162).

| Phẩm Đại Bát Niết | Nguồn Thư Tịch |
|-------------------|----------------|
| Bàn (Minh Châu)   | Pāļi Cũ        |

|    | Chương | <b>Đoạ</b> n | Trang        | Ngu <b>ồ</b> n                                |
|----|--------|--------------|--------------|-----------------------------------------------|
| 1  | I      | 1-10         | 73-79        | A. IV, 16-24                                  |
| 2  |        | 16, 17       | 81-82        | D. XXVIII & S.<br>V, 159-161                  |
| 3  |        | 20-34        | 84-86        | Ud. VIII, 6 &<br>Vin. I, 226                  |
| 4  | П      | 2, 3         | 90-91        | S. V, 431; Vin I<br>231, Netti 166            |
| 5  |        | 12, 13       | 95, 95A      | S. IV, 211                                    |
| 6  |        | 14-19        | 95A-97       | Vin. I , 231-<br>233 <sup>1256</sup>          |
| 7  |        | 22-26        | 98-101       | S. V, 152-154,<br><b>đ.26, ib.164,5</b>       |
| 8  | 111    | 1-20         | 102-<br>109  | A. IV, 308-313                                |
| 9  |        | 1-10         | 102-<br>107  | S. V, 259-263 và<br>Ud. VI, 1                 |
| 10 |        | 21-23        | 109-<br>109A | A.IV, 30 (g <b>ầ</b> n<br><b>như M I, 72)</b> |

<sup>1256</sup> Khác v**ề nơi biế**n c**ố** x**ả**y ra *(locus in quo).* 

|    | Chương | <b>Đoạ</b> n | Trang        | Ngu <b>ồ</b> n                                             |
|----|--------|--------------|--------------|------------------------------------------------------------|
| 11 |        | 24-32        | 109B-<br>110 | A.IV, 305; 348;<br>M II, 13,14                             |
| 12 |        | 33           | 112          | D. II 70,71; A. IV 306 và 349                              |
| 13 |        | 43           | 117          | Trích KV. 559                                              |
| 14 | IV     | 2, 3         | 122,<br>123  | A.II,1,2 và<br>A.IV,105 (trích<br>KV. 115) <sup>1257</sup> |
| 15 |        | 7-11         | 124-<br>126  | A.II, 167-170                                              |
| 16 |        | 13-25        | 127-<br>129  | Ud. VIII, 5                                                |
| 17 |        | 39-43        | 134B-<br>136 | Ud. VIII, 5                                                |
| 18 | V      | 11           | 141B         | D. II, 161                                                 |
| 19 |        | 12           | 142          | A.II, 245, 6                                               |
| 20 |        | 15           | 144          | S. V, 16 (g <b>ầ</b> n<br><b>như)</b>                      |
| 21 |        | 16           | 145          | A.II, 132                                                  |
| 22 |        | 17, 18       | 146-<br>147  | D. II, 169, 170                                            |
| 23 |        | 27           | 151A         | Trích KV. 601                                              |

<sup>1257</sup> Khác v**ề ứ**ng d**ụ**ng.

|    | Chương | <b>Đoạ</b> n | Trang         | Ngu <b>ồ</b> n                                        |
|----|--------|--------------|---------------|-------------------------------------------------------|
| 24 |        | 28           | 151B          | D. I 176; M. I,<br>391494; S.II,<br>21; Vin. I 69, 71 |
| 25 | VI     | 5            | 155           | A. II, 79, 80                                         |
| 26 |        | 7-10         | 156-<br>157   | S. I, 157-159 <sup>1258</sup>                         |
| 27 |        | 9            | 157           | A. IV, 410ff.                                         |
| 28 |        | 10           | 157           | Th. I, 905,<br>1046; A. I, 236                        |
| 29 |        | 17           | 161           | D. II 141, 2                                          |
| 30 |        | 19-20        | 162A-<br>162B | Vin II, 284, 5 <sup>1259</sup>                        |
| 31 |        | 27           | 166B          |                                                       |

1258 Khác v**ề** th**ứ** t**ự** các câu.
1259 Khác v**ề** th**ứ** t**ự** các câu.

#### Ch**ữ** Vi**ế**t T**ắ**t và Sách Tham Kh**ả**o:

- BD 5 Book of the Discipline, Part 5, I. B. Horner, PTS, 1997
- Bộ Kinh Trường 1, Tỷ Kheo Thích Minh Châu, BKD 1 Chùa Kỳ Viên Hoa Thịnh Đốn, tái bản 1986
- Bộ Kinh Trường 3, Tỷ Kheo Thích Minh Châu, BKD 3 Chùa Kỳ Viên, Hoa Th**ịnh Đố**n, tái b**ả**n 1987
- Bô Kinh Trường 4, Tỷ Kheo Thích Minh Châu, BKD 4 Chùa Kỳ Viên Hoa Th**inh Đố**n, tái b**ả**n 1991
- Bô Kinh Tăng Chi 3, H.T. Minh Châu, Viên BKTC 3 Nghiên C**ứ**u Ph**â**t H**o**c, 1996
- BKTrung 2 B**ộ** Kinh Trung 2, H.T. Minh Châu, Vi**ệ**n Nghiên C**ứ**u Ph**â**t H**o**c, 1992
- BKTU 1 Bô Kinh Tương Ưng 1, H.T. Minh Châu, Viên Nghiên Cứu Phật Học, 1993
- BKTU 4 Bộ Kinh Tương Ưng 4, H.T. Minh Châu, Viện Nghiên C**ứ**u Ph**â**t H**o**c, 1993
- CDB 1 The Connected Discourses of the Buddha. Vol. I., Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, Boston, 2000
- CDB 11 The Connected Discourses of the Buddha, Vol. II, Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, Boston, 2000
- **Pāli**-English **CPED** Concise Dictionary, Buddhadatta Mahāthera, Colombo, 1968
- Conditional Relations Vol I, U Nārada, PTS, CR I 1992
- CR II Conditional Relations Vol II, U Nārada, PTS, 1998

- DD 11 The Dispeller of Delusion II, Bhikkhu **Nān**amoli, PTS, 1996
- Dial. I Dialogues of the Buddha I, PTS, 2013
- Dialogues of the Buddha II, PTS, 2002 Dial. 11
- DP I: A Dictionary of Pāli Part I, Margaret Cone PTS, 2001
- DP 11: A Dictionary of Pāli Part II, Margaret Cone PTS, 2010
- A Dictionary of The Pāli Language, Robert DPL: Caesar Childers, Cosmo Publications, New Delhi. 1979
- DPPN I Dictionary of Pāli Proper Names, Volumn I, PTS, 1997
- Dictionary of Pāli Proper Names, Volumn 11, DPPN 11 PTS, 1997
- DPPN III Dictionary of Pāļi Proper Names, Volumn III, PTS, 1997
- Đạo Vô Ngại Giải, Nguy**ễn Văn Ngân,** tái bản ĐVNG l**ä**n 2, 2015
- EΒ Encyclopaedia of Buddhism, Vol. Government of Ceylon, 1961
- **EHBC** Early History of Buddhism In Ceylon, E. W. Adikaram, Buddhist Cultural Centre, 1994.
- FBW Susan Murcott, The First Buddhist Women, Parallax Press, California, 1991 (b**ả**n d**i**ch kèm với chú giải của Trưởng Lão Ni Kê).
- The Group of Discourses, 2<sup>nd</sup> ed., K. R. GD 11 Norman, PTS, 2001
- GS V Gradual Sayings Vol. V, F. L. Woodward, PTS, 1996

PTC 1

PTC 11

PTC III

HBC History of Buddhism in Ceylon, Walpola Rahula, The Buddhist Cultural Center [3 rd edi., 1993], Sri Lanka /ti Itivuttaka, Peter Masefield, PTS, 2000 KS IV Kindred Sayings Vol. IV, F. L. Woodward, PTS, 1996 Kinh Ti**ế**u B**ộ** 1, H.T. Minh Châu, 1999 KTB 1 LaDB Last Days of the Buddha, Sister Vajira and Francis Story, BPS, 2007 *LBAPC* The Life of the Buddha According to the Pali **Ñān**amoli, Buddhist Canon, Bhikkhu Publication Society, Kandy, 1972 LoDB The Long Discourses of the Buddha, Maurice Walshe, Wisdom Publications, Boston, 1995 The Minor Anthologies of the Pali Canon Part *MAPC* II, Verses of Uplift, F. L. Woodward, PTS, 2003 NDB The Numerical Discourses of the Buddha, Bhikkhu Bodhi, Wisdom Publications, Boston, 2012 Pali English Dictionary, Rhys Davids and PED Stede, PTS 1998 A Pali-English Glossary of Buddhist Technical PEGBTT Bhikkhu **Nān**amoli, **Buddhist** Terms, Publication Society, Kandy, 1994 PGS A Pali Grammar For Students, Steven Collins, Silkworm Books, Chiang Mai, 2006 POP The Path of Purification, Bhikkhu Ñānamoli,

Buddhist Publication Society, Kandy, 1991

Pāli Tipitakam Concordance Vol I, PTS 1956

**Pāl**i Tipi**t**aka**ṁ** Concordance Vol II, PTS 1973

**Pāl**i Tipi**t**aka**ṁ** Concordance Vol III, PTS 1993

PTS Pali Text Society

The Udāna U

UC The Udāna Commentary cúa Ngài

Dhammapāla, Peter Masefield dich, PTS 2003

The Udāna & The Itivuttaka, John Ireland, UI

BPS, 1997

#### Chú thích khác:

xu**ấ**t x**ứ** cách ablative

accusative đối cách acc. truy**ề**n khi**ể**n cách causative

ct chú thích

dữ cách (chỉ đinh cách) dative f. feminin, danh từ giống cái

ff.; tt. các trang ti**ế**p theo

thuôc cách, sở hữu cách, (sở thuộc genitive

cách)

phương tiện cách, (sở dụng cách) instr. locative, nơi chốn, (định sở cách) loc.

masculin, danh từ giống đực m.

noun, danh tù n.

nominative hay subject, chủ cách nom.

vocative oh! (hô cách); VOC. nt. neutral, trung tính

р trang

plural, số nhiều pl. sách đã dẫn sđd. singular; số ít SQ

tr. trang

variant reading cách vi**ế**t, cách ghi V

khác nhau

### Biến Cố Chính Trong Lịch Sử Phật Giáo

Nguồn: The Life of The Buddha According to the Pali Canon **Bhikkhu Ñāṇ**amoli TCN = **trướ**c công nguyên, \*do học giả Âu Châu tính toán

| Biến Cố                                                                                            | Khoảng năm |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| Thái T <b>ử Siddhattha chào đờ</b> i                                                               | 563 TCN *  |
| Xu <b>ã</b> t gia                                                                                  | 534 TCN *  |
| <b>Thành đạ</b> o, nh <b>ậ</b> p <i>sa-<b>upādi</b>-sesa-<b>nibbāna</b></i>                        |            |
| hay <i>kilesa-<b>pārinibbāna</b></i>                                                               | 528 TCN *  |
| Nh <b>ậ</b> p <i>pārinibbāna</i>                                                                   | 483 TCN *  |
| K <b>ế</b> t t <b>ập kinh điể</b> n l <b>ầ</b> n th <b>ứ</b> nh <b>ấ</b> t                         | 483 TCN *  |
| K <b>ế</b> t t <b>ập kinh điể</b> n l <b>ầ</b> n th <b>ứ</b> hai                                   | 383 TCN *  |
| Vua Asoka lên ngôi                                                                                 | 274 TCN    |
| K <b>ế</b> t t <b>ập kinh điể</b> n l <b>ầ</b> n th <b>ứ</b> ba <b>ở Patna, đạ</b> o Ph <b>ậ</b> t |            |
| được xác định là <i>Vibhajjavāda</i>                                                               | 253 TCN    |
| <b>Arahant Mahinda mang đạ</b> o Ph <b>ật đế</b> n Tích Lan                                        | 243 TCN *  |
| <u>V</u> ua Asoka băng hà                                                                          | 237 TCN    |
| Ācariya Buddhaghosa                                                                                | 430        |

# DANH SÁCH CÁC ĐẠO HỮU HÙN PHƯỚC ẤN TỐNG SÁCH

| 1  | Viên Nhân                                  |
|----|--------------------------------------------|
| 2  | Hải Võ + Mai Anh                           |
| 3  | GĐ Thanh Loan                              |
| 3  | Nguy <b>ễ</b> n Ng <b>ọ</b> c C <b>ẩ</b> m |
| 4  | Thu Hoài                                   |
| 5  | Mạc Thị Hải Hà                             |
| 6  | Di <b>ệ</b> u Ánh                          |
| 7  | Chi Thanh H <b>ồ</b> ng                    |
| 8  | Đỗ Thu Sương                               |
| 9  | Chi Khánh                                  |
| 10 | Ph <b>ạ</b> m Bích Chiêu                   |
| 11 | Nguy <b>ễ</b> n Quang Vinh                 |
| 12 | Lê Thị Ng <b>ọ</b> c Trân                  |
| 13 | M <b>ỹ</b> C <b>ả</b> nh                   |
| 14 | C <b>ẩ</b> m Giang                         |
| 15 | Chị Thủy                                   |
| 16 | Em Chu                                     |
| 17 | Hoàng                                      |
| 18 | Thùy Dương                                 |

| 19 | Lý T <b>ố Phượ</b> ng                          |
|----|------------------------------------------------|
| 20 | Sơn VDP                                        |
| 21 | Minh Di                                        |
| 22 | GĐ Tran Thi Phuong Tan                         |
| 23 | Cô Ngôn                                        |
| 24 | Cô Nguyên Phước                                |
| 25 | GD anh Tr <b>ần Xuân Đàm</b>                   |
| 26 | Lan HN                                         |
| 27 | Lê Kim Dung                                    |
| 28 | Cô Nguy <b>ễ</b> n Th <b>ị</b> Loan            |
| 29 | Bé Tr <b>ần Phướ</b> c Thành (Bi)              |
| 30 | Chị Hà (l <b>ớ</b> p th <b>ầ</b> y Chánh Minh) |

### Hồi Hướng Công Đức Ấn Tống

Nguy**ệ**n cho con và t**ấ**t c**ả chúng sanh, cho đến ngày thành đạ**o, luôn luôn:

- được làm đệ tử của Đức Phật Gotama để học hỏi Giáo Pháp Chân Chính của Ngài.
- được gặp gỡ Giáo Pháp Chân Chính của Phật để hành trì, truyền bá, củng cố và làm vững mạnh Giáo Pháp Chân Chính ấy.
- được gặp các bậc Thánh Tăng, Thánh Ni hướng thượng để chỉ dẫn chúng con trên đường giải thoát.

# HỘI LUẬT GIA VIỆT NAM NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỰC

Địa chỉ: 65. Tràng Thi - Quận Hoàn Kiếm - Hà Nội

Email: nhaxuatbanhongduc@yahoo.com

Điện thoại: 04.3 9260024 Fax: 04.3 9260031

## <u>TÊN XUẤT BẢN PHẨM</u> NHỮNG NGÀY CUỐI CÙNG CỦA ĐỨC PHẬT

Dịch giả: Nguyễn Văn Ngân

Chịu trách nhiệm xuất bản

Giám đốc

**BÙI VIỆT BẮC** 

Chịu trách nhiệm nội dung

Tổng biên tập

LÝ BÁ TOÀN

Biên tập

Nguyễn Khắc Oánh

Trình bày, minh họa

Trần Xuân Huy, Đỗ Thị Xuân Hương

Sửa bản in

Nguyễn Văn Ngân

In 1000 cuốn, khổ 14,5cm x 20,5cm, Tại Xí nghiệp in Fahasa, 774 Trường Chinh, P.15, Q. Tân Bình, TP.HCM

Số XNĐKXB: **366 - 2016/CXBIPH/54 - 05/HĐ.** Số QĐXB của NXB: 502/QĐ-NXBHĐ. Ký *ngày 14 tháng 03 năm 2016.* In xong và nộp lưu chiểu năm: quý 2/2016. Mã số sách tiêu chuẩn quốc tế (ISBN) 978-604-86-8896-7

# Những Ngày Cuối Cùng Của Đức Phật Nguyễn Văn Ngân dịch

Cố gắng giải thích về cái gì diễn ra đằng sau trạng thái nhập diệt của bậc đã được hoàn toàn giải thoát là việc làm hoàn toàn vô ích, là mạo hiểm bên ngoài biên giới của ngôn ngữ, bên ngoài lãnh vực của khái niệm. Đức Phật giảng cho Ānanda về trạng thái của bậc đã hoàn toàn nhập diệt như sau:

"Chỉ trong phạm vi này, nếu có bất cứ phương cách nào để lời nói diễn đạt, nếu có bất cứ phương cách nào để ngôn ngữ diễn đạt, nếu có bất cứ phương cách nào để ý niệm diễn đạt, nếu có bất cứ lãnh vực nào để trí, đó là, khi có thức cùng với tiến trình tâm và thân (nāma, rūpa và viññāna), nhưng khi không có thức và tiến trình tâm và thân còn sót lại thì sẽ không có phương cách nào để lời nói, không có phương cách nào để ngôn ngữ, không có phương cách nào để ý niệm diễn đạt cả. Từ điều này, chúng ta có thể thấy rằng, khi năm tập hợp (uẩn), hay khi các tiến trình tâm và thân này ngưng lại thì không có cơ hội nào cho ngôn ngữ, không có cơ hội nào cho ý niệm, không có cơ hội nào cho tri thức, sẽ không có gì để chỉ đích danh, để nhận diện đặt tên, ở đây, ngôn ngữ trở nên hoàn toàn không thích hợp và không thỏa đáng, ý niệm không thể nào thâm nhập vào điều không thể nhận biết được, và tâm trí không thể nào đo lường cái không thể đo lường được."

Đọc D ii. 64; Trường BK3, Phẩm 15, Đại Duyên, đ. 22, tr. 64-64A

Sách Biểu - Không Bán (This book is not for sale) Hình Bìa: Tượng Phật Nằm - Người dịch chụp tại Wat Pho Vesak 2558/2015 - Bangkok - Thailand PHẬT GIÁO NGUYÊN THỦY



Những Ngày Cuối Cùng Của Đức Phật



Nguyễn Văn Ngân dịch Tác giả cuốn Những Ngày Cuối Cùng Của Đức Phật là trưởng lão Buddhaghosa, luận sư vĩ đại nhất về Tipiţaka (Tam Tang). Nguyên là một bà la môn, Ngài sanh ở làng gần Buddhagayā, tinh thông ba bộ Vệ đà và các môn liên quan. Cha tên là Kesa, làm quân sư về nghi lễ cho vua Sangāma, me tên là Kesi. Một hôm, Ngài gặp một tỳ khưu Phật Giáo tên là Revata, và vì bị tỳ khưu này đánh bại trong cuộc tranh biện, nên Ngài gia nhập đoàn thể Tăng Già Phật Giáo, xuất gia để học giáo pháp của Đức Phật. Vì diễn thuyết của Ngài rất sâu sắc, như của Đức Phật, và bởi vì lời nói của Ngài lan rộng khắp thế giới (như những lời Phật dạy), nên Ngài được gọi là Buddhaghosa (nghĩa đen là Phât Âm: Buddha = Phât; ghosa: âm thanh, tiếng). Trong lúc sống cùng thầy Revata, Ngài viết cuốn Ñāṇodaya (tác phẩm đầu tay về triết học) và Atthasālinī (Chú Giải Bộ Pháp Tu), và cũng viết thêm Parittatthakathā (chú giải ngắn gọn vả chính xác) về Tam Tạng. Theo đề nghị của Revata, Ngài đi đến Ceylon (Tích Lan) để hoàn thành công việc này và nghiên cứu chú giải tiếng Tích Lan tại chùa Mahāvihāra, dưới sự chỉ dẫn của Ngài Sanghapāla. Khi công cuộc nghiên cứu hoàn thành, Ngài

viết quyển Visuddhimagga (Con Đường Thanh Lọc), và nhờ kết quả này, Ngài được các đại trưởng lão ở Mahāvihāra chấp nhận chuyển dịch chú giải từ tiếng Tích Lan sang Pāļi. Trong thời gian này, Ngài sống ở Ganthākaravihāra, khi công việc hoàn tất, Ngài trở về Jambudīpa.

Ngoài những tác phẩm nói trên, chúng ta có Samantapāsādikā (Chú Giải về Tạng Luật), Kankhāvitarani (Chú Giải về Giới Bổn) Tạng Luật; quyển Sumangalavilāsinī (Chú Giải Trường Bộ Kinh), Papañcasūdani (Chú Giải Trung Bô Kinh), Sāratthappakāsinī (Chú Giải Bộ Kinh Tương Ưng), Manorathapūranī (Chú Giải Tăng Chi Bộ Kinh) của Tạng Kinh. Ngài còn được cho là đã sưu tập Chú Giải về Khuddakapātha (Tiểu Tung) và Sutta Nipāta (Kinh Tâp) được gọi là Paramatthajotikā (Chú Giải Kinh Tập) và về Dhammapada (Pháp Cú). Ngài cũng viết một loạt các Chú Giải về Tạng Abhidhamma: Atthasālinī (Chú Giải Bộ Pháp Tu), Sammohavinodani (Chú Giải Bộ Phân Tích) và Pañcappakaranattha-kathā (Chú Giải Các Bộ Còn Lại Của Abhidhamma, ngoại trừ Pháp Tu và Phân Tích). Nhiều người cho rằng Jātakatthakathā (Chú Giải Bổn Sanh, hay Truyên Tiền Thân) là do Ngài viết. Trích dịch từ DPPN I & II.