# PGS.TS. VÕ VĂN THẮNG - THS. NGUYỄN THỊ NGỌC THƠ



# Dấu ấn văn hóa Dháp

# TRONG CÁC CÔNG TRÌNH KIẾN TRÚC Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

(Sách tham khảo)

NHÀ XUẤT BẢN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA SỰ THẬT

# Chịu trách nhiệm xuất bản GIÁM ĐỐC - TỔNG BIÊN TẬP PGS.TS. PHẠM MINH TUẤN

Chịu trách nhiệm nội dung

#### PHÓ GIÁM ĐỐC - PHÓ TỔNG BIÊN TẬP TS. ĐỖ QUANG DỮNG

Biên tập nội dung: ThS. CÙ THỊ THỦY LAN

ThS. NGUYỄN THỊ HẢI BÌNH

ThS. HOÀNG THU QUỲNH

NGUYỄN THỊ THÀNH GIANG

ThS. PHAM VŨ PHƯƠNG LINH

ThS. NGUYỄN VIÊT HÀ

Trình bày bìa: PHAM DUY THÁI

Chế bản vi tính: NGUYỄN THANH TẤN KIỆT

Đọc sách mẫu: NGUYỄN THỊ THÀNH GIANG

VIÊT HÀ

Số đăng ký kế hoạch xuất bản: 427-2021/CXBIPH/30-365/CTQG. Số quyết định xuất bản: 33-QĐ/NXBCTQG, ngày 18/02/2021.

Nộp lưu chiểu: tháng 4 năm 2021. Mã ISBN: 978-604-57-6518-0.

Đầu ấn văn hóa Pháp TRONG CÁC CÔNG TRÌNH KIẾN TRÚC Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỲ XIX - NỦA ĐẦU THẾ KỲ XX (Sách tham kháo)

### Biên mục trên xuất bản phẩm của Thư viện Quốc gia Việt Nam

#### Võ Văn Thắng

Dấu ấn văn hoá Pháp trong các công trình kiến trúc ở An Giang cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX : Sách tham khảo / Võ Văn Thắng, Nguyễn Thị Ngọc Thơ. - H. : Chính trị Quốc gia, 2020. - 152tr. : 21cm

ISBN 9786045754627

1. Công trình kiến trúc 2. Văn hoá 3. An Giang 4. Sách tham khảo

720.959791 - dc23

CTM0382p-CIP

## PGS.TS. VÕ VĂN THẮNG - ThS. NGUYỄN THI NGOC THƠ

# Dấu ấn văn hóa Dháp TRONG CÁC CÔNG TRÌNH KIẾN TRÚC Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỦA ĐẦU THẾ KỶ XX (Sách tham khảo)

### LỜI NHÀ XUẤT BẢN

Việt Nam chịu ảnh hưởng không ít của văn hóa Pháp và cho đến nay dấu ấn văn hóa Pháp ở Việt Nam có nhiều điều tốt đẹp, tích cực, làm phong phú thêm cho chính văn hóa dân tộc ta, trong đó có kiến trúc - xây dựng. Văn hóa Pháp đã để lại dấu ấn đậm nét trong kiến trúc ở Việt Nam nói chung và An Giang nói riêng. Điều này thể hiện rõ nét qua những công trình kiến trúc tôn giáo và dân dụng của Pháp ở An Giang theo các phong cách kiến trúc tiêu biểu như Romance, Gothique, Baroque,... Không ít công trình kiến trúc ở vùng đất An Giang ban đầu chịu sự áp đặt về văn hóa Pháp một phần thông qua kiến trúc du nhập, sau đó là sự biến đổi của kiến trúc Pháp để thích nghi với văn hóa bản địa và cuối cùng là sự tiếp biến, giao lưu giữa hai nền văn hóa Đông - Tây, tạo ra những nét độc đáo riêng cho các công trình kiến trúc đặc trưng của Pháp ở An Giang.

Để đáp ứng nhu cầu tìm hiểu của đông đảo bạn đọc cũng như những nhà nghiên cứu về văn hóa, kiến trúc, Nhà xuất bản Chính trị quốc gia Sự thật xuất bản cuốn sách *Dấu ấn văn hóa Pháp trong các công trình kiến trúc ở An Giang cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX* của PGS. TS. Võ Văn Thắng và ThS. Nguyễn Thị Ngọc Thơ.

Cuốn sách gồm 3 chương nội dung chính, nêu bật những dấu ấn và ảnh hưởng mà văn hóa Pháp để lại đối với các

công trình kiến trúc ở An Giang trong suốt gần 80 năm người Pháp hiện diện ở nơi đây.

Xin giới thiệu cuốn sách cùng bạn đọc.

 $\label{eq:thing 4 năm 2020}$ NHÀ XUẤT BẢN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA SỰ THẬT

# MỞ ĐẦU

Trải qua hàng nghìn năm lịch sử, dân tộc Việt Nam phải đối diện với nhiều giặc ngoại xâm, phải giao lưu, tiếp biến và hội nhập với các nền văn hóa lớn trên thế giới. Mở đầu là thời kỳ tiếp biến, hôi nhập văn hóa phương Đông, với Trung Hoa và Ấn Đô. Trong quá trình lịch sử đó, mặc dù các yếu tố văn hóa nước ngoài có ảnh hưởng khá sâu sắc bởi hai con đường cưỡng bức và hòa bình nhưng Việt Nam vẫn bảo tồn và hình thành được bản sắc, khẳng định được bản lĩnh dân tộc mình. Thời kỳ thứ hai là thời kỳ chịu ảnh hưởng của văn hóa phương Tây, mở đầu là văn hóa Pháp mà có ý kiến cho rằng, đây là cuộc "ép duyên" văn hóa Đông - Tây. Như chúng ta biết, sau khi bình định các phong trào yêu nước, thực dân Pháp ồ at du nhập văn hóa nước mình vào Việt Nam với ý đồ có lợi cho chủ nghĩa thực dân. Mặc dù nền văn hóa bản địa đã phản kháng mạnh mẽ, song ở giai đoạn này dân tộc ta đã tiếp thu những tinh hoa của văn hóa Pháp và trên thực tế, nó đã có ảnh hưởng khá sâu rộng đến nước ta.

Trong suốt những năm tháng nhân dân Việt Nam bị thực dân Pháp đô hộ, rất nhiều công trình được xây dựng ở Việt Nam. Điều mà chúng ta không thể phủ nhận, đó là kiến trúc Pháp với nét đẹp sang trọng trong những công trình xây dựng như là một dấu ấn không thể nhạt phai của văn hóa Pháp ở Việt Nam.

An Giang không phải là ngoại lệ. Thực dân Pháp chính thức chiếm tỉnh An Giang năm 1867. Theo sau sự xâm lược, Pháp mang theo một nền văn hóa. Trên thực tế, nền văn hóa này đã để lại dấu ấn về nhiều phương diện, trong đó có nền kiến trúc sau thời gian đô hộ tại một vùng đất được mệnh danh là "Địa linh nhân kiệt". Thật vậy, không khó để nhận ra những nét độc đáo của kiến trúc Pháp ở các công trình quen thuộc như: Nhà thờ Cù lao Giêng (từng được đề cử Top 100 công trình nổi tiếng 100 tuổi ở Việt Nam), Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên, Nhà thờ Giáo xứ Châu Đốc, Nhà thờ Năng Gù,... và một số công trình kiến trúc khác.

Trong điều kiện giao lưu, hội nhập quốc tế, trong đó có hội nhập văn hóa thì việc nghiên cứu, tìm hiểu ảnh hưởng của văn hóa phương Tây nói chung và văn hóa Pháp nói riêng qua các công trình kiến trúc ở nước ta, trong đó có các công trình kiến trúc tiêu biểu ở An Giang cuối thế kỷ XIX, nửa đầu thế kỷ XX, để từ đó rút ra giá trị cần kế thừa và phát huy, những bài học kinh nghiệm trong việc ứng xử ở hiện tại và tương lai là việc làm cần thiết, vừa có ý nghĩa lý luân, vừa có ý nghĩa thực tiễn.

#### $Chương \ I$

## KHÁI QUÁT VỀ AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

# I. VỊ TRÍ ĐỊA LÝ, ĐIỀU KIỆN TỰ NHIÊN, DÂN CƯ, TRUYỀN THỐNG VĂN HÓA

#### 1. Vị trí địa lý và điều kiện tự nhiên

An Giang có diện tích tự nhiên là 3.536,6685km², trong đó đất sản xuất nông nghiệp là 279.966ha, đất lâm nghiệp là 14.826ha. Tỉnh có 2 thành phố, 1 thị xã, 8 huyện với 156 xã, phường, thị trấn, 888 khóm ấp¹. Phía đông và phía bắc giáp tỉnh Đồng Tháp; phía tây bắc giáp Campuchia với đường biên giới dài gần 104km, phía nam và tây nam giáp tỉnh Kiên Giang, đường ranh giới dài khoảng 69,789km; phía đông nam giáp tỉnh Cần Thơ, chiều dài đường ranh giới gần 44,734km.

An Giang nằm trong khoảng 10-11° vĩ độ Bắc, thời gian mặt trời chiếu sáng dài, chịu ảnh hưởng của hai mùa gió, gió mùa tây nam và gió mùa đông bắc, cho nên An Giang là tỉnh nằm trong vùng khí hậu nhiệt đới gió mùa, có 2 mùa rõ rệt, gồm mùa mưa và mùa khô. Do ở vĩ độ thấp và mùa khô kéo dài nên từ tháng 12 đến tháng 4, An Giang có nắng chói chang, là địa phương có số giờ nắng lớn nhất cả nước,

<sup>1.</sup> Cục Thống kê tỉnh An Giang: Niên giám thống kê 2014 - Statistical Yearbook of An Giang, An Giang, tháng 7/2015, tr. 7.

có nhiệt độ cao suốt bốn mùa, nhiệt độ trung bình hằng năm khoảng 27°C; lượng mưa trung bình năm khoảng 1.130mm; độ ẩm trung bình 75-80%. Về cơ bản, khí hậu thuận lợi cho phát triển nông nghiệp¹. Theo Đại Nam nhất thống chí của Quốc sử quán triều Nguyễn, đất An Giang xưa là đất Tầm Phong Long, nước Chân Lạp, vùng đất nằm giữa sông Tiền và sông Hậu. Tên gọi "đạo Châu Đốc" được hình thành sau khi Chúa Nguyễn nhận đất này từ Quốc vương Chân Lạp (năm Đinh Sửu, 1757). Do lúc bấy giờ vùng đất này còn hoang hóa, dân cư thưa thớt nên nhà Nguyễn chủ trương mô dân đến khai hoang, đinh cư sinh sống.

Có thể nói, nhờ chính sách mới của Chúa Nguyễn mà công cuộc khai hoang mở mang bờ cõi phương Nam ngày càng nhanh chóng. Khi tỉnh An Giang được thành lập, dọc theo phía hữu ngạn sông Tiền, dân cư khá đông đúc, sống tập trung ở Cù lao Ông Chưởng. Riêng Cù lao Giêng có diện tích không lớn, nhưng việc sinh kế khá thuận lợi nên hình thành 4 thôn. Còn phía hữu ngạn sông Hậu, dân cư thưa thớt hơn. Từ biên giới Việt Nam - Campuchia đến thành phố Long Xuyên hiện nay chỉ có các làng Bình Thạnh Tây, Bình Đức và Mỹ Phước. Theo *Quốc triều chính biên toát yếu* của Quốc sử quán triều Nguyễn, năm 1847 số đinh tỉnh An Giang theo báo cáo của Bộ Hộ có 22.998 người/1.024.388 người trên cả nước. Khi bắt đầu cuộc kháng chiến chống thực dân Pháp, dân số Long Xuyên và Châu Đốc có 550.000 người; trong đó,

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, 2013, tr. 133-135.

Long Xuyên là 280.000 người và Châu Đốc là 270.000 người với 20 tổng và 120 làng. Đến năm 1930, các chính sách di dân khẩn hoang vào miền Nam nói chung và An Giang nói riêng kết thúc. Qua số liệu niên giám thống kê của Pháp năm 1921, tổng số dân hai tỉnh Long Xuyên và Châu Đốc đứng thứ nhất đồng bằng bằng sông Cửu Long.

#### 2. Dân cư và truyền thống văn hóa

Theo thống kê, dân số toàn tỉnh năm 2018 là 2,164 triệu người với 543.764 hộ; có 119.219 người dân tộc thiểu số, với 28.481 hộ, chiếm 5,24% dân số toàn tỉnh. Ngoài dân tộc Kinh chiếm đa số, còn có 28 dân tộc thiểu số, trong đó, ba dân tộc thiểu số có dân số khá đông là Khmer, Chăm và Hoa. Cụ thể, dân tộc Khmer có 93.717 người (chiếm 4,3% dân số toàn tỉnh); dân tộc Chăm có 15.327 người (chiếm 0,7% dân số toàn tỉnh); dân tộc Hoa có 10.079 người (chiếm 0,47% dân số toàn tỉnh); còn lại là 25 dân tộc thiểu số khác (gồm Mường, Nùng, Tày, Thái, Ê Đê, Raglay, Xtiêng, Cơ Tu,...) sinh sống rải rác trên địa bàn¹. An Giang là tỉnh có dân số đông nhất đồng bằng bằng sông Cửu Long và đứng thứ 6 cả nước.

#### 2.1. Dân tộc Khmer

Theo báo cáo của Ban Dân tộc tỉnh An Giang năm 2018, dân tộc Khmer ở An Giang có 93.717 người, chiếm 4,3% dân số toàn tỉnh. Trước chiến tranh biên giới Tây Nam, An Giang

<sup>1.</sup> Ban Chỉ đạo Đại hội đại biểu các dân tộc thiểu số tỉnh An Giang: Báo cáo chính trị Đại hội đại biểu các dân tộc thiểu số tỉnh An Giang lần thứ III năm 2019, Báo cáo số 01/BC-BCĐ.ĐH, ngày 05/11/2019.

có 68 ngôi chùa Phật giáo Nam Tông của người Khmer, nhưng đến nay, An Giang còn 66 ngôi chùa do có chùa bị tàn phá trong chiến tranh, trong đó 47 chùa phái Mahanikai (bình dân) và 19 chùa Thomadút (Hoàng gia). Theo thống kê năm 1924, cộng đồng Khmer ở Tri Tôn và Tịnh Biên là 36.030 người, chiếm 21,8% số dân tỉnh Châu Đốc¹. Năm 1946, cũng tại Châu Đốc, "họ đại diện cho 1/4 số dân, nghĩa là 40.000 người Khmer đối với 168.000 người Việt".

Đa số người dân Khmer An Giang sống liền kề chân núi hoặc vùng đất giồng, gò cao, tập trung ở 2 huyện miền núi: Tri Tôn và Tịnh Biên, số còn lại sống rải rác ở các huyện Châu Phú, Châu Thành, Thoại Sơn. Một điểm khác biệt của người Khmer ở An Giang là họ sống chủ yếu ở các phum, hiếm thấy ở sóc như người Khmer Tây Nam Bộ khác; họ xây cất nhà chủ yếu theo 3 kiểu: nhà sàn, nhà có gác, nhà đất (phổ biến nhất). Trang phục truyền thống của người Khmer An Giang thường có màu sắc rực rỡ. Tuy nhiên, hiện nay kiểu trang phục truyền thống này chỉ xuất hiện chủ yếu trong các lễ hội, lễ cưới. Về tín ngưỡng, tôn giáo, đời sống văn hóa tinh thần của người Khmer An Giang khá phong phú. Đồng bào dân tộc Khmer còn lưu truyền một số tín ngưỡng dân gian như thờ vạn vật hữu linh: Thần Ărăt bảo vệ nhà, gia đình,

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 833.

<sup>2.</sup> Louis Malleret, La minorité Cambodgienne de Cochinchine, B.S.E.I, n.s, XXI (1964, Nguyễn Xuân Nghĩa dịch), Bản đánh máy, Trung tâm Nghiên cứu Dân tộc học và Tôn giáo, Viện Khoa học xã hội, Thành phố Hồ Chí Minh, tr. 3.

dòng tôc,; thần Neak Tà của sóc hay địa phương có quyền cai quản cao, rộng lớn hơn, bảo hô khu vực cư trú của người dân trong vùng đất An Giang. Hầu hết người Khmer An Giang theo Phật giáo Nam Tông (ở Tây Nam Bô chiếm khoảng 90%) với ảnh hưởng sâu sắc trên mọi mặt của đời sống, trở thành cấu trúc bên trong, góp phần làm nên bản sắc văn hóa của người Khmer. Người Khmer có nhiều lễ hôi truyền thống và lễ hôi tôn giáo: Pithi Chôl Chnăm Thmây (Lễ vào năm mới), Pithi Sene Đônta (Lễ cúng ông bà), Ok Om Bok (Lễ đút cốm dep), Um tuk (Lễ hôi đua ghe Ngo), Bon Kâm San Srok (Lễ cầu an); Visak bâu chia (Lễ Phật đản), Chôl Vôsa (Lễ nhập ha), Chanh Vôsa (Lễ ra ha), Kathina (Lễ dâng y), Bon Sâyma (Lễ kiết giới Sâyma). Hầu hết các lễ hôi của người Khmer đều gắn bó với ngôi chùa. Một giá trị truyền thống khác của đồng bào Khmer ở An Giang cũng như ở đồng bằng bằng sông Cửu Long là làm phước, tích đức, hướng thiện. Ho quan niệm: "Người không được tu trong chùa là người có nhiều tôi lỗi trong đời sống", do vậy, cuộc đời của người Khmer gắn liền với ngôi chùa. Điều này lý giải cho triết lý nhân sinh "sống gửi thân, chết gửi cốt" vào chùa của người Khmer.

#### 2.2. Dân tộc Chăm

Theo báo cáo của Ban Dân tộc tỉnh An Giang năm 2019, dân tộc Chăm ở An Giang có 15.327 nhân khẩu, chiếm 0,67% dân số toàn tỉnh. Theo thống kê năm 2019, trong cộng đồng người Chăm ở An Giang có 12 Hakim (giáo cả), 22 Naib (phó giáo cả), 13 Ahly và 116 chức việc, 12 Thánh đường, 16 tiểu Thánh đường và 1 Ban Đại diện Cộng đồng Hồi giáo tỉnh.

Dân tộc Chăm ở An Giang sống tập trung nhiều ở huyện An Phú và thị xã Tân Châu, số còn lại sống rải rác ở 2 huyện Châu Phú và Châu Thành. Họ theo đạo Hồi (Islam) và sống chủ yếu bằng nghề chăn nuôi, đan dệt, mua bán nhỏ, đánh bắt thủy sản¹.

Trải qua những biến đổi kinh tế, chính tri, xã hội, người Chăm hòa nhập với công đồng các dân tộc Kinh, Hoa, Khmer cùng chung sống, giao lưu, tiếp biến văn hóa. Mặc dù có những biến đổi nhất định, song nhìn chung, dân tộc Chăm vẫn giữ được những giá trị văn hóa truyền thống của mình. Có thể nhận ra điều này qua hàng loạt lễ hôi truyền thống của người Chăm như: Lễ mừng sinh nhật giáo chủ Mohammed, Lễ Ramadan, Lễ hội Roya, Lễ tạ ơn, Lễ cầu an,... Ngoài ra, dưới sư hỗ trợ của chính quyền địa phương, người Chăm còn tổ chức nhiều lễ hội khác, như: Ngày hội Văn hóa dân tộc Chăm Búng Bình Thiên, Ngày hội Văn hóa, thể thao và du lịch dân tôc Chăm tỉnh An Giang,... Đời sống sinh hoạt thường ngày của người Chăm ở An Giang mang nét riêng. Thu nhập chính của ho là từ nông nghiệp, sản xuất thủ công (nổi tiếng là dệt thổ cẩm với thương hiệu Lua Tân Châu được duy trì, phát triển trong sản xuất hàng may mặc, làm quà lưu niệm), đánh bắt thủy sản, một số khác đi làm ăn, buôn bán ở miền Tây và Thành phố Hồ Chí Minh. Những tập quán này của người Chăm có từ rất lâu đời.

<sup>1.</sup> Ban Chỉ đạo Đại hội đại biểu các dân tộc thiểu số tỉnh An Giang: Báo cáo chính trị Đại hội đại biểu các dân tộc thiểu số tỉnh An Giang lần thứ III năm 2019, Tlđd.

#### 2.3. Dân tộc Hoa

Dân tộc Hoa ở An Giang có 5.233 nhân khẩu, chiếm 0,27% dân số toàn tỉnh¹. Người Hoa ở An Giang có 19 miếu, 3 Hội Tương tế ở thành phố Long Xuyên, thành phố Châu Đốc và thị xã Tân Châu. Người Hoa đến An Giang có nguồn gốc chủ yếu từ miền Nam Trung Quốc, thuộc 7 phủ của tỉnh Phúc Kiến, Quảng Đông, đảo Hải Nam, An Huy. Tuy nhiên, người Hoa vào An Giang bằng hai con đường: *một là* từ Trung Quốc vào thẳng Việt Nam; *hai là* từ Campuchia sang, định cư chủ yếu ở xã Văn Giáo, huyện Tịnh Biên².

Đa số người Hoa có tín ngưỡng dân gian đa thần. Phong tục, tập quán, sinh hoạt văn hóa của người Hoa ở An Giang một mặt thể hiện nét truyền thống, mặt khác thể hiện tính giao lưu, tiếp biến với văn hóa của người Kinh, Khmer. Người Hoa có nhiều tập tục, lễ hội, tết như: Tết Nguyên Đán, Tết Đoan ngọ, Tết Trung thu, Tết Thanh minh, v.v.. Người Hoa xây nhà với những nét đặc trưng mà chúng ta có thể dễ dàng nhận ra, như: chạm khắc họa tiết rất công phu (nếu là gỗ) với ba gian rộng; cửa ra vào thường dán hoặc khắc câu đối bằng chữ Hán; bàn thờ tổ tiên được đặt cao, ở vị trí trang trọng nhất giữa nhà - gian chính. Ngoài việc dán liễn trong ngày Tết Nguyên đán, một đặc trưng văn hóa rất nổi bật khác của người Hoa là múa lân, sư, rồng. Người Hoa

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Chỉ đạo tổng điều tra dân số và nhà ở năm 2019: Báo cáo công tác tổ chức thực hiện và kết quả sơ bộ tổng điều tra dân số và nhà ở năm 2019 tỉnh An Giang.

<sup>2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 868.

ở An Giang có quan niệm giống người Kinh: "Mùng một Tết cha, mùng hai Tết mẹ, mùng ba Tết thầy", nhưng khác ở chỗ, người Hoa không cúng rước, đưa ông bà, ngày cúng ba bữa; khác với người Khmer, đa số người Hoa sống tập trung ở thành phố, thị xã, thị trấn. Đồng bào người Hoa phần lớn theo Phật giáo Đại thừa, đạo Khổng và tín ngưỡng dân gian. Một bộ phận lớn dân cư kinh doanh thương mại, sản xuất công nghiệp, tiểu thủ công nghiệp, có cuộc sống ổn định, thu nhập cao hơn so với các dân tộc khác. Văn hóa của người Hoa có ảnh hưởng khá nhiều đến dân tôc Kinh và một số dân tộc khác ở An Giang. Tuy nhiên, người Kinh và người Hoa ở An Giang cũng có nhiều điểm tương đồng về nghi thức cũng như quan niệm nhân sinh. Trong quá trình công cư lâu dài, giữa người Hoa và người Kinh ở An Giang đã có sự tiếp xúc, tiếp biến và hội nhập văn hóa, song những nét văn hóa truyền thống độc đáo riêng của ho không bị đánh mất, góp phần làm phong phú bản sắc văn hóa Việt Nam nói chung.

# II. CHÍNH SÁCH CAI TRỊ CỦA THỰC DÂN PHÁP VÀ SỰ THAY ĐỔI ĐỊA GIỚI HÀNH CHÍNH Ở AN GIANG

#### 1. Chính sách cai trị của Pháp ở An Giang

Trước sự tấn công của thực dân Pháp, triều đình nhà Nguyễn ký Hòa ước Nhâm Tuất ngày 05/6/1862 tại Sài Gòn, giao ba tỉnh miền Đông Nam Kỳ cho thực dân Pháp. Sau khi ổn định việc cai trị ba tỉnh miền Đông Nam Kỳ, thực dân Pháp đánh chiếm ba tỉnh Tây Nam Kỳ với lý do triều đình Huế ủng hộ phong trào chống Pháp ở Nam Kỳ. Năm 1864,

Thủ khoa Huân từ Mỹ Tho đến Châu Đốc. Thực dân Pháp biết điều này nên mang chiến thuyền uy hiếp, buộc quan giữ thành Châu Đốc giao nộp Thủ khoa Huân với lý do là ông đã chống thực dân Pháp ở Mỹ Tho, nếu không giao, chúng sẽ đánh thành Châu Đốc. Do vây, quan giữ thành đã phải giao nôp Thủ khoa Huân. Sau đó, Thủ khoa Huân bi đưa về Mỹ Tho với án chung thân ở đảo Cayenne. Chiếm xong Vĩnh Long, thực dân Pháp huy đông lực lượng, gồm: Trung tá Hải quân Galey (Giám đốc Nôi vu), Thiếu tá Paul Vial (pháo binh), Thiếu tá Guicfe Boverany (công binh), Thiếu tá Domange (lính thủy đánh bộ) với tàu chiến Le Bien Hoa (Aviso), pháo ham Le Bourdais, La Fuseé, L'Alarme cùng 1.000 quân... đến Châu Đốc lúc 12 giờ đêm 22/6/1867, giải giáp khí giới quân triều đình, đốt kho lúa gao, tịch thu 12 súng bắn đá đổ muối vào hong súng rồi đẩy xuống sông. An Giang thất thủ. Ngày 24/6/1867, thực dân Pháp tiếp tục chiếm Hà Tiên. Ngày 26/6/1867, Đô đốc De La Grandière tuyên bố ba tỉnh miền Tây Nam Kỳ thuộc Pháp<sup>1</sup>.

Sau khi An Giang chính thức rơi vào tay thực dân Pháp, chúng củng cố bộ máy để cai trị, bình định, tạo các tiền đề để khai thác sau này. Chúng bắt đầu xây dựng các ty, cầu đường, kênh, mương, bệnh viện, trường học, v.v.. Do chưa thể có ngân sách từ nơi này nên chi phí đầu tư hầu hết lấy từ Pháp. Ở nông thôn, điền chủ và tư bản Pháp xuất hiện. Họ bắt đầu chiếm đoạt ruộng đất, thực hiện chính sách sưu thuế,

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 268-269.

lao dịch, rồi han hán, lũ lụt... làm cho nông dân bấy giờ bị bần cùng hóa, bị mất các quyền quan trong, đó là mất tư do, độc lập, mất nhân quyền, mất tài sản,... Từ đây, ở An Giang cũng như một số nơi khác ở Nam Kỳ xuất hiện mâu thuẫn giữa nông dân với thực dân, phong kiến. Do vậy, sau khi Pháp chiếm ba tỉnh Nam Kỳ, nhân dân các tỉnh đồng bằng kéo đến, chọn An Giang làm căn cứ, hy vọng đánh trở lại Mỹ Tho và Sài Gòn. Nói như nhà văn Sơn Nam, "Kinh Vĩnh Tế, Bảy Núi, vùng trũng "Tứ giác" bấy lâu hoang vắng trở nên rôn rip bất thường". Thật vậy, các tổ chức chống Pháp từ Bến Tre, Trà Vinh, Vĩnh Long, Sóc Trăng... đã đến đây, trong đó có, các con của Phan Thanh Giản cụ Phan Tôn và Phan Liêm. Có thể nói, khi người Pháp đặt chân đến Châu Đốc, ho đã nhân thấy rằng, "Trong nhân dân, người ta mong chờ kháng chiến. Điều chắc là ở giáp biên cảnh, lúc này tinh thần thượng võ lúc nào cũng cao trong thành, người ta luôn luôn luyên tập nhân dân sử dung vũ khí"<sup>2</sup>.

Lúc bấy giờ, nhiều quân sĩ và nhân dân địa phương yêu nước có phản ứng tích cực, họ không chịu bó tay mà phất cao ngọn cờ khởi nghĩa, kháng chiến chống thực dân Pháp. Thật vậy, ở vùng đất An Giang nói chung, Bình Thạnh Đông và Láng Linh (mệnh danh là vùng "nê địa") nói riêng, nhân dân đang bước đầu khẩn hoang thì thực dân Pháp xâm chiếm. Quản cơ Trần Văn Thành tâp hợp

<sup>2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 269.

đông đảo khoảng 1.200 người, phần đông là tín đồ Bửu Sơn Kỳ Hương ở khắp Nam Kỳ lục tỉnh đến Láng Linh. Khi thực dân Pháp chiếm thành An Giang, ông tập hợp lực lượng vũ trang làm bè ngăn tàu chiến của giặc ở Cồn Nhỏ, đánh phá các đồn; chỉ huy nhân dân vùng Núi Sâp đóng coc cản tàu Pháp trên kênh Thoại Hà, đưa nghĩa quân sang hỗ trơ Nguyễn Trung Trưc đánh đồn Rach Giá (1868). Sau đó, ông cùng gia đình vào Bảy Thưa - Láng Linh khẩn trương khai hoang, xây dưng căn cứ kháng chiến chống thực dân Pháp. Theo nhà văn Sơn Nam, "ông là người đầu tiên dám nghĩ đến việc canh tác ở trũng phèn nói trên, làng Thanh Mỹ Tây"<sup>1</sup>. Trước tình hình đó, chủ tỉnh Long Xuyên là Emille Puech gửi báo cáo về cơ quan đầu não ở Sài Gòn, trong đó có đoan: "Ông (tức Trần Văn Thành) *lâp* ra một đạo gọi là "Đạo Lành" trong hầu hết các tỉnh ở Gia Đinh đều có tín đồ. Tín đồ từ các nơi tới mật khu mạng theo lúa gạo, sắt để rèn khí giới. Dân ở làng lân cân bảo vệ căn cứ, giữ mật, không ai đi lot vào vùng cấm đia". Ngoài ra, Ngô Lơi (1831-1890), tên thật là Ngô Viên, còn có tên gọi khác là Ngô Tự Lợi, Giáo chủ đạo Tứ Ân Hiếu Nghĩa, lãnh tu phong trào kháng Pháp tai miền Nam Việt Nam cuối thế kỷ XIX, đến núi Tượng xây dựng căn cứ kháng Pháp (1870), lập làng An Đinh, lập đạo Tứ Ân Hiếu Nghĩa, kế thừa truyền thống đạo Bửu Sơn Kỳ Hương.

<sup>1.</sup> Sơn Nam: *Lịch sử An Giang, Sđd,* tr. 68.

<sup>2.</sup> Dẫn theo Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 270.

Năm 1871, Trần Bá Lôc (1839-1899), một công sự đắc lực của thực dân Pháp, mở trận càn quét vào mật khu Bảy Thựa -Láng Linh, nhưng vì đia hình hiểm trở với sình lầy nê đia, lau sây mù mit bốn bề, đồng thời bi đánh du kích nên đành phải rút về. Năm 1872, phát hiện kế hoạch khởi nghĩa của nghĩa quân Trần Văn Thành nên thực dân Pháp tiếp tục tấn công với quy mô lớn vào căn cứ Bảy Thưa (tháng 3/1872), dưới sư chỉ huy của E. Puech và Đại úy Gayen cùng với sự hướng dẫn của Trần Bá Tường (em ruột Trần Bá Lộc) và sự giúp sức của Phó quản Hiếm, chúng chiếm lại đồn Giồng Nghệ, đẩy nghĩa quân khỏi đồn Hờ (Cái Dầu, Châu Phú). Ngày 20/3/1873, thực dân Pháp tấn công căn cứ chính Hưng Trung, Trần Văn Thành kiên cường lãnh đạo nghĩa quân chống trả. Trước hỏa lực của giặc, nghĩa quân Trần Văn Thành bị thương vong, một số bị thực dân Pháp bắt, nhiều súng đạn bị thu giữ... Thủ lĩnh Trần Văn Thành hy sinh trong trận chiến ngày 20/3/1873 và cuộc khởi nghĩa thất bai.

Từ đây, thực dân Pháp thực hiện chính sách bình định, cai trị chặt chẽ hơn với mục đích đàn áp các phong trào yêu nước ở An Giang. Để làm được điều đó, thực dân Pháp thay đổi Nam Kỳ lục tỉnh và hạt thanh tra thành hạt tham biện, thôn đổi thành làng (Nghị định ngày 05/01/1876, Nam Kỳ chia thành 4 khu vực hành chính, trong đó khu vực Bassac (Hậu Giang) cai quản 6 hạt tham biện). Để quản lý mọi hoạt động Thiên Chúa giáo ở Cao Miên (Campuchia) và các tỉnh miền Tây Nam Bộ, thực dân Pháp còn cho khởi công xây dựng Nhà thờ Cù lao Giêng (1879); mở trường Pháp - Việt ở

Long Xuyên và Châu Đốc để truyền bá văn hóa Pháp (1886). Song, người Pháp bắt gặp một tinh thần yêu nước manh mẽ tiếp tục trỗi dây. Trước sự theo dõi, bao vây, tìm bắt của thực dân Pháp, Ngô Lơi trở lai núi Tương dựng chùa Tam Bửu (1884), tổ chức đánh chiếm hai bờ kênh Vĩnh Tế, Tinh Biên (1885); tín đồ Tứ Ân Hiếu Nghĩa kết hợp với quân của Hoàng thân Sivôtha nổi dậy. Trước tình hình đó, Đại úy Ferussac đem quân đàn áp và đóng đồn doc kênh Vĩnh Tế. Năm 1887, với sự hướng dẫn của Việt gian Trần Bá Lôc và Cai tổng Trương Văn Keo, Thiếu tá Peignaux ở Châu Đốc chỉ huy quân càn quét làng An Đinh (Ba Chúc); bắt nhiều người với hy vong tìm ra Ngô Lơi; đốt sach chùa chiền, nhà cửa, rồi giải tán làng, nhập vào làng Vĩnh Lac (Lac Quới); cấm các hoat động của đạo Tứ Ân Hiếu Nghĩa; cưỡng chế 407 gia đình với 1.994 người bị buộc về quê; đày Lê Văn Nuôi, người nuôi dưỡng phong trào đi Côn Đảo. Năm 1890, Ngô Lợi mất, phong trào kháng Pháp dần tan rã, chỉ còn đạo Tứ Ân Hiếu Nghĩa.

Bên cạnh việc xây dinh tham biện, trường học,... thực dân Pháp còn cho xây cất 2 cây cầu: cầu Henry (cầu Hoàng Diệu, năm 1892) và cầu Levis (cầu Quay, năm 1899; sau năm 1975, cầu này được xây lại và đổi tên thành cầu Nguyễn Trung Trực). Đây là 2 cây cầu nằm trên tuyến quốc lộ Long Xuyên - Châu Đốc mà thực dân Pháp cho làm từ năm 1893 đến năm 1925 mới hoàn thành, có ý nghĩa rất quan trọng trong hệ thống giao thông của tỉnh và liên tỉnh lúc bấy giờ cũng như hiện nay. Sau đó, thực dân Pháp còn cho xây Bệnh viện Long Xuyên (năm 1910, nay là Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang).

Đầu thế kỷ XX, thực dân Pháp tiến hành khai thác thuộc địa lần thứ hai, làm thay đổi cơ bản đời sống kinh tế - xã hôi Việt Nam. Đây cũng là thời gian tư tưởng dân chủ tư sản có ảnh hưởng đến các phong trào Đông Du và Duy Tân của Phan Bội Châu và Phan Chu Trinh. Phong trào đấu tranh chống thực dân Pháp cũng có nhiều thay đổi, trong đó có cả hình thức thần bí. Năm 1901, Nguyễn Chánh Sắt lên Sài Gòn công tác với tờ *Nông cổ mín đàm.* Ông được xem là nhà báo đầu tiên của tỉnh An Giang. Năm 1904, Phan Bôi Châu vào Sài Gòn, ghé Mỹ Tho rồi qua Cao Lãnh, Sa Đéc, đến Long Xuyên, Châu Đốc, rồi vào Thất Sơn tìm cách liên hệ, kết nối những người "trung quân ái quốc" còn lai ở An Giang. Ở Châu Đốc có tổ chức Hàn Lâm Miếu, tập hợp những người tham gia bàn về thời cuộc chính trị; phong trào Hội kín mang màu sắc "Thiên địa hội" Trung Quốc phát triển. Năm 1909, ở Long Xuyên, thực dân Pháp đưa ra Tòa tiểu hình 309 người để truy tố vì tội "làm loan". Tại Láng Linh, con trưởng của Quản cơ Trần Văn Thành là Trần Văn Nhu chủ trương bất hợp tác với thực dân Pháp, lập trai ruông, hốt thuốc tri bệnh, phát "Phù điêu", tập hợp tín đồ lục tỉnh; tổ chức kỷ niệm 40 ngày khởi nghĩa Bảy Thưa (22/02/1913 âm lịch). Quân Pháp từ Châu Đốc kéo vào vây và triệt hạ Bửu Hương Tự, bắt 83 người, nhưng Trần Văn Nhu trốn thoát. Tai Châu Đốc, thực dân Pháp kết án 56 người, trong đó có 20 người bị đày đi Côn Đảo. Tháng 7/1913, Nguyễn Quang Diêu (1880-1936),

<sup>1.</sup> Xem Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 273.

là nhà thơ, chí sĩ quê ở Cao Lãnh, bị xử 10 năm tù khổ sai và bi đày đi Guyane (Nam Mỹ) vì tôi tham gia phong trào Đông Du, xuất dương đi Nhât, nhưng bi bắt ở Trung Quốc. Tuy nhiên, phong trào đấu tranh chống thực dân Pháp không vì thế mà chùn bước. Năm 1914, Hồ Biểu Chánh (1884-1958), ở thời kỳ đầu của văn học chữ Quốc ngữ, là nhà văn tiên phong của miền Nam Việt Nam đầu thế kỷ XX, quê ở Gò Công Đông, Tiền Giang đến làm việc tại An Giang và ông để lai hơn 100 tác phẩm, gồm tiểu thuyết, nghiên cứu, phê bình văn học, tuồng hát cùng các bản dịch văn học cổ điển Trung Quốc, đóng góp rất nhiều cho sư phát triển của nền văn học Việt Nam hiện đại. Các sáng tác của ông mang đâm nét văn hóa Nam Bô, cốt truyên đơn giản với triết lý chủ đạo là cái thiện sẽ thắng cái ác, ở hiền sẽ gặp lành. Ngày 12/12/1916, Nguyễn Hữu Trí khởi nghĩa phá khám lớn Sài Gòn để giải thoát cho Phan Xích Long nhưng thất bại, nghĩa quân bị đàn áp tàn khốc. Năm 1917, thực dân Pháp đàn áp, khủng bố chùa Phật Lớn, bắt giam Cao Văn Long (Bảy Do), tổ chức "Hôi kín" An Giang tan rã. Tháng 01/1918, tờ báo chính thức của Long Xuyên Hôi Khuyến học với tên gọi là Đại Việt Tạp chí ra đời, phát hành hằng tháng do Hồ Biểu Chánh, Đặng Thúc Liêng, Lê Thường Tiên phụ trách. Thời gian này, Pham Quỳnh (1892-1945), quê quán ở Hải Dương là nhà báo, nhà văn và quan đại thần triều Nguyễn, đến Long Xuyên, tiên phong trong việc quảng bá chữ Quốc ngữ và dùng tiếng Việt thay vì chữ Nho hay tiếng Pháp để viết lý luận, nghiên cứu, đã chiến đấu không khoan nhượng cho chủ quyền độc lập, tự trị của Việt Nam, đòi khôi phục quyền của triều đình Huế trên cả ba kỳ, chống lại sự bảo hộ của Pháp và kiên trì chủ trương chủ nghĩa quốc gia với thuyết quân chủ lập hiến.

Từ năm 1920 đến 1930, thực dân Pháp thực hiện chính sách "ngu dân", "chia để trị" ở An Giang. Về lối sống, chúng bắt đầu dùng thuốc phiện, rượu, các hình thức ăn chơi khác để làm hư hỏng thanh niên. Song, điều đó không ngặn chặn được tinh thần yêu nước của những người tiến bộ, nhận ra được thủ đoan, âm mưu độc ác của thực dân. Năm 1921, Nguyễn Sinh Sắc qua lại hoạt đông ở vùng Long Xuyên, Châu Đốc (đến năm 1929) và một số nơi khác như Mỹ Tho, Tân An, Bến Tre. Năm 1924, Châu Văn Liêm (1902-1930) quê ở Cần Thơ, về dạy học tại Trường Nữ Long Xuyên, tham gia Hội Giáo viên, học sinh yêu nước Long Xuyên (1926), tuyên truyền tinh thần yêu nước. Một sự kiện quan trong khác là năm 1927, Chi bộ Hội Việt Nam Cách mạng Thanh niên đầu tiên của tỉnh Long Xuyên - Châu Đốc ra đời tại xã Long Điền. Năm 1928, Nguyễn Quang Diêu đến ẩn dật ở núi Sam rồi Tân Châu, tuyên truyền tinh thần yêu nước và gây dưng cơ sở cách mang tại Tân Châu, mở trường day học, hốt thuốc (1930). Ung Văn Khiêm (1910-1991), được mệnh danh là "Đệ nhất Cù lao", quê ở xã Tấn Mỹ, huyện Chợ Mới, là nhà cách mạng, nhà chính trị, từng giữ chức vụ cao cấp trong Chính phủ Việt Nam Dân chủ Cộng hòa, là Bộ trưởng Bộ Ngoại giao Việt Nam từ tháng 02/1961 đến tháng 4/1963, sau đó làm Bô trưởng Bô Nôi vụ Việt Nam đến năm 1971. Cha ông là Ung Văn Quản, người từng theo Trương Định

kháng chiến chống thực dân Pháp. Năm 1927, ông gia nhập tổ chức Hội Việt Nam Cách mạng Thanh niên và Nhóm Đồng tâm, đồng chí tại huyện Chợ Mới. Tháng 02/1928, Long Xuyên lập Tỉnh bộ Việt Nam Cách mạng Thanh niên, gồm các đồng chí Châu Văn Liêm, Nguyễn Văn Tây, Nguyễn Văn Cưng, Trần Văn Thạnh,... do đồng chí Châu Văn Liêm làm Bí thư¹. Đến cuối năm 1929, các tổ chức, đảng phái với nhiều phong trào yêu nước hoạt động theo các hình thức, nội dung khác nhau đã được hình thành và phát triển ở Nam Kỳ, như: cách mạng - cải lương, dân tộc - đề huề, chính đảng - tôn giáo, bạo động - ôn hòa,... đã ảnh hưởng đến tinh thần yêu nước của người dân tỉnh Long Xuyên, Châu Đốc.

Ngày 03/02/1930, Đảng Cộng sản Việt Nam ra đời, hạt giống cách mạng được nảy mầm và nhân ra khắp nơi ở Chợ Mới, Tân Châu, Lấp Vò, Long Xuyên,... Tháng 4/1930, Chi bộ Đảng Cộng sản đầu tiên của Long Xuyên - Châu Đốc ra đời tại xã Long Điền, gồm 3 đồng chí: Lưu Kim Phong, Bùi Trung Phẩm và Đoàn Thanh Thủy. Sự kiện này có ý nghĩa quan trọng và giá trị sâu sắc về lịch sử đấu tranh cách mạng của Đảng bộ và nhân dân huyện Chợ Mới. Cũng tại đây vào năm này, Lê Văn Đỏ, một người dân yêu nước lần đầu tiên đã treo Cờ búa liềm trên cột dây thép do thực dân Pháp xây dựng cuối thế kỷ XIX để liên lạc thông tin với Cù lao Giêng. Ngày 09/5/1930, nhân dân Chợ Mới biểu tình với quy mô lớn nhất tính đến thời điểm bấy giờ, với hơn 7.000 người,

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 278.

đòi hoãn thuế thân 3 tháng, giảm thuế công điền, công thổ, không bắt bớ, xét người,... Tình hình này buộc Quận trưởng quận Chơ Mới phải điều đình, đề nghị lên Chủ tỉnh, và Chủ tỉnh đã phải báo cáo về Thống đốc Nam Kỳ ngày 10/5/1930: "Đối với Long Xuyên giờ đây dường như hoàn toàn trở lại yên tĩnh, nhưng có thể đó là sự yên tĩnh trước cơn bão táp..."2. Tiếp theo là những phong trào đấu tranh đòi bỏ các loại thuế vô lý, tăng lương cho thợ thuyền, binh lính. Để củng cố tổ chức, tháng 7/1930, Quận ủy lâm thời Chợ Mới được thành lập, do đồng chí Tám Minh làm Bí thư. Đến năm 1931, Đặc ủy Long - Châu - Rạch - Hà hình thành do đồng chí Trịnh Văn Ấn làm Bí thư, gây dựng lại tổ chức đã tan rã, củng cố cấp bộ Đảng, xuất bản báo *Cùng khổ* (tháng 11/1933 đổi tên thành Lao khổ). Lo sơ trước các phong trào đấu tranh ngày càng lớn mạnh, thực dân Pháp buộc phải tiến hành đàn áp, điên cuồng khủng bố giết chết nhiều người, đày đi tù... trong đó có cán bô lãnh đạo, đẳng viên như Nguyễn Văn Cưng, Mạo Văn Gương, Tám Minh,...

Để đàn áp phong trào đấu tranh và trấn áp những người yêu nước, thực dân Pháp cho xây một khám lớn ở Châu Đốc. Sau cuộc khủng bố trắng năm 1932, khám này có khoảng 500 tù nhân, trong đó tù chính trị khoảng 200 người cùng với tù thường phạm khoảng 300 người. Đây là nhà tù nổi tiếng ở Nam Kỳ lúc bấy giờ về minh chứng cho sự tàn ác

<sup>1.</sup> Trước năm 1975 là quận Chợ Mới (BT).

<sup>2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 280.

của thực dân Pháp. Tháng 7/1936, Hội nghị Ban Chấp hành Trung ương Đảng Công sản Đông Dương đề ra sách lược, nhiệm vụ cách mạng mới là đấu tranh chống chế đô phản đông thuộc địa, chống phát xít và chiến tranh, đòi tư do, cơm áo và hòa bình¹; ủng hô Đông Dương Đại hôi do Nguyễn An Ninh tập hợp ý kiến, nguyên vong của nhân dân để đề xuất với Chính phủ Pháp. Điều này phù hợp với nguyên vong của đông đảo nhân dân nên được hưởng ứng tích cực. Các phong trào đấu tranh dân chủ được tổ chức phát đông rộng rãi với những đẳng viên vừa ra tù như Ung Văn Khiêm, Đinh Trường Sanh, Bùi Trung Phẩm đi đầu cùng với sư ra đời và phát triển nhanh chóng, manh mẽ của Ủy ban hành động từ thành thị đến nông thôn (1936), hoạt động với nhiều hình thức tố cáo địa chủ và tội ác của thực dân. Có thể nói, phong trào đấu tranh ở Long Xuyên - Châu Đốc lúc bấy giờ đã lan tỏa và ảnh hưởng không chỉ ở khu vực miền Tây mà trong pham vi cả nước. Để ngăn chặn làn sóng này, tháng 3/1937, phái đoàn Quốc hôi Pháp sang thăm Đông Dương, trong đó có Nghi sĩ Maurice Honel, đẳng viên có uy tín của Đảng Công sản Pháp, đại diện chính thức của người lao động Pháp, thuộc Quốc tế thứ ba đi theo đoàn. Ung Văn Khiêm đại diện nhân dân tố cáo chính sách cai trị hà khắc của thực dân Pháp và đưa ra 1.300 thơ dân nguyên đòi các quyền tư do. Tai đây, Nghi sĩ Maurice Honel hứa sẽ trình lên Chính phủ Pháp những yêu sách này.

<sup>1.</sup> Xem Đảng Cộng sản Việt Nam: *Văn kiện Đảng toàn tập*, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2002, t. 6, tr. 629.

Tháng 4/1938, Chính phủ Mặt trận nhân dân bị lật đổ, Daladier thuộc phái hữu lên nắm chính quyền ở Pháp và ra lênh hủy bỏ các chính sách của Mặt trận nhân dân, đồng thời Pháp ra lệnh giải tán các ủy ban hành đông, công khai đàn áp phong trào cách mang, cấm hội họp, tịch thu các báo, bắt giam nhiều đẳng viên, cán bộ. Ngày 01/9/1939, Chiến tranh thế giới thứ hai nổ ra, thực dân Pháp tranh thủ vơ vét tài sản thuộc địa, khủng bố Đảng Công sản Đông Dương, liên tục đàn áp phong trào cách mang, lực lương cách mang ở Long Xuyên - Châu Đốc lúc bấy giờ bị tổn thất nhiều, buộc phải lui vào hoạt đông bí mật. Ngày 22/6/1940, thực dân Pháp ký thỏa thuận ngừng bắn với Đức Quốc xã, Chính phủ Vichy được thành lập, kế thừa hầu hết các vùng lãnh thổ hải ngoại của Pháp, trong đó có Đông Dương. Pháp bắt đầu thực hiện chính sách cai tri trong thời kỳ mới, đó là bắt lính thanh niên, đưa ho đi làm bia đỡ đan tại các chiến trường. Trước tình hình đó, Xứ ủy Nam Kỳ chuẩn bi lực lương và ra lệnh khởi nghĩa lúc 12 giờ đêm 22/11/1940, trọng điểm tấn công là Chợ Mới và Tân Châu. Tuy nhiên, đến 0 giờ ngày 02/12/1940 khởi nghĩa mới nổ ra nhưng kế hoach không thành, do Pháp biết và ngăn chăn. Bí thư Liên Tỉnh ủy (Long Xuyên, Châu Đốc, Rach Giá, Sa Đéc) Lương Văn Cù bị bắt và sau đó bị xử bắn ngày 28/8/1941; Lê Văn Nhung, Bí thư tỉnh Châu Đốc, sau đó là Bí thư tỉnh Cần Thơ bi xử bắn tại Cần Thơ... Để trấn áp phong trào cách mang, Pháp ra sức đàn áp lực lượng, cướp phá, đốt nhà, bắt giam, đày đi tù và tra tấn dã man những người tham gia kháng chiến (Long Xuyên,

Châu Đốc bị bắt 315 người). Do vậy, các tổ chức cơ sở đảng tan rã, mất liên lạc. Năm 1941-1943, thực hiện chủ trương của Liên Tỉnh ủy về việc củng cố tổ chức đảng các cấp, Ban Cán sự Long Xuyên và Ban Cán sự Châu Đốc được thành lập. Cuối năm 1944, nhiều chi bộ ra đời, hoạt động công khai và bán công khai dưới nhiều hình thức.

Năm 1945, mâu thuẫn Pháp - Nhật ở Đông Dương trở nên gay gắt. Mặt khác, do lo sợ Đồng minh đổ bô vào Đông Dương, nên ngày 09/3/1945, Nhật đảo chính Pháp. Để thực hiện chính sách cai tri của mình, Nhật buộc phải sử dụng viên chức từng làm cho Pháp, đưa lực lượng thân tín lên nắm chính quyền, bởi vì Nhật không thể kip đào tạo đôi ngữ phục vụ cho mình. Bộ mặt cướp nước của Nhật sớm bị phơi bày khi Phó Thống đốc Nam Kỳ đến Long Xuyên tuyên bố: "Nơi đây là thuộc địa Nhật, cũng như thuộc địa của Pháp hồi trước vậy". Tuy nhiên, có sự phân hóa diễn ra trong các nhân viên từng làm cho Pháp, ho vẫn ngấm ngầm chống Nhật, thành phần trí thức bất mãn chế đô nên cũng bất hợp tác với Nhật. Tình hình này có lợi cho cách mang, nhưng trong nôi bô Đảng của Nam Kỳ lúc bấy giờ lai nảy sinh mâu thuẫn, thiếu thống nhất về tổ chức và phương pháp đấu tranh. Mặc dù vậy, ho có cùng một đích đến, đó là xây dựng lưc lương để giành chính quyền. Trước tình hình quân Nhật thất bai nặng nề vào ngày 15/8/1945, Nhật Bản tuyên bố

<sup>1.</sup> Ban Chấp hành Đảng bộ tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Lịch sử Đảng bộ tỉnh An Giang, Tập I (1927-1954), 2002, tr. 142.

đầu hàng Liên Xô và Đồng minh vô điều kiện, không khí cách mạng lên cao. Xứ ủy Giải phóng chờ lệnh Trung ương khởi nghĩa, Xứ ủy Tiền phong xây dựng kế hoạch cướp chính quyền Nam Kỳ, chậm nhất là ngày 25/8/1945. Từ ngày 22 đến 28/8/1945, Đảng bộ Long Xuyên, Châu Đốc lãnh đạo nhân dân nổi dậy khởi nghĩa giành thắng lợi ở các quận rồi đến phạm vi toàn tỉnh. Cách mạng Tháng Tám năm 1945 thành công, mở ra một trang mới cho lịch sử dân tộc Việt Nam nói chung và nhân dân Long Xuyên, Châu Đốc nói riêng sau thời gian dài gian khổ đấu tranh chống thực dân Pháp và phát xít Nhật.

#### 2. Sự thay đổi địa giới hành chính ở An Giang

An Giang xưa là đất Tầm Phong Long, nước Chân Lạp. Năm 1757 (Đinh Sửu), sau khi Quốc vương Chân Lạp là Nặc Tôn dâng đất này cho chúa Nguyễn, chúa Nguyễn đặt tên là đạo Châu Đốc. Vua Gia Long (1762-1820) tên thật là Nguyễn Phúc Ánh, gọi tắt là Nguyễn Ánh, còn được gọi là Nguyễn Thế Tổ, vị hoàng đế thành lập nhà Nguyễn, vương triều phong kiến cuối cùng trong lịch sử Việt Nam, đã chủ trương mộ dân đến nơi đây khai hoang, định cư và gọi là Châu Đốc Tân Cương thuộc trấn Vĩnh Thanh, một trong 5 trấn của thành Gia Định.

Năm Minh Mạng thứ 13 (1832), vua Minh Mạng đổi Ngũ trấn thành Lục tỉnh, ông cho lấy đất Châu Đốc Tân Cương hợp thêm với huyện Vĩnh An, tỉnh Vĩnh Long để hình thành tỉnh An Giang, đồng thời chia thành 2 phủ với 4 huyện. Đồng thời, vua Minh Mạng đặt ra chức An - Hà tổng đốc

thống lĩnh cho hai tỉnh An Giang và Hà Tiên, ly sở đặt tại tỉnh thành Châu Đốc thuộc tỉnh An Giang (xem Phụ lục Bản đồ). Lúc bấy giờ, tỉnh An Giang có diên tích rất lớn, kéo dài từ biên giới Tân Châu, Bảy Núi đến Cái Tàu Ha, Sóc Trăng và Giá Rai. Năm 1833, quân Lê Văn Khôi nổi dây chiếm đóng tỉnh An Giang, nhà Nguyễn điều binh đánh dẹp và ám sát Bùi Văn Lý, lấy lại được tỉnh thành Châu Đốc. Trong khoảng năm 1833-1834, quân đội Xiêm La, theo cầu viện của Lê Văn Khôi, tiến vào An Giang theo đường sông Cửu Long, đánh nhà Nguyễn. Tuy nhiên, dưới sư chỉ huy của Trương Minh Giảng và Nguyễn Xuân của nhà Nguyễn, quân Xiêm đã bi đánh bai trên sông Vàm Nao. Năm 1836, vua Minh Mạng cho lập Địa bạ An Giang. Lúc bấy giờ, An Giang vẫn gồm 2 phủ với 4 huyện. Năm 1839, năm Minh Mang thứ 20, nhà Nguyễn đặt thêm huyện An Xuyên, tách từ huyện Vĩnh An. Cùng năm này, nhà Nguyễn còn lập hai huyện Hà Dương (bờ nam sông Vĩnh Tế) và Hà Âm (bờ bắc sông Vĩnh Tế) của tỉnh Hà Tiên. Năm 1842, năm Thiệu Trị thứ 2, Thiêu Tri trích phủ Tinh Biên cùng huyên Hà Dương (Hà Tiên), sáp nhập An Giang. Lúc này, An Giang có 4 phủ, 9 huyện. Năm 1844, trích thêm huyện Hà Âm của tỉnh Hà Tiên nhập vào phủ Tinh Biên, nên An Giang có 4 phủ, 10 huyện. Năm 1850, năm Tự Đức thứ 3, nhà Nguyễn bỏ phủ Tĩnh Biên, nhập 2 huyện Hà Âm và Hà Dương vào phủ Tuy Biên, nên An Giang còn 3 phủ với 10 huyên.

Năm 1868, thực dân Pháp chiếm cả 3 tỉnh miền Tây Nam Kỳ là An Giang, Vĩnh Long và Hà Tiên. Thực dân Pháp xóa dần tên goi tỉnh An Giang cùng hệ thống hành chính phủ, huyện cũ thời nhà Nguyễn, đồng thời đặt ra 3 hạt Châu Đốc, Sa Đéc và Ba Xuyên. Theo đó, tỉnh An Giang đổi tên thành tỉnh Châu Đốc. Ngày 05/6/1871, hat Thanh tra Long Xuyên và hat Thanh tra Châu Đốc nhân thêm phần đất đại thuộc địa bàn tổng Phong Thanh, thuộc huyện Kiến Phong, tỉnh Định Tường vào thời nhà Nguyễn độc lập. Theo Nghị định ngày 05/01/1876, thực dân Pháp bỏ hẳn hệ thống Nam Kỳ lục tỉnh thời nhà Nguyễn, đồng thời các hạt thanh tra được thay bằng hat tham biên, các thôn đổi thành làng. Vùng đất Nam Kỳ lúc này bị chia thành 4 khu vực hành chính do thực dân Pháp đặt ra: Sài Gòn, Mỹ Tho, Vĩnh Long và Bassac (Hâu Giang). Trong đó, khu vực Bassac cai quản 6 hat tham biện: Châu Đốc, Hà Tiên, Long Xuyên, Rạch Giá, Trà Ôn và Sóc Trăng. Mặc dù vậy, hạt tham biện Sa Đéc lại thuộc về Vĩnh Long. Ngày 23/02/1876, Thống đốc Nam Kỳ ra Nghị đinh mới lấy huyên Phong Phú, một phần huyên An Xuyên và Tân Thành để lập hạt Cần Thơ với thủ phủ là Cần Thơ. Hat Cần Thơ thuộc khu vực Bassac.

Năm 1882, hạt tham biện Bạc Liêu được thiết lập trên cơ sở tách 3 tổng Quảng Long, Quảng Xuyên và Long Hưng của hạt tham biện Rạch Giá hợp với 2 tổng Thạnh Hòa và Thạnh Hưng tách từ hạt tham biện Sóc Trăng. Như vậy, địa bàn tỉnh An Giang cũ gồm các hạt tham biện Sa Đéc, Châu Đốc, Long Xuyên, Cần Thơ, Sóc Trăng và Bạc Liêu nằm trong 2 khu vực Vĩnh Long và Bassac. Ngày 12/8/1888, hat tham biên Rach Giá bi giải thể, nhập vào

hạt tham biện Long Xuyên. Hà Tiên thuộc hạt tham biện Châu Đốc, nhưng đến cuối năm 1892 lại phục hồi hạt tham biện Hà Tiên. Ngày 27/12/1892, thực dân Pháp tái lập hạt tham biện Rạch Giá.

Ngày 20/12/1899, Toàn quyền Đông Dương ban hành Nghị định về việc chuyển đổi các hạt tham biện thành tỉnh. Theo đó, kể từ ngày 01/01/1900, chuyển đổi tất cả các hạt ở Nam Kỳ thành tỉnh. Địa bàn tỉnh An Giang cũ được chia thành 6 tỉnh giống như trước đây, gồm Châu Đốc, Long Xuyên, Sa Đéc, Cần Thơ, Sóc Trăng và Bạc Liêu, duy trì đến năm 1956. Vào thời Pháp thuộc, vùng đất thuộc tỉnh An Giang ngày nay gồm tỉnh Châu Đốc và tỉnh Long Xuyên, trong đó hai tỉnh này lúc bấy giờ bao gồm cả một phần đất thuộc về tỉnh Đồng Tháp ngày nay.

Năm 1903, tỉnh Châu Đốc có 3 quận Tân Châu, Tri Tôn và Tịnh Biên. Năm 1917, tỉnh Châu Đốc thành lập thêm quận Châu Thành. Năm 1919, quận Châu Thành đổi tên thành quận Châu Phú, nhưng đến năm 1939 lại đổi lại thành Châu Thành như cũ. Ngày 19/12/1929, thực dân Pháp lập thêm quận Hồng Ngự, tách ra từ quận Tân Châu. Đến năm 1955, Châu Đốc có 5 quận là Châu Thành, Tân Châu, Tri Tôn, Tịnh Biên, Hồng Ngự. Trong khi đó, năm 1917, thực dân Pháp cho thành lập tại tỉnh Long Xuyên, 3 quận trực thuộc Châu Thành, Chợ Mới và Thốt Nốt. Theo các sắc lệnh ngày 31/01/1935 và 16/12/1938, thị xã Long Xuyên trực thuộc tỉnh Long Xuyên được thành lập bao gồm phần đất nôi ô tỉnh ly trước đó.

Sau Cách mang Tháng Tám năm 1945, tỉnh Châu Đốc và tỉnh Long Xuyên nằm trong danh sách 21 tỉnh ở Nam Bộ. Lúc này, Úy ban hành chính Nam Bộ chủ trương bỏ cấp tổng, bỏ đơn vi làng, thống nhất gọi là xã, đồng thời bỏ danh xưng quân và thay thế bằng huyên. Năm 1956, chính quyền Việt Nam Cộng hòa thống nhất dùng danh xưng là xã, tuy nhiên vẫn dùng từ quận thay vì huyện cho đến năm 1975. Ngày 19/5/1947, Chính phủ lâm thời Công hòa Nam Kỳ tư tri thân Pháp tách đất quân Thốt Nốt để lập thêm quân Lấp Vò cùng thuộc tỉnh Long Xuyên. Đến ngày 12/9/1947, Ủy ban kháng chiến Nam Bộ ban hành Chỉ thị số 50/CT, theo đó cơ cấu hành chính Châu Đốc và Long Xuyên thay đổi, đó là việc thành lập các tỉnh mới mang tên Long Châu Tiền và Long Châu Hậu. Tháng 10/1950, Long Châu Hậu hợp nhất với Hà Tiên thành tỉnh Long Châu Hà, gồm 8 huyện Tinh Biên, Tri Tôn, Châu Phú A, Châu Thành, Thoại Sơn, Thốt Nốt, Giang Châu, Phú Quốc. Tháng 7/1951, hợp nhất 2 huyện Tri Tôn, Tịnh Biên thành huyện Tịnh Biên; 2 huyện Châu Thành, Thoại Sơn thành huyện Châu Thành. Tháng 6/1951, Long Châu Tiền hợp nhất với Sa Đéc thành tỉnh Long Châu Sa, gồm 7 huyên, trong đó 2 huyên Tân Hồng và Tân Châu vốn là 2 huyện Hồng Ngư và Tân Châu của tỉnh Long Châu Tiền. Cũng trong tháng 7/1951, nhập huyện Lấp Vò vào tỉnh Long Châu Sa. Mặc dù vậy, tên các tỉnh Long Châu Tiền, Long Châu Hâu, Long Châu Sa và Long Châu Hà không được chính quyền Quốc gia Việt Nam của Bảo Đại và chính quyền Việt Nam Công hòa công nhân. Ngày

29/12/1952, chính quyền Quốc gia Việt Nam thân Pháp công nhận đô thị tỉnh lỵ Long Xuyên trở thành thị xã hỗn hợp, trực thuộc tỉnh Long Xuyên. Năm 1953, chính quyền Quốc gia Việt Nam thân Pháp lại quyết định thành lập thêm tại tỉnh Long Xuyên một quận mới là Núi Sập, do tách tổng Định Phú khỏi quận Châu Thành cùng tỉnh.

Năm 1954, chính quyền Việt Minh giải thể các tỉnh Long Châu Sa và Long Châu Hà, đồng thời khôi phục lai tỉnh Châu Đốc, tỉnh Long Xuyên, tỉnh Sa Đéc và tỉnh Hà Tiên như cũ. Năm 1955, tỉnh Châu Đốc có 5 quân gồm: Châu Thành, Tân Châu, Tri Tôn, Tinh Biên, Hồng Ngư, với tổng công 70 xã. Tỉnh Long Xuyên có 4 quận gồm: Châu Thành, Chợ Mới, Núi Sập, Thốt Nốt, với tổng công 47 xã. Ngày 22/10/1956, Tổng thống Việt Nam Công hòa Ngô Đình Diêm ký Sắc lênh 143/VN về việc thay đổi địa giới và tên Đô thành Sài Gòn - Chơ Lớn cùng các tỉnh và tỉnh ly tại miền Nam Việt Nam. Theo đó, địa giới và địa danh của các tỉnh ở miền Nam thay đổi nhiều và một số tỉnh mới được thành lập. Theo Sắc lệnh này, Châu Đốc và Long Xuyên được sáp nhập để thành lập tỉnh mới có tên là *An Giang*. Qua nhiều lần thay đổi, hiện nay tỉnh An Giang có 2 thành phố: Long Xuyên và Châu Đốc, 1 thị xã: Tân Châu, 8 huyện: An Phú, Phú Tân, Tri Tôn, Tinh Biên, Châu Phú, Châu Thành, Chơ Mới, Thoại Sơn<sup>1</sup>.

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 878.

## III. QUÁ TRÌNH DU NHẬP VĂN HÓA PHÁP VÀO AN GIANG

#### 1. Văn hóa Pháp du nhập Việt Nam

Người châu Âu vào Việt Nam từ thế kỷ XVI. Các giáo sĩ phương Tây đến nước ta để truyền giáo thông qua những chuyến tàu buôn, đồng thời ho cũng mang theo kiến trúc của nhà thờ, tu viên. Thật vậy, bắt đầu từ thế kỷ XVI, người Bồ Đào Nha đến nước ta với công việc buôn bán. Năm 1602, Công ty Đông Ấn Hà Lan ra đời, bắt đầu buôn bán với phương Đông. Đến năm 1637, người Hà Lan đến Thăng Long, đặt thương điếm ở Hội An. Tuy nhiên, do Công ty Đông Ấn Đô thành lập (1600), người Anh loại dần Bồ Đào Nha, Hà Lan, Gyfford được Lê Gia Tôn tiếp và cho phép mở thương điếm ở Phố Hiến (1673), rồi chuyển sang Hà Nôi và bị đóng cửa năm 1697. Người Pháp đến nước ta muôn hơn, lúc đầu với mục đích truyền bá Thiên Chúa giáo hơn là buôn bán. Do vây, suốt nửa cuối thế kỷ XVII, hoạt đông thương nghiệp phụ thuộc vào Hội Thừa sai Paris (Société des Missions Etrangères de Paris - MEP) mà người sáng lập là François Pallu. Và người "đưa đường" cho Pháp được chúa Trịnh tiếp lúc bấy giờ là linh mục dòng Tên Alexandre de Rhodes. Ngay từ thế kỷ XVIII, thông qua các hoạt động truyền giáo và buôn bán, nước ta tiếp xúc với nền văn hóa phương Tây. Từ nửa sau thế kỷ XIX, xu hướng bành trướng thuộc địa của các nước đế quốc diễn ra manh mẽ trên toàn thế giới. Năm 1884 là năm triều đình Huế đầu hàng hoàn toàn trước thực dân Pháp thông qua việc ký Hòa ước Patenôtre

(Hòa ước Giáp Thân). Theo đó, thực dân Pháp bình định và tiến hành cai trị nước ta trên quy mô rộng lớn và nhanh chóng. Trên phạm vi toàn Đông Dương, Pháp đã áp đặt một chính quyền thống trị chặt chẽ trên hầu hết các lĩnh vực chính trị, kinh tế, văn hóa - giáo dục,... nhằm biến Đông Dương thành thuộc địa, bảo đảm siêu lợi nhuận cho chính quốc. Đối với nước ta, Pháp chia thành ba kỳ: Bắc Kỳ, Trung Kỳ đặt dưới sự bảo hộ của Pháp và Nam Kỳ là thuộc địa hoàn toàn của thực dân Pháp với chế độ tự trị.

Về văn hóa, thực dân Pháp thi hành chính sách đầu độc, ngu dân. Thực hiện ý đồ đó, Pháp bắt đầu truyền bá văn hóa của mình nhằm nô dịch tinh thần dân tộc ta, biến quần chúng thành những đám đông tự ti, khiếp nhược trước sức mạnh của nền văn minh đại Pháp, mất tin tưởng vào khả năng và tiền đồ của dân tộc, cắt đứt mọi truyền thống tốt đẹp, phục vụ trung thành cho quyền lợi của đế quốc. Nhưng làm thế nào để thực thi một chính sách cai trị như vậy? Trước hết, đó là yếu tố giáo dục.

Thật vậy, thực dân Pháp đã bắt tay ngay vào việc đào tạo một đội ngũ thông dịch viên và những người phục vụ trong bộ máy chính quyền thuộc địa thông qua việc truyền bá tiếng Pháp và chữ Quốc ngữ, đồng thời tìm cách hạn chế ảnh hưởng của chữ Hán. Để có một đội ngũ phục vụ đắc lực cho công cuộc "khai hóa" thuộc địa, Pháp với tư cách là "thực dân nhà nghề" xác định rằng, một công cụ vô cùng đắc lực và hiệu quả, đó là thực hiện công cuộc truyền bá giáo dục. Từ đây, thực dân Pháp đã tiến hành phát triển giáo dục một

cách nhanh chóng, du nhập nền văn hóa và giáo dục Pháp vào Việt Nam. Đầu thế kỷ XX, thực dân Pháp xây dựng hệ thống giáo dục kiểu mới bằng cách mở các trường tiểu học Pháp - Việt. Cấu trúc giáo dục phổ thông lúc bấy giờ gồm 3 bâc học: *một là*, ấu học - ở xã; *hai là*, tiểu học - ở phủ và huyện; ba là, trung học - ở tỉnh. Bên cạnh việc học kiến thức khoa hoc, hoc sinh phải hoc tiếng Pháp và văn hóa Pháp. Càng lên bậc học cao, học sinh càng phải học khối lượng kiến thức nhiều hơn về vấn đề này và đây là yêu cầu bắt buôc. Ngoài ra, thực dân Pháp cũng chú trong việc xây dựng các trường chuyên nghiệp và day nghề, xưởng học nghề, trường kỹ thuật, mỹ thuật<sup>1</sup>. Năm 1906, Toàn quyền Paul Beau ban hành Nghị định số 1514a ngày 16/5/1906. Theo đó, Viện Đại học Đông Dương (Université Indochinoise) ra đời với 5 trường thành viên: Cao đẳng Luật và pháp chính, Cao đẳng Khoa học, Cao đẳng Y khoa, Cao đẳng Xây dựng dân dung, Cao đẳng Văn chương (Kèm theo Nghi đinh số 1514a ngày 16/5/1906 là bản Nôi quy của trường do Tổng Giám đốc Hoc chính (Directeur général de l'Instruction publique) Gourdon ký ngày 12/10/1907, xác định rõ thành phần sinh viên, đội ngũ giáo viên và chương trình của năm học đầu tiên (1907-1908). Cuối tháng 11/1907, trường tổ chức lễ

<sup>1.</sup> Trần Thanh Giang: "Chính sách nô dịch về văn hóa của thực dân Pháp và một số trào lưu văn hóa trước năm 1945 ở Việt Nam", Tạp chí *Nghiên cứu Văn hóa*, số 2, Trường Đại học Văn hóa Hà Nội, http://huc.edu.vn/vi/spct/id48/Chinh-sach-no-dich-ve-van-hoa-cua-thuc-dan-Phap-va-mot-so--trao-luu-van-hoa-truoc-nam-1945-o-Viet-Nam.

khai giảng đầu tiên với sư có mặt của 94 sinh viên mới, 62 sinh viên dự thính và 37 sinh viên năm thứ nhất trường Y tham dự một số giờ học môn khoa học của trường, tổng công gồm 193 sinh viên. Trong năm học đầu tiên này, một số viên chức các sở chuyên môn tuy không theo học chính thức nhưng cũng được phép tham gia các giờ thực hành tại các trường thuộc Viên Đại học Đông Dương. Tuy nhiên, sau khi năm học đầu tiên kết thúc, trường đột ngột đóng cửa mà không có một văn bản pháp lý hay lời giải thích của bất cứ một quan chức nào trong bộ máy chính quyền thuộc địa<sup>1</sup>. Toàn quyền Antony Wladislas Klobukowski cũng cho giải thể Nha Học chính. Mục đích của việc thành lập Viên này là thực dân Pháp muốn hạn chế sự ảnh hưởng của thanh niên đối với Đông Kinh nghĩa thục và tình trang thanh niên xuất dương sang Nhật theo phong trào Đông Du, đồng thời để cổ động cho thế lực của nước Pháp lúc bấy giờ ở Á Đông. Để tranh giành sự ảnh hưởng mạnh hơn, đồng thời đào tạo nguồn nhân lưc trên nhiều lĩnh vực, phục vụ cho nền thống tri thực dân lúc đó, Pháp cũng thành lập các trường đại học, cao đẳng khác, mở thêm nhiều ngành như: sư phạm, y dược, thương mai, công chính, nông nghiệp,... Đáng chú ý, nội dung chương trình chủ yếu là truyền bá cái gọi là "văn minh đại Pháp", không đề cập những giá tri văn hóa truyền thống tốt đẹp của người Việt Nam. Trên thực tế, lúc bấy giờ

<sup>1.</sup> Đào Thị Diến: "Sự ra đời của Đại học Đông Dương qua tài liệu lưu trữ", http://100years.vnu.edu.vn/BTDHQGHN/Vietnamese/C1787/2006/03/N7403.

chỉ có con em các gia đình giàu có hoặc có địa vị nhất định trong xã hội mới có điều kiện theo học. Theo số liệu thống kê trước đây, tính đến năm 1930, tổng cộng số học sinh, sinh viên tất cả các trường từ tiểu học đến đại học chỉ chiếm 1,8% dân số, số trẻ em thất học phổ biến trong xã hội¹. Phản ánh về chính sách giáo dục của thực dân, trong tác phẩm *Bản án chế độ thực dân Pháp* (1921-1925), Nguyễn Ái Quốc viết:

"Nhân dân Đông Dương khẩn khoản đòi mở trường học vì trường học thiếu một cách nghiêm trọng... hàng ngàn trẻ em đành chịu ngu dốt vì nạn thiếu trường... Chính phủ thuộc địa lại tìm đủ mọi cách để ngăn cản không cho thanh niên An Nam sang du học bên Pháp,... "Làm cho dân ngu để dễ trị", đó là chính sách mà các nhà cầm quyền ở các thuộc địa của chúng ta ưa dùng nhất"<sup>2</sup>.

Song hành với việc thiết kế giáo dục như vậy, Pháp thực hiện nhiều thủ đoạn ngu dân khác như tìm cách đầu độc người dân, đặc biệt là thanh niên, dung dưỡng, khuyến khích thanh niên dính vào những thói hư tật xấu: mở các sòng bạc, khuyến khích uống rượu, thuốc phiện, dung túng tệ mại dâm,... để đầu độc giới trẻ ở các thành phố lớn bên cạnh những hủ tục về cưới hỏi, ma chay, bói toán, đồng bóng, mê tín dị đoan ngày càng phát triển ở nông thôn.

<sup>1.</sup> Trần Thanh Giang: "Chính sách nô dịch về văn hóa của thực dân Pháp và một số trào lưu văn hóa trước năm 1945 ở Việt Nam", Tldd.

<sup>2.</sup> Hồ Chí Minh: *Toàn tập,* Nxb. Chính trị quốc gia - Sự thật, Hà Nội, 2011, t. 2, tr. 107-108.

Đặc biệt, khi sang nước ta, thực dân Pháp đã sử dụng tôn giáo và ngôn ngữ như một công cụ đắc lực, thâm độc nhằm thay đổi cả dân tộc. Thật vậy, giám mục Puginier và linh mục Wibaux đã nói rằng:

"Như tôi vẫn thường nói, có hai điều đặc biệt làm công cụ tối hảo để thay đổi cả một dân tộc: đó là tôn giáo và ngôn ngữ. Nếu Chính phủ Pháp hiểu biết lợi ích thực sự của mình, thì hãy ủng hộ việc rao giảng tin mừng và dạy bảo ngôn ngữ của chúng ta, tôi xin khẳng định là trước thời hạn 20 năm, chẳng cần phải cưỡng bức ai, xứ sở này sẽ được Kitô hóa và Pháp hóa".

Có thể nói, từ khi đạo Kitô xâm nhập Việt Nam, thực dân Pháp sử dụng mọi âm mưu và thủ đoạn để đạt mục đích nói trên. Trong lịch sử Việt Nam thế kỷ XVIII, các linh mục và giáo dân đã dẫn đường cho thực dân Pháp xâm lược, đánh chiếm và áp đặt nền cai trị thuộc địa trên đất nước Việt Nam. Gắn liền với việc truyền giáo là sự ra đời của chữ Quốc ngữ. Đây là thành quả của tập thể giáo sĩ Bồ Đào Nha, Italia, Pháp,... và những người Việt Nam giúp họ học tiếng Việt. Có thể nói, chữ Quốc ngữ ra đời như là công cụ để các giáo sĩ truyền đạo, nhưng nó lại là một đóng góp lớn lao cho nền văn hóa Việt Nam. Và, chính quyền Pháp sử dụng kiểu chữ này với hai mục đích lớn: phổ biến văn kiện chính thức của chính quyền Pháp trong nhân dân Việt Nam và truyền bá thứ chữ viết dùng mẫu tự Latinh để ghi âm tiếng Việt. Đánh giá về

<sup>1.</sup> Yoshiharu Tsuboi: Nước Đại Nam đối diện với Pháp và Trung Hoa 1847-1885, Nxb. Trẻ Thành phố Hồ Chí Minh, 1998, tr. 78.

việc dùng chữ Quốc ngữ, GS. Trần Quốc Vượng gọi đây là "bước đột biến của tiến trình văn hóa". Sự "đột biến" này còn được chứng minh qua sự chuyển mình của nền văn học nước nhà lúc bấy giờ. Có thể nói, văn học thời này là một thứ vũ khí hữu hiệu của quần chúng chống lại thực dân Pháp xâm lược. Việc sáng tác văn học bằng chữ Quốc ngữ với quan điểm nghệ thuật mới đã trở nên phổ biến và đạt được những thành tưu nhất định. Nguyễn Trong Quản với tiểu thuyết văn xuôi hiện đại phương Tây đầu tiên bằng chữ Quốc ngữ, đó là truyện Thầy Lazaro Phiền (1887); Trương Duy Toản với tiểu thuyết Phan Yên ngoại sử tiết phu gian truận (1910) đã gây được tiếng vang lớn; Trần Chánh Chiến với Hoàng Tố Anh hàm oan (1910) gồm 54 trang viết với bút pháp vừa vần vừa đối; Pham Duy Tốn với Sống chết mặc bay (1918); Tân Dân Tử với Giot máu chung tình (1926),... đều chiu ảnh hưởng bởi phong cách của phương Tây. Đặc biệt là, trong các thập niên 30, 40 của thế kỷ XX, cùng với truyện ký, tiểu thuyết là phong trào Thơ mới xuất hiện với những tên tuổi như: Thế Lữ, Xuân Diêu, Huy Cân, Chế Lan Viên, Hàn Mặc Tử,... Người ta cho rằng, "đây chính là sư chuyển mình của văn học Việt Nam theo hướng hiện đại và đó cũng là sự thay thế vẻ vang của văn học bằng chữ Quốc ngữ trong đời sống văn hóa"<sup>2</sup>. Bối cảnh lịch sử, văn hóa thời kỳ này đã thúc đẩy sư phát triển của bộ phân văn học yêu nước chống thực dân Pháp xâm lược. Đó là các nhà thơ - chí sĩ Nguyễn Đình Chiểu, Phan Văn Trị,

<sup>1, 2.</sup> Trần Quốc Vượng (Chủ biên):  $C\sigma$  sở văn hóa Việt Nam, Nxb. Giáo dục, Hà Nội, 1997, tr. 155, 157.

Nguyễn Khuyến, Trần Tế Xương,... Về sau, các nhà hoạt động chính trị như Phan Bội Châu, Phan Chu Trinh cũng đã dùng ngòi bút của mình tố cáo chế độ thực dân, cổ vũ nhân dân đấu tranh cho độc lập và tiến bộ xã hội. Có thể nói, thông qua việc tiếp xúc với văn hóa Pháp với tư cách đại diện của văn hóa phương Tây, người Việt Nam có dịp tiếp xúc với những tư tưởng cách mạng, dân chủ tư sản..., góp phần phát triển tư duy tổng hợp và sau đó hình thành lối tư duy mới - tư duy phân tích.

Về hội họa, người Pháp đã mang đến nước ta một phong cách hội họa mới, chẳng hạn như sự xuất hiện tranh sơn dầu, tranh bột màu với bút pháp tả thực... Bút pháp này xuất hiện trong loại hình kịch nói trên sân khấu. Và tất cả đã tạo ra sự phân hóa trong nghệ thuật cổ truyền: ca, múa, nhạc, kịch,... theo lối tư duy phân tích phương Tây.

Đời sống xã hội chứng kiến những thay đổi lớn với những công trình đô thị, công nghiệp, giao thông, kiến trúc,... kiểu phương Tây xuất hiện. Cuối thế kỷ XIX, đô thị Việt Nam đã có biến đổi mạnh mẽ. Từ mô hình đô thị cổ truyền với chức năng trọng tâm chính trị, giờ đây chuyển sang mô hình đô thị công - thương phương Tây, chú trọng chức năng kinh tế. Hà Nội sầm uất hơn trước, nhiều người buôn bán, tập trung các nhà máy, sở giao dịch,... Hải Phòng là hải cảng lớn thứ hai ở Đông Dương. Sài Gòn, Chợ Lớn trở thành đô thị công - thương nghiệp. Nam Định, Hải Dương, Huế, Đà Nẵng, Quy Nhơn, Biên Hòa,... dần phát triển. Có thể nói, những yếu tố đó là thế mạnh của văn hóa phương Tây hiện đại. Người Pháp đã

tận dụng thế mạnh này để khai thác thuộc địa. Quá trình đô thị hóa diễn ra đã ảnh hưởng lớn đến đời sống xã hội, xuất hiện nhiều tầng lớp, giai cấp mới như tư sản, tiểu tư sản, công nhân, thị dân,... Cùng với những phát triển về đô thị phải kể đến sự phát triển trong lĩnh vực giao thông. Đã có hàng chục vạn dân phu, hồ Việt Nam được huy động để tạo ra những hệ thống đường bộ, đồn điền, hầm mỏ ở các tỉnh và các vùng xa xôi. Đường sắt, đường thủy, cầu lớn ngày càng được tu bổ, kéo dài,... Cầu Long Biên (cầu Paul Doumer) bắc qua sông Hồng là một biểu tượng của công cuộc chinh phục thuộc địa lần thứ nhất của thực dân Pháp.

Sư thay đổi và phát triển đô thi nhanh chóng lúc bấy giờ gắn bó chặt chẽ với lĩnh vực kiến trúc, đây là lĩnh vực trong tâm mà cuốn sách tập trung nghiên cứu sâu. Như một quy luật, khi một chế độ mới với giai cấp cầm quyền mới thống tri, đặc biệt là thực dân đến từ nước ngoài, ho muốn đưa vào một kiến trúc mới với phong cách nhằm thể hiện tinh thần mới của chế đô mình lên cai trị. Và do vậy, trong khi chưa thể đưa ra một kiểu kiến trúc hoàn toàn mới, thì cách tốt nhất là ho đưa vào sử dung loại hình kiến trúc đã được đánh giá cao. Kết quả là, các công trình ở Việt Nam lúc bấy giờ đều do người Pháp thiết kế từ Pháp trước khi mang sang Việt Nam xây dựng. Đây là thời kỳ chuyển tiếp hết sức quan trong trong sự phát triển kiến trúc Việt Nam, từ kiến trúc truyền thống chuyển sang kiến trúc hiện đại. Bởi lẽ, cuối thế kỷ XIX trở về trước, kiến trúc Việt Nam chủ yếu là kiến trúc truyền thống và người Pháp đã đưa vào Việt Nam một

nền kiến trúc mới tương ứng với công nghệ mỹ thuật châu Âu, trong đó có Pháp. Quá trình du nhập này bắt đầu từ thời phong kiến, được gọi là thời kỳ ảnh hưởng, và tiếp theo là thời kỳ Pháp thuộc.

Có thể nói, dưới thời phong kiến độc lập, tự chủ, lĩnh vưc kiến trúc Việt Nam mới bắt đầu chịu ảnh hưởng về hình thức bên ngoài mà thôi. Chỉ khi thực dân Pháp chính thức biến Việt Nam thành một nước phong kiến nửa thuộc địa thì sự ảnh hưởng của nó mới thực sự mang lại dấu ấn. Thật vậy, người Pháp đã mang những phong cách kiến trúc rất nổi tiếng vào nước ta trong quá trình cai trị của mình. Có thể kể ra những công trình tiêu biểu từ giữa thế kỷ XIX đến đầu thế kỷ XX, đó là: Dinh Toàn quyền, Dinh phó Toàn quyền (Sài Gòn), Tòa Đốc lý, Tòa án tối cao, Trụ sở Công ty đường Sắt Vân Nam, Ga Xe lửa (Hà Nôi), Tòa Công sứ,... Đặc biệt là, các công trình kiến trúc nhà thờ, tu viên đạt đến đỉnh cao ở Việt Nam lúc bấy giờ như Nhà thờ Đức Bà (Sài Gòn, 1887); Nhà thờ Lớn (Hà Nôi, 1884); Nhà thờ Phát Diêm được xây dựng trong khoảng 30 năm, đến năm 1896 hoàn thành, là sư kết hợp độc đáo kiến trúc Thánh đường châu Âu với kiến trúc Việt Nam. Nhà thờ Cù lao Giêng được Linh muc Gazignol khởi công xây dưng từ năm 1875, dưới triều vua Tư Đức, đến năm 1887, dưới triều vua Đồng Khánh, mới hoàn thành. Công trình được thiết kế theo kiến trúc Romance, là nhà thờ cổ nhất miền Tây.

Theo các nhà nghiên cứu kiến trúc Việt Nam, kiến trúc Pháp vào Việt Nam được chia thành 3 giai đoạn chính: (1) Giai đoạn 1873-1900: Kiến trúc thuộc địa tiền kỳ; (2) Giai đoạn 1900-1920: Kiến trúc thuộc địa hình thành và phát triển; (3) Giai đoạn 1920-1945: Kiến trúc thuộc địa phát triển và định hình bản sắc¹. Có thể nêu một số phong cách kiến trúc tiêu biểu mà trong quá trình xâm lược Việt Nam, người Pháp đã mang theo, đó là: kiến trúc Rômăng (Romance), kiến trúc Gôtích (Gothique hay Francigenum Opus), kiến trúc Barốc (Baroque), kiến trúc Rôcôcô (Rococo), kiến trúc Tân cổ điển và phong cách cổ điển Pháp, kiến trúc hiện đại (Modern).

Nhìn lại chặng đường gần 100 năm dưới sự thống trị của thực dân Pháp, mặc dù muốn dân ta ngu dốt, lạc hậu, nhưng người Pháp cũng mang đến với chúng ta nền văn minh, văn hóa Pháp. Và chính nền văn minh, văn hóa này đã được dân tộc ta tiếp nhận có chọn lọc, góp phần phát triển văn hóa bản địa, làm thay đổi bộ mặt văn hóa - xã hội Việt Nam từ cách ăn, mặc, ở đến các phương tiện sinh hoạt khác như giao thông, đi lại; từ điêu khắc ở đình làng đến tượng đài ngoài trời; từ thơ đường đến thơ mới, từ văn vần đến văn xuôi, tiểu thuyết; từ chữ Hán, chữ Nôm đến chữ Quốc ngữ...². Tất cả là để văn hóa Việt Nam hội nhập văn hóa hiện đại của thế giới và phát triển với những bản sắc riêng của mình.

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Nxb. Xây dựng, Hà Nội, 2014, tr. 172-173.

<sup>2.</sup> Xem Trần Quốc Vượng (Chủ biên): Cơ sở văn hóa Việt Nam, Sđd, tr. 158.

#### 2. Văn hóa Pháp du nhập Nam Kỳ

Sau khi nổ súng đánh Đà Nẵng, thực dân Pháp mang quân vào Nam Bô, đánh chiếm Gia Đinh vào năm 1859. Ngày 13/4/1862, triều đình Huế nhượng 3 tỉnh miền Đông Nam Bô (Biên Hòa, Gia Đinh và Đinh Tường) cho Pháp, đến 15/3/1874 lại ký Hiệp ước Giáp Tuất, trong đó công nhân Nam Kỳ là thuộc địa của Pháp. Năm 1887, Nam Kỳ trở thành một vùng lãnh thổ nằm trong Liên bang Đông Dương. Năm 1933, quần đảo Trường Sa sáp nhập Nam Kỳ thuộc Pháp. Tháng 3/1945, Thống sứ Nhật Nishimura đổi Nam Kỳ thành Nam Bô. Ngày 23/9/1945, chưa đầy một tháng sau ngày độc lập, thực dân Pháp nổ súng gây chiến ở Sài Gòn rồi mở rông đánh chiếm Nam Bô. Thời gian này, văn hóa phương Tây nói chung và văn hóa Pháp nói riêng đã chi phối mạnh mẽ người dân Sài Gòn và các tỉnh Nam Bô, đặc biệt là sau năm 1867, khi Nam Kỳ lục tỉnh trở thành thuộc địa của Pháp. Để phục vụ cho chính sách thực dân, người Pháp đã tạo ra một thiết chế văn hóa mới theo kiểu phương Tây với các lĩnh vực giáo dục, ngôn ngữ, truyền thông - báo chí, trang phục, ẩm thực, kiến trúc.... áp đặt lên xã hội đương thời.

Về giáo dục, trước khi thực dân Pháp xâm chiếm Nam Kỳ, ở đây thực hiện nền giáo dục phong kiến Nho giáo dưới triều Nguyễn. Gia Long lên ngôi vua, lập ra triều Nguyễn, sau khi đánh bại vương triều Tây Sơn, ông đã ra sức củng cố vương triều của mình trên mọi lĩnh vực, trong đó có tập trung cho giáo dục và đào tạo nhân tài, đặc biệt là đội ngũ quan lại ở Nam Kỳ để làm chỗ dựa tinh thần. Nhà Nguyễn

vẫn lấy Nho học làm đạo trị nước, an dân và giáo hóa con người. Tứ Thư, Ngũ Kinh là sách kinh điển được lấy làm nội dung dạy và học. Lối dạy học dựa vào kinh điển là chính đã quy định cách học lúc bấy giờ chủ yếu theo kiểu "tầm chương, trích cú", học thuộc lòng lời nói thánh hiền, kinh điển. Chính vì vậy, người học thường thụ động, thiếu tinh thần sáng tạo. Dưới triều Nguyễn, việc thi cử giống thời Lê, có 3 kỳ thi chính là thi Hương, thi Hội và thi Đình. Vua Gia Long mở kỳ thi Hương đầu tiên năm 1813. Nam Kỳ có trường thi Gia Định - một trong những trường thi lớn, tuyển chọn được nhiều nhân tài đất Nam Kỳ cho triều đình Huế.

Có thể nói, người Pháp đã biết rõ vai trò quan trong của giáo duc, vì thế năm 1867, khi chiếm xong Nam Kỳ, người Pháp áp đặt ngay một nền giáo dục phương Tây ở Việt Nam nói chung và Nam Kỳ nói riêng. Ho sử dụng giáo dục như một công cụ để cai trị, nhằm biến người Nam Kỳ thành người Pháp về mặt văn hóa. Lịch trình Tây hóa ở Nam Kỳ được cụ thể hóa rõ ràng qua hai thời kỳ: *một là*, từ năm 1861 đến 1916, xây dưng hệ thống giáo dục phương Tây song song nền giáo dục Nho giáo; hai là, từ năm 1917 đến 1945, từng bước hạn chế và đi đến xóa bỏ nền giáo dục Nho giáo ở Nam Kỳ thông qua việc bãi bỏ các khoa thi Hương, thi Hôi và thi Đình nhằm ngăn chăn ảnh hưởng của giáo dục phong kiến, cùng với các Nho sĩ vốn có vai trò quan trong đối với nền giáo dục này. Để thực hiện công cuộc khai hóa, thực dân Pháp đã sử dụng một thứ vũ khí sắc bén khác, đó là báo chí. Thật vậy, thực dân Pháp đã cho nhiều tờ báo hoạt động, xuất bản với

nhiều ngôn ngữ khác nhau: chữ Quốc ngữ, tiếng Pháp, chữ Hán. Có thể kể đến những tờ báo nổi tiếng lúc bấy giờ ở Nam Kỳ: 1) Gia Đinh báo (1865, tờ báo chữ Quốc ngữ đầu tiên, Trương Vĩnh Ký làm chủ biên)<sup>1</sup>; 2) *Phan Yên báo* (1868, Diệp Văn Cương làm chủ biên); 3) Nhưt trình Nam Kỳ (1883); 4) Thông loại khóa trình (1888); 5) Nông cổ mín đàm (1901); 6) Nhật báo Tỉnh (1905); 7) Luc tỉnh Tân văn (1907, Trần Chánh Chiếu làm chủ bút); 8) Nữ giới chung (1918, Lê Đức chủ nhiệm và Sương Nguyệt Anh làm chủ bút); 9) *Công luân* báo (1916, Lê Sum làm chủ bút); 10) Trung lập báo (1924, Phi Vân Trần Văn Chim làm chủ bút)<sup>2</sup>. Đến năm 1913, thực dân Pháp cho ra đời tờ Đông Dương Tạp chí, là chi nhánh đặc biệt của Lục tỉnh Tân văn, xuất bản ở miền Trung và miền Bắc. Tháng 6/1915, "Thư viện truyền bá" được thành lập gồm hai bộ phân: 1) Đông Dương Tạp chí; 2) Trung Bắc Tân văn. Tuy nhiên, tờ Đông Dương Tạp chí bi đình bản sau đó và năm 1916, Pháp thành lập tờ Nam Phong<sup>3</sup>.

Có thể thấy, thực dân Pháp đã sử dụng công cụ báo chí để tuyên truyền tư tưởng văn hóa nô dịch vào Việt Nam, đồng thời cổ động cho chủ nghĩa "Pháp - Việt đề huề", vận động nhân dân tham gia quân đội Pháp, làm bia đỡ đạn cho chúng;

<sup>1.</sup> Nguyễn Vy Khanh: "Về một số báo chí Nam Kỳ thời đầu văn học chữ Quốc ngữ", http://namkyluctinh.org/a-tgtpham/nvkhanh/nvkhanh-LichSuBaoChiThoiDau.pdf. tr. 4.

<sup>2.</sup> Tham khảo https://vi.wikipedia.org/wiki/Lịch\_sử\_báo\_chí\_Viêt\_Nam.

<sup>3.</sup> Trần Thanh Giang: "Chính sách nô dịch về văn hóa của thực dân Pháp và một số trào lưu văn hóa trước năm 1945 ở Việt Nam", *Tlđd*.

công kích thành tựu của Cách mạng Tháng Mười Nga, phong trào cộng sản và công nhân quốc tế, đả kích phong trào cách mạng ở Pháp và Trung Quốc; ngăn chặn ảnh hưởng của chủ nghĩa Mác - Lênin, vũ khí tư tưởng cho công cuộc giải phóng dân tộc ở Việt Nam. Tất cả vì mục đích đẩy dân tộc ta vào vòng ngu dốt, thất học, truỵ lạc về lối sống, bạc nhược về tinh thần, chà đạp lên truyền thống tốt đẹp và tinh hoa văn hóa dân tộc Việt Nam.

Về văn hóa nghệ thuật, từ xưa dân tộc Việt Nam đã có nhiều hình thức giải trí, đặc biệt là các loại hình nghệ thuật diễn tuồng, hát xướng dùng để phục vụ trong cung đình, dân gian... Cuối thế kỷ XIX, người dân Nam Bô có loai hình nghệ thuật dân tộc đặc trưng, đó là đờn ca tài tử, đã được UNESCO công nhận là di sản văn hóa phi vật thể và là một danh hiệu UNESCO ở Việt Nam có vùng ảnh hưởng lớn, với phạm vi 21 tỉnh, thành phía Nam bây giờ. Khi người Pháp đến Sài Gòn, nghệ thuật đờn ca tài tử (ra đời khoảng cuối thế kỷ XIX - đầu thế kỷ XX) trên đường phát triển đến lối *ca ra bô* (khoảng 1910) rồi cải lương (chính thức được dùng bản hiệu Gánh hát Tân Thinh năm 1920). Lúc bấy giờ, trong khi nghệ thuật cải lương phát triển khá rầm rô, người Pháp cũng đưa sang Việt Nam loại hình nghệ thuật mới, đó là kịch nói. Song hành, để thỏa mãn nhu cầu của sĩ quan, binh lính Pháp và quý tộc thành thị, người Pháp đưa nền điện ảnh vào nước ta để hai loại hình nghệ thuật kịch nói và điện ảnh phát triển phổ biến trong công chúng.

Thế kỷ XIX, Nam Bộ tự hào đã có nhiều trí thức lớn như: Phan Thanh Giản (1796-1867), Bùi Hữu Nghĩa (1807-1872), Nguyễn Đình Chiểu (1822-1888), Nguyễn Thông (1827-1884), Hồ Huân Nghiệp (1829-1864), Phan Văn Trị (1830-1910), Trương Vĩnh Ký (1837-1898), Sương Nguyệt Anh (1864-1921), Trần Chánh Chiếu (1868-1919), Hồ Biểu Chánh (1884-1958), v.v.. Họ là những nhà thơ, nhà văn, nhà báo, nhà giáo, nhà nghiên cứu nổi tiếng (Phan Thanh Giản là ông Nghè đầu tiên ở Nam Bộ, là Tổng tài biên soạn bộ Khâm định Việt sử Thông giám cương mục), đã có nhiều đóng góp cho văn hóa như tiểu thuyết, thơ mới, nghệ thuật, giáo dục kiểu phương Tây, Âu phục,... Các công trình được in ấn, xuất bản bằng chữ Quốc ngữ và phổ biến đầu tiên ở Nam Bộ, sau đó mới đến các nơi khác.

Về trang phục và ẩm thực, vào khoảng những năm 70 của thế kỷ XIX và đầu thế kỷ XX, khi người Pháp đến Sài Gòn rồi các tỉnh thuộc Nam Kỳ, người dân ở đây dần thay đổi về trang phục và ẩm thực. Người ta thấy những chiếc áo dài, khăn đóng, bộ đồ bà ba đi với đôi guốc mộc, bữa cơm với món ăn truyền thống, cầm đũa, uống trà được thay thế dần bởi áo sơ mi, quần Tây với chiếc mũ trên đầu, chân mang giày hoặc dép lê; trong các nhà hàng bắt đầu xuất hiện bánh mì với tay cầm dao, nĩa, uống cà phê sữa,... Sau đó và cho đến bây giờ, việc tiếp nhận những trang phục kiểu Tây như áo sơ mi, bỏ áo vào quần Tây trở nên khá phổ biến; dùng những món ăn kiểu Tây, như bánh mì patê, ốpla, uống cà phê, rượu vang,... với thói quen dùng dao, nĩa không còn là hiên tương xa la nữa.

Về kiến trúc, người Pháp bắt đầu mang kiến trúc châu Âu và kiến trúc Pháp vào nhiều công trình ở Nam Kỳ, đặc biệt là khi Sài Gòn trở thành thủ phủ (trước đó là Phiên An, sau đổi thành Gia Đinh); Nam Kỳ lúc bấy giờ gồm 6 tỉnh Phiên An, Biên Hòa, Định Tường, Vĩnh Long, An Giang và Hà Tiên nên gọi là Nam Kỳ lục tỉnh. Những công trình tiêu biểu mà thực dân Pháp xây dưng sớm nhất là: Nhà thờ Đức Bà (1877), Nhà thờ Tân Định với phong cách Romance, Nhà thờ Cha Tam với phong cách kiến trúc Gothique, Dinh Thống đốc Nam Kỳ (Dinh Phó soái 1885-1890, nay là Bảo tàng Thành phố Hồ Chí Minh) với phong cách Cổ điển - Phục hưng, kết hợp Âu - Á, Bưu điện Sài Gòn (1886-1891) với phong cách thời Phục hưng, sử dụng các thức côt Hy Lạp - La Mã, cân đối, giàu nhịp điệu, Dinh Xã Tây (Tòa Đô Chính, nay là Úy ban nhân dân Thành phố Hồ Chí Minh, khoảng năm 1907) với phong cách Baroque, Nhà hát Thành phố (khánh thành ngày 01/01/1900) với phong cách Cổ điển Pháp uy nghi, Bảo tàng Lich sử Việt Nam (Thành phố Hồ Chí Minh, năm 1927) với phong cách "Đông Dương cách tân",...

### 3. Văn hóa Pháp du nhập An Giang

Trước năm 1886, ở Long Xuyên chỉ có những trường làng dạy chữ Nho và trường tổng dạy Quốc ngữ. Người Pháp thành lập trường ở 2 tỉnh Long Xuyên và Châu Đốc lúc bấy giờ muộn hơn các tỉnh khác ở Nam Kỳ, bởi lẽ họ phải lo dập tắt cuộc khởi nghĩa Bảy Thưa - Láng Linh do Quản cơ Trần Văn Thành khởi xướng (1873). Do vậy, đến năm 1886,

ở Long Xuyên và Châu Đốc mới có Trường Tiểu học Pháp - Việt<sup>1</sup>. Trường Tiểu học Pháp - Việt ở Long Xuyên lúc đó chỉ có 46 học sinh. Tổng số học sinh ở Long Xuyên và Châu Đốc lúc bấy giờ là 2.508/28.222 học sinh ở toàn Nam Bộ.

Năm 1929, Long Xuyên có 27.275 học sinh với 63 trường công. Trong khi đó, ở Châu Đốc số trường ít hơn. Đến năm 1940, Châu Đốc và quận Tân Châu chỉ có trường tiểu học dạy lớp nhì và lớp nhất với khoảng 100 học sinh. Ở Bảy Núi, nơi có nhiều người dân Khmer sinh sống có ít trường học nhất. Thực dân Pháp giữ nguyên trường học - nhà chùa nhưng dạy thêm chương trình sơ học bằng tiếng Khmer².

Đến năm 1930, Long Xuyên và Châu Đốc vẫn chưa có trường dạy bậc trung học. Do vậy, mỗi năm ở hai tỉnh này chỉ có khoảng 100 người có bằng Tiểu học Pháp - Việt. Những người có chí học cao hơn phải đi xa. Lúc bấy giờ, do đặt dưới sự cai trị trực tiếp của thực dân Pháp và ở quá xa Hà Nội, An Giang không có các "nghĩa thục" ảnh hưởng từ cuộc vận động Duy Tân. Mãi đến tháng 8/1944, khi Thống đốc Nam Kỳ cho phép Hội truyền bá Quốc ngữ hoạt động, Chi hội Long Xuyên mối được hình thành³. Ngày 23/9/1945, Pháp nổ súng tái chiếm Nam Bộ, đến tháng 02/1946 họ mới chiếm được Long Xuyên và Châu Đốc. Người Pháp dựng lên chính quyền gọi là "Xứ Nam Kỳ tự trị". Để phục vụ chính quyền này, họ mở nhiều

<sup>1.</sup> Phan Trọng Báu:  $Gi\acute{a}o$  dục Việt Nam thời cận đại, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội 1994, tr.84-134.

<sup>2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd, tr. 689.

<sup>3.</sup> Phan Trọng Báu: Giáo dục Việt Nam thời cận đại, Sđd, tr. 175.

trường lớp hơn thời thuộc Pháp trước đây. Ngày 12/11/1948, với sự cho phép của Tỉnh trưởng Nguyễn Ngọc Thơ, trường trung học mang tên Collège de Long Xuyên khai giảng khóa đầu tiên, gồm 76 học sinh. Tháng 02/1952, trường được đổi tên thành Trường Trung học Thoại Ngọc Hầu. Khoảng cuối thập niên 50, đầu thập niên 60 thế kỷ XX, Long Xuyên có Trường Trung học Tư thực Khuyến học. Ngày 20/7/1951, ở Châu Đốc, Trường Collège de Châu Đốc được thành lập và đến năm 1952, trường đổi tên thành Trường Trung học Thủ khoa Nghĩa.

Trong vùng kháng chiến chống thực dân Pháp tái xâm lược, dưới sự chỉ đạo của Đảng Cộng sản Đông Dương, phương châm của chúng ta là xây dựng nền văn hóa "dân tộc, khoa học, đại chúng" mà Đề cương Văn hóa năm 1943 đã nêu. Năm 1948, ở hai tỉnh Long Châu Tiền và Long Châu Hậu, phong trào học tập được mở rộng khắp nơi trong vùng kháng chiến chống thực dân Pháp, nhiều thanh niên được cử đi đào tạo giáo viên, góp phần đưa An Giang nói riêng và Nam Kỳ nói chung chuẩn bị bước vào thời kỳ mới - thời kỳ kháng chiến chống đế quốc Mỹ.

Về kiến trúc Pháp ở An Giang, số lượng những công trình kiến trúc mà thực dân Pháp xây dựng ở An Giang vào thời điểm đó so với các thành phố lớn khác là không nhiều. Mặc dù vậy, có một số công trình để lại những dấu ấn đáng trân trọng. Đó là các công trình kiến trúc nhà thờ tiêu biểu như Nhà thờ Cù lao Giêng, Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên, Nhà thờ Cần Xây, Nhà thờ Năng Gù, Nhà thờ Cái

Đôi,... Các công trình kiến trúc dân dụng do thực dân Pháp xây dựng như Bệnh viện Long Xuyên (1910, nay là Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang), Dinh Tham biện Châu Đốc (1876), Dinh Tham biện Long Xuyên (1878), các biệt thự rải rác trong tỉnh, Trường Tiểu học Pháp - Việt (1886) ở Long Xuyên, Châu Đốc,... Ngoài các công trình kiến trúc nhà thờ và kiến trúc dân dụng, thực dân Pháp còn có kiến trúc cầu đường như cầu Hoàng Diệu (cầu Henry, 1892), cầu Quay (cầu Levis, 1897-1899); chỉnh trang, thông thương các tuyến lộ: Long Xuyên - Chắc Cà Đao (1878), Long Xuyên - Cân Thơ (1912), Long Xuyên - Châu Đốc (1924),...

Tóm lại, An Giang chính thức rơi vào tay thực dân Pháp năm 1867. Thực tế là các giáo sĩ truyền giáo đã có mặt ở An Giang từ thế kỷ XVIII. Thực dân Pháp đặt bộ máy cai trị của mình ở vùng đất này với việc xây dựng nhà thờ, trường học, bệnh viện, các ty, cầu đường, v.v.. Chúng bắt đầu chiếm đoạt ruộng đất, thực hiện chính sách sưu thuế, lao dịch, cộng với hạn hán, lũ lụt,... làm cho đời sống nhân dân nói chung, nông dân nói riêng bị bần cùng hóa, bị mất tự do, độc lập, nhân quyền, tài sản,... Từ đây, ở An Giang cũng như một số nơi khác ở Nam Kỳ xuất hiện mâu thuẫn giữa nông dân với thực dân, phong kiến. Tuy nhiên, theo sau "gót giày" xâm lược, thực dân Pháp cũng để lại nhiều dấu ấn văn hóa của mình ở An Giang, đặc biệt là trong các công trình kiến trúc nơi đây.

### Chương II

## NHỮNG DẤU ẤN KIẾN TRÚC PHÁP Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

Trước khi người Pháp đặt chân đến, Việt Nam vẫn là xã hội phong kiến, cấu trúc đô thị điển hình là thành phố nông nghiệp truyền thống Đông Nam Á với "sự hòa trộn giữa làng xã trong không gian đô thị, tính gắn kết cộng đồng trong đời sống sinh hoạt và hoạt động kinh tế nông nghiệp - tiểu thủ công nghiệp". Năm 1858, thực dân Pháp nổ súng vào cửa biển Đà Nẵng, gặp sự kháng cự quyết liệt của quân dân ở đây, họ kéo vào chiếm thành Gia Định rồi Nam Kỳ lục tỉnh. Sau khi chiếm thành Hà Nội, thực dân Pháp đã đặt ách thống trị lên toàn Đông Dương. Người Pháp bắt đầu sự cai trị của mình không chỉ bằng sức mạnh chính trị, quân sự, kinh tế mà còn thể hiện qua nền văn hóa của mình. Sau đây là một số phong cách kiến trúc tiêu biểu mà trong quá trình xâm lược Việt Nam người Pháp đã mang theo.

## I. MỘT SỐ PHONG CÁCH KIẾN TRÚC TIÊU BIỂU CỦA PHÁP

#### 1. Kiến trúc Romance

Kiến trúc Romance ra đời và phát triển chủ yếu ở các vùng Trung và Tây Âu (Pháp, Anh, Italia, Bỉ, Hà Lan,

<sup>1.</sup> Trần Quốc Bảo - Nguyễn Văn Đỉnh (Đồng chủ biên) - Nguyễn Thanh Mai - Hồ Nam: *Kiến trúc và quy hoạch Hà Nội thời Pháp thuộc*, Nxb. Xây dựng, Hà Nội, 2012, tr. 12.

Tây Ban Nha,...) vào khoảng thế kỷ XI và thế kỷ XII, còn gọi là phong cách Romance. Kiến trúc Romance trải dài trên một bình diện rộng. Vào giai đoạn Romance tiền kỳ, mái nhà được làm bằng gỗ và rất dễ cháy nên thời kỳ này không còn để lại nhiều dấu ấn về sau. Loại hình kiến trúc Romance phần lớn là kiến trúc tôn giáo như nhà thờ, tu viện, ngoài ra còn có nhà ở và các công trình kiến trúc có tính phòng thủ của giai cấp phong kiến. Tuy nhiên, nó không đa dạng, hầu hết công trình không có quy mô lớn và cầu kỳ như kiến trúc La Mã cổ đại, mặt ngoài thô ráp, ít yếu tố trang trí, kiến trúc năng nề, sử dung cửa đi và cửa sổ kích thước nhỏ.

Về kết cấu, kiến trúc Romance có đặc điểm nổi bật là thiết kế nhiều cuốn cửa tru, vòm nôi và vòm bán cầu. Các mái vòm làm bằng đá. Do kỹ thuật lúc bấy giờ chưa cao nên mặt bằng kiến trúc các bộ phận thường có hình vuông, hình tròn hoặc hình chữ thập Latinh. Những bức tường được xây dày, các côt hình tru với đầu côt thường có hình cái đấu ngược, được trang trí bằng hoa lá hoặc trang trí hình cuôn vào nhau, cũng có khi được trang trí bằng hình ảnh người hay thú. Đối với các nhà thờ theo kiến trúc này, về phía tây thường nổi bật lên bởi hai hay nhiều tháp cao. Những tháp này có hình tru tròn hoặc có dáng hình học, trong khi đó, ở phía đông thân nhà thờ được cắt bằng một cánh ngang. Kiến trúc Romance không phát triển cùng một thời điểm ở những vùng khác nhau của Pháp. Cho đến giữa thế kỷ XII, tuy có những tiến bô nhất định, nhưng kiến trúc Romance vẫn bi đánh giá là thiếu vẻ nhe nhàng và kết cấu chưa thuần

thục. Tuy nhiên, khi vào Việt Nam, kiến trúc Romance thường được đưa vào xây dựng nhà thờ, tu viện, trường dòng,... ở nhiều thành phố, làng xóm trên khắp cả nước. Nhà thờ Đức Bà tại Thành phố Hồ Chí Minh là một công trình theo kiến trúc Romance được cho là đẹp nhất ở Việt Nam, do kiến trúc sư Jules Bourard thiết kế năm 1880. Đến năm 1962, Nhà thờ Chánh tòa Sài Gòn được phong là "Vương cung Thánh đường" (Basilica). Đây là một danh hiệu tôn vinh đặc biệt của Giáo hoàng dành cho một số nhà thờ hoặc thánh địa xét theo tính chất cổ kính, tầm quan trọng trong lịch sử và ý nghĩa tâm linh đối với Giáo hội Công giáo Roma¹.

Theo đánh giá của các nhà chuyên môn, kiến trúc Romance mang phong cách kiến trúc của người đương thời hơi giống và muốn tìm đến chút ít phong cách kiến trúc La Mã cổ đại. Mặc dù còn có những hạn chế như thiết kế thi công còn đơn giản, vật liệu có khi được lấy từ những công trình hoang phế của kiến trúc La Mã,... nhưng kiến trúc Romance đã có những bước phát triển nhất định và góp phần đáng kể vào việc hình thành kiến trúc Gothique sau đó.

### 2. Kiến trúc Gothique

Kiến trúc Gothique có nguồn gốc từ nước Pháp với nhiều công trình tiêu biểu của đạo Gia tô được xây dựng từ thế kỷ XII đến thế kỷ XV, là một phong cách kiến trúc ra đời sau thời kỳ kiến trúc Romance và bắt đầu phát triển từ nửa sau thời Trung Cổ ở Tây Âu. Ở thời kỳ Phục hưng, người Italia

<sup>1.</sup> Tham khảo http://www.nhipsong.com.vn/content/nha-tho-duc-ba-tuyet-tac-kien-truc-do-thi-sai-gon.

gọi gotico là *Gothique*. Tuy nhiên, người La Mã cho rằng, chữ Gothique xuất phát từ chữ Goth, nó mang ý nghĩa xấu, ám chỉ những kẻ "mọi rợ", bởi lẽ họ cho rằng, kiến trúc này là sự đoạn tuyệt với kỹ thuật và quan niệm thẩm mỹ của Hy Lạp - La Mã. Nhưng người Pháp cho rằng, phong cách Gothique lúc đầu được lấy tên là *Francigenum Opus* theo nghĩa là *tác phẩm của người Pháp*, đồng thời chỉ ra *phương pháp xây dựng tại vùng Île-de-France*.

Người châu Âu bắt đầu xây nhà thờ và cung điện theo kiểu kiến trúc Gothique từ những năm 1200. Kiến trúc Gothique xuất hiện ở vùng Île-de-France và Haute Picardie vào thế kỷ XII và nhanh chóng trở nên phổ biến ở phía bắc sông Loire, rồi phía nam sông Loire, châu Âu cho tới giữa thế kỷ XVI và các quốc gia khác ở thế kỷ XVII. Sự phát triển của phong cách Gothique được chia thành 4 giai đoạn: Gothique sơ kỳ (thế kỷ XII), Gothique cổ điển (1190-1230), Gothique ánh sáng (khoảng 1230-1350) và Gothique rực cháy (thế kỷ XV-XVI). Có ý kiến cho rằng, thời kỳ hưng thịnh của kiến trúc Gothique là từ giữa thế kỷ XVIII, bắt đầu phát triển manh ở Anh rồi lan rông khắp châu Âu trong suốt thế kỷ XIX và nó ảnh hưởng rất mạnh mẽ đối với kiến trúc nhà thờ, trường đại học cho đến tân thế kỷ XX. Tuy nhiên, về kỹ thuật và quan niệm thẩm mỹ của kiến trúc Gothique đã được vĩnh cửu hóa trong kiến trúc Pháp thế kỷ XVI ở một số chi tiết và mẫu tái hiện công trình. Sau đó, khi một trào lưu đổi mới ở thế kỷ XIX cho tới đầu thế kỷ XX, phong cách này phát triển thành Néo-Gothique (Tân Gôtích).

Đặc trưng riêng biệt của kiến trúc Gothique là ở chỗ nó mang cả tính triết học cũng như nghệ thuật kiến trúc. Thực tế cho thấy, từ hai phương diện này toát lên sư hoàn thiên nhất về mặt nghệ thuật và triết lý ở thời kỳ Trung Cổ. Có lẽ vì lý do này mà rất nhiều công trình lớn theo phong cách Gothique được xem là những kiệt tác kiến trúc vô giá, được UNESCO công nhận là Di sản văn hóa thế giới. Có thể nói, dấu hiệu nhân ra sự khác biệt giữa hai lối kiến trúc thời kỳ trung cổ bấy giờ là, nếu như kiến trúc Romance kết cấu theo kiểu vòm cong tròn thì kiến trúc Gothique thiết kế theo kiểu vòm nhon với nhiều cửa sổ và kích thước lớn hơn kiến trúc Romance. Đối với các công trình nhà thờ, để nâng chính đường lên cao hơn, cần phải hoàn thiện kỹ thuật của vòm chống; để tăng ánh sáng và làm rỗng các bức tường, việc sử dung vòm vuốt nhon đã được áp dụng tốt hơn. Những côt ghép đã đồng nhất hóa không gian và tạo nên một cảm giác khá hợp lý về mặt thể tích.

Những đặc điểm này của kiến trúc Gothique được thể hiện rõ nét và đẹp nhất trong các nhà thờ lớn, các thánh đường và một số công trình dân dụng khác. Thật vậy, nhiều công trình kiến trúc nhà thờ theo phong cách Gothique còn in dấu ấn đậm nét trong lịch sử. Điểm hấp dẫn của những công trình theo phong cách Gothique là bởi tính độc đáo của nó, không có hai công trình nào dù nhỏ mà giống hệt nhau mặc dù cùng theo lối kiến trúc này. Ở nước ta, người Pháp xây dựng nhà thờ lớn nhất theo phong cách Gothique, đó là Nhà thờ Phú Nhai vào năm 1911 tai huyên Xuân Trường,

tỉnh Nam Định. Thực dân Pháp cũng xây dựng những công trình khác như: trại lính (cuối thế kỷ XIX), nhà của sĩ quan và một số công trình công cộng khác như bệnh viện, trường học,... Tuy nhiên, phong cách Gothique đã được đơn giản hóa một phần bởi quan niệm, một kiểu kiến trúc vùng nhiệt đới.

#### 3. Kiến trúc Baroque

Kiến trúc Baroque là một thuật ngữ dùng để mô tả phong cách xây dựng của thời kỳ Baroque, Italia, xuất hiện vào cuối thế kỷ XVI và tồn tại đến thế kỷ XVIII¹, tận dụng những ngôn ngữ của kiến trúc Phục hưng theo một cách thức mới mang tính chất hùng biện và phong cách sân khấu; thường dùng để phô trương sức mạnh của nhà thờ và chính quyền chuyên chế. Kiến trúc này tạo nên một khám phá mới về hình dáng, ánh sáng và bóng với cường độ mạnh. Trong kỷ nguyên Baroque, kiến trúc trở nên phức tạp và cầu kỳ hơn. Những công trình lớn làm theo phong cách Baroque không nhiều nhưng lại rất phổ biến trong kiến trúc nhà dân ở đô thị, thậm chí ở ngoại thành của những thành phố lớn.

Kiến trúc Baroque có những đặc điểm quan trọng như sử dụng nhiều đường cong (hình oval), chi tiết kiến trúc mang cảm giác mạnh, tương phản về hình khối; sử dụng ánh sáng một cách mạnh mẽ tạo ra hiệu ứng tương phản sáng tối (nhà thờ Weltenburg, Đức) hoặc ánh sáng đồng bộ với một loạt cửa sổ (nhà thờ Weingarten, Đức), thậm chí tạo nên hiệu ứng huyền ảo (như trompe l'oeil) với một

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr. 197.

kỹ thuật, nghệ thuật tạo hình gây cảm giác sống động mạnh như không gian 3 chiều, sự pha trộn giữa hội họa và kiến trúc. Kiến trúc Baroque sử dụng phong phú các loại màu sắc và hoa văn trang trí (Putti hoặc hình dáng nhân vật làm bằng gỗ, thường được mạ vàng, thạch cao hoặc vữa, đá cẩm thạch hoặc giả hoàn thiện). Mặt ngoài các công trình kiến trúc Baroque thường được thiết kế với những phần nhô cao hướng tâm. Trong khi đó, nội thất là không gian cho hội họa, điêu khắc và nghệ thuật đắp hình nổi (đặc biệt vào giai đoạn cuối của kỷ nguyên Baroque).

#### 4. Kiến trúc Rococo

Thuật ngữ Rococo có gốc từ chữ rocaille (cuộn vỏ sò) trong tiếng Pháp và từ barocco trong tiếng Italia. Khái niêm kiến trúc Rococo đề cập một phong cách nghệ thuật và thiết kế nôi thất của Pháp được hình thành, phát triển từ trường phái Baroque, trở thành trào lưu tại Pháp vào những năm 1720, sau khi nhà vua Louis XIV mất và được sử dụng phổ biến thời hoàng hâu Marie Antoinette. Kiến trúc Rococo thường giới han trong trang trí các mặt đứng, mặt chính bên ngoài, với những đường cong trang trí dang cuôn vỏ sò và tập trung vào những đường nét hoa tiết trang trí bên trong các phòng như một tác phẩm nghệ thuật hoàn chỉnh, với vật dụng trang trí lông lẫy và thanh tạo, những vật phẩm điệu khắc nhỏ, những chiếc gương, thảm thêu, những bức tranh tường tinh tế. Có thể nói, kiến trúc Rococo thể hiện đầy đủ nhất phong cách trang nhã của nó tại những công trình trang trí đồ gỗ, tường nhà của những biệt thự, nhà ở của cư dân Paris. Mặc dù ban đầu kiến trúc này được gán cho một ý nghĩa không hay nhưng với sự ảnh hưởng của nó về sau, kiến trúc Rococo được thừa nhận là đã đánh dấu một thời kỳ quan trọng trong lịch sử phát triển của kiến trúc châu Âu.

Ở Việt Nam, chỉ có một công trình duy nhất theo phong cách Rococo đã để lại dấu ấn về kiến trúc, đó là Tòa thị chính Sài Gòn, nay là trụ sở Ủy ban nhân dân Thành phố Hồ Chí Minh, do kiến trúc sư Paul Gardès thiết kế xây dựng vào năm 1907. Tòa nhà được xem là một công trình lộng lẫy, sang trọng với lối trang trí cầu kỳ và là một tài sản quý giá của kho tàng kiến trúc nước ta.

### 5. Kiến trúc Tân cổ điển và phong cách cổ điển Pháp

Kiến trúc Tân cổ điển là một phong cách kiến trúc xuất phát từ phong trào Tân cổ điển giữa thế kỷ XVIII. Phong trào này là một sự phản ứng chống lại kiến trúc Rococo, mang đậm phong cách trang trí tự nhiên. Trong công thức kiến trúc, kiến trúc Tân cổ điển như là một hệ quả tự nhiên của một số tính năng cổ điển hóa cuối Baroque. Ở dạng tinh khiết nhất, nó là một phong cách chủ yếu bắt nguồn từ kiến trúc của Hy Lạp cổ điển và kiểu kiến trúc của kiến trúc sư người Italia Andrea Palladio. Về hình thức, kiến trúc Tân cổ điển nhấn mạnh ở bức tường chứ không phải ở sự phối hợp màu sáng - tối và duy trì bản sắc riêng biệt cho mỗi bộ phận của nó.

Phong cách cổ điển có nguồn gốc và phục hồi từ phong cách Hy Lạp, La Mã, Phục hưng, Baroque. Tuy nhiên, nó có nhiều sáng tạo như mái nhà kiểu Mansard, bức tường mộc mac, huy chương lớn và các vòng hoa. Kiến trúc sư người

Pháp François Mansard ở thế kỷ XVII đã sáng tạo kiểu trang trí diện tích mái như là một nhân tố quan trọng của mặt chính có thể nhìn thấy được. Điều này trở thành đặc trưng nổi bật của trường phái cổ điển Pháp. Theo TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn, đặc điểm nổi bật của phong cách cổ điển Pháp là tính đối xứng của mỗi công trình thể hiện một cách nghiêm ngặt từ tổng thể đến chi tiết nhỏ. Ở mặt chính sảnh thường được nhấn mạnh bằng cách xử lý về khối nhô ra hoặc thụt vào hoặc xử lý ở phần mái. Còn các chi tiết ở trục chính được khắc họa gây ấn tượng mạnh bằng các thức, nảy trụ xương tường, phân vị các cửa đặc biệt hơn chỗ khác,... Phủ Toàn quyền Đông Dương, nay là Phủ Chủ tịch, do kiến trúc sư Lichtenfelder thiết kế, được xây dựng từ năm 1902 đến 1906 nằm ở gần Hồ Tây là một trong những minh chứng cho kiến trúc này ở Việt Nam¹.

#### 6. Kiến trúc Art Deco

Art Deco là một trường phái nghệ thuật đại chúng, mang tính chất chiết trung, bắt đầu tại Paris vào những năm 20 và phát triển ra thế giới đến những năm 30 của thế kỷ XX, mạnh nhất là ở Anh, Pháp, Đức. Phong cách này ảnh hưởng đến hầu hết các lĩnh vực của thiết kế, như: kiến trúc, nội thất, mỹ thuật công nghiệp, hội họa, điện ảnh, thời trang và cả lĩnh vực nghệ thuật thị giác,... Khái niệm "Art Deco" được nhà lịch sử nghệ thuật Bevis Hillier đưa ra trong cuốn sách cùng tên, xuất bản năm 1969. Kiến trúc Art Deco là sự

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr.199-200.

kế thừa và phát triển Art Nouveau (Tân nghệ thuật), xuất phát từ ý tưởng hợp khối rất linh hoạt ở phương Tây đầu thế kỷ XX. Cuối những năm 1920, khoảng thời gian 1930-1940 kiểu kiến trúc này bắt đầu phát triển ồ ạt ở Việt Nam.

Đặc điểm của kiến trúc này là lấy cảm hứng từ hôi hoa lập thể và chủ nghĩa kết cấu trong kiến trúc, nó như là sư từ bỏ hệ thống, cách thức côt cổ điển La Mã với thiết kế mới là khối hình kinh điển chắc khỏe trong bố cục không gian, đường nét, tuyến hình đơn giản hơn. Kiến trúc Art Deco chủ trương thể hiện một nghệ thuật thời đại cơ khí với trang trí điệu khắc, sử dụng vật liệu hiện đại như kim loại, kính, được nhấn mạnh kết cấu và vật liệu mới bê tông, cốt thép (xi mặng, sắt thép lúc bấy giờ được người Pháp mang sang Việt Nam). Mặt đứng phản ánh khá trung thực cấu trúc mặt bằng, mái dốc lợp ngói hoặc bằng với đường nét kiến trúc ngang bằng xổ thẳng nhấn mạnh những góc vuông; cửa số lớn, nhiều kính; ô văng, ban công cửa sổ đưa ra xa hơn...¹. Theo ý kiến của các nhà nghiên cứu kiến trúc, đó là bước khởi đầu của chủ nghĩa công năng. Nghệ thuật Art Deco được đánh giá là tiêu biểu bởi tính thanh lịch, quyến rũ, công năng và hiện đại, thoát ly những chi tiết kiến trúc cổ điển. Do vây, phong cách nghệ thuật này được xem như là sự phản ứng, chống lại cái được cho là yếu mềm, nhu nhược của Art Nouveau<sup>2</sup>.

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr. 202.

<sup>2.</sup> Trần Quốc Bảo - Nguyễn Văn Đỉnh (Đồng chủ biên) - Nguyễn Thanh Mai - Hồ Nam: Kiến trúc và quy hoạch Hà Nội thời Pháp thuộc, Sđd, tr. 83.

Kiến trúc Art Deco ảnh hưởng đến Việt Nam chủ yếu thông qua các công trình do các kiến trúc sư người Pháp thiết kế. Các kiến trúc sư người Pháp dạy tại Trường Cao đẳng Mỹ thuật Hà Nội đã truyền lại cho sinh viên Việt Nam tư tưởng của trào lưu này. Một số công trình theo kiến trúc Modernism tiêu biểu ở Việt Nam có thể kể đến là: Ngân hàng Đông Dương (1930), Trụ sở hãng Shell (nay là Bộ Khoa học và Công nghệ), Nhà thương Rene Robin (1930, nay là Bệnh viện Bạch Mai), Câu lạc bộ Ba Đình, Hà Nội, Khách sạn Cửu Long (Majestic), Sài Gòn,...

Ngoài các kiến trúc nói trên, người Pháp sang nước ta còn mang theo các kiến trúc khác mà sư ảnh hưởng "đâm nhat" tùy thuộc vào chủ nhân của nó - những quan chức và tư sản Pháp làm nhiệm vụ ở Việt Nam. Khi người Pháp xây nhà ở Việt Nam, ho thích xây giống như nhà ở quê hương ho, do vậy, các kiến trúc sư người Pháp như Moncet, Jacques, Lagisquet, Léonard... cùng với kiến trúc sư Việt Nam đã thiết kế nên những ngôi nhà theo yêu cầu của chủ nhân. Chẳng han, ở Đà Lat, những ngôi nhà được thiết kế có lò sưởi, ống khói đưa lên tân trên mái, mái lợp ngói có đô dốc lớn (để tránh tuyết đọng hoặc mái gập đầu ở hồi nhà, một kiểu mái khá đặc trưng của nước Pháp và một vài nước châu Âu khác). Chúng ta còn thấy các biệt thư kiểu Pháp xuất hiện nhiều ở các thành phố, khu nghỉ mát trong thời gian thuộc địa Pháp. Nét độc đáo của các biệt thự này là khó có thể tìm thấy hai ngôi nhà giống hệt nhau. Tuy nhiên, sân vườn, gara ôtô, phòng khách, phòng ngủ, phòng ăn và các công trình tiện nghi khác đều có ở các nhà theo kiến trúc Modernism và kiến trúc địa phương Pháp.

# II. DẤU ẤN KIẾN TRÚC TÔN GIÁO VÀ KIẾN TRÚC DÂN DỤNG CỦA PHÁP Ở AN GIANG

### 1. Dấu ấn kiến trúc tôn giáo của Pháp ở An Giang

Kiến trúc tôn giáo của Pháp ở An Giang đã để lại dấu ấn sâu đậm qua những công trình xây dựng nhà thờ mà tiêu biểu có thể kể đến những công trình sau đây:

#### 1.1. Nhà thờ Cù lao Giêng

Cù lao Giêng nằm giữa sông Tiền, thuộc huyện Chợ Mới, tỉnh An Giang, dài khoảng 12km, rộng 7km, có nhiều tên gọi khác nhau như: Cù lao Đầu Nước, Dinh Châu (theo *Gia Định thành thông chí*), hay Diên, Riêng, Den, Ven,.... Người Khmer gọi là Koh Teng. Do vậy, người ta giải thích chữ "Giêng" trong "Cù lao Giêng" theo nhiều cách khác nhau. Tuy nhiên, cách giải thích được nhiều nhà nghiên cứu, trong đó có nhà văn Sơn Nam, tác giả cuốn *Lịch sử An Giang* chấp nhận, đó là chữ "Giêng" là do chữ "Doanh" (hay "Dinh" với nghĩa là nơi đóng quân) nói trại mà ra.

Trong số các tên gọi khác nhau, Nhà thờ hay Giáo xứ Cù lao Giêng còn được gọi là họ Đầu Nước hay họ Đạo Cù lao Giêng. Họ Đầu Nước được thành lập năm 1778. Đầu thế kỷ XVIII, khi nhà Nguyễn ra lệnh cấm Thiên Chúa giáo một cách gắt gao, một số người theo đạo này, trong đó có cả cha cố người Pháp đã đến nơi đây trốn tránh các cuộc ruồng bố đạo

Thiên Chúa của triều đình nhà Nguyễn, lập ra các cơ sở tôn giáo, rồi họ chủ trương xây dựng nhà thờ ở cù lao này. Sau khi Cha sở Maille mất, Cha Augustinus - Baptista Gazignol (thường gọi là Cha Nho, 1843-1917), thuộc Hội Thừa sai Paris (MEP) về quản lý họ Đầu Nước thì các họ xung quanh được thành lập thêm và trở thành họ lẻ của Giáo xứ. Kể từ năm 1927 trở đi, họ Đầu Nước chính thức có Cha sở là người Việt Nam, người đầu tiên là Cha Vân. Nhà thờ còn là cầu nối giữa các cha truyền đạo Cao Miên và Việt Nam, đồng thời cũng là trạm trung chuyển các vật dụng cần thiết cho việc sinh hoạt và truyền đạo bằng ghe đò lên Cao Miên.

Một cảm giác ấn tượng khi bất kỳ ai đến với Cù lao Giêng, đó là một cù lao khuất nẻo, hiền hòa nằm giữa dòng sông Tiền mênh mông, với diện tích hơn  $80 \text{km}^2$ , hiện ra trước mắt với những vườn cây trái xanh tươi và thấp thoáng những kiến trúc cổ đặc sắc, đó là Nhà thờ Cù lao Giêng. Nhà thờ mặt hướng về sông Tiền, lưng quay về phía cù lao, nằm trên vùng đất cao mà ngay mùa lũ lớn vẫn không bị ngập. Nhà thờ được thiết kế theo phong cách chủ đạo là kiến trúc Romance - một phong cách kiến trúc được áp dụng phổ biến cho việc xây dựng các nhà thờ, tu viện không chỉ ở phương Tây mà cả ở Việt Nam lúc bấy giờ, hiện ra trước mắt thật uy nghi, khiến nhiều du khách phải ngạc nhiên và thích thú.

Theo tài liệu do các linh mục cung cấp, Nhà thờ Cù lao Giêng được xây dựng năm 1875, dưới triều vua Tự Đức, do Cha Baptista Gazignol khởi công (trước Nhà thờ Đức Bà, Sài Gòn 3 tháng) và 12 năm sau, đến triều vua Đồng Khánh

mới xây xong (1887). Trong 12 năm đó, công trình phải mất hai năm dành cho việc tô tường trang trí và thiết kế hoa văn. Theo *Lược sử họ đạo Cù lao Giêng 1875-2010*, công trình này do Cha Guesdon trông coi xây dựng. Chuông được đúc từ Pháp chở sang, do gia đình Phaolô Lê Văn Sang tặng. Năm 1924, Cha sở M. Hion cho nối phía sau nhà thờ làm phòng Thánh. Theo sách *Kỷ lục An Giang 2009*, đây là nhà thờ cổ nhất không chỉ của tỉnh mà còn của khu vực Tây Nam Bộ, tọa lạc tại ấp Tấn Bình, xã Tấn Mỹ, huyện Chợ Mới, nay thuộc Giáo phận Long Xuyên, tỉnh An Giang. Theo Cha sở Inhaxiô Mai Tấn Kiệt, tính đến nay, họ đạo đã trải qua 18 đời Cha sở, có hơn 4.200 giáo dân.

Với một số vật liệu từ Pháp cùng với kỹ thuật xây dựng mới, tính đến nay, trải qua bao thăng trầm, nhà thờ đã gần 140 tuổi nhưng vẫn còn gần như nguyên vẹn. Gần 140 năm trôi qua, người ta thấy những viên gạch lót nền vẫn còn giữ màu sắc, hoa văn thật đẹp. Nhà thờ là một công trình kết hợp hài hòa giữa kiến trúc và nghệ thuật điêu khắc mang đậm phong cách châu Âu. Kiến trúc nhà thờ tuy mang phong cách kiến trúc Romance nhưng có sự kết hợp với phong cách kiến trúc Việt Nam và đặc trưng của vùng Nam Bộ. Do đặc trưng vùng sông nước có khí hậu nóng ẩm nên trong thiết kế có nhiều cửa để lấy ánh sáng và gió tự nhiên; tường xây bằng gạch địa phương nên được trát xi măng và quét vôi để bảo vệ (không giống như Nhà thờ Đức Bà sử dụng gạch xây tường và ngói từ Pháp nên tường không trát xi măng).



Nhà thờ Cù lao Giêng (tháng 4/2015)



Bên trong Nhà thờ Cù lao Giêng (tháng 02/2015)

Nét kiến trúc nổi bật của Nhà thờ Cù lao Giêng khi đứng từ xa, bên ngoài nhìn vào là tháp chuông cao chót vót (35m) ở vị trí trung tâm mặt đứng, có Thánh giá gắn trên đỉnh tháp như là một điểm nhấn của công trình. Tháp chuông được đỡ bằng hệ thống cột tròn, mặt tiền bố trí các chi tiết theo phương vị đứng, tạo cảm giác cho công trình cao vút, uy nghi, bề thế. Các cột tròn được trang trí hoa văn ở đầu cột làm tăng thêm vẻ đẹp, sang trọng. Đầu tường và cột được trang trí các hoa văn, phù điêu đắp nổi khác nhau nhưng vẫn tương đồng với bố cục chung. Nhà thờ có chiều dài 55m và chiều rộng 18m. Với vật liệu gạch lót nền, sắt thép, chất kết dính... mang từ Pháp sang, cho nên người Pháp sử dụng kiến trúc xây dựng ở đây theo kiểu kiến trúc vòm. Từ tầng trệt lên đến tầng 4, các cửa phía ngoài đều có hình vòm bán cầu.

Bên trái nhà thờ là tượng Thánh Giuse, bên phải là đài kỷ niệm Đức mẹ Fatima, giống như cách bố trí "tả thanh long, hữu bach hổ" trong các kiến trúc đình, chùa Việt Nam.

Bên trong nhà thờ được thiết kế đối xứng, hài hòa với các chi tiết tinh tế. Nhà thờ được thiết kế 3 gian, với gian chính ở giữa rộng hơn (thời kỳ này, do hạn chế về mặt vật liệu và kết cấu nên không thể xây dựng 1 gian lớn như ở Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên). Cuối nhà thờ có thang cuốn bằng gỗ mang phong cách châu Âu.

Các cột trụ tròn, đầu hình cái đấu ngược được thiết kế liên hoàn, đối xứng vững chắc và được trang trí với các hoa văn độc đáo hình hoa lá, đặc biệt là các đầu cột. Trên các đầu cột là vòm bán nguyệt vừa có tác dụng chịu lực vừa có

tác dụng trang trí. Cách bố trí kiểu mái vòm trên trần, trên các ô cửa cũng có tác dụng chống dội âm, làm cho âm thanh bên trong nhà thờ khi làm lễ ấm hơn, không bị tiếng vang. Nhà thờ Francisco, Cái Đôi, Năng Gù cũng thiết kế tương tự như vậy.

Ngoài ra, các cột được kết hợp với ô cửa, vòm gió, khối nhọn nhỏ hình khối đa giác tạo nên không gian mát mẻ, nét sang trọng đặc trưng. Các hoa văn, đường chỉ của nhà thờ được giới chuyên môn đánh giá là chuẩn và đẹp, đạt giá trị thẩm mỹ cao. Hai bên nhà thờ được kết cấu nhiều cửa sổ. Đầu khung cửa sổ vẫn được thiết kế hình vòm bán cầu. Các cửa bên được thiết kế ở khoảng trống giữa mỗi hai cột, điều này đạt được mục đích rỗng tường như là một trong những đặc điểm của kiến trúc Pháp nói chung, đồng thời tạo nên hiệu ứng ánh sáng và sự thông thoáng tự nhiên rất hiệu quả bên trong nhà thờ.

Phía trên Thánh đường còn có các ô cửa giả, hình chữ U ngược, tạo ra không gian hoành tráng, lộng lẫy nhưng rất trang nghiêm. Yếu tố này cho thấy kiến trúc sư thiết kế nhà thờ này đã sử dụng phong cách kiến trúc Romance một cách nhất quán. Với kiến trúc độc đáo của nhà thờ cùng với các hoa văn trang trí, phù điêu tạo nên vẻ đẹp sang trọng, uy nghiêm cho nhà thờ mà khi đứng trong nhà thờ ta có cảm giác như đứng giữa lòng châu Âu.

Các bức tường đều được xây dày dặn. Theo người dân địa phương, trong quá trình xây dựng, người Pháp đã tính toán rất kỹ, gach xây tường được tư chế tại địa phương,

còn gạch lát thì mang từ Pháp sang. Do vậy, một trong những điểm khác biệt giữa Nhà thờ Cù lao Giêng với Nhà thờ Đức Bà, Sài Gòn là Nhà thờ Cù lao Giêng với tường xây nằm giữa cù lao yên bình, tĩnh lặng, còn Nhà thờ Đức Bà có tường gạch lộ thiên nằm giữa đô thị nhộn nhịp.

Giáo xứ Cù lao Giêng hiện tồn tại nhiều công trình kiến trúc tôn giáo đặc trưng của thời kỳ Pháp thuộc, tạo nên một quần thể thật đẹp, trong số đó nổi bật là ba công trình dưới đây:

Một là, Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng.

Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng có diện tích rộng, là dòng nữ tu Providence, do các nữ tu người Pháp lập ra vào năm 1874, trước Nhà thờ Cù lao Giêng. Thời Pháp thuộc, Tu viện này còn là nơi thu nhận trẻ em mồ côi và những người già bệnh tật, neo đơn.

Chính vì vậy, các nữ tu Dòng Chúa Quan Phòng đã được nhiều giáo dân ở miền Tây Nam Bộ và kể cả vương quốc Campuchia biết đến. Hiện nay, cơ sở chính của dòng nữ tu trên được đặt tại Cần Thơ, còn cơ sở ở Cù lao Giêng chỉ còn là nơi an dưỡng của các nữ tu già yếu thuộc dòng tu này. Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng cũng được thiết kế theo phong cách Romance. Mặt bằng của Tu viện được thiết kế theo hình chữ U với dãy chính đối diện với mặt đường, hai dãy hai bên vuông góc với mặt đường. Mỗi dãy có tầng trệt và hai lầu. Mái của các dãy Tu viện được lợp bằng ngói trên các cây kèo bằng gỗ. Đặc biệt là, tường của Tu viện được xây dày dặn bằng đá, cho nên bên trong lúc nào cũng có không



Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng, Cù lao Giêng (tháng 02/2015)

gian mát mẻ. Nếu như Nhà thờ Cù lao Giêng gần bên được xây toàn bộ bằng gạch tô thì ở Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng, các ô cửa dày thiết kế theo hình vòm tròn Romance và một số cột được ốp trang trí bằng gạch lộ thiên, tạo ra một hình dáng kiến trúc chắc, khỏe, đẹp.

Hai là, nhà thờ cổ dòng tu Phanxicô (Francisco).

Tu viện Phanxicô Cù lao Giêng (còn gọi là nhà thờ Thánh Tông) được xây dựng năm 1876 và thành lập ngày 29/02/1957 trên cơ sở Chủng viện Giáo phận Nam Vang (1872-1946) qua văn kiện được ký kết giữa Đức Tổng Giám mục Nguyễn Văn Bình và Cha Pacifique Nguyễn Bình An, bề trên chi tỉnh dòng Phanxicô. Trước đó, cơ sở này là chủng viên của đia



Tu viện Phanxicô (tháng 4/2015)

phận Đàng Trong, bao gồm các tỉnh đồng bằng bằng sông Cửu Long và Campuchia. Sau chiến tranh năm 1945, cơ sở bị đốt cháy, chỉ còn sót lại nhà thờ, nhà bếp và nhà các chú. Khu nhà bị bỏ hoang trong nhiều năm. Ngày 24/9/1957, Cha Bonaventura Trần Văn Mân và 5 anh em dòng Phanxicô đến tiếp nhận cơ sở để lập Tu viện, sửa sang lại và hoạt động: đi giảng, làm tuyên úy cho Tu viện Dòng Chúa Quan Phòng, dâng lễ cho các họ đạo chung quanh thiếu vắng linh mục.

Tu viện là một công trình rất lớn, có diện tích 71.000 m², được xây dựng vào những năm cuối thế kỷ XIX, gồm ba dãy nhà lầu tạo thành hình chữ U. Chính giữa chữ U là một nhà thờ, phía sau nhà thờ này từ bên tay phải nhìn vào là dãy nhà một tầng lầu, bên trái là nhà sinh hoạt.

Trước mặt tiền là hai sân chơi cho giáo dân và người dân địa phương, hai bên có hai mương nước chảy dài đến phía sau ruộng.

Nhiều giáo sĩ miền Nam trước đây được đào tạo tại nơi này như: Đức Tổng Giám mục Nguyễn Văn Bình, Cha Diệp ở Tắc Sậy, Đức Hồng y Gioan Baotixita Phạm Minh Mẫn,...

Tu viện được thiết kế theo phong cách kiến trúc Gothique. Cổng của Tu viện cũng thể hiện rõ nét kiến trúc này, nhưng khác với cổng của Nhà thờ Cù lao Giêng là nó được xây bằng gạch lộ thiên. Nhà thờ cổ dòng tu Phanxicô được thiết kế không có cửa sổ với nhiều cửa bên rộng, tất cả hình vòm nhọn thể hiện một trong những điểm khác biệt giữa kiến trúc Romance với Gothique. Đặc biệt, để lấy gió và ánh sáng, kiến trúc sư đã thiết kế toàn bộ các cửa bên bằng gỗ rộng, có kích cỡ bằng nhau, chân cửa bên chỉ cách mặt đất khoảng hơn 20cm và chiều cao chiếm gần hết mặt tường. Vì chiều cao cửa bên nên nó được chia thành hai phần, ngăn cách bởi thanh gỗ ngang chính giữa. Điều này làm cho không gian bên trong Tu viện tràn ngập ánh sáng và thoáng mát khi mở các cửa bên.

Trần của Tu viện được thiết kế vòm nhọn là một khối thống nhất với hệ thống không gian rộng, dùng khung chịu lực, tách biệt rõ rệt giữa những phần chính tính từ mái đổ xuống, đó là vòm mái hình múi có sóng cuộn. Hai hàng cột được bố trí song song tạo sự phân chia ba phần, phần chính rộng ở chính giữa, hai phần biên nhỏ hơn. Giữa các cột nhìn về phía tường là các ô cửa. Các côt và vòm nhọn liên kết



Bên trong nhà thờ Phanxicô (tháng 4/2015)

thành hệ thống, chia sẻ tải trọng trần. Các đường nét, họa tiết bên trong nhà thờ trông đơn giản, nhẹ nhàng nhưng sang trọng, sắc sảo.

Nét độc đáo của nhà thờ này là trần nhà thờ không sử dụng sắt thép, xi măng, mà được làm bằng vật liệu địa phương với vôi và tre, mái kèo làm bằng gỗ căm xe. Tuy nhiên, nhà thờ này vẫn dùng gạch xây tường tự chế của địa phương thời Pháp thuộc, còn gạch lót nền vẫn được mang từ Pháp sang. Tường được xây dày và trát xi măng không chỉ để chống đỡ các cuốn mà còn làm mát không gian bên trong nhà thờ vào mùa hè nắng nóng và ấm áp vào mùa đông, mặc dù nhà thờ không có máy điều hòa nhiệt độ.

Ở phần cuối bên trong nhà thờ là tượng Thánh Phanxicô, phía dưới tượng là một bàn thờ. Phía trước bàn thờ và tượng là các dãy bàn ghế dành cho khoảng 300 tín đồ làm lễ. Ngoài ra, trên gác lửng ở liền sau mặt đứng nhà thờ là nơi dành cho giáo dân hát thánh ca... Từ nhà thờ chính nối với các công trình khác bằng hệ thống hành lang có mái che lợp ngói, cột xây bằng gạch (không trát xi măng) mang đậm phong cách Việt Nam.

Phía sau nhà thờ là khu nhà tĩnh tâm được xây dựng tách biệt với đầy đủ công năng gồm nhà vệ sinh, nhà bếp,... Tu viện Phanxicô có vẻ trầm mặc, cổ kính. Hiện nay, nơi đây rất yên tĩnh. Bất kỳ ai cũng có thể đến đây để tận hưởng một không gian yên tĩnh với không khí trong lành.

Ba là, Tiểu Chủng viện Cù lao Giêng.

Trước năm 1946, tại Cù lao Giêng không chỉ có tiểu chủng viện mà còn có đại chủng viện cùng tọa lạc trên một khuôn viên, dưới quyền cai quản của Giáo phận Tây Đàng Trong. Tuy nhiên, đến năm 1946, do chiến tranh, cơ sở tôn giáo này đã bị lửa thiêu rụi gần như hoàn toàn, chỉ còn lại ngôi nhà nguyện và nhà hưu dưỡng của các linh mục. Do vậy, trong năm đó, Tiểu Chủng viện Cù lao Giêng được chuyển sang Phnom Penh (Campuchia), còn các đại chủng sinh thì được gửi đến Đại Chủng viện Sài Gòn.

Có thể nói, Nhà thờ Cù lao Giêng, Tu viện Đòng Chúa Quan Phòng, Tu viện Phanxicô và Tiểu Chủng viện Cù lao Giêng không những tạo nên một quần thể kiến trúc Thiên Chúa giáo bề thế về vi trí, diên tích, mà còn là một công trình kiến trúc tôn giáo hoành tráng, độc đáo, thực sự để lại dấu ấn sâu đậm của kiến trúc Pháp không chỉ ở tỉnh Long Xuyên, Châu Đốc mà cả Nam Kỳ lục tỉnh trước đây, hay An Giang nói riêng và đồng bằng bằng sông Cửu Long nói chung ngày nay.

#### 1.2. Nhà thờ Cái Đôi

Nhà thờ Cái Đôi là một nhà thờ cổ, tọa lạc tại ấp An Lương, xã Hòa Bình, huyện Chợ Mới, tỉnh An Giang. Nhà thờ được xây dựng năm nào đến nay không có tài liệu nào nói rõ, nhưng có thể xác định chắc chắn rằng trong khoảng thời gian trước năm 1891. Cha Giuse Thiên đến coi sóc giáo xứ này đầu tiên, bắt đầu năm 1891 cho đến 1895. Trong thời gian Cha Phaolo Trần Công Sanh quản lý (từ năm 1899 đến 1941), bằng tiền của đóng góp của giáo dân, ông đã cho khởi công xây dựng nhà thờ mới thay cho nhà thờ cũ bằng cây lá đã xuống cấp năm 1906 và đến năm 1914, một Đức Cha giáo phận từ Nam Vang về thánh hiến cho nhà thờ mới. Đầu năm 1945, chiến tranh Việt - Pháp bùng nổ, giáo dân phải di tản sang Long Xuyên và tạm trú trong các xóm đạo thuộc Giáo xứ Long Xuyên.

Đến cuối năm 1949, sau khi chấm dứt chiến tranh, vãn hồi hòa bình, Cha sở Phêrô Nguyễn Tấn Đức kêu gọi giáo dân hồi hương. Lúc này Nhà thờ Cái Đôi chỉ là một ngôi nhà trống rỗng, cửa lớn nhỏ, lầu hát, gạch đều bị gỡ lấy đi, ảnh, tượng đều bị đập nát. Trước cảnh ấy, Cha sở Phêrô Nguyễn Tấn Đức đã kêu gọi giáo dân đóng góp tiền của để trùng tu nhà thờ, đặt lại ảnh tượng mới, xây dựng hang đá Lộ Đức (Lourdes) làm nơi kính viếng Đức Mẹ Maria. Sau 3 năm,

mọi việc đã hoàn tất và nhà thờ tồn tại cho đến ngày nay. Nếu như Nhà thờ Cù lao Giêng nổi tiếng với công trình kiến trúc Romance thì Nhà thờ Cái Đôi được thiết kế xây dựng theo kiến trúc Gothique rất đẹp.

Mặt đứng nhà thờ là điểm nhấn của công trình, được thiết kế với các cột và hoa văn, đường nét trang trí theo phương vị đứng tạo cảm giác nhà thờ cao hơn, uy nghi và bề thế hơn. Phần dưới của mặt đứng là 3 ô cửa chính cùng với 2 ô cửa giả hình vòm nhọn có Thánh giá nhỏ trên đầu vươn lên, kết hợp với mảng tường giữa bên trên tiếp đó là nhiều ô cửa giả nhỏ hình vòm nhọn gắn kết với phía trên cùng được thiết kế rất lộng lẫy với nhiều đường nét, họa tiết mang phong cách kiến trúc La Mã được trang trí trên mặt đứng của nhà thờ, tạo nên một kết cấu tổng thể cân đối, hoàn thiện, đầy tính thẩm mỹ.

Trên mảng tường mặt đứng này, chính giữa được thiết kế hình tròn lớn với hoa văn công phu, hai bên là hai ô cửa giả hình vòm nhọn vươn lên cao tạo nên bố cục cân đối, hài hòa. Hai bên mảng tường vuông này được thiết kế hai tháp lớn mà đỉnh là các Thánh giá nhỏ, kết hợp với bốn tháp nhỏ phía trên đứng song song và cũng có Thánh giá nhỏ trên đỉnh, tạo nên ba tam giác liên kết với bốn tháp nhỏ một cách hài hòa, cân đối. Đặc biệt là, trên mảng tường vuông là khối tam giác lớn, đỉnh vươn cao với họa tiết hoa lá rất đẹp, dựng nên chính giữa mặt đứng là một Thánh giá lớn trên đỉnh, tạo nên kết cấu tổng thể hài hòa, cân xứng, cổ kính mà hiện đại.



Nhà thờ Cái Đôi (tháng 4/2015)

Một điểm thú vị ở nhà thờ này nữa là công trình thiết kế với những số lẻ 3, 5, 7. Trước hết, 3 cửa chính được kết hợp với 2 ô cửa giả tạo thành 5 cửa. Mảng tường giữa phía trên được chia thành 3 mảng. Trên phần tường này là hai tháp lớn kết hợp với 1 hình chữ nhật thành 3 phần, với mỗi phần được bố trí 3 ô trang trí và hoa văn. Ở đây, có thể là sự kết hợp kiến trúc châu Âu với yếu tố phong thủy của người Việt Nam.

Người Việt Nam tin rằng, số 3 là số thần bí mà trong trường hợp này có thể là chỉ tam tài: Thiên, Địa, Nhân; con số 5 cũng là số bí ẩn, số sinh, có thể ở đây chỉ ngũ hành; còn số 7 là con số ấn tượng, tượng trưng cho sự thành tựu sinh hóa cả vũ trụ không gian là Đông, Tây, Nam, Bắc, đem lại sức sống cho vạn vật, ánh sáng và hy vọng cho loài người. Ba phần nói trên kết hợp tạo nên phần trên cùng là 3 tháp lớn kết hợp với bốn tháp nhỏ thành 7 tháp với 7 Thánh giá trên đỉnh. Hai mảng tường bên, mỗi bên cũng được thiết kế 6 cửa sổ kết hợp với 1 cửa bên phía trước thành 7 cửa.

Ngoài ra, nhà thờ còn có tháp chuông cao được xây độc lập, gần cổng chính với khối trụ rỗng hình tam giác, thể hiện đúng vai trò tháp chuông của nhà thờ là để hiệu triệu tín đồ, khi có chiến tranh, dùng để quan sát được xa. Lúc đó, nhà thờ và tu viện đương nhiên phải bền chắc, xem như dinh lũy và lô cốt. Phía bên phải nhà thờ nhìn vào là nhà mục vụ.

Bên trong nhà thờ được thiết kế đối xứng, hài hòa với các hàng cột tròn, đầu vuông liên hoàn được trang trí hoa văn nổi hình hoa lá rất trang nhã, công phu. Trần của nhà thờ được thiết kế kiểu mái vòm nhon theo phong cách Gothique.

Nội thất được thiết kế ba nhịp, nhịp giữa lớn hơn hai nhịp biên, được phân cách bởi hai hàng cột tròn, đầu vuông với những hoa văn lá hoa. Trên mỗi cột, ở vị trí ngang với hoa văn đầu cột đều được treo bức tranh Thánh. Với thiết kế hai vách nhà thờ mỗi bên 6 cửa sổ có kích thước lớn đã tạo hiệu ứng rõ rệt trong việc tăng độ nhận ánh sáng mặt trời từ bên ngoài và làm rỗng các bức tường. Vì chiều cao cửa sổ lớn nên cửa được chia thành hai phần, ngăn bởi thanh gỗ ngang, tạo nên khung chắc cho cửa. Đầu khung cửa sổ vẫn được thiết kế hình vòm nhọn, bên ngoài khung là đường tô viền màu nổi và những đường bao ngoài viền theo khung cửa, tạo nên hình dạng các khung cửa sổ bề thế, vững chắc, đồng thời tạo sự cân đối hài hòa cho mặt ngoài tường bên.

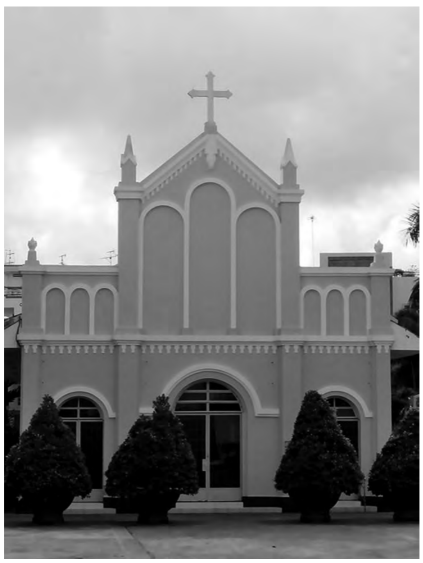
Ta thấy, Nhà thờ Phanxicô và Nhà thờ Cái Đôi đều theo phong cách kiến trúc Gothique, nhưng việc thiết kế tường bên có sự khác nhau: Nhà thờ Phanxicô không có cửa sổ mà có cửa bên rộng, cao, còn Nhà thờ Cái Đôi không có cửa bên mà có nhiều cửa sổ. Tuy nhiên, cả hai đều có cùng đặc điểm của nhiều phong cách kiến trúc Pháp là làm rỗng tường bằng các cửa. Phần cuối nhà thờ được thiết kế tượng Chúa và nhiều tượng Thánh, đặt trong khung vòm Gothique, dưới chân khung là các họa tiết công phu kết hợp với bên dưới là bàn thờ lễ, tạo nên một không gian huyền ảo, tôn nghiêm. Các đường cong vòm nhọn kiểu Gothique liên kết một cách chặt chẽ, rất hợp lý với những hoa văn của đường ngang dọc nối không gian cột và vòm cùng các đường chỉ cột tạo nên nét kiến trúc đôc đáo bên trong nhà thờ. Như vậy, với cách

thiết kế nói trên, ta thấy bên trong Nhà thờ Cái Đôi được thiết kế gần giống như Nhà thờ Phanxicô, Cù lao Giêng.

Nhìn tổng thể, bên trong Thánh đường là một không gian sáng sủa, mát mẻ, nhẹ nhàng bởi ánh sáng, đường nét kiến trúc, màu sắc nội thất được bố trí hợp lý. Yếu tố này cho thấy kiến trúc sư của nhà thờ đã rất chú ý sử dụng đặc trưng của phong cách kiến trúc Gothique khi thiết kế xây dựng nhà thờ này. Điều đó cũng cho ta thấy, không giống kiến trúc Romance mà người Pháp đã sử dụng để thiết kế Nhà thờ Cù lao Giêng nổi tiếng đã nói ở trên, song Nhà thờ Cái Đôi thực sự để lại dấu ấn riêng trong việc thiết kế xây dựng công trình nhà thờ ở An Giang lúc bấy giờ. Điều thú vị nữa là, mặc dù cùng mang phong cách kiến trúc Gothique nhưng nhà thờ Cái Đôi và nhà thờ Năng Gù có nét độc đáo riêng, không hoàn toàn giống nhau. Đây cũng là nét đặc trưng của kiến trúc Gothique.

### 1.3. Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên

Khi mới thành lập Giáo phận, ngai tòa Giám mục được đặt tại Nhà thờ Thánh Tôma Long Xuyên, được xây dựng từ năm 1903, tọa lạc tại số 80/1 Bùi Văn Danh, phường Mỹ Xuyên, thành phố Long Xuyên, tỉnh An Giang. Nhà thờ Thánh Tôma được thiết kế và xây dựng khá đơn giản, mang dáng dấp phong cách kiến trúc Romance. Mặt đứng trước được thiết kế đơn giản nhưng hài hòa và cân xứng với 3 cửa, 1 cửa chính lớn, 2 cửa bên nhỏ hơn, hình vòm bán cầu theo đặc điểm của kiến trúc Romance. Theo phương vị đứng, mặt trước của nhà thờ chia thành hai phần tương đối đều nhau



Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên (Nhà thờ Thánh Tôma cũ). (tháng 4/2015)

bằng cách sử dụng lam ngang. Bên dưới là 3 cửa, bên trên được chia 3 mảng tường, 2 bên bố trí tường hình chữ nhật thấp với hai ngọn tháp nhỏ, chính giữa là tháp cao, đỉnh tháp có gắn Thánh giá. Ba mảng tường này cũng được thiết kế thành 9 ô cửa giả hình chữ U ngược tạo nên một kết cấu đối xứng vũng chắc, hài hòa.

Bên trong nhà thờ Thánh Tôma được thiết kế theo phong cách kiến trúc Romance. Tuy nhiên, do điều kiện lúc bấy giờ, nhà thờ được thiết kế và xây dựng khá đơn giản. Cũng giống như một số nhà thờ khác, cuối nhà thờ là bàn thờ sân lễ. Phía trên bàn thờ sân lễ là ba khung cửa giả hình chữ U ngược, hình cong vòm tròn theo kiến trúc Romance, chính giữa lớn, hai bên nhỏ.

Phần trên khung chính giữa được bố trí Thánh giá gắn trên ô tròn nhỏ phía sau bằng kính để lấy sáng, hai khung nhỏ hai bên là tranh Thánh được vẽ trên kính, kết hợp với hai cửa giả hai bên vách nhằm lấy ánh sáng từ ngoài vào. Hai vách tường của nhà thờ được thiết kế theo đặc điểm là rỗng tường, nhưng các cửa sổ không theo phong cách Romance mà hình chữ nhật, đường thẳng của kiến trúc hiện đại. Mảng tường giữa phía trên các cửa sổ và cả phía mặt đứng ở cuối nhà thờ được trang trí bằng các tranh, tượng Thánh. Mảng tường trên cùng được thiết kế các ô lấy sáng bằng kính kết hợp với các ô gió hình chữ thập nằm ngang sân bàn thờ lễ tạo một không gian thoáng mát cho nhà thờ. Các cột hai bên dính liền tạo mảng tường phẳng, dựng nên mái nhon tam giác với những đường nét, hoa tiết đơn giản,

không cầu kỳ. Nhìn tổng thể, bên trong nhà thờ được thiết kế đơn giản, nhưng bảo đảm được tính tôn nghiêm, tạo nên một không gian sáng sủa, nhẹ nhàng, thoáng mát.

Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên mới

Năm 1958, khi Long Xuyên còn thuộc giáo phân Cần Thơ, Cha sở Piô Nguyễn Hữu Mỹ đã khởi công xây cất nhà thờ này thay cho nhà thờ chánh tòa cũ được cho là nhỏ. Tuy nhiên, vì tài chính eo hẹp, ông chỉ làm xong phần nền nhà thờ. Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên mới (Nhà thờ Thánh Nicôla Bari Long Xuyên) toa lac tai số 9, đường Nguyễn Huê A, phường Mỹ Long, thành phố Long Xuyên. Nằm ở trung tâm thành phố Long Xuyên, Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên được thiết kế bởi kiến trúc sư Nguyễn Mỹ Lôc theo phong cách kiến trúc Art Deco. Nhà thờ có chiều dài 60m, rộng 18m, tay Thánh giá 26m, ngon tháp cao 55m. Nếu so sánh về mặt kích cỡ với Nhà thờ Cù lao Giêng thì Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên lớn hơn. Điểm nhấn của công trình này là tháp chuông cao 55m có Thánh giá trên đỉnh, hình khối dày dăn vươn thẳng, đường nét đơn giản, tạo một kiến trúc hiện đại, chắc khỏe mà bất kỳ ai đi qua thành phố Long Xuyên không thể không chú ý ngắm nhìn, bởi vì chung quanh nhà thờ là phố xá đông đúc xe cô, nhà đô thi trong khi nhà thờ lai nằm bên Quốc lô 91 tuyến Cần Thơ - Long Xuyên - Châu Đốc - Tịnh Biên.

Điểm nhấn của nhà thờ là mặt đứng quay về công viên. Tháp chuông cao được cách điệu bằng hình tượng hai bàn tay nâng Thánh giá thể hiện lòng tôn kính được thiết kế hài hòa, từ bên dưới là các ô cửa chính vào nhà thờ, bên trên là tượng Đức Mẹ đặt giữa hai cánh tay chắp song song đưa thật cao và kết thúc bằng hai bàn tay chụm lại nâng niu cây Thánh giá trên đầu. Đó là sự khéo léo, tinh tế khi kiến trúc sư thiết kế, mà chỉ khi chúng ta tập trung chú ý mới cảm nhận được. Điểm khác với kiến trúc Gothique, Romance và một số loại kiến trúc khác của Pháp là mặt đứng được trang trí toàn bộ hoa văn hình chữ thập Latinh và Thánh giá.

Tuy nhiên, ở đây, chúng ta thấy có sự kết hợp về phong cách kiến trúc, đó là mặc dù công trình được thiết kế theo phong cách Art Deco nhưng các cửa vào được thiết kế theo kiến trúc Gothique. Mặc dù nhà thờ có chiều rộng là 18m, nhưng được thiết kế một nhịp, bởi vì, với vật liệu xây dựng bằng bê tông, cốt thép có khả năng vượt nhịp lớn. Tường được chia làm hai phần trên, dưới và được làm rỗng, không giống như các nhà thờ khác là nhiều cửa bên hoặc cửa sổ, và phần dưới được lắp các khung lưới xây xi măng hình thoi nhằm lấy ánh sáng và gió.

Mặt ngoài mỗi hình thoi này được lắp một nửa khối tứ diện rỗng mà đỉnh trùng với đỉnh hình thoi để tránh mưa tạt nhưng vẫn lấy được ánh sáng. Phần trên hai vách tường bên nhà thờ được làm rỗng bằng các khung hình chữ nhật với các ô tròn nhỏ được sắp xếp theo trật tự nhất định, tạo nên hình cây Thánh giá nhằm lấy gió và ánh sáng. Các cột được liên kết với vòm thành khung liền mái nhọn lên nhưng không phải hình tròn hay hình vuông mà khối hình chữ nhật dính tường nhô ra.



Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên (mới) (tháng 5/2015)

Ở cửa chính, với thiết kế ba khung cửa chính rộng đã tạo điều kiện cho nhiều ánh sáng tràn vào bên trong. Thêm nữa, ngoài các khung cửa hình đa giác cách điệu, ô gió tròn còn có hai cửa bên hình vòm nhọn giống như ô cửa chính nên đã tạo hiệu quả tích cực trong việc lấy ánh sáng và gió vào bên trong nhà thờ.

Như vậy, với kiểu thiết kế tường rỗng bằng lưới ô hình đa giác cách điệu và khung hình chữ nhật với rất nhiều ô tròn nhỏ kết hợp với 3 cửa chính, 2 cửa bên nhà thờ đã tạo ra một không gian tràn ngập ánh sáng và gió bên trong, đặc biệt là các yếu tố này kết hợp với tường được làm nhám đã tạo cho âm thanh bên trong ấm, rõ, không bị dội âm khi nói chuyện.

Bên trong nhà thờ, phần cuối là sân khấu đặt bàn thờ sân lễ được thiết kế khá công phu, lộng lẫy. Hai bàn tay vươn lên ôm lấy quả địa cầu mà Chúa Giêsu đứng trên đó. Hai tay Chúa Giêsu giang ra trên cây Thánh giá được tạo thành bởi các ô tròn lấy ánh sáng và gió trên mặt tường cuối nhà thờ. Giữa hai cánh tay là vòng tròn hoa văn mà chính giữa là nơi để bánh Thánh. Bên trái bàn thờ sân lễ là tượng Đức Mẹ được đặt trước bức tranh tường với hoa tiết công phu.

## 1.4. Nhà thờ Giáo xứ Cần Xây

Nhà thờ Giáo xứ Cần Xây nằm ở phường Bình Đức, thành phố Long Xuyên, tỉnh An Giang, cách Tòa Giám mục Long Xuyên 5km. Nhà thờ Giáo xứ Cần Xây đầu tiên được làm bằng gỗ, mái ngói với diện tích khoảng 6m x 14m. Tính đến nay đã qua bốn lần sửa chữa, xây mới. Không ai biết



Nhà thờ Giáo xứ Cần Xây (tháng 5/2015)

chắc nhà thờ đầu tiên được xây dựng chính xác vào ngày, tháng, năm nào, nhưng có điều chắc chắn là nó được xây dựng trước năm 1949, do Cha sở Năng Gù Collot thành lập, là nhà thờ nhánh của họ Chắc Cà Đao trực thuộc Giáo xứ Năng Gù, địa phận Nam Vang. Năm 1961, nhà thờ được tách ra thành Giáo họ thuộc địa phận Long Xuyên, được Đức Cha cố Micae nâng lên thành Giáo xứ cho đến nay. Nhà thờ hiện tại khởi công vào tháng 8/1999, khánh thành vào tháng 6/2000, có diện tích 1.416m². Tháp chuông nhà thờ cao 4m, xây dựng kiên cố năm 2001. Trong khuôn viên nhà thờ còn có Nhà hưu dưỡng các linh mục đã được xây dựng từ năm 1973 và sửa chữa, nâng cấp năm 2003, đồng thời Giáo xứ xây mới thêm 8 căn khác để đáp ứng nhu cầu của

các linh mục cần được an dưỡng trong Giáo phận. Ngoài ra, bên trong khuôn viên nhà thờ còn có 1 trường tiểu học, được xây dựng năm 1968 với 5 phòng học. Sau năm 1975, chính quyền địa phương mượn 3 phòng cho các học sinh tiểu học. Hiện nay, chính quyền đã trả lại, và Giáo xứ đã sửa chữa thành phòng sinh hoạt, dạy giáo lý; 2 phòng còn lại được dùng làm nhà xứ và phòng Cha sở.

## 1.5. Nhà thờ Năng Gù

Từ Năng Gù có nguồn gốc từ tiếng Khmer, có nghĩa là "sừng bò". Nhà thờ Năng Gù là nhà thờ cổ của Giáo xứ Năng Gù, nằm bên Quốc lộ 91, nay thuộc ấp Bình An 2, xã An Hòa, huyện Châu Thành, tỉnh An Giang, được khởi công xây dựng trước năm 1859 với thiết kế đơn sơ, vật liệu bằng cây lá trên một nền đất. Sau đó, nhà thờ này được Đức Cha Hergott thiết kế và Cha sở Ulterleiner xây dựng (lúc đó là Bề trên giáo phận Nam Vang). Nhà thờ xây xong được Đức Cha Jean Claude Bouchut làm phép ngày 20/02/1920 nâng họ Năng Gù lên hàng giáo xứ, gồm các họ đạo: Chắc Cà Đao (Châu Thành, An Giang), Cần Xây (Bình Đức, Long Xuyên), Ba Bần (Thoại Sơn, An Giang), Long Xuyên, Đồng Súc (xã Nhơn Mỹ, Long Xuyên), Cái Dầu (Châu Phú), Thị Đam (Phú Tân).

Nhà thờ Năng Gù được xây dựng theo phong cách kiến trúc Gothique. Về phong cách kiến trúc và cách bố trí nội thất giống như Nhà thờ Phanxicô và Nhà thờ Cái Đôi. Nhà thờ

<sup>1.</sup> Vương Hồng Sển: *Tự vị tiếng nói miền Nam,* Nxb. Trẻ, Tp. Hồ Chí Minh, 1999, tr. 247.



Nhà thờ Năng Gù (tháng 5/2015)

mới được xây lại có chiều dài 55m, ngang 19m, trần cao 15m và tháp chuông cao 25m với Thánh giá trên đỉnh. Vật liệu mới được sử dụng thay thế là ngói lợp, tường xây, gạch tàu lót nền và đệm trải. Mặt đứng của nhà thờ với các cột, cửa hình vòm và các chi tiết trang trí được bố trí theo phương vị đứng tạo cảm giác nhà thờ cao hơn, uy nghiêm hơn. Mặt đứng này được chia làm hai phần. Do diện tích nhà thờ không lớn nên phần dưới được thiết kế chỉ một ô cửa chính hình vòm nhọn Gothique vươn lên. Phần trên ô cửa này là ba ô cửa giả nhỏ cũng hình dáng như vậy nhưng hẹp hơn nằm trong một ô cửa giả lớn vươn lên tạo nên đỉnh tháp hình tam giác mà trên đó là Thánh giá.

Hai canh bên tao nên hai góc ở vị trí thấp hơn là hai tháp nhỏ nhon song song được kết hợp với hai tháp nhọn nữa lùi vào trong so với mặt đứng chính tạo nên tổ hợp năm tháp nhon vươn cao, khỏe, vững chắc của tháp chuông. Hai mặt bên của khối tru tháp chuông - mặt chính cũng là điểm nhấn của nhà thờ - là hai ô cửa vòm nhon, giống cửa mặt chính, kết hợp với phần trên mỗi bên hai khung cửa giả hình vòm nhon vươn lên cùng với mảng tường được gắn ô gió bên trên tạo ra thế đứng vững chắc cho nhà thờ. Tường được làm rỗng với nhiều cửa sổ bằng gỗ. Nhưng khác với Nhà thờ Cái Đôi và Nhà thờ Tu viên Phanxicô (Cù lao Giêng), mỗi ô cửa số có hai cửa nhỏ ghép kết hợp với một ô gió bên trên nằm trong khung vòm nhon Gothique. Tất cả các vếu tố nói trên về tổng thể tạo nên sự cân đối, hài hòa, thể hiện đặc điểm của kiến trúc Gothique trong xây dựng công trình Nhà thờ Năng Gù. Bên trong nhà thờ được thiết kế ba nhịp, nhip giữa lớn, hai nhip bên nhỏ. Sân khấu bàn thờ lễ tao sư tập trung của mọi người bằng sư mô phỏng ba khung cửa kính Gothique giống ba khung cửa chính nhưng rỗng với đèn xung quanh, khi bật đèn sẽ tạo hình rất hiệu quả.

Phía trên ba khung cửa chính là khung lớn hình vòm nhọn với tam giác liền bên trên tạo nên tháp nhọn và bên trong khung là tượng Chúa Giêsu. Hai bên các khung này được đặt nhiều tượng Thánh, tạo không gian nghiêm trang cho nhà thờ. Hai hàng cột cân xứng phân chia ba nhịp bên trong nhà thờ, liên kết nhau cũng bằng hình vòm nhọn Gothique. Điểm khác với các nhà thờ Cái Đôi và Cù lao Giêng là các cột ở

nhà thờ này không phải là hình tròn hay hình vuông, mà nó được liên kết bởi bốn cột tròn nhỏ, kết dính nhau liên kết bốn phía cột. Mặt thứ nhất liên kết với vách, mặt thứ hai và mặt thứ ba liên kết với cột phía ngoài và phía trong; mặt thứ tư liên kết đưa mái vòm lên trên tạo khung vòm nhọn vươn lên trần nhà thờ giống như bên trong Nhà thờ Cái Đôi. Trong khuôn viên nhà thờ còn có nhà Mục vụ được thiết kế theo kiến trúc nhà biệt thự kiểu địa phương Pháp.

# 2. Dấu ấn kiến trúc dân dụng của Pháp ở An Giang

## 2.1. Trường học

Trường Tiểu học Pháp - Việt: Thời Pháp thuộc, Pháp cho xây dựng Trường Tiểu học Pháp - Việt vào năm 1886. Do vậy, trường này trở thành trường xưa nhất của tỉnh An Giang. Bởi vì, trước năm 1886, ở Long Xuyên chỉ có những trường làng dạy chữ Nho và trường tổng dạy chữ Quốc ngữ. Trường Tiểu học Pháp - Việt Long Xuyên hiện nay là Trường Tiểu học Nguyễn Du, đặt tại đường Lê Triệu Kiết, Long Xuyên. Đến năm 1929, Long Xuyên có 1 trường nam và 1 trường nữ với 1.144 học sinh. Ngoài ra, Long Xuyên còn có Trường Nội trú Trần Minh mà vị trí của nó là Trường Trung học cơ sở Nguyễn Trãi và Trường Tiểu học Châu Văn Liêm hiện nay, với 105 học sinh và một trường người Hoa (Bang Quảng Đông) với 30 học sinh. Sau năm 1930, Trường Nội trú Trần Minh mở các lớp nội trú đầu lớp cao đẳng tiểu học.

Collège de Long Xuyên: Ngày 12/11/1948, được sự cho phép của Tỉnh trưởng Nguyễn Ngọc Thơ, trường trung học đầu tiên chính thức được thành lập ở Long Xuyên mang tên



Trường Tiểu học Pháp - Việt, Châu Đốc thời Pháp



Trường Tiểu học Bổ túc con gái thời Pháp (trước năm  $1954)^{\scriptscriptstyle 1}$ 

<sup>1.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd.



Trường Trung học Thoại Ngọc Hầu thời Pháp (1952)

Collège de Long Xuyên khai giảng khóa đầu tiên, gồm 76 học sinh. Lúc bấy giờ, ngôi trường này chỉ được cất bằng tre, lá rất đơn sơ với 2 phòng học nằm dưới chân cầu Hoàng Diệu, chỉ dạy bằng tiếng Pháp, hai năm sau mới dạy thêm tiếng Việt. Tháng 02/1952, trường được đổi tên thành Trường Trung học Thoại Ngọc Hầu, tên của một vị tướng tài hoa, có công khai phá, mở mang vùng đất An Giang. Đến năm học 1954-1955, trường mới được xây cất lại bằng gạch, xi măng khang trang.

Có thể nói, những năm dưới chính quyền Ngô Đình Diệm, Trường Trung học Thoại Ngọc Hầu là cái nôi của phong trào học sinh - sinh viên ở Long Xuyên mà Chi đoàn Thanh Lao, Đội Hành động là những nhân tố ban đầu, gồm những học sinh hạt nhân của trường này. Sau nhiều lần đổi tên, trường lấy tên là Trường Trung học phổ thông chuyên Thoại Ngọc Hầu cho đến ngày nay.

Có thể nói, các trường học lúc đầu ở Long Xuyên, Châu Đốc đều được xây cất bằng tre, lá, sau đó xây lại bằng xi măng, cốt thép nhưng kiến trúc còn đơn sơ, có những đặc điểm giống như các trường lớn mà Pháp xây dựng ở Hà Nội, Sài Gòn, đó là phong cách kiến trúc địa phương Pháp. Mặc dù kiểu kiến trúc này là để phục vụ con em người Pháp, nhưng các trường học xây dành cho học sinh người Việt cũng chịu ảnh hưởng của phong cách kiến trúc này.

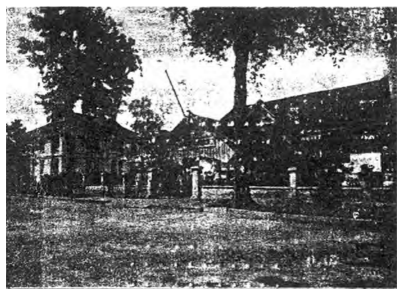
Thật vậy, các trường học lúc bấy giờ thường xây tường bằng gạch, xi măng dày, rỗng tường bằng nhiều cửa. Khung cửa thường bằng gỗ, hình vòm bán cầu Romance. Mái nhọn lợp ngói kiểu miền Trung nước Pháp, cột vuông liên kết với kèo bằng gỗ. Nhìn chung, các trường học được Pháp xây dựng thời kỳ này có kiến trúc đơn giản. Tường đều được xây gạch dày để chống nóng, thiết kế nhiều cửa sổ để lấy ánh sáng, lấy gió. Đa số 2 đầu hồi nhà được thiết kế theo hướng Đông Tây để lấy ánh sáng ổn định. Điều này phù hợp với khí hâu vùng Nam Bô.

### 2.2. Bênh viên

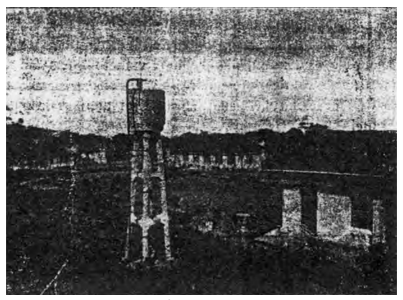
Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang

Theo Tiến sĩ, bác sĩ Khương Trọng Sửu, nguyên Phó Giám đốc Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang, nguyên Hiệu trưởng Trường Trung học Y tế An Giang, trong bài viết "Bệnh viện An Giang (An Giang Hospital) - Vài nét về lịch sử hình thành Bệnh viện An Giang" cho rằng, nếu dẫn theo Victor Duvernoy, tác giả cuốn sách Monographie de la Province de Long Xuyên, xuất bản năm 1929 thì: "... từ rất lâu, tỉnh Long Xuyên không có thầy thuốc (médecin). Trước năm 1907, cứ mỗi tháng hai lần, có một thầy thuốc từ Cần Thơ, hay nếu ông này vắng mặt, thì một thầy thuốc từ Châu Đốc đến Long Xuyên khám bênh. Vào thời kỳ này, một thư ký kế toán Tòa Bố chiu trách nhiệm phòng thuốc (pharmacie); một y tá người bản xứ, không bằng cấp chuyên môn, được tuyển mô tại chỗ, đảm trách công việc của một bệnh xá (infirmerie) đặt tại tòa nhà mà nay là Sở Công chính. Hai lần mỗi năm có một thầy thuốc tiêm chủng (médecin-vaccinateur) đến khám". Cũng theo tài liệu này, bệnh viện được xây dựng trên phần đất hiến tặng nhà nước của các ông Liêu Sanh Hậu, con ông Liêu Tường Thái, quốc tịch Pháp, cưu Ủy viên Hôi đồng quản hạt và ông Ngô Văn Nhung, cựu Cai tổng Đinh Phước. Theo tài liêu "Echo du 14 Juillet - Province De Long Xuyên" mà tác giả bài viết "Lịch sử hình thành và phát triển Bênh viên Đa khoa Trung tâm An Giang" cho là không rõ xuất xứ, ngày 13/7/1913, chính quyền lúc bấy giờ tổ chức lễ đặt bia đá kỷ niệm có các quan chức Pháp - Việt tham dư. Tài liệu này có ghi: "Chẳng bao lâu nữa, dân tỉnh

<sup>1.</sup> Xem "Lịch sử hình thành và phát triển Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang", đăng tại http://www.bvag.com.vn/index.php/gioi-thieu/gioi-thieu-benh-vien.



Bệnh viện Long Xuyên năm 1929



Tháp nước của Bệnh viện năm 1929



Khoa Sản Bệnh viện Long Xuyên thời Pháp (Ânh: BS. Khương Trọng Sửu)

Long Xuyên sẽ được trông thấy những tòa nhà to lớn hơn của bệnh viện, và chịu ơn những hoạt động có hiệu quả của ông Chủ tỉnh Cabanne De Laprade cũng như lòng quảng đại của hai người Việt: ông Liêu Sanh Hậu, cựu Ủy viên Hội đồng quản hạt và ông Ngô Văn Nhung, cựu Cai tổng, đã hai lần hiến đất cho sự xây dựng một công trình mà ngày càng tỏ ra cần thiết cho dân chúng..."<sup>1</sup>. Tuy nhiên, năm 1903, mới xây được nhà bảo sanh. Đến năm 1907,

<sup>1.</sup> Xem "Lịch sử hình thành và phát triển Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang", đăng tại http://www.bvag.com.vn/index.php/gioi-thieu/gioi-thieu-benh-vien.

bệnh viện chỉ có trại khám ngoại chẩn và buồng bệnh cho phụ nữ. Và ngày 07/4/1907, lần đầu tiên một thầy thuốc, bác sĩ Pujat, được bổ nhiệm đến Long Xuyên.

Đến năm 1910, cùng với việc xây dựng bệnh viện, Ty Y tế bắt đầu hoạt động... Lúc bấy giờ, bệnh viện có thêm trại bệnh cho nam giới, chỗ ở cho nhân viên, các dì phước và các y tá, một nhà tranh cho các bệnh cách ly và các nhà phụ. Sau đó một thời gian, bệnh viện có thêm trại bệnh cho người bị sốt, nhà bảo sanh thu phí, nhà xác và kho đồ vải. Năm 1945, do chiến tranh, hỏa hoạn đã thiêu rụi một số dãy nhà nên sau đó bệnh viện được xây cất lại.

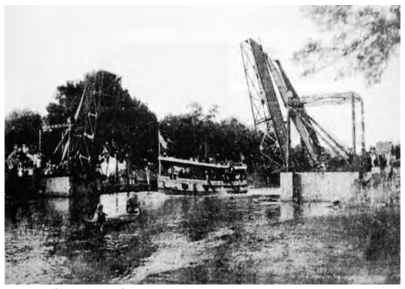
Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang hiện nay đặt tại số 2 đường Lê Lợi, phường Mỹ Bình, thành phố Long Xuyên, An Giang. Bệnh viện cũng được thiết kế theo phong cách kiến trúc Romance. Các ô cửa bên có hình vòm tròn, tuy nhiên, các cửa bên trong vách đều thiết kế đường thẳng với hình chữ nhật. Tường của bệnh viện được xây bằng gạch, mái lợp ngói trên các kèo bằng gỗ. Các cột và đầu cột đều hình vuông.

## 2.3. Cầu đường

Cầu Henri Rivière (cầu Hoàng Diệu): Thời Pháp thuộc, ở Long Xuyên chưa có cầu bê tông cốt thép. Đến năm 1892, chiếc cầu gỗ bắc qua rạch Long Xuyên được thay bằng cầu sắt. Cầu này được xây với kỹ thuật mới, hiện đại so với thời điểm bấy giờ và được đặt tên là cầu Henri Rivière (có tài liệu viết là Henry). Cầu Henri Rivière có chiều dài gần 187m, được thiết kế kiểu tháp Eiffel, một kiểu thông dung thời bấy giờ (do công ty làm



Cầu Henri Rivière (cầu Hoàng Diệu) thời Pháp $^{\scriptscriptstyle 1}$ 



Cầu Levis (cầu Quay) Long Xuyên thời Pháp (1029)<sup>2</sup>

<sup>1, 2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd.

tháp Eiffel thiết kế. Hiện nay, các cầu ở nông thôn vẫn được cất theo kiểu này). Cầu nằm trên Quốc lô 91, thuộc phường Mỹ Bình, thành phố Long Xuyên. Ba mươi sáu năm sau (1938), thực dân Pháp cho xây cầu bằng vật liệu bệ tông, cốt thép, nhưng mãi đến năm 1950, vầu Henri Rivière mới đổi tên thành cầu Hoàng Diệu. Cầu Henri Rivière được xem là điểm nhấn của thành phố Long Xuyên trước đây. Cầu được thiết kế dạng cầu vòm dầm liên tục, một kiểu kết cấu tiên tiến thời bấy giờ, vừa chiu được tải trong lớn vừa tạo được khoảng thông thuyền bên dưới lớn, thuận tiện cho giao thông đường thủy. Ngoài ra, kết cấu cầu vòm còn tạo mỹ quan cho các công trình cầu xây dựng trong đô thị mà ngày nay chúng ta vẫn còn áp dụng (ở thành phố Tân An, tỉnh Long An cũng có một cây cầu tương tư như cầu Hoàng Diệu, Long Xuyên). Cầu được thiết kế hai dãy tru đèn cao gần bằng những côt nhà ngói cổ dọc hai bên thành cầu lúc bấy giờ, vừa để chiếu sáng về đêm vừa tăng vẻ đẹp cho cầu. Sau đó, cầu Duy Tân được xây dựng song song với vi trí cầu Hoàng Diệu nhưng về phía sông Hâu, nối liền bến chợ Long Xuyên với Bệnh viện Đa khoa Trung tâm An Giang.

Cầu Levis (cầu Nguyễn Trung Trực), còn gọi là cầu Máy hay cầu Quay.

Năm 1897, do nhu cầu của sự phát triển, người Pháp cho xây cầu mới thay cho cầu gỗ. Chỉ trong vòng 2 năm, cầu Levis được hoàn thành (1899). Lúc bấy giờ, cầu có thớt dỡ lên, hạ xuống, người dân thấy lạ mắt nên gọi là cầu Máy hay cầu Quay. Mỗi ngày ba lần, vào giờ quy định, hai nhịp thép được nhấc lên để tàu bè xuôi ngược không bị cản. Cầu Levis

nằm gần bờ sông Hậu, nối Long Xuyên - Châu Đốc, thuộc Quốc lộ 91, vị trí cầu hiện nay ở phường Bình Khánh, thành phố Long Xuyên. Cầu Levis cũng được thiết kế tương tự như cầu Henri Rivière trước đây. Tuy nhiên, có điểm khác biệt ở đây là nhịp giữa có thể nâng lên được.

## 2.4. Biệt thự

Nằm trên đường Lê Lợi, thành phố Châu Đốc, mặt hướng về ngã ba sông phía Tân Châu là ngôi nhà cổ họ Lê Công (một dòng họ từ Thanh Hóa đến trấn Châu Đốc những năm 1785-1837), hơn 100 năm tuổi. Ngôi nhà được xây dựng trong bốn năm (1908-1912), trên diện tích đất khoảng 1 hécta.

Về tổng thể, ngôi nhà được thiết kế theo kiểu biệt thự, phong cách đia phương Pháp. Nhà có bốn mái, hai mái bên liên kết với một mảng tường có nhiều cửa số; mái trước và mái sau tao thành mái chính cao, được lợp bằng ngói trên các đòn tay, kèo, rui, mè bằng gỗ quý. Bốn mái đều đưa ra khỏi tường. Người dân ở đây gọi là *Nhà lớn* kiểu bánh ít. Nhà có ba gian gian chính lớn, hai gian bên nhỏ và hai chái; nhà chính được bố trí phía trước là nơi để thờ cúng và tiếp khách, gian phía sau nối với nhà chính bằng hành lang, là nơi sinh hoat chung cho gia đình (ăn, ngủ,...). Mặt tiền nhà là điểm nhấn của công trình, được thiết kế với ba cửa đi, được chia đều hai bên và ở giữa. Các cửa này có hình vòm bán nguyêt kiểu Romance, bao quanh là những hoa văn nổi hình hoa lá rất sắc sảo, làm nổi bật nét sang trọng, quý phái của khung cửa. Ngoài ra, mặt tiền này còn có sáu ô cửa trống để lấy gió và ánh sáng được liên kết với hai cột giữa mỗi bên. Mặt bên của ngôi nhà được thiết kế hai cửa đi ở hai đầu và sáu ô cửa sổ trống liên kết với năm côt ở giữa, một cách làm rỗng tường để lấy ánh sáng và gió theo kiến trúc Pháp. Các hàng côt cao đưa mái lên đều được cham xà cừ, ốp liễn với những câu đối chữ Hán rất lông lẫy. Hai bên lối vào ở cổng chính có hai câu đối: "Tổ đức tông công thực bản phát nguyên lưu hâu duê/Phụ truyền tử kế thận chung truy viễn tập tiền nhân", nghĩa là: "Công đức tổ tiên gây dựng sự nghiệp này để truyền lại cho con cháu. Cha truyền con nối giữ gìn cẩn thân tìm về côi nguồn để hiểu rõ cha ông". Hành lang bao quanh nhà có chiều rông 3m, tính từ vách nhà đến hàng côt tường bên, có chức năng tạo không gian cần thiết nhằm tránh được cái nóng mùa hè (một nét kiến trúc tiền thực dân). Trần nhà được trang trí với sáu đèn chùm pha lê Pháp bao quanh chiếc đèn mặng xông (tiếng Pháp viết là manchon), một loại đèn của Pháp được coi là phát minh quan trong nhất trong lịch sử của hải đăng thế giới, thường được thắp bằng dầu lửa, có đô phát sáng cao, cho ánh sáng trắng tư nhiên (full spectrum). Ngoài ra, trên khoảng không của ba gian phòng khách còn có ba ngon đèn cổ kính kiểu Pháp rất đẹp.

Nếu như mặt tiền là điểm nhấn bên ngoài thì bộ trường kỷ tiếp khách, bàn thờ lớn là điểm nhấn bên trong ngôi nhà. Gian nhà chính đặt bàn thờ trên cao, thờ Lễ thành hầu Nguyễn Hữu Cảnh, phía dưới thờ cửu huyền thất tổ. Hai bàn thờ ở 2 gian bên thờ các vị kế nghiệp, được bố trí các bức hoành phi ghi các câu đối. Chính giữa nhà là bộ bàn ghế đóng bằng gỗ cẩm lai quý hiếm, cẩn ốc xà cừ công phu, mặt và lưng ghế được ốp phiến đá cẩm thạch. Gia đình

thường tiếp khách quý ở đây. Hai bên bộ bàn ghế này còn có các bộ bàn ghế khác, mỗi bộ có bốn ghế bành cũng bằng gỗ cẩm lai, đều được chạm trổ hoa văn, cẩn xà cừ và đá cẩm thạch rất công phu. Phía trong bàn tiếp khách là ba bàn thờ lớn, giữa là bàn thờ cửu huyền thất tổ, hai bên thờ các vị tổ kế tiếp. Trước 3 bàn thờ này là 3 giường thờ, chỗ để đồ cúng ngày giỗ, lễ, Tết,... Phía trước các giường thờ là 3 tủ thờ bằng gỗ cẩm lai được chạm, cẩn ốc xà cừ rất công phu, sắc sảo. Đầu tủ được đặt các lư hương chạm khắc theo hình mắc tre, cành lá, chim muông. Vách bàn thờ chính được gắn bốn bức tranh "Tứ quý", hai vách bàn thờ hai bên là tranh sơn thủy với hình ảnh nói lên triết lý nguồn cội con người.

Ngoài ra, hai bên còn được bố trí các bức hoành phi cẩn xà cừ ghi hai câu đối. Khoảng không cao nhất bên trong nhà là bàn thờ sắc thần mà mỗi lần cúng đều phải đi bằng cầu thang. Điều thú vị của ngôi nhà này là sự kết hợp Đông - Tây, tạo nên nét văn hóa kiến trúc rất độc đáo.

Kiến trúc nhà là phong cách biệt thự Pháp, bên trong được sắp đặt, trang trí thuần Nam Bộ, nét Á Đông. Cho nên, ngôi nhà hiện nay được đánh giá cao không chỉ về mặt giá trị vật chất mà còn về mặt giá trị tinh thần, đặc biệt là giá trị văn hóa truyền thống dân tộc trong quá trình tiếp biến, giao lưu và phát triển.

Nhìn chung, đa số các nhà cổ mang phong cách Pháp ở An Giang có đặc trưng riêng của vùng Nam Bộ, song một vài chi tiết mang phong cách châu Âu. Mặc dù vậy, các ngôi nhà ở đây khác với nhà ở của người châu Âu ở Đà Lạt và

một số địa phương khác ở Việt Nam mang đậm phong cách châu Âu. Những đặc điểm cơ bản có thể nhận ra là nhà ở An Giang có mặt đứng phía trước mang phong cách Pháp như: cửa có vòm tròn (Romance), mặt tiền được trang trí bằng hoa văn và phù điêu đắp nổi hình hoa lá (phong cách Pháp), một số nhà sử dụng ngói lợp theo kiểu châu Âu, gạch lót nền là gạch men cao cấp được nhập từ Pháp, bên trong còn có một số vật dụng như đèn chùm trang trí, đồng hồ,... mang phong cách châu Âu. Ngoài ra, các chi tiết khác như mặt bằng, hình dạng mái, cách bố trí bên trong nhà đều mang đậm phong cách Việt Nam (nhất là vùng Nam Bộ).



Biệt thự cổ tại Châu Đốc¹

<sup>1.</sup> Xem ThS. Huỳnh Ngọc Thu: *Khoa học xã hội và nhân văn trong bối cảnh hội nhập quốc tế,* Nxb. Tp. Hồ Chí Minh, 2003, tr. 263-268 và http://www.anthdep.edu.vn/?frame=newsview&id=215.

#### 2.5. Các công trình kiến trúc khác

Ngoài các công trình kể trên, trong thời gian cai trị ở Long Xuyên, Châu Đốc, người Pháp còn cho xây dựng các công trình kiến trúc khác như Ty Hành chính, Tòa Công sứ, Sở Tham biện Long Xuyên, Sở Thanh tra, Bưu điện Long Xuyên, Rạp chiếu bóng Nam Xương (xem phần Phụ lục),... nhằm phục vụ cho bộ máy chính quyền của họ. Các công trình này được xây dựng với nhiều phong cách khác nhau.

Những công trình được xây dựng từ thập niên 1920 về sau chú ý nhiều đến hình khối giản dị, mang tính hiện đại, đại đa số là mái bằng, các họa tiết trang trí trên mặt đứng.

Như vậy, khi đặt ách thống trị lên đất An Giang, thực dân Pháp không chỉ dùng sức mạnh chính trị, quân sự, kinh tế mà còn sử dụng cả sức mạnh văn hóa, trong đó có nền kiến trúc hoành tráng của Pháp. Người Pháp mang đến An Giang những phong cách kiến trúc tiêu biểu, như Romance, Gothique, Neo-Gothique, Tân cổ điển, địa phương Pháp, Art Deco, biệt thự,... Các phong cách kiến trúc này đã để lại dấu ấn sâu sắc trong các công trình xây dựng ở An Giang.

Trong gần 80 năm cai trị ở An Giang, lịch sử đã ghi lại một dấu mốc quan trọng trong quá trình hình thành và phát triển của một vùng đất được mệnh danh là "địa linh nhân kiệt". Nhân dân yêu nước An Giang đã thể hiện truyền thống đấu tranh, tinh thần yêu quê hương mà rộng hơn là lòng yêu nước nồng nàn của mình bằng những cuộc đấu tranh anh dũng để cuối cùng giành thắng lợi, người Pháp phải rút khỏi vùng đất này.

Theo sau "gót giày" xâm lược, người Pháp mang theo nền văn hóa đồ sô đến vùng đất này, bên canh việc thực hiện chính sách ngu dân, họ muốn "Pháp hóa" con người ở đây. Tuy nhiên, không thể phủ nhân rằng, từ kiến trúc tôn giáo đến kiến trúc dân dụng Pháp đã thực sự ghi một dấu ấn sâu đậm trong lòng xã hội An Giang.



Thành PC (Poste de Centeal) Châu Đốc thời Pháp



Sở Tham biện Long Xuyên thời Pháp

#### Chương III

### NHỮNG DẤU ẤN VĂN HÓA PHÁP TRONG KIẾN TRÚC Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

## I. ĐẶC TRƯNG KIẾN TRÚC PHÁP Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

Với tư cách là một bộ phận của văn hóa, kiến trúc có quan hệ chặt chẽ, khẳng khít với văn hóa. Do vậy, văn hóa Pháp đã để lại dấu ấn trong kiến trúc không chỉ ở Việt Nam nói chung mà còn ở An Giang nói riêng trong thời kỳ thực dân Pháp xâm chiếm. Thật vậy, nhận định này thể hiện rõ nét trong các công trình kiến trúc Pháp ở An Giang. Như chúng ta thấy, khi bắt đầu đặt chân lên vùng đất An Giang, thực dân Pháp đã áp đặt văn hóa Pháp thông qua các phong cách kiến trúc du nhập. Sau đó, do nhiều yếu tố như sự khác biệt về đặc điểm của hai nền văn hóa Đông - Tây, điều kiện địa lý, khí hậu, lịch sử,... đã tạo ra sự giao lưu, tiếp biến cho quá trình biến đổi của kiến trúc Pháp ở An Giang, làm cho nó có những nét riêng.

Thời kỳ thực dân Pháp đô hộ ở An Giang từ nửa cuối thế kỷ XIX đến đầu thế kỷ XX có thể chia thành hai giai đoạn:

#### Giai đoạn I (1867-1900)

Như đã trình bày ở trên, thực dân Pháp chính thức cai tri An Giang từ năm 1867. Để củng cố bô máy cai tri, phục vụ công cuộc khai phá và bình định thuộc địa, tạo các tiền đề để khai thác sau này, thực dân Pháp bắt đầu xây dựng các công trình nhà thờ, trường học, cầu đường, kênh, mương, bệnh viện, v.v.. Mặc dù số lượng công trình kiến trúc ở An Giang chưa nhiều như các thành phố lớn là Hà Nôi, Huế, Đà Lat, Sài Gòn nhưng vẫn có một số công trình để lại dấu ấn sâu đâm, đáng trân trong. Các công trình kiến trúc tiêu biểu giai đoạn này có thể kể đến là: Nhà thờ Năng Gù (trước năm 1859), Dinh Tham biên Châu Đốc (1876), Nhà thờ Cù lao Giêng (1877), Dinh Tham biên Long Xuyên (1878), tuyến lộ Long Xuyên - Chắc Cà Đao (1878), Trường Tiểu học Pháp - Việt (1886), nhà thờ Cái Đôi (trước năm 1891), cầu Hoàng Diêu (cầu Henry, 1892), cầu Quay (câu Levis, 1897-1899),...

Về mặt lịch sử, lúc bấy giờ, Việt Nam trở thành một nước thuộc địa nửa phong kiến, An Giang đặt dưới sự cai trị của Pháp. Về mặt kiến trúc, giai đoạn này là giai đoạn kiến trúc thuộc địa tiền kỳ. Người Pháp đã tiến hành xây dựng các công trình từ nhà thờ cho đến cầu đường và sự ảnh hưởng của kiến trúc Pháp thực sự mang lại dấu ấn ở vùng đất An Giang. Thật vậy, người Pháp đã mang những phong cách kiến trúc rất nổi tiếng vào các thành phố lớn ở nước ta, rồi đến An Giang. Có thể nói, người Pháp đã triển khai ý đồ sắc bén để thôn tính thuộc địa, đó là tôn giáo và ngôn ngữ,

mở đầu bằng việc xây dựng nhiều nhà thờ, mà công trình mang dấu ấn sâu đậm nhất là Nhà thờ Cù lao Giêng, nhằm quản lý mọi hoạt động Thiên Chúa giáo ở Cao Miên và các tỉnh miền Tây Nam Bộ. Nhà thờ Cù lao Giêng được thiết kế theo kiến trúc Romance, là nhà thờ cổ nhất miền Tây, cũng là một trong những công trình đạt đến trình độ cao về kiến trúc lúc bấy giờ, được đánh giá là rất thành công về không gian kiến trúc, gây ấn tượng sâu sắc về một kiểu kiến trúc nhà thờ ở An Giang. Ngoài ra, công trình kiến trúc nhà thờ Cái Đôi, Năng Gù cũng đạt đến trình độ thẩm mỹ cao. Đó là sự kết hợp độc đáo kiến trúc Thánh đường châu Âu với kiến trúc Việt Nam.

Do khó khăn về tài chính và các điều kiện vật chất khác, các trường học lúc đầu chủ yếu được cất bằng tre, lá, về sau mới được sửa sang, xây cất mới lại. Nhưng, phong cách chủ yếu trong thiết kế của các trường ở Long Xuyên, Châu Đốc là theo kiến trúc Romance.

Dinh Tham biện Châu Đốc và Dinh Tham biện Long Xuyên được lần lượt khởi công xây dựng vào các năm 1876 và 1878. Các công trình này có khối tích khá uy nghi, tuy không đồ sộ như ở Hà Nội, Sài Gòn, nhưng thể hiện rõ sức mạnh quyền lực, gây ấn tượng về mặt kiến trúc bởi tổ hợp mặt bằng với tỷ lệ đối xứng, hài hòa của kiến trúc cổ điển châu Âu, tạo cảm giác bề thế.

Đối với công trình cầu đường, giai đoạn này ở An Giang, người Pháp chỉ xây hai cây cầu, đó là cầu Henri Rivière (nay là cầu Hoàng Diêu) và cầu Levis - cầu Quay (nay là

cầu Nguyễn Trung Trực). Lúc đầu, cầu được xây dựng bằng gỗ, về sau mới được thay bằng sắt thép, trụ xi măng. Ngoài việc tạo điều kiện thông thương thuận lợi bằng đường bộ và đường thủy trong lĩnh vực giao thông, hai cầu này thực sự gây ấn tượng với người dân về sự mới lạ, kỹ thuật và thiết kế lúc bấy giờ.

Có thể nói, đặc trưng của các công trình giai đoạn này là được xây dựng mới lạ từ hình thái cho tới cấu trúc và giá trị về thẩm mỹ nên bước đầu góp phần tạo cho An Giang những biến đổi cơ bản về các công trình công cộng và bộ mặt xã hội. Các công trình kiến trúc thời kỳ này chủ yếu là theo phong cách cổ điển, nhưng chưa có sự thích nghi với các điều kiện địa phương. Các phong cách kiến trúc chủ yếu được du nhập từ Pháp và có tính áp đặt. Song, đây vẫn là cơ sở cho sự phát triển sau này.

#### Giai đoạn II (1901-1945)

Các công trình kiến trúc tiêu biểu giai đoạn này là Biệt thự kiểu Pháp tại Châu Đốc (1908), Bệnh viện Long Xuyên (1910), tuyến đường Long Xuyên - Cần Thơ (1912), tuyến đường Long Xuyên - Châu Đốc (1924), Rạp chiếu bóng Nam Xương về sau đổi thành Rạp Tân Đô (1929), Trường Trung học Long Xuyên (Collège de Long Xuyên, 1948),...

Như chúng ta biết, từ năm 1900 đến 1920 là thời kỳ Pháp tiến hành khai thác Đông Dương lần thứ nhất. Đặc trưng kiến trúc giai đoạn này là tính thuộc địa hình thành và phát triển. Các công trình do Pháp xây dựng ở Việt Nam nói chung và ở An Giang nói riêng chủ yếu thiết kế theo

phong cách Tân cổ điển. Bố cục công trình tuân theo quy luật đối xứng nghiêm ngặt, mặt trung tâm là điểm nhấn với những khối nhô hai bên, trang trí theo phong cách cổ điển.

Giai đoan tiếp theo là từ năm 1920 đến 1945, đó là thời kỳ kiến trúc thuộc địa phát triển và định hình bản sắc<sup>1</sup>. Đây cũng là giai đoan người Pháp tiến hành khai thác Đông Dương lần thứ hai. Biệt thư ở Châu Đốc là một minh chứng sinh đông. Ngôi nhà này thiết kế theo kiểu biệt thư Pháp với các cửa theo phong cách Romance kết hợp hoa văn trang trí trắng, tường vàng nhạt tạo nên vẻ đẹp sang trong, quý phái; mái ngói nhon, tường nhà với hành lang tạo khoảng cách vách nhà, bên trong thông gió tốt, nhằm giải quyết vấn đề nóng bức mùa hè mà không hề có hệ thống máy điều hòa không khí. Đây là công trình tiêu biểu cho xu hướng tìm tòi một phong cách kiến trúc Á Đông những năm 1925-1930, gây được ấn tương tốt về loại kiến trúc phù hợp với đặc điểm khí hâu nhiệt đới như Việt Nam. Có thể nói, biệt thư cổ tại Châu Đốc là một trường hợp điển hình cho sư kết hợp phong cách kiến trúc Đông - Tây. Điều này được chứng minh không chỉ ở một số chi tiết bên ngoài mà đặc biệt là bên trong của ngôi nhà, nó được thiết kế, bố trí hoàn toàn theo kiến trúc bản địa, phù hợp với truyền thống văn hóa Nam Bô. Đặc điểm này cũng chính là nét đặc thù của biệt thư kiểu Pháp được xây dựng ở vùng đất An Giang. Công trình kiến trúc Bệnh viện Long Xuyên lúc đầu được

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr. 172-173.



Rạp chiếu bóng Nam Xương (Tân Đô) thời Pháp  $(1929)^1$ 



Dinh quận Chợ Mới (1929)<sup>2</sup>

<sup>1, 2.</sup> Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang: Địa chí An Giang, Tlđd.

xây dựng theo phong cách kiến trúc Romance, về sau được xây lại kết hợp giữa hai kiểu kiến trúc Đông và Tây.

Dinh quận Chợ Mới (1930), Bưu điện Long Xuyên, Trại Tế bần,... là những công trình bước đầu đưa phong cách kiến trúc hiện đại đến An Giang. Phong cách kiến trúc này có đặc điểm là khai thác giá trị thẩm mỹ dựa trên các nguyên tắc tổ hợp lập thể và thoát ly khỏi những nguyên tắc trang trí cầu kỳ, phức tạp theo phong cách cổ điển. Xu hướng kiến trúc hiện đại phương Tây từ đây đã góp mặt đáng kể qua nhiều công trình kiến trúc khác nhau. Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên là một ví dụ. Lúc mới xây dựng, Tòa Giám mục được đặt tại Nhà thờ Thánh Tôma Long Xuyên năm 1903 theo phong cách Romance. Mặc dù, Nhà thờ Thánh Tôma Long Xuyên được xây dựng theo phong cách Romance nhưng nếu so sánh với Nhà thờ Cù lao Giêng thì về mặt kiến trúc và cả về quy mô, vị trí đơn giản hơn nhiều.

Có thể nói, dấu ấn của văn hóa Pháp qua các công trình kiến trúc ở An Giang thể hiện được đặc trưng riêng của một nền kiến trúc lớn, đại diện châu Âu, thể hiện được những giá trị tích cực của nó. Song, ảnh hưởng của nền kiến trúc đó diễn ra lúc đầu mang tính cưỡng bức rồi cộng sinh đến chuyển hóa một cách linh hoạt với đặc trưng phù hợp với điều kiện tự nhiên, khí hậu, vật chất và có cả yếu tố hoàn cảnh khách quan của thời kỳ lịch sử, đồng thời mang tính chủ quan của các cá nhân, đem lại một dấu ấn kiến trúc đâm nét Pháp trong lòng An Giang.

# II. ẢNH HƯỞNG KIẾN TRÚC PHÁP Ở AN GIANG CUỐI THẾ KỶ XIX - NỬA ĐẦU THẾ KỶ XX

Văn hóa không tách rời mà có quan hệ gần gũi với chính trị. Bất kỳ một giai cấp nào nắm quyền thống trị đều muốn thể hiện sức mạnh quyền lực của mình không chỉ trên lĩnh vực chính trị, xã hội, hành chính... mà còn trong phạm vi kiến trúc. Do vậy, giai cấp thống trị bao giờ cũng đi tìm một hình thức kiến trúc mới thể hiện tinh thần đó.

Gần 80 năm thuộc địa, thực dân Pháp đã mang đến An Giang nhiều loại kiến trúc mới. Hầu hết những loại hình kiến trúc này đều là thành tựu của nền kiến trúc đã đạt đến đỉnh cao ở châu Âu và đang được phổ biến trên toàn thế giới. Có khá nhiều công trình kiến trúc ở Việt Nam nói chung và ở An Giang nói riêng chịu ảnh hưởng của các phong cách kiến trúc Pháp này. Cùng với sự biến đổi và phát triển xã hội, kiến trúc An Giang mang dấu ấn rõ nét của các công trình kiến trúc Pháp. Điều này thể hiện trong việc bố trí không gian, kỹ thuật, vật liệu xây dựng và hình thái biểu hiện.

Ở giai đoạn đầu, từ khi thực dân Pháp chiếm An Giang năm 1867 đến năm 1900, nền văn hóa Pháp thông qua kiến trúc du nhập đã có những ảnh hưởng mang tính áp đặt. Ở giai đoạn tiếp theo, từ năm 1901 đến khi Pháp rút khỏi An Giang, sự khác biệt giữa hai nền văn hóa Đông - Tây đã tạo nên những điều kiện và cơ sở thuận lợi cho quá trình chuyển hóa của kiến trúc Pháp ở An Giang với những nét riêng, trong đó đặc trưng của văn hóa bản địa, môi trường

tự nhiên, điều kiện xã hội, chế độ chính trị,... là những yếu tố có vai trò và ý nghĩa quan trọng.

Các công trình mang phong cách cổ điển trong giai đoan lich sử này đã gây ấn tương và tao uy tín cho chế đô mới, chế đô thực dân Pháp. Ở bình diện khác, các công trình đồ sô, chắc chắn còn thể hiện một tâm lý là chính quyền này sẽ tồn tại lâu dài trên vùng đất hiện hữu. Kiến trúc Romance được thể hiên phổ biến trong kiến trúc nhà tu, nhà dòng và nhà thờ từ thế kỷ X đến thế kỷ XII ở châu Âu. Công trình Romance đẹp nhất, gây ấn tương mạnh nhất ở An Giang là Nhà thờ Cù lao Giêng - cũng là Thánh đường đầu tiên và là nhà thờ lâu đời nhất ở xứ Nam Kỳ. Kiến trúc Gothique là phong cách hướng đến cái mới, phát triển dưa trên sư kế thừa phong cách Romance, có nguồn gốc từ quê hương Pháp, nó cũng được thể hiện độc đáo trong các công trình nhà thờ đạo Gia tô từ thế kỷ XII đến thế kỷ XV. Loại kiến trúc này xuất hiện ở khu vực huyện Chơ Mới ngày nay như Giáo xứ Cù lao Giêng, đó là Tiểu chủng viện Phanxicô (Dòng Chúa Quan Phòng), Nhà thờ Cái Đôi,... Kiến trúc Baroque phát triển từ thế kỷ XVI đến đầu thế kỷ XVIII với đặc điểm là sử dụng nhiều đường cong, chi tiết kiến trúc đem lại cảm giác mạnh, tương phản về hình khối, màu sắc sáng tối, tao nên cảm giác sống đông cho một số công trình ở An Giang. Còn kiến trúc Tân cổ điển với việc nhấn manh các bức tường, không nhấn manh việc phối hợp màu sáng và tối đã được dùng phổ biến trong công sở của nền hành chính thực dân Pháp, với bố cục đối xứng được khai thác nhằm thể hiện sức manh, tính bề thế, hoành tráng qua

mặt chính công trình có hình khối khá nặng nề ở các tầng dưới, việc trang trí các chi tiết được chú ý nhiều và tập trung. Điều quan trọng nữa là, các công trình này thường được đặt ở vị trí trung tâm, quan trọng như là điểm nhấn của không gian quy hoạch, thông qua đó thể hiện sức mạnh quyền lực của chế độ chính trị, đồng thời cũng là cách để từ văn hóa Pháp gây ảnh hưởng đối với người dân An Giang. Chẳng hạn, người Pháp quy hoạch khu hành chính tập trung phía bên bờ cầu Hoàng Diệu về hướng đi Châu Đốc với Ty Hành chính (nay là Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang), Sở Thanh tra, Tòa án Long Xuyên, Sở Tham biện Long Xuyên,...

Một phong cách kiến trúc khác có ảnh hưởng đến kiến trúc ở An Giang là trào lưu Modernism, được gọi là Art Nouveau hay Art Deco. Phong cách kiến trúc này là sự phản ứng phong cách cổ điển phương Tây, hình thành chủ nghĩa công năng, sử dụng vật liệu mới như sắt thép, xi măng và bê tông cốt thép đã được người Pháp mang đến Việt Nam nói chung và An Giang nói riêng. Chẳng hạn, Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên, cầu Quay, cầu Hoàng Diệu,... được xây dựng bằng sắt thép, xi măng.

Theo các nhà chuyên môn về kiến trúc, những loại kiến trúc nói trên được đưa vào Việt Nam và đến An Giang không có nguồn gốc thuần túy mà một phần có ở chính quốc, một phần ở các thuộc địa khác, nhưng nó đã biến dang, biến đổi do sư khác biệt về địa lý, do điều kiên của xứ

nóng ẩm,...<sup>1</sup>. Ngoài ra, còn có một kiểu kiến trúc khác mà người Pháp khi ở nước ta đã sáng tác, đó chính là kiến trúc Đông Dương (Style Indochinois). Kiến trúc Đông Dương ra đời từ sư bất cập, không phù hợp của kiến trúc du nhập từ Pháp sang nước ta trong điều kiên khí hâu nóng ẩm, mưa nhiều, gió manh và đặc biệt là khí hậu hai mùa mựa nắng như ở An Giang. Hơn nữa, những năm 30-40 của thế kỷ XX, ảnh hưởng của thuyết Đại Đông Á từ Nhật Bản mạnh dần, trong khi đó ảnh hưởng của văn hóa - kiến trúc Pháp ở Việt Nam có chiều hướng giảm sút. Do vậy, để tạo thiện cảm, tranh thủ được người dân, một số kiến trúc sư người Pháp day tại Trường Mỹ thuật Đông Dương đã nghĩ ra phong cách kiến trúc có sự kết hợp Á - Âu, đó là kiến trúc Đông Dương. Người có công lớn nhất là Ernest Hébrard, Giáo sư của Trường Mỹ thuật Đông Dương, một viên chức cao cấp được Chính phủ Pháp đưa sang để phụ trách công việc quy hoach và kiến trúc của ba nước Đông Dương. Ông là kiến trúc sư nổi tiếng đã từng nhận giải thưởng Prix de Rome, là tác giả quy hoạch Hà Nội và Đà Lạt, Việt Nam.

Những công trình theo kiến trúc Đông Dương tuy không nhiều, nhưng tư tưởng của nó có ảnh hưởng sâu sắc đến các kiến trúc sư Pháp ở Đông Dương những năm 1930-1940. Theo TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn, lớp kiến trúc sư Việt Nam đầu tiên từ năm 1935 cũng đã chịu ảnh hưởng của tư tưởng kiến trúc này và họ đi tìm cách thể hiện trong thiết kế các

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr. 197.

nhà biệt thư cao cấp, biệt thư ghép với hệ cấu tạo mái dốc lợp ngói ta với nhiều lớp mái đa dạng<sup>1</sup>. Kể cả mái sảnh và mái ô văng với hệ dầm con sơn đỡ mái cùng các chi tiết hoa văn trang trí trên bờ mặt tường, hành lang, lan can,... đều phỏng theo đặc điểm phong cách kiến trúc phương Đông (nghĩa là có cả kiến trúc của Trung Hoa, Nhật Bản, Thái Lan,...). Trong kiến trúc đình, chùa,... bắt đầu thể hiện sư giao lưu Á - Âu, sư kết hợp kiến trúc truyền thống với kiến trúc mới rõ nét hơn. Chẳng hạn, đình Thần Bình Long (huyện Châu Phú); đình Thần Bình Mỹ (1928, huyện Châu Phú), một công trình được Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch xếp hang là di tích quốc gia. Đặc biệt, đình Châu Phú ban đầu được xây dựng bằng tre, lá để thờ Nguyễn Hữu Cảnh. Năm 1926, Pháp cho xây bệnh viện nơi đây nên phải di dời đình về gần chơ Châu Đốc ngày nay. Đình được xây cất lai bề thế với lối kiến trúc cổ kính, kiểu chữ "tam", nóc có lầu, mái tam cấp, lợp ngói đại tiểu. Trên nóc đình chạm khắc nhiều tượng đẹp, khỏe như: bát tiên, lưỡng long tranh châu, lưỡng long chầu nguyệt, cá hóa long, chim, công, phung, sư tử.... Nền đình được lát gạch bông, tường xây bằng gạch hồ vôi ô dước, côt làm bằng gỗ căm xe và cà chất. Tòa nhà chính được trang trí rất công phu, hành lang trước được thiết kế với những ô cửa vòm và hoa văn rất tinh xảo. Với tuổi đời khoảng 200 năm, đình Châu Phú được công nhận là ngôi đình xưa nhất của tỉnh An Giang.

<sup>1.</sup> TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Sđd, tr. 203-204.

Và, chính vì thể hiện được nét tinh hoa, tiêu biểu của lối kiến trúc vừa mang đậm dấu ấn nghệ thuật thời Nguyễn, vừa mang phong cách truyền thống của đình làng Nam Bộ có sự kết hợp, kế thừa phong cách kiến trúc Pháp khéo léo nên ngôi đình này được Bộ Văn hóa (nay là Bộ Văn hóa, Thể thao và Du lịch) ra Quyết định số 1288/VH-QĐ ngày 16/11/1998 công nhận là Di tích kiến trúc nghệ thuật cấp quốc gia.

Điều cần lưu ý rằng, các công trình kiến trúc do người Pháp xây dựng ở An Giang không phải đều do các kiến trúc sư thiết kế mà có công trình mà tác giả là linh mục, kỹ sư,... Có những công trình được lấy mẫu sẵn có để xây dựng, chẳng hạn đa số các thiết kế biệt thự kiểu Pháp đều được lấy từ bản vẽ sẵn có hoặc chỉnh sửa đôi chút cho phù hợp với diện tích đất, vị trí,... Nhiều công trình khác được biến tấu đến mức trộn lẫn, chiết trung, khó phân biệt được rõ là kiểu kiến trúc nào. Do vậy, mọi nhận định rằng, công trình nào đó thuộc phong cách kiến trúc này hay kiến trúc khác chỉ mang tính ước lệ, tương đối mà thôi.

Trải qua 78 năm dưới sự cai trị của thực dân Pháp, có thể chỉ ra những ảnh hưởng tích cực của kiến trúc Pháp đối với An Giang như sau:

- Một là, kiến trúc Pháp đến An Giang bằng con đường xâm lược đã được khẳng định một cách khá nhanh chóng, đặc biệt trong giai đoạn lịch sử khai thác thuộc địa lần thứ nhất của Pháp. Kiến trúc Pháp đã để lại những dấu ấn sâu sắc, minh chứng cho một giai đoạn lịch sử của An Giang. Kiến trúc

này dần tạo được vị thế, phát triển và khẳng định được giá trị nghệ thuật của nó trong lòng người dân. Trong đó, có một số công trình nhà thờ, giá trị thẩm mỹ đã đạt đến đỉnh cao.

- Hai là, An Giang đã học được bài học quý giá về quy hoạch đô thị, kiến trúc công trình, thiết kế bản vẽ, thiết kế hạ tầng kỹ thuật đô thị, quản lý công trình đô thị,... Có thể nói, lần đầu tiên người dân An Giang được tiếp xúc với một nền văn minh đạt đến trình độ vào bậc nhất thế giới. Các kiến trúc sư Pháp đã để lại một số lượng công trình kiến trúc có giá trị to lớn, chúng trở thành tài sản quý giá của người dân An Giang nói riêng và người dân Việt Nam nói chung.
- Ba là, người Pháp đã để lại cho An Giang những khu phố đẹp, nhà hát lớn, nhà biệt thự sang trọng với không gian cây xanh, sạch đẹp mang phong cách địa phương Pháp và phong cách hiện đại. Họ để lại những bài học về việc quản lý, xử lý môi trường, không gian làm việc của khu hành chính. Chẳng hạn, mặc dù đã rời khỏi An Giang hơn 70 năm nhưng người Pháp vẫn có trách nhiệm thông báo cho chính quyền An Giang biết công trình nào mà họ xây dựng đã hết tuổi thọ để có kế hoạch sửa chữa, xây cất mới.
- Bốn là, khi đến với một vùng đất xa xôi trong điều kiện tự nhiên, khí hậu khác với không chỉ nước Pháp mà khác với cả miền Trung, miền Bắc Việt Nam, người Pháp đã tìm được con đường tiếp cận và khai thác được những giá trị văn hóa truyền thống địa phương bằng những thủ pháp sáng tạo để rồi đạt được thành công trong việc tạo ra một xu hướng, phong cách kiến trúc mới mang bản sắc của riêng mình.

- Năm là, ảnh hưởng của văn hóa Pháp qua những công trình kiến trúc đối với người dân An Giang phổ biến đến nỗi, bất kỳ ai khi nhìn vào một ngôi nhà hay một công trình kiến trúc nào đó, mặc dù không phải là người có kiến thức chuyên môn về kiến trúc, xây dựng để phân biệt nó thuộc loại hình kiến trúc nào, nhưng họ vẫn biết rằng đó là công trình mang kiến trúc Pháp.

Song, vấn đề nào cũng có hai mặt. Bên cạnh những ảnh hưởng tích cực, cần phải nhận ra những ảnh hưởng tiêu cực do ý đồ của người Pháp trong việc bố trí, đầu tư xây dựng công trình ở An Giang. Có thể chỉ ra một số điểm sau đây:

- Một là, khi đến An Giang, người Pháp thực hiện chính sách ngu dân, do vậy, chúng ta thấy rằng, họ cho xây dựng trường học ít hơn là nhà thờ, ít hơn các cơ quan hành chính phục vụ cho việc cai trị của họ. Những ngôi trường ở Châu Đốc và Long Xuyên được xây dựng ban đầu chỉ bằng tre, lá, trong khi các công trình khác như nhà thờ, trụ sở công quyền, trại lính,... thì được xây dựng chắc chắn, bề thế.
- Hai là, để thực hiện ý đồ thâm độc là dễ cai trị một dân tộc thuộc địa, người Pháp dùng công cụ quan trọng thứ hai là tôn giáo. Họ cho xây dựng khu Giáo xứ Cù lao Giêng nằm bên dòng sông Tiền tương đối vắng vẻ lúc bấy giờ với diện tích rộng vào bậc nhất Đông Nam Á, một số vật liệu xây dựng quan trọng được mang từ Pháp sang. Thêm nữa, có điều chúng ta phải suy nghĩ là, ở những vùng quê tương đối hẻo lánh khác trong tỉnh, họ vẫn cho xây dựng nhiều nhà thờ, trong đó có những nhà thờ rất đẹp, không thua kém các



Đình Thần Bình Mỹ được xây dựng năm 1928 (tháng 5/2015)



Đình Châu Phú được xây lại năm 1926

nhà thờ ở thành thị (chẳng hạn, Nhà thờ Cái Đôi ở xã Hòa Bình, huyện Chợ Mới) nhằm thu hút đông đảo dân chúng theo đạo để dễ bề truyền giáo, phục vụ cho ý đồ chính trị.

Ba là, bên cạnh việc quy hoạch phố chợ, nhà thương, trường học, nhà thờ, dinh thự, đường sá, cầu cống, công sở phục vụ cho viên chức cao cấp, quan lại phong kiến, còn có những mái nhà tranh lá ọp ẹp, liêu xiêu, dơ bẩn, thiếu điều kiện sinh hoạt tối thiểu tồn tại bên cạnh đã tạo một không gian tương phản, đối lập mang tính giai cấp rõ nét trong lòng xã hội An Giang bấy giờ.

# III. SỰ GIAO LƯU VĂN HÓA ĐÔNG - TÂY QUA CÁC CÔNG TRÌNH KIẾN TRÚC Ở AN GIANG

ThS. Nguyễn Đình Thành trong bài viết "Một góc nhìn về sự ảnh hưởng văn hóa Pháp - Việt qua 400 năm" đã nhận định: "Dường như lịch sử đã ngẫu nhiên chọn văn hóa là điểm tiếp xúc đầu tiên và xuyên suốt của mối quan hệ Pháp - Việt". Những người Pháp đầu tiên đặt chân đến Việt Nam cũng bắt đầu công việc đầu tiên của mình là truyền giáo, phổ biến "sản phẩm" văn hóa mới mà có thể xem là một loại "vũ khí" sắc bén nhằm thực hiện ý đồ chính trị của họ. Nói một cách khách quan, Giáo sĩ Alexandre de Rhodes đã có công lớn trong việc xóa bỏ rào cản ngôn ngữ. Đây thực sự là thành quả đáng trân trọng bởi "cái duyên" tiếp xúc buổi đầu

<sup>1.</sup> Nguyễn Đình Thành: "Một góc nhìn về sự ảnh hưởng văn hóa Pháp - Việt qua 400 năm", truy cập website Thể thao & Văn hóa, ngày 28/02/2014.

của văn hóa Việt - Pháp. Từ đó, sự ảnh hưởng văn hóa lẫn nhau bắt đầu diễn ra, để lại dấu ấn trên nhiều mặt, trong đó có dấu ấn sâu đâm bởi những công trình kiến trúc độc đáo, để lai một di sản chung cho cả hai quốc gia. Sư kết hợp giữa kiến trúc Pháp và kiến trúc bản địa đã sản sinh ra dòng kiến trúc Đông Dương độc đáo, không giống bất cứ nơi nào trên thế giới mà kiến trúc sư E. Hébrard là một trong những người tiên phong của xu hướng kiến trúc này. Và những năm 40 của thế kỷ XX, phong cách kiến trúc Đông Dương được các kiến trúc sư cũng như người dân địa phương ủng hô. Bởi lẽ, kiến trúc Đông Dương có sự tìm tòi trong việc sử dụng vật liệu nhằm thích nghi với điều kiện khí hậu địa phương, văn hóa bản địa, mặc dù nó vẫn còn mang trong mình phong cách kiến trúc Pháp. Thêm nữa, kiến trúc Đông Dương có điều kiện phát triển vì nó được nghiên cứu, sáng tạo và "nuôi dưỡng" bởi cả kiến trúc sư người Pháp cũng như kiến trúc sư Việt Nam; giá tri bản sắc văn hóa dân tộc phần nào được tôn vinh chứ không phải là sự đoạn tuyệt với truyền thống dân tộc. Ở An Giang, những công trình kiến trúc mới, chú ý hướng về những đặc điểm văn hóa, điều kiện tự nhiên, khí hậu được đón nhận và trở thành di sản của ngày hôm nay, đó là những góc phố Pháp dịu dàng, các tòa nhà hành chính, trường học, bảo tàng, nhà thờ,... mặc dù qua nhiều lần sửa chữa, xây cất lại nhưng vẫn còn in đâm trong tâm thức người dân nơi đây.

Từ năm 1920 đến 1945, Pháp tiến hành công cuộc khai thác thuộc địa lần thứ hai và từng bước đi vào ổn định ở Việt Nam, trong đó có An Giang, văn hóa Pháp cũng hòa quyên

nhẹ nhàng vào văn hóa Việt, tạo nên những con người, hiện tượng văn hóa - xã hội mới, giao lưu, ảnh hưởng về kiến trúc cũng trở nên thường xuyên hơn. Có điều đáng lưu ý là, dường như người Pháp không chủ động xóa hệ thống văn hóa, kiến trúc Việt nên các công trình kiến trúc của người dân An Giang như đình, chùa, miếu,... không bị phá hủy một cách có hệ thống mà ở đây được thích nghi và dần phát triển.

Ngược dòng lịch sử, chúng ta thấy rằng, văn hóa Pháp đã ảnh hưởng sâu đậm qua các công trình kiến trúc ở An Giang. Ảnh hưởng đó diễn ra lúc đầu có tính cưỡng bức, rồi sau đó cộng sinh và phát triển song song cùng với giai đoạn chính trị từ năm 1867 đến 1945. Những thành quả để lại đã góp một phần rất lớn vào quỹ di sản kiến trúc của An Giang nói riêng và Việt Nam nói chung, đồng thời mang ý nghĩa lịch sử lớn lao. Từ năm 1867, nền văn hóa Pháp với tư cách là đại diện cho phương Tây đã có điều kiện giao lưu với nền văn hóa phương Đông mà An Giang là trường hợp cụ thể. Quá trình giao lưu này thể hiện qua các công trình kiến trúc xây dựng ở một tỉnh thuộc miền Tây Nam Bộ của Việt Nam, nó vừa có những đặc điểm chung, đồng thời cũng có nhiều đặc điểm riêng được khái quát dưới đây.

Thứ nhất, về mặt lịch sử, kiến trúc Pháp đến An Giang sau tiếng "Pháo đài xâm lược" và qua một giai đoạn lịch sử gần 80 năm (1867-1945) cai trị, nó cùng tồn tại và phát triển với kiến trúc địa phương An Giang. Pháp, với tư cách là một quốc gia có nền văn hóa lớn, một nền kiến trúc đại diện cho châu Âu, đi trước thời đại lúc bấy giờ với đặc điểm là có quy hoạch và thiết kế khoa học đã tạo nên một loại

hình đô thị mới thời cận đại ở An Giang mà chịu ảnh hưởng rất lớn từ phương Tây.

Thứ hai, trong trạng thái bị động, khi tiếp xúc với nền văn hóa, kiến trúc phương Tây, Việt Nam nói chung, An Giang nói riêng đã diễn ra hai xu hướng trái ngược nhau, đó là xu hướng Tây hóa và xu hướng chống Tây hóa mà cụ thể là Pháp hóa và chống Pháp hóa. Trước sức mạnh của một nền văn hóa, kiến trúc mới lạ, hoành tráng đại diện cho cả phương Tây lúc bấy giờ trong khi An Giang chưa có điều kiện, chưa trong "tư thế sẵn sàng" nên kiến trúc địa phương đã hoàn toàn bị lấn át và phải đón nhận nền kiến trúc Pháp trong điều kiện áp đặt, bắt buộc. Và do vậy, yếu tố văn hóa - kiến trúc truyền thống bị thay thế bởi yếu tố văn hóa - kiến trúc mối đến từ phương Tây.

Thứ ba, từ những năm 20 của thế kỷ XX, khi thực dân Pháp tiến hành khai thác thuộc địa lần thứ hai, "kiến trúc Pháp đã có những biến đổi để thích nghi với môi trường tự nhiên và văn hóa bản địa, kiến trúc Việt Nam đã có những ảnh hưởng đối với kiến trúc Pháp. Quá trình giao lưu đã bắt đầu làm biến đổi nền kiến trúc về các phương diện, khiến cho kiến trúc Việt Nam lật sang trang mới". Nói cách khác, trong quá trình giao lưu, không phải kiến trúc Việt Nam hoàn toàn bị ảnh hưởng bởi kiến trúc Pháp mà nó còn có ảnh hưởng trở lại. Đây cũng chính là kết quả của quá trình chống Pháp hóa,

<sup>1.</sup> Nguyễn Đình Thành: "Một góc nhìn về sự ảnh hưởng văn hóa Pháp - Việt qua 400 năm", truy cập website Thể thao & Văn hóa, ngày 28/02/2014.

chống sự áp đặt của một dân tộc vốn có truyền thống văn hóa lâu đời. An Giang cũng không phải trường hợp ngoại lệ.

Có thể nói, văn hóa Pháp đã để lại dấu ấn trong kiến trúc không chỉ ở Việt Nam nói chung mà còn ở An Giang nói riêng kể từ thời kỳ Pháp xâm chiếm thuộc địa. Giai đoạn 1867-1900 là thời kỳ có sự áp đặt văn hóa Pháp thông qua các phong cách kiến trúc du nhập. Giai đoạn 1901-1945, do sự khác biệt về đặc điểm hai nền văn hóa Đông - Tây, điều kiện địa lý, khí hậu, lịch sử,... của địa phương đã tạo ra sự giao lưu, tiếp biến cho quá trình biến đổi của kiến trúc Pháp ở An Giang, làm cho nó có những đặc trưng, thể hiện được những giá trị tích cực của riêng nó.

Nói tóm lại, quá trình giao lưu văn hóa Đông - Tây thể hiện qua các công trình kiến trúc ở An Giang vừa có những đặc điểm chung đồng thời cũng có nhiều đặc điểm riêng cùng tồn tại và phát triển, tạo nên bộ mặt đô thị mới thời cận - hiện đại ở An Giang; xuất hiện hai xu hướng trái ngược nhau: Pháp hóa và chống Pháp hóa. Xu hướng Pháp hóa mang tính áp đặt ở giai đoạn đầu bởi sức mạnh của một nền văn hóa, kiến trúc đại diện cho cả phương Tây trong khi người dân An Giang chưa sẵn sàng tiếp nhận nó; xu hướng chống Pháp hóa diễn ra sau đó và kết quả là kiến trúc Pháp đã có những biến đổi để thích nghi với môi trường tự nhiên và văn hóa bản địa, đồng thời kiến trúc địa phương đã có những ảnh hưởng trở lại đối với kiến trúc Pháp. Từ đây, quá trình giao lưu kiến trúc đã bắt đầu biến đổi, khiến cho các công trình kiến trúc ở An Giang lật sang trang mới.

#### LỜI KẾT

- 1. Thực dân Pháp chính thức nắm quyền cai tri An Giang, một trong sáu tỉnh đầu tiên ở Nam Kỳ lục tỉnh từ năm 1867. Hệ quả là, An Giang phải ghi vào trang sử của mình 78 năm dưới ách đô hô của thực dân Pháp. Trong thời gian ấy, người Pháp củng cố bô máy để cai trị, bình định và tiến hành khai thác thuộc địa. Điền chủ và tư bản Pháp mới xuất hiện bắt đầu chiếm đoạt ruộng đất, thực hiện chính sách sưu thuế, lao dịch,... làm cho người dân bị bần cùng hóa, mất tự do, độc lập, nhân quyền, tài sản,... Từ đây, ở An Giang cũng như một số nơi khác ở Nam Kỳ xuất hiện mâu thuẫn giữa nông dân với thực dân, phong kiến. Với tinh thần yêu quê hương đất nước, quyết không chịu làm nô lệ, người dân An Giang đã liên tục đấu tranh giành độc lập. Dưới sư lãnh đạo của Đảng bộ Long Xuyên, Châu Đốc, nhân dân giành thắng lợi trong phạm vi toàn tỉnh. Cách mạng Tháng Tám năm 1945 thành công, kết thúc chặng đường dài đấu tranh chống thực dân Pháp, phát xít Nhât, đồng thời mở ra một trang sử mới cho nhân dân Long Xuyên, Châu Đốc nói riệng và nhân dân Việt Nam nói chung.
- 2. Từ khi đặt chân lên đất An Giang, thực dân Pháp chuẩn bị về nhiều mặt để xây dựng chế độ thuộc địa ở nơi đây dưới nhiều hình thức khác nhau. Trong đó, người dân An Giang phải đối mặt với chính sách văn hóa của thực dân

LỜI KẾT 135

Pháp là đầu độc, ngu dân với mục đích nô dịch tinh thần dân tộc ta, biến người dân thành những đám đông tự ti, khiếp nhược trước sức mạnh của nền văn minh đại Pháp và phải "chung sống" với nền văn hóa mà người Pháp mang đến trong tình thế áp đặt. Qua quá trình tiếp xúc, giao lưu, tiếp biến văn hóa đó đã làm thay đổi rất nhiều về quan niệm, lối tư duy, thói quen, tập quán, đặc biệt là kiến trúc,... ở Việt Nam nói chung và ở An Giang nói riêng. Phải thừa nhận một cách khách quan rằng, người Pháp đã mang đến An Giang nhiều phong cách kiến trúc đẹp, đạt đỉnh cao về giá trị thẩm mỹ, đại diện cho châu Âu qua kiến trúc tôn giáo và dân dụng, đóng góp một phần quan trọng vào sự phát triển kiến trúc địa phương, để rồi văn hóa An Giang bước sang một thời kỳ mới với nhiều dấu ấn sâu đậm trong các công trình kiến trúc vẫn còn nguyên vẹn cho tới hôm nay.

3. Chức năng quan trọng của khoa học lịch sử không phải là mô tả sự kiện hay "ngắm nhìn" lịch sử, mà điều quan trọng là chỉ ra được lôgích của sự phát triển lịch sử. Thực dân Pháp đến An Giang với mục đích xâm lược, nhưng cuối cùng đã thất bại. Văn hóa, giá trị kiến trúc mà người Pháp mang đến là tinh hoa của cả châu Âu, nhưng không thể hoàn toàn áp đặt, phủ nhận kiến trúc địa phương. Được kết tinh từ truyền thống văn hóa dân tộc, kiến trúc bản địa đã khẳng định được giá trị của nó. Ở đây, cái đẹp của kiến trúc Pháp đã bắt gặp cái đẹp của Nam Bộ tạo nên một cái đẹp mới, ở đó yếu tố văn hóa truyền thống mang bản sắc của kiến trúc địa phương, dân tộc đã được lưu giữ và phát

triển trong sự giao lưu, hòa quyện nhịp nhàng với yếu tố mà người Pháp mang đến. Và, cái lôgích bao trùm ở đây là, lịch sử có thể trải qua những dích dắc, khúc khuỷu, song cuối cùng nó vẫn tiến về phía trước; chân, thiện, mỹ tất yếu sẽ chiến thắng. Nhiệm vụ của chúng ta hôm nay và mai sau là phải trân trọng, bảo tồn và phát triển cũng như sử dụng, quy hoạch hợp lý quỹ di sản này, đặc biệt là trong thời kỳ hội nhập quốc tế ngày càng sâu rộng.

### TÀI LIỆU THAM KHẢO

- 1. Alexandre De Rhodes: Hành trình và truyền giáo (Divers Voyages Et Missions), Hồng Nhuệ dịch và Tủ sách Đại kết, Ủy ban Đoàn kết Công giáo Thành phố Hồ Chí Minh xuất bản năm 1994 (Bản Pháp ngữ của Nxb. Cramoisy, 1653).
- 2. An Giang: Bách khoa toàn thư mở Wikipedia, http://vi.wikipedia.org/wiki/An\_Giang.
- 3. Đào Duy Anh: *Việt Nam văn hóa sử cương*, Nxb. Tổng hợp Đồng Tháp, 1998.
- 4. Ban Tư tưởng Văn hóa Trung ương: Tài liệu nghiên cứu các Nghị quyết Hội nghị lần thứ V, Ban Chấp hành Trung ương Đảng khoá IX, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2002.
- Ban Chấp hành Đảng bộ tỉnh An Giang: Lịch sử Đảng bộ tỉnh An Giang, Tập I (1927-1954), Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang xuất bản, 2002.
- 6. Ban Dân tộc tỉnh An Giang: Báo cáo tổng hợp số liệu dân tộc thiểu số tỉnh An Giang, ngày 22/4/2014.
- 7. Đỗ Bang Trần Bạch Đằng Đinh Xuân Lâm Hoàng Văn Lân Lưu Anh Rô Nguyễn Quang Trung Tiến Nguyễn Trọng Văn: Tư tưởng canh tân đất nước dưới triều Nguyễn, Nxb. Thuận Hóa, 1999.
- 8. Trần Quốc Bảo Nguyễn Văn Đỉnh (Đồng chủ biên) Nguyễn Thanh Mai Hồ Nam: Kiến trúc và quy hoạch Hà Nội thời Pháp thuộc, Nxb. Xây dựng, Hà Nội, 2012.
- 9. Phan Trọng Báu: *Giáo dục Việt Nam thời cận đại*, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nôi, 1994.
- 10. Trần Văn Bính: "Bản sắc văn hóa dân tộc trong xu thế toàn cầu hóa", Tạp chí *Diễn đàn*, số 8, 2001, tr. 40.
- 11. Nguyễn Trọng Chuẩn: Giá trị truyền thống trước những thách thức của toàn cầu hóa, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2002.

- 12. Nguyễn Tà Cúc: "Phan Khôi dịch Kinh Thánh Tin Lành như thế nào?", *Tạp chí Xưa và Nay*, số 429 (6/2013), số 430 (6/2013), tr. 18.
- 13. Cục Thống kê tỉnh An Giang: Niên giám thống kê 2014 Statistical Yearbook of An Giang, Cục Thống kê An Giang, tháng 7/2015.
- 14. Nguyễn Khoa Điềm (Chủ biên): Xây dựng và phát triển nền văn hóa Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2001.
- 15. Nguyễn Khoa Điềm: "Tiếp tục thực hiện thắng lợi Nghị quyết Trung ương V (khoá VIII) về xây dựng và phát triển nền văn hóa Việt Nam tiên tiến, đậm đà bản sắc dân tộc", *Tạp chí Cộng sản*, số 715, 2004, tr. 10.
- 16. L.Gaide: "Một vài chỉ dẫn về dòng họ cha Alexandre De Rhodes" (Nguyễn Mạnh Dũng dịch), Tạp chí Xưa và nay, số 424 (3/2013), tr.37-38.
- 17. Gaspar Luis, S.J, Giuliano Baldinotti, S.J, A. Francisco Cardim, S.J và Gioan Maracci, S.J.: Để hiểu lịch sử Đạo Thiên Chúa ở Việt Nam đầu thế kỷ XVII, Nguyễn Khắc Xuyên dịch và chú thích, Nxb. Ánh Sáng xuất bản (Lần thứ I tại Hoa Kỳ), 1994.
- 18. Trần Văn Giàu: *Giá trị tinh thần truyền thống của dân tộc Việt Nam*, Nxb. Thành phố Hồ Chí Minh, 1993.
- 19. Trần Văn Giàu, Trần Bạch Đằng, Mạc Đường (Chủ biên): *Lịch sử Việt Nam*, Nxb. Trẻ, Thành phố Hồ Chí Minh, 2001, t. 1.
- 20. Phạm Minh Hạc Nguyễn Khoa Điềm (Chủ biên): *Về phát triển văn hóa và xây dựng con người thời kỳ công nghiệp hóa, hiện đại hóa,* Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2003.
- 21. Nguyễn Thị Mỹ Hạnh: "Công giáo và tiếp xúc văn hóa Đông Tây ở Việt Nam thế kỷ XVI-XVII", *Tạp chí Nghiên cứu châu Âu*, số 5 (92), 2008.
- 22. Lê Thị Hiền: "Khái niệm tôn giáo từ góc độ nhân học văn hóa", Tạp chí *Xưa và nay*, số 415 (11/2012), tr.15-20, số 416, tr. 16, (11/2012).
- 23. ThS. Nguyễn Hữu Hiếu: "An Giang trong lịch sử Đồng bằng sông Cửu Long", *Kỷ yếu Hội thảo khoa học "Lễ hội Đua bò Bảy Núi, An Giang"*.
- 24. Lê Như Hoa: *Bản lĩnh Văn hóa Việt Nam Một hướng tiếp cận*, Nxb. Văn hóa Thông tin, Hà Nội, 1998.

TÀI LIỆU THAM KHẢO 139

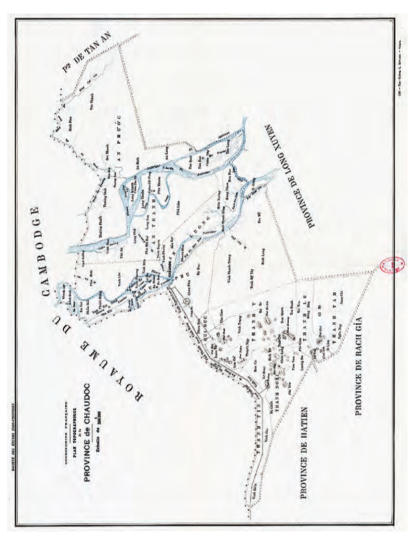
25. Lê Huy Hòa, Hoàng Đức Nhuận (Tuyển chọn và giới thiệu): *Văn hóa Việt Nam truyền thống và hiện đại*, Nxb. Văn hóa, Hà Nội, 2000.

- 26. Phạm Mai Hùng: "Bảo tồn di sản văn hóa trong bối cảnh công nghiệp hóa, hiện đại hóa đất nước và hội nhập quốc tế", Tạp chí Xưa và nay, số 440, tháng 11/2013.
- 27. Từ Hồng Hưng: "Văn hóa là gì", *Lịch sử văn hóa Trung Quốc*, Nxb. Văn hóa Thông tin, Hà Nội, 1999, t. 1.
- 28. Đỗ Huy: Giá trị truyền thống trước thách thức của toàn cầu hóa, Nxb. Chính trị quốc gia, Hà Nội, 2002.
- 29. Jean Baubérot: *Lịch sử đạo Tin lành*, Trần Sa dịch, Nxb. Thế giới, Hà Nội, 2006.
- 30. GS. Vũ Khiêu (Chủ biên): *Văn hóa Việt Nam, xã hội và con người*, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội, 2000.
- 31. Phan Huy Lê Vũ Minh Giang (Chủ biên): Chương trình Khoa học công nghệ cấp nhà nước KX.07, Đề tài KX.07-02, *Các giá trị truyền thống và con người Việt Nam hiện nay*, Hà Nội, 1994.
- 32. Phan Ngọc Liên Đỗ Thanh Bình (Đồng chủ biên) Trần Vĩnh Tường Văn Ngọc Thành Trần Thị Vinh Lương Thị Thoa: *Lịch sử sử học thế giới (Sơ giản)*, Nxb. Đại học Sư phạm, Hà Nội, 2009.
- 33. Phan Ngọc Liên, Đào Tuấn Thành, Nguyễn Thị Huyền Sâm, Mai Phú Phương: *Lịch sử thế giới cận đại*, Nxb. Đại học Sư phạm, 2007, 2008, t. 1, 2.
- 34. Hồ Chí Minh: *Toàn tập*, Nxb. Chính trị quốc gia Sự thật, Hà Nội, 2013.
- 35. Bác sĩ Morice: "Chuyến đi đến Nam Kỳ 1872", Tạp chí *Xưa và* nay, số 421 + 422 (02/2013).
- 36. Nguyễn Phong Nam: Những vấn đề lịch sử và văn chương triều Nguyễn, Nxb. Giáo dục, Hà Nôi, 1997.
- 37. Sơn Nam: *Lịch sử An Giang*, Nxb. Tổng hợp An Giang, 1988.
- 38. Hữu Ngọc: *Phác thảo chân dung văn hóa Pháp,* Nxb. Thế giới, Hà Nội, 1997.
- 39. Vũ Dương Ninh Nguyễn Văn Hồng: *Lịch sử thế giới cận đại* (Tái bản lần mười bốn), Nxb. Giáo dục Việt Nam, 2010.
- 40. Lê Phỉ: "Di sản kiến trúc Pháp tại Đà Lạt", Tạp chí Xua và nay, số 429, tháng 6/2013.

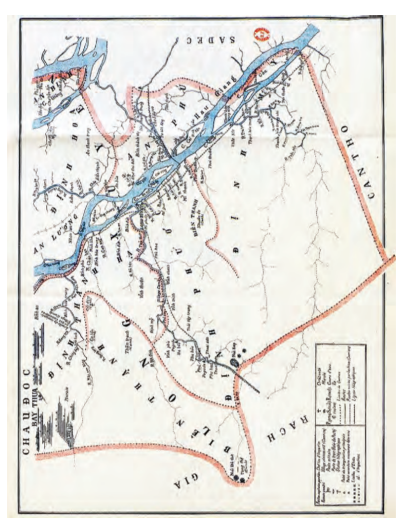
- 41. Tôn Quang Phiệt: "Buổi đầu chữ Pháp được dạy ở nước ta như thế nào", Tạp chí *Xưa và nay*, số 439 (11/2013).
- 42. Nguyễn Hồng Phong: "Văn hóa và phát triển", *Văn hóa Việt Nam truyền thống và hiện đại*, Nxb. Văn hóa, Hà Nội, 2000.
- 43. Mục sư, Tiến sĩ Lê Hoàng Phu: *Lịch sử Hội thánh Tin Lành Việt Nam* (1911-1965), Nxb. Tôn giáo, Hà Nội, 2010.
- 44. Nguyễn Gia Phu Nguyễn Văn Ánh Đỗ Đình Hãng Trần Văn La: *Lịch sử thế giới trung đại* (Tái bản lần thứ mười lăm, có sửa chữa, bổ sung), Nxb. Giáo dục Việt Nam, Hà Nội, 2011.
- 45. Trần Ngọc Thêm: *Tìm về bản sắc văn hóa dân tộc Việt Nam* (Tái bản lần thứ tư), Nxb. Thành phố Hồ Chí Minh, 2004.
- 46. Trần Mạnh Thường: *Những di sản nổi tiếng thế giới*, Nxb. Văn hóa Thông tin, Hà Nội, 2000.
- 47. Trần Nam Tiến (Chủ biên), Nguyễn Thị Minh Thúy, Nguyễn Thị Ánh Nguyệt, Nguyễn Thị Tuyết Thanh: *Hỏi đáp Lịch sử Việt Nam*, Nxb. Trẻ, Thành phố Hồ Chí Minh, 2006, t. 1, 2.
- 48. Tỉnh ủy An Giang: Báo cáo tình hình thực hiện nhiệm vụ chính trị năm 2014 và phương hướng, nhiệm vụ năm 2015, Tài liệu phục vụ Đoàn công tác Chủ tịch nước, ngày 28/01/2015.
- 49. TS. KTS. Nguyễn Đình Toàn: Kiến trúc Việt Nam qua các triều đại, Nxb. Xây dựng (Tái bản), Hà Nội, 2014.
- 50. Lê Ngọc Trà (Tập hợp và giới thiệu): Văn hóa Việt Nam Đặc trưng và cách tiếp cận, Nxb Giáo dục, Hà Nội, 2001.
- 51. Ủy ban nhân dân tỉnh An Giang: Địa chí An Giang, Ban Tuyên giáo Tỉnh ủy An Giang chịu trách nhiệm xuất bản, 2013.
- 52. Úy ban Khoa học xã hội Việt Nam: *Lịch sử Việt Nam*, Nxb. Khoa học xã hội, Hà Nội, 1971, t. 1, 2.
- 53. Trần Quốc Vượng (Chủ biên): *Cơ sở văn hóa Việt Nam*, Nxb. Giáo dục, Hà Nội, 1997.
- 54. Yoshiharu Tsuboi: Nước Đại Nam đối diện với Pháp và Trung Hoa 1847-1885 (In lần thứ ba, có sửa chữa), Nxb. Trẻ Thành phố Hồ Chí Minh, 1998.



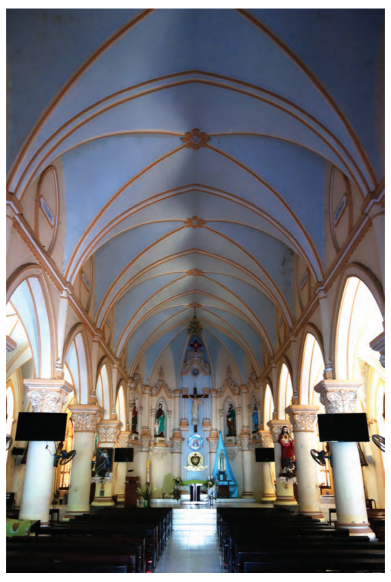
Long Xuyên, Châu Đốc trong Bản đồ Nam Kỳ thời Pháp (1878)



Bản đồ tỉnh Châu Đốc thời Pháp (1890)



Bản đồ tỉnh Long Xuyên thời Pháp (1901)



Bên trong Nhà thờ Cái Đôi (tháng 4/2015)



Bên trong nhà thờ Long Xuyên (Nhà thờ Thánh Tôma cũ) (tháng 4/2015)



Đại chủng viện Long Xuyên



Bên trong Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên (mới)



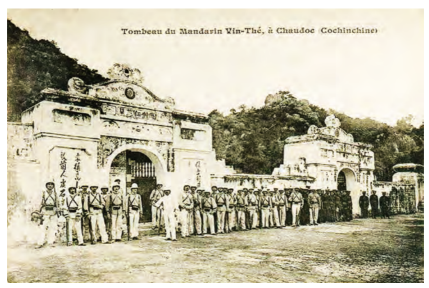
Bên trong Nhà thờ Chánh tòa Long Xuyên (mới) (tháng 4/2015)



Bên trong Nhà thờ Năng Gù (tháng 5/2015)



Tòa Công sứ



Lăng Thoại Ngọc Hầu xưa



Nhà cộng đồng ở làng Châu Phú, tỉnh lỵ Châu Đốc thập niên 1920



Rạp hát Minh Hiền

# $\mathbf{M}\mathbf{\dot{U}}\mathbf{C}\ \mathbf{L}\mathbf{\dot{U}}\mathbf{C}$

|                                                                                                           | Trang |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| Lời nhà xuất bản                                                                                          | 5     |
| Mở đầu                                                                                                    | 7     |
| Chương I<br>Khái quát về An Giang cuối thế kỷ XIX -<br>nửa đầu thế kỷ XX                                  | 9     |
| I. Vị trí địa lý, điều kiện tự nhiên, dân cư, truyền thống văn hóa                                        | 9     |
| II. Chính sách cai trị của thực dân Pháp và sự thay đổi địa giới hành chính ở An Giang                    | 16    |
| III. Quá trình du nhập văn hóa Pháp vào An Giang                                                          | 36    |
| Chương II<br>Những dấu ấn kiến trúc Pháp ở An Giang<br>cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX                | 56    |
| I. Một số phong cách kiến trúc tiêu biểu của Pháp                                                         | 56    |
| II. Dấu ấn kiến trúc tôn giáo và kiến trúc dân dụng của<br>Pháp ở An Giang                                | 67    |
| Chương III<br>Những dấu ấn văn hóa Pháp trong kiến trúc<br>ở An Giang cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX | 113   |
| I. Đặc trưng kiến trúc Pháp ở An Giang cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX                                | 113   |
| II. Ảnh hưởng kiến trúc Pháp ở An Giang cuối thế kỷ XIX - nửa đầu thế kỷ XX                               | 120   |

| MULCIUC |  | 15- | 1 |
|---------|--|-----|---|
| MUC LUC |  | 151 | ı |
|         |  |     |   |

| III. Sự giao lưu văn hóa Đông - Tây qua các công trình kiến |     |
|-------------------------------------------------------------|-----|
| trúc ở An Giang                                             | 129 |
| Lời kết                                                     | 134 |
| Tài liệu tham khảo                                          | 137 |
| Phụ lục                                                     | 141 |

#### NHÀ XUẤT BẢN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA SỰ THẬT Số 6/86 Duy Tân, Cầu Giấy, Hà Nội, ĐT: 080.49221, Fax: 080.49222 Email: suthat@nxbctgg.vn, Website: www.nxbctgg.vn

### TÌM ĐỘC SÁCH CỦA NHÀ XUẤT BẢN CHÍNH TRỊ QUỐC GIA SỰ THẬT

PGS.TS. VÕ VĂN THẮNG GÓP PHẦN CHỐNG SUY THOÁI TƯ TƯỚNG CHÍNH TRỊ, ĐẠO ĐỨC, LÓI SỐNG THEO NGHI QUYẾT TRUNG ƯƠNG 4 KHÓA XI

> PGS.TS. VÕ VĂN THẮNG GIÁO TRÌNH LÔGÍC HOC HÌNH THỰC

PSG.TS. VÕ VĂN THẮNG - TS. HỒ XUÂN MAI (Đồng chủ biên) Ngôn Ngữ Miền Sông Nước





Giá: 105.000đ