đều vô lí như nhau (mày không làm vỡ và chó làm vỡ). Quan điểm thứ hai vô lí đến mức không thể chấp nhận được, vậy quan điểm thứ nhất cũng không chấp nhận được. Không chấp nhận được quan điểm chó làm vỡ thì quan điểm mày không làm vỡ cũng không chấp nhận được. Bằng cách vận dụng tính đa thanh, người mẹ đã tạo ra một phát ngôn mìa mai đối với phát ngôn bác bỏ của đứa bé, từ đó mà kết tội đứa bé bằng chính lối nói mìa mai đó.

Ở trên chúng ta đã bước đầu nhận ra cơ chế đa thanh của các lập luận. Nói một cách tổng quát, trong một diễn ngôn lập luận nếu có sử dụng phản lập luận thì chắc chắn lập luận đó là đa thanh.

Như đã nói tất cả các phát ngôn đều đa thanh. Hiện tượng đa thanh còn là cơ sở của nhiều phát ngôn, nhiều việc sử dụng các hành vi ở lời khác trong giao tiếp thường ngày. Hiện tượng đa thanh một lần nữa khẳng định bản chất ngữ dụng của lập luận.

## VI - LĒ THƯỜNG (TOPOS) CƠ SỞ CỦA LẬP LUẬN

Ở trên đã nói, các tiên đề lôgic và các thao tác lôgic không phải là cơ sở của các lập luận đời thường. Vậy cái gì làm cơ sở để nối kết một nội dung này (hay một hành vi ở lời này) với một nội dung khác (hay hành vi ở lời khác) thành một lập luận? Thí dụ, cái gì nối kết nội dung hây giờ là tám giờ với hành vi ở lời thúc giục nhanh lên thành lập luận:

## Bây giờ là tám giờ, nhanh lên!

trong đó tám giờ là luận cứ và nhanh lên là kết luận? O. Ducrot sử dụng lại thuật ngữ của Aristote topos (số nhiều là topoi), chúng tôi tạm dịch là "lẽ thường", để chỉ các nguyên lí được dùng làm cơ sở để tạo nên các lập luận đời thường. Lẽ thường là những chân lí thông thường có tính kinh nghiệm, không có tính tất yếu, bắt buộc như các tiên đề lôgic. Do nhân loại là một thực thể trùm lên mọi dân tộc cho nên có những lẽ thường phổ quát (phổ quát nhưng không tất yếu, bắt buộc) chung cho toàn nhân loại hay một số dân tộc cùng một nền văn

hóa. Lại có khá nhiều những lễ thường riêng cho một quốc gia, thậm chí một địa phương trong một quốc gia.

Ở Việt Nam, các địa phương phía Bắc và phía Nam có những tập tục chung, nhưng cũng có những tập tục riêng. Thí dụ, các vùng phía Bắc kiêng giết vịt đầu tháng vì cho vịt là xúi quẩy, phải giết gà để cúng. Trái lại các vùng phía Nam đầu tháng lại giết vịt chứ không được giết gà. Từ hai tập tục này chúng ta có hai lẽ thường trái ngược nhau và lập luận:

Đầu tháng thế mà nhà X lại giết gà.

sẽ là có lí đối với đồng bào phía Nam nhưng sẽ là "ngớ ngắn" đối với đồng bào phía Bắc.

Cái lẽ thường "số biển đăng kí xe máy càng đẹp thì càng nên mua" cũng là một lẽ thường có lẽ duy nhất ở Việt Nam mới có.

Đọc A Q chính truyện của Lỗ Tấn chắc chúng ta còn nhớ anh chàng A.Q cứ thấy đàn bà làng Mùi nói chuyện với đàn ông ngoài đường là ném cho vài hòn đá nếu vắng người, còn nếu có người thì nhổ cho vài bãi nước bọt ( xuống đất – đĩ nhiên) là vì anh ta dựa trên topos "đàn bà nói chuyện tay đôi với đàn ông là đàn bà hư", một topos chịu ảnh hưởng nặng nề của Khổng giáo (cực đoan).

Người dân Thụy Sĩ dù là tỉ phú cũng hết sức tiết kiệm. Ở đó có những lẽ thường hết sức "keo kiệt": Việc nào quần áo ấy, trong hữa ăn chủ và khách đều phải vét sạch đĩa (Báo Tiền phong, số tết Tân Tị, 2001). Theo hai lẽ thường này thì những phát ngôn kiểu như: Ra khỏi đại sứ quán mà vợ chồng ông M. không cởi lễ phục; Khách dùng những lát bánh mì vét sạch đĩa thức ăn là bình thường đối với người dân Thụy Sĩ nhưng sẽ quái gở đối với chúng ta (người dân Thụy Sĩ thường có hai bộ áo quần, một bộ thường và một bộ lễ phục. Hễ tiếp khách hoặc đi thăm bạn bè xong ra khỏi nhà bạn bè là họ sẽ thay ngay lễ phục bằng bộ quần áo thường, cho dù thay ngay trong xe ô tô; ãn món nào xong phải vét cho hết nhắn thức ăn trên đĩa, dù ăn ở nhà hay trong một buổi chiêu đãi long trọng cũng vậy).

Có một truyện cười như sau:

Thầy đồ:

-Tôi có trọ được không?

Cô chủ quán:

– Nhà không có người.

Thầy đổ:

- Có cô đấy thôi.

Cô chủ quán:

Nhà không có đàn ông.

Thấy đồ:

- Có tôi.

Cô chủ quán viện hai lễ thường để từ chối, không cho thầy đồ ngủ trọ. Một là không có người và hai là nhà không có đàn ông. Hai lẽ thường này quả là phi lôgic. Tuy nhiên, vì chúng là lẽ thường, không phải là các tiên để lôgic cho nên chúng ta – chúng ta người Việt Nam hay người phương Đông chịu ảnh hưởng của Nho giáo – không lấy làm kì lạ. Đối với những người chịu ảnh hưởng Nho giáo, thì nhà không có đàn ông thân cận đối với đàn bà, con gái thì coi như không có người dù trong nhà có đàn bà, con gái. Truyện cười này được xây dựng trên cơ sở đối lập giữa hai quan điểm – hại chủ ngôn – quan điểm của lễ thường và quan điểm của lôgic hình thức. Anh thầy đồ đã dùng lôgic hình thức để bác bỏ luận cứ mà có chủ quán đưa ra để không cho mình trọ đêm.

Những điều vừa nói trên đây một lần nữa làm sáng tỏ thêm sự khác biệt của lập luận đối tượng của ngữ dụng học và suy diễn lôgic, đối tượng của lôgic học.

Khi nói về hiện tượng đa thanh trong lập luận, chúng ta có nói tới chủ ngôn là những quan điểm. Các lẽ thường thường đảm nhiệm vai

trò chủ ngôn trừu tượng trong lập luận đa thanh. Lời đối đáp của thầy đồ và cô chủ quán thực tế là sự xung đột giữa hai chủ ngôn : lẽ thường và lôgic. Thầy đổ và cô chủ quán xét tới cùng chỉ là những thuyết ngôn, những phát ngôn viên của hai chủ ngôn trừu tượng đó mà thôi.

Oswald Ducrot cho rằng lẽ thường có những tính chất như sau : khái quát, chung và có thang độ.

Tính khái quát của lẽ thường thể hiện ở chỗ mỗi lẽ thường là cơ sở để xây dựng nên những lẽ thường riêng, những lập luận cụ thể về những sư vật, người, sự kiện cụ thể. Đối với lập luận:

Bây giờ là tám giờ.

lẽ thường khái quát là: "Càng có thì giờ thì chúng ta càng không phải vội vã" và ngược lại, "càng không có thì giờ thì càng phải vội vã". Từ lẽ thường này chúng ta có thể giục giã nhau (hay khuyên nhủ nhau chớ vội) trong những trường hợp cụ thể: Đi học, đi xem biểu diễn ca kịch, đi dự một cuộc hội thảo, đi tàu xe v.v... Cũng tương tự như vậy lẽ thường khái quát: sản phẩm tiêu dùng giá càng hạ thì càng nên mua sẽ được dùng khi khuyến khích nhau mua quân áo, xe máy, đồ gia dung v.v...

Lẽ thường có tính chung có nghĩa là lẽ thường đó được mọi người công nhận. Mọi người ở đây không nhất thiết là toàn nhân loại hoặc toàn thể nhân dân một nước, toàn thể thành viên của một dân tộc. Chung ở đây chỉ có nghĩa là được một cộng đồng ngôn ngữ chấp nhận, cộng đồng này có thể lớn bé khác nhau. Mỗi cộng đồng có những lẽ thường nhiều khi trái ngược nhau. Thí dụ lẽ thường "đầu tháng giết gà" của các vùng phía bắc trái ngược với lẽ thường "giết vịt đầu tháng" của các vùng phía nam. Đối với cộng đồng sinh viên, tối thứ bảy thường là tối "thứ bảy máu chảy về tim" trong khi đối với các thầy giáo, cô giáo tối đó thường là tối nghỉ ngơi, thư giãn v.v...

Có những trường hợp, cùng một đối tượng, cùng một phát ngôn với các chỉ dẫn lập luận giống hệt nhau nhưng dẫn tới hai kết luận tốt

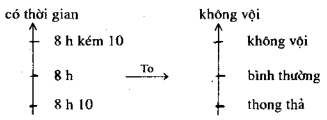
xấu khác nhau tùy theo lẽ thường được vận dụng là lẽ thường nào. Thí dụ, trong một buổi bình thơ trên VTV, một nhà thơ khi giới thiệu về một nhà thơ nữ, nói:

Bây giờ chị mới hơn 30 tuổi.

Có nên dùng từ mới ở đây không? Chắc chắn khi nói như vậy người bình thơ chỉ nghĩ đến lẽ thường trong sáng tác nghệ thuật. Trong nghệ thuật, 30 tuổi còn là trẻ, thường thì chưa có được tác phẩm thành công. Thế nhưng nhà thơ nữ được giới thiệu lại đã có nhiều tập thơ được độc giả đánh giá cao. Theo lẽ thường này thì phát ngôn trên là một lời khen.

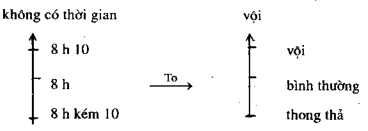
Thế nhưng nhà thơ nữ này chưa có chồng. Mà đối với người Việt Nam (mà người nước nào chẳng thể) 30 tuổi chưa có chồng là giả, là "ế". Vậy phát ngôn trên nếu xét theo lẽ thường về tuổi kết hôn lại là một lời nói mia mai. (Đây là nói về giá trị lập luận khác nhau của phát ngôn này do vận dụng những lẽ thường khác nhau. Thực ra, nếu vận dụng lẽ thường trong phép lịch sự, thì đối với phụ nữ, khi người ta đã "cưng cứng" tuổi, vẫn là điều xúc phạm thể diện của người ta nếu như lôi tuổi ra mà nói.)

Ducrot cho rằng đặc tính có thang độ là đặc tính quan trọng nhất của các lẽ thường. Có thể biểu diễn tính chất có thang độ của hai lẽ thường: "Càng có thì giờ thì chúng ta càng không phải vội vã" và "càng không có thời gian thì chúng ta càng phải vội vã" như sau:

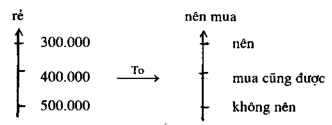


(đọc: Có thời gian có ba thang độ: chưa đến tám giờ (tám giờ kém mười), tám giờ, quá tám giờ (tám giờ mười) thì sự không vội cũng có ba thang độ tương ứng: vội, bình thường, thong thả. (To là topos nối

hai thang "còn thời gian" và "không vội" với nhau theo các thang độ phù hợp). Các thang độ của topos "càng không có thời gian thì người ta càng vội vàng" có thể biểu diễn như sau :



Lập luận: Chiếc xe này rẻ vậy nên mua đi. dựa trên topos: hàng hóa càng rẻ thì càng nên mua biểu diễn bằng thang độ như sau:



Các topos giúp chúng ta lí giải được vai trò của các tác tử và các kết tử lập luận.

Trước hết, hãy nói về các tác tử. Chúng ta đã nói đến các tác tử mới... thôi và đã... rồi. Các tác tử này thay đổi hướng lập luận của nội dung miêu tả hây giờ tám giờ. Chúng cho chúng ta biết phải vận dụng topos càng có thời gian thì càng không vội vã ở những thang độ nào. Nói khác đi, trong trường hợp các tác tử thì các topos cho chúng ta biết phải dùng tác tử nào ở phát ngôn luận cứ cho phù hợp với phát ngôn – kết luận mà chúng ta muốn dẫn người nghe đến.

Đối với các kết tử thì tình hình phức tạp hơn. Chúng ta đã phân biệt kết tử hai vị trí và kết tử ba vị trí. Kết tử hai vị trí là kết tử nối kết một phát ngôn – luận cứ với một phát ngôn – kết luận. Việc sử dụng kết tử hai vị trí tương đối đơn giản: chỉ cần biết topos nào được vận dụng là chúng ta dùng được kết tử thích hợp.

Các kết tử ba vị trí không phải nối kết phát ngôn – luận cứ với phát ngôn – kết luận mà thường nối kết hai phát ngôn – luận cứ để dẫn tới phát ngôn – kết luận. Lấy ví dụ kết tử nhưng. Chúng ta có lập luận:

Hôm nay trời đẹp nhưng tôi mệt nên không đi chơi được.

Kết tử nhưng đòi hỏi phải có ba phát ngôn, hai phát ngôn – luận cử và một phát ngôn – kết luận (phát ngôn – kết luận có thể hàm ẩn). Chúng ta cũng đã biết các luận cử có hiệu lực lập luận khác nhau. Trong trường hợp kết tử nhưng hướng lập luận là do hướng của luận cử đứng sau nó quyết định. Kết tử nhưng đã huy động hai topos : trời càng đẹp thì càng nên đi chơi và người càng mệt thì càng không nên đi chơi biểu diễn như sau :

Hai topos này không loại trừ lẫn nhau, chúng chỉ hơn kém nhau về hiệu lực trong một lập luận. Kết tử ba vị trí có vai trò chỉ rõ hiệu lực của luận cứ trong lập luận. Cũng hai topos trên, nếu chúng ta thay đổi vị trí thì kết luận sẽ thay đổi. So sánh lập luận trên với lập luận: Tôi mệt nhưng trời đẹp (nên) tôi (cứ) đi chơi.

Chúng ta cũng đã nói lập luận có tính chất tranh biện, có thể bị bác bỏ. Các tính chất đã biết về các lễ thường, các topos, cơ sở của lập luận: tính chất khái quát tính chất chung và tính chất có thang độ giải thích tại sao lập luận lại có những tính chất trên, khác với các chân lí lôgic.

Để bác bỏ một lập luận, chúng ta đơn giản có thể tuyên bố về tính không quan yếu (non-pertinent) của nó bằng cách đưa ra một topos khác. Như bác bỏ lập luận: chiếc xe này rẻ, mua đi bằng cách nói ngược lại, vì nó rẻ nên không nên mua dựa vào tục ngữ: của rẻ là của ôi hoặc tiến nào của ấy, thậm chí còn có thể dựa vào topos khác hẳn về phạm trù. Chúng ta có nhiều cách ngăn cản ai đó mua xe máy, thí

dụ bằng cách dựa vào các lẽ thường : về màu sắc, về số biển xe hoặc về hoàn cảnh túng thiếu của người định mua xe.

## VII - VIỆC XÁC LẬP CÁC LỆ THƯỜNG

Có thể nhận định một cách khái quát mà không sợ sai lầm là tất cả các phát ngôn của chúng ta đều bị chi phối bởi một hoặc những lẽ thường nào đó. Lẽ thường là những câu thúc xã hội vô hình, có khi vô thức nhưng quy định chặt chẽ lời nói và cách xử sự của con người trong cuộc sống xã hội.

Tuy nhiên, không ai có thể thống kê hết được các lễ thường. Có những lẽ thường phổ quát của nhân loại, có những lẽ thường của từng khu vực trên thế giới, của từng quốc gia, dân tộc, chủng tộc, của từng địa phương, từng cộng đồng nghề nghiệp, văn hóa v.v... Lẽ thường là vô số và vô hạn về số lượng, muôn hình muôn vẻ về chất lượng. Xem ra con người cá nhân của mỗi chúng ta bị ràng buộc (bởi các lẽ thường) nhiều hơn là chúng ta tưởng. Chúng ta thường dùng quán ngữ : nếp nghĩ. Mỗi nếp nghĩ của chúng ta thường là một lẽ thường.

Trong cuốn giản yếu về ngữ dụng học xuất bản năm 1995, chúng tôi đã viết: "Các lẽ thường của từng dân tộc có thể tìm thấy trong tục ngữ" (97, 39). Tục ngữ là kho tàng những lẽ thường của mỗi dân tộc đã được cố định bằng hình thức ngôn ngữ, cho dù là hình thức ngôn ngữ miệng. Mỗi dân tộc, mỗi quốc gia có kho tàng tục ngữ rất lớn, chưa thống kê được hết. Giả định chúng ta tập hợp được tất cả các tục ngữ của tất cả các dân tộc, các quốc gia trên thế giới thì chúng ta sẽ có thể hình dung ra khối lượng vĩ đại của các lẽ thường của nhân loại. Chúng ta lại còn biết có tục ngữ của toàn dân, có tục ngữ của địa phương rộng như một khu vực, một tỉnh, hẹp như một huyện, một xã, một làng, một ngành nghề. Chúng ta lại còn biết trong tục ngữ có không ít những câu trái ngược nhau, nghịch hướng về lập luận với nhau. Có không thầy đố mày làm nên thì lại có học thầy không tầy học bạn. Có bán anh em xa mua láng giêng gần thì lai có một giọt máu đào hơn ao nước lã. Những đặc điểm nói trên

của các tục ngữ – lẽ thường là bằng chứng hùng hồn khẳng định bản chất ngữ dụng của chúng, khẳng định sự không đồng tính giữa lẽ thường cũng tức là của lập luận với lôgic.

Mặc dầu khối lượng tục ngữ đã đổ sộ nhưng vẫn chưa phải là tất cả các lễ thường chi phối cách suy nghĩ, cách nói năng và hành động của chúng ta. Có những lẽ thường chưa có hình thức ngôn ngữ cố định như những tục ngữ (hay những định luật khoa học) nhưng vẫn điều khiển lập luân của chúng ta, biến một nội dung phát ngôn nào đó thành luận cứ, thành kết luận và nối kết các phát ngôn đó thành những quan hệ lập luận nhất định. Ở trên có dùng từ "vô thức" để chỉ một bộ phận lẽ thường. Những lẽ thường chưa định hình bằng ngôn từ nhưng vẫn chi phối lập luận của chúng ta thường là những lễ thường mà chúng ta không ý thức được bởi chưa được ghi giữ lại bằng những công thức ngôn từ. Những lễ thường này điều khiển cách dùng các chỉ dẫn lập luận đặc biệt là các kết tử và các tác tử trong các lập luân của chúng ta. Nói cách khác, thông qua cách dùng các chỉ dẫn lập luận, chúng ta có thể xác định được các lẽ thường "vô thức". Thí du có tác giả viết : "Xuất thân từ trong nhung lụa người thiếu nữ duyên dáng xinh đẹp ấy mặc dù có những nét vị kỉ đôi khi cực đoan đến tàn nhẫn nhưng nàng luôn luôn có ý thức làm chủ số phận mình". Hãy chú ý đến kết tử nhưng. Kết tử nhưng như đã biết là một kết tử nghịch hướng. Có nghĩa là có những nét vị kỉ đôi khi cực đoan đến tàn nhẫn là nghịch hướng với đặc tính có ý thức làm chủ số phân của mình. Về mặt lôgic mà nói, tính vị kỉ không trái ngược với ý thức làm chủ, ngược lại người càng vị kỉ thì có lẽ là người có ý thức làm chủ số phận mình rõ rệt. Phát ngôn này hoàn toàn có thể viết : Xuất thân từ trong nhung lua, người thiếu nữ duyên dáng, xinh đẹp này có những nét vị kỉ đôi khi cực đoan đến tàn nhẫn và có ý thức làm chủ số phân của mình. Vậy tại sao người viết lại dùng kết từ nghịch hướng nhưng, dùng nhưng như vậy có sai không? Thì ra, sự nghịch hướng không phải ở bản thân tính vi kỉ và tính có ý thức làm chủ mà là ở giá trị "tốt", "xấu" của hai tính cách đó xét về mặt giá trị học. Theo quan điểm của chúng ta, tức theo lễ thường của chúng ta (có thể là lễ thường chịu ảnh hưởng của ý thức hệ cộng sán chủ nghĩa) người có tính vị kỉ được đánh giá là xấu, còn có ý thức làm chủ số phận (ảnh hưởng của đạo đức cộng sản chủ nghĩa ở lẽ thường này càng đậm nét hơn) được đánh giá là tốt. Vậy thì việc sử dụng kết tử nhưng ở đây là để đối lập hai giá trị lập luận tốt và xấu của hai luận cứ chứ không phải để đối lập lối miêu tả của chính hai luận cứ đó. Nhờ cách dùng kết tử nhưng này mà chúng ta phát hiện ra lẽ thường: Người vị kỉ là người xấu và lẽ thường: Người có ý thức làm chủ số phận mình, đặc biệt nếu người đó là phụ nữ là người tốt. Hai lẽ thường này có một phần là chung cho mọi thời đại, cho toàn xã hội loài người nhưng có một phần bị chi phối bởi ý thức hệ của một thời đại nhất định.

Dưới ánh sáng của lí thuyết lập luận, phát hiện ra các lẽ thường có nghĩa là phát hiện ra chiều sâu văn hóa, đạo đức xã hội, dân tộc nằm trong ngôn ngữ, chi phối việc sử dụng ngôn ngữ. Chúng tôi nghĩ rằng đi tìm các lẽ thường của một ngôn ngữ nói riêng và của ngôn ngữ nói chung cũng giống như công việc tìm quặng mỏ. Người đi tìm quặng phải dựa vào các chỉ dẫn của chúng. Có những quặng lộ thiên mà cũng có những via quặng chìm sâu dưới nhiều tầng đất đá. Tục ngữ là những chỉ dẫn lớp quặng – lẽ thường lộ thiên còn các chỉ dẫn lập luận trong các phát ngôn thường gặp là những chỉ dẫn của những lớp quặng – lẽ thường ngập sâu dưới nhiều tầng đất đá ngôn từ (lời nói).

Trên đây chúng ta mới làm quen với những khái niệm và những vấn đề cơ sở của lập luận. Lập luận là một lĩnh vực mới trong ngôn ngữ học thế giới. Ở Việt Nam, cho đến trước 1993, năm xuất bản cuốn sách này lần thứ nhất nó còn lạ lẫm đối với Việt ngữ học, kể cả các nhà nghiên cứu quan tâm đến ngữ dụng học. Đi vào lí thuyết lập luận, ngôn ngữ học Việt Nam không những mở thêm một hướng nghiên cứu mới trong lĩnh vực ngữ dụng, không chỉ có thêm căn cứ để xử lí vấn đề phân tích diễn ngôn mà còn có thêm cơ sở lí thuyết và thực tiễn để nhìn lại những vấn đề ngôn ngữ học truyền thống và phát hiện ra những đặc trưng mới của tiếng Việt trong cấu trúc nội tại cũng như trong hoạt động thực hiện chức năng của nó.