# 魚文化意涵

## 陳學嬪

中國的文化是世界上唯一由最早的舊石器時代開始,綿延至今仍然一脈相承,而未曾中斷的世界最古老的文明之一。「魚」的文化題材,中外皆有,在中國以藝術形式出現,乃是從最初的人類爲求生存的意念而來,即稱爲「始生導向」之意識所發源。所謂「始生導向」,乃是社會發展到一定的階段上的產物,是人類在自然界的自我價值發現,並以生產手段及各種文化活動來肯定自我,這些過程莫不受到其內在深層思維架構所制約,其中生殖信仰,可說是古代先民最重要的意識性活動。

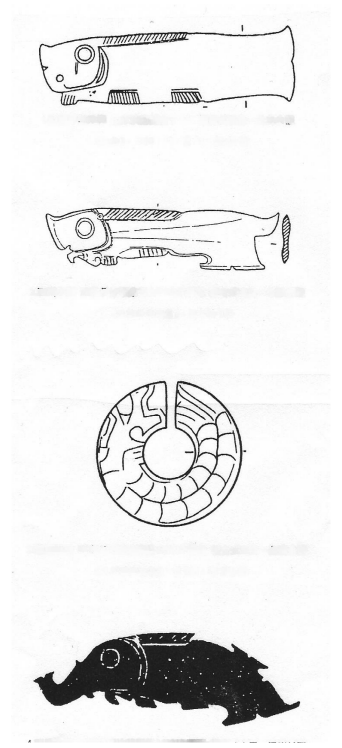
「魚」是人類早期從事漁獵生產活動時,必然會接觸到的生物,漁獲的豐富,顯示人們生活的富足,族群生存與繁衍的保障,於是「魚」的信仰與崇拜,逐漸與生殖崇拜相互結合,「魚」的圖像開始隱蘊著神奇玄秘的符碼,象徵生命及來自未知的力量,所以「魚」與「人」的關係,在形成早期原始宗教思想時,相互滲透轉化,產生出二者之同源、合體、互感的圖騰意識。

中國早期的魚文化,乃是一種圖騰崇拜,一種生殖崇拜,爲一種富饒祈願的混合體,此爲魚文化的萌芽期。當社會進入安定的農業生活之後,「魚」文化邁向禮俗化的階段,所謂「魚」祭,以部族重大年中大事之形式出現,於是在仰韶彩陶的陶缽器面上,以彩繪的人面魚紋,寫實的魚紋,象徵的魚紋,簡化的魚紋,還有幾何化的魚紋,表現於某些特殊用途的器皿上。另外在史前時期的玉器,亦出現雕刻的魚形作品(圖 1),考古出土的良渚文化玉器,已發現高度藝術性呈現的玉魚,其他在河姆渡文化遺址中亦有發現木魚與陶魚製品的出土。同時這些文物大都出於具有相當身分的墓葬之中,此種表徵是否爲古代葬俗之儀式,或是基於宗教性的意義,雖然不易判斷,但魚文化進入人們的精神信仰領域則十分明顯。」

聞一多先生在《說魚》一文中,援引《詩經》、《周易》、《楚辭》,以及古詩、 民謠與其他資料,指出中國人從上古起以魚象徵女性,象徵配偶或情侶。因爲魚 是一種繁殖力十分強的生物,所以在古代把一個人化做魚,在某一層意義上差不 多就等於恭維他是最好的人,而在青年男女間,若稱其對方爲魚,那就等於說:

<sup>1</sup>林淑心《中國魚文化概說》第6頁,2000年8月,國立歷史博物館。

「你是我最理想的配偶」,在浙東婚俗中,新婦出轎門時,以銅錢撒地,謂之「鯉魚撒子」,便是這觀念最好的說明。當代學者趙國華先生則從考古的角度,針對中國多處母親民族社會遺址出土的陶器上繪著或刻有魚紋符號,多方論証後認爲,這些符號是女性生殖器的象徵物,魚的形貌,特別是双魚和女陰十分相似,双魚宛如女子的兩片陰唇,而中間還有孔縫,更是使人聯想到女陰的崇拜,另一方面,如前所述,魚的生殖力強,原始初民以此寄托人丁興旺的美好寄寓,然而這種崇魚的現象則是和原始初民的漁業生產發展緊密的結合著。



魚形玉器 圖1

魚,是稻作文化區的一種常見之物,爲稻作文化的標誌之一,以哈尼族與水族爲例,魚在其生活中扮演著重要的角色。生活於哀牢山區的哈尼族,以梯田養魚是梯田文化的一大特徵,人們不僅吃魚,還十分崇拜魚。雲南紅河一帶的哈尼族流傳著一則獨特的魚神話,大意是這樣的;洪水氾濫之后,人們無衣無食,正發愁之際,鳥兒告訴他們魚腹中藏有萬物的種籽,人們受蜘蛛結網的啓發,結了大網捉住巨魚,獲得了種籽,從而獲救。又有另一種說法是;洪水之後,所有穀

物被沖走,人們在一條大魚的肚子裡找到了種籽。

不管這則神話有幾種說法,但從魚腹中藏有種籽,使人類得以繁衍,是此則神話所寄寓的生殖崇拜,與人自女陰產生後得以延續生命,二者在思維結構上有共同之處。哈尼人爲了表示對水尊重以保証婦女的生育,哈尼族婦女喜歡佩戴水生物之掛飾,姑娘們常戴銀子打造的小魚,螺蜘飾物,中年婦女的銀牌佩物中也多魚與螺紋樣,由此可見,魚在哈尼人心中寄寓著生殖的期望,也曲折的反映出女陰崇拜的內涵,由於對魚的崇拜,哈尼族人在捕魚時,捕捉到的第一條魚,不論大小均要放生。

在水族中,魚也受到特別的尊崇,敬祖宗、祭鬼神、待客、過節總以魚爲貴, 在眾多的崇魚習俗中,有著許多耐人尋味的故事;如新婚及起新房,需提裝有二 條小魚的水罐至新房或屋基上去放置一段時間,亡人葬禮以魚爲主祭品,治喪條 儀中以送魚爲貴;開墓穴常以活魚拋於該地之後再開鋤。魚在水族人民的喜喪過 程中,占了相當重要的角色。

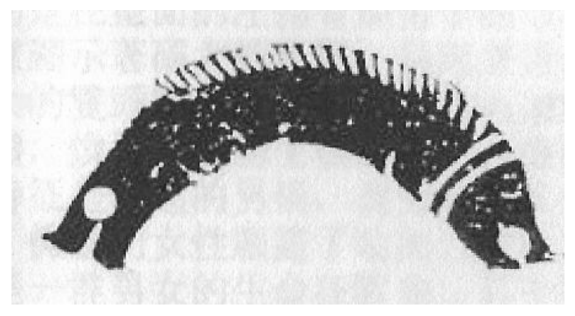
生,與死的過程從古至今一直是人類最關心,也是一切生殖崇拜所圍繞的主題,生命的終了,同時也意味著另一個生命的開始,這使人類的喪葬儀式具有兩層涵義,一方面是體現著生對死的悲悼,另一方面則是寄寓生者祈求賜福消災繁榮、發達的殷切心願,與"生"的問題緊緊連繫,一般而言,在內心深處後一層的含義往往壓倒前一層。死是人無法避免的,所以"生"的問題就愈顯重要與實際,這符合了人們祈求的趨吉避凶,因此葬禮儀式便具有由"死"向"生"的轉化意義。在死的儀式中凸顯著對"生"的追求,即在悲劇的形式之下,隱含著喜劇的內容。由生與死的轉換觀念到具體的水族而言,喜喪儀式中用魚,其中仍潛含著生殖崇拜的因素。

以水族古老的宗教性器物 "罩魚籠"與"魚水罐"爲例,在水族習俗中,男方娶親時,諸多禮品中,須帶一串金剛藤葉和一只罩魚籠,水家認爲這裡的葉子代表魚,罩魚籠則象徵著"接到一個能繼承祖宗煙火的好媳婦",還有魚水罐則是爲接親、建房時祈吉用的器物。結婚時,在新娘跨入夫家室內之際,男方恭立在門外,等候的婦人立即尾隨其後,將提著的魚罐置於新房內,而此婦人需具備家境好,且已育有一双兒女的身份。在魚罐中裝有水和兩條小魚,放置一段時間後,拎罐出屋將魚放生。顯然在這兩種器物上體現了水族人民期望生兒育女,后裔昌盛發達,新人幸福和睦的心願。

魚在水族喜慶儀式中的涵義,與上述葬禮中以魚爲祭品,明顯表現了生者對 生命祈福的依託與對逝者的痛悼之情。魚在水族中,不僅是尊貴的象徵,也隱涵 了生殖崇拜的寓意,其中包含了女陰崇拜的成分,在喜慶活動裡,須有兩條魚的

#### 蘇峰男教授服務公職四十年退休紀念《書畫藝術論文集》

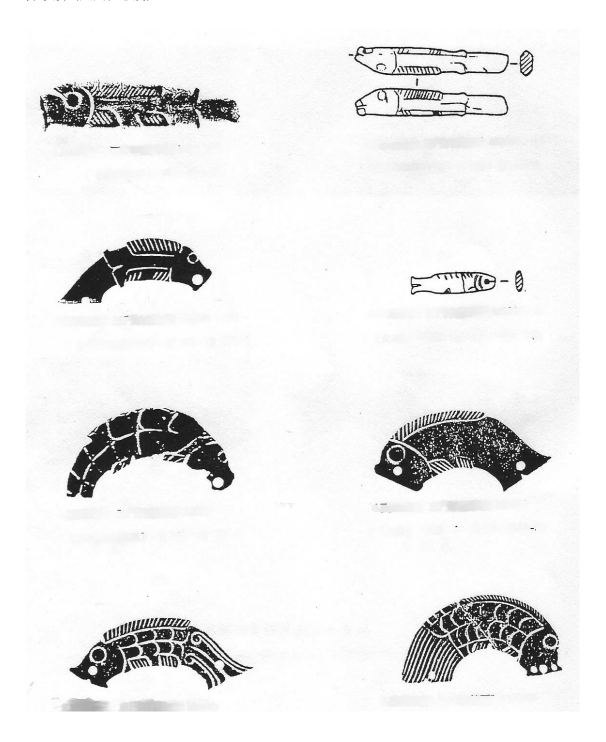
習俗表現最爲明顯。從考古資料中發現了許多史前時代,原始社會遺留的房中交合圖案。如《西安半坡》報告中有一"交尾圖"(圖 2),圖中取兩條魚尾交合,表示男女合,陰陽交配。在"人面魚紋"中,嘴部所畫的兩魚相會,更突出了交吻,把它簡化爲記事符號,即後世的"媾"字。双魚合體中兩個魚頭,一個身體,則更體現了夫妻和合,融入一體的本意。



双魚交尾圖 圖 2

葬禮中用魚,在雲南省祿豐縣川街地區,也有此習俗,在棺木下葬之前,墓穴裡須先放一只碗,碗中盛水和兩條活魚,對這兩條魚,人們十分敬畏,據說其身上附著死者的靈魂,這既關心著死者的再生,又牽涉到生者的繁榮與幸福。這裡,在靈魂不死的觀念層之外,不敢驚擾死者,希望其護佑生者的心態表露無疑。考古發現出土文物中,大約在商、周時期,發掘數量繁多的玉魚、銅魚伴葬,尤其是在半坡彩陶文化的中心之地周邊地區,出土的數量特別多,顯示此一葬俗的潛隱心理反應,陪葬習俗的主要目的是安葬護生、祈福禳禍以求安康豐裕(圖 3)。

在祖先崇拜的觀念下所產生的侍死如侍生的思想,隨著社會的發展與封建社會的建立,逐漸形成階級架構分明的殉葬制度,「魚」的神聖意象乃內衍深化,成爲守護墓中死者鬼魂安寧的守護神,這種守護觀念的內在發展,後世逐步形成魚契、魚符、魚袋的制度(圖 4)。而這項魚符碼的精神功能之轉化,實與「龍」的神聖化及其他地位的提升,有著密切的關係,這段「魚」沉潛爲冥界之守護神,並逐步民間化的演進過程,大約在商、周至秦漢期間漸漸形成。



彩陶文化陪葬之玉魚、銅魚 圖3

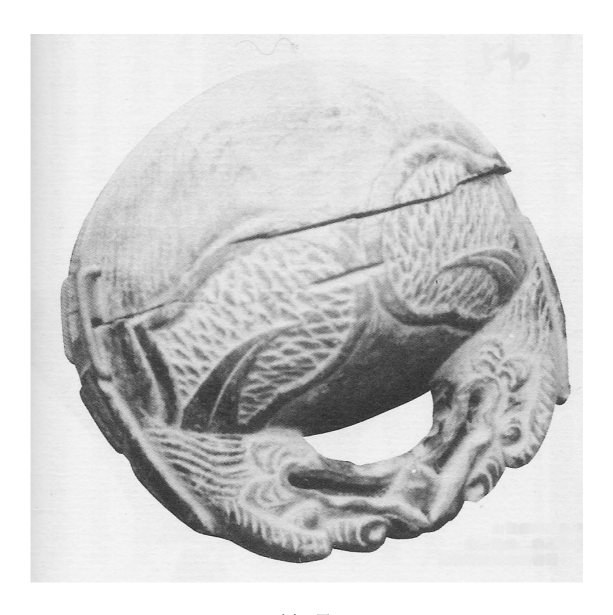


魚符 圖4

關於魚的故事,在民俗之中不勝枚舉,如木魚青燈,是佛家靜心的節拍器具,也是一種樂器,如「木魚響,不得入堂」的禁忌。又玄奘魚腹得兒故事,大意是玄奘跋涉長途,疲倦至極,突然想吃魚內,旁人聽後大吃一驚,出家人如何吃葷?然玄奘堅持非吃魚內不可,有位長者便攜回大魚,拿刀剖魚後,見一孩兒哭泣,眾人皆奇,玄奘便說明此孩童乃前世不殺生,所以今雖落水被魚吞噬,仍然不死,長者問何以爲報,答以木雕魚形,懸掛在佛堂,按時敲擊,可報魚德云云,此則故事含有神奇的教化寓意。

然而在中國傳統文化中,道家哲學的道教誦經敲的「木魚」卻具有混沌的意 涵,其原形就是陰陽魚相交,變體文陰陽龍相交(圖 5), 抽象幾何形爲雲兒紋 混沌。它的平面造形則是太極陰陽魚相交,抽象幾何化爲陰陽太極圖,變體爲陰

陽龍相交和二龍戲珠(圖 6)。 木魚是典型的道家道教哲學思想的外化,囊括了全部道家道教思想的內核。



木魚 圖 5



陰陽龍相交和二龍戲珠 圖 6

木魚的內涵就是道家經典《太平經》的主旨。《太平經》成書於漢代,主題是以陰陽五行論興國廣嗣,長壽永生之道。是一部求社稷長存、國泰民安、子孩繁衍、生生不息、長壽永生的書。《太平經》云:<sup>2</sup>

「元氣無形,以制有形」

「元氣恍惚自然其凝成一,名為天地;生而分陰成地,名為二也;因為 上天下地,陰陽相合施生人,名為三也」

「陰陽者,要在中和。中和氣得,萬物滋生,人民和調,壬治太平。」

這正是道教賦予木魚的內涵。它源於道教《老子》說的:「天下萬物生於有,有生於無」(四十章)、「道生一,一生二,二生三,三生萬物。萬物負陰而抱陽,沖氣以爲和」(四十二章)。

另一種木魚始於元、明,爲誦經唱名調聲用木魚,到了清代木魚的造形變成「龍二首一身,鱗背,兩口相接,銜一珠之形」,其淵源大致上是藉魚化爲龍的傳說,表示凡人入聖之意,「魚可化龍,凡可入聖」;又因魚是一種晝夜均不合眼的生物,故在木材上刻魚形物,稱謂「魚梆」,也稱魚板,通常的是懸掛著,藉以勉勵修行者無論在白晝或夜間都得努力修行,甚至忘寢才能得道,以此引喻「不眠勉學」,警覺怠慢,然而這種木魚,至今仍延用在寺廟中,一般認爲始於隋代。

在中國傳統年畫中常有一個穿紅肚兜的男孩,身騎一隻活蹦亂跳的大鯉魚形象,其中反映著 "年年有魚(余)" 祈望子孫綿延與豐收之意,鯉魚的形象在很長的時間裡都是美好的象徵,環寄託著人們對前途的憧憬。

傳說春秋時期,孔子的妻子生了一個兒子,國君魯昭公就拿了一條鯉魚去道賀,孔子便將兒子取名爲"鯉"以"伯魚"爲字以志紀念。在日本和東南亞也有許多和鯉魚有關的習俗;日本人生了兒子,親朋好友往往執鯉前往祝賀,或饋贈以鯉形的禮物,寄寓新生兒健壯如鯉、不怕艱險、搏浪成長,"鯉"成爲弄璋之喜的珍品,在日本的孩子節,有男孩的人家,在院子裡豎起竹竿,竿頂高懸"鯉幟",夜晚則點鯉形燈以示慶祝。在東南亞地區,華人鬧元宵,鯉魚燈籠是不可少的吉祥物。

鯉魚還與鴻雁一般,是古代傳遞書信的使者。唐代劉禹錫《洛中送雀司業》 詩中寫道:「相思望淮水,双鯉不應稀」。獨孤及《送何員外使湖南》一詩中又有 說:「壬程儻未復,莫遣鯉魚稀」;〈古樂府・飲馬長城窟行〉中云:「客從遠方來, 遺我双鯉魚,呼兒烹鯉魚,中有尺素書」。又,〈孔範・樂府〉:「雁封歸飛斷,鯉 素還流絕。」這是稱書信爲"鯉素"的由來,也正因爲這種緣故,唐代人寄書信

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 斯之林《瓜瓞緜緜》第 50 頁, 1993 年 10 月, 漢聲雜誌社.

常以尺素結成双鯉之形。

黃河鯉魚是鯉魚中著名的品種,金鱗赤尾,體色豔美,光彩奪目,正因爲「紅」 便具有喜慶、吉祥、勝利、成功的含意,因此鯉魚又稱"紅魚"或"喜魚"。

在唐代,由於皇帝姓 "李"與"鯉"同音,因此鯉魚身價倍增,尊"鯉"之 風盛行,皇帝和達官顯貴,身上都佩有鯉形飾物,而朝廷發布命令或調兵遣將, 皆用鯉魚形狀的兵符即「鯉符」,同時還規定,得鯉魚不論大小都得放生,不得 殺生,敢賣鯉魚的人要遭六十杖責。可見當時崇鯉魚是十分普遍與深植人心的。

魚作爲一種文化因子,表現其在時間性和空間性的,恆常不滅的持續性特色,可爲其第一個特徵;「魚」的符碼,自原始性的稚拙、天真衍化爲神格化的玄奇神祕,再逐步民間化、生活化的意象推展,顯示其內在功能,自最古老的生殖崇拜、祖先崇拜、宗教意識,轉化爲民間所追求的豐裕歡樂形象的標幟,充分表現出其多元化功能的特色,爲其第二個特徵;魚的精神思想意義,尤其在「魚龍互化」的思想產生後,成爲中華民族共同的精神象徵,其所具有深厚的文化性意涵,深刻的烙印在後代子孫心中。