## الجواهر المنتشرة في الجواب عن

الحاج أحمد سكيرج

تحقيق ذ. محمد الراضي كنون

## بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله الذي فتح في أوجه سائليه أبواب الإجابة، وسلك بمن النجأ إليه بصدق النية صواب الإصابة، نشكره وهو الشاكر المشكور، والذاكر المذكور، لا إله إلا هو أرسل رسوله بالهدى ودين الحق، وهو حجة الله في الخلق، (ﷺ). وكل من هو منه وإليه، ورضي الله عن أهل الله أجمعين، إلى يوم الدين.

أما بعد فقد التمس منا محبنا في الله وحبيبنا من أجله، مخلص الود، في القرب والبعد، الفقيه الفائق، والفقير الصادق، المحرز على قصبة الرهان في الطريق الأحمدي التجاني، السمي القائد الأسعد السيد أحمد بن الحسين الدويراني(1)، بلغه الله جميع الأماني. أن أجيب عن مسائل عرضت له وأشكل عليه أمرها، وانبهم عليه سرها، فلم يسعني إلا إجابته مع شغل بال، لم أجد معه فراغا لأجول معه في هذا المجال، وها أنا أذكر عقب كل سؤال من أسئلته الجواب، من غير تأنق في الخطاب، وأرجو من الله أن يعظم لي وله الثواب. وسميتها بالجواهر المنتشرة. في الجواب عن الأسئلة الإحدى عشرة، وبالله التوفيق، وهو الهادي لأقوم طريق.

السؤال الأول عن معنى قول الشيخ الأكبر: إن لله سفراء إلى قلب عبده يسمون الخواطر، لا إقامة لهم في قلب العبد إلا زمان مدارهم عليه، فيؤدون ما أرسلوا به إلى ذلك العبد من غير إقامة بذواتهم، وعددهم سبعون ألف خاطر في اليوم والليلة، على عدد من يدخل البيت المعمور كل يوم. لا يزيدون ولا ينقصون، ثم قال: وعدد الخواطر خمسة وجوبا وندبا وحظرا وكراهة وإباحة. فإنه قال أولا: وعددهم سبعون ألفا، وثانيا قال: وعدة الخواطر خمسة.

وكذلك ما معنى قول الإمام القشيري(2): والخواطر خطاب يرد على الضمائر، فقد يكون بإلقاء ملك، وقد يكون بإلقاء الشيطان، ويكون من أحاديث النفس، ويكون من قبل الحق سبحانه. فإذا كان من الملك فهو الإلهام، وإذا كان من قبل الشيطان فهو الوسواس، وإذا كان من قبل الشيطان فهو الوسواس، وإذا كان من قبل الشيطان في القلب فهو خاطر حق، إلى آخر كلامه في الرسالة عند كلامه على الخواطر، فإنه ذكر أن الخواطر أربعة وأن منهم الشيطانية، والشيخ الأكبر سماهم سفراء. فأشكل علينا أمر الخواطر عددا وصفة إذ الشيطان لا يكون سفيرا عن الله تعالى، لهذا أريد إعطاء هذه المسألة حقها من البسط في الكلام، فإنه قد ترادفت على العبيد خواطر وهواجس ووساوس لا قبل بها، ولا طاقة لي على دفعها إلا ببركتكم وهمتكم النافذة، فوالله يا سيدي ما مرت على يحصل له وساوس وهواجس وخواطر تنافى آداب الحضرة العلية، فوجه سيدى همتك إلى قلبي كي يحصل له

1307

.8 : 465 376

83 11 248-243 3 2 186 2 438 1 .57 4 842 390 الحضور، نعم سيدي طالعت في رفع النقاب في ترجمة سيدي عبيدة التشيتي رضي الله عنه، فيما كاتب به العارف بالله سيدي العربي بن السائح رضي الله عنه أن له مؤلفا في الخواطر سماه: المدد الباهر في التمييز بين الخواطر، لم أعثر عليه، لكن مرادي من سيدي نفحة من علومك اللدنية، ونفثة من فيوضك الوهبية، وشربة من عينك الزلال النقية.

اعلم أن المجيب عن مثل هذا السؤال إما أن يكون صاحب علم نقل أو صاحب عقل. فالناقل عن غيره لا عمدة عليه في أداء أمانة النقل على وجهها إذا لم يختلس شيئا من المنقول، والعلماء مصدقون فيما ينقلون، مع البحث معهم فيما يقولون، لأنهم قد يخطئون في القول، ولا يتهمون في النقل، وليس بعالم من نسب الشيء لغير قائله، أو خان في النقل بتحريف في مسائله، فيكون هنا كصاحب العقل الذي لا يؤيد ما يقوله النقل في مثل هذا السؤال، الذي ينبغي أن يكون واضحا من غير احتمال، وهذا لا يكون إلا عن علم صحيح مبني على قواعد محررة في موضوع الأسئلة باصطلاح معرفي. والعالم بذلك إما أن يكون متمسكا بعلم اليقين، أو عين اليقين، أو حق اليقين. وأصحاب هذه المراتب الثلاثة هم الذين يعتمد عليهم في تحرير الأجوبة التي تتفاوت في التحقيق بقدر تمكن المجيب في معرفته بها.

ولقد نظرت في حالي حين طالعت سؤالك إلى ما عندي من مبلغ العلم به، فوجدتني في المنزل الذي لا أثق بنفسي في الخوض في موضوعه. إذا جلت فيه بعقلي أو بما عندي من العلم به ولما هو مراجع إليه، لأن المدار في مثله على كشف صحيح، حيث لا يوجد فيه عن غير أهل المعرفة مقال، ولا عنهم أيضا نقل صريح، وإن كان حظنا هنا هو مجرد النقل، والتمسك فيه بما يقضي ببعضه العقل، حتى عزمت على الضرب عن الجواب عنه صفحا، وأطوي عنه كشحا، ولكن لحرصي على إدخال السرور عليك، بإضافة ما لدي إلى ما لديك، راجعت مظان تحقيق الجواب عن هذا السؤال، والمظان متيسرة لمن تفرغ لمراجعة كتب القوم المطبوعة وغير المطبوعة، فتحصل لدي ما سأمليه عليك، وأضعه بين يديك. فقد وجدت ما نقلتموه عن الشيخ الأكبر قدس سره، الذي سألتم عن معناه مدرجا فيه كلام الغير، مما حق لكم أن تستشكلوه، ولا موجب لذلك الإشكال، سوى ما زيد فيه من المقال، ويتضح ذلك بمراجعة الباب 264 في معرفة الخواطر من الفتوحات المكية، فقد صدر الباب بما ذكرتموه عنه إلى قوله من غير إقامة بنواتهم، وأما قولكم وعددهم سبعون ألفا إلى آخره، فهو لم يذكر ذلك في هذه الترجمة التي أشبع القول فيها بما لا إشكال فيه، ولا أحتاج إلى نقل الباب كله هنا لكون الفتوحات عندكم تقتطف باللفظ منها ما ينفي ما ذكرتموه

من الإشكال. فقد قال متصلا بنقلكم عنه من غير إقامة بذواتهم ما نصه: لأن الله خلقهم على صورة رسالة ما أرسلوا به، فكل خاطر عينه عين رسالته، فعندما يقع عليه عين القلب فهمه، سواء يعمل بمقتضى ما أتى به أو لا يعمل، وجعل الله بينه وبين هذا القلب طرقا خمسة عليها تمشي هذه الخواطر إلى القلب.

وهذه الطرق أحدثها الله لما أحدث الشرائع، فلولا الشرائع ما أحدثها الله، وجعلها كالهالة للقمر، فسمى الطريق الواحد وجوبا وفرضا، وسمى الثاني ندبا، والثالث حظرا، والرابع كرامة، والخامس إباحة، ثم عين الشيخ الأكبر قدس سره ما يرد على القلب من هذه الطرق بمراقبة ملك اليمين، ومقابلة شيطان الشمال، إلى آخر ما ذكره مما يزداد به المقام وضوحا. ولم يتعرض هنا لعدد هذه الخواطر المحصورة فيه، وإن كان لا يبعد أن يكون القلب مشبها بالبيت المعمور، يدخل إليه من ذلك ما يدخله، وتمر تلك الخواطر مرورا، وهم سفراء من الحق، لا كل شيء ينسب إليه لأنه خالقه، وما ثم شيء غير مخلوق للحق لا من ملك ولا شيطان ولا غير هما مما لم يخطر مسماه على بال، من واردات وشواهد وحفظة، غير الحفظة المقرر اختصاصهم بكل فرد من النوع الأدمي والنوع الجني، مومنا كان أو غير مومن، من مكلف وغير مكلف. وما يعلم جنود ربك إلا هو، وقد يعلم العارف بعضها بإعلام الحق له بتصرف منه في حضرات معرض جنوده العلوية والسفلية، من روحانيته وغير روحانيته على خليفته في أرضه مدة حياته، مما قدر له الإطلاع عليه من كل شيء مما عند الله خزائنه التي لا نفاذ لها. وينزله بقدر معلوم عليه وبواسطته لغيره، شعر به ذلك العارف أو لم يشعر.

وقد يطلع هذا الخليفة على ما مضى من تلك الجنود الماضية في برازخ الأكوان التي قدر الحق له التصرف بها، ولا يمكن لأحد أن يطلع على جميع ما سيكون منها ولا مما كان، سوى واحد علمه الحق بها من أول النشأة إلى آخرها في الوجود، إلى يوم الدين، من يوم ألست بربكم(3)، إلى يوم لمن الملك اليوم(4) وبعده، قد أطلعه الحق عليها لأنه منه وإليه وهو سيد الوجود عليه الصلاة والسلام. أحاط علمه بكل المعلومات الحادثة، ولم يحط أحد من المخلوقات بمثل ما أحاط به عليه السلام، فهو يعسوب الأرواح، والرحمة المسداة، ولا شيء إلا وهو به منوط، ولا يقال إن الإحاطة للمعلومات لا تكون إلا للحق، لأننا قد بينا أن المعلومات هنا مراد بها الحادثة، لا ما هو معلوم للحق من ذاته وصفاته، فإن ذلك لا سبيل إلى الإحاطة به، فالخلق كلهم على اختلاف أذواقهم في المعرفة بالله وما انكشف لهم من حقائق الأشياء ومسميات الأسماء لا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء.

ولا ينازع فيما قلناه إلا فقيه واقف مع ظواهر الأمور، جهل ذلك أو تجاهل عنه لغرض يعلم الله ما مراده به، فالنبي عليه الصلاة والسلام مظهر الجود الفائض من الحق على الوجود

.172 : (3)

.16 : (4)

4

وموجوداته، قد أطلعه الحق عليها إجمالا وتفصيلا، فهو العالم بها، وقد تتكشف للعارف كوة من باب مغلوقة مما يقف دونه مبهوتا حين يسمع نداء الحق للمتفضل عليه بذلك: هذا عطاؤنا فامنن أو امسك بغير حساب(5).

## وليس على الله بمستنكر أن يجمع العالم في واحد

ثم إن الذي تقضي به عبارة العارفين ومن خاص معهم في معلوماتهم أن الخواطر التي تمد على القلب مدا لا تخرج عن الخمسة المذكورة التي أسماؤها نفس مسمياتها، ولا يخرج عنها غيرها، حتى أن غير الخواطر المارة من الواردات القارة والفارة لا تأتي من غير أبواب هؤلاء السفراء الخمس. ولكن عددها الذي يمر على القلب منها لا يبعد أن يكون محصورا في ذلك العدد الذي يدخل للبيت المعمور كل يوم. فالقلب تمر عليه الخواطر من شعور وغير شعور، ويكون أكثر الخواطر الواجبة والمندوبة في حق غيره. وكذلك نوع المباح الواجبة والمندوبة في حق السعيد أكثر من الممنوعة والمكروهة في حق غيره. وكذلك نوع المباح منها في حق الوارد عليه. وقد ينقلب هذا النوع من الخواطر لأحد الأنواع الخمسة المذكورة على حسب المارة عليه من مقربين ومبعدين، ومقبولين ومطرودين، ولله في خلقه شؤون.

وليس حصر الخواطر في العدد المذكور ينافي حصره في أقل منها، لأن الواحد بالشخص لا يبعد أن يكون له جهتان أو جهات، فيقيد من جهة ويطلق من أخرى باعتبار ما ظهر فيه أو ظهر منه، فإن الحضرات التي ترد منها تلك الخواطر مختلفة الحقائق في الباطن والظاهر، فتكون محصورة بالنظر لتقابل الحقائق فيما بينها بما يقضي به التقسيم. فالواجب بلا شك غير المنع، والمندوب غير المكروه، وهكذا في المباح. ولن تجد قسما شرعيا خارجا عن هذه الأقسام، وجميع ما يتوهم أنه غيرها فهو راجع إليها، مثل ما يطلق عليه فرض أو خلاف الأولى فإنه منها وإليها. وتكون غير محصورة في القوة والضعف، وتتابع الفرد منها في خلقة أخرى، في لبس من خلق جديد(6). ألا ترى إلى تطور الإنسان في أطوار أدوار حياته، فهو فيما هو أقل من تافه من أجزاء الدقائق، فما دونها إلى ما لا يعتبر من تافه. ذلك هو غير ما كان عليه فيما بعدها من تطور عمره. من حلوله نطفة في بطن أمه إلى وجوده، إلى موته، إلى ما بعد الموت، إلى أنواع تقلباته في النعيم أو الجحيم. وكل ذلك معلوم العدد عند الحق، وهو في كل مرتبة من مراتب ذلك العدد في خلق جديد، يشعر ببعض ما يلبسه من العدد عند الحق، وهو في كل مرتبة من مراتب ذلك العدد في خلق جديد، يشعر ببعض ما يلبسه من عليه كان وما هو عليه، وما سيؤول إليه مما تحقق به في سره أو لم يطلع عليه، فيزداد خوفا أو رجاء عليه كان وما هو عليه، وما سيؤول إليه مما تحقق به في سره أو لم يطلع عليه، فيزداد خوفا أو رجاء مكره، وسدل علينا ستره، آمين.

.39 (5)

.15 (6)

وإذا تعذر هذا لديك وهو من الوضوح بمكان، تحقق لديك أن الخواطر يختلف عددها بالإعتبار من حيثية الجهة الملاحظة في التقسيم، فالسبعون ألف خاطر من حيث كونها سفراء من الحق أرسلها لقلب عبده هي واحد معدود من نوع الخمسة التي هي من حكم الشرع الذي هو خطاب الله، بعد واحد آخر منه، أو من غير ذلك النوع، وهي أيضا خمسة بحسب الأقسام التي هي نفس السفراء المارة طبق ما قرره الشيخ الأكبر، فلم يبق إشكال فيما نقلتموه عند من عدها أو لا سبعين ألفا، ثم عدها ثانيا خمسة.

وأما معنى قول الإمام القشيري في رسالته: الخواطر خطاب يرد على الضمائر إلى آخره، فهو واضح، وتقسير الواضح أتى من الفاضحات، إلا من حيثية استشكالكم لما ذكره من أن الخواطر أربعة، وأن منهم الشيطانية. والشيخ الأكبر سماهم سفراء، فقلتم أشكل عليكم أمر الخواطر عددا وصفة إذ الشيطان لا يكون سفيرا من الله تعالى.

وأما قولكم لا يكون الشيطان سفيرا من الله فذلك غير صواب، لأن كل شيء من الله، سيما وقد خاطبه الحق بقوله: فاجلب عليهم بخيلك ورجلك وشاركهم في الأموال والأولاد وعدهم(7). ولولا تأنيس الحق له بما خاطبه به ما صدر منه شيء من الإغواء، فهو في الإغواء سفير من الحق يؤدي أمانة الشقاوة لأهلها بإذن الحق، فهو هنا ممتثل لما أمر به، لكن على وجه لا يرضى به الحق عنه، ولا عمن أغواه ممن صار من حزبه من غير حزب الرحمان الذين خاطبه في شأنهم بقوله جل جلاله: إن عبادي ليس لك عليهم سلطان(8). فكل من أغواه فهو عبد هواه، ليس من عباد الحق في شيء. والمراد بالعباد هنا عباد مخصوصون، وهم من الخلق الخلاصة على حسب تفاوتهم في العصمة والحفظ من الإسراف في المعاصي، إلى رتبة عدم القنوط من رحمة الله في حضرة مخاطبتهم بقوله: يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله في حضرة مخاطبتهم بقوله: يا عبادي

وقد أنشد قائلهم حين سكر من خمرة الخطاب، وأوى إلى رفيع الجناب.

وكدت بأخمصي أطأ الثريا وأن صيرت أحمد لي نبيا

ومما زادني طربا وتيها دخولي تحت قولك يا عبادي

.64 (7)

.65 (8)

.53 (9)

6

فالشيطان هو سفير الحق في المعاصى، و لا يمكن لغيره أن يكون سفير ا فيها، ولهذا يقول أهل الحق: إن هاروت وماروت ليستا من الملائكة، حيث أنهما يعلمان السحر (10)، وهو من المعاصى، والملك لا يعصبي الله، ولا يامر بمعصية ولا يوافق عليها، وإنما هما من الملوك الذين ملكوا أرض بابل في الأيام الغابرة إلى ما شاء الله، فتعلم منهما من تعلم السحر فيما مضى، وتعلم عمن تعلم منهم ذلك، وقد مضى زمانهم بما فيه معهم، ويدل على أنهما ليستا من الملائكة قراءة من الملكين بباسبل بكسر لام الملكين، أما من قرأها بالفتح فهو إما على التشبيه بالملائكة حيث كانا يتظاهران بصفة الملائكة، فاعتقد فيهما قومهما بأنهما ملكان، وغير هذا مما قيل فيهما، حتى قال بعضهم: إنما يؤاخذان بما علماه من السحر، وبذنب من كفر على يديهما بعملية السحر الذي لا يصح إلا من كافر، مثل اليهودي الذي سحر رسول (ﷺ)، وقد شفاه الله من ذلك السحر بإرسال الملكين الذين قال أحدهما لصاحبه في حقه : إنه مطبوب وقد سحره ابيد بن الأعصم في مشط ومشاطة كما في الصحيح، وقد أثر فيه ذلك السحر لكونه بشر، وذلك قبل أن ينزل عليه قوله تعالى: والله يعصمك من الناس(11)، ولم يبلغ به السحر ما يبلغ بغيره، وإن كان في حال ذلك السحر يخيل له أنه يفعل الشيء و لا يفعله، وليس ذلك بنقص في حقه، لأنه أخبر بذلك ليعرف الأمة بما يعمله المسحور منهم حالة سحره، وما يتعاطاه المسحور، وما يجدي على الساحر من المؤاخذة الشرعية، وكل هذا ونحوه مما استنبط من حديث سحره عليه السلام من قبيل التشريع، والحكمة في ذلك كادت أن تنطق منا بسرها خلاف ما يفهمه من أنكر حديث السحر، فوقع في إبطال الصحيح، وجر العامة على الطعن في الصحيح، فأمن ببعضه معهم وكفر ببعضه، وإن كان ما حمله على ذلك إلا محاولة المدافعة عن جانب النبوة ما لا يليق بها، مما يوقع في التشكيك فيما صدر من النبي عليه السلام فيما يتخيل له من فعله للشيء وهو لم يفعله، ولم يحمل المنكر هذا الفعل على الوطء، حيث كان (ﷺ) يغتسل من غير مس أهله، مع أن عائشة رضى الله تعالى عنها المروي هذا الحديث عنها في حقه بقولها: كان يفعل الشيء. إنما عبرت عن فهمها، وإلا فيصح أن يكون غسله (على) تشريعا لما يفعله المسحور مدة مرضه بالسحر لينجلي عنه، أو يقيض الله من يعالجه منه.

وعلى كل حال فإن السحر قد يؤثر في البشر ولو بلغ ما بلغ من المعرفة بالله، ليكون منه ومن أهله على حذر، ولا يتعاطاه إلا كافر، ولا يمكن صدوره إلا من كافر. ويتنزه عنه الملك لعصمته، وسفير الحق فيه هو الشيطان، فإن قيل إن الله لا يامر بالفحشاء، والمعاصي من قبل الفحشاء، فكيف يأمر الحق الشيطان بالإغواء ويكون سفيرا عنه ؟

: (10)

.102

.67 (11)

فالجواب يظهر من مناظرة الأشعري (12) للجبائي (13) من حيث قال الثاني بحضرته : سبحان من تنزه عن الفحشاء، فقال الأشعري : سبحان من لا يقع في ملكه إلا ما يشاء، فقال الجبائي : أرأيت إن منعني الهدى وقتلك في طريق الهدى أأحسن إلي أم أساء ؟ فقال الأشعري : إن منعك ما هو لك فقد أساء، وإن منعك ما هو له فيفعل في ملكه ما يشاء فالمعتزلة يقولون بصريح هذه الآية : إن الله لا يامر بالفحشاء (14)، ونحن نقول هو مقدرها، فقد قدر على بعض عباده ما هو أفحش الفحشاء، وهو الكفر به، ولم يأمر به إلا امتحانا لمن أمر به، وهو غير مأمور به قطعا، وكل من ظن أنه أمر به فقد غلط في فهمه امتحانا من الحق له، كما وقع لإبليس، فإنه أمر بالإغواء في بساط التعنيف الشديد به فظن أنه مأمور حقيقة، وقد غاب عن الرشد بما قدر عليه من الطرد، حتى قال الحق بقوله : لأغوينهم أجمعين (15)، وهو غاية في المكر به، نسأل الله العافية بمنه.

على أن الحق قدر الطاعة و لا غرض له فيها، و لا نفع يلحقه منها. وقد قدر المعصية و لا يلحقه مضرة بها، وإنما ذلك التقدير عن حكمة ينبئ عنها خطابه لخلقه في حضرة له وهي قوله تعالى : ليبلوكم أيكم أحسن عملا(16)، وغيرها من حضرات الإبتلاء، ولله في خلقه شؤون. مع أنه لم تتميز العصمة من غيرها إلا بتمييز الشرع، وقبل مجيء التشريع لم يكن شيء مما يطلق عليه معصية، و لا من تصدر منه معصية، حتى خلق الله آدم بعد إبليس بما لا يعرف قدر مدته من السنين إلا الحق تعالى، فكان أول إقرار للحق بالربوبية في يوم مخاطبة النوى بقوله تعالى : ألست بربكم(17)، فأقروا له بقولهم بلى، وأول ناطق بها سيد الوجود ( )، ولحرف الباء تقدم على غيره بالفتح الحاصل له، وقد أمده الله بالفتح اللاني فعرف قدر النعمة التي أسداها إليه، فخضع للحق وتواضع من أجله، فاكتسب حلة الكبير، فرفعه الله فجعله أول البسملة، وكساه حلة النيابة عن الألف المستتر فيها، فالرمز على الحق بتطويله بقدر طول الألف في ذكرها مع الإسم الأعظم ذي الجلالة

(12).52 (13).256 .28 (14).39 (15).7 (16).172 (17)

الجامع لجميع الإجلال بأنواع الكمال، وترجع إلى هيئتها إن ذكرت مع اسم آخر، وتظهر تلك الألف من أجل هذا السر لا من حيثية كثرة الإستعمال، فطالت مع حذفه في بسم الله، وقصرت مع ظهوره في مثل باسم ربك الذي خلق.

وما من محل ذكرت الباء فيه مفتوحة إلا وتدل على فتح أبواب قبول الحق لمن تاب الله عليه، كما في سورة براءة التي تبرأ فيها الحق ورسوله من المشركين، ومع ذلك لم يسد في وجوههم الباب إذا تابوا ورجعوا. فاذلك ظهرت الباء في صدر سورة براءة إشارة إلى تلك الرحمة التي لا يقابل بها ذلك الكافر المشرك. ولكن لاز ال باب الرحمة مفتوحا في أوجه من تابوا إلى الله وأنابوا إليه. وفتح تلك الباء المصدرة بها براءة يرشد إليه، كما أن أول معصية صدرت في الكون صدرت من إبليس اللعين بعد أمر الحق ملائكته بالسجود لآدم، فأدخل اللعين نفسه بالفضول في زمرتهم ليمنعهم من السجود، فلم يتم مراده، حيث أنهم معصومون لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يومرون، فطرد من الحضرة الإحسانية، فحقد على آدم، فصار يتربص به الدوائر، فدلاه مع حواء بغرور حتى أكلا من الشجرة التي نهيا من القرب اليها، فكان أكلهما من الشجرة طبق ما شاء غافلين عن القرب منها، وما أوخذ إلا أن يدلس عليهما بالأكل منها، فنسيا النهي عن قربها. ولقد أخبر هما اللعين بمقتضى علمه بكون الأكل منها يورث الملك والخلد. وأدت معرفة آدم إلى تحققه بصدق ما يقول من كون الأكل منها يؤدي إلى منها يورث الملك والخلد. وأدت معرفة آدم إلى تحققه بصدق ما يقول من كون الأكل منها يؤدي إلى ذلك، وإن وقعا في محذور المحظور من القرب منها، وهو في الباطن مأمور، فكان قربه معصية، ولم ذلك، وإن وقعا في محذور المحظور من القرب منها، وهو في الباطن مأمور، فكان قربه معصية، ولم يواخذ بمثل ما أوخذ به اللعين لأنه مع زوجه خدعهما هذا اللعين بالله.

و لاز ال العارفون بالله يقولون: من خدعنا بالله انخدعنا له، ولصدق نيتهما وصفاء سريرتهما تاب الله عليهما لأنه لم يكن ذلك منهما عن معاندة الحق، ولا صدر منهما ذلك أيضا عن وجه يقابلان به من الحق بمثل الوجه الذي قابل الحق به اللعين من نسبته الظلم له والتعنت والإصرار، حيث لم يوفقه للتوبة، ولا خطرت على باله حين خاطبه الحق بما أباحه له من التسلط على الخلق، وكان أمر الله قدرا مقدور ا(18) عليه في ذلك كله تبعا لحقيقته العامل لمقتضاها بمقتضى: قل كل يعمل على شاكلته (19)، ويحكم على نفسه بما صدر منه في الماضي والحال والإستقبال يوم يكشف عن ساق (20)، والساق هنا في نظر العارف هي حقيقته التي لا يمكن لأحد أن يخرج عنها، ولا يعمل بخلاف ما تقضى به عليه.

ولما كان الشيطان اللعين نفس حقيقته شرا محضا، والحقيقة لا تظهر حتى لأهلها إلا في القيامة، كان مظهرا للشر وسفيرا فيه، وأبناؤه مثله، ومثلهم كل من تلبس بمثل ما تلبسوا به من كل شيء من أول الأشياء لآخرها، فصاحب الأمر في الشر كما يقول الشيخ الأكبر هو الشيطان، فله التقدم، وصاحب الأمر في الخير إنما هو الملك، فله التقدم، فلا يرى نهي إلا بعد أمر، ولا عكس في مثل هذا، وقد بسط القول في هذا المعنى في الباب المذكور بما في مراجعته فوائد جمة.

<sup>.38 (18)</sup> 

<sup>.84 (19)</sup> 

<sup>.42 (20)</sup> 

ويجمل بنا أن ننقل عنه ما ذكره من قوله: ويسمون الخاطر الأول الهاجس، ونظر الخاطر، والسبب الأول، فما يرد من هؤ لاء السفرة الكرام البررة على هذه الطرق المعينة لهذا القلب يلقى من هو عليه من ملك وشيطان ونفس، فيأخذه من بادر إليه من هؤ لاء بالتلقي. فإن أخذه الملك وهو ما يقتضي وجود عمل لسعادة أوحى إليه الملك في سره: اعمل كذا وكذا، فيقول له الشيطان لا تعمله وأخره إلى وقت كذا، طمعا بمنه في أن لا يقع منه ما يؤدي إلى سعادته، وهو ما يجده الإنسان من التردد في فعل الخير وتركه، وفي فعل الشر وتركه، وكذلك إذا جاءه على طريق الإباحة فذلك التردد في فعل المباح وتركه إنما هو بين النفس والشيطان، لا بين الملك والشيطان، فإن لمة الملك ولمة الشيطان والمقابلة إنما تكون في الأربعة الطرق من الأحكام. وأما في المباح فلمة الشيطان خاصة، وما له منازع إلا النفس، وإنما كان للنفس المباح دون غيره لأنها جبلت على جلب ودفع المضار إلى آخر ما قال، وهو مع ما قبله من أول الباب بعيد للغاية.

وبما قررناه يتضح لك كلام الإمام القشيري، وتتحقق به التقسيم الذي ذكره من جهة لا تناقض ما اعتبر غيره في تقسيم الخواطر إلى الخمسة المعروفة مما يقع في النفس إلى غيرها. وهنا كتب العارف العروسي(21) في حاشيته على شرح الشيخ زكرياء الأنصاري(22). لدى قول الرسالة القشيرية، ومن ذلك الخواطر ما نصه: اعلم أنها أقسام خمسة: رباني، وملكي، وعقلي، ونفساني، وشيطاني، فالأول ما يرد على القلب بإرادة الرب، وهو لا يخطئ أبدا. ويكون من حضرة الربوبية، والحضرة الرحمانية، والحضرة الرباني يرد بالجلال،

(21)

.928 (22)

.120 79 2 457 62 12 483 234 3 240 والرحماني بالجمال، والإلاهي بالكمال، والأول يمحق ويفني، والثاني يثبت ويبقي، والثالث يصلح ويهدم، والعبد يستعد في الجلال بالصبر، وفي الجمال بالشكر، وفي الكمال بالسكينة، والثلاثة للعارفين، والملكي والعقلي لأهل المجاهدات، والنفساني والشيطاني أهل الغفلات، والخاطر إذا تمكن صار هما، وإذا زاد تمكنه صار عزما، وهو يصير قبل الشروع قصدا، ومع أول الفعل نية، والله أعلم.

وفي الشرح ما نصه: والهواجس جمع هاجس، وهو الخاطر، فقد يعبرون به عن الخاطر الأول، وهو الخاطر الرباني، وهو لا يخطئ أبدا، وقد يسمى السبب وتفرد الخاطر، فإذا تحقق في النفس سموه إرادة فإذا تردد الثالثة سموه هما، ثم عزما، وعند التوجه إلى الفعل قصدا، ومع الشروع في الفعل نية إلى آخر كلامه، وكل من نظر بنظرة إجمالية أو تفصيلية رأى الخواطر لا تخرج عن تلك الأقسام الخمسة التي هي نفس الخطاب، وهي التي عددها عدد من يدخل البيت المعمور حسبما نقاتموه في السؤال.

ونحن لا نستبعد ذلك، بل النفس الواحد يسع مرور أكثر من هذا العدد عليه، ويضربه المثال الحسي في النظر إلى ما في أفق السماء من سدم ومجرة وغيرها بمرور النظر يمينا وشمالا وخلفا وأماما. فيرى الناظر ما لا يحصى في عدد من النجوم. وكل نجم من ذلك بخاطر في نظر العارف، وبجو لان النظر الفكري فيما يصرفه المفكر في البلاد التي وصل إليها، مثل السفر بالفكر إلى مكة من أقصى مكان بعيد عنها، فالمسافة بينه وبينها تطوى في أقل من رمشة العين، وليس في هذا استبعاد، فأحرى ما يمر في ظرف أربع وعشرين ساعة مما مجموعه يسمى يوما، وفي هذا المثال أكثر من سبعين ألف مسالة للفهم لمن يفهم.

ولنرجع إلى ما عثرت عليه في تأليفنا رفع النقاب وهو ما نصه : ومن التآليف التي ألفها سيدي عبيدة التشيتي(23) كتابه المسمى بالمدد الباهر في التمييز بين الخواطر، وهو عندي في نحو كراس بخط اليد، أوله بعد البسملة : الحمد لله الذي خلق الإنسان ويعلم ما توسوس به نفسه، إلى أن ذكر سبب تأليفه له وتسميته، مؤسسا له على ثلاثة خطط:

(23)

1284

50

.36

الخطة الأولى: في ذكر النفس وماهيتها وكيفية أقسامها، وذكر القوي منها والواهي.

الخطة الثانية: في معرفة الخواطر والتمييز بينها عند الناظر.

الخطة الثالثة: في كيفية مدافعة ما يدافع منها بكيفية لا محيد للمريد عنها.

وفي أثناء كلامه على الخواطر تكلم على الثابت منها والمتردد، وأحسن ما وقفت عليه فيه قوله في مدافعة الخاطر النفساني الذي أمره صعب على النفس تحمله إن ثبت معها ولم يكن من الخواطر المارة، ونصه: ومدافعة الخاطر النفساني يكون بكل مجانس لقمعه بالرياضات والمجاهدات، من السهر والجوع والصمت والعزلة، كل في محله مع اللجوء إلى الله تعالى، وهذا في الزمان الأول قبل أن تغلظ الطباع، وتستولي النفوس، وتنتشر العلائق، وتشيع العوائق، وتكثر أعوان الشر، وأما في زماننا اليوم فلا تدافع إلا بدوام اللجوء إلى الله تعالى، والتشبت بأذيال رسول الله (ﷺ)، وبحرمة الشيخ، فإن النفس كالكلب المسلط، فالاشتغال بمحاربته تعب وتضييع للوقت، فالرجوع إلى ربه في حذفه أولى من مجاهدته إلى آخر كلامه مما يصدق عليه قول الحكم: من دلك على الله فقد نصحك، ومن ذلك على غيره فقد غرك.

فانقف عند هذا الحد الذي هو غاية في الجد، ونحيلك على مراجعة هذا التأليف، فقد أشبع الكلام في هذا المقام بأفصح مقال، ولخص في الخواطر ما عند غيره من علماء الظاهر، ولم يعط الخواطر حقها من الجهات التي تكلم عليها الشيخ الأكبر والقشيري إلا تلويحا، وإني ليسرني كثيرا اعتناؤك بنفسك في طلبك لما تدافع به الخواطر، ولا أجد نافعا لك في دفع ما يشغلك عن الله منها إلا ما ذكره سيدي عبيدة المتقدم الذكر من اللجوء إلى الله والتمسك بحبل رسول الله (على) وحبه، فإن الإعتصام به اعتصام بالله، ومن يعتصم بالله فقد هدي إلى صراط مستقيم، ودليل صدق المعتصم به تمسكه بحبل الدين بامتثال الأوامر واجتناب النواهي بقدر ما في الإمكان، وما تقرب العبد إلى مولاه بأحب إليه مما افترضه عليه. ولا يزال يتقرب إليه بالنوافل حتى يحبه، وإني أرى أن أعظم النوافل هي الصلاة على حبيبه الأعظم (على)، خصوصا بصيغة صلاة الفاتح لما أغلق، فالإكثار منها يقي مصارع المكر، ويدفع كل شر، ويجلب كل خير من خيرات الدنيا والآخرة، فعليك بها تقربا للحق في السر والجهر، والله الموفق.

السؤال الثاني: عن معنى قول العارف بالله سيدي محمد بن مشري (24) في شرح الياقوتة، ونصه: ولصلاة الفاتح لما أغلق خاصية عظيمة للسالكين، ولكن لا تحصل إلا بإذن، فلذلك لم أذكر ها هنا، أريد من سيدي تبيين هذه الخاصيتين مع الإذن فيها إن كانت لدي أهلية، وإن لم أكن أهلا فسيدي أهل. وكذلك ما معنى قوله رضي الله عنه: وقد أخرج لنا صاحب هذا التأليف صلاتين عظيمتين سمعهما من سيد الوجود (على)، هما أقصر من هذه الياقوتة بكثير وأعظم منها فضلا، وفيهما خواص عظام، فإنه أشكل علينا قوله أقصر وأعظم، لأن جوهرة الكمال وياقوتة الحقائق المشار إليهما بهذا الكلام أطول، وهي أقصر وأعظم منهما بلاريب.

الجواب: اعلم أن العارف ابن مشري المذكور جرى في الترغيب في ذكر صلاة الفاتح لما أغلق مجرى المرغبين في الأذكار بكتمانهم للخواص المنوطة بها، فقد جرت عادتهم في الترغيب في الشيء والحض على كتمانه والتشديد في شروطه، والمراد بذلك زرع حب الإقبال على ذلك ليرغب فيه أهله بعظيم تشوف أما غير أهله فإنهم يرون الباب مسدودا في أوجههم، ويز هدهم فيه ما ينقدح في بواطنهم من تلك الشروط المنفرة لهم، مع فقد من يساعدهم في نظرهم عليها بإذن خاص وعام، فيعرض عنها لأنه ليس من أهلها، وهكذا الأمر في كل ذي سر وكل خاصية رفيعة القدر، فإن الأسرار تدافع عن نفسها غير أهلها.

ولكن في نفسي من بعض الأذكار التي كتموها شيء، خصوصا فيما هو منوط به الثواب الأخروي ولا تقصد منه بعض الخواص الدنيوية، مثل هذه الصلاة العظيمة، فكان من حق المرغبين فيها ذكر ما هو خاص بها من أسرار عالية، وخواص غالية، من غير ضرب سور الكتمان على ذلك، لينتفع بذلك العموم مثل انتفاع الخواص، اللهم إلا من حيثية إشفاقهم على العارفين بتلك الخواص مما لا تقبله آنيتهم، فإن كثيرا ممن راموا تحصيلها بعد الإطلاع عليها تضربهم، فالأليق بهم ترك الخوض في ذلك، ولا يطلبون الإذن فيها من غير قيامهم بشروطها.

(24)

1288

1224 25 149 168 1

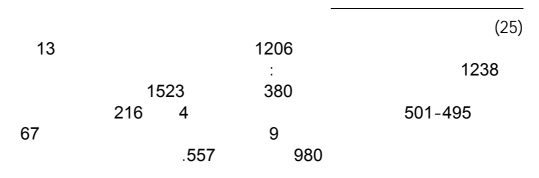
.11

وتلك الخاصية التي حام حولها فيما بلغنا عن خواص المقدمين في الطريقة التجانية هي الفتح على ذكر اها بكيفية خصوصية، في أيام مخصوصة وأمكنة خاصة للإجتماع بسيد الوجود (ﷺ) يقظة، وهذه الكيفية لاينبغي لمطلق الناس أن يعمل بها إذا اطلع عليها، وإنما اشترط فيها ممن لديه الإذن فيها ليتحقق بأهليته لذلك الإجتماع الشريف، أو لا أهلية فيه خشية عليه من النور الذي يفاجئه في الملاقات، مما لا يقدر على حمله، ويخشى عليه فيه أن تخرج روحه، أو يغمى عليه فيه عند حضوره لديه.

وقد بلغنا عن السلطان مولانا سليمان(25) رضي الله عنه أنه كان حريصا على الإجتماع برسول الله (هي) يقظة، وكان أهم شيء لديه أن يسأله هل هو من آله؟ بعد أن أخبره الشيخ التجاني رضي الله عنه بأنه سأل النبي (هي) عن ذلك فقال إنه من أبنائه، فطلب من الشيخ المذكور أن يعلمه بكيفية الإجتماع به، ويدله على الذكر الخاص المنوط برؤيته يقظة. فشرط عليه الشيخ المذكور شروطا كادت أن تبعث فيه يأسا للتشديدات الواقعة فيها. إلى أن ظفر بالسر المنوط بذلك، فاختلى في خلوة ذكره، فبينما هو مستغرق في ذلك إذ أشرق عليه النور المحمدي، فوضع على عينيه يده وطفق يصلي على سيد الوجود متيقنا بأنه هو، وكاد أن يغمى عليه لولا ما فيه من الثبات مع التوفيق الإلهي، حتى سمع من الجناب المقدس: أنت ولدي حقا، فتمت له بذلك البشرى، و هنيئا له بذلك دنيا و أخرى.

ومثل هذا السيد ممن يستحق أن يؤذن له في ذلك لما فيه من الأهلية ممن يقوم مقام الشيخ رضي الله عنه، أما نحن وإن كنا بحمد الله نعلم الطريق الموصلة لذلك فإنه لا إذن لنا في استعمال تلك الكيفية المشار لها، أو الإذن فيها منا لغيرنا، لأن المقام مقام جد لا مقام لعب، ومن أراد التداخل في مثل هذا الأمر بنفسه فلا يلومن إلا نفسه، فالحذر الحذر أيها الولي الحميم من عمل أي كيفية توصل للاجتماع بالنبي (على) يقظة، فإن آنية أهل هذا العصر تتصدع بأدنى مس من المتشوف إليه في الإجتماع به في عالم الحس، كفاك أن تكثر من ذكر هذه الصلاة الياقوتة الفريدة إن أردت السلامة لنفسك، والحمد لله على الحجاب، فإن الفتح صعب وإن كانت فيه راحة كبيرة، بل هو كما يقول الشيخ الأكبر في أنشودته:

إن الفتوح هو الراحات أجمعها وهو العذاب فلا تفرح إذ وردا



(26) (獎) (難) (獎) (27) (28) .(29)

. 27 1 (26) : (27)

260-226 2

. 316 1 (28) : (29)

:

.55 ...

(鑑) (30) (難) . (إ (難) (31)

(30) (31) 312 1

( )

466 : 1 .296

1 2 199 469.(些) :

313

: .

: (紫)

555

:

(32) .(紫) . (紫)

: (34) .(33)

.(紫) 463

: (灣)

: (32)

:

88 1 303 37 3 168 .180

.29 (33) .194 4 (34)

18

(35)

557

. .(36)

96 1

(35) (36) .195 4

· ( )

.

: .

. .(37)" "

.99 (37)

.(38)

(灣)

(39) : (¥)

لم يمتحنا بما تعيا العقول به حرصا علينا فلم نرتب ولم نهم

(38)

: :

.78 (39)

(40)

•

: (41)

وكل مأربي قد نلت منها سوى ملذوذ وجد بالعذاب

: :

.286 (40)

(41) 261 188

33 10 148 76 1 74-67 481 1 .335 3 240 1 (42)

(43)

(難)

(紫) (44)

(變) (點)

.45 .184 .86 (42) (43) (44)

: (46) .(45)

وخالف النفس والشيطان واعصهما وإن هما محضاك النصح فاتهم ولا تطع منهما خصما ولاحكما فأنت تعرف كيد الخصم والحكم

.53 (45)

(46)

696 205 2 70 7 .113-105 3 139 6 (47)

· ( )

(48)

307 (47) 28

. (48) (49)

.(50)

.(51)

.149-135 (49) (50)

.149-135 (51)

.(52)

: (53)

. 98 1 (52) (53)

(54)

. (55)

(54) 40000

( ) (55)

.(56)

.(57)

.74 1 (56) (57)

4

.

وليس عندي في ذاك شك فاتك ممن قد صر سرا

. 16641

·

974 909

:

166 2 137 340-337 287 .234 1 914 420 2 (59)

.(60)

(59) (60) .460 : 45 2

33

· (ﷺ)

السؤال التاسع: عن ذكر اسم الجلالة المذكور عن الشيخ سيدي محمد أكنسوس رضي الله عنه في كتاب رفع النقاب، في حضه على ذكر الإسم المقدس على كل حال من غير شرط ولا عدد، وكذا بالكيفية المنسوبة للشيخ الشعراني رضي الله عنه من ذكره بعدد الأنفاس 16000 كل يوم لمن أراد أن يعدها عدا، أو يذكره 45 درجة، وكذا رأيت معزوا له رضي الله عنه يعني العارف الكنسوسي ذكر 66000 مرة في المنبوط الخلوة بشروطها، ومن لم يقدر على الخلوة فليذكر 4000 في كل يوم بلا خلوة ولا اعتزال، ومن لم يقدر فليذكر 66 مرة دير كل صلاة، مقدما لذكره في كل الحالات الذكر القائم بحرف الألف الذي أوله: إلاهي أسألك بسيد دير كل صلاة، مقدما لذكر الذي ذكره العارف البوني وهو: اللهم إني أسألك بحق اسمك يا الله يا الله يا الله يا الله يا الله يا دي يا قيوم إلخ ... واعلم سيدي أني أذكر هذه الكيفية الأخيرة دبر كل فرض، أما الكيفيات الأخرى فأطلب من سيدي الإذن فيها إن رأى سيدي ذلك لائقا بي. وإلا فنظر سيدي وفر استه أولى من كل شيء، وسيدي طبيب وأنا مريض، والطبيب أدرى بما هو لائق بالمريض.

الجواب: اعلم أنه من عادتي أن أذكر نص سؤال من يسألني من الأحباب عن شيء من غير تصرف فيه لأتتبع ما اشتمل عليه، وأنبه على ما فيه مما أرى صوابا أو خطأ وإن اشتمل على الثناء على فيما بما أستحقه في نظره وبما لا أستحقه في نظري، ويحصل لي نشاط لإجابته بما يتبين لي بذلك من صدق نيته في الإستفادة بالجواب المطلوب عن الضالة المنشودة منه، ولا أقف عند تتبيه السائل عن ما غفل عنه أو جهله من قواعد الفن التي لم يراعيها في سؤاله نصحا له فيما أعلم، ولا ألتقت إلى ما وراء ذلك مما لا يروق في نظره أو نظر غيره بمخالفة الغير في نظريته، فإن كل كلام من غير المعصوم فيه المقبول والمردود، وعلى كل حال فإن المراد ببيان المقصود. ولقد ألقيت علي هذا السؤال الذي نحن بصدد الجواب عنه بنظرة إجمالية، وألقيت فيه أمورا إما محرفة عن الأصل، أو قصدتم عقدها بما يحتاج فيه إلى حل، فلا نبخل بما لدينا في ذلك استجلابا لدعائكم، مع دعاء من يقف عليه ممن نرجو له نفعا تاما.

فلتعلم أن طريقتنا المحمدية التجانية طريقة جمال، وأذكارها كلها جمالية، إلا ما كان من الحزب السيفي وحزب البحر، فإن التجلي على ذاكرهما أو ذاكر واحد منهما بالملازمة يقضي بالجلال الذي لا يقدر المريد في طريقتنا على حمله، ولو قرأ ذلك لغير تحصيل خاصية من فضله، وقد تحقق الشيخ التجاني رضي الله عنه بما في ذلك مما يثقل تحمله في حق المريد الطالب من الفضل للمزيد فرفع الإذن فيهما على غير الخاصة، وذلك من هذه الحيثية وحيثيات أخرى.

فهذا الذكر وإن كان من الأذكار الغير اللازمة في الطريقة فالأولى أن لا يذكرهما المريد إلا بإذن خاص ممن له الإذن الخاص فيهما، مع مراعاة الأهلية حتى لا يحصل الضرر للمريد ولا لمقدمه، ومن الأذكار الجامعة للجلال والجمال بحسب قابلية المريد لتلقي النور المفاض عليه بقوة ذكر اسم الجلالة، فنوره يحرق النفس، ويكاد يخرج بها عن الحس، وهو من أذكار الشيخ التى

لم يأذن فيها لأصحابه فيما بلغنا، وإنما يذكره في حضرته من غير لزوم عدد، وليس عندي فيه إلى الشيخ سند، وما يذكره الإخوان في الوظيفة بعدد مخصوص في غير القيام لحضرة الذكر في عشية يوم الجمعة ليس من طريقتنا، وإنما هو من أدراج بعض الداخلين فيها ممن لا يراعون قواعد الطريق(61)، ومن الدخلاء فيها على التحقيق، فيعملون على ما اعتادوه في طرق غير هذه الطريقة، ولعدم معرفة العامة لكيفية عمارة حلقة الذكر وما نريد فيها تعين سرد الهيللة يوم الجمعة إلى غروب الشمس. أو يذكر كل مريد من الألف منها إلى اثنتي عشرة مائة، طبق ما هو مقرر من غير ذكر عدد مخصوص من هذا الإسم الشريف، فنحن لا نعرف ذكره مع الهيللة في عدد محصور من أذكار الطريقة، ولا ما يذكر من الهيللة في نحو الثلاثمائة أو خمسمائة منه ونحو ذلك، لا في جماعة الذاكرين ولا على الانفراد.

و لأن الذكر عندنا إما أن يكون جماعة فيكون ابتداؤه من قبل الغروب بنحو ساعة زمانية، و لا يحتاج فيه إلى عدد، ويكفي من حضره ما أدركه معهم ولو هيللة واحدة، إلا أنه يفوته من الخير بقدر ما فاته من الذكر من غير ذكر الجلالة، لأنها ليست من أذكار الطريقة في حق المريد فيما علمناه إلا عند القيام فيذكر إجلالا(62)، و لأجل ذلك حق القيام من غير حصر في عدد كما قررناه.

وليس هو من الأذكار التي تلقن للمريد في طريقتنا، وغالب نية الذاكرين له إما للسلوك وإما لإدراك خاصية، وطريقتنا غير مبنية على نية تحصيل الخاصية، ولا على السلوك فيها على ما جرى عليه مريدوا التربية في طرق الصوفية، بل طريقتنا طريقة شكر كما هو معروف بين أهلها.

ثم إن ما ذكرناه في كتابنا رفع النقاب عن العلامة الكنسوسي وذكرته هنا في صلب السؤال فقد جرى فيه على غير ما هو في طريقتنا(63)، ولا يمنع المريد من العمل به، لأن الأذكار لا يمنع منها أحد، لأن الشارع ما أذن فيها إلا لأجل خاصية، فلا بد من الإذن الخاص للخاص كما هو مقرر في كتب الخواص، فلا شك أن ذكر الجلالة على الكيفية المذكورة يحتاج فيها إلى إذن فيما ذكره الكنسوسي عن الشعراني رضى الله عنهما.

(61)

: (62)

... :

.131 2 (63)

أما عدد الأنفاس الذي ذكرتم أنه 16000 فهو أكثر من ذلك، وهي تختلف باختلاف طبيعة المريد عند من يريد التحقيق فيه، لأن الشخص يتنفس في الدقيقة الواحدة من 15 إلى 18 مرة، وربما كان أكثر من ذلك، وقد ذكرها أيضا الشعراني وغيره في أكثر من العدد الذي ذكرتم، وبغير هذه القاعدة لا يمكن حصر عدد الأنفاس، وقد أضحكني قوله لمن أراد أن يعدها عدا، فهو على حد قول بعضهم: وسط الأرض هو المحل الذي أنا جالس فيه ومن كذبني فليعمر الأرض.

ثم إنه فرق عظيم بين من يذكر الإسم عدد الأنفاس الذي يستغرق من الوقت أكثر من أربع سوائع، وبين من يذكر في 45 درجة التي هي ساعة إلا ربع من غير حصر في عدد، وذلك بلا شك عندنا وعند غيرنا يقضي بأن خاصية الإسم في العدد الأول غير الخاصية المنوطة بالثاني، أما ما رأيتموه معزوا للعارف الكنسوسي من ذكره 66000 مرة مدة 40 يوما، فقد علمتم ما قلناه لكم من سر الأسماء عند شيخنا التجاني رضي الله عنه في اعتبار العدد الأبجدي ألوفا كما مشى عليه العارف الكنسوسي، والأربعون التي يذكر فيها هي ثلث أيام الخلوة كما هو مقرر عند العارفين بها، وأما الكنسوسي، والأربعون التي يذكر فيها هي ثلث أيام الخلوة كما هو مقرر عند العارفين بها، وأما 80 يوما.

فما ذكرتم من المدة التي هي 60 يوما تصحيف بلا شك، وأما ذكره لمن لا يقدر على الخلوة أن يعمل 4000 مرة كل يوم فلابد من زيادة صفر رابع حفظا للمراتب.

نعم ذكره عدد 66 مرة لمن لم يقدر على العدد المذكور هو المعروف من قاعدة أعداد الأسماء، إلا أن ذكر القسم القائم من حرف الألف مع الذكر المنوط به المذكور عن البوني فنحن لا عمل به عندنا في طريقتنا، ولا في الأعداد قبله ذات الخاصية، فالأولى لك أن لا تذكر بالكيفية المتقدمة ولا المتأخرة، لأن ذلك كله لا يكون إلا عن غرض كما يقال في مثله:

لما قضى الأمر ما صلى و لا صام

صلى وصام لأمر كان يطلبه

(64) (65) (66) (67) (鑑) : (64) 1306 8 64 145 193

. 188-186 3 . 26 1 (66) . 28 1 (67)

2

.1695

27

(65)

430

28 363

807

3

. (68)

:

.(69)

.

(68)

· :

. (69)

.(70)

.188-186 3 (70)

(71) : (72)

.

· :

(73)

(71)

. 28 1 (72) . 27 1 (73) 2247525 321075

. 360000

1836 17

478663900

.(74)

2607525 1836 4787415900

•

.151-149 1 (74)

(76) (75)

202 308 (75) (76) 1 1

: (獎)

(77)

(77)

199 150

44

وصادفت أهلا للعلوم وللحكم وإلا فمخزون لدي ومكتتم ومن منع المستوجبين فقد ظلم فإن يسر الله الكريم بفضله بتثت مفيدا و استقدت و دادهم فمن منح الجهال علما أضاعه

. (ﷺ)

:

1

10

6

.

.

:

329 185 1 398-367 95 2 1397 25 9 251 140 2 103 66 73-56 2 .26

لا تعرضن على الرواة قصيدة ما لم تكن بالغت في تهذيبها ومتى تقول الشعر غير مهذبا قالوا لديك وساوس تهذي بها

إذا لم تستطع شيئا فدعه وجاوزه إلى ما تستطيع

(78)

40 1 (78)

والشعر صعب وطويل سلمه إذا ارتقى فيه الذي لا يعلمه زلت به إلى الحضيض قدمه يريد أن يعربه فيعجمه

: (79)

.

11 1 (79)